





تهدف إصدارت المشروع القومى للترجمة إلى تقديم مختلف الاتجاهات والمذاهب الفكرية للقارئ العربي وتعريفه بها، والأفكار التي تتضمنها هي اجتهادات أصحابها في ثقافاتهم ولا تعبر بالضرورة عن رأى المجلس الأعلى للثقافة.



المشروع القومى للترجمة

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي

9

القرن العشرون المداخل التاريخية والفلسفية والنفسية

خرير ك. نلووف، ك. نوريس، ج. أوزبورن

مراجعة وإشراف : رضوى عاشور

شارك في الترجمة إسماعيل عبدالغني / منى عبدالوهاب/ هاني حلمي/ دعاء إمبابي/ محمد هشام

المشرف العام: جابر عصفور



Y ... 0





### العنوان الأصلى للكتاب

The Cambridge History of Literary Criticism volume 9: Twentieth - Century Historical, Philosophical and Psychological Perspectives

Edited by:

Christa Knellwolf and Christopher Norris
Published by:

The Press Syndicate of the University of Cambridge

© Cambridge University Press, 2001

رويفاد ويستوره بالرسار شعماري

- Ilacc : 919

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبى الكلاسيكي ج ٩

- الطبعة الأولى ٢٠٠٥

# حقوق الترجمة والنشر بالعربية محفوظة للمجلس الأعلى للثقافة.

۱ کام ۸۰ ۱ کامین ۱۳۹۸ کاکس: ۷۳ه ۱۳۹۸ کاکس: ۱ کامینی ۱۳۹۸ کا ۱۳۹۸ کامین ۱۳۹۸ کامینی کامی



موسوعة كميريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون ... ٥ ...

## المحتويات

| · مقدمة الترجمة:               |
|--------------------------------|
| · رضوی عاشور                   |
| ا المقدمة                      |
| كريستا نلوولف وكريستوفر نوريم  |
| ترجمة: رضوى عاشور              |
| <u>-1)</u>                     |
| ٢- التاريخية والنقد التاريخي   |
| بول هامیلتون                   |
| ترجمة: إسماعيل عبد الغلى أحمد  |
| ٣- النقد الأدبى وتاريخ الأفكار |
| تيموثي باتي                    |
| ترجمة: منى عبد الوهاب قتاية    |
| ٤ – المادية الثقافية           |
| جون در اکاکیس                  |
| ترجمة: هاني حلمي حنفي          |
| ٥- التاريخية الجديدة           |
| دانكن سالكيلد                  |
| ترجمة: دعاء إميابي             |
| ٦- الفاشية والنقد الأدبى       |
| أورتوين دي جراف وديرك دي م     |
| ترجمة: محمد هشام               |
| المارك                         |
| ٧- الماركسية والنقد الأدبى     |
| أليكس كالينيكوس                |
| ترجمة: هانى حلمى حنفى          |
|                                |

| المحتويات  | FOR QUR'ANIC THOUGHT                    | موسوعة كمبريدج في النقد الادبي- القرن العشرون     |
|------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------------|
| 177 - 107  | *************************************** | <ul> <li>٨- الماركسية وما بعد البنيوية</li> </ul> |
|            |                                         | مایکل راین                                        |
|            |                                         | ترجمة: محمد هشام                                  |
| 144 - 140  |                                         | ٩- أدورنو ومدرسة قرانكفورت المبكّرة               |
|            |                                         | أندرو إدجار                                       |
|            |                                         | ترجمة: عزة مازن                                   |
| 1.0-111    | النقدية والــــتأويلية والتفكيكية       | ١٠ - المناظرة الألمانية القرنسية: النظرية         |
|            |                                         | أندرو باوى                                        |
|            | Δ                                       | ترجمة: إسماعيل عبد الغنى أحم                      |
|            |                                         | ١١- الحياة الثقافية الإيطالية بعد الحرب ا         |
| **1 - ** . |                                         | إلى الدراسات الثقافية                             |
|            |                                         | ريناته هوأنب                                      |
|            |                                         | ترجمة: شعبان مكّاوى                               |
|            | للثقافة إلى الدراسات الثقافية           | من نظرية جمالي                                    |
| 177 - 170  |                                         | ١٢- ميخائيل باختين: الصيرورة التاريخيا            |
|            | 51                                      | کن هیرشکوب                                        |
|            |                                         | ترجمة: رضوى عاشور                                 |
| 107 - TTV  |                                         | ٦٢- الدر اسات الثقافية                            |
|            |                                         | کریس ویدن                                         |
|            |                                         | ترجمة: هاني حلمي حنفي                             |
| 77V - 700  | <u>\</u>                                | ١٤ - الأدب والسياق المؤسسي في بريطان              |
|            |                                         | جارى داي                                          |
|            |                                         | 9                                                 |

ترجمة: دعاء إمبابي

#### التحليل النفسى والنقد

رينر إميج

ترجمة: فاتن مرسى



موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون

#### النوع والتكوين الجنسى

| The state of the s |                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| TT1 - T.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ١٦- تاريخ النقد النسوى                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كريستا نأوولف                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ترجمة: فاتن مرسى                      |
| TT0 - TTT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ١٧- النسوية والتفكيكية                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | دایان ایلام                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ترجمة: شعبان مكَّاوى                  |
| لية وما بعدها، والوطن، والعرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الكولونيا                             |
| Tot - TT4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ١٨- ما بعد الكولونيالية               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فردوس عظيم                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ترجمة: شعبان مكَّاوى                  |
| مریکیه ۳۵۰ – ۳۷۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٩ ا – تاريخ الأدب والنقد الأفريقي الأ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سايمون لي برايس                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ترجمة: رضوى عاشور                     |
| T40 - TY4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٢٠ - النقد الأنثروبولوجي              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بر این کوئس                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ترجمة: فاتن مرسى                      |
| الحداثيّة وما بعد الحداثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                       |
| £11 - 733                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٢١- الحداثة والحداثيّة والتحديث       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | روبرت هولُب                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ترجمة: فاتن مرسى                      |
| 1 TV - 110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٣٢ ما بعد الحداثة                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بانزيشيا ووه                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ترجمة: شعبان مكّاوي                   |
| فة وعلم الجمال والنقد الأدبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | القلس                                 |
| ة والوجودية١٤١ - ٢٦١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٢٣- الكلمات والأشياء في الظاهرات      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كلايف كازو                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ترجمة: شعبان مكَّاوي                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| £A1 - £77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٢٤- النقد وعلم الجمال والفلسفة التحليلية                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بيتر لامارك                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ترجمة: دعاء إمبابي                                                 |
| 0 . T - EAT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٢٥ - المثالية الإيطالية                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ستيفن مولر                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ترجمة: منى عبد الوهاب قتاية                                        |
| للأدب والنقد ٥٠٥ – ١٨٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٢٦- النظرية الأسبانية والأسبانية الأمريكية في                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مانویل باربیتو فاریلا                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ترجمة: عزة مازن                                                    |
| 071 - 019                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <ul> <li>٢٧ - البراجماتية الأمريكية الجديدة وخلفياتها .</li> </ul> |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | دان لاتيمر                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ترجمة: عزة مازن                                                    |
| 000 - 070                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٢٨- الأخلاق والنقد الأدبى                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | جیفری جالت هارفام                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ترجمة: عزة مازن                                                    |
| خل البينيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | المدا                                                              |
| 040 - 004                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٢٩- الأدب واللاهوت                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كفين ميلز                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ترجمة: دعاء إمبابي                                                 |
| 7.1 - 277                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٣٠- النظرية الأدبية والعلم وفلسفة العلم                            |
| The same and the s | كريستوفر نوريس                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ترجمة: عزة مازن                                                    |
| 7 T 7 . T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                    |
| 777 - 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | قائمة المراجع                                                      |
| 177 - 170                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | قائمة بأسماء كتاب الموسوعة                                         |
| 771 - 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | قاتمة بأسماء المشاركين في الترجمة                                  |



موسوعة كمبريدج في النقد الأنهى– القرن العشرون

# مقدمة الترجمة

بقلم: رضوی عاشور

هذه هي الترجمة العربية للجزء التاسع والأخير من موسوعة كمبريدج للنقد الأدبي، نقدمها إلى المكتبة العربية آملين أن تملأ شاغرا فيها، وأن تحمل إلى القارئ متعة لا يفسدها الغاز ولا ايهام. لقد اجتهدنا في نقل هذا الكتاب بدقة، وعملنا على إيجاد حلول المشكلات متعددة في ترجمة خطاب نقدى مُثقل بمفاهيم جديدة، ومصطلحات لم يحظ عديد منها بترجمة عربية محل إجماع بعد (أي لم تكتسب قيمتها كمصطلحات). ورغم أن المشاركين في ترجمة المقالات المتضمنة في هذا الكتاب متخصصون- فكلهم بلا استثناء من العاملين في أقسام اللغة الإنجليزية وأدابها، منهم المترجم المحترف، ومنهم من يدرّس مادة النقد الأدبي الحديث لطلابه، ومنهم الباحث في هذا المجال- إلا أن المهمة لم تكن بالأمر السهل، إذ كان على المترجمين الإحاطة بالخطاب النقدى في العقود الأربعة الأخيرة، وهو خطاب معقد ومتشعّب يتداخل بالفلسقة وعلم النفس وفقه اللغة والعلم والتاريخ الفكرى والأدبى لثقافات أوروبية متعددة. باختصار، كانت الترجمة في حالتنا هذه تتطلب جهدا موسوعيًا لتوفير مزيد من التعريف على سياق المدارس النقدية موضوع المقالات، واجتهادا في اختيار البدائل، وهو اجتهاد مفروغ منه في أية ترجمة، إلا أنه في حالتنا هذه تحديدا كان يشكل تحديًّا استثنائيًا، إذ أردنا أن أن تجمع الترجمة بين الدقة والوضوح والسلامية، وإيجاد مخارج مقبولة لصياغات في الأصل لا تخلو بالنسبة للقارئ الإنجليزي من صعوبة. وزاد الأمر تعقيدا أن النصوص الأصلية وهي مقالات بأقلام كتاب مختلفين تتباين تباينا واضحًا، فمنها المكتوب بسلاسة ومنها ما يفتقد هذه السلاسة، وكان علينا أن نجد توازنا بين الوضوح المطلوب للفهم، والأمانة التي لا تسمح لذا بإضفاء وضوح غائب في النص الأصلى.

قام المترجمون بنصيبهم من الجهد والاجتهاد، وقمت بعملى في مراجعة النصوص المُتَرْجَمَة، على الأصول، واقترحت تعديلات أو أعدت ترجمة أسطر أو فقرات، ووحدت المصطلحات المستخدمة، تحكمني دائما الرغبة في أن تكون مادة الكتاب مفهومة لقارئ لم تتح



له قراءة النصوص النقدية بلغتها الأصلية وإن كان مهتمًا بالنقد، راغبًا في معرفة المزيد عن انتجاهاته في العقود الأخيرة. وكنا اتفقنا قبل الشروع في الترجمة أن وضع هذا القارئ نصب أعيننا يعيننا على تجنب ترجمة غير مفهومة إلا للمتخصصين في هذا المجال، المطلعين على النصوص الأصلية، وما ارتبط بها من مناظرات وحوارات، وهو ما يحصر القراء في بضع عشرات، ويجعل الترجمة العربية تحصيل حاصل، وتبديدا لجهدنا وللمال العام.

اسعدني العمل مع هذه الجموعة الممتازة من المترجمين (وهم جميعا باستثناء الدكتور محمد هشام، تلاميذي، شرفت بتدريبهم في قاعة الدرس أو بالإشراف على رسائلهم العلمية) من أصغرهم خبرة وسنا: دعاء أمبابي ومنى عبد الوهاب، إلى الأكثر خبرة ودربة.

قبل ثلاث سنوات، ضمتًا لقاء أول في بيتي: الدكتور شعبان مكاوى والدكتور محمد هشام، والدكتور هاني حنفي ودعاء امبابي ومني عبد الوهاب وأنا، (لم تكن والدكتورة فاتن مرسى والدكتورة عزة مازن والدكتور إسماعيل عبد الغنى قد أنضموا إلينا بعد)، تناقشنا مطوُّلا عن الضوابط والأهداف والمعضلات. واليوم إذ ندفع بعملنا المشترك هذا إلى النشر، زدنا ونقصنا: كان على دعاء وهي تراجع مقالاتها للمرة الأخيرة التوقف للإيفاء بمطالب وليدها البكر عبد الرحمن، وكان على منى أن نفعل الشيئ نفسه لرعاية وليتدها الأولى سما. جاءنا صغيران جميلان: زدنا.

ورحل شعبان مكاوى بعد صراع طويل مع المرض على مرحلتين قاسيتين، سلمنى مقالات خمس قبل أن يدخل المستشفى لإجراء عملية زرع الكبد، وقبل أن يدخل المستشفى مجددا كان قد حرص على مراجعة المقالات- في ضوء ملحوظاتي- بعناية تثير الدهشة و الإعجاب، في ظل وضعه الصحى المتردي.

رحل شعبان في ١١ مايو ٢٠٠٥ عن واحد وأربعين عامًا.

نقصنا.





مقدمة المشرفة على الترجمة

موسوعة كميريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ ١٩

المشاركون في ترجمة هذا الكتاب وأنا، نهدى جهدنا لاسم شعبان مكاوي، ولمعناه: فلاح جميل قطع الطريق بسرعة خاطفة من بلدته الصغيرة "منشية النور" إلى الجامعة ليتعلم فيها ويعلم، متسلمًا بالمعارف والمكارم وفيض مدهش من الحضور والإنسانية.

رضوى عاشور

القاهرة في ٢٨ أغسطس ٢٠٠٥







#### المقدمة

کریستا بلوولف وکریستوفر نوریس ترجمة: رضوی عاشور

هذا هو الجزء التاسع من موسوعة كمبريدج لتاريخ النقد الأدبى التي تسعى إلى تقديم عرض مدروس للنقد والنظرية، بدءا من العصور الكلاسيكية القديمة وانتهاء بوقتنا الحالى. ويكشف لنا هذا المسح التاريخي الواسع أن التحيّز في الحكم النقدى يكاد يكون ملازما لبدايات الأدب نفسه، مما جعل من المحاولة الواعية للتعامل معه وتفسيره، علامة على ظهور النقد الأدبي بوصفه مجالا متخصّصاً يسعى إلى الوصول إلى رأى موضوعي، في الوقت نفسه الذي يقر فيه باعتماده على البلاغة وأساليب الإقناع. وفي نهاية القرن العشرين أصبح النقاد شديدي الوعي بما يكمن وراء كل تفسير نقدي من خلفيات ثقافية وإيديولوجية، وغدا أي زعم بتقديم عرض غير منحاز (ناهيك عن كونه محايدا أو موضوعيا) يبدو أكثر إشكالية من أي وقت مضى. ورغم ذلك، كان من الضروري في مشروع كمشروعنا هذا، ألا نسمح لهذه الصعوبات أن تعوق قدرتنا على الحكم، وتترك ظلالا من الشك تحيط بكل جملة، ومن هنا قررنا في سياستنا العامة كمجلس تحرير، أن الأسلوب الأمثل لمواجهة المشكلة هو المناقشة المستقيضة للسياق التاريخي، وما يتشكّل من أنماط التأثير، مع الاستعداد لطرح هذه القضايا بوضوح كلما اقتضت الحاجة.

كان الاشتباك المستمر مع التاريخ هو المبدأ الذي وجه عملنا في هذا الجزء التاسع من الموسوعة، وهو اشتباك بمعنيين، أولهما طرح القضايا ذات الدلالة النقدية التأريخية، وثانيهما دراسة حالات بعينها لحركات ومدارس فكرية متباينة لكل منها موقعه التاريخي الخاص به وتتناول الأجزاء الثلاثة الأخيرة من هذه السلسلة ما طرأ من تطورات على الساحة النقدية في القرن العشرين، مما يعطى هذه التطورات وزنا مبالغا فيه إلى حد ما، إذا ما وضعنا في الاعتبار الامتداد الزمنى الذي تغطيه الموسوعة ككل. ورغم ذلك، تبقى هذه المجلدات الثلاثة

شديدة التباين في شواعلها الأساس وما تركز عليه، وتحديداً وقد اتضحت الحاجة لحصر هذه التطورات في أعقاب البنيوية الفرنسية، وهو ما يرى البعض أنه يشكل تحديًا كبيرا وريما مستحيلاً - يواجهه مشروع (كمشروعنا) يتطلب إمكانية وصف ورواية هذه الحلقات الفكرية في تسلسل تاريخي مفهوم، ويأتي هذا التحدي من مواقع عدة، منها ما بعد البنيوية، ونظرية فوكو في الخطاب، والتفكيكية وما بعد الحداثة والتاريخية الجديدة، وكان لكل اتجاه من هذه الاتجاهات أثره الحاسم في زعزعة الاحتكام المطمئن إلى الحقيقة أوالواقع التاريخي، إن ما تشترك فيه هذه الاتجاهات، رغم ما بينها من اختلاف في المنهج والتوجّه، هو التزامها بشكل أخرى، لا تقتصر على الفلسفة وعلم التاريخ، أما موضع الخلاف بينها فهو القدر الذي يسمح به كل منها بحيّز للمترسب من فكرة الحقيقة التاريخية، وسط انهماكه في النصوص وما لانهاية له من الدلالات المتولّدة عنها، وهي تختلف كذلك في مدى تقبّلها لمقولة فريدريك جيمسون أن التاريخ "أفق لا يمكن تجاوزه"، وهو ما سوف يضع حدودا في النهاية، لنتاك الأشكال من التحرر من القيود التي ببيحها أنصار النصيّية. (1)

بشكل عام، يمكننا ترتيب هذه الاتجهات بدءًا من تبنّى الشك التام مذهباً، وهو ما ارتبط بمابعد الحداثة، مرورا بالأشكال الأكثر تطورًا وعمقا من ما بعد البنيوية اليسارية، وصولا إلى المحاولات المضنية (محاولات جيمسون وغيره)، للجمع بين الماركسية بماديتها الجدلية، والمقاربات النقدية النصية المعتدلة التي تركّز على ما تواجهه أية أنطولوجيا أو نظرية واقعية للمعرفة من مشاكل. تتميز المداخل النقدية المتأثرة بفكر فوكو بتركيزها على أشكال التمثيل المتغيرة تاريخيا في شتى أنواع الخطاب، كما تتناول كيفية تجسيد هذه الأشكال للعمليات الضمنية لإرادة الحقيقة بالمعنى النيتشوى، وهي إرادة متشعبة ومهيمنة تحرّكها السلطة القائمة في مختلف النظم التأديبية. (١) أما التفكيكية فيصعب إدراجها في هذا التصنيف ذلك لاهتمامها

Fredric Jameson, The Political Unconscious: Literature as a Socially Symbolic Act (1)
(London: Methuen, 1981).

<sup>(\*)</sup> انظر /ى على سبيل المثال: Michel Foucault, Language, Counter-Memory, Practice, trans. and ed. D F Bouchard and S. Weber (Oxford: Blackwell, 1977).

أساسا - خاصة في أعمال دريدا - لا بقضايا التمثيل الأدبى، بل بالتحليل الفلسفى الدقيق للعلاقة بين المنطق الظاهر والباطن الذي يحكم أنواعا مختلفة من النصوص. (٢) ورغم ذلك، فغالبا ما اعتبرت التفكيكية - من قبل أنصارها ومناهضيها على حد سواء، حركة تنتمى لاتجاه فكرى أوسع، هو مابعد الحداثة، الذي يتعامل مع "الواقع" بوصفه خطابا أو بنية نصية محضة، إلى الحد الذي يجعلنا نصنف التفكيكية - وهو ما يشهد عليه رورتى في مقالته في المجلد الثامن من الموسوعة - بوصفها تقافة "بورجوازية ليبرالية براجماتية مابعد حداثية، تنتمى لشمال الأطلسي" تتخذ من النقد الأدبى نموذجا لها، سعيًا وراء أسلوب جديد "مابعد فلسفي" في الفكر، وهي ثقافة تُعلى من قيمة كتابة الشعراء والروائيين أوالمفسرين الذين يعتمدون المراجعة الصارمة وإعادة النظر فيما يتناولونه من نصوص، إنها ثقافة لا وقت لديها للمواضيع المتخصصة والتقنية التي هيمنت على الخطاب الفلسفي منذ ديكارت وكانط حتى فردج وراسل ومفكرى التراث التحليلي الحديث. (١) ولكن يبقى السؤال الذي طرحه المشاركون في هذه الموسوعة، على اختلافهم: هل يمكن رغم ذلك، توفّر معابير للحقيقة أو ضمانات تلجّم هذه الحرية في القراءة "الأدبية" بما يحول دون امتدادها إلى نصوص الفلسفة والتاريخ والعلوم الحتماعية والطبعية؟

فى كتابات أخرى (منها على سبيل المثال كتابات مؤرخى مابعد الحداثة مثل هايدن وايت)، نجد قناعة قوية بأن النظرية الأدبية (فى هذه الحالة، نظريات السرد تحديدا) تبعث دماء جديدة فى الخطاب التاريخى وتتيح له أن يواكب الأشكال الأكثر تقدما من التمثيل

<sup>(</sup>۲) انظر /ی تحدیدا:

Jacques Derrida, 'Speech and Phenomena' and Other Essays on Hussrl's Theory of Signs, trans. D. B. Allison (Evanston, Ill.: Northwestern University Press, 1973); Of Grammatology, trans. G. C. Spivak (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1976); Margins of Philosophy, trans. A. Bass (Chicago: University of Chicago Press, 1982).

ا انظر /ی آیضا: Richard Rorty, Irony, Contingency, and Solidarity (Cambridge: Cambridge University Press, 1989).

الإبداعي الراهن. (\*) ويستوقفنا في هذه التطورات الطريقة التي انتقل بها النقد الأدبي المعاصر من موقعه السابق، وهو موقع هامشي نسبيا إزاء التخصصات الأخرى، إلى تخصص قاطع، موعى بتأثيره الكبير على مسار البحث في العديد من مجالات الفكر. وإن أخذنا أمثلة قليلة مما ورد في هذا المجلد، نجد هذا التأثير (سواء لقي ترحيبا أو مقاومة) في مجالات متباينة كالأنثر بولوجيا وعلم الأجناس والتحليل النفسي والنظرية السياسية وعلم الأخلاق ودراسات النوع وعلم اللاهوت والتأريخ مابعد الكولونيالي وفضفة العلم ونظرية التحديث وتاريخ الفكر، فمن ناحية، يغلب الزعم بأن النظرية الأدبية أصبحت هي المصدر الأفضل لتناول راديكالي يبدّل أشكال التناول السائدة، وينقذ مجالات التخصيص الأخرى من تعلّقها الساذج بالأقكار الوضعية عن الحقيقة والمنهج، وهي أفكار تجاوزها الزمن، أو القول إن النقد الأدبي مؤهل أكثر من سواه من المجالات للإحاطة بالتحول الثقافي الراهن (ما يسمى "بظرف مابعد الحداثة" والذي يرمز إليها ما يطلق عليه بودريار "منيق الشبيه" precession of the المحاكاة التي يشرضها تأثير إعلام مكثف (۱)، وهذا الوصف الأخير هو الشكل الأكثر مغالاة لهذه النظرة المخلد.

وفى الوقت ذاته ارتفعت أصوات تعترض على هذا التوجه إلى تحويل الواقع برمته إلى نص، وترى، بما لا يجانب الحق - أنه اتجاه يسحب البساط من تحت أقدام أية ممارسة بحثية ذات توجه تاريخي، أو عفية فلسفيًا، أو مسئولة أخلاقيًا، أو ملتزمة سياسيًا. ومن هنا نشأت الدعوة الملّحة لتاريخية "جديدة"، وهو مصطلح جامع يضم تتويعات مختلفة مثل الحركة البريطانية أساسا، التي أصبحت تُعْرَف بالمادية الثقافية وهذا المدخل النقدى بشكل عام لا يترك مجالا للحكم على الحقيقة التاريخية، في ذات الوقت الذي يقر فيه بأن اسراتيجياته في

Hayden V. White, Tropics of Discourse: Essa in Cultural Criticism (Baltimore: ohns Hopkins University Press, 1978) and The Content of the Form (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1988).

Jean Baudrillard, Selected Writings, ed. Mark Poster (Cambridge: Polity Press, 1989); also The Revenge of the Crystal: A Baudrillard Reader, (London: Pluto Press, 1988).

التفسير تعتمد الخطاب والبعد السردى ومع ذلك تعرضت التاريخية الجديدة لكثير من الانتقاد بما في ذلك نقد المادية الثقافية لميلها الواضح في اتجاه الموقف النصتي الذي يتناول الواقع التاريخي كينية خطاب محض. (٧)

ولقد قامت سیاستنا کمجلس تحریر علی استکتاب من یمثلون أوسع مدی من وجهات النظر المختلفة، وفي الوقت نفسه الذي طالبنا المشاركين في الموسوعة أن يصغوا المجال الذي ينتاولونه لا أن يتبنوا موقفا واضح الانحياز. سوف يستوقف أي قارئ كم الاختلاف في الأراء، خاصة حين يتابع خيوط المناظرة بين الماركسية ومابعد البنيوية، أو بين التقاليد الفرنسية في النظرية النقدية والقاليد الألمانية، أو التاريخية الجديدة والمادية الثقافية وهما -على ما بينهما من قرابة - منهجان متنافسان إلى حد ما، أو الخلاف الأكبر المتمثل في النزاع حول مزاعم العلم مابعد الحداثي الذي يشكل قطيعة حاسمة مع كل ما كان معتمدًا حتى الأن من قبل الأسلوب العلمي. (^)

كان بمقدورنا ترتيب مواد هذا الكتاب بشكل آخر، نتتبّع فيه أنماط الاختلاف والتشابه وأشكال التأثير المتبادل بين مدارس الفكر المتباينة، وسوف نوضح في السطور التالية المواضيع وعناصر السجال التي تناولناها. على أية حال، حالفنا الحظ إذ استطعنا أن نجمع فريقا من الكتاب المؤهلين للمهمة بشكل استثنائي، والذين وفقوا في تقديم رؤى كثيرة متنوعة مع احتفاظهم بتناول متوازن للموضوعات.

يقدم الجزء الأول مجموعة من وجهات النظر بشأن التمثيل التاريخي بأشكاله وأجناسه الأدبية وتكويناته. إن المقارنة بين أشكال التاريخية، قديمها وحديثها، تكشف لنا بوضوح مدى التحول الذى جد على المقاربات التاريخية مؤخرا، نتيجة لتوفر إمكانيات نظرية جديدة ومساءلة النزعات الفكرية القديمة (وإن لم تفقد مصداقيتها لمجرد أنها قديمة). ويتبع المناقشة

 <sup>(</sup>۱) انظر /ی مختلف المقالات المنشورة فی:

Harold A. Veeser (ed.), The New Historicism (New York and London: Routledge, 1989).

 <sup>(</sup>A) انظر /ی تحدیدا:

Jean Francois Lyotard, The Postmodern Condition: A Report on Knowledge, trans. G. Bennington and Brian Massumi (Manchester: Manchester University Press, 1984).

المستغيضة للمشاكل الفلسفية المترتبة على النقد التاريخي، فصل يتناول أثرها الكبير ومترتباتها على تاريخ الأفكار. أما الفصلان التاليان فيتناولان المادية الثقافية والتاريخية الجديدة، ويوضحان ما بينهما من نقاط اختلاف بارزة، ويسعيان إلى تفسير كيف أدت مساعلة التأريخ التقليدي إلى طرق جديدة لدراسة أدب الماضيي وثقافته. أما الفصل التالي الذي يتناول التواطؤ بين النقد الأدبى وسياسات الفاشية، فيناقش تفصيلا المنطلقات الإيديولوجية للتمثيل التاريخي.

لقد كان للماركسية فضل السبق في إعلان موقفها النقدى من سياسات التمثيل، ففي مسعاها لتغيير الظروف الاجتماعية الظالمة الناتجة عن استغلال الطبقات العاملة، أنتجت الماركسية تحليلاً نقديًا للمفاهيم والفئات التاريخية تضمن بالضرورة تحليلاً للثقافة المعاصرة. ويبدأ القسم المخصص للماركسية بعرض عام لتاريخ النقد الماركسي، تتبعه مناقشة الأشكال التفاعل بين الماركسية والنقد التفكيكي في فصل يتناول التحالف البناء بين الماركسية ومابعد البنيوية. وفي تناولنا لمدرسة فرانكفورت كبؤرة التقاء بين الفلسفة الماركسية والنظرية الاجتماعية، اعتمدنا تقسيما زمنيا إلى مرحلتين، فخصصنا فصلا لأدورنو وحلقته، وفصلا يعرض للمستجِّد من التطورات في كل من فرنسا وألمانيا وما بينهما من اختلاف.

تشترك الدراسات الثقافية مع الماركسية في الالتزام بتحليل العلاقة بين الثقافة والإيديولوجيا وأشكال السلطة السياسيّة، وإن كان يميّزها جزئيا في تناولها للنقد الأدبي رفضها تقييد اختياراتها داخل إطار الأشكال الفنية الرفيعة، وانحيازها للثقافة الشعبية، والإعلانات، والنصوص الأدبية غير المعتمدة [في تاريخ الأدب، والمؤسسات التعليمية... إلخ]. ويبدأ هذا القسم بمناقشة لميخائيل باختين وهو ناقد سوفييتي ومنظر للثقافة قدّم أهم إنتاجه في العشرينيات والثلاثينيات من القرن العشرين، وإن لم يُعد النقاد الغربيون اكتشاف أعماله إلا بعدما يقرب من أربعة عقود، ليصبح بعدها منهلا لاتجاهات متنافسة في تأويلات النقاد الماركسيين والماديين الثقافيين وأصحاب التوجهات اللاهوتية. ويتناول فصل لاحق نشأة الدراسات الثقافية بوصفها إعادة تقييم شاملة للممارسة النعدية في سياق ارتباطها العميق بالثقافة الوطنية.وتركز المعالجة على صعوبات التحول إلى الديمقراطية، والمسعى لإيجاد



سبل تُسقط ما يحيط بالكلمة المكتوبة من سلطة. كما يكشف هذا الفصل كيف أثرت التغيرات الكبيرة التى حدثت فى السياق المؤسسى على مدى القرن الأخير، على مجال الدراسات الإنجليزية وتعريفه لذاته بصفته مجالاً أكاديميًا قائمًا بذاته.

أما القسم الخاص بالمداخل النفسية ومداخل التحليل النفسى فتتبع التحليل النفسى من نشأته في مطلع القرن العشرين إلى ما طراً عليه مؤخراً من تطورات وتطبيقات. لقد لعبت مفاهيم التحليل النفسى دورا هاما في مجموعة كبيرة من النظريات التي ظهرت في السنوات الأخيرة، وهي نظريات تسعى إلى فهم الأسس التي تقوم عليها أشكال تعريف النوع" والعرق والطبقة. ولقد طرح كل من دراسات النوع والنقد مابعد الكولونيالي تحديًا للخطاب التقليدي الشائع في الدر اسات النقدية، الصطدامه بمحاولات تهميش الأصبوات المقموعة أو إسكاتها. إن تاريخ النقد النسوى، مثله مثل النقد مابعد الكولونيالي والنقد المرتبط بالمثليين من الجنسيين، هو تاريخ مقاومة وعمل مباشر من أجل المساواة في الحقوق، والاعتراف بخصوصية اهتمامات هذه الفئات، وهو تاريخ يستند إلى تحليل مؤسس نظرياً الآليات السلطة المعقدة. ويتناول الفصل الأول، وهو عن مداخل النقد النسوى في القرن العشرين، المسعى لتقديم صياغة نظرية عن التمثيل والذات، من خلال قراءات وكتابات سياسية تواكب الاشتباك النسوى بالمستجد في مجال الدر اسات الأدبية. أما الفصل الثاني الذي ينطلق من منهج تفكيكي فيطرح السؤال بشأن مفهومي "المرأة" و"الاختلاف" بهدف تأكيد وجود أرضية مشتركة للتضامن بين النساء، أما الفصل الثالث فيقدم نظرة عامة لنقد المثليين من الجنسين مشيرا إلى بعض المشاكل المتمثلة في الحفاظ على تعريفات النوع، لينتهي بعرض لآخر التطورات النظرية في مجال المثلية والدراسات العابرة للنوع."

<sup>&</sup>quot;المتصود بالنوع هذا هو التكوين الاجتماعي والثقافي للجنسين، وهو ما استخدمناه لترجمة مصطلح gender في هذا الجزء من الموسوعة.

<sup>&</sup>quot;لم نقم بترجمة هذا الفصل الثالث بناءً على اتفاق مجموعة الأسائذة المشرفين على ترجمة المجلدات التسعة من الموسوعة . (المُترجمة).

لا نبالغ على الإطلاق مهما قلنا عن مدى الدور الذى لعبه الأدب والتمثيل الأدبى في بناء نسق القيم المرتبط بالمركزية العرقية، وبما اعتمده الغرب من أساطير عن تفوقه الثقافي. ويواجه التاريخ الأدبى للأفارقة الأمريكيين هذه المجموعة الراسخة من المعتقدات بوصف أهمية ما أسهم به السود في ثقافة أمريكا الشمالية، وكيفية إسقاط التأريخ الغربى الأبيض لإسهامهم من سجلاته. ويقدم هذا الفصل عرضا للكتّاب السود قبل تحرير العبيد وبعده، والذين لم تلق كتاباتهم الاعتراف إلا متأخرا، نتيجة لمواجهة القيم المعتمدة وتحديها. كذلك يقدم هذا الفصل صورة لكفاح السود من أجل تحقيق الاعتراف بهم، وعرضا للمفاهيم النظرية حول العرق التي تضمن استمرار القهر.

ويناقش الفصل الخاص بنظرية مابعد الكولونيالية التطورات التاريخية التي شهدتها المستعمرات السابقة، ويتنبّع الفرص الجديدة أمام الشعوب المقهورة لتجد أصواتها في واقع صارت فيه نظرة السادة المستعمرين جزءًا من نظرة المستعمر (بفتح الميم) وتكوينه عبر ما فرضه المستعمر (بكسر الميم) من نظم التعليم والخدمة العسكرية ونظام العمل الوظيفي، وتكثف دراسة التطور التاريخي للأنثروبولوجيا وأساليبها المدى الذي أسقطت فيه المعايير الثقافية للناظر، على الجماعة أو النظام الاجتماعي الذي ينظر فيه، ولقد شجع الوعي بذلك إلى مزيد من الانتباه ونقد الذات وربط التحليل بالمقارنة عبر طرح مفهوم للدراسات الثقافية العابرة للأوطان كبديل عن التناول القديم ومزاعمه عن التزام الحياد،

ويقودنا هذا القسم إلى قسم تال يتناول مفهوم الحقب الزمنية لدى حركات فكرية متباينة في القرن العشرين. إن مراجعة سبل التحول من الحداثة إلى مابعد الحداثة، وهو الموضوع الذي نوقش كثيرا من قبل، أمر ضروري لفهم كيف يشكل توجّه بعينه إلى المسقبل مواقفنا واختياراتنا في المرحلة التاريخية الحالية، وهو ما يتطلب أيضا التوقف عند مفاهيم التحديث وما يخص التقدم والتطور التاريخي من أفكار. وغالبا ما تعتبر مابعد الحداثة سؤالا من موقع الشك في قيم التتوير، مثلها في ذلك مثل الحقيقة والمعرفة والموضوعية، كما ترتبط بتركيز من موقع النسبية الثقافية على التعددية الصرفة لألعاب اللغة. (أو أولوية الروايات البراجماتية الطبيعية) التي تضفي من خلالها مختلف الجماعات معنى على وجودها. ويطرح هذا الفصل



آراء عديدة مباشرة وضمنية بشأن المزاعم الأكثر تعميما التى يطرحها الداعون لما يسمى ظرف مابعد الحداثة". وهي بشكل أكثر تحديدا نقيَّم مترتبات تلك الآراء على تفكيرنا في النظرية النقدية وعلم الجمال وأخلاقيات النقد.

ويميز هذا الجزء من الموسوعة عن سواه من المشروعات المماثلة التوسع في تناول التطورات الفلسفية المرتبطة بالدراسات الأدبية. وكثيرا ما لوحظ ما للظاهراتية والوجودية من عظيم الأثر في الممارسة النقدية في القرن العشرين، وإن لم تحظيا بأي قدر من الاهتمام الذي حظیت به حركات فكرية أخرى، و لا كان لهما كثرة الأنصار المبهورين بجديدها، مثل التفكيكيَّة ومابعد البنيويَّة. وهناك أيضا ذلك الموضوع المزعج بشأن المواجهة بين فلسفة "القارة" [المقصود أوروبا دون الجزر البريطانية] والفلسفة "التحليلية" التي تشير - في الإطار الأكاديمي على الأقل- لنوع العمل الذي أنجزه الفلاسفة الأنجلو-أمريكيون في أعقاب ثورة فردج وراسل في مجال المنطق وفلسفة اللغة. لقد بدت الفلسفة التحليلية، رغم إنجازها البارز، أقل جاذبية لمنظري الأدب، وهو ما يظهر جليًا في ذلك التحول بأشكاله المختلفة والمتعاقبة، إلى مصادر القارة الأوروبية وما يشبهها. وزاد الأمر تعقيدا موقف العداء الذي اتخذه الفلاسفة التحليليون، تحديدا فيما يخصّ التفكيكيّة التي عابوا عليها إغفالها المتسرّع والخفيف لأبسط المعايير مثل الصرامة والتماسك والحقيقة. وكان الأكثر سلبية في أثره ذلك السجال الشهير الذي جرى بين دريدا وجون سيرل بشأن فلسفة الفعل الكلامي الأوستينة [نسبة إلى أوستين]، و هو سجال عمَّق الأسلوب القديم القائم على عدم الثقة بالآخرين وازدراء حُجَجهم، والذي خلُّفه أصحاب الوضعية المنطقية. (1) وعلى أية حال، وكما يبين الفصل الذي يتناول هذا الموضوع، فقد أنتج التراث التحليلي أعمالاً قيّمة في علم الجمال وفلسفة النقد الأدبي يمكن أن يفيد منها أولئك الذين يميلون أكثر للفكر الذي أنتجته القارة الأوروبية مؤخرا.

Jeacques Derrida, Limited Inc, ed. Gerald Graff (Evanston, III: Northwestern University Press, 1989); John R. Searle, "Reiterating the Differences", Glyph, Vol. I (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1977), pp. 198-208.

والأرجح أن الفصلين اللذين يتناولان المثالية الإيطالية والنقد الأسبانى والأسبانى الأمريكي وجمالياته، يغطيّان مساحة لا يألفها عديد من قراء هذا المجلّد. يقدم الفصل الأول منهما دراسة لجبوفاني جنتيله وبنديتو كروشه، وهما فيلسوفان ناقدان من مطلع القرن العشرين يعتقدان في إمكانية قيام نظرية أصيلة للنقد الأدبي في إطار نظرية للمعرفة تسعى إلى الإبقاء على شمولية المعنى والحفاظ عليه. أما الفصل الثاني فيفحص العلاقة المركبة والمتداخلة بين النظرية والإيديولوجيا والإبداع الفني، والتي ميزت تطور النقد الأدبي في أسبانيا وأمريكا اللاتينية طوال القرن العشرين. ويتبع هذين الفصلين فصل عن البراجماتية الجديدة، وهي حركة تتعدد مصادرها، وإن كانت هذه المصادر فلمغية نشأت في أمريكا الشمالية أساسا، وترتبط هذه الحركة بموضة مثيرة للدهشة تدعو إلى "مناهضة النظرية"، رغم توجهاتها النظرية الشديدة. وينتهي هذا القسم بعرض مقارن لمختلف مداخل أخلاقيات النقد الأدبي، وبكشف مركزية النماذج المتخيّلة والروائية في الفلسفة الأخلاقية في السنوات الأخيرة.

ويتناول الفصل الأخير أثر النظريات النصية العميق في المجالات التي درجت تقليديا على تأكيد القيم الموضوعية عن الحقيقة، وعلى تحاشى المتخيّل أو "الرخصة الشعرية" المرتبطة بالأدب. وبما أن مهمة استنقاذ طرق الوصف الموضوعي، أو الوصف الذي ينقل الحقيقة بشكل مباشر تزداد اليوم صعوبة وهو ما يزعمه هؤلاء المنظّرون فقد امتدت سلطة نقض اللغة إلى كافة المجالات الأكاديمية، بما فيها التاريخ وعلم الاجتماع، بل والعلوم الطبيعة أوضا، كما أن افتراض غياب أسلوب محايد للتمثيل أدى إلى طمس الحدود الفاصلة، بما يتطلب إعادة النظر فيها. وفي مقابل مطلب الخبرة المتخصصة في مجال بعينه نشأت الدعوة الملحة للدراسات البينية. وكان الدافع الأساس وراء تلك الدعوة هو الحاجة لإتاحة اتصال أكثر إيجابية بين مختلف حقول المعرفة المتخصصة. إلا أن هذه الحدود الجديدة، بين الفنون والعلوم الإنسانية من ناحية والعلوم الطبيعية من ناحية أخرى، التي تم وضعها أو التي تتسم بالنصبية، أصبحت موضع السؤال، ولا شك أن هذا التطور وجد مزيدًا من التشجيع من التحول إلى اللغويات في مختلف المجالات، والذي كان من آثاره، للأفضل أو الأسوأ، شيوع "التحول إلى اللغويات" في مختلف المجالات، والذي كان من آثاره، للأفضل أو الأسوأ، شيوع



استخدام المداخل النصية، أو ما يسمى "المداخل التأولية القوية" التى تُسقط الواقع لحساب هذه الحريات المتاحة حديثا في التفسير، وهكذا أصبح للنظرية الأدبية تأثير عميق على المفكرين العاملين في مجالات أخرى غير مجال الدراسات الأدبية والنقدية، لدرجة أن حصرها وتقديم عرض لها يتطلب معالجة تتجاوز الحيّز المتاح هذا. ولكننا نقدم نموذجين دالين، على ما بينهما من تناقض بيّن، في الفصول التي تتناول النظرية الأدبية وعلاقتها بما جدّ مؤخرًا من تطورات في مجال علم اللاهوت وفلسفة العلم، ومع ذلك لا بد من تأكيد أن هناك جهودا كبيرة في مجالات أخرى من الفكر البيني ما زالت تنمو وتتوسع، وقد يهتم القارئ بمتابعتها تبعا لاهتماماته الخاصة، وهنا سنختار التجاهات معدودة منها، لم نستطع لصيق المساحة أن ننتاولها تغصيلاً.

هناك مثلا حركة كاملة مزدهرة لنظرية قانونية تفكيكية بشكل عام، تطرح تحديًا على المعايير والإجراءات والقيم المرتبطة بالفقه التقليدى (الليبرالي المهيمن). وبشكل مختصر، هي تفعل ذلك بزعم أنها تفكّ ما تعتقد أنه الدعائم الرئيسية لهذا الخطاب، ومنها الفرق بين القانون المنصوص عليه في التشريع، والقانون في الحالة الخاصة، أو ما يسمى بالقضايا "السهلة" والقضايا "الصعبة"، والأحكام التي يتم التوصل إليها بالتطبيق "المباشر" بسابقة قانونية محددة، والأحكام التي يتم التوصل إليها بالقطبيق المباشر " بسابقة قانونية التقدير ، وهم يزعمون أن الدخول في مثل ذلك التحدي يعني النيل من الملطة المطلقة أو "المعقولية" التي تضفي مظهر الحياد القانوني في حين أنها تخفي دور القانون كأداة لتعزيز القيم المهيمنة والمصالح السياسية الاجتماعية. (١٠) ومن هنا حجة أنه لا يمكن تطبيق القانون أو تمثيله بصفته ثقة متبادلة بين ندين يجمعهما القبول الكامل إلا من خلال قوة الخطاب التشريعي وقدرته على قمع أو تمويه الحالات غير المتساوية التي دائما ما نجدها في

<sup>(</sup>١٠) انظر/ي على سبيل العثال:

Matthew H. Kramer, Legal Theory, Political Theory and Deconstruction: Against Rhadamanthus (Bloomington: Indiana University Press, 1991); Peter Fitzpatrick and Alan Hunt (eds.), Critical Legal Studies, (Oxford: Blackwell, 1987); Mark Kelman, A Guide to Critical Legal Studies (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1987); Roberto M. Unger, The Critical Legal Studies Movement (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1986).

مثل هذا الموقف. وغالبا ما يتم الرجوع إلى فوكو (ونظرية مابعد البنبوية) كمصدر لفكرة أن السلطة/المعرفة هي الأساس الشامل لكل خطاب حتى لو كان (أو تحديدا عندما يكون) مقنعا ببلاغة التجرد النبيل. كذلك يتم الاستناد إلى التفكيكية للتدليل على أن المرجع ذاته غير مستقر، بمعنى أن كل مصطلح في الخطاب التشريعي، من أكثر التعبيرات الدالة تحديدا (في ظاهرها) إلى أكثر بنود القانون التشريعي وضوحا بما لا لبس فيه (في ظاهرها) قابلة في كل الأحوال للتأويل بطرق مختلفة، بما أنه لا يمكن تحديد فحواها بشكل لا يحتمل الشك باللجوء لنوايا المشرع أو للسياق كمعيار. (۱۱) وهذا نرى مرة أخرى كيف استحوزت الحجج التي ظهرت أول ما ظهرت وتم تطبيقها في حقل النظرية الأدبية، عبر حركة توسعية، على مساحات قد تبدو بعيدة كل البعد عن سياقها الأصلي، وهو ما يعطينا مثالاً فريدًا يؤكد ما يقوله دريدا عندما ينفي إمكانية تعريف "السياق" بشكل يثبت أو يحدّد لنا سلفاً ما سوف نعتبره سابقة ما مرجعا للاحتكام من سياق إلى آخر. "ا

وهنا يبدو مفهومًا ما شكلته التفكيكية من جاذبية لحركة الدراسات القانونية النقدية والتى اختارت لنفسها دور الخصم في مواجهة القيم والمفاهيم المعيارية السائدة في الثقافة القانونية المهيمنة. كما يبدو مفهومًا أيضًا جاذبيتها لمنظرًى الأدب الراغبين في التوسع في استخدام أدواتهم التفسيرية لتشمل موضوعات مثل القانون الدستورى للولايات المحدة، حيث تعتمد أمور كثيرة على المعنى الذي نعطيه لمبادئ بعينها، (كثيرا ما ترد بصيغة مجردة أو مبهمة). ويفسر لنا ذلك جزئيا لماذا أثارت التفكيكية هذا القدر من الجدل في الولايات المتحدة، حيث تمثل الوعد (أو التهديد) بخطاب يزعم اختراق الحدود الفاصلة بين المجالات البحثية والدراسية، ويحملها طموحها إلى تجاوز الحير المحدود الآمن لدراستها الأكاديمية. ومن ناحية أخرى هناك مجال للشك فيما إذا كانت هذه الراديكالية التي تنفع لكل شيء، تمثل فعلا تحديا كبيرا للأمر الواقع اجتماعيا وقانونيا، إذ يمكن القول إننا هنا، كما في حالة التأريخ مابعد

Derrida, Limited Inc.

(5.2)

Clare Dunton, "An Essay on the Deconstruction of Contract Doctrine", Yale Law

Journal 94 (1084), pp. 997-1114.

الحداثي، لا نجد سوى القليل لنأمل فيه أو نخاف منه، إذاء نظرية تبدو غير مستعدة لشراء الحجة المضادة المؤسسة على أرضية التعقّل أو المبدأ. وهذا تحديدا هو ما عبر عنه كثيرا، وبعين لاقطة واستمتاع، ستائلي فيش الأكثر فطنة بين نقاد البراجماتية الجديدة (أو الحركة المناهضة للنظرية)، وهي حركة تستمتع بكشف الادعاءات الراديكالية بوصفها نماذج واهمة بشكل محزن "لأمل النظرية السلبي". (١٦) على أية حال رأى المحررون أنه ما دام عليهم أن يضعوا حدودا لكم المداخل البينية التي يتم تناولها في هذا المجلد، فلا بد أن نتوقف حيث تتحول النظرية من مصدر إلهام للعمل في المجالات الأخرى إلى مجرد ذريعة لذلك، فضلا عن رغبتنا في تحاشي تقديم عرض غير متوازن بحصر تركيزنا على المناظرات النظرية المهمة مع تجاهل شتى التطورات الأخرى التي أنجزت تحت عنوان "القانون والأدب"، بما في ذلك الدراسات المنتوعة لمختلف المواضيع [القانونية] ومعالجات القانون في الأدب التي قد يثبت لنا في المستقبل أن لها قيمة باقية.

وتستحق بعض المجالات الأخرى في نطاق الدراسات البينية، ما زالت في طور التكوين، أن تذكر هنا، ويقع عديد منها في إطار مختلف فروع الفنون المرئية وفنون الأداء، بما يوحى أن تعريفها المستقر من حيث جنسها الفنى وأشكال تقييمها أصبحت موضوعا لإعادة النظر بشكل كبير، في مجال الفنون المرئية كانت سفيتلانا ألبرو من أول الداعين بإصرار إلى الحاجة إلى وضع التحليل التاريخي للفن في سياق مفهوم أوسع للثقافة. (11) وقد أقامت حُجتها في كتابها فن الوصف، وهو كتاب أساس في مجاله، بأنه لا يمكن فصل استجاباتنا البصرية للأعمال الفنية عن أساليب النظر المعتمدة في عصور تاريخية معينة أو نقاليد مرتبطة بفترات بالذات، إذ يتطلب الفهم المحيط بالفن أن نتتبع أساليب الإدراك التي تنتج الخصوصية الثقافية اللأنواع والأساليب الفنية. وقد أخضع رولان بارت، من بين آخرين، الخصوصية الثقافية اللأنواع والأساليب الفنية. وقد أخضع رولان بارت، من بين آخرين،

Stanley Fish, Doing What Comes Naturally: Change, Rhetoric, and the Practice of Theory in Literary and Legal Studies (Oxford: Clarendon Press, 1989).

Svetlana Alpers, The Art of Describing: Dutch Art in the Seventeenth Century (London: John Murray, 1983).

انتاج الدلالة مشابه الأساليب الفنون البصرية. (١٥) ويمكن الآن القول إن مقالته الرائدة قد فتحت الباب الإعادة النظر بشكل مكثف في العلاقة المركبة بين أشكال التمثيل في الخطاب المرئي والنصتي والأيقوني.

أما علم الموسيقي الجديد فهو مجال آخر قام مؤخرا بغزواته في مختلف فروع النظرية الأدبية، ومنها التفكيكية ومابعد البنيوية. (١٦) وبطبيعة الحال، لا جديد هذا في إمكانية استفادة النقد الموسيقي من اتصاله بالأشكال الأكثر تقدما من الفكر الأدبي التأملي. وترجع الفكرة إلى أوائل القرن التاسع عشر، وهي الفترة التي شهدت زخمًا فكريًا واعتبر المفكرون المثاليون مابعد كانط والرومانسيون الشباب أمثال شليجل ونوفاليس وهوفمان، الموسيقي موضوعًا مميّزًا يعالجونه في خطابهم الذي يمزج بين الفلسفة والأدب. كما أعتبروها تمثل تحديًا في حده الأقصى لمحاولة التمثيل على مستوى المفاهيم. ومؤخرًا هناك كتاب شارل روزن الأسلوب الكلاسيكي (1971) والذي يتنقل بخفة ورشاقة لافتتين بين مقاطع تقدم تحليلا موسيقيًا دقيقًا وتعليقات وتأملات يُفيد من كم كبير من المصادر غير الموسيقية. ٧ ويناقش روزن موسيقي هايدن وموزار وبيتهوفن في ضوء التطورات الثقافية في زمانهم، مستفيدًا من أفكار استمدها من النقد الأدبى الحديث، من بينها تلك المعالجة اللماحة الماكرة التي قدمها إمبسون للغموض وللفن الرَّعَوى. إن ما يميز كتاب الأسلوب الكلاسيكي هو قدرة روزن على الربط بين الشواغل النظرية، مثل معرفتنا بنقاليد عصور سابقة، أو أساليب التعبير، وهي قضية هرمانيوطيقية - وقدرة مدهشة وسريعة على التقاط وتقدير كيف تتمكن هذه الموسيقي من توصيل ظلال المعنى ومنمنماته عبر المسافات الفاصلة بين السياقات الثقافية وبالرغم منها. وهو يرفض، مثل إمبسون، القول بأن التحليل يعرقل الاستجابة الحسَّاسة أو أن الاهتمامات النظرية تحول بالضرورة بين المفسّر واكتشاف ما هو موجود فعلاً في الموسيقي أو ما يمكن التقاطه من الكلمات المسطورة على الصفحة.

Roland Barthes, Image-Music-Text (New York: Hill and Wang, 1977).

Rose Rosengard Subotnik, Developing Variations: Style and Ideology in Western (13)
Music (Minneapolis: University of Minnesota Press, 1991).

Charles Rosen, The Classical Style (London: Faber and Faber, 1971).



وفي الأغلب، اتجهت المداخل الأحدث في "علم الموسيقي الجديد" إلى مزيد من التورّط في نفس المشاكل، بما يخلق عقبة بين الانشغال بقضابا التذوق والانشغال بقضايا أخرى (ذات توجه تحليلي أو نظري). وكانت هذه نتيجة أساسية من نتائج الحماس لتبنّي أفكار الفروع الأكثر تقدمًا للنظرية الأدبية والثقافية، مثل التفكيكية ومابعد البنيوية ومابعد الحداثة، وتطبيقها على الموسيقي (أو على الخطاب السائد في علم الموسيقي) بشكل مسرف في تعميمه أو إغفاله للخصوصيات والفروق. ويستلهم هؤلاء الكتاب رفض دى مان مفهوم الشكل العضوى ويرون فيه نوعًا من "الإيديولوجية الجمالية" تتسق مع المعتقد المحافظ الذي يعتبر العمل الموسيقي كلا قائما بذاته يسمو على شروط الزمان والمكان. (١٨) وهم يعتقدون أن هذا المفهوم يمتد إلى اعتبار تاريخ الموسيقي أيضا تطورا عضويا تبرز فيه تقاليد قومية مميزة كذلك التقليد الممتد من باخ مرورًا بهايدن وموزارت وبيتهوفن وصولا إلى شوبرت وبرامز وفاجنر، أو فاجنر ومالر وشونبرج. وفي رأيهم أن هذه الثقاليد تبدو وكأنها نابعة من نوع من الضرورة اللاهوتية المحددة سلفا، تتعكس بدورها في بنية العمل الداخلية (التي تتمو بشكل طبيعي). ويستخدم علماء الموسيقي الجدد النظرية الأدبية التفكيكية بشكل أساس في تحدى هذه الإيديولوجيا الشائعة في جماليات الموسيقي، وأيضًا في تحدى التحليل الموسيقي الذي يرى في الوحدة العضوية أو استيعاب التيمات [السابقة، في الأعمال اللاحقة] أو ما جد من تطور على تناسق الأنغام في مدى زمني ممتد، قيما لا تمس قدسيتها. ويبدو ذلك أحيانًا وكأنه هجوم شامل على فكرة "الاستماع البنيوي" (وهو عكس الاستماع العرضي أو الاستماع بلا اهتمام)، أي فكرة تجربة موسيقية أصيلة تتضمن من جانب المستمع تشاطا تحليلياً مستمرًا كذلك الذى تطرحه الأغلبية المستتبة من منظري الموسيقي. (١٦) وفي كتابات أخرى يتخذ هذا الاتجاه شكل تركيز انتقائي على أنواع الموسيقي التي لا ينطبق عليها إطلاقا هذا التناول العضوى بل وتقاوم ذلك مقاومة قصوى، وبالذات القطع الموسيقية التي تمزج بين أنواع مختلفة، والمتتاليات الموسيقية مثل مقطوعة برامز المتأخرة إنترميترى المكتوبة للبيانو، والتي تبدو

(1A)

(=4)

Alan Street, "Supreme Myths, Dogmatic Allegories: The Resistance to Musical Unity", Musical Analysis 8, (1989), pp.77-123.

Johnathan Dusby, Structural Ambiguity in Brahms: Analytical Approaches to Four Works (Ann Arbor: UMI Press, 1981).

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

متماسكة الأجزاء في الوقت الذي تستعصى فيه على أي أسلوب يسعى لتحليل شكلها، مفترضا أن هذه الأجزاء مرتبطة في تيماتها، أي متماسكة عضويًا. (٢٠)

وفي المقابل، يرى أدورنو أن "الاستماع البنيوي" ضرورة لا غنى عنها في أية استجابة موسيقية عارفة ومنققة. وفي الواقع فإن هذا النوع من الاستماع هو ما يتعرض له أدورنو في كتاباته "عن صناعة الثقافة"، حيث يعبر عن قناعته الموحشة بأن هذا النوع من الاستماع يتعرض لهجوم مستمر من كل مكان، هجوم من السوق الذي يملي أذواقا موسيقية متجانسة، وهجوم من العادات المنتشرة انتشارًا واسعًا بين الناس والتي تتراجع بهم أو تحملهم إلى نوع من الإدراك التجاري الذي يرتبط بأنغام ومقطوعات وشذرات مفضلة مقتطعة من سياقها. (١٦) وهكذا يمكن فهم الخلاف (وهو ما يتكرر في سياقات أخرى) بين علماء الموسيقي الجدد وأدورنو على أنه خلاف في الرأى بين نقاد يتشبئون بقيم "الحداثة" حول تعقيد الشكل الفني والفن بوصفه تحديًا للمعتاد في حياتنا اليومية، وأشكال استجاباتنا التي تمليها الثقافة من ناحية، ومن الناحية الأخرى، نقاد ينتمون بشكل عام إلى مابعد الحداثة، يرون تلك الأراء نخبوية بشكل مؤذ، عفا عليها الزمن. ولما كان عدد من المشاركين في هذا المجلد يتناول هذه المناظرات في سياقات مختلفة، فلن نخوض فيها هنا، أكثر من ذلك.

ومن المتوقع والأمر كذلك أن تكون التاريخية الجديدة في الأدب مصدرًا أساسيًا من المصادر التي استلهمها علماء الموسيقي الجدد، بما أنها هي أيضا ترى عدم صلاحية التركيز على الشكل والبنية في النقد، في الوقت نفسه الذي ترفض فيه أية قناعة وضعية قديمة تزعم إمكانية الوصول إلى الحقيقة التاريخية عبر الطرق والإجراءات التي يسلكها البحث التقليدي، بل علينا فحص ما لا حصر له من أشكال الواقع الثقافي الذي شكل سياقات للمنتجات الأدبية أوالموسيقية التي تم كتابتها وتأليفها وقراعتها وأداؤها وإنتاجها وتفسيرها ومراجعتها وتحويلها

Ruth A. Solie, "The Living Work: Organicism and Musical Analysis", Nineteenth Century Musicology 4 (1980), p.147-156.

Rose Rosengard Subotnik, "Toward a Deconstruction of Structural Listening:

(")

A Critique of Schoenberg, Adorno and Stravinsky", in Eugene Narmour and Ruth Solie (eds.), Explorations in Music, the Arts, and Ideas (New York: Stuyvesant Pendragon Press, 1988), pp. 87-122.



وتوظيفها (باختصار)، وحظوظها المتفاوتة في تاريخ استقبالها، وهو ما يُفصح مرة أخرى عن معارضة حاسمة لفكرة امتلاك العمل الفني لنوع ما من الوحدة العضوية أو الشكل المتماسك الذي يحميه من الرياح العاتية للتغيير الثقافي والاجتماعي التاريخي. ويشير ذلك أيضا إلى تحول واضح من التركيز الماركسي الأكثر تقليدية (وتركيز أنصار المادية الثقافية أيضنا) على "السياق الأصلى للإنتاج"، إلى الاهتمام بمختلف السياقات الخاصة بالاستقبال، لا تمييز سياق أصلى أول. ولقد أقبل علماء الموسيقي الجدد على هذا المدخل وتبنوه بحماس واستخدموه في مواجهة كل من حجج الدارسين بشأن أولوية السياق الأصلي (المحدّد بفترة زمنية) فيما يخص الآلات والقوى الأركسترالية وأساليب الأداء... إلخ، وتحويل العمل الفني، في رأيهم، إلى صنم يضمن تماسكه الشكلي ثقاليد "أصيلة" (صالحة لمختلف العصور) لأدائه وتفسيره. (٢٠) وفي هذه الحالة تتعذر الأحكام القيمية الواتقة من نفسها، التي ترفع أعمالا فلية بعينها إلى مرتبة الكلاسيكيات المُعتمدة، وترى يقينا أن معيار العظمة مرهون (أو يجب أن يكون مرهونا) بتصديق أولتك المؤهلين، الأكثر قدرة على الحكم. ويزعم علماء الموسيقي هؤلاء أن التراث الموسيقي المُعْتَمَد، مثله في ذلك مثل العمل الموسيقي، بنية متغيرة وآنية قابلة للتحدي من شتى المواقع النظرية والثقافية والأيديولوجية.(٢٣) ومن هنا فإن مناقشاتهم ونقضبهم للتراث المعتمد ودوره في حفظ الذائقة الفنية (الذائقة الأكاديمية المحترمة) وحراسة حدودها، قد أتبعت جدول أعمال نقاد ومنظرى الأدب في العقد الأخير أو ما يزيد عليه قليلاً.

وفى الختام دعونا نقدم ملاحظات سريعة عن تغطية ما تناولناه من مواضيع، وتتابع ورودها والمنطق الذى حكم محررى الموسوعة. لم نُالُ جهدا في تقليص التكرار الناجم عن تداخل الموضوعات في أكثر من مقال، كما حاولنا أيضا تحقيق أكبر قدر من الوضوح في الأسلوب والعرض. في بعض الحالات كان هذا التداخل في منطقة معينة يتيح إضاءة الاختلاف في التركيز [على هذا الأمر أو ذاك]، أو في السياق الاجتماعي الثقافي، ولقد أملت

Joseph Kerman, "How We Got Into Analysis, and How to Get Out", Critical Inquiry (17) 7 (1980), pp. 311-331.

Marcia J. Citron, Gender and the Musical Canon (Cambridge: Cambridge (\*\*)
University Press, 1992).

ترتيب الأقسام وترتيب الفصول في كل قسم رغبتنا في الحفاظ إلى حد ما على اتصال المواضيع، والكشف في الوقت نفسه، عن أشكال التباين الدالة في المنهج والتناول. ويحظى بعض النقاد بحضور كبير في عدة فصول بما يوضح تعدد إسهاماتهم في اتجاهات أو مدارس فكرية مختلفة (تعادي بعضها أحيانا) بسبب ما مرت به نظرية التلقي من تقلبات معقدة، في إطار الدراسات الأدبية، وفي أحيان أخرى أيضا بسبب الالتفاف عن طريق العلوم الاجتماعية والطبيعية. وبطبيعة الحال، فإن المتوقع من الجزء الأخير من الأجزاء التسعة للكتاب أن يقدم بطريقة ما تغطية شاملة أو دالة تمثل فعلاً موضوع الموسوعة ولكن لسوء الحظ بقيت قضايا مهمة لم يتح لنا تناولها إلا بشكل عابر، أو من خلال تطورات أخرى حظيت بتناول أكثر تفصيلاً، إلا أننا بذلنا كل الجهد في تقديم عمل متوازن يكون مرجعا يستكمل، من زوايا متعددة، الحوار من حيث انتهى في الأجزاء السابقة. وأخيرا نعود إلى قضية التأريخ وهو ما يُذكرنا أن أي تاريخ نقدى أصيل عليه أن يتضمن التفكير في منطلقاته النظرية وتأملها وعياً بأن الماضي يشكل تحديًا لمعتقدات الحاضر وقيمه.

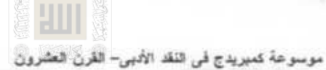












# التاريخية والنقد التاريخي

بول هامیلتون

ترجمة: إسماعيل عبد الغنى أحمد

## التاريخية القديمة والجديدة

تعرض المنهج التاريخي مؤخرا لنقد فتح الباب واسعا على مراجعة جذرية لفهمنا للفن والثقافة والمجتمع، وكان النقد الأدبي في المقدمة، إذ سارع بالدفاع عن هذه التطورات معلنا أنها مفيدة وجاءت في وقتها. ورغم ما أضافته هذه التاريخية الجديدة إلا إنها سيتعين عليها، إلى حد ما، القبول ببعض مقو لات المناهج التاريخية القديمة. ففي البداية، عادة ما يلجأ الرواد، في غمار فورة رد الفعل، إلى إغفال ما تحقق من إنجازات على يد من سبقوهم. أما المناوئون للتاريخية الجديدة فيؤكدون أنها لم تأت بأى جديد، وهم بذلك يقدمون نقدًا تاريخيًا يضع التاريخية الجديدة في سياقها، وهو ما ينبغي على التاريخية الجديدة الترحيب به. ومن هذا، أصبحت التاريخية في مرحلتها الراهنة أكثر إقبالاً على معرفة المحاولات السابقة لتجاوز تصور التاريخ بوصفه خطاً صاعدًا أو تسلسلاً للأحداث، وذلك بهدف تتبع فن التأريخ في الفعل والممارسة، ولذا تتزايد أهمية تحليل عناصر البلاغة التي تطرحها التاريخية، فالمجازات التي يستخدمها التاريخ واختياراته بين الأنواع المختلفة من السرد المتاحة، وما تضفيه شواغل الحاضر من عناصر واقعية على حركات من الماضى تقترض أنها معادلة لها، كلها، في نظر التاريخية، جزء من محتوى التاريخ، وهكذا يمكن "لصرعة نقدية" جديدة أن تضيف إلى معارفنا عن التاريخ، ومن أهم السمات النقدية للتاريخية أنها تهتم بمناقشة قضية ما إذا كانت اهتمامات الماضى والحاضر مترابطة إلى الحد الذي يمكن الحدها أن يكون كذاية عن الأخر أ ففي كتابه المهم تاريخ التاريخ Metahistory وجد هايدن وايت أن مفهومه عن الوعى التاريخي بالذات برجع إلى المنهج التاريخي في ألمانيا خلال القرن التاسع

عشر. (۱) ويقر هذا الفصل بالإسهامات التي مهدت الأرضية لظهور التاريخية الحالية بينما يسعى لإظهار مزايا الصياغات التي تعتمد عليها هذه التاريخية الآن.

إن التاريخية حركة فكرية جدلية تتميز بمسعاها في أمور ثلاثة: فهي تشجع أو لا على فهم الماضي من منظور تاريخي، أي فهم الماضي في سياقه، والحرص على عدم السقوط في المفارقات الزمنية [ التي تسقط على عصر ما لم يكن فيه]. ثانياً: تواجه التاريخية، بالرغم من ذلك، صعوبة تتاول الماضي بعد انتهائه، ولا يمكننا الزعم بأن في مقدورنا أن نفهم الماضي بشروطه لأننا نعلم الكثير مما وقع بعده، وسوف يتطلب استرجاعنا للحدود الدقيقة لمعرفة الماضي، نسياناً مصطنعاً لاختلافنا عنه. لذا فإن التاريخية تتناول قضية المدى الذي يسمح لنا فيه باستخدام معارفنا اللاحقة في مراجعة فهمنا للماضي، ففي النهاية لا بد من توصيف الماضي، والى حد ما، في ضوء نظرته للمستقبل وكيفية تصوره لنتائج أفعاله. إن معرفتنا بما وقع من الأحداث السالفة تمنح تقويمنا للماضي ميزة لم تتوفر لذلك الماضي، لكن نلك لا يعدو كونه غبطة جوفاء، أو نوعا من الراديكالية التاريخية التي تذعي دوما تفوق النظرة إلى الأمر بعد انتهائه، ولا تضع نفسها محل مساءلة للسبب نفسه الذي تفترض فيه أنها تصحح حكما صدر في فترة سابقة. (٢) وعلى النقيض من ذلك، فإن تأكيد كولينجوود أن الماضي لا يعدو كونه إعادة بناء موضوع مثالي من أجل معرفة الحاضر " بعد سلاحاً ذا حدين. (٣) وهناك عامل محدد ثالث وهو البحث في تأثير مدى معرفتنا بالماضي على إعادة توجيه فهمنا الحاضر له أو تغيير هذا الفهم، لا مجرد تأكيده. ويعتبر هذا المسعى الثالث عملية توجيه فهمنا الحاضر له أو تغيير هذا الفهم، لا مجرد تأكيده. ويعتبر هذا المسعى الثالث عملية توجيه فهمنا الحاضر له أو تغيير هذا الفهم، لا مجرد تأكيده. ويعتبر هذا المسعى الثالث عملية توجيه فهمنا الحاضر له أو تغيير هذا الفهم، لا مجرد تأكيده. ويعتبر هذا المسعى الثالث عملية توجيه فهمنا الحاضر اله أو تغيير هذا الفهم، لا مجرد تأكيده. ويعتبر هذا المسعى الثالث عملية عملية عملية عملية عمورة النصورة عملية الثالث عمل معرفة النصورة النصورة عملية المنطقة عملية ع

Hayden White, Metahistory (Baltimore: Johns Hopkins University Press 1973); see (1) also his Tropics of Discourse: Essays in Cultural Criticism (Baltimore: Johns Hopkins University Press ,1978).

Herbert Butterfield, The Whig Interpretations of History (London: G. Bell & Sons , 1931)

R.G. Collingwood, The Idea of History, rev. edn, with lectures 1926-8, ed. Jan van de <sup>(\*)</sup> Dussen (Oxford: Oxford University Press, 1994).



مفتوحة بالضرورة لأنها تقوم على فرضية تصحيح معرفتنا الحالية بأنفسنا في مسقبل لم يأت بعد. <

ولقد مثلت بعض أو جميع هذه اللحظات الثلاث للتاريخية اهتمامات رئيسية في النراث الفكري الغربي، حيث يمكن تتبعها بدءًا من نظرية أفلاطون التي تقول: إن المعرفة هي عملية تذكّر anamnesis، حتى النظريات الحديثة التي تعكس نظرية أفلاطون مثل فكرة التكرار عند كيركجارد، ومذهب التكرار أو التواتر الأبدى لنفس الشيء عند نيتشه، وكذلك في هجوم فالتر بنيامين على فكرة التواصل التاريخي التي يعتبرها الإدراك الثقافي للذات أمرًا مسلمًا به وقد قدمت التاريخية نفسها على أنها منهج تجديدي في النقد الأنجلو أمريكي. وتعتمد مصداقية هذا المذهب بشكل كبير على مدى تعارضه أو تناقضه مع الشكلانية المفرطة التي ارتبطت، حقا أو باطلا، بتقنيات مابعد البنيوية التي هيمنت على نظرية الأدب الحالية. ولا يجب أن نغفل المكانة الرئيسية التي تحتلها التاريخية في أي تيار فكرى غربي بما في الذي نقوم عليه أي تاريخية تستحق أن توصف بأنها جديدة. وسوف تقوم هذه الدراسة بالتركيز على نواحي التواصل والانقطاع بين النفسيرات التي قدمها نقاد وفلاسفة الماضي والحاضر حول الارتباطات بين الأدب والتاريخ، فالتاريخية تربط النقد ربطًا وثبقًا بقضايا الفلسفة والتأريخ، ولا يمكن فيمها إلا بشكل مجزوء إن درسناها بمعزل عن هذه المشكلات التي تحكم إطارها ومنطلقاتها التفسيرية.

لقد أصبحت التاريخية أمرًا متطورًا ومركبا للغاية، ولذا يجدر بنا أن نبدأ بعرض أمين لبعض التعقيدات المرتبطة بهاء ويُعد فريديك جيمسون اكبر المنظرين تأثيرًا في أمريكا في الوقت الحاضر وهو ينتمي بشكل أو بآخر إلى الماركسية ولذلك بدا متوقعا أن يعتمد نقده دون سواه على التاريخية (1)، لكن التطور الحديث في النظرية النقدية كشف أن كل المناهج النقدية - لا الماركسية وحدها - تدعى اعتمادها على التاريخ، إذ سارع أصحاب المناهج

<sup>(1) &</sup>quot; ليس غريبا أن يكون هذا الشعار هو مغزى كتاب اللاء عن السياسي" كما يذكر فريدريك جيمسون ، انظر اي " (1) Fredric Jameson, The Political Unconscious: Narrative as a Socially Symbolic Act (London: Methuen, 1981), p. 9.

الشكلانية المتنافسة التي تزعم إهمال التفاصيل الظرفية، إلى إعلان أنهم يستخدمون منهجا تاريخيًا مشابهًا. وفي الحقيقة فإن معظم المناهج أو المذاهب النقدية المعاصرة التي تتهم بإهمالها للتاريخ، مثل التفكيكية ومابعد البنبوية، عادة ما تدافع عن نفسها قائلة إنها كانت الأسبق إلى التاريخية، وأن تاريخيتها كانت أكثر أصالة من تلك التي يشيع الأن استخدامها، وتضيف أن ما تتتاوله التاريخية ليس إلا بني لغوية تبدو منفصلة عن التاريخ. وبذلك تبدو هذه المذاهب الأخرى أكثر حكمة ودراية بما أسماه هيجل "دهاء العقل" "Cunning of reason"، بل وأكثر تفوقًا من تلك المداخل النقدية التي تزعم تناول السياق التاريخي. فالتاريخ، في رأيهم، يتوارى بمهارة فنية تامة تشهد على نفسها، خلف آليات الخطاب الذي يبدو ظاهريًا وكأنها تتجاوزه. فالنقد التفكيكي عند بول دي مان، مثلاً، والذي يتشكك في السبل التي تلجأ إليها التاريخية للربط بين المعنى اللغوى والمرجع التاريخي، هو بما لا يخلو من مفارقة، مهمة من مهام التاريخية. إن الأساس في اشتباك نقدى أصيل بالموضوع هو إدراكنا أن السياق التاريخي الذي يخص أي قول يكمن في تلك البني المستخدمة في التمثيل الفني، وهي بني لا تفصح عنها التاريخية بوضوح أو تتكرها، وربما التقط دي مان الإشارة من بداية كتاب هيجل ظاهراتية الروح Phenomenology of Spirit، حيث يقدم هيجل حجته المشهورة بأن أكثر أشكال المعرفة أساسية ووضوحا، لحظة النداء أو الإشارة إلى "هذا"، و" هنا" و"الآن" ليست، كما تبدو، يقينا حسيا لا يمكن الاختلاف بشأنه. إن حدوث الإشارة بشكل مباشر فورى يفرغها من معناها: إذ لا يمكن إدراكها كمفهوم لأنها حاضرة حرفيا و بشكل غير قابل للنقاش.

إن ما يسمح لنا بالتعرف على الشيء وجعله موضوعًا للحديث، نتكلم عنه ونتناقش بشأنه هو فقط ذلك التعميم الذي نكتسبه بوضعه في موقعه التاريخي وتمييزه بما هو، عن أحداث تاريخية أخرى، ولكنه في هذه الحالة لا يعود حضورًا مميزًا غير قابل للتصويب. (٥)

<sup>(</sup>der List der Vernunft) في كتابه: (her List der Vernunft) يشرح هرجل مبدأ "دهاء العقل" (Phenomenology of Spirit (1807) Trans. A. V. Miller (Oxford: Oxford University Press, 1977).

اتظر/ى أيضا مناقشة "يقين الحس"، هامش ص ١٩٤



موسوعة كميريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون

وربما كانت التفكيكية بالنصبة لدريدا تسعي، في نهاية المطاف، إلى الالتقاء بماركس وغيره من التاريخيين الذين أرقت أطياقُهم مشروعها الفكرى طوال الوقت. ليس هناك وجود لمعرفة مباشرة تمكننا من إدراك أى لحظة في الحاضر أو في الماضي، ولكن أنصار مابعد البنيوية المعادية لهيجل برون أن التمركز في الكلمة، بمعنى الاعتماد عليها بصفتها وسيطا ضروريا لإدراكنا لأى حدث، لا يشكل الفهم بقدر ما يُضعف من شروطه، فهم يتفقون على أننا لا نستطيع التفكير بدون وجود مفاهيم، وعند هذا الحد فقد كان كل من هيجل وكانط صائبين. وبرغم ذلك يجب علينا إما أن نقبل بأنه يمكن إسقاط الفروق بين الأفراد عند تكوين المفاهيم أو إدراجهم في إطار تعميم واحد. وهنا يمكن أن يذكر أصحاب المذهب "الاسمي" أن هذه الأشكال التي تجرد القوارق الفردية ليمت إلا مجرد كيانات لفظية، أما أصحاب المذهب الأفلاطوني فيرون أن هذه التجريدات ضرورية لأنها تسمى الشيء نفسه بمعزل عن أي عوارض ظرفية. والأمر الآخر، وهي وجهة النظر الأكثر راديكالية، أن نعترف بأن تعميماتنا هي التي تتغير مع كل تطبيق تاريخي لكي تتناسب مع الأفراد المختلفين.

- TV -

يتبنى المنتمون لمابعد البنيوية الخيار الثاني، فهم يحاولون إثبات أننا طالما لا نستطيع التخلص من المفاهيم مما يمكننا من الإدراك المباشر دون وسيط، فلابد أن نبين قدر ما يتعرض هذا المفهوم ( الذي يفترض ثباته أو ضرورته للاستدلال المنطقي) من تشويه تحت ضغط حدث معين في كل مرة نحتاج إلى تطبيقه، فهم يتبنون ما أطلق عليه ثيودور أدورنو – متأثرًا بماكس فيبر ومطورًا فكرته بعض الشيء – "سقوط الوهم عن المفهوم"(١)، وهكذا تصبح هذه الفلسفة المضادة للتعميم، والتي تتبنى النزعة الفردية بشكل مثير للجدل، معادية للأفلاطونية وللمذهب الهجيلي على حد سواء، وإن بقى المحرك الأساسي لنقدهم تأريخياً.

وهناك مناقشة مفيدة للهجوم الفرنسى حول ما يسميه أدورنو "مفهوم الولع" في:
Paul Patton, "Strange Prximity:Deleuze et Derrida dans les parages du concept", in
Oxford Literary Review, vol. 18. 1-2 (1996), pp. 117-135.

Theodore W. Adorno, Negative Dialectics, trans. E.B. Ashton (London: Routledge (3) and Kegan Paul, 1973), pp.11-14.

وإذا قبلنا هذه الفلسفة فعلينا أن ندرك أن ما نكتبه هو دائمًا تاريخ على طريقة فوكو أى "تاريخ الحاضر". أى تاريخ هذه الابتكارات تحديدًا التي تتيح لنا الواقع بشكل مباشر، والتي نحاول بواسطتها تحاشي السمة التاريخية التي نترجم بها الواقع باستمرار. إن فكرتنا عما هو "الحاضر" تخص الزمن الذي نعيش فيه، فهي تختلف، على سبيل المثال، عن حساسية تنتمي لما يعرف بعصر ما قبل الغضب والتلغرافات أو عصر التليفزيون أو البريد الإلكتروني أو كل مظاهر ثورة الإتصالات. ومن الناحية الفلسفية فإن مبدأ ديكارت "أنا أفكر، إذن فأنا موجود" في كتابه تأملات Meditations قد يصوره لنا كأنه يستمع لذاته فقط بدون أي وسبط، إلا أن مقولته مثقلة بمضمون تاريخي رغم ما تشي به الأساليب السردية التي يستخدمها لإقناعنا بعزلته. (\*) ويختلف المنتمون إلى حركة مابعد البنيوية مع هايدجر، مثلا، في أن حتى تلك التجارب السابقة على التفكير والأساسية في عملية تشكيل توجهات الإنسان في العالم تكمن داخل بناء لغوى يعبر عن موقعنا في فترة تاريخية معينة. (^) كذلك يوجه النقد الذي يتناول الحاضر بصفته تاريخًا، هجومًا على نفس الدرجة من العنف إلى كل من الإمبريقية والمثالية، كما تعارض التاريخية النقد الذي يساوى بين المعرفة التاريخية والتاريخية والتاريخية متصورًا أنها منبئة عن الوعي التاريخي لا مجرد نتاج لهذا الذي ينظر بمثالية إلى من منظور إمبريقي. وبنفس القدر فانه يتخذ موقفا معاديا تجاه النقد الذي ينظر بمثالية إلى من منظور إمبريقي. وبنفس القدر فانه يتخذ موقفا معاديا تجاه النقد الذي ينظر بمثالية إلى

## دوائر التأويل

خلاصة القول إن التاريخية لا تقدم مباشرة الصياغات الأدبية التى تريد أن تتحدث بشأنها، كما أنها لا تطرح تأويلات لا خلاف بشأنها للنص الذى تتناوله تبعًا لمفاهيم النقد

Jonathan Ree, Philosophical Tales (London: Metheun and Co., 1987).

<sup>(</sup>٢) راجع/ي مناقشة جوناثان ري للسرد الديكارتي في:

<sup>(^) -</sup>انظر/ی دریدا تحدیدا فی:

Jacques Derrida, "Différance" and "Ousia and Grammé: note on a Note From Being and Time", in Margins of Philosophy, trans. Alan Bass (Brighton: Harvester Press, 1982), pp. 1-69.



٢- التاريخية والنقد التاريخي

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون

الأدبى والتعميمات الضرورية لتماسك خطابها. إنه نقد منشغل بذاته بما لا شفاء منه [كأنه يتأمل حاله دوما ويطلب منا تأملها]. ويرى أصحاب التاريخية أن النقد يجب أن يفهم من خلال وعيه بنسبيته في أي، أو في كل، حكم يصدره، وعلى عكس هذا النقد المعروف بالتاريخية فإن النقد التاريخي يحقق مآربه عن طريق وضع تفسيره للتعبير الأدبي في سياق الإشارة إلى أحداث أو أعمال أخرى معاصرة لهذه التعبير. أما التاريخية فتفرض مستوى آخر من مستويات التأويل موضوعه المسلمات والمواقف المتحيِّزة التي تدفع بالنقد التاريخي ونقاده إلى اختيار أمر ما بصفته دالا من الناحية التاريخية. وبالنسبة للمتشكك فإن هذه الحساسية تجاه أخطار محاولة إدراك الماضيي بعد انقضائه تعد قضية إشكالية. وهذه الحساسية المفرطة يمكن أن تخفى نوعا من النرجسية وإلا تؤدى إلى عملية لا نهائية من نقد الذات، فتنشأ دائرة التأويل عندما يستبعد منها النص الأدبى لا النص الذي يناقشه ولكن هذه المعضلة ليست وليدة يومنا هذا. فالرومانسيون كانوا أساتذة التأويل- على الرغم من أن الهرمانيوطيقا كممارسة نقدية ترجع إلى فكرة الإصلاح الديني التي تقول بأن تأويل الكتاب المقدس هو مصدر للرؤيا والإلهام، وحتى قبل هذه الفكرة فإن الاشتقاق اللغوى يعود بنا إلى هرمز (Hermes)، الأكثر غموضنًا بين المفسرين، وهو بالمناسبة أيضا رسول الآلهة واله اللصوص مما يوضح لماذا ببدو النقد التأويلي وكأنه يسرق لنفسه تاريخ موضوعه، بدعوى أنه يقدم تفسيرا اكثر فهمًا و تعاطفا.

ومن ناحية أخرى ومن خلال هذا الانشغال بالذات، فإن الهرمانيوطيقا الراديكالية يمكن أن تسعى نحو إصلاحات تاريخية تساعدها على الخروج من إسار اهتمامها بذاتها الذى حبسها، على ما يبدو، في دائرة تأويل مغلقة. أما بالنسبة للفلاسفة الذين جاءوا بعد هايدجر مثل جادامير، فإن التأويل التاريخي يتيح استكشافا أكبر الموضوع، وهو أسلوب في التفكير يرى أن الهرمانيوطيقا لا تزيد موضوعها غموضا بالضرورة، ولا تترجمه، بل تسمح بعرض فعاليته التاريخية، ويمكننا القول إن الصفة المميزة لأي نص هي اختلافه عما نريد أن نحوله إليه الآن، ولكن هذا لا يعنى - كما هو الحال في الهرمانيوطيقا الكلاسيكية عند شلايرماخراننا نفهم النص أكثر من مؤلفه أو قرائه الأصليين، فتفسيرانتا المختلفة، وريما الأكثر استثارة،

تقوم على عرض جانب آخر لوجود عام أو مشترك متعدد الأوجه يتقاسمه الماضى والحاضر، لا مجرد ماض يفهمه الحاضر فهما حاذقا، فالناقد الحديث يضع تقليدًا نقديًا حيث يمكن للنص القديم أن يتماشى مع القناعات المتفق عليها فى النقد المعاصر، موسعا بذلك وفى الوقت نفسه، حدود وجوده ووجودها. ولا يضع "اندماج الأفاق" الناتج عن هذا التقليد أفضلية لأفق على آخر، ولكنه بدلا من ذلك يوضلح كيف أن النقد المعاصر يمكن أن يتقبل معانى من خارج قناعاته، وفى وقع الأمر، فإن مثل هذه الخطوة تسمح بإمكانية تطوير هذه القناعات.

إن الفهم هو ما يطلق عليه جادامير "الوصول للفهم"، وهو عبارة عن حوار مشترك بين الماضى والحاضر لا يمتلكه أى من الطرفين بشكل منفرد. وعلى سبيل المثال، فبدلا من رؤية تقاليد الانتقام في مسرحية هاملت بوصفها معبارا اجتماعيا تم تجاوزه في الوقت الحاضر فربما – إذا نظرنا إلى الوراء و أسقطنا أحكامنا التقدمية المنحازة – نتطهر من نفس الدوافع الانتقامية التي يتم التعبير عنها في إطار ظروف مختلفة، وهي دوافع قائمة ما زالت في أفكارنا الحالية عن العدالة، وبالنسبة لميشيل فوكو أيضنا (وهو الذي لا يُعدّ من مؤيدي جادامير) فإن أدب الماضي يمكن أن يتبح للناقد أن يعزل السلطة عن أشكال الهيمنة التي تمارسها السلطة بما أنه يمنحها شرعية وقبولاً في مجتمعاتها، كما يتبح له أيضا أن يتعلم رؤية السلطة على حقيقتها الصادمة. وهذا هو ما يفعله الناقد حين يصبح أكثر وعيًا من الناحية التاريخية، بالطاقات والدوافع الفاعلة في واقع ينطبق عليه، رغم اختلافه، نفس التوصيف.

وفي إطار هذا السيناريو ما زلنا نفضل أخلاقياتنا الخاصة ونؤمن بأنها أكثر استنارة من الأخلاق السائدة في مسرحيات شكسبير ووبستر وميدلتون وتورنر التراجيدية. ولكن هذا لا يخول لذا أن ندعى بأن أخلاقياتنا هي شيء اكثر من كونها تنظيما للسلطة والنفوذ أو مجرد طريقة مختلفة لفعل الشيء نفسه. وعلى الرغم من ذلك، يرى البعض أن، تلك الثغرات وأشكال القطيعة التي أمكن من خلالها ضمان استمرارية تفسير الماضي والحاضر، سمحت لموقف ميتافيزيقي سيئ السمعة بالتسلل من الباب الخلفي، و يحذر فوكو بشدة - مستندا إلى دولوز -من الاعتقاد بان هذا الاعتماد على مفهوم نيتشه بالعودة (الأبدية) يتخذ شكلا مضمونيا

مقاده الاختلاف". (1) وفيما عدا ذلك، تعتمد تأويلية مابعد الحداثة على مفهوم للاختلاف يبقى غير مدقق، لمجرد أن كل قطيعة تاريخية ومعرفية بين عصر وآخر كانت تستخدم لمجرد إظهار الاختلاف في الفعل، وهو ما لم يمكن إغفاله في نظرية كهذه. فالشيء الثابت هو أن الشيء نفسه يكون مختلفا كل مرة، وهذا هو تحديدا المحتوى المبتافيزيقي الذي شكك فيه فوكو. فكلما تم إغفال فوارق فاصلة في المستوى الأدنى يسهل القول بوجود روابط في المستوى الأعلى، وتوضّح قراءة إدوارد سعيد الشهيرة – والتي يفترض انها تعتمد رؤية فوكو – لرواية ماتسفيلد بارك Mansfield Park على سبيل المثال، أن عدم قدرة جين اوستين أن تدرك مثلنا أن روايتها تدور حول تجارة العبيد، تصل إلينا من خلال هذا النقد، وتجهر باستخدامنا المختلف للثقافة في التعبير المخفف عن كل أشكال الظلم الآن. (١٠) نكتشف منطق أشكال أخرى من الخطاب؟ ربما نحاول،على سبيل المثال، أن نعتمد في حجتنا على القول بأن الاختلافات في التفسير، كما هو الحال في علم الأحياء حيث تذوب الاختلافات القردية في ذاتية وراثية عامة، محكومة بهدف تأويلي أعلى.

وبالرغم من سهولة تأكيد وجود عالم وراثى يقاس عن طريق نقله لتكوينات وراثية من سلالة إلى أخري، مثلما فعل ريتشارد دوكنز - إلا أن هذا ليس صحيحا بالنسبة للتاويل، (۱۱) فالفرد أو حتى النوع يمكن التضحية به من اجل الوجود المستمر للمادة الوراثية. ولكن ماذا يمكن أن يكون المبدأ الأسمى الذي نضحى من أجله بتفسيرات نقدية معينة. ويطلق فوكو على هذا المبدأ "السلطة" power، أما دولوز وآخرون فيسمونه "الاختلاف"، ولكن كليهما كانا حذرين جدا من أن تؤدى هذه التصنيفات إلى إعادة تتصيب

Michel Foucault, Language, Counter-Memory, Practice: Selected Essays and (\*)
Interviews, ed and introd. By Bouchard (Oxford: Basil Blackwell, 1977), p. 196.

Edward Said, "Jane Austen and Empire", in Terry Eagleton (ed.), Raymond Williams: Critical Perspectives (London: Polity Press, 1989).

Richard Dawkins, The Selfish Gene (Oxford: Oxford University Press, 1976). (۱۱۱) خاصة الفصل الذي جاء تحت عنوان (Immortal Coils).

نوع من الميتافيزيفا السلبية أو نظام أرقى للوجود أو جوهر للاختلافات الفردية. ولو أن فردا تصريف مثل إحدى جينات دوكنز الأنانية فإنه، لو حالفه التوفيق، سوف يُحبس بسرعة. وربما نكون مبرمجين وراثيا، لكن هذا لا يشفع لنا في قاعة المحكمة كعذر للاعتداء على حقوق الأخرين. وهذا يبيِّن أوجه القصور الذي يعتري تفسير دوكنز للسلوك الإنساني. ولكن "السلطة" و"الاختلاف"، على عكس علم الوراثة، لا يعطياننا سبيلا للوصول إلا من الداخل. فليس بمقدورنا أن ننظر إليهما من الخارج، وبالتالي لا منظور لدينا عنهما. والابد من أخذهما بعين الاعتبار في قاعة المحكمة ولا يوجد حتى محاكم استئنافية لا يحتلان فيها موقعا. (١٢) ونتيجة لذلك تصبح المصادفة في تأويلية مابعد الحداثة تكرارا، والفشل نجاحا والتفوق على البدائية أو البربرية ليس سوى تعبير لطيف أو كناية مهذبة عنهما. وعلى الرغم من إنكار الميتافيزيقا إلا أن الإيمان المطلوب لتصدق ذلك ما زال ذا مسحة دينية، فهو يحمل لنا صدى من خاتمة كتاب بسويه Bossuet العظيم خطاب عن تاريخ العالم Discourse On Universal History وهذا هو السبب في أن جميع الحكام يشعرون بأنهم خاضعون لسلطة أعلى فهم ينجزون أكثر أو أقل مما يخططون له، ودائما ما تأتي خططهم بنتائج غير متوقعة، باختصار ليس هناك من قوة إنسانية لا تخدم بغير قصد، مآرب أخرى غير مآربها هي. "(١٣) وإذا استطعنا بهذه الطريقة وصف الأرضية المشتركة التي تجعل التفسير التاريخي لنص ما من وجهات نظر شديدة التباين ممكنًا فإننا نلقى بمسئولية هذا التماسك غير المقصود على ما يشبه وسيطا للعناية الإلهية حتى لو كان مانويًا.

فعلى التاريخية في شكلها الأمثل أن تشق لنفسها طريقًا آمنًا بين صخرتي سيلا وكاربيدس بما يجنبها مخاطر القطيعة الكاملة. \* فهذه المخاطر تتضمن "المطلق" الرومانسي

<sup>(</sup>١٠) لمناقشة مستقيضة لما تفعله مابعد البنيوية للقانون،انظر

Gillian Rose, The Dialectics of Nihilism (Oxford: Basil Blackwell, 1984).

Jacques Benique Bossuet, Discourse on Universal History (1981), trans. E. Forster (1981), (Chicago and London: Chicago University Press, 1976), p. 375.

<sup>\*</sup> سيلا و كاربيدس في الأساطير اليونانية صخرتان واقعتان بين إيطاليا و صقلية. في الصخرة الأولى الأقرب إلى ايطاليا، كهف تقيم فيه سيلا، وهي وحش له ستة رءوس في كل منها ثلاثة صغوف من الأسنان الحادة. أما في الصخرة المقابلة، و هي الأصغر، فيعيش كاربيدس تحت شجرة تين هائلة الحجم. وفي كل يوم يبتلع كاربيدس ماء البحر ثلاث مرات و يعود لاستقر اغه ثلاث مرات. انظر/ي: William Smith, Smaller Classical المحررة]
ماء البحر ثلاث مرات و يعود لاستقر اغه ثلاث مرات. انظر/ي: Dictionary, Dutton & Co., N.Y.,n.d., p. 261.



موسوعة كميريدج في النقد الأمبي- القرن العشرون \_ ٣ إ \_ \_ \_ ١٠ التازيخية والنقد الثاريخي

الذي يستخدم الطبيعة والعلم في تحقيق أهدافه كما نتضمن "فلسفة الحياة" Lebenphilosophie التي ذاعت في القرن التاسع عشر، ومادية ماركس الجدلية، ومبدأ "إرادة القوة" لنيتشه، ومفهوم فرويد عن اللاوعي، فكل هذه الأفكار والنظريات هي الأدوات التي استخدمها النقاد في سعيهم نحو فهم لمختلف التفسيرات، ينطبق على عصور تاريخية متعددة. ويبينون أن التفسير الأول ليس سوى صورة مستترة من الأخير، فهو يخفي مضمونه الحقيقي عن فهم مستقبلي أكثر استنارة. أما مابعد الحداثة فهي تقلب الأمر حيث تهرب من خطر سيلا ( الوحش المتربص) باستخدام التاريخية لإقامة حجتها في اتجاه مضاد للتقدمية، فهي توظف دليل التخفي أو المضمون الكامن لتكشف أو تدين لا لتدعم الزعم بأن الفهم المستقبلي قادر على الالتفات إلى الماضي ورؤيته عبر المسافة بشكل مستنير.

لكن مرونة هذه التاريخية تعيدنا مرة أخرى إلى خطر كاريبدس الذى يمثل معضلة فلسفية قديمة، هي استحالة وضع قوانين تاريخية لخطاب، هو في هذه الحالة التاريخ الذى تعيد مادته شديدة الخصوصية مرتبطة بنماذج وأمثلة لا يمكن تصنيفها. وكما أشار جورج سيميل Georg Simmel فإن أشكال القطيعة في التاريخ هي أقل المشاكل التي يواجهها التفسير التاريخي، وإنه ليس من السهل أيضا التعامل مع اوجه التشابه بين الماضي والحاضر. وقد أشار سيمل في كتابه مشكلة فلسفة التاريخ 1908، بان "التأثيرات التي ليس لها أسباب تاريخية تعوق التطور الطبيعي للتاريخ. ونتيجة لذلك فان الظروف التاريخية التي قد تبدو متكافئة – والتي من الممكن أن تجعل معرفة المستقبل أمرا ممكنا - تؤدي إلى نتائج غير متوقعة". (١٠) وقد سبق سيميل بوبر Popper في هجومه على هذه المدرسة التاريخية في النقد التي تحاول بنفس طريقة كوندرسيه Condorcet وماركس، أن تتبا بالمستقبل من الماضي. وقد اتبع سيمل وبوبر، كل بطريقته الخاصة، تقليدا يرجع إلى

Georg Simmel, The Problem of The Philosophy of History (2nd edn., 1905), trans. (11) and ed. Guy Oakes (London and New York: Macmillan, The Free Press, 1977), p. 125.

ديونيسيوس الهالكارناسي، حيث كشفا عن تقسيم منهجي يعتبر أن التاريخ يقدم الفلسفة من خلال الأمثلة، لا بالاستقراء العلمي. فالأحداث التاريخية قابلة لإعادة إنتاجها إلى ما لا نهاية عبر وسائل مختلفة، إلا أنها تبقى فريدة تستعصى على أى اختزال. ويذكر بوبر في ملخصة البليغ أن "التقحص الدقيق جدا ليرقة أثناء تطورها لا يساعدنا أن نتوقع تحولها إلى فراشة". (١٥) وكما أوضح هانز روبرت ياوس Hans-Robert Jauss فلا يمكن للنقد مهما اذعى أنه علمي، كما هو الحال في الشكلانية الروسية، أن يتنبأ بكيفية استقبال القراء للأعمال الفنية مستقبلاً ولا كيفية الإفادة منها بشكل له معنى فيما بعد، حتى بعد أن يقوم هذا النقد بتحديد مرحلة تطور هذه الأعمال، وتطويعها بشكل متزايد لمنظوره النقدي، وكشف التقنيات الفنية التي تعتمد عليها، وقدر اعتمادها عليها، أو مدى استمرار هذه التقنيات في نصوص أجيال متلاحقة. ولكن هل من طريقة تمكن التاريخية من أن تضع في اعتبارها العوامل الطارئة دون ان نقع تفسيراتها فريسة للعشوائية؟ هل يمكن للتاريخية أن تبقى على منهج نقدى محدد لا يكون نرجسيا ولا يفتقر إلى أي منطق داخلي، بسبب اضطراره للتنازل عن طموحه الذي يقوم على اختزال التاريخ إلى مجرد قانون علمي؟

وهكذا فان التاريخية القابلة للتطبيق هي تاريخية بمعنى مختلف عن تلك المرتبطة بالتوقعات التي انتقدها سيميل وبوبر، إنها تاريخية يتعين عليها أن تعود إلى المستقبل لتكشف حقائق في الماضي، تعزز أو تربك ما لدينا من مسلمات عن الماضي لم نكن واعين بها من قبل. إن مستقبل العمل الأدبى الذي تخلقه إعادة تفسير العمل هو أيضًا تجديد للنقد الذي يتسع أو ينتشر من خلال العملية ذاتها. وعلى سبيل المثال، فقد انتقل الناقد الرومانسي جيروم ماجان من الممارسة النقدية الخاصة التي تقوم ببساطة على كشف الإيديولوجيا الرومانسية أو مفهوم أي أدب عن ذاته، إلى تاريخية أكثر تواضعًا تجعله يعتقد أن "بناء ما سيصبح ممكنا" يعتمد على فشل الناقد في كشف غموض العمل الفني بشكل كامل. إن تناول النقاد لنصوص متباينة مثل الاوريستيًا Oresteia أو مطولات وليم بليك المعروفة بكتب النبوءات

Karl Popper, The Poverty of Historicism (London: Routledge and Kegan Paul, 1986), p. 109.

FOR QURANIC THOUGHT - التاريخية واللك التاريخي

Prophetic Books أو أتاشيد ازرا باوند Cantos يعود على النقاد أنفسهم بأفكار تختلف عن نلك الأفكار المهيمنة التي كانت الدافع وراء كتابة النصوص الإبداعية والنقد الذي تناولها. وبهذا الاختلاف ينفصل العمل عن منطلقاته الأصلية ليفي بحاجات وظيفة تحليلية جديدة، وهي وظيفة يكون النقد قد توقعها بل وقصدها، وهو بذلك لا يصبح منشنًا لها بل عاملاً مساعدًا يتيح ( كما في العمليات الكيمائية) تكوّنها. (١٦)

إن إنقاذ التأويل من نرجمية التحليل الذاتي سوف يطلق بالضرورة "جني المستقبل خارج القمقم"، وهو بذلك يعطى تبرير" النقد التاريخي بجعله مجرد مرحلة في إطار عملية أوسع. وقد يبدو هذا الكلام الذي يجعل النقد كله وكأنه ليس سوى مرحلة من نظام أوسع، قريبًا من الهيجلية، إلا أن الجانب التعبيري وغير المتوقع للعملية كلها يحرره من البرمجة الهيجلية، فالإمكان هو الأمر الذي يستبعده هيجل تحديدًا، وهو الذي تقوم التاريخية بتفعيله وذلك من خلال فشلها في الوصف.

## التاريخية في سياقها التاريخي

هل بعض فترات النقد أكثر تاريخية من غيرها ؟ يبدو أن الوصف الذي قدمته إلى الآن يسمح بتصنيف أنواع من المواقف النقدية صالحة لكل العصور. ورغم ذلك فإن عدم المبالاة قد يبدو مناقضا للحساسية الحديثة التي تميل للنسبية والظرفية والتي تشكل قطيعة مع أشكال الحساسية السابقة عليها، وقد أضاف بعض العلماء مثل جيمس كلارك ماكسويل، وألبرت أينشنين، ونيلز بور، وفيرنر هايزنبرج بعدًا جديدًا للإحساس الشائع بالمدى الذي يمكن فيه لرؤيتنا للواقع أن تعكس موقفنا النسبي أو أساليبنا التجريبية بدلاً من تقديم حقيقة مطلقة ما. ومما يستوقف ظهور أفكار مشابهة، وإن لم يكن بشكل مباشر، لما جاء به هؤلاء" العلماء. ففي المجال الاجتماعي، اكتسبت التطورات التي شهدها القرن العشرون في مجال

Jerome MacGann, "The Third World of Criticism", in Marjorie Levinson, Marilyn Butler, Jerome MacGann, Paul Hamilton (eds.), Rethinking Historicism: Critical Readings in Romantic History (Oxford: Basil Blackwell, 1989), pp. 105-106.

الاتصالات قيمتها بوصفها "أسمنت" يعزز الرابطة القومية أو أداة لنقل الوعى الجماعي، أكثر من مجرد اعتبارها أدوات لكشف الحقيقة، وقد نشعر بالأسى لهذا الانتصار الذي حققته الثقافة على العلم، ونقيمه - مثلما فعل ثيودور أدورنو - على أنه أدار عجلة الصناعة الاستهلاكية بقوة جعلت أى فكرة عن الحقيقة غامضة تماما. وقد نمندح ما يطلقه هذا الانتصبار من طاقات تحرر - كما فعل فالتر بنيامين - على أساس أن إتاحة الثقافة بهذا الشكل الواسع يعبئ الجماهير بشكل إيجابي ضد الجهاز الإيديولوجي النخبوي الذي عمل سابقًا على بقائها في مكانها. وبذلك نجد أن كلا الرأيين أسمًا مواقف نقدية تصلح لنهايات القرن العشرين، و ذلك بتناول مختلف للتاريخية التي صارت سمة مميّزة للعصر الحديث.

وتركز الدراسات الثقافية التي خرجت من أقسام اللغة الإنجليزية وأقسام علم الاجتماع على وسائل الإعلام التي يتم تعثيل التجربة من خلالها، والتي غالبا ما تتحول إلى دراسات إعلامية. فهي تقوم على اكتشاف اهتمام بالنتاص في كل مستويات النشاط الثقافي، وهو اهتمام لم يعد حكرًا على المتخصصين بل أصبح سمة من سمات التأويل الشائع شعبيًا والذي يفسر ما نقصف به يوميًا من تمثيل وصور، من قبل شتى وسائل الإعلام. ومن المعتقد أن إعادة تحديد موقع الرسالة في هذه الوسائل هو من السمات الدالة على مابعد الحداثة.

وعلى أية حال فإن هذا يعوض ما أسماه بنيامين الانتقاص من قيمة التجربة، وهو يمثل الجانب المتحمس والمتفائل (الأشبه ببرخت) لمدرسة فرانكفورت التي تتبني نظرة متشائمة في تقييمها لما جد على فكرة التنوير من تغيرات تاريخية. والأرجح أن فرانكفورت، لا كمبريدج ولا اكسفورد، هي المنبع الفكرى للأنشطة النقدية التي تمارس - حتى الآن - في الأقسام الأكاديمية الأنجلو أمريكية المتخصصة في دراسة العلوم الإنسانية، وهي أنشطة تشكل التاريخية أساسها، وهي تاريخية ترى أن كل التفسير نسبي في ضوء الوعي المعاصر بالذات. لقد أشار أدورنو (وكان لكلامه تأثير مهم) إلى تدمير القيم المطلقة الذي نتج عن المحرقة، واعتبره ظاهرة حديثة في جوهرها، يستحيل حدوثها بدون تقدم التكنولوجيا التي يبدو أنها تمثلك قوى شمولية لا تقاوم. إن الصعوبات التي تواجهها محاولة خلق تلاق بين مختلف المعارف العلمية تزداد تعقيدًا بسبب تغير منطلقات هذه المعارف، ونماذجها. وفي ظل تلك الثورات العلمية التي ذكرها لنا توماس كون Thomas Kuhn، و ما نتج عنها من تعدد لا مهرب منه لهذه المعارف وما تخضع له من أشكال الاستقطاب، لم يعد ممكنًا تتاولها في إطار الأفكار الموروثة عن تقدم العلم في خط واحد متصل. وفي الوقت نفسه، ظهرت فكرة علم البيئة الذي لا يرتشد سيطرتنا على البيئة الطبيعية بل يسعى إلى التخلص من هذه السيطرة وما يصعب النتبؤ به من مترتباتها. وطبقاً لعلم البيئة فإن اختلال التوازن غير المتوقع يتسارع بسبب النقدم التكنولوجي المزعوم، وليس بسبب المنافع الواضحة التي قصدناها وتوقعناها. وتصبح مثل هذه التعميمات ضرورية إذا أردنا فهم الحس الحاد الذي ميز التاريخية وانعكس من خلال الفهم النقدي للنصوص في بداية القرن العشرين.

ولقد وصلنا إلى هذا المأزق من خلال لحظات متواترة ومختلفة من وعى التاريخية، ومن منظور التاريخية نجد أن التقسيمات الزمنية المعتادة التى تمت فى إطار تاريخ الأفكار مثل بداية العصر الحديث أو عصر النهضة، وعصر التنوير، والرومانسية والحداثة ومابعدها – تبدو كأنها محاولات متكررة لإظهار حسم مغاير فى مواجهة ألاعيب التاريخ ومساراته غير المتوقعة. لقد بدا أن عصر النهضة أكثر من أى عصر آخر، يصدر الإحباء الخلاق للماضى و يجعل من هذا الإحباء نسيج وعيه بذاته. إلا أن نظرة تاريخية شاملة للأمور كتلك التي يسميها المؤرخ والمنظر السياسي بوكوك J.G.E. Pocock "اللحظة الماكيافلية" – انتجت، في رأيه، وعيًا علمانيًا حديثًا مميزًا بالشروط الزمنية، مما أتاح لكل العصور اللحقة من تقدير حسمها بوصفه علاقة جدلية بين الاستحقاق والقدر متحررًا من اللاهوت. وكان لكل عصر تعميماته التي صاغها بطريقته الخاصة زاعما أنه يقدم نموذجًا صالحًا لوصف كل العصور الأخري، وهو ما ينطبق على طموح عصر التنوير بأن أفكاره تنطبق على كلفة البشر، كما ينظبق على القومية ذات النزعة الفردية في الفترة الرومانسية، وعلى طليعية

الحداثة. وهو ما يصح أيضنا بالنسبة للشك الذي يميز مابعد الحداثة وهي تعيد النظر في القصيص التي يرويها الماضي عن نفسه. (١٧)

وحينما نتذكر ماكيافلَى بهذه الطريقة نستطيع أن نفسر نصيحته السياسية بوصفها إشارة دالة على تاريخية عصر ومرحلة. ويضيف ماكيافلَى - بوصفه مؤسسًا للحداثة - إلى فهمنا للطارئ من الأحداث التي يتعين على التاريخية أن تفسح لها مكانا في شروحاتها. ولا يبدو أن المواقف المقامرة لمابعد الحداثة ولا الولع النظري بالسرديات الكبرى - التي تهاجم مابعد الحداثة تفسيراتها - يتصدران هنا، وإن كان كلاهما ما زال يلعب دورًا ما. ويبدو أن ثناء ماكيافلَى على تلك الغضيلة virtu التي تمكن الإنسان العظيم من التعامل مع مفاجآت القدر، يزداد بها جرأة في مواجهة هذه التحديات، تعيد صياغة ما هو مطلوب حاليا من التاريخية.

أصبحت قراءة بوكوك لماكيافلى ذات تأثير على النقد الإنجليزى المعروف تقليديًا بحذره من الدخول في منعطفات نظرية، وما زالت كارثة كوليردج وتحديدا فشله في إنتاج نظرية نقدية متماسكة حاضرة بقوة في الخيال النقدى الإنجليزي، و لكن لتاريخية ماكيافلى جنور في الأدب الإنجليزي، خاصة منذ فترة الكومنولث [في القرن السابع عشر] وربما قبل ذلك، فهي تسرى طولاً و عرضاً في " الفردوس المفقود" لملتون، وكذلك نجدها على نطاق اصغر وإن كانت بنفس القدر من التركيز، في قصيدة مارفل " أنشودة على نهج هوراس: عن عودة كروميل من أيرلندا ". ثم نجد إحياء لها يتخذ شكل كتابات تضفي سموا على أحداثها التي تدور في النطاق العائلي، في الفترة الرومانسية جنبا إلى جنب مع فكرة الإلهام التي تأخذ بعدا عقليا عند بيرك وفي علم الجمال في ألمانيا، (١٠١) بل وتسلط تاريخية ماكيافلي

(Cambridge University Press, 1999),
18ff; and Paul Hamilton, "The Republican Prompt: Continuities in English Radical
Culture" in T. Morton and N. Smith (eds.) Radicalism in English Literary Culture
(Cambridge: Cambridge University Press, forthcoming).

The Machiavellian Moment: Florentine Political Thought and the J.G.E. Pocock,
Atlantic Republican Tradition (Princeton: Princeton University Press, 1975).

David Norbook, Writing the English Republic: Poetry, Rhetoric, Politics:



٢- التاريخية والنقد التاريخي

بتركيزها على قوة المثال وتفوقه على التوجيه بالتعليمات، ضوءا جديدا على النقد التطبيقى من أربولد حتى ليفز، وهكذا تتشكل البرامج السياسية جديدة: إن قدرتها على إقامة الحجج من خلال المثل والنموذج لا تحبس الشعر في مملكة مستقلة ومنعزلة بل تترك للشعر أن يحدد ما يجب أن يحدث بالخارج، ويملى عليه نظامه وطريقته. لماذا؟ لأن تفضيل الإنجليز التقليدي للمثال الأدبى على قواعد النقد يمكن فهمه فجأة لا على أنه تعالى جمالى على التاريخ بل تجاوب خلاق مع الظروف السياسية غير المتوقعة، فهو يعطى صورة لكيفية التعامل مع معضلة ما ليس لها سابقة. وعند هذه النقطة فانه يمكن له ان يلتقى بطبيعة الحال، مع التركيز الأوربى على التنظير والذي حاول تجنبه. أما الانتهازية التاريخية التي يعكسها ذلك الاهتمام النقدى الشديد بالنموذج الأدبى المتفرد فهي أيضا تفيد موقف مابعد الحداثة الذي يقول بأن القواعد يجب تطويعها لكى تتناسب مع الحالة الفردية.

وبطبيعة الحال فإن الناقد التطبيقي الذي يسير على نهج أرنولد وليفز لا ينظر إلى الأمر بهذه الطريقة، و قد يبدو ذلك سينًا من جانبي، ولكنى أتمنى أن يكون مثمرًا فى دفع القارئ الذي يركز على النص وصاحب النظرية باتجاه المجتمع. إن انتشار التاريخية نابع من مرونتها وقابليتها للإضافات، وهو ما أكدت عليه طوال هذا المقال: أى قدرة التاريخية، عند استجابتها لنص من النصوص، أن تطلق جديدا يتجاوزها فلا تعود هى مؤلفته، وتمشيًا مع هذه الفكرة، يتعين على التاريخية ألا تندفع فى انشغالها بنفسها إلى حد النرجسية، ما دامت تشير إلى فهم مستقبلي يطلقه حوارها مع النص، وهو حوار لم يكتمل بعد، وفى الوقت الراهن نجد التعبير الأقوى عن التاريخية في النقد النسوى والنقد مابعد الكولونيالي، فكلاهما يستنطق حالة التعبير الأقوى عن التاريخية في النقد النسوى والنقد مابعد الكولونيالي، فكلاهما يستنطق حالة بدعوى الحفاظ على ما اعتبرته أوضاعا طبيعية. وحيث إننا لا نستطيع أن نتخيل صورة اكبر من صور الظلم في جذور المؤسسة، فإن محاولة النقد لإصلاح ذلك الظلم الذي ليس له نظير تجعلنا نتوقع منه أن يكون معارضا بشكل متسق لكل أشكال التسلط، بأوسع معانيه.

ويتداخل النقد مابعد الكولونيالي مع قضية تقديم تصور متماسك للتعددية الثقافية، وفضلا عن نقضه للتحامل الاستعماري ومعارضته له، فلابد أن يتناول تلك الأفكار الجديدة عن الذات وتماسكها، وهذا يعلل ما دعا إليه فرانز فانون في نهاية كتابه المعذبون في الأرض من ضرورة "إيجاد مفاهيم جديدة والعمل على انبعاث إنسان جديد" تحقيقًا لهذا الهدف. (١١) وعندما يتحدث التابعون فإنهم يعون "التواطؤ بين الذات والموضوع"، وربما يكونون أكثر حكمة من أن يعتقدوا أن بإمكانهم الهروب بشكل كامل من هذا التواطؤ، إلا أنهم يستمرون بالتأكيد ويصلون إلى مكان آخر. (٢٠)

ولكن الطموح النقدى لجياترى سبيفاك يتمثل في التطبيق السياسي المتواضع لنوع آخر من التحلل الخطير والمتواصل للذات. إن إحياء الماضى عند دولوز بوصفه" اختلافا" لا يتحدد مضمونه إلا فيما بعد، أثار تطيّر فوكو الذي شبهه "بعاصفة البرق"، (٢١) ولقد رد دولوز الإطراء بعد موت فوكو، و ذلك بقراءة تفوق فوكو على نيتشه – في حكايته عن موت الإنسان التي تفوق حكاية نيتشه عن موت الرب —التي رأى فيها دولوز نبوءة تستحضر مخلوقا أوليًا يخترق تلك الحدود المفترضة بقيودها وأشكال إقصائها، مخلوقا متقلا بالحيواني والمعدني و العضوى. إلا أن دولوز زعم، من وراء فوكو، أنه استلهم فكرته من مشروع ريمبو عن آخرية "الأتا". (٢٦). وفي كلتا الحالتين يتم إظهار الإدراك المباشر للوعي الذاتي على حقيقته، أي بوصفه بنية تاريخية، و يتم الاحتفاء بهذا المستقبل غير المحدد الذي يتعين على حقيقته، أي بوصفه بنية النهافية هذا التحدي من منظور اقل فردية، إنها تنتمي إلى هذه اللحظة، إذ تطرح بعض مشكلات تتعلق بأفكار عن الوحدة والمشاركة في إطار سياسة الحديد، وهو ما لم يحدث أبذا من قبل. إلا أن السياسة الجديدة التي لابد من وجودها إن أردنا أردنا

Franz Fanon, The Wretched of The Earth, preface, Jean-Paul Sartre, trans. Constance "Farrington (Harmondsmith: Penguin, 1967), p. 255.

Gayatri Chakravorty Spivak, In Other Words: Essays in Cultural Politics (London: Metheun, 1987), p. 211.

Foucault, Language, Counter-Memory, Practice, p. 196.

Gilles Deleuze, Foucault (Paris: Les Editions de minuit, 1986), pp. 14-141. \*\*

٢ - التاريخية والنقد التاريخي

ألا يبقى الاختلاف الثقافي شكلاً من أشكال التناقض الاجتماعي، عليها أن تعيد صياغة النموذج الذي نناقشه: انفتاح يتبح لنا إعادة تعريف الذات يكون ناتجا عن رحابة تاريخية أو يكون موازيًا لها، يتجلى في أحكامنا على ما ينتمي للماضي من كتابات معتمدة.

لقد اهتمت الحركة النسوية، تحديدا منذ السجال الذى دار حول "المرأة الجديدة" في نهاية القرن التاسع عشر، بالدوافع المتصارعة لحق المرأة في المساواة، وحقها في التخلص من التعريفات المفروضة عليها طوال تاريخ طويل من التشويه والاحتواء، وقد استمر هذا النقاش من خلال إحياء جبرمين جير للدعوة "بتحرير" المرأة لا المساواة فقط في المعاملة. حيث تقول إن حركة مابعد النسوية قد نسبت كم هو متاح إعادة خلق حركة ثورية عند تحررها من محددات الطبقة والثقافة والعرق... الخ، التي قيدت الحركات الثورية الأخرى.("")

إن مثل هذه المقاومة لاختزال المرأة في جوهر أنثوى (أو اختزال أي فئة أخرى بدعوى الجوهر) دائماً ما تأخذ شكلا أكثر حنقا على صبغة التماثل التي فرضها التاريخ. تسهم هذه المقاومة في كتابة تاريخ للتاريخ و هو ما يشكّل سمة نموذجية للتاريخية الراديكالية. و يتعين على أي نظرية نقدية ترتبط بالتاريخية أن تختار بين احتمالين، كلاهما يعد طريقة للتعبير عن احترام وتقدير قول أرسطو المأثور إن الشعر فلسفى اكثر من التاريخ.

الاحتمال الأول - وهو هيجيلى بصورة ما - هو أن نرى نسبية فهم أى حقبة زمنية لنفسها، وإمكانية تجاوز هذا الفهم في إطار رؤية تحملنا قدما باتجاه تطوير دائم لمعارفناً. أما الاحتمال الثاني، والذي ينقلنا من الوجودية إلى مابعد الحداثة، فيعنى أن تدفع هذه الرؤية للماضى في سياق النسبية، بالناقد الممارس للتاريخية إلى أن يتحول تحولا مماثلاً يدعوه، على سبيل المثال، إلى التساؤل إن كانت نظرته إلى الماضى تدفعه قدما أو تضيف جديدًا إلى معارف الماضى. تتأرجح معظم الحركات النقدية، مثل التاريخية الجديدة، بين هذين

Germaine Geer, The Whole Woman (London: Doubleday, 1999). \*\*

الاحتمالين، وربما كان ذلك أمرًا صائبًا، وبدون شك فان الإنسان يريد ان يتمسك بفكرة التقدم في بعض نواحى الحياة ويدين كل من لا يؤيد ذلك بأنه رجعي، و مع ذلك فان غطرسة التقدم وإبهامه التكنولوجي يمكن ان يعوقا بلورة أى فكرة عن الحياة الكريمة. وعلى الرغم من أن هذا التناقض يبدو بسيطا إلا انه يقود بكل تأكيد إلى أكثر المناظرات الفلسفية تعقيداً. والتاريخية الآن هي الأداة الأبرز بين الأدوات التي تربط النظرية الأدبية بهذه المناظرات وتجعلها مع كل انعطافة، طرفًا فيها.

## ٣- النقد الأدبي وتاريخ الأفكار

## النقد الأدبى وتاريخ الأفكار

تیموئی باتی ترجمة: منی عبد الوهاب قتایة

يقترن مفهوم "تاريخ الأفكار" بمؤلفات وآثار فيلسوف بعينه، هوالفيل سوف الأمريك قرر أو. لافجوى (١٩٦٢-١٩٦٢), بيد أن إشكالية الأدب والأفكار وما قد ينشأ بينهما مسن علاقة تاريخية متبادلة تعد من الإشكاليات التي حظيت بنصيب وافر واهتمام واسع مسن الدراسات الأدبية في القرن العشرين. وقد يستوعب مصطلح "النقد" جميع أشكال الدراسة الأدبية، وقد تتراكب – وتتصارع – "الأفكار" وتاريخها الممكن مع تكوينات أخرى تهدف لتفسير الأدب وإدراك المغزى منه، وحينئذ يبرز موضوع النقد الأدبي والتاريخ الأدبي كمجرد صورة من صور العلاقات الإشكالية بين "الأدب" و"التاريخ" التي سادت الدراسات الأدبية في القرن العشرين.

ظيرت رائعة لافجوى سلسلة الوچود العظمي: دراسة في تاريخ فكرة عام ١٩٣٣ في بادئ الأمر في شكل محاضرات – عرفت باسم محاضرات ويليام جيمس – ألقيت في جامعة هارفارد، ثم نشرت بعد ذلك في عام ١٩٣٦. (١) ويشكّل هذا المؤلّف، مع بعض من مقالات لافجوى المجموعة في كتاب مقالات في تاريخ الأفكار (١٩٤٨) السهامًا متميزًا للتاريخ الفكرى في مجالات النقد الأدبى. يعرّف لافجوى "الأفكار" باختصار شديد، بأنها "مجموعة العوامل الفعّالة المتواصلة... التي تُحدث أثرا في تاريخ الفكر"، وهي "العناصر، والوحدات الأوليّة الفعالة المتواصلة أو المتواترة التي تكوّن تاريخ الفكر" (ص ٥٠٠). وفي قياس صريح

Arthur O. Lovejoy, The Great Chain of Being: A Study of the History of an Idea (\*)
(Cambridge, Mass: Harvard University Press, 1936).

Arthur O. Lovejoy, Essays in the History of Ideas (Baltimore: Johns Hopkins (1)
University Press, 1948).



على علم الكيمياء، يشبّه لافجوى موضوع دراسته، أى الإفكار، "بالعناصر المكوّنة" لمركبات أكبر من الأفكار، والمذاهب، والأنساق المكوّنة للتاريخ الفكرى، وهو بهذا يأمل أن يميّز أليات عمل تلك "الوحدات/الأفكار" ويتتبعها (ص ٣). و فى مؤلفه التاريخى الحُجّة، يدرس لافجوى "سلسلة الوجود العظمي"، ايس فقط باعتبارها مجازًا راسخًا إلى حد كبير فى الفكر الغربي، قدم صورة للوجود وتعريفًا له عبر أكثر من ألفى سنة، وإنما – وهو الأكثر أهمية هناا باعتبارها مجموعة مركبة من "الوحدات/الأفكار" المترابطة حول الكمال، والمنطق، والاستمرارية، والتدرج، وأخيرًا الظرفية. ومن أفلاطون إلى الأفلاطونية الجديدة، مروراً سبينوزا ولايبنتز وعلماء وفلاسفة التنوير، يقوم لافجوى بتتبع هذه "الوحدات/الأفكار" ومرونتها و قدرتها على الصمود والاستمرار وهي تشكل وتدعم سلسلة الوجود العظمي، بالتناقضات ومناطق التوثر الموجودة ما بين الوحدات المركبة، إلى أن يصل في نهاية مؤلفه بالتناقضات ومناطق التوثر الموجودة ما بين الوحدات المركبة، إلى أن يصل في نهاية مؤلفه عند تناوله للرومانسية الأوروبية – إلى تداعى التوثر الكامن في "سلسلة الوجود العظمي، تحت ضغط فكرة الظرفية، وإلى انهيار تلك السلسلة كرؤية شاملة للعالم قادرة على تنظيم وإرشاد الفكر اللاهوتي والميتافيزيقي، والبحث العلمي كذلك.

إن سعة الاطلاع المذهلة وقوة السرد والتحليل المستمرة في سلسلة الوجود العظمين تجعل من هذا الكتاب واحدًا من الأعمال الخالدة في التاريخ الفكري للقرن العيشرين. إلا أن هذا الإنجاز المذهل لا يستنفد اهتمام الكتاب بالنقد الأدبي والتياريخ الأدبي. وهنيا يبرز عنصران إضافيان في مؤلف لافجوى، أولهما أن لافجوى لا يعطى أية مكانة مميزة ليلاب، حيث يعتبر الأدب شكلاً كغيره من أشكال التعبير الثقافي - أو ما نصطلح على تسميته اليوم "بمجال الخطاب" الذي يحتاج المرء لدراسته إلى مهارات معرفية خاصة بالإضافة إلى التغتي

<sup>\*</sup> باختصار شديد، تعرّف هذه السلسلة الوجود بوصفه حلقات متراتبة تتدرج من الله في الأعلى إلى التراب، مرورا بالملائكة والبشر والحيوانات والنبات والمعادن. ولكل من هذه المخلوقات موقعه المحدد الذي لا يمكن تجاوزه. كما تشكل كل حلقة من حلقات السلسلة سلسلة أخرى من التراتب، فالملك يقع في أعلى الحلقة الخاصة بالإنسان يعقبه النبلاء.. إلخ، والحيوانات المفترمة أعلى مرتبة من الحيوانات الأليفة، والذهب ثم الرخام أعلى مرتبة من التراب...إلخ. (المحررة).

موسوعة كميريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ و و \_

(كان الفجوى من أوائل المنادين بالأدب المقارن والمدافعين عنه)، وإلى خبرة لغوية واسعة، و هو ما يمكن - أخيرًا- إدراكه وتقبيمه على أساس من "الأفكار" التي يحتويها وينقلها. وفي تاریخ لافجوی ببرز دانتی ومیلتون، وبوب وبانج، وجوته وهوجو بسبب ما یطرحونه مـن رؤى لأفكار فلسفية جوهرية. ويرى لافجوى أن "أهمية تاريخ الأدب تكمن بشكل كبير في كونه سجلًا لحركة الأفكار ... والأفكار في الأدب الجاد الباعث على التأمل والتفكير عبارة -بالطبع - عن أفكار فلسفية ذو بت فيه - لتغيير شكلها، وإنماء البذور التي نثرتها الأنساق الفلسفية الكبري" (ص ١٦، ١٧). أما العنصر الآخر، فهو أن الفجوى لا يسبغ كذلك أية مكانة مميّزة على مفهوم "العصر" التاريخي. فبينما الحظ القراء والدارسون بشدة أن الفجوي قد هاجم مصطلح ومفهوم "الرومانسية" كحركة متماسكة، أو عصر من عصور الأدب والثقافة الغربية (٢) - إذ رأى أنه عصر كثير النتاقضات، أفرز عديدًا من الأشكال الأدبيـة ومظـاهر التوتر، وهو ما يجعل من الصعب أن يعرّف هذا العصر باسم واحد فقــط – إلا أن هــؤلاء القراء والدارسين لم ينتبهوا بنفس القدر إلى أن مجمل المعالجة في سلسلة الوجود العظمي تقف ضد الحفاظ على تقسيم التاريخ الأدبي إلى عصور حتى وهي تستخدم هذا التقسيم. وفي حين لا يزال لافجوى يسرد تاريخه على أساس من التقسيم أو التصنيف المعهـود للعـصور التاريخية، "كعصر أوسطى"، و"عصر التنوير" (يظهر "العصر الكلاسيكي"، و"عصر النهضة" و"عصر الباروك" بصورة أقل وضوحًا)، فإن جدلية السرد، في واقعها، جدلية تبقى المفكرين وأفكارهم الأساسية - منذ أفلاطون والفلاسفة المدرسيين وصبولا إلى سبينوزا ولايبنتز - في حالة نشاط وتفاعل متجاوزة في ذلك أي تقييد تاريخي قد يفرضه تقسيم التاريخ إلى حقب زمنية منفصلة. ويطرح الفجوى جدلية مؤداها أن القليل من "الوحدات/الأفكار" يعاود الظهور في مجموعة محدّدة من التوافيق المحتملة في كتابات المفكرين الرئيـسيين و الثـانويين فـي الثقافة الغربية، وهكذا يزعزع تاريخ لافجوى الثقة المنتاهية في إمكانية التمييز الدقيق، على أساس الترتيب الزمني، بين أنساق التعبير الثقافي والفلسفي التي عادة ما ينظر إليها بوصفها

Lovejoy, 'On the Discrimination of Romanticism' (1924), Essays in the History of (\*)

Ideas, pp. 228-252.

موسوعة كميريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ ٦ ه \_ " FOR QURANIC THOUGHT - النقد الأدبي وتاريخ الأفكار

منفصلة. ويرى لافجوى أن التوتر الكامن في الفكرة "المركبة" من جهة، وفيما بين الوحدات/الأفكار" من جهة أخرى، دائم وأزلى، أما العلماء والمفكرون فيراوحون تقدما ورجوعا بين تلك القوى المكوّنة للتناقض. وهنا تبدو "سلسلة الوجود العظمي" بحلقاتها الطيّعة، والمشحونة بالتوتر في ذات الوقت، كقصة واحدة متكاملة لا يمكن إسقاط أى فصل من فصولها. والواقع أن الصورة المجازية "لسلسلة الوجود العظمي" كانت الصورة الغالبة والأساس التي تمثلت فيها استمرارية التاريخ الغربي، كما يعيد الفجوى تشكيله وتجميع عناصره. ولئن بدا مصطلح العصر التاريخي المعروف "بالرومانسية" هزيلا في كتاب الافجوى، فذلك لأن الافجوى يستخدمه في آخر المطاف كمجرد اسم يطل به على خاتسة التاريخ الذي يدرسه و يتتبعه، والسرد الذي يسرده. يدور تاريخ القجوى حول الحجج القائلة المعروفة منذ الفلاسفة المدرسيين مرور"ا بالإينتر، أما منهاج الافجوى وأسلوب سرده لتاريخه فيؤكد رفضه للنقطع المطلق الذي تمثله ابتداء بغاهيم العصور التاريخية. ومن هنا يمثل لفظ فيؤكد رفضه للنقطع المطلق الذي تمثله ابتداء بغاهيم العصور التاريخية. ومن هنا يمثل لفظ فيؤكد رفضه للنقطع المطلق الذي تمثله ابتداء بغاهيم العصور التاريخية. ومن هنا يمثل لفظ

ويتخذ لافجوى مسن هذه المكانسة الهامسشية التسى يسضع فيها الأدب ومفهوم العصر التاريخي منطلقًا للشاغل الأساس الذي يجسده في مؤلّفه، وهو قسضية النقد الأدبي، فالسؤال المطروح هذا: هل يستطيع كل من النقد الأدبي والتاريخ الأدبي والنظريسة الأدبيسة الاستغناء عن هذا التمييز للأدب وتفضيله على التاريخ من جهة، وهذه الأهميسة الممنوحسة لعصور تاريخية في إطار التاريخ من جهة أخري؟ وتأتي الإجابة عن هذا السؤال بالنفي فيما يخص النصف الأخر: فلا يمكن للدراسسة الأدبيسة للجادة تحقيق الغاية منها بدون الإعلاء من شأن الأدب وتمييزه على إطاره التاريخي، بينما تستطيع الاستغناء كلية عن مفاهيم العصور الأدبية، وبسحب تلك الإجابة المزدوجسة على القضية التي يثيرها تاريخ الأفكار، نلاحظ أن عديدًا من زملاء لافجوى المستغلين بالأدب اللامعين في جامعة جونز هوبكنز، أبدوا تفهما وتأبيدًا لمنهجه النقدي، فإن كلا مسن تسارلز

سنجلتون، أهم المتخصصين في دراسة دانتي في عصره، وإيرل واسرمان الناقد الأبرز في تفسير الشعر الرومانسي من منظور فكرى تاريخي، وجورج بوليه الباحث الكبير فـــى الأدب الفرنسي والذي ينتمي إلى مدرسة "نقاد الوعي"، لم يشعروا بغضاضة قط من مزج الفجوي الأدب بالفلسفة، ولا من نشره لصورة "سلسلة الوجود العظمي" بوصفها صورة غالبة، وإن لم يقم أي منهم بالسير على منهاج الفجوى النقدي أو تبنى حجّته التاريخية سواء في مجملها أو في تفصيلها. إلا أن زميلاً آخر في جامعة هويكنز هو ليو سبيتزر، المتخصص البارز في الأسلوبيات الرومانسية في القرن العشرين، يطرح اختلافًا أكثر دلالة بـــشأن الأدب وأشـــكالـه التاريخية الخاصة بكل عصر. ولا يحجم سبيتزر عن ممارسة منهجه النقدى، مثله في ذلك مثل الفجوى، عبر جميع العصور التاريخية تقريبًا وعبر لغات عدة، والا يعرض أيضنًا، مثل لافجوى، عن العمل عبر مذاهب و خطابات نقدية مختلفة. و إلى هنا، يمكن اعتبار هما "رفيقي سلاح" فيما يخص الدراسات المقارنة والبينية والدراسات الجامعة لعصور مختلفة. إلا أن التباين بينهما يبرز بوضوح في النقطتين اللتين أشرنا إليهما حتى الأن: المكانـــة المتميـــزة والمتفوقة للأدب من ناحية، والأهمية الفائقة للعصر التاريخي من ناحية أخرى. وفي مقالسه الذي تضمنته دورية الفجوى مجلة تاريخ الأقكار، (٤) يبحث سبيتزر في النازية وفي إعادة استيلائها المزعوم على "الوحدات/الأفكار" المرتبطة بالرومانسية الألمانية، وذلك بأسلوب ينتقد بدقة متناهية منهج الفجوى التحليلي وقياسه المستوحى من علم الكيمياء. و في إطار هذا النقد، لا يقيم سبيتزر وزنا "للأفكار" المبتدعة، التحليلية والمجردة التي يمكن الـزعم باسـتمراريتها وتواترها عبر التاريخ؛ فما يهم سبيتزر بدلا من ذلك، هو حزم الخصائص الثقافية "المركبة" و "الحقيقية" التي يختص و ينفرد بها - بحق - مكان وزمان تاريخي ما. و يرى سبيتزر في

Leo Spitzer, 'Geistesgeschichte vs. History of Ideas as Applied to Hitlerism', (1)

Journal of the History of Ideas 5 (1944), reprinted in Spitzer, Representative Essays,
eds. Alban Forcione, Herbert Lindenberger and Madeleine Sutherland (Stanford:
Stanford University Press, 1988), pp. 207-224.

"مجمل هذه السمات المعيِّزة لعصر أو تيار بعينه "تتعثله "ككل موحد"، (٥) الموضوع والهدف من تاريــــخ الفكر Geistesgeschichte ومفهــوم روح العــصر Zeitgeist الذي يشكل أساسًا و مدخلاً لهذا التاريخ، وهو ما يصعب إدراجه في خالة تاريخ الأقكار.

وتتجلى هذا بوضوح الخصوصية المنهجية وأهمية العصــر التاريخــي عند سبيتزر. وجدير بالذكر أن إقرار سبيتزر بهذا المفهوم يتفق وإعلاؤه من شأن الأدب وسماته المتفردة. وبينما يستطرد سبيتزر لدراسة مواضيع أخرى شديدة التباين كالدعاية السياسية، والإعلان التجارى، والفلسفة التقليدية، فإن الأغلبية الساحقة من الكتب المذكورة في قائمة مراجعه الضخمة مكرسة لتعظيم قدر الأدب. وتبقى النقطة الأهم وهي أن سبيتزر قد استخلص مفهومه وتصوره الشمولية الخصائص" المكوانة لعصر تاريخي من خبرته وممارسته في مجال الأسلوبيات الأدبية. ويسهل الوصول إلى المنهج البحثي الذي اعتمده سبيتزر في دراسته من خلال مقاله المنهاجي "اللغويات والتاريخ الأدبي"، بل ويمكن استخلاص هذا المنهج تقريبا من أي من دراساته الأسلوبية الوفيرة، وهو منهج يفترض بنقة، ثم يؤكد بأسلوب مميز، وجود سياق مطرد يتحرك تسلسليًا من أصغر خصائص الأسلوب الأدبى الأسلوبية والصرفية إلى العمل الأدبى ككل، ومن ثم، إلى أعمال الأديب الكاملة ونفسه الإنسانية ككيانات أكبر، منتهيا في آخر الأمر إلى تشخيص الحقبة التاريخية و'روح ذلك العصر'. (١) ولا يشكل تسلسل سببتزر هذا معادلا لسلسلة الوجود العظمى التي يسردها لافجوى بحلقاتها المتشابكة، المحملة بالتوبر، ولكن المستمرة بحلقات من النشابه المتواتر: إذ تتكون سلسلة سبيتزر من كنايات متداخلة لها محور واحد، ينتقل كل واحد منها مجازًا، من الجزء إلى الكل المجاور بما يوسع الدلالة الأدبية و إمكانية تخمين المعنى و تفسيره.

<sup>(&</sup>quot;) المصدر السابق، صفحة ٢٠٢.

Leo Spitzer, Linguistics and Literary History: Essays in Stylistics (Princeton: (3)
Princeton University Press, 1984), pp. 10 ff.



ويعد تشخيص فالتر بنيامين اللمادية التاريخية أقرب نظير إلى سلسلة سببترر بمجازاتها - التي تستدعي إلى الأذهان أيضا مونادية لايبنتر التي تشاطرها الكثير من النقاط - مع الأخذ في الاعتبار الاختلاف شديد الأهمية بين كل من سببترر وبنيامين، فبينما يصل الأول إلى نقطة نهاية مستقرة، يصل الآخر إلى نقطة نهاية متفجرة. وفي مقاله "دراسات حول فلسفة التاريخ"، وبالتحديد في الصفحة السابعة عشرة، يرى ينيامين أن "صاحب النزعة المادية التاريخية يعتبر موضوعا ما تاريخيا فقط حين براه أو يعتبره مونادا "... و هو يدركه بغرض استئصال حقبة زمنية معينة من المسار المتجانس للتاريخ، وهو بذلك يستأصل حياة معينة من الحقبة الزمنية أو عملاً أدبياً معيناً من مجموع أعمال أديب ما. وكنتيجة لهذا المستأصل؛ وتنسحب هذه النتيجة على الحقبة الزمنيسة التي تحيا ونغني هي الأخرى في المستأصل؛ وتنسحب هذه النتيجة على الحقبة الزمنيسة التي تحيا ونغني هي الأخرى في الحقبة التاريخية "(") فبينما تتباين السلامل المتساوية في مجازاتها عند كل من سببترر وبنيامين، كما التريخية" السواء - إلى تكوين صورة "متجانسة" لسلسلة من سرد تاريخي قاتم على التحليل، مشابه لتاريخ "الوحدات/الأفكار" الذي تحدث عنه لافجوي.

ومثلما حدث مع ينيامين، لم يستطع سبيتزر، لأسباب مزاجية، كتابــة تاريخ أدبى، إلا أنه فى جميع ثنايا كتاباته الوفيرة – ومرة أخرى، مثلما فعل ينيامين إلى حد كبير – يطالــب بمعرفة محددة تاريخيا تنطابق ومفهوم العصر (عصر أوسطى، باروك، رومانــسى... إلـخ) ومكونة من السمات الأدبية الخاصة بالعمل الأدبى المكتوب (وهــى ســمات أسـلوبية عنــد سبيتزر، ومجازية عند ينيامين)، ويشكل موقف سبيتزر هذا آخر ردود الأفعال الصادرة مــن زملاء لافجوى فى جامعة هوبكنز فيما يخص مفهوم تاريخ الأفكار كما يطرحــه لافجــوى،

Walter Benjamin, "Thesen uber den Begriff der Geschichte" (1940), English (")
translation: "Theses on the Philosophy of History", Illuminations, ed. Hannah
Arendt, trans. Harry Zohn (New York: Harcourt, Brace and World, 1968), p. 263.

\* الموناد هو اصطلاح فاصفى يشير إلى الوحدة البنائية الجوهرية للوجود (المترجمة).

وهو موقف يقوم على أهمية روح العصر Zeitgeist أولا، ثم أهمية مقولة الأدب وخصائصه المكونة له (الأسلوب) ثانيًا. وإن تجاوزنا هذه التفصيلة الخاصة بالدراسات الأدبية عند لافجوى، إلى موضوع آخر أكثر جوهرية ورسوخًا، يواجهنا السؤال عما إذا كان هناك بديل سجله التاريخ لهذه القطبية المتطرفة ما بين موقف لافجوى القائل بأن الأدب يُستوعب في تاريخ الأفكار إلى حد الذوبان فيه من جهة، و بين موقف سبيئزر (أو موقف ينيامين، بعد التعديلات اللازمة) الذي أعطى الأدب موقعا متصدرًا وإن جاء ذلك بشكل مجزء متفرق مما يجعله كجزر منعزلة في مجرى التاريخ من جهة أخرى.

إن مراجعة الكتابات التي تناولت الموضوع تشير إلى أن النفى هو إجابـــة هـذا السؤال. بمعنى أنه يجب الإقرار بمدى تواضع وضائة المحاولات التي تمت خال القرن العشرين لتأريخ الأدب واستحداث أشكال أخرى من الدراسة الأدبية التاريخية بما يعادل الإطار الذى وضعه كتاب لافجوى سلسلة الوجود العظمى. فرينيه ويليك، على سبيل المثال، وهو أحد أكثر نقاد لافجوى عناذا وفي الوقت نفسه، من أكثرهم إعجابًا به، يدعو فــى كـل كتاباته إلى التأريخ للأدب، إلا أنه لم يقم بهذه الخطوة بنفسه، ولم يجد كذلك من الكتابات أنذاك ما يصبو إليه. وباستثناء وحيد (سنعرضه بالتقصيل لاحقًا)، ليس هناك كتب شاملة ومميّرة تحكى تاريخ الأدب الأوروبي من بعد أعمال تين، وبرونيتيار ودى سانكتيس. ولقــد حظــي مفهوم التاريخ الفكرى Geistesgeschichte بعمر ممتد في ألمانيا حيث استند إلــي قاعــدة أكثر صلابة من المتاح في غيرها من البلاد. أما نظرية الرواية (1916) لجــورج لوكــاتش فهعد إحدى النفحات الأخيرة لمطمح تاريخي-أدبي شامل في ذلك المناخ التقافي. ومؤلَــف لوكاتش كان ليبدو أكثر توافقا في سياق القرن التاسع عشر، لولا أن المقولة الـشهيرة التــي يطرحها الكتاب عن "توق الرواية إلى الوطن" تعكس، بدلا من ذلك، اغتراب الكتاب و افتقاده للانتماء و التواصل مع القرن العشرين الذي ينتمي إليه. (^)

George Lukács, Die Theorie des Romans: Ein geschichtsphilosophischer Versuch (\*)
uber die Formen der grossen Epik (1916); English translation: The Theory of the
Novel: A Historico-philosophical Essay on the Forms of Great Epic Literature,
trans. Anna Bostock (Cambridge, Mass.: MIT Press, 1971).



موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون

وفي الواقع - باستثناء بعض الكتابات العرضية التي تقتصر على تناول أدب قومي، أو عصر تاريخي، أو جنس أدبى، فإننا نكاد لا نجد إنجازات أدبية -تاريخية حققتها الدراسات (جيولوجياً، في الواقع) - الذي يلعبه الأدب في كتاب ميشيل فوكر والكلمات و الأشياء (1966)<sup>(١)</sup> – متمثلاً في شخصيات سيرفانش، ومالارميه، وأرتو، وبـــورخس – فإنه، حسب رأى فوكو، لا وجود لتاريخ أدبي سواء أكتبه فوكو أو غيره من المفكرين. ومـــن المثير للسخرية أنه كلما بحث المرء عن تاريخ أدبى موفق يجمع بين تناول مختلف العصور التاريخية، والأجناس الأدبية المتباينة، والدراسة المقارنة، قل أن يجد بديلًا للنموذج التاريخي الذي يطرحه الفجوى.

إلا أن كتاب الأدب الأوروبي والعصور الوسطى اللاتينية (١٠) الذي وضعه إرنست روبرت كرتيوس يظل مثالاً شهيرًا "للتاريخ" الأدبي يرقى إلى مستوى المقارنة مع ماثرة لافجوى سلسلة الوجود العظمى. فكتاب كرتيوس يغطى الفترة الزمنية الممتدة من العصور الإغريقية القديمة وحتى عصر جوته، بل وحتى القرن العشرين، مما يجعل عنوانــــه مـــضللاً بعض الشيء. وفيما يخص لغته وما تناوله من أجناس أدبية، فيتميز الكتاب، في واقع الأمر، بالشمولية ذاتها التي تتميز بها قائمة مراجعه التي تبدو بلا نهاية. أما مفهومه للأدب - المنبثق من علوم البلاغة وانتقاله ليس فقط عبر أجناس أدبية متنوعة وإنما أيضنًا عبر الممارسات التعليمية بأكملها في الغرب - فهو مفهوم واسع إلى حد استيعاب جميع أنواع الخطاب الثقافي وهنا بالتحديد تكمن أول نقطة تصبح معها المقارنة مع الفجوى كاشفة للكثير في كليهما.

وبقدر ما أعلم، لم يبد كرتيوس أو لافجوى أي بادرة للتعرف على الآخر المعاصر له أو الاعتراف به، إلا أن الموضوعات التي طرحها كل منهما للبحث والدراسة تتداخل بعضها

Michel Foucault, Les mots et les choses: une archeologie des sciences humaines (1966); English translation: The Order of Things: An Archaeology of the Human Sciences (New York: Pantheon, 1971).

Ernst Robert Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter (1948): (1948) English translation: European Literature and the Latin Middle Ages, trans. Willard Trask (New York: Pantheon, 1953).

مع بعض و تتطابق إلى حد كبير. ويسمى لافجوى إحدى ملامح تاريخه للأفكار "بالتقصى أو البحث الذي يمكن تسميته بدلالات الألفاظ الفلسفية - وهي دراسة للمفردات والعبارات التي لا تقبل الرببة أو المساس بها إلى حد القدسية، الخاصة بعـصر تـاريخي أو حركـة فكريـة"، ويضيف لافجوي – بما يناقض ما يتضمنه مفهوم العصر من قيود – "بـــأن خاصـــية ازدواج المعنى التي تتصف بها الكلمات العادية تكسب تلك الكلمات القوة و القدرة على إتيان ذلك الفعل المستقل باعتبارها قوى تاريخية" (ويقصد لافجوى بالفعل المستقل "ذلك التحــول غيــر الملموس لنمط من التفكير من شكل إلى شكل آخر، ربما يكون على النقيض تماما") (ص ١٤). فإذا أردنا حصر أو تحديد الملامح الدقيقة المنتظمة اللألفاظ الفلسفية"، فإنه لا يمكن -حينئذ – فصل أو تمييز "العبارات المقدسة والكلمات الأخاذة"(١١) التي اعتبرها لافجوى "قوى تاريخية" عن موضوعات الدراسة عند كرتيوس، ألا و هي topoi أو البديهيات، والتعبيرات المجازية السائدة والمتواترة التي يتشربها كل فرد من الثقافة المحيطة به – سواء أكان هـــذا الفرد على قدر كبير أو ضئيل من التعليم - و التي لا يمكن تصور الفكر والتعبير بدونها. ومن هذا المنطلق يمكن اعتبار "أفكار" لافجوى المادة المُذُوِّبة فـــى الأدب، أمـــا بـــديهيات كرتيوس فهي - بدلا من ذلك - تتبلور في التقليد الأدبي بينما تذوب في كــل مــا عــداه أو تتخلله. ولكن عند النظر إلى المادة التي يصنع منها السجل المكتوب – أي الكلمات ذاتها وتشكيلاتها – يواجه المرء، يغض النظر عن التسمية، عند كرتيــوس ولافحــوى الطبقــــة التحتية المجازيــة نفسها. فالموضوع الذي يعده كرتيوس، عالم اللغات الرومانــسي، "لدبـــا"، نجده يتسرب وينجرف ويمتد إلى ميدان ثقافة جامعة، بينما نجد أن اهتمام الفجوى "الفلسفي" بتحليل آليات عمل الأفكار، يشتغل، في نهاية الأمر، بنفس المادة المجازية، ألا وهي الأدب.

ومن المفارقات أن تمييز كرتيوس وتفضيله للأدب - وهو التزام يمكن فهمه في ضوء اعتماده على المدون من الاستخدامات اللغوية القديمة للبديهيات - يصل به إلى تفكك و تحلله، بينما يصل كذلك موضوعه التاريخي المطلق إلى نهاية مفارقة. وهذا، أيصنا، تكمن مقارنة أخرى مع الفجوى، حيث يتغاضى كرتيوس عن كل الفروق التي يفرضها العصر

Lovejoy, Essays, p. 9.(11)



٣- النقد الأدبى وتاريخ الأقكار

التاريخي إذ يروى قصة لا نهاية لها، اللهم إلا الإعياء والاستنزاف البطيء الذي لا ينتهي: إن نهاية ارتباط التراث الغربي بالمسلمات، سواء ما يدين لها به أو ما انغرس فيه منها، تعني تأكل هذه المسلمات بشكل يجعلنا نجهل تراثنا، إنها نهاية المسلمات في عقر دارها، قلب التراث نفسه، وهي نهاية تتم بهدوء لا في لحظة مفاجئة من الرؤيا والكشف، أو انطباق الدائرة، أوالقطيعة العنيفة. لا يمتلك كرتيوس ملكة السرد أو المهارة اللتين يتمتع بهما لا فجوى، إلا أن كرتيوس، مرة أخرى، ليس في حاجة إليهما، فليس عنده "قصمة" حقيقية ليزويها. ومع هذا، في الجانب الآخر والبعيد من هذا التاريخ (أو الموجز التاريخي، إن توخينا الدقة) الذي يفتقد الرواية، يضبع كرتيوس، وهو ما يحدث أيضا مع لافجوى، موضوعه وهو يسعى إلى تقديمه لذا. لقد بقيت "سلسلة" لافجوى "العظمي للوجود" حية ما بقيت حياة سلسلة سرده – وذلك بحلقات دائما ما تربط "الوحدات" نفسها، ودائمًا ما تكون مشحونة بالتوثر فيما بينها – و هو ما يعني أن السلسلة هي قصة نهايتها، قصة انقطاعها وانفصالها بعضها عين بعض. أما مسلمات كرتيوس فهي مادة البلاغة الأدبية والدراسات المتخصصة المحصورة في مجال فقه اللغة، أما دراسته الحزينة فتعرف كل شيء إلى الحد الأقصى الذي تتيحه أدوات هذه المعرفة نفسها.

- 75 -

يعرف سبيتزر زاد كل نص من الخصائص الأسلوبية، كناية في كل مرة عن الجوهر المفترض للأدب، وهو زاد يمثل بشكل مركب وإن لم يكن أقل مجازية "شمولية خصائص عصر أو حركة ما" – إلا أنه في المقابل لا يمثلك رواية للتاريخ الأدبى أو قصة لتتابع العصور كقصة الأدب. هو يمثلك استمرارية المسلمات الأدبية عبر تاريخ الغرب، ولكنه في النهاية لا يمثلك أدبًا بمعناه المحدد، ولا – من باب أولى – دراسة أدبية، ناهيك عن رواية لتاريخ الأدب. وقيامنا على المعيار الذي يضعه عمل لافجوى و هو عبارة عن سرد تاريخي بالإضافة إلى كونه تاريخا للأفكار، نجد أن كلا اللغويين البارزين يمثلان فشل الدراسة الأدبية في القرن العشرين في أن تكون أدبية وتاريخية في ذات الوقت. وفي هذا المقام، فإننا لا نصل إلا إلى التحليل الكثيب لمصير معظم المؤلفات التي تؤرخ للأدب، وهو التحليل الذي يعرضه

رينيه ويليك و أوستنن وارين: "أحدهما [ويقصد به مؤلف كرتيوس] ليس تاريخا للأدب؛ أما الأخر [و يقصد به مؤلف سبيتزر]، فليس تاريخا للأدب"(١٢).

وبينما لم يستطع ويليك نفسه أن يكتب تاريخا أدبيا، وبينما كان دائمًا قادرًا على تصيِّد الأخطاء للآخرين الذين فشلوا في كتابة مثل ذلك التاريخ، فإنه، مع هذا، و بالرغم من سلوكه الفظ والبغيض أحيانًا، كان واضحًا جدًا وعنيدًا فيما يتعلق بما يجب أن يكون عليه مثل ذلك التاريخ. وفي مسايرة واضحة لبداياته المتأثرة بالشكلانية الروسية، يرى ويليك أن تطور التاريخ الأدبي وعملية انقسامه إلى عصور مختلفة يجب أن "يؤسسا بمعايير أدبية بحتة"، وذلك عن طريق دراسة "أنساق" الأشكال الأدبية، و معاييرها، وتقاليدها المصطلح عليها"، وأن هذا التاريخ الأدبى "هو التتبع للتحولات التي تطرأ على أنساق الأشكال الأدبية من نسق إلى آخر". ولكن ويليك لا يستطيع القول: لماذا هذا التطور في العصور الأدبية "يجب أن يتحسرك فسي ذلك المسار المحدد الذي أخذه: فمن الواضح أنها مسارات متأرجحة غير مناسبة أو كافية لوصف كامل لتعقيد تلك العملية". وهكذا فإن طموح ويليك لكتابة تاريخ أدبى قد أعيته وأربكته "عمليةً معقدة تتباين من مقام إلى آخر ... داخلي من ناحية، تسبب فيه الإنهاك والرغبـــة فــــي التغيير، و لكنه أيضنًا خارجي من ناحية أخرى، تسببت فيه التغيرات الاجتماعيـــة والفكريـــة، والثقافية الأخرى". ومن ثم، لم يبق من ذلك الطموح الواضح إلا محاولة تحويـــل اليأس إلــــى مثالية، غير أنها مثالية مشوَّشة : "فالمشكلة الأخرى الأكبر هي أنه من الصعب تصور وضع تاريخ لأدب قومي ككل... كما أن وضع تواريخ لمجموعــات من الأداب أكثر صعوبـــة... و أخير ا، فإن وضع تاريخ عام لفن الأدب يظل فكرة مثالية بعيدة المنال". (١٣)

Renè Wellek and Austin Warren, Theory of Literature, 3<sup>rd</sup> edn. (New York: (۱۳) Harcourt, Brace and World, 1962), p. 253.



فيما يخص العصر التاريخي على الأقل، سيثير جميع أنواع الأسئلة عن التاريخ الأدبي". (11) فبدون سرد تاريخي مدّون، فإننا على الأقل نمثلك حق المناقشة المستمرة، والإثارة الأبدية للأسئلة، التي لا نحصل منها على تاريخ في شكل سرد، ولا على نقد في شكل معرفة تبعث على الرضا.

وفي خلال مؤلفه، يمنح ويليك الاهتمام ذاته تقريبًا - دائمًا بإعجاب مشوب بالتحامل والحسد أحيانًا - للافجوى ولتاريخه الفكرى، كما يمنحه لأى ممارس حديث آخر يمارس كتابة تاريخ خطاب ما، سواء أكان أدبيًا أو ما عداه. والكاتب الآخر الوحيد الذى طالما اعتقد ويليك أنه يخيب أمله ثم يعود ليسترعى انتباهه، كما يفعل لافجوى، هو إيريك أورباخ وتاريخه الأدبى المحاكاة. (10 وما يهم هنا ئيس سوء فهم ويليك المفرط في التبسيط لدرة أعمال أورباخ، فالغرض هو تبيان أن كتاب المحاكاة : تمثيل الواقع في الأدب الغربى يعد التاريخ الأدبى الوحيد في القرن العشرين الذي يرقى لمستوى كتاب لافجوى سلسلة الوجود العظمى، بل والذي يضاهيه في مستواه بالفعل.

وقد يبدو أمرا سطحيا، إلا أنه مفيد، أن نستحضر في الأذهان كيف أن المحاكاة يفي بكل المعايير التي يضعها مثال لافجوي: فمؤلّف أورباخ عبارة عن كتاب يتخطى الفواصل والحدود التاريخية، يستند إلى الدراسة المقارنة وإلى لغات عدة، كما يدرس معظم الأجناس الأدبية (باستثناء الشعر الغنائي الذي تم تجاهله). ولئن كان لافجوى، الفيلسوف المحلل، يميز "الوحدات/الأفكار" الفلسفية و يُعلى من شأنها في مقابل الأدب الذي يدرجه كالشكل "المخفّف" الذي يمكن أن تتخذه تلك الأفكار ليس إلا، فإن أورباخ، عالم اللغة، يميّز بدقة، مصادر تمثيل الأدب السردية والدرامية التي يستقى منها الأدب مادته وما يتضمنه في ثناياه من الدين، والفلسفة، والتاريخ الاجتماعي، مشكلًا في ذلك البيئة المحيطة لتلك المصادر ومسرحها.

<sup>11 (</sup>hours (hulis) and 717.

Erich Auerbach, Mimesis: dargestellte Wirklichkeit in der abendländischen Literatur; English translation: Mimesis: The Representation of Reality in Western Literature, trans. Willard Trask (Princeton: Princeton University Press, 1953).

٣- النقد الأدبى وتاريخ الأفكار

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون ـــ ٦٦ ــ

وأكثر ما يتضح هذا أن تاريخ أورباخ يطرح نظرية فيها من بعد النظر والجرأة ما يسوازى تاريخ لافجوى. إن "السلسلة العظمى للوجود" هي مجموعة مركبة من حفسة مسن الأفكار الأولية (الكمال، والاستمرارية، والتنرج، والمنطق) و التي - على الرغم من التوثر الكامن فيها، وبسببه أيضا - تشكل ميتافيزيقا متسقة، ولاهوتا، ونظرة علمية متكاملة للكون - إلى أن تضعف حلقاتها ولا تعود تعلق بعضها ببعض، وذلك مع التنوع في الظرفية المشتركة في معة مداها وشموليتها مع الحداثة. ويطرح أورباخ نظرية أساسية مماثلة لنظرية لافجوى فيما يتعلق بالأدب الغربي - حيث يراه تمثيلا للواقع ليس أقل - يدافع فيها عسن إنجازات ذلك الأدب القابلة للاتساع دوما، وذلك منذ القدم إلى التصوير الحديث المفعم بالحيوية للواقع الاجتماعي (كما هي الحال مع الواقعيين الفرنسيين) وللواقع الداخلي (كما هي الحال مع الواقعيين الفرنسية القرنسية ولي المناب المناب

إن مؤلف الأقبوى يُعدّ بحق تاريخًا الأفكار من حيث إن الأفكار ذاتها - وهي تحدّ و العناصر الأوليّة في القياس الكيميائي من حيث إمكانية تجمّعها في مجموعات وردود أفعالها - تدفع و تقود التاريخ حقّا: "هذه المحصلة التاريخية لسلسلة طويلة من "هوامش على أفلاطون" التي كنا وما نزال نلاحظها، كانت أيضًا - فيما وصلت إليه - محصلة منطقية محتومة" (ص ٣٢٦). وهكذا، لا يحتاج الأفجوى إلى التفسيرات الاجتماعية المعهودة (الانتقال من المجتمع الإقطاعي إلى البرجوازي)، والا إلى التفسيرات الاقتصادية (مدخب التجارية، والتصنيع)، ولا حتى التفسيرات السياسية (الدولية القومية، والكولونيالية) لكي يدعم حجته، بل إنه أيضًا قليلاً ما يفيد من التقنيات الحديثة (بالرغم من الأهمية التي يحظي بها التاسكوب والميكروسكوب). والواقع أن أحدًا لم ينتبه بشكيل كاف إلى أن أورباخ يعادل تطهيرية الافجوى ويجاريها، وفي هذا، فإنه وحده يلتقي مع قاعدة ويليك المانعة القائلة بأن التاريخ الحق لأدب ما الا ينبغي "إنشاؤه إلا على أساس من معابير أدبية خالصمة". وأخيسرًا، ليس هنياك سوى اثنيان من تلك المبادئ الأدبية يعدهما أورباخ ضرورييسن



٣- النقد الأدبى وتاريخ الأفكار

موسوعة كميريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ ٧٧ \_

وكافيي ن لتاريخ الأدبي: يقيم أورباخ خبته المختلفة تتراجع تحت ضغط العقيدة المسيحية خبته المعروفة بأن الأجناس والأساليب الأدبية المختلفة تتراجع تحت ضغط العقيدة المسيحية بقيمة الأسلوب المباشر البسيط [ وهو في الأصل الأسلوب الأنسب للتوجه إلى السرب] the [ وهو في الأصل الأسلوب الأنسب للتوجه إلى السرب] بقيمة الأسلوب المباشر البسيط [ وهو في الأصل الأسلوب الأنسب للتوجه إلى السرب] للخربي الأدب المباشر المباشر المباشر المباشر المباشر المباشريخ المباشريخ المباشريخ، حيث يمكن المباشرين على تمثيل الواقع والإحاطة به. أما المباشر الذي يسميه لافجوى "الزمن الأخروي"، أي الربط بين أي حدثين في زمن ما (بما فيه الزمن الذي يسميه لافجوى "الزمن الأخروي"، أي الزمن الواقع على الطرف البعيد من التساريخ الإنساني sub specie aeternitatis وذلك بالتصور المسبق، وتحقيق هذا التصور فيكون هذا الشق الثاني هو التمثيل "الواقعي" و"الحق" اللواقع. (١٧)

وليس سرا أن أورباخ يستند في صياغته لهذين المبدأين إلى التراث اليهودي المسيحي وما يرتبط به من أنواع الخطاب التاريخي اللاهوتي، مثلما يستند في روايته لتاريخ الأفكار إلى اختلاط الفوارق الطبقية في التاريخ الغربي، الحديث—المبكر والحديث، فيستلهم منه فكرة موازية في تاريخه الأدبي عن إلغاء الفروق بين الأساليب الأدبية والمساواة بينها، إلا أنسه لا يمكن القول بشكل مؤكد إن هذين المبدأين المتلازمين، مبدأ عدم التفريق بين الأساليب والأجناس الأدبية والمساواة بينها، ومبدأ تمثيل التاريخ الإنساني بتشخيصه، هما مبدآن أدبيان يالمعنى الدقيق للكلمة، وبقليل من المبالغة في الأمر يمكن افتراض أن أورباخ لم يكن ليحتاج أن يأتي بتواريخ ظهور المسيحية وانتشارها، وتحديث التجربة الاجتماعية للطبقات في الغرب لو لم تقم هذه بدور الدعائم لتاريخ أورباخ الأدبي، وللتعبير عن تلك النقطة بأسلوب تحليلي

Erich Auerbach, "Figura" (1938), Scenes From the Drama of European Literature, trans. Ralph Mannheim (New York: Meridian, 1959), pp. 11-76.



أكثر، نقول إن مبدأى أورباخ المتلازمين مبدآن أدبيان لأنهما أساس التعبير المجازى الــذى يميّز الأدب.

وتشكل العلاقة بين الأصلوب والجنس الأدبى، والعلاقة بين شكل وآخر (التصور وما تم تحقيقه فعلا) التنظيم المجازى للأشكال البلاغية والأشكال المعبـرة عن الفكر ( figurae verborum و figurae sententiae) التي تكون معا المادة والنهج، أو الموضوع و الأسلوب في كتاب المحاكاة. يمزج أورباخ في تاريخه الأدبي بين النثر الخالي من الزخرف الذي هو أقرب ما يكون لما يسميه هيجيل "نثر العالم" - مع القالب الأدبى للسرد التاريخي الذي يشكل نزعة أورباخ التاريخية في كتابه المحاكاة، وهو مزج يــشكل إنجـــاز مؤلفـــه التاريخي وغاية هذا الإنجاز أيضنًا. إن أبنية تمثيل الواقع عند أورباخ تضع التصور المسبق وتحقق هذا التصور، في مسيرة تبدأ أو لا بهوميروس والعهد القديم، ثم فسى الانقلاب من الشواغل "الأخروية" رجوعا إلى هذا العالم في الجحيم لدانتي، ثم في وعي العدمية في تجربة الحياة وما تتضمنه من تهديد في مدام بوفاري لفلوبير - وهي بنية تتحقق ثم تهجر في الحال لتسقط و تتهار في نهاية المحاكاة، حيث يصبح تمثيل الواقع الداخلي، في صورة تيار الوعي، مشرفا على واقع مسطح بلا واجهة تتتاثر فيه الأنقاض يمثل فحسب الغرب التاريخي عند نهاية الحرب العالمية الثانية، وهنا نجد جنسا أدبيا آخر يتولد عن الجنس الأدبى الذي اختاره أورباخ في روايته التاريخية؛ كأنه صورة تلحق به، هذا الجنس هو السيرة الذاتيــة. يتجــاوز أورباخ في روايته المستترة لسيرته الذاتية - ما في الكتاب من تمثيل الواقع "الداخلي" -السيرة الروائية التي قدمها كل من بروست وولف. وسيرة أورباخ هذه تجــسد وتــشير (أي تتصور وتحقق ما تتصوره، بالمعنى المجازى للتعبير) إلى الحياة الأخرى لمنفى لا اسم له تقريبًا، ضحية من ضحايا الإعياء، نجح في البقاء على قيد الحياة، وهو أيضًا يجسِّد عسوم الناس في الواقع التاريخي الفعلى ما بعد الحرب العالمية الثانية.

من ممارساته الفعلية لفقه اللغة والأسلوبيات، استطاع أورباخ بشكل فريد أن يصيغ تاريخًا للأدب. وأدب أورباخ يظل أدبا، كما أن تاريخه يبقى ويصبح أدبًا - "و هـو يبقـى و يصبح" لأنه يصبح، على يديه، ما كان عليه من قبل دائمًا، أى جنسًا مـن البلاغـة الأدبيـة



٣- النقد الأدبى وتاريخ الأفكار

يتطور من ملاحم هوميروس وقصص العهد القديم إلى التاريخية الحديثة. لقد اشتهر أورباخ برأيه أن المحاكاة لم يكن ليكتب في إطار أى تقليد أدبى آخر غير ما جاء به هيجيل والتاريسخ الفكرى Geistesgeschichte، (١٠) وهنا يمكن أن نستعيد إلى الأذهان حقيقة أن هيجيل غاتب بشكل لافت للنظر عن كتاب لافجوى سلسلة الوجود العظمى، وما يلفت النظر في هذا الغياب أن هيجيل يعد الكاتب الغربي والقيلسوف الوحيد الدي استطاع أن يقرن الظرفية بالكمال، والاستمرارية، والتدرج، والمنطق، و ذلك لكى ينتج في مؤلف الأخير، ملسلة من الوجود الفكرى Geist، هي أحيانًا سردية، و أحيانًا أخرى ما بعد سردية، كما يتبين في مؤلف المنطق والموسوعة. ومن هذا المنظور، يبرز لافجوى، في الواقع، كما ليو كان مثيلا لهيجيل لم يتم مشروعه – هيجيل آخر بدون ما بعد السردية الهيجيلية؛ و يسصبح كان مثيلا لهيجيل لم يتم مشروعه – هيجيل آخر بدون ما بعد السردية الهيجيلية؛ و يسصبح كتاب سلسلة الوجود العظمى أشبه برواية تاريخ عليه أن يروى قصة الاتكسار والتحلل دون الوصول إلى نهاية كتلك التي يمنحها لنا هيجيل في تحقق التاريخ.

وبوضع هيجيل جنبا إلى جنب مع أورباخ والفجوى، نعود ثانية إلى موضوعنا عن الدراسة الأدبية وتاريخ الأفكار. والموضوع هو بديهية العلاقة بين الفكرة والبناء الأدبى و كفرع ثانوى من هذا الموضوع - العلاقة بين التاريخ و البناء الأدبى. و كتاب هيجيل علم الجمال عبارة عن حجة - تحليلية وسردية في آن واحد - تدور حول كيف يكون الفن، وأو الاو قبل كل شيء الأدب الذي هو أرقى أنواع الفن، هو تطوره من المستويات الحسية و"المثالية" فقط إلى فكرته عن ذاته. و حين يصبح الفن - عبر مرحلة الدين - هو الفكرة في حد ذاتها، يصير هو الفلسفة التي يكونها كتاب علم الجمال ذاته، كسرد و خطاب ثقافي؛ وهكذا، يؤكد الفن ما جاء في علم الجمال، تماما كما يحقق الفن، إن علم الجمال بأكمله، كرواية متمامكة وملهمة تاريخيًا ("المراحل" الرمزية، والكلاميكية، والرومانسية للأدب، وترتيب "الأنواع" المختلفة للفن...إلخ) هو محاولة الإنجاح - للتفكير وللكتابة المفصلة في القالب الأدبى للفلسفة - العلاقات بين البنى المجازية الأساسية التي يسميها هيجيل، كما فعل

Erich Auerbach, "Epilogomena zu Mimesis", Romanische Forschungen 65 (1953), 'Ap. 15.

الكثيرون من قبل ومن بعد، "رمزا" و "أليغوريا"، والإدراك "الأعمق" لها كمادية لغوية بحنة في الإشارة "مجرد الإشارة" blosses Zeichen: و هذا، باختصار، يشكّل المسار السردى للمجلدات الثلاثة وما تطرحه من حجة، وهو مسار يبدأ من المرحلة الرمزية في العمارة ما قبل الكلاميكية إلى التحول من الموسيقي إلى الشعر في نهاية الفن الرومانسي. ("') وعلى الطرف المقابل والبعيد من هيجيل، والفجوى، وأورباخ، نقترب هنا أيضا من حُجة بول دومان ومسار روايته، فهو في "بلاغة الزمنية" يفترض أنه يمكن فهم مجمل التاريخ الأدبي "كجدلية" (وإن كانت جدنية سلبية) بين البني البلاغية للمفارقة والأليغوريا. ('') وفي قراءاته الأخيرة لهيجيل، يرى دومان أن الفكرة الفلسفية هي، في حقيقتها، المادية البحتة للحرف، أي الدال اللغوى "ذاته"، إذا استطعنا فقط معرفة شيء كهذا أو حالة كهذه، و بلغة "بلاغة الظرفية" تكون الفكرة الفلسفية هي الأليغوريا الخالصة من الغموض لمادية الحرف و الكلمة الدالة. ('')

ولكن ما نتوصل إليه من تعدد مذهل في الرؤى لا يذوب في موقف يقول بنسبية ما يحدده الناظر من موقعه، وهو ما تقول به المنظورية perspectivism، وإنما يمكن للدرب أن يكون فلسفة وأفكارا منوبة فيه كما يرى لافجوى، إلا أنه، وفقا للدراسات الأدبية في القرن العشرين، يظل مؤلف لافجوى نموذجا لتاريخ "أدبي"، و ذلك بكونه يعيد علينا القلصص الرمزية لما رواه الغرب عن تاريخه، ويعيد تمثيلها (رؤى الغرب للعالم، وأدبه، وثقافته) وذلك بعد غياب هيجيل: والتاريخ الفلسفي، بعد هيجيل و لكن بدونه أيضا، هو مجرد أليغوريا أدبية، وأفكاره هي بني مجازية (الكمال، الاستمرارية، والتدرج كلها أشكال للكناية، أما المنطق فهو الكناية عن الصفة...إلخ). والمثال الوحيد في كتاب أورباخ المحاكاة هو إمكانية

Bahti, Allegories, pp. 95-133.

١١ ا يتم طرح هذه الرؤية بشكل أكثر تفصيلا في:

Paul de Man, "The Rhetoric of Temporality", in Charles Singleton (ed.), Interpretation: Theory and Practice (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1968), pp. 206-207.

Paul de Man, "Sign and Symbol in Hegel's Aesthetics", Critical Inquiry 8 (1982), "pp. 761-775.



٣- النقد الألبي وتاريخ الأفكار

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ ٧١ \_

تحويل فرضية هيجيل الأساسية في علم الجمال - أي التطور التاريخي للفن الغربي، عبر الأدب، وصولاً إلى حقيقته - إلى سرد تاريخي يقترب كثيرًا من كونه أدبا خالصا، وهذا يكشف النقاب عن بنيته المجازية (أي البلاغية) التي تمثل كلاً من أداة تطوره وحقيقته التي هي، كما يجب أن نتذكر، الحقيقة التي يدّعيها الغرب. ولكن مثل كتاب الفجوى، فإن على المحاكاة أيضا أن ينتهي برواية الانهيار، وانهيار روايته: فذلك أن التسويغ التاريخي لسبل الأفكار أو الأدب وتيسيرها للفهم الإنساني، يؤدي، عند الكشف عن تلك السبل، إلى التقطع والصراع والدمار. وفي نهاية مؤلفه، يرى دومان أن محاولاته للوصول إلى فهم شامل، مقارن وتاريخي للرومانسية الأدبية الأوروبية قد تعثرت، ليس فقط لدى أسماء الأعلام مخلفة شظايا لتاريخ أدبي (٢٠) لا يمكن أن تحل بالمجازية للأليغوريا والمفارقة والإرداف، مخلفة شظايا لتاريخ أدبي (٢٠) لا يمكن أن تحل بالمجاز، لأن المجاز يحلل و يذيب التاريخ. وبعد تاريخ فلسفي نموذجي، ومنجزات تاريخية وأدبية، تراكمت بعد هيجيل وبعد تاريخ الأقكار، وبعد سبينزر، وكرتيوس وأورباخ ودومان، بعد كل ذلك فإن فكرة دراسة أدبية، هي فكرة لا تاريخية، و لا سردية، و لا مثالية، وهذا معناه أنها دراسة مجازية خالصة ومادية فموذجية اللغة التي نسميها أدبا.

Paul de Man, Allegories of Reading: Figural Language in Rousseau, Nietzsche, Rilke, and Proust (New Haven: Yale University Press, 1979), p. xi; and Paul de Man, The Rhetoric of Romanticism (New York: Columbia University Press, 1984), pp. viii-ix.







## المادية الثقافية

جون دراکاکیس ترجمة: هاتی حلمی حنفی

فى الفصل الأول من كتاب الثورة الطويلة (1961) يقول ريموند وليامز "يعتمد كل شيء نراه أو نفعله، بما فى ذلك البنية الكليّة لعلاقاتنا ومؤسساتنا فى نهاية المطاف، على الجهد المبذول فى التعلّم والوصف والتواصل"(١). وفيما قدر له أن يصبح تحديّا جذريّا للأنماط السائدة فى الدراسات الأدبية والثقافية، ينتهى وليامز إلى أنه:

إذا كانت كل الأنشطة تعتمد على الاستجابات التي يتم تعلمها بالمشاركة في التوصيف، فلا يمكننا أن نضع "الفن" على جانب خط من الخطوط ونضع "العمل" على الجانب الآخر، ولا يمكن أن نخضع لتقسيم الإنسان إلى "إنسان جمالي" و"إنسان اقتصادي"(٢).

يواصل وليامز في الفصل الذي كتبه تحت عنوان "تحليل الثقافة" تصديه لمنهجية تاريخية تستند إلى افتراض مؤداه أن "أمس المجتمع، أي أشكال تنظيمه المياسية والاقتصادية والاجتماعية"، تشكّل لب الواقع، في حين أن الفن والنظرية يأتيان لاحقًا للتدليل على هذا الواقع بما يقدمانه من توضيح هامشي أو "معادل له"، وكذلك تصديه لمنهجية أدبية تُعلِي من شأن قوانينها الشكلية في التأليف بينما تستبعد لب هذا الواقع إلى موضع لا يتجاوز كونه "خلفية". من هنا كانت دعوته في العام 1961 إلى تاريخ ثقافي يكون "أكبر من حاصل إجمالي التواريخ المحددة، لأنه يهتم بشكل خاص بالعلاقات القائمة بين هذه التواريخ والتي تمثل الأشكال المحددة للتنظيم الكلي". ومن هنا يمكن تعريف "نظرية الثقافة" التي نادى بها وليامز باعتبارها "دراسة العلاقات القائمة بين المخرية المتله" (")

Raymond Williams, The Long Revolution (London: Chatto & Windus, 1961), p. 54.(1)

<sup>(</sup>١) - المرجع السابق، ص ؟ ٥

<sup>(</sup>١) ٢- ١- لمرجع السابق، ص ١٢- ٢٠.

وبعد مرور قرابة عشرين عامًا، أى بعد حوالى ثلاث سنوات من نشره كتاب الماركسية والأدب (1977)، أعاد وليامز النظر في الأسس النظرية لأفكاره في مجموعة من المقالات بعنوان مشكلات في المادية والثقافة (1980). وفيها سعى وليامز بصورة مباشرة أكثر من ذي قبل إلى إدراج تطوره الفكري والشخصي في سياق تاريخ أكثر امتدادًا للنظرية الثقافية الماركسية في القرن العشرين. فقد أصبح جليًا بعد الثورات الاجتماعية والفكرية المهمة في أو اخر الستينيات أن هذا التراث في حاجة إلى مراجعة جذرية. وفي هذا النص الأخير ربط وليامز أعماله بعملية المراجعة العامة تلك، وفي الأن نفسه أسكن ممارسته بيئة محلية وأعطاها اسمًا خاصًا بها:

لقد استغرقنى الأمر ثلاثين عامًا عبر عملية معقدة للغاية لأنتقل من تلك النظرية الماركسية المعتمدة [إنجلز، بليخانوف، فوكس، كوديل، ويست، زادانوف] (والتي بدأت بقبولها في شكلها العام) وعبر أشكال انتقالية متعددة من النظرية والبحث، إلى أن وصلت إلى الموقف الذي أتبناه الآن، والذي أعرفه "بالمادية الثقافية".(1)

وبعد تعریفه لمسعاه الفکری الذی النزم به حینئذ، اتجه ولیامز إلی توصیف نظریته فی الثقافة باعتبارها :

عملية إنتاج (اجتماعية ومادية) تخص ممارسات معينة، وتخص إنتاج الفنون، باعتبارها استخدامات اجتماعية لأدوات الإنتاج المادية (من اللغة باعتبارها "وعى عملي" مادي، والتقنيات الخاصة بالكتابة وأشكال الكتابة، حتى أنظمة الاتصال الآلية والإليكترونية).(\*)

لقد كان للمادية الثقافية كاتجاه فكرى وجودها قبل توصيف وليامز الواضح لممارساتها وإجراءاتها في العام 1980 بوقت طويل. فعلى سبيل المثال في التراث الإنجليزي، حيث

Raymond Williams, Problems in Materialism and Culture: Selected Essays (London: (1)

Verso, 1980), p. 243.

(1)



انصب الاهتمام بقوة على قضايا الطبقة الاجتماعية، سعى كتاب ريتشارد هوجارت منافع التعلّم (1957) إلى استعادة صوت شعبى من خلال تحليل الحياة التقافية والإنتاج الأدبى للطبقات العاملة البريطانية، بينما قام المؤرخ الاشتراكي إ. ب. طومسون برسم معالم تلك الطبقات في كتابه تكوين الطبقة العاملة الإنجليزية كجزء من تراث تاريخي راديكالي أوسع يمكن إرجاع جذوره إلى حركات التمرد المتعددة في إنجلترا منتصف القرن السابع عشر. أما خارج بريطانيا فقد اتخذ البحث في موضوع "الثقافة" اتجاها أنثر وبولوجيًا وسوسبولوجيًا وإثنيًا خلق سجالاً دار جزء منه حول الصراع بين الاهتمامات الإمبريقية بـ "تماذج السلوك" والقضايا المثالية المتعلقة بـ "الأفكار" و "القيم". (١) وهذا التحول بعيدا عن "تماذج السلوك" باتجاه" الأنساق الرمزية الدالة الأخرى بوصفها عناصر في تشكيل السلوك الإنساني"، (١) فتح الطريق لدراسة الثقافة باعتبارها "مجالاً سيموطيقيًا"، ولإمكانيات قراءة الثقافة كنص. (١) وكان المسعى داخل سياق بريطاني منذ أواخر الخمسينيات فصاعدًا - ومن الهام هنا تذكّر أن وليامز نفسه كان ويلزيًا وليس إنجليزيًا - أثره في زيادة الاهتمام بالعلاقة بين إنتاج النصوص الأدبية وغير الأدبية في نطاق السياسة الطبقية، وهو ما نجده في جهود مدرسة مجلة سكروتتي Scrutiny وإن بقي كامنا ودون تطوير. وظلت مهمة نجده في جهود مدرسة مجلة سكروتتي الاهتمام بالعلاقة بين إنتاج النصوص الأدبية وغير الأدبية في نطاق السياسة الطبقية، وهو ما نجده في جهود مدرسة مجلة سكروتتي Scrutiny وإن بقي كامنا ودون تطوير. وظلت مهمة

(3) انظر/ی:

Marvin Harris, Cultural Materialism: The Struggle for a Science of Culture (New York: Random House, 1979), pp. 279-280.

أعبر عن امتناني لترينس هوكس للفت انتباهي إلى كتابات ألفريد كروبر وكلايد كالكون

(^) انظر /ى:

Alfred Kroeber and Talcott Parsons, 'The Concept of Culture and of Social Systems', (\*)

American Sociological Review 23 (1958), pp. 582-583; Harris, Cultural

Materialism, p. 281.

Benjamin Lee Whorf, Language, Thought and Reality (Cambridge, Mass.: MIT Press, 1956); Edward Sapir, 'The Status of Linguistics as a Science', in David G. Mandelbaum (ed.), Selected Writings of Edward Sapir in Language, Culture and Personality (Berkeley and Los Angles: California University Press, 1968); Claude Levi-Straus, Structural Anthropology (New York and London: Basic Books, 1963), The Savage Mind (London: Weidenfeld & Nicolson, 1966); Clifford Geertz, 'Deep Play: Notes on the Balinese Cock-Fight', Daedalus 101.1 (1972), pp. 1-37. Terence Hawkes, 'Language as Culture', Shakespeare's Talking Animals:

Language and Drama in Society (London: Edward Arnold, 1975), pp. 9-23.

توسيع الاهتمام المادي بأشكال الإنتاج الثقافي الواضحة منوطة بريتشارد هوجارت وويليامز، وتيرى إيجلتون لاحقًا. كذلك كان ثمة تحفيز عام داخل المؤسسات الأكاديمية البريطانية لهذه الاهتمامات في أعقاب انفجار "النظرية" في القارة الأوروبية؛ وتأثيرها البالغ على حقل الدر اسات الأدبية، الذي كان قد اكتسب زخمًا كبيرًا بحلول منتصف السبعينيات. ففي الفترة بين 1968 و 1973 ترجمت عدة أعمال لميخائيل باختين (الذي يعرف أيضًا باسم ف. ن . فولوشينوف)، رغم أن تأثيرها لم يكن ملموسًا إلا بعد مرور ما يربو على عقد من الزمان، وترجم كتاب ميشيل فوكو الجنون والحضارة في 1976، وكتاب رولان بارت أساطير في 1973، وخلال السبعينيات كانت مجلة سكرين Screen، بمنحاها الألتوسيرى (نسبة إلى المفكر الفرنسي ألتوسير) في بداياتها، هي المنبر الأساس لمناقشة "العلاقات بين الثقافة و إنتاج العلامات". (1) وفي 1976 تُرجم كتاب جلك ديريدا في علم الكتابة Of Grammatology، وبعد عامين في 1978 ترجمت مجموعة مقالاته المهمة الكتابة والاختلاف، في نفس العام الذي ظهر فيه كتاب ببير ماشري تظرية للإنتاج الأدبي. وشهدت بريطانيا تزايدًا مناظرًا في الكتب الصادرة. ففي 1976 وتحت رعاية مركز الدراسات الثقافية المعاصرة في برمنجهام، وهو مركز له أهميه، قام ستيوارت هول وتونى جيفرسون بتحرير مجموعة من المقالات تحت عنوان المقاومة من خلال الشعائر، تضمنت تعريفًا للثقافة باعتبار ها "ذلك المستوى الذي تطور فيه الفئات الاجتماعية نماذج مميزة للحياة، وتقدم شكلاً معبِّرًا عن خبراتها الحياتية الاجتماعية والمادية"، وقد تم تطوير هذا المفهوم للثقافة بشكل أكثر اكتمالاً في عمل ألن سينفيلد. (١٠٠) وقبل عام من نشر كتاب وليامز الماركسية والأدب (1977)، ظهر كتاب تبرى ايجلتون الهام الثقد والأيديولوجيا (1976)، وفي ذلك العام أيضا بدأت مؤتمرات إيسكس حول سوسيولوجيا الأدب واستمرت سنويًا في جامعة إيسكس حتى عام 1984. وفي 1977

Antony Easthope, British Post-Structuralism Since 1968 (London: Hutchinson, 1976), pp. 134-135.

Stuart Hall and Tony Jefferson (eds.), Resistance Through Rituals (London: ('')
Hutchinson, 1976), p. 10. See also for an initial statement of this view of
culture, Alan Sinfield, Literature in Protestant England 1560-1660 (London:
Croom Helm, 1983), p. 4.

صدرت المجددات الأولى من سلسلة نبرات جديدة New Accents التى يرأس تحريرها تيرنس هوكس، ولقد سعت كتب هذه السلسلة إلى تيسير مجموعة من القضايا النظرية وجعلها في متناول الطلبة. فبالإضافة إلى كتاب هوكس نفسه البنبوية والسيميوطيقا (1977)، ظهرت عدة كتب أخرى مهمة في بداية السلسلة، منها كتاب ديك هيدج الثقافة الفرعية: معنى عدة كتب أخرى مهمة في بداية السلسلة، منها كتاب ديك هيدج الثقافة الفرعية: معنى الأسلوب (1979)، وكتاب تونى بينيت الشكلاية والماركسية (1979)، وكتاب كاترين بيلسى الممارسة النقدية (1980)، وكتاب كريستوفر نوريس التفكيكية: النظرية والتطبيق (1982) وفي ومجموعة المقالات التى حررها بيتر ويدوسون إعادة قراءة الإنجليزية (1982)، وفي المحادث وجريء للثورة الفكرية التى أعقبت بنيوية سوسير [عالم اللغويات السويسري]، وبالمصادفة شهد ذلك العام أيضًا صدور كتاب جاك لاكان المقاهيم الأربعة الأساسية للتحليل النفسي ومختارات مترجمة من كتاب كتابات كالهات النظر إلى "اهتمامات التحليل النفسي باعتبارها سابقة على العمليات الاجتماعية التى حللتها المادية التاريخية"، وشكل إفساحهما مكانًا للذات داخل الخطاب تحديًا للتعريفات التقليدية للهوية التى تبناها المذهب الإنساني، وسوف يكون لما توصلا إليه من خلاصة أكبر الأثر على كل من النظرية الأدبية والثقافية:

لم يعد ممكنا أن تبقى العلامة ولا الهوية متجانستين وغير متعارضتين، بل يجب بالأحرى فهمهما كنتاج لعمليات متعارضة. لم يعد لدى الذات، في ثباتها وتعديها وتجددها، إلا حيّز الخطاب تدير فيه علاقتها بخارج متناقض ومقولات إيديولوجية. وهذا الحيّز في حللة صيرورة دائمًا.(١١)

ثم قدم ايجلتون عمل بيير ماشرى للقراء الإنجليز في 1976، أما تحدى كاورد وإليس للماركسية الكلاسيكية فقد جعل أعمال رولان بارت وجوليا كريستيفا ولوى ألتوسير وجاك

Rosalind Coward and John Ellis and Materialism: Developments in (\*\*)
Semiology and the Theory of the Subject (London: Routledge & Kegan Paul,
1977), p. 155.

لاكان أيسر من ذى قبل، وفيما بعد ساعد الاطلاع الأوسع على أعمال فوكو وباختين ودريدا على استكمال تعديل خريطة مجال فكرى بأكمله تعديلاً جذريًا. فى 1978 عقد أول اجتماع فى سلسلة من الاجتماعات السنوية تحت عنوان "الأدب/التدريس/السياسة" فى معهد البوليتكنيك بويلز واستمرت تلك السلسلة من الاجتماعات فى الانعقاد فى أماكن مختلفة، يصحبها إصدار حولية سنوية، حتى 1984. وبحلول 1982 كان باستطاعة بيتر ويدوسون أن يكتب عن "أزمة الدراسات الإنجليزية، باعتبارها بحثًا فى ما تعنيه الدراسات الإنجليزية، وأين وصل بها الحال، وعم إذا كان لها مستقبل، وهل يجب أن تكون حقلاً دراسيًا مستقلاً، وإذا كان الأمر كذلك، فما الطرق المحتمل إعادة تأسيسها وفقًا لها ؟"(١)

فى تلك الأثناء، كانت هجرة النظرية من أوروبا إلى أمريكا الشمالية قد بدأت، وظهرت فى الولايات المتحدة الأمريكية بعض الترجمات، لا سيما ترجمات أعمال باختين ودريدا، ولهذا فإن كتاب ستيفن جرينبلات صياغة عصر النهضة لذاته من مور إلى شكسبير عند ظهوره (1980)، والذى يتناول فيه قضايا التاريخية-، منسجمًا فى جوانب كثيرة مع المناقشات التى كانت قد قطعت شوطًا كبيرًا فى التعليم العالى البريطاني، وجاء انتخاب مارجريت تأتشر اليمينية رئيسة لوزراء المملكة المتحدة فى 1979، وانتخاب رونالد ريجان اليميني لرئاسة الولايات المتحدة الأمريكية ليسهما إسهامًا كبيرًا فى شحذ نبرة السجال والحاجة السياسية الملّحة لتلك المناقشات، وبدأت القوى التقليدية والرجعية فى تأكيد نفسها فى المجال السياسي، ولكنها واجهت هجومًا راديكائيًا فى المجال "الثقافي" داخل أقسام اللغة الإنجليزية فى المجال الجامعات البريطانية، حيث وجدت الشكلانية المضادة للنظرية والمتمثلة فى النقد التطبيقى الذى ارتبط باسم ليفز، والتى كانت تتعايش على مضض حتى ذلك الحين مع أنماط الدراسة الأدبية التاريخية التقليدية، وجدت الشكلانية نفسها أمام تحدى أنماط جديدة من التفكير تطرحه مجلات متخصصة لها تأثيرها مثل تل كل Pol Quel، وسكرين Screen، وربيرزنتيشن مجلات متخصصة لها تأثيرها مثل تل كل Pol Quel، وسكرين Screen، وسكرين Screen، وربيرزنتيشن

Peter Widdowson (ed.), Re-reading English (London: Metheun, 1982), p. 7. (11)

Representation، كما تطرحه زيادة المتوفر من ترجمات أعمال المنظرين الثقافيين الأوروبيين.

يقدم لنا هذا العرض سيافًا عامًا شديد الإيجاز لظهور المادية الثقافية، وهو السياق الذي الجتمعت فيه أشكال الماركسية التصحيحية، والنسوية، وما بعد البنيوية والتحليل النفسي كلها في سلسلة اتسمت حلقاتها بتوتر فعال ومفيد. وفي بريطانيا امتدت جاذبية المادية الثقافية خارج المؤسسات الأكاديمية إلى منطقة من السياسة الثقافية أكثر عمومية على النقيض من مذهب التاريخية الجديدة الذي انحصر بشدة أكبر في الدوائر الأكاديمية التي انتجته.

ومنذ تحديد ريموند وليامز الأولى لمعالم حقل "المادية الثقافية" في 1982، ظلت التسمية كامنة لفترة وجيزة حتى تلقت تأكيدًا محددًا للغاية في مجموعة من المقالات من تحرير جوناثان دوليمور وألن سينفيلد تحت عنوان شكسبير السياسي: مقالات جديدة في المادية الثقافية (1985). وقد أسهم وليامز في هذه المجموعة بكلمة ختامية رصينة، وفي تصدير موجز للكتاب حدد دوليمور وسينفيلد سياق مدخلهما في أعقاب تفسخ الإجماع الذي ساد "الحياة السياسية البريطانية خلال السبعينيات"، وما صاحبه من "انهيار الفرضيات التقليدية عن قيم النقد الأدبى وأهدافه". ثم نواها بالضغوط الفكرية القوية المتعددة داخل الماركسية، والبنيوية، والنسوية، والتحليل النفسي، وما بعد البنيوية، وما أثارته هذه الضغوط من تساؤلات ذات طبيعة عميقة، تُطرح الآن "حول مكانة النصوص الأدبية، باعتبارها كيانات لغوية وقوى أيدلوجية في مجتمعنا"("۱") عثم قدما تعريفهما للمادية الثقافية:

يقوض السياق التاريخي ما ينسب تقليديًا إلى النص الأدبى من دلالة قائمة بذاتها مستقلة عن الواقع متعالية عليه، إذ يسمح لنا هذا السياق باستعادة تواريخ النص. ينتزع النقد النظرى النص من النقد المحايث [المعتقل داخل حدود التفاصيل الأدبية للنص] فلا يسعى إلا إلى إعادة إنتاج نفسه بشروطه الخاصة. ومن هنا فإن الأنماط المحافظة التي اتبعها النقد حتى الأن تجد نفسها

Jonathan Dollimse and Alan Sinfield (eds.), Political Shakespeare: New Essays in Cultural Materialism (Manchester University Press, 1985), p. vii.

فى مواجهة مع من يلتزمون بالموقف الاشتراكى أو النسوى الذين يحددون بالتحليل النصى موقع نقدهم الأساليب التناول التقليدية، بما لا يمكن تجاهله. وهذا هو ما نطلق عليه "المادية الثقافية".(١٤)

وعلى غرار وليامز سعى دوليمور وسينفيلد إلى التأكيد على المعنى التحليلي لكامة "تقافة" لا على المعنى التقييمي، وإلى ضم "الأعمال التي تتناول ثقافات الفئات التابعة والمهمشة مثل أطفال المدارس وجماعات حليقى الرءوس، والتأكيد على أشكال مثل التليفزيون والموسيقى والرواية الشعبية". (10 وفي تركيز هما على "شكسبير" حرصا أيضا على أن يمتد نقدهما إلى "المحتفى به تقليديًا من منتجات وممارسات في إطار فكرة تقييمية للثقافة [أى تحدد مستويات القيمة بما تضفيه أو تصلبه]". (11) وفي كتاب النقد والإيديولوجيا (1976) أكد تيرى إيجلتون أن "النقد ليس مبحثًا بريئًا ولم يكن كذلك في أي وقت"، وأن له تاريخًا أكبر من كونه مجرد تجميع عشوائي لممارسات نقدية" وأنه "لا يصدر كرد تلقائي على الحقيقة الوجودية للنص، ويرتبط ارتباطًا عضويًا بالموضوع الذي يفسره "(١١). وكان هذا جزئيًا الدافع وراء مجموعة المقالات التي حررها جون دراكاكيس ونشرها في 1985 تحت عنوان شكسبيريات مجموعة المقالات التي حررها جون دراكاكيس ونشرها في 1985 تحت عنوان شكسبيريات عنوان شكسبيريات عنوان شكسبيريات مدولات تنقديم مناهج بديلة راديكاليًا واسع المدي، مدعوم نظريًّا، وكان هذا التحدّي ضمن سلسلة عليه من أسس، تحديًا راديكاليًا واسع المدي، مدعوم نظريًّا، وكان هذا التحدّي ضمن سلسلة مداولات لتقديم مناهج بديلة.

ويتفق دوليمور وسينفيلد اللذان أسهما بمقالة مهمة في تلك المجموعة، مع وجهة النظر العامة التي ترى أن خطاب "الثقافة الرفيعة" كان واحدًا من مجموعة الممارسات الخاصة بأنظمة إنتاج العلامات signifying practices. ولكنهما أيضا أكدا ثانية الزعم القاتل بأن الثقافة "مادية" بقدر ما لا تتجاوز (ولا تستطيع أن تتجاوز) قوى الإنتاج وعلاقاته المادية.

<sup>(</sup>١١) المرجع السابق.

<sup>(\*\*)</sup> المرجع السابق، ص viii-vii

<sup>(11)</sup> المرجع السابق، ص viii

Terry Eagleton, Criticism and Ideology (London: NLB, 1976), p. 17. (11)

وبينما تجنبا القراءة الماركسية الفجة للثقافة كانعكاس "للنظام الاقتصادى والسياسي"، أصرا أيضا أنها لا يمكن أن تكون مستقلة عن الضغوط الواقعة عليها. فبالنسبة لهما، كما هو الحال بالنسبة لويليامز، ينصب التركيز على المؤسسات المحددة تاريخيا التى تنتقل الثقافة من خلالها، ومن ثم خلصا إلى أن "المادية الثقافية لذلك تدرس الأبعاد الضمنية للنصوص الأدبية في التاريخ" (١٦)، حيث يتم تعريف "التاريخ" باعتباره الحركة الديناميكية لقوى الإنتاج وعلاقاته.

لم يكن من قبيل المصادفة التركيز على عصر النهضة الإنجليزية، بتواريخه المادية وأنواع الخطاب النقدى التى أنتجها خلال ما يقرب من أربعة قرون، فالنهضة الإنجليزية تقدم رواية موثقة توثيقا جيدًا، ولكنها تتميز بالانتقائية في طريقة سردها للتفاعل بين كل القوى الاجتماعية والتقافية التي أدت إلى الثورة الإنجليزية في الأعوام 1642 – 1660، وما تلا ذلك من مولد العصر "الحديث"، وفي مقدمة دوليمور للطبعة الأولى من كتاب لشكسبير السياسي يقر صراحة ببعض الاهتمامات المشتركة بين المادية الثقافية والتاريخية الجديدة. فانطلاقًا من رؤية ماركس أن "الرجال والنساء يصنعون تاريخهم الخاص ولكن ليس في ظروف من اختيارهم"، يذهب دوليمور إلى ملاحظة التوتر بين جزئي تلك المقولة: حيث يؤكد الأجزء الأول على الدور الإنساني الفاعل، ويؤكد الآخر على "القوة المؤثرة للأبنية الاجتماعية والأيديولوجية، وهي أبنية سابقة على الخبرة وبمعنى من المعانى مُحدَّدة لها". (١١)

وإلى حد ما يمكن قراءة شكمبير السياسي على أنه نوع من الوفاق بين منهجيتين متحالفتين ولكنهما متمايزتان تمامًا، حيث ساهم منظرون بارزون للتاريخية الجديدة مثل ستيفن جرينبلات ولينارد تيننهاوس في تلك المجموعة من المقالات، ولكن دوليمور يعبر بعد ذلك في المقدمة عن فرق حاسم بين المدخلين، فبينما أدرك جرينبلات لاحقا أن منظوره متضمن في نفس عملية الاستقصاء التاريخي، أصرت المادية الثقافية منذ البداية على أن تفسير المعلومات التاريخية والمنظور الذي يتم من خلاله هذا التفسير مترابطان ارتباطًا وثيقًا:

Dollimore and Sinfield (eds.), Political Shakespeare, p. vii. (7/2)

<sup>(</sup>۱۱) المرجع السابق، ص ٣.

وضوح المرء بشأن منظوره ومنهجيته لا مندوحة عنه في النقد المادي ولا سيما بخصوص هذه القضية، فعندما يتم وضع التحليلات النصية والتاريخية والسوسيولوجية والنظرية معا، تتجلى الاتجاهات السياسية للممارسة.(٢٠)

يستلزم ذلك تحولاً كبيرًا بعيدًا عن قضايا القيمة الجمالية التقليدية بتركيزها على أشكال الاستهلاك مثل الذائقة، باتجاه التأكيد على قضايا الممارسة ومواقع الإنتاج. وفي هذا الصدد تتوافق خصوصية مشروع دوليمور وسينفيلد مع دعوة وليامز "لاكتشاف طبيعة أي ممارسة ثم شروطها". ((۱) في حالة شكمبير يعني هذا مزيدًا من الاهتمام التقصيلي بالمسرح كمؤسسة يتم داخلها تداول أنواع معينة من المعاني، وبالأدب كممارسة. ولكن كما يقول سينفيلد في مقالة أضيفت للطبعة الثانية من كتاب شكمبير السياسي (1994) ، يستلزم ذلك أيضاً تركيز الضوء على "أنماط البناء الثقافي التي تنتج (وتعيد إنتاج) نماذج السلطة والخضوع في مجتمعاتنا (بما في ذلك أشكال خطاب الثقافة الرفيعة بما لها من مكانة ونفوذ). (٢٦) وهنا يحدد السياسي، وكذلك في كتيب دوليمور الرائد التراجيديا الراديكائية: الدين والإيديولوجيا السياسي، وكذلك في كتيب دوليمور الرائد التراجيديا الراديكائية: الدين والإيديولوجيا لتمحيص أكبر، وهو يتضمن التنظير لـ "حيز الانشقاق" كرد فعل ضد أنماط السلطة والخضوع التي يتم إنتاجها (وإعادة إنتاجها) في مجتمعاتنا. (٢٦) وسوف نعود بعد قلبل إلى قضية الانشقاق التي تميز المادية الثقافية عن التاريخية الجديدة ، لا صيما في صياق ممارسة قضية الانشاة.

<sup>(</sup>٢٠) (المرجع السابق، ص ١٣ .

Williams, Problems, p. 47. (\*)

Jonathan Dollimore and Alan Sinfield (eds.) Political Shakespeare: Essays in Cultural Materialism, 2nd edn. (Manchster: Manchester University Press, 1994), p.

<sup>(</sup>٣٠) المرجع السابق.

وفي كتاب ما بعد البنيوية البريطاتية منذ 1968 (1988) الذي يقدم عرضنا عامًا، يقترح أنتونى إيستهوب انه في أثناء إعادة تأسيس الدراسات الأدبية لم يكن مثار دهشة أن "يصبح شكسبير وأدب عصر النهضة ميدانا رئيسيًا للنزال، لأن شيكسبير يمثل عصب النقد الأدبى التقليدي. (٢١) ومع ذلك، وعلى نحو أكثر إثارة للمشكلات، يحدد ايستهوب لفيفًا من النقاد يضم فرانسيس بيكر (الجسد الخاص المرتعش: مقالات حول الإخضاع (1984)، وجوناثان دوليمور، وجون دراكاكيس وألن سينفيلد، وبيتر ستاليبراس وألون وايت (التوجهات السياسية والأدبية للتعدى- 1986)، باعتبارهم 'أتباع فوكو في النهضة البريطانية' الذين تأثروا كثير'ا بأعمال ستيفن جرينبلات، ولكنهم ماركسيون في تركيزهم على "نمط الإنتاج باعتباره مركز"ا حقيقيًا للتشكيل الاجتماعي وتكوين الخطاب"، وكذلك "مابعد بنيويين على النموذج البريطاني في اهتمامهم بالذات كموضوع للخطاب يتشكل في ذاتية تتصف بطابع تاريخي لا يمكن محوه". ("") وهذا هو الحال أيضنا في كتاب باركر الجسد الخاص المرتعش: مقالات حول الإخضاع وهو كتاب تميز في مجمله بتأثره بفوكو في تركيزه على الذاتية المتقطعة discontinuous subjectivity. فضلاً عن ذلك فإن اهتمام باركر باللحظة الثورية في التاريخ الإنجليزي التي أثت بالذات البورجوازية للوجود لا تذهب بعيدا عن المفهوم الماركسي الكلاسيكي للتحقيب [التقسيم إلى حقب]. وهذا هو الحال أيضا في تناول دوليمور الأشمل لمسرحيات شكسبير ومعاصريه في التراجيديا الراديكالية. فاهتمام دوليمور بالذاتية يعتمد أيضنًا، بصورة جزئية، على أعمال لوى ألتوسير، ولكن ثمة تأثير قوى لبريخت في الاهتمام بالنناقض والطريقة التي يشكل بها كلا من السيرورة الاجتماعية والهوية. (٢٧) بالإضافة لذلك، يأخذ دوليمور بدرجة من الجديَّة تقوق الآخرين، الرأى القائل بأن إنتاج الأفكار نفسها لمه نتائج

THE PRINCE GHAZI TRUST

Antony Easthope, British Post-Structuralism Since 1968 (London: Hutchinson, 1976), p. 179.

<sup>(\*\*)</sup> السرجع السابق. Francis Barker, The Tremulous Private Body: Essays on Subjection (London: (\*\*) Methuen, 1984), p. 59.

Jonathan Dollimore, Radical Tragedy: Religious, Ideology and Power in the Drama

of Shakespeare and his Contemporaries, 2nd edn. (New York and London:

Harverster Wheatsheaf, 1989), p. 246.

مادية، ومن ثم فتركيزه على ممارسة إنتاج المعرفة (الفلسفة)، رغم إساءة فهم نقاده له أحيانًا باعتباره يمثل ردِّة للمثالية، يتفق مع ما ورثته المادية الثقافية عن ريموند وليامز.

وفي مقدمته للطبعة الثانية من التراجيديا الراديكالية (1989) يحدد دوليمور بشكل مفصل موقفه المعقد والقائم على انتقائية مدروسة. فهنا يعيد تأكيد مبادئ النقد المادي باعتباره نقدًا "يهتم بالنصوص التي لا تدرج ضمن التراث الأدبي المعتمد، ويقدم مفاهيم بديلة (على سبيل المثال) للهوية الإنسانية وللمسارات الثقافية والاجتماعية والتاريخية، بالإضافة إلى نشاط النقد نفسه.(٢٨) وفي مناقشة موجزة لكتاب ج. و. ليفير تراجيديا الدولمة (1987) ، يميّز دوليمور بين الالتزام المثالي بضرورة المعاناة والصراع في التراجيديا (كما هو الحال في كتاب جورج ستاينر موت التراجيديا، (1961) والنزام ليفير نفسه تجاه تلك المفاهيم باعتبارها مشروطة، أو "تنتيجة للقوى الاجتماعية والتاريخية المركزة في سلطة الدولة".(٢٩) أما إعادة طرح دوليمور للمناظرة حول "الانشقاق – الاحتواء"، فهي قضية سنتناولها بمزيد من التفصيل بعد قليل، ولكن تأكيده على أهمية مفهوم الهامشية يوسع من نطاق المناقشة التي ظهرت قبل ذلك في كتاب شكسبير السياسي (1985) . ويعلق دوليمور على الأهمية التي يوليها كثير من المساهمين في الكتاب لقضية الهامشية، تلك القضية التي تستبعدها السلطة المسيطرة رغم اعتمادها عليها في تعريفها لذاتها، وهذا يشير إلى الأهمية المركزية الرمزية لكل ما هو هامشي".(٢٠) ولكنه يلُّح على أن النظرية المادية "ترفض تلك الأيديولوجيات التي تدعم الاعتقاد بوجود فصل نهاتي بين السياسي والتاريخي والاجتماعي من ناحية، والذاتي والروحي من ناحية أخرى". (٢١) وينحاز دوليمور إلى مشروعي فرانسيس باركر (الجسد الخاص المرتعش) وكاثرين بيلسى (موضوع التراجيديا،1985) في تصديه القراءة الثقليدية للشخصيات، والطبيعة الإنسانية والهوية الفردية الشائعة في الدراسات الخاصة بشكسبير وأدب عصر

<sup>(&</sup>lt;sup>۲۸)</sup> المرجع السابق، ص XV .

<sup>(11)</sup> المرجع السابق، ص XVIII .

<sup>(</sup>٣٠) انظر/ي أيضا: المرجع السابق، ص xxvi

Peter Stallybrass and Allon White, The Politics and Poetics of Transgression (London: Mehteun, 1986), pp. 17-20.

Dollimore, Radical Tragedy, p. xxvii. (\*\*)

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون

النهضة، وبصورة عامة أيضا في ممارسة دراسات الأدب الإنجليزي". (٢٦) وكانت دعوى دوليمور الأكثر جرأة هي أن دراما عصر النهضة نفسها قد أخضعت مفهوم "الرب" التساؤل المتشكك إلى الحد الذي "فككت معه فكرة شرعية التدبير الإلهي" وخلال تلك العملية، "أزاحت" الإنسان من نقطة المركز. (٢٦) إن أشكال "التضارب" الناتجة عن ذلك هو ما اعتادت أنماط النقد التقليدية استبعاده من بؤرة الاهتمام، ورغم ذلك، يرى دوليمور أن "بوسعنا القول،" إلى حد ما، "إن ما بعد البنبوية أعادت اكتشاف ما كان يعرفه عصر النهضة من قبل: ألا وهو أن البوية نتيجة مباشرة للانتقادات التالية لمفاهيم المذهب الإنساني عن الهوية". (٢٠) وفي هذا الصدد يبدو دوليمور بعيدًا بعدًا دالاً عن بقايا النزعة الإنسانية التي كانت تسود أعمال ريموند وليامز. ولكننا سوف نرى عندما نعود إلى قضية الوسيط الفاعل agency أن المادية التغلير، وليامز قي حدود معايير نقد واسع للعوامل التي تحكم الذاتية، وردًا على السؤال الخاص بالسبب الذي يجعل كتاب التراجيديا الراديكالية بلغت الانتباء بشدة إلى إزاحة الذات عن المركز، يقول دوليمور:

- 40 -

إذا كانت النزعة الإنسانية الجوهرية تتضمن إساءة تمثيل الأدب والتاريخ بشكل أساسي، فإنها تحقق ذلك جزئيًا باستخدام إيديولوجيا تقول بطبيعة إنسانية واحدة في كل العصور، وبذاتية مستقلة، وهذه الأخيرة ما هي إلا تجسيد للأولي؛ باختصار تستبعد ميتافيزيقا الهوية السيرورة التاريخية والاجتماعية. وأى نقد للمذهب الجوهري يستهدف جعل التاريخ مرئيًا داخل الذاتية التي يشكّلها، وخارجها، وذلك، إذا جاز التعبير، باسترجاع الأفراد إلى التاريخ. (٢٥)

<sup>(&</sup>lt;sup>۲۱</sup>) المرجع السابق، ص XXVIII.

<sup>(</sup>T) المرجع السابق، ص XXix.

<sup>(</sup>٢١) المرجع السابق، ص XXXi.

<sup>(</sup>Tr) المرجع السابق، ص XXXII.

ومن الخطأ هذا أن نقر أ هذا باعتباره اختزالاً لدور الذاتية (مع الاعتذار لألتوسير) إلى مجرد "حوامل" للتاريخ، أو نتائج للبنى غير الشخصية. لكنه في الحقيقة يميّز بعد ذلك بقليل في مناقشته، بين نقاد مثل والتر كوهين في كتابه دراما أمة: المسرح العام في إنجلترا و أسباتيا في عصر النهضة (1985) يصرون "على ضرورة الصورة الكلّية، وهي صورة تولى مزيدًا من الاهتمام للتغيرات التاريخية الكبرى أكثر من قضايا الذاتية والهامشية والتمييز على أساس النوع "(٢٦)، والنقاد الذين على شاكلته ممن يهتمون باستقصاء العوامل المتعددة التي تتحكم في فاعلية الذات على المستويات السياسية الصغري، وإلى هذا الحد يقر دوليمور بفضل تراث فوكو، ولكن رأيه الذي يطرحه في الجدال هو أن المستوى التالي من البحث النظري يستلزم التصدى التاريخي لبعض معتقداته الراسخة، من خلال استخدام التاريخ في "قراءة " النظرية وكذلك العكس. (٢٦)

تتمتع قضيتا الوسيط الفاعل والقراءة بأهمية مركزية في المادية الثقافية، وبالإضافة إلى مفهوم الانشقاق تؤسس ثلك القضايا نقاط الثقاء مع التراث الماركسي البريطاني القائم حاليًا والذي يتميز بتطوره الشديد وتعقيده . دعونا نتناول أولا قضية الوسيط الفاعل التي قُتلت بحثًا. عندما قام ريموند وليامز بإعادة النظر في مشكلة "البنية التحتية والبنية الفوقية" على النحو الذي تصورته الماركسية الكلاسيكية، توصل إلى نتيجة مؤداها أن مثل هذا التعريف المغرق في الحرفية والضيق" للبنية التحتية الاقتصادية" نتج عنه اعتبار بعض القوى المهمة المنتجة والمعيدة للإنتاج جزءا من "البنية الفوقية". يقول وليامز: "إذا أخذنا المعنى الواسع لقوى الإنتاج، فسوف ننظر إلى قضية البنية القوقية، يأكملها بشكل مختلف، وحينذ سنصبح أقل ميلاً لاستبعاد بعض قوى الإنتاج الاجتماعية الحيوية باعتبارها تنتمي للبنية الفوقية، وبهذا المعنى باعتبارها مجرد قوى ثانوية، وهي بالمعنى الواسع أساسية من البداية". (٢٨)

وفي محاولة صعبة لوضع الأمور في نصابها الصحيح، يسعى وليامز إلى التمسك بفكرة "البنية الفوقية" باعتبارها تمكنه من القول بأن "القوانين والدساتير والنظريات

<sup>(</sup>٢٩) المرجع السابق، ص xxliii

<sup>(</sup>٢٠) المرجع السابق، ص xlvii

Williams, Problems, p. 35. (TA)



- AV -

والإيديولوجيات، والتي يُزعم غالبًا أنها طبيعية أو ذات صلاحية أو دلالة عامة، يجب ببساطة رؤيتها باعتبارها تعبر عن هيمنة طبقة معينة وتصدق عليها". (٢٩) يؤكد وليامز بالمعنى العملى السياسي، أن الطبيعة الطبقية للمجتمع تتوارى عن الأنظار ما لم يتم التصدى لمزاعم السلطة المهيمنة بصلاحيتها العامة وشرعيتها، ومحاربة تلك المزاعم.

وحلاً للمشكلة يستخدم وليامز مفهوم جرامشي عن "الهيمنة " hegemony الذي يرى فيه وسيلة لتجنّب "التراجع إلى تعقيد يتسم باللامبالاة." فيقول "في ممارسة السياسة، على سبيل المثال، هناك بعض أنماط المعارضة التي تم احتواؤها فعلاً [يدمجها في أبنية السلطة] وهي بالرغم من ذلك، وفي حدود تلك الشروط، أشكال حقيقية من المعارضة محسوس بها لها ما تخوضه من المعارك"، ويخلص إلى أن:

وجود إمكانية المعارضة والتعبير عنها ودرجة علانيتها، وإلى ما غير ذلك، يعتمد مرة أخرى على قوى اجتماعية وسياسية محددة للغاية. ومن ثم يجب إدراك حقائق أشكال الحياة الاجتماعية والثقافة البديلة المعارضة، في علاقاتها بالثقافة السائدة المؤثرة، باعتبارها موضوعًا للتغيرات التاريخية، وباعتبار أن لها مصادر شديدة الدلالة كحقيقة تخص الثقافة السائدة نفسها. (\*\*)

إن صياغة ويليامز للبنية المتزامنة للثقافة التى يرى فيها صراعًا ثلاثيًا بين القوى "السائدة" والقوى "المترسبة" والقوى "الصاعدة"، وحيث تُدمتج الممارسات والمعانى القديمة والجديدة في القيم والممارسات السائدة للحاضر، تعزز رؤية للحاضر باعتباره موقعًا لصراع محتمل، تحديدا في اللحظات المفصلية التي لا تكتمل فيها عملية الإدماج أو تنهار، ينتج عن هذه اللحظات فوائض في المعنى تقدم إمكانية تغيير اجتماعي محدود، ومع ذلك يصبح التمييز بين "البديل" و "المعارض" مهمًا هذا. يعرف وليامز الأول كـ تشخص يجد ببساطة طريقة

<sup>(</sup>٢٩) المرجع السابق، ص ٣٦ ـ ٣٧

<sup>(</sup>١٠) المرجع السابق، ص ٢٩ - ٠ ٤

مختلفة للحياة ويتمنى أن يُترك لحاله مع هذه الطريقة"، أما الثانى فهو "شخص يجد طريقة مختلفة للحياة ويريد أن يغير المجتمع في ضونها".(١١)

وهذا النوع الثانى هو الذى يثير المشكلات لأنه يطالب بأخلاق تدعم الممارسة. ويسعى سكوت ويلسون فى هجوم نقدى على المادية الثقافية يستند فيه جزئيًا إلى لاكان، إلى عقد صلة بين التصدى للنسق الرمزى بالانشقاق عليه، وما يسميه "الذات القائمة على الخيال"، والمواجهة مع "الواقعي" حيث يتم رفض الخيالي والرمزى رفضا باتا؛ والواقعي، كما يقول، هو المكان "الذى يتلقّى فيه التقويض أو الانشقاق طاقته المحركة". (٢٠) ويزعم ويلسون (ويدخل كلامه فى باب النقد بنفس القدر الذى يدخل فى باب الزعم) أن المادية الثقافية لا تواجه "الواقع" اللاكاني [نسبة إلى لاكان] لأنها "أو لا مفهوم أخلاقي فى جوهرها، بل لاهوتي، وثانيًا، لأنها ترسم حدود اقتصاد مُقيد. ويمضى ويلسون إلى القول بأن :

التدعيم المتبادل بين الأخلاقي والمادي متضمن في المعنى المزدوج المتاح لكلمة "جيد". إن القضية بالنسبة للمادية الثقافية هي في النهاية قضية الإنتاج والتوزيع والاستهلاك الجيد (أو السيئ) للسلع، أو العلاقات الأيديولوجية السيئة، والرموز الثقافية السيئة، والصور السلبية، وهكذا دواليك. وبالرغم من ذلك فالتمرد وثيق الصلة بالسلبية التي تنشّطها المواجهة الجارحة مع الواقعي، بنفس قدر صلته الوثيقة بالنضال الإيجابي على مستوى الخطاب. ("1)

يبدو ويلسون هذا وكأنه يقول إن النزام المادية الثقافية بنظرية إنتاج العلامات ليس تشييدى النزعة بما يكفي، وإن اهتماماتها تشى بوضعية مترسبة أكثر مما تشى بالحماس لما بعد البنيوية. وعلاوة على ذلك، وانطلاقًا من رغبته في استخدام تأكيد جورج باتاى الراديكالى على نظريات الاستهلاك باعتبارها مناقضة للنظرية الماركسية حول الإنتاج، يهمل ويلسون إصرار ريموند وليامز على "الطبقة" باعتبارها القوة الأساسية الديناميكية في المجتمع.

<sup>(</sup>٢١) المرجع السابق، ص ٢١- ٢٢

Scott Wilson, Cultural Materialism: Theory and Practice (Oxford: Blackwell, 1995), p. 37.

<sup>(17)</sup> المرجع السابق، ص ٢٧ - ٢٨



وبينما تركز المادية الثقافية على قضية الإنتاج الأساسية، توسّع من تحليلها للقوة الديناميكية بحيث تشمل، بصورة مباشرة أكثر مما فعل وليامز، قضايا التمييز الثقافي للنوع والعرق. وربما يتضح هذا بشدة قدر ما تدين به لفوكو، وهذا أيضا يمكن فحص العمليات الديناميكية للسلطة بالمعنى القوى للكلمة كما يستخدمها فوكو. وما يضعه ويلسون موضع التساؤل هو الأساس "المادي" للمادية، أي انشغالها بقضايا الإنتاج وإعادة إنتاج العلاقات الاجتماعية. وعلى النقيض من ذلك، تنظر المادية الثقافية لطبيعة قوى الإنتاج وعلاقاتها المتشابكة في جوهرها باعتبارها شيئا لا يمكن اختزاله بأكمله في خطاب، ولن ترضى بقبول المواجهة مع "الواقعي" بمعناه عند لاكان، وبالمعنى المذهبي التقليدي الذي يرغب ويلسون في استخدامه إلا باعتباره مجرد ترف وجودي بورجوازي محدود في قدرته على التفسير. ومن ثم يظل الوسيط الفاعل في المادية الثقافية عنصرًا بنائيًا، ويظل القصد السياسي ذا نزعة جمعية، بالرغم من التعقيدات المشروطة للتشكيل الاجتماعي نفسه. ما ينحّيه ويلسون جانبًا باعتباره العنصر "الأخلاقي" في المادية الثقافية ليس إلا العنصر "الصاعد"، أي ذلك الذي يناضل ليأتي للوجود رغم ميول النظام المهيمن الإدماجه في أبنيته القائمة، في النموذج النظري الذي اقترحه ريموند وليامز، كان النضال السياسي أثرًا من أثار البنية والنتيجة المترتبة على الخبرة الاجتماعية المعيشة بالفعل؛ وكانت أهداف هذا النموذج تأمين العدل والمساواة والحرية. ومع أن العنصر الما بعد بنيوى في المادية الثقافية في مرحلتها المتطورة اشتمل على نقد للمذهب الإنساني الجوهري، وكذلك وضع أسطورة عصر التنوير عن التقدم موضع الشك والتساؤل، إلا أنه لم يتنازل عن اعتقاده أن الرغبة تتولد عن عمليات الانتقاء والاستبعاد، وأن هذا قدّم آلية لحركات التاريخ نفسه. والحيز الذي يشهد هذه الصراعات هو مجال التمثيلات، في "الثقافة" نفسها وتجلياتها المتعددة، وعلى الرغم أنه من الجلى أن الأليات جدلية، فليس هذاك ما يضمن التغيير الكامل والكلى على الإطلاق. إن هواجس الحاضر هي التي تساعد على تركيز الاهتمام على الماضي، لا بغرض الوصول إلى أشكال من اليقين تبعث على الاطمئنان، ولكن من أجل تأسيس اختلافات يمكن العثور في أبنيتها على شكل ما من أشكال "الحقيقة" المؤقتة كأساس للتحرك المستقبلي،

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون

بالرغم من هذه التعديلات المهمة ، فالتأكيد على الشرطية في المادية الثقافية يدعو إلى رؤيتها داخل سياق الماركسية، حتى ولو كانت ماركسية مجبرة على مواجهة نتائج ممارستها لنظريات ما بعد البنيوية عن إنتاج العلامات والتمثيل. والمادية الثقافية لا تلزم نفسها بأي فهم ساذج أو غير نقدى لوجود عالم فيزيقي خارجي، ولا تنبذ كلية "واقعية" متأصلة في الاعتقاد بأنه وراء كل أشكال الإنتاج، وإعادة إنتاج علاقات الإنتاج، أية سلسلة من العلاقات المحددة بشكل معقد تستهدف السلطة المهيمنة تأمينها. والنقطة التي تفترق فيها المادية الثقافية عن نموذج "البنية التحتية - البنية الفوقية " افتراقًا واضحًا هي الاهتمام الذي توليه، مع الاعتذار اللَّتُوسير، لـ وجهة النظر في إعادة الإنتاج". (١١) فإنتاج المعاني والقيم يرتبط دائمًا بتاريخ إعادة إنتاجها. ومن ثم، يتم إدراك "الواقعي" دائمًا في صورة سلسلة من العلاقات، لا بالمعنى اللاكاني [نسبة إلى لاكان] كنقطة خارج نطاق الترميز تمامًا، وكما بالحظ سينفيلد في الطبعة الثانية من كتاب شكسبير السياسي (1994) كان الهدف المنشود "بناء نموذج للإنتاج الثقافي لا يقع في الحتمية التي أثرت في النظريات الماركسية السابقة". (١٥) بالطبع هناك معنيان متضادان لكلمة "يحتم"، كما قال ريموند وليامز، الأول هو المعنى الذي يصدر عن المقولات الميتافيزيقية عن العالم، والآخر يصدر عن المقولات الماركسية التي تركز على التعقيد المادي للنشاط الإنساني. وفي مقاومته للغة المسببات الخارجية، يلجأ وليامز إلى ما يسميه "خبرة الممارسة الاجتماعية" حيث تتضمن الحتمية 'وضع الحدود، وممارسة الضغوط". (٢٦) وهذا يسمح بدقة بالمرونة التي تعمل صياغة سينفياد من تحقيقها، ويستلزم اشتباكا أكثر فاعلية في مجال النشاط الثقافي عن ذي قبل، أكثر مما قد توحى به المفاهيم الميكانيكية للنزعة الحتمية .

وإذا كانت التاريخية الجديدة وصفية بالأساس في خطواتها الإجرائية، وهي تفعل ذلك عن وعي، فإن المادية الثقافية تنزع إلى التدخّل [في الواقع] interventionist بالإضافة لكونها وصفية. وبالرغم من النقد الحاد الذي وجهته إسوبل أرمسترونج لنزعة التشاؤم التي

Cf. Louis Althusser, Lenin and Philosophy and Other Essays, trans. Ben Brewster
(New York and London: NLB, 1971), p. 136.

Dollimore and Sinfield (eds.) Political Shakespeare, 2nd edn., p. 259 (18)

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون

ميزت المادية الثقافية في مرحلتها الأولى، (٢٠) نجد أنها منذ بداياتها أكدت دائمًا على ممارسة القراءة المثقاومة، وعلى قراءة النصوص الأدبية والنقدية في مواجهة التيار الغالب بغرض الكشف عن تناقضاتها أو ما يتم استبعاده منها، ولكنها أيضا تسعى للتركيز على الطرق التي تتكاثر بها المعانى والقيم الرجعية وتتدعم. وهناك مفهومان أساسيان في قراءتها للنصوص وهما "الانشقاق " و "القراءة المقاومة".

- 11 -

فى كتابه خطوط التصدّع: المادية الثقافية والتوجّهات السياسية للقراءة المتمردة (1992) يقترح آلن سينفيلد استخدام مصطلح "الانشقاق" مفضلا إياه على "التعدي" أو "التقويض". (١٩٠٠ وتتضح أسبابه أكثر في فصل لاحق حيث يقول:

ليس هناك أى أمان فى النصية: فليس باستطاعة أى كاتب أو كاتبة التحكم فى قراءة نصه أو نصها، وعندما يسفر الأمر فى حالة معينة عن أن الاحتواء أو المقاومة أكثر نجاحًا، فهذا ليس من طبيعة الأشياء، ولكن بسبب قوتهما النسبية فى ذلك الموقف. (٤٩)

يستمد سينفيلد الانشقاق من النظام نفسه، وفي هذا الجانب الهام يرفض اهتمام التاريخية الجديدة باستراتيجيات الاحتواء، أو إمكانية تولّد طاقة الانشقاق بدافع من غريزة إنسانية ما. وعلى نحو مشابه يتصدى جوناثان دوليمور لاستخدام التاريخية الجديدة لنموذج التقويض—الاحتواء الخاص بعمليات السلطة، على الرغم من أنه، على عكس سينفيلد، يتمسك بمصطلحي "التعدى" و "التقويض". في كتابه الانشقاق الجنسى: من أوجسيتن إلى وايلد، ومن فرويد إلى فوكو (1991)، يثير دوليمور ثلاثة اعتراضات: (1) إن التقويض والتعدى "بفترضان مسبقًا بالضرورة وجود القانون، وإن لم يصدقًا بالضرورة على القانون". (2) إن الوسيط الفاعل في التغيير الذي تفترضه مسبقًا نظرية الاحتواء "هو وسبط ذاتي أكثر من

Isobel Armstrong, 'Thatcher's Shakespeare', Textual Practice 3.1 (Spring, 1989), pp. (11)

Alan Sinfield, Faultlines: Cultural Materialism and the Politics of Dissident

Reading (Oxford: Clarendon Press, 1992), p. x.

الله موسوعة كمبريدج في النقد الأفهى- القرن العشرون

اللازم، وهو كمعيار للنجاح، كلى أكثر من اللازم، أى أن الوسيط الفاعل في هذا النموذج يُفترض فيه عادةً أن يكون وسيطاً محليًا أو محدودًا، وغالبا ما يكون ذا نزعة ذاتية أو إرادية". (3) إن نظرية الاحتواء، شأنها شأن المذهب الإنساني الراديكالي، "تغفل الدور الذي يلعبه التتاقض والإزاحة في عملية رد الفعل المتبادل بين التعدى والسيطرة عليه". ("") وفي تركيزه على دور الإيديولوجيا في تسوية التتاقض، يسعى دوليمور إلى كشف ما يطلق عليه "الممكن الاجتماعي"، ويمكن تحقيق هذا فقط بصورة جزئية "بواسطة إسكات التشكيلات الأيديولوجية القائمة أو شق صفوفها "بطريقة تعكس العملية التي يتم بها جعل المعاني الأيديولوجية القائمة أو شق صغوفها "بطريقة تعكس العملية التي يتم بها جعل المعاني يتم من خلاله" إعادة المعاني إلى التداول، وبالتالي تصبح أكثر عرضة للتناول والتغيير وإعادة الإدماج في تشكيلات جديدة". ((\*\*) ولأن الذاتية متجذرة في ممارسة الإيديولوجيا، فمن المؤكد يتبعها من إعادة التشكيل والصياغة disarticulation وشق الصغوف disalignment وما يتبعها من إعادة التشكيل والصياغة واديكالية أو غير ذلك, لهذا السبب اهتمت المادية الثقافية بالعملية المتناقضة لتشكيل الذات، وفي هذا الصدد فهي نقترح قطيعة واضحة جدًا مع النزعة بالعملية المتناقضة لتشكيل الذات، وفي هذا الصدد فهي نقترح قطيعة واضحة جدًا مع النزعة الإنسانية الراديكالية عند ريموند وليامز .

ومع ذلك، فالتركيز على نصية الإنتاج الثقافي يطور مشروع ريموند وليامز في كشف الظروف التاريخية المعينة التي تنظم بها الأشكال النصية المؤسسات، وذلك بالإصرار ليس فقط على نتاول تلك الأشكال النصية الآن في خصوصيتها التاريخية، ولكن أيضا على "أن المعنى لا يمكن استنتاجه بصورة مناسبة من النص المكتوب على الصفحة"، وذلك انطلاقا مما يعتقد سينفيلد أنه الوضع الذي أساء للنقد الأدبي، ولقد لاحظ لويس مونتروز أن من سمات التركيز الما بعد بنيوى على "التاريخ" هو ما يسميه التبادل المعكوس: "تاريخية النصوص

Jonathan Dollimore, Sexual Dissidence: Augustine to Wilde, Freud to Foucault (\*\*)
(Oxford: Clarendon, 1991), pp. 85-86.

<sup>(</sup>٥١) المرجع السابق، ص ٨٧



ونصية التاريخ". (١٥) وكما يوضح سينفيلد بجلاء في أحد ردوده على بعض الهواجس النسوية بشأن ما يطلق عليه "الحط من قدر الفرد في المادية الثقافية"، فإن ما بعد البنيوية ساهمت كثيرًا في تجاهل ما يسميه "أهمية الكيانات الجمعية والموقع الاجتماعي". (١٥) وكما يقول سينفيلد، من المهم مقاومة اهتمام التاريخية الجديدة بالتماثل البنائي structural homology، والذي يكتشف روابط بنائية متزامنة بدون تحديد حتمي، وأحيانا بدون ضغوط أو صراع (١٥) لصالح هوية منشقة تنبع من ارتباط الفرد بـ "بيئة ما" أو "ثقافة فرعية". هذه الاستراتيجية الجرامشية هي السبيل الذي يمكن من خلاله توليد " اهتمامات معارضة معقولة (٥٠)، وهي الاستراتيجية التي تسمح لسينفيلد بالتمسك بالوعي الما بعد بنيوي بالنصية وفي الوقت نفسه مواجهة لا معقولية مزاعمها الكلية. وفي هذا السياق فان "خطوط التصدع" هي تلك اللحظات التي يمكن تمييزها عندما تصبح صدوع الأيديولوجية مرئية، مما يحتم إما التغيير الجذري، أو انتاق عردية جديدة تُصمم بحيث تغطي التاقض المكشوف.

يمكننا الآن أن نرى بشكل أوضح قلبلاً كيف يرتبط "الانشقاق" بأشكال "القراءة". إن رفض أى جانب من جوانب السائد (المهيمن) في أى جانب من التشكيل الثقافي ليس شيئا ذاتيًا أو إراديًا من حيث كونه نتاج أفراد، ولكنه بنائي وفقا للشرط الذي يضعه سينفيلد. علاوة على ذلك، لا يمكن الحكم مسبقًا على الانشقاق أو على نتائجه؛ وهذا عكس المذهب التاريخي الذي يؤيد نسقًا أخلاقيًا للتقدم ينتمي لعصر التنوير، وفي هذا الصدد يمكن تمييز تأثير قوانين فوكو بشأن الخطاب والتعدد التكتيكي لمعانيه؛ فوفقًا لهذه القوانين قد تُدمج السلطة المقاومة في بنيتها، أو تقدم المقاومة الأساس اللازم لانفصالها عن أبنية السلطة. (١٥) وكما لاحظ تيرنس هوكس فالمعاني تصاغ من خلال التفاعل الاجتماعي في ظروف محددة، والنتيجة المترتبة

Louis Montrose, 'The Poetics and Politics of Culture', in H. Aram Veeser (ed.), The
New Historicism (New York and London: Routledge, 1989), p. 20.

Sinfield, Faultlines, pp. 37-38.

<sup>(°°)</sup> المرجع السابق، ص ۲۹ (°°) المرجع السابق، ص ۲۷

Michel Foucault, History of Sexuality, Vol. 1: An Introduction, trans. Robert Hurley
(New York: Viking Penguin, 1978), pp. 100-102.

على ذلك هي إمكانية تقويضها أو إعادة صياغتها، فالسرديات المتماسكة التي تصطنعها مؤسساتنا التقافية لكي تبقى على نفسها سرديات انتقائية بالتعريف. ويخلص هوكس إلى أنه إذا كان المعنى اجتماعيًا على نحو لا يمكن اختزاله أو الانتقاص منه، فلا يمكن أن يكون هذاك "معنى نهائي"، أو جوهري أو "حقيقي" في نهاية المطاف. لانهاية هناك. ويضيف سينفيلد هناك فقط ودائما مسألة "المعنى من خلال...". (١٥) يضيف سينفيلد إلى ذلك ملاحظة مفادها أن المادية الثقافية تتولى مهمة "مراجعة تلك المؤسسات التي تعيد حكى قصص شكسبير، وسوف تحاول أيضا أن تكون واعية بنفسها إزاء موقعها داخل تلك المؤسسات". (١٥) وقد وسع سينفيلد ودوليمور هذا الموضوع المؤجل ليغطى أنواعًا عديدة من السرديات الثقافية، لا بغرض إنتاج وراءات مختلفة فحسب، ولكن كما يقول سينفيلد "بهدف تغيير معايير المصداقية". (١٥)

ومنذ فترة قصيرة امتد عمل المادية الثقافية إلى مجال سياسات النوع ونظرية الجنسية المثلية. وبالرغم من أن كتاب شكمبير السياسي عالج قضية النوع في بعض المقالات التي احتواها، إلا أن قضايا النوجه الجنسي لم تبرز في مقدمة المحررين، ومع ذلك نجد في كتاب دوليمور الاتشقاق (1991)، وكتابي سينفياد السياسات الثقافية القراءة الجنسية المثلية (1994) وقرن وايلد: الخُنث وأوسكار وايلد واللحظة المثلية (1994) أن هذه القضايا عولجت بصورة وافية وصريحة، وقرب نهاية كتاب الاشقاق الجنسي، يستشهد دوليمور بأنيا لومبا ويحذر بشدة من أية مقولة غير تاريخية عن الاختلاف في مجال دراسات ما بعد الاستعمار نقال من قيمة "عدم خضوع السكان الأصليين المستعمرين" أو تضفي عليه طابعًا رومانسيًا، أو أسوأ من ذلك، أن "تنحو إلى قراءة ذوات المستعمرين من خلال النظريات

Terence Hawkes, Meaning by Shakespeare (London: Routledge, 1992), p. 8. (24)
Sinfield, Faultlines, p. 51. (24)

<sup>(</sup>٥٩) المرجع السابق؛ انظر/ي أيضا:

Alan Sinfield, Literature, Politics, and Culture in Postwar Britain (Oxford: Blackwell, 1989); Cultural Politics-Queer Reading (London: Routledge, 1994); and The Wilde Century: Effeminacy, Oscar Wilde and the Queer Moment (London: Cassel, 1994); also Jonathan Dollimore, Death, Desire and Loss in Western Culture (London: Allen Lane The Penguin Press, 1998).

HAZI TRUST THOUGHT (موسوعة كمبريدج لمي الله الأمبي – للرن العشرون – و و –

اللغوية أو نظريات التحليل النفسى التى مازالت، للبعض منا، مشبعة بشكل مريب وإشكالى بافتراضات قائمة على المركزية العرقية للمُستعمر، والتى يعد تقديمها لكل الشعوب التابعة والجماعات المقهورة غير مقبول". (١٠) ويوسع دوليمور هذا الاهتمام ليدرس الطرق التى تم بها التعبير عن الهوية الجنسية المثلية تاريخيًا، وكيف يمكن النظر لها بصورة أكثر إيجابية بوصفها "وجودًا مبدعًا للأخر" لا "وجودًا سلبيًا". (١٠) وفي كتابيه السياسات الثقافية - القراءة الجنسية المثلية وقرن وايلد، يوسع سينفيلد تاريخ المفهوم السلبي للآخر من خلال التعرف على الطرق التقليدية التي يتم من خلالها تحديد الهوية الجنسية لما يسميه "الانشقاق الأدبى":

يقبل الانشقاق الجنسي - بشكل حذر للغاية في الأغلب - لمسة من الأنثوي. واستحضاره لأي صورة من صور الاحتجاج "الإنساني" يعتمد على الاستخدام الاستراتيجي للخنث: فتقف الثقافة في مواجهة الوحشية، والروح في مواجهة النظام، والأسلوب في مواجهة الغرض، والعاطفة الشخصية في مواجهة القسر. ومن هنا كانت المقولة الشائعة بالازدواجية الجنسية للكاتب العظيم. ومع ذلك يجب ألا يكون هناك ما يزيد عن اللازم من نوع الجنس "الخطأ". وتكمن الحيلة في الانشقاق الفني في استغلال ما يكفي من الهالة الراديكالية للازدواجية الجنسية، دون مزيد من التورط غير الضروري في الوصمة المعوقة. فالكاتب العظيم يتبني قدرًا من الأنثوي كما يقال عادةً - ولكن ليس أكثر من اللازم. (٢٢)

لقد كانت قضية الصياغات التاريخية للهوية الجنسية ملمحًا دائمًا من ملامح المادية الثقافية التي تميز اهتمامها الدائم بالدراسة التفصيلية للسياسات الثقافية بالشمول والتحدي. في الفصل الختامي من قرن وايلد، يقول سينفيلد إن المشروع النهائي لهذا الكتاب هو تدعيم مساءلة الأبنية التي نعيش من خلالها". (٦٣) وبينما يشير ضمير الجمع الدال على الفاعلين في

<sup>(</sup>٢٠) المرجع السابق، ص ٢٣٢

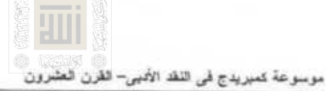
Dollimore, Sexual Dissidence, p. 332. (51)

Cf. Sinfield, Cultural Politics-Queer Reading, p. 32.

Sinfield, The Wilde Century, p. 177.



هذا السياق إلى جماعة اجتماعية معينة، فإن المناهج المستخدمة تتجاوز حدودها المعلنة، وتمثل رصيدًا من الإستراتيجيات الأدبية والثقافية والسياسية المتميزة من أجل تحليل أكثر تتوعًا وثراءً.



# التاريخية الجديدة

دانکان سالکیلد ترجمة: دعاء إمبایی

نشأت التاريخية الجديدة في بداية الثمانينيات من القرن العشرين، لتعبّر عن تحول في الدراسات الأدبية نحو التاريخ، أعقب الاتجاهات الشكلانية التي سادت المشهد النقدى كالنقد الجديد والبنبوية والتفكيكية. ويشير المسمّى، كما الحظ ستيفن جرينبلات في كتابه تعلم كيف نلعن المعارسات الوتفكيكية. ويشير المسمّى، لا إلى مجموعة من المعتقدات فحسب، بل إلى مسار " بعض الممارسات النقدية المادية والماركسية والنسوية في سعيها وراء تفسير الأعمال الأدبية في ضوء تعقيدات الواقع التاريخي الذي تنتمي إليه. (۱) وبدا تأثير التاريخية الجديدة، وهي نظير المادية الثقافية في بريطانيا، واضحًا في دراسات عصر النهضة الإنجليزية، كما بدا تأثيرها وإن بدرجة أقل، في دراسات الرواية والمذهب الرومانسي في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر. (۱) ويعتمد نقاد التاريخية الجديدة المتخصصون في عصر النهضة على اتجاهات مختلفة في النظرية النقدية الحديثة (وعلى الأخص أعمال ميشيل فوكو وألتوسير)، كما يستلهمون أعمال مؤرخي الثقافة (مثل إيمانويل لي روى نودرى وكارلو جينزبرج ونتالي زيمون ديفيز)، وأعمال الأنثروبولوجيا

Stephen Greenblatt, Learning to Curse: Essays in Early Modern Culture (New York and (^) London: Routledge, 1990), p.3.

: انظر ای علی سبیل المثال: (^)

Don E. Wayne, 'Power, Politics and the Shakespearean Text', in Jean E. Howard and Marion F. O'Connor, Shakespeare Reproduced: The Text in History and Ideology (New York and London: Methuen, 1987); John Bender, 'Eighteenth- Century Studies', in Stephen Greenblatt and Giles Gunn (eds.), Re-drawing the Boundaries: The Transformation of English and American Literary Studies (New York: Modern Language Association, 1992); Stephen Copley and John Whale, Beyond Romanticism: New Approaches and Contexts, 1780-1832 (New York and London: Routledge, 1992).

الاجتماعية (وخصوصا أعمال كليفورد جيرتز)، وذلك من أجل قراءة النصوص عبر إسقاط الحواجز بين الأدب والتاريخ. وهكذا، في حدود ما يمكن من تعميم في ظل مثل هذا المجال الواسع والمنتوع، يمكن القول إن التاريخيين الجدد يسعون إلى تعريف السياقات التي يجرى فيها تبادل سيميوطيقي بين التاريخ الأدبى والثقافي، وهي سياقات لم تحظ بالاعتراف من قبل.

يتميز النقد التاريخي الجديد بانشغاله بأدواته، وعادة ما يعبر عن وعي حاد بالصعوبات الإجرائية التي تواجهه، وتتعلق إحدى مشكلاته الرئيسية بما يمكن - بل ما يجب - استنباطه من معنى من المادة التي يقدمها الأدب والتاريخ، وتمثل التاريخية الجديدة عملية تفاوض مستمر يعيد النظر في مواقع القوى الثقافية والنصية والسياسية المعقدة التي تتدخل بين الماضي والحاضر، وتفصل بين أنذاك والأن. لذا فإن المشكلة الرئيسية التي تعمل على مواجهتها تكمن في المسافة الزمنية الفاصلة، فمن ناحية يتعين عليها التوصل إلى حد أدنى من فهم الماضي حتى يتسنى للتاريخ أن يحمل أي معنى على الإطلاق، ومن الناحية الأخرى، يظل الفهم دائمًا متعلقًا بالظروف التي يتم التفسير فيها. على سبيل المثال، في مسرحية بالوتوس Bacchides، يهز بيستوكليرس قبضته مهددًا بارازيت، الذي دق الباب بعنف حتى كاد أن يخلعه من مكانه، قائلاً:

بيستوكليرس (ثائرًا): بربى، يبدو وجهك يا هذا قريبًا من مصيبة، وهو يثيرني مثلما تحك آلات خلع الأسفان هذه.(")

إن الكلمة اللاتينية التي يوظفها بلاوتس والمقابلة "لآلة خلع الأسنان" هي كلمة "dentifrangibula" (دينتيفرانجيبولا)، وهكذا يستمر أثر ترجمة المزحة عبر ما يربو على ألفي سنة شهدت ما شهدته من التغير الثقافي والدلالي، الأمر الذي يبين أن فهم المزحة يوازي فهم اللعب باللغة في ثقافة ما، وفي هذا المثال تحديدًا يعد فهم المزحة جزءًا من التواصل مع ما كان

Plautus, Bacchides, trans. Paul Nixon, Loeb Classical Library (Cambridge, Mass.: (\*)
Harvard University Press, 1997), p. 387.

- 99 -

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- لقرن العشرون

مضحكًا في الماضي من خلال اللغة. ويعتمد أي شكل من أشكال هذا الاتصال، بل أية قراءة للتاريخ، على إمكانية ترجمة ما قيل في الماضي بلغة الحاضر.(1) وفي هذا الصدد يشير ستيفن جرينبلات، أشهر النقاد التاريخيين على الإطلاق، في مقالته "تعلم كيف نلعن" أن كاليبان في مسرحية شكسبير العاصفة، يعد كل من ستيفانو وترينكيولو بجلب "سكاملز من الصخرة" [وكلمة سكامان هي كلمة إنجليزية يستخدمها شكسبير]، غير أن أحدًا لا يعرف حتى الأن معنى هذه الكلمة (٥)، ويعزى جرينبلات هذه "العتامة" اللغوية إلى فقدان ثقافة بأسرها. وبما كان كالبيان "الهمجي" الذي يلعن هو النموذج الذي يوظفه شكسبير لتمثيل هندي العالم الجديد، إلا أنه في الوقت نفسه، أبلغ علامة يقدمها الكاتب المسرحي على "الاستعمار اللغوي" في القرن السادس عشر الذي تعارسه أوروبا الغربية على الكلام الهندي: "وهكذا لن يحدِّثنا معظم سكان العالم الجديد أبدًا، فهذا النوع من الاتصال - وما يتبحه لنا من إمكانيات المعرفة - قد فقدناه للأبد". (٦) ربما يحمل اللعب باللغة أشكالا للتاريخ دامسة الظلام تتعدى التركيب الجمالي للعمل الفني، وهكذا فإن قراءة جرينبلات للمسرحية قراءة تاريخية جديدة إذ أنها تجد في المسرحية صوتا معبر"ا عن بعض النقلات التاريخية القوية، وإن لم يكن هذا الصوت مسموعًا إلا من خلال البلاغة المتلعثمة لكاليبان الذي يظهر على هيئة وحش نصف إنسان. أما السؤال حول تفسير معانى الماضي دون الحياد عن احترام اختلافات السابقين، فيؤدى إلى اعتبارات أكثر تعقيدًا تتعلق بالسلطة، حيث تتصارع كل من اللغة والثقافة والإيديولوجيا، ويأتي استخدام التاريخية الجديدة للمثل والنوادر بغرض توضيح الآثار القمعية للخطاب عبر مجموعة من الأجناس الأدبية وغير الأدبية، ليذكرنا بانعدام وجود جواب واحد نهائي على هذا السؤال.

Donald Davidson, Inquiries Into Truth and Interpretation (Oxford: Oxford University (1)
Press, 1984).

Greenblatt, Learning to Curse, p.31. (\*)

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ٢٦.

## شكسبير وعصر النهضة في السياق التاريخي

تعد الدراسات التاريخية للأدب من التطورات الحديثة نوعًا ما، فطالما اعتبرت غير ضرورية. وامتدادًا لرؤية كوليردج والنظرية الرومانسية للأدب، رأى النقاد في بدايات القرن العشرين، أمثال فيرنس وستول ومارك فان دورن، أن عبقرية شكسبير تسمو على الاعتبارات السياسية والتاريخية لزمانه، وهي وجهة النظر التي تبناها ف.ر. ليفيز وطبقها على من اعتبرهم "كتابا عظاما." غير أن مجموعة أخرى من النقاد، شملت ه... ب. تشارلتون وجي، دوفر ويلسون وألفريد هارت وإي. لم، دبليو تيليارد وليلي ب. كامبل، تبنت رأيا مختلفا يرى أن شكسبير في جوهره إنسان ينتمي إلى عصر النهضة، وأن أعماله بالضرورة "تعكس" أو تصور" "الخلفية التاريخية لهذا العصر" - بما يحويه من معتقدات وأفكار ومواقف كانت سائدة في ذلك الزمان. (٧)

وعلى الرغم من الجدوى التثقيفية لأعمال هؤلاء النقاد، فقد كانوا يميلون إلى افتراض فارق واضح بين الخيال والواقع، إذ رأوا أن التاريخ في مجمله يقع في نطاق الحقائق والمبادئ الأخلاقية العامة التي يمكن التأكد منها بموضوعية. وقد ميّز بعضهم، مثل تيليارد، شكسبير لمقدرته على تمثل تصور شامل للوجود (صورة العالم في العصر الإليزابيثي)، في حين أكد أخرون، مثل كاميل، على استمرارية رؤية شكسبير الأخلاقية إلى وقتنا الحاضر، إلا أن التاريخيين الجدد، وقد وتوفّرت لديهم القدرة على إعادة النظر في الماضي والتنظير له، يرون أن القول بأن الأدب لا بد وأن يعكس خلفية تاريخية من الوقائع الموضوعية أو الهقائق الأخلاقية، هو قول مغرق في موقف إيديولوجي ضيّق كما أنه قول مقيد بدرجة خطيرة. لذا، وعلى النقيض من ذلك، يعامل هؤلاء النقاد التاريخيون الأعمال الأدبية (بما فيها أعمال شكسبير) على أنها أعمال متعددة الأوجه، أنشأتها أشكال مختلفة من الخطاب الاجتماعي تتقاطع مفرداتها بحيث تكوّن النص متعددة الأوجه، أنشأتها أشكال مختلفة من الخطاب الاجتماعي تتقاطع مفرداتها بحيث تكوّن النص

Lily B. Campbell, Shakespeare's Histories (London: Methuen, 1947), pp. 3-7.(1)



موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون

في النهاية. (^) وهكذا تسعى التاريخية الجديدة في أكثر صورها مرونة إلى توضيح التضافر، المدهش أحيانا، بين المفردات التاريخية والأدبية المختلفة، خاصة عندما يجعد هذا التضافر السلطة القابضة ويجعلها مرئية، ويمكن الأصوات المهمشة أو غير المسموعة من الظهور، وعلى الرغم من أن نقاد التاريخية الجديدة يأخذون بلا حرج من الأعمال المتنوعة في التاريخ الثقافي ومن الماركمية والتحليل النفسي ونظريات اللغة والسيميوطيقا، فإن أهم مصدرين أثرا على هذا الأسلوب في القراءة النقدية هما مؤرخ الخطاب الفرنسي ميشيل فوكو، وعالم الأنثروبولوجيا الاجتماعي الأمريكي كليفورد جيرتز.

### تطور التاريخية الجديدة

في دراساته التي أرخت لكل من الجنون والدواء والتمثيل والعقاب والميول الجنسية، كانت حجة فوكو أن المفردات المنوط بها التنظيم الاجتماعي (أي "أشكال الخطاب") والتي كانت تعبر عنها وتضمن استمرارها مؤسسات قوية، شكّلت مجمل المعارف المكونة للذاتية الغربية. وكان لهذا التحليل المتأثر بنيتشه والذي يطابق بين المعرفة والسلطة تأثيره على نقاد الأدب ذوى النزعة اليسارية الذين تمثّلوه كما تمثّلوا غيره من الكتابات الماركسية في النظرية الأدبية، بما فيها كتاب ميخائيل باختين رابليه وعالمه (الطبعة الإنجليزية 1968) وكتاب ببير ماشيري نظرية في الإنتاج الأدبي يكونوا في النهاية قاعدة مركبة لنظرية أدبية تأخذ في الحسبان الطبقات الاجتماعية والسلطة والجحد والنص. (1)

(\*) انظر/ی: Reinterpretations of Elizabethan and Jacobean Drama (New York and London: Routledge, 1991), p.2.

Alan Sheridan, Michel Foucault: The Will to Truth (London: Tavistock, 1980); انظر ابي: (أ) انظر الله M. Bakhtin, Rabelais and his World, trans. Helene Iswolsky (London and Cambridge, Mass: MIT Press, 1968); P. Macherey, A Theory of Literary Production, trans. G. Wall (London: Routledge and Kegan Paul, 1978).

وبترجمة أعماله في الستينيات والسبعينيات من القرن العشرين حددت أعمال فوكو - وإن لم تفعل ذلك بمفردها - قائمة الأولويات في مجال الدراسات اللاحقة للأدب الحديث المبكر. وقد قال فوكو: إن أشكال الخطاب تلك وهي قابضة متسيّدة، مركزية النزعة وفاعلة طوال التاريخ، قد حرمت بشكل منتظم الفئات الملفوظة اجتماعيًا (سواء المجانين أو المجرمين) من رفع صوتها، مستخدمة أساليب يمكن لمؤرخي الخطاب، وبطبيعة الحال النقاد الأدبيين، تتبعها. وفي هذا الإطار خرجت جميع الدراسات الأدبية التي تضع العمل في سياقه التاريخي وتعني بدراسة الجنون في العصر الحديث المبكّر، والعنف والتشرد، من عباءة فوكو وما أثاره من موضوعات، مثل مقالة كارول توماس نيلي "وثائق عن الجنون" (1996)، ومقالة كارين كودون "كل هذه الترتيبات الغريبة" (1989)، وكتاب ويليام كارول الملك العمين والشحاذ الهزيل (1996).

صاغ جرينبلات مصطلح "التاريخية الجديدة" سنة 1982، للتعبير عن مجموعة من المقالات عن عصر النهضة قام بتحريرها، (۱۱) وقد نشر قبل هذا العمل بسنتين دراسته الرائدة عصر النهضة وصياغته لذاته، وهو العمل الذي تم تأليفه بعناية، وتتمحور فرضيته الأساسية على أن صياغة ذاتية الأفراد في عصر النهضة الإنجليزية كانت عملية معددة تتم علنًا كي تلغى بعد

Stephen J. Greenblatt (ed.), Allegory and Representation (Baltimore and London: Johns (\*\*)
Hopkins University Press, 1981).

Carol Thomas Neely, 'Documents in Madness: Reading Madness and Gender in (1-1)
Shakespeare's Tragedies and Early Modern Culture', in Shirley Nelson Garner and Madelon Sprengnether (eds.), Shakespearean Tragedy and Gender (Bloomington: Indiana University Press, 1996); Karin S. Coddon, 'Suche Strange Desygns: Madness, Subjectivity and Treason in Hamlet and Elizabethan Culture', in Renaissance Drama 20 (1989), pp.51-57; Francis Barker, The Culture of Violence: Tragedy and History (Manchester: Manchester University Press, 1993); William C. Carroll, Fat King, Lean Beggar: Representations of Poverty in the Age of Shakespeare, Ithaca and London: Cornell University Press, 1996).

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون

ذلك نفسها بالقتل أو الإعدام، وهي فرضية تحمل أصداء من أعمال فوكو. (١٦) وفي أواخر السبعينيات وأوائل الثمانينيات من القرن العشرين، ركز عدد من الدراسات على ظروف ومفارقات ومتناقضات السلطة في الأعمال الأثبية التي تم إنتاجها في فترة حكم أسرة تيودور وأسرة ستيوارت، ومن بين هذه الدراسات كتاب ستيفن أورجل وروى سترونج إينيجو جونز: مسرح بلاط أسرة ستيوارت، وكتاب أورجل وهم السلطة، ومقالة فرانكو موريتي "الخسوف العظيم: الشكل التراجيدي وتفكيك السلطة، ومقالة لوى مونتروز "الغرض من اللعبة". (١٦) وقد دعا الناقد البريطاني ديريك لونجهيرست في مقالته: "لا لكل زمان، بل من عصر بعينه التي نشرها سنة البريطاني ديريك أومال شكسير من مدخل يولي عناية تاريخية كبيرة "المفاهيم معاصرة مثل النظام والسلطة والمتكية والطبيعة والزواج والأسرة والعدالة والقانون والربا والمعتقدات الدينية والعقل ...الخ"؛ وفي سنة 1985 شارك ستيفن جرينبلات في كتاب شكسبير المساسعي، وهو الكتاب الذي حرره جونائان دوليمور وآلان سينفياد، وحددا فيه الخطوط العريضة للمراحل الثلاث التي صرنا نائفها الآن، والتي تنظم علاقات القوى عبر نصوص عصر النهضة الأدبية وغير الأدبية على حد سواء، وهذه المراحل هي التعزيز والتقويض والاحتواء.

- 1.7 -

<sup>(</sup>۱۱۱) يقر جرينبلات بتأثير الزيارات التي قام بها فوكو إلى الجامعة في بيركلي بين سنتي ١٩٧٩ و ١٩٨٤ ، على الفصل الثامن من عمله Learning to Curse وعنوانه: Towards a Poetic of Culture".

Stephen Orgel and Roy Strong, Inigo Jone: The Theatre f the Stuart Court (Berkley: University of California Press, 1973); Stephen Orgel, The Illusion of Power: Political Theatre of the English Renaissance (Berkley: University of California Press, 1975); Franco Moretti, ""A Huge Eclipse": Tragic Form and the Deconstruction of Authority", in Stephen Greenblatt (ed.), The Forms of Power and the Power of Forms in the Renaissance (Norman: University of Columbia Press, 1982), pp.7-40; Louis Montrose, "The Purpose of Playing: Reflections on a Shakespearean Anthropology", Helios 7 (1980), pp. 51-74.

وقد أوضحت مساهمة جرينبلات في مقاله "الرصاصات غير المرئية" هذه العملية بالقول إن الأمير هال في الجزء الأول من مسرحية هنري الرابع يبتكر شكلا كارنيفاليا هذاما في ظاهره وإن كان هدفه هو الاحتواء وتأكيد سلطة النظام الملكي، وهي العملية التي نميزها في السرد الاستعماري الذي يورده توماس هاريوت بعد لقائه بمواطني مدينة فيرجينيا الأصليين في العالم الجديد. وتعد فرضية "الاحتواء القوي" هي السمة التي تميز التاريخية الجديدة عن المادية الثقافية البريطانية الأكثر بسارية وتحررا في توجهها. وإن كان دوليمور قد أعلن في مقدمته للطبعة الثانية من كتاب شكسبير السياسي التي ظهرت سنة 1994، أن الكتاب في الأصل كان "تحالفا استكشافيا" بين منظورين نقديين، وأضاف أنه ليس من الأهمية معرفة كيف يلتقيان أو يتشعبان، في نهاية المطاف اشتركت المادية الثقافية والتاريخية الجديدة في الاهتمام بمواجهة "القوى التي تحول دون تحقيق التغيير".(١٤)

#### جماليات الثقافة

فى مقالته "نحو جماليات للثقافة" صرّح جرينبلات أنه لم ينو أبدًا ترّعم حركة نقدية، بل إنه فى واقع الأمر "أصيب بالدوار دهشة من الطريقة التى انتشرت بها هذه التسمية "متناقضة الألفاظ." وبنفس السرعة لسقط جرينبلات هذه التسمية لميله إلى أخرى سابقة عليها تُعرّف هذا النوع من النقد "بجماليات الثقافة"، لقد ظهر هذا التعبير فى منتصف مقدمة كتاب عصر النهضة وصياغته لذاته Renaissance Self-Fashioning بعد أن استشهد جرينبلات بكلام جيرتز وغيره كمصادر للتأثير على "نقده [الأدبي] الأقرب لكونه نقدا ثقافيا أو أنثروبولوجيا." ومن ناحية أخرى، توجّه فكرة جيرتز عن الأنثروبولوجيا بأنها "وصف كثيف"، والقراءة المتصلة لأصغر

Jonathan Dollimore and Alan Sinfield (eds.), Political Shakespeare: New Essays in (\*1)
Cultural Materialism, 2<sup>nd</sup> edition (Manchester: Manchester University Press, 1994),
pp.129-130.

موسوعة كمبريدج في النقد الأنبي- لقرن العشرون

العلامات في الثقافة، اهتمام جرينبلات الدقيق بالتفاصيل السيمبوطيقية والنصية. ويشترك علم الأنثروبولوجيا وعلم التأريخ في مشكلة متشابهة (وإن لم تكن متطابقة)، ألا وهي مشكلة خلق المسافة. يقول جيرتز في كتابه أعمال وأشكال للحياة، إن مهمة علم دراسة الأعراق (الإثنوغرافيا) هي "زيادة إمكانية وجود خطاب مفهوم بين أناس يختلفون عن بعضهم البعض إلى حد كبير في اهتماماتهم ورؤاهم وثرواتهم وقوتهم، وإن احتواهم عالم واحد يتعثرون فيه ببعضهم البعض، تجمعيم صلات لا نهاية لها، بما يجعل الابتعاد عن طريق الآخرين أكثر صعوبة". (١٥) وفي السنة نفسها بدأ جرينبلات كتابه مفاوضات شكسبيرية بالقول: "لقد بدأت برغبة في الكلام مع الموتى ... ومع أنني أعرف أن الموتى لا يقدرون على الكلام، فإنني ما زلت متأكدا من قدرتي على إقامة حوار معهم ... فقد ابتدع الموتى وسيلة لكي يتركوا آثارًا نصية لهم، وهي آثار تُسمعنا صوتها من خلال أصوات الأحياء". (١٠)

وإذا ما نحينا الحديث عن الأشباح جانبا، يبقى النقد التاريخى "الأنثروبولوجي" الذى يقدمه جرينبلات محاولة مستمرة للبحث عن طرق للتنظير "لجماليات الثقافة" تضع فى الاعتبار الربط والموائمة بين الأزمنة والأماكن المختلفة. يتبع كتاب مقاوضات شكمبيرية ترتيبا زمنيا إلى حد كبير فى قراءة لمسرحيات شكمبير التاريخية من خلال عمل توماس هاريوت الاستعمارى تقرير قصير وحقيقى، وقراءة مسرحية الليلة الثانية عشرة من خلال مفهوم التختث فى عصر النهضة، وقراءة مصادر هارسنت لمسرحية الملك لير، على خلفية خطاب طرد الأرواح الشريرة بالتعاويذ، وقراءة مسرحيتي واحدة بواحدة والعاصفة من خلال تلاعب المؤسسة الدينية بمخاوف الناس. إن المفهوم الأساس الذى يدور حوله كتاب جرينبلات مفهوم غامض بعض الشيء، وهو مفهوم "تدوير الطاقة الاجتماعية"، الذى يشير إلى تصور جرينبلات عن القوة البلاغية التى تغذى أشكال

Clifford Geertz, Works and Lives: The Anthropologist As Author (Cambridge: Polity 'Press, 1988), p.147.

Stephen Greeblatt, Shakespearean Negotiations: The Circulation of Social Energy in

Renaissance England (Oxford: Clarendon, 1988), p.1.

التعامل مع المنتجات الثقافية، تطويعًا وتلاعبًا وتفاوضًا وتحويلاً ومبادلة ما بين الحيّز الجمالي وحيّز الخطاب المعبر بالضرورة عن مصالح.

شجعت هذه المفردات عن التدوير والتبادل، التي استفاض جرينبلات في شرحها، في مقالته "نحو جماليات للثقافة"، شجعت نقاد اليسار على القول بأن النقد التاريخي في أفضل صوره يمثل قبو لا بواقع الرأسمالية، أما في أسوئها فهو يمثل خضوعا "للمال والمكانة الاجتماعية." ولكن حتى وإن كان جرينبلات قد قاوم دمج الجمالي بما هو اجتماعي، سواء من المنظور الماركسي (كما فعل فريدريك جيمسون) أو من المنظور مابعد الحداثي (كما فعل ليوتار)، وهو الدمج الذي يبدو جليًا كما يقول جرينبلات في كون رونالد ريجان ممثلا الأفلام من الدرجة الثالثة ورئيسًا للو لايات المتحدة الأمريكية في الوقت نفسه (في مقالة "تحو جماليات الثقافة")، فإن هدفه في النهاية هو الإبقاء على منظور مادى للأعمال الأدبية. إن مقدمة كتابه تعلم كيف تلعن تواجه بصراحة واضحة هذا الانقسام من خلال مقارنة وصف إدموند سكوت السادى في سنة 1606 لتعذيب وقتل "جاسوس" صيني، بالتعذيب المتخيل ليهودي لا اسم له في رواية ناش المسافر عثر الحظ، التي نشرت سنة 1596. ويوضح جرينبلات أن خيالية هذا الوصف أو واقعيته تغير "علاقتنا الأخلاقية بالنص" تغيير" جذريًا؛ لذا يتعين على النقد الأدبى الجاد أن يتمكن من التعبير عن مثل هذه الضرورات، وهكذا تمحورت ممارسات جرينبلات النقدية حول السعى من أجل التوصل إلى "مجموعة جديدة من المصطلحات" قادرة على النقاط الأصداء والعجب والدهشة التي تخلفها فيذا الأعمال الفنية ونحن تتبع "تذبذبها" بين المناطق المختلفة للغة وحدودها الفاصلة. وهكذا يكتب جرينبلات بالمشاركة مع جيل جان أنه "يمكن للأدب، في ظروف بعينها، أن يدفع بوضوح في اتجاه مضاد للمصلحة والإيديولوجيا، بل إنه في بعض الأحيان يقوم تحديدا بوظيفة النقيض". (١٧) لا يكاد هذا التعليق يقترب مما وصفه أحد النقاد "بعبادة السوق" في نهاية التاريخ، حيث أنه لا يمثل أكثر من رفض براغماتي لإيديولوجيا جامدة تهدد باحتواء مسبق لموقف الفرد. كما أن تهمة

Greenblatt and Gunn (eds.), Redrawing the Boundaries, p.6. 19

العودة إلى جريمة الرأسمالية لا تخلو من مفارقة ساخرة، خاصة بعد أن رحبت الصحافة البريطانية برئاسة جرينبلات تحرير سلسلة نورتون لأعمال شكسبير (المبنية على طبعة أكسفورد)، ووصفت الأمر بأنه انقلاب ماركسي شامل على تقديس كل ما يتعلق بشكسبير، وقد دق روبرت سمالوود وريكس جيبسون أجراس الخطر منذرين بعودة "الماركسيين الجدد." في حين نقل عن مصدر لم يذكر اسمه قوله إن هذا العمل مثل "دعوة الذئب لدخول حضائة الأطفال."(١٨)

#### ردود النقد النسوى والأصوات المنشقة

احتفظت المداخل النسوية للأدب الحديث المبكر بحوار مع التاريخية الجديدة يتسم بالحرص والتشكك، وإن شاركتها الاهتمام بتسليط الضوء على المهمتشين والمستبعدين والمقهورين، وفي ما يمكن أن يطلق عليه أول مجموعة من النقد الشكسبيرى النسوى التي ظهرت بعنوان دور المرأة (1980) ،كان الاشتباك بالتاريخ مجرد اشتباك عابر. أما جولييت دوسينبر في كتابها شكسبير وطبيعة المرأة (1975) ،فقد رأت إن مسيحية عصر الإصلاح الديني زرعت مبدأ المساواة بين الجنسين في المنزل، وفي كتابها النساء وعصر النهضة الإنجليزية: الأدب وطبيعة النساء، الجنسين في المنزل، وفي كتابها النساء وعصر النهضة مالات إلى قبول "هرمنة الذكور" وإقراراها، في حين اتخذت ليزا جاردين في كتابها ما زلنا نثرثر عن البنات: النساء والممسرح في عصر شكسبير (1983) "رأيًا وسطأ" بين هذين الموقفين المتناقضين، حيث قالت: إن النساء تحملن مسؤولية منزلية متزايدة في ظل الثقافة البيوريتائية [المتزمتة] تتناسب مع انهيار سلطتهن (۱۹) غير أن هذه الدراسات الرائدة أكدت الاحتياج إلى فحص أدق وأكثر تعمقًا في سلطتهن (۱۹)

Richard Wilson, 'Historicising the New Historicism", in Richard Wilson and Richard 'Dutton (eds.), New Historicism and Renaissance Drama (London and New York: Longman, 1992), p.9; The Sunday Times, 6 April 1997, p.7.

Lisa Jardine, Still Harping on Daughters: Women and Drama in the Age of Shakespeare
(New York and London: Harvester Wheatsheaf, 1983), p.116.

الأوضاع التاريخية وتجارب النساء في مجتمع عصر النهضة وأدبه. وقد قالت كاتلين ماكلوسكي في مقالتها "الشاعر الأبوى الجو"ل"، التي تتسق في منظورها مع وودبريدج: إن تنظيم المشاعر في مسرحية الملك لير مركب بحيث ينحاز ضد شخصيات النساء بصورة تحول دون أية قراءة نسوية للمسرحية على الإطلاق. في حين أوضح دوليمور في كتابه التراجيديا الراديكالية أن المواعظ النقدية حول ما تثيره المسرحية من شعور بالشفقة، تحجب حقيقة أن لير يشفق على "المتشردين الفقراء المعدمين" فقط لأنه مر بتجربة مشابهة من العوز والحرمان. وهذا تزى ماكلوسكي أن الشفقة تنتزع بعنف بسبب هيكل المسرحية الذكوري، (١٠٠) في حين لا تجد أن تومسون في مقالتها "هل توجد نساء في مسرحية الملك لير؟" جوابًا سهلاً على السؤال، ولكنها تطلب من الناقدات النسويات أن يواصلن المحاولة فلا يعرضن عن المسرحية تمامًا. (١٠٠)

ومن بين الدراسات التي تواجه هذا التحدى بامتياز وتثرى القارئ، دراسة جانيت أديامان الحتثاق الأمهات (1992)، حيث تطوع الكاتبة بعناية منظورها النفسى أساسًا لتقديم قراءة تاريخية لشكسبير، ومفاد حجتها أن وصف لير لابنته جونوريل بأنها "مرض في لحمي" ثم صرخته "هستريكا باسيو" hysterica passio، بالإضافة إلى إشاراته المتعددة إلى أجساد النساء، كلها تعبر عن خيالات مظلمة وقلقة، عن أصول أمومية مكبوتة يستشعرها في أعماقه الدفينة. يجد الملك لير أن "وجود الأنثي" يسكن جسده (١٦) وقد انتقدت الناقدات النسويات التاريخية الجديدة

Kathlee McLuskie, "The Patriarchal Bard: Feminist Criticism and Shakespeare: King Lear and Measure for Measure", in Dollimore and Sinfield (eds.), Political Shakespeare.

Ann Thompson, "Are There Any Women in King Lear?", in Valerie Wayne (ed.), The Matter of Difference: Materialist Feminist Criticism of Shakespeare (Ithaca: Cornell University Press, 1991), pp.117-128 (p.126).

<sup>&</sup>quot; "هِسَتُريكا بِاسْيو" مصطلح طُبي لاتيني اسخدم في العصور الوسطى وفي زمان شيكسير للدلالة على مرض يصيب الأمهات الحوامل فينتفخ البطن بما قد يؤدي إلى الاختناق. [المحررة].

Janet Adelman, Suffocating Mothers: Fantasies of Maternal Origin in Shakespeare's 
Plays, Hamlet to the Tempest (London: Routledge, 1991).

لإحجامها عن وضع خطوط فاصلة تميز على أساس النوع، وهو الأمر الذي وسع من دائرة السجال وفي مقالتها "هل نحن تاريخيون بعد؟" تأخذ كارولين بورتر على التاريخية الجديدة حصر اهتمامها في "مجموعة واحدة من أشكال الخطاب"، تلك المكوّنة "للأيديولوجيا المهيمنة" في النصوص الأدبية؛ وفي مقالتها التالية "التاريخ والأدب" تقول إن علينا قراءة الأصوات المقاومة بوصفها "متعددة الطبقات"، لا معارضة كلية ولا تم احتواؤها تمامًا. وتعرض ليزا جاردين في كتابها قراءة شكسبير قراءة تاريخية، وكأنها تجيب على سؤال بورتر، دراسة تاريخية للأدب بالقدر الذي نتمناه، فيأتي فصلها الأول عن مسرحية عطيل: "لماذا يسميها عاهرة؟" ليركز على الوضع الخاص الذي ترفض فيه ديدمونة تلميحات إياجو بأنها داعرة. وتوضع جاردين من قراءاتها لقضايا من أرشيف محكمة دارام الكنسية أن التشهير أو القذف العلني يمكن أن "يصبح واقعًا ۚ إذا لم يتم الرد عليه علنًا، فالكلمات يمكن أن ترقى إلى مستوى "الأحداث" إذا لم يتم إنكارها على الملأ، حيث تتطلب الروايات المتنافسة عن الخطأ واللوم أن يتم نفيها في سياق المجتمع، والأساس الذي تتطلق منه جاردين هو أن الظرف التاريخي يشكل الكلمات فيحوّلها إلى أحداث في مسرحية عطيل. إن دفاع ديدمونة عن براءتها تم في الخفاء (على عكس دعاوى بيانكا بالبراءة) وبمجرد تحول الشك العلني إلى يقين، تموت ديدمونة "ميتة ساقطة بالرغم من كل براءتها. "(٢٢) تقول جاردين أنها تتبعت عبر النصوص التاريخية والأدبية نوعًا من الحركة الأنطولوجية التي تحكم الوسيط الفاعل التاريخي، وهي الحركة التي تتضح في الوضع القضائي للتشهير في عصر النهضة. فلا يستطيع الناقد أن يعيد الوساطة الفاعلة إلى شخصية الأنثى، ولكنه قد "يسترجع" التعرُّف على أسلوب للتشهير ضد النساء وطبيعة أدائه، من خلال تحديد مواقع "التجريس في التقنيات" القائمة في مسرحية عطيل، وبالنسبة لجاردين يصف هذا "الاسترجاع" الطريقة التي تكتمل بها الدائرة التفسيرية التي تربط الماضي بالحاضر. غير أن شكواها الموجّهة ضد نقاد

Lisa Jardine, Reading Shakespeare Historically (New York and London: Routledge 1996), p.31.

التاريخية الجديدة من أمثال جرينبلات تتمثل في أنهم عند تنفيذهم مشروعات مشابهة للاسترجاع يميلون إلى قبول الشفرات الجاهزة لعصر النهضة حول النساء وتكوينهن الجنسي. وتقول جاردين إن نقد مسرحية هاملت قد قبل دون جدال استياء هاملت من أمه: "إن ميول جيرترود الجنسية تقنعها هي نفسها بذنبها." وهكذا يتعبّن على التاريخية النسوية أن تقدم نقدًا مستمرًا "للتوجّه السياسي نحو إنكار المسئولية عن المقهورين ... وتحميلهم ذنب ما يعانون منه من أزمات". (٢١)

ونلاحظ شواغل أخلاقية مشابهة للمهتمين بإنطاق تجارب المثليين من الرجال والنساء في الماضي، فيقدم كتاب جوناتان جولدبيرج سدوميات وكتاب بروس سميث الرغبة المثلية في إجلترا في عصر شكسبير (1991) قراءات مفصلة تستند إلى براهين قوية على الإيروتيكية المثلية في أعمال توماس وايت وإدموند سبنسر وكريستوفر مارلو وويليام شكسبير وغيرهم. كما تتبع فاليرى تراوب زعم آلان براى بأن السحاقية غير مرئية في تاريخ عصر النهضة وأدبه، وتتصدى له بحجة مقنعة مفادها أن محو السحاقية مسجل في مسرحية حلم ليلة صيف، حيث تتوارى علاقة هيرميا بهيلينا وراء قصة ليساندر وديميتريس، لينتهي الأمر بوداع حزين مع تحول المسرحية بما يشبه المرثية باتجاه العلاقة بين الرجل والمرأة التي تتكلل بالزواج، وفي دراسة حديثة بينت كاثرين بلزى في مقالتها "إغواء كليوباترا" أن الصبيان على متن قارب كليوباترا، الأشبه بالأطفال المجدّدين (الـ putti)" في لوحفت عصر النهضة، يسهمون بشكل ضمني في تصوير الغواية الأنثوية.

و إن كان النقد النسوى قد تمثّل بشكل جزئى بعض النماذج المعرفية التى قدمتها التاريخية الجديدة، إلا أن مدارس الأخرى رفضت هذه النماذج تمامًا. وبشكل عام، رفض نقاد مثل وليام

<sup>11</sup> المرجع السابق ص ٢٨ و١٧ و ١٥٧

<sup>&</sup>quot; putti جمع ومفردها putto وهي كلمة إيطالية تشير إلى الأطفال المجنحين، وتوحى الأجنحة على ما يبدو إلى أصلهم السماوي. و عادة ما ترتبط هذه الصورة بالحب، بل ومن الأرجح أنها مسئلهمة من إيروس إله الحب اليوناني القديم والمعروف لدى الرومان باسم كيوبيد. [المحررة]

كيريجان وإدوارد بيختر وريتشارد ليفين وبريان فيكرز، ومؤخرًا هاروك بلوم، التاريخية الجديدة فكانوا من أبرز المعارضين لها، ولقد أدان معظمهم، وإن لم يكن جميعهم، التاريخية الجديدة بمبب توجّهاتها السياسية والتزامها باليسار، واستعراضها النظرى، واستخدامها لأسلوب بعيد عن التلقائية منشغل بنفسه، يكثر من النوادر، ولكن علينا، إن أردنا العدل، أن نعترف بأن أيًا من هؤلاء المعارضين لم يتمكن من تقديم حجج أكثر إقناعا من الإسهام النظرى للتاريخية. ومن الناحية الأخرى اعتبر النقاد اليساريون، من أمثال والتر كوهين وريتشارد ويلسون، أن التاريخية الجديدة غير ماركسية التوجه بالقدر الكافى، بل إن الالتزام بقضية المهمشين دفعت باركر إلى نقض شامل بتناول فيه جرينبلات في تذبيل دراسته عن العنف في الأدب والثقافة الحديثة.

### الرومانسية والتحول التاريخي

منذ نشر كتاب مارلين باتثر الرومانسيون والمتمردون والرجعيون (1981)، وهو الكتاب الذي شكّل تحوّلاً حاسمًا في تناول الأدب الرومانسي، معلنا القطيعة مع تناول النقد الجديد والتحليل النفسى والنقد الشكلاني للموضوع، تكاثرت الدراسات التاريخية للرومانسية تكاثراً مذهلاً. (٢٥) ويرى جيروم ماكجان في كتابه الإيديولوجيا الرومانسية (1983) أن من آثار المفاهيم

David Aers, Jonathan Cook and David Punter, Romanticism and Ideology: Studies in English Writing 1765-1830 (London: Routledge & Kegan Pual, 1981); Jerome McGann, The Beaty of Inflections: Literary Investigations in Historical Method and Theory (Oxford: Oxford University Press, 1985); Marjorie Levinson, Wordsworth's Great Period Poems, Fours Essays (Cambridge: Cambridge University Press, 1986); Clifford Siskin, The Historicity of Romantic Discourse (New York and London: Oxford University Press, 1988); Vivien Jones, "Women Writing Revolution: Narratives of History and Sexuality in Wollstonecraft and Williams", in Stephen Copley and John Whale (eds.), Beyond Romanticism: New Approaches and Contexts, 1780-1832 (New York and London: Routledge, 1992), pp.178-199; Robin Jarvis, "Wordsworth and the Use of Charity" in Copley and Whale (eds.), Beyond Romanticism, pp.200-236; Mary A. Favret and Nicola J. Watson (eds.), At the Limits of Historicism: Essays in Cultural Feminist and Materialist Criticism (Bloomington: Indiana University Press, 1994).

الرومانسية على النقد المعاصر استمرار فكرة أن الشعر و الطلال التاريخ (٢٦) ضدّان. أما دراسة ديفد سيمبسون خيال وردزورث التاريخي (1987) فتغطى القصائد المهمة، ولا تترك فرصة للتنبيه إلى صلات القصائد بأنواع شتى من الخطاب الاجتماعي حول العمال والملكيّة، وإعادة توزيع الأراضى الزراعية وفضيلة المدنية، والثورة الفرنسية، والتشرد، والتعليم والدين. يسبق هذا الكتاب ومقال آخر للكاتب بعنوان "النقد الأدبي والعودة إلى التاريخ" مؤلفين أساسين في اشتباك التاريخية بالرومانسية، وهما إعادة التفكير في التاريخية (1989) الذي اشترك في وضعه مجموعة من المؤلفين، وكتاب آلان ليو العظيم وردزورث: حس التاريخ (1989). ويأتي الفصل الذي كتبته مارجوري ليفنسون بعنوان "التاريخية الجديدة: العودة إلى المستقبل"، في الكتاب السابق ذكره، كي يضع النقلة التي شهدتها الدراسات الرومانسية نحو التاريخ، في سياقها، كما تتتبع الكاتبة في قصيدة "العالم معنا جدا"، وهي من قصائد وردزورث الغنائية المكتوبة في قالب "السوناتا"، "خلخلات" تاريخية رغم ما في القصيدة من هدوء لا يشي إلا بهدف جمالي صرف. (٢٠) وفي طبعتي 1807 و1815 من ديوانه نقل وردزورث هذه القصيدة من بين مجموعة السونيتات السياسية ووضعها تحت عنوان "منوعات"، وهي الحركة التي قرأتها ليفنسون على أنها محاولة لتبديد الروابط بين التاريخ والسياسة تمامًا. كما تضيف أن وردزورث استكمل المقاطع الشعرية الأربعة الأولى من "قصيدة من وحي الأبدية" في يوم توقيع اتفاقية سلام أميان، فتجد في البيت الحزين الذي يقول: "إلى أين هرب وميض الحلم؟" حنينا خافتًا إلى عنفوان ثوري تبخر.

ويورد ليو نماذج مماثلة وأكثر تفصيلاً لمثل هذه الحجج، تأكيدا لدعواه أن التاريخية الجديدة بشكل عام هي نوع من أنواع الشكلانية تصنع أنماطًا، أي أنها نوع من أنواع النقد

Jerome J. McGann, The Romantic Ideology: A Critical Investigation (Chicago and 15 London: University of Chicago Press, 1983), p.137.

Marjorie Levinson, "The New Historicism: Back to the Future", in Marjorie Levinson, Marilyn Butler, Jerome McGann and Paul Hamilton (eds.), Rethinking Historicism: Critical Readings in Romantic History (Oxford: Basil Blackwell, 1989).



- 114-

المكرس لخلق صورة ممتازة لنفسه ولبنيته اللغوية، مما يفقده مصداقيته كدليل للماضي يمكن الاعتماد عليه. (٢٨) إن وردزورث كما يراه ليو، يتردد مرارا بين قومية إنجلترا وقومية فرنسا، بحيث يتورط في "سياسة الحافة حيث لا يذهب المرء بالانشقاق إلى مداه و لا يتم احتواؤه تماما." (٢٩) ويمزج ليو في قراءته التاريخية لوردزورث بين النقد الشكلاني والمبيرة والتاريخ، مع قراءة دقيقة لكل قصيدة على حدة.

ويقول على سبيل المثال إن قصيدة وردزورث تم تأليفها على جسر ويستمينستر تسجل ثلاث عمليات: التذكر والنسيان واستعادة الذكريات. فوفقًا لليو ما تتذكره القصيدة هو تلك "المشاكل والكوارث" التي ورد ذكرها في يوميات دوروثي وردزورث [أخت الشاعر] سنة 1802، أما "النسيان" التالي في القصيدة فيحدث بتغيير وردزورث (في طبعتي 1807 و1815) تاريخ القصيدة من 1802 إلى 1803، حيث ينتزعها هذا التغيير من مجموعته الشعرية السياسية "سونيتات مُهداة إلى الحرية". أما فيما يصفه ليو "باستعادة الذَّكريات"، الواضح في الطبعات التي نشرت بعد سنة 1838، فإن وردزورث يتذكر التاريخ وينساه مرة أخرى، فيعيد تغيير تاريخ القصيدة في العنوان إلى تاريخها الأصلى 1802، فيربط بين حلمه بمدينة فاضلة خاصة ووعيه "بصوت الشعب"(٢٠). غير أن ما يحذفه ليو من قراءته هو أهم ذكرى على المستوى التاريخي من الذكريات الني تُسترجعها دوروثي عن سنة 1802، حيث تقول: "لقد كانت سنة سيئة على مستوى حصاد الجُنجل، كما أخبرتني إحدى السيدات كانت تركب الحافلة معى قائلة: "إنه لأمر محزن للفقراء، لأن جنى الجُنجل من حصاد المرأة، فالعمل فيه يوفر فرص عمل للنساء والأطفال".(١١) ولكن

Alan Liu, Wordsworth: The Sense of History (Stanford: Stanford University Press, 1989), p.466; Liu, "The Power of Formalism: The New Historicism", English Literary History 56.4 (1989), pp.721-772.

المرجع السابق ص. ٢٨٤.

المرجع السابق، ص ٤٩٦.

E. de Selincourt, Journals of Dorothy Wordsworth, vol. I (London: Macmillan, 1952), p.173.

الأمر اختلف هذه السنة كما تقول هذه المرأة ضمنًا. غير أن مسألة عمل المرأة هذه التي نسمع عنها من حديث امرأة لامرأة أخرى لا تظهر في قصيدة وردزورث، ولا في قراءة ليو، مع أن القصيدة ذاتها تؤنّث المدينة النائمة وتضفى عليها مسحة إيروتيكية: "هذه المدينة الأن ترتدى كالثوب/ جمال الصباح؛ صامئة، عارية ... لامعة." هذه الأصداء من شعر هيريك تتناقض مع الشمس أوهي اسم مذكر في اللغة الإنجليزية] والنهر اللذين يتصفان بصفات ذكورية، وتجعل من انعدام عمل للمرأة أمرًا طبيعيًا، فهي مستغرقة في نوم هادئ. ولكن وراء تصوير القصيدة للقوة النمائية في انحسارها ("كل هذا القلب الجبار يرقد دون حراك") توجد ظروف مادية تاريخية محددة، ألا وهي الفقر والبطالة، التي لم يفصح عنها الشاعر - الناقد (وردزورث - ليو)، بل ظهرت من خلال الصحفية دوروثي التي تعي التاريخ فيما تراه، ومن خلال رفيقتها في السفر،

#### خاتمة

تستعصى التاريخية الجديدة على التحديد، بل إنها غير راغبة فيه فهى ليست مدرسة للفكر النقدى ولا هي حركة، ولا هي حتى، في واقع الأمر، منهجًا نقديًا. إن القلق الذي نشعر به حيال اسمها، حتى بين من يزعمون ممارستها، يتطلب الحذر عند تلخيص اهتماماتها. وإذا كان الجدل القائم حول الانشقاق والاحتواء يعتبر الآن جدلاً عقيمًا، فلم يتضح بعد بديل لهذا المفردات يكون أكثر مرونة وإحاطة باحتياجات التحليل الأدبى التاريخي. يعيل التيار المضاد للنزعة الإنسانية الذي انعكس في الكثير من نظريات لاكان وألتوسير وفوكو - وكلهم إلى حد ما من السابقين على التاريخية الجديدة - إلى إلغاء إمكانية الفاعل الإنساني ووساطته، أو على الأقل تحديد حركته بين تراكيب اللغة الأوسع والإيديولوجيا والخطاب. واستثناء لعمل ليزا جاردين، يظل الوسيط الفاعل مشكلة نقدية أمام كل من حاول القراءة من أجل العثور على علامات دالة على المعارضة أو الخلاف. ولا يبدو أن هناك إجماعًا بعد بشأن ما تنتظره التاريخية الجديدة في





موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون

المستقبل، على الرغم من أن ما أثارته من اعتبارات أخلاقية يمكن أن يشكل أرضية للحوار مستقبلا ببن الماركسين وأصحاب النزعة الإنسانية والنسويين. (٢٦) وربما يكون الإنجاز الباقى فى إرث التاريخية الجديدة هو اكتشافها ما للغات وأشكال الخطاب والمفردات - سمها ما شئت - من حضور قوى فى التاريخ الثقافى، يتجاوز لحظة صياغتها بما له من آثار وأصداء. وعندما تتضافر هذه الآثار والأصداء فى إطار اللغة وضروراتها - فى سياقات غير متوقعة وفى الشذرات وفى النوادر - فإنها تكشف بجلاء تام الظلم الذى تتطوى عليه هذه الأشكال من الخطاب.

110 -

" انظر ای:

Greenblatt, Learning to Curse, introduction, pp.1-15; Jonathan Dollimore, "Shakespeare and Theory", in Ania Loomba and Martin Orkin (eds.), Post-Colonial Shakespeares (New York and London: Routledge, 1998), pp.259-276; Lawrence Buell, "Introduction: In Pursuit of Ethics", PMLA, Special Topic: Ethics and Literary Studies 114.1 (1999), pp. 7-19.





TRUST ( الله الأله الأل

## الفاشية والنقد الأدبى

أورتوین دی جراف ودیرك دی جیست و ایقلین فاتفر اوسین ترجمة: محمد هشام

يرتبط علم الجمال الفاشي، أو بتعبير أدق علم الجمال الذي يستلهم المفاهيم الفاشية للأمة والمجتمع والجوهر الإنسائي، ارتباطاً وثيقاً ومعقداً بالفكر النقدى في القرن العشرين. ويناقش هذا الفصل منشأ ومغزى العناصر الفاشية في النقد الأدبى وعلم الجمال في القرن العشرين. وهو يقدم تحليلاً لنظريات الفن التي تعبر عن الأيديولوجية الفاشية أو تكتفى بتقبلها، مع أخذ الإطار الوطنى البلجيكي كحالة لدراسة نمو الأفكار الفاشية وانتشارها وصداها الثقافي.

#### مفهوم الفاشية

يستمد تعبير "الفاشية" قوته من خليط متناقر لا يخلو، مع ذلك، من الجدة وعدم الدقة. فقد ظهر حزب موسوليني الفاشي على الساحة في عام 1919، منظماً نفسه كشق حاسم في النسيج المزركش الفضفاض، الذي فشلت الأيديولوجيات الليبرالية والمحافظة والاشتراكية في أن تغطى به الساحة السياسية. وسرعان ما اكتسب وضع الأيديولوجية البديلة القابلة للحياة، تسانده قوة سياسية متميزة جعلتها مسيرة "الزحف على روما" التي قامت بها، في أكتوبر 1922، أول حركة فاشية "تستولى" على السلطة بشكل مستقل". (١) واحتفظت كلمة "الفاشية" بمعناها كاسم لظاهرة سياسية متميزة جديدة كل الجدة، على الرغم من الالتباس اللغوى الناجم عن استخدامها كاسم جنس. ومن المفارقات أن المصطلح العام "الفاشية" ما زال يؤدى وظيفة

Roger Griffnn, The Nature of Fascism (London; Pinter, 1991), p. 21. (1)

الاسم العلم على الرغم من استعماله بطريقة فضفاضة كتسمية شاملة تشير إلى كل ما ينتمى إلى "اليمين" من ناحية، بل وحتى إلى المعتقدات الأيديولوجية "غير المستساغة" على وجه العموم من ناحية أخري، وذلك برغم المحاولات العديدة المبذولة في مجال تحرى دقة المصطلحات التي تسعى للتمييز بين أهلية الاسم العلم المشكوك في صحتها وبين الخصائص العامة التي تمثل "الحد الأدنى الفاشي". (٢)

ويتبين ما يحيط بالفهم العام للفاشية من خلاف بأوضح صورة فيما يتعلق بألمانيا وقرنسا. إذ يُفترض عموماً أن النظام الاشتراكي القومي، الذي تولى السلطة مع تعيين هنار مستشاراً في عام 1933، هو مثال نموذجي للفاشية، بينما يطعن عدد من الباحثين في هذا الافتراض، سواء بالقول بوجود تمايز بين الحركات التي تقارب النموذج النازي والحركات الأقرب إلى "النمط الفاشي الإيطالي"، (") أو بالقول بأن هذا الاختلاف حاسم إلى حد يجعله اختلافاً مطلقاً. (أ) وبالمثل، لم يُحسم الجدل بين الباحثين حول الأصول التاريخية للفاشية قبل ظهورها كنظام سياسي. ولعل أبرز نقطة للخلاف في هذا الصدد فرضية زيف ستيرنهل الميد الحقيقي للفاشية" يقع حتماً في فرنسا. (") ويقول ستيرنهل إن طبيعة أية عقيدة سياسية "تكون دوماً أوضح في تطلعاتها منها في تطبيقها"، وفي فرنسا، في "المعمل الأيديولوجي الكبير للعصر الجميل" La Belle Epoque وجدت التطلعات الفاشية أكمل تعبير لها، وهو ما يساعد أيضاً في فهم أسباب الانتشار الملحوظ لصبغ كثيراً ما تتسم الوضوح الشديد للفاشية في فرنسا في النصف الأول من القرن العشرين. (1)

Zeev Sternnen, Ni arone, ni gauche: l'idéologie fasciste en France, rev. edn (\*)

Complexe, 19 p. 57.:(Brussels1987),

Stanley Paine, "Fascism in Western Europe" in Walter Lacqueur (ed.) Fascism: A Readers Guide (London: Wildwood House, 1976); P. 301.

النظر اي، على سبيل المثال:

Zeev Sternhell, 'Fascist Ideology', in Lacqueur (ed.), Fascism, p. 317.

Zeev Sternhell, Mario Sznajder and Maia Ashén, Naissance de l'idéologie fasciste (\*)

(Paris: Gallimard, 1989), p. 19

Sternhell, Ni droite, pp. 29, 59.

GHAZI TRUST IC THOUGHT

وليس في نيتنا هنا مناقشة هذه المسائل المهمة المتعلقة باستجلاء التاريخ والمفاهيم، ومن ثم قنحن نقترح أن يكون مرجعناً هو محاولة روجر جريفن Roger Griffin الموذجي"، مصحوباً كما هو الحال "تموذج مثالي" للفاشية. فاستخدام جريفن لأسلوب "التجريد النموذجي"، مصحوباً كما هو الحال بتقسير بالغ الوضوح للثقافة الفاشية، يتمتع بميزة كبيرة من حيث المرونة الكافية لاحتواء معظم الاستخدامات السياسية غير الرسمية للمصطلح (بما في ذلك تطبيقه على الاشتراكية القومية) ومن حيث الحساسية الكافية لمنظور ثقافي واسع، وهو الأمر الذي يتبح لنا التركيز على الالثقاء المحدد بين السياسة الفاشية والنقد الأدبي. (") والنقطة المحورية في تعريف جريفن هي وصف "الجوهر الأسطوري" للفاشية بأنه "شكل متناسخ من القومية المتطرفة الشعبوية". (أ) ففي "الرؤية التعبوية" للفاشية، يُنظر إلى "الأزمة (المتصورة) للأمة" على أنها رماد نظام الدولة المفلس أخلاقياً والثقافة المتفحة المرتبطة به". (أ) والأسطورة الفاشية شعبوية من حيث أنه "حتى لو كان من يقودونها نخبة صغيرة من الكوادر أو "طلبعة" نصبت شعبوية من حيث أنها تتجاوز "ومن ثم ترفض كل ما يتفق مع المؤسسات الليبرالية أو مع منظرفة من حيث إنها تتجاوز "ومن ثم ترفض كل ما يتفق مع المؤسسات الليبرالية أو مع تراث النزعة الإنسانية التتوبرية الذي يدعم هذه المؤسسات. "(١٠)

وفى هذا "القالب من الأيديولوجية الفاشية"، يجرى التأكيد بدرجات متفاوتة على عدد من الخصائص الأخرى في حالات متمايزة من السياسة الفاشية: فالفاشية مناهضة لليبرائية ومناهضة للتوجهات المحافظة في الوقت نفسه، لكنها لا تضع نفسها بالضرورة في عداء مع

<sup>(</sup>٢) وانظر/ى أيضاً:

Roger Griffin, 'Staging the Nation's Rebirth: The Politics and Aesthetics of Performance in the Context of Fascist Studies', in Günter Berghaus (ed.), Fascism and Theatre: Comparative Studies on the Aesthetics and Politics of Performance in Europe, 1925—1945 (Providence: Berghahn, 1996).

Roger Griffin (ed.), Fascism, Oxford Readers Series (Oxford: Oxford University

Press, 1995), p. 3.

Griffin, Nature of Fascism, pp. 36-37.

الاشتراكية (بل هي بالأحرى تزعم أنها تُخلّص الاشتراكية "الحقيقية" مما ألحقته بها الشيوعية من تشويه وتجند أنصارها من كل طبقات المجتمع)؛ وهي تحبذ العمل السياسي الذي يقوم على الجاذبية الشخصية ويتمحور حول شخصية الزعيم؛ وهي مناهضة للعقلانية؛ وهي عنصرية في "احتفائها بما تزعمه من فضائل أو عظمة لأمة أو ثقافة يُعتقد أنها ذات وحدة عضوية"، ومع ذلك فهي لا تستبعد شكلاً من أشكال الدولية يُفهم على أنه "رابطة مع الفاشيين في الدول الأخري"؛ وهي انتقائية إلى حد بعيد نظراً لافتقارها إلى مصدر معترف به ومقبول عموماً، مثل المكانة التي يحتلها ماركس بالنسبة للاشتراكية؛ وهي أخيراً، ولعل هذا أبرز خصائصها-شمولية.(١١)

وقد كانت الفاشية فعلاً، كما قال ستيرنيل، هي "أول نظام سياسي يصف نفسه بأنه شمولي، تحديداً لأنه يشمل جميع أوجه النشاط الإنساني"، و"يمثل نمطاً للحياة"، و"يهدف إلى خلق مجتمع من نوع جديد وإنسان من نوع جديد". ("") ويشمل هذا عدة أمور من بينها "خلق الله انتخابية لتصنع إجماعاً من خلال الدعاية والتلقين ("")، وفي هذا الصدد تكتسب علاقة الفاشية بالفن أهمية قصوي. فإذا كانت الفاشية تعتبر نفسها الرد الشامل على ما تعتبره أزمة تاريخية، فلابد لها من أن تحاول أيضاً السيطرة على أشكال تمثيل representations تلك الأزمة وما تبشر به من علاج لها؛ ومن أجل تحقيق الهيمنة الكاملة في مجال التمثيل لابد لها من أن تتعامل مع الآليات التمثيلية الفعلية المعنية بإنتاج وإعادة إنتاج الأسلوب "العنواني" تحديداً، والذي يعبر عن "قيمها الأخلاقية والجمالية الجديدة". ("") ومن شأن عدم تماسك هذه القيم منهجياً في كثير من الأحيان أن يعطى أهمية خاصة لهذا البرنامج التمثيلي الشمولي. وقد قبل إن "الفاشية تحتاج إلى وفرة في الإنتاج الجمالي لستر عدم استقرار جوهرها الأيديولوجي قبل إن "الفاشية تحتاج إلى وفرة في الإنتاج الجمالي لستر عدم استقرار جوهرها الأيديولوجي الذي لا سبيل إلى استقراره والتعويض عن تلك الهشاشة وسد ما تتركه من فجوات". ("")

Griffin, Fascism, pp. 4-8

Sternhell, 'Fascist Ideology', p. 337.

Griffin, Fascism, p. 6.

Sternhell, Sznajder and Ashen, Naissance, p. 27.

Jeffrey T. Schnapp, 'Epic Demonstrations: Fascist Modernity and the 1932 '\* Exhibition of the Fascist Revolution', in Richard. J. Golsan (ed.) Fascism, Aesthetics, and Culture (Hanover, N.H.: University Press of New England, 1992.), p. 3.



وبقدر ما تتعلق ممارسة التمثيل على وجه الخصوص بمجال الفن، ينبغى للفاشية أيضاً أن تخضع الفن لحكم النقد، وينبغى لدراسة الفاشية أن ترصد المعايير التي تستخدمها في هذا الحكم،

### علم الجمال والأدب والنقد الأدبى

وقد أضحت الإشارة إلى وصف فالتر بنيامين Walter Benjamin للغاشية عام 1936 بأنها "إضفاء للطابع الجمالي على السياسة"(١٦) أشبه بواجب طقسي للبحوث في العلاقة بين الفاشية والفن. وربما كان من الممكن تمييز اتجاهين في تفسير هذه العبارة المأثورة عن ينيامين، أولهما يبدأ من النص الذي يستخدمه ينيامين في توضيح دعواه، أي تحديداً تمجيد الكاتب المستقبلي الإيطالي فيليبو توماسو مارينتي Filippo Tommaso Marinetti للحرب على أنها تجربة للامتياز الجمالي. ومن شأن أخذ أحكام مارينتي في هذا الكتيب على علاتها أن يؤدى إلى فهم الجماليات الفاشية على أنها انغماس متطرف متعمد في العنف باعتباره عملية الصباغة الحاسمة من جانب الحداثة للجمال نفسه. وبرغم أنه ليس من الصعب العثور على أمثلة صارخة مناسبة من العقيدة الجمالية الفاشية تدعم هذا التفسير، فإنه يميل إلى تقليص تأثير الجماليات الفاشية من خلال تصويرها على أنها انحراف يسهل التعرف عليه، ويتسم بأنه غريب بشكل جلى على تطور الجماليات الحقيقية. أما الاتجاه الثاني في تفسير تحليل ينيامين فيستليم سبيله من إصراره على أنه ينبغي قراءة الجماليات الفاشية بطريقة جدلية، أي مع إيلاء انتباه خاص للعمليات السياسية و الاقتصادية و الاجتماعية المحددة لها، ويشمل هذا بالنسبة لينيامين إدراك أن التمجيد الجمالي للحرب، بغض النظر عن كونه خروجا على المألوف له خصوصيته حتى لو كان مؤثرا، هو التتويج المنطقى للعمليتين المتلازمتين المتمثلتين في التعبثة الجماهيرية وإضفاء الطابع البروليتارى الذى يكشف التناقض بين زيادة الرأسمالية

Walter Benjamin, 'Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen ''
Reproduzierbarkeit', *Illuminationen: ausgewählte Schriften* (Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
1977), p. 169

لوسائل الإنتاج، ورفضها إعادة تنظيم توزيع الثروة جذرياً: "الحرب هي وحدها التي تتيح إمكانية تعبئة الوسائل الفنية للحاضر بأكملها مع الحفاظ في الوقت نفسه على علاقات الملكية."(١٧١)

وتكمن قوة هذا التشخيص في أنه يولى الاعتبار في وقت واحد للحدة الهدامة للغاية في الجماليات الفاشية، واستراتيجياتها البديلة المتتوعة لتمثيل جماهير الحداثة وفقاً لتصور يوتوبيا فاشية، بما في ذلك إيثارها للنصب التذكارية، وولعها بالطقوس الجماعية والمهرجانات والكرنفالات والمعارض، وعدائها الحاد للفردية أو باختصار عبادتها للشعب على أنه المادة لخام العضوية التي يمكن بها إعادة صياغة الهيئة السياسية بعد الصحوة التي خلقتها الأزمة السياسية. ويعبر ينيامين عن هذا بقوله إن "الجماهير لها حق في تغيير علاقات الملكية، والفاشية تريد تعبيراً عن الجماهير مع الحفاظ على هذه العلاقات في الوقت نفسه."(١٠) وبهذا ينسب ينيامين إلى الفاشية أيديولوجية جمالية مكتملة الأركان (وليس مجموعة مختلطة من الأساليب الجمالية غير الناضجة)، ويدعونا بذلك إلى أخذ الجماليات الفاشية مأخذ الجد الفائق، وإدراك بعثها بطريقة شعبوية حادة لهالة الأصالة وسطوة الروح العبقرية الدافعة التي كانت، حسب التحليل المادي التاريخي لينيامين، مرتبطة تقليدياً بالفن في أذهان الناس في الماضي.

وهناك ميل مماثل إلى حمل الجماليات الفاشية على محمل الجد يتبدى في دراسات بديلة ترصد صيرورة الجماليات الحديثة نفسها، بداية بعرضها النقدى في أعمال إيمانويل كانط، ومروراً بإعادة صياغتها على يدى فريدريك شيلر، ووصولاً إلى تحريفها المنهجى في أعمال المنظرين النازيين من أمثال جوزيف جوبلز الذي اشتهر عنه قوله "رجل الدولة فنان أيضاً، فالشعب بالنسبة له كالحجر بالنسبة للنحات... السياسة هي الفنون التشكيلية للدولة مثلما

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص. ١٦٨.

المرجع السابق، ص. ١٦٧--١٦٨.





التصوير هو الفن التشكيلي للون ... تحويل جمهور إلى شعب وشعب إلى دولة - لقد كان هذا دائماً أعمق معانى المهمة السياسية الحقيقية . (١٩)

أما القول بأن استثمار الفاشية في الجماليات هو أبعد من أن يكون مجرد انحراف عابر عن سياق الثقافة (الغربية) فيكتسب مزيداً من التأييد في عديد من الدراسات لكتاب المرزين (من بينهم موريس بلانشو Maurice Blanchot ولويس فرديناند سيلين Ferdinand Céline ولاين فرديناند سيلين Ferdinand Céline ولاين بينهم موريس بلانشو وت. س. إليوت T. S. Eliot وإيرنست يونجر Ferdinand Céline W. B. ووندهام ليوس Ezra Pound وإزرا باوند Wyndham Lewis ووليم بتلر ييتس (Yeats أمن شاب أعمالهم بدرجات متفاوتة اعتناقهم لأشكال من الفاشية أو تأثرهم بها. وقد تم توثيق وجود التأثر بالفاشية (ولكن ليس دائماً مدى هذا التأثر) في أعمال معظم هذه الشخصيات توثيقاً جيداً نسبياً على مدار عدة عقود، غير أن الكشف في عام ١٩٨٧ عن المواد الصحفية الثقافية المتعاونة مع الاحتلال، التي نشرها في السنوات الأولى للاحتلال الألماني Paul de Man المنظر الأدبى المرموق صاحب النظرية التفكيكية بول دى مان Paul de Man

<sup>&</sup>quot; ورد في مقدمة الناشرين لكتاب:

Friedrich W. Schiller, On the Aesthetic Education of Mankind, ed. and trans. Elizabeth M. Wilkinson and L.A. Willoughby (Oxford: Oxford University Press, 1967), P. cxlii.

ا انظر /ی فی هذا الصدد:

Steven Uangar, Scandal and Aftereffect: Blanchot and France Since 1930
(Minneapolis: University of Minnesota Press, 1995); Leslie Hill, Maurice Blanchot: Extreme Contemporary (London: Routledge, 1997); Philippe Alméras, Les idées de Celine (Paris: Berg Internarionl 1993); Anthony Julius, T.S. Eliot, Anti – Semitism and Literary Form (Cambridge: Cambridge University Press, 1995); Marcus Bullock, Violent Eye: Ernst Jünger's Visions and Revisions of the European Right (Detroit: Wayne State University Press, 1992); Thomas R. Nevin, Ernst Jünger and Germany: Into the Abyss, 1914 – 1945 (Durham: Duke University Press, 1996); Fredric Jameson, Fables of Aggression: Wyndham Lewis, the Modernisl as Fascist (Berkeley: University of California Press, 1979); Robert Cassillo, The Genealogy of Demons: Anti – Semitism, Fascism and the Myths of Ezra Pound (Evanston: Northwestern University Press, 1988); Elizabeth Butler, Cullingford, Yeats, Ireland and Fascism (London: Macmillan, 1981).

(1919–1947)، جاء مفاجأة زادت من احتدام الجدال الحافل بالفعل بتبادل الاتهامات بخصوص حالة الدراسات الأدبية في الثمانينات. (٢١) وفي وقت سابق من ذلك العام نفسه، أدى كتاب فيكتور فاريا Victor Faria هايدجر والنازية Victor Faria إلى زيادة الجدال حول ضلوع ذلك الفيلسوف الألماني في الاشتراكية القومية، ومما ضاعف من حدة الجدال أن هايدجر هو أحد المراجع الأساسية للتفكيكية. وبدلاً من متابعة هذا الجدال تحديداً، نقترح توجيه انتباهنا إلى النوع الأدبي المحدد الذي تنتمي إليه كتابات دي مان في زمن الحرب: أي النقد الثقافي، وخصوصا الأدبي، الذي نُشر من خلال قنوات يشرف عليها قسم الدعاية التابع للنوع المحدد من الفاشية، الذي هو الاشتراكية القومية.

ومن المفهوم والمثير للدهشة في الوقت نفسه أن هذا النوع من البحوث ليس بأية حال النوع المعتاد بالنسبة للدراسات التي تبحث في الجماليات الفاشية. فهو مفهوم لأنه يتضمن تحليل أعداد كبيرة من الكتابات التي لابد أن تبدو مبتذلة تماماً من منظور الجماليات والمعرفة الأدبية الراسخة. فبدلاً من المشهد الأسر للتعبيرات بالغة الفصاحة عن الجماليات الفاشية في أعمال الشخصيات الكبري، فإن البحث في النقد الأدبي المعتاد أو المبتذل الذي يدين بالولاء (ضمنياً في كثير من الأحيان) للفاشية، يقود المرء فيما يبدو إلى أرض قاحلة لا يجد فيها سوى الرداءة التافهة. ومع ذلك، فهذا الحقل من الكتابات غير المثير للدهشة فيما يبدو، هو بالضبط ما ينبغي لدراسة الجماليات الفاشية أن تستكشفه أيضاً، لأنه من خلال إعادة الإنتاج القسرية لمكونات المعتقدات الفاشية في صورة أعمال مبتذلة، تستدعى الفاشية الشعب

ا انظر /ی:

Paul de Man, Wartime Journalism, 1939—1943, eds. Werner Hamacher, Neil Hertz and Thomas Keenan (Lincoln: University of Nebraska Press, 1996).

وانظر اي أيضاً:

Werner Hama Neil Hertz and Thomas Keenan (eds.), Responses: On Paul de Man's Wartime Journalism (Lincoln: University of Nebraska Press, 1989) and the special issues of Critical Inquiry 15.I (1989) Diacritics 20.3 (1990) and South Central Review II.I (1994).

سوسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون - ١٢٥ -

الذي ترعم أنها تمثل انبعاثه كأمة، كما هو قائم هنا في صلب المعنى التاريخي لكلمة banal مبتذل". وهو أمر "إجباري لكل المستأجرين تحت ولاية إقطاعي". وإذا كانت أعمال جهاز إعادة الإنتاج الأيديولوجي هذا تتبدي بأبرز ما يمكن في الأنواع الأدبية "الصغري" كالصحافة والنقد، فإن هذا لا يمنع بطبيعة الحال ظهور خصائص مبتذلة فاشية في الأعمال "الكبري"، فما دامت الفاشية أيديولوجية شمولية ترمى إلى إملاء نفسها على مجال التمثيل وفرض النجانس عليه، فإن الوظيفة الصحيحة لمعتقداتها الأيديولوجية تكون مبتذلة بغض النظر عن السياق الذي تظهر فيه. (٢١)

ومع ذلك، فمن الجدير بالملاحظة في هذا المقام أن الكتاب "الكبار"، الذين كثيراً ما تتعرض لهم الدراسات الآن بصفتهم ممثلين للجماليات الفاشية، كانوا في كثير من الأحيان، وفي ذروة المنحني السياسي للفاشية، يشغلون مواقع لا يمكن وصفها بالبارزة في مجال الثقافة الفاشية. ويظهر تاريخ السياسات الفاشية نمطأ متكرراً يكون فيه صعود الفاشية إلى السلطة الفعلية، لاسيما في البلدان التي يفرضها فيها معتد أجنبي، مصحوباً بسلسلة من التناز لات السياسية الإستراتيجية بهدف كسب القوى السياسية المغايرة المهمة، وفي مسعاها لكسب السلطة النقافية استخدمت الفاشية إستراتيجية مماثلة تقوم على النتازل المشروط، غير أنه يبدو أن ألياتها الخاصة بالسيطرة التمثيلية لم تكن ناجحة تماماً في إرضاء من يُحتمل أن يسيروا في ركابها من الكتاب "الكبار". وهذا لا يقلل من مدى ضلوع بعض هذه الشخصيات الكبيرة في الأيديولوجية الفاشية وإنما قد يوحي ببعض المقاومة لاستراتيجيات الهيمنة الشمولية في الممارسات التي تتصف بافتتان حاد على وجه الخصوص بتعقيدات التمثيل. صحيح أن هذه المقاومة هي أيضاً في كثير من الأحيان مسألة تعال نخبوي من جانب من يعتبرون أنفسهم مرشحين للقيادة الثقافية، غير أن هذا يجب ألا يسمح باستبعاد الافتراض القائل بأن مقاومة الابتذال الشمولي هي ملمح مهم من ملامح التمثيل نفسه رغم أنها ليست بحال ديمقر اطية أو

عن العلاقة بين الفاشية والابتذال، انظر /ي:

Alice Yaeger Kaplan, Reproductions of Banality: Fascism, Literature, and French Intellectual Life, foreword by Russel Berman (Minneapolis: University of Minnesota Press, 1986).

مستنيرة تماماً. وما دام هذا هو الحال بالفعل، فإن الخطاب الذى يعيد إنتاج الجماليات الفاشية فى أكثر صوره ابتذالاً بشكل إجبارى فيما يبدو، لابد له أن يُظهر علامات للتوتر التمثيلي. وقد يفيد عرض موجز "للنقد الأدبى الفاشي" الفلمنكى فى توضيح هذه الفرضية.

#### خطاب النقد الأدبى الفاشى

هناك افتراض مسبق مؤداه أن النقد الأدبى الفاشى يمكن أن يُوصف باعتباره النزاما منضبطا بمجموعة مستقرة من النصوص والكتّاب أو بقالب ثابت من الخصائص الأدبية المحددة، وهو افتراض لا يصمد أمام المواجهة المنهجية مع أمثلة من هذا النقد، ونقدم فيما يلى بعض النتائج التى أفضت إليها فعليا مثل هذه المواجهة المنهجية مستندين إلى الدراسة الموسعة للخطاب الثقافي في بلجيكا المحتلة (وخصوصا الجزء الفلمنكي من ذلك البلد) التي قام بها مركز بحوث الأدب في الحرب العالمية الثانية في جامعة ليوفن.

وتكتسب هذه الحدود التاريخية الجغرافية مغزى مهماً من ثلاثة أوجه على الأقل، فأولاً، وكما هو الحال بالنسبة للفاشية في كل مكان، كانت "الفاشية" المُمثّلة في هذا الخطاب مختلطة بخصائص مستعارة من التراث الثقافي المحدد الذي تشكلت فيه، وبالنسبة لمنطقة الفلاندرز فإن التراث الغالب هو التراث الكاثوليكي، ولا يتضح في كثير من الأحيان ما إذا كانت بعض الملامح المتكررة للنقد الأدبى الفاشي لا تعدو أن تكون مجرد عناصر منقولة في حدها الأدنى من الكاثوليكية النشطة. (۱۳) وإلى جانب هذا الإسهام من الكاثوليكية النشطة المحافظة تضم الفاشية في بلجيكا أيضاً، كما هو الحال في كل مكان آخر، عناصر "يسارية" وأبرز حالة في هذا الصدد هي تأثير هندريك دي مان Hendrik de Man "منظر "الفاشية اليسارية".

وثانياً، هناك الموقع المحدد لبلجيكا على الحدود الفاصلة بين الثقافة الجرمانية والثقافة الارمانية والتى تجعل منها مثالاً معقداً نسبياً للاحتكاك بين الاتجاه الجرماني الإمبريالي

Martin Conway, Catholic Politics in Europe, 1918—1945 (London: Routledge, 1997), p. 53

Hendrik de Man, Après coup (Mémoires) (Bruxelles: Toison d'Or, 1941), p. 298



في الفاشية الاشتراكية القومية والاتجاهات الأكثر ميلاً للحياد أو العالمية لصور الفاشية البديلة. ("") ونظراً لأن بلجيكا تتألف من فنتين لغويتين متقاربتين في الحجم (الفلمنك المتحدثون بالهولندية في الشمال والوالون المتحدثون بالفرنسية في الجنوب) فضلاً عن طائفة صغيرة تتحدث الألمانية في الشرق، فإن الشئون السياسية المعنية باللغة تقوم بدور حاسم في تشكيل الاتجاهات الفاشية في ذلك البلد. ولم تنجح تماماً المحاولات الرامية إلى صياغة شعب بلجيكي مترابط عضويا بالمعايير الفاشية، لأسباب ثقافية تاريخية واضحة إلى حد ما.

وإذا حصرنا أنفسنا في الساحة الفلمنكية فلعل أكثر الصراعات إفصاحاً هو الصراع بين "الاتحاد الوطني الفلمنكي" و"اتحاد العمال الألماني الفلمنكي". وقد ناضل الأخير، كما يوحى اسمه، من أجل نموذج ألمانيا الكبرى الذي يرى أن مصير الفلاندرز هو أن تكون جزءاً لا يتجزأ من الرايخ الثالث الألماني. أما "الاتحاد الوطني الفلمنكي" فرغم أنه يشاركه جدول أعماله الانفصالي فيما يتعلق بإلغاء الأمة البلجيكية (كما يشهد ضيقه بالبيان الذي أصدره هندريك دى مان عام ١٩٤٠ بعنوان "بيان إلى أعضاء حزب العمال البلجيكي" والذي دعا إلى "بعث قومي" "للشعب البلجيكي" في إطار من التعاون مع المحتل الألماني)، (٢٠) فقد عارض تطلعات "اتحاد العمال الألماني الفلمنكي الخاصة بألمانيا الكبرى وحبّذ بدلاً من ذلك الاندماج التام مع هولندا.

وفى إطار التطبيق الصارم للتعريف العملى الذى اخترناه، لا يفى هذان الشكلان للانفصالية الفلمنكية بالمعابير التى تمكن من اعتبارهما فاشية - كما يلاحظ جريفن فعلاً فى معرض اعترافه بقرابتهما للفاشية (٢٠٠) - حيث أنهما لا يهدفان إلى بعث الأمة "على الوجه الصحيح"، أى ككيان سياسى قائم على أرض محددة. بيد أن هذا يهورن، فيما يبدو، من شأن التمايز بين الأمة ككيان سياسى تاريخى والوظيفة الرمزية للأمة كمعطى متجانس ثقافياً ولغوياً،.. و"طبيعياً فى نهاية المطاف، يتوافق زمانياً ومكانياً مع الشعب كما تخيلته الفاشية

Griffin, Nature of Fascism, pp. 48-49 10

Peter Dodge (ed.), A Documentary Study of Hendrik de Man, Socialist Critic of 
Marxism (Princeton: Princeton University Press, 1979), p. 328,
Griffin, Nature of Fascism, p. 169.

موسوعة كمبريدج في التقد الأدبي- القرن العشرون - ١٣٨ -

نفسها. وفي الواقع يمكن القول إنه في حالة مثل هذه بالضبط، حيث يكون اللجوء المريح (وإن يكن مزيفاً) إلى الأمة القائمة كقالب جاهز للشعب مستحيلاً، تكون المقاصد المشكّلة للفاشية موضع اختبار كامل.

ويزيد من تعقيد هذه الحالة الملتبسة للأمور جانب ثالث يتعلق بالطبيعة المحددة للحكم الاشتراكي القومي في بلجيكا المحتلة، فخلافاً لهولندا، مثلاً، حيث كانت هيئة من المسئولين المدنيين الألمان تحكم البلاد بنشاط على كل المستويات، فإن بلجيكا كانت تُدار مؤقتاً على أيدى هيئة عسكرية تتألف من إطار صغير نسبياً من المديرين العسكريين أوكلوا الإدارة الفعلية للبلاد، بما في ذلك حياتها الثقافية، إلى مدنيين بلجيكيين، وبذلك خلقوا هامشاً أوسع لانحرافات مهمة، إلى هذا الحد أو ذلك، عن العقيدة النازية،

وبرغم هذا التنافر وعدم الاستقرار، فمن الممكن وصف الأنماط المهيمنة فيما لا يزال بوسعنا أن نطلق عليه اسم "النقد الأدبى الفاشي" (الفلمنكي) باعتباره خطاباً تحكم المؤسسة معاييره ومقولاته، بحيث يقرر للأدب وقراءته وظائف محددة في خدمة المؤسسة والحفاظ على الشعب كواقع عضوي، ونقترح فيما يلى صورة مركبة لاتجاه محورى لهذا الخطاب منكسراً من خلال منشور المؤسسة، والطيف الواسع من المعانى التي يولدها هذا المفهوم (والتي تعنى المؤسسة نفسها، وكذلك الهيئات المنتوعة التي تعتمد عليها)(٢٠) يغطى قطاعاً ميماً من الممارسة التمثيلية الفاشية، وينتيح لنا تقييم وظيفة الأدب والنقد في الخطاب الفاشي

#### المؤسسة الفاشية في النقد

قد يكون التحديد المؤسسى لخطاب النقد الأدبى الفاشى هو أظهر خصائصه، حيث يتضمن إضفاء الشرعية على هذا الخطاب من خلال جهاز معقد من المجالس الثقافية واللجان

١٨ انظر /ي في هذا الصدد:

Jean-Luc Nancy, Corpus (Paris: Mètailié, 1992); Ortwin de Graef, 'Sweet Dreams, Monstered Nothings: Catachresis in Kant and Coriolanus', in Andrew Hadfield, Dominic Rainsford and Tim 'Woods (eds.), The Ethics in Literature (Houndmills: Macmillan, 1999).



الحزبية وهيئات الدولة. ويسود التوتر العلاقات بين هذه الهيئات المتنوعة في كثير من الأحيان حتى في نظام فاشي راسخ مثل ألمانيا النازية، ولهذا فليس من المستغرب أن تتسم المؤسسات الثقافية في البلدان التي تحتلها ألمانيا النازية أو تسيطر عليها بالصراع الصريح والطعن في الظهر والرياء. ولكن برغم أن العلاقة بين المجالس الثقافية التي أنشئت في بلجيكا المحتلة بتوجيهات ألمانية والهيئات الثقافية الكثيرة التابعة لها لم تتسم قط بالانسجام، فإن استراتيجية إنشاء المؤسسات هذه، هي المهمة في حد ذاتها من حبث إنها تكشف رغبة الفاشية الصريحة في الميطرة بإحكام على النظام الثقافي.

وقد صارت تأثيرات هذه الرغبة في مجال النقد الأدبي واضحة حتى لمن يلقى نظرة عابرة: إذ إن الخطاب الخاص بالأدب مرغم على صياغة نفسه كأداء مؤسسي، فالأدب يُمثل في الاحتفالات الرسمية وفي الخطب العامة التي تُعد بغرض التقاط الصور للنقاد في الزي الرسمي أمام خلفية من اللافتات والشعارات، وفي المطبوعات الصحفية، وهم يعلنون بفخر ارتباطاتهم الرسمية، وهذا الوعى القاطع بالفضاء المؤسسي يُوجه أيضاً التأطير النصى الأكثر صرامة لهذا الخطاب، فاسم الكاتب يُذكر في كثير من الأحيان مقترناً برتبته أو مركزه، وتربط التعليقات التحريرية النص بالموقف السياسي المعاصر، ويستحوذ على خطاب النقد الأدبى الفاشي، حتى في مظاهره الاحتفالية الخارجية، الشعور بوضعه التاريخي، ويعترف مجبراً بمشاركته في نضال الشعب عبر مسيرته من الأزمة إلى البعث.

وتكتسب هذه المشاركة في انبعاث الشعب نبرة نشطة على وجه خاص في افتراض النخبة الثقافية الجازم لمهمتها الإنقاذية، ويغدو مفهوم "الشعب" عملياً، مرجعاً ومعياراً، لا وصفاً لفئة، وقد يظهر الشعب في الجوهر الأساسي للفكر الفاشي، لكن الشعب في حالة أزمة ولن يكون هو نفسه تماماً إلا بتوجيه من النخبة التي استعادت جوهرها بالكامل وأدركت قدرها، والمعنى المتضمن هذا هو أن الشعور بالأزمة التاريخية والبعث الذي يحرك الأيديولوجية الفاشية يُدمج في النهاية في نبوءة أسطورية عن غائية متجاوزة للتاريخ، ومؤداها: أن الالتزام القاطع بالظرف التاريخي الراهن يتضمن النظر إلى هذا الظرف باعتباره الفرصة الأخيرة لإنهاء التاريخ على الوجه الصحيح في التحقق النهائي للشعب،

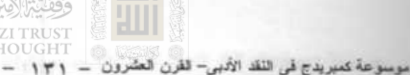
ويحتاج خطاب النقد الأدبى الفاشي، حتى يتسنى له القيام بدوره فى هذه المهمة، إلى معايير يحكم بها على الأعمال التى ينبغى أن يمثلها، ولعل أبرز مسلك معتاد له فى هذا الصدد هو إسقاط مهمته هو على كاتب العمل الأدبى. صحيح أن سيرة الكاتب تُعد مكوناً ثابتاً فى النقد الأدبى الفاشي، إلا إنها لا تمثل خاصية متميزة فى حد ذاتها. أما الجدير بالملاحظة فهو الإصرار الشديد على صياغة المعلومات المتعلقة بالسيرة فى شكل أمثلة للتدليل، ولعل النموذج المناسب لهذا المسلك فى الثقافة الإنجليزية هو صورة البطل كأديب فى محاضرات توماس كار لايل Thomas Carlyle لعام ١٨٤٠، وعنوانها عن الأبطال وعبادة البطل والبطولي فى التاريخ، وبالنسبة لكار لايل، الذي يصفه هارولد بلوم Harold Bloom بأنه السلف الحقيقي لفاشية القرن العشرين"، (أ") فإن البطل كأديب هو "روح الجميع، وما يعلمه للناس يقوم به العالم كله ويفعله... وحياته قطعة من القلب الأيدي للطبيعة نفسها؛ ويصدق هذا على حياة جميع البشر أيضاً – لكن الكثيرين الضعفاء لا يعرفون هذه الحقيقة ولا يصدقونها في أغلب الأحيان، أما القلة الأقوياء فهم أقوياء وبطوليون ومتجددون لأنها لا تخفى عليهم. (٠٠)

وإذا وضعنا كلمة "الشعب" بدلاً من كلمة "الطبيعة"، لوجدنا أن كار لايل هنا يمسك بجوهر النقد الأدبى الفاشى فى تمثيله المهووس للكاتب الحقيقي، باعتباره التجسيد الذى يُحتذى به لجوهر الشعب النقي. وهذا التمثيل يتبع فى كل الأحوال تقريباً الأنماط السردية للملحمة والمأساة، وبفضل هذه الخصائص غير العادية، يصبح الكاتب قادراً على التسامى على كل القيود، منواء أكانت داخلية أم خارجية، وهو يملك من الشجاعة ما يكفى لإدراك الأخطاء فى ماضيه الشخصى والتصدى لها - والتفسير الجاهز هنا هو تحوله إلى أدب الشعب من أجل الشعب، بعد فترة قصيرة من الافتتان غير الصحى بأشكال مختلفة وغامضة من الحداثة. وهو يتصدى بشجاعة لحالات مختلفة من المعارضة الشخصية التي يسهل وصفها بأنها أعراض الاضمحلال الذي يهدد الشعب فى أزمته، والظروف الحرجة التي تشخص مراراً وتكراراً فى

Harold Bloom (ed.), Thomas Carlyle (New Haven: Chelsea House, 1986), p. 14

Thomas Carlyle, Sartor Resartus: On Heroes and Hero Worship (London Dent,

1908), p. 384



هذا المقام هي الحداثة الرأسمالية والفردية؛ وأطلال الديمقراطية البرلمانية والتطبيق المضلل للتكنولوجيا؛ والتمدين المنفلت الذي تحول إلى شيطان في صورة المدينة كبونقة سامة لاتصبهار الثقافات التي تهدد روائحها الكريهة بخنق الشعب؛ والروح التجارية والسلعية التامة، التي تُصورُ عادة في وصف قبيح لبائعات الهوى واليهود؛ وخصوصاً الحركات الأدبية دولية الطابع التي يزهر ممثلوها الأشرار في هذه الأرض التي يعمها البوار.

والمنطق الذي تقوم عليه هذه الديناميكا السردية ذو طابع دائري تماما: فالكاتب ذو الصلة الحقيقية بشعبه لا يمكن إلا أن ينتج أدبا مناسباً للشعب، أما الكتاب ذوو الولاء الأجنبي قلا يمكن أن ينجحوا أبدا في تمثيل الشعب الذي هم أغراب عليه أو مغتربون عنه: وفي أفضل الأحوال يمكنهم أن يتخذوا موقفًا ينم عن عدم الاقتناع، أما في أسوأها فهم ينغمسون في محاولات منحرفة مستترة للخداع ينبغي إدانتها بحزم، لأسباب عنصرية عادة، لكنها ليست كذلك دائما. وهذا بطبيعة الحال يطرح السؤال بشأن الوضع الخاص للأدب الأجنبي في مجتمع لغوى صنغير نسبياً، فحتى مع افتراض أن هذا الأدب هو التمثيل الصحيح للشعب ومن أجِل الشعب الذي ينتمي إليه كاتبه، فإن وظيفته في إطار ثقافة أخرى تظل مسألة محفوفة بالمشاكل. والاستراتيجية المتبعة عادة في هذا الصدد هي الإحالة إلى التمثيل الذي يقدمه النقد الأدبي ذو التوجه المماثل لمثل هؤلاء الكتاب في ثقافتهم، وثمة ذريعة أخرى تتألف من محاولات تسعى إلى إيجاد توازن بين الاعتراف بمزايا الأدب الأجنبي والتفضيل المنهجي للأدب الذي ينتجه ممثلو الشعب في الداخل، ويقدم التصريح التالي، الذي أدلى به الناقد الفلمنكي بول هاردي Paul Hardy في عام ١٩٤٢، فكرة جيدة عن المزيج غير المستقر من الحط من شأن الذات وتأكيد الذات الذي ينتج عن ذلك: "يمكن القول بوجه عام إن أدبنا، وهو أدب شعب صغير، لا يمكنه بالقطع أن يضارع أدب البلدان الأوروبية الكبري، لكن ما من أحد يفكر في تفضيل أم جاره الغنى على أمه، لمجرد أن أمه أقل تمتعا بهبات الروح."(٢١)

۳۱ وردت في:

Dirk De Geest, Eveline Vanfraussen, Marnix Beyen and Ilse Mestdagh, Collaboratie of cultuur?: een Vlaams tijdschrift in bezettingstijd (1941- 1944):

(Antwerp/Amsterdam .Meulenhoff/Kritak/Soma, 1997), p. 248.

وهذا التحول المبرمج للحكم النقدى إلى التزام، على غرار التزام الأبناء تجاه الآباء، يلخص القوى المحركة القسرية للنقد الأدبى الفاشى فى ميلها غير المستقر هيكلياً لتمجيد كل من التفوق العام للعبقرية والتفوق الخاص للموقع.

وثمة حاجة إلى توازن نقدى أيديولوجي مماثل في المناقشة المصاحبة بخصوص مسألة الطبعات الشعبية. ويدور الصراع هنا بين القيم التجارية والأيديولوجية والجمالية: فلابد من تزويد الشعب بتمثيله من خلال الصورة الشعبية. لكن السوق الشعبية تتتج أشكالاً من التمثيل غير مطعمة بشكل كاف بالمشروع التمثيلي للفاشية أو حتى غير مبالية به. أما الكتاب من أفراد الشعب، ممن لديهم الاستعداد لاحتضان هذا المشروع، فليسوا دائماً "موهوبين بهبات الروح" على وجه خاص، ومن ثم ينشرون "أدباً هادفاً" يتسم "بالتدني من الناحية الجمالية" وبعدم التوازن من الناحية الأيديولوجية. وأمام الجاذبية الشعبية لهذا الأدب يأخذ النقد الأدبي الفاشي على عاتقه الفصل بين حاجة الشعب المجردة للتمثيل و"جوعه" للأدب، من ناحية، ورغبته الأصيلة، وإن كانت مبهمة ومحجوبة حتماً، لتمثيل جوهره المقدس، من ناحية أخري.

ويشير قدر المناشدة في المقالات المعنية بهذه المشكلة من جديد، إلى عدم استقرار في المشروع التمثيلي للخطاب الفاشي، وهو عدم استقرار يتبدى مؤسسياً في المواجهة بين الناقد الفلمنكي آر. إف. ليسنز R. F. Lissens، في كتاباته في الصحيفة الفرانكفونية كاساندر Cassandre مدل دويتشر تسايتونجسفرلجر Editar von Balluseck ممثل رايخسفرباند دُويتشر تسايتونجسفرلجر Reichsverband deutscher Zeitungsverleger والذي ومدير دار التوزيع المتعاونة مع الاحتلال أجانس ديشين Agence Dechenne، والذي يمثله هذا الناقد البلجيكي بول دي مان. وكان ليسنز قد أدلى بتعليقات تنم عن عدم الرضا عن الطبعات الشعبية الصادرة باللغة الفلمنكية، والتي توزعها دار ديشين، ودعاه فون بالوسك من خلال محرره بول كولين إلى مقابلة صحفية بخصوص هذا الموضوع مع مرؤوسه بول دي مان. (٢٠)

Letter to Paul Cohn, Agence Dechenne, 13 August 1942.

وتُعد التحولات المتقلبة في وجهات النظر خلال هذه المقابلة أحد أعراض عدم قابلية الساحة الأدبية في تلك الفترة للقبول بالسيطرة: فها هي نظرة "فرنسية" تستبعد كتابات فلمنكية، تأتي من ناقد فلمنكي وتمر من خلال عين ألمانية تؤمّن ضرورات البرنامج التمثيلي، يعبر عنها ناقد ووكيل بلجيكي يؤيد بثبات "الجماليات الصحيحة" والمعابير "الأوروبية"، ولم تحدث هذه المقابلة مطلقاً، ولكن دي مان كتب مقالاً عن استخدام الطبعات الشعبية وإساءة استخدامها، في صحيفة هت فلامشي لائد Het Vlaamsche Land المتعاونة مع الاحتلال (٢٠ أكتوبر ١٩٤٢)، قال فيه: "ينبغي على الكاتب ألا يهبط إلى مستوى الشعب، بل يجب على الشعب أن يرقى إلى مستوى الفنان"(٢٠)، وهي عبارة يمكن النظر إليها بوصفها تعبيراً نموذجياً عن "الجماليات الصحيحة"، تصلح تماما لإدراجها في الخطاب البطولي للنقد الأدبى الفاشي.

وفي مجال القراءة والكتابة الفعلية، يكون الكاتب بوصفه بطلاً مفعماً بعدد متنوع من أشكال التمثيل البديلة للكاتب بوصفه مسلباً: أى راوياً للحكايات والقصص والأحداث التي قد تُضمر أو لا تُضمر تطلعات فاشية شتي. وفيما يتعلق بالتقييم النقدي، يُكرس النقد الأدبى الفاشي بالضرورة نلك الأصوات التي لم تندمج على نحو كاف، ومن ثم فهي تتطوى على المعارضة، وإن كانت في الوقت ذاته مألوفة إلى أبعد حد. ونتيجة لذلك، يجد النقد الأدبى الفاشي نفسه موزعاً ما بين التزامه بالتمثيل الكامل للشعب، من جهة، ومهمته التي تكمن في التعرف على أشكال تمثيل الشعب في الثقافة الشعبية، من جهة أخري. إلا إن هذا الخطاب يتخلص من انشطاره الداخلي، على الساحة التي بمثل فيها نفسه لنفسه، بالعودة إلى نموذج الكاتب بوصفه بطلاً، وذلك فيما يشبه تعويذة منفردة الصوت قائمة على تكرار محض يتبدى في مهارة مدهشة في استخدام أساليب الإسهاب، مثل التكرار الزائد للمترادفات، والتوسع المطرد في استعمال عناصر إبلاغية] للتأكيد، بالإضافة إلى المهارة في توظيف الأساليب المشرة للعاطفة، مثل المبالغة والتشخيص. (١٦) وفي نزوعه إلى، أساليب أدائية، يدير النقد

De Man, Wartime Journalism, p. 333

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> انظر /ی أیضا:

Saul Friedländer, Reflets du nazisme (Paris: Seuil, 1982), pp. 49-51.

الأدبى الفاشى ظهره لمتطلبات التعبير العقلاني، ويحاكى على نحو فعال شكل النبوءات والرؤى الذي يرى فيه الصوت الملائم تماماً للكاتب الأصيل .

وتتسق هذه المحاولة الصارمة لإملاء التجانس على مجمل الكتابات الأدبية والنقدية، والناجمة عن إستراتيجية التمثيل هذه، إنساقاً تاماً مع إصرار هذه الإسراتيجية الصريح على وضع الجمد الفردى للكاتب في إطار جمد الشعب الذي ينتمى إليه. وهذا المفهوم البلاغي للشعب ككيان عضوى يجد نظيره المحدد، والذي لا يقل عنه من حيث الطابع البلاغي، في الاهتمام الملحوظ بجمد الكاتب، سواء في الصور الفوتوغرافية أو في الانطباعات النثرية. فعادة ما يُقدّم جمد الكاتب في وضع رأسى بارز: فهو (والملاحظ أن النموذج المثالي للكاتب مذكر على الدوام) يهيمن على كل ما يحيط به ويطل عليه من على كما أن نظرته فولاذية وبصيرته ثاقبة. ويُكسى هذه الجمد، كلما أمكن، بزى عسكرى، ولكن الأهم من ذلك هو إبراز فحولته. وتوجي هيئة الجمد الرجولي الفحل القائم بذاته بشمولية حيوية مكتفية بذاتها تؤكد تميزها عن أعراض الانحطاط، وقد توفّرت لها القدرة على تحقيق ذاتها في عالم الشعب الذي تنتمى إليه، وذلك بإعادة إنتاج ثقافته كما هي في الواقع: في شكل عمل فني حي"("") يحول الجماهير إلى الصورة التي كانت قد اغتربت عنها.

## الإطار الأسطورى للقاشية

فى سياق تطبيقه لهذا التصور الذهنى "الجمالى القومي"، الذى يتسم فى جوهره بالعنصرية، (٢٦) يتشابك النقد الأدبى الفاشى بالضرورة مع العالم القصصى الخيالي الذى يخلقه الكاتب. إذ تكمن مهمة النقد فى أن يضع هذا القص الخيالى فى إطار صورة الشعب التى يستمد منها هذا النقد مغزاه. ولتقييم طبيعة هذه المهمة، من المفيد وضع نموذج التأطير الفاشى للحياة اليومية إلى جانب مقولة الصورة البلاغية، وهى المدخل إلى "مفهوم الواقع فى أواخر العصور العصور الوسطى المسيحية" فى كتاب المحاكاة لأورباخ Auerbach

Philippe Lacoue-Labarthe, La fiction du politique (Paris: Bourgeois, 1987), p. 111. أمرجع السابق، ص. ١١٢.

الصادر عام ١٩٤٦، حيث يقول: "وفقاً لهذا المفهوم، فإن أى حدث على الأرض يدل لا على ذاته فحسب، بل في الوقت نفسه على حدث آخر، يتنبأ به أو يؤكده... ولا يُنظر إلى العلاقة بين الأحداث كما لو كانت في المقام الأول علاقة تعاقب زمنى أو تطور عارض، بل باعتبارها علاقة توحد في سياق التدبير الإلهي."(٢٧) ومن شأن تدريب بسيط في الترجمة أن يساعد على التمعن في تأطير الفاشية لليومي: فالحياة العادية تكتسب مغزاها الكامل لا في سياق انبعاث الشعب. ومن ثم، ينتهي الأمر بالإدراك الفاشي الملح للتفرد التاريخي لوضع الأزمة المعاصر إلى أن يُختزل في الالتزام بواقع أسطوري متجاوز للتاريخ، هو واقع "القلب الأبدى للشعب نفسه"، لو استخدمنا تعبير كار لايل مع بعض التحوير.

ويمكن النظر إلى التأطير الفاشي، بعد فهمه على هذا النحو، باعتباره رداً مغايراً على واحد من الأسئلة الأساسية التي طرحها أورباخ، ألا وهو التساؤل عن الفارق الدقيق بين وقعية العصور الوسطى والواقعية الحديثة. ويرى أورباخ أن الواقعية الحديثة تتمثل في اعمال فرجينيا وولف Virginia Woolf، وجيمس جويس James Joyce، ومارسيل بروست Marcel Proust، فما أبداه هؤلاء الكتاب من تجاهل نسبى النقاط التحول الخارجية الكبرى وضريات القدر" يقدم لأورباخ بديلاً حديثاً مؤقتاً لفكرة "التدبير الإلهي" التي شاعت في واقعية العصور الوسطى. (١٦) ومن خلال ما تقدمه من "تمثيل للحظات عشوائية في حياة أناس شتى"، وهي لحظات "مستقلة نسبيا مقارنة بالنظم المضطربة والمثيرة للخلاف التي يتنازع عليها الناس وتصيبهم بالياس"، تبرز الواقعية الحديثة "العناصر الأولية المشتركة في حياتنا عموماً"، وتبرهن بذلك على أن "الاختلافات بين طرق الحياة وأشكال التفكير لدى الناس قد تصوماً"، وتبرهن بذلك على أن "الاختلافات بين طرق الحياة وأشكال التفكير لدى الناس قد "الصراعات على السطح": "وما زال الطريق طويلاً لبلوغ حياة مشتركة للجنس البشرى على "الصراعات على السطح": "وما زال الطريق طويلاً لبلوغ حياة مشتركة للجنس البشرى على "الصراعات على السطح": "وما زال الطريق طويلاً لبلوغ حياة مشتركة للجنس البشرى على الصراعات على السطح": "وما زال الطريق طويلاً لبلوغ حياة مشتركة للجنس البشرى على

Erich Auerbach, Mimesis: The Representation of Reality in Western Literature, trans. Willard Trask (Garden City: Doubleday Ancher Books, 1957), p. 490.

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص ص . ٤٨٤-٤٨٣.

موسوعة كمبريدج في النقد التمين- القرن العشرون FOR QUR'ANIC ما إنها FOR QUR'ANIC ا

الأرض، ولكن الأهداف بدأت تظهر للعيان"، كما أن "عملية الذوبان المعقدة" التي تعكسها الواقعية الحديثة "تميل على ما يبدو إلى حل شديد البساطة. "(٢١)

وبالنظر إلى التشعب الفعلى لما يشير إليه أورباخ بعبارة "الصراعات على السطح"، بما في ذلك أنه ألف كتابه المحاكاة بينما كان لاجدًا يهودياً في المنفى في اسطنبول، خلال الحرب العالمية الثانية. فإن ثمة مذاقاً مريراً يكتسبه هذا الإسقاط الإنساني المأمول لما يسميه "الحياة المشتركة للجنس البشرى على الأرض"، باعتباره بديلاً علمانياً ناجعاً لمقولة التدبير الإلهى في التأطير البلاغي في العصور السابقة على العصر الحديث، ذلك أن "الحل البسيط" الذي يطرحه النقد الأدبى الفاشي في مواجهة "عملية النوبان المعقدة" ينصب تحديداً في الإبقاء على الطابع العشوائي في الصدارة عن طريق تمثيله بوصفه لا يتماشي مطلقاً مع الصورة الشعبية المتجانسة التي تعتمد مكوناتها الأساسية في اليومي اعتمادا جذريا على النضال الشامل للشعب من أجل التخلص من كل العناصر الأخرى فيه بشكل نهائي.

ويحدد النقد الأدبى الفاشى على نحو منهجى أنماط الحياة العادية في الواقعية التي يحبذها باعتبارها صوراً فاشية في تصميم فني يحاكي الأسطورة، ويلتزم بالوحدة والبساطة، وهو التزام لابد وأن يبدو غير متناسب على الإطلاق مع مفهوم أورباخ عن الحل البسيط. ويرى أورباخ فعلا أنه "ربما يكون [الحل الشديد البساطة للحياة المشتركة للجنس البشري على الأرض] أبسط من أن يرضى أولئك الذين يحبون عصرنا ويُعجبون به، بالرغم من أخطاره وكوارثه، لأنه مفعم بالحياة و لأنه يقدم ميزة تاريخية لا مثيل لها. ولكن هؤلاء قلة، وقد لا يمتد بهم العمر كي يروا ما هو أكثر من مجرد النذر الأولى للتوحيد والتبسيط القادمين".(" ") وبقدر ما رأى ممثلو النقد الأدبى الفاشي تلك النذر، فقد كرسوا أنفسهم لمكافحة ذلك الحل بطريقة مختلفة تماما من التوحيد والتبسيط. وهذا الاختلاف هو ما يستحق التناول.

٢٩ المرجع السابق، ص. ٤٨٨.

<sup>·</sup> المرجع السابق.

# حلول لعالم يأقل

في الصفحات التي سبقت مباشرة ذلك التطلع إلى وضع الواقعية الحديثة في إطار "الحياة المشتركة للجنس البشرى على الأرض"، برهن أور"باخ بجلاء على أنه لم يكن غافلاً عن الجانب المظلم لما اتسمت به الفاشية من نزوع إلى الوحدة والبساطة. فبعد أن استرجع "التسارع الهائل" في "توسيع أفق الإنسان"، والذي ينعكس في أن "ثمة محاولات مركبة وموضوعية للتفسير تُنتج وتُهدم في كل لحظة"، يعرّف أورباخ الفاشية باعتبارها رداً على "الصدام العنيف بين طرق الحياة الأكثر تبايناً" الذي يقود إلى ذلك التحلل، ويقول: "إن الإغراء بأن يسلم المرء نفسه إلى جماعة حلَّت جميع المشاكل بصيغة واحدة، واستطاعت بقوة إيحائها أن تفرض التضامن، كما نبذت كل شيء لا يتماشى معها ولا يخضع لها - هذا الإغراء كان كبيراً جداً حتى إنه، بالنسبة للكثيرين، لم تكن الفاشية مضطرة لاستخدام القوة عندما حان الوقت لانتشارها في بلدان الثقافة الأوروبية القديمة."(١١) ويمضى أورباخ قائلاً: إن "النزوع المتنامي إلى تبنى نظرات ذاتية بلا هوادة في أدب تلك البلدان "يُعد عرضاً آخر" من أعراض "الاضطراب والعجز" الناجمين عن "أفول عالمنا": ففي كثير من الأحيان تتضمن الجانب الأعظم من الكتابات الواقعية الحديثة "شيئاً معادياً للواقع الذي تمثله"، وشعوراً "بالكراهية للنقافة والحضارة، يظهر من خلال أمهر الحيل الأسلوبية التي طورتها الثقافة والحضارة، وكثيراً ما يقترن ذلك بميل جذري ومتعصب للهدم. ((٢٠) إلا إن أورباخ يلاحظ في هذه الواقعية الحديثة نفسها "شيئاً مختلفاً تماماً يحدث أيضاً"، ألا وهو وضع صورة مسبقة من خلال تمثيل هذا الأدب للطابع العشوائي، أو بتعبير أدق اللحياة المشتركة للجنس البشرى على الأرض"، وذلك "الحل شديد البساطة" الذي يمثل ردا على "عملية الذوبان المعقدة"، وهو الأمر الذي كان من شأنه أيضاً أن يمهد التربة للفاشية كي تضرب بجذورها.

المرجع السابق، ص ٤٨٥-٤٨٦.

<sup>11</sup> المرجع السابق، ص. ٤٨٧.

وبهذه المفارقة الساخرة يقيم أورباخ الصلة بين "التوحيد الفاسد" ("أ) الذي تطرحه "الصيغة الأحادية" للفاشية، و بين "التوحيد القادم لحياة "الجنس البشري على الأرض" الذي يراه في تمثيل الطابع العشوائي. وهي مفارقة توحي بأن مجرد الإقرار بوجود التمايز بين الإطار القسري للفاشية والأطر الرامية إلى الفكاك من هذه القسرية قد يكون حلاً مفرطاً في التبسيط، في سياق معارضة قوى الشمولية. وبدلاً من ذلك، يتطلب الأمر بالأحرى إعادة تأسيس هذا التمايز نقدياً. وبالنسبة للنقد الأدبى، يمكن لهذه المهمة أن تتخذ شكل الإصرار الواعي على مقاومة، يصعب تمثيلها، لهذا الاستيعاب الكامل الذي يشكل الحياة المعتادة.

<sup>\*\*</sup> هذا هو التشخيص الذي خلص إليه كينيث بيرك Kenneth Burke من تحليله لكتاب كفساهي لهتاسر، ورد

Geoffrey H. Hartman, The Fateful Question of Culture (New York: Columbia University Press, 1977), pp. 123.





الماركسية وما بعدها





## الماركسية والنقد الأدبى

أليكس كالينيكوس ترجمة: هانى حلمى حنفى

"دائما، انحُ منحى تاريخيا!" كتب فريدريك جيمسون كلمته الشهيرة تلك، وأردف قائلاً: 
إن هذا هو المبدأ "المطلق الوحيد بل ويجوز لنا القول إنه المبدأ الذى لازم كل فكر جدلى عبر 
مختلف مراحله التاريخية". (١) حتى بات متوقعًا من كل من يلتزم بنظرية ماركس فى التاريخ 
أن يراعيه فى دراسته للمنتجات الثقافية. والطريقة الأكثر طبيعية لتفسير تلك النظرية تتضمن 
ببساطة شديدة القناعة أنه لا يمكن فهم تلك المنتجات ما لم توضع فى السياق الأوسع للعلاقات 
الاجتماعية بشروطها التاريخية التى تنبثق منها تلك المنتجات. ولكن كيف يمكن أن ننحو 
منحى تاريخيًا دون أن نجعل النص يختفى فى سياقه التاريخي؟ تصبح هذه المهمة من 
الصعوبة بمكان، لاسيما عندما تكون الأسئلة المتعلقة بالبناء الشكلى للنص هى موضع 
الدراسة.

لقد اكتسب ماركس وإنجلز من هيجل ذلك العداء إزاء فصل الشكل عن المضمون، فكما قال هيجل: "الشكل هو العملية الكامنة للمضمون المتعين ذاته"، (") ولكن مرة أخرى كيف يمكن أن نبين أن الشكل جزء من العملية دون إخضاعه لشروط الخصوصية التاريخية؟ بالطبع لم تحتل النظرية الأدبية مكانًا بارزًا ضمن اهتمامات مؤسسى المادية التاريخية. ففي أشهر مقولة له حول هذه النظرية يقابل ماركس بين القوى المنتجة وعلاقات الإنتاج، التي تشكل معًا "البنية التحتية الحقيقية" للحياة الاجتماعية، و"البنية الفوقية القانونية والسياسية" التي نتطور من ذلك الأساس: "من الضروري دائمًا أن نميز بين التحول المادى للشروط الاقتصادية للإنتاج، والتي يمكن تحديدها بدقة العلوم الطبيعية، وبين الأشكال القانونية، أو

G. W. F. Hegel, *The Phenomenology of Spirit*, trans. A. V. Miller (Oxford: (\*) Clarendon, 1977), § 56, p. 35 (translation modified).

السياسية، أو الدينية، أو الفنية، أو الفلسفية —أى باختصار الأشكال الأيديولوجية التى يعى البشر من خلالها هذا الصراع ويناضلون ضده". (<sup>٣)</sup>

ومن هنا يتم وضع الفن بحسم في مكانه—أي يصبح جزءًا من البنية الفوقية، ويندر ج في خانة الأيديولوجيا؛ فالإنتاج الثقافي يجب رؤيته باعتباره تابعًا لإيقاعات الإنتاج المادي.

ومع ذلك فإن الفكرة القائلة بأن البشر من خلال تلك "الأشكال الأيديولوجية" يصبحون "واعين" بالتناقض داخل البنية التحتية الإقتصادية "ويناضلون ضده" توحى بأن دور هذه الأشكال هو أكثر من مجرد أن تكون انعكاسًا سلبيًا لتطور قوى الإنتاج.

عمل إنجلز الذي اضطلع بدور المسئول عن مذهب ماركس بعد وفاته، على تأكيد هذه النقطة: "ليس الأمر أن العامل الاقتصادي هو المسبب، أو الفاعل الأوحد، وكل ماعداه محض نتيجة سلبية. هنالك بالأحرى تفاعل على أساس الضرورة الاقتصادية، يؤكد نفسه دائما في الهابة المطاف". (أ) وهكذا يجب تحقيق مطلب اتباع المنحى التاريخي دون اختزال المنتجات الثقافية، مع بقية البنية الفوقية، إلى الأساس الاقتصادي. ويُظهر ماركس نفس المرونة في قراءته المستفيضة للأدب الكلاميكي والأدب الأوروبي الحديث. فالأعمال الفنية العظيمة (وماركس لا يتردد في أحكامه القيمية) يمكن أن تقدم استبصارات عميقة بمواقف تاريخية معينة؛ وبسبب طبيعة العمل الفني غير المغتربة نسبيًا، يمكن لهذه الأعمال أيضنًا أن تقدم لمحات لما سيصبح عليه العمل كوسيلة لتحقيق الذات في مجتمع شيوعي بلا طبقات. ومما لمحات لما سيصبح عليه العمل كوسيلة لتحقيق الذات في مجتمع شيوعي بلا طبقات. ومما الشديد ببلزاك، الذي يعتبره إنجلز "أستاذ الواقعية الأعظم الذي يفوق زولا وكل من في قامته من رواتيي الماضي والحاضر والمستقبل". تكمن عظمة بلزاك في أنه كان "مضطراً إلى أن

Karl Marx, A Contribution to the Critique of Political Economy, trans. N.I. Stone (\*) (London: Lawrence & Wishart, 1971), pp. 20-21.

Letter to H. Srarkenburg, 25 January 1894, in Karl Marx and Friedrich Engels, (1)

Selected Correspondence (Moscow: Progress, 1965), p. 467.

### موسوعة عميريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ با VFOR QUR'ANIC THOUGHT - الماركسية والنقد الأدبي

يسير ضد أهواء طبقته وانحيازاتها السياسية"، أى ضد حنينه للنظام القديم، وأن يصور "البرجوازية الصاعدة في هجماتها التقدمية على مجتمع النبلاء"(٥).

وهنا نرى ظهور ما سماه فرانك كيرمود بـ "نظرية التفاوت" التى تتيح لنا عند "قراءة النصوص فى ضوء التحليل الماركسى، الكشف عن معنى لم يقصده المؤلف". (١) وعلى الرغم من أن هذه الفكرة، كما سنرى لاحقًا، كانت ذات تأثير كبير على النقد الألتوسيرى إنسبة إلى المفكر الفرنسى التوسير]، فقد ظلت مجرد اقتراح مثير فى كتابات ماركس وإنجلز، وربما يكون أحد الأسباب وراء عدم تطور تلك النظرية أبعد من ذلك هو أن أية إستراتيجية واضحة لاستخلاص التفاوت بين قصد المؤلف والمعنى تعنى دراسة الآثار التي يمكن أن تخلفها تلك الاستخلاص البناء الشكلي للنص، ولكن كما يلاحظ س، س، بروير فإن "ماركس عادة لا يتناول قضايا الشكل". (١)

وأصبح هذا الإغفال لقضية الشكل سائدًا في ماركسية الحركة الاشتراكية الجماهيرية الأولى في أوروبا، والمعروفة بالأممية الثانية (1889-١٩١٤) التي سعت إلى تقنين صورة اختزالية وحتمية نسبيًا للمادية التاريخية. وبقدر ما ناقش المنظرون البارزون مثل كارل كاوتسكي و ج. ف. بليخانوف النصوص الأدبية، فإن تقاولهم كان مقصورًا على كشف اعتماد تلك النصوص على الظروف المادية. أما المحاولة الأكثر قيمة من حيث قابليتها للتطور فهي محاولة أنطونيو لابريولا في كتابه مقالات حول المغهوم المادي للتاريخ (١٨٩٦) لتمييز المادية التاريخية عن أية نظرية لـ "العوامل" المستقلة والمتفاعلة - مثل العوامل الاقتصادية، والسياسية، والثقافية، . الخ. ومن ناحية أخرى كانت النظرية الماركسية حول التاريخ ترى المجتمع باعتباره مركبًا complexus أو كلاً متكاملاً له أسبقية الفهم على أجزائه المكونة. ولقد كان لهذه المقولة تأثيرها على تروتسكي وكانت إرهاصنا بإعادة صباغة لوكاتش الفلسفية للماركسية في كتابه التاريخ والوعى الطبقي (١٩٢٣).

1978), p.413.

Letter to M. Harkness, April 1888, ibid., pp. 402-403.(°)

Frank Kermode, History and Value (Oxford: Clarendon, 1988) p. 99.(1) S. S. Prawer, Karl Marx and World Literature (Oxford: Oxford University Press, (V)

وفي كتابات تروتسكي نجد أكثر المحاولات اكتمالاً للتنظير لموقع الأدبى داخل الكل الاجتماعي من منظور الماركسية الكلاميكية. ولما كان تروتسكي أكثر الكتاب الماركسيين تميزًا، فقد كان مؤهلاً على وجه الخصوص لاستكشاف العلاقة بين الشكل والسياق التاريخي. وكان إسهامه البالغ الأهمية— وهو كتاب الأدب والثورة (١٩٢٣)— مداخلة في المناقشات الجمالية المحتدمة بين المفكرين الروس في أعقاب ثورة أكتوبر ١٩١٧. وهذا يحارب تروتسكي في جبهتين، فهو يواجه الحركة الثقافية المعروفة باسم تمجيد البروليتاريا محبيد البروليتاريا التي ازدهرت إيان السنوات الأولى لنظام الحكم الجديد. وقد ذهب أنصار حركة تمجيد البروليتاريا إلى أن دولة العمال يجب أن تتحرك بسرعة نحو خلق "ثقافة البروليتاريا" التي تختلف جذريًا عن التراث الفني للمجتمع البرجوازي، وإذا كان هذا الموقف قد مثل شكلاً في مواجهة الحركة الطليعية المستقبليين التفوا حول الثورة إلا أنهم كانوا لا يزالون تحت تأثير مذهب أن كثير من المستقبليين التفوا حول الثورة إلا أنهم كانوا لا يزالون تحت تأثير مذهب استقلالية الشكل الأدبي الذي عبر عنه بقوة كل من شكلوفسكي وياكوبسون وغيرهما من منظري الشكل الأدبي الذي عبر عنه بقوة كل من شكلوفسكي وياكوبسون وغيرهما من منظري الشكلانية.

وفى مداخلة ذكية اقتفى تروتسكى أثر ماركس وإنجلز فى إصرارهما على البدء من التحولات الاجتماعية الاقتصادية لكل حقبة، ولكنه أظهر حساسية أكبر لخصوصيات الشكل الأدبى، لذلك ينتقد حركة تمجيد البروليتاريا لقشلها فى إدراك التخلف المادى والثقافى للطبقة العاملة الروسية، فإمكانية خلق أشكال من الإبداع الفنى مختلفة جذريا عن أشكال المجتمع الرأسمالى ستكون جزءًا من عملية أكثر اتساعًا تستهدف إنتاج الشروط الاقتصادية والاجتماعية لمجتمع شيوعى تختفى فيه كل الطبقات بما فيها الطبقة العاملة، ومن هذا المنظور، تصبح فكرة "ثقافة البروليتاريا" متناقضة، ومحاولة لجعل السمات المؤقتة للمجتمع الانتقالى سائدة بشكل مطلق، كما أن التراث الثقافى للبرجوازية سيقدم دعمًا قيمًا لمساعدة الطبقة العاملة على تجاوز تخلفها، ويعينها على التقاط السمات العامة للوضع الإنساني.

وفى الوقت ذاته الذى كان تروتسكى يقاوم فيه الموقف العدمى لحركة عبادة البروليتاريا تجاه فن الماضي، فإنه كان يستنكر الشكلانية باعتبارها مثالية فاشلة عندما تطبق على قضايا الفن"، إذ إنها تفتت الكل الاجتماعي المعقد إلى عوامل مستقلة، ولكنها تفشل في أن تكمل هذا المنهج حتى نهايته: فإذا كانت " عملية الإبداع الشعري" مجرد " "تركيب من الأصوات أو الكلمات"، فلم لا نستخدم "التراكيب والتباديل الخاصة بعلم الجبر مع الكلمات" لتوليد كل القصائد الممكنة؟ (وهنا يستبق تروتسكي التطورات اللاحقة في البنيوية على يد ياكوبسون وليفي شتراوس). والتحليل الشكلي في الحقيقة لا غنى عنه: "فالشكل اللفظي ليس انعكاسًا سلبيًا لفكرة فنية متصورة سلفًا، ولكنه عنصر نشط يؤثر على الفكرة نفسها". ومع ذلك ف "الفكرة"، أي المضمون، تنبع من البيئة الطبيعية والاجتماعية، و"الإبداع الفني" "تحوير وتغيير للواقع، وفقًا للقوانين الخاصة بالفن. إن المادة التي يتناولها الفن، مهما كان هذا الفن خياليًا، لا تتجاوز ما يقدمه العالم الثلاثي الأبعاد وعالم المجتمع الطبقي الأضيق". والأشكال نفسها تتضمن حوارًا بين تلك الأشكال الموروثة من الماضي واحتياجات الجيل الجديد من المنتجين التي تتشكل تاريخيًا: " ودائمًا ما يكون الإبداع الفني عملية قلب معقدة للأشكال القديمة، تحت تأثير مثيرات جديدة تنبع من خارج الفن". ومن ثم: "يجب أن يتم الحكم على العمل الفني في المقام الأول بموجب قانونه الخاص، أي بموجب قانون الفن". ولكن الماركسية وحدها هي التي يمكن أن توضح ... من الذي جعل هذا الشكل الفني مطلوبًا وليس أي شكل آخر غيره، ولماذا". (^)

وقد طور تروتسكى هذا المفهوم عن الفن تطوير" المحوظًا في مقالة لاحقة حول رواية سيلين رحلة إلى حاقة الليل. فبالرغم من التشاؤم المرضى للمؤلف، فإن "بانوراما عبثية الحياة" التي يقدمها، عمل من أعمال الهدم الجمالي والسياسي معًا: " فمن أجل أن يريح ضميره من الرعب في مواجهة الحياة، يلجأ طبيب الفقراء هذا إلى أتماط جديدة من الصور الفنية، ويتضح أنه ثورى الرواية، وبشكل عام فهذا هو القانون الذي يحكم حركة الفن: فالفن يتحرك عبر التنافر المتبادل بين الاتجاهات المختلفة". فالكتاب الذين يسعون إلى صباغة لغة

Leon Trotsky, Literature and Revolution (Ann Arbor: University of Michigan Press, (\*) 1971), pp. 183, 172, 173, 175, 179, 178.

مناسبة لظروفهم يضطرون إلى التمرد على الوضع الراهن، وعادة ما يكون ذلك يشكل غير واع:

لا يمكن للإبداع الحي أن يتقدم نحو الأمام دون التمرد علمي التراث الرسمى، والأفكار والمشاعر التقليدية، والصور المبتذلة والتعبيرات البالية. فكل اتجاه جديد يسعى إلى التواصل المباشر الأكثر صدقًا بين الكلمات والمشاعر. ودائمًا ما ينمو النضال ضد الادعاء في الفن بدرجة أقل أو أكبر ليصبح نضالًا ضد الظلم في العلاقات الإنسانية. والارتباط بديهي: فالفن الذي يفقد الإحساس بالكذب الاجتماعي لا بد وأن يهزم نفسه من جــراء التــصنع، فيتحول إلى التكلف في الأسلوب. (٩)

وتمثل كتابات تروتسكي في الأدب سلسلة من اللقطات الذكية لمؤلف مــشغول بــشكل أساسي بالقضايا السياسية الأكثر الحاجًا، وقد استبعدت هذه الكتابات بــصورة متز ايــدة الــي هامش اليسار بعد انتصبار الستالينية في الاتحاد السوفيتي والدولية الشيوعية (الكومنترن). وقد كان لكتاباته تأثير كبير على جيل من شباب مفكري نيويورك الــذين بلغــوا الرشـــد ايـــان الثلاثينيات من القرن العشرين، حيث انجذب الكثيرون منهم في البداية للاتجاء التروت سكي. وقد ساعد تأكيد تروتسكي على "قانون الفن" وتطبيقه لنظرية التفاوت على مؤلفين مثل سيلين، على إضفاء جو من الشرعية على تلقى الحداثة تلقيًا إيجابيًا، بل وعلى إجازة مقولة كليمنت جرينبيرج باستقلالية الشكل في الفن الحديث (ويكاد يكون مؤكدا أن هذا الرأى مناقض لأراء نروتىكى نفسه).(١٠)

في كل الأحوال مثلت الحداثة اختبارًا كبيرًا للتناول الماركسي للفن والأدب. وهذا جاء إسهام لوكانش حاسمًا وإن كان متناقضًا. في البداية طرح كتابه التساريخ والسوعي الطبقسي (١٩٢٣) إطارًا نظريًا يتم من خلاله معالجة العلاقة بين الشكل الأدبي والــسياق الاجتمــاعي

Leon Trotsky, On Literature and Art (New York: Pathfinder, 1970), pp. 192, 201.(1) (۱۰)انظر/ي:

Alan Wald, The New York Intellectuals (Chapel Hill: University of North Carolina Press, 1987).



على نحو أكثر صرامة من ذى قبل. أزاح لوكتش نموذج البنية التحتية/البنية الفوقية، بتأكيده على الأولوية المنهجية للمفهوم الماركسي عن الكليّة الاجتماعية: إعطاء الأولوية لمفهوم الكليّة هو الضمان لمبدأ الثورة في العلم". (١١) وقد ركز هذا الاتجاه الذى استلهم هيجل، على العلاقة بين الجزء والكل، وكي يوضح لوكاتش مفهوم هذه العلاقة استحضر نظرية صنتميّة السلعة التي طورها ماركس في كتابه رأس المال، ومفاد هذه النظرية كما طرحها ماركس أن تبادل منتجات العمل الإنساني في السوق في ظل الرأسمالية يؤدي إلى تحويل العلاقات الاجتماعية إلى علاقات بين أشياء، ومن ثم بدا ما كان مجرد سمات لترتيبات اجتماعية لها خصوصيتها التاريخية وكأنه نتاج لقوانين طبيعية عامة تعمل خارج نطاق السيطرة البشرية.

ولقد زعم لوكاتش في ذلك الوقت أن هذه العملية التي أطلق عليها التثبيؤ تتخلل كل جوانب الحياة الاجتماعية، واعتمادًا على نظرية ماكس فيبر حول العقلنة ذهب لوكاتش إلى أن الرأسمالية تتميز بتناقض هيكلى بين عقلانية جزئية ولاعقلانية عامة. فبينما تم إخصاع الأشكال والمؤسسات الفردية بشكل مضطرد للتنظيم العقلاني، ظلت الكليّة (الاجتماعية) غير قابلة للفهم أو السيطرة، والمنتجات الثقافية، شأنها في ذلك شأن أي جانب من جوانب الحياة الاجتماعية هي شواهد على هذا التناقض المحوري، ولقد ركز لوكاتش على التدليل على تلك الفرضية من خلال تحليل بارع لتطور القلسفة الحديثة، ولكن لم يكن هناك ما يمنع من تناول الأشكال الثقافية الأخرى على نفس المنوال.

ومن ثم كان تتبع آثار صنّميّة السلعة على الشكل الأدبى هو أحد التحديات التى واجهت النقد الماركسى، ولم يتصد لوكاتش نفسه لهذه القضية. إذ أن فشل الثورة الروسية في الانتشار في أوروبا، والحملة المكثفة داخل الكومنترن التي شنت هجومًا سوقيًا على كتاب التاريخ والوعى الطبقى أصاباه بالإحباط؛ مما دفعه في أو اخر العشرينيات إلى التبرء من الكتاب بدعوى مثاليته المفرطة، فأعاد صياغة ماركسيته في ضوء الشعار اليميني الهيجلي حول "التوافق مع الواقع"، ومن ثم يصبح التغيير الثوري للمجتمع عملية صعبة طويلة المدى

Gyorgy Lukács, History and Class Consciousness, trans. R. Livingstone (London: Merlin, 1971), p. 27

تنطوى على كثير من الإحباطات والانحرافات والحلول الوسط. وتصبح مهمة المُنَظّر الكشف عن الاتجاهات التاريخية الأساسية، لا التعلق بالنزعات العابرة قصيرة المدى.

من هذا المنظور طور لوكاتش نظرية جمالية تعادى الحداثة بشكل منهجى ومتصل، إذ مثل له كُتَاب الواقعية العظام فى القرن التاسع عشر مرحلة كانت البرجوازية فيها طبقة ثورية، نتاضل من أجل فهم العالم الاجتماعي، فى نطاق الحدود التى تسمح بها مصالحها فى تأمين شكل جديد من أشكال الاستغلال. ومع ذلك ازدادت سيطرة الطبقة الرأسمالية بعد على انتزاع فائض القيمة حتى عن نفسها. ومن ثم استحوذت الإثارة السطحية لا البنسي على انتزاع فائض القيمة حتى عن نفسها. ومن ثم استحوذت الإثارة السطحية لا البنسي الأساسية على الأدب البرجوازي، حتى فى حالة الكتاب الكبار من أمثال فلوبير. وعليه أصبحت الحداثة مجرد تحويل لهذا الاستحواذ إلى أسلوب شكلى متكلف. فالكتاب الذين على شاكلة جويس "مجمدون فى خبراتهم المباشرة". وأصبح ما اعتبره تروتسكى مصدر قوة فسي سيلين هو نقطة الضعف الأساسية لدى الحداثيين من وجهة نظر لوكاتش: "فكلهم يطورون أسلوبهم الفنى الخاص ... باعتباره تعبير"ا عفويًا عن خبرتهم المباشرة." ومن هنا تسصبح الحداثة إلى حد كبير عرضًا من أعراض انحدار البرجوازية.

يعتمد هذا النقد الموجه للحداثة على نظرية المنظور الكلى للأيديولوجيا التى طرحها لوكاتش في كتابه التاريخ والوعى الطبقى، ووفقاً لهذه النظرية فإن المكانة الموضوعية لطبقة ما داخل علاقات الإنتاج، لا عملية السيطرة الاجتماعية القائمة على المناورة والدعاية الإعلامية، هي التي تحدد رؤيتها للعالم، و بالرغم من دفاع لوكاتش الحاذق الذي لم يخل من بصيرة، إلا أن نظريته ووجهت بدحض صارم من قبل أحد رواد الحداثة الماركسيين ألا وهو برتولد بريخت. سعى بريخت إلى قلب الموائد على رأس لوكاتش وذلك باتهامه هو، ولسيس خصومه الحداثيين، بتهمة الشكلانية، وذلك بمطالبته الكتاب المعاصرين بالانصياع لنمط مثالي من الأسلوب الأدبى مصدره أشتات من الواقعية الكلاسيكية. "فالواقعية ليست مجرد قصية

Gyorgy Lukács, "Realism in the Balance" (1938) in E. Bloch et al., Aesthetics and "Politics (London: NLB, 1977), PP. 36-37.



شكل". بل يجب فهمها على نحو أوسع باعتبارها "اكتشافًا للعلاقات السببية المعقدة للمجتمع وكشف وجهات النظر السائدة للأمور باعتبارها أراء من هم فى السلطة، والكتابة من منظور الطبقة التى تقدم أوسع الحلول للمشكلات الملحة التى يقع المجتمع الإنسسانى فى حبائلها، والتأكيد على عنصر التطور، والتعامل مع المتعين ومع أى تجريد ناتج عنه باعتباره ممكنًا". ويمكن تحقيق هذه الأهداف من خلال مجموعة متنوعة من الأشكال: "فأساليب الكتابة المعمول بها تستنفد نفسها، ويفقد المثير منها مفعوله. وتبرز مشكلات جديدة نتطلب أساليب جديدة. فالواقع يتغير، ولكى يتم تمثيله، يجب أن تتغير أنماط التمثيل". (١٢)

وهكذا نرى أن بريخت، شأنه في ذلك شأن تروتسكي، طرح علاقة جدلية بين الأشكال الأدبية والواقع الاجتماعي المتغير، ورغم أن بريخت كتب نقده للوكاتش في أو اخر ثلاثينيات القرن العشرين، ولم يُنشر إلا بعد وفاته، إلا أنه أتاح له أن يدافع عن مسسرحه الملحمي باعتباره شكلاً من أشكال الواقعية. أما مهمة استجلاء العلاقة بين الشكل والواقع على نحو أكثر صرامة فقد قدر لاثنين من الماركسيين الألمان المتعاطفين مع الحداثة، وهما فالتر بنيامين وثيودور أدورنو، أن يتبنياها. وقد سعى كلاهما إلى رد كتاب التاريخ والوعي الطبقي على صاحبه وذلك باستخدامه في توضيح التطور الشكلي للفن الحديث، ومع ذلك فقد قاما بهذه المهمة بطريقتين متمايزتين تعكمان تفضيلاتهما الجمالية المتعارضة. فقد أيد بنيامين الفنانين الطبعيين مثل بريخت والسورياليين الذين سعوا إلى السربط بين الإبداع الشكلي والراديكالية السياسية؛ أما أدورنو فقد ذهب إلى أن الهجوم النقدي الأكبر جاء من قبل هولاء الفنانين الذين أعلوا من شأن التجريد كثيراً مثل شوينبرج وبيكيت.

وهنا سوف أتناول منهجى بنيامين وأدورنو المختلفين بإيجاز، حيث إنهما موضع مناقشة مستفيضة في مكان آخر من هذا المجلد. فسيرًا على درب ماركس ولوكاتش، نظر كلاهما إلى المجتمع الرأسمالي باعتباره مجتمعًا تتخلله صنّميّة السلعة، بالنسبة لبنيامين تكمن هذه البنية في التماثل الشكلي بين العلاقات المادية والمنتجات الثقافية. ففي كتابه العظيم الذي

Bertolt Brecht, "Popularity and Realism," المرجع السابق ص ٨٢.

لم يكمله كتاب المقاطع Passagen-Werk قام بنيامين بتجميع كم هانل من الأدلة التى تربط بين التطورات الاقتصادية في عهد الإمبراطورية الثانية وشعر بودلير والجغرافيا الحصرية لمدينة باريس عندما غدت مدينة تحكمها إيقاعات الاستهلاك الجماهيري. وأنتج تجاور هذه الشذرات "صور"ا جدئية" سجلت عملية تمليع [تحويل إلى سلعة] الحياة الاجتماعية وأشارت في الوقت نفسه نحو مستقبل بلا طبقات وذلك باستحضارها ذكريات للشيوعية البدائية، وبالرغم من أن أدورنو كان مدينًا في جوانب شتى لبنيامين، إلا أنه كان شديد النقد لمنهجه: فمجسرد وضع الحقائق المتباينة جنبًا إلى جنب قد يقودنا بسهولة إلى السقوط في نوع مسن الاختسرال الاقتصادي، بحاول كلاهما أن يتجنبه؛ فضلاً عن ذلك، بدت نظرية الصور الجدلية وكأنها لاجتماعية ضروريًا كوسيلة لتوضيح الكيفية التي تشكل بها صنّميَّة السلعة بنية الأعمال الفنية، وتفاصيل الحياة اليومية— وهي المقولة التي تشكل بها صنّميَّة السلعة بنية الأعمال الأدنى مائمينة التي تتعرض لها البشرية والطبيعة نفسها من جسراء السيطرة المنتافرة مثلت المعاناة التي تتعرض لها البشرية والطبيعة نفسها من جسراء السيطرة المنتاعية، وتضمنت في نفس الوقت دعوة لإنهاء تلك السيطرة.

و هكذا ظل كتاب التاريخ والوعى الطبقى نقطة مرجعية حاسمة بالنسبة لأدورنو، بالرغم من تشككه فى اتجاه الجدل الهيجلى فى القول بالكليّات. أما المدرسة الماركسية الأخرى الكبرى فى النظرية النقدية التى قدمت تقويمًا موضوعيًا للحداثة فكانت على النقيض، معادية دون مواربة للتأثير الهيجلى على الماركسية. فبالنسبة للوى التوسير وأتباعه مثل مفهوم لوكاتش عن الكليّة نموذجًا لما أطلقوا عليه "الكليّة التعبيرية"، فهنا يتم النظر لجوانب الكل الاجتماعي المختلفة على أنها تعبيرات عن جوهر واحد، وفي هيجل نفسه نجد أن حركة التاريخ الإنساني بأكملها هي وصول بالروح المطلق Absolute Spirit إلى حالة الوعي بالذات، أما من منظور لوكاتش الذي يبدو أكثر مادية، نجد أن كل الظواهر المختلفة للمجتمع الرأسمالي تكرر البنية الأساسية لصنّعيّة السلعة، والمحصلة هي نوع من الاخترالية الأسمالي تكرر البنية الأساسية لمركسية الأممية الثانية.

٧ - الماركسية والنقد الأدبى

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ ١٥١

يذهب التوسير إلى أن الكليّة الماركسية الأصيلة كلّ معقد له بنيته الخاصة التى تتكون من العديد من البنى والممارسات المختلفة، وداخل هذا الكل تعمل الحتمية الاقتصادية فقط "فى نهاية المطاف". ولكن بينما يتبنى التوسير هنا صبيغة إنجلز، إلا أنه يضفى عليها معنى جديدًا، فكل مجتمع له "بنية مهيمنة"، أى مجموعة من العلاقات الهرمية تهيمن فيها ممارسة ما على الممارسات الأخرى، ويلعب الاقتصاد دوره الحتمى في نهاية المطاف بانتقاء الممارسة المهيمنة، ومن ثم تعمل علاقة السببية الاقتصادية بصورة غير مباشرة من خلال البنية المهيمنة، لا كمؤثر مباشر على البنية الفوقية، وتتطور الممارسات الفردية وفقًا لمنطقها المتمايز، داخل نطاق الحدود التي تفرضها البنية المهيمنة، ومن ثم نرى أن البنية الفوقية مستقلة نسبيًا" عن الاقتصاد.

أين يقع الأدب والفن من هذا كله؟ يرى التوسير وزميله بيير ماشرى أن علاقة الأدب والفن بالاقتصاد علاقة غير مباشرة بدرجة أكبر من الممارسات الاجتماعية الأخرى، وفي الحقيقة فإن قضية انتمائهما إلى البنية الفوقية أو عدمه، ليسست واضحة على الإطلاق، فمكانتهما الاجتماعية تتحقق من خلال الأيديولوجيا التي يرى فيها ألتوسير الوسيط الذي يعيش من خلاله كافة البشر علاقاتهم بشروط وجودهم المادية. فوظيفة الفن إدراكية cognitive "يكمن الفارق الحقيقي بين الفن والعلم في الشكل الخاص الذي يقدمان لنا من خلاله نفس الموضوع بطرق مختلفة تمامًا: الفن عبر "النظر" و"الإدراك" أو "الشعور"، والعلم في صدورة المعرفة (بمعناها الصارم، عبر مفاهيم)". و"موضوع" الفن هو الأيديولوجيا، وهكذا نجد "بلزاك وسولجنستين يقدمان لنا "رؤية" للأيديولوجيا التي تلمّح لها أعمالهما وتتغذي عليها دائمًا، وهي رؤية تفترض مسبقًا تراجعًا ما، أي خلق مسافة داخلية تقصل رواياتهما عن ذات الأيديولوجيا التي انبئةت منها."(١٤)

هذه الصورة من نظرية التعارض تؤكد أن يمقدور الكتاب تقديم ما يتوفر لهم من البصيرة لا بالرغم من معتقداتهم السياسية المعلنة بل، بمعنى ما، نتيجة لهذه المعقدات: "فحقيقة

Louis Althusser, Lenin and Philosophy and Other Essays, trans. Ben Brewster (London: Verso, 1971), pp.205, 204.

أن مضمون أعمال بلزاك وتولستوى "منفصل" عن أيديولوجيتهما السياسية وعلى نحو ما يجعلنا نرى ذلك المضمون من الخارج، ويجعلنا "ندركه" من خلال خلق مسافة فاصلة داخل تلك الأيديولوجيا، تفترض مسبقًا وجود تلك الأيديولوجيا نفسها". ("1) هذا الموقف المتنافرة ذاتها:

ومن هنا يصبح النظام الخفى للعمل أقل دلالة من فوضاه الفعلية المحددة. فالنظام الذى يظهره العمل مجرد نظام متخيل، يستم إسقاطه على الفوضى، وهو حل رواتى من صنع الخيال للصراعات الأيديولوجية، حل من التهافت بمكان يجعل التفكك وعدم الاكتمال يتجليان بوضوح فى حرفية النص نفسه. لم تعد المسألة إذن مسألة عيوب بل مسألة دلائل واشية لا غنى عنها. هذه المسافة التى تفصل العمل عن الأيديولوجيا التى ينقلها يعاد اكتشافها فى نص العمل ذاته: فنجده منشطرا، وغير مكتمل حتى فى اكتماله. (١٦)

هذا في الواقع نرى انتصار الحداثة على الواقعية. فكل الأعمال الأدبية، كما يؤكد ماشرى، مهما كان شكلها الظاهرى مصقولاً، ومهما اتسقت ظاهريًا مع قواعد المحاكاة التى وضعها لوكاتش، فإنها تخفى بنى مشوهة ومنتافرة شأنها شأن أكثر منتجات الحداتة وعياب بذاتها. ويؤكد ماشرى على النقص الكامن الذي يعتور كل نص: " لا يكتفى الكتاب بذاته إذ يلازمه عياب ما، لا وجود له بدونه". ولكن هذا الغياب لا يحيلنا ببساطة إلى نصوص أخرى، في دورة لا نهاية لها من لعب الدوال. بل على العكس، "لكى نعرف العمل يجب أن نتحرك خارجه". وهذا "يكشف العمل من حيث احتوائه على علاقة محددة وغير مقنعة (وهذا لا يعنى أنها بريئة) بالتاريخ. و ليست هذه العملية التي تسعى لاستعادة "لا وعسى العمل من ذلك لاوعى الموغة عن نوع من الانشطار داخل العمل؛ هذا الانشطار هو لا وعيه، بقدر ما

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص ٢٠١.

Pierre Macherey, A Theory of Literary Production, trans. G. Wall (London: "Routledge and Kegan Paul, 1978), p. 155



يمثلك لاوعيًا—وهذا اللاوعى هو التاريخ، أو لعب التاريخ خارج حدوده، وتعديه على تلك الحدود".(١٧)

وبعيدًا عن وجود توتر بين الشكل الأدبى والسياق التاريخي، فإن الانشطارات الموجودة داخل النص تكشف عن علاقته بالتاريخ. من الواضح هذا أن مفهوم ماشرى عن وظيفة النقد الماركسي يتخذ من التحليل النفسي نموذجًا يحتذي، رغم أن المكبوت هذا ليس الرغبة الجنسية ولكن "الواقع المعقد الذي يعيش فيه البشر كتابًا وقراءً أى الواقع الذي هو البيولوجيتيم". (١٨) ويظل كتاب ماشرى نظرية للإنتاج الأدبي من أهم المحاولات الماركسية لتوضيح كيف يمكن أن ننحو منحى تاريخيًا دون طمس النص، ومع ذلك يعتمد الكتاب، ولو بشكل جزئي على الأقل، على ذلك التماسك والمعقولية اللذين يميزان تجديد ألتوسير للمادية التاريخية، و تكمن الصعوبة الأكبر هنا في مفهومه المميز عن الكليِّة: فلقد أصر النقاد على التاريخية، و تكمن الصعوبة الأكبر هنا في مفهومه المميز عن الكليِّة: فلقد أصر النقاد على تكتل عناصر متباينة، مبثوث وذائب فيها، لا أكثر، وهو القول الذي جادل ضده لابريولا وتروتسكي. ذهب العديد من "ما بعد- الماركسيين" مثل إرنستو لاكلاو وشانتال موف إلى أنه يجب تبنى هذه التعدية لا تجنبها. من هذا المنظور تتلاشي ببساطة مشكلة ربط النص يجب تبنى هذه التعدية والمؤسسات الاجتماعية يتم تمثلها داخل التعدية الهائلة للعلاقات بالسباق. فالأشكال الأدبية والمؤسسات الاجتماعية يتم تمثلها داخل التعدية الهائلة للعلاقات المشروطة بطبيعتها والتي لا يمكن لأى شكل من أشكال الفكر أن يأمل في السيطرة عليها.

ومع ذلك فإن أكثر الردود تميزًا من الناحية الفكرية على ما بعد الحداثة لا يخرج عن كونه تجربة ماركسية صريحة تعتمد فكرة الكليَّة. فبالنسبة لجيمسون يمكن فهم الفن ما بعد الحداثى بصورة أفضل باعتباره يمثل "منطق الإنتاج الثقافي" خلال مرحلة معينة من مراحل تطور الرأسمالية - وهي مرحلة ما يطلق عليه "الرأسمالية المتأخرة أو المتعددة الجنسيات أو رأسمالية المستهلك". (19) هذا التفسير يفترض منهجيًا نوعًا من التوفيق الملحوظ بين لوكاتش

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص ١٠،٥٥٠ ٩٢، ٩٤.

١٥٥ المرجع السابق، ص ١٥٥

Fredric Jameson, Postmodernism, or the Cultural Logic of Late Capitalism (London: Verso, 1991), ch. 1.

والتوسير، فجيمسون يرفض محاولات ما بعد البنيويين لإضفاء الطابع النصى على التاريخ، لذا يعيد جيمسون صياغة مقولة ألتوسير موضحًا "أن التاريخ ليس نصاً، ولا سردية، سواء كانت كبرى أو غيرها، ولكن يستحيل علينا الوصول إليه باعتباره سببًا غائباً إلا في صورة نصية". وبالمثل لابد من قراءة "مفيوم الكليّة في كتاب التاريخ والوعى الطبقى "باعتباره معيارًا منهجيًا". فالأيديولوجيا بالنسبة للوكاتش تكمن في "استراتيجيات الاحتواء" التي " لا يمكن تعريتها إلا بمواجهة النموذج المثالي للكليّة الذي تلمح إليه تلك الاستراتيجيات وتكبته في نفس الآن". وتعرية تلك الحدود التي تفرضها الأيديولوجيات على النصوص التي تمثلها تفترض مسبقًا أن الماركسية "نمطً من التفكير لا يعرف مثل هذه الحدود، ويدفع باتجاه الكلّية، بلا نهاية، ولكن النقد الأيديولوجي لا يعتمد على مفهوم دوجماطيقي أو "وضعي" للماركسية باعتبارها، بكل بساطة، المكان الملزم برؤية كليّة". (٢٠)

ومن هنا يذهب جيمسون إلى أنه يمكننا على نحو لا يخلو من المفارقة أو الجدل، القول بأن مفهموم لوكاتش يلتقى بمفهوم التوسير للماركسية الهيجلية في رفضه للتماثلات التي عائبًا. وتكمن النواة العقلانية في نقد ألتوسير للماركسية الهيجلية في رفضه للتماثلات التي يطرحها أنباع لوكاتش من النقاد من أمثال لوسيان جولدمان يبن النصوص الأدبية وجوانب من الكلّ الاجتماعي. ويذهب جيمسون إلى القول بأن "المهمة التقسيرية المنوطة بالسببية البنائية الحقة، على العكس من ذلك، ستجد مضمونها المتميز في الشقوق والانكسارات الموجودة بالعمل، وأخيرًا في مفهوم "للعمل الفني" السابق باعتباره نصاً منتافرًا... وقصاميًا". وفصاميًا للموجودة بالعمل، وأخيرًا في مفهوم "للعمل الفني" السابق باعتباره نصاً منتافرًا... وفصاميًا". فحسب بل يتيح له أيضا أن يتقبل ما بعد البنيوية. و لا تقتصر فلمفات الاختلاف، مثل فلسفة دولوز، على افتراض مفهوم ما عن الكليَّة لكي تقوم بتفكيكه، ولكن "احتفاء ما بعد البنيوية لربط الأجزاء والمستويات غير المتكافئة، والدوافع المتنافرة في التصر مرة أخرى، ولكن على نطط الاختلاف البنائي والتناقض المحدد" (١٦).

المرجع السابق، ص ١٥٥٥٥، ٥٦.

Jameson, Political Unconscious, pp. 35, 52, 53. \*



موسوعة كميريدج في النقد الأدبي- المؤرن العشرون \_ و 1 - VOR QURANIC THOUGHT - العاركسية والنقد الأدبي

قد نعجب بالبراعة المذهلة لهذا التحليل بينما تساورنا الشكوك بشأن حيوية تركيب الأصداد التي يؤكد بها جيمسون أن " الماركسية تضم في طياتها أنماطًا أو أنساقًا أخسرى للتفسير" وكذلك بشأن تطبيقه لمنهجه على ما بعد الحداثة (وهو تطبيق يبدو أنه يعتمد على اكتشاف التماثلات بصورة أكبر مما ينبغي وفقًا لتراث ما بعد الحداثة المعتمد). (٢٢) ومع ذلك يقدم عمل جيمسون شهادة على حيوية النقد الماركسي الذي لا يهاب اتخاذ منحى تساريخي أو العناية بالتفاصيل الشكلية الدقيقة. وكما أوضحت فإن الكتابات الماركسية المتعمقة فسى الأدب اجتهدت بطرق متعددة لربط الشكل بالسياق. وفي هذا الوقت الذي قامت فيه كثير مسن النظريات الثقافية بتمييز النص بما يجعله يبتلع التاريخ، يقدم هذا التقليد الماركسي بمسواطن القوة فيه، بديلاً مناقضاً مرحبًا به.

Alex Callinicos, "Drawing the Line", International Socialism 53 (1991), pp. 93-102.

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص ٤٧، انظر/ي:





## الماركسية وما بعد البنيوية

مایکل راین

ترجمة: محمد هشام

يرى النقاد الماركسيون أن ثمة صلةً بين السبل التي يشكّل بها الأدب المعنى من خلال نظم الكلمات أو سرد القصص المستقاة من الحياة، والسبل التي تحافظ بها الجماعات الحاكمة على سلطتها في المجتمع، وفي ضوء هذا المفهوم، يمكن النظر إلى مسرحية مثل الملك لير لا بوصفها مجرد سرد لحكاية مأساوية عن غدر وخيانة ذوى القربي فحسب، بل على اعتبار أنها تقدم أيضاً رؤية للعالم كان من شأنها أن تساهم في ترسيخ هيمنة الأرستقراطية في إنجلترا في أواخر عصر النهضة. كما اهتم النقاد الماركسيون بدراسة السبل التي يتحدى بها الأدب النظم والأوضاع الجائرة، وكيف يعرض، من خلال مراته التي تعكس أحداث التاريخ، مواطن الضعف والتصدع التي تجعل تلك النظم والأوضاع الجائرة مزعزعة، ومن ثم عرضة للتغيير الجذري. فبالرغم من أن مسرحية الملك لير، على سبيل المثال، تدافع عصن هيمنة الأرستقراطية، فإنها تُظهر في الوقت نفسه تلك المشاكل والتناقضات التي كان من شانها أن تجعل سقوط الأرستقراطية أمراً محتوماً في منتصف القرن السابع عشر.

وتفترض الماركسية أن العمل الذي عرقه ماركس بشكل عام باعتباره نشاطاً بناء للإنسان في العالم، هو أحد الخصائص الأساسية المميزة للحياة البشرية. إلا إن عمل الإنسان، وفقاً لماركس، يتعرض للاغتراب في ظل الرأسمالية، فناتج العمل يُنتزع من المنتجين ويُباع ابتغاء تحقيق الربح الذي تجنيه الطبقة الرأسمالية لا الطبقة العاملة. وتهدف الماركسية، كمشروع سياسي إلى استعادة سيطرة العمال على ناتج عملهم، بحيث تعود الأرباح إليهم وليس إلى طبقة الملاك.

بيد أن هذه الخطوة تصطدم بعائق القوة بالإضافة إلى ما يسميه ماركس "الأيديولوجية". ذلك أن كل المجتمعات التي تتسم بعدم المساواة في تقسيم السلطة والثروة، تقوم على خضوع فئة اجتماعية لأخرى، تحتاج إلى مجموعة من الأفكار والممارسات الثقافية التى تسوع صور التفاوت القائمة بأن تجعلها تبدو كما لو كانت أمراً عقلانياً أو طبيعياً أو وضعاً أقرته المسشيئة الإلهية. ولما كان ماركس يرى أن الوعى هو عنصر تاريخى وعملى ومادى، فإن كل نظام اقتصادى جديد يتبح طريقة جديدة للتفكير بشأن الحياة على الأرض. فعلى سبيل المثال، شكلت أفكار مثل "الولاء" و "الواجب" نمط العلاقات الاقتصادية في المجتمع الإقطاعي، بينما كانت الطبقة الرأسمالية الناشئة في حاجة إلى أفكار مثل "التحرر الاقتصادي" و "الغردية" و "الحريسة الشخصية" بما لها من قوة في تشكيل أنماط العلاقات في المجتمع. ولقد عرف مساركس الأيدبولوجية تعريفا مبدأيا بوصفها: "الأفكار المسيطرة للطبقة المسيطرة". وعادةً ما تكون الأفكار التي تسود في ثقافة ما بشكل عام هي تلك التي تبرهن على شرعية المجتمع القائم وتعزز هيمنة النخبة الحاكمة. فخلال العصور الوسطى، على سبيل المثال، كان مبدأ الدولاء المطلق للسيد الإقطاعي هو الذي يُستخدم لتبرير البناء الطبقي للمجتمع الذي يتسم بالتقاوت عليهم أن يقوموا بكل العمل).

وقد طرأت تغيرات كثيرة على مصطلح "الأيديولوجية" منذ عصر ماركس، حتى اصبح أكثر تحديداً. وهو يشير في الوقت الراهن إلى عمليات إنتاج الأفكار، والدلالات الثقافية وعناصر التكوين الشخصى التي لا يمكن اخترالها في عبارة "أفكار الطبقة الحاكمة" فحصب كما تشمل الأيديولوجية التعود على أنواع بعينها من ممارسات الانضباط الذاتي أو من أنماط تحديد المره لهويته. فجميعنا نتعلم أن نفكر ونتصرف كما لو كنا أحراراً تماماً، في حين أننا نقبل وبشكل غير واع، في الوقت نفسه، جميع أنواع النظم التي تدل على طاعتنا وخضوعنا، ونحن نتعلم أن نسلك سلوكا "قويما"، وهو ما يعني نمط السلوك الذي يتماشي مع ما يمليه النظام الاجتماعي الذي نعيش في كنفه، ولكننا نفعل ذلك طواعية كما لو كانت أنماط الصلوك هذه لم تُغرض علينا مطلقاً. وهنا يكمن سحر الإيديولوجية: أن تجعلنا نفعل أشياء قد تكون ضد مصالحنا، وأن نفعلها وكأنها نابعة من إرادتنا بشكل كامل.



وقد دأب النقد الأدبى الماركسى على الاهتمام بدراسة وضع العمل الأدبى فى سياقه التاريخي والاجتماعي والاقتصادي. فما كان لمسرحيات شكسبير أن تُقدم على المسرح لو لم تكن تتناول (أي نقبل وتعزز) بشكل أو بآخر القيم والمثل المعبرة عن نقافة الملكية الإنجليزية. وبهذا المعنى، فإن جميع الأعمال الأدبية تحددها العوامل الاقتصادية، عن طريق تحويل سبل إدارة الحياة المادية في المجتمع إلى قيود وضوابط تقافية. وهناك عدة اتجاهات في النقد الماركسي، وسوف أكنفي بعرض اثنين منها هنا، وتهتم نظرية الانعكاس والمادية المتقافية (التي يتناولها قسم آخر من هذا المجلد) بدراسة العلاقة بين الأدب والتاريخ الاجتماعي، بينما يهتم النقد الماركسي البنيوي بالكيفية التي تُعرض بها التناقضات الاجتماعية في النصوص الأدبية.

وتُعد أعمال كريستوفر كودويل Christopher Caudwell (ولاسيما كتابه دراسات في حضارة محتضرة Studies in A Dying Culture) الصادر عام ١٩٣٨، الصادر عام ١٩٣٨) نموذجاً للنقد الماركسي الذي يستند والواقع Illusion and Reality ، الصادر عام ١٩٣٧) نموذجاً للنقد الماركسي الذي يستند الى نظرية الانعكاس، ويرى كودويل أن الأدب يجمد من خلال صور وأخيلة، المستاعر لوجدانية السائدة في عصر ما. ففي عصر النهضة، على سبيل المثال، بدأت تبرز صورة جديدة للذات، وهي صورة الفرد البرجوازي ذي القدرة على التعبير وذي الإرادة العنيفة في كثير من الأحيان، والذي يسعى إلى امتلاك الثروة والنفوذ في العالم الذي بدأ يظهر في مطلع عصر رأسمالية السوق، وتتبدى صورة الذات هذه في الشخصيات التي قدمها شكسبير، مسن هاملت إلى لير، ودائماً ما يُصور تعبير هذه الشخصيات عن ذواتها أو إرادتها بشكل مأساوي، لأن شكسبير نفسه كان أحد أفراد البلاط الملكي، باعتباره من ممثلي الفرقة التي تحظي برعاية الملك، بالرغم من انتمائه إلى عائلة برجوازية، ومن ثم جاءت أعماله متسقةً مع "عالم برعاية الملك، بالرغم من انتمائه إلى عائلة برجوازية، ومن ثم جاءت أعماله متسقةً مع "عالم برعاية الملك، بالرغم من انتمائه إلى عائلة برجوازية، ومن ثم جاءت أعماله متسقةً مع "عالم

<sup>\*</sup> تُرجم الكتابان إلى اللغة العربية، انظر إى:

<sup>-</sup> كودويل، دراسات في ثقافة محتضرة، ترجمة: فاضل جتكر (دمشق: وزارة الثقافة السورية، ١٩٩٤).

<sup>-</sup> كودويل، الوهم والواقع: دراسة في منابع الشعر، ترجمة: توفيق الأسدى (بيروت، ١٩٨٢). [المترجم]

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون - ٣٠٠

المشاعر العام" الذي كان جزءا منه. وبينما يعبر شكسبير عن "الوهم البرجوازي" المتمثل في الاعتقاد بأن الكلمة هي مجال الانطلاق الحر للإرادة الذاتية، فهو يؤيد، في مسرحية الملك لير على وجه الخصوص، ما يقوم به النظام الملكي من "فرض إرادته قسرا" على البرجوازيــة الناشئة. ونتيجة لذلك، فلا مناص من أن تنتهى جميع شخصياته المسرحية المتمسكة بإرادتها نهاية مأساوية. ويُطلق على هذا النوع من النقد اسم "النقد الانعكاسي"، لأنه يذهب إلى القــول بأن الأدب هو مرآة تعكس العالم التاريخي.

ويهتم النقاد الماركسيون البنيويون بوضع الأدب في سياق بنسى اجتماعية لا يمكن للأيديولوجية الأدبية أن تطمس دورها الحاسم المحدد. وبينما تنظر بعض المدارس النقديــة الأخرى إلى عناصر الشكل الظاهرة على السطح في العمل الأدبي وإلى خلاصة موضــوعه باعتبار ها نقطة النهاية بالنسبة للنقد الأدبى، فإن هذه العناصر نفسها لا تعدو أن تكون مجرد نقطة البدء بالنسبة للتحليل البنيوى الذي يسعى إلى البحث فيما هو أبعد من الملامح الظاهرية وصبولاً إلى البناء الأساسي والمبدأ الذي يقوم عليه بناء العمل الأدبسي ويحدد طبيعته. وباستخدام نموذج ماركس، يسعى هؤلاء النقاد إلى البحث عن مبدأ الإنتاج الأدبى الكامن تحت سطح النص، و لا يفصح عنه العمل نفسه. فعلى سبيل المثال، يذهب بيير ماشرى Pierre A Theory of Literary Production في كتابه نظرية للإنساج الأدبى Macherey الصادر عام ١٩٦٦) إلى أن الأدب الذي يعزز أيديولوجية بعينها إنما يسعى إلى التوفيق بين التتاقضات الاجتماعية (من قبيل التناقضات بين العمال والرأسماليين، أو التناقصات بسين أيديولوجية الحرية الفردية وواقع الحتمية المادية). فمثل هذا العمل الأدبسي يخفسي تلك التناقضات بتحويلها في سياق تلك الوحدات الشكلية إلى نسيج قصصى مترابط منطقيا أو إلى شخصيات تبدو في ظاهرها بطولية بطبعها، أي شخصيات لا تحدها ولا تحكمها الظروف المادية. إلا إن التناقضات الاجتماعية وواقع الحتمية المادية تكمن في صمت داخــل الــنص، وتتمثل مهمة الناقد في كشف النقاب عن التناقضات التي يسعى النص إلى التوفيق بينها والحفاظ عليها في حالة من التوازن الشكلي، فالنصوص الأدبية تظهر أعراض تلك التناقضات



من خلال بعض المثالب أو الهفوات الشكلية، حتى وهى تحولها إلى أحــداث خياليــة تتــسم بالوحدة.

والملاحظ أن النقد الأدبى الماركسى لدى ماشرى يحمل بصمات مدرسة فكرية أخرى ظهرت في فرنسا في عقد الستينيات من القرن العشرين. فقد جمع مفكرون من أمثال ميسشيل فوكو Michel Foucault، وجاك دريدا Jacques Derrida، وجوليا كريستيفا Kristeva، وجان بودريار Baudrillard ما بين الاهتمام البنيوى بالعلامات واللغة، والاهتمام بإعادة النظر بصورة نقدية في بعض الفرضيات الأساسية للفلسفة العقلانية والحضارة الغربية. ويتفق هؤلاء المفكرون من أنصار ما بعد البنيوية مع نظرائهم الماركسيين في الإحساس بأن الرأسمالية شكل من أشكال الهيمنة، ولكنهم يولون قدراً أكبر من الاهتمام لتحليل أشكال الفكر، والدلالات الثقافية التي تبقى على هذه الهيمنة، وبالإضافة إلى ذلك، يميل مفكرو البنيوية إلى تبنى الأفكار التي يمكن أن يُطلق عليها اسم "ما بعد الماركسية"، وذلك من واقع تأثر هم بحركة البسار الجديد في عقد السنينيات، والتي نأت بنفسها عن الأشكال السياسية الماركسية الماركسية التقليدية، من قبيل الحزب الشيوعي اللينيني.

ويرى مفكرو ما بعد البنبوية أن الثقافة تنشئ نظاماً من المادة البدائية للعالم، وتسماعد بذلك على الحفاظ على النظم الاجتماعية القمعية. وإذا كان البنبويون يقولون بأن ثمة نظاماً في كل شئ، من علاقات النسب إلى الأزياء، فإن ما بعد البنبويين يذهبون إلى القول بأن هذه النظم جميعها مبنية على خلل أساسي متأصل في اللغة وفي العالم، وهو خلل لا يمكن أن تتغلب عليه أية بنية أو شفرة دلالية من تلك التي قد تضفى عليه معنى ما، ومن ثم، فهناك ما هو أهم من معرفة الطريقة التي تعمل بها النظم والأبنية، ألا وهو اكتشاف الطريقة التي قد تورير الطاقات والإمكانات التي تتطوى عليها، ثم استخدامها في بناء مجتمع مختلف تمام الاختلاف.

وقد شهد مطلع عقد الستينيات بداية ظهور بواكير الأعمال التي أصبح يُطلق عليها في نهاية المطاف اسم "ما بعد البنيوية". وعكست هذه الأعمال تأثر الفكر الفرنسي المتزايد بأفكار فردريك نيتشه Friedrich Nietzsche (وكانت أعماله قد تُرجمت إلى الفرنسية مــؤخرا)،

ذلك المفكر الذي ترجع قيمته في نظر المفكرين الفرنسيين الأصغر سناً إلى رفضه للتراث العقلاني للوصف الموضوعي وللتراث المثالي الذي حول أحداث العالم الواقعية الملموسة إلى معان أو حقائق خفية غيبية أو غير ملموسة ولا يمكن إخــضاعها للتجربــة. وتتمثــل أحــد المؤثرات الأخرى الأساسية المناهضة للبنيوية في مارتن هايدجر Martin Heidegger، ذلك المفكر الألماني الذي كانت أعماله قد خلفت أثراً كبيراً في فرنسا منذ الأربعينيات (وهــو ما يتبدى على وجه الخصوص في أعمال جان بول سارتر Jean-Paul Sartre، الذي يُعتبر كتابه الوجود والعدم Being and Nothingness " من وجوه عدَّة أحــد النــصوص التـــي مهدت لما بعد البنيوية، من حيث إنه يتناول بالتفصيل عدداً من الموضوعات التي أصبحت فرضيات أساسية لمفكري ما بعد البنيوية من أمثال جاك دريدا، ومن هذه الموضوعات مـــثلاً عدم وجود أساس للأسس القائمة). وكان كتاب ميشيل فوكو الجنون والحضارة Madness ۱۹٦١) and Civilization هو الذي أضفى الطابع المميز على الاتجاء الجديد في الفكر الفرنسي، حيث أشار إلى أن الفكر العقلاني التقليدي قد أقصىي أنماط الفكر البدياـــة 'غيــر الحسية" بوصمها بأنها ضرب من "الجنون". فأولئك الذين كانوا يُعتبرون فيما مــضى مــن الصوفيين أصبح يُنظر إليهم فجأة بوصفهم على أعتاب المس. وجاء هــذا التحــول نتيجـــة لاعتبار العقل أحد العناصر الأساسية الموجّهة لعصر النتوير. وكان من شأن النزعة العقلانية أن تساعد الرأسمالية الناشئة، حيث أتاحت قياس النفع أو الفائدة، وتحديد الأشياء والبشر على ضوء ذلك، وتصنيفهم إلى فئات والتحكم فيهم،

ومن الكتب الأساسية الأخرى التي تُعد من أوائل أعمال ما بعد البنيوية كتاب جيا دولوز Gille Deleuze نيتشه والقلاصقة Gille Deleuze (1977) الذى يسلط الضوء على تقويض نيتشه للمثل الأعلى العقلاني للمعرفة، ونقده اللاذع لما دأبت عليه الحضارة المسيحية من إضفاء معنى روحى على كل شئ. ويرى نيتشه أن العالم المادى هو

<sup>&</sup>quot; تُرجم الكتاب إلى العربية، انظر إى:

جان بول سارتر، الوجود والعدم، ترجمة: عبد الرحمن بدوى (القاهرة، ١٩٦٥). [المترجم]



ساحة لصراع القوى، وليس شيئاً يخفى روحاً أو معنى، ولا يمكن فهم هذا العالم المادى مسن خلال مقولات عقلانية من قبيل "الذات" أو "الموضوع" أو "الإرادة" أو "الحقيقة"، لأن كل المقولات نتطوى بالضرورة على "الكذب". ومن خلال إدراك عالم القوى فى تدفقه المتمايز، تحوّل المقولات هذا التدفق إلى هويات مستقرة، أى أشياء لا علاقة لها بالعالم. فجميع ضروب تفكيرنا هى عبارة عن عملية صنع أخيلة، تشكل سلسلة من الاستعارات التي تحل الاستقرار محل عدم الاستقرار المتأصل للوجود، وتحل المعنى محل تماثل العالم المادى الذي يتسم بالعود الأبدى، ومن ثم لا يبقى هناك أى مغزى روحي، وفي نهاية الأمر يقاوم العالم عملية تحويله إلى أفكار أو مثل، من قبيل العدل أو الحقيقة أو الخطيئة أو الخلاص. أما نموذج الفنان الفيلسوف بالنسبة لنيتشه فهو ذلك الذي يتعلم أن يقيل وضع العالم كما هو، ويرفض إضافاء معنى على الأشياء، ويتجنب عملية التصنيف إلى مقولات، ويقبل عدم وجود أساس لجميع معنى على الأشياء، وينجنب عملية التصنيف إلى مقولات، ويقبل عدم وجود أساس لجميع

Les Mots وفي عام ١٩٦٦، ظهر كتاب آخر لميشيل فوكو وهو الكلمات والأشياء ١٩٦٦ والدى ترجم إلى الإنجليزية تحت عنوان نظام الأشاء الأنظار إلى طريقة التفكير الجديدة. ويبحث فوكو النزعة العقلانية بسشكل تاريخي، ويبين أنها نظهر وتتغير على مر الأزمان، فلم يعد ممكناً النظر إلى العقلانية كما لو كانت ضوءاً بزغ فجأة في لحظة ما خلال القرن السابع عشر، ثم استمر ينير كل جوانب سا نفعله أو نفكر فيه بنفس الطريقة المتسقة، بما يضفي نظاماً موضوعياً على الأحداث الواقعية الملموسة. ويرى فوكو أن فكرة هذا النظام الموضوعي ذاتها كانت ابتكاراً تطور عبر التاريخ، حيث تطلب الإحلال المنهجي لطرق المعرفة الأميق التي لم تنشئ فواصل تصنيفية في العالم، وكانت تنظر إلى العالم وتتحدث عنه باعتباره نظاماً من المتشابهات والأجراء في العالم، وأدد هذه الأجزاء هو اللغة نفسها.

<sup>·</sup> تُرجم الكتاب إلى العربية، انظر إي:

ميشيل فوكو، الكلمات والأشياء، ترجمة: مطاع الصفدى وآخرين (بيروت: مركـــز الإنمــــاء القـــومـى، 1990). [المترجم].

وقد بدأ المفكرون الفرنسيون الجدد يرون في الأعمال التجريبية التي قدمها كتاب من أمثال مالارميه Mallarmé ولوتريامون الجدد يرون في الأعمال التجريبية التي قدمها كتاب من المعقلاتية والقمع اللذين اتسمت بهما الثقافة الرأسمالية الحديثة، وسعى هذا الفكر الجديد إلى تفكيك ذلك النظام الاجتماعي القمعي عن طريق تسخير الإمكانات الدلالية للدوال ومعها جميع العناصر ذات الخصائص المتباينة التي عمل نمط التعبير الرأسمالي على تقبيدها في عالم المدلولات. وقد بدأ نهج جديد في تناول الدوال يظهر بوجه خاص في مجلة بل كل Tel quel (وتعنى حرفياً "كما هو بالضبط") التي خصصت حيزاً كبيراً للجيل الجديد من مفكري ما بعد البنبوية من أمثال جوليا كريستيفا وجاك دريدا.

<sup>·</sup> تُرجم الكتاب إلى العربية، انظر /ى:

جاك دريدا، الكتابة والاختلاف، ترجمة: كاظم جهاد (الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، 1980). [المترجم].



الضرورى أن يرتبط التشكيك في تلك الأشكال العقلانية ارتباطاً وثيقاً بالنقد الجذري للسلطة الاجتماعية، وهو النقد الذي كان جارياً خلال عقد الستينيات.

وربما كانت جوليا كريستيفا هي المفكرة التي تجسد بأوضح ما يكون الروح الجذرية لمجلة تل كل Tel quel. ففي كتابيها السسيميوطيقا: نصو تحليل دلالي Tewolution in المسيميوطيقا: نصو تحليل دلالي Semanalysis Towards a (١٩٦٩) Semanalysis Towards a البخرية السياسية الجنرية. المجال والنزعة السياسية الجنرية. وفي كتابها الأول، تربط بين مقولة ماركس عن الإنتاج وعلم العلامات (السيميوطيقا)، وتعرض للقراء الفرنسيين للمرة الأولى مفاهيم ميخائيل باختين Mikhail Bakhtin لاسيما مفيومه عن الحوار الذي ينطوى على المعنى ونقيضه. وفي كتاب اللغة السعوية المعني ونقيضه وفي كتاب اللغة السعوية المعنون يقوضون نظم التعبير عن الدلالة (التي تربطها بالعبارات التي تنطوي على حكم مسبق وتفترض الانفصال المسند إليه والمسند في عبارات أولية مثل "أنا أعرف س")، وبذلك ينطلقون إلى عمليات لغوية لا تخضع لنظام وأصوات غير منطوقة، مما يولد إمكانات جديدة للفكر والمجتمع، وحرية أكبر للتعبير عن الدلالة، وقدراً أكبر من التحرر من النظام الرأسمالي القائم على مبادئ المنفعة والوظيفية والعمل.

وكان دولوز، في كتابيه الاختلاف والتكرار 1970)، قد تناول بمزيد من التفصيل عمله ومنطق المعنى The Logic of Meaning الفلسفى الأسبق حول مفاهيم نيتشه بخصوص صراع وتباين القوى التي تشكل الواقع. وبالتعاون مع فيلكس جواتارى Felix Guattari، الذى شارك معه في تأليف عدة كتب خلال السبعينيات، أصبح دولوز من أكثر مفكرى ما بعد البنيوية السياسية إبداعاً وتشويقاً. وإذا كان المزج بين ماركس وفرويد والحداثة الشعرية في مجلة تل كل Tel quel قد عمل من بعض الأوجه على ترسيخ ما بعد البنيوية باعتبارها شكلاً من أشكال النزعة السياسية الثقافية، فقد كان الأمر بالنسبة لدولوز وجواتارى هو أن يتقدما خطوة أبعد تتمثل في تجاوز ماركس وفرويد.



وفى كتابيهما ضد أوديب: الرأسمالية والشيزوفرينيا (١٩٨٢) مال Schizophrenia والمسيزوفرينيا والسفيروفرينيا والسفيروفرينيا والسفيروفرينيا المغيوم الفرويدى لعقدة أوديب ويطرحان أنطولوجيا سياسية جديدة ما بعد ماركسية. وعلى المغيوم الفرويدى لعقدة أوديب ويطرحان أنطولوجيا سياسية جديدة ما بعد ماركسية. وعلى النقيض من المنهج الذى كان سائداً آنذاك، وهو منهج التحليل النفسى القائم على أسطورة أوديب التي ترى أن الرغبة تتبع من غياب (الصلة بالأم المحرمة) أو الافتقار إليها، يقدم دولوز وجواتارى مفهوماً إيجابياً للرغبة باعتبارها نشاطاً منتجاً. كما يسوق الكاتبان عدداً من المؤسسات التي نقيمها لأنفسنا، مثل العائلة والدولة، هي آلات تنتزع من الإنسانية الإنتاج الناجم عن الرغبة وتقوم بإعادة تشغيله بطرق تحقق الفائدة لنظام اجتماعي بعينه.

وتُعد فكرة العائلة المستندة إلى أسطورة أوديب مفيدةً للرأسمالية لأنها تقمع الرغبات التي قد تتجاوز الحدود التي يقتضبها النظام الرأسمالي القائم على المنفعة. فلكي نعمل بـشكل فعال، ينبغي علينا أن نمارس رغباتنا بكفاءة. إلا إن الرغبة بطبيعتها تتسم بالشطط وبافتقارها إلى الكفاءة، فهي دفقة من الطاقة بلا حدود ولا قيود، وينبغي النظر إليها بوصفها مجرد جزء من دفقات أكبر للطاقة والمادة يتكون منها العالم باعتباره سيلاً متحركاً ومتغيراً ومتعدداً ذا أطوار مختلفة تشكل مستويات من الاتساق. ونحن نوجد داخل هذه المستويات مثل أسراب يمكن أن تفلت أو تقع في الأسر، وتثبت في موضعها جراء أنظمة التعبير والنظم الدلالية التي تضفى علينا معنى وهوية، من قبيل "ولد" أو "بنت" أو "رجل أعمال" أو "زوجة". وتؤدي جميع عمليات الترسيخ أو التشفير هذه إلى خلق مواضع ثابتة، حيث إنها تقيم حدوداً للهويسة تقييد مؤقتاً حركة الدفقات والأسراب، لأنها تثبتها في مواضعها (كما تُعين حدود أرض ما). بيد أن عملية الفكاك من المواضع الثابتة هي قوة أكثر فاعلية، ومن ثم يتفكك كل شـئ فـي نهايسة المطاف ويتدفق من جديد لا لشئ إلا ليقع في الأسر ثانية ويُعاد تثبيته في موضع مـا عـن طريق نظام اجتماعي آخر أو دلالة أخرى، بما يجعله ذا فائدة وذا معني في الوقت نفسه.



أما جان بودريار فقد تبنى نهجاً فوريًا جاء متلائماً مع حركة الطلاب التي اندلعت في عام ١٩٦٨، وكانت تطالب بثورة شاملة فوريّة في المجتمع بــدلا مــن التغييــر المُرجــا أو التحسين التدريجي اللذين تسعى إليهما النقابات والأحزاب البسارية، وقد ظهر كتاب بودريار الأول، نظام الأشياء The System of Objects، في الوقت المناسب عام ١٩٦٨، وهـو يعرض فيه فكرة من أفكاره المحورية ومؤداها أن أنماط التعبير عن الدلالة قد حلت محل الواقع. وفيما يتعلق بدور الإعلانات في تشكيل الرغبات والهوية، برسم الكتاب صورة لعالم أدت فيه الحاجات المادية إلى إفساح المجال للمساواة ما بين السلع والهوية الشخصية. ويرى بودريار أن الإنتاج الرأسمالي يعطى الأولوية لعملية إعادة الإنتاج، من خلال تسويق الـسلع، وهذا التسويق في مجمله هو ظاهرة سيميوطيقية، فرموز الشفرة تسود حياتنا وتخبرنا من نحن، ولا بوجد واقع بمعزل عنها. وقد عرض بودريار فكرته بـشكل موسع فـي كتابيــه التاليين، وهما مجتمع الاستهلاك Consumer Society)، ونقد الاقتصاد السسياسي للعلامــة (١٩٧٢) For a Critique of the Political Economy of the Sign). [لا إن أشير كتبه في هذه المرحلة المبكرة هو كتاب مرآة الإناج The Mirror of ۱۹۷۳)Production)، و هو نقد مقصلً لماركس والماركسية. ويذهب بودريار إلى القول بأن ماركس لم يفعل شيئا سوى أنه أظهر الرأسمالية في المرآة، بتبنى مقولات الرأسمالية نفسها، ومنها مثلا مقولة "الإنتاج"، ويذلك فقد جعل ماركس حياة البـشر جميعـاً مرهونـة بالمثـل الرأسمالية العقلانية بخصوص إرجاء عملية إشباع الاحتياجات والفائدة الوظيفية. وإذا كان الاشتراكيون الإصلاحيون (حتى يومنا هذا) يقولون إن هدف الثورة الاجتماعية هـو خفـض ساعات العمل اليومية، فإن بودريار يرى أن الهدف يجب أن يكون إلغاء العمل كما تعرفه الرأسمالية وكما تفرضه، أي بوصفه نظاما للترادف يساوي ما بين حياة البـشر والعلامـات النقدية وقيم التبادل، فليس من شأن أى تناقض في صميم عملية الإنتاج التي يعرضها ماركس (من قبيل النتاقض بين العمال ومالكي وسائل الإنتاج، أو بين قوى الإنتاج وعلاقات الإنتاج) أن ينهى هذا النظام، ولن يتسنى إحداث تغيير إلا بتفكيك رموز شفرة التعبير عن الدلالة نفسها (والتي تحدد الإنتاج الرأسمالي بوصفه مجموعة من عمليات المساواة بسين المسال والوقست والحياة البشرية). وعلى النقيض من تصنيف كل القوى الجذرية المعارضة لهذا النظام

الاجتماعي العقلاني إلى أحزاب ونقابات تحكم السيطرة عليها وتقيّدها وتوجهها فـــى الوقـــت نفسه، يقترح بودريار استراتيجية سلبية تتمثل في إيداء عدم الرضا، وسحب التأييد، والتمــرد على رموز القيم، ويعبر عن ذلك بقوله:

إن جميع مؤسسات "الديمقر اطيـة المتقدمـة"، وجميـع "الإنجـازات الاجتماعية" المتعلقة بالنمو الشخصي والثقافة والإبداع الفردي والجماعي، لا تعدو أن تكون جميعها، كما كانت على الدوام، امتيازاً الأصحاب الملكية الخاصة، أي حقاً خالصاً للقلة. أما بالنسبة لغير هؤلاء جميعاً فلا توجد سوى مراكز الرعاية الصباحية والحضانات ومؤسسات السيطرة الاجتماعية التي يتم فيها عمداً تحييد قوى الإنتاج. والأن النظام لم يعد في حاجة إلى إنتاجية عامة، فهو لا يطلب من كل فرد سوى أن يقوم بدوره في اللعبة، وهو الأمـــر الـــذي يؤدى إلى النتاقض المتمثل في وجود فئات اجتماعية تضطر لأن تكافح لكسى تجد لها مكاناً على هامش العمل والإنتاجية، والتناقض المتمثل في الأجيال التي تَتَرَكَ مهملةً أو تُوضع داخل حدود مقيَّدة من جراء قــوى التنميــة والإنتــاج نفسها... وقد بدأت بوادر التمرد على دمج قوة العمل كعنصر من عناصسر عملية الإنتاج. وعلى النقيض من ذلك، فقد أثبتت الفئات الاجتماعية الجديدة التي أصبحت خارج المجتمع في واقع الأمر، عدم قدرة النظام على "إضفاء الطابع الاجتماعي على المجتمع" في مستواه الإستراتيجي التقليدي، وعدم قدرته على دمج هذه الفئات بشكل حيوى، حتى في إطار النقاقض العنيف على مستوى الإنتاج. وتقوم هذه الأجيال الهامشية بالتمرد على أساس من إحساسها الكامل بعدم المستولية. (١)

كما يقدم بودريار في هذا الكتاب صورة مصغرة للكاتب الجذري، فيقول:

Jean Baudrillard, The Mirror of Production, trans. M. Poster (St. Louis: Telos, (1) 1975), pp. 132-133.

يجب أن ينصب خطاب الشيوعية ونبوءتها المباشرة على كتابات الشعراء الملعونين والقن غير الرسمى والكتابات اليوتوبية عموماً، فهذه جميعها تضفى مضموناً مباشراً وآنياً على تحرر الإنسان، وهي ليست سوى المضمير المؤرق للشيوعية، ففيها يتحقق على الفور شئ ما يتصل بالإنسسان، لأنها تعترض دون رحمة على الأبعاد "السياسية" للثورة، والتي هي مجرد أبعد لإرجائها النهائي. وتُعد هذه الكتابات، على مستوى الخطاب، نظيراً للحركات الاجتماعية الجامحة [الوحشية، الجامحة، أو غير الخاضعة للسيطرة] [في مايو الاجتماعية الجامحة (الوحشية، الجامحة، أو غير الخاضعة للسيطرة] وفي مايو (والمقصود بكلمة "رمزي" هنا أنها غير شاملة وغير جدلية وغير عقلانية في مرأة التاريخ الموضوعي المتخيل).(١)

ويعرض كتاب مرآة الإنتاج وصفاً للمجتمع كان من شأنه أن يؤثر لاحقاً على نظرية فوكو عن المجتمع القائم على التقييد والتأديب. إذ يرى بودريار أن المجتمع يتكون من مؤسسات للسيطرة والضبط الاجتماعيين، وبخلاف ذلك فلا يوجد شئ يُذكر. وكما هو الحال مع المفكرين الإيطاليين الجذريين من نفس الجيل، ولاسيما أنطونيو نجرى Antonio مرى بودريار أن النظام القائم في "عنبر" المصنع قد امتد إلى المجتمع بأكمله.

وفى أعماله خلال أو اخر السبعينات وطوال الثمانينات، وخاصة كتابه التبادل الرمزى والموت Exchange and Death (1977)، يذهب بودريار إلى أن نظام التعبير عن الدلالة بالعلامات قد حل محل الواقع، حتى أصبح بوسع المرء أن يقول بأن العالم بأسره قد تحول إلى مظهر زائف ينتج في مجمله عن الأنماط السيميوطيقية التي لا تُحيل إلى مرجع في ما يُفترض أنه "العالم الحقيقي". فجميع رغباتنا تُشفر وتُستغل مثل تقاليع الأزياء، وجميع أفكارنا تُعم بالمترادفات السيميوطيقية التي تجعل الانتقاد (أي اتخاذ وضع خارج النظام ومعارضته) أمراً غير ذي جدوى، أما جميع العلامات الرأسمالية، التي لا تُحيل إلى أي مرجع في العالم،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص. ١٦٤.



فلا تشير سوى إلى علامات أخرى داخل نظام مغلق. وقد أثارت أعمال بودريار اللاحقة، وخاصة كتب الإغواء Simulacra and وأشياه وتشبه Simulacra and (۱۹۸۱) The Fatal Strategies ، والإستراتيجيات الممينة The Fatal Strategies ، والإستراتيجيات الممينة وحرب الخليج لم تحدث The Gulf War did not Happen)، قدراً كبيراً من الاهتمام في أوساط الفلاسفة والنقاد الثقافيين والفنانين (الذين ريما رأوا في أسلوبه التجريضي المتعمد صورة من نزعتهم الجمالية الجذرية). وتعد أعمال بودريار أكثر أعمال طبقت من مفكرى ما بعد البنبوية سلاسة من حيث طابعها اليساري والسياسي، والواقع أنه من الــصعب أن يتخيل المرء أن بوسع كاتب ما أن يواصل الكتابة بعد ثلاثين عاماً بنفس المقدرة والدقــة اللذين اتسم بهما أسلوبه في عام ١٩٦٨.

وفي غضون عقدي السبعينيات والثمانينيات، وسع ميشيل فوكو من نطاق نقده التاريخي لنظام المعرفة الغربي وللمؤسسات الاجتماعية الغربية، مثل المستشفى، بحيث يشمل ما أسماه سلطة الانضباط الشاملة التي تملأ المجتمع بكامله وتشكّل حياتنا، ويعرض كتاب فوكو الرئيسي الذي كُتب في عام ١٩٧٥، وهو بعلوان أنَّه وعاقب: تمثأة السجن Discipline and Punish: the Birth of the Prison ، قاريخ ظهـ ور مجتمـــع "التقييد" أو الضبط في العصور الحديثة، وهو مجتمع توارث فيه الأشكال الصريحة من العقاب العام، التي اتسم بها القرن الثامن عشر، لتحل محلها ممارسات من الانضباط الذاتي يتم تعلمها في مؤسسات مثل المدارس، كما حل القلق بشأن التصرف على نحو قويم محل الخوف من العقاب بالحرق أو بتر الأطراف علناً. ويرى فوكو أننا أصبحنا حراس سجننا، وتعلمنا أن نضع أنماط سلوكنا في قالب يتماشى مع احتياجات الرأسمالية الحديثة. أما كتاب فوكو تساريخ التكوين الجنسى History and Sexuality (١٩٨٤—١٩٧٦)، الذي يقع في ثلاثية مجلدات، فيزعزع مفهوم النوع، الذي يُنظر إليه عادة باعتباره مجموعة مستقرة وراسخة

تُرجم الكتاب إلى العربية، انظر إى:

ميشيل فوكو، العراقبة والمعاقبة: ولادة السجن، ترجمة: على مقلد (بيروت: مركز الإنمـــاء القـــومي، 1990). [المترجم].

وجودياً من الهويات المقبولة، حيث يذهب إلى القول بأن التكوين الجنسى والممارسات الجنسية كانت موضوعاً للسلطة/المعرفة التأديبية التي أقامت "بشكل علمي" مثلاً عليا للسلوك عن طرق استئصال واستهجان الممارسات الجنسية التي لم تكن العصور السابقة تجد غضاضة في التكيف معها. والمثل الصارخ الذي يسوقه فوكو مصداقاً لرأيه هو الحب الجنسي بين الرجال في اليونان القديمة، وهو ممارسة يحتفي بها أفلاطون Plato لا أقل، ذلك الفيلسوف الذي يستشهد به بإعجاب شديد في العصر الحالي كثير" من المحافظين اجتماعياً، ممن يعارضون أن يحظى ذوو الميول الجنسية المثلية من الذكور والإناث بالمسعاواة في الحقوق.

وسرعان ما اكتسبت أعمال جان فرانسوا ليوتار Jean-Fronçois Lyotard السياسي الذي كان قد تشكل في عام ١٩٦٨ (وهو ما يُمكن أن يُطلق عليه وصف "التفاؤل الشوري"). ففي كتابه أتواع الخطاب/الصورة Discours/Figures (١٩٧١)، يدعو ليوتار إلى فيم تفكيكي لاستخدام الصور البلاغية باعتباره تمثيلاً في حيز ما يجعل بالإمكان ترتيب الموضوعات منطقياً بينما يقوض ويستبعد في الوقت نفسه جميع أشكال الوضوح العقلاني. ويعبر كتابه على غير هدى بعد ماركس وفرويد Derive a partir de Marx et Freud (١٩٧٥) عن أفكار نزعة ما بعد الماركسية، التي أصبحت مألوفة في أوساط المفكرين الفرنسيين من أنصار ما بعد البنيوية خلال السبعينيات، وكان ليوتار قد ربط في كتابه أنواع الخطاب/الصورة ما بين استخدام الصور البلاغية والرغبة وعمليات اللاوعي، وهو ما أصبح بطلق عليه في كتبه اللاحقة تعبير "اقتصاد الشهوة الجنسية".

وفى هذا الكتاب، يرى ليوتار أن المؤسسات الاجتماعية والسياسية، مثل الرأسمالية أو الحزب، هى بمثابة آليات لتقبيد الرغبات التى يمكن أن تتجاوز الحدود المقبولة اجتماعياً. وتكمن مهمة السياسات الجذرية فى تحرير تلك الرغبات. ويؤكد ليوتار أن الفن التجريبي الذي يعتمد بالأساس على الشكيل المرتى نفسه بدلاً من جعله تابعاً للمعنى، يجب أن تكون له الأولوية على الشعارات التقليدية لليسار التى تعطى الأولوية للمعنى على حسماب أساليب التصوير الفنى.

وفي كتاب الوضع ما بعد الحداثي: تقرير عن المعرفة (١٩٧٩)، يصف ليوتار الوضع التاريخي المعاصر الذي لم تعد فيه المقولات الغربية الأوروبية القديمة عن التنوير التقدمي والتحرر العقلاني (وعلى وجه الخصوص النزعة الإنسانية الليبرالية والماركسية) تنطبق على عالم المقولات الصغرى الذي لا يمكن أن تهيمن عليه مقولـــة واحـــدة مركزيـــة تضفى الشرعية على ما سواها. وبدلاً من ذلك، فقد حل معيار الأداء أو النفع العلمي والاقتصادي والفاعلية التقنية/الاقتصادية محل النموذج العقلاني القديم للغة العليا ذات الشرعية، و هو معيار يرتبط بالقوة النامية للمؤسسات الاقتصادية الكبرى، فعن طريق البحث العلمي المهيمن، تضع هذه الشركات شروط ما يمكن تفسيره باعتباره المعرفة النافعة (وهـو تعبير يُفهم منه ضمنا أنها معرفة حقيقية). ومن ثم، لم تعد الحقيقة ملكا لذات عاقلة، و لا عادت سمة من سمات واقع يمكن وصفه موضوعيا باستخدام أساليب علمية موضوعية لواقع يمكن وصفه موضوعيا، ، بل يحددها فاعلية المعرفة في إطار وضع اقتصادي معين تهيمن عليـــه المؤسسات الاقتصادية الكبرى التي تملك من السلطة والنفوذ ما يتيح لها تشكيل العالم وتحديد ما يمكن اعتباره لحقيقة علمية، ولن يعتبر حقيقيًا إلا ما هو مفيد من وجهة نظرها فـــى هـــذا العالم، و هكذا يصبح الحقيقي هو النافع من وجهة نظر ها. فعلى سبيل المثال، يمكن أن تعتبر تجارب العقاقير التي تقدم تبريرا لعملية التسويق ذات نتائج حقيقيــة، بينمـــا تـــستبعد نتـــاتج الاختبار ات التي تقدم نتائج مناقضة.

وبالرغم من أن الماركسيين لم يشعروا بالرضا في كل الأحوال عما نقدمه ما بعد البنيوية من طرق جديدة للتفكير في الأدب والثقافة والمجتمع، فمن الممكن النظر إلى ما بعد البنيوية باعتبارها استمراراً للمشروع الذي بدأه ماركس وغيره من النقاد الاجتماعيين والثقافيين المهتمين ببناء مجتمع إنساني أكثر عدلاً، وهو ما يشير إليه دريدا في كتابه أطياف

<sup>.</sup> ترجم الكتاب إلى العربية، انظر إي:

جان فرانسوا ليوتار، الوضع ما بعد الحداثي، ترجمة: أحمد حسان (القاهرة: دار شرقيات،1994). [المترجم].

ماركس \* Specters of Marx (١٩٩٣) بقوله إن التفكيك ما بعد البنيوى هو فـــى بعــض جوانبه الخطوة المنطقية التالية للماركسية، ولكنها خطوة تبتعد بالــضرورة عــن الماركــسية باتجاه ما يسميه دريدا "الأممية الجديدة"، وهي عبارة عن برنامج للتغيير يمتد من نظم الأسرة إلى سياسات المؤسسات العالمية. والواقع أنه "برنامج شامل" إن صبح القول بأنــــه مــــا بعـــد مار کسی.

· ترجم الكتاب إلى العربية، انظر /ى:

جاك دريدا، أطياف ماركس، ترجمة: منذر عياشي (حلب: دار الحاسوب للطباعة، 1995). [المترجم].





## أدورنو ومدرسة فرانكفورت المبكرة

أتدرو إدجار

ترجمة: عزة مازن

مع أن معهد فرانكفورت للأبحاث الاجتماعية تأسس عام ١٩٢٤ إلا أن أعماله لم تأخذ اتجاهها النظرى المتميز قبل عام ١٩٣٠ عندما تولى إدارته الفيلسوف ماكس هوركهايمر (١٨٩٥ –١٩٧٣). ركز برنامج هوركهايمر للمعهد على الالتزام بمشروعات في مجال العلوم الاجتماعية التجريبية تصب فيها تخصصات متعددة، وإن بقيت في إطار الفلسفة الاجتماعية للماركسية.

ولا تخرج ماركسية المعهد (التي طورها هوركهايمر وهربرت ماركوز (١٩٩٨ - ١٩٧٩) عن نطاق الماركسية الغربية التي أطلقها جورج لوكاتش بكتابه التاريخ والوعى الطبقى (١٩٢٣). فمن جهة ينتمى ماركس إلى النقاليد الأساسية للفلسفة المثالية الألمانية، فهو بذلك وريث لكل من كانط وهيجل. ومن جهة أخرى فقد تطورت نظرية ماركس الاجتماعية والاقتصادية بحيث تقدم وصفاً لرأسمالية القرن العشرين أشمل من ذلك الذي قدمته الماركسية التقليدية. يركز البرنامج البحثي للمعهد في المقام الأول، على قضية العلاقة بين القاعدة والبنية الفوقية في الرأسمالية المنقدمة التي تجسدها أشكال العلاقة بين الحياة الاقتصادية، والتطور والنقافة السائدة. ومن هنا سيتم تفسير الآليات النفسية والثقافية في ضوء وظيفتها في إيقاء والسراع الطبقي، رغم موضوعيته، في حالة كمون. ففي الثلاثينيات والأربعينيات، وإلى جانب مشروعات المعهد الرئيسية التي تناولت العداء للسامية والنازية والمسلطوية، نشر وأسلوب الإنتاج الأسيوى، بالإضافة إلى مجموعة أعمال نظرية وتجريبية مهمة حول الثقافة الرفيعة. بالإضافة إلى مجموعة أعمال نظرية وتجريبية مهمة حول الثقافة الجماهيرية والثقافة الرفيعة. بالإضافة إلى مجموعة أعمال نظرية وتجريبية مهمة حول الثقافة الجماهيرية والثقافة الرفيعة. بالإضافة إلى مجموعة أعمال نظرية وتجريبية مهمة حول الثقافة الجماهيرية والثقافة الرفيعة. بالإضافة إلى مجموعة أعمال نظرية وتجريبية مهمة حول الثقافة الرفيعة والثقافة الرفيعة. بالإضافة إلى ذلك فقد اتخذ كل من هربرت ماركوز واريك

فروم على عائقهما بحث الاندماج بين الماركسية والتحليل النفسي، فلم يقدما بذلك مجرد رؤية للتأهيل الاجتماعي المتفق مع النظرية الماركسية، ولكن قدما أيضاً إطاراً يمكن من خلاله تفسير مصير الفرد في مجتمع رأسمالي في فترة ما بعد الليبرالية تتزايد فيه السلطوية والبيروقراطية.

فى عام ١٩٣٧ بدأ المعهد نشر دوريته مجلة البحث الاجتماعى ١٩٣٢ ورغم أن ثيودور فيزنجروند Sozialforschung حيث ظهرت مقالاته الأولى عن الأدب. ورغم أن ثيودور فيزنجروند أدورنو (١٩٦٩-١٩٠١) كان يدرس فى جامعة فرانكفورت ولم يكن عضواً رسمياً فى المعهد حتى عام ١٩٣٨، إلا أنه كان ينشر إسهاماته فى المجلة. فى تلك الفترة تركزت اسهامات أدورنو فى نظرية الثقافة فى مجال علم الموسيقى وعلم الاجتماع الموسيقى لا فى مجال الأدب، ولم تظهر إسهاماته فى مجال النظرية الأدبية قبل الخمسينيات من القرن العشرين. فتح ذلك المجال أمام لموفنتال الذى نشر مقالات فى المجلة عن كونراد فيرديناند ماير ودوستويفسكى وإيسن وكنوت هامسن، ووضع تصوراً مبدأياً عن نظرية مادية للأدب، ليصبح المنظر والممارس الرئيسى لاتجاه مدرسة فرانكفورت فى نتاول الأدب.

نشر لوفنتال "سوسيولوجيا الأدب" في المجلد الأول من مجلة البحث الاجتماعي، (1) وهو يعبر في هذا المقال عن مآخذه على طبيعة النقد المعاصر، وإغفاله للجواتب النظرية والتاريخية، وهو يرى أن تركيز النقد على عناصر العمل الفني غير القابلة للشرح أو التحليل وحدها، يعزل النقد عن كل أشكال الخطاب الراشد عن الفن بل ويعزله أيضاً عن كل تأمل عاقل لمنهجيته، ويجعله يبدو قائماً بذاته كوجود صوفي منفصل عن القوى الاجتماعية والتاريخية، وعلى النقيض من ذلك، يرى لوفنتال أنه يمكن فهم كل من شكل العمل الأدبي ومضمونه، فهما كافياً وإن لم يكن شاملاً، بالنظر إلى كل من السياقين الاجتماعي والتاريخي الذي أنتج في ظلهما العمل، ومن ثم تصبح مهمة أي نظرية مادية في الأدب تعليل "المدى الذي يصل إليه التعبير عن أبنية اجتماعية بعينها في أعمال أدبية مفردة، ومدى الدور الذي يصل إليه التعبير عن أبنية اجتماعية بعينها في أعمال أدبية مفردة، ومدى الدور الذي

Leo Lowenthal, "On Sociology of Literature", in S.E. Bronner and D.M. Kellner (1) (eds.), Critical Theory and Society: A Reader (London: Routledge, 1989).



موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ ١٧٧ \_ - أدورتو ومدرسة فراتكفورت المبكرة

تقوم به هذه الأعمال في المجتمع"(٢). وهو يشرح ذلك من خلال سلسلة من تحليلات موجزة للأدب الألماني.

يركز لوفنتال اهتمامه بنلك الأبنية الاجتماعية المتعلقة بالقاعدة الاقتصادية وتجلياتها في الصراع الطبقى، ويستخدم لوفنتال نظرية التحليل النفسى لتعليل العلاقة بين الأبنية الاجتماعية والفن، تهتم نظرية لوفنتال المادية في الأدب بمفهوم "الوساطة" ويعنى بها العملية التي تعيد بها الظواهر الثقافية (أو البني الفوقية) إنتاج القاعدة، والطريقة التي ينعكس بها أسلوب تفكير الفنان في عمله الأدبى، ويتأثر هذا الأسلوب في التفكير أو يتحدد بموقع الفنان وتطوره داخل مجتمع يتسم بالصراع الطبقى، على سبيل المثال يمثل ماير طبقة عليا متفائلة تميل نحو النظام الإقطاعي، يتجلى ذلك في الأسلوب الذي يصيغ به السرد لديه الأحداث المركزية في القصة، بحيث بفصل حياة العظمة والفخامة التي تعبشها الطبقة الراقية عن تتويعات الواقع الاجتماعي اليومي، فهو ينكر التطور التاريخي، ولا تزيد الحياة الاجتماعية اليومية في أعماله عن خلفية لإنجازات أفراد عظام، يرى لوفنتال أن "الدراسات الأدبية في معظمها بحث في الأبديولوجيات"، لذلك يعمل الأدب على تشكيل وعي زائف يخفي التناقض معظمها بحث في الأبديولوجيات"، لذلك يعمل الأدب على تشكيل وعي زائف يخفى التناقض الاجتماعي خلف أو هام الاسجام الاجتماعي.

قد يكون مقال لوفنتال عن الروائي النرويجي كنوت هامسون (١٩٣٧) أفضل تحليلاته الأدبية (١). يهدف المقال إلى إعادة تقييم أعمال هامسون بوصفها تشكل نكوصاً سياسياً، وهو موقف مضاد للتفسير النقدى السائد. عند إعادة نشر المقال الحقا هنا لوفنتال نفسه على سبقه في التعرف على انحياز هامسون إلى الاستبداد، قبل إعلانه عن تعاطفه مع هنار والنازية، ويركز لوفنتال في تحليله على اهتمام هامسون الخاص بالطبيعة، ويرى أن تماهي الفرد مع الطبيعة، وهو ما يحدث بشكل متزايد في الثقافة الغربية، يمنح فرصة للهروب من الضغوط والصراعات الاجتماعية، إذ يذهب هامسون في تطرفه إلى حد الاحتفاء

(1) المرجع السابق، ص \$ \$.

Leo Lowenthal, "Knut Hamson", in A. Arato and E. Gebhardt (eds.), The Essential (\*)

Frankfurt School Reader (Oxford: Blackwell, 1978).

باستسلام الفرد العاقل المتحرر لجماعية غير متعقلة وغير مفكرة تمشياً مع ما يفترض أنه النظام الطبيعي،

ويشرح لوفنتال فرضية بحثه بالإشارة إلى عدد من الموضوعات التى يستخدمها هامسون فى رواياته، منها معارضة غير مبررة لحياة المدن والتصنيع والتمويل الرأسمالى، واحتفاء بالفلاح واخترال جميع العلاقات والممارسات الإنسانية فى قواعد صارمة تغرضها إيقاعات وتراتبات طبيعية مفترضة. بذلك يشرح هامسون تطوراً أساسياً فى الأيديولوجية الرأسمالية. بينما سعى ماير، على سبيل المثال، إلى توليد مظهر متماسك يمكنه من إخفاء الصراع الطبقى، وفى إطار صياغة ماركوز الأبلغ "المثقافة الإيجابية" (المنشور فى نفس العام)، (٤) وعد بسعادة داخلية أو خاصة أكثر أصالة تعويضاً عن صراعات الحياة العامة، إلا أن هامسون يمجد (بدلاً من أن يخفي) صعوبات الصراع الاقتصادى والتبعية السياسية، وهو ما يسميه ماركوز "الواقعية البطولية". ويمثل هامسون بذلك نفسية الطبقات المُهمَّشة اقتصادياً وسياسياً، فهى غير قادرة على تحدى عجزها السياسي أو تغييره، فتمجد هذا العجز مقرنة إياه بالخضوع أمام قوى الطبيعة المُبدَّدة المُدمَّرة، ومن ثم تعتبر لا عقلانية هامسون مثالاً للشخصية الاستبدادية، التي تضحي بالوسائل العقلية الوحيدة للمقاومة باستسلامها العدمى لواقع التسلط والوحشية.

ورغم أن أعمال لوفنتال تشرع في تحديد الخطوط العامة لنظرية محتملة لعلم اجتماع مادى إلا أنها تقصر عن تحقيق توقعات أدورنو، ومن بعده، هوركهايمر، بشأن نظرية مادية في علم الجمال. ويرى أدورنو أن لوفنتال يعجز عجزاً فادحاً عن إعطاء قيمة جدلية حقة لاستقلال العمل الفني. فلوفنتال يختزل الأعمال الفنية إلى مجرد كونها منصات أيديولوجية في صراع طبقي. وبينما قد تضع تفسيراته هذه المنصات في مكانها الصحيح بمهارة، إلا أنها تشي باستهلاك التفسير السياسي للعمل بمجرد اكتمال هذا التحليل الطبقي، فهو في الواقع لا يرى معنى أو قيمة للعمل الأدبى مستقلاً عن موقعه الأيديولوجي.

Herbert Marcuse, "The Affirmative Character of Culture", Negations: Essays in (1)

Critical Theory (Harmondsworth: Penguin, 1968).

وتُلاحظ بداية تشكُل رأى مختلف في مقال هوركهايمر "الفن والثقافة الجماهيرية" (٥). (نشر هذا المقال بالإنجليزية للمرة الأولَى عام ١٩٤١ في المجلة التي خلفت مجلة البحث الاجتماعي، بينما كان المعهد منفياً في الولايات المتحدة.) وتتفق معالجة هوركهايمر مع ماركوز في كثير من العناصر، ومن ذلك أن كليهما يربط الفن بعالم خاص من التخيل الشخصي، وبالحنين إلى مشاعر أمان الطفولة عند الطبقة الوسطى. يفسر ذلك بإدراك أن الفن المستقل ظاهرة حديثة على المستوى التاريخي تحدد انفصال النشاط الجمالي عن المنفعة الاجتماعية، وبذلك لا يرتبط الفن فقط بعالم خاص من المتعة، وإنما يرتبط أيضاً بعالم من الحرية، ومن ثم فهو يرتبط بالتحرر الإنساني من الاحتياجات الاقتصادية، وعلى عكس ماركوز، يرى هوركهايمر أن هذه الحرية لا تتحقق بسهولة أو حتى في الأساس عن طريق استهلاك الفن وإنما عن طريق إنتاجه. فالممارسة الأدبية بطبعها مقاومة لاحتياجات الاقتصاد.

استمر هوركهايمر في إثارة ما قد يبدو أكبر تحد لاتجاه كل من لوفئتال وماركوز، بالتشكيك في قدرة الفن المعاصر على التوصيل والتأثير في المشاعر، وفي الثلاثينيات من القرن العشرين وجد كل من هوركهايمر وماركوز على السواء صعوبة متزايدة في صياغة نظرية اجتماعية مناسبة لرأسمالية القرن العشرين، ففي وقت مبكر نسبياً في تطورهما النظري، توقف الاثنان عن الإيمان بالإمكانيات الثورية للبروليتاريا، وطرحا إمكانية فهم الرأسمالية المتقدمة في ضوء إدماج الإدارة لكافة الطبقات في نظام واحد، إذ بدا لهما أن تناقضات الرأسمالية في أوج ازدهارها في القرن الناسع عشر كانت محكومة بشكل متزايد بالبيوقر اطيات الصناعية والحكومية، ويمند تأثير الإدارة إلى العالم الخاص، ومن ذلك أن يكيف الأباء الأثرياء أبناءهم لمتطلبات الثقافة الجماهيرية، أو يخضع وقت الترفيه عند الكبار لروتين ملاعب الكرة والسينما، على أقصى تقدير قد يقوض ثقدم الإدارة إمكانيات جنوح الخيال، بل ويجرف عالم ماركوز الجمالي الخاص، ومن ثم يتشكك في مجرد إمكانية وجود الفن كما يفهمه لوفئتال وماركوز.

Max Horkheimer, "Art and Mass Culture", Critical Theory: Selected Essays (New 1982).

يفترض لوفنتال أن العمل الفنى يتواصل مع جمهوره، وأن قراءة مرهفة متمعنة لعمل أدبى سوف تفضى إلى مضمون متماسك، ومن شأن نظرية اجتماعية مادية أن تساعد فى عملية القراءة هذه، بما فى ذلك تفسير اهتمامات جمهور هذا العمل بهذا الشكل من التأويل أو ذلك. وبالمثل تركزت تحليلات ماركوز على التسليم بأن الاستمتاع الجمالى أساس فى استهلاك العمل القنى، وفى مقابل ذلك يشير هوركهايمر إلى الفنانين الطليعيين الحداثيين (أعلام مثل بيكاسو وجويس) "الذين يجعلون الجماهير تقر مذعورة"، فبينما تقدم رواية لجولزورذى وهما بالانسجام (كما يرى لوفنتال) ليخفى "تاريخاً بانسا، يكاد يكون سابقاً على تاريخ" الإنسانية المعاصرة يعبر جويس وبيكاسو "بصرامة عن الفجوة بين الفرد بجوهره الروحى وما يحيط به من عناصر بربرية" (١). فى قول قد يبدو متناقضاً فإن أشكال الفن تميل إليه فى الظاهر.

يفترض هوركهايمر أنه إذا كانت الأعمال الأدبية ذات طبيعة توصيلية، مثل رسوم ديزنى المتحركة مثلاً، فهى إذن لا تختلف عن أية سلعة ثقافية أخرى. تؤدى تجربة وسائل الإعلام، سواء فى الدعاية الفاشية فى أوروبا أو صناعة وسائل الترفيه الأمريكية، إلى التشكيك فى الطبيعة الأيديولوجية لوسائل الاتصال المعاصر. باختصار تبدو وسائل الاتصال الجماهيرية جزءاً لا يتجزأ من قوى الإنتاج الإدارية للرأسمالية المتقدمة. فنفس اللغة المستخدمة فى الاتصال اليومى، والتى يسلم بها الناس كشيء طبيعى، يعتبرها هوركهايمر مصدراً مادياً يعمل على تعطيل التفكير النقدى والتبصر والخيال. فالأعمال الفنية الأخيرة، كما يسميها هوركهايمر، إنما تبقى وتظل مخلصة للحرية عندما تنتكر لأشكال الاتصال الشائعة، سعياً وراء منطقها الباطنى الخاص، لا وراء احتياجات الوجود الاقتصادى، وبذلك تكشف أن الطبيعى ليس طبيعياً، لتكسر بذلك الوهم الأيديولوجي بالإنسجام الاجتماعي. يخلص هوركهايمر من ذلك، مستنداً إلى تعليق ديوى، بأن الفن قد لا يعباً باستقباله المباشر، إذا كان الفنان لديه جديد يقال، بينما يلمح ديوى إلى أن جيلاً قادماً سيفهم العمل ويبدو هوركهايمر

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق، ص ٢٧٨.

متشائماً فيما يتعلق باحتمال وجود مثل هذا الجمهور (الذي يمكن القول بأنه نوع من البشر باستطاعته إلى حد ما أن يتعرف على عالم يتسم بالحرية).

والمفارقة أن هذا المدخل المادى للأدب الذى يستخدمه لوفنتال لم يعد قادراً على الاعتراف بالقيمة الجمالية لتلك الأعمال الفنية الأخيرة أكثر مما يستطيع نقد ثقافى تقليدى يساوى بين القيمة وسعة الانتشار (فهو بذلك يضع ديزنى وشكسبير فى كفة واحدة). ومن ثم فهو عاجز عن إدراك عالم الحرية داخل الفن. ويرى هوركهايمر أنه، باستخدام النظرية الاجتماعية، يمكن الاستدلال من أى منتجات ثقافية على يأس المجتمع المعاصر، وفى المقابل تجسد الأعمال الفنية الأصيلة هذا اليأس. يفترض ذلك أن نظرية جمالية مناسبة (فى مقابل نظرية فى علم اجتماع الأدب) تخرج ببصيرة سياسية بتناولها للعمل بمنطقه الفنى الخاص. يرى أدورنو، معبراً عن نفس الموضوع، أن ما يغفله ماركوز (ومن ثم لوفنتال) هو الحد "الفاصل للمعرفة والاكتشاف" المتضمنين فى الفن(").

أثناء الحرب وبعدها، أصبح تناول مدرسة فرانكفورت للأدب والثقافة أكثر تقدما ودقة، ومن ذلك أن طور أدورنو فلسفة هوركهايمر الاجتماعية في ضوء أبحاثه الخاصة في الفلسفة والنقد الثقافي وعلم الاجتماع. قبل الحرب افترض تفسير لوفنتال لبرنامج هوركهايمر البحثي لمدرسة فرانكفورت نموذجاً للمجتمع الرأسمالي بوصفه المتغير المستقل في أي تفسير للأدب. يخضع هذا النموذج نفسه للمراجعة والتتقيح في ضوء النقد العلمي والأدلة التجريبية الجديدة والخبرة التاريخية. يتضمن هذا التناول نموذجاً تقليدياً للصراع الطبقي، ومن ثم الافتراض بأن مصالح البروليتاريا تعطى جانباً أرشميديسيا [نسبة لأرشميدس] للتفسير تحكم منه على التضمينات الأيدبولوجية للعمل الفني.

فى كتابهما جدلية التنوير (١٩٤٧) Dialectic of Enlightenment، يتشكك هوركهايمر وأدورنو فى افتراض أى من هذه الجوانب الثابتة للموضوعية. ليست المشكلة

<sup>&</sup>quot; انظر ای:

Rolf Wiggerhaus, The Frankfurt School: Its History, Theories and Political Significance (Cambridge: Polity Press, 1994), p.221.

مجرد مسألة داخلية خاصة بالماركسية، تقوم مثلاً على الفشل التاريخي للبروليتاريا في أن تنضج كطبقة ثورية، بل تكمن المشكلة أكثر في طبيعة المعرفة العلمية الغربية التنويرية. وكان قد سبق للوفنتال أن شكك في طبيعة نقد أدبي يسقط التاريخ والنظرية، واتهم هذا النقد باللاعقلانية. نقل هوركهايمر وأدورنو هذا الاتهام إلى البحث العقلاني، فهما يقولان بأن العقل التنويري الذي حركته في الأصل الرغبة في القضاء على الأساطير والخرافات، قد تحول هو نفسه إلى أسطورة. وهو ما يحدث طالما أن منهجية علمية وضعية، قائمة على القياس الكمى، والتلاعب الرياضي بالمعطيات، تظن نفسها الوسيلة الشرعية الوحيدة الكتساب المعرفة. بنقديمه صياغة لمفهوم التشيؤ أكثر إحكاما من جميع مؤلفي مدرسة فرانكفورت يربط أدورنو التطور الفكرى بالقاعدة الاقتصادية، قائلاً إن الفكر النتويري يبدى نفس تركيب التبادل السلعي الرأسمالي، إذ يفترض التبادل السلعي إمكانية التعادل أو التماثل في القيمة بين البضائع المتباينة، طالما أن القيمة النفعية (أو المنفعة الذانية التي يحصل عليها الغرد) للسلعة تخضع لقيمتها التبادلية (السعر). في تحليل ماركس لصنمية السلعة، يتم الخلط بين القيمة التبادلية للبضائع التي هي نتاج خالص للثقافة الإنسانية، والصفة الموضوعية، مثلما أن الصفات الميثولوجية لصنم ديني يفترض أنها موجودة فيه بشكل عام. يعيد الفكر التنويري إنتاج هذا التركيب الصنمى طالما أنه يفترض أن خطواته التحليلية تقسر مباشرة تركيبات أساسية في الواقع الموضوعي. ويفترض العلم أن المفهوم (حتى عندما يمكن اختزاله إلى تعبير رياضي) يحيط بموضوعه بشكل كامل. ويمكنه عندئذ التقدم ليتلاعب بموضوعه، سواء عن طريق التطور العقلاني للتكنولوجيا الصناعية، أو- وهو ما يدعو إلى مزيد من التطير-عن طريق تطبيق نفس العقل الأداتي في إدارة البشر والحياة الاجتماعية (في الإدارة البيوقر اطية لشركة أو في معسكر اعتقال).

من ذلك يخلص هوركهايمر وأدورنو إلى مضمونين مهمين؛ الأول أن تداخل الفكر العلمى التتويرى مع الخطوات الصناعية والإدارية يفترض استحالة توليد نقد حيوى للرأسمالية باستخدام مناهج علمية سائدة. والثاني أن تحجيم وتقييد التأمل الذاتي النقدى داخل العقل النتويرى يفترض أن السلطوية، سواء كانت ممثلة في فاشية الغرب الرأسمالي أو في



FOR QURANIC THOUGHT (الأدبى- القرن العشرون - ١٨٣ - الورثو ومدرسة فراتكفورت المبكرة

الماركسية السوفيئية، هي نتاج التنوير، وفي إيجاز، فإن مسعى عصر التنوير بعلمه وعقله لفهم الذات قد فصل نفسه عن السياق التاريخي والاجتماعي والاقتصادي لتطوره، وبتقديمه لنفسه على أنه تتويج للعقل العالمي يجهض برنامچه النقدي، ومثل ميثولوجيا مفعمة بالحياة يتوارى وجوده كنتاج لخيال إنساني محدود بفترة تاريخية معينة، وبذلك يتعذر الفهم الموضوعي لمجتمع ما بعد النتوير المعاصر باستخدام معايير علمه وعقله.

ويمكن إعادة صياعة هذا التحليل بالنظر إلى استخدام هوركهايمر وأدورنو لمفهوم الوساطة. يطرح لوفنتال فكرته بأن العمل الأدبى قد يكشف عن آثار وساطته (Vermittlung) عن طريق البنى الاقتصادية للمجتمع الذي تم انتاجه واستهلاكه فيه، ومن هنا فما يقترحه لا يزيد كثيراً عن فرضية اجتماعية لفهم العمل الأدبى على أساس تكونه من مجتمعه. يذهب هوركهايمر وأدورنو إلى نحو أبعد، فيقولان بأن المدخل المستخدم في فهم مثل هذه الوساطة ونقدها يتكرن هو نفسه اقتصادياً وتقافياً. يضفى ذلك على الوساطة تعقيداً جدلياً صارماً يصعب فهمه. فالعلاقة بين الذات العارفة والموضوع المعروف ليست مباشرة على الإطلاق، ليست الذات مجرد معطى يسمو فوق التاريخ، فمن المفهوم أنها هي التي تتلقى الموضوع وتفهمه وتؤثر فيه. إنها نتاج يتكشف تدريجياً لاشتباك مع الطبيعة والبيئة الثقافية المحددة. وبالمثل يتشكل الموضوع من قبل الذات، فهو نتاج إدراك ذاتي وفهم وجهد ذاتيين أيضاً. يصبح الموضوع إذ تواجهه الذات الإنسانية وهو وسيطها، بلورة لفكر وممارسة يتكشفان تدريجياً في سياق تاريخي، في هذا السياق يكون التشيؤ هو تحديدا الشكل التاريخي يتكشفان تدريجياً في سياق تاريخي، في هذا السياق يكون التشيؤ هو تحديدا الشكل التاريخي

أدى ذلك إلى إثارة شك كبير حول إمكانية صياغة نموذج موضوعى للمجتمع، ومن ثم إرساء نقطة أرشميديسية يتم من خلالها الحكم عليه. ويفترض هذا المنطلق المعرفى إمكانية تخليص الذات العارفة من شباك التاريخ المتمثلة في الوساطة، أما سياسياً فيبدوهذا المنطق سلطوياً، إذ يقيد التأمل النقدى وينهى دوره عند نقطة عشوائية، ويساند ضمناً تشيؤ النظام السائد بقبول هذا النظام كأمر طبيعى ومسلم به. وسوف نجد امتداداً لهذا الرأى فيما كتبه أدورنو عن النقد الثقافي حيث يُفسَّر الزعم بأن العمل الأدبى يتضمن معرفة في ضوء إمكانية قيام العمل الأدبى بالإفصاح عن الوساطة الاجتماعية وكشفها.

كتب أدورنو مقالته "النقد الثقافي والمجتمع" عام ١٩٤٩ عندما كان مقيما في أمريكا(^). وما يعنيه أدورنو بمصطلح "النقد الثقافي" يحل محل التناول التقليدي للأدب الذي هاجمه لوفنتال، ولم يكن أدورنو، على عكس لوفنتال، مستعداً ليستبدل بهذا التناول للأدب مجرد تناول يعتمد سوسيولوجيا مادية. فقد رأى هذا "النقد المتعالي" خاصة في افتراضه مدخل موضوعي للمجتمع إشكالياً تماماً مثل "النقد المحايث" الذي هو من سمات النقد التقافي. وهكذا صاغ أدورنو مقالته بحيث تكشف التوتر داخل كل من هذين النوعين من النقد كما تكشف التوتر القائم بينهما.

وبينما لم يحدد أدورنو أمثلة بعينها لنقاد تقافيين، إلا أنه يمكن القول إن مقالته، على الأقل في جزئها الأول، تشير إلى أن "النقد الثقافي" يرتبط بأساطين العلم، ومنهم بيرنسون Berenson، على سببل المثال. فالناقد يجمع بين معرفة وضعية معينة بالأعمال الفنية وقدرة على تصنيف الأعمال تبعأ لقيمتها داخل فئات محددة، وإذ يركز الناقد على العمل الفنى في ذاته وعناصره الداخلية، يسعى بوضوح إلى قطع الصلة بين الثقافة وقاعدتها المادية. وهنا تكتمب القيم الثقافية مشروعيتها الغورية. ومع ذلك يبقى الفن والنقد – رغم القول باستقلالهما – مرتبطين في نشأتهما التاريخية بسوق السلع الفكرية، أي أن التقييم الجمالي الذي يتبدى فيما يعطى للأعمال الفنية من قيمة، يتبع ضمناً النتمية الاقتصادية ومتطلبات السوق. ولكن هذا التفسير التاريخي لا يأتي سوى عرضاً في طرح أدورنو، وفي رأيه أن العلاقة الأساسية بين الناقد والقاعدة الاقتصادية لا تكمن في خدمة المصالح الطبقية، إذ يبقي ذلك أمراً سطحياً، بل

يشير أدورنو إلى تتاقض داخل مفهوم "الناقد الثقافي". فالشخص الذي يبدو ناقداً للثقافة، هو أيضاً، كما يكشف هذا التفسير التاريخي ومفهوم الوساطة، نتاج لتلك الثقافة. قد يفهم

Theodor W. Adorno, "Cultural Criticism and Society", Prisms, trans. Samuel and Shierry Weber (Cambridge, Mass: MIT Press, 1981).

٩- أدورنو ومدرسة فراتكفورت المبكرة

التناقض على أنه ذلك التناقض بين العمل الغنى ذاته الذى يقيّمه الناقد وبين المجال الثقافي العام الذى يمد الناقد بالمعايير القيمية. إذا أخذنا في الاعتبار التشيؤ الذى يتسم به المجتمع المعاصر (والذى به تعيد الأفكار جميعاً إنتاج العقلانية الاقتصادية)، فالناقد، بافتراضه نسقاً موضوعياً يمكنه من الحكم على أعمال بعينها، يُخضع تلك الأعمال للنظام السياسي والاقتصادي السائد، وهو بذلك يقدم تطبيقاً نموذجياً لقصور العقل التنويري، وبينما يُخضع الناقد الثقافي عن غير عمد أعمالاً فنية بعينها لمعايير يفترض بسذاجة أنها عامة وكونية، فإنه يضع تلك الأعمال داخل النظام الاقتصادي تماماً كما يفعل عالم الاجتماع الثقافي (أو المدافع عن الواقعية السوفيتية).

وفي أفضل الأحوال، لايمكن التمييز بين مترتبات الفكر النقدى ومترتبات الفكر الاجتماعي إلا في أن الأول يُخضع العمل الفني لبقايا السوق بينما يولد الثاني المعطيات الضرورية لإدارة الثقافة. كلاهما ينكر علاقته بالتناقض بين الخاص والعام (لأن العام، سواء كان نظاماً عقلياً ثقافياً أو مادياً، يفهم على أنه يمثل موضوعية الحقيقة)، ومن ثم يبطل ما كان قد عرفه هوركهايمر بمقاومة الفن للنظام الاقتصادي. ومما يدعو للدهشة أن الناقد الثقافي بينما يحاول رفع الثقافة فوق النظام الاقتصادي، ومن ثم الاعتراف بالغايات الجمالية القائمة داخل العمل الفني فإنه يتخلى عن تلك المحاولة لذلك النظام الاقتصادي وأهداف التبادل السلعي، وهو إنما يفعل ذلك لإخفاقه في تأمل الوساطة التاريخية للثقافة.

عند هذه النقطة ببدو تحليل أدورنو وقد وصل إلى طريق مسدود، وخاصة فيما يعكس التناقضات المعرفية (الإبستمولوجية) والسياسية للعقل التتويرى. ويبدو النظام الاقتصادى المعاصر غير قابل أو مستعد لأى مقاومة، وبذلك يُفهم العمل الأدبى على أنه يخدم منافع اقتصادية بحددها موقعه في البنية الاجتماعية، سواء تم التعامل معه على أنه منتج روحى قائم بذاته أو مجرد حقيقة اقتصادية. ويخرج أدورنو من هذا الطريق المسدود، وإن كان ذلك على نحو غير كامل وغير مؤكد، بأن ينقل مركز اهتمامه من النقد الثقافي في حد ذاته إلى التساؤل حول أسلوب هذا النقد في تناول العناصر الداخلية للعمل الفني، وهكذا يتزايد التركيز على تناول العمل من حيث إنتاجه وليس استهلاكه.

ينقل النقد المحايث الذي يمكن فهمه في ضوء قدرته على الاعتراف بالعنصر المعرفي الفن، موقع التناقض إلى داخل العمل الفني ذاته. عندئذ لا يُفسر العمل الفني في ضوء التوثيق الوضعي لتفاصيله أو ما تمثله هذه التفاصيل. ولكن كي يصبح الناقد الأصيل ناقداً للثقافة ككل، فإنه يتوجه نحو شكل العمل الفني ومادته وتقنيته، قاصداً تلك الأغراض التي هي جزء لا يتجزأ من عمل بعينه. وكما يشير أدورنو في مكان آخر، فإن الاختلاف بين المعرفة العلمية والمعرفة في الفن إنما يكمن في ميل الفن نحو التمثيل. ومن ثم يصبح مفهوماً أن المضمون المعرفي للأعمال الفنية لا يكمن في الرسائل التي تستطيع توصيلها، وإنما في الطريقة التي تستطيع بها صباغة المادة الفنية الأساسية تضمين شيء من المجتمع. ويلاحظ أدورنو أن كافكا يعرض لاإنسانية المجتمع المعاصر دون أن يشير صراحة إلى الرأسمالية الاحتكارية، إنما تظهر القوة السحرية لمجتمع قمعي في التوتر بين أسلوب الحياة اليومية العادية الذي يميز لغة كافكا والأحداث الغريبة المروية. وتعيد اللغة إنتاج القمع الاجتماعي المعاصر، خاصة في الوصف الدارج لما يجب أن يكون "هكذا، وليس مختلفاً عن ذلك"().

وبينما يُخضع المتخصص أهداف عمل بعينه لتلك الأهداف التي تمليها الثقافة السائدة، يتعامل أدورنو مع الأعمال الفنية بوصفها خصوصيات تعادى بعضها البعض، وتشوبها عبوب كامنة فيها، وتتناقض مع ما هو عام. فالأعمال الأكاديمية الميئة العقيمة وحدها هي التي تبنى وفق مجموعة محددة من الأحكام والقيم والأغراض الجمالية، أما العمل الحيوى فيكون منطقه هو المنطق الكامن في الأعمال السابقة عليه، لا بهدف تأكيد هذا المنطق أو إعادة إنتاجه، إنما للوصول به إلى نقطة التناقض، وبينما يعمل أدورنو جاهداً من أجل الوصول إلى تفسير شامل ومنسجم للعمل الفني (مستخدماً لغة النقد اليومية لترجمة التطور والمنطق الجمالي للعمل الفني) يحول التنافر الداخلي دون تحقيق هذا الانسجام أو توقعه. ويقاوم العمل العميق محاولة تصنيفه أو تفسيره ويبقي هذا العمل متناقضاً، ومن ثم يقوض ما قد يشعر به المفسر من اطمئنان لموقفه.

T.W. Adorno, Aesthetic Theory, trans. C. Lenhardt (London: Routledge, 1984), 'p.327.



ولأنه لا يمكن فهم العمل الفني بمعزل عن الأعمال الأخرى في مجموعها وإنما في حدود استجابة هذا العمل للتقاليد الفنية، تصبح مهمة تعريف العمل ذاتها مستمدة من ارتباطه بالأعمال السابقة عليه. يقرن أدورنو الأعمال الفنية بالألغاز (۱۰). فكل عمل محاولة لفك الألغاز التي وضعها سابقوه، وهو يُفسر ذلك على أنه تجل لفشل الثقاليد، منحياً أيا من أوهام التوافق أو النجاح. من هنا فإن تفسير أدورنو لبيكيت، على سبيل المثال، يموضع أعماله صراحة في سياق علاقتها بتقاليد المسرح الأوروبي منذ شكمبير، إن أعمال بيكيت، من نلك الأعمال التي لم تعد تنطبق عليها تصنيفات النقد التقليدي للدراما، ومن ثم فهي تشتت موقف الناقد، ومع تصنيفات مثل "الكوميديا" و"التراجيديا"، و"الحبكة" و"الشخصية". وتكشف أعمال بيكيت استحالة كتابة الدراما اليوم، واستجابته لتلك الحقيقة ليس باقتراح بديل قابل للتقنين مثل "مسرح كتابة الدراما اليوم، واستجابته لتلك الحقيقة ليس باقتراح بديل قابل للتقنين مثل "مسرح اللامعقول"، وإنما بتتبع الانهيار التاريخي لتقاليد كتابة هذا الجنس الأدبي، وبذلك تتقوض نهائياً مفاهيم المباشرة والترابط في المسرح التقليدي.

وقد يؤدى هذا النقض المحايث في كل من النقد التقافي التقليدي والإنتاج الفني إلى نتائج خاطئة. إذ إن التركيز على كل ما هو كامن في العمل الفني يجعلنا مرة أخرى نخطئ في اعتبار الثقافة عالماً قائماً بذاته، واخترال العمل الفني إلى زخرف محض، وذلك بإخفاء التقسيم بين العمل العقلي واليدوى الذي تأسس عليه العمل الفني، ومع ذلك فهذا التقسيم هو في الوقت نفسه مصدر الزيف الأيديولوجي في الفن واللحظة الحقيقة الطوباوية فيه، لا يسعى أدورنو إلى التغلّب هذا التناقض، لأن الفن لا يمكنه تجنب زيف موقعه المتميز داخل تقسيم العمل. ولكن بدفع النقض المحايث للتعامل مع العلاقة بين العالمين الجمالي والمادي، ومن ثم حث كل من الممارسة الفنية والنقدية على تأمل الظروف المادية لإمكانية وجودهما، يصبح للنقض المحايث ما يطلق عليه أدورنو "ملامح" اجتماعية، ومن خلال حساسيته للفن يحول النقد المحايث الفن إلى صورة للمجتمع الذي ينتج ويستهلك فيه.

١٠ المرجع السابق، ص ١٨٦.

يحتفى النقد المحايث بما عرقه هوركهايمر بالعلاقة بين العمل الفنى وعالم الحرية (ومن ثم الحقيقة). ومن منطلق أنه نشاط جمالى خالص يفصل الإبداع الفنى نفسه عن عالم الضرورة الاقتصادى، ويصبح السعى إلى هذا العمل لذاته، مستقلاً عن الهدف الاقتصادى السائد بتحقيق الحد الأقصى للربح واستخلاص قيمة الفائض، ولكن الفن، بعناصره المادية وتقنياته، له أصل اجتماعى، فالتكنولوجيا التي يستخدمها الفنان (مثل المواد الملونة التي يستخدمها الرسام أو الآلات التي يستخدمها الموسيقي) تعتمد على قوى الإنتاج المعاصرة، ولغة المفاهيم المستمدة من لغة الحديث اليومي، وتعكس أبنية الشكل الفني ذاتها الفهم اليومي المعاصر (مثلاً فهم المكان والزمن والسرد)، فالفنان لا يبدع من فراغ، إنما يستخدم مواداً وأنماطاً فكرية تبلورت في الثقافة الإنسانية، يعيد الفنان منطق الفكر والممارسة في زمانه، ولكن في نطاق ينفصل عن الأهداف المفترضة لتلك الممارسة، فتتحرر المادة التي كان يمكن أن تخضع لأهداف الإنتاج الاقتصادي (حتى لو كان ذلك استجابة لطلب توفير وسائل ترفيهية مربحة).

يتبنى أدورنو ويعيد تفسير قول كانط إن الفن "غائية بلا غاية" (١١). إذ يشارك الفن في سائر الأنشطة الاجتماعية الأخرى، ومن ثم فهو غائى، ولكنه يمارس تلك الأنشطة متحرراً من الهدف الاقتصادى السائد. وبالتالى فإن العمل الناجح "ليس ذلك الذي يحل التناقضات الموضوعية في انسجام زائف، وإنما ذلك العمل الذي يعبر عن فكرة الانسجام سلبياً باحتوائه التناقضات، خالصة ودون تنازلات تقلل من حجمها أو شأنها، في بنيته الداخلية (١١). وبناء على ذلك لا يعزى التناقض الداخلي في العمل الفني إلى عيوب في الفنان الفرد، وإنما إلى استحالة التوفيق بين العناصر المتباينة للموضوع.

خلاصة القول، فإن صدمة الفن الحديث التي يجفل منها المتلقى، كما يرى هوركهايمر، تدل على معرفة الفن السلبية بالمجتمع. إنها تشير إلى نقطة المواجهة المباشرة بين ما يفترض أنه طبيعى وما هو غير طبيعى، وبذلك يتجنب الفن لغة المجتمع المعاصر

المرجع نقسه، الهامش، ص ٢٠

<sup>&</sup>quot; المرجع نفسه، ص ٣٢



وأفكاره المتشيئة، إذ يحدث صدمة لها تأثير سلبى فهى تبدد الأوهام عن انسجام الوجود النقافى الاجتماعى، وتحل هذه الصدمة محل التواصل الإيجابى (الذى يحدث فقط فى حالة ما هو معروف بالفعل). ويفسر النقد المحايث هذه الصدمة على أنها بحث عن منطق جمالى يصل إلى حد التناقض الداخلى. يصبح هذا النقد ملمحاً اجتماعياً عندما يحاول تفسير التناقض الجمالى الداخلى على أنه علامة على التناقض الاجتماعى. وهنا فقط فإنه يحترم النقد المحايث لحظة مقاومة الفن للواقع الاقتصادى.

ختاماً قد يُفهم أدورنو فهما سطحياً على أنه يمثل النموذج الأصلى للحداثة. فهو يعبر عن القيمة السائدة للاستقلالية الجمالية عبر فهم الأعمال الفنية كوحدات عضوية تسعى إلى أن يكون وجودها متماسكا متسقاً يبرر ذاته. (عندما كان أدورنو صغيراً عنفه أستاذه في التأليف الموسيقى، ألبن بيرج، وذلك عندما عبر عن حماس ساذج لعمل جديد لريتشارد شتراوس. أوضح بيرج لأدورنو بعناية عبر النوتة الموسيقية العناصر المحايثة في النص الموسيقي.) فليس مقبولًا أن يعتمد العمل الفني على المونتاج والعناصر العشوانية كأسس بنوية، لما يحدثه ذلك أساساً من المنطقية العلاقات التي يقيمها بين أجزاء العمل الفني. يحتفي أدورنو بالفانتازيا، ولكن فقط تلك التي تعنى بالتفاصيل. يؤدي هذا الاتجاه الحداثي إلى أن يهتم أدورنو اهتماماً متحفظاً بالمبادئ المتفق عليها لإنتاج أعمال عظيمة في الأدب والموسيقي. ومع ذلك تكمن عظمة أدورنو كمفسر في رفضه في الوقت ذاته للاستقلالية الجمالية، أو بعبارة أدق، إدراكه أن الاستقلالية الجمالية بقدر ماهي النقطة التي يدان عندها الفن باشتراكه في شرور التاريخ الإنساني، بقدر ما هي النقطة التي يتجاوز عندها الفن تلك الشرور. وبذلك يتحتم على الحداثة التي يتمناها أن تكون على وعي بفشلها ومسئوليتها الاجتماعية. فصل القول: ظل برنامج مدرسة فرانكفورت الذي صاغه هوركهايعر في أوائل الثلاثينيات، برنامجاً حداثياً ومن ثم أحد برامج النتوير. وظل أدورنو مخلصاً لهذا البرنامج بأن اتهم كل المشاركين فيه بالفشل. هكذا فقط بقى التأمل القائم على النقد الذاتي الذي يشكل صلب فكر أدورنو حيا. كانت مشكلة أدورنو الدائمة هي الأخذ بالقليل جدا من النتوير، لا الكثير منه (بمعنى القليل من التأمل عقلاني والكثير من السطحية فيه).







# المناظرة الفرنسية الألمانية: النظرية النقدية، التأويلية و التفكيكية أندرو باوي أندرو باوي مرجمة: إسماعيل عبد الغنى أحمد

تأثرت النظرية الأدبية في جمهورية ألمانيا الفيدرالية تأثرًا كبيرًا بمطالب ظهرت مع نهاية الستينيات تسعى إلى أشكال جديدة من التحليل النقدى للتراث الفكرى الذى لعب دورًا في ماضى ألمانيا المأساوى. (۱) وبالرغم من المحاولات التى بذلت لتخليص المجتمع الألماني من بقايا النازية بعد الحرب، فإن الحياة الأكاديمية والمؤسسية استمرت تحت سيطرة هولاء النازيين الذين لم يعلنوا عن توجهاتهم النازية، أو من لم تكن لديهم أنشطة نازية صريحة. وقد بادرت الحركة الطلابية في نهاية الستينيات ويداية الصبعينيات إلى مناهضة ممارسات وأنشطة هؤلاء النازيين، وكشف ما يعاني منه المجتمع الألماني، رغم رخائه، مسن وطأة الإفلاس الأخلاقي والاقتصادي والاجتماعي.

ارتكزت الحركة الطلابية على أفكار مستمدة من التراث الماركسي بما في ذلك مبادئ مدرسة فراتكفورت التي عانت من القصع إبان الفترة النازية، و من التجاهل خلال فترة ما بعد الحرب مباشرة. واستخدمت هذه الأفكار للتشكيك في شرعية الاقتصاديات الرأسمالية في الغرب والتي كانت متورطة في مساندة نظم الحكم القمعية في العالم الثالث، وكان من المفترض أن يؤدي مثل هذا الجدل إلى حركة ثورية، لكن الواقع أن معظم هذه الطاقات التي وجهت لفكرة الثورة اعتمدت بشكل كبير على الإحساس بالممارسات غير العادلة للفترة النازية. (٢)

كان للحركة الطلابية أثر واضح على الدراسات الإنسانية، وهو أثر تمثل في التوجه

<sup>(</sup>١) أن اتعرض هذا لقضية التراث الماركسي في جمهورية المانيا الاتحادية، او تأثيرات اعادة توحيد المانيا.

<sup>(</sup>٢) يظهر ذلك بوضوح في اقلام الكسندر كلوج Alexander Kluge وأعماله الأدبية خلال السيعينيات.

إلى إغفال القضايا الجمالية واعتماد مداخل نقدية ترى في النصوص الأدبية تحديدًا نتاجًا لصراعات أيديولوجية وتاريخية. ورغم ما اتسمت به هذه المداخل النقدية من اختزال إلا إنها أظهرت مواطن الضعف في النظريات التي تركز على البعد أو الأثر الإنساني للفن والتي كانت منتشرة إلى حد كبير برغم كل أحداث الفترة النازية. كما أغفلت الحركة الطلابية في أوج عنفوانها الكثير من المصادر النقدية الأكثر تميزًا في أعمال أدورنو وأخرين من كتاب مدرسة فرانكفورت.

وكانت هذاك محاولات سابقة لتقديم أفكار دريدا وغيره من مفكرى ما بعد البنيوية، المانيا، على يد بيتر زوندى قبل موته المأساوى الميكر في ١٩٧١، إلا أن هذه المحاولات استغرقت بعض الوقت لتتضج و تصبح فاعلة. (٢) ونتيجة لاعتماد نقاد ما بعد البنيوية على مفكرين من أمثال نيتشه و هايدجر اللذين كان ينظر إليهما بكثير مسن التشكك والريبة نظرا لاثرهما على التوجهات الفكرية في ألمانيا النازية، لم يكن مسن المستغرب أن نرى بعض المفكرين مثل يورجين هابرماس الذي عمل مساعدا لادورنو، ثم أصبح الممثل الرئيسي للجيل الثاني لنقاد مدرسة فرانكفورت، يعبر عن عدم تقته وشكوكه في أفكار ما بعد البنيوية. ومع ذلك فإن أحد نتائج فشل الحركة الطلابية في كل من فرنسا وألمانيا في تحقيق طموحاتها الراديكالية أنها فتحت المجال لانتشار منهج فكرى يقوم على الشك، وهو ما يمير ثيار ما بعد البنيوية. وهو منهج ما زال أثره ممتدًا في النقاش الدائر حول نظرية الأدب والنظرية الاجتماعية والفلسفة في كل مكان في العالم الغربي ( بل و في العالم المشرقي

إن التحول الذى صاحب انتشار ما بعد البنيوية من الممارسات التطبيقية إلى التفكير النظرى المكثّف، يماثل إلى حد بعيد ما جرى في أوروبا في نهاية القرن الثامن عشر،

<sup>(</sup>۲) انظر/ی:

Robert Holub, Crossing Borders: Reception Theory, Poststructuralism, Deconstruction (Madison: University of Wisconsin Press, 1992)

يذكر هولب أن أوسع اشكال نظرية الأدب انتشار ا وقبولا في ألمانيا في نهاية الستينيات والسبعينيات كانت نظرية الاستقبال التي قدمها هاتز روبرت ياوس و ولفجانج أيزر.

فالتحول من التفاؤل الطوباوى الذى ألهمته الثورة الفرنسية إلى تفكير نقدى أكثر نضجا يتأمل إمكانيات مرحلة ما بعد الإقطاع في فهم و تغيير المجتمع و العالم الطبيعي قد أسهم بقدر كبير في ظهور الفلسفة الحديثة في ألمانيا على وجه الخصوص.

ومن الدال أن الأطر النظرية للمساجلات الحديثة قد اعتمدت على إعادة النظر في الأفكار الكانطية [نسبة إلى الفيلسوف كانط] وما بعد الكانطية في ألمانيا والتي أسست ما سماه هابرماس "الخطاب الفلسفي للحداثية". (1) وتوضح عبارة هابرماس خط التصدع في المناظرة الألمانية الفرنسية، حيث يركز هابرماس على الحداثية لا "ما بعد الحداثية"، وهو المصطلح الذي يرفضه هابرماس تمامًا. وقد يفسر العرض الموجز التالي لبعض الافتراضات الذائعة عن الحداثية في ألمانيا لماذا قدم المنظرون الألمان أفكارًا وروَّى مختلفة عن نظرائهم الفرنسيين البارزين.

إن تطور الأدب كمفهوم ثقافى مهم يمثل فى حد ذاته جزءًا من "خطاب الحداثية"، فقبيل النصف الثانى من القرن الثامن عشر كان ينظر للوظيفة الأساسية للغة على أنها مجرد وسيلة لتمثيل الأفكار أو الأشياء الموجودة فعلاً و بشكل مستقل عن اللغة ذاتها. فمفاهيم جان جاك روسو و،ج.ج هيردر وج.ج.هامان وآخرين وضعت أسس النراث الذى يعنى بالبعد "التعبيري" أو "التكويني" للغة، ويقوم على فكرة أن اللغة هى الوسيلة التى تعينا على استكثاف جوانب من العالم ومن أنفسنا، وهو ما لا يمكن أن يتحقق بدونها. ويبرر هـؤلاء المفكرون موقفيم بالقول: إن اللغة الأولى كانت إما الشعر أو الموسيقى، وإن اللغة لا يمكنيا بمفردها تجسيد أو تمثيل ما يحدث بالفعل فى العالم.

وعدد ربط هذه المفاهيم الحديثة للغة بالموقف الثورى لكانط في ثمانينيات القرن الثامن عشر، المتمثل في إصراره على الدور الفعال للعقل في "جعل الطبيعة هي الحكم" فيما يختص بالعلوم الطبيعية، وجعل أنفسنا الحكم فيما يتعلق بالأخلاق، فإن فكرة التروير التي

(1) انظر *|ی* 

Jurgen Habermas, Der Philosophische Diskurs der Moderne (Frankfurt a. M. Suhrkamp, 1985).

تقضى بأن حقيقة العالم "مصاغة سلفا"، ويمكن تصويرها من خلال الفكر الإنساني تصبح موضع تساؤل. وكذلك فان القول بأن اللغة لا تمثل العالم فقط هي فكرة وثيقة الصلة بالمنزلة الرفيعة التي حظى بها "الأدب" و "الموسيقي" وتمييزهما لقدرتهما على تصوير ما لا تستطيع الأشكال الأخرى للغة التعبير عنه، مما أدى إلى الاهتمام بالتأويلية. وتصبح القضية هنا هي الأسس التي يقوم عليها التصور الجديد الذي تنظر الإنسانية من خلاله إلى نفسها وإلى العالم، وهي مختلفة عن الأسس الدينية. هذا هو الموقف الذي اعتبره "هابرماس" محددا للحداثية وهو ما يميز الكثير من الدراسات النظرية المهمة في ألمانيا بعد أفول الماركسية التي كانت تمثلها الحركة الطلابية.

لقد عبر هابرماس عن الجدل القائم حول منزلة الأدب في الحداثية والذي يعكس مدى تأثير الفترة النازية على الفهم الألماني لهذه القضايا، قائلاً:

يعكس الجدل المعاصر ما ندين به من معارف تركز على وظيفة اللغة والتجرية الجمالية في تشكيل العالم و إناحة الرؤية وحجبها vorenthaltende في الوقت ذاته، أرى في ذلك تحديدا المساهمة الألمانية في فلسفة القرن العشرين التي تعود إلى كل من "همبولت" و "هامان" و "تيتشه"، وبقدر ما ننتمي لذلك التراث وندين لهم بالفضل، إلا أن تجارب وخبرات القرن العشرين قد خلفت بعض الشك عند البعض منا، وهذا السشك حملنا باتجاه فكر فلسفي يتخلى عن حل المشكلات امام القدرة السشعرية أو التخييلية للغة والأدب والفن. (٥)

وفي موضع آخر ينتقد "هابرماس" توجه "جاك دريدا "الذي يجعل قدرة اللغة على حل المشكلات تتوارى خلف قدرتها على خلق العالم، (١) ويسرى "هابرماس "ان عدم الاعتراف بالآثار الحضارية للتقسيم الحديث لفعل الاتصال إلى المعرفى و الأخلاقى و

Jurgen Haberms, Text und Kontexte (Frankfurt a. M: Suhrkamp. 1990), p.90. (a)

Habermas, Der Philosophische Discurs, P.241. (7)

الجمالى يشكل خيانة للعقلانية تبدو جلية فى التجربة الألمانية خلال القرن العــشرين، وفــى انتاج اكثر منظرى الأدب الفرنسيين شهرة - ونجد تلميحًا لنفس قلق هابرماس فــى حــديث فالتر بنيامين عن الفاشية بوصفها "صياغة جمالية للسياسة". وهكذا تصبح امكانيات الـسجال واضحة تماما.

وبالرغم من شكوكه في بعض أفكار ما بعد البنيوية إلا أن الفيلسوف ما فرد فرانك Manfred Frank و الذي أسهم أكثر من غيره في تقديم افكار دريدًا، فوكو و ليوتار ولاكان و آخرين في ألمانيا وجعلها تؤخذ على محمل الجد. (٢) وقد حاول فرانك، إنطلاقًا من أبحاث الفيلسوف ديتر هنرش Dieter Henrich، إيجاد روابط مفهومية وتاريخية بين ما بعد البنيوية من جهة، والمثالية والرومانسية المبكرة الالمانية من جهة أخرى، وهو ما يصنيء عناصر التوتر بين توجهات هابرماس ودريدا. تبدو قصة الفلسفة الحديثة التي تظهر مسن خلال هذه الأبحاث، شديدة الاختلاف عن تلك التي تقدمها النظرية الأدبية. (١٠) ومسن أبرز الشخصيات في هذا السياق الفيلسوف والروائي ف. هـ. ياكوبي ( ١٧٤٣ - ١٨١٩). لقد دون الارتكاز على أي أسس دينية. وترتكز دعوى جاكوبي الأساس على المقولة التي ذكرها الفيلسوف فيخته عام ١٧٩٩م من أن "أساس العقل الحديث يمكن أن يؤسس قواعد لذاته للفيلسوف فيخته عام ١٧٩٩م من أن "أساس العقل vernunft هو الإنصات vernehmen ال العقل الخالص هو انصات، ينصت إلى ذاته فقط". (١)

وقد رأى جاكوبى أن جهود كل من سبينوزا وفيخته لتأسيس أنظمة فلسفية قائمة بذاتها كانت بالضرورة نوعًا من النرجسية، فالفلسفة يمكن ان تؤسس نظاما على أساس فرضيات

 <sup>(</sup>۲) انظر/ی تحدیدًا:

Manfred Frank, Was ist Neostrukturalismus? (Frankfurt a. M. Suhrkamp. 1984),

<sup>(</sup>٨) انظر /ي:

Andrew Bowie, From Romanticism to Critical Theory: The Philosophy of German Literary Theory (London: Routledge, 1997).

Friedreich Heinrich Jacobi, Jacobi an Fichte (Hamburg: Friedrich Perthes, 1799), p. (\*)

مسبقة. فالوصول إلى الحقيقة، من ناحية أخرى، يعتمد على ادراك مسبق لا تستطيع الفلسفة تفسيره، لأن التفسير نفسه يعتمد على هذا الادراك المسبق. وقد وصف "جاكوبى " إنتاجه بأنه "لا فلسفي" ورأى أن الحل الوحيد لمأزق الفلسفة الحديثة فى العودة إلى اللاهوت. كانست الفلسفة المثالية الألمانية لكل من فيخته وشيلنج وهيجل، (١٠) والتي تطورت كرد فعل لجاكوبي وكانط وبلغت ذروتها عند هيجل، محاولة لدحض اعتراضات جاكوبي على الفلسفة المنهجية وذلك بإظهار أن العقل يمكن أن يبرهن على ذاته. وتتضح الأهمية البالغة لأشر مقولات جاكوبي الفلسفية على النظرية الأدبية في ترديد دريدا غير الواعي لكلام جاكوبي عندما يذكر أن الميتافيزيقا الغربية - من كانط " وهيجل حتى هوسيرل - تعتمد على "الرغبة المطلقة في أن ينصت الإنسان لذاته". (١١)

وقد رسم جاكوبى بالفعل جانبا آخر من البنية الأساس التى أفاد منها دريدا وبعض منظرى الأدب الآخرين، فى اسهامه فى الجدل الدائر حول إلحاد سبينوزا، والذى بدأ فى عام ١٧٨٣. (١٦) وهنا رأى جاكوبى أن أى نسق من العلاقات قائم على مبدأ سبينوزا القائل بأن أى كل تأكيد نفي وهو المبدأ الذى سيستخدمه البنيويون لاحقا فى تعريفهم للغة بوصفها نسقا من علاقات الاختلاف) يطرح مشكلة كيفية فهم ما هو قائم فى تكوينه على الاختلاف، فالأنساق القائمة على العلاقات بين عناصرها تستلزم تراجعا بما أن فهم عنصر ما أو تبرير وجوده يعتمد على عامل آخر وهكذا، فما يجعل شيئا ما مفهوما أو مبررا فى الأساس لا

<sup>(</sup>١٠) لا يمكن اعتبار شيلنج مثاليًا ألمانيًا دانما، انظر /ي:.

Andrew Bowie, Schelling and Modern European Philosophy (London: Routledge, 1993).

Jacques Derrida, La voix et le phènomène (Paris:Presses Universitaires de France, (11)
1967), p. 115.

هذا النمط من التأثير من جاكوبي و حتى دريدا يمكن تتبعه في كتاب: مناسب التراثير من جاكوبي و حتى دريدا يمكن تتبعه في كتاب:

Andrew Bowie, From Romanticism to Critical Theory.

Friedrich Heinrich Jacobi, Über die Lehre des Spinoza in Briefen an den :خاصة في المحافظة ال

Andrew Bowie, From Romanticism to Critical Theory.

يكمن في هذا الشيء ذاته وإنما يتطلب شيئا آخرا خارج هذا النظام يمكن من فهمه، ويترتب على ذلك استحالة أن يكون هذا النسق مكتملا بذاته. (١١)أما دريدا فقد قدم صورة مشابهة لهذه الأفكار في نظريته حول "الاختلاف" التي تقول بأن أية علامة لا يمكن أن تقدم معنى محددا، ذلك لأن العلامات تعتمد في معناها على سلسلة من العلامات الأخرى الآنية والتي لا تكتمل أبدا. وكانت فكرة تجذر الأدب في مرجعية ما خارجه قد تم طرحها من قبل المفكر الرومانسي فريدريش شليجل. ويعد شليجل واحدًا من مفكري العصر الحديث الذين اعتقدوا في استحالة أية محاولة لتجذير الفلسفة دون أن يتحول ذلك إلى حجة في صالح العودة إلى اللاهوت.

وفيما يمكن اعتباره ردًا على جاكوبي، يقول شليجل إن الإبداع الفني poesie يجب أن يبدأ حيث تنتهى الفلسفة، وعلى المرء على سبيل المثال، ألا يضع اللا فلسفة فحصب في مقابل الفلسفة، بل أن يضع الفن أيضا في مقابلها"، (11) فالفلسفة "تنتهي" عندما لا تستطيع أن تعطى التفسير النهائي لأسسها، وهو ما يمكن فهمه على أنه يقود السي هاوية وجودية لا مخرج منها سوى بالإيمان والمعتقدات اللاهوتية، أو بوصفه بداية لإمكانيات جديدة ولانهائية لنفسير العالم والتعبير عنهه من خلال الفن، و هذا البديل الثاني هو ما طرحه شليجل أنسذاك فكان ارهاصا مبكر ا ببعض مظاهر ما بعد البنيوية.

ويرى مانفرد فرانك انه بالرغم من أن كلاً من المثالية الألمانية والمفاهيم الرومانسية المبكرة للفلسفة الحديثة نشأتا كمحاولة للتغلب على المشكلات التي واجهت كانط في تأسيس المعرفة على أسس ذاتية، إلا أن هناك اختلافات جوهرية بينهما أغفلها دريدا و آخرون من مفكرى ما بعد البنيوية. فالمثالية تتبنى مشروعًا ميتافيزيقيًا لفكر التأسيس يقوم على منهجية

<sup>(</sup>۱۳) لقد طور شيلنج هذه الفكرة يشي من التفصيل: انظر اي Bowe, Schelling

Friedrich Schlegel,, Kritische Schriften und Fragmente 1-6 (Paderbon: Schöningh, (ام) 1988), vol.2, p.226. Poiesis تحمل المعنى اليوناني لكلمة Poiesis، وغالبا ما تحيل إلى الإبداع الغني.





منظمة، أما الرومانسية فترفض هذا المشروع وتحاول تقبل الطبيعة المحدودة للعقل البشرى، (10) فبينما يتحدث هيجل عن "نهاية الفن" لان قدرة الفن على كشف الحقيقة تتراجع أمام العلوم، فان كثيرا من المفكرين الرومانسيين، مثل "فريدرش شليجل ونوفاليس وشلايرماخر وسوئجر وشيئنج في مرحلته المبكرة - هؤلاء المفكرون الذين يتخذ منهم زوندى وفرانك وآخرون محورا أساسيًا لأعمالهم حول نظرية الأدب - يرون أن جوهر الحداثية يكمن في قدرة الفن على تقديم ما لا ينضب من المعاني. (11)

ويمكن اعتبار المناظرات حول نظرية الأدب في السنوات الأخيرة محاولات مستمرة لفهم العلاقة بين مفهومين مختلفين للغة، المفهوم القائم على حل المشكلات (المفهوم العلمي)، والمفهوم القائم على "الاقصاح عن العالم"، وهو النصور الذي وضعه أدورنو وبنيامين وهايدجر وآخرون. ويعكس هذان الموقفان المتعارضان التوتر الذي نشأ مع نهاية القرن الثامن عشر، بين المفاهيم المثالية والرومانسية حول علاقة الفن بالفلسفة والعلوم الطبيعية. وقد اهتم فرانك وكارل هاينز بوهرر وبيتر بيرجر وزوندي وألبرت فلمر وولفجانج فلش وآخرون بشرح قصص الفلسفة الحديثة معتمدين على هذا التوتر، ويضفى تعدد وتباين مفهوم الحقيقة لدى هؤلاء المفكرين على هذا السجال حدة وخلافية: فعلى سبيل المثال بدلاً من الافتراض – كما هو الحال مع "نيتشه " وآخرين في فرنسا مثل جان فرانسوا ليوتار (١٧٠) – أن نقص الأمس الفلسفية المحددة يؤدى إلى تزايد عشوائي للمواقف المتناقضة،

("") انظر /ي:

Manfred Frank, Unendliche Annäherung: Die Anfänge der Philosophischen Frühromantik (Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1997).

يتحدث قرانك عن منحى توفاليس وشليجل لجعل الفلسفة كانطية (نسبة إلى كانط) مجددًا.

(١٦) انظر /ي:

The Subject and the Text: Essays in Literrary "Andrew Bowie (ed.), Manfred Frank: (Cambridge: Cambridge University Press, 1966)." Theory and Philosophy

(۱<sup>۱۱</sup>) انظر /ی:

Jean-Francois Lyotard, La Codition Postmoderne (Paris: Minuit, 1979) and Le Differend (Paris: Minuit, 1983). يقدم هابرماس مفهوما للحقيقة على أنها "فكرة تنظيمية"، مثلما فعل فرانك أيضا من خلال تركيزه على الرومانسية المبكرة، فالبحث عن الحقيقة في هذه الحالة يبدو أمرا أخلاقيا في المقام الأول يستتبع الاعتراف للأخرين بأن ما يعتقده الفرد ليس له بالضرورة مصداقية مطلقة. والتساؤل المهم هنا والذي يثير كثيرا من الخلاف، هو كيفية الربط بين ما هو أخلاقي من ناحية، وما هو معرفي أو جمالي من ناحية اخرى؟

وتتصبب شكوك "هابرماس" على الرغم من قربه من بعض الأفكار الرومانسية القائلة بأن الفن موقع متعيز للإفصاح عن الحقيقة، وهذا الشك ينبع أساسًا من أمرين، أولهما شكوكه حول أشكال الخطاب التي تتضمن مزاعم معيارية غير قابلة لإجماع ديمقراطي، وينبع ثانيهما من هدفين متصلين من أهداف مشروعه النظري يميزان نقده لما بعد البنيوية، أما الهدف الأول فهو نقص تقويم الحداثيّة الذي قدمه كل من هوركيمر وأدرنو في عام ١٩٤٧ في كتابيهما جدلية التتوير Dialectic of كل من هوركيمر وأدرنو في عام ١٩٤٧ في كتابيهما جدلية التتوير بينب إخضاع كل ما هو طبيعي إلى الذات المتعجرفة (١٠). ويرى هابرماس أن هذا التقويم يقود أدورنو إلى رؤية الفن الحديث كنوع من اللاهوت السلبي منفصل عن الواقع الفعلي، ذلك لأنه يعتبر الأشكال الأخرى من عقلائية الإنسان مجرد أدوات للسيطرة على الطبيعة. أما الهدف الثاني لهابرماس التي ليني عليها أدورنو نقضه الشامل للعقلانية) والمضي باتجاه مفهوم تكشف فيه اللغة نفسها للدوات المتحدثة بها، كثبيء له وجوده المسبق والموضوعي وباعتبارها البنية المكودة نفسها للدوات المتحدثة بها، كثبيء له وجوده المسبق والموضوعي وباعتبارها البنية المكودة فيها للمروط الإمكانية (١٠) . وهكذا يبدو هابرماس وكأنه يردد الأولوية التي عبر عنها هايدجر في

<sup>(</sup>١١) الظر/ي:

Andrew Bowie, German Philosophy Today: Between Idealism, Romanticism and Pragmatism, in A.O'Hear (ed.), German Philosophy Since Kant (Cambridge: Cambridge University Press, 1999).

Cf. Max Horkheimer and Theodor W. Adorno, Dialecktik der Aufklärung:

Philosophische Fragmente (Frankfurt a. M.: Fischer, 1971), pp. 3-5.

Jurgen Habermas, Nachmetaphysisches Denken (Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1088), p. 51.

كتاباته المتأخرة في مقولته الشهيرة "اللغة نتحدث، والمرء يتحدث ضمن حدود استجابته للغة (٢١) وفي الحالتين فإن اللغة تقوض كل محاولة تزعم الذات فيها أن لها السلطة المطلقة.

وعلى الرغم من التزامهم جميعًا بفكرة قدرة اللغة على تقويض الذات، إلا أن هناك اختلافات واضحة بين هابرماس وهاديجر وما بعد البنيوية، وتتعكس هذه الاختلافات في تناولهم للنظرية الأدبية، ويرى هابرماس أن العنصر الفارق في تحول النموذج الفلسفي هو تمايز مجالات الاتصال الحديثة لتصبح مجالات ثلاث هي المجال المعرفي والأخلاقي والجمالي، حيث لكل منها متطلباته الملزمة فيما يخص علاقتها بالذوات. أما موقف هايدجر ضد هيمنة الذاتية في العالم الحديث، فيتضمن في اعتقاده، شكلاً من أشكال الحقيقة التي يمكن تلمس صداها لدى شعراء أساسيين في العصر الحديث مثل هولدرلين، وريلكه وهو ما يقربه أكثر من بعض العناصر في موقف أدورتو (٢٠١). وبينما تتبني ما بعد البنيوية بعض مفاهيم هايدجر حول العلاقة بين الذات واللغة، إلا إنها تركز على اللحظة الجمالية "الهذامة" بدعوى العقلانية وذلك بحجة أن كل فكرة الاجماع عبر الاتصال تنطوى على قمع الاختلافات بين الممارسات اللغوية المتبايئة، مثل تلك التي يقترض إنه تميز الميتافيزيقا الغربية التي تتحور حول الذات.

وخلال الثلاثين عامًا الأخيرة اتخذ الكتاب الألمان الذين ساهموا في الجدل الدائر حول تشعبات النظرية النقدية سعيا إلى نظرية أدبية، موقفًا يقترب من هايدجر أو من هابرماس، وهذا ما تجسده الاختلافات بين برجر وبوهرر، حيث يمثل بوهرر الجانب "الفرنسسي" مسن المناظرة، وهي بطبيعة الحال مناظرة لا يقتصر تعريفها على الحيز الجغرافسي ولا الهويسة

pp.32-33 , Martin Heidegger, Unterwegs Zur Sprache (Pfullingen: Neske, 1959), (11) قد بدا تحول هايدجر نحو هذا المفهوم للغة في الثلاثينيات، لكنه أصبح اتجاها رئيسيا بعد الحرب.

<sup>(</sup>۱۱) يبدو أن أفكار أدورتو تقرب من هايرماس بأكثر مما يسمح له هايرماس نفسه. انظر اي:
Bowie, From Romatnicism to Critical Theory, Chapter 9.

بيدو أن أدورنو يعرض اختلافه مع أفكار هايدجر بشكل واضح جدا في مقاله الذي يتعرض من خلاله لتفسيرات هايدجر الخاصة بهولدرلين: انظر/ي:

Noten Zur Literatur III (Frankfurt a.M: Suhrkamp, 1965).



١ - المناظرة القرنسية الألمانية

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون - ٢٠١ -

الوطنية. أما كتاب برجر نظرية الطليعة Theory of the Avantgarde) فجاء جزئيا كاستجابة لمناقشات درات في إطار الحركة الطلابية. حاول الكتاب أن ينصف الرؤى الماركسية حول الوظيفة الاجتماعية للأدب، في حين واجه فيه الهجمات التسي شلها رواد الحركات الطليعية في ذلك القرن حول فكرة الفن ذاتها. فالفكرة المحورية عند برجـر هـي "مؤسسة الفن" ، وهي الأداة التي تنتج وتنشر الفن من ناحية، والأفكار السائدة حول الفن فـــي فترة معينة والتي تحدد أساسًا عملية تلقى الأعمال الفنية من ناحية أخرى. (٢٣)ويرى برجر أن تطور فكرة استقلال الفن عن المجتمع والتي عبر عنها التركيز على الجانب الجمالي في النصف الثاني من القرن التاسع عشر، قد أعطت الفرصية للكتاب الطليعيين أن يوجهوا نقدهم للفن على اساس أنه يفتقر إلى أي دور اجتماعي، لأن النقد الطليعي لفكرة استقلالية الفن تكثيف المؤسسة الغنية في المجتمع البرجوازي، كما يبدو ذلك جليا في عمــل مارســيل دو شان الذي يجعل فيه من المبولة عملاً فنيًا يطرح في سوق الفن. ومن هنـــا يتوجـــب علـــي الدراسة الأكاديمية للعمل الفني- يقصد " بيرجر " جميع الفنون بما في ذلك الأدب – أن تهتم بتحليل وظيفة هذا العمل في اطار الأشكال المحددة المعاصرة لمؤسسة الفن لا من خلال أيــة معايير يفترض أنها تتجاوز هذه المؤسسة. ويتفق تفسير بيرجر لظهور فكرة استقلال العمل الفني مع ما ذكره هابر ماس حول انقصال المجالات الحديثة للفعل الاتصالي، لكن بيرجر لا يبدو قلقاً - كما هو الحال مع هبرماس الذي تتلمذ على يدي أدورنو - من إعادة الفن إلى دائرة الحياة اليومية بما قد يؤدى إلى نكوص وتآكل في قدرته على شغل حيّز له معناه المحدد لا يتم التعبير عنه في غيره من مجالات الحياة الحديثة.

ويُعد تركيز "بيرجر" على الوسائل التي يمكن من خلالها دمج الفن بأشكال أخرى من الإدراك من بين أهداف التي سعى إليها بوهرر لكى يبين - في ضوء كتابات الرومانسيين الأوائل ونيتشه، وعلى العكس من هيجل واتباعه المعاصرين- أن أهمية الفن في الحداثية تكتسب بعدًا راديكاليًا جديدًا لا يمكن أن يتقلص بسبب النمو الجديد والهائل للمعرفة، وبينما ينشغل برجر بالفن بصفته "وسيطًا"، وهو ما يمكن فهمه في إطار علاقاته بالمجتمع، يعتقد

Peter Burger, Theorie der Avantgarde (Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1982), p. 29. (17)

بوهرر أن هذا المدخل يتجاهل عنصر" المباشرة" (immediacy) ، وهــو عنــصر مــن العناصر الحيوية في الفن الحديث، وتحديدا منذ بودلير الذي أطلق عليــه اســم "الفجائيــة" " suddenness "(1). ولذا فهو يعرّف "المظهر الجمالي" على انه "خصوصية المنتج الجمــالي الذي لا يعتمد في شرعيته على اي مرجعية اجتماعية "(7). ويركز بو هرر، كما يفعل ليوتار في كتاباته عن الموضوع، على لحظة الرهبة المرتبطة بالسمو يرى فيها اللحظة الحاسمة في الفن الحداثي، ويربط بينها وبين فكرة نيتشة عن الجمال كمقابل زمني لفكرة رهبة الوجــود الديونيسية [نسبة لديونيس]، كما يربطها بفكرة أدورنو عن اللاهوية التي تبــدو جليــة فــي مقاومة الفن الحديث للتعامل معه بصفته خطابًا.

تثير المفاهيم التى يطرحها كل من برجر وبوهرر أسئلة تمس النماذج المعرفية، و يبدو برجر كأنه يسقط إمكانية على توليد معانى جديدة بشكل مستمر من الأعمال الفنية المكتوبة، وذلك بتصنيفها، بكل بساطة، نبعا للمعايير القائمة فعلاً. ويصر بوهرر على أن الفن لا يمكن أن يتحول إلى مفاهيم أو تصورات فلسفية وهو يعتمد في ذلك على المفكرين ذوى التوجهات الموسيقية مثل نيتشه وأدرنو مما يجعل مقولاته النظرية العامة حول الفن الحديث اكثر إشكالية. وإذا أحذنا في الاعتبار ما ذكرناه سابقًا حول الحداثية، يتضح أن التعارض بين فكرة "الوساطة" عند برجر و فكرة "المباشرة" عند بوهرر، ما هو إلا صدى للتعارض بين هيجل والمدرسة الرومانسية. فقد كان هيجل مهتما بأن بيين أنه ليس هناك شيء مباشر بشكل مطلق لانه لا يمكن إدراك "المباشرة" الفكر. ويزعم الرومانسيون، وهو ما أخذوه عن جاكوبي، أن الوساطة تؤدى إلى تراجع في الوساطات، فهي تتطلب أرضية مباشرة غير قابلة للصياغة كمفاهيم، حتى يتسنى لنا أن نفهم العالم في المقام الأول. ومن هنا يمكن غير قابلة للصياغة كمفاهيم، حتى يتسنى لنا أن نفهم العالم في المقام الأول. ومن هنا يمكن فهم المناظرة الألمانية الفرنسية في السنوات الأخيرة بوصفها مسلسلاً من الخلافات بين فهم المناظرة الألمانية الفرنسية وله السنوات الأخيرة بوصفها مسلسلاً من الخلافات بين فهم المائل من الخلافات بين هم المناظرة الألمانية الفرنسية في السنوات المنتجات الفنية التي تعتمد - تمامًا كما هو الحال

Karl-Heinz Bohrer, Plötzlichkeit zum Augenblick des ästhetischen Scheins (†1)
(Frankfurt a. M.: 1981).

<sup>(\*\*)</sup> المرجع السابق، ص ٩٠.

## THE PRINCE GHAZI TRUST



١ - المناظرة الفرنسية الألمانية

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ ٣٠٣ \_

مع كثير من أعمال مدرسة فرانكفورت على علاقاتها بما هو معروف عن اللغة والمجتمع، والنظريات الأخرى التي ترى أن هذه المقاربات قد فشلت في إنصاف خصوصية اللحظة الجمالية التي لا يمكن اختزالها. إن مكمن القوة في افضل أعمال أدورنو التي أصبحت مسرة أخرى، مؤخرًا، موضع نقاش كثير، (٢٦) يرجع إلى جمعها بين مذهبين متعارضين، مما يشير إلى امكانية التوفيق بقدر الإمكان بين التعارضات التالية التي شكلت حدود الجدل الفرنسي

وفي الرأى الذي يعزى للبوتار وآخرين، و يبدو فيه تأثير نبتشه وهاديجر – في كتاباته المتأخرة – جليًا، تُستخدم الخصوصية الضرورية لكل عمل جمالي كأساس لتوصيف أشمل للفكر الحديث ، حيث يعنقد أن العقلانية تتضمن قيام الذات الحديثة بقمع الاختلاف وفرض هوية قسرًا. ومن هنا معارضة ما تُسقطه العقلانية الحديثة باسم انفتاح جديد ما بعد حداثي، يضع في الاعتبار "آخرية" الآخرين التي لا يمكن اختزالها. ورغم ذلك تبقى تركة هايدجر ونبتشه شديدة الغموض، فبينما يعتمد دريدا – على سبيل المثال – على فكرة هايدجر الإشكالية (التي طرحها في كتاباته الأخيرة) حول لغة للميتافيزيقا، فإنه يواصل بدأب تقويض مزاعم التفسير، على طريقة نبتشه، على أساس أن مثل هذه المزاعم ترتكز إلى وجود علاقة ميتافيزيقية بين الدال والمدلول. ومن ناحية اخرى يؤكد تلميذ هايدجر، هانز جورج جادامر – وهو يحمله إلى موقع قريب من هيجل، أن "الفهم لا يمكن مطلقا أن يكون علاقة ذاتية تجاه (موضوع) معين، لكنه ينتمى إلى التاريخ الفعال بمعنى أنه ينتمى إلى وجود ذلك المدرك". (٢٧) ولذلك لا تحملنا علية الإدراك عند جادامر ودريدا لا يعتقدان أن التفسير يمكن حجبه دريدا ضمنا، على الرغم من أن كلاً من جادامر ودريدا لا يعتقدان أن التفسير يمكن حجبه

<sup>(</sup>۲۱) انظر *(ی*:

Christoph Menke, Die Souveranitat der Kunst: asthetische Elfahrung nach Adorno und Derrida (Frankfurt: Suhrkamp, 1991).

Hans-Georg Gadamer, Waherheit und Methode (Tubingen: J.C.B. Mohr, 1975)
p. Xix.

ميتافيزيقيًا بشكل مسبق. (٢٨)

وعلى النقيض من ذلك فإن مراجعة النظرية النقدية التي قام بها هابرماس متأثرًا بأفكار جادامر، تبين أن فعل الاتصال قاتم على تواصل الذات بغيرها، وهو الأمر الذي ينفي قصر كل ما هو حديث على هيمنة الذات، و يطرح الحاجة إلى نقض جنرى للعقلاتية. طرح فرانك تساؤلات بشأن ما قدمه الفرنسيون والألمان عن دور الذات في الحداثية، ويقول إن الحجج الرومانسية المتأثرة بجاكوبي تبين أن الفكر الفلسفي الحديث لم يعتمد حصريًا على حضور الذات وما يترتب على ذلك من هيمنتها على الآخر، مما يؤكد أن القسم الأكبر من قصة الحداثية التي أوردها هايدجر و دريدا غير مقنعة. ويرى كل من فرانك و هاينريش أن نوجه جماعي نحو النموذج اللغوى، سواء من خلال الرؤية التي قدمها دريدا أو هابرماس، يقشل في تقديم أي تفسير للعقلانية أو تفسير إنتاج وفهم الأشكال المبتكرة للغة أو الموسيقي. ويقود ذلك فرانك إلى القول الذي استقاه من شلايرماخر بأن أثر الاهتمام بالأدب في الحداثية لا يعود إلى ظهور وعي بالأسلوب الأدبي، بقدر ما يعود إلى كونه ظاهرة تعبر عن فردية الذات التي لا يمكن احترالها في مصطلحات عامة. وهو يضع هذه الرأى في مقابل تصور كل من هابرماس و جادامر و دريدا حول الخضوع للغة الذي يتحمله كل من يتحدثها. (٢١)

ويتضح لنا بصورة متزايدة أن الخلافات الرئيسية في النظرية الأدبية هي جزء من المناظرة المستمرة حول مكانة العقلانية الحديثة في مواجهة غيبة الايمان بسلطة علوية. ففي واحدة من المساجلات الشهيرة التي لخصت أحد هذه الانقسامات، (٢٠) يتفق فرانك مع ما

<sup>(</sup>۲۸) أسفرت محاولة جادامير للحوار العلنى مع دريدا حول الهرمنيوطيقا فى الثمانينيات عن فشل تام، وزاد الأمر تعقيدا أن دريدا لم يبد أى دليل على ا قراعته أى شىء لجدامير باستثناء الورقة التى تقدم بها جادامير فـــى ذلك اللقاء. انظر/ى:

Diane Michelfelder and Richard E. Palmer (eds.) Dialogue and Deconstruction: The Gadamer-Derrida Encounter (Albany: SUNY Press, 1989).

See Manfred Frank, Stil in der Phiosophie (Stuttgart: Reclam, 1992). (\*\*)

Monfred Frank, Grenzen der Verständigung: ein Geistergespräch zwischen lyotard (\*\*-)

und Habermas (Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1988).

أورده هابرماس من أن عملية البحث عن إجماع ديمقراطي ليس فيه إذعان هو الأساس الوحيد لأية عقلانية "ما بعد-ميتافيزيقية"، في مواجهة إصرار ليوتار على مايسميه "المختلف" differend أو الصراع على مستوى الخطاب الذي لا يمكن تحديده مطلقا نظر ا "لعدم وجود قاعدة عامة للحكم بين أشكال الخطاب المختلفة". (٣١) ويذكر فرانك ان الوعى بعدم القدرة على النحديد في الصراع الخطابي يستبعد إمكانية وجود انواع مختلفة من الخطاب، وبدون وجود قدر مترسب من الاتفاق بين أطراف هذا الصراع حول جوهر أى نزاع أوخلاف (بما في ذلك حقيقة أنهما في حالة نزاع) لا يمكن لأحدهما أن يزعم أنه في حالة نزاع، سواء كان هذا النزاع قابلا أو غير قابل للحل. (٣٦) إن القضية الجوهرية هنا هي إلى يمكن لتلك الأفكار عن خصوصية الإنتاج الجمالي- وهي أفكار أشبه بتلك التي يعتمد عليها ليوتار في مفهومه عن الاختلاف– أن تثرى أفكارنا حول الحقيقة والمعنى وهنا تتشابك القضايا وتتعقد، ففرانك مثلا يرفض التقسيمات الحادة بين المعرفي و الأخلاقي و الجمالي، ولذا فإنه يعطى دورا أكثر أهمية لما هو أدبى مما يعطيه هابرماس. لكن مركز هذا الجدل قد بدأ في التحول. ونظر ا لغيبة أي اشتباك بناء من جانب دريدا ومعظم مفكري ما بعد البنيوية مع النقد الذي وجهه هابرماس وفرانك وآخرون، فقد بدأ تحول واسع النطاق في ألمانيا من الاهتمام بما بعد البنيوية نحو تطوير الحوار مع البراجماتية و أشكال اخرى من تراث الفلسفة التحليلية الأمريكية، وهو الحوار الذي تأسس بالفعل في السبعينيات على أيدى كارل أوتو أبل وهابرماس. ولكن القول بأن هذا الحوار مع أشكال التراث التي تميل نحو العلوم الطبيعية سوف يؤدى إلى إهمال تراث الرومانسية والنظرية النقدية الألمانية يظل رهنا بالمستقبل.

Lyotard, Le differend, p. 9.(71)

<sup>(</sup>٢١) الظراي رأيا معاثلا في:

Donald Davidson, "The Very idea of a Conceptual Scheme", Inquiries into Truth and Interpretation (Oxford: Oxford University Press, 1984).





### الحياة الثقافية الإيطالية بعد الحرب العالمية الثانية: من الماركسية إلى الدراسات الثقافية

ريناته هولب

ترجمة: شعبان مكاوى

يمكننا تحليل الحياة الثقافية الإيطالية بعد الحرب العالمية الثانية عن طريق تقسيمها إلى ثلاث مراحل مميزة وإن كانت متداخلة. تتميز المرحلة الأولى (من ١٩٤٤ إلى ١٩٤٨) برغبة المتقفين الملحة في إرساء الماركسية بوصفها النظرية النقدية المهيمنة. في أثناء هذه الفترة وفي ظل وجود أفكار متضاربة من الوسط (علمانية كروت شه الليبرالية والحداثية الكاثوليكية) ويمين الوسط (الكاثوليكية المحافظة)، جاءت الماركسية لتهيمن على المناخ العام إلى حد أن التيارات الثقافية المؤثرة للماظاهراتية والهرمنيوطيقا والسميوطيقا والوضعية والوجودية والنقد النصى والهيجلية الجديدة واللغويات البنيوية للنتورات تنظر إلى الأفكار الماركسية كنقاط مرجعية تنطلق منها.

كان ١٩٦٨ هو عام انتصار الماركسية في إيطاليا. وشهدت المرحلة الثانية (من ١٩٦٨ إلى ١٩٦٨) إنتاجًا غزيرًا للمعرفة الثقافية من داخل النموذج التفسيري الماركسي. غير أن هذه المرحلة شهدت أيضا تشظيًا متزايدًا لليسار، ما أدى إلى ظهور خلافات عاصفة بين القوى الماركسية المتعددة. سمح هذا التشظي أيضًا بوجود حيِّز يسمح بإعادة ظهور نظريات فلمفية تستلهم أفكار هوسيرل وهايدجر وآخرين ممن يعارضون التفسيرات الماركسية للتاريخ.

أما المرحلة الثالثة التي تمتد من ١٩٨٦ إلى ١٩٩٩، فقد شهدت تقويض المـشروع الماركسي إلى درجة أن المواقف المستمدة من ما بعد الحداثة الفرنسية بدأت تحـل تـدريجياً محل الماركسية. وشهدت هذه المرحلة أيضا شيئا آخر، حيث بدأت السياسات الثقافية التـي

كانت فيما سبق مرتبطة بمفاهيم حداثيّة مثل الدولة الإقليمية والثقافات الراقية والهويات الوطنية - تنفتح تدريجياً نحو مفاهيم جديدة للثقافة بما يعكس وعيّا متناميّا بالقضايا العالمية.

#### انتصار الماركسية

فى المرحلة الأولى، لا يمكن النظر إلى نجاح السياسات الثقافية الماركسية بمعرزل عن القوة السياسية للحزب الشيوعي الإيطالي الذي كان يمثل العاصمة الرمزية للاشتراكية الغربية بصورة عامة. فبسبب دوره القيادي في مواجهة الفاشية، حقق الحزب الشيوعي نجاحًا كبيرًا في ترويجه للأفكار الاشتراكية بصفة عامة والماركسية في شكلها الكلاسيكي بصفة خاصة. كانت هذه هي الحال، على الأقل في أعقاب فترة الحسرب.(١) امستمر الماركسيون الإيطاليون (أمثال ماريو ألبكاتا Mario Alicata وجورجو أميندو الميندو لا Giorgio Amendola ورينتزو دي وليو كانتيموري Lucio Colletti ورينتزو دي فوليت المعروب وما وجوري المينوب والمينوب والمينوب والمنتوب والمنافقة في الخصمينيات المنافية المنافقة في الخصمينيات والمنتينيات. فعلوا ذلك على الرغم من الضغط الدولي الملحوظ من أجل نشر الثقافات الموليكية في المؤسسات الثقافية والتعليمية. وسط هذا المناخ الثقافي، نُشرت كراسات المعجن الكاثوليكية في المؤسسات الثقافية والتعليمية. وسط هذا المناخ الثقافي، نُشرت كراسات المعجن الكاثوليكية في المؤسسات الثقافية والتعليمية. وسط هذا المناخ الثقافي، نُشرت كراسات المعجن المناب المنابعة المناخ الثقافي، نُشرت كراسات المعجن الكائوليكية في المؤسسات الثقافية والتعليمية. وسط هذا المناخ الثقافي، نُشرت كراسات المعجن المنابعة المناخ الثقافي، نُشرت كراسات المعجن المنابعة المناخ النقافي، نُشرت كراسات المعجن الكاثوليكية في المؤسسات الثقافية والتعليمية. وسط هذا المناخ النقافي، نُشرت كراسات المعجن المنابعة الكاثوليكية في المؤسسات الثقافية والتعليمية. وسط هذا المناخ النقافي، نُشرت كراسات المعجن المنابعة المنابعة

<sup>(</sup>١) انظر/ی:

Renate Holub, "The Cultural Politics of the CPI 1944-1956," Yale Italian Studies 2 (1978), pp. 261-283.

<sup>(</sup>٢) قسمت الطبعات الرئيسية الأولى لكالبات جرامشى في السجن المادة التي كالبها حيث جاءت العكاسا للسياسة الثقافية للجزب الشيوعي الإيطالي في سنوات ما بعد الحرب أكثر منها منظمة وفق إرادته هو. ولقد احترم فالينتينو جيراتاتا Valentino Gerratana في طبعته لأعمال جرامشي ترتيب المفكر الإيطالي لمادته، وصارت طبعته الطبعة المرجعية, للاطلاع على الأصل الإيطالي نكالبات جرامشي، انظر/ي:

Antonio Gramsci, Quaderni del carcere, ed. Valentino Gerratana (Turin: Einaudi, 1977).

ولمراجعة الترجمة العربية، انظر/ى: أنطونيو حرامشى: كواسات السجن، ترجمة عادل غنيم (القاهرة: دار المستقبل العربي، ١٩٩٤) وهو مترجم عن الإنجليزية. (المترجم).

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- لقرن العشرون

للحرب الشيوعي، قائدا سياسيا أكثر منه منظرا، فإن أصالة تحليله الثقافي ظلت مجهولة في ذلك الوقت. لقد ظلت المبادئ الجمالية الماركسية في شكلها الكلاسيكي، كما قدمها زدانوف Zhdanov في الاتحاد السوفيتي، أو كما ظهرت في النظرية الجمالية لجورج لوكاش Lukács، ذات تأثير كبير حتى عام ١٩٥٦. ولكن يجب أيضنا الإشارة إلى أن المثقفين الماركسيين، أمثال عالم السياسة نوربيرتو بوبيو Norberto Bobbio والفيا سوف جالفانو ديلاً فولبيه و علماء في مجالي اللغويات و السميوطيقا مثل فيروتشي روسي لاندي Ferrucci Rossi-Landi وأومبرتو إيكو Umberto Eco وكتاب أمثال إليو فيتوريني Elio Vittorini وبيير باولو بازوليني Pier Paolo Pasolini وكثيرين آخرين كانوا يدافعون عن أهمية الحوار المفتوح مع الأشكال الجديدة للمعرفة التي تشكلت خارج النموذج التفسيري الماركسي. وهذا يعنى أنه حتى في فترات المد الماركسي، كانت هذاك دائما بدائل قوية للماركسية أو صيغ منشقة عنها.

حتى العام ١٩٥٦ كان ما يشترك فيه المثقفون المارك مبيون مع المفكرين غير الماركسيين هو الرغبة في نشر الثقافة الإيطالية على المستوى العالمي لا من باب المحلية أو الإقليمية التي فرضتها الفاشية فحسب، ولكن أيضًا لعدم خبرة إيطاليا النسبية في التعامل مع الفرص المؤسساتية التي كان على الليبرالية الحديثة أن تقدمها. ومن ثم روج ت الفصليات الشيوعية الرئيسية مثل "ريناشيتا" Rinascita (النهضة) و"سوشيتا" Societa (المجتمع) لكتاب وفلاسفة أمريكا الشمالية عن طريق خلق ألفة بين جمهورها وبين الممارسات المؤسساتية لثقافات غربية أخرى، تبنت هذه الفصليات مناقشة واسعة لقضايا تتعلق بالبراجماتية والوضعية والمنهج العلمي، وساعدت على نشر أعمال كتاب مثل فوكنر وشتاينبك وويتمان وهيمنجواي. لم تكن هذه الاستراتيجية مختلفة عن استراتيجية الفصليات الليبر الية مثل "إل مولينو "Il mulino" (مجلة شهرية للثقافة السياسية) و"بيلفاجور" Belfagor (عرض لدر اسات إنسانية متنوعة) التي كانت تتبني بانتظام كتابات مؤلفين فرنسيين وألمان وأنجلو أمريكيين. كان هناك أيضاً أثناء هذه الفترة اهتمام كبير بالموضوعات الجيوبوليتيكيــة من ناحية، وبفكرة أوروبا الموحدة من ناحية أخرى.



مرة ثانية، شارك الماركسيون الإيطاليون هذه الاهتمامات مسع المثقف بن الليسر البين والكاثوليك على السواء، وتركزت سجالاتهم على النضال المناهض للكولونيالية وعلى السدول النامية وتأثير الإسلام ونفوذه وما شابه من القضايا، وفي أعقاب عام ١٩٥٦، وهي الفترة التي شهدت الغزو السوفيتي للمجر والتدفق الكبير للمعلومات عن ضحايا نظام ستالين السشمولي، نأى الحزب الشيوعي الإيطالي بنفسه عن الحزب الشيوعي في موسكو، وعكف على طريقه المتميز نحو الاشتراكية، وهو الطريق الذي أطلق عليه "الاشتراكية على الطريقة الإيطالية". وكان لهذا التحول تأثير عميق على السياسات الثقافية الماركسية. كان الماركسيون الإيطاليون، عبر أنشطة تربط إيطاليا باهتمامات عالمية أكبر وأوسع، لكنهم الأن بدأوا ما يمكن أن نسميه إعادة إضفاء الطابع القومي على مشروعهم الماركسي، ورغم أن هذا التحول لم يكن يقتصر على إيطاليا فقد خرجت في فرنسا وألمانيا خطابات وليدة ذات نفوذ لبعض الوقست في أثير هذا التحول في السياق الإيطالي كان ملموساً على نحو خاص، وكما تطورت الماركسية تأثير هذا التحول في السياق الإيطالي كان ملموساً على نحو خاص، وكما تطورت الماركسية أيضاً تحولت إلى قوة تقافية وفكرية لم تتنعكس على تطبيق الأفكار الماركسية في الإطار العلمي، بقدر ما انعكست على تطبيق هذه الأفكار في سياق محلى متميز.

وفى أواخر الستينيات أقام الماركسيون الذين كانوا فى المقدمة، مراكز قوى فى كثير من المؤسسات المنوط بها نشر المعرفة. فقد ساهمت دور النشر والدوريات والأقسام العلمية بالجامعات والمراكز الثقافية والحكومات المحلية فى خلق مناخ عام ذى طابع ماركسى. (٢) كان قد صار هناك إطار ماركسى يؤمن بقدرة الذات الجمعية على صياغة تاريخها الخاص وكان هذا الإطار يهيمن على اللاوعى الإيطالي. أثرت المقولات الرئيسية القادمة من الماركسية الكلاسيكية، مثل فكرة التمييز بين القاعدة والبنية الفوقية أو فكرة العلاقة الجدلية بين السياسة والمجتمع والثقافة من ناحية، والمجال الاقتصادي من ناحية أخرى. كان لهذه

<sup>(</sup>٣) بينما نظمت الحكومات المحلية انشطة ثقافية مجانية، كان الحزب الشيوعي ينظم احتفالا سنويا يستمتع فيه الجمهور بالموسيقي ومعارض الكتب والطعام ذي السعر الزهيد.



- 111 -

المقولات تأثيرها الكبير على إنتاج الموسوعات متعددة المجلدات والدراسات التاريخية في مجال الفلسفة والأدب والفن والثقافة. ولذلك، فإن واحدة من أهم أدوات البحث في الدراسات التاريخية الإيطالية، على سبيل المثال، تتسم على نحو واضح بعلامات فارقة مسأخوذة مسن الماركسية الكلاسيكية. (1) علاوة على ذلك، فقد أنشأ مديرو هذه المشروعات جماعات بحث ضخمة ذات طبيعة بينية تضمنت مؤرخين اقتصاديين وفلاسفة سياسيين ومؤرخين اجتماعيين، ولما كان هؤلاء الباحثون يشتركون في فهم ماركسي للتاريخ والثقافة، فقد قدموا فسي مشروعاتهم كُتباً متعددة الأجزاء تعتبر نماذج رائعة للتماسك النظري والقدرة البحثية رفيعة المستوى والاتساع المدهش للأفق المعرفي، ولم تلبث المبادئ الفكرية التي تتمتع بمكانة عالية في الثقافة الإيطالية، لاسيما في النظام التعليمين ذي الطابع الإنساني كالفلسفة والأدب والتاريخ، أن أظهرت علامات تحول نحو الماركسية. (٥)

#### من التحليل الاقتصادى إلى نقد الثقافة

بينما يسجل عام ١٩٦٨ انتصار الماركسية في إيطاليا، يجبب ملاحظة أن نوع الماركسية التي ظهرت في ذلك الوقت لم يكن متجانساً على الإطلاق، بل إنه شمل كثيراً من المواقف النظرية المختلفة. وبهذا المعنى، فمن الدقة أن نتحدث عن انتصار ماركسيات متباينة. إن تنوع النظريات الماركسية مرتبط بجغرافية إيطاليا وبخصائص أخرى صارمة.

<sup>(1)</sup> الظر/ي، على سبيل المثال:

<sup>(</sup>Turin: تاريخ ايطاليا من الوحدة حتى اليوم Carlo Salinari, Storia d'Italia: dall'unità a oggi وهو سجك واحد لمشروع كبير يتناول التاريخ الإيطالي القريب

من امثلة ذلك كذاب كارلو سالينارى Carlo Salinari وعنوانه؛ Carlo Salinari وكذاب جيوسيبي بيترونيو (Rome: Editori Riuniti, 1972) وكذاب جيوسيبي بيترونيو المطالع المعادم وعنوانه؛ (Rome: Editori Riuniti, 1972) وكذاب Giuseppe Petronio وعنوانه؛ Giuseppe Petronio وعنوانه؛ (Palermo: Palumba, 1972) وكذاب (Palermo: Palumba, 1972) الأدب والمجتمع: تاريخ الأدب الإيطالي ومغتارات منه (Alberto Asor Rosa) وكذاب البيرتو أسور روزا Alberto Asor Rosa وعنوانه؛ Alberto Asor Rosa وعنوانه؛ الموجز لتاريخ الأدب الإيطالي (Rome: Editori Riuniti, 1974; 1st edn. 1967) انظر اي أيضا كذاب الإيطالي المعاصر (Giuliano Manacorda) وعنوانه؛ عنوانه؛ Storia della letteratura contemporanea وعنوانه؛ Giuliano Manacorda المعاصر (1940-1965) (Editori Riunita, 1974; 1st edn. 1967).

فبينما تقيس المراكز الثقافية في الشمال نفسها مقارنة بالتيارات الفكرية الفرنسية والألمانية، تكشف المراكز الثقافية في الجنوب عن استقلال ومرونة كبيرين. على سبيل المشال، نجد موضوعات مثل لاهوت التحرير الذي يجمع بين المبادئ الماركسية وبين الفكر الديني، أكثر الأجواء الفكرية ملائمة لها في المراكز الثقافية الجنوبية. ومن ناحية أخرى، نجد حقلاً معرفياً كالفلسفة يُعرف نفسه مقارنة بالفلسفة الألمانية. وبالتالي، روج النقاد سالينارى Petronio وبيترونيو Petronio وأسور روزا Asor Rosa لنظرية جمالية ماركسية تنتمي إلى تسرات المادية الجدلية. وتتأسس نظريتهم الجمالية على مبدأ أن الأدب والفن يكشفان عسن عناصسر الصراع الطبقي، ومن ثم يعكسان بحثاً عن الحرية من خلال تاريخ (غربي) متصل الحلقات، بغض النظر عن نوايا الفنان أو الأديب. ومن هنا فإن وظيفة الناقد هي وضع تاريخ الصراع الطبقي في نصوص ثقافية. ولقد خضع هذا الموقف للمساعلة من قبل تيار ماركسي رئيسسي ثان ونقصد بذلك الماركسية البنيوية لجالفانو ديلاً فولبيه. (1)

هذا، يُنظر إلى الماركسية لا بوصفها أيديولوجية أو أداة تقافية من أجل التغيير ولكن كمنهج علمي، وبهذا فإن الماركسية تفسير للعالم وليس أداة رئيسية للتغيير، يرفض الناقد ديلاً فولبيه فكرة وجود علاقة جدلية بين القاعدة والبنية الفوقية السوسيونقافية، ويرفض، قبل كل شيء، قدرة الدياليكتيك على إحداث تغيير اجتماعي كما روجت الماركسية الهيجلية. هنا، كما هي الحال في النموذج البنيوي للوى ألتوسير، لا يرتبط التحول الثقافي بمنطق التغييرات التي تمليها طرق الإنتاج الاقتصادي، لكنه يمكن أن يطور منطقًا وقوة خاصة به. ونتيجة لذلك، يستطيع ديلاً فولبيه أن يفض الارتباط بين الثقافة والفن من ناحية وبين الأساس المنطقي لطرق الإنتاج الرأسمالية من ناحية أخرى، بينما يقوم في الوقت نفسه بدعوة الفن إلى غايات

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> Galvano della Volpe, Logica come scienza storica (Rome: Riuniti, 1966) (<sup>3)</sup> و النظر الى أيضا كالبه: (Rousseau e Marx (Rome: Riuniti 1974; 1st edn. 1956) و كالبه: والنظر الى أيضا كالبه: (Storia del gusto (Rome: Riuniti, 1971) تحت عنوان: (Critique of Taste (London: MLB, 1978) والنظر الى أيضا:

John Fraser, An Introduction to the Thought of Galvano della Volpe (London: Lawrence and Wishart, 1977).

١١ - الحياة الثقافية الإيطالية





ثورية، كما يستطيع أيضًا أن يقيم تلك الفرضيات الجمالية التي تشكل ليس فقط كثيرًا من فسن الواقعيين بل فن التعبيريين والتأثيريين والطليعيين على السواء، وينتى ديلاً فولبيه على كتاب مثل برتولت بريخت الذى يدعو مسرحه الملحمي إلى إنتاج تفاعل نقدى مفتوح بين الجمهور والممثلين والمخرجين، ويمثلك هذا التطور النظري من داخل الماركسية الإيطالية، رغم معارضته للهيجلية، صلات أيديولوجية مع النظرية الثقافية لمدرسة فرانكفورت، كما أنه سهل توسعًا نقديًا للبنبوية الفرنسية، ورغم ذلك، فإنه \_ ذلك النطور النظري من داخل الماركسية الإيطالية \_ لم يكن قادرًا على أن يمثل تحديًا أيديولوجيًا لتطورات طسرات فسي مجالات السميوطيقا واللغويات حيث قدم المنقفون في إيطاليا، أكثر من مناطق غربية أخرى، أعسالاً رائدة، وريما ساهم الإطار النظري لجرامشي في خلق مساجلات مثمرة بين مفاهيمه التحليلية ومفاهيم مدرسة فرانكفورت والبنيوية واللغويات، إلا أن هذه المساجلات بقيت هامستمية فسي إيطاليا إلى اليوم.(٧)

وبينما أمدت الماركمية الكلاميكية الحركات الراديكائية في إيطاليا أواخر المستينيات بأدوات تحليلية تدرس بها صعود الرأسمائية في الغرب، فإنها أيضا أصرت على تصدر العوامل الاقتصادية في التغيير التاريخي. فضلاً عن ذلك، فقد أصرت الصيغ اللينينية للماركمية على زعامة الطبقة العاملة، في شكل حزب طليعي، كشرط أساسى لنجاح أية تورة. غير أن القراءات الفاحصة للوكاش وكورش Korsch ولوكسمبيرج Luxemburg وجرامشي قالت بأن بنية الرأسمائية، كما وصفها ماركس في سنواته الأخيرة، لم تكن لها صلة كبيرة ببني الرأسمائية التي تطورت خلال القرن العشرين. فضلاً عن هذا، فقد أظهرت تحليلات مجتمعات ما بعد الحرب العالمية الثانية أن اقتصاد خدمات جديدة تدعمه تكنولوجيا المعلومات قد حل محل الرأسمائية الصناعية الضيقة. ومن ثم، فلابد من وضع استراتيجيات تغيير في نظريات تستطيع أن تعكس الطبيعة المتغيرة للاقتصاد والمجتمع.

<sup>(</sup>۲) انظر/ی:

Renate Holub, Antonio Gramsci: Beyond Marxism and Postmodernism (London Routledge, 1992)
و هو كتاب ينتاول علاقة جر امشى بكل من مدرسة قر انكفورت واللغويات الماركسية والظاهر اتية.

ولقد وفرت النظرية النقدية لمدرسة فرانكفورت والبنيوية والمميوطيقا النقدية جميعها أساسًا لظهور مثل هذه النظريات. كان ما يجمع بينها بشكل رئيسى هو تحليل التكاثر الرمزى للسلطة والهيمنة، وبالتالى فقد حل نقد الممارسات الثقافية والاجتماعية ووسائل الإعلام وبنسى الحياة اليومية محل تحليل السياسة والاقتصاد. من خلال اللجوء إلى مفاهيم طورتها مدرسة فرانكفورت، مثل بناء الأسرة السلطوية (هوركايمر) والبُعد الواحد للوجود (ماركبوز) والفسن الراقى كمقاومة للثقافة الرائجة جماهيرياً (أدورنو)، بدأت الدوريات والمطبوعات الماركسية الرئيسية في استكشاف صلاحية أشكال نقد الثقافة كأدوات للتغيير الاجتماعي. (^) تطورت هذه الاستكشافات في ظل خلقية السجال مع وضد البرنامج الثقافي للحزب الشيوعي. كان أهم مسالاستكشافات في ظل حلقية السجال مع وضد البرنامج الثقافي الحزب الشيوعي. كان أهم مساكنة المجادلات وجود مفكرين مثل لوتشيو كوليتي Gianni Vattimo منع ماسيمو كاتشاري Gianni Vattimo منع ماسيمو المعافون مثل ماريا أنطونيتا ماتشوكي Anssimo Cacciari في علاقات نظرية قوية مع بنيوية التوسير. (\*) وأخيراً أنطونيو نيجرى Antonio Negri على علاقات نظرية قوية مع بنيوية التوسير. (\*) وأخيراً معى منظرون استلهموا أعمال فيروتشي روسي لاندي وأومبرتو إيكو في إجراء أبحاث فسي

Gian Enrico Rusconi, La teoria citica della società (Bologna: Il Mulino, 1968). (^)

<sup>(</sup>٩) انظر/ي:

Lucio Colletti, Marxism and Hegel, trans. Lawrence Garner (London: Verso, 1973); Massimo Cacciari, Krisis: saggio sulla crisi del pensiero negativo da Nietzsche a Wittgenstein (Milan: Feltrinelli, 1976); Gianni Vattimo, Il soggetto e la maschere: Nietzche e il problema della liberazione (Milan: Bompiani, 1974).

Maria Antonietta Macciocchi, Letters From Inside the Italian Communist Party to

Louis Althusser, trans. Stephen M. Hellman (London: MLB, 1975.

Marx Beyond Marx, ed. Jim Fleming, trans. نظرای: انظرای: Harry Cleaver, Michael Ryan and Maurizio Viano (South Hadley, Mass.: Bergin and صدر النص الأصلي بالإيطالية عام ۱۹۷۹.



مجال السميوطيقا على نحو منتظم. (١١) في حقيقة الأمر، لو تمسك المارك سيون التقليديون والماركسيون الجدد المتأثرون بمدرسة فرانكفورت بمفهوم للثقافة يُعلى من شأن الثقافة الراقية على حساب الثقافة الجماهيرية، لاكتشفوا البُنى التي رأوا أنها تحكم ممارسات الحياة اليومية في البحث المخصص لمجال السميوطيقا وليس في سياق الفلسفة والتاريخ. (١٢)

مع مجيء الماركسية الجديدة والبنيوية والسميوطيقا، حولت الماركسية الإيطالية أولوياتها من الإنتاج الاقتصادى إلى المجالات الثقافية. لقد صار نقد الثقافة القوة التى تستطيع أن تحدث تغييرًا سياسيًا واجتماعيًا ملموسًا. غير أن تحولاً آخر صاحب ذلك، فمع مجيء الماركسية الجديدة والبنيوية والسميوطيقا، تخلى الماركسيون الإيطاليون عن ولعهم المشديد بالتاريخية والتاريخ. لقد ثبّت هذا التحول، بتركيزه على الحاضر أكثر منه على الماضسى، شرعية العلوم الاجتماعية التى كانت قد شهدت هجومًا عنيفًا من كروتشه المناهض للفلسفة الوضعية ومن موسوليني المناهض للفلسفة العلمية ومن الإنسانيات ذات التوجه التاريخي في النظام التعليمي.

يتفق الماركسيون التقليديون والماركسيون الجدد، رغم كل ما بينهم من اختلافات، في إيمانهم بوجوب إعادة بناء المجتمع وفقاً لمبادئ المساواة. ولم يكن مدهشاً في سياق هذا

(۱۱) انظر ای، علی سبیل العثال:

Ferruccio Rossi-Landi, Linguistics and Economics (The Hague: Mouton, 1977)

Language as Word and Trade: A Semiotic Homology for Linguistics and Economics (South Hadley. Mass.: Bergin and Garvey, 1983).

أما بالنسبة لأومبرتو إيكو، فانظر اي كتابيه:

A Theory of Semiotics (Bloomington: Indiana University Press, 1976); Semiotics and the Philosophy of Language (Bloomington: Indiana University Press, 1984).

(۱۲) خرجت أهم أبحاث في مجال اللغة والمجتمع من معهد الفلسفة وعلوم اللغة بجامعة بارى Bari بجنوب إيطاليا تحت إشراف أوجاستو بونزيو Augusto Ponzio. من بين مطبوعاته:

Produzione linguistica e Ideologia sociale (Bari: Di Donato, 1973). 3 Signs, Dialogue and Ideology (Amsterdam: Benjamins, 1992)

وللمزيد عما تم في هذه الدانرة من أبحاث حديثة، انظر /ي:

Patrizia Calefato, Europa fenicia, identita linguistica, comunità, languaggio come pratica sociale (Milan: Franco Angeli, 1994).

التركيز على قدرة الثقافة على إحداث تغيير اجتماعي أن يختلف الماركسيون حول دور المتقفين، ولم يكن السبب الوحيد لذلك أن القضايا المتعلقة يدور "المتقف" تشغل مكاتأ أساسيًا في هموم جرامشي وبرنامجه السياسي، فقضية القيادة الأخلاقية للمتقفين هي، في حقيقة الأمر، من أهم القضايا الملحة عبر قرون من الثقافة الإيطالية. قام الليبراليون والكاتوليك أصحاب الاتجاهات السائدة بتجديد اهتمامهم بقضية دور المثقف تحبت التأثير الديناميكي للستينيات، وكلما نظروا فيها ودرسوها، تحركوا أكثر وأكثر باتجاه اليسار، وكذلك أصبحت كل دورية رئيسية، نتاقش أسس الماركسية في الخمسينيات، ماركسية خالصة مع بداية الستينيات، وأبرز مثالين على هذه الدوريات في شمال إيطاليا هما، أوت أوت أوت Aut Aut في ميلان، وإل مولينو mulino الفي بولونيا،

#### من نقد الثقافة إلى الدراسات الثقافية

ليس ثمة شك في أن الماركسية كانت أكثر انتشاراً في إيطاليا من أي مكان آخر في الغرب. فحتى ١٩٧٦ صوت أكثر من نصف الإيطاليين لصالح أحزاب اليسار، ولما لم يكن هناك بيس الناحية التاريخية بين تراث سياسي مهم لتيار الوسط، فإن بقية الناخبين كانوا يصوتون لصالح الأحزاب اليمينية أو لأحزاب المحافظين، وكما قام هذا الاستقطاب الانتخابي بتقوية وتفعيل اليسار إلى درجة غير مسبوقة في أوائل السبعينيات، فإنه بوبالقدر نفسه قد عرض اليسار للخطر في بداية التسعينيات عندما قلبت حركات اليمين الجديد الميزان السياسي في الاتجاه العكسي، سبق هذا التحول اللافت من اليسار إلى اليمين تحديات قويسة للإيمان بإمكانية التحول الاجتماعي، ففي أواخر الستينيات احتفظ المتقفون بإيمانهم بقدرة العقل وقدرة المجال العام على إحداث تغيير اجتماعي، لكن في أواخر السبعينيات كان متقفو اليسار قد

انسحبوا إلى المجال الخاص وصارت هناك أزمة فكرية (١٣)، حيث استبدلت الدوريات الرفيعة المستوى التشاؤم بالتقاؤل ونيتشه بماركس.

وتحت تأثير ما بعد البنيوية الفرنسية، كان على التاريخ الهيجلى أن يفسح طريقاً إما لروية فوكو لتاريخ دون ذوات أو لرؤية هايدجر الذوات دون تاريخ، وهنا كان الرجوع إلى الظاهر اتية والهرمنيوطيقا الإضفاء بعض الأصالة على حد أدنى من المعنى في عصر ما بعد حداثى حُكم عليه أن يشهد انهياره، كان من أهم المتقفين الذين خاضوا المناقشات والمساجلات الخاصة بالأزمة الفكرية: ألدو جارجانو Aldo Gargano وريمو بودى Remo Bodei وكارلو جنزبيرج Carlo Ginzburg وجانى فاتيمو Gianni Vattimo، وقد صاغ الأخير نظريته حول مفاهيم مثل "الذات الصعيفة" و "العقلانية الجديدة" و "الفكر الضعيف". (١٤١) وحتى هذا اليوم لا يزال كثير من المثقفين الذين يتعاملون مع مبحث الفلسفة مشغولين بنقض العقل، وهو نقض يقوم على عدم القدرة على فهم ما يجرى على نطاق العالم، وعلى استحالة وقدوع تغيير اجتماعى ملموس. ينعكس هذا الاتجاه (١٤٠) في كتابات فرانكو ريالاً Maurizio Ferraris وجورجو أجامبين Giorgio Agamben وماوريتسيو فيراريس

(۱۳) انظرای:

Renate Holub, "Towards a New Rationality? Notes on Feminism and Current Discursive Practices in Italy," Discourse: Berkeley Journal for Theoretical Studies in Media and Culture 4 (1981-82), pp. 89-108.

وانظر اي أيضا:

Aldo Gargani (ed.), Crisi della ragione: muovi modelli nel rapporto tra sapere e attività umane (Turin: Einaudi, 1979).

(۱۱) انظر/ی

Gianni Vattimo and Pier Aldo Rovatti (eds.), Il pensiero debole (Milan: Feltrinelli, 1983).

(۱۵) انظر /ي أيضا:

"Gianni Vattimo, La società transparente (Milan: Garzanti, 1989); Peter Carravetta Repositioning Interpretive Discourse: From 'Crisis of Reason' to "Weak Thought'," Differentia: Review of Italian Thought 2 (1988), pp. 83 – 126. وكما كانت الحال في البلاد الغربية، تطورت الحركة النسوية في إيطاليا بالترانف مع الحركة الطلابية في أو خر الستينيات. (١١) وفي ظل هيمنة النموذج التفسيري الماركسي، فقد اتصفت الحركات النسوية الإيطالية بانقسامات داخل اليسار وقد أشعل هذه الانقسسامات ولسع اليسار بالتركيز على قضايا قومية أو غربية أكثر من القضايا العالمية. هذا على الرغم من أن وساننا روساندا Rossana Rossanda وماريسا روزا دلا كوسستا Mariarosa Dalla وساندا معنيتين بالقضايا العالمية. (١١) وبحلول منتصف السبعينيات، صسار هناك ثقافة نسوية واسعة الانتشار. ساهمت هذه الثقافة، التي قامت على أكتساف المراكسز التقافية المنتشرة في الكثير من المدن الإيطالية، كثيراً في نشر الأفكار النسوية (١٠) ومن أبسرز وداتشيا مارايني Lidia Campagnano وليا ميلاندري المتقفات النسويات: ليديا كامبانيانو Dacia Maraini وكار لا لونزي Lea Melandri وداتشيا مارايني البناء السحب رجال الانتليجنسيا الفلسفية في أو اخر السبعينيات، انتهسزت المتقفات النسويات الفرصة ليشغلن المجال العام ويقدمن أعمالا جديدة وشديدة التميسز. وقد قامت مكتبة لكتب المرأة في ميلانو مع جماعة ديوتيما Diotima بغيرونا (التسي ترأسساها أدريانا كافاريرو Luisa Muraro) بتطوير نموذج الريانا كافاريرو المعاملة الاجتماعية بين النساء. وكان أن شغلت مناقشات هذا النموذج السرأي العسام نظرى للمعاملة الاجتماعية بين النساء. وكان أن شغلت مناقشات هذا النموذج السرأي العسام نظرى المعاملة الاجتماعية بين النساء. وكان أن شغلت مناقشات هذا النموذج السرأي العسام

<sup>(</sup>۱۱) تحرير البراة: Lucia Chiavola Birnbaum, Liberazione della donna: Feminism in Italy المراة: (Middletown, Conn.: Wesleyan University Press, 1986). المركة النسانية في ايطاليا. (۱۷) انظر /ي:

Rossana Rossanda, Anche per me: donna, persona, memoria dal 1973 – 1986 (Milan: Feltrinelli, 1986) (London Zed Books, 1995); and Mariarosa Dalla Costa, Paying the صدرت الطبعة Price: Women and the Politics of International Economic Strategy Donne, sviluppo e lavoro di riproduzione والأصلية بالإيطالية في ١٩٩٢) وانظر أي أيضا كتابها: questioni delle lotte e dei movimenti والحركات: (Milan Franco Angeli, 1996).

<sup>(</sup>١٨) انظر/ي:

Paula Bono and Sandra Kemp, Italian Feminist Thought: Reader (Oxford: Basil Blackwell, 1991).

حتى أوائل التسعينيات. (١٠) وقام مثقفو جماعة ديوتيما، متأثرين بكتابات لوسسى إريجارى الفلسفية، ببناء نموذج يركز على إعادة بناء رمزية للغوية ومفاهيمية للكل مسن السوعى واللاوعى. كان مشروع هؤلاء للتحرر يقوم على فكرة مؤداها أن العمليات المفاهيمية والرمزية لا تنفصل عن الأجساد الذكورية والأنثوية التي تنتجها، وأن عمليات المساواة الاجتماعية والسياسية يمكن تحقيقها فقط عن طريق مناقشة الظروف الثقافية للإنتاج الرمرى والمفاهيمي. ويظل النموذج النظرى الذي وضعته جماعة ديوتيما هو أكثر الإسهامات أصالة فيما قدمته النسويات الإيطاليات المنتميات للموجة الثانية من الحركة النسوية الغربية.

ظلت النسويات على التزامهن بالتفكير الماركسى حتى بداية التصعينيات، وتحت تأثير هن، نظم متقفو إيطاليا البارزون حملة لمنع موت الماركسية. ففى فصليتهم ميكروميجا Micromega والتى تحمل عنوانا فرعيًا هو "حجج اليسسار"، اشستبك نوربيرتو بوبيو Morberto Bobbio وفرانكو كريسبى Franco Crespi وجانى فاتيمو Norberto Bobbio ودانيلو زولو Danilo Zolo وأخرون فى سجال حام دفاعاً عن اليسار، وكان نلك فى ١٩٨٦. الشيء المهم هنا هو أن أنصار النزعة "الإنسانية" انضموا بشكل نهائى إلى علماء الاجتماع. وبعد وقت قصير، هيمنت على المناخ العام فضائح كشفت عن فساد القدادة في النظام القضائي نفسه. الأكثر أهمية من ذلك أن إيطاليا كانت مقبلة على المشاركة في التحولات الراديكائية التى كانت تجرى عبر العملية المعروفة بتوحيد أوروبا، ولعدل دوريسة ميكروميجا، من خلال مضمونها والمشاركين فيها، تسجل تلك التحولات الراديكائية، فعلى صفحاتها حلت أعمال علماء الاجتماع البراجمائيين محل أعمال أصحاب النزعة الإنسانية

وانظر/ى ايضا: Renate Holub, "Strong Ethics and Weak Thought: Feminism and Postmodernism in Italy," *Annali d'Italianistica* 9 (1991), pp. 124-143.

Diotima (group), Mettere al mondo lt mondo oggeto e oggettività alla luce della (۱۹)
(Milan: Tartaruga, الولادة: الوضع والوضعية على ضوء الاختلاف الجنسي differenza sessuale و differenza sessuale السماء ذات Il cielo stellato dentro di noi: l'ordine simbolico della madre النبق الرمزى للأم (Milan: Tartaruga, 1992).

الطوباوية. إن أمثال ماسيمو داليما Massimo D'Alema ووالتر فيلتروني Walter Veltroni، اللذين يكتبان مع أخرين لهذه الدورية وغيرها، هم مثقفون من شخصيات عامـــة واقتصاديون ومتخصصون في العلوم السياسية يتولون في بعض الأحيان مناصب وزارية في تحالف الزيتون (يسار الوسط) المعروف باسم "أوليفو" (٢٠). وتحبت تسأثير هــؤلاء، تخلــت ميكروميجا عن ولاتها لليسار بحلول عام ١٩٩٤، ومثل كثير من المطبوعات الإيطالية الأخرى، جددت اهتمامها بدراسة الثقافات المحلية والإقليمية وببناء المدن وطبيعة اللهجات. وبهذا تحولت من موقفها الناقد للثقافة إلى اتجاه يقترب كثيرًا من الدراسات الثقافية، وهـو التحول الذي خسرت به نصيبًا كبيرًا من مضائها النقدى. غير أن هذا التحول يشير أيضاً إلى اعتراف بالتحديات الهائلة المطروحة على المقولات التحليلية والنقدية الموروثة والجاهزة. فمع تدهور مفهوم الدولة الحديثة، ستلعب المدن والمناطق المحلية دورًا ذا أهميــة متزايــدة. سوف يتم اللجوء إلى المدن والمناطق المحلية للتوسط في حل المشاكل التي سيكون علي إيطاليا، كجزء من الاتحاد الأوروبي، أن تواجهها. تنتج هذه المشكلات الآن من تدفق المهاجرين واللاجئين من أماكن كثيرة في العالم لمحاولة دخول إيطاليا. تحت تــأثير مــشكلة الهجرة، خاصة من الدول ذات الأغلبية المسلمة، يحتاج المنظرون الثقافيون إلى إعادة النظر في القضايا التي تتجاوز إيطاليا، وقد بدأ بالفعل، رغم تأخره، بحث عن نماذج ثقافية وسياسية تستطيع أن تتواءم مع التنوع وتتسع له. از دادت الأن المناقشات حول مستقبل الإسلام في أوروبا وبرزت على السطح مؤخرًا مباحث جديدة مثل دراسات البحر المتوسط. وتمثل جامعة البحر الأبيض المتوسط في روما التي أنشئت حديثًا، مسيرة التوجه من القومي إلى الإقليمي. كذلك فإن الاهتمامات بالقضايا العالمية والأوروبية التي كانست قسد شهدت ازدهسارًا فسي

Massimo D'Alema, Claudio Verlardi and Gianni Cuperlo, Un paese normale (۲۰) وانظر ای آیضا: (Milan: Mondario, 1995). یاد عادی

Walter Veltroni, La bella politica السياسة الجميلة (Milan: Rizzoli, 1995).



خمسينيات القرن العشرين، ظهرت ثانية بنشاط متجدد. (٢١) يعكس مثل هذا الاهتمام بالقصايا العالمية و المحلية ظهور مجتمع يقف شاهداً على العلاقة المركبة أبدا بين المحلى والعالمي. (٢١)

Gian Enrico Rusconi, Nazione, etnia, cittadinanza in Italia e in Europe (Brescia: (\*1)

La Scuola, 1993); Massimo Cacciari, Geo-filosofia dell'Europa (Milan: Adelphi, 1994); Remo Bodei, Repenser l'Europe (Bruxelles: Editions de l'Université de Bruxelles, 1996; Luisa Passerini, Identità culturale europea (Florence: Nuova Italia, 1999).

للاطلاع على الجديد في الدراسات الثقافية في إيطاليا، انظر اي:

David Forgacs and Robert Lumley (eds.), Italian Cultural Studies: An Introduction (Oxford: Oxford University Press, 1996).









من نظرية جمالية للثقافة إلى الدراسات الثقافية





## ميخانيل باختين: الصيرورة التاريخية في اللغة والأدب والثقافة

کن هیرشکوب ترجمة: رضوی عاشور

كتب ميخائيل باختين مطولاً عن تاريخ الرواية وجذورها الممتدة في ثقافة الاحتفالات الشعبية، وغالبًا ما تحظى كتاباته باحتفاء يمجّد استثنائية معارفه واتساع مرجعياته، إلا أن هذه الكتابات غالبًا ما تعطى الانطباع بأن التاريخ مجرد قماش يرسم عليه باختين صوره الفلسفية والسياسية بل والدينية أيضًا. ويرجع هذا جزئيًا إلى التعميمات التاريخية الهوجاء المتتاثرة في كل كتاباته، وهي تعميمات تعين على دارسي باختين دائمًا أن ينتحلوا لها أعذارًا غير مقنعة، أما السبب الأساسي لهذا الانطباع فهو النبرة العدوانية المتحمسة، الأقرب إلى الانحياز، التي ميزت كتابة باختين الأدبية التاريخية. لم ير باختين في تاريخ الأدب أحداثًا متعاقبة، بل رأى ميرور الزمن سفحا يتدفق فيه (بإيقاع مرتبك ومتعثر في البداية) مجرى الصيرورة التاريخية، ليتحول عندما يقترب من أسفل الجبل إلى شلال يكتمح كل ما يواجهه. شكل التاريخ بورة اهتمامه، وليس المقصود بالتاريخ هنا حقلاً معرفيًا أو مجالاً تطرح فيه مشكلات وشواغل بعينها، بل التاريخ بصفته الإنجاز الكبير للثقافة الأوروبية الحديثة الذي يتعين على الفكر النقدى والفلسفي حبه وحمايته.

كانت حجة باختين منذ منتصف الثلاثينيات حتى وفاته عام ١٩٧٥، أن الرواية الأوروبية هي التجسيد الثقافي الأصفى للصبرورة التاريخية، وبالتالي فإن نظرية الرواية هي الوعى التاريخي بالذات في حده الأقصى. ولقد أصر باختين في مقالاته وملاحظاته العديدة التي خصتصها لتناول تاريخ ونظرية هذا الجنس الأدبي، على أن الرواية إنتاج فريد ومركزى في العصر الحديث، ليست الرواية مجرد جنس آخر يضاف إلى الأجناس الأدبية السابقة بل

الجنس الأدبى الوحيد الذى فى حالة صيرورة، وهو يعكس بالتالى، بشكل أعمق وأسرع وأكثر حساسية وإحاطة، ما هو جوهرى فى صيرورة الواقع نفسه... أصبحت الرواية الشخصية الرئيسية فى دراما التطور الأدبى باتجاه عالم حديث، تحديدا لأنها تعكس أفضل من غيرها مسار هذا العالم الحديث ليصير. إنها فى النهاية، الجنس الأدبى الوحيد الذى ولد فى هذا العالم الحديث، وهى تنتمى إليه بكل المعانى.(١)

تجسد الرواية هذه الصيرورة التاريخية لا لأنها جنس أدبى طبع وشديد المرونة فحسب (جنس يستعصى بطبيعته، كما يزعم البعض، على أى تصنيف)، بل بمعنى أنه يقدم الزمن والعالم بوصفهما تاريخا: نراهما يتكشفان أمامنا، وإن بشكل مرتبك وغير واضح فى البداية، فنرى فيهما الصيرورة، والحركة المتصلة باتجاه مستقبل فعلى. (١) وبناء على ذلك، فللرواية تاريخ، ولكنها أيضا أداة لحركة التاريخ قدما، وقصة تطورها هى قصة كيف، عبر قرون من التجريب والتجربة، يكتشف التاريخ نفسه، وشكله الخاص ووظيفته الحقة. ومن هنا فإن نهم الرواية هو فهم مسيرة التحديث أو لنقل بشكل أقوى، إن فهم الرواية يعنى أن يصبح المرء نفسه حديثاً. لقد غيرت الرواية بواسطة أسلوبها "الحواري" الجديد واعتمادها التشكّل نفسه الدراسة الأدبية اقتحامًا ومغامرة.

عززت الفلسفة الدراسة الأدبية وسلّحتها بالجرأة، فزعم باختين في مقاله الأول العظيم عن جنس الرواية، والمعنون: "حديث عن الرواية" (١٩٣٤–١٩٣٥) أن وحده "المدخل الفلسفي والاجتماعي الأصيل" هو الذي يتيح لنا "أن نرى عبر ما ينجزه الأفراد والمراحل من

M.M. Bakhtin, "Epic and Novel: Toward a Methodology for the Study of the Novel", (1)

The Dialogic Imagination: Four Essays by M. M. Bakhtin, ed. Michael Holoquist, trans. Caryl Emerson (Austin, Tex: University of Texas Press, 1981).

قمت هنا وفي اقتباسات أخرى من كتابات باختين وردت في المقال بيعض التعديلات. (هذا هو ما يقوله كاتب المقال بشأن ما أجراه من تعديلات على الترجمة الإنجليزية عن الأصل الروسي.

تحولات، مآل الخطاب الفنى بإنجازاته العظيمة، والتى نبدو وكأنها من فعل مجهول". (") فالفلسفة وحدها هى التى تواصل السؤال عن جدوى الأدب، وهى التى ستنتبه، بالتالى، الى اللحظة التى يغير فيها الأدب ككل وجهته، والمؤكد أن باختين كان سيؤخذ حين يجد نفسه مدرجا فى "تاريخ النقد الأدبى" إذ كان يصر حتى نهاية حياته، على أنه "فيلسوف اضطرته الظروف التاريخية إلى العمل فى الإطار الأضيق للنقد الأدبى"، (1) وبالفعل بدا باختين فى مطلع حياته العملية مقبلا على الفاسفة بما يبشر بمستقبل مثير له فيها.

فى العشرينيات، كان باختين مثقفًا شابًا هائل الطموح، وكان يلتقى آنذاك بحلقة من المثقفين (يتحركون ويسلكون بصفتهم مجموعة، وهى التى تعرف اليوم باسم "حلقة باختين"). بدأت هذه المجموعة فيما سيصفه باختين لاحقًا وهم يحققون معه، "العمل الصعب والمضنى من أجل إعادة النظر فى كل المعارف والمعتقدات السابقة واختبارها"، ولكن عملية إعادة التقويم هذه كانت ترتكز إلى التقاليد الفلسفية الأوروبية والروسية. (٥) وفيما يخص باختين اتخذت هذه المراجعة شكل كتاب عن دستويفسكى انتهى من كتابته فى أو اخر عام ١٩٢٨، وكتاب آخر عن "الفلسفة الأخلاقية" يتناول أزمة أوروبا بأسلوب فلسفى بليغ، وإن لم يكمله أنذاك ولا عاد بعدها إليه لاستكماله. ولم يبق من ذلك المشروع الطموح سوى جزء من مقدمة نعرف الأن ياسم: "نحو فلسفة للفعل"، والجزء الأكبر من فصل يتناول علم الجمال سُمّى لاحقا: "المؤلف والبطل فى الإنتاج الجمالي"، ونقاط وملاحظات دونها مستمع لمحاضرة، ربما كان ينوى كتابته عن الدين.

والأرجح أن أساس حجة باختين في مشروع هذا الكتاب كانت من الحجج الشائعة والمألوفة بين مثقفي تلك الفترة، ومفادها أن الثقافة الأوروبية فقدت مشروعيتها وقدرتها على

<sup>&</sup>quot; The Dialogic Imagination, p. 259. M. Bakhtin, "Discourse in the Novel", M. انظر اى س. ج. بوخاروف حول اعتراف باختين له بهذا الموضوع

<sup>&</sup>quot;Conversation With Bakhtin", trans. Vadim Liapunov and Stephen Blackwell, PMLA 109.5 (1994), pp.1012-1013

<sup>&</sup>quot; مذكور في: أرشيف الكي، جي، بي (الاستخبارات السوفييتية)، إقليم لينيغراد (d. 14284, t. 3, 1.7).

P. Medvedev, "Na puti k sozdaniiu sotsiologicheskol poetiki", Dialog Karnaval
Khronotop 2 (1998) p 45, n85.

التأثير في أفعال الناس نتيجة للعلم والفردية، مما ترتب عليه تدنّي أفعال الناس إلى مستوى الدوافع البيولوجية والاقتصادية، وبالتالي فقدانها كل لحظاتها المثالية "(١). وأدى اعتبار التفكير العلمي المتجسد في "الأحكام العامة التي تشمل الجميع"، معيارا للإبداع الثقافي، إلى انشطار أساس بين مضمون الفعل/ النشاط أو معناه، ووجوده التاريخي الفعلي". (٧) وهكذا لم تعد القيم التي تستند إلى المنطقى من الحجج والأقوال المنسوجة على منوال الحكم العلمي بحاجة للأفراد، وبنفس المنطق، لم تعد قادرة على التأثير فيهم. ولما كانت هذه الثقافة النظرية تفتقد ما يطلق عليه باختين صفة "الوجوب"، فإن هذه الثقافة "التي "تقدم في ثوب نظري" لا تعود قادرة على أن تكون وسيلة الأفراد ليثبُّتوا أنفسههم في عالم تسمو قيمه على حاجاتهم ونوازعهم المباشرة. وهكذا أصبح "عالم الثقافة" منفصلاً تمامًا عن "عالم الحياة"؛ فخسر الاثنان. (^) وإن كان للتاريخ أن يصبح أكثر من مجرد تعاقب عشوائي للأحداث أو "تقدم" للثقافة بلا معنى، رغم حتميته فلا بد من رأب الصدع بين العالمين. ويبدو أن باخين في العشرينيات كان يفكر أن المطلوب ليس ثقافة جديدة أو مجموعة جديدة من القيم بل نوع جديد من الفردية قادر على الارتباط بالقيم القائمة فعلا وتقديرها.

ولن يستطيع أي حديث مجرد عن المبادئ الأخلاقية مهما كان بارعًا ومقنعًا، أن يجعل الوعى الفردي أكثر "مستولية"، أو أكثر "استجابة" للقيم الى تحيط به، فما تتطلبه العصرية من موقف وتوجه أخلاقي لا بد أن "يتكشف ظاهرتيًا" أي أن يُنقل للقراء بوصفه لهم، على أمل أن يتعرَّفوا عليه، وهو تعرّف "لا يمكن التعبير عنه بشكل نظرى، بل في إطار تجربة يتم وصفها والمشاركة فيها". (١) والسبب في ذلك واضح وإن لم يخل من تناقض: إذ أن إحساس الأفراد بالمسئولية يرجع أساسا لمعرفتهم أن لا وجود "للأفراد" بهذا المعنى. وهنا أعلن باختين أنه لا وجود للإنسان بشكل عام، فأنا موجود والآخر المحدّد المعين موجود".(١٠)

M.M. Bakhtin, Towards a Philosophy of the Act, trans. Vadim Liapunov, eds. Vadim Liapunov and Michael Holoquist (Austin, Tex: University of Texas Press, 1993), p.55. المرجع السابق، ص ٢

<sup>^</sup> المرجع السابق

المرجع السابق، ص ١٠

المرجم السابق، ص ٢٤

THE PRINCE GHAZI TRUST موسوعة كمبريدج في النقد الأمبي - تقرن العشرون FOR OUR ANIC THOUGHT

ويعتقد باختين في وجود انقسام حتمى في تعاطينا للثقافة: "تجربة داخلية وكل ذهنى بمكن ممارسته بشكل محدد - وإدراكه داخليا، في فئة أنا لنقسى أو في فئة الآخر من أجلى، تجربتى أنا أو هذا الآخر المعين. (١١) إن افكارنا ومشاعرنا وأحاسيسنا جزء من وعي يلح ويصمم على المضى قدما، وهي والعالم الذي يحيط بنا تتبنى شعار "حياة تسعى إلى الأمام". أما أفكار الآخرين ومشاعرهم وتجاربهم فلا تصل إلينا إلا من خلال اللغة والحركة والتعبير، في شكل ناء وغير مباشر يجسدها ماديًا ودنبويًا. إن المقولة الحديثة عن "الفرد" الشامل تخفى عن أنظارنا هذا الانقسام إذ توهمنا بوجود منظور لشخص ثالث، كالضمير الغائب، يجعل من جميع الأفراد بما في ذلك ذواتنا نحن، تبدو متطابقة.

وهكذا، وما إن نتعرف على هذا الانقسام، حتى تصبح الحياة المسئولة ممكنة، بل ولا يمكن تحاشيها. وهنا يتعذر على الأنا لنفسى التى تشعز بغرادتها أن تواجه مشاكلها بصفتها منسجمة مع مشاكل الأخرين التى يضفى تداخلها مع حياة هذه الأنا سمة اضطرارية فريدة، نترك الذات، كما بقول باخين "بلا ذريعة فى الوجود"، وفى الوقت نفسه، يصبح الفارق بين أنا لنفسى والأخرون من أجلى هو ما يتيح الفعل الأخلاقي بامتياز: فعل التعاطف مع الأخرين والتوحد بهم وجدانيًا الذى رأى فيه باختين، متبعًا فى ذلك ماكس شيلر، فعلاً مرتبطًا كل الرتباط بالمسافة التى لا تُمحى بين الأنا والآخر. (١٦) وهنا يقول باختين: عندما أتعاطف مع آلام شخص آخر وأتوحد به وجدانيًا، فإننى أشعر بذلك تحديدًا لوعيى بأنها ألامه هو، ذلك

M. M. Bakhtin, "Author and Hero in Aesthetic Activity" in Art and Answerability:

Early Philosophical Essays by M.M. Bakhtin, eds. Michael Holoquist and Vadim
Liapunov, trans. Vadim Liapunov and Kenneth Bostrom (Austin, Tex.: University of
Texas Press, 1990), p. 24.

<sup>&</sup>quot; لمزيد حول هذا الموضوع انظر /ى بر ابن بول في مقاله الرائد:
Brian Poole, "From Phenomenology to Dialogue: Max Scheler's Phenomenological
Traditions and Mikhail Bakhtin's Development from Toward A Philosophy of the Act to
his Study of Dostoevsky" in Ken Hirschkop and David Shepered (eds.) Bakhtin and
Cultural Theory, and rev. edn. (Manchester: Manchester University
Press. forthcoming)

<sup>12</sup> M. M. Bakhtin, "Author and Hero", p. 26

موسوعة عبيريدج في النقد الأمين - نقرن المشرون THE PRINCE GHAZIT RUST موسوعة عبيريدج في النقد الأمين -

الذي يقع في فئة الآخر، أما رد فعلى في هذه الحالة فليس صرخة ألم، بل كلمة مواساة أو مدا ليد العون". (١٣) إن الأشخاص الذين يعون هذا الانقسام بين الأنا والآخر يتسامون بمجرد تعرَّفهم هذا على عزلتهم، ويشعرون بضرورة أن يصبحوا جزءًا من شبكة من علاقات التعاطف التي تربط حياتهم بثقافتهم. ولنقل بشكل أكثر فجاجة: إنهم بستبدلون بفرديتهم المتحررة حياة مسيحى رحيم.

كان الهدف أن يكون الأمان النابع من الإيمان بديلا للشك الذي يميز التجربة التاريخية الحديثة. وكان يمكن للأمر أن ينتهي عند ذلك الحد لولا لبس مزعج يشوب فلسفة باخين منذ بداياتها، إذ احتفظ باختين، رغم صفة "الأخلاقية" التي أطلقها على فلسفته، بمكانة متميزة للفن على أساس أن الفن يتيح لنا، أكثر من أي مجال معرفي آخر، أن نقترب من هذا الانقسام الكبير. وزعم باختين أنه "من أجل الآخر، نتشأ الحبكة الروائية وتُكتب الروايات، وتذرف الدموع، ومن أجل الآخر نقام كل الصروح". (١٠) ليس الفن تعبيرًا عن وعي شخص واحد، بل إضاءة لوعى مختلف لشخص ثان وتثمينًا لهذا الوعى، من خلال عيني الأول الذي يرى فيه "آخراً". وتكمن خصوصية الفن في نقل المضامينن العادية للحياة إلى مستوى مختلف، تفصله عنا مسافة، مما تتبح لنا معايشة هذه المضامين والتوحد معها دون أن نتورط في مطالبها الملحة الضاغطة. ويمكن للفن نتيجة لذلك، أن يتتبع التطور التاريخي لحياة شخص أو أشخاص، وإن استحال ذلك من الداخل، أي أنها تمنح شكلاً واكتمالاً لرواية يستحيل على الأنا لنفسى أن تحيط بها.

إن كل أولائك النقاد الذين يناقشون أفكار الشخصيات الروائية متصورين أن تلك الأقكار هي ما يجعل تلك الشخصيات مقنعة يخطئون الهدف تمامًا، ففي حين "لا يمحو العمل الإبداعي الحدود بين الخير والشر والقبح، والحقيقة والزيف"، إلا أنه يشملها جميعا في إطار "محبة وقبول شامل للإنسان، يؤكد وجوده"، (١٥) أي أنه يجعل تلك التفاصيل لحظات من قصة حياة قيمة في ذاتها. وبطبيعة الحال، لم تثر شخصيات أي كاتب ما أثارته شخصيات

المرجع السابق، ص ١١١-١١١

Bakhtin, Towards a Philosophy of the Act, pp. 63-64.

دستویفسکی من سجال، فکان من الطبیعی أن یغدو هذا الکاتب الروسی هو موضوع کتاب باختین الأول عام 1929. وهذا أوضح باختین أن مناقشة أفکار الشخصیات تجعل الأفکار لا حیاة الأبطال الله مضمون الاعتراف لا فعل الاعتراف هو الأهم. لم یطرح دستویفسکی الفرق بین الأنا والآخر عبر النقاش بل بما أوجده من وسائل تضفی شکلاً فنیا علی "صیرورة" الروح الإنسانیة المتطورة لشخصیاته. وکان هذا إنجاز علمانی فنی یختلف من حیث المبدأ مع العذابات الروحیة لکل من دستویفسکی نفسه وشخصیاته.

وهنا بدا أن ما توصل إليه باختين إنجاز لغوى قائم بذاته. وبعد أن أثبت أن نجاح دستويفسكى يكمن فى بقائه خارج شخصياته تحول باختين فجأة، فى النصف الثانى من كتابه، ليوضع أن خلق تلك المسافة والحفاظ عليها أمر لا يتعلق بالحبكة ولا بالشخصيات، بل يرتبط باللغة والأسلوب. إن كتاب دستويفسكى وقضايا فنه كتاب غريب متشعب موزع بين الفلسفة والأسلوبات، يبدو وكأن قوة خارجية ما دفعت به جانبًا وهو فى منتصف الطريق إلى سكة لغوية موازية لتلك التى كان يمشى فيها.

وفعلاً كانت هناك قوة خارجية هي فولوشينوف، صديق باختين الذي كان يدرس ويعمل منذ عام ١٩٢٤ في معيد الدراسات المقارنة في تاريخ اللغات الشرقية والغربية وآدابها، وكان يعلم الأدب ويتعلمه أيضا على أيدى أبرز اللغوبين آنذاك، وفي الوقت الذي أوشك فيه باختين على الانتهاء من كتابه عن دستويفسكي، كان فولوشينوف يصيغ نتائج بحثه، وخلاصتها أن اللغة بما هي وسيلة الفرد للالتزام بذاته وأداته للإنجاز الثقافي، فهي التي تسمح للفرد بأن يسمو على ذاته، في إطار الثقافة دون أن يفقد هذه الذات في التجريد، ويرى فولوشينوف أن هذا التسامي يعتمد على التوحد الوجداني بآخر وتمثل حالته، وهو تمثل يحكم الأسلوب الذي يقدم به المؤلف حديث شخصية يكتب عنها، ومن هنا نجد تطابقاً بين مقدار ما اقتباس مباشر أو نقل غير مباشر لحديث شخصية ما له أساسه الفلسفي، وبذلك تلبى الخيارات الأسلوبية الدقيقة التي تجعل من كلام الكاتب كلام بطل الرواية أيضنا، الحاجة إلى إنجاز التوحد بالآخر، مع الاحتفاظ في الوقت نفسه، بالموضوعية.

كان الاسم الذى اختاره فولوشينوف لهذا التمثل اللغوى وتبناه باختين وطوره في كتابه عن دستويفسكي، هو "الحوارية" dialogism. كان على دستويفسكي لكى يحمى بطله من العزلة أن يشتبك معه في حوار، لا بتوجيه أسئلة إليه بل بكتابة خطاب "مزدوج الصوت" يجسد مرامي الشخصية كما يجسد في الوقت نفسه المسافة التي يتطلبها تكوين العمل الفني ككل. ولن يتسنى لنا أن نلتقط البشر في حومة تطورهم الفعلي لا بالتحدث مباشرة عنهم، ولا بتركهم يتحدثون بشكل مباشر، بل بتناولهم عبر الرواية، وهنا يبدو حتى مسار الحبكة القصصية وكأنها إثارة دائمة لمخاوفهم واهتمامتهم.

وحرص دستويفسكى على أن تكون نقط التحول الأساسية أى "لحظات الحقيقة" التاريخية هي بؤرة هذا الصبوت المزدوج، وذلك بجعله الحدث يدور في حيز "القضايا الكبري" التي افترض أن حلّها سيملى على الشخصيات مسار العمر بكل لحظاته الحاسمة. وعندما قرر باختين أن الحوارية لا تقتصر على إنجاز دستويفسكى بل تكوّن الملمح الأساس لكل كتابة روائية، أصبح التاريخ هو الإطار الذي يُخرج الشخصيات من عزلتها. ولقد زعم باختين في ملسلة من المقالات التي كتبها بين ١٩٣٤ و ١٩٤٦ أن صفة الصبوت المزدوج في الكتابة الحوارية " تُخصبها صلة عميقة بقوى الصيرورة التاريخية وما تمليه من مستويات لغوية". (١٦) و هكذا أعاد باختين صياغة شاغله السابق بعلاقة المؤلف بالشخصية، ليتحول إلى علاقة الروائي باللغة التي أصبح على الروائي أن يتوحد معها ويتمثّلها ويدخلها، في الوقت نفسه الذي يتعيّن عليه أن يبقيها على مسافة ويمنحها شكلاً موضوعيًا.

اكتسبت اللغة شكلا، بمعنى أنها لم تعد أداة التمثيل فحسب بل موضوع التمثيل، أما الشكل الذى يتم تمثيلها به فهو ما يسميه باختين "اللغات الاجتماعية الإيديولوجية"، (١٧) "إن المؤشر ات اللغوية والسلوكية والأسلوبية في شكل الرواية هي رموز لوجهات نظر اجتماعية": هكذا تفتت السطح المستوى الناعم للخطاب الروائي، وبدلاً من اللغة التي كان يتكون منها، بدا أنه يتكون من لغات متنافسة أو ما يطلق عليه باختين: "صوراً للغة" تجسد كل صورة منها

Bakhtin, "Discourse in the Novel", p. 325. "

المرجع السابق، ص ٣٣٦

رؤية للعالم ومتحدّثا وسياقا (١٠٠). ولذلك فإن الكتابة مزدوجة الصوت تفترض "حسّا واعيّا بالواقع التاريخي والاجتماعي الملموس وبنسبية الخطاب المتداول، أي حسا بإسهام هذا الخطاب في الصيرورة التاريخية والصراع الاجتماعي".(١١)

عادة ما يفترض أن ما يقصده باختين بالحوارية هو المواجهة بين عدة لغات اجتماعية يسهل تمييزها في إطار العمل الروائي الواحد. إلا أن هذه المواجهة لا يمكن أن تحدث إلا على أساس مواجهة حوارية أهم حيث يعيد المؤلف صياغة مادة الحديث اليومي بما يجعلها تاريخية، ذلك أن نقيض الكتابة الروائية ليس الكتابة التي تبدو فيها كل الأحاديث وكأنها حديث واحد، ولا الكتابة الخالية من الجدل، بل الكتابة التي تبقى الاختلاف في الحديث أمرًا خاصًا لايخرج عن نطاق "أشكال التنافر وسوء الفهم والتناقض بين الأفراد" — وهو أمر لا يطرح اختلافاً جوهريًا في السياق الاجتماعي أو رؤية للوجود "مهما بلغت درجة مأساويته أو تجذر وفي مصائر فردية". (٢٠)

ولم يكن الهدف "وضع" الفرد في سياق منفصل بل إدراجه في عالم تحدّد الصيرورة التاريخية شكله، وهو ما تعجز الواقعية الاجتماعية عن تحقيقه، وكانت لدى باختين شكوك دائمة في الكتابة الروائية التي "تضغر تمثيل الواقع بتمثيل ما هو "متوسط" وصغير (أى عادي)"، واقعية الجماعة الصغيرة في عالم صغير داخل جدران البيت". (٢١) "عندما تدور أحداث حياة ما في حير داخلي هادئ تماما وبعيد كل البعد عن حدوده وبداياته ونهاياته على مستوى الواقع والدلالة "يفقد الفرد التماس مع حقيقة أن الثقافة تاريخية في جوهرها، وأن التوجه إلى المستقبل هو ما يُفسر وجود كل القيم (٢١) ومن ثم لا تقتضي الواقعية الملاحظة الاجتماعية الإمبيريقية فحسب، بل ملاحظة إمبيريقية توجهها القناعة بأن كل قيمة من القيم وكل طريقة

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص ٢٢٧

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص ٢٣١

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص ٣٢٥

M.M. Bakhtin, "O Maiakovskom" ('On Mayakovsky'), Sobranie sochinenii v semi 'tomakh, tom 5, Raboty 1940-kh-nachala 1960-kh godov ('Collected Works in Seven Volumes, vol. 5: Works from the 1940s to the beginning of the 1960s') eds. S. G. Bocharov and I. A. Gogotishvili (Moscow: Ruski slovari, 1966), pp. 57, 55. Bakhtin, "o Flobere" ('On Flaubert' Sobranie sochinenii, vol. 5, p. 131''

معين من اللغة.

من طرق الحياة، تشرئب باتجاه تحولُها مستقبلاً وخلاصها الممكن". ومن هنا "تفترض الصورة الروائية لحياة الحاضر حسا حادا (ووعيًا متميزًا وشديدًا) بإمكانية حياة مختلفة تماما، ورؤية للعالم مختلفة كل الاختلاف عن الحياة الراهنة والرؤية القائمة للعالم". (٢٣) إلا أن هذا الحس الحاد لا يمكن أن يكون هو نفسه أيديولوجية أو رؤية للعالم، بل نجده مجسدًا في نوع

وقام باختين بشكل موفّق بإعادة تفسير مجموعة كاملة من الأدوات الأسلوبية: المفارقة الساخرة، المحاكاة الساخرة، صياغة اللغات المسخدمة وفقًا لأساليب بعينها، إدراج أنواع أدبية أخرى في الرواية، استخدام راوية يفتقد المصداقية، تقليد القص الشفهي الروسي المعروف باسم "سكاز". ولم يكن الهدف من كل ذلك إثارة موضوع مستويات اللغة وتعدديتها ودنيوتها وارتباطها بالسياق فحسب، بل إتاحة "شكل جديد في حياة اللغة". (١٠) فمن خلال اللغة التي يقصد هنا بها أداة الإبداع الثقافي، يتمكن الفرد من تجاوز حدود الحياة والموت والمكان، بما يتبح له أو لها المشاركة في ثقافة هي حالة من الصيرورة الدائمة، ولا يتحقق ذلك إلا لو كانت لغتهم جزءاً من سياق يضيء إسهامهم في ذلك التحول والمسعى الاجتماعي الذي يصنع التاريخ.

ومع ذلك لم يقتصر أمر تجاوز عزلة الحياة الفردية على الأسلوب. ففي منتصف الثلاثينيات شرع باختين في دراسة رواية النشأة والتكوين الأوروبية Bildungsroman وكان والتي تبين كيف يمكن للصبيرورة التاريخية أن تتجسد في نوع خاص من القص. وكان النموذج لهذه الدراسة الذي لم يتح لباختين أن يتمها، هو جوته الذي يعتقد باختين أنه الأكثر امتيازا في كتابة "رواية الصبيرورة"، حيث يتوحد مسعى البطل بمسار الحبكة، ذلك في حين أن الروايات السابقة جعلت البطل ثابتا على خلفية مشاهد متغيرة (كما هو الحال مثلاً في قصص الحب اليونانية القديمة، وفي رواية الشطار picaresque )، أو عرقت بيئة البطل بوصفها مكاناً ثابتاً على استعداد لتعليم بطل طبّع "أن يدخل الدنيا ويتعرف على سبلها" (وهو

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص ١٣٢

M.M. Bakhtin, "lazyk v khudozhestvennoi literature" ('Language in Artistic 'Literature'), Sobranie sochinenii, vol. 5, p. 285.



ما نراه في الكثير من نماذج رواية النشأة والكوين Bildungsroman في القرن التاسع عشر). أما في رواية الصيرورة فيغدو البطل:

والدنيا سويًا، إذ تتعكس داخله صيرورة الدنيا ذاتها، فهو لم يعد داخل حقبة بل على الحدود بين حقبتينن وعلى وشك الانتقال من واحدة إلى الأخرى، ويتم هذا الانتقال داخله ومن خلاله، مما يضطره أن يصبح نموذجًا إنسانيًا جديدًا لم يكنه من قبل. والموضوع هنا هو تحديدًا صيرورة شخص جديد، وهنا تصبح القوة التي تدفع باتجاه المسقبل استثنائية في قوتها؛ وليس هذا المستقبل بطبيعة الحال مستقبلا شخصيًا خاصًا، بل مستقبل تاريخي، فهو يتعلق بأسس العالم الذي يتغير والذي يتعين على الشخص أن يتغير معها. (٢٥)

إذن فالبديلان المطروحان على باختين هما المستقبل التاريخي والمستقبل الخاص المرتبط بسيرة فرد ما، وهو يختار الأول لأن الثاني يعنى حياة تبدو مستقرة على قيم وتقاليد راسخة إلا انها يمكن أن تنهار أمام مد التاريخ (وهو موقف عاشه باختين طبعا بشكل مباشر)، أما البديل الثاني فيعنى أن نعرف أنه يمكن لحياة الواحد منا أن يكون لها معنى دائم، وذلك من خلال الآخرين، خاصة الكثرة التي يمكن أن تتذكر حياتك وتفسر معناها وتضفى عليها اكتمالاً وسياقًا بعد انقضائها. وكانت مهمة الرواية جعل هذا الوجود التاريخي قابلاً للتصور.

هل هناك ما يعرقل ذلك؟ في مقالاته عن "الحوارية" يزعم باختين أن حسا شعبيًا بالصيرورة التاريخية، والذي نجده مجسدًا في ثقافة العامة والأنواع االأدبية الهابطة المرتبطة باحتفالاتهم الشعبية، كان قائمًا طوال الوقت مغمورًا تحت سطح الثقافة الأوربية، ينفجر بين الحين والآخر فيطفو على السطح. وكانت حُجة باختين حين كتب كتابه عن رابليه (١٩٤٠، نُشر ١٩٦٥) أن رابليه يستمد القوة التاريخية لكتابته مباشرة من تلك المصادر الشعبية التي لم تمنحه الثقنية فحسب، بل منحته أيضا فلسفة للثقافة. في هذا الكتاب وفي ملحوظات تلت

M.M. Bakhtin, "The Bildungsroman and its Significance in the History of Realism", "Speech, Genres and Other Late Essays, eds. Caryl Emerson and Michael Holquist, trans. Vern W. McGee (Austin, Tex: University of Texas Press, 1986), pp 23-24.



وضعها لمراجعة الكتاب، طرح باختين فرضية مفادها أن هذا الوعى الشعبى التاريخى كان دائما ملجماً، تكبله ممارسة السلطة السياسية لمركزيتها. (٢٦) كان للحكام، على ما يبدو، خططهم الخاصة لتجاوز حدود المكان والزمان وإن لم تعتمد تلك الخطط على الوعى التالريخى بل على ضمان استمرار ما هو قائم فعلاً. سيقوم الحكام بتشييد الصروح لا بكتابة الروايات. إن ما يسعون إليه أولاً وقبل كل شيء، هو ضمان بقاء الاسم، تدفعهم "شهوة المجد والخلود في ذاكرة أحفادهم، شهوة اسمهم الفعلى لا الاسم الذي يطلقه عليهم العامة ويتداولونه على السنتهم "(٢٦) "ففي إطلاق الاسم ضمان لقرون قادمة ، تأمين الوجود للأبد، إذ يكمن فيه ما لا يمكن استئصاله ولا مسحه، فالاسم بريد أن يكون محفورا بأعمق ما يكون، في أكثر المواد صملابة ... إلخ". (٢٦)

والمعنى المتضمن هذا أن كل تلك المحاولات لتأمين الفرد في مواجهة مدّ التغيير محكوم عليه بالفشل: ففي حين تحولت صروح الحكام القدامي إلى أطلال، احتفظت الثقافة الشعبية التي أنتجها رعاياهم بحيويتها وبقيت قوة فاعلة. ويقودنا هذا التعليق المؤثر والذي لا يخلو من براءة بشأن حدود السلطة، إلى أن رؤية باختين للصيرورة التاريخية لم تحظ منه بتأمل كاف، إذ لم يتوقف باختين أمام إمكانية أن فكرة التاريخ كمسعى دائم باتجاه المستقبل، يمكن أن تكون هي نفسها نتاجًا للتطور التاريخي. كان يفضل أن يعتبر هذه الفكرة قيمة ثابتة حية أبدا في طيّات اللغة، تبدو أوضح ما يكون في ممارسة الثقافة الشعبية، ولكنه على أية حال ومهما بلغ احتفاؤه بالإنجازات العلمانية للمجتمع العصري الحديث، إلا أنه بقي مدينا لمنثل الإيمان والخلاص التي ورثها عن القدماء.

<sup>13</sup> انظر/ی

M.M. Bakhtin, "Tvorchestvo Fransua Rable i narodnaia kul'tura srednevekov'ia i renessansa" ('The art of Francois Rabelais and the popular culture of the Middle Ages and the Renaissance'), (Moscow: Khudozhestvennaia literatura, 1965; reprinted with new pagination in 1990; and Bakhtin's "Dopolnneniia izmeneniia k "Rable", ("Additions and amendments to "Rabelais") Sobranie sochnenii, vol.5, pp. 80-129

Bakhtin, "Dopolnneniia izmeneniia k "Rable", p.84"

<sup>100</sup> س جع السابق، ص ١٠٠

TRUST UGHT (موسوعة كمبريدج في النقد الأمبي- القرن العشرون \_ ۲۳۷

## الدراسات التقافية

کریس ویدن ترجمة: هاتی حلمی حنفی

منذ الستينيات اكتسبت الدراسات التقافية - بوصفها مجالا للبحث المتخصص - مكانة و السخة في العالم الناطق بالإنجليزية وخارجه. وطورت مقاربات غاية في التنوع لدراسة الثقافة تميزت عادة باهتمامها بالعوامل السياسية والأيديولوجية والاجتماعية والتاريخية، لا سيما العلاقة بين الثقافة والسلطة. (۱) وخلال مسار تطورها كانت الدراسات الثقافية تتحدي أشكال التراث الثقافي المعتمد والحدود الفاصلة بين الحقول المعرفية، فقد ركزت اهتمامها على جوانب الثقافة التي استبعدتها مجالات العلوم الإنسانية المستتبة منذ زمن طويل. ومن هنا نجد على سبيل المثال أن الدراسات الثقافية اهتمت اهتماماً موسعًا بالنظريات الثقافية والثقافة الشعبية ووسائل الإعلام، وقد أثر تطور الدراسات الثقافية بدوره على المجالات المعرفية الأخرى، ومنها على سبيل المثال الدراسات الأدبية، فشجع على مقاربات أكثر شمولاً لـشتى النصوص المدروسة واهتمام أكبر بالنظرية والسياق والمؤسسات التي تكون أشكال الخطاب في مجال الأدب. (۱)

ومئذ أواخر الستينيات أصبحت الدراسات الثقافية من الحقول المعرفية المستقرة عالميًا، إلا أن جذورها الأولى ترجع إلى بريطانيا، حيث تواشجت مع تطور الدراسات الأدبية. وخلال سنوات تكوينها كانت الدراسات الثقافية تعرف نفسها من خلال علاقتها بما

<sup>(</sup>١) لمزيد من المعلومات حول الدراسات اللقافية في إنجلترا، انظر إي:

Graeme Turner, British Cultural Studies: An Introduction, 2nd edn. (London: Routledge, 1996) and Antony Easthope, Literary Into Cultural Studies (London: Routledge, 1991)

<sup>(</sup>۱) لمناقشة أكثر استفاضة عن العلاقة بين الدراسات الأدبية والثقاقية، انظر /ى:
Andrew Milner, Literature, Culture and Society (London: UCL Press, 1996).

يُعرَف في بريطانيا بتراث "الثقافة والحضارة"، وأيضًا من خلال وقوفها في مواجهته، وهــو تراث النقد الأدبى والثقافي الإنجليزي الذي بدأ مع مائيو أرنولد في ستينيات القــرن التاســع عشر.

كانت الثقافة بالنسبة لأرنولد مسألة سياسية على نحو صديح، ترتبط ارتباطاً مباشراً بالعلاقات الطبقية في بريطانيا القرن التاسع عشر. ومع انتشار التعليم بين الطبقات العاملة وتطبيق التعليم الإلزامي في المرحلة الابتدائية وظهور النقابات المهنية، ازداد الإحساس بما تمثله القلاقل والثورات الاجتماعية من تهديد فعلى للعلاقات الاجتماعية القائمة. وكما يسوحي عنوان كتابه المؤثر الثقافة والقوضي ١٨٦٩، لعبت الثقافة بالنسبة لأرنولد، وهو يقصد هنا الثقافة الرفيعة، دوراً حاسماً في تأسيس تلك المعاني والقيم المشتركة التي كانت ضسرورية لتحقيق التماسك الاجتماعي. (١) وساق أرنولد مختلف الحجج للتأكيد على الأهمية المحورية لوجود تراث أدبي قومي معتمد في التعليم، فذهب إلى أنه طالما أن هذا التراث متاح على نطاق أوسع من اللغات الكلاسيكية والأدب الكلاسيكي المقرر في المدارس العامة والجامعات نطاق أوسع من النظر عن النظر عن الخديمة، فمن شأنه أن يدعم القيم القومية المشتركة على نحو أفسضل، يغسض النظر عن والمعنوية الجديدة للأدب بالنسبة لأرنولد وأتباعه مشابهة لوظيفة الدين، وبدون ذلك الدور والمعنوية الجديدة للأدب بالنسبة لأرنولد وأتباعه مشابهة لوظيفة الدين، وبدون ذلك الدور المنوط بالأدب في نشر الحضارة قد تنتشر الفوضي. بالأحرى كانت المسألة المطروحة هي

وتميز تراث الثقافة والحضارة الذي تطور في إطار تاريخ الأدب والنقد الأدبى في أعقاب كتابات ماثيو أرنولد بطابع إنساني ليبرالي، وقد افترض هذا الاتجاه حتمية التقدم في المجتمعات الغربية نحو مستوى أرفع من الحضارة، وأكد كذلك على حق الفرد الذي لا ينازع في تحقيق ذاته أو ذاتها تحقيقاً كاملاً. كما منح الثقافة — وخاصة الأدب— دورًا مميزًا في عملية تطوير الذات هذه، وتدريجيًا نفذت النزعة الإنسانية الليبرالية في شكلها التقافي إلى

Matthew Arnold, Culture and Anarchy (London: Smith Elder, 1869). (7)

الفكر التعليمي؛ وبحلول عشرينيات القرن العشرين أصبحت هي الخطاب المؤثر وراء تقرير نيوبولت المهم "حول تعليم الإنجليزية في إنجلترا" الذي صدر عام 1921 . وجاء فـــي هـــذا النقرير أن هناك حاجة

لا لمجرد وسيلة للتعليم، أو للبنة واحدة في الصرح الذي نأمل في إعادة بنائه، بل لنقطة البدء الحقيقية والأساس التي يجب أن تتبع منه بقية الأسور، ومن أجل هذا الغرض الخاص، ليس هناك إلا مادة واحدة فقط. ولسنا هنا بصدد المقارنة، ولكننا نقر بما يبدو لنا حقيقة أولية لا خلاف حولها، وهي أنه لا يوجد شكل من أشكال المعرفة بالنسبة للأطفال الإنجليز له الأسبقية على المعرفة بالأدب الإنجليزي وأن الاثنين يرتبطان ارتباطاً وثيقًا ليستكلا معًا الأساس الوحيد الممكن لتعليم قومي. (1)

اعتبر التصور المطروح هذا الأدب القومى تربة خصبة للتعبير عن المعانى والقيم الصادقة صدقًا كليًا والتي يجب أن تغرس ثقافة وقيمًا وهوية مشتركة، وقد افترض تمييز الأدب القومى على هذا النحو وجود أدب رسمى معتمد يتكون من نصوص شديدة التميز إذا قرئت على النحو الصحيح فإنها تشكل ذات القارئ وهويته وقيمه. وعملية بناء هذا التراث الأدبى المعتمد عملية مستمرة تشكلها المؤسسات التي تتحكم في تاريخ الأدب والنقد، ألا وهي المؤسسات التي تتحكم في تاريخ الأدب والنقد، ألا وهي المؤسسات التي تتحكم في تاريخ الأدب والنقد، ألا وهي

وقد بلغ تمييز الأدب باعتباره مصدرًا للمعانى والقيم المثنتركة نروته في أعمال في. ر. ليفيز الأستاذ بجامعة كمبريدج منذ ثلاثينيات القرن العشرين وحتى الخصسينيات،

Newbolt Report, The Teaching of English in England (London: Board of Education, (1) +HMSO, 1921), p. 14.

George Sampson, English for the English (Cambridge: Cambridge University Press, 1921).

لمزيد من المعرفة بالدور الأينيولوجي للأدب، انظر /ي:

Margret Mthieson (ed.), The Preachers of Culture (London: Allen & Unwin, 1975).

وكان ليفيز، شأنه شأن أربولا من قبله، مهتمًا بالروابط القائمة بين الثقافة والمجتمع، وهو الموضوع الذي ربما سيصبح البؤرة الأساسية في تطور الدراسات الثقافية لاحقًا. وقد أكد ليفيز، على وجه الخصوص، على ما اعتبره الآثار السلبية للتصنيع على تطور الحضارة ليفيز، على مواقع العمل أو في مجال الإنتاج الثقافي، في الواقع كانت "حركة الحصارة" والروابط بين الثقافة والمجتمع من القضايا الرئيسية التي أثارتها مجلة سكروتنسي والروابط بين الثقافة والمجتمع من القضايا الرئيسية التي أثارتها مجلة سكروتنسي والبيئة الذي تتاول الروابط بين الإنتاج الصناعي الضخم والثقافة المعاصرة. رأى ليفيز في الثقافة الرفيعة نقيضًا لما اعتبره ثقافة شعبية جماهيرية مسفة، تعتبر سينما هوليود نمونجًا لها. ويذهب ليفيز إلى أن الثقافة الجماهيرية ليست لها أية علاقة بحيوات البشر العاديين، بعكس الثقافة العضوية "الشعبية" في مجتمع ما قبل الصناعة، فمن وجهة نظره تتطلب الثقافة القومية الصحية "وحدة عضوية "بين الثقافة الرفيعة والثقافة الشعبية. وفي غياب ثقافة عضوية شعبية، متأصلة في حياة البشر العاديين، تصبح الوظيفة التعليمية للأدب العظيم ضرورة ملحة للغابة .

وفى مواجهة التأثيرات "المسفة" للثقافة الجماهيرية، دعا ليفيز إلى دراسة تراث الأدب الإنجليزى المعتمد باعتباره مصدرًا للمعرفة بالحياة وذخرًا للقيم الحقة في الثقافة القومية. وقد ذاع هذا المدخل لدراسة الأدب والتراث في كتاباته، وخاصة الحسطارة الجماهيرية وثقافة الأقلية ( ١٩٣٠)، والرواية وجمهور القراء (١٩٣٢، بالاشتراك مع ك. ر. ليفيز) وفي مجلة سكروتفيي (١٩٣٢-١٩٥٣). وقد كان تأثير ليفيز على أجيال من طلبة جامعة كمبريدج، وقد أصبح الكثيرون منهم معلمين، عاملاً مهمًا أيضًا في ذيوع منهجه

Cf. the first issue of Scrutiny I.I (1932), p. 3. (\*)

في النقد، الذي أصبح المدخل الرسمي المعتمد لدراسة الأدب في التعليم الثانوي والعالى في فترة ما بعد الحرب.(٦)

واستند منهج ليفيز النقدى على عملية تشكيل التراث الأدبى المعتمد الذى يستم قيسه تحديد نصوص بعينها باعتبارها "عظيمة " وأخرى باعتبارها دون المستوى، ومن شم أقسل استحقاقًا للدراسة الجادة. وفى الظاهر كانت المعايير المستخدمة فى انتقاء التسراث الرمسمى المعتمد هى تلك القيم الجمالية المعتمدة كونيًا والتى ستكون جلية للقارئ الفطن. و يتم اكتساب القدرة على التعرف على الأدب العظيم من خلال وقوع القارئ على نصوص عظيمة. (\*) فى القروق الاجتماعية. سوف تصبح المسلمات الأيديولوجية لهذا المنهج ونزعته النخبوية أهدافًا للنقد إبان سعى الدراسات الثقافية، فى سنواتها الأولى، لتطوير مفاهيم جديدة للثقافة والنقد. وأصرت الدراسات الثقافية على أن المعايير الجمالية "الكونية" فى ظاهرها، يسل وتكسريس مجموعة من النصوص الرسمية المعتمدة، ما هى إلا نتاج عمليات اجتماعية وسياسية معينسة معموعة من النصوص الرسمية المعتمدة، ما هى إلا نتاج عمليات اجتماعية وسياسية معينسة الأدبى، فى الحقيقة كان تشكيل تراث الأدب الإنجليزي المعتمد نتاجًا لآليات السلطة التسي المرأة، وكتابات الملونين والروايات الشعبية. هذه المناطق المستبعدة من الثقافة الأدبية سوف تحظى بالاهتمام فى الدراسات الثقافية المبكرة فى بريطانيا .

للاطلاع على تاريخ مجلة سكروتيتي ومشروع ليفيز، انظر إي:

Francis Mulhern, The Moment of 'Scrutiny' (London: New Left Books, 1979).

(١) انظر /ی:

F.R. Leavis, The Common Pursuit (Harmondsworth: Penguin, 1962).

F.R.Leavis, Mass Civilization and Minority Culture (Cambridge: Gordon Fraser, 1930); Q.D. Leavis and F.R.Leavis, Fiction and the Reading Public (London: Chatto and Windus, 1932); Scrutiny: A Quarterly Review, eds. L.C. Knight and Donald Culver (Cambridge, 1932-1935).

وثانى المؤثرات المهمة في تطور الدراسات الثقافية وعلاقتها بالأدب الرسمى المعتمد هو الاهتمام بالطبقة. فبينما رأى أصحاب الاتجاه الذى يركّز على الثقافة والحصارة أن دور الأدب هو تجاوز الصراع الطبقى بل وحلّ هذا الصراع، فضلت الاتجاهات النقدية الأخرى، وخاصة الماركمية، دراسة العلاقة بين الثقافة وإعادة إنتاج العلاقات الطبقية في المجتمعات الرأسمالية. وبلغت الانتقادات الماركمية ذروتها في ثلاثينيات القرن العشرين في مجموعة من الصحف والمنظمات الثقافية. ومن أهم هذه المنابر في بريطانيا على وجه الخصوص صحيفة لفعت ريفيو المنظمات الثقافية. ومن أهم هذه المنابر أن كانت تصدرها أممية الكتّاب 'Writers' في دلك مثل النقاد الماركميون أيضاً، مسئلهم في ذلك مثل النقاد الماركميون أيضاً، مسئلهم وبشكل لافت التراث المعتمد لدى ليفيز. كذلك نجد أن بعض الذين أسهموا بالكتابة في مجلسة سكروتتسي قد أسهموا أيضاً في مجلة لِقست ريقيو. ورغم ذلك كانت اتجاهاتهم في قسراءة التراث المعتمد مختلفة عن اتجاهات ليفيسز واتباعه، حتى وإن كانت الجاهاتهم في قسراءة الدراسة واحدة.

وقد شارك الماركسيون في فترة ما بين الحربين العالميتين ليفيز وأتباعه في ازدرائه لما أطلق عليه "الثقافة الجماهيرية" وخاصة السينما والروايات الشعبية، فلم يُقدر أي من الاتجاهين ثقافة الطبقة العاملة أو الثقافة الشعبية، إذ كانتا في رأيهما، تفتقدان القيمة الجمالية، ولهما تأثير مضد أخلاقيًا وأيديولوجيًا. (ومع ذلك كانت هناك محاولات متفرقة من جانب

(A) انظر (ى:

Left Review (The Writers' International, British Section, London, 1934-1938) and Christopher Caudwell, Illusion and Reality (1937) (London: Lawrence and Wishart, 1973) and Studies and Future Studies in a Dying Culture (1938) (New York and London: M.R., 1971).



اليسار لتشجيع كتابات الطبقة العاملة ذات الوعى الطبقى). (1) وتم تطوير المداخل الماركسية للأدب والثقافة على نطاق أوسع فى رابطة عامة السشعب Plebs League، وفسى النسشاط التعليمي للجزب الشيوعي وفي العديد من الصحف، ولا سيما بليبسز Plebs [عامة الشعب]، وذا هايواي The Highway الطريق] وليفت ريفيو. (1) وفي نطاق تناولهما للأدب المقسرر في برامج تعليم الكبار حتى عام ١٩٤٥ اتجهت كل من الليبرالية الإنسانية والماركسية نحسو توسيع نطاق النصوص المقررة من الأدب المعتمد بإضافة نصوص تحظى باهتمام قسراء الطبقة العاملة مثل أعمال تشارلز ديكنز وجاك لندن. ومع ذلك كان ينظر لهذه النصوص في أغلب الأحيان باعتبارها طعمًا لقراء الطبقة العاملة لجذبهم إلى الأعمال "الأسمى".

ولم تكن العقود التي تلت الحرب العالمية الثانية فترة إنتاج بالنسبة للماركسية، حيث تميزت تلك السنوات بما تكثف عنه النظام الستاليني في الاتحاد السوفييتي، وبأحداث مثل الغزو السوفييتي للمجر (1956) ولتشيكوسلوفاكيا (1968). وكان الاستثناء الوحيد هو مدرسة فرانكفورت التي واصلت، رغم ذلك، هذا العداء إزاء الثقافة المشعبية الذي شاب الماركسية في فترة ما بين الحربين. (١١) ومنذ سنواتها الأولى، دأبت الدراسات الثقافية على أخذ الماركسية بجدية بالغة، ولكنها اعتادت أن تتأى بنفسها عن أى استبعاد للثقافة المشعبية

<sup>(</sup>¹)انظر /ى:

Chris Weedon, Aspects of the Politics of Literature and Working-Class Writing in Interwar Britain, unpublished Ph.D. thesis, University of Birmingham, Centre for Contemporary Cultural Studies, 1984. See also Glenn Jordan and Chris Weedon, Cultural Politics: Class, Gender, Race and the Postmodern World (Oxford: Blackwell, 1995), pp. 67-90.

The Plebs (1919-) (previously published as The Plebs' Magazine, 1909-1919, Condon: Plebs' League; from 1928 onwards, London: National Council of Labour Colleges). The Highway (1908-) (London: Workers Educational Association).

<sup>(</sup>١١) انظر إى على سبيل المثال:

Theodor Adorno, Negative Dialectics, trans. E.B. Ashton (New York: Saebury, 1973) and Aesthetic Theory, trans. C. Lenhardt (London: Routledge and Kegan Paul, 1984).



يشوبه الاستسهال. في الواقع، شهد النقد الماركسي الثقافي إحياءً فسى سبعينيات القرن العشرين، إثر التطورات التي لحقت بالدراسات الثقافية، حيث طور نظريات ومقاربات جديدة للثقافة والأيديولوجيا أكثر رقيًا، معتمدًا في ذلك على ألتوسير وجرامشي.(١٦)

ولعب تعليم الكبار دورًا مهمًا في تطور الدراسات الثقافية وكان بمثابة المعترك الدني بذلت فيه المحاولات الأولى لتوسيع نطاق التراث المعتمد. ومنذ نهاية القرن التاسع عشر فصاعدًا، وجد النقد الأدبي والثقافي المرتبط بثقاليد كل من النقد الثقافي والحضارى والنقد الماركسي مجالاً للتعبير عن ذاته في برامج تعليم الكبار في بريطانيا، على سبيل المثال، تولت رابطة تعليم العمال وبرامج التعليم المفتوح بالجامعات مشروع أرنولد في توصيل الثقافة الرفيعة اللجماهير". وبينما دعا أرنولد إلى إتاحة الأدب للطبقة العاملة كضرورة سياسية لتدعيم القيم القومية المشتركة ولمواجهة قوى الثورة الاجتماعية، رأى مؤيدو التعليم الليبرالي الإنساني للكبار في القرن العشرين أن إتاحة الثقافة الأدبية هي حق من الحقوق، إذ مثلت الثقافة أسمى إنجازات البشرية التي بجب أن نتاح للجميع، وقد تطور هذا الاهتمام في سياق توجه نقعي في التعليم الابتدائي يؤكد على اكتساب المهارات الأساسية وعلى موقف سلوكي يتسم بالطاعة والاحترام الواجبين بينما بقيت دراسة الأدب قاصرة على المدارس الإعدادية والثانوية التي لم تكن متاحة لغالبية الشعب في الفترة السابقة على الإصلاحات التعليمية عام

Red Letters (London: Communist Party of Great Britain);

<sup>(</sup>١٢) انظر /ي على سبيل المثال، المجلة الأدبية للحزب الشيوعي :

عدد واحد من المجلة التي أصدرها مركز الدراسات الثقافية المعاصرة:

On Ideology: Working Papers in Cultural Studies 10 (1977; also published separately: London: Hutchinson, 1978).

انظر ای آیضا:

Raymond Williams, Marxism and Literature (Oxford: Oxford University Press, 1977)



RUST ( المسلون \_ م ع ۲ موسوعة كمبريدج في النقد الأدين– للزن العشرون \_ م ع ۲

وفى فترة مابعد الحرب أصبح تعليم الكبار مهاذا لتطور الدراسات الثقافية. (١٣) وكان ريتشارد هوجارت، وريموند وليامز وستيوارت هول من أبرز الشخصيات في تطور الدراسات الثقافية البريطانية — وكلهم درسوا الأدب الإنجليزى وعملوا لبعض الوقت في تعليم الكبار، وهو المجال الذي سمح لهم أن يتجاوزا حدود الأدب الرسمى المعتمد، وقد عمل كل منهم على توسيع نطاق النصوص المدروسة بحيث تشمل، على سبيل المثال، ثقافة الطبقة العاملة، والثقافة الشعبية ووسائل الإعلام. (١١)

شهدت الخمسينيات والستينيات تطوراً ملحوظاً في الاهتمام بثقافة الطبقة العاملة وهو ما يتضح في تطور تاريخ الطبقة العاملة (على سبيل المثال تطور "التاريخ من أسفل" والتاريخ الشفهي)، وفي ضروب التحليل الثقافي التي طورها هوجارت ووليامز. وفي مجال التساريخ كان الممثل الرئيس للمدخل الثقافي الجديد هو المؤرخ (. ب. طومسون، فقد أكدت در استه الرائدة تكوين الطبقة العاملة الإنجليزية (١٩٦٣) على أهمية "الثقافة المعيشة" وفاعلية الذات الإنسانية agency في تاريخ الطبقة العاملة، في نفس الوقت الذي ألحت فيه على أن الثقافة نفسها مجال للصراع، تشكله المصالح الطبقية المنتافسة.

فى مجال الدراسات الثقافية الوليدة، اهتمت أعمال هوجارت ووليامز منذ الخمسينيات والستينيات جزئيًا باستعادة وتفسير الأشكال القديمة لثقافة الطبقة العاملة، التسى ارتأيا أنها معرضة للتهديد من جراء تطور وسائل الإعلام الجماهيري، ولا سيما السينما والتليفزيون.

<sup>(</sup>١٣) لمعرفة المزيد عن جذور الدراسات الثقافية في يرامج تعليم الكبار، انظر إي:

Tom Steele, The Emergence of Cultural Studies 1945-65: Cultural Politics, Adult Education and the English Question (London: Lawrence & Wishart, 1977).

<sup>(</sup>١١) لمعرفة الأشكال المترسبة [من الماضي] في ثقافة الطبقة العاملة، انظر /ي:

Richard Hoggart, The Uses of Literacy (London: Chatto and Windus, 1957) and Speaking to Each Other, Vol. I: About Society (London: Chatto and Windus, 1970).

للاطلاع على تحليلات مبكرة للإعلام والأشكال الأخرى للثقافة الشعبية، انظر إي:

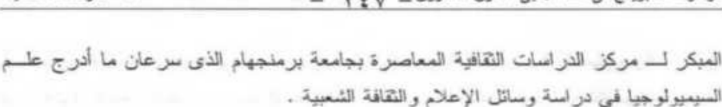
Raymond Williams, Communications (Harmondsworth: Penguin, 1962); Raymond Williams, Television, Technology and Cultural Form (London: Fontana, 1974); and Stuart Hall and Paddy Whannel, The Popular Arts (London: Hutchinson Educational, 1964)



فعلى سبيل المثال، نشر هو جارت كتابه المؤثر قوالد التعليم في ١٩٥٧ حيث طبَّق تقنيات القراءة الفاحصة، المألوفة في التحليل الأدبي، على عدد كبير من النصوص الثقافية الواسعة الانتشار مثل الصحف، والمجلات والموسيقي والروايات الشعبية. ويرسم الكتاب صورة ثرية و معقدة لحياة الطبقة العاملة و ثقافتها في شمال إنجلترا قبل الحرب العالمية الثانية. ويقدم هوجارت- رغم ما في كتاباته من أصداء لموضوعات تناولها ليفيز وإن حصرها في نطاق المجتمع ما قبل الصناعي - صورة لحياة الطبقة العاملة في فترة ما بين الحربين مبرزًا النسيج العضوى لتلك الحياة . ومع الانتقال إلى فترة مابعد الحرب، يذهب هوجارت إلى أن الثقافة العضوية للطبقة العاملة قد فقدت نتيجة لانتشار الأشكال الثقافية الجماهيرية ذات الطابع الشعبي والتي تفتقد إلى أي جذور في حياة مجتمعات الطبقة العاملة وخبراتها. وما يميز كتاب فوائد التعليم هو هذا التحول الجذري من الثقافة الرقيعة إلى ثقافة مجتمعات الطبقة العاملة، ومع ذلك فرفضه لما يسمى الثقافة الجماهيرية "غير العضوية" يحدّ بشكل مثير للجدل من قدرته على إنصاف الثقافة الشعبية في فترة ما بعد الحرب. أما أعمال وليامز حول الطبقة والثقافة فإنها تتلافى جوانب القصور هذه وتدشن مشروع الدراسات الثقافية من حيث النتاول الجاد للثقافة الشعبية. ومن أهم الأعمال في هذا الاتجاه كتاب وليامز اتصالات (1962) الذي وضع فيه تطور وسائل الاتصال الإعلامي الحديثة داخل سردية التحرر الإنساني من خــلال النضال الديمقراطي الذي لخص خطوطه الرئيسية في كتابه الثورة الطويلة (1961). (١٥)

وكان المؤتمر الذي نظمه الاتحاد القومي للمعلمين حول الثقافة السشعيية ووسائل الإعلام عام ١٩٦٠ من الأحداث المبكرة التي شكّلت علامة فارقة على تحول الاهتمام بعيدًا عن الأدب الرسمي المعتمد باتجاه الثقافة الشعبية وكان هذا التحول أساسيًا للدراسات الثقافية المبكرة، وقد تمخض هذا الحدث عن كتاب هول وائل القنون الشعبية (1964)، الذي طبق استراتيجيات القراءة الفاحصة على التليفزيون وأشكال الثقافة الشعبية الأخرى، وذهب إلى أنه بالإمكان التمييز بين الثقافة الشعبية الجيدة والرديئة وذلك بإمعان النظر في الشكل، ومن هنا أصبحت الأبحاث المتعلقة بوسائل الإعلام والثقافة الشعبية من المحاور الرئيسية في النشاط

Raymond Williams, The Long Revolution (Harmondsworth: Pelican, 1965)[18]



لم تكن الدراسات القافية في سنواتها الأولى مرتبطة فقط بالدراسات الأدبية بل نشأت واكتسبت صفتها المؤسسية في إطار حقل الأدب الإنجليزي. فمن حيث الموضوعات اعتمدت الدراسات الثقافية على كثير من اهتمامات تراث الثقافة والحضارة وطبقت أنماط القراءة الفاحصة المستخدمة في الأدب على نطاق أكثر اتساعًا من النصوص. فبينما تطورت الأعمال المبكرة للدراسات الثقافية في تعليم الكبار في سياق الدراسات الإنجليزية، نجد أن الدراسات الثقافية اكتسبت لأول مرة طابع المؤسسة كحقل معرفي مستقل داخل التعليم العالى البريطاني مع تأسيس مركز الدراسات الثقافية المعاصرة بجامعة برمنجهام. في البداية كانت الدراسات الثقافية جزءًا من قسم اللغة الإنجليزية، لكنها اكتسبت مكانة مستقلة منذ عام ١٩٦٤ عندما أصبح ريتشارد هوجارت، الذي كان حينئذ أستاذًا للأدب الإنجليزي بجامعة برمنجهام، أول مديرًا له. وقد خلفه ستبوارت هول عام 1968.

كان كتابا ريموند وليامز الهامان الثقافة والمجتمع 1958 والثورة الطويلة 1961 (11) من بين العوامل العديدة التي أثرت تأثيرا عميقًا على الدراسات الثقافية بجامعة برمنجهام فسى أو اخر الستينيات وأوائل السبعينيات، وقد أعادت هذه النصوص طرح اهتمامات أربولد وليفيز بالثقافة والمجتمع ومثلت بدايات طرق جديدة في دراسة الثقافة في سياق اجتماعي وأيديولوجي أوسع. فكتاب الثقافة والمجتمع يستجلى تطور فكرة الثقافة من 1780 حتى 1950. وفي الثورة الطويلة يرسم وليامز مسار بزوغ المجتمع الحديث عبر الثورة الديمقر اطية والشورة الصناعية وثورة الاتصالات. وفي خاتمة الثقافة والمجتمع والثورة الطويلة يفصح وليامز عن مدخله المؤثر للثقافة حيث يعرفها لا باعتبارها مجموعة من الأعمال الفكرية والمتخيلة فقط ولكن بوصفها طريقة كاملة للحياة. وفي كل أعماله يرى وليامز أن الثقافة كلمة معقدة لغاية وذات معان عديدة متمايزة، وهذه المعاني يتم تعريفها في إيجاز في كناب كلمات

Raymond Williams, Culture and Society (London: Chatto and Windus, 1958)(15)

أساسية (1976) وتتراوح بين "السيرورة العامة للتطور الفكرى، والروحي، والجمالي" مرورًا بـ "إنتاج وأشكال ممارسة النشاط الفكرى، وتحديدًا النشاط الفني"، وتتتهيى بتعريف الثقافة باعتبارها طريقة في الحياة. (١٧) .وقد قدم وليامز نقدًا بالغ الأثر للثقافة الرسمية المعتمدة بقوله إن معادلة أرنولد وليفيز للثقافة بالثقافة الرسمية "الرفيعة" ليس إلا واحدًا من المعاني الممكنة، وهو معنى له أبعاد اجتماعية نخبوية لأنه يجعل إهمال قيمة كل ما تستبعده خارج نطاقها، فعلاً مشروعًا.

فبينما ركز الأدب الإنجليزى على تراث محدد من "الأدب العظيم"، اتخذت الدراسات النقافية من كل أشكال النقافة موضوعًا لها. وبشكل أساسى كانت ثقافة الطبقة العاملة والثقافة الشعبية موضع اهتمامها في سنواتها الأولى. وبينما كان ف، ر. ليفيرز و ك. د. ليفيرب والنقاد الماركسيون خلال الثلاثينيات، وكذلك مدرسة فرانكفورت في فترة مابعد الحرب العالمية الثانية، قلقين بشأن ما اعتبروه الآثار العدمرة لـ "الثقافة الجماهيرية" وخاصة السينما والرواية الشعبية، لم تفترض الدراسات الثقافية بشكل مسبق أن الثقافة الشعبية رديئة، بل اهتمت بالدور الاجتماعي والأيديولوجي لما هو شعبي في تشكيل المعانى والقيم واللذاتيات والهويات وفي إتاحة مجالات للتعبير عن مقاومة العلاقات الثقافية والاجتماعية السائدة، ومن والنويات وفي الاتجاه من فكرة موحدة حول الثقافة إلى فكرة قائمة على تعددية حول ثقافات تحكمها محددات اجتماعية مثل الطبقة، والنوع render والعرق والانتماءات العرقية. وقد التقافية المصطنعة لذلك التصنيف. واستتبع ذلك أيضًا اتجاهًا نحو ما هو شعبي، واعترافًا بأن للطبيعة المصطنعة لذلك التصنيف. واستتبع ذلك أيضًا اتجاهًا نحو ما هو شعبي، واعترافًا بأن للطبيعة المصطنعة لذلك التصنيف. واستتبع ذلك أيضًا اتجاهًا نحو ما هو شعبي، واعترافًا بأن للتقافة الشعبية أكثر تعقيدًا مما افترضت كثير من النماذج الماركسية .

وفى مجال الأدب، استهلّت الدراسات الثقافية التوجــه نحــو إدراج أشــكال الكتابــة المستبعدة وكتابات الجماعات المهمشة، مثل كتّاب الطبقة العاملة، والكاتبات والكتاب الملونين،

Raymond Williams, Keywords: A Vocabulary of Culture and Society (London: (1976), p. 80.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

A QUE A LICE MAN COMMENT OF THE PRINCE GHAZI TRUST OF THE PRINCE GHAZI TRUST

فى المناهج التعليمية، ومن هنا خضع التراث الأدبى النخبوى فى المستينيات والسبعينيات على
سبيل المثال، لانتقادات بسبب فشله فى إدراج كتابات الطبقة العاملة وتقافة الطبقة العاملة
بشكل أعم، وشرعت الدراسات الثقافية فى استعادة كتّاب الطبقة العاملة المفقودين، ومنه
منتصف السبعينيات فصاعدًا ونتيجة للآثار الحاسمة التى تركتها النزعة النسبوية وقصايا
العرق على الدراسات الثقافية، تم توسيع هذا النقد ليشمل غياب كتابات المرأة والملونين. (١٨)
وتدريجيًا لحق هذا التطور الدراسات الأدبية الأكثر تقليدية حيث تم توسيع المقررات الدراسية
بحيث تشمل كتابات المرأة، وأشكالاً من الرواية الشعبية وآدابًا جديدة مكتوبة بالإنجليزية.

وكان ثمة جانب آخر هام لتأثير الدراسات النقافية على دراسة الأدب ألا وهو تقويض الحدود بين الحقول المعرفية المختلفة وتأكيدها على الدراسات البينية. وفي نقصها للحدود القائمة بين الحقول المعرفية، اعتمدت الدراسات النقافية على قضايا ونظريات ومناهج مستقاة من الدراسات الأدبية، والتاريخ وعلم الاجتماع، ودراسات الاتصال والسينما. ولذلك فقد الأدب امتيازه كوعاء للقيم الكونية العامة. مما أدى إلى قراءة النصوص الأدبية إلى جانب أنصاط الكتابة الأخرى باعتبارها واحدة من بين عمليات ثقافية عديدة. فضلاً عن ذلك، لم ينصب الاهتمام على النصوص فقط ولكن على عملية الكتابة، والنشر، والتوزيع وجمهور القراء. وقد شكل ذلك علامة على التحول عن نظريات "الأدبية" literariness باعتبارها سمة جمالية البنتر والتعليم والنقد الأدبي، ففي الدراسات الثقافية، كما يذهب ميلنر في كتابه الأدبي والثقافة النشر والتعليم والنقد الأدبي. ففي الدراسات الثقافية، كما يذهب ميلنر في كتابه الأدب والثقافة على الطرق التي يتم بها تداول أشكال مختلفة من الكتابة اجتماعيًا، سواء من قبل الكتاب أنفسهم أو القراء، أو الناشرين وبائعي الكتب، وهكذا دواليك" (ص 22) وقد اعتصدت النواسات حول جمهور القراء على نظرية التلقي وامندت إلى الرواية الشعبية ونوعيات الدراسات حول جمهور القراء على نظرية التلقي وامندت إلى الرواية الشعبية ونوعيات الدراسات حول جمهور القراء على نظرية التلقي وامندت إلى الرواية الشعبية ونوعيات

<sup>(</sup>۱۸) انظر /ی علی سبیل المثال:

Janet Batsleer, Tony Davies, Rebecca O'Rourke and Chris Weedon, Rewriting English: Cultural Politics of Gender and Class (London: Methuen, 1985)

محددة من الجمهور، مثل النساء. (11) وهكذا، شهدت السبعينيات بدايات البحث في أنماط بعينها من الرواية الشعبية وجمهورها القارئ، والذي عادة ما يتم تمييزه على أساس النوع. فعلى سبيل المثال، أنتجت الدراسات الثقافية سلسلة من التحليلات لدور رواية المغامرات العاطفية romance fiction في ترسيخ العلاقات الاجتماعية البطرياركية والدور الذي تلعبه قراءة هذه الروايات في حياة النساء.

ولم تتميز الدراسات الثقافية في جامعة برمنجهام في السبعينيات تحت إدارة ستيوارت هول، بالاهتمام بالسياق الاجتماعي فحصب ولكنها اهتمت أيضًا بالنظرية الثقافية. فقد تعاملت كتابات الدراسات الثقافية مع مجال واسع من النظريات والمنظرين، فاعتمدت على السيميولوجيا، والماركسية، والنسوية، والتحليل النفسي، وما بعد البنيوية، ونظريات الأعراق والكولونيالية. (وقد شاركت دراسات السينما والاتصال في هذا الاهتمام الجديد بالنظرية في أماكن أخرى في بريطانيا: انظر على سبيل المثال مجلة سكرين Screen)(") وكان الدافع وراء الاتجاه نحو النظرية هو مشروع الدراسات الثقافية الذي يجمع بين النقد والأيديولوجيا والذي ركز على فهم دور الثقافة في إعادة إنتاج علاقات السلطة الاجتماعية، وخاصسة العلاقات القائمة على الاستغلال مثل العلاقات الطبقية، والجنسية والعرقية.

كما شكلت الماركسية البنيوية ممثلة في لوى التوسير ونظرية المفكر الماركسي الإيطالي أنطونيو جرامشي عن الهيمنة، مؤثرًا من أهم المؤثرات على الدراسات الثقافية في السيعينيات. فكان للكتب الصادرة عن مركز الدراسات الثقافية المعاصرة، مثل فسى الأيديولوجيا (1978) والثقافة، ووسائل الاتصال، واللغة (1980)، دورًا مهمًا في التعريف

<sup>(</sup>١١) بشأن نظرية التلقى، انظر إى:

Hans Robert Jauss, Towards an Aesthetic of Reception, trans. Timothy Bahti (Minneapolis: University of Minneapolis Press, 1982) and Woldgang Iser, The Act of Reading: A Theory of Aesthetic Response (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1978)

Screen (1969-), published by the Society for Film and Television, London; from (\*\*)
1990 onwards, by the Logie Baird Centre.

بتلك النظرية لدى قطاع أوسع من القراء. (١١) لقد أسند كل من ألتوسير وجرامشى دورًا مهمًا للثقافة في إعادة إنتاج العلاقات الاجتماعية. وقد قام بيبر ماشرى في كتاب المهم نظريمة للإبتاج الأدبي (1966) والذي نشر بالإنجليزية عام 1978، بالإفادة من نظرية ألتوسير حول أجهزة الدولة الأيديولوجية، ودورها في احتواء الفرد باعتباره موضوع الأيديولوجيا في الدراسات الأدبية. (٢١) وصار ألتوسير وماشرى معروفين على نطاق واسع في أقصام اللغة الإنجليزية من خلال كتاب تيرى إيجلتون النقد والأبديولوجيا (1976) وكتاب كاثرين بيلسى الممارسة النقدية (1980). (٢٣)

واكتسبت دراسة الأدب كمؤسسة في إطار الدراسات الثقافية زخمًا عبر اشتباكها مع نظرية ببير بورديو عن رأس المال الثقافي، والتي طورها خلل دراسته لنظام التعليم الفرنسي. إذ يذهب يورديو إلى أن التعليم يتعلق باكتساب رأس مال ثقافي محدد طبقيًا بقدر ما يتعلق باكتساب المعرفة، لذا نجد أن أطفال الطبقات المتوسطة يستم تزويدهم بالمهارات الضرورية من أجل الوصول إلى ثقافة نخبوية أو ("رفيعة ") تميزهم عن الطبقات الدنيا. (13) وقد أسهم هذا المنظور في نقد التراث المعتمد من الكتابات الثقافية والأدبية. وهكذا أدى

Centre for Contemporary Cultural Studies, On Ideology (London: Hutchinson, (\*\*)
1978); and Culture, Media, Language (London: Hutchinson, 1980).

<sup>(</sup>۲۱) انظر (ی:

Louis Althusser, 'Ideology and Ideological State Apparatuses: Notes Towards an Investigation', Lenin and Philosophy and Other Essays (London: New Left Books, 1971); and Pierre Macherey, A Theory of Literary Production (1966), trans. G. Wall (London: Routledge and Kegan Paul, 1978)

Terry Eagleton, Criticism and Ideology (London: New Left Books, 1976); Catherine (177)
Belsey, Critical Practice (London: Methuen, 1980).

<sup>(</sup>۲۱) انظر /ی:

Pierre Bourdieu and Jean-Claude Passserson, Reproduction in Education, Society, and Culture, trans. R. Nice (London: Sage, 1990)

مشروع محاولة فهم الثقافة من منظور اجتماعي إلى التركيز على قراءة النصوص بــصورة مختلفة وعلى دورة الإنتاج والاستهلاك الثقافي.(٢٥)

وبمرور الوقت أصبحت الأعمال التى تم انتاجها فى حقل الدراسات الثقافية فى السبعينيات، وخاصة حول نظريات الأيديولوجيا والقراءة والتفسير، موضع قبول واهتمام، فتم تقديم مناهج تعليمية حول النظرية تدعو إلى طرق جديدة لقراءة التسرات الرسمى المعتمد وتشجع على توسيع ذلك التراث وتفكيكه، وقد أفادت الدراسات الثقافية بدورها دراسات الأدب بأن وجهت الانتباه إلى أهمية عملية الإنتاج الأدبى، ودور المؤسسات الأدبية وجمهور القراء، فأفضت التحولات فى حقل الدراسات الإنجليزية إلى تقاربه مع بعص جواسب الدراسات الثقافية، وكما يقول ميلنر:

وهكذا تراجع النقد الأدبى الموسوم بطابع ليفير تدريجيًا وحلّت مخله أنماط من الدراسات الأدبية أقل نزوعًا إلى النقليدية، وقد سعت هذه الأنماط إلى تحليل وشرح كيفية إنتاج الكتابة، وقراءتها، وتوزيعها وتبادلها. وتهدد الدراسات الأدبية بعد إعادة صياغتها على هذا النحو بأن تصبح جزءًا من ذلك المشروع الفكرى الأوسع الذي أصبح يعرف بصورة متزايدة باسم 'الدراسات الثقافية'، فإن كان التناقض بين الأدب باعتباره الآخر "المعتمد رسميًا" لما ليس أدبًا قد تلاشى، كما هو الحال بالنسبة للتناقض القديم بين الأدب والقصص الخيالية، أو ثقافة الأقلية وحضارة الجماهير، يصبح الأدب مجرد بصعة نصوص بين نصوص أخرى كثيرة، كل نص منها قابل للتحليل من حيث المبدأ وفقًا لإجراءات وعمليات فكرية مناظرة .(٢٠)

<sup>(\*\*)</sup> انظر *إ*ي:

Stuart Hall (ed.), Representation: Cultural Representations and Signifying Practices (London: Sage, 1997).

Milner, Literature, Culture and Society, pp. 10-11. (\*\*)

ومن هنا يصبح الأدب إذا ما تتاولناه من منظور الدراسات الثقافية عنصراً واحدًا من عناصر دراسة القضايا الأشمل للثقافة والأيديولوجيا والتاريخ الثقافي، ولم تعد قصضايا القيم الجمالية طليقة وكونية في ظاهرها، كذلك أكدت الدراسات الثقافية على مجموعة من القضايا أوسع من تلك التي وجدت في الدراسات الأدبية التقليدية القائمة على النص فقط، مثل دراسة الدور الاجتماعي والأيديولوجي للأشكال الأدبية الشعبية، وكذلك إشارة القصضايا المتعلقة بجمهور القراء، لقد أعادت الدراسات الثقافية الأدب الرسمي المعتمد إلى سياق المجال الأوسع للنصوص وأشكال الكتابة التي يستبعدها ذلك الأدب. وخلال ذلك توسيع نطاق الأدب المعتمد نفسه وتغييره.





### الأدب والسياق المؤسسى في بريطانيا

جارى داي ترجمة: دعاء إمبابي

تسعى هذه المقالة إلى استكثباف العلاقة الممتدة على مدار القرن العشرين بين النقد الأدبى (الدراسات الإنجليزية بوصفها مجالاً معرفيًا أكاديميًا) والجامعة، ودعواى هنا أن المطالب التى فرضتها الدولة على الجامعة كان لها أعظم الأثر في تشكيل مفهوم النقد الأدبى. ففي بداية القرن ارتبطت دراسة الأدب في بريطانيا بكونها وسيلة لدعم الاعتزاز بالهوية القومية وبكونها أداة لتصحيح التوجهات المادية للعصر. (١) وكلما أوشك القرن على الانتهاء يتزايد الشك في مدى مقدرة "الأدب" على الاحتفاظ بمكانته هذه بوصفه شكلاً أرقى من أشكال الكتابة الأخرى، الأمر الذي أدى إلى نقل بؤرة الاهتمام من الأعمال المميزة – أي التراث الأدبى المعتمد – إلى دراسة النتوع الذي تتيحه الأشكال الثقافية المختلفة والعلاقة بينها، وعلى صعيد آخر تحدث هذه التغيرات في سياق تحول دور الجامعة من كونها مؤسسة للتعليم اللييرالي الحر تهتم بتنمية الفرد إلى دور أكثر مهنية يعنى باحتياجات الاقتصاد.

منذ بدايات السبعينيات من القرن التاسع عشر نزايد الضغط على الجامعات من أجل توثيق أواصر علاقتها مع الصناعة، وهو الأمر الذي نتج عن المخاوف من النمو البطيء وارتفاع نسبة

١١١ يمكن العثور على ملخص ممتاز لهذه التطورات في كتاب:

Brian Doyle, English and Englishness (London: Methuen, 1998) اثيرت قضية مماثلة حول الدراسات الإنجليزية في أمريكا في عمل به عدة إحالات مرجعية إلى نقاشات موازية قائمة في إنجلترا، انظر/ي كثاب:

Gerald Graff, Professing Literature: An Institutional History (Chicago: Chicago University Press, 1987).

المنافسة الأجنبية من ألمانيا على وجه الخصوص، والمستيفاء هذه الحاجة تم إنشاء كليات مدنية في المدن الصناعية مثل مانشستر وبيرمينجهام وليفربول، ويتلخص موقف الجامعتين الأقدم من هذا التطور في مقولة ج. س. ميلز: "ليس من المقترض أن تدرس الجامعات المعرفة المطلوبة لتعد الرجال كي يتمكنوا من كسب قوتهم، والا تهدف الجامعة إلى إعداد محامين وأطباء ومهندسين مهرة فحسب، بل هدفها تخريج أناس يتمتعون بمقدرة ذهنية ومتقفين"، (1) على أن يتحقق ذلك من خلال تدريس المواد التقليدية مثل الدراسات اليونانية والرومانية classics والرياضة البحتة والقلسفة. إلا أن الاستمرار في تبنى وجهة النظر التي عبر عنها ميلز والتي شاعت في منتصف القرن، لم يعد ممكنًا في نهاية القرن عندما اشتد الضغط على الجامعات لكي تساعد بريطانيا في سباقها مع الدول المنافسة لها، فعلى سبيل المثال تحدي هربرت سبنسر الفكرة القائلة بأن دراسة الكلاسيكيين سمة من سمات الشخص المتحضر، فالعلوم، في رأيه، هي التي تجعل الحضارة أمرًا ممكنًا.

ففى الوقت الذى كان يطلب فيه من الجامعات أن تطور روابط وثيقة مع الصناعة، مضت الخطى حثيثة فى اتجاه دعم الإنجليزية بوصفها مجالاً أكاديميًا، وفى القرن التاسع عشر حدث تحول من تدريس الإنجليزية فى إطار درس البلاغة – أى دراسة كتاب مشهورين بوصفهم نماذج لأساليب الكتابة المختلفة – إلى تدريس الإنجليزية بوصفها تاريخًا ثقافيًا، فى حين أخذ الاتجاه الأول المنشغل بالآداب الرفيعة يؤكد "السلطة الأخلاقية للأدب العظيم" ويبين "الإيمان بتأثيره على الارتقاء بإنسانية الإنسان"، وافتراض أن هذا التأثير يمكن من مواجهة القوى الخبيئة فى مجتمع

المقصود جامعتا أكسفورد وكمبريدج

J.S Mill, 'Inaugural Address Delivered to the University of St. Andrews, 1 February (\*) 1867' in John M. Robson (ed.), J.S Mill: Collected Works, vol. XVIII (Toronto: University of Toronto Press, 1977), pp. 139-186 (p. 147).

# THE PRINCE GHAZI TRUST



سريع التغير (1). تعكس وجهتا النظر هاتان، بشأن تدريس اللغة الإنجليزية، العلاقة المتناقضة مع المحتمع الحديث، فمن ناحية تعمل الإنجليزية بوصفها وسيلة لتوحيد الأمة وزيادة الإنتاج، وهي من الناحية الأخرى خطاب يدين الأضرار التي تسبب التصنيع فيها. ويعد إقرار الدراسات الإنجليزية بوصفها تاريخًا ثقافيًا لمادة جامعية وأساسًا للمناهج المدرسية جزءًا من عملية أوسع تمت من أجل تعميق الاعتداد بتراث الأمة؛ فقد ظهر الأدب الإنجليزي مثله مثل المعرض القومي للبورتريهات (1896) وقاموس الشخصيات القومية (1885-1900) بوصفه مفهومًا رمزيًا محوريًا لثقافة مشتركة يُراد لها أيضًا أن تكون حافزًا على تحسين الأداء الاقتصادي. (1) تكمل هذه النظرة للإنجليزية التي وجدت أبلغ تعبير عنها في تقرير نيوبولت (1921)، إحدى المقولات التي صيغت لتبرير تضمين الاقتصاد في المناهج الجامعية، ألا وهي أن دراسة الاقتصاد من شأنها المساعدة على علاج الانقسامات الاجتماعية التي ظهرت بشكل مؤلم في القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين. وجاءت آراء الاقتصادي القريد مارشال من جامعة كيمبردج على نفس المنوال، إذ قال إن دراسة الاقتصاد تمكّن الطلبة من رؤية المشكلات من منظور كل من العمالة والإدارة، الأمر الذي يجعل كل منهما في موقعه الصحيح في مجال الصناعة فيتمكن من التعامل بنجاح مع النزاعات المحتملة.

D.J. Palmer, the Rise of English Studies: An account of English study of English
Literature From its Origins to the Making of the Oxford English School (London:
University of Hull and Oxford University Press, 1965), p.15; cf. Stanley Leathes, "The
Teaching of English at the Universities", English Association Pamphlet 24 (1913), p.6.

Doyle, English and Englishness, p.18.

وينزامن إدراج الاقتصاد في الجامعة بوصفه مجالاً للدراسة والبحث مع إدراج الدراسات الإنجليزية. (٥) فعلى الرغم من الاختلافات الواضحة بين المادتين ظهر كل منهما بوصفه وسيلة من وسائل تحقيق الوحدة الاجتماعية، وفي هذا الصدد يمكن اعتبارهما استراتيجيات تم تصميمها لمواجهة انتعاش التيارات السياسية الاثنتراكية مع بدايات القرن. وهكذا بدت الدراسات الإنجليزية التي أنشئت كبديل للسياسات الانقسامية للاشتراكية، وكأنها تعبير غير سياسي عن الثقافة الموحدة، مما أدى إلى فشلها في إدانة الآثار السلبية للتصنيع وضعف قدرتها في إنجاز ذلك: وهكذا قصر المجال الأكاديمي الجديد "عن الارتقاء بإنسانية الإنسان" لانفصاله عن مفهوم أوسع للنظام الاجتماعي.

كانت الأسس التي استلهمتها الحاجة لتبرير دراسة الإنجليزية دراسة أكاديمية هي مبادئ التعليم الليبرالي، الأمر الذي يعنى أنها بالتأكيد لم تتأسس بنية نقد الرأسمالية. وإضافة إلى ذلك ظل الدفاع عن درس اللغة الإنجليزية في بداية القرن العشرين قائماً بأسلوب القرن التاسع عشر، وكأنه محاصر في إطار درس "الأداب الرفيعة"، مما يفسر شكوى تيليارد من أن "الاتجاه الغالب" في كمبريدج قبل إقرار الجامعة منح درجة التخصص في اللغة الإنجليزية (1917) "كان قائماً على الثرثرة والمبالغة في استخدام المحسنات البديعية في الوصف والمديح غير المحدد". (٦) كان هذا أيضاً هو الاتجاه السائد في أكسفورد، حيث كان البعض يميل إلى اعتبار والتر راليه الذي ساعد في تأسيس كلية الإنجليزية هناك (1908) مغرماً بالغن أكثر من كونه أكاديميًا نتيجة لانعدام

ا\*! العمل الذي يقحص بالتقصيل العلاقات التاريخية بين الأدب والاقتصاد هو كتاب :

John Guillorty, Cultural Capital: The Problem of Literary Canon and Formation (Chicago: Chicago University Press, 1993).

Marc Shell, Money Language and Though: Literary and Philosophic Economies انظر ابى أيضنا: from the Medieval to the Modern Era (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1982).

E.M. Tillyard, The Muse Unchained (London: Bowes and Bowes), p.84. (1)

تقته في جدوى الامتحانات الدراسية، وإهماله الواضح للدراسة البحثية. ففي كلتا الجامعتين أصبحت اللغة الإنجليزية لاحقًا تعرف جزئيًا بصفتها نقيضنا للولع المفرط بالفن أو العاطفية الزائدة [في تناوله].

أما آى. إى. ريتشاردز الذي يعد مسئولاً بقدر كبير عن إعداد ورقة امتحان النقد التطبيقي المتحان التخرج من كمبريدج سنة ١٩٢٦ فتمثل أعماله في مجملها مدخلاً موضوعيًا إلى دراسة الأدب. وقد نتج هذا التوجه الجديد جزئيًا عن الوعي المتزايد بإسهام العلوم والتكنولوجيا في تحقيق انتصار إنجلترا في الحرب العالمية الأولى، وهكذا جاءت نصيحة إزرا باوند إلى الشعراء بأخذ أساليب العلماء في الاعتبار في سياق تسوده "عبادة التكنولوجيا في بريطانيا". (٢) وتبيّن كتابات ريتشارردز كيف بدأت القيم العلمية والبيروقراطية تتسرب إلى دراسة اللغة الإنجليزية: ففي المقام الأول أصبح التركيز تركيزًا إمبيريقيًا على العمل في حد ذاته لا على روية القارئ له، وفي المقام الأول أصبح عدوى ريتشاردز بوجود رد فعل موضوعي للعمل منفصل عن التفاعل الشخصي معه لكي تقلل من أهمية ما يعنيه هذا العمل لفرد بعينه. لذا يمكن اعتبار هذا الرأى السابق امتدادًا لمذهب ت.س. إليوت الشهير الذي ينادي بالتجرد من الذاتية، وهو الذي يظهر بوضوح في مقولته الشهيرة: "ليس الشعر تعبيرًا عن شخصية المبدع بل هروب من هذه الشخصية". (^) وجاءت هذه المقولات متواثمة مع أساليب الإنتاج المتبعة في الشركات الرأسمالية الكبيرة مثل شركة فورد، ومع المنظمات البيروقراطية الصخصة الممترة للحداثة.

ولقد شهدت السنوات الواقعة بين الحربين العالميتين تعزيزًا إضافيًا للعلاقة بين الجامعات والصناعة بالإضافة إلى ازدياد عدد الطلبة بالجامعات من حوالي 40 ألفًا فقط في منتصف

Ezra Pound, 'Rhythm and Rhyme', in Peter Jones (ed.), Imagist Poetry (Harmondsworth: (\*\*)
Penguin, 1976)pp.133-134 (p. 132); and Michael Sanderson, The Universities and
British Industry: 1850-1970 (London: Routledge, 1972), p. 235.

T.S. Eliot, 'Tradition and the Individual Talent', Selected Essays (London: Faber and (\*)
Faber, 1932 and 1951) p.21.

العشرينيات إلى ما يقرب من ٥٠ ألفًا في الثلاثينيات من القرن نفسه. وأدت هذه التغييرات إلى تكثيف أشكال التوتر القائم في الدراسات الإنجليزية بدلاً من تطويرها في اتجاهات جديدة. ويعد ف. ر. ليفيز من أهم أعلام هذه الفترة، حيث بدا مطابقًا لطراز المحاضرين الذي تحدث عنه نقرير نيوبولت: أي صاحب الرسالة المنوط "بفطام" الناس من تلك "المجلات المثيرة" بتقديمهم إلى ما يحويه الأدب الإنجليزي من جمال"، (1) ويرى ليفيز أن الجامعة إحدى رموز المسيرة الثقافية التي "يتعين عليها وقف الانسياق الأعمى وراء التطورات المادية والميكانيكية والسيطرة عليه وعلى ما يترتب عليه من آثار على الإنسان". (١٠) لقد جسد الأدب الإنجليزي هذا النهج كما أضفى على الحياة معنى يقتقده الوجود الحديث، فبالنسبة إلى ليفيز كانت الإنجليزية أداة للتمرد على الفقر الروحي والثقافي الذي ساد الأمة من جراء الثورة الصناعية.

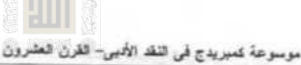
غير أن مفهوم ليفيز جمد قيم نظام يتجه بشكل متزايد نحو التكنوقرطية، وإن بقى محافظا اجتماعيا ، فقد جاءت دعواه المطروحة فى ظل سياق استمرار زيادة أعداد الطلبة الملتحقين بالجامعات لتقول بأن الأقلية فقط هى القادرة على تنوق الأدب حق التنوق، وكأنه بذلك يبرر الفروق الاجتماعية والنراث الطبقى، وتنشأ هذه العلاقة المتناقضة فى أعمال ليفيز بين النظام الاجتماعي ورؤيته للأدب من صراع فى نقده الأدبي بين القيم الإنسانية والقيم الأخلاقية، أى بين الأدب بوصفه قوة أخلاقية وثقافية عاملة فى المجتمع من ناحية، والأدب بوصفه أداة للدراسة المتخصصة يتولاها الخبراء فى الجامعة من ناحية أخرى، ويرجع أصل هذا النزاع إلى الجدل القائم مع نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين حول ما إذا كانت الدراسات الإنجليزية مادة أكاديمية قائمة بذاتها أو أنها "مجرد ترثرة عن (الشاعر) شيللي" حسب تعبير أ، فريمان

<sup>(</sup>١) انظر/ي النقاش الذي عرضه هذا التقرير:.

The Teaching of English in England: Being the Report of the Departmental Committee Appointed by the President of the Board of Education to Inquire into the Position of English in the Education System (London: HMSQ, 1921), p. 148, pp. 149-150.

1 F.R. Leavis, Education and the University (London: Chatto and Windus, 1943), p.16.

THE PRINCE GHAZI TRUST



الشهير. غير أن الرأى القاتل باستقلال الدراسات الإنجليزية بوصفها مجالاً دراسيًا لا بقل شأنًا عن الدراسات الكلاسيكية (البونانية والرومانية) أو فقه اللغة التاريخي والمقارن (الفيلولوجيا) قام على أساس صلة الدراسات الإنجليزية بالتاريخ وكونها "تدريبًا منهجيًا للخيال ولطاقة الإنسان على التعاطف، ولفطرته الطيبة وحسه الأخلاقي". (۱۱) وهكذا جاء هذا الاتجاه الفكري لكي يبرر وجهة النظر القائلة بأن الدراسات الإنجليزية تلعب الدور الأكبر في الحياة الثقافية للأمة.

ولقد تبنى ليفيز هذه الفكرة، غير أن بعض جوانب اللغة التى استخدمها تكشف مدى انغماس الدراسات الإنجليزية فى أشكال من الخطاب ربما تتعارض معها على مستوى القيم، ومن ذلك على وجه الخصوص استخدامه مفردات ذات إيحاءات تُحيل إلى مفردات الإدارة العلمية التى بلغ تأثيرها أوجه فى بريطانيا فى الثلاثينيات والأربعينيات من القرن العشرين، عندما كان ليفيز ينجز كتاباته فى النقد الأدبى، والمقصود هنا بالإدارة العلمية هذا الاتجاه الذى صممه فريدريك وينسلو تابلور بهدف رفع الإنتاجية، حيث وضع تابلور أهمية كبيرة على تدريب العمال والإشراف عليهم مع اعتبارهم وحدات للإنتاج لا بشراً لكل منهم شخصيته المستقلة، وهنا يظهر أثر مفهوم الإدارة العلمية على ليفيز من حيث التعامل مع النقد الأدبى على أنه نوع من أنواع الإنتاج، ومن حيث البدوداء على الصفحة أما الهدف من التدريب فهو "تحسين أدوات الفرد ومعداته وكفاءته من موقعه كقارئ". (١٠) وتتعارض هذه المصطلحات مع مفهوم ليفيز عن الإبداع الإنساني من حيث موقعه فى خدمة الإنتاج الآلى بدلاً من التجدد الثقافى.

" أناقش هذه القضية في كتابي: "Re-reading Leavis: 'Culture' and Literary Criticism (Basingstoke: Macmillan, 1996). انظر أبضًا كتاب: Guillory, Cultural Capital, pp. 134-175

John Morley, 'The Study of Literature', Aspect of Modern Study, Being University 'Extension Addresses (Oxford: Clarendon, 1889), p.63.

F.R. Leavis, The Living Principle: 'English' as a Discipline of Thought, (London: Chatto and Windus, 1975), p.36; and How to Teach Reading: A Primer for Ezra Pound (Cambridge: Minority Press, 1932), p.73.

وهكذا تعنى الصلات المتعددة بين النقد الأدبى الذي يمارسه ليفيز ومفهوم الإدارة العلمية أن قيمة الدراسات الإنجليزية لا يمكن أن تتعارض ببساطة والقيم التي يتضمنها الاقتصاد. (١٠) بالإضافة إلى ذلك تفرض استفاضة ليفيز في شرح المفردات المهنية للدراسات الإنجليزية مسافة تفصلها عن الانغماس في الاهتمامات الاجتماعية الأوسع، وبدلاً من إضفاء صبغة الرسالة الثقافية عليها أصبحت فكرة الأدب الإنجليزي بصفتها معبرًا عن الهوية القومية تضفى المشروعية على الدراسات المهنية، الأمر الذي يعكس علاقة جديدة بين الجامعة والمجتمع. ففي السابق كانت الجامعات تطرح تعليمًا متحررًا يتناسب مع تأهيل من يدخلها من طلبة موسرين لشغل الوظائف العليا في الحكومة والكنيسة والخدمات المدنية. ولكن مع حلول الثلاثينيات من القرن العشرين تطلبت الصبغة العلمية الفنية للصناعة وجود خريجين من دارسي التجارة والإحصاء والإدارة الصناعية، لم يعد مطلوبًا من الجامعة الارتقاء بالمجتمع حضاريًا بل تحسين أداته الاقتصادي. غير أنه من الخطأ الاعتقاد بأن الدراسات الإنجليزية قد انفصلت تمام الانفصال عن هذا التطور حتى على المستوى العملي، فقد وظفت عديد من الشركات خريجي أقسام الدراسات الإنجليزية في مناصب المديرين؛ لاعتقاد هذه الشركات بأن افتقار هؤلاء الخريجين لتدريب محدد في مجال النشاط التجاري من شأنه أن يجعلهم أقدر على مواجهة متطلبات النتظيم الحديث من نظرائهم خريجي كليات التجارة، وهكذا حل مفهوم الدراسات الإنجليزية بوصفها مؤهلا وظيفيًا محل الدراسات الإنجليزية بوصفها تقديرا للتجربة الإنسانية.

كما جاء التوسع فى التعليم العالى كجزء من الاستقرار الذى انبنى بعد سنوات الحرب العالمية الثانية حول دولة الرفاء و ما قطعته من وعود بإتاحة الفرص فى المجتمع البريطانى. وبالنسبة للدراسات الإنجليزية جاء هذا التحول ليعنى محاولة فهم الثقافة الشعبية بدلاً من استبعادها على أساس دونيتها المزعومة أمام لثقافة "الرفيعة ". فبدأ تأثير ليفيز فى الانحسار أمام المد القادم من ناحية ريموند ويليامز وريتشارد هوجارت اللذان زادت أهميتهما. فقد كانا ناقدين عملا على

Guillory, Cultural Capital, pp.269-339.

- 777 -

ومواكبة لهذه التطورات اتجهت الجامعات الجديدة (التي تأسست في الستينيات من القرن العشرين) إلى تجاوز البنية الصارمة للأضام القائمة في الجامعات الأقدم، وفي مقابل الشهادة التقليدية ذات التخصص الواحد التي كانت تمنحها الجامعات القديمة أخذت جامعتا إسكس وساسكس تمنح شهادات متعددة التخصصات لكي تدعم الدراسات البينية الجامعة لأكثر من تخصص، أما بالنسبة للدراسات الإنجليزية فلم يعد الشاغل ما إذا كانت الأعمال الأدبية ترقى لمستوى قبولها جزءًا من التراث الأدبي المعتمد أم لا، بل اتجه الاهتمام إلى التعامل مع الأعمال الأدبية في سياقها الاجتماعي والتاريخي، وأخذت الجامعات الجديدة تلعب دورها في العملية الأوسع نطاقًا التي تعنى بالتحرر الاجتماعي.

غير أن بيتر سكوت يرى أن الجامعات الجديدة ساهمت كل على طريقتها - في تكرار مذاهب الجامعات التقليدية. أصبحت الجامعات الجديدة موضع انتقاد لأن مقرراتها الدراسية المؤهلة لدرجة الليسانس لم تدعم الإنتاج الصناعي بشكل كاف ولا مباشر، أما مقررات الدراسات العليا فاتُهمت بأنها "في أفضل الحالات لا تفيد الصناعة في شيء، وفي أسوتها، تشكل معوق يحول دون الدخول في هذا المجال". (٢٠) وقد ظل توفير العمالة الماهرة منوطًا بكليات العلوم التطبيقية، رغم أن توفير العمالة هذا كان السبب أصلاً في التوسع في التعليم العالى في الستينيات من القرن العشرين، وهكذا لم يصاحب المسعى الديمقراطي لإتاحة المزيد من الفرص تغيير" في المدخل المتبع في التعليم الذي ظل منقسمًا إلى دراسة أكاديمية وأخرى مهنية، وعلى الرغم من أن

<sup>&</sup>quot; للرجوع إلى نقاش عن إعادة تعريف معنى "الثقافة"، انظر /ى الغصل الخاص بالدر اسات الثقافية من هذا الكتاب.
"The Flow into Employment of Scientists, Engineers and Technologists (London: "Committee for Monitoring of National Development 3760, 1968), p.35.



الجامعات الجديدة كانت تنتقد مفهوم الثقافة 'الرفيعة' في المواد التي كانت تدرسها، فإنها على المستوى المؤسسي العام استمرت في تعزيز الانقسامات الاجتماعية التي كان مفهوم الثقافة 'الرفيعة' تعبير'ا عنها، وقد سعت معظم الجامعات الجديدة إلى تأكيد الصلة بين التعليم العالى والوظائف النخبوية، (۱۱) ولم تذهب أية جامعة بريطانية فيما ذهبت إليه جامعة وارويك 'في تصميمها على إقامة علاقة وطيدة بين الصناعة والتجارة' مع اعتبار "التعاون البحثي مع الصناعة جزءًا أساسيًا من برنامجها'. (۱۸)

أشار سكوت إلى أن "الجامعة، رغم عراقتها المفترضة، ما هى إلا مؤسسة حديثة". (1) فعلى المستوى العملى لم تتأسس سوى ثمانى عشرة جامعة قبل وفاة الملكة فيكتوريا، فى حين تأسست إحدى وستون جامعة فى الستينيات من القرن العشرين. كما أن العلاقة المتبادلة بين طبيعة الاقتصاد والتوسع فى إنشاء الجامعات له أثر واضح على ما يجب أن تكون عليه الجامعة ونوع المواد الذى يجب أن تدرسه، فمع حلول نهاية الستينيات كانت أعداد أقسام الدراسات الإنسانية مثاراً للقلق لما تمثله من خطر محدق بمستقبل الصناعة". (1) بالإضافة إلى ذلك بدا أن تمرد الطلبة فى أواخر الستينيات وبداية السبعينيات ذو صلة ولو جزئية بالمواد التى يدرسونها مثل علم الاجتماع، هكذا لم تخفق الجامعات فى توفير كوادر الخريجين التى كانت تحتاجها الصناعة فحسب، بل إنها أخذت تنتج طلبة يتبنون مواقف نقدية من قيم الرأسمائية، وأدى هذان العاملان

Peter Scott, The Meaning of Mass Higher Education (Buckingham: Open University Press, 1995), p.118.

Reports of the Vice Chancellor, University of Warwick 1965-68 (Warwick: University of Warwick Publications, 1969) p.12.

Scott, The Meaning of Mass Higher Education, p.118.

The Bosworth Report: Graduate Training in Manufacturing Technology (London: 1970), p.9.

FOR QURANIC THOUGHT

فى الثمانينيات والتسعينيات من القرن العشرين إلى إصلاح الجامعات، وقد بدأ هذا الإصلاح سنة ١٩٨١ مع مقدم رئيسة الوزراء مارجريت تاتشر التابعة لحزب المحافظين بخفض حاد فى الدعم المالى الذى كانت تحصل عليه الجامعات.

أما من الناحية المنهجية فقد كان انتشار الأفكار التي تضمنتها كتابات تيرينس هوكس وكاثرين بيلسي و آخرين، يعنى أن ممارسة النقد الأدبى التطبيقي بصورته التقليدية يُستبدل بها ممارسة نقدية جديدة. (١٦) فلم يعد الناقد يتأمل العمل وينتجه، بل وانتهى دوره في تحديد موقع العمل من التراث ليصبح دوره فتح العمل أمام التاريخ، كما استبدل بتقييم العمل استخدامه كجزء من سياسات المقاومة. وفي الوقت الذي أعلن فيه أتباع النظرية النقدية انفصالهم عن الماضي كلت السيدة تاتشر تعلن نهاية هذا الإجماع الشعبي الذي ساد فترة ما بعد الحرب العالمية الثانية. لذا يستحيل هنا فصل نشوء النظرية النقدية عن نمو السوق الحر أو عزلها عن العلاقة المستمرة بين الدراسات الإنجليزية والاقتصاد؛ لذلك نجد أن لغة الاقتصاد تتخلل خطاب النظرية النقدية. وهذا صحيح بشكل عام، فعلى سبيل المثال نجد دريدا يعلق واصفًا اللغة بأنها دائمًا "مشكلة نتعلق بالاقتصاد والامتراتيجيات"، ولكن يمكن الإشارة إلى أمثلة أكثر تحديدًا من ضمنها الصلة بين هجوم النظرية النقدية على وحدة النص وانفلات الاقتصاد من أي تقنين أو ضوابط، وفكرة حرية حركة المعاني المنعكسة على حرية حركة قوى السوق. (٢٠)

أ كان تبرينس هوكس المحرر العام لسلسلة New Accents التي كانت تعد مسئولة في المقام الأول عن الإعلان عن هذه الطريقة النقدية، انظر/ي على سبيل المثال كتابه: Structuralism and Semiotics (London: Methuen, 1977)

أو كتاب كاثرين بلزي:

Critical Practice (London: Methuen, 1980)

Jacques Derrida, Writing and Difference, trans. Alan Bass (London: Routeledge, 1998).

p.282.





أضف إلى ذلك أن المنطق الموجه للتمويل الأكاديمي يملي ضرورة نتافس المؤسسات بين بعضها البعض للحصول على أموال لتغطية أبحاثها، فعلى مدار العقدين الماضيين خضعت الجامعات بشكل متزايد لسيطرة سياسية أكثر تشددًا، ونظم لمراجعة حساباتها وتقويمها رسميًا. وفي سنة 1992 بلغت هذه التطورات ذروتها بتكوين نظام موحد التعليم العالى ليحل محل التقسيم المزدوج في الماضي بين الجامعات والمعاهد الفنية التطبيقية، الأمر الذي دشن عصر وصول التعليم العالى للجماهير، مما حول التعليم الجامعي إلى سلعة يمكن الاستثمار بشرائها، وإضافة إلى ذلك فإن تطور الشهادات الجامعية إلى الشهادات القائمة على أساس اختيار مجموعة من "الوحدات" الدراسية – وهو التطور الذي يوضح مدى الالتزام باختيار الطالب – بختلف عن "الشهادة التقليدية من حيث حرية الطالب في تصميم إطار تخصصه، حتى وإن صعب التوفيق بين الشهادة التقليدية من حيث حرية الطالب في تصميم إطار تخصصه، حتى وإن صعب التوفيق بين المعارف.

يمكننا القول إن الدراسات الإنجليزية أصبحت أكثر ديمقراطية بمقدار ما توفره من تنوع الكتابات المتاحة للدراسة والتحليل، وأدى تأثير النظرية النقدية، الفرنسية في الأساس، إلى تسبيس الدراسات الإنجليزية حيث تُفسر النصوص على أنها انشقاق عن النظام السائد، وقد لا يكون الاختلاف بين المدخلين التقليدي والنظري بالضرورة خلافًا على المحترى بل في بؤرة الاهتمام حيث إن كلا المدخلين يقومان على أساس معارضة الفكر السائد في المجتمع، فالهجوم الذي توجهه الدراسات الإنجليزية على النهج التقليدي يصادق بنفس القدر على تجربة الزمن الجديدة في المجتمع ما بعد الصناعي الذي يصفه سكوت "بالحاضر الممتد". ("") إن التسلسل المعروف للماضي شم الحاضر فالمستقبل قد تخطاه الحضور المتنامي للوسائل التكنولوجية في التدريس والتعلم مثل مسجلات الفيديو والشبكة الإلكترونية.

Scott, The Meanings of Mass Higher Education, p.157. \*\*



موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون

وكما نمت الجامعات كمًّا وزادت تعقيدًا فإن الثقافة الأكاديمية بدأت في التخلى عن موقعها أمام الثقافة الإدارية، الأمر الذي أدى إلى تصدير الممارسات التجارية إلى الجامعات. فعلى سبيل المثال تم تصميم نظم للتقييم مثل تمرين تقييم الأبحاث ARE البريطاني لكى يجعل الأكاديميين أكثر إنتاجية، ذلك إلى جانب التوفير في الرواتب المدفوعة بتميين أكاديميين بعقود مؤقتة أو على أساس العمل جزء من الوقت. كما أثرت ثقافة الإدارة على طرق التدريس والتقييم من حيث توفير نظم التعلم عن بعد والنقاط الدراسية tredit، وكلا النظامين من شأنهما إضعاف العلاقة بين الطالب والمؤسسة، إن نظام التدريس في مجموعات دراسية وهو النظام الذي مورس في جامعة كيمبردج في زمن ليفيز وسمح له بممارسة النقد الأدبى كشكل من أشكال "التعاون الإبداعي" قد استبدل به منظومة كاملة تختلف تمام الاختلاف، تشجع الطالب على تطوير مهارات تتمق مع ما أسماه سكوت بالاحتياج لتبيان "المشروع الفردي والتطبيق الاجتماعي". (٢١) لذا لا عجب في شروع بعض من يكتبون عن الإدارة في اقتباس أفكار أصحاب النظريات ومصطلحاتهم، حيث يعكم هذا مدى مصادقة النقد الأدبى على قيم التجارة، لأنها في النهاية ذات أثر واضح على الجامعة حتى مدى مصادقة النقد الأدبى على قيم التجارة، لأنها في النهاية ذات أثر واضح على الجامعة حتى وإن كانت تسعى إلى معارضتها. (٢٠)

11 العرجم السابق، ص. ١٨٦

Paul Bate, Strategies for Cultural Change (Oxford: Butterworth-Heinemann, 1995). "









### التحليل النفسى والنقد





# النقد الأدبى واتجاهات التحليل النفسى

ترجمة: فاتن مرسى

يشكل القصن عنصراً مشتركا واضحا بين التحليل النفسى والأدب. فلقد سمى أحد المرضى النفسيين الأوائل التحليل النفسى بـ "العلاج بالكلام" وذلك قبل ستين عاماً من تأكيد جاك لاكان على التشابه بين اللاوعى وبنية اللغة.(١) وتنتج أغلب طرق التحليل النفسى على التشابه بين اللاوعى وبنية اللغة.(١) وتنتج أغلب طرق التحليل النفسى "صوصاً" كما تستخدم أنواعاً مختلفة من "النصوص" كالأحلام و القصص وزلات اللسان، والذكات بل والأعراض الجسدية التي تساعد المحلّل النفسي على فحص الأمراض النفسية. ونقد رأينا كيف استخدم فرويد الأساطير اليونانية (وعلى رأسها أسطورة أوديب وأسطورة والحكايات الشعبية وإخضاع الأديان الشرقية والغربية القديمة بل حتى علم الخيمياء للفحص والدراسة. والملاحظ أن أيًا منهما لا يفرق بين الحكايات التي يرويها المرضى الحقيقيون والحكايات التي نتوارثها عبر الأدب والثقافة، ولقد استمر هذا التوجه حتى نهاية القرن العشرين، كما هو واضح في تحليل لاكان لقصة إدجار آلان بو "الرسالة المصروقة" العشرين، كما هو واضح في تحليل لاكان لقصة إدجار آلان بو "الرسالة المصروقة" موضوعًا للنقد الأدبى وذلك على النحو الذي رأيناه في كتابات إبراهام Abraham وتوروك موضوعًا للنقد الأدبى وذلك على النحو الذي رأيناه في كتابات إبراهام الذئب".(١)

انظر /ی ایضا: جمیع الاقتباسات من أعمال فروید مأخوذة عنPelican Freud Library

Jeffrey Berman, The Talking Cure: Literary Representations of Psychoanalysis (New York: New York University Press, 1985).

Sigmund Freud and Joseph Breuer, 'Fräulein Anna O.' (1895), in Studies on Hysteria, trans. James Strachey, ed. Angela Richards, Pelican Freud Library, 15 73-vols. (London: Penguin, 973-85), vol. III, pp. 102 (p. 83).

Nicolas Abraham and Maria Torok, *The Wolf Man's Magic Word: A Cryptonymy*, trans. Nicholas Rand, Theory and History of Literature Series (Minneapollis: University of Minnesota Press, 1986).

ويعتمد التحليل النفسى على النصوص التي يفحصها، وتجمعه بالأدب إيداع الصور والتعبيرات والمنطق الشعرى الذي ينظمها، والعلاقات التي تحكم عناصر بنيتها السردية، بل وتشترك مع الأدب أيضا في توفره على نظرية للتفسير. وغالبًا ما تسقط نظرية التفسير في التحليل النفسى فكرة وجود أصل للأعراض المرضية (سواء فسى الواقع الإمبيريقي المستوى الميتافيزيقي) وتستبدل بهذا الأصل تصوصًا أخري؛ أو صدمات نفسية سابقة أو صورا وقصصا تنتمى للنماذج الأصلية archetypal وثيقة الارتباط بالأساطير. ومن ناحية أخرى نجد أن نظريات التحليل النفسي تستخدم مصطلحات أدبية في دراسة موضوعاتها، مثل البنية الشعرية للأحلام أو دراما مشاهدها المتسلسلة وما يتولّد منها من حكايات. وأكثر مسن ننك، فإن هذه التحليلات قد ألهمت كتابة عديد من النصوص التي تنتمي لأجناس أدبية مختلفة؛ نذكر منها شعر سبلفيا بلاث Sylvia Plath الذي كُتِب بتأثير من الدراما النفسية لهيت شكوك ورواية القفدق الأبيض D.M. Thomas ورواية القدي الأميلا كارتر D.M. Thomas

وسوف نقدم فيما يلى نظرة عامة لاتجاهات التحليل النفسى التى أثرت فى النظريات الأدبية. كما سنقوم بعرض النصوص النظرية الأساسية التى أسفرت عنها تلك الاتجاهات فى علاقتها باستراتيجيات إنتاج هذه النصوص وذلك بغرض التوصل، فى النهاية، إلى تحديد اتجاهات التحليل النفسى فى علاقته بموضوع النصية.

# سيجموند فرويد (١٨٥٦ – ١٩٣٩) والاتجاهات الفرويدية

لا يمكن لذا أن نتخيل اليوم مدى الأذى الذى ألحقته نظريات فرويد وخاصة عمله تفسير الأحلام The Interpretation of Dreams في العلوم التجريبية والوضعية. بالرغم من أن هذا العمل كان في جزء منه مؤسسا على نماذج فسيولوجية تتعلق بالجداول streams والسدود blockages (و هي صور تجد ما يقابلها في أسلوب الكتابة الجدائي في الأدب

المعروف بتيار الوعي) فإنه أدى أيضاً إلى ربط هذا التخصص الوليد ببعض البدع المعاصرة له، مثل الاتجاهات الروحانية والصوفية. وأخيراً فلقد أعلن هذا الكتاب صراحة عن كونه مدين بالفضل لتقاليد الحكى والتحليل الأدبى للنصوص، ولأسباب ليست لها صلة بالأغراض مدين بالفضل لتقاليد الحكى والتحليل الأدبى للنصوص، ولأسباب ليست لها صلة بالأغراض مدين العلاجية المباشرة، يقوم فرويد بوصف الأحلام في علاقتها بالزمن مشيراً إلى أصول خواصها التي تتبع من أزمنة سحيقة يصعب تحديدها ومنها ما يتعلق بعمليات التكثيف والإزاحة، وهما عنصران أساسيان في الأحلام. ويستخدم عالم اللغويات رومان ياكوبسون "Two (1956) وهذين المصطلحين في مقاله "عنصران للغة ونوعان من اختلال وظائفها" (1956) معالاً يساوى هذين العنصرين بالاستعارة والكناية. (٢) ولقد أصبحت هذه المعادلة فيما بعد من مبادئ التحليل الأدبى البنيوى. ولقد ركز ليونيل تريلنج Lionel Trilling على تقاطع مبادئ المناسيا من مكونات العقل"، فيما سمى التحليل النفسي "بعلم المجاز المرسل والكناية". (١) أما science of من يديث علاقته بسائر الصيغ المرتبطة بالمجاز كالمجاز المرسل والكناية". (١) أما الأثر الجمالي لمبدأ عدم نقيد الأحلام بالزمن، فنجده قد تحول إلى أحد المثل الأدبية التي الذرعة الحداثية في كتابات دبليو. ب. ييتس وفرجينيا ولف وجيمس جويس.

استطاعت دراسات فرويد، فضلاً عن إيجاد رابطة بنيوية بين النفس والشعرية، أن تحدد لذا نموذجا معقدًا لتفسير الأحلام، فمن ناحية، نجد أن تفسير الأحلام وكذا دراسات الحالات النفسية الفرويدية قد تمت صياغتها على غرار النموذج التأويلي التقليدي للظاهر والباطن. إذ ينطلق هذا النموذج من افتراض وجود "معنى حقيقي" يمكن فك رموزه وراء المستوى الظاهري للصور أو السرد، من ناحية أخرى، نجد أن بعض القراءات الاختزالية لأعمال فرويد التي تعتبر أكثر إشكالية، تتناول موضوع "الرموز الفرويدية" التي وجدت

Roman Jakobson, 'Two Aspects of Language and Two Types of Aphasic (7) Disturbance', Studies on Child Language and Aphasia (The Hague: Mouton, 1971),

pp. 49-73.
Lionel Trilling, 'Freud and Literature', *The Liberal Imagination* (London: Heinemann, 1964), On pp. 34-57/ pp.52-53.

سيلها للانتشار بشكل سريع بتركيزها الذي يكاد أن يكون تاماً على تفسير الصراعات المتعلقة بشخصية المؤلف التي ترتبط بمجموعة من الإحباطات الليبيدية، ولقد قام فرويد برسم الخطوط العريضة لهذه الفكرة في مقاله "الكبت" (1915) "Repression"، ورغم استحالة حصر وتقييم جل الأعمال الأدبية التي تم تحليلها باستخدام نظريات فرويد، إلا أن بعض النصوص تمثل علامات مهمة في هذا الصدد؛ كما كان لبعض القراءات تأثيره الواسع في مجال التحليل الأدبي، فيمكننا مثلا قراءة رواية جوزيف كونراد قلب الظلام The Heart of مجال التحليل الأدبي، فيمكننا مثلا قراءة رواية جوزيف المرنا سابقاً إلى قصص إدجار آلان بو، كما نشير هنا إلى كتابات هنري جيمس وخاصة قصته القصيرة "تدوير المسمار" The" كما نشير هنا إلى كتابات هنري جيمس وخاصة قصته القصيرة "تدوير المسمار" غير أن مسرحية شكمبير هاملت وفرت، بدون شك، المادة الأكثر خصوية للقراءة الفرويدية، ومن أشهر هذه المحاولات النقدية الأولى دراسة إرنست جونز هاملت وأوديب!" Hamlet and Oedipus

ولقد أفضت بعض التطبيقات التبسيطية لمفاهيم فرويد، في أشكالها المتطرفة، إلى تبنى اتجاهات تنظر إلى كل الإبداع الفتى بوصفه نتاجًا للاضطرابات النفسية، أو تعويضًا عن الحرمان من الإشباع المستعصى لتلك النزعات الليبيدية المختلة. فبالنسبة لفرويد، تمثل الجنسية الغيرية النموذج الليبيدي المثالي، في حين يحمل الانحراف الليبيديي إلى النرجسية والفيتيشية والمثلية... إلخ، ولقد تناول فرويد خلاصة هذه الأفكار في بعض مقالاته عن الفن والأدب؛ نذكر منها دراساته عن ليوناردو دافينشي ودوستويفكسي، وبالرغم من حرص فرويد

<sup>(°)</sup> انظر /ی مثلا:

Frederick Crews, Out of My System: Psychoanalysis, Ideology, and Critical Method (New York: Oxford University Press, 1975); Marie Bonaparte, The Life and Works of Edgar Allan Poe: A Psycho-Analytic Interpretation (1933), trans. John Rodker (London: Imago, 1949); Shoshana Felman, 'Turning the Screw of Interpretation', in Felman (ed.), Literature and Psychoanalysis: The Question of Reading: Otherwise (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1982), pp. 94-207.

Ernest Jones, Hamlet and Oedipus (New York: Norton, 1976), See also Jacques Lacan, 'Desire and the Interpretation of Desire in Hamlet', in Felman (ed.),

Literature and Psychoanalysis, pp. 11-52.

على عدم الإدلاء بأى قول يتعلق "بجوهر" الفن، فإنه يرى أن الفنان شخص محترف ومبدع لأوهام متخيلة تجد ما يقابلها فى أحلام اليقظة عند الشخص العادى، ويسمى فرويد هذا الاستغلال المثمر لمشاعر الكبت بعملية التسامى أو الإعلاء كما يعتبرها المصدر الرئيسى لمعظم الإنتاج التقافي والإنساني.(٧)

بيد أن فرويد نفسه لم يكن في النهاية راضيًا عن ذلك التعارض الساذج بين "وهـم" الأعراض والصور والحكايات، و"حقيقة" معانيها؛ حيث يظل النموذج الأوديبي لقلق الطفال المرضى بشأن علاقته بوالديه يسيطر على ذلك التعارض. وبالرغم أن عقدة الإخصاء التي يتم تمثلها لاشعوريا تشكّل الأساس الذي بني عليه فرويد نقصيمه للنفس إلى اللاوعي والوعي، (^) فإن ارتياب فرويد كان حاضرًا بوضوح في عمله تقسير الأهالام حيث يشير الكتاب إلى أن موضوع أو محتوى الحلم يمكن أن يكون تصويرا، في نهاية المطاف، لأي الكتاب إلى أن موضوع أو محتوى الحلم يمكن أن يكون تصويرا، في نهاية المطاف، لأي الرأى. وتمثل عملية التحويل transference وهي إحدى المفاهيم الفرويدية التي تصف الرأى. وتمثل عملية التحويل عملية الشخص موضوع التحليل النفسي، أي المريض علية الأحلام. (¹) حيث تقوم مثل هذه الدوافع على بناء أو تحريف المعنى أو الرسالة التي يتم الأحلام. (¹) حيث تقوم مثل هذه الدوافع على بناء أو تحريف المعنى أو الرسالة التي يتم تكوينها خلال عملية التحليل النفسي، وفي النهاية تصبح هذه العملية مماثلة النفسية نوعًا من الاهتصام التحريف أو التشويه من جهته. فيظهر المحلّل النفسي أو المحلّلة النفسية نوعًا من الاهتصام التحريف أو التشوية من جهته. فيظهر المحلّل النفسي أو المحلّلة النفسية نوعًا من الاهتصام التحريف أو التشوية من جهته. فيظهر المحلّل النفسي أو المحلّلة النفسية نوعًا من الاهتصام التحريف أو التشوية من جهته. فيظهر المحلّل النفسي أو المحلّلة النفسية نوعًا من الاهتصام التحريف أو التشوية من جهته. فيظهر المحلّل النفسي أو المحلّلة النفسية نوعًا من الاهتصام المتحريف أو التشوية من جهته. فيظهر المحلّل النفسي أو المحلّلة النفسية نوعًا من الاهتصام المتحريف أو التشوية من جهته. فيظهر المحلّل النفسي أو المحلّلة النفسية نوعًا من الاهتصام المتحرية المحلّدة المتحرية المحلّدة المناسة المتحرية المحلّدة المتحرية المحلّدة المتحرية المحلّدة المحل

Case Histories I: 'Dora' and 'Little Hans', trans. James Strachey, ed. Angela Richards, Pelican Freud Library, vol. VIII, PP. 29-164 (pp. 157-161).

Sigmund Freud, 'Leonardo da Vinci and a Memory of his Childhood' (1910), and 'Dostoevsky and Parricide' (1927), in Art and Literature, trans. James Strachey, ed. Albert Dickson, Pelican Freud Library, vol XIV, pp. 143-231, esp. p. 167 and pp. 435-460. See also Sigmund Freud, 'Creative Writers and Day-Dreaming' (1907), in Art and Literature, pp. 129-141.

Sigmund Freud, 'The Unconscious' (1915), in On Metapsychology, trans. James

Strachey, ed. Angela Richards, Pelican Freud Library, vol XI, pp. 159-222.

Sigmund Freud, 'Fragment of an Analysis of a Case of Hysteria ("Dora") (1901),

الليبيدى بالمريض أثناء عملية التحليل، وهى رغبات من شأنها أن تُحدث ما يــسميه فرويــد عملية التحويل المضاد counter-transference ، فيقوم المريض بدوره بعملية تشجيع، ثــم إحباط، ثم اللعب برغبات المحلّل.

ولقد اعتمد ميشيل فوكو جزئيا في نظريته عن المعرفة والسلطة المؤسسة على نموذج الاعتراف [الكنسي] على نظرية التحوّل لدى فرويد. (١٠) ويعد العامل المستترك بين مفاهيم فرويد وبعض عناصر مذاهب التأويل الفلسفية، تلك الرغبة في كشف النقاب عن المعانى الخفية والمفترضة للنصوص، وهو الشيء الذي عادة ما تقاومه تلك النصوص. (١١) وهناك عديد من الاتجاهات النظرية التي تأثرت بنموذج فرويد؛ نذكر منها نظرية استجابة القارئ عديد من الاتجاهات النظرية التي تأثرت بنموذج فرويد؛ نذكر منها نظرية استجابة القارئ تعمل على تحقيز القارئ على تحليل النص أو لا ثم إعادة بنائه ثانية، وأيضا نظرية "موت المؤلف" التي تقدم لنا فكرة دور القارئ في التحليل الأدبى وتتصيبه كبديل للمؤلف الذي كان يعتبر المصدر الوحيد للمعنى داخل النص. (١٦)

ولقد رأينا كيف تخلّى فرويد عن ثنائية الشعور واللاشعور مفضلاً عليها نموذجًا ثلاثيًا"، "وذلك في مقاله "الأنا والهو" (1923)"The Ego and the Id" (1923)". ففي سياق هذا النموذج الجديد، تولد الهو/هي id الطاقات والغرائز الليبيدية التي تسعى الأنا إلى السيطرة عليها كي تحدث توازنًا نفسيًا واجتماعيًا للذات، غير أننا نجد هذه الأنا، وفي جميع الأوقات، محكومة بسلطة الأنا العليا super ego، ذلك الرقيب الداخلي الذي ينوب عن الشخص نفسه

<sup>(</sup>۱۰) انظر /ی تحدیدا

Michel Foucault, The History of Sexuality, vol. I: An Introduction, trans. Robert Hurley (Harmondsworth: Penguin, 1981).

Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, 2nd edn., trans William Glen-Doepel, eds.

John Cumming and Garrett Barden (London: Sheed and Ward, 1979).

Wolfgang Iser, The Act of Reading: A Theory of Aesthetic Response (London: Routledge and Kegan Paul, 1978); Roland Barthes, 'The Death of the Author', Image – Music – Test, trans and ed. Stephen Heath (London: Fontana/ Collins, 1977), pp. 142-148; Michel Foucault, 'What is an Author?', in David Lodge (ed.), Modern Criticism and Theory: A Reader (London: New York: Longman, 1988) pp. 196-210.

وثقافته في كبت رغباته. من هذا نرى أن فرويد قد مهد الطريق للنظريات التي تعتسرف بالدوافع الفردية في الوقت نفسه الذي تعمل فيه على وضع هذه الدوافع في إطار التشكيلات الثقافية والأنظمة السياسية، التي أصبح مألوفا الإشارة إليها شاع تسميتها بأشكال الخطاب (وهنا مرة أخرى يعود الفضل في ذلك إلى أعمال فوكو). ولقد تبنى عديد من النظريات هذا النموذج الفرويدي؛ نذكر منها نظريات النقد النسائي، وخاصة النظرية الخاصية بالتكوين الجنسي ونظريات النوع، ومؤخرا اتجاهات النقد ما بعد الكولونيالي.

وكان الجانب الأكثر إلهامًا للباحثين في نظرية فرويد الثلاثية والمؤسسة على نموذج الأنا العليا والأنا والهو، هو التسليم بغياب السيطرة الكاملة [على غرائزنــــا]، وهـــو غيــــاب يستبدل به مفهومًا للتوتر والصراع، إضافة إلى وجود عنصر قوى هو التكرار: فبالرغم أن هذه الأنا السفلي (أو اليو) تتسم برغباتها الكابحة والعصية على الـسيطرة، إلا أن رغباتها معروفة ومتوقعة؛ في حين نجد أن الأنا العليا، الكابحة بنفس الدرجة، تقوم هي الأخرى، في واقع الأمر، بتكرار نفس الممارسات الذاتية والثقافية المعروفة .وواقع الحال أن ما يبدو مُهدّدًا هو في الوقت نفسه ما هو مألوف. وقد عبر فرويد عن هذا التناقض فـــي تحليلــــه لمفهـــوم "الغرابة المقلقة" the uncanny كما رأينا في تحليله لحكايـة إي.ت.أ هوفمـان .E.T.A Hoffman رجل الرمال The Sand Man. تروى القصة حكاية كائن على هيئــة إنــــــان شرير يظهر لأبطال القصبة وهم من الأطفال، بيد أن القصبة تشير إلى أن هذا الكائن يشبه إلى حد كبير صورة الأب؛ ومن ثمة تصبح صورة الأب مصدرًا للألفة والسلطة في أن واحد.<sup>(١٢)</sup> ولقد استعار منظرو الأدب والثقافة فيما بعد مفهوم الغرابة للتعبير عن مفاهيم أكثر عمومية، كالتضافر المحكم بين ما هو غريب وبين ما هو معروف أو مألوف؛ وكذا الفكرة التي ترتبط بهذا المفهوم والتي ترى أن نماذج السلوك "السوي" تنظلب نوعًا من التوحـــد بـــين الـــشيء وضده، توحد ليس خارج فكرة السلوك السوى بل مكون أساسى من مكوناته. ويعتبر ســـاندر ل. جيلمان Sander L. Gilman و سلافوى چيچاك Slavoj Zizek مــن مؤســسى هــذا الاتجاه النقدي، كما نتاول جيل دولوز Gilles Deleuze هــذا المفهــوم علـــي المـــستوى

Sigmund Freud, "'The Uncanny'" (1919), in Art and Literature, pp. 335-376. "

التجريدي والفلصفي و ذلك في كتابه الاختلاف والتكرار (١٤) Difference and Repetition (1969).

وقد سبق لفرويد أن تشكك في الثنائية المكونة النفس وذلك في مقالة "ما فوق مبدأ اللذة" (١٥١٥) (١٩١٤) (١٩١٤) (١٩١٤) اللذة" و"مبدأ اللذة" والمدة منها وجود نموذج جنرى النفس قائم على ثنائية للغرائز (المتبادلة) أو قوى مدمرة تنفى كل واحدة منها وجود الأخرى؛ للنفس قائم على ثنائية الغرائز (المتبادلة) أو قوى مدمرة تنفى كل واحدة منها وجود الأخرى؛ وقد حدد فرويد هذه الثنائية في ما أطلق عليه "مبدأ اللذة" و"مبدأ الواقع" أو ما سماه غريسرة الموت. ولقد قام دعاة التفكيكية باستخدام هذا النموذج الذي يتسم بالصراع بل وبتدمير المذات في دعم مفهومهم "للقراءة ضد التيار" الذي ينتهي برفضهم الكلي لفكرة وجود المعنى الموحد. وتركز المحاولات الجذرية لإعادة توظيف غريزة الموت على نماذج التحليل النفسي كاداة القض الواقع الثقاقي والمبياسي. ومن أشهر هذه المحاولات كتاب جيل دولوز (Gilles) (1972) Anti-Oedipus وفيليكس جاتاري Felix Guattari شعد أوديب الأسرة وهي دراسة تهاجم اعتماد نظرية التحليل النفسي لدى فرويد على النموذج الرأسمالي للأسرة النواة، وتقدم هذه الدراسة مفهومًا جذريًا مضائا إللمفاهيم المائدة] يقوم على فكسرة الجسمة الانفصامي الذي يتصور وجوده في هذا العالم وجودا عابر"ا ومدمر" الذاته. بيد أن "آلة الرغية" الانفصامية هذه تشترك مع الذات الفرويدية في صفة تهمنا هنا: ألا وهي محاولاتها الدائسة مستوى الدلالة الرمزية.

ومؤخرا، انتقلت هذه المناظرة حول الاشتباك النظرى بمفهوم غريزة الموت كمكون أساسى من مكونات الثقافة إلى مجال الفلسفة. ويعتبر جاك ديريدا، الفاقد الفرنسى، من أكثر الداعين لهذا الاتجاه في الكتابة، وهو ما يبدو في كتابه هبة الموت (1992) The Gift of

Sander Gilman, Difference and Pathology: Stereotypes of Sexuality, Race and Madness (Ithaca: Cornell University Press, 1985); Slavoj Žižek, The Sublime Object of Ideology (London: Verso, 1989); Gilles Deleuze, Difference and Repetition, trans.

Paul Patton(London: Athlone, 1994).

Gilles Delleuze and Félix Guattari, Anti-Oedipus: Capitalism and Schizophrenia, trans. Robert Hurley, Mark Seem and Helen R. Lane (London: Athlone, 1984).

Death Very Little ... Almost (1997) الما العناصر العدائية والعنيفة في نظريات (1997) Simon Critchley الشيء تقريبًا (1997) الما العناصر العدائية والعنيفة في نظريات فرويد فقد قام بإعادة النظر فيها نقاد من أمثال ليو برزاني Leo Bersani وخاصة في دراساته مستقبل لأستياتاكس A Future من أمثال ليو برزاني Leo Bersani وخاصة في دراساته مستقبل لأستياتاكس (1986) المناصر (1986) المناصر (1986) و أيضا الجسد القرويدي (1986) وايضا الجسد القرويدي (1986) مقاربة مماثلة لهذا الموضوع في أعمال رينيه جبرارد René Gerard، ونذكر منها الخداع والرغبة في الرواية المواية المؤدود على المواية والمقدس (1978) والعنف والمقدس (1978) والعنف والمقدس (1978) .the Sacred

# كارل جوستاف يونج (1875-1961) ونقد النماذج الأصلية

يعتبر الخلاف بين فرويد ويونج أول مظاهر الانشقاق في مجال التحليل النفسي؛ هـذا الحقل المعرفي المؤسس حديثا . ففي حين قام فرويد بدراسة تطور الفرد داخل سياق تقافي معين، سعى يونج إلى توسيع نظرياته لتشمل تاريخ الإنسانية. فكلاهما كان يطمح لأن تكون نظرياته صالحة لكل زمان ومكان. ففي حين تتمركز نتائج عمل فرويد حول الأسرة (ونقصد هنا الأسرة النواة بأشكالها المتعددة التي هي نتاج القرن التاسع عشر)، نجد أن يونج يوظف

Leo Bersani, A Future for Astyanax: Character and Desire in Literature (Boston: Little, Brown & Co., 1976); and The Freudian Body: Psychoanalysis and Art (New York: Columbia University Press, 1986).

Jacques Derrida, The Gift of Death, trans. David Wills (Chicago: Chicago University Press, 1995): Simon Critchley, Very Little... Almost Nothing: Death, Philosophy, Literature, Warwick Studies in European Philosophy Series (London: Routledge, 1997).

René Girard, Deceit, Desire and the Novel: Self and Other in Literary Structure, trans. Yvonne Freccero (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1965); and Violence and the Sacred, trans. Patrick Gregory (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1979).

نماذج أنثروبولوجية يمكن أن تشمل جميع الثقافات. ولكن، في النهابة، شكّلت تاريخية الواقع تحديا مربكا لكليهما، فمثلاً يحتاج فرويد نقطة بداية ينطلق منها لحل مأزق صراع النفس مع القبيلة المتخيلة. ولقد قام بشرح هذه العلاقة بالتحديد في كتابه الطوطم والمحرم Totem and القبيلة المتخيلة. ولقد قام بشرح هذه العلاقة بالتحديد في كتابه الطوطم والمحرم السصور والقبيم و المعانى الجماعية الموروثة؛ أي ما يسميه النماذج الأصلية archetypes. ('') وكما والقبيم و المعانى الجماعية الموروثة؛ أي ما يسميه النماذج الأصلية يدين بالفضل لنظرية التطور عند داروين. ولم يستطع أي منهما الإجابة عن ذلك السؤال النهائي الذي يتعلق بأصل التطور عند داروين. ولم يستطع أي منهما الإجابة عن ذلك السؤال النهائي الذي يتعلق بأصل الاحسامة المستمادة المحدمات المساهد المتكررة animas الأولى أو خلق تلك النماذج الأصلية مشروط بأن يكون حدوثها مجرد تكر ار لشيء موجود بالفعل (ويتمثل هذا التكرار عند فرويد في تكرار صورة الأب المسيطر، فما يرتبط بنتظيم النماذج الأصلية كما رتبها الأسلاف لدى يـونج). ومـن أشـهر النمساذج الأصلية عند يونج تلك النماذج المتعلقة بالصورة المثالية animus أو صور الـنفس animus التي تمثل لديه الخصائص الأنثوية والذكورية تباعًا. ('') وكما هو الحال بالنمية لرموز فرويد، فإن فكرة النماذج الأصلية قد لاقت ترحيبًا من الدارسين نظرًا لوجودها بكثرة فـي الأعمـال الأدبية والثقافية.

Carl Gustav Jung, 'Anima and Animus' (1928), Two Essays on Analytical

Psychology, Collected Works, vol VII, pp. 186-209.

<sup>\*</sup> لمناقشة التقاطع الإشكالي بين نظرية فرويد والتاريخ انظر/ي: Peter Gay, Freud for Historians (New York and Oxford: Oxford University Press,

للاطلاع على دراسة جديدة تبحث في أساس نظرية فرويد وما فيها من مفار قات، انظر /ي:

Gerald Siegmund: Freud's "Myths, Memory, Culture and the Subject', in Michael Bell and Peter Poellner (eds.), Myth and the Making of Modernity: The Problem of Grounding in Early Twentieth-Century Literature, Studies in Comparative Literature Series, 16 (Amsterdam and Atlanta: Rodopi, 1998), pp. 197-211.

Carl Gustav Jung, The Archetypes and the Collective Unconscious (1934/1954), trans. R.R. C. Hull,ed. Herbert Read, Michael Fordham and Gerhard Adler, Collected Works, 20 vols (+ 4 unnumbered vols) (London: Routledge and Kegan Paul, 1959), vol. IX, part I, p.6.



موسوعة كمبريدج في النقد الأنبي- القرن العشرون – ٢٨١ – ١٥ النقد الأنبي واتجاهات التعليل النفسي

وفي حين يؤسس فرويد نظريته على الصراع، نجد أن نقطة انطلاق بــونج وهدفـــه النهائي هو التوافق أو الانسجام. ويقوم مذهب يونج على افتراض أن الــنفس الــسويَّة هـــي الأساس ولذلك فهو يفضلها على الثقافة والمجتمع، إذ أن تدخلهما في شكل دوافع متناقضة ورغبات ليبيدية يلوث هذه النفس الطاهرة. ويرى يونج أن الحل يكمن في إيجاد طريق بديل يفضى، لا إلى الامتثال التام للمجتمع أو إلى الإفراط في التمركز في الذات، بـل فـي تلـك الرواسب النفسية لتجارب تتعلق بالانسجام مع هذا الكون، و تظهر على السطح مــن خــلال صور هذه النماذج الأصلية. ويسمى يونج هذا الصراع بعملية "التفرد" individuation.(٢٦) أما القوة التي تساعد المرء على الربط بين هذه العلاقات، فهي قدرته على الإبداع. وكما فعل فرويد من قبله، يرفض يونج تحديد جوهر واحد للفن رغم وعيه بأهمية الدور الـــذي يلعبــــه الإبداع الفنى في نظريته. بيد أنه لا يرى أن الفنان شخص مريض مرضنًا عصبيًا أو يرى في العمل الفني "أعراضًا" لهذا المرض على النحو الذي شرحه فرويد. فعلى النقيض من فرويد، يصر يونج على مبدأ مقاربة الفن بوصفه عملية إبداعية بجب التعامل معها من منظور جمالي. (٢٣) وهذا نرى أيضًا أن الإبداع لدى يونج يرتبط بمفهومه للنماذج الأصلية، فهو يصر على طبيعة هذه النماذج الرمزية في الوقت الذي يتهم فرويد بأن ما يسميه رموزا لــيس إلا علامات وأعراضا "لظواهر نفسية مريضة وكثيبة أكثر منها حقائق سامية". (٢٤) ويتضح منهج يونج بطبيعته التكرارية (أي تكرار الصور) من خلال مزاعم مثل: "إن سر الإبداع الفنسي يكمن في غوص الفنان مجدّدًا في تلك الخلوة مأخوذا بطقس المشاركة state of (To). participation mystique

Jung, Archetypes, pp. 21-22.

Jung, "A Study in the Process of Individuation" (1950), Archetypes, pp. 290-354. "Carl Gustav Jung, 'Psychology and Literature' (1930), The Spirit in Man, Art, and Literature, Collected Works, vol. XV, pp. 84-105.

Carl Gustav Jung, 'On the Relation of Analytical Philosophy to Poetry' (1922), The

Spirit in Man, pp. 63-83) (p. 70).

Jung, 'Psychology and Literature', P. 105. "

قارن ای ب:

James Olney, The Rhizome and The Flower: The Perennial Philosophy- Yeats and Jung (Berkeley: University of California Press, 1980).

Roland Barthes, Mythologiies, trans. A. Lavers (London: Paladin, 1973).

#### موسوعة عميريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون العشرون PaQUR'ANIC THRYGHT الأدبي واتجاهات التحليل النفسي

من هذا يمكن القول إن مفاهيم يونج تقترب من طقوس الطهارة التي تمارسها المجتمعات البدائية والتي نجدها في العديد من الديانات. ومن الواضح أنها ممارسات الا عقلانية في أساسها، بل إنها لا تقيم وزنا للوعى وذلك بخلاف نظريات فرويد الأولى - على أقل تقدير التي ترى في الوعى الملاذ الأمن الذي يتم من خلاله 'ترجمــة' تلــك الفوضـــي "الليبيدية". ومثل فرويد، يقوم يونج بتقسيم تجارب الإنسان إلى مجالات يتعلق أحدها بالمجال العقلاني الذي تعبر من خلاله النماذج الأصلية عن معانيها، أما المجال الثاني، فيتعلق بالعالم الشبيه بالحلم والذي تتشكل فيه هذه النماذج الأصلية. ويشبُّه يونج هذا المجال الثاني بالــشكل الهلامي أو بالماء. (٢٦) ولقد كان لنظريات يونج عن الغوص في المجهول والغمــوض الــذي يرى في مبدأ "الرجوع إلى الطبيعة" أمرًا مكنا، أثره في انتشار بعيض المذاهب الثقافية المعروفة في القرن العشرين؛ ونذكر منها، على سبيل المثال، حركة رودلف شتاينر Rudolph Steiner الأنثر وبولوجية. كما ألهمت هذه النظريات بعض الكتاب من أمثال د. ه... لورانس (والذي كان له عدة محاولات في تقديم مراجعات لنظرية التحليل النفسي) فراح هؤلاء الكتاب يوظفون نزعة العودة للبدائية في نقدهم للحضارة المعاصرة. ولقد كان لذلك التعلق بالقيم الروحية على حساب علاقة الفرد بالمجتمع - و تزامن مع تطهير النفس الليبيدية -أثره في كتابات بعض المؤلفين من أمثال دبليو، ب، بيس W.B. Yeats كما ظهر عديد من الانجاهات التقافية والأدبية في فترة ما بعد الحرب العالمية الثانيــة يمكــن إرجـــاع أصولها إلى نظريات يونج؛ ونذكر منها تلك الحركات التي ارتبطت بعلوم البيئة وما يعرف بحركات العصر الحديث New Age movements؛ في حين نجد أن معظم الدراسات النقدية المرتبطة بالأسطورة في الأدب والثقافة قد ارتبطت بأفكار يونج من منطلقين: إما أنها تدين بالفضل لأفكاره، أو أنها تنكر وجود قيمة أساسية للأساطير وما يتبع ذلك من افتـــراض وجود معايير إنسانية جوهرية، وذلك في تعارض تام مع نظريات يونج؛ وتــذكر فــي هــذا الصدد مراجعة بارت لهذه المفاهيم في كتابه ميثولوجيات Mythologies (٢٨). (٢٨)

Roland Barhes, Mythologies., trans. Lavers (London: Paladin, 1973) (\*A)

وتعاود النزعة الجوهرية التى اتسمت بها نظرية يونج للنماذج الأصلية الظهور مسرة أخرى في بعض نظريات ما بعد البنبوية وخاصة نظريات النقد النسائي. ففي حسين تؤكيد كاميل باجليا Pagli على نحو من الفجاجة - أن النظرة إلى القوة الجنسية هي نظرة مضادة للثقافة (وهي أفكار تقترب كثيرًا من النظرة الذكورية المعادية للنساء)، نرى أن إلين سيكسو Helène Cixous - بنظرتها النسوية الأكثر عمقًا - تعود هي الأخسرى إلى صيغ النماذج الأصلية وخاصة في دعوتها للنساء الكاتبات لأن يكتبن "بلبن الأم" بالإضافة إلى فكرتها عن الأنوثة المتدفقة. (٢٠)

من ناحية أخرى يقدم لنا نورثروب قراى اتجاها جديراً بالاهتمام لاستخدام صيغة النماذج الأصلية كنسق بنيوى لدراسة الأدب (٢٠) وذلك بخلاف بعض أتباع يونج مسن النقاد الذين استخدموا نظرياته بشكل مبتذل على غرار ما فعله بعض النقاد القرويديين من قبل، فإن محاولات فراى تحديد أنساق للنماذج المتكررة في الأدب – ورغم أنها مدفوعة بخلفيته الكاثوليكية – تتبثق من نفس منطلقات أصحاب النقد البنيوى للأسطورة من أمثال كلود ليفى شتر اوس Claude Lévi-Strauss؛ بيد أن افتراض نسق فراى وجود تجربة إنسانية كونية واحدة هو في حد ذاته موضوع قابل للنقاش، وكذلك الافتراض الضمني أن شخصيات هذه النماذج الأصلية، كشخصية البطل الملحمي أو البطل الباحث عن المعنى أو الخالص، هي وجودها السابق على تلك التشكيلات الثقافية أو الأيديولوجية أو باعتبار أن لها وجودها السابق على تلك التشكيلات. (٢١)

Camille Paglia, Sexual Personae: Art and Decadence from Nefertiti to Emily

Dickinson (New Haven: Yale University Press, 1990); Helène Cixous, 'Sorties',
trans. Ann Liddle, and 'The Laugh of the Medusa', trans. Keith Cohen and Paula
Cohen, in Elaine Marks and Isabelle de Courtivron (eds.), New French Feminisms

(Brighton: Harvester, 1981), pp. 90-98 and 245-264.

Northrop Frye, Anatomy of Criticism: Four Essays (Princeton: Princeton University
Press, 1957).

وتقوم مود بودكين Maud Bodkin بمحاولة تقديم بديل لمفاهيم يونج واستخداماتها في الدراسات الأدبية، بيد أن هذه المحاولات هي محاولات إشكالية أيضاً. ففي كتابها النماذج الأصلية في الشعر (1934) Archetypal Patterns in Poetry - تُرجع بودكين نماذج يونج إلى الفرد، وخاصة فيما يتعلق بالفنان الأصيل الذي يحقق ذاته من خلال الفن وذلك نظراً لقدرته على استخدام رموز هذه النماذج الأصلية. أما الفن العظيم، من وجهة نظرها، فهو ذلك الفن الذي يُمكن جمهوره من تحقق مشابه عن طريق تفسير يعتمد على التقمص. (١٦) وبعيدًا عن تلك المغالطة الواضحة والمقصودة لمثل هذه القراءة، يمكننا القول إن مشكلة المفاهيم هنا تتعلق أيضا بمفهوم الصور الثقافية المتكررة التي ينظر إليها بوصفها حقائق سابقة على الثقافة وممارستها. فهذه "الحقائق" لا يمكن بأية حال أن تتحقق إلا من داخل الثقافة ذاتها، بل إنها تقوم بدور تشكيل ودعم القوة الأيديولوجية للوضع الراهن - كما هو واضح في المفاهيم الخاصة بتحديد مواقع السلطة والنوع الجنسي - حتى في الوقت الذي يُغترض فيه أن تقوم بمساءلة هذا الوضع.

### ميلاني كلاين (١٨٨٢ - ١٩٦٠): إعادة تقييم الآخر

تنطلق نظریات کلاین من جمد الأم، وهی لا تتعامل معه بوصفه تجمیدًا لعملیه الإخصاء، ومن ثمة مجرد تذکیر بالقوة الذکوریة للأب علی النحو الذی شرحه فروید، ولا تری أیضنا فی ذلك الجمد رمزا للنموذج الأصلی للأنوثة کما ذهب یونج، فی مقابل ذلك، تقوم کلاین بإعادة تقییم علاقة الأم بالطفل من منظور تجریبی؛ فهی تری أن الأم تقوم بتوفیر الحمایة والمثیرات العاطفیة لدی طفلها الرضیع إلی جانب الغذاء. (۲۳) ویمکن فهم آراء کلاین علی أنها رفض للنظرة الذکوریة للنمو النفسی للطفل والدور المحدود الذی تلعبه النساء فی

Maud Bodkin, Archetypal Patterns in Poetry: Psychological Studies of the Imagination (London: Oxford University Press, 1934).

Melanie Klein, 'Some Theoretical Conclusions Regarding the Emotional Life of the Infant and 'On Observing the Behaviour of Young Infants', in Joan Rivière (ed.), Developments in Psycho-Analysis, International Psycho-Analytical Library, 43 (London: Hogarth Press, 1970), pp. 198-236 and 237-270.

نظريات فرويد ويونج. بيد أن كلاين ترفض وجود نموذج مثالى بديل، فالعلاقة بين الطفا وأمه علاقة متوترة؛ فهى ترى أن حسد الأم هو الذى يوفر كل ما هو إيجابى للطفل ويؤمنه (وهى الوظيفة التي يمكن تلخيصها في مفهوم كلاين للثدى "الطيب") ولكنه في الوقت نفسه يكون مصدرًا للإحباط (متمثلاً في مفهوم "الثدى الشرير"). (٢٠) وهذا الانشطار بين المثالي ونقيضه لا يمكن رده إلى أثر قانون الأب (كما شرحه فرويد)، أو إلى الابتعاد عن طبيعة غامضة (كما هو الحال عند يونج)، بل هو نتيجة لحضور فعلى للأم.

إن أثر هذا الالتباس حول المصدر الأساسي للإشباع، هو بداية الوعى بذلك الانفصال الذي يصبح شرطًا من شروط التفرد. وهو يواجه الذات التي تبدأ في التشكل بالتباس ليبيـــدي مهم يتمثل في مشاعر الحب والكراهية الموجودة في أن واحد والتي تتمثل فـــى جـــسد الأم. يصبح جسد الأم هدف الطفل في محاولاته الأولى لفرض سيطرته في الوقت نفسه الذي يمثل حجر العثرة أمام إدراكه أن لديه قوة كلية خاصة به. ولا تمثل أراء كلاين مجرد نموذج للذات ينافس ما قدمه فرويد ويونج في هذا النطاق فحسب، بل تشمل أرائها مفهوم "الآخر" والــذي يقابل "الموضوع" من حيث كونه الوسيلة المحتملة لإشباع الدفعة الغريزيــة عنــد فرويــد أو العائق أمام الوصول لحالة التوافق عند يونج. من هنا، تــرى كلايــن أن طبيعــة العلاقــة بالموضوع تظل موسومة بذلك الالتباس الذي يحدث منذ التجارب الأولى للطفل في علاقت بالأم. فهناك عملية تذكر مستمرة تتوق فيها الذات لإعادة التوحد الأول مع الأم في ذات الوقت الذي تشعر فيه الذات برغبتها في أن تكون جزءًا من الأم وأن تصبح الأم، وبالتبادل، جــزءًا منها. وتسمى كلاين نتائج هــذه الرغبــات بعمليـــات الإســقاط projection والاســـتدماج introjection. وتشرح كلاين أن أثر هذه العمليات اللاشعورية هو إيجاد مكان لثلك العناصر الإشكالية للذات (كونها موطن الرغبات المحبطة جنبًا إلى جنب مع الجمد المؤله) ولموضوع الرغبات (متمثلة في الأم أو في الموضوعات الجزئية التي قد تكون بديلة لها[كالثدي])، وفي النهاية تقيم هذه الغرائز في مكان وسط بــين الــذات والموضــوع. وتــسمي كلايـــن هـــذه

Melanie Klein, 'Notes on Some Schizoid Mechanisms' (1946), Rivière (ed.),

Developments in Psycho-Analysis, pp. 292-320 (pp. 297-300).

الموضوعات داخل النفس وبالموضوعات الجزئية part-objects (""). ففي هذه الحالية اللاشعورية، تتدرب الذات تدريجيًا على رفض أو حتى كره هذا "الآخر" الذي يتسبب لها في الشعور بالإحباط، وهي عملية تعرف بعملية التحقير abjection". ولا تربط عملية التحقير بين كبت الرغبة وإحداث أمراض عصابية، كما يرى فرويد، بل في إحداث سلوك عدواني، مع التأكيد على أنه يتم توجيه جزء من هذه العدوانية إلى الذات نفسها. إن جعل كل شبيه غريب وكل مرغوب مكروه على هذا النحو قد أصبح نموذجًا كان له تأثير واضح في النقد الأدبى والثقافي حيث خضعت المسلمات التي كانت قائمة على تلك الثنائيات الضدية إلى إعادة النظر.

وبما أن كلاين تُرجع عملية التفرد إلى فترة ما قبل اللغة، يمكننا القول إن آراء كلاين قد ساهمت في تأسيس ما عرف الآن بالتمييز بين السميوطيقي (أي المجال الذي يكون في قد ساهمت في مراحله الأولى متوحدًا مع "الآخر"، أي الأم) والرمزي (حيث يتم انتاج الدلالة مسن موقع التقرد، وإن بقى في النهاية، بلا أساس، وحيث الذات هي المفهوم الرئيسي). وتشترك نظريات كلاين في التحليل النفسي، في بعض ملامحها، مع بعض خصائص نظرية اللعب عند د.و. وينبكوت D.W Winnicott خاصة فيما يتعلق "بالموضوعات الانتقالية" عند د.و. وينبكوت transitional objects، هنا يصبح لعب الأدوار وتبادل مواقع الذات والموضوع أساسية في نمو الذات وفي علاقتها بالبيئة الخارجية. (٢٦) ورغم أن نظرية اللعب كانت في أوج انتشارها في السبعينيات، إلا أننا يمكن أن نرجع أصولها النظرية إلى كتابات ميخائيل باختين الأولى

<sup>&</sup>quot; لمناقشة العلاقة بين الموضوعات الجزئية والجنون والاكتتاب انظر /ى:

Klein, 'Notes on Some Schizoid Mechanisms', pp. 298-305. 'A Contribution to the Psychogenesis of Manic-Depressive States' (1934), in Melanie Klein, Contributions to Psycho-Analysis 1921-1945, International Psycho-Analytical Library, 34 (London: Hogarth press, 1968), pp. 282-310.

<sup>\*</sup> تعنى كلمة abjection حرفيا السفالة أو الدناءة وهي لفظة تشير إلى الطاقات أو الدوافع الجنسية أو العدوانية المدسرة، أما ما يقابلها فهو "التسامي" الذي يمثل إحدى عمليات التوافق اللاشعورية التي يحاول الفرد من خلالها انتشال دوافعه من مستوى متدن بدائي إلى مستوى راق متحضر، انظر/ي معجم مصطلحات علم النفس، د. فرج عبد القادر طه، ٢٠٠٥ ص ٢٠٠ [المترجمة].

D.W. Winnicott, Playing and Reality (Harmondsworth: Penguin, 1974).

والتي ما تزال واسعة الانتشار، حيث أثرت مفاهيمه، وخاصة ما يتعلق بالعنصر الكرنفالي أو الاحتفالي ومبدأ الحوارية في علاقتهما بآراء وينيكوت وأيضًا مصطلحاته التسى استخدمها منظرو ما بعد البنيوية في صياغتهم المتعلقة باللعب بالدلالات.

من ناحية أخرى ركزت جوليا كريستيفيا Julia Kristeva في العديد مسن كتاباتها وخاصة عملها الرائد ثورة اللغة السشعرية (1974) Revolution in Poetic Language عملها الرائد ثورة اللغة السشعرية أو الحقيرة في عملية إنتاج المعنى أو الدلالة، فبدلاً مسن ربط هذه الدوافع مباشرة باللذة الجسدية، فإن كريستيفا تقوم بتتبع أثارها في المبادئ المؤسسة للفكر الغربي.

وتوضح كريستيفا كيف يمكن عند قراءة مادية هيجل الجدلية وأتباعه من أمثال هوسيرل Husserl وفريج Frege من منظور فرويدى، تأسيس موقع للذات (وبالتالى موقع نقدي) من خلال النفى. والنتيجة أنه فقط من خلال اقتطاع هذه المادة غير المتجانعة من نقدي الذات ورفضها، أى خلق تعارضات، تتمكن هذه النظريات من الوصول إلى مواقع تحسيها كريستيفا thetic إهى صفة تشتقها من thesis وهى الدعوى فى المصطلح الفلسفي]. بيد أن كريستيفا تقوم يتحديد التمايز بين الرمزى والسيمبوطيقى حيث نظل العلاقة بينهما محضطربة نظرا لوجود ما تسميه دماهم وهى البريرة أو اللغو الذى يرتبط بالأصوات الأولى للطفل فى مرحلة ما قبل الكلام. وترى كريستيفا أن هذه اللغة تجد صداها فى المجال الصمبوطيقى هنا جاء اهتمام كريستيفا المبكر بأعمال باختين وخاصة أفكاره المتعلقة بمبدأ الحوارية ومفهومه عن الكرنفالية حيث يتحد هذان المبدآن مع اهتمامات كريستيفا اللغوية والاسيما تلك المتعلقة بمادية اللغة وأصواتها وإيقاعاتها وحتى تمثيلاتها أو ما تسميه هى "التحليل الدلالي" Desire in Language (1977) أما كتاب كريستيفا الرغبة واللغة (1977) عمكن اعتبارهما إعدادة نقييم

Julia Kristiva, Séméiotiké: recherches pour une sémanalyse (Paris: Éditions du Seuil, 1969).

لمفهوم الغرابة المقلقة uncanny عند فرويد، كما يمكن اعتبارهما إعادة قراءة، ولكن بــشكل غير مباشر، لأراء يونج عن التفرد وتجليات هذه النظريات في الثقافة والأدب، وفــي مقابــل ذلك، نجد أن آراء كريستيفا كانت هي الأخرى هدفًا للانتقاد من قبل ناقدات الحركة النــسائية من حيث تفضيلها للجمد الأمومي كمرحلة سابقة لتشكّلات الخطاب داخل الثقافة. (٢٨)

ولقد أشرنا فيما سبق إلى سيكسو كإحدى الداعيات للأخذ بنظريات يونج وكان إسهامها في إعادة النظر في تلك الثنائيات المعروفة. ولقد وصل بها الأمر إلى اقتراح نوع من الكتابة تقوم من خلاله بخلخلة التمايز القائم في ثنائية السيميوطيقي/والرمزى مفضلة على ذلك نوعًا من الأسلوب التدميري الذي تعرفه "بالكتابة النسائية" écriture feminine. بيد أن تحديد أسلوب للكتابة يرتبط بيولوجيًا بالجسد الأنثوى هو موضوع إشكالي في حد ذاته، وخاصة في ظل نموذج يسعى أساسًا إلى تجاوز الثنائيات الضدية؛ إذ إن الأمر قد ينتهي "بالكتابة النسائية"، وهي تحاول رفض هيمنة النموذج الرمزى المُستلّب وتحديه، إلى الانسياق، رغما عنها، إلى تبنى مفاهيم أبوية رمزية، مع تسليمنا بأن مثل هذه الآراء بطبيعة الحال، شجعت وما زالـت تشجع على قراءة الأعمال الأدبية الحداثية من منظور نسوى.

من ناحية أخرى، نجد أن آراء كلاين قد تعرضت لبعض المراجعات الجذرية وذلك على النحو الذي نجده في كتابات الناقدة لوسى إريجاري Luce Irigaray، فبفضل تكوينها كعالمة لغويات وكمحللة نفسية تنتمي لمدرسة لاكان، تسعى إريجاري لتحريسر التعريفات الأنثوية من المفاهيم الأبوية التقليدية التي لا تتيح للمرأة التعبير عن ذاتها إلا من خلال لغة ذكورية. وفي سعيها لإيجاد البديل لهذا النموذج، تستخدم إريجاري نموذج كلايسن الخساص بالعلاقة بالموضوع Object Relation بشكل راديكالي؛ فعوضاً عن اللجوء إلى التعريفات الذكورية للنساء وتكوينهن الجنسي وعلاقة هذه المفاهيم بعضو الذكورة في علاقته بالسلطة، فإنها تعتبر افتقاد المرأة لعضو الذكورة شيئاً إيجابيًا بدلاً من اعتباره رمزاً للفقد أو السنقص،

See Judith Butler, Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity
(London: Routledge, 1990), pp. 80-81.

فالجمد الأنثوى في أساسه، في عرف إريجارى، يتميز بالاردواج كما هو واضح في تكوين الأعضاء التناسلية للمرأة.

وترى إريجارى في هذه المسألة حلاً للتعريف التقليدى الموحد للنوع الجنسي؛ من هنا جاء تسمية أحد كتبها "الجنس الذي ليس واحدًا". ("") كما ترى إريجارى أن تلك النظرة تساعد النساء على إقامة حوار مع أنفسهن. وكما هو الحال في كتابات سيكسو، فإن كتابات إريجارى أثارت عديد من الدراسات التي كانت بمثابة إعادة تقييم للكتابة النسائية والأساليب الكتابة الراديكالية. ولا يفوتنا هنا الإشارة إلى أن تناول إريجارى للعنصر البيولوجي قد جعلها عرضة للاتهام بانتهاج مذهب جوهرى لا يعير أهمية تذكر للسياق. كما أن هناك مستكلة إضافية تنطوى عليها آراؤها إذ لا يغدو التواصل بين الجنسين، في نظريتها سوى محاولة كل منهما اكتساب صفات الآخر بدلاً من إقامة حوار مثمر بينهما يُبقى على اختلاف موقع كل منهما. (١٠)

# چاك لاكان (۱۹۰۱ – ۱۹۸۱): النفس بوصفها نصاً والنص بوصفه نفساً

إن أفضل طريقة لمقاربة أعمال لاكان المعروفة بتعقيدها البالغ، هي فهمها في علاقتها الواضحة بالتحليل الأدبي، وخاصة إعادة قراءته لنظريات فرويد من خلال النظريات اللغوية لفرديناند دي سوسير. فلقد ذهب سوسير إلى أن اللغة نظام قائم على العلامات التي يتم تمييز

Luce Irigaray, The Sex Which is Not One, trans. Catherine Porter with Carolyn
Burke (Ithaca: Cornell University Press, 1985); and Speculum of the Other Woman,
trans. Gillian C. Gill (Ithaca: Cornell University Press, 1985).
Luce Irigaray, Marine Lover of Friedrich Nietzsche, trans. Gillian C. Gill (New
York: Columbia University Press, 1991), L'oubli de l'air chez Martin Heidegger
(Paris: Éditions de Minuit, 1983), Divine Women, trans. Stephen Muecke (Sidney:
Local Consumption, 1986), and Je, tu, nous: Towards a Culture of Difference, trans.
Alison Martin (New York and London: Routledge, 1993).

بعضها عن بعض عن طريق الاختلاف، لا عن طريق تأكيد معان موجبة وحيدة الجانب. من هنا تكتسب عناصر اللغة معناها نتيجة علاقتها بعناصر أخرى داخل نسبق من العلاقات. (13) أما انعكاس هذه الفكرة على النفس البشرية، فهو يعنى تحولاً جذريًا في مفهوم المواقع الواضحة والمحددة للشعور واللاشعور، وموقع الهو والأنا والأنا العليا، ويمتد هذا التحول بحيث تعدو مواقع الفرد في الحياة ومجال النماذج الأصلية هي الأخرى غير محددة المواقع، من هنا يمكننا القول إن نظرية اللغة عند سوسير تعمل على إنتاج نظريسة للنفس ترتكز إلى عملية التوحد identification بوصفها نوعًا من إساءة التعرف، وما يلازمها من رغبة لا تجد سبيلها إلى الإشباع فيتم إحباطها.

يرجع لاكان أصل كبت هذه الرغبة في التوحد إلى ما يسمبه "بمرحلة المرآة" وهي تمثل قصة لاكان المعروفة عن استجابة الطفل الصغير الحماسية ليصورته المنعكسة في المرآة. (٢٠) يرى لاكان أن نظرة الطفل إلى المرآة تجعله يلاحظ أولا انفصاله عن جسد الأم، ومن ثم وعيه بتحكمه في جسده ، وما يتبع ذلك من قيود تفرض عليه؛ وثانيًا، والأهم من ذلك، هو تعرفه على مدى التحريف والتشويه الذي يصيب جسده نتيجة لهذا الانعكاس (فالمرآة تعمل على انعكاس صورته كما تقوم بتسطيحها). وتشير هذه القصة الرمزية إلى أن البذات غير الكاملة تكون في حالة دائمة من البحث عن التوحد مع "الأنا المثالية"؛ كما أنها تعانى ضي ذات الوقت - من عملية تحريف مستمرة لما تود تعريفه]. ولا تؤدى مثل هذه المحاولات ألى الإحباط غن طريق توليد رغبات تُعد بمثابة القوة الدافعة لمحاولة توليد سلسلة من المعانى، فالنص، إذن، هو ذلك الافتقاد للمعنى الكاميل والمحدد كما تناولته أمثولة لاكان.

<sup>&</sup>quot; يلخص سوسير فكرته في ملاحظته الشهيرة "لا يوجد في اللغة سوى اختلافات بالا مصطلحات موجبة" (العترجمة).

Ferdinand de Saussure, Course in General Linguistics, eds. Charles Bally and Albert Sechehaye with Albert Riedlinger, trans. Roy Harris (London: Duckworth, 1983).

Jacques Lacan, 'The Mirror Stage as Formative of the Function of the I as

Revealed in Psychoanalytic Experience' (1949), Écrits:: A Selection, trans. Alan

Sheridan (London: Tavistrock, 1977, pp. 1-7)

من هذا نرى التشابه بين نموذج لاكان في التحليل ونظريات ما بعد البنيوية عن النصية التي ترى أن النصوص قائمة على تفاعل لا ينتهى لدوال لا يمكن أبدًا تثبيتها في معنى واحد. وفي الوقت ذاته، فإن اهتمام لاكان بالبعد المرئى في نظريت - متمثلاً في تركيزه على النظرة كعنصر مؤسس في عمليات التعرف أو عمليات إساءة التعرف في misrecognition [فكرته الخاصة بالنظر إلى المرآة] قد ألهمت نظريات الفنون البصرية والفيلم السينمائي. (12)

ويستخدم لاكان لفظًا رمزيًا يمكننا من خلاله فهم السبب وراء حتمية عدم ثبات الدلالة لديه، كما يعد دليلا على ما يدين به لنظريات فرويد في التحليل النفسي. ويتعلق هــذا اللفــظ بتعبير "اسم الأب" nom/du père! (بلعب لاكان على التشابه في نطق كلمتي nom أي "اسم" و non أي "لا" في اللغة الفرنسية) (1) فيرى في هذا التعبير إشارة إلى "القانون" الناتج عــن الرفض الإيجابي لعضو الذكورة وسلطته. ولقد رأينا كيف تتعامل نظرية "أوديب" عند فرويد، وما يتبعها من مشاعر قلق الإخصاء وحسد القضيب، مع العضو الــذكرى بوصــفه عـضوا جسديًا حقيقيًا: فهو العضو الذي يعتبره الطفل الذكر جزءًا منه كما يعتبره رمزًا لسلطة الأب في حين يرى الطفل في غياب هذا العضو عند الأم أو الأخوات شيئًا صادمًا. وفي المقابــل، نجد أن لاكان ينظر إلى القضيب بوصفه رمزًا لاعضوًا جسديًا، فهو الدال المتميــز objet نجد أن لاكان ينظر الى القضيب بوصفه رمزًا لاعضوًا جمديًا، فهو الدال المتميــز القضيب هــو وجود هذا الدال المتميز الذي يساعد كل الدوال على تحقيق الوحدة مع مدلولاتها التي يشترط لوجودهــا وجود هذا الدال". (1)

Psychonalysis" Écrits, pp. 30 – 113 (p.67).

Jaques Lacan, 'The Signification of the Phallus', Écrits, pp. 281-291 (P. 285).

<sup>17</sup> Ide (12):

Ernst Gombrich, Art and Illusion: A Study in the Psychology of Pictorial Representation (London: Phaidon, 1977); Christian Merz, Psychoanalysis and Cinema: The Imaginary Signifier (1977), trans. Celia Britton, Annwyl Williams, Ben Brewster and Alfred Guzetti (London and Basingstoke: Macmillan, 1990); Peter Fuller, Art and Psychoanalysis (London: Writers and Readers, 1980): Jacqueline Rose, Sexuality in the Field of Vision (London: Verso, 1986); and Laura Mulvey, Visual and Other Pleasures (Bloomington: Indiana University Press, 1989). Jacques Lacan, "The Function and the Field of Speech and Language in

ومن هنا تمثّل الأنا (وهي مفهوم أساسي في نظريات فرويد عن التوتر، وهي المثال في مفهوم يونج عن التفرد) وهمّا موجعًا في نظر لاكان، وفي شكل هجوم لاذع يعيد لاكان صياغة عبارة فرويد "حيث كانت الهو، ستكون الأنا"، واضعا في الاعتبار كونها ضرورة تقافية لا فردية، لتصبح هذه المقولة بما لا يخلو من مفارقة: "إن من واجبي أن أصبح موجودًا(٢٠٠). وترى مود إلمان Maud Elmann في رفض لاكان للأنا المثالية (وما يتضمنه نلك من رفض لمجال له شعبيته الواسعة، وهو "علم النفس القائم على الأنا") هجومًا على "الإخفاق التام لأحد التقاليد الإنسانية النزعة المرتكزة على مقولة سقراط: "اعرف نفسك". (٢٠)

فإذا كانت نظريات لاكان الخاصة بإساءة التعرف misrecognition أو غياب الذوات الموحدة وما يتبعها من غياب أى معان ثابتة تدين بالفضل في مجملها لأعمال فرويد من ناحية، ونظريات ما بعد البنيوية، خاصة في نقبل أصحابها لفكرة وجود سلسلة دوال لانهائية من ناحية أخرى، فهناك ثمة إشكالية في مفاهيم لاكان التي نعتبرها شبه غامضة أو غيبية في جوهرها. لقد هاجمت ناقدات الحركة النسائية، وكن محقات في ذلك، اهتمام لاكان المفرط بالعضو الذكرى. (١٩٠) فيما انتقد دريدا مفهوم لاكان عن "الموضوع الكبير أ" object grand a بأبعاده الميتافيزيقية وما يفترضه من إشكاليات تتعلق بوجود الذات. (١٩)

يرى لاكان أن الغياب الدائم للقضيب [كما رأينا في فكرة محو اسم الأب] واستبصار هذا الغياب أو النقص يعملان على توليد الرغبة، ومن هنا يولد النص. فإذا كانت هذه النظرية

Longman Critical Readers Series (London and New York: Longman, 1994), pp. 1-35 (p.2).

Jacques Lacan, 'The Freudian Thing, or the Meaning of the Return to Freud in

Psychoanalysis', Écrits, pp. 114 – 145 (pp. 128 – 129)

'Introduction', in Maud Ellmann (ed.), Psychoanalytic Literary Criticism,

Introduction', Panders Series (London and New York: Longman, 1994), pp. 1-

See Elizabeth Grosz, Lacques Lacan: A feminist Introduction (London: Routledge, 1990), pp. 50-51; Juliet Mitchell and Jacqueline Rose (eds.), Feminine Sexuality: Jacques Lacan and the École Freudienne (London: Macmillan, 1982), pp. 1-57.

Jacques Derrida, Positions, trans. Alan Bass (London: Athlone, 1981), pp. 108-109.

Lacan's, Derrida's and Barbara Johnson's positions concerning Lacan's seminar on Poe's 'Purloined Letter' are published as The Purloined Poe: Lacan, Derrida, and Psychoanalytic Reading, eds. John P. Muller and William J. Richardson (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1988).

حقيقة شكلاً من أشكال تحرير علم اللغويات في فكر فرويد، كما يرى فريديك جيم عون Fredric Jameson (10) فهي تمثل في نهاية المطاف، مأزقًا لمفهوم النصيّة، يتمثل هذا المأزق في أن ترجمة هذا النقص أو الرغبة إلى نوع من النصيّة التي تتكشف عن وحدة وتناغم كلى مصدره إسقاط هذا الغياب أو النقص في الموضوع الكبير أعلى مواضيع صغرى متعددة، أي على دوال تكون أية محاولة لإيجاد معان لها أمرا محكوما عليه بالفشل. فهذه الدوال تصدر في نهاية المطاف عن نظرة راغبة ومكبوتة في أن اللذات عير المكتملة تعكسها على "موضوع" يبادلها هذه النظرة والرغبة. (10) وتمثل هذه الفكرة مفهوم استدعاء الذات [وتحديد مركزها داخل النظام الرمزي] الذي يربط نظرية الاكان بالنظريات الأيديولوجية للمفكر الماركسي لوى ألتوسير Louis Althusser الذي يتحدث عن استدعاء الذات بواسطة أجهزة الدولة الأيديولوجية. (10)

وعلى المستوى الظاهرى، يبدو وكأن لاكان يسرفض كلاً من النظام "الخيالي" و"الرمزي" من خلال مقابلتهما بما يسميه الواقعى The Real. وهذا الواقعى لا يمثل في واقع الأمر - حقيقة ما، ولا هو الحقيقة الموضوعية الإمبريقية، بل هو مجموعة الانسشطارات ruptures التي تحدث على مستوى التمثيل حيث استحالة وصف أو تمثيل هذا الواقعي، ومن هنا يمكننا أن نرى العلاقة الظاهرية بين نظرية لاكان والسجال الأدبى حول نظرية المحاكاة mimesis أو الواقعية في الأدب؛ وكلها محاولات تمثل استراتيجيات للتحكم في الواقع خارج نطاق النصية وهو أمر محكوم عليه بالفشل بدون شك، ويرى لاكان أن إخفاق ذلك اللقاء

Fredric Jameson, 'Imaginary and Symbolic in Lacan: Marxism, Psychoanalytic Criticism, and the Problem of the Subject', in felman (cd.), Literature and Psychoanalysis, pp. 338-395 (pp. 386-387).

Jacques Lacan, 'Of the Gaze as objet petit a', in The Four Fundamental Concepts of Psycho-Analysis, trans. Alan Sheridan, ed. Jacques-Alain Miller (New York and London: Norton, 1978), pp. 65-119.

Louis Althusser, 'Freud and Lacan', in Lenin and Philosophy and Other Essays, trans. Ben Brewster (London: New Left Books, 1971), pp. 88-108.

بالواقعى هو مصدر من مصادر الصدمات (<sup>٣٠)</sup> بيد أن لاكان يرى فى هذه الصدمات أساسًا للجانب الإبداعي في النظرية الأدبية.

وبدلاً من أن يربط لاكان "الرمزي" بالقشل في إيجاد أي معنى - ويتمشل ذاك في غياب القضيب أو لاً ثم في النفى الناتج عن كلمة "لا" [الموجهة للأب]، وفي التشكك الديني أو في وجود التابو المرتبط باسم الأب - نجده في نهاية المطاف يحول الرمزي إلى المجال الوحيد للدلالة. ويؤكد ذلك استخدامه البارع للمصطلحات والمفاهيم لتحل محل هذا النقص، وأيضنا استخدامه لأكثر الرموز تجريدًا، ألا وهي رموز الجبر. (10) أما فيما يتعلق بالعلاقة بين الأدب والتحليل النفسي، فإن نظريات لاكان تعمل على انفصال كل من المجالين مفضلة، في النهاية، التركيز على موضوع النصية والدلالة بدلاً من دراسة النفس.

وبالرغم أن مثل هذه الاعتبارات لا تمثل مشكلة خاصة لنقاد ما بعد البنيوية السذين يشعرون بشيء من عدم الارتباح لاستخدام مبدأ إحالة النصوص إلى شيء خارجها (كانفس مثلاً)، فإن هذه المفاهيم تمثل تهديدًا لمشروع لاكان نفسه؛ إذ تتأى بالتحليل النفسى باعتباره حقلاً معرفيًا يتحاور مع فروع أخرى من المعرفة وتهدد بتحويل بعض أشكال النقد الأدبى لدى لاكان إلى متاهة بنبوية من النصوص تركز على مفهوم النصية وما ينطوى عليه ذلك من تكرار ظواهر نقدية مماثلة لما يفعله أرباب النقد الجديد في إصرارهم على التركيز على النص الأدبى كبناء فنى قائم بذاته، وهو ما يتعارض مع إصرار لاكان على النظر إلى النصوص الأدبية بوصفها معانى لا محدودة نظرًا لصيرورتها ونهاياتها المفتوحة. (٥٥) ولنقادى مثل هذا التناقض، نجد أن بعض أتباع لاكان ابتعدوا في تحليلاتهم الأدبية عن أى أسئلة نتعلق بالذات. فنذكر، على سبيل المثال، كتاب كاثرين بلزى Catherine Belsey الرغية: قصص بالذات.

Lacan, "Of the Gaze", pp. 69-70.

Jacques Alain-Miller, 'Action de la structure', in Cahiers pour l'analyse 9 (Paris: "
Graphe, 1968), pp. 96-97; quoted in Slavoj Žižek, 'Two Ways to Avoid the Real of
Desire', in Ellmann (ed.), Psychoanalytic Literary Criticism, pp. 105-127 (p. III).
"
لمقاربة أكثر عمقًا الظراري:

James M. Mellard, Using Lacan, Reading Fiction (Urbana and Chicago: University of Illinois Press, 1992); Robert Con Davis (ed.), The Fictional Father: Lacanian Readings of the Text (Amherst: University of Massachusetts Press, 1981).

الحب في الثقافة الغربية Desire: Love Stories in Western Culture حيث تستخدم مصطلحات لاكان، لا بغرض دراسة الذوات بل من أجل تحليل الوضع الثقافي للعلاقات الإنسانية وفشلها في الثقافة الغربية (وتعنى "بالثقافة الغربية" الثقاليد البريطانية والفرنسية على وجه التحديد). (٥٦)

### التحليل النفسى من وجهات نظر التفكيكية

فى الوقت الذى تقوم جلّ مقاربات التحليل النفسى التي تعرضنا لها فيما سبق على سبر أغوار النفس، وتجليات النفس البشرية ومرادفاتها المفترضة فى النصوص بل وتحريفها أيضا، إلا أن الدراسات التي تناولت التحليل النفسى فى علاقته بخاصية النصية تعتبر ظاهرة حديثة إلى حد ما. فقد قامت شوشانا فيلمان Geoffrey Hartman الموريق وركرزت الصوء على Geoffrey Hartman بعرائية المعتبر الطريق وركرزت الصوء على التحليل النفسى بوصفه نصنا إبداعيًا. وهى مسألة ظلت مضمرة فى تاريخ نظرية التحليل النفسى وتطبيقاته حتى عهد قريب. وهناك بعض المحاولات الرائدة من حبث استخدامها المسات الغرب الكتابة الأدبية كأدوات التحليل النفسى نذكر منها منشورات الدراسات الغرب عبه الأدب والتحليل النفسى المحاولات الدراسات الغرب عدها عام 1970 لموضوع الأدب والتحليل النفسى المحاولة والتي خصصت عدما عام 1970 لموضوع الأدب ومن هنا يمكن النظر إلى هذه الدراسات باعتبارها محاولة رد اعتبار – ولو جزئيًا – لجانب من جوانب دراسات التحليل النفسى فى علاقته بالأدب وسد ثغرة فيه تتعلق بإشكالية فرض من جوانب باربرا جونسون المضمون، وتفضيل المضمون على الشكل غالبًا. (١٤٥) ويعتبر كتاب باربرا جونسون Barbara Johnson الاختلاف النقدى كتاب باربرا جونسون Barbara Johnson الاختلاف النقدى المضمون على الشكل غالبًا. (١٤٥)

Catherine Belsey, Desire: Love Stories in Western Culture (Oxford: Blackwell,

Felman (ed.), Literature and Psychoanalysis; Geoffrey Hartman (ed.), "Psychoanalysis and the Question of the Text: Selected Papers from the English Institute, 1976-77 (Baltimore and London: Johns Hopkins University Press, 1978).

وذلك عن طريق مهمة على طريق دمج النزعة التفكيكية في الأدب والتحليل النفسي وذلك عن طريق مفهوم "النصية" (١٥٥٠). بيد أن هناك نوعًا من التطرف في هذه الممارسة النقدية نجده في اعمال نيكو لاس أبراهام Nicholas Abraham وماريا توروك Maria Torok كما أشرنا سابقًا، وخاصة في إعادة قراءاتهما لتحليل فرويد لقصة "الرجل الذئب" واهتمامهما الخاص بفكرة "الكلمة السحرية". إن مقارية توروك وإيراهام لأعمال فرويد، والتي يمكن وصفها بالمشفّرة، تشارك تحليل دريدا للنظرية الفرويدية في ترامنهما وفي حقيقة هذا التحليل النفسي على التفكيكية، فيما انتقد الإشكالي، ولقد أوضح دريدا في عدة مقالات فضل التحليل النفسي على التفكيكية، فيما انتقد ما اعتبره تورط التحليل النفسي في انطولوجيات مغمورة. (١٥٥ ومن المقالات التي تناولت هذه الموضوعات نذكر: "فرويد ومشهد الكتابة" (1967) \*Freud and the Scene of Writing (1967) والدليل ومقال "النفس: اختلاق الآخر" (1987) "Psyche: Inventions of the Other" والدليل لا ننسي: التحليل النفسي شرويد هو ما يشير إليه هذا العنوان الماكر لإحدى مقالاته: "دعونا لا ننسي: التحليل النفسي "Let us Not Forget: Psychoanalysis". أضف إلى ذلك إحباؤه مفهوم فرويد عن الغرابة المقلقة، وربط هذا المفهوم بما اعتبره فيشلاً واضحًا للاشتراكية كما أوضح في كتابه أشباح ماركس Specters of Marx. (١٩٤٠)

وفيما يتعلق باشتباك الدراسات الأدبية مع نظريات التخليل النفسى، وباستعادة الأحداث، يمكننا القول إن باب النقاش انفتح مجددًا بعد أن كان شبه مغلق على اتجاهين أحدهما بنيوى والأخر يرتبط بسيرة الكاتب، وذلك على النحو الذي جاء في عدد ١٩٨٠ من

Barbara Johnson, The Critical Difference: Essays in the Contemporary Rhetoric of Reading (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1980).

Jacques Derrida, 'Freud and the Scene of Writing', Writing and Difference, trans.

Alan Bass (Chicago: University of Chicago Press, 1978); The Purveyor of Truth',

Yale French Studies 52 (1975), pp. 31-113: 'Psyche: Inventions of the Other', trans.

Catherine Porter, in Reading Paul de Man Reading, eds. Wlad Godzich and Lindsay

Waters (Minneapolis: University of Minnesota Press, 1989), pp. 25-65.

Jacques Derrida, 'Let Us Not Forget Psychoanalysis', Oxford Literary Review 12.
1-2 (1990), pp. 3-7; and Specters of Marx: the State of the Debt, The Work of Mourning and the New International, trans. Peggy Kamuf (New York: Routledge, 1994). See also Peter Buse and Andrew Stott (eds.), Ghosts: Deconstruction, Psychoanalysis, History (Basingstoke: Macmillan, 1999).



ه ١ - النقد الأدبي واتجاهات التحليل النفسي

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ ٢٩٧ \_

مجلة نيو ليترارى هيستورى Psychology and Literature الذى جاء بعنوان "علم السنفس والأدب" Psychology and Literature وتبعه عند آخر خاص بالموضوع ظهر في مجلسة أكسفورد ليترارى ريفيو (1990) Psychology (1990). وسوف يجد القارئ في نهاية المقال قائمة بأسماء المراجع التي ظهرت حول هذه الموضوع خلال تلك الفترة وإلى الأن(\*). وإن دل هذا الجهد المستمر في اتجاه إعادة تقييم المواقف النقدية المختلفة على شيء فإنما يدل على حقيقة أن التحليل النفسي ظل بمثابة حجر العثرة أو نقطة الخلاف الرئيسية في النظرية الأدبية والثقافية في نهاية القرن العشرين. بيد أن هذه القراءات النقدية تثمير إلى إمكانيات التحليل النفسي في القيام بدور حلقة الوصل اللازمة والأساسية بين النظريات المتباينة في الاتجاهات التقكيكية. فيمكن أن يقوم بدور التذكير بترجمة النظريات الأدبية والثقافية وتحو لاتها المتواصلة وكذلك التعبير عن رغباتها الصريحة والمتضمنة، وبتوتر اتها المستمرة وإحباطاتها. ولكن نظراً الطبيعة تكوين التحليل النفسي بوصفه موضوعًا للبحث النقدي – ولو بشكل جزئي – فلقد استطاع هذا الحقل المعرفي أن يتجنب إملاء ما لاداعي له من الانسجام أو التجانس، وهو ما كان يمكن أن يحوله إلى نظرية شاملة، وهو أمر داعي بسع له التحليل النفسي على الإطلاق منذ بدايته.

11 انظر /ي العدد الخاص من:

(\*) انظر /ى القائمة في تهاية الكتاب

New Literary History 12.1 (1980), Psychology and Literature: Some Contemporary Directions: and Nicholas Royle and Ann Wordsworth (eds.), Psychoanalysis and Literature: New Work, special edition of The Oxford Literary Review 12, 1-2 (1990)





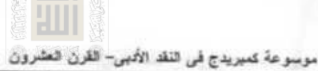




النوع والتكوين الجنسى







## تاريخ النقد النسوى

بقلم كريستا بلوولف ترجمة: فاتن مرسى

ظهر مصطلح "النسوية" أو ل ما ظهر في اللغة الإنجليزية في التسعينيات من القسرن التاسع عشر، وهي لحظة تاريخية مهمة ألحت فيها الحاجة لإيجاد تسمية للحركة النسائية التي كانت تشهد تألُّقًا وشعبية لم تشهدهما من قبل. جمعت الحركة في أواخر القرن التاسع عـــشر عدة نساء على اختلاف انتماءاتهن وخلفياتهن الطبقية والاجتماعية. ورغم أن هـــذا الحمـــاس الأول قد أصابه الفتور، ووجدت كثيرات من المنخرطات في الحركة أن مصالحهن أهما ــت نتيجة لسياسات رائدات الحركة أنذاك، إلا أن النسوية استطاعت أن تفرض نفسها كحركة اجتماعية. ورغم أن النسوية قد شهدت مؤخرًا تحولًا مخالفًا لاعتبار "النساء" فئة متجانسة مع التأكيد على خطأ اسقاط الخصائص المميزة للمجموعات المختلفة من النساء، فالوضع كان مختلفًا في نهاية القرن التاسع عشر، إذ كان التضامن مع النسساء باختلاف قومياتهن أو طبقاتهن شيئًا جديدًا بحيث أصبح مجرد كونهن نساء بمثابة عامل مشترك ساهم في تجاوز أي اختلافات بينهن. كانت ظروف عمل الطبقة العاملة النسائية مزرية إلى الحد الذي جعل الصراع من أجل تحسين هذه الأوضاع على قائمة أهداف الحركة. فعلى سبيل المثال كان يُطلب إلى النساء الحوامل العمل حتى آخر يوم قبل الوضع وفي بعض الأحيان كانت بعص العاملات يلدن في المصنع. ومثل أية حركة ذات توجّه سياسي، تعيّن على الحركات النسائية على اختلاف مشاربها، التصدى لمظاهر الظلم الاجتماعي الكبير الذي تتعرض له النساء في حياتين اليومية أو لا وقبل الالتفات إلى مسألة الحقوق المتساوية بين أعضاء هذه الحركات. (١)

<sup>(</sup>۱) للإطلاع على إدانة الإشتر اكبين لاستغلال النساء العاملات في القرن التاسع عشر انظر/ي:
Lise Vogel, Marxism and the Oppression of Women: Toward a Unitary Theory
(New Brunswick, N.J.: Rutgers University Press, 1983) pp. 41-92. See also Sheila
Rowbotham, Hidden From History; 300 Years of Women's Oppression and the
Fight Against it (London: Pluto Press, 1977).

ركزت الكتابات النظرية المنشغلة بمطالب النساء وحقوقهن على قصية التمثيل؛ فأعربت عن احتجاجها على حرمان المرأة من حقوقها السياسية، في الوقت نفسه الذي تحدت فيه القوة الخادعة للأدب في نشر أفكار تحط من شأن المرأة. يتعرض هذا الفصل لتطور النقد النسوى في القرن العشرين، ونبدأ بعرض للموجة الأولى للحركة النسوية في أوائسل القسرن العشرين ثم نقدم عرضا للموجة الثانية مع التركيز على أوجه النقد المختلفة لمظاهر القصع الذي تتعرض له النساء.

# الموجة الأولى للحركة النسائية

لم يكن النصال من أجل حقوق المرأة بأية حال ظاهرة جديدة في أو اخر القرن التاسع عشر. وكما تشير كتابات عدد لا يحصى من الكاتبات اللائي تعرضن للإقصاء من التاريخ الرسمي المنحاز للرجل لفترات طويلة، فإن هناك تقليدًا قديمًا في الكتابة النصائية مناهض لاعتبار المرأة في مرتبة أدني من الرجل جسديًا وأخلاقيًا وعقليًا. وعلى هذا يمكن القول إن النساء كن دائمًا يعترض على الظلم الذي تتعرض له نتيجة لهذه التغرقة الجنسية. ففي إنجلترا على سبيل المثال، يمكننا أن نذكر ماري إستيل Estell وماري ولمستكرافت Mary عشر والقرن الثامن عشر تباعًا، بكتاباتهما التي قدمتا من خلالها دراسات عميقة عن ازدواجية معابير الفضيلة التقليدية أنذاك. (٢) إن هاتين الكاتبتين من أشهر الكاتبات في هذا المجال، ولكنهما ليستا بأية حال المفكرات الأوليات اللاثي ناقشن تعريف مفهوم الأنوثة وما يرتبط بهذا التعريف من معابير تعكس الرغبة في تكريس وضع المرأة التابع، ونظرن إلى الدور الذي يلعبه تعليم المرأة في تنبيها هي نفسها تلك النظرة التي ترى النساء أدني بالفطرة من الرجل.

<sup>(</sup>١) انظر /ي:

Mary Astell, Political Writings, ed. Patricia Springborg (Cambridge University Press, 1996) and Mary Wollstonecraft, A Vindication of the Rights of Woman (Harmondsworth: Penguin, 1975)

تضمنت الحركة النسوية في بدايات القرن العشرين، فضلاً عما استفادته من إنجاز ات المفكرات والناشطات الأوليات، عنصر اجديدًا، ألا وهو التحليل النظري لوضع المرأة في المجتمع. ويمكننا أن نشير هنا إلى كتاب تشارلوت بيركنــز جيلمـــان Charlotte Perkins Gilman النساء والاقتصاد (Women and Economies (1898) وكتاب أوليف شـــراينر Olive Shreiner المرأة والعمل Woman and Labour، وهي كتابات ارتبطت بالحملات السياسية الواسعة الداعية إلى حق المرأة في التصويت، وفي التملك، وفي تشريعات أكثر عدلاً بالنسبة للطلاق، وفي فرص متساوية مع الرجل في التعليم، والثقافية والفنون، والعلوم والعمل. (٢) ولم تكتف أوليف شراينر بكشف الظلم الواقع على النـــساء نتيجـــة تبعيـــتهن الاقتصادية، بل تعدت ذلك إلى توضيح العلاقة بين التفرقة الجنسية والقمع الاقتصادي، مما أدى بها إلى أن تطالب باعتراف المجتمع بما للمرأة من دور وقيمة متساوية كمنتجة اجتماعية واقتصادية. وتشير شراينر إلى امتلاك المرأة مهارة كتابة دراسات اجتماعية حتى بـــدون أن تكون قد حصلت على أي تدريب عملي في هذا المجال، وهي بذلك تؤكد أحقيــة الاعتــراف بأهمية التجديد الذي أحدثته در اسات المرأة في نقد المجتمع والأيديولوجية. ولقد كان للحملات التي تبنتها الحركة النسائية أصداء واسعة لدى الرأى العام في معظم الدول الغربية في القرن التاسع عشر. (1) وكان الانتصار النساء أخيرًا في انتزاع حقين في التملك عام 1880 أثره في وعيهن بقدرتهن على إحداث بعض التقدم الملحوظ في مجال تغيير القوانين، كما ساهم فسي تشجيعين على اتخاذ خطوات أبعد في عملين لتحقيق العدالة الجنسية، وكانت المساواة هي الهدف الأساسي في تلك الفترة. أما بالنسبة للموجة الثانية للحركة النسوية والتي ظهرت بعد الحرب العالمية الثانية، فكانت مسألة الاختلاف هي الصيغة التي أقيمت على أساسها المطالب السياسية للحركة، في حين ركزت الناشطات في أوائل القرن العشرين على مسألة التشابه بين الجنسين مما أثر على سياسة الحركة التي اعتمدت على قضية المساواة القانونية والسياسية.

<sup>(</sup>۳) بشان مسعى النساء للاعتراف بحقوقين، أنظر /ى المقالات المنشورة في: Miriam Schneir (ed.), The Vintage Book of Historical Feminism(London: Vintage.

Sheila Rowbotham, Women in Movement: Feminism and Social Action (London: Routledge, 1992).

١١- تاريخ النقد النسوى

والملاحظ أن تبنى الحركة النسوية في أوائل القرن العشرين قضية تمكين النساء من العمل في المجال المهنى وجعل هذا المطلب من أولوياتها، أضفي على الحركة توجّها يربطها بالطبقة الوسطى البيضاء. وكان النقاش الدائر أنذاك حول حق المرأة في أن يكون لديها عمل مهنى يعكس نضال نساء الطبقة الوسطى للدخول إلى عالم الرجال ومساواتهن بهم، كما يعكس أولوية المنبر السياسي بصفته المكان الأمثل للدفاع عن مصالحهن. لم تكن ظـاهرة النـساء العاملات ظاهرة جديدة إذ اعتادت المرأة العاملة والمرأة "الملونة" على الخروج من المنـــزل للعمل كخادمة منذ فترة طويلة، وعملت النساء أيضا في الحقول، كما أن القوى العاملـــة فــــي المصانع منذ بدايات القرن التاسع عشر كانت تتألف من نسبة لا بأس بها من النسساء. ولقد شهدت نهاية القرن التاسع عشر ارتفاعا ملحوظا في عدد العاملات غير المتزوجات. ومما زاد من مشاعر السخط في عديد من المجتمعات الأوروبية في القرن التاسع عشر، غلبة عدد النساء على الرجال، فضلاً عن أن أكثر من نصف السكان - أي النساء - لم يكن يتمتع بأية حقوق مدنية إلا في حدود ما يحصل عليه نتيجة لقرابة ما تربطه بالرجال. وفي بريطانيا، على سبيل المثال، نجد أن بعض النساء (من تزيد أعمار هن عن الثلاثين ولهن مكانة اقتصادية ما)، قد منح حق التصويت عام ١٩١٨ وكان ذلك مكافأة للمرأة على الخدمات التـــى قــدمتها أثناء الحرب، بيد أن مثل هذه المزايا المحدودة قد سحبت بعد عشر سنوات (٥)

ونظرًا للهجوم المستمر على عدم المساواة الصارخة في تعليم الفتيات والأولاد، فسلا غرابة أن يبدأ كتاب فرجينيا وولف العظيم غرفة خاصة بالمرء A Room of One's Own (1928) بالوصف الشهير لحالة المرأة من حيث منعها من دخول المكتبات والجامعات. وتؤكد وولف أن استمرار تجربة إقصاء المرأة عن المؤسسات الأكاديمية والتربوية من ناحية، وتبعيتها الاقتصادية من ناحية أخرى، هي أمثلة على إضعاف الروح المعنوية للنساء بــشكل منهجي. وتهاجم وولف فقر النساء، بدون هوادة، وتوضح أن المرأة، حتى عندما أتبح لها حق الملكية، لم تحصل إلا على جزء ضئيل من الثروة التي تخوَّلها لها طبقتها الاجتماعية. وعلى الرغم من أن تناولها لأوضاع الاقتصادية للنساء يرتكز على البعد الطبقي، إلا أن وولف ترى

<sup>(</sup>Diane Atkinson, The Suffragettes in Pictures (Stroud: Sutton Publishing, 1996).

أن هذه الأوضاع الاقتصادية هي من العوامل الرئيسية في تكريس الصورة الشائعة عن دونية المرأة. قدمت وولف مقترحات عملية بخصوص تأسيس كليات جامعية للنساء، وتأسيس صحافة نسائية بل وأحزاب نسائية، كما ساهمت في صياغة مطالب حقيقية وملموسة بسأن الحد الأدنى لأجور النساء ورواتب تقاعدهن، كما يتضح في كتابها ثلاثة جنيهات (1930) الحد الأدنى لأجور النساء ورواتب تقاعدهن، كما يتضح في كتابها ثلاثة جنيهات (1930) إلى أن المرأة كنوع له هويته الاجتماعية لم تُعرق إلا بوصفها نقيض الذكورة التي كانست دائمًا محط الاهتمام. وترى وولف أن النساء يقمن مقام النظارات المكبرة التي تعمل على تكبير أو مبالغة الدور الذي يقوم به الرجال المنشغلون بالحروب، كما ترى أن القيم البطولية التي يزخر بها التاريخ التقليدي، تفضح النزعة الشائعة التي تحط من قيمة تجارب الكاتبات وعملهن. وأخيرا تقترض وولف وجود "جملة نسائية" إذ تعتقد أن النساء يسجلن التجارب ويعبرن عنها بشكل يختلف عن الرجال، ما يجعلها تنادى بمراجعة المعايير التي يستم على أساسها إعادة تقييم التجربة النسائية في مجال الإبداع.

ولقد انتهجت وولف منهجًا عمليًا في مجال تقييم أدوار النوع gender roles عن آراتها بأسلوب من شأنه أن يقوض إمكانية الوصول إلى آراء ثابتة وقطعية وهو ما يتسم به النتاول الذكورى للنظرية – أو ما تصفه الناقدة توريل مسوى Toril Moi "بأسلوبها التفكيكي في الكتابة" (1). في مقابل ذلك نجد أن سيمون دو بوفوار Simone de Beauvoir "بأسلوبها وهي من أهم المفكرات اللائي أثرن في الحركة النسائية في النسصف الشاني مسن القرن العشرين، تناقش موضوع معنى اختلاف النوع من الناحية النظرية في كتابها "الجنس الثاني" العشرين، تناقش موضوع معنى اختلاف النوع من الناحية النظرية في كتابها "الجنس الثاني" أن المرأة لا تخلق أنثى بل تسميح أنثي، (2) كما أنها تميز بين "الجنس" sex والنوع Pender ان سؤال دو بوفوار القلسفي حول

Toril Moi, Sexual/ Textual Politics: Feminist Literary Theory (London: Methuen, (5) 1985), p. 9.

Simone de Beauvoir, The Second Sex, trans. H. M. Parshley (Harmondsworth: (\*)

Penguin, 1953), p. 295;

Le deuxieme sexe تشر الكتاب في أصله الفرنسي عام 1949 تحت عاوان:

الفروق المسلّم بها بين "الذكر" و"الأنثي" يؤدى بها إلى اكتـشاف أن الرجـل هـو "الأصـل الإيجابي" أما المرأة فهى "الآخر" السلبى و (الأقل أهمية) والذى يأتى لاحقًا. تقدم دوبوفوار نقذا للفكر الغربى الذى تعيب عليه حتميته البيولوجية، ففى رأيها أن مسئولية العناصر البيولوجية في اختلاف النوع ليست سوى مسئولية غير مباشرة، أما المسئولية الأساسية فترجـع إلـى الثقافة وبرنامجها الأيديولوجي.

#### الموجة الثانية للحركة النسوية

كان التحليل المفصل لمسألة "الاختلاف" في مظاهرها اليومية، وفي المجالين العام والخاص من أهم أهداف الموجة الثانية للحركة النسائية. ولقد كان رفع الشعارات العاطفية مثل "ما هو شخصي سياسي" أو "في أخوة النساء قوة" وسيلة من وسائل كشف منطق التقرقة بين الجنسين الكامن وراء الفصل بين القضايا العامة الأكثر أهمية والمسائل الخاصة أو الأسرية الثانوية، فعندما نجحت ناشطات الحركة النسوية في كسر الحاجز بين الخاص والعام، ظهرت على السطح بعض القضايا مثل العنف الأسري والاستغلال الجنسي للأطفال. لقد شاهدنا إقامة مراكز مساعدة النساء اللاتي يتعرضن للاغتصاب أو مراكز إيواء للسيدات، كما شاهدنا الهجوم على البورنوجرافيا من منطئق أنها تروج صوراً منفرة للمرأة إذ تدعى أنها تستمتع بدور الضحية السلبية في العدوان الجنسي الذي يمارسه الرجل عليها، و تصدرت في جدول أعمال الحركة النسائية قضايا محاربة العنف الموجه ضد المرأة، والعمل من أجل إيجاد مراكز رعاية للأطفال، وإجهاض المرأة إذا أرادت، وحماية المرأة من التحريث الجنسي أو مراكز رعاية للأطفال، وإجهاض المرأة إذا أرادت، وحماية المرأة من التحريث الجنسي أو بعض القضايا الشائكة مثل اغتصاب الزوجات ومن ثم احتجاج الحركة على الثقافة التي تعطى للرجل الحق في انتهاك جسد المرأة بدون أية عوائق.

أما مفهوم "الأسرة" - وهو من المكونات الرئيسية في الثقافة الأوروبية حيث يأخذ شكل الأسرة النواة - فقد تعرض للهجوم من منطلق أنه يعوق المساعي الجديدة لبلورة مفهوم الهوية الاجتماعية للنوع gender identity، ولما كانت كل هذه القضايا تعتمد - بشكل أو

باخر - على الاختلاف الجسدى واستغلال الثقافة لمزاعمها عن هذا الاختلاف للدفاع عن تقسيم العمل داخل المجتمع على أساس النوع، كان من الضرورى كشف أن معايير هذا الاختلاف المزعوم ليست سوى أشكال من الخطاب [الذي تكونه المصالح وصراع القوي]. كما كان من الضرورى أيضا كشف الدور الذي لعبته الأزياء والتمثيل الأدبى في تأكيد هذه "الحقائق البيولوجية"، وكشف أن السبب في القيمة المبالغ فيها لهذه "الحقائق" هو أهمية موقعها الرمزى، لا الضرورة البيولوجية.

تعددت الانتماءات المهنية لكاتبات الحركة النسائية في الستينيات والسبعينيات: من الصحافة إلى العلوم الاجتماعية وعلم اللغة والإعلام والفنون، وعملت الكثيرات منهن على هامش التخصصات الدراسية التقليدية أو المتعارف عليها، وكان لاهتماماتهن السياسية المشتركة الفضل في إحداث نوع من تضافر فروع البحث العلمي التي مازالت تتسم بها الدراسات النسائية، وكانت لدراسة الأدب من منظور نسوى عدة أهداف منها: مشروع مراجعة التاريخ وتاريخ الأدب ومراجعة المعايير الجمالية، وأيضا تقديم نقد تحليلي جذري لتمثيل المرأة وأدوارها الاجتماعية وذلك في الإطار الأشمل للتعريف الثقافي للذات.

أما على الجبهة السياسية، فكانت ستينيات القرن العشرين فترة راديكالية، فنسماء عديدات كن ناشطات في الحركات الاشتراكية، ولكنهن اكتشفن أن مطالبهن كانست تسمتبعد بشكل علني، وانتهى بهن الأمر بغمل الصحون في المطابخ، في الوقت الذي كان زملاؤهم الزجال منهمكين في النقاشات السياسية الراديكالية. ولقد شعرت النماء بالضغط عليهن للعودة لشكل من أشكال الأنوثة التي تخدم مصالح الرجال، خاصة بعد أن كانت النماء في وضع المسئولية أثناء الحرب، بالإضافة إلى شعور هن بالإحباط من السياسات التي كان ينتهجها اليساريون. ولذا أدركت النماء أن عليهن أن يتحدن، وفي محاولتهن لمناهضة الاستراتيجيات القديمة لإمكات المطالب النسائية، بدأت المجموعات النمائية في الظهور في السعينيات والسبعينيات إمن القرن العشرين]، وكان التركيز على رفع وعي النماء – وهو من الأهداف الرئيسية للمرحلة – ووسيلة تتيح الابتعاد عن أي تعريفات مفروضة من خدارج التجربة النسائية وبما يمكن من الكشف عن فهم أصيل لهذه التجربة. وكان من أهداف ورش العصل

دحض الرأى القائل إن النساء يفتقرن بالفطرة للمهارات الإبداعية والثقافية. وتلك كانت من أهم القضايا، حيث إن معظم الثراء الإبداعي للنساء المتمثل في نتاجهن الفني الذي عبرن من خلاله عن ذواتهن كان قد تم استبعاده من المراكز الفنية والمسارح الرسمية؛ أضف إلى ذلك مواقف الجامعات الراسخة من السياسات التي كانت تنطوى عليها هذه التجارب [النسائية]. وبالرغم من ذلك، فالاهتمام العام بالقضايا النسائية أوجد الفرصة لإنسشاء مناهج دراسية (كورسات) تم تصميمها خصيصاً لتلبية احتياجات النساء بيد أن معظمها كان يدرس داخل المؤسسات الأكاديمية غير المعروفة مثل الكليات الصغيرة City Colleges وبعض الجامعات الجديدة المعروفة بعدم التزمت.

وكانت مسألة تتميط المرأة في صور جاهزة تشوّهها، وأشكال إنتاج الثقافة لهذه الصور والترويج لها من أكثر القضايا جيوية على جدول أعمال الحركة النسوية، فمثلاً نجد أن كتاب بيتي فريدان Betty Friedan، لغز الأثنوي (1963) Betty Friedan الذي مهد يقوم بكشف اعتماد النساء على الرجال كأمر مغروض عليهن اجتماعيًا، وهو الكتاب الذي مهد للحركة النسوية الأمريكية، من ناحية أخرى نجد أن الحركة النسوية في بريطانيا أفرزت أمثال جيرمين جرير Germaine Greer وكتابها الرائد الأنشى المخصية (1971) The (1971) مائت جرير بتحليل القيم الثقافية وأنماط الأفكار الجامدة التي عملت على حرمان النساء من الوسائل التي تمكنهن من استغلال طاقاتهن الكامنة وتطويرها. وكما على حرمان النساء من الوسائل التي تمكنهن من أجساد النساء وعقولهن وتفكيرهن السلبي هدو سبب من أسباب ما يعانين من الضعف والقهر، ولقد كانت قدرة هذه الأعمال التي كتبتها فريدان وجرير على الوصول إلى المتلقى، بدون سابق معرفة بالموضوع، دليلاً على أصبحت بالفعل من كلاسيكيات الحركة النسوية.

أما كيت ميليت Kate Millet فقد ناقشت في كتابها السياسات الجنسية المعرأة، Politics (1971) موضوع مختلف الأشكال التي مثلت الهوية الاجتماعية والجنسية للعرأة، وقدمتها في أنماط جامدة تؤكد دونيتها. وانتقضت ميليت بعض أبرز أدباء القرن العشرين مثل هنري ميلر، د. هـ. لورانس، ونورمان ميلر الاحتفائهم بنموذج للذكورة يُعلسي مسن قيمسة

عدوانية الرجل ويختزل المرأة إلى مجرد هدف الإشباع غرائزه الشهوانية. و لا تكتفى ميليت بكشف كراهية النساء التى تتضمنها النصوص الأدبية المحتضنة منن قبل الثقافة، بل تــذهب إلى أن السبب وراء هذا الانحياز يكمن في تعريف القيمة الأدبية.

وتهتم ساندرا جيلبرت وسوزان جوبار Sandra Gilbert and Susan Gubar في كتابهما واسع التأثير: المجنونة سجينة العليبة (1979) The Mad Woman in the Attic العبرات القرن التاسع عشر من صعاب، إذ لم يقتصر دورهن على الصراع بدراسة ما واجهته كاتبات القرن التاسع عشر من صعاب، إذ لم يقتصر دورهن على الصراع ضد ما أسماه هارولد بلوم "قلق التأثير" (^) إذ كان عليهن التعامل مع العداء السافر للكتاب المعاصرين لهن، ومع شعورهن الداخلي بالذنب أيضنا لإقبالهن على كمر الحدود المقدسة للأدوار المكرسة وتأكيد قدرتهن على أن يصبحن متقفات عاقلات ومستقلات، لهن من العبقرية نصيب. وفي تناولهما لشخصيات البطلات في الروابات والشعر الفكتوري، خلصت الكاتبتان إلى أنه لم تكن صدفة أن ترسم معظم الروائيات شخصيات نسائية مجنونة أو على حافة الجنون. خلصت الكاتبتان أيضنا إلى أن القرن التاسع عشر أرسى فكرة أن الجنون هو النتيجة الحتمية لأية كاتبة تجرؤ على اقتمام مجال الكتابة الذي يقتصر على الرجال، ولذا ضربت هذه المرحلة نوعًا من الحصار العقلي أو الثقافي على المرأة النشطة. فلم يكن مستغربًا إذن، أن النتاج الإبداعي لهؤلاء الكاتبات يرجع دومًا لموضوع الجنون كمحاولة واعية لذات الفنائة التي تحاول أن تفهم وضعها وتبرزه داخل المنظومة الثقافية.

وكان لسعى النساء، الكاتبات والرسامات والفنانات والجمهور الواعى، وإن بدا مترددا في البداية، أثره الحاسم في ظهور عدد غير متوقع من الأسماء اللامعة. فنجد مثلاً أن بعض الكتب من أمثال كتاب ديل سبندر: أمهات الرواية: مائة كاتبة جيدة قبل جين أوستن قد احدث انقلابا أكيدًا على الفكرة السابقة القائلة بأنه لم يكن للمرأة أي إسهام في النتاج الأدبي

Harold Bloom. The Anxiety of Influence: A Theory of Poetry (Oxford: Oxford University Press, 1975).

(۱). ولقد استلزم الكشف عن هذه الأسماء الكثيرة المنسية إيجاد طرق جديدة للقراءة، وبما أن المرأة كانت دومًا موضوعًا للتمثيل الموجّه أساسًا إلى الرجال من القراء، تعيّن على نظريــة النلقى النسوية أن تبحث في كيفية تمكّن المرأة من التعامل مع نتاج أدبــي حــددت مــصالح الرجال تعريفه، بشكل صارم. (۱۰)

HE PRINCE GHAZI TRUST

ويمكننا أن نذكر هنا بعض الدراسات ككتاب باتريشيا سباك Patricia Spack الخيال الأنثوى Female Imagination (1975) ثم كتاب ألين مُسورز (1976) Allen Moers النساء الأديبات وبعده كتاب إلين شوولتر Alaine Showalter أدب خاص بهـن (١٩٧٧) A Literature of Their Own وأخير اكتاب مارى إلمان Mary Ellman التفكير في النساء (Thinking about Women (1969، وليست هذه الكتب سوى أمثلة قليلة من بين منات المشاريع النقدية الأولى التي اهتمت بإدراج المرأة في التاريخ الأدبي. إن محاولة فهــم سبب محو المرأة الكاتبة، مثل جين أوستن، من الذاكرة الثقافية أوضحت أن تحديد القيم الأدبية لم يتم بمعزل عن اهتمامات الرجال من الكتاب بالحرب والسياسة، وذلك على حساب الأعمال الأدبية النسائية التي كانت تدور حول المواضيع الأسرية. أضف إلى ذلك أن دراسة كريستين باترزبي Christine Battersby العميقة عن المعنى الثقافي للعبقرية قد بيّنت ارتباط القيمة الفنية بالمنظور الذكوري وما يمليه من معايير التذوق. (١١) وتكشف مثل هذه الدراسات عـن حقيقة أن البحث عن الكاتبات المنسيات قد تحول إلى دراسة الأنواع "الصمت"، ومثال ذلك ما يشير إليه عنوان سيرة تيللي أولسن Tellie Olsen أنواع الصمت Silences؛ فالكتاب عبارة عن سيرة ذاتية ملهمة تقوم الكاتبة فيها بدراسة بعض الكاتبات، ويتم التعبير عن هذا الصمت بشكل فصيح، بل ويقيم الكتاب علاقة مع الصمت أو القمع المنهجي والمنظِّم للصوت النسائي، ذلك القمع الذي كان شرطًا من شروط العمل ككاتية.

Dale Spender, Mothers of the Novel: 100 Good Women Writers Before Jane Austen (1)
(London: Pandora, 1986).

Cf. Patrocinio Schweickart, 'Reading Ourselves: Toward a Feminist Theory of (\*)
Reading', in Robert Con Davis and Ronald Schleifer (eds.), Contemporary Literary
Criticism: Literary and Cultural Studies (New York: Longman, 1989), pp. 118-141.
Christine Battersby, Gender and Genius: Towards a Feminist Aesthetics (London:
The Women's Press, 1989).

## تأثير النظرية النقدية النسائية في فرنسا

رفضت ممثلات الخركة النسوية الأمريكية فرويد رفضنا شديدًا وذلك نتيجة إيمانهن بالقوة السياسية للحركة النسائية. وعلى النقيض من ذلك، نجد أن الحركة النـسوية الفرنـسية كانت شديدة الانخراط في الأجواء السياسية المضطرمة -الماوية" أساسًا- التي أدت إلى أحداث عام ١٩٦٨ حين أعلن المثقفون اندلاع ثورة تفتقر إلى ما يكفي من اتباع. وكان لخيبة أمل الحركة النسوية في هذه الثورة أثره، كما ذهبت توريل موى Toril Moi، فـــى تحــول الحركة إلى اتجاهات التحليل النفسي باعتباره نظرية تحررية للذات، وطريقة الاستكشاف اللاوعي، وهما مسألتان لهما أهمية خاصة في تحليل القمع الذي تتعرض له النساء داخل أي مجتمع أبوي". (١٢) ولقد تميزت أعمال النقد النسوى الفرنسي بحوارها العميق مع نظريات لاكان Lacan، وهو حوار لا يخلو من الاختلاف وطرح الأسئلة. ولقد قامت بعض معـــثلات الحركة النسائية وعلى رأسهن إيلين سيكسو Hélène Cixous ولــوس إريجــراى Luce Irigaray وجوليا كريستيفا Julia Kristeva، بدراسة التطور النفسي للطفل مع التركيز على اللحظة التي ينفصل فيها الطفل عن توحده المتخيل بالأم ودخوله نظام اللغة "الرمزي". وكن على وعيي بأن الدافع من وراء تحليل فرويد للنوع هو وضع حد لتلك المحاولات التي كانــت تهدف إلى الفكاك من التعريفات التقليدية للأدوار المنوطة بالجنسين. وبرغم تأكيدهن على أن التحليل النفسي كان أداة من أقوى أدوات تكريس النظام الأبوى، إلا أنهن قررن استخدامه بما يفي بأهدافهن. ومن هذا كان اختيار هن لخطاب فرويد وهو مـــن أهـــم الخطابـــات الأبويـــة، لاسخدامه كأداة لدراسة النظام الأبوى ونقده بما يمكن من الفكاك من ثنائية الذكر /الأنثى التـــى تحكم منطق هذا النقد.

عملت النسويات الفرنسيات على إيجاد لغة وأداة لتمثيل المراة تلائم احتياجاتها وإمكانياتها النفسية، وذلك انطلاقًا من مناقشات عميقة تتدخل في تراث الفلسفة الغربية وتعيد

<sup>&</sup>quot; نسبة إلى ماوتسى تونج. Moi, Sexual/Textual Politics, p. 96. (٢٠)

النظر فيها. فكان أن توصلن لمفهوم الكتابة النسائية الحميمة بين الطفل وأمه. وهي طريقة تعبير خاصة بالنساء يُفترض أنها تعكس العلاقة الجسدية الحميمة بين الطفل وأمه. وفي محاولتهن الفكاك من أشكال التمثيل الأبوى ودورها في النتشئة الاجتماعية للفتيان والفتيات بما يكرس الأمر الواقع، ذهبت زعيمات الحركة إلى تبنى لغة اللاعقلانية وسيلة لتقويض قـوة المنطـق [التي اعتبرت خاصة بالرجال]. من هنا كان الاحتفاء بالهيستريا بوصفها لغة "أنثوية" خاصة تعدى حدود العقلانية. وتعتبر نظرية كريستيفا التي صاغتها ببلاغة فائقة في كتابها الشورة في اللغة الشعرية (1974) Revolution in Poetic Language أفضل ما كتب في هـذا الشأن. ومن منظور كريـستيفا تـصبح اللغة الفوضـوية Revolution أنـماقها باللاعقلانية وتداعياتها، اللغة المضادة للأساليب الأدبية والأنساق العقلانية الفلسفية التـي ساهست في تدنّى وضع النساء. وفي مجال عرضهن لمفهوم الكتابة الأنثوية/النـمائية (مسع ملاحظة أنه لا يوجد فارق في اللغة الفرنمية في المعنى بين اللفظتين)، فلقد أشرن إلى وجود نوع من اللاعقلانية المتضمن في الخطاب الفلسفي الذكوري أو الأبوى. ورغم ذلك، فاحتفـاء هؤلاء المنظرات بالطاقات التخييلية والإبداعية للمرأة في المجال الـشعرى بعكـس النـمق العقلاني الذكوري، كما أشرنا سابقا، قد أدى إلى استبعاد الكثير من النساء اللائي رأين في هذا المقلاني الذكوري، كما أشرنا سابقا، قد أدى إلى استبعاد الكثير من النساء اللائي رأين في هذا الموقف خيانة كبيرة لصراعهن الطويل من أجل الاعتراف بعقلانية النساء.

وتعتبر جوليبت ميتشيل Juliet Mitchell من أوائل ممثلات الحركة النسوية الناطقة بالإنجليزية التي رأت في الحركة النسائية في فرنسا طاقات كامنة للتحرر. أما إلين شهوولتر Elaine Showalter وهي أكاديمية أمريكية مرموقة، فقد وجدت في مفهوم الكتابة النهسائية مفهوما ملهما. وفي محاولتها لمراجعة الأدب المعتمد والطريقة التي يتم من خلالها تدريسه في الجامعات، اخترعت شوولتر مصطلح النقد النسائي للأدب gynocriticism. وهي تعرقه على أنه "دراسة النساء بوصفهن (كاتبات)، وتتمحور موضوعاته حول تاريخ الكتابة النسائية وموضوعاتها وأجناسها الأدبية وبُني نصوصها، ومن ناحية أخرى يهتم هذا النقد بالآليات الغنية التي يعتمد عليها الإبداع النسائي، والمسار الغردي أو الجماعي للكاتبات وما أحرزنه من

نجاح، وأخيرا القوانين والتطورات التي تطرأ على التراث الأدبى النسائي. (١٣) وتستخدم شوولتر مفهوم "الكتابة النسائية" كنموذج يعتمد على التصنيف البيولوجي، وهـو مـا يفـسر الطريقة التي تحاول النساء من خلالها إيجاد مفهوم لتجربتهن الجـسدية ووظـائف الجـسد الأنثوى الإنجابية أو الجنسية التي تعتمد على الاختلاف، وفـي محاولتهـا لتطـوير مفهـوم الاختلاف، تتبنى شوولتر فكرة مقاربة التجربة الأدبية من وجهة نظر النوع [أي من وجهـة نظر التوع [أي من وجهـة نظر التوع التراث الأدبـي للكتابة النسائية] كما أنها تنادى بضرورة استحداث مواد دراسية تتناول التراث الأدبـي

ولقد أشار عدد لا يحصى من الكتابات النسوية إلى أن فكرة دونية المرأة متجذرة في مستويات اللغة من حيث بنية الجملة ومفرداتها، أى أنها جزء مما يقال [أى المضمون] وكيف يقال [أى الشكل واللغة]. فاللغة، إذن، تؤكد هذا الاختلاف في النوع بحيث يصبح الرجال في موقع الفاعل وبالتالى موقع السلطة، في حين تكون النساء في موقع المفعول به، بحيث لا يستطعن تجاوز التعبير عن فشلهن في أن تصبح لهن ذوات مستقلة، وكما تشير ديل سيندر اللغة ليمت وسيطا محايدا للتمثيل، ولكنها تتشكل بطريقة منهجية لتخدم مصلحة الرجال، ومن موقع الاستجابة لهذه الدراسات في اللغة، ظهر عديد من المشروعات التي حاولت إحداث تغيير في الممارسات اللغوية وتخليص اللغة من هذا التعبيز على أساس الجنس، وانطلاقًا من هذا الاعتراف بمساهمة النساء في المجال الاجتماعي والأدبي نشأت الدعوة للتوقف عن ربط لفظتي "الكاتب" و"القارئ" بضمير المذكر [وهما في الإنجليزية على غير العربية، مفردتان تحتملان التذكير والتأنيث].

Elaine Showalter, 'Feminist Criticism in the Wilderness', in Elaine Showalter (ed.), (17)

The New Feminist Criticism: Essays on Women, Literature and Theory, (London: Virago, 1985), p. 248.

#### التدخل بالنقض وإعادة النظر

اعتبرت الحركة النسائية أن كراهية النساء تكمن في ثنايا اللغة وكافة مسسوياتها، فاستخدام لفظة "رجل" man "بمعني" إنسان إكما هو الحال في اللغة الإنجليزية] ينطوى على وغبة منهجية لإقصاء النساء تلازمت مع الانحياز للرجل، وهو ما أشارت إليه جيل روبين رغبة منهجية كقصاء النساء تلازمت مع الانحياز للرجل، وهو ما أشارت إليه جيل روبين وحدت Gayle Rubin في كتابها الاتجار في النسماء (1975) The Traffic in Women . وجدت روبين هذا التحيز في أعمال ليفي شتراوس، وخاصة نظريته في القرابة، وهي النظرية التي كان لها فضل وضع أسس الدراسات الأكاديمية لعلم الأنثروبولوجيا. وتوضيح روبين أنب بالرغم من أن ليفي شتراوس خلص إلى أن جنور اختلاف الأدوار المنوطة بالجنسين قائمة في الممارسات الاجتماعية، إلا أنه لم يعترض على حقيقة اختزال النساء إلى أشياء يتم تداولها داخل منظومة العلاقات الاجتماعية.

من هذا المنطق بدأت المجموعات النسائية والنشرات النسوية والمجالات المختلفة المساهمة في إعادة تعريف كثير من التشبيهات والأوصاف التي كانت تحط من قيمة النسماء، مثل تشبيه الساحرات، والعجائز الشمطاوات، و العوانس. ولقد توازت الجهود الإيجابية لكشف هذه الأنماط التي يساء استعمالها مع مشروع إعادة كتابة الأساطير داخل النظام الأبوى. لقد اعتبرت حكايات الأطفال أحد الأدوات الماكرة التي يتم من خلالها تنشئة الأطفال على التكيف مع أداء الأدوار المعدة سلفًا للجنسين. ففي محاولاتهن التدخل في بناء الأنماط الثقافية المركزية بغرض تقويضها، قامت الكاتبات بإعادة كتابة هذه السرديات القائمة على استخدام موضوعات يمكن وصفها بالنماذج الأولى archetypal. لقد كانت تلك المحاولات المحرضة على رفض المعايير الأبوية (الذكورية) والإعلاء من شأن القوة النسائية بمثابة النظير على رفض المعايير الأبوية (الذكورية) والإعلاء من شأن القوة النسائية بمثابة النظير الإبداعي للتحليل النظرى للأساطير الثقافية. وكان لنداء مارى دالى Mary Daly بالانفصال التأكيد على الطاقات الشهوانية للمرأة في محاولة لحث النساء على استكشاف القوى التي يتملكنها والاحتفاء بسولكيات كانت وما زالت مخالفة للأعراف والتقاليد.

ولم تقتصر هذه الجهود على الرفض النظرى لوجهات النظر المعادية بل تعدته إلى الدخول في محاولات ملموسة لتغيير القوانين، وفي هذا الصدد، يمكننا أن ننكر كاثرين ماكينون Catherine Mackinnon كأحد الوجود الأمريكية البارزة التي عملت من أجل الاعتراف بحقوق المرأة في النواحي التشريعية، ولقد عرفت أيضا بجرأتها في مقاضاة القائمين على صناعة الفن الإباحي "البورنو" لتصويرهم النساء بشكل مجرد من الإنسانية.

وفي محاولة للفت النظر إلى حقيقة أن الأعمال النسوية تنطلق من مصالح النساء "البيض"، كتبت أودرى لورد Audre Lord خطابا مفتوحا إلى مارى دالى تتنقد فيـــه نظــرة الاستعلاء التي تتعامل بها مع النساء السود بحيث تجعل منهن، في هجومها الصارى على أساطير الثقافة الغربية، ضحابا لا حول لهن ولا قوة. (١٤) من ناحية أخرى تبنت أليس ووكر Alice Walker، مع أخريات، قضية البحث عن مفهوم إيجابي للجماعة إذ تحدثت عن وجود جماليات "سوداء" تمكن الكاتبة السوداء من الخروج من الصمت المزدوج الذي عانست منسه نتيجة العوامل العرقية والجنسية. (١٥) ولقد ناقشت عديد من النساء "الملونات" - أي اللاسي ينتمين إلى خلفيات عرقية مختلفة - مسألة تعرضين للظلم مجددا نتيجة وضعهن في مكائــة أدنى داخل الحركة النسوية. وعندما حاولت باتريشيا سباكس وإلين شوولتر أن تزيحا المستار عن التقاليد الأدبية النسائية، نجدهما قد تواطأتا مع إسكات الصوت النسائي الأسود داخل التاريخ التقليدي. وكما أشارت هيزل ف. كاربي Hazel V. Carby، فإن الدراسات الخاصة بالنساء السود تأسست من أجل إحداث تقليد أدبى يشتبك مع تجارب النـساء اللائــى ينتمــين لأصول غير غربية، وتتحدى هذه الحركة أحادية وتجانس الدراسات النسائية ومزاعمها بالحياد والتجرد، وتناقش شعور هؤلاء النساء بالاغتراب وخوفهن من "ثقافة المدن" التي ترتبط بارتفاع نسبة احتمالات التعرض للاغتصاب داخل المدن أو الإخضاع لأشكال غير مناسبة من العلاج الطبي (مثل نسبة جراحات استئصال الرحم التي تجرى على نحو غير

Cf. Alice Walker, In Search of Our Mothers' Gardens (London: The Women's Press, 1984).

Audre Lorde, 'An Open Letter to Mary Daly', Sister Outsider (Trumansburg, N.Y.: (11)
The Crossing Press, 1984), pp. 25-34

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ ٣١٦ \_

ضروري). (<sup>(1)</sup> وكان لنشر كتاب هذا الجسر هو ظهري: كتابات جذرية بقلم نساء ملوئات المعلام المطونات المعلوم المطونات المعلوم المطونات المعلوم المطونات المعلوم ال

#### التكوين الجنسى وأشكال تمثيله

اعتبرت الدراسات التى ارتكزت على فكرة سيمون دوبوفوار الرائدة أن الهويسة الجنسية والإنجاب هما من أسباب قمع النساء، أن خصوبة النساء هى حجر الأسساس، فعسلا ومجازًا، فى أى مجتمع يسيطر عليه الرجال. ولذلك فإننا نجد أن جُسلَ المراجعات النقديسة النسوية قد ركّزت على التحليل المفصل لوسائل السيطرة على خصوبة النسساء، ورغم أن بعض الناقدات أمثال شو لاميث فايرستون Shulamith Firestone، تطلّعسن إلى قسدة التكنولوجيا على إيجاد حلول لمسألة الإنجاب – وهي من الأسباب البيولوجية التي ترتكسز عليها الدعوة إلى إيقاء المرأة داخل البيت – واستكشفن القضايا الصحية والعلاجية المتعلّقة بالمرأة ، خاصة في مجال أمراض النساء، إلا أنه توصل إلى أن استخدام التكنولوجيا عرض جسد المرأة لأساليب من السيطرة أكثر ضراوة، تتنافى مع المبادئ التي تدعو إلى اللاعنسف أو إلى مسئولية النساء عن سلامتهن الجسدية والعقلية. (١٨)

كانت السبعينيات من القرن العشرين فترة مثالية، جذرية في مواقفها وفي قدرتها على التخيّل فيما تطرحه من التجارب الاجتماعية، إذ شهدت هذه الفترة ظهور النـشاط الـسياسي

Hazel Carby, Reconstructing Womanhood: The Emergence of the Afro-American

Woman Novelist (Oxford: Oxford University Press, 1987), p. 18.

Cherric Moraga and Gloria Anzaldúa, This Bridge Called My Back: Writings by

(\*\*)

Radical Women of Color (New York: Kitchen Table Press, 1983).

Donna J. Haraway, Simians, Cyborgs and Women: The Reinvention of Nature (۱۸)

(London: Free Association Books, 1991),
وتقوم هذه الدراسة على نقد الفكرة السائدة عن التكنولوجيا يوصفها قوة تحديث وتحرر، مبينة أنها، على عكس ذلك،

احد طرق السيطرة غير المحدودة على الطبيعة.

موسوعة كميريدج في النقد الأدبي- الغرن العشرون - ٢٥ FOR QURANIC THQUO - تاريخ النقد النسوى

للنسويات السحاقيات كرد فعل لمحاولة تجاهل مثل هذه المسائل في التوجّـــه العـــام للحركــة النسوية. ولم يقتصر دور هذه النزعة "الانقصالية" على تقديم حل للمسألة السحاقية، فحـــسب، بل تعدتها لتصبح تجربة عملية للوثاق أو التضامن النسوى داخل ثقافة نسائية، وبذلك اعتبرت أقصىر الطرق إلى المساواة بين الجنسين. ومن هنا أصبح النضال من أجل الحقوق الجنسية للمثلبين على قائمة اهتمامات الحركة النسوية، وأصبح النقد النسوي السحاقي lesbian criticism يترأس حملات الحركات النسائية للتحرر من أوجه عديدة (١٩١). ولقد قامت بعض الناقدات أمثال تشارلوت بانش Charlotte Bunch وإدريان ريستش Adrienne Rich بدراسات نقدية تحليلية للاستراتيجيات التربوية التي يتم من خلالها إجبار الأطفال على التماثل مع الأدوار النوعية المراد تبنيها لكل من الجنسين مع قمع أية محاولة للانحراف عن هذا الخط. وتقدم إدريان ريتش في مقالها "فرض التوجّه إلى لجنس الآخر، والتجربة الـسحاقية" "Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existence" (1980) للضغوط التي تمارس على المراهقين من خلال قصص الحب والمؤثرات الثقافية الأخرى لحشهم على التوجه إلى الجنس الآخر، ومحو أي مبول مثلية. ولعل في ما تسميه أدريان ريتش "الاستمرارية السحاقية" Lesbian Continuum مراجعة لمفهوم الهوية الجنسية للمرأة. تنطلق ريتش من الفرضية السيكولوجية التي تقول بالثنائية الجنــسية bisexuality الأولـــي للطفل. وهي توضح الكيفية التي يتم بها شطب العلاقة الحميمة الأولى بين الطفل وأمــــه فــــى التحليل النفسى على حساب التأكيد المبالغ فيه للتعلق الذي يحدث لاحقا بالأب. من هنا فهـى تطالب بأن يتم الاعتراف بالاعتماد النفسي والجسدي للرضيع على الأم، وعلاقة هذا الاعتماد بالتكوين الجنسي للأفراد كبالغين فيما بعد. ويشير مفهوم "الاستمرارية السحاقية" لريتش إلى الطبيعة غير المحددة أصلا للتفضيل الجنسي، تأكيدًا لفكرة أن الاختيارات الجنسية يتم تشكيلها ثقافيا. وفي محاولتها التأكيد على أن المثلية الجنسية ليست انحرافا عن النهج الطبيعي للمغايرة الجنسية، تدعو ريتش إلى نظرية للنوع بعيدة عن الثنائية المتعارضة رجل/ امرأة؛ إذ تطالب بالحق في أن يختار كل إنسان ميوله الجنسية في جو من التفتح العقلي. ولقد أدى البحث عن

Cf. Chris Weedon, Feminism, Theory and The Politics of Difference (Oxford: (15) Blackwell, 1999), pp. 51-76

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون - ١٨ م ا ما FOR QUR'ANIC THOUGHT

٠٠٠ حريح سم سموي

الدليل التاريخي لقمع مثل هذه الرغبات بالناقدة بوني زيمرمان Bonnie Zimmerman إلى نسمية كتابها الذي يعتبر مراجعة لتاريخ النقد السحاقي بــ ما لــم يكــن أبــدا What Has .

Never Been (1985)

أما العمل الثانى لإدريان ريتش فهو كتابها الواسع التاثير من بطن المراة (1976) Of Woman Born (1976) الذى تقوم فيه بدراسة العلاقة بين الأمهات والأبناء بحيث توضع كيف تعمل النساء أنفسهن على تكريس وضعهن المئتنى فى عالم الرجال. وفى مناقشتها للأمومة بوصفها مؤسسة تعمل على توقيع عقوبات باهظة على أى امرأة لا تمنشل إلى قيمها، تقدم ريتش تحليلا وافيا لسياسات الأدوار الجنسية التى تدخل فى مسألة كيفية أداء الأباء والأمهات لأدوارهم. ولقد خلص عديد من الدراسات الاشتراكية حول موضوع قصع النساء إلى نفس النتيجة التى ترى أن وظيفة الأسرة هى إعادة إنتاج نظرة الأيديولوجية الرأسمالية للنوع. (٢٠)

وكما ذهبت أوليف شراينر في بدايات القرن [العشرين]، فإن علاقة النوع والطبقة من ناحية، والنظام الأبوى والنظام الرأسمالي من ناحية أخرى، هي علاقة متلاحمة - من حيث كونها أنظمة قمعية - ولكنها ليست متلازمة على الإطلاق. وعلى هذا كانت هناك محاولات لتأكيد دور النساء داخل النظام الرأسمالي الذي عمل على النقليل من إسهاماتهن في الاقتصاد القومي، وذلك برفض إعطاء قيمة لعملهن في تلك المجتمعات. ولذلك فقد قامت المراجعة النسوية للنظرية الماركسية بتوضيح الكيفية التي أعادت فيها النساء إنتاج نفس قوى العمل الرأسمالية (عن طريق الإنجاب وتمرير هذه القيم الرأسمالية فيما بعد لأبنائهن). ولقد دعم مثل هذه المناقشات النظرية عديد من المظاهرات التي طالبت بإعطاء النساء عائدا ماديا مقابل أعمال المنزل وتربية الأطفال؛ فيما اهتم فريق آخر من الناقدات بدراسة التبعية الاقتصادية المناه، ونذكر منهم: جوليت ميتشل Juliet Mitchell هايدي هارتمان Catherine

<sup>(&</sup>lt;sup>۲۰</sup>) انظر /ی مثلا:

Juliet Mitchell, 'Women: The longest Revolution', New Left Review 40 (1966), pp. 1-39

Mackinnon و أخريات. وأكدت هذه الدراسات أن النساء كن دائما يحصلن على أعمال مؤقئة بأجر زهيد بجانب عملهن في المنزل. أما في مجال نقد الأدب، فقد شجعت هذه الدراسات ما لا يحصى من القراءات السياسية، لا سيما في مجال الرواية.

#### الحركة النسوية من وجهات نظر مختلفة

أدركت الحركة النسوية في نهاية السبعينيات، أن رفع نسبة الوعى لــم يعــد كافيـًا، واستبدلت بالكتابات الرائدة على ما فيها من ظرف واستغزاز، وشــعبوية وتبـسيط أحيانًا، مناقشات أكثر عمقًا حول قضية النوع. ففي محاولة لإيجاد مبرر لصراعهن في التخلص من التنميط الذي طال مفهوم الأثوثة، رحبت معظم النسويات بالفكرة القائلة أن النوع gender يتم تشكيله اجتماعيًا، لقد تم تفكيك المفاهيم الثنائية للنوع كمحاولة من هؤلاء النسويات لعمل نقض راديكالي لهذا المفهوم ليُستبدل به فهم لاختلاف النوع يعبر عن نفسه من خلال مواقع مختلفة للذات (وهي المواقع التي كانت بعيدة تماما عن أية معايير بيولوجية. (١٦) وكان من نتائج مثل هذا النقض، السجال الذي دار حول ما إذا كان الرجال قادرين على الكتابة من وجهات نظــر نسوية، أي الحديث من موقع نسوى. فيالرغم من أن الكثير من الرجال كانوا متعاطفين مــع القضايا النسوية، أو كانوا مدركين أن دراسة النوع أمر يعنيهم هم أيضًا كرجال، إلا أنهــم لا يستطيعون أن يتبنوا باختيارهم مواقع للذات الأنثوية التي هي نتاج لتجربة طويلة من موقعين داخل هذا الدور الأنثوي. إن التسليم بأن النوع يتم تشكيله بناء على ممارسات محددة، قد أدى بناقدة مثل تيريسا دى لوريتيس Theresa de Lauretis إلى تكوين نظرية ترتكز على أهمية تغيير العادات والممارسات التي تؤدي إلى وضع النساء في مرتبة أدني من الرجال. (٢٠)

Judith Butler's Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity: Essays on Theory, Film, and Fiction (New York: Routledge, 1990), which concentrate on these issues, are discussed at length in Diane Elam's chapter in this volume: 'Feminism and Deconstruction'

ونجد مناقشة تفصيلية لما يطرحه كتاب باتلر من قضايا دراسة دايان إيلام "النسوية والتفكيكية" في الفصل اللاحق من هذا المجلد.

Teresa de Lauretis, Alice Doesn't: Feminism, Semiotics, Cinema (Bloomington: (\*\*)
Indiana University Press, 1984)

ولقد أدى رفض نقاد ما بعد البنيوية لفكرة الخطاب الشارح إلى إحداث أزمة في المسعى لنقض الثقافة والمجتمع من منظور سياسى، ولقد ظلت المسألة الجوهرية هي: كيف يؤثر التصنيف [الاجتماعي] للاختلاف على حياة النساء، غير أن التغيير الذى تم على مستوى المصطلحات النظرية قد تطلب التعبير عن المسلمات من منطلق الخصوصية التاريخية لا اعتمادًا على فكرة الجوهر، أما بالنسبة لما بعد البنيوية، والتي بدا أن لها موقفًا معاديًا مسن السياسات النسوية، فقد استطاعت، في أحسن الأحوال، وكما أشارت كريس ويدون، Chris المتعلقة بالاتخياز لطبقة اجتماعية معينة أو عرق معين أو للعلاقات الجنسية المغايرة (٢٠٠).

لقد بدأت دراستى بعرض الموجة الأولى للحركة النسوية، وأنهيها بملاحظة خاصسة بمصطلح "تأنيث سوق العمل"، وهو مصطلح محمل بالدلالة يميّز الوضع الراهن. فبعيدا عسن الإشارة إلى النجاح الذي حققته الحملات الواسعة لحصول النساء على فرص حقيقية ومتساوية تعتمد على تسهيلات كافية في مجال العناية بالطفل ولجازات رعاية الطفل، دون أن تهدد المرأة بالفصل من العمل، وكذلك التغلب على مسألة التحريش الجنسي بالنساء، فإن مثل هذا المصطلح يمثل نوعا من الحطّ من قيمة العمل بأجر (وذلك بالنسبة للنساء والرجال على السواء)، في وقت تنتشر فيه البطالة بنسبة عالية تشغل فيه النساء ٥٥% من الوظائف. ويما أننا نواجه الآن تزايدًا في عدم قدرة الإنسان على مواجهة الشركات العالمية الكبرى، فنحن في أشد الحاجة إلى الوعي بأهمية العوامل الاقتصادية التي تلعب دورا في تحديد أدوار النوع؛ فالتغيرات التي تطال الهياكل الاقتصادية لها تأثير قوى على فهمنا لهذه الأدوار. إن حقوق العملة العمال يتم تقليصها بشكل مستمر إلى أن وصلنا إلى الوضع الذي أصبحت فيه الطبقة العالمة نفسها "مؤنثة". وفي حين يتحتم على الحركة النسوية أن تنتبه لوجود اختلافات بسين نسساء العالم، إلا أن عليها أبضنا مواجهة ما نقوم به الحكومات الأصولية التي تعمل مثلاً، على الحد من فرص النساء في التعليم أو حجب الوظائف عنهن اللهم إن كانت أعمالا دنيا. إن التعامل من فرص النساء في التعليم أو حجب الوظائف عنهن اللهم إن كانت أعمالا دنيا. إن التعامل من فرص النساء في التعليم أو حجب الوظائف عنهن اللهم إن كانت أعمالا دنيا. إن التعامل من فرص النساء في التعليم أو حجب الوظائف عنهن اللهم إن كانت أعمالا دنيا. إن التعامل من فرص النساء في التعليم أو حجب الوظائف عنهن اللهم إن كانت أعمالا دنيا. إن التعامل من فرص النساء في التعليم أو حيث يتحب الوظائف عنهن اللهم إن كانت أعمالا دنيا. إن التعامل من فرص النساء في التعليم أو حجب الوظائف عنهن اللهم ان كانت أعمالا دنيا. إن التعامل المناء التعليم أن فرص النساء في التعليم أن فرص القوم به الحكومات الأص التوصل المناء التعليم ال

Chris Weedon, Feminist Practice and Poststructuralist Theory (Oxford: Blackwell, (17)

الفورى مع مثل هذه الأمور من شأنه أن يخلق تضامنًا [نسويًا] جديدًا يمكّن النساء من مواجهة القهر الواقع عليهن.







# النسوية والتفكيكية

دايان إيلام

ترجمة: شعبان مكاوى

أثرت النسوية والتفكيكية في النقد الأدبي وذلك عن طريق إعددة النظر في المصطلحات الخاصة بالاختلاف الجنسي والسياسة والأخلاق. لقد ساهم ارتباط النظــريتين، بتأكيدهما على أهمية الاختلاف وانفتاح دائرة التأويل، في طرح تساؤلات قوية بشأن أشكال تمثيل النساء في عدد من المجالات الأدبية. (١)

وعلى الرغم من أن النقد الأدبي يعترف بارتباط النسوية والتفكيكية، فليــست هنـــاك صيغة بسيطة عن كيفية هذا الارتباط؛ فعلاقتهما تتخذ أشكالاً متباينة، لأن كلاً منهما لا يتوقف عن إعادة تعريف الآخر. ويؤدى إلى الاستقرار الناجم عن ذلك إلى قيام علاقة طبِّعة بينهمــــا بحيث لا يسود فيها أحدهما على حساب الأخر.

ومن المهم أن نذكر أن هذا الارتباط، على تعدد أشكاله، كان موضع شك في البدايـــة. وفيما يمكن وصفه بأكثر الكلمات وضوحًا لجاك دريدا، يقول: "التفكيكية بكــل تأكيــد ليــست نسوية الاتجاه... فلو أن ثمة شيئًا يتوجب على التفكيكية البعد عنه، فإنه النسوية". (٢) النسوية، كما يراها دريدا، "هي السبيل التي ترغب المرأة من خلالها في أن تكون كالرجل وأن تكــون

لمزيد من التفاصيل عن العلاقة يون النسوية والتفكيكية، الظر أي:

Diane Elam, Feminism and Deconstruction: ms. en abyme (London: Routledge,

Jacques Derrida, "Deconstruction in America," Critical Exchange 17 (Winter 1985). p.30.



كفيلسوف دوجماتيكي ينشد الحقيقة والعلم والموضوعية"، (") من هذا كان اتهام النسوية بتجاهل مسألة الاختلاف والنظر إليها كشكل أخر من الميتافيزيقا الغربية، بتعليقها الأمال على الحقيقة والموضوعية.

وإذا كان دريدا قد حاول أن يبعد النسوية عن التفكيكية، فإن عددًا من النسويات قد حاولن أيضنا أن يدفعن بالتفكيكية بعيدًا عن النسوية، وإن اختلفت الأسباب، إن التفكيكية، حسب ما ترى دينيس رايلى، ضد النسوية لأن الأولى "ليس لديها ولاء سياسي". (1) أما جين تومكنز فيقلقها أن التفكيكية ببساطة "تصنّف كل شيء وتحصره في اللغة" بينما تعبر مارجريت وتيفورد عن رأيها في وضوح أكثر بقولها إن التفكيكية "تحاول أن تحيد أصحاب النظرية النسوية "لأن إمكانية اختلاف النساء لم تدخل الخيال التفكيكي". (2) خلاصة القول إن الاتهام

Jacques Derrida, Spurs: Nietzsche's Styles, Trans. Barbara Harlow (Chicago: المرابعة المعالية University of Chicago Press, 1978), pp. 62-65.

ينما يحاول إبقاء التفكيكية على مسافة من شكل ما محدد من السوية، حاء فريدا مويدًا للدراسات النسائية ق: Women in the ".
Beehive: A Seminar with Jacques Derrida,"

Alice Jardine and Smith (eds.), Men in Feminism (New York: Methuen, 1987), p. 196. وللمزيد عن محموعة القالات التي لتناول بشكل حاص التقاطعات بين عمل دريدا والحركة السالية، انظراب:

Ellen K. Feder and Mary C. Rawlinson (eds.), Derrida and Feminism: Recasting the Question of Woman (New York: Routledge, 1997); Nancy Holland (ed.), Feminist Interpretations of Jacques Derrida (University Park: Penn. State University Press, 1997).

والاطلاع على تفكيك ذكى لتفكيك دريدا الهاز المرأة الطراب،

Gayatri Chakravorty Spivak, "Displacement and the Discourse of Woman," in Mark Krupnick (ed.), Displacement: Derrida and After (Bloomington: Indiana University Press, 1987), pp. 169-195.

Denise Riley, Am I That Name?: Feminism and the Category of Women in History (V)
(Minnesota: University of Minnesota Press, 1988).

Jane Tomkins, "Me and My Shadow," in Linda Kauffman (ed.), Gender and Theory: "Dialogues on Feminist Criticism (Oxford: Blackwell, 1989), p. 135; Margaret Whitford, Luce Irigaray: Philosophy in the Feminine (London: Routledge, 1991), p. 137.

الذي توجهه النسوية إلى التفكيكية هو أن الأخيرة لا تأخذ الاختلاف الجنسي بجديــة، وأنهـــا تختزل العالم في اللغة، وليس بمقدورها أن تقدم أساسًا مناسبًا للفعل السياسي.

وعلى الرغم من أن تصوير دريدا للنسوية يقترب الأن من الكاريكاتير أكثر منه إلى التوصيف العادل، فإن أشكالا أخرى للنسوية كانت من القوة بحيث لم تستطع التفكيكية إسقاطها. وفي الوقت الذي يجب أن تؤخذ فيه التحفظات النسوية على التفكيكية مأخذ الجد، فإن النظريتين لا تزالان قادرتين على بناء تحالف يواجه قضايا الاختلاف الجنسي، ويـــدرس علاقة اللغة بالمادة، ويشجع العمل السياسي.

#### فئة النساء

تؤكد كل من النسوية والتفكيكية، بداية، أنه ليست هناك هوية قائمة على منصون محدد لفئة "النساء"، فبينما ثمة أفكار ثابتة ومستقرة عن ماهية النساء وما يستطعن عمله، يظل واردًا أنهن بمثلن فئة غير محددة. ويظهر ذلك في طريقتين: هل مسألة تعريف "النساء" مسألة انطولوجية أم أنها مسألة معنى؟ فلو أنها مسألة أنطولوجية، فإن النظريتين لا تعدان باستعادة أو خلق المرأة الأصلية/المرأة الطبيعية، المرأة الكل. كما أن اللجوء إلى التجربة الفرديـــة أو التحليل العقلاني أو المعرفة المسبقة/المتجاوزة لن يكون بمقدوره أن يصف جوهر أمر مـــن الأمور. ولذلك، فالارتباط بين النسوية والتفكيكية يجعلنا أكثر وعيًا بالإمكانات غير المحـــدودة للنساء، إذ ندرك أن أشكال تمثيل النساء لن يكون شاملاً أبدًا وأنه من المستحيل وضع النساء جميعًا تحنت مفهوم واحد لا ينقسم، اسمه "المرأة." وإذا نسينا أن ثمة عددًا غير محدود لصور النساء، فإن تراكمات أشكال تمثيلهن تضيّيق من الاختيارات وتترك مساحة لعدم اليقين.

هنا تسير عملية التمثيل في طريق مزدوج، أي أنه من المؤكد أن النساء لن ينظــر إليهن كموضوع أو كذات. ويمثل هذا الأمر مشكلة بالنسبة للنظرية النسوية لأنها قالت إن حصول المرأة على ذاتيتها هو أحد أهدافها. غير أن الوصول إلى هذا الهدف، كما يـشير

دريدا، لا يضمن الحرية (<sup>٦)</sup>، إذ أن الذاتية قد تقدم الوسيلة لكن النساء لا يصبحن ذوات إلا إذا طابقن أشكال تمثيل محددة ومحسوبة.

وإذا كانت فئة النساء تمثل قضية معنى، فإن النسوية والتفكيكية مازالتا تواجهان تحديًا أخر؛ فهما تريان أن الحديث عن المرأة يتخذ منحى وصفيا ومعياريا وغير دقيق، إذ أنه مسن المستحيل وصف الهوية الحقيقية للنساء وتقديم وصف محدد يراعي في تصوره كل الاختلافات الممكنة، إن محاولة دمج السؤال الأنطولوجي بسؤال المعنى أو محاولة النظر إلى سؤال المعنى بوصفه قضية أنطولوجية لن يحل المشكلة، إذ ستصبح فئة النساء ساعتذ عديمة النفع لأنه ليس هناك جوهر متصل أو مشترك بين الطرفين.

ما تستطيع التفكيكية أن تفعله هنا هو أن تمد النسوية بما هو أكثر من مجرد معدادة الجوهرية، فهى بينقديمها وصفاً راديكالياً للمعنى كشيء مؤجل تقول بيأن "النسماء" كفئة ستكون غير محددة بطريقة ثانية. فإذا كانت فئة النساء ستظل غير محددة و لا يُعرف ما إذا كانت قضيتها تتعلق بنظرية وجودها أم أنها قضية معنى، فإن أيهما لن يكون محددًا داخل فئة المعنى لأن المعنى نفسه غير محدد في نهاية المطاف، فضلاً عن أنه عرضة لأن يظل مؤجلاً.

## الجنس والنوع

تساعد التفكيكية، بما تطرحه من تأجيل المعنى وعدم التحديد في الإقصاح عن دعواها بأنه قد يمكن فهم نضال الحركة النسوية، لا كمجرد نضال لتأكيد الهوية بل لتأكيد الاختلاف. كما إن الحركة النسوية لن تبلغ نهاية ذلك النضال بأن تقوم بإحصاء عدد الإشارات في كل مرة ترد فيها كلمة "النساء"؛ فقد ترد هذه الكلمة داخل نسيج مركب من الاختلافات. غير أنب سيكون من الخطأ ـ كما تقول جوديث باتلر - "أن نفترض مقدمًا أن هناك فئة اسمها (النساء) تحتاج إلى أن نرصد داخلها عناصر مختلفة من العرق والطبقة والسمن والإثنية والنشاط

Jacques Derrida, "Sending: On Representation," Social Research 49, 2 (Summer 1982), p. 317.

الجنسى كى تصبح فئة كاملة". (٢) فسوف تظل هناك معان أكثر واختلاقات أكثر تحتاج إلى النقاش والتفنيد. إن كلمة "النساء" موقع خلافى دائم لمعانٍ كثيرة متباينة، إذ المعنى في النهاية دائمًا مؤجل وغير محدد.

من الممكن القول، إذن، أن النساء تطرح أسئلة على الحركة النسوية بقدر ما توفر الأساس لهذه الحركة. يتضمن أحد هذه الأسئلة الأساسية إطار النوع والجنس: أى ما هو موقف "النساء" بالنسبة للنوع والجنس؟ ويرد تحليل نسوى تفكيكي بمساءلة التمييز بين الجنس و النوع بالقول إن الأوان قد أن لإعادة التفكير في النظرية التي تقول بأن الجنس خاصية بيولوجية طبيعية مُطعمة بإشارات النوع، وفي خطوة مهمة تتادى جوان سكوت بتحقيق "تأريخ حقيقي وتفكيك لشروط الاختلاف الجنسي"، مما يؤدى إلى صرف الاهتمام والتركيز بعيدًا عن الجنس حتى يمكن للنوع أن "يُعاد تعريفه ويعاد بناؤه مقترنًا برؤية للمساواة السياسية والاجتماعية التي تشتمل ليس فقط على الجنس ولكن أيضًا على الطبقة والعرق". (^)

أما تبريسا دى لوريتيس، فإنها غير راضية عن مسألة التمييز بين الجنس والنوع؛ إنها تروج لتفكيك العلاقة بينهما حتى لا يظل النظر إلى النوع بوصفه بناء خياليًا لا وجود له، أو شيئًا ينبع من جنس محدد ببولوجيًا. وتؤكد على أن النوع ليس ملكية الأجساد أو شيئًا موجودًا بصفة أساسية في البشر، بل هو "منتج أو عملية تتكون من عدد من الممارسات الاجتماعية" التي تخلق نسيجًا من الاختلافات التي تعبر أي عدد من اللغات والثقافات أيضيًا. (١) عند هذه النقطة، ترسم دى لوريتيس الخط أو الحد النسوى دافعة بأن "النوع يميز حدود التفكيكية. (١٠)

Judith Butler, Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity (New York: Routledge, 1990), p. 15.

Joan Wallach Scott, Gender and the Politics of History (New York: Columbia University Press, 1988), p. 50.

Teresa de Lauretis, Technologies of Gender (Bloomington: Indiana University Press, 1987), p. 3.

١٠٠١ المصدر السابق، ص ٤٨،

وترى أن دريدا قد أخطأ "بوضعه مسألة النوع في المكان الخطاً وذلك بوضعه في شكل من النسوية غير تاريخي وذي طبيعية نصية خالصة".(١١)

على أية حال، لا حاجة هنا إلى التخلى عن ارتباط النسوية بالتفكيكية. لا ترى جوديث باتلر سببًا لاستباق الجنس، كحقيقة طبيعية، للإشارات أو العلامات الثقافية للنوع؛ الأكثر دقـة هو أن نقول إن الجنس هو نتاج النوع، وإن الإشارات الثقافية للنوع هى التى تخلق الفكرة بأن هناك جنمنًا بيولوجيًا أصيلاً. تقول جوديث باتلر:

ليس الأمر أن هناك نوعًا من الجنس يتخذ شكلاً بيولوجيًا غائمًا يظهر في طريقة المشى والإشارة والإيماءة، كما أنه لا يعنى أن نشاطًا جنسيًا ما يمكنه أن يعبر عن هذا النوع gender الواضح، أو عن ذلك الجنس السحرى، فإذا كان النوع [أى التكوين الاجتماعي للجنسين] تقليدًا يقدم بانتظام النموذج الذي يحاول أن يدانيه، فإن هذا التكوين أداء يقدم وهما لجنس أو جوهر داخلي أو أساس نفسي للنوع ... . في الواقع، إن أحد الطرق لجعل هذه الأنواع إمن التكوينات الجنسية] طبيعية إنما يكون من خلال بنائها بوصفها ضرورة داخلية سواء كانت نفسية أو بدنية. (١٢)

إن العلاقة بين الجنس Sex والنوع gender هي علاقة ذاتية التفكيـــ الله علــــي نحـــو مستمر، إنها تقدم أبنية يطلق عليها أنها طبيعية، وهذا فقط لأننا نسينا أنها أبنية.

كيف يصبح ممكنًا أن نُقر بالطبيعة ذاتية التفكيك لعلاقة الجنس والهوية الجنسية، في الوقت الذي نحيا فيه داخل المصطلحات المستقرة للاختلاف الجنسي؟ هذه هي المشكلة. وكما تذكرنا دروسيللا كورنيل: "إننا نستطيع في بساطة أن نخرج من الهوية الجنسية أو أدوار الجنس ثم نعود إليها ثانية إذا أردنا". (١٣) والحل من وجهة نظرها هو أننا "يجب أن ننسزع

<sup>(</sup>١١) للصائر السابق، ص ٢٤.

Judith Butler, "Imitation and Gender Insubordination," in Diana Fuss (ed.),

Inside/Out: Lesbian Theories, Gay Theories (New York: Routledge, 1991), p. 28.

Drucilla Cornell, Beyond Accommodation: Ethical Feminism, Deconstruction, and

the Law (New York: Routledge, 1991), p. 182.

الاختلاف الجنسى من داخلنا ولا نكتفى فقط بالتظاهر بأننا قد تجاوزنا ذلك. (١٠) وتؤكد كورنيل أن أحد أهم وجوه التفكيكية هو الخطوة التى تخطوها إلى ما يتجاوز التعريفات الثنائية أو المتضادة للفروق الجنسية. وهذا يتضمن، إذا استخدمنا مفردات دريدا، الإقرار "بتعدد الأصوات الجنسية المميزة"، وبتعدد "السمات الجنسية غير المحددة التى تستطيع أصواتها أن تحمل وتضاعف الجسد في كل 'فرد'. (١٥)

قال النقاد إن هذا الموقف طوباوى لا أمل من ورائه، أما بالنسبة لكورنيل فإن الصفة الطوباوية لهذا الموقف هي بالضبط ما يهم الحركة النسوية. إن هذه ليست طوباوية النمساذج المثالية (النساء النموذج أو النسوية النموذج أو التفكيكية النموذج)، بل هي أقرب إلى طوباوية "حرفية" بمعنى أنها غير موجودة، وهي في الوقت نفسه تختير نماذج التفكير الموجودة، تصف دروسيللا كورنيل كتابة دريدا بأنها "طوباوية على نحو جلى حيث إنها تطرح بديلاً لنظامنا الراهن حيث يُعاش الجنس داخل النسيج المستقر "الكاره للمثلية" بوصفه هوية جنسية صارمة". (١٦) مثل هذا النوع من الدافع الطوباوى، الذي هو الخاصية التي تميز النسوية التفكيكية، يتمتع بقيمة عالية في رأى دروسيللا كورنيل لائنه "يطالب بالاكتشاف وإعادة الاكتشاف الدائمين للممكن وللذي لم يتم تمثيله بعد". (١٧)

## اللغة والمادة والجسد

تؤدى راديكالية مساءلة التقسيم بين الجنس والنوع إلى إعادة النظر في التقابل بين اللغة والمادة. يبدأ دريدا هذا العمل بمحاولة نزع المظهر الطبيعي لبلاغة الجمد المؤنث. (١٠)

<sup>(11)</sup> المرجع السابق، ص-١٦٠

Jacques Derrida and Christie McDonald, "Choreographiesy," Diacritics 12, 2 (Summer 1982), p. 76.

Cornell, Beyond Accommodation, p. 19. (3)

<sup>(</sup>۱۱۰ المرجع السابق، ص١٦٩،

<sup>(1&</sup>lt;sup>2</sup> (نظر أي:

Jacques Derrida, "The Double Session," Dissemination, trans. Barbara Johnson (Chicago: The University of Chicago Press, 1981), pp. 173-286.

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون - ٣٣٠ -

فبتركيزه على غشاء البكارة وعملية فض هذا الغشاء، يرفض دريدا تخصيص أية صفة نسائية أساسية أو طبيعية لهما. ليس لغشاء البكارة معنى أساسى وهو لا ينتمى إلى اسرأة بعينها، إن غشاء البكارة وعملية فض هذا الغشاء موجودان خارج الخطاب البيولوجي، ربما يشيران إلى حيّز من الاختلاف المادي، غير أنه ليس ثمة حيّز حقيقي من الاختلاف. للأجساد دائمًا، في رأى دريدا، خطاباتها وهي دائمًا موضوع ضمني وذات معبرة أيضًا.

وتلجأ لوس إريجارى \_ رغم أنها ليست دائمًا مفكرة تفكيكية صارمة \_ إلى استخدام لغة مورفولوجية في بحثها عن مداخل لغوية جديدة، من شأنها أن تتكلم عن متعة النساء المسكوت عنها. وهي متعة موجودة لكنها غير قادرة على التشكل داخل مفسردات الخطاب الأبوى. وترى إريجارى أن المرأة لا تنتمي إلى جنس مفرد أو جنس يقبل القسمة على واحد، إن مُتعها دائمًا متعددة وتتجلى في أجزاء مختلفة من الجسد، والمرأة ليست محددة بمتعة واحدة في مكان واحد من جسدها، بل إن متعها لا ترتبط بأجساد بعينها: "متعة الغرام بيننا تسرى من داخلنا إلى خارجنا، ومن خارجنا إلى داخلنا. المتعة بين جسدينا لا تعرف حدًا. لا تنتهى. لا تعرف عقدة ولا يوقفها أحد". (١١) وبعيدًا عن تشيؤات الجسد المؤنث، فإن استخدام إريجارى لبلاغة الخطاب البيولوجي يعيد وضع التشريح في مفردات ترفض أن تتعامل مع الجسد كمادة. إنها "تكتب الجسد" \_ إذا استخدمنا عبارة إلين سيكسو \_ عن طريقة الكتابة من خلال ومع الجسد وليس بالكتابة عن الجسد. (٢٠)

الواضح الآن في عمل كل من دريدا وإربجارى، هو أن اللغة والمادة يستتبع كل منهما الآخر. أو كما تعبر جوديث باتلر عن ذلك بقولها: "اللغة والمادة لا يتطابقان تمامًا ولا يختلفان تمامًا".(١٦) تتخذ جوديث باتلر موقفًا بعنى أن "كل جهد للإشارة إلى المادة يقع من خلال عملية

Luce Irigaray, This Sex Which is Not One, trans. Catherine Porter (Ithaca: Cornell University Press, 1985), p. 210.

Hélène Cixous and Catherine Clement, The Newly Born Woman, trans. Betsy Wing (Minneapolis: University of Minnesota Press, 1986).

Judith Butler, Bodies That Matter: On The Discursive Limits of 'Sex' (New York: "''
Routledge, 1993), p. 69.

دالة هى دائمًا \_ فى ظاهريتها \_ مادة. ... إن اللغة تشير إلى كل ما هو مادى، وما هو مادى لا يمكنه أن يهرب تمامًا من العملية التى يُصبح من خلالها مدلولاً."(٢١) لذلك، فالنسساء لمن مجرد مسألة لغة (شيء مجرد) أو مسألة مادة (أجساد خام). إنما النساء لغة ومادة فسى الوقت ذاته. ترى جوديث باتلر أن الحركة النسوية يجب أن تولى اهتمامًا بالتراتب الجنسي الموجود ضمنيًا فى نظريات المادة، حيث النظر إلى النساء بوصفهن على الجانب (الأدنسي) للمادة، وإلى الرجال بوصفهم على الجانب (الأسمي) للشكل والتجريد. كما يجب عليها \_ أى الحركة النسوية \_ أن تقوم بتفكيك ثنائية اللغة/المادة على نحو كامل.(٢٠)

### التفاوض حول حدود سياسات الهوية

تطرح النسوية التفكيكية، بتقويضها للقراءات ذات الطابع الأونطولوجى النساء كفئة و
بتحديها الجاد للنزعة الوصفية فى نتاول النساء، رأيها القاتل بأن النساء فئة سياسية لا فئة ميافيزيقية. ومن خلال هذه الخطوة، تُسائل النزعة النسوية التفكيكية التعبيرات التسى نفهم السياسي من خلالها. ولما كانت التفكيكية قد رفضت بشدة قبول "الذات" بوصفها متسقة أو بديهية أو طبيعية، فإن قراءتها التفكيكية للسياسة لن ترتكز إلى ذات حرة فى اتخاذ قراراتها ولكنها، بدلاً من ذلك، ستتأمل ما الذي تعنيه المشاركة السياسية بدون "ذات" بالمفهوم المسشار الله عاليه. (٢٤)

<sup>(</sup>۲۱) المرجع السابق، ص۲۸

١٣٠١ المرجع السابق، ص٩١.

۱"۱ يتعلق هذا، على نحو حاص، بالسياسات القائمة على ضمان حقوق أساسية معينة للنساء. وترى التفكيكية أن السياسات المعنية بالمعنية المعنية المعن

equivalent لنساء "منابلة ،equal "منساوية" انظر أي:

Drucilla Cornell, "Gender, Sex, and Equivalent Rights," in Judith Butler and Joan W. Scott (eds.), Feminists Theorize the Political (New York: Routledge, 1992), pp. 280-296.



ورغم ذلك، فإن هذه التفكيكية للذات هي نفسها التي كثيرًا ما أثــارت ذلــك "الفــزع النسائي الملموس"، على حد قول ويندى براون. (٢٥) بل إن تحدى التفكيكية لسيادة الذات كانت بمثابة طعنة في قلب نشاط الحركة النسوية وما تطرحه من سياسات الهوية. وهي سياسات، في أشكالها المتعددة، وضبعت من أولويات أهدافها الوصول إلى تعريف للذات يقسر بقيمــة النساء وطالبت، سعيًا إلى هذا الهدف، أن تجتمع النساء سياسيًا على قاعدة المشترك بينهن.

وتنادى التفكيكية بالاهتمام بمشكلة الهوية والسياسة، إذا أن الهوية تقوم عادة بدور نموذج معياري، وعندما تتخذ السياسة الهوية أساسًا لها، فإنها لا تتجاهل الفروق بين النـساء فحسب ولكنها أيضنا تحاول أن تمحوها. تتهاوى سياسة الهوية عندما تحاول أن تفسّر حقيقة مفادها أن كل النساء لا يواجهن نفس مجموعة المشاكل السياسية وأن الاختلاف أكبر من مجرد سلسلة من فثات الهوية مثل فئة النساء الملونات وفئة المثليّات وفئة النساء العاملات، . 135a c

إن تحالف الحركة النسائية والتفكيكية بإمكانه أن يتفاوض حول حدود سياسة الهويــة ويقدم بدائل للممارسة السياسية على نحو مختلف، وهذا لا يعنى أن السياسي سيعاد تشكيله على أساس الاختلاف بدلاً من الهوية. "إن الاختلاف لا يلغى الهوية، إنه يسير جنبا إلى جنب مع الهوية ويتجاوزها، (٢٦) على حد شرح اترين مين-ها". و لا تظهر الإمكانات غير المحدودة لفئة "النساء"، حسب مفردات ترين، في شكل اختلافات بين النساء فحسب ولكن في شكل اختلافات داخل النساء. وكما توضح ترين: "يتأسس الاختلاف، كشيء منفصل داخل 'المرأة' وليس كصفة غير قابلة للاختزال، على لا محدودية 'المرأة' على اعتبار أنها كيانات لا تتفصل من الأنا واللا أنا". (٢٧)

Wendy Brown, States of Injury: Power and Freedom of Late Modernity (Princeton: (14) Princeton University Press, 1995), p. 39.

Trinh Minh-ha, Woman, Native, Other: Writing Postcoloniality and Feminism (Bloomington: Indiana University Press, 1995), p. 104.

المرجع السابق. ص ١٠١

ولترين إشارة هامة نتعلق بفكرة وحود هويتين وهميتين سفصلتين، الأولى إثبية، أما التانية فتتعلق بالمرأة وأو لتوحى الدقة) بالأنتى، وتمكن رة هذه الفكرة إلى النظام اليورو - أمريكي القائم على التناليات وسياسة فرق تسد التي ألسم بما هذا النظام منذ القدم.

FOR QURANIC THOUGHT موسوعة لممبريدج في النقد الأدبي – المفرق العشرون ﴿

الأمل إذن هو التأكيد على التضامن السياسي دون إغفال الاختلاف الموجود معه وبداخله. ومن أجل تحقيق ذلك، تنظر الحركة النسائية والتفكيكية معًا إلى الــسياسي بوصــفه مجالاً للنفاوض المستمر ومجالاً لعدم التحديد والأحكام التي لا تنتهي.

## التضامن الهش والبحث عن العدل

لا يعنى فهم السياسي بوصفه غير المحدد رفض اتخاذ القرارات بل يعنسي إصدار الأحكام والقيام بالأفعال دون الركون المطمئن لحضور "الذات". لذلك، فعندما تــرى بـــاربرا جونسون مثلاً أن "هناك سياسة تحديدًا لعدم وجود حسم"، فإنها بذلك لا تحاول الهروب من القيام بفعل ما أو تجنب إصدار أحكام. إنها تستخدم هذه النقطة لكي تشرح لماذا يكون الفعـــل السياسي بشأن قضية الإجهاض، مثلاً، ممكنا بسبب وجود التردد. إن قراءاتها الأدبية تتبسىء عن أن "قضية متى تبدأ الحياة قضية مركبة، وهذا يعود جزئيًا إلى الطريقة التي تُغيِّم أو تعتم بها اللغة على الحد الفاصل بين الحياة والموت". (٢٨) إن عدم استقرار التعريف القانوني لكلمة "شخص"، التي تخرج من ذلك الحد الغائم، يخلق مزيدًا من عدم التحديد الأنطولـوجي الـذي يغذى الجدال الدائر حول قضية الإجهاض.

لا تقول التفكيكية بأن السياسة ذات النزعة النسوية يجب أن تبدى رأيها حــول هــذه الأمور مرة واحدة وإلى الأبد. بل إن الارتباط السياسي بين الحركة النسوية والتفكيكية يميـــل إلى جانب حركة حرية الاختيار التي تقوم على تضامن يتأسس على الاخـــتلاف، و إمكانيــة احترام الاختلافات عندما يتعلق الأمر بحق المرأة في أن تختار إجراء عملية الإجهاض. إن الحركة المؤيدة للاختيار موجودة وفعالة نتيجة الاعتراف بالاختلاف داخل الحركة نفسها؛ إنها تقر بأنه لا حاجة للقوانين الكونية لتقرير ما إذا كان يجب أن تُجرى امرأة ما عملية إجهاض. فلكل امرأة موقفها الخاص. لا تقف امرأتان موقفًا واحدًا، والاختلافات بينهما تـصلع فرقـا أخلاقنا،

CF. Barbara Johnson, "Apostrophe, Animation, and Abortion," A World of Difference (Baltimore and London: The John Hopkins University Press, 1987), p. 194.

إن الحديث بهذا الشكل يعنى أن نعرف السياسي لا بوصفه خطابًا للحقيقة الاجتماعية (أى ممارسة تهدف إلى ارساء الحقيقة عن المجتمع في المجتمع) بل بوصفه خطابًا للعدل الاجتماعي (مجال الرأى والأحكام). إن تقديم الأخلاقي هنا هو طريقة لخلق إشكالية المسئولية الاجتماعية والتفكير في مسألة المجتمع دون احتكام إلى حقيقة الهوية. ويصنع الجانب الأخلاقي، بالنسبة للحركة النسوية التفكيكية، هامشًا ضروريًا للتردد في مسألة النتظيم السياسي، فليس هناك شكل اجتماعي يستطيع أن يضع نهاية لمشكلة الظلم، وبينما يُحتمل أن تشكل النسوية التفكيكية سياسة تنشد العدل الاجتماعي، فإنها لن تكون قادرة على تعريف المجتمع العادل ولا هي راغية في تقديم ذلك التعريف القاطع المنع،

قد يبدو ذلك للبعض شيئًا يبعث على التشاؤم بالنسبة للحركة النسوية التفكيكية، لكنه يبعث على الأمل في الإقرار بأن البحث عن حكم قد يعطى هذه القضية حقها \_ قضية توفير العدل للمرأة \_ أمر لا يعرف حدًا أو نهاية. إن سياسة النسوية التفكيكية لا تؤدى إلى الإجماع في الرأى كما إنها لا تنشد أرضية سياسية مشتركة. على العكس، فثمـة تأجيـل لا ينتهـي للإجماع، وثمة تكاثر للاختلافات، فضلاً عن وجود نقص في الأرضية المشتركة.

إن إمكانية إقامة مجتمع لا يتأسس على حقيقة الهوية الاجتماعية المسبقة يمكن وصفها بـ"التضامن الهش"، وهو تضامن يشكل الأساس للفعل السياسي والمسئولية الأخلاقية. وعلى قدر أكبر من الدقة، فإن التضامن الهش هو استقرار، لكنه استقرار غير مطلق. يقول دريــدا: "أن تفسر استقرارا ما (هو بطبيعته مؤقت ومحدود) لا يعنى أن تتكلم عن التضامن المطلق، لكنه يعنى أن نتكلم عن التضامن المطلق، لكنه يعنى أن نضع في الاعتبار تاريخية ولا طبيعية الأخلاق والسياسة والمؤسساتية... إلــخ. إنه استقرار لا يعنى الثبات، فهو دائما غير قابل للثبات". ("") يمكن فهم التضامن الهش على أنه تحالف سياسي قائم على أساس من الالترامات الأخلاقية المشتركة في وقت من الأوقات. إنه لا يزعم شمولية أو ثباتًا، ولا يوحى، بأية حال؛ بأنه كان طبيعيًا، أي كان نابعًا من الطبيعة الحقيقية للنساء. على العكس، إن مجتمع التضامن الهش مُعُرض للاهــزاز عــن طريــق

Jacques Derrida, "Afterword: Toward an Ethnic of Discussion," Limited Inc (Evanston, III.: Northwestern University Press, 1988), p. 151.



الاختلاف داخل المجتمع وخارجه. يستطيع هذا الاختلاف أن يهز ثبات أى فصل واضح بين الفرد والمجتمع، بين الذات والآخر. فالأفراد ليسوا مستقلين بذواتهم، أو المسئولين وحدهم عن أفعالهم. إنهم يقعون ضمن شبكة لا يمكن حصرها من الالتزامات تجاه الأخرين.

وليست الأخلاق الناتجة عن التضامن الهش الذي يوحى به التحالف بين الحركة النسوية والتفكيكية مستقاة من المبادئ الأولى، كما إنها لا تنشد العدل، وليس ثمة ميتا له تستطيع أن نتقاوض حول الاختلاف، ترى النزعة النسوية التفكيكية أن الأحكام الأخلاقية هي نفسها مفتوحة ومتروكة للحكم عليها، إننا لن نستطيع التأكد أبدًا من أننا حكمنا بالعدل أو أتينا الفعل السياسي السليم أو أننا أنصفنا النساء أو قمنا نيابة عنهن بما ينصف، تقول دورسيلا كورنيل: "لا يمكن أن نعفى من دورنا في التاريخ لأننا لا نستطيع أن نعرف أننا كنا على صواب مقدمًا". ("") ورغم موجات عدم اليقين والمستجدات الطارئة، وضرورة الفعل السياسي والحكم الأخلاقي، تواصل كل من النسوية والتفكيكية تضامنهما الهش في سعيهما الذي لا ينتهى بحثًا عن العدل.

Drucilla Cornell, The Philosophy of the Limit (New York: Routledge, 1992), p. 169.





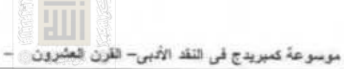




الكولونيالية وما بعدها، والوطن، والعرق







## مابعد الكولونيالية

فردوس عظيم ترجمة: شعبان مكاوى

يمكن القول إن مصطلح مابعد الكولونيالية (-Post-colonial theory/Post colonialism) جاء مع صدور كتاب الاستشراق لإدوارد سعيد عام ١٩٧٨، ذلك الكتاب الرائد الذي بدأ ثورة في مجال الدراسات الأدبية. يبين سعيد في كتابه أنه ليس ثمة شكل أو نشاط عقلي أو ثقافي بريء من الصلة الوثيقة بتراتب السلطة، الأمر الذي يكشف عن التواطؤ بين أشكال التمثيل الأدبي والسلطة الكولونيالية. ويوضح أن كل فرع من فروع العلوم الطبيعية أو الإنسانية ليس ذا صلة وثيقة بالهيمنة السياسية لأوروبا من خلال الغزو الاستعماري والسيطرة فحسب، بل هو جزء لا يتجزأ منها. بيد أن التأكيد على النص الأدبي هو الذي ميز ورسم الحدود الواضحة لمجال الدراسات مابعد الكولونيالية.

في العقدين التاليين لصدور كتاب الاستشراق، تطورت نظرية مابعد الكولونيالية وصارت مجالًا أكاديميًا صاعدًا؛ إذ اتسع مداها وصارت تغطى، بتساؤلها الدائم عن العلاقــة بين السلطة والمعرفة، موضوعات مختلفة منها تـــاريخ الغـــزوات الاســتعمارية والنـــضال المناهض للاستعمار، والتشكيلات القومية مابعد الكولونيالية، فضلاً عن طرق الهيمنة الثقافية. تغطى نظرية مابعد الكولونيالية، إذا استعرنا مفردات جغرافية، العالم كله مختبرة العواقب الثقافية للهيمنة السياسية والاقتصادية، وقد بدأت هذه النظرية ــ تاريخيًا ــ بالنظر في الفترات مابعد الكولونيالية؛ أي بعد أن بدأت العملية الاستعمارية بالفعل في القرنين الشامن عــشر والتاسع عشر، وبذلك كانت جزءًا من التساؤل التفكيكي لحركة التنوير الأوروبي. وفي الفترة الأخيرة راح الباحثون مابعد الكولونياليون يعودون في بحثيم إلى الوراء زمنيًا وبدأوا ـــ فـــي تعاون إيجابي مع باحثى التاريخية الجديدة \_ في مساءلة أفكار حركة النهضة فيما يتصل بالسفر و "اكتشاف البلاد/الشعوب الجديدة".

ومن الطبيعى أن تواجه نظرية، يتسع مدى ما تدرسه بحيث يشمل ما أشرنا إليه مسن قبل، عددًا من المشاكل والصعوبات، بل إن نظرية مابعد الكولونيائية نفسها مجال خلافى على نحو كبير. ثمة شك عميق بشأن هذه النظرية سواء داخل المجال الأكاديمى أو خارجه إلى حد أن دارسيها وباحثيها، وبعد مرور عشرين عامًا، كثيرًا ما يواجهون مشاكل وصعوبات عند تقديم تعريف لها، أو عند الحديث عن رؤيتها المختلفة عن المجالات التى تحرص على أن تنفصل عنها، فضلاً عن مشكلة تقييم مدى فاندتها فى فهم الحركات النصالية والتركيبات الاجتماعية فى البلاد التى كانت مستعمرة فيما مضى.

وهناك التزام على الباحث في هذه النظرية، سواء داخل المجال الأكاديمي أو خارجه، بأن يحاول الإجابة عن هذه الأسئلة، وبوصفها نظرية تهتم بمساءلة العلاقة بسين السملطة والمعرفة وبتناول قضايا الهيمنة العقلية والثقافية، فلابد أن تنكب مابعد الكولونيالية على تناول هذه القضايا وقت ظهورها في العالم "الحقيقي"، وأن تعمل على استئصال تحيزات بعض هذا الظلم، وبهذه الطريقة، تصبح هذه النظرية قريبة من النظرية النسوية، حيث تتواصل جهود لربط النظرية النسوية بمعناها الأدبى والأكاديمي بنشاطها في الواقع اليومي، بحيث يلتقسى الطرفان في شكل من النشاط العقلي والتقافي يتكئ فيه كل منهما على الآخر.

#### الرعايا مابعد الكولونياليين

ركز كتاب الاستشراق على أشكال التمثيل الأدبى و الطرق التسى انتهجها الحكم الكولونيالى وأفضت إلى تمثيل غرائبى لواقع الثقافات الأخرى (مثل ثقافة السشرق الأوسط، وهي ما ركز عليه إدوارد سعيد). ولمعل إحدى نواحى القصور في هذا الكتاب تتمثل في ألسه يصور المستعمر بوصفه منتصرا كلى الحضور، وقد سعى المنظرون مابعد الكولونياليون الذين تلوا سعيد إلى معالجة ذلك القصور؛ فمداخلات هومى بابا المنظرون مابعد الكولونياليون الذين تلوا سعيد إلى الاستعمار بوصفه عملية تسشكيل الرعايسا المستعمرين، ويدرس بابا الوجوه المختلفة لهذه العملية باستخدامه لمفهوم لاكسان المصورة المرآة حيث يرى أن المستعمر والمستعمر يمثلان من خلال صورة المسرآة طرفين

لعلاقة جدلية. وحسب تصوره، تسقط الثنائيات القديمة \_ السيد/العبد، المستعمر/المستعمر، أو الأوربي/الآخر \_ وتظهر بدلاً منها هوية هجيئة، وبالتالى، "فإن صورة إنسان مابعد التقوير مرتبطة بانعكاسه المظلم المتمثل في ظل الإنسان المستعمر وليست مواجهة لسه، وهذا الانعكاس المظلم يشطر حضور المستعمر ويحراف محبطه ويكسر حدوده ويكرر أفعاله مسن

ومن الخطأ تصور أن للمستعمر الموقع الأعلى بشكل حاسم ومباشر، لأن الانعكاس المظلم لا يضع الأعراق (الأخرى) السوداء موضع "الآخر" فحسب، بل يجر الطرفين معًا إلى علاقة ملتبسة تتأرجح بين الرغبة والخوف، أشبه بصورة المرآة لدى لاكان.

بعيد، ويعكر زمن وجوده ويُشْظيه. "(١)

ويضع وصف بابا لعملية تشكيل الذات مابعد الكولونيالية المستعمر والمستعمر في علاقة ويقوم بنفكيك الثنانيات القائمة في دراسة سعيد المبكرة، وبذلك تتوفر لرعايا المستعمر بعض المنافذ أو الشقوق القائمة في درع الكولونيالية يستطيعون الظهور أو الحديث من خلالها، وتصبح الذات الكولونيالية الجديدة خليطًا غريبًا محاكيًا للأشكال الكولونيالية، ولعل تأثير ذلك يتمثل في أن مواقع السلطة لا تبقى محددة المعالم بقدر ما تظلل ملتبسة في إطار المواجهة الكولونيالية،

ربما تكون فكرة الالتباس وتحديدًا التباس السلطة هي أبرز ما في إسهام هومي بابا في مجال نظرية مابعد الكولونيائية. ففي مقاله "علامات نحسبها عجائب" يـصور بابـا لحظـة استقبال الكتاب الغربي كمجاز لهيمنة الثقافة الغربية. ويتناول هذا المقال بالتقـصيل مـسألة المواطن الهجين وما في المحاكاة من خلخلة للهيمنة الكولونيائية. فالكتاب الغربي يمر فـي الفضاء الكولونيائي الجديد بقراءات متباينة ويتحول، في نفس لحظة استقبائه أو قبولـه، إلـي أشكال جديدة يصعب ردها إلى أصلها، وتتغير بدورها وتؤدي إلى التباس في تحديد مـوقعي كل من المستعمر والمستعمر. ووفقًا لكلمات بابا، فإن "الحضور الكولونيائي ملتـبس دائمًا ومنقسة بين مظهره كشيء متكـرر ومختلف. ...

Homi Bhabha, The Location of Culture (London: Routledge, 1994), p. 44. 114

ويُنتج إظهار هذا الاختلاف سلطة لا تتميز بالعدوانية بقدر ما تتخذ منحكي صدراعيًا. (١) إن إمكانية التغيير والتحول تكمن داخل هذا الالتباس أو داخل تلك المنافذ أو الشقوق، إذا استخدمنا مُصطلح بابا.

ويرى بابا هذه المنافذ/الشقوق حيث يحدث التفاعل بين موقعي المستعمرين والمستعمرين عبوصفها مواقع للتفاوض، وبتحرره من قبود الوهم الثنائي، يحتل المواطن مابعد الكولونيالي حيزًا "لا هو هذا ولا ذلك" بل مساحة جديدة من التحول يؤدي إلى خلق مواطن مغاير هجين. (٦) إن فكرة الهُجنة، وهي تتحرر من قيود الثنائية الوهمية التي يشير إليها كتاب الاستشراق، لا تفسّر على نحو كامل ازدهار المقاومة ضد الكولونيالية، والمقصود على ذلك، فإنها تمتص ما رآه فيه الكثيرون عنف ووحشية المؤسسة الكولونيالية، والمقصود بذلك العمليات التي لعبت دور"ا مهمًا في تكوين الأشكال المختلفة للذات الكولونيالية.

ثمة طريقة أخرى مهمة للنظر إلى التكوينات مابعد الكولونيالية للمواطن وهي تلك التى تتبناها دراسات التابع Subaltern Studies وهى مدرسة فكرية يمثلها المؤرخون الهنود، وفي كتابه كتابات في مجتمع وتاريخ جنوب آسيا، يؤسس "راناجيت جوها" لقطيعة مع التركيز النخبوى الذي يتصف به التاريخ الرسمي الهندي، وذلك لكي يختبر تاريخ تـشكل الأمة الهندية من وجهة نظر مجموعات التابع، وتستحضر الطريقة التاريخية المقترحة هنا فكرة "الشعب" وتوضح أن الكتابة التاريخية التقليدية "تفشل في أن تعترف، ناهيك عـن أن تؤول، الإسهامات التي قام بها الشعب أو الناس اعتمادًا على أنفسهم؛ أي بعيدًا عـن النخبة، ودور هذه الإسهامات في تشكيل وتطوير هذه القومية الهندية". (1)

<sup>(</sup>١) المرجع السابق. ص٧٠٠ \_١٠٨.

اس المرجع السابق، ص ٢٥.

Ranajit Guha, "On Some Aspects of the Historiography of Colonial India," in Ranajit (1)
Guha (ed.), Subaltern Studies, Vol. 1: Writings in South Asian History and Society
(New Delhi: Oxford University Press, 1982), p. 3.



تقديمه للمشروع: إن دراسات التابع سوف تختبر الأمم والمجتمعات مابعد الكولونيالية لتناول ما في داخلها من التمزقات والتصدعات، وفي هذا الإطار فإنه لا يتم تحاشى أفكار مثل فكرة الالتباس تمامًا طالما نظرنا إلى النخبة والتابع بوصفهما محبوسين داخل علاقة ثنائية، حيث لا تستطيع حسابات ورؤى أحدهما أن تتجاهل دور الآخر. ولذلك، فحتى مع الإصــرار علــي "المبحث المستقل" الذي يشغله التابع، فإن مقدمة جوها تؤكد على وجود نقاط اتصال حتميــة بين الطرفين. (٥) يذكر جوها "الاتصال" و "التشابك" و "التضافر" بين طرائق كـل مـن النخبـة والتابع، غير أن الهدف الرئيسي هو دراسة تلك الفترات من التاريخ الوطني التي لم يبحث فيها أحدُ حتى الآن. ويُعرِّف جوها كلاً من النخبة والتابع في ضوء تعريف كل منهما للآخــر وفي ضوء علاقتهما بالسلطة الكولونيالية. وحتى في الإطار الذي يضعه لهذه الازدواجية، يُقسِّم جوها النخبة إلى "قومية" و"محلية" ويُعلِّق على الطبيعة المتقابة والمتغيرة لهذا التقسيم؛ بمعنى أن النخب المحلية قد تكون تابعة في سياق أكبر أو سياق مختلف. إن الالتباس والغموض اللذين يُعْلَفان مسألة تحديد مواقع المواطنين لا يمكن التهوين من أمرهما حتى فسى عرض كالذي نقوم به.

وعلى الرغم من أن مشروع دراسات التابع لم يظهر في أساسه كتدخل فسي مجال نظرية مابعد الكولونيالية، فمن المهم أن ندرس الأفكار الخاصـة بعمليـة تحديـده المواقـع الكولونيالية للمواطنين التي ينطلق منها ويرسمها ذلك المشروع، يستحضر قيام هذا المشروع بإعادة قراءة وكتابة تاريخ الأمة/الدولة الهندية فكرة وجود ميدان كولونيالي متباين أو على الأقل منشعب، كما إنه يركز على مراتب القوة فيما بين الشعوب المستعفرة.

تطرح جاياترى سبيفاك، وهي تقرأ مشروع دراسات التابع من الداخل، السؤال المهم: "هل يستطيع التابع أن يتكلم؟" وذلك في مقالتها التي تحمل العنوان نفسه و نُشرت لأول مــرة عام ١٩٨٨. كما أن اهتمام سبيفاك بهذا المشروع وقراءتها له ينعكس في مقالها "دراسات

التابع: تفكيك الدراسات التاريخية (١) Historiography وعي التابع يخضع المناثيرات النفسية القوية للنخبة وأنه وعي لا يُستعاد على نحو كامل. كما أنه دائمًا ما ينحرف للتأثيرات النفسية القوية للنخبة وأنه وعي لا يُستعاد على نحو كامل. كما أنه دائمًا ما ينحرف عن الأشياء التي تدل عليه. فضلاً عن ذلك، فإنه يتعرض للمحو والطمس في نفس اللحظة التي يتبدى فيها، كما أنه جزء من خطاب يتعذر اختزاله (١) وبإمكاننا أن ننظر إلى ترجمة سبيفاك وقراءتها النقدية لقصتين قصيرتين من قصص ماهاسويتا ديفي Mahasweta Devi ، والمتضمنة في كتابها في عوالم أخرى: مقالات في الثقافة والسبياسة، بوصفها أي القراءة طريقتها في نناول وعي التابع من خلال أشكال التمثيل الخيالي، تتناول كثير مسن هذه القصص حركات التمرد القبلي في البنغل وبيهار وفشل الإدارة الهندية في التعامل معها، إن ترجمات سبيفاك رائعة حقًا وترسم الفوارق والظلال المختلفة في الاستخدام اللغوي، ما

تعود بنا مقالة سبيفاك عن إمكانية فك شفرات صوت التابع إلى مسألة التمثيل وإلى طبيعة الأصوات التي يمكن سماعها من تحت وطأة السيطرة السياسية والثقافية، فضلاً عن أن هذه المقالة تُعد إضافة ثرية إلى النقاش الدائر حول ما يُسمى sati أو قربان الأرملة. (^) إن سبيفاك، وهي تقلب وتختبر مناقشات النصوص المقدسة والقوانين الهندوسية التي كانت منداولة بين الوعاظ البراهمينيين و الإدارة البريطانية، غير قادرة على أن تفك شفرات صوت الساتى أو المرأة التي تحرق نفسها عند كومة الحطب المجهزة لحرق جثمان زوجها، وبسين

Gayatri Spivak, In Other Worlds: Essays in Culture and Politics (London: Methuen, 5, 1987), pp. 197-221.

<sup>(&</sup>quot;) للرجع السابق. ص٢٠٣

<sup>(44)</sup> كانت هذه العادة مصدرًا لنقاش وحدال كبيرين. لمزيد من التفاصيل، انظر أي:

الأبوية والإمبريالية، بين تكون الذات وتشكل الموضوع، تختفي صورة المرأة، وتتحول لا إلى فناء بدائي بل إلى مكوكية عنيفة، هي التصور الخاطئ "لامرأة العالم الثالث"، محاصرة وممزقة بين التقليد والتحديث. (1) وتعتبر سبيفاك مشروع "استعادة" صوت التابع مشروعا محكوما بالفشل. غير أنها لا تتبذ المشروع كلية بل تضع استراتيجية جديدة فيصا يتعلق باستعادة وعي التابع (1) وتطلق على هذه الاستراتيجية "الاستخدام الاستراتيجي لجوهرية إيجابية". إن مشروع النظر في تاريخ وأفعال التابع بحاجة إلى أن يستمر، وهنا تاتي مهمة المنتفف كي يقف ويتكلم نيابة عن صوت التابع، ذلك الصوت الذي لا يُستعاد. التابع إذن لا يستطيع أن يتكلم. ولا خير في قوائم مغسلة عالمية تحمل لافتة "امرأة" بوصفها سلعة جديرة بالثناء، وأشكال تمثيل الواقع لم تنته، وأمام المرأة المنتفة دور محدد المعالم لا يجوز لها التنازل عنه مهما كانت الضعوط أو المغريات. (١١)

إن ارتباط سبيفاك بمشروع نظرية مابعد الكولونيالية مهم أيضا، وذلك للطرق التسى تنتهجها هذه النظرية في النظر إلى صورة المرأة بوصفها الأخر ذي الصوت المقصوع للكولونيالية. ففي مقالة كتبتها عام ١٩٨٥ تحت عنوان "تصوص لثلاثة نساء ونقد للإمبريالية"، تقدم سبيفاك قراءة لثلاث روايات هي فراتكنشتاين Frankenstein جين إير وايات هي المحتول الم

Spivak, "Can the Subaltern Speak?," p. 102. (5)

<sup>&</sup>quot; الريد من النقاش حول هذا الصطلح، الظر أي:

Gayatri Spivak, Outside in the Teaching Machine (London: Routledge, 1993), pp. 1-24 Spivak, "Can the Subaltern Speak?," p. 104.

Gayatri Spivak, "Three Women's Texts and a Critique of Imperialism," Critical Inquiry 12. 1 (1985), pp. 243-261.

و ترمز الرواية إلى المرأة الأخرى من الأجناس المستعفرة بالخادمة السوداء كريستوفين التي تظهر على نحو عَرضى وتبدو مطموسة تحت وطأة الكولونيالية والأبوية. تدخل بينيتا بارى مع سبيفاك في مناظرة حية فيما يتعلق بصورة المرأة الأخرى ووضعها داخل الخطاب السردى. (١٠) وتجسد هذه المناظرة كثيرًا من الاختلافات داخل نظرية مابعد الكولونيالية بشأن تشكيل الذات الكولونيالية والكتابات المنشغلة بإلقاء السضوء على السذات المستعفرة. كان كتاب الاستشراق قد بين الأبعاد الإيروتيكية للغزو الكولونيالي، حيث كانست البلاد تُصور بوصفها نساء سلبيات ينتظرن الاغتصاب. لكن سبيفاك تذهب في تحليلها إلى البعد من ذلك كي تبين أن السيطرة الكولونيالية تحيل المرأة/التابع إلى شخص مكتوم الصوت، ما يجعل من المستحيل فك شفرة صوتها إلا بطريقة عَرضية أو بأخرى مقتعة.

رغم انطلاقیما من مواقف نظریة مختلفة، یُعتبر کل من هومی بابا وجایاتری سبیفاك الأكثر تأثیراً فی وضع نظریات تكوین الذات مابعد الكولونیالیة، فقد رسم الاثنان، ومعهما بوارد سعید، الحدود الرئیسیة لهذا المجال المتعدد الجوانب الذی یشمل، من بین ما یشمل، تحلیل الخطاب والتفكیك والتحلیل النفسی. إن اتساع مدی نظریة مابعد الكولونیالیة هو مصدر قوتها، لكنه فی الوقت ذاته جعل منها میدانا مرتبكا حتی أن الناقد مابعد الكولونیالی كثیرا مسایجد نفسه فی مواقف یكتشف عندها أن مرافئه السیاسیة والنظریة غیر آمنة تماماً.

تدين نظريات بابا التي نتناول تكوين الذات مابعد الكولونيالية بالكثير لأعمال فرانسز فانون، وفي واقع الأمر، فقد عبر بابا أول ما عبر عن نظريته فيما يتعلق بالذات الهجيئة في فانون، وفي واقع الأمر، فقد عبر بابا أول ما عبر عن نظريته فيما يتعلق بالذات الهجيئة في عام 1940 فانون بشرة سوداء وأقنعة بيضاء Masks في عام 1940 في عام 1940، نتاول فانون في ذلك الكتاب، كما في كتب أخرى مثل معدبي الأرض 1940، عدة مفاهيم عن المتعدد الأولى في عام 1971)، عدة مفاهيم عن النقافة الوطنية محاولاً بذلك أن يُعيد تركيز الاهتمام بخصوصيات الأمة السوطن وتريخ النضال المناهض للاستعمار انطلاقًا من نظرة أفريقية واسعة للزنوجة.

Benita Parry, "Problems in Current Theories of Colonial Discourse," Oxford Literary
(17)

Review 9 (1987), pp. 27-58.

وَقُوْنَا الْمِرْعَارِيُ الْفِكِ الْفِيْلِينَ THE PRINCE GHAZI TRUST

FOR QURANIC THOUGHTV

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون -

اكتسب مفهوم الزنوجة رواجًا وانتشارًا في الخمسينيات من القرن العشرين كجزء من حركة ثقافية فنية، وكان بمثابة نواة للحركات المناهضة للاستعمار في غرب أفريقيا. وقد وجد هذا المفهوم صورته الأشهر في أعمال ليوبولد سينجور الذي قال عنه إنه "خلاصة القسيم الثقافية للعالم الأسود." (١٤) وريما أمكننا القول إن مفهوم الزنوجة يمثل موقفًا معارضًا لموقف جماعة دراسات التابع، ففي مقابل فكرة التابع أو المستعمرين عن نشظى هوية أهل البلاد، فإن مفهوم الزنوجة يرمز إلى روح افريقية، حيث المشعوب المسوداء ذات طبيعية ثقافية موحدة، إن مفهوم الزنوجة تعبير قوى للكبرياء الثقافية، حيث يقف كل ما هو إفريقي في مقابل ما هو أوروبي وحيث يكون الاحتفاء بالطريقة الأفريقية في الكلام والغناء والسرقص والرسم والنحت بل وحتى في الصحك والبكاء. (١٠) كما كان لهذا المفهوم تأثير كبيسر على الأفرو له أمريكيين والأفرو كاريبيين في بحثهم عن هوية ثقافية.

ورغم ذلك لم يتفق كل المفكرين الأفارقة في هذا الرأى، فنجد أن فانون لا يتبنى هذه الرؤية للوحدة الأفريقية، بل يركز على نمو وتطور الثقافة الوطنية في ظلل اشتباكها مع الوجود الكولونيالي. ويكون هذا الاشتباك في بعض الأحيان ذا طابع معارض وفي أحيان أخرى يكون تصادميًا. وفي معنبو الأرض يقسم فانون تطور الثقافة الوطنية إلى شلات مراحل، ويرى أن الزنوجة تتنمى إلى المرحلة الثانية حيث يضع المستعفرون أنفسهم في تعارض كامل مع الثقافة الكولونيالية. غير أن الثقافة "الوطنية" تختلف في أجزاء مختلفة من العالم الأفريقي ذاته، ومن المؤكد أنها تختلف في أجزاء مختلفة من البلاد "الزنجية"، لكنها تظهر كنتيجة للنضال الوطني ضد قوى الاستعمار.

يمكننا إذن أن نقول إن نظرية مابعد الكولونيالية تحتل ميداناً واسعًا في مداه ومشحوناً بالقضايا، وأن نقول إنها تنتهج سبلاً عديدة وتتخذ مواقف جد مختلفة في تصعورها للثقافات المستعمرة، وفي نظرتها للعلاقة بين المستعمر والمستعمر.

Leopold Senghor, "Negritude: A Humanism of the Twentieth Century," in Chrisman (۱۱) and Williams (eds.), Colonial Discourse and Post-Colonial Theory, p. 28.

## نظرية مابعد الكولونيالية ودراساتها

إذا كانت نظرية مابعد الكولونيائية واسعة المدى بما يصعب تحديده وغير مُتبلورة، فإن الأمر يزداد صعوبة عندما يتعلق بتحديد موضوع أو منظور الدراسات مابعد الكولونيائية، فقد ظلت لماذا تدرس مابعد الكولونيائية كميدان أكاديمي؟ فيما أنها بدأت في الدراسات الأدبية، فقد ظلت جهذا أدبيًا أسيم في توسيع حدود الأدب والاختلاف حولها. كان سعيد قد بداً، في كتاب الاستشراق، بقراءة نصوص الكولونيائية الأوربية كما انعكست في أعمال رينان وفلوبير، ثم استكمل مشروعه بعد ذلك في كتاب الثقافة والإمبريائية المعتمدة مثل رواية ماتسفيلد (1993) وهو الكتاب الذي يتضمن قراءة للنصوص الأوربية المعتمدة مثل رواية ماتسفيلا بارك [لجين أوستن] والغريب [ لكامو] مقترنة بنصوص أخرى كتبها المؤرخ الهندي رانا حيث جوها، أو المنظر الكاريبي سي .إل .آر . جيمس C. L. R. James هنا نقرأ النصوص الكولونيائية جنبًا إلى جنب مع نصوص تعبر عن ردود الفعال المنتوعة لأبناء المستعمرات على المشروع الكولونيائية بحيث تظل بعيدًا عن مجرد التركيز الصارم على على توجيه اهتمامات مابعد الكولونيائية بحيث تظل بعيدًا عن مجرد التركيز الصارم على الكتابة الأدبية.

غالبًا ما تتمركز الدراسات مابعد الكولونيالية، من الناحية المؤسساتية، في أقسام الأدب، وخاصة قسم الأدب الإنجليزى. فقد أضافت هذه الدراسات، في واقع الأمر، بُعدًا جديدًا للى عمليتى تفكيك وتوسيع منظور الأدب الإنجليزى. ورغم أن محاولة تقديم قياس دقيق لمراحل تطور تأثير نظرية مابعد الكولونيالية على الدراسات الأدبية قد تكون في غيسر موضعها هنا، إلا أن تقسيمًا أوليًا سريعًا يكشف لنا أن البدايات المؤثرة لهذا الاتجاه تجلت في إعادة تأويل نصوص أدبية معتمدة، مثل العاصقة لشكسبير وروبتسون كروزو لدانيال ديفو، في قراءات تبرز علاقتها بالعمليات الاستعمارية في المضمون والشكل. (١٦) وتقصف هذه المرحلة بقيامها باختبار النصوص الإنجليزية المعتمدة، وتتراوح بين إعادة قراءة نصوص

<sup>(</sup>١٦١ انظر /ي كمتال على هذا النوع من القراءة:

كالتي ذكرناها من قبل أو القيام بدراسات تتناول، على نحو خاص، الكتابات الكولونيالية لكتاب بعينهم مثل روديارد كيبلنج وجوزيف كونراد وإي. إم. فورستر، ثمة نقطة أخرى مهمة رغم تهوين كثيرين من شأنها، ونقصد بذلك قيام هذا النقد مابعد الكولونيالي بالربط بين الكولونيالية والأشكال الأدبية. ولذلك تُركز الدراسات عن الرواية على تطور الصوت السردي عبر نظريات الذات الكولونيالية. (١٠) وعندما لا يتوقف النقد الأدبي مابعد الكولونيالي عند قراءة النصوص بحثًا عن مضامينها، بل يتجاوز ذلك إلى التقنيات المستخدمة وأشكال التمثيل الأدبي، فإنه يكشف مدى تغلغل الثقافة الكولونيالية، وهو تغلغل لا يقتصر على النصوص التي تتناول بشكل مباشر مواضيع كولونيالية. تقول جاياتري سبيفاك إنه لا يمكن قراءة الأدب البريطاني في القرن التاسع عشر دون تذكر أن الإمبريالية، بوصفها المهمة الاجتماعية البريطاني في القرن التاسع عشر دون تذكر أن الإمبريالية، يوصفها المهمة الاجتماعية بأن نتذكرها في سياق إعادة قراءة النصوص الإنجليزية المعتمدة والمتفق على قيمته .(١٠)

قد تتزامن إضافة ثانوية مع الإضافة الأولية التي أشرنا إليها لمشروع نظرية مابعد الكولونيالية. وتتمثل هذه الإضافة في الاعتراف بالكتابة باللغة الإنجليزية القادمة من البلاد أو الثقافات الأنجلوفونية أو التي استعمرتها إنجلترا يومًا ما. لقد تحدى مفهوم اللغات الإنجليزية الأخرى المناهج الإنجليزية التقليدية، كما أنه وسع من مدى النصوص التي كانت دائمًا موضع اهتمام أقسام اللغة الإنجليزية بل وأضاف إليها. ولعله من النادر الأن أن تجد قسمًا للغة الإنجليزية لا يضع كتابات في. إس.نايبول V. S. Naipaul وسلمان رشدى Galman الإنجليزية لا يضع كتابات في الس.نايبول Chinua Achebe وسلمان رشدى أن توسيع منظور مقررات الأدب لم يكن نتيجة لإسهام نظرية مابعد الكولونيالية وحدها، ولكن لإسهام حركات أخرى مثل الحركة النسوية والدراسات الثقافية والتاريخية الجديدة. إن دراسات مابعد الكولونيالية جزء من كل ذلك حتى بات كل من التاريخ والأدب والأشكال الثقافية والأدبية والأدب والأشكال الثقافية والأدبية أن يوسيع الأخرى، ودراسات تراتب السلطة والإنتاج الأدبي والثقافي يندمج بعضه مع بعض، غيسر أن

Firdous Azim, The Colonial Rise of the Novel (London: Routledge, 1993). (199

Spivak, "Three Women's Texts," p. 243. 4143

مهمة إضافة نصوص أخرى وبعدد أكبر إلى المنهج الدراسى للأدب، على أهميتها، لا تمثل تحديًا كافيًا للدراسات الإنجليزية التقليدية، ولكى تكون صادقة مع روحها النظرية والنقدية، تُصرِّر الممارسة الأدبية مابعد الكولونيالية على المساءلة الدائمة لعلاقات تراتب السلطة المتضمئة في الإنتاج الثقافي وانتشاره، وفي حقيقة الأمر، فإن اكتشاف مواد جديدة وأشكال مختلفة للكتابة والاعتراف بها كثيرًا ما يُفضى إلى حالة من التهليل السابق لأوانه، وهو ما يصرف النظر عن التحدي الأكبر والأصعب لمهمة التنظير لهذه النصوص والإحاطة بظرفها الإشكالي المعقد، في ذات الوقت الذي تُمنح فيه مكانة نصوص معتمدة.

وتهتم نظريات الأدب مابعد الكولونيالي بقضايا تمتد من قضية المصطلح والتعريف اللهي مناقشة المفهوم ككل. وبينما ترسنخت العلاقة بين الأدب الإنجليزي أو الأوروبي إلى حــــد ما، فإن التنظير للغات الإنجليزية الأخرى ليس بالأمر الهين، حتى إن الباحث/الناقد المتبني لهذه النظرية يجد نفسه محاصرًا داخل مفارقة، ومتأرجمًا بين التنظير للمبادئ العامــة التــي تحكم ما يمكن تسميته بالأدب "مابعد الكولونيالي" وبين النظر في أمثلة أكثر تحديدًا لهذا المنهج الأدبى. إن نشر مختارات من الكتابات الهندية والباكستانية والأفريقية والكاربيية تمضى على نحو سريع. وهنا، فإن الثراء والتنوع في هذا المجال حجغرافيًا وفكريًا وأسلوبيًا حيعمل الناقد مابعد الكولونيالي يشعر أن أمامه لغمًا كبيرًا لم يُنزع فتيله حتى الآن. وقد حاولت بعض الدراسات أن تبرز علاقة هذه الكتابات بالمشروع الاستعماري، فعلى سبيل المثال، في كتــاب أطراف الإمبراطورية ترد الذي صدر عام ١٩٨٩ نرى أن الكتابة الإنجليزية من بــلاد غيسر انجلترا تمثل انتصارًا على الهيمنة الثقافية ومقاومة شديدة لها. (١٠) وريما يكون هذا الكتــاب أبرز جهد تم في هذا المجال من أجل تعميم المبادئ العامة لهــذا الأدب مابعـد الكولونيالية باللغــة أبرز جهد تم في هذا المجال من أجل تعميم المبادئ العامة لهــذا الأدب مابعـد الكولونيالية باللغــة ومحاولة فرز الميادين والمدارات المتنوعة التي يمكن بعد ذلك استخدامها لتوصيف هذا النتاج الأدبي.

B. Ashcroft, G. Griffiths and H. Tiffin, The Empire Writes Back (London: "Noutledge, 1989).

ينتاول كتاب أطراف الإمبراطورية ترد أيضاً إشكالية المصطلح، حيث تصعفت المصطلحات المستخدمة لتوصيف الآداب المكتوبة باللغة الإنجليزية "أدب الكومنولث"، و"أدب العالم الثالث"، ثم مؤخرا "الأدب مابعد الكولونيالي،" ويقع اختيار مؤلفو الكتاب على المصطلح الأخير لأنه يوحى بالاهتمام بقضايا الهيمنة السياسية وبالمقاومة، كما أنه يُعلى من أهمية المكان لأن للكتاب طرقًا متباينة للدخول إلى عالم الكتابة بالإنجليزية، وللمشاركة والاشتباك مع قضايا اللغة والأدب.

على النقيض من ذلك، يتناول إعجاز أحمد في كتابه في النظرية: الطبقات والأوطان والآداب (١٩٩٢) القضية المثارة حول المصطلح، (٢٠) حيث يؤكد أن مصطلح "أدب العالم الثالث" هو الأفضل لأن المعبار الأدبى مابعد الكولونيالي يلتصق بمفهوم توزيع الصلطة السياسية كما تتصورها نظرية العوالم الثلاثة. وفيما يُعتبر أقصى نقد للمشروع مابعد الكولونيالي، يقول أحمد إن مهمة تناول كتابات بالإنجليزية من أماكن أخرى من العالم بالمقاييس المعتمدة قضية تتأثر بمسألتي النشر والأوساط الأكاديمية، وكلتاهما متواطئ مع الهيمنة الثقافية للعالم الغربي، ومن هنا، فإن أي شكل من أشكال الكتابة أو النقد الذي ياتي نتيجة للتواطؤ مع هذه المؤسسات يجب أن يخضع للدراسة والتمحيص، وفي حقيقة الأمر، فإن أحمد يرتاب في قدرة المؤسوع ككل على إحداث التغيير.

وعلى الرغم من تركيز مابعد الكولونيائية على قضية الهيمنة التقافية، فإنها لا تستطيع أن تُقصر نفسها على النص الأدبى. فقد استخدم مفهوم الزنوجة مصطلح "ثقافة" بما يعنى كل ما هو أفريقي، واتخذ من إيقاعات الحياة الأفريقية موضوع دراسة له، واليوم وحتى فى داخل أروقة أقسام اللغة الإنجليزية التى تتبنى الدراسات مابعد الكولونيائية، تتفتح الدراسات الأدبيسة على دراسات الثقافة الشعبية. ولمعل الثورة التي تشهدها التقنية في مجال الوسائل السمعية والبصرية تتطلب مراجعة نظرية ونقدية للمعايير الأدبية. غير أن الدراسات الثقافيسة تنسزع، أكثر من الدراسات الأدبية، إلى أن تحتفى، على نحو غير نقدى، بالصور وما شابهها. كما

Aijaz Ahmed, In Theory: Classes, Nations, Literatures (London: Verso, 1992). 171



أنها \_ بارتباطها بالحركات المتعددة الثقافات في الغرب \_ لا تكترث بتناول الطرق التـــى تعمل هذه الصور والأصوات وفقًا لها.

#### مسألة لغة

تهتم الدراسات مابعد الكولونيالية بدراسة تاريخ الهيمنة الثقافية، وكانت أقوى وسلمة للهيمنة الكولونيالية تتمثل في إدخال الدراسات الأدبية الإنجليزية في المنهج التعليمي للمناطق المستعمرة، وهي عملية بدأت أول ما بدأت في البنغال في القرن التاسع عشر. وقد قامت جاوري فيسو اناثان ببحث الأسباب وراء تلك السياسة، على نحو مفصل، في كتابها أقنعـة الإمبر اطورية: الدراسة الأدبية والحكم البريطاني في الهند(٢١) ، حيث تبين أن إدخال اللغـــة الإنجليزية في المنهج التعليمي الكولونيالي كان وراء تغريب الأطفال عن ثقافتهم. وفي كتابـــه تحرير العقل المستعمر: دور اللغة في الأدب الأفريقي يتناول [الروائي الكيني] نجوجي وا ثيونجو وضع اللغة الإنجليزية في المؤسسة التعليمية وعملية ترسيخ الهيمنة الكولونيالية السياسية. (٢٦) ويرى ثيونجو أن تخليه عن الكتابة بالإنجليزية في سبيل أن يكتب بلغته الأم "الجيكوبو" جزءٌ من حركة مناهضة الكولونيالية. وفي المجتمعات مابعد الكولونيالية كأن هناك دائمًا جدل حول استخدام اللغات المحلية أو استخدام اللغة الكولونيالية في الكتابة الأدبية. وعلى الرغم من وجودها داخل نطاق الدراسات الإنجليزية، فإن الدراسات مابعد الكولونيالية تظهـر وكأنها تتعاون مع المستعمر، وذلك لأنها غير قادرة على إثارة الشكوك، على نحو فعال، حول الوضع الذي تتمتع به اللغة الكولونيالية. وعلى الرغم من هذه الحقيقة، فان نظرية مابعد الكولونيالية هي الوسيلة الملائمة لدراسة العلاقة بين الحملات الكولونيالية والكتابــة باللغــات "الوطنية" مثل البنغالية والسواحيلية والأردية. وهناك بالفعل أمثلة لدراسات تتناول تطور شكل الرواية وعلاقة ذلك بالكولونيالية (هناك دراسات بالبنغالية، على سبيل المثال). لكن هذه

Gauri Viswanathan, Masks of Empire: Literary Study and British Rule in India (\*)
(London: Faber and Faber, 1990).

Ngugi Wa Thiongo, Decolonising the Mind: The Politics of Language in African (11)

Literature (Nairobi: Heinemann, 1988).

+ ۱۸ FOR OUR'ANIC THOUGHT ما بعد الكولونيالية

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون

الأعمال تحتاج إلى أن يتم تضمينها في قوائم القراءة لما يمكن اعتباره "مابعد كولونيالي". (٢٣) كما أصبحت فروع أخرى من الدراسات الثقافية، مثل الانثروبولوجيـــا والتـــاريخ، تخــضع للتمحيص مابعد الكولونيالي في إطار الأشكال الثقافية.

لقد جعل مجال الدراسات مابعد الكولونيالية دراسة العلاقات ما بين الممارسة الثقافيــة وبين الهيمنة السياسية من ناحية، ودراسة الأساس التاريخي لهذه العمليات من ناحية أخــرى أمرًا ممكنًا. إن إدخال النص الأدبي الأوروبي في نطاق الميدان الكولونيالي وثنائية اللغة فـــي المجتمعات المستعمرة ــرغم تأرجحها بين رسمية كولونيالية وأخرى وطنية ــيجعل مسألة وضع اللغة أمرًا مثيرًا أمام الباحث مابعد الكولونيالي. وذلك لأن اختيار اللغة الإنجليزيــة (أو أية لغة أوروبية أخرى) وسيلة للتعبير بالنسبة للكاتب المنتمى إلى مجتمعات كانت مستعمرة، أمرٌ مشحون بتاريخ الهيمنة السياسية والثقافية وبتاريخ مقاومة هذه الهيمنة. ومن شم فإن النزوع إلى الاحتفاء بالأداب الجديدة المكتوبة بالإنجليزية يحتاج إلى أن يخضع للدراسة مابعد الكولونيالية من أجل مزيد من التقييم للطرق التي تربط، على نحو شبه سرى، بــين النتــاج الثقافي المعاصر وبين النظام العالمي الجديد، فمن المعروف أن المراكز الحــضرية الكبيــرة وأشكالها الثقافية كاللغة والتقنيات الجديدة تتحكم في النتاج الثقافي، ومن ثم فعلى الكاتب مابعد الكولونيالي أن يتعلم كيفية الدخول في هذه العمليات في ذات الوقت الذي يؤكد فيه على أهمية الاستقلال والاختلاف.

ومؤخرًا، بدأت القراءات النظرية مابعد الكولونيالية في الخروج من النطاق الأدبى من أجل النظر في قضايا أكثر اتساعًا. ولعل من أهم الإسهامات في هذا المجال كتاب جاياترى سبيفاك في نقد العقل مابعد الكولونيالي: نصو تاريخ للحاضر المتلاشي (١٩٩٩) ٨ Critique of Postcolonial Reason: A History of the Vanishing Present

<sup>(</sup>٢٠٠ نحد مثالاً حيدًا لمثل هذه القراءة في كتاب شادوري الذي يتناول التغيرات الاحتماعية والعاطفية التي طرأت على حياة الناس في ظل الاستعمار وطرق التعبير عنها في الرواية:

Nirad Chaudhuri, Bangali jibane ramani (Calcutta: Mitra and Ghose Publishers Ltd., 1968)

وهو عمل يجمع بين القراءات الأدبية والفلسفية، مع تحليل عمليات التشكيل الجديدة للنظام الاقتصادى العالمي. وهناك أيضًا دراسات محددة، مثل كتاب تطورات مابعد كولونيالية: دور الاقتصادى العالمي. وهناك أيضًا دراسات محددة، مثل كتاب تطورات مابعد كولونيالية: دور الزراعة في تكوين الهند الحديثة Akhil Gupta: الأكيل جوبتا Akhil Gupta، وهي دراسات من شأنها أن تساعد على توسيع منظور التحليل مابعد الكولونيالي، بحيث يتمل السياسة والاقتصاد، وهو ما يتبح دراسة حياة البشر والأوطان التي تشكلت في العالم المعاصر.

عندما ظهرت نظریة مابعد الکولونیالیة علی المستوی الأکادیمی، بدت أنها نظریا تحمل وعدًا بالإسهام بمداخلاتها فی الواقع السیاسی، ولذلك فإن تضمین القضایا السیاسیة والاقتصادیة فی الدراسات مابعد الکولونیالیة یُعتبر تطور استطیع هذه النظریة من خلاله أن تفی بوعدها. بید أن القوة الحقیقیة لهذه النظریة تکمن فی الصلات التی تقیمها بین الأدبی والثقافی من ناحیة، والاقتصادی والسیاسی من ناحیة آخری.

# تاريخ الأدب والنقد الأفريقي الأمريكي

سایمون لی برایس ترجمة: رضوی عاشور

لا أعير أي اهتمام لفن لا يقوم بغرض دعائي.

ديبوا(١)

سعيت دائما إلى طريقة في الكتابة تعبر بحسم عن السود.

تونی موریسون(۲)

تصعب كتابة تاريخ للأدب الأفريقي الأمريكي دون مناقشة مصطلحي "أدب" و"أفريقي أمريكي"، وما يثيره تجاورهما من قضايا، إذ لا يحظي أي من المصطلحين، وإن بدا عكس ذلك، بوضوح المعني ولا بالشفافية، خاصة بعد أن تمكّت الممارسات النقدية في فترة مابعد البنيوية ومابعد الحداثة، من تفكيك التراث الأدبي المعتمد وجعل مفهوم الأدب نفسه مطروحا للسؤال. ومع ذلك، لم يحقق سوى القليل من كتب المختارات قدر الجرأة التي اتسمت به مختارات نورتون للأدب الأفريقي الأمريكي المنشورة عام 1997، إذ تضمنت هذه المختارات حكايات شعبية، وأغاني العمل، والأغاني الروحية للعبيد في المزارع، والمواعظ، وخطابا من خطب مارتن لوثر كينج، ورسالة كتبها في السجن، ومقتطفات من سيرة مالكولم إكس الذاتية وأغاني لفرقة "بابلك إنمي" الموسيقية. وتثاير هذه الجرأة في الاختيار شيئا من التحدى الذي يطرحه الإنتاج الثقافي الأفريقي الأمريكي على الفهم التقليدي للأدب إذ تُسقط هذه المختارات المنشورة مع قرص مدمج ملحق بها، الفارق بين ثقافة النخبة وثقافة العامة، وتتطلب نظرية

W. E. B. Du Bois, "Criteria of Negro Art" (1926), The Norton Anthology of African (1) American Literature, eds. Henry Louis Gates, Jr. and Nellie Y. McKay (New York: W.W. Norton, 1997).

Toni Morrison, cited in Paul Gilroy, The Black Atlantic: Modernity and Double (\*)

Consciousness (London: Verso, 1993), p. 78.

للأدب تتسع للموروثات الشعبية والأشكال الموسيقية والصبوت الشفهي والمضمون السياسي المعلن لإنتاج السود النقافي وسياق هذا الإنتاج.

ولا بد أن يتضمن التنظير لهذا الأدب- الذي يعيد النظر في أولوية النص المكتوب والعلاقة بين الفن والسياسة والأغراض الدعائية- اعترافا بالأمية التي فرضت على الأفارقة الأمريكيين في فترة العبودية، وبالدور الذي لعبته فكرة الكتابة في الأيديولوجيات المعبرة عن سلطة البيض وهيمنتهم.

وسوف نتناول في هذا الفصل عددا من القضايا المركبة التي يثيرها مصطلح 'أفريقي أمريكي"، وهو مصطلح مهجن يستخدم، فيما لا يخلو من مفارقة، للتعبير عن هوية جمهرة من الكتابة. ما الذي يتضمنه هذا التعبير مثلاً عن العلاقة بين كتابة السود في الولايات المتحدة والنصوص والممارسات والتقاليد الثقافية للأفارقة الآخرين وسكان الشتات المنحدرين من أصول إفريقية؟ ثم سؤال آخر على نفس الدرجة من الأهمية: ما موقع كتابة الأفارقة الأمريكيين من المجرى العام للأدب الأمريكي؟ هل نعتبر التراث الأدبى الأفريقي الأمريكي ملحقا بالتراث الأمريكي المُعتَمد الذي أنتجه مؤلفون بيض أساسًا، أم ننظر إليه بصفته تحديا للمنطق وراء اختيار الأعمال الأدبية التي تسهم في تعريف الهوية الأمريكية؟

يفيدنا في سعينا لاستكشاف هذه القضايا أن نفهم التراث الأدبى الأفريقى الأمريكى بصفته نقدًا ضمنيًا للممارسات الأدبية القائمة: الرد عليها، والرد بالأسود، أى خوض كفاح متصل من أجل التحرر وتعريف الذات في أمريكا العنصرية. ولكن الوعى بأن الأدب الأفريقي الأمريكي في مستوى من مستوياته، كان دائما ردا على عنصرية أمريكا، وأن تجربة العنصرية تشكل موضوعه الأكبر لا يعنى اختزال تتوع هذا الأدب إلى "أدب علم اجتماع" كما وصفه أحد النقاد. (١) إن النظر إلى الأدب الأفريقي الأمريكي "بمنظور غير أدبي" هو شكل من أشكال العنصرية في النقد الأدبى نفسه، وهو ما أوضحه روبرت ستيبتو. (١)

Albert Murray, cited in Robert Stepto, "Afro-American Literature", in Emory Elliot (ed.), Columbia Literary History of the United States (New York: Columbia University Press, 1988), P. 787.

(المصدر السابق.

يكشف أى تاريخ أدبى بالضرورة، عن أهداف الناقد التى نجدها متضمنة فى الاستعارات الأساسية فى بنية عمله وفيمن يختار من الكتّاب وما يتناوله من نصوص. ونتيجة لتناول أعمال الكتاب السود فى ضوء المعابير النفسيرية المهيمنة وغير المناسبة، أو إسقاط هذه الأعمال برمتها من التاريخ الأدبى، أصبحت قضايا المنظور النقدى واختيار النصوص فى الأدب الأفريقى الأمريكى قضايا ذات حساسية خاصة.

يقدم هذا الفصل محاولة نقدية لتأمل عملية كتابة تاريخ للأدب الأفريقى الأمريكى، ويسعى إلى كشف الاشتباك الواعي مع القيم النقدية السائدة وما ترتبط به من تقاليد ونماذج. ويقدم الفصل مجموعة من النصوص الأدبية والنقدية الأساسية تشكلت على خلفية المشهد العنصرى في أمريكا، وما أعترى هذا المشهد من تغيرات، كما يُبرز القضايا والموضوعات التي شغلت المؤلفين والنقاد في محاولتهم لصياغة، وتحديد طبيعة كتابة ترد وترد بالأسود، [أي ترد من موقع الأفارقة الأمريكيين وبما يعبّر عنهم].

## سير العبيد

في عام ۱۷۷۳ أصبحت فيليس ويتلى وهي عبدة في الثامنة عثرة من عمرها، أول من ينشر كتابا بالإنجليزية في أمريكا من الأفارقة (والمرأة الثانية التي تمكّنت من ذلك). كانت بداية ظهور الصوت الأسود في الأدب مدهشة التي درجة أن كتاب ويتلي: قصائد عن مواضيع مختلفة دينية وأخلاقية, Phillis Wheatley: Poems on Various Subjects المتدعى مقدمة من فقرتين بعنوان "شهادة"، وقعت عليها لجنة من أرفع مواطني بوسطون مكانة؛ لكي "يؤكدوا للعالم أن القصائد المشار إليها في الصفحة التالية هي فعلا ايداع أصيل لصبية زنجية". (٥) بدا هذا التأكيد ضروريا بما أن ما أظهرته ويتلي من تمكّن في مجال لغة الأدب المكتوبة يناقض الحكمة السائدة آنذاك، والقائلة بأن السود لا يقدرون على الإنتاج الفكري. وكان عدد من فلاسفة التنوير الأكثر تأثيرا، ومن بينهم ديفيد هيوم وإمانويل كانط وهيجل، قد مثلوا الأفارقة بصفتهم عرقا غير قادر على إنشاء ثقافة أو

<sup>(°)</sup> مذكور في مقدمة جيتس وماكاي، مختارات نورتون، مصدر سبق ذكره، ص

١٩ – تاريخ الأنب والنقد الأفريقي الأمريكي

الإسهام في الحضارة، وأوردوا ملحوظات تحط من شأن الأفارقة ومقدرتهم على التطور الفكرى، وهو ما ردده توماس جيفرسون في العالم الجديد، إذ زعم أنه بملاحظته للعبيد، رأى "أنهم متساوون بالبيض في الذاكرة، أما في العقل فهم أدنى كثيرا، لم أجد حتى الأن عبدا ينطق بفكرة تتجاوز مستوى الحكى البسيط."(١)

أكد فعل الكتابة توفّر العقل، تلك الصغة القاصرة على "الإنسان" الذي يتميز عن غيره من المخلوقات بكونه موضوعا للتقدم. وكان الاعتقاد السائد هو أن الأفارقة لا يمتلكون سوى قدر قليل من التفكير العاقل أو هم محرومون بالكامل منه، ولا ينظر إليهم بالتالى بصفتهم بشرا، وهو ما يفسر وضعهم كعبيد، ويجعل عبوديتهم نتيجة طبيعية وحتمية لهذا النقص. ومن هنا شكّلت البدايات الأدبية لويتلى تحديا خطيرا لهذه الأيدولوجيا التي تقسم البشر إلى أعراق، لكل عرق منها سماته العنصرية الجوهرية التي تضفى شرعية على العبودية، ومن هنا شكّلت كتابة الزنجى في المجتمع العبودي في أمريكا الكولونيالية فعلا سياسيا يقوض الثقافة السائدة، مما جعل كتاب قصائد لويتلى نصا مؤسسًا في تراث أدبى انطلق من مهمة فريدة، هي إثبات إنسانية عرق بأكمله. استطاعت ويتلى بعد فترة قليلة من نشر قصائد أن تحصل على انعتاقها، فكانت على الأرجح، الأفريقية الأولى التي سجلت نفسها كتابة في الجماعة الإنسانية". وسيشهد القرن اللاحق الارتباط بين القراءة والكتابة والحرية كموضوع غالب في كتابة الأفارقة الأمريكيين. ومن العصر الكولونيالي المتأخر حتى اندلاع الحرب الأهلية عام كتابت الأفارقة الأمريكيين عمومًا شكل السير الذاتية وتسهم غالبا في الدعاية لحركة تجرير العبيد.

الصحف والمنشورات السياسية، وكتب كاملة عادة ما كانت تتشر مسلسلة في الدوريات. الصحف والمنشورات السياسية، وكتب كاملة عادة ما كانت تتشر مسلسلة في الدوريات. ورغم أن كتاب الأودا إكوياتو القصة المثيرة لحياة الأودا إكوياتو أو جوستافوس فاسا الإفريقي (The Interesting Narrative of the Life of Olaudah Equiano, (1789)

and the state of the state of the same and the same that the same is the same that the same th

Emmanuel Chukwudi Eze (ed.), Race and the Enlightenment: A Reader (Cambridge, (1))
Mass: Blackwell Publishers, 1997) pp. 98-99.

or Gustavus Vassa, the African لم يكن أول ما نشر من السير إلا أنه السيرة التي شكلت سابقة لهذا النوع من الكتابات، ووضعت السمات الأساس لجنس أدبى سيتطور على يد كتاب لاحقين من أمثال فريدريك دوجلاس وهاربيت أ. جيكوبز. تقدم سيرة إكويانو بيان شاهد عيان على عذابات العبيد في المزارع، وإدانة بمفردات أخلاقية ودينية لهذه "المؤسسة العُجاب"، نتتبع ما مر به الراوي إلى أن وصل إلى تعلم القراءة والكتابة وحصل على حريته. يقول هنرى لويس جيتس وشارلز تى ديفيز: "تشأت سير العبيد ردا على الزعم بأن السود لا يستطيعون الكتابة، ودحضا له."(٢) وهكذا يوضيع إكويانو بقص كفاحه من أجل تعلم القراءة والكتابة والحصول على حريته، القيمة السياسية الكامنة في فعل الكتابة بالنسبة للأفريقي الأمريكي. ويظهر هذا الشاغل بتعلم القراءة والكتابة بوضوح أكبر في سيرة حياة فريدريك دوجلاس: عبد أمريكي كتبها بنفسه (1845) Narrative of the Life of Frederick Douglass, an American Slave, Written by Himself وهي أكثر النصوص شهرة بين سير العبيد. وكما هو الحال في سير أخرى، يشهد على إنجاز النص الإعلان الجريء بتأليف النص القائم في العنوان: "كتبها بنفسه" (وقي مرات أقل: "كتبتها بنفسها")، إذ فضلا عن تتبع رحلة دوجلاس من العبودية إلى الحرية، وانتقاله من عبد إلى إنسان، فإن التمكن اللغوى التي يظهره النص المنشور يسهم هو ذاته في هذا التحول. كان المؤلفون السود وهم يعلنون سيادتهم على اللغة المكتوبة، يسجلون أيضا تحديهم للقوانين التي، رغم "الدونية الطبيعية" للأفارقة، ترى ضروريا إيقاء العبيد في حالة من الأمية. وعلى سبيل المثال فقد صدر قانون بعد هبة من هبات العبيد في ساوت كارولاينا يحظر عليهم القراءة والكتابة، أو العمل في أي مجال يتطلب هذه المهارات. (^)

حظيت سير العبيد بشهرة هائلة في أمريكا وأوروبا، وباعث قصة دوجلاس أكثر من ثلاثين ألف نسخة في السنوات الخمس الأولى التالية على نشرها، ورغم أن سير العبيد تعتبر أساس التراث الأدبى الأفريقي الأمريكي إلا أن مكانة هذا الجنس الأدبى كانت وما زالت

Charles T. Davis and Henry Louis Gates, Jr. (eds.) The Slave's Narrative (New York: Oxford University Press, 1985), p. xv.

Gates and MacKay (eds.), The Norton Anthology, p. xxix

موضوعا خلافيا، ففي ظل التعريفات التقليدية للأدب والسير الذاتية التي تركز على استقلالية الفنان وضرورة الابتكار في العمل الأدبي، يبدو صعبا احتضان هذه الكتابات التي تطورت في إطار الدعاية لحركة مناهضة العبودية والتزمت بتقاليد صارمة في الكتابة، ولما كان الهدف الأول لسير العبيد هو تقديم "شهادة حقيقية" على أهوال العبودية، وكسب الأنصار لحركة تحرير العبيد، فقد بدا أن أي انحراف عن أساليب التمثيل المستقرة قد يأتي بأثر سلبي بما يثيره من شكوك في أصالة النص. وعلى هذا الأساس يشير جيمس أولني أن العلاقة بين سير العبيد والسير الذاتية بالمعنى الكامل أشبه بالعلاقة بين التصوير بالأرقام والتصوير كعمل خلاق."(1) وبخلاف هذا الرأى، يعتقد معاصر من معاصرى دوجلاس كتب غرضاً لكتابه، أن العبودية "أصبحت موضوعا ثريا للكتابة، تغذيها بالنقاش العميق والشعر الجليل والقص المثير."(١٠) ورغم أن البحوث الحديثة في مجال سير العبيد نادرا ما تطلق أحكاما جمالية من هذا النوع إلا أنها تلتزم بإظهار العلاقة الدقيقة والمركبة التي غالبا ما تحكم العلاقة بين هذه النصوص على مستوى الشكل، وتبحث في اسخدامها الاستراتيجي لتقاليد أجناس أدبية أخرى منها "رواية الشطار" (البيكاريسك) و"الرواية القوطية". ولعل كتاب جيكوبز وقائع في حياة صبية من العبيد Incidents of the Life of a Slave Girl (1861) يشكل أهمية خاصة للنقاد لما يتميز به من إعادة النظر في موروث يسوده الذكور وتناول موضوع الاستغلال الجنسى للعبيد من النساء، والاستفادة من تقاليد "الرواية العاطفية" و"الرواية المنزلية". كذلك يُعتقد أن سير العبيد أثرت تأثيرًا كبيرًا جدًا على روايتين كانتا الأوسع انتشارا في القرن الناسع عشر هما كوخ العم توم (1853) وهاكليري فن (1883).

استمر إنتاج سير العبيد بعد الإنهاء الشكلي للعبودية، ولقد استطاع المشروع الفيدرالي للكتاب في العشرينيات والثلاثينيات أن يجمع شهادة ٢٥٠٠ من العبيد السابقين، ويعتقد أن ما نشر من سير العبيد يقدر في مجمله ب٢٠٠٠ سيرة . وربما كان الأهم أن سير العبيد أنشأت

James Olney, "I Was Born: Slave Narratives, Their Status as Autobiography and as Literature", in Davis and Gates (eds.), The Slave Narrative, p. 150.

xxii مذكور في مقدارات نور تورن، ص

تقليدا لكتابة السيرة السوداء وهو تقليد سيتطور لاحقا في أعمال مثل الولد الأسود لريشارد رايت (1945) والسيرة الذاتية لمالكوم إكس (1965) ومحبوبة لموريسون (1987).

ورغم أن السيرة ظلت هي الموضوع الغالب في الكتابة الأفريقية الأمريكية حتى الحرب الأهلية إلا أن المؤلفين، في هجومهم على تلك "المؤسسة العجاب"، لم يقصروا كتاباتهم على شكل السيرة الذاتية. في عام ١٨٥٣ نشر دوجلاس "العبد البطل" التي عادة ما تغتير أول عمل قصصى طويل في الأدب الأفريقي الأمريكي. بعدها بعامين قام ويليام ويلز براون، وكان سبق له أن ألف سيرة من سير العبيد لاقت رواجًا كبيرًا، بنشر أول رواية أفريقية أمريكية هي كلوتل أو ابئة الرئيس: سيرة حياة العبيد في الولايات المتحدة. وكان براون كاتبًا وفير الإنتاج مارس كتابة المسرح والشعر والمقالات، وكتابات الرحلات خلال حياته المنتجة والممتدة.

#### ازدواجية الوعى

أدت الحرب الأهلية إلى إلغاء العبودية ولكنها لم تحقق حرغم الوعد بإعادة البناء المساواة للأفارقة الأمريكيين، ولا غيرت صورتهم في الوجدان العام. ولقد شهدت العقود الأخيرة للقرن [التاسع عشر] التي أطلق عليها اسم "الحضيض" Nadir تصاعدا في العنف العنصري، كما قضت المحكمة العليا بحكمها الشهير في قضية ليسى ضد فرجسون (1896) حيث اعتبرت الأفارقة الأمريكيين مواطنين من الدرجة الثانية. ولما كان الناشرون كغيرهم من الأمريكيين العاملين في مختلف المؤسسات ومجالات الاستثمار، يميزون على أساس العرق، فقد كان قبولهم لإنتاج المولفين الأفارقة الأمريكيين مشروطًا بتوفر مواصفات صارمة تحدد لهم المواضيع والتيمات التي يتناولونها. ورغم ذلك، ظهر في نهاية القرن التاسع عشر شاعر أسود شاب هو بول لورانس دانبار ورغم ذلك، ظهر في نهاية القرن التاسع عشر من الوجوه الأدبية الأكثر شعبية في أمريكا. كان دانبار يكتب المقالات والقصص والشعر باللغة الإنجليزية الأدبية المعتمدة، كما كان على دراية بعدد من اللهجات الإقليمية، وإن حظى بالاعتراف أساسا بسبب شعره المكتوب بلهجة "الزنوج". ورغم أن هذه القصائد المكتوبة بالاعتراف أساسا بسبب شعره المكتوب بلهجة "الزنوج". ورغم أن هذه القصائد المكتوبة

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ ٣ ٣ ص \_ ١٩ - تاريخ الأدب والنقد الأفريقي الأمريكي

باللغة الدارجة شكلت مرحلة مهمة في تطور جماليات الكتابة الأدبية السوداء، إلا أن تمثيل دانبار للتعبير العامى للأفارقة الأمريكيين بقى شديد الإشكالية، ويرى بعض النقاد أن هذا الشعر العامى كان استجابة لمطالب الناشرين والقراء الذين يريدون نماذج جاهزة ومشوهة للسود تنافى واقعهم، وتستخدم النقاليد الأدبية واللغة السائدة في أدب المزارع المرتبطة بكتاب بيض أمثال جول شاندلر هاريس (مؤلف حكايات العم ريمو الشهيرة) وتوماس نيلسون بيج. ولكن أيا كانت مواقف هؤلاء النقاد من أصالة هذا الصوت الأسود إلا أنهم يجمعون على أهمية دانبار في تطوير الممارسة الأدبية الأفريقية الأمريكية كما يتفقون على اعتبار قصيدته الأشهر "ترتدى القناع" (1895) قصيدة تعبر بعمق عن التجربة السوداء.

كذلك استخدم شارلز واديل شيستنات العامية الأفريقية الأمريكية في مجموعة قصصه القصيرة: الساهرة (1899)، وتنقل هذه القصص المكتوبة بالعامية على لسان عبد سابق اسمه العم جوليوس ماكدو، القارئ إلى عالم الهودو الخرافي (وهو المقابل الأفريقي الأمريكي لطقوس الفودو). وتشكل هذه القصص تحديا للرؤية السنتيماتالية للعبودية التي طرحتها روايات أدب المزارع، ولقد تناول شيستنات، رغم ما في ذلك من مخاطرة تنفير الناشرين والقراء، المشاكل العنصرية لنلك المرحلة بشكل أكثر مباشرة في مجموعته زوجة شبابه وقصص أخرى من وراء خط اللون الفاصل (1899) وفي روايته بيت وراء الأرز (1900)، وهما عملان يواجهان خط اللون الذي يحول بين السود والحياة الأمريكية الاجتماعية والثقافية والاقتصادية.

ويشكل ثراء ثقافة الأفارقة الأمريكيين ومشكلة خط اللون الموضوعين التوأم في كتاب روح الشعب الأسود: مقالات وسكيتشات (1903) لدابليو، إي. بي. ديبوا، وهو كتاب يجمع بين أشكال من الكتابة، ويطرح مفهوما أساس لتعريف حال الأفريقي الأمريكي في هذا العالم، هو مفهوم "الوعي المزدوج". يشرح ديبوا الوعي المزدوج قائلا: "إنه شعور فريد، أن ينظر الإنسان إلى نفسه دائما عبر عيون الآخرين، أن يقيس روحه بمعيار عالم ينظر إليه باسمتاع مزدري وشفقة". ونتيجة لذلك "يشعر الإنسان دائما أنه "اثنان- أمريكي وزنجي، روحان، فكرتان، مسعيان لا يمكن الجمع بينهما، مثالان متحاربان في جسد أسمر واحد لا يحول بينه

وبين التمزق سوى إصراره العنيد." ويواصل ديبوا قائلاً: إنه رغم ازدراء أمريكا للسرنجي، "قلن يتركها تغمر روحه وتصبغها بلولها الأبيض، لأنه يعلم أن الدم الزنجي يحمل الله العالم رسالة، وهو ببساطة يرغب في أن يصبح متاحا أن يكون المرء زنجيا وأمريكيا دون أن يلعنه الأخرون أو يبصقوا عليه، ودون أن تغلق أبواب الفرصة بعنف في وجهه."(١١) وتقدم السيرة الذاتية لرجل ملون سابقاً (1912) لجيمس ولدون جونسون، تأملاً في شكل روائي لذلك الالتباس الذي رأى ديبوا أنه يشكل إحساس الأفريقي الأمريكي بنفسه. في هذه الرواية يستخدم جونسون قاصداً راوية أفريقي أمريكي فاتح اللون (عازف موهوب يحلم أن يصبح مولفا موسيقيا يعيد صياغة الموسيقي الشعبية للزنوج في شكل كلاسيكي) ليبرز تعسف واعتباطية خط اللون. وتتبع القصة محاولات هذا العازف "للتوحد مع شعب يمكن بكل وقاحة معاملته معاملة أسوء من تلك التي يعامل بها الحيوانات." ورغم أن الراوي يختار في النهاية أن يترك الناس يعتقدون أنه أبيض بعد أن شاهد واقعة ملاحقة وقتل رجل أسود، إلا أن إحساسه بالتمزق والانقسام الداخلي يلازمه، ويتجمد في شعوره بالذنب، وبأنه "فرط في أصله في مقابل خبصة عصيدة." (١)

في بحثها عن إمكانية توظيف الهوية العرقية والتراث الثقافي، وتمجيدها للمارسات الثقافية والتعبيرية للأفارقة الأمريكيين من رقص وموسيقي وأغاني، كانت رواية جونسون سبّاقة في طرح القضايا التي ستشغل نهضة هارلم أو النهضة "الزنجية" التي ستعلى من شأن الأدب الأفريقي الأمريكي في البلد كلها، في العشرينيات وبداية الثلاثينيات. لعب جونسون دورا قياديا في التمهيد لهذا الازدهار الثقافي، وفي مقدمة كتابه الشعر الزنجي الأمريكي (1922) وهي المجموعة الأولى من هذا النوع التي تنشر في أمريكا، ركّز جونسون على أهمية الأدب في الكفاح من أجل تحقيق المساواة العرقية إذ الم ينظر العالم أبدا نظرة دونية

W. E. B. Du Bois, The Souls of Black Folk: Essays and Sketches, eds and introd. "David W. Blight and Robert Gooding-Williams (Boston: Bedford Books, 1997), pp. 38-

James Weldon Johnson, The Autobiography of an Ex-Colored Man, ed. and introd. "William L. Andrews (New York: Penguin, 1990), pp. 139, 154.

موسوعة كمبريدج في النظ الخبي- القرن العشرون \_ ع ٢٩ \_ \_ ١٩ - تاريخ النحب والنظ التقريقي الأمريكي

إلى شعب أنتج أدبا وفنا عظيمين"، ويؤكد جونسون "أن إظهار الزنوج نديتهم الفكرية من خلال إنتاج الأدب والفن" سوف يغير الأوضاع الاجتماعية في أمريكا. وبذلك أصبحت المهمة الأن إظهار التميّز الأدبى لا القدرة على القراءة والكتابة. واقترح جونسون على الأدب "الزنجي" أن يجد شكلا يعبر عن روح السود برموز أصيلة لا رموزا سطحية... شكلا يعبر عن ما يتميز به الزنوج من صور وتراكيب لغوية وطرق خاصة في التفكير، وحس فكه وروح عطوفة."(")

شارك متقفون وقادة سياسون سود جونسون قناعته بأن الامتياز الأدبى للأفارقة الأمريكيين قادر مع مرور الوقت، على تغيير المواقف العنصرية. وكان من هؤلاء ديبوا وألين لوك الذى حرر الزنجى الجديد The New Negro (1925)، وهو النص الأساس لنهضة هارلم وقد ضم كتابات فى الفن والقصة والمقال، ومجد إنجازات السود وتأكيدهم لذاتهم. وشجّع لوك الكتاب الأفارقة الأمريكيين على تتاول كل المواضيع، ورعى شعراء مختلفين كل الاختلاف فى أساليب كتابتهم، من كاونتى كالن المحافظ إلى لاننجسون هيوز التجريبي، وشجّع روائيين مثلوا حياة السود بأشكال تختلف إلى حد التتاقض، من أمثال نيللا كارسون وكلود ماكاى. أما ديبوا فقد سجل موقفا أكثر محافظة فى مقاله "معايير الفن الزنجى" كارسون وكلود ماكاى. أما ديبوا فقد سجل موقفا أكثر محافظة فى مقاله "معايير الفن الزنجي" أن تسعى إلى "إبداع الجمال... والحفاظ على الجمال... وتحقيق الجمال... وتحقيق الجمال... والمفاظ على الجمال... وتحقيق الجمال... وتحقيق الجمال... والمفاظ التي المعالى النواحية الكاملة التي أساس أنها "تسعى إلى إشباع نهم القراء البيض لنماذج للزنوج تجسد الإباحية الكاملة التي تحول الحضارة النقليدية دون استمتاع البيض بها. "(19)

W. E. B. Du Bois, "Two Novels" (1922) in Gates and MacKay (eds.), The Norton Anthology, p. 759.

James Weldon Johnson, "Preface" The Book of American Negro Poetry (1922) in 'Gates and MacKay(eds.), The Norton Anthology, pp. 861, 881.

Du Bois, "Criteria of Negro Art", p. 757.

ورغم ما أخذ على ديبوا وجونسون ولوك من مبالغة في الدور الذي يمكن أن يلعبه الفن الرفيع والأدب في تحقيق المساواة لجماهير الأفارقة الأمريكيين (١٦)، ،إلا أن جهودهم من أجل تطوير فهم للمارسة الأدبية الإفريقية الأمريكية يرتكز إلى عناصر الثقافة الشفهية للسود والممارسات التعبيرية والتقاليد الشعبية، قد فتحت ومهدت الطريق للنقد الأدبى الأسود.

وربما كان كتاب قصب السكر 1923) هو النص الأكثر تأثيرا في تطور الجماليات الأدبية السوداء، حتى إن الناقد البارز ويليام ستانلي بريثويت رأى في جين تومر مؤلف الكتاب "تجمة مشرقة أضاءت صباح يوم جديد في حياة الأفارقة الأمريكيين وأدبهم." (١٧) يمزج الكتاب بين الشعر والمقاطع النثرية والمسرح، يسعى إلى تقديم النقافة الشعبية والصوت المميز للجنوب الأسود، وهو المكان الذي شعر تومر أنه محكوم عليه بالاندثار في أمريكا الحديثة. وعادة ما تثير المناقشات النقدية حول كتاب قصب السكر قضية التجريب في الشكل وارتباط تومر بكتاب الحداثة الأمريكيين من أمثال ولدو فرانك وشروود أندرسون، وتأثير إزرا باوند والتصويريين على كتابته، وهو ما يشير إلى الحاجة لتأمل علاقة الكتابة الأفريقية الأمريكية بتطورات الأدب الأمريكي والأوروبي، ومن المهم، وهو ما ينبهنا له ستبتو، ألا نكتفي بوضع الكتاب الأفارقة الأمريكيين في سياق النماذج النقدية القائمة كالحداثة، بل أن نتحدى دعاوى هذه الحركات بالعالمية عبر تحليل ثاقب للنصوص. (١٨)

ويشكل شعر لانجستون هيوز حلقة أساس في أية مناقشة لجماليات الحداثة السوداء. لقد حاول هيوز وهو يبتعد عن القوالب الشعرية الثقليدية أن يحاكي إيقاعات وأصوات موسيقي الجاز وأغاني البلوز [وهي أغاني شعبية يتغنى فيها فرد بأحزانه]. وكان هيوز يعتقد أن في

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> انظر/ی

Nathan Irvin Huggins, The Harlem Renaissance (New York: Oxford University Press, 1971) and David Levering Lewis, When Harlem Was in Vogue (New York: Oxford University Press, 1989).

William Stanley Braithwaite, "The Negro in American Literature", in Alain Locke (ed.) The New Negro, ed. and introd. Arnold Rumpersad (New York: Atheneum, 1992),

Stepto, "African American Literature", p. 786.

١٩ - تاريخ الأنب والنقد الأفريقي الأمريكي

موسوعة كميريدج في النقد الأنبي- القرن العشرون \_ ٦٦٠

موسيقي الجاز ممارسة تعبيرية تجمد التجرية السوداء في أمريكا وتعرقها، وتجمع بين النقاليد الموسيقية في أفريقيا وما جد عليها في العالم الجديد، وتربط بين الثقافة الشعبية في الجنوب الريفي والتجرية السوداء في المدينة، وفي مقاله "الفنان الزنجي وجبل العنصرية" (1926) رأى هيوز في موسيقي الجاز "تعبيرا من التعبيرات الكامنة في حياة الزنجي في أمريكا: ايقعات الطبل الأبدية في روح الزنجي"، وحث الفنانين الأفارقة الأمريكيين على احتذاء نموذج بيسي هيد مغنية البلوز وإيرون دوجلاس النحات و"التعبير عن ذاتهم سمراء البشرة بلا خوف ولا خجل." (11) وفي نفس الوقت كان هيوز وغيره من الكتاب المرتبطين بنهضة هارلم واعين تماما بالالتباس العميق تجاه الموروث الثقافي والهوية السوداء الناتجة عن "ازدواجية الوعي". ويسأل كاونتي كان في البيت الأول من قصيدته "إرث" (1925) ما الذي تعنيه أفريقيا لي؟ ونتتاول نيللا لارسون في روايتيها القصيرتين رمال متحركة (1928) ومرور (1929) قضايا طال طرحها مثل "التزاوج بين الأعراق المختلفة" ومرور السود على أنهم بيض والإرث المزدوج للسود.

واهتم النقاد بكتابات لارسن لتركيزها على النساء الأفارقة الأمريكيين ولعمق تتاولها ما يرتبط بأنوئتهن من القضايا، وغالبًا ما قرأ النقاد في هذه النصوص نقذا قويًا للانحياز الباطرياركي في نهضة هارلم، كذلك تجعل رواية عيوتهم كاتت تراقب الرب Their Eyes الرب والتي كانت أصغر سنًا من أن تشملها للانحياز الله هورستون (التي كانت أصغر سنًا من أن تشملها المناقشات الخاصة بالنهضة) من سياسات الهوية الجنسية موضوعًا مركزيًا في تمثيل التجربة السوداء في أمريكا، حيث تتبع مسار شخصياتها النسائية إلى أن تمكن هذه الشخصيات من التعبير عن نفسها، في هذا النص "الناطق" الذي يؤكد الإبداع الكامن في النقافة الشفهية، تستخدم هورستون، وهي دارسة للأنثروبولوجيا والفن الشعبي عملت في كلا المجالين، معرفتها الحميمة بأشكال التعبير الدارجة بين السود مثل المواعظ الدينية والأغاني الروحية

Langston Hughes, "The Negro Artist and the Racial Mountain", in Gates and "
MacKay (eds.), The Norton Anthology, p. 1270-1271.

[وهى أغانى جماعية نشأت بين العبيد في المزارع، و تستمد جل صورها من الكتاب المقدس والمصطلح الديني] والحكايات الشعبية، لصياغة أسلوب في الكتابة سندين له لاحقًا أليس ووكر وتونى موريسون وغيرهما.

### الاحتجاج الاجتماعي وجماليات الكتابة السوداء

عادة ما يعتبر ريتشارد رأيت، وهو مؤلف ومعلق سياسي ظهر في أعقاب الأزمة الاقتصادية [في الثلاثينيات من القرن العشرين] وفي سياق احتدام الصراع الطبقي في أمريكا وأوروبا، شخصية انتقالية في كتب تاريخ الأدب الأفريقي الأمريكي. تضع نصوصه، في قول أحد النقاد، أسس "مدرسة جديدة" للكتابة السوداء تسجل احتجاجًا قويًا على العنصرية عبر تصوير "مشاهد عنيفة مسرحها المدينة، ودائرة اضهاد تهين إنسانية الفرد، ورؤية لمصيره الذي يكاد يكون محكوما بالكامل بلون البشرة والفقر". (٢٠) ولقد أشار رايت مبكرا إلى رفضه "لما يطلق عليه مدرسة هارلم في التعبير"، في مقال له بعنوان "مشروع لاتحة للكتابة السوداء" سنة 1937، حيث طرح سؤالا نقديًا عن دور الأدب الأسود: "هل تكون كتابة الزنوج من أجل جماهير الزنوج، تصيغ حياتهم ووعيهم نحو أهداف جديدة، أم تواصل التسول ملحّة على إنسانية الزنوج؟" وفي الإجابة، يقدم رايت نظرية للأدب الأسود معتمدة على تحليل ماركسي للمجتمع، وملتزمة بضرورة التغيير الاجتماعي الجذري. يحث رايت الكتاب السود على تجاوز المصالح الفئوية والكتابة من منظور يربط تجارب الأفارقة الأمريكيين بالبروليتارية الأممية "وبآمال ونضالات الشعوب المهمّشة في كل مكان."(٢١) ومن هذا جاءت روايته الأشهر ابن البلد Native Son (1940) لا تهادن في تصويرها للأثار النفسية المدمرة للفقر والعنصرية ومترتباتهما الاجتماعية، قاصدا إثارة القارئ في اتجاه ضرورة التغيير الاجتماعي الجذرى في أمريكا.

Robert Lee, Black American Fiction Since Richard Wright (Durham: British \* Association for American Studies, 1983), p. 16.

Richard Wright, "Blueprint for Negro Writing" (1937) in Angelyn Mitchell (ed.)

Within the Circle: An Anthology of African American Literary Criticism from the

Harlem Renaissance to the Present (Durham: Duke University Press, 1994), pp. 99-104.

قدم رايت نفسه وعرفيا في مواجهة جيل سابق من الكتاب ارتبط بنيضة هارلم، وهذا ما فعله لاحقا مجموعة من الكتاب بدأت قريبة من رايت ثم راحت تتحدى الواقعية الأدبية أو الطبيعية التي يمثلها رايت، ومن هؤلاء الكتاب رالف إليسون الذي ارتبط بالحزب الشيوعي كما فعل رايت ، وقرط في البداية رواية ابن البلاء، ثم تحول بشكل حاسم عن جماليات "معلمه" عند كتابة روايته الرجل الخفي Invisible Man (1952)، وهي رواية حداثية تستعرض أدبيتها وعناصر صنعتها وتسعى عبر كسر الألفة، إلى خلق إدراك أحد بتجربة الذات السوداء التي تتناولها. كذلك رفض جيمس بولدوين جماليات أدب الاحتجاج التي صناعها رايت، وأشار إلى التشابه الغريب بين ابن البلا وكوخ العم توم في تصوير كل منهما للشخصية الرئيسية السوداء، وأعلن بولدوين في مقال يتميز بأسلوبه المتحمس البليغ أن رواية الاحتجاج الاجتماعي تتصور خطأ أن الأدب سوسيولوجيا، وتستغرق في "ولع بالتصنيف" ينفي عن الإفريقي الأمريكي إنسانيته. (٢٢)

ورغم أن بولدوين نشر عدة روايات إلا أنه اشتهر أساسا بمجموعات مقالاته خاصة: مذكرات ابن بلد Notes of a Native Son (1953)، والنار في المرة القادمة المحكومات المحكوم المحكو

James Baldwin, "Everybody's Protest Novel" (1949), in Gates and MacKay (eds.), "The Norton Anthology, p. 1657.

الدريدج كليفر روح فوق الجليد (1968). ولم يحدث منذ حركة تحرير العبيد أن توجه هذا العدد الكبير من الأفارقة الأمريكيين لكتابة السيرة الذاتية كأداة لتعريف الذات والمداخلة السياسية، وجاءت هذه الكتابة مليئة بالتحدى، صادمة ودعاتية بشكل واضح، وإن لم تسع، لما سعت سير العبيد، إلى توجيه مطالبها إلى البيض أو المطالبة بمساواة السود اجتماعيا بالبيض، بل توجيت في المقام الأول إلى جمهورها من السود، وراحت تؤكد كبرياء الأفارقة الأمريكيين وخصوصيتهم، وهي أهداف سهل تحقيقها في ظل تزايد ما يملكه السود من مطابع وما يملكونه ويديرونه من الدوريات.

ولعبت "حركة الفنون السوداء" Black Arts Movement تأثيرا هاما بدأ منذ منتصف الستينيات وارتبط "بالقوة السوداء" Black Power وعمل الكتاب النشطاء سياسيا المرتبطون بالحركة من أمثال ليروى جونز (أميرى بركة) ولارى نيل على اسخدام وتطوير أشكال الأداء الشعرى والمسرحى القادر على نقل خصوصية اللغة الدارجة بين السود، وإتاحة النفاعل الديناميكي بين الفن وجمهوره. كذلك ضمت حركة الفنون السوداء فنانين شفهيين وموسيقيين مثل جيل سكوت هيرون الواضح تأثيره في فنائي الراب Rap اليوم.

طرح الكتاب والقنانون المرتبطون بحركة القنون السوداء تأملاتهم بشأن وظيفة الكتابة السوداء وخصائصها الفريدة. اتفقوا مع رايت في أن للأدب الأسود وظيفة سياسة أساسًا تتمثل في محاربة القهر العنصري، إلا أنهم اعترضوا على رواية الاحتجاج الاجتماعي بدعوى أنها تعتمد على مناشدة ضمير البيض، وهي بالتالي لا تمكن السود، وكان هذا المأخذ مماثلاً لما أخذه رايت على من سبقوه من الكتاب. لقد طالب النقاد المنتمون لحركة الفلون السوداء بأدب يتوجه مباشرة للأفارقة الأمريكيين بلغتهم، ورأوا أن على الأدب الأسود، لكي يستحق اسمه ويليق به، أن يكون له أشكاله الخاصة وتقاليده واستخدماته اللغوية المستلهمة من اللغة الدارجة بين السود، يحيث يصعب على المؤسسة النقدية البيضاء فرض تأويلاتها عليه. وأعلن النقاد وكفاحهم السياسي، قال نبل:

١٩ - تاريخ الأنب والنقد الأفريقي الأمريكي

إن حركة الفن الأسود فيما تطرح من جماليات، هي الشقيقة الروحية للقوة السوداء، وهي بذلك تطرح أدبا يتوجه بشكل مباشر لاحتياجات وآمال أمريكا السوداء، ولتحقيق هذه المهمة تقترح حركة الفنون السوداء إعادة النظر بشكل جذرى في جماليات الثقافية الغربية، تقترح نسقًا رمزيًا مختلفًا وميثولوجيا مختلفة ونقدا مغايرا وأيقونات تخصها. (٢٣)

تعرضت حركة الفنون السوداء للنقد لجعلها السواد "جوهرا" ولتقديمها رؤية ذكورية لأمريكا السوداء، وإن تم الاعتراف بفضلها في التنبيه إلى "الجماليات البيضاء" غير المعلنة التي تحكم الممارسات النقدية الغالبة، وتهمّش الكتابة السوداء، ولا تضع في اعتبارها سوى قلة من الكتّاب السود، تسقط معظمهم من كتب المختارات الأدبية وتحرمهم من التتاول النقدى الجاد، استطاعت هذه الحركة أن تكسب للكتاب الأفارقة الأمريكيين ما يتمتتعون به اليوم من سمعة طيبة في الساحتين المحلية والدولية، بسبب عملها الخلاق، وتحديها للمؤسسة الأدبية والنقدية، والترامها بإظهار عمق وثراء الأدب الأسود.

#### النوع والنظرية

يمكن القول إن الكتابات النسوية المبوداء قدمت المراجعة الأكثر جذرية للموروث الأدبى الأفريقي الأمريكي منذ بداية السبعينيات وحتى الآن، إذ سعت النسويات السود إلى التعبير عن العلاقة بين القير الجنسى والعرقى وتأكيد هوية إيجابية للمرأة السوداء تتيح لها أن تتمكن، وكان هذا المسعى في بدايته استجابة لكتابات النسوية الأنجلو -أمريكية، وردا على ذكورية حركة الفنون السوداء. في أبسط مستوياتها تهتم الحركة الأدبية النسوية السوداء بتاريخ النساء الأفارقة الأمريكيات وتجاربهن، وتبحث في تمثيلهن في النصوص الأدبية والنقدية، ومن هنا الجهود البحثية الكبيرة التي تمت، وما زالت نتواصل لاستعادة النصوص المهملة أو المهمشة التي أنتجتها كاتبات سود، والعمل على تطوير أساليب لقراءة القصص

Harry Neal, "The Black Arts Movement" (1968), in Mitchell (ed.), Within the Circle, p. 184.

THE PRINCE GHAZI TRUST

الذى تتصدرها النساء وهو نوع من القصص لم تعره المؤسسة النقدية السوداء التى يهيمن عليها الذكور أى اهتمام أو استخفت به، بل وربما أدانته. ولقد لفت الجهد الذى قامت به النسويات السود في المجال البيبليوغرافي الانتياه إلى سير منسية لنساء من العبيد، وشاعرات من القرن التاسع عشر، وساهمت أليس ووكر (المشهورة بصفتها روائية في المقام الأول) بدور أساس في إحياء زورا بيل هورستون التي أسقطها رايت في موقفه الشهير والمسيء، والتي تم تجاهلها لأكثر من ثلاثين عامًا، ولقد ارتبطت توني موريسون كما ارتبطت أليس ووكر بذلك المشروع لإحياء تاريخ النساء السود وتجاربهن، ومع وجود استثاءات قليلة، تتصدر الشخصيات النسائية ووعي المرأة كتابات هاتين المؤلفتين الكبيرتين، وبدا أن المنظور النسوى للتاريخ والتجرية السوداء الذي قدمته أليس ووكر هو الأكثر مدعاة للجدل، ولقد أثارت روايتها اللون القرمزي The Color Purple والتي تصور الاستغلال الجنسي والعنف الأسرى داخل الأسرة السوداء نقاشا حادا بين النقاد السود.

ويصعب رغم ذلك، القول بأن النقد النسوى الأسود يشكل اتجاها واحدا متماسكا، فيناك ناقدات من أمثال هورتون سبيلرز يستخدمن في عملين تقنيات في التفسير مستمدة من التفكيكية والتحليل النفسي واتجاهات نظرية أخرى تركز على التجربة الشخصية والشهادة. ولا تكل النسويات السود من نقد المنطلقات الذكورية المتضمئة في التراث النقدى الأسود، وهن يسعين بكل إخلاص إلى إرساء رابطة بمن سبق من الكاتبات السود، ومع ذلك، ليس الهدف النهائي الذي يسعين إليه هو بناء موروث أدبى نسوى أسود منفصل، بل تقديم تاريخ أدبى أفريقي أمريكي أكثر صدقا في تمثيله. وتثبير مارى هيلين واشنطون "إن صنع تاريخ أدبى تحظى فيه النساء بالتمثيل الكامل هو بحث عن رؤية متكاملة، وخلق دائرة عوضاً عن الصورة المجزوءة القائمة الآن". (٢٠)

فى السبعينيات زاد استخدام العاملين فى مجال الدرسات الأفريقية الأمريكية للأساليب الشكلانية والبنيوية للقراءة، وكان الهدف مزدوجا، أولهما نقض ذلك الاتجاه المتمثل فى حركة

Mary Helen Washington, "The Darkened Eye Restored": Notes Toward a Literary

History of Black Women", in Within the Circle, p. 451.

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ ٣٧٣ \_ ١٩ - تاريخ الأدب والنقد الأفريقي الأمريكي

لفنون السوداء، الذي يجعل من سواد البشرة جوهرا، و"إنتاج" فيم "أدبي" للأدب الأسود. (\*\*) ويرى جينس أن بإمكان الناقد الأسود الاستفادة من نظريات التفسير التي "تكسر ألفة النص الأسود" ويضيف مفسرًا إن الدافع وراء اتجاهه نحو النظرية كان الرغبة في "رؤية النص بوصفه بنية أدبية لا صورة للحياة (حياتي) تعكس مفرداتها بحذافيرها. (\*\*) وكذلك لا بد أن نرى أن تأكيد النقاد "لأدبية" النص جاء كرد فعل لنقليد ممند درج على اختزال النصوص السوداء إلى وثائق اجتماعية أو تاريخية أو شهادات وسير. إلا أن النقاد السود حتى وهم بلجأون إلى النظرية، حرصوا على ألا يغفلوا في قراءتهم الجانب العرقي الاجتماعي في النص. وقدمت الكتابات الرائدة لهيوستن أى بيكر الإبن، نموذجا في هذا الاتجاه. قدم بيكر عددا من النظريا ت اللاقتة للإنتاج الأدبي الأفريقي الأمريكي تنظر في العناصر الشكلية (الأدبية وغير الأدبية) للنصوص كما ننظر في التاريخ والتجرية السوداء في أمريكا. ومن محاولاته لقراءة الروايات والقصائد والسير الذاتية والمقالات تصنلهم أدوات مستمدة من اللغة الدارجة السوداء وأشكال الممارسة التعبيرية كأغاني البلوز .(۱۲)

ويظهر تأثير مابعد البنيوية في محاولات بيكر وجيتس وغيرهما من النقاد إعادة تفسير تراث الأدب الأسود، وهو تأثير يبدو واضحا في تفكيرهم وفي إعلائهم من شأن العلاقات الشكلية ما بين النصوص (النتاص) على حساب المرجع الخارجي سواء كان اجتماعيا أو تاريخيا أو يخص حياة الكاتب، ويشير جيتس إلى أن "الكتاب السود يقرأون وينقدون النصوص السوداء الأخرى كنوع من تعريف الذات على المستوى البلاغي." ثم يؤكد قائلاً: "إن تراثنا الأدبي موجود تحديدا بسبب هذه العلاقات الشكلية الأدبية التي يمكن تتبعها"، وتشكل هذه الملحوظة أساس مفهوم جيتس النقدى وهو مفهوم "التعليق" (signifyin(g) وهو تعبير

Henry Louis Gates, Jr., "Introduction: 'Tell me, sir...what is black Literature?" 

PMLA 105(1990), p. 17.

Henry Louis Gates, Jr. Figures in Black: Words, Signs and the 'Racial' Self "(New York: Oxford University Press, 1989), p. xxiv.

Houston A. Baker, Jr., Blues, Ideology and Afro-American Literature: A Vernacular
Theory (Chicago: University of Chicago Press, 1984).

مستند من اللغة السوداء الدارجة يستخدمه جيتس للتعبير عن التكرار والمراجعة الشكلية الواضحة في أعمال أجيال متلاحقة من الكتاب السود. ومن هنا يرى جيتس أن رواية إليسون الحداثية التي تتأمل ذاتها "تعليق" على طبيعية رايت.

اللعب باللغة، التعليق، يبدأ بالعنوانين: ابن البلد والولد الأسود و يحيل العنوانان إلى العرق والذات والحضور - أدوات إليسون في الرجل الخفى: الخفاء إجابة ساخرة تفيد بغياب حضور ممكن للسود وأبناء البلد، في حين تقترح مفردة "الرجل" وضعا أكثر نضجًا وقوة من كل من "ابن" و "ولد". (٢٨)

ويتضح التزام بيكر بالتناول الشكلائي (كنقيض للتناول التاريخي والاجتماعي) للإنتاج الأدبى الأسود في دراسته الهامة التي يعيد فيها تقييم نهضة هارلم، يبتعد بيكر عن الاتجاه النقدى الشائع الذي يحكم على الإنتاج الأدبى لتلك النهضة حكمًا سلبيًا فلا، يرى فيه إلا مجموعة واحدة فاشلة من القفشات الغرائبية رفيعة المستوى، محصورة في أقل من عقد واحد من الزمان". أما بيكر فيضع الإنتاج الثقافي لتلك اللحظة في سياق "نهضوي" أشمل ، ويرى فيه "مجموعة من التاكتيكات والاسترائيجيات والمفردات احتفظت برنينها واستمراريتها وهي تتشكل منذ بداية القرن [العشرين] لتمتد إلى يومنا هذا."(٢١)

ومع ذلك فقد واجه اتجاه الباحثين السود إلى النظرية نقدا، ويحذر جيتس نفسه من "خطأ الخلط بين قناع النظرية النافع ووجوهنا السمراء". ("") ونتبه بربارا كريستيان من أخطار أخرى وقد هاجمت: "مباراة الركض نحو النظرية" قاتلة: إنه من الأعراض المثيرة للقلق فى الدراسات الأدبية السوداء التي تحصر نفسها في التخصيص المهني، وتواصل الهيمنة الثقافية

Houston A. Baker, Modernism and the Harlem Renaissance (Chicago University Press: Chicago, 1987), pp. 91-92.

Gates, Figures in Black, pp. 245-246. \*A

Henry Louis Gates, Jr., "Canon Formation, Literary History and the fro-American Tradition: From the Seen to the Told" in Houston A. Baker, Jr. and Patricia Redmond (eds.), Afro-American Literary Study in the 1990s (Chicago: University of Chicago Press, 1989), p. 29.

FOR QU - تاريخ الأنب واللك الأفريقي الأمريكي

موسوعة كسريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون - ٣٧٤ - ١٩

الغربية بوسائل أخرى، وتصرف النقاد عن قراءة المستجد من الإنتاج الأدبى للكتاب السود وكتاب العالم الثالث، والاهتمام بنصوصيهم.(٢١)

## عبور "خط اللون" وقطع المحيط الأسود الأطلسى

في السنوات الأخيرة أمكن استكمال مهمة إثبات أن الأفارقة الأمريكيين أنتجوا أدبا عنيا ومركبا تمتد جنوره في تربة موروثهم الثقافي والتعبيري الخاص، وهو ما تم من خلال مشروع نقدى يطرح سؤال هوية كل من تراث السود الأدبي والتراث المهيمن (تراث البيض) في أمريكا. وفي مسعاها لمواجهة الأيديولوجية السائدة للتعدية التقافية التي ترى في أدب الأفارقة الأمريكيين (وآداب الأقليات العرقية الأخري) رافدا ثانويا في مجرى الأدب الأمريكي العام، دعت موريسون، عوضا عن ذلك، إلى "إعادة النظر بشكل جنرى في الموروث الأدبي المعتمد"، وهي بذلك تطرح على النقاد تحديا يتمثل في فحص الأعمال الأدبية المعتمدة بحثا عن: "ما لم يقل من الأشياء التي لا تقال"، وتتبع كيف أثر وجود الأفارقة الأمريكيين في معنى الكثير من نصوص الأدب الأمريكي، بما تتضمنه من خيارات ولغة وبنية". (٢٦) ولقد أشار الكثير من النقاد الذين استجابوا للتحدي الذي طرحته موريسون إلى أنه ما دام الكتاب الأفارقة الأمريكيون من ويتلي إلى الآن- قرأوا المؤلفين البيض وتتاولوا كتاباتهم بالنقض، وتأثروا شكليا بها فمن الخطأ القول بشكل مباشر أو مضمر بارتباط التناص كتاباتهم بالنقض، وتأثروا شكليا بها فمن الخطأ القول بشكل مباشر أو مضمر بارتباط التناص من الأبحاث رأت في أعمال المؤلفين السود والبيض أدبًا قوميًا هجينًا هو نتاج "جنل مركب بين الثقافتين "البيضاء" و"السوداء" وكثيرا ما يبحث النقاد الذي يعتمدون هذا التناول بين التقافتين "البيضاء" و"السوداء" وكثيرا ما يبحث النقاد الذي يعتمدون هذا التناول

Barbara Christian, "The Race for Theory, in Mitchell (ed)., Within the Circle, PP. 384 - 359.

Morrison, "Unspeakable Things Unspoken: The Afro-American Presence in "American Literature" (1988), in Henry B. Wonham (ed.), Criticism and the Color Line: Desegregating American Literary Studies (New Brunswick: Rutgers University Press, 1996) p. 23.

Shelley Fisher, "Interrogating 'Whitenes', Complicating 'Blackness'", in Wonham (ed.) Criticism and the Color Line, pp. 272-273.

THE PRINCE GHAZI TRUST

موضوعات سردية مثل موضوع "المرور" [عبر خط اللون بسبب البشرة الفاتحة والملامح غير المميزة إفريقيا]، وأداء ممثل أبيض لدور شخص أسود في العروض الترفيهية الشائعة في القرن التاسع عشر وموضوع البديل [في المسرح] (وهو ما يتناوله إيريك ساندكويست في دراسة تعيد النظر بشكل مقارن في كتابة توين وشيستنات)، كما يبحث هؤلاء النقاد أيضا تفاعل الأصوات العرقية في النص، ويخوضون في العناصر المركبة لعلاقة المؤلف بالموروث الثقافي. ويشير ساندكوسيت على سبيل المثال، إلى أن هرمان ميلفيل "كاتب يستحق إسهامه في الثقافة الأفريقية الأمريكية اهتمامًا خاصًا"، ويقول: "تستحق هذا النقطة طرحها لأنها تحدد إحساسي أننا نخطأ خطأ كبيرا قرأء ومدرسين ونقادًا، لو تصورنا أن الانتماء العرقي وحده يحدد قدرة الكاتب على عبور الحدود الثقافية بما يقترب من فهم المنظومة التخيلية للجماعة العرقية الأخرى أو موروثها ومنظورها المختلفين بالصرورة". (٢٠) وهكذا يعتبر هؤلاء النقاد، فيما لا يخلو من مفارقة، "خط اللون"، ذلك الذي يفصل جسد أمريكا الاجتماعي، أساسا يقوم عليه أدبها القومي. وتبعا لهنرى بي وونام:

يرتبط التعبير الدال بخط اللون، لأن هذا الخط هو المكان الذي تصبح فيه هوية أمريكا على المحك، هنا يصبح "الآخر" العرقى أكثر إلحاحًا ويصعب إخفاءه. إن مهمة النقد ...هى توثيق هذا الحضور المحرج لهذا الآخر في مواقع ثقافية يكون توقع المرء لوجوده فيها آخر ما يخطر بباله، على النقد أن يضع هذه الأشكال من التبادل الثقافي الذي ينتج هوية أمريكا في سياقها التاريخي بدلا من أن ينكرها.

ويعترف وونهام نفسه بالمخاطر الكامنة في هذا المشروع الذي "يحتفي بتعدى خط اللون" والذي قد ينتج عنه "الغاء أو تحييد اختلاف السود، بما يؤكد حق الثقافة المهيمنة في تعريف الهوية السوداء تبعا لأهدافها الإيديولوجية". ولكن وونهام يبقى حاسما في إصراره

Eric J. Sundquist, To Wake the Nations: Race in the Making in American Literature (Cambridge, Mass.: The Belknap Press of Harvard University, 1993) pp. 22-23.

على أن المشروع لا يهدف إلى "محو خط اللون بل الفهم التاريخي للعلاقة بين الثقافتين الأفريقية والأوروبية، وهي علاقة ذات أثر تكويني على طرفيها.(٥٦)

وهناك افتراض ضمني لدى الجميع، سواء أكد النقاد الخصوصية الاثنية للموروث الأدبى الأفريقي الأمريكي أو كشفوا فيه جدلية العلاقة بين البيض والسود والتي أنتجت الهوية الأمريكية، وهو افتراض يرى أنه من الممكن تفسير الأدب الأسود في نطاق الحدود القومية لأمريكا، و في كتابه الأطلقطي الأسود يعارض بول جيلروي هذا المنظور و"الاتجاه القومي الثقافي الشعبوى الواضح في إنتاج عدد من الباحثين الأفارقة الأمريكيين. (٢٦) وفي فحصه لسير العبيد وكتابات ديبوا ورايت وموريسون جنبًا إلى جنب مع القوالب الموسيقية السوداء، يتتبع جيلروى، بدلا من ذلك، شبكة من العلاقات والتبادلات في الشتات [توزع السود المقتلعين أصلا من إفريقيا]، تعبر الأطلسي بين أفريقيا وجزر الكاريبي وأمريكا وأوروبا، ودعواء أن الإنتاج الأدبي الأسود هو في أساسه عابر للأوطان. ويضع جيلروي في مقابل الدولة القومية الحديثة ذات الحدود الثابتة صورة نقيضة تقوضها، وهي صورة السفينة المتحركة. وتنبه قراءاته إلى تيمات السفر والمنفى والاقتلاع والهجرة في حياة وأعمال الكتاب والقادة السياسيين الأفارقة الأمريكيين. ويمكن أن نرى ذلك التصور الذي طرحه اجيلروي مجسدا في أعمال أدبية مثل باتجو Banjo (1929)، و Banana Bottom لمكاي الذي كان من أصول جامايكية [ويقيم في الولايات المتحدة]. ومؤخرا جعلت جامايكا كينكيد، وهي روائية وكاتبة قصة قصيرة مولودة في أنتيجوا، من الهجرة وتواريخ الكاريبي وثقافاته المركبة وتجارب الأفارقة الكاريبيين في أمريكا موضوعًا لنصُّها.

وإذا ما وضعنا في الحسبان الحوار الدائر بين الباحثين السود في قضايا النوع والنصية وعلاقة الكتابة السوداء في أمريكا بالموروث الأدبي المعتمد قوميًا وفي الشتات، يبدو لنا أن أي تاريخ للادب الأفريقي الأمريكي يبقى تاريخًا مؤقتًا بالضروة. إلا أنه بإمكاننا، على سبيل المحاولة، أن نقدم خلاصة أولية: رغم ما في فكرة الدعاية من تكبيل وتحديد إلا أنها

Wonham, 'Introduction', Criticism and the Color Line, pp. 6-14 Gilroy, The Black Atlantic, p. 15.

تطرح هنا خصوصية تراث نشأ في مواجهة العبودية، وتمثيل السود بصور عنصرية مشوهة واضطلع دومًا وبشكل متسق تعلنبمعارضة شتى أنواع للقهر العنصرى في أمريكا وفي سواها. ليست الكتابة السوداء سياسية في مضمونها فحسب، بل هي سياسية في مسعى كتابها للرد باستخدام أشكال "أدبية" متنوعة واستلهام التراث الشفهي والموسيقي، ومن هنا يصبح التفاعل الديناميكي بين الالتزام السياسي والتجريب الفني (التزام ديبوا بالفن بوصفه دعاية، ومحاولة موريسون تطوير "طريقة للكتابة تقصح بحسم عن انتمائها للسود" الملمح المكون والأساس في للتراث الأدبى الأفريقي الأمريكي.





# THE PRINCE GHAZI TRUST

## النقد الأنثروبولوجي

بریان کوتس ترجمة: فاتن مرسی

يشير النقد الأنثروبولوجي، بوجه عام، لشكل من أشكال النقد الذي يهتم بوضع إنتاج ونشر وثلقى الأدب في إطار منظومة الأعراف والممارسات الثقافية للمجتمعات الإنسانية. بيد أن هذا التوجه قد أصبح محل شك متزايد في القرن العشرين، وذلك بسبب تعالى الأصــوات التي تنتقد فكرة الذات المركزية وفكرة ثبات الحقل المعرفي. فلقد أشار أحد النقاد إلى "تاريخ تواطؤ هذا النقد بأشكاله المختلفة مع العنصرية والعبودية... واستعداده لتسهيل سيطرة الاستعمار على الشعوب". (١) فيما ذهب ناقد آخر إلى أنه كلما تم التركيز على شيء، يحدث إقصاءًا لشيء آخر؛ فلا يوجد أي منهج لتفسير العلاقة بين الثقافات يمكن وصفه بأنه بـــريء سياسيًا". (٢) لقد شغلت هذه القضايا بعض المفكرين البارزين من أمثال جون بــول ســـارتر، وكلود ليفي شتراوس وإدوارد سعيد وجاك دريدا. ويرى البعض أن علم الأنثروبولوجيا يحتل موقعا متميزًا يتيح لمبادئ الثقافة الغربية السائدة والتي تشمل النظام الأبوى والإمبريالي، فحص وتصنيف ثقافات الشرق والعالم الثالث والشعوب "الملونـــة"، والنــساء وذوى الميــول الجنسية المغايرة، بل ويمكنها من التحكم فيها. من ثمة، فإن هذا الفرع من الدراسات يبدو وكأنه يكرُّس لثنائية الذات/ الآخر ومركزية الكلمة والتي تعتبر مكونا أساسيا مــن مكونـــات الثقافة الغربية. وسوف نقوم بمناقشة هذه الأمور بشيء من التفصيل لاحقا. لكنسي أود فسي [العشرين].

Political Conflict in Literary and Cultural Theory Robert Young, Torn Halves: (1)
(Manchester: Manchester University Press, 1996), p. 107

James Clifford, 'Traveling Cultures, in L. Grossberg, C. Nelson and P. Treichler (eds.), Cultural Studies (London: Routledge, 1992), p. 97

برز النقد الأنثروبولوجي في السنوات الأولى من القرن العشرين وكانت البداية عندما اختارت مدرسة كامبردج الكلامبيكية للأنثروبولوجيا رائعة سير جيمس فريرز Sir James الخصن الذهبي The Golden Bough لتطبيرق منهجه على دراسة الدراما الإغريقية. وكانت هذه المجموعة غير المترابطة من الكتاب والباحثين، والدنين عرفوا بالمجموعة الطقسية، تضم كلاً من جين هاريسون Jane Harrison، إف. لم. كورنفورد . بالمجموعة الطقسية، تضم كلاً من جين هاريسون A. B. Cook إف. لم. كورنفورد . وقصلت نتائج المجموعة إلى احتواء الدراما الإغريقية على عناصر من الأسطورة والطقس ما قبل التاريخي، ومن هنا بدأ النظر إلى الدراما الكلامبيكية على أنها شكل من أشكال السرد النازح من زمن سابق، وحريج تاريخه إلى الأشكال الوثنية والطقسية القديمة.

وكان لاهتمام الحداثيين بالبناء الأسطورى للأدب أثره في تعزيز هذه المدرسة النقدية. فنجد على سبيل المثال، كتاب من أمثال جيمس جويس وت. س. إليوت يـضمنون أعمالهم موضوعات أسطورية، وذلك كما أشار إليوت في تقديمه لكتاب أوليس، بغرض توضيح: "أن الأدب الحديث يخلق توازيًا مستمرًا بين المعاصرة والأصالة". (") فيما أدت بعض الاتجاهات الأخرى إلى تبنى أشكال ثقافية غريبة أو قبلية مثل تبنى بيكاسو مثلا، الأقنعة الإفريقية، أو محاولة باوند إنعاش التراث الشعرى الأوروبي عن طريق استخدام الكتابة الصينية. هذه مجرد أمثلة للبحث عن "الأصالة" التي تتجلى في الأعمال الجمالية الحداثية، لقد اعترف إليوت مجرد أمثلة للبحث عن "الأصالة" التي تتجلى في الأعمال الجمالية الحداثية، لقد اعترف إليوت الطقسى إلى الرومانسي Jessie Weston وكتاب جيسى وستون Jessie Weston معتبرا أنهما مصادر لقصيدته. أما استخدامه لمصرحية العاصفة The المستخدام كولن سيتيل Waste Land Colin كطقس من طقوس البعث في عمله، فيذكرنا بقوة باستخدام كولن سيتيل Still لأعمال فريزر كمصدر من مصادر مسرحية الفكرة الخالدة Still لاعمال فريزر كمصدر من الكتاب من أمثال بيتس ود. هد. لورانس بعتمد على ومن ناحية أخرى، نجد أن العديد من الكتاب من أمثال بيتس ود. هد. لورانس بعتمد على ومن ناحية أخرى، نجد أن العديد من الكتاب من أمثال بيتس ود. هد. لورانس بعتمد على ومن ناحية أخرى، نجد أن العديد من الكتاب من أمثال بيتس ود. هد. لورانس بعتمد على ومن ناحية أخرى، نجد أن العديد من الكتاب من أمثال بيتس ود. هد. لورانس بعتمد على

T.S. Eliot, 'Ulysses, Order and Myth', The Dial 75 (1923), p. 483. (7)

THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR QURANIC THOU AN

موسوعة كمبريدج في النقد الأنبي- القرن العشرون -

مصادر منتوعة من الكتابات السردية الأسطورية سواء الغربية منها أو الشرقية، وذلك لتعزيز تفسيراتهم التاريخية والسيكولوجية لتركيبيّة الوعى وتعقيد العلاقات الإنسانية، كما استمدوا من هذه المصادر صوراً رمزية نفى بحاجاتهم، ولقد كان لهذه القضايا حضورها القوى في سنوات الصراع المحتدم أثناء الحرب العالمية الأولى والثورة الروسية وانتفاضة عيد الفصح إفى أيرلندا]، ففي مجال تناوله لمقال إليوت عن جويس، يقوم بيتر كولينز Peter Collins بطرح عدة أسباب لاهتمام المداثيين بالأسطورة: "أولاً: إن الاتجاه المداثى يتسم بالفوضوية والعشوائية، ثانيًا: يمكن اللجوء إلى عنصر "خارجي"، لا يكون "التاريخ" بل ويكون غريبًا على الحداثة وذلك لإضفاء التماسك على النص الأدبى، وثالثًا: إن اكتشاف جويس لـذلك الاستخدام للأسطورة كان بمثابة الإجهاز على الروايـة إلـى الأبـد". (أ) إن اتخاذ الـشكل الأسطوري كصيغة صارمة في الكتابة الحداثية كان يعد بمثابة الطريق القصير إلى التسراث الكلاسيكي، وهو التراث الذي اعتبره الكثير من الفنانين الحداثيين العصر الـذهبي للإبـداع القني.

ولعل ما يثير الاهتمام في هذه العودة إلى المصادر البدائية هو التناقض الظاهري بين الموقف الأنثروبولوجي و "النقد التطبيقي"، ذلك النقد الذي كان ينظر إليه آنذاك على أنه النقد التقليدي، بتأكيده على أهمية "القراءة الدقيقة" للنصوص. بيد أن التحليل التاريخي وتناول بعض الأمور التي قد تبدو أموراً على هامش النص، كانت تمارس على نطاق أوسع رغم ما كان يذعيه نقاد كامبردج من تبنيهم لأساليب القراءة الدقيقة للنصوص. فبالرغم أن مجلة سكروتيني يذعيه نقاد كامبردج للأدب الإنجليزي - كانت تعرف بتوجهاتها المحافظة عموماً، إلا أن جهود النقاد الجادين من أمثال ف. ر. ليفيز F.R. Leavis و آي. آ. ريتـشارد الإطار الإجتماعي للأداب والفنون. وفي هذا السياق يمكننا أيضاً ذكر أحد أبرز خصائص ريتشارد العلمية وهي الاهتمام بسيكولوجية النمو. من هنا يمكننا القول إن الطبيعة شبه العلمية لأبحاث العلمية وهي الاهتمام بسيكولوجية النمو. من هنا يمكننا القول إن الطبيعة شبه العلمية لأبحاث

Peter Nicholls, Modernisms: A Literary Guide (Basingstoke: Macmillan, 1995), p. 225.

مجموعة كامبردج الطقسية قد أضفت جاذبية على كتاباتهم وجعلتها تبدو وكأنها نسق فكرى متماسك وهو ما كان رجال كامبردج هؤلاء في أمس الحاجة إليه، من هذا أصبحت الأسطورة عنصر المعترفًا به ضمن عناصر المنظومة الجديدة للأدب.

وبالرغم من أن الحداثة بشكل عام كانت تعد نقطة انطلاق جديدة، بحيث أنها اعتبرت استجابة للتغيرات الاجتماعية والسياسية والاقتصادية في القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين، فإن البعد الأنثروبولوجي يربط هذه النزعة بمحاولات التعبير عن العقل المبدع والنقدى التي تنتمي إلى زمن أبعد، وبناء على ذلك فإن الاعتقاد بأن النقد الأدبي هو ممارسة متخصصة وتقنية لا يتعدى كونه قولاً نظريًا أكثر منه ممارسة فعلية.

ولقد اتسم "النقد"، كمجال متخصص للدراسة في بداية القرن الثامن عــشر - وكــان يعتبر تخصصنا أكاديميًا وليدًا أنذاك - بالانتقائية وتعدد المصادر، ولعل توصية الكسندر بوب Alexander Pope الرامية إلى معرفة كل ما يتصل بالكاتب كانت تعد من الأمور البديهيــة في النقد الأدبى في تلك الفترة:

[أن يلم القارئ بكل]... القصص والموضوعات والهدف من كتابة كل صفحة، وكذلك العقيدة والبلد الذي ينتمي إليهما نابغة عصره...(٥)

وكما أشار الناقد رينيه ويليك René Wellek في عمله الرائد حول الموضوع: "لــم يكن أكثر شيوعًا في القرن الثامن عشر من الإصرار على دراسة بيئة الــشاعر، والتفاعــل الإيجابي مع أفكاره وظروف إنتاجه الفكري".(١)

ونلاحظ أن رينيه ويليك قد اقتبس من جونسون Johnson ولوث Lowth ووارتسون Warton وخيبون Gibbon وأيضًا تمبل Temple في مجال حديثه عن هذا الموضوع؛ يل إنه يشير إلى أن روبرت وود Robert Wood تقد قام بالفعل بالسفر إلى بلاد هوميروس...

Alexander Pope, Essay on Criticism, in William K. Wimsatt (ed.), Alexander Pope:

Selected Poetry and Prose (New York: Rinehart, 1995), I. 120-121, p. 66.

René Wellek, The Rise of English Literary History (New York: MacGraw-Hill, (1)

1966), p. 52.

وأنه درسها بشكل دقيق حتى يتحقق من كل التفاصيل التي تناولها". (١) وبرغم أن هذا البحث عن الأساس الإمبريقي للتمثيل الأدبي، وهو الذي كان يعتمد بدوره على الاهتمام ببعض الخصائص كالمناخ والبيئة الطبيعية والثقافة وكان يبدو وكأنه يشذ عن الخط الرئيسي للنقد الأدبي في القرن العشرين، فإن هناك عدة نقاط ترتبط بمبادئ هذا الاتجاه النقدي تم وضعها في خدمة الدراسات الأدبية الحديثة التي تقوم على أسس فلسفية. فعندما تناول تيرى إيجلتون في خدمة الدراسات الأدبية المثال، موضوع الفكر النقدي في القرن الثامن عشر، نجد أنه أكد على وجود "الحس الأخلاقي الإنساني" في الدراسات النقدية الأولى جنبًا إلى جنب مع عمق الخطاب النقدي. يقول إيجلتون: "إن دراسة النصوص الأدبية [في تلك الفترة] كانت تعتبر لحظة هامشية نسبيا في إطار اهتمام أوسع بالكشف عن علاقات السادة بالخدم، وقواعد السلوك النبيل، ووضع النساء والعلاقات الأسرية، ونقاء اللغة الإنجليزية، وطبيعة الحب في العلاقات الزوجية، وسيكولوجية المشاعر وحتى أحكام الزيئة". (^)

ولقد أنتجت أسطورة الارتقاء [البشري] - التي كانت حافزاً للاتجاهات التتوبرية - Reliques of بعض المؤلفات أمثال مؤلف برسى Percy خطار الشعر الإنجليزي القديم المؤلفات أمثال مؤلف برسى Ancient English Poetry (1765) وكان هدفها "الوقوف على مستويات لغنتا [الإنجليزية]، وتوضيح تطور الأفكار العامة، وعرض العادات والتقاليد الغريبة في العصور المسابقة أو إلقاء الضوء على الشعراء الكلاسيكيين القدامي". (1) ولقد سعى برسى، من خلال ترتيب مؤلفه ترتيبًا تاريخيا تعاقبيا، إلى توضيح الفرق بين الملحمة الشعبية الأصيلة والأشكال الحديثة التي تحاكيها. وباسترجاع الأحداث، نجد أنه من المفارقات أن اثنين من أكثر المجلدات "الموثوق بها"، عن الشعر القديم قد كتبت من قبل توماس تشترتون Thomas ومم من أشهر "المحتالين" في إمانهما، وفي هذا السياق يهمنا الإشارة إلى مقال جاك دريدا "البنية والعلامة واللعب في

Wellek, Rise of English Literary History, pp. 143-144. (\*)

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ٥٧.

Terry Eagleton, The Function of Criticism: From 'The Spectator' to Posistructuralism (London: Verso, 1985), p. 18

خطاب العلوم الإنسانية " Human Sciences والذي يقوم فيه بتحليل محاو لات ليفي شنر اوس لتفضيل الطبيعة على الثقافة. فما يعتبره ليفي شتر اوس فضيحة (زنا المحارم باعتباره من المحرمات الثقافية رغم كونه ظاهرة عالمية)، يراه دريدا نتيجة حتمية لوجود نظام قائم على الازدواجية. فبالنسبة لدريدا، توجد الفضيحة فحسب "في ظل نظام مفاهيمي يعتقد بوجود فارق بين الطبيعة والثقافة". (۱۰)

ولقد شهد القرن التاسع عشر عدة محاولات لتثبيت حقل النقد الأدبى بوضعه على المثل أكثر صلابة، ولعلنا نذكر على سبيل المثال، نموذج إيبوليت تين Hippolyte Taine أرض أكثر صلابة، ولعلنا نذكر على سبيل المثال، نموذج إيبوليت تين فلقد الستمل تصنيفه الذى أولى اهتمامًا بالتجربة الإنسانية والثقافية وعلاقتها بالنقد الأدبى، فلقد الستمل تصنيفه للإنتاج الأدبى على تلك "القوى التى نتشأ من الميراث العرقى... [وعلى] البيئة الطبيعية والاجتماعية السياسية... [و] اللحظة التاريخية التى ظهر فيها العمل الأدبى إلى الوجود أو التى ظهر فيها كاتب معين".(١١)

وتبدو هذه الصيغة وكأنها تخلط المفاهيم العامة بالمفاهيم الخاصة في العمل الأدبى، وتبدو هذه الصيغة وكأنها تخطب الشارح الذي يفترض أن تصنيف الأعمال حسب سياقاتها سيكون من شأنه تفسير العمل الأدبى وتدجينه قياسا على مجموعة من المعايير الإنسانية والأعراف الثقافية، فالافتراض المتضمن غير المفصح عنه هنا هو أن هناك رواية أساس قادرة على تفسير الممارسات الثقافية ولكنها تقف خارج نطاق إنتاج الثقافة نفسه، ولقد لازم هذا الافتراض النقد الأدبى حتى يومنا هذا، ولعل مقولة جاك دريدا التي طالما أسيء فيمها "لا يوجد شيء خارج النص" والتي قالها في سياق تعليقه على روسو، هي محاولة فيمها "لا يوجد شيء خارج النص" والتي قالها في سياق تعليقه على روسو، هي محاولة النصاف هذه المقولة البديهية، بحيث تشير إلى التضافر والتشابك المستمر بين المفاهيم التي

Jacques Derrida, Writing and Difference, trans. Alan Bass (London: Routledge and (\*\*)
Kegan Paul, 1981), p. 283.

Paul Harvey and J. E. Heseltine, The Oxford Companion to French Literature (VII)
(Oxford: Oxford University Press, 1969), p. 694.

سعى إلى تقييم الصفات والقدرات وأشكال التعبير الإنسانية وأنساق خطاب تصدر عن رؤية خاصة للعالم.(١٢)

ويشير دريدا إلى الاهتمام الخاص الذي يوليه روسو للكلام والشعر والموسيقي والرسم كأساليب تلقائية يعبر بها الإنسان عن نفسه ولكنه يعترض على رؤية روسو الإشكالية حيث الانسجام هو أساس الموسيقي". (١٣) واللون ضروري للرسم، والكتابة هي جــوهر شــفرات

وفي بريطانيا، ذهب مـــاثيو أرنولـــد Mathew Arnold (1822-1888) إلــــى أن الثقافة، في أساسها، قوة أخلاقية وتربوية. يكتب أرنولد (١٨٦٩):

هناك وجهة نظر تقول إن حب جيراننا، والدافع إلى العمل ومساعدة الآخرين، وفعل الخير، والرغبة في محو الفعل الإنساني الخاطئ، والتغلب على الفوضى الإنسانية بل والتقليل من البؤس الإنساني، والرغبة النبيلة في أن نترك العالم وهو أكثر سعادة وأفضل مما كان عليه، وكلها دوافع اجتماعية، تشكل جزءًا من الثقافة، وهو الجزء الأساسي والأكثر أهمية. (١١)

ومن ثم، فإن أربولد يؤكد هنا على إدراج الثقافة داخل المنظومة الاجتماعية عن طريق تأثيرها في القراء أو المشاهدين. وتأسيسًا على هذا، تصبح الثقافة شاهدة على قدرة المجتمع على إعادة تشكيل ذاته. إن قدرة الطبقات المتعلمة على التخيل تعكس (كما أنها تجعل من الممكن) تغيير المجتمع إلى الأفضل أخلاقيا؛ إن الفنانين والمعلمين (والفرق بينهما غير واضح عند أربولد) هم الفئات المنوط بها إحداث رؤية طوباوية لدى الجمهور، حيث "تتجلى سمات الثقافة الأخلاقية والاجتماعية والخيرة أيضا في أبهى صدورها". (١٥) ويمكن وضع

Jacques Derrida, Of Grammatology, trans. Gayatri Chakravorty Spivak (Baltimore: Hohns Hopkins University Press, 1982), p. 158.

المرجع السابق، ص ١٠٤(١٠).

Matthew Arnold, Culture and Anarchy (1869), ed. J. Dover Wilson (Cambridge: (١١)

Cambridge University Press, 1960), p. 44

دراسة تين اللقوي التي تؤثر في الإنتاج الأدبي جنبًا إلى جنب مع اهتمام أرنولد بمسألة التلقى الثقافي، فكلا الكاتبين يسعيان لتقديم معنى شامل ومتماسك يكون صالحا لكل أنــواع الإنتــاج الثقافي. وهذا النتاج، بدوره، يقوم على مجموعة من القيم تشمل التقاليد والأعراف، والنفــوذ التعليمي، والقوة الأخلاقية.

وفي عام 1957، ظهر كتاب الناقد الأدبي الكندي نورثروب فراى على النزعة تشريح النقد النولد القاتم على النزعة الأخلاقية من ناحية، والبصيرة المتمثلة في التأملات النقدية لمجموعة كامبردج الطقسية مسن ناحية أخرى، إن مجرد وجود عمل فراى بتركيزه على "القراءة الدقيقة والمتعمقة" للنصوص قد ساهم في جعل هذا العمل من كلاسيكيات القرن العشرين و من روائع النظرية النقدية الحديثة". [1] يقوم نظام فراى على تطبيق دورة الفصول على الأصناف الأربعة للسرد وهسى الكوميديا، وقصة البطولة الخيالية romance، والتراجيديا، والمفارقة الساخرة، علاوة على الأماسوي) والآخر بالاندماج (النموذج الكوميدي)، وفي الأدب الغربي تشكل عناصر السرد ومضمونه، الأرضية التي يتحرك عليها البطل الذي يتحول تباعا من بطل أسطوري إلى بطل ومضمونه، الأرضية التي يتحرك عليها البطل الذي يتحول تباعا من بطل أسطوري إلى بطل البطل "الساخر" (كأبطال جويس وكافكا على سبيل المثال) المسئول عن تجديد الدورة: "تنطلق السخرية من النظرة الواقعية وملاحظة الأشياء ثم تتحرك بعيدًا عن العواطف تدريجيا نحو الأسطورة والخطوط المظلمة لطقوس التضحية وهنا تعاود الآلهة المسشرفة على المسوت المسوت المسوت المسؤور مرة أخرى. (١٧)

وكما يشير هذا العرض الموجز، فإن مشروع فراى هو التنظير للخيال الأدبى فيـــرى فبه النماذج الأسطورية الأصلية والذاكرة الجماعية التي تتأرجح بين التـــوق الـــشديد لمدينـــة

Vincent Leitch, American Literary Criticism From the Thirties to the Eighties (New York: Columbia University Press, 1988), p. 136.

Northrop Frye, Anatomy of Criticism: Four Essays (New York: Atheneum/
Princeton University Press, 1957), p.42.

THE PRINCE GHAZI TRUST ( النقد الأمبي- لقرن العشرون - ۲۰ ( النقد الأمثروبولوجي - ۲۰ ( النقد الأمثروبولوجي - ۲۰ ( النقد الأمثروبولوجي - ۲۸۷ - ( النقد الأمثروبولوجي - ۲۸۷ )

فاضلة والخوف من نقيضها أى العيش في بلاء. إن التوزع بين الأدب والأسطورة هو من أسباب عدم ربط نظرية فراى بالقضايا الاجتماعية التي كثيرًا ما تثير ها كتابات النقدية. وتعكس دراسة مارى دوجلاس Mary Douglas والتي تعد هجوما على الأساطير الاجتماعية والطقسية التي نتمحور حول موضوع الطهارة والدنس، وعيًا بهذا الفصل بين النقد والموضوعات الاجتماعية. تقول مارى دوجلاس: "إن الأسطورة تتعالى على ضرورات الحياة الاجتماعية وتعترض سبيلها، فالأسطورة قادرة على تقديم الصورة ونقيضها". (١٠٠) أما فراى فيؤكد على "تتابع السياقات والعلاقات التي ينشأ فيها العمل الأدبى ككل". (١٠١)

أثارت الرؤية المنظمة للمجتمع الإنساني التي طرحها فراى في تشريح النقد تعليقات عديدة، منها تعليق إيجلتون الذي يلخص موقف فراى على النحو التالي: "ينتمى فراى للنفس التيار الليبرالي والإنساني الذي ينتمى إليه أرنولد، فهو يعبر عن رعبته في أن يرى "مجتمعا حر"ا ولا طبقيًا ومتمدنًا". ولعل فكرة المجتمع اللاطبقي، كما عبر عنها أرنولد من قبل، نابعة من قيم الطبقة الوسطى الليبرالية التي ينتمى إليها. [17] إن مثل هذا النقد يساعدنا على فهم آراء فراى المعقدة عن وظيفة النقد. وبرغم أن مشروع فراى الموسوعي الشامل ينم عن نسسق لدراسة النصوص يمكن وصفه برواية شارحة تتيح الضبط والتحكم meta narrative of لدراسة النصوص يمكن وصفه برواية شارحة تتيح الضبط والتحكم م control التجربة المعاصرة بما فيها من تغيرات شهدها القرن العشرين على صعيد الحراك الاجتماعي وبنية العمل ونظم التعليم. وكذلك يلتقي فراى بكل من ماركس وفرويد – وهما من الأقطاب في هذا المجال – على أرضية ما قدماه حول أشكال التعبير الأسطوري التي يستخدمها الإنسسان في التعبير عن موقفة تجاه الثقافة التي أنتجها. (٢١)

Mary Douglas, Implicit Meanings: Essays in Anthropology (London: Routledge and Kegan Paul, 1975), p. 289.

Frye, Anatomy, p. 73. (11)

Terry Eagleton, Literary Theory, 2<sup>nd</sup> edn. (Oxford: Blackwell, 1996), pp. 81-82. (\*\*)
Northrop Frye, The Stubborn Structure (Ithaca: Cornell University Press, 1970), p. 54.



أما فيما يخص المناهج النقدية في القرن العشرين، فتكمن إحدى إنجازات فراى الكبرى في مقاومته المستمرة للإغواء المضلل الذي يمارسه أصحاب النقد الجديد New الكبرى في مقاومته المستمرة للإغواء المضلل الذي يمارسه أصحاب النقد الجديد Criticism حين يعدون بتقديم منهج أدبى متمكن، تقنياته مضمونة النتائج. لقد سعى فراى دائمًا من أجل الحفاظ على العلاقة بين البنية الاجتماعية والأعمال الأدبية، وعمل على تطوير هذه العلاقة: "هناك على الدوام عنصران للنقد، الأول يتعلق ببنية الأدب أما الثاني فيتجه إلى النظواهر الثقافية التي تتألف منها البيئة الاجتماعية التي ينشأ فيها الأدب". (٢٠)

ويمكننا القول إن منهج فراى قد تم تبنيه سريعًا داخل اتجاهات النقد الأدبى البنيوى فى النظريات الأدبية الأوروبية الحديثة، ولقد انتعش هذا المنهج التحليلي المستمد مسن النزعة الشكلية الروسية وعلم اللغة البنيوى عند فرديناند دى سوسسير Ferdinand de Saussure، ولالك نتيجة للإسهامات التي قدمها كلود ليفي شتر اوس Strauss في مجال الأنثروبولوجيا إيان الحرب العالمية الأولى، ويسعى ليفي شتر اوس إلى توضيح أن نظام أو المنق اللغة، كما هو الحال في أنساق العلامات الأخرى، يكشف عن بنية الثقافة بمعنى أن نسق اللغة يعد نموذجا يمكن تطبيقه على أشكال عديدة من الأنساق الإنسانية بما فيها أنساق المأكل والارتياء. وتقوم بنية هذا النسق، مثله مثل بنية اللغة، على أساس مجموعة مسن القواعد والارستخدامات التي تسعى إلى تتقيف أو تهذيب ما هو طبيعي وصولاً إلى إنسان جمعان والاستخدامات التي تسعى إلى تتقيف أو تهذيب ما هو طبيعي وصولاً المناهرة الثقافية على أنها تمثل "النسوذج الأصلى للظاهرة التي تبني وهي ما يميز الإنسان عن الحيوان - في الوقت نفسه الذي يمثل نسق اللغة الظاهرة التي تبني عليها جميع أشكال الممارسات الإنسانية والاجتماعية". ("") ولقد سعى أصحاب المناهج البنيوية إلى تحديد "الشغرات" التي يتم من خلالها قراءة الأدب؛ فعوضاً عن "الأساطير" (هو ما طرحه للنصوص، أصبحت وظيفة النقد هي ربط عمليات القراءة والكتابة "بالأساطير" (هو ما طرحه بارت)، أو ربطه بالنماذج الرئيسية (وهو ما قدمه جريما). من هذا نجد أن مصطلح "الأدب"

Northrop Frye, The Critical Path (Bloomington: Indiana University Press, 1970), p. "

Quoted in Terence Hawkes, Structuralism and Semiotics (London: Routledge, 1992), p. 33.

الذي كان محمّلاً بالقيمة قد استبدل به المصطلح الأكثر موضوعية و هو "الكتابة" écriture في جماليات الثقافة التي تبنتها هذه المجموعة من المفكرين الفرنسيين غالبًا.

إن الأربعين عاما الأخيرة من عمر النقد الأنثروبولـوجي مدينــة بالفــضل للتحــول المزلزل الذي حدث في النظرية الأدبية نتيجة ظهور نظريات مابعد البنيوية وخاصة مابعـــد الكولونيالية. ففي مجموعته تقسير الثقافات The Interpretation of Cultures يستخدم كليفورد جيرتز Clifford Geertz مصطلح الوصف الكثيف thick description (وهــو ذات المصطلح الذي نحته جيلبرت رايل Gilbert Ryle) بوصفه طريقة فعالة للتعبير عن نموذج جديد للأنشروبولوجيا. (٢٠) ويسعى هذا المفهوم إلى تحديد "أوجه التعدد في البنيات المعرفية المعقدة والتي تتواجد بشكل متراكم ومتضافر مع بعضها البعض، والتي تظهر بشكل غير مألوف، وغير منتظم بل وغامض أيضنًا".(٢٥) ويرى جيرتز أن السلوك الإنساني يمثل نظاما أو نسقا "كثيفا" يمكن استيعابه فقط عن طريق التفاعل الخيالي مع السياقات الثقافية التي أفرزت مثل هذا السلوك. وعلى هذا فإن الأدوات التي يستخدمها الأنثروبولوجي والتي تمكنه من الملاحظة الدقيقة، تشمل الحساسية الخاصة تجاه اللغة والأشياء المرئية التي تتـــسم بهــــا الممارسات الفنية"... " وكما هو الحال في فن التصوير، يستحيل رسم خط فاصل بين صيغة التمثيل والمضمون أو موضوع التحليل الثقافي". (٢٦)

ويقوم موقف جيرتز وهو موقف متجذر في علم السيميوطيقا الذي ظهر في الستينيات من القرن العشرين، على خلخلة العلاقة بين الذات والموضوع وهي العلاقة التي شكلت مبدأ أساسيًا من مبادئ الدراسات الأنثروبولوجية، في حين يؤسس الموقف ذاته لذلك التحول في هذه الدراسات صنوب نظرية الخطاب في العلوم الإنسانية الشائعة هذه الأيام. ونجد أن الناقـــد الأدبي إدوارد سعيد، يضطلع بمهمة التشكيك في الأسس التي قام عليها النقد الأنثروبولــوجي وذلك عبر سلسلة من النصوص المتميزة. فلقد ذهب سعيد إلى أن دراسة الممارسات الثقافيــة

Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures (New York: Harpercollins, 1973).

المرجع السابق، ص ١٠. المرجع السابق، ص ١٦.



نتأثر بالضرورة بثنائية النشابه/ الاختلاف، والتي ننتج بدورها قيما ثقافية تكــرس لثنائيـــات أخرى للذات/ الآخر، والرجل/ المرأة، والشرق/ الغرب والحضاري/ البدائي.

ومن الإسهامات النسائية في هذا الموضوع، نذكر على سبيل المثال شيرى ب. أورتتر B. Ortner المتعلقة المستري المنازلية والمهارات العامة، والفكر الملموس والمجرد. من هنا يرى البعض أن قهر بالمهارات المنزلية والمهارات العامة، والفكر الملموس والمجرد. من هنا يرى البعض أن قهر المرأة مصدره القناعة بالاختلاف البيولوجي بين الجنسين، مما يتسبب في تقييد المسرأة فسى إطار المنزل وبنيته التابعة، واختزال وجودها في وظيفة الأمومة ويجعلها تبدو "مرتبطة بشكل مباشر وعميق بالطبيعة". (١٦٠) أما كتاب كلود ليفي شئراوس أبنية القرابة الأولية الأولية المحارم، ولقد اعتبسر البعض أن هذا الكتاب يعمل على تكريس ثنائية الهيمنة/ الاستملام فيما يخص تقسيم الأدوار بين الجنسين حيث يربط شتراوس في نظريته عن "تبادل النساء" في العصور البدائية بين هذه الأدوار وأصول الثقافة، وتقوم جيل روبين Gayle Rubin بغضح التحيز للرجل sexism الممارسات الثقافية وترى في تعبير "تبادل النساء" صياغة مختصرة للعلاقات الاجتماعية القائمة على نظام القرابة حيث للرجال حقوق في النساء من الأقارب وحيث تحرم النساء من الحقوق نفسها، فلا حق لهن في أنفسهن و لا في الأقارب من الرجال. (٢٠)

ولقد أثرت هذه القضايا المتعلقة بالعرق والجنس والأدوار الاجتماعية على مصداقية علم الأنثروبولوجيا كحقل دراسي، وعمقت "الحروب النظرية" في الدراسيات الإنجليزية السؤال حول مشروعية هذا العلم، وساعد على ذلك انتشار نظريات مابعد البنيوية وتطورها وطرق التعبير عنها، وكان دعاة النتوير قد أقروا بوجود ذات مركزية ثابتة، لها هدف محدد، بل وعقلائي من حيث علاقات الإنسان وطرق التعبير عن نفسه داخل إطار معرفي ثابت.

Sherry B. Ortner, 'Is female to Male as Nature is to Culture?', in M.Z. Rosaldo and L. Lamphere (eds.), Woman, Culture and Society (Stanford: Stanford University Press, 1974), p. 184.

Gayle Rubin, 'The Traffic in Women: Notes on the "Political Economy" of Sex', in R.N. Reiter (ed.), Toward on Anthropology of Women (New York and London: Monthly Review Press, 1975), p. 177.

ولقد حاولت دراسات مابعد البنيوية تجاوز هذه المزاعم المبنية على الثنائيات بتبنيها القصصايا الأكثر تعقيدا ومنها قضية الدلالة وقضية احتياجات الجماعات المختلفة للتأويل على طريقتها. ومن ناحية أخرى اتسمت دراسات مابعد الكولونيالية بموقفها الأكثر صرامة من قضايا التعثيل واللغة بسعيها لإقرار الاختلاف وتقديم سياقات نظرية وأدوات نتيح نتاول كتابات المثقفين الغربيين وتحليلها تحليلاً نقديًا.

ولقد كان من أوائل نماذج النقد "التــدخلي" interventionist والــذي يقــدم قــراءة أنثر وبولوجية تكشف أثر العناصر الأيديولوجية في تحديد المعنى، مقالــة نــشرها [الروائــي النيجيري] شينوا أتشيبي Chinua Achebe عام ١٩٧٧ تناول فيها روايــة قلــب الظـــلام لكونراد. يرى أتشيبي أن الرواية مشبعة بالعنصرية، كما يرى في تمثيلها المــشوّه الأفريقيـــا نموذخًا دالاً على النظرة الأوروبية المتحيِّزة. ولقد اكتسب نقد أتشيبي قيمــة خاصــة نظــرًا لأهمية نص كونراد ومكانته في الثقافة الإنجليزية:

هناك أفريقيا كموقع للحدث وخلفية لا مكان فيها للأفريقي كعلصر إنساني فاعل. وهناك أفريقيا كساحة معركة ميتافيزيقية خالية مــن أي وجــود إنساني يمكن التعرف عليه؛ ساحة يدخلها الأوروبي معرّضًا نفسه للهلاك. أي غطرسة وقحة وشاذة تلك التي تختزل أفريقيا إلى مجرد دعامة تساعد علسي تقديم الانهيار العقلى لرجل أوروبي تافه. (٢٩)

نلحظ هذا (سواء كانت الملاحظة إيجابية أو سلبية) أن أتشيبي يفترض، وهو ما لم يعد رائجًا، أن النصوص الأدبية هي وثائق تاريخية، بمعنى أن الجمالي ليس معيارًا بــل جــسر للعبور إلى المضامين الأخلاقية لسياسات النص. صحيح أن قراءته تشير إلى البنية الاستعارية للنص من حيث تراكم الأصوات داخل السرد، والأسلوب الحداثي في تكثيف استخدام الوسائل المسردية ولكنه يرفض أن يتجاهل أمورًا إنسانية ملحة. من هذه الزاوية، يمكن اعتبار هـــذا المقال مبشرًا بموقف فلسفى أصبح له أهمية أساسية في المناظرات النقدية مؤخرًا. ففي مجال

Chinua Achebe, Hopes and Impediments (Oxford: Heinemann International, 1988). p.8.

تناوله لكتاب هيليس ميلر Hillis Miller أخلاقيات القراءة Hillis Miller يقوم كرستوفر نوريس Christopher Norris بعمل ملخص قوى ومقنع لفكرة ارتباط الأدب بأهداف الأفراد وميولهم واهتماماتهم: "من الخطأ النظر إلى الأدب على أنه مجال منفصل، كأنه معفى من أى اعتبارات تتعلق بأشكال الخطاب العادية لقول الحقيقة أو مترتبات فعل الكلام، إن مثل هذه الأفكار... تولّد موقفًا يصل إلى حد شعور زائف بالأمان الوجودى لهذا الأدب المصون داخل سياجه الجمالي المنفصل عن العالم".(")

وبذلك تتضح العلاقة بين هذه النظرة العامة للأدب ومعناه والمفهوم السائد في القرن الثامن عشر الذي يرى في الأدب منتجًا مصنوعًا من عناصر مستمدة من الحياة الاجتماعية. وإذا نظرنا إلى تطور هذه الفكرة، فسوف نجد أننا بصدد مرحلة يصبح فيها مصطلح "الأدب" جزءًا من الإطار الأكبر للثقافة. ولقد كان لهذه العملية أثرها في إدماج الدراسات الأدبية ضمن حقل الدراسات الثقافية في المؤسسات الأكاديمية.

من هنا يمكن القول إن الدراسات الثقافية قد فتحت المجال أمام العناصر الأنثر وبولوجية في دراسة الأدب من اتجاهين، يمثل الاتجاه الأول مجموعة من الباحثين كان تكوينهم الأولى في مجال الدراسات الأدبية ولكنهم الأن يقومون باستخدام النظرية الأدبية الأدبية كأدوات نقدية في تحليلاتهم لأمور متعددة، ومن هؤلاء النقاد يمكن أن نشير إلى أعمال هومي بابا Homi Bhabha وروبرت يانج Robert Young وجاياتري سبيفاك .Frederic Jameson وفريدريك جيمسون Spivak أما الاتجاه الثاني فيمثله مجموعة من الأنثر وبولوجيين تسعى إلى تسليط الضوء على موضوعات ترتبط بالنصية textuality وهم كثيرا ما يستخدمون النظرية الأدبية الحديثة في مشاريعهم النقدية. فنرى أن جيمس كليفورد كثيرا ما يستخدمون النظرية الأدبية الحديثة في مشاريعهم النقدية. فنرى أن جيمس كليفورد مبرتس Clifford Geertz، على سبيل المثال، قد قاما بتطبيق منهج دراسات الخطاب على مجال تخصصهما. وبذلك قدما جديدًا لافتًا فــي هــذا المجــال منهج دراسي الذي ظل لفترة طويلة يعمل على تهميش السياق الإمبريقي المثقل بالقيم، وهــو مــا

Christopher Norris. The Truth About Postmodernism (Oxford: Blackwell, 1993), p. 185.

موسوعة كعبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ T ما كا الله الأدبي- القرن العشرون \_ TOR QUR'ANIC THO

وسم هذا المجال الدراسي عند نشأته، ويعد كتاب كتابة الثقافة الشقافة المحال مدخلاً مفيدًا لهذا المنهج الهجين الذي يعتمد على إدماج فروع النقد والناتج عن وجود هذين الاتجاهين. وفي المقال الذي يفتتح به كتابه، يكتب جيمس كليفورد: "لقد أصبحت الكتابة شيئا أساسيا في عمل الأنثروبولوجيين". (٢١) وبالرغم أن "معظم المقالات الصادرة عن هذا النقد تركّز على تحليل النصوص، فإنها تتجاوز هذه الممارسات إلى الاهتمام بأبعاد النص وسياقاته المتعلقة بالسلطة والمقاومة والقيود المؤسساتية وأيضنا التجديد". (٢٢) ويتناول كليفورد في الجانب الأكبر من المادة التي جمعها العناصر التي تسمح بكتابة النصوص وانتشارها، مشل منطلقات النص المضمرة في طياته، وأنساق السلطة وآليات الإنتاج، ومن هنا تصبح المسائل المتعلقة بالعرق، والنوع والطبقة الاجتماعية، والانتساء الديني، والمعوقات الذهنية أو الاجتماعية أو الجسدية عوامل قد تقود إلى المكسب أو الخسارة. وكما يؤكد بول رينبو Paul مدى غرابة Rabinow النظام الذي يقوم عليه مفهوم الحقيقة لديه". (٢٢)

ويشبه هذا الهدف إلى حد الفت الكتابات النقدية لفريدريك جيمسون وهومى بابا. ففى محاولته لنقل دراسة السرد إلى الساحة السياسية يرى جيمسون أن "الثورة النصية" تفرض مفيوم (النص) على المجالات التقليدية الأخرى وهى بذلك تضفى صفة "الخطاب" أو "الكتابة" على الأشياء التي اعتبرت سابقًا "حقائق" أو أشياء تنتمى إلى عالم الواقع، ومنها مطلأ المستويات المختلفة لبنية اجتماعية ما، والقوى السياسية، والطبقة الاجتماعية، والمؤسسات والأحداث اليومية نفسها". (١٦)

James Clifford and G.E. Marcus (eds.), Writing Culture: The Poetics and Politics of Ethnography (Berkelely and London: University of California Press, 1986), p.2.

Paul Rabinow, 'Representations are Social Facts: Modernity and Post-Modernity in ۲۴۱ في المرجع السابق، ص ۲۴۱

Fredric Jameson, The Political Unconscious: Narrative as a Socially Symbolic Act
(Ithaca: Cornell University Press, 1981), pp. 296-297.

الموقف بشكل بليغ إذ تقول:

ويمكن القول إن النقد الأنثروبولوجي، في هذه الصياغات التي تمت موخرًا، يتسم بالعودة إلى الدوافع الأولى التي كانت سببًا رئيسيًا في ظهوره. لقد كان للاهتمام باللغة والخطاب والعناصر النصية كل الأثر في هذا "العلم الجديد" الذي ارتبط بعصر التنوير في الهايات القرن السابع عشر وفي القرن الثامن عشر، والذي دفع باتجاه تقديم رؤية موضوعية لغالم وظواهره. ولقد أحدثت هذه النظرة نوعا من الثورة في المجالات الحديثة آنذلك ومنها القانون والطب والتربية والفنون والأداب، ورغم كل هذا، فإن هذه الققزة للأمام ظلت مسكونة بشبح تاريخ كان قد تم نسيانه لفترة طويلة، ولكنه يحاول أن يعيد نفسه الآن. وجدير بالذكر أن أحد التعريفات القديمة للفظ "أنثروبولوجيا" في قاموس أكسفورد الإنجليزي هو "التحدث على طريقة الرجال"، ويثير هذا التعريف الغريب صدى يرتبط بالموضوع عندما نقرأه في سياق طريقة الرجال"، ويثير هذا التعريف الغريب صدى الأنثروبولوجية المؤسسة لهذا القرع من الدراسات. ومن شأن هذا التوجه الثأكيد على أن والأيديولوجيا ليست سردًا لرواية جامعة مانعة (رغم وجود كلمة "رجال" في التعريف المشار

إليه)، بل رواية في طور الإنشاء باستمرار، تقدم نفسها دومًا، وتسعى إلى إيجاد موقع لما هو

ذاتي في حقل اللغة، يكون لها إطارًا. وتقترب مثل هذه الأفكار من الاتجاهات الفلسفية الحديثة

التي تربط أدورنو وبنيامين بفوكو ودريدا. وتشكل مصطلحات مثـل "الــذاكرة" و"العلامــة"

و"الأثر" مفاتيح في هذا العمل إذ أنها تحفظ وتحتفي ووترشى تلك اللحظات الهامشية والمميزة

الى شهدت قيام حضارة "عقلانية". وتصف لنا جياترى سبيفاك في مقال لها، سمات هذا

الإقرار، في إطار النقد التفكيكي، بوجود منطقات مؤقتة وصعبة في أي جهد بحثي؛ الكثيف عن أشكال من التواطؤ، حيث تخلق إرادة المعرفة أشكالاً من المعارضة؛ الإصرار على أن الناقدة والناقد في مسعاهما لكشف هذا التواطؤ، إنما يصدران عن ذات هي نفسها متواطئة مع الموضوع الذي يتناو لانه بالنقد؛ التركيز على التاريخ وعلى الجانب الأخلاقي السياسي كأثر دال على هذا التواطؤ – وهو الدليل أننا لا نسكن حيزًا نقديًا واضح الحدود

تقدم لذا هذه الفقرة مشروعًا نقديًا لما يمكن وصفه بتفكيك أخلاقي لثنائية التشابه/ الاختلاف. فمع أن الناقدة على وعى بالكيفية التى تؤثر بها اللغة والعرق والنوع والطبقة الاجتماعية في قدرتها على الحديث "كما يتحدث الآخرون"، فإنها تسعى باحثة عن موقع تتحدث منه، موقع يكون فاعلاً في الحقل السياسي، ويعطى قيمة خاصة "للذات" أيا كانت مصادر كينونتها.

Gayatri Chakravorty Spivak, In Other Worlds (London: Methuen, 1987), p. 180. \*\*









# الحداثية وما بعد الحداثة





# الحداثة والحداثيّة والتحديث\*

روبرت هولُب ترجمة: فاتن مرسى

ظلت الحداثة مصطلحًا مربكًا ومثيرًا للخلاف، فقد استعمل في العصارة لوصف استراتيجية في التصميم، مؤسسة على العقلانية وعلى التحليل الوظيفي، كتلك التي نجدها في الهندسة الصناعية بالو لايات المتحدة وفي مشاريع باوهاوس في ألمانيا. وغالبًا ما تُعرف الحداثة يتمييزها عن نزعة تقليدية غامضة التعريف سبقتها، وعن مابعد حداثة سيئة التعريف لحقتها. أما في مجال الموسيقي، فغالبًا ما يستخدم مصطلح الحداثة لوصف أولئك المولفين الذين تخلوا عن تقاليد "النغم" واستبدلوا النماذج والبني الإيقاعية المعروفة بأسلوب "موسيقي" يتسم بالنشاز وانعدام الترابط والتشظي والتجريب فيما يتعلق بالأصوات والأشكال. ويستعمل هذا المفهوم في مجال الرقص لوصف أولئك الراقصين الذين ينتمون إلى القرن العشرين والذين يعكس عملهم مواضيع من الحياة المعاصرة، غير أنه يستعمل أيضنًا لوصف السرقص الذي يركز على الحركة والشكل الكامنين في الجسد.

أما في الفن التشكيلي، فلقد تجلت الحداثة في القطيعة مع الأساليب الأكاديمية والتقليدية. وغالبًا ما كانت تستخدم في سنواتها الأولى للتعليق على الحياة الاجتماعية، لكنها اخذت مع تطورها، تستكشف التمثيل البصرى في حد ذاته، بدلاً من استكشاف أي موضوع محدد، وغالبًا ما اعتبر دارسو الأدب الحداثة جزءًا من رد الفعل على التغيرات التاريخية في النظام الاجتماعي والمتطلبات الجمالية الموروثة عن القرن التاسع عشر، وخصوصاً تلك التي

<sup>\*</sup> في هذا المقال، وفي مقالات أخرى من هذا المجلد اخترنا ترجمة modernism و modernism و modernism و المحدد المداثة، وذلك لشيوع الاصطلاح. أما modernity والتي كان يمكن ترجمتها بالعصرية قد ترجمناها بالحداثية، حفاظا على الجذر المشترك القائم في العبارة الأصلية، وعلى ما يحيل إليه هذا الجذر من تداخل في المعنى، مع الاحتفاظ باختلاف المدلول في كل حالة منهما. (المحررة).



تبناها أتباع المذهبين الكلاسيكي والواقعي. ويبدو أن الحداثة في الأدب في نهاية المطاف، تنبذ التمثيل باعتباره ضرورة فنية وتستبدل به التجريب في الأشكال والكلمات، رغم أنها غالبًا ما تتمسك بالرغبة في التأثير في القارئ. ومن الصعب أن نحدد بنقة ما يجمـع هـذه الأشـكال المنتوعة من الحداثة وإن رجحنا أن يكون المبدأ الموحّد– إذا كان لمثل هذا المبدأ من وجود– نابعًا من وعى أوروبي محدّد ظهر في نهاية القرن التاسع عشر، امتد إلى العقود الأولى مــن القرن العشرين.

بالرغم أننا يمكن أن نحدد نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين كبداية لهذه الحركة، فإنه من السهل أن ندرك أن وعي الفرد بحداثيَّته لم يكن أبدًا شيئًا جديدًا في ذلك الوقت؛ كما أن ذلك الوعى لا يمكن أن يكون الأساس الذي يميز الحداثة عن المحاولات السابقة عليها. ويبدو أن فكرة الحداثيَّة موغلة في القدم، إذ يمكن إرجاع أصولها، على أقل تقدير، إلى روما في القرن الخامس حيث استخدمها المسيحيون الأوائل للتمييز بين العصر المسيحي الجديد وعهود الوثنية السابقة عليه. ولقد اختلف تقييم هذا المفهوم، بطبيعة الحال، من وقت لأخر؛ فلقد تميزت أشهر المناظرات حول الموضوع باتخاذ النقاد مواقف مع أو ضد هذا التيار. وكان النزاع الشهير بين القدامي والمحدثين – ذلك النزاع الذي حدث على مرحلتين: الأولى في فرنسا في نهاية القرن السابع عشر والثانية في ألمانيا بعد حوالي قرن من ذلك التاريخ – من العلامات الفاصلة في تاريخ الأدب وعلم الجمال. وكان الموضوع الرئيسي لهذه المناظرات، هو كيفية إيجاد حل لتناقض قائم. فمن ناحية، بدا واضحًا أن المجتمعات الحديثة وصلت إلى درجة من التقدم الملموس في نواح معرفية معينة، فلم يعد هناك مجال للشك في أن هذه المجتمعات الحديثة قد تفوقت على المجتمعات القديمة (اليونانية و الرومانية) وذلك في مجالات العلوم والتكنولوجيا. أما في مجال الجماليات، فبدا وكأن أعمال القدامي كانت على نفس المستوى من الرقي، إن لم تكن أفضل من أعمال المحدثين وذلك في مجالات الهندسة المعمارية، والنحت، والأدب، والغن. ولعل التحليل المعمق للمراحل المختلفة لمثل هذا الجدل من شأنه أن يوضح التحرر التدريجي الذي نال الفن من سيطرة القيم القديمة،



ولكنه يشير أيضًا إلى التطور الذي حدث في المفاهيم والوعي وبمثل هذه الأمور. (١) ولكن بحلول بداية القرن التاسع عشر، وهي مرحلة تحول فيها الصراع إلى المانيا، أصبحنا تتحدث عن الخلاف بين "الرومانسية" والكلاسيكية" أكثر من الحديث عن الخلاف بين "الحديث والقنيم"، ومن ثم لم يعد حل التناقض متمثلاً في التحيّز لأحد الموقفين بل أصبح متمثلاً في رؤية انحسار الفن الكلاسيكي وظهور الفن الرومانسي على أنه جزء من عملية التطور التاريخي الأشمل، ولقد كان هذا التحول في أساسه تحولاً من رؤية تعتمد على الاختلاف إلى رؤية تعترف بالتطور؛ وتحولاً من رؤية ترى أن الكون تحكمه قوانين خالدة، إلى رؤية تعترف بالتطور التاريخي؛ كما كان تحولاً من نظرة تنشد الكمال في الإنجازات التاريخية إلى تعترف بالتطور التاريخي؛ كما كان تحولاً من نظرة تنشد الكمال في الإنجازات التاريخية إلى عمر والعشرين – والذي اتسم بالقطيعة مع التقاليد – يرجع إلى مسعى المشروع الرومانسي عشر والعشرين – والذي اتسم بالقطيعة مع التقاليد – يرجع إلى مسعى المشروع الرومانسي كنمييز نفسه تاريخيًا عن النزعة الكلاسيكية.

## المجال الجمالي ومخاطر الطليعية

هناك عنصران إضافيان للحداثية ظهرا في إطار الأجواء الفلسفية للمثالية الألمانية، وهما عنصران أساسيان لفيمنا للوعى المرتبط بهذه الحداثيّة، وأفضل ما كتب في هذا الموضوع هي أعمال يورجن هابرماس Jürgen Habermas، ذلك الفيلسوف والمنظر الاجتماعي الذي دعا إلى إتمام مشروع الحداثيّة يدلاً من الالتفات إلى الأشكال العديدة لمابعد الحداثيّة، وذلك خلافًا لما فعله معظم المنظرين في الثمانينيات والتسعينيات من القرن العشرين. ولقد كتب هابرماس عملين يمكن وصفهما بروايتين فلسفتين تاريخيتين يشرح من خلالهما الوضع الحداثي، تمثل إحداهما النظرية الكانطية التي تتناول الاتجاهات الأصيلة للحداثيّة، في حين يمكن وصف الأخرى بالعمل الهيجلي من حيث تناولها للطريقة التي يطرح

<sup>(</sup>۱) انظر ای:

Hans Robert Jauss, "Literarische Tradition und gegenwärtiges Bewußtsein der Modernität Literaturgeschichte als Provokation. (Frankfurt: Suhrkamp, Modernita" 1970), pp. 11-66.

بها الفكر مشكلات الحداثية وطرق حلّها. وتقسم الحداثيّة في "روايته" الأولى بالفصل بين ثلاثة أنواع من الأنشطة وهي العلم والأخلاق والفن، ومن ثم يرى هايرماس أنها مجالات مستقلة. ويرتبط هذا المشروع، المستوحى من ماكس فيبر، بنقد كانط لهذه المجالات الثلاثة من حيث تناولها لنفس الموضوع العام ولكن من منظور الذاتية الإنسانية. وكنتيجة للتفسخ الذي طال تئك الرؤية الموحدة للعالم القائمة على الدين أو الغيبيات، أصبح كل مجال من هذه المجالات مستقلاً بذاته، كما أصبح لكل مجال قضيته وميدانه الخاص: فتتمب الحقيقة، وهي مسألة معايير العدل، إلى العلوم الطبيعية، فيما تنسب مفاهيم الصواب والخطأ، والتي يتم صبياغتها حسب معايير العدل، إلى علم الأخلاق. أما في مجال الفن، فيتم تحديد ما إذا كان الفن جميلاً أو أصيلاً بناء على أحكام الذائقة. ويستمر هابرماس على نفس منوال هذا التقسيم الثلاثي وذلك مجال معرفي/ نفعي، أما علم الأخلاق فيربطه بالسلوك الأخلاقي والممارسة، في حين يُعرف العلم بأنه مجال معرفي/ نفعي، أما علم الأخلاق فيربطه بالسلوك الأخلاقي والممارسة، في حين يُعرف ظهور تاريخ خاص بكل مجال من هذه المجالات، كما أنه لم يكن لهذه المجالات الثلاثة أن تشهد عمل وتتطور بموجب قوانينها وقواعدها اللابعة من داخلها إلا في ظل العصر الحديث.

ومع ذلك، هناك مخاطر أساسية هنا، إذ أنه بتطور المجتمعات الحديثة، نجد تزايدًا في التخصيص داخل كل مجال وهذا ما يسميه هابرماس، متأثرًا بفيبر، بالعقلّنة. ويعتبر هابرماس لفظ "العقلّنة" لفظ وصفيًا يشمل قيمًا إيجابية وسلبية في أن واحد. ويشير هابرماس إلى التحول الذي حدث على مستوى ممارسة العقلّنة من كونها ضرورة دوجماتية في المجتمعات التقليدية، إلى خضوعها للتأمل والتبرير المبنى على الدليل والقرضية، ومن ثمة جعلها عملية ضرورية بل ومرغوب فيها لتطور البشرية. بيد أن هناك ضررًا ما يمكن أن يلحق ببعض نتائجها حيث تبدو العقلّنة وكأنها تتعارض أحيانًا مع التوجهات الديمقراطية أو التحررية للمجتمعات الحديثة. ويشير هابرماس إلى أن تبنى فكرة المجالات المنفصلة في العلم والأخلاق والفن يشجع على از دهار ثقافة الخبراء المتخصصين فيما يستبعد الصيغة الجماعية لاتخاذ القرار، وفي حين يمجد نيكلاس لومان Niklas Luhmann، عالم الاجتماع الألماني المتخصص في نظريسة

الأنظمة الاجتماعية، انتشار مبدأ التمييز الوظيفى، يرى هابرماس فى هذا المبدأ إفقارًا لحياة الناس حيث يتم فى ظله استبعاد الأفراد من المجالات التى ترتبط بحياتهم وسعادتهم بيشكل مباشر، إن هدف مشروع الحداثية الذى يعتبره هابرماس استمرارًا للمشروع التنويرى، هو تأسيس عقلنة كل مجال من المجالات الثلاثة وذلك بغرض تحريرها من القوالب التى تجعلها حكرًا على فئة قليلة من الناس (ص٩). (٢) ولقد تمت صياغة أهداف المجالات الثلاثة في القرن الثامن عشر على النحو التالي: العلوم الموضوعية، والأخلاق العامة، والفن المستقل واعتقدت حركة التنوير فى إمكانية استخدام المعرفة المتراكمة لكل مجال للوصول إلى حياة يومية أفضل وأغنى، حياة قائمة على نظام أكثر عقلانية، ويؤمن هابرماس أنه بإمكاننا تحقيق مثل هذا الهدف فى وقتنا الحاضر.

ويرى هابر ماس أن الحداثة هي عصرية في مجال الإبداع الجمالي. إذ أنها نتاج لاقتطاع حير خاص بالفن من الرؤية السابقة للعالم، والتي كانت رؤية شاملة وموحدة. ولقد استمر توجه الفن منذ منتصف القرن الثامن عشر نحو الاستقلالية ونحو الفصل بين النتاج الجمالي للثقافة والحقيقة في علاقتها بالأخلاق. ويعد عمل كانط نقد الحكم العقلي العقلي Critique of Judgement من أهم الأعمال إن لم يكن الوثيقة الأولى في هذا المجال. ويرجع لكانط الفضل في تحديد مسار الفن الحديث بوضوح، حيث يفصل مجال الإبداع الجمالي المعتمد أساسًا على مفهوم شامل للتذوق، عن المجالين المعرفي والأخلاق...ي ورغم أن فلسفة التتوير لدى كانط تبقى على الحس السليم الذي يوجه قدرتنا على الحكم، مما يجعل الجمال مرتبطًا بأحكام عن التذوق يشترك الأفراد في اعتبارها صالحة، إلا أن ذلك لم يمنع من أن يبرز دور التخصص، إذ سرعان ما اتخذ مكان الصدارة. فالقول بأن الفن غايسة في حد ذاته يؤدي بالضرورة للفصل بين الفن كمجال والجمهور العام، ومع الوقات تاصبح القاعدة هي مبدأ التجريب على مستوى الشكل والنخبوية التي عادة ما تمثل الصفة التي تميار

<sup>(</sup>٢) جميع الاقتباسات في هذا الجزء من المقال مأخوذة عن:

Jürgen Habermas, "Modernity versus Postmodernity, New German. Critique 22 (1981), pp. 3-14.

فن القرن العشرين. وفي ظل هذا الوضع نجد أن فروع الفن المختلفة تقوم "بتتقية" نفسها وذلك بالتركيز على مكوناتها الأساسية. وكما أشرنا سابقًا، نجد أنه في مجال الرقص، على سببل المثال، تركز الحداثة على الاهتمام بالحركات الأساسية للجسد، أما في مجال الموسيقي فيبرز دور النغم والإيقاع، فيما تستبدل بفكرة التمثيل في الأدب والغنون التصويرية التركيز على الوسائل التي تتم بها عملية التمثيل. من هنا تصبح الخطوط والألوان والأشكال والكلمات بل والحروف نفسها موضوعات جمالية. وبالتدريج يقطع الفن علاقته بالمجتمع ككل ويبدأ فسي مخاطبة تلك الغنة من الخبراء والمتخصصين.

وتقوم ما تسمى بحركة "الطليعة" وهى فرع من فروع الحداثة، بتحدى استقلالية الفسن وانغماسه فى ذاته، وذلك بمساءلة ذلك القصل بين المجال الجمالى والنشاطات الإنسانية الأخرى. ويعتبر تحليل بيتر بيرجر Peter Burger لذلك الجانب المتمرد من الحداثة، مسن الخصل ما قدم فى هذا الشأن حيث قام بنقد فكرة الفن القائم بذاته من خلال التأكيد على تاريخية الفن باعتباره مؤسسة. ونذكر فى هذا السياق "مبسولات" دوشان Duchamup وملصقات السيرياليين كمظهر من مظاهر الثورة فى مضمون الفن حيث يتم الجمع بين الجماليات الفنية وعناصر الحياة اليومية. لقد كان الهدف الأساسى لهجوم الطليعيين هو الفن باعتباره ملجا آمنا بين الفن والواقع (") ولقد اكتشف هابرماس فى هذا التحدى محاولة لاستعادة فكسرة "الوعد بالسعادة" التى النبيقت من المشروع الحداثي الأصلى. بيد أن (الحرب) التي شنها السورياليون عند الفن المستقل فشلت على صعيدين: أولهما أن محاولة نزع الهالة عن الفن وإضفاء صفة الفنان على أى شخص - كما فعل الطليعيون - وتحطيم شرعية الأشكال الجمالية، لا تـودى مستقل، يؤدى إلى تتاثر محتويات هذه الأوعية القائمة فى مجال ثقافى ما تطور بشكل مستقل، يؤدى إلى تتاثر محتويات هذه الأوعية. ولا يتبقى شيء، لا من المعنى وقد تعرى من مستقل، يؤدى إلى من الشكل وقد تقوض مبناه؛ أما ما يتبع ذلك من آثار فلا تحصل أى قـدر مـن مستقل، يؤدى المن الشكل وقد تقوض مبناه؛ أما ما يتبع ذلك من آثار فلا تحصل أى قـدر مـن من مستقل، يؤدى المن الشكل وقد تقوض مبناه؛ أما ما يتبع ذلك من آثار فلا تحصل أى قـدر مـن

Peter Burger, Theory of the Avant-Garde (Minnesota: University of Minnesota Press, (7)

التحرر (ص ١٠). أما ثانيهما، وهو الأهم، فيتعلق بالتحدى السيريالي الذي تجاهل الحاجة إلى ممارمنات التواصل التي تتقاطع مع جميع المجالات، ومنها المجالات المعرفية والعملية والأخلاقية والتعبيرية. ولا يمكن مقابلة عقلنة هذه الحياة الدنيا بعمل في مواجهة مجال واحد منها: "إن السبيل الوحيد لعلاج عملية التشيؤ اليومية [التي نتعرض لها] لن يتأتي (لا بخلق نوع من التفاعل اللامحدود بين المعرفة والممارسات الأخلاقية والتعبير الجمالي؛ إذ لا يمكن التغلب على مثل هذا التشيؤ بإجبار أي من هذه المجالات الثقافية بما يميزها من أساليب معقدة، أن تنفتح أكثر بحيث تكون في متناول الناس." (ص ١١). باختصار، تمثل الحركة الطليعية مساراً زائفًا للعصرية في المجال الفني؛ فقد أحدثت - بخلاف الحداثة التقليدية - نوعًا من التنكر للفن من جانب واحد أو نفي زائف له؛ فبدلاً من الوصول إلى ذلك التحسرر الشامل المنشود، نجدها تساهم في تكريس نفس التصنيفات الجمالية التي كانت تسمعي إلى محوها.

## السرد الهيجلى واللاعقلانية الجمالية

وهناك رواية أخرى عن الحداثيّة يقدمها هابرماس تفصيلاً في كتابه الغطاب الفلمفي للعصرية (1978) Philosophical Discourse of Modernity وهي تختلف بعض الشيء، في مترتباتها. فرغم أن كانط وفيخته اعتبرا الذاتية مفهومًا مؤسسًا للعصرية، فإن الشيء، في مترتباتها. فرغم أن كانط وفيخته اعتبرا الذاتية مفهومًا مؤسسًا للعصرية، فإن هابرماس بزعم أن هيجل كان "أول فيلسوف يسرى في الحداثية مشكلة" (ص43)، (۱)(۱) فبتحررها من معتقدات الدين والماضى، حملت الحداثية نفسها مهمة خلق معاييرها الخاصة. ويفترض هيجل أن هذه هي المشكلة الأساسية التي تواجه نظامه الفلسفى، فهو يقوده إلى أن يرى أن العصر الحديث "يتسم عمومًا ببنية من العلاقة بالسذات يسميها الذاتية" (ص١٦). ويتصور هيجل أن للذاتية دلالات ومترتبات تمتد إلى كل مناحي الفكر والحياة، ولعل الأهم

<sup>(</sup>٤) جميع الاقتياسات في هذا الجزء من المقال مأخوذة عن:

Jürgen Habermas, The Philosophical Discourse of Modernity. trans. Frederick Lawrence (Cambridge: MIT Press, 1987).

بالنسبة لهابرماس هو أن الذاتية تؤسس الأشكال الضرورية التي سنتطور فيها الثقافة الحديثة وفق الاتجاهات التي اقترحها كانط في أعماله النقدية الثلاثة المعروفة. ولأن الذات لم تعد مقيدة بقيود خارجية، فإن العلوم الطبيعية أصبحت الآن حرة في مواجهة طبيعة متحررة مسن الأوهام، لا تقيدها القيود التي تفرضها على البحث العقائد الخارجة عن العلم، وتتطور الأخلاق وفقًا لفكرة ذوات حرة تمارس حرية إرادتها، مما يؤدي إلى الحرية الفردية والحقوق العامة. ويصبح الفن الحديث، الذي ينعته هيجل في نظريته الجمالية بالفن الرومانسي، متميزًا بانغماسه المطلق في كل ما هو باطني.

أما مجالات العلم والأخلاق والفن، المؤسسة على مبادئ الحقيقة والعدل والتذوق، فلم تعد معزولة عن العقيدة فحسب، بل أصبحت أيضنا تتضوى في إطار الذاتية، ومن هنا كان للرواية الفلسفية المؤسسة على فلسفة هيجل أثرها المهم، وإن كان ضمنيًا، على المجالات الأخرى كالعلم والأخلاق والفن، رغم أن هدفها الأساسي هو إقامة الحداثيَّة على ذاتية مكتفية بنفسها. وحسب قراءة هابر ماس، فإن هيجل لم يتمكن من تحقيق هدفه بــشكل مــرض الأنـــه "برع" في التوصل إلى حل مشكلة الحداثيّة (ص 42)، وبإمكاننا أن نفهم هذه الصعوبة بوصفها انتصارًا للعقل على الذات الفردية، إن اتخاذ هيجل الذاتية وفاسفة وعى الذات بنفسها وتأملها لحالها، لا يقدم حرية الذات ووحدتها فحسب، بل يقدم أيضنا تشيؤها واغترابها باعتبارها موضوعًا لذاتيتها، وتصبح العواقب الوخيمة للحل الذي توصل إليه هيجل أشد وضوحًا في كتاباته عن الدولة. ويلاحظ هابر ماس أن الذات تواجه نفسها باعتبارها موضوعًا شاملاً متمثلاً في الدولة وباعتبارها أيضنا رعية من رعايا الدولة أو مواطنًا من مواطنيها. وفي حالة أي صراع محتمل بينهما تكون الأولوية لمطلق الدولة المحسوس: "إن نتيجة هذا المنطق، على المستوى الأخلاقي، هو سيادة ذاتية الدولة الأعلى مستوى، على الحرية الذاتية للفرد." (ص ٤٠). وهكذا يصبح التقليل من شأن التجربة الفردية ومن شأن النقد نتيجة من نتائج منح السلطة المطلقة للعقل أو الذاتية الواعية بنفسها: "إن فلسفة هيجل لا تلبسي حاجسة الحداثيَّة إلى تأصيل نفسها إلا على حساب بخس قيمة الواقع الحالي وإضعاف حدة النقض. وفي نهاية المطاف، تسلب الفلسفة من عصرها الحاضر كل أهمية، وتدمر أي اهتمام بــه، وتحرمه من الدعوة إلى التجديد القائم على النقد الذاتى (ص42). وهكذا فإن وعى هيجل بأن على العصر الحديث أن يؤسس نفسه على الذاتية الواعية بنفسها يقود هيجل، على نمو. مفارق، إلى التقليل من قيمة متطلبات حقبته.

ويكتشف هابر ماس بديلًا لفلسفة الوعى أو الذاتية، في أعمال هيجل الأولى التي كتب فيها عن الجماعة المسيحية، فالطريق التي لم يخترها هيجل، أي تلك الطريق المتخللة للذاتية - تصبح أساسًا في فكر هابر ماس. وما تلك الكتابات التسى توجست بكتاب نظريسة الفعل التواصلي (Theory of Communicative Action (1984 - 1987) إلا محاولة لإكمال المقاربة الهيجلية المهملة، وهي بذلك محاولة لحل معضلات الحداثيّة خارج نطاق "فلسفة الوعى". لكن الفلسفة السائدة تواصل محاولة التوفيق بين مطالب الحداثيّة وفلسفتها كما أسسها هيجل. وقد استخلص هابرماس من الحل الهيجلي ثلاثة اتجاهات واضحة. وتنتقد كل هذه الاتجاهات مفهوم العقل المؤسس على الذاتية الواعية بنفسها. ويلجأ الاتجاه الأول، الذي يقترن بجماعة الهيجليين الشباب، إلى فلسفة للممارسة تسعى إلى تحرير عقلانية مكبوتة في أشكالها البورجوازية. وتظل هذه المجموعة، التي يعد كارل ماركس أشهر أعلامها، وفية لروح التتوير، غير أنها تشعر بأن أهدافها لا يمكن أن تتحقق إلا بالعودة إلى العالم المادي، فمفهـوم العمل بالنسبة لماركس يحل محل الذاتية باعتباره الطريق نحو الحداثيّة. وهكذا يتم تصور حل مشاكل الحداثية في إطار ثورة بروليتارية. أما المجموعة الثانية فتؤكد فكرة هيجل عن الدولة والدين باعتبار هما تعويضنا عن التمزق والاغتراب السائدين في المجتمع الحديث. ولأن هذه المجموعة كانت في الأصل تقترن باليمين الهيجلي، فإنها تعتبر سلفًا للمحافظين الجدد في زماننا. وحين يدافع المحافظون الجدد، من أمثال دانييل بيل Daniel Bell وأر نواد جيابين Amold Gehlen، عن القيم التقليدية في مواجهة النقد الراديكالي، فإنهم يريدون أن يمكنوا المجتمع البورجوازي من التطور وفقا لحركته الذاتية. إن مخاطر هذه الرواية في المجال الجمالي لا تكمن فحسب في نزعة طليعية فنية تسعى إلى تدمير المجال الجمالي وإحداث ثورة من جانب واحد، ولكنها تكمن في جعل التفكير نفسه جماليًا. وهكذا فإن الاتجاء الثالث يناهض تغليب العقل، كما فعل اليمين واليسار الهيجلي، وينقلب بدلا من ذلك على التسوير ويتشبث

"مكتفية" بنفسها.

بالفن، وذلك لإدراكه بأن طريق فلسفة الوعى طريق مسدود. لقد شكل الفلاسفة الذين ارتبطوا بمابعد الحداثيّة تحالفاً مع الحداثيّة وجمالياتها، فنيذوا العقل كوسيلة لتحقيق التقدم؛ وكانوا في بمابعد الحداثيّة تحالفاً من نيتشه الذي نقل التجربة الجمالية إلى مساحة مو غلة في القدم باعتماده على السيدا الديونيزي، وتكمن أهمية نيتشه في تصوره لنقض للحداثيّة خال من أي مصمون تحرري، فرغم أن فلسفته المعادية للتتوير، والمتضمنة للبعد الديونيزي، متأصلة في التراث الرومانسي، فإن منطلقه كان أشد ملاءمة وتأثيرًا في من جاء بعده من المفكرين، ويميز عابرماس مسارين في تقكير نيتشه كان لهما أعظم الأثر في التنظير في القربة من شأنه أن يقاوم كل ويقوم المسار الأول على تصور نقدي ذي أسس جمالية للفلسفة الغربية من شأنه أن يقاوم كل مزاعم امتلاك الحقيقة لم بالإعلاء من شأن إرادة القوة. وقد درس، في الأونة الأخيرة، كل من والانثرولولوجية لمثل هذا الانقلاب على العقل، أما المسار الثاني، الذي بدأه نيتشه، فيحاول أن يكشف عن الأصول الميتافيزيقية للتراث الفلسفي دون أن يتخلص من تمسكه بالصرامة الفلسفية. ويقترن هذا النقد للميتافيزيقية للتراث الفلسفي دون أن يتخلص من تمسكه بالصرامة الفلسفية، ويقترن هذا النقد للميتافيزيقا من داخلها باعمال كل من هايديجر وتلميذه الفرنسي دريدا، على أن أيًا من البديلين لم يفلح في الإفلات من إشكالية الحداثة، لأنهما مغا، حسب على علي من نشري ينتمي دغنان لشروط الموروث الهيجلى ويقيمان حججهما من خلال إطار نظرى ينتمي علي على المراماس، يذعنان لشروط الموروث الهيجلى ويقيمان حججهما من خلال إطار نظرى ينتمي

#### التحديث وتحديات السوق

وهناك طريقة أخرى لفهم ظهور الحداثية، فالفصل بين مجالات النشاط الإنساني أو إدراك فكرة استقلالية الذات، هما في النهاية جزء من عمليات تتصل بتطور المجتمعات الحديثة عمومًا، وغالبًا ما يشار إلى مثل هذه العمليات على أنها شكل مخترل من أشكال التحديث، ولقد حرص علماء الاجتماع المعاصرون المهتمون بالتحديث على إظهار مساوئ

إلى فلسفة الوعى. وهكذا فإن مفاهيم "الخارج" أو "الآخر" أو "مابعــد" التـــى تــم تــصورها

باعتبارها بدائل لا يمكن أن تكون أبدًا إلا صورة لا عقلانية معكوسة للعقل باعتباره ذائيـة

أسلافهم. فلقد اعتبر منظرو الماركسية والتحديث- في فترة مابعد الحرب العالمية أن العوامل الاقتصادية هي القوة المحركة الوحيدة التي أدت إلى ظهور المجتمعات الحديثة، فيما يرى بعض المحللين اليوم أن العامل الاقتصادي لا يمثل إلا عاملاً من العوامل التي ساهمت في ظهور حركة التحديث. ولقد أدركنا أيضنا أن التحديث عملية لا تسير في خط مستقيم: فإنها تظهر في مناطق عديدة من أوروبا وفي حقب مختلفة كما أنها تتطور بخطوات غير ثابتة. ومن المنطق ذاته، يمكننا القول أن الأبعاد السياسية للمجتمعات الحديثة ليست ذات طبيعة موحدة. فمثلاً نجد أن الحكومات الأوروبية، على اختلاف أنظمة الحكم فيها، من نظم ديكتاتورية إلى ديمقر اطيات ليبر الية، قد تو افقت بشكل أو بآخر مع عمليات التحديث، ويمكننا تطبيق نفس المقولة على النواحي الاجتماعية التي تظهر اختلافات عميقة في البني التراتبية أو الفوارق الطبقية داخل المجتمع. وعلى الرغم من وعينا بتلك الاختلافات، فإنه يمكن القول إن مصطلح التحديث يصلح استخدامه كفكرة جامعة يتم من خلالها وصف العملية التي تتطــور بموجبها المجتمعات التقايدية لتصبح مجتمعات صناعية حديثة. ورغم غياب النموذج المثالي أو "الطبيعي" لمثل هذا التطور، فإن النتائج كانت دائمًا متماثلة إلى حد ما. ويعتبر وصف ماكس فيبر Max Weber للحضارة الأوروبية الحديثة وأثر عملية التحديث عليها كما جاء في كتابه الأخلاقيات البروتستانتية وروح الرأسسالية The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism (1958). من أهم التحليلات التي فرضت نفسها في هذا المجال. أما محتوى كتابه الأخلاقيات البروتـستاتية (The Protestant Ethic (1978 وعملــه غيــر المكتمل الاقتصاد والمجتمع Economy and Society فيقدمان شرحًا مقنعًا لعملية التحديث.

ولا تقدم تحليلات فيبر المتنوعة تعريفًا واحدًا يميز التحديث، ولكنه يشير إلى وجود عدد من الخصائص التي تميز الحضارة الغربية عن باقى العالم؛ بل يذهب إلى أن العلم قد وصل إلى تلك المنزلة الرفيعة في الغرب نتيجة لارتباطه بالمعرفة الإمبريقية للعالم وبالتجريب، كما يشير إلى وجود دلائل تثبت اختلاف الغرب عن غيره من الحضارات فيما يخص تنظيم البحث التاريخي وأيضنًا في مجال الموسيقي وفي العمارة، كما يعتقد بوجود تشكيلات سياسية تنفرد بها الثقافات الغربية؛ منها مثلاً، الحكومة البرلمانية التي تحكم بالقانون

وبموجب الدستور المدون وما يتبع ذلك من وجود جهاز إدارى واسع. ويوضح فيسر أسه بالرغم من وجود الرأسمالية في العالم بأسره، إلا أنها قد تطورت كمّا وكيفًا بشكل منفرد في الغرب. ولقد زعم فيبر أن الاختلاف الجوهرى يكمن في تنظيم وتقنين حرية العمالة بالرغم أنه يذكر أيضًا أهمية الفصل بين العمل الشئون المنزلية، وكذلك أهمية استحداث طرق عقلانية في مجال المحاسبة وفي العلوم النظبيقية، وفي تحديث التكنولوجيا، وأخيرًا في الهياكل القانونية والإدارية اللازمة للتطور في الغرب. بيد أن فيبر يولى اهتمامًا أكبر بالوعي حتى في أعماله الأولى والتي كانت تركز بشكل أساسي على الاقتصاد، ويعد مبدأ العقلانية الاقتصادية، وهو روح التطور الرأسمالي في الغرب، وثيق الصلة بالمذهب البروتستانتي الذي يتسم بالتقشف، وهنا يبدو فيبر أحيانًا وكأنه يقدم شرحًا مثاليًا لمفهوم التحديث: بيد أننا نلمس في أعماله الأخيرة اهتمامًا بقضايا أخرى مثل شرعية النظام السياسي، والهياكل البيروقراطية التي تزداد تعقيدًا في المجتمعات الصناعية، وهي قضايا محورية لفهمنا للكيفية التي عرف ت بها أوروبا الحديثة مفهوم العصر الحديث.

ويمكن القول إن عملية التحديث في حد ذاتها عملية معقدة وإن كل مجتمع قد اتخذ لنفسه مسارات مختلفة للوصول إليها، ومع ذلك يمكن أن نمير بين المجتمعات الحديث والأخرى التقليدية - كما فعل ستيوارت هول Stuart Hall - على أساس أربع خصائص عامة، على النحو التالي: أولاً، إن السلطة شيء دينوى وليس دينيًا كما أنها تعرف من خلال مفهوم الدولة القومية التي تعمل داخل حدود جغرافية آمنة وعلى أسس السيادة والشرعية. ثانيًا، يعتمد اقتصاد المجتمعات على المال حيث يتم إنتاج واستهلاك السلع على نطاق واسع وفق نظام السوق الحرة، فالملكية الخاصة محمية يقوة القانون، وعلى هذا يصبح التراكم طويل المدى لرأس المال هو الهدف والمنطق المحرك، ثالثًا، استبدل بالتراتبية الاجتماعية الجامدة التي كانت قائمة في المجتمعات التقليدية، تقسيم اجتماعي أكثر دينامية. وهكذا أفرزت المجتمعات الصناعية طبقات اجتماعية جديدة كما نظمت العلاقة بين الجنسين بشكل مختلف، رابعًا، تواجه المجتمعات الحديثة تراجعًا للنظرة الدينية للعالم مع الصعود المترامن للسنهج الدينوى والعقلاني لتفسير هذا العالم ودور الإنسان فيه وتدريجيًا سادت أساليب التفكير الفردي

والبراجماتي الأداتي. (٥) وتتداخل هذه الخصائص الأربع بشكل ملحوظ مع آراء فيبر التي عبر عنها في كتاباته الأخيرة، وهي تعكس وجود نظام كوني يصبح التغيير فيه شيئًا أساسيًا، ويصبح من مظاهر العالم المتغير بصفة مستمرة وجود حكومات تمثل قواعدها، واقتصاديات رأسمالية، وعدم ثبات النظام الهرمي للطبقات الاجتماعية، وأيضنًا النظر إلى العالم من منظور فردى. ومن هنا فليس من قبيل الصدفة أن يتعلق الأدب الحداثي وتفسيراته بكل ما هو متغير وزائل وغير متوقع، وعلى النقيض مما يحدث في المجتمعات التقليدية، يزدهر النظام الاجتماعي الحديث في ظل التغيير الذي قد يتحول أحيانًا إلى ذلك القلق والارتياب الذي تعكسه بعض الأعمال الحداثية الرائدة، أو أحيانًا تتحول إلى الإثارة والنشوة المصاحبة للتجديد والثورة كما يبدو في بعض الأعمال الحداثية الأخرى.

بيد أن هناك وجه آخر للوعى الحداثي يرتبط بالنظر إلى الأدب بوصفه سلعة كأى سلح أخرى، ففي عالم تحولت فيه الهيئات الحاكمة إلى أجهزة إدارية وببروقر اطيـة فـى المقـام الأول، نجد أن دور الكنيسة كراع للفنون قد تراجع وتلاشت نتيجة لذلك الهبات السخية التـى كانت تمنحها الطبقة الأرستقراطية للفن والفنانين، ومن هنا وجد الفنان نفسه حرّا، كالعامـل، في عالم يحكمه نظام الإنتاج مما يضطره لبيع إنتاجه في السوق، لقد سبق تسليع الفن ظهـور الحداثية الجمالية يقترة طويلة، وهو أمر تمتد جذوره إلى عصر النهضة ولكنه تطـور فـى القرنين الثامن عشر والتاسع عشر نتيجة التخلص من الأنظمة التي كانت تشجع إنتاج الأعمال الفنية بتكليف الفنان بها. ولكن، ومع نهاية القرن التاسع عشر، أصبح مفهوم الفـن باعتبـاره سلعة شيئًا مقبولاً بدون أي تحقظ، فأصبح العرف السائد هو أن يكون الفنان منتجًا لـسلعة موجهة إلى آخرين لا يعرفهم، إن مبدأ استقلالية الفن، هو بمعني من المعاني، انعكاس مثالي لاعتبار الفن سلعة. كما أن نشوة الإبداع والابتكار لدى الفنان هي من أعراض واقع الـسوق جديدًا للكتاب والفنانين باعتبارهم منتجين للملع، فقد آثر البعض تسليط الضوء علـى عبـادة بعديًا للكتاب والفنانين باعتبارهم منتجين للملع، فقد آثر البعض تسليط الضوء علـى عبـادة

Stuart Hall. "Introduction", Modernity: An Introduction to Modern Societies (2)
(Cambridge Polity Press, 1995). P.8



السلعة وارتباطها بطبيعة الفن، كما رأينا في مشروعات أنصار الدادئية والمسوريالية، فيما اختار فريق آخر - يمثله ريلكه وباوند وإليوت - أن يبقوا في عزلتهم ونخبويتهم، مركزين على الكمال والتجديد على مستوى الشكل الفني غير عابئين بإنتاج نصوص بغرض تسويقها. وأخيرًا هناك فريق ثالث اختار أن يتوجه إلى الجمهور وذلك إما لأغراض سياسية، كما فعل بريخت، أو لأهداف ذات طبيعة تجارية.

#### الثورات الحداثية البديلة

أدت عملية التحديث بمنظرى الحداثة إلى تأمل العلاقة ببن الفن والظروف المادية للإنتاج. ويمكننا رصد وجهتي نظر متناقضتين تمثلان طريقتين بديلتين لفك القيود المفروضة على أي نظام اجتماعي رأسمالي؛ وتمثل أراء فالتر بنيامين وتيودور أدورنو هذين الاتجاهين. يرى بنيامين أن الوضع المعاصر يتسم بإمكانات النسخ الآلى [للفنون]؛ ويشير بنيامين إلى أن العمل الأدبي أو الفني كان يتسم فيما سبق بالأصالة والتفرد، ومن ثم كانت هناك تلك الهالة أو القداسة التي ارتبطت به. وليس من قبيل الصدفة أن يستخدم بنيامين لفظة "الهالة" التي تـشير إلى طبيعة علاقة الفن بالطقوس السحرية والدينية. ويحاول بنيامين إثبات أن عملية التحديث، وهي بعيدة كل البعد عن المساس بجوهر الفن، تمثل الفرصة السائحة لتحرير الفن من قيدوده السابقة، ومن ناحية أخرى يهتم بنيامين بتحديد وظيفة أخرى للفن في العالم المعاصر؛ ألا وهي قدرة الفن على الإسهام في السياسة التقدمية للمجتمع الحديث، ولذلك كان الصراع بسين الفن التشكيلي والتصوير الفوتوغرافي في نهاية القرن التاسع عشر على قاتمة اهتمامات بنيامين. ولقد تمحور هذا السجال حول إمكانية نسخ اللوحات الفنية نسخًا آليًا. وكان هذا فـــى حد ذاته مؤشرًا على الوعى بانحسار مبدأ استقلال الفن، باعتبار أن هذا المبدأ هو مجرد وهم تغذيه الأيديولوجية البورجوازية. ومن منظور احتواء كل نتائج الثقافة الإنسانية داخل الكيان الاجتماعي، يعتبر بنيامين الشريط السينمائي من أكثر الأشكال الفنية التي يمكن نسخها آليًا. ويعتبر هذا مؤشرًا - للمرة الأولى - على الانتفاء التام لتلك الهالة التي كانت تحيط بالفن. ففي السينما، يستبدل بالجمهور آلة التصوير، إذ تصبح الكاميرا المشاهد الآلي للعمل الفنسي،

وبذلك تتحطم الهالة المحيطة بعملية التمثيل الفنى، وبغض النظر عن تقييمنا لبعض القصايا التى تناولتها مناظرات بنيامين، فإن فكرته العامة تتسم بالوضوح ويمكن صياغتها على النحو التالي: لقد تغيرت الظروف المادية للفن المعاصر، وعلى الفن أن يكون واعيًا بتلك التغيرات إذا أراد إحداث ثورة اجتماعية.

وتمثل آراء أدورنو البديل الآخر، فهو على دراية بتغير الظروف التي يستم فيها إنتاج الأدب أو الفن ويعرف أن مبدأ استقلال الفن لم يعد له الصدارة في المجال الثقافي. بيد أن أدورنو يرى أن تقسيم الفن إلى أشكال "رفيعة" وأشكال "هابطة" قد أدى إلى بخسس قيمتـــه الفنية، كما أنه أدى إلى تهميش المنجز ات الفنية الأصيلة. وبالفعل لقد أدت "صناعة الثقافة" في الولايات المتحدة - كما حدث من قبل في أوربا في ظل الفاشية والشيوعية - إلى محو صنفة الفردية المرتبطة بالفن، كما ساهمت تلك الصناعة في تأكيد صفة الذاتية المدمرة التي يتصف بها العصر الحديث، فأدورنو ينعى مبدأ اعتبار الفن سلعة كما أنه يدرك أن الفن مرتبط ارتباطا وثيقا بالتكنولوجيا، ولكن إشكالية هذه العلاقة - بالنسبة له - تكمن في أن التكنولوجيا، وهي سمة من سمات المجتمعات الرأسمالية - قد أدت إلى غياب قدرة الفرد على التحكم والإبداع مفضلة على ذلك إنتاج نوع من الفن الرديء الذي يعتمد على الإنتاج الجماهيري الواسع. ويؤدى إغواء صناعة الثقافة إلى توحد الجمهور معها وبذلك تكتمل الدائرة الجهنمية لإنتاج واستهلاك الثقافة. من هنا لم تعد الأصالة هي سمة الفن في المجتمعات الرأسمالية المتقدمة بل أصبحت الفردية الكاذبة هي العرف السائد، ويرتبط البديل الذي قدمـــ أدورنــو، والذي يركز على الحقيقة المادية للفن شكلا ومضمونا، وعلى الطبيعة الاجتماعية للفن، بما قد نسميه "الحداثة في أوجها". فبالرغم أننا لا يمكن أن نصف أعمال عديد من الكتاب الحداثيين بالالتزام السياسي، فإن أعمال بعض هؤلاء الكتاب، من أمثال مارسيل بروست، وصمونيل بيكيت، وبول سيلان، تقدم لنا لمحة من تعامل الذات مع غيرها واحتفاظها في الوقت نفسه بتحررها من أية هيمنة، بالبقاء خارج التقاليد الأدبية. وعلى ذلك يرى أدورنو أن قيمة الفن الحداثي، كفلسفة أدورتو نفسها، تكمن في تقويض النظام الاجتماعي المستقر من داخله، ذلك النظام الذي يراه أدورنو متسمًا بالذاتية المكبلة بالقيود.



إن تناقض أراء بنيامين وأدورنو عن الفن وعن الأشكال الفنية المختلفة والفنانين فــــى القرن العشرين من شأنه أن يدفعنا لتأكيد ذلك الافتراض الذي أصبح أكثر شيوعًا والمتمثل في حقيقته أنه لا توجد حداثة واحدة بل عدة أشكال من الحداثة. ولقد وجدت مثل هذه المقــولات قبو لا في زمن ظهر فيه بعض المصطلحات مثل مصطلح "مابعد الحداثة" وذلك بغرض تجنب صيغة معرفية يمكن أن تؤدى إلى توحيد اللحظات التاريخية أو الاتجاهات الفنيــة المختلفــة. ويمكن للحداثة أن تساهم في فهمنا لذلك النشظى الفكرى، حيث إن كتابها وفنانيها كانوا يدعون إلى القبول بتعدد واختلاف الأراء السياسية والاجتماعية والتاريخية. وبالفعل فإنه من الصعوبة بمكان عمل حصر شامل لجميع الكتاب أو الفنانين الحداثيين، كما أنه من الصعب تحديد خصائص الأعمال الحداثية. فلا يمكننا مثلاً التوفيق بين أراء باوند وبريخت السياسية، كما أننا نرى أن إليوت ودوس باسوس يعبران عن تطلعات أو مفاهيم ثقافية شديدة الاختلاف. بيـــد أن أهمية الحداثة كمفهوم موحد يتأتى من قدرتها على مساعدتنا في فهم الاختلاف في الطريقة التي يتعامل بها مختلف الفنانين والكتاب مع الظروف المحيطة بهم أكثر مــن التــشابه فــي الاستجابة لنثلك الظروف. وكان من آثار التحديث في المجتمعات الأوروبية والولايات المتحدة في نهاية القرن الناسع عشر وأوائل القرن العشرين أن واجه الفنانون والكتاب ظواهر نقافيـــة لم يواجهوها من قبل، أو على الأقل لم يواجهوها بنفس الدرجة أو على نفس النطاق. ولقد تزامن ذلك مع تطورات حدثت على المستوى الفلسفى والتاريخي في مجال الأفكار والجماليات؛ وهي المجالات التي كانت قد تأثرت بدورها بعملية التحديث. لقد ظهرت الحداثة من داخل خصوصيات كل من التحديث والحداثيَّة، ولا نعني عندما نشير إلى الحداثة حركـــة جمالية واحدة وموحدة، بل نزعة تساعدنا على قياس مدى الاختلاف في استجابة الفنانين والكتاب لذات الأزمة التاريخية والفلسفية بل والجمالية.



## ما بعد الحداثة

باتريشيا ووه

ترجمة: شعبان مكاوى

أين الأسباب الأولية التي أستطيع أن أبنى عليها موقفي؟ أيسن الأسسس الخاصة بي؟ ومن أين أستقيها؟ إننى أمارس التفكير، وبالتالى، فإن كل واحد من الأسباب الأولية يجر في أعقابه سببًا آخر، وهكذا إلى ما لا نهاية.

فيدور دستويفسكي في رواية مذكرات سرية

#### تسمية ما لا يُسمى: ماذا تعنى ما بعد الحداثة؟

فى عام ١٩٧٩، أعلن جان فرنسوا ليوتار أن العصرية المستنيرة أصبحت تعانى من "أزمة شرعية" لن تستطيع الشفاء منها. وبحلول منتصف الثمانينات، حاز كتابه الوضع ما بعد الحداثي La Condition Postmoderne مكانة عالية بوصفه الكتاب الذي أكمل المشروع النيتشوى الخاص بإقناعنا بموت "السرديات الكبرى" شه والميتافيزيقا والعلم، بيد أن هذا الخطاب الذي وصف تلك الأزمة، قد حمل في طياته أعراض فنائه بعد عشرين عامًا.

ففى ما يشبه صورة بيكيتية [نسبة إلى صامويل بيكيت الكاتب المسرحى العبثي] أعلن اليوتار مؤخرًا أن مابعد الحداثة الآن هي مهنة رجل عجوز يبحث في فترة نهايت عن البقايا. (١) كما يرى ريتشارد رورتي (المدافع عن الإجماع والذي لا يعتبر شريكًا سريًا لليوتار في مناهضته لللجوهرية) أن مصطلح مابعد الحداثة يصل في مرونته حدًا يصير معه غير ذي نفع حتى لأهداف رورتي البراجمائية الجديدة، يقول رورتي لنا الآن إنه تخلي عن محاولة

Jean-Francois Lyotard, The Postmodern Condition: A Report on Knowledge, trans. Geoffrey Bennington and Brian Massumi (Manchester: Manchester University Press, 1984); Geoffrey Bennington, Lyotard: Writing the Event (Manchester: Manchester University Press, 1988).



إيجاد شيء مشترك بين مبانى مايكل جريفز Michael Graves وأنواع مختلفة من الموسيقى Pynchon وسلمان رشدى وقصائد أشبيرى Ashberry وأنواع مختلفة من الموسيقى الشعبية وكتابات هايدجر ودريدا. (٢) وبالتالى، هل أصبحت مابعد الحداثة ضحية تحمل نفس أعراض الزوال التى شُخصت بها كل الثقافة الفكرية والفنية داخل الرأسمالية المتأخرة؟ وهل مازال ممكنًا تعريف مابعد الحداثة؟ ربما يشبه هذا الأمر محاولة إجبار قوس قزح على العودة إلى منشور نيوتن وحساباته الهندسية.

ومع ذلك، فلو قبلنا باعتقاد فردريك جيمسون أن قيمة التعبير مابعد الحداثي تكمن في محاولته تسمية ما لا يُسمى وإيجاد شكل يتم من خلاله تمثيل ما يبدو أنه عصى على التمثيل من الشبكات العالمية للثقافة الرأسمالية المتأخرة للو قبلنا بذلك، فسيكون هناك بعض التبرير التاريخي في الاستمرار في محاولة تسمية ما لا يُسمى، وهو مابعد الحداثة. ولأن مصطلح مابعد الحداثة كان دائمًا مصطلحًا تكوينيًا بقدر كونه وصفيًا، فإن تعريفاته كانت تميل إلى أن تكون محملة بالقيمة. وحتى في مرحلة مابعد الحداثة المبكرة، كان من الوارد أن يتم نبذ عمل فني بوصفه إساءة استخدام للطاقات الراديكالية الحقيقية للموجة الطلبعية التي سيقته، أي بوصفه مجرد انعكاس غير عميق لأوجه الثقافة الاستهلاكية. في الوقت نفسه، كان من الوارد أن يتم الاورد بوصفه مجرد انعكاس غير عميق لأوجه الثقافة الاستهلاكية. في الوقت نفسه، كان من الوارد بوصفه مجرد انعكاس غير عميق لأوجه الثقافة الاستهلاكية في الوقت نفسه، كان من الوارد بوعى كوني و "غنوصي" مابعد ديكارتي جديد. وربما، على نحو أكثر اعتدالاً، يتم النظر إلى عمل فني بوصفه يقدم، من خلال المحاكاة الساخرة، أفضل المتاح بوصفه المشكل النقدي عمل فني بوصفه يقدم، من خلال المحاكاة الساخرة، أفضل المتاح بوصفه المشكل النقدي عمل فني عالم لا يوجد به سوى رؤية محكومة بمنظورها. (٢)

Richard Rorty, Philosophical Papers 2: Essays on Heidegger and Others (7)
(Cambridge: Cambridge University Press, 1991), p. 1.

ما العلاقة بين مابعد الحداثة بوصفها "المزاج" المهيمن على الرأسمالية الغربية المتأخرة وبوصفها أزمة شرعية في المعارف الغربية والأبنية السياسية، أي بوصفها مجموعة منتوعة من الممارسات الثقافية والجمالية، أو مابعد الحداثة بوصفها تمثَّل كل تلك الخطابات التي تحاول أن تنظر للحداثة المتأخرة أو مابعد الحداثة؟ وإذا كانت مابعد الحداثة قد علمتنا أننا لا نستطيع أن نفصل موضوع المعرفة عن الألعاب المتعددة للغة التي يتشكل هذا الموضوع من خلالها، فلماذا نقبل أى "سردية كبرى" تاريخية لمابعد الحداثة؟ لقد جاء هذا المصطلح لكي يحدد ويصنف عددًا منتوعًا مربكًا من "السرديات الصغرى" ولكي يحدد أيضًا، على نحو أوسع، إحسامنًا بالأزمة في الخطابات الفلسفية والسياسية للتتوير الأوروبسي. فمنذ بـــدايتها، وعلى نحو أكثر مما حدث مع الحداثة، جاءت مابعد الحداثة عن طريق التصنيف الأكاديمي وإعادة التشكيل الفكرية، كما جاءت عن طريق البيانات الجمالية وتطور الحركات الأدبيــة والثقافية. ويقع منظرو مابعد الحداثة، وعلى نحو لا ينتهى، في تناقصات تتعلق بولعهم بمحاولة تسمية ما لا يُسمّى، رغم أنهم ينتقدون بشدة هذه المسألة ويصفونها بالديكتاتوريــة. وليس من المصادفة أن أحد مفاتيح النقاط المرجعية لمابعد الحداثيين هو مقولة نيتشه التسى يحذر فيها بقوله: "إننا نحصل على المفهوم \_ ونحن نمارس الأعراف \_ عن طريق إهمالنا لما هو قائم وحقيقي، بينما الطبيعة متآلفة مع الأعراف لا المفاهيم... ولكن هناك شـــيء مـــا يبقى بعيد المذال وعصيًا على التحديد والتعريف". (١) بإمكان المرء أن يقبل تحذير نيتشه ضد الغطرسة الفكرية في نفس الوقت الذي يحارب فيه نزعة مابعد الحداثة والزعم بأن المفاهيم المجردة والكليات لا تتمتع بوجود حقيقي وأنها مجرد أسماء لا أكثر. ومن ثم فـــانني أرى أن مابعد الحداثة يمكن فهمها على أنها تآكل تدريجي للفكرة الحديثة القاتلة بأن لكل من الفن والعلم والأخلاق والسياسة مجاله المنفصل القائم بذاته. كما يمكن النظر إليها على أنها عملية منتشرة ومتزايدة لإضفاء نزعة جمالية على كل مجالات المعرفة من الفلسفة إلى السياسة وانتهاء بالعلوم، علاوة على ذلك، فإننى أرى أن مابعد الحداثة نتجلى في صيغتين إحداهما

Friedrich Nietzsche, "On Truth and Lies in a Non-Moral Sense," in *Philosophy and* (1)

Truth: Selections From Nietzsche's Notebooks of the Early 1890s, trans. D.

Breazeale (New Jersy: Humanities Press, 1979), p. 83.

"قوية" والأخرى "ضعيفة" وأن كلتيهما قد تبدى نزعة تفكيكية (معرفية)، أو نزعة أخلاقية تتسم بإعادة البناء.

بدأ "المزاج" مابعد الحداثي يتشكل في عقد الستينيات عندما تصادف وقوع تغيرات في المجتمعات الغربية مع تغيرات في التعبير الفني والأدبي. تمثلت التغيرات الأولى في ظهور مابعد التصليع والهيمنة المتزايدة للتكنولوجيا والنزعة الاستهلاكية المتسعة وإعلانات الموضة وانتشار الديمقراطية وزيادة عند المتعلمين بالثانوي والجامعة وظهور أصوات الثقافات التابعة وانتشار تكنولوجيا المعلومات ووسائل الاتصال وصناعة المعرفة"، فضلاً عن التراجع عن كل من الاستعمار والمثالية في السياسة وظهور سياسات جديدة تتعلق بالهوية وتقوم على العرق والنوع والتكوين الجنسي، بينما تمثلت التغيرات التي طرأت على التعبير الفني والأدبي في فن البوب ومعاداة الحداثة في فن العمارة، وتمثلت في الأدب في إنتاج نصوص أدبيسة تتأمل ذاتها، أي تجعل من فعل الكتابة جزءًا من موضوع الكتابة، وقد صاحب هذه التغيرات كانت تزيد، جميعا شك جديد تجاه العلم والوضعية المنطقية في التفكير، وبدا أن هذه التغيرات كانت تزيد، بشكل تدريجي، من حدة رفض الحداثة والتنكر لأفكار العقلانية المرتبطة بالتنوير ومابعده، لا بشكل تدريجي، من حدة رفض الحداثة والتنكر لأفكار العقلانية المرتبطة بالتنوير ومابعده، لا الأساسية للتاريخ وفكرة إلمكانية قيام يقين في الفكر والعلم.

لقد كان هذاك دائمًا، ومنذ بدء حركة التتوير، تيار معاد لهذه الحركة في الفلسفة والفن (إن رواية مذكرات سرية لدستويفسكي والمشار إليها في بداية هذا المقال تطعن في كل شيء، من الأخلاق الكانطية إلى الأخلاق النفعية ومن الاشتراكية العلمية إلى العالمية، وبمفردات تبدو وكأنها كانت تعلم الغيب عن كثير من الفكر مابعد الحداثي). غير أن هذا التيار المناهض للتتوير لم يتصادف أن انمنجم من قبل، وعلى هذا النحو، مع ما استجد من تغيرات في المجتمعات الغربية. لقد انعكس التراجع عن الطوباوية في الأربعينيات والخمر مينيات في استجابات فلاسفة من أمثال كارل بوبر Farl Popper وحنًا أريندت Hannah Arendt ومايكل أوكشوت Oakeshott وإزايا برلين Isaiah Berlin تجاه فظائع الهولوكوست وانتشار الشمولية. وفي الوقت الذي كانت فيه الحكومات الغربية مشغولة بإعادة بناء دولة

مابعد الحرب داخل إطار التوفيق الذي يشار إليه الآن بأنه "رأسمالية الرفاهية"، السحبت الفلسفة التحليلية داخل نفسها على نحو متزايد، واتجهت الفلسفة السياسية إلى مفاهيم الإصلاح التدريجي أو إلى ما أطلق عليه بيرلين "الليبرالية المتوترة" (أي التنكر لكل المحاولات العقلانية للوصول إلى خير اجتماعي جمعي من خلال القوانين العلمية للتاريخ).

كان برتراند راسل قد دافع عن الشك العقلاني للتتوير بوصفه شكلاً من أشكال نقد المعرفة الذي "يستطيع، رغم عدم قدرته أن يخبرنا بأي درجة من درجات اليقين عن الإجابة الحقيقية للشكوك التي يثيرها، أن يقدم احتمالات من شأنها أن توسع من أفكارنا وتحررها من طغيان العادة". (6) وبحلول السبعينيات، ارتذت هذه الشكوك على نحو متزايد على طرق تشكلها وتحليلها بحيث لم تعد موضوعات المعرفة كيانات تتعكس عليها اللغة. وبمجيء علم نضجت بالفعل، فلم تعد الحقيقة والمعرفة والذات تمثل مقولات جوهرية، بل صارت أبنية نضجت بالفعل، فلم تعد الحقيقة والمعرفة والذات تمثل مقولات جوهرية، بل صارت أبنية بلاغية تتخفي وراءها علاقات القوة واستراتيجيات القهر والتهميش، وكانت الفلسفة قد زعمت أنها وحدها تملك الخطاب الذي يستطيع أن يجد المفردات النهائية التي تؤسس المعرفة. فجاء أنصار مابعد الحداثة ليزعموا أن هذا غير صحيح وأن هناك دائمًا مفردات جديدة يمكن اختراعها.

يمكننا فهم مابعد الحداثة، بشكل عام، بوصفها تعديًا تدريجيًا لما هـو جمالى على مجالات الفلسفة والأخلاق والعلم، وبوصفها إزاحة تدريجية للاكتشاف والعمـق والحقيقـة والتواصل والتماسك لصالح التركيب والخيال وسرديات تأمل الـذات والتشظى الـساخر، باختصار، أفسحت الواقعية الطريق للمثالية ثم للمذهب النصى، على نحو لافت للنظر، وقـد وصف جيمسون ذلك بأنه أعراض الإحالة الذاتية المـسنقلة autoreferentiality ووصفه جان بودريار Jean Baudrillard بأنه إحدى حالات ما فوق الواقع حيث تحولـت نزعـة إضفاء الطابع الجمالى على الأشياء ضد نفسها، وصار الفن ميتًا، ليس فقط لأن تعاليه النقدى

Bertrand Russell, The Problems of Philosophy (1912) (Oxford: Oxford University (\*)
Press, 1967), p. 91.

قد انتهى، ولكن لأن الواقع نفسه \_ وهو محمل على نحو كامل بجمالية لا تنفصل عن بنائه \_ قد اختلط بصورته." (١) وعلى نحو أكثر تحديدا: كيف انتقلت مابعد الحداثة تسدريجيًا مسن الكماشها المبكر داخل مناظرات عن قيمة الحداثة الأدبية والفنية والمعمارية إلى مجالات الفلسفة والنظرية الاجتماعية والسياسية، وأخيرًا إلى دراسات العلوم؟ وما المزاعم القيمية التى ناصرتها أو هاجمتها؟ وماذا عن تداعياتها السياسية؟ وماذا كان تأثيرها على النقسد الأدبسي؟ وأين يقف الجدل الدائر بشأنها في نهاية القرن العشرين؟ هل يمكن لخريطة واسعة أن تشتمل على الأشكال المختلفة لمابعد الحداثة بحيث تحوى كل أطيافها ومبولها؟ وكيف لنا أن نرصد على الأشكال المختلفة لمابعد الحداثة بحيث تحوى كل أطيافها ومبولها؟ وكيف لنا أن نرصد بشائرها الفكرية؟ سوف أحاول فيما تبقى من هذا المقال أن أقدم إجابات مختصرة لبعض هذه الأسئلة، وذلك عن طريق النظر في نشأة مابعد الحداثة كنظرية جمالية رسمية وكنموذج الموقف السياسي وكنظرة فلسفية.

## صعود لا يقاوم: مابعد الحداثة من الفن إلى العلم

جاء أول استخدام لمصطلح مابعد الحداثة في الخمسينيات على أيدي نقاد الأدب لوصف أنواع جديدة من التجارب الأدبية التي انبتقت عن جماليات الحداثة وتجاوزتها. ولازم هذا المصطلح تأكيد على الحلول والتعين والتجارب العارضة على نحو يناقض حداثة تأكدت وترسخت في تنظير النقد الجديد وفي جماليات تعبيرية مجردة ارتبطت بالموضوعية والتعالى ورفض الكتابة الذاتية. وجاء شعراء من أمثال تشارلز أولسن Olsen ونقاد من أمثال وليام سبانوس Spanos (محرر المطبوعة المهمة Boundary 2) ليقولوا بوجود أدب جديد لا يروج لمركزية الإنسان في الكون وينطلق من فلسفة هايدجر المعادية للنزعة الإنسانية، وهو أدب ينظر إلى "الإنسان في الكون وينطلق من فلسفة هايدجر المعادية للنزعة الإنسانية، وهو أدب ينظر إلى "الإنسان في الكون وينطلق من فلسفة مايدجر المعادية للنزعة الإنسانية، وهو أدب ينظر إلى الإنسان ككائن في العالم له موقعه، تمامًا مثل باقي الكائنات والأشياء. في الوقت نفسه، ظهر اتجاه مشابه تمثل في لصالح قبول التجرية الفنية بوصفها سطحًا حسبًا إيروتيكيًا.

Fredric Jameson, Postmodernism or the Cultural Logic of Late Capitalism (London and New York: Verso, 1991) p. ix.; Jean Baudrillard, Simulations (New York: Semiotext(e), 1983), pp. 151-152.

ودعا جون بارث Barth إلى التخلى عن أدب الإنهاك والتوجه إلى أدب يستخدم أسلوب المحاكاة الساخرة في التعبير عن الامتلاء. وتحدثت ليسلى فيدئر Leslie Fiedler عن فسن ديمقراطي جديد يقاوم نخبوية الحداثة العليا ويزدريها، ويردم الفجوة بين التقافتين الرفيعة والشعبية، ويقوض "الاستقلالية" المزعومة والمتعالية لجماليات الحداثة. (٧) كان "السطح أو البنية السطحية"، بالنسبة لهؤلاء النقاد، المقابل الأكثر ديمقراطية في الفترة المعاصرة للجماليات السلبية للحداثة التي تكلم عنها أدورنو Adorno. على أن هذا المصطلح كان قد تحول، في منتصف الثمانينيات، من وصف عدد من الممارسات الجمالية (التي تشمل التشفير المزدوج والمفارقة العابثة والمحاكاة الساخرة والاستطراد والوعي بالذات والتشظي وخلط التقافة الرفيعة بالثقافة الشعبية وتشبيكهما) إلى طريقة تشمل تحولاً فكريًا أعم يشي بالتشكك الغالب في القيم النقدمية التي طرحتها الحداثة.

عند هذه النقطة، بدأت مابعد الحداثة تتخذ هويتها الثقافية المألوفة التى ناقستناها مسن قبل. لقد كان استخدامها هذا، حسب ما شرح جيمسون، من أجل وصف حقبة ثقافية تنهار فيها الفوارق بين المعرفة الوظيفية والمعرفة النقدية، لأن الرأسمالية، في مرحلتها الاستهلاكية المتأخرة، غزت اللاوعي الإنساني وبلاد العالم الثالث، بحيث لم تُبق خارج الثقافة أى فسضاء أو نقطة أرشميدية (فلسفية كانت أم جمالية). وبحلول عام ١٩٨٤، ترسخت مابعد الحداشة كمجموعة من الخطابات التي تدعو إلى رفض التفكير القائم على أسس جوهرية، وهو ما مثل مجموعة من الممارسات الجمالية التي تعطل المفهوم الحداثي لمبدأ الاستقلالية الجمالية ومجموعة من التحليلات للحالة الثقافية الحاضرة. وقد وصف إيهاب حسن مابعد الحداثة بأنها "حركة متناقضة تأخذ على عائقها تقويض العقل الغربي ... وترفض الموضوع

أخمعت هذه القالات في كتاب من تحرير كاتبة هذا المقال:

Patricia Waugh, Postmodernism: A Reader (London and New York: Edward Arnold, 1992).

والطراق على وحد حاس: William Spanos, The Detective and the Boundry: Some Notes on the والطراق على وحد حاس: Postmodern Literary Imagination" pp. 78-87; Leslie Fiedler. "Cross the Border – Close the Gap," pp. 31-48; Susan Sontag, "Against Interpretation," pp. 48-56; Ihab Hassan, from Paracriticism, pp. 60-78.

لكامل والشامل، وتتنكر للفلسفة الغربية ... وتلتزم النزاما وجوديا تجاه الأقليات في السياسة والجنس واللغة. (^) فلو كانت النزعة الأسسية أو الجوهرية تتطلب النقة في قدرة المحقق على الوصول إلى أسس، لبدا أن زوال أحد الأسس لا بد أن يؤدي إلى انهيار الأخر، علاوة على ذلك، إذا كان المشروع الفلسفي لحركة التتوير يتعرض للخطر وإذا كان ليس ثمة موضوع عقلاني يمكن تحريره، فمن المؤكد أن الالتزام السياسي تجاه التحرر الكوني وتجاه العدل يصبح هو الأخر في خطر أيضنا. في الثمانينيات، بدا أن مابعد الحداثة كانت تطعن في كل وجه من وجوه خطاب التتوير والأساس الكامل للحداثة، أي أنها كانت تتحدي استقلالية الفن وتأسيس يقين معرفي، ليس هذا فحسب، فقد كانت تشكك في المستروع السياسي الخاص بالحقوق الإنسانية العامة، بل وتشكك حتى في موضوعية العلم.

# ما بعد الحداثة: من الاستقلالية إلى النزعة الجمالية

من الممكن اعتبار التحول من الاستقلالية إلى النزعة الجمالية بمثابة نموذج معرفي paradigm للانتقال الكامل من الحداثة إلى مابعد الحداثة، وذلك في علاقة الفين الراقي بالثقافة الشعبية وعلاقة المعرفة بالسباقات التاريخية والاجتماعية ومفهوم الذات بوصفها كلا عاقلاً موحدًا، وكذلك فيما يتعلق بمفهوم التاريخ كبناء غائى تدعمه القوانين الكونية. وتستبر مابعد الحداثة في مرحلتها المبكرة إلى حركتها الثقافية التالية المتسعة المدى في تناولها لعلاقتها بالحداثة من خلال مفهوم الاستقلالية، وهذا مصطلح رئيسي في التنظير للحداثة بداية من أوائل العشرينيات. ففي عام ١٩١٣، دافع كلايف بيل Clive Bell في كتابه الفين المستبير عن الفصل المطلق بين الحياة والغن، ورحب تي، إس، إليوت عام ١٩٢٣، في نقده الستهير لرواية يوليسيس في مجلة ذا دايال The Dial ، بطريقة جيمس جويس "الأسطورية" كسبيل لواية من فخ التاريخ، (١) وفي عام ١٩٢٩، أعلن يوجين جولاس Eugene Jolas ، محسرر

<sup>(</sup>٨) كلمات لإيهاب حسن مقتيسة في:

A. Wellmer, "The Dialectic of Modernism and Postmodernism," Praxis International 4 (1985), p. 338.

T. S. Eliot, "Ulysses, Order, and Myth," Selected Prose of T. S. Eliot, ed. Frank Kermode (London: Faber and Faber, 1975), pp. 175-178.

الدورية الحداثية الشهيرة تراثريشن Transition ، أن "الحقبة التي كان فيها الكاتب يصور الحياة من خلال نفسه تقترب لحسن الحظ من نهايتها. فالفنان الجديد قد أقر باستقلالية اللغة. "(۱۰)

إن التحول في مفهوم الاستقلالية شيء مهم من أجل فهم العلاقة بين الحداثة ومابعد الحداثة في الغن، وهو أيضنا مهم من أجل فهم النقد مابعد الحداثي للحدائية. جاءت الفكرة الحداثية للاستقلالية من الفكر الكانطي، وارتبطت ارتباطاً وثيقاً بفكرة كانط عن الحريبة والحقيقة. والاستقلالية تعنى القدرة على التصرف وفق مبادئ محددة ذاتياً ومُشكلة على نحو عقلاني وليس التصرف نتيجة دوافع غير عقلانية من الداخل أو نتيجة ضغوط ديكتاتورية آتية من الخارج، إنها تعنى تجاوز النزعة المادية أو التاريخية في فضاء تُشكله الحرية، وترتبط الاستقلالية، في الأخلاق الكانطية، بفكرة الأمر المطلق، أي القاعدة غير المشروطة التي تقول بأن كل فرد حر طالما كان يتصرف وفقاً لمبادئ عامة تحترم الأخرين بوصفهم غاية في حد ذاته وأنه يخلق عالمه الفرد نفسه. وبنقل فكرة كانط إلى الغن، نجد أن الغن هو غايبة في حد ذاته وأنه يخلق عالمه الخاص ويقوم على قواعد داخلية لا تتبع أوامر أنظمة أخرى خارجية كالسياسة والأخلاق والعلم والفلمفة.

مال النقد مابعد الحداثي للاستقلالية الأدبية الحداثية إلى أن يأخذ أحد طريقين، الأول ينتاول مكان الفن في الثقافة الشعبية، وعلى نحو خاص عملية "تذويب الاختلاف"، حيث تتحل الثقافة الاستهلاكية أشكال الفن الرفيع، وحيث تستوعب الثقافة الأدبية الرفيعة، على نحو تدريجي، طرق النعبير العامة للثقافة والشعبية وتعيد تشكيلها. (١١) أما الطريق الأخسر فيتناول القواعد الأخلاقية لمسألة الاستقلالية، أي الإقرار بأنه إذا كان ثمن الاستقلالية هو الانسحاب الجمالي من الارتباط التاريخي، فإن ثمن إضفاء النزعة الجمالية على الأشياء قد

Eugen Jolas, "The Revolution of the Word and James Joyce," in Our Exagmination ""
round his Factification for Incamination of Work in Progress (London: Faber, 1972), p. 80.

Scott Lash, Sociology of Postmodernism (London and New York: Routledge, 1990).

يفضى إلى انهيار الأخلاق والسياسة في الفن، أي الإسقاط المحقوف بالمخاطر للفن على التاريخ وتفسخه إلى أنواع من صناعة الأسطورة غير الواعية بداتها، وهمو مما ارتبط بالسياسات الفاشية الحديثة.

يعتبر المدافعون عن مابعد الحداثة أن الارتياب في مفهوم الاستقلالية الحداثية يُعد اعترافًا أمينًا بتواطؤ الفن مع المزاعم الثقافية لزمنه، كما يُعد علامة ترحيب بانهيار الهيمنة الثقافية لطبقة مترفة تحرص على الدفاع عن امتيازاتها في مواجهة انتشار الثقافة المشعبية والديمقراطية السياسية، ويرى هؤلاء المدافعون أن الاستقلالية الجمالية كانت طريقة تهدف إلى رفض أو احتواء المشاعر الراديكالية، ومن ثم، يمكننا النظر إلى هذه الاستقلالية الجمالية بوصفها متواطئة مع ذلك "القفص الحديدي للعقلانية"، الذي يشكل الثقافة البورجوازية من خلال استراتيجياتها وأخلاقها التي تهدف إلى السيطرة.

وقد قامت، بالمثل، معارك حول قضية التضمينات الأخلاقية لعملية الانتقال مسن الاستقلالية إلى النزعة الجمالية، فغى عالم تهيمن عليه التكنولوجيا، قد يبدأ الناس فى إسقاط عوالمهم الجمالية الكاملة على التاريخ، ومن ثم تصبح العقيدة الفنية، في مجتمع علمانى وحضرى، برنامجا لارتكاب المجازر والتعذيب والإبادة على نحو منتظم، ليس ثم غبار على المنادة بعقيدة فنية، ولكن ماذا عن عواقب هذه العقيدة إذا بدأت في الدعوة إلى هداية الأخرين إلى طريقها وراحت تعلن مزاعم عن قدرتها على خلق عالم استهلاكي خال من التوجيب الروحي أو التماسك العرفي؟ في السنينيات بدا أن الكتاب والفنانين أدركوا، على نحو مفاجئ، الإمكانية الفاشية التي تحملها نزعة جمالية متحررة، ورأى والتر بنيامين أن إسقاط نزعة رمزية جمالية منفسخة على التاريخ كان هو السبب في خلق المثاليات البربرية لألمانيا الغلم والمتخذ هيئة الميتافيزيقا قد يغضي إلى تاريخية خطيرة، أي نزعة الكمال الجمالية. كانت العلم والمتخذ هيئة الميتافيزيقا قد يغضي إلى تاريخية خطيرة، أي نزعة الكمال الجمالية. كانت قصيدة أودن "الشاعر والمدينة" "The Poet and The City" وقصة بورخيس ميردوخ الهروب من الساحر The Flight From the Enchanter (1956) ورواية فرانك

كير مود الإحساس بالنهاية The Sense of an Ending التجارب الأدبية التي انتبهت إلى أن الاتجاه المتزايد إلى كتابة نصوص تتأمل ذاتها لـم يكسن مجسرد الأدبية التي انتبهت إلى أن الاتجاه المتزايد إلى كتابة نصوص تتأمل ذاتها لـم يكسن مجسرد الغماس في ألعاب لغوية. (١٦) إن استراتيجيات هذا القص الذي صار يُعرف "بالميتاقصة" قسد تقوم بدور أخلاقي في عالم يهمل، على نحو متزايد وخطير، التغريق بين نظم القص المختلفة،

وجاء رد فعل الكتاب مابعد الحداثيين تجاه المشكلات التي خلفتها مثل هذه الرؤى في اتجاهين: إما الانغماس في مبدأ الاستقلالية الجمالية على طريقة قياس الخلف reductio ad absurdum [أي البرهنة على صحة المطلوب بإبطال نقيضه أو على فساد المطلوب بإثبات نقيضه] وهو يعزل الفن كخيال مطلق أو الاستكشاف الواعي لطرق تحافظ على سحر الفن دون استسلام لفتنته على نحو خطير (على طريقة الواقعية المسحرية والتأريخ القصصمي وكتابات روائيين من أمثال كالفينو وسبارك وميردوخ وبينشون). كان صامويل بيكيت، الذي تنطلق أعماله من الطريقتين معًا وتمند على مدار فترة الحداثة في أوجها ومابعد الحداثة المبكرة، رمزًا مهمًا في النقلة الجمالية من الحداثة إلى مابعد الحداثة، ففي العالم الديكارتي التهكمي لبيكيت، يتوق الوعى البشرى، المنفصل عن الماكينة المعطوبة التي هي الجسد، إلى الانسماب إلى فضاء عقلاني أو جمالي خالص، حيث يُحتمل أن يصنَّف التماسك الداخلي الطبيعة من خلال اللغة في شكل دائرة أفلاطونية كاملة. فأعماله مليئة بالألعاب اللغوية وتتبثق الكوميديا فيها من الفصل بين قوة المسعى وعبث المضمون ولا جدواه. إن الافتتان بأنظمــة مستقلة ومغلقة يعبر عن الاعتراف بغواية المنطق القياسي وعن السخرية من نقاط العجز فيه. وتحاول شخصيات بيكيت في الثلاثية The Trilogy، على نحـو يـائس ولكـن بطريقـة كوميدية، أن تصل إلى اليقين بأن الذات تفكير خالص، أى تحاول الوصول إلى حالة ديكارتية خالصة. إنهم لا يفشلون في مسعاهم فحسب، لكن الجهد المبذول نفسه يدفع القارئ إلى الاعتراف بأن كل ما يتم استبعاده بوصفه "عديم القيمة" باسم مبدأ الاستقلالية الفنية يتصادف أن يكون هو نفسه كل ما نقدره بوصفه "الحياة." إن الوضوح لا يأتي من نسق في الإبداع الأدبي قائم بذاته، منشغل بتأمل نفسه على نحو حسابي لنسق الاستقلالية (مهما كانت غوايته)،

Iris Murdoch, The Flight From the Enchanter (London: Chatto and Windus, 1956). (\*\*)

كما إن نية بيكيت المعلنة في كتاباته كانت تتمثل في "العثور علىي شكل يستوعب هذه الفوضى." (١٣) وقد أنتجت مابعد الحداثة أشكالاً متعددة لهذلك اللعب الفني، حيث تتأميل النصوص نفسها، وكما هو الحال في جماليات الحداثة، فإن الموقف التعميمي الرافض لمجمل ما تم إنتاجه موقف خاطئ أشبه بالإصرار على اختيار وزن شعرى بعينه. إن تبنى الحداثة لمبدأ استقلالية النص قد يمثل احتقارا أرستقراطيًا للثقافة الاستهلاكية الفجه، وربما يمثل نصيحة نيتشه بأخذ جماليات التخييل بديلاً عن الحضور الميتافيزيقي، إن النفور والميل إلى السخرية قد يمثلان رفضاً لجماليات التخييل أو وعيًا بالمخاطر الكامنة للحضور الميتافيزيقي.

### السياسة ونظرية المعرفة وما بعد الحداثة

ولكن كيف يدخل الاهتمام بمسألة الاستقلالية سياسة النقد مابعد الحداثي للحداثة؟ أدرك مفكرو مابعد الحداثة، مثلهم مثل فنانيها وكتابها، أن أحد تأثيرات التحديث هـو أن المعرفة تدخل التجربة في العالم وتشكلها ثم نتشكل بها على طريقة واعية وغير مـسبوقة. وبمجـرد إعادة تصور المعرفة من خلال مفردات تركيبية، قد لا تعود العقلانية مبررة في ذات هـي، إلى حد ما، شفافة تجاه نفسها، وقد لا تُكتشف الحقيقة عن طريق عقلائية قادرة علـي سـبر أغوار الأسس التي قامت عليها، في هذا المناخ لمابعد الحداثة، ركز النقد على الفكرة الحداثية الاستقلالية الذات واستقلالية الميتاسرديات التي زعمت أنها تؤسس المعرفة بالوقوف خـارج التاريخ. وتسجل مابعد الحداثة أزمة كبيرة في الفهم الرومانتيكي ــ الحديث للذات بوصـفها الواقع خارج الذات (ومثل هذه الأزمة كبيرة في النقد الماركسي للمثالية الهيجلية وفي الهجوم الفرويدي على العقلانية وفي تفكيك نيتشه للميتافيزيقا وفي النقد مابعد البنيوي لمسألة تمثيـل الواقع). وتُعرف مابعد الحداثة نفسها عن طريق التمبيز بالتضاد مع أشكال التفكيـر المبكـرة الواقع). وتُعرف مابعد الحداثة نفسها عن طريق التمبيز بالتضاد مع أشكال التفكيـر المبكـرة للعقلانية والإمبريقية، فهي ضد المثالية الأفلاطونية التي تكمن الحقيقة فيها في فضاء شـفاف للعقلانية والإمبريقية، فهي ضد المثالية الأفلاطونية التي تكمن الحقيقة فيها في فضاء شـفاف للعقلانية والمهد المثالية المؤلفة المؤلفة قيها في فضاء شـفاف

<sup>·</sup> انظر ای:

Samuel Beckett, Proust and Three Dialogues with George Duthuit (London: Calder, 1965).

من الأشكال المثالية، وهي ضد الانعكاسية الإمبريقية التي يظهر فيها العقل كجوهر شفاف كالزجاج، وهي أيضًا ضد المثالية الكانطية المتعالية التي تتحول فيها الذات التاريخية إلى أبنية ذهنية مطلقة، وهي التي تقدم المحيطات العامة للفضاء والزمن والهوية والمشروط اللازمية للمعرفة.

ومن ثم يحل اللايقين مابعد الحداثي محل الشك الحداثي. فإذا كان ما المستحيل التحرك خارج أدوات التحقيق أو الاستجواب (التي هي اللغة بشكل أولي) من أجل الاتصال بالحقائق في العالم، فلابد أن يحل الحوار محل الدياليكتيك (سقراطيًا كان أم هيجليًا) وأن تحل "المحادثة" التأويلية محل دقه "المنهج" الديكارتي. ربما لا يكون ثمة موضوع عام للتحرر فل السياسة، وربما لا يكون ثمة عدالة إجرائية خالصة تأتي من "زاوية نظر لا تنتمي لمكان ما"، وتؤسس لخطاب المساواة وحقوق الفرد، وربما أيضًا لا يكون ثمة مفهوم معترف به على مستوى العالم لما هو "خير". كذلك لم تعد الليبرالية والماركسية، وهما الخطابان التحرريان للحداثة، تستطيعان أن تطرحا نفسيهما بمفردات مقبولة على مستوى العالم. وللذلك تلصبح السياسة "سياسة مصغرة"، أي أن الممارسة في أحس حالاتها تقتصر على عقلانية متعينة تسود المحادثات المتمثلة في الممارسات الداخلية لمجموعات أو جماعات محددة. وتلصبح مزاعم العالمية استراتيجيات للاستبعاد والهيمنة.

وكما هي الحال في قضية الاستقلالية في العلاقات بين الحداثة ومابعد الحداثة في تجلياتهما في المجال الإبداعي، فإن هذا النقد المعرفي لاستقلالية الذات ومركزيتها تقع في قلب المناظرات السياسية الدائرة بين مابعد الحداثيين ونقادهم، فقد رحبت نسويات من أمثال هيكمان Hekman وفلاكس Flax وجاردين Jardine بمابعد الحداثة بوصفها أكثر أشكال النقد الراديكالية ضد الحداثة و"إبيستمولوجيتها الذكورية، "(11) وقد رأى بعض مابعد

<sup>11</sup>th (12)

S. Hekman, Gender and Knowledge: Elements of a Postmodern Feminism (Cambridge: Polity, 1990); Jane Flax, Thinking Fragments: Psychoanalysis, Feminism and Postmodernism in the Contemporary West (Berkeley: University of California Press, 1990); Alice Jardine, Gynesis: Configurations of Woman and Modernity (Ithaca and New York: Cornell University Press, 1985).



FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

غير أن نقاد مابعد الحداثة، من أمثال كريستوفر نوريس Norris وتيرى إيجلتون Eagleton وجون جراى Gray، قدموا صورة مختلفة للمترتبات السياسية لمابعد الحداثــة، حيث رأوا في استراتيجياتها معارضة ساخرة ومنحطة لخطابات التحرر السياسية الحقيقيـة. وتتطلب مثل هذه الخطابات إما مفهومًا للذاتية كشيء متماسك وقصدى أو فهمًا للحقائق الثقافية والاقتصادية والسياسية، التي تستطيع أن توفر أساسًا للاتفاق الجمعي على طبيعة الخير، وتفشل مابعد الحداثة، في رأى هؤلاء، فشلاً مزدوجًا. فهي، من ناحية، تمثل مجرد رؤية سطحية أو عبثية لعملية القياس بالخلف reductio ad absurdum [وهو قياس، كما ذكرنا من قبل، أساسه البرهنة على صحة المطلوب بإبطال نقيضه أو على فــساد المطلـوب بإثبات نقيضه] للمبدأ الليبرالي الكلاسيكي للحرية السلبية أو تتحول، من ناحية أخرى، إلى هيجلية جديدة مصابة بجنون العظمة، حيث تتحول الحرية الإيجابية ونموذج اكتشاف الـذات داخل ممارسات المجتمع المدنى إلى حتمية ثقافية صماء يكون المخرج الوحيد منها ولغا نصيًا خاليًا من الحرية بدعوى المتعة أو إثارة اللذة لأغراض استهلاكية، أو ممارسة النقد بوصفه نوعًا من اللعب الحر. ينظر إيجلتون، في حقيقة الأمر، إلى مابعد الحداثة على أنها نوع من الاضطراب المرضى المثير للاكتئاب يتأرجح بين قطبي الحماس المنتشى بالنص والولع بالصور المجردة الأشبه بالقص واللصق عن المدينة البائسة، وكلاهما معبر عن ذاتية لا مركز لها ومولعة بالحرية ولكن دون هدف محدد من وراء هذه الحرية في مجتمع قمعيي

Ernesto Laclau and Chantal Mouffe, "Post-Marxism Without Apologies," New Left ""

Review 166 (1987), pp. 79-106.

يكبح الرغبة الجامحة لهذه الذاتية. وفي هذا التحليل، إذا كان النموذج الوحيد للحرية هو نوع من المعارضة الساخرة للحرية السلبية، حيث لم تعد الذات التي قد تجسد هذه الحرية موجودة، فإن "الاختلاف" الذي تتبجح به مابعد الحداثة يصبح غاية في حد ذاته دون أي أهداف وراءه.

#### ما بعد الحداثة بوصفها نقدا فلسفيا

بقراءة مثل هذه المقاربات المتناقضة لمابعد الحداثة، لا يملك المسرء إلا أن يتعجب ويتساءل عما إذا كان هؤلاء النقاد يتكلمون حقًا عن نفس الشيء. ومن هنا، لم يكن مدهشًا أن يعلن منظر اجتماعي بارز أن مابعد الحداثة هي "أكثر الحركات الفكرية إصابة بالملل والضجر وأكثرها عقمًا في التاريخ." (١٦) وريما نستطيع إيضاح الأمر إذا اعتبرنا مابعد الحداثة تنقسم إلى صيغتين قادمتين من أسس فلسفية منفصلة: صيغة عفية وصيغة هشة ولكل منهما ميلها النفكيكي ونزعتها القائمة على إعادة التركيب. لقد جاءتنا الصيغة القوية من قراءة مابعد البنيوية نبيتشه، وأما الصيغة الهشة، فقد خرجت من القراءة التأويلية لهايدجر. (١٦) وعادة ما تركز الصيغ التفكيكية على نقد نظرية المعرفة الخاصة بحركة التنوير، بينما تركز الصيغ التوية لما تركز الصيغ التوية التركيب على محاولة بناء نسق بديل للقيم، دعونا أولاً نتناول الصيغة القوية" نمابعد الحداثة.

في عبارة شهيرة أعلن نيتشه في كتابه أصل الأخلى Genealogy of Morals: "علينا من الآن فصاعدًا، أعزائي الفلاسفة، أن نأخذ حذرنا من خطورة الخيال القديم للمفاهيم الذي افترض وجود ذات عارفة منزوعة الإرادة والألم والزمن ... هناك فقط معرفة تقوم

١١٠١ انظر /ي المراجع التالية:

Bruno Latour, "Postmodern? No. Simply Amodern! Steps Towards an Anthropology of Science," Studies in the History and Philosophy of Science 21 (1991), p. 147.

Christopher Norris, What's Wrong with Postmodernism: Critical Theory and the Ends of Philosophy (London and New York: Harvester Wheatsheaf, 1990); Terry Eagleton, The Illusions of Postmodernism (Oxford: Blackwell, 1996); John Gray, Enlightenment's Wake: Politics and Culture at the Close of the Modern Age (London and New York: Routledge, 1995).

على المنظور الشخصى. (١٨) وبهذا بدأ نبتشه أول نقد كامل لفكرة الحقيقة القائمة على أسس ولفكرة الذات العاقلة. يستتبع مثل هذا الموقف، بالنسبة لأنصار مابعد الحداثة في صيغتها القوية، أن نتخلى الفلسفة عن مزاعمها الخاصة بمكانتها العلمية وأن تعانق طبيعتها الحقيقية مثلها مثل الشعر والفن. وريما كانت أكثر العبارات اقتباسًا في خطاب مابعد الحداثة كله هو تأكيد نبتشه على أن الحقيقة هي ببساطة "جيش متقل من الاستعارات والكنايات والتجسيدات التي تم تعزيزها ونقلها وتجميلها شعريًا وبلاغيًا." وكما هي الحسال مع "العملات النقدية المعدنية التي فقدت صورها"، فقد تم محو الأصول التاريخية للحقيقة وتح تغطيتها ببلاغة الموضوعية والميتافيزيقا. أما فيما يتعلق بالعقل البشرى، فإن الشيء العقلاني الوحيد الذي نعرفه هو ذلك العقل الصغير الذي نملكه. إن الذي يفسر العالم هو احتياجات الإنسان وليس عقله، والحقيقة ببساطة هي "الرغبة في السيطرة على تعددية الحواس والرغبة في تصمنيف الظواهر في مقولات محددة." (١٠)

وهكذا تميل مابعد الحداثة التفكيكية، في صيغتها العفية، إلى مناصرة "المنظورية" perspectivism على طريقة "الاختلاف" المطلق، وتتزع إلى تفضيل مذهب "الإسمانية"(") nominalism على التصنيف، كما إنها تميل إلى النفور من "الكليات" لأنها تؤدى إلى نزعة طوباوية خطيرة من شأنها أن تُشرع لهذا العالم على أساس حلم فارغ للمستقبل، ويفضل المدافعون عن هذه الصيغة الأداء والبلاغة على الاكتشاف والحقيقة. وبما أنهم يقبلون بعدم تكافؤ كل ألعاب اللغة، فإنهم أيضنا يروجون لتفضيل "انفعل السياسي المحدود" على السياسة القائمة على الإجماع أو السياسة الثورية، ويتمثل النموذج الأبرز لهذا الموقف في رفض ليوتار لإمكانية أي معرفة تستند إلى سردية كبرى من نوع ما، إن سعى حركة التنوير إلى مثل هذه "السرديات الكبري" يمثل تجليًا لإرادة القوة، وقد فرض الإنسان على الحاضر، من

Friedrich Nietzsche, The Genealogy of Morals, trans. Walter Kaufmann (New York: (14)
Random House, 1969), p. 3.

Friedrich Nietzsche, The Will to Power, trans. Walter Kaufmann and R. J. (من Hollingdale (New York: Vintage Books, 1968), pp. 46-47 (p. 47); p. 280. مذهب فلسفى يقول بأن القاهيم المحردة أو الكليات ليس لها وحود حقيقي وألها بحرد أحماء لا أكثر. (المترحم)

خلال سعيه للسيادة على الطبيعة، مستقبلاً خياليًا يسوده العدل الكامل والحقيقة والحرية. وربما يكون الرفض مابعد الحداثي لحركة التنوير مرادفًا لرفض البروميثيوسية الرومانتيكية الحديثة ومرادفًا أيضنًا لرفض "عزاء أشكال الخير والإجماع على ذوق يسمح بالمشاركة الجمعية فسى الحنين إلى ما يصعب الحصول عليه."(٢٠)

قد يُعتبر ريتشارد رورتي \_ مثل ليوتار \_ مابعد حداثيًا ينتمي إلى الصيغة العفية لمابعد الحداثة. ورغم أن رورتي يشارك ليوتار في نزعته المعادية لأشكال تمثيل الواقع وفي نقده للأسس الميتافيزيقية، فإنه يبدو أقل تقة بشأن التأثيرات الاجتماعية لنزعة النصية مابعد الحداثية. وهو يرى في المنظر الساخر، الذي يجد متعة بالغة في ألعاب لغته التجريبية، دافعًا وحافزًا لخياله الخاص، وهو الأمر الذي يتحقق على حساب الالتزام الأخلاقي والتضامن مع إخوانه من البشر. ويرى رورتي أن الأجندة السياسية للنقد مابعد الحداثي جهد ضائع لأن نزعتها النصية تلتقي مع المثالية التي تزعم أنها تعمل على الإطاحة بها. وكانت تلك المثالية أيضنًا نوعًا من صرف الانتباه عن الإصلاح الاجتماعي التدريجي، الذي كان الماكينة الحقيقية للتقدم. (١٦) وبينما يمثل الإجماع، في رأى ليوتار، فيمة مهجورة غير قابلة للنصو و لا تصلح كأساس لنظرية العدل، يرى رورتي أن علينا أن نبحث عن حس جماعي لا يقوم على النظريات، ويتحقق من خلال المفردات المشتركة بين عامة الناس عبر طرق متعالية تقصل المرء عن مصالح الأخرين. (٢٦) ويشترك كل من ليوتار ورورتي في الرفض النيتشوي للأسس الميتافيزيقية وميتاسرديات الحقيقة. ولكن بينما يرى ليوتار أن ذلك يستتبع صيغة مجزأة للحرية السلبية، يرى رورتي أن هذا يتطلب بينما يرى ليوتار أن ذلك يستتبع صيغة مجزأة للحرية السلبية، يرى رورتي أن هذا يتطلب اعدة تركيب الإجماع الاجتماعي دون اللجوء إلى مفردات نهائية أو ضمانات معرفية.

Lyotard, The Postmodern Condition, p. xxiii; p. 81. (1)

<sup>100/</sup> Jan 5175

Richard Rorty, "Nineteenth-Century Idealism and Twentieth-Century Textualism," in Consequences of Pragmatism (New York and London: Harvester Wheatsheaf, 1982), pp. 139-160.

Richard Rorty, "Habermas and Lyotard on Postmodernity," in Richard J. Bernstein (ed.), Habermas and Modernity (Cambridge, Mass.: MIT Press, 1985), p. 174.

النصية.



وكما يجوز اعتبار نيتشه الأب المؤسس لمابعد الحداثة "العفية"، فإنه أيسضا يجوز اعتبار تراث مارتن هايدجر وتراث التأويلية النابع من فلسفته الخاصة المسماة "الكينونة في العالم" being-in-the-world نقطة الانطلاق المهمة لما أشرت إليه باسم مابعد الحدائة "الهشة"، وعلى عكس مابعد الحداثة العفية، قد تقبل الصيغة "الهشة" باحتياج الإنسان إلى الاحتماء بالسرديات الكبرى، على الرغم من أن مؤيديها يرفضون شرعية الأمور أحادية السبب ويصرون على أن المعرفة تتحقق في ممارسات ثقافية محددة.

وتتباين آراء مؤيدى مابعد الحداثة التفكيكية "الضعيفة" في تقييم "مــشروع التتــوير"، لكنهم يميلون إلى الاتفاق على أن الالتزام الحــديث بالعــدل والتحــرر لا يتطلب أساسا ميتافيزيقيًا. ويميل نقدهم إلى التركيز على الشكلية العقيمة للفكر العقلاني ونموذجه المعلــوط عن الحرية الشريدة. وعلى الرغم من أنهم يعارضون، على نحو بديهي، المحاولة الديكارتية

Richard Rorty, Contingency, Irony and Solidarity (Cambridge: Cambridge University Press, 1989), p. 9.

لفصل العقل عن العادة والجسد والتراث، فقد يرغبون أحيانًا في الإبقاء على نمـوذج الـذات المتسامية وغير المتجسدة كمبدأ ضابط للبحث المعرفي. ومعنى ذلك أنه لم يتم التخلي تماسًا عن "الرؤية من لا مكان" view from nowhere بوصفها مبدًا ضابطًا، لكن هــده الرؤيــة مجردة بكل تأكيد من مزاعمها بالتسامي، ويتم تقديمها بوصفها قدرة الذات المتجسدة على أن تسقط نفسها، على نحو خيالي، على ذوات أخرى متجسدة في العالم. ولذلك تصبح الروايــة، بالنسبة لمعارضي النزعة الكانطية وأصحاب النزعة الجمالية الهشة مثل مارثا ناسبوم Nussbaum، الطريق الأفضل لممارسة فلسفة أخلاقية بدلاً من محاولة الوصول إلى فهم أخلاقي عبر الإجرائية المجردة للأمر المطلق. ويتحاشى أنصار مابعد الحدائــة الـضعيفة الغواية الطوباوية "للمنظورية" القوية الخاصة بمسألة "الرؤية من كل مكان" view from everywhere والذاتية المتقابة والسائلة fluid التي تدعمها. لكنهم يصرون على أن كل أشكال الفهم مرتبطة بموقف وسياق محددين.

تتصف الحداثة، في رأى هايدجر، بإنكارها لفكرة "الكينونة في العالم". يقول: "فيي توضيحنا لمسألة الكينونة في العالم بيِّنا أن الذات المجردة لا تتحقق دون عالم توجد فيه". (٢١) ويتضح تأثير هايدجر على مابعد الحداثة التفكيكية الضعيفة، كأكثر ما يكون، في أعمال هانز جورج جادامير الذي يقول في كتابه الحقيقة والمنهج Truth and Method الصادر عام 1960 بأنه لا يمكن أن تكون هناك نقطة أرشميدية خارج الثقافة نستطيع من خلالها تحقيق "معرفة موضوعية". إن عملية الفهم تتحقق على نحو كامل من خلال علاقتها بالمنظورات (أو "التحيزات") الآتية إلينا من تراثنا الثقافي.

والمعرفة الناقدة هي ببساطة الاعتراف الجزئي بوجود تحيزات محددة، وذلك عن طريق التعرض لأشكال الوعى النسبي بالأخر تسمح للمرء باستعادة الذات التي توسعت من خلال اندماجها مع طرق أخرى (متحيزة) للنظر في الأمور. وبذلك يصبح التحيز الـشرط الأساسي للتتوير رغم أنه لا يمكن معرفة العالم أو الذات على نحو نهائي.

Martin Heidegger, Being and Time (New York: Harper and Row, 1962), p. 152. (13)



### العلم والأدب والنقد الأدبى

إن الانجراف الأحدث، وربما الأكثر حتمية، للنقد مابعد الحداثي لنظرية المعرفة \_ أي التحرك من الاستقلالية إلى النزعة الجمالية عكمن في دخول الحقل المعرفي في شكل العلم. وأقول "الأكثر حتمية" لأن العلم لا بد أن يمثل الحصن الأخير للحداثة، وقد رأى بعض المعلقين أن مابعد الحداثة تمثل محاولة لإنهاء الهيمنة المعرفية للعلم. وفي المجال الذي ينظر إليه مابعد الحداثيون على أنه "حروب الثقافة" ويفضل العلماء أن يسموه "حروب العلم"، تواجه النظرية الجمالية مابعد الحداثية أكثر خصومها شراسة حتى الآن، ونقصد بذلك النزعة العلمية التي جددت شبابها وعززها حديثًا علم الأحياء الجزيئي كما عززها الزعم بأن علم الورائـــة بإمكانه أن يفسر كل شيء من الطريقة التي نختار بها شركاءنا في الحياة إلى الطريقة التـي نستخدم بها اللغة والأسباب التي تجعل الأمم تذهب إلى الحروب. والشيء الغريب هنا هو أن مابعد الحداثة تشترك في بعض الوجوه مع هذه النزعة العلمية. فقد قام كلاهما بتفكيك الوعى ذى النزعة الإنسانية، كما ترك الاثنان أسئلة أخلاقية (شرعية) عن طبيعة المسئولية الإنسانية دون إجابة. بيد أن شقاقًا عميقًا يقوم بين الطرفين. فلم يأت حنق علماء مثل لويس وولبيــرت Wolpert وريتشارد دوكينز Dawkins وألان سوكال Sokal مــن النقــد الرومـــانتيكي التَأُويِلَى ذَى النزعة القيمية الموجه إلى النزعة العلمية (وهذا شيء قديم يعود إلى اتهام شيللر لميكانيكا نيونن بأنها أغرقت العالم في مدار رتيب مجرد من القيمة، وتجدد النقد نفسه الآن عن طريق عبارات القلق بشأن الحاجة إلى وضع ضوابط أخلاقية على الهندسة الوراثية) بقدر ما جاء نتيجة النقد مابعد الحداثي الراديكالي لجو هر الأسس المعرفية للعلم. (٥٠)

ويشترك علماء اجتماع العلم مع مابعد الحداثيين في زعمهم ليس فقط بالتعين التقافي و الأيديولوجي للمعرفة العلمية ولكن في زعمهم بعدم إمكانية إثبات أي واقع تؤكده الأدلة والمزاعم العلمية. فالنظرية العلمية قد تكون دقيقة مــن الناحيــة الإمبريقيــة دون أن تقــوم بالضرورة بوصف العالم على الإطلاق. إن الخطابات العلمية تستخدم استعارات من اللغة

<sup>(&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ا نظر/ی علی وجه الحصوص:

Jean Bricmont and Alan Sokal, Intellectual Impostures (London: Profile Books, 1998).

اليومية التى هى متشربة بالميول الأيديولوجية وظلال المعانى الموحية. وقد كانت فكرة استقلالية الفن كنوع فريد من الخبرة شيئًا مركزيًا في المعارضة الرومانتيكية الحديثة للتفكير الحسابي للعلم، ومرة ثانية، تكون الاستراتيجية الأساسية لمابعد الحداثة هي نزعة إضاء الطابع الجمالي على الأشياء، حيث يتم تقديم العلم كنوع من الخيال وكأنه أيضنًا "جيش متنقل من الاستعارات."

وما كان ليوتار لينجذب، حتى ولو على نحو غير مباشر، إلى النف سبر الراديكالى لنظرية المعرفة الخاصة بالعلوم الجديدة New Siences في العشرينيات (لا لكى يعزز حجته للتحول مابعد الحداثي في المعرفة، وهو التحول الذي يرقض الشك الحداثي لصالح اللايقين مابعد الحداثي ذي النزعة الجمالية. والحقيقة أن حجة ليوتار تعتمد على استخدام العلم الجديد من أجل إضفاء شرعية على رويته الخاصة بنهاية شرعية العلم. ومثل هذه الخطوة تسمح له بإضفاء الطابع الجمالي على العلم. ثم تعطيه الفرصة كي يقول بأن العلم هـو، أو لا وأخيسر، العلم، ومثل هذا الأمر يمنح شرعية للنزعة الجمالية مابعد الحداثية، الأمر الذي يعطى مابعد الحداثة سلطة العلم المستعارة على أساس أن المعرفة الجمالية كانت دائمًا النوع الوحيد مسن المعرفة الذي نستطيع أن نملكه. (٢٦) ورغم كل هذا، فإن ليوتار لا يكتفى باستخدام العلم متطابق للحقية (رغم أنه ينكر إمكانية ذلك) بحثًا عن لغة تكتسب المصداقية لأنها تعكس الوقع الخارجي الذي نسميه "لطبيعة"، ولكنها "طبيعة" أعيد تركيبها بما يجعلها غير محددة بشكل جذري.

ولم يكن من المدهش أن يبدى النقد الأدبى تجاوبًا كبيرًا مع هذه الأفكار. ولكن كانت دائمًا هناك مشكلة في أن النقد الأدبى مُحاصر بين الرغبة في أن يكون "علميًا" من ناحية وبين الرغبة في تناول النص كموضوع في العالم والدافع إلى أن يكون حاسمًا وقاطعًا بطريقة مبدعة، من ناحية أخرى. وكانت هناك أيضًا الرغبة في النظر إلى النص كتعبير ذاتي لوعي منفرد له مقاصده. ولا تزال هناك مشكلة بشأن اختزال الوعى إلى كيان متاح لإجراءات

Lyotard, The Postmodern Condition, p. 60.

البحث "الموضوعي". إن الحل البراجماتي الذي تقدمه مابعد الحداثة مفيد؛ لأنه يتغلب على أسئلة كثيرة بشأن العقل وإشكاليات أخرى أكثر تحديدًا عن طبيعة المعرفة الناقدة أو عن إمكانية وجود "شرعية في النفسير"، وهو ما لن يكون نتاجًا للنزعة العلمية الاختزالية. فإذا كنا لا نستطيع إرساء أسس لتصديق أن أحد التفسيرات أكثر "صحة" من الأخر، فإن بإمكاننا أن نزعم أن النص أكثر فائدة لمجموعة من الأهداف دون مجموعة أخرى، ثم نسعى إلى قسراءة "استراتيجية" (سياسية أو أخلاقية أو اجتماعية)، وريما نصدر حكمنا على النص في ضدوء أدائه للوظيفة التي نطلبها منه، وبالتالي نستبعد قضية ما إذا كان من المناسب، في المقام الأول، أن نطلب منه تلك الوظيفة المحددة، وريما تلخص هذا الموقف عبارة لستانلي فيش لأول، أن نطلب منه تلك الوظيفة المحددة، وريما تلخص هذا الموقف عبارة لستانلي فيش يفكون شفرات القصائد بقدر ما يصنعونها صنعًا."(٢٠) إن المعرفة هي فن الابتكار وليست علمًا للاكتشاف.

ومن الغريب أن المرء قد يقول بأن الميل تجاه النسبية قد لقى دعمًا كبيرًا لأنه يستبع الرغبة فى إعطاء النقد الأدبى دورًا سياسيًا واضحًا فى العالم، وعلى الرغم من أن النسبية والنسبيس ببدوان منتاقضين من حيث طبيعة كل منهما (فى أن النسبية لابد أن تتخلص عن التمييز الماركسى بين "الحقيقة" و "العلم" و "الإيديولوجيا" و لأن الموقع الهامشى لا يستطيع أن يزعم لنفسه قدرًا من الحقيقة أكبر من كونها حقيقة معيارية)، فإن الادعاء الأن هو أن النسبية على الأقل تجعل النتيجة بين الطرفين متساوية، وسوف يحدد كل من الأداء والبلاغة (وهسى من مفردات رورتى الجديدة) المردود من وراء ذلك.

ومعنى أن نكون أصلاء جديرين بالثقة في هذا الوضع مابعد الحداثي هو ببساطة أن نعطى امتيازًا ما للقراءة التي تناسب أهدافنا وأن نقر بخيالية كل النماذج التفسيرية. إننا لا نستطيع، من داخل منطق اللاتكافؤ، تقييم ألعاب لغة أخرى عبر شروط لغتنا. وسوف تمثل أي محاولة للفهم ذي النزعة الإنسانية القديمة تصنيفًا إمبرياليًا للآخر داخل أبنية رغبتنا. وإذا

Stanley Fish, Is There a Text in This Class? (Cambridge: Cambridge University Press, 1980), p. 327.

كنا لا نزال نرغب في ممارسة "التنظير"، فبإمكاننا أن نمارس نظرية مابعد الحداثة بوصفها لعبة من ألعاب العلم الزائف، مفترضين أنها لا تقبل التفنيد أو الإثبات. ويمكننا أيضنًا أن نقلـــع عن مسألة الشك الصعبة بوصفها نضالاً ذا نهاية مفتوحة وأن نسعى بنشاط نحو عدم تأكيد المقدمات والافتراضات في ضوء النص الذي أمامنا أو التاريخ الذي خلفنًا. وكل ما نفعله هو ببساطة الاستمتاع بفنية الأنماط أو النماذج التي نصنعها.

ولعله أقرب إلى الكاريكاتير أن نمارس مابعد الحداثة في واحدة من أفحضل ألعابها، ونقصد بذلك لعبة قياس الخلف. ولعل هذا هو السبب في أن الضرورة النقدية الآن، بالنسبة للمشتغلين بالأدب والفلاسفة والمنظرين السياسيين، هو أننا يجب أن نتعلم من دروس مابعـــد الحداثة كيف نجد مخرجًا من الوضع مابعد الحداثي. فالنقد الأدبي لا يمكن أبدًا أن يكون "علمًا" دقيقًا، كما إنه ليس نشاطًا خياليًا مثل "الفـن". وقــد علمنتـــا مابعــد الحداثـــة أهميـــة "الاختلاف"، وخلفت ميراثًا مهمًا لكل من مابعد الكولونيالية والنسوية وأشكال النقد الــسياسي الأخرى. بيد أن مشروعها المعرفي المحدد قد وصل إلى طريق مسدود وليس ثمة أمل كبيــر في البقايا. إن المخرج من مابعد الحداثة، بالنسبة للنقد الأدبي، يكمن في مكان ما في المسافة المستبعدة بين مفاهيم الاستقلالية ونزعة إضغاء الطابع الجمالي على الأشياء والعلم والفن. مجمل القول: إن المخرج يكمن في قدرتنا على الاستمرار في التمييز بــين هــذه الأنظمــة orders دون أن نتبنى نزعة جمالية ساذجة أو نزعة علمية إمبريالية. ويتمثل المخرج فسى إدر اكنا للحاجة إلى أن نحافظ على بعض التمييز بين القصدي والطبيعي من الأشـــياء، وفــــي مقاومتنا المستمرة للوقوع تحت غواية الخلط بينهما.





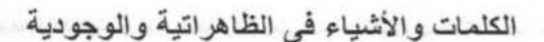




# الفلسفة وعلم الجمال والنقد الأدبى







كلايف كازو

ترجمة: شعبان مكاوى

"عليك أن تختار ...إما أن تعيش أو تحكى".(") هذه هي المعضلة التي يواجهها روكونتان في رواية سارتر الغثيان (١٩٨٨). فالمرء إما أن ينغمس في عالم الفعل أو يعيش حالـة من التجريد المفهومي المتعالى. والوجودية هي فلسفة الفجوة بين المفاهيم والتجرية الحياتية. إنها تؤثر في كل من الأخلاق ونظرية المعرفة. فمن ناحية، كيف يمثل المرء من خلال الفن والأدب أو الفلسفة ــ التجربة المعيشة؟ ومن ناحية أخرى، كيف يعيش في عالم تحدده، على نحـو متزايد، عملية تمثيل للواقع تستطيع أن تمتد من صورة الفرد لذاته إلى الإمكانيات البشرية الناتجـة عـن التقدم التكنولوجي؟ قد يعطي إقرار سارتر بالذات الديكارتية الموضوعية انطباعًا بأنه يدافع عـن عدمية غير أخلاقية. ببد أنه، في حقيقة الأمر، يريد وجودًا ملتزمًا منغممًا في الحياة. إنـه يريـد وجودًا يثبه مغامرة أو مشروعًا يعي بأن النظام الذي توفره المفاهيم وقواعد النحو لا يكون إلا في الأدب، لكنه غير متاح للفرد. أقوم في هذه المقالة بالنظر في العلاقة بين الفن والفلسفة والتجربـة في كل من الظاهراتية والوجودية. وأركز هنا على سارتر وأقترح نقاط الانقاء بين أفكاره وبـين أعمال فلاسفة مثل نبتشه وهوسيرل وليفيناس وميرلو بونتي. إن الفجوة التي يفتحها روكونتان لنا أعمال فلاسفة مثل نبتشه وهوسيرل وليفيناس وميرلو بونتي. إن الفجوة التي يفتحها روكونتان لنا بين الكتابة والحياة ليست، في رأيي، ثنائية أخرى في تاريخ الفلسفة تضع الحدود بين نقيضين لا بين الكتابة والحياة ليست، في رأيي، ثنائية أخرى في تاريخ الفلسفة تضع الحدود بين نقيضين لا يلتنيا، بل إنها حالة تمثل، بالنسبة لسارتر، أحد وجوه المشاركة في العالم التي لا يمكن تجنبها.

تنبئق الوجودية من الظاهراتية التي تنبئق بدورها من المثالية المتعالية. ويمكن تتبع هذا الخط بالرجوع إلى سيمون دى بوفوار وسارتر إلى هايدجر وهوسسيرل ونيتشه وبير جسون

Jean-Paul Sartre, Nausea, trans. Robert Baldick (London: Penguin, 1988), p.61. "

وبرنيتانو وانتهاءًا بكانط، و تؤكد الظاهراتية على أننا منغمسون في العالم، وهو ما يعنى أننا لسنا مراقبين تتشكل أفكارهم وأفعالهم بمنأى عن الأحداث، وكان كانط أول من رأى أن ملكاتنا العقلية هي دائمًا نشطة في بناء وتشكيل العالم، وترذ فلسفته النقدية على المشكلات التي خلقتها عقلانية وإمبريقية القرن الثامن عشر اللتان كانتا تنظران للتجربة المعيشة من خلال الثنائيات: الفكرى والفيزيقي بالنسبة للأولى، والانطباعات والأفكار بالنسبة للثانية، ويرى كانط أننا ربما نحقق نجاحًا لكثر في الميتافيزيقا لو أننا تمعنا في الافتراض القائل بأن تناقضاتنا الثنائية تقوم بينها علاهات متبادلة، وفي كتابه تقد العقل الخالص (١٧٨١ ــ ١٧٨٧)، يرى كانط أن "الاستنتاج المتعالي" بيين أن شروط احتمالية الذاتية هي، في الوقت نفسه، شروط احتمالية الموضوعية. (١)

الوجودية هي فلسفة الفعل، فالإنسان الوجودي يبني نفسه عن طريق الفعل، بينما تؤكد نظريات المعرفة الأفلاطونية والديكارتية على أن هوية المرء يحددها الجوهر الموضوعي أو تكوينات مركبة من الأفكار الواضحة والمميزة. ويتناول كانط مشكلة العلاقة بين المطلق والفعل في كتابه نقد العقل العملي (١٧٨٨)، حيث السؤال: كيف يستطيع العقل أن يقدم لنا أمرا أخلاقيا عامًا مقدمًا على التجربة المعيشة أو أن يوضح لنا كيف نتصرف في مواقف محددة؟ (٢) ورغم أن كانط يوضح أن التصنيف المعبق يتوقع التجربة ويشارك في بنائها، فإن سارتر يصرى أن القيم المطلقة "شديدة الغموض" و"شديدة الاتساع بالنسبة للموقف المحدد والملموس. (١)

Immanuel Kant, Critique of Pure Reason (1781, 1787), trans. Norman Kemp Smith (London: Macmillan, 1990), A84-130, B116, pp. 120-175

Immanuel Kant, Critique of Practical Reason (1788), trans. Lewis White Beck
(Indianapolis: Bobbs-Merril, 1956).

Jean-Paul Sartre, "Existentialism and Humanism," trans. Bernard Frechtman, Essays
in Existentialism, ed. Wade Baskin (New York: Citadel, 1995), p. 43.

ويرفض سارتر تمامًا الفكرة القائلة بأن الجوهر أو المفاهيم المسبقة هي التي تحدد وجودنا وتمثل الدافع وراء هذا الوجود، حيث يرى أن "الفعل هو كل شيء" وأن "لا شيء مثل القدرة أو الفضيلة أو أى شيء من قبيل الحافز السحرى أو الغامض يقف وراء هذا الفعل."(") ويعيد سارتر النفكير، على نحو جذرى، في العلاقة بين المفهوم والهوية لكي يوضح أن الانخراط أو التحول النشيط هو الشيء الوحيد الذي يكتسب من خلاله الناس والأشياء معانيهم.

الفن، عند كل من الظاهراتية والوجودية، هو عملية التحول بامتياز. فالظاهراتية تعلسن أن فلسفة الماضى ضلت الطريق ببحثها عن حقائق ضرورية عن العالم لأن مثل هذه الحقائق لا يمكنها أن تلائم خصوصية وتاريخية التجربة المعيشة. وفي ظل غياب الحقيقة، فليس هناك سوى الفن. وفي مقالته "عن الحقيقة والكذب بالمعنى الأخلاقي المتشدد" (١٨٧٣)، يرى نيت شه أنسه لا يوجد توافق أو تماثل ضروري بين المفهوم والموضوع:

لأنه ليس ثمة علاقة سببية بين مجالين مختلفين اختلافًا كاملًا ...بل هناك، على أكثر تقدير، علاقة جمالية، أى تحول موح وعلاقة مثلعثمة يعبر عنها لسان غريب \_ لأنه يلزم لوجودها مجال وسبط ذو قدرة ابتكارية حرة ...فالرسام الذى أراد \_ دون يدين \_ أن يعبر بالكلمات عن الصورة التى فى عقله، سيستطيع باستبدال مجالى الكلمة والصورة أن يكثف عن الكثير من جوهر الأشياء على نحو أكبر مما يستطيعه العالم الإمبريقى.(١)

Jean-Paul Sartre, Being and Nothingness (1943), trans. Hazel Barnes

(London: Routledge, 1990), p. xxii.

Friedrich Nietzsche, "On Truth and Lie in an Extra-Moral Sense", Philosophy and Truth: Selections From Nietzsche's Notebooks of the Early 1870s, ed. Daniel Breazeale (Hassocks: Harvester, 1982), pp. 86-87.

٣٢ - الكلمات والأشياء في الظاهرانية والوجودية

إن إزاحة التمييز بين الجوهر والمظهر يعنى أن الشيء المحسوس الذى نكون على اتصال مباشر معه هو الواقع، وبذلك يصبح الفن، الذى لم يعد مقتصرًا على الانطباعات السطحية، العملية التى نستطيع من خلالها أن نشكُل العالم.

ولكن كيف يقوم الفن بذلك؟ كيف يصطدم الفن أو الأدب أو الموسيقى، بالنسبة للظاهراتية، بالوجود ويشكله؟ إن ثمة تأكيدًا مستمرًا في التراث الظاهراتي، من كانط وحتى ميرلو بونتى، على الدلالة الوجودية للفن، والتجربة الجمالية كما يراها كانط هي حالة اللعب الحر المفهومي التي من خلالها نكون مدفوعين لإيجاد مفاهيم تستطيع أن تبدأ في وصف التجربة، ويرى كانط أن هذه العملية أمر حيوى بالنسبة للطريقة التي نحدد بها المفاهيم في مشروعاتنا النظرية والأخلاقية.

ويتفق هايدجر مع كانط في القول بضرورة وجود فكرة مسبقة أو بناء تمهيدي من شأنه أن يفتح أمامنا العالم قبل الدخول في التجربة. وتمثل نظريته الأساسية للوجود، في كتاب الوجود والزمن (١٩٢٧)، الشروط التي لابد أن نتوفر من أجل ظهور الموضوعات الإمبريقية أو حقيقية الوجود، ثم يشرح كانط بعد ذلك في مقالته "أصل العمل الفني" (١٩٣٥) بأن الفن هو الذي يملك القدرة على "الانكشاف" الوجودي. (١) أما ميرلو بونتي فإنه يعيد تعريف الجسد على أنه الوسيط المنيع الذي يخلق التجربة والوعي، فالفنان شخص يعيش ويفكر، أكثر من غيره، من خلال وسيط كاللون والحجر والفيلم، ومن خلال تجربة الفن نستطيع — كما يقول ميرلو بونتي — أن نتغلب على الاغتراب المزدوج وأن نواجه الخصائص المتكشفة لوجودنا الفيزيقي. (١)

Martin Heidegger, Being and Time (1927), trans. John Macquarrie and Edward Robinson <sup>\*</sup> (Oxford: Blackwell, 1995) and "The Origin of the Work of Art", Poetry, Language, Thought, trans. Albert Hofstadter (New York: Harper and Row, 1975), pp. 15-87.

\* انظر ای علی سیل المثال:

Maurice Merleau-Ponty, "Eye and Mind", Merleau-Ponty Aesthetics Reader, ed. Galen Johnson (Evanston, III.: Northwestern University Press, 1993), pp. 121-160.

تتمتع الكتابة بدلالة خاصة بالنسبة للظاهراتية، لأنها تستلزم تطبيق المفاهيم على التجربة وما هو عام على ما هو خاص، وتدرس الظاهراتية التمييزات المفهومية التى نطبقها على التجربة وتقف في مواجهة ثنائية الداخل/الخارج المفروضة عليها من قبل الإمبريقية والعقلانية الديكارتية. تقول المقدمة الكبرى للظاهراتية بأن الوعى هو دائمًا وعي بشيء ما: فانطلاقا من أننا نمتلك التجربة، فإن بإمكاننا أن نستنتج أن هذه تجربة بموضوع ما أو مجال ما مستقل عن التجربة، وفي ضوء هذه المقدمة الأساسية، يستطيع البناء القصدي للتجربة، والتي يستطيع بها شيء واحد (تجربة واحدة) أن يصير شيئين، تنطلق الظاهراتية لتعيد وصف المظاهر، وتصبح الأمسئلة المتعلقة باللغة وطبيعة الوصف ذات أهمية أكبر.

إن قصد هوسيرل هو وصف الظواهر كما تظهر للوعى مستقلة عن وجود كل ما عداه سواء كانوا أشخاصاً أو أماكن أو أسبابًا. وفي فلسفته المتأخرة (وبشكل خاص في كتابيه أفكار تنتمي لظاهراتية خالصة و فلسفة ظاهراتية الصادرين عام (١٩١٣) وتأملات ديكارتية الصادر عام (١٩١٣) يطبق هوسيرل اختزاله الظاهراتي لكي يتجنب السذاجة الأنطولوجية التي تغلف، في رأيه، موقفنا الطبيعي تجاه العالم. يقول:

إن هذا "التجرد الظاهراتي" للعالم الموضوعئ (الذى يعنى تجميد جميع العقائد والمواقف السابقة كخطوة أساسية لازمة لتحليل الوعي) ... لا يتركنا في مواجهة لا شيء. على العكس من ذلك، إننا نكتسب به شينًا ما، وما نكتسبه (أو على نحو أكثر دقة ما أكتسبه أنا بما أننى المتأمل للأشياء) هو حياتي الخالصة، مع

٣٢ - الكلمات والأشياء في الظاهراتية والوجودية

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون

كل العمليات الذاتية الخالصة التي تساهم في ذلك، وجنبًا إلى جنب مع كل شيء تعنيه، أي عالم الظواهر.(١)

بيد أن "تجرد" هوسيرل يختزل تنظيم العالم إلى أكثر المستويات عمومية، أى إنه يختزله إلى مجرد شيء ما. وبالتالى، كيف للفيلموف المنطلق أسامنا من التعميم أن يواجه العناصر الذاتية والأهواء الخاصة بأدواته التى يستعملها فى الوصف. يوضح دريدا هذه النقطة فى كتاب الكلام والظواهر (1967) وهو ينتقد نظرية هوسيرل الخاصة بالمعنى، فهوسيرل يزعم أنه من الممكن تكوين "تعبيرات موضوعية" تصف التجربة على نحو مباشر متجرد من الهدوى أو بكلمات دريدا حذائية من "التلوث الدلالى" (۱۱) ولكن توليد التعبيرات الموضوعية، كما يوضح دريدا، يتضمن سلسلة من استبدال العبارات، وهو ما يعنى أن الهوية التى يطالب هوسيرل بوجودها بين الكلمة والظاهرة ليست متاحة أمامه. (۱۱)

الكتابة بالنسبة لسارتر، مسألة شديدة الأهمية، إنها تخلق فجوة بين الوعى والتجربة. إن الطريقة التي يغير بها الوصف اللفظى التجربة المراد وصفها تتحول عند سارتر إلى شيئين:

Edmund Husserl, Cartesian Meditations (1931), trans. Dorion Cairns (The Hague: Husserl, Ideas Pertaining to a Pure وانظر إى أيضًا: Martinus Nijhoff, 1960), p. 20. Phenomenology and to a Phenomenological Philosophy (1913), trans. F. Kersten (The Hague Nijhoff, 1982).

ويقترح هوسيرل ثلاثة "اخترالات": متعال وصورى وظاهراني. ويشمل الاخترال الظاهراني كلاً من المتعالى والعسورى في أنه يركز على انفتاحنا (المتعالي) تجاه تحديد الموضوعات.

Jacques Derrida, Speech and Phenomena and Other Essays on Husserl's Theory of Signs, trans. David B. Allison (Evanston, Ill.: Northwestern University Press, 1973), p. . 94: ويركز دريدا على نظرية المعنى التي يقدمها في كتابه: 94

Logical Investigations (1990), trans. J. N. Findlay (London: Routledge and Kegan Paul, 1970).

المرجع السابق، س٢٠٠٠٠.

نظرية عن الذات وتوصيف للكاتب الملتزم، ففي الصفحات القليلة الأولى من كتابه الوجود والعدم (1943)، يلغت سارتر انتباهنا إلى الطريقة التي تستطيع بها اللغة أن تعزل ما لا يحظى بوجود سنقل وتضفى عليه مظهر الموضوع القائم بذاته، ويؤكد سارتر، بالإشارة إلى لابورت، بالن عملية التجريد تتم عندما يتم التفكير في شيء ما غير قادر على الوجود بمفرده بوصفه في حالة منعزلة ". (") وعلى سبيل المثال، ينتهج هوسيرل منهج بيركلي في الإصرار على أن "اللون الأحمر هو تجريد لأن اللون لا يستطيع أن يكون له وجود دون شكل ". (")

يرمى سارتر، فى الأجزاء الافتتاحية لكتاب الوجود والعدم، إلى اختبار عملية التفكير التي تولّد شيئين من شيء واحد. فلو كانت مقدمة فرضيتك هى أن ثمة تجربة، فكيف لك أن تتجردً عالما من هذه الفرضية؟ كيف تتجاوز ذاتيتك كى تكون على اتصال بالواقع؟ يرزعم سرارتر أن الإجراء الأول الذى يتوجب على أى فلسفة أن تبدأ به:

يتمثل في طرد الأشياء من دائرة الوعى وإعادة إرساء علاقت الفعلية بالعالم، ومعرفة أن الوعى بالعالم هو وعى مرتبط بالموقع. كل وعلى محكوم بموقعه، وهو يتجاوز نفسه ليصل إلى الشيئ المدرك ويستهلك نفسه خلال ذلك(١٠٠).

ويرى سارتر أن ثمة "دليلاً أنطواوجيًا" يوضح أن الوعى يستطيع أن يكون وعيًا بموضوع متميز عن ذاته، ويرفض سارتر التضاد المعرفي التقليدي بين الجوهر والمظاهر (التي يرى الناس أنها تخفى جوهرها الأصيل على نحو ما) لأن المظاهر في رأيه تكشف عن جوهرها. يقول سارتر: "إن جوهر الشيء الموجود لم يعد خاصية تغيب في تجويف ذلك الموجود، إنه القانون

Sartre, Being and Nothingness, p. 3

المرجع السابق. وبعارض بيركلي أبضًا تمييز لوك بين الصفات الأساسية والصفات التانوية وفكرته المردة عن للوضوع.

المرجع السابق، ص XXVII.

الواضح الذي يتحكم في مظاهره". (") بيد أن الموضوع لا يكشف عن كل مظاهره الممكنة في الحظة واحدة، فالتجربة متعاقبة، إنها سلسلة متصلة من الأشياء تظهر وجوهها وتختفي وتنكشف فيها المظاهر وتحتجب، وتتوالى الانطباعات، فهذا الموضوع ليس حاضرا أمامي الآن بالطريقة نفسها التي كان حاضرا بها منذ لحظات، فلو كانت الانطباعات حاضرة في اللحظة نفسها، لاختلط "الموضوعي بالذاتي". ("")

إن التركيز على الموضوع بوصفه "الانطباع الحاضر"، كما يرى كل من بيركلي وهوسيرل، لا يخلق المسافة الأنطولوجية الضرورية التي تفصل الذاتي عن الموضوعي، إن مفهوم اللاهوية المؤقتة وإمكانية وجود مظاهر غير التي أراها الآن هو ما يؤدي إلى المعنى المطلوب لوجود "آخر"، و يتميز الموضوع عن الوعى بغيابه لا بحضوره و "بعدمه لا بكثرته": "إن القول بأن الوعى هو وعى بشيء ما يعنى أن على هذا الوعى أن يقدم نفسه في كائن ظاهر يكشف عنه رغم أنه ليس هو، و لا يعلن عن نفسه إلا بصفته كان قائمًا من قبل، عندما يكشف الوعى عنه. "(١٧)

الشيء الفريد بالنسبة للوعى هو تحديد إدراك الغياب، ففى الوعى فقط يمكن للإدراك الخاطئ أن يقع، كأن تتوقع على سبيل المثال أن تجد فى جبيك ثلاثين جنيها ولا تجد إلا عشرين أو أن تنتظر صديقًا فى مقهى لكنه لا يأتى أبدًا. يقول سارتر:

كل سؤل في جوهره يفترض ردًا سلبيًا. ففي السؤال نسأل كائنًا عن وجوده أو طريقة وجوده، وبذلك تتكشف هذه الطريقة أو ذلك للوجود، ولكن تظل دائشا هناك إمكانية أن يكشف الكائن عن نفسه بوصفه عدمًا، ولكن انطلاقًا من أننا

المرجع السابق، ص xxii .

المرجع السابق، ص XXXVII -

المرجع السابق، ص xxxviii - xxvi

نفترض أن الموجود يمكن أن يكشف عن نفسه كعدم، فإن كل سؤال يفترض أنسا ندرك أن هناك انسحابًا عدميًا ... يتأرجح بين الوجود والعدم. لذلك فمن الضرورى أن يكون لدى السائل احتمالية دائمة لأن يفصل نفسه عن السلسلة السببية التي تشكل الوجود... (١٠٠)

إن احتمالية النفى هى التى تفصل الوعى عن النظام السببى للعالم، "هذا الفصل أو الانقسام هو \_ بالضبط \_ العدم". (١٠) إن انقسامًا كهذا هو ما يفصل حاضر الوعى عن كل ماضيه "ليس كظاهرة هى التجارب، ولكن كبنية للوعى، وهى فعلًا كذلك. (١٠) و لأن هذا الانقسام في النظام السببى للعالم هو بناء الوعى بالنسبة لسارتر، فلا يمكن أن تكون هناك لحظة يتطابق فيها الوعى مع ذات تستطيع أن تحدد أفعاله أو تؤثر فيها، الوعى هو الوجود لأجل ذاته لأنه لا يستطيع أبيدًا أن يتطابق مع مضمون ما أو سبب ما أو شيء ما، ليس ثمة شيء يستطيع أن يجبرنى على أن أتبنى شكلًا محددًا من السلوك. (١٠)

المرجع السابق، ص٢٢.

المرجع السابق، س٧٧.

المرجع السابق، (ص٢٨ – ٢٩) هذا هو ما يشير إليه سارتر (متأثرًا بكيركجارد) بوصفه "الألم". فالألم ليس هو الخوف: فالخوف هو خوف الموجودات في العالم، بينما الألم هو الألم أسام نفسي." الألم يأتي في مواقف عندما أرتاب في نفسي أو، على نحو أكثر تحديدًا، عندما أرتاب في ردود أفعالي تجاه الموقف" ويذهب سارتر إلى أن الدوار نتاج للخوف منى الهاوية بقدر ما هو نتاج للألم منه إمكانية أن يلقى المرء بنفسه إليها.

الإنسان لا يمكن تعريفه أو اختراله، من ناحرة المفهوم، بنفس الطريقة التي يمكن بها تعريف شيء ما: "قالنادل في مقهى بنفس الطريقة التي تكون بها المحبرة محبرة أو الزجاج زجاجًا (المرجع السابق. ص59). والشيء المصنوع يتم تصنيفه وققًا لمفهوم ما، حيث إني له غرضنا أو وظيفة محددة، ويمكن الحكم عنيه بأنه منتج عالى الجودة أو منتج رديء على حسب إتقانه لوظيفته. ويقع سوء النية عندما ينسى الوعي "حالة العدم لوجوده"، أو عندما يتبنى الموجود لذاته حالة الموجود في ذاته (المرجع السابق، ص22).



وتساعدنا رواية الغثيان على أن نرى كيف تترابط أبنية الوعى والكتابة عند سارتر. فالرواية دراسة لللاهوية القائمة بين الكلمات والتجربة، حيث يعيش أنطوان روكونتان الشخصية المركزية في بوفيل ويحاول أن يكتب سيرة مسيو دى روليون، أحد الناشطين السياسيين في أو اخر القرن الثامن عشر، لكنه يتراجع عن هذه الفكرة عندما تزاحمه تفاصيل حياته وتهيمن عليه وتقنعه بلا جدوى محاولة تمثيل التجربة. وذلك لأن الكلمة المكتوبة ستبعدك دائمًا عن التجربة، ولن تسمح لك أبدًا بأن تتماهى مع الحاضر، فالكتابة تغير من الحدث، ولعل الصفحة الأولى من الرواية تلخص أزمة كاتب اليوميات:

سيكون من الأفضل أن أسجل كل ما يحدث من يسوم لأخسر، وأن أحستفظ بيوميات لكى أفهم، وأن لا أهمل التفاصيل الصغيرة حتى وإن بدت غيسر مهمة. ولابد، فوق كل هذا، أن أقوم بتصنيف هذه الأشياء. لابد أن أقول كيف أرى هذه الطاولة والشارع والناس وعلبة سجائرى، لأن هذه هى الأشياء التى تغيرت. ولابد أن أحدد درجة وطبيعة هذا التغير. على سبيل المثال، ثمة علبة كرتونيسة تحسوى محبرتى الخاصة. يتوجب على أن أقول كيف رأيتها قبل ذلك وكيف ...الأن. حسنًا! إنها مستطيل متوازى الأضلاع، لا! لا! هذا سخف. ليس هناك ما يمكن أن أقوله عنها، هذا ما لابد أن أتجنبه، لا يجب أن أضفى غرابة حبث ليس ثمسة مسا يدعو لذلك، وأعتقد أن هذه خطورة الاحتفاظ بيوميات: قأنت تبالغ فى كل شسيء، وأنت دائمًا متحفز للبحث عن الحقيقة، من ناحية أخرى، من المؤكد أنه من لحظة لأخرى، ربما أعيد الإمساك بانطباعى أول أمس عن شيء ما كمحبرتى مثلًا. لابد أن أكون مستعذا دائمًا وإلا ربما يفلت ذلك الانطباع من بين أصابعى ثانية. لا يجب على أبدًا أن ...أى شيء، بل لابد أن أدوّن كل شيء يحدث بكل عنايسة وبكاف تفاصيله.(۱۱)

Sartre, Nausea, p. 9."

وتشير حاشية أسفل الصفحة إلى الكلمات المحذوفة في العبارتين: 'وكيف ... الآن" و"لا يجب على أبدًا أن ... أي شيء." تقول الحاشية: "ثمة كلمة محذوفة هنا وثمة كلمة مشطوبة (ربما كانت "أفتعل" أو "أختلق") وثمة كلمة غير مفهومة كتبت فوق المشطوبة؟ عن طريق تــرك هـذه الفجوات، يوضح سارتر من البداية أن اللغة تقدم خصوصية ليست موجــودة فــي التجربــة، إن الكلمات المحذوفة مهمة جدًا: فكلمة "أختلق"، من ناحية أخرى، تمنح شكلًا لشيء كان بلا شكل في أساسه، أو تقد شيئًا غير أصيل.

إن مهمة الوصف اللفظى، بالنسبة لسارتر، تعكس العلاقة الإدراكية بين الموجود لذات (الإنسان) والموجود في ذاته (الموضوعات والأشياء)، فالأشياء توجد، حسب تأكيد سارتر، في حد ذاتها ووجودها هو "وضعية كاملة" و"كمونية لا تستطيع أن تدرك نفسها، وهي تأكيد لا يستطيع أن يؤكد نفسه، ونشاط لا يستطيع أن ينشط لأنه ملتصق بذاته."(١٢) وهذا يجعل الأشياء مبهمة أمامنا. فالأشياء تقاومنا في العالم وتشكل ضغطًا مضادًا في مواجهة الإدراك، لأنها لا تكشف عن نفسها جميعًا مرة ولحدة. وذلك لأن الأشياء تكون إلى حد ما مغلقة أمام وعينا، والسوعي هسو التفسيح الجزئي والمتعاقب للأشياء. وكما يمكننا ظهور الظواهر واختفاؤها من إدراك الغياب، فإن تطبيق المقولات العامة على التجربة الخاصة يقوم بإبعاد التجربة ويخلق فجوة ظاهراتية بسين الكاتسب والتجربة. فبمجرد أن يقول روكونتان إن لحاء جذر الشجرة "أسود"، يشعر أن "الكلمة تخمد وتغرغ نفسها من معناها بسرعة غير عادية. أسود؟ الجذر لم يكن أسود، لم يكن ذلك الأسود الذي كان موجودًا على قطعة الخشب تلك، لقد كان ...شيئًا آخر". (١٠)

هذه الفجوة تحدث ليس بالضبط كنتيجة للاختلاف بين الخاص والعام، ولكن أيضنا لأن إصدار الحكم يؤثر في الموقف. فالكتابة تعطى نظامًا ودلالة لشيء "لم يتصف بالنظام والدلالـــة بعد":

Sartre, Being and Nothingness, p. xli."

Sartre, Nausea, p. 186 \*1

عندما تكون على قيد الحياة، لا شيء يحدث. الخلفيات تتغير والناس تاتى وتذهب، هذا هو كل ما في الأمر، ليس هناك بدايات أبدًا. فالأيام تمر وتمضى دون سبب، إنها إضافة رتيبة لا تنتهي ...ولكن عندما تحكى عن الحياة، يتغير كل شيء، إنه تغيير لا يلحظه أحد، والدليل على ذلك أن الناس تتحدث عن قصص حقيقية وكأن هناك شيء اسمه قصص حقيقية، فالأحداث تقع بطريقة ما، ونحن نحكيها بطريقة عكسية. تبدو كأنك تبدأ بداية ما هنل: "كان مساء خريفيًا جميلًا في عام 1922. كنت موظفًا بمكتب أحد المحامين في ماروم." إنك في حقيقة الأسر بدأت من النهاية.(")

ويعتمد سارتر هذا على هايدجر في تمييزه (في كتابه الوجود والزمن) بين حالتي الوجود الأداتي للأشياء Vorhandenheit وتواجد الأشياء أمام عبوننا Vorhandenheit. الأداتي للأشياء الانشغال أو الانغماس التي نتعامل من خلالها مع أنشطة الحياة اليومية حيث تكون الموضوعات أو الأشياء مناطق للتفاعل منتشرة في خلفية الروتين اليومي لحياتنا. ومثال ذلك أنك تعبر خطوط مرور المشاة في الطريق إلى عملك ولكنك غير واع بعدد هذه الخطوط بالضبط. أما الحالة الثانية فإنها تشير إلى المواقف التي نتوقف فيها لسبب ما بحيث تتغير طبيعة وجودنا على نحو مفاجئ وتصبح ذات طبيعة مفهومية أو إدراكية مستقلة ومنفصلة. ويرى سارتر أن هذا هو بالضبط ما تفعله الكتابة. إن فرض بناء جديد على أي تفاعل منت شر يك سر الكلية المرجعية للأشياء ويضيئها حتى "تعلن عن نفسها من جديد" (١٠)، على حد مفردات هايدجر.

أن تكتب معناه أن تفعل. وفي ظل غياب أي محددات ميتافيزيقية، لابد من إرساء نظـــام. فمن الممكن أن نعتبر رواية الغثيان يوميات شخص يتصالح مع الإدراك بأن الكتابـــة لا تُمــــك

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص ٦٦-٦٦.

Heidegger, Being and Time, p. 15-16, 95-107."

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص٥٠١-٧٠١.

بالتجربة بل تعزقها وتلحق الفوضى بها، وتعلن وجود الأشياء، وتخلع على التجربة هيئة وشكاً. ولسارتر آراء خاصة في كيفية حدوث ذلك. ففي مقالته "ما الكتابة؟" (١٩٤٧) يقول بأن النثر، من بين كل الفنون، هو شكل تمثيل الواقع الوحيد الذي يعيدنا إلى العالم. (١٠) فالكلمات، بالنسبة لكاتب النثر، "شفافة" (١٠)، على حد زعمه، وثلك استعارة غير مناسبة، لأنها مرتبطة تاريخيا بالنموذج الفلسفي الخاص بالمرور عبر المفاهيم إلى الأشياء في ذاتها. غير أن هذا ما لا يعنيه سارتر. إذ أن كاتب النثر يجعل كلماته شفافة "حتى يستطيع قراؤه أن يتحملوا المسئولية الكاملة أمام الموضوع الذي انكثف سره. (١٠) ، والنثر "يستخدم" الكلمات بوصفها علامات، حيث يرى سارتر أن "غموض العلامة يوحى بأن المرء يستطيع أن يخترقها عندما يشاء، وكأنها شفافة شفافية لوح من الزجاج ويستطيع أن يتنبع الشيء الذي تشير إليه، أو يركز نظره على حقيقة تلك العلامة وينظر إليها بوصفها موضوعا. (١٠) ويشبه سارتر النثر بالأداة، ويقول:

النثر هو، بداية وقبل كل شيء، توجه عقلى، وكما يقول فاليرى، يكون ثمة نشر عندما تمر الكلمة عبر نظرتنا المحدقة تمامًا كما يمر ضبوء البشمس عبر الزجاج، فعندما يكون المرء في خطر ما، فإنه يمسك بأى شيء يتصادف وجبوده أمامه، وعندما ينجلي الخطر، فإنه لا يذكر إن كان ما أمسك به مطرقة أم عصبي، فقد كان كل ما يحتاجه هو مواجهة الخطر وإبعاده، كانت الأداة بمثابة الإصبيع السادس أو الساق الثالثة! ولذلك فاللغة هي قوقعتنا وقرون استشعارنا، إنها تحمينا

Jean-Paul Sartre, "What is Writing?", What is Literature?, trans. Bernard Frechman (London: Routledge, 1998).

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص 15.

<sup>&</sup>quot; العرجع السابق، ص 14.

<sup>&</sup>quot; العرجع السابق، ص 5.



فى مواجهة الآخرين وتساعدنا على معرفة الكثير عنهم. كما إنها توسع مدى حواسنا. إنها عين ثالثة لنا(٢٠) ...

وعلى النقيض من النثر، هناك أشكال النصوير والنحت والموسيقى والشعر، وكلها توجد كأشياء لها كثافتها الخاصة التي "تسحب" الجمهور من تحت وطأة الظروف الحياتية. (٢٣) يقول سارتر:

بإمكان الكاتب أن يكون مرشدًا لك، فلو كان يصف كوخًا، فإنه يستطيع أن يجعله رسزًا للظلم الاجتماعي وأن يثير سخطك على هذا الظلم. أما الرسام فهو صامت لا يتكلم، إنه يقدم لسك كوخًا. هذا هو كل ما في الأمر، وأنت حر في أن ترى فيه ما تحب. فالنافذة البسيطة لن تكون أبدًا رمزًا على البوس، لأنها في تلك الحالة ستكون علامة، بينما هي مجرد شيء. إن المصور السيئ يبحث عن النموذج، فهو يرسم العربي والطفل والمرأة، أما المصور الجيد، فإنه يعرف أنه لا العربي ولا البروليتاري موجدان في الواقع أو على لوحته. إنه يقدم لنا عاملًا محددًا من العمال. فماذا ترانا نقول عن هذا العامل؟ سنقول أشياء لا تعد ولا تحصى ويناقض بعضها بعضًا. فهناك كل الأفكار وكل المشاعر ملتصفة بقماش اللوحة ويصعب تمامًا التمييز بينها، وعليك أنت أن تختار. (٢٠)

التصوير فن يرتبط بالحواس. ومن هنا يرى سارتر أن المصور، في تعامله مع الجزء الخاص به في الواقع، لا يتخذ موقفًا ولا يساهم في النقاش الأخلاقي. فأنت لا تصير أحسن حالًا بعد أن تنظر إلى لوحة فنية، ولكنك تجد نفسك وحيدًا مع اختيارك. وبالمثل، فالشعر متهم بأنه "لا تربطه بالأخلاق رابطة" للأسباب نفسها، ونتيجة للأزمات الشكلية والبنيوية في اللغة في بدايــة

<sup>&</sup>quot; العرجع السابق، ص ١١.

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص ١٠،

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص ٣-٤.





القرن العشرين، فإن الشعر الآن، في رأى سارتر، ظاهرة محسوسة. فالشاعر لم يعد يستخدم الكلمات كعلامات ولكن "كصور وأشياء"، أي إنها فخاخ تحاول أن "تمسك بواقع هارب أكثر منها مؤشرات ترمى بالشاعر خارج نفسه وتلقى به وسط الأشياء". ("") ولم تعد "غرابة" راميو معنى بل موضوعًا". ("")

إننا هنا نتعامل مع نظرية الوجود الخاصة بالفعل، ومن ثم لابد أن نعطى التجربة شكاً ليس بطريقة تعزل الموضوعات وتباعد بيننا وبينها، ولكن بطريقة تجعل هذه الموضوعات متاحة لنا. إن اعتراض سارتر الأساسى ضد الفنون ينبع من ماديتها. غير أننا لا يجب أن نفهم هذا فهما حرفيًا، لأن الشعر أحد هذه الفنون. كما إن هذا الاعتراض ليس إدانة للمحاكاة، لأن هذا ينال مسن الشعر والموسيقى، تشير هذه "المادية" إلى العالم الداخلى والموضوعى الذى يخلقه العمل الفني: "إن دلالة اللحن \_ إن كان الحديث عن الدلالة مازال ممكنًا \_ لا تكمن في شيء خارج اللحب نفسه "("") ويقر سارتر بأن الشعر الحديث يستخدم الكلمات بطريقة تربك القارئ. والتحماد هنا كمن، مرة أخرى، في تغريق هايدجر بين حالتي الوجود الأداتي للأشواء أمام عيوننا Zuhandenheit. لكن هذا التضاد يتم استخدامه بطريقة مختلفة.

إن الشعر والتصوير والموسيقى تمثل التجارب بوصفها أشياء كائنة وفى متناول اليد، ولكنها أشبه بأدوات مكسورة عاجزة عن تسهيل الفعل فى العالم. بينما النثر يمثل أحداثًا بطريقة تعطى الانطباع بأن الفعل (الاشتباك مع العالم والتدخل فيه والالتزام به) ممكن. النشر، بالنسبة لسارتر، ينظم التجربة على نحو لا يلفت الانتباه إليها كثبكل خارجى للتنظيم، وهذا شكل ضسمنى

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص ٦.

۱۱ المرجع السابق، ص ۹.

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص ".

٣٢- الكلمات والأشياء في الظاهراتية والوجودية

من الأفلاطونية التي ترى أن العمل الفني يغرقنا في تقدير الفن لذاته ويصرف انتباهنا عن وجودنا الحقيقي في العالم،

- 101 -

ثمة اختلاف في الرأى بين الظاهراتيين حول الدلالة اللفظية والبصرية. فبينما يؤك سارتر على أن الكلمة والصورة تؤديان المعنى المراد بطرق شديدة الاختلاف، فإنهما توجدان جنبًا إلى جنب في النموذج الديناميكي الذي يخلقه نيتشه بين ما هو أبوللوني وما هو ديونيسي، حيث بري، في كتابه مولد التراجيديا (١٨٧٢)، أن الكلمات والصور تحول "الانعكاس غير المتــرابط وغيــر الملموس للألم الأزلى في الموسيقي" إلى "رمز محدد أو مثال". (٢٠) وفي ظل وحي الحلم الغنائي الأبوللوني، تكشف الموسيقي عن نفسها للفنان الديونيسي بوصفها "صورة حلم رمزي". (١٠٠) علاوة على ذلك، فإن نيتشه لا يعترف بفصل الفن عن الواقع، وهو ما يبدو أن سارتر يعود إليه. إنه يبنى نموذجه الديناميكي بطريقة لا يمكن بها الإبقاء على التمييز الذي يتمناه سارتر بين الفن الذي يشير إلى العالم والفن الذي يشير إلى نفسه، ودائمًا ما يعلن "الوهم الجميل" للحلم الأبوللوني عن نفسه بوصفه "مجرد مظهر" ويدفعنا دفعًا "وسط مخاطر ومخاوف الأحلام" لكي يقول "إنه حلم! سوف استمر فيه!"(١٠) أما في الغناء والرقص "في ظل السحر الديونيسي"، فإننا نصبح مسحورين، حيث "تنسى كيف نعشى وكيف نتكلم، ونرى أنفسنا وكأننا في طريقنا إلى الطيران في الهواء".(١١) ومن هنا، فإن أبوللو يحجب الواقع وراء الوهم بينما دايونسيوس يسحرنا. وكلاهما لا يمنحنا العالم.

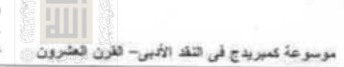
نحن فقط نعتقد أن الصورة تبعدنا عن العالم، حسب ما يقول ميرلو بونتي، الأنا نستقي فهمنا للصورة من الفلسفات الثنائية للعقلانية والإمبريقية. ويؤكد ميرلو بونتي أن هاتين النظريتين

Friedrich Nietzsche, The Birth of Tragedy (1872), trans. Walter Kaufman (New York: "-Vintage, 1967), p. 49.

المرجع السابق،

المرجع السابق، القسم الأول، ص ٢٤-٣٥.

العرجع السابق، ص٢٧.



المعرفيتين تشكلان المعرفة بوصفها علاقة ثنائية بين الفكرة أو الانطباع والشيء ذاته، وبذلك تخلقان مشكلة تمثيل الواقع التي تخفى العالم خلفها. ويقدم مبرلو بونتي نظرية توضح كيف تنبع المعرفة والثنائيات النقليدية للفلسفة من ظرفنا الواحدي إنسبة إلى مذهب الواحدية monism القائل بأن ثمة مبدأ واحدًا غائبًا واحدًا كالعقل أو المادة، والقائل أيضًا بأن الحقيقة كل عضوي] بوصفنا كيانات نشطة لها أماكنها المعلومة في العالم الفيزيقي، وفي مقالته "العين والعقل" (١٩٦١)، وهي مقالة عن التصوير المعاصر، برى ميرلو بونتي أن الصورة لا ثقف أمام موضوعها كنسخة منه، ولكنها تعبير عن الإمكانيات الإيمانية والقيود التي توجد بين الفنان ووسيطه الفنسي مسن ناحية والموضوع من ناحية أخرى. (١٩)

ويبدو أن ليفيناس يشارك سارتر في أفلاطونيته التي تميز بين الكلمة والصورة. ففي مقالته "الواقع وظله"، المكتوبة عام 1948 — أي بعد عام واحد من كتابة سارتر مقالته "ما الكتابة؟"، يرى ليفيناس أن ثمة شقا أو فاصلًا يقوم بين الفن والواقع، ويأتي هذا الفاصل، في رأيه، نتيجة أن الفن هو عملية "مضاعفة للواقع" مثل الظل تمامًا، كما أن له "كثافته الخاصة به". ("") ويعتبر ليفيناس به مثله مثل أفلاطون به الفن شيئًا لا تربطه بالأخلاق رابطة إذ أنه يستكل "بعدًا من المراوغة أو التهرب"، حيث إننا نصبح منشغلين به على حساب التزامنا في التعامل مع العالم. ("") وهو يرى أن بإمكان الفن أن يعاود اندماجه مع شئون الإنسان والحياة، ولكن هذا لن يتحقق إلا من خلال النقد الفلسفي المفهومي، فالنقاد لا يتعاملون مع الخصوصيات الظاهر اتية ولكن مع العالم العموميات المفهومية، وتعوزهم "القوة لإثارة الواقع"، ولذلك فلابد أن يكون كلامهم "مليثًا بالألغاز

Merleau-Ponty, "Eye and Mind," p. 144. "

Emmanuel Levinas, "Reality and its Shadow," The Levinas Reader, ed. Sean Hand (Oxford: Blackwell, 1996), p. 136.

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص ١٤١.

THE PRINCE G FOR QURANIC ۱ - ۲۳ - الكلمات والأشياء في لظاهراتية والوجودية

والإحالات والإيماءات والمراوغة". (\*\*) ويؤكد ليفيناس، متأثرًا هنا أيضنًا بــأفلاطون، أن الــنقص الكامن في وسيلة النقاد يعني أنهم أكثر انتباها إلى تجذرهم في العالم بين الآخرين.

ويميز سارتر بين الغن "الملتزم" الذي يشير إلى العالم والغن المنشغل بذاته أو ما غرف بنظرية "الغن للغن" التي واجهت نقدًا شديدًا لأنها شكل من أشكال التمثيل الذي لا يقدم أي تعليق أخلاقي. وغالبًا ما يُزعم أن الإحالة الذاتية للعمل الفني تعوقه عن الحديث عن أشياء أخرى، غير أن هذا الزعم زائف. السؤال الأساسي هو ما إذا كان امتلاك العمل الفني لصفة ما يعوقه عن امتلاك صفة أخرى. فلو كان شيء ما مستديرًا، فإنه لا يستطيع أن يكون مربعًا. لكن بإمكانه أن يكون مستديرًا وناعمًا أو مستديرًا وتقيلًا ...الخ. إن الإحالة الذاتية والإحالة إلى العالم، في رأيي، يمكنهما أن يتعليشا. ففي تاريخ الشكلية والتجريد، ثمة مزاعم عن نقاء العمل الفني الخسل لمضمون التمثيلي للواقع، لكن هذه المزاعم تميل إلى أن تكون تعبيرات بلاغية عن جدة العمل الفني، أو تأتي نتيجة عجز المتكلم عن وضع ذلك العمل الفني في سياقه داخل تاريخ من الأشكال التمثيلية، على نحو صريح، فبعض اللوحات ستكون أقل تمثيلًا للواقع، على نحو واضح، من الأشكال لوحات أخرى. لكن إذا كانت الظاهراتية حاضرة في افتراضاتك مواء كانت من كانط أو مسن نيشه أو من ميرلو بونتي في فإن الخط الفاصل بين عملية التمثيل والواقع لن تكون اختيارًا. وبناء على ذلك، تكون الألوان والأصوات واللغة أشكالًا من الوجود في العالم قبل أن تكون موضوعات للتأمل الموضوعي أو غير المنحاز.

وبينما يمكن التمييز بين الطرق المختلفة التي يشير بها النثر والشعر والفن والموسيقا إلى العالم، فإنني لا أرى أساسًا لتقسيم هذه الأشكال انطلاقًا من أن بعضها يمثل الواقع بما يشركنا فيه، والبعض الآخر يمثله بما يجعله كائنًا وحاضرًا. ولعل هذا ينال من فلسفة سارتر المتاخرة في نقطتين. الأولى أن سارتر يؤكد، في رواية الغثيان، أن كل الأحكام المفهومية تقطع، ومسن شم

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص ١٤٢.

تعوق، استمرار التجربة. ولذلك، فإن النثر ــ هنا ــ لا يختلـف عـن الـشعر أو التــصوير أو الموسيقا.

أما النقطة الثانية فتثير إلى عدم اتساقه في مفهومه للسينية thinghood ، حيث أن "الشيء" كما كتب عنه سارتر في مقالته "ما الكتابة؟" ليس هو نفس "الشيء" الذي يظهر في الغثيان والوجود والعدم. ففي الغثيان، يوجد الشيء معزولاً وبعيدًا عن الوعى. إنه يبقى مُهملًا مثل أداة معطلة ملقاة في قاع أحد الأدراج. والشيء المنتج فنيًا، في رأى سارتر، معزول وغريب إلى حد أنه يصفه بأنه "أزلى وأبدي" و "غليظ ومطموس إلى حد التشوه". (١٠٠) ويؤكد مسارتر أن المصور دائمًا ما يخلق شيئًا وهو لا يشعر أن عليه التزامًا بأن يعطى ألوانه "دلالة محددة"، أي أن يجعلها تشير على نحو خاص إلى موضوع آخر ". (١٠) وهذا مفهوم للشيء يقدمه على أنه خارجي أو نقيض لأي فكرة تتعلق بتداخل العلاقات بين الأشياء وبعضها وتشابكها.

وعلى الرغم من ذلك، فإن ماهية الشيء، في كل من الغثيان والوجود والعدم، مرتبطة بالوعى ارتباطاً لا فكاك منه، حيث إن إبهام الموضوعات وعدم شفافيتها يمثلان النصيج الذي بفضله نكتسب الوعى، والموضوع هو "حلول لا يستطيع أن يدرك ذاته"، ومن تلك الفجوة التي لا يستطيع الموضوع أن يكشف عن ذاته على نحو كامل من خلالها يأتي الإدراك. (١١٠) ففي نهاية رواية الغثيان، يدرك روكونتان أن الوصف الكامل للتجربة \_ أي عندما تمسك الكلمة بالشيء \_ أمر مستحيل، وأن التردد في الوصف هو "مفتاح وجوده ومفتاح غثيانه". (١١٠) إذ كيف له أن يصف

Sartre, "What is Writing?," p. 6. "

<sup>&</sup>quot;ا المرجع السابق، ص٢٠.

Sartre, Being and Nothingness, p. xli 16

Sartre, Nausea, p. 185. "

موسوعة عميريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون ١٠٠ - ١٠ - ١٣٠ الكمات والأشياء في الظاهراتية والوجودية

"جذر الشجرة" أو "الثعبان أو مخلب النسر أو "جهاز شفط" له جلد مشدود أشبه بجلد البحر"، "لـــه مظهر زيتي خشن وعنيد"؟ يغدو الوصف "معقدا جامدا يستعصى على التسمية؟"(")

الموضوع هذا ليس شيئًا يقاوم الوصف أو يعزل الكاتب ويشعره بالاغتراب. إنما هو شيء يقيم اتصالًا أخلاقيًا بين ذاته والوعي، وأقول "أخلاقيًا" لأن الاستعارات التي تصف العلاقة على أفضل نحو تأتى من مجال التفاعل الاجتماعي، فالموضوعات "تدعو" و "تسبب" و "تطالب" بتمثيل الواقع أو "تقاومه"، وسواء كان المرء أمام محبرة أو جنر شجرة أو لوحة فنية، فإن الموضوعات لا تعطى نفسها تمامًا لمن يراها، وإنما تعطى نفسها بطريقة تتطلب الإضافة والاستكمال، دائسًا. ورغم ذلك، فإن العلاقة بين الموضوع ومن يراه ويشرع في وصفه ليست بالصمرورة علاقة متناغمة، فالعثور على الكلمة "الصحيحة" غالبًا ما يكون صعبًا صعوبة تقرير المجرى "الصحيح" للفعل، وبالمثل، فإن لحظة التكثيف بالنسبة لروكونتان ليست جميلة بقدر ما هي سامية وجليلة. وكما وضح سارتر، لا يمكن أن تكون هناك بالضرورة لحظة توافق أو تطابق بين الكلمة والشيء، ولكن لا مفر من أن يقوم الكاتب بتمثيل الواقع واختيار مجرى الفعل، إن ما يحققه التأكيد على ما قاله سارتر من أن الشيء، بما في ذلك العمل على أخلاقية الوصف هنا هو إعادة التأكيد على ما قاله سارتر من أن الشيء، بما في ذلك العمل الفني، ليس كيانًا من شأنه أن لا يترك أثرًا في من يدركه أو يضع نفسه خارج أي مجال للتفاعل الإدراكي. (14)

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، من 185-186.

<sup>&</sup>quot; احتمال وجود بعد أخلاقى لمسألة ارتباط تعثيل الواقع بالمعرفة، ليس جديدا. فقد وصنحت الفلسفة أكثر من مرة كيف تنطلب مقولات الفهم الخاصة بأى قضية نظامًا شبه معيارى يستطيع أن يفسر المقولات الصادرة بشأن "ما يجب" أن تكون عليه القضية، ومن أمثلة ذلك الأشكال في كتاب الجمهورية الأفلاطون ومفاهيم هيوم عن "العادة" في كتابه مقالة عن الطبيعة البشوية (١٧٢٩-١٧٤٠). وإعادة كانط النظر في نسقه التقدى، في العلاقة بين ما يدرك بالحواس وما يتحاوزها، بل إن المفكرة المثالية عن المفاهيم التي تعملك" بالتجربة جذور" افي مواقف الإنسان المختلفة.





ومن أجل توضيح قدرة الغن على التأثير، على المرء أن يتذكر أن زيارة روكونتان لمتحف بوفيل، لا سيما رؤيته للوحات الموجودة في حجرة بوردورين – رينودا، هي التي دفعته إلى أن يتخلى عن مشروعه الخاص بكتابة سيرة روليبون. ("") إن المائة وخمسين "بورتريه" التي رأها روكونتان بذلك المتحف تضفى صفات مثالية على موضوعاتها وتمنح الأشخاص المنصورة حضورا يجعل من حياتها الحقيقية شينًا بعيدًا يصعب إدراكه. وتلفت اللوحات الانتباه إلى تحيزاتها لذلك "الرجل قليل الجسم ذي الصوت الأجش، حيث لن يبقى منه لورثته سوى وجه يملؤه التهديد وإيماءة جليلة وعينان محتقنتان بالدم كعيني ثور ". ("") وفجأة يبدو مشروع استعادة ماضي روليبون شيئًا مستحيلًا. لقد كان روليبون سنذا قويًا لروكونتان: "لم أكن آكال إلا لأجله، ولا أتنفس إلا

ويعنى الإقلاع عن ذلك المشروع أن روكونتان لم يعد لديه ماض، ولا تجربة يمكن استعادتها من أجل التخفى وراءها، كما يعنى أيضنا أن روكونتان مجبر على أن يواجه لعب الظواهر الذي يبعث على الغثيان، وعليه أن يواجه الوصف الذي يشكل تجربته، فيده المصدودة على الطاولة تتحول إلى "سرطان بحري" يكشف عن بطنه، ثم تتحول يده إلى "سمكة"، وتتحول أصابعه إلى "كفى حيوان" ثم إلى "مخالب". (\*\*)

وتتمثل إحدى المشكلات الرئيسية لنظرية المعرفة في أننا دائمًا على بعد مسافة ما من الأشياء، وأن ثمة فجوة بين العالم وبين معرفتنا به. وما يفعله سارتر، في مجارات التراث الظاهراتي، هو أنه يوضح أن هذه الحالة تعبر عن تجذرتنا في العالم، وأنها ليست نقصًا يجب التغلب عليه. ويؤكد سارتر أنه عند التعامل مع الموقف الذي نجد أنفسنا فيه، لا نستطيع أن نتوقع

Sartre, Nausea, p. 120-138 \*1

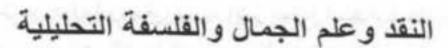
<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص 136.

<sup>&</sup>quot; العرجع السابق، ص 143.

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، س 143-144.

من المفاهيم أن تحدد خصوصية الحدث وتمسك به، على نحو كامل. إن بنية التجربة تقوم على أن عدمًا ما دائمًا ما يدس نفسه بين الماضى والحاضر، وبين المفهوم والفعل، وبسين الوصف والتجربة، ويباعد بين الاثنين، وهذه البنية، كما بيّنتُ، واضحة في عملية الكتابة، على نحو خاص، حيث الجملة الوصفية تخلق خصوصية لا تستطيع أن تتطابق مع التجربة.

إن إحدى عواقب قبولنا بهذه القجوة كشرط ضرورى للتجربة هي أنها تصبح شينًا ما علينا أن نتعامل معه ونتصرف بناة عليه. ولذلك، فإن أى علاقة لنظرية المعرفة تقوم على عدد مسن الأسئلة تتعلق بكيفية سلوكنا في العالم. ويحتاج كل من الموجود لذاته والموجود في ذات الله الأخر، ويعرف كل منهما الأخر على أسس كانطية وظاهراتية تقول بأن التجربة هي التفاعيل الضرورى بين المفهوم والحدس. فالأشياء، ببساطة، لا توجد في حالة انتظار كي يتم وصفها. إنها عامضة في عيوننا من الناحية المفهومية، وهي تقاومنا ولا تكشف عن نفسها أبذا دفعة واحدة، ونحن "مدعوون"، بفضل هذه المقاومة، إلى أن نقدم استجابة واعية. إن العلاقة بين اللغة والتجربة بالنسبة للكاتب الوجودي، في رأيي، علاقة أخلاقية، لكنها غير مؤكدة أو محددة. ويرى سارتر أن النثر، بوصفه مناقضنًا للفن، يربطنا ارتباطًا مباشرًا بالعالم، لكن هذا لا يستطيع أن يسلم بأن الكتابة لتجربة ويشوهها، ويقدم "شيئًا" حيث لم يكن هناك شيء، لكن هذا الشيء، على حد تعريف سارتر، هو ما يحفزنا على الانتقال إلى أشياء "أخرى".



بیتر لامارك ترجمة: دعاء إمبابي

يصعب إنكار ما يدين به النقد الأدبى للفلسفة الأوروبية (الألمانية والفرنسية تحديداً)، فهو أمر معترف وموثوق به؛ أما إسهام "الفلسفة التحليلية" في الكتابات النظرية التي تتناول الأدب والنقد فلا يحظى بنفس القدر من الاعتراف ولا المعرفة، رغم أن ما أصبح يعرف "بفلسفة الأدب" يستند بوضوح إلى التراث التحليلي، وهو أمر لا يقتصر على العالم الناطق باللغة الإنجليزية. وسنعرض في هذه المقالة لهذا الإسهام ونتناول أهميته.

#### الفلسفة التحليلية والحركات المتصلة بها

تثير 'الفلسفة التحليلية' الكثير من الخلاف، وهي تستعصى على أي تعريف متفق عليه. فالفلاسفة الذين عُرفوا 'بالتحليليين' مثل جوتلوب فزيج وجي، إي. مور ورودولف كارناب وجي. إلى استن ودبليو في. أو كواين وبي إي ستراوسون والفيلسوف فيتجشتاين كما يتجلى في عمليه المختلفين: تراكتاتوس لوجيكو -فيلوزوفيكوس " Tractatus Logico-Philosophicus المختلفين كل الاختلاف، ويصعب الحديث وتحقيقات فلسفية Philosophical Investigations مختلفون كل الاختلاف، ويصعب الحديث بنقة عن عناصر مشتركة محددة تجمع بينهم. كذلك لا يعتبر تعريف الفيلسوف بأنه 'أنجلو المريكي' (مقارنة بأوروبي) تعريفاً دقيقاً على وجه الخصوص بما أن الشخصيات التي نتصف به من أمثال فريج وفيتجشتاين وفريدريش وايزمان وموريتز شليك وغيرهم من أعضاء دائرة فيبنا

بختار الكاتب عنوانا لاتينيا لكتابه، ويُستخدم نفس العنوان في ترجمات الكتاب أيضا، ولذلك أوردناه كما هو بالحروف العربية [المحررة].

## THE PRINCE GHAZI TRUST ( المناس المن

قد أتوا في الأصل من دول أوروبية. ويزيد الأمر تعقيداً استخدام أسماء أخرى للإشارة "للفلسفة التحليلية" أحياناً، من أبرزها "الفلسفة اللغوية" أو "فلسفة اللغة الدارجة" أو حتى فلسفة اللغة ،وكلها تؤدى إلى زيادة في التباس التعريف.

لذا قد نجد في تتبع سمتين من السمات المتفق عليها نقطة انطلاق تمكننا من تحديد الفلسفة التحليلية: وتتلخص هاتان النقطتان في التعامل مع أثر أعمال جوتلوب فريج على تشكيل الفلسفة التحليلية بالإضافة إلى فكرة 'التحول إلى اللغويات' في الدراسة الفلسفية (شاع هذا اللفظ بعد نشر كتاب ريتشارد رورتي التحول إلى اللغويات The Linguistic Turn المنشور سنة 1976).

لقد كان فريج عالم رياضيات اهتم على وجه الخصوص بالأساس المنطقى للحساب(١)، ولم يؤلف سوى القليل عن المشاكل التقليدية للفلسفة بل إن مشروعه الرئيسى فى مجال الرياضيات، الذى حاول فيه إثبات أن الحساب ما هو إلا منطق، أثبت فشله. ولكن إسهامه فى مجال المنطق أصبح نقطة البداية لمدرسة جديدة تماماً بين مدارس الفلسفة. ومن بين المفاهيم التى أتى بها وتتمتع بتأثير واسع النطاق ما يلي: تمثيل بناء الجملة من حيث الوظيفة/ القول أو الحجة؛ والمعناصر المحددة للكم؛ ومبدأ السياق (لا تحتوى الكلمة على معنى إلا فى سياق جملة بعينها)؛ والتمييز بين المعنى والمرجع؛ معارضة تأثر المنطق بعلم النفس (الفكرة القاتلة بأن القوانين التى تحكم التفكير لا تقوم على أساس التجربة العملية)؛ التقرقة بين الأفكار الموضوعية واللازمنية وغير العقلية الى ربط المعنى بالصدق ربطا تاماً.

<sup>(</sup>١) انظر/ي على سبيل المثال كتاب:

<sup>,</sup> Gottlob Freg The Foundations of Arithmetic: A Logico-Mathematical Enquiry Into the Concept of Number (Grundgesetze der Arithmetik, 1893, 1903) الطبعة الثانية من ترجمة (Oxford: Blackwell, 1953).

وبناء على إرث فريج، طور برتراند راسل وفيتجشتاين فكرة التحليل المنطقى بوصفها بحثاً عن "أشكال منطقية" للجمل تختلف عن الأشكال النحوية السطحية (التي عادة ما تؤدى إلى الالتباس). هكذا مروراً بتحليل راسل لأشكال الوصف المحددة (التي اصطلح في بعض الأحيان على تسميتها "نموذج التحليل") وحتى كتاب كارناب التركيب المنطقى للغة Logische Syntax على تسميتها للغة الوصول إلى المنتور سنة ١٩٣٤ بين الكشف عن "التركيب المنطقى للجمل" كيفية الوصول إلى استنتاجات واضحة بشأن المتكرر من الأساليب، والأهم من ذلك كيفية اقتران اللغة بالعالم المحيط بها،

وبهذا ولد التحول إلى اللغويات، برنامج غامض وطريقة بحث في الفلسفة نشأت عن ثورة في علم المنطق، حيث أدت الرمزية الجديدة التي جاء بها فريج وراسل والتي جعلت من المنطق أداة قوية للتحليل اللغوى، إلى التركيز على اللغة بشكل لا مثيل له على مر تاريخ الفلسفة.

يعرف ريتشارد رورتي 'الفلسفة اللغوية'بأنها "الرأى القاتل بأن المشكلات الفلسفية مشكلات يمكن حلها (أو إذابتها) إما بإصلاح اللغة أو بفهم اللغة التي نستخدمها حالياً فهما أفضل'. (1) ويشير هذا الانقسام إلى تطورين مختلفين بعض الشيء في مجال القلسفة اللغوية، فكان منطلق التطور الأول مشروع "إصلاح اللغة" أو حسب وصف كواين 'إخضاعها" إلى نظام معتمد من الرموز الأمر الذي يستتبع التخلص من كافة الأشكال الغريبة والغلمضة في الاستخدام الدارج مع توفير أداة خالصة محدثة لخدمة العلوم وقد تزعم راسل وكارناب وكواين هذا الاتجاه مؤكدين على قيمة 'التحليل المنطقي'، أما المدخل الثاني فهو مدخل 'قلسفة اللغة العادية' الذي تأثر في الأساس بعمل جي، إلى أوستن في جامعة أكسفورد في الخمسينيات من القرن الماضي، وهو العمل الذي رفض احتياج اللغة إلى "الإخضاع" وأوضح أن الانتباه إلى الغروق الدقيقة وظلال المعاني الموجودة في الاستخدام الدارج للغة بإمكانه الكشف عن رؤى مهمة وأشكال للتميز

Richard Rorty (ed.), The Linguistic Turn: Recent Essays in Philosophical Method (\*)
(Chicago: The University of Chicago Press, 1970), p.3.

موسوعة كميريدج في النقد الأمبي- القرن العشرون - ٦٦ ٤ - ١١ النقد وعلم الجمال والفلسفة التحليلية

فاتت على الفلاسفة التقليديين، وقد أثرى هذا الاتجاه من عمل جيلبرت رايل وبي. إي، ستراوسون وإيه. آر. وابت. أما التطور الثالث، الوضعية المنطقية، فقد تأسس في فيينا في الثلاثينيات من القرن الماضي ، وهو التطور الذي يربط بين المعنى وقابليته للاختبار الإمبريقي، وذلك بهدف التخلص من المفاهيم الأساسية للفكر الميتافيزيقي عن الجوهر والروح والله والوجود، أو إذابتها كما يقول رورتي، وأخيراً كان هناك فيتجشتاين ذاته وهو الشخصية المحركة للفلسفة اللغوية التي شعرنا بتأثيرها في التصنيفات الثلاثة السابقة حتى وإن لم يسهل إدراجه في إطار أي منها، وصف هذا الفيلسوف طريقته في كتابه تحقيقات فلسفية Philosophical Investigations الذي نشره علم الفيلسوف طريقة "تحوية" وأصر على أن جميع المشكلات يمكن حلها "بالنظر إلى كيفية عمل اللغة"، غير أنه أضاف أن الفلسفة "قد لا تتسبب في تقدم أي نوع من أنواع النظريات" كما أنها "لا تشرح ولا تستنج أي شيء."()

إن الثقة في أن التحليل اللغوى وفلسفة اللغة العادية قادرتان على إنجاز تقدم أصيل في الموضوع بما ينهى قروناً من التشويش الميتافيزيقى، تراجعت تماماً في الستينيات، مما أدى بالاهتمام باللغة والمنطق إلى التركيز على مجال بحثى جديد نسبياً، وإن استلهم كتابات فريج، وهو مجال "فلسفة اللغة" الذى سعى إلى تحقيق فهم أفضل لبعض المفاهيم مثل المعنى والصدق والمرجع واللغة ذاتها دون محاولة اللجوء إلى طموح مبرمج تجاه حل جميع المشكلات الفلسفية. ومع حلول السبعينيات استمر عدد قليل من الفلاسفة في تسمية أنفسهم "بالفلاسفة اللغويين" أو "فلاسفة اللغة العادية" غير أن اصطلاح "الفلسفة التحليلية" أصبح واسع الانتشار، وقد استمر التراث الذي أتى به فريج في تغذية مجال فلسفة اللغة، ولكن التحول اللغوى فقد سمته الثورية واستع مجرد شكل من أشكال التفلسف.

Ludwig Wittgenstein, Philosophical Investigations, trans. G.E.M. Anscombe (Oxford: (7) Blackwell, 1953), pp. 109, 126.

هكذا يمكن حصر السمات المميزة للفلسفة التحليلية فيما يلي: الاهتمام بالمنطق وتحليل المفاهيم؛ السعى الدءوب لتحقيق الوضوح والدقة في استراتيجيات السجال؛ تعريف المصطلحات، وصباغة الأطروحات صباغة صريحة؛ والطريقة شبه العلمية الجدلية للتعامل مع الفرضية/ والمثال المقابل/ والتعديل؛ وتحاشى الصور البلاغية، والاتجاه إلى التعامل مع مشكلات محددة النطاق. وقد انفتحت كافة مجالات الفلسفة أمام المدخل التحليلي بما فيها الأخلاقية والسياسية، كما تم تبنى مواقف من جميع الاتجاهات المتاحة – مثل الاتجاهات الواقعية والمضادة للواقعية، والتأسيسية، والقائلين بالنمينية والقائلين بالمطلق والمادية وغير المادية. إلا أن الفلسفة التحليلية على النقيض من نظيرتها "الأوروبية"، أظهرت عدم اكتراث ملحوظ تجاه مسلماتها سواء الأيديولوجية أو الاجتماعية.

#### الفلسفة التحليلية وإسهاماتها في النظرية النقدية

أسهم مصدران للفلسفة التحليلية في تغذية النظرية النقدية الأدبية: كان المصدر الأول هو موضوعات المنطق وفلسفة اللغة، أما المصدر الثانى فكان علم الجمال التحليلي وعلى الأخص فرعى نقد النقد وفلسفة الأدب. ولكن تجدر الإشارة إلى انعدام خط فاصل واضح بين هذين المصدرين حيث عادة ما يستند علم الجمال التحليلي إلى المنطق من ناحية، مع وجود تمازج بين البحث المنطقي عن المعنى أو الصدق أو المرجع والاهتمامات ذات الصلة بالأدب أو اللغة الأدبية من ناحية أخرى. السؤال الأساسي هنا هو: هل يوجد انقسام واضح في أشكال الخطاب بين ما هو أدبي وما هو غير أدبي؟ وفي حالة وجود هذا الانقسام، كيف يمكن رسم حدوده؟ ولكن قبل الخوض في هذا الموضوع من المفيد أن نبدأ بموضوع الكتابة الخيالية ومرجع هذه الكتابة، وهو الموضوع الذي يضرب بجذوره في أعماق المشروع التحليلي.



موسوعة كميريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ ٦٨ ع \_ ٢٤ - النفد وعلم الجمال والفلسفة التحليلية

نشأت مشكلة الوجود واحتدمت عند الفلاسفة التحليليين الأواثل نتيجة للارتباط الوثيق بين المعنى وال"ماصدق" ، فبالنسبة للفلاسفة من أمثال راسل، الذين أفادوا بأن معنى الاسم هو الموضوع الذي يشير إليه، واجهوا مشكلة بشأن الجمل التي تحتوى على تعبيرات تخلو من ماصدق مثل: "ملك فرنسا الحالي" أو "بيجاسوس" أو "فلوجيستون"." .كما أثار اليكسيوس مينونج نفس الرأى في نظريته المتعلقة بالموضوعات Gegenstandtheorie وذلك بإقراره مستويات مختلفة من الوجود (Soein, Sein, Aussersein) الأمر الذي يسمح بتعبيرات متناقضة مثل: "المربع المستدير" وذلك للدلالة على الأشياء .(1) وعلى الرغم من إعجاب راسل المبدئي بما أتي به مينونج فإنه استقر على رفض التمييز بين الجوهر والوجود، مطالباً بذلك "بحس بالواقع يتمتع بقدر أكبر من الحيوية." وأدى هذا الاعتقاد – من ناحية – إلى تحليل الكلمات المشيرة للكم والوظائف الدلالية في الجمل الوصفية المحددة مستخدماً المثال الشهير "ملك فرنسا الحالي"، كما أدى – على الناحية الأخرى – إلى وجهة نظره القائلة بأن أسماء الأعلام (مثل "بيجاسوس" و"سقراط") ليست بأسماء فعلية، أي أنها ليست تعبيرات ذات ماصدق، ولكنها "أشكال وصفية منتكرة" أقرب في ذاتها للنظرية العامة للأشكال الوصفية . وهكذا أوضح راسل أن الشرح المنطقي يُمكّننا من الاستغناء تماماً عن الإشارة الواضحة إلى الكيانات غير الموجودة.(1)

<sup>&</sup>quot;بشير مراد وهبة في المعجم القلصقي (دار قباء، القاهرة ١٩٩٨، ص ٩٤ه) تحت مادة denotation التي يترجمها: ما صدق: "اللفظ الإفرنجي يفيد عند مل أن كل لفظ يشير إلى أفراد الطائفة مثل لفظ الطير فإنه بدل على النسور والعصافير والغربان والأوز وما إليها." [المترجمة].

<sup>&</sup>quot;"بيجاسوس": حصان مجتح في الأسطورة اليونانية القديمة، وهو أيضا حصان ريّات الشعر، وهو يستخدم مجازًا للإشارة إلى الإلهام الشعرى. "فلوجيستون": النار بصفتها عنصراً من العناصر (الأسطقسات) الأربعة المكونة للأجسام في الفكر القديم. [المترجمة]

Alexius Meinong, 'Theory of Objects'in R.M. Chisholm (ed.), Realism and the (1)

Background of Phenomenology (Glencoe, Ill.: Free Press, 1960), pp. 76-117.

Bertrand Russell, Logic and Knowledge, ed. R.C. Marsh (London: George Allen and (2)

On Denoting', ومناهيم عنوان: الأولى يعنوان (الكتابات المعلومة المعلومة المعلومة على مقاتين: الأولى يعنوان (السل ويطبق نظريته بشأن اشكال الوصف (مفاهيمه حول الكتابات المعلومة المنطقية)

وضعت محاولات راسل لحذف الكيانات غير الموجودة باستخدام التحليل ومحاولة مينونج من لاستيعابها المحددات الأساسية لما أعقب ذلك من نقاشات. فقد وضع تيرينس بارسونز رؤية منطقية معقدة للنظرية التي أتي بها مينونج، أما تشارلز كريتيدن فقد دافع عن حدس مينونج بشأن إمكانية الإشارة إلى ما هو غير موجود بالاستعانة باللغة العادية. كما جاء نقاد آخرون حاولوا التوفيق بدفع المناظرة نحو الاهتمامات الأدبية فسعوا إلى الربط بين نوع ما من أنواع الواقع وشخوص الروايات. فعلى سبيل المثال يصف بيتر فان إنواجن الشخصيات الروائية بأنها "كيانات نظرية ابتكرها النقد الأدبي" تضاهى في مكانتها الحيكة الروائية وبحور الشعر والقوافي، ويغرق من ناحية – بين السمات التي تُنسب الشخصيات (مثل أن يكون رئيس الخدم" أو "أن يُسمى باسم جيفز") وهي ممات لا تمتلكها الشخصيات بالمعنى الحرقي للكلمة، وبين السمات التي تُعد من ابتكار وودهاوس" إلخ...)(١). أما نيكو لاس فولترستورف فيرى أن الشخصيات الروائية عبارة عن أنماط، أي أن الشخصية جيفز نوعها شخص وليست نوعا من أنواع الأشخاص. ونتج عن هذا وجود الشخصيات (بصفتها أنماطا) بل استمرار وجودها استمراراً أبدياً، ذلك لأن الكاتب "بختار" الشخصيات ولكنه لا يخلقها، إذ أن الخواص ("أن يكون رئيس الخدم"، إلخ...) التي تتكون منها الشخصيات ولكنه لا يخلقها، إذ أن الخواص ("أن يكون رئيس الخدم"، إلخ...) التي تتكون منها الأنماط لا بيدعها الكاتب في حد ذاتها.

يتبع فلاسفة آخرون نهج راسل في سعيه وراء تجنب مثل هذا النوع من الالتزام بوجود الكيانات الروائية. غير أن مشكلة التحليل كما يجريه راسل (وتحليل كواين كذلك)(١) هو أنه يجعل من جميع الجمل عن الشخصيات الروائية جملاً صادقة، إلا أن هذا النوع من التحليل لا ينجح في إنصاف الخطاب الروائي ولا الخطاب النقدى الذي يتناوله، ويرى منظرو الفعل الكلامي أنه

W.V.O. Quine, 'On What There Is', From a Logical Point of View (Cambridge, Mass.: (\*) Harvard University Press, 1953).

Peter van Inwegen, 'Creatures of Fiction', American Philosophical Quarterly 14 (1977), (5) pp.299-308.

٢١- النقد وعلم الجمال والفلسفة التحليلية

لا يجوز اعتبار الخطاب الروائى كما يستخدمه القصاصون خطاباً تقريرياً، يؤكد حقائق ما ولا مجال لتقييم ما صدقه. وقد ألمح فريج ذاته إلى أن القصص الخيالية تفتقر إلى الصدق، كما حاول جون سيرل، أحد أشهر منظرى الفعل الكلامى، أن يبرهن على أن السرد الروائى شكل من أشكال الادعاء، وأنه تحديداً فعل قصدى مذعى (^). واستمراراً لنفس الخط يفيد جورج كارى أن نية القاص هى أن يتظاهر القارئ بتصديق مسألة ما لا أن يصدقها بالفعل.

وعلى العكس من هذا الخط الفكرى يمكن للخطاب القائم حول السرد القصصى أن يكون خطاباً تقريرياً فى أصله كما يبدو أنه قابل إلى تقييم مدى صدقه: فعلى سبيل المثال فإن جملة "جيفز رئيس للخدم" جملة صادقة، أما جملة 'جيفز امرأة' جملة كانبة. وهكذا يصعب إدراك مدى تقهم هذه البديهيات دون التمسك بالتزامات أنطولوجية غير مرغوب فيها، فيرى ديفد لويس، شأنه شأن فلاسفة آخرين، هذه البديهيات حقائق عن عوالم ممكنة الوجود، بينما يستشهد كيندال والتون، الذى يرفض التحليل القائل بوجود عوالم ممكنة، بصورة "التظاهر بالتصديق" حيث يعرف السرد القصصى بأنه نوع من أنواع "الدعامات في لعبة تقوم على أساس التظاهر بالتصديق." فقد قال باللفظ: كون جيفز رئيساً للخدم أمر متحيل، غير أن هذا 'الصدق المتخيل' ليس نوعاً خاصاً من أشكال الصدق بل هو عنصر حقيقي في إطار المتخيل: وهو في النهاية حقيقة واقعة في لعبة أداتها النص.

وربما يعد نيلسون جودمان أكثر الفلاسفة تطرفاً في نزعته إلى الحذف والاستبعاد، حيث يشرح الفارق بين عبارتين عن صور وحيد القرن (غير الموجود) أولهما: "س صورة "وحيد قرن " X is a unicorn-picture " لتى نترك القارئ في حل من الالتزام بما تحيل إليه الصورة، بخلاف العبارة الثانية: "س صورة لوحيد القرن" "X is a picture of a unicorn"، وقد جاء

John Searle, 'The Logical Status of Fictional Discourse', Expression and Meaning: (6)
Studies in the Theory of Speech Acts (Cambridge: Cambridge University Press, 1979).

هذا الشرح من خلال وضع نموذج معرفى استخدم فيه جودمان التحليل المنطقى فى كتابه لغات الفن الشرح من خلال وضع نموذج معرفى استخدم فيه جودمان التحليل المنطقى فى عمله اللاحق أساليب الفن عمله اللاحق أساليب صنع العالم العالم الفرق بين الخيال الأدبى والعلم، حيث يصف كليهما بأنهما صنف من صنوف "صنع العالم" أو "ابتداع الحقائق الواقعة".

ويبدو أن الأولوية التي يوليها الفلامفة التحليليون عند الكتابة عن السرد القصصي - إلى مسائل تتعلق بالمرجع والأطولوجيا بدلاً من السياق التاريخي، أو المحتوى الإبديولوجي على سبيل المثال، أدت إلى وضع عملهم البحثي في نزاع دائم مع نظيره من إنتاج النقاد الأدبيين. (١) ومن بين العناصر الأخرى المكونة للجدل الدائر حول الخيال القصصى والتي كان يمكن أن تقرب بين مصالح الفريقين المختلفة عنصر ردود الفعل العاطفية، إلا أن هذا أيضاً فشل في إثارة اهتمام عالبية النقاد الأدبيين. حيث قال أرسطو أن ردود الفعل الملائمة للتراجبديا الدرامية هي الخوف والشفقة، غير أن الفلاسفة الذين يميلون إلى الفكر المنطقي يتساءلون: كيف يمكن الكتابات الخيالية البحتة والمعروف أنها غير موجودة أن تكون موضوع لمثل هذه المشاعر المعرفية (أي العواطف التي تتضمن معتقدات في طياتها). ومن الأفكار الي طرحت في هذا المجال، ما قدمه كولين رادفورد، حيث قال: إن البشر ببساطة لا عقلانيين فيحزنون على الكيانات التي يعرفون أنها غير حقيقية، في حين اتبع آخرون فكر كيندال والتون في افتراض 'تظاهر' المتفرجين بالشعور بالشعور خطأ فكرياً ثالثاً يقوم على أن العواطف حقيقة، (١٠) بينما يقترح بيتر لامارك ونويل كارول خطأ فكرياً ثالثاً يقوم على أن العواطف عقيقة، (١٠) بينما يقترح بيتر لامارك ونويل كارول خطأ فكرياً ثالثاً يقوم على أن العواطف تصبيها الأفكار وهي بذلك تتخطى المعتقدات الوجودية.

(Press, 1990) انظر/ي القصول من الخامس إلى السابع.

Peter Lamarque, Fictional Points of View, (Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1996) (\*) انظر ابى القصل الرابع على وجه الخصوص.

Kendall L. Walton, Mimesis as Make Believe (Cambridge, Mass.: Harvard University (\* ')

## الحقيقة والأدب

لا يعد الانتقال من التحليل المنطقى البحت للشروط المطلوبة من أجل إثبات حقيقة الجمل السردية المتخيلة، إلى البحث في قضية "الصدق الشعري" الأكثر عمقاً وتقليدية، خطوة كبيرة - بل مجرد نقلة من مجال المنطق إلى علم الجمال. وطالما حاول المتخصصون في مجال علم الجمال التحليلي الإدلاء بأرائهم في الجدل الدائر، وهو جدل إنساني النزعة أساساً، حول "القيمة المعرفية" للغن وقدرة الغن (بما في ذلك الأدب على إطلاقه) على نقل المعرفة والبضيرة ببواطن الأمور. غير أن الفلاسفة التحليليين لم يبدوا اهتماماً بالحقائق الإيديولوجية التي ناقشها تتودور أدورنو على أو جورج لوكاتش وبرتولد بريخت في المناظرة بينهما حول الواقعية، ولا تحتوى در اساتهم على بعد سياسي واضح المعالم كما هو الحال في كتابات جان بول سارتر حول "الأدب الملتزم"، ولا على بعد مينافيزقي مثل الذي نجده في مفهوم مارتين هايدجر عن كون الحقيقة شكل من أشكال "الإخفاء" بل كان التعريف والإيضاح هي نقطة البداية التي ركز عليها الفلاسفة التحليليون، حيث طرحوا السؤال: ما الذي يعنيه القول بأن أعمالاً أدبية سردية تكشف الحقائق؟ ولم ينته السؤال عند هذا الحد بل امتد إلى أبعد من ذلك، إلى لب الموضوع والسؤال حول ما يمكن اعتباره الموثان عزعة إنسانية.

وربما يكون ما طرحة مونرو سي، بيردزلي في كتابه: علم الجمال: مشكلات في قلسفة النقد (١٩٥٨) من المحاولات المبكرة التي مهنت الطريق أمام من تلاه، ففي هذا الكتاب يميز بيردزلي بين الخبر والتأمل، ويفرق بين الموضوع والفرضية في محاولة من أجل وضع أساس دقيق لماهية (أو ما يمكن أن تكون عليه) المقولات التي تحمل الحقيقية في حالة الكتابات الأدبية. ولا يتحمس الفلاسفة التحليليون لإضفاء الصدق على أي شيء لا يتخذ في عرضه شكل القضية: وبناء عليه فهم يزعمون أن موضوع الحب من طرف واحد - على سبيل المثال - ليس حاملاً للصدق، في حين أن الفكرة الضمنية أو الفرضية التي تقول بأن "الحب محكوم عليه بالفشل" تتحمل



الصدق، ويستند هذا الرأى إلى الاعتقاد بأن المقولات التقريرية الخيالية غير ذات الأساس ليس لها قيمة الصدق. والآن وقد تم التوصل إلى حامل للصدق تظل الأسئلة المنطقية معلقة: كيف يمكن اكتشاف فرضيات العمل؟ هل يتعين أن يكون لكل عمل فرضية؟ هل يعد صدق الفرضية علامة على قيمة العمل؟ (مع الأخذ في الاعتبار أن المصطلحات التي يوظفها بير دزلي ليست مقبولة لدي جميع الفلاسفة).

ومن الملاحظ أن السجال الدائر حول قضية الحقيقة في مجال الفلسفة التحليلية معنى بوجود الحقيقة في الأعمال الأدبية بقدر ما هو معنى بعلاقتها بالقيمة الأدبية، حيث إن عديدين ممن ينتمون إلى معسكر "الدفاع عن الحقيقة" لم يشعروا بتقيدهم بالمفهوم الصارم عن الحقيقة. ومن الآراء الشائعة القول بأنه يمكن للأعمال الفنية التعبير عن الحقيقة بأساليب تختلف عن العلوم أو الفلسفة، وهنا تكمن القيمة التي تميزها. فتوصف الأعمال الأدبية بأنها تقدم الواقع بشكل صادق أو أنها نتمتع "بالأصالة"، أو أنها تتمتع بالصدق الأنطولوجي، أو بالصدق المجازى، أو أنها تقدم معرفة كيفية لا معرفة تقوم على أساس الممارسة، أو أنها صنف من صنوف الفلسفة الأخلاقية.

عادة ما يتم الفصل في هذه الروايات بعناية غير أن الشك يظل يساور معسكر "المناهضين لقضية الحقيقة على الأقل، وأساسه أنه بالابتعاد عن النموذج المنطقي للصدق فإن الاستمرار في الحديث عن "الصدق الأدبي" ليس إلا ضرباً من ضروب التشويش. وعلى الجانب الأخر، إن هؤلاء المتخصصين في مجال الجماليات التحليلية الرافضين لمبدأ الصدق بوصفه قيمة محورية في الأدب ليسوا بالضرورة من بين من يعادون الإنسانية، ولا من بين نقاد ما بعد-الحداثة المتشككين في الحقيقة ذاتها، ولا من بين يؤكدون على الوضعية الخيالية للأدب. ومن أكثر المواقف شيوعا ذلك الذي ينبثق من عمل فيتجشتاين، وهو القائم على القول بأن "لعبة اللغة" أو "ممارسة" الأدب تختلف عن الممارسات التي تتمحور حول الحقيقة مثل العلوم أو الفلسفة وأن القيمة الأدبية صنف من صنوف القيمة الجمالية لا المعرفة.



٢١- اللقد وعلم الجمال والفاسقة التحليلية

## تعريف الأدب

يحتوى النقاش الدائر حول "صدق" الأدب في طياته على أسئلة جوهرية عن طبيعة الأدب في حد ذاته، وتتمحور بؤرة هذه الأسئلة في مجال الجماليات التحليلة حول المحاولات المتوازية من أجل تعريف الفن، ويمكن تمييز أربعة مداخل أساسية: المدخل الشكلاني والمدخل الوظيفي والمدخل المؤسسي.

أما النظريات الشكلانية فهى تلك التى تسعى لتعريف الأدب من ناحية الخصائص النصية الجوهرية التى تجعله 'نصا أدبياً'. والمثل النموذجى على ذلك فى مجال الفلسفة التحليلية هو "التعريف الدلالي" الذى وضعه مونرو بيردزلي (١١)، فى الوقت الذى كان يدعم فيه على المستوى الفلسفى المبادئ التى تستند إليها مدرسة النقد الجدد، مرددا الاهتمام الذى أولاه النقاد الجدد بالغموض والمفارقة الساخرة والمفارقة والتوتر فى الأعمال الأدبية. وفى ضوء "التعريف الدلالي" يصبح الخطاب الأدبى متميزا نتيجة لامتلاكه درجة أعلى من "المعنى الضمني" أو "الكثافة الدلالية"، إلا أن أحد الاعتراضات الوجيهة هنا التى تتطبق على النقد الشكلاني فى مجمله هى أن وجود مثل هذه السمات النصية لا يمكن بأى حال من الأحول أن يفي بتعريف العمل بأنه عمل أدبى دون الاحتياج إلى شرح إضافي للأسلوب الذى تسهم به هذه السمات فى إثراء تحية هذا العمل. والافتراض الكامن وراء هذا الاعتراض هو أن 'الأدب' ليس تصنيفاً وصفياً فحسب، بل العمل. والافتراض الكامن وراء هذا الاعتراض هو أن 'الأدب' ليس تصنيفاً وصفياً فحسب، بل

تستطيع التعريفات الوظيفية - لكن ليس بالضرورة - التعامل مع هذه النقطة من خلال تحديد الوظائف التى يؤديها الخطاب الأدبى بما فى ذلك ردود الأفعال المستنبطة من القراء، فالأعمال الأدبية هى تلك الأعمال التى تمنح المتعة الجمالية أو تقدم رؤية متخيلة. وقد قارن جون

Monroe C. Beardsley, Aesthetics: Problems in the Philosophy of Criticism (New York: (11)
Harcourt Brace, 1958), pp.126-128.

م. إليس مفهوم الأدب بمفهوم العشب الضار، كل يجرى تعريفه لا من خلال الصفات الضمنية بل من خلال المواقف التي يتم اتخاذها تجاهه (١١). وقد فتحت الدعاوى المبكرة حول الطبيعة العاطفية التي تتسم بها لغة الأدب، التي جاءت من وحى الفلسفة الوضعية، الباب أمام محاولات اكثر تركيباً تسعى إلى توظيف نظريات الفعل الكلامي في تعريف وظيفة الأدب. وتستلهم إحدى هذه المحاولات نظرية التمثيل القديمة حيث يعد ما هو تمثيلي القوة القصدية المحركة للجمل في عمل ما (١١). غير أن نظريات الفعل الكلامي مثلها كمثل نظريات اللعبة التي تقوم على أساس النظاهر بالتصديق تبدو غير قادرة على التمييز بين ما هو أدبي وما هو مجرد خيالي، غير أن الافتراض الجريء بوجود قيمة أعلى للأدب تتهده إما العشوائية أو السؤال عن القيمة وأي أنواع منها هو المقصود. لم تكن العلاقة بين النظريات لتي تنتهج "الأسلوب الجمالي" وتستند إلى ما النظريات الوظيفية التي تضع فكرة القيمة في اعتبارها ولا تتشدد في تقييد الوظائف الفنية من يساندها بين الفلاسفة التحليليين القيمة في اعتبارها ولا تتشدد في تقييد الوظائف الفنية من يساندها بين الفلاسفة التحليليين القيمة في اعتبارها ولا تتشدد في تقييد الوظائف الفنية من يساندها بين الفلاسفة التحليليين النافراء الماليات المولون و المولون و القيمة في اعتبار المالوب المولون و المنافرة القولون و الفلاسفة التحليلية الوطائف المولون و المولون و

ويعد الجدل الدائر بين أنصار الجوهرية وأعدائها السمة الغالبة والأهم في المشهد المتعلق بعلم الجمال التحليلي، إذ يعتقد أنصار الجوهرية بشكل عام أن الفن له جوهر يمكن تحديده في تعريف في حالة توافر الشروط الضرورية والكافية، وهو ما ينكره المناهضون لهذا الفكر، ويرتبط أحد فروع هذا الاتجاه المناهض بمدرسة فيتجشتاين، فقد قال موريس فايتز إن "الفن"

Richard Ohmann, 'Speech Acts and the Definition of Literature', Philosophy and (17)

Rhetoric 4 (1971), pp. 1-10;

Robert Stecker, Artworks: Definition, Meaning, Value انظر /ي على سبيل المثال (۱۱) (Philadelphia: Pennsylvania State University Press, 1997).

John M.Ellis, The Theory of Literary Criticism: A Logical Analysis (Berkeley and Los (11))
Angeles: University of California Press, 1974).

Peter J. Rabinowitz, 'Speech Acts and Literary Studies', القطر مقالة منيد الظر مقالة أي المصول على عرض عام منيد الظر مقالة أي in Raman Selden (ed.), The Cambridge History of Literary Criticism, vol. 8 (Cambridge: Cambridge University Press, 1995), pp.375-403.

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون - ٤٧٦ - ١ ١٠ الله وعلم الجمال والملسفة التحليلية

مفهوم مفتوح قابل للتشعب بطبيعته بحيث يجعل أى تعريف مغلق للإيداع الفنى أمراً مستحيلاً، لذا لا تشترك الأعمال الفنية فيما يزيد على "أوجه التشايه العائلية"("١"). وعلى الرغم من أن فكرة أوجه التشابه العائلي" في رؤية الفن تواجه الأن برفض واسع، فإنها دفعت بالاهتمام إلى تعريف المنتجات الثقافية، وفتحت الباب لنقاش مكثف وبناء أدى إلى اهتمام متزايد بالنظريات "المؤسسية".

تتيح التعريفات المؤسسية، على تعددها، الفرصة أمام إحياء النزعة الجوهرية دون الالتزام بوجود أية مجموعة من الخصائص الباطنية التي يشترك فيها جميع أعضاء فئة بعينها (الأعمال الفنية أو الأعمال الأدبية). ويرى بعض الفلاسفة أن ما يربط أعضاء الفئة ببعضها البعض هو خاصية الإضافة [بمعنى أنها تستصحب بعضها البعض وتنسب إلى بعضها]: فعلى سبيل المثال وجود الارتباط بشكل ملائم "بعالم الفن" (أرثر سي. دانتو) أو الارتباط "بالممارسة" (نويل كارول) أو بالتاريخ (جيرولد ليفنسون). للفكرة أصداء مهمة في حالة الأدب إذ تسقط الحاجة إلى البحث عن الصفات 'الأدبية' الكامنة وإعادة تقديم دور المؤلفين والقراء في ممارسة تحكمها تقاليد ومفاهيم فريدة من نوعها. وبموجب هذه الرؤية تتمتع الأعمال الأدبية بوجودها نسبة إلى ممارسة القراءة والتذوق، مثلها في ذلك مثل إمكانية تحريك الطابية فقط وفقاً لتقاليد لعبة الشطرنج. ويبيّن شتاين هوجوم أولسن الفيلسوف الذي يقدم أكثر الرؤى المؤسسية للأدب شمولية من المنظور التحليلي كيف يمكن للنظرية الجمالية أن تستوعب الأعمال الأدبية تماماً عبر إحياء مفهوم "التذوق". في حين يتبع التذوق بهذا المعنى، إجراءات معروفة مثل استنباط الأفكار وتعيين الأهمية فإنه في الوقت نفسه يحول السمات النصية إلى سمات جمالية، بحيث تنبثق هذه السمات الجمالية عن تلك القائمة في النص. ينتج عن هذا انعدام وجود صفات نصية قائمة بذاتها – سواء الشكلية أو الدلالية أو البلاغية - في تكوين الخطاب الأدبي، بحيث تُعرّف الأعمال الأدبية على أنها تلك الأعمال التي تنطبق عليها "وجهة النظر الأدبية".

Morris Weitz, 'The Role of Theory in Aesthetics', Journal of Aesthetics and Art (\*\*)

Criticism 15 (1956), pp.27-35.

# المعنى والمغزى والتأويل

نتيجة لتركيز الغلسفة التحليلية على اللغة والمنطق لا نندهش كثيراً أسام هذا الاهتسام الكبير بالمعنى في الفنون، وفي حالة الأدب عادة ما يبدأ النقاش بمشكلة المغزى - حتى وإن تخطاه، وكان مونرو بيردزلي وويليام ك. ويمزات جونيور (١٩٤٦) قد تتاولا هذا الموضوع في مقال لهما بعنوان: "مغالطة القصد" (١٩٤٦) دافعا فيه بقوة عن الرأى القائل بأن مقصد الكاتب لا أهمية له إذ لا يغيد الحكم النقدى على النص الأدبى، كما زعما أن العمل الأدبى قائم بذاته و "ينفصل عن المؤلف عند ميلاده"، أما المعاني التي يحملها فتنتمي إلى اللغة والثقافة العامة، واستفاض بيردزلي في بيان هذا الرأى في كتابه إمكائية النقف، الذي ينشئه فلاسفة اللغة بين "المعنى الذي يقصده المؤلف" والمعنى "الذي يقصده المؤلف" المتحدث و "معنى الجملة"، مدعين أن معنى الجملة فقط هو الذي له علاقة بعمل الناقد، وعلى الناحية الأخرى عارض الناقد الأدبى إي. دي. هيرش وجهة النظر هذه حيث أصر في كتابه الناحية التأويل أن "النص يعنى ما قصده المؤلف". (١٠)

يتضمن الجنل القائم قضايا أعمق عن نوع كبان العمل الأدبى ونوع المشروع الذى يجب أن يكون عليه النقد الأدبى، ويرى هيرش أن العمل الأدبى "لا يمثل بالضرورة مركباً واحداً لا يتغير من المعاني" بل إن العمل نفسه يتمتع بهوية حتمية. وقد عارض الفيلسوف جوزيف مارجوليس كلا الاقتراضين ففي رأيه أن الأعمال (الفنية) عبارة عن "كيانات ناشئة على المستوى الثقافي"، وليست حتمية بالمعنى المطلوب، كما أنها مفتوحة أمام التأويلات المتعددة التي قد تكون كلها صحيحة حتى وإن تضاربت مع بعضها البعض، أما أولتك الذين يرفضون قبول التأويلات

Monroe C. Beardsley and William K. Wimsatt, 'The Intentional Fallacy', On Literary (12)

Intention, ed. David Newton-de Molina (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1976).

E.D. Hirsch, Jr., Validity in Interpretation (New Haven: Yale University Press, 1967).

(12)

المختلفة فهم لا يحتاجون إلى ربط القيود المفروضة على التفسير إما بالمغزى الذى يقصده المؤلف أو بالمعنى الدلالي (١٨). وقد قدم جيرولد ليفنسون حلاً وسطاً بين فكرة القصد والفكرة التي تتفى وجود القصد من خلال ما أسماه القصدية الافتراضية (١١). ولكن ليس كل الفلاسفة يعتقدون في وجود فرق مفيد بين هذه الأنواع المقترحة من مذهب المغزى(٢٠)

يتميز الفلاسفة التحليليون بالتعامل مع موضوع القصدية الافتراضية باستخدام نظريات نتعلق بالمعنى يستعيرونها من خارج مجال النقد الأدبى أو بعلم الجمال – مثل نظرية الفعل الكلامى أو علم الدلالات أو ألعاب اللغة التى وضعها فيتجشتاين إلخ... – ويمند النقاش ليشمل الجدل حول النموذج المناسب للعمل الأدبي: هل هو مثل الجملة المنطوقة، أم هو شبيه الحوار، أم يشبه اللائحة القانونية، أم الكناية، أم الجملة المنعزلة في اللغة؟ (١٠)غير أنه في بعض الأحيان تظهر معارضة لاستعارة مثل هذه النظريات المتعلقة بالمعنى(٢٠). كما اهتم الفلاسفة بأنواع الحجج التى ينطوى التأويل عليها، فبحثوا في وضعية الاختلاف النقدى وإمكانية حله، وفيما إذا كانت الأحكام التأويلية مفتوحة أمام تقييم مدى صدقها بالفعل، مع تحديد أنواع الدعم المناسبة لها(٢٠).

Michael Krautz, Rightness and Reasons: Interpretations in Cultural Practices (Ithaca, (18)
N.Y.: Cornell University Press, 1993)

Noël Carroll, 'Art, Intention, and Conversation', in Iseminger (ed.), انظر /ى على سيبل المثال: ('')

Intention, and Interpretation;

William E. Tohurst, 'On What a Text is and How it, Means' British Journal of انظرای Aesthetics 19 (1979), pp.3-14.

Stein Haugom Olsen, 'The "Meaning" of a Literary Work', in The End of Literary (")

Theory (Cambridge: Cambridge University Press, 1987).

Annette Barnes, On Interpretation: A Critical Analysis (Oxford: انظر ای علی سبیل المثال)
Blackwell, 1988); also, Krautz, Rightness and Reasons.

Jerrold Levinson, 'Intention and Interpretation: A Last Look', in Gary Iseminger (ed.), ('')

Intention and Interpretation (Philadelphia: Pennsylvania State University Press, 1992).

Stecker, Artworks, p.201.

وربما كان التفاعل بين فلسفة اللغة وعلم الجمال التحليلي في أكثر أشكاله وضوحاً في الحوارات التي تدور حول المجاز – وهي التي يوجد بشأنها اليوم كم من الكتابات آخذ في التزايد. يمثل مجرد وجود المجاز مثله في ذلك مثل القصص المتخيل تحديّا أمام المفاهيم المنطقية للغة الأكثر تشدداً. ففي واقع الأمر يمكن عقد مقارنات بين معالجة القصص المتخيل والمجاز، حيث يثير كلاهما تماؤلات متشابهة: فهل هما ظاهرتان دلاليتان أم براجماتيتان؟ هل هما مفتوحتان أمام تقييم صدقهما من عدمه؟ هل يحملان أي عنصر معرفي؟ هل هما في الأصل مجرد شكل من أشكال "اللعب"؟ وكيف يمكن تضمينهما في نظريات المعنى؟

وقد جاء عمل ماكس بلاك ليضع الأمس من خلال نظرية "التفاعل" التي وضعها سنة 1955، وبناء على هذه النظرية بخلق المجاز معان جديدة من خلال التفاعل – على مستوى الفحوى وأداة التعبير – بين أنساق العناصر الاعتيدية المتصلة ببعضها البعض (٢٠٠). وعلى الناحية الأخرى تعدد المحاولات التي تصدت إلى تأسيس نظرية دلالية جادة على غرار نظرية التفاعل (٢٠٠)، في حين اتبع عدد من الفلاسفة الأخرين دونالد ديفدسون في رفضه وضع دلالات للمجاز، بالنسبة لديفدسون لا يوجد ما يعرف باسم المعنى المجازى أو الحقيقة المجازية، فالمجاز لا يحمل سوى المعنى الحرفي وهو يدفعنا ببساطة إلى التفكير بطرق جديدة (٢٠١). وبين نظريات الدلالة و النظريات المضادة (وهي في الحالتين نظريات ترتبط بالنمذج الأصلية) نجد مداخل

Max Black, 'Metaphor', Proceedings of the Aristotelian Society 55 (1954-55), pp. 273-(71)
294.

Eva Feder Kittay, Metaphor: Its Cognitive Focre and Structure : انظر /ى على سبيل المثل: (\*\*) (Oxford: Clarendon Press, 1986).

Donald Davidson, 'What Metaphors Mean', Critical Inquiry 5 (1978), pp. 31-47; David (17)

E. Cooper, Metaphor (Oxford: Blackwell, 1986).

بر اجماتية تشغلها على سبيل المثال ما يعنيه المتحدث، والأقعال الكلامية (٢٧)، و تتمية الألفة (٢٠)، أو أشكال منتوعة من المقارنات (٢٦).

## إضافات فلسفية أخرى

على أهميتها الدالة، لا تحيط المناظرات والمناقشات التي قدمناها في هذا المقال، بما أسيم 
به علم الجمال التحليلي في النظرية النقدية، فمن بين الموضوعات الأخرى التي دعمها مونرو 
بير دزلي (في كتابه علم الجمال) موضوع التقييم، فعلى الرغم من تركيز علماء الجمال على 
التحليل المنطقي، فإنهم لم يحيدوا عن مسائل القيمة (٢٠٠)، ولقد اقترح بير دزلي، وهو ما أثار الجدل 
في حينه، وضع معايير موضوعية لتحديد قيمة الأعمال تسرى على جميع صور الفنون: ألا وهي 
الوحدة والتركيز والتعقيد، وحجته أن هذه سمات شكلانية جمالية لا يكون للعمل الفني قيمة دونها، 
كما تساعد، من وجهة نظره، على تحقيق هدف الفن في حد ذاته فينتج عنها تجارب جمالية. وعلى 
الرغم من الهجوم الضارى على معايير بير دزلي الشكلانية الذي وجهه له بعض القلاسفة 
التحليليين، ظل البحث عن معايير لتحديد القيمة شاغلاً مقيماً.

John Searle, 'Metaphor', in Andrew Ortony (ed.), Metaphor and Thought, (\*\*)
Ted Cohen, 'Metaphor and the Cultivation of Intimacy', Critical Inquiry 5 (1978), pp.3-(\*\*)

12.

Robert J. Fogelin, Figuratively Speaking (New Haven: Yale University Press, 1988). (\*\*)

Mary Mothersill, Beauty Restored: يمكن الحصول على معالجة مباشرة لموضوع القيمة انظر الدران (Oxford: Clarendon Press, 1984); Anthony Savile, The Test of Time (Oxford: Clarendon Press, 1982); Malcolm Budd, Values of Art: Pictures, Poetry, and Music (Harmondsworth: The Penguin Press, 1995).



في مسألة لا تبتعد بنا كثيراً عن مسألة القيمة حدث إحياء مؤخراً للاهتمام بموضوع العلاقة ببين الأدب والأخلاق، وهو الاهتمام الذي تأثر بعمل أيريس ميردوك (") ومارثا ناسباوم (٢٦). إن الجدل القائم بين "الأخلاقيين" الذين يعتقدون أن الآثار الأخلاقية للعمل الأدبى من شأنها التأثير على قيمته الجمالية، و"الاستقلاليين" [دعاة اعتبار العمل الأدبى قائماً بذاته] الذين ينكرون هذا، يتضمن لا الفلسفة الأخلاقية فحسب، بل يشمل مسائل أنطولوجية وأخرى تتعلق بالتعريفات تخص الأدب في حد ذاته (٢٠٠).

تأتى أعمال الفلاسفة التحليليين عن التراجيديا، (٢٠) والهوية السردية (٢٠)، والفن الجماهيرى (٢٠)، والجماليات النسوية (٢٠)، لكى تعزز من وجهة النظر التى شرحناها بشأن ما قدمته الفلسفة التحليلية من إسهام قيم فى مجال النقد الأدبى ، ليس فقط نتيجة لتعدد موضوعاتها، بل - وهو الأمر الأرجح - بسبب طرقها البحثية المنطقية المتميزة.

Iris Murdoch, Metaphysics as a Guide to Morals, (London: Chatto& Windus, 1992). (\*\*)

Martha Nassbaum, Love's Knowledge: Essays on Philosophy and Literature (\*\*)

(Oxford: Oxford University Press, 1990); Martha Nassbaum, Poetic Justice: The Literary Imagination and Public Life (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1995).

Jerold Levinson (ed.), Aesthetics and Ethics (Cambridge: Cambridge University Press, 1997).

<sup>(\*\*)</sup> انظر على سبيل المثال Lamarque, Fictional Points of View, النصلان الثامن والتاسع David Novitz, The Boundaries of Art, (Philadelphia: Temple University Press, 1992). (\*\*) Noël Carroll, A Philosophy of Mass Art, (Oxford: Oxford University Press, 1998). (\*\*)

Peggy Z. Brand and Carolyn Krosmeyer (ed.), Feminism and Tradition in Aesthetics (University Park: Pennsylvania State University Press, 1995).





# المثالية الإيطالية

ستيفن مولر ترجمة: منى عبد الوهاب قتاية

تكمن جذور المثالية الإيطالية في مؤلفات جيامباتيستا فيكو (1688–1744) أستاذ علم البلاغة اللاتينية بجامعة نابولي. فقبل سنين من ظهور كتاب هيجل الظاهراتية و السروح (1807) جاء كتاب فيكو العلم الجديد (1725) ليقدم تصورًا للمعرفة أنها مكتسبة من خلال عملية توليد ذاتية. يرى فيكو أن الفكر في مسيرة تطوره يبدأ "حكمة شاعرية" أولاً، ثم يصير فهمًا وإدراكًا، و أخيرًا يحقق وحدة الحقيقة واليقين، و هنا لا يقتصر الفكر على مجرد تمثيل الواقع، و إنما يقوم - بفاعلية - بخلق هذا الواقع، بل إنه أيضنًا واع تماما بما لديه من خاصية التوليد الذاتي verum et factum convertuntur.

تستند المثالية المعرفية عند فيكو إلى ميتافيزيقا دينية تسلّم بالوحدة بين الفكر الإنساني والفكر الإلهي، و من ثم، فإن "الحس المشترك" sensus communis الإنساني، الذي ينظم العالم الاجتماعي و التاريخي، يتطابق بدوره مع العناية الإلهية، و يعمل هذا التطابق على تأسيس أو إثبات صحة المعرفة التي أوجدها الفكر الإنساني.

على أية حال، فإن أفكار فيكو آنذاك لم تحظ إلا بالقليل من التقدير، و لذلك فإن عملية إحياء النزعة المثالية في جامعة نابولى بإيطاليا و التي بدأت سنة 1840، ارتبطت في البداية بهيجل أكثر منها بفيكو، و كانت المحصلة هي مدرسة نابولي للهيجيلية. أما أ. فيرا زعيم الهيجيليين المتشددين في نابولي، فقد كان يرى أن الفكر يمثل ما يعرف في المصطلح الهيجيلي "بالفكرة المطلقة" التي تقع خارج حدود السيطرة الإنسانية، لكن اثنين آخرين من الشخصيات المحورية في الهيجيلية النابولية، و هما ب. سبافينتا (1813 - 1883)، و ف. دى سانكتيسس (1813 - 1883) رفضا هذا المذهب المتعالى." في ربطهما بين

<sup>&</sup>quot; المتعالى هو مصطلح يدل على ما هو وراء الوعى و الإدراك مقابل ما هو محايث . [العترجمة].

الهيجيلية وفيكو (الذي أعادا اكتشافه و قراءته) دافع سبافينتا ودى سانكتيس عن إنسانية راديكالية تحصر كل الحقيقة والواقع في "هذا" العالم المادي وحده. وهكذا، فقد أعادا قراءة و تفسير المثالية الهيجيلية بحيث استبعدا أي نسق للواقع أو الحقيقة غير ماثل فيه أو متأصل في الوعى الإنساني، أي أنهما رغبا في استبعاد كل ما فوق الوجود المادي سواء في الطبيعة أو ما وراء الطبيعة. ولكن بينما رأى سبافينتا أن الفلسفة أو معرفة الواقع الموعى به هي "الفئية الفلسفية" الوحيدة التي تستوعب كل ما عداها، قال دي سانكتيس باستقلال الأدب والنقد الأدبي عن الفلسفة . وقد انعكست رؤية سبافينتا في "الواقعية الأنيية" لجيوفاني جنتيليه (1875– عن الفلسفة . وقد انعكست رؤية دي سانكتيس في "النزعة التاريخية المطلقة" لبينيدتو كرونشه .

لقد جاء كروتشه وجنتيله معا في عام 1896 – وكلاهما اشتهر بكونه ناقدا و فيلسوفا ومؤرخا – "ليهزا إيطاليا من غفوتها واستكانتها إلى المذهبين الطبيعي والوضعي، و يعيداها إلى الفلسفة المثالية". (1) وقد شكل الاثنان تحالفا فكريا، تبنى كل منهما فيه أفكارا تتماشي مع أفكار الآخر وتتطابق في مواضع كثيرة. وقد طغت تعاليمهما المثالية على علىم الجمال والنقد الأدبي في إيطاليا قرابة النصف قرن، بدءًا من تأسيس كروتشه لدوريته لاكريتيكا لا لنقد الأدبي في عام 1903. إلا أن هذا التحالف الفكري شابه التتافس بينهما، والذي أخذ يسزداد تدريجيا حتى أدى إلى تصدع يستحيل رأبه، وذلك في عام 1925، حين صار جنتيل الفيلسوف "الرسمي" للفاشية، بينما صار كروتشه من زعماء مناهضة الفاشية. ومع هذا فقد شهدت الفترة من 1925 إلى 1943 قيام ف. فلورا، وم، فوبيني، ول. روسو و غيرهم من النقاد "المنتمين لمذهب كروتشه الفكري" بالمساهمة في الموسوعة الإيطالية ويرجع السبب في حقيقة تلك النقاد "المنتبيله التي تعد إنجازا للنظام الفاشي في حقل الثقافة. ويرجع السبب في حقيقة تلك المساهمة التي تبدو غريبة، إلى أن الحركة الفاشية نبعت من موقف ثقافي شكات فيه مثالية المساهمة الذي البداية جزءًا حيويًا.

Introduction to D. Bigongiari's translation of Gentile's La riforma dell'educazione

Harcourt Brace, 1922), p. vii. (New York:

ه ٢ - المثالية الإيطالية

كان المثل الأعلى الذي جسده كروتشه وجنتيله كناقدين هو الوحدة بسين النظريسة الأدبية والنقد التطبيقي: أي وحدة الناقد والفيلسوف، و حيث إن الإبداع الفني هو نــشاط واع مرتبط بالضرورة بغيره من الأنشطة التي يقوم بها العقل، فإن أي نظرية فـي الأدب ينبغـي النظر إليها باعتبارها جزءًا لا يتجزأ من الفلسفة التي تطرح قراءة منهجية للعمليات العقليسة التي – من خلالها – تعبّر الإنسانية عن نفسها. ولقد كان الناقد الأمثل عند كل من كروتشه و جنتيله هو دي سانكتيس، الذي حول فلسفة الجمال إلى أداة بالغـــة التطــور لتقيــيم الأدب.<sup>(٢)</sup> ومثالية كروتشه وجنتيله مشتقة من المفهوم القائل بأن كل واقع أو حقيقة أو قيمة لا تتحقق إلا في و من خلال النشاط الأني للوعى أو "الزوح" spirito، وهذا هو الشكل الأوحد للحتمية. ومن ثم فإن الروح تحقق هويتها الواعية بنفسها لأنها تستطيع التعرّف على خصائصها الكلّية، كما أنها ماثلة بشكل كامل في ذاتها كوعي ذاتي، و هذا هو الفعل المطلق الذي من خلاله يتخذ العقل من ذاته موضوعا خاصا له. ويرى كروتشه وجنتيله أن العملية التي تقوم بها السروح بكل أبعادها الشكلية، إنما هي عملية محايثة"، ومن ثم فهي تعبر عن نفسها أيضنا في كل كائن إنساني فرد.

إن الأفكار العامة المتعلقة بالقصيدة كشكل أدبى و التي سلّم بها كل مــن كروتــشه و جنتيله في العشرينيات من القرن العشرين، تتبع من هذه المحايثة، حيث يمكن فهم القصيدة كعمل إبداعي أصبل تتحقق فيه القيمة الجمالية. وفي الفعل الشعرى يتحد "السشكل" و "المضمون" في كيان واحد، بل وتتحقق "الأنا" الكلّية للشاعر في القصيدة التي تسعى لإعـــادة تشكيل العالم، انطلاقا من إحساس فطرى بكل التجربة الإنسانية .

بيد أن كرونشه وجنتيله تباينا في نقطة حيوية، جوهر علم الجمال عند كروتــشه هـــو الإستقلال الذاتي للشعر الذي يعرفه ذلك العلم "كحدس" intuizione خالص، أما النقد فهو

<sup>(</sup>١) لمعرفة المزيد عن دي ساتكتيس و كروتشه، انظر/ي:

E. E. Jacobitti, Revolutionary Humanism and Historicism in Modern Italy (New Haven: Yale, 1981), pp. 46-56; and G. Gentile, The Philosophy of Art (1931), trans. G. Gullace (Ithaca: Cornell Uneversity Press, 1972), pp. 285-290.

<sup>\*</sup> المحايثة هي مفهوم من المفاهيم الرئيسية في الفلسفة التاملية التقايدية والمدارس المثالية المعاصرة. و المحايثة في مقابل المفارقة، تدل على حضور "الشيء في ذاته" [المترجمة].

التطبيق العملى لهذه الفكروة، وعلى النقيض من ذلك، يربط جنتيل الشعرر " sentimento الفطرى الذي يتولّد منه الوعي، و الذي يتحقق عندما يتحول إلى فعل الوعي بالذات (أو pensiero pensante)، و هو وعى الذات بنف سها، فل سفيا، بوصفها موضوعا. وخلافا لكروتشه، فإن نقد جنتيله يصر على فكرة انصهار الشعر مع الفلسفة بل و مع كل نشاط إنسائي آخر .

### كروتشه

تطورت نظرية كروتشه الأدبية و الغنية من مرحلتها الأولى التسى رسم خطوطها العريضة في مؤلفه علم الجمال كعلم للتعبير واللغويات العامـة Estetica come scienza إلى مرحلتها النهائية التي دونها العريضة في مؤلفه علم الجمال كعلم للتعبير واللغويات العامـة (1902) إلى مرحلتها النهائية التي دونها كروتشه في كتابه الشعر: مقدمة في نقده و تاريخـه المالات الشعر: مقدمة في نقده و تاريخـه الماليخـ كروتشه نظرياته ومثـل لهـا فـي ملسلة من المقالات النقدية تتناول مجمل الأدب الغربي بدءا من هوميروس وصولا إلى إيسن و قد ميّز كروتشه في نظريته النقدية وتطبيقاته أربع مراحل، الأمر الذي اعتبره هو (وليس كل نقاده) تطورًا نقديًا متماسكًا. (؟)

يطرح كتاب كروتشه علم الجمال نظرية في الفن (يمثل فيها الشعرالنموذج الحقيقي للفن) كما لو أنها نظرية عن الروح الإنسانية في مجمله....................... و في المنظومة التي وضعها كروتشه، يندرج الواقع ضمن الأنشطة المترابطة التي تقوم بها السروح، وهناك تسمنيفان رئيسان: النظرية والتطبيق، وكل منهما يعرض لشكلين متمايزين ولكنهما مرتبطان ببعضهما البعض ارتباط الخاص بالعام، فالنظرية هي أولاً صورة أو "حدس"، و لحظة الحدس المحض أو الخالص - قبل أن يشوبها عاملا التفكير والإرادة - هي نتاج "للتخيل" fantasia حيث تطرح أمام العقل المفردات التي تشكل عالمه، و هذه الرؤية المتخيلة للمفردات والتفاصيل

B. Croce, The Aesthetic as the Science of Expression and of the Linguistic in General (1902), trans. C. Lyas (Cambridge: Cambridge University Press, 1992), pp. xxx-xxxiv.

تتطابق والشعر الذي يعتبره كروتشه مثيلاً للغة والتعبير في صورتهما الملموسة الكاملة التي يتم تحليلها بعد. وهكذا يعتمد تماثل الشعر و اللغة على فكرة وجود مرحلة للتعبير اللغوى لم يظهر فيها بعد المعنى المنطقى، ولم تتميز فيها أجزاء الكلام، و لـم تتميز فيها أيضنا الكلمات كرموز للأشياء، إلا أن اللغة تنبئق بشكل تلقائي من "حالة الوجود" الكلية للفرد Stato الكلمات كرموز للأشياء، إلا أن اللغة تنبئق بشكل تلقائي من "حالة الوجود" الكلية للفرد danimo. ويؤكد كروتشه أن الحدس يحدد الصفة الجوهرية المميزة للشعر، مهما كانـت درجة إحكام و تنميق أسلوبه .

والشكل الثانى من أشكال النشاط النظرى والذى يفترض وجود الحدس هو الفكر أو "المنطق" الذى يربط مفردات الحدس وخصائصه بالكليات، فالتقارب الأولى بين النظرية والشعر يؤكد الرؤية الحدسية للمفردات، بينما تقوم الرابطة الثانوية المتصلة بالمنطق بابراز المفاهيم الكلية، الأمر الذى يربط الخاص بالعام .

ويعتمد على الجانب النظرى و يوظفه كل من الشكلين التطبيقيين الآتيين: "الاقتصادي الذي نتصور فيه عمدا خاتمة معينة، و "الأخلاقي" الذي يرتبط فيه الخاص والمفرد بالخاتمة الكلّية. ولكن بينما يرى كروتشه أن النظرية هي افتراض مسبق للتطبيق والممارسة، فإنه يؤكد أن التطبيق شرط للمعرفة وليس أقل. و هكذا يشكّل الشعر، والمنطق، والإرادة الاقتصادية والأخلاقية دورة متكاملة من الأنشطة التي يحركها العقل في مسارات "لولبية"، وكل دورة تعاود البدء من حد التجربة الذي ارتفع إليه العقل بما أنجزه مصبقا. و لهذا فإن الشعر يجد "وقود توقحه" في حصيلة إنجازات كل من المنطقي والتطبيقي، كما أن الشعر يتقدم على كل تجربة أخرى، بمعنى مثالي وليس زمنيًا .

ويرى كرونشه أن الشعر (مثل المنطق و الإرادة الاقتصادية و الأخلاقية) يملك أمر نفسه ويسوع ذاته: فلا قيمة لشيء إلا لكمال الفعل الشعرى ذاته، ووفقا لمعياره الخاص، فكل ما هو حقيقى أو زائف، واقعى أو وهمى، طيب أو رديء، لا يمت للشعر بصلة. فهنا لا شيء يهم سوى كفاءة الفعل الشعرى نفسه ووفقا لمعاييره الخاصة. وهكذا كان كروتشه يقصد تخليص الشعر مما يطلق عليه allotria أى الأغراض الدخيلة ؛ من "التوجيه" الأخلاقي و النقاقي، ومن استثارة البهجة، و من التوافق مع "الطبيعة"، و من "اللياقة" في موضوعه . كما

أنه لا يسمح بأن فرض "المضمون" أسلوب التعبير، بأن توجب معالجة موضوع معين بشكل واحد معين، ومعالجة موضوع أخر بشكل آخر، و يرجع السبب في ذلك إلى أنه بعيدًا عن التعبير والشكل، لا وجود للمضمون. فالمضمون والشكل يخلقان معا بالتساوى، والتعبير الحدس يستوعب كليهما في كيان واحد.

بشكل خاص، فإن الشعر - عند كروتشه - ينشأ عند إنتاج صورة ما، والصورة هي تمثيل لشيء محدد وواضح سواء من الناحية الخارجية (كشخص أو شيء ملموس) أو من الناحية الداخلية (كعاطفة أو مزاج)، والصورة لا وجود لها إلا في العقل الذي أنسشاها وتصورها، ويحمل الدليل عليها، الصورة هي رؤية عقلية توجد خقط عند تكوينها في فعل التخيل، وهو فعل مكرس فقط لإنتاج هذه الرؤية. والتخيل - الذي يستوعب كلاً من الفعل ومحصلاته - ليس مجرد شأن خاص، بل إنساني عام: و ما تخيله شخص ما، مفترض أن شخصا آخر يستطيع تخيله. فشيطان ميلتون هو مثال لهذه الصورة: صورة عقلية محددة الملامح. ولكن مجمل القصيدة التي تظهر فيها هذه الصورة، وهي قصيدة الفردوس المفقود ما هي أيضا إلا صورة، من حيث أنها تمثيل متماسك من إنتاج فرد، و رؤية مفردة تدمج صورا عدة في وحدة مركبة. وهكذا يمكن إدراك القصيدة كصورة كلّية هي نسيج من الصور.

التخيل - عند - كرونشه هو شكل من أشكال المعرفة يصور أشياء ولكنه لا يؤكدها، وهو متحد مع الحدس والتعبير، و هما مصطلحان قرنهما التخيل. فأما "الحدس" فيؤكد أساسا الصفة النظرية للصورة قبل أن يتم تصورها ذهنيا، وأما "التعبير" فيؤكد الخاصية المميزة للتخيل البناء الذي يتم - من خلاله - تمييز النشاط التعبيري عن السلبية التي لا أثر لها سوى "الانطباع". وهكذا يكون الشعر حدسا معبرا عن انطباع يشعر معه الشاعر أنه مساق لتمثيله واستحضاره للوعى عن طريق الصورة .

ويؤكد كروتشه أن الصورة الشعرية مكتملة التكوين هي صورة لفظية، مجسدة في كلماتها المناسبة و في النسق المناسب، و في القوالب الخاصة (القافية، و الوزن، و الإيقاع ... الخ) التي تتخذ الكلمات من خلالها شكلا ملموسا. وفي القصيدة يمتزج كثير من التفاصيل بعضها مع بعض، لتشكل صورة مجسدة أو ملموسة، ولا تصبح الـصورة "مجـسدة" إلا إذا عبرت عنها الكلمات

وهذا يقودنا إلى نظرية كروتشه في اللغة، فعند كروتشه لا تتواجد اللغة بذاتها كنــسق من الرموز، وإنما هي اللفظ، الجملة المنطوقة، و النموذج الملموس للعبارات كما يـشكلها المتحدث بطريقة عفوية. ولتأكيد هذه النقطة يعتبر كروتشه أن المعـــاجم، وقواعـــد النحـــو، والبحوث الخاصة ببحور الشعر والبناء الشعرى، كلها تفترض مسبقا استرسالا في طريقة الكلام أو في القصيدة، والتي تستخلص منها كلماتها وقواعدها الفريدة. وتتمتع هذه الإنشاءات والتركيبات اللاحقة بقيمة تطبيقية، فهي تخدم المتحدث بتذكيره بالتقليد المتوارث الذي قد يتقبله أو يعدله أو يرفضه وفقا لمزاجه.(١)

وهكذا، فإن اللغة – عند كروتشه – هي الفعل الشعري في حالة إيداع دائـــم التغيـــر، حيث يجرى تكوين الصورة في أثناء فعل التعبير. و يتبع هذا : (1) أنب يستحيل وجود مترادفات أو جناس تام، حيث تتمتع كل كلمة بنفس التفرد منقطع النظير مثل التعبير عن الحدس؛ (2) أن الاختبار الوحيد "لتنسيق الألفاظ" هو مدى ملاءمتها للمزاج الذي يعبر عنــــــه الشاعر؛ (3) أن الأوزان تختلف لدى كل شاعر أو في كل قصيدة؛ (4) أن أجزاء الكلام في حد ذاتها لا تحمل قيمة تعبيرية، و إنما تصبح لغة في الكلام فقط . وعلى ذلك، فإن نقد كروتشه يتجنب البحث في صنوف الكلمات، والمقولات النحوية، وما إلى ذلك مـن "أفكـار مجردة ، و يهتم - بدلاً من ذلك - بالشعر بوصفه كلاما، ويرى أن مغزى كلماته لا يمكن فصله عن القصيدة أو تحليله "ماديًا".

وبالمثل، يرفض كروتشه "الأجناس الأدبية" سواء كمبادئ للإنشاء الأدبي، أو كتصنيف نقدى، فكل قصيدة هي كيان وحده، و تعبير متفرد من مبدعها sui-generis، ولهذا فإنـــه لا ينبغي محاولة المقارنة بين قصيدة وأخرى، وأكثر من ذلك لا يصح محاولة تصنيف القصيدة إلى "قصيدة غنائية" أو "قصيدة ملحمية" أو "قصيدة مسرحية". و يعتقد كروتــشه أن مفــاهيم

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص ١٥٦ - ١٦٤.



الأجناس الأدبية وغيرها من التصنيفات (والنقاليد الأدبية...إلخ)، ناتجة عن تعميمات إمبريقية، وإرشادات عملية للشعراء، وتلك كلها أفكار مجردة قائمة على أعمال مفردة، و لا قيمة لها فيما يتعلق بتقييم الشعر أو تسجيل تاريخه. إن التفرقة بين الأجناس الأدبية أمر يفيد فحسب في تذكر أعمال مفردة والتعرف عليها، أو في الإشارة المختزلة لمجموعات من الأعمال الأدبية. (٥)

طبقاً لذلك، ويدلاً من التاريخ القديم للأجناس الأدبية (أو للمراحل الزمنية، والتقاليد القومية في الكتابة، والمدارس الفكرية) فإن نقد كروتشه - كما يتمثل بوضوح في مؤلفه أدب إيطاليا الجديدة La letteratura della nuovo Italia (المجلد السادس، 1904 - إيطاليا الجديدة من المقالات ترتكز كل منها على موضوع واحد، هدفها تعريف فردية القصيدة، والصورة والمزاج اللذين تعبر عنهما في علاقتهما المتفردة؛ و تحديد ما إذا كانت القصيدة قد حققت التماسك بين صورها؛ و أخيرا وضع القصيدة في سياق التطور الشامل الشخصية الشعرية المؤلفها.

ويستنكر كروتشه أن يكون للنقد أية صلة بالكشف عن أهواء أو نوايا المؤلف، فإلى المغزى من القصيدة يوجد في القصيدة ذاتها، وأى حكم على نية المؤلف (الأهداف المزعومة المنسوبة للشاعر والمقتبسة من مصدر شعرى آخر) غير ذى صلة بالقصيدة ما لم تدلّل عليه القصيدة نفسها. وبالمثل يرفض كروتشه فكرة وجوب تتويه النقد أو إشارته إلى ظروف تتجاوز حدود القصيدة (كالظروف السياسية وغيرها مما هو خارج عن مجال الشعر). إن النظر إلى القصيدة في سياقها الثقافي أوالتاريخي ليس إلا تشويها لشعور الغرد بنلك القصيدة. والجدير بالذكر أن مدرسة النقد الجديد التي ظهرت في كتابات ج . ك . رانسوم، و ك . بروكس، وغيرهما، وسادت في الأربعينيات من القرن العشرين تتبني مقولات مماثلة، على الرغم من أنها لم تستمد وحيها من كروتشه. (١)

<sup>(\*)</sup> المصدر السابق، ص ٣٦ ـ ٣٦.

۱۱ انظر/ی، علی سبیل المثال:

J. C. Ransom, The New Criticism (Norfolk: New Directions, 1941)

يطرح "منهج" كروتشه النقدى في علم الجمال فكرة أن الحكم على قصيدة هو "إعادة إنتاجها في وعى قارئها"، حيث الفارق الوحيد بين المعايير الملهمة لفعل إعادة إنتاج القصيدة ("التذوق") ومعايير إنشائها أول مرة ("العبقرية") هو التباين في الظروف، والحكم على قصيدة هو نقل قارئها إلى الحالة التي تولّدت فيها القصيدة في عقل السشاعر، فلي تكرار لرؤيلة الشاعر، إذن ليس هناك فارق حقيقي بين الناقد والشاعر، اللهم إلا الفرق في المنزللة لا في الأصالة و القدرة على الإبداع.

وفي مجال التطبيق، توسع كروتشه في فكرة أن النقد هو إعادة إنتاج لتعبير سابق، فبدأ ينظر إلى كل قصيدة في ضوء الشعر كمفهوم عام، وشعر بأنه من الضروري وصف تلك العلاقة بطريقة متفردة. هنا يصبح النقد العملية المنطقية لتطبيق مفهوم عام (مفهوم السشعر) على "حقيقة" ما (قصيدة أو حنس جمالي)، تلك العملية التي تحضر وتهيئ لها من قبل عملية إعادة إنتاج القصيدة. و يصوغ كروتشه رؤيته تلك في قضايا علم الجمال Problemi di المخيّلة، إعادة إنتاج القصيدة و يصوغ كروتشه رؤيته تلك في قضايا علم الجمال المخيّلة، كما يتم إعادة إنتاجها في المخيّلة، كما يتم إعادة إنتاجها في المخيّلة، كحقيقة جمالية لا غير ... بدلاً من كونها تأملاً، ينبغي أن تصير الحقيقة الجمالية فعلا منطقيا (مكونًا من مبتدأ و خبر وأداة وصل). ويتشكل النقد الدبي من تلك العملية البسيطة من إضافة خبر إلى المبتدأ موضوع التأمل". (م) مكن هذا المدخل الجديد كروتشه من التمييز بين التـذوق والنقد، و بين الناقد والشاعر، كما أتاح له أيضنًا تأكيد صحة الحكم النقدي على عمل ما بأنه عمل شعرى (صورة معبرة عن حالة ذهنية). (1)

بحلول عام 1907 كان كرونشه قد بدأ المرحلة الثانية في جمالياته، و هي نظرية الشعر "كحدس" غنائي liricita. ولقد تتاولت طبعة عام 1902 من علم الجمال بشكل ميهم الحدس واستخلاصه لمادته من "الانطباعات". ولكنه يوضح في بحث له بعنوان " الحدس الخالص والسمة الغنائية للفن" "L'intuizione pura e il carattere lirico dell arte" الخالص والسمة الغنائية للفن " 1908) أن وظيفة الحدس هي التعبير عما تثيره حياتنا العملية فينا من انفعالات وأن هذا

Croce, Aesthetic, pp. 132-152.(Y)

B. Croce, Problemi d'estetica (Bari: Laterza, 1910), p. 52. (^^)

<sup>(&</sup>lt;sup>1) ا</sup> المصدر السابق، ص ٤٥ .



يحدد السمة الغنائية للشعر. وتوفر الروح العملية أو الأخلاقية وحدها المــــادة التــــي يعطيهـــــا الشعر شكلا وذلك عن طريق إدماجها في مضمون الحدس. وفي جوهر علم الجمال Brevario di estetica (1913) يعيد كروتشه تعريف الشعر بأنه "تخليق أولمي" للــصورة والانفعال (الشكل والمضمون) في الحدس (١٠).

إن مهمة الناقد الأن هي تعريف الانفعال كما يتبلور في الصورة المتكاملة للقــصيدة، وإصدار حكم نقدى على وحدة القصيدة وتماسكها وتناسب أجزاء تلك الصورة، بالإضافة إلى تطابق و توافق العناصر الموضوعية في القصيدة (الوزن، المناظر، الشخصيات، والحبكة) مع الانفعال السائد فيها. وعلى الناقد أن يقرر إلى أي مدى تحقق القصيدة التعبير عن "موضوعها الرئيسي" الغنائي macchia، و إلى أي مدى أعاقت تعبيرها تدخلات غير شعرية ( الدعاية لمصالح سياسية وغيرها من المصالح مثلا)، مشيرًا إلى المواضع التي تكمن فيها شارحا لماذا هي ليست شعرية ،

أما المرحلة الثالثة من فكر كروتشه – و تمثلها نظريتــه عــن "الــسمة الكونيــــة" carattere cosmico التي يتسم بها الحنس الغنائي - فنتجلى في مقالات جديدة في علم الجمال Nuovo saggi di estetica (١١). (١١) الشعر في هذه النظريــة هــو الحــدس الإنساني العام في الفرد: الصورة الشعرية هي الكل في شكل فردي، كما أن مادة السشعر مؤلَّفة من جميع انفعالات التجربة الإنسانية؛ و بدخولها القصيدة تتحول هـــذه الانفعـــالات – انطلاقا من إحساس الشاعر بنبض الحياة - إلى مضمون القصيدة؛ وبتحولها إلى مضمون القصيدة تصير هذه الانفعالات جزءا من الصورة. وحينئذ تكون القصيدة هي محاولة الشاعر للبوح أو للإفصاح عن انفعال أو إحساس عام بالحياة الإنسانية، ولجعل عالم تلك الـصورة مطابقا لذلك الانفعال. هذا المثل الأعلى - عند كروتـشه - يمثـل خاصـية "الكلاسـيكي" · classicita. وهذا يعيز كروتشه في رؤيته بين كل من التصور الرومانسي للشعر كمجرد

B. Croce, The Essence of Aesthetic (1913), trans. D. Ainslie (London: Heinemann, 1921), pp. 39-40.

افصح كروتشه لأول مرة عن نظريته الكونية في: "Il carattere di totalita dell' espressione artistica", La Critica I 6 (1918), pp. 129-140.

تدفق للانفعالات، و"الكلاسيكية" التي تعنى بالعنصر الشكلي، على حساب العنصر الانفعالي في النثر المسترسل الجاد .

طبق كروتشه نظريت "الكونية" في مقالات عن أربوسط و (1918) وشكمبير (1921) وجوته (1919) وكورناى (1920)، ودانتى (1921). وتستهدف هذه المقالات كلها التوفيق بين التقييم و"التشخيص caratterizzazione. وهنا تكون وظيفة الناقد دراسة القصيدة باعتبارها التجبيد لصورة معبرة عن الانفعال الكونى للشاعر، و هذا يتبيح للناقد ثلاث وجهات يستوعب من خلالها القصيدة : الصورة، والانفعال، والعلاقة المتبادلة بينهما. فالناقد يمبر الصورة، ويحدد الانفعال، ويقيم توافقهما المتبادل، والخلاصة التى يصل اليها الناقد بشأن مدى مطابقة الصورة للانفعال السائد في القصيدة هو حكمه النقدى. و يعكس المقال الخاص بأربوسطو أكثر من سواه رؤية كروتشه الكونية للشعر، فهو لم يقدم أربوسطو بصفته شاعرا ساخرا (كما فعل دى سنكتيس من قبل)، وإنما قدمه بصفته شاعرا يعبسر عسن الانسجام والتوافق الذي هو حصيلة كل الانفعالات الإنسانية التي تحس بتكثيف فائق يجعل منها انفعالات "كونية"، و بقراءة أربوسطو على هذا النحو، قدم كروتشه حافزا جديدا لدراسة منا الشاعر في إيطاليا.

لقد وصل كروتشه إلى الاعتقاد بفكرة أن الشعر لا يعبر عن واقع فردى فحصب، و إنما يعبر عن كل شامل. إلا أن كروتشه - في نظر ناقديه - لم يبين كيف يمكن التوفيق بين هذه السمة الكونية، وتصوره السابق القاتل بكون الشعر حدسا لصورة فردية محددة. (١٠) أما "المرحلة" الأخيرة من فكر كروتشه هي نظريته في الأدب التي قدمها في كتابه الشعر للها "المرحلة" الأخيرة من فكر كروتشه هي نظريته في الأدب التي قدمها في كتابه الشعر المواقف يسعى إلى تعزيز و دعم التنقيح و التعديلات التي أجراها سابقاً في نظرياته الجمالية. يقدم كتاب الشعر - وهو بمثابة استخلاص سلبي من نظريات الحدس - تعريفا للأدب بأنه كل شيء عدا الشعر، و يميز كروتشه بين أربعة أنسواع من التعبير: "العاطفي أو المباشر"، و"الشعري"، و"النثري" و"البلاغي"، وفي الشعر الحق لا يخضع

<sup>\*\*</sup> انظر *ای* 

A. Tilgher, Estetica: teoria generale dell'attivita artistica (Rome: Libreria di scienze e lettere, 1931) pp. 18-19.



الحدس لأى غايات دخيلة، كالتوجهات العقلية، وإنما هو تعبير غناتى محض، و على ذلك فإن عن طبيعة الأشياء De rerum natura الوكريشيوس - على سبيل المثال - يعد عملاً أدبيًا وليس شعرًا، لأن الموضوع الذي يطرحه أكثر أهمية من شكله. و باختصار، كلما افتقد الشعر الحدس الغنائي الخالص، صار أدبًا. ويذهب كروتشه بالأدب إلى أبعد من هذا حيث يعيد تقسيمه إلى أربعة أنواع هي : "العاطفي"، و"الأخلاقي"، و"الترفيهي" وأخيرا "التعليمي".

يعد كتاب الشعر دفاعًا عن الأدب كزخرف، ولياقة، وتحكم. فالأدب يُكسب تجلّيات الحضارة "تكهة شعرية"؛ ووظيفته هي إشباع حاجة المقتصيات الجمالية للتعابير غير الشعرية. إلا أن هذا يجعل من الصعب تحديد الشعر "الحق"، لأن مفهوم الجمال ينطبق الآن على كل من الشعر والأدب أو ما شابه الشعر (حيث يفتقد الحدس الكوني والغنائي الأصيل). ومع هذا، تظل مهمة الناقد الأساسية هي التمييز بين الشعر والأدب.

ومجمل القول أن كروتشه يستتكر أن يكون التفكير جزءا ضروريا من الشعر، ويتبنى نقد كروتشه رؤية تخيلية صرفة للشعر تعتمد الصورة مما يودى إلى بعض المشكلات البارزة، ومن ذلك - مثلا - رأى كروتشه القاطع المذكور في كتاب شعر دانتسى البارزة، ومن ذلك - مثلا المرابعة المناع المذكور في كتاب شعر دانتسى الموال الموال الموال الموال الموالية الموالية الموالية، وعلى ذلك فهي ليست شعرية، بينما الحوارات الفاصلة التي تتخلل البناء اللاهوتي هي وحدها الشعرية، مما يختزل القصيدة إلى أجزاء منتقاة تتميز - وفقًا لكروتشه - بأنها لم تقصدها النزعة الفكرية والأغراض الدينية، ويمكننا أن نجد مشاكل مشابهة في حكم كروتشه السلبي على كل من ليوباردي و فوسكولو الغييري ومانزوني و غيرهم ،

إضافة إلى هذا فإن أسلوب معالجة كرونشه لموضوع التخيّل أو السقعر كسابق بالضرورة للفكر التصوري القائم على تكوين المفاهيم هو أمر غير مبرر فلسفيا. فمن الممكن أن تكون الصورة خالصة من أى حكم أو إنبات منطقى صريح، غير أن تسميتها "صورة" تعنى أنها ميّزت بالفكر ونُسبت إلى شروط موضوعية، إذ كيف يتأتى لذا الحصول على صور لأشياء فردية محددة ("هذا النهر" و"هذه البحيرة" ... إلخ) بدون وجود مفاهيم أو مقولات، و بدون تأثير فعلى في فهمنا لأفكار عن الهوية والتميز والمادة والكل و الجزء؟ بمعنى، كيف

يمكن لصورة محددة أن تكون شيئا آخر غير موضوع للفكر، له هويته و نوعه وما إلى ذلك من خصائص؟ إن فكرة كروتشه الخاصة بسبق اللغة عن طريق مقارنتها بالمعنى المنطقى أو النقليدي، تبدو إشكالية كذلك. و كما أشار ر. ج. كولينجوود (و الذي كان بشكل عام مؤيدا لأفكار كروتشه) فإن اللغة لا تعد لغة بدون جانبها التصوري: ومساواة اللغة بالحدس، وعزل الحدس عن الفكر هو تقويض لتصور وحدة العقل البشرى الذي يصر عليه كروتشه أيضا.

#### جنتيله

انصب اهتمام جنتیاه الرئیسی کناقد علی العلاقة بین الشعر والفلسفة. و تشمل دراسات جنتیاه النقدیة، وهی أقل عددا و أضیق مجالا من دراسات کروتشیه، چینو کابونی وثقافیة توسکاتیا فی القرن التاسع عشر Gino Capponi e la cultura toscana nel secolo و ماتزونی التاسع عشر (1922) به ودانتی و ماتزونی التاسع عشر (1923) Dante e Manzoni و ماتزونی و میسرات فیتوریو الفیبری (1922) به وماتزونی و لیوباردی : مقالات نقدیة الفیبری المعالات الفیبری المعالات المعالات المعالات الفیبری المعالات المعالات الفیبری (1928) المعالات المعالات

قبل ظهور نزعته "الواقعية الأنية" في عام 1912، كان جنتيله يتبنى فكرة كرونشه عن السمة الغنائية للشعر التي تسبق الفكر التأملي، ولهذا، فإنه في فلسفة جياكوم و ليوباردي ليوباردي La filosofia di Giacomo Leopard (1907)، (1907) يعتبر الفلسفة في كتاب ليوباردي دفتر الأفكار Zilbadone di pensieri مجرد سجل للانفعالات أو الحالات الذهنية المختلفة،

يوجد هذا المقال و غيره مما كتب جنتيله عن ليوبار دى -والذين سيتم ذكر هم من الأن فصاعدا- في: G. Gentile, Manzoni e Leopardi, opere complete, vol. XXIV, 2nd edn. (Florence: Sansoni, 1960).



أما الفلسفة الحقة فتتجاوز المشاعر الشخصية لمؤلفها، وتختلف عن التعبير الغنائي الــصرف في الصور التي تميز الشعر.

ولكن في سنة 1917 عند مراجعته لكتاب معلم الحياة الذي يتناول فيه ج. برتاتيشي ليوباردي، وفي ضوء مذهبه "الواقعي الآني"، رأى جنتيله أنه يتعذر فصل شعر ليوباردي عن فلسفته، (191 فشعر ليوباردي أنتجته المشاعر التي هي أيضا مصدر فلسفته، و بالمقابل فان فلسفته تحولت إلى أيقاع مشاعره الشعرية. و هكذا فإن فلسفته لا تعد نسقا من الأفكار، و إنما هي مبنية على حس جوهري بما يعنيه أن يكون الإنسان إنسانا.

وفى شعر ليوباردى La poesia del Leopardi (1938) وشعر و فلسفة ليوباردى الرؤية إلى المحاردى المحاردي الم

والنظرية التي ينطوى عليها نقد جنتيله "الواقعي الآتي" تستدعى إلى الأذهان رؤية كروتشه الكونية، التي فحواها أن القصيدة فعل أصلى يضفى فيه الشاعر صفة الموضوعية على مشاعر أولية جوهرية، ينوب فيها ماضيه بأكمله و جميع انفعالاته المعاشة والمتخيلة، وشعوره بآمال وآلام وأفراح الجنس البشرى. ويصوغ الشاعر هذا الشعور بشكل موضوعي (في الوزن، المناظر، و الحبكة ... إلخ) مكونًا رؤية مطابقة لهذا الشعور، تحت مظلة من وعي الذات السائد والمتغلغل في القصيدة. والخير، أي ذلك الوعي، يمثل "اللحظة" الفعالة التي توحد الشعور والتعبير حيث يحاول الشاعر أن يطابق بين الروية النسي تحتويها القصيدة والشعور، حتى لا يبق هناك عنصر موضوعي خال من الشعور، ومثل ذلك العنصر يعد

Gentile, The Philosophy of Art, pp. 216-219. 15

"شعريا"، لمجرد أنه يلقى الضوء على الشعور في القصيدة. إلا أن العنصر الموضوعي في حد ذاته ليس شعريًا، و إنما هو مجرد عنصر في الأسلوب الفني، ولكن في حالية وجود قصيدة متكاملة البناء والأجزاء ومحققة للجماليات الشعرية، سيعمل الشاعر على توليف كل عنصر كهذا - مع الشعر في القصيدة أو مع الشعور السائد فيها بحيث يصبح هذا العنصر جزءًا حيويا من الفعل الشعري، و يعرف جنتيله هذه العملية المركبة والبناءة بأكملها بفعل "ترجمة الذات" (autotradursi). (10)

إن الناقد يدرس القصيدة في ضوء مفهوم الفعل الشعرى الكلى، حيث يصير المشعور موضوعيًا، وحيث القصيدة – التي هي تعبير عن السمات الفردية المميزة للشاعر – تمصير أيضا تعبيرا متفردًا عن عموم الإنسانية. وعلى الناقد أن يبين ما إذا كانت القصيدة تحقق المطابقة بين العناصر الموضوعية لمرؤية الشاعر، وشعورها المبدئي، وإلى أي مدى تحققها، وأن يحدد الطريقة المتفردة التي تتحقق بها هذه المطابقة. ويشمل هذا ثلاث خطوات : إذ يحلل الناقد "فن الشعر أو الجماليات" (العناصر الموضوعية) في القصيدة، ثم ينتقل من تلك الجماليات إلى تذوق الشعور الذي ولدها، ثم يعيد إنشاء القصيدة بأكملها، في ضوء رؤيت للعناصر الموضوعية بوصفها معبرة عن الشعور في القصيدة ومتكاملة معه، أو بعكس ذلك في ضوء رؤيته للشعور في تناميه داخل عالم القصيدة. (١٦)

القصيدة عند كروتشه لا تتجاوز أبدًا ما صاغه الشاعر مما شعر به، فهسى معزولة تماما عن كل من ماضى الشاعر، وما يليه، بما فيه نقدها، ومن ثم، فالناقد عند كروتشه هسو "فيلسوف مضاف إلى فنان". (١٠) ويعتقد جنتيله أن أصل التجربة الانفعالية في القصيدة مكانسه القصيدة وحدها، ولكن جالنسبة إليه – فإن جهد الشاعر لجعل قصيدة مطابقة لذلك الشعور، لا يحجب القصيدة عن الناقد، فالشاعر لا يمكنه تحقيق مطابقة مطلقة، لأن الشعور لا ينضب أو يستهلك. (١٠) ولذلك فإن محاولة الشاعر الإفصاح عن الشعور لا تتوقف عند نهاية ثابتة، وكل

۱۱ المصدر السابق، ص ۲۱۹ - ۲۲۲.

المصتر السابق، ص ٢١٩ - ٢٢٥.

B. Croce, Nuovi saggi, 4<sup>th</sup> edn. (Bari: Laterza, 1958), p. 79. <sup>17</sup> Gentile, The Philosophy of Art, pp. 207-214. <sup>18</sup>



ناقد جديد يحاول أن يدرك كيف تقوم الحركة الفردية للقصيدة بتجسيد الشعور، يعرف -بالإضافة إلى ذلك - الرؤية التي يقدمها التعبير عن الشعور، و بناء على ذلك فإن الناقد عند جنتيله هو "فنان مضاف إلى فنان". (19)

ومما يلفت النظر أيضا فكرة جنتيله أن معنى العمل الأدبى هو من إنشاء القارئ عند قراءته له، لا من إنشاء المؤلف الذي كتبه، ويبدو هنا بعض التوازي مع موضوع "التأويل النشط" الذي طوره نقد مابعد البنيوية. ('') لكن جنتيله يربط هذه الفكرة بنظرية مركبة عن انتقال الإدراك من شخص إلى آخر، و ذلك ليقدم تفسيرا لانتقال المعنى من كاتب إلى قارئ أو من قارئ إلى آخر. وتقوم هذه النظرية على أساس أن الفرد يمكنه فهم شخص آخر عن طريق تحويل حقائق حياة ذلك الشخص إلى أفعال يمكن تصورها وفهمها في سياق النفكير الحالى pensiero pensante لدى الفرد الذي يريد الفهم .

يزعم نقاد جنتيله (وبخاصة كروتشه) أن جنتيله يرى في شعراء أمثال ليوباردى و
دانتي الفيلسوف بدلا من الشاعر، وفي المقابل فإنه لا يرى ما يجعل الشعر شعرا. (٢٠) حقا فقد
تمحورت كتابات جنتيله على الشعراء أصحاب المذاهب الذين - حسب رأيه - يعرضون
بالتفصيل جماليات فلسفية للحياة، إلا أنه لم يستين بالشعر. و الغرض من نقد جنتيله "الواقعي
الأني" هو تفهم فلسفة الشاعر وإدراكها من الصور وروح الأسلوب المتتوع للقصيدة، و بيان
كيف يكمن الشعر في المضمون العاطفي التأملي للقصيدة الذي تتركز فيه شخصية السشاعر
بأكملها. و بصيرة جنتيله ترى أنه لا وجود لشاعر بذاته، و لا لشاعر غير مفكر أيصنا، لأن
الشاعر لا يستطيع إبداع قصيدة بمعزل عن فعل التفكير الذي يفصح فيه عسن مسشاعره،
ولذلك، فإنه فقط بتنبع حركة التطور المتكاملة لهذا الفعل، يستطيع الناقد أن يستوعب جميع
حالات الخصائص الشعرية والمهارات الشكلية الخاصة بالشاعر، والعناصسر الموضوعية
خالات الخصائص الشعرية، والمهارات الشكلية والوزن.

<sup>&</sup>quot; المصدر السابق،ص ٢١٦ - ٢٢٣.

<sup>1</sup> المصدر السابق، ص ٧٧ - ٨٣.

B. Croce, Conversazioni critiche, vol. 4 (Bari: Laterza, 1951), p. 300. "

## النقد المثالي الإيطالي بعد كروتشه وجنتيله

فى الفترة من عام 1903 إلى عام 1940، تميز النقد الإيطالي بقوة انتمائه إلى الاتجاهات الفلسفية المثالية. وعلى الرغم من وجود العديد من الاستثناءات الجديرة بالذكر (ومنها ج. توفانين، ب. نارديني، و ك. فارشيسي) فإن معظم النقاد الإيطاليين المولودين ما بين 1890 و1914 تبنوا ابتداء آراء كروتشه أو جنتيله. غير أنه مع بواكير الثلاثينيات من القرن العشرين بدأ بعض هؤلاء النقاد في اتخاذ وجهات فكرية حادث عن تعاليم أستاذيهم في نقاط فارقة.

كانت التاريخية الجديدة مصدراً رئيسيًا لهذا التحول، فقد كانت هذه حركة نقدية واسعة الانتشار في إيطاليا عقب ثلاثينيات القرن العشرين (ومستقلة عن التاريخية الجديدة في أمريكا) إذ تولدت من أعمال ل. روسو، و ركزت على الافتراض التاريخي المسبق للشعر، و كان أكثر التاريخيين الجدد شهرة (والذي كتب العديد منهم لدورية روسو بلفاجور Belfagor) هو والتر بيني الذي كان يرأس تحرير المجلة التي يملكها وهي مجلة الأدب الإيطالي La والتر بيني الذي كان يرأس تحرير المجلة التي يملكها وهي مجلة الأدب الإيطالي هذه والتر بيني الذي كان يرأس تحرير المجلة التي يملكها وهي مجلة الأدب الإيطالي المحدة أمبرتو بوسكو، ن. سابجنو، ج. جتو، ونقاد "متخصصون في فقه اللغة" من أمثال م. مارتي، ج. كونتيني، و ل. كاريتي .

آنذاك، كان مضمون القصيدة والانفعال أو الشعور فيها - عند كروتشه وجنتيله - هو المضمون كما صيغ وشكل في القصيدة نفسها فحسب. وتبع ذلك أن جميع أعسال السشعراء التحضيرية للقصيدة، والتجربة الخاصة والاجتماعية، والميول، والمعتقدات، والموقف أو الإطار التاريخي، كلها، لا يمكن تحليلها بوصفها "سببا" للانفعال في القصيدة. وأية دراسة في فقه اللغة يشرع فيها الناقد هي إما تمهيد لنقد القصيدة (كروتشه)، أو بداية لتكوينها في تحليل اللحظة الموضوعية في القصيدة ذاتها (جنتيله). وقد أكد جنتيله جشكل خاص على أن الوسط التاريخي الذي أبدعت فيه القصيدة، مثله مثل الأفكار والحياة العاطفية للشاعر، يجب أن تتم دراستها فقط عند تحللها في "أبدية" القصيدة. لكن كلاً من كروتشه وجنتيله استبعد أي



محاولة لإدراك مغزى وقيمة القصيدة عن طريق أبحاث موسعة إلى حد ما عن الظروف التى أفرزت القصيدة.

غير أن بينى يعارض فكرة أن القصيدة تكون عند تولدها من المصدر عملاً مغلقًا ومنعزلاً عن الأحوال التى تسبقها، ومن ثم يرفض بينى فكرة أن الناقد ليس فى حاجة إلى تحويل نظره عن القصيدة من أجل فهمها و تقييمها، و بدلا من ذلك، يرى بينى في كتاب الجماليات الجديدة لشعر ليوباردى La muovo poetica leopardiana (1947) أن النقد يجب أن يلتفت لا إلى التعبير عن العاطفة فحسب، و إنما أيضنا إلى الأفكار والتوجه الأدبى للشاعر، و إلى حلقات الاتصال التاريخية ما بين القصيدة و تطور المثل العليا الأدبية.

لكن أتباع كروتشه "المخلصين" أمثال م. سانسون بدأوا هم أيضًا في دراسة الطرق التي يتشكل فيها مضمون القصيدة بالفعل في حياة الشاعر اليومية قبل أن تصير شعرًا. ولم يكن الهدف حيننذ (كما هو الحال عند روسو وبيني) هو استبدال النقد الجمالي عند كروتشه وجنتيله، وإنما إضافة المزيد من البحث المتعمق إليه، على أمل أن ينتج "منهجا" أكثر اكتمالاً. لكن كلا من هذه الإضافات تتناقض مع فكرة كروتشه و جنتيله أن العمل الشعرى، وعقل الشاعر لا يمكن بالضرورة التنبؤ بهما، بل وقد يتضح أنه لا يمكن إرجاعهما لأى تطور يتوصل إليه الناقد.

وباختصار، فإن التاريخية الجديدة و ظهور "الشعرية" كجزء رئيسى في النظرية الأدبية الإيطالية، قوضا فكرة القدرة الإبداعية غير المشروطة وغير المقيدة، وهي الفكرة المحورية في المثالية المطلقة عند كرونشه و جنتيله. إلا أن عوامل أخرى أيضا ساهمت في الانحسار التدريجي لهيمنة تلك المثالية على النقد الإيطالي.

لقد كان النقد عند كروتشه و جنتيله أنذاك - بالضرورة - واحدا فيما يتعلق بمفهومــه (كمعيار تقييمي) ومتعددا فقط فيما يتعلق بأساليبه. و لكن - بعد عــام ١٩٤٥ بــدأ النقــاد الإيطاليون - مثل روسو في كتابـــه قــضايا المنــاهج النقديــة Problemi di metodo - (1973) Critica e poesia والــشعر (1950) وماريو فوبيني في كتابه النقد والــشعر (1950) وماريو فوبيني في كتابه النقد والــشعر

في تأكيد الحاجة إلى تنوع وتعدد منهجي. فبعد أن صار النقد فنا شعريا، لم يعد ممكنا لـــه أن يكون مطلق العالمية، وبالأحرى فإن أي قراءة إنما هي "فرضية" أو ممارسة "مابعد نقدية".

ومع مطلع الخمسينيات كان التيار الرئيسي في النقد الإيطالي قد ابتعد عن مثالية كروتشه وجنتيله، وشكل النقاد المخضرمون والأصغر سنا رؤى نقدية جديدة، و انتهجوا مناهج منتوعة في معالجاتهم، و اقتبسوا بطرق مختلفة من المذاهب الماركسية، والوجوديــة، والبراجماتية والتأويلية، والظاهراتية، والبنيوية والسيميوطيقا، أو (في حالة واحد على الأقل من أنباع كرونشه المرموقين و هو فرانشيسكو فلورا) الأفلاطونية. (٢٦)

وفي الوقت ذاته صبار هؤلاء النقاد أكثر مبلا إلى التخصص، وإلى ترك القصايا الأولية للمتخصصين في علم الجمال، أو أنهم -فيما يبدو - رأوا أنه لا فائدة من إعادة طرح ثلك الأسئلة القديمة: الماذا نضىء الضوء؟" لقد كان أمرا حبويا لدى كروتشه وجنتيله معرفة كيف نعرف: حيث إن قبول مبدأ دون قيامه على أرضية من نظرية معرفية، معناه التخلي عن العقل. إلا أنه، مع الستينيات من القرن العشرين، تخلى عدد متزايد من النقاد الإيطاليين عن فكرة ربط النقد الأدبى بفلسفة أوليّة.

و اليوم، فإن معظم النقاد الإيطاليين يعتبرون أنفسهم متجاوزين (superatori) لكروتشه وجنتيله . فبعد تمثلهم لتعاليم المثالية، فإنهم لا يسعون إلى إحياء المناهج القديمــــة للنقد مثل نظرية الشعر كمحاكاة، و لكنهم كذلك لا يقيدهم أي إحساس بالاعتماد على تلك التعاليم.

للحصول على شرح مفصل فيما يخص ذلك الموضوع، انظر اي: Vittorio Stella, 'Aspetti e tendenze dell' estetica italiana odierna (1945-1963)', Giornale di metafisica. XVIII, 6 (1963), PP. 576-621, and a. XIX, I-2 (1964), PP. 41-74, 280-329.

<sup>&</sup>quot; المعلى هذا لماذا "نضىء ما هو مضاه أصلا؟" . [لمترجمة].

## النقد المثالى الإيطالي خارج إيطاليا

على الرغم من كون جنتيله شخصية شهيرة في إيطاليا، فإنه لا يعرف إلا في نطاق ضبرًق خارج إيطاليا، و كتاباته النقدية ما تزال غير مترجمة، ويسهل معرفة أسباب هذا التجاهل: فإن جنتيله اقتصر في كتاباته على الأدب الإيطالي دون غيسره، وهذا الأدب بالمستثناء دانتي - لم يعد يثير كثيرا من الاهتمام النقدي المعام في بقية أنحاء العالم، وهذا بالإضافة إلى أن ارتباط جنتيله بالفاشية كان كافيا لنزع الثقة منه بشكل نهائي من نفوس الكثيرين ومنهم مريده الإنجليزي ر. ج. كولينجوود. (٢٠) إلا أنه ينبغي ملاحظة أن جنتيله لم يكن قط كاتبًا مأجورًا للحزب الفاشي، وأن عمله الأكاديمي في ظل الفاشية ظل قيمًا ومؤثرًا.

يستحق جنتيله وأفكاره النقدية اهتماما أكبر مما يحصل عليه في الوقت الحالى . فإسهامه مميز ودال في النقد المعاصر، حيث إنه يدين ويستنكر، بشكل لم يسبقه أحد إليه من قبل، تلك النظريات التي ترى الشعر "كمثال أكمل" موجود بمعزل عن الإيقاع الشامل للحياة الإنسانية. حاول جنتيله، أكثر من أى ناقد آخر، أن يوضح كيف يكون الشعر أساسًا لحياتنا الواعية بأكملها، لقيمنا الأخلاقية، للمثل العليا، للعلم، للفلسفة، وللمعتقدات الدينية.

والموقف مختلف في حالة كروتشه الذي كانت مناهضته للفاشية سببا في تعزير شهرته العالمية، فترجمت بعض من كتاباته النقدية إلى عدة لغات؛ و (على العكس من جنبيله) ظهر اسمه في كتب تاريخ علم الجمال المصطلح عليها، بالرغم من أنه نادرًا ما يسذكر في مؤلفات النقد الأدبى غير الإيطالية. ومن الصعب نتبع تأثير كروتشه العالمي بدقة، حيث تخلل وتسرب إلى الوعى النقدى لكثير من النقاد في أوروبا وأمريكا. وجد كروتسه العديد مسن المتبنين والمؤيدين الأقكاره النقدية في الولابات المتحدة الأمريكيسة، بما في ذلك جويل إي مبينجارن، وفي انجلترا، كولينجوود بصفة خاصة. (١٦) و بالرغم من أنه كتب بشكل مكشف

R. G. Collingwood, An Autobiography (Oxford: Clarendon Press, 1939), p. 158. أن المعرفة المزيد عن تأثير كروتشه على النقاد و المفكرين في الولايات المتحدة الأمريكية، انظر/ي:

M. E. Moss, Benedetto Croce: Essays on Literature and Literary Criticism (Albany: SUNY.1990, pp. 18-25.



عن الأدب الفرنسى وكان معروفا للنقاد الفرنسيين أمثال فاليرى، لم يحظ كروتشه بتقدير كبير في فرنسا . فأفكاره (مثلها في ذلك مثل أفكار جنتيله) مضادة في جوهرها "لمعاداة الهيومانية" النظرية في البنيوية الفرنسية ولمدارس أدبية أخرى لم تعد تبق على النظرة أو الرؤيسة الهيومانية في الأدب والنقد (٢٠٠) .

وفى الواقع، فإن إسهام كروتشه فى مجال النقد الأدبى يجب أن يحظى بنقدير أكبر خارج إيطاليا، فهو يطرح بحق محاولة فلسفية منهجية مصاغة بوضوح ودقة للدفاع عن استقلالية الشعر. وهكذا، يمثل كروتشه نموذجًا ملحوظًا للفيلسوف الناقد، كما أن قيمته كناقد تنبع من حسه الثاقب بالدلالات النظرية لنقده التطبيقي. ويسوق كروتشه، بالإضافة إلى ما سبق، دفاعا بارعا عن النقد باعتباره مشروعًا في جوهره. وأخيرًا، فإن كروتشه (كجنتيله) يحافظ على ثقة لا تتزعزع في قدرة الفكر الإنساني على إضاءة نشاطه والبني المكونة لهذا النشاط.

<sup>&</sup>quot; لمعرفة المزيد عن التناقض بين مثالية كرونشه و البنيوية، انظر /ى:
P. Olivier, Croce, ou l'affirmation de l'immanence absolute (Paris: Seghers, 1975)
e.g., pp. 43-44.





## النظرية الأسبانية والأسبانية الأمريكية في الأدب والنقد

ماتويل باربيتو فاريلا

ترجمة: عزة مازن

يقول هاملت: "وييقى الصمت" ويردد فرلين: "وييقى الأدب" "مالا يُقال ويبقى تمتمات"

#### - القديس خوان دى لاكروث

شهدت العقود الأخيرة من القرن التاسع عشر والسنوات الأولى من القرن العشرين تغير" المائلاً في الفنون والآداب الأسبانية الأمريكية: بدأ المتقفون الأسبان في التطلع شمالاً، عاكسين حركة الرومانسيين الأوروبيين نحو الجنوب، وفي ذات الوقت تغيرت حالة الجهل المتبادل التي سادت بين أسبانيا وأمريكا الأسبانية قبل التسعينيات من القرن التاسع عشر بفضل ظهور علاقات تقافية جديدة خصبة. جاءت علامة هذا التطور على المستوى الرمزى بانهيار الإمبراطورية الأسبانية عام 1898، عندما حصلت آخر المستعمرات الأسبانية على استقلالها. بعد عام 1898 لم يعد المتقفون ينظرون إلى إسبانيا كقوة قامعة، إنما بدأوا يرونها ضحية للإمبريالية الأمريكية الشمالية الناشئة، التي كان الشعور بها قد بدأ كقوة مهددة لأمريكا الأسبانية.

تشبع الكتاب الأسبان والأسبان الأمريكيون بالأفكار الأوروبية في مجالات الفلسفة والأدب والفن. وتلقى الرسامون الأسبان منحًا للدراسة في أوروبا وخاصة إيطاليا، وأصبح زولواجا Sorolla معروفًا في باريس، وفاز سورويًا Sorolla بجائزة مسابقة معرض باريس عام 1900 ، وأسهم بيكاسو Picasso وجريس Gris إسهامًا كبيرًا في الثورة التكعيبية في باريس. أما في أمريكا الأسبانية فقد كان للرمزية والبارناسيانية الفرنسية تأثير

كبير على رواد الحداثة ومنهم المكسيكي جوتييريز ناخيرا Gutierrez Najera (1859 – 1859)، وبطل حركة (95)، والكولومبي أسونسيون سيلفا Asunción Silva (95–1865)، وبطل حركة الاستقلال الكوبي مارتى Marti (1853–95)، وفي أسبانيا تعمق أبناء جيل 98 في الأدب والفلسفة الأوروبية.

كتب عديد من الأمريكيين الأسبان، مثل داريو ونيرفو وبورخيس Borges ، ونشرو مؤلفاتهم في مدريد في العقد الأخير من القرن التاسع عشر والثلث الأول من القرن العشرين. ولعل من دلائل هذه الممارسات النشطة ما اقترحته عام 1927 مجلة "لا جائيتا ليتراريا" La gaceta literaria الصادرة في مدريد حين دعت إلى إنشاء نوع من الشبكة الثقافية للمثقفين المتحدثين بالأسبانية، وهي فكرة رفضها أمريكيون أسبان مثل بورخيس Borges وكاربنتييه Carpentier ، وغيرهما ممن شعروا بالغيرة على استقلالهم وصعودهم الحديث. وبدلاً من ذلك اقترح هؤلاء المثقفون جماعة تقافية من البلدان الأسبانية الأمريكية، ولم يكن ذلك في الواقع إلا رؤية مثالية. ورغم أن أيًا من هذه الاقتراحات لم يحقق، بقيت العناصر المشتركة مثل اللغة والتقاليد الثقافية، ناهيك عن العلاقة التاريخية، ذات أهمية جوهرية لتطور الأدب الأسباني والأسباني الأمريكي.

انتشرت الأفكار المنتمية للحداثة في بلدان أمريكية عديدة عبر تعاون الحداثيين في محف مثل لارفيستا اثول La revista azul ولارفيستا مودرنا La revista moderna وهيليوس Helios . أصبح النيكار اجوى روبين داريو زعيم حركة الحداثة في يونيس أبريس وقد نقل أفكاره بعد ذلك إلى إسبانيا حيث ارتبط ببعض من أبناء جيل 98 . في مرحلته الحداثية الأولى انجذب داريو، مثل حداثيين آخرين، إلى مبدأ "الفن من أجل الفن"، غير عابئ بأحداث الحياة اليومية مفضلاً عليها عوالم مصطنعة، وميثولوجيا كلاسيكية وصور خيالية وموضوعات غريبة. ومع ذلك فبعد عام 1898 مر فن داريو ببعض التحول وأصبح منشغلاً بمسائل وجودية وقضايا سياسية، مثل مستقبل أمريكا الأسبانية.

أحدثت حركة الحداثة الأسبانية Modernismo تغيرًا كبيرًا في القواعد اللغوية فنقلتها من مجموعة من القواعد المعقدة إلى أخرى أبسط منها، جاء ذلك في إطار مشروع جيل 98،

الذي انطلق أبناؤه من رغبتهم في تقويض الوهم بعظمة إمبريالية إسبانية، ومن ثم هاجموا الأسلوب المفخم الطنان الذي ارتبط بها في أذهانهم. ومن ذلك أن صرح فايي إنكلان Valle Inclán: 'لم يعد طريق جزر الهند الغربية طريقنا، والبابوات ليسوا أسبان، ولكن يبقى أسلوب الباروك." شارك جيل 98 في الشعور السائد في الثقافة الأوروبية منذ القرن الثامن عشر بالسقوط من "كيان حقيقي" إلى "حداثة زائفة"، كان المثال بالنسبة لهم واقعا فعليا في العصور الوسطى عبر عنه في تلقائية وبساطة شعراء مثل برثيو Berceo. ثم جاء التخلي عن مثل هذا الأسلوب ليفسح الطريق لأسلوب في التعبير أقل مصداقية وأكثر تتميقًا وأفضل ملاءمة لتمجيد الفتوحات.

كانت فكرة إسبانيا فكرة محورية في نظرية الشعر عند جيل 98 . لقد هجر أبناء ذلك الجيل محاولة التعبير عن الإنسان بمفردات البيئة المحيطة بتحركهم ضد أفكار الوضعية والطبيعية، وهما الحركتان السائدتان في أوروبا في العقدين السابقين. بل وأكدوا برفضهم تقاليد بيريث جَلدوس Perez Galdós أنه لم يمكن العثور على الحقيقية، سواء كانت شخصية أو تاريخية، في تسلسل الأحداث التي يقوم عليها التاريخ الرسمي الثابت. ولتعزيز وإبراز فكرة الناريخ الخارجي، قدم أونامونو Unamuno مفهوم "التاريخ الداخلي": بينما يتناول التاريخ، بالمعنى التقليدي للكلمة، الأحداث العظيمة في ماضمي أمة، يهتم "التاريخ الداخلي" بالأفعال الاعتبادية، التقاليد الشعبية وخبرة المرء بالمشاهد الطبيعية في وطنه (استخدم أثورين Azorin تعبير "اسفنجة الذكريات" للتعبير عن هذه الفكرة). لم يهتم جيل 98 بالأحداث التاريخية العظيمة ولا بالوصف الموضوعي. وتمثيا مع الفلسفة التي تفضل الخبرة المعيشة على العقل، تطلع أبناء هذا الجيل إلى التقاط أشياء تبدو تافهة والتعبير عنها وإضفاء الشاعرية عليها عبر تكثيف اللحظة. تبنى كل من متشادو وأثورين فكرة أن هدف الشاعر تخليد اللحظة النابضة العابرة، واعتبرا القدرة على التعبير عن هذه اللحظة مقياسًا لإنجاز هذا الجيل. وبذلك بقى الاثنان داخل التقاليد الرومانسية، ولكنهما قدما مذاقا متميزا خاصا بهما بالقول بأن فكرة روح عنصرهم، أي الجوهر الأسباني، هي موضوع اللحظة الحية. أحدث هذا المفهوم في

الأدب ثورة في مجال الرواية: فبدلاً من تركيبة الحبكة الصارمة ارتاد الفنانون آفاقًا جديدة محتملة للإمساك بهذه اللحظات المتشذرة وتمثيلها.

استبدل هؤلاء الفنانون بالسرد التقليدي وصفا انطباعيا، بل وأقاموا علاقة حميمة بين مذهبهم الانطباعي ورؤية خاصة للمشاهد الطبيعية. وتتميز انطباعية جيل 98 لدى لاين إنترالجو Lain Entralgo بأنها اتجاه يتسم بتوسط فكرة اسبانيا بين المادة والصورة، وذلك على عكس الإدراك المباشر الذي يحكم، كما يرى ليفنسون، المذهب الانطباعي عند التصوريين في لندن. (١) أدت فكرة أسبانيا هذه إلى التغرقة بين الشخصية التاريخية التي تعتبر دخيلة على المشهد الطبيعي، وبين الشخصية المثالية التي توجد في انسجام ووفاق مع الطبيعة.

تشكل كلمة "الحلم" عند جيل 98 مقتاحًا لتفسير رويتهم الجمالية المنشغلة باستشراف القيات التاريخ، تمامًا كما هو الحال عند [الشاعر الأيرلندى ]بيتس: ما يراه الماديون مجرد حصور شبحى يُكُون الحقيقة المطلقة عند الشاعر الذي يرونه قادرًا على اكتشاف حقيقة أعمق في خصوصية تاريخية (بقول أثورين: "لا تهم الحقيقة، المهم هو حلمنا")؛ ومع ذلك فهو كشخص تاريخي لابد أن يعاني من حالة اختلاط الحقيقة بالخيال في حلمه. لقد اعتقد أبناء هذا الجيل أن سبب شبحية الحلم عزيمة ضعيفة، وقد فهموا ذلك أيضنا على أنه سبب انهيار إسبانيا. وعلى ذلك لا يكمن الحل لهذا الانهيار في العلم والتكنولوجيا، كما هو سائد في أوروبا المادية، ولكن الحل في تقوية المثال. هذه المثالية، كما يرى أونامونو، هي ما يمكن أن تمنحه لأوروبا أسبانيا الوليدة المفرطة في المثالية؛ ومن الضروري أيضنا أن تتجنب أسبانيا استيراد مادية أوروبا غير الإنسانية مع علمها وتكنولوجييتها. هنا يختلف أعلام جيل 98 اختلافًا حوهزيًا عن "المجذدين" المعاصرين كوستا ورامون إي كاخال لا وروبية أخرى، يكمن في حفها كمن المنافية عنه المؤلوبية أخرى، يكمن في كمن في كمن

Cf. M Levenson, The Genealogy of Modernism (Cambridge: Cambridge University Press, 1992); see also P. Lain Entrago, La generación del 98 (Madrid: Espasa Calpe, 1947).

تحسين أحوال الحياة المادية عن طريق الاستثمار في مجالات العلم والتعليم والمواصلات والزراعة.

سادت هذه الأفكار النقد الأدبى والجمالى لجيل 98 وانعكست في أعمال أولئك الفنانين الذين وضعوهم في الصدارة. رفض رساموهم المفضلون رسم الموضوعات التاريخية، ومثل الانطباعيين هجروا الدراسة من أجل الخروج إلى الهواء الطلق لمرسم المشاهد الطبيعية وساكنيها. لقد أعجبوا على نحو خاص بزولواجا الذي بحث، مثل جويا والجريكو، في الإمكانيات الجمالية للون الأسود. وعلى جانب آخر تم تجاهل الكتاب والرسامين الأسبان من الكلاسيكيين إلا حيثما بذلوا من أنفسهم لهذا البحث الحداثي للتعبير عن الشخصية الأسبانية، وضم شخصية مينندث بيدال Menendez Pidal قوة المثالية: فرغم أنه أدخل المنظور الوضعى في الدراسات الأسبانية، إلا أن مفهومه للتقاليد يحوى ملامح لتجاوز الواقع وتأتى أعماله مدفوعة بحافز استعادة الروح الأسبانية القديمة الضائعة في الأزمنة الحديثة، تجوب حقول قشتالة.(٢)

انفصل الكتّاب الأحدث سنّا من جيل "98"، والذين يعرفون أيضًا بجيل 1914، وأنيا المورتيجا إي جاسيت Ortega y Gasset وكاسترو Castro وكاسترو Ortega y Gasset ومدارياجا Madariaga عن الكتاب الأكبر سنّا في مناح عديدة. أو لا فقد ثاروًا ضد نزعتهم التشاؤمية، ثانيا، بدلاً من محاولة تحديد موقع التعبير عن شخصية أسبانية منفردة في أدب العصور الوسطى، درس أمثال كاسترو العصر الذهبي للأداب الأسبانية وحاولوا إثبات وجود نهضة أسبانية، وفهم الروح الأسبانية على أنها روح العصر، ثالثًا في كتابه التاريخ كنظام Historia como sistema (1935) وفي كتابه ثورة الجماهير rebelión de las mases الإنسانية مؤيدًا تاريخية هذه الروح، وفي كتابه ثورة الجماهير وجود أسبانية أو فرنسية قبل وجود أسبانيا

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> انظر/ي:

Lain Entrago, La generación del 98, and J. Portolés, Medio siglo de filologia Española (1896-1952): positivismo e idealismo (Madrid: Catedra, 1986).

أو فرنسا. رابعًا أنكر أورتيجا أن الواقعية الخالصة شكّلت جوهر الأدب الأسباني ورأى أن رواية دون كيشوت اعتمدت على كل من الثقاليد الواقعية وغير الواقعية.

لم يتخل كاسترو عن البحث عن روح أسبانية، ولكنه رفض تعريفها كجوهر منفرد، وأكد على نتوع مصادرها (فهو مثلاً قد نسب الواقعية الأسبانية إلى التأثير العربي)، كان لهذه الفكرة مترتباتها المنهجية إذ لم يعد ممكنًا التفكير في هذه الروح بأشكال مجردة، وتعين دراستها في سياقات اجتماعية ملموسة، مر كاسترو نفسه بتغير في منهجه: فكتابه فكر مرفاتتس El pensamiento de Cervantes (1925) كان متأثرًا بمنظور ديلزي المجرد عن تاريخ الفكر، ولكن حين كتب أسبانيا وتاريخها Arana en su historia (طبعة منقحة 1954) كان قد تحول إلى هذا التناول الذي يضع السياق أكثر في الاعتبار،

وفي عام 1914 كتب أورتيجا كتابين من أهم أعماله عن علم الجمال والنظرية الأدبية: مقال عن علم الجمال من باب الاستهلال Ensayo de estetica a manera de وتأملات كيشوت prológo وتأملات كيشوت Meditaciones del Quijote. وضع هذان الكتابان أسس علم الجمال لديه كما عكسا اتجاها نقديًا يشبه الهرمانيوطيقا وإن بقى مختلفًا عن النقد المحايث. (٦) في مقال عن علم الجمال يشيد أورتيجا بنوع جديد من الكتابة أطلق عليه مصاد للنزعة الإنسانية، وهو أسلوب يخلو من المرجعية. ويتمكن أورتيجا من رفض كل من المحايثة والمرجعية عير فلسفة جمالية ظاهرائية: يتقادى ذلك المشار إليه بعدم استخدام (ما أطلق عليه هسلر) "الاتجاه الطبيعي" الذي يخلط بين تمثيلنا للعالم والواقع، ومن ثم لم يعد ينظر للنص أو الصورة الخيالية على أنها محكومة بذات المشار إليه، كما نتلاشي أيضًا ذات القارئ، أو تتغير في عملية إعادة خلق العمل الفني، وقد أصبحت هذه الأفكار محورًا لأعمال حيل 1927

A. Casas, "Ejecutividad y critica literaria en Ortego: algunas implicaciones del "Ensayo de estética a manera de prológo", in Pintos Peñaranda, M Luz and J. L. Gonzàlez López, Fenomenología y ciencias humanas (Santiago de Compostela: USC, 1998), pp. 315-327.

العشرينات فترة أخرى تحتفى بها الفنون والآداب الأسبانية فى القرن العشرين. تضم هذه الفترة رسامين أمثال دالى Dali وميرو Miró ومخرجين سينمائيين مثل بونويل Bunuel Roberto and Ernesto Halfter وموسيقيين مثل روبيرتو وارنستو هالفتر Bunuel وموسيقيين مثل روبيرتو وارنستو هالفتر Salinar والأهم من ذلك أنها تضم أيضا جيل ۱۹۲۷ من الشعراء: جارثيا لوركا Cernuda وأليكسندر والبيرتى Alberti وجيّان Guillén وساليناس Salinas وثرنودا Alberti وأليكسندر الإتجاهات Alexandre وغيرهم. تأثرت هذه المجموعة من الشعراء تأثرًا كبيراً بعدد من الاتجاهات الأدبية المجددة: "الشعر الخالص" لخوان رامون خيمينت Juán Ramón Jiménez الذي دعا التكثيف، وعدم اسخدام الطرائف، وكتابة الشعر الحر؛ هناك أيضا "الخلقية" إلى التكثيف، وعدم الشعر التعربيي ويوعو إلى خلق عوالم خيالية مغرقة فى الذاتية، يرجع إلى أوائل العشرينيات يرفض التقاليد ويدعو إلى خلق عوالم خيالية مغرقة فى الذاتية، تتجاور فيها الصور والخيرات مع الكلمات والتجديدات العروضية فى جرأة. كانت "الخلقية" قاسست فى باريس على يد ريفردى Reverdy والشاعر الشيلي هويدوبرو Borges، وأيضا فى كان لهذا الاتجاه وقع كبير فى أمريكا الأسبانية بفضل تأثير بورخيس Borges، وأيضا فى المربانيا، حيث أيده الشاعران ديجو Diego ولاريًا Larrea.

حدد دامسو ألونسو Dámaso Alonso، شاعر وناقد ذلك الجيل، مرحلتين فيما يطلق عليه جيل 27: المرحلة الأولى شكلانية ومتجردة من البعد الإنساني إلى حد ما؛ أما المرحلة الثانية فبدأت عندما عادت الحياة والعاطفة لشعرهم بعد عام 1927، وقد تطورت السريالية خلال العشرينيات في باريس، واعتنقها فنانون أسبان مثل دالى وميرو وبونويل: وقد تأثر بها أيضاً بعض أبناء جيل 27 مثل ثرنودا وكتاب من أصل أمريكي أسباني مثل كاربنتييه، الذي ساهم (مع الكاتبين الأصغر سنا باث وكورتازار) في مد تأثير السريالية إلى مرحلة متأخرة في فترة ما بين الحربين العالميتين، ومع تورط الشعراء السياسي في فترة اضطرابات الثلاثينيات في أسبانيا ظهر نوع من الشعر أكثر اهتمامًا بالمشكلات الاجتماعية (ومن هؤلاء الشعراء على سبيل المثال ألبيرتي؛ وأيضنا نيرودا الذي حضر إلى أسبانيا عام 1934)، وإلى جانب الثورة الاجتماعية قوضنت الحرب الأهلية الأسبانية المناخ الثقافي الغني الذي تمتعت به

أسبانيا في النصف الأول من القرن وذلك لأن أهم الفنانين والمثقفين أيدوا الحكومة الجمهورية فأرغموا على المنفى.

في عام 1944 نشر دامسو ألونسو أبناء الغضب Hijos de la ira والتي كانت علامة العودة إلى فهم للفن أكثر إنسانية وهو ما أخذ ينمو عبر أوروبا التي مزقتها الحرب. ولكن ظل ألونسو يولى اهتمامًا كبيرًا للشكل، وهو الذي تناول، بالتعاون مع أمادو ألونسو، الأسلوبية كفرع من فروع النقد في أسبانيا، وبذلك أدخل عنصرًا علميًا في دراسات الشكل الأدبي، وأحدث تغيرًا في مفهوم التاريخ الأدبي. تتبع الأسلوبية خطين رئيسيين: فقد اجتهد دماسو في إيجاد منهج لتحليل لغة الشعر المتميزة، بينما حاول أمادو اختبار الأسلوب الذي يتجسد به الحس الشعرى في العمل الفني. ومع أن النظرية الشعرية عند دماسو ألونسو نظرية رومانسية في بعض جوانبها (فيو يعتقد في حدس الشاعر والقارئ وسولة للإبداع والانصال)، إلا أن ممارساته تأثرت بمنهجية العلوم الطبيعية التي قادته إلى تحليل مفصل للشكل الشعرى. ولم يمنعه تحوله إلى الشعر الإنساني من ممارسة التحليل المحايث، وفي عام 1948 كتب حياة وأعمال ميدراتو Vida y obra de Medrano ، وهي دراسة حول الشكل. لم يقطع دماسو ألونسو الطريق كاملا نحو الشكلية: ففي Poesia Española عاد إلى المثالية الكروتشية (نسبة إلى كروتشيه) مضمنا مفاهيم مثل "المدلول" و"شعور الشاعر" بدلا من رؤية العمل الفني كموضوع قائم بذاته. مثل الشكليين الروس، اهتم ألونسو بالنقد الطليعي والمحايث؛ وقد استخدم أيضنًا مصطلحات بنيوية، ولكنه لم يتابع في نظريته ما تقتضيه هذه المصطلحات أو الشكلانية نفسها.

ظلت الأسلوبية عظيمة الشأن في الخمسينيات وسيطرت على الساحة النقدية الأسبانية حتى وصول البنيوية في الستينيات. تركز الجدل النظرى في الأربعينيات والخمسينيات حول الوظيفة الاجتماعية للفن؛ بل وقد انجرف الأدب بعد الحرب الأهلية الأسبانية انجرافا ملحوظا بعيدًا عن الشعر الخالص متوجها نحو فن يهتم بالشئون الإنسانية. حدد الشاعر والناقد بوسونيو، الذي بدأ أعماله في الأربعينيات، ثلاثة أنماط يستطبع الكاتب من خلالها قول الحقيقة عن عصره في تلك اللحظة من التاريخ: الأدب الاجتماعي، الواقعية، والوجودية (التي

فضلها هو نفسه أخير"). (1) اهتم بالأدب الاجتماعي شعراء ظل يحدوهم الأمل في قدرة الشعر على جعل شيء ما يحدث. مرت الواقعية بمراحل عديدة في الرواية: من التمثيل الفج لجوانب غير سارة من الواقع (رواية عائلة باسكال دوارتي , La familia de Pascual Duarte غير سارة من الواقع (رواية عائلة باسكال دوارتي , المتاثر بجماليات السينما الإيطالية (Sanchez Ferlosio's El Jarama, 1956) إلى التمثيل الموضوعي المنتمي للواقعية الجديدة المتأثر بجماليات السينما الإيطالية الى الواقعية الجدلية، حيث يعاد فيها تقديم المؤلف ويشترك القارئ في لعبة التماثل والاختلاف مع الشخصيات (من ذلك مثلاً رواية مارتين سائتوس وقت الصعت , Martin Santos (1960 مع الشخصيات (من ذلك مثلاً رواية جوايتيسولو براءة الكونت دون جوليان الحكاية لصالح الخطاب، وقد توج ذلك في رواية جوايتيسولو براءة الكونت دون جوليان الأدب الأسباني. (1) استمرت الواقعية في الرواية في صعود حتى الستينيات، عندما ظهرت الأسطورة والقصة الرمزية مع الأدب الخيالي (Cunqueiro, Sender) تحت تأثير الواقعية السحرية في أمريكا الأسبانية، والتي كانت لاتزال هامشية في أسبانيا حتى ذلك الوقت.

مثل أمادو ألونسو ، حاول بوسونيو Bousoňo تفسير العملية الشعرية ذاتها، مع تركيز خاص على إنجاز الغنان. في تحليله للذات، الذي نشره كمقدمة طويلة لكتابه تركيز خاص على إنجاز الغنان. في تحليله للذات، الذي نشره كمقدمة طويلة لكتابه من شعره على أنه "جماليات الدهشة" المتحققة عبر تحليل أدق التفاصيل، وهو أسلوب في الممارسة يسود النقد الأدبى لديه. وهو يستخدم ألية للاستعارة تميز بها الشعر في ذلك الوقت لتوضيح منهجه: وفيها يتجاوز البعد الدلالي للمشبه به "the vehicle" إلى حد بعيد أي قدر من التماثل

P. Gimferrer, El Nuevo Juan Goytisolo', Revista de accidente 137 (1974) pp. 15-23

C. Bousono, Antología poética 1945-1973 (Barcelona: Plaza y Janés, 1976), pp. 19-120.

<sup>(</sup>٥) لمناقشة هذه المراحل الثلاثة الظرابى:

R. Buckey's 'Etapas de lanovela de la postguerra; for a discussion of a dialectic realism see F. Grande's 'Significado y estilo de Tiempo de silencio'; both essays are in D. Yndurain (ed.), Época contemporánea: 1939-1980, vol. 8: Historia y critica de la literatura Española (Barcelona: Editorial Crítica, 1981).

الملحوظ مع المشبه "the tenor"، ولنأخذ مثلاً من ماياكوفسكي: "سأصنع لنفسى سروالاً أسود من خيوط صوتى الصوفية". كان خوان رامون خيمينث وشعراء جيل 27 قد استخدموا هذه التقنية، ولكن بوسونيو يذهب بها إلى حدها الأقصى، في قصيدته "تهر الساعات" El rio "هادنًا، لا "ذه المتعارة عن مرور الزمن الشكل التالي: "إنه يتحرك، هادنًا، لا تلحظه العين/ حاذقًا، متخفيًا مثل صوان/ يتحرك في الحجرة/ يتحرك ساكنًا مثل نعش." يتناقض هذا الأسلوب اللغوى تناقضنًا صارخًا مع أسلوب الشاعر والناقد عظيم الشأن في الجيل التالي جوسيه أنخيل فالينته José Ángel Valente .

أعلن أوكتافيو باث Octavio Paz ذات مرة أنه بعد الحرب الأهلية الأسبانية، بين عامى 1940 و 1960 اختفى النبض العالمي للثقافة الأسبانية الذي كان حاضرًا بوضوح شديد في أعمال جيلى 98 و 27 (٧). فقد انقطع الحوار بين كتاب أسبانيا وأمريكا الأسبانية وخبا الاتصال بالثقافة الأوروبية. وافتقد باز في الأدب الأسباني التأمل في اللغة، التي استبدلت بنوع من الشعر أكثر اهتمامًا بالمشكلات الاجتماعية والسياسية. ولكن تأتي أعمال فالينته دليلاً على أن هذه العبارة، رغم صدقها بعض الشيء، تحتاج بعض التحديد، كان فالينتيه شديد الولم بالشعر الأمريكي الأسباني (فقد أوقف مقالته النقدية الأولى على هويدوبرو Huidobro في عام 1950 ؛ ثم كتب بعد ذلك عن سيزار فاييخو وبورخيس وليثاما ليما وغيرهم) وأولى قضايا اللغة عناية كبيرة؛ كما أظهر اهتمامًا بالغًا بتقاليد الأدب الإنجليزي، متفقًا في ذلك مع شرودا (لابد من ملاحظة أن فالينتيه لم يكن حالة منعزلة: فقد كانت هناك مشروعات صحفية مثل جريدة إنسولا Insula التي حاولت الحفاظ على اتصال المفكرين الأسبان بباقي العالم في تلك الفترات العصبية).

وكما فعل بوسونيو، انقلب فالينتيه على الشعر الاجتماعي في ذلك الوقت منكرًا تخليه عن الأسلوب لصالح اهتمام مبتذل بالأيدولوجيا، ولقد أسهم في الجدل السائد في الأربعينيات والخمسينيات حول الوظيفة الاجتماعية للفن والتي اعتبرت التوصيل والمعرفة نقيضين، يستمد

<sup>(</sup>Y) جاء ذلك في حوار صحفي مع:

Maria Embeitia, 'Octavio Paz: poesía y metafísica', Insula 95 (1968), pp.

المدافعون عن النموذج الشعرى الهادف إلى التوصيل، أى "الشعراء الاجتماعيين"، رؤيتهم من فكرة مقدرة الأدب Machado بأولوية المضمون على الشكل، ويستمدونها أيضنا من فكرة قدرة الأدب على الإصلاح والعلاج (التي طبقها Machado نفسه على القلق الوجودي، ولكنهم طبقوها على الشرور الاجتماعية). عام 1950 نشر اليكسندر Aleixandre مجموعتين من شعر الحكمة بعنوان: "Poesia, moral y público and Poesia: comunicación، مما دفع بارال Barral عام 1953 لكتابة "Poesía no es comunicación"، وهي مقالة تضاهي في أهميتها كتاب باز القوس والقيثارة Poesía no es comunicación)، نتهم الشعر الاجتماعي بالعامية وبالهبوط بالقارئ إلى مستوى مثلق سلبي للرسالة.

يصر اليكسندر على أن الشكل الشعرى يخدم غرضاً معرفياً ("يكتشف تعدد الألوان الشعرية الحقيقة العميقة ليكشف النقاب عنها") وقد تتبع فالبنتيه هذا الطريق في تأكيده على العلاقة بين عملية الإبداع الشعرى والمعرفة. لا يمكن لهذا النوع من المعرفة أن يتحقق عبر نقكير يرتكز إلى الهوية (هنا يتضح تأثير أورتيجا مع استخدام هيدجر وأدورنو الأكثر تحديدا للمصطلح). يعمل نقد فالينتيه للعرف والتقكير المرتكز إلى الهوية على مستويين: الإبدع الشعرى الصائق هو اتهام للأيديولوجيا الراكدة؛ وعلى مستوى آخر فإن محاولة اقتلاع العرف ذاته تؤدى إلى الصمت، ومن ثم كان اهتمام فالينتيه بالصوفية. فما هو باطنى صوفى يوجد عند حدود اللغة طالما حاول المرء التعبير عن تجربة تقوق الوصف (سواء جاء فهمها على أنها تجرية إلهية، أو لحظة في حضرة الكينونة الخالدة، أو لحظة اصطفاء لكائن زائل)، حيث يكون الصمت، بتعبير مطلق، الاستجابة الوحيدة الملائمة. يفهم فالينته الشعر على أنه "انفجار الصمت": ومعنى ذلك أن تعتبر الكلمات شذرات متناثرة من الصمت وهي شعرية طائما تحمل أثاره. ويعلل ذلك اهتمام فالينتيه الكبير ببحث الإيقاع، الذي يحدث إلى حد كبير طائما تحمل أثاره. ويعل ذلك اهتمام فالينتيه الكبير ببحث الإيقاع، الذي يحدث إلى حد كبير عبر الصمت في الشعر. وهو أيضنا بفسر اهتمامه بقن تشيليدا Chillida حيث يبرز التعبير التعبير الصمت في الشعر. وهو أيضنا بفسر اهتمامه بقن تشيليدا Chillida حيث يبرز التعبير

Isula 59 (1950), pp. 1-2, and Espadaña 48 (1950), pp. 1-2 \*

التشكيلي للصمت والفراغ. انطلاقًا من رغبة في السيطرة على الصفحة البيضاء يتحرر شعر فالينتيه من الصور الخيالية الثرثارة للشعر الصوفي ويركز على الكثافة اللغوية.(٩)

يرى جيمفرر أنه بعد الحرب الأهلية الأسبانية، استمر مشروع جيل 27 في أمريكا الأسبانية كجزء من مسعى أكبر يعمل على الانتقال من الرومانسية إلى الرمزية. (١٠) وهو ما يمكن وصفه بأنه ابتعاد عن الاهتمام بعبقرية الشاعر إلى الاهتمام بعبقرية اللغة، ويسير ذلك مع الانتقال من نمط شعرى يدور حول رؤى الذات التجاوزية إلى نمط آخر بهتم برؤى العدم، مما يتطلب أن تستبدل بالميتافيزيقا الغربية (التي تفهم الكينونة الإلهية كمادة) أخرى لا تتعارض فيها الذات الإلهيه مع العدم. من اللحظة الإلهية نتحرك نحو لحظة الكائن المخلوق، أو، بتعبير نيتشه، يُستبدل بالأزلية فهم للحيوية الزائلة.

بحث أوكتافيو باز عن تعبير وحدة الأضداد (على سبيل المثال أنا والآخر، الروح والجسد) خارج نطاق الفلسفة الغربية، وعثر عليه في الوجد الصوفي الشرقي (الجاتب الشرقي 1960 Ladera Este). ومع ذلك لم يتخل باز في شعره عن الوعي النقدى ومن ثم احتفظ بقدر من المسافة بعيدا عن أي من أنماط الصوفية. بين جيمفرر، مشيرًا إلى كتاب باز القرد النحوى 1974): أن كشف وحدة العالم يضاهي باز القرد النحوى 1974): أن كشف وحدة العالم يضاهي تحلله... الكلية والفراغ شيء واحد. الفراغ والصمت هما محور نظرية باز الشعرية، كما هو الحال عند فالينتيه.

كان عام 1940 نقطة تحول في الرواية الأسبانية الأمريكية. فقد تأثرت الرواية الجديدة بالأدب الأوروبي، ولكنها أيضا استقلت عنه. اشترك هؤلاء الكتاب مع الحداثة في دفاعها عن استقلال العمل الفني بذاته، ونادوا بالتحرر من المرجعية والأيديولوجية، حتى عند النزامهم السياسي، الذي كان غالبًا يساريًا. وثاروا ضد الواقعية، وتشككوا في وضوح العالم وسهولة فهمه وكشفوا عن نتائج ذلك في الرواية. قادهم ذلك بالضرورة إلى التجريب. فلم يعد

A. Garcia Berrio, "Valente: Descensos antiguos a la memoria", El silencio y 
laescucha: José Ángel Valente, ed. T Hernández (Madrid: Cátedra, 1995), pp. 15-28.

P. Gimferrer, "Convergencias", in P. Gimferrer (ed.), Octavio Paz (Madrid: Taurus, 
1989).

وَقَالِينَ الْمِنْ ال

هناك تفسير صالح للعالم (يقول باز "لا مضمون للقصيدة")؛ ويقول بورخيس أن الحقيقة الجمالية "قد تكون في رؤيا وشبكة لا تتحقق أبدًا". فبدلاً من تلقى المعرفة عن الواقع، يشترك القارئ في تساؤلات حول اللغة، ومن ثم حول عالمه.

لقد أدرك هؤلاء الكتاب، مثل الحداثيين الأوروبين، أن التناقض التقليدى بين الحقيقة الواقعة والمظهر جزء من اللعبة الأيديولوجية، ولكنهم رأوا في الحرب الأهلية الأسبانية وفي الحرب العالمية الثانية كيف تتحول الأيديولوجية سريعًا إلى واقع. في أدب بورخيس الروائي، يسير التساؤل اللغوى جنبًا إلى جنب مع إذابة الحدود الفاصلة بين الخيالي والواقعي. فتُعرض الحقيقة كأنها خيال، وما يبدو أنه خيالي يظهر في بعض جوانيه على أنه تمثيل دقيق للواقع الحقيقة كأنها خيال، وما يبدو أنه خيالي يظهر في معض جوانيه على أنه تمثيل دقيق للواقع التلاعب بالحدود الفاصلة بين الأدب والواقع محاولة لتوصيل هذا الفهم للأشياء. وفي الجزء الأخير من رواية كابريرا إلقائت ثلاثة نمور محزونون Cabrera Infante, Tres tristes الأخير من رواية كابريرا إلقائت ثلاثة نمور محزونون قورؤها القارئ في قصة قادمة.

إن قلب المفاهيم المعتادة للمكان والزمان جزء من التجريب، ويمكن للزمن أن يكون العكاسيًا، سواء كنتيجة للعبة الأدب-الواقع، التي وصفناها فيما سبق، أو لأن مفهومًا دائريًا للزمن يحل محل مفهوم خطى، تقع الهوية الفردية ضحية للعبة في رواية بورخيس الموت والبوصلة والبوصلة بالمساول المساول المطارد والبوصلة بالمساول المساول المساو

تبتعد الرواية الأسبانية الأمريكية عن تقاليدها السابقة وعن الممارسات الراسخة للحداثة في فهمها للواقعية السحرية وكذلك في فهمها لشخصية العمل الفني. تسبب دفاع الحداثة عن الاستقلال الذاتي للعمل الفني في فصل الفن الراقي عن الفن الشعبي. وقد كافح الكتاب الأسبان الأمريكيون الجدد للتغلب على بعض الثنائيات الأساسية التى تميز الفن الحداثى (هارب من الواقع/منشغل به ، راقي/شعبي) وذلك إلى حد ما باستعادة معنى أساسى من معانى الحكى وهو الرابطة بين القارئ والكاتب. (١١) سعى هؤلاء الروائيين كذلك إلى التغلب على التناقضات بين المحلى والعالمي التي أعاقت الرواية الأسبانية الأمريكية وذلك بإيجاد أوجه تشابه بين النقافات، كما حاولوا التعرف على التقاليد الأدبية الغربية في كتاباتهم.

ينضم كتاب جنوب أمريكا العظام إلى أهم النقاد المعاصرين في اللغة الأسبانية. ويرجع ذلك في بعض جوانبه إلى أنهم لم يقتصروا على النقد الأدبى، إنما شرعوا في نمط نقدى يضم مشكلات اجتماعية وقضايا علمية. في مقالاتهم النقدية وأعمالهم الروائية يدمج هؤلاء الروائيين المهارة الفنية مع قضايا النظرية معتمين على الحدود الفاصلة بين النوعيين. إنهم من منظور النقد الأدبى ما أطلق عليه ت.س. إليوت ممارسون يسعون إلى تمهيد الطريق لفنهم. يشكل كل هذا جزءًا من أسلوب تكمن أعظم مزاياه في إثارة تساؤلات لا تنتهى حول الذات. إنه أسلوب يسمح للقارئ بالمشاركة في عملية الإبداع ويشجعه على الاشتراك في عملية نقدية مركبة لعمل الأيديولوجيا.

the control of the second of t

<sup>(</sup>۱۱) انظر ای مقدمة

D. Villanueva and J.M Vina, Trayectoria de la novella hispanoamericana actual (Madrid: Espasa Calpe, 1991).

# البرجماتية الأمريكية الجديدة وخلفياتها

دان لاتيمر

ترجمة: عزة مازن

## سحر اليقين المبهج: سي. إس. بيرس ووليامز جيمس

قد لا تنتمى البرجمانية إلى الأصول الأمريكية وحدها. فقد كان المفكران الألمانيان ف. أ. لانح E. A. Lange و هانز فايهينجر Hans Vaihinger برجمانيين عندما اعتقا فكرة أن تصديق شيء لم تثبته التجربة قد يكون في صالح المره. وشجع ج.ت. فيخنر G. T. فكرة أن تصديق ألى الفرنسي تشارلي رينوفييه Charles Renouvier ولليام جيمس على تصديق ما وجد جيمس أنه يسهم في سعادة الإنسان على المدى الطويل. (۱) وتجد جوديث ريان في فكر جيمس أثارًا للفكر النمساوي، أي مقولة إرنست ماخ Ernst Mach: "ما يصلح لي ليس ما هو حقيقي إنما ما أحتاجه". (۱) وأيًا كان منشؤها، فقد أصبح للبرجمانية جاذبية خاصة لدى الأمريكيين، الذين استخدموا المنطق العملي بشدة، وهي نفس السمة القومية التي سيطلق عليها جون ديوي في مقاله "السمة العملية للواقع" (1908) "حسن الإدراك" gumption أو الحكمة العملية العملية للواقع المؤر تقضي إلى النجاح. (۱) يرى شارلز ساندرز بيرس أن البرجمانية ليست أكثر من تطبيق الحكمة القديمة "تعرفهم بما تثمره أعمالهم" مقراً رأى جيمس بأن قيمة مفهوم من المفاهيم تكمن في الأفعال المستقبلية الذاتجة عن ذلك

Frederick Copleston, Modern Philosophy: Empiricism, Idealism, and Pragmatism in (1)

Britain and America (New York: Doubleday, 1994), pp. 344-345.

Judith Ryan, "American Pragmatism, Viennese Psychology", Raritan 8.3 (Winter (\*) 1989), p. 53.

John J. McDermott (ed.), The Philosophy of John Dewey, 2 vols. in 1 (Chicago: (\*) University of Chicago Press, 1973), p.212.

المفهوم. (1) فمعنى المعتقد هو الفعل الذي يجعله هذا المعتقد ممكنًا. يبين جيمس أن الكلمة اليونانية "برجما" pragma تعنى الفعل، (2) وهي الكلمة التي اشتقت منها كلمتا practice اليونانية "برجما" practical "عملي". يسود الظن بأن الأمريكيين نشطون يتطلعون نحو المستقبل في قلق واضطراب، ومن ثم فلديهم إقبال أصيل على البرجماتية. (١) فمعروف عنهم أنهم لا يصبرون على التمييز غير الضروري وغير العملي بين الأشياء. ومن نعم الله عليهم أنهم متفاتلون لا يجنحون نحو التأمل ومن ثم استياؤهم من الاستغراق في التفكير أو متفاتلون لا يجنحون نحو التأمل ومن ثم استياؤهم من الاستغراق في التفكير السوداوي المرضى المفترض أنه سمة من سمات الألمان (١٠). ذلك "النبش النظري وراء الأشياء وإطالة التفكير"، مثل "الصرخات المريضة التي تطلقها فئران تموت"، يكتب الأمريكيين ويحول طاقتهم المؤهلة لما هو أفضل، إن لم يكن لتجميع الثروات، فعلى الأقل للاندفاع النشط نحو ذلك. (٩)

ويبين بيرس في مقاله "البرجماتية من منظور استرجاعي: صياغة أخيرة" "Pragmatism in Retrospect: A Last Formulation" (1906) أن البرجماتية بدأت بما أسمته إحدى مؤسسات بوسطن، بما لا يخلو من التحدى، "النادى الميتافيزيقي". (1) كان النادى يجتمع أحيانًا في مكتب بيرس وأحيانًا أخرى في مكتب وليام جيمس، وكان أوليفر ويندل هولمز، الذي سيصبح لاحقًا رئيسًا للقضاة، عضواً غير مستقر لبعض الوقت. لقد كان ناديًا أسسه أشخاص يريدون أن يكونوا متدينين أو متسامحين مع المتدينين، وكان العدو

Justus Buchler (ed.), Philosophical Writings of Pierce (New York: Dover, 1955), (1) p.271.

John J. McDermott (ed.), The Writings of William James, A Comprehensive Edition (\*)
Chicago Press, 1977), p.377. (Chicago and London: University of

Richard Shusterman, Pragmatists Aesthetics: Living Beauty, Rethinking Art (Oxford (1) and Cambridge, Mass.: Blackwell, 1992), pp. 196-197.

H. S. Thayer (ed.), Pragmatism: The Classic Writings (Indianapolis, Indiana: (\*) Hackett, 1982), p. 159.

William James, The Varieties of Religious Experience (1902) (New York and (6)
London: Collier, 1961), p. 47.

Buchler (ed.), Philosophical Writings, p. 269 (1)

بالنسبة لهم هو ذلك النوع من البشر الذي يعتمد على العلم التجريبي، وفيه من العناد ما يكفى لتأكيد أنه يمكن للإيمان الديني أن يرقى إلى مستوى الحقائق، وحيث إن الدين قلما يقدم حقائق تتعلق بأمور مثل وجود الله أو أبدية الروح، فقد جنح التجريبيون، الذين كانوا يزدادون قوة في كل مكان في عام 1874 ، إلى التعامل مع عالمنا على أنه مجرد شيء مترنح ثقيل الخطى ومع إلهه على أنه "من الفقاريات الغازية"، كما ورد في نكتة قاسية أطلقها هايكل Haeckel. (1902) فمن الواضح لكل من يعرف كتاب أنواع التجربة الدينية (1902) Varieties of Religious Experience أن القوة المحركة وراء كتاب جيمس هي العزم على إنقاذ المنظور الديني للعالم من تمجيد الفلاسفة الساخرين واحتفائهم "بالحقائق". فبسخرية متسامحة، وإن كانت لا تخفى أقصى حدود الصبر والتعاطف الإنساني، يعدد جيمس في هذا الكتاب كل ما يمكن تخيله من أنواع التدين، كل منها أكثر هذيانًا وسقمًا واضطرابًا مما يليه، وهي تتنوع من رطانة المتخلفين المتوحشين، إلى رؤى وهلوسات بول وقنسطنطين، والتشنجات المرضية لسكان الخيام من الإحيائيين، إلى قشعريرة الزهد القارسة عند ماركوس أورليوس، الذي يرى أن الله يعمل "بالجملة وليس بالقطاعي"، بمعنى أنه يركز على القوانين العامة ويزدري المحن الخاصة بكائناته المتألمة هذا في الأرض. (١١) حسيما يرى جيمس من منظوره البرجماتي، فلا حاجة لقضاء الوقت في إثبات أن الله في أي مفهوم ديني محدد له وجود حقيقي على المستوى التجريبي أو أنه مجرد تعبير عن شعور خاص لدى المرء بعدم الأمان. "هل الله موجود؟" سؤال لا داعي له. الله لا يعرفه أحد ولا يفهمه أحد. "إنه يُستخدم". إن هدف أي دين من الأديان هو أن يهبنا حياة أكثر شراءً وكفايةً مما لو اعتقدنا أن العالم ما هو إلا اختلاج عشواني للمادة. يجعلنا الإيمان بالله أكثر حبًّا للحياة، لله وجود حقيقي لأن له أثارًا حقيقية. وهو يفتح لنا أفاقا جديدة للقوة، ويكشف أمامنا عالمًا داخليًا لولاه لكان عدمًا خاويا.

William James, Pragmatism (1907) (New York: Dovert, 1995), p. 6 (1907)

James, Varieties, pp.383-384, 392 (1907)

في مقاله 'ترسيخ الإيمان' 'The Fixation of Belief' (1877)، يتفق بيرس في أن الشك أمر مزعج وأنه يجب توطيد الإيمان وإلا ظل اليقين المبهج بعيد المنال. (١٢) لا يطيق بيرس "المثلهيون بالمعرفة" الذين يستمتعون بعدم يقين معربد و لا يعنيهم في تزعزهم المضني إذا وجدت أسئلتهم إجابة أم لم تجد، وهو يختلف مقدمًا مع كثير من الفكر الفرنسي، ويذكرنا بأن البرجماتية الأمريكية الجديدة، بما في ذلك الحركة ضد النظرية، بدأت تتطور كرد فعل للمستغرقين في التفكير السوداوي Grubelei وإن لم يطلقوا الصيحات المرضية، الأتباع نظرية مابعد هابدجر والمعجبين بموريس بلانشو Maurice Blanchot ، ممن يعتبرون اليقين المبهج ملمحًا إنسانيًا مريبًا على أفضل تقدير (١٢). بل إن بعض أساليب الاستدلال على اليقين المبهج تدعو إلى الإحترام أكثر من غيرها حتى في نظر بيرس، يتطلب المنهج العلمي، وهو الحل الذهبي الذي يسعى إليه بيرس، كفاحًا مستمرًا لا يحقق المسرات بيسر. (١٤) في النهاية سوف ينكر ريتشارد رورتي أوراق اعتماد بيرس البرجماتية مرتذا إلى القناعة بأن الفكر الإنساني سيتوافق يومًا مع الوجود بدلاً من طوافه حرًا فوق الوجود، سابحًا في عالم خاص بلا قرار .(° ') يرى رورتى أن جيمس هو البرجماتي الأكثر أصالة بين الرائدين. ولكن، بتعبير بيرس، قد يعيب اليقين على طريقة وليام جيمس أسلوب الإصرار العنيد، الذي يجعلنا تعتقد فيما نعتقد فيه لأن ذلك يسعدنا، أو أسلوب استدلالي، أي الاعتقاد في النظائر المتوازية: الاستيقاظ بعد النوم بير هن على الحياة بعد الموت. (١٦) في الواقع يبدو جيمس أحيانًا وكأنه في موقف سباستيان فليت في رواية إيفيلين وو Evelyn Waugh العودة إلى زيارة برايدز هيد Brideshead Revisited، الذي يؤمن بالمذود والثور والحمار لمجرد أنها أفكار جميلة. قد يكون التعليل الجمالي للإيمان، وما يثيره الشكل من بهجة الانسجام والعزم والاحساس بالهدف، كلها عناصر رئيسية في إغواء البرجماتية الأمريكية، في قراءة بيرس وجيمس يسر

Buchler (ed.), Philosophical Writings, pp.21-22

Buchler (ed.), Philosophical Writings, pp. 12-20

Buchler (ed.), Philosophical Writings, p.10.

W. J. T. Mitchell (ed.), Against Theory, Literary Studies and the New Pragmatism (Chicago: University of Chicago Press, 1985), pp. 21ff.

Richard Rorty, Consequences of Pragmatism (Minneapolis: University of Minnesota \*\*
Press, 1982), p. 173.

ومتعة، وهو ما شكل تقليدًا واصله أتباعهما في السنوات الأخيرة. وإذا لم تكن المتعة من السمات البارزة لما يطرحه ديوى بلا كلل من استنباطات، فمن المؤكد أن هناك متعة في االانسجام الجمالي من حيث المبدأ.

### حالة جون ديوى المدهشة

ديوى مفكر يحوم عقله بشغف حول صور الانسجام، سواء كان انسجاماً فزيائيًا، أو جماليًا، أو اجتماعيًا. يسوؤه اختلال التوازن – على سبيل المثال وجود صغوة وامتيازات. ولما كان التمييز بين الوسائل والغايات هو الدرع الواقى للظلم، فهو يسعى إلى تقويضه بأى ثمن. (١٧) أن ننظر إلى الجزء من حيث أنه مجرد وسيلة لا ملمحاً أساسيًا لا غناء عنه من ملامح الكل يطبح بالوحدة العضوية. عندما نعتبر الطبقة الكادحة آلات حية تتبح الرفاهبة للصفوة فإننا تواصل التحيز ضد ما هو نفعى على طريقة الإغريق القدامي، الذين اعتبروا من عملون بأيديهم مجرد أدوات يشوب سلوكهم الخنوع. (١٨) عندما تعدو طبقة مجرد أداة لرفاهية طبقة أخرى، لا يكون هناك قهر طبقى فحسب إنما أيضًا تسلسل تراتبي تُبخص فيه قيمة الجسد أمام العقل، ويتم الفصل بين الجسدي والروحي النفسي ويصبح عالم النتاج العقلي منفصلاً ومنعز لا عن الاستعمال النفعي، وهي فكرة أقرب لنظرية كانط الجمالية التي ترى أن الجميل يسعى إلى الزينة وليس له أى استخدام عملي، بل ويرفض كانط أيضنًا استخدام التعبيرات المجازية لحث الناس على العمل، معتبراً الإطراء الخادع في البلاغة إغواء لايليق. يفصل كانط الجميل عن المشهى، رافضًا بذلك ربط بيرك بين مذاق نبيذ جزر الكاناري والقدرة على كانط الجميل عن المشهى، رافضًا بذلك ربط بيرك بين مذاق نبيذ جزر الكاناري والقدرة على تذوق الجمال. (١٠)

إلا أن ديوى يرى أن فصل الأشياء الجميلة عن إمكانية استخدامها يجعل الفن معزولاً وعقيمًا. هنا تتولى المتاحف الأمر وينتزع كل ما هو جميل من سياقه الحي، فلا يعود يثرى

new permott (ed.), Philosophy of John Dewey, pp.302 ff 19

John Dewey, Art as Experience (1934) (New York: Perigee Books, 1980), p. 341 'A Immanuel Kant, Critique of Judgement (1790), trans. J. H. Bernard (New York: 'Hafnet, 1951), pp. 38,46.

حياة البشر الحقيقيين. ويعمق الفن الرفيع الاختلاف الطبقي، فحضوره وهالته الخاصة تمنح الرفعة والسمو لمن يملكه، وعلى نطاق أوسع فالمتاحف القومية أماكن لتخزين ما قامت الدولة بنهبه ثم تجميعه في حقب الإمبريالية والسيطرة العسكرية موضحة فضل دولة وتفوقها على أخرى، هنا يصبح الجمال إعلاء لدوافع قومية قبيحة، ويصير الفن "صالون تجميل للحضارة" وتمسى الأعمال الفنية غريبة لا يفهمها إلا الخاصة ويّعزل الفنان عن أى سياق مجتمعى صحى، ويقترح ديوى ربط الفن "بأنشطة الكائن الحي في بيئته". يتفق ديوى مع زعيم قبائل الإيروكوا عند كانط، الذي أعجب بمحال المأكولات الباريسية، ويرى أنه ليس هناك ما يمنع أن تكون وجبة في مطعم باريسي نموذجًا دالاً على التجربة الجمالية، حسنة الشكل ومرضية لكل ذوق، بدءًا من أضواء الشموع والورود حتى نوع الصلصة. ليس هناك ما يمنع أن تبعث الحجرة المرتبة بهجة جمالية في النفس. إذا كان معنى "الجمالي" أن تنتبه حواس الجسد جميعًا علية الانتباه، فلابد أن ننظر كذلك أيضًا إلى الحيوان الحي، بنظراته المترقبة، انتصاب أذنيه، وكل حاسة من حواسه منتبهة يقظة. في ليلة شتوية باردة يضرم الرجل المسن نار"ا يتدفًا بها في أداة له، ولكنه يتأثر جماليًا بالدارما الملونة التي تثيرها النار ويشارك فيها بخياله. إنه لجهل محض أن نحجب صفة الجمال عن تجارب حياتية من ذلك النوع. (١٠٠)

من أهم الخبرات الذهنية المكونة لديوى في سنوات دراسته الجامعية شعوره المفاجئ بأن العلاقة بين الجسد الإنساني ككل وبين أعضائه تشكل "وحدة مترابطة، تعتمد على بعضها البعض". أمدته تلك الخبرة بنموذجه الفلسفي النهائي. فوظائف الجسد البيولوجية ليست خارجة عن صوره الذهنية ولا هي خادم لها. يعمل الجانب البيولوجي مع الفكر في مشروع مشترك، وينطبق نفس النموذج على العمل الفني، فالألوان وسيلة الصورة من حيث أنها غاية، ولكن الألوان هي أيضنا الصورة نفسها. "النغمات وسيلة الموسيقي، لأنها تُكُون الموسيقي وتصنعها وتكون هي الموسيقي". (١٦) لا يمكن رؤية مواد البناء أو كلمات القصيدة منفصلة عن شكل التركيب ككل، الغاية موجودة في كل أجزاء العمل، ولا وجود للغاية بعيدًا عن الأجزاء، ولهذه

Dewy, Art as Experience, pp. 19, 27.

McDermott (ed.), Philosophy of John Dewy, pp.2, 309.

الأفكار عن الوحدة وأجزائها المترابطة مترتبات بالغة الأثر، إذ أن مراجعة مفهوم الأداتية بهذا الشكل الصارم الذي قام به ديوي لا يعني إسقاط تمييز الروح عن الجسد فحسب بل تمييز ما هو ذهني على ما هو عملي وذوى الياقات البيضاء على ذوى الياقات الزرقاء والفنون الرفيعة على المصنوعات اليدوية النافعة والمتاحف على الحياة اليومية والنظرية على الممارسة، أما على المستوى السياسي فإنه يعنى العودة إلى شكل من أشكال المساواة أساسية إلى حد يصعب تصوره في الولايات المتحدة، سواء في القرن الثامن عشر أو في الوقت الحاضر. ومع ذلك يصر ديوي بشدة على ثلك العلاقة الحميمة بين السياسة والجمال. فقيمة حضارة من الحضارات تكمن في حياتها الجمالية. وبذلك يرجع السبب المباشر في كل مظاهر الإفساد الجمالي في المجتمع الأمريكي في الوقت الحالي إلى سيطرة الأقلية من الصفوة على سوق العمل من أجل تحقيق أرباح خاصة. (٢٦)

## ريتشارد رورتى وبرجماتية بناء الذات

استطاع ريتشارد رورتي، بقدرته الهائلة على التأثير، أن يعيد للبراجماتية هيمنتها على الفلسفة الأمريكية والأداب الرفيعة. كما أنه جدد الاهتمام بجون ديوى. ونقل الطبيعية البدنية الديمقراطية عند ديوى بأسلوب غير متوقع يربطه بقدر الإمكان بمارتن هايدجر. (٢٣) يرفض كل من ديوى وهايدجر الفلسفة العلمية التحليلية. كلاهما معاد للأسس الجوهرية، بمعنى أنهما لا يعتقدان في وجود جو هر (للجمال، العدل، الحقيقة) لا تؤثر فيه الأحداث التاريخية. لا وجود في الواقع لأي جوهر على الإطلاق. إن ديوي وهايدجر المعاديان للثقاليد الفلسفية، يرفضان ما تراكم من أشكال التحيّز. كلاهما يريد تأكيد الروابط بين الشعر والفلسفة، وكلاهما يرغب في أن تجد الفلسفة شروطًا مشرَّفة للتسليم للشعر. كلاهما يهجر نظرية التناظر " ليروَّج "للحقيقة" بوصفها تعبيرًا ذاتيًا قويًا، واختلاقًا مبدعًا لمفردات جديدة، تفلت من مهانة العجز عن

Dewy, Art as Experience, pp.326-343.

Rorty, Consequences of Pragmatism, pp. 37 ff.

<sup>· &</sup>quot;من ابحاث نظرية المعرفة، ويراد بها أن صدق القضية يقوم على أنها تعبّر عن الواقع وأنها صورة منه". مرادوهبه، المعجم القلسقي، دار غريب، القاهرة، ١٩٩٨، ص ٢٢٧

لتعبير القورى ، وهي بالتأكيد الفكرة الأكثر تمثيلاً عند رورتي، وهي على الأخص الفكرة التي جذبته نحو هايدجر .(٢٠) يرفض هايدجر العقلانية المضللة التي تسعى نحو النفاذ إلى حقيقة تسقط التاريخ. إنه يرغب في رؤية التراث الفلسفي كسلسلة من الإنجازات الشعرية. يعجبه أولئك الذين ذكروا حقائق تتجاوز منطق العقل المجرد، فالشعراء هم المفكرون الحقيقيون. انهم صنواعق غير عقلانية يصعب استبعابها تومض فجأة وتعصف مطبحة باللغة التقليدية الموروثة باستخدام استعارات رائعة في جدتها. ويعتقد ديوى أيضًا أن الخيال "أداة الخير الرئيسية" وأن "الفن أكثر أخلاقية من الأخلاقيات".(٥٠) ولكن ديوى برجماتي سياسي وليس شعريًا، يلح في إصرار على نوع من "الأمل الاجتماعي" الذي يهجره هايدجر في اشمئز از ويجده رورتي ساذجًا.(٢٠)

يزعم رورتي أنه أكثر انحيازا إلى ديوى من هايدجر، إلا أن ميله الخاص نحو "الشاعر القوي" أقرب في الحقيقة إلى هايدجر. (٢٠) يقدر رورتي التألف الجمعي الديمقراطي عند ديوى. وهو يكره القسوة ويؤيد التضامن الإنساني، ولكنه في أعماق نفسه يعجب أيما إعجاب بالجانب التفكيكي عند هايدجر، ذلك الجانب الذي يحتفي بالشاعر النبي غريب الأطوار وهو يصعد الطريق الجبلي بعيدًا عن كليشيهات اللغو الفارغ جميعًا، يصعد بعيدًا عن جنون التكنولوجيا الحديثة إلى خلوة خالصة، يجمع فطر الغابة السوداء ويصغي إلى رئين الصمت، وأخيرًا يعود ليظهر من جديد بعينين وامضئين وشعر منطاير ليأتي باستعارات جديدة كالصواعق من إبداعه وحده، حتى المثل السياسية الطوبوية نشأت في الأصل عن عبقرية متحمسة. (٢٠) إذا نلنا يومًا ما نرغب، أو ما يريده رورتي، سيكون الشاعر القوي هو مانحه. "وتبقي هبة الشعراء"، على حد قول هولدلرين.

Richard Rorty, Essays on Heidegger and Others (Cambridge: Cambridge University Press, 1991), pp. 15-17.

Dewy, Art as Experience, p.348. \*\*
Richard Rorty, Achieving our Country (Cambridge, Mass, and London: Harvard
University Press, 1998), p. 104.

Susterman, Pragmatist Aesthetics, pp. 246 ff. S "
Rorty, Achieving Our Country, p. 140."

## موسوعة عميريدج في النقد الأدبي- القرق العشرون المسرون المسرون

ويفرق رورتى بين الفلاسفة المنهجيين والفلاسفة المعلمين. يظن أفراد الفئة الأولى أنهم يقدمون الحقائق عن العالم كما هي. فخطابهم "مرآة" للواقع، إنهم يحتفون بالوقائع، أما الفئة الثانية فيصر أفرادها على الاستعاضة عن المعرفة بصياغة الذات الهدف الأسمى للتفكير. ليس هدف تعليم الذات الحصول على الحقائق مباشرة، إنما هدفها العثور على "أسلوب جديد أكثر إمتاعًا للتعبير عن أنفسنا". وهو نشاط "شاعري" بمعنى أنه يعتمد في نموه وإزدهاره على غير العادى والا المألوف. (٢٠) إنه يحملنا "خارج ذوائنا القديمة بقوة الغرابة"، ويساعدنا "أن نصبح كائنات جديدة". أما الأمر الذي يثير أقصى درجات الفزع أن نكون سلبيين نلقى هذا وهناك "عملات مسكوكة بالفعل" ونقبل وصف الآخرين لنا. (٢٠) هدف من أنفسنا، ذلك الجزء الذي يميزنا عن الأخرين جميعًا.

لا يسعنا حقيقة القول بأن تلك الذوات جديدة التكوين بخروجها الخاص عن المألوف والذي تجد فيه خلاصًا لها أية أولوية أنطولوجية متميزة على الذوات التي صنعتها خطوات متناقلة في سير عسير (١٦). "فالقصيدة" التي تعبر عن ذات المنحرف أو المجنون يمكن أن تكون ثرية التركيب مثل قصيدة لنا، ما من روية للأشياء تحلق عاليا كتلك التي يتحتم على الجميع الركوع أمامها. دون أسس، يصبح أقصى ما في وسعنا هو أن يتسامح كل منا مع القصيدة العظيمة التي ينتجها الآخر، محافظين بطريقة أو بأخرى على استمرار الحوار بين ذوات خارجة عن القياس بينما هي تتصارع جميعًا على الإفلات من تأثير كل ذات أخرى. فمعنى الديمقراطية الحرة في الواقع أن يكون لكل شخص الحق في أن يتابع تحقيق ذاته طالما أن ذلك لا يؤذي شخصًا آخر أو يهينه. فلنأمل أن يتقدم المجتمع الديمقراطي دون أن يعتمد على أساس آخر، وأنه، رغم المنافسة من أجل بناء الذات، يرغب الناس في "التكاتف معًا... ضد الظلام"، على حد قول رورتي المؤثر في عبارة شهيرة له.(١٦) ومع ذلك فبعد أن قضينا

Richard Rorty, Philosophy and the Mirror of Nature (Princeton: Princeton "
University Press, 1979), pp. 360, 367.

Rorty, Contingency, p. 29.

Rorty, Philosophy and the Mirror of Nature, pp. 365-366.

Rorty, Contingency, pp. 38, 189 ff; Consequences, p.166.

وقتًا طويلاً نميز أنفسنا عن الأخرين ونزدرى التماثل، يبدو أنه من غير المحتمل أن يكون دافعنا الأول أن نلقى بأنفسنا فى أحضان الآخرين، ونغامر بحياتنا من أجلهم ونضحى بأنفسنا من أجل مصالحهم، ولا هم يسعدهم استقبالنا فى السفينة الديمقراطية الحرة من أجل حواراتنا التى تهدم المسلمات. وفوق ذلك تبدو السفينة الديمقراطية الحرة صغيرة إذا نظر إليها المرء عن قرب، يرى رورتى أن الولايات المتحدة مثل "النادى الخاص" حيث يخلد المرء إلى الراحة بعد يوم طويل قضاه فى سوق كبيرة، يتعامل مع أناس "مختلفين أيما اختلاف". (٣٦) إذا بدونا نحن أيضنا غريبين عنهم فذلك لأننا نرغب فى ذلك. رغم تأكيدات رورتى، يبدو من الأرجح أننا، وقد فضلنا ما هو نفسى خاص على ما هو جمعى، سنجد أنفسنا وحيدين فى الظلام عندما يحل الظلام.

# تأكيد الذات والمجتمع: درس ستانلي فيش

إن ما يجمع ريتشارد رورتي بستانلي فيش ويشكّل أساس العلاقة بينهما هو القناعة بأن لا أساس هناك، بل اختيار للعبة لغوية فحسب. ويعتقد البرجماتيون، مع وليام جيمس، فيما هو مربح أو ما يحقق تصديقه منفعة. وحسبما يقول فيش، تكمن كينونتنا في السطح، "ولكنها تسلك الطريق كله هابطة". (٢١) وفي هنوء مطمئن يطلق توماس باقل على هذا الاتجاه البرجماتي "انوعي الحاد بما هو محتمل" "a conscience aigue de la contingence" (٥٠) وهو اتجاه يغرى رورتى برقة حميمة، ولكنه يدفع بفيش نحو العنوانية والرغبة في القتال، كما يمنحه ثقة متعاظمة في النفس. فإحساس المرء القاطع بما يمكن أن يحدث له لا يجرد اعداءه من أسلحتهم. هناك خطر في الليبرالية الخجول (٢٠). ولابد أن يستعد المرء لأولئك الذين

Richard Rorty, Objectivity, Relativism, and Truth (Cambridge: Cambridge University Press, 1991), pp. 209-210.

Stanley Fish, Professional Correctness, Literary Studies and Political Change (Oxford: Oxford University Press, 1995), p.75.

Thomas Pavel, "Lettre d'Amerique: la liberté de parole en question", Commentaire 69 (Printemps 1995), p. 170.

Stanley Fish, There's No Such Thing As Free Speech and It's a Good Thing, Too (New York and Oxford: Oxford University Press, 1994), p. 296.

يملؤهم يقين حاد. فالتهديد الذي يأتي من هذا الاتجاه هو في الواقع السبب في أن في عبارة "التعددية الثقافية القوية" مفارقة لفظية. ففي تعددية البوتيكات نهاية الخط الليبرالي، وحبنا للحمص" لن يجعل منا أنصارا لحماس، لا يتبنى أحد رأيًا يتضمن فناءه، يلح فيش على القول بأن المرء ينتمي دائمًا لثقافة واحدة. (٢٧)

يميز رورتى بين الفلسفة التحليلية والتعليمية، مفضلاً الأخيرة على الأولى. ويحدد فيشر الاختيار في البحث الأدبى بين نموذج البرهان العملى ونموذج الاقناع العقلى مفضلاً الأخير على الأول. (٢٨) إذا تبنيت النموذج الأول ترى نفسك خادما متواضعاً لقضية أكبر منك. تصل قيمة عملك إلى مستوى الإيفاء بنموذج أصلى هو بمثابة أيقونة تظل دائما مختلفة عما يقال عنها. فأنت تضيف حقائق إلى كومة كبيرة من أبحاث سابقة، وبذلك تسهم في جعل الإنسانية أعلى قامة وتقترب بها أكثر من الحقيقة المطلقة. والحقيقة المطلقة عند فيش، كما هي عند رورتي، تصور يصلح لصناديق القمامة تماماً مثل التواضع. فمستهلك الشعر له أولوية على أي مادة موضوعية يتم استهلاكها. يصبح فعل التلقى ذاته هو الموضوع وما يفهمه المتلقى هو إدراك هوية الموضوع. وما يزاه المتلقى ينسب خطأ وبأثر رجعى إلى الموضوع. أما ماهو الموضوع المنفصل عن هويته، فلا يعرفه فيش ولا يعرفه سواه. إذا لم يكن البرهان العملى مفلساً، فلماذا إذن لم تتكشف الحقيقة المطلقة عن أي من سونتات يكن البرهان العملى مفلساً، فلماذا إذن لم تتكشف الحقيقة المطلقة عن أي من سونتات شكسبير، والتي تتكون كل منها من أربعة عشر سطراً، بعد أربعمائة عام؟(٢١)

يعجب ستيفن ناب ووالتر بن مايكلز بذلك الجزء من برجماتية فيش الذي يزعم بوجود ممارسة فقط، فالمرء يفعل ما يفعله ويعتقد ما يعتقده، دون حاجة بحال من الأحوال أن يصل إلى موقع خارج الممارسة حيث تستقر العبادئ الخالصة. وعلى كل، يقول فيش: "لا توجد

<sup>&</sup>quot; أكلة شعبية في بلاد الشام عمومًا، وفلسطين تحديدا. [المترجمة].

Stanly Fish, "Boutique Multicuturalism, or Why Liberals are Incapable of thinking about Hate Speech", Critical Inquiry 23 (Winter 1997), p. 384.

Stanley Fish, Is There a Text in This Class?: The Authority of Interpretive ``Communities (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1980), pp. 356-371.

العرجم السابق، ص ۲۹۷.

مثل هذه المبادئ". "أيتفق ناب ومايكلز أن الحقيقة هي نفسها ما يتصادف أن يعتقده المره في ذات اللحظة، المعرفة مجد episteme is doxa ، بتعيير أفلاطون. المعرفة معتقد صادق، ومع ذلك فهما يظنان نفسيهما أكثر برجماتية من فيش، وذلك لأن فيش يعترف بإحتمال أن يبدو معتقده الحالي أفضل من معتقده السابق، والانتقال من معتقد إلى آخر قد يكون خادعًا، وهي فكرة تظهره في عالم من المبادئ التي ينكرها. وفوق ذلك يضع فيش فعل التأويل في القارئ، أما ناب ومايكلز فيريان أن "ما يعنيه نص من النصوص هو فقط ما قصد مؤلفه أن يعنيه". (١١) فليس هناك معان غير مقصودة. ومن ثم فتعبير مثل "نفذ البنزين من سيارتي" لا يمكن أن يعني "لا حت سيارتي البولمان من سحابة أرجون" طالما أن المتحدث يعيش على الأرض ويمتلك سيارة فورد. يرى ريتشارد شوسترمان أن عدم رضا ناب ومايكلز عن تعدد المعاني polysemy (المعني غير المحكوم) هو موقف أقرب إلى التجريبية ومايكلز عن تعدد المعاني و المواقية التي تتوافق مع التعددية. (١٤) وفضلاً عن ذلك، تتوجه البرجماتية نحو المستقبل و لا تثبت على ظواهر سابقة، كما في حالة قصد المؤلف من قوله.

ينحو فيش نحو الذاتية أكثر من انتمائه إلى التجريبية. (<sup>11</sup>) وهو يزعم أن جماعة من المفسرين كونت الأنا الشخصية وقيدت الإرادة، وإن عُرفنا هذه الجماعة باتفاقها مع هذه الأنا، (<sup>11</sup>) وما من سبب أن نفعل ما نفعله سوى اهتمامات ذاتية متحيزة. (<sup>11</sup>) ما يهم في النهاية هو تأكيد الذات، أي أن ينجح المرء في أن يميز أراءه في الثقافة الأدبية عن أراء أي شخص آخر، منحيًا أراء سابقة، حتى أراءه السابقة هو نفسه، وفارضنا أراء جديدة على كل من عداه. (<sup>11</sup>) ويضطر المرء إلى المنافسة والاهناع والسيطرة. تكمن عظمة نموذج الاهناع في أنه

Stanley Fish, Doing What Comes Naturally, Change, Rhetoric, and the Practice of Theory in Literary and Legal Studies (Durham: Duke University Press, 1989), pp. 13-14.

Steven Knapp and Walter Benn Michaels, "Against Theory", Critical Inquiry 8 11 (1982), pp.723-742; rpt. In Mitchell (ed), Against Theory, pp. 11-30 (pp. 13-26).

Shusterman, Pragmatist Aesthetics, pp. 96,99 11

Fish, Is There a Text, p. 360; Professional Correctness, pp. 110-111.

Fish, Is There a Text, pp. 173, 369; Doing, p. 244. 11

Fish, Doing, pp. 343 ff.; Professional Correctness, pp. 112-113. 18

Fish, Is There a Text, p. 36717

يتيح لنا سيطرة كاملة إذا أحسنا استخدامه، وتكمن قتامة نموذج البرهان العملى في أنه لا يقبل التكيف مع القهر البلاغي الفج، وتشجع المؤسسات التي نعمل من أجلها نموذج الإقناع العقلى حيث إن أكبر عائد للمهنة يحصل عليه من يسلكون طريق فيش وإذا نظرنا إلى نجم فيش الصاعد حاليًا في مهنته يصعب علينا إنكار رأيه. (٢٠) فلا أحد يملك ما يملكه فيش من مهارة ولا الحق في أن يقوم بما يقوم به فيش. (٩٠) يبقى مستوى الفوضى والتثوش منخفضنًا لأن الجماعة المفسرة لا تصغي لمن هب ودب، إنها تتصت لأعضائها، أولئك الذين سمحت لهم بالدخول فيها. إنهم يعرفون من هم. يتمتعون بتضامن مؤسسى، إنهم يسيطرون على انتشار المنتج التأويلي، و تفوق بعض الأصوات غيرها أهمية. ونبذ [ناقد مهم مثل] نورثورب فراى المفهوم النموذج الأصلى the archetype أكثر أهمية بما لا يقاس من أن يقوم بالشيء نفسه نكرة ينتمي لكلية صغيرة محدودة الأهمية. (٤١)

### ريتشارد شوسترمان والعودة إلى ديوى

يعتبر ريتشارد شوسترمان "الجماعة المفسرة" عند فيش جماعة نخبوية مغلقة. (٥٠) وهو أيضنا يختلف مع تعريف رورتي للطبيعة الإنسانية إذ يرى أنها لغوية خالصة، مستشفًا في رورتي نفور"ا بيوريتانيًا بسبب "الأحاسيس الخام" عند ديوى، واهتمامه الشغوف بالجسد. يقر شوسترمان بمركزية اللغة في التأمل عالى المستوى ولكنه يرغب في تحديد مناطق من التجربة الإنسانية إلى جانب الألم تفلت من الصياغة اللغوية. فهناك فهم جسدى يسبق التدقيق اللغوى. فما الوعى الواقعي إلا جزءًا صغيرًا من التجربة الإنسانية، على حد قول ديوى، هناك أيضنًا عالم كامل من الخبرات غير التأملية. يطلق شوسترمان على هذا العالم "الفهم البدني". عندما نستمع إلى الموسيقي يستمع الجسد إليها أيضنًا، فاستجابة الجسد العضوية للحركة السريعة تختلف تمامًا عن استجابته للحركة البطيئة. وينطبق الشيء نفسه على

Adam Begley, "Souped-up Scholar", The New York Times Magazine (3 May 1992), 17

Fish, Doing, p. 175. 14

Fish, Doing, p. 167.

Shustermann, Pragmatist Aesthetics. p. 116. \*

موسيقى الألات ذات المفاتيح وموسيقى الألات الونترية. وقد قال بيرس أيضنًا أن الإصغاء إلى الموسيقى ليس نفكيرًا.

ويذهب شوسترمان إلى أبعد من ذلك: هناك أناس يفكرون بلا كلمات، "يقطنون أحياة من المدينة، يسودها جهل يستعصى على العلاج وتسكنها أجساد داكنة، نتجنبها نحن الفلاسفة ونتجاهلها". (10) من الصلف أن نقول مع ستانلي فيش أن التأويل عالى المستوى هو اللعبة الوحيدة المتاحة، وأن المتعة غير التعبيرية التي يمنحها الفن لمستهلكين بسطاء أو غير محترفين نقل قيمة عن جرائم الأقوياء. فترثرة ودية عند مبرد المياه هي أيضنا عمل من أعمال النقد الأدبي. لا يسعنا أن نطرح جانبًا تجارب أحياء الأجساد الداكنة على أنها غير إنسانية لأنها خارج شبكة اللغة التعبيرية. حسبما يرى ويتجنشتين، هناك "أشياء لا يمكن التعبير عنها بالكلمات"، ويصر نيتشة على أن الجسد يحدد النفس، وهنا يتفق ديوى، الذي بذل جهذا كبير"ا في كتابه التجرية والطبيعة Experience and Nature لدعم نظريات "أسلوب أكسندر"، التي وضعت لتعزيز استمرار العقل والجسد. (10)

ومن مزايا برجماتية شوسترمان أنها تقدم رؤية للثقافة الراتجة تختلف كثيرًا عن تعالى كل من ماركسية تيودور أدورنو والجناح اليميني من أتباع [عالم اللغويات] دى سوسير من أمثال ألن بلوم، فمع أنهم لا يتفقون في شيء آخر إلا أنهم يدينون الفن الشعبي على أنه نفاية منفرة. أما السير على نهج ديوى فيتضمن حسًا شاملاً متسامحا بالتجربة الجمالية. أن نوسع مداركنا الجمالية لتشمل مؤلفات موسيقي الروك والراب يجعلنا ننفتح للتواصل ليس فقط مع الطبقات المحرومة اجتماعيًا ولكن أيضًا مع بدائل للوضع السياسي السائد. يأمل شوسترمان أن تؤدى النزعة المعادية للفكر بين السكان الأصليين في أمريكا إلى اقتراب بدون معوقات من التجليات الجسدية للحياة ومن الفنون المرتبطة بالجسم الإنساني وبالعمل، مثل فنون الرقص، والغناء والغزل على النول، وهي فنون كان ينظر إليها بازدراء كأنها نتاج متدني لألات متحركة. يبين شوسترمان أن أصل موسيقي الروك يرجع إلى "جماليات أفريقية

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص ١٢٨..

Richard Shusterman, Practising Philosophy, Pragmatism and Philosophical Life "
(New York: Routledge, 1997), p. 167.

### موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ ٣٧٥ - ٣٧٥ - البرجمانية الأمريكية الجديدة

لمشاركة جماعية حيوية مفعمة بالعاطفة ولم يكن نشاطًا معزولاً وخاليًا من المشاعر ".(٥٠). في ثورة من الغضب يقرر ألن بلوم أن الروك ضربًا من النشاز alogon، ويبين أدورنو أنها موسيقي "تشي بردة"، فهي تجربة تتجنب المخ للتحول إلى طريق حسى مباشر، وتتضمن موسيقي الروك البسيطة الصاخبة "العرق"، ويتضمن الاسم روك أند رول، مثل الجاز، ممارسة الحب، يخطئ بيير بورديو في قوله إن الفن الشعبي "ببعث على الدعة والكمل" ويخلو من الجهد النشط، أي أنه مشاركة سلبية وغائبة".(١٥) إن احتقار المرء للعرق، وممارسة الجنس والجسد الذي يدور راقصنًا في حيوية، يجعل من الإنسان ديكارنيًا متعاليًا ونخبويًا وبيوريتانيًا، ويدفعه إلى إنكار تجارب الحياة التي تخص جزء من أجزاء المجتمع، ورفض كل الحقائق الأساسية التي تعبر عنها أغاني "البلوز" الحزينة، والحب المحبط، والقهر الاقتصادي والصراعات العائلية والمخدرات والعنف. وهذا يعني أننا نميز فقط التجارب "الجديدة" والمقصورة على الخاصة لنهرب من تجارب عامة الناس ومن فهم هذه التجارب.(٥٠)

لم يفسر شوسترمان سبب تفضيله ستيتماسونيك على أو لا بيل كامبل ريد، التى تتتمى إلى الطبقة العاملة و لا يشوب انتماءها أية شاتبة. وهو يرى أن موسيقى الراب وحدها هى الفن البرجماتى بامتياز وتتمحور تجربته حول 'جمالية الجسد". (٢٠) تحيى موسيقى الراب احترام ديوى للجسد دون الذهاب إلى حد إنكار الدور القيادى للرأس، كما هو الحال عند جورج باتاى. فالفن وفقًا لموسيقى الراب ليس غاية فى ذاته أو أيقونة مقدسة فى متحف، ولكنه آداة، وسيلة للنهوض بالحياة. أخيرا يمكن التجاوز عن التفرقة الممجوجة بين الوسيلة والغاية فى ظل هذا الشكل الديمقراطى الذى يضفى على كل منهما قيمة جديدة، ويساعد هذا الفهم للفن على نشر "موقف جديد من ظروف الحياة اليومية وضروراتها"، كما يقول ديوى، ويشكل هذا النوع من الفن حاجة ملحة وطبيعية، فلا تقل حاجتنا للإشباع الجمالى عن حاجتنا للطعام. إذ يمكن للفن أن يدعم الحياة دون أن يسقط فى شطط معاداة الفكر، ففن الراب فى

Shusterman, Pragmatist Aesthetics, p. 184. at

Pierre Bourdieu, Distinction, a Social Critique of the Judgement of Taste, trans,
Richard Nice (Cambridge, Mass.: Harvard University Press. 1984., p. 386.
Shusterman, Pragmatist Aesthetics, p. 187.

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق، ص ۱۷۷.

أفضل حالاته يجمع ما بين الجمالي (الحسي) والمعرفي بشكل غير نخبوي، براجماتي ومابعد حداثي معًا. ويصر ديوي على أن تصنيف الفن على أساس فنون رفيعة وأخرى أدنى ليس سوى ضرب من الحماقة. (٥٠) ومن ثم يقبع فلاسفة الراب "في الأسفل مع ديوي"، معلمهم ومرشدهم الأبيض العظيم، سواء عرفوا ذلك أو لم يعرفوا.

إذا تغاضينا عما أبداه ديوى من ملاحظات أفلاطونية جديدة عارضة حول الفن الشعبى الذى وصفه بأنه "رخيص وسوقى"، وحول الموسيقى التى رأى أنها "عضوية" تغضى إلى النشوة الجنسية، يمكننا أن نسلم لشوسترمان بصحة رأيه، خاصة إذا كان دور الراب هو الدور الذى يفترض ديوى أن يؤديه الفن، وهو أن يجعل الحضارة أكثر مدنية، ويخترق الحواجز التى تفرق بين البشر ويقدم محورًا دينيًا طقسيًا لاحتفال مشترك، ويعيد صياغة الجماعة ذاتها في توجه نحو مزيد من النظام والوحدة. (^^) ولكن حتى شوسترمان يعترف بأن فن الراب، بما يحمله من مواجهة صريحة بين "أنتم" و "نحن"، ليس له دائمًا هذا التأثير التوحيدي، وهو يدعو أولئك الذين يشعرون بمواجهة الأخرين أن ينضموا إلى "النحن" العليا في مجتمع الراب، أن نرفض ذلك يعنى أن نستمر في الجدل العرقي السائد في مجتمعنا الحالى ونذكر الوحدة التي بلا حدود التي حلم بها ديوى في أيديولوجيته الجمالية. (1°) ولكن قد يتساءل المرء: لماذا يصر برنامج برجماتية تعدية أن يرقص الجميع الرقصة نفسها؟(1°) يبدو أن الحوافز الجمالية من آجل وحدة اجتماعية لم تكن دائمًا منزهة عن الهوى.

" المرجع السابق، ص ٦، ٢٤٢، ٢٢٨، ٢٧١، ٨١.

Dewy, Art as Experience, pp. 139, 227. "

Shusterman, Pragmatist Aesthetics, p. 201. "

Paul de Man, Aesthetic Ideology, ed. Andrzei Warminski (Minneapolis and London: University of Minnesota Press, 1996), pp. 154-155.

انظر ای آیضنا:

Paul de Man, The Rhetoric of Romanticism (New York: Columbia University Press, 1984), pp. 263ff.

# الأخلاق والنقد الأدبى

جیفری جالت هارفام ترجمه: عزة مازن

يرتبط الأدب بمفهوم الأخلاق أكثر مما يرتبط بأى مفهوم آخر، وهو ارتباط يتسم بالحيوية والتعقد والالتباس. وبينما ساد الشعور لفترة طويلة بأن النقد في بعض جوانبه يمثل مشروعا أخلاقيا، بقيت أصول الالتزام الأخلاقي وطبيعته، في مجال النقد، بشوبها الالتباس إلى حد كبير. ومن ناحية، يعكس هذا الالتباس التباسا موازيًا في العلاقة بين الأدب والأخلاق؛ وهو من ناحية أخرى يشكل سمة من سمات الممارسة النقدية والعمل البحثي في أي مجال من المجالات؛ وهذا من ناحية ثالثة نابع من الخطاب المرتبط بعلم الأخلاق.

وبينما يتشعب التفكير الأخلاقي في روافد واتجاهات متعددة، تشمل تلك التي يقوم عليها تفكير كل من أرسطو وأوغسطين وكانط وهيجل وماركس ونيتشه وفرويد وجون رواز وميشيل فوكو وجاك لاكان وجاك دريدا وغيرهم، إلا أنه قلما ينطبق عليها كلها نفس التقييم، فالأخلاق أسلوب لوضع الأشياء يتصل فيه مفهوم أو مصطلح معين بمفهوم أو مصطلح آخر بطريقة يمارس فيها كل منهما سطوته على الآخر، في الخطاب الأخلاقي قد توضع "الميول" في مواجهة "الواجب" و"المصلحة الشخصية في مواجهة الإيثار" و"القانون" في مواجهة "العادة" و"المصالح طويلة الأجل" في مواجهة "الرغبات قصيرة المدي" و"الحقائق" مقابل "القيم"؛ تصبح هذه المواجهات أخلاقية عندما ينظر إلى طرفي التناقض في علاقة كل منهما بالآخر ويتم فيها تعريف المصطلحين في مقاومة كل للأخر.

لا يمكن حسم الجدل الناتج عن هذه العلاقة إلا بفرض صفة "الإلزام": فالمرء، على سبيل المثال، ملزم بالتصرف بدافع الاحترام للقانون، لا سعيًا وراء المتع الوقتية، فالتمسك بالقانون، مهما كانت الأسباب، له قيمة أعلى من السعى وراء الملذات. ولا تحمل صفة الإلزام، وهي الكلمة المحورية في الأخلاق، أمرًا من ذلك النوع الذي لا يترك مساحة للقرار

الفردى، أو مجرد نصيحة بالاتباع: إنه أمر ملزم ، نوع من أشكال الحث يفيد بأن القضية لم تخضع لقرار سابق، فللمرء الحرية في عدم الاتباع. وبذلك تكثف طبيعة استجابة المرء إلى أمر أخلاقي عن الكثير من جوانب شخصيته مما لا تعرب عنه مدى استجابته لقوانين مثل تلك التي تمنع النوم تحت الكبارى أو صف السيارات في الأماكن الممنوعة أو تجاوز سرعة الضوء.

منذ التأملات الفكرية الممتدة في اللغة الإنجليزية حول الطبيعة والأدب، في مناخ عصر النهضة حديث العهد بالدنيوية، تحددت شخصية الأدب في مفاهيم تعبر عن تلك المتناقضات، وذلك في سجال حول الأدوار المشتركة في الأعمال الأدبية لتعبيرات مثل المتعة والتعليم، الإبداع والمحاكاة، الخيال والواقع، المثالية والحقيقة، وأيضاً الشكل والمضمون. وطالما تضمنت العلاقة بين هذه المصطلحات العامة غير الدقيقة عنصر المنافسة والمقاومة، بزعم سيطرة مصطلح على مجال مصطلح آخر، تبقى قضية أخلاقية الأدب على السطح لا تبعد عنه أبدًا، حتى في تلك المناقشات السجالية التي لا تبدو فيها متصدرة بشكل واضح.

وهكذا مثلاً لو دافع ناقد عن واقعية شكسبير، فإنه يجد نفسه في مواجهة رأى آخر، ضمنيًا، يؤكد على عنصر الخيال والإبداع الشعرى المحض في أعمال شكسبير؛ وقد تأخذ المناقشة شكلاً شبه أخلاقي في حالة الناقد الذي يؤكد تأكيدًا مطلقًا أنه يلزم قراءة أعمال شكسبير، بل ربما الأدب بوجه عام، في إطار من المفاهيم الواقعية. وفي الحقيقة فإنه غالبًا ما تثار قضية الأخلاق في ذلك الشكل غير المباشر، حيث تكون جزءًا من بنية السجال دون أن تُطرح بوضوح في مفرداته.

قلما تصل القضايا المثارة بهذا الشكل إلى قرارات نهائية حاسمة، وتظل المكانة الأخلاقية للأدب بلا حسم. وتعزز بعض التقاليد النقدية الراسخة منذ زمن طويل القيمة الأخلاقية للأدب كوسيلة أسمى للتعليم الأخلاقي، ومصدر خصب للقدوة والسلوك، وهي وسيلة لا غنى عنها لمعرفة الذات. ويرى كثيرون أن الأدب يهذب المشاعر ويحارب الانطواء النفسي الأناني ويشكل الاختيارات، ويساعد على صياغة الأهداف، ويرشد الناس إلى كيفية فهم المواقف المختلفة، كما يشجع الوعي الذاتي الفردي والجماعي، ويكشف عن نتائج الأفعال

المختلفة، وهو بذلك يساعد الناس على الارتقاء بأنفسهم، ذلك على حين تؤكد تقاليد أخرى مساوية في القدم تجاوز الأدب لحير الأخلاق ولامبالاته بالقانون وبما هو معتاد وبالقيم بوجه عام؛ وكذلك إسرافه في التجاوز واستغراقه في الوهم والخيال وسماته الشكلية (بمعنى حياده الأخلاقي) وتقضيله للجمال على الحقيقة، وطريقته في الإمتاع حتى لوكان يصف شرا، وإقراره بما أطلق عليه وليام بليك "حزب الشيطان". ويصعب القول بأن النقد بصفته خطابًا مؤسسيًا لم يحسم أمره في هذا الشأن، لأن الأرجح أنه يلتزم بالموقفين معًا أو، بشكل أدق، يلتزم بذلك الموقف الملتبس في العلاقة بين الأدب والأخلاق.

يظهر هذا الالتزام المردوج جليًا منذ وقت مبكر، إذ يرجع إلى كتاب سير فيليب سيدنى دفاع عن الشعر بدفاع عن الشعر (1595) حيث يدافع المولف عن الشعر من منطلقات هوراسية جديدة إنسبة إلى الشاعر والناقد الروماني القديم هوراس] فيرى فيه خطابًا يمتع ويعلم، وقد تخلص قراءة جزئية لبعض الفقرات المختارة من الكتاب إلى أن قيمة الأدب عند سيدنى تكمن في قدرته على غرس الفضيلة بمقاومة "العقل المستقيم" للإرادة غير السوية". (۱) ولكن ببنما يصف منهج الشعر في حث الناس نحو الفضيلة، يقع سيدنى في خطاب الإرادة غير السوية، بل يقع أيضنًا في بلاغة الإغواء، يقول سيدنى عن الشاعر: "حيث أنه لا يبين الطريق فحسب، إنما يكشف عما فيه من بشائر حلوة تغرى المرء بالدخول إليه... فهو يأتي إليك بكلمات أعدت في تناسق بهيج سواء صحبتها المهارة الموسيقية الساحرة أو مهدت لها الطريق". (۲) وفي صراحة مفرطة يخلص سيدنى إلى أن الشاعر "يهدف إلى كسب العقل نحو الفضيلة بالشرور". يغرى الشعر الناس بالخير، وهو في ذلك ينشغل عن قصد بمغامرة مخوفة بالمخاطر.

نتجلى طبيعة هذه المغامرة في فقرة شهيرة يقول فيها سيدنى إن الشاعر "لا يؤكد شيئا". وحيث أنه لا يجزم للقارئ بأن ما يقوله تمثيل صادق للواقع فالشاعر لا يكذب أبدًا. ويبدو أن الشاعر لا يزال غير مستحق لأوراق اعتماده الأخلاقية طالما أنها تعتمد على التفافه

(١) العرجع نفسه ص ١١٢.

Philip Sidney, An Apology for Poetry, ed. Geoffrey Shepherd (Manchester: (1)

Manchester University Press, 1973), p. 101.

حول مشكلة المصداقية كلها بدلاً من قول الحقيقة ببساطة. إن اعجاب سيدنى بحيلة الشاعر، رغم ملاحظة افتقارها إلى الصراحة، يقدم إرهاصنا مبكرًا بالتباس علاقة الأخلاق بالأدب في تاريخ النقد.

وفى إشارة تتردد أصداؤها عبر تاريخ النقد الأدبى يكاد سيدنى يجزم بأن الأدب يمثل قوة أسمى \_ أغنى وأقوى وأسخى \_ من الأخلاق ذاتها. بينما يُعلم الفلاسفة الناس الخير ويحضهم الوعاظ عليه، فإن الشعر، كما يرى سيدنى، يمثل انشغالاً أكبر باكتمال الوجود وتعقيداته، بما فى ذلك مناحى الحياة التى لا يمكن إدراجها تحت حكم العادة والقانون الأخلاقى \_ فالشعر فى قول سيدنى "قوة مقدسة شديدة الإلهام تقوق عقل الإنسان". ويمثل النقد هذا الإلهام وكأنه أداة فى خدمته، يقوم بدور الوسيط بين العالم وذلك العمل الشيطانى المتجاوز للأخلاق، فيقف النقد فى الوسط حيث يزداد وضعه تعقيدًا بولائه المزدوج.

فى القرن الثامن عشر، عندما بدأ النقاد الإنجليز يتأملون فعل النقد ذاته لا الأدب، أنصب اهتمامهم على التكوين الفكرى وأهميته فى التعرق على السمات المميزة للأدب، فساد الاعتقاد بأن شرط الحكم الصائب هو الحياد الصارم، المنزه عما يشتت الذهن من اهتمامات ورغبات وميول حماسية. فى قصيدته المعنونة "مقال حول النقد" An Essay on يقول بوب ناصحًا "تجنبوا الشطط":

... تجنّبوا خطأ أولئك الذين يقطّرون في الرضا أو يسرفون فيه.

ويسخرون من كل أمر تافه ويغضبون:

وهو ما ينم عن كبر أو قلة عقل...

فوحدهم الحمقي يعجبون أما العقلاء فيوافقون. (٦)

Alexander Pope, Essay on Criticism, in William K. Wimsatt (ed.), Alexander Pope: (T)

Selected Poetry and Prose (New York: Rinehart, 1955), II. 384-391,p. 74.

فى مقاطع ثنائية مصطنعة يحض بوب على فضائل البعد عن التصنع، والتواضع، وحسن التذوق والاعتدال. ويتعبير آخر لا ينتج النقد العادل عن التفوق المعرفي أو التعليم المكتسب، لكنه أو لا وقبل كل شيء نتاج نوع معين من الفضيلة، على حد تعريف بوب.

إن هذه الدعوى إلى أخلاق نقدية تُسقط الذاتي المحض والدوافع الشخصية، وهي تربط بين النقد في القرن الثامن عشر والنقد اللاحق. فكولريدج [الرومانسي] يكاد لا يربطه رابط ببوب إلمنتمي للكلاسيكية الجديدة] إلا قناعتهما بأن على الناقد أن ينظر بعينين منز هنين عن الهوى، بالنسبة لبوب يؤدى هذا التجرد إلى قدرة موضوعية على التمييز والتقييم، أما بالنسبة لكولريدج فلا يبقى منه سوى شكل موضوعي أيضًا من الحماس، فالناقد في مفهوم كولريدج غير مبال بمشروع الكلاسيكية الجديدة في التمييز، بل عليه أن يتحلى "بعقل حماسته راسخة لأنه مسكون وممتلئ بعظمة موضوعه" و لا يملك هذا العقل إزاء صفات العمل الذي يراه، أن يحكم على العمل بل يكتفي بتقديم مزاياه، وهناك احتمال ثالث للقيمة النقدية نلمسه في حالة ماثيو أرنولد، الذي أطلق بحماس مفاهيم نقدية أخلاقية مازالت تلقى بظلالها الممتدة حتى يومنا بغية تأكيده وزيادته بجهود واضحة قوامها التقييم والمقارنة، وعليه أيضنا نشر نتانجه حول افضل ما أنتجه العالم من معارف وأفكار". "التجرد" هو المصطلح المحوري في هذه القيمة النقدية، وهو أحدث من كل من مفهوم الاعتدال أو الحماسة.

قى مقاله "وظيفة النقد فى الحاضر" Time" يتمسك أرنولد بالتجرد كقيمة جوهرية النقد. (١) وفيه يطرح السؤال "كيف للنقد أن يظهر هذا التجرد؟ ذلك بأن يبتعد عما يسمى "الرؤية العملية للأشياء"؛ بأن يتابع بإصرار قانون طبيعته الخاصة، وهى إعمال العقل بحرية فى كل ما يعرض له من موضوعات؛ برفض حاسم لأن يستغرق فى أى من ذلك التأملات الخفية السياسية والعملية حول الأفكار". من حوث تعريفها سلبيًا فإن وظيفة النقد تكمن فى استقلاله عن كافة المنافع والمصالح

Matthew Arnold, "The Function of Criticism at the Present Time", Essays in (1)

Criticism: First Series (London: Dent, 1964), pp. 9-34

والأهداف، وهو ما يطلق عليه بتعبير أخلاقي المغريات التي يلزم على الناقد تجنبها. وكما في سياق آخر يمكن لأطهر الفرسان وحده أن ينشد الكأس المقدسة، يرى أرنولد أن الناقد "المتجرد" بحق هو وحده الذي يستطيع فهم الأثر الأدبى "كما هو حقيقة في ذاته" ويمكنه أن يحمل إلى العالم رسالته القادرة على الخلاص والتغيير.

إن من أبرز الحقائق في تاريخ النقد الأدبى أن جميع المدارس الفكرية، رغم اختلافاتها العميقة، تجتمع بالفعل في اتفاقها على أن النقد يشكل نوعًا من الانضباط لدى الناقد، ورفضنا للمغريات والنزامًا بالمبادئ التي تتخذ الشكل الأخلاقي تقريبًا أو فعليًا. حتى في حالة أولئك النقاد الذين يروجون في الظاهر لمواقف مضادة للأخلاق، ومنهم على سبيل المثال والتر باتر وأوسكار وايلد، فإنهم يصفون فعل الممارسة النقدية بصفة عامة بتعبيرات الالتزام أو الإخلاص لمجموعة من المبادئ، غالبًا مع تحذير صارم من الزلل أو التجاوز.

هناك في الواقع تناغم مدهش بين أربولد الجاد الصارم وبين وايلد ذى السلوك الفاضح. ولكن وايلد مثل أربولد، يعتقد أن التجربة الجمالية تقع خارج "الرؤية العملية للأشياء"، وذلك رغم أن أربولد يرى أن الفن قادر على إحداث تغيير ثقافي عميق بينما يعتقد وايلد أن الفن بلا فائدة على الإطلاق. (") أضف إلى ذلك قناعة كل من أربولد ووايلد بأن للعمل الفني حيزه الجمالي الساطع المنقصل عن الحيز الاجتماعي، وهو حيز يضمن نقاء العمل الفني عند أربولد وتفاهته عند وايلد، ولكن وايلد يعلن بوضوح نتيجة واحدة محتملة للاختلاف الجوهري بين الفن والدنيوية، وهي أن الفن والأخلاق "متميزان ومنفصلان تمامًا"، ولذلك فأي التعاطف أخلاقي" من جانب الفنان هو درب من الخيانة، "تكلف أسلوبي لا يغتفر". ومع ذلك يشير رفض وايلد العفو عن الفنان الأخلاقي إلى علاقة أخرى تربطه بأربولد، وهي الاقتتاع بأن مهمة الناقد أن يقف في الفضاء الخالي بين العمل الفني والعالم، يحرس الحدود بينهما، ويصدر حكمه على الاثنين. وباستخدام مصطلحات أخلاقية يمكن التعبير عن "وظيفة النقد"

<sup>(\*)</sup> انظر/ي:

Oscar Wild, "The Critic as Artist", in Richard Ellman (ed.), The Artist as Critic (London: W.H. Allen, 1970, pp. 341-407.

عند كليهما على أنها واجب الاحتفاظ بالعلاقة المثلى بين الفن والثقافة. وهذا يعنى أن بإمكاننا التعبير عن التباين حتى بين هذين الكاتبين المختلفين، ليس على أنه تباين في الرأى حول ما إذا كان النقد فعلاً مهمًا على المستوى الأخلاقي أم لا وإنما على أنه سلوك طريق مختلف للاتفاق على الفرضية القائلة بأنه كذلك.

منذ وايلد اتخذت مسألة أخلاقية النقد صيغتين هامتين، تهتم أولاهما، التي تتبعنا جذورها وسنعود إليها، بالبعد الأخلاقي للنقد ذاته كنشاط محفوف بالمغربات، عرضة لأشكال من الانحراف والتلوث، ومقيد بالالتزامات. وبهذا المعنى اتسم النقد في جوانب عديدة بأنه نوع من إنقاذ النص أو تحريره من أخطاء القراءة، أو تفاعل مع النص الذي تبدو فيه أخطاء القراءة محتومة، أو استجابة للأغراض الحالية، أو نوع من الولاء للفعل الإبداعي الأصلى أو الاهتمام به، أو إعادة للكتابة تخلو من سلطة للنص الإبداعي، أو حتى محاكمة للنص بسبب القيم غير التنويرية التي يسائدها. ويمكن أن تعمل كل هذه الأطر كمجموعة من الخطوط الإرشادية والسياج توجه النقد نحو وظيفته الصحيحة وتحدد أوجه الإنحراف أو التقصير، سنعرض فيما يلي للمزيد عن الأشكال الأحدث لهذا الإجماع.

أما التيار العام الثانى الذى تتبعه قضية الأخلاق النقدية فيهتم بالتمثيل النقدى لأخلاقيات الأدب ذاتها. تثار هذه المشكلة فى مناخ من عدم اليقين حول ما إذا كانت الأخلاق والجمالية شيئًا واحدًا، كما يؤكد كتاب بدءًا من شافتزبيرى Shaftesbury (وإن لم يكن قبل ذلك) مرورًا بفيتجشتاين Wittgenstein وما بعدهماء أو أنهما شيئان اثنان، كما يقول باتر ووايلد ونابكوف وغيرهم. إذا كانا شيئًا واحدًا، إذا كان النظام الجمالى هو نفس النظام الأخلاقى، عندئذ يصبح من الواضح أن القيم الأخلاقية تكمن فى العمل الفنى، ولا يحتاج النقد إلى الخوض فى ذلك. وإذا كان الإثنان منفصلين تمامًا، عندئذ تحل القضية فى الاتجاه الأخر، عبر النراجع عن الأخلاق برمتها. إذا كان مؤيدو الموقف الأول سيصبحون أقرب إلى وعاظ أو متحمسين ثوريين، فإن مؤيدى الموقف الثانى سيكونون أقرب إلى منحلين أخلاقيًا، مغرمين بالجمال لا تهمهم أى قيمة سواه. وسيؤدى هذين الموقفين المتطرفين إلى تقويض المفاهيم النقليدية عن طبيعة الأدب ذاته التى ساد الاعتقاد بأنها منفصلة ومتميزة عن المواعظ وعن

التجريد الشكلى الخالص. ولايكتشف النقد مشروعا متناميًا وجديرًا بالاهتمام في صياغة الطبيعة الدقيقة للعلاقة بين العناصر الجمالية والأخلاقية إلا عندما تصبح هذه العلاقة ملتبسة وموضعًا للسؤال.

وبالمثل يتابع النقد المهتم بالقوى الأخلاقية للعمل الأدبى التسليم بأن العمل الفنى تقيده قيم ومبادئ والتزامات وضرورات وقوانين معينة هى التى يسعى فى اتجاهها، وتصبح مهمة النقد وصف الطريقة التى تربط بها هذه العوامل المقيدة ما يبدو فى المظهر الخارجى بناءًا خياليًا حرًا، وذلك حتى تتضح الجدوى الأخلاقية للعمل، وتتطلق مثل هذه الجهود النقدية من افتراض أن للأدب مغزى أخلاقى يعمل فى خفاء جزئى، ومن ثم يحتاج العمل وساطة الناقد الشارحة للوقوف على إمكانياته الأخلاقية كاملة.

تضم هذه الفئة أعلامًا مختلفين مثل أرنولد، والناقد ف. ر. ليفيز F. R. Leavis والمنظر الثقافي ريموند وليامز. يرى أرنولد أن الشعر "في جوهره نقد للحياة" ويشمل ذلك "تطبيق الأفكار على الحياة"، والسؤال "كيف نعيش"، (١) ولكن، كما يقول في مقاله "وظيفة النقد في العصر الحاضر"، فإن العبقرية الأخلاقية للأدب إنما يمكن نشرها في شكل ملائم عن طريق نقد حبوى يكرس لمرؤية الأشياء كما هي في حقيقتها. يخلق النقد، وليس الأدب ذاته، تيار الأفكار المتدفق والباعث على التجدد الذي تعتمد عليه الصحة والحيوية الثقافية. ويرى ليغيز أن اللغة الأدبية تشكل خزانة ثقافية، والأهم من ذلك أنها تعمل على "تدريب الاستجابات ليغيز أن اللغة الأدبية تشكل خزانة ثقافية، والأهم من ذلك أنها تعمل على "تدريب الاستجابات الشعورية. فالرواية، على الأقل تلك الروايات التي يُضمنها ليفيز فيما يطلق عليه "التراث العظيم"، تعبر عن وعي ثقافي وطني وتشحذه، وهي تفعل ذلك في اتجاه مناهض "للثقافة الرائجة"، التي تهدد بانحطاط عام في "تمط الحياة". على الناقد أن يقيم نمط الوعي- القيم الثقافية، والعادات، والتقاليد، والعلاقات بينها- الذي يحدد العمل، وإذا كان هذا الوعي ملهمًا بما يكفي فسوف يؤكّد جدواه المستمرة، بل مميزاته، في الثقافة المعاصرة. ويستخدم وليامز مسطلح "بنية الشعور" "structure of feeling" بدلاً من "توعية الحياة" ويعادات" ("quality of" "بنية الشعور" "structure of feeling" بدلاً من "توعية الحياة" الحياة"

Matthew Arnold, "Wordsworth", Essays in Criticism: Second Series (London: Macmillan, 1921), pp141-142.

THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR QUR'ANIC THOUGHT

"living ، ولكنه يفهم الالتزام الأخلاقي عند النقد بمصطلحات متماثلة بالفعل: أن يحدد، ويميز، ويروج بني شعورية مرغوبة على أنها أمثلة "للإبداع الثقافي"، وهو مشروع جماعي متنامي للإصلاح والإبداع الذاتي.

يرى ليفيز ووليامز، ومعظم نقاد القرن العشرين أن قضية الأخلاق في الأدب تظهر في أغلب الأحوال في سياق السرد، وذلك لأن السرد أقرب الأشكال الأدبية إلى العالم وأقلها تكلفاً فيما بيدو، ومن ثم فهو الشكل الذي نتجلى فيه عالبًا الاهتمامات الأخلاقة بطريقة ما داخل العمل الجمالي. تميل الأخلاق المرتبطة بالسرد لأن تكون إنسانية النزعة عمومًا، وإن لم تكن كذلك بالضرورة؛ فإن مصطلحي "إنساني" "humanist" و"هيوماني" "humanist" يحملان في الواقع عباً تقيلاً من السجال الذي ارتبط بكل منهما، خاصة إزاء مصطلحات أخرى تشير إلى المطلق الأخلاقي، أو الموضوعية النقنية، أو القسوة الوحشية، وهي مصطلحات توحى بمعيار إلهي أو فلسفى أكثر منه دنبويًا.

ومن ثم ينظر البعض إلى السرد على أنه يروج ضمنيًا لأخلاق هيومانية تصلح لعالم يتصف بالنقص وتشوبه العيوب، على حساب أخلاق ذهنية صارمة ربما تصلح لكمبيوتر أو قديس. ويرى كثيرون من دارسى الأخلاق والسرد أن التعليمات التى تظهر فى سجل حياة وتجاربها المحتملة [وهو ما تقدمه الرواية] ليست ملزمة والاقسرية بل تتخذ شكل التوجيه والنصح. وقد يقدم الشكل السردى نموذجًا جيدًا على ذلك، فهو طريقة كامنة ومراوغة، غير متاحة للشخصيات والا للراوى، تتجمد فى سجل، يبدو وكأنه بالا قوام، يتضمن التأملات والوصف والتقارير التى تشكل النص الروائى، ومن هنا يرى البعض أحيانًا أن المبادئ الأخلاقية التى تتخذ شكل مواقف وقيم ومسلمات هى التى ترشد الناس إلى الصواب.

حقيقة يمكن فهم الشكل بطريقه تقترب به أكثر من اهتمامات الأخلاق. في كتابه الخيال الحواري The Dialogic Imagination يقول ميخائيل باختين Mikhail Bakhtin الذي لا يرتبط عمله عمومًا بشاغل أخلاقي، أن المحنة أو الإغراء هي القاعدة البنائية المحورية في الرواية. ويرى باختين أن المحنة هي الفكرة الأساسية المنظمة في الرواية، وقد عاشت هذه الفكرة مئذ الرواية السوفسطائية مرورًا بالأساطير المسيحية وحياة النساك واستمرت حتى



التاريخ التالى للرواية الحديثة، حيث احتفظت بجدواها النتظيمية الكبيرة. (١) إذا لم نفهم الشكل على أنه أحد مبادئ تقنية العمل نفسه وإنما بصفته بناء للمحنة أو الإغراء، قد يكون معناه الأخلاقي أقرب إلى السطح المتمثّل فيما يتناوله السرد من موضوعات، منه إلى أعماق بنيته.

فى كتابه بعد الفضيلة Alasdair MacIntyre نصيت الموضوع. يرى ماكينتاير أن Alasdair MacIntyre تفسيرا للشكل أكثر حيادية من حيث الموضوع. يرى ماكينتاير أن المغردات الأخلاقية السائدة اليوم انحطت واختلطت، وذلك على عكس المغردات السائدة فى العالم الكلاسيكى. ومع ذلك تبقى رواية القصص مصدرا حيويا من مصادر التفكير الأخلاقى، ويبين ماكينتاير أن القصص قد استخدمت دائماً كوسيلة لتعليم الأخلاق، وأن السرد ما زال قادرا على إضفاء نوع من التماسك على الذات عبر شكل سردى يتيح طرح تصور لها، وحيث يتم توجيه الفرد نحو مستقبل تلوح فيه توقعات تدفعنا إلى الأمام وأخرى تعترض سبيلنا. (^) وهو يرى أنه لا يمكن اعتبار الناس مسئولين عن أفعالهم إلا إذا فهمنا الحياة بلغة السرد؛ لأن السرد وحده يفترض موضوعاً متكاملاً متسقاً مع ذاته يستمر ويبقى ثابتاً عير الزمن في كثير من جوانبه الأساسية. وبنبرة يتردد رجعها بين كثير من المفكرين يخلص ماكينتاير إلى أن "وحدة الحياة الإنسانية هي نفسها وحدة المسعى في رواية".

وماكينتاير أكثر تفاؤلا من كثيرين غيره فيما يتعلق بقدرة الناس على أن يتخيلوا حياتهم ويعيشوها كأنها رواية واحدة متماسكة، ولكن معظم النقاد الذين تناولوا موضوع الأخلاق في الرواية يشاركونه الاهتمام في اعتبار الأخلاق عادة يمارسها مجموعة من البشر لا قانونًا مجردًا، وكثيرًا ما يسيطر على مثل هذه المناقشات نموذج أرسطو في مقابلة صريحة

Mikhail Bakhtin, The Dialogic Imagination: Four Essays, ed. Michael Holquist, \*
trans. Caryl Emerson and Michael Holquist (Austin: University of Texas Press, 1981).

\* انظر/ی علی وجه الخصوص:

Alasdair MacIntyre's chapter, "The Virtues, the Unity of a Human Life and the Concept of a Tradition", in After Virtue: A Study in Moral Theory (London: Duckworth, 1981), pp. 204-225.

فى الغالب مع كانط أو نيتشه، وذلك لأن الأخلاق عند أرسطو دنيوية واجتماعية على نحو بارز، وهى فى هذا الصدد أكثر اتساقًا مع العادات التمثيلية للسرد.

و في مقال مشهور له يعنوان "التضامن أم الموضوعية؟"، يرى ريتشارد رورتى، وهو فيلسوف من أنصار أرسطو المعاصرين، أن الناس يمنحون معنى لحياتهم برواية قصة إنجازاتهم في مجتمع من المجتمعات، وذلك بدلاً من وصف أنفسهم في علاقة مباشرة مع واقع غير إنساتى، وذلك ببساطة لأن الاختيار الأول حقيقى ونافع أما الثاني فليس كذلك. (1) لا يدحض السرد عند رورترى التفسيرات الفلسفية للأخلاق فحسب، بل يطرح نمطاً أرقى من المبادئ الأخلاقية أقرب لعرف أخلاقى منه للالتزام. إن الفهم الذاتى، في مفهوم رورتى للأخلاق، أهم من الطاعة، ولا يمكن تحقيق الفهم الذاتى إلا بإنشاء القصص عن النفس. وإذا كانت قيمة القصص عند ماكينتاير في أنها تشجع مسئولية الفعل والاحساس بالتوحد، فرواية القصص عند رورتى تنمى القدرة اللازمة لارتجال هوية، أن "تحيك صورة ذاتية متماسكة لأنفسنا". (١٠)

أما مارثا نوسباوم ، صاحبة بعض الإسهامات الأكبر والأكثر تأثيرًا في أخلاقيات الأدب، فهي أيضًا تستلهم أرسطو وإن بشكل آخر، مثل رورتي، تفضل نوسباوم السرد على الخطاب الفلسفي كوسيلة للتعليم الأخلاقي، وإن لم يرتكز النظام الأخلاقي عندها على صياغة الذات، إنما على حساسية مرهفة وناضجة للفروق الدقيقة بين الشخصية والظروف المحيطة، وهي ترى أن التجريد في الفلسفة لا يتيح التقاط المادي الملموس والراهن في الحياة الفعلية، ومن ثم فهي تعمل ضد ما تصفه بأنه نسق أخلاقي للفهم والاستجابة. وفي المقابل تقدم مثل

Richard Rorty, "Solidarity or Objectivity?" in John Rajchman and Cornel West (eds.), Post Analytic Philosophy (New York: Columbia University Press, 1985), pp. 3-

Richard Rorty, "Freud and Moral Reflection", in Joseph H. Smith and William '.

Kerrigan(eds.), Prgamatism's Freud: The Moral Disposition of Psychoanalysis

(Baltmore and London: The Johns Hopkins University Press, 1986), pp. 1-27.

هذه الاستجابات في روايات هنري جيمس بطريقة حيوية ممندة مفعمة بالتفاصيل مما يوقظ استجابة القارئ ويبلورها ويقويها. (١١)

وترى نوسباوم أن قراءة الروايات بوجه عام ذات بعد أخلاقى بمعنيين. أولا فهى تُعرَض المرء لمواقف تتصرف فيها الشخصية بحس مرهف أو ببلادة حس، ومن ثم تعلّم القراء كيف ينبغى عليهم التصرف فى ظروف مشابهة. ثانيًا فإن مجرد قراءة رواية، لا سيما إذا كانت رواية مبنية بحساسية تشبه حساسية هنرى جيمس، "توفر مدرسة كاملة من المشاعر الأخلاقية، وتعيد صياغة وعى القارئ دون أن يعى ذلك، فى الغالب. لا تولى نوسباوم اهتمامًا كبيرًا لأنواع من الروايات بنيت، سواء بحس مرهف أو بغلظة، وتدور حول أشياء خاطئة مثل المال، أو المنفعة أو الرغبة. وهى أيضًا لا تبحث حالات يوظف فيها الحس المرهف لأغراض غير أخلاقية، كما فى روايات دى ساد de Sade . ويمكن القول بأن ما تزعمه نوسباوم من قوة أخلاقية، للروايات وقراءتها لا يحقق ما تتصوره من تأثير كونى شامل لا فى نماذج روائية محددة، ومع ذلك فهى نتاقش قضية يشعر بها الكثيرون، وهى أن الأدب ذاته لا يهتم فحسب بموضوع الأخلاق بل هو فى الواقع يؤدى وظيفة أخلاقية.

وتستجيب نوسباوم بصفة خاصة للمناقشات الأرسطية الجديدة للناقد الأدبى البارز واين بوث في كتابه: الصحية التي معنا: أخلاق الرواية (1988) الذي يذهب فيه إلى أن العلاقة المثلى بين القارئ والكتاب مثل الصداقة، تطوعية، حرة، ومثرية للجانبين. (١٠) يفيم بوث الأخلاق فهمًا رحبًا إلى حد كبير يشمل في إطاره كل رأى يمكن أن ينطبق على السؤال القديم كيف يعيش المرع ومثل ليفيز، يهتم بوث بصفة عامة "بمعنى الحياة" المتمثل في عمل أدبى معين وكما يمثله ذلك العمل. لا تطرح الشخصيات أو عناصر الحبكة وحدها هذا المعنى، إنما تطرحه أيضنا الجمل والصور البلاغية، وكل جوانب العمل المنتوعة سواء "أدبية" أو "شكلية":

Chicago Press, 1988).

<sup>&</sup>quot; انظر اى على سبيل المثال:

Martha C. Nussbaum, Love's Knowledge: Essays on Philosophy and Literature (New York and Oxford: Oxford University Press, 1990), pp. 140-143 Wayne Booth, The Company We Keep: An Ethics of Fiction (Chicago: University of

يرى بوث أنه إذا كان الأسلوب يحدد الهوية الإنسانية فلابد أن يهتم النقد الأخلاقى بالأسلوب. ومع ذلك فبوث، مثل نوسباوم، حساس تجاه القارئ وتجاه تقويم الشخصية أو إعادة صياغتها أثناء عملية القراءة. وفضلاً عن ذلك، فهو يفهم - مثل نوسباوم أيضاً - أن تجربة القراءة على أقل تقدير تجربة شبه شهوانية بها نوع من الإغواء، خضوع من جانب القارئ، "فعل من أفعال القبول". يُلمّح بوث إلى أن مثل هذا القبول يحدد مدى جاذبية النص الأدبى، الذي يوظف العواطف والمشاركات الوجدانية بأسلوب تفتقده النصوص التي تتناول الهندسة وسياسة ترشيد المياه أو حتى تلك النصوص التي تعالج قضايا فلسفية.

ويؤكد بوث أن الأدب بسبب جاذبيته الواسعة يملك على الشخص كيانه، ويعمل على تتشيط عناصر للاستجابة كان يمكن أن تصبح خامدة أو كامنة في سياق الحياة اليومية. يفتقد بوث دقة ماكينتاير أو نوصباوم عند تحديد الشرط الإنساني الأمثل، وهو يبدو في الواقع أكثر من كليهما ارتياحًا للتنوع الأصيل في الأنماط الإنسانية. في حقيقة الأمر فإن بوث يدافع عن النقيض التام لقضية ماكينتاير، مصراً على أن السرد ليس عاملاً موحدًا، ولكنه مثل ضريح يضم أشتاتا منفرقة، وأنه نتيجة لذلك لا تتأسس أخلاق السرد على لم شمل عناصر متباينة وتجميعها إنما على توسيع رقعة الامكانيات الإنسانية.

ولا يشارك بوث في ليبراليته المشرقة أولئك الذين يدركون بحس مرهف خطر الأدب على استقرار الحياة المدنية. من هؤلاء إيريس موردوخ التي تدافع عن رؤية لعلاقة الأدب بالأخلاق أكثر تقييدًا مما يطرحه بوث، وهي تبدأ بتأييد حار لنفي أفلاطون للفنانين. تستوعب موردوخ تمامًا، من موقعها ككاتبة من أبرز الروائيات في العالم، قضية أفلاطون أن الفن يدعو إلى التشتت وإطلاق العنان للأوهام، ممثلاً، على حد قولها، روحانية كاذبة وهزيمة لقدرة العقل على التحليل الذكي. فهي تؤكد أن متع الفن تجلب الغواية بالمعنى السيئ من حيث إنها خطر من الناحيتين الأخلاقية والروحية، وذلك لأنها غير نقية وغير محددة، كما أنها تتواطأ سرًا مع الأنانية. (١٣)

Cf. Iris Murdoch, The Fire and the Sun: Why Plato Banished the Artists (Oxford: "Clarendon Press, 1977), p. 41.

وتخلص موردوخ إلى أن أفلاطون، إذا قُرئ في إطاره الصحيح، يقدم دفاعًا عن الفن ونقذا معقولاً له باعتباره أكثر حرية من الفلسفة وأقدر على التعامل مع غموض الشخص بكل جوالبه. ولكن ليس الغموض و لا حتى الإنسانية الكاملة هما محور اهتمام موردوخ، ذلك لأن دفاعها الخاص عن الأدب يرتكز على "قوته الرمزية"، وهي قادرة على بعث "صورة محركة للمشاعر ذات قيمة تتمثل في القدرة على السمو والتجاوز، خير أسمى راسخ ومرئي ومستمر ... تجربة (واضحة) لشيء تم استيعابه على أنه منفصل وثمين ونافع يبقى موضع الاهتمام في هدوء ومن غير استحواذ". (١٠) وبذلك "يتوجه الفن العظيم نحو الخير"، أما غير نلك من أنواع الفن فلا يمكن أن يتربع فوق ذروة الإنجاز الفني، وبهذا المعنى فإن رسالة الفن العظيم دائمًا واحدة: التغلب على الأوهام الشخصية والقلق الأداني والانغماس في أحلام اليقظة. (١٠)

فى كتابه أخلاق السرد (1995) Narrative Ethics المحرب الدن المحرب المحرب

<sup>۱۱</sup> المرجع نفسه، ص ۷۱ ـ ۲۷,

<sup>&</sup>quot; المرجع نفسه ، ص 59. والهامش في ص ٧٧.

وفي تناوله لتجربة المواجهة يلجأ نيوتن إلى أعمال باختين، الذي تؤكد نظريته عن "الحوارية" "dialogism" التفاعل الاجتماعي بين أنماط مختلفة من الناس؛ أما فيما يتعلق بمعنى الفزع لديه فهو يتيني آراء الفيلسوف (أو اللافيلسوف)اليهودي الليتواني إيمانويل ليفيناس Emmanuel Levinas، الذي كان لبحثه القوى حول الإلزام المطلق النابع من "الآخر" تأثير كبير في الفلسفة، لا في النقد الأدبي. إذا كان بحث رورتي عن السرد يؤكد على بناء الجماعة وبناء الهوية الشخصية، فإن نبوتن يشدد على التفكك على كل المستويات: إذ يسفر اللقاء وجهًا لوجه عن مبدأ اللاتكافؤ بل واللاترابط الذي يعترض تدفق السرد، وتجانس الجماعة، وإنتاج صورة متماسكة للذات. ولا يظهر مبدأ اللاتكافؤ، الذي يدعو إليه نيوتن كمطلب أخلاقي، من حيث إنه مجموعة من المبادئ والقيم التي يعتنقها المرء عن وعي، وإنما يظهر في علاقات التحريض، والدعوة والاستجابة التي تربط بين الراوي والسامع أو بين المؤلف والشخصية أو بين القارئ والنص".

على غير ذلك، يرى الناقد الماركسي فريدريك جيمسون Fredric Jameson أن "السرد كأخلاق" ليس هدفًا في ذاته، ولكنه مجرد ستار خارجي أوجدته عوامل إيديولوجية يخفي وراءه مضمونا سياسيًا أعمق \_ الظلم الطبقي والصراعات الناجمة عنه \_ مما لا يمكن تقديمه بشكل مباشر، وفي كتابه اللاوعى السياسي The Political Unconscious (1981) يرى جيمسون أن هذه الصراعات الكبيرة تخضع لعملية أيديولوجية لا ينجم عنها تمثيل للطبقات أو التاريخ إنما تمثيل للأفراد. ومن ثم فإن الصراع الطبقي، الذي يصعب على الفهم بسبب حجمه، والذي لا حل له إلا بالثورة، يتقلص، عند وضعه في قالب سردي، إلى مجرد اختيار بسيط بين قيم بديلة؛ تتخذ السياسة الشكل المصبغر لما يطلق عليه جيمسون "أخلاق" - الشفرة السائدة، على حد تعبيره، حيث يجنح نحو الإجابة على السؤال: 'ماذا تعنى؟". فالبعد الأخلاقي للسرد، عند جيمسون، هو المشكلة لا الحل، إنه بداية مشروع نقدى يهدف إلى فك شفرة تلك اللحظات السردية للقرار الفردي في محاولة الستعادة قوة المضمون السياسي الأعمق والمشوه أيضاء

تطور الشكل الآخر للأخلاق النقدية، الذي لا يتمحور حول الأدب وإنما حول فعل النقد ذاته، تطور الواضح في السنوات الأخيرة، وذلك عندما أصبح للنقد، في نظر البعض، تميزا تقافيًا أكبر من ذي قبل، منذ أدان بو Poe "هرطقة الوظيفة التعليمية [للأدب]"، أصبح النقد على وعي بما يتهدد الممارسة الفنية من فساد، وإن انتبه لهشاشته مع ظهور النقد الجديد The على وعي بما يتهدد الممارسة الفنية من فساد، وإن انتبه لهشاشته مع ظهور النقد الجديد للله New Criticism في الأربعينيات والخمسينيات. فتعبيرات مثل أوهام "التأثير العاطفي" للأدب و تقصديته (ويمزئت وبيردسلي Wimsatt and Beardsley)، و "هرطقة التعبير عن النفس[ في الأدب]" (سي إس لويس الدي (C.S. Lewis)، و "هرطقة شرح الشعر بتفسيره" (كلينث بروكس Cleanth Brooks)، "هرطقة المعنى الواحد المحتمل" (إي دي هيرش . (كلينث Paul de التعبير بلا وسيط"، و "مغالطة التفسير المحدد" (بول دي مان Paul de المنظور Man) و "مغالطة التعبير بلا وسيط"، و "مغالطة النقسير المحدد" (بول دي مان المنظور الأخلاقي، يجنح بعيدًا عن طريق الصواب الضيق المستقيم، وفي ظل مناخ الحرفية الذي سيطر على النقد الأدبي منذ نهاية الحرب العالمية الثانية، تحول النقد من عمل تقييمي يمارسه هواة إلى "فرع علمي له قواعده المنظمة" بكل ما يتضمنه المصطلح من أصداء أخلاقية.

يتضمن أى مفهوم محدد لعملية النقد تعيين إجراءات أو منهجية مناسبة - وهو واجب نقدى - كما يقدم تصوراً لما يراه تجاوزاً. وتُعرف كل مدرسة من مدارس الممارسة النقدية فهمها الخاص للضرورة. يتفق نقاد من ذوى اتجاهات مختلفة على افتراض أن الضرورة الأساسية يعليها النص. بوصفه وثيقة مادية، وسجل لمقاصد المؤلف في لحظة معينة، يقف النص - ذلك الشيء الساطع الذي يجتهد النقاد لرؤيته واضحاً كاملاً بحسم خارج دوافع الناقد الذاتية، ومن ثم فهو يعمل كاختبار للتواضع النقدي. فإن أول ما يحتاجه الناقد، كما يرى ت. إس، إليوت، "حس بالحقيقة الواقعة"، والنص المادي هو الحقيقة الأساسية التي يجب أن يدركها الناقد. ولا يأتي هذا الإدراك إلا لمن هم على قدر كاف من إنكار الذات والتواضع والصبر والتمييز، وذلك حتى يتمكنوا من التغلب على التحيز والافتراضات المسبقة، وما يعوق الفهم الواضح من عقبات.

هكذا يصبح النقد، إذ يتوارى خلف الفنان ويخضع نفسه للنص، نشاطًا ثانويًا متأخرًا، عليه دائمًا أن يتحكم في دو افعه الإبداعية وتلك التي تحته على المبادرة، وذلك لأنها أشكال من الاستغراق في الذات أو النرجسية. وفي إطار هذا التقنين الصبارم يمكن أن يتخذ النقد أشكالاً عديدة، منها مبحث الفيلولوجيا (فقه اللغة)، والدراسات النصية، وتاريخ التلقى أو الدراسات الشكلانية. وهو مع ذلك لا يمكنه أن يترك نفسه للاستغراق في تأملات ذاتية أو مجرد مزاعم خاصة.

بالطبع يقرأ الناس لأسباب خاصة وذاتية، منها التسلية والتلهى والترفيه والسلوى والتعلم والبحث عن المعلومات واستلهام النصيحة وغير ذلك، ولكن تتفق المدارس النقدية المختلفة على قصور الاستجابة لدى القارئ المتوسط. وفي هذا الصدد يؤيد الفيلسوف الألماني هانز جورج جادامير موقفًا جماعيًا، وذلك عندما يقول إن "كل التفسيرات الصحيحة لابد أن تحتاط من الخيالات العشوائية والقيود التي تفرضها العادات الفكرية غير المدركة وأن توجه النظر المدقق نحو الأشياء في ذاتها ... وذلك لأنه من الضروري أن يركز المرء نظره المدقق على الشيء رغم ما يتعرض له من ملهيات نابعة من ذاته أثناء عملية التفسير". (١٦)

وهكذا، من منظور التخصص، يصبح ما قد يشعر به القارئ من متعة أو سرور أثناء القراءة موضع شك أخلاقي، إغراء تجب مقاومته. حقّا قد يقول المرء إن الدراسة المتخصصة للأدب إنما وجدت في الأساس باعتبارها رادعًا أخلاقيًا للاستجابات المباشرة للقارئ المتوسط، حتى أولئك النقاد الذبن يؤيدون "مباهج النص"، على حد تعبير رولان بارت، يحددون بعض القواعد الملزمة في مواجهة مبدأ أن يطلق القارئ العنان لذاته. في مناقشته المتميزة المدهشة، يقدم بارت مفهوم البناء من حيث هو إغراء بالاعتقاد في قاعدة معرفية ثابتة، ويرى بارت أن هذا الإغراء يمكن مقاومته بإخضاعه لتجربة القراءة، وهي تجربة أمينة يتكون منها نزف دائم بجعل البناء هستيريا أ. (١٧)

Hans-Georg Gadamer, Truth and Method (New York: Seabury Press, 1975), p. 236.
Roland Barthes, The Rustle of Language, trans. Richard Howard (New York: Hill and Wang, 1986).

ويبدو أن بارت أحدث ثورة في كل شيء بإسقاطه عنصر الرببة أو الارتباك من تجربة القراءة الفردية الآتية. ولكن هذا الوعد بحرية القراءة يقيده شرطان. أولاً تجعل هذه الحرية من القراءة تجربة مثيرة ولكنها أيضاً تفقد المنهجية، فلا تعود صالحة كموضوع لخطاب متخصص، وهو خطاب لابد أن يعتمد على منهجية تسعى إلى تحقيق إجماع. ولكن الأهم من ذلك أنه بينما قلب بارت بعض الصبغ التقليدية، بقى المفهوم الأساسي لممارسة قراءة أخلاقية يتهددها الإغراء، على حين تبدلت المواقع ببساطة بين تجربة القراءة وشكل النص. يرى بارت أنه بينرم على القارئ أن يسمح لتجربته الذاتية بالإزدهار، وينزم عليه ألا يستغرق في أي أوهام خيالية عشوائية ذات شكل ثابت.

تظهر مثل هذه الأخلاق النقدية في مواقع أخرى مدهشة. بدأت النفكيكية، كما تمت ممارستها أساساً في السبعينيات والثمانينيات، بتعريف نفسها من حيث معارضتها الشديدة لكل المصطلحات الرئيسية للأخلاق، بما في ذلك المسئولية، الالتزام، الإلزام، الفضيلة، الصواب، بل حتى الذات نفسها. ومع ذلك فقد ظهرت ضرورة أخلاقية بأساليب غير متوقعة في النصوص الرئيسية للحركة، وعلى سبيل المثال فقد طرح بول دى مان جانبا مفاهيم تقليدية للأخلاق (مثل طاعة الذات الاختيارية لقانون ثابت) كما فعل مع عديد من الأوهام العاطفية. هو لا بؤيد نوغا من أخلاق النقد، إنما تحليلاً صارمًا بركز على الجوانب البلاغية للنص. ولا تتحقق "الصرامة"، كما يقول في مقاله "السيميولوجيا والبلاغة" Semiology and "semiology" وأمام العاطفية بأنها توظف العناصر المنتية محضة إلا إذا استطعنا الدلالة على أنها ليست قراءتنا" لأنها توظف العناصر اللغوية التي يقدمها النص ذاته (١٠٠). عند دى مان تعيد أخلاق اثنقد تأكيد نفسها في شكل ذات قارئة تطهرت من شوائبها، وروضت المنهجية رغباتها.

اتضحت بجلاء الإمكانية الأخلاقية لموقف دى مان النقدى فى كتاب زميله هيليس ميلر أخلاق القراءة (The Ethics of Reading (1987 عن القارئ أخلاق القراءة (1987)

Paul de Man, "Semiology and Rhetoric", Allegories of Reading: Figural Language in Rousseau, Nietzsche, Rilke, and Proust (New Haven and London: Yale University Press, 1979), pp. 3-19.

فعلاً أخلاقيًا ملائمًا ومستقلاً يجلو فيه عن ذاته، وينتهى بـ "لابد لى أن". (1). إذا قرأ القارئ قراءة مناسبة فإنه يستمد من النص انطباعًا قويًا بأن النص لايبالى بوضوح بالحض على فضيلة أو تقديم السلوى أو المعلومات أو المتعة أو أى شيء آخر عدا نصيته الخاصة الصامتة، ولأن النص يلزم القارئ باحترام لكيانه غير الإنسانى المنفصل، فعلى القارئ أن ينتبه لعدم مشروعية القراءة القائمة على تفسير معلق، وبذلك يختم ميلر تقريرًا لافتًا بسبب بنره التام لحس المسئولية الأخلاقية، فالقراءة فعل تقييم أخلاقى، يتحقق جيداً عندما لا يصبح القارئ أثناء القراءة ذاتًا إنسانية بل محطة بث في صفقة لغوية صارمة.

تقوق ممارسة دريدا في حيويتها وتلقائيتها وغزارتها الممارسة النقدية لكل من دي مان وميلر، وهي أقل تورطًا في مثل تلك التصريحات القاتمة أو الصارمة. حقيقة لم يرتبط دريدا، على الأقل في الخيال الشعبي، بنفي المصطلحات الأخلاقية أو إعادة تعزيفها، إنما ارتبط بالتخلي التام عن الإشكالية الأخلاقية برمتها. يراه الكثيرون ممثلاً للانهيار التام لكل المعايير والخطوات الإجرائية التي تم التوصل إليها بمشقة ليس في مجال النقد فحسب ولكن في مجال العقل ذاته. ومع ذلك يراه آخرون مدافعًا عن العقل (والأخلاق) في العالم المعاصر، مفكرًا في إطار تقاليد التتوير العظيمة لا يغض البصر عن قوى نقض العقل في العالم وفي النص، وهو يختلف في ذلك عن كثيرين غيره في إطار تلك النقاليد. وبتعبير آخر، ينظر البعض إلى فكره كشكل من أشكال الترخيص الأخلاقي باللاعقلانية، ويرى أخرون أن تعرضه الخالي من كل وهم لهذه اللاعقلانية، قد خفف من حدثه.

حاول دريدا نفسه تسوية المسألة في نصين كتبهما في الثمانينيات، "ختامًا نحو أخلاقيات للحوار" و "آخر كلمات العنصرية ". وقد دعا في المقال الأخير إلى معارضة غير مشروطة لنظام الفصل العنصري مستدعيًا بوضوح الأمر المطلق عند كانط. ("") ويعرض في المقال الأول رؤية عامة حول موقفه من الأخلاق والنقد، الذي يتمثل، على حد قوله، في

J. Hillis Miller, The Ethics of Reading: Kant, de Man, Eliot; Trollope, James and Benjamin (New York: Columbia University Press, 1987).

Jacques Derrida, "Racism's Last Word', in Henry Louis Gates (ed.), "Race", Writing and Difference (Chicago and London: University of Chicago Press, 1986), pp. 329-338.

مستويين أو لحظتين منفصلتين وإن كانتا متداخلتين. (٢١) في الأولى، بينما يتصرف الناقد وفق واحب أخلاقي سياسي "يصدر عنه تعليق مزدوج، أي وصف واضح ومحكم ومفصل للموضوع - "حد أدنى من الإجماع "بشأن المعنى "الثابت نسبيًا" لنص من النصوص. ويوضح دريدا أنه بدون مثل هذا التعليق "لا يمكن للمرء قول شيء على الإطلاق ". عندئذ يكتمل هذا المستوى أو اللحظة من الاهتمام بأدق التفاصيل بمستوى أو لحظة "تفسير" ثانية "منتجة"، لا يمكن لها أن تكون مبدأية ، أو تزعم أنها كذلك، إلا بقدر ما ترتكز إلى ذلك التعليق المزدوج. وبذلك لا يضع دريدا أسامنا لمطالبته بالمستولية الأخلاقية وحدها ولكنه يحدد شروط تلك المسئولية بصفة عامة.

تأثر دريدا في فهمه للأخلاق تأثرًا كبيرًا بليفيناس Levinas مؤلف نصوص مثل الكلية واللامهاتية (الأصل الفرنسي 1961) وأسلوب آخر غير الوجود (الأصل الفرنسي 1974)، والذي نوهنا أنفًا بتأثيره على نيوتن (٢٠٠). وحقيقة فرغم أن ليفيناس من أميز المفكرين وأكثرهم غرابة في أي مجال، فإن كتاباته حول الأخلاق تمس العديد من جوانب الأخلاق التي أوضحناها، بل وتكون أساسًا لها بشكل من الأشكال. يرى ليفيناس، وهو من خفف معجبوه من حدة تفكيره المجرد الغامض والمتناقض غالبًا وابتنلوا هذا التفكير وهم يطبقونه، أن جوهر الأخلاق هو الالتزام المطلق اللانهائي الذي لا مراء فيه بذلك الطيف الذي يقتصر على تسميته "بالأخر"، وذلك الآخر يمكن فهمه على أنه النص الأدبي، وفي هذه الحالة يكون ليفيناس قد قدّم أخلاقا نقدية ذات طبيعة صارمة على نحو خاص، نتطلب الفناء الفعلي للناقد في الحضور المشع لنص يتوق الناقد بكل تواضع إلى التعبير عن حقيقته. ومع ذلك يمكن فهم الأخر على أنه إنسان، وفي هذه الحالة يكون العالم الاجتماعي الملموس هو ما يتحدث عنه ليفيناس، ذلك العالم الذي يتمثل في الأدب، وفي هذا الإطار يمكن اعتبار ليفيناس يتحدث عنه ليفيناس، ذلك العالم الذي يتمثل في الأدب، وفي هذا الإطار يمكن اعتبار ليفيناس

Jacques Derrida, "Afterword: Toward an Ethic of Discussion", Limited Inc, trans.

Samnel Weber and Jeffrey Mehlman (Evanston: Northwestern University Press, 1988),
pp. 111-160.

Emmanuel Levinas, Otherwise Than Being or Beyond Essence, trans. Alphonso Lingis (The Hague: Nijhoff, 1981); Totality and Infinity: An Essay on Exteriority, trans. Aphonso Lingis (Pittsburgh, Duquesne University Press, 1969).

٣٨- الأخلاق والنقد الأدبى

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ و و و \_

يروج للأدب، بأصواته وشخصياته المتعددة، وذواته المنقسمة أو المتصارعة، كوسيلة لفهم النفس والعالم الذي هو أسمى من الفلسفة التي هي رهيئة لمفاهيم محضة ولتمجيد للتفوق المعرفي يتخذ شكل فهم نقدى. يمكن القول بأن الأدب يمثل الظروف الأخلاقة الليفيناسية المواجهة بين النفس والآخر - بكل خصوصيتها وماديتها غير المنقوصة، بمنطق يضع "اللانهائية" نقيضًا "للكلية". إن إصرار لفيناس على اعتبار أولوية الآخر على الذات، مبدأ وحيدا أثار عددًا من القضايا يمكن تطبيقها على أخلاقيات النقد والأدب.

ترتبط أخلاقيات النقد والأدب بمجموعة من القضايا نتعلق بمكانة القارئ وطبيعة النصية، ومكانة الأدب وسمات الضرورات الأخلاقية، والعلاقة بين الأدب والأخلاق، وتبقى الأخلاق، بسبب قوة ارتباطها بثلك القضايا المتفجرة والملتبسة مصدرًا خصبًا للأسئلة لا الإجابات في سياق الدراسات الأدبية.









المداخل البينية





## الأدب واللاهوت

كفين ميلز

ترجمة: دعاء إمبابي

## مقدمة

نشأت في الثقافات المسيحية الغربية خلال النصف الثاني من القرن العشرين حركة ذات معالم واضحة ومحددة في مجال النقد الأدبى قد يشار إليها "بالأدب واللاهوت" أو "الأدب والدين". إلا أن هذا لا يستتبع انتقاء مداخل أخرى للعلاقة بين الخطاب الديني والأعمال الأدبية تتمتع بنفس القدر من الأهمية، أو الزعم بأن مثل هذه العلاقات يصعب استكشافها بصورة مفيدة خارج السياقات المسيحية. ولا يهدف إلى طمس حقيقة أن الممارسات النفسيرية المسيحية كانت موضع السؤال، وكانت تزداد تعقيدًا عند التقائها بتقاليد نقدية أخرى، ولكن الغرض هو رصد التلاحم بين جوانب الخطاب اللاهوتي من الناحية التاريخية والتقافية والنقد الأدبى في الغرب المسيحي، وأن هذا اللقاء شكل حركة نقدية ملحوظة في السنوات الخمسين أو الستين الماضية.

ومن هذا المنطلق، أرى أن خصوصية العلاقة بين دراسة الأدب واللاهوت المسيحي في الغرب عبارة عن سياق متاخم لما يشير إليه جاك دريداً بالعصر اللاهوتي للرمز اللغوي(1): ففي التقافات المسيحية شاع الاعتقاد بأن اللغة نوع من التشفير للأمر الإلهي القائم ضمناً في فكرة خلق العالم بكلمة واحدة Word/logos. قال الرب: "ليكن..." "فكان..." وفي هذه الحقبة أيضنا استتبع المزج بين ثيوس ولوغوس [أي بين الألوهية والكلمة الإلهية] في لفظة "ثيولوجي" [اللفظة المقابلة للاهوت] ميل اللاهوت نحو دراسة اللغة، مع توجه النقد الأدبي نحو اللاهوت. ومن ناحية أخرى، يثير تفكيك الأنماط الفكرية المتصحورة حول الكلمة

Jacques Derrida, Of Grammatology, trans. Gayatri Chackravorty Spivak (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1976), p.14.

الإلهية (أى أشكال الخطاب التي تضفي على النصوص معانى محدودة وثابتة) أسئلة تستعصى إجابتها إلى حد ما على الممارسات النقدية التي تدمج الانتماء إلى الفكر الديني والالتزام به. وهكذا أعكف على استكشاف العلاقة بين الأدب واللاهوت في الصفحات التالية واضعًا في اعتباري كافة هذه القضايا.

## من الكتاب إلى النص

صدر في منة ١٩٩٠ كتاب مكون من عدة مقالات تحت عنوان The Text (الكتاب والنص) ، يشتمل على سلسلة من التحليلات لنصوص الكتاب المقدس، أجراها عدد من الباحثين المرموقين، يمارس كل منهم من خلالها نوعًا متخصصًا من التفسير النصى. يتصدر الكتاب المقدس، في هذه المجموعة، حوارًا مع التيارات المختلفة في النظريات المعاصرة مثل البنبوية والتفكيكية والسيميوطيقا والهرمنيوطيقا والنسوية والتحليل النفسي والفكر السياسي. ويروى عنوان الكتاب لنا مسبقًا قصة هذا الحوار من خلال التقابل القائم بين مصطلحين أدبيين قتلا بحثًا. أما العنوان الفرعي للكتاب: The Bible and المعنى. ذلك لأن كلمة الكتاب المقدس (بايبل) إباللغة الإنجليزية] قبل كل شيء ليست أكثر من الشكل الذي اقتبسته هذه اللغة من الكلمة اليونانية (بيبلبون) التي تعنى ببساطة كلمة كتاب الله أن الكتاب المقدس في الثقافات الغربية المصيحية لم يكن مجرد كتاب بل كان دائمًا الكتاب، بصفته التعبير النهائي والمستقل عن كيان مؤلفه. بالإضافة إلى ذلك أدى تقديم المسيح على أنه الكلمة النهائي والمستقل عن كيان مؤلفه. بالإضافة إلى ذلك أدى تقديم المسيح على أنه الكلمة القورة على استعادة وجود المؤلف أثناء عملية القراءة حقيقة دينية. وعلى حد قول فالنتين القدرة على استعادة وجود المؤلف أثناء عملية القراءة حقيقة دينية. وعلى حد قول فالنتين

يضرب الإحساس بالوفرة [والتكامل] في الكتب بجذوره في الإحساس بالوفرة والتكامل في كتاب الرب. كما تأسست قدرة الكلمات المحسوسة على خلق الأشياء والناس والأفكار على فكرة تحول الكلمة إلى لحم ودم. لذا بمجرد

قبول إمكانية خروج المسيح إلى الوجود بفعل الكلمة ، قصرت الخطوات تجاه الاعتقاد بأن أى شخص أو شيء يمكن أن يتجسد في اللغة، (٢)

أدى الاعتقاد بأن الكتاب المقدس عبارة عن كلمات الرب في صورة مكتوبة إلى اكتسابه صفة "مقدس"، كما اكتسب حرمة لأمد طويل، بحيث ترفّع على التساؤل أو النقد. إلا أن المكانة المتميزة للكتاب المقدس بصفته الكتاب النام والنص المقدس بامتياز اعتمد دائمًا على شيء آخر بخلاف ما يجده القارئ عادة بين صفحاته، فوضعه مستمد جزئيًا من سياق تفسيرى محدد: وبمعنى آخر، لاستقبال الكتاب المقدس بين قارئيه تاريخ يمكن تتبعه، حيث راكم الكتاب المقدس عبر هذا التاريخ طبقات متعددة من الشروح والنفسيرات التي لعبت دور صعوبة اختراق مثل هذا العزل الثقافي يفسر مناعة الكتاب المقدس التي طال أمدها صد التحليل النقدى. وعلى الرغم من انهيار هذه المناعة في القرن الثامن عشر، مما أدى إلى فقدائه تدريجيًا لوضعه المهيمن ثقافيًا ، فقد استمر الفكر الغربي حتى وقت قريب في النظر إلى الكتب وكأن كل منها نسخة ثانية من الكتاب المقدس أقل مكانة وإن بقيت على شاكلته أو ظلاً له. بمعنى أن الكتب تمتعت بوضع متميز نتيجة لابتكارها ونقلها للمعرفة، وكأنها بممارسة هذا الأمر تقدم نسخة محلية مصغرة للنموذج الأصلى للكتاب، بامتلائه وثرائه وتتزهه عن السؤال.

يمتلك كل نص من النصوص المكونة للكتاب المقدس، مثله مثل الكتاب ككل، تاريخ استقبال سابق على الاستقبال الذي قننته الكنيسة، فالمقصود بكلمة "الكتاب المقدس" بالفعل ليس من المعطيات القائمة خارج سياق التاريخ، فبالنسبة للبهود لا يشتمل الكتاب المقدس على الأسفار المسيحية المسماة "بالعهد الجديد"، أما الكنسية البروتستانتية فلا تضمن كتابها المقدس الأسفار "الأبوكريفية" أو تلك المدوئة أصلا باللغة اليونانية" deutero-canonical، لا كما

Valentine Cunningham, In the Reading Gaol: Postmodernity, Texts and History (1)

(Oxford and Cambridge, Mass.: Blackwell, 1994), p.203.

<sup>&</sup>quot; نعتو هذه النصوص المدونة باللغة اليونانية نصوصا ثانوية لتمييزها عن النصوص الأولى المدوّلة بالعبرية والأرامية، وقد رفضها ماران لوثر واعتبر ألها ليست حزبًا أصيلا من الكتاب المقدس.[ الحورة].

تفعل الكنيسة الكاثوليكية، ومن الناحية الأخرى ترفض الكنيسة الأرثوذكسية الشرقية سفر الرؤيا. وتشير هذه الاختلافات، على مستوى المحتوى، إلى وجود اعتبارات أخرى، بخلاف النصوص في حد ذاتها، تؤثر على الطريقة التي أملت قراءة هذه النصوص وجمعها. يكتب ديفد لوتون عند مناقشته للعملية التاريخية الخاصة بتشكيل الأسفار المكونة للكتاب المقدس قائلاً:

ما من شك فى أن المعابير علمية إلى حد ما: بحيث يُهجر المشكوك فى أمره كما ينكشف الزائف، ولكنها معابير انتقادية فى الوقت نفسه: حيث يستبعد القراء ما يرغبون عن قراءته كما يعزلون ما يبدو متناقضا مع ما تبقى من نصوص. ببدأ هؤلاء القراء لا بالكتاب بل بالعقيدة ثم يُدخلون على الكتاب ما يعضد هذه العقيدة فقط. وهذا ما فعله المسيحيون الأوائل بشكل واع إلى حد كبير. (٢)

ومن هنا يتضح لنا أمر مهم يخص العلاقة بين الكتاب والنص في الثقافات المسيحية، الا وهو وجود أساليب متفردة ومختلفة تتعلق بالتفكير في المادة المكتوبة. فمن ناحية، يتشكل الكتاب بصفته كيانًا موحدًا ومنغلقًا على نفسه نتيجة لاعتبارات ليست قائمة فيه. ومن ناحية أخرى نجد أن النص كيان غير مكتمل ومفتوح أمام الفحص والتمحيص وطرح التساؤلات كما أنه قابل للتحدى، ولذلك يجتذب إسباغ صفة النص على الكتاب الانتباء إلى كون السياقات التفسيرية ما هي إلا اعتبارات خارجية وغير متصلة بالوثائق الخاضعة للتفسير.

كان الصراع بين هذين الأسلوبين في القراءة (الكتاب في مقابلة النص) السمة المميزة للنقد الأدبى في النصف الثاني من القرن العشرين، وعلى الأخص لذلك الفرع من الدراسات الأدبية الذي تعنى به هذه المقالة، ألا وهو المدخل متعدد المجالات لدراسة لأدب واللاهوت. فالكتاب كوحدة مغلقة وموسومة باسم المؤلف (الذي يمثل الرب- بصفته مؤلف العالم والكلمة- أي المثل الأعلى الأول والأخير)، والذي يظل مالك معناه الحقيقي ما هو إلا نتاج للخطاب اللاهوتي التأويلي، ولقد تميز النقد الأدبى في السنوات الأخيرة بمخالفته الحادة لهذه

David Lawton, Faith, Text and History: The Bible in English (New York: Harvester (\*)
Wheatsheaf, 1990), p.17.

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون

التوجهات، بل والتمرد عليها، برفض السيطرة النابعة من المؤلف كما احتفى بحماس متزايد بذاتية النص والدور الذي يلعبه القارئ في خلق المعنى. وبذلك عند محاولة ضم مجالين يتقاسمان تاريخًا سابقًا مشتركًا، بالرغم من اختلاف أهدافهما، ساعد رواد المداخل التي اعتمدت على الدراسات متعددة المجالات الخاصة بالنقد الأدبى واللاهوت، في السنوات المبكرة ما بعد الحرب، على خلق نزاع حديث بين التفسيرات، لايزال مستمرًا حتى الآن، وفي هذا الصدد عادة ما يُذكر آموس وايلدر وناثان ،أ. سكوت كأول من فتح الطريق أمام الأدب واللاهوت كمجال منفصل للدراسة. فقد تأثر الرجلان بالأشكال النقدية السائدة عندئذ أي النقد الجديد في الدراسات الأدبية والتأويلية الجديدة في الدراسات اللاهوتية.

- 077 -

انبثقت الدراسات اللاهوتية من صياغات فلسفية لمارتين هايدجر اعتمد فيها على محاولات فريدريش شلايرماخر وفيلهلم ديلزي، وهما من مفكري القرن التاسع عشر، لوضع نظام للقراءات التأويلية. ففي فكر هايدجر أصبحت الهرمنيوطيقا مدخلا لمسألة الوجود Being، يخلع عنها اللباس الميتافيزيقي، الذي اكتسبته من خلال الفكر الفلسفي الذي ورثته عن أفلاطون وأرسطو. رأى هايدجر أن هرمنيوطيقا الوجود تسمح لا Dasein وهو شكل من أشكال الكينونة التي ينفرد بها الإنسان- بالظهور وفقا للشروط الذاتية لهذا النمط. وبينما سار رودلف بولتمان، الناقد الألماني المتخصص في الدراسات التوراتية ، على خطى هايدجر في محاولة إعادة اكتشاف معنى الوجود الإنساني من خلال "نزع الصبغة الأسطورية" عن رسالة الكتاب المقدس ، وذلك مع الانتباه بشكل أساسى إلى المعنى الوجودي للدعوة المسيحية؛ فقد حدًا جيرهارد إيبلينج وإرنست فوخس، وهما المفكران اللذان يرتبطان ارتباطا وثيقًا بالتأويلية الجديدة، حذو هايدجر في الاهتمام بلغة الإنجيل، حيث انصب اهتمامهما على ترجمة مفردات العهد الجديد وصبوره وأشكال التمثيل الواردة فيه إلى لغة يمكن للمجتمع الحديث فهمها. كما كانت هذه الفكرة بؤرة اهتمام أعمال وايلدر وسكوت، فحاولا مزجها مع بعض عناصر مدرسة النقد الجديد، وتحديدًا أسلوب تتاولها للأدب. واستلهم وايلدر ما اعبترته هذه المدرسة نصوصنًا شعرية معتمدة في تتاوله للنص التوراتي: "لا بد من الأخذ في الاعتبار ما يمكننا تعلمه عن اللغة الرمزية والمجازية من دارسي الشعر: فليس بإمكاننا حقيقة

ترجمة هذه اللغة، ناهيك عن إمكانية ترجمتها نثرًا، ومن ناحية أخرى لا بد من التفكير في معناها من خلال خصوصية أسلوبها في التوصيل".(<sup>4)</sup>

كان للشاعر والناقد ت.س. إليوت دور أساسى في تطور كل من النقد الجديد وكتابات والمدر وسكوت المعتمدة على الدراسات البينية، حيث حددت مقالته الصادرة سنة 1935 بعنوان "الدين والأدب"، لسنوات طويلة لاحقة، شروط العلاقة بينهما، التي وصفتها المقالة بالتكامل، فقال: "لا بد من استكمال النقد الأدبى بنقد نابع من منطلق أخلاقي ولاهوتي محدد". (٥) وهنا يصعب إغفال أصداء عملية تكوين النص المعتمد عبر جمع نصوص متباينة، وتكريسها بصفتها كتابًا مقدمنا للمسيحيين. وتدعم هذه المقالة تكاملاً لا يمكن فرضه على النصوص إلا من الخارج فقط عن طريق نسق للقيم أو ميثاق أخلاقي مثل ذلك الذي نقدمه الكاثوليكية الإنجليزية التي يعتنقها إليوت نفسه.

لعبت مثل هذه المواقف دور الركيزة الأساسية في تأسيس الأدب واللاهوت كحركة معيزة في تاريخ النقد الأدبي، وفي مشروع النقد الجديد أيضًا. ورغم توجه النقد الجديد نحو عزل الأعمال الأدبية عن معانيها المتعلقة بالمؤلف، إلا أنه بقى في إطار نموذج القراءة المعتمدة على الكتاب، إنطلاقًا من تأويل معتمد يرى في النصوص الأدبية "أيقونات لغوية" (ونستخدم هنا عبارة وك.ويمزات الشهيرة). والأيقونة بهذا المعنى قطعة فنية قائمة بذاتها خارج التاريخ يمكن استجوابها باستخدام الأدوات النقدية الموصوفة، (مثل التوتر، والسخرية، والمفارقة ... الخ)، ولمصطلح "أيقونة" رنينه الديني الذي يذكرنا بالتقديس البروتستانتي للأناجيل بصفتها كلاً متكاملاً، برهان ذاته، قادرًا على تخطى الظروف التي الكتب فيها إما عن طريق كشف الحقائق الأبدية، أو كما قد يعن لمن هم أقل ميلاً للتفكير اللاهوتي، عن طريق لغة وصور سامية. وبينما احتل دور المؤلف مرتبة ثانية بعد القارئ المتمكن الذي يوظف النقد الجديد، ظل العمل الأدبى حضورًا بذاته كاملاً ومتسيدًا.

Amos N. Wilder, Early Christian Rhetoric: The Language of the Gospel (London: "SCM Press, 1964), p.133.

T. S. Eliot, 'Religion and Literature', T.S Eliot: Selected Prose, ed. John Hayward (\*) (Hammondsworth: Penguin, 1953), pp. 31-42 (p.31).



أدى ظهور البنيوية من النموذج اللغوى الذي اقترحه فرديناند دى ساسور في كتابه محاضرات في علم اللغة Course In General Linguistics (الطبعة الأصلية الفرنسية المحاضرات في علم اللغة التجاه نقدى وعد بتقارب من نوع جديد بين النقد الأدبى والدراسات التوراتية. ففي بريطانيا نشر عالم الأنثروبولوجيا إدموند ليتش سنة 1969قراءة بنيوية لسفر التكوين، في حين ظهرت في أمريكا قراءات لنصوص توراتية تستلهم البنيوية في منتصف السبعينيات على يد دانيل بات وجون دومينيك كروسان، ومن الجدير بالذكر أن تلك الأعسال وأغلب الأعمال التي سارت على خطاها تركز على الأشكال الروائية،

لقد كان للبنيوية أثر أكبر من أى محاولات أخرى في النقد الأدبى، في تغيير دراسة السرديات، بل وظل تأثيرها في هذا المجال هو الأبقى. ويرجع ذلك، إلى حد بعيد، إلى ظهور عدد من نقاد البنيوية المتمكنين جذا فيما صار يعرف لاحقًا "ببلاغة القص"، تركزت أعمالهم على القصص التوراتي. لقد تطورت جماليات السرد، التي نشأت في إطارالشكلانية الروسية والبنيوية الفرنسية، متجاوزة انشغالها في البدايات بتعيين الأدوار وتحديد الشغرات اللغوية. وقد طورت ميكي بال أعمال المتخصصين في علم سيميوطيقا السرد المبكرين من أمثال فلاديمير بروب وفيكتور شكلوفسكي وأ.ج. جريما، وذلك عن طريق مزج عناصر من نظرياتهم مع أساليب ما بعد البنيوية والنسوية لإنتاج نموذج تحليلي قوى ومميز. وتبين دراستها للقصص المسجل في سفر القضاة ومعرفتها بالعلاقة بين تاريخ النقد التوراتي والنظرية السيميوطقية، كيف فشلت أجبال من النقاد الذكور في الاعتراف بدور المشاركات من الإناث، وكنتيجة مباشرة لذلك أنتجوا تفسيرات مشوهة للنص(١٠).

وكثيرًا ما يتم الاستشهاد بمقالة لرولان بارت بعنوان "مصارعة الملائكة: تحليل نصىي لسفر التكوين 23:32 – 33" بوصفها نموذجًا للبنيوية التطبيقية، على الدراسة الفاحصة

Mieke Bal, Murder and Differences: Gender, Genre and Scholarship on Sisera's

Death (Bloomington: Indiana University Press, 1988) and Death and Disymmetry:

The Politics of Coherence in the Book of Judges (Chicago: University of Chicago

Press, 1988).

والتقصيلية للنص على طريقة ما بعد البنيوية. (٢) ولكن أعمال بارت تخطت التفصيل والتطوير المتعلق بالأنماط القصصية والتصنيف الغوى. وقد أظهرت معالجته المطولة والمفصلة لقصة قصيرة ألفها بالزاك، وتتاولها بارت، في كتابه إس/زد S/Z (صدر الأصل الغرنسي سنة قصيرة ألفها بالزاك، وتتاولها بارت، في كتابه إس/زد المعاني الممكنة للنص الأدبي: فبدلاً من حبس المعنى في قفص محكم من الإمكانيات السيميوطيقية حملته القراءة في اتجاه ما لا يستقد من المعانى تتجاوز نوايا المؤلف الغائب وقدرته على التحكم فيها. ولما كان النص المكتوب منفصلاً بالضرورة عن نوايا مؤلف، ولما كانت اللغة، في رأى الكاتب البنيوى، نظامًا مغلقًا من العلامات غير المرتبطة بالواقع الخارجي، فإن النصوص تصبح مفتوحة على المتعدد من المعانى التي يشكلها القراء. اختتم بارت كلامه بإعلان موت المؤلف – وهو إعلان مثقل بالإيحاءات اللاهوتية: "بمجرد إزالة المؤلف يصبح القول بفك شفرة النص عقيمًا. أن نمنح النص مؤلفًا هو (بمثابة) فرض حدود على هذا النص، وتحديد مدلول نهائي له... أما رفض تثييت المعنى فهذا في النهاية رفض للرب". (١) والآن نجد ما صرح به فريدريش نيتشه قبل قرن من الزمان في سياق البحث الفلسفي وقد أصبح أمرًا معلنًا في النقد الأدبي: مات الرب.

أما تأثير تفكيك جاك دريدا في مجال للغويات السوسورية" ومشروعه البنبوى في عمله المحورى علم الكتابة Of Grammatology (الإصدار الفرنسي سنة 1967) فقد كان أشد فتكا بالنقد اللاهوني، فلم يكتف دريدا بالقول إن أشكال الخطاب الخارجية المستخدمة لإقرار بعض تفسيرات النصوص لفرض حدود على معانيها ما هي إلا أمور مفروضة أيديولوجيًا، بل سدد ضربة لقلب ممارسات القراءة المسيحية بتقويض مفهوم "المدلول

Roland Barthes, 'Wrestling with the Angel: Textual Analysis of Genesis32:23-33', "

Image, Music, Text, trans. Stephen Heath (Glasgow: Fontana, 1977), pp. 125-141.

Kevin Hart, 'The Poetics of the Negative', Reading the Text: عكر منه التعلق في المنافقة ا

<sup>&</sup>quot;بنية لعام اللغويات السويسري فرديناند دي صوصير.

المطلق أو الضمان النهائي للمعنى اللغوى. ويأتى هذا المفهوم في المبتافيزيقا الغربية من المصطلح اليونائي لوغوس [الكلمة] وهو مصطلح يألفه قراء الكتاب المقدس المسيحى وإنجيل يوحنا، حيث يعرف المسيح بهذا المصطلح. أما استراتيجية دريدا التقكيكية فتشمل استبدال اللوغوس النشط "بالأثر"، وهو على العكس من اللوغوس يتميز بكونه حركة بدلاً من كونه كيانًا أو شيئًا ثابتًا وذاتي المرجعية. فهذا الأثر لا أصل له ولا حضور فهو يتخفى خلف اللغة ومؤثرات المعنى التي يطلقها: "الأثر في الوقع هو الأصل المطلق للمعنى بشكل عام، وهذا يعنى ... أنه لا وجود لأصل مطلق للمعنى بشكل عام\(^\) (التأكيد في الأصل)، وفي ضوء هذا يمكن قراءة تاريخ الميتافيزيقا بما في ذلك أشكال التأويل التي حددها اللاهوت المسيحي كتعطية منهجية للأثر المتحرك غير القابل للتمثيل، بالوجود الثابت للكلمة. لهذا السبب تحديدًا واجهت النظرية النقدية المعاصرة عقب موت المؤلف الناتج عن التفكيكية المفكرين المسيحيين المنشغلين بالدراسات الأدبية بمشكلة عويصة: تعلن النظرية على حد قول دريدا- "نهاية الكتاب ويداية الكتابة."\(^\)

استفادت المداخل المسيحية لمشكلات التفسير التي وضعتها النظرية المعاصرة في طريقها من أعمال الفيلسوف الفرنسي بول ريكور الذي كان له تأثير جم على دراسة الأدب واللاهوت على مدى السنوات التي شهدت ظهور الهرمنيوطيقا والبنيوية والتفكيكية وما بعد الحداثة وما أحدثته هذه الاتجاهات من ثورة في الفكر النقدى. فقد أسهم ريكور، دون إظهار الولاء لواحدة من المدارس الفكرية، في العديد من المناظرات شديدة الأهمية عبر خمسة عقود وكان دائما يحاول التوفيق بين الأفكار الأكثر نفعًا المستمدة من مجالات ومواقف متنوعة. فاستخدامه للدراسات البينية لمواجهة المشكلات التي تواجه التأويل ، واهتمامه بالنقد التوراتي وتطوير و للنظرية الهرمينيوطيقية ما بعد هايدجر التي تحفظ إمكانية الإبقاء على الإيمان، كل هذا وضع عمله محط اهتمام خاص لدارسي الأدب واللاهوت، ويصعب هنا تلخيص أعمال

Derrida, Of Grammatology, p.65.19

<sup>(°°)</sup> المرجع السابق، العنوان الأول، ص ١،

ريكور فهى هائلة الحجم وواسعة المدى، إلا أن الإشارة إلى ثلاثة جوانب منها قد تظهر مدى أهميتها في هذا المجال الدراسي:

أولاً: في حين يشترك ريكور مع دريدا في عدد من المواقف الفلسفية التفسيرية فهو يسعى إلى إضاءة العمليات التأويلية من أجل الارتقاء بتعزيز الوجود الإنساني، بينما يكشف عمل دريدا بإصرار عن الشد والجذب والتناقضات الكامنة في النصوص (النصوص الفلسفية تحديدًا) التي تقطع تماسك المعنى الواحد المدعى، وتحظى أعمال ريكور بإعجاب أصحاب الميول اللاهونية أو الدينية من النقاد لما تتسم به من التزام بالتوجه الأنطولوجي في التفسير ثانيا: إن اعتماد الأمل كموقف عاطفي يوجّه عملية القراءة يضفي على المنهج التأويلي لدي ريكور توجهًا يروق للنقد المسيحي. ويبدو هذا الأمل (الذي يدين به ريكور لصبياغات يورجن مولتمان اللاهوتية المعتمد ة على أعمال إرنست بلوخ) سمة من سمات محاولته لاستكمال عمل هايدجر وكانط. فالحدود التي يفرضها كانط على مدى حجم المعرفة (في مقابل طرح هيجل عن "المعرفة المطلقة") تفسح مجالًا أمام الأمل داخل التأمل الفلسفي، ويستغل ريكور هذا الأمر في نقد فكرة هايدجر عن الوجود الأصليل بوصفه "الكينونة في اتجاه الموت". ثالثًا: انطلاقًا من الاعتراف بأهمية عمل نيتشه وماركس وفرويد (الذين يطلق عليه اسم "أسياد الشك") بالنسبة للتفسير، تحاول نظرية ريكور الهرمنيوطيقية المعقدة ذات القاعدة العريضة الدفاع عن شكل من أشكال التفسير يتجاوز الشك (الناتج عن المفاهيم الجاهزة والأيدلوجيا والقراءة النفسية الساذجة) وذلك على أساس "الثقة في القدرة على القول، والقدرة على الفعل، والقدرة على التعرف على الذات كشخصية من شخصيات القصيص. "(١١) قد يُفهم هذا التأكيد على الثقة أنه الاتجاه المعاكس لرفض بارت للرب من خلال إنكار المعنى النابع من المؤلف، فإذا كان إنكار المعنى هو رفض الآله ، إذن فإن التفسير هو الاقتراب من لاهوت. وهذا لا يعني العودة إلى إيمان قبل-نقدي ، بل على العكس، إنه يسمح بظهور جدلية هرمنيوطيقة بين الإيمان والشك.

Paul Ricouer, Oneself as Another, trans. Kathleen Blamey (Chicago: Chicago University Press, 1992), p.22.



## قراءات دينية

عند الوقوف على الحالة الراهنة للعلاقات المتداخلة بين الأدب والنقد والنظرية والدين لا بد من الأخذ في الاعتبار عددًا من العوامل الإضافية، فالسياق الثقافي للأدب الإنجليزي يجعل من المستحيل تحديد نقطة بداية حقيقية للدراسة البينية للأدب واللاهوت. وحتى ندرك مدى الصعوبة لا نحتاج لأكثر من التفكير في الدلالة اللاهوتية لملحمة ميلتون القردوس المفقود، أو إلى إعادة النظر في توظيف الموضوعات التوراتية في شعر وليم بليك، أو إلى الاهتمامات والإنجازات الفكرية لمفكري القرن التاسع عشر البريطانبين من أمثال توماس كارلايل وجورج اليوت وماثيو آرنولد، أو إلى أعمال الكتاب الأمريكيين من أمثال رالف والدو ايمرسون وناثثايال هوثورن وديفد هنري ثورو بتوجههم المثالي ذي النزعة المتسامية. وما زال الحاح النغمة اللاهوتية والتوراتية في الأدب والنقد قائمًا ومستمرًا حتى يومنا هذا.

ويجب ألا ننسى أن بعض النقاد الذين لم تتأثر أعمالهم برياح التغيرات النظرية واصلوا اهتمامهم بالكتاب المقدس كعمل أدبي وبأثره على الأدب الإنجليزي. ومن بين الأمثلة البارزة لهذا الاهتمام مقالات ك.س. لويس عن التأثير الأدبي لصدور الترجمة المعتمدة للكتاب المقدس، وعن الرؤية الرمزية لأعمال جون بانيان، بالإضافة إلى أثر الدراسة الأدبية على أعماله هو نفيه . أما مؤخرا فقد درس كتاب نورثورب فراى الشفرة العظمى The Great Code (1981) الكتاب المقدس كوسيلة لفك شفرة كافة الأساليب الأدبية الغربية. إلا أن هذه المداخل على الرغم من كونها مثيرة لأجيال من القراء (سواء ممن لها اهتمامات لاهوتية محددة أم ممن ليس لها تلك الاهتمامات) فقد أخفقت في التصدي للتحديات النظرية الأساسية وقت صدورها. فعندما كتب ك.س.لويس على سبيل المثال عن التناقض بين أسلوب المحاكاة المستخدم في العهد الجديد ولغة الفن "الخلاق" و"الأصيل" و"التلقائي" يبدو أنه كان يقصد الجماليات الرومانسية بدلاً من الأفكار المعاصرة عن الثقافة و"الهروب من الذات

الذى روج له ت.س. إليوت. (١٦) وبالمثل يفتقد عمل فراى القوة النقدية المطلوبة لمواجهة التحديات النظرية الحديثة (مثل نفكيك التوجه اللاهوتي على مستوى المفاهيم) وذلك أنه كما لاحظ روبرت ديتوايلر وفيرنون ك. روبينز "لم يعتبر اللغة نفسها جزءًا جوهريًا من الإشكالية الهرمنيوطيقية." (١٣)

ليس بوسع النقد المعاصر الذي يتسم بالصبغة الدينية واللاهوتية تجاهل التقلبات اللغوية والفلسفية والثقافية التي حددت ملامح المشهد المعاصر، وهذاك قرائن تشير إلى أن المفكرين في هذا المجال البيني ليسوا راضين عن استمرار هذا التجاهل لمدة أطول. فتشير مقالة حديثة كتبها لويد دافيز في مجلة المسيحية والأدب، وهي مجلة أمريكية، إلى أي مدى بدأ النقاد ذوى التوجهات اللاهوتية في تناول القضايا النقدية المعاصرة من وجهة نظر دينية، (١٤) وفي الوقت نفسه فإن حقيقة اعتماد هذه النماذج النقدية بطريق مباشر أو غير مباشر على الرؤى المشتقة من المقولة الافتراضية عن "موت الرب" تجعل هذه المواجهات أمرًا مهمًا وفي عاية الصعوبة في نفس الأن. ويسرى هذا الأمر على مداخل التفكيكية وما بعد البنيوية الأصلية، بل وعلى أشكال التفاعل والتبادل فيما يخص التفسير مع الحركات المهمة الأخرى التي شكات الفكر المعاصر.

لعبت أعمال ميشيل فوكو عن تاريخ التكوينات الثقافية وعن الأهمية الاببيستمولوجية لتسلسل أنساب المفاهيم على طريقة نيتشه دورًا في خلخلة أسس المعتقدات التي كان بإمكان الجيل السابق من دارسي الأدب واللاهوت الارتكان إليها. أما نقد جان-فرنسوا ليوتار للسرديات الشارحة الأنساق العظمي الشارحة مثل الأيدلوجيات السياسية والنماذج الفلسفية والعقائد الدينية المستخدمة في إضفاء الشرعية على المعرفة بصفتها كلاً قابلاً للإمساك به -

C.S. Lewis, 'Christianity and Literature', Rehabilitations and Other Essays ('')
(Oxford: Oxford University Press, 1939), pp. 181-197 (p.191).

Robert Detweiler and Vernon K. Robbins, 'From New Criticism to (17)

Poststructuralism: Twentieth Century Hermeneutics' Reading the Text, ed. Stephen Prickett, pp. 225-280.

Lloyd Davies, 'Covenantal Hermeneutics and the Redemption of Theory', (11)

Christiantiy and Literature 46.3-4 (Spring-Summer 1997), pp. 1-41.

فقد طرح للمسائلة شرعية التفسيرات المعتمدة على التطبيق الذى لا يميز بين المعتقدات التى تتم ممارستها بالفعل والمعتقدات الجامدة ووجهات النظر فى الحياة. ومن ناحية أخرى فإن تشخيص جين بودريار لما بعد الحداثة وواقعها الافتراضى حيث تُستبدل بالعامل "الحقيقي" أطياف تفتقد الثبات المعرفى، قوامها متونات متعددة الطبقات يتراكب جديدها على قديمها وإن لم يمحه تماما، هذا التشخيص أربك اليقين الدينى فى "العالم" كموضوع لمحبة الرب والفعل المخلص للمسيح. وبطبيعة الحال، تواجه هذه التفسيرات ما بعد الحداثية للنزعات الثقافية المعاصرة، آراة مضادة تفندها وتنقضها من مواقع فلسفية متباينة، وإن لم تحقق هذه الآراء بالضرورة، حتى ضمن شروطها، الدقة والوضوح فيما تقوله عن الظواهر التى تدعى شرحها. لقد شرع كريستوفر نوريس على الأخص فى توجيه نقد متصل للأفكار ما بعد الحداثية فى العقد الأخير فأخضعها للفحص الدقيق فى ضوء الفكر المادى العقلانى، غير أن تلك الأفكار احتفظت بما لها من تأثير عميق على عديد من النظريات والممارسة النقدية الأدبية.

إن أعمق تقدير لاهوتي أدبي لأشكال هذا الخطاب مابعد الحداثي ومترتباته نجده في أعمال الكتاب أمثال رينيه جيرارد وبيرتون ماك وروبرت ديتوايلر وديفد ياسير وستيفن دمور ، إذ جد تغير ملموس على أساليب دراستهم للكتاب المقدس والثقافة والفن والأدب بسبب مواجهتهم لأعمال دريدا ودي مان وفوكو وغيرهم. ونتيجة لهذا التأثر لا يصعب اكتشاف الطبيعة الإشكالية لهذا اللقاء الفكري، والتي لونت إيمان هؤلاء الكتاب بالله أو بالنص أو بالأشكال الموروثة للفكر. ولذلك يشهد مور بالحاجة إلى وضع النماذج التفسيرية التي كانت من المسلمات موضع السؤال، فهو "مقتنع الآن بضرورة وجود لحظة يتم فيها تحطيم الأصنام في الدراسات التوراتية ... ومراجعة لا رفض المفاهيم المؤسسة مثل الكتاب المقدس وتضيره". (١٥) وبالنسبة إلى ياسبر أيضا "يحتاج الكتاب المقدس إلى قراءة ثانية آخذة في

Stephen D. Moore, Literary Criticism and the Gospels: The Theoritical Challenge (19)
(New Haven and London: Yale University Press, 1989), p.176.

الاعتبار تحريره من صبغة القدسية المقيدة له اله اله هذه المراجعات وإعادة القراءاة التي أتاحتها النماذج النظرية الجديدة قد وجدت دعمًا من القوى المحيطة الساعية إلى التغيير، مثل ازدهار النقد النسوى وعودة ظهور الدراسات والقراءات التفسيرية اليهودية.

على الرغم من سهولة التعرف على الطرق التي تعمل من خلالها القيم الأبوية وكراهية المرأة في بعض النصوص التوراتية، إلا أن الناقدات النسويات ملن إلى إظهار المزيد من الاهتمام بتعزيز أشكال إيجابية وخلاقة من التعامل مع أسفار الكتاب المقدس، وكان هذا عادة يعنى البحث عن أماكن ومساحات تسمح بالنظر إلى النساء على أنهن يلعبن دورًا مهمًا في مجريات الأمور، أو بأن لهن تأثيرًا واضحًا على الأوضاع والظروف، ولذا ققد كان لعمل دارسات اللاهوت والناقدات من أمثال إليزابيث شوسلر فيورنزا ودافني هاميسون وأليسيا أوستريكر وروزماري رادفورد رويتز وفيليس تريبل أثرًا على رفع مستوى الوعي بمدى ميل قراءات الكتاب المقدس في إطار الثقافة المسيحية نحو الحد من أهمية الدور الذي تلعبه النساء كفاعلات وكمعانيات أيضًا بين طيات صفحاته، بل حتى نحو إغفال هذا الدور تمامًا، لذا قالت تريبل بأن الكتاب المقدس يحتاج إلى قراءة جديدة اليوم تأخذ في الاعتبار تمامًا، لذا قالت تريبل بأن الكتاب المقدس يحتاج إلى قراءة جديدة اليوم تأخذ في الاعتبار مبدأ خلع الصفة الأبوية عنه".(١٧)

وإذا كان التحيز الذكورى قد كشفته القراءات النسوية للكتاب المقدس، فإن التحيز المسيحى ظهر بوضوح جلى عندما وضع على خلفية الدراسات اليهودية التى ظهرت مجددًا. فقد لفت كتاب سوزان هندلمان قاتلو مومسى The Slayers of Moses) الأنظار إلى حقيقة مفادها أن الباحثين اليهود مثل هارولد بلوم وجاك دريدا وجيوفرى هارتمان استعملوا مشتقات مستوحاة من الممارسات والتقنيات التفسيرية الحاخامية (التى قطب لها جبين الغربيين الممارسين لما يسمى "بالنقد الأرقي" وأتباعه اللاحقين) لأكثر من عقد من الزمان، أما الباحثون الأخرون مثل روبرت ألتر ودانييل بويارين وهارولد فيش ومائير سترنبرج فقد

David Jasper, Reading in the Canon of Scrtipture: Written for our Learning (London: Macmillan, 1995), p.xv.

Phylis Trible, 'Depatriarchalizing in Biblical Interpretation', Journal of the ""

American Academy of Religion 41 (1973), p.48.



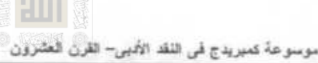
ركزوا اهتماماتهم النقدية على الكتاب المقدس العبرانى (لا المسيحي). وقد أوضح عمل بويارين على الأخص العلاقة بين الأفكار المعاصرة المتعلقة بالتناص والأشكال الميدراشية للقراءة. كما كان لكتاب هائنلمان بالإضافة إلى كتابه الميدراش والأدب Midrash and للقراءة. كما كان لكتاب هائنلمان بالإضافة إلى كتابه الميدراش والأدب والأدب عظيم الأثر في العلاقة بين النقد الأدبى والدراسات التوراتية، ليس لتحديه هيمنة الأشكال التاريخية للتقسير المستوحاة من الغرب فحسب، بل أيضنا لأن أعمال النقاد الملمين بالقراءات النقدية العبرانية لممارسات القراءة العبرانية والمتمكنين من اللغات التوراتية قد كشفت السمة الأيديولوجية للتفسيرات التي تمت في إطار الثقافة المسيحية.

ومن العناصر الأخرى في عملية التغيير هذه، الوعى المتنامى بين المجتمعات متعددة التقافات في الغرب بالأديان غير اليهودية المسيحية وممارساتها الخاصة بالقراءة، وعلى الرغم من أن التبادل بين الأديان في مجال التأويل لم ينتج بعد نماذج نظرية جديدة، فقد بدأ بعض النقاد من داخل الثقافة المسيحية بالاعتراف بالحاجة إلى مساءلة الافتراضات المسبقة في التفاسير التي يغرضها تشكيل لاهوتي أو ديني معين. وهنا تجدر بنا الإشارة إلى أنه حتى هذه المرحلة من النقاش، ولأغراض الوضوح والاختصار، أغفلت الغرق بين "اللاهوت" و"الدين." ويمكن تبرير هذا الأمر جزئيًا عند الأخذ في الاعتبار أنه رغم ما يوحي به تعبير الأدب والدين في أمريكا الشمالية بدلاً من "الأدب واللاهوت" من ليبرالية، فإن الباحثين البريطانيين والأمريكيين على حد السواء مالوا إلى البقاء داخل إطار تفسيري محافظ إلى حد كبير. ولكن كما أسلفت، هناك استثناءات لهذه القاعدة ، فأعمال روبرت ديتوايلر في أمريكا الشمالية وديفد ياسير في المملكة المتحدة بدأت مهمة إعادة التفكير في هذه العلاقة بطريقة تعد يكسر قبود النقد المسيحي الأونطولوجي من أجل ما يشيرون إليه مجتمعين باسم "القراءة الدينية."

وتعتمد فكرة ديتوايلر عن "القراءة الدينية" التي تبناها ياسبر وطورها(١٨) بخمسة عناصر محددة: (1) التأكيد على تحاور التفسيرات بدلاً من تصادمها وذلك استناذا إلى الاعتقاد بأن النصوص لا تتطلب تحليلاً صحيحًا يحتاج إلى الدفاع عنه، (2) "التكوين" الجمعي "للأساطير والطقوس ضد الفوضي" لتجاوز فشل "العقل الذي يدعى الرشاد والموضوعية" في مواجهة الفوضى الكامنة في الواقع، (3) القراءات والمناقشات الجماعية للنصوص في مناخ احتفائي كبديل للفكر الخاص والكتابة عن هذه القراءات والمناقشات، (4) الاهتمام بالمجاز (في النصوص الأدبية) كآلية للتعامل مع الفائض من المعنى (وربط هذا المجاز بنظرية فرويد الني ترجع نشأة الدين إلى الحاجة إلى ترويض التطرف في السلوك عبر الطقوس والاحتفالات)، (5) الانتباه إلى أن اختزال النص الأدبى بهدف إنقاذه من التحليل التقليدي (الأرسطي) الذي درج النقد الغربي على تعريفه به، أمر مستحيل. إن النقد الديني، كما نظر له ومارسه ديتوايلر وياسبر، يعتبر انقلابًا على ما طرحه إليوت من "نقد مبدئي" مضاد للعلمانية، يؤكد مادية النصوص (لا الخرافي في لغتها ومواضيعها) مما يستبدل بالسعى وراء الأفكار السامية خارج النص، قراءة تعبر عن العناصر الكامنة فيه وتحتفى بها.

ويؤكد ياسبر أيضنا على الحاجة لممارسة قراءة تقاوم هيمنة النماذج الأقدم لشروح النصوص، وهي نماذج تولى أهمية كبيرة للنصوص المعتمدة والأشكال التأويل التقليدي. كما يؤكد ضرورة طرح أنوع مختلف من السياسة تواجه السلطة ومؤسساتها وتهتم اهتمامًا حقيقيًا بقضايا الحرية وتحرير القيم". (١٦) بالقرب من نهاية مقال له بعنوان "الدين والأدب" (المقال الذي تم الاستشهاد به سابقا) يهزأ ت. س. إليوت بشكل واضح ممن "يطالبون، بقدر يزيد أو ينقص، من التغييرات الجذرية " في النظام الاجتماعي؛ لأنهم يهتمون فقط "بتغييرات آنية ومادية وخارجية في طبيعتها". لذا وفقا لرؤية إليوت يعد الجانب السياسي للقراءة الدينية التي يصر ياسبر عليها نوعًا يُرثي له من 'العلمانية'. ويمكن إرجاع جزء من أسباب اتساع هذه الهوة الكبيرة بين تأكيد إليوت على النقد المسيحى بوصفه خطابًا أخلاقيًا محاصرًا

Robert Detwiler, Breaking the Fall: Religious Readings of Contemporary Fiction (San Francisco: Harper and Row, 1989); Jasper, Readings in the Canon of Scripture. (١١١) لمرجع السابق، ص ١٣٧.



"ومواجهة أنقاض" أدب لا إله له من ناحية، والتأكيد المعاصر على شمولية الجمد والسياسة من ناحية أخرى، إلى كون هذه الهوة نتاجًا لما حاولت هذه المقالة تتبعه.

لقد سارعت هذه الأمور مجتمعة في خلق ما يشبه أزمة في الدراسات البيلية للأدب واللاهوت. إذ يواجه كلا المصطلحين أسئلة لا جواب لها بشأن الحدود الفاصلة والتعريف، مما يعقد أية محاولة لإقامة حوار مشر بينهما. ولم يعد من المفروغ منه في نظر الباحثين أن الأدب تصنيف مستقر له معناه، ولا أن مصطلح اللاهوت له مدلول قائم الصلاحية، إن الموت الفلسفي والنقدي للرب والمؤلف وزيادة تعقد المدلول اللغوي، بالإضافة إلى الوعي المتزايد بالدمار العالمي والمعاناة الإنسانية المرعبة التي تصلنا عبر نظم الاتصالات متزايدة السرعة والكفاءة، اجتمعت كل هذه الأمور لكي تعود بالتأمل اللاهوتي إلى موضوعه القديم؛ الدفاع عن أن الرب خير وقدير، ولهذه الأسباب كلها قد يكون من المناسب الأن أكثر من ذي قبل التحدث عن "النصوص المعبرة عن هذا الدفاع بدلاً من "الأدب واللاهوت" وفقًا لفكرة ديفيد ياسبر. (۲۰)

David Jasper, The Study of Literature and Religion (London: Macmillan, 1989), p.135.







٣- النظرية الأدبية والعلم وفلسفة العلم

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ ٧٧٥

# النظرية الأدبية والعلم وفلسفة العلم

كريستوفر نوريس

ترجمة: عزة مازن

قد يبدو أن النقد الأدبى وفلسفة العلم لا تشتركان إلا في القليل من الاهتمامات، إذ تهتم فلسفة العلم في الأساس، على الأقل وفق معيار من المعابير المتفق عليها، بتفسير كيف تؤدى النظريات العلمية إلى النقدم وذلك بتقديم معارف وصفية مفصلة وتفسيرية عميقة عن الأشياء المادية والمسارات والأحداث، قد تختلف الأفكار حول كيفية الأداء، فعلى سبيل المثال، هل نستخدم منهج "من أعلى إلى أسفل" الذي يستخلص توقعات إمبريقية بدءًا من المستوى الأعلى مرورًا بالمقولات في المستوى الأدنى أم – على العكس - نستخدم المقاربة الاستقرائية التي تبدأ "من أسفل إلى أعلى" والتي تبدأ من معطيات إمبريقية وتتعامل معها كأساس لإقامة نظريات على أوسع نطاق من حيث عموميتها واتساع مجالها. (١) وهناك عديد من القضايا الجوهرية الأخرى التي ينقسم حولها فلاسفة العلم، ومنها القضية (التي أثارها هيوم في البداية) والتي تتعلق بصلاحية المقولات الاستقرائية مهما كان شكلها ومشكلة تبرير النفسيرات السببية (أو الرجوع إلى "القوانين الطبيعية" المسلم بها) التي تتجاوز بالضرورة حدود الانتظام والاتساق الملاحظ أو "الاقتران المستمر" عند هيوم. (١) وبذلك تبعد فلسفة العلم كل البعد عن تقديم جبهة متحدة بهذا الخصوص، وعلى حد سواء قد يسود الظن بأن مثل هذه القضايا عوالم تقديم جبهة متحدة بهذا الخصوص، وعلى حد سواء قد يسود الظن بأن مثل هذه القضايا عوالم

<sup>(</sup>١) انظر /ي/ي على سبيل المثال:

Karl Popper, The Logic of Scientific Discovery, 2edn. (New York: Harper & Row, 1959); Bertrand Russell, On the Philosophy of Science (Indianapolis: Bobbs-Merrill, 1965).

David Hume, A Treatise of Human Nature (1940), ed. L.A. Selby-bigge (Oxford: 'Clarendon Press, 1888).
انظر (ای)ای آیمنا:

David M. Armstrong, What is a Law of Nature? (Cambridge: Cambridge University Press, 1983; Nancy Cartwright, How the Laws of Physics Lie (Oxford: Oxford University Press, 1983).

٣٠- النظرية الأدبية والعلم وقلمنقة العلم

موسوعة كميريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون ... ٧٨ ه. ...

منفصلة عن نوع الاهتمامات التى تشغل نقاد الأدب ومنظريه. فهم لا يولون اهتماماً كبيرًا بصدق النظرية أو قدرتها على التفسير وإنما يركزون على قدرتها على التقاط بعض الجوانب البارزة لاستجابتنا الذاتية للأعمال الأدبية - وبتعبير شكلانى - قدرتها على تحديد مواضع بعض ما يميز البناء الشعرى أو السردى. ويمكن القول بأن مثل هذه المقاربات تضفى على اللقد صبغة أقرب إلى المكانة العلمية، بمعنى أنها تمنحه حقّا في استخدام مناهج تثبه تلك المستخدمة في العلوم الفيزيائية لا الرجوع إلى أهواء استجابة القارئ الفرد وحدها، ولكن مازال هناك منطق ما في ارتباط النظرية الأدبية - على غير فلسفة العلم - بشئون الفهم الثقافي واللغوى والتأويلي حيث يبدو أنه لايمكن تطبيق هذه النماذج العلمية إلا بشكل محدود. (٣)

وعلى أية حال، يبدو أن كلاً من فرعى المعرفة هذين بوظف معايير للصلاحية والصدق تختلف عن تلك التي بوظفها الأخر، قد يمكن تحديد هذا الاختلاف بوضوح ثديد بالقول إن النقد الأدبى دائماً ما يتضمن بعدًا تفسيريًا، وهي النقطة التي عندها – مع كل الاحترام للشكلانيين والبنيويين – تفسح قضايا المنهجية التطبيقية المجال لقضايا المعنى والتأويل، ومع ذلك فهذه مجرد بداية تعقد الصورة فيما يتعلق بالتطورات الحديثة في فلسفة العلم منذ منتصف القرن العشرين، فما حدث – باختصار – هو التساؤل (قد يقول البعض بحدوث تحول جذري) حول المعابير والقيم المستقرة والمعمول بها في هذا المجال مما يتجلى تأثيره في تحدى القبول المباشر بالحدود التقليدية، فمن جهة أصبح بعض فلاسفة العلم أكثر تقبلاً لمجموعة من الأفكار – حول تغير الإطار المعرفي ودور الاستعارة في النظريات العلمية و البناء اللغوى للواقع وما إلى ذلك – تروق كثيراً لمنظري الأدب الذين يميلون إلى رعلان حقهم الخاص في قدر من الخبرة الفنية المكتسبة في مثل هذه الموضوعات. (1) ومن

<sup>·</sup> انظر /ی

Paisley M. Livingston, Literary Knowledge: Humanistic Inquiry and the Philosophy of Science (Ithaks N.Y.: Cornell University Press, 1988).

النظر إي على سبيل المثال:

Bruce Gregory, Inventing Reality: Physics as Language (New York: Wiley, 1988); Mary Hesse, Models and Analogies in Science (London: Sheed & Ward, 1963).

جانب آخر فقد اكتشف هؤلاء المنظرون دلائل على انهيار (أو أزمة كُونية متأصلة) في خطاب العلوم الفيزيائية، الذي يقر بأنه لا يمكن إحداث تقدم أو تقديم حلول باستخدام اتجاهات العقل العلمي الشائعة كلاسيكيا، ومن أعراض ذلك ما ذكرناه سابقًا من تقبل لأساليب جديدة في النفكير مع تحدى الأفكار الشائعة عن الموضوعية والحقيقة التي طرحتها حتمًا - كما يقولون - التطورات الحديثة في العلوم الفيزيائية. قد يشك المرء في أن منظري الأدب والثقافة - خاصة ذوى الأفكار الما بعد حداثية - تابعوا أجندتهم الخاصة باستخدام بعض استعارات موحية وإن لم تكن واضحة تمامًا، فيها ثنائية الموجة/الجزيء وعدم قابلية الرياضيات للحسم وحدود القياس الدقيق ونظرية الفوضي " chaos theory وما إلى ذلك. (٥) ولم يكن واضحًا كذلك أن المقاربات الكونية [نسبة إلى توماس كون] القائمة على أطر معرفية نسبية لتاريخ العلم وفلسفته قد انتصرت على المداخل المنافسة (سواء كانت مداخل واقعية أو قائمة على شرح الأسباب). ولكن من المؤكد أن المناقشات الجدلية في هذا المجال أعقد بكثير مما بدت عليه لكل من كتب حول الموضوع منذ قرن مضي.

# العلم يمثل تهديدًا: من ريتشاردز حتى النقد الجديد

من الأرجح أن تكون القضية قد أثيرت في باكورة القرن العشرين على طريقة ماثيو أرنولد وأفكاره حول وظيفة الشعر (أو الإبداع الأدبي) في ثقافة يسيطر عليها العلم. يرى أرنولد أن العلم يشكل تهديدًا لمثل هذه القيم بحرمانه العالم من سحره وفئنته، وتجريده له من سبل الراحة والطمأنينة كافة، وأيضنًا من العلاقات الحميمة التي كان لها دور في علاقة الإنسان بالطبيعة والكون الفيزيائي. (١) وأكثر من ذلك، فقد أثار العلم السؤال المقلق عما إذا

پترجمها البعض بنظریة الشواش.
 کستند أول انظر/ی:

Jean-Francois Lyotard, The Postmodern Condition: A Report on Knowledge, trans, Geoff Bennington and Brian Massumi (Manchester: Manchester University Press, 1984).

<sup>&</sup>quot; راجع/ي على وجه الخصوص: Matthew Arnold, "The Study of Poetry", in D. J. Enright and E. de Chickera (eds.), English Critical Texts (Oxford: Oxford University Press, 1972), pp. 260-285.

#### 

كان لدى الشعر شيئًا ذا مغزى يقوله في عصر مكرس لمفاهيم معرفية مؤسسة على العلم والنقدم الثقافي، وجاء رد فعل أربولد - مثل نقاد الأدب التاليين أمثال تي. إس. إليوت وأي. إي ريتشاردز - بأن أنكر وجود أية علاقة من هذا القبيل (ومن ثم أي إمكانية للصراع) بين الحقيقة الإيداعية ومعايير الحقيقة المطبقة في العلوم الفيزيائية. وترتبط هذه الحقيقة الإيداعية بتنمية القيم الإيداعية والروحية في الإنسان، وهو ما يخرجها من نطاق الحكم عليها باستخدام ثلك المعايير الأخرى، سار إليوت على نهج أربولد في الدفاع بأن دعا إلى "الفصل التام" بين الشعر والمعتقد، وذلك بأن يهتم الشعر بالاحتياجات التي لا تفي بها على الإطلاق المنافع المادية للتقافة التكنوقر اطية. (٧)

أصبحت القضية في بعض جوانبها أكثر إلحاجًا عند ريتشاردز منذ تأثرت مقاربته للنقد الأدبى تأثرًا كبيرًا بمناهج العلم التجريبي، خاصة في مجالات علم النفس والأنثر وبولوجيا. (^) وقد أعجبته كذلك حجة المنطقية الوضعية ومقادها أن أنواع القول الوحيدة ذات المعنى هي تلك التي تعبّر إما عن حقائق تحليلية (واضحة بذاتها للعقل بفضل بنائها المنطقي) أو مزاعم تجريبية يمكن التحقق من فحواها بالملاحظة أو التجريب، (^) أما غير ذلك فهو شأن من شئون استخدام اللغة بطريقة لا توظف فيها الحقيقة للتعبير عن مختلف الاتجاهات والمشاعر والعواطف أو الحالات المزاجية للشخص. وتضم هذه الفئة معظم كلامنا في حياتنا اليومية وأشكال التعبير عن أحكامنا الأخلاقية أو الجمالية، حيث المحتوى العاطفي أمحض الذي لا يخضع بحال من الأحوال للتبرير المنطقي، ومن ثم أدى ذلك إلى أن يخلص ريتشاردز إلى ضرورة التعامل مع ما نصادفه من قول يبدو تقريريًا في قصيدة على أنه تحول غير حقيقي"، طالما أن وظيفته ليست أن تؤكد بعض مزاعم الحقيقة القابلة للتحقق، وإنما إثارة

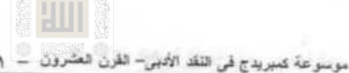
Sciences and Poetry (London: Routledge and Kegan Paul, 1970).

T.S. Eliot, Selected Essays (London: Faber, 1951) and The Use of Poetry and the Use of Criticism, 2nd edn. (London: Faber, 1964).

I. A Richards, Principles of Literary Criticism (London: Kegan Paul, Trench & Trubner, 1924).

Science and Poetry (London: Kegan Paul, Trench and Trubner, 1. A. Richards, 1924);

ثم الطبعة المنقحة والمزيدة:



مجموعة كبيرة من الاستجابات العاطفية المعقدة في نفس القارئ. ويعتقد ريتشاردز أنه بهذه الطريقة وحدها يمكن إنقاذ الشعر من تعديات رؤية علمية للعالم لا يمكن لها أن تجد في غير ذلك حيزًا لمثل هذه الأشكال من الاستغراق الذاتي المتخيل.

بالطبع كانت هناك أشكال أخرى من الرد أكثر قوة أو حدة حتى عندما كان ريتشاردز يطور نظريته عن المشاعر ومعنى الشعر. وفي هذا الإطار قدم ف. ر. ليفيز F. R. Leavis وهو أيضا يدين بالكثير لأربولد - حجته في الدفاع عن المركزية المطلقة للدراسات الأدبية من حيث إنها الوسيلة الوحيدة للحفاظ على القيم الإنسانية الأساس وعلى حس بالاستمرار الثقافي، رغم ما يلوح من تهديد الحضارة "التكنولوجية البنتامية" [ نسبة للمفكر النفعي بنتام إوفي مواجهتها. (١٠) استعان نقاد مدرسة النقد الجديد الأمريكيون بفكر ريتشاردز في بعض جوانبه - خاصة تأكيده على التركيب الاستعارى للغة الشعرية وثرانها - مع رفضهم مقاربته التي يرونها مبالغة في ذاتيتها ومنحاها النفساني. (١١) والأفضل أن توضع هذه السمات "في كلمات على الصفحة"، أي في تراكيب بلاغية مختلفة محكمة الصياغة - تتنوع بين الإبهام والسخرية أو المفارقة - تتوح القصيدة البقاء من حيث هي "أيقونة لفظية" عبر تقلبات التلقي الثقافي أو استجابة القارئ الفردية، وأيضا رغم هذه التقلبات. وبهذه الطريقة وحدها (على حد اعتقادهم) يمكن للشعر القيام بدوره كمحور مقاومة لقوى العقل التكنوقراطي الذي يذهب تأثيره إلى إنكار أو بخس قيمة أية تجربة تستعصى على الحصر في مفاهيمه وتصنيفاته الآلية الضيقة.

F. R. Leavis, For Continuity (Cambridge: Minority Press, 1933) and Revolution: Tradition and Development in English Poetry (London: Chatto & Windus, 1936). النظر اي على سبيل المثال:

Cleanth Brooks, Modern Poetry and the Tradition (Chapel Hill: University of North Carolina Press, 1939) and The Well Wrought Urn: Studies in the Structure of Poetry (New York: Harcourt Brace, 1947); John Crowe Ranson, The World's Body (New York; Scribner, 1938) and The New Criticism (New York: New Directions, 1941); W. K. Wimsatt, The Verbal Icon: Studies in the Meaning of Poetry (Lexington: University of Kentucky Press, 1954).

إن هذا الاتجاه الذي يؤكد على قدرة الشعر على تحقيق الخلاص للبشر – أى قدرته على استرداد "جسد العالم" بجاذبية قائمة على الحدس وما يفوق العقل متجاوزا الحس بالنشر العادى – يتفق مع القيم الزراعية للنقاد الجدد وهويتهم الجماعية كحركة أدبية من أقصى الجنوب الأمريكي تتعارض مع ما اعتمده الشمال الأمريكي من أخلاقيات تحديثية تسعى إلى النقدم العلماني. (١٦) تقوم هذه القيم على افتراض أسطورة للأصل تتسم بالمحافظة والحنين إلى الماضى حيث يقوم جنوب ما قبل الحرب الأهلية الأمريكية بنفس الدور الذي قامت به إنجلترا ما قبل الحرب الأهلية وأنصار كرومر في القرن السابع عشر] في نظرية التراث الشعرى عند إليوت وفكرته عن التغيير الثقافي الجذري المتمثل في "انفصام الحساسية" التي ظهرت – على ما يفترض إليوت – في منتصف القرن السابع عشر (١٠). في كلا الحالين تساوي العقر والاستجابة الشعورية، والحدس والإدراك كأساليب للفهم، وفي كلا الحالين أيضنا أدت هذه الاستجابة إلى صياغة مفهوم لمعنى الشعر تنتزعه من عالم القول النثري العقلاني وتضع هذه الاستجابة إلى صياغة مفهوم لمعنى الشعر تنتزعه من عالم القول النثري العقلاني وتضع قيمته في مجال منفصل حيث تُطبق معايير مختلفة تمام الاختلاف. ورغم ذلك، بقيت فكرة قيمته في مجال منفصل حيث تُطبق معايير مختلفة تمام الاختلاف. ورغم ذلك، بقيت فكرة تحقق المعرفة بالسبل التي يقرها العلم وضرورة أن يتصالح النقاد معها بالقدر المستطاع – تحقق المعرفة بالسبل التي يقرها العلم وضرورة أن يتصالح النقاد معها بالقدر المستطاع – محقق المعرفة بالسبل التي يقرها العلم وضرورة أن يتصالح النقاد معها بالقدر المستطاع – محقوم المحرفة بالسبل التي يقرها العلم وضرورة أن يتصالح النقاد معها بالقدر المستطاع ما محديدة وصالحة – تلقي قبولاً واسعا، تحديدًا من البوت وريتشاردز.

# اتجاهات ما بعد التجريبية: المنعطف التأويلي

يبدو ذلك كله بمنأى عن متابعي تطورات النظرية الأدبية وفلسفة العلم على مدى العقدين الماضيين. ومن المؤشرات الدالة على هذا التغير أنه يستحيل على أى منظر للأدب في العصر الحديث أن يشعر بالحاجة إلى تكييف فكره مع إنجازات العلوم الفيزيائية وتقدم

١١ انظر /ي على وجه الخصوص

John Fekete, The Critical Twilight: Explorations in the Ideology of Anglo-American Literary Theory from Eliot to McLuhan (London: Routledge & Kegan Paul, 1977).

T.S. Eliot, "Tradition and the Individual Talent" and "The Metaphysical Poets", in "Selected Essays, pp.3-11 and 241-250.

# THE PRINCE GHAZI TRUST

يُفترض أنه من المسلمات. لقد كان لهذا التغير سببان رئيسان يتصلان بالتطورات الحديثة (ما بعد ١٩٥٠) في فلسفة العلم، ويتحول النظرية الأدبية إلى مجال متخصيص لا ينزع إلى الدفاع عن نفسه أو استجداء الاعتراف به إزاء مزاعم المنهج العلمي. أولا تعرضت الوضعية المنطقية للعديد من المشكلات، ومنها أنه لايمكن تحديد المبدأ الذي تقوم عليه (مبدأ الإثبات والتحقق) بشكل لايتفق مع ما وضعته هي نفسها من معايير القول الأصيل (توفر الحقيقة والقابلية للإثبات)، وتحديدًا أن يكون هذا القول منطقيًا لايحتاج إلى الشرح أو قابلاً للإثبات التجريبي، تابع دبليو. في. كواين W. V. Quine هذه القضية بمزيد من التركيز في مقاله المهم "عقيدتان للتجريب" "Two Dogmas of Empiricism" وفيه أنكر مجرد احتمال التمييز بين المقولة التحليلية (أو حقائق المنطق) وبين المقولة التركيبية التي تؤكد زعمًا من المزاعم فيما يتصل بعوارض للحقيقة أو حقائق الملاحظة التجريبية.(١٤) ومن ثم، حسبما يرى كواين، من الخطأ الاعتقاد بأن الملاحظات والتنبوءات والفرضيات الاستقرائية وغيرها يمكن مراجعتها كل على حدة، بالدليل ثم إدراجها في إطار نظرية قانونية شاملة يمكن التأكد منها أو دحضها بأساليب مماثلة بالعودة إلى عناصر المعطيات التجريبية ذات الصلة. (١٥) وبالأحرى لابد من معاملة مثل هذه المقولات على نحو شامل، أي من حيث تستمد مضمونها الذي يعتمد في تقييمه على الحقيقة من "الشبكة" الكلية أو "النسيج" الكلى للمعتقدات المتداخلة الذي يشكل تيار المعرفة العلمية في زمان محدد،

وفي هذه الحالة، يصعب تصور وجود مقولة غير قابلة للمراجعة عندما يظهر برهان ملح يدحضها، سواء مست هذه المراجعة الأطراف الخارجية للنسيج حيث نتشكل المعتقدات بفعل تدفق المثيرات الحسية، أو في القلب منه حيث يقيد التفكير ما يعتبره الآن "قوانين" منطقية "للتفكير". ويمكننا دائمًا تصور ظروف تضطرنا لمراجعة تلك القوانين، وعلى سبيل

Carnap, The Logical Structure of the World and Pseudo-Problems in Philosophy, trans. R. George (Berkely and Los Angeles: University of California Press, 1967).

W. V. Quine, "Two Dogmas of Empericism", in From a Logical Point of View, 2nd "edn. (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1961), pp. 20-46. أن من الواضح أن كواين استرشد في حجته بتعديل رودولف كارناب لهذه النظرية المنطقية التجريبية الذي قدمه في عديد من الأعمال ذات الأثر, انظر/ي على وجه الخصوص:

المثال - وهو مثال مأخوذ من كواين - فيما يتصل بالفيزياء الكمية واقتراح وضع بعض المسلمات المنطقية جانبًا لاستيعاب الظواهر التي تستعصى على الفكر الكلاسيكي مثل ازدواجية الموجة/الجزيء.

وبالعكس ليس هذاك قول يستند إلى الملاحظة - أى قول بشأن حقيقة إمبريقية -يصمد للمراجعة إذا تعارض مع المعتقدات الراسخة أو الالتزامات النظرية. مما يعنى أن بإمكاننا ايتكار برهان مختلف (يحفظ النظرية) ربما بتحوير إدراكنا أو حدود ما لدينا من قوة الملاحظة (ولو بالاستناد إلى التكنولوجيا). ومن ذلك تخلص إلى أن النظريات ستبقى دائماً "بعيدة عن الحسم" مع توفر أفضل الأدلة المتاحة، بينما ستبقى الأدلة دائمًا "مثقلة بالنظرية"، طالما أنها تستلزم مجموعة معينة (قابلة للتحدي) من المعتقدات والفرضيات والمنطلقات والالتزامات الأنطولوجية وما إلى ذلك، ومن ثم، حسبما يرى كواين، فإن وحدة الدلالة التجريبية لتقييم النظرية العلمية هو مجمل مايُعتبر صحيحًا من المعتقدات في زمن بعينه، لا مجموعة فرعية محددة وواضحة يمكن اختبارها بعيدًا عن المعتقدات الأخرى التي تدهشنا بانتمائها لأجزاء أخرى من النسيج. ذلك أنه رغم الزعم بالحقيقة التي نحن بصددها، وإن استند إلى القواعد الأساس للتفكير المنطقى أو قوة الضمان الإمبريقي، تبقى إمكانية إضافة فرضيات مساعدة تلعب دورًا في قبوله، ومن ثم تترك مجالًا لبعض التأويلات البديلة التي من شأتها تحدى ما يبدو أنه مسلم به. وبذلك (نكرر) لا يكون هناك قول محصن من المراجعة إذا قرر المرء - سواء اعتمد على أسس برجماتية أو من قبيل المحافظة على بعض النظريات المفضلة - قبول تحدى الأدلة المستعصية بإعادة توزيع أسانيد أو قيم الحقيقة على النسيج باكمله.

لقد ناقشت مقال كواين بالتفصيل لأنه يومئ إلى تغيير في أسلوب التفكير السائد ليس فقط فيما يتعلق بنظرية المعرفة وفلسفة العلم ولكن أيضًا فيما يتصل بالعلاقة بين فرعى المعرفة هذين وغيرهما من مجالات البحث، بما فيها النقد الأدبى والعلوم الإنسانية أو الاجتماعية. ومع ذلك، اعتمد منظرو الأدب - من الرومانسيين وحتى النقاد الجدد - على التركيز على الوحدة العضوية للنص وعلى عناصره الشكلية وزعموا أنه لا يمكن تحليل



٣- النظرية الأدبية والعلم وفلسفة العلم

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ 0 ٨ ٥

الشعر بشكل يختزله ويفتته إنما لابد من التعامل معه كنتاج لتفاعل معقد وترابط عضوى بين عناصر متعددة للمعنى والتركيب والشكل. برزت هذه الفكرة في كتابات ريتشاردز في مرحلته الوسطى حيث تخلى عن نظرية الشعر بصفته قولاً وهميًا وتبنى مقاربة أقرب للتأويلية تكتسب فيها الكلمات معانى في أغلب الأحوال عبر عملية مواءمة متبادلة أو تعريف منداخل في سياق استخدامات شتى. (١٦) أضف إلى ذلك ما بدأ يشعر به نقاد الأدب من أن العلم لم يعد يمثل تهديداً بادعائه احتكار خطاب المنطق والحقيقة، أو وضوحه وصحته كاتجاء للمعرفة لا يبارى في قدرته على الوصف والتنبؤ وشرح الأسباب، بينما بدأ فلاسفة العلم (أو بعضهم) يتشككون في مثل هذه المزاعم، ازداد منظرو الأدب يقينًا في تأكيدهم أنه لا يحق بحال وضع أنماط المعرفة التي يقدمونها – التأويلية والتفسيرية والسردية والاستعارية والمنقلة بالمعانى – في مكانة أدنى تتطلب نوعًا من الدفاع الخاص عنها عند مقارنتها بما تقدمه العلوم الطبيعية من معرفة.

أسهم في هذا التغيير مصادر أخرى، منها نظرية توماس كون مقاربة تركز على واسعة التأثير، في تغير النموذج العلمي. (١٧) حذا كون حذو كواين في تبنّى مقاربة تركز على الوحدة العضوية، وفي تأكيد ما تعانى منه النظرية من ضعف الإثبات، وتحميل أشكال المقولات والملاحظات بالنظرية، كما حذا حذوه في اعتبار الحقيقة نسببة في ضوء مجمل ما يعتبره الناس صحيحًا من المعتقدات في زمن بعينه. وجدت مقاربته أيضًا دعمًا من تطورات فلسفة اللغة، خاصة الفكرة (المتأثرة إلى حد كبير بكتابات ويتجنشتين المتأخرة) التي مفادها أن هناك وسائل شرعية متعددة لاستخراج المعنى بقدر ما هناك ألعاب لغوية أو أنماط ثقافية للحياة، كلها قابلة للفهم تمامًا بمعايير خاصة نابعة منها ولا تملك إحداها فضل المطالبة بوضع أشكال أو شروط الصلاحية اللازمة لفهم الأخرين. (١٨) ومن ثم يخطئ نقاد الأدب— ومعهم

<sup>17</sup> انظر/ي على سبيل المثال:

I. A. Richards, Interpretation in Teaching (New York: Harcourt Brace, 1938). Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, 2<sup>nd</sup> edn. (Chicago: University of Chicago Press, 1970).

Ludwig Wittgenstein, Philosophical Investigations, trans. G. E. M. Anscombe (Oxford: Blackwell, 1958).

علماء الاجتماع والمؤرخون ومنظرو الأخلاق وفلاسفة الجمال وعلماء اللاهوت وغيرهم إذا شعروا بحاجة إلى الدفاع عن مزاعمهم أو تبريرها أمام مزاعم المنطق أو العلوم الطبيعية. والأحرى أن يروا أن ذلك الاضطرار يحدث بسبب فهم خاطئ أو منقوص للغة، وهو ما وقع فيه ويتجنشتين نفسه (وإن حدث ذلك مع بعض التحفظات المهمة) في مرحلته الفكرية الأولى، ولكنه ظهر عندئذ على أنه مجرد أوهام لأسلوب قديم في الوضعية. (19)

يرى البعض ومنهم أتباع ليفيز ان أهم الدروس المستمدة من ويتجتشئين هي استقلال الحكم النقدى الأدبى، من حيث هو خطاب تقييمي صارم في عدم التزامه بأى من مثل تلك المعايير الخارجية (وانطلاقا من ذلك) فلا جدوى للنظرية الأدبية فهي إدعاء لتخصص يقلد العلوم الطبيعية في مجال مختلف من مجالات الدراسة. في الوقت نفسه تقريبًا منذ بداية الستونيات وما بعدها ساد بين النقاد المتحدثين بالإنجليزية وعي متنامي بالنظريات اللغوية والتفسيرية المتأثرة بالتأويلية (الهرمنيوطيقا) وتعود مصادرها إلى تقاليد الفكر الألماني الرئيسة المنحدرة من شليرماخر وديلذي حتى مفكرين مثل هايدجر وجدامر. (١٠) هنا أيضا يسفر الأمر في المقام الأول عن تشجيع موقف أقل دفاعًا عن النفس ينزع إلى تأكيد الذات ، يوفض أي تصور للعلم الفيزيائي على أنه نعوذج للمنهج أو خطاب متميز لقول الحقيقة، كما يوكد هذا الموقف أيضاً الخلفيات المتباينة وسياق كل منها اللغة والثقافة والتقاليد ونمط الحياة شك فيه أن التأثير الأقوى لهايدجر جاء في تعزيز الرأى القائل بأن التكنولوجيا شكل من أشكال التفكير المنطقي الفعال أو الذي يستعين بالوسائل وصولاً إلى الغايات، والذي يتواطأ مع تاريخ "الميتافيزيقا الغربية"، أي تراث الفكر الفلسفي (من اليونان القديمة وحتى الوقت

<sup>&</sup>quot; انظر/ي على وجه الخصوص:

Peter Winch, The Idea of a Social Science and its Relation to Philosophy (London: Routledge & Kegan Paul, 1958).

٠٠ انظر/ي

Kurt Muller-Vollmer, The Hermeneutics Reader (Oxford: Blackwell, 1986); Richard E. Palmer, Hermeneutics: Interpretation Theory in Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, and Godamer (Evanston: Northwestern University Press, 1969).

٣- النظرية الأدبية والعلم وفلسفة العلم

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون - ٥٨٧ -

الحاضر) الذي يتجاهل قضية الوجود الأزلية بفعل إرادة لا تلين، تفرض ما وضعته من مفاهيم على الطبيعة وبنى الإنسان على حد سواء. (٢١) يتفق نقد هايدجر لاتجاهات المعرفة التكنو-علمية مع الاتجاه نحو الشعر- خاصة في كتاباته المتأخرة- من حيث هو لغة مازالت قادرة على التكرم بتقديم مثل هذه الحقيقة من خلال القدرة على "كشف المحجوب" (الكشف الأصيل) الذي لانصل إليه إلا في لحظات مميزة تستأثر بها هذه القوة وحدها. (٢٦)

وهنا نجد المنعطف التأويلي الذي اختص به جزء كبير من الأعمال الحديثة في مواقع فلسفة العلم الأنجلو أمريكية حيث يظهر التأثير الأوروبي بوضوح، وهذا ينبهنا إلى تحول حاسم بعيدا عما هو سائد ليس فقط في محيط العلوم الفيزيائية فيما يختص بالإنسائيات وفروع العلم الاجتماعي، ولكن أيضاً في نظريات المعرفة المؤمسة على العلم أو نظريات المعنى والحقيقة في علاقتها بأنماط أخرى من المقاربة الأكثر ميلاً نحو التفسير أو التأويلية (الهرمانيوطيقا). والموقف المتطرف هنا هو ذلك الذي يتبناه أحد الوصفيين المتشددين مثل ريتشارد رورتي الذي يدفع بأنه باستطاعة العلم أن يحقق أعلى درجات التقدم إذا تحلّى بشجاعة أقصى صوره الاستعارية ميلاً نحو الابتكار والمغامرة ونبذ فكرة أن الحقيقة شأن من شئون التماثل الحرفي مع طريقة وجود الأشياء في الواقع من حيث التصور. (٢٣) وبذلك لا تكون هناك قاعدة لمنهج (استقرائي، فرضي-استدلالي، شارح للأسباب، أو أي منهج كان) يشكل قانوناً يعمد التفكير العلمي الصحيح ويرسم خطاً فاصلاً محددا بين العلم الأصيل والمعرفة التي لا تطمح في تحقيق هذه المكانة. وعلى النقيض: فما يحدث عندما يمر العلم

<sup>&</sup>quot; انظر/ی:

Martin Heidegger, The Question Concerning Technology and Other Essays, trans. Michael E. Zimmerman, Wiiliam Lovitt (New York: Harper & Row, 1977); Heidegger's Confrontation with Modernity: Technology Politics, Art (Bloomington, Ind; Indiana University Press, 1991).

<sup>&</sup>quot; انظر اى على وجه الخصوص: Heideger, On the Way to Language, trans. Peter D. Hertz (New York: Harper & Row, 1971).

Richard Rorty, Consequences of Pragmatism (Brighton: Harvest, 1982).

بتحول حاسم كذلك الذى طرحه نموذج كُون، يشبه كثيرًا ما يحدث عندما يأتى مفسر عنيد يعيد النظر في كتابات من سبقوه - ولنقل ما كتبه بليك عن ميلتون أو ما كتبه هارولد بلوم عن مجمل التراث الأدبى الغربى المعتمد - ليقلب فهمنا الراسخ للتاريخ الأدبى وموقع العديد من الشعراء فيه. يسفر كلا الحالين عن تبادل قيمي نيتشوى شديد لقيم لا تترك شيئًا دون المساس به بما أنها تغير كل المبادئ المنظمة (أو الأنماط السائدة للاستعارة والسرد، كما هي عند رورتي) والتي نسعى من خلالها إلى فرض بعض النظام على فيض الخبرات والذكريات.

وبذلك فإن أفضل ما يحققه العلم هو تخليه عن الارتباط بمناهج ونماذج قديمة - مثل التى تسود فى فترات البحث العادى على طريقة كُون- والإقدام على القفز فى بحار فكرية ثورية جديدة. وعلينا بالمثل أن نتخلص من الفكرة القديمة (عودة إلى عصر ازدهار الوضعية المنطقية) بأنه يمكن ترتيب فروع المعرفة ترتيبًا صارما على مقياس يتدرج من "المجالات الصلبة إلى المجالات الناعمة" حيث الفيزياء على القمة، تتبعها الكمياء وعلم الأحياء، ثم يهبط القياس مرورًا بالأنثروبولوجيا، فعلم الإجتماع، ثم علم النفس، حتى يصل إلى مجالات التخصص التى تستعصى على التعريف مثل علم الأخلاق، ثم علم الجمال ثم النقد الأدبى. وبدورها تنقسم فروع المعرفة الواقعة فى منتصف هذا المقياس - تبعًا لهذا الرأى - إلى الدرجة التى تميل عندها إما نحو منهجية تجريبية (علمية) أو اتجاه تضيرى خالص للفهم (ومن ثم ذاتى وفارغ علميًا). (٢٠) تلك هى الرؤية التى طرحها مؤيّو حركة وحدة العلوم"، وهى برنامج لقى قبولاً واسعًا فى الأربعينيات والخمسينيات، مع أنه تعرض بعد ذلك لهجوم متزايد لم يشنه فقط المحبطون من العاملين فى الطرف الأدنى من المقياس

وأيضار

ا انظر ای:

Otto Neurath, Rudolf Carnap and Charles Morris (eds.) Foundations of the Unity of Science: Towards an International Encyclopedia of Unified Science (Chicago: University of Chicago Press, (1955-70);

Carnap, The Unity of Science, ed. Max Black (Bristol: (Thoemmes Press, 1995) and Robert L. Causley, Unity of Science (Dordrecht: D. Reidel, 1977).

(الإنسانيات) بل شنه أيضنًا أولئك الذين تحدوا الأولويات المسلم بها في الفيزياء - ومنهم الكميائيون وعلماء الأحياء - من حيث إنها أهم الفروع الأساسية في العلوم الطبيعية. (٢٥) ومما يستوقف في قضية رورتي هو رد الفعل ضد ذلك النمط الفكري الذي سيطر على بعض الأوساط الأكاديمية الأدبية. ويأتي لفظ "الأدبي" ليعني أن رورتي، رغم تكوينه كفيلسوف أكاديمي- إذ أنه بالفعل فيلسوف احتلت أعماله الأولى مكانة متميزة بحق داخل التيار العام للنقاليد التحليلية – يفضل الآن أن يُنظر إليه على أنه ناقد أدبي أو محاور ثقافي لا يدين بولاء لنلك الأفكار القديمة (التي يقودها العلم) المتعلقة بالقوة التحليلية والدقمة التصورية، أو القوة التركيبية القادرة على حل المشكلات، ولذلك فهو ينتهز كل فرصة للدفاع عن تفضيل الاستعارة على التصور الفكري، والبلاغة على المنطق، والفهم السردي على اتجاهات إعادة التركيب العقلي والمقاربات التأويلية (أو ذات الميل الشديد نحو الوصف) على أي شيء يشبه السعى الخادع نحو معرفة موضوعية تتجاوز أفق ميولنا واحتياجاتنا الثقافية في الوقت الحاضر. وقد أدى ذلك بدوره - في أكثر حالاته استفزازًا - إلى الزعم القائل بأن علماء الفيزياء النووية أو البيولوجيا الجزيئية قد يكون لديهم المزيد ليتعلموه في مجال الاستعارات الجديدة التي ينتجها الشعراء والرواتيون أو نقاد الأدب، وليس من زملاتهم في فروع المعرفة العلمية المشتركة. (٢٦)

لقد استشهدت برورتى (رغم تطرفه) كأحد الأمثلة الدالة على كيفية تأثر العلم بمختلف المدارس الفكرية الحديثة مثل التأويلية وتتبع الأنساب على طريقة نيتشة وما بعد البنيوية وما بعد الحداثة والبرنامج "القوي" في سوسيولوجيا المعرفة أو دراسات العلوم، فكلها تشترك في

<sup>&</sup>quot;أ من أجل مناهشة خاصة حول برنامج "وحدة الطوم" انظر عن:

John Dupré, The Disorder of Things: Metaphysical Foundations of the Disunity of

Science (Cambridge, Mass: Harvard University Press, 1993).

Rorty, "Texts and Lumps", in Objectivity, Relativism, and Truth (Cambridge: Cambridge University Press, 1991), pp.78-92.

الميل نحو الاستهانة بقيمة المنهج العلمي والإعلاء من قيمة قوة اللغة والخطاب أو السرد في تشكيل إحساسنا الخاص بما نعتبره واقعًا أو حقيقة. (٢٧) ومن هنا نجد التناقض الحاد بين المقاربات التي تنطلق من الشك والنسبية المستخدمة في سوسيولوجيا العلم في الوقت الحاضر، ودراسات روبرت ميرتون الرائدة حيث مسلمات القيم العلمية التقليدية كالبحث عن الحقيقية والسعى إلى الوصول إلى اتفاق جماعي عقلاني بين جمع من المفكرين ذوى تأهيل مناسب تجمعهم ميول والتزامات مشتركة.(٢٨) وغالبًا ما يزعم مفكرو ما بعد الحداثة أن العلم تطور نحو مرحلة تتخطى كثيرًا ذلك اليقين الكلاسيكي، وهي مرحلة- كما يرى جان فرانسوا ليوتار - "ينظر فيها البحث العلمي لتطوره على أنه غير مستمر، كارثي، غير قابل للسرد ومنتاقض، وذلك من حيث أنه يهتم بأشياء غير قابلة للحسم، وبحدود التحكم الدقيق، والصراعات التي تنسم بمعلومات منقوصة وشذرات fracta وكوارث، ومتناقضات برجمانية ... إنه ينظر لتطوره فيراه متقطعًا وكارثيًا ومتناقضًا، وغير قابل للتقويم"(٢٩). وتلك (كما يقال) هي حال ما بعد الحداثة حاليًا في مجال العلوم الطبيعية، وتحديدًا الفيزياء، وهي نفس الحال في كل مجال آخر من مجالات المعرفة في فترة تراجعت فيها المعايير المرتبطة بالثوابت ومقاربة الحقيقة ليستبدل بها معايير "إجرائية" أي خطوات برجمانية صرفة لمعرفة إلى أي مدى يمكن للنظريات أو برامج الأبحاث أن تحظى بالدعم إنطلاقًا من قدرتها البلاغية على الإقناع والإثبات. وهنا تصبح الفرقة والإختلاف وغياب الاتفاق لا الإجماع الراشد، هي

<sup>&</sup>quot; عن "البرنامج القوي" انظر/ي على سبيل المثال:

Barry Barnes, About Science (Oxford: Blackwell, 1985); David Bloor, Knowledge and Social Imagery (London: Routledge & Kegan Paul, 1976); Steve Fuller, Social Epistemology (Bloomington, Ind; Indiana University Press, 1988); Steve Woolgar (ed.), Knowledge and Reflexivity: New Frontiers in the Sociology of Knowledge (London: Sage, 1988).

١٠ انظر اى على سبيل المثال:

Robert K. Merton, Science, Technology and Society in Seventeenth Century England (New York: Howard Fertig, 1970).

Lyotard, The Postmodern Condition, p. 112."

العلامات المميزة لمشهد علمي نابض يُثمِّن تعدد وجهات النظر أو النظريات حسب الطلب، ويسعى بالقدر الممكن ألا يفرض مفهومًا جامدًا ومقيدًا للموضوعية والمنهج والحقيقة.

لا شك أن العبارة السابقة المقتبسة عن ليوتار مثال متطرف لهذا النوع. ولكن لها مع ذلك مثلما حدث مع رورتي - فضل توضيح مدى ما يمكن أن تصل إليه هذه الحجج من تحدى ألماط التميز المعرفي التي حظيت بها عادة العلوم الفيزيائية. وهي أيضنا تلمح إلى أن اتجاه ما بعد الحداثة ما زال يحارب معارك قديمة خاصة تلك التي يخوضها مع الصورة المرعبة لمنهج علمي يعتمد في مصدره - حسبما نعرف من تصريحات ليوتار - على فكرة وضعية ترى أن الحقيقة والمعرفة تكمنان في تطابق حرفي مباشر بين قول أمين وعنصر محدد من عناصر الواقع الإمبريقي. ويتعبير آخر، لم تتغير الأمور بالقدر الذي قد يوحي به كتاب مدرسي يتتبع النظرية الأدبية من ريتشاردز حتى ليوتار .

## النقد الأدبى والفيزياء الجديدة

بالطبع هناك إحساس بأن بعض ما حدث من تطورات في هذا القرن يضفى مصداقية على مفهوم العلم الفيزياتي من حيث دخوله مرحلة إشكالية جديدة تثور فيها التساؤلات حول كثير من القيم والمناهج والمعتقدات التي ظلت راسخة حتى ذلك الحين. كثيرًا ما تُستدعي نظرية النسبية في هذا السياق، رغم أنه لا يُعترف غالبًا بنظرية أينشتاين كنظرية "كلاسيكية" في معظم جوانبها، فهي تتكر أي إطار ساكن ونهائي لقيم الموقع وقدر الحركة التي نلاحظها، ولكنها على أقل تقدير تتخذ من سرعة الضوء معيارًا ثابتًا مطلقًا به تتحدد هذه القيم بمفاهيم موضوعية (دون نسبتها إلى ملاحظ). (٢٠) وبذلك ينفتح مجال للشك عندما يقارن نقاد الأدب بين ثورة أينشتاين القكرية وأنماط التطور الحادث في فترة إزدهار الحداثة الأدبية التي المفرت عن تراكيب متعددة الأمكنة والأزمنة مثل الأرض الخراب The Waste الموتد.

Albert Einstein, Relativity: The Special and the General Theories (London: Methuen, 1954).

قد تكون أوجه التناظر مع الميكانيكا الكمية أقرب إلى صميم القضية حيث إنه هذا، في المجال المبكروفزيائي، يقدم العلم أقصىي قدراته في تحدى المفاهيم الكلاسيكية (ما بعد النيوتونية) للواقع والموضوعية والحقيقة(٢١). وفي الواقع كان رفض أينشتاين الجازم لقبول ما يمليه التفكير الكمى المتعارف عليه وراء سعيه الدؤوب- العنيد على حد قول البعض - إلى سرد تعليلي أخر يتسق مع إطار نظرية النسبية ومع تأويل واقعي للدلائل. (٢٦) ولذلك يرى أينشناين أن التأويل الشائع يكشف هو نفسه عن جوانب النقص فيه بما أنه لا يزعم إلا قدرته الإمبريقية (قدرته على الملاحظة والنتبؤ) ويتخلى قصدًا عن أية محاولة تهدف إلى وصف ما وراء المظاهر الكمية من واقع. كذلك ترتب على هذا التأويل نتائج شديدة النتاقض - صدق لبوتار بهدوء على العديد منها في الفقرة المقتبسة سابقًا - ولقد اعتبر أينشتاين هذه النتائج سبة للتفكير العلمي ودليلاً إضافيًا على أن هذا التفسير الشائع والمعتمد ما هو إلا نظرية تم تبنيها لسد الفراغ بسبب العجز عن الوصول إلى ما هو أفضل منها. ومن تلك النتائج فكرة الحالات الكمية المتطابقة التي انهارت بشكل من الأشكال، أي أنها تقلصت إلى شكل محدد أو آخر (موجة أو جزيء) فقط بفعل الملاحظة؛ ومنها أيضنًا مبدأ هايزنبرج الشهير عن عدم التحديد uncertainty- principle و هو مبدأ عن حدود القياس الدقيق عند المستوى دون الذرى؛ وكذلك الزعم بتشابك أسرع من الضوء بين جزيئات تفاعلت فيما بينها ثم انفصلت زمنا

Davies, Other Worlds (London: Dent, 1980); John Gribbin, In Search of Paul Schrodinger's Cat: Quantum Physics and Reality (New York: Bantam Books, 1984).

Niels Bohr, "Discussion with Einstein on Epistemological Problems in Atomic Physics", in P.A. Schilpp (ed). Albert Einstein: Philosopher-Scientist (La Salle, III.: Open Court, 1969), pp. 199-241; A.Einstein, B. Podolsky and N. Rosen, "Can Quantum-Mechanical Description of Reality be Considered Complete?", in Physical Review, ser. 2, vol. XLVII (1935), pp. 777-80;

ولتقريم مفصل ومتوازن لقضية أينشتاين، انظر /ى: Arthur Fine, The Shaky Game: Einstein, Realism and Quantum Theory (Chicago:

لبعض القراءات التمهيدية الجيدة الظراي :

ومكانًا مبتعدة لمسافة كبيرة (قد تكون فلكية). (٢٦) من الواضح أن هذا ليس المكان الملائم لمناقشة تفصيلية للقضايا العلمية والفلسفية المعقدة التي أثارتها الميكانيكا الكمية. (٢٩) ويجدر النتويه إلى استعداد كثير من منظرى الأدب والثقافة إلى تلقف مترتباتها الأكثر تتاقضنا بل والغريبة من أجل الحصول على سند علمي يربط مزاعمهم، وإن برباط واه، حول نهاية الرؤى الواقعية للعالم وما يرتبط بهذه الرؤى من روايات كبيرة (حيث يتصدر العقل والتقدم، والحثيقة الواردة في نهاية البحث) تم تجاوزها. يمكن اعتبار هذه الأحكام على أقل تقدير، متسرعة إذا علمنا بوجود تأويلات بديلة للميكانيكا الكمية لا تستلزم شيئًا بقدر مانتطلب انفصالاً تامًا عن كل تصور سابق لحقيقة العلم ومناهجه. (٢٥)

لقد أظهر نقاد آخرون - منهم وليام إمبسون في كتابه الكلاسيكي سبعة أنماط من الغموض Seven Types of Ambiguity الذي يعود إلى عام ١٩٣٠- معرفة أوسع بالنظريات العلمية ذات الصلة، واستجابوا لها بأسلوب أكثر ذكاء وأقل تعميمًا وجمودًا. وعلى ذلك فلدى إمبسون بعض الفقرات التخمينية يناقش فيها مبدأ "عدم التحديد" عند هايزنبرج لطرح أنه كان يمكن تناول المعنى الشعرى بصفته وجودًا موضوعيًا قائمًا "هناك" في الكلمات المسطورة على الصفحة أو كان من الأفضل تناوله بصفته نتاجًا للتبادل المعقد بين النص

<sup>· ·</sup> انظر/ى:

Time Maudlin, Quantum Non-Locality and Relativity: Metaphysical Intimations of Modern Science (Oxford: Blackwell, 1993); and Michael Redhead, Incompleteness, Nonlocality and Realism: A Prolegomenon to the Philosophy of Quantum Mechanics (Oxford: Clarendon Press, 1987).

انظر /ی علی سبیل المثال: Christopher Norris, Quantum Theory and the Flight From Realism; Philosophical Responses to Quantum Mechanics (London: Routledge, 2000).

<sup>&</sup>quot; انظر /ي على وجه الخصوص:

David Bohm, Causality and Chance in Modern Physics (London: Routledge & Kegan Paul, 1957); David Bohm and B. J. Hiley, The Undivided Universe: An Ontological Interpretation of Quantum Theory (London: Routledge, 1993); Peter Holland, The Quantum Theory of Motion: An Account of the de Broglie-Bohm Casual Interpretation of Quantum Mechanics (Cambridge: Cambridge University Press, 1993).

و القارئ. (٢٦) كما أسلفنا فقد بدأ آي. إي. ريتشار در - معلم إمبسون في جامعة كمبريدج -بتأييد نظرية الأثر العاطفي للغة الشعرية تحت ضغط الوضعية المنطقية وعقيدتها المتشددة في التحقق من صحة الأشياء. ومع ذلك فقد وجد فيما بعد أسلوبًا متقدمًا عن ذلك الوضع غير المرضى في فلسفة نيلز بور Niels Bohr التكاملية، وفكرتها أن بعض الظواهر الكمية-مثل ازدواجية الموجة/الجزيء- تتطلب أن يتبنى المرء هيكلين وصفيين مختلفين (تكامليين) أو خطتين تصوريتين تحجب كل منهما الأخرى ولكن دون أن تتناقض معها وتثبت صحة كليهما بالدليل التجريبي. (٢٧) يرى ريتشاردز، وهو يتفق في ذلك مع بور نفسه، أن هذه النظرية تجبب على مشكلات تتجاوز في مداها مجال الفيزياء النظرية، بما فيها تلك التي نواجهها في المجالات الاجتماعية والأخلاقية والسياسية والجمالية (على وجه الخصوص). وبذلك فهي تعد بحل معضلات قديمة العهد مثل قضية الاختيار الحر-الجبرية، انشقاق الواقع/القيمة وأيضنًا- وهو الأقرب إلى محور هذا السياق- موقع المضمون الأدبي والخبرة التخيلية في ثقافة استسلمت بقدر كبير لمفاهيم للمعرفة والحقيقة يقودها العلم. (٢٨) وغالبًا ما تأتى حجج بور ممجوجة بعض الشيء، وتفتقد كتابات ريتشاردز إلى الدقة التحليلية الخالصة التي نجدها عند إمبسون في كتاباته حول موضوعات تتصل بالكمية. وعلى كل فهي ناجحة مقارنة بالأسلوب الما بعد حداثي السائد في الحديث عن الفيزياء الكمية من حيث إنها تشير إلى نهاية قيم التنوير التي لم تعد رائجة مثل الحقيقة، والعقل، والواقع.

william Empson, Seven Types of Ambiguity (1930), 3<sup>rd</sup> edn., revised (Harmondsworth: Penguin, 1961), pp. 248ff.

Niels Bohr, Atomic Physics and Human Knowledge (New York: Wiley, 1958) and The Philsophical Writings of Niels Bohr, 3 vols. (Woodbridge, Conn.: Ox Bow Press, 1987);

اتظر /ى أيضنا : Henry J.Folse, The Philosophy of Niels Bohr: The Framework of Complementarity (Amsterdam: North-Holland, 1985).

I.A. Richards, Speculative Instruments (London: Routledge & Kegan Paul, 1955) and Complementarities: Uncollected Essays and Reviews, ed. J. P. Russo (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1976).

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ م م

٣- النظرية الأدبية والعلم وفلسقة العلم

## جاستون باشلار: الاستعارة والنقد وتغير النظرية

تجدر الإشارة هذا إلى وجود تقاليد راسخة في فلسفة العلم الفرنسية تناهض تمامًا أي فكرة جاهزة عن اختلافات عقلية وثقافية أنجلو – فرنسية. وقد يتضح ذلك جليًا بالإشارة إلى فهم جاستون باشلار لتغير النموذج العلمي ولذلك الدور الذي غالبًا ما تقوم به في تلك العملية الاستعارات والمناظرات، وأساليب التفكير الساذجة (القائمة على التشبيه والصور). (٢٦) يرى باشلار أنه لم يعد بإمكان العلم أن يستغنى عن مثل هذه المساعدات والتقنيات بأكثر مما يستطيع الاستغناء عن جهد التحليل الفكري- النقويم والنقد المستمر - الذي تتطور به وتتشذب متقدمة نحو مرحلة أعلى من الاستيعاب العلمي الواف. وهذا ما يعنيه باشلار بعبارته "العقلانية التطبيقية le rationalisme applique: عملية من التفكير النقدى الصارم حول مصادر المعرفة العلمية التي تأخذ في الحسبان دور المفاهيم والانطباعات الحدسية وعمليات التفكير وما إلى ذلك، ولكنها تتعامل معها من حيث قابليتها الدائمة للتغير - وأحيانا للتحول الشديد- في ظل ما يطر أ من شروط جديدة في الممارسة العلمية. وذلك في بعض جوانبه شأن من شئون حاجة الفلسفة لملاحقة بعض التطورات (مثل الهندسة غير الإقليدية ونظرية النسبية والميكانيكا الكمية) التي تمثل عقبات كبيرة أمام أي نظرية قائمة على مفاهيم ديكارتيه- أو كانطية- مفاهيم تؤكد قدرتها على الوصول إلى الحقيقة بقدرة العقل على الحدس والإدراك. ولكن يمكن النظر إليها أيضنا على أنها رفض فكرة أنه يجب إعمال فلسفة العلم بأسلوب "إعادة البناء العقلاني" - وهي نفس الفكرة التحليلية - أي بتطبيق نظريات ذات قوانين شاملة أو مبادئ تعتمد الفرضية والاستنباط لا تجيب عنها سوى أفضل معاييرنا الحديثة للبحث العقلي التي لا تحتاج في أية مرحلة من مراحلها أن تستمر بأسلوب ما يفترض أنه يتراءى لعقل هذا الباحث او ذاك.

<sup>\*\*</sup> انظر/ی:

Gaston Bachelard, La formation de l'esprit scientifique (Paris: Corti, 1938); Le rationalisme appliqué (Paris: Presses Universitaires de France, 1949)

ومن ثم، ما كان للمعرفة أن تتقدم متجاوزة مرحلة يقين الحس الساذج لو لا هذه المقدرة للتفكير النقدى على مراجعة وتعديل تصوراته الفكرية المسبقة استجابة لما يستجد من تحديات وعقبات، وقد تنشأ هذه العقبات في شكل كشوف تجريبية خارجة عن القياس أو نظريات قائمة على أفضل الدلائل شيوعًا ولكنها تتحول لتسفر عن نتائج إشكالية شديدة المقاومة للحدس. أو أنها قد تنتج عن حواجز "داخلية" توجد عندما يلتزم التفكير التزامًا صارمًا ببعض القناعات الراسخة. وقد يتمثل ذلك في الأفكار المفترض أنه مفروع من وضوحها للعقل والتي اتخذها ديكارت نقطة ارتكازه المعرفية، أو البديهيات الأزلية (مثل إطار الزمان-المكان النيوتني الكلاسيكي) التي اعتبرها كانط شرطا أو لا وبديهيًا لإمكانية المعرفة والخبرة الإنسانية. و لا يعلى ذلك أن تذكر أن بإمكان الاستعارات والصور الخيالية أن تقوم بدور - دور حاسم في بعض الأحيان- في التقدم نحو مفاهيم علمية أكثر كفاءة، وتقدم أعمال بشلار نفسها عددًا من الأمثلة المدهشة على كيفية حدوث صور هذا التقدم في المعرفة عبر عملية التقويم والنقد المستمرة. ومع ذلك لا يمكن فهم تلك العملية إلا في سياق بحث تاريخي معرفي مشترك في الفصول المختلفة التي تشكل تطوره حتى الوقت الحاضر، وذلك بدوره يستلزم أن نأخذ بعين الاعتبار شتى العقبات التي واجهها الفكر وأيضًا شتى الوسائل التي انتصر بها عليها، سواء كان ذلك باستبدال استعارات بديهية بمفاهيم أكثر مطابقة، أو تنقية بعض الاستعارات المفيدة أو الإيجابية حتى تصل إلى درجة أعلى من الدقة التصورية أو - في بعض الحالات - تبني استعارات تتجاوز حدود المفاهيم القائمة (غيرالمطابقة) سواء كانت وصفية أو تفسيرية. ويعنى هذا أيضنا أن فلسفة العلم لابد أن تهتم دائمًا في مرحلة من مراحلها بقضايا المعرفة أو منشأ النظريات العلمية عبر أفعال الوعى التي تميز مرحلة محددة من مراحل التقدم في إنتاج المعرفة العلمية. وذلك رغم إصرار باشلار أن حقيقة النظريات لا تعتمد مطلقا على جاذبيتها التلقائية أو افتراض كونها مضمونة سلفا أو غير ذلك من معابير معرفية مماثلة. فحجته بدقة أن بعض أبرز جوانب التقدم في مجالات مثل الهندسة والرياضيات والفيزياء دون الذرية قد تحققت بالرغم من وفي مواجهة ما اعتقد الباحثون السابقون أنه من المسلمات. ورغم أن تلك المعتقدات قد تبقى في المنطق التلقائي من البديهيات، إلا أن عملية النقد والتقييم تلك قد جعلتها قديمة غير صالحة علميًا.



٣- النظرية الأدبية والعلم وفلسفة العلم

موسوعة كمبريدج في الثقد الأدبي- القرن العشرون ــ ٧ ٩ ٥ ــ

ولذلك يرفض باشلار بشدة فكرة "الزخرف" في الاستعارة التي يؤكد دورها كمصدر حيوى في اكتساب المعرفة العلمية. وهو مع ذلك يصر (على خلاف رورتى وأرباب المذهب النصى القوى الشائع) على أن الاستعارات العلمية عرضة دائماً للنقد حيث إن باستطاعتها غالبًا تعويق تلك العملية بهدف إحداث اكتشافات جديدة. ومن ثم فمن الخطأ الخواء التفسيري التعامل معها مثل العديد من "الألعاب اللغوية" الاختيارية أو "المفردات النهائية" عند رورتى، حيث إنها ابتدعت أسامنا بسبب الضجر من أساليب الحديث القديمة ولذلك يفضل التخلص منها بمجرد أن تتحول إلى المعنى الحرفي في خطاب العلم المعهود في الحياة المعيشة. ومن أجل ذلك لابد من التخلي عن كل تمييز حديث بين المفهوم والاستعارة، والمعرفة والمعتقد، وبرامج البحث التقدمية والمتداعية، أو بين الحقيقة العلمية - كما عرقتها أفضل نظريات البحث ومناهجه الشائعة لدينا - وما تم اعتباره بومًا حقيقة علمية وفقاً لبعض سوسيولوجيا المعرفة، ومع حركات فكرية أخرى - مثل مجال "الدراسات العلمية" المنشعبة منها - والتي تعمل بالمثل وفق مبدأ صارم المتكافؤ مثل ذلك الذي يحكم أنظمة عقائدية شتى في الماضى والحاضر، علمية وغير علمية، أو "صادقة" و"كاذبة" طبقًا لما لدينا من إشماعات الماضى، والحاضر، علمية وغير علمية، أو "صادقة" و"كاذبة" طبقًا لما لدينا من إشماعات الماضة خاصة). ("أ)

تعرض فكر باشلار إلى قراءات شتى تعيد النظر فيه - كما تعرض أحيانًا لتأويلات خاطئة تمامًا - فى طريق هجرته من فلسفة العلم وتاريخه إلى النظرية النقدية والثقافية والأدبية. وفي سعيه نحو برهنة مزاعم الممارسة النظرية عند ماركس، يرى لوى ألتوسير أن فكر باشلار يقدم فكرة القطيعة المعرفية الحاسمة coupure epistemologique بين عالم الإدراك الأيديولوجي المغلوط (المتخيل) وموقف العلم الماركسي الأصيل الذي يتبح

<sup>11</sup> انظر /ي على سبيل المثال:

Barry Barnes, About Science (Oxford: Blackwell, 1985); David Bloor, Knowledge and Social Imagery (London: Routledge & Kegan Paul, 1979); Steven Shapin and Simon Shaffer, Leviathan and the Air-Pump: Hobbes, Boyle, and the Experimental Life (Princeton: Princeton University Press, 1985).

موسوعة كمبريدج في النقد النمبي- القرن العشرون \_ ٨ p ق \_ \_ \* - " النظرية النمبية والعلم وفلسقة العلم

للمنظر على الأقل نظرة خاطفة على ذلك العالم من الخارج. (١١) ومن ثم يحتفظ مشروع ألتوسير (المسمّى) "الماركسية البنيوية" بتلك السمة الرئيسة للمعرفة النقدية عند باشلار مع إفراطها الشديد في الإسهاب حول بعض المصطلحات- ومنها "العلم"- وإن تسبب ذلك في مشكلات آخرى عديدة لأتباعه وشارحيه من الماركسيين. وعلى النقيض من ذلك، استخدم فوكو في أعماله المبكرة مفهوم القطيعة المعرفية في تطبيقات واسعة فضفاضة تقترب كثيرًا من الترادف مع فكرة كون عن "تغير النموذج"، (٢١) أي أنه يرى هذه القطيعة على أنها انتقال واسع النطاق الإطار تفسيرى عند نقاط تاريخية معينة مبهمة التحديد غير معللة الوجود، ينتامي حتى يصل لنوع من الانجراف العشوائي الذي يؤثر بشكل ما على شتى أنواع الخطاب المعرفي من وحدة معرفية إلى أخرى episteme (أي نسق معرفي وتمثيلي). في كتابه نظام الأشياء The Order of Things يوجه فوكو اهتمامه الأول إلى فروع المعرفة الواقعة في منتصف القياس المعياري المتدرج من الصلب إلى الناعم- علم الأحياء (أو علوم الحياة)، الاقتصاد (أو التحليل المبكر للثروة)، علم الاجتماع، علم النفس، فقه اللغة، علم التأريخ- التي مرت بمختلف التحولات البارزة في مجال بحثها "المشروع" التي غالبًا ما يدور خلاف منهجي حول مكانتها العلمية. والايزال التلميح قويًا إلى أن تلك المقاربة قد تكون على نفس القدر من الصلاحية، إذا امتدت لفروع معرفية، مثل الفيزياء أو الكمياء، يراها البعض تحتل الطرف "الصلب" (الموضوعي) من القياس، ومن ثم يتفق فوكو كثيرًا مع كون- ويختلف اختلافًا شديدًا مع باشلار - حول الطبيعة الجذرية (القادرة على تغيير العالم) لتغيير النماذج/الأطر المعرفية والافتقار إلى أي مقاييس أو معايير عقلية للحكم على التقدم العلمي المتجاوز للنماذج/الأطر المعر فية.

Louis Althusser, For Marx, trans. Ben Brewster (London: Allen Lane, 1969); 19
Philosophy and the Spontaneous Philosophy of the Scientists, and Other Essays, trans.

Gregory Elliott (London: Verso, 1991).

Michel Focault, The Order of Things: An Archaeology of the Human Sciences, trans

Alan Sheridan (London: Tavistock, 1970).

## تقاطع فروع المعرفة

في هذا الفصل ركزت أسامنا على الاتجاهات والحركات البارزة التي ميزت مراحل شتى في العلاقة المتغيرة بين العلم وفلسفة العلم والنظرية ألأدبية، مما يعنى أننى اخترت بعض القضايا الكبرى والأراء الممثلة التي أرجو أن تكون بمثابة خريطة طريق لقراء لا يألفون المنطقة كثيرًا، ويعنى هذا بالطبع ترك مجموعة كبيرة من الدراسات الأكثر تخصصنا في موضوعها أو الأوثق انصالاً بحقبة زمنية معينة والتي - لو سمحت المساحة - لاستحقت أن تُضمَّن هنا، فهناك، على سبيل المثال، بعض الأعمال التجديدية عن نشأة العلم الحديث في مراحله المبكرة وعلاقته بالأشكال المتغيرة للإنتاج الثقافي والأدبي؛ (٢٠) وعن بلاغة الإمبريقية والمشكلات التي تواجهها في محاولتها استبعاب مجموعتها المختارة من التقنيات التمثيلية؛ (١٠) وعن ظهور مفاهيم نظرية ميدانية (من فاراداي إلى ماكسويل وما بعدهما) نتناول موضوع وعن ظهور مفاهيم نظرية ميدانية (من فاراداي إلى ماكسويل وما بعدهما) نتناول موضوع يطرحه عند من شعراء القرن التاسع عشر وروائييه، لا على مستوى الموضوع المباشر فحسب، ولكن أيضا عبر استعارات عن النمو والتطور ترتكز إلى فكرة العضوية؛ (١٤) وعن تأريخ علم البصريات (سواء نظريات الرؤية أو إضافات تكنولوجية مثل الميكروسكوب أو تاريخ علم المصريات (سواء نظريات الرؤية أو إضافات تكنولوجية مثل الميكروسكوب أو

<sup>17</sup> لتوثيق مكثف انظر اى:

Walter Schatzberg, Ronald A. Waite and Jonathan K. Jackson (eds.) The Relations of Literature and Science: An Annotated Bibliography of Scholarship, 1880-1980 (New York: Modern Language Association of America, 1987).

Andrew Benjamin, Geoffrey N. Cantor and John R. Christie (eds.), The Figural and the Literal: Problems in the History of Science and Philosophy, 1630-1800 (Manchester: Manchester University Press, 1987).

Gillian Beer, Open Fields: Science in Cultural Encounter (Oxford: Clarendon Press, 1996); N. Katherine Hayles, The Cosmic Web: Scientific Field Models and Narrative Strategies in the Twentieth Century (Ithaca, N.Y: Cornell University Press, 1984.

Gillian Beer, Darwin's Plots: Evolutionary Narrative in Darwin, George Eliot and Nineteenth Century Fiction (London: Routledge & Kegan Paul, 1983); George Levine, Darwin and the Novelists: Patterns of Science in Victorian Fiction (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1988).

التليسكوب) مقارنة بالتحولات في الرؤى السردية أو منظور المؤلف؛ (٢٠) وعن نظرية الاختلاط المحكم كمصدر لاستعارات موحية عن التوتر بين العناصر المنظمة والمشوشة في دينامية الاستجابة الأدبية؛ (٢٠) وأيضا عن دور الاستعارة ولغة المجاز من حيث إنها بوجه عام نقطة تقاطع أو تبادل إنتاجي بين أنماط المعرفة الأدبية والعلمية. (٢٠) وغني عن القول إن ذلك ليس أكثر من عرض موجز منتقى من أعمال تغطى نطاقًا واسعًا لموضوعات تاريخية ومتصلة بفروع معرفية مختلفة.

في بعض الحالات تضمن العمل نوعًا تقليديًا من الدراسة المقارنة التي تتبنى مقاربة تعمد على مصدر وثائقي أو تاريخ للأفكار قياسي بعض الشيء ومن ثم- سواء كان ذلك من الأفضل أو الأسوأ- تبقى قليلة التأثر بالمحاورات النظرية الحديثة، ومع ذلك ففي أغلب الأحوال تركت ثلك المحاورات بصماتها عبر ثقة نقاد الأدب المتنامية في تحدى الحدود الراسخة لمغروع المعرفة بينما هم أيضنًا (وهو ما لا يخلو من التناقض) يعربون عن درجة أكبر من الحذر فيما يتعلق بمكانة مزاعمهم أو سلطتها المرجعية، وفي النهاية قد لا يكون ذلك مثيرًا للدهشة، إذ يمكننا أن نقول الشيء نفسه عن أكثر المجالات تقدمًا في البحث العلمي- وذلك واضح جدًا في مجال الميكانيكا الكمية- إذ نجد أنها قد تولد مشكلات في الفهم والتفسير وذلك واضح جدًا في مجال الميكانيكا الكمية- إذ نجد أنها قد تولد مشكلات في الفهم والتفسير لنا الحكم عليها بعد إنقضائها- فترة أزمة وإن طالت

Press, 1979).

۱۱ لدر اسة كلاسيكية ميكرة انظر /ي:

Marjorie Hope Nicolson, Science and Imagination (Ithaca, N. Y.: Great Seal Books, 1956).

١٥/ انظر /ي:

James Gleick, Chaos: Making a New Science (New York: Viking, 1987);

وأبضناه

Harriett Hawkins, Strange Attractors: Literature, Culture and Chaos Theory (Hemel Hempstead: Harvester Wheatsheaf, 1995); N. Katherine Hayles, Chaos Bound: Orderly Disorder in Contemporary Literature and Science (Ithaca, N. Y.: Cornell University Press, 1990); N. Katherine Hayles (ed.), Chaos and Order: Complex Dynamics in Literature and Science (Chicago: University of Chicago Press, 1991).

Andrew Ortony (ed.), Metaphor and Thought (Cambridge: Cambridge University

بشكل غير عادى، تمهد لثورة على طريقة كُون؟ هذا سؤال من بين الأسئلة التي لا شك ستشغل المساهمين مستقبلاً في طبعة ما من طبعات تاريخ كمبريدج.





# معجم المصطلحات،

A

علم الجمال :Aesthetics

Aesthetic: جمالي

Aestheticism: النزعة الجمالية

Against theory movement: حركة مناهضة النظرية

Agency: الوسيط الفاعل

Allegory: اليغوريا

Alternative: بدیل

Ambiguity: غموض، إيهام

Ambivalence: (هومى بابا)

Analysand: (موضوع التحليل النفسي)

Analyst: (النفسى)

Analytic philosophy: الفلسفة اللغوية، وفلسفة اللغة النحايلية، وتسمى أيضا بالفلسفة اللغوية،

الصورة المثالية (من النماذج الأصلية عند يونج، وتمثل الخصائص الأنثوية) Anima:

صور النفس (من النماذج الأصلية عند يونج، وتمثل الخصائص الذكورية) Animus:

Anthropology: أنثروبولوجيا

شكل أدبي يستعصى على التصنيف Anti-genre:

Anti-humanist: مضاد للنزعة الإنسانية

يقتصر هذا المعجم على المصطلحات التي وردت في الجزء التاسع من موسوعة كمبردج لتاريخ النقد الأدبي،
 ولقد أوردنا كلما دعت الحاجة اسم المدرسة أو الناقد الذي ارتبط به المصطلح، وغني عن القول أن لبعض المفردات الواردة هنا دلالات معجمية أخرى، إلا أننا اكتفينا هنا بالمعنى الاصطلاحي المستخدم في النقد الأدبي،

Anti-representationalism: النزعة المعادية لتمثيل الواقع

Anti-secularism: النزعة المضادة للعلمانية

Approach: مدخل، مقاربة، نتاول

كنوق :Appreciation

نموذج أصلى :Archetype

نمط الإنتاج الأسيوى: Asiatic mode of production

Avant garde: طليعة

#### B

Base/superstructure model: (نموذج ماركسي (نموذج ماركسي البنية التحتية والبنية الغوقية

Bible: الكتاب المقدس

(ويتكون الكتاب المقدس المسيحى من العهد القديم Old Testament والعهد الجديد apocryphal or deutro- ويتضمن بالنسبة للكاثوليك الأسفار الأبوكريفية -Testament ، وهي المدونة أصلا باللغة اليونانية).

Biblical narratives: القصيص التوراتي

Biblical texts: النصوص التوراتية

رواية النشأة والتكوين (مصطلح ألماني) Bildungsroman:

Black Aesthetics: (الجماليات ادب الأفارقة الأمريكيين) الموداء

Black Arts Movement: حركة الفنون السوداء (ظهرت في الولايات المتحدة في

منتصف الستينيات من القرن العشرين وارتبطت سياسًا بحركة القوة السوداء).

Black autobiography: سير الأفارقة الأمريكيين الذاتية

(حركة) القوة السوداء :Black Power

أغانى البلوز (في الأصل أغاني شعبية أفريقية أمريكية يعبر فيها الفرد عن أحزانه :Blues ويشكو فيها الزمان)

C

نظرية الفوضى (ويترجمها البعض بنظرية الشواش) . Chaos theory

مجموعة كمبريدج الطقوسية :Cambridge Ritualists

Canon: التراث المعتمد

تص معتمد :Canonical text

Carceral or disciplinary society: (مفهوم لفوكو) التقييد والتأديب (مفهوم لفوكو)

عقدة الإخصاء (فرويد) :Castration complex

Category: 444

Circulation of social energy: تدوير الطاقة الاجتماعية (مفهوم لجرينبلات من مدرسة

التاريخية الجديدة)

Close reading: القراءة الفاحصة

شفرة :Code

الذات الجمعية :Collective subject

المواجهة الاستعمارية :Colonial encounter

Commodification: تسليع، تحويل إلى سلعة

عيادة السلعة، صنمية السلعة: Commodity fetishism: عيادة السلعة،

المنطق العملي، في النقد الإيطالي وفي كتابة جرامشي: الحس الدارج :Common sense

Complicity: تواطؤ

Condensation: تكثيف

Consolidation: تعزيز (Consolidation, Subversion and Containment:

التعزيز والتقويض والاحتواء، وهي الأشكال الثلاثة التي يتم من خلالها تنظيم علاقات القوى

داخل المجتمع تبعا لنقاد المادية الثقافية ونقاد التاريخية الجديدة)

Constructivism: التشييدية

وضع العمل في سياقه التاريخي :Contextualization

Controversy: جدال

Conventions: (الكتابة)

نقض، نقد Critique

Culture: القافة

Affirmative culture: (مفوم لماركوزه) الثقافة الإيجابية

نقض، نقد الثقافة :Cultural critique

سيطرة ثقافية :Cultural domination

Cultural hegemony: (مفهوم لجرامشي (مفهوم لجرامشي)

Cultural Materialism: المادية الثقافية

ذاكرة ثقافية :Cultural memory

Cultural signification: إنتاج الدلالات الثقافية

Cultural Studies: الدراسات الثقافية

صناعة الثقافة Culture Industry

Cultural Theory: النظرية الثقافية

ثقافة سائدة :Dominant culture

وفي مفهوم ويليامز رائد المادية الثقافية في انجلترا تنقسم الثقافة إلى:

Dominant, residual and emergent: قافة سائدة ومترسبة وصاعدة

High culture: الثقافة الرفيعة

Low culture: قافة العامة

Mass culture: تقافة جماهيرية

National culture: الثقافة القومية أو الوطنية

Popular culture (folk culture): نقافة شعبية

Proletarian Culture: قاقة الطبقة العاملة

Verbal culture: ثقافة شفينة

D

Deconstruction: عكيك

Deconstructionism: التفكييكية

Deduction: استدلال، استباط

كسر الألفة (مفهوم صناغه شكلوفسكي، وارتبط بالشكلانيين الروس) Defamiliarization:

Deferral: (التفكيكية) تأجيل المعنى

Demythologizing: نزع الصبغة الأسطورية

ال"ما صدق" (مصطلح فلسفى) "Denotation

Desiring machine: (مفهوم لدولوز)

Dialect poetry: شعر العامية

Dialectical Materialism: المادية الجدلية

Dialogism: (مفهوم لباختين)

Differance: المخالفة

مجال بحثى أو دراسى متخصيص: Discipline:

Disarticulation: الإسكات

Discoherence: اللا تماسك

Discourse: خطاب

نظرية الخطاب Discourse theory

خطاب روائي :Fictional Discourse

Disinterestedness: (من صفات الناقد عند أرنولد)

الله : Displacement

Displaced narrative: السرد النازح

Dissidence: انشقاق

Dissociation of sensibility: (مفهوم لإليوت) انفصام الحساسية

Doctrine: مذهب

از دو اجية الوعى: (Double Consciousness (or twoness of consciousness)

(مفهوم يخص وعى الأفارقة الأمريكيين بأنفسهم، صاغه دبيوا)

Double coding: التشفير المزدوج

Double voiced discourse: (باختين (باختين لخطاب مزدوج الصوت

Dystopia: (نقيض اليوتوبيا، المدينة الفاضلة)

E

Eclecticism: انتقائية

الكتابة النسائية (العبارة فرنسية، والمفهوم يرتبط بالنسوية الفرنسية) Ecriture feminine:

Ego, id and super ego: (نموذج فرويد الثلاثي إنموذج فرويد الثلاثي الأنا والهو والأنا العليا

نخبوى :Elitist

التماهي، التوحد ، التقمص : Empathy

Empowerment: تمكين

Encoding: تشفير

Enlightenment: النتوير

Entertainment industry: صناعة وسائل الترفيه

Epistemology: نظرية المعرفة

Epistemological break: قطيعة معرفية

Essence: جو هر

Essentialism: النزعة الجوهرية

Ethics: الأخلاق

Ethnography: علم الأجناس، الإثنوغرافيا

Existentialism: الوجودية

Expressionism: التعبيرية

### F

مغالطة، (وقد صباغ النقد الشكلاني الأمريكي، وتحديدا مدرسة النقد الجديد عددا : Fallacy مغالطة، (وقد صباغ النقد الشكلاني الأمريكي، وتحديدا مدرسة المغالطات و"الهرطقات" منها:

Affective fallacy: (ويمزوت وبردسلي) [للأدب] (المخاطفي التأثير العاطفي اللادب) (المخاطفي التعليمية التعليمية المخاطفة المخا

Fallacy of finite interpretation: (بول دى مان) مغالطة التفسير المحدد

Fallacy of umediated expression: (بول دى مان) مغالطة التعبير بلا وسيط

Intentional fallacy: (ويعزوت وبردسلى) إلادب] (ويعزوت وبردسلى)

هرطقة شرح الشعر بصياغته نثرا (بروكس) Heresy of paraphrase:

Aleresy of omnipossibilism: (هيرش) الواحد المحتمل المعنى الواحد المحتمل الهيرش)

هرطقة التعبير عن النفس [في الأدب] (سي. إس. ليويس) Personal heresy: (سي إس

Female bonding: التضامن النسوى

Feminist Criticism: النقد النسوى

Feminist historicism: التاريخية النسوية

n Post-Feminist: ما بعد النسوية

Feminization: تأنيث

Fetishism: صنمية

شكلاني Formalist

النزعة التأسيسية أو الجوهرية :Foundationalism

Fragmentation: تشظى

G

نقد المثليين من الجنسين Gay and lesbian criticism

تاريخ الفكر (مصطلح ألماني) Geistesgeschichte:

Gender: النوع

Gender roles: الأدوار المنوطة سلفاً بالجنسين

دراسات النوع :Gender Studies

Genealogy: (مفهوم لنيتشه)

Genres: اجناس أدبية

Gospel: الإنجيل

Great Chain of Being: سلسلة الوجود العظمى

نقد الأدب النسائي (كلمة نحتتها شوولتر واستخدمتها للإشارة إلى النقد :Gynocriticism

المختص بتكوين الكاتبة وإنتاجها الإبداعي).

H

الهيمنة (مفهوم لجرامشي) Hegemony

Hermeneutics: الهرمنيوطيقا

Heterogeneity: نتافر

Historicism: (يترجمها البعض بالتاريخانية)

Historical Criticism: النقد التاريخي

Historical becoming: الصيرورة التاريخية

Historical Materialism: المادية التاريخية

Historiography: التأريخ، علم التاريخ

Historical approaches: المداخل التاريخية

New Historicism: مدرسة ) التاريخية الجديدة

History of ideas: تاريخ الأفكار

History of thought: تاریخ الفکر

Homogeneity: تجانس

Human Agency: الدور الإنساني الفاعل

Humanism: المذهب الإنساني، النزعة الإنسانية، الهيومانية



Anti-humanism: التيار المضاد للنزعة

Essentialist humanism: المذهب الإنساني الجوهري

Liberal Humanism: النزعة الإنسانية الليبرالية

Hybridity: هُجِنة

Hybrid identity: هوية هجينة

Hyperbole: مبالغة

واقع افتراضى :Hyperreality

I

Ideology: أيديولوجية

Ideological state apparatuses: (مفهوم التوسير) الجهزة الدولة الأيديولوجية

التصويرية :Imagism

Immanent Criticism: النقد المحايث

Incorporation: إدماج

عدم تحديد المعنى (التفكيكية) Indeterminacy:

Individuation: التفرد

Inductive: استقرائي

Intention: القصد

Intentionalism: (القول بوجود قصد للمؤلف)

بيني، جامع للتخصصات :Interdisciplinary

Interpretive community: (مفهوم لستانلي فيش) الجماعة المفسّرة

Interstices: (هومي بابا) منافذ أو شقوق (هومي بابا)

Intertextuality: النتاص

النقد التدخلي: Interventionist criticism

Introjection: (في نقد كلاين المرتكز إلى التحليل النفسي)

المفارقة الساخرة :Irony

L

أزمة شرعية :Legitimation crisis

Lesbianism: السحاقية

النقد (النسوى) السحاقي :Lesbian criticism

Liberation Theology: لاهوت التحرير

Libidinal: (مفهوم فرويدي مفهوم

اللغويات، علوم اللغة :Linguistics

(مدرسة) الفلسفة اللغوية و هو اسم آخر يطلق على الفلسفة :Linguistic philosophy

التحليلية)

التحول إلى اللغويات (شاع المصطلح بعد ظهور كتاب لرورتي عام Linguistic turn:

١٩٦٧ بالعنوان نفسه)

الأدب الملتزم (مفهوم لسارتر . تعبير فرنسي) Litterature engagé:

الوضعية المنطقية :Logical Positivism

Logical syntax: التركيب المنطقى للجمل

التمحور حول الكلمة أو النص (بوصف المكتوب :Logocentric modes of thought

معطى نهائيًا محددًا وثابتًا في معناه)

Logocentrism: التمركز في الكلمة، مركزية الكلمة

Logos: الكلمة الإهية

M

Mainstream: سائد

Marginality: هامشية

Masculine perspective: منظور ذکوری

ا الله وسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون

Master narrative: روايةً أساس

Materialist literary theory: النظرية المادية في الأدب

Mediation: وساطة

نقد النقد :Metacriticism

Meta-discourse: خطاب شارح

Meta-narrative: رواية شارحة

Metaphor: استعارة

Metonomy: كناية

Mimesis: (بالمعنى الأرسطى)

صبورة المرآة (مفهوم للاكان) :Mirror-image

Modernism: الحداثة

High modernism: (أى في مراحلها الأكثر تطوراً)

Postmodernism: مابعد الحداثة

Modernity: العصرية

Modernization: التحديث

Monism: الواحدية

Musicology: علم الموسيقي

كر اهية النساء :Misogyny

Multiculturalism: التعددية الثقافية

Myth: أسطورة

N

رواية، سردية :Narrative

Grand narratives: المرديات الكبرى

Narrative Discourse: الخطاب السردي

Narrative patterns: الأتماط السردية

Narrative poetics: جماليات السرد

Nation: الأمة

Nationalism: القومية

Mation-formation: تشكل الأمة

Nation state: التومية

Negotiation: تفاوض

الزنوجة (تمجيد الذات الإفريقية وقيمها الثقافية) Negritude:

Neopragmatism: البراجماية الجديدة

Nihilism: العدمية

Nominalism: الإسمانية

Normative ideal: نموذج معياري

معاییر :Norms

O

Oral tradition: التراث الشفهي

Orientalism: الاستشراق

Other: الآخر

Other Englishes: الانجليزية المستخدمة في المستعمرات السابقة

Ontology: انطولوجيا

Organicist approach: (یری النص وحدة عضویة) مدخل عضوی (یری النص

P

مدونات متعددة الطبقات (يتراكب جديدها على قديمها وإن لم يمحه تماما) Palimpsest:

in Paradigm: نموذج معرفي

ارداف :Parataxis



وسوعة كمبريدج في لنقد الأنبي- تقرن العشرون \_ و ٢١

محاكاة ساخرة :Parody

Patriarchal standards: (ذكورية)

Patriarchal society: (ذكورى) مجتمع أبوى

عصر أو حقبة تاريخية :Period

Period categorization: تصنيف العصور التاريخية

Period concept: مفهوم العصر التاريخي

الأشكال [الأدبية] الخاصة بكل عصر Period specific forms: الأشكال

Periodization: تقسيم التاريخ إلى حقب منفصلة

Personification: تشخيص

Perspectivism: المنظورية

Phenomenology: الظاهرتية

Philology: فقه اللغة

Philosophy of science: قاسفة العلم

ادب الشطار :Picaresque

مبدأ اللذة (مفهوم فرويدي، ويقابله مبدأ الواقع Pleasure principle: مبدأ اللاة

Poetic License: رخصة شعرية

نظرية الشعر (الأدب)، الشعرية :Poetics

Politics of representation: سياسات التمثيل

ما بعد الكولونيالية :Post-colonialism

Postcolonial historiography: التأريخ ما بعد الكولونيالي

Postcolonial feminist criticism: النقد النسوى ما بعد الكولونيالي

Postmodernism: ما بعد الحداثة

Postmodern condition: الظرف ما بعد الحداثي

Power: الملكة

Power hierarchies: تراتب السلطة

Practical criticism: النقد التطبيقي

Problematization: إحاطة بالجوانب الإشكالية المعقدة لمسألة ما

Projection: (في نقد كلاين المرتكز إلى التحليل النفسي)

Proletkult: تمجيد الطبقة العاملة أو البروليتاريا

Propositional functions: الوظائف الدلالية

Psychoanalytical approaches: سداخل التحليل النفسى

Psychological approaches: المداخل النفسية

Q

Quantifiers: الكلمات الدالة على الكم

النزاع بين القدامى والمحدثين (وهو نزاع :Querelle des ancients et des modernes فرنسا فى القرن السابع عشر بين أنصار تقليد الأدب اليونانى والرومانى القديم وأنصار شهدته فرنسا فى القرن السابع عشر بين أنصار تقليد الأدب اليونانى والرومانى القديم وأنصار التجديد. مصطلح فرنسى

R

Rational consensus: اجماع راشد

Rationalism: العقلانية

Rationalist philosophy: الغلسفة العقلانية

Rationalization: عقلنة

Reader- response theory: نظرية استجابة القارئ

Reception theory: نظرية التلقى

انعكاس:Reflection

تظریات الانعکاس :Reflectionist theories

Reification: التشيؤ

Representation of reality: تمثيل الواقع

S

Scepticism: الشك

Scholasticism: الفلسفة المدرسية

Secular: علماني

الإحالة الذاتية (أن يحيل النص إلى نفسه لا إلى العالم) Self-referentiality:

Semanalysis: (مصطلح لكريستيفا) (مصطلح التحليل الدلالي

Semantic code: شفرة دلالية

Semantic density: كثافة دلالية

Semiotic: سميوطيقي

Sexuality: التكوين الجنسى

علامة :Sign

Signified: المدلول

Signifier: الدال

التعليق (مصطلح جديد في النقد الأفريقي الأمريكي، صاغه جيتس. وهو في Signifying: الأصل تعبير دارج في الموروث الشعبي الأفريقي الأمريكي، دال على القدرة على التغلب

على الآخر باللعب بالكلام)

طیف، شبیه :Simulacrum

Simulation: محاكاة

مبير العبيد (سير ذاتية سجل فيها الأفارقة الأمريكيين تجربة العبودية. Slave narrative:

وقد ازدهرت في في النصف الثاني من القرن التاسع عشر)

Speech Act Philosophy: فلسفة الفعل الكلامي

الأغاني الروحية (أغان شعبية أفريقية أمريكية من تراث العبيد في المزارع) Spirituals:

نمط جاهز (مشوره غالبًا) Stereotype:

Stereotyping: تتميط

Stream of consciousness technique: تقنية تيار الوعى

Structuralism: البنيوية

Structural homology: التماثل البناتي

Structural linguistics: اللغويات البنيوية

Style: اسلوب

Structure of feeling: (مفهوم لويليامز) Structure of feeling:

Stylistic devices: حيل أسلوبية

Stylistics: (فرع من فروع علم اللغة)

Subaltern Studies: (وهي مجموعة من المؤرخين الهنود)

Subject: الذات

Subjectivity: (اسم لا صفة)

ذات مرکزیة :Centered subject

Decentered subjectivity: ذاتية لا مركز لها

ذات متقطعة (مفهوم لفوكو) Discontinuous subject:

Transcendental subject: ذات متسامية

Sublimation: التسامي

تقويض، هذم (ونقيضها الاحتواء Subversion: (Containment

Superstructure: بنية فوقية

Surplus meaning: فائض المعنى

دمز: Symbol:

Symbolism: الرمزية

Symbolic order: (الاكان وكريستيفا)

Synchronic structure of culture: (مفوم لويليامز) البنية المتزامنة للثقافة

Synecdoche: مجاز مرسل



موسوعة كميريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ ٩ ٩ ٣

T

ذائقة، تذوق :Taste

Temporality: زمنیة

Temporalization: الظرفية

Tension: (النقد الجديد)

Textual: نصىي

Textualization of reality: تحويل الواقع إلى نص

Textuality: نصية

no أنصار النصية :Textualist

Theology: علم اللاهوت

Totality: كايّة

أثر (مفهوم لدريدا) :Trace

Aranscendental signified: مدلول مطلق

Transcendentalism: فلسفة التسامي

Transgression: التعدّي

Transhistorical studies: الدراسات الجامعة لعصور مختلفة

Trope: مجاز

Tropological Structures: بنى مجازية

U

The Uncanny: (مفهوم فرويدى) الغرابة المقلقة

Universal: عام

Universals: کلیّات

V

Verbal icon: (النقد الجديد) أيقونة لغوية

Visual and performing arts: الفنون المرثية وفنون الأداء

 $\mathbf{Z}$ 

روح العصر (مصطلح ألماني) Zeitgeist:



## المراجع

### Historicism and historical criticism

### Primary sources

Adorno, Theodor W., The Culture Industry, ed. J. Bernstein, London: Routledge, 1991.

Aristotle, The Poetics, trans. and introd. Malcolm Heath, London: Penguin, 1996.

Benjamin, Walter, Illuminations, trans. Harry Zorn, foreword by Hannah Arendt, London: Fontana, 1973.

Bossuet, J.-B., Discourse on Universal History (1681), trans. E. Forster, introd. Leonard Krieger, Chicago and London: University of Chicago Press, 1976.

Condorcet, Marie-Jean-Antoine-Nicolas-Caritat, Marquis de, Sketch for a Historical Picture of the Human Mind (1795), trans. J. Barraclough, introd. Stuart Hampshire, London: Weidenfeld and Nicolson, 1955.

De Man, Paul, Aesthetic Ideology, ed. and introd. Andrzej Warminski, Minneapolis and London: University of Minnesota Press, 1996.

Deleuze, Gilles, Difference and Repetition, trans. P. Patton, London: Athlone Press,

Foucault, Paris: Les Editions de minuit, 1986.

Derrida, Jacques, Specters of Marx: The State of the Debt, the Work of Mourning, and the New International, trans. Peggy Kamuf, introd. Bernd Magnus and Stephen Cullenberg, New York and London: Routledge, 1994.

Fanon, Franz, The Wretched of the Earth, trans. Constance Farrington, Harmondsworth: Penguin, 1967.

Foucault, Michel, Language, Counter-Memory, Practice: Selected Essays and Interviews, ed. and introd. D. Bouchard, Oxford: Basil Blackwell, 1977.

Gadamer, Hans-Georg, Philosophical Hermeneutics, trans. and ed. D. E. Linge, Los Angeles: University of California Press, 1976.

Truth and Method, trans. J. Weinsheimer and D. G. Marshall, London: Sheed and Ward, 1989.

Hegel, G. W. F., The Phenomenology of Spirit (1807), trans. A. V. Miller, foreword by J. N. Findlay, New York and Oxford: Oxford University Press, 1977.

Jameson, Fredric, The Political Unconscious: Narrative as a Socially Symbolic Act, London: Methuen, 1981.

Jauss, Hans Robert, Towards an Aesthetic of Reception, trans. Timothy Bahti, Minneapolis: University of Minnesota Press, 1982.

Kierkegaard, Soren, Fear and Trembling, Repetition, trans. and introd. H. V. Hong and E. H. Hong, Princeton: Princeton University Press, 1983.





Kuhn, Thomas, The Structure of Scientific Revolutions, 2nd edn., enlarged, Chicago: University of Chicago Press, 1970.

Nietzsche, Friedrich, 'On the Uses and Disadvantages of History for Life', in Untimely Meditations, trans. R. J. Holingdale, introd. J. P. Stern, Cambridge: Cambridge University Press, 1983.

Plato, Phaedo and Meno, in The Collected Dialogues of Plato Including the Letters, eds. E. Hamilton and H. Cairns, Bollingen Series LXXI, Princeton: Princeton University Press, 1963.

Popper, Karl, The Poverty of Historicism, London: Routledge and Kegan Paul, 1986.
Schleiermacher, F. D. E., Hermeneutics: The Handwritten Manuscripts, ed. Heinz Kimmerle, trans. James Duke and Jack Forstman, Atlanta: Scolars Press, 1977.

Simmel, G., The Problem of the Philosophy of History (2nd edn., 1905), trans. and ed. Guy Oakes, London and New York: Macmillan, 1977.

Spivak, Gayatri Chakravorty, In Other Worlds: Essays in Cultural Politics, London: Methuen, 1987.

### Secondary sources

Clark, Lorraine, Blake, Kierkegaard, and the Spectre of Dialectic, Cambridge: Cambridge University Press, 1991.

Greer, Germaine, The Whole Woman, London: Doubleday, 1999.

Hamilton, Paul, Historicism, London: Routledge, 1996.

McGann, Jerome J., 'The Third World of Criticism', in Marjorie Levinson, Marilyn Butler, Jerome McGann, Paul Hamilton (eds.), Rethinking Historicism: Critical Readings in Romantic History, Oxford: Basil Blackwell, 1989, pp. 85-108.

Pocock, J. G. E., The Machiavellian Moment: Florentine Political Thought and the Atlantic Republican Tradition, Princeton: Princeton University Press, 1975. Politics, Language and Time: Essays on Political Thought and History, Chicago: Chicago University Press, 1971.

Said, Edward, Culture and Imperialism, London: Vintage, 1994. Orientalism, London: Routledge and Kegan Paul, 1978.

White, Hayden, Metahistory, Bultimore: Johns Hopkins University Press, 1975.

## Literary criticism and the history of ideas

### Primary sources

Auerbach, Erich, Mimesis: The Representation of Reality in Western Literature, trans.
Willard Trask, Princeton: Princeton University Press, 1953.

Scenes from the Drama of European Literature, trans. Ralph Mannheim, New York: Meridian, 1959.

Curtius, Ernst Robert, European Literature and the Latin Middle Ages, trans. Willard Trask, New York: Pantheon, 1953.

De Man, Paul, 'The Rhetoric of Temporality', in Charles Singleton (ed.), Interpretation: Theory and Practice, Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1968, pp. 173-209.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Aesthetics: Lectures on Fine Art, 2 vols., trans. T. M. Knox, Oxford: Clarendon, 1975.





Lovejoy, Arthur O., Essays in the History of Ideas, Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1948.

The Great Chain of Being: A Study of the History of an Idea, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1936.

Spitzer, Leo, Representative Essays, eds. Alban Forcione, Herbert Lindenberger and Madeleine Sutherland, Stanford: Stanford University Press, 1988.

Wellek, René and Austin Warren, Theory of Literature, 3rd edn., New York: Harcourt, Brace & World, 1962.

### Secondary sources

Bahti, Timothy, Allegories of History: Literary Historiography after Hegel, Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1992.

Macksey, Richard, 'History of Ideas', in Michael Groden and Martin Kreiswirth (eds.), The Johns Hopkins Guide to Literary Theory and Criticism, Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1994, pp. 388-392.

Wellek, René, Concepts of Criticism, ed. Stephen G. Nichols, Jr., New Haven: Yale University Press, 1963.

A History of Modern Criticism, 1750-1950, 5 vols., New Haven: Yale University Press, 1955-93.

### Cultural materialism

Barker, Francis, The Tremulous Private Body: Essays on Subjection, London: Methuen, 1984.

Barthes, Roland, Mythologies, trans. Annette Lavers, London: Cape, 1972.

Belsey, Catherine, Critical Practice, London: Methuen, 1980.

The Subject of Tragedy, London: Methuen, 1985.

Bennett, Tony, Formalism and Marxism, London: Methuen, 1979.

Brannigan, John, New Historicism and Cultural Materialism, Basingstoke: Macmillan Press Ltd., 1998.

Cohen, Walter, Drama of a Nation: Public Theater in Renaissance England and Spain, Ithaca and London: Cornell University Press, 1985.

Coward, Rosalind and John Ellis, Language and Materialism: Developments in Semiology and the Theory of the Subject, London: Routledge & Kegan Paul, 1977.

Derrida, Jacques, Of Grammatology, trans. Gayatri Chakravorty Spivak, Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1976.

Writing and Difference, trans., with introduction and notes, Alan Bass, London: Routledge & Kegan Paul, 1978.

Dollimore, Jonathan, Death, Desire and Loss in Western Culture, London: Allen Lane The Penguin Press, 1998.

Radical Tragedy: Religion, Ideology and Power in the Drama of Shakespeare and his Contemporaries, Brighton: Harvester, 1984; 2nd edn., New York and London: Harvester Wheatsheaf, 1989.

Sexual Dissidence: Augustine to Wilde, Freud to Foucault, Oxford: Clarendon, 1991.

Dollimore, Jonathan and Alan Sinfield, Political Shakespeare: New Essays in Cultural
Materialism, Manchester: Manchester University Press, 1985.





Drakakis, John (ed.), Alternative Shakespeares, London: Methuen, 1985; and edn., Manchester: Manchester University Press, 1994.

(ed.), Shakespearean Tragedy, Harlow: Longman, 1992.

Eagleton, Terry, Criticism and Ideology, London: New Left Books, 1976.

Easthope, Antony, British Post-Structuralism Since 1968, London: Routledge, 1988.

Foucault, Michel, Madness and Civilization: A History of Insanity in the Age of Reason, trans. Richard Howard (abridged), London: Tavistock Publications, 1967.

Greenblatt, Stephen, Renaissance Self-Fashioning from More to Shakespeare, Chicago and London: University of Chicago Press, 1980.

Shakespearean Negotiations: The Circulation of Social Energy in Renaissance England, Oxford: Clarendon Press, 1988.

Hall, Stuart and Tony Jefferson (eds.), Resistance Through Rituals: Youth Subcultures in Post-War Britain, London: Hutchinson, 1976.

Harris, Marvin, Cultural Materialism: The Struggle for a Science of Culture, New York: Random House, 1979.

Hawkes, Terence, Meaning by Shakespeare, London: Routledge, 1992.

Shakespeare's Talking Animals: Language and Drama in Society, London: Edward Arnold, 1975.

Structuralism and Semiotics, London: Methuen, 1977.

That Shakespeberian Rag, London: Methuen, 1986.

(ed.), Alternative Shakespeares 2, London: Routledge, 1996.

Hebdige, Dick, Subculture: The Meaning of Style, London: Methuen, 1979.

Hoggart, Richard, The Uses of Literacy: Aspects of Working-Class Life, with Special Reference to Publications and Entertainments, London: Chatto and Windus, 1957.

Holderness, Graham (ed.), The Shakespeare Myth, Manchester: Manchester University Press, 1988.

Lacan, Jacques, The Four Fundamental Concepts of Psycho-Analysis, ed. Jacques-Alain Miller, trans. Alan Sheridan, London: Hogarth Press, 1977.

Lever, J. W., The Tragedy of State: A Study of Jacobean Drama, London: Methuen, 1987.

Macherey, Pierre, A Theory of Literary Production, trans. Geoffrey Wall, London: Routledge and Kegan Paul, 1978.

Norris, Christopher, Deconstruction: Theory and Practice, London: Methuen, 1982.

Norris, Christopher and Richard Machin (eds.), Post-Structuralist Readings in English
Poetry, Cambridge: Cambridge University Press, 1987.

Sinfield, Alan, Cultural Politics - Queer Reading, London: Routledge, 1994-Faultlines: Cultural Materialism and the Politics of Dissident Reading, Oxford:

Clarendon Press, 1992.

Literature in Protestant England 1360-1660, London: Croom Helm, 1983.

Literature, Politics and Culture in Postscar Britain, Oxford: Blackwell, 1989; 2nd edn., London: Athlone Press, 1997.

The Wilde Century: Effeminacy, Oscar Wilde and the Queer Moment, London: Cassell, 1994.

Stallybrass, Peter and Allon White, The Politics and Poetics of Transgression, London: Methuen, 1986.





Steiner, George, The Death of Tragedy, London: Faber and Faber, 1961.

Thompson, E. F., The Making of the English Working Class, London: Gollancz, 1980.

Widdowson, Peter (ed.), Re-Reading English, London: Methuen, 1982.

Williams, Raymond, The Long Revolution, London: Chatto & Windus, 1961.

Marxism and Literature, Oxford: Oxford University Press, 1977.

Problems in Materialism and Culture, London: Verso, 1980.

Wilson, Scott, Cultural Materialism: Theory and Practice, Oxford: Blackwell, 1995.

### New historicism

### Primary sources

Bloom, Harold, Shakespeare: The Invention of the Human, London: Fourth Estate, 1999.

Brannigan, John, New Historicism and Cultural Materialism, Basingstoke: Macmillan, 1998.

Cole, Steven E., 'Evading Politics: The Poverty of Historicizing Romanticism', Studies in Romanticism 34.1 (1995), pp. 29–50.

Colebrook, Claire, New Literary Histories: New Historicism and Contemporary Criticism, Manchester and New York: Manchester University Press, 1997.

Dollimore, Jonathan and Alan Sinfield (eds.), Political Shakespeare: New Essays in Cultural Materialism, 2nd edn., Manchester: Manchester University Press, 1994.

Foucault, Michel, Madness and Civilization: A History of Insanity in the Age of Reason, trans. Richard Howard, London: Tavistock Publications, 1967.

Geertz, Clifford, 'History and Anthropology', New Literary History 21.2 (1990), pp. 321-336; and Renato Rosaldo's reply, pp. 337-342.

The Interpretation of Cultures: Selected Essays, London: Hutchinson, 1975.

Works and Lives: The Anthropologist as Author, Cambridge: Polity Press, 1988.

Greenblatt, Stephen J., 'Interviewed by Noel King', Textual Practice 6.2 (1994), pp. 114-127.

Learning to Curse: Essays in Early Modern Culture, New York and London: Routledge, 1990.

Marvellous Possessions: The Wonder of the New World, Chicago: University of Chicago Press, 1991.

Renaissance Self-Fashioning: From More to Shakespeare, Chicago: University of Chicago Press, 1980.

Greenblatt, Stephen and Giles Gunn (eds.), Redrawing the Boundaries: The Transformation of English and American Literary Studies, New York: Modern Language Association, 1992.

Howard, Jean E., 'The New Historicism in Renaissance Studies', English Literary Renaissance 16.1 (1986), pp. 13-43.

Jardine, Lisa, Reading Shakespeare Historically, New York and London: Routledge, 1996.

Levinson, Marjorie, 'The New Historicism: Back to the Future', in Marjorie Levinson, Marilyn Butler, Jerome McGann and Paul Hamilton (eds.), Rethinking Historicism: Critical Readings in Romantic History, Oxford: Basil Blackwell, 1989.





Liu, Alan, "The Power of Formalism: The New Historicism", English Literary History 36.4 (1989), pp. 721-772.

Montrose, Louis, 'New Historicisms', in Greenblatt and Gunn (eds.), Redrawing the Boundaries, pp. 392–418.

'Renaissance Literary Studies and the Subject of History', English Literary Renaissance 16.1 (1986), pp. 5-12.

Mullaney, Steven, 'After the New Historicism', in T. Hawkes (ed.), Alternative Shakespeares, vol. 2, New York and London: Routledge, 1996.

Pechter, Edward, 'The New Historicism and its Discontents: Politicizing Renaissance Drama', PMLA 102.3 (May 1987), pp. 293-303.

Ross, Marlon B., 'Contingent Predilections: The Newest Historicisms and the Question of Method', The Centennial Review 34 (1990), pp. 485-538.

Simpson, David, 'Literary Criticism and the Return to "History", Critical Inquiry 14.4 (1988), pp. 721-747.

Thomas, Brook, The New Historicism and other Old-Fashioned Topics, Princeton: Princeton University Press, 1991.

Veeser, H. A., The New Historicism, New York and London: Routledge, 1989.
The New Historicism: A Reader, New York and London, 1994.

Wilson, Richard and Richard Dutton (eds.), New Historicism and Renaissance Drama, London and New York: Longman, 1992.

### Secondary sources

Barton, Ann, 'The Perils of Historicism', The New York Review of Books, 24 January (1991), pp. 8-10.

Belsey, Catherine, "The Subject in Danger: A Reply to Richard Levin", Textual Practice 3 (1989), pp. 187-90.

'Richard Levin and In-Different Reading', New Literary History 21.3 (1990), pp. 449-456.

Clare, Janet, 'Historicism and the Question of Censorship in the Renaissance', English Literary Renaissance 27. 2 (Spring 1997), pp. 135-176.

Cressy, David, 'Foucault, Stone and Social History', in English Literary Renaissance 21.2 (1991), pp. 121-133.

Dusinberre, Juliet, Shakespeare and the Nature of Women, and ed. London: Macmillan, 1998.

Grady, Hugh, The Modernist Shakespeare, Oxford: Clarendon Press, 1991.

Holstun, James, 'Ranting at the New Historicism', English Literary Renaissance 19 (1989), pp. 89-225.

Honigmann, E. A. J., 'The New Shakespeare?', The New York Review of Books 31 March, 35.5 (1988), pp. 32-35.

Kamps, Ivo, Shakespeare Left and Right, New York and London: Routledge, 1991.
Lentricchia, Frank, 'Foucault's Legacy: A New Historicism?', in Veeser, The New Historicism, 1989, pp. 251-242.

Levin, Richard, 'Bashing the Bourgeois Subject', Textual Practice 3.1 (1989), pp. 76-86.

'Feminist Thematics and Shakespearean Tragedy', PMLA 103.1 (1988), pp. 125-138; letter in reply, 'Feminist Criticism', PMLA 104.1 (1989), pp. 77-78.





'Reply to Catherine Belsey and Jonathan Goldberg', New Literary History 21.3 (1990), pp. 463-470.

'Unthinkable Thoughts in the New Historicizing of English Renaissance Drama', New Literary History 21.3 (1990), pp. 435-448.

Liu, Alan, Wordsworth: The Sense of History, Stanford: Stanford University Press,

McGann, Jerome, The Beauty of Inflections: Literary Investigations in Historical Method and Theory, Oxford: Oxford University Press, 1985.

Social Values and Poetic Acts: The Historical Judgment of Literary Work, Cambridge, Mass. and London: Harvard University Press, 1988.

Miller, J. Hillis, 'Presidential Address 1986: The Triumph of Theory, the Resistance to Reading, and the Question of the Material Base', PMLA 102 (1987), pp. 281-291.

Porter, Carolyn, 'Are We Being Historical Yet?', South Atlantic Quarterly 87 (1988), pp. 743-786.

'History and Literature: "After the New Historicism", New Literary History 21.2 (Winter 1990), pp. 253-272; Porter's reply to Rena Fraden, pp. 279-282.

Ross, Marion B., 'Contingent Predilections: The Newest Historicisms and the Question of Method', The Centennial Review 34 (Fall 1990), pp. 485-538.

Veyne, Paul, 'The Final Foucault and His Ethics', Critical Inquiry 20.2 (Autumn 1993), pp. 1-9.

Vickers, Brian, Appropriating Shakespeare: Contemporary Critical Quarrels, New Haven and London: Yale University Press, 1993.

Wilson, Scott, Cultural Materialism: Theory and Practice, Oxford: Basil Blackwell, 1995.

## Fascist politics and literary criticism

Almgren, Birgitta, Germanistik und Nationalsozialismus: Affirmation, Konflikt und Protest: Traditionsfelder und zeitgebundene Wertung der Sprach- und Literaturwissenschaft am Beispiel der Germanisch-Romanischen Monatsschrift 1929–1943, Acta Universitatis Upsaliensis, Studia Germanistica Upsaliensia, 36 (1997).

Aron, Paul, Dirk De Geest, Pierre Halen and Antoon Vanden Braembussche (eds.),

Leurs occupations: l'impact de la seconde guerre mondiale sur la littérature en

Belgique, Braxelles: Textyles-CREHSGM, 1997.

Benjamin, Walter, 'Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit', in *Illuminationen: ausgewählte Schriften*, Frankfurt: Suhrkamp, 1977, pp. 136–169.

Berghaus, Günter, Futurism and Politics: Between Anarchist Rebellion and Fascist Reaction, 1909–1944, Providence: Berghahn, 1996.

(ed.), Fascism and Theatre: Comparative Studies on the Aesthetics and Politics of Performance in Europe, 1925–1945, Providence: Berghahn, 1996.

Berman, Russell A., 'Aestheticization of Politics: Walter Benjamin on Fascism and the Avant-garde', Modern Culture and Critical Theory, Madison: University of Wisconsin Press, 1989.

Carroll, David, French Literary Fascism: Nationalism, Anti-Semitism, and the Ideology of Culture, Princeton: Princeton University Press, 1995.





Conway, Martin, Collaboration in Belgium: Léon Degrelle and the Rexist Movement, 1940-1945, New Haven: Yale University Press, 1993.

De Geest, Dirk, Eveline Vanfraussen, Marnix Beyen and Ilse Mestdagh, Collaboratie of cultsur?: een Vlaams tijdschrift in bezettingstijd (1941–1944), Antwerp/Amsterdam: Meulenhoff/Kritak/Soma, 1997.

De Graef, Ortwin, Serenity in Crisis: A Preface to Paul de Man, 1939-1960, Lincoln: University of Nebraska Press, 1993.

Titanic Light: Paul de Man's Post-Romanticism, 1960-1969, Lincoln: University of Nebraska Press, 1995.

De Man, Paul, Aesthetic Ideology, ed. and introd. Andrzej Warminski, Minneapolis: University of Minnesota Press, 1996.

Wartime Journalism, 1939-1943, eds. Werner Hamacher, Neil Hertz and Thomas Keenan, Lincoln: University of Nebraska Press, 1988.

De Wever, Bruno, Greep naar de Macht: Vlaams-nationalisme en Nieuwe Orde: Het VNV 1933-1945, Tielt: Lannoo, 1994.

Friedländer, Saul, Reflets du nazisme, Paris: Seuil, 1982.

Golsan, Richard J. (ed.), Fascism, Aesthetics, and Culture, Hanover: University Press of New England, 1992.

Griffin, Roger, The Nature of Fascism, London: Pinter, 1991.

(ed.), Fascism, Oxford Readers Series, Oxford: Oxford University Press, 1995.

Hamacher, Werner, Neil Hertz and Thomas Keenan (eds.), Responses: On Paul de Man's Wartime Journalism, Lincoln: University of Nebraska Press, 1989.

Hewitt, Andrew, Fascist Modernism: Aesthetics, Politics, and the Avant-Garde, Stanford: Stanford University Press, 1993.

Kaplan, Alice Yaeget, Reproductions of Banality: Fascism, Literature, and French Intellectual Life, foreword by Russel Berman, Minneapolis: University of Minneapola Press, 1986.

Ketelsen, Uwe-Karsten, Literatur und Drittes Reich, Vierow bei Greifswald: SH-Verlag, 1994.

Lacoue-Labarthe, Philippe, La fiction du politique, Paris: Bourgois, 1987.

Lacoue-Labarthe, Philippe and Jean-Luc Nancy, Le mythe nazi, Paris: l'Aube, 1996.
Retreating the Political, ed. Simon Sparks, London: Routledge, 1997.

Lacqueur, Walter (ed.), Fascism: A Reader's Guide, London: Wildwood House, 1976.

Loiseaux, Gérard, La littérature de la défaite et de la collaboration, d'après Phonix oder Asche? (Phénix ou cendres?) de Bernhard Payr, Paris: Fayard, 1995.

Martin, Bernd (ed.), Martin Heidegger und das 'Dritte Reich': ein Kompendium, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1989.

Milza, Pierre and Serge Berstein, Dictionnaire historique des fascismes et du nazisme, Bruxelles: Complexe, 1992.

Mosse, George L., Der national-sozialistische Alltag, Frankfurt a.M.: Hain, 1993.

Norris, Christophet, Paul de Man: Deconstruction and the Critique of Aesthetic Ideology, London: Routledge, 1988.

O'Sullivan, Noël, Fascism, London: J. M. Dent, 1983.

Reichel, Peter, Der schöne Schein des dritten Reiches: Faszination und Gewalt des Faschismus, Frankfurt: Fischer, 1993.

Rioux, Jean-Pierre (ed.), La vie culturelle sous Vichy, Bruxelles: Complexe, 1990.





- 779 -

Sirinelli, Jean-François (gen. ed.), Histoire des droites en France, 3 vols. Paris: Gallimard, 1992.

Spackman, Barbara, Fascist Virilities: Rhetoric, Ideology, and Social Fantasy in Italy, Minneapolis: University of Minnesota Press, 1996.

Sternhell, Zeev, La Droite révolutionnaire, 1885-1914: les origines françaises du fascisme, Paris: Seuil, 1978.

Maurice Barrès et le nationalisme français, Paris: Colin, 1972.

Ni droite, ni gauche: l'idéologie fasciste en France, rev. edn., Bruxelles: Complexe, 1987, 1st edn. 1983.

Sternhell, Zeev, Mario Sznajder, and Maia Asheri, Naissance de l'idéologie fasciste, Paris: Gallimard, 1989.

Tabor, Jan (ed.), Kunst und Diktatur: Architektur, Bildhauerei und Malerei in Österreich, Deutschland, Italien und der Sowjetunion, 1922–1936, z vols. Baden: Grasl, 1994.

Theweleit, Klaus, Männerphantasien, vol. 2: Männerkörper – zur Psychoanalyse des weissen Terrors, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1980.

Verhoeyen, Etienne, België Bezet, 1940-1944: een synthese, Brussel BRTN, 1993. Welch, David, The Third Reich: Politics and Propaganda, London: Routledge, 1995.

Woolf, S. J. (ed.), Fascism in Europe (previously published as European Fascism, 1968), London: Methuen, 1981.

## Marxism and literary criticism

Adorno, Theodor W., Minima Moralia, trans. E. Jephcott, London: Verso, 1974.

Althusser, Louis, For Marx, trans. Ben Brewster, London: Verso, 1969.

Lenin and Philosophy and Other Essays, trans. Ben Brewster, London: Verso, 1971. Althusser, Louis and Etienne Balibar, Reading Capital, trans. Ben Brewster, London:

Verso, 1970.

Anderson, Perry, Considerations on Western Marxism, London: New Left Books, 1976.

The Origins of Postmodernity, London: Verso, 1998.

Benjamin, Walter, Charles Baudelaire, trans. Harry Zohn, London: New Left Books, 1973.

Illuminations, trans. Harry Zohu, introd. Hannah Arendt, London: Jonathan Cape, 1970.

One-Way Street and Other Writings, trans. E. Jephcott and Kingsley Shorter, London: New Left Books, 1979.

Understanding Brecht, trans. Anna Bostock, London: New Left Books, 1973. Bloch, Ernst, et al., Aesthetics and Politics, London: New Left Books, 1977.

Callinicos, Alex, Against Postmodernism, Cambridge: Polity, 1989.

Cohen, G.A., Karl Marx's Theory of History, Oxford: Clarendon, 1978.

Eagleton, Terry, Criticism and Ideology, London: New Left Books, 1976.

Literary Theory, Oxford: Blackwell, 1986.

Marxism and Literary Criticism, London: Methuen, 1976.

Walter Benjamin, or, Towards a Revolutionary Criticism, London: Verso, 1981.

Jameson, Fredric, Marxism and Form, Princeton: Princeton University Press, 1971.

The Political Unconscious, London: Methuen, 1981.



Postmodernism, or the Cultural Logic of Late Capitalism, London: Verso, 1991. Kermode, Frank, History and Value, Oxford: Clarendon, 1988.

Labriola, Antonio, Essays on the Materialistic Conception of History, Chicago: Kerr, 1908.

Laclau, Ernesto and Chantal Mouffe, Hegemony and Socialist Strategy, London: Verso, 1985.

Lukācs, Gyorgy, The Historical Novel, trans. Hannah and Stanley Mitchell, London: Merlin, 1962.

History and Class Consciousness, trans. R. Livingstone, London: Merlin, 1971.

The Meaning of Contemporary Realism, trans. John and Necke Mander, London: Merlin, 1963.

Macherey, Pierre, A Theory of Literary Production, trans. G. Wall, London: Routledge and Kegan Paul, 1978.

Nelson, Cary and Lawrence Grossberg (eds.), Marxism and the Interpretation of Culture, Houndmills: Macmillan, 1988.

Prawer, S. S., Karl Marx and World Literature, Oxford: Oxford University Press, 1978.
Trotsky, Leon, Literature and Revolution (1923), Ann Arbor: University of Michigan Press, 1971.

On Literature and Art, New York: Pathfinder, 1970.

Willett, John (ed.), Brecht on Theatre, London: Methuen, 1978.

Williams, Raymond, Marxism and Literature, Oxford: Clarendon, 1977.

## Marxism and poststructuralism

Baudrillard, Jean, A Critique of the Political Economy of the Sign, trans. Charles Levin, St. Louis: Telos Press, 1981.

Fatal Strategies, trans. Philip Beitchman and W. G. J. Niesluchowski, New York: Semiotext(e)/Pluto, 1990.

The Gulf War Did Not Happen, trans. Paul Patton, Bloomington: Indiana University Press, 1995.

The Mirror of Production, trans. Mark Poster, St. Louis: Telos Press, 1975.

Seduction, trans. Brian Singer, New York: St. Martin's Press, 1990.

Simulations and Simulacra, trans. Sheila Faria, Ann Arbor: The University of Michigan Press, 1994.

Symbolic Exchange and Death, trans. Iain Hamilton Grant, London: Sage, 1993.

The System of Objects, trans. James Benedict, New York: Verso, 1996.

Caudwell, Christopher, Illusion and Reality, New York: International Publishers, 1947.
Studies in a Dying Culture, London: John Lane, 1938.

Deleuze, Gilles, Difference and Repetition, trans. Paul Patton, New York: Columbia University Press, 1994.

The Logic of Sense, trans. Mark Lester and Charles Stivale, New York: Columbia University Press, 1990.

Nietzsche and Philosophy, trans. Hugh Tomlinson, New York: Columbia University Press, 1983.

Deleuze, Gilles and Felix Guattari, The Anti-Oedipus: Capitalism and Schizophrenia, trans. Robert Hurley, Mark Seem, Helen R. Lane, Minneapolis: University of Minnesota Press, 1983.





A Thousand Plateaus: Capitalism and Schizophrenia, Vol. 2, trans. Brian Massumi, Minneapolis: University of Minnesota Press, 1987.

Derrida, Jacques, Of Grammatology, trans. Gayatri Chakravorty Spivak, Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1976.

Specters of Marx: The State of Debt, the Work of Mourning, and the New International, trans. Peggy Kamuf, New York: Routledge, 1994.

Speech and Phenomena, trans. David B. Allison, Evanston: Northwestern University Press, 1973.

Writing and Difference, trans. Alan Bass, Chicago: University of Chicago Press, 1978.Foucault, Michel, Discipline and Punish, trans. Alan Sheridan, New York: Vintage, 1979.

The History of Sexuality, trans. Robert Hurley, New York: Vintage, 1988-90.

Madness and Civilization: A History of Insanity in the Age of Reason, trans. Richard Howard, New York: Vintage, 1965.

The Order of Things: An Archaeology of the Human Sciences, trans. Alan Sherian, London: Tavistock, 1974.

Kristeva, Julia, Desire in Language: A Semiotic Approach to Literature and Art, trans. Thomas Gora, Alice Jardine, Leon S. Roudiez, New York: Columbia University Press, 1980.

Revolution in Poetic Language, trans. Margaret Waller, New York: Columbia University Press, 1984.

Lukács, Gyorgy, The Historical Novel, trans. Hannah and Stanley Mitchell, Lincoln: University of Nebraska Press, 1983.

Lyotard, Jean François, Dérive a partir de Marx et Freud (1975), Paris: Galilée, 1994. Discours/figure, Paris: Klincksieck, 1971.

The Post-Modern Condition, trans. Geoff Bennington and Brian Massumi, Minneapolis: University of Minnesota Press, 1984.

Macherey, Pierre, A Theory of Literary Production, trans. G. Wall, London: Routledge & Kegan Paul, 1978.

## Adorno and the early Frankfurt School

### Primary sources

Adorno, Theodor W., Aesthetic Theory, trans. C. Lenhardt, eds. Gretel Adorno and Rolf Tiedemann, London: Routledge and Kegan Paul, 1984.

The Culture Industry: Selected Essays on Mass Culture, ed. and introd. J. M. Bernstein, London: Routledge, 1991.

Notes to Literature, trans. Shierry Weber Nicholsen, ed. Rolf Tiedemann, New York: Columbia University Press, 1991, 1992.

Prisms, trans. Samuel and Shierry Weber, Cambridge, Mass.: MIT Press, 1981.

Adorno, Theodor W. and Max Horkheimer, Dialectic of Enlightenment, trans. John Cumming, London: Allen Lane, 1973.

Arato, A. and E. Gebhardt (eds.), The Essential Frankfurt School Reader, Oxford: Blackwell, 1978.

Bronner, S. E. and D. M. Kellner (eds.), Critical Theory and Society: A Reader, London: Routledge, 1989.





Horkheimer, Max, Critical Theory: Selected Essays, trans. Matthew J. O'Connell, New York: Continuum, 1982.

Lowenthal, Leo, Literature and the Image of Man: Sociological Studies of the European Drama and Novel, 1600-1900, New York: Beacon Press, 1957.

Marcuse, Herbert, Negations: Essays in Critical Theory, Harmondsworth: Penguin, 1968.

### Secondary sources

Held, David, Introduction to Critical Theory: Horkheimer to Habermas, London: Hutchinson, 1980.

Jarvis, Simon, Adorno: A Critical Introduction, Cambridge: Polity Press, 1998.

Rose, Gillian, The Melancholy Science: An Introduction to the Thought of Theodor W. Adorno, London: Macmillan, 1978.

Wiggerhaus, Rolf, The Frankfurt School: Its History, Theories and Political Significance, Cambridge: Polity Press, 1994.

# The 'German-French' debate: critical theory, hermeneutics and deconstruction

### Primary sources

Bohrer, Karl Heinz, Das absolute Präsens: die Semantik ästhetischer Zeit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1994.

Plötzlichkeit: zum Augenblick des ästhetischen Scheins, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1981.

Burger, Peter, Theorie der Avantgarde, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1982. Zur Kritik der idealistischen Ästhetik, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1983.

Derrida, Jacques, L'écriture et la différence, Paris: Points, 1967.

Marges de la philosophie, Paris: Minuit, 1972.

Frank, Manfred, Grenzen der Verständigung: ein Geistergespräch zwischen Lyotard und Habermas, Frankfurt: Suhrkamp, 1988.

Das Individuelle-Allgemeine: Textstrukturierung und -interpretation nach Schleiermacher, Frankfurt: Suhrkamp, 1977.

Das Sagbare und das Unsagbare, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1989 (part translation, The Subject and the Text: Essays in Literary Theory and Philosophy, introd. Andrew Bowie, Cambridge: Cambridge University Press, 1997).

Was ist Neostrukturalismust, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1984.

Gadamer, Hans-Georg, Hermeneutik: Wahrheit und Methode, 2 Ergänzungen, Register, Tübingen: J. C. B. Mohr, 1986.

Wahrheit und Methode, Tübingen: J. C. B. Mohr, 1975.

Habermas, Jürgen, Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt: Suhrkamp, 1985.

Henrich, Dieter, Selbstverhältnisse, Stuttgart: Reclam, 1982.

Lyotard, Jean-François, Le différend, Paris: Minuit, 1983.

Menke, Christoph, Die Souveränität der Kunst: Ästhetische Erfahrung nach Adorno und Derrida, Frankfurt: Suhrkamp, 1991.





Michelfelder, Diane P. and Richard E. Palmer (eds.), Dialogue and Deconstruction: The Gadamer-Derrida Encounter, Albany: SUNY Press, 1989.

Wellmer, Albrecht, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne, Frankfurt: Suhrkamp, 1985.

Welsch, Wolfgang, Vernunft: die zeitgenössische Vernunftkritik und das Konzept der transversalen Vernunft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1996.

### Secondary sources

Bowie, Andrew, Aesthetics and Subjectivity: From Kant to Nietzsche, Manchester: Manchester University Press, 1993 (rev edn., forthcoming).

From Romanticism to Critical Theory: The Philosophy of German Literary Theory, London, New York: Routledge, 1997.

Dews, Peter, The Limits of Disenchantment, London and New York: Verso, 1995. Logics of Disintegration, London, New York: Verso, 1987.

Gasché, Rodolphe, The Tain of the Mirror: Derrida and the Philosophy of Reflection, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1986.

Holub, Robert, Crossing Borders: Reception Theory, Poststructuralism, Deconstruction, Madison: University of Wisconsin Press, 1992.

## Post-war Italian intellectual culture: from Marxism to cultural studies

Agamben, Giorgio, The Coming Community, trans. Michael Hardt, Minneapolis: Minnesota University Press, 1993.

Asor Rosa, Alberto, Sintesi di storia della letteratura italiana, Florence: La Nuova Italia, 1975

Birnbaum, Lucia Chiavola, Liberazione della donna: feminism in Italy, Middletown, Conn: Wesleyan University Press, 1986.

Bodei, Remo, Repenser l'Europe, Brussels: Editions de l'Université de Bruxelles, 1996. Bono, Paola and Sandra Kemp (eds.), Italian Feminist Thought: A Reader, Oxford: Basil Blackwell, 1991.

Cacciari, Massimo, Geo-filosofia dell'Europa, Milan: Adelphi, 1994.

Krisis: saggio sulla crisi del pensiero negativo da Nietzsche a Wittgenstein, Milan: Feltrinelli, 1976.

Carravetta, Peter, 'Repositioning Interpretive Discourse: From "A Crisis of Reason" to "Weak Thought", Differentia, Review of Italian Thought 2 (1988), pp. 83-126.

Calefato, Patrizia, Europa fenicia, identità linguistica, comunità, linguaggio come pratica sociale, Milan: Franco Angeli, 1994.

Colletti, Lucio, Marxism and Hegel, trans. Lawrence Garner, London: Verso, 1973.
D'Alema, Massimo, Claudio Verlardi, and Gianni Cuperlo, Un paese normale, Milan:
Mondadori, 1995.

Dalla Costa, Mariarosa, Donne, sviluppo e lavoro di riproduzione: questioni delle lotte e dei movimenti, Milan: Franco Angeli, 1996.

Paying the Price: Women and the Politics of International Economic Strategy (1993), London: Zed Books, 1995.

della Volpe, Galvano, Critique of Taste, trans. Michael Casar, London: MLB, 1978. Logica come scienza storica, Rome: Riuniti, 1969.





Rousseau e Marx, Rome: Riuniti, 1974; first edn. 1956.

Diotima (group), Il cielo stellato dentro di noi: l'ordine simbolico della madre, Milan: Tartaruga, 1992.

Mettere al mondo il mondo: oggetto e oggettività alla luce della differenza sessual, Milan: Tartaruga, 1990.

Eco, Umberto, Semiotics and the Philosophy of Language, Bloomington: Indiana University Press, 1984.

A Theory of Semiotics, Bloomington: Indiana University Press, 1976.

Ferraris, Maurizio, History of Hermeneutics, trans. Luca Somigli, Atlantic Heights, N.L.: Humanities Press, 1996.

Fon, Vittorio and Paul Ginsborg, Le virtù della repubblica: dalla crisi del sistema e dal ricambio della class politica lo spazio per una nuova cultura di governo, Milan: Il Saggiatore, 1994.

Forgacs, David and Robert Lumley (eds.), Italian Cultural Studies: An Introduction, Oxford: Oxford University Press, 1996.

Frascr, John, An Introduction to the Thought of Galvano della Volpe, London: Lawrence and Wishart, 1977.

Gargani, Aldo (ed.), Crisi della ragione: nuovi modelli nel rapporto tra sapere e attività umane, Tarin: Elnaudi, 2979...

Gramsci, Antonio, Selections from the Prison Notebooks of Antonio Gramsci, eds. and trans. Quintin Hoare and Geoffrey Nowell Smith, London: Lawrence & Wishart, 1971.

Holub, Renate, Antonio Gramscii Beyond Marxism and Postmodernism, London: Routledge, 1992.

"The Cultural Politics of the CPI 1944-1956", Yale Italian Studies 2 (1978), pp. 261-283.

'Strong Ethics and Weak Thought: Feminism and Postmodernism in Italy', Annali d'Italianistica 9 (1991), pp. 124-143-

'Towards a New Rationality? Notes on Feminism and Current Discursive Practices in Italy', Discourse: Berkeley Journal for Theoretical Studies in Media and Culture 4 (1981-82), pp. 89-108.

Macciocchi, Maria Antonietta, Letters from Inside the Italian Communist Party to Louis Althusser, trans. Stephen M. Hellman, London: MLB, 1975.

Manacorda, Giuliano, Storia della letteratura italiana contemporanea (1940–1965), Rome: Editori Riuniti, 1974; 1st edu. 1967.

Negri, Antonio, Marx beyond Marx (1979), ed. Jim Fleming, trans. Harry Cleaver, Michael Ryan and Maurizio Viano, South Hadley, Mass.: Bergin and Garvey, 1984.

Passerini, Luisa, Identità culturale europea, Florence: La Nuova Italia, 1999.

Petrilli, Susan (ed.), Between Signs and Non-Signs, Amsterdam and Philadelphia: Benjamins, 1992.

Petronio, Giuseppe, Letteratura e società: storia e antologia della letteratura italiana, Palermo: Palumba, 1972.

Ponzio, Augusto, Produzione linguistica e ideologia sociale, Bari: Di Donato, 1973. Signs, Dialogue and Ideology, Amsterdam: Benjamins, 1992.

Rossanda, Rossana, Anche per me: donna, persona, memoria dal 1973-1986, Milan: Feltrinelli, 1986.



Rossi-Landi, Ferruccio, Language as Word and Trade: Semiotic Homology for Linguistics and Economics, South Hadley, Mass.: Bergin and Garvey, 1983.

Linguistics and Economics, The Hagne: Monton, 1977.

Marxism and Ideology, trans. Roger Griffin, Oxford: Clarendon Press, 1990.

Rusconi, Gian Enrico, Nazione, etnia, cittadinanza in Italia e in Europa, Brescia: La Scuola, 1993.

La teoria critica della società, Bologna: Il Mulino, 1968.

Salinari, Carlo, Profilo storico della letteratura Italiana, Rome: Editori Riuniti, 1972. Storia d'Italia, dall'unità a oggi, Turin: Einaudi, 1975.

Touraine, Alain, Pourrons nous vivre ensemble! Egaux et différents, Paris: Fayard, 1997.

Vattimo, Gianni, La società trasparente, Milan: Garazanti, 1989.

Il soggetto e la maschere: Nietzsche e il problema della liberazione, Milan: Bompiani, 1974.

Vattimo, Gianni and Pier Aldo Rovatti (eds.), Il pensiero debole, Milan: Feltrinelli, 1983. Veltroni, Walter, La bella politica: un intervista di Stefano del Re, Milan: Rizzoli, 1995.

### Mikhail Bakhtin: historical becoming in language, literature and culture

### Primary sources

Bakhtin, Mikhail, Art and Answerability: Early Philosophical Essays by M. M. Bakhtin, eds. Michael Holquist and Vadim Liapunov, trans. Vadim Liapunov and Kenneth Brostrom, Austin, Tex.: University of Tex. Press, 1990 (contains the early philosophical fragment 'Author and Hero in Aesthetic Activity', fragments of Bakhtin's Bildungsroman project, pieces on linguistics from the 1950s and late philosophical notes).

The Dialogic Imagination: Four Essays by M. M. Bakhtin, ed. Michael Holquist, trans. Caryl Emerson and Michael Holquist, Austin, Tex.: University of Texas

Press, 1981.

'Lektsii i vystupleniia M. M. Bakhtina 1924–1925 gg. v zapisiakh L. V. Pumpianskogo' ('Lectures and Interventions by M. M. Bakhtin in 1924–1925, from Notes by L. V. Pumpiansky'; Bakhtin's contributions to the Leningrad philosophical seminar), in L. A. Gogotishvili and P. S. Gurevich (eds.), M. M. Bakhtin kak filosof, Moscow: Nauka, 1992, pp. 221–252.

Literaturno-kriticheskie stat'i ('Literary-Critical Articles'), eds. S. G. Bocharov and

V. V. Kozhinov, Moscow: Khudozhestvennaia literatura, 1986.

Problems of Dostoevsky's Poetics (1963), ed. and trans. Caryl Emerson, Manchester: Manchester University Press, 1984.

Problemy tvorchestva Dostoevskogo ('Problems of Dostoevsky's Art'), Leningrad: Priboi, 1929.

Rabelais and His World, trans. Hélène Iswolsky, Cambridge, Mass.: MIT Press, 1968.

Sobranie sochinenii v semi tomakh, tom 5, Raboty 1940-kh — nachala 1960-kh godov ('Collected Works in Seven Volumes', Vol. 5: 'Works from the 1940s to the Beginning of the 1960s'), eds. S. G. Bocharov and L. A. Gogotishvili, Moscow: Russkie slovari, 1996.





Speech Genres and Other Late Essays, eds. Caryl Emerson and Michael Holquist, trans. Vern W. McGee, Austin, Tex.: University of Texas Press, 1986.

Towards a Philosophy of the Act, trans. Vadim Liapunov, eds. Vadim Liapunov and Michael Holquist, Austin, Tex.: University of Tex. Press, 1993.

Tworchestvo Fransua Rable i narodnaia kul'tura srednevekov'ia i renessansa (1940) ('The Art of François Rabelais and the Popular Culture of the Middle Ages and Renaissance'), Moscow: Khudozhestvennaia literatura, 1965; reprinted with new pagination in 1990.

Voloshinov, Valentin, Marxism and the Philosophy of Language (1929), trans. Ladislav Matejka and I. R. Titunik, New York: Seminar Press, 1973.

### Secondary sources

- Barsky, Robert and Michael Holquist (eds.), Bakhtin and Otherness; Discours Social / Social Discourse 3.1-2 (1990).
- Bibler, V. S., M. M. Bakhtin, ili poetika kul'tury, Moscow: Progress-Gnozis, 1991.
  Myshlenie kak tvorchestvo: vvedenie k logiku myshlennogo dialoga, Moscow: Izd. politicheskoi literatury, 1975.
- Bocharov, Sergei, 'Sobytie bytiia: o Mikhaile Mikhailoviche Bakhtine', Novyi mir 11 (1995), pp. 212-221.
- Bocharov, S. G., 'Ob odnom razgovore i vokrug nego', Novoe literaturnoe obozrenie 2 (1993), pp. 70-89; abridged translation by Vadim Liapunov and Stephen Blackwell, 'Conversations with Bakhtin', PMLA 109.5 (1994), pp. 1009-1024.
- Bonetskaia, N. K., 'Bakhtin's Aesthetics as a Logic of Form', in David Shepherd (ed.), The Contexts of Bakhtin: Philosophy, Authorship, Aesthetics, New York: Harwood Academic Press, 1998.
- Clark, Katerina and Michael Holquist, Mikhail Bakhtin, Cambridge, Mass. and London: Harvard University Press, 1985.
- Coates, Ruth, Christianity in Bakhtin, Cambridge: Cambridge University Press, 1999.
  Emerson, Caryl, The First Hundred Years of Mikhail Bakhtin, Princeton: Princeton University Press, 1997.
- Hale, Dorothy, Social Formalism: The Novel in Theory from Henry James to the Present, Stanford, Calif.: Stanford University Press, 1998.
- Hitchcock, Peter (ed.), Bakhtin' Bakhtin': Studies in the Archive and Beyond, South Atlantic Quarterly 97.3-4 (1998).
- Flolquist, Michael, Dialogism: Bakhtin and his World, London and New York: Routledge, 1990.
- Howes, Craig, 'Rhetorics of Attack: Bakhtin and the Aesthetics of Satire', Genre 19-3 (1986), pp. 231-243.
- Kagan, M. I., 'Evreistvo i krizis kul'tury' ('Judaism and the Crisis of Culture', 1923).
  Minusshee 6 (1981), pp. 229–236.
- Konkin, S. S. and L. S. Konkina, Mikhail Bakhtin: stranitsy zhizni i tvorchestva, Saransk: Mordovskoe knizhnoe izdatel'stvo, 1993.
- Medvedev, Iu. P., "Nas bylo mnogo na chelne . . .", Dialog Karnaval Khronotop 1 (1992), pp. 89–108.
- Mihailovic, Alexander, Corporeal Words: Mikhail Bakhtin's Theology of Discourse, Evanston, Ill.: Northwestern University Press, 1997.





Morson, Gary Saul and Caryl Emerson, Mikhail Bakhtin: Creation of a Prosaics, Stanford, Calif.: Stanford University Press, 1990.

Pechey, Graham, 'Boundaries versus Binaries: Bakhtin in/against the History of Ideas',

Radical Philosophy 54 (1990), pp. 23-31.

'Modernity and Chronotopicity in Bakhtin', in David Shepherd (ed.), The Contexts of Bakhtin: Philosophy, Authorship, Aesthetics, New York: Harwood Academic Press, 1998.

'Philosophy and Theology in "Aesthetic Activity", Dialogism 1 (1998), pp. 57-73-Poole, Brian, 'Bakhtin and Cassirer: The Philosophical Origins of Bakhtin's Carnival

Messianism', South Atlantic Quarterly 97.3-4 (1998), pp. 537-578.

'From Phenomenology to Dialogue: Max Scheler's Phenomenological Tradition and Mikhail Bakhtin's Development from Towards a Philosophy of the Act to his Study of Dostoevsky', in Ken Hirschkop and David Shepherd (eds.), Bakhtin and Cultural Theory, 2nd rev. edn., Manchester: Manchester University Press, forthcoming.

"Nazad k Kaganu", Dialog Karnaval Khronotop 1 (1995), pp. 38-48.

Segre, Cesare, 'What Bakhtin Left Unsaid: The Case of the Medieval Romance', in Kevin Brownlee and Marina Scordiles Brownlee (eds.), Romance: Generic Transformations From Chrétien de Troyes to Cervantes, Hanovet, N.H.: University Press of New England, 1985.

Shepherd, David (ed.), The Contexts of Bakhtin: Philosophy, Authorship, Aesthetics,

New York: Harwood Academic Publishers, 1998.

Stallybrass, Peter and Allon White, The Politics and Poetics of Transgression, London: Methuen, 1986.

Stam, Robert, Subversive Pleasures: Bakhtin, Cultural Criticism, and Film, Baltimore and London: The Johns Hopkins University Press, 1989.

Thomson, Clive and Hans Raj Dua (eds.), Dialogism and Cultural Criticism, London, Canada: Mestengo Press, 1995.

Tihanov, Galen, 'Bakhtin's Essays on the Novel (1935-41): A Study of their Intellectual

Background and Innovativeness', Dialogism 1 (1998), pp. 30-56.

'Bakhtin, Lukács and German Romanticism: The Case of Epic and Irony', in Carol Adlam et al. (eds.), Face to Face: Bakhtin in Russia and the West, Sheffield: Sheffield Academic Press, 1997.

Todorov, Tzvetan, Mikhail Bakhtin: The Dialogical Principle, trans. Wlad Godzich, Manchester: Manchester University Press, 1984.

Williams, Raymond, 'The Uses of Cultural Theory', New Left Review 158 (1986), pp. 19-31.

### Cultural studies

Arnold, Matthew, Culture and Anarchy and Other Writings, ed. Stefan Collini, Cambridge: Cambridge University Press, 1993.

Batsleer, Janet, Tony Davies, Rebecca O'Rourke and Chris Weedon, Rewriting English: Cultural Politics of Gender and Class, London: Methuen, 1985.

Belsey, Catherine, Critical Practice, London: Methuen, 1980.

Bourdieu, Pierre and Jean-Claude Passeron, Reproduction in Education, Society, and Culture, trans. R. Nice, London and Newbury Park, Calif.: Sage (in association with the Theory, Culture and Society Department, Teesside Polytechnic), 1990.



Eagleton, Terry, Criticism and Ideology, London: New Left Books, 1976.

Easthope, Antony, Literary into Cultural Studies, London: Routledge, 1991.

Hall, Smart and Paddy Whannel, The Popular Arts, London: Hutchinson Educational, 1964.

Hoggart, Richard, Speaking to Each Other, vol. 1: About Society, London: Chatto and Windus, 1970.

The Uses of Literacy, London: Chatto and Windus, 1957.

Leavis, F. R., The Common Pursuit, Harmondsworth: Penguin, 1962.

Mass Civilization and Minority Culture, Cambridge: Gordon Fraser, 1930.

Leavis, F. R. and Denys Thompson, Culture and Environment, London: Chatto and Windus, 1933.

Macherey, Pierre, A Theory of Literary Production, trans. G. Wall, London: Routledge and Kegan Paul, 1978.

Mathieson, Margaret (ed.), The Preachers of Culture, London: Allen and Unwin,

Milner, Andrew, Literature, Culture and Society, London: UCL Press, 1996.

Mulhern, Francis, The Moment of 'Scrutiny', London: New Left Books, 1979. Newbolt Report, The Teaching of English in England, London: Board of Education,

HMSO, 1921. Sampson, George, English for the English, Cambridge: Cambridge University Press,

Sampson, George, English for the English, Cambridge: Cambridge University Press, 1921.

Steele, Tom, The Emergence of Cultural Studies 1945-65: Cultural Politics, Adult Education and the English Question, London: Lawrence and Wishart, 1997.

Turner, Graeme, British Cultural Studies: An Introduction, 2nd edn., London: Routledge, 1996.

Williams, Raymond, Communications, Harmondsworth: Penguin, 1962.

Culture and Society, London: Chatto and Windus, 1958.

Keywords: A Vocabulary of Culture and Society, London: Fontana, 1976.

The Long Revolution, Harmondsworth: Pelican, 1965.

Marxism and Literature, Oxford: Oxford University Press, 1977.

Television: Technology and Cultural Form, London: Fontana, 1974.

## Literature and the institutional context in Britain

## Primary sources

Chambers, R.W., 'The Teaching of English in the Universities of England', English
Association Pamphlet 53 (1922).

Daiches, David (ed.), The Idea of a New University: An Experiment in Sussex, London: Andre Deutsch, 1964.

Leavis, F. R., Education and the University, London: Chatto and Windus, 1943.

Newman, John Henry, The Idea of the University, London: Image Books, 1959.

Potter, Stephen, The Muse in Chains. A Study in Education, London: Jonathan Cape, 1937.

Tillyard, E. M. W., The Muse Unchained, London: Bowes and Bowes, 1958.

The National Committee of Inquiry into Higher Education: Higher Education in the Learning Society (The Dearing Report), London: HMSO, 1997.



The Teaching of English in England: Being the Report of the Departmental Committee Appointed by the President of the Board of Education to Inquire into the Position of English in the Education System (The Newbolt Report), London: HMSO, 1921.

Thompson, E. P., Warwick University Ltd, London: Merlin, 1970.

### Secondary sources

Baldick, Chris, Criticism and Literary Theory 1890 to the Present, London: Longman, 1996.

Doyle, Brian, English and Englishness, London: Routledge 1988.

Halsey, A. H., Decline of Donnish Dominion: The British Academic Professions in the Twentieth Century, Clarendon: Oxford, 1992.

Moodie, Graeme and Rowland Eustace, Power and Authority in British Universities, London: George Allen and Unwin, 1974.

Palmer, D. J., The Rise of English Studies: An Account of the Study of English Language and Literature From Its origins to the Making of the Oxford English School, London: University of Hull and Oxford University Press, 1965.

Sanderson, Michael, The Universities and British Industry: 1850-1970, London: Routledge, 1972.

Scott, Peter, The Meanings of Mass Higher Education, Buckingham: Open University Press, 1995.

Taper, Ted and Brian Salter, Oxford, Cambridge and the Changing Idea of the University: The Challenge to Donnish Dominion, Buckingham: Open University Press, 1992.

## Literary criticism and psychoanalytic positions

#### Primary sources

Freud, Sigmund, The Pelican Freud Library, 15 vols., trans. James Strachey, eds. Angela Richards and Albert Dickson, London: Penguin, 1973-85.

Separate volumes:

Art and Literature, trans. James Strachey, ed. Albert Dickson, Pelican Freud Library, vol XIV.

On Metapsychology: The Theory of Psychoanalysis, trans. James Strachey, ed. Angela Richards, Pelican Freud Library, vol. XI.

The Origins of Religion, trans. James Strachey, ed. Albert Dickson, Pelican Freud Library, vol. XIII.

Studies on Hysteria, trans. James Strachey, ed. Angela Richards, Pelican Freud Library, vol. III.

Jung, Carl Gustav, Collected Works, trans. R. F. C. Hull, eds. Herbert Read, Michael Fordham, and Gerhard Adler, 20 vols. (and 4 unnumbered vols.), London: Routledge and Kegan Paul, 1959.

Klein, Melanie, Contributions to Psycho-Analysis 1921-1945, International Psycho-Analytical Library, 34, London: Hogarth Press, 1968.

Envy and Gratitude and Other Works 1946-63, London: Virago, 1988.





Love, Guilt and Reparation and Other Works 1921-45, London: Virago, 1988.

Kristeva, Julia, Desire in Language: A Semiotic Approach to Literature and Art, trans. and ed. Leon S. Roudiez, Oxford: Blackwell, 1980.

Powers of Horror: An Essay on Abjection, trans. and ed. Leon S. Roudiez, European Perspectives Series, New York: Columbia University Press, 1982.

Lacan, Jacques, Écrits, trans. Alan Sheridan, London: Tavistock, 1977.

The Four Fundamental Concepts of Psycho-Analysis, trans. Alan Sheridan, ed. Jacques-Alain Miller, New York and London: Norton, 1978.

Winnicott, D.W., Playing and Reality, Harmondsworth: Penguin, 1974.

### Secondary sources

Berman, Jeffrey, The Talking Cure: Literary Representations of Psychoanalysis, New York: New York University Press, 1985.

Brooks, Peter, Psychoanalysis and Storytelling, Oxford: Blackwell, 1993.

Ellmann, Maud (ed.), Psychoanalytic Literary Criticism, Longman Critical Readers Series, London and New York: Longman, 1994.

Felman, Shoshana, Writing and Madness: Literature/Philosophy/Psychoanalysis, Ithaca: Cornell University Press, 1985.

(ed.), Literature and Psychoanalysis: The Question of Reading: Otherwise, Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1982.

Gunn, Daniel, Psychoanalysis and Fiction: An Exploration of Literary and Psychoanalytical Borders, Cambridge: Cambridge University Press, 1988.

Hartman, Geoffrey (ed.), Psychoanalysis and the Question of the Text: Selected Papers From the English Institute, 1976-77, Baltimore and London: Johns Hopkins University Press, 1978.

Kofman, Sarah, Freud and Fiction, Cambridge: Polity, 1991.

Kurzweil, Edith and William Phillips (eds.), Literature and Psychoanalysis, Ithaca: Cornell University Press, 1983.

Lechte, John (ed.), Writing and Psychoanalysis: A Reader, London and New York: Arnold, 1996.

Rimmon-Kenan, Shlomith (ed.), Discourse in Psychoanalysis and Literature, London: Methuen, 1987.

Royle, Nicholas and Ann Wordsworth (eds.), Psychoanalysis and Literature: New Work, special edition of The Oxford Literary Review, 12.1-2 (1990).

Williams, Linda Ruth, Critical Desire: Psychoanalysis and the Literary Subject, Interrogating Texts Series, London and New York: Arnold, 1995.

Vice, Sue (ed.), Psychoanalytic Criticism: A Reader, Cambridge: Polity, 1996.

Wright, Elizabeth, Psychoanalytic Criticism: Theory in Practice, New Accents Series, London and New York: Methuen, 1984.

## The history of feminist criticism

### Primary sources

Barrett, Michèle, Women's Oppression Today: Problems in Marxist Feminist Analysis, London: Verso, 1980.



- 121 -

Cixous, Hélène, 'The Laugh of the Medusa', trans. Keith Cohen and Paula Cohen, Signs 1.4, 1976, pp. 875-894.

Daly, Mary, Gynlecology, London: The Women's Press, 1979.

De Beauvoir, Simone, The Second Sex (1949), trans. H. M. Parshley, Harmondsworth: Penguin, 1972.

Ellmann, Mary, Thinking About Women, New York: Harcourt, 1968.

Firestone, Shulamith, The Dialectic of Sex: The Case for Feminist Revolution, London: The Women's Press, 1970.

Friedan, Betty, The Feminine Mystique, Harmondsworth: Penguin, 1981.

Gilbert, Sandra M. and Susan Gubat, The Madwoman in the Attic, New Haven: Yale University Press, 1979.

Greer, Germaine, The Female Eunuch, London: Paladin, 1971.

Irigaray, Luce, Speculum of the Other Woman, trans. Gillian G. Gill, Ithaca: Cornell University Press, 1985 (Spéculum de l'autre femme, 1974).

Kristeva, Julia, Revolution in Poetic Language, trans. Margaret Waller, New York: Columbia University Press, 1980 (Révolution du language poétique, 1974).

Millett, Kate, Sexual Politics, New York: Avon Books, 1970.

Mitchell, Juliet, Psychonanalysis and feminism, Harmondsworth: Penguin, 1974. 'Women: The Longest Revolution', New Left Review 40 (1966), pp. 1-39.

Moers, Ellen, Literary Women: The Great Writers, New York: Doubleday, 1976.

Moi, Toril, Sexual/Textual Politics: Feminist Literary Theory, London: Methuen, 1985.

Moraga, Cherrie and Gloria Anzaldúa (eds.), This Bridge Called my Back: Writings by Radical Women of Color, New York: Kitchen Table Press, 1983.

Morgan, Robin (ed.), Sisterhood is Powerful: An Anthology of Writings from the Women's Liberation Movement, New York: Random House, 1970.

Olsen, Tillie, Silences, London: Virago, 1972.

Rich, Adrienne, 'Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existence', in E. Abel and E. K. Abel (eds.), The Signs Reader: Woman, Gender and Scholarship, Chicago: Chicago University Press, 1983, pp. 139–168.

Of Woman Born: Motherhood as Experience and Institution, London: Virago,

Rowbotham, Sheila, Woman's Consciousness, Man's World, Harmondsworth: Penguin, 1973.

Rubin, Gayle, 'The Traffic in Women', in Linda Nicholson (ed.), The Second Wave: A Reader in Feminist Theory, ed. Linda Nicholson, New York: Routledge, 1997, pp. 27–62.

Showalter, Elaine, A Literature of Their Own: British Women Novelist from Brontë to Lessing, Princeton: Princeton University Press, 1977.

Spender, Dale, Man Made Language, London: Routledge and Kegan Paul, 1980.
Mothers of the Novel: 200 Good Women Writers Before Jane Austen, London-Pandora, 1986.

Woolf, Virginia, A Room of One's Own (1928), Harmondsworth: Penguin, 1973.
Three Guineas (1938), Harmondsworth: Penguin, 1977.

Zimmerman, Bonnie, 'What Has Never Been: An Overview of Lesbian Feminist Criticism', in Gayle Greene and Coppélia Kahn (eds.), Making a Difference: Feminist Literary Criticism, London: Methuen, 1985, pp. 177-210.





### Secondary sources

Butler, Judith, Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity: Essays on Theory, Film, and Fiction, New York: Routledge, 1990.

Carby, Hazel V., Reconstructing Womanhood: The Emergence of the Afro-American Woman Novelist, Oxford: Oxford University Press, 1987.

Christian, Barbara, Black Feminist Criticism, Oxford: Pergamon, 1985.

Gallop, Jane, Feminism and Psychoanalysis: The Daughter's Seduction, London: Macmillan, 1982.

Hartsock, Nancy, Money, Sex and Power, New York: Longman, 1983.

Humm, Maggie (ed.), Feminisms: A Reader, New York: Harvester Wheatsheaf, 1992.

Todd, Janet, Feminist Literary History, Cambridge: Polity Press, 1988.

Weedon, Chris, Feminism, Theory and the Politics of Difference, Oxford: Blackwell, 1999.

Feminist Practice and Poststructuralist Theory, Oxford: Blackwell, 1987.

### Feminism and deconstruction

Brown, Wendy, States of Injury: Power and Freedom in Late Modernity, Princeton: Princeton University Press, 1995.

Butler, Judith, Bodies That Matter: On the Discursive Limits of 'Sex', New York: Routledge, 1993.

Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity: Essays on Theory, Film, and Fiction, New York: Routledge, 1990.

'Imitation and Gender Insubordination', in Diana Fuss (ed.), Inside/Out: Lesbian Theories, Gay Theories, New York: Routledge, 1991.

Cixous, Hélène and Catherine Clement, The Newly Born Woman, trans. Betsy Wing, Minneapolis: University of Minnesota Press, 1986.

Cornell, Drucilla, Beyond Accommodation: Ethical Feminism, Deconstruction, and the Law, New York: Routledge, 1991.

'Gender, Sex, and Equivalent Rights', in Judith Butler and Joan Wallach Scott (eds.), Feminists Theorize the Political, New York: Routledge, 1992, pp. 180-296.

The Philosophy of the Limit, New York: Routledge, 1992.

De Lauretis, Teresa, Technologies of Gender: Essays on Theory, Film, and Fiction, Bloomington: Indiana University Press, 1987.

Derrida, Jacques, 'Afterword: Toward an Ethic of Discussion', Limited Inc, Evanston, Ill.: Northwestern University Press, 1988, pp. 111-160.

'Deconstruction in America', Critical Exchange 17 (Winter 1983), pp. 1-33.

'The Double Session', in *Dissemination*, trans. Barbara Johnson, Chicago: The University of Chicago Press, 1981, pp. 173-286.

\*Sending: On Representation\*, Social Research 49.2 (Summer 1982), pp. 294–326.
Spurs: Nietzsche's Styles, trans. Barbara Harlow, Chicago: University of Chicago Press, 1978.

'Women in the Beehive: A Seminar with Jacques Derrida', in Alice Jardine and Paul Smith (eds.), Man in Faminism, New York: Methuen, 1987.

Derrida, Jacques and Christie McDonald, 'Choreographies', Discritics 12.2 (Summer 1982), pp. 66–76.





Elam, Diane, Feminism and Deconstruction: ms. en abyme, London: Routledge, 1994.

Feder, Ellen K. and Mary C. Rawlinson (eds.), Derrida and Feminism: Recasting the Question of Woman, New York: Routledge, 1997.

Holland, Nancy (ed.), Feminist Interpretations of Jacques Derrida, University Park: Penn State University Press, 1997.

Irigaray, Luce, This Sex Which is Not One, trans. Catherine Porter, Ithaca: Cornell University Press, 1985.

Johnson, Barbara, 'Apostrophe, Animation, and Abortion', A World of Difference, Baltimore and London: The Johns Hopkins University Press, 1987.

Riley, Denise, 'Am I That Namet': Feminism and the Category of 'Women' in History, Minnesota: University of Minnesota Press, 1988.

Scott, Joan Wallach, Gender and the Politics of History, New York: Columbia University Press, 1988.

Spivak, Gayatri Chakravorty, 'Displacement and the Discourse of Woman', in Mark Krupnick (ed.), Displacement: Derrida and After, Bloomington, Ind.: Indiana University Press, 1987, pp. 169–195.

Tomkins, Jane, 'Me and My Shadow', in Linda Kauffman (ed.), Gender and Theory: Dialogues on Feminist Griticism, Oxford: Blackwell, 1989, pp. 121-139.

Trinh Minh-ha, Woman, Native, Other: Writing Postcoloniality and Feminism, Bloomington: Indiana University Press, 1989.

Whitford, Margaret, Luce Iriganty: Philosophy in the Feminine, London: Routledge, 1991.

## Gay, lesbian, bisexual, queer and transgender criticism

### Primary sources

Abbott, Sidney and Barbara Love, Sappho was a Right-On Woman: A Liberated View of Lesbianism, New York: Stein and Day, 1972.

Altman, Dennis, Homosexual: Oppression and Liberation, rev. edn., London: Allen Lane, 1974.

Anzaldúa, Gloria, 'La consciencia de la mestiza: towards a new consciousness', in Alma M. García, (ed.), Chicana Feminist Thought: The Basic Historical Writings, New York: Routledge, 1997.

BI ACADEMIC INTERVENTION (Phoebe Davidson, Jo Eadie, Clare Hemmings, Ann Kaloski and Merl Storr) (eds.), The Bisexual Imaginary: Representation, Identity and Desire, London: Cassell, 1997.

Butler, Judith, Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity, New York: Routledge, 1990.

'Imitation and Gender Insubordination', in Diana Fuss (ed.), Inside/Out: Lesbian Theories, Gay Theories, New York: Routledge, 1991.

D'Emilio, John, Sexual Politics, Sexual Communities: The Making of a Homosexual Minority in the United States, 1940–1970, Chicago: University of Chicago Press, 1983.

Donoghue, Emma, Passions Between Women: British Lesbian Culture, 1668-1801, London: Scarlet Press, 1993.





Faderman, Lillian, Surpassing the Love of Men: Romantic Friendship and Love Between Women from the Renaissance to the Present Day, New York: William Morrow, 1981.

Foster, Jeannette H., Sex-Variant Women in Literature, 3rd edn., Tallahassee, Fla.: Naiad Press, 1985.

Foucault, Michel, The History of Sexuality: Vol. 1: An Introduction, trans. Robert Hurley, London: Allen Lane, 1979.

Johnston, Jill, Lesbian Nation: The Feminist Solution, New York: Simon and Schuster, 1973.

Lorde, Audre, Sister Outsider: Essays and Speeches, Freedom, Calif.: The Crossing Press, 1984.

Nestle, Joan, A Restricted Country: Essays and Short Stories, London: Sheba, 1988. Prosser, Jay, Second Skins: The Body Narratives of Transsexuality, New York:

Columbia University Press, 1998.

Raymond, Janice G., The Transsexual Empire, London: Women's Press, 1980.

Rubin, Gayle, 'The Leather Menace: Comments on Politics and S/M', in SAMOIS (ed.), Coming to Power: Writings and Graphics in Lesbian S/M, Berkeley: SAMOIS, 1981.

Sedgwick, Eve Kosofsky, Between Men: English Literature and Male Homosocial Desire, New York: Columbia University Press, 1985.

Epistemology of the Closet, Hemel Hempstead: Harvester Wheatsheaf, 1991.

Warner, Michael (ed.), Fear of a Queer Planet: Queer Politics and Social Theory, Minneapolis: University of Minnesota Press, 1993.

Weeks, Jeffrey, Coming Out: Homosexual Politics in Britain from the Nineteenth Century to the Present, rev. edn., London: Quartet, 1990.

Wittig, Monique, The Straight Mind and Other Essays, Hemel Hempstead: Harvester Wheatsheaf, 1992.

### Secondary sources

Abelove, Henry, Michèle Aina Barale, and David M. Halperin (eds.), The Lesbian and Gay Studies Reader, New York: Routledge, 1993.

Bland, Lucy, and Laura Doan (eds.), Sexology Uncensored: The Documents of Sexual Science, Cambridge: Polity Press, 1998.

Dollimore, Jonathan, Sexual Dissidence: Augustine to Wilde, Freud to Foucault, Oxford: Clarendon Press, 1991.

Gay Left Collective (eds.), Homosexuality, London: Allison and Busby, 1980.

Hamer, Emily, Britannia's Glory: A History of Twentieth-Century Lesbians, London: Cassell, 1996.

McIntosh, Mary, 'The Homosexual Role', Social Problems, 16 (1968), pp. 182–192.
White, Chris (ed.), Nineteenth-Century Writings on Homosexuality: A Sourcebook,
London: Routledge, 1999.

## Post-colonial theory

Ahmad, Aijax, In Theory: Classes, Nations, Literatures, London: Verso, 1992.

Ashcroft, Bill, Gareth Griffins, and Helen Tiffin, The Empire Writes Back: Theory and Practice in Post-Colonial Literatures, London: Routledge, 1989.



Azim, Firdous, The Colonial Rise of the Novel, London: Routledge, 1993.

Bhabha, Homi, The Location of Culture, London: Routledge, 1994.

Chaudhuri, N. C., Bangali jibane ramani, Calcutta: Mitra and Ghose Publishers Ltd.,

Dabydeen, David, The Black Presence in English Literature, Manchester: Manchester University Press, 1985.

Fanon, Frantz, Black Skin, White Masks, London: Pluto Press, 1986. The Wretched of the Earth, Harmondsworth: Penguin, 1967.

Guha, Ranajit, 'On Some Aspects of the Historiography of Colonial India', in R. Guha (ed.), Subaltern Studies 1: Writings on South Asian History and Society, New Delhi: Oxford University Press, 1982, pp. 1-8.

Gupta, Akhil, Postcolonial Developments: Agriculture in the Making of Modern India, London and Durham: Duke University Press, 1988.

Mani, Lata, 'Contentious Traditions: The Debate of Sati in Colonial India', in K. Sangari and S. Vaid (eds.), Recasting Women: Essays in Colonial History, New Delhi: Kali for Women, 1989, pp. 88-126.

Ngugi Wa Thiongo, Decolonising the Mind: The Politics of Language in African Literature, Nairobi: Heinemann, 1988.

Parry, Benita, 'Problems in Current Theories of Colonial Discourse', Oxford Literary Review 9 (1987), pp. 27-58.

Rajan, Rajeswari, Real and Imagined Women, London: Routledge, 1993.

Said, Edward, Culture and Imperialism, London: Chatto and Windus, 1993. Orientalism, London: Routledge and Kegan Paul, 1978.

Senghor, Leopold, 'Negritude: A Humanism of the Twentieth Century', in L. Chrisman and P. Williams (eds.), Colonial Discourse and Post-Colonial Theory: A Reader, London: Harvester Wheatsheaf, 1993, pp. 27-35.

Spivak, Gayatri, 'Can the Subaltern Speak', in L. Chrisman and P. Williams (eds.), Colonial Discourse and Post-Colonial Theory: A Reader, London: Harvester Wheatsheaf, 1993, pp. 66-111.

A Critique of Postcolonial Reason: Toward a History of the Vanishing Present, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1999.

In Other Worlds: Essays in Cultural Politics, London: Methuen, 1987.

Outside in the Teaching Machine, London: Routledge, 1994.

'Three Women's Texts and a Critique of Imperialism', Critical Inquiry 12.2 (1985), pp. 243-261.

Viswanathan, Gauri, Masks of Conquest: Literary Study and British Rule in India, London: Faber and Faber, 1990.

## African American literary history and criticism

### Primary sources

Du Bois, W. E. B. The Souls of Black Folk: Essays and Sketches, ed. and introd. David W. Blight and Robert Gooding-Williams, Boston: Bedford Books, 1997.

Gates, Jr., Henry Louis and Nellie Y. Mckay (eds.), The Norton Anthology of African American Literature, New York: W. W. Norton and Company, 1997.

Gayle, Jr., Addison (ed.), The Black Aesthetic, New York: Doubleday and Company, 1971.





Locke, Alain (ed.), The New Negro, ed. and introd. Arnold Rampersad, New York: Atheneum, 1992.

Mitchell, Angelyn (ed.), Within the Circle: An Anthology of African American Literary Criticism from the Harlem Renaissance to the Present, Durham: Duke University Press, 1994.

### Secondary sources

Andrews, William L., Frances Smith Foster, and Trudier Harris (eds.), The Oxford Companion to African American Literature, New York: Oxford University Press, 1997.

Baker, Jr., Houston, A., Blues, Ideology, and Afro-American Literature, Chicago: University of Chicago Press, 1984.

Modernism and the Harlem Renaissance, Chicago: University of Chicago Press, 1987.

Davis, Charles T. and Henry Louis Gates, Jr. (eds.), The Slave's Narrative, Oxford: Oxford University Press, 1985.

Eze, Emmanuel Chukwudi (ed.), Race and the Enlightenment: A Reader, Cambridge, Mass.: Blackwell, 1997.

Gates, Jr., Henry Louis, 'Canon-Formation, Literary History, and the Afro-American Tradition: From the Seen to the Told', in Houston A. Baker, Jr. and Patricia Redmond (eds.), Afro-American Literary Study in the 1990s, Chicago: University of Chicago Press, 1989.

Figures in Black: Words, Signs and the 'Racial' Self, New York: Oxford University Press, 1989.

'Introduction: "Tell Me, Sir, . . . What is 'Black' Literature?"', PMLA 105 (1990), pp. 11-22.

Gilroy, Paul, The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness, London: Verso, 1993.

Huggins, Nathan Irvin, The Harlem Renaissance, New York: Oxford University Press, 1971.

Lewis, David Levering, When Harlem Was in Vogue, New York: Oxford University Press, 1989.

Stepto, Robert, 'Afro-American Literature', in Emory Elliot (ed.), Columbia Literary History of the United States, New York: Columbia University Press, 1988.

Sundquist, Eric J., To Wake the Nations: Race in the Making of American Literature, Cambridge, Mass.: Belknap/Harvard University Press, 1993.

Wonham, Henry B. (ed.), Criticism and the Color Line: Desegregating American Literary Studies, New Brunswick: Rutgers University Press, 1996.

## Anthropological criticism

Achebe, Chinua, Hopes and Impediments, Oxford: Heinemann International, 1988.
Arnold, Matthew, Culture and Anarchy (1869), ed. J. Dover Wilson, Cambridge:
Cambridge University Press, 1960.

Bhabha, Homi K., 'Postcolonial Authority and Postmodern Guilt', in Lawrence Grossberg, Cary Nelson, and Paula A. Treichler (eds.), Cultural Studies, London: Routledge, 1992, pp. 56–66. - 7EV -

Clifford, James, 'Travelling Cultures', in Lawrence Grossberg, Cary Nelson, and Paula A. Treichler (eds.), Cultural Studies, London: Routledge, 1992, pp. 96–112.

Clifford, James, and G. E. Marcus (eds.), Writing Culture: The Poetics and Politics of Ethnography, Berkeley and London: University of California Press, 1986.

Derrida, Jacques, Of Grammatology, trans. Gayatri Chakavorty Spivak, Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1982.

Writing and Difference, trans. Alan Bass, London: Routledge and Kegan Paul, 1981.Douglas, Mary, Implicit Meanings: Essays in Anthropology, London: Routledge and Kegan Paul, 1975.

Eagleton, Terry, The Function of Criticism: From "The Spectator" to Poststructuralism, London: Verso, 1985.

Literary Theory: An Introduction, and edn., Oxford: Blackwell, 1996.

Eliot, T. S., 'Ulysses, Order and Myth', The Dial 75 (1923), pp. 480-483.

Frye, Northrop, Anatomy of Criticism: Four Essays, New York: Atheneum/Princeton University Press, 1957.

The Critical Path, Bloomington: Indiana University Press, 1971.
The Stubborn Structure, Ithaca: Cornell University Press, 1970.

Geertz, Clifford, The Interpretation of Cultures, New York: HarperCollins, 1973.
Grossberg, Lawrence, Cary Nelson, and Paula A. Treichler (eds.), Cultural Studies,
London: Routledge, 1992.

Harvey, Paul, and J. E. Heseltine, The Oxford Companion to French Literature, Oxford: Oxford University Press, 1969.

Hawkes, Terence, Structuralism and Semiotics, London: Routledge, 1992.

Jameson, Fredric, The Political Unconscious: Narrative as a Socially Symbolic Act, Ithaca: Cornell University Press, 1981.

Leitch, Vincent, American Literary Criticism from the Thirties to the Eighties, New York: Columbia University Press, 1988.

Lévi-Strauss, Claude, The Elementary Structures of Kinship (1969), trans. James Harle, Boston: Beacon Press, 1977.

Mulhern, Francis, The Moment of "Scrutiny", London: Verso, 1981.

(ed.), Contemporary Marxist Literary Criticism, Harlow: Longman, 1991.

Nicholls, Peter, Modernisms: A Literary Guide, Basingstoke: Macmillan, 1995.

Norris, Christopher, The Truth About Postmodernism, Oxford: Blackwell, 1993.

Ortner, Sherry B., 'Is Female to Male as Nature is to Culture?', in M. Z. Rosaldo and L. Lamphere (eds.), Woman, Culture and Society, Stanford: Stanford University

Press, 1974, pp. 67-87.

Rabinow, Paul, 'Representations are Social Facts: Modernity and Post-Modernity in Anthropology', in James Clifford and G. E. Marcus (eds.), Writing Culture: The Poetics and Politics of Ethnography, Berkeley and London: University of California Press, 1986, pp. 234-261.

Rubin, Gayle, 'The Traffic in Women: Notes on the "Political Economy" of Sex', in R. Reiter (ed.), Toward an Anthropology of Women, New York and London:

Monthly Review Press, 1975, pp. 157-210.

Spivak, Gayatri Chakravorty, In Other Worlds, London: Methuen, 1987.

Wellek, René, The Rise of English Literary History, New York: McGraw-Hill, 1966.

Young, Robert, Torn Halves: Political Conflict in Literary and Cultural Theory, Manchester: Manchester University Press, 1996.





## Modernism, modernity, modernisation

Adorno, Theodor, Aesthetic Theory, London: Routledge, 1984. Prisms, Cambridge: MIT Press, 1981.

Benjamin, Walter, Illiminations, New York: Schocken, 1969.

Berman, Marshall, All That is Solid Melts Into Air, New York: Simon and Schuster, 1982.
Blumenberg, Hans, The Legitimation of the Modern Age, Cambridge, Mass.: MIT Press, 1983.

Bradbury, Malcolm, and James McFarlane (eds.), Modernism: A Guide to European Literature 1890–1930, London: Penguin, 1991.

Bürger, Peter, Theory of the Avant-Garde, Minneapolis: University of Minnesota Press, 1984.

Eysteinsson, Astradur, The Concept of Modernism, Ithaca: Cornell University Press, 1990.

Habermas, Jürgen, 'Modernity versus Postmodernity', New German Critique 21 (1981), pp. 3-24.

The Philosophical Discourse of Modernity, Cambridge, Mass.: MIT Press, 1987.

The Theory of Communicative Action, 2 vols., Boston: Beacon Press, 1984, 1987.

Hall, Stuart, et al., Modernity: An Introduction to Modern Societies, Cambridge Polity Press, 1995.

Harvey, David, The Condition of Postmodernity, London: Blackwell, 1990.

Horkheimer, Max, and Theodor Adorno, Dialectic of Enlightenment, New York: Herder and Herder, 1972.

Huyssen, Andreas, After the Great Divide: Modernism, Mass Culture, Postmodernism, Bloomington: Indiana University Press, 1986.

Jauss, Hans Robert, Literaturgeschichte als Provokation, Frankfurt: Suhrkamp, 1970. Luhmann, Niklas, Social Systems, Stanford: Stanford University Press, 1995.

Nicholls, Peter, Modernisms: A Literary Guide, Berkeley: University of California Press, 1995.

Passerin d'Entrèves, Maurizio, and Seyla Benhabib (eds.), Habermas and the Unfinished Project of Modernity: Critical Essays on 'The Philosophical Discourse of Modernity', Cambridge, Mass.: MIT Press, 1997.

Poggioli, Renato, The Theory of the Avant-Garde, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1968.

Reis, Timothy, The Discourse of Modernism, Ithaca: Cornell University Press, 1982.
Weber, Max, Economy and Society, Berkeley: University of California Press, 1978.
From Max Weber: Essays in Sociology, New York: Oxford University Press, 1946.
The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, New York: Charles Scribner's Sons, 1958.

### Postmodernism

#### Primary sources

Barth, John, 'Postmodernism Revisited', Review of Contemporary Fiction 8.3 (1988), pp. 16-24.
Baudrillard, Jean, Simulations, New York: Semiotext(e), 1983.



During, Simon, 'Postmodernism or Post-Colonialism Today', Textual Practice 1.1 (1987), pp. 32-47.

Eagleton, Terry, The Illussons of Postmodernism, Oxford: Blackwell, 1996.

Graff, Gerald, 'The Myth of the Postmodernist Breakthrough', Triquarterly 26 (1973), pp. 383-417.

Habermas, Jürgen, "Modernity versus Postmodernity", New German Critique 22 (1981), pp. 3-14-

Hassan, Ihab, Paracriticisms: Seven Speculations of the Times, Urbana: University of Illinois Press, 1975.

Jameson, Fredric, 'Postmodernism, or the Cultural Logic of Late Capitalism', New Left Review 146 (1984), pp. 53-92.

Postmodernism, or the Cultural Logic of Late Capitalism, Durham, N.C.: Duke University Press, 1991.

Jencks, Charles, The Language of Post-Modern Architecture, London: Academy, 1977.

Lyotard, Jean-François, The Postmodern Condition: A Report on Knowledge, Minneapolis: University of Minnesota Press, 1984.

Norris, Christopher, What's Wrong with Postmodernism: Critical Theory and the Ends of Philosophy, London and New York: Harvester Wheatsheaf, 1990.

Rorty, Richard, Consequences of Pragmatism, Minneapolis: University of Minnesota Press, 1982.

'Postmodernist Bourgeois Liberalism', Journal of Philosophy 80 (1983), pp. 585-589.

#### Secondary sources

Arac, Jonathan, Postmodernism and Politics, Minneapolis: University of Minnesota Press, 1986.

Connor, Stephen, Postmodern Culture. Oxford and New York: Blackwell, 1989.

Foster, Hal, The Anti-Aesthetic: Essays in Postmodern Culture, Port Townsend, Wash.: Bay Press, 1983.

Harvey, David, The Condition of Postmodernity: An Enquiry into the Origins of Cultural Change, Oxford and Cambridge: Blackwell, 1989.

Heller, Agnes and Ferenc Feber, The Postmodern Political Condition, Oxford: Blackwell, 1988.

Hutcheon, Linda, A Poetics of Postmodernism: History, Theory, Fiction, New York and London: Routledge, 1988.

Huyssen, Andreas, 'Mapping the Postmodern', New German Critique 33 (1984), pp. 5-52.

Lash, Scott, Sociology of Postmodernism, London and New York: Routledge, 1990.

McGowan, John, Postmodernism and its Critics, Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1991.

McHale, Brian, Postmodernist Fiction, London and New York: Methuen, 1987.

Nicholson, Linda, Feminism/Postmodernism, New York and London: Routledge, 1990.

Spanos, William V., Repetitions: The Postmodern Occasion in Literature and Culture, Baton Rouge: Louisiana State University Press, 1987.



Ward, Stephen, Reconfiguring Truth: Postmodernism, Science Studies, and the Search for a New Model of Knowledge, Maryland and London: Rowman and Littlefield, 1996.

Waugh, Patricia, Practising Postmodernism/Reading Modernism, London and New York: Edward Arnold, 1992.

#### Words and things in phenomenology and existentialism

#### Primary sources

- Brentano, Franz, Psychology from an Empirical Standpoint, trans. A. C. Rancurello, D. B. Terrell, and L. L. McAlister, London: Routledge and Kegan Paul, 1973.
- De Beauvoir, Simone, The Ethics of Ambiguity, trans. Bernard Frechtman, Secaucus, N.J.: Citadel, 1980.
  - The Second Sex, trans. H. M. Parshley, Harmondsworth: Penguin, 1972.
- Derrida, Jacques, Speech and Phenomena and Other Essays on Husserl's Theory of Signs, trans. David B. Allison, Evanston, Ill.: Northwestern University Press, 1973.
- Heidegger, Martin, Basic Writings, ed. David Farrell Krell, London: Routledge, 1993.
  Being and Time (1927), trans. John Macquarrie and Edward Robinson, Oxford:
  Blackwell, 1995.
  - Poetry, Language, Thought, trans. Albert Hofstadter, New York: Harper and Row, 2975.
- Husserl, Edmund, Cartesian Meditations (1931), trans. Dorion Cairns, The Hague: Martinus Nijhoff, 1960.
  - Logical Investigations (1906), trans. J. N. Findlay, London: Routledge and Kegan Paul, 1970.
- Kant, Immanuel, Critique of Judgement (1790), trans. Werner S. Pluhar, Indianapolis: Hackett, 1987.
  - Critique of Practical Reason (1788), trans. Lewis White Beck, Indianapolis: Bobbs-Merrill, 1956.
  - Critique of Pure Reason (1781, 1787), trans. Norman Kemp Smith, London: Macmillan, 1990.
- Levinas, Emmanuel, Collected Philosophical Papers, trans. Alphonso Lingis, Dordrecht: Martinus Nijhoff, 1987.
  - The Levinas Reader, ed. Sean Hand, Oxford: Blackwell, 1989.
- Merleau-Ponty, Maurice, Merleau-Ponty Aesthetics Reader, ed. Galen Johnson, Evanston, Ill.: Northwestern University Press, 1993.
  - Phenomenology of Perception, trans. Colin Smith, London: Routledge, 1996.
- Nietzsche, Friedrich, The Birth of Tragedy (1872), trans. Walter Kaufman, New York: Vintage, 1967.
  - 'On Truth and Lie in an Extra Moral Sense', Philosophy and Truth: Selections from Nietzsche's Notebooks of the Early 1870s, ed. Daniel Breazeale, Hassocks: Harvester, 1982, pp. 79-97.
- Sartre, Jean-Paul, Being and Nothingness (1943), trans. Hazel Barnes, London: Routledge, 1990.
  - Essays in Existentialism, ed. Wade Baskin, New York: Citadel, 1995.



Nausea (1938), trans. Robert Baldick, London: Penguin, 1988. What is Literature?, trans. Bernard Frechtman, London: Routledge, 1998.

#### Secondary sources

Caws, Peter, Sartre, London: Routledge and Kegan Paul, 1979.

Danto, Arthur, Sartre, London: Fontana Modern Masters, 1975.

Golomb, Jacob, In Search of Authenticity, London: Routledge, 1995.

Guignon, Charles (ed.), Cambridge Companion to Heidegger, Cambridge: Cambridge University Press, 1993.

Howells, Christina (ed.), Cambridge Companion to Sartre, Cambridge: Cambridge University Press, 1995.

Kaelin, Eugene F., An Existentialist Aesthetic: The Theories of Sartre and Merleau-Ponty, Madison: University of Wisconsin Press, 1962.

Macann, Christopher, Four Phenomenological Philosophers, London: Routledge, 1993.

Magnus, Bernd and Kathleen Higgins (eds.), Cambridge Companion to Nietzsche,

Cambridge: Cambridge University Press, 1996.

Matthews, Eric, Twentieth Century French Philosophy, Oxford: Opus, 1996.

Priest, Stephen, Merleau-Ponty: Asguments of the Philosophers, London: Routledge, 1998.

Sprigge, T. L. S., Theories of Existence, London: Penguin, 1990.

Warnock, Mary, The Philosophy of Sartre, London: Hutchinson, 1965.

West, David, An Introduction to Continental Philosophy, London: Polity, 1996.

Wood, David, Philosophy at the Limit, London: Unwin Hyman, 1990.

#### Criticism, aesthetics and analytic philosophy

Barnes, Annette, On Interpretation: A Critical Analysis, Oxford: Blackwell, 1988.

Beardsley, Monroe C., Aesthetics: Problems in the Philosophy of Criticism, New York: Harcourt Brace, 1958.

The Possibility of Criticism, Detroit: Wayne State University Press, 1970.

Black, Max, 'Metaphor', Proceedings of the Aristotelian Society 55 (1954-55), pp. 173-194.

Brand, Peggy Z. and Carolyn Korsmeyer (eds.), Feminism and Tradition in Aesthetics, University Park, Pa.: Pennsylvania State University Press, 1995.

Budd, Malcolm, Values of Art: Pictures, Poetry and Music, Harmondsworth: The Penguin Press, 1995.

Carroll, Noël, A Philosophy of Mass Art, Oxford: Oxford University Press, 1998.

Cooper, David E., Metaphor, Oxford: Blackwell, 1986.

Crittenden, Charles, Unreality: The Metaphysics of Fictional Objects, Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1991.

Currie, Gregory, The Nature of Fiction, Cambridge: Cambridge University Press, 1990.

Dadlez, E. M., What's Hecuba to Him! Fictional Events and Actual Emotions, Philadelphia: Pennsylvania State University Press, 1997.

Danto, Arthur C., The Transfiguration of the Commonplace, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1981.





Davidson, Donald, 'What Metaphors Mean', Critical Inquiry 5 (1978), pp. 31-47.

Davies, Stephen, Definitions of Art, Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1991.

Dickie, George, The Art Circle: A Theory of Art, New York: Haven, 1984.

Dummett, Michael, Origins of Analytical Philosophy, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1994.

Eldridge, Richard, On Moral Personhood: Philosophy, Literature, Criticism, and Self-Understanding, Chicago: Chicago University Press, 1989.

Ellis, John M., The Theory of Literary Criticism: A Logical Analysis, Berkeley and Los Angeles: University of California Press, 1974.

Falck, Colin, Myth, Truth and Literature, Cambridge: Cambridge University Press, 1989.
Feagin, Susan L., Reading with Feeling: The Aesthetics of Appreciation, Ithaca, N.Y.:
Cornell University Press, 1996.

Fogelin, Robert E., Figuratively Speaking, New Haven: Yale University Press, 1988.

Frege, Gottlob, The Foundations of Arithmetic: A Logico-Mathematical Enquiry into the Concept of Number (Grundgesetze der Arithmetik, 1893, 1903), trans. J. L. Austin, Oxford: Blackwell, 1953, 2nd edn.

Goodman, Nelson, The Languages of Art, New York: Bobbs-Merrill, 1968.
Ways of Worldmaking, Brighton: Harvester Press, 1978.

Hirsch, E. D. Jr., Validity in Interpretation, New Haven: Yale University Press, 1967.
Hjort, Mette and Sue Laver (eds.), Emotion and the Arts, Oxford: Oxford University Press, 1997.

Hospers, John, Meaning and Truth in the Arts, Chapel Hill: University of North Carolina Press, 1946.

Iseminger, Gary (ed.), Intention and Interpretation, Philadelphia: Pennsylvania State University Press, 1992.

Kittay, Eva Feder, Metaphor: Its Cognitive Force and Structure, Oxford: Clarendon Press, 1986.

Krautz, Michael, Rightness and Reasons: Interpretation in Cultural Practices, Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1993.

Lamarque, Peter, Fictional Points of View, Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1996.
Lamarque, Peter and Stein Haugom Olsen, Truth, Fiction, and Literature: A Philosophical Perspective, Oxford: Clarendon Press, 1994.

Levinson, Jerrold (ed.), Aesthetics and Ethics, Cambridge: Cambridge University Press, 1997.

Music, Art, and Metaphysics: Essays in Philosophical Aesthetics, Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1990.

Lewis, David, 'Truth in Fiction', American Philosophical Quarterly 15 (1978), pp. 37–46.
Livingston, Paisley, Literary Knowledge: Humanistic Enquiry and the Philosophy of Science, Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1990.

Margolis, Joseph, Art and Philosophy: Conceptual Issues in Aesthetics, Atlantic Highlands, N.J.: Humanities Press, 1980.

Interpretation; Radical but not Unruly: The New Puzzle of the Arts and History, Berkeley: University of California Press, 1995.

Meinong, A., On Assumptions, ed. and trans. James Keanue, Berkeley: University of California Press, 1983.

Miller, Richard W., 'Truth in Beauty', American Philosophical Quarterly 16 (1979), pp. 317-325.



Newton-de Molina, David (ed.), On Literary Intention, Edinburgh Edinburgh University Press, 1976.

Novitz, David, Knowledge, Fiction and Imagination, Philadelphia: Temple University Press, 1987.

Nussbaum, Martha, Love's Knowledge: Essays on Philosophy and Literature, Oxford: Oxford University Press, 1990.

Poetic Justice: The Literary Imagination and Public Life, Boston: Beacon Press, 1995.

Murdoch, Iris, Metaphysics as a Guide to Morals, London: Chatto & Windus, 1992.

Olsen, Stein Haugom, The End of Literary Theory, Cambridge: Cambridge University Press, 1987.

The Structure of Literary Understanding, Cambridge: Cambridge University Press, 1978.

Ortony, Andrew (ed.), Metaphor and Thought, and edn., Cambridge: Cambridge University Press, 1993.

Parsons, Terence, Nonexistent Objects, New Haven: Yale University Press, 1980.

Quine, W. V. O., From a Logical Point of View, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1953.

Radford, Colin, 'How Can We be Moved by the Fate of Anna Karenina?', Proceedings of the Aristotelian Society, suppl. vol. 49 (1975), pp. 67-80.

Richards, I. A., Principles of Literary Criticism, London: Paul Trench Trubner, 1924.
Rorty, Richard (ed.), The Linguistic Turn: Recent Essays in Philosophical Method,
Chicago: The University of Chicago Press, 1970.

Russell, Bertrand, Logic and Knowledge, ed. R. C. Marsh, London: George Allen and Unwin, 1956.

Searle, John R., Expression and Meaning: Studies in the Theory of Speech Acts, Cambridge: Cambridge University Press, 1979.

Shusterman, Richard, Progmatist Aesthetics: Living Beauty, Rethinking Art, Oxford: Blackwell, 1992.

Stecker, Robert, Artworks: Definition, Meaning, Value, Philadelphia: Pennsylvania State University Press, 1997.

Walsh, Dorothy, Literature and Knowledge, Middletown, Conn.: Wesleyan University Press, 1969.

Walton, Kendall I., Mimesis as Make-Believe, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1990.

Weitz, Morris, 'Hamlet' and the Philosophy of Literary Criticism, London: Faber & Faber, 1965.

Wittgenstein, Ludwig, Philosophical Investigations, trans. G. E. M. Anscombe, Oxford, Blackwell, 1953.

#### Italian idealism

#### Primary sources

Binni, Walter, Poetica, critica e storia letteraria, Bari: Laterza, 1964. Croce, Benedetto, The Aesthetic as the Science of Expression and of the Linguistic in General (1902), trans. C. Lyas, Cambridge: Cambridge University Press, 1992.





Ariosto, Shakespeare and Corneille (1918-20), trans. D. Ainslie, London: Allen and Unwin, 1920.

Benedetto Croce's Poetry and Literature: An Introduction to its Criticism and History, trans. G. Gullace, Carbondale: Southern Illinois University Press, 1981. 'Il carattere di totalità dell'espressione artistica', La critica 16 (1918), pp. 129–140.

Conversazioni critiche, 5 vols., Bari: Laterza, 1918-40.

The Essence of Aesthetic (1913), trans. D. Ainslie, London: Heinemann, 1921.

La letteratura della nuova Italia, 6 vols., Bari: Laterza, 1914-40.

Nuovi saggi di estetica, Bari: Laterza, 1920.

Philosophy, Poetry, History, trans. C. Sprigge, London: Oxford University Press, 1966.

Poesia e non poesia, Bari: Laterza, 1923.

Problemi di estetica, 4th edn., Bari: Laterza, 1949.

Ultimi saggi, Bari: Laterza, 1935.

Gentile, Giovanni, Dante e Manzoni, Florence: Vallecchi, 1923.

Frommenti di estetica e letteratura, Lanciano: Carabba, 1920.

Lettere a Benedetto Croce, 5 vols., Florence: Casa Editrice Le Lettere, 1992.

Manzoni e Leopardi, opere complete, vol. XXIV, 2nd edn., Florence: Sansoni, 1960.

Manzoni e Leopardi: saggi critici, Milan: Treves, 1928.

Il pensiero di Leopardi, Florence: Sansoni, 1941.

The Philosophy of Art (1931), trans. G. Gullace, Ithaca: Cornell University Press,

Poesia e filosofia di G. Leopardi, Florence: Sansoni, 1939.

Getto, Giovanni, Letteratura e critica nel tempo, Milan: Marzorati, 1954-

Storia delle storie letterarie, and edn., Milan: Bompiani, 1946.

Russo, Luigi, La critica letteratura contemporanea, new edn., Florence: Sansoni, 1967. Sapegno, Natalino, Compendio di storia della letteratura italiana, 17th edn., 3 vols. Florence: La Nuova Italia, 1960.

#### Secondary sources

Borsari, Silvano, L' opera di Benedetto Croce, Naples: Nella Sede dell'Istituto, 1964. Brown, Merle E., 'Italian Criticism after Croce', Philological Quarterly 47 (1968), pp. 92-116, 253-279.

Neo-Idealistic Aesthetics: Croce-Gentile-Collingwood, Ithaca: Cornell University

Press, 1960.

Collingwood, R. G., An Autobiography, Oxford: Clarendon Press, 1939.

De Feo, Italo, Croce: l'uomo e l'opera, Milan: Mondadori, 1975.

Flora, Francesco (ed.), Benedetto Croce, Milan: Malfasi, 1953.

Jacobitti, E. E., Revolutionary Humanism and Historicism in Modern Italy, New Haven: Yale, 1981.

Moss, M. E., Benedetto Croce: Essays on Literature and Literary Criticism, Albany: SUNY, 1990.

Olivier, P., Croce, ou l'affirmation de l'immanance absolue, Paris: Segheix, 1975.

Orsini, Gian N. G., Benedetto Croce: Philosopher of Art and Literary Critic, Carbondale: Southern Illinois University Press, 1961.

Piccoli, Raffaello, Benedetto Croce, London: Cape, 1922.



Puppo, Mario, Benedetto Croce e la critica letteraria, Florence: Sansoni, 1974.

Ransom, J. C., The New Criticism, Norfolk: New Directions, 1941.

Sansone, Mario, Interpretazioni crociane, Bati: Laterza, 1965.

Stella, Vittorio, 'Aspetti e tendenze dell'estetica italiana odierna (1945-1963)',
Giornale di metafisica, a. XVIII, 6 (1963), pp. 576-621, and a. XIX, 1-2 (1964),
pp. 41-74, 280-329.

Tilgher, A., Estetica: teoria generale dell'attività artistica, Rome: Libreria di scienze e lettere, 1931.

#### Spanish and Spanish American poetics and criticism

#### Primary sources

Aleixandre, V., 'Poesía, moral, público', Insula 59 (1950), pp. 1-2.

Alonso, Amado, Poesía y estilo de Pablo Neruda, Madrid: Gredos, 1997.

Alonso, Dámaso, Poesía española, Madrid: Gredos, 1976.

Azorin, José, La voluntad, Madrid: Cátedra, 1977.

Barral, C., 'Poesía no es comunicación', Laye 23 (1953), pp. 23-26.

Borges, J. L., Discusión, Buenos Aires: Emece, 1975.

Bousoño, C., Teoria de la expresión poética, Madrid: Gredos, 1985.

Carpentier, A., Tientos y diferencias, La Habana: UNEAC, 1966.

Castro, Américo, España en su historia: cristianos, moros y judios, Barcelona: Grijalbo, 1996.

Cernuda, L., Poesía y literatura, 2 vols., Barcelona: Seix Barral, 1960-65.

Cortazar, J., Obra crítica, 3 vols., Madrid: Alfaguara, 1994.

Fuentes, C., La nueva novela hispanoamericana, México: Joaquin Mortiz, 1971.

García Márquez, Gabriel and E. Vargas Llosa, La novela en América Latina: diálogo, Lima: Carlos Milla Batres-Edics. UNI, 1968.

Goytisolo, J., El furgón de cola, Barcelona: Seix Barral, 1976.

Menendez Pidal, R., Poema del mio cid, Madrid: DGAB, 1961.

Ortega y Gasset, J., Meditaciones del Quijote, ed. J. Marías, Madrid: Cátedra, 1984.

Paz, Octavio, El arco y la lira: el poema, la revelación poética, poesía e historia, México: Fondo de Cultura Económica, 1992.

Ribes, F. (ed.), Poesía última, Madrid: Taurus, 1963.

Sanchez Ferlosio, R., Las semanas del jardin, Madrid: Alianza, 1981.

Unamuno, M., Vida de don Quijote y Sancho, Madrid: Catedra, 1988.

Valente, J.A., Las palabras de la tribu, Madrid: Siglo XXI, 1971.

#### Secondary sources

Ancet, J. et al., En torno a la obra de José Ángel Valente, Madrid: Alianza, 1996.
Chicharro Chamorro, A., Teoría, crítica e historia literarias españolas, Sevilla: Alfar, 1993.

Diaz-Plaja, G., Estructura y sentido del novecentismo español, Madrid: Alianza, 1975.
Goic, C., Historia crítica de la novela hispanoamericana, vol. III, Barcelona: Editorial Crítica, 1988.

Gimferrer, P. (ed.), Octavio Paz, Madrid: Taurus, 1989.



Lain Entralgo, P., La generación del 98, Madrid: Espasa Calpe, 1998.

López, S. L. and D. Villanueva (eds.), Critical Practices in Post-Franco Spain, Minneapolis: University of Minnesota Press, 1994.

Portolés, J., Medio siglo de filologia española (1896-1952): positivismo e idealismo, Madrid: Cátedra, 1986.

Rico, F. (ed.), Historia y critica de la literatura española, vols. VI, VII, VIII, IX, Barcelona: Critica, 1992–1995.

Rodríguez Monegal, E., 'La narrativa hispanoamericana: hacia una nueva "poética", in Sanz Villanueva (ed.), Teoría de la novela, Madrid: SGEL, 1976.

Volek, E., Cuatro claves para la modernidad: Aleixandre, Borges, Carpentier, Cabrera Infante, Madrid: Gredos, 1984.

Wahnon, S, Estética y crítica literaria en España (2920-2930), Granada: University of Granada, 1988.

#### American neopragmatism and its background

Appleby, Joyce, Lynn Hunt, and Margaret Jacob, Telling the Truth About History, New York: Norton, 1994.

Begley, Adam, 'Souped-Up Scholar', The New York Times Magazine, 3 May, 1992, pp. 18-12.

Bloom, Allan, The Closing of the American Mind, New York: Simon and Schuster, 1987.

Bourdieu, Pierre, Distinction, A Social Critique of the Judgement of Taste, trans.

Richard Nice, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1984.

Buchler, Justus (ed.), Philosophical Writings of Peirce, New York: Dover, 1955.

Copleston, Frederick, Modern Philosophy: Empiricism, Idealism, and Pragmatism in Britain and America, New York: Doubleday, 1994.

De Man, Paul, Aesthetic Ideology, ed. Andrzej Warminski, Minneapolis and London: University of Minnesota Press, 1996.

The Rhetoric of Romanticism, New York: Columbia University Press, 1984.

Dewey, John, Art as Experience (1934). New York: Berkley Perigree Books, 1980.
Fish, Stanley, 'Boutique Multiculturalism, or Why Liberals are Incapable of Thinking about Hate Speech', Critical Inquiry 23 (Winter 1997), pp. 378–395.

Doing What Comes Naturally: Change, Rhetoric, and the Practice of Theory in Literary and Legal Studies, Durham: Duke University Press, 1989.

Is There a Text in This Classi: The Authority of interpretive communities, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1980.

Professional Correctness, Literary Studies and Political Change, Oxford: Oxford University Press, 1995.

There's No Such Thing as Free Speech and It's a Good Thing, Too, New York and Oxford: Oxford University Press, 1994.

Heidegger, Martin, Being and Time, trans. John Macquarrie and Edward Robinson, New York and Evanston: Harper and Row, 1962.

James, William, Pragmatism (1907), New York: Dover, 1995.

Varieties of Religious Experience (1901), New York and London: Collier Books, 1961.

Kant, Immanuel, Critique of Judgement (1790), trans. J. H. Bernard, New York: Hafner, 1951.



McDermott, John J. (ed.), The Philosophy of John Dewey, vol. 1, Chicago and London: University of Chicago Press, 1973.

The Writings of William James, A Comprehensive Edition, Chicago and London: University of Chicago Press, 1977.

Menand, Louis (ed.), Pragmatism, A Reader, New York: Random House, 1997.

Mitchell, W. J. T. (ed.), Against Theory, Literary Studies and the New Pragmatism, Chicago: University of Chicago Press, 1985.

Norris, Christopher, What's Wrong with Postmodernism, Critical Theory and the Ends of Philosophy, New York: Harvester Wheatsheaf, 1990.

Pavel, Thomas, 'Lettre d'Amérique: la liberté de parole en question', Commentaire 69 (Printemps 1995), pp. 163-173.

Rorty, Richard, Achieving our Country, Cambridge, Mass. and London: Harvard University Press, 1998.

Consequences of Pragmatism, Minneapolis: University of Minnesota Press, 1982.

Contingency, Irony, and Solidarity, Cambridge: Cambridge University Press, 1989.

Essays on Heidegger and Others, Cambridge: Cambridge University Press, 1992.

Objectivity, Relativism, and Truth, Cambridge: Cambridge University Press, 1992.

Philosophy and the Mirror of Nature, Princeton: Princeton University Press, 1979.

Ryan, Judith, 'American Pragmatism, Viennese Psychology', Raritan 8.3 (Winter 1989), pp. 45-54.

Shusterman, Richard, Practising Philosophy, Pragmatism and the Philosophical Life, New York and London: Routledge, 1997.

Pragmatist Aesthetics: Living Beauty, Rethinking Art, Oxford and Cambridge, Mass.: Blackwell Publishers, 1992.

Thayer, H. S. (ed.), Pragmatism, The Classic Writings, Indianapolis and Cambridge: Hackett, 1982.

#### Ethics and literary criticism

Arnold, Matthew, 'The Function of Criticism at the Present Time', in Essays in Criticism: First Series, London: Dent, 1964, pp. 9-34.

Bakhtin, Mikhail, The Dialogic Imagination: Four Essays, ed. Michael Holquist, trans. Caryl Emerson and Michael Holquist, Austin: University of Texas Press, 1981.

Barthes, Roland, The Rustle of Language, trans. Richard Howard, New York: Hill and Wang, 1986.

Booth, Wayne, The Company We Keep: An Ethics of Fiction, Chicago: University of Chicago Press, 1988.

De Man, Paul, Allegories of Reading: Figural Language in Rousseau, Nietzsche, Rilke, and Proust, New Haven and London: Yale University Press, 1979.

Derrida, Jacques, 'Afterword: Toward an Ethic of Discussion', Limited Inc., trans. Samuel Weber and Jeffrey Mehlman, Evanston: Northwestern University Press, 1988, pp. 111-160.

'Racism's Last Word', in Henry Louis Gates (ed.), 'Race', Writing, and Difference, Chicago and London: University of Chicago Press, 1986, pp. 329-338.

Gadamer, Hans-Georg, Truth and Method, New York: Seabury Press, 1975.

Harpham, Geoffrey Galt, Getting it Right: Language, Literature, and Ethics, Chicago and London: University of Chicago Press, 1992.



Jameson, Fredric, The Political Unconscious: Narrative as a Socially Symbolic Act, Ithaca: Cornell University Press, 1981.

Kant, Immanuel, 'Metaphysical Foundations of Morals', in Carl J. Friedrich (trans. and ed.), The Philosophy of Kant: Immanuel Kant's Moral and Political Writings, New York: Random House, 1977, pp. 140-208.

Levinas, Emmanuel, Otherwise Than Being or Beyond Essence, trans. Alphonso Lingis, The Hague: Nijhoff, 1981.

Totality and Infinity: An Essay on Exteriority, trans. Alphonso Lingis, Pittsburgh: Duquesne University Press, 1969.

MacIntyre, Alasdair, After Virtue: A Study in Moral Theory, London: Duckworth, 1981.

Miller, J. Hillis, The Ethics of Reading: Kant, de Man, Eliot, Trollope, James, and Benjamin, New York: Columbia University Press, 1987.

Murdoch, Iris, The Fire and the Sun: Why Plato Banished the Artists, Oxford: Oxford University Press, 1977.

Newton, Adam Zachary, Narrative Ethics, Cambridge, Mass. and London: Harvard University Press, 1995.

Nietzsche, Friedrich, On the Genealogy of Morals, in Walter Kaufmann (trans.), On the Genealogy of Morals and Ecce Homo, New York: Random House, 1969.

Nussbaum, Martha C., Love's Knowledge: Essays on Philosophy and Literature, New York and Oxford: Oxford University Press, 1990.

Rainsford, Dominic, Authorship, Ethics and the Reader: Blake, Dickens, Joyce, New York: St. Martin's Press, 1997.

Rorty, Richard, 'Freud and Moral Reflection', in Joseph H. Smith and William Kerrigan (eds.), Pragmatism's Freud: The Moral Disposition of Psychoanalysis, Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1986, pp. 1-27.

'Solidarity or Objectivity?', in John Rajchman and Cornel West (eds.), Post-Analytic Philosophy, New York: Columbia University Press, 1985, pp. 3–19.

Siebers, Tobin, The Ethics of Criticism, Ithaca: Cornell University Press, 1988.

Williams, Raymond, Marxism and Literature, Oxford and New York: Oxford University Press, 1977.

#### Literature and theology

#### Primary sources

Alter, Robert, The Art of Biblical Narrative, New York: Basic Books, 1981.

Bal, Micke, Death and Dissymmetry: The Politics of Coherence in the Book of Judges, Chicago: University of Chicago Press, 1988.

Murder and Difference: Gender, Genre and Scholarship on Sisera's Death, Bloomington: Indiana University Press, 1988.

Bloom, Harold, Ruin the Sacred Truths: Poetry and Belief from the Bible to the Present, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1989.

Boyarin, Daniel, Intertextuality and the Reading of Midrash, Bloomington: Indiana University Press, 1990.

Cunningham, Valentine, In the Reading Gaol: Postmodernity, Texts and History, Oxford and Cambridge, Mass.: Blackwell, 1994.

- Derrida, Jacques, Of Grammatology, trans. Gayatri Chakravorty Spivak, Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1976.
- Detweiler, Robert, Breaking the Fall: Religious Readings of Contemporary Fiction, San Francisco: Harper and Row, 1989.
- Eliot, T. S., 'Religion and Literature', T. S. Eliot: Selected Prose, ed. John Hayward, Harmondsworth: Penguin, 1953, pp.31-42.
- Fisch, Harold, Poetry With a Purpose: Biblical Poetics and Interpretation, Bloomington: Indiana University Press, 1988.
- Frei, Hans W., The Eclipse of Biblical Narrative: A Study in Eighteenth and Nineteenth-Century Hermenoutics, New Haven: Yale University Press, 1974-
- Frye, Northrop, The Great Code: The Bible and Literature, London: Routledge and Kegan Paul, 1981.
- Handelman, Susan, The Slayers of Moses: The Emergence of Rabbinic Interpretation in Modern Literary Theory, Albany: State University of New York Press, 1982.
- Hart, Kevin, The Trespass of the Sign: Deconstruction, Theology and Philosophy, Cambridge: Cambridge University Press, 1989.
- Hartman, Geoffrey H. and Sanford Budick (eds.), Midrash and Literature, New Haven: Yale University Press, 1986.
- Jasper, David, The Study of Literature and Religion, London: Macmillan, 1989.
  - Readings in the Canon of Scripture: Written for Our Learning, London: Macmillan, 1995.
- Jay, Elisabeth, The Religion of the Heart: Anglican Evangelicalism and the Nineteenth-Century Novel, Oxford: Clarendon Press, 1979.
- Kermode, Frank, The Genesis of Secrecy, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1979.
- Moore, Stephen D., Literary Criticism and the Gospels: The Theoretical Challenge, New Haven and London: Yale University Press, 1989.
- Moore, Stephen D., Mark and Luke in Poststructuralist Perspectives: Jesus Begins to Write, New Haven and London: Yale University Press, 1992.
- Prickett, Stephen, Words and the Word: Language, Poetics and Biblical Interpretation, Cambridge: Cambridge University Press, 1986.
- Ricoeur, Paul, Essays on Biblical Interpretation, ed. Lewis S. Mudge, London: SPCK, 1981.
  - Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning, Fort Worth: Texas Christian University Press, 1976.
- Ryken, Leland, The New Testament in Literary Criticism, New York: Frederick Ungar, 1984.
- Scott, Nathan A., Jr. The Broken Center: Studies in the Theological Horizon of Modern Literature, New Haven and London: Yale University Press, 1966.
- Sternberg, Meir, The Poetics of Biblical Narrative: Ideological Literature and the Drama of Reading, Bloomington: Indiana University Press, 1985.
- Trible, Phylis, Texts of Terror: Literary-Feminist Readings of Biblical Narratives, London: SCM Press, 1984.
- Wilder, Amos N., Early Christian Rhetoric: The Language of the Gospel, London: SCM Press, 1964.
- Theology and Modern Literature, Cambridge Mass.: Harvard University Press, 1958.
  Wright, T. R., Theology and Literature, Oxford: Basil Blackwell, 1988.





#### Secondary sources

Barratt, David, Roger Pooley, and Leland Ryken (eds.), The Discerning Reader: Christian Perspectives on Literature and Theory, Leicester: Apollos/Grand Rapids: Baker, 1995.

Gearon, Liam (ed.), Theology in Dialogue: English Literature and Theology, London: Cassell, 1999.

Prickett, Stephen (ed.), Reading the Text: Biblical Criticism and Literary Theory, Oxford and Cambridge, Mass.: Basil Blackwell, 1991.

Schad, John, (ed.), The Bodies of Christ: Writing the Church, From Carlyle to Derrida, London: Macmillan, 2000.

Schwartz, Regina M., (ed.), The Book and the Text: The Bible and Literary theory, Oxford and Cambridge, Mass.: Basil Blackwell, 1990.

Walhout, Clarence, and Leland Ryken (eds.), Contemporary Literary Theory: A Christian Appraisal, Grand Rapids: Eerdmans, 1991.

#### Literary theory, science and philosophy of science

Achinstein, Peter, Law and Explanation: An Essay in the Philosophy of Science, Oxford: Clarendon Press, 1971.

Althusser, Louis, For Marx, London: Allen Lane, 1969.

Philosophy and the Spontaneous Philosophy of the Scientists, and Other Essays, trans. Gregory Elliott, London: Verso, 1991.

Angel, R. B., Relativity: The Theory and its Philosophy, Oxford: Pergamon Press, 1980.

Ayer, A. J. (ed.), Logical Positivism, New York: Free Press, 1959.

Bachelard, Gaston, La formation de l'esprit scientifique, Paris: Corti, 1938.

Le rationalisme appliqué, Paris: Presses Universitaires de France, 1949.

Barnes, Barry, About Science, Oxford: Blackwell, 1985.

Beer, Gillian, Darwin's Plots: Evolutionary Narrative in Darwin, George Eliot and Nineteenth-Century Fiction, London: Routledge & Kegan Paul, 1983.

Open Fields: Science in Cultural Encounter, Oxford: Clarendon Press, 1996.

Benjamin, Andrew, Geoffrey N. Cantor, and John R. Christie (eds.), The Figural and the Literal: Problems in the History of Science and Philosophy, 1630–1800, Manchester: Manchester University Press, 1987.

Bloot, David, Knowledge and Social Imagery, London: Routledge & Kegan Paul, 1976.Bohr, Niels, Atomic Physics and Human Knowledge, New York: Wiley, 1958.

The Philosophical Writings of Niels Bohr, 3 vols., Woodbridge, Conn.: Ox Bow Press, 1987.

Carnap, Rudolf, An Introduction to the Philosophy of Science, New York: Basic Books, 1974.

Cohen, Murray, Sensible Words: Linguistic Practice in England, 1640-1783, Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1977.

Davies, Paul, Other Worlds, London: Dent, 1980.

Einstein, Albert, Relativity: The Special and the General Theories, London: Methuen, 1954.

Empson, William, Seven Types of Ambiguity, 3rd edn., revised, Harmondsworth: Penguin, 1961.





Folse, Henry J., The Philosophy of Niels Bohr: The Framework of Complementarity, Amsterdam: North-Holland, 1985.

Foucault, Michel, The Order of Things: An Archaeology of the Human Sciences, London: Tavistock, 1970.

van Fraassen, Bas, The Scientific Image, Oxford: Oxford University Press, 1980.

Gardner, Martin, 'Is Quantum Logic Really Logic?', Philosophy of Science 38 (1971), pp. 508-529.

Gibbins, Peter, Particles and Paradoxes: The Limits of Quantum Logic, Cambridge: Cambridge University Press, 1987.

Gleick, James, Chaos: Making a New Science, New York: Viking, 1987.

Grandy, Richard E. (ed.), Theories and Observation in Science, Englewood Cliffs, N.J.: Prentice-Hall, 1973.

Gribbin, John, In Search of Schrödinger's Cat: Quantum Physics and Reality, New York: Bantam Books, 1984.

Haack, Susan, Deviant Logic: Some Philosophical Issues, Cambridge University Fress, 1974.

Hacking, Ian (ed.), Scientific Revolutions, Oxford: Oxford University Press, 1981.

Harding, Sandra G. (ed.), Gan Theories Be Refuted? Essays on the Duhem-Quine Thesis, Dordrecht and Boston: D. Reidel, 1976.

Hawkins, Harriett, Strange Attractors: Literature, Culture and Chaos Theory, Hemel Hempstead: Harvester Wheatsheaf, 1995.

Harré, Rom, Laws of Nature, London: Duckworth, 1993.

The Philosophies of Science, Oxford: Oxford University Press, 1972.

Harre, Rom and E. H. Madden, Causal Powers, Oxford: Blackwell, 1973.

Hayles, N. Katherine, Chaos Bound: Orderly Disorder in Contemporary Literature and Science, Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1990.

The Cosmic Web: Scientific Field Models and Narrative Strategies in the Twentieth Century, Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1984.

Heidegger, Martin, The Question Concerning Technology and Other Essays, trans. William Lovitt, New York: Harper & Row, 1977.

Hesse, Mary, Revolutions and Reconstructions in the Philosophy of Science, Brighton: Harvester, 1980.

Horwich, Paul (ed.), The World Changes: Thomas Kuhn and the Nature of Science, Cambridge, Mass.: MIT Press, 1993.

Kuhn, Thomas S., The Structure of Scientific Revolutions, 2nd edn., Chicago: University of Chicago Press, 1970.

Law, Jules David, The Rhetoric of Empiricism: Language and Perception from Locke to I. A. Richards, Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1993.

Leatherdale, W. H., The Role of Analogy, Model and Metaphor in Science, Amsterdam: North-Holland, 1974.

Levine, George, Darwin and the Novelists: Patterns of Science in Victorian Fiction, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1988.

Lindberg, David C. and Robert S. Westman (eds.), Reappraisals of the Scientific Revolution, Cambridge: Cambridge University Press, 1990.

Lindley, David, Where Does the Weirdness Got Why Quantum Physics is Strange, but Not So Strange as You Think, London: Vintage, 1997.

Merton, Robert K., Science, Technology and Society in Seventeenth Century England, New York: Howard Fertig, 1970.





Misak, C. J., Verificationism: Its History and Prospects, London: Routledge, 1995. Newton-Smith, W. H., The Rationality of Science, London: Routledge & Kegan Paul,

Nicolson, Marjorie Hope, Science and Imagination, Ithaca, N.Y.: Great Seal Books,

Ortony, Andrew (ed.), Metaphor and Thought, Cambridge: Cambridge University Press, 1979.

Papineau, David (ed.), The Philosophy of Science, Oxford: Oxford University Press,

Parkinson, G. H. R. (ed.), The Theory of Meaning, Oxford: Oxford University Press,

Polkinghorne, John, The Quantum World, Harmondsworth: Penguin, 1986.

Putnam, Hilary, 'How to Think Quantum-Logically', Synthèse (1974), pp. 55-61.

Quine, W. V., 'Two Dogmas of Empiricism', in From a Logical Point of View, 2nd edn., Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1961, pp. 10-46.

Reiss, Timothy J., The Discourse of Modernism, Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1982.

Richards, L. A., Science and Poetry, London: Kegan Paul, Trench and Trubner, 1926; revised and expanded edn, Sciences and Poetries, London: Routledge and Kegan Paul, 1970.

Ricoeur, Paul, Hermeneutics and the Human Sciences, Cambridge: Cambridge University Press, 1981.

Rorty, Richard, Contingency, Irony, and Solidarity, Cambridge: Cambridge University Press, 1989.

Objectivity, Relativism, and Truth, Cambridge: Cambridge University Press, 1991. Ross, Andrew, Strange Weather: Science and Technology in the Age of Limits, London: Verso, 1991.

Salmon, Wesley C., Four Decades of Scientific Explanation, Minneapolis: University of Minnesota Press, 1989.

Scientific Explanation and the Causal Structure of the World, Princeton: Princeton University Press, 1984.

Schatzberg, Walter, Ronald A. Waite, and Jonathan K. Jackson (eds.), The Relations of Literature and Science: An Annotated Bibliography of Scholarship, 1880-1980, New York: Modern Language Association of America, 1987.

Shapin, Steven, The Scientific Revolution, Chicago: University of Chicago Press, 1996. Shapin, Steven and Simon Schaffer, Leviathan and the Air-Pump: Hobbes, Boyle, and the Experimental Life, Princeton: Princeton University Press, 1985.

Thomas, David Wayne, 'Gödel's Theorem and Postmodern Theory', PMLA 110.2 (March 1995), pp. 248-261.

Tooley, M., Causation: A Realist Approach, Oxford: Blackwell, 1988.



### قائمة بأسماء كتاب الموسوعة

أرتوين دى جراف: يشغل وظيفة "محاضر رفيع" في قسم الأدب بجامعة لوفن الكاثوليكية في Serenity 197--1979 بلجيكا. أصدر كتاب: السكينة في مأزق: مدخل إلى بول دى مان 1979-1970 إلى المسكينة في مأزق: مدخل إلى بول دى مان 1979-1970 أو كتاب: ضوء هاتل: بول دى أن ومابعد الرومانسية in Crisis: A Preface to Paul De Man, 1939-1960 مان ومابعد الرومانسية النظرية الأدبية وأدب القرن التاسع عشر والقرن العشرين. أليكس كالينيكوس: أستاذ علم السياسة في جامعة يورك. كتب بتوستع عن الماركسية والنظرية الاجتماعية. من مؤلفاته العديدة: صنع التاريخ 19۸۷) منظريات وسرديات 19۸۷)، في مناهضة مابعد الحداثة Theories and (19۸۷) نظريات وسرديات Theories and مابعد الحداثة العديدة الاجتماعية الاجتماعية (19۸۹). انتهى مؤخرًا من كتاب حول العدالة.

أندرو إدجار: محاضر في الفلسفة بجامعة كارديف في ويلز. تتصدر في اهتماماته البحثية الفلسفة الاجتماعية والسياسية الألمانية وفلسفة الفن والموسيقي.

أتدرو باوى: أستاذ الأدب الألماني بكلية هالواى الملكية بجامعة لندن. مؤلف علم الجمال Aesthetics and Subjectivity from Kant to Nietzsche والذاتية من كاتط إلى نيتشه منقدة في سنة ٢٠٠٠) وشلينج والفلسفة الأوروبية الحديثة (٢٠٠٠ صدرت منه طبعة منقدة في سنة ٢٠٠٠) وشلينج والفلسفة الأوروبية الحديثة الى (١٩٩٣) Schelling and Modern European Philosophy From Romanticism to Critical الأدبية الأدبية الأدبية الأدبية الأدبية الأدبية الأدبية الأدبية الماتية الماتية الماتية الموروبية الموروبية الموروبية الموروبية الأدبية الموروبية الموروبية الموروبية الموروبية الموروبية الموروبية والنقد مختارات الدي إي شلايرماخر بعنوان الهرمانيوطيقا والنقد وتصوص اخرى الموروبية الذات والنص الدي الموروبية الموروبية الموروبية الذات والنص Manfred Frank: The Subject and the Text

(١٩٩١). يكتب حاليًا كتبا حول الموسيقى، والمعنى والحداثيّة، ورأب الصدع بين الفلسفة الأوروبية والفلسفة التحليلية، والفلسفة الألمانية من كانط إلى هابرماس.

ايقلين فاتفراوسن: باحثة مساعدة في قسم الدراسات الإنجليزية بجامعة لوفن الكاثوليكية في بلجيكا، حيث عملت في مشروع بحثى عن الأدب في بلجيكا (الفلاندرز) في الفترة من ١٩٣٠- ١٩٤٤. توشك على الانتهاء من رسالة موضوعها دورية دى فلاج (١٩٣٧- ١٩٣٧)، وهي دورية مثلت إحدى القوى الأكثر تواطؤا [مع الفاشية] في بلجيكا.

باتريشيا ووه: أستاذة الأدب الإنجليزى بجامعة دّرام . من مؤلفاتها: الرواية الشارحة: 

Metafiction: The Theory and Practice of Self Conscious النظرية والتطبيق 

Feminist Fictions: مابعد الحداثى (۱۹۸٤) Fiction 

Feminist Fictions: مابعد الحداثة مابعد الحداثة منافراءة الحداثة مابعد الحداثة مابعد الحداثة منافراءة الحداثة الحداثة مابعد الحداثة مابعد الحداثة منافراءة الحداثة الحداثة المحالية العداثة المحالة المحالية العداثة المحالة والمحالة والمحالة والأحداث التقافين التقافين العلمة والمحداث والأحداث والأحداث المحداث المحد

براين كوتس: محاضر في الدراسات الإنجليزية والثقافية بجامعة ليمريك. تضم أحدث إصداراته مقالالنين في الفن هما: "غرائب ديدري أوماهوني" (١٩٩٦) و "لغة سرية" (١٩٩٧). اشترك مع واكيم فيشر وبانريشيا لينش في تحرير وقائع مؤتمر الجمعية الدولية للدراسات الأيرلندية، حول الكتابة الأيرلندية من ١٧٩٨ إلى ١٩٩٨ (يصدر عام ٢٠٠٠).

بول هاميلتون: أستاذ الدراسات الإنجليزية في كلية كوين مارى ووستفياد بجامعة لندن، وعضو سابق في كلية إكستر بجامعة أكسفورد. له دراسات عن الرومانسية والتاريخية منها كتاب شعرية كولريدج Coleridge's Poetics (١٩٨٣) والتاريخية Historicism كتاب شعرية كولريدج (١٩٨٣) دالطبع.

قائمة بأسماء كثاب الموسوعة

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون \_ ٦٦٥ \_

وعن نظرية للشعر الغنائي،

بيتر لامارك: أستاذ "كرسى فرنس" للفلسفة في جامعة هل. من مؤلفاته الحقوقة والمتخيل والأدب: رؤية فلسفية المستودة والمستودة والمستودة المستودة المستودة

جارى داي: يشغل وظيفة "محاضر رفيع" بجامعة دى مونفور، حرر ثلاثة مجلدات في سلسلة الأدب والثقافة في بريطانيا الحديثة Literature and Culture in Modern Britain الأدب والثقافة في بريطانيا الحديثة قراءة ليفز: الثقافة والنقد الأدبى Rereading Leavis: (دار لونجمان). مؤلف: إعادة قراءة ليفز: الثقافة والنقد الأدبى Culture and Literary Criticism وله كتاب تحت الطبع بعنوان الطبقة .Class

جسيكا أوزيرن: باحثة مساعدة في الفلسفة بجامعة كارديف في ويلز . تعمل حاليًا على إتمام أطروحة عن المداخل النسوية للحقوق. تعمل في مشروع بحثى عن النسويات وفيتجشتاين. جوزيف بريستو: أستاذ اللغة الإنجليزية بجامعة كاليفورنيا في لوس أنجليس. من مؤلفاته: الجاترا المختثة: الكتابات الإبروتيكية المثلية بعد عام ١٨٨٥ ، ١٩٩٥ الكتابات الإبروتيكية المثلية بعد عام ١٨٨٥ ، ١٩٩٧) Sexuality والتكوين الجنسي (١٩٩٧) والتكوين الجنسي (١٩٩٧). أشرف على إصدار عدة مجلدات منها دليل كمبريدج للشعر الفكتوري الصدار عدة مجلدات منها دليل كمبريدج للشعر الفكتوري المحتودي المحتودين المحتودي المحتودين المحتود المحتودين المحتودين المحتودين المحتودين المحتود المحتودين المحتودين المحتودين

Companion to Victorian Poetry (۲۰۰۰). يعمل حاليًا على إنجاز دراسة مطولة عن الشعر والجنس والتكوين الجنسى في العهد الفكتوري.

جون دراكاكيس: أستاذ الدراسات الإنجليزية بجامعة سترلنج، المحرر العام لسلسلة روتلاج للنصوص الإنجليزية والمصطلح النقدى الجديد، محرر كتاب شيكسبيريات بديلة Shakespearean (١٩٨٥)، والتراجيديا الشيكسبيرية Shakespearean (١٩٩٥)، والتراجيديا الشيكسبيرية أنطونى وكليوباترا، شارك Tragedy (١٩٩٢)، أشرف على طبعة نيو كيسبوك لمسرحية أنطونى وكليوباترا، شارك بدراسات ومقالات وقراءات في كتب تتناول شيكسبير والنظرية النقدية، يشرف حالبًا على طبعة جديدة من تاجر البندقية لسلسلة آردن، ويعمل على الانتهاء من كتاب بعنوان أشكال من الخطاب الشيكسبيرى Shakespearean Discourses.

جيفرى جالت هارفام: رئيس قسم الدراسات الإنجليزية بجامعة تولان، حيث درس منذ عام The Ascetic Imperative in الثقافة والنقد المحتمع العادل الإخلاق: النقد والمجتمع العادل Culture and Criticism (١٩٨٩)، ظلال الأخلاق: النقد والمجتمع العادل Culture and Criticism عبقرية جوزيف كونراد (١٩٩٩)، واحد منا: عبقرية جوزيف كونراد (١٩٩٩) One of Us: The Mastery of Joseph Conrad).

دايان إلام: أستاذة الأدب الإنجليزى والنظرية النقدية والثقافية بجامعة كارديف في ويلز. Romancing the Postmodern (1992) مؤلفة إضفاء الرومانسية على مابعد الحداثة (١٩٩٤) Feminism and Deconstruction: ms en abyme والنسوية والتفكيك The Injustice of Truth: موكتاب تحت الطبع بعنوان ظلم الحقيقة: نحو سياسات نسوية Notes Toward a Feminist Politics.

دان لاتيمر: أستاذ الدراسات الإنجليزية والأدب المقارن بجامعة أوبرن. من مؤلفاته: النظرية النقدية الستاذ الدراسات الإنجليزية والأدب المقارن بجامعة أوبرن. من مؤلفاته: النظرية النقدية المعاصرة (۱۹۸۹) ومقالات منشورة في New Left ونيو لفت ريفيو Modern Language Notes ونيو لفت ريفيو Essays in والكوماباراتيست The Comparatist وإسايز إن ليتراتتور Review ومجلات أخرى.

دانكن سالكيلد: يشغل وظيفة "محاضر رفيع" في مدرسة الدراسات الإنجليزية في كلية شيشستر. مؤلف الجنون والمسرح في عصر شيكسبير Madness and Drama in the شيشستر. مؤلف الجنون والمسرح في عصر شيكسبير عصر النهضة، والنظرية

- 77V -

النقدية، وتاريخ التكوين الجنسي.

موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي- القرن العشرون

ديرك دى جيست: أستاذ فى قسم الأدب بجامعة لوفن الكاثوليكية فى بلجيكا، نشر دراسات عن نظريات الأنظمة والهرمنيوطيقا والأدب الهولندى والبلجيكى فى القرن العشرين، من كتبه كتاب: الأدب بوصفه تسقًا، الأدب بوصفه خطابًا Literatuur als system, literatuur الأدب بوصفه خطابًا (١٩٩٧) وهو كتاب (١٩٩٧) و تواطئ أم ثقافة (١٩٩٧) وهو كتاب وهو كتاب يتناول التواطؤ الثقافي [مع الفاشية] في بلجيكا (١٩٤١-١٩٤٤).

روبرت هولُب: يدرّس تاريخ ألمانيا الفكرى والثقافى والأدبى فى قسم الدراسات الألمانية Reflections بجامعة كاليفورنيا فى بركلى. له كتابات عديدة من بينها: اتعكاسات الواقعية Jurgen Habermas: من بينها: العكاسات الواقعية (١٩٩١) of Realism الموال العام (١٩٩١)، ويورجن هابرماس: ناقد فى المجال العام (١٩٩١)، ويورجن البنيوية التلقى ومابعد البنيوية والتفكيكية التلقى ومابعد البنيوية والتفكيكية Crossing Borders: Reception Theory: Postructuralism and والتفكيكية كالموال العام (١٩٩٢)، يعمل حاليًا فى دراسة مطولة حول فريدريك نيتشه،

ريناته هولُب: مديرة الدراسات البينية بجامعة كاليفورنيا في بركلي، حيث تدرّس النظرية النقدية الاجتماعية والدراسات الأوروبية المقارنة. تقوم حاليًا (بالاشتراك مع بول لوبك ومانويل كاستيبز) بإدارة المشروع الدولي للبحث في "أوروبا متعددة الثقافات" في معهد الدراسات الأوروبية بجامعة كاليفورنيا في بركلي، من بين إصداراتها كتاب: أتطونيو جرامشي: تجاوز الماركسية ومابعد الحداثة Antonio Gramsci: Beyond Marxism موضوع المتقفين والإسلام في أوروبا. رينر إميج: أستاذ الأدب البريطاني في جامعة ريجنبرج بالمانيا. حاضر في الأدب الإنجليزي في جامعة كارديف بويلز، حيث كان عضوا في هيئة تدريس مركز النظرية النقدية والثقافية. من مؤلفاته الحداثة في الشعر Modernism in Poetry)، دابليو. إتش، أودن من مؤلفاته الحداثة في الشعر بالشعر Modernism in Poetry)، دابليو. إتش، أودن



Stereotypes in الأتماط المشوّهة في العلاقات الأنجلو -ألماتية (٢٠٠٠) W.H. Auden (٢٠٠٠). Contemporary Anglo-German Relationships

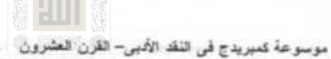
Contemporary Anglo-German Relationships (۲۰۰۰) مسایمون لی برایس: در س الإنجلیزیة فی جامعة هاوای فی مانوا، و عمل استاذا مشارکا فی

النقد الثقافي بجامعة كارديف في ويلز. يعد حاليًا مختارات حول موضوع الهُجنة والذات. ستيفن مولر: يدرّس الفلسفة في كل من جامعة كارديف في ويلز والجامعة المفتوحة. كتب مقالات عن النظرية الرومانسية، والمثالية الأمانية، وبوسنكيه، وجمايات المثالية المطلقة.

فردوس عظيم: أستاذة في قسم اللغة الإنجليزية بجامعة داكا في بنجلادش، متخصصة في الدراسات النسوية والدراسات مابعد الكولونيالية، يتتبّع كتابها السياق الاستعماري لظهور الرواية The Colonial Rise of the Novel (١٩٩٣) العلاقة بين المشروع الاستعماري وتطور الشكل الرواني، تبحث حاليًا في مجال أدب البنغال المكتوب باللغة الإنجليزية في القرن التاسع عشر.

كريس ويدن: محاضرة في النظرية النقدية والتقافية بجامعة كارديف في ويلز، تتضمن الصداراتها: الممارسة النقدية النموية ونظرية مابعد البنيوية الممارسة النقدية النموية ونظرية مابعد البنيوية الممارسة النقدية النموية والنوع Postructuralist Theory (الطبعة الثانية ١٩٩٦)، السياسات الثقافية: الطبقة والنوع والعنصر وعالم مابعد الحداثة Postmodern Race and the أمانيا ما Postmodern World (بالاشتراك مع جلين جوردان، ١٩٩٥)، كتابات المرأة في المانيا ما بعد الحرب Postwar Women's Writing in Germany والنموية: النظرية وسياسات الاختلاف (١٩٩٧) Feminism, Theory and the Politics of Difference وسياسات الاختلاف كانبرا، كريستا نلوولف: عضوة مركز الدراسات الإنسانية في الجامعة الوطنية الأسترالية في كانبرا، كتابا عن المناخ الثقافي الخاص بالنوع في شعر القرن الثامن عشر: ويقي التناقض: اشكال تمثيل المرأة في شعر الكسندر بوب A Contradiction Still: Representations الريخا ثقافيا للثورة العلمية تحت رعاية المؤسسة الوطنية السويسرية للعلوم، نشرت مقالات في كتب لادوريات نتناول العصر الحديث المبكر وتاريخ الأدب النسوي.





كريستوفر توريس: يشغل وظيفة "باحث ممتاز" في الفلسفة بجامعة كارديف في ويلز، وكان قد درس في قسم الدراسات الإنجليزية في الجامعة حتى سنة ١٩٩١. نشر أكثر من عشرين كتابًا تتناول جوانب مختلفة في الفلسفة والنظرية النقدية من أحدثها ضد النسبية Against كتابًا تتناول جوانب مختلفة في الفلسفة والنظرية النقدية من أحدثها ضد النسبية الموروثين Relativism (١٩٩٧)، الانتباد للفجوة: الإستمولوجيا وفلسفة العلم في الموروثين Minding the Gap: Epistemology and the Philosophy of Science in the

كفين ميلز: باحث في الأدب واللاهوت في كلية وستمنستر في أكسفود. صدر كتابه الأول: تبرير اللغة: بولص والنظرية الأدبية المعاصرة Justifying Language: Paul and تبرير اللغة: بولص والنظرية الأدبية المعاصرة Contemporary Literary Theory في ١٩٩٥. بعدها توسع في النشر في المجلات المتخصصة وكتب المختارات. عضو المجلس الأوروبي لتحرير مجلة ليتراتور الد ثيولوجي (الأدب واللاهوت) Literature and Theology

كلايف كازو: محاضر بارز في علم الجمال في معهد جامعة ويلز بكارديف، محرر كتاب مخترات حول علم الجمال الأوروبي The Continental Aesthetics Reader (۲۰۰۰)، وله مقالات حول الاستعارة والعلاقة بين الفن والكتابة.

كن هرشكوب: يشغل وظيفة "محاضر رفيع" في الدراسات الإنجليزية بجامعة مانشستر. 
محرر كتاب: باختين والنظرية الثقافية Bakhtin and Cultural Theory (۱۹۸۹) همرر كتاب: باختين والنظرية الثقافية Mikhail Bakhtin: An Aesthetic for ومؤلف ميخائيل باختين: جماليات للديمقراطية الديموراطية التحول إلى اللغويات" في الدراسات الانسانية.

ماتويل بربيتو: أستاذ تاريخ الأدب بجامعة سانتياجو في أسبانيا. نشر كتابا عن الشاعر الإنجليزي أودن (١٩٨٨) وحرر كتاب: الفردوس المفقود: الكلمة والعالم والكلمات الإنجليزي أودن (١٩٩١) وحرر كتاب: الفردوس المفقود: الكلمة والعالم والكلمات والحداثة والحداثة والحداثة والحداثة المحداثة الحداثة الحداثة الحداثة المحداثة المحداثة المحداثة في سبعة نصوص إنجليزية El drama de la identitad دراسة بعنوان: مسرح الهوية في سبعة نصوص إنجليزية

en siete obras de la tradicion literaria inglesa ويحرر كتابًا تحيةً لتيرى إيجلتون.

مايكل راين: يدرس الإنجليزية في جامعة نورث وسترن. من كتبه: الماركسية والتفكيك مايكل راين: يدرس الإنجليزية في جامعة نورث وسترن. من كتبه: الفيلم الأمريكي المعاصر المعاصر المعاصرة الفيلم الأمريكي المعاصر المعاصرة المعاصرة المعاصرة المعاصرة المعاصرة المعاصرة وأيديولوجيته المعاصرة المعا

## قائمة بأسماء المشاركين في الترجمة

إسماعيل عبد الغنى أحمد: أستاذ مساعد فى قسم اللغة الإنجليزية وآدابها كلية آداب سوهاج، جامعة جنوب الوادى. حصل على الدكتوراه فى النقد الحديث. له دراسات فى مجال النقد الأدبى منشورة فى دوريات مختلفة.

دعاء إمبابى: مدرسة مساعدة فى قسم اللغة الإنجليزية وآدابها فى كلية الأداب، جامعة عين شمس، ومدرسة الترجمة بقسم الترجمة بالجامعة الأمريكية بالقاهرة. تعد حاليًا رسالة دكتوراه فى النقد المقارن.

رضوى عاشور: روائية وناقدة وأستاذة النقد الأدبى فى قسم اللغة الإنجليزية وأدابها بكلية الأداب، جامعة عين شمس. لها ست روايات، وثلاث مجموعات قصصية، وأربعة كتب فى النقد الأدبى.

عزة مازن: صحفية ومترجمة. ترأس قسم الترجمة بمجلة الإذاعة والتليفزيون، وتقوم بتدريس الأدب الإنجليزى والترجمة بجامعة العلوم الحديثة والأداب. حصلت وعلى الدكتوراه في الأدب الإفريقي الأمريكي. ترجمت قصصا قصيرة متفرقة وكتابا للكاتبة الكندية مارجريت أتوود بعنوان: مفاوضات مع الموتى: تاملات كاتبة حول الكتابة (٢٠٠٥). ونشرت مقالات نقدية متعددة.

شعبان مكاوى: مدرس فى قسم اللغة الإنجليزية وآدابها بكلية الآداب جامعة حلوان، حصل على الدكتوراة فى المسرح الأمريكى. ترجم كتاب هوارد زن التاريخ الشعبى للولايات المتحدة (المجلس الأعلى للثقافة، ٢٠٠٥، جزءان). نشر عددا من الدراسات النقدية،

فاتن مرسى: أستاذ مساعد فى قسم اللغة الإنجليزية وآدابها بكلية الآداب، جاسعة عين شمس. حصلت على الدكتوراه فى الأدب المقارن من جامعة إسكس بإنجلترا. تشمل اهتماماتها البحثية التاريخ الأدبى وتطور الأجناس الأدبية ولها عدة أبحاث منشورة فى مجال الفن THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIGNY HOU موسوعة كمبريدج في الثقد الأدبي- للزن العشرون العشرون

القصصى والرواية الحديثة، بالإضافة إلى بعض الدراسات التي تهتم بنظريات النقد النسوى والنقد ما بعد الكولونيالي.

محمد هشام مدرس في قسم اللغة الإنجليزية وآدابها، كلية الآداب جامعة حلوان. شاعر ومترجم. حاصل على الدكتوراه في الشعر الإنجليزي. صدر له كتابان مترجمان، هما: ألكسندر شولش وآخرون، القلسطينيون عبر الخط الأخضر (القاهرة، ١٩٨٦) وروجيه جارودي، الأساطير المؤسسة للسياسة الإسرائيلية (القاهرة، ١٩٩٦)، بالإضافة إلى مجموعة شعرية بعنوان لحظتان (القاهرة، ١٩٩٦). شارك كباحث ومترجم ومحرر في موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية، إشراف عبد الوهاب المسيرى (القاهرة، ١٩٩٩). نشرت له ترجمات من الشعر الإنجليزي والأمريكي في عدة دوريات عربية.

منى عبد الوهاب فتاية: مدرسة مساعدة في قسم اللغة الإنجليزية وآدابها في كلية الأداب جامعة عين شمس. تبحث في قضية التمثيل الأدبي، وتحديداً تمثيل القدس في الكتابات الوسيطة والحديثة. تعد حاليًا رسالة دكتوراه عن صورة القدس في الكتابات الأمريكية في القرن التاسع عشر.

هاتى حلمى حنقى: مدرس في قسم اللغة الإنجليزية وأدابها في كلية الآداب جامعة طنطا. حصل على الدكتوراه في روايات كونراد. ترجم عددا من الدراسات النقدية ونشر مقالات متقرقة في مجال النقد الأدبي.



المشروع القومى للترجمة مشروع تنمية ثقافية بالدرجة الأولى ، ينطلق من الإيجابيات التى حققتها مشروعات الترجمة التى سبقته فى مصر والعالم العربى ويسعى إلى الإضافة بما يفتح الأفق على وعود المستقبل، معتمدًا المبادئ التالية :

- ١- الخروج من أسر المركزية الأوروبية وهيمنة اللغتين الإنجليزية والفرنسية .
- ٢- التوازن بين المعارف الإنسانية في المجالات العلمية والفنية والفكرية والإبداعية .
- ٦- الانحياز إلى كل ما يؤسس لأفكار التقدم وحضور العلم وإشاعة العقلانية
   والتشجيع على التجريب .
- ٤- ترجمة الأصول المعرفية التي أصبحت أقرب إلى الإطار المرجعي في الثقافة الإنسانية المعاصرة، جنبًا إلى جنب المنجزات الجديدة التي تضع القارئ في القلب من حركة الإبداع والفكر العالميين.
- ٥- العمل على إعداد جيل جديد من المترجمين المتخصصين عن طريق ورش العمل
   بالتنسيق مع لجنة الترجمة بالمجلس الأعلى للثقافة .
  - ٦- الاستعانة بكل الخبرات العربية وتنسيق الجهود مع المؤسسات المعنية بالترجمة .

| أحمد درويش                             | چون کوین                      | اللغة العليا                       | -1            |
|----------------------------------------|-------------------------------|------------------------------------|---------------|
| أحمد قؤاد يلبع                         | ك. مادهو بانيكار              | الوثنية والإسلام (ط١)              | -4            |
| شوقي جلال                              | چورچ چيمس                     | التراث المسروق                     | -4            |
| أحد الحضري                             | إنجا كاريتتيكوقا              | كيف تتم كتابة السيناريو            | $-\mathbf{i}$ |
| محمد علاه الدين منصبور                 | إسماعيل فصبيح                 | ثريا في غيبوية                     | -0            |
| سعد مصلوح ووفاء كامل قايد              | ميلكا إليتش                   | اتجاهات البحث اللساني              | -1            |
| يوسف الأنطكي                           | لوسىيان غولدمان               | العلوم الإنسانية والقلسفة          | ~V            |
| مصطقى ماهر                             | ماكس قريش                     | مشعلو الحراثق                      | -4            |
| محمود محمد عاشور                       | أندرو. س. جودي                | التغيرات البيئية                   | -1            |
| محدد معتصم وعبد الجليل الأزدى وعمر حلى | چپرار چیئیت                   | خطاب المكاية                       | -1.           |
| هناء عبد القتاح                        | فيسواقا شيعبوريسكا            | مختارات شعرية                      | -11           |
| أحمد محمود                             | ديقيد براونيستون وأيرين قرانك | طريق الحرير                        | -17           |
| عيد الوهاب علوب                        | روبرشن سميث                   | ديانة الساميح                      | -17           |
| حسن الموين                             | چان بېلمان تويل               | التحليل النفسى للأدب               | -11           |
| أشرف رفيق عليفي                        | إدوارد لوسى سميث              | المركات القنية منذ ١٩٤٥            | -10           |
| بإشراف أحدعتمان                        | مارتن برنال                   | أثينة السوداء (جـ١)                | -17           |
| محمد مصنطقى يدوى                       | فيليب لاركين                  | مختارات شعرية                      | -17           |
| طلعت شاهين                             | مختارات                       | الشعر النسائي في أمريكا اللانينية  | -14           |
| تعيم عطية                              | چورچ سفيريس                   | الأعمال الشعرية الكاملة            | -11           |
| يعثى طريف الخولى وبدوى عبد الفتاح      | ع. ج. كراوثر                  | قصة العلم                          | -T.           |
| مأجدة العناني                          | هندد پهرنجي                   | خوخة وألف خوخة وقصمن أخرى          | -41           |
| سيد أحمد على الناصري                   | چون أنتيس                     | مذكرات رحالة عن المصريع            | -44           |
| سعيد توفيق                             | هانز جبورج جادامر             | ثجلى الجميل                        | -17           |
| یکر عباس                               | باتريك بارندر                 | طلال المستقيل                      | -45           |
| إبراهيم الدسوقي شتا                    | مولانا جلال الدين الرومى      | مثنوی (٦ اجزاء)                    | -40           |
| أحمد محمد حسين هيكل                    | محمد حسين هيكل                | دين مصر العام                      | -17           |
| بإشراف جابر عصقور                      | مجموعة من المؤلفين            | التنوع البشرى الملاق               | -YV           |
| منى أبو سنة                            | چون لوك                       | رسالة في التسامح                   | -47           |
| يدر الديب                              | چیدس پ. کارس                  | الموت والوجود                      | -14           |
| أحمد فؤاد بليع                         | ك. مادهو بانيكار              | الوثنية والإسلام (ط٢)              | -7.           |
| عيد الستار الطوجي وعبد الوهاب علوب     | چان سوفاجيه – كلود كاين       | مصادر دراسة التاريخ الإسلامي       | -41           |
| مصطقى إيراهيم قهمي                     | ديفيد روب                     | الانقراض                           | -44           |
| أحمد فؤاد يلبع                         | ا. ج. موپکتن                  | التاريخ الاقتصادى لأقريقيا الغربية | -77           |
| حصة إبراهيم المنيف                     | روچر آلن                      | الرواية العربية                    | -78           |
| خليل كلفت                              | پول ب . ديکسون                | الأسطورة والحداثة                  | -70           |
| حياة جاسم محمد                         | والاس مارتن                   | تظريات السرد الحديثة               | -17           |

## وفينته المنتازي الفكالفاقات



FOR OUR ANIC THOU بريجيت شيفر -TV واحة سيوة وموسيقاها أتور مغيث أأن تورين نقد الحداثة -TA مئيرة كروان بيتر والكوت الحسد والإغريق -49 محمد عبد إبراهيم أن سكستون تصائد حب -£. عاطف أحمد وإبراهيم فتحى ومحمود ماجد ما بعد المركزية الأوروبية بيتر جران 13-أحمد محمود بتجامين باربر عالم ماك -17 المهدى أخريف أوكتافيو ياث اللهب المزدوج -17 مارلين تادرس ألدوس فكسلي بعد عدة أصياف -11 أحمد محمود روبرت دبنا وجون قابن التراث المغدور -Eo محمود السيد على بايلو تيرودا عشرون قصيدة حب -17 مجاهد عيد المتعم مجاهد تاريخ النقد الأدبى الحديث (جـ١) رينيه ويليك -17 ماهر جريجاتي فرانسوا دوما حضارة مصر الفرعونية -51 عيد الوهاب علوب هـ ، ت ، توريس الإسلام في البلقان -11 محمد برادة وعثماني الميلود ويوسف الأنطكي جمال الدين بن الشيخ ألف ليلة وليلة أو القول الأسبر -5. محمد أبو العطا داريو بيانويبا وغ. م. بينياليستي مسار الرواية الإسبانو أمريكية -01 لطقى قطيم وعادل دمرداش ب نوقالس رس ، روچسيلينز وروجر بيل العلاج النفسى التدعيمي -27 مرسى سعد الدين أ . ف . النجتون الدراما والتعليم -oT ج . مايكل والتون محسن مصيلحي المقهوم الإغريقي للمسرح -01 على يوسف على چون بولکنجهوم ما وراء العلم -20 محمود على مكى قديريكو غرسية لوركا الأعمال الشعرية الكاملة (جـ١) -07 محمود السيد و ماهر البطوطي قديريكو غرسية لوركا الأعمال الشعرية الكاملة (ج.٢) -5 V محمد أبق العطا فديريكو غرسية لوركا اسرحيتان -s/ السيد السيد سهيم كارلوس مونييث المدرة (مسرحية) -09 صبرى محمد عبد الغنى جرهائز إبتين التصميم والشكل -1. بإشراف: ممد الجوهري شارلوت سيمور -موسوعة علم الإنسان -71 محمد خير البقاعي لدّة النّص رولان بارت -74 مجاهد عيد المتعم مجاهد ريتيه ويليك -77 رمسيس عوش ألان وو-برتراند راسل (سيرة حياة) -7£ رمسيس عوش برترائد راسل في مدح الكسل ومقالات أخرى -7= عبد اللطيف عبد الطيم أنطونيو جالا خس مسرحيات أنداسية -77 المهدى أخريف قرئاندو بيسوا مختارات شعرية -7V أشرف الصباغ نتاشأ العجوز وقصص أخرى قالنتين راسبوتين -74 أحمد قؤاد مثولي وهويدا محمد فهمي عبد الرشيد إبراهيم العالم الإسلامي في أوائل القرن العشرين -74 عبد الحميد غلاب وأحمد حشاد أوخينيو تشانج رودريجث ثقافة وحضارة أمريكا اللاتينية -V. حسين محمود السيدة لا تصلح إلا الرمي داريو قو -V1 ت . س . إليوت قؤاد مجلى السياسي العجوز -YY حسن ناظم وعلى حاكم نقد استجابة القارئ -VT چين ب . توميکنز ل . آ . سيمينوڤا حسن بيوسي صلاح الدين والماليك في مصر -V£

## وفنت المرتازي القحالفات

| أحمد درويش                 | FOR QURANIC THO           | المن التراجم والسير الذاتية GHT                                | -Vo    |
|----------------------------|---------------------------|----------------------------------------------------------------|--------|
| عبد المقصود عبد الكريم     | مجموعة من المؤلفين        | جاك لاكان وإغواء التحليل النفسى                                | -٧٦    |
| مجاهد عبد المتعم مجاهد     | ريثيه ويليك               | تاريخ القد الأمي الحديث (جــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | -٧٧    |
| أحمد محمود ونورا أمين      | روناك روبرتسون            |                                                                | -VA    |
| سعيد الغائمي وناصر حلاوي   | بوريس أوسينسكى            | شعرية التأليف                                                  | -V1    |
| مكارم الغمري               | ألكسندر يوشكين            | بوشكين عند منافورة الدموع،                                     | -A-    |
| محمد طارق الشرقاوي         | يندكت أندرسن              | الجماعات المتخيلة                                              | -41    |
| محمود السيد على            | ميچيل دي أونامونو         | مسرح ميجيل                                                     | -AY    |
| خالد المعالى               | غوتقريد بن                | مختارات شعرية                                                  | -AT    |
| عبد الحميد شيحة            | مجموعة من المؤلفين        | موسوعة الأدب والنقد (جـ١)                                      | -A£    |
| عيد الرازق بركات           | صلاح زكي أقطاي            | منصور الملاج (مسرحية)                                          | -Ao    |
| أحمد فتحي يوسف شتا         | جمال میر صادقی            | طول الليل (رواية)                                              | -47    |
| ماجدة العثائي              | جلال أل أحمد              | نون والقلم (رواية)                                             | -AV    |
| إبراهيم الدسوقي شئا        | چلال آل أحمد              | الابتلاء بالتغرب                                               | -44    |
| أحمد زايد ومحمد محيى الدين | انتونى جيدنز              | الطريق الثالث                                                  | -44    |
| محمد إبراهيم مبروك         | بورخيس وأخرون             | وسم السيف وقصص أخرى                                            | -4.    |
| محمد هناء عبد الفتاح       | باريرا لاسوشىكا - بشوتياك | المسرح والتجريب بين النظرية والتطبيق                           | -41    |
| نادية جمال الدين           | كارلوس ميجيل              | أساليب ومضامين للسرح الإسبانوأمزيكي للعاصر                     | -97    |
| عبد الوهاب علوب            | مابك فيذرستون وسكوت لاش   | محدثات العولمة                                                 | -17    |
| فورية العشماوى             | صمويل بيكيت               | مسرحيتا الحب الأول والصحبة                                     | -11    |
| سرى محمد عبد اللطيف        | أتطونيو بويرو باييخو      | مختارات من المسرح الإسبائي                                     | -40    |
| إدوار القراط               | نخبة                      | ثلاث زنبقات روردة وقصص أخرى                                    | -47    |
| بشير السياعي               | قرنان برودل               | هوية فرنسا (مج١)                                               | -17    |
| أشرف الصباغ                | مجموعة من المؤلفين        | الهم الإنساني والايتزاز الصهيوني                               | -14    |
| إبراهيم قتديل              | ديڤيد رويئسون             | تاريخ السينما العالمية (١٨٩٥-١٩٨٠)                             | -11    |
| إبراهيم فتحى               | بول هيرست وجراهام تومبسون | مساطة العولمة                                                  | -1     |
| رشيد بنحدو                 | بيرتار فاليط              | النص الروائي: تقنيات ومناهج                                    | -1.1   |
| عز الدين الكتاني الإدريسي  | عبد الكبير الخطيبي        | السياسة والتسامح                                               | -1.7   |
| محمد بثيس                  | عيد الوهاب المؤدب         | قير ابن عربي يليه آياء (شعر)                                   | -1.7   |
| عبد الغفار مكاوى           | برتولت بريشت              | أوبرا ماهوجني (مسرحية)                                         | -1 · £ |
| عبد العزيز شبيل            | چپرارچینیت                | مدخل إلى النص الجامع                                           | -1.0   |
| أشرف على دعدور             | ماريا خيسوس رويبيرامتي    | الأدب الأندلسي                                                 | -1-7   |
| محمد عبد الله الجعيدي      | تخيـة من الشعراء          | صورة الفائي في الشعر الأمريكي اللائيني العاصر                  | -1.V   |
| محمود على مكى              | مجموعة من المؤلفين        | ثلاث دراسات عن الشعر الأندلسي                                  | -1-4   |
| هاشم أحمد محمد             | چون بولوك وعادل درويش     | حروب المياء                                                    | -1.9   |
| منى قطان                   | حسنة بيجوم                | النساءفي العالم النامي                                         | -11.   |
| ريهام حسين إبراهيم         | فرائسس هيدسون             | المرأة والجريمة                                                | -111   |
| إكرام يوسف                 | أرلبين علوى ماكليود       | الاحتجاج الهادئ                                                | -114   |





| Esc. 2012 CE                                   |                                                    |      |
|------------------------------------------------|----------------------------------------------------|------|
| مادى پلاتت أحمد حسان                           | راية الثمرد -                                      | -117 |
| ول شوينكا تسيم مجلى                            | سرحينا حصاد كونجي وسكان المنتقع و                  |      |
| رچينيا وولف سمية رمضأن                         | فرقة تخص المره وحده ف                              | -110 |
| ميتثيا نلسون تهاد أحمد سالم                    |                                                    |      |
| يلى أحمد متى إبراهيم وهالة كمال                | الرأة والجنوسة في الإسلام ا                        | -114 |
| ث بارون ليس النقاش                             | النهضة النسائية في مصر ب                           | -114 |
| ميرة الأزهري سنبل بإشراف روف عباس              | الساء والأسرة وقوائين الطلاق في التاريخ الإسلامي [ | -119 |
| يلى أبو لغد مجموعة من المترجمين                | الحركة النسائية والتطور في الشرق الأوسط ا          | -17. |
| ناطمة موسى محمد الجندى وإيزابيل كمال           | الدليل الصغير في كتابة المرأة العربية ف            | -171 |
| پوزیف فوجت مثیرة کروان                         | نظام العيردية القديم والتموذج الثالي الإنسان       | -177 |
| نيتل ألكستدرو فتادولينا أنور محمد إبراهيم      | الإمبراطورية العثمانية وعلاقاتها الدولية           | -177 |
| پون جرای آحمد فؤاد بلیع                        | القجر الكائب أوهام الرأسمالية العالمية             | -171 |
| سيدرك ثورب ديقى مسمحة الخولى                   | التحليل الموسيقي                                   | -170 |
| أولقائج إيسر عبد الوهاب علوب                   |                                                    |      |
| سفاء فتحى بشير السباعي                         | إرهاب (مسرحية)                                     | -177 |
| سوزان باستيت أميرة حسن نويرة                   | الأبب المقارن                                      | -17A |
| ماريا دولورس أسيس جاروته محمد أبو العطا وأخرون | الرواية الإسبانية المعاصرة                         | -179 |
| تدريه جوندر فرانك شوقي جلال                    | الشرق يصعد ثانية                                   | -17. |
| مجموعة من المؤلفين لويس بقطر                   | مصر القيمة: التاريخ الاجتماعي                      | -171 |
| مايك فيذرستون عبد الوهاب علوب                  | ثقافة العرلة                                       | -177 |
| طارق على طلعت الشايب                           | الخوف من المرايا (رواية)                           | -177 |
| باری ج. کیمپ                                   | تشريح حضارة                                        | 171- |
| ت. س. إليوت ماهر شفيق فريد                     | المختار من نقد ت. س. إليوت                         | -170 |
| كينيث كونو سحر توفيق                           | فلاحو الباشا                                       | -177 |
| چوڑیف ماری مواریه کامیلیا صبحی                 | مذكرات شنايط في الحملة الفرنسية على مصر            | -177 |
| أندريه جلوكسمان عبد المسيح                     | عالم التليفزيون بين الجمال والعنف                  | -174 |
| ريتشارد فاچنر مصطفى ماهر                       | يارسيقال (مسرحية)                                  | -171 |
| هربرت ميسن أمل الجبورى                         | حيث تلتقي الأنهار                                  | -11. |
| مجموعة من المؤلفين تعيم عطية                   | اثنتا عشرة مسرحية يرنانية                          | 131- |
| أ. م. فورسش حسن بيومي                          | الإسكندرية : تاريخ ودليل                           | 71/- |
| ديوك لايدر عدلى السمرئ                         | قضايا التنظير في البحث الاجتماعي                   | -127 |
| كارلو جولدونى سلامة محمد سليمان                | صاحبة اللوكاندة (مسرحية)                           | -111 |
| كارلوس قوينتس أحمد حسان                        | موت أرتيميو كروث (رواية)                           | -1£s |
| میچیل دی لییس علی عبدالروف الیمپی              | الورقة الحمراء (روابة)                             | -117 |
| تانكريد دورست عيدالغفار مكاوى                  | مسرحيتان                                           | -11V |
| إنريكي أندرسون إمبرت على إبراهيم منوقي         | القصة القصيرة: النظرية والتقنية                    | -114 |
| عاطف قضول أسامة إسير                           | التظرية الشعرية عند إليوث وأنونيس                  | -111 |
| روبرت ج. ليتمان منيرة كروان                    | التجربة الإغريقية                                  | -10. |

## وفنت المرتاني التحالقات

THE PRINCE GHAZI TRUST



|      | HOUGHT                                                | FOR OUR ANIC T                 | 570.160.70            |
|------|-------------------------------------------------------|--------------------------------|-----------------------|
|      |                                                       | FOR QUE'ANIC T                 | بشير السباعى          |
|      | عدالة الهنود وقصمن أخرى                               | مجموعة من المؤلفين             | محمد محمد القطابى     |
|      | غرام الفراعنة                                         | فيولين فانويك                  | فاطمة عبدالله محمود   |
| -101 | مدرسة فرانكفورت                                       | فيل سليتر                      | خليل كلفت             |
|      | الشعر الأمريكي المعاصر                                | نخبة من الشعراء                | أحمد مرسى             |
| -107 | المدارس الجمالية الكبرى                               | چى أنبال وألان وأوديت أبرمو    | مي التلمساني          |
| -104 | خسرو وشيرين                                           | النظامي الكثجوى                | عبدالعزيز بقرش        |
| -104 | هوية قرنسا (مج ٢ ، جـــــــــــــــــــــــــــــــــ | قرنان برودل                    | يشير السباعي          |
| -109 | الأيديولوچية                                          | ديثيد موكس                     | إبراهيم فتحيي         |
| -17. | ألة الطبيعة                                           | پول إيرايش                     | حسين بيومي            |
| -171 | مسرحيتان من المسرح الإسباني                           | أليخاندرو كاسونا وأنطونيو جالا | زيدان عبدالطبم زيدان  |
| -177 | تاريخ الكنيسة                                         | يرحنا الأسيوى                  | صلاح عبدالعزيز محجوب  |
| -111 | موسوعة علم الاجتماع (جـ ١)                            | جوردون مارشال                  | بإشراف: محمد الجوهري  |
| -171 | شامبوابون (حياة من تور)                               | چان لاکوتیر                    | ئېپل صعد              |
| -170 | حكايات الثعلب (قصيص أطفال)                            | أ. نَ. أَقَانَاسيِقَا          | سهير المسادقة         |
| -177 | العلاقات بين المثنيذين والطمانيين في إسرائيل          | يشعياهو ليلمان                 | محمد محمود أبوغدير    |
| -177 | قى عالم طاغور                                         | رابندرنات طاغور                | شكرى محمد عياد        |
| -174 | دراسات في الأدب والثقافة                              | مجموعة من المؤلفين             | شكرى محمد عياد        |
| -171 | إبداعات أدبية                                         | مجموعة من المؤلفين             | شكرى محمد عياد        |
| -17- | الطريق (رواية)                                        | ميجيل دليبيس                   | بسام ياسين رشيد       |
| -171 | وضع حد (رواية)                                        | قرائك بيجو                     | هدى حسين              |
| -177 | حجر الشمس (شعر)                                       | تخية                           | محمد محمد الخطابي     |
| -177 | معتى الجمال                                           | ولتر ت. ستيس                   | إمام عبد القتاح إمام  |
| -1VE | صناعة الثقافة السوداء                                 | إيليس كاشمور                   | أحمد محمود            |
| -\V¢ | التليفزيون في الحياة اليومية                          | اورينزو فيلشس                  | وجيه سمعان عبد المسيح |
| -177 | نحو مفهوم للاقتصاديات البيثية                         | توم تيتنبرج                    | جلال البتا            |
| -177 | أنطون تشيخوف                                          | هنرى تروايا                    | حصة إبرافيم النيف     |
| -174 | مختارات من الشعر اليوناني الحديث                      | تخبة من الشعراء                | محمد حمدى إبراهيم     |
| -111 | مكايات أيسوب (قصمن أطفال)                             | أيسوب                          | إمام عبد القتاح إمام  |
| -14- | قصة جاويد (رواية)                                     | إسماعيل قصيح                   | سليم عبد الأمير حمدان |
| -141 | الله الأمن الأمريكي من الثارثينيات إلى الثمانينيات    | فنسنت ب. ليتش                  | محمد يحيي             |
| -NAY | العثف والنبوءة (شعر)                                  | وب، بيتس                       | ياسين طه حافظ         |
| -IAT | جان كوكتو على شاشة السينما                            | ريثيه جيلسون                   | فتحى العشرى           |
| -148 | القاهرة: حالمة لا تنام                                | هائز إيندورقر                  | دسوقى سعيد            |
| -1As | أسفار العهد القديم في التاريخ                         | توماس تومسن                    | عيد الوهاب علوب       |
| -147 | معجم مصطلحات هيجان                                    | ميخائيل إنوود                  | إمام عبد الفتاح إمام  |
| -144 | الأرضة (رواية)                                        | بزرج علوى                      | محمد علاء الدين متصور |
|      |                                                       |                                |                       |





| Est. 2                                  | NIZ CE                     |                                             |              |
|-----------------------------------------|----------------------------|---------------------------------------------|--------------|
| سعيد الفائمي                            | پول دی مان                 | العدى واليعميرة طالان في بلاغة الثقد العاصر | -145         |
| محسن سيد فرجاني                         | كرنفوشيوس                  | محاورات كوتفوشيوس                           | -11.         |
| مصطفى حجازى السيد                       | الحاج أبو بكر إمام وأخرون  | الكلام رأسمال وقصيص أخرى                    | -111         |
| محمود علارى                             | زين العابدين المراغى       | سیاحت نامه إبراهیم بك (جـ١)                 | -144         |
| محمد عيد الواحد محمد                    | پیتر ابراهامز              | عامل المنجم (رواية)                         | -115         |
| ماهر شفيق فريد                          | مجموعة من النقاد           | مختارات من النقد الأنجار-أمريكي الحديث      | -148         |
| محمد علاء الدين منصبور                  | إسماعيل قصيح               | شتاء ۸۴ (روایة)                             | -110         |
| أشرف الصباغ                             | فالنتين راسيوشين           | المِلة الأخيرة (رواية)                      | -117         |
| جلال السعيد الحفناوى                    | شمس العلماء شيلي التعمائي  | سيرة الفاروق                                | -117         |
| إبراهيم سلامة إبراهيم                   | إدوين إمرى وأخرون          | الاتصال الجماهيري                           |              |
| جمال أحمد الرقاعي وأحمد عبد اللطيف حماد | يعقوب لانداق               | تاريخ يهود مصر في الفترة العشائية           | -111         |
| فخزى لبيب                               | چىرمى سىيروك               | ضحابا التنمية المقاومة والبدائل             | -4           |
| أحمد الأنصاري                           | جرزايا رويس                | الجائب الديتي للقلسقة                       | -4-1         |
| مجاهد عيد المنعم مجاهد                  | رينيه ويليك                | تاريخ النقد الأدبي الحديث (جـ٤)             | -7.7         |
| جلال السعيد الحقناوى                    | ألطاف حسين حالى            | الشعر والشاعرية                             | -4.4         |
| أحمد هويدى                              | زالمان شازار               | تاريخ نقد العهد القديم                      | -Y-1         |
| أحمد مستجير                             | لويجي لوقا كافاللي- سفورزا | الجينات والشعوب واللغات                     | -4-0         |
| على يوسف على                            | چيىس جلايك                 | الهيواية تصنع علما جديدا                    | -4.7         |
| محمد أبو العطا                          | رامون خوتاسندير            | ليل أفريقي (رواية)                          | -T.V         |
| محمد أحمد صالح                          | دان أوريان                 | شخصية العربي في المسرح الإسرائيلي           | -Y-A         |
| أشرف المبياغ                            | مجموعة من المؤلفين         | السرد والمسرح                               |              |
| يوسف عبد الفتاح قرج                     | سنائى الغزنوى              | مثنویات حکیم سنائی (شعر)                    |              |
| محمود حمدى عيد الغنى                    | جوناثان كللر               | فرديثان دوسوسير                             | -111         |
| يوسف عبدالفتاح قرج                      | مرزبان بن رستم بن شروین    |                                             |              |
| سبيد أحمد على التاصيري                  | ريمون فلاور                | معسر مثلا قدوم نايليين حثى رحيل هيدالنامس   | -117         |
| محمد محيى الدين                         | أنثوني جيدنز               | قراعد جديدة المثهج في علم الاجتماع          | -111         |
| محمود علاوي                             | زين العابدين المراغى       | سیاحت نامه إبراهیم بك (ج.۲)                 | -110         |
| أشرف الصياغ                             | مجموعة من المؤلفين         | جوانب أخرى من حياتهم                        | 717-         |
| نادية البنهاوى                          | صمويل بيكيت وهارواد بينثر  | مسرحيثان طليعيثان                           | -Y1V         |
| على إبراهيم متوفى                       | خوليو كورتاثان             | لعبة الحجلة (رواية)                         | -114         |
| طلعت الشايب                             | كازو إيشجورو               | يقايا اليوم (رواية)                         | -414         |
| على يوسف على                            | باری پارکر                 | الهيواية في الكون                           | -44.         |
| رقعت سنادم                              | جريجوري جوزدانيس           | شعرية كقافى                                 | -441         |
| تسيم مجلى                               | روتالد جراى                | قرائز كافكا                                 | -777         |
| السيد محمد نفادى                        | باول فيرابند               | العلم في مجتمع حر                           | -777         |
| مثى عبدالظاهر إبراهيم                   | برانكا ماجاس               | دمار يوغسلانيا                              | 377-         |
| السيد عبدالظاهر السيد                   | جابرييل جارثيا ماركيث      | حكاية غريق (رواية)                          | -440         |
| طاهر محمد على اليريري                   | ديقيد هريت اورانس          | أرض المساء وقصائد أخرى                      | <b>FYY</b> - |





|          |                                     | Est 1012 CE              | Α,                                  |
|----------|-------------------------------------|--------------------------|-------------------------------------|
| -777     | المسوح الإسبائي في القرن السابع عشو | خوسيه ماريا ديث بوركى    | السيد عبدالظاهر عبدالله             |
| -TTA     | علم الجمالية وعلم اجتماع الفن       | چائيت وولف               | مارى تيريز عيدالسيح وخالد حسن       |
| -774     | مأزق البطل الوحيد                   | تورمان كيجان             | أمير إبراهيم العمرى                 |
| -77.     | عن الذياب والفثران واليشر           | فرانسواز چاكوب           | مصطفى إبراهيم فهمى                  |
| -11.1    | الدرافيل أو الجيل الجديد (مسرحية)   | خايمي سالوم بيدال        | جمال عبدالرحمن                      |
| -177     | ما بعد المعلومات                    | توم ستونير               | مصطقى إبراهيم قهمى                  |
| -177     | فكرة الاضمحلال في التاريخ الغربي    | أرثر هيرمان              | طلعت الشايب                         |
| 377-     | الإسلام في السودان                  | ج، سبنسر تريمنجهام       | فؤاد محمد عكود                      |
| -470     | دیوان شمس تیریزی (جا)               | مولانا جلال الدين الروسي | إبراهيم الدسوقي شتا                 |
| -477     | الولاية                             | ميشيل شودكيفيتش          | أحمد الطيب                          |
| -444     | مصبر أرخى الوادى                    | رويين قيدين              | عنايات حسين طلعت                    |
| -YTA     | العولمة والتحرير                    | تقرير لمنظمة الأنكتاد    | ياسر محمد جادالله وعربى مديوان أحمد |
| -424     | العربي في الأدب الإسرائيلي          | جيلا رامراز - رايوخ      | تادية سليمان حافظ وإيهاب صلاح فايق  |
| -Yi.     | الإسلام والغرب وإمكانية الحوار      | کای حافظ                 | منلاح محجوب إدريس                   |
| -411     | في انتظار البرابرة (رواية)          | ج . م. کوټزی             | ايتسام عيدالله                      |
| -414     | سبعة أتماط من القموش                | وليام إمبسون             | مىبرى محمد حسن                      |
| -727     | تاريخ إسبانبا الإسلامية (مج١)       | ليقى بروفنسال            | بإشراف: صلاح قضل                    |
| -Y11     | الغليان (رواية)                     | لاورا إسكيبيل            | تادية جمال الدين محمد               |
| -Y£0     | تساء مقاتلات                        | إليزابيتا أديس واخرون    | توقيق على منصور                     |
| 137-     | مختارات قصصية                       | جابرييل جارثيا ماركيث    | على إبراهيم متوفى                   |
| -414     | الثقافة الجماهيرية والحداثة في مصر  | والتر أرمبرست            | محمد طارق الشرقاوى                  |
| -714     | حقول عدن الخضراء (مسرحية)           | أنطونيو جالا             | عبداللطيف عبدالحليم                 |
| -454     | لغة الثمزق (شعر)                    | دراجو شتامبوك            | رفعت سبلام                          |
| $-Y_0$ . | علم اجتماع العلوم                   | دومتيك فيتك              | ماجدة محسن أياظة                    |
| -401     | موسوعة علم الاجتماع (جـ٢)           | جوردون مارشال            | بإشراف: محمد الجوهري                |
| -404     | رائدات المركة النسوية المسرية       | مارجو بدران              | على بدرات                           |
| -125     | تاريخ مصر الفاطمية                  | ل. 1. سيمينوڤا           | حسن بيومي                           |
| -Yoi     | أقدم لك: القلسفة                    | ديڤ رويئسون وجودي جروفز  | إمام عيد القتاح إمام                |
| -400     | أقدم لك: أغلاطون                    | ديك روينسون وجودى جرواز  | إمام عبد الفتاح إمام                |
| F07-     | أقدم لك: ديكارت                     | ديف روينسون وكريس جارات  | إمام عبد الفتاح إمام                |
| $-Y_0V$  | تاريخ الفلسفة الحديثة               | وليم كلى رايت            | محمود سيد أحمد                      |
| AoY-     | القجر                               | سير أنجوس فريزر          | عُبادة كُحيلة                       |
| 107-     | مختارات من الشعر الأرمني عير العصور | نخبة                     | فاروجان كازانجيان                   |
| -47.     | موسوعة علم الاجتماع (جـ٣)           | جوردون مارشال            | بإشراف محمد الجوهرى                 |
| -171     | رحلة في فكر زكى نجيب محمود          | زكى نجيب محمود           | إمام عبد الفتاح إمام                |
| -777     | مدينة المعجزات (رواية)              | إدواريو مندوثا           | محمد أبو العطا                      |
| -475     | الكشف عن حافة الزمن                 | چون جريين                | على يوسف على                        |
| 157-     | إبداعات شعرية مترجمة                | هوراس وشلى               | لويس عوش                            |
|          |                                     |                          |                                     |

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



|      |                                                | NIC THOUGHT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                        |
|------|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| -170 | روايات مترجمة                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ويس عوش                                |
| -777 | مدير المدرسة (رواية)                           | چلال آل أحمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | عادل عبدالمتعم على                     |
|      |                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | در الدين عرودكي                        |
| -174 |                                                | مولانا جلال الدين الرومي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | براهيم الدسوقى شتا                     |
| -411 |                                                | وليم چيقور بالجريف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | صبررى محمد حسن                         |
| -44. | وسط الجزير العربية وشرقها (ج٢)                 | وليم چيقور بالجريف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | صبرى مجمد حسن                          |
| -471 | الحضارة الغربية: الفكرة والتاريخ               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | شوقي جلال                              |
| -474 |                                                | سى، سى، والترز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | براهيم سلامة إبراهيم                   |
| -YYY | الأصول الاستشاعية والمكافية لعركة مرابى في مصر | چوان کول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | عنان الشبهاوي                          |
| -471 |                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | محدود على مكي                          |
|      |                                                | مجموعة من النقاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ماهر شقيق قريد                         |
|      | فتون السيئما                                   | مجموعة من المؤلفين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | عبدالقادر التلمساني                    |
|      | الجينات والمسراع من أجل العياة                 | براين قورد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | أحمد فوري                              |
|      | البدايات                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ظريف عبدالله                           |
|      | الحرب الباردة الثقافية                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | طلعت الشايب                            |
|      | الأم والنصبيب وقصص أخرى                        | بريم شند وأخرون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سمير عيدالحميد إبراهيم                 |
|      | القردوس الأعلى (رواية)                         | عبد الحليم شرر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | جلال المقتاوي                          |
|      | طبيعة العلم غير الطبيعية                       | لويس ووابرت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | سمير حنا صادق                          |
|      | السهل يحثرق وقصص أخرى                          | خوان روافو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | على عيد الروف البعبي                   |
|      | هرقل مجنوبًا (مسرحية)                          | يوريبيديس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | أحدد عثدان                             |
|      | رحلة خواجة حسن نظامي الدهاوي                   | حسن نظامي الدهلوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | سمير عبد المديد إبراهيم                |
|      | سياحت نامه إبراهيم بك (جـ٦)                    | زين العابدين المراغي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | محمود علاوى                            |
|      | الثقافة والعولمة والنظام العالمي               | أنتونى كتج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | محمد يحيى والخرون                      |
|      | الفن الروائي                                   | ديليد لودج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ماهر البطوطي                           |
|      | ديوان متوچهري الدامغاني                        | أبو نجم أحمد بن قوص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | محمد ثور الدين عبدالمتعم               |
|      | علم اللغة والترجمة                             | چورچ مونان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | أحمد زكريا إبراهيم                     |
|      | تاريخ المسرح الإسبائي في القرن العشوين (جـ١)   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | السيد عيد الظاهر                       |
| -797 |                                                | قرانشسكو رويس رامون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | السيد عيد القاهر                       |
|      | مقدمة للأدب العربى                             | روچر ألن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | مجدى توفيق وأخرون                      |
|      | قن الشعر                                       | بوالو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | رجاء ياقون                             |
|      | سلطان الأسطورة                                 | چوزيف كامېل وييل موريز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | بدر الديب                              |
|      | مكيث (مسرحية)                                  | وليم شكسبير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | محمد مصطفى يدوى                        |
|      | م النمو مِن اليونائية والسريانية               | ديونيسيوس ثراكس ويوسف الأهوازي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ماجدة محمد أتور                        |
|      | مأساة العبيد وقصص أخرى                         | تخبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | مصطفى حجازى السيد                      |
|      | ثورة في التكتولوجيا الحيوية                    | چين مارکس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | هاشم أحمد محدد                         |
| -T   |                                                | لویس عوض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | جمال الجزيري ويهاء چاهين وإيزايول كمال |
|      | السخرة بيشيع في اللبين الإنبان، والراس (١٩٠١)  | لویس عوش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | جمال الجزيري و محمد الجندي             |
|      | · أقدم لك: فنجنشتين                            | چون میتون وجودی جرواد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | إمام عيد الفتاح إمام                   |
| 200  | The same of the same of                        | A STATE OF THE STA |                                        |



جرزایا رویس

إدوارد براون

بيرش بيربروجلو

نخبة

أحمد الأنصباري

جلال الحقناوي

فخرى لبيب

محمد علاء الدين منصبور

تظرات حائرة وقصص أخرى

اضطراب في الشرق الأوسط

تاريخ الأدب لمي إيران (جـ٣)





| FORQUEAN               | IC THOUGHT                 | <b>5</b> (6)                                     |        |
|------------------------|----------------------------|--------------------------------------------------|--------|
| حسن خلس                | راينر ماريا ريلكه          | قصائد من راکه (شعر)                              | -T : 1 |
| عبد العزيز بقوش        | تور الدين عبدالرحمن الجامي | سلامان وأبسال (شعر)                              | -T1T   |
| سمير عيد ريه           | ئادىن جوردىمر              | العالم البرجواري الزائل (رواية)                  | -717   |
| سمير عبد ريه           | پيتر بالانجير              | الموت في الشمس (رواية)                           | -711   |
| يوسف عبد الفتاح فرج    | پوته ندائی                 | الركش خلف الزمان (شعر)                           | -YE=   |
| جمال الجزيري           | رشاد رشدی                  | سحر مصر                                          | -717   |
| بكر الحلو              | چان کوکتو                  | الصبية الطائشون (رواية)                          | -TEV   |
| عبدالله أحمد إبراهيم   | محمد فؤاد كوبريلى          | المتصوفة الأواون في الأنب التركي (جـ١)           | -T £ A |
| أحمد عمر شاهين         | أرثر والدهورن وأخرون       | دليل القارئ إلى الثقافة الجادة                   | -714   |
| عطية شحاتة             | مجموعة من المؤلفين         | بانوراما الحياة السياحية                         | -To-   |
| أحمد الانصاري          | چوزایا رویس                | ميادئ المنطق                                     | -401   |
| نعيم عطية              | قسطنطين كفافيس             | قصائد من كفافيس                                  | -404   |
| على إبراهيم متوقى      | باسيليو بابون مالدونادو    | الفن الإسلامي في الأنبلس: الرَّخُوفَةُ المِنسيةُ | -707   |
| على إبراهيم منوقى      | باسيليو بايون مالدونادو    | الفن الإسلامي في الأندلس الزخرفة النبائية        | -Tof   |
| محمود علاوي            | حچت مرتجى                  | التيارات السياسية في إيران الماصرة               | -Too   |
| بدر الرقاعي            | يول سالم                   | الميراث المن                                     | -To7   |
| عمر الفاروق عمر        | تيموشي قزيك وبييتر غاندى   | مئون هرمس                                        | -ToV   |
| مصطفى حجازى السيد      | نخبة                       | أمثال الهوسا العامية                             | Ac7-   |
| حبيب الشاروني          | أقلاطون                    | محاورة بارمنيدس                                  | -504   |
| ليلى الشربيني          | أندريه چاكوب ونويلا باركان | أنثروبواوچيا اللغة                               | -77.   |
| عاطف معتمد وأمال شاور  | ألان جرينجر                | التصحر: التهديد والمجابهة                        | -271   |
| سيد أحمد فتح الله      | هاينرش شبورل               | تلميذ بابتيرج (رواية)                            | -777   |
| صبری محمد حسن          | ريتشارد چييسون             | هركات التحرير الأفريقية                          | 2-175  |
| نجلاه أبو عجاج         | إسماعيل سراج الدين         | حداثة شكسبير                                     | 3F7-   |
| محمد أحمد حمد          | شارل بودلير                | سام باریس (شعر)                                  | -170   |
| مصطقى محدود محدد       | كلاريسا بتكولا             | نساء يركضن مع الذئاب                             | -177   |
| البراق عبدالهادى رضا   | مجموعة من المؤلفين         | القلم الجرىء                                     | -77V   |
| عابد خزندار            | چيراك پرنس                 |                                                  | AF7-   |
| فوزية العشماوى         | فوزية العشماوى             | المرأة في أدب تجيب محفوظ                         | -775   |
| قاطمة عبدالله محمود    | كالبيرلا لوبيت             | الفن والحياة في مصر الفرعونية                    | -TV.   |
| عبدالله أحمد إبراهيم   | محمد فؤاد كوبريلي          | التعموفة الأولون في الأب التركي (جـ٣)            | -TV1-  |
| وحيد السعيد عبدالحميد  | واشغ مبشغ                  | عاش الشباب (رواية)                               | -474   |
| على إبراهيم منوقى      | أومبرتو إيكو               | كيف تعد رسالة دكتوراه                            | -TYT   |
| حمادة إبراهيم          | أندريه شديد                | اليومَ السادس (رواية)                            | -TVE   |
| خالد أبو البزيد        | ميلان كونديرا              | الخلود (رواية)                                   | -TVo   |
| إدوار الخراط           | چان أنوى وأخرون            | القضب وأحلام السنين (مسرحيات)                    |        |
| محمد علاء الدين متصبور | إدوارد براون               | تاريخ الأدب في إيران (جـ٤)                       | -777   |
| يوسف عبدالفتاح قرج     | محمد إقبال                 | المسافر (شعر)                                    | -TVA   |
|                        |                            |                                                  |        |

## وفنيتا المتخاني الفحالقات

TRUST E

| W W                    | THE PRINCE GHAZ               | TRUST<br>ملك في الحديثة (رراية)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -774 |
|------------------------|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| جمال عيدالرحمن         |                               | The state of the s | -TA- |
| شيرين عبدالسلام        | چونٹر چراس                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -TA1 |
| راتيا إبراهيم يوسف     | ر. ل. تراسك                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| أحمد محمد نادى         | يهاء الدين محمد اسفنديار      | تاریخ طبرستان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -TAT |
| سعير عبدالحميد إبراهيم | محمد إقبال                    | 10. 10.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |
| إيزابيل كمال           | سوزان إنجيل                   | القسس التي يحكيها الأطفال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -YAE |
| يوسف عبدالفتاح فرج     | محمد على يهزادراد             | مشترى العشق (رواية)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -YA0 |
| ريهام حسين إبراهيم     |                               | 00 01 020                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -7A7 |
| بهاء چاهين             | چون دن                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -TAV |
| محمد علاء الدين منصور  | سعدى الشيرازي                 | 10 1000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -774 |
| سمير عبدالحميد إبراهيم | نخبة                          | تفاهم وقميمن أخرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| عثمان مصطفى عثمان      | إم، في، رويرتس                | الأرشيقات والمدن الكبرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -74. |
| متى الدرويي            | مایف بینشی                    | (تواين) قيليلية (المالية)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -111 |
| عبداللطيف عبدالحليم    | فرنائدو دى لاجرائجا           | مقامات ورسائل أندلسية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -747 |
| زينب محمود الخضيرى     | ندوة لويس ماسينيون            | في قلب الشرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -797 |
| هاشم أحمد محمد         |                               | القوى الأربع الأساسية في الكون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -791 |
| صليم عبد الأمير حمدان  | إسماعيل قمبيح                 | آلام سياوش (رواية)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -740 |
| محمود علاوى            | تقی نجاری راد                 | السافاك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -717 |
| إمام عبدالقتاح إمام    | اورانس جين وكيتي شين          | أقدم لك: نيتشه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -114 |
| إمام عبدالفتاح إمام    | فيليپ تودى وهوارد ريد         | أقدم لك: سارتر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -144 |
| إمام عبدالقتاح إمام    | ديقيد ميروفتش وألن كوركس      | أقدم لك: كامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -799 |
| باهر الجوهري           | ميشائيل إنده                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -1   |
| معدوح عيد المنعم       | زياودن ساردر وأخرون           | أقدم لك: علم الرياضيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -1-1 |
| معتوح عيدالمتعم        | ج. ب. ماك إيڤوى وأوسكار زاريت | أقدم لك: سنتيفن هوكنج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -1.1 |
| عماد حسن بكر           | تودور شتورم وجوتفرد كولر      | رية المطر والمائيس تصنع الناس (روايتان)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -£.T |
| ظبية خميس              | ديائيد إبرام                  | تعويذة الحسى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -1.1 |
| حمادة إبراهيم          | أندريه جيد                    | إيزابيل (رواية)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -1.0 |
| جمال عبد الرحمن        | مانويلا مانتاناريس            | المستعربون الإسبان في القرن ١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 7-3- |
| طلعت شاهين             | مجموعة من المؤلفين            | الأدب الإسبائي المعاسس بأقلام كتابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -1.V |
| عنان الشهاوي           | چوان فوتشركنج                 | معجم تاريخ مصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -1.A |
| إلهامي عدارة           | برتراند راسل                  | انتصار السعادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -1.1 |
| الزواوى بغورة          | کارل بویر                     | خلاصة القرن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -£1- |
| أحمد مستجير            | چينيفر أكرمان                 | همس من الماضي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -111 |
| بإشراف مبلاح فضل       | ليقى بروقنسال                 | تاريخ إسبانيا الإسلامية (مج٢، جـ٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -117 |
| محمد البخارى           | ناظم حكمت                     | أغنيات المنفى (شعر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |
| أمل الصبان             | باسكال كازانوقا               | الجمهورية العالمية للأداب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -111 |
| أحدد كامل عبدالرحيم    | فريدريش دوريتمات              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -110 |
| محمد مصطفى بدوى        |                               | مبادئ النقد الأدبى والعلم والشعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | r13- |
|                        |                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |

### وفقيتا المرتعاني القحالقات

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

|        |                                           | IIC THOUGHT                     | FOR OUR'ĀN                              |
|--------|-------------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------------|
| -£\V   | تاريخ النقد الأدبى المديث (جـ٥)           | . 1012 CH                       | مجاهد عيدالمنعم مجاهد                   |
|        | سياسات الزمر العاكمة في مصر العثمانية     | چېن هاثواي                      | عيد الرحمن الشيخ                        |
|        | العصر الذهبى للإسكندرية                   | چون ماراق                       | نسيم مجلى                               |
| -£ Y . | مكرو ميجاس (قصة فلسفية)                   | لمولتير                         | الطيب بن رجب                            |
| -271   | الولاء والقيادة في المجتمع الإسلامي الأول | روى متمدة                       | أشرف كيلاني                             |
| -177   | رحلة لاستكشاف أفريقيا (ج١)                | ثلاثة من الرحالة                | عيدالله عبدالرازق إبراهيم               |
| -177   | إسراءات الرجل الطيف                       | تخبة                            | وحيد النقاش                             |
| -171   | لوائح الحق ولوامع العشق (شعر)             | نور الدين عبدالرحمن الجامي      | محمد علاء الدين متصور                   |
| -170   | من طاووس إلى فرح                          | محمود طلوعى                     | محمود علاوى                             |
| -577   | الخفاقيش وقصنص أخرى                       | ئفية                            | محمد علاء الدين منصور وعبد الحقيظ يعقوب |
| -114   | بانديراس الطاغية (رواية)                  | باي إنكلان                      | ثريا شلبى                               |
| -174   | الغزانة الخفية                            | محمد هوبتك بن داود خان          | محمد آمان صافى                          |
| -174   | أقبم لك: هيجل                             | ليود سينسر وأندرجي كروز         | إمام عبدالفتاح إمام                     |
| -27.   | أقدم لك: كانط                             | كرستوفر وانت وأندرجي كليعوفسكي  | إمام عبدالفتاح إمام                     |
| -171   | أقنم لك: فوكو                             | كريس هوروكس وزوران جفتيك        | إمام عبدالقتاح إمام                     |
| -177   | أقدم اك: ماكياقللي                        | بأتريك كيرى وأوسكار زاريت       | إمام عيدالفتاح إمام                     |
| -177   | أقدم لك: جويس                             | ديقيد توريس وكارل قلتت          | حمدى الجابرى                            |
| -171   | أقدم لك: الرومانسية                       | دونكان هيث وچودى بورهام         | عصنام حجازي                             |
| -170   | توجهات ما بعد الحداثة                     | نيكولاس زريرج                   | ناجى رشوان                              |
| -177   | تاريخ القلسفة (مج١)                       | فردريك كويلستون                 | إمام عبدالفتاح إمام                     |
| -177   | رحالة هندئ في بلاد الشرق العربي           | شبلى التعماني                   | جلال المفتاري                           |
| A71-   | بطلات وضحايا                              | إيمان شياء الدين بيبرس          | عايدة سيف الدولة                        |
| -179   | موت المرابي (رواية)                       | مندر الدين عيتي                 | محمد علاء الدين منصور وعيد الحقيظ يعقوب |
|        | قواعد اللهجات العربية المديثة             | كرستن بروستاد                   | محمد طارق الشرقاوى                      |
| -111   | رب الأشياء الصغيرة (رواية)                | أرونداشي روى                    | فخرى لبيب                               |
| -117   | حتشيسوت: المرأة الفرعونية                 | قوزية أسعد                      | ماهر جويجاتي                            |
| -117   | اللغة العربية تاريخها ومستوياتها وتاثيرها | كيس فرسنتيغ                     | محمد طارق الشرقاوى                      |
| -111   | أمريكا اللاتينية: الثقافات القديمة        | لاوريت سيجورنه                  | مبالح علماني                            |
| -110   | حول وزن الشعر                             | پرویز تاتل خاناری               | محمد محمد يوثس                          |
| F1.1-  | التمالف الأسود                            | الكسندر كوكبرن وجيفري سانت كلير | أحمد محمود                              |
| -11V   | ملحمة السئيد                              | تراث شعبي إسباني                | الطاهر أحمد مكي                         |
| -114   | الفلاحون (ميراث الترجمة)                  | الأب عيروط                      | محى الدين اللبان ووليم داوود مرقس       |
| -111   | أقدم لك الحركة النسوية                    | تبغن                            | جمال الجزيرى                            |
| -ic-   | أقدم لك: ما بعد الحركة النسوية            | صوفيا فوكا وربيبكا رايت         | جمال الجزيري                            |
| -tol   | أقدم لك: الفلسفة الشرقية                  | رينشارد أوزيورن ويورن قان لون   | إمام عبد القتاح إمام                    |
| 701-   | أقدم لك البدي والثورة الروسية             | ريتشارد إبجينانزي وأوسكار زاريت | محيى الدين مزيد                         |
| -for   | القاهرة: إقامة مدينة حديثة                | چان لوك أرنو                    | حليم طوسون وقؤاد الدهان                 |
| -101   | خمسون عاماً من السينما القرنسية           | رينيه بريدال                    | سوزان خلیل                              |

## وفيت المركاني التخالف المات THE PRINCE GHAZI TRUST

THE PRINCE GHAZI TRUST STORY OUR AND STRUCTHOUGHT

| محمود سيد أحمد              | FOR QUEAN GITHO          | تاريخ اللسطة الحديثة (مج الكالسطة                | -foo |
|-----------------------------|--------------------------|--------------------------------------------------|------|
| هويدا عزت محمد              | مريم جعفرى               | لا تنسنى (رواية)                                 | Fo3- |
| إمام عبدالفتاح إمام         | سوزان موالر أوكين        | النساء في الفكر السياسي الغربي                   | -faV |
| جمال عبد الرحمن             | مرشديس غارثيا أريتال     | الموريسكيون الأندلسيون                           | -£0A |
| جلال البنا                  | ثوم ثينتبرج              | نحو مفهوم لاقتصاديات الموارد الطبيعية            | -609 |
| إمام عبدالقتاح إمام         | ستوارث هود وليتزا جانستز | أقدم لك: الفاشية والنازية                        | -17- |
| إمام عبدالفتاح إمام         | داریان لیدر رجودی جروفز  | أقدم لك: لكأن                                    | 173- |
| عبدالرشيد الصادق محمودي     | عبدالرشيد الصادق محمودي  | طه حسين من الأزهر إلى السوريون                   | 773- |
| كمال السيد                  | ويليام بلوم              | الدولة المارقة                                   | 773- |
| حصة إبراهيم المثيف          | مایکل بارنتی             | ديمقراطية للقلة                                  | 171  |
| جمال الرقاعي                | لويس جنزبيرج             | قصنص اليهود                                      | 0/3- |
| فاطمة عبد الله              | قيولين فاتويك            | حكايات حب ويطولات فرعونية                        | 113- |
| ربيع وهبة                   | ستيقين ديلو              | التفكير السياسي والنظرة السياسية                 | 4F3- |
| أحمد الأنصاري               | چوڑایا رویس              | روح الفلسفة الحديثة                              | AF3- |
| مجدى عبدالرازق              | تصومن حبشية قديمة        | جلال الملوك                                      | -279 |
| محمد السيد الننة            | جارى م. بيرزنسكى وأخرون  | الأراضى والجودة البيئية                          | -17. |
| عبد الله عبد الرازق إبراهيم | ثلاثة من الرحالة         | رحلة لاستكشاف أقريقيا (ج.٢)                      | -£V1 |
| سليمان العطار               | میچیل دی تربانتس سابیدرا | دون كيخوتي (القسم الأول)                         | -174 |
| سليمان العطار               | میجیل دی ثربانتس سابیدرا | دون كيخوتي (القسم الثاني)                        | -1VT |
| سهام عبدالسلام              | يام موريس                | الأدب والنسوية                                   | -£V£ |
| عادل هلال عناني             | الرجينيا دائيلسون        | صون مصر: أم كلثوم                                | -£Ys |
| سحر توقيق                   | ماريلين بوث              | أرش الحيايب بعيدة بيرم التونسي                   | 772- |
| أشرف كيلانى                 | هيلدا هوخام              | تاريخ السين منذ ما قبل التاريخ حتى الغرن العشرين | -EVV |
| عبد العزيز حمدي             | ليوشيه شنج و لي شي دونج  | الصبئ والولايات المتحدة                          |      |
| عيد العزير حمدي             | لاو شنه                  | المقهمي (مسرحية)                                 | PY1- |
| عبد العزيز حمدي             | کر مو روا                | تسای ون جي (مسرحية)                              |      |
| رضوان السيد                 | روى متحدة                | بردة النبى                                       | -141 |
| قاطمة عبد الله              | روبير چاك ثبيو           | موسوعة الأساطير والرموز الفرعونية                | -1AY |
| أحمد الشامي                 | سارة چامېل               | النسوية وما بعد النسوية                          | -£A7 |
| رشيد بتحدو                  | هانسن روييرت ياوس        | جمالية التلقى                                    | -£A£ |
| سمير عبدالحميد إبراهيم      | نذير أحمد الدهلوى        | التوية (رواية)                                   | -£A0 |
| عبدالحليم عبدالغثى رجب      | يان أسمن                 | الذاكرة الحضارية                                 | 7A3- |
| سمير عبدالحميد إبراهيم      | رفيع الدين المراد آبادي  | الرحلة الهندية إلى الجزيرة العربية               | -£AV |
| سمير عبدالحميد إبراهيم      | نخبة                     | العب الذي كان وقصائد أخرى                        | -5AA |
| محمود رجب                   | إدموند هسرل              | مُسُرِلَ: القلسفة علماً دقيقاً                   | -149 |
| عيد الوهاب علوب             | محمد قادری               | أسفار البيغاء                                    | -14. |
| سمير عبد ريه                | نخبة                     | نصوص قصصية من روائع الأدب الأدريقي               | -113 |
| محمد رقعت عواد              | چى قارچىت                | محمد على مؤسس مصر الحديثة                        | -144 |





|                     |                                            | NIC INCUGNI                    | FORQURAI                 |
|---------------------|--------------------------------------------|--------------------------------|--------------------------|
| -197                | خطابات إلى طالب الصوتيات                   | هارواد پالمر                   | محجد صالح الضالع         |
| -111                | كتاب الموتى: الخروج في النهار              | نصوص مصرية قديمة               | شريف المنيقي             |
| -110                | الوبى                                      | إدوارد تبقان                   | حسن عبد ربه الصرى        |
| 771-                | الحكم والسياسة في أفريقيا (جـ١)            | إكوادو بانولى                  | مجموعة من المترجمين      |
| -150                | العلمائية والنوع والعولة في الشرق الأوسط   | نادية الملى                    | ممنطقى رياش              |
| -£4A                | النساء والتوع في الشرق الأوسط الحديث       | چوديث ثاكر ومارجريت مربودز     | أحمد على يدوى            |
| -111                | تقاطعات: الأمة والمجتمع والنوع             | مجموعة من المؤلفين             | فيصل بن خضراء            |
| $-\rho \cdot \cdot$ | في طفولتي: دراسة في السيرة الذائية العربية | تيتز رييكى                     | طلعت الشايب              |
| -0.1                | تاريخ النساء في الغرب (ج١)                 | آرثر جوك هامر                  | سحر قراح                 |
| -0 - T              | أمسوات بديلة                               | مجموعة من المؤلفين             | مالة كمال                |
| -0.7                | مختارات من الشعر القارسي الحديث            | نشية من الشعراء                | محمد ثور الدين عبدالمتعم |
| -0 · £              | کتابات اساسیة (ج۱)                         | مارتن هايدجر                   | إسماعيل المسدق           |
| -0.0                | كتابات أساسية (جـ٢)                        | مارتن هايدجر                   | إسماعيل المصدق           |
| 7.0-                | ريما كان قديساً (رواية)                    | آن تيلر                        | عبدالحميد قهمى الجمال    |
| -s - Y              | سيدة الماضى الجميل (مسرحية)                | پيٽر شيفر                      | شوقى قهيم                |
| -a - A              | المولوية بعد جلال الدين الرومي             | عبدالباقي جلبنارلي             | عبدالله أحمد إبراهيم     |
| -0-1                | الفقر والإحسان في عصر سلاطين الماليك       | أدم صيرة                       | قاسم عبده قاسم           |
| -01-                | الأرملة الماكرة (مسرحية)                   | كارلو جولدوني                  | عبدالرارق عيد            |
| -011                | كوكب مرقّع (رواية)                         | أن تيلر                        | عبدالحميد قهمي الجمال    |
| -214                | كتابة النقد السيئمائي                      | تيموثي كوريجان                 | جمال عبد الناصر          |
| -015                | العلم الجسور                               | تيد أنتون                      | مصطفى إبراهيم فهمى       |
| -211                | مدخل إلى النظرية الأنبية                   | چونثان کوار                    | مصطفى بيومى عبد السلاه   |
| -010                | من الثقليد إلى ما بعد الحداثة              | فدوى مالطى دوجلاس              | فدوى مالطي دوجلاس        |
| F1=-                | إرادة الإنسان في علاج الإدمان              | أرنوك واشتطون ودونا باوندى     | منبرى محمد حسن           |
| +01V                | نقش على الماء وقصنص أخرى                   | نخبة                           | سمير عبد الحميد إبراهيم  |
| -=14                | استكشاف الأرض والكون                       | إسحق عظيموف                    | هاشم أحمد محمد           |
| -014                | محاضرات في المثالية الحديثة                | جوزايا رويس                    | أحدد الأنصاري            |
| -0 Y -              | الولع القرنسي يعصر من العلم إلى المشروع    | أحمد يوسف                      | أمل الصبان               |
| 172-                | قاموس تراجم مصر الحديثة                    | ارثر جولد سميث                 | عبدالوهاب بكر            |
| -077                | إسبانيا في تاريخها                         | أميركو كاسترو                  | على إبراهيم منوفى        |
| -277                | القن الطليطلي الإسلامي والمدجن             | باسيليو بابون مالدونادو        | على إبراهيم متوقى        |
| -271                | الملك لير (مسرحية)                         | وليم شكسبير                    | محمد مصطفى بدوى          |
| -o Y a              | موسم صيد في بيروت وقصص أخرى                | دئيس چونسون                    | ثادية رقعت               |
| -577                | أقدم لك: السياسة البيئية                   | ستيقن كرول ووليم رانكين        | محبى الدين مزيد          |
| -sTV                | أقدم لك: كالمكا                            | دياليد زين ميروفتس ورويرت كرمب |                          |
| A72-                | أقدم لك: تروتسكي والماركسية                | طارق على وفلُ إيڤانزَ          | جمال الجزيرى             |
| -074                | بدائع العلامة إقبال في شعره الأردى         | محمد إقبال                     | حازم محفوظ               |
| -07+                | مدخل عام إلى قهم النظريات التراثية         | رينيه چينو                     | عمر القاروق عمر          |

|       | 震                                            | IE PRINCE GHAZI TRUST          | TH                         |
|-------|----------------------------------------------|--------------------------------|----------------------------|
| 17c-  | ما الذي حَدَثُ في محدِّثُ الإستِثبيرا        | R QUR'ĀNIC THOUGHT             | منقاء فتحي                 |
| 770-  | المغامر والمستشرق                            | هثرى لورتس                     | بشير السباعي               |
| 772-  | تملُّم اللغة الثانية                         | سوران جاس                      | محمد طارق الشرقاوي         |
| 170-  | الإسلاميون الجزائريون                        | سيلرين لابا                    | حمادة إبراهيم              |
| -070  | مخزن الأسرار (شعر)                           | نظامي الكنجوى                  | عبدالعزيز بقوش             |
| 174-  | الثقافات وقيم التقدم                         | صمويل هنتنجتون واورانس هاريزون | شوقي جلال                  |
| -pTV  | الحب والحرية (شعر)                           | نخبة                           | عبدالغقار مكاوى            |
| -0TA  | النفس والأخر في قصص يوسف الشاروتي            | کیت دانیار                     | محمد الحديدي               |
| -989  | خمس مسرحيات قصيرة                            | كاريل تشرشل                    | محسن مصيلحي                |
| -af.  | توجهات بريطانية - شرقية                      | السير روناك ستورس              | روف عباس                   |
| -011  | هي تتخيل وهلاوس أخرى                         | خوان خوسیه میاس                | مروة رزق                   |
| -017  | قصص مقتارة من الأدب اليوثاني العديث          | نخبة                           | ثعيم عطية                  |
| -015  | أقدم لك: السياسة الأمريكية                   | پاتريك بروجان وكريس جرات       | وقاء عبدالقادر             |
| -011  | أقدم لك: ميلاني كلاين                        | روبرت هنشل وأخرون              | حمدى الجابري               |
| -01o  | يا له من سباق محموم                          | قرائسيس كريك                   | عزت عامر                   |
| 730-  | ريدوس                                        | ت. پ. وایزمان                  | توفيق على منصور            |
| -0£V  | أقدم لك: يارت                                | فیلیب تودی وان کورس            | جمال الجزيري               |
| -01A  | أقدم لك: علم الاجتماع                        | ريتشارد أوزيرن ويورن قان لون   | حمدى الجابرى               |
| -019  | أقدم اك: علم العلامات                        | بول كويلي وايتاجانز            | جمال الجزيرى               |
| -00-  | أقدم اله: شكسبير                             | نيك جروم وبيرو                 | حمدى الجابري               |
| -001  | الموسيقي والعولة                             | سايمون ماندى                   | سمحة الخولى                |
| 700-  | قصص مثالية                                   | میجیل دی ٹریانتس               | على عبد الروف البمبي       |
| 700-  | مدخل للشعر القرنسي الحديث والمعاصر           | دانيال لوفرس                   | رجاء ياقون                 |
| -00£  | مصر في عهد محدد علي                          | عقاف لطقى السيد مارسوه         | عبدالسميع عمر زين الدين    |
| -000  | الإستراتيجية الأمريكية للقرن المادى والعشوين | أناتولي أوتكين                 | أتور محند إيراهيم ومحمد تص |
| 100-  | أقدم لك: چان بودريار                         | كريس هوروكس وزوران جيفتك       | حمدى الجابري               |
| -0.0V | أقدم اله: الماركيز دي ساد                    | ستوارت هود وجراهام كرولي       | إمام عبدالفتاح إمام        |
| 400-  | أقدم الد: الدراسات الثقافية                  | زيودين ساردارويورين فان لون    | إمام عبدالفتاح إمام        |
| Pao-  | الماس الزائف (رواية)                         | تشا ثشاجي                      | عيدالحي أحمد سالم          |
| . Fe- | مىلمىلة الجرس (شعر)                          | محمد إقبال                     | جلال السعيد المقتاري       |
| 170-  | جناح جبريل (شعر)                             | محمد إقبال                     | جلال السعيد الحقتاوي       |
| 77c-  | بلايين وبلايين                               | كارل ساجان                     | عرّت عامر                  |
| -07r  | ورود الخريف (مسرحية)                         | خاثينتو بينابينتي              | صبرى محمدي التهامي         |
| 3/o-  | عُش الغريب (مسرحية)                          | خاثينتو بينابينتي              | صبرى محمدى التهامي         |
| o/o-  | الشرق الأوسط المعاصر                         | دبيورا ج جبرتر                 | أحمد عبدالحميد أحمد        |
| FF0-  | تاريخ أوروبا في العصور الوسطى                | موريس بيشوب                    | على السيد على              |
| √77v  | الوطن المغتصب                                | مايكل رايس                     | إبراهيم سلامة إبراهيم      |
| AFo-  | الأصولي في الرواية                           | عبد السلام حيدر                | عبد السلام حبدر            |





|                                   | Ext. 2012 CE                  |                                     |                      |
|-----------------------------------|-------------------------------|-------------------------------------|----------------------|
| ٹائر دیپ                          | هومى بابا                     | موقع الثقافة                        | -074                 |
| يوسف الشاروني                     | سیر روبرت های                 | دول الخليج القارسي                  |                      |
| السيد عبد الظاهر                  | إيميليا دى ثوليتا             | تاريخ النقد الإسباني المعاصر        |                      |
| كمال السيد                        | بروثو أليوا                   | الطب في زمن القراعنة                |                      |
| جمال الجزيرى                      | ريتشارد ابيجنانس وأسكار زارتي | أقدم لك: فرويد                      |                      |
| علاء الدين السياعي                | حسن بيرنيا                    | مصر القديمة في عيون الإيرانيين      | -oV£                 |
| أحمد محمود                        | نجير وودز                     | الاقتصاد السياسي للعولة             | -sVs                 |
| تاهد العشرى محمد                  | أمريكو كاسترو                 | لمكر ثربانتس                        | -017                 |
| محمد قدرى عمارة                   | کارلو کواودی                  | مقامرات بيتوكيو                     | -aVV                 |
| محمد إبراهيم وعصام عبد الروف      | أيوسى ميزوكوشي                | الجماليات عند كيتس وهنت             | -sVA                 |
| محيى الدين مزيد                   | چون ماهر وچودی جرینز          | أقدم لك تشويسكي                     | -014                 |
| بإشراف: محمد فتحى عبدالهادئ       | چون قيزر وپول سيترجز          | دائرة المعارف الدولية (مج١)         | -aA.                 |
| صليم عبد الأمير حمدان             | ماريو بوزو                    | الحمقى يموتون (رواية)               | -0Å1                 |
| سليم عيد الأمير حمدان             | هوشنك كلشيرى                  | مرايا على الذات (رواية)             | -oAY                 |
| سليم عبد الأمير حمدان             | أحمد محمود                    | الجيران (رواية)                     | -oAT                 |
| سليم عبد الأمير حمدان             | محمود دولت أبادى              | سقر (رواية)                         | -011                 |
| سليم عبد الأمير حمدان             | هوشنك كلشيري                  | الأمير احتجاب (رواية)               | -0.40                |
| سهام عيد السلام                   | ليزبيث مالكموس وروى أرمز      | السينما العربية والأفريقية          | -0A7                 |
| عبدالعزيز حمدى                    | مجموعة من المؤلفين            | تاريخ تطور الفكر المسينى            | $- \sigma \Lambda V$ |
| ماهر جويجأتي                      | انبيس كابرول                  | أمنحوتي الثالث                      | -011                 |
| عبدالله عبدالرازق إبراهيم         | فيلكس دييوا                   | تميكت العجبية                       | -2A9                 |
| محمود مهدى عبدالله                | تخية                          | أساطير من الوروثات الشعبية القتادية | -01.                 |
| على عبدالتواب على وصلاح رمضان الس | هورانيوس                      | الشاعر والمفكر                      | -=11                 |
| مجدى عبدالحافظ وعلى كورخان        | محمد صبرى السوريوتى           | الثورة المسرية (جا)                 | -014                 |
| بكر الحلو                         | پول قالیری                    | قصائد ساجرة                         | -094                 |
| أماني فوزى                        | سوزانا تامارو                 | القلب السمين (قصة أطفال)            | 100-                 |
| مجموعة من الترجمين                | إكوادو بانولي                 | المكم والسياسة في أفريقيا (جـ٢)     | -010                 |
| إيهاب عبدالرحيم محمد              | روپرت ديجارليه وآخرون         | الصحة المقلية في العالم             | 110-                 |
| جمال عبدالرحمن                    | خوليو كاروباروخا              | مسلمو غرناطة                        | -#1V                 |
| بيوسى على قنديل                   | دوناك ريدفورد                 | مصر وكتعان وإسرائيل                 | -014                 |
| محمود علاوى                       | هرداد سهرين                   | فلسفة الشرق                         | -=49                 |
| مدمت طه                           | برتارد لویس                   | الإسمالام في التاريخ                |                      |
| أيمن بكر وسمر الشيشكلي            | ريان ٿوڻ                      | النسوية والمواطنة                   | 1.7-                 |
| إيمان عبدالعزيز                   | چيمس وايامز                   | ليوتار تحو فلسفة ما بعد حداثية      | 7.7                  |
| وقاء إبراهيم ورمضان بسطاويسى      | آرثر أيزايرجر                 | النقد الثقافي                       | 7.7-                 |
| توفيق على منصور                   | پاتریك ل. أبوت                | الكوارث الطبيعية (مح١)              | 2.1-                 |
| مصطفى إبراهيم قهمى                | إرنست زيبروسكي (الصغير)       | مخاطر كوكيتا المضطرب                | -7-0                 |
| محمود إيراهيم السعدنى             | ریتشارد هاریس                 | قصة البردي اليونائي في مصر          | 1.1-                 |

# FOR QURANIC THOUGHT

صنيرى محند حسن

فتح الله الشيخ

٦٠٧ قلب الجزيرة العربية (ج.١)

115- العلوم عند المسلمين

| صنيرى محند حسن             | Pining Spiring (C) ca           | (1-4) (10) (10)                                            |       |
|----------------------------|---------------------------------|------------------------------------------------------------|-------|
| صبيرى محمد حسن             | هاری سینت فیلیی                 | قلب الجزيرة العربية (جــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | A-5-  |
| شوقى جلال                  | أجنر فوج                        | الانتخاب الثقافي                                           | -7-4  |
| على إبراهيم متوقى          | رفائيل لويث جوثمان              | العمارة المدجنة                                            | -11-  |
| فخرى مبالح                 | تيرى إيجلتون                    | النقد والأيديولوچية                                        | -711  |
| محمد محمد يونس             | فضل الله بن حامد المسيني        | رسالة التفسية                                              | -112  |
| محمد قريد حجاب             | كولن مايكل هول                  | السياحة والسياسة                                           | -111  |
| منى قطان                   | فوزية أسعد                      | بيت الأنصر الكبير( رواية)                                  | 317-  |
| محمد رقعت عواد             | اليس بسيريتي                    | عرض الأحاث التي وقعد في يندك من ١٩٩٥ إلى ١٩٩٩              | -710  |
| أحمد محمود                 | رويرت يانج                      | أساطير بيضاء                                               | -717  |
| أهمد محمود                 | هوراس بيك                       | الفولكلور والبحر                                           | -714  |
| جلال البنا                 | تشارلز فيلبس                    | نحو مقهوم لاقتصاديات الصحة                                 | -714  |
| عايدة الباجوري             | ريمون استانبولي                 | مقاتيح أورشليم القدس                                       | -714  |
| بشير السباعي               | توماش ماستناك                   | السلام المطييى                                             | -74.  |
| محمد السياعي               | عمر الخيام                      | رياعيات الخيام (ميراث الترجمة)                             | -777  |
| أمير نبيه وعبدالرحمن حجازي | أي تشيئغ                        | أشعار من عالم اسمه الصبي                                   | -777  |
| يوسف عيدالقتاح             | سعيد قائعى                      | توادر جما الإيراني                                         | -111  |
| غادة الحلوائي              | نخبة                            | شعر المرأة الاقريقية                                       | 377-  |
| محمد برادة                 | چان چينيه                       | الجرح السرى                                                | -770  |
| توفيق على منصور            | نخبة                            | مختارات شعرية مترجمة (ج.٢)                                 | -777  |
| عبدالوهاب علوب             | تخبة                            | حكايات إيرانية                                             | V77-  |
| مجدى محمود الليجى          | تشارلس داروین                   | أحسل الأتواع                                               | -7.4V |
| عزة الخميسي                | ئيقولاس جويات                   | قرن أخر من الهيمنة الأمريكية                               | -777  |
| صبرى محمد حسن              | أحمد بللو                       | سيرتى الذاتية                                              | -75.  |
| بإشراف حسن طلب             | نفية                            | مختارات من الشعر الاقريقي المعاصر                          | -771  |
| رائيا محمد                 | بواورس برامون                   | المسلمون واليهود في مملكة فالتسيا                          | -777  |
| حمادة إبراهيم              | - Lida                          | الحب وقنونه (شعر)                                          | 777   |
| مصطفى البهنساوي            | روى ماكلويد وإسماعيل سراج الدين | مكتبة الإسكندرية                                           | 375-  |
| سمير كريم                  | جودة عبد الخالق                 | التثبيت والتكيف في مصر                                     | -770  |
| سامية محمد جلال            | جناب شهاب الدين                 | حج يولندة                                                  | -777  |
| يدر الرفاعي                | ف. روبرت هنتر                   | مصر الخديوية                                               | -77V  |
| قؤاد عيد المطلب            | روبرت بن وارین                  | الديمقراطية والشعر                                         | ~77A  |
| أحمد شاقعي                 | تشاراز سيميك                    | فندق الأرق (شعر)                                           | -774  |
| حسن حبشي                   | الأميرة أتأكرمنينا              | ألكسياد                                                    | -11-  |
| محمد قدرى عمارة            | برتراند رسل                     | برتراند رسل (مختارات)                                      | 137-  |
| معتوح عيد المنعم           | چونائان میلر ویورین قان لون     | أقدم لك: داروين والتطور                                    | -717  |
| سمير عبدالحميد إبراهيم     | عبد الماجد الدريابادي           |                                                            | 727-  |
|                            |                                 | 1 11 1 1 1 1                                               | 75.5  |

هوارد دخيرش





| TOR CORE                               | EL TRILLE                   |                                              |                    |
|----------------------------------------|-----------------------------|----------------------------------------------|--------------------|
| عيد الوهاب علرب                        | تشارلز كجلى ويوچين ويتكوف   | السياسة النارجية الأمريكية ومصامرها الداخاية | -750               |
| عيد الوهاب علوب                        | سپهر ذبيح                   | قصة الثورة الإبرائية                         | F3F-               |
| فتحى العشرى                            | چون نېنيه                   | رسائل من مصر                                 | -71V               |
| خليل كلفت                              | بياتريث ساراو               | بورخيس                                       | -71A               |
| سمر يوسف                               | چې دی موياسان               | الخوف وقصس خرافية أخرى                       | -711               |
| عيد الوهاب عارب                        | روچر أوين                   | الدولة والسلطة والسياسة في الشرق الأوسط      | -70.               |
| أمل المنيان                            | رثائق قديمة                 | بېلېسېس الذي لا تعرقه                        | 101-               |
| حسن تمس الدين                          | کلود ترونکر                 | آلهة مصر القديمة                             | 701                |
| سمير چريس                              | إيريش كستتر                 | مدرسة الطفاة (مسرحية)                        | -707               |
| عيد الرحمن القميسي                     | تصوص تدينة                  | أساطير شعبية من أوزيكستان (ج١)               | 305-               |
| حليم طوسون ومحمود ماهر طه              | إيزابيل فرائكو              | أساطير وألهة                                 | -700               |
| ممدوح البستاوي                         | القونسو ساسترى              | خيرُ الشعب والأرض العمراء (مسرحيتان)         | To7-               |
| خالد عباس                              | مرثيديس غارثيا أرينال       | محاكم التقتيش والموريسكيون                   | V07-               |
| مبيرى التهامي                          | خوان رامون خيمينيث          | حوارات مع خوان رامون خيمينيث                 | Acr-               |
| عبداللطيف عبدالدليم                    | تخبة                        | قصائد من إسبانيا وأمريكا اللاتينية           | -709               |
| هاشم أحمد محمد                         | ريتشارد فايفيلد             | تافذة على أحدث العلوم                        | -77.               |
| صنيرى التهامي                          | تخبة                        | روائع أندلسية إسلامية                        | 1771               |
| صبرى التهامي                           | داسو سالديبار               | رحلة إلى الجذور                              | -777               |
| أحمد شاقعي                             | ليوسيل كليفتون              | امرأة عادية                                  | -775               |
| عصام زكريا                             | ستيفن كوهان وإنا راى هارك   | الرجل على الشاشة                             | 377-               |
| هاشم أحمد محمد                         | يول داڤيز                   | عوالم أخرى                                   | -770               |
| جمال عبد التاصر ومدحت الجيار وجمال داد | وولفجانج اتش كليمن          | تطور الصورة الشعرية عند شكسبير               | -777               |
| على ليلة                               | آللان جوادنر                | الأزمة القادمة لعلم الاجتماع الغربي          | $V\Gamma \Gamma -$ |
| ليلى الجبالي                           | فريدريك جيمسون وماساو ميوشي | ثقافات العولمة                               | -774               |
| نسيم مجلى                              | رول شرینکا                  | ثلاث مسرحيات                                 | -774               |
| ماهر البطوطي                           | چوستاف أدولقو بكر           | أشعار جرستاف أمراقو                          | -77.               |
| على عيدالأمير صالح                     | چيمس بولنوين                | قل لي كم مضى على رحيل القطار؟                | -771               |
| إيتهال سالم                            | نفبة                        | مختارات من الشعر القرنسي للأطفال             | 777                |
| جلال الحقناوى                          | محمد إقبال                  | ضرب الكليم (شعر)                             | -177               |
| محمد عازه الدين منصور                  | أية الله العظمى الحُميثي    | ديوان الإمام الخميثي                         | 1775               |
| بإشراف مصود إبراهيم السعدتي            | مارتن برنال                 | أثينا السوداء (ج٦، مج١)                      | -7Vo               |
| بإشراف: محمود إبراهيم السعدتي          | مارتن برنال                 | أثينا السوداء (جـ٢، مج٢)                     | -777               |
| أحمد كمال الدين حلمي                   | إدوارد جرائليل براون        | تاريخ الأدب في إيران (جا ، مجا)              | -177               |
| أحمد كمال الدين حلمي                   | إدوارد جرانقيل براون        | تاريخ الأدب في إيران (جدا ، مج٢)             | AVF-               |
| توفيق على منصور                        | وليام شكسبير                | مختارات شعرية مترجمة (جـ٢)                   | -774               |
| محمد شغيق غربال                        | کارل ل. بیکر                | الدينة القاضلة (ميراث الثرجمة)               | -14.               |
| أحمد الشيمي                            | ستانلی قش                   | هل يوجد نص في هذا القصل؟                     | IAT-               |
| منبرى محمد حسن                         | بن أوكرى                    | نجوم حظر التجوال الجديد (رواية)              | -7.47              |
|                                        |                             |                                              |                    |



THE PRINCE GHAZI TRUST



| منبرى محمد حسن               | FOR QUR'ANICATHOUS             | ا کا<br>سکین واحد اگل رجل (روایة)                | -7.45  |
|------------------------------|--------------------------------|--------------------------------------------------|--------|
| رزق أحمد يهنسي               | أوراثيو كبروجا                 | الأعمال القصصية الكاملة (أنا كتبة) (ج.١)         | 3AF-   |
| رزق أحمد يهنسي               | أوراثيو كيروجا                 | الأعمال القصصية الكاملة (الصحراء) (ج.٢)          | -7/40  |
| سحر توفيق                    | مأكسين هونج كنجستون            | امرأة محاربة (رواية)                             | -747   |
| ماجدة العنائي                | فتانة حاج سيد جوادى            | محبوبة (رواية)                                   | -7AV   |
| فتح الله الشيخ وأحمد السماحي | فیلیپ م. دویر وریتشارد 1. موار | الانفجارات الثلاثة العظمى                        | -7.4.4 |
| هناء عبد القناح              | تادووش روجيفيتش                | الملف (مسرحية)                                   | -7.49  |
| رمسيس عوش                    | (مختارات)                      | محاكم التقتيش في فرنسا                           | -71.   |
| رمسيس عوش                    | (مختارات)                      | ألبرت أينشتين: حياته وغرامياته                   | -791   |
| حمدى الجابري                 | ريتشارد أبيجانسي وأوسكار زاريت | أقدم لك: الوجودية                                | -717   |
| جمال الجزيري                 | حاثيم برشيت وأخرون             | أقدم اك: القتل الجماعي (المحرقة)                 | -717   |
| حمدى الجابرى                 | چيف كولينز وبيل ماييلين        | أقدم لك: دريدا                                   | -741   |
| إمام عيدالفتاح إمام          | ديڤ روينسون وچودي جروف         | أقدم لك: رسل                                     | -790   |
| إمام عبدالفتاح إمام          | ديف روينسون وأوسكار زاريت      | أقدم لك: روسو                                    | -747   |
| إمام عيدالقتاح إمام          | رويرت ودفين وچودى جروفس        | أقدم لك: أرسطو                                   | -794   |
| إمام عيدالقتاح إمام          | ليود سبنسر وأندرزيجي كروز      | أقدم لك: عصر التنوير                             | -71A   |
| جمال الجزيرى                 | إيقان وارد وأوسكار زارايت      | أقدم لك: التحليل النفسي                          | -111   |
| بسمة عيدالرحمن               | ماريو بارجاس يوسا              | الكاتب وواقعه                                    | -v     |
| منى البرنس                   | وليم رود اليليان               | الذاكرة والمداثة                                 | -V-1   |
| عبد العزيز قهمي              | چرستینیان                      | مدونة جوستتيان في القله الروماني (ميراث الترجمة) | -V.Y   |
| أمين الشواريي                | إدوارد جرانقيل براون           | تاريخ الأدب في إيران (جـ٢)                       | -V.T   |
| محمد علاء الدين منصور وأخرون | مولانا جلال الدين الرومى       | فيه ما فيه                                       | -V - E |
| عبدالحميد مدكور              | الإمام الغزالي                 | فضل الأنام من رسائل حجة الإسلام                  |        |
| عزت عامر                     | چونسون ف. يان                  | الشفرة الوراثية وكتاب التحولات                   | -v-7   |
| وقاء عيدالقادر               | هوارد كاليجل وأخرون            | أقدم لك: قالتر بنيامين                           | -Y. V  |
| رعوف عباس                    | دوناك مالكولم ريد              | فراعنة من                                        | -V-A   |
| عادل نجيب بشرى               | ألقريد أدلر                    | معنى المياة                                      | -V-1   |
| دعاء محمد الخطيب             | إيان هاتشباي وجوموران - إليس   | الأطفال والتكتولوچيا والثقافة                    | -V1+   |
| هناء عبد الفتاح              | ميرزا محمد هادئ رسوا           | درة التاع                                        | -V11   |
| سليمان البستاني              | هوميروس                        | الإلياذة (جـ١) (ميراث الترجمة)                   | -414   |
| سليمان البستاني              | هوميروس                        | الإليادة (جـ٢) (ميراث الترجمة)                   | -V17   |
| حنا صاوه                     | لامنيه                         | حديث القلوب (ميراث الترجمة)                      | -V11   |
| أحمد فتحي زغلول              | إدمون ديمولان                  | سر تقدم الإنكايز السكسونيين (ميران الترجمة)      | -V10   |
| نخية من المترجمين            | مجموعة من المؤلفين             | جامعة كل المعارف (جـ٢)                           | -V17   |
| نخبة من المترجمين            | مجموعة من المؤلفين             | جامعة كل المعارف (جـ٢)                           | -414   |
| نخبة من المترجمين            | مجموعة من المؤلفين             | جامعة كل المعارف (جـ٥)                           | -V1A   |
| جميلة كامل                   | م. جولدين                      | مسرح الأطفال فلسفة وطريقة                        | -٧11   |
| على شعبان وأحمد الخطيب       | دونام چونسون                   |                                                  | -VY.   |

### وفنيتا المرتان القراق القراق الم

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

|       |                                                | ICTHOUGHT                 | FOR QUR'AN            |
|-------|------------------------------------------------|---------------------------|-----------------------|
| -441  | فلسفة المتكلمين في الإسلام (مج ١)              | هـ. أ. ولقسون             | مصطفى لييب عبد الغثى  |
| -477  | الصفيحة وقصص أخرى                              | يشار كمال                 | الصقصاقي أحمد القطوري |
| -444  | تحديات ما بعد الصهيونية                        | إقرايم نيمني              | أحمد ثابت             |
| -475  | اليسار القرويدى                                | پول روینسون               | عبده الريس            |
| -VY:  | الاضطراب الناسي                                | چوڻ فيٽگس                 | می مقلد               |
| -777  | الموريسكيون في المغرب                          | غييرمو غوثالبيس بوستو     | مروة محمد إبراهيم     |
| -VYV  | حلم البحر (رواية)                              | باچين                     | وحيد السعيد           |
| -714  | العولمة تدمير العمالة والنمو                   | موريس اليه                | أميرة جمعة            |
| -744  | الثورة الإسلامية في إيران                      | منادق زيباكلام            | هويدا عزت             |
| -٧٣.  | حكايات من السهول الأفريقية                     | آن جائی                   | عزت عامر              |
| -411  | النوح الذكر والأنش بين التميز والاختلاف        | مجموعة من المؤلفين        | محمد قدرى عمارة       |
| -777  | تصمى بسيطة (رواية)                             | إنجو شوائسه               | سمير جريس             |
| -777  | مأساة عطيل (مسرحية)                            | وليم شيكسبير              | محمد مصطفى يدوى       |
| -VTE  | بونابرت في الشرق الإسلامي                      | أحمد يرسف                 | أمل الصبان            |
| -VT0  | فن السيرة في العربية                           | مايكل كويرسون             | محمود محمد مكى        |
| -777  | التاريخ الشعبي للولايات المتحدة (جـ١)          | هوارد زن                  | شعبان مكاوى           |
| -VTV  | الكوارث الطبيعية (سج٢)                         | پائرىك ل. أبوت            | توفيق على منصور       |
| -VTA  | ومشق من مصر ما قبل التاريخ إلى الدولة الملوكية | چيرار دي چورج             | محمد عواد             |
| -474  | معشق من الإصواطورية العشائية حتى الوقد العاشر  | چیرار دی چورځ             | محمد عواد             |
| -YE.  | خطأبات السلطة                                  | باری هندس                 | مرفت ياقون            |
| -VE1  | الإسلام وأزمة العصر                            | برنارد لویس               | أحمد هيكل             |
| -VEY  | ارض مارة                                       | خوسيه لاكوادرا            | رزق بهنسی             |
| -757  | الثقافة: منظور دارويتى                         | روبرت أوتجر               | شوقي جلال             |
| -VEE  | ديوان الأسرار والرمور (شعر)                    | محمد إقبال                | سعير عبد الحميد       |
| −V£o  | الماثر السلطانية                               | بيك الدنبلي               | محمد أبو زيد          |
| ٧٤٦   | تاريخ التطليل الاقتصادي (مج١)                  | چوزیف ۱، شومبیتر          | حسن النعيمي           |
| -V\$V | الاستعارة في لغة السينما                       | تريقور وايتوك             | إيمان عبد العزيز      |
| -V1A  | تدمير النظام العالمي                           | فرانسيس بويل              | سمير كريم             |
| -V15  | إيكولوچيا لغات العالم                          | ل.ج. كالليه               | باتسى جمال الدين      |
| -Va-  | الألبادة                                       | هوميروس                   | بإشراف أحمد عثمان     |
| -Vel  | الإسراء والمعراج في تراث الشعر القارسي         | نخبة                      | علاء السياعي          |
| -VeY  | المانيا بين عقدة الذنب والخوف                  | جمال قارصلي               | ثمر عاروری            |
| -VoT  | التنمية والقيم                                 | إسماعيل سراج الدين وأخرون | محسن يوسف             |
| -Ve£  | الشرق والغرب                                   | أناً مارى شيمل            | عبدالسلام حيدر        |
| -Voo  | تاريخ الشعر الإسباني خلال الغرن العشرين        | اندرو ب دبیکی             | على إبراهيم منوفى     |
| -Vo7  | ذات العيون الساحرة                             | إنريكي خاردييل بونثيلا    | خالد محمد عياس        |
| -VoV  | تجارة مكة                                      | پاتریشیا کرین             | أمال الرويي           |
| -VaA  | الإحساس بالعولة                                | بروس روينز                | عاطف عبدالحميد        |
|       |                                                |                           |                       |

|                                                                |                                              | 0 11XXXX 0                                                                     |       |
|----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|-------|
| E.                                                             | وفنا الكركازي التخالق التراد                 |                                                                                |       |
| 4.9                                                            | A 1677                                       | النثر الأردي                                                                   | -Vo1  |
| السيد الأسود                                                   | HE PRINCE GHAZI TRUST<br>OR QUR'ÂNIC THOUGHT | الدين والتصور الشعبي للكون                                                     | -V7-  |
| السيد الاسود<br>فاطمة ناعوت                                    | المير ويثيا وولف                             | حيوب مثقلة بالمجارة (رواية)                                                    | -V31  |
| عبدالعال صالح<br>عبدالعال صالح                                 | ماريا سرايداد                                | للسلم عنواً و صديقاً                                                           | -V7.T |
| عبدانعان مسانح<br>نجری عمر                                     | شارب سرپياد<br>آذريكو بيا                    | الحياة في مصر                                                                  | -777  |
| مجوی عمر<br>حازم محفوظ                                         | غالب الدهاوي                                 | ديوان غالب الدهلوى (شعر غزل)                                                   | -V11  |
| خارم محفوظ<br>حازم محفوظ                                       | خواجه میر درد الدهلوی                        | ديوان خواجه الدهاوي (شعر تصرف)                                                 | -V70  |
| خارم محموط<br>غازی پرو رخابل آحمد خلیل                         | تبیری هنتش                                   | الشرق المتخيل                                                                  | -777  |
|                                                                | نسيب سعير الحسيثى                            | الغرب المتخيل                                                                  | -V7V  |
| غازی برو                                                       | محمود لهمي حجازي                             | حوار الثقافات                                                                  | AFY-  |
| محمود قهمي حجازي<br>رندا النشار وضياء زاهر                     | فريدريك هتمان                                | أدباء أحياء                                                                    | -774  |
| ربدا النشار وصياء راهر<br>صبري التهامي                         | ىرىدرىك سىدى<br>بېنېتو بىرىث جالدوس          | السيدة بيرفيكتا                                                                | -VV-  |
| صبری التهامی<br>صبری التهامی                                   | بينيو بيريت جاهوس<br>ريكاردو جويرالديس       | السيد سيجوندو سومبرا                                                           | -٧٧١  |
| مدسن مصیلحی                                                    | ريدربو جوير سيس<br>إليزابيث رايت             |                                                                                | -444  |
| محسن مصيحي<br>بإشراف: محمد فتحي عبدالهادي                      | چون فيزر ويول ستيرجز                         | دائرة المعارف الدولية (جــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                   | -VVT  |
| برسرات معد محد محم عبدالهدی                                    | مجموعة من المزلفين                           | الديموقراطية الأمريكية التاريخ والمرتكزات                                      | -VVE  |
| حسن عبد ربه منصري<br>جلال الحقتاوي                             | ندير أحمد الدهاوي                            | مراة العروس<br>مرأة العروس                                                     | -YVa  |
|                                                                | قريد الدين العطار                            | منظومة مصبيت نامه (مج١)                                                        | -۷۷٦  |
| محمد محمد يونس<br>عرّت عامر                                    | چينس إ. ليدسي                                | الانفجار الأعظم                                                                | -VVV  |
|                                                                | مولاتا محمد أحمد ورضا القادرى                | صفرة المديح                                                                    | -VVA  |
| حازم محقوظ                                                     | نفة                                          | خيوط العنكبوت وقصيص أخرى                                                       | -VV5  |
| سعير عبدالحديد إبراهيم وسارة تاكاها<br>سمير عبد الحميد إبراهيم | عبب<br>غلام رسول مهر                         | من أدب الرسائل الهندية حجاز ١٩٣٠                                               | -VA-  |
|                                                                | هدی پدران                                    | الطريق إلى بكين                                                                | -VA1  |
| نبيلة بدران                                                    | مارقن کارلسون<br>مارقن کارلسون               | المسرح المسكون                                                                 | -VAY  |
| جدال عبد القصود<br>طعت السروجي                                 | مارس مارسون<br>قبك چورج ويول ويلدنج          | العولمة والرعابة الإنسانية                                                     | -VAT  |
|                                                                | ديڤيد أ. وولف<br>ديڤيد أ. وولف               | الإساءة للطفل                                                                  | -YAE  |
| جمعة سيد يوسف<br>سمير حنا صادق                                 | کارل ساجان                                   | تأملات عن تطور ذكاء الإنسان                                                    | -VAo  |
| سحر توليق                                                      | مارجریت أثورد                                | المذنبة (رواية)                                                                | -VA7  |
| ابتاس صادق                                                     | جرزیه برنیه<br>جرزیه برنیه                   | العربة من فلسطين                                                               | -YAY  |
| بيناس مسادي<br>خالد أبو اليزيد البلتاجي                        | جوريه بربي<br>ميروسالاف قرار                 | سر الأهرامات                                                                   | -YAA  |
| عامد ابو البريد البساجي<br>منى الدرويي                         | مارين<br>هاچين                               | الانتظار (رواية)                                                               | -YAS  |
| حيى الدويي<br>جيهان العيسوي                                    | مونيك بونتو                                  | القرانكقونية العربية                                                           | -V1.  |
|                                                                | محمد الشيمى                                  | العطور ومعامل العطور في معمر القنيمة                                           | -141  |
| ماهر جويجاتي                                                   | منی میخانیل                                  | المعاور ومعامل القصور في مصبر الطبيعة<br>مراسات حول القصص القصيرة إدريس ومعقوظ | -744  |
| منی إبراهیم                                                    | ىنى ئېكانىن<br>چون جريايس                    | تراث من المستقبل<br>ثلاث رؤى المستقبل                                          | -547  |
| روف ومنقی<br>شیاد کلید                                         | چون جريبيس<br>هوارد زن                       | التاريخ الشعبي الراتيات المتحدة (بـ٣)                                          | -441  |
| شعیان مکاوی                                                    |                                              | مختارات من الشعر الإسبائي (جـ١)                                                | -440  |
| على عيد الربوف اليميي                                          | نخبة                                         | Carlotte Dermit De Collinson                                                   | 10.00 |

حمزة المزيني

## 

| الرؤية في ليلة معتمة (شعر) | ~V41 |
|----------------------------|------|

| FOR OURANI                  | CTHOUGHT                           | الرؤية في ليلة معتمة (شعر)                       | -V1V   |
|-----------------------------|------------------------------------|--------------------------------------------------|--------|
| سميرة أبو الصنن             | كاترين جيلدرد ودافيد جيلدرد        | الإرشاد النفسى للأطفال                           |        |
| عبد الحميد قهمى الجمال      | ان تيلر                            | سلم السنوات                                      |        |
| عبد الجواد توفيق            | میشیل ماکارثی                      | قضايا في علم اللغة التطبيقي                      | -A     |
| بإشراف محسن يوسف            | تقرير دولي                         | تحو مستقبل أفضل                                  | -4.1   |
| شرين محمود الرفاعي          | ماريا سوايداد                      | مسلمو غرناطة في الأداب الأوروبية                 | -A. T  |
| عرّة الضيسي                 | توماس پاترسون                      | التغيير والتنمية في القرن العشرين                | -A.T   |
| درويش الطوجي                | دائييل هيرڤيه-ليجيه وچان بول ويلام | سوسيولوجيا الدين                                 | -A- £  |
| طاهر البربزى                | كازو إيشيجورو                      | من لا عزاء لهم (رواية)                           | -A-0   |
| محمود ماجد                  | ماجدة بركة                         | الطبقة العليا المسرية                            | F.A-   |
| خيرى دومة                   | ميريام كوك                         | يحي حقى: تشريح مفكر مصرى                         | -A.V   |
| أحمد محمود                  | ديڤيد دابليو ليش                   | الشرق الأوسط والولايات المتحدة                   | -4.4   |
| محمود سنيد أحمد             | ليو شتراوس وجوزيف كرويسي           | تاريخ الفلسفة السياسية (ج١)                      | -4.1   |
| محمود سيد أحمد              | ليو شتراوس وچوزيف كرويسي           | تاريخ الفلسفة السياسية (جـ٣)                     | -41.   |
| حسن التعيمي                 | جوزيف أشومبيتر                     | تاريخ التحليل الاقتصادي (مج٢)                    | -411   |
| قريد الزاهي                 | ميشيل ماقيزولي                     | تأمل العالم الصورة والأساوي في الحياة الاجتماعية | -414   |
| نورا أمين                   | آشي إرثو                           | لم أخرج من ليلي (رواية)                          | -414   |
| آمال الرويي                 | نافتال لويس                        | الحياة اليومية في مصر الرومانية                  | -Als   |
| مصطفى لييب عبدالغنى         | هـ. أ. ولقسون                      | فلسفة المتكلمين (مج٢)                            | -410   |
| بدر الدين عرودكي            | قيليپ ريچيه                        | العدو الأمريكي                                   | -417   |
| محمد لطقي جمعة              | أفلاطون                            | مائدة أفلاطون: كالام في الحب                     | -414   |
| ناصر أحمد وباتسى جمال الدين | أتدريه ريمون                       | الحرفيون والتجار في القرن ١٨ (ب.١)               | -414   |
| ناصر أحدد وياتسي جمال الدين | أندريه ريمون                       | المرفيون والتجار في القرن ١٨ (چـ٢)               | -414   |
| طانيوس أفندى                | وايم شكسبير                        | هملت (مسرحية) (ميراث الترجمة)                    | -AY-   |
| عيد العزير بقوش             | تور الدين عبد الرحمن الجامي        | هفت بيكر (شعر)                                   | -441   |
| محمد ثور الدين عبد المنعم   | لمية                               | فن الرباعي (شعر)                                 | -444   |
| أحمد شاقعي                  | تخية                               | وجه أمريكا الأسود (شعر)                          | -ATT   |
| ربيع مقتاح                  | دافید برنش                         | لغة الدراما                                      | -441   |
| عبد العزيز توفيق جاويد      | ياكوب يوكهارت                      | عسر النهضة في إيطاليا (جدا) (ميراث الترجمة)      | -470   |
| عبد العزيز توفيق جاريد      | ياكوب بوكهارت                      | حسر النهشة في إيطاب (ج١) (ميراث الترجمة)         | -447   |
| محمد على قرح                | دونالد پكول وثريا تركى             | أهل سنروح البدو والستوطنين والنين يقضون المذات   | -ATV   |
| رمسيس شحاتة                 | ألبرت أينشتين                      | النظرية النسبية (ميراث الترجمة)                  | -AYA   |
|                             |                                    | A LAN COLOR SAN A STREET SAN ASSESSMENT          | 4 94 4 |

٨٢٩- مناظرة حول الإسلام والعلم

٨٢١ - تطور علم الطبيعة (ميراث الترجمة)

٨٢٢- تاريخ التحليل الاقتصادي (جـ٣) چوزيف أشومبيتر

- ٨٢ - رق العشق

٨٣٤- كنز الشعر

٨٢٢ - الفاسفة الألانية

إرشد وينان وجمال الدين الأقفاش

ألبرت أينشتج وليويوك إنفك

حسن کريم بور

قرتر شميدرس

ذبيح الله صفا

مجدى عبد الحافظ

حسن النعيمي

محسن الدمرداش

محمد علاء الدين منصور

محمد علاء الدين متصور

محمد الثادى وعطية عاشور

|                       | وى الفاد الفادي               | الا الله الله وفعلية الويري                    |       |
|-----------------------|-------------------------------|------------------------------------------------|-------|
| علاءعزس               | THE PERSON                    | HAZI TRUGT                                     | -470  |
| ممدوح البستاوى        | FOR OUR ANIC                  | THOUGHT بين الإسلام والقرب                     | -ATT  |
| على قهمى عبدالسلام    | ئاتاليا قيكو                  |                                                | -ATY  |
| لبثى مسرى             | نعوم تشومسكي                  | في تفسير مذهب بوش ومقالات أخري                 | ATA-  |
| جمال الجزيرى          | ستيوارت سين ويورين قان لون    | أقدم لك: النظرية النقدية                       | -474  |
| فوزية حسن             | جوتهواد ليسينج                | الخواتم الثلاثة                                | -A£-  |
| محمد مصطقى بدوى       | وليم شكسبير                   | هملت: أمير الدائمارك                           | -A£1  |
| محمد محمد يوتس        | غريد الدين العطار             | منظومة مصيبت نامه (مج٢)                        | 73A-  |
| محمد علاء الدين منصور | نخبة                          | من روائع القصيد الفارسي                        | -AET  |
| سعير كريم             | كريمة كريم                    | دراسات في الفقر والعولة                        | -A11  |
| طلعت الشايب           | ئيكولاس جويات                 | غياب السلام                                    | -A50  |
| عادل تجيب بشرى        | ألقريد آدار                   | الطبيعة البشرية                                | F3A-  |
| أحمد محمود            | مايكل أليرت                   | الحياة بعد الرأسمالية                          | -A£V  |
| عبد الهادي أبو ريدة   | يوليوس فلهاوزن                | تاريخ الدولة العربية (ميراث الترجعة)           | -AEA  |
| يدر توفيق             | وليم شكسبير                   | سونيتات شكسبير                                 | -AE4  |
| جابر عصفور            | مقالات مختارة                 | الخيال، الأسلوب، الحداثة                       | -A0 - |
| يوسف مراد             | كانود برنار                   | الطب التجريبي (ميراث الترجمة)                  | -Ae1  |
| مصطفى إيراهيم قهمى    | ريتشارد دوكنز                 | العلم والحقيقة                                 | -104  |
| على إيراهيم منوقى     | باسيليو بابون مالدونادو       | المدارة في الأندلس: مدارة اللدن والمعمون (مج١) | -402  |
| على إبراهيم منوفي     | باسيليو بايون مالدونادو       | العمارة في الأندلس: عمارة الدن والمصون (مج؟)   | -Asi  |
| محمد أحمد حمد         | چيرارد ستيم                   | فهم الاستعارة في الأدب                         | -Ass  |
| عائشة سويلم           | قرانثيسكو ماركيث بانو بيانويا | القضية الموريسكية من وجهة نظر أخرى             | 70A-  |
| كامل عويد العامري     | أندريه بريتون                 | تابچا (رواية)                                  | -AsV  |
| ببومى قنديل           | ثيو هرمانز                    | جوهر الترجمة: عبور الحدود الثقافية             | -404  |
| مصطقى ماهر            | إيف شيمل                      | السياسة في الشرق القديم                        | -Ast  |
| عادل صيحي تكلا        | قان بم <i>ان</i>              | مصدر وأورويا                                   | -47.  |
| محمد الخولى           | چين سميث                      | الإسلام والمسلمون في أمريكا                    | 1174- |
| محسن الدمرداش         | أرتور شنيتسار                 | بيغاء الكاكادو                                 | -477  |
| محمد علاء الدين متصور | على أكبر دلقي                 | لقاء بالشعراء                                  | -477  |
| عبد الرحيم الرفاعي    | دورين إنجرامز                 | أوراق فلسطينية                                 | -A71  |
| شوقي جلال             | تيرى إيجلتون                  | فكرة الثقافة                                   | -Ala  |
| محمد علاء الدين متصور | مجموعة من المؤلفين            | رسائل خمس في الأفاق والأنفس                    | -A77  |
| صبرى محمد حسن         | ديائيد مايلو                  | المهمة الاستوائية (رواية)                      | VFA-  |
| محمد علاء الدين متصور | ساعد باقرى ومحمد رضنا محمدى   | الشعر القارسي المعاصر                          | -474  |
| شوقي جلال             | روين دونيار وأخرون            | تطور الثقافة                                   | -474  |
| حمادة إبراهيم         | نخبة                          | عشر مسرحیات (چـ۱)                              | -AV.  |
| حمادة إبراهيم         | نخبة                          | عشر مسرحیات (ج.۲)                              | -AV1  |
| محسن فرجائي           | لاوتسبو                       | كتاب الطاق                                     | -AVY  |



| FOR OUR'ANIC                | THOUGHT                  | معلمون لمدارس المستقبل                             | -AVT                      |
|-----------------------------|--------------------------|----------------------------------------------------|---------------------------|
| ظهور أحمد                   | جاويد إقبال              |                                                    | -AYE                      |
| ظهور أحمد                   | جاويد إقبال              |                                                    | -AVa                      |
| أمانى المنياوي              |                          | دراسات في الموسيقي الشرقية (جـ١)                   | -۸٧٦                      |
| مبلاح محجوب                 | موريتس شتيتثنيدر         | أدب الجدل والدفاع في العربية                       | -AVV                      |
| صبرى محمد حسن               | تشاراز دوتي              | ترحال في مسراء الجزيرة العربية (جاء عجا)           | -AVA                      |
| صبرى محمد حسن               | تشارلز دوتي              | ترحال في مسوراء الجزيرة العربية (جـ١، مجـ٢)        | -AVA                      |
| عبد الرحمن حجازى وأمير نبيه | أحمد حسنين بك            | الواحاث المفقودة                                   | -44.                      |
| سلوی عیاس                   | جِلال آل آحمد            | المستنيرون: خدمة وخيانة                            | -441                      |
| إبراهيم الشواربي            | حافظ الشيرازى            | أغاني شيرار (جـ١) (ميراث الترجمة)                  | YAA-                      |
| إبراهيم الشواربي            | حافظ الشيرازي            | أغانى شيراز (جــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | $-\Lambda\Lambda\Upsilon$ |
| محمد رشدى سالم              | باربرا تيزار ومارتن هيور | تعلم الأطفال الصنغار                               | -AAE                      |
| يدر عرونكى                  | چان بودریار              | روح الإدهاب                                        | $-\Lambda\Lambda\sigma$   |
| ٹائر دیپ                    | دوجلاس روينسون           | الترجمة والإمبراطورية                              | $-\Lambda\Lambda\Lambda$  |
| محمد علاء الدين منصور       | سعدى الشيرازي            | غزلیات سعدی (شعر)                                  | -AAV                      |
| هويدا عزت                   | مريم جعفرى               | أزهار مسلك الليل (رواية)                           | $-\Lambda\Lambda\Lambda$  |
| ميخاثيل رومان               | وليم فوكثر               | سارتورس (ميراث الترجمة)                            | -444                      |
| الصقصاقي أحمد القطوري       | مخدومقلي قراغي           | منتخبات أشعار فراغي                                | -A4.                      |
| عزة مازن                    | مارجريت أتوود            | مقاوضات مع الموتي                                  | -441                      |
| إسماق عبيد                  | عزيز سوريال عطية         | تاريخ المسيحية الشرقية                             | -444                      |
| محمد قدري عمارة             | برتراند راسل             | عبادة الإنسان الحر                                 | -AST                      |
| رقعت السيد على              | محمد أسد                 | الطريق إلى مكة                                     | -A9£                      |
| يسري څميس                   | فريدريش دوريثمات         | وادى الفوضى (رواية)                                | -440                      |
| زين العابدين فؤاد           | نخبة                     | شعر الضقاف الأخرى                                  | 7PA-                      |
| سبرى محمد حسن               | ديڤيد چورج هوجارٿ        | اختراق الجزيرة العربية                             | -A4V                      |
| محمود خيال                  | برويز أمير على           | الإسبلام والعلم                                    | -444                      |
| أحمد مقتار الجمال           | بيتر مارشال              | الدبلوماسمية الفاعلة                               | -411                      |
| جابر عساور                  | مقالات مختارة            | تيارات نقدية محدثة                                 | -4                        |
| عبد العزيز حمدى             | لي جاو شينج              | مختارات من شعر لي جاو شينج                         | -1-1                      |
| مروة الفقى                  | رويوت أرتولد             | ألهة مصر القديعة وأساطيرها                         | -4-Y                      |
| حسين بيوسي                  | بيل نيكوان               | أفلام ومناهج (مج١)                                 | -9-5                      |
| حسين بيومي                  | بيل نيكوار               | أغلام ومناهج (مج٢)                                 | -1+1                      |
| جلال السعيد المقناوى        | ج، ت، چارات              | تراث الهند                                         | -4-0                      |
| أحمد هويدى                  | هيريزن يوسه              | أسس الحوار في القرآن                               | -4-7                      |
| فاطمة خليل                  | فرانسوار چيرو            | أرثر متعة الحياة (رواية)                           | -4.V                      |
| خالدة حامد                  | دیائید کوزنز هوی         | الطقة النقدية                                      | -4.4                      |
| طلعت الشايب                 | چووست سمايرز             | القنون والأداب تحت ضغط العولة                      | -1-1                      |
| مي رقعت سلطان               | داڤيد س. ليندس           | بروميثيوس بلا قيود                                 | -41.                      |







طبع بالهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية رقم الإيداع ٣١٥٦ / ٢٠٠٦



تقدم موسوعة كميريدج في النقد الأدبى عرضا الريخيا شاملا للنقد الأدبى الغربى منذ العضور الكلابيكية القديمة إلى وقتنا الحالى، تتناول الهوسوعة النقد نظرية وممارسة مطامحة إلى التكون عملا مرجعيا لا مجرد سجال للوقائع ، وتعرض الموسوعة القصايا الخلافية المطروحة في الجدل القائم في الساحة النقدية دون إحجام أو ادعاء كادب بالحياد مع حرصها على إن لا تتحزب لهذا القريق أو ذاك،

ويشكل كل جزومن اجراء الموسوعة وحدة قائمة بداتها يمكن الإفادة منها على جدة أو مع الأجزاء الأحرى من السلسلة، وتتبع قائمة المتسادر والمراجع الوفيرة في نهاية كل جزء أساساً لمعريد من التعرف على المواصيع المطروحة ودرسها.