



تأين الإمام لحافظ محسمد بن فحمد بن محسمان الذهبي المنوف سمئلانة ه







جميع الحقوق محفوظة

Copyright © All rights reserved Tous droits réservés

جميع حقوق الملكية الادبية والفنية محفوظة احار الكلم العلمية بيروت - لبينان ويحظر طبع أو تصوير أو ترجمة أو إعدادة تضيد الكتاب كاملا أو مجزأ أو تسجيله على أسرطة كاسيت أو إدخاله على الكمبيوتر أو برمجته على السطوانات ضوئية إلا بموافقة الناشر خطيا.

**Exclusive Rights by** 

Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Beirut - Lebanon

No part of this publication may be translated, reproduced, distributed in any form or by any means, or stored in a data base or retrieval system, without the prior written permission of the publisher.

#### Droits Exclusifs à

Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Beyrouth - Liban

Il est interdit à toute personne individuelle ou morale d'éditer, de traduire, de photocopier, d'enregistrer sur cassette, disquette, C.D, ordinateur toute production écrite, entière ou partielle, sans l'autorisation signée de l'éditeur.

١٤٢٢ هـ - ٢٠٠١م

#### دار الكثب العلميـــة

بيروت \_ لبنان

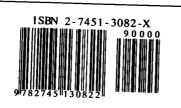
رمل الظريف. شـــارع البحتري، بنايــة ملكارت هاتف وفاكس: ١٦٤١٣٥ - ٣١١٣٥ ـ ٣٧٨٥٤٢ ـ ( ٤٦١ ) صندوق بريد : ١١٠٩٤٤ بيروت. لبنــــان

#### Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Beirut - Lebanon

Ramel Al-Zarif, Bohtory St., Melkart Bldg., 1st Floor Tel. & Fax: 00 (961-1) 37.85.42 - 36.61.35 - 36.43.98 P.O.Box: 11 - 9424 Beirut - Lebanon

#### Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Beyrouth - Liban

Ramel Al-Zarif, Rue Bohtory, Imm. Melkart, 1ére Étage Tel. & Fax : 00 (961 1) 37.85.42 - 36.61.35 - 36.43.98 B.P.: 11 - 9424 Beyrouth - Liban



http://www.al-ilmiyah.com/

e-mail: sales@al-ilmiyah.com info@al-ilmiyah.com baydoun@al-ilmiyah.com



## تعربف بالمؤلف وبكتابه الكبائر

هو: شمس الدين محمد بن عثمان بن قايماز التركماني ، الفارقي ، الدمشقي ، الشافعي ، الشهير بالذهبي :

أصل أسرته من « ميافارقين » . ولد في دمشق سنة ١٧٣ هـ - ١٢٧٤ م ، وتلقى العلم عن شيوخ الشام ومصر والحجاز ، وزار أكثر المدن لهذه الغاية ، ونبغ في كثير من العلوم ، وبخاصة في قراءات القرآن ، والحديث ، وضرب بحفظه المثل ، ونعت « بإمام الوجود حفظاً ، وبشيخ الجرح والتعديل ، ورجل الرجال في كل سبيل » ، وذاع صيته في الآفاق، وقصده طلاب العلم من كل صوب.

ذكر « الذهبي » في معجمه ثلاثمائة شيخ والف شيخ ممن تلقى العلم عنهم وعلمهم وأقراهم، منهم مجموعة من كبار العلماء والمؤلفين المشهورين.

تولى « الذهبي » عدة وظائف علمية في دمشق ، ولما كف بصره في سنة ٧٤١ هـ انقطع عن التأليف ، واكتفى بالتدريس إلى أن وافاه الأجل في اليوم الثالث من شهرذي القعدة سنة ٧٤٨ هـ ـ ١٣٤٨ م . ودفن في مقبرة الباب الصغير بدمشق.

ترك « الذهبي » ثروة علمية ضخمة أودعها في مؤلفاته المفيدة التي نيفت على تسعين مؤلفاً في الحديث والتاريخ والتراجم وغيرها ، أعظمها تاريخه الكبير

( تاريخ الإسلام )، وكتاب (سير النبلاء ) ، و (ميزان الاعتدال ) و ( المشتبه في أسماء الرجال ) و ( تجريد الأصول في أحاديث الرسول ) و غيرها ، وكثير منها مطبوع متداول.

وقد تحدث عن مؤلفات « الذهبي » كثير من المؤلفين القدامى والمحدثين ، وكتبت عدة دراسات عنه في رسائل ومجلات عبربية وأجنبية ، وكلها أشادت بعلمه وفضله ، ونوهت بما خلف من أثار علمية انتفع بها أبناء عصره ، ومن خلفهم من أبناء العصور التالية حتى اليوم.

وكتابه « الكبائر » في مقدمة مؤلفاته التي وضعها خاصة لطبقة من القراء ، وقد عالم في دينهم ودنياهم ، وتقرب إلى أذهانهم أشياء قد يستصعبون فهمها في الكتب العلمية الموضوعة للخاصة من العلماء وطلاب العلم.

فهو في كتاب « الكبائر » قد يسلك طريق الواعظ المرشد الذي ينشد صلاح الناس وتقويم عقائدهم وسيرتهم ، وساق ما أورده بلغة سهلة مفهومة وأسلوب واضح جنداب، وابتعد عن التعقيد والغموض والتصنع ، فجاء كتابه نافعاً للخطباء والواعظين ، ومنبهاً للغافلين والحائرين ، وزاجراً للعصاة والمنحرفين وقائداً للراغبين في سلوك طريق الله والحق والصواب.

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين ، ولا عدوان إلا على الظالمين ، والصلاة والسلام على سيدنا محمد سيد المرسلين وإمام المتقين وعلى آله وصحبه أجمعين.

( أما بعد ) فهذا كتاب مشتمل على ذكر جمل في الكبائر والمحرمات والمنهيات.

#### الكبائر:

ما نهى الله ورسول عنه في الكتاب والسنة والأثر عن السلف الصالحين ، وقد ضمن الله تعالى في كتابه العزيز لمن اجتنب الكبائر والمحرمات أن يكفر عنه الصغائر من السيئات لقوله تعالى :

﴿ إِن تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّفَاتِكُمْ وَتُدْخِلْكُمْ مُدْخَلًا كَرِيماً ﴾ [سورة النساء آية ٣١].

فقد تكفل الله تعالى بهذا النص لمن اجتنب الكبائر أن يدخله الجنة. وقال تعالى:

﴿ وَالَّــذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَــائِـرَ الْإِثْمَ وَالْفَــواحِشَ وَإِذَا مَــا غَضِبُــوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴾ . [سورة الشورى آية ٣٧] وقال تعالى : ﴿ وَالَّذِيسَ يَجْتَنِبُونَ كَبَـائِرَ الْغُفِرُونَ ﴾ . [سورة النجم آية ٣٣]. الإثمرِ والْفُواحِشَ إلاَّ اللَّمَمَ إنَّ رَبّكَ وَاسِعُ الْمَغْفِرَةِ ﴾ [سورة النجم آية ٣٣].

وقال رسول الله على: « الصلوات الخمس(١) والجمعة إلى الجمعة ،

<sup>(</sup>۱) أورده مسلم والترمذي وقال حسن صحيح عن أبي هريرة رفعه واللفظ لمسلم . قال الترمذي : وفي الباب عن جابر وأنس وحنظلة الأسيدي . قال شارحه : أما حديث جابر فأخرجه مسلم ، وأما حديث أنس فأخرجه الشيخان ، وأما حديث حنظلة الأسيدي ، ويقال له \_ حنظلة الكاتب \_ فأخرجه أحمد بإسناد جيد مرفوعاً انتهى .

### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ورمضان إلى رمضان مكفرات (١) لما بينهن إذا اجتنبت الكبائر ، فتعين علينا الفحص عن الكبائر ، ما هي لكي يجتنبها المسلمون (٢) . فوجدنا العلماء رحمهم الله تعالى قد اختلفوا فيها ، فقيل : هي سبع . واحتجوا بقول النبي صلّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلم « اجتنبوا السبع الموبقات » فذكر منها: الشرك بالله ، والسحر ، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق ، وأكبل مال اليتيم ، وأكبل الربا ، والتولي يوم الزحف ، وقذف المحصنات الغافلات والمؤمنات . متفق عليه (٣) . وقال ابن عباس رضي الله عنهما : هي إلى السبعين أقرب منها إلى السبع ، وصدق والله ابن عباس (٤) . وأما الحديث فما فيه حصر الكبائر ، والذي يتجه ويقوم عليه الدليل أن من ارتكب شيئاً من الأخرة من عذاب أو غضب أو تهديد ، أو لعن فاعله على لسان نبينا محمد في فإنه كبيرة (٥) . ولا بد من تسليم أن بعض الكبائر أكبر من بعض . الا ترى أنه في عد الشرك بالله من الكبائر ، مع أن مرتكبه مخلد في النار ولا يغفر له أبداً . قال الله تعالى : ﴿ إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾ . [سورة النساء آية ٤٨].

<sup>(</sup>١) في نسخة « كفارة لما بينهن ما لم تغش الكبائر ».

<sup>(</sup>٢) في نسخة : المسلم.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ومسلم عن أبي هريرة ، ورواه أبو داود والنسائي .

<sup>(</sup>٤) رواه عبد الرزاق والطبري في تفسيره عند قوله : « ان تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه » سورة النساء.

<sup>(</sup>٥) والكبيرة كل معصية فيها حد في الدنيا أو وعيد في الآخرة وزاد شيخ الإسلام: أو ورد فيها وعيد بنفي إيمان أو لعن ونحوهما . والصواب تقسيم الذنوب إلى كبيرة وصغيرة وإن الكبائر في الذنوب بعضها أكبر من بعض وقال ابن عبد السلام الشافعي لم أقف للكبيرة على ضابط سالم من الاعتراض والضابط الذي قاله شيخ الإسلام وغيره من أنها ما فيها حد أو وعيد أو لعن أو تبرؤ أو ليس منا أو نفي إيمان من أسلم الضوابط ، وعن سعيد بن جبير قال رجل لابن عباس : الكبائر سبع . فقال ابن عباس : هي إلى السبعمائة أقرب منها إلى السبع ، غير أنه لا كبيرة مع استغفار ، ولا صغيرة مع إصرار . وفي رواية عنه : هي إلى البسبعين أقرب ، وعدها العلماء فبلغت سبعين أو زادت على السبعين أ



#### الشرك بالله

فأكبر الكبائر الشرك بالله تعالى وهو نوعان : أحدهما ـ أن يجعل لله نداً ويعبد غيره من حجر أو شجر أو شمس أو قمر أو نبي أو شيخ أو نجم أو ملك أو غير ذلك ، وهذا هو الشرك الأكبر الذي ذكره الله عزّ وجلّ قال الله تعالى :

﴿ إِنَّ آللَّهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمِنْ يَشَاء ﴾ [سورة النساء آية ٤٨]. وقال النساء آية ٤٨]. وقال تعالى: ﴿إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكْ بِالله فَقَدْ حَرَّمَ الله عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ ٱلنَّارُ ﴾ [سورة المائدة آية ٧٧].

والأيات في ذلك كثيرة .

فمن أشرك بالله ثم مات مشركاً فهو من أصحاب النار قطعاً ، كما أن من آمن بالله ومات مؤمناً فهو من أصحاب الجنة وإن عذب بالنار . وفي « الصحيح » أن رسول الله على قال : « ألا أنبئكم بأكبر الكبائر - ثلاثاً - قالوا : بلى يا رسول الله قال : الإشراك بالله وعقوق الوالدين ، وكان متكئاً فجلس فقال : ألا وقول الزور ، ألا وشهاد الزور » فما زال يكررها حتى قلنا ليته سكت (۱) . وقال على: « اجتنبوا السبع الموبقات » فذكر منها الشرك بالله ، وقال على: «من بدل دينه فاقتلوه » الحديث (۲).

والنوع الثاني من الشرك : الرياء بالأعمال كما قال الله تعالى :

﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُولِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَملًا صَالِحاً وَلا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحداً ﴾ [سورة الكهف آية ١١٠].

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد والبخاري.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

أي لا يرائي بعمله أحداً . وقال ﷺ : «إياكم والشرك الأصغر ، قـالوا يا رسول الله وما الشرك الأصغر ؟ قال : الرياء . يقول الله تعالى يوم يجازي العباد بأعمالهم اذهبوا إلى الذين كنتم تراؤونهم بأعمالكم في الدنيا فانظروا هل تجدون عندهم جزاء »(١) . وقال ﷺ : « يقول الله : من عمل عملا أشرك معي فيه غيري فهو للذي أشرك وأنا منه بريء »(٢) . وقال: « من سمع سمع الله به ومن رايا رايا الله به «٣١) . وعن أبي هريـرة رضي الله عنه أن النبي صلَّى الله تعالى عليه وآله وسلم قال: « رب صائم ليس له من صومه إلا الجوع والعطش ، ورب قائم ليس له من قيامه إلا السهر » يعنى أنه إذا لم يكن الصلاة والصوم لـوجه الله تعالى فلا ثـواب له(٤) ، كما روي(٥) عنه ﷺ أنـه قال: « مثل الذي يعمل للرياء والسمعة كمثل الذي يملأ كيسه حصى ثم يدخل السوق ليشتري به ، فإذا فتحه قدام البائع فإذا هو حصى وضرب به وجهه ، ولا منفعة له في كيسه سوى مقالة الناس له ما أملاً كيسـه ولا يعطى بـه شيئاً . فكذلك الذي يعمل للرياء والسمعة فليس له من عمله سوى مقالة الناس ولا ثواب له في الأخرة » قال الله تعالى: ﴿ وقدمنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباء منثوراً ﴾ يعني الأعمال التي عملوها لغير وجه الله تعالى أبطلنا ثوابها وجعلناها كالهباء المنثور وهو الغبار الذي يرى في شعاع الشمس . وروى (٦)

<sup>(</sup>١) قال العراقي : رواه أحمد بإسناد جيد عن ابن عباس والبيهقي في « الشعب ، وابن أبي الدنيا من حديث محمود بن لبيد وله رؤية ورجاله ثقات. قال المنذري جيد ورواه الطبراني عن محمود بن لبيد عن رافع بن خديج.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم دون كلمة « وأنا منه بريء » وهي عند ابن ماجة بسند صحيح (عراقي).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه من حديث جندب بن عبدالله بلفظ ( من راءى راءى الله به ومن سمع سمع الله به ) وهو في الترغيب كما في الأصل هنا ، والترمذي عن أبي بكرة رفعه . ( العراقي في تخريج أحاديث الاحياء ).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن ماجة وأخرجه أحمد وابن أبي حاتم والطبراني والحاكم وصححه ، والبيهقي عن شداد بن أوس والبزار وابن مردويه ، والبيهقي عن الضحاك بن قيس رفعوه. (٥) جعله ابن حجر في زواجره من كلام بعض الحكماء لا حديثاً نبوياً.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبراني وأبو نعيم والبيهةي، وابنا عساكر والنجار والحسن بن سفيان، وذكره في و الترغيب ، بصيغة التمريض وهي : وروي عن عدي إلخ، وذكره ابن الجوزي في الموضوعات ، ونازعه السيوطي.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

عدي بن حاتم الطائي رضي الله عنه عن رسول الله على قال: « يؤمر بـ فئام \_ أي جماعـات \_ من الناس يـوم القيامـة إلى الجنة حتى إذا دنـوا منها واستنشقوا رائحتها ، ونظروا إلى قصورها وإلى ما أعد الله لأهلها فيها ، نودوا أن اصرفوهم عنها فإنهم لا نصيب لهم فيها فيرجعون بحسرة وندامة ما رجع الأولون والأخرون بمثلها ، فيقولـون : ربنا لـو أدخلتنا النـار قبل أن تـرينا مـا أريتنا من ثواب ما أعددت لأوليائك كان أهون علينا . فيقول الله تعالى: ذلك ما أردت بكم. كنتم إذا خلوتم بارزتموني بالعظائم، وإذا لقيتم الناس لقيتموهم مخبتين تراؤون الناس بأعمالكم خلاف ما تعطوني من قلوبكم . هبتم الناس ولم تهابوني وأجللتم الناس ولم تجلوني ، وتركتم للناس ولم تتركوا لي \_ يعني لأجل الناس \_ فاليوم أذيقكم أليم عقابي مع ما حرمتكم من جزيل ثوابي (١) وسأل رجل رسول الله ما النجاة ؟ فقال على ا « أن لا تخادع الله » . قال : وكيف يخادع الله ؟ قال : « أن تعمـل عملًا أمرك الله ورسوله به وتريد به غير وجه الله . واتق الرياء فإنه الشرك الأصغير ، وإن المرائي ينادي عليه يوم القيامة على رؤوس الخلائق بأربعة أسماء : يا مرائي ، يا غادر ، يا فاجر ، يـا خاسـر ضل عملك وبـطل أجرك ، فـلا أجر لك عندنا ، أذهب فخذ أجرك ممن كنت تعمل له يا مخادع » . وسئل بعض الحكماء رحمهم الله من المخلص فقال : المخلص الذي يكتم حسناته كما يكتم سيئاته وقيل لبعضهم: ما غاية الإخلاص ؟ قال: أن لا تحب محمدة الناس . وقال الفضيل بن عياض رضى الله عنه : ترك العمل لأجل الناس رياء ، والعمل لأجل الناس شرك ، والإخلاص أن يعافيك الله منهما . اللهم عافنا منهما واعف عنا.

<sup>(</sup>١) ابن أبي الدنيا من رواية جبلة اليحصبي عن صحابي لم يسم ، وإسناده ضعيف (١) وعراقي).



## قتل النفس

قال تعالى:

﴿ وَمَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِناً مُتَعَمَّداً فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمَ خَالِداً فِيهَا وَغَضِبَ الله عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَاباً عَظِيماً ﴾ [سورة النساء آية ٩٣]. وقال تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ لا يَدْعُونَ مَعَ الله إلَه إلَها آخَرَ وَلا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ اللّهُ إلاَّ بِٱلْحَقِّ وَلا يَزْنُونَ . وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَاماً يُضَاعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخْلُدْ فِيهِ يَزْنُونَ . وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَاماً يُضَاعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخْلُدْ فِيهِ مُهَاناً . إلاَّ مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحاً ﴾ [سورة الفرقان آية ٢٨] . وقال تعالى : ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتْبُنَا عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْساً بِغَيْسِ وقال تعالى : ﴿ وَإِذَا ٱلْمُوعُودَةُ سُئِلْتُ النَّاسَ جَمِيعاً ﴾ [سورة المائدة آية ٢٣] وقال تعالى : ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْعُودَةُ سُئِلَتْ بِأَيِّ ذَلْبٍ قُتِلَتْ ﴾ [سورة المائدة آية ٢٣] وقال تعالى : ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْعُودَةُ سُئِلَتُ

وقال النبي ﷺ: « اجتنبوا السبع الموبقات »(١) . فذكر قتل النفس التي حرم الله إلا بالحق(٢) . وقال رجل للنبي ﷺ : أي الذنب أعظم عند الله تعالى ؟ قال : « أن تجعل لله نداً وهو خلقك » قال : ثم أي ؟ قال : و أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك » . قال : ثم أي ؟ قال « أن تزاني

<sup>(</sup>۱) تمام الحديث: قيل: وما هن يا رسول الله؟ قال: « الشرك بالله ، والسحر ، وقتل النفس التي حرم الله قتلها إلا بالحق ، وأكل مال اليتيم ، وأكل الربا والتولي يوم المرحف ، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات » رواه البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي (المنذري).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم بدون الآية، ورواه الترمدني والنسائي في رواية مع ذكر الآية ، كلهم عن أبي مسعود الأنصاري قاله المنذري في « الترغيب والترهيب ».

حليلة جارك » فأنزل الله تعالى تصديقها : ﴿ وَالْـذَينَ لا يَدْعُونَ مِعُ اللهُ إِلْهَا اللَّهِ عَالَى تصديقها : ﴿ وَالْـذَينَ لا يَدْعُونَ مِعُ اللهُ إِلا بِالْحَقَ وَلا يَسْرَنُونَ ﴾ الآية . وقال على النه التقى المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار » قيل : يا رسول الله هذا القاتل فما بال المقتول ؟ قال «لأنه كان حريصاً على

قال الإمام أبو سليمان رحمه الله: هذا إنما يكون كذلك إذا لم يكونا يقتتلان على تأويل ، إنما يقتتلان على عداوة بينهما وعصبية أو طلب دنيا أو رئاسة أو علو ، فأما من قاتل أهل البغي على الصفة التي يجب قتالهم بها ، أو دفع عن نفسه أو حريمه فإنه لا يدخل في هذه ، لأنه مأمور بالقتال للذب عن نفسه غير قاصد به قتل صاحبه إلا إن كان حريصاً على قتل صاحبه . ومن قاتل باغياً أو قاطع طريق من المسلمين فإنه لا يحرص على قتله ، إنما يدفعه عن نفسه ، فإن انتهى صاحبه كف عنه ولم يتبعه . فإن الحديث لم يرد في أهل هذه الصفة . فأما من خالف هذا النعت فهو الذي يدخل في هذا الحديث الذي ذكرنا ، والله أعلم .

وقال رسول الله عن : « لا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض» (٢) وقال رسول الله عن : «لا يزال العبد في فسحة من دينه ما لم يصب دماً حراماً» (٣) وقال صلّى الله عليه وآله وسلم أول ما يقضى بين الناس يوم القيامة في الدماء، وفي الحديث أن رسول الله عن قال: « لقتل مؤمن أعظم عند الله من زوال الدنيا » (٤) ، وقال عنه : « الكبائر الإشراك بالله وقتل النفس

قتل صاحبه »<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد والشيخان « الزواجر ».

<sup>(</sup>٢) متفق عليه من حديث أبي بكر وهو قطعة من ( خطبة الوداع ).

<sup>(</sup>٣) تمامه . وقال ابن عمر : من ورطات الأمور التي لا مخرج لمن أوقع نفسه فيها سفك الدم الحرام بغير حله . رواه البخاري والحاكم وقال صحيح على شرطهما . والورطات جمع ورطة : وهي المشكلة وكل أمر تعسر النجاة منه ( الترغيب ).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ومسلم والترمذي والنسائي وابن ماجة من حديث ابن مسعود.

<sup>(</sup>٤) رواه النسائي والبيهقي من حديث بريدة وشاهده عند مسلم والنسائي والترمذي من حديث عبدالله بن عمرو مرفوعاً وموقوفياً . قال المنذري ورواه البيهقي والأصبهاني وابن ماجة بإسناد حسن عن البراء بن عازب رفعه ا هـ.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فإذا كان هذا في قتل المعاهد وهو الذي أعطى عهداً من اليهود والنصارى في دار الإسلام و فكيف يقتل المسلم وقال في « ألا ومن قتل نفساً معاهدة لها ذمة الله وذمة رسوله فقد أخفر ذمة الله ولا يرح رائحة الجنة وإن ريحها ليوجد من مسيرة خمسين خريفاً « صححه الترمذي وقال في « من أعان على قتل مسلم بشطر كلمة لقي الله مكتوب بين عينيه آيس من رحمة الله تعالى » رواه الإمام أحمد (٣) . وعن معاوية رضي الله عنه قال : قال رسول الله وفي : « كل ذنب عسى الله أن يغفره إلا الرجل يموت كافراً أو الرجل يقتل مؤمناً متعمداً «(٤) . نسأل الله العافية .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم والنسائي من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص ( منذري ).

<sup>(</sup>٢) والنسائي عن ابن عمرو رفعه كما ذكره المصنف في رسالته الصغرى في الكباشر ، والمنذري في الترغيب.

<sup>(</sup>٣) وابن ماجة وفي إسناده مقال قاله المصنف في رسالته الصغرى . والأصبهاني كلهم عن أبي هريرة رفعه ورواه البيهقي من حديث ابن عصرو رفعه . ذكره المنذري في التسرغيب بصيغة التمريض.

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي والحاكم ، وقال : صحيح الإسناد ، وروى أبو داود ، وابن حبان وصححه عن أبي الدرداء رفعه ( ترغيب ).



# في السحر

لأن الساحر لا بد وأن يكفر. قال الله تعالى:

﴿ وَلَٰكِنَّ ٱلشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ ﴾ [سورة البقرة آية ١٠٢].

وما للشيطان الملعون غرض في تعليمه الإنسان السحر إلا ليشرك به . قال الله تعالى مخبراً عن هاروت وماروت :

﴿ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولا إِنَّمَا نَحْنُ نِتْنَةُ فَلا تَكْفُرْ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا هُمْ بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَد إِلَّا بِإِذْنِ الله . وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنْفَعُهُمْ . وَلَقَدْ عَلَمُوا لَمِن آشْتَرَاهُ مَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَلاقَ ﴾ أي من نصيب. [سورة البقرة آية ١٠٢].

فترى خلقاً كثيراً من الضلال يدخلون في السحر ويظنونه حراماً فقط ، وما يشعرون أنه الكفر فيدخلون في تعليم السيمياء(١) وعملها وهي محض السحر وفي عقد الرجل عن زوجته وهو سحر ، وفي محبة الرجل للمرأة وبغضها له ، وأشباه ذلك بكلمات مجهولة أكثرها شرك وضلال.

وحد الساحر: القتل ، لأنه كفر بالله أو مضارع الكفر . قال النبي على : « اجتنبوا السبع الموبقات » فذكر منها السحر . والموبقات المهلكات . فليتق العبد ربه ولا يدخل فيما يخسر به الدنيا والأخزة . وجاء

<sup>(</sup>١) في بعض النسخ ( الكيمياء ) بالكاف.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

عن النبي على أنه قال : حد الساحر ضربه بالسيف (۱) . والصحيح أنه من قول جندب . وعن بجالة بن عبدة (۲) أنه قال : أتانا كتاب عمر رضي الله عنه قبل موته بسنة أن اقتلوا كل ساحر وساحرة . وعن وهب بن منبه قبال : قرأت في بعض الكتب : يقول الله عزّ وجلّ لا إله إلا أنيا ليس مني من سحر ولا من سحر له ، ولا من تكهن له ، ولا من تطير ولا من تطير له . وعن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال : قال رسول الله على : « ثلاثة لا يدخلون الجنة : مدمن خمر ، وقاطع رحم ، ومصدق بالسحر » . رواه الإمام أحمد في مسنده (۱) . وعن ابن مسعود رضي الله عنه مرفوعاً قبال : « الرقى والتمائم والتولة شرك » (۱) . التمائم : جمع تميمة ، وهي خرزات وحروز يعلقها الجهال على أنفسهم وأولادهم ودوابهم يزعمون أنها ترد العين ، وهذا من فعل الجاهلية ، ومن اعتقد ذلك فقد أشرك . والتولة بكسر التاء وفتح الواو : نوع السحر ، وهو تحبيب المرأة إلى زوجها ، وجعل ذلك من الشرك لاعتقاد الجهال أن ذلك يؤثر بخلاف منا قدر الله تعالى (۵)

<sup>(</sup>١/ رواه الترمذي ، وقال : الصحيح أنه من قول جندب (زواجر).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٣) وابن حبان في صحيحه ، وأبويعلى ، والحاكم وصححه ، قال المنذري في الترهيب : من شرب الخمر.

<sup>(</sup>٤) رُواه أحمد وأبو داود قاله المصنف في رسالته الصغرى ، وابن حبان والحاكم وصححاه ( ترغيب ).

<sup>(</sup>٥) ( فيائدة ) قيال المصنف في رسالته الصغرى في آخر الكبيرة الثنائشة : واعملم أن كثيراً من هذه الكبائر بل عامتها \_ إلا الأقل \_ يجهل خلق من الأمة تحريمه وما بلغه الزجر فيه ولا الوعيد.

فهذا الضرب فيه تفصيل فينغي للعالم أن لا يستعجل على الجاهل بل يسرفق به ويعلمه مما علمه الله ، ولا سيما إذا كان قريب العهد بجاهليته ، قد نشأ في بلاد الكفر البعيدة وأسر وجلب لأرض الإسلام وهنو تبركي أو كسرجي مشبرك لا يعسرف بالعربي ، فاشتراه أمير تركي لا علم عنده ولا فهم ، فبالجهد أنه يلفظ بالشهادتين . فإن فهم بالعربي حتى فقه معنى الشهادتين بعد أيام وليالي فبها ونعمت ثم قد يصلي وقد لا يصلي ، وقد يلقن الفاتحة مع الطول إن كان أستاذه فيه دين ما فإن كان أستاذه نسخة منه فمن أين لهذا المسكين أن يعرف شرائع الإسلام ، والكبائر واجتنابها والنواجبات وإتيانها ، فإن عرف هذا موبقات الكبائر وحذر منها وأركان الفرائض واعتقدها فهو سعيد وذلك نادر . فينبغي للعبد أن يحمد الله تعالى على العافية . فإن =

قال الخطابي (١) رحمه الله: وأما إذا كانت الرقية بالقرآن، أو بأسماء الله تعالى فهي مباحة، لأن النبي ﷺ كان يرقي الحسن والحسين رضي الله عنهما ، فيقول: « أعيذكما بكلمات الله التامة من كل شيطان وهامة ومن كل عين لامة » ، وبالله المستعان وعليه التكلان.

قيل : هو فرط لكونه ما سأل عما يجب عليه قيل : ما دار في رأمه ولا استشعر أن سؤال من يعلمه يجب عليه. ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور ، فلا يأثم أحد إلا بعد العلم وبعد قيام الحجة عليه ، والله لطيف رؤوف بهم . قال تعالى : ﴿ وَمَا كِنَا مَعَذَبِينَ حَتَى نَبِعَتْ رَسُولاً ﴾ ، وقد كان سادة الصحابة بالحبشة وتنزل الواجبات والتحريم على النبي ﷺ فلا يبلغهم إلا بعد أشهر ، فهم في تلك الأشهر معذورون بالجهل حتى يسمع النص إن شاء بالجهل حتى يسمع النص إن شاء الله تعالى » ا هـ.

<sup>(</sup>١) هـ و الإمام أحمد بن محمد بن إبراهيم بن الخطاب أبو سليمان الخطابي صاحب التصانيف الممتعة كشرح سنن أبي داود وغيره توفي سنة ٣٨٨ هـ ببلدة بست.



# في ترك الصلاة

قال الله تعالى:

﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا آلصَّلاةَ وَاتَّبَعُوا آلشَّـهَـواتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا إِلَّا مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ﴾. [سورة مريم آية ٥٩ ـ ٦٠].

قال ابن عباس رضي الله عنهما : ليس معنى أضاعوها تركوها بالكلية ، ولكن أخروها عن أوقاتها . وقال سعيد بن المسيب إمام التابعين رحمه الله : هو أن لا يصلي الظهر حتى يأتي العصر . ولا يصلي العصر إلى المغرب ، ولا يصلي المغرب إلى العشاء ، ولا يصلي العشاء إلى الفجر ، ولا يصلي الفجر إلى طلوع الشمس . فمن مات وهو مصر على هذه الحالة ولم يتب وعده الله بغي ، وهو واد في جهنم بعيد قعره حبيث طعمه . وقال الله تعالى في آية أخرى : ﴿ فويل للمصلين الذين هم عن صلاتهم ساهون ﴾ أي غافلون عنها ، متهاونون بها . وقال سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه : عافلون عنها ، متهاونون بها . وقال سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه : الوقت »(١) أي تأخير الصلاة عن وقتها ، سماهم مصلين لكنهم لما تهاونوا وأخروها عن وقتها وعدهم بويل وهو شدة العذاب . وقيل : هو واد في جهنم وسيرت فيه جبال الدنيا لذابت من شدة حره ، وهو مسكن من يتهاون بالصلاة لو سيرت فيه جبال الدنيا لذابت من شدة حره ، وهو مسكن من يتهاون بالصلاة

<sup>(</sup>١) رواه البزار في مسنده من رواية عكرمة بن إبراهيم ، وقال : رواه الحافظ موقوفاً ولم يرفعه غيره. قال المنذري وعكرمة هذا هو الأزدي مجمع على ضعف والصواب وقفه، يعني أنه من كلام سعد بن أبي وقاص ( ترغيب ) وقال به زيد بن علي في تفسير الغريب ، وابن عباس ومصعب بن سعد ومسروق والحسن.

ويؤخرها عن وقتها إلا أن يتوب إلى الله تعالى ويندم على ما فرط . وقـال الله تعالى في آية أخرى :

﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا لَا تُلْهِكُمْ أَمْوَالكُمْ وَلَا أَوْلاَدُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ ، وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولِئِكَ هُمُ ٱلْخَاسِرُونَ ﴾. [ سورة المنافقون آية ٩].

قال المفسرون: المراد بذكر الله في هذه الآية الصلوات الخمس. فمن اشتغل بماله في بيعه وشرائه ومعيشته وضيعته وأولاده عن الصلاة في وقتها كان من الخاسرين. وهكذا قال النبي على : « أول ما يحاسب به العبد يوم القيامة من عمله الصلاة فإن صلحت فقد أفلح وأنجح ، وإن نقصت فقد خاب وخسر» (1).

وقال الله تعالى مخبراً عن أصحاب الجحيم:

﴿ مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ وَلَمْ نَكُ نُصطْعَمُ ٱلْمُصَلِّينَ وَكُنَّا نُكَذَّبُ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ حَتَّىٰ أَتَانَا ٱلْمِسْكِينَ . وَكُنَّا نُكَذَّبُ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ حَتَّىٰ أَتَانَا ٱلْمِسْكِينَ . وَكُنَّا نُكَذِّبُ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ حَتَّىٰ أَتَانَا ٱلْمِسْكِينَ . وَكُنَّا نُكَذَّبُ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ حَتَّىٰ أَتَانَا ٱلْمِينَ . وَكُنَّا نُكَذَّبُ بِيَوْمِ آلدَّينِ حَتَّىٰ أَتَانَا ٱلْمُعْدُمُ شَفَاعَةُ ٱلشَّافِعِينَ ﴾ [سورة المدثر آية ٤٢ ـ ٤٨].

وقال النبي ﷺ: « العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة فمن تركها فقد كفر» (٢) وقال النبي ﷺ: « بين العبد وبين الكفر ترك الصلاة » (٣) حديثان صحيحان.

وفي صحيح البخاري أن رسول الله ﷺ قال : « من فاتته صلاة العصر حبط عمله » . وفي السنن أن رسول الله ﷺ قال : « من ترك

<sup>(</sup>١) عزاه المنذري في الترغيب إلى الأوسط للطبراني وأشار إلى ضعفه ، وذكر له شاهداً من حديث عبدالله بن قرط عند الطبراني في أوسطه أيضاً ، وقال : لا بأس بإسناده إن شاء الله ا هـ. وقال المصنف في الصغرى حسنه الترمذي من حديث أبي هريرة ، وكذا قال المنذري في الترغيب رواه الترمذي وغيره عن أبي هريرة وقال حسن غريب . وأخرجه أحمد وأبو داود وابن ماجة عن تميم الداري رفعه.

<sup>(</sup>٢) رواه من حديث بريدة أحمد وأبو داود والنسائي والترمذي وقال حسن صحيح ، وابن ماجة وابن حبان في صحيحه ، والحاكم وقال صحيح ولا نعرف له علة ( منذري ). وأخرج نحوه الطبراني في الكبير عن ثوبان رفعه.

<sup>(</sup>٣)رواه أحمد ومسلم وأبو داود والنسائي والترمذي وابن ماجة بألفاظ متقاربة (منذري) وأخرجه ابن ماجة ومحمد بن نصر والطبراني في الكبير عن أنس رفعه.

الصلاة متعمداً فقد برئت منه ذمة الله »(١) وقال على : « أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة ، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله » متفق عليه (٢) . وقال على : « من حافظ عليها كانت له نوراً وبرهاناً ونجاة يوم القيامة ، ومن لم يحافظ عليها لم تكن له نوراً ولا برهاناً ولا نجاة يوم القيامة وكان يوم القيامة مع فرعون وقارون وهامان وأبي بن خلف »(٣) وقال عمر رضي الله عنه : أما أنه لا حظ لأحد في الإسلام أضاع الصلة.

قال بعض العلماء رحمهم الله : وإنما يحشر تارك الصلاة مع هؤلاء الأربعة ، لأنه إنما يشتغل عن الصلاة بماله أو بملكه أو بوزارته أو بتجارته فإن اشتغل بماله حشر مع قارون ، وإن اشتغل بملكه حشر مع فرعون ، وإن اشتغل بوزارته حشر مع هامان ، وإن اشتغل بتجارته حشر مع أبي بن خلف تاجر الكفار بمكة . وروى الإمام أحمد عن معاذ بن جبل رضي الله عنه أن رسول الله على قال : « من ترك صلاة مكتوبة متعمداً فقد برئت منه ذمة الله عزّ وجل » (3).

وروى البيهقي بإسناده (°) أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال : جاء

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجة والبيهقي عن شهر بن حوشب عن أم الدرداء عن أبي الدرداء ، وله شواهد من حديث معاذ عن الطبراني في الأوسط ، وعنده في الكبير ، وعند أحمد وإسناده صحيح ، ومن حديث أمية مولاة رسول الله عند الطبراني ، ومن حديث أم أيمن عند أحمد والبيهقي ، وكلها لا يخلو من مقال ، ولكن يعتضد بها أفاده المنذري في الترغيب.

<sup>(</sup>٢) من حديث عمر.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد بإسناد جيد من حديث عبدالله بن عمرو ، ورواه الطبراني في الكبير والأوسط ، وابن حبان في صحيحه ( منذري ). وقال المصنف في الرسالة الصغرى ليس إسناده بذاك.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد والطبراني في الكبير . وإسناد أحمد صحيح لوسلم من الانقطاع ، فإن عبد الرحمن بن جبير بن نفير لم يسمع من معاذ ، وفي الأوسط للطبراني بإسناد لا بأس به في المتابعات (منذري). وهو حديث طويل في النهي عن الشرك وعقوق الوالدين وترك الصلاة وشرب الخمر والفواحش.

ره) أي في الشعب بسند ضعفه، وقال الحاكم: عكرمة لم يسمع من عمر. قال ورواه عمر (عراقي).

رجبل إلى رسول الله ﷺ فقال : يا رسول الله أي الأعمال أحب إلى الله تعالى في الإسلام ؟ قال: «الصلاة لوقتها ، ومن تـرك الصلاة فـلا دين له ، والصلاة عماد اللدين » ولما طعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قيل له : الصلاة يا أمير المؤمنين قال: نعم أما إنه لا حظ لأحد في الإسلام أضاع صلاته. وصلَّى رضي الله عنه وجرحه يثعب (١) دماً . وقال عبدالله بن شقيق التابعي رضي الله عنه : كان أصحاب رسول الله ﷺ لا يرون شيئاً من الأعمال تركـه كفر غير الصلاة . وسئل على رضي الله عنه عن امرأة لا تصلي ، فقال : من لم يصل فهو كافر(٢) . وقال ابن مسعود رضي الله عنه من لم يصل فلا دين له (٢<sup>٣)</sup> . وقال ابن عباس رضي الله عنهما : من تــرك صلاة واحــدة متعمداً لقي الله تعالى وهو عليه عضبان (٤) . وقال رسول الله ﷺ : « من لقي الله وهـو مضيع للصلاة لم يعبأ الله بشيء من حسناته \_ أي ما يفعل وما يصنع بحسناته \_ إذا كان مضيعاً للصلاة » (°). وقال ابن حزم: لا ذنب بعد الشرك أعظم من تأخير الصلاة عن وقتها ، وقتل مؤمن دون حق . وقال إبراهيم النخعي : من ترك الصلاة فقيد كفر ، وقيال أيوب السختياني مثل ذلك . وقيال عنون بن عبدالله : إن العبد إذا أدخل قبره سئل عن الصلاة أول شيء يسأل عنه ، فإن جازت له نظر فيما دون ذلك من عمله ، وإن لم تجز له لم ينظر في شيء من عمله بعد . وقال عِين : « إذا صلى العبد الصلاة في أول الوقت صعدت إلى السماء ولها نبور حتى تنتهي إلى العرش فتستغفر لصاحبها إلى يبوم القيامة وتقول : حفظك الله كما حفظتني . وإذا صلى العبـد الصلاة في غيـر وقتهـا صعدت إلى السماء وعليها ظلمة، فإذا انتهت إلى السماء تلف كما يلف الثوب الخلق ويضرب بها وجمه صاحبها ، وتقول : ضيعـك الله كما ضيعتني ، (٦)

<sup>(</sup>١) أي يسيل.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي والحاكم عنه عن أبي عريرة ذكره المصنف في الصغرى.

<sup>(</sup>٣) رواه محمد بن نصر موقوفاً عليه (منذري).

<sup>(</sup>٤) رواه محمد بن نصر المروزي وابن عبد البر بلفظ فقد كفر (منذري).

<sup>(°)</sup> قال العراقي: في معناه حديث وأول ما يحاسب بـ العبد الصلاة ـ وفيه ـ فإن فسدت فسد سائر عمله و رواه الطبراني في الأوسط من حديث أنس.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبراني في الأوسط من حديث أنس بسنـد ضعيف ، والـطيـالسي والبيهقي في \_

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وروى أبو داود في سننه (۱) عن عبدالله بن عمرو بن لعاصي رضي الله عنهما قال : قال رسول الله على : « ثلاثة لا يقبل الله منهم صلاتهم ـ من تقدم قوماً وهم له كارهون ، ومن استعبد (۲) محرراً ، ورجل أتى الصلاة دباراً » والدبار أن يأتيها بعد أن تفوته . وجاء عنه على أنه قال : « من جمع بين صلاتين من غير عذر فقد أتى باباً عظيماً من أبواب الكبائر »(۳) فنسأل الله التوفيق والإعانة إنه جواد كريم وأرحم الراحمين.

# فصل : متى يؤمر الصبي بالصلاة.

روى أبو داود في السنن أن رسول الله على قال : « مروا الصبي بالصلاة إذا بلغ سبع سنين ، فإذا بلغ عشر سنين فاضربوه عليها » . وفي رواية : « مروا أولادكم بالصلاة وهم أبناء سبع واضربوهم عليها وهم أبناء عشر وفرقوا بينهم في المضاجع ».

قال الإمام أبو سليمان الخطابي رحمه الله : هذا الحديث يدل على أغلاظ العقوبة له إذا بلغ تاركاً لها.

وكان بعض أصحاب الإمام الشافعي رحمه الله تعالى يحتج به في وجوب قتله إذا تركها متعمداً بعد البلوغ ، ويقول : إذا استحق الضرب وهو غير بالغ ، فيدل على أنه يستحق بعد البلوغ من العقوبة ما هو أبلغ من الضرب وليس بعد الضرب شيء أشد من القتل.

وقد اختلف العلماء رحمهم الله في حكم تارك الصلاة ، فقال مالك والشافعي وأحمد ، رحمهم الله : تارك الصلاة يقتل ضرباً بالسيف في رقبته . ثم اختلفوا في كفره إذا تركها من غير عذر حتى يخرج وقتها ، فقال

<sup>=</sup> الشعب من حديث عبادة بن الصامت بسند ضعيف نحوه (العراقي في تخريج أحاديث الأحياء).

<sup>(</sup>١) وكذا رواه ابن ماجة وفي سنده عبد الرحمن بن زياد الإفريقي مختلف فيه (المنذري).

<sup>(</sup>٢) هو أن يعتقه ثم يكتم عتقه أو ينكره أو يكرهه على الخدمة بعد العتق. قالـه الخطابي في «شرح السنن».

<sup>(</sup>٣) رواء الحاكم من حديث حنش عن ابن عباس، وقال : حنش هو ابن قيس ، ثقة

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

إبراهيم (١) النخعي وأيوب (٢) السختياني وعبدالله بن المبارك وأحمد (٣) حنبل وإسحاق (٤) بن راهويه : هو كافر . واستدلوا بقول النبي على العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة ، فمن تركها فقد كفر » ، وبقوله كلى الرجل وبين الكفر ترك الصلاة ».

<sup>(</sup>١) ابن يزيد أبو عمران الكوفي النخعي من رجال الكتب الستة توفي سنة ٩٦ هـ.

<sup>(</sup>٢) أحد الأثمة الأعلام من رجال الكتب الستة توفي سنة ١٣١ هـ.

<sup>(</sup>٣) الإمام العلم شيخ المحدثين وأحد فقهاء الأمصار شيخ البخاري ومسلم وأبي داود مات سنة ٢٤١ هـ.

<sup>(</sup>٤) إسحاق بن إبراهيم بن محمد الحنظلي أبو محمد المشهور بابن راهويه شيخ البخاري ، ومسلم وأبي داود والنسائي الإمام الفقيه الحافظ مات سنة ٢٣٨ هـ.



وقد ورد في الحديث(١): « إن من حافظ على الصلوات المكتوبة أكرمه الله تعالى بخمس كرامات ، يرفع عنه ضيق العيش وعذاب القبر ، ويعطيه كتابه بيمينه ، ويمر على الصراط كالبرق الخاطف ، ويدخل الجنة بغير حساب » ومن تهاون بها عاقبه الله بخمس عشرة عقوبة ، خمس في الدنيا وثلاث عند الموت ، وثلاث في القبر ، وثلاث عند خروجه من القبر . فأما اللاتي في الدنيا: فالأولى: ينزع البركة من عمره، والثانية: يمحى سيماء الصالحين من وجهه ، والثالثة : كل عمل يعمله لا يأجره الله عليه ، والرابعة : لا يرفع له دعاء إلى السماء ، والخامسة : ليس له حظ في دعاء الصالحين . وأما الـ لاتي تصيبه عنـ د الموت فـ إنه يمـوت ذليلًا ، والثـ انية : يموت جائعاً ، والثالثة : يموت عطشاناً ولوسقى بحار الدنيا ما روى من عطشه ، وأما اللاتي تصيبه في قبره ، فالأولى : يضيق عليه قبره حتى تختلف فيه أضلاعه ، والثانية : يوقد عليه القبر ناراً يتقلب علَى الجمر ليلًا ونهــاراً ، والثالثة : يسلط عليه في قبره ثعبان اسمه الشجاع الأقرع عيناه من نار وأظفاره من حديد طول كل ظفر مسيرة يوم ، يكلم الميت فيقول أنا الشجاع الأقرع وصوته مثل الرعد القاصف يقول : أمرني ربي أن أضربك على تضييع صلاة الصبح إلى طلوع الشمس ، وأضربك على تضييع صلاة الظهـر إلى العصر ، وأضربك على تضييع صلاة العصر إلى المغرب ، وأضربك على تضييع صلاة

<sup>(</sup>۱) هذا الحديث لم يصح عن النبي هم عزاه السيوطي في ذيل الموضوعات إلى ابن النجار في ذيل تاريخ بغداد، ثم نقل عن «الميزان»، هذا حديث باطل ، ركبه محمد بن علي بن العباس على أبي بكر بن زياد النيسابوري، وعن «اللسان» هو ظاهر البطلان من أحاديث الطرقية.

المغرب إلى العشاء ، وأضربك على تضييع صلاة العشاء إلى الصبح . فكلما ضربه ضربة يغوص في الأرض سبعين ذراعاً ، فلا يبزال في الأرض معنباً إلى يوم القيامة . وأما اللاتي تصيبه عند خروجه من قبره في موقف القيامة فشدة الحساب ، وسخط الرب ، ودخول النار . وفي رواية : فإنه يأتي يوم القيامة وعلى وجهه ثلاثة أسطر مكتوبات . السطر الأول : يا مضيع حق الله ، السطر الثاني : يا مخصوصاً بغضب الله ، السطر الثالث : كما ضيعت في الدنيا حق الله فآيس اليوم من رحمة الله . وعن ابن عباس رضي ضيعت في الدنيا حق الله فآيس اليوم من رحمة الله . وعن ابن عباس رضي في من المناز ، فيقول : يا رب لماذا ؟ فيقول الله تعالى : لتأخير الصلاة فيأمر به إلى النار ، فيقول : يا رب لماذا ؟ فيقول الله تعالى : لتأخير الصلاة عن أوقاتها وحلفك بي كاذباً.

وعن رسول الله ﷺ أنه قال يوماً لأصحابه: اللهم لا تدع فينا شقياً ولا محروماً . ثم قـال ﷺ : أتدرون من الشقي المحـروم ؟ قالـوا : من هويـا رسول الله ؟ قال : « تارك الصلاة ».

وروي أنه أول من يسود يوم القيامة وجوه تاركي الصلاة ، وأن في جهنم وادياً يقال له « الملحم » فيه حيات ، كل حية (١) ثخن رقبة البعير ، طولها مسيرة شهر تلسع تارك الصلاة فيغلي سمها في جسمه سبعين سنة ثم يتهرى لحمه.

حكاية روي أن امرأة من بني إسرائيل جاءت إلى موسى عليه السلام فقالت: يا رسول الله إني أذنبت ذنباً عظيماً وقد تبت إلى الله تعالى ، فادع الله أن يغفر لي ذنبي ويتوب علي : فقال لها موسى عليه السلام : وما ذنبك ؟ قالت : يا نبي الله زنيت وولدت ولداً فقتلته فقال لها موسى عليه السلام : اخرجي يا فاجرة لا تنزل نار من السماء فتحرقنا بشؤمك ، فخرجت من عنده منكسرة القلب ، فنزل جبريل عليه السلام وقال : يا موسى الرب تعالى يقول لك لم رددت التائبة يا موسى ، أما وجدت شراً منها ؟ قال موسى : يا جبريل

<sup>(</sup>١) وصف حيّات جهنم جاء في حديث عبدالله بن الحارث بن جزء الزبيدي عند أحمد والطبراني من طريق ابن لهيعة عن دراج عنه ، وكذا رواه ابن حبان في صحيحه من طريق عمرو بن الحارث عن دراج عنه ، وقال الحاكم صحيح الإسناد (منذري).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ومن هو شر منها ؟ قال : تارك الصلاة عامداً متعمداً.

حكاية أخرى عن بعض السلف أنه أتى أختاً له ماتت ، فسقط كيس منه فيه مال في قبرها فلم يشعر به أحد حتى انصرف عن قبرها ، ثم ذكره فرجع إلى قبرها فنبشه بعدما انصرف الناس ، فوجد القبر يشعل عليها ناراً فرد التراب عليها ورجع إلى أمه باكياً حزيناً فقال : يا أماه أخبريني عن أختي وما كانت تعمل ؟ قالت : وما سؤالك عنها ؟ قال : يا أمي رأيت قبرها يشتعل عليها ناراً . قال : فبكت وقالت يا ولدي كانت أختك تتهاون بالصلاة وتؤخرها عن وقتها . فهذا حال من يؤخر الصلاة عن وقتها ، فكيف حال من لا يصلي ؟ فسأل الله تعالى أن يعيننا على المحافظة عليها في أوقاتها إنه جواد كريم .

فصل : في عقوبة من ينقر الصلاة ولا يتم ركوعها ولا سجودها ، وقد روي في تفسير قول الله تعالى : ﴿ فويل للمصلين الذين هم عن صلاتهم ساهون ﴾ إنه الذي ينقر الصلاة ولا يتم ركوعها ولا سجودها.

وثبت في الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه : أن رجلاً دخل المسجد ورسول الله على البرجل ثم جاء فسلم على النبي على فرد عليه السلام ، ثم قال له : ارجع فصل فإنك لم تصل . فرجع فصلى كما صلى ، ثم جاء فسلم على النبي على فرد عليه السلام ثم قال : ارجع فصل فإنك لم تصل ، فرجع فصلى كما صلى ، ثم جاء فسلم على النبي على فرد عليه السلام ، وقال : ارجع فصل فإنك لم تصل ثلاث النبي في فرد عليه السلام ، وقال : ارجع فصل فإنك لم تصل ثلاث مرات . فقال في الثالثة : والذي بعثك بالحق يا رسول الله ما أحسن غيره فعلمني . فقال في : إذا قمت إلي الصلاة فكبر ، ثم اقرأ ما تيسر معك من القرآن ، ثم اركع حتى تطمئن راكعا ، ثم ارفع حتى تعتدل قائماً ، ثم اسجد حتى تطمئن ساجداً ، وافعل ذلك في صلاتك كلها. » . وروى الإمام أحمد رضي الله عنه عن البدري رضي الله عنه قال : قال رسول الله في : « لا تجزىء صلاة لا يقيم الرجل فيها صلبه في الركوع والسجود» . ورواه أبو داود أيضاً والترمذي ، وقال : حديث حسن صحيح . وفي رواية أخرى : « حتى يقيم ظهره في الركوع والسجود » .

وهـذا نص عن النبي ﷺ في أن من صلى ولم يقم ظهره بعـد الـركـوع والسجود كما كان ، فصلاته باطلة ، وهذا في صلاة الفرض وكذا الطمأنينة أن يستقر كل عضو في موضعه.

وثبت عنه على أنه قال: « أشد الناس سرقة الذي يسرق من صلاته: قيل وكيف يسرق من صلاته ؟ قال: لا يتم ركوعها ولا سجودها ولا القراءة فيها» (١) وروى الإمام أحمد من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على أله الله الله عنه الله الله عنه أله وسجوده»(١).

وقال ﷺ: « تلك صلاة المنافق يجلس يرقب الشمس حتى إذا كانت بين قرني شيطان قام فنقر أربعاً لا يذكر الله فيها إلا قليلًا»(٣).

وعن أبي موسى قال : صلى رسول الله على يوماً بأصحابه ثم جلس ، فسدخل رجل فقام يصلي ، فجعل يركع وينقر سجوده ، فقال رسول الله على : ترون هذا لو مات مات على غير ملة محمد صلى الله عليه وآله وسلم ينقر صلاته كما ينقر الغراب الدم ! أخرجه أبو بكر بن خزيمة في صحيحه.

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : « ما من مصل إلا وملك عن يمينه وملك عن يساره ، فإن أتمها عرجا بها إلى الله تعالى ، وإن لم يتمها ضربا بها وجهه »(٤).

وروى البيهقي بسنـده (°)عن عبادة بن الصـامت : أن رسـول الله ﷺ قال : « من توضأ فأحسن الوضوء ثم قام إلى الصـلاة فأتم ركـوعها وسجـودها

 <sup>(</sup>١) رواه أحمد والحاكم وصحح إسناده من حديث أبي قتادة قاله العراقي، وكذا رواه أحمد والطبراني وابن خزيمة في صحيحه بلفظ : أسوأ الناس إلخ أفاده المنذري.

<sup>(</sup>٢) بإسناد صحيح (العراقي).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه من حديث أنس.

<sup>(</sup>٤) رواه الدارقطني في الافراد وهو ضعيف (الجامع الصغير للسيوطي).

<sup>(°)</sup> رواه الطيالسي والبيهقي في الشعب من حديث عبادة بسنـد ضعيف قالـه العراقي جـاء ضعفه من الأحوص بن حكيم.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والقراءة فيها قالت الصلاة: حفظك الله كما حفظتني ، ثم صعد بها إلى الله السماء ولها ضوء ونور ، ففتحت لها أبواب السماء حتى ينتهي بها إلى الله تعالى فتشفع لصاحبها. وإذا لم يتم ركوعها ولا سجودها ولا القراءة فيها قالت الصلاة: ضيعك الله كما ضيعتني ، ثم صعد بها إلى السماء وعليها ظلمة ، فأغلقت دونها أبواب السماء ، ثم تلف كما يلف الثوب الخلق فيضرب بها وجه صاحبها.

وعن سلمان (١) الفارسي رضي الله عنه قال : قال رسول الله على الصلة مكيال، فمن وفّى وفي له ، ومن طفف فقد علمتم ما قال الله في المطففين : قال الله تعالى : ﴿ ويلّ للمطففين ﴾ والمطفف هو المنقص للكيل أو الوزن أو الذراع أو الصلاة ، وعدهم الله بويل وهو واد في جهنم تستغيث جهنم من حره ، نعوذ بالله منه.

وعن ابن عباس (٢) رضي الله عنهما أن رسول الله على أوحى إلي سجد أحدكم فليضع وجهه وأنفه ويديه على الأرض فإن الله تعالى أوحى إلي أن أسجد على سبعة أعضاء : الجبهة والأنف والكفين والركبتين ، وصدور القدمين ، وأن لا أكف شعراً ولا ثوباً ، فمن صلى ولم يعط كل عضو منها حقه لعنه ذلك العضو حتى يفرغ من صلاته ».

وروى البخاري عن حذيفة بن اليمان رضي الله عنه أنه رأى رجلًا يصلي ولا يتم ركوع الصلاة ولا سجودها فقال له حذيفة صليت ولو مت وأنت تصلي هذه الصلاة ، مت على غير فطرة محمد على الله الصلاة ، مت على غير فطرة محمد

وفي رواية أبي داود أنه قال : منذ كم تصلي هذه الصلاة ؟ قال : منذ أربعين سنة شيئاً ، ولـو مت مت على غير فطرة محمد صلى الله عليه وآله وسلم!.

<sup>(</sup>١) في المسند عن سالم بن أبي الجعد عن سالم قاله ابن القيم في رسالته في الصلاة (قلت) فيه انقطاع بين سالم وسلمان.

<sup>(</sup>٢) حديث ابن عباس أمر النبي على أن يسجد على سبعة أعضاء إلخ متفق عليه وروى اسماعيل بن عبدالله المعروف بسمويه في فوائده عن عكرمة عن ابن عباس : إذا سجد أحدكم فليضع أنفه على الأرض فأنتم قد أمرتم بذلك «نيل الأوطار».

وكان الحسن البصري يقول: يا بن آدم أي شيء يعز عليك من دينك إذا هانت عليك صلاتك وأنت أول ما تسأل عنها يوم القيامة كما تقدم من قول النبي على: « أول ما يحاسب العبد يوم القيامة من عمله صلاته ، فإن صلحت فقد أفلح وأنجح ، وإن فسدت فقد خاب وخسر ، فإن انتقص من الفريضة شيء يقول الله تعالى : انظروا هل لعبدي من تطوع فيكمل به ما انتقص من الفريضة ، ثم يكون سائر عمله كذلك»(١).

فينبغي للعبد أن يستكثر من النوافل حتى يكمل به مـا انتقص من فرائضـه وبالله التوفيق.

( فصل ) في عقوبة تارك الصلاة ( في جماعة ) مع القدرة قال الله تعالى :

﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ سَاقِ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلا يَسْتَطِيعُونَ خَاشِعةً أَبْصَارُهُمْ تَرْهُقهُمْ ذِلَّةٌ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾ [سورة القلم آية ٤٢ ــ ٤٣].

وذلك يوم القيامة يغشاهم ذل الندامة وقد كانوا في الدنيا يدعون إلى السجود.

قال إبراهيم التيمي: يعني إلى الصلاة المكتوبة بالأذان والإقامة، وقال سعيد بن المسيب: كانوا يسمعون « حي على الصلاة حي على الفلاح » فلا يجيبون وهم أصحاء سالمون.

وقال كعب الأحبار: والله ما نزلت هذه الآية إلا في الذين تخلفوا عن الجماعة. فأي وعيد أشد وأبلغ من هذا لمن ترك الصلاة في الجماعة مع القدرة على إتيانها ؟ وأما من السنة فما ثبت في الصحيحين أن رسول الله على قال: « لقد هممت أن آمر بالصلاة فتقام ، ثم آمر رجلاً فيؤم الناس ، ثم انطلق معي برجال معهم حزم من حطب إلى قوم لا يشهدون الصلاة في الجماعة ، فأحرق بيوتهم عليهم بالنار » ولا يتوعد بحرق بيوتهم عليهم إلا على ترك واجب مع ما في البيوت من الذرية والمتاع.

وفي صحيح مسلم أن رجلًا أعمى أتى النبي ﷺ فقال : يا رسول الله

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وغيره وقال: حسن غريب (منذري).

ليس لي قائد يقودني إلى المسجد وسأل النبي بي أن يرخص له أن يصلي في بيته فرخص له فلما ولى دعاه فقال : « هل تسمع النداء بالصلاة ؟ قال : نعم ، قال : فأجب » ورواه أبو داود عن عمرو بن أم مكتوم أنه أتى النبي في فقال : يا رسول الله إن المدينة كثيرة الهوام والسباع وأنا ضرير البصر شاسع الدار - أي بعيد الدار - ولي قائد لا يلائمني فهل لي رخصة أن أصلي في بيتي ؟ فقال : « هل تسمع النداء ؟ » قال ، نعم ، قال « فأجب فإني لا أجد لك رخصة ».

فهذا رجل ضرير البصر شكى ما يجد من المشقة في مجيئه إلى المسجد وليس له قائد يقوده إلى المسجد ، ومع هذا لم يرخص له النبي في الصلاة في بيته فكيف بمن يكون صحيح البصر سليماً لا عذر له ؟ ولهذا لما سئل ابن عباس رضي الله عنهما : عن رجل يصوم النهار ويقوم الليل ولا يصلي في جماعة ولا يجمع ؟ فقال : إن مات على هذا فهو في النار(١).

وقال أبو هزيرة رضي الله عنه لأن تمتلىء أذن ابن آدم رصاصاً مذاباً خير له من أن يسمع النداء ولا يجيب (٢)

وروي (٣) عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عنه من سمع المنادي بالصلاة فلم يمنعه من اتباعه عذر ، قيل وما العذريا رسول الله ؟ قال خوف أو مرض لم تقبل منه الصلاة التي صلى يعني في بيته.

وأخرج الحاكم في مستدركه عن ابن عباس أيضاً قال : قال رسول الله عَلَيْ : وثلاثة لعنهم الله : من تقدم قوماً وهم له كارهون ، وامرأة باتت وزوجها عليها ساخط ، ورجل سمع حي على الصلاة حي على الفلاح ثم لم يجب ».

وقال عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه : لا صلاة لجار المسجد إلا في

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي موقوفاً (المنذري).

<sup>(</sup>٢) عزاه الشيخ ابن القيم في كتاب الصلاة له إلى وكيع عن عبد الرحمن بن حصين عن أبي نجيح المكي عنه.

<sup>(</sup>٣) رواه أبورداود وابن حبان في صحيحه وابن ماجة (المنذري).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

المسجد قيل : ومن جار المسجد ؟ قال : من سمع الأذان(١).

وروى (٢) البخاري في صحيحه عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال : من سره أن يلقى الله غداً مسلماً \_ يعني يـوم القيامة \_ فليحافظ على هؤلاء الصلوات الخمس حيث ينادى بهن ، فإن الله شرع لنبيكم سنن الهدى ، وإنهن من سنن الهدى ، ولو أنكم صليتم في بيوتكم كما يصلي هذا المتخلف في بيته لتركتم سنة نبيكم ، ولو تركتم سنة نبيكم لضللتم . ولقد رأيتنا وما يتخلف عنها إلا منافق معلوم النفاق أو مريض ، ولقد كان الرجل يؤتى به يهادى بين رجلين حتى يقام في الصف أو حتى يجيء إلى المسجد لأجل صلاة الجماعة .

وكان الربيع (٣) بن خيثم قد سقط شقه في الفالج ، فكان يخرج إلى الصلاة يتوكأ على رجلين ، فيقال له : يا أبا محمد قد رخص لك أن تصلي في بيتك أنت معذور . فيقول : هو كما تقولون ، ولكن أسمع المؤذن يقول : حي على الصلاة حي على الفلاح ، فمن استطاع أن يجيبه ولو زحفاً أو حبوا فليفعل .

وقال حاتم الأصم: فاتتني مرة صلاة الجماعة فعزاني أبو إسحاق البخاري وحده، ولو مات لي ولد لعزاني أكثر من عشرة آلاف إنسان، لأن مصيبة الدين عند الناس أهون من مصيبة الدنيا!.

وكان بعض السلف يقول : ما فاتت أحداً صلاة الجماعة إلا بذنب أصابه وقال ابن عمر خرج عمر يوماً إلى حائط له فرجع وقد صلّى الناس العصر فقال عمر : إنا لله وإنا إليه راجعون فاتتني صلاة العصر في الجماعة . أشهدكم أن حائطي على المساكين صدقة ليكون كفارة لما صنع عمر رضي الله عنه ، والحائط : البستان فيه النخل.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في مسنده عن وكيع عن سفيان عن أبي حيـان التيمي عن أبيه عنـه، كما في كتاب الصلاة للشيخ ابن القيم.

<sup>(</sup>٢) عزاه في «الترغيب والترهيب» إلى صحيح مسلم وأبي داود، وكذلك عزاه المصنف في الصغرى والطيبي نقله عنه الفتح، فما هنا من عزوه للبخاري سبق قلم أو تحريف من النساخ.

<sup>(</sup>٣) مخضّرم قال له ابن مسعود لو رآك النبي ﷺ توفي سنة ٥٦٤ (خلاصة).

(فصل): ويكون اعتناؤه بحضور صلاة العشاء والفجر أشد ، فإن النبي على قال : إن هاتين الصلاتين أثقل الصلوات على المنافقين ، يعني العشاء والفجر ، ولو يعلمون ما فيهما من الأجر لأتوهما ولو حبواً(١).

وقال ابن عمر: كنا إذا تخلف منا إنسان في صلاة العشاء والصبح في الجماعة أسأنا به الظن أن يكون قد نافق (٢).

(حكاية): عن عبيد الله(٣) بن عمر القواريري رضي الله عنه قال: لم تكن تفوتني صلاة العشاء في الجماعة قط، فنزل بي ليلة ضيف فشغلت بسببه وفاتتني صلاة العشاء في الجماعة، فخرجت أطلب الصلاة في مساجد البصرة، فوجدت الناس كلهم قد صلوا وغلقت المساجد، فرجعت إلى بيتي وقلت: قد ورد في الحديث: إن صلاة الجماعة تزيد على صلاة الفرد بسبع وعشرين درجة، فصليت العشاء سبعاً وعشرين مرة ثم نمت، فرأيت في المنام كأني مع قوم على خيل وأنا أيضاً على فرس ونحن نستبق: وأنا أركض فرسي فلا الحقهم، فالتفت إلي أحدهم فقال لي: لا تتعب فرسك فلست تلحقنا: قلت: ولم؟ قال: لأنا صلينا العشاء في جماعة وأنت صليت وحدك. فانتبهت وأنا مغموم حزين لذلك، فنسأل الله المعونة والتوفيق إنه جواد كريم.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة (المنذري).

<sup>(</sup>٢) رواه البزار والطبراني وابن خزيمة في صحيحه (المنذري).

 <sup>(</sup>٣) شيخ البخاري ومسلم وأبي داود مات سنة ٢٣٥ هـ (خلاصة).



## منع الزكاة

#### قال الله تعالى:

﴿ لَا يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا آتَاهُمُ اللهِ مِنْ فَضْلِهِ هُوَ خَيْراً لَهُمْ بَلْ هُـوَ شَرِّ لَهُمْ سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ ٱلْقِيَامَة ﴾ [سورة آل عمران آية ١٨٠].

وقال الله تعالى :

﴿ وَوَيْلُ للمُشْرِكِينَ آلَّذِينَ لا يُؤْتُونَ آلـزَّكَاةَ ﴾ [سورة فصلت آية ٦ \_ ٧]. فسماهم المشركين . وقال الله تعالى :

﴿ وَٱلذِينَ يَكْنزُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَّة وَلا يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهُ فَبَشَّرْهُمْ بِعَـذَابِ أَلِيم ، يَوْمَ يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَار جَهَنَّمَ فَتُكُوى بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَخُنُوبُهُمْ وَظُهُورهُمْ هَذَا مَا كَنزْتُمْ لِإنْفُسكُم فَلْوقُوا مَا كُنتُم تَكْنزُونَ ﴾ [ سورة التوبة آية ٣٤ ـ ٣٥].

وثبت (١) عن رسول الله على أنه قال : « ما من صاحب ذهب ولا فضة لا يبؤدي منها حقها إلا إذا كان يوم القيامة صفحت له صفائح من نار ، فأحمي عليها في نار جهنم فيكوى بها جبينه وجنبيه وظهره . كلما بردت أعيدت له في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة حتى يقضي الله بين الناس ، فيرى سبيله إما إلى الجنة وإما إلى النار » . قيل : يا رسول الله فالإبل ؟ قال : « ولا صاحب إبل لا يؤدي منها حقها إلا إذا كان يوم القيامة بطح لها بقاع (٢) قرقر أوفر ما كانت لا يفقد منها فصيلاً واحداً تطؤه بأخفافها وتعضه بأفواهها ، كلما مر

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم بهذا اللفظ والنسائي مختصراً (منذري).

<sup>(</sup>٢) هو المستوي من الأرض الأملس.

عليه أولها رد عليه آخرها في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة حتى يقضي الله بين الناس فيرى سبيله إما إلى الجنة وإما إلى النار » قيل : يا رسول الله فالبقر والغنم ؟ قال : « ولا صاحب بقر ولا غنم لا يؤدي منها حقها إلا إذا كان يوم القيامة بطح لها بقاع قرقر ليس فيها عقصاء (١) ولا جلحاء ولا عضباء تنطحه بقرونها وتطؤه بأظلافها (٢) كلما مر عليه أولاها رد عليه أخراها في يوم كان مقداره خمسين ألف سنية حتى يقضي الله بين الناس ، فيرى سبيله إما إلى النار».

وقال (٣) ﷺ: أول ثلاثة يدخلون النـار ـ أمير مسلط ، وذو ثروة من مال لا يؤدي حق الله تعالى من ماله ، وفقير فخور.

وعن ابن عباس (٤) رضي الله عنهما قال : من كان له مال يبلغه حج بيت الله تعالى ولم يحج ، أو تجب فيه الزّكاة ولم يزك سأل الرجعة عند الموت ، فقال له رجل : اتق الله يا ابن عباس فإنما يسأل الرجعة الكفار . فقال ابن عباس : سأتلو عليك بذلك قرآناً ، قال الله تعالى :

﴿ وَأَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ مِنُ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَـوْلا أَخُرْتَنِي إِلَى أَجَل قَرِيب فَأَصدَّق ﴾ [ سورة المنافقون آية ١٠].

أي أؤدي الزكاة ( وأكن من الصالحين ) أي أحج . قيل له : فما يوجب الزكاة ؟ قال : إذا بلغ المال مائتي درهم وجبت فيه الزكاة ، قيل فما يوجب الحج ؟ قال : الزاد والراحلة.

ولا تجب الزكاة في الحلي المباح إذا كان معداً للاستعمال ، فإن كان معداً للقنية أو الكراء وجبت فيه الزكاة.

<sup>(</sup>١) العقصاء : الملتوية القرن ، والجلحاء : التي لها قرن ، والعضباء : المكسورة القرن .

<sup>(</sup>٢) الأظلاف للبقر والغنم: كالحافر للفرس.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن خزيمة وابن حبان في صحيحيهما وفي حديث أبي هريرة (منذري).

<sup>(</sup>٤) عزاه ابن كثير في تفسيره إلى الترمذي بسنده إلى الضحاك بن مزاحم عن ابن عباس رواه مرفوعاً . ثم قال : وهو عن ابن عباس من قوله أصح . قال ابن كثير : ورواية الضحاك عن ابن عباس فيها انقطاع .

وتجب في قيمة عروض التجارة ، وعن أبي هريرة رضي الله عنه قـال : قال رسول الله ﷺ: « من آتاه الله مالاً فلم يؤد زكاته مثل له يوم القيامة شجاعاً أقرع له زبيبتان يطوقه يوم القيامة فيأخذ بلهزمتيه ( أي بشـدقيه ) فيقـول : أنا مالك ، أنا كنزك» . ثم تلا هذه الآية :

﴿ وَلا يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ يَبْحَلُونَ بِمَا آتَاهُم الله مِنْ فَضْلِهِ هُوَ خَيْراً لَهُمْ بَلْ هُوَ شَرُّ لَهُمْ، سَيُطُوقُونَ مَا بِحُلُوا بِهِ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ﴾ [سورة آل عمران آية ١٨٠]. أخرجه البخاري.

وعن ابن مسعود (۱) رضي الله عنه في قول الله تعالى في مانعي الزكاة : 
﴿ يوم يحمى عليها في نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم ﴾ قال : لا يوضع دينار على دينار ولا درهم على درهم ولكن يوسع جلده حتى يوضع كل دينار ودرهم على حدته.

فإن قيل : لم خص الجباه والجنوب والنظهور بالكي ؟ قيل : لأن الغني البخيل إذا رأى الفقير عبس وجهه وزوى ما بين عينيه وأعرض بجنبه ، فإذا قرب منه ولى بظهره فعوقب بكي هذه الأعضاء ليكون الجزاء من جنس العمل.

وقال (٢) على الله وما خمس بخمس » قالوا : يا رسول الله وما خمس بخمس ؟ قال : « ما نقض قوم العهد إلا سلط الله عليهم عدوهم ، وما حكموا بغير ما أنزل الله إلا فشا فيهم الفقر ، وما ظهرت فيهم الفاحشة إلا فشا فيهم الموت (٣) ، ولا طففوا المكيال والميزان إلا منعوا النبات وأخذوا بالسنين ، ولا منعوا الزكاة إلا حبس عنهم القطر ».

ر موعظة ): قل للذين شغلهم في الدنيا غرورهم إنما في غد ثبورهم ما نفعهم ما جمعوا . إذا جاء محذورهم . يوم يحمى عليها في نار جهنم فتكوزر بها جباههم وجنوبهم وظهورهم . فكيف غابت عن قلوبهم وعقولهم . يوم يحمى عليها في نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم . أخذ المال

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الكبير بإسناد در حيج (منذري).

 <sup>(</sup>٢) ذكره بنحو هدا اللفظ المنذري رسال الرواه الطبراني من حديث ابن عباس وسنده قريب من الحسن وله شواهد.

<sup>(</sup>٣) في نسخة : الجنون.

إلى دار ضرب العقاب فجعل في بودقة (١) ليحمى ليقوى العذاب . فصفح صفائح كى يعم الكي الإهاب ، ثم جيء بمن عن الهدى قد غاب . يسعى إلى مكان لا مع قوم يسعى نورهم . ثم يحمى عليها في نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهـورهم . إذا لقيهم الفقير لقي الأذى . فإن طلب منهم شيئاً طار (٢) منهم لهب الغضب كالجذا (٣) . فإن لطفوا به قالوا أعنتكم ذا . وسؤال هذا لذا(٤) . ولو شاء ربك لأغنى المحتاج وأعوز ذا . ونسوا حكمة الخالق في غني ذا وفقر ذا واعجبا كم يلقاهم من غم إذا ضمتهم قبورهم . يـوم يحمى عليها في نـار جهنم فتكـوى بهـا جبـاههم وجنـوبهم وظهـورهم . سيأخذها الوارث منهم من غير تعب . ويسأل عنها الجامع من أين اكتسب ما اكتسب . إلا أن الشوك له وللوارث الرطب . أين حرص الجامعين ، أين عقولهم يوم يحمى عليها في نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم. لو رأيتهم في طبقات النار . يتقلَّبون على جمرات الدرهم والدينار . وقد غلت اليمين مع اليسار لما (٥) بخلوا مع الأيسار لـو رأيتهم في الجحيم يسقون من الحميم . وقد ضج صبورهم . يوم يحمى عليها في نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم . كم كانوا يوعظون في الدنيا وما فيهم من يسمع . كم خوفوا من عقاب الله وما فيهم من يفزع كم أنبئوا بمنع الـزكاة ومــا فيهم من يديع . فكأنهم بالأموال وقد انقلبت شجاعاً أقرع . فما هي عصى موسى ولا طورهم . يوم يحمى عليها في نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم.

( حكاية ): روي عن محمد بن يوسف (٦) الفريابي قال : خرجت أنا وجماعة من أصحابي (٧) في زيارة أبي سنان رحمه الله ، فلما دخلنا عليه

<sup>(</sup>١) البودقة أو البوتقة : ما يصهر فيه الفلذات كالحديد والذهب والفضة.

<sup>(</sup>۲) وفي نسخة : نار.

<sup>(</sup>٣) الجذوة : الجمرة الملتهبة بضم الجيم وتفتح ، جمعها جذى مثل مدى وقسرى وتكسر ايضاً فتكسر في الجمع مثل جذية وجذى (المصباح).

<sup>(</sup>٤) وفي نسخة: لهذا.

<sup>(</sup>د) وفي نسخة: مما.

 <sup>(</sup>٦) هو صاحب الثوري وأحمد وإسحاق والبخاري ولد سنة ١٢٠ هـ وتوفي سنة ٢١٢ هـ.
 (٧) تـوفي أبو ذر قبل ولادة الفريبابي بأكثر من ثمانين سنة، وهـذا وحـده يكفي لإظهار كذب هذه الرواية.

وجلسنا عنده قال : قوموا بنا نرور جاراً لنا مات أخوه ونعزيه فيه ، فقمنا معه ودخلنا على ذلك الرجل، فوجدناه كثير البكاء والجزع على أخيه، فجلسنا نسليه ونعزيه وهو لا يقبل تسلية ولا تعزية ، فقلنا : أما تعلم أن الموت سبيل لا بعد منه! قال : بلى ولكن أبكي على ما أصبح وأمسى فيه أخي من العذاب ، فقلنا له : هل أطلعك الله على الغيب ؟ قال : لا ، ولكن لما دفنته وسويت عليه التراب وانصرف الناس جلست عند قبره ، إذ صوت من قبره يقول : آه أقعدوني وحيداً أقاسي العذاب ، قد كنت أصلي ، قد كنت أصوم . قال : فأبكاني تلامه فنبشت عنه التراب لأنظر حاله ، وإذا القبر يشتعل عليه ناراً وفي عنقه طوق من نار ، فحملتني شفقة الأخوة ومددت يدي لأرفع الطوق عن رقبته فاحترقت أصابعي ويدي ، ثم أخرج إلينا يده فإذا هي سوداء محترقة . قال فرددت عليه التراب وانصرفت ، فكيف لا أبكي على حاله وأحزن عليه ؟ فقلنا : فما كان أخوك يعمل في الدنيا ؟ قال : كان لا يؤدي الزكاة من ماله ، قال فقلنا هذا تصديق قول الله تعالى :

﴿ وَلا تَحْسَبَنَّ آلَـذَينَ يَبْخَلُونَ بِمَا آتَـاهُم الله مِنْ فَضْلِهِ هُوَ خَيْـراً لَهُمْ بَلْ هُو شَرُّ لَهُمْ سَيُطَوَّقُونَ مَا بَحْلُوا بِهِ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ﴾ [ سورة آل عمران آية ١٨٠].

وأخوك عجل له العذاب في قبره إلى يوم القيامة . قال : ثم خرجنا من عنده وأتينا أبا ذر صاحب رسول الله على وذكرنا له قصة الرجل ، وقلنا له : يموت اليهودي والنصراني ولا نرى فيهم ذلك! فقال : أولئك لا شك أنهم في النار . وإنما يريكم الله في أهل الإيمان لتعتبروا . قال الله تعالى :

﴿ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا﴾ [سورة الأنعام آية ١٠٤] ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّمِ لِلْعَبِيدِ ﴾ [سورة فصلت آية ٤٦].

فنسأل 🔧 🐪 و والعافية إنه جواد كريم .



# إفطار يوم من رمضان بلا عذر

#### قال الله تعالىٰ:

﴿ يَا أَيُّهَا آلَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ آلصَّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى آلَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ مَرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَرِ فَعِدَّةً مِنْ أَيَّامٍ أَخَر ﴾ [ سورة البقرة آية ١٨٣ - ١٨٤] .

وثبت في الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال : « بني الإسلام على خمس : شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ، وإقام الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، وحج البيت ، وصوم رمضان ».

وقال عند الله الدهر وقال وقال الله عند الله عند الله عنه الدهر وإن صيامه » ، وعن ابن عباس رضي الله عنهما « عرى الإسلام وقواعد الدين ثلاث : شهادة أن لا إله إلا الله والصلاة وضوم رمضان » فمن ترك واحدة منهن فهو كافر . نعوذ بالله من ذلك .

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي والنسائي وابن ماجة وابن خزيمة في صحيحه كلهم من رواية ابن المطوس وقيل أبي المطوس عن أبيه عن أبي هريرة ، وذكره البخاري تعليقاً غير مجزوم ويذكر عن أبي هريرة رفعه إلخ . قال البخاري : لا أدري سمع أبوه من أبي هريرة أم لا ، وقال ابن حبان : لا يحتج بما انفرد به والله أعلم (منذري) ، وقال المصنف في الصغرى : هذا لم يثبت.



# في ترك الحج مع القدرة عليه

قال الله تعالى:

﴿ وَلَهُ عَلَى ٱلنَّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ مَنْ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ [سورة آل عمران آية ٩٧].

وقال (١) النبي ﷺ : « من ملك زاداً وراحلة تبلغه حج بيت الله الحرام ولم يحج ، فلا عليه أن يموت يهودياً أو نصرانياً » . وذلك لأن (٢) الله تعالى يقول :

﴿ وَلَّهُ عَلَى ٱلنَّاسِ حج ٱلْبَيْتِ مَنْ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾.

وقال عمر بن الخطاب (٣) رضي الله عنه: لقد هممت أن أبعث رجالًا إلى هذه الأمصار فينظروا كل من له جدة ولم يحج فليضربوا عليهم الجزية وما هم بمسلمين.

وعن ابن عباس (٤) رضي الله عنهما قال : ما من أحد لم يحج ولم يؤد زكاة ماله إلا سأل الرجعة عند الموت فقيل له إنما يسأل الرجعة الكفار .

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي والبيهقي من رواية الحارث \_ أي الأعور \_ عن علي قال الترمذي : غريب لا نعرف إلا من هذا الوجه وله شاهد عند البيهقي من حديث أبي أمامة (منذري).

<sup>(</sup>٢) وفي نسخة: بأن. وفي نسخة: أن.

<sup>(</sup>٣) رواه سعيد بن منصور في سننه عن الحسن البصري قال : قال عصر فذكره . قاله ابن كثير في تفسيره.

<sup>(</sup>٤) تقدم في منع الزكاة.

قال : وإن ذلك في كتاب الله تعالى : ﴿ وأنفقوا مما رزقناكم من قبل أن يأتي أحدكم الموت فيقول رب لولا أخرتني إلى أجل قريب فأصدق ﴾ أي أؤدي الزكاة ﴿ وأكن من الصالحين ﴾ أي أحج ، ﴿ ولن يؤخر الله نفساً إذا جماء أجلها والله خبير بما تعملون ﴾ قيل : فيم تجب الزكاة ؟ قال : بمائتي درهم وقيمتها من الذهب ، قيل فما يوجب الحج ؟ قال : الزاد والراحلة . وعن سعيد بن جبير رضي الله عنه قال : مات لي جار موسر لم يحج فلم أصل عليه.



## عقوق الوالدين

قال الله تعالى:

﴿ وَقَضَى رَبُكَ أَلاَ تَعْبُدُوا إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً ﴾ [ سورة الإسراء آية ٢٣ ] أي برا بهما وشفقة وعطفاً عليهما . ﴿ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَر أَحْدُهُمَا أَوْ كِلاهُمَا فَلا تَقُلْ لَهُمَا أُفِّ وَلا تَنْهَرْهُمَا ﴾ [سورة الإسراء آية ٢٣]. أي لا تقل لهما بتبرم إذا كبرا وأسنا . وينبغي أن تتولى خدمتهما ما توليا من خدمتك على أن الفضل للمتقدم وكيف يقع التساوي ، وقد كانا يحملان أذاك راجين حياتك ، وأنت إن حملت أذاهما رجوت موتهما . ثم قال الله تعالى : ﴿ وَقُلْ لَهُمَا قَوْلاً كَرِيماً ﴾ أي ليناً لطيفاً . ﴿ وَآخْفِضْ لَهُمَا جَناحَ آلدُّلُ مِنْ آلَهُمَا وَقُلْ رَبِّ آرْحَمْهُمَا كَمَا رَبِيانِي صَغِيراً ﴾ . [ سورة الإسراء آية ٢٤ ].

وقال الله تعالى : ﴿ أَنِ اشْكُرْ لِي وَلِوَ الدَّيْكَ إِلَيَّ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [سورة لقمان آية ١٤].

فانظر رحمك الله كيف قرن شكرهما بشكره . قال ابن عبـاس رضي الله عنهما : ثلاث آيات نزلت مقرونة بثلاث ، لا تقبل منها واحدة بغير قرينتها.

(إحداها): قول الله تعالى: ﴿ أطيعوا الله وأطيعوا الرسول ﴾ [سورة المائدة آية ٩٢]. فمن أطاع الله ولم يطع الرسول لم يقبل منه.

(الثانية): قول الله تعالى: ﴿وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة﴾ [سورة المجادلة آية ١٣]. فمن صلّى ولم يزك لـم يقبل منه.

( الشالثة ) : قول الله تعالى : ﴿ أَنْ اشْكُر لَى وَلُوالْدِيكَ ﴾ فمن

شكر الله ولم يشكر لوالديمه لم يقبل منه . ولذا قال(١) النبي ﷺ : « رضى الله في رضى الوالدين ».

وعن ابن عمرو رضي الله عنهما قال : جاء رجل يستأذن النبي على في الجهاد معه ، فقال النبي على : « أحي والداك ؟ قال : نعم . قال : ففيهما فجاهد » مخرج (٢) في الصحيحين ، فانظر كيف فضل بر الوالدين وخدمتهما على الجهاد!.

وفي الصحيحين (٣) أن رسول الله على قال : « ألا أنبئكم بأكبر الكبائر : الإشراك بالله وعقوق الوالدين »(٤) . فانظر كبف قرن الإساءة إليهما وعدم البر والإحسان بالإشراك وفي الصحيحين أيضاً أن يسول الله على قال : « لا يدخل الجنة عاق ولا منان ولا مدمن خمر » . وعنه على قال أن عمل فلن علم الله شيئاً أدنى من الأف لنهى عنه ، فليعمل العاق ما شاء أن يعمل فلن يدخل الجنة . وليعمل البار ما شاء أن يعمل فلن يدخل النار » . وقال على « لعن الله العاق لوالديه » . وقال (٢) على : « لعن الله من سب أباه ، لعن الله من سب أمه » . وقال (٧) على الذنوب يؤخر الله منها ما شاء إلى يوم القيامة إلا عقوق الوالدين فإنه يعجل لصاحبه » يعني العقوة في الديبا قبل يوم القيامة .

وقال كعب الأحبار رحمه الله : إن الله ليعجل هـ لاك الدبد إذا كـ ان عاقـاً

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي من حديث عبدالله بن عمرو ورجح وقفه عليه ، وابر حبان والحادم وتال صحيح على شرط مسلم ، وله شاهد عن أبي هريرة عند الطبراني بلفظ طاعة الله إلخ (منذري).

<sup>(</sup>٢) وكذا رواه أبو داود والترمذي والنسائي كلهم من حديث عبدالله بن عمرو بن العماص (منذري).

<sup>(</sup>٣) وكذا رواه الترمذي ، ثلاثتهم من حديث أبي بكر ا هـ منه.

<sup>(</sup>٤) تمامه. وكان متكتاً فجلس فقال: « ألا وقول النزور وشهادة النزور » فما زال يكورها حتى قلنا ليته سكت.

<sup>(</sup>٥) رواه الديلمي من حديث أحرم بن حوشب بسنده إلى الحسر ن بن علي ، وأحرم كذاب قاله في ذيل اللآليء للسيودي .

<sup>(</sup>٦) رواه ابن حبان في صحيحه من حديث ابن عباس (منذري).

<sup>(</sup>٧) رواه الحاكم من حديث أبي بكر وقال صحيح الإسناد (منذري).

لوالديه ليعجل له العذاب ، وإن الله ليزيد في عمر العبد إذا كان باراً بوالديه ليزيده براً وخيراً . ومن برهما أن ينفق عليهما إذا احتاجا (١) . فقد جاء رجل إلى النبي على ، فقال : يا رسول الله إن أبي يريد أن يجتاح مالي . فقال على النبيك » وسئل كعب الأحبار عن عقوق الوالدين ما هو ؟ قال : هو إذا أقسم عليه أبوه أو أمه لم يبر قسمهما ، وإذا أمراه بأمر لم يطع أمرهما ، وإذا سألاه شيئاً لم يعطهما ، وإذا ائتمناه خانهما.

وسئل ابن عباس (٢) رضي الله عنهما عن أصحاب الأعراف من هم وما الأعراف ؟ فقال : أما الأعراف فهو جبل بين الجنة والنار ، وإنما سمي الأعراف لأنه مشرف على الجنة والنار وعليه أشجار وثمار وأنهار وعيون ، وأما الرجال الذين يكونون عليه فهم رجال خرجوا إلى الجهاد بغير رضا آبائهم وأمهاتهم فقتلوا في الجهاد ، فمنعهم القتل في سبيل الله عن دخول النار ، ومنعهم عقوق الوالدين عن دخول الجنة ، فهم على الأعراف حتى يقضي الله فيهم أمره.

وفي الصحيحين (٣) « أن رجلاً جاء إلى رسول الله على فقال يا رسول الله من أحق الناس مني بحسن الصحبة ؟ قال أمك . قال ثم من ؟ قال : أمك . قال : ثم من ؟ قال : ثم من ؟ قال : أمك . قال : ثم من الأقرب فالأقرب». فحض على بر الأم ثلاث مرات، وعلى بر الأب مرة واحدة. وما ذاك إلا لأن عناءها أكثر وشفقتها أعظم، مع ما تقاسيه من حمل وطلق وولادة ورضاعة وسهر ليل.

رأى ابن عمر رضي الله عنهما رجلًا قد حمـل أمه على رقبتـه وهو يـطوف

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجة من حديث يوسف بن إسحاق عن محمد بن المنكدر عن جابر : أن رجلًا جاء إلى النبي ﷺ فذكره. وكذا أخرجه من هذا الوجه الطحاوي وبقي بن مخلد والطبراني في الأوسط ، وله طرق أخرى عدها السخاوي في المقاصد الحسنة.

<sup>(</sup>٢) رواه سعيد بن منصور عن أبي معشر عن يحيى بن شبل عن يحيى بسن عبد الرحمن المدني عن أبيه عن النبي ﷺ، وكذا رواه ابن مردويه وابن جرير وابن أبي حاتم من طرق عن أبي معشر به، وروي مرفوعاً عند ابن ماجة في حديث ابن عباس وجابر ، وتوقف ابن كثير في صحة المرفوع وقال : وقصارها أن تكون موقوفة اهـ.

<sup>(</sup>٣) وفي نسخة: وفي الصحيح.

بها حول الكعبة . فقال : يـا ابن عمر أتـراني جازيتهـا ؟ قال : ولا بـطلقة واحدة من طلقاتها ولكن قد أحسنت ، والله يثيبك على القليل كثيراً.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه (١) قال : قال رسول الله عنه : « أربعة نفر حق على الله أن لا يدخلهم الجنة ولا يذيقهم نعيمها : مدمن خمر ، وآكل الربا ، وآكل مال اليتيم ظلماً ، والعاق لوالديه إلا أن يتوبوا ». وقال (٢) عنه : « الجنة تحت أقدام الأمهات » ، وجاء رجل (٣) إلى أبي الدرداء رضي الله عنه فقال : يا أبا الدرداء إني تزوجت امرأة وإن أمي تأمرني بطلاقها . فقال أبو الدرداء : سمعت رسول الله عنه يقول : «الوالد أوسط أبواب الجنة فإن شئت فأضع ذلك البابأو احفظه ». وقال (٤) عنه « ثلاث دعوات مستجابات لا شك فيهن : دعوة المظلوم ، ودعوة المسافر ، ودعوة الوالد ملا والإكرام والصلة والإحسان ». وعن وهب بن منبه قال : إن الله تعالى أوحى إلى موسى والإحسان ». وعن وهب بن منبه قال : إن الله تعالى أوحى إلى موسى عمره ووهبت له ولداً يوقره والديه مددت في عمره ووهبت له ولداً يوقره ، ومن عق والديه قصرت في عمره ووهبت له ولداً

وقال أبو بكر بن أبي مريم : قرأت في التوراة أن من يضرب أباه يقتل . وقال وهب : قرأت في التوراة : على من صك والده الرجم.

وعن عمرو بن مرة الجهني (٦) قال : جاء رجل إلى رسول الله ﷺ

<sup>(</sup>۱) رواه الحاكم وقال صحيح الإسناد (قال الحافظ ـ المنذري ـ فيه إسراهيم بن خيثم بسن عراك وهو متروك (ترهيب).

<sup>(</sup>٢) روى نحوه ابن ماجة والنسائي والحاكم من حديث جاهمة بلفظ «هل لك أم قال نعم قال فالزمها فإن الجنة تحت رجلها» (منذري).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجة والترمذي وقال صحيح، وابن حبان نحوه، ولمه شاهمد عن ابن عمر رواه أبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجة وابن حبان. وقال حسن صحيح (منذري).

<sup>(</sup>٥) صححه الترمذي قاله المصنف في رسالته الصغرى

<sup>(</sup>٦) رواه أحمد والطبراني بإسنادين أحدهما صحيح ورواه ابن خزيمة وابن حبان في صحيحيهما باختصار.

فقال: يارسول الله أرأيت إذا صليت الصلوات الخمس، وصمت رمضان، وأديت السركاة، وحججت البيت، فماذا لي ؟ فقال رسول الله على : من فعل ذلك كان مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين إلا أن يعق والديه. وقال على : لعن الله العاق والديه (١)، وجاء عن رسول الله على قال: « رأيت ليلة أسري بي أقواماً في النار معلقين في جذوع من نار فقلت: يا جبريل من هؤلاء قال: الذين يشتمون آباءهم وأمهاتهم في الدنيا».

وروي أنه من شتم والديه ينزل عليه في قبره جمر من نار بعدد كل قطر ينزل من السماء إلى الأرض . ويروى أنه إذا دفن عاق والديه عصره القبر حتى تختلف فيه أضلاعه وأشد الناس عذاباً يوم القيامة ثلاثة : المشرك والزاني والعاق لوالديه.

وقال بشر: ما من رجل يقرب من أمه حيث يسمع كلامها إلا كان أفضل من الذي يضرب بسيفه في سبيل الله والنظر إليها أفضل من كل شيء ، وجاء رجل وامرأة إلى رسول الله في يختصمان في صبي لهما فقال الرجل: يا رسول الله ولدي خرج من صلبي ، وقالت المسرأة: يا رسول الله حمله خفاً ووضعه شهوة وحملته كرهاً وأرضعته حولين كاملين، فقصى به رسول الله هيلامه(١).

( موعظة ): أيها المضيع لآكد الحقوق ، المعتاض من بر الوالدين عليك العقوق ، الناسي لما يجب عليه ، الغافل عما بين يديه ، بر الوالدين عليك دين ، وأنت تتعاطاه بإتباع الشين ، تطلب الجنة بزعمك ، وهي تحت أقدام أمك . حملتك في بطنها تسعة أشهر كأنها تسع حجج . وكابدت عند الوضع ما يذيب المهج ، وأرضعتك من ثديها لبناً ، وأطارت لأجلك وسناً ، وغسلت بيمينها عنك الأذى ، وآثرتك على نفسها بالغذاء ، وصيرت حجرها لك مهداً ، وأنالتك إحساناً ورفداً ، فإن أصابك مرض أو شكاية ، أظهرت من الأسف فوق النهاية ، وأطالت الحزن والنحيب ، وبذلت مالها للطبيب ،

<sup>(</sup>١) قال المصنف في الصغرى: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) روى أحمد وأبو داود من حديث عمرو بن شعيب عن جده نحو هذا الحديث.

ولو خيرت بين حياتك وموتها ، لطلبت حياتك بأعلى صوتها ، هذا وكم عاملتها بسوء الخلق مراراً ، فدعت لك بالتوفيق سراً وجهاراً . فلما احتاجت عند الكبر إليك ، جعلتها من أهون الأشياء عليك ، فشبعت وهي جائعة ورويت وهي قانعة . وقدمت عليها أهلك وأولادك بالإحسان ، وقابلت أياديها بالنسيان وصعب لديك أمرها وهو يسير ، وطال عليك عمرها وهو قصير ، هجرتها وما لها سواك نصير ، هذا ومولاك قد نهاك عن التأفف ، وعاتبك في حقها بعتاب لطيف ستعاقب في دنياك بعقوق البنين، وفي أخراك بالبعد من رب العالمين، يناديك بلسان التوبيخ والتهديد ﴿ ذلك بما قدمت يداك وأن الله ليس بظلام للعبيد ﴾:

لأمك حق لو علمت كثير فكم ليلة باتت بثقلك تشتكي وفي الوضع لو تدري عليها مشقة وكم غسلت عنك الأذى بيمينها وتفديك مما تشتكيه بنفسها وكم مرة جاعت وأعطتك قوتها فآهاً لذي عقل ويتبع الهوى فدونك فارغب في عميم دعائها

كثيرك يا هذا لديه يسير لها من جواها أنة وزفير فمن غصص منها الفؤاد يطير وما حجرها إلا لديك سرير ومن ثديها شرب لديك نمير حناناً وإشفاقاً وأنت صغير وآهاً لأعمى القلب وهو بصير فأنت لما تدعو إليه فقير

حكى (١) أنه كان في زمن النبي على شاب يسمى علقمة وكان كثير الاجتهاد في طاعة الله في الصلاة والصوم والصدقة ، فمرض واشتد مرضه فأرسلت امرأته إلى رسول الله على : إن زوجي علقمة في النزع ، فأردت أن

<sup>(</sup>۱) في الترغيب والترهيب: روي عن عبدالله بن أبي أوفى قال: كنا عند النبي ﷺ فأتاه آت فقال شاب يجود بنفسه \_ فذكر قصة نحو هذه القصة التي هنا، ثم قال رواه الطبراني وأحمد مختصراً، وذكرها ابن الجوزي في الموضوعات بدون تسمية الشاب، ثم قال: لا يصح فائد \_ أي ابن عبد الرحمن العطار \_ متروك قال العقيلي: لا يتابع عليه وداود \_ يعنى ابن إبراهيم قاضى قزوين \_ كذاب.

ونازعه السيوطي بأن داودلم ينفردبه، ثم ساقه إلى الخرائطي في مساوي الأخلاق والبيهقي في شعب الإيمان والطبراني، كلها من طريق فائد بن عبد الرحمن العطار عن عبدالله بن أبي أوفى نحوه.

أعلمك يا رسول الله بحاله . فأرسل النبي ﷺ وسلم عماراً وصهيباً وبلالاً وقال : امضوا إليه ولقنوه الشهادة فمضوا إليه ودخلوا عليه فوجدوه في النزع ، فجعلوا يلقنونه ( لا إله إلا الله )، ولسانه لا ينطق بها فأرسلوا إلى رسول الله ﷺ يخبرونه أنه لا ينطق لسانه بالشهادة . فقال النبي ﷺ : هل من أبويه أحد حي ؟ قيل : يا رسول الله أم كبيرة السن ، فأرسل إليها رسول الله على المسول : قل لها إن قدرت على المسير إلى رسول الله ﷺ وإلا فقري في المنزل حتى يأتيك . قال : فجاء إليها الرسول فأخبرها بقول رسول الله ﷺ فقالت : نفسي لنفسه فداء ، أنا أحق بإتيانه . فتوكأت وقامت على عصاً ، وأتت رسول الله على فسلمت فرد عليها السلام وقال لها: يا أم علقمة أصدقيني وإن كذبتي جاء الـوحي من الله تعــالي، كيف كان حال ولـ دك علقمة ؟ قالت : يا رسول الله كثير الصلاة ، كثير الصيام كثير الصدقة . قال رسول الله على فما حالك ؟ قالت : يا رسول الله أنا عليه ساخطة . قال : ولم ؟ قالت : يا رسول الله كـان يؤثر على زوجتـه ويعصيني . فقال رسول الله على : إن سخط أم علقمة حجب لسان علقمة عن الشهادة . ثم قال : يا بلال انطلق واجمع لى حطباً كثيراً . قالت يا رسول الله وما تصنع ؟ قال : أحرقه بالنار بين يديك . قالت : يا رسول الله ولدي لا يحتمل قلبي أن تحرقه بالناربين يدي . قال : يا أم علقمة عذاب الله أشد وأبقى ، فإن سرك أن يغفر الله لـ فارضى عنـ فوالـذي نفسي بيده لا ينتفع علقمة بصلاته ولا بصيامه ولا بصدقته ما دمت عليه ساخطة . فقالت : يا رسول الله إني أشهد الله تعالى وملائكته ومن حضرني من المسلمين أني قـد رضيت عن ولـدي علقمـة . فقـال رسـول الله ﷺ : انطلق يا بـ لال إليه وانـ ظر هل يستطيع أن يقـ ول لا إله إلا الله أم لا ؟ فلعـ ل أم علقمة تكلمت بما ليس في قلبها حياء مني . فانطلق فسمع علقمة من داخل الداريقول : ( لا إله إلا الله ) ، فدخل بلال فقال : يا هؤلاء إن سخط أم علقمة حجب لسانه عن الشهادة ، وإن رضاها أطلق لسانه . ثم مات علقمة من يـومه ، فحضـره رسول الله ﷺ فـأمر بغسله وكفنـه ثم صلَّى عليه وحضـر دفنه ، ثم قام على شفير قبره وقال : يا معشر المهاجرين والأنصار من فضل زوجته على أمه فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين ، لا يقبل الله منه

- صرفاً ولا عدلًا إلا أن يتوب إلى الله عز وجل ويحسن إليها ويطلب رضاها
- فرضى الله في رضاها وسخط الله في سخطها . فنسأل الله أن يـوفقنا لـرضاه ، وأن يجنبنا سخطه ، إنه جواد كريم رؤوف رحيم.



## هجر الأقارب

قال الله تعالى:

﴿ وَاتَقُوا اللّهُ الّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ ﴾ [سورة النساء آية ١]. أي واتقوا الأرحام أن تقطعوها. وقال الله تعالى: ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَيْتُمْ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ أُولِئِكَ اللّذِينَ لَعَنَهُمُ اللّهُ فَاصَمَهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ ﴾ [سورة محمد آية ٢٢ - ٢٣]. وقال الله تعالى: ﴿ اللّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيَخْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوء الْحِسَابِ ﴾ [سورة الرعد ٢٠] يوقال الله تعالى : ﴿ يُضِلُّ بِهِ ﴾ أي بالقرآن ﴿كَثِيراً وَيَهْدِي بِهِ كَثِيراً وَمَا يُضِلُّ وَقَال الله تعالى : ﴿ يُضِلُّ بِهِ ﴾ أي بالقرآن ﴿كَثِيراً وَيَهْدِي بِهِ كَثِيراً وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلّا الْفَاسِقِينَ الَّذِينَ يَنْقَضُونَ عَهْدَ اللّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللّهُ بِهِ إِلّا الْفَاسِقِينَ الّذِينَ يَنْقَضُونَ عَهْدَ اللّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللّهُ بِهِ إِلّا الْفَاسِقِينَ اللّذِينَ يَنْقَضُونَ عَهْدَ اللّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللّهُ بِهِ اللّه يُولِلُونَ هُ [سورة البقرة آية ٢٦] أنْ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي اللّارْضِ أُولِئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ [سورة البقرة آية ٢٦]

أعظم ذلك ما بين العبد وبين الله ما عهده الله على العبيد.

وفي الصحيحين أن رسول الله على قال : « لا يدخل الجنة قاطع رحم». فمن قطع أقاربه الضعفاء وهجرهم وتكبر عليهم ولم يصلهم ببسره وإحسانه وكان غنياً وهم فقراء فهو داخل في هذا الوعيد ، محروم عن دخول الجنة ، إلا أن يتوب إلى الله عزّ وجلّ ويحسن إليهم وقد ورد في الحديث (١) عن رسول الله على أنه قال : من كان له أقارب ضعفاء ولم يحسن إليهم

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني ورواته ثقبات من حديث أبي هريرة وفي سننده عبدالله بن عبامسر الأسلمي ، قال أبو حاتم ليس بالمتروك (منذري).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ويصرف صدقته إلى غيرهم لم يقبل الله منه صدقته ولا ينظر إليه يـوم القيامة ، وإن كـان فقيراً وصلهم بـزيـارتهم والتفقـد لأحـوالهم لقـول النبي ﷺ « صلوا أرحامكم ولو بالسلام ».

وقال على : «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليصل رحمه »(١) وفي الحديث عن رسول الله على أنه قال : «ليس الواصل بالمكافىء ، ولكن الواصل الذى من إذا قطعت رحمه وصلها ».

وقال ﷺ (١): يقول الله تعالى: « أنا الرحمن وهي الرحم فمن وصلها وصلته ومن قطعها قطعته» وعن علي بن الحسين رضي الله عنهما أنه قال لولده : يا بني إلا تصحبن قاطع رحم فإني وجدته ملعوناً في كتاب الله في ثلاثة مواضع.

وروي عن أبي هريسرة رضي الله عنه (٣) أنه جلس يحدث عن رسول الله على فقال : أحرج على كل قاطع رحم إلا قام من عندنا ، فلم يقم أحد إلا شاب من أقصى الحلقة ، فذهب إلى عمته لأنه كان قد صارمها منذ سنين فصالحها . فقالت له عمته : ما جاء بك يا ابن أخي فقال إني جلست إلى أبي هريرة صاحب رسول الله على فقال: أحرج على كل قاطع رحم إلا قام من عندنا ، فقالت له عمته : ارجع إلى أبي هريرة واسأله لم ذلك فرجع إليه وأخبره بما جرى له مع عمته وسأله : لم لا يجلس عندك قاطع رحم ؟ فقال أبو هريرة : إني سمعت رسول الله على يقول : « إن الرحمة لا تنزل على أبو هريرة : إلى سمعت رسول الله على أن رجلًا من الأغنياء حج إلى بيت الله الحرام ، فلما وصل إلى مكة أودع من ماله ألف دينار عند رجل كان موسوماً بالأمانة والصلاح إلى أن يقف بعرفات ، فلما وقف بعرفات ورجع إلى مكة

<sup>(</sup>١) رواه البخاري واللفظ له ، وأبو داود والترمذي .

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود والترمذي من رواية أبي سلمة بن عبد الرحمن بن عوف عن أبيه ، وقال الترمذي : حسن صحيح ، وتعقب المنذري تصحيحه بأن أبا سلمة لم يسمع من أبيه شيئاً.

<sup>(</sup>٣) عزاه في (الترغيب والترهيب) إلى الأصبهاني من رواية عبدالله بن أبي أوفى، وأشار إلى ضعفه وعزاه في (الجامع الصغير) إلى (الأدب المفرد) للبخاري من حديث عبدالله ابن أبي أوفى وضعفه.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وجد الرجل قد مات ، فسأل أهله عن ماله علم أنه لم يكن لهم به علم فأتى علماء مكة فأخبرهم بحاله وماله فقالوا له : إذا كان نصف الليل فأت زمزم (١) وانظر فيها ، وناديا فلان باسمه فإن كان من أهل الجنة فسيجيبك بأول مرة ، فمضى الرجل ونادى في زمزم فلم يجبه أحد ، فجاء إليهم وأخبرهم فقالوا : فإنا لله وإنا إليه راجعون [سورة البقرة آية ١٥٦]. نخشى أن يكون صاحبك من أهل النار، اذهب إلى أرض اليمن ففيها بئر يسمى برهوت يقال إنه على فم جهنم فانظر فيه بالليل، وناديا فلان فإن كان من أهل النار فسيجيبك منها فمضى إلى اليمن وسأل عن البئر فدل عليها، فأتاها بالليل ونظر فيها ونادى يا فلان، فأجابه فقال: أين ذهبي؟ قال دفنته في الموضع الفلاني من داري ولم ائتمن عليه ولدي، فأتهم واحفر هناك تجده. فقال له: ما الذي أنزلك ههنا وكنا نظن بك الخير؟ فقال: كان لي أخت فقيرة هجرتها وكنت لا أحنو عليها فعاقبني الله سبحانه بسببها وأنزلني الله هذه المنزلة.

وتصديق ذلك في الحديث الصحيح قوله على : « لا يدخل الجنة قاطع » يعني قاطع رحم كالأخت والخالة والعمة وبنت الأخت وغيرهم من الأقارب ، فنسأل الله التوفيق لطاعته إنه جواد كريم.

<sup>(</sup>۱) قال الإمام «ابن القيم» في كتابه «الروح»: وأما من قال: إن أرواح المؤمنين تجتمع ببئر زمزم فلا دليل على هذا القول من كتاب ولا من سنة يجب التسليم بها، ولا قول صاحب يوثق به وليس بصحيح. فإن تلك البئر لا تسع أرواح المؤمنين جميعهم، وهومخالف لما ثبتت به السنة الصريحة من أن نسمة المؤمن طائر يعلق في ثمر الجنة. وبالجملة فهذا من أبطل الأقوال وأفسدها. وناقش ما قيل إن أرواح المؤمنين بالجابية وأرواح الكفار ببئر برهوت بحضرموت مناقشة طويلة قال في آخرها: ولعله مما تلقاه عنى قائله من أهل الكتاب.



#### الزنيا

وبعضه أكبر من بعض قال الله تعالى :

﴿ وَلا تَقْرَبُوا آلزُّنَا إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا ﴾ [ سورة الإسراء ٣٢ ] وقال الله تعالى : ﴿ وَٱلَّـذِينَ لا يَدْعُـونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَها ٱخَرَ وَلا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ آلتَّي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلاَّ بِٱلْحَقِّ وَلا يَمْرُنُونَ . وَمَنْ يَفْعَـلْ ذٰلِكَ يَلْقَ أَثَامَا يُضَاعَفْ لَهُ ٱلْعَذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَاناً إِلاَّ مَنْ تَابَ ﴾ [سورة الفرقان آية ٦٨ - ٧٠].

#### وقال الله تعالى :

﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَآجْلِدُوا كُلَّ وَآجِد مِنْهُمَا مَاثَةَ جَلْدَة وَلا تَأْخُذْكُمْ بِهِمَا رَأْقَةً فِي دِينَ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخر وَلِيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةً مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة النور آبة ٢].

قال العلماء : هذا عذاب الزانية والزاني في الدنيا إذا كانا عزبين غير متزوجين فإن كانا متزوجين أو قد تزوجا ولو مرة في العمر فإنهما يرجمان بالحجارة إلى أن يموتا . كذلك ثبت في السنة عن النبي على فإن لم يستوف القصاص منهما في الدنيا وماتا من غير توبة فإنهما يعذبان في النار بسياط من نار.

كما ورد أن في الزبور مكتوباً: إن الزناة معلقون بفروجهم في النار يضربون عليها بسياط من حديد ، فإذا استغاث من الضرب نادته الزبانية أين كان هذا الصوت وأنت تضحك وتفرح وتمرح ولا تراقب الله تعالى ولا تستحي منه؟! .

وثبت(١) عن رسول الله ﷺ أنه قال : ﴿ لَا يَرْنِي الزَّانِي حَيْنَ يَرْنِي وَهُــو

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي من حديث أبي هريرة.

مؤمن ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن ، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن ، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن ، ولا ينتهب نهبة ذات شرف يرفع الناس إليه أبصارهم حين ينتهبها وهو مؤمن ». وقال على : « إذا زنى (١) العبد خرج منه الإيمان فكان كالظلة على رأسه ثم إذا أقلع رجع إليه الإيمان ».

وقال (٢) ﷺ : « من زنى أو شرب الخمر نزع الله منه الإيمان كما يخلع الإنسان القميص من رأسه » وفي الحديث (٣) النبوي قال رسول الله ﷺ : « ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم ، شيخ زان وملك كذاب وعائل مستكبر ».

وعن ابن مسعود (٤) رضي الله عنه قدال : قلت يا رسول الله ، أي الذنب أعظم عند الله تعالى ؟ قال : أن تجعل لله نداً وهو خلقك . فقلت : إن ذلك لعظيم ، ثم أي ؟ قال : أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك . قلت ثم أي؟ قال أن تزني بحليلة جارك \_ يعني زوجة جارك \_ فأنزل الله عزّ وجلّ تصديق ذلك:

﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَها الخر وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهِ إِلَّا فِالْحِقِّ وَلَا يَوْنُونَ وَمِنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ يلْق أَثَاماً يُضَاعف لَهُ الْعَذَابِ يَـوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخَلَد فِيهِ مُهَاناً إِلَّا مَنْ تَابَ ﴾ [سورة الفرقان آية ٦٨].

فانظر رحمك الله كيف قرنا الزنا بزوجة الجار بالشرك بالله وقتل النفس التي حرم الله عزّ وجلّ إلا بالحق ، وهذا الحديث مخرج في الصحيحين.

وفي صحيح البخاري في حديث منام النبي ﷺ الذي رواه سمرة بن جندب ، وفيه أنه ﷺ جاءه جبريل وميكائيل قال : فانطلقنا فأتينا على مثل التنور أعلاه ضيق وأسفله واسع ، فيه لغط وأصوات . قال : فاطلعنا فيه فإذا فيه رجال ونساء عراة ، فإذا هم يأتيهم لهب من أسفل منهم ، فإذا أتاهم ذلك

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود والترمذي والبيهقي من حديث أبي هريرة (المنذري)، وقال المصنف في صغراه: هذا على شرط البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم من حديث أبي هريرة (المندري).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم والنسائي من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه في الكبيرة الأولى (الشرك).

اللهب ضوضوا - أي صاحوا من شدة حره - فقلت من هؤلاء يا جبريل؟ قال هؤلاء النزناة والنزواني - يعني من الرجال والنساء فهذا عذابهم إلى يوم القيامة(١) . نسأل الله العفو والعافية .

وعن عطاء (٢) في تفسير قول الله تعالى عن جهنم ﴿لها سبعة أبواب﴾ [سورة الحجر آية ٤٤]. قال: أشد تلك الأبواب غماً وحراً وكرباً وأنتنها ريحاً للزناة الذين ارتكبوا الزنا بعد العلم. وعن مكحول (٣) الدمشقي قال: يجد أهل النار رائحة منتنة فيقولون ما وجدنا أنتن من هذه الرائحة، فيقال لهم هذه ريح فروج الزناة. وقال ابن زيد (٤) أحد أئمة التفسير: إنه ليؤذي أهل النار ريح فروج الزناة. وفي العشر الآيات التي كتبها الله لموسى عليه السلام: ولا تسرق ولا تزن فأحجب عنك وجهي، فإذا كان الخطاب لنبيه موسى عليه السلام فكيف بغيره؟!.

وجاء عن النبي على أن إبليس يبث جنوده في الأرض ويقول لهم :أيكم أضل مسلماً ألبسته التاج على رأسه ، فأعظمهم فتنة أقربهم إليه منزلة فيجيء إليه أحدهم فيقول له : لم أزل بفلان حتى طلق امرأته ، فيقول : ما صنعت شيئاً سوف يتزوج غيرها ، ثم يجيء الآخر فيقول لم أزل بفلان حتى ألقيت بينه وبين أخيه العداوة ، فيقول : ما صنعت شيئاً سوف يصالحه ، ثم يجيء الأخر فيقول : إبليس . نعم ما فعلت الأخر فيقول : إبليس . نعم ما فعلت فيدنيه منه ويضع التاج على رأسه ، نعوذ بالله من شرور الشيطان وجنوده.

وعن أنس (٥) قال : قال رسول الله على اله على الإيمان سربال يسربله

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في حديث طويل.

<sup>(</sup>٢) عطاء إما ابن أبي رباح اليماني نزيل مكة أحد فقهاء التابعين وأثمتهم المتوفى في سنة ١١٤ هـ وإما ابن يسار المدني أحد الأعلام من فقهاء التابعين مات سنة ٩٧ أو ١٠٣ هـ.

 <sup>(</sup>٣) ثقة من فقهاء التابعين بالشام روى عنه الأوزاعى وغيره مات سنة ١١٣ هـ.

<sup>(</sup>٤) هـ و عبد الرحمن بن زيد بن أسلم . جده أسلم مولى أسلم وعبد الرحمن ضعيف في الحديث من قبل حفظه توفي سنة ١٨٢ هـ.

<sup>(</sup>٥) رواه البيهقي في حديث أبي هريرة (المنذري) ونحوه عند أبي داود والترمذي والحاكم اهـ. (ترغيب).

الله من يشاء ، فإذا زنى العبد نزع الله منه سربال الإيمان ، فإن تاب رده عليه ، وجاء عن (۱) النبي عليه أنه قال : « يا معشر المسلمين اتقوا الزنا فإن فيه ست خصال ، ثلاث في الدنيا وثلاث في الآخرة ، فأما التي في الدنيا : فغذهاب بهاء الوجه وقصر العمر ودوام الفقر وأما التي في الآخرة فسخط الله تبارك وتعالى وسوء الحساب والعذاب بالنار ». وعنه (۱) على شرب الخمر سقاه الله تعالى من نهر الغوطة وهو نهر يجري في النار من فروج المومسات » يعني الزانيات ، يجري من فروجهن قيح وصديد في النار ، ثم يسقي ذلك لمن مات مصراً على شرب الخمر.

وقال رسول الله على الله على الله على الشرك بالله أعظم عند الله من نطفة وضعها رجل في فرج لا يحل له ، وقال أيضاً عليه الصلاة والسلام : « في جهنم واد فيه حيات كل حية ثخن رقبة البعير تلسع تارك الصلاة فيغلي سمها في جسمه سبعين سنة ، ثم يتهرى لحمه . وإن في جهنم وادياً اسمه جب الحزن فيه حيات وعقارب كل عقرب بقدر البغل لها سبعون شوكة في كل شوكة راوية سم ، ثم تضرب الزاني وتفرغ سمها في جسمه يجد مرارة وجعها ألف سنة ، ثم يتهرى لحمه ويسيل من فرجه القيح والصديد ».

وورد أيضاً : ان من زنى بامرأة كانت متزوجة كان عليها وعليه في القبر نصف عذاب هذه الأمة ، فإذا كان يوم القيامة يحكم الله سبحانه وتعالى زوجها في حسناته هذا إن كان بغير علمه ، فإن علم وسكت حرم الله عليه الجنة لأن الله تعالى كتب على باب الجنة : أنت حرام على الديوث . وهو الذي يعلم بالفاحشة في أهله ويسكت ولا يغار:

وورد أيضاً أن من وضع يده على امرأة لا تحل له بشهوة جاء يــوم القيامــة

<sup>(</sup>۱) رواه ابن الجوزي في موضوعاته عن أبي نعيم في الحلية من حديث مسلمة بن علي عن أبي عبد الرحمن الكوفي عن الأعمش عن شقيق عن حذيفة وبه مسلمة متروك وأبو عبد الرحمن الكوفي مجهول وكذا رواه البيهقي في الشعب من هذا الطريق وله طرق أخرى ساقطة عن أنس وعلى (اللاليء المصنوعة).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد وأبو يعلى وابن حبان في صحيحه والحاكم وصححه نحوه (ترغيب).

 <sup>(</sup>٣) روى أحمد والطبراني من طريق ابن لهيعة عن دراج عن عبد الله بن الحارث بن جزء الزبيدي حديثاً نحواً مما هنا (الترغيب).

مغلولة يده إلى عنقه ، فإن قبلها قرضت شفتاه في النار ، فإن زنى بها نطقت فخذه وشهدت عليه يوم القيامة ، وقالت : أنا للحرام ركبت ، فينظر الله تعالى إليه بعين الغضب ، فيقع لحم وجهه فيكابر ، ويقول : ما فعلت فيشهد عليه لسانه فيقول : أنا بما لا يحل نطقت ، وتقول يداه : أنا للحرام تناولت ، وتقول عيناه أنا للحرام نظرت ، وتقول رجلاه : أنا لما لا يحل مشيت ، ويقول فرجه : أنا فعلت ، ويقول الحافظ من الملائكة : وأنا سمعت ، ويقول الأخر : وأنا كتبت ويقول الله تعالى : وأنا اطلعت وسترت . ثم يقول الله تعالى : يا ملائكتي خذوه ومن عذابي أذيقوه ، فقد اشتد غضبي على من قل حياؤه مني ، وتصديق ذلك في كتاب الله عز وجلّ.

﴿ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [ سورة النور آية ٢٤ ].

وأعظم الزنا الزنا بالأم والأخت وامرأة الأب وبالمحارم وقد صحح (١) الحاكم : « من وقع على ذات محرم فاقتلوه » ، وعن البراء أن خاله بعثه رسول الله على إلى رجل عرس بامرأة أبيه أن يقتله ويخمس ماله . فنسأل الله المنان بفضله أن يغفر لنا ذنوبنا إنه جواد كريم .

<sup>(</sup>١) قال المصنف في الصغرى: والعهدة عليه أي على الحاكم في هذا التصحيح.



### اللواط

قد قص الله عزّ وجلّ علينا في كتابه العزيز قصـة قوّم لـوط في غير مـوضع من ذلك قول الله تعالى :

﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِنْ سِجِيل ﴾ [ سورة هود ٨١]. أي من طين طبخ حتى صار كالآجر ﴿مَنْضود﴾ أي يتلو بعضه بعضاً ، ﴿ مُسَوَّمَة ﴾ أي معلمة بعلامة تعرف بها أنها ليست من حجارة أهل الدنيا ، ﴿ عِنْدَ رَبِّكَ ﴾ أي في خزائنه التي لا يتصرف في شيء منها إلا بإذنه ، ﴿ وما هِيَ مِن ٱلظَّالِمِينَ بِبَعِيد ﴾ [ سورة هؤد آية ٨٢] ما هي من ظالمي هذه الأمة إذا فعلوا فعلهم أن يحل بهم ما حل بأولئك من العذاب.

ولهذا(1) قال النبي على : أخوف ما أخاف عليكم عمل قوم لوط ولعن من فعل فعلهم ثلاثاً فقال « لعن الله من عمل عمل قوم لوط ، لعن الله من عمل عمل قوم لوط » . وقال(٢) عليه الصلاة والسلام : من وجدتموه يعمل عمل قوم لوط فاقتلوا الفاعل والمفعول به ، قال ابن عباس رضي الله عنهما ينظر أعلى بناء في القرية فيلقى منه ثم يتبع بالحجارة كما فعل بقوم لوط.

وأجمع المسلمون على أن التلوط من الكبائر التي حرم الله تعالى :

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجة والترمذي وقال حسن غريب، والحاكم وقال صحيح الإسناد (منذري).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود والترمذي وابن ماجة كلهم من رواية عمرو بن أبي عمرو وعن عكرمة عن ابن عباس، وعمرو هذا احتج به الشيخان وغيرهما وقال ابن معين ثقة ينكر عليه حديث عكرمة عن ابن عباس يعني هذا (منذري).

﴿ أَتَأْتُونَ ٱللَّهُ كُمْرَانَ مِنَ ٱلْعَلَمِينَ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴾ [سورة الشعراء آية ١٦٥ - ١٦٦]. أي مجاوزون من التحلال إلى الحرام.

وقال الله تعالى في آية أخرى مخبراً عن نبيه لوط عليه السلام:

﴿ وَنَجَّيْنَاهُ مِن ٱلْقَرْيَةِ ٱلَّتِي كَانَتْ تَعْمَلُ ٱلْخَبَائِثَ إِنَّهُمْ كَانُوا قَـوْمَ سَوْء فَاسِقِينَ ﴾ [سورة الأنبياء آية ٧٤].

وكان اسم قريتهم سدوم ، وكان أهلها يعملون الخبائث التي ذكرها الله سبحانه في كتابه كانوا يأتون الذكران من العالمين في أدبارهم ويتضارطون في أنديتهم مع أشٰياء أخرى كانوا يعملونها من المنكرات.

وروي عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال : عشر خصال من أعمال قوم لوط \_ تصفيف الشعر ، وحل الأزرار ، ورمي البندق ، والحذف بالحصى ، واللعب بالحمام الطيارة ، والصفير بالأصابع ، وفرقعة الأكعب ، وإسبال الإزار، وحل أزر(١) الأقبية ، وإدمان شرب الخمر ، وإتيان الذكور ، وستزيد عليها هذه الأمة مساحقة النساء النساء .

وجاء (٢) عن النبي عَلَيْ أنه قال : « سحاق النساء بينهن زنا » ، وعن (٣) أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله على : « أربعة يصبحون في غضب الله ويمسون في سخط الله تعالى » قيل : من هم يا رسول الله؟ قال : « المتشبهون من الرجال بالنساء والمتشبهات من النساء بالرجال ، والذي يأتي البهيمة ، والذي يأتي الذكر يعني اللواط » وروي (٤)

<sup>(</sup>١) بضم الهمزة وسكون الزاي كذا ضبطه في المنجد وقال: هو معقد الإزار اهـ والمراد هنا والله أعلم محل معقد الإزار من الأقبية .

 <sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في الكبير عن واثلة قاله في الجامع الصغير وإسناده لين، قالـه المصنف
 في صغراه.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني والبيهقي من طريق محمد بن سلام الخزاعي ولا يعرف عن أبيه عن أبي هريرة قال البخاري لا يتابع على حديثه (منذري).

<sup>(</sup>٤) ذكر السيوطي حديثاً نحو هذا الحديث رآه على ظهر نسخة ابن أبي شيبة بخط مغربي لم يعرف كاتبه، فذكر سنداً إلى أنس. قال: وكتب غيره عليه: هذا إسناد واه لين موضوع (ذيل اللآليء).

إنه إذا ركب الذكر الذكر اهتز عرش الرحمن خوفاً من غضب الله تعالى ، وتكاد السماوات أن تقع على الأرض فتمسك الملائكة بأطرافها وتقرأ قل هـو الله أحد إلى آخرها حتى يسكن غضب الله عزّ وجلّ ».

وجاء عن النبي على أنه قال : « سبعة يلعنهم الله تعالى ولا ينظر إليهم يوم القيامة ، ويقول ادخلوا النار مع الداخلين : الفاعل والمفعول بـهـ يعني اللواط ، وناكح البهيمة ، وناكح الأم وابنتها ، وناكح يده إلا أن يتوبوا ».

وروي أن قوماً يحشرون يوم القيامة وأيديهم حبالى من الزنا كانوا يعبشون في الدنيا بمذاكيرهم . وروي أن من أعمال قوم لوط : اللعب بالنرد ، والمسابقة بالحمام ، والمهارشة بين الكلاب ، والمناطحة بين الكباش ، والمناقرة بالديوك ، ودخول الحمام بلا مئزر ، ونقص الكيل والميزان . ويل لمن فعلها.

وفي الأثر: من لعب بالحمام القلابة لم يمت حتى يذوق ألم الفقر وقال ابن عباس (١) رضي الله عنهما: إن اللوطي إذا مات من غير توبة فإنه يمسخ في قبره خنزيراً.

وقال (٢) ﷺ: « لا ينظر الله إلى رجل أتى ذكراً أو امرأة في دبرها » ، وقال أبو سعيد الصعلوكي: سيكون في هذه الأمة قوم يقال لهم اللوطيون، وهم على ثلاثة أصناف : صنف ينظرون ، وصنف يصافحون ، وصنف يعملون ذلك العمل الخبيث.

والنظر بشهوة إلى المسرأة والأمرد زنا، لما صح (٣) عن النبي على أنه قال : « زنا العين النظر ، وزنا اللسان النطق ، وزنا اليد البطش ، وزنا الرجل الخطى ، وزنا الأذن الاستماع ، والنفس تمنى وتشتهي ، والفرج يصدق ذلك ويكذبه » . ولأجل ذلك بالغ الصالحون في الإعراض عن المسردان وعن النظر إليهم وعن مخالطتهم ومجالستهم . قال الحسن (٤) بن

<sup>(</sup>١) ذكره ابن الجرزي في الموضوعات مرفوعاً وقال: لا يصح مروان بن محمد يروي المناكير، راسماعيل بن أم درهم لا يحتج به.

<sup>(</sup>٢) رواه المرمذي والنسائي وابن حبان في صحيحه.

<sup>(</sup>٣) رواد البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي بنحو مما هنا.

<sup>(</sup>٤) الحسن بن ذكوان البصري أبو سلمة يروي عن الحسن وابن سيربن.

ذكوان: لا تجالسوا أولاد الأغنياء فإن لهم صوراً كصور العذارى ، فهم أشد فتنة من النساء . وقال بعض التابعين : ما أنا بأخوف على الشاب الناسك من سبع ضار من الغلام الأمرد يقعد إليه . وكان يقال : لا يبيتن رجل مع أمرد في مكان واحد . وحرم بعض العلماء الخلوة مع الأمرد في بيت أو حانوت أو حمام قياساً على المرأة لأن النبي على قال : « ما خلا رجل بامرأة إلا كان الشيطان ثالثهما» (۱) . وفي المردان من يفوق النساء بحسنه ، فالفتنة به أعظم ، وأنه يمكن في حقه من الشر ما لا يمكن في حق النساء ، ويتسهل في حقه من طريق الريبة والشر ما لا يتسهل في حق المرأة ، فهو بالتحريم أولى . وأقاويل السلف في التنفير منهم والتحذير من رؤيتهم أكثر من أن تحصر وأقاويل السلف في التنفير منهم والتحذير من رؤيتهم أكثر من أن تحصر وسموهم « الأنتان » لأنهم مستقذرون شرعاً . وسواء في كل ما ذكرناه نظر المنسوب إلى الصلاح وغيره . ودخل سفيان (۲) الثوري الحمام فدخل عليه صبي حسن الوجه فقال : أخرجوه عني أخرجوه فإني أرى مع كل امرأة شيطاناً ، وأرى مع كل صبي حسن بضعة عشر شيطاناً .

وجاء رجل إلى الإمام أحمد رحمه الله ومعه صبي حسن فقال الإمام ما هذا منك ؟ قال ابن أختي . قال : لا تجىء به إلينا مرة أخرى، ولا تمش معه في طريق لئلا يظن بك من لا يعرفك ولا يعرفه سوءاً.

وروي (٣) أن وف عبد القيس لما قدموا على النبي عَلَيْم كان فيهم أمرد حسن فأجلسه النبي عَلَيْم خلف ظهره وقال : إنما كانت فتنة داود عليه السلام من النظر وأنشدوا شعراً :

<sup>(</sup>۱) ذكره الترمذي وروى نحوه الطبراني من حديث أبي أمامة وأشار المنذري إلى ضعفه وقال غريب.

<sup>(</sup>٢) سفيان بن سعيد الثوري أبوعبدالله الكوفي أحد الأعلام قال الخطيب: كان الثوري إماماً من أثمة المسلمين وعلماً من أعلام الدين مجمعاً على إمامته مع الإتقان والضبط والحفظ والمعرفة والزهد والورع توفي بالبصرة سنة ١٦١.

<sup>(</sup>٣) رواه الديلمي بسنده إلى الحسن عن سمرة به. قال ابن الصلاح في شكل الوسيط: لا أصل لهذا الحديث، وقال الزركشي في تخريج أحاديث الشرح الكبير: هذا حديث منكر فيه ضعفاء ومجاهيل وانقطاع ، وقد استدل على بطلانه بقوله على إلى أراكم من وراء ظهري (ذيل الموضوعات للسيوطي).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

كل الحوادث مبداها من النظر والمسرء ما دام ذا عين يقلبها كم نظرة فعلت في قلب صاحبها يسسر ناظره ماضر خاطره

ومعظم النار من مستصغتر الشرر في أعين الغير موقوف على الخطر فعل السهام بلاقوس ولا وتر لا مرحباً بسرور عاد بالضرر

وكان يقال : النظر بريد الزنا ، وفي الحديث : النظر سهم مسموم من سهام إبليس ، فمن تركه لله أورث الله قلبه حلاوة عبادة يجدها إلى يوم القيامة.

( فصل ) في عقوبة من أمكن من نفسه طائعاً : عن خالد () بن الوليد رضي الله عنه أنه كتب إلى أبي بكر الصديق رضي الله عنه أنه وجد في بعض النواحي رجلاً ينكح في دبره فاستشار أبو بكر الصحابة رضي الله عنهم في أمره فقال علي بن أبي طالب رضي الله عنه : إن هذا ذنب لم يعمله إلا أمة واحدة قوم لوط ، وقد أعلمنا الله تعالى بما صنع بهم ، أرى أن يحرق بالنار فكتب أبو بكر إليه أن أحرقه بالنار فأحرقه خالد رضي الله عنه.

وقال علي رضي الله عنه : من أمكن من نفسه طائعاً حتى ينكح ألقى الله عليه شهوة النساء وجعله شيطاناً رجيماً في قبره إلى يوم القيامة.

وأجمعت الأمة على أن من فعل بمملوكه فهو لوطي مجرم ، ومما روي أن عيسى ابن مريم عليه السلام مر في سياحته على نار توقد على رجل فأخذ عيسى عليه السلام ماء ليطفىء عنه ، فانقلبت النار صبياً وانقلب الرجل ناراً فتعجب عيسى عليه السلام من ذلك ، وقال : يا رب ردهما إلى حالهما في الدنيا لأسألهما عن خبرهما ، فأحياهما الله تعالى فإذا هما رجل وصبي ، فقال لهما عيسى عليه السلام : ما خبركما ؟ فقال الرجل : يا روح الله إني كنت لهما عيسى عليه السلام : ما خبركما ؟ فقال الرجل : يا روح الله إني كنت في الدنيا مبتلى بحب هذا الصبي فحملتني الشهوة أن فعلت به الفاحشة ، في الدنيا مبتلى بحب هذا الصبي عير ناراً يحرقني مرة وأصير ناراً أحرقه مرة فهذا غذا بنا إلى يوم القيامة . نعوذ بالله من عذاب الله ونسأله العفو والعافية والتوفيق لما يحب ويرضى .

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي لدنيا ومن طريقه البيهقي بسند جيد (المنذري).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

( فصل ) ويلتحق باللواط إتيان المرأة في دبرها مما حرمه الله تعالى ورسوله ، قال الله عزّ وجلّ : ﴿ نساؤكم حرث لكم فأتوا حرثكم أنى شئتم ﴾ أي كيف شئتم مقبلين ومدبرين في صمام واحد أي موضع واحد . وسبب نزول هذه الآية أن اليهود في زمن النبي على كانوا يقولون : إذا أتى الرجل امرأته من دبرها في قبلها جاء الولد أحول ، فسأل أصحاب رسول عن ذلك فأنزل الله هذه الآية تكذيباً لهم : ﴿ نساؤكم حرث لكم فأتوا حرثكم أنى شئتم ﴾ [ سورة البقرة آية ٢٢٣] مجيبة أو غير مجيبة غير أن ذلك في صمام واحد أخرجه مسلم .

وفي رواية : اتقوا الدبر والحيضة ، وقوله في صمام واحد أي في موضع واحد وهو الفرج لأنه موضع الحرث أي موضع مزرع الولد ، وأما الدبر فإنه محل النجو وذلك خبيث مستقذر . وقد روى (١) أبو هريرة رضي الله عنه عن رسول الله على أنه قال : « ملعون من أتى حائضاً أو امرأة في دبرها ».

وروى الترمذي (٢) عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي عَلَيْهِ قال : « من أتى حائضاً أو امرأة في دبرها أو كاهناً فقد كفر بما أنزل على محمد » . فمن جامع امرأته وهي حائض أو جامعها في دبرها فهو ملعون وداخل في هذا الوعيد الشديد ، وكذا إذا أتى كاهناً . وهو المنجم ومن يدعي معرفة الشيء المسروق ويتكلم على الأمور المغيبات فسأله عن شيء منها فصدقه.

وكثير من الجهال واقعون في هذه المعاصي ، وذلك من قلة معرفتهم وسماعهم للعلم ، ولذلك قال أبو الدرداء : كن عالماً أو متعلماً أو مستعلماً أو محباً ولا تكن الخامس فتهلك ، وهو الذي لا يعلم ولا يتعلم ولا يستمع ولا يحب من يعمل ذلك . ويجب على العبد أن يتوب إلى الله من جميع الذنوب والخطايا . ويسأل الله العفو عما مضى منه في جهله ، والعافية فيما بقي من عمره . اللهم انّا نسألك العفو والعافية في الدين والدنيا والآخرة إنك أرحم الراحمين .

<sup>(</sup>١) رواه أحمد وأبو داود.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد والترمذي والنسائي وأبو داود وابن ماجة كلهم من طريق حكيم الأثرم عن أبي تميمة طريف بن خالد عن أبي هريرة. وسئل ابن المديني عن حكيم من هو؟ فقال: أعيانا هذا. وقال البخاري في تاريخه الكبير: لا يعرف لأبي تميمة سماع من أبي هريرة (منذري) قال المصنف في الصغرى: وليس إسناده بالقائم.



#### الربا

قال الله تعالى:

﴿ يَا أَيُّهَا آلَّذِينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا آلرِّ بَا أَضْعَافاً مُضَاعَفَةً وَآتَقُوا آللَّه لَعَلَّكُمْ تَفْلِحُونَ ﴾ [سورة آل عمران آية ١٣٠] ، وقال الله تعالى : ﴿ آلَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبا لا يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ آلَّذِي يَتَخبَّطُهُ آلشَّيْطَانُ مِن آلْمَسِّ ﴾ [سورة البقرة آلرِّبا لا يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ آلَّذِي يَتَخبَّطُهُ آلشَيْطَانُ مِن آلْمَسِّ ﴾ [سورة البقرة آية ٢٧٥] أي لا يقومون من قبورهم يوم القيامة إلا كما يقوم الذي قد مسه الشيطان وصرعه ﴿ ذلك ﴾ أي ذلك الذي أصابهم ﴿ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا آلْبَيْعُ مِثْلُ آلرِّبا ﴾ [سورة البقرة آية ٢٧٥].

أي حلالًا فاستحلوا ما حرم الله ، فإذا بعث الله الناس يوم القيامة خرجوا مسرعين . إلا أكلة الربا فإنهم يقومون ويسقطون كما يقوم المصروع ، كلما قام صرع لأنهم لما أكلوا الربا الحرام في الدنيا أرباه الله في بطونهم حتى أثقلهم يوم القيامة ، فهم كلما أرادوا النهوض سقطوا ، ويريدون الإسراع مع الناس فلا يقدرون.

وقال قتادة (١) : إن آكـل الربا يبعث يوم القيامة مجنوناً ، وذلك علم لأكلة الربا يعرفهم به أهل الموقف . وعن أبي سعيد (٢) الخدري رضي الله عنه

<sup>(</sup>١) قتادة بن دعامة السدوسي البصري إمام جليل في التفسير والحديث من علماء التابعين مات سنة ١١٧ هـ.

 <sup>(</sup>٢) عزاه ابن كثير في تفسيره في سورة الإسراء إلى البيهقي في دلائل النبوة وإلى ابن جريس وابن أبي حاتم في تفسيريهما، كلهم من طريق أبي هارون العبدي عن أبي سعيـد.
 قال: واسم أبي هارون عمارة بن جوين: مضعف عند الائمة.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

أن رسول الله على قال : لما أسري بي مررت بقوم بطونهم بين أيديهم .، كل رجل منهم بطنه مثل البيت الضخم ، قد مالت بهم بطونهم منضدين على سابلة آل فرعون وآل فرعون يعرضون على النار غدواً وعشياً قال فيقبلون مثل الإبل المنهزمة لا يسمعون ولا يعقلون ، فإذا أحس بهم أصحاب تلك البطون قاموا فتميل بهم بطونهم فلا يستطيعون أن يبرحوا حتى يغشاهم آل فرعون ، فيردونهم مقبلين ومدبرين . فذلك عذابهم في البرزخ بين الدنيا والآخرة . قال على على عنه على الله على الدنيا والأخرة . قال على على عنه على الله على الله على المنه على المن

وفي رواية (١) قال : لما عرج بي سمعت في السماء السابعة فوق رأسي رعداً وصواعق ، ورأيت رجالاً بطونهم بين أيديهم كالبيوت فيها حيّات وعقارب تُرى من ظاهر بطونهم ، فقلت : من هؤلاء يا جبريل ؟ فقال : هؤلاء أكلة الربا.

وروي (٢) عن عبد الرحمن بن عبدالله بن مسعود عن أبيه : إذا ظهر الزنا والربا في قرية أذن الله بهلاكها . وعن عمر (٣) مرفوعاً : « إذا ضن الناس بالدينار والدرهم ، وتبايعوا بالعينة ، وتتبعوا أذناب البقر ، وتركوا الجهاد في سبيل الله أنزل الله بلاء فلا يرفعه عنهم حتى يراجعوا دينهم ».

وقال (٤) ﷺ: « ما ظهر في قوم الربا إلا ظهر فيهم الجنون ، ولا ظهر في قوم الزنا إلا ظهر فيهم الموت ، وما بخس قوم الكيل والوزن إلا منعهم الله القطر ».

وجاء في حديث فيه طول (٥) : إن آكل الربا يعذب من حين يموت إلى

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في حديث طويل وابن ماجة مختصراً والأصبهاني، كلهم من رواية على بن زيد عن أبي الصلت عن أبي هريرة (المنذري). وعلي بن زيد هو ابن جدعان فيه كلام كثير في تضعيفه.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو يعلى بإسناد جيد وله شاهد من حديث ابن عباس صحح الحاكم إسناده (المنذري).

را المساوي). (٣) رواه أبو داود وغيره من طريق إسحاق بن أسيد نزيل مصر مختلف فيه والحديث من رواية ابن عمر (المنذري).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن ماجة والبزار والبيهقي والحاكم وقال على شرط مسلم (المنذري).

<sup>(</sup>٥) هو حديث سمرة الطويل في منام رآه النبي ﷺ رواه البخاري.

يوم القيامة بالسباحة في النهر الأحمر الذي هو مثل الدم ، ويلقم الحجارة ، وهو المال الحرام الذي جمعه في الدنيا يكلف المشقة فيه ، ويلقم حجارة من نار كما ابتلع الحرام الذي جمعه في الدنيا . هذا العذاب له في البرزخ قبل يوم القيامة مع لعنة الله له . كما صح عن رسول الله على أنه قال : أربعة حق على الله أن لا يدخلهم الجنة ولا يذيقهم نعيمها : مدمن الخمر ، وآكل الربا ، وآكل مال اليتيم بغير حق ، والعاق لوالديه إلا أن يتوبوا.

وقد ورد أن أكلة الربا يحشرون في صورة الكلاب والخنازير من أجل حيلتهم على أكل الرباكما مسخ أصحاب السبت حين تحيلوا على إخراج الحيتان التي نهاهم الله عن اصطيادها يوم السبت ، فحفروا لها حياضاً تقع فيها يوم السبت فيأخذونها يوم الأحد . فلما فعلوا ذلك مسخهم الله قردة وخنازير . وهكذا الذين يتحيلون على الربا بأنواع الحيل فإن الله لا تخفى عليه حيل المحتالين . قال أيوب(١) السختياني : يخادعون الله كما يخادعون صبياً ، ولو أتوا الأمر عياناً كان أهون عليهم وقال(٢) على الربا سبعون باباً أهونها مثل أن ينكح الرجل أمه ، وإن أربى الربا استطالة الرجل في عرض أخيه المسلم » فصح أنه باب من أعظم أبواب الربا.

وعن أنس (٣) قال : خطبنا رسول الله على فذكر الربا وعظم شأنه فقال : «الدرهم الذي يصيبه الرجل من الربا أشد من ست وثلاثين زنية في الإسلام » ، وعنه (٤) على قال : « الربا سبعون حوباً أهونها كوقع الرجل على أمه. وفي رواية أهونها كالذي ينكح أمه والحوب: الإثم.

وعن أبي بكر الصديق رضي الله عنه قال : الزائد والمستنزيد في النار

<sup>(</sup>١) أيوب بن أبي تميمة السختياني أبو بكر البصري أحد الأئمة الأعلام من أكابر التابعين مات سنة ١٣١ هـ.

 <sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في الأوسط من رواية عمر بن راشد وقد وثق، وهـو من رواية البـراء بن
 عازب وله شاهد من حديث أبي هريرة عند ابن ماجة والبيهقي عن أبي معشر وقد وثــق
 (المنذري).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي الدنيا والبيهقي وأشار (المنذري) إلى ضعفه بتصديره بلفظ روى.

<sup>(</sup>٤) قبال المنذري: رواه ابن مباجة والبيهقي إلى لاهمنا عن أبي معشر وقبد وثق عن سعيند المقبري عن أبي هريرة.

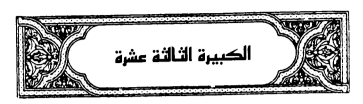
ـ يعني الأخذ والمعطي فيه سواء نسأل الله العافية.

( فصل ) عن ابن مسعود (١) رضي الله عنه قال : إذا كان لك على رجل دين فأهدى لك شيئاً فلا تأخذه فإنه ربا . وقال الحسن (٢) رحمه الله : إذا كان لك على رجل دين فما أكلت من بيته فهو سحت . وهذا من قوله على الله على رجل دين فما أكلت من بيته فهو سحت . وهذا من شفع لرجل شفاعة فأهدى إليه هدية فهي سحت ، وتصديقه من قوله على : «من شفع لرجل شفاعة فأهدى له عليها فقبلها فقد أتى باباً عظيماً من أبواب الربا » أخرجه أبو داود . فنسأل الله العفو والعافية في الدين والدنيا والآخرة (٢).

<sup>(</sup>١) أبو عبد الرحمن بن مسعود الصحابي الجليل توفي سنة ٣٢.

<sup>(</sup>٢) هو البصري من كبائر أئمة التابعين مات بعد سنة ١٤٠٠ هـ.

<sup>(</sup>٣) زاد في الصغرى. قال النبي ﷺ: «اجتنبوا السبع الموبقات» فذكرها منها أكل الربا. متفق عليه، وقال ﷺ: «لعن الله آكل الربا وموكله» رواه مسلم والترمذي. وزاد «وشاهديه وكاتبه»، وقال ﷺ «آكل الربا وموكله وكاتبه إذا علما ذلك ملعونان على لسان محمد ﷺ يوم القيامة».



# أكل مال اليتيم وظلمه

قال الله تعالى :

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكِلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى ظُلْماً إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَاراً وَسَيَصْلُوْنَ سَعِيراً ﴾ [سورة النساء آية ١٠] وقال الله تعالى : ﴿ وَلا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيم إِلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسنُ حتَّى يَبْلغَ أَشُدَّهُ ﴾ [سورة الانعام آية ١٥٢].

وعن أبي سعيد الخدري (١) رضي الله عنه أن رسول الله على قال في المعراج : « فإذا أنا برجال وقد وكل بهم رجال يفكون لحاهم ، وآخرون يجيئون بالصخور من النار فيقذفونها بأفواههم وتخرج من أدبارهم . فقلت : يا جبريل من هؤلاء ؟ قال : الذين يأكلون أموال اليتامي ظلماً إنما يأكلون في بطونهم ناراً» رواه مسلم.

وعن أبي هريرة (٢) رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : يبعث الله عزّ وجلّ قوماً من قبورهم تخرج النار من بطونهم تأجج أفواههم ناراً ، فقيل : من هم يا رسول الله ؟ قال : ألم تر أن الله تعالى يقول :

<sup>(</sup>۱) عزاه الشيخ ابن كثير في تفسيره عند قوله: «إن الذين يأكلون أموال اليتامي» إلىخ وفي سورة الإسراء من أولها إلى ابن أبي حاتم وفي سنده أبو هارون العبدي واسمه عمارة بن جوين تركوه ومنهم من كذبه، كما في التقريب. فقول المصنف هنا رواه مسلم لعله سبق قلم من النساخ فحرر.

 <sup>(</sup>۲) عزاه ابن كثير في تفسيره إلى ابن مردويه وابن أبي حاتم وابن حبان في صحيحه عن
عقبة بن مكرم بسنده إلى أبي برزة واسمه نضلة بن عبيد الأسلمي، فعزو الحديث ها
إلى أبي هريرة لعله وهم أو من تحريف النساخ.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ ٱلْيَتَامِى ظُلْماً إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَاراً ﴾ [ سورة النساء آية ١٠].

وقال السدي (١) رحمه الله تعالى : يحشر آكل مال اليتيم ظلماً يوم القيامة ولهب النار يخرج من فيه ومن مسامعه وأنفه وعينه كل من رآه يعرفه أنه آكل مال اليتيم.

قال العلماء : فكل ولي ليتيم إذا كان فقيراً فأكمل من ماله بالمعروف بقدر قيامه عليه في مصالحه وتنمية ماله فلا بأس عليه ، وما زاد على المعروف فسحت حرام لقول الله تعالى :

﴿ وَمَنْ كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعْفِفْ وَمَنْ كَانَ فَقِيراً فَلْيَأْكُلْ بِٱلْمَعْرُوف ﴾ [ سورة النساء آية ٦].

وفي الأكل بالمعروف أربعة أقبوال : ( أحدها ) إنه الأخذ على وجه القرض ، ( والثاني ) الأكل بقدر الحاجة من غير إسراف ، و ( الثالث ) إنه أخذ بقدر إذا عمل لليتيم عملاً ، ( والرابع ) إنه الأخذ عند الضرورة فإن أيسر قضاه وإن لم يوسر فهو في حل . وهذه الأقوال ذكرها ابن الجوزي (٢) في تفسيره.

وفي البخاري أن رسول الله على قال : « أنا وكافل اليتيم في الجنة هكذا » وأشار بالسبابة والوسطى وفرج بينهما . وفي صحيح مسلم عنه على قال : « كافل اليتيم له أو لغيره أنا وهو كهاتين في الجنة » وأشار بالسبابة والوسطى .

كفالة اليتيم هي القيام بأموره والسعي في مصالحه من طعامه وكسوته وتنمية ماله إن كان له مال ، وإن كان لا مال لـه أنفق عليه وكسـاه ابتغاء وجه الله تعالى وقولـه في الحديث : لـه أو لغيره ـ أي سـواء كان اليتيم قـرابة أو أجنبيـاً

<sup>(</sup>۱) إسماعيل بن عبد الرحمن بن أبي كريمة السدي بضم السين وشد الدال أبو محمد الكوفي صاحب التفسير صدوق يهم ورمي بالتشيع مات سنة ١٢٧ هـ.

<sup>(</sup>٢) هو الحافظ جمال الدين العربي أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد بن علي الجوري صاحب التصانيف المشهور البغدادي الفقيه الحنبلي المتوفى سنة ٥٩٧ هـ.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

منه ، فالقرابة مثل أن يكفله جده أو أخوه أو أمه أو عمـه أو زوج أمه أو خـاله أو غيره من أقاربه ، والأجنبي من ليس بينه وبينه قرابة.

وقال (۱) رسول الله على : « من ضم يتيماً من المسلمين إلى طعامه وشرابه حتى يغنيه الله تعالى أوجب الله له الجنة إلا أن يعمل ذنباً لا يغفر » وقال على : « من مسح رأس يتيم لا يمسحه إلا لله كان له بكل شعرة مرت عليها يده حسنة ، ومن أحسن إلى يتيم أو يتيمة عنده كنت أنا وهو هكذا في الجنة »(۲).

وقال رجل (٣) لأبي الدرداء رضي الله عنه : أوصني بوصية . قال : ارحم اليتيم وأدنه منك وأطعمه من طعامك ، فإني سمعت رسول الله على أتاه رجل يشتكي قسوة قلبه ، فقال رسول الله على : «إن أردت أن يلين قلبك فأدن اليتيم منك وامسح رأسه وأطعمه من طعامك ، فإن ذلك يلين قلبك وتقدر على حاجتك».

ومما حكي عن بعض السلف قال : كنت في بداية أمري مكباً على المعاصي وشرب الخمر ، فظفرت يوماً بصبي يتيم فقير فأخذته وأحسنت إليه وأطعمته وكسوته وأدخلته الحمام وأزلت شعثه ، وأكرمته كما يكرم الرجل ولده بل أكثر فبت ليلة بعد ذلك فرأيت في النوم أن القيامة قامت ودعيت إلى الحساب ، وأمر بي إلى النار لسوء ما كنت عليه من المعاصي ، فسحبتني الربانية ليمضوا بي إلى النار وأنا بين أيديهم حقير ذليل يجروني سحباً إلى النار ، وإذا بذلك اليتيم قد اعترضني بالطريق ، وقال : خلوا عنه يا ملائكة ربي حتى أشفع له إلى ربي ، فإنه قد أحسن إلي وأكرمني . فقالت الملائكة : إنا لم نؤمر بذلك ، وإذا النداء من قبل الله تعالى يقول : خلوا عنه غةد وهبت له ما كان منه بشفاعة اليتيم وإحسانه إليه . قال : فاستيقظت وتبت

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي من حديث ابن عباس وقال حسن صحيح بلفظ من قبض وله شواهد ذكرها المنذري في الترغيب.

 <sup>(</sup>٢) رواه أحمد وغيره من طريق عبيد الله بن زحر عن علي بن زيد عن القاسم عن أبي أمامة.

 <sup>(</sup>٣) رواه الطبري من رواية بقية وفيه راو لم يسم. فال المنذري: وله شاهد من حديث أبي
 هريرة رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح.

إلى الله عزّ وجلّ ، وبذلت جهدي في إيصال الرحمة إلى الأيتام. لهذا قال أنس بن مالك رضي الله عنه خادم رسول الله على : خير البيوت بيت فيه يتيم يحسن إليه ، وشر البيوت بيت فيه يتيم يساء إليه ، وأحب عباد الله إلى الله تعالى من اصطنع صنعاً إلى يتيم أو أرملة . وروي أن الله تعالى أوحى إلى داود عليه السلام : يا داود كن لليتيم كالأب الرحيم ، وكن للأرملة كالزوج الشفيق، واعلم كما تزرع كذا تحصد : معناه انك كما تفعل كذلك يفعل معك ، أي لا بد أن تموت ويبقى لك ولد يتيم أو امرأة أرملة . وقال داود عليه السلام في مناجاته : إلهي ما جزاء من أسند اليتيم والأرملة ابتغاء وجهك ؟ قال : جزاؤه أن أظله في ظلي يوم لا ظل إلا ظلي . معناه ظل عرشي يوم التيامة .

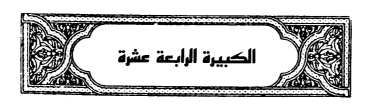
وممــا جـاء في فضــل الإحســان إلى الأرملة واليتيم عن بعض العلويين \_ وكان نازلًا ببلخ من بلاد العجم وله زوجة علوية وله منها بنات وكانـوا في سعة ونعمة ، فمات النزوج وأصاب المرأة وبناتها بعده الفقر والقلة ، فخرجت ببناتها إلى بلدة أخرى خوف شماتة الأعداء ، واتفق خروجها في شدة البرد فلما دخلت ذلك البلد أدخلت بناتها في بعض المساجد المهجورة، ومضت تحتال لهم في القوت فمرت بجمعين : جمع على رجل مسلم وهو شيخ البلد، وجمع على رجل مجوسي وهو ضامن البلد. فبدأت بالمسلم وشرحت حالها له ، وقالت : أنا امرأة علوية ومعى بنات أيتام أدخلتهن بعض المساجد المهجورة ، وأريد الليلة قوتهم . فقال لها : أقيمي عندي البينة إنك علوية شريفة . فقالت : أنا امرأة غريبة ما في البلد من يعرفني فأعرض عنها ، فمضت من عنده منكسرة القلب فجاءت إلى ذلك الرجل المجوسي فشرحت له حالها ، وأخبرته أن معها بنات أيتام وهي امرأة شريفة غريبة ، وقصت عليه ما جرى لها مع الشيخ المسلم فقام وأرسل بعض نسائه ، وأتوا بها وبناتها إلى داره فأطعمهن أطيب الطعام ، وألبسهن أفخر اللباس وباتوا عنده في نعمة وكرامة . قال فلما انتصف الليل رأى ذلك الشيخ المسلم في منامه كأن القيامة قد قامت ، وقد عقد اللواء على رأس النبي عي اللولو والياقوت وفيه النبي الله والماقوت والماقوت والماقوت والماقية النبي الله الماقية الماقي قباب اللؤلؤ والمرجان ، فقال : يا رسول الله لمن هذا القصر ؟ قال لرجل



FOR QURANIC THOUGHT مسلم موحد . فقال : يا رسول الله أنا رجل مسلم موحد . فقال رسول الله ﷺ : أقم عندي البينة انك مسلم مـوحد . قـال : فبقي متحيراً فقال له عندي البينة أنك المرأة العلوية قِلت أقيمي عندي البينة أنك علوية ، فكذا أنت أقم عندي البينة أنك مسلم : فانتبه الرجل حزيناً على رده المرأة خائبة ، ثم جعل يطوف بالبلد ويسأل عنها حتى دل عليها أنها عند المجوسى ، فأرسل إليه فأتاه فقال له : أريد منك المرأة الشريفة العلوية وبناتها . فقال : ما إلى هذا من سبيل وقـد لحقني من بركـاتهم ما لحقنـي . قال : خذ منى ألف دينار وسلمهن إلى ، فقال : لا أفعل فقال : لا بد منهن . فقال : الذي تريده أنت أنا أحق به والقصر الذي رأيته في منامك خلق لي . أتدل عليُّ بالإسلام ؟ فوالله ما نمت البارحة أنا وأهل داري حتى أسلمنا كلنا على يد العلوية ، ورأيت مثل الذي رأيت في منامك ، وقال لي رسول الله ﷺ : العلوية وبناتها عندك ؟ قلت : نعم يا رسول الله . قال : القصر لك ولأهل دارك وأنت وأهل دارك من أهل الجنة خلقك الله مؤمناً في الأزل . قال فانصرف المسلم وبه من الحزن والكآبة ما لا يعلمه إلا الله . فانظر رحمك الله إلى بركة الإحسان إلى الأرملة والأيتام ما أعقب صاحبه من الكرامة في الدنيا!.

ولهذا ثبت في الصحيحين (۱) عن رسول الله على أنه قال : « الساعي على الأرملة والمساكين كالمجاهد في سبيل الله » . قال الراوي أحسبه قال : « وكالقائم لا يفتر وكالصائم لا يفطر » ، والساعي عليهم هو القائم بأمورهم ومصالحهم ابتغاء وجه الله تعالى . وفقنا الله لذلك بمنه وكرمه إنه جواد كريم رؤوف غفور رحيم .

<sup>(</sup>١) وابن ماجة من حديث أبي هريرة .



### الكذب على الله عزّ وجلّ وعلى رسوله

قال الله عزّ وجلّ :

﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ تَرَى ٱلَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللَّهِ وُجُوهُهُمْ مُسْوَدَّةً ﴾ [سورة الزهر آية ٦٠].

قال الحسن : هم الذين يقولون : إن شئنا فعلنا وإن شئنا لم نفعل قال أبن الجوزي في تفسيره : وقد ذهب طائفة من العلماء إلى أن الكذب على الله وعلى رسوله كفر ينقل عن الملة ، ولا ريب أن الكذب على الله وعلى رسوله في تحليل حرام وتحريم حلال كفر محض ، وإنما الشأن في الكذب عليه فيما سوى ذلك.

وقال (۱) ﷺ: « من كذب عليّ بني له بيت في جهنم » ، وقال ﷺ: « ومن كذب عليّ متعمداً فليتبوأ مقعده من النار ». وقال (۲) ﷺ: « من روى عني حديثاً وهو يرى أنه كذب فهو أحد الكاذبين ».

وقال (٣) ﷺ : « إن كذباً علي ، ليس ككذب على غيري . من كذب على متعمداً فليتبوأ مقعده من النار » وقال ﷺ : « من يقل عني ما لم أقله

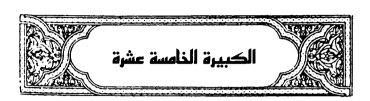
<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم وغيرهما وقد روي عن غير ما واحد في الصحاح والسنن والمساتيد وغيرها حتى بلغ مبلغ التواتر (المنذري).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم وغيره من حديث سمرة بلفظ: من حدث عني بحديث. فذكره (المنذري).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم وغيره من حديث المغيرة يعني ابن شعبة (منذري).

فليتبوأ مقعده من النبار ، وقال ﷺ (١) : « يبطبع المؤهل على كبل شيء إلا الخيانة والكذب ، نسأل الله التوفيق والعصمة إنه جواد كريم.

<sup>(</sup>۱) رواه البزار وأبو يعلى من حديث سعد بن أبي وقاص ورواته رواة الصحيح وذكره الدارقطني في العلل مرفوعاً وموقوفاً وقال الموقوف أشبه بالصواب ورواه الطبراني في الكبير والبيهقي من حديث ابن عمر مرفوعاً وله شاهد عند أحمد من حديث الأعمش قال حدثت عن أبي أمامة فذكر نحوه أفاده المنذري في ترغيبه.



## الفرار من الزحف

إذا لم يزد العدو على ضعف المسلمين إلا متحرفاً لقتال أو متحيزاً (١) إلى فئة وإن بعدت ، قال الله تعالى :

﴿ وَمَنْ يُولِّهِمْ يَوْمَئِذِ دُبُرَهُ إِلاَّ مُتَحَرِّفاً لِقِتَال أَوْ مُتَحِيِّزاً إِلَى فِئَة فَقدْ بَاءَ بِغَضَبٍ مِن آللَّهِ وَمَاوَاهُ جَهَنَّم وَبِشْنَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [ سورة الانفال سورة ١٦].

وعن أبي هريرة (٢) رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: « اجتنبوا السبع الموبقات ». قالوا: وما هن يا رسول الله ؟ قال: « الشرك بالله ، والسحر وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق ، وأكل السربا ، وأكل مال اليتيم ، والتولي يوم الزحف ، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات ».

وعن ابن عباس رضى الله عنهما قال : لما نزلت :

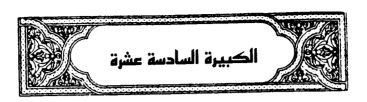
﴿إِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مِائَتَين ﴾. [سورة الأنفال آية ٦٥]. فكتب الله عليهم أن لا يفر عشرون من مائتين ثم نزلت:

﴿ اللَّان خَفَّفَ ٱللَّهُ عَنْكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفاً فَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِائَةً صَابِرَةً يَغْلِبُوا مِائَتَيْن. وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ أَلْفٌ يَغْلَبُوا أَلْفَين بِإِذْنِ ٱللَّه. وَٱللَّهُ مَع الصَّابِرين ﴾ [سورة الأنفال آية ٦٦].

فكتب أن لا يفر مائة من مائتين . رواه البخاري .

<sup>(</sup>١) المتحرف للقتال من يفر عن العدو لخدعة حربية والمتحيز لفئة من يفر عن وجه العدو لينضم إلى جماعة المجاهدين وجملتهم.

<sup>(</sup>٢) تقدم تُخريجه مراراً وأنه متفق عليه.



### غش امام الرعية وظلمه لهم

قال الله تعالى:

﴿ إِنَّمَا ٱلسَّبِيلُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَظْلِمُونَ ٱلنَّاسَ وَيَبْغُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ أُولِئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [ سورة الشورى آية ٤٢]. وقال الله تعالى : ﴿ وَلاَ تَحْسَبنَ ٱللَّه غَافِلاً عَمَا يَعْمَلُ ٱلطَّالِمُونَ إِنَّمَا يُؤخِّرُهُمْ لِيَوْم تَشْخَصِ فِيهِ الْأَبْصَارِ . مُهْطعِين مُقنعي رُؤوسِهِمْ لا يَرْتَدُ إِلَيْهِم طَرْفُهُمْ وَأَفْدِدَتُهُمْ هَـوَاء ﴾ الأَبْصَارِ . مُهْطعِين مُقنعي رُؤوسِهِمْ لا يَرْتَدُ إلَيْهِم طَرْفُهُمْ وَأَفْدِدَتُهُمْ هَـوَاء ﴾ وسورة إبراهيم آية ٤٢ ـ ٤٣ ]. وقال الله تعالى : ﴿ وَسَيْعلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنْقَلَبٍ يَنْقَلُبُونَ ﴾ [ سورة الشعراء آية ٢٢٧ ]. وقال الله تعالى : ﴿ كَانُوا لا يَتَعَالَى : ﴿ كَانُوا لا يَتَعَالَى : ﴿ وَسَرَة المائدة آية ٢٩ ].

وقال رسول الله ﷺ (۱): « من غشنا فليس منا » ، وقال عليه السلام (۲) : « كلكم راع السلام (۳) : « الظلم ظلمات يوم القيامة » ، وقال ﷺ : « أيما راع غش وكلكم مسؤول عن رعيته » . وقال ﷺ : « أيما راع غش رعيته فهو في النار » ، وقال ﷺ : « من استرعاه الله رعية ثم لم يحطها

<sup>(</sup>١) رواه مسلم من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم والترمذي من حديث ابن عمر.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ومسلم من حديث ابن عمر.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبراني في الأوسط والصغير عن أنس، ورواته ثقات إلا عَبدالله بن ميسرة أبا ليلى، وشواهده الصحيحة كثيرة عن معقل بن يسار في الصحيحين وعن ابن عباس وغيرهما.

بنصحه الاحرم الله عليه الجنة ». أخرجه البخاري وفي (١) لفظ : « يموت يوم يموت وهو غاش لرعيته الاحرم الله عليه الجنة ».

وقال على القيامة وملك المن حاكم يحكم بين الناس إلا حبس يوم القيامة وملك آخذ بقفاه ، فإن قال ألقه ألقاه فهوى في جهنم أربعين خريفا ». رواه الإمام أحمد (٢) وقال رسول الله (٣) على : « ويل للأمراء ، ويل للعرفاء ، ويل للأمناء . ليتمنين أقوام يوم القيامة أن ذوائبهم كانت معلقة بالثريا يعذبون ولم يكونوا عملوا من شيء ».

وقال (٤) ﷺ: « ليأتين على القاضي العدل يوم القيامة ساعة يتمنى أنه لم يقض بين اثنين في تمرة قط ». وقال ﷺ: « ما من أمير عشرة إلا يؤتى به يوم القيامة مغلولة يده إلى عنقه إما أطلقه عدله أو أوبقه جوره »(٥).

ومن دعاء (٢) رسول الله ﷺ أنه قال: « اللهم من ولي من أمر هذه الأمة شيئاً فرفق بهم فارفق به . ومن شفق عليهم فاشفق عليه » . وقال (٧)ﷺ : « من ولاه الله شيئاً من أمور المسلمين فاحتجب دون حاجتهم وخلتهم وفقرهم احتجب الله دون حاجته وخلته وفقره ».

وقال (^) رسول الله على : « سيكون أمراء فسقة جورة ، فمن صدقهم

<sup>(</sup>١) يعنى للبخاري أيضاً.

<sup>(</sup>٢) وروى ابن ماجة والبزار نحواً من هذا في حديث ابن مسعود وفي إسنادهما مجالد بن سعيد مختلف فيه (المنذري).

 <sup>(</sup>٣) رواه أحمد عن أبي هريرة مرفوعاً من طرق رواة بعضها ثقات (المنذري) في موضع.
 وقال في موضع رواه ابن حبان والحاكم وقال صحيح الإسناد.

<sup>(</sup>٤) رواه البزار والطبراني في الأوسط من حديث أبي هريرة رجال البزار رجال الصحيح وله شاهد من حديث سعد بن أبي وقاص عند أحمد وعن أبي الدرداء عند ابن حبان (المنذري).

ره) رواه أحمد وابن حبان من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٦) مسلم والنسائي عن عائشة.

 <sup>(</sup>٧) أبو داود والترمذي عن أبي مريم عمرو بن مرة الجهني .

<sup>(</sup>٨) رواه أحمد والترمذي، وصححه النسائي والبزار بالفاظ متقاربة من حديث كعب بن عجرة.

بكذبهم وأعانهم على ظلمهم فليس مني ولست منه ، ولن يرد عليّ الحوض » وقال (١) رسول الله على : « صنفان من أمتي لن تنالهم شفاعتي : سلطان ظلوم غشوش ، وغال في الدين يشهد عليهم ويتبرأ منهم » . وقال (٢) عليه السلام : « أشد الناس عذاباً يوم القيامة إمام جائر ». وفي الحديث (٢) أن رسول الله على قال : « أيها الناس مروا بالمعروف وانهوا عن المنكر قبل أن تستغفروا الله فلا يغفر لكم . إن تدعوا الله فلا يستجيب لكم ، وقبل أن تستغفروا الله فلا يغفر لكم . إن الأحبار من اليهود والرهبان من النصارى لما تركوا الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لعنهم الله على لسان أنبيائهم ، ثم عمهم بالبلاء ».

وقال (٤) رسول الله على : « من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد». « ومن أحدث حدثاً أو آوى محدثاً فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين ، لا يقبل الله منه صرفاً ولا عدلاً » وفي الحديث (٥)أيضاً « من لا يرحم ولا يُرحم، لا يرحم الله من لا يرحم الناس». وقال (٢) على : «الإمام العادل يظله الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله ». وقال (٧) : المقسطون على مناسر من نور ، الذين يعذلون في حكمهم وأهليهم وما ولوا ».

ولما بعث رسول الله على معاذاً رضي الله عنه إلى اليمن قال : « إياك وكرائم أموالهم ، واتق دعوة المظلوم فإنها ليس بينها وبين الله حجاب » رواه البخاري ، وقال (^) عليه الصلاة والسلام : « ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة : فذكر منهم الملك الكذاب ، وقال : إنكم ستحرصون على الإمارة وستكون ندامة يوم القيامة » رواه البخاري وفيه أيضاً « وإنا والله لا نولي هذا

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الكبير من حديث أبي أمامة ورجاله ثقات.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني من حديث عبدالله بن مسعود ورواته ثقات إلا ليث بن سليم.

<sup>(</sup>٣) رواه الأصبهاني من حديث ابن عمر وأشار المنذري إلى ضعفه.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ومسلم وأبو داود من حديث عائشة.

<sup>(°)</sup> رواه البخاري ومسلم والترمذي من حديث جرير بن عبدالله وله شواهد من حــديث أبي موسى وأبن مسعود وابن عمرو وابن عباس وغيرهم والسنن والمسند والطبراني .

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة في ضمن حديث السبعة البذين يظلهم الله في ظله.

<sup>(</sup>V) رواه مسلم والنسائي من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص.

<sup>(</sup>A) رواه مسلم وغیره من حدیث ابی هریرة.



العمل أحداً سأله أو أحداً حرص عليه ».

وقال (١) رسول الله على : يا كعب بن عجرة أعاذك الله من إمارة السفهاء ، أمراء يكونون من بعدي لا يهتدون بهديي ولا يستنون بسنتي . وعن (٢) أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على قال : من طلب قضاء المسلمين حتى يناله ثم غلب عدله جوره فله الجنة ، ومن غلب جوره عدله فله النار.

وقال (٣): « ستحرصون على الإمارة وستكون ندامة يوم القيامة ». وقال (٤) عمر لأبي ذر رضي الله عنهما: حدثني بحديث سمعته من رسول الله ، فقال أبو ذر: سمعت رسول الله على يقول: « يجاء بالوالي يوم القيامة فينبذ به على جسر جهنم فيرتج به الجسر ارتجاجة لا يبقى منه مفصل إلا زال عن مكانه ، فإن كان مطيعاً لله في عمله مضى به ، وإن كان عاصياً لله في عمله انخرق به الجسر فهوى به في جهنم مقدار خمسين عاماً ». فقال غي عمله انخرة به العمل بها يا أبا ذر ؟ قال: من سلت لله أنفه وألصق خده بالتراب.

وقال عمرو بن المهاجر ، قال لي عمر بن عبد العزيـز رضي الله عنه : إذا رأيتني قد ملت عن الحق فضع يدك في تلبابي ثم قل : يا عمر ما تصنع .

يا راضياً باسم الظالم كم عليك من المظالم ، السجن جهنم والحق الحاكم ، ولا حجة لك فيما تخاصم ، القبر مهول فتذكر حبسك ، والحساب طويل فخلص نفسك ، والعمر كيوم فبادر شمسك ، تفرح بمالك والكسب خبيث ، وتمرح بآمالك والسير حثيث . إن الظلم لا يترك منه قدر أنملة . فإذا رأيت ظالماً قد سطا فنم له ، فربما بات فأخذت جنبه من الليل نملة أي قروح في الجسد.

 <sup>(</sup>١) رواه أحمد والبزار ورواته محتج بهم في الصحيح (المنذري).

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود.

<sup>(</sup>٣) تمامه (فنعمت المرضعة وبئست الفاطمة» رواه البخاري والنسائي من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٤) روى نحوه ابن أبي الدنيا من حديث أبي هريرة أن بشر بن عاصم الجشمي حدث عمر فذكره، وأن عمر سأل سلمان وأبا ذر فصدقاه (المنذري) وضعفه.



# الكبسر

الكبر والفخر والخيلاء والعجب والتيه ـ قال الله تعالى :

﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ إِنِّي عُـذْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ مِنْ كُلِّ مُتَكَبِّر لا يُؤْمِنُ بِيَـوْمِ الْحِسَـابِ ﴾ [ سورة خافر آیـة ۲۷ ] وقال الله تعـالی : ﴿ إِنَّهُ لا يُحِبُّ اَلْمَسْتَكْبِرِينَ ﴾ [ سورة النحل آبة ۲۳ ].

وقال(۱) رسول الله ﷺ: « بينما رجل يتبختر في مشيه إذ خسف الله به الأرض فهو يتجلجل فيها إلى يوم القيامة» وقال(۲) عليه الصلاة والسلام : « يحشر الجبارون المتكبرون يوم القيامة أمثال الذر يطؤهم الناس يغشاهم الذل من كل مكان » وقال بعض السلف أول ذنب عصي الله به الكبر » . قال الله تعالى:

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبِي وَآسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ آلْكَافِرِينَ ﴾ [ سورة البقرة آبة ٣٤ ].

فمن استكبر على الحق لم ينفعه إيمانه كما فعل إبليس.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري والنسائي وغيرهما بنحوه من حديث ابن عمر وشواهده من حديث أبي سعيد الخدري وجابر وأبي هريرة وأقر بها إلى ما هنا لفظ أبي هريرة عن البخاري ومسلم كما في المنذري.

<sup>(</sup>٢) تمامه: يساقون إلى سجن في جهنم يقال له بولس تعلوهم نار الأنيار يسقون من عصارة أهل النار طينة الخبال، رواه النسائي والترمذي من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عبدالله بن عمرو بن العاص.

وعن النبي على قال : « لا يدخل الجنة أحد في قلبه مثقال ذرة من كبر » رواه مسلم ، وقال الله تعالى : ﴿ إِن الله لا يحب كل مختال فخور ﴾ [ سورة لقمان آية ١٨ ]. وقال على : قال الله تعالى : « العظمة إزاري والكبرياء ردائي فمن نازعني فيهما ألقيته في النار » رواه مسلم المنازعة : المجاذبة.

وقال على : « اختصمت الجنة والنار ، فقالت الجنة : ما لي ما يدخلني إلا ضعفاء الناس وسقطهم ؟ وقالت النار أوسرت بالجبارين والمتكبرين » الحديث (١) ، وقال الله تعالى : ﴿ ولا تصعّر خدك للناس ولا تمش في الأرض مرحاً . إن الله لا يحب كل مختال فخور ﴾ [ سورة لقمان آية ١٨]. أي لا تمل خدك معرضاً متكبراً . والمرح التبختر.

وقال سلمة بن الأكوع: « أكل رجل عند رسول الله على بشماله ، قال : كل بيمينك . قال : لا أستطيع ، فقال : لا استطعت ، ما منعه إلا الكبر فما رفعها إلى فيه بعد » رواه مسلم . وقال (٢)عليه الصلاة والسلام : « ألا أخبركم بأهل النار ؟ كل عتل جواظ مستكبر » : العتل الغليظ الجافي والجواظ : الجموع المنوع ، وقيل الضخم المختال في مشيته ، وقيل البطين.

عن ابن عمر (٣) رضي الله عنهما : قال سمعت رسول الله على يقول : « ما من رجل يختال في مشيته ويتعاظم في نفسه إلا لقي الله وهو عليه غضبان ». وصح (٤) من حديث أبي هريرة : أول ثلاثة يدخلون النار : أمير مسلط أي ظالم ، وغني لا يؤدي الزكاة ، وفقير فخور . وفي صحيح البخاري عن رسول الله على قال : « ثلاثة لا ينظر الله إليهم يوم القيامة ولا

<sup>(</sup>١) تمامه «فقضى الله بينهما أنك الجنة رحمتي أرحم بك من أشاء وأنك النار عذابي أعذب بك من أشاء ولكذكما ملؤها، رواه مسلم من حديث أبي سعيد الخدري (منذري).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم من حديث حارثة عن وهب.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في الكبير ورواته محتج بهم في الصحيح والحاكم وقال صحيح على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن خزيمة وابن حبان في صحيحيهما.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

يزكيهم ولهم عذاب أليم : المسبل ، والمنان ، والمنفق سلعته بالحلف الكاذب ، والمسبل هو الذي يسبل إزاره أو ثيابه أو سراويله حتى يكون إلى قدميه لأنه على قال (١) : « ما أسبل من الكعبين من الإزار فهو في النار ».

وأشر الكبر الذي فيه من يتكبر على العباد بعلمه ويتعاظم في نفسه بفضيلته فإن هذا لم ينفعه علمه فإن من طلب العلم للآخرة كسره علمه وخشع قلبه واستكانت نفسه ، وكان على نفسه بالمرصاد فلا يفتر عنها بل يحاسبها كل وقت ويتفقدها ، فإن غفل عنها جمحت عن الطريق المستقيم وأهلكته . ومن طلب العلم للفخر والرياسة وبطر على المسلمين وتحامق عليهم وازدراهم، فهذا من أكبر الكبر ، ولا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، من حديث أبي هريرة.



## شهادة الزور

### قال الله تعالى :

﴿وَٱلذِينَ لا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ﴾ [سورة الفرقان آية ٧٢] الآية وفي الأثر<sup>(١)</sup> عدلت شهادة الزور الشرك بالله تعالى مرتين، وقال الله تعالى: ﴿وَٱجْتَنِبُوا قَوْلَ ٱلزُّورِ﴾ [سورة الحج آية ٣٠].

وفي الحديث (٢) لا تزول قدما شاهد الزوريوم القيامة حتى تجب له النار. قال المصنف رحمه الله تعالى: شاهد الزور قد ارتكب عظائم (أحدها) الكذب والافتراء. قال الله تعالى:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَّابٌ ﴾ [ سورة غافر آية ٢٨ ].

وفي الحديث (٣) يطبع المؤمن على كل شيء ليس الخيانة والكذب (وثانيها) إنه ظلم الذي شهد عليه حتى أخذ بشهادته ماله وعرضه وروحه.

( وثالثها ): إنه ظلم الذي شهد له بأن ساق إليه المال الحرام فأخذه بشهادته فوجبت له النار، ، وقال(٤) على الله عنه عنه المال أخيه بغير

 <sup>(</sup>١) هذا الحديث من رواية خزيم بن فاتك مرفوعاً فذكره قال: ثم قـراً ﴿فاجتنبوا الرجس من
الأوثان واجتنبوا قول الزور حنفاء لله غير مشركين به ﴾ رواه أبو داود وهذا لفظه والترمذي
وابـن ماجة ورواه الطبراني في الكبير موقوفاً على ابن مسعود بإسناد حسن (منذري).

 <sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجة والحاكم وقال صحيح الإسناد من حديث ابن عمر بلفظ ولن تـزول. . . »
 إلخ.

<sup>(</sup>٣) تقدم في الكبيرة الرابعة عشرة تخريجه.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه من حديث أم سلمة ونحوه في أبي داود (مشكاة).



جق فلا يأخذه فإنما أقطع له قطعة من نار »( ورابعها ) : أنه أباح ما حرم الله تعالى وعصمه من المال والدم والعرض . قال رسول الله على : « ألا أنبئكم بأكبر الكبائر ؟ الإشراك بالله ، وعقوق الوالدين ، ألا وقول الزور ، ألا وشهادة الزور . . . فما زال يكررها حتى قلنا ليته سكت » رواه البخاري (١٠) . فنسأل الله تعالى السلامة والعافية من كل بلاء .

(١) ومسلم والترمذي من حديث أبي بكر.



## شرب الخمر

#### قال الله تعالى:

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانُ فَا جْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ. إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِع بَيْنَكُم الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَن الصَّلاةِ فَهَلُ انْتُمْ مُنْتَهُونَ ﴾ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَن الصَّلاةِ فَهَلُ انْتُمْ مُنْتَهُونَ ﴾ [سورة المائدة آية ٩٠ - ٩١].

فقد نهى عزّ وجلّ في هذه الآية عن الخمر وحذر منها ، وقال النبي (١) ﷺ : « اجتنبوا الخمر فإنها أم الخبائث » فمن لم يجتنبها فقد عصى الله ورسوله واستحق العذاب بمعصية الله ورسوله. قال الله تعالى:

﴿ وَمَنْ يَعْصِ آللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَـدَّ حُدُودَهُ يُـدْخِلُهُ نَارَاً خَـالِدَاً فِيهَـا وَلَهُ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ [ سورة النساء آية ١٤ ].

وعن ابن عباس (٢)رضي الله عنهما قال : لما نزل تحريم الخمر مشى الصحابة بعضهم إلى بعض وقالوا حرمت الخمر وجعلت عدلاً للشرك.

وذهب (7)عبدالله بن عمرو إلى أن الخمر أكبر الكبائر ، وهي بلا ريب أم الخبائث وقد لعن شاربها في غير حديث (3) . وعن ابن عمر رضي الله عنهما

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم من حديث ابن عباس بلفظ «فإنها مفتاح كل شر» وقال صحيح الإسناد وفي حديث عثمان مرفوعاً اجتنبوا أم الخبائث فإنه كان رجل ممن كان قبلكم، إلخ فذكر قصة \_ رواه ابن حبان والبيهقي مرفوعاً وموقوفاً وذكر أنه المحفوظ (منذري).

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني وقال رجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني مع قصة بإسناد صحيح ورواه الحاكم وقال صحيح على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٤) من حديث ابن عمر عن أبي داود وابن ماجة حديث أنس عن ابن ماجة والترمذي، =

قال : قال رسول الله ﷺ : « كل مسكر خمر وكل خمر حرام ومن شرب الخمر في الدنيا ومات ولم يتب منها وهو مدمنها لم يشربها في الأخرة » رواه مسلم (۱)، وروى مسلم (۲)عن جابر رضي الله عنه قال : «قال رسول الله ﷺ : « إن على الله عهداً لمن شرب المسكر أن يسقيه الله من طينة الخبال . قيل : يا رسول الله وما طينة الخبال ؟ قال : عرق أهل النار أو عصارة أهل النار ».

وفي الصحيحين أن رسول الله ﷺ قال : من شرب الخمرة في الدنيا يحرمها في الأخرة.

ذكر أن مدمن الخمر كعابد وثن : رواه الإمام أحمد في مسنده من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ أقال : « مدمن الخمر كعابد وثن ».

ذكسر أن مدمن الخمسر إذا مات ولم يتب لا يسدخل الجنسة : روى النسائي (٣) من حديث ابن عمسر أن رسول الله على قال : « لا يدخل الجنة عاق ولا مدمن خمر » وفي رواية « ثلاثة قد حرم الله عليهم الجنة مدمن الخمر والعاق لوالديه ، والديوث وهو الذي يقر السوء في أهله ».

ذكر أن السكران لا يقبل الله منه حسنة : روى (٤) جابر بن عبدالله أن رسول الله على قال : « ثلاثة لا تقبل لهم صلاة ولا ترفع لهم حسنة إلى السماء : العبد الأبق حتى يرجع إلى مواليه فيضع يده في أيديهم ، والمرأة الساخط عليها زوجها حتى يرضى عنها ، والسكران حتى يصحو ».

والخمر ما حامر العقبل أي غطاه سبواء كان رطباً أو يابساً أو مأكبولاً أو مشروباً ، وعن أبي سعيد الخدري (٥)قال : قال رسبول الله ﷺ : ﴿ لا يقبل

وحديث ابن عباس عن أبي داود وأحمد، وابن حبان والحاكم.

<sup>(</sup>١) البخاري وأبو داود والترمذي والنسائى والبيهقي.

<sup>(</sup>٢) والنسائي.

<sup>(</sup>٣) وأحمد والبزار والحاكم وقال صحيح الإسناد.

 <sup>(</sup>٤) رواه ابن خزيمة وابن حبان والبيهقي والطبراني في الأوسط.

 <sup>(</sup>٥) ذكره في اللاليء المصنوعة عن عبد بن حميد بسنده إلى أبي سعيد الخدري.

الله لشارب الخمر صلاة ما دام في جسده شيء منها ». وفي رواية « من شرب الخمر لم يقبل الله منه شيئاً ، ومن سكر منها لم تقبل له صلاة أربعين صباحاً ، فإن تاب ثم عاد كان حقاً على الله أن يسقيه من مهل جهنم ». وقال (۱) رسول الله على : « من شرب الخمر ولم يسكر أعرض الله عنه أربعين ليلة ، ومن شرب الخمر وسكر لم يقبل الله منه صرفاً ولا عدلاً أربعين ليلة ، فإن مات فيها مات كعابد وثن ، وكان حقاً على الله أن يسقيه من طينة الخبال . قيل : يا رسول الله وما طينة الخبال ؟ قال : «عصارة أهل النار القيح والدم».

وقال عبدالله بن أبي أوفى : من مات مدمناً للخمر مات كعابد اللات والعزى . قيل : أرأيت مدمن الخمر هو الذي لا يستفيق من شربها ؟ قال : لا. ولكن هو الذي يشربها إذا وجدها ولو بعد سنين.

ذكر أن من شرب الخمر لا يكون مؤمناً حين يشربها: عن أبي هريرة عن النبي على: « لا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن ، ولا يبزني الزاني حين يزني وهو مؤمن ، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن ، والتوبة معروضة بعد. أخرجه البخاري (٢) وفي الحديث (٣) « من زنى أو شرب الخمر نزع الله منه الإيمان كما يخلع الإنسان القميص من رأسه ، وفيه : من شرب الخمر ممسياً أصبح مشركاً ، ومن شربها مصبحاً أمسى مشركاً . وفيه (٤)عن النبي على أنه قال : « إن رائحة الجنة لتوجد من مسيرة خمسمائة عام ولا يجد ريحها عاق ولا منان ولا مدمن خمر ولا عابد وثن ». وروى (٥) الإمام أحمد من حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال : قال رسول الله على: « لا

<sup>(</sup>۱) روي بألفاظ نحومما هنا أقربها حديث عبدالله بن عمرو وعند ابن حبان في صحيحه والحاكم مختصراً، وكذا حديث عبدالله بن عمر عند الترمذي وحسف الحاكم والنسائي، ووقفه عليه مختصراً (المنذري).

<sup>(</sup>٢) مسلم وأبو داود والترمذي والنسائي، وقوله: والتوبة معروضة بعد، من زيادة مسلم وأبي داود (المنذري).

<sup>(</sup>٣) رواه الحاكم من حديث أبي هريرة.

 <sup>(</sup>٤) رواه الطبراني في الصغير من حديث أبي هريرة وأشار المنذري إلى ضعفه.

<sup>(</sup>٥) وأبو ليلى وابن حبان في صحيحه والخاكم وصححه.

يدخل الجنة مدمن خمر ولا مؤمن بسحر ولا قاطع رحم ، ومن مات وهو يشرب الخمـر سقاه الله من نهـر الغوطـة وهو مـاء يجري من فـروج المـومسـات ـ أي الزانيات يؤذي أهل النار ريح فروجهن ».

وقال رسول الله (۱) على: «إن الله بعثني رحمة وهدى للعالمين ، بعثني لأمحق المعازف والمزامير وأمر الجاهلية ، وأقسم ربي تعالى بعزته لا يشرب عبد من عبيدي جرعة من الخمر إلا سقيته مثلها من حميم جهنم ، ولا يدعها عبد من عبيدي من مخافتي إلا سقيته إياها في حظائر القدس مع خير الندماء ».

ذكر من لعن في الخمر : روى أبو داود (٢) أن رسول الله على قال : « لعنت الخمر بعينها وشاربها وساقيها وبائعها ومبتاعها وعاصرها ومعتصرها وحاملها والمحمولة إليه وآكل ثمنها ». ورواه الإمام (٣) أحمد من حديث ابن عباس قال سمعت رسول الله على يقول : « أتاني جبريل عليه السلام فقال : يا محمد إن الله لعن الخمر وعاصرها ومعتصرها وبائعها ومبتاعها وشاربها وآكل ثمنها وحاملها والمحمولة إليه وساقيها ومستقيها ».

ذكر النهي عن عيادة شربة الخمر إذا مرضوا وكذلك لا يسلم عليهم: عن عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: (لا تعودوا شرّاب الخمر إذا مرضوا). قال البخاري، وقال ابن عمر لا تسلموا على شربة الخمر، وقال (٤) على الله عنهم ولا تشهدوا وقال (٤) على الله تجالسوا شراب الخمر ولا تعودوا مرضاهم ولا تشهدوا جنائزهم، وإن شارب الخمر يجيء يوم القيامة مسوداً وجهه، مدلعاً لسانه على

<sup>(</sup>١) رواه أحمد من حديث أبي أمامة من طريق علي بن يزيد يعني الإلهاني فيه خلاف والأكثر على تضعيفه.

<sup>(</sup>٢) رواه من حديث ابن عمر بلفظ «لعن الله الخمر إلخ» ولفظ وآكل ثمنها من زيادة ابن ماجة وشاهده من حديث أنس عند الترمذي (المنذري).

<sup>(</sup>٣) أي بسند صحيح وابن حبان في صحيحه والحاكم، وقال صحيح (منذري).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن الجوزي في الموضوعات عن ابن عدي بسنده إلى ابن عمر وقــال موضــوع فيه ضعفاء ليث وجعفر بن البحارث أبو الأشهب وأبو مطيع، وله طــرق أخرى لا تــرفعه عن الحضيض.

صدره، يسيل لعابه يقذره كل من رأه وعرفه أنه شارب خمر.

قال بعض العلماء: إنما نهى عن عيادتهم والسلام عليهم لأن شارب الخمر فاسق ملعون، قد لعنه الله ورسوله كما تقدم في قوله: لعن الله الخمور وشاربها الحديث فإن اشتراها وعصرها كان ملعوناً مرتين، وإن سقاها لغيره كان ملعوناً ثلاث مرات، فلذلك نهى عن عيادته والسلام عليه إلا أن يتوب فمن تاب تاب الله عليه.

ذكر أن الخمر لا يحل التداوي بها: عن أم سلمة (١) رضي الله عنها قالت: اشتكت ابنة لي فنبذت لها في كوز، فدخل علي رسول الله في وهو يغلي، فقال: ما هذا يا أم سلمة؟ فذكرت له أني أداوي به ابنتي فقال رسول الله في وإن الله تعالى لم يجعل شفاء أمتي فيما حرم عليها».

ذكر أحاديث متفرقة رويت في الخمر: من ذلك ما ذكره أبو نعيم في «الحلية» عن أبي موسى رضي الله عنه، قال: أتي النبي ﷺ بنبيذ في جرة له نشيش فقال: «اضربوا بهذا الحائط فإن هذا شرب من لا يؤمن بالله واليوم الأخر».

وقال رسول الله على: «من كان في صدره آية من كتاب الله وصب عليها الخمر يجيء يوم القيامة كل حرف من تلك الآية فيأخذ بناصيته حتى يوقفه بين يدي الله تبارك وتعالى فيخاصمه، ومن خاصمه القرآن خصم. فالويل لمن كان القرآن خصمه يوم القيامة وجاء عن النبي على: «ما من قوم اجتمعوا على مسكر في الدنيا إلا جمعهم الله في النار فيقبل بعضهم على بعض يتلاومون، يقول أحدهم للآخر: يا فلان لا جزاك الله عني خيراً فأنت الذي أوردتني هذا المورد، ويقول له الآخر مثل ذلك»، وجاء عن النبي في أنه قال: «من شرب الخمر في الدنيا سقاه الله من سم الأساودة شربة يتساقط لحم وجهه في الإناء قبل أن يشربها، فإذا شربها تساقط لحمه وجلده يتأذى به أهل النار، ألا وشاربها وعاصرها وحاملها والمحمولة إليه وآكل ثمنها شركاء في إثمها، لا يقبل الله منهم صلاة ولا صوماً ولا حجاً حتى يتوبوا، فإن ماتوا قبل التوبة كان

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي وأبو يعلى وشاهده عن ابن مسعود عن أحمد والحاكم وعلقمة والبخاري عن ابن مسعود بصيغة الجزم.

حقاً على الله أن يسقيهم بكل جرعة شربوها في الدنيا من صديد جهنم ألا وكل مسكر خمر وكل خمر حرام».

ويدخل في قوله على كل مسكر خمر: الحشيشة كما سيأتي الكلام عليها إن شاء الله تعالى. روي «أن شربة الخمر إذا أتوا على الصراط يتخطفهم الزبانية إلى نهر الخبال فيسقون بكل كأس شربوها من الخمر شربة من نهر الخبال، فلو أن تلك الشربة تصب من السماء لأحرقت السماوات من حرها» نعوذ بالله منها.

ذكر الآثار عن السلف في الخمر: ذكر ابن مسعود رضي الله عنه قال: إذا مات شارب الخمر فادفنوه، ثم اصلبوه على خشبة، ثم انبشوا عنه قبره فإن لم تروا وجهه مصروفاً عن القبلة وإلا فاتركوه مصلوباً. وعن الفضل بن عياض أنه حضر عند تلميذ له حضرته الوفاة فجعل يلقنه الشهادة ولسانه لا ينطق بها، فكررها عليه فقال: لا أقولها وأنا بريء منها، فخرج الفضيل من عنده وهو يبكي، ثم رآه بعد مدة في منامه وهو يسحب به إلى النار، فقال له: يا مسكين بم نزعت منك المعرفة؟ فقال: يا أستاذ كان بي علة فأتيت بعض الأطباء فقال لي تشرب في كل سنة قدحاً من الخمر وإن لم تفعل تبقى بك علتك، فكنت أشربها في كل سنة لأجل التداوي! فهذا حال من يشربها للتداوي فكيف حال من يشربها لغير ذلك؟ نسأل الله العفو والعافية من كل بلاء.

وسئل بعض التائبين عن سبب توبته فقال: كنت أنبش القبور فرأيت فيها أمواتاً مصروفين عن القبلة، فسألت أهليهم عنهم فقالوا: كانوا يشربون الخمر في الدنيا وماتوا من غير توبة وقال بعض الصالحين: مات لي ولد صغير، فلما دفنته رأيته بعد موته في المنام وقد شاب رأسه. فقلت: يا ولدي دفنتك وأنت صغير فما الذي شيبك؟ فقال: يا أبت دفن إلى جانبي رجل ممن كان يشرب الخمر في الدنيا، فزفرت جهنم لقدومه زفرة لم يبق منها طفل إلا شاب رأسه من شدة زفرتها، نعوذ بالله منها، ونسأل الله العفو والعافية مما يوجب العذاب في الأخرة.

فالواجب على العبد أن يتوب إلى الله تعالى قبل أن يدركه الموت وهو على شرحالة، فيلقى في النار، نعوذ بالله منها. (فصل): والحشيشة المصنوعة من ورق القنب حرام كالخمر يحد شاربها، كما يحد شارب الخمر وهي أخبث من الخمر، من جهة أنها تفسد العقل والمزاج حتى يصير في الرجل تخنث ودياثة وغير ذلك من الفساد. والخمر أخبث من جهة أنها تفضي إلى المخاصمة والمقاتلة وكلاهما يصد عن ذكر الله وعن الصلاة.

وقد توقف بعض العلماء المتأخرين في حدها، ورأى أن أكلتها تعـزر بما دون الحد حيث ظنها تغير العقل من غير طرب بمنزلة البنج ولم يجد للعلماء المتقدمين فيها كلاماً، وليس كذلك بل أكلتها ينشون ويشتهونها كشراب الخمـر وأكثر، حتى لا يصبروا عنهـا وتصدهم عن ذكر الله وعن الصلاة إذا أكثروا منها، مع ما فيها من الدياثة والتخنث وفساد المزاج والعقل وغير ذلك. لكن لما كانت جَامدة مطعومة \_ ليست شراباً \_ تنازع العلّماء في نجاستها على ثلاثة أقوال في مـذهب الإمام أحمـد وغيره، فقيـل: هي نجسة كـالخمر المشـروبة، وهـذا هو الاعتبار الصحيح وقيل: لا، لجمودها، وقبل يفرق بين جامدها ومائعها، وبكـل حال: فهي داخلة فيما حرم الله ورسوله من الخمر المسكر لفظاً ومعني، قال أبو مـوسى: يا رسـول الله أفتنا في شـرابين كنا نصنعهمـا بـاليمن «البتـع» وهـو من العسل ينبذ حتى يشتد، و«المزر» وهو من الذرة والشعير ينبذ حتى يشتد قال: وكان رسول الله ﷺ قد أعطى جوامع الكلم بخواتمه، فقال ﷺ: «كل مسكـر حرام» رواه مسلم، وقال ﷺ: «ما أسكر كثيـره فقليله حرام»، ولم يفـرق ﷺ بين نوع ونوع لكونه مأكولًا أو مشـروباً، على أن الخمـر قد يصـطنع بهـا يعني الخبز، وهذه الحشيشة قد تذاب بالماء وتشرب، والخمر يشرب ويؤكل، والحشيشة تشرب وتؤكل، وإنما لم يذكرها العلماء لأنها لم تكن على عهد السلف الماضي وإنما حدثت في مجيء التتار إلى بـلاد الإسلام وقـد قيل في وصفها شعراً:

ف آكلها وزارعها حللاً فتلك على الشقي مصيبتان فوالله ما فرح إبليس بمثل فرحه بالحشيشة لأنه زينها للأنفس الخسيسة فاستحلوها واسترخصوها:

عشت في أكلها بأقبح عيشه يا أخما الجهل بعته بحشيشه

قىل لمن ياكىل الحشيشة جهالاً قيمة المرء جوهر فلماذا

(حكاية): عن عبد الملك بن مروان: أن شاباً جاء إليه باكياً حزيناً فقال: يا أمير المؤمنين إنى ارتكبت ذنباً عظيماً فهل لى من توبة؟ قال وما ذنبك؟ قال: ذنبي عظيم. قال: وما هو فتب إلى الله تعالى فإنـه يقبل التـوبة عن عبـاده ويعفو عن السيئات. قال: يا أمير المؤمنين كنت أنبش القبور وكنت أرى فيها أموراً عجيبة قال: وما رأيت؟ قال يا أمير المؤمنين نبشت ليلة قبـراً فرأيت صاحبه قـد حـول وجهه عن القبلة فخفت منـه، وأردت الخـروج وإذا أنـا بقـائـل يقـول في القبر: ألا تسأل عن الميت لماذا حول وجهه عن القبلة؟ فقلت: لماذا حول؟ قال: لأنه كان مستخفاً بالصلاة. هذا جزاء مثله. ثم نبشت قبراً آخر فرأيت صاحبه قد حول خنزيراً وقد شد بالسلاسل والأغلال في عنقه، فخفت منه وأردت الخروج وإذا بقائل يقول لي: ألا تسأل عن عمله، ولماذا يعذب؟ فقلت: لماذا؟ فقال: كان يشرب الخمر في الدنيا ومات من غيـر توبـة. والثالث يا أمير المؤمنين نبشت قبراً فوجدت صاحبه قد شد بالأرض بأوتار من نار وأخرج لسانه من قفاه، فخفت ورجعت، وأردت الخروج فنوديت: ألا تسأل عن حاله لماذا ابتلى؟ فِقلت: لماذا؟ فقال: كان لا يتحرز من البول، وكان ينقل الحديث بين الناس فهذا جزاء مثله. والرابع يا أمير المؤمنين نبشت قبراً فوجدت صاحبه قد اشتعل ناراً فخفتُ منه وأردت الخروج، فقيل: ألا تسأل عنه وعن حاله؟ فقلت وما حاله؟ فقال: كان تاركاً للصلاة. والخامس يا أمير المؤمنين نبشت قبراً فرأيته قد وسع على الميت مد البصر وفيه نور ساطع، والميت نائم على سريـر، وقد أشرق نوره وعليه ثياب حسنة فأخذتني منه هيبة، وأردت الخروج فقيل لي : هلا تسأل عن حاله لماذا أكرم بهذه الكرامة. فقلت: لماذا أكرم؟ فقيل لي: لأنه كان شاباً طائعاً نشأ في طاعة الله عزّ وجلّ وعبادته فقال عبد الملك عنـ ذلك: إن في هذا لعبرة للعاصين وبشارة للطائعين. فالواجب على المبتلي بهذه المعائب المبادرة إلى التوبة والطاعة، جعلنا الله وإياكم من الطائعين، وجنبنا أفعال الفاسقين، إنه جواد كريم.



#### القصار

قال الله تعالى:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامِ رِجْسُ مِنْ عَملِ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِع بَيْنَكُم عَملِ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِع بَيْنَكُم الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُم عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَن الصَّلَاةِ فَهَلْ أَنْتُم مُنْتَهُونَ ﴾ [سورة المائدة آية ٩٠ - ٩١].

والميسر هو القمار بأي نوع كان: نرد أو شطرنج أو فصوص أو كعاب أو جوز أو بيض أو حصى أو غيره، وهو من أكل أموال الناس بالباطل الذي نهى الله عنه بقوله: ﴿ولا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل﴾ [سورة البقرة آية ١٨٨]، وداخل في قول النبي ﷺ(١): «إن رجالًا يتخوضون في مال الله بغير حق فلهم الناريوم القيامة»، وفي صحيح البخاري أن رسول الله ﷺ قال: «من قال لصاحبه تعال أقامرك فليتصدق»، فإذا كان مجرد القول يوجب الكفارة أو الصدقة فما ظنك بالفعل؟!.

(فصل): اختلف العلماء في النرد والشطرنج إذا خليا عن رهن، اتفقوا على تحريم اللعب بالنرد لما صح عن رسول الله على أنه قال: «من لعب بالنردشير فكأنما صبغ يده في لحم الخنزير ودمه» أخرجه مسلم. وقال على الله ورسوله». وقال ابن عمر رضي الله عنه، اللعب بالنرد

<sup>(</sup>١) رواه البخاري كما قاله المؤلف في الرسالة الصغرى.

<sup>(</sup>٢) رواه مالك وأبو داود وابن ماجة والحاكم والبيهقي وقال الحاكم صحيح على شرطهما.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قمار كالدهن بودك الخنزير.

قال: وأما الشطرنج فأكثر العلماء على تحريم اللعب بها، سواء كان برهن أو بغيره. أما بالرهن فهو قمار بلا خلاف، وأما الكلام إذا خلا عن الرهن فهو أيضاً قمار حرام عند أكثر العلماء، وحكي إباحته في رواية عن الشافعي: إذا كان في خلوة ولم يشغل عن واجب ولا عن صلاة في وقتها. وسئل النووي رحمه الله عن اللعب بالشطرنج أحرام أم جائز؟ فأجاب رحمه الله تعالى: هو حرام عند أكثر أهل العلم. وسئل أيضاً رحمه الله عن لعب الشطرنج هل يجوز أم لا، وهل يأثم اللاعب بها أم لا؟ أجاب رحمه الله: إن فوت به صلاة عن وقتها أو لعب بها على عوض فهو حرام، وإلا فمكروه عند الشافعي، وحرام عند غيره، وهذا كلام النووي في فتاويه.

والدليل على تحريمه على قول الأكثرين في قول الله تعالى: ﴿حرمت عليكم الميتة والدم ولحم المخنزير﴾ [سورة المائدة آية ٣] إلى قوله: ﴿وأن تستقسموا بالأزلام﴾ [سورة المائدة آية ٣] قال سفيان ووكيع بن الجراح: هي الشطرنج، وقال علي بن أبي طالب رضي الله عنه: الشطرنج ميسر الأعاجم. ومرّ رضي الله عنه على قوم يلعبون بها فقال: ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون؟ لأن يمس أحدكم جمراً حتى يطفأ خير له من أن يمسها. ثم قال: والله لغير هذا خلقتم. وقال أيضاً رضي الله عنه: صاحب الشطرنج أكذب والله لغير هذا خلقتم. وقال أيضاً رضي الله عنه: صاحب الشطرنج أكذب الناس. يقول أحدهم: قتلت، وما قتل. ومات وما مات. وقال أبو موسى الأشعري رضي الله تعالى عنه: لا يلعب بالشطرنج بأساً؟ فقال: البأس كله فيه. لإسحاق بن راهويه، أترى في اللعب بالشطرنج بأساً؟ فقال: البأس كله فيه. فقيل له: إن أهل الثغور يلعبون بها لأجل الحرب، فقال: هو فجور. وسئل محمد بن كعب القرظي عن اللعب بالشطرنج فقال: أدنى ما يكون فيها أن محمد بن كعب القرظي عن اللعب بالشطرنج فقال: أدنى ما يكون فيها أن اللاعب بها يعرض يوم القيامة أو قال يحشر يوم القيامة مع أصحاب الباطل.

وسئل ابن عمر رضي الله عنهما عن الشطرنج، فقال: هي أشر من النود وتقدم الكلام عن تحريمه. وسئل الإمام مالك بن أنس رحمه الله عن الشطرنج فقال: الشطرنج من النرد. بلغنا عن ابن عباس أنه ولي مالاً ليتيم فوجدها في تركة والد اليتيم فأحرقها. ولو كان اللعب بها حلالاً لما جاز له أن يحرقها لكونها مال اليتيم، ولكن لما كان اللعب بها حراماً أحرقها فتكون من جنس الخمر إذا

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وجد في مال اليتيم وجبت إراقته كذلك الشطرنج. وهذا مذهب حبر الأمة رضي الله عنه. وقيل لإبراهيم النخعي: ما تقول في اللعب بالشطرنج؟ فقال: إنها ملعونة.

وروى(١) أبوبكر الأشرم في جامعه عن واثلة بن الأسقع عن رسول الله على قال: إن لله في كل يوم ثلاثمائة وستين نظرة إلى خلقه ليس لصاحب الشاه فيها نصيب يعني لاعب الشطرنج لأنه يقول شاه مات. وروى أبو بكر الأجري بإسناده عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله في قال: إذا مررتم بهؤلاء الذين يلعبون بهذه الأزلام النرد والشطرنج وما كان من اللهو فلا تسلموا عليهم، فإنهم إذا اجتمعوا وأكبوا عليها جاءهم الشيطان بجنوده فأحدق بهم، كلما ذهب واحد منهم يصرف بصره عنها لكزه الشيطان بجنوده، فلا يزالون يلعبون حتى يتفرقوا كالكلاب اجتمعت على جيفة فأكلت منها حتى يزالون يلعبون حتى يتفرقوا كالكلاب اجتمعت على جيفة فأكلت منها حتى ملأت بطونها ثم تفرقت، ولأنهم يكذبون عليها فيقولون: شاه مات. وروي عنه قال (٢): أشد الناس عذاباً يوم القيامة صاحب الشاه يعني صاحب الشطرنج، ألا تراه يقول: قتلته، والله مات، والله افترى، وكذب على الله.

وقال مجاهد: ما من ميت يموت إلا مثل له جلساؤه الذين كان يجالسهم فاحتضر رجل ممن كان يلعب بالشطرنج فقيل له: قل لا إله إلا الله فقال شاهك ثم مات، فغلب على لسانه ما كان يعتاده حال حياته في اللعب، فقال عوض كلمة الإخلاص: شاهك. وهذا كما جاء في إنسان آخر ممن كان يجالس شراب الخمر أنه حين حضره الموت فجاءه إنسان يلقنه الشهادة فقال له: اشرب واسقني ثم مات فلا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم. وهذا كما جاء في حديث مروي: يموت كل إنسان على ما عاش عليه ويبعث (٣) على ما مات عليه. فنسأل الله المنان بفضله أن يتوفانا مسلمين لا مبدلين ولا مغيرين ولا ضالين ولا زائغين إنه جواد كريم.

<sup>(</sup>١) أحمد بن محمد بن هانيء أبو بكر الأثرم البغدادي صاحب الإمام أحمد المتوفى سنة ٢٧٣ هـ.

<sup>(</sup>٢) قال المنذري في الترغيب: وقد ورد ذكر الشطرنج في أحاديث لا أعلم لشيء منها إسناداً صحيحاً ولا حسناً والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) روى مسلم آخر. بلفظ «يبعث كل عبد على ما مات عليه» ذكره في أسنى المطالب.



#### قذف المحصنات

### قال الله تعالى:

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنات الْغَافِلات المُؤمِنَات لُعِنُوا فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَة وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ. يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِم أَلْسِنتُهُمْ وَأَيْدِيهِم وَأَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [سورة النور آیسة ۲۳ - ۲۶] وقال الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ اللهُ مَانِينَ جَلْدَةً وَلاَ تَقْبُلُوا لَهُمْ الْمُحصَنات ثُم لَم يَأْتُوا بِأَرْبَعَة شُهَدَاء فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً وَلاَ تَقْبُلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَداً وَأُولَئِكَ هُمْ الْفَاسِقُونَ ﴾ [سورة النور آية ٤].

بين الله تعالى في الآية ان من قذف امرأة محصنة حرة عفيفة عن الزنا والفاحشة انه ملعون في الدنيا والآخرة وله عذاب عظيم، وعليه في الدنيا الحد ثمانون جلدة وتسقط شهادته وإن كان عدلاً. وفي الصحيحين أن رسول الله على قال: «اجتنبوا السبع الموبقات» فذكر منها قذف المحصنات الغافلات المؤمنات والقذف أن يقول لامرأة أجنبية حرة عفيفة مسلمة: يا زانية، أو يا باغية، أو يا قحبة. أو يقول لزوجها: يا زوج القحبة، أو يقول لولدها: يا ولا الزانية أو يا ابن القحبة. أو يقول لبنتها يا بنت الزانية أو يا بنت القحبة. فإن القحبة عبارة عن الزانية، فإذا قال ذلك أحد من رجل أو امرأة لرجل أو لامرأة لرجل أو لامرأة لرجل أو يقبل للجل: يا زاني، أو قال لصبي حريا على، أو يا منكوح، وجب عليه الحد ثمانون جلدة، إلا أن يقيم بينة بذلك، والبينة كما قال الله: أربعة شهداء يشهدون على صدقه فيما قذف به تلك المرأة أو ذاك الرجل، فإن لم يقم بينة جلد إذا طالبته بذلك التي قذفه، وكذلك إذا قذف مملوكه أو جاريته بأن قال لمملوكه: يا زاني أو لجاريته يا زانية أو يا باغية أو يا

قحبة، لما ثبت في الصحيحين عن رسول الله على أنه قال: «من قذف مملوكه بالزنا أقيم عليه الحديوم القيامة إلا أن يكون كما قال». وكثير من الجهال واقعون في هذا الكلام الفاحش الذي عليهم فيه العقوبة في الدنيا والآخرة ولهذا ثبت في الصحيحين عن رسول الله على أنه قال: «إن الرجل ليتكلم بالكلمة ما يتبين فيها يزل() بها في النار أبعد مما بين المشرق والمغرب». فقال له معاذ ابن جبل: يا رسول الله وإنا لمؤاخذون بما نتكلم به؟ فقال: «ثكلتك() أمك يا معاذ، وهل يكب الناس في النار على وجوههم إلا حصائد ألسنتهم؟» وفي الحديث(): «من كان يؤمن بالله واليوم والآخر فليقل خيراً أو ليصمت». وقال الله تبارك وتعالى في كتابه العزيز: ﴿ما يلفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد﴾ الله تبارك وتعالى في كتابه العزيز: ﴿ما يلفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد﴾ وسورة ق ١٨] وقال عقبة بن عامر(): يا رسول الله ما النجاة؟ قال: «أمسك عليك لسانك وليسعك بيتك، وابك على خطيئتك، وإن أبعد الناس إلى الله القاسي».

وقال ﷺ (°): إن أبغض الناس إلى الله الفاحش البذي الذي يتكلم بالفحش ورديء الكلام، وقانا الله وإياكم شر ألسنتنا بمنه وكرمه إنه جواد كريم (٦).

<sup>(</sup>١) يزل: يهوي.

<sup>(</sup>٢) أي فقدتك ولا يقصد معناه وإنما يجري على لسانهم عفواً.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ومسلم في ضمن حديث إكرام الضيف والنهي عن أذى الجار (المنذري).

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود والترمذي وحسنه وابن أبي الـدنيا كلهم من طـريق عبيد الله بن زحـر عن على بن يزيد عن القاسم عن أبي أمامة عنه.

<sup>(</sup>٥) في معناه حديث عبد الله بن عمرو مرفوعاً: إياكم والفحش فإن الله لا يحب الفحش ولا التفحش رواه النسائي في سننه الكبرى في التفسير منها، والحاكم وصححه، وكذلك حديثه والجنة حرام على كل فاحش أن يدخلها، رواه ابن أبي الدنيا وأبو نعيم، وحديث ابن مسعود مرفوعاً وليس المؤمن بالطعان ولا اللعان ولا الفاحش ولا البذي، رواه الترمذي بإسناد صحيح (العراقي).

<sup>(</sup>٦) (فائدة) قال المؤلف في الصغرى: وأما من قذف أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها بعد نزول براءتها من السماء فهو كافر مكذب للقرآن فيقتل كفراً.





# الغلول من الغنيمة

وهي من بيت المال ومن الزكاة قال الله تعالى:

﴿إِنَّ الله لَا يُحِبُّ النَّائِنِينَ ﴾ [سورة الأنفال آية ٥٨] وقال الله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِنَبِي أَنْ يَغُلُ وَمَنْ يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَة ﴾ [سورة آل عمران آية ١٦١].

وفي صحيح مسلم عن أبي هريسرة رضي الله عنه قال: قام فينا رسول الله على ذات يوم فذكر الغلول فعظمه وعظم أمره، ثم قال لا ألفين (١) أحدكم يجيء يوم القيامة على رقبته بعير له رغاء (٢) يقول: يا رسول الله أغثني، فأقول: لا أملك لك من الله شيئاً قد أبلغتك، لا ألفين أحدكم يجيء يوم القيامة على رقبته فرس له حمحمة (٣) فيقول: يا رسول الله أغثني، فأقول: لا أملك لك من الله شيئاً قد أبلغتك. لا ألفين أحدكم يجيء يوم القيامة على رقبته شاة لها ثغاء (٤) يقول: يا رسول الله أغثني، فأقول: لا أملك لك من الله شيئاً قد أبلغتك، لا ألفين أحدكم يجيء يوم القيامة على رقبته نفس لها صياح، فيقول: يا رسول الله أغثني فأقول: يا رسول الله أغثني فأقول: يا رسول الله أغثني، فأقول: يا رسول الله أغثني، فأقول: لا أملك لك من الله شيئاً قد أبلغتك. لا أغثني، فأقول: لا أملك لك من الله شيئاً قد أبلغتك، لا ألفين أحدكم يجيء يوم القيامة على رقبته رقاع يخفق، فيقول: يا رسول الله أغثني، فأقول لا أملك لك

<sup>(</sup>١) أي لا أجدن.

<sup>(</sup>٢) الرغاء: صوت البعير.

<sup>(</sup>٣) الحمحمة: صوت الفرس.

<sup>(</sup>٤) الثغاء: صوت الشاة.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

من الله شيئاً قد أبلغتك. أخرج هذا الحديث مسلم (١).

(قوله): على رقبته رقاع تخفق - أي ثياب وقماش، (قوله): على رقبته صامت - أي من ذهب أو فضة، فمن أخذ شيئاً من هذه الأنواع المذكورة من الغنيمة قبل أن تقسم بين الغانمين، أو من بيت المال بغير إذن الإمام، أو من الزكاة التي تجمع للفقراء جاء يوم القيامة حامله على رقبته، كما ذكر الله تعالى في القرآن ﴿ ومن يغلل يأت بما غل يوم القيامة ﴾.

ولقول النبي على: «أدوا الخيط والمخيط وإياكم والغلول فإنه عار على صاحبه يوم القيامة» ولقول النبي على لما استعمل ابن اللتبية على الصدقة وقدم، وقال: هنذا لكم وهذا أهدي لي. فصعد النبي على المنبر وحمد الله وأثنى عليه إلى أن قال: «والله لا يأخذ أحد منكم شيئاً بغير حقه إلا جاء يوم القيامة يحمله، فلا أعرف رجلاً منكم لقي الله يحمل بعيراً له رغاء أو بقرة لها خوار أو شاة تيعر، ثم رفع يده على ققال: اللهم هل بلغت»(٢)؟.

وعن أبي هريرة (٣) قال: خرجنا مع رسول الله على إلى خيبر (ففتح علينا) فلم نغنم ذهباً ولا ورقاً، غنمنا المتاع (الطعام) والثياب، ثم انطلقنا إلى البوادي (يعني وادي القرى) ومع رسول الله على عبد وهبه له رجل من بني جذام (يدعى رفاعة بن يزيد من بني الضبيب)، فلما نزل (الوادي) قام عبد رسول الله على يحل رحله، فرمي بسهم فكان فيه حتفه، فقلنا: هنيئاً له بالشهادة يا رسول الله، فقال رسول الله: «كلا والذي نفسي بيده إن الشملة لتلتهب عليه ناراً، أخذها من الغنائم لم تصبها المقاسم». قال ففزع الناس فجاء رجل بشراك أو شراكين (فقال: أصبت يوم خيبر). فقال رسول الله على شراك أو

<sup>(</sup>١) يعني بها اللفظ وإلا فقد عزاه في الترغيب للبخاري أيضاً، وقال: واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم من حديث أبي حميد الساعدي، الخوار: صوت البقر، واليعار صوت الغنم (منذري).

<sup>(</sup>٣) وكذا رواه أبو داود والنسائي والزيادات بين قوسين أثناء الحديث في لفظ الحديث في (الترغيب والترهيب) لم تكن في الأصل وقد كان فيه بين لفظي ذهباً وورقاً كلمة فضة حذفناها لعدم وجودها في لفظ الحديث في الترغيب، ولأنها تكرار لفظ ورقاً. والشملة \_ كما قال المنذري \_ كساء أصفر من القطيفة يتشح به.

شراكان من نار متفق عليه (۱). وعن عبدالله بن عمرو (۲) رضي الله عنهما قال: كان على ثقل رسول الله على رجل يقال له كركرة فمات، فقال النبي على: «هو في النار» فذهبوا ينظرون إليه فوجدوا عباءة قد غلها. وعن زيد بن خالد الجهني أن رجلًا غل في غزوة خيبر فامتنع النبي على من الصلاة عليه، وقال: إن صاحبكم غل في سبيل الله. قال ففتشنا متاعه فوجدنا فيه خرزاً من خرز اليهود ما يساوي درهمين. قال الإمام أحمد رحمه الله: ما نعلم أن النبي على الغال، وقاتل نفسه. وجاء عن (۲) النبي على أنه قال: «هدايا العمال غلول».

وفي الباب أحاديث كثيرة ويأتي بعضها في باب الظلم، والظلم على ثلاثة أقسام: (أحدها) \_ أكل المال بالباطل، (وثانيها) \_ ظلم العباد بالقتل والضرب والكسر والجراح، (وثالثها) \_ ظلم العباد بالشتم واللعن والسب والقذف «وقد خطب النبي على بمنى فقال: «ألا إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا في شهركم هذا في المدكم في المدكم هذا في المدكم في

وقال (٤) ﷺ: «لا يقبل الله صلاة بغير طهور ولا صدقة من غلول». فنسأل الله التوفيق لما يحب ويرضى إنه جواد كريم.

<sup>(</sup>١) رواه مالك وأحمد وأبو داود والنسائي وابن ماجة بنحو مما هنا (المنذري).

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص، وكان في الأصل ابن عمر غلطاً فصححناه (عمرو)، والثقل ـ محركة: الغنيمة، وكركرة بفتح الكافين أو كسرهما (المنذري).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد وابن ماجة من حديث أبي حميد الساعدي وله شواهد من حديث حذيفة وابن عباس وجابر (كشف الخفاء).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم من حديث ابن عمر (مشكاة).



# السرقة

قال الله تعالى:

﴿ السَّارِقُ وَ السَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيهِما جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَالًا مِنْ اللّهِ وَاللّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [سورة المائدة آية ٣٨].

قال ابن شهاب: نكل الله بالقطع في سرقة أموال النـاس، والله عزيــز في انتقامه من السارق، حكيم فيما أوجبه من قطع يده.

وقال(١) ﷺ: ولا يزني الـزاني حين يزني وهـو مؤمن، ولا يسرق السـارق حين يسرق وهو مؤمن، ولكن التوبة معروضة».

وعن ابن عمر (٢) رضي الله عنهما أن النبي ﷺ قطع في مجن قيمته ثلاثة دراهم، وعن (٣) عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله ﷺ يقبطع يد السارق في ربع دينار فصاعداً. وفي رواية (٤) قال رسول الله ﷺ: ولا تقطع يد السارق فيما دون ثمن المجن (٩. قيل لعائشة رضي الله عنها: وما ثمن المجن قالت: ربع دينار. وفي رواية (٥) قال: اقطعوا في ربع دينار ولا تقطعوا فيما دون ذلك. وكان ربع الدينار يومئذ ثلاثة دراهم والدينار اثني عشر درهماً».

<sup>(</sup>١) تقدم عزوه فيما تقدم في الكبيرة العاشرة.

<sup>(</sup>٢) متغق عليه كما في المشكاة وبلوغ المرام.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

<sup>(</sup>٤) هي لفظ مسلم كما في بلوغ المرام.

<sup>(</sup>٥) لفظ رواية أحمد.

وعن أبي هريرة (١) رضي الله عنه قال، قبال رسول الله ﷺ: «لعن الله السارق الذي يسرق البيضة فتقطع يده ويسرق الحبل فتقطع يده». قال الأعمش كانوا يرون أنه بيض الحديد، والحبل كانوا يرون أن منها ما يساوي ثمنه ثبلاثة دراهم.

وعن عائشة (٢) رضي الله عنها قالت: كانت مخزومية تستعير المتاع وتجحده فأمر النبي على بقطع يدها فأتى أهلها أسامة بن زيد فكلموه فيها فكلم النبي على فقال له النبي على السامة لا أراك تشفع في حد من حدود الله تعالى، ثم قام النبي على خطيباً فقال: «إنما أهلك من كان قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف قطعوه والذي نفسي بيده لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها، فقطع يد المخزومية.

وعن عبد الرحمن (٣) بن جرير قال: سألنا فضالة بن عبيد عن تعليق يـد السارق في عنقه أمن السنة؟ قال: أتي النبي ﷺ بسارق فقطع يـده ثم أمر بها فعلقت في عنقه. قال العلماء: ولا تنفع السارق توبته إلا أن يرد مـا سرقـه، فإن كان مفلساً تحلل من صاحب المال، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) متفق عليه كما في المشكاة.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه واللفظ لمسلم كما في المشكاة.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي وأبو داود والنسائي وابن ماجة كذا في المشكاة.



## قطع الطريق

قال الله تعالى :

﴿ إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي اَلْأَرْضِ فَسَادَاً أَنْ يُقَلُوا أَوْ يُصْلِبُوا أَوْ يُنْفَوْا مِنَ اللَّرْضِ. يُقَتَّلُوا أَوْ يُشْفَوْا مِنَ اللَّرْضِ. ذَلِكَ خَزْيٌ فِي اللَّنْيَا وَلَهُمْ فِي اللَّخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [سورة المائدة آية ٣٣].

قال الواحدي<sup>(۱)</sup> رحمه الله: معنى يحاربون الله ورسوله يعصونهما ولا يطيعونهما. كل من عصاك فهو محارب لك، ويسعون في الأرض فساداً أي بالقتل والسرقة وأخذ الأموال، وكل من أخذ السلاح على المؤمنين فهو محارب لله ورسوله وهذا قول مالك والأوزاعي والشافعي. (قوله تعالى): أن يقتلوا إلى قوله أو ينفوا من الأرض قال الوالبي<sup>(۲)</sup> عن ابن عباس رضي الله عنهما (أو) أدخلت للتخيير ومعناها الإباحة، إن شاء الإمام قتل، وإن شاء صلب، وإن شاء نفى، وهذا قول الحسن وسعيد بن المسيب ومجاهد، وقال في رواية عطية (٢٠)

<sup>(</sup>۱) هو أبو الحسن علي بن أحمد بن محمد بن علي بن متويه بفتح الميم وتشديد المثناة صاحب التفاسير المشهورة (البسيط والوسيط والوجيز، وأسباب نزول القرآن، والتحبير في شرح أسماء الله الحسني». وشرح ديوان أبي الطيب المتنبي شرحاً مستوفى ليس في شروحه على كثرتها مثله، وذكر فيه أشياء غريبة. وكان الواحدي تلميذ أبي إسحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي المفسر المشهور وعنه أخذ علم التفسير وأربى عليه، توفى سنة ٤٦٨ هـ في جمادى الآخرة (ابن خلكان).

<sup>(</sup>٢) يعني علي بن أبي طلحة الوالبي راوية تفسير ابن عباس، وإن كان في سماعه منه كلام راجع ترجمته في الميزان للذهبي.

<sup>(</sup>٣) يعني ابن سعـد العوفي، مختلفٌ في تـوثيقـه صــدوق يخـطىء كثيــراً وكـان يــدلس «التقريب».

أو ليست للإباحة، إنما هي مرتبة للحكم باختلاف الجنايات. فمن قتل وأخذ المال قتل وصلب. ومن أخذ المال ولم يقتل قطع، ومن سفك الدماء وكف عن الأموال قتل، ومن أخاف السبيل ولم يقتل نفي من الأرض، وهذا مله الأموال قتل، ومن الحاف السبيل ولم يقتل نفي من الأرض، وهذا مله. فمن الشافعي رضي الله عنه. وقال الشافعي أيضاً: يحد كل واحد بقدر فعله. فمن وجب عليه القتل والصلب قتل قبل صلبه كراهية تعذيبه ويصلب ثلاثاً ثم ينزل، ومن وجب عليه القتل دون الصلب قتل ودفع إلى أهله يدفنونه، ومن وجب عليه القطع دون القتل قطعت يده اليمنى ثم حسمت، فإن عاد وسرق ثانياً قطعت رجله اليسرى، فإن عاد وسرق قانباً قطعت من النبي قال في السارق: «إن سرق فاقطعوا يده، ثم إن سرق فاقطعوا رجله، ثم إن سرق فاقطعوا يده، ثم إن سرق فاقطعوا يده، ثم إن سرق من وجه كونها اليسرى اتفاق من صار إلى عنهما ولا مخالف لهما من الصحابة، ووجه كونها اليسرى اتفاق من صار إلى قطع الرجل بعد اليد على أنها اليسرى وذلك معنى قوله تعالى همن خلاف.

وقوله تعالى: ﴿ أُو ينفوا من الأرض ﴾ قال ابن عباس: هو أن يهدر الإمام دمه فيقول من لقيه فليقتله، هذا فيمن يقدر عليه، فأما من قبض عليه فنفيه من الأرض الحبس والسجن، لأنه إذا حبس ومنع من التقلب في البلاد فقد نفي منها أنشد ابن قتيبة لبعض المسجونين شعراً:

خرجنا من الدنيا ونحن من اهلها فلسنا من الأحياء فيها ولا الموتى إذا جاءنا السجان يوماً لحاجة عجبنا وقلنا جاء هذا من الدنيا

قال: فبمجرد قطع الطريق وإخافة السبيل قد ارتكب الكبيرة فكيف إذا أخذ المال أو جرح أو قتل؟ فقد فعل عدة كبائر مع ما غالبهم عليه من ترك الصلاة وإنفاق ما يأخذونه في الخمر والزنا واللواطة وغير ذلك. نسأل الله العافية من كل بلاء ومحنة، إنه جواد كريم غفور رحيم.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود والنسائي من حديث جابر واستنكره وأخرجه من حديث الحارث أبي حاطب نحوه، وذكر الشافعي أن القتل في الخامسة منسوخ (بلوغ المرام).



## اليمين الغموس

قال الله تعالى:

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَأَيْمَانِهِمْ ثَمَناً قَلِيلًا أُولَئِكَ لا خَلاقَ لَهُمْ فِي ٱلآخِرَةِ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ ٱللَّهُ وَلاَ يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَة وَلاَ يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ [سورة آل عمران آية ٧٧].

قال الواحدي(١): نزلت في رجلين اختصما إلى النبي في ضيعة، فهم المدعى عليه أن يحلف، فأنزل الله هذه الآية فنكل المدعى عليه عن اليمين وأقر للمدعي بحقه. وعن عبدالله(٢) قال: قال رسول الله على الله على يمين وهو فيها فاجر ليقتطع بها مال امرىء مسلم لقي الله تعالى وهو عليه غضبان». فقال الأشعث: في والله نزلت، كان بيني وبين رجل من اليهود عليه غضبان». فقال الأشعث: في والله نزلت، كان بيني وبين رجل من اليهود أرض فجحدني، فقدمته إلى النبي في فقال: ألك بينة؟ قلت: لا، قال لليهودي: احلف. قلت: يا رسول الله إنه إذن يحلف فيذهب بمالي. فأنزل الله تعالى (إن الذين يشترون بعهد الله وأيمانهم ثمناً قليلاً) أي عرضاً يسيراً من الدنيا وهو ما يحلفون عليه كاذبين (أولئك لا خلاق لهم في الآخرة) أي لا نصيب لهم في الآخرة (ولا يكلمهم الله) أي بكلام يسرهم (ولا ينظر إليهم) نظراً يسرهم، يعني نظر الرحمة (ولا يزكيهم) ولا يزيدهم خيراً ولا يثني عليهم.

<sup>(</sup>١) تقدمت ترجمته. ﴿

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي وابن ماجة مختصراً وتفسير الآية في آخر الحديث من صنيع المؤلف.

وعن عبدالله بن مسعود قال سمعت رسول الله على يقول: ومن حلف على مال امرىء مسلم بغير حق لقي الله وهو عليه غضبان، قال عبدالله. ثم قرأ علينا رسول الله على تصديقه من كتاب الله ﴿إن المذين يشترون بعهد الله وأيمانهم ثمناً قليلاً ﴾ إلى آخر الآية أخرجاه في الصحيحين. وعن أبي أمامة قال: كنا عند رسول الله على، فقال: ومن اقتطع حق امرىء مسلم بيمينه فقد أوجب الله له النار وحرم عليه الجنة، فقال رجل: وإن كان يسيراً يا رسول الله؟ قال: «وإن كان قضيباً من أراك، أخرجه مسلم(١) في صحيحه. قال حفص بن ميسرة: ما أشد هذا الحديث. فقال: أليس في كتاب الله تعالى: ﴿إن المذين يشترون بعهد الله وأيمانهم ثمناً قليلاً ﴾؟ الآية. وعن أبي ذر(٢) عن النبي على الله وأيمانهم الله يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم، فقراً بها رسول الله من وسول الله عن ثلاث مرات، فقال أبو ذر: خابوا وخسروا يا رسول الله من والكبائر الإشراك بالله، وعقوق الوالدين، وقتل النفس، واليمين الغموس، والكبائر الإشراك بالله، وعقوق الوالدين، وقتل النفس، واليمين الغموس، أخرجه البخاري(٢) في صحيحه والغموس هي التي يتعمد الكذب فيها، سميت غموساً لأنها تغمس الحالف في الإثم، وقيل تغمسه في النار(٤).

(فصل): ومن ذلك الحلف بغير الله عزّ وجلّ كالنبي والكعبة والملائكة والسماء والماء والحياة والأمانة، وهي من أشد ما هنا، والروح والرأس وحياة السلطان ونعمة السلطان وتربة فلان.

عن ابن عمر (°) رضي الله عنهما عن النبي على قال: وإن الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم، فمن حلف فليحلف بالله أو ليصمت». وفي رواية في الصحيح وفمن كان حالفاً فلا يحلف إلا بالله أو ليسكت».

<sup>(</sup>١) النسائي وابن ماجة ومالك كلهم من حديث أبي أمامة إياس بن ثعلبة الحارثي (منذري).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجة.

<sup>(</sup>٣) الترمذي والنسائي من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص وقد تقدم مراراً.

<sup>(</sup>٤) عبارة المنذري: تغمس الحالف بها في الإثم في الدنيا وفي النار في الآخرة وهي أحسن مما هنا من جعلهما قولين فيها.

<sup>(</sup>٥) رواه مالك، والبخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجة (المنذري).

وعن (١) عبد الرحمن بن سمرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: «لا تحلفوا بالطواغي ولا بآبائكم» رواه مسلم. الطواغي: جمع طاغية وهي الأصنام، ومنه الحديث: هذه طاغية دوس أي صنمهم ومعبودهم. وعن بريدة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: «من حلف بالأمانة فليس منا» رواه أبو داود وغيره، وعنه رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: «من حلف فقال الي بريء من الإسلام، فإن كان كاذباً فهو كما قال، وإن كان صادقاً فلن يرجع إلى الإسلام سالماً».

وعن ابن عمر رضي الله عنهما أنه سمع رجلًا يقول: والكعبة، فقال: «لا تحلف بغير الله»، فإني سمعت رسول الله على يقول: «من حلف بغير الله فقد كفر وأشرك». رواه الترمذي وحسنه ابن حبان في صحيحه والحاكم، وقال: صحيح على شرطهم (٣). قال: وفسر بعض العلماء قوله «كفر أو أشرك» على التغليظ كما روي عن النبي على أنه قال: «الرياء شرك».

وقال (٤) ﷺ: من حلف فقال في حلفه واللات والعزى فليقل لا إله إلا الله، وقد كان في الصحابة من هو حديث عهد بالحلف بها قبل إسلامه، فربما سبق لسانه إلى الحلف بها فأمره النبي ﷺ أن يبادر بقول: لا إله إلا الله ليكفر بذلك ما سبق إلى لسانه، وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>۱) في الأصل أبو عبد الرحمن وهو غلط وإنما هو عبد الرحمن بن سمرة بن حبيب مر مسلمي الفتح، افتتح سجستان، روى له الستة، سكن البصرة، مات بعد سنة ٥٠ (التقريب).

<sup>(</sup>٢) أي عن بريدة رواه أبو داود وابن ماجة والحاكم وقال صحيح على شرطهما.

<sup>(</sup>٣) وسكت على ذلك المنذري في ترغيبه لكن قال المصنف في الصغرى. إسناده على شرط مسلم، وساقه من حديث الحسن بن عبيد الله النخعي عن سعد بن عبيدة.

<sup>(</sup>٤) قال في الصغرى: متفق عليه يعني رواه البخاري ومسلم.



### الظلم

بأكل أموال الناس وأخذها ظلماً وظلم الناس بالضرب والشتم والتعدي والاستطالة على الضعفاء.

قال الله تعالى :

﴿ وَلاَ تَحْسَبُنَ اللَّهَ غَافِلاً عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ إِنَّمَا يُؤْخِّرُهُمْ لِيَوْم تَشْخَصُ فِيهِ الْأَبْصَارُ. مُهْ طِعِينَ مُقْنِعِي رُؤْوسِهِمْ لاَ يَرْتَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ وَأَفْيدَتُهمْ هَوَاء. وَأَنْذِ النَّاسَ يَوْمَ يَأْتِيهُمُ الْعَذَابُ. فَيَقُولُ اللَّذِينَ ظَلَمُوا: رَبَّنَا أُخَرْنَا إِلَى أَجَل وَأَنْذِ النَّاسَ يَوْمَ يَأْتِيهُمُ الْعَذَابُ. فَيَقُولُ اللَّذِينَ ظَلَمُوا أَقْسَمْتُمْ مِنْ قَبْلُ مَالكُمْ مِنْ وَرَبِي فَرِيب نُجِبْ دَعْوَتَكَ وَنَتْبِعِ الرَّسُلَ. أَو لَمْ تَكُونُوا أَقْسَمْتُمْ مِنْ قَبْلُ مَالكُمْ مِنْ وَرَال. وَسَكَنْتُمْ فِي مَسَاكِنَ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ. وَتَبَيَّنَ لَكُمْ كَيْفَ فَعَلْنَا بِهِمْ وَضَرَبْنَا لَكُم الْأَمْوالَ ﴾ [سورة إبراهيم آية ٤٢ ـ ٤٥] وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا السَّبِلُ عَلَى اللَّذِينَ ظَلَمُونَ النَّاسَ ﴾ [سورة الشورى آية ٤٢] وقال تعالى: ﴿ وَسَيَعْلَمُ عَلَى اللَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنقَلَبٍ يَنْقَلِبُونَ ﴾ [سورة الشعراء آية ٢٢٧].

وقال ﷺ (۱) إن الله ليملي للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته. ثم قرأ رسول الله ﷺ:

﴿ وَكَذَلِكَ أَخَذَ رَبِكَ إِذَا أَخَذَ ٱلْقُرَى وَهِيَ ظَالِمَة . إِنْ أَخَذَهُ أَلِيم شَدِيد ﴾ [سورة هود آية ١٠٢].

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم والترمذي من حديث أبي موسى الأشعري (المنذري).

وقال على الله عنده مظلمة لأخيه من عرض أو شيء فليتحلله اليوم من قبل أن لا يكون دينار ولا درهم، إن كان له عمل صالح أخذ منه بقدر مظلمته، فإن لم يكن له حسنات أخذ من سيئات صاحبه فحمل عليه.

وقال على نفسي وجعلته بينكم محرماً فلا تظالموا ». وقال (٣) رسول الله على نفسي وجعلته بينكم محرماً فلا تظالموا ». وقال (٣) رسول الله على التدرون من المفلس؟ قالوا: با رسول الله المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع، فقال: «إن المفلس من أمتي من يأتي يوم القيامة بصلاة وزكاة وصيام وحج، فيأتي وقد شتم هذا، وأخذ مال هذا، ونبش عن عرض هذا، وضرب هذا، وسفك دم هذا. فيؤخذ لهذا من حسناته وهذا من حسناته فإن فنيت حسناته قبل أن يقضي ما عليه أخذ من خطاياهم فطرح عليه ثم طرح في النار». وهذه الأحاديث كلها في الصحاح (٤) وتقدم حديث: «إن رجالاً يتخوضون في مال الله بغير حق فلهم الناريوم القيامة» وتقدم قوله (٥) لمعاذ حين بعثه إلى اليمن: «واتق دعوة المظلوم فإنه ليس بينها وبين الله حجاب»(٢). وفي الصحيح: «من ظلم قيد شبر من الأرض طوقه من سبع أرضين يوم القيامة».

وفي بعض الكتب يقول الله تعالى: اشتد غضبي على من ظلم من لم يجد له ناصراً غيري وأنشد بعضهم:

فالظلم يـرجـع عقبـاه إلى النـدم يــدعـو عليــك وعين الله لم تنم لا تــظلمن إذا مــا كنت مقتــدراً تنــام عــيـنـاك والمـظلوم منتبــه

وكان بعض السلف يقول: لا تظلم الضعفاء فتكون من أشرار الأقوياء، وقال أبو هريرة رضي الله عنه: إن الحبارى لتموت في وكرها هزالاً من ظلم الظالم وقيل مكتوب في التوراة: ينادي مناد من وراء الحسر \_ يعني الصراط \_ يا معشر الحبابرة الطغاة، ويا معشر المترفين الأشقياء إن الله يحلف بعزته وجلاله

<sup>(</sup>١) رواه البخاري والترمذي من حديث أبي هريرة (المنذري).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم والترمذي وهو من حديث أبي ذر الطويل.

رواه مسلم والترمذي من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٤) تقدم في القمار رواه البخاري.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري ومسلم والنسائي من حديث طويل عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري ومسلم من حديث عائشة وشواهده كثيرة (المنذري).

أن لا يجاوز هذا الجسر اليوم ظالم. عن جابر (۱) قال: لما رجعت مهاجرة الحبشة عام الفتح إلى رسول الله على قال: ألا تخبروني باعجب ما رأيتم بأرض الحبشة؟ فقال فتية كانوا منهم: بلى يا رسول الله بينما نحن يوماً جلوس إذ مرت بنا عجوز من عجائزهم تحمل على رأسها قلة من ماء، فمرت بفتى منهم فجعل إحدى يديه بين كتفيها ثم دفعها فخرت المرأة على ركبتيها وانكسرت قلتها. فلما قامت التفتت إليه ثم قالت: سوف تعلم يا غادر إذا وضع الله الأولين والآخرين وتكلمت الأيدي والأرجل بما كانوا يكسبون. سوف تعلم من أمري وأمرك عنده غداً. قال فقال رسول الله عنه: هصدقت كيف يقدس الله قوماً لا يؤخذ من شديدهم لضعيفهم ؟ .

إذا ما الظلوم استوطأ الظلم مركباً ولج عتواً في قبيح اكتسابه فكله إلى صرف الزمان وعدله سيبدو له ما لم يكن في حسابه

وروي عن النبي على أنسه قال: «خمسة غضب الله عليهم إن شاء أمضى غضبه عليهم في الدنيا وإلا أمر بهم في الآخرة إلى النار. أمير قوم يأخذ حقه من رعيته ولا ينصفهم من نفسه ولا يدفع الظلم عنهم وزعيم قوم يطيعونه ولا يساوي بين القوي والضعيف ويتكلم بالهوى، ورجل لا يأمر أهله وولده بطاعة الله ولا يعلمهم أمر دينهم، ورجل استأجر أجيراً فاستوفى منه العمل ولم يوفه أجرته، ورجل ظلم امرأة صداقها»

وعن عبدالله بن سلام قال: إن الله تعالى لما خلق الخلق واستووا على أقدامهم رفعوا رؤوسهم إلى السماء، وقالوا: يا رب مع من أنت؟ قال: مع المظلوم حتى يؤدى إليه حقه. وعن وهب بن منبه قال: بني جبار من الجبابرة قصراً وشيده، فجاءت عجوز فقيرة فبنت إلى جانبه كوخاً تأوي إليه، فركب الجبار يوماً وطاف حول القصر، فرأى الكوخ فقال: لمن هذا؟ فقيل لامرأة فقيرة تأوي إليه فأمر به فهدم، فجاءت العجوز فرأته مهدوماً فقالت: من هدمه؟ فقيل: الملك رآه فهدمه فرفعت العجوز رأسها إلى السماء، وقالت: يا رب إذا

 <sup>(</sup>١) عزا المرفوع منه في الجامع الصغير إلى ابن ماجة وابن حبان في صحيحه وصححه.
 وذكر شاهداً له من حديث بريدة عند أبي يعلى والبيهقي وعلم عليه بالصحة أيضاً.

لم أكن أنا حاضرة فأين كنت أنت؟ قال: فأمر الله جبريل أن يقلب القصر على من فيه فقلبه.

وقيل لما حبس خالد بن برمك وولده قال: يا أبتِ بعد العز صرنا في القيد والحبس. فقال: يا بني دعوة المظلوم سرت بليل غفلنا عنها ولم يغفل الله عنها، وكان يزيد بن حكيم يقول: ما هبت أحداً قط هيبتي رجلاً ظلمته، وأنا أعلم أنه لا ناصر له إلا الله يقول لي: حسبي الله، والله بيني وبينك.

وحبس الرشيد أبا العتاهية الشاعر فكتب إليه من السجن هذين البيتين شعراً:

أما والله إن الطلم شوم وما زال المسيء هو الظلوم ستعلم يا ظلوم إذا التقينا غداً عند المليك من الملوم

وعن (١) أبي أمامة قال: يجيء الظالم يوم القيامة حتى إذا كان على جسر جهنم لقيه المظلوم وعرفه ما ظلمه به، فما يبرح الذين ظلموا بالذين ظلموا حتى ينزعوا ما بأيديهم من الحسنات، فإن لم يجدوا لهم حسنات حملوا عليهم من سيئاتهم مثل ما ظلموهم حتى يردوا إلى الدرك الأسفل من النار.

وعن (٢) عبدالله بن أنيس قال سمعت رسول الله على يقول: «يحشر العباد يوم القيامة حفاة عراة غرلاً بهماً فيناديهم مناد بصوت يسمعه من بعد كما يسمعه من قرب، أنا الملك الديان لا ينبغي لأحد من أهل الجنة أن يدخل الجنة أو أحد من أهل النار أن يدخل النار وعنده مظلمة أن أقصه حتى اللطمة فما فوقها ولا يظلم ربك أحداً. قلنا: يا رسول الله كيف وإنما نأتي حفاة عراة. فقال:

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الأوسط من حديث أبي أمامة مرفوعاً ورواته مختلف في توثيقهم (المنذري).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد بإسناد حسن (المنذري) وعنزاه ابن القيم في صواعقه إلى أبي يعلى الموصلي في مسنده والبخاري في الأدب المفرد والضياء في المختارة والطبراني في المعجم والسنة وغيرهم وحسن إسناده وهو من رواية همام بن يحيى عن القاسم بن عبد الواحد عن عبدالله بن محمد بن عقيل عن جابر في رحلته إلى الشام إلى عبدالله بن أنيس فذكره وعلقه البخاري في أول صحيحه مجزوماً به وفي آخره بلفظ ويذكر عن جابر إلخ.

بالحسنات والسيئات جزاء ولا ينظلم ربك أحداً. وجاء عن (١) النبي على أنه قال: من ضرب سوطاً ظلماً اقتص منه ينوم القيامة ومما ذكر أن كسرى اتخذ مؤدباً لولده يعلمه ويؤدبه حتى إذا بلغ الولد الغاية في الفضل والأدب استحضره المؤدب يوماً وضربه ضرباً شديداً من غير جرم ولا سبب، فحقد الولد على المعلم إلى أن كبر ومات أبوه فتولى الملك بعده فاستحضر المعلم وقال له: ما حملك على أن ضربتني في يوم كذا وكذا ضرباً وجيعاً من غير جرم ولا سبب، فقال المعلم: آعلم أيها الملك انك لما بلغت الغاية في الفضل والأدب علمت فقال المعلم: آعلم أيها الملك انك لما بلغت الغاية في الفضل والأدب علمت أنك تنال الملك بعد أبيك، فأردت أن أذيقك ألم الضرب وألم الظلم حتى لا تظلم أحداً، فقال: جزاك الله خيراً ثم أمر له بجائزة وصرفه.

ومن الظلم أخذ مال اليتيم، وتقدم (٢) حـديث معاذ بن جبـل حين قال لـه رسول الله: واتق دعوة المظلوم فإنه ليس بينها وبين الله حجاب.

وفي روايـة (٣) أن دعاء المظلوم يرفع فوق الغمـام ويقـول الـرب تبـارك وتعالى: وعزتي وجلالي لأنصرنك ولو بعد حين وأنشدوا شعراً:

توق دعا المظلوم إن دعاءه توق دعا من ليس بين دعائه ولا تحسبن الله مطرحاً له فقد صح أن الله قال وعزتي فمن لم يصدق ذا الحديث فإنه

ليرفع فوق السحب ثم يجاب وبين إله العالمين حجاب ولا أنه يخفى عليه خطاب لأنصر المظلوم وهومشاب جهول وإلا عقله فمصاب

(فصل): ومن أعظم الظلم المماطلة بحق عليه مع قدرته على الوفاء لما ثبت في الصحيحين أن رسول الله ﷺ قال: «مطل الغني ظلم» وفي رواية «ليُّ الواجد ظلم يحل عرضه وعقوبته» أي يحل شكايته وحبسه.

(فصل): ومن الظلم أن يظلم المرأة حقها من صداقها ونفقتها وكسوتها وهو داخل في قوله ﷺ «ليُّ الواجد ظلم يحل عرضه وعقوبته».

<sup>(</sup>١) رواه البزار والطبراني بإسناد حسن من حديث أبي هريرة (المنذري).

<sup>(</sup>٢) تقدم قريباً أنه رواه البخاري ومسلم وأبو داود والنّسائي من حديث ابن عباس.

<sup>(</sup>٣) رواها أحمد في حديث لأبي هريرة والترمذي وحسنه، وابن ماجة، وابن خزيمة وابن حبان في صحيحيهما (المنذري).

وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: يؤخذ بيد العبد أو الأمة يوم القيامة فينادى به على رؤوس الخلائق هذا فلان ابن فلان من كان له عليه حق فليأت إلى حقه. قال: فتفرح المرأة أن يكون لها حق على أبيها أو أخيها أو زوجها ثم قرأ: فلا أنساب بينهم يومئذ ولا يتساءلون اسورة المؤمنون آية ١٠١]. قال: فيغفر الله من حقه ما شاء ولا يغفر من حقوق الناس شيئاً، فينصب العبد للناس ثم يقول الله تعالى لأصحاب الحقوق: «ائتوا إلى حقوقكم». قال فيقول الله تعالى للملائكة: خذوا من أعماله الصالحة فأعطوا كل ذي حق حقه بقدر طلبته، فإن كان ولياً لله وفضل له مثقال ذرة ضاعفها الله تعالى له حتى يدخله الجنة بها، وإن كان عبداً شقياً ولم يفضل له شيء فتقول الملائكة: ربنا فنيت حسناته وبقي طالبوه، فيقول الله: خذوا من سيئاتهم فأضيفوها إلى سيئاته، ثم صكا إلى النار. ويؤيد ذلك ما تقدم (١) من قول النبي في «أتدرون من مك له صكا إلى النار. ويؤيد ذلك ما تقدم (١) من قول النبي في «أتدرون من ويأتي وقد شتم هذا وضرب هذا وأخذ مال هذا، فيؤخذ لهذا من حسناته ولهذا من حسناته، فإن فنيت حسناته قبل أن يقضي ما عليه أخذ من خطاياهم فطرحت عليه ثم طرح في النار».

(فصل): ومن الظلم أن يستأجر أجيراً أو إنساناً في عمل ولا يعطيه أجرته لما ثبت في صحيح البخاري أن رسول الله وسلم يقول الله تعالى: «ثلاثة أنا خصمهم يوم القيامة ومن كنت خصمه خصمته: رجل أعطى بي غدر، ورجل باع حراً فأكل ثمنه، ورجل استأجر أجيراً فاستوفى من العمل ولم يعطه أجرته». وكذلك إذا ظلم يهودياً أو نصرانياً أو نقصه أو كلفه فوق طاقته أو أخذ منه شيئاً بغير طيب نفسه فهو داخل في قوله تعالى: أنا حجيجه \_ أو قال أنا خصمه \_ يوم القيامة. ومن ذلك أن يحلف على دين في ذمته كاذباً فاجراً لما ثبت في الصحيحين أن رسول الله وسي قال: «من اقتطع حق امرىء مسلم بيمينه فقد أوجب الله له النار وحرم عليه الجنة. قيل: يا رسول الله وإن كان شيئاً يسيراً؟ قال وإن قضيباً من أراك».

فخف القصاص غداً إذا وفيت ما كسبت يداك اليوم بالقسطاس

<sup>(</sup>١) تقدم قريباً رواه مسلم والترمذي من حديث أبي هريرة.

في موقف ما فيه إلا شاخص أعضاؤهم فيه الشهود وسجنهم إن تمطل اليوم الحقوق مع الغني

أو مسهطع أو مقسع للراس نسار وحاكمهم شديد البساس فغددا تؤديها مع الإفلاس

وقد روى أنه لا أكره للعبد يـوم القيامـة من أن يرى من يعرفه خشيـة أن يطالبه بمظلمة ظلمه بها في إلدنيا كما قال النبي عَلَيْ (١): ولتؤدن الحقوق إلى أهلها يوم القيامة حتى يقاد للشاة الجلحاء من الشاة القرناء». وقال على (٢): ومن كانت عنده مظلمة لأخيه من عرضه أو من شيء فليتحلل منه اليـوم من قبل أن لا يكون دينار ولا درهم. إن كان له عمل صالح أخذ منه بقدر منظلمته، وإن لم يكن له حسنات أخذ من سيئات صاحبه فحمل عليه ثم طرح في الناره. وروى عبدالله بن أبي الدنيا بسنده إلى أبي أيوب (٣) الأنصاري أن رسول الله ﷺ قال: ﴿أُولُ مِن يُختصم يوم القيامة الرجل وامرأتُه والله ما يتكلم لسانها ولكن يداها ورجلاها يشهدان عليها بما كانت تعنت لـزوجها في الـدنيا ويشهد على الرجل يده ورجله بما كان يـولى زوجته من خيـر أو شر، ثم يـدعى بالرجل وخدمه مثل ذلك فما يؤخذ منهم دوانيق ولا قراريط ولكن حسنات هذا الظالم تدفع إلى هذا المظلوم، وسيئات هذا المظلوم تحمل على هذا الظالم، ثم يؤتى بالجبارين في مقامع من حديد فيقال سوقوهم إلى الناره. وكان شريح القاضي يقول: سيعلم الظالمون حق من انتقصوا إن الظالم ينتظر العقاب والمظلوم. ينتظر النصر والشواب. وروى أنه إذا أرادالله بعبده خيير أسلط الله عليه من ينظلمه، ودخل طاوس اليماني على هشام بن عبد الملك فقال له: اتق الله يوم الأذان، قال هشام: وما يوم الأذان؟ قال: قال الله تعالى: ﴿ فَأَذَنَ مَوْذَنَ بِينِهُم أَنْ لَعَنَّهُ الله على الظالمين ﴾ [سورة الأعراف آية ٤٤]. فصعق هشام. فقال طاوس: هذا ذل الصفة فكيف بذل المعاينة ؟ يا راضياً باسم الظالم كم عليك من المظالم؟ السجن جهنم، والحق الحاكم!.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم والترمذي من حديث أبي هريرة رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري والترمذي من حديث أبي هريرة (المنذري).

 <sup>(</sup>٣) الطبراني في مسئده عن عبدالله بن عبد العزيز الليثي وهو ضعيف، ووثقه سعيد بن منصور وقال: كان مالك يرضاه (مجمع الزوائد).

(فصل): في الحذر من الدخول عل الظلمة ومخالطتهم ومعونتهم. قال الله تعالى: ﴿ولا تركنوا إلى الذين ظلموا فتمسكم النار﴾ [سورة هود آية ١١٣] والركون ههنا السكون إلى الشيء والميل إليه بالمحبة. قال ابن عباس رضى الله عنهما: لا تميلوا كل الميل في المحبة ولين الكلام والمودة، وقال السدي وابن زيد: لا تداهنوا الظلمة، وقال عكرمة: هو أن يطيعهم ويودهم، وقال أبو العالية: لا ترضوا بأعمالهم ﴿فتمسكم النار﴾ فيصيبكم لفحها ﴿ وَمَا لَكُمْ مَنْ دُونَ اللَّهِ مِنْ أُولِياءَ ﴾ ، وقال ابن عباس رضى الله عنهما: ما لكم من مانع يمنعكم من عذاب الله ﴿ثم لا تنصرون ﴾ لا تمنعون من عذابه، وقال الله تعالى: ﴿ احشروا الذين ظلموا وأزواجهم ﴾ أي أشباههم وأمثالهم وأتباعهم. وعن(١) ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ سيكون أمراء يغشاهم غواش أو حواش من الناس يظلمون ويكذبون، فمن دخل عليهم وصدقهم بكذبهم وأعانهم على ظلمهم فليس مني ولست منه، ومن لم يلذخل عليهم ولم يعنهم على ظلمهم فهو مني وأنا منه». وعنه (٢) رضى الله عنه عن النبي عَيْنَ : «من أعان ظالماً سلط عليه»، وقال سعيد بن المسيب رحمه الله : «لا تملؤوا أعينكم من أعوان الظلمة إلا بانكار من قلوبكم لئلا تحبط أعمالكم الصالحة»، وقال مكحول الدمشقى: ينادي مناد يوم القيامة أين الظلمة وأعوانهم؟ فما يبقى أحد مد لهم حبراً أو حبّر لهم دواة أو برى لهم قلماً فما فوق ذلك إلا حضر معهم فيجمعون في تابوت من نار فيلقون في جهنم. وجاء رجل خياط إلى سفيان الثوري فقال: إني رجل أخيط ثياب السلطان هل أنا من أعوان الظلمة؟ فقال سفيان بل أنت من الظلمة أنفسهم، ولكن أعوان الظلمة من يبيع منك الابرة والخيوط.

وقد روي عن النبي على أنه قال: «أول من يدخل الناريوم القيامة السواطون الذين يكون معهم الأسواط يضربون بها الناس بين يدي الظلمة» وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: الجلاوزة والشرط كلاب الناريوم القيامة. الجلاوزة: أعوان الظلمة.

 <sup>(</sup>١) رواه أحمد وأبو يعلى وابن حبان في صحيحه من حـديث أبي سعيـد الخـدري لا ابن
 مسعود كما في المنذري فلعل ما هنا من خطأ النساخ.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي في جامعه الصغير إلى ابن عساكر عن ابن مسعود وأشار إلى ضعفه.

وقد روي أن الله تعالى أوحى إلى موسى عليه السلام أن مر بني إسرائيل أن لا يتلوا من ذكري فإني أذكر من ذكرني، وإن ذكري إياهم أن ألعنهم، وفي رواية فإني أذكر من ذكرني منهم باللعنة (١٠). وجاء عن النبي على أنه قال: «لا يقف أحدكم في موقف يُضرب فيه رجل مظلوم فإن اللعنة تنزل على من حضر ذلك المكان إذا لم يدفعوا عنه».

وروي (٢) عن رسول الله على أنه قال: «أتي رجل في قبره فقيل له: إنا ضاربوك مائة ضربة فلم يزل يتشفع إليهم حتى صاروا إلى ضربة واحدة فضربوه، فالتهب القبر عليه ناراً فقال: لم ضربتموني هذه الضربة؟ فقالوا: إنك صليت صلاة بغير طهور ومررت برجل مظلوم فلم تنصره». فهذا حال من لم ينصر المظلوم مع القدرة على نصره فكيف حال الظالم!؟.

وقد ثبت في الصحيحين (٣)عن رسول الله ﷺ أنه قال: «انصر أخاك ظالماً أو مظلوماً، فقال يا رسول الله: أنصره إذا كان مظلوماً فكيف أنصره إذا كان ظالماً؟ قال: تمنعه من الظلم فإن ذلك نصره».

ومما حكي قال بعض العارفين: رأيت في المنام رجلاً ممن يخدم الظلمة والمكاسين بعد موته بمدة في حالة قبيحة فقلت له ما حالك؟ قال: شرحال، فقلت: إلى أين صرت؟ قال: إلى عذاب الله. قلت: فما حال الظلمة عنده؟ قال: شرحال، أما سمعت قول الله عزّ وجلّ: ﴿وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون﴾ [سورة الشعراء آية ٢٢٧]. ومما حكي قال بعضهم رأيت رجلاً مقطوع اليد من الكتف وهو ينادي من رآني فلا يظلمن أحداً فتقدمت إليه، فقلت له: يا أخي ما قصتك؟ قال: يا أخي قصة عجيبة، وذلك أني كنت من أعوان الظلمة فرأيت يوماً صياداً وقد اصطاد سمكة كبيرة فأعجبتني، فجئت إليه فقلت: أعطني فرأيت يوماً صياداً وقد اصطاد سمكة كبيرة فأعجبتني، فجئت إليه فقلت: أعطني هذه السمكة، فقال: لا أعطيكها أنا آخذ بثمنها قوتاً لعيالي، فضربته وأخذتها

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني بإسناد حسن من حديث ابن عباس بلفظ يقتل فيه رَجَل ظلماً (ترغيب).

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني من حديث ابن عمر وفي سنده يحيى بن عبدالله البابلي وهو ضعيف قاله في (مجمع الزوائد) وعزاه في (الترغيب) إلى كتاب (التوبيخ) لأبي الشيخ ابن حبان أشار لضعفه.

<sup>(</sup>m) البخاري من حديث أنس ومسلم من حديث جابر (المنذري).

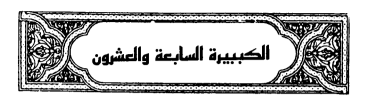
منه قهراً ومضيت بهنا. قال: فبينا أنا أمشى بها حاملها إذ عضت على إبهامي عضة قوية فلما جئت بها إلى بيتي وألقيتها من يدي ضربت على إبهامي وآلمتني المأ شديداً حتى لم أنم من شدة الوجع والألم وورمت يدي، فلما أصبحت أتيت الطبيب وشكوت إليه الألم، فقال: هذه بدء الأكلة اقطعها وإلا تقطع يدك، فقطعت إبهامي ثم ضربت على يـدي فلم أطق النوم ولا القـرار من شدة الألم، فقيل لي: اقطع كفك فقطعته، وانتشر الألم إلى الساعد وآلمني ألماً شديداً، ولم أطق القرار، وجعلت أستغيث من شدة الألم: فقيـل لي: اقطعهـا إلى المرفق فقطعتها، فانتشر الألم إلى العضد وضربت على غضدي أشد من الألم الأول، فقيل: اقطع يدك من كتفك وإلا سرى إلى جسدك كله فقطعتها. فقال لي بعض الناس: ما سبب ألمك؟ فذكرت قصة السمكة، فقال لى: لو كنت رجعت في أول ما أصابك الألم إلى صاحب السمكة واستحللت منه وأرضيته لما قطعت من أعضائك عضواً، فاذهب الآن إليه وأطلب رضاه قبل أن يصل الألم إلى بدنك. قال: فلم أزل أطلبه في البلد حتى وجدته، فوقعت على رجليه أقبلهما وأبكى وقلت له: يا سيدي سألتك بالله الا عفوت عني. فقال لي: ومن أنت؟ قلت: أنا الذي أخذت منك السمكة غصباً، وذكرت ما جـرى وأريته يدي فبكى حين رآها. ثم قال: يا أخى قد أحللتك منها لما قد رأيته بك من هذا البلاء، فقلت: يا سيدي بالله هل كنت قد دعوت على لما أخذتها؟ قال: نعم. قلت: اللهم إن هـذا تقوى عليّ بقـوته على ضعفي على مـا رزقتني ظلماً فأرني قدرتك فيه. فقلت: يا سيدي قد أراك الله قدرته فيّ وأنا تـاتِب إلى الله عزّ وجلَّ عما كنت عليه من خدمة الظلمة، ولا عدت أقف لهم على باب، ولا أكون من أعوانهم ما دمت حياً. إن شاء الله وبالله التوفيق.

(موعظة) إخواني كم أخرج الموت نفساً من دارها لم يدارها، وكم أنزل أجساداً بجارها لم يجارها، وكم أنزل أجساداً بجارها لم يجارها، وكم أجرى العيون كالعيون بعد قرارها ـ شعر:

يا معرضاً بوصال عيش ناعم ستصد عنه طائعاً أو كارها إن الحوادث تزعج الأحرار عن أوطانها والطير عن أوكارها

أين من ملك المغارب والمشارق وعمر النواحي وغرس الحدائق، ونال الأماني وركب العواتق؟ صاح به من داره غراب بين ناعق، وطرقه في لهوه أقطع

طارق، وزجرت عليه رعود وصواعق، وحل بله ما شيب بعض المفارق، وقلاه الحبيب الذي لم يفارق، وهجره الصديق والرفيق الصادق، ونقل من جوار المخلوقين إلى جوار الخالق. نازله والله الموت فلم يحاشه، وأذله بالقهر بعد عز جاشه، وأبدله خشن التراب بعد لين فراشه، ومزقه الدود في قبره كتمزيق قماشه، وبقي في ضنك شديد من معاشه، وبعد عن الصديق فكأنه لم يماشه. ما نفعه والله الاحتراز، ولا ردت عنه الركاز، بل ضره من الزاد الاعواز، وصار والله عبرة للمجتاز، وقطع شاسعاً من السبل الأوفاز، وبقي رهيناً لا يدري أهلك أم فاز. وهذا لك بعد أيام، وما أنت فيه الآن أحلام، ودنياك لا تصلح وما الكلام؟



#### المكاس

وهو داخل في قول الله تعالى :

﴿إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلُمُونَ النَّاسَ وَيَبْغُونَ فِي الأَرْضَ بِغَيْرِ الْحَقِّ أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ﴾ [سورة الشورى آبة ٤٢].

والمكاس من أكبر أعوان الظلمة، بل هو من الظلمة أنفسهم. فإنه يأخذ ما لا يستحق ويعطيه لمن لا يستحق، ولهذا قال النبي على: «المكاس لا يدخل الجنة». وقال على: «لا يدخل الجنة صاحب مكس» رواه أبو داود، وما ذاك إلا لأنه يتقلد مظالم العباد. ومن أين للمكاس يوم القيامة أن يؤدي للناس ما أخذ منهم؟ إنما يأخذون من حسناته إن كان له حسنات! وهو داخل في قول(١) النبي على: «أتدرون من المفلس؟ قالوا: يا رسول الله المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع، قال: إن المفلس من أمتي من يأتي بصلاة وزكاة وصيام وحج، ويأتي وقد شتم هذا وضرب هذا وأخذ مال هذا، فيؤخذ لهذا من حسناته وهرحت عليه ثم طرح في النار».

وفي حديث المرأة التي طهرت نفسها بالرجم: لقد تابت توبة لو تابها صاحب مكس لغفر له أو لقبلت منه، والمكاس من فيه شبه من قاطع الطريق وهو من اللصوص. وجابي المكس وكاتبه وشاهده وآخذه من جندي وشيخ وصاحب رواية شركاء في الوزر آكلون للسحت والحرام، وصح أن

<sup>(</sup>١) رواه مسلم والترمذي من حديث أبي هريرة (الترغيب).

رسول الله ﷺ قال: «لا يدخل الجنة لحم نبت من السحت. النار أولى بـه» والسحت: كل حرام قبيح الذكر يلزم منه العار.

وذكره الواحدي (١) رحمه الله في تفسير قول الله تعالى: ﴿قُلِ لا يستوي الخبيث والطيب ﴿ [سورة المائدة آية ١٠٠]. وعن جابر أن رجلاً قال: يا رسول الله إن الخمر كانت تجارتي، وإني جمعت من بيعها مالاً، فهل ينفعني ذلك المال إن عملت فيه بطاعة الله تعالى؟ فقال رسول الله ﷺ: إن أنفقته في حج أو جهاد أو صدقة لم يعدل عند الله جناح بعوضة. إن الله لا يقبل إلا الطيب، فأنزل الله تعالى تصديقاً لقول رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿ قُلْ لا يَسْتَوِي الْخَبِيثُ وَالطَّيّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثَرَةُ الْخَبِيث ﴾ [سورة المائدة آية ١٠٠].

قال عطاء والحسن: الحلال والحرام، فنسأل الله العفو والعافية.

(موعظة) أين من حصن الحصون المشيدة واحترس، وعمر الحدائق فبالغ وغرس، ونصب لنفسه سرير العز وجلس، وبلغ المنتهى ورأى الملتمس، وظن في نفسه البقاء ولكن خاب الظن في النفس، أزعجه والله هازم اللذات واختلس، ونازله بالقهر فأنزله عن الفرس، ووجه به إلى دار البلاء فانطمس، وتركه في ظلام ظلمة من الجهل والدنس، فالعاقل من أباد أيامه فإن العواقب في خلس. ينظر:

تبني وتجمع والأثار تندرس ذا اللب فكر فما في العيش من طمع أين الملوك وأبناء الملوك ومن ومن سيوفهم في كل معترك أضحوا بمهلكة في وسط معركة وعمهم حدث وضمهم جدث

وسأمل اللبث والأعمار تختلس لا بد ما ينتهي أمر وينعكس كانوا إذا الناس قاموا هيبة جلسوا تخشى ودونهم الحجاب والحرس صرعى وصاروا ببطن الأرض وانطمسوا باتوا فهم جثث في الرمس قد حبسوا ومات ذكرهم بين الورى ونسوا

<sup>(</sup>١) ذكره في تفسيره الوسيط بلا سند، وقال السيوطي في «لباب النقول في أسباب النزول» بسند ضعيف.

والله لوعاينت عيناك ما صنعت لعاينت منظراً تشجى القلوب له من أوجه ناضرات حار ناظرها وأعظم باليات ما بها رمق والسن ناطقات زانها أدب حتام يا ذا النهى لا ترعوى سفهاً

أيدي البلا بهم والدود يفترس وأبصرت منكراً من دونه البلس في رونق الحسن منها كيف ينطمس وليس تبقى لهذا وهي تنتهس ما شأنها شانها بالأفة الخرس ودمع عينيك لا يهمي وينبجس

(موعظة): يا من يرحل في كل يوم مرحلة، وكتابه قد حوى حتى الخردلة ما ينتفع بالنذير والنذر متصلة، ولا يصغي إلى ناصح وقد عذله، ودروعه مخرقة والسهام مرسلة، ونور الهدى قد بدا ولكن ما رآه ولا تأمله وهو يؤمل البقا، ويرى مصير من قد أمله قد انعكف بعد الشيب على العيب بصبابة ووله. كن كيف شئت فبين يديك الحساب والزلزلة. ونعم جلدك فلا بد للديدان أن تأكله. فياعجباً من فتور مؤمن موقن بالجزاء والمسألة استيقن من غرور وبله. ويحك يا هذا من استدعاك وفتح منزله فقد أولاك لو علمت منزله. فبادر ما بقي من عمرك واستدرك أوله. فبقية عمر المؤمن جوهرة قيمة.



## أكل الحرام وتناوله على أي وجه كان

قال الله عزّ وجلّ :

﴿ وَلا تَأْكُلُوا أَمْوَالكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ ﴾ [سورة البقرة آية ١٨٨].

أي لا يأكل بعضكم مال بعض بالباطل. قال ابن عباس رضي الله عنهما: يعني باليمين الباطلة الكاذبة يقتطع بها الرجل مال أخيه بالباطل والأكل بالباطل على وجهين، أحدهما أن يكون على جهة الفظلم نحو الغصب والخيسانة والسرقة. والثاني على جهة الهزل واللعب كالذي يؤخذ في القمار والملاهي ونحو ذلك، وفي صحيح البخاري: (۱) أن رسول الله على قال: «إن رجالا يتخوضون في مال الله بغير حق فلهم الناريوم القيامة». وفي صحيح مسلم حين ذكر النبي على: «الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد يده إلى السماء يا رب يا رب ومطعمه حرام ومتربه حرام وملبسه حرام، وغذي بالحرام فأني يستجاب لذلك» وعن (۲) أنس رضي الله عنه قال قلت يا رسول الله: أدع الله أن يجعلني مستجاب الدعوة فقال على: «يا أنس أطب كسبك تجب دعوتك، فإن الرجل ليرفع اللقمة من الحرام إلى فيه فلا يستجاب له دعوة أربعين يوماً، وروى (۳) البيهقي بإسناده إلى رسول الله على الدنيا من يحب ومن لا يحب ولا يعطي قسم بينكم أزاقكم، وإن الله يعطي الدنيا من يحب ومن لا يحب ولا يعطي قسم بينكم أرزاقكم، وإن الله يعطي الدنيا من يحب ومن لا يحب ولا يعطي قسم بينكم أرزاقكم، وإن الله يعطي الدنيا من يحب ومن لا يحب ولا يعطي قسم بينكم أرزاقكم، وإن الله يعطي الدنيا من يحب ومن لا يحب ولا يعطي قسم بينكم أرزاقكم، وإن الله يعطي الدنيا من يحب ومن لا يحب ولا يعطي قسم بينكم أرزاقكم، وإن الله يعطي الدنيا من يحب ومن لا يحب ولا يعطي قسم بينكم أرزاقكم، وإن الله يعطي الدنيا من يحب ومن لا يحب ولا يعطي

<sup>(</sup>١) من حديث خولة الأنصارية.

<sup>(</sup>٢) ذكره (المنذري) من حديث ابن عباس وأن الذي طلب دعوة الرسول في إجابة دعوته هو سعد بن أبي وقاص وعزاه الطبراني .

<sup>(</sup>٣) عزاه في الترغيب إلى رواية أحمد من حديث ابن مسعود وقال قد حسنها بعضهم.

الدين إلا من يحب، فمن أعطاه الله الدين فقد أحبه ولا يكسب عبد مبالًا حراماً فينفق منه فيبارك له فيه ولا يتصدق منه فيقبل منه ولا يتركه خلف ظهره إلا كان زاده إلى النار. إن الله لا يمحو السيىء بالسيىء ولكن يمحوالسيىء بالحسن». وعن(١) ابن عمر رضى الله عنهما قبال: قبال رسبول الله ﷺ: «الدنيا حلوة خضرة من اكتسب فيها مالاً من حله وأنفقه في حقه أثابـه الله وأورثه جنتـه، ومن اكتسب فيها مالًا من غيـر حله وأنفقه في غيـر حقه أدخله الله تعـالى دار الهوان. ورب متخوض (فيما (٢) اشتهت نفسه من الحرام) له النار يـوم القيامـة ، وجاء عنه على أنه قال: «من لم يبال من أين اكتسب المال لم يبال الله من أي باب أدخله النار». وعن أبي هريرة (٣)رضي الله عنه قال: «لأن يجعل أحدكم في فيه تراباً خير من أن يجعل في فيه حراماً. وقد روى عن يـوسف بن أسباط رحمه الله قال: إن الشاب إذا تعبد قال الشيطان لأعوانه: انظروا من أين مطعمه، فإن كان مطعم سوء قال: دعوه يتعب ويجتهد فقد كفاكم نفسه. إن اجتهاده مع أكل الحرام لا ينفعه ويؤيد ذلك ما ثبت في الصحيح (١) من قوله ﷺ عن الرجل الذي مطعمه حرام ومشربه حرام وملبسه حرام وغذى بالحرام، فأني يستجاب لـذلكِ؟ وقـد روى في حديث إن ملكـاً على بيت المقدس ينادي كل يـوم وكل ليلة: «من أكل حراماً لم يقبل الله منه صرفاً ولا عدلًا» الصرف: النافلة، والعدل: الفريضة. وقال عبدالله بن المبارك: «لأن أرد درهماً من شبهة أحب إلى من أن أتصدق بمائة ألف ومائة». وجاء عن النبي ﷺ (٥) أنه قال: «من حج بمال حرام فقال لبيك، قال ملك: لا لبيك ولا سعديك حجك مردود عليك». وروى الإمام أحمد في مسنده (٦)عن رسول الله ﷺ أنه قال: «من اشترى ثوبــاً بعشرة دراهم وفي ثمنه درهم من حرام لم يقبل الله له صلاة ما دام عليه». «وقال

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي (المنذري).

<sup>(</sup>٢) عبارة الترغيب هكذا: وفي مال الله ورسوله».

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح غير محمد بن إسحاق وقد وثق، قاله الهيثمي في مجمعه ه (المنذري) إسناده جيد.

<sup>(</sup>٤) يعني صحيح مسلم من حديث أبي هريرة وتقدم قريباً.

<sup>(</sup>٥) رواه الطبراني من حديث أبي هريرة وفي سنده سليمان بن داود اليمامي ضعيف (مجمع الزوائد).

<sup>(</sup>٦) من حديث ابن عمرو في سنده هاشم لم يعرفه الهيثمي أشار (المنذري) إلى ضعفه.

وهب بن الورد: لوقمت قيام السارية ما نفعك حتى تنظر ما يدخل بطنك أحلال أم حرام. وقـال ابن عباس رضي الله عنهمـا: «لا يقبل الله صــلاة امرىء وفي جوفه حرام حتى يتوب إلى الله تعالى منه». وقال سفيان الشوري: من أنفق الحرام في الطاعة كمن طهر الثوب بالبول، والثوب لا يطهره إلا الماء، والذنب لا يكفره إلا الحلال، وقال عمر رضي الله عنه: «كنا ندع تسعة أعشار الحلال مخافة الوقوع في الحرام». وعن كعب(١) بن عجرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ، لا يدخل الجنة جسد غذي بالحرام. وعن زيـد(٢) بن أرقم قال: كان لأبي بكر غلام يخرج له الخراج \_ أي قد كاتبه على مال \_وكان يجيئه كل يوم بخراجه فيسأله: من أين أتيت بها؟ فإن رضيه أكله وإلا تركه. قال فجاءه ذات ليلة بطعام وكان أبو بكر صائماً فأكل منه لقمة ونسي أن يسأله، ثم قال له: من أين جئت بهذا؟ فقال: كنت تكهنت لأناس بالجاهلية وما كنت أحسن الكهانة، إلا أني خـدعتهم. فقال أبـو بكر: أف لـك كدت تهلكني! ثم أدخل يده في فيه فجعل يتقيأ ولا يخرج، فقيل له: إنها لا تخرج إلا بـالماء، فدعا بماء فجعل يشرب ويتقيأ حتى قاء كل شيء في بـطنه. فقيـل له: يـرحمك الله كـل هذا من أجـل هذه اللقمـة؟ فقال رضي الله عنـه: لو لم تخرج إلا مـع نفسي لأخرجتها. إني سمعت رسول الله ﷺ يقول: «كــل جســد نبت من سحت فالنار أولى بـه»، فخشيت أن ينبت بذلك في جسدي من هـذه اللقمة. وقد تقدم قوله ﷺ: «لا يدخل الجنة جسد غذي بحرام» وإسناده صحيح. قـال العلماء رحمهم الله: ويدخل في هذا الباب: المكاس، والخائن، والزغلي، والسارق، والبطال، وأكل الربا وموكله، وأكـل مال اليتيم وشــاهد الــزور، ومن استعار شيئاً فجحده، وآكل الرشوة، ومنقص الكيل والوزن، ومن باع شيئاً فيــه عيب فغطاه، والمقامر، والساحر، والمنجم، والمصور والزانية، والنائحة والعشرية، والدلال، إذا أخذ أجرته بغير إذن من البائع، ومخبر المشتري بالزائد ومن باع حراً فأكل ثمنه.

<sup>(</sup>۱) حديث كعب بن عجرة رواه الترمذي وابن حبان في صحيحه بلفظ لا يدخل الجنة لحم ودم نبتا على سحت النار أولى به، وما في الكتاب هنا لفظ حديث أبي بكر الصديق رواه أبو يعلى والطبراني في الأوسط والبيهقي وبعض أسانيدهم حسن (المنذري). (۲) رواه البخاري من حديث عاشة بدون الزيادة في آخره من شرب الماء إلغ. .

(فصل): روي (١) عن رسول الله وقي أنه قال: يؤتى يوم القيامة بأناس معهم من الحسنات كأمثال جبل تهامة، حتى إذا جيء بهم جعلها الله هباء منثوراً ثم يقذف بهم في النار. فقيل يا رسول الله: كيف ذلك؟ قال: كانوا يصلون، ويصومون، ويزكون، ويحجون، غير أنهم كانوا إذا عرض لهم شيء من الحرام أخذوه فأحبط الله أعمالهم. وعن بعض الصالحين أنه رئي بعد موته في المنام فقيل له: ما فعل الله بك؟ قال: خيراً، غير أني محبوس عن الجنة بإبرة استعرتها فلم أردها. فنسأل الله تعالى العفو والعافية والتوفيق لما يحب ويرضى إنه جواد كريم رؤوف رحيم.

(موعظة): عباد الله أما الليالي والأيام تهدم الأجال؟ أما مآل المقيم في الدنيا إلى الزوال، أما آخر الصحة يؤول إلى الاعتلال، أما غاية السلامة نقصان الكمال أما بعد استقرار المنى هجوم الأجال، أما أنبئتم عن الرحيل وقد قرب الانتقال أما بانت لكم العبر وضربت لكم الأمثال؟.

وعزير ناعم ذل له فكساه بعد لين ملس ووجوه ناضرات بدلت وشموس طالعات أفلت ومنيف شامخ بنيانه أف للدنيا فما شيمتها فاستعدوا الزاد تنجوا واعملوا

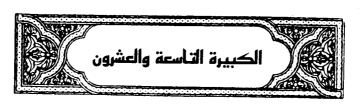
كل صعب المرتقى وعر المرام خشناً بالرغم منه في السرغام بعد لون الحسن لوناً كالقتام بعد ذاك النور منها بالظلام لين الأعطاف مهتز القوام غير نقض العقد أو خفر الذمام صالحاً من قبل تقويض الخيام

يا متعلقاً بزخرف يروق بقاؤه كلمح البروق، يا مضيعاً في الهوى واجبات الحقوق، تبارز الخالق وتستحي من المخلوق؟ يا مؤثراً أعلى العلالي ساتراً ذلك الفسوق، ألا سترى ذلك الفسوق! يا متولهاً مهاد الهوى وهو في سجن الردى مرموق، ابك على نفسك العليلة فإنك بالبكاء محقوق، عجباً لمن رأى فعل الموت لصحبه، وأيقن بتلفه وما قضى نحبه، وسكن الإيمان بالآخرة في قلبه، ونام غافلًا على جنبه، ونسي جزاءه على جرمه وذنبه وأعرض إلى ريه من

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني من حديث أبي أمامة الباهلي من حديث طويل في سنده كلثوم بن زياد وبكر بن سهل الدمياطي وكلاهما وثق وفيه ضعف وبقية رجاله رجال الصحيح (مجمع الزوائد).

الهوى عن ربه، كأني به وقد سقي كأس حمام يستغيث من شربه، وأفرده الموت عن أهله وسربه، ونقله إلى قبره ذل فيه بعد عجبه. فيا ذا اللب جز على قبره وعج (١) به. لقد خرقت المواعظ المسامع وما أراه انتفع به السامع، لقد بدا نور المطالع لكنه أعمى المطالع، ولقد بانت العبر بآثار الغير لمن اغتر بالمصارع. فما بالها لا تسكب المدامع؟ يا عجباً لقلب عند ذكر الحق غير خاشع، لقد نشبت فيه مخالب المطامع. يا من شيبه قد أتى هل ترى ما مضى من العمر براجع؟ انتبه لما بقي وانته وراجع، فالهول عظيم والحساب شديد والطريق شاسع، إن عذاب ربك لواقع ما له من دافع.

<sup>(</sup>١) أي أكثر واهتم به.



### أن يقتل انسان نفسه

قال الله تعالى:

﴿ وَلاَ تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيماً. وَمَنْ يَفْعَـلْ ذَلِكَ عُـدْوَاناً وَظُلْماً فَسُوْفَ نُصْلِيهِ نَاراً، وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيراً ﴾ [سورة النساء آية ٢٩ - ٣٠].

قال الواحدي في تفسير هذه الآية: ولا تقتلوا أنفسكم، أي لا يقتل بعضكم بعضاً لأنكم أهل دين واحد، فأنتم كنفس واحدة. هذا قول ابن عباس والأكثرين وذهب قوم إلى أن هذا نهي عن قتل الإنسان نفسه، ويدل على صحة هذا ما أخبرنا أبو منصور محمد بن محمد المنصوري بإسناده عن عمرو<sup>(۱)</sup> بن العاص، قال: احتلمت في ليلة باردة وأنا في غزوة ذات السلاسل، فاشفقت إن اغتسلت أن أهلك، فتيممت فصليت بأصحابي الصبح، فذكرت ذلك للنبي شخ فقال: يا عمرو صليت بأصحابك وأنت جنب؟ فأخبرته الذي منعني من الاغتسال فقلت اني سمعت الله يقول: ﴿ولا تقتلوا أنفسكم ان الله كان بكم رحيماً في فضحك رسول الله من ولم يقل شيئاً. فدل هذا الحديث على أن عمراً تأول هذه الآية هلاك نفسه لا نفس غيره ولم ينكر ذلك عليه النبي شخ قوله ﴿ومن يفعل ذلك كان ابن عباس يقول: الإشارة تعود إلى كل ما نهى عنه من أول السورة إلى هذا الموضع وقال قوم الوعيد راجع إلى أكل المال بالباطل وقتل النفس المحرمة، وقوله تعالى: ﴿عدواناً وظلماً همع العدوان أن يعدو ما أمر الله به ﴿وكان ذلك على الله يسيراً في أنه قادر على إيقاع ما توعد به من إدخال النار. وعن جندب بن عبدالله عن النبي شخ انه قال: كان فيمن كان

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود، وقال المنذري في مختصره: حسن.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قبلكم رجل به جرح فجزع، فأخذ سكيناً فحز بها يده فما رقا الدم حتى مات. قال الله تعالى: بادرني عبدي بنفسه حرمت عليه الجنة. مخرج في الصحيحين. وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله عنه عالماً نفسه بحديدة، فحديدته في يده يتوجأ بها في بطنه في نار جهنم خالداً فيها أبداً، ومن قتل نفسه بسم فسمه في يده يتحساه في نار جهنم خالداً مخلداً فيها أبداً، ومن نزل من جبل فقتل نفسه فهو ينزل في نار جهنم خالداً فيها أبداً، مخرج في الصحيحين. وفي حديث(۱) ثابت بن الضحاك قال: قال رسول الله عنه: «لعن المؤمن كقتله، ومن قذف مؤمناً بكفر فهو كقتله، ومن قتل نفسه بشيء عذب به يوم القيامة. وفي الحديث الصحيح عن الرجل الذي قتل نفسه بشيء عذب به يوم القيامة. وفي الحديث الصحيح عن الرجل الذي المته الجراح فاستعجل الموت، فقتل نفسه بذباب سيفه فقال رسول الله عنه: «هو من أهل النار». فنسأل الله أن يلهمنا رشدنا، وأن يعيذنا من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، إنه جواد كريم غفور رحيم.

(موعظة): ابن آدم كيف تنظن أعمالك مشيدة، وأنت تعلم أنها مكيدة؟ وكيف تترك معاملة المولى وتعلم أنها مفيدة؟ وكيف تقصر في زادك وقد تحققت أن الطريق بعيدة؟ يا معرضاً عنا إلى متى هذا الجفا والاعراض؟ يا غافلاً عن الموت والعمر لا شك في انقراض. يا مغتراً في أمله وأيدي المنايا في أجله تقرضه بمقراض، يا مغروراً بصحته وبدنه كل يوم في انتقاض، يا من يفنى كل يوم بعضه ستفنى والله الأبعاض. يا غافلاً عن الزاد وقد أنذره بعد السواد يوم بعضه ستفنى والله الأبعاض. يا غافلاً عن الزاد وقد أنذره بعد السواد البياض، يا قليل الاحتراس ونبل المنايا طوال عراض. يا من يساق إلى موارد التلف وقد نزحت الحياض، يا ضاحكاً وعيون الفنا غير غماض لمن هذه الأوقات بين يديه كيف يقدر جفنه على الاغماض!

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم والنسائي باختصار، والترمذي صححه، وهذا لفظ الترمذي.



# الكذب في غالب أقواله

قال الله تعالى:

﴿ لَغْنَةُ أَللَّهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾ [سورة آل عمران ٢١]، وقال الله تعالى: ﴿ قُبُلَ الْخُرَّ اصُونَ ﴾ [سورة الذاريات آية ٢٠] أي الكاذبون، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَّابٍ ﴾ [سورة غافر آية ٢٨].

وفي الصحيحين عن ابن مسعود قال، قال رسول الله على: «إن الصدق يهدي إلى البر يهدي إلى الجنة، وما يزال الرجل يصدق ويتحرى الصدق حتى يكتب عند الله صديقاً. وان الكذب يهدي إلى الفجور، وان الفجور يهدي إلى النار، وما يزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب حتى يكتب عند الله كذاباً». وفي الصحيحين(۱) أيضاً أنه على قال: «آية المنافق ثلاث وان صلى وصام وزعم أنه مسلم: إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا اثتمن خان». وقال(۲) عليه الصلاة والسلام: «أربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً ومن كانت فيه خصلة منها كان فيه خصلة من النفاق حتى يدعها: إذا اثتمن خان، وإذا مدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر». وفي صحيح البخاري(٢) في حديث منام النبي على الله وعيناه إلى قفاه، وآخر قائم عليه بكلوب من حديد يشرشر شدقه إلى قفاه وعيناه إلى قفاه، ثم يذهب إلى الجانب الأخر

<sup>(</sup>١) من حديث أبي هريرة.

 <sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسائي، من حديث عبدالله بن عمرو بن
 العاص.

<sup>(</sup>٣) من حديث سمرة بن جندب مطولًا.

فيفعل به مثل ما فعل في الجانب الأول، فما يرجع إليه حتى يصح مثل ما كان، فيفعل به كذلك إلى يوم القيامة. فقلت لهما: «من هذا؟ فقالا: إنه كان يغذو من بيته فيكذب الكذبة تبلغ الأفاق، وقال(١) ﷺ: «يطبع المؤمن على كل شيء ليست الخيانة والكذب. وفي الحديث(٢): «إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث، وقال ﷺ (٣): «ثلاثة لا يكلمهم الله ولا ينظر إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم: شيخ زان، وملك كذاب، وعائل مستكبر». العائل: الفقير. وقال ﷺ (٤): «ويل للذي يحدث بالحديث ليضحك به الناس فيكذب. ويل له، ويل له، ويسل له». وأعنظم من ذلك الحلف كما أخبر الله تعالى عن المنافقين بقوله: ﴿ ويحلفون على الله الكذب وهم يعلمون ﴾ . وفي الصحيح (٥) أن رسول الله علي قال: «ثلاثة لا يكلمهم الله يبوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم: رجل على فضل ما يمنعه ابن السبيل، ورجل بايع رجلاً سلعة فحلف بالله لأخذتها بكذا وكذا فصدقه وأخذها وهو على غير ذلك، ورجل بايع إماماً لا يبايعه إلا للدنيا فإن أعطاه منها وفي له وإن لم يعطه لم يف له». وقال  $^{(7)}$ عَلَيْهُ: «كبرت خيانة أن تحدث أخباك حديثاً هو لك به مصدق وأنت له به كاذب،، وفي الحديث (٧) أيضاً: «من تحلم بحلم لم يسره كلف أن يعقد بين شعيرتين وليس بعاقد،، وقال (^)رسول الله ﷺ: «أفرى الفرى على الله أن يري الرجل عينيه ما لم تريا، معناه أن يقول: رأيت في منامي كيت وكيت ولم يكن

<sup>(</sup>١) رواه أحمد من حديث أبي أمامة بسنـد منقطع بلفظ (يـطبع المؤمن على الحـلال كلها. الخ، وله شاهد من حديث سعد بن أبي وقاص عند البزار وأبي يعلى بسند رجاله رجال الصحيح، ولكن رجع الدارقطني وقفه (الترغيب).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه من حديث أبي هريرة (مشكاة).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم وغيره من حديث أبي هريرة (ترغيب).

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد من حديث النواس بن سمعان وشيخ أحمد فيه عمر بن هارون فيه خالاف (الترغيب).

<sup>(</sup>٥) رواه أبوداود والترمذي وحسنه أبوداود والنسائي والبيهقي من حديث بهز بن حكيم عن أبيه عن جده (ترغيب).

<sup>(</sup>٦) رواه الجماعة إلا الترمذي كلهم من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٧) رواه البخاري من حديث.

<sup>(</sup>٨) رواه البخاري من حديث ابن عمر (مشكاة).

رأى شيئاً. وقال (١) ابن مسعود رضي الله عنه: لا ينزال العبد يكذب ويتحرى الكذب حتى ينكت في قلبه نكتة سوداء، حتى يسود قلبه فيكتب عند الله من الكاذبين.

فينبغي للمسلم أن يحفظ لسانه عن الكلام، إلا كلاماً ظهرت فيه المصلحة. فإن في السكوت سلامة والسلامة لا يعدلها شيء. وفي صحيح البخاري عن أبي هريرة رضى الله عنه عن رسول الله ﷺ قال: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت». فهذا الحديث المتفق على صحته نص صريح في أنه لا ينبغي للإنسان أن يتكلم إلا إذا كان الكلام خيراً وهـو الذي ظهرت مصلحته للمتكلم، قال(٢) أبوموسى قلت يا رسول الله أي المسلمين أفضل؟ فيال: «من سلم المسلمون من لسانه ويده، وفي الصحيحين (٣): «إن الرجل ليتكلم بالكلمة ما يتبين فيها - أي ما يفكر فيها بأنها حرام \_ يزل بها في النار أبعد مما بين المشرق والمغرب». وفي موطأ الإمام(٤) مالك من رواية بلال بن الحارث المزنى أن رسول الله ﷺ قال: «إن الرجل ليتكلم بالكلمة من رضوان الله تعالى ما كان يظن أن تبلغ ما بلغت يكتب الله تعالى بها له رضوانـه إلى يوم يلقـاه، وإن الرجـل ليتكلم بالكلمـة من سخط الله تعالى ما كان يظن أن تبلغ ما بلغت يكتب الله له بها سخطه إلى يـوم يلقـاه» والأحاديث الصحيحة بنحو ما ذكرنا كثيرة وفيما أشرنا إليه كفاية. وسئل بعضهم: كم وجدت في ابن آدم من العيوب؟ فقال: هي أكثر من أن تحصى، والذي أحصيت ثمانية آلاف عيب، ووجدت خصلة ان استعملها سترت العيوب كلها، وهي حفظ اللسان. جنبنا الله معاصيه واستعملناه فيما يرضيه إنه جواد کریم.

(موعظة) أيها العبه: لا شيء أعز عليك من عمرك وأنت تضيعه، ولا

<sup>(</sup>١) ذكره مالك في موطئه بلاغاً (ترغيب) قال وقد تقدم بنجوه متصلًا مرفوعاً.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم والترمذي والنسائي قاله (المنذري) في (الترغيب). وأبو موسى هو الأشعري اسمه عبدالله بن قيس.

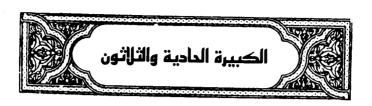
<sup>(</sup>٣) من حديث أبي هريرة ورواه النسائي أيضاً (الترغيب).

<sup>(</sup>٤) وكذا رواه الترمذي، وقال حسن صحيح، والنسائي وابن ماجة وابن حبان والحاكم وقال صحيح الإسناد (ترغيب).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

عدو لك كالشيطان وأنت تطيعه، ولا أضر من موافقة نفسك وأنت تصافيها، ولا بضاعة سوى ساعات السلامة وأنت تسرف فيها. لقد مضى من عمرك الأطايب فما بقي بعد شيب الذوائب؟ يا حاضر البدن والقلب غائب، اجتماع العيب والشيب من جملة المصائب. يمضي زمن الصبا وحب الحبائب. كفى زاجراً واعظاً تشيب منه الذوائب. يا غافلاً فإنه أفضل المناقب، أين البكا لخوف واعظاً تشيب منه الذوائب. يا غافلاً فإنه أفضل المناقب، أين البكا لخوف العظيم الطالب أين الزمان الذي ضاع في الملاعب؟ نظرت فيه آخر العواقب. كم في القيامة مع دمع ساكب على ذنوب قد حواها كتاب الكاتب! من لي إذا قمت في موقف المحاسب وقيل لي: ما صنعت في كل واجب؟.

كيف ترجو النجاة وتلهو باسر الملاعب، إذا أتتك الأماني بظن الكاذب. الموت صعب شديد مر المشارب، يلقي شره بكأس صدور الكتائب. فانظر لنفسك وانتظر قدوم الغائب يأتي بقهر ويرمي بسهم صائب. يا آملاً أن تبقى سليماً من النوائب بنيت بيتاً كنسيج العناكب. أين الذين علوا متون الركايب، ضاقت بهم المنايا سبل المذاهب وأنت بعد قليل حليف المصايب، فانظر وتفكر وتدبر قبل العجايب.



## القاضي السوء

قال الله تعالى:

﴿ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ آللَّهُ فَأُولِئُكَ هُم ٱلْكَافِرُونَ ﴾ [سورة المائدة آية ٤٤]. وقال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْ زَلَ آللَهُ فَا أُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [سورة المائدة آية ٤٥]. وقال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ آللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾ [سورة المائدة آية ٤٧].

روى الحاكم بإسناده (١) وفي صحيحه عن طلحة بن عبيد الله رضي الله عنه عن النبي على أنه قال: «لا يقبل الله صلاة إمام حكم بغير ما أنزل الله».

وصحح الحاكم (٢) أيضاً من حديث بريدة رضي الله عنه قال، قال رسول الله على: «القضاة ثلاثة: قاض في الجنة وقاضيان في النار، قاض عرف الحق فجار متعمداً فهو في عرف الحق فجار متعمداً فهو في النار، وقاض قضى بغير علم فهو في النار». «قالوا فما ذنب الذي يجهل؟» قال: «ذنبه أن لا يكون قاضياً حتى يعلم». وعن أبي هريرة (٣) رضي الله عنه قال، قال رسول الله على: «من جعل قاضياً فقد ذبح بغير سكين». وقال

<sup>(</sup>١) في سنده عبدالله بن محمد العدوي رواه متهم، وهذا مما أنكر على الحاكم (المنذري) ولفظه (لا يقبل الله صلاة امام جائر)، وقال الذهبي في رسالته الصغرى؛ بسند لا أرضاه.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود والترمذي وابن ماجة، وقال الترمذي حسن غريب (ترغيب) وقواه المصنف في صغراه.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود والترمذي وقال حسن غريب، وابن ماجة والحاكم وصححه (ترغيب).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الفضيل بن عياض رحمه الله، ينبغي للقاضي أن يكون يوماً في المستسويوما في البكاء عِلَى نفسه. وقال محمد بن واسع رحمه الله: أول من يدعى يوم القيامة إلى الحساب القضاة. وعن عائشة(١) رضى الله عنها قالت: سمعت رسول الله على يقول: «يؤتى بالقاضى العدل يوم القيامة فيلقى من شدة الحساب ما يود أنه لم يقض بين اثنين في تمرة». وعن معاذ بن جبل رضى الله عنه أن رسول الله على قال: «إن القاضى ليزل في زلقة في جهنم أبعد من عدن». وعن على بن أبي طالب رضى الله عنه قال: سمعتُ رسولٌ الله عِيْكُ يقول: «ليس من وال ولا قاض إلا يؤتي به يوم القيامة حتى يوقف بين يدي الله عزّ وجلّ على الصراط ثم تنشر سريرته فتقرأ على رؤوس الخلائق، فإن كان عدلًا نجاه الله بعدله، وإن كان غير ذلك انتفض به ذلك الجسر انتفاضاً، فصار بين كل عضو من أعضائه مسيرة كذا وكذا، ثم ينخرق به الجسر إلى جهنم». وقال مكحول: لو خيرت بين القضاء وبين ضرب عنقي لاخترت ضرب عنقي على القضاء وقال أيوب السختياني : (إني وجدت أعلم الناس أشدهم هرباً منه). وقيل للثوري: إن شريحاً قد استقضى، فقال: أي رجل قد أفسدوه! ودعا مالك بن المنذر محمد بن واسع ليجعله على قضاء البصرة فأبي، فعوده وقال: لتجلسن، وإلا جلدتك. فقال: إن تفعل فإنك سلطان، وإن ذليل الدنيا خير من ذليل الآخرة! وقال وهب بن منبه: إذا هم الحاكم بالجور أو عمل به أدخل الله النقص على أهل مملكته حتى في الأسواق والأرزاق والزرع والضرع وكل شيء، وإذا هم بالخير أو العدل أدخل الله البركة في أهل مملكته كذلك. وكتب عامل من عمال حمص إلى عمر بن عبد العزيز رضي الله تعالى عنه: أما بعد فإن مدينة حمص قد تهدمت واحتاجت إلى إصلاح. فكتب إليه عمر: حصنها بالعدل ونق طرقها من الجور، والسلام. قال: ويحرم على القاضي أن يحكم وهو غضبان وإذا اجتمع في القاضي قلة علم وسوء قصد وأخلاق زعرة (٢) وقلة ورع فقد تم خسرانه ووجب عليه أن يعزل نفسه، ويبادر بالخلاص. فنسأل الله العفو والعافية والتوفيق لما يحب ويرضى، إنه جواد كريم.

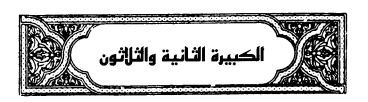
(موعظة): يا من عمره كلما زاد نقص، يا من يأمن ملك الموت وقد اقتص يا مائلًا إلى الدنيا هل سلمت من النقص؟ يا مفرطاً في عمره هل بادرت

<sup>(</sup>١) رواه أحمد وابن حبان في صحيحه (ترغيب).

<sup>(</sup>٢) في الأساس: زعر الرجل زعراً ساء خلقه وقل خيره.

الفرص؟ يا من إذا ارتقى في منهاج الهدى ثم لاح له الهوى نكص، من لك يوم الحشر عند نشر القصص(١). عجباً لنفس أمست بالليل هاجعة، ونسيت أهوال يوم الواقعة، ولأن تقرعها المواعظ فتصغي لها سامعة، ثم تعود الزواجر عنها ضائعة والنفوس غدت في كرم الكريم طامعة، وليست له في حال من الأحوال طائعة، والأقدام سعت في الهوى في طرق شاسعة، بعد أن وضحت من الهدى سبل واسعة، والهمم شرعت في مشارع الهوى متنازعة، لم تكن مواعظ العقول لها نافعة، وقلوب تضمر التوبة إذا فزعت بزواجر رادعة، ثم تعود إلى ما لا يحل مراراً متتابعة.

<sup>(</sup>١) القصص، جمع قصة: يعنى الصحف التي فيها الأعمال.



### أخذ الرشوة على الحكم

قال الله تعالى:

﴿ وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِٱلْبَاطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى ٱلْحُكَّامِ لَتَأْكُلُوا فَرِيقاً مِنْ أَمْوَالَ ِ ٱلنَّاسِ بِٱلإِثْمِ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [سورة البقرة آية ١٨٨].

أي لا تدلوا بأموالكم إلى الحكام، أي لا تصانعوهم بها ولا ترشوهم ليمتطعوا لكم حقاً لغيركم وأنتم تعلمون أنه لا يحل لكم. وعن (١) أبي هريرة قال: قال رسول الله على: «لعن الله الراشي والمرتشي في الحكم» أخرجه الترمذي وقال حديث حسن. وعن عبدالله بن عمرو: لعن رسول الله الراشي والمرتشي والمرتشي. قال العلماء: فالراشي هو الذي يعطي الرشوة، والمرتشي هو الذي يأخذ الرشوة، وإنما تلحق اللعنة الراشي إذا قصد بها أذية مسلم أو ينال بها ما لا يستحق، أما إذا أعطى ليتوصل إلى حق له ويدفع عن نفسه ظلماً فإنه غير داخل في اللعنة، وأما الحاكم فالرشوة عليه حرام أبطل بها حقاً أو دفع بها ظلماً. وقد روي في حديث آخر: (٢) إن اللعنة على الرائش أيضاً وهو الساعي بينهما، وهو تابع للراشي في قصده خيراً لم تلحقه اللعنة وإلا لحقته.

(فصل): ومن ذلك ما روى أبو داود في سننه عن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه قال، قال رسول الله ﷺ: «من شفع لرجل شفاعة فأهدى له عليها هدية

<sup>(</sup>١) رواه ابن حبان في صحيحه والحاكم وزاد. والرائش يعني الذي يسعى بينهما (ترغيب).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود والترمذي وقال: حسن صحيح (ترغيب).

فقد أتى باباً كبيراً من أبواب الربا». وعن ابن مسعود قال: السحت أن تطلب لأخيك الحاجة فتقضى فيهدي إليك هدية فتقبلها منه، وعن مسروق أنه كلم ابن زياد في مظلمة فردها فأهدى إليه صاحب المظلمة وصيفاً فردها ولم يقبلها، وقال سمعت ابن مسعود يقول: من رد عن مسلم مظلمة فأعطاه على ذلك قليلاً أو كثيراً فهو سحت. فقال الرجل: يا أبا عبد الرحمن ما كنا نظن أن السحت إلا الرشوة في الحكم. فقال: ذلك كفر(١)، نعوذ بالله منه ونسأل الله العفو والعافية من كل بلاء ومكروه.

(الحكاية) عن الإمام أبي عمر الأوزاعي رحمه الله ـ وكان يسكن ببيروت ـ أن نصرانياً جاء إليه فقال: إن والي بعلبك ظلمني بمظلمة، وأريد أن تكتب إليه وأتاه بقلة عسل، فقال الأوزاعي رحمه الله: إن شئت رددت القلة وكتبت لك إليه، وإن شئت أخذت القلة. فكتب له إلى الوالي أن ضع عن هذا النصراني من خراجه. فأخذ القلة والكتاب ومضى إلى الوالي فأعطاه الكتاب فوضع عنه ثلاثين درهماً بشفاعة الإمام، رحمه الله وحشرنا في زمرته.

(موعظة): عباد الله: تدبروا العواقب، واحذروا قوة المناقب، واخشوا عقوبة المعاقب، وخافوا سلب السالب، فإنه والله طالب غالب. أين الذين قعدوا في طلب المنى وقاموا، وداروا على توطئة دار الرحيل وحاموا؟ ما أقل ما لبثوا وما أوفى ما أقاموا! لقد وبخوا في نفوسهم في قعر قبورهم على ما أسلفوا ولاموا:

أما والله لو علم الانام لقد خلقوا لأمر لورأته ممات، ثم قبر، ثم حشر، ليوم الحشر قد عملت رجال ونحن إذا أمرنا أو نهينا

لما خلقوا لما هجعوا وناموا عيون قلوبهم تاهوا وهاموا وتوبيخ، وأهوال، عطام فصلوا من مخافته وصاموا كأهل الكهف إيقاظ نيام

یا من بأقذار الخطایا قد تلطخ، وبآفات البلایا قد تضمخ، یا من سمع کلام من لام ووبخ، یعقد عقد التوبة حتی إذا أمسی یفسخ، یا مطلقاً لسانه والملك یحصی وینسخ، یا من طیر الهوی فی صدره قد عشش وفرخ، كم أباد

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني عنه موقوفاً عليه (ترغيب).

الموت ملوكاً كالجبال الشمخ ، كم أزعج قواعد كانت في الكبر ترسخ ، وأسكنهم ظلم اللحود ومن ورائهم برزخ ، يا من قلبه من بدنه بالذنوب أوسخ ، يا مبارزاً بالعظائم أتأمن أن يخسف بك أو تمسخ ، يا من لازم العيب بعد اشتمال الشيب ففعله يؤرخ. والحمد لله دائماً أبداً.



#### تشبه النساء بالرجال وتشبه الرجال بالنساء

في الصحيح (١) أن رسول الله عن قال: «لعن الله المتشبهات من النساء بالرجال والمتشبهين من الرجال بالنساء». وفي رواية: (٢) لعن الله الرجلة من النساء. وفي رواية (٣) قال: لعن الله المختثين من الرجال والمترجلات من النساء يعني اللاتي يتشبهن بالرجال في لبسهم وحديثهم، وعن أبي هريرة (٤) رضي الله عنه قال، قال رسول الله عنه المرأة تلبس لبسة الرجل والرجل يلبس لبسة المرأة.

فإذا لبست المرأة زي الرجال من المقالب والفرج والأكمام الضيقة فقد شابهت الرجال في لبسهم فتلحقها لعنة الله ورسوله ولزوجها إذا أمكنها من ذلك أي رضي به ولم ينهها لأنه مأمور بتقويمها على طاعة الله ونهيها عن المعصية لقول الله تعالى: ﴿قوا أنفسكم وأهليكم ناراً وقودها الناس والحجارة ﴾ [سورة التحريم آية ٦] أي أدبوهم وعلموهم ومروهم بطاعة الله وانهوهم عن معصية الله كما يجب ذلك عليكم في حق أنفسكم ، ولقول النبي على كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته . الرجل راع في أهله ومسؤول عنهم يوم القيامة ».

<sup>(</sup>١) رواه البخاري وأبو داود والترمذي والنسائي وابن مأجمة من حديث ابن عباس مرفوعاً (بلفظ لعن رسول الله إلخ).

<sup>(</sup>٢) قال المصنف في رسالته الصغرى: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٣) عزاها في الترغيب والترهيب للبخاري من حديث ابن عباس.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود والنسائي وابن ماجة وابن حبان في صحيحه والحاكم وقال: على شرط مسلم (ترغيب).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري ومسلم من حديث ابن عمر.

وجاء (۱) عن النبي على انه قال: «ألا هلكت الرجال حين أطاعوا النساء». وقال الحسن: والله ما أصبح اليوم رجل يطيع امرأته فيما تهوى إلا أكبه الله تعالى في النار، وقال على: «صنفان من أهل النار لم أرهما قوم معهم سياط كأذناب البقر يضربون بها الناس، ونساء كاسيات عاريات مائلات مميلات رؤوسهن كأسنمة البخت المائلة لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذا» أخرجه مسلم. (قوله) كاسيات أي من نعم الله عاريات من شكرها وقيل: هو أن تلبس المرأة ثوباً رقيقاً يصف لون بدنها. ومعنى مائلات قيل عن طاعة الله وما يلزمهن حفظه، مميلات أي يعلمن غيرهن الفعل المذموم، وقيل مائلات متبخترات مميلات لأكتافهن، وقيل مائلات يمتشطن المشطة الميلاء وهي مشطة البغايا، ومميلات يمشطن غيرهن تلك المشطة. رؤوسهن كأسنمة البخت أي يكبرنها ويعظمنها بلف عصابة أو عمامة أو نحوهما وعن نافع قان: كان ابن عمر وعبد الله بن عمرو عند الزبير بن عبد المطلب إذ أقبلت امرأة تسوق غنماً متنكبة قوساً. فقال عبدالله بن عمر: أرجل أنت أم امرأة؟ فقالت: امرأة فالتفت إلى ابن عمرو فقال: إن الله تعالى لعن على لسان نبيه المرأة فالتفت إلى ابن عمرو فقال: إن الله تعالى لعن على لسان نبيه المرأة فالتقت الرجال والمتشبهين من الرجال بالنساء.

ومن الأفعال التي تلعن عليها المرأة إظهار الزينة والذهب واللؤلؤ من تحت النقاب، وتطيبها بالمسك والعنبر والطيب إذا خرجت، ولبسها الصباغات والازر والحرير والأقبية القصار مع تطويل الثوب وتوسعة الأكمام وتطويلها إلى غير ذلك إذا خرجت، وكل ذلك من التبرج الذي يمقت الله عليه ويمقت فاعله في الدنيا والآخرة، وهذه الأفعال التي قد غلبت على أكثر النساء، قال (٢) عنهن النبي على أثر النساء، وقال على النار فرأيت أكثر أهلها النساء، وقال على أضر على الرجال من النساء». فنسأل الله أن يقينا فتنتهن وأن يصلحهن وإيانا بمنه وكرمه.

(موعظة): ابن آدم كأنك بالموت وقد فجأك وهجم وألحقك بمن سبقك

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم وغيره من حديث أبي هريرة وله شاهـد من حديث ابن عمـر وصححه ابن حبان وقال الحاكم على شرط مسلم أفاده المنذري رحمه الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) هو في الصحيحين من حديث.

من الأمم، ونقلك إلى بيت الموحدة والظلم، ومن ذلك إلى عسكر الموتى مخيمة بين الخيم، مفرقاً من مالك ما اجتمع ومن شملك ما انتظم، ولا تدفعه بكثرة الأموال ولا بقوة الخدم، وندمت على التفريط غاية الندم، فيا عجباً لعين تنام وطالبها لم ينم، متى تحذر مما توعد وتهدد، ومتى تضرم نار الخوف في قلبك وتتوقد، إلى متى حسناتك تضمحل وسيئاتك تجدد، إلى متى لا يهولك زجر الواعظ وان شدد، إلى متى أنت بين الفتور والتواني تتردد، متى تحذر يوماً فيه الجلود تنطق وتشهد، متى تترك ما يفنى فيما لا ينفد، متى تهب بك في بحر الوجد ريح الخوف والرجاء، متى تكون في الليل قائماً إذا سجا، أين الذين عاملوا مولاهم وانفردوا، وقاموا في الدجى وركعوا وسجدوا، وقدموا إلى بابه في الاسحار ووفدوا، وصاموا هواجر النهار فصبروا واجتهدوا، لقد ساروا في الاسحار وفاتك ما وجدوا. وبقيت في أعقابهم وان لم تلحق بعدوا:

يا نائم الليل متى ترقد من نام حتى ينقضي ليله فقل لذوي الألباب أهل التقى

قم يا حبيبي قد دنا الموعد لم يبلغ المنزل أو يجهد قنطرة العرض لكم موعد



# الديوث المستحسن على أهله والقواد الساعى بين الاثنين بالفساد

قال الله تعالى:

﴿ الزَّانِي لَا يَنْكُحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيَةُ لَا يَنْكُحُهَا إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكً وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة النور آية ٣].

عن (١) عبدالله بن عمر رضي الله عنهما عن النبي على قال: «ثلاثة لا يدخلون الجنة: العاق لوالديه والديوث ورجلة النساء» وروى النسائي (٢) أن رسول الله على قال: «ثلاثة قد حرم الله عليهم الجنة: مدمن الخمر والعاق لوالديه والديوث الذي يقر الخبث في أهله» يعني يستحسن على أهله نعوذ بالله من ذلك.

قال المصنف رحمه الله تعالى: فمن كان يظن بأهله الفاحشة ويتغافل لمحبته فيها أو لأن لها عليه ديناً وهو عاجز، أو صداقاً ثقيلًا، أو له أطفال صغار فترفعه إلى القاضي وتطلب فرضهم فهو دون من يعرض عنه، ولا خير فيمن لا غيرة له. فنسأل الله العافية من كل بلاء ومحنة إنه جواد كريم.

(موعظة) أيها المشغول بالشهوات الفانيات متى تستعـد لمات آت، حتى متى لا تجتهـد في إلحاق القـوافل المـاضيات، أتـطمع وأنت رهين الـوساد في

<sup>(</sup>١) رواه النسائي والبزار والحاكم وصححه من حديث ابن عمر (المنذري).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد والبزار والحاكم وقال صحيح الإسناد وهـو من حديث عبـد الله بن عمـر (المنذري).

لحاق السادات؟ هيهات هيهات! يا آملًا في زعمه اللذات احذر هجوم هازم اللذات، أحذر مكائده فهي كوامن في عدة الأنفاس واللحظات:

تمضي حلاوة ما أخفيت وبعدها يا حسرة العاصين يوم معادهم لولم يكن إلا الحياء من الذي

تبقى عليك مرارة التبعات لو أنهم سبقوا إلى الجنات ستر العيوب لأكثروا الحسرات

يا من صحيفته بالذنوب قد حفت، وموازينه بكثرة الذنوب قد خفت، أما رأيت أكفاء عن مطامعها كفت، أما رأيت عرائس آحاد إلى اللحود قد زفت، أما عاينت أبدان المترفين وقد أدرجت في الأكفان ولفت، أما عاينت طور الأجسام في الأرحام ومتى تنتبه لخلاص نفسك أيها الناعس، متى تعتبر بربع غيرك الدارس؟ أين الأكاسر الشجعان الفوارس، وأين المنعمون بالجواري والنظباء الخنس الكوانس، أين المتكبرون ذوو الوجوه العوابس، أين من اعتاد سعة القصور! حبس في القبور في أضيق المحابس! أين الرافل في أثوابه عرى في ترابه عن الملابس، أين الغافل في أمله وأهله عن أجله سلبته أكف الخالس، أين جامع الأموال سلب المحروس وهلك الحارس! حق لمن علم مكر الدنيا أن يهجرها، ولمن جهل نفسه أن يزجرها، ولمن تحقق نقلته أن يذكرها، ولمن غمر بالنعماء أن يشكرها، ولمن دعي إلى دار السلام أن يقطع مفاوز الهوى ليحضرها.



#### المحلل والمحلل له

صح (١) من حديث ابن مسعود رضى الله عنه أن رسول الله عَلَيْ لعن المحلل والمحلل له. قال الترمذي: والعمل على ذلك عند أهل العلم منهم عمر بن الخطاب وعثمان بن عفان، وعبدالله بن عمر، وهو قول الفقهاء من التابعين ورواه الإمام أحمد في مسنده والنسائي في سننه أيضاً بإسناد صحيح . وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: سئل رسول الله ﷺ عن المحلل فقال: «لا، إلا نكاح رغبة، لا نكاح دلسة (٢) ولا استهزاء بكتاب الله عزّ وجلّ حتى يذوق العسيلة». ورواه أبو إسحاق الجوزجاني. وعن عقبة بن عامر قال: قال رسول الله ﷺ: «ألا أخبركم بالتيس المستعار؟ قـالوا: بلمي يــا رســول الله. قال: هو المحلل، لعن الله المحلل والمحلل له. رواه ابن ماجمة بإسناد صحيح. وعن ابن عمر أن رجلًا سأله فقال: ما تقول في امرأة تزوجتها أحلها لزوجها لم يأمرني ولم يعلم؟ فقال له ابن عمر: لا، إلا نكاح رغبة إن أعجبتك أمسكتها وإن كرهتها فارقتها، وإنا كنا نعد هذا سفاحاً على عهد رسول الله ﷺ. وأما الآثـار عن الصحابـة والتـابعين فقـد روى الأثـرم وابـن المنذر عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: «لا أوتى بمحلل ولا محلل له إلا رجمتهما». وسئل عمر بن الخطاب عن تحليل المرأة لزوجها فقال: (ذلك السفاح). وعن عبد الله بن شريك العامري قال: سمعت ابن عمر رضي الله

<sup>(</sup>١) رواه النسائي والترمذي قاله المصنف في الصغرى.

<sup>(</sup>٢) التدليس: كتم العيب، كما في المجمع والأساس، والمراد هنا إظهار الرغبة في النكاح مع إبطان خلافه.

عبدا وقد سئل عن رجل طلق ابنة عم له، ثم ندم ورغب فيها، فأراد رجل أن ينزوجها ليحلها له. فقال ابن عمر: كلاهما زان وإن مكثا عشرين سنة أو نحو ذلك إذا كان يعلم أنه يريد أن يحللها. وعن ابن عباس رضي الله عنهما أنه سأله رجل فقال: ابن عمي طلق امرأته ثلاثاً ثم ندم فقال: ابن عمك عصى ربه فأندمه، وأطاع الشيطان فلم يجعل له مخرجاً. فقال: كيف ترى في رجل يحلها له؟ فقال: من يخادع الله يخدعه. وقال إبراهيم النخعي: إذا كانت نيـة أحد الثلاثة النزوج الأول أو الزوج الأخبر أو المرأة التحليل فنكاح الأخبر باطمل ولا تحل للأول وقال الحسن البصري: إذا هم أحد الثلاثة بالتحليل فقد أفسد وقال سعيد بن المسيب إمام التابعين في رجل تزوج امرأة ليحلها لـزوجها الأول، فقال: لا تحل. وممن قبال بذلك مالك بن أنس، والليث بن سعد، وسفيان الثوري، والإمام أحمد. وقال إسماعيل بن سعيد: سألت الإمام أحمد عن الرجل يتزوج المرأة وفي نفسه أن يحللها لزوجها الأول ولم تعلم المرأة بذلك؟ فقال: هو محلل وإذا أراد بذلك الإحلال فهو ملعون، ومذهب الشافعي رحمه الله: إذا شرط التحليل في العقد بطل العقد، لأنه عقد بشـرط قطعـه دون غايته فبطل كنكاح المتعة، وإن وجد الشرط قبل العقد فالأصح الصحة، وإن عقد كذلك ولم يشرط في العقد ولا قبله لم يفسد العقد، وإن تزوجها على أنه إذا أحلها طلقها ففيه قولان أصحهما أنه يبطل. ووجه البطلان أنه شرط يمنع صحته دوام النكاح فأشبه التأقيت وهذا هو الأصح في الرافعي. ووجه الثاني أنه شرط فاسد قارن العقد فلا يبـطل كما لـو تزوجهـا بشرط أن لا يتـزوج عليها ولاً يسافر بها والله أعلم. فنسأل الله أن يوفقنا لما يرضيه، ويجنبنا معاصيه، إنه جواد كريم غفور رحيم.

(موعظة) لله در قوم تركوا الدنيا قبل تركها، وأخرجوا قلوبهم بالنفر عن ظلام شكلها، التقطوا أيام السلامة فغنموا، وتلذذوا بكلام مولاهم فاستسلموا لأمره وسلموا، وأخذوا مواهبه بالشكر وتسلموا، هجروا في طاعته لذيذ الكرى وهربوا إليه من جميع الورى، وآثروا طاعته إيثار من علم ودرى. ورضوا فلم يعترضوا على ما جرى، وباعوا أنفسهم فيا نعم البيع ويا نعم الشرا أسلموا إليه لما سلموا الروح، وخدموه والصدر لخدمته مشروح، وقرعوا بابه وإذا الباب مفتوح، وواصلوا البكا فالجفن بالدمع مقروح، وقاموا في الأسحار قيام من

يبكي وينوح، وصبروا على مقطعات الصوف ولبس المسوح، وراضوا أنفسهم فإذا المذموم ممدوح. تعرفهم بسيماهم عليهم آثار الصدق تلوح، قد عبقوا بنشر أنسه رائحة ارتياحهم تفوح، من طيب الثنا روائح لهم بكل مكان تستنشق، ممسكة النفحات إلا انها وحشية لسواهم لا تعبق.



#### عدم التنزه من البول وهو شعار النصارى

قال الله تعالى: ﴿وثهابك فيطهر﴾ [سورة المدثر آية ٤]، وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: مر النبي على بقيرين فقال: إنهما ليعذبان وما يعذبان في كبير، أما أحدهما فكان يمشي بالنميمة وأما الآخر فكان لا يستبرىء من البول أي لا يتحرز منه. مخرج في الصحيحين، وقال رسول الله على: «استنزهوا من البول فإن عامة عذاب القبر منه» رواه الدارقطني.

ثم إن من لم يتحرز من البول في بدنه وثيابه فصلاته غير مقبولة. وروى الحافظ أبو نعيم (١) في «الحلية» عن شفي بن ماتع الأصبحي عن رسول الله على قال: «أربعة يؤذون أهل النار على ما بهم من الأذى، يسعون ما بين الحميم والجحيم، ويدعون بالويل والثبور، ويقول أهل النار لبعضهم البعض: ما بال هؤلاء قد آذونا على ما بنا من الأذى. قال: فرجل مغلق عليه تابوت من جمر، ورجل يجر أمعاءه، ورجل يسيل فمه قيحاً ودماً، ورجل يأكل لحمه. قال: فيقال لصاحب التابوت: ما بال الأبعد قد آذانا على ما بنا من الأذى؟ فيقول: إن الأبعد مات وفي عنقه أموال الناس، ثم يقال للذي يجر أمعاءه: ما بال الأبعد قد آذانا على ما بنا من الأذى، فيقول: إن الأبعد كان لا يالي أين ما أصاب البول منه «ولا يغسله». ثم يقال للذي يسيل فمه قيحاً ودماً: ما بال الأبعد قد آذانا على ما بنا من الأذى؛ فيقول: إن الأبعد كان ينظر كل

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي الدنيا في كتاب الصمت وفي ذم الغيبة، والطبراني في الكبير بإسناد لين، وأبو نعيم، وقال: شفي بن ماتع مختلف في صحبته. فقيل له صحبة. قال الحافظ (المنذري) شفي ذكره البخاري وابن حبان في التابعين (ترغيب).

كلمة قبيحة فيستلذها. وفي رواية: كان يأكل لحوم الناس ويمشي بالنميمة، ثم يقال للذي يأكل لحمه: ما بال الأبعد قد آذانا على ما بنا من الأذى؟ فيقول: إن الأبعد كان يأكل لحوم الناس \_ يعنى بالغيبة.

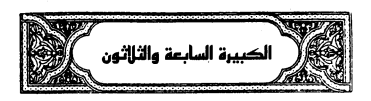
فنسأل الله العفو والعافية بمنه وكرمه إنه أرحم الراحمين.

(موعظة) أيها العبيد تذكروا في مصارع الذين سبقوا، وتدبروا في عواقبهم أين انطلقوا، واعلموا أنهم قد تقاسموا وافترقوا، أما أهل الخير فسعدوا وأما أهل الشر فشقوا، فانظر لنفسك قبل أن تلقى ما لقوا:

والمرء مثل هلال عند مطلعه يرداد حتى إذا ما تم أعقب كان الشباب رداء قد بهجت به ومات مبتسم جد المشيب به عجبت والدهر لا تفنى عجائبه وطالما نغصت بالفجع صاحبها دار لعهد بها الأجال مهلكة أقول والنفس تدعوني لزخرفها أين الذين إلى لذاتها جنحوا أمست مساكنهم قفراً معطلة أساء لها لهذا دار لا بقاء لها

يبدو ضئياً ليطيفاً ثم يتسق كر(١) الجديدين نقصاً ثم يمتحق فقد تطاير منه للبلا خرق كالليل ينهض في أعجازه الأفق من راكنين إلى الدنيا وقد صدقوا بطارق الفجع والتنغيص قد طرقوا وذو التجارب فيها خائف فرق بعد البيان ومغرور بها يثق أين الملوك، ملوك الناس والسوق قد كان قبلهم عيش ومرتفق كأنهم لم يكونوا قبلها خلقوا إن اغتراراً بظل زائل حمق

<sup>(</sup>١) يعني تعاقب الليل والنهار.



### الرياء

قال الله تعالى مخبراً عن المنافقين:

﴿ يُرَاؤُونَ آلنَّاسَ وَلاَ يَذْكُرُونَ آللهَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ [سورة النساء آية ١٤٢]. وقال الله تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ آلَذِينَ هُمْ عَنْ صَلاتِهِمْ سَاهُونَ آلَّذِينَ هُمْ يُرَاؤُونَ وَيَمْنَعُونَ آلْمَاعُونَ ﴾ [سورة الماعون آية ٤ ـ ٧]، وقال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا آلَّذِينَ آمَنُوا لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتَكُمْ بِآلمَنَ وَآلاًذَى كَآلَـذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِفَاءَ آلنَّاسِ ﴾ [سورة آمنوا لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتَكُمْ بِآلمَنَ وَآلاًذَى كَآلَـذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِفَاءَ آلنَّاسِ ﴾ [سورة آلبقرة آية ٢٦٤]، وقال الله تعالى: ﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلَ عَمَلاً صَالِحَا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةٍ رَبِّهِ أَحَدا ﴾ [سورة الكهف آية ١١٠].

أي لا يسرائي بعمله. وعن أبي هسريسرة رضي الله عنمه قال، قال رسول الله عنه: «إن أول الناس يقضى عليه يوم القيامة رجل استشهد في سبيل الله فأتى به فعرفه نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها؟ قال: قاتلت فيك حتى استشهدت قال: كذبت ولكنك فعلت ليقال هو جريء، وقد قيل. ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقي في النار. ورجل وسع الله عليه وأعطاه من أصناف المال فأتى به فعرفه نعمه فعرفها. قال: فما عملت فيها؟ قال: ما تركت من سبيل تحب أن ينفق فيها إلا أنفقت فيها لك. قال: كذبت ولكنك فعلت ليقال هو جواد فقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقي في النار. ورجل تعلم العلم وعلمه، وقرأ القرآن فأتى به فعرفه نعمه فعرفها. قال: فما عملت فيها؟ قال: تعلمت العلم وعلمته وقرأت فيك القرآن. قال: كذبت ولكنك تعلمت ليقال هو عالم، وقرأت ليقال هو قارىء، ثم أمر به فسحب على ولكنك تعلمت ليقال هو عالم، وقرأت ليقال هو قارىء، ثم أمر به فسحب على

وجهه حتى ألقي في النار» رواه مسلم. وقال ﷺ (١): «من سمع سمع الله به، ومن يرائي يراءى به». قال الخطابي معناه من عمل عملاً على غير إخلاص إنما يريد أن يراه الناس ويسمعوه جوزي على ذلك بأنه يشهره ويفضحه، فيبدو عليه ما كان يبطنه ويسره من ذلك، والله أعلم. وقال(٢) عليه الصلاة والسلام: «اليسير من الرياء شرك». وقال علي «أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر، فقيل: وما هـويا رسـول الله؟ قال الـرياء. يقـول الله تعالى يـوم يجازي العبـاد بأعمالهم: «اذهبوا إلى الذين كنتم تراؤونهم بأعمالكم فانظروا هل تجدون عندهم جزاء»، وقيل في قول الله تعالى: ﴿ وبدا لهم من الله ما لم يكونوا يحتسبون ﴾ [سورة الزمر آية ٤٧] قيل: كانوا عملوا أعمالًا كانوا يرونها في الدنيا حسنات بدت لهم يوم القيامة سيئات، وكان بعض السلف إذا قرأ هذه الآية يقول: ويل لأهل الرياء. وقيل: إن(٤) المرائي ينادي به يوم القيامة بأربعة أسماء: يا مرائى، يا غادر، يا فاجر، يا خاسر، اذهب فخذ أجرك ممن عملت له فلا أجر لك عندنا. وقال الحسن: المرائي يريد أن يغلب قدر الله فيه هو رجل سوء، يريد أن يقول الناس هو صالح، فكيف يقولون وقد حل من ربه محل الاردياء؟ فلا بد من قلوب المؤمنين أن تعرفه. وقال قتادة: إذا راءي العبد يقول الله: انظروا إلى عبدي كيف يستهزيء بي. وروى أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه نظر إلى رجل وهو يطأطئ رقبته، فقال: يا صاحب الرقبة ارفع رقبتك، ليس الخشوع في الرقاب إنما الخشوع في القلوب. وقيل: إن أبا أمامة الباهلي رضى الله عنه أتى على رجل في المسجد وهو ساجد يبكي في سجوده ويدعو، فقال له أبو أمامة: أنت، أنت، لو كان هذا في بيتك! وقال محمد بن المبارك الصورى: أظهر السمت بالليل فإنه أشرف من إظهاره بالنهار، لأن السمت بالنهار للمخلوقين، والسمت بالليل لـرب العالمين. وقـال على بن أبي طالب

<sup>(</sup>١) متفق عليه من حديث جندب بن عبدالله ونحوه من حديث ابن عمر عند الطبراني في الكبير، والبيهقي في الشعب من رواية شيخ يكنى أبا يزيد عنه، وفي مسند أحمد وغيره من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص (العراقي).

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم من حديث معاذ والطبراني نحوه (العراقي).

 <sup>(</sup>٣) رواه أحمد والبيهقي في الشعب من حديث محمود بن لبيد وله رؤية ورجاله ثقات، ورواه الطبراني عنه عن رافع بن خديج (العراقي).

<sup>(</sup>٤) ابن أبي الدنيا من رواية جبلة اليحصبي عن صحابي لم يسم وإسناده ضعيف (عراقي).

رضي الله عنه: للمرائي ثلاث علامات: يكسل إذا كان وحده، وينشط إذا كان في الناس، وينقص إذا ذم به. وقال الناس، وينقص إذا ذم به. وقال الفضيل بن عياض رحمه الله: ترك العمل لأجل الناس رياء، والعمل لأجل الناس شرك، والإخلاص أن يعافيك الله منهما.

فنسأل الله المعونة والإخلاص في الأعمال والأقوال والحركات والسكنات إنه جواد كريم.

(موعظة) عباد الله! إن أيامكم قلائل ومواعظكم قواتل، فليخبر الأواخر الأوائل، وليستيقظ الغافل قبل سير القوافل، يا من يوقن أنه لا شك راحل، وما له زاد ولا رواحل، يا من لج في لجة الهوى متى ترتقي إلى الساحل؟ هل انتبهت من رقاد شامل، وحضرت المواعظ بقلب غير غافل، وقمت في الليل قيام عاقل، وكتبت بالدموع سطور الرسائل، تخفي بها زفرات الندم والوسائل، وبعثتها في سفينة دمع سائل. لعلها ترسي على الساحل. وا أسفا لمغرور جهول غافل، لقد أثقل بعد الكهولة بالذنب الكاهل، وقد ضيع البطالة وبذل الجاهل، وركن إلى ركوب الهوى ركبة مائل، يبني البنيان ويشيد المعاقل، وهو عن ذكر قبره متشاغل، ويدعي بعد هذا أنه عاقل. تالله لقد سبقه الأبطال إلى أعلى المنازل، وهو يؤمل في بطالته فوز العامل، وهيهات هيهات ما فاز باطل أعلى المنازل، وهو يؤمل في بطالته فوز العامل، وهيهات هيهات ما فاز باطل بطائل:

أيها المعجب فخراً إنما الدنيا محل فغداً تنزل بيتا بين أقسوام سكوت فارض في الدنيا بشو واتخذ بيتاً ضعيفاً ثم قل: يا نفس هذا

بمقاصير البيوت لقيام وقنوت ضيقاً بعد النحوت ناطقات في الصموت ب ومن العيش بقوت مثل بيت العنكبوت بيت مشواك فموتى



### التعلم للدنيا وكتمان العلم

قال الله تعالى:

﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّه مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ﴾ [سورة فاطر آية ٢٨] يعني العلماء بالله عزّ وجلّ، قال ابن عباس: يريد إنما يخافني من خُلْقي من علم جبروتي وعنزتي وسلطاني. وقال مجاهد والشعبي: العالم من خاف الله تعالى. وقال الربيع بن أنس من لم يخش الله فليس بعالم. وقال الله تعالى:

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِن الْبِيِّنَاتِ وَالْهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّـاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَئِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّاعِنُونَ﴾ [سورة البقرة آبة ١٥٩].

نزلت هذه الآية في علماء اليهود، وأراد ﴿ بالبينات ﴾ الرجم والحدود والأحكام، وبالهدى أمر محمد عليه الصلاة والسلام، ونعته ﴿ من بعد ما بيناه للناس ﴾ أي بني إسرائيل ﴿ في الكتاب ﴾ أي في التوراة، ﴿ أولئك ﴾ يعني اللذين يكتمون ﴿ يلعنهم الله ويلعنهم اللاعنون ﴾ قال ابن عباس: كل شيء إلا الجن والانس. وقال ابن مسعود: ما تلاعن اثنان من المسلمين إلا رجعت تلك اللعنة على اليهود والنصارى الذين يكتمون أمر محمد ﷺ وصفته. وقال الله تعالى:

﴿ وَإِذَ أَخَذَ آللَهُ مِيثَاقَ آلَـذِينَ أُوتُوا آلكِتَـابَ لتُبَيِّنُنَّهُ لِلنَّـاسِ وَلا تَكْتُمُونَـهُ فَنَبَذُوهُ وَرَاءَ ظُهُورهمْ وَآشْتَرَوْا بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً فَبِئْس مَا يَشْتَرُونَ ﴾ [سورة آل عمران آیه ۱۸۷].

قال الواحدي: نزلت هذه الآية في يهود المدينة، أخذ الله ميثاقهم في التوراة ليبينن شأن محمد عليه ونعته ومبعثه ولا يخفونه، وهو قوله تعالى:

﴿لتبيننه للناس ولا تكتمونه ﴾ ، وقال الحسن: هذا ميثاق الله تعالى على علماء اليهود أن يبينوا للناس ما في كتابهم، وفيه ذكر رسول الله ﷺ وقـوله ﴿فنبـذُوهُ وراء ظهورهم ﴾. قال ابن عباس: أي ألقوا ذلك الميثاق خلف ظهورهم، ﴿واشتروا به ثمناً قليلاً﴾، يعني ما كانوا يأخذونه من سفلتهم برياستهم في العلم، وقوله: ﴿فَبُنُس مَا يَشْتُرُونَ﴾. قال ابن عباس: قبح شراؤهم وخسروا. وقال رسول الله: «من تعلم علماً مما يبتغي به وجمه الله لا يتعلمه إلا ليصيب بـــه عرضاً من الدنيا لم يجد عرف الجنة ، يعنى ريحها رواه (١) أبو داود وقد مر(٢) حديث أبي هريرة في الثلاثة الذين يسحبون إلى النار، أحدهم الذي يقال له: إنما تعلمت ليقال عالم وقد قيل، وقال علم: دمن ابتغى العلم ليباهي به العلماء أو ليماري به السفهاء أو تقبل أفئدة الناس إليه، فإلى النار». وفي لفظ «أدخله الله النار» أخرجه الترمذي (٣)، وقال(١) على: «من سئل عن علم فكتمه ألجم يوم القيامة بلجام من نار. وكان(٥) من دعاء رسول الله على: «أعوذ بك من علم لا ينفع». وقال (٢) ﷺ: «من تعلم علماً لم يعمل به لم يزده العلم إلا كبراً. وعن أبي أمامة (٧) رضي الله عنه قال، قال رسول الله ﷺ: «يجاء بالعالم السوء يوم القيامة فيقذف في النار فيدور بقصبه كما يـدور الحمار بالرحى فيقال لـه بما لقيت هذا وإنما اهتدينا بك فيقول: كنت أخالفكم إلى ما أنهاكم عنه، (^) وقال

<sup>(</sup>١) وابن ماجة وابن حبان في صحيحه، والحاكم وقال: على شرط مسلم قاله (المنذري) وقال المصنف في الصغرى: سنده صحيح.

<sup>(</sup>٢) أي في الباب الماضي.

<sup>(</sup>٣) بسند فيه إسحاق بن يحيى وهو رواه قاله المصنف في صغراه.

<sup>(</sup>٤) بإسناد صحيح رواه عطاء عن أبي هريرة ونحوه من حديث عبىدالله بن عمرو وقبال على شرطهما، ولا أعلم له علة قاله المصنف في الصغرى.

<sup>(</sup>٥) مسلم والترمذي والنسائي من حديث زيد بن أرقم وتمامه ومن قلب لا يخشع ومن نفس لا تشبع ومن دعوة لا يستجاب لها (منذري).

<sup>(</sup>٦) حسنه الترمذي قاله المصنف في الصغرى، وقال المنذري رواه الترمذي وابس ماجة من رواية خالد بن دريك عن ابن عمر ولم يسمع منه ورجال إسنادهما ثقات.

<sup>(</sup>٧) رواه أبو داود والترمذي وحسنه، وابن حبان في صحيحه والحاكم بنحوه، وقال على شرط الشيخين. كلهم من حديث أبي هريرة (المنذري).

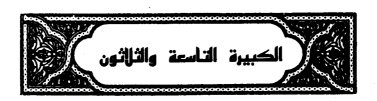
<sup>(</sup>A) رواه ابن حبان ومسلم من حديث أسامة بن زيد، ورواه البيهقي وابن حبان من حديث أنس (المنذري) فما هنا من جعله من حديث أبي أمامة خطأ من الناسخ أو سبق قلم.

هلال بن العلاء: طلب العلم شديد وحفظه أشد من طلبه والعمل به أشد من حفظه، والسلامة منه أشد من العمل به. فنسأل الله السلامة من كل بلاء والتوفيق لما يحب ويرضى إنه جواد كريم.

(موعظة): ابن آدم! متى تذكر عواقب الأمور؟ متى ترحل الرحال عن هذه القصور؟ إلى متى أنت في جميع ما تبنى تدور؟ أين من كان من قبلكم في المنازل والدور؟ أين من ظن بسوء تدبيره أنه لا يحور؟ رحل والله الكل فاجتمعوا في القبور؟ واستوطنوا أخشن المهاد إلى نفخ الصور، فإذا قاموا إلى فصل القضاء والسماء تمور، كشفوا الحجاب المخفى وهتك المستور، وظهرت عجائب الأفعال وحصل ما في الصدور، ونصب الصراط فكم من قدم عثور، ووضعت عليه كلاليب لخطف كل مغرور، وأصبحت وجوه المتقين تشرق كالبدور. وباؤوا بتجارة لن تبور، ودعا أهل الفجور بالويل والثبور، وجيء بالنار تقاد بالأزمة وهي تفور، إذا ألقوا فيهاسمعوا لها شهيقاً وهي تفور، ليس في الدنيا لمن آمن بالبعث سرور، إنما يفرح بالدنيا جهول أو كفور.

> إنما المدنيا متاع كل ما فيها غرور السما فيه تمور

فتذكير هول يوم



## الخيانة

قال الله تعالى:

﴿يَا أَيُّهَا الَّـذِينَ آمَنُوا لا تَخُـونُوا اللَّهَ والـرَّسُولَ وَتَخـونُوا أَمَـانَاتَكُمْ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [سورة الانفال آية ٢٧].

قال الواحدي رحمه الله تعالى: نزلت هذه الآية في أبي لبابة خين بعثه رسول الله على ابني قريظة لما حاصرهم وكان أهله وولده فيهم، فقالوا: يا أبا لبابة ما ترى لنا إن نزلنا على حكم سعد فينا؟ فأشار أبو لبابة إلى حلقه أي إنه الذبح فلا تفعلوا، فكانت تلك منه خيانة لله ورسوله. قال أبو لبابة: فما زالت قدماي من مكاني حتى عرفت أبي خنت الله ورسوله، وقوله: ﴿وتخونوا أماناتكم وأنتم تعلمون﴾ عطف على النهي أي ولا تخونوا أماناتكم. قال ابن عباس: الأمانات الأعمال التي ائتمن الله عليها العباد، يعني الفرائض يقول: لا تنقضوها. قال الكلبي: أما خيانة الله ورسوله فمعصيتهما، وأما خيانة الأمانة: فكل واحد مؤتمن على ما افترضه الله عليه، إن شاء خانها وإن شاء أداها لا يطلع عليه أحد إلا الله تعالى. وقوله: ﴿وأنتم تعلمون﴾ أنها أمانة من غير يطلع عليه أحد إلا الله تعالى. وقوله: ﴿وأنتم تعلمون﴾ أنها أمانة من غير خان أمانته يعني أنه يفتضح في العاقبة بحرمان الهداية، وقال(١) عليه الصلاة خان أمانته يعني أنه يفتضح في العاقبة بحرمان الهداية، وقال(١) عليه الصلاة وإذا أمانته المنافق ثلاث إذا حدث كذب وإذا وعد أخلف وإذا ائتمن

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة وزاد مسلم (وإن صلى وصام وزعم أنه مسلم) وروى نحوه أبو يعلى من حديث أنس (المنذري).

خان». وقال (١) رسول الله على: «لا إيمان لمن لا أمانة له ولا دين لمن لا عهد له». والخيانة قبيحة في كل شيء وبعضها شر من بعض، وليس من خانك في فلس كمن خانك في أهلك ومالك وارتكب العظائم. وعن رسول الله على أنه قال: «أد الأمانة إلى من ائتمنك ولا تخن من خانك. وفي الحديث (٢) أيضاً: «يوطبع المؤمن على كل شيء ليس الخيانة والكذب» وقال رسول الله على (١) «يقول الله أنا ثالث الشريكين ما لم يخن أحدهما صاحبه»، وفيه أيضاً: «أول ما يرفع من الناس الأمانة، وآخر ما يبقى الصلاة، ورب مصل لا خير فيه». وقال (٤) رسول الله على: «إياكم والخيانة فإنها بئست البطانة»، وقال (٥) عليه الصلاة والسلام: «هكذا أهل النار وذكر منهم رجلاً لا يخفى (١) له طمع وان دق الصلاة والسلام: أد أمانتك، فيقول: أنى يا رب وقد ذهبت الدنيا؟ قال فتمثل له فيها فيقال له: أد أمانتك، فيقول: أنى يا رب وقد ذهبت الدنيا؟ قال فتمثل له إليها فيحملها على عاتقه فهي عليه أثقل من جبال الدنيا، حتى إذا ظن أنه ناج هيوت وهوى في أثرها أبد الأبدين ثم قال: الصلاة أمانة، والوضوء أمانة، والغسل أمانة، والوزن أمانة، والكيل أمانة، وأعظم ذلك الودائع».

اللهم عاملنا بلطفك وتداركنا بعفوك.

(موعظة) عباد الله! ما أشرف الأوقات وقد ضيعتموها، وما أجهل النفوس وقد أطعتموها، وما أدق السؤال عن الأموال فانظروا كيف جمعتموها وما أحفظ

<sup>(</sup>١) رواه أحمد والبزار والطبراني في الأوسط وابن حبان في صحيحه من حديث أنس، والطبراني في الأوسط، والصغير من حديث ابن عمر (المنذري).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد عن وكيع عن الأعمش، قال حدثت عن أبي أمامة (ترغيب). ففيه انقطاع بين الأعمش وأبى أمامة.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود، والحاكم وقال صحيح الإسناد.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود والنسائي وابن ماجة من حديث أبي هريرة وأوله (اللهم إني أعوذ بك من الجوع فإنه بئس الضجيج) إلخ . . (المنذري) .

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم في حديث طويل من حديث عياض بن حمار المجاشعي.

<sup>(</sup>٦) لا يخفى: أي لا يظهر، والظهور والخفاء من الأضداد.

<sup>(</sup>٧) عزاه في (الترغيب) إلى أحمد والبيهقي موقوفاً بنحو ما هنا، قال: وذكره عبدالله ابن الإمام أحمد في كتاب الزهد أنه سأل أباه عنه فقال إسناده جيد.

الصحف بالأعمال فتدبروا ما أودعتموها، قبل الرحيل عن القليل والمناقشة عن النقير والفتيل قبل أن تنزلوا بطون اللحود، وتصيروا طعاماً للدود في بيت بابه مسدود، ولو قيل فيه للعاصى ما تختار لقال أعود ولا أعود:

ثم عاد من بعدهم وثمود رق أفضت إلى التراب الخدود وهو أدنى للموت ممن يعود

أين أهمل المديسار من قموم نسوح بينمما القوم في النمارق والاستب وصحيح أضحى يعمود مسريضاً



#### المنان

قال الله تعالى:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُبْطلُوا صَدَقَاتِكُم بِالْمَنِّ وَالْأَذَى ﴾ [سورة البقرة آية ٢٦٤].

<sup>(</sup>۱) يعني صحيح مسلم، وهو عند الجماعة سوى البخاري من حديث أبي ذر رضي الله عنه (المنذري).

<sup>(</sup>٢) رواه مالَك وأبو داود وابن ماجة وابن حبان في صحيحه في ضمن حديث كما في (الترغيب).

<sup>(</sup>٣) رواه النسائي من حديث ابن عمر والبزار والحاكم وقال صحيح الإسناد وابن حبان في صحيحه (المنذري).

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي وقال: حديث غريب (ترغيب) والخب بكسر الخاء المعجمة: هو الخداع الخبيث.

والمنان هو الذي يعطي شيئًا أو يتصدق بـه ثم يمن به. وجـاء عن النبي ﷺ أنه قال: ﴿إِياكُم والمن بالمعروف فإنه يبطل الشكر ويمحق الأجر، ثم تلا رسول الله ﷺ قول الله عـزّ وجلّ: ﴿يـا أيها الـذين آمنوا لا تبـطلوا صدقـاتكم بالمن والأذى السورة البقرة آية ٢٦٤]. وسمع ابن سيرين رجلًا يقول لآخر: أحسنت إليك وفعلت وفعلت. فقال لــه ابن سيرين: اسكت فـــلا خيـر في المعروف إذا أحصي . وكان بعصهم يقول: من منّ بمعروفه سقط من شكره ، ومن أعجب بعمله حبط أجره. وأنشد الشافعي رحمه الله تعالى:

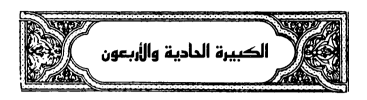
> واختر لنفسك حظها منن الرجال على القلوب وأنشد أيضاً بعضهم فقال:

وصاحب سلفت منه إلى يد لما تيقن أن الدهر حاربني أفسدت بالمن ما قدمت من حسن

لا تحملن من الأنام بأن يمنوا عليك منه واصبر فإن الصبر جنه أشد من وقع الأسنه

أبطا عليه مكافاتي فعاداني أبدى الندامة مما كان أولاني ليس الكريم إذا أعطى بمنان

(موعظة) يا مبادراً بالخطايا ما أجهلك! إلى متى تغتر بالذي أمهلك، كأنه قد أهملك؟ فكأنك بالموت وقد جاء بك وأنهلك، وإذا الرحيل وقد أفزعك الملك، وأسرك البلا بعد الهوى وعقلك، وندمت على وزر عظيم قد أثقلك. يا مطمئناً بالفاني ما أكثر زللك، ويا معرضاً عن النصح كأن النصح ما قيل لـك، أين حبيبك الذي كان وأين انتقل؟ أما وعظك التلف في جسده والمقل، أين كثير المال، أين طويل الأمل، أما خلا وحده في لحده بالعمل، أين من جر ثوبه الخيلاء غافلًا ورفل؟ أما سافـر به وإلى الآن مـا وصل، أين من تنعم في قصـره فكأنه في الدنيا ما كان وفي قبره لم يزل، أين من تفوق واحتفل؟ غاب والله نجم سعوده وأفل. ان الأكاسرة والجبابرة العتاة الأول، ملك أموالهم سواهم والدنيا دول.



### التكذيب بالقدر

قال الله تعالى: ﴿إِنَا كُلِ شَيء خَلَقْنَاه بِقَدْرِ﴾ [سورة القمر آية ٤٩] قال ابن الجوزي في تفسيره: في سبب نزولها قولان أحدهما، أن مشركي مكة أتوا رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم يخاصمونه في القدر فنزلت هذه الآية. انفرد بإخراجه مسلم وروى(١) أبو أمامة أن هذه الآية في القدرية. والقول الثاني: إن أسقف نجران جاء إلى رسول الله ﷺ (١) فقال: يا محمد تزعم أن المعاصي بقدر وليس كذلك. فقال ﷺ: «أنتم خصماء الله» فنزلت هذه الآية:

﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلاَل وَسُعُر يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوتُوا مَسَّ سَقَر. إِنَّا كلَّ شَيءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَر ﴾ [سورة القمر آية ٤٧ \_ ٤٩]

وروى (٣) عمر بن الخطاب عن رسول الله على قال: إذا جمع الله الأولين والآخرين يوم القيامة أمر منادياً فنادى نداء يسمعه الأولون والآخرون: أين خصماء الله و فوقوا مس سقر أين خصماء الله و فوقوا مس سقر إنا كل شيء خلقناه بقدر ﴾، وإنما قيل لهم خصماء الله لأنهم يخاصمون في أنه لا يجوز أن يقدر المعصية على العبد ثم يعذبه عليها. وروى هشام بن حسان عن الحسن قال: والله لو أن قدرياً صام حتى يصير كالحبل، ثم صلى حتى

<sup>(</sup>١) رواه ابن عدي وابن مردويه وابن عساكر، وغيرهم بسند ضعيف قال السيوطي في «الدر المنثور».

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن مردويه عن ابن عباس (السيوطي).

<sup>(</sup>٣) أخرج نحوه ابن مردويه من حديث ابن عباس مرفوعاً ذكره السيوطي في (الدر المنثور).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

يصير كالوتر لكبه الله على وجهه في سقر، ثم قيل له ذق مس سَقر إنا كل شيء خلقناه بقدر. وروى مسلم في صحيحه من حديث ابن عمر قال، قال رسول الله ﷺ: «كل شيء بقدر حتى العجز والكيس». وقال ابن عباس: كـل شيء خلقناه بقدر مكتوب في اللوح المحفوظ قبل وقوعه قال الله تعالى: ﴿وَاللَّهُ خلقكم وما تعملون، [سورة الصافات آية ٩٦] قال ابن جرير: فيها وجهان، أحدهما: أن تكون بمعنى المصدر فيكون المعنى: والله خلقكم وعملكم والثناني: أن تكون بمعنى المذي فيكون المعنى: والله خلقكم وخلق المذي تعملونه بأيديكم من الأصنام، وفي هذه الآية دليل على أن أفعال العباد مخلوقة والله أعلم. وقال الله تعالى: ﴿ فَأَلْهُمُهَا فَجُورُهَا وَتَقَبُواهَا ﴾ [سورة الشمس آية ٨] الإلهام إيقاع الشيء في النفس. قال سعيد بن جبير: ألزمها فجورها وتقواها. وقال ابن زيـد: جعل ذلك فيها بتوفيقه إياها للتقوى وخذلانه إيـاها للفجـور والله أعلم. وفي الحديث عن رسول الله على أنه قال: «إن الله منَّ على قوم فألهمهم الخير فأدخلهم في رحمته، وابتلى قوماً فخذلهم وذمهم على أفعالهم ولم يستطيعوا غير ما ابتلاهم فعذبهم وهو عادل» ﴿لا يسأل عما يفعل وهم يسألون﴾ [سورة الأنبياء آية ٢٣]. وعن(١) معاذ بن جبل رضى الله عنه قال، قال القدرية والمرجئة على لسان سبعين نبياً» وعن(٢) عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله عِنْ : «القدرية مجوس هذه الأمة»، وعن ابن عمر (٣) رضى الله عنهما قال، قال رسول الله عَلَيْن: «لكل أمة مجوس ومجوس هـذه الأمة الـذين

<sup>(</sup>١) أورده المصنف في الصغرى له عن بقية عن أبي العلاء المدمشقي. عن محمد بن جحادة عن يزيد بن حصين عنه ثم قال فيه وفي غيره هذه الأحاديث لا تثبت لضعف روايتها.

<sup>(</sup>٢) أورد كذلك في الصغرى عن الحسن عن عائشة وقال فيه ما تقدم آنفاً من التضعيف، هو وما قبله عزاهما إلى كتاب السنة لابن أبي عاصم، وقال فيها مقال ولا تثبت لضعف رواتها.

<sup>(</sup>٣) أخرج صدر حديث ابن عمر أحمد في مسنده إلى قبوله (وإن الأمر أنف) أي مستأنف لم يقدره الله ولا قضاه بل العباد تقع أعمالهم بلا قدر وبقيته كما في الدر المنثور «إن مرضوا فلا تعودوهم وإن ماتوا فلا تشهدوهم» (وعجز الحديث قوله) «فإذا لقيتهم. إلخ» أخرجه مسلم في أول صحيحه.

يزعمون أن لا قدر، وأن الأمر أنف. قال: فإذا لقيتهم فأخبرهم أني منهم بـريء وأنهم براء مني ثم قال: «والذي نفسي بيده لو أن لأحدهم مثل أحد ذهباً فأنفقه في سبيل الله ما قبل حتى يؤمن بالقدر خيره وشره ثم ذكر حديث جبريل وسؤاله النبي على قال: ما الإيمان؟ قال: أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله وتؤمن بالقدر خيره وشره».

قوله: «أن تؤمن بالله» الإيمان بالله هو التصديق بأنه سبحانه وتعالى موجود موصوف بصفات الجلال والكمال، منزه عن صفات النقص، وأنه فرد صمد خالق جميع المخلوفات، متصرف فيها بما يشاء يفعل في ملكه ما يريد. والإيمان بالملائكة هو التصديق بعبوديتهم لله:

﴿ بِل عَبَادٌ مُكْرَمُونَ لاَ يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴾ [سورة الأنبياء آية ٢٦ \_ ٢٧] يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَ يَشْفَعُونَ إلاَّ لِمَن ارْتَضَى وَهُمْ مِنْ خَشْيتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾ [سورة الأنبياء آية ٢٨].

والإيمان بالرسل هو التصديق بأنهم صادقون فيما أخبروا به عن الله تعالى أيدهم الله بالمعجزات الدالة على صدقهم، وأنهم بلَّغوا عن الله تعالى رسالاته وبينوا للمكلفين ما أمرهم الله به، وإنه يجب احترامهم، وأن لا يفرق بين أحد منهم.

والإيمان باليوم الآخر هو التصديق بيوم القيامة وما اشتمل عليه من الإعادة بعد الموت والنشر والحشر والحساب والميزان والصراط والجنة والنار، وأنهما دار ثوابه وعقابه للمحسنين والمسيئين إلى غير ذلك مما صح به النقل. والإيمان بالقدر: هو التصديق بما تقدم ذكره، وحاصله ما دل عليه قبوله سبحانه ﴿والله خلقكم وما تعملون﴾ [سورة الصافات آية ٩٦] وقبوله: ﴿إنا كمل شيء خلقناه بقدر﴾ [سورة الرحمن آية ٤٩]، ومن ذلك قبوله بيخ في حديث ابن عباس: هواعلم أن الأمة لو اجتمعوا على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك رفعت الأقلام وجفت الصحف».

ومذهب السلف وأئمة الخلف أن من صدَّق بهذه الأمور تصديقاً جازماً لا ريب فيه ولا تردد كان مؤمناً حقاً، سواء كان ذلك عن براهين قاطعة أو اعتقادات جازمة والله أعلم.

(فصل) أجمع سبعون رجلًا من التابعين وأئمة المسلمين والسلف وفقهاء الأمصار على أن السنة التي توفي عليها رسول الله على أن السنة التي توفي عليها رسول الله على أولها: الرضا بقضاء الله وقدره، والتسليم لأمره، والصبر تحت حكمه، والأخذ بما أمر الله به، والنهي عما نهى الله عنه، وإخلاص العمل لله، والإيمان بالقدر خيره وشره، وترك المراء والجدال والخصومات في الدين، والمسح على الخفين، والجهاد مع كل خليفة براً وفاجراً، والصلاة على من مات من أهل القبلة.

والإيمان: قول وعمل ونية، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، والقرآن كلام الله نزل به جبريل على نبيه محمد على غير مخلوق، والصبر تحت لواء السلطان على ما كان منه من عدل أو جور، ولا نخرج على الأمراء بالسيف وإن جاروا ولا نكفر أحداً من أهل القبلة وإن عمل بالكبائر إلا أن استحلوها، ولا نشهد لأحد من أهل القبلة بالجنة لخير أتى به إلا من شهد له النبي على: والكف عما شجر بين أصحباب رسول الله على وأفضل الخلق بعد رسول الله على رضي الله عنهم أجمعين ونسرحم على جميع أزواج النبي عثمان، ثم على رضي الله عنهم أجمعين أزواج النبي على وأولاده وأصحاب وضي الله عنهم أجمعين

(فائدة) فيها من كلام الناس ما هو كفر صرحت به العلماء منها: ما لو سُخِرَ باسم من أسماء الله أو بأمره أو وعده أو وعيده كفر، ولو قال: لو أمرني الله بكذا ما فعلت، كفر ولو صارت القبلة في هذه الجهة ما صليك إليها، كفر. ولو قيل له: لا تترك الصلاة فإن الله يؤاخذك فقال لو آخذني بها مع ما في من المعرض والشدة لظلمني كفر. ولو قال: لو شهد عندي الأنبياء والملائكة بكذا ما صدَّقت، كفر. ولو قيل له قلم أظافرك فإنها سنة فقال لا أفعل وإن كانت سنة، كفر. ولو قال فلان في عيني كاليهودي، كفر. ولو قال إن الله جلس للإنصاف أو قام للإنصاف، كفر. وجاء في وجه: من قال لمسلم لا ختم الله لك بخير أو سلبك الإيمان، كفر. وجاء أيضاً أن من طلب يمين إنسان فأراد أن يحلف بالله فقال أريد أن تحلف بالطلاق كفر. واختلفوا في من قال رؤيتي لك كرؤية الموت فقال بعضهم، يكفر ولو قال. لو كان فلان نبياً ما آمنت به، كفر. ولو قال إن كان ما قاله صدقاً نجونا، كفر. ولو صلى بغير وضوء استهزاء أو استحلالاً،

حول ولا قوة إلا بالله لا تغني من جوع، كفر. ولو سمع أذان المؤذن فقال إنه يكذب، كفر. ولو قال: لا أخاف القيامة، كفر. ولو وضع متباعه فقال: سلمته إلى الله فقال له رجل سلمته إلى من لا يتبع السارق، كفر. ولو جلس رجل على مكان مرتفع تشبها بالخطيب فسألوه المسائل وهم يضحكون أو قال أحدهم مكان مرتفع تشبها بالخطيب فسألوه المسائل وهم يضحكون أو قال أحدهم قصعة ثريد خير من العلم، كفر. ولو ابتلي بمصائب فقال: أخذت مالي وولدي وماذا تفعل، كفر. ولو ضرب ولده أو غلامه فقال له رجل ألست بمسلم؟ فقال: لا \_ متعمدا \_ كفر. ولو تمنى أن لا يحرم الله الزنا أو القتل أو الظلم، كفر ولو شلا على وسطه حبلاً فسئل عنه فقال هذا زنار فالاكثرون على أنه يكفر. ولو قال معلم الصبيان: اليهود خير من المسلمين لأنهم يعطون معلمي صبيانهم، كفر ولو قال النصراني خير من المجوسي، كفر. ولو قيل لرجل ما الايمان فقال لا أدري، كفر. ومن ذلك ألفاظ مستكرهة مستنكرة وهي: لا دين لك، لا إيمان أدري، كفر. ومن ذلك ألفاظ مستكرهة مستنكرة وهي: لا دين لك، لا إيمان وأشباهه كله حرام ويخشى على العبد بها سلب الايمان والخلود في النار.

فنسأل الله المنان بلطفه أن يتوفانا مسلمين على الكتـاب والسنة انــه أرحم الراحمين.

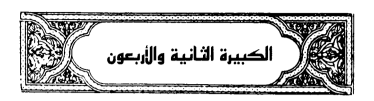
(موعظة) عباد الله! أين الذين كنزوا الكنوز وجمعوا وثملوا من الشهوات وشبعوا، وأملوا البقاء فما نالوا فيها ما طمعوا، وفنيت أعمارهم بما غروا به وخدعوا؟ نصب لهم شيطانهم أشراك الهوى فوقعوا، وجاءهم ملك الموت فذلوا وخضعوا، وأخرجهم من ديارهم فلا والله ما رجعوا، فهم مفترقون في القبور فإذا نفخ في الصور اجتمعوا.

وكيف قسرت لأهسل العلم أعينهم والمسوت ينذرهم جهسراً علانية والنسار ضاحية لا بعد مسوردهم قسد أمست الطيسر والأنعام آمنة والآدمي بهسذا الكسب مسرتهن حتى يسرى فيه يسوم الجمع منفسرداً وإذ يقسومسون والأشهاد قسائمة وطارت الصحف في الأيدي منشرة

أو استلذوا لذيذ العيش أو هجعوا لو كان للقوم أسماع لقد سمعوا وليس يدرون من ينجو ومن يقع والنون في البحر لا يخشى لها فزع له رقيب على الأسرار يطلع وخصمه الجلد والأبصار والسمع والجن والانس والأملاك قد خشعوا فيها السرائس والأحبار تطلع

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANGE THOUGHT

عماً قليل وما تدري بما تقع أم في الجحيم فلا تبقي ولا تدع إذا رجوا مخرجاً من غمها قمعوا هيهات لا رقية تغني ولا جزع فكيف بالناس والأنباء واقفة أفي الجنان وفوز لا انقطاع له تهوي بسكانها طوراً وترفعهم طال البكاء فلم ينفع تضرعهم



### التسمع على الناس وما يسرون

قال الله تعالى: ﴿ ولا تجسسوا ﴾ [سورة الحجرات آية ١٢]. قال أبو الجوزي رحمه الله: قرأ أبو زيد والحسن والضحاك وابن سيرين بالحاء. قال أبو عبيدة: التجسس والتحسس واحد \_ وهو البحث \_ ومنه الجاسوس. وقال يحيى بن أبي يحيى بن أبي كثير: التجسس بالجيم عن عورات الناس، وبالحاء الاستماع لحديث القوم. قال المفسرون: التجسس: البحث عن عيب المسلمين وعوراتهم. فالمعنى: لا يبحث أحدكم عن عيب أخيه ليطلع عليه إذا المسترة الله. وقيل لابن مسعود: هذا الوليد بن عقبة تقطر لحيته خمراً قال: إنا نهينا عن التجسس فإن يظهر لنا شيء نأخذ به.

وقال رسول الله بيخ: «من استمع إلى حديث قوم وهم له كارهون صُب في أذنيه الآنك يوم القيامة». أخرجه البخاري، والآنك: الرصاص المذاب. نعوذ بالله منه، ونسأل الله التوفيق لما يحب ويرضى إنه جواد كريم.

(موعظة) عباد الله! إن المنايا قد دقت واقتربت، فالنفوس رهينة قد جمعت وتعبت كأنكم بأكف الردى قد أخذت وسلبت، رب شمس طالعة على القبر قد غربت، يا فراخ الفنا! فخاخ البلى قد نصبت، عباد الله: كل المعاصي قد سطرت وكتبت والنفوس رهينة بما جنت واكتسبت، لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت. يا من يغتر بالأماني والآمال الكواذب، ومبارز بالقبايح وما يدري من يحارب، يا حاضر البدن غير أن القلب غائب، أرضيت أن تفوتك الخيرات والرغائب؟ يا من عمره يفني في ممره ويسري كالنجائب، يا من شاب وما تاب هذا من العجائب، يا عجباً كيف نام المطلوب وما غفل الطالب؟!.



### النصام

وهو من ينقل الحديث بين الناس على جهة الإفساد بينهم. هذا بيانها: وأما أحكامها فهي حرام بإجماع المسلمين، وقد تظاهرت على تحريمها الدلائل الشرعية من الكتاب والسنة قال الله تعالى:

﴿ وَلا تُسطِعْ كُللَ حَللًاف مَهِين هَمَاز مَشَاءٍ بِنَهِيم ﴾ [سورة القلم آية ١٠ - ١١].

وفي الصحيحين (١) ان رسول الله على قال: «لا يدخل الجنة نمام» وفي الحديث (١) ان رسول الله على مر بقبرين قال: إنهما ليعذبان وما يعذبان في كبير، أما أنه كبير. أما أحدهما فكان لا يستبرىء من بوله، وأما الآخر فكان يمشي بالنميمة. ثم أخذ جريدة رطبة فشقها اثنتين وغرز في كل قبر واحدة، وقال لعله أن يخفف عنهما ما لم يبسا».

وقوله: وما يعذبان في كبير أي ليس بكبير تركه عليهما، أو ليس بكبير في زعمهما. ولهذا قال في رواية أخرى: «بلى إنه كبير» وعن (٣) أبي هريرة رضي الله عنه قال، قال رسول الله عنه قال، قال رسول الله عنه قال أن الوجهين الذي يأتي هؤلاء بوجه وهؤلاء بوجه، ومن كان ذا لسانين في الدنيا فإن الله يجعل له لسانين من ناريوم القيامة». ومعنى من كان ذا لسانين أي يتكلم مع هؤلاء بكلام وهؤلاء

<sup>(</sup>١) وكذا رواه أبو داود والترمذي كلهم من حديث حذيفة بن اليمان رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٢) رواه الجماعة وابن خريمة كلهم من حديث ابن عباس بهذا اللفظ.

<sup>(</sup>٣) رواه مالك والبخاري ومسلم. قاله وما قبله المنذري في الترغيب والترهيب.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

بكلام وهو بمعنى صاحب الوجهين. قال الإمام أبو حامد الغزالي رحمه الله: إنما تطلق في الغالب على من ينم قول الغير إلى المقول فيه بقول فلان يقول فيك كذا. وليست النميمة مخصوصة بذلك بل حدها كشف ما يكره كشفه سواء كره المنقول عنه أو المنقول إليه أو ثالث، وسواء أكان الكشف بالقول أو الكتابة أو الرمز أو الإيماء أو نحوها، وسواء كان من الأقوال أو الأعمال، وسواء كان عيباً أو غيره. فحقيقة النميمة إفشاء السر وهتك الستر عما يكره كشفه. وينبغي للإنسان أن يسكت عن كل ما رآه من أحوال الناس إلا ما في حكايته فائدة للمسلمين أو دفع معصية. قال: وكل من حملت إليه نميمة وقيل له قال فيك فلان كذا وكذا لزمه ستة أحوال: (الأول): أن لا يصدقه لأنه «نمام» فاسق وهمو مردود الخبر. (الثاني): أن ينهاه عن ذلك وينصحه ويقبح فعله. (الثالث): أن يبغضه في الله عزَّ وجلَّ فإنه بغيض عند الله والبغض في الله واجب. (الرابع): أن لا ينظن في المنقول عنه السوء لقول تعالى: ﴿ اجتنبوا كثيراً من النظن إن بعض الظن إثم ﴾ [سورة الحجرات آية ١٢]. (الخامس): أن لا يحمله ما حكى له على التجسس والبحث عن تحقق ذلك، قال الله سيحانه وتعالى: ﴿ولا تجسسوا ﴾ [سورة الحجرات آية ١٢]. (السادس): أن لا يرضى لنفسه ما نهى النمام عنه فلا يحكى نميمته. وقد جاء أن رجلًا ذكر لعمر بن عبد العزيز رجلًا بشيء فقال عمر: يا هذا إن شئت نظرنا في أمرك، فإن كنت صادقاً فأنت من أهل هذه الآية ﴿إِن جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا ﴾ [سورة الحجرات آية ٦]، وإن كنت كاذباً فأنت من أهل هـذه الآية ﴿هماز مشاء بنميم﴾ [سورة القلم آية ١١]، وإن شئت عفونا عنك. فقال: العفويا أمير المؤمنين لا أعود إليه أبداً.

ورفع إنسان رقعة إلى الصاحب<sup>(۱)</sup> بن عباد رحمه الله يحثه فيها على أخذ مال اليتيم وكان له مال كثير فكتب على ظهر الرقعة: النميمة قبيحة وإن كانت صحيحة، والميت رحمه الله، واليتيم جبره الله، والمال ثمره الله، والساعي لعنه الله.

وقال الحسن البصري: من نقل إليك حديثاً فاعلم أنه ينقل إلى غيرك حديثك وهذا مثل قول الناس: من نقل إليك نقل عنك فاحذره. وقال ابن المبارك:

<sup>(</sup>١) وذكرها ابن أبي شامة في كتابه «الروضتين» في مناقب محمد بن زنكي رحمه الله.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ولد الزنا لا يكتم الحديث أشار به إلى أن كل من لا يكتم الحديث ومشى بالنميمة دل على أنه ولد الزنا استنباطاً من قول الله تعالى: «عتل بعد ذلك زنيم» [سورة القلم آية ١٣]، والزنيم هو الدَّعى .

وروي أن بعض السلف الصالحين زار أخاً له وذكر له عن بعض إخوانه شيئاً يكرهه، فقال له: يا أخي أطلت الغيبة وأتيتني بثلاث جنايات: بغضت إلي أخي، وشغلت قلبي بسببه، واتهمت نفسك الأمينة. وكان بعضهم يقول: من أخبرك بشتم عن أخيك فه و الشاتم لك. وجاء رجل إلى علي بن الحسين رضي الله عنهما قال: إن فلاناً شتمك وقال عنك كذا وكذا، فقال: اذهب بنا إليه، فذهب معه وهو يرى أنه ينتصر لنفسه، فلما وصل إليه قال: يا أخي إن كان ما قلت في باطلاً فغفر الله لك. كنان ما قلت في باطلاً فغفر الله لك. وقيل في قول الله تعالى: ﴿حمالة الحطب﴾ يعني امرأة أبي لهب، إنها كانت تنقل الحديث بالنميمة. سمى النميمة حطباً لأنها سبب العداوة، كما أن الحطب سبب لاشتعال النار. ويقال عمل النمام أضر من عمل الشيطان لأن عمل الشيطان بالوسوسة وعمل النمام بالمواجهة.

(حكاية) روي أن رجلاً رأى غلاماً يباع وهو ينادى عليه ليس به عيب إلا أنه نمام فقط، فاستخف بالعيب واشتراه، فمكث عنده أياماً ثم قال لزوجة سيده: إن سيدي يريد أن يتزوج عليك أو يتسرى، وقال إنه لا يحبك فإن أردت أن يعطف عليك ويترك ما عزم عليه فإذا نام فخذي الموسى واحلقي شعرات من تحت لحيته واتركي الشعرات معك، فقالت في نفسها: نعم. واشتغل قلب المرأة، وعزمت على ذلك إذا نام زوجها، ثم جاء إلى زوجها وقال سيدي: إن سيدتي زوجتك قد اتخذت لها صديقاً ومحباً غيرك ومالت إليه، وتريد أن تخلص منك، وقد عزمت على ذبحك الليلة، وإن لم تصدقني فتناوم لها الليلة وانظر كيف تجيء إليك وفي يدها شيء تريد أن تذبحك به، وصدقه سيده. فلما كان الليل جاءت المرأة بالموسى لتحلق الشعرات من تحت لحيته والرجل فلما كان الليل جاءت المرأة بالموسى لتحلق الشعرات من تحت لحيته والرجل الموسى وأهوت إلى حلقه قام وأخذ الموسى منها وذبحها به، فجاء أهلها فرأوها مقتولة فقتلوه، فوقع القتال بين الفريقين بشؤم ذلك العبد المشؤوم. فلذلك سمى الله النمام فاسقاً في قوله تعالى:

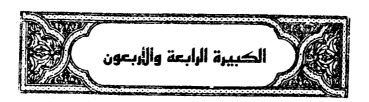


﴿إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَأَ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْماً بِجَهَالَة فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُم نَادِمِينَ﴾ [سورة الحجرات آية ٦].

(موعظة) يا من أسره الهوى فما يستطيع له فكاكاً، يا غافلاً عن التلف وقد أدركه إدراكاً، يا مغروراً بسلامته وقد نصب له الموت أشراكاً، تفكر في ارتحالك وأنت على حالك فإن لم تبك فتباكى.

بكيت فما تبكي شباب صباك ألم تسر أن الشيب قد قام ناعياً ألسم تسر يسوماً مسر إلا كنانه ألا أيها الفاني وقد حان حينه ستمضي ويبقى ما تراه كما ترى كنانك قد أقصيت بعد تقرب كنان الذي يحثو عليك من الشرى كأن خطوب الدهر لم تجر ساعة ترى الأرض كم فيها رهون دفينة

كفاك ندير الشيب فيك كفاك مكان الشباب الغض ثم نعاكا بإهلاكه للهالكين عناكا أتطمع أن تبقى فلست هناكا فينساك ما خلفته، هوذاكا وتنسى ويهوى الحي بعد هواكا إليك وان باك عليك بكاكا يريد بما يحثو عليك رضاكا عليك إذا الخطب الجليل أتاكا غلقن فلم يقبل لهن فكاكا



#### اللعان

قال النبي على (۱): «سباب المسلم فسوق وقتاله كفر». وقال على المؤمن كقتله» أخرجه البخاري (۲). وفي صحيح مسلم (۳) عن رسول الله الله قال: «لا يكون اللعانون شفعاء ولا شهداء يوم القيامة» وقال عليه الصلاة والسلام (۲): «لا ينبغي لصديق أن يكون لعاناً». وفي الحديث: «ليس المؤمن بطعان ولا بلعان ولا بالفاحش ولا بالبذيء». والبذيء: هو الذي يتكلم بالفحش ورديء الكلام. وعن رسول الله على قال: (۵) «إن العبد إذا لعن شيئا صعدت اللعنة إلى السماء فتغلق أبواب السماء دونها، ثم تهبط إلى الأرض فتغلق أبوابها دونها، ثم تأخذ يميناً وشمالاً، فإذا لم تجد مساغاً رجعت إلى الذي لعن إن كان أهلاً لذلك، وإلا رجعت إلى قائلها. وقد عاقب النبي من لعنت ناقتها بأن سلبها إياها، قال عمران بن حصين: بينما رسول الله في بعض أسفاره وامرأة من الأنصار على ناقة فضجت فلعنتها، فسمع ذلك رسول الله يخفئ فقال: «خذوا ما عليها ودعوها فإنها ملعونة». قال عمران فكأني

<sup>(</sup>١) أخرجه الجماعة إلا أبا داود، من حديث ابن مسعود (ترغيب).

<sup>(</sup>٢) رواه الجماعة سوى ابن ماجة من حديث ثابت بن الضحاك (ترغيب).

 <sup>(</sup>٣) من حديث أبي الدرداء وكذا أبو داود بدون لفظ يوم القيامة (ترغيب).

 <sup>(</sup>٤) رواه مسلم من حديث أبي هريرة ونحوه عند الحاكم وصححه (ترغيب).

<sup>(</sup>٥) رواه أبو داود من حديث أبي الدرداء (ترغيب) ونحوه عند أحمد من حديث ابن مسعود بسند جيد (المنذري).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

انظر إليها الآن تمشي في الناس ما يعرض لها أحد. أخرجه مسلم (!). وعن أبي هريرة (٢) رضي الله عنه عن النبي على قال: «إن أربى الربا استطالة المرء في عرض أخيه المسلم»، وعن عمرو بن قيس قال: إذا ركب الرجل دابته قالت: اللهم اجعله بي رفيقاً رحيماً فإذا لعنها قالت: على أعصانا لله ورسوله لعنة الله عزّ وجلّ.

(فصل) في جواز لعن أصحاب المعاصى غير المعينين المعروفين قال الله تعالى: ﴿ أَلَا لَعَنَهُ اللَّهُ عَلَى الظالمينَ ﴾ . وقال: ﴿ ثُمُّ نَبْتُهُ لَ فَنَجَعُلُ لَعَنَّهُ اللَّهُ عَلَى الكاذبين ﴾، وثبت عن رسول الله على الله والله الله الربا وموكله وشاهده وكاتبه». وانه قال: «لعن الله المحلل والمحلل له» وإنه قال: -«لعن الله الواصلة والمستوصلة والواشمة والمستوشمة والنامصة والمتنمصة». فالتواصلة: هي التي تصل شعرها، والمستوصلة: هي التي يوصل لها، والنامصة: هي التي تنتف الشعّر من الحاجبين، والمتنمصة: التي يفعل بها ذلك وأنه علي لعن الصالقة والحالقة والشاقة. فالصالقة: هي التي ترفع صوتها عند المصيبة، والحالقة هي التي تحلق شعرها عند المصيبة والشاقة هي التي تشق ثيابها عند المصيبة. وأنه على لعن المصورين، وانه لعن من غير منار الأرض أي حدودها، وانه قال: «لعن الله من لعن والديه، ولعن من سب أمه». وفي السنن انه قال: «لعن الله من أضل أعمى عن الطريق. ولعن الله من أتى بهيمة، ولعن الله من عمل عمل قوم لوط». وأنه لعن من أتى كاهنــأ، أو أتى امرأة في دبـرها، ولعن النائحة ومن حولها، ولعن من أمّ قوماً وهم لـه كارهـون، ولعن الله امرأة باتت وزوجها عليها ساخط، ولعن رجلاً سمع: حلى على الصلاة، حي على الفلاح ثم لم يجب. ولعن من ذبح لغيسر الله، ولعن السارق، ولعن من سب الصحابة، ولعن المخنثين من الرجال والمترجلات من النساء، ولعن المتشبهين

<sup>(</sup>١) ونحوه عند أحمد من حديث أبي هريرة وعند أبي يعلى وابن أبي الدنيا من حديث أنس في تخلية سبيل ما لعن بأسانيد جيدة (الترغيب).

<sup>(</sup>٢) رواه البزار بإسنادين أحدهما قوي وهو في بعض نسخ أبي داود بنحوه، هذا وله شاهد من حديث البراء بن عازب عند الطبراني، ومن حديث سعيد بن زيد عند أحمد والبزار ورجال أحمد ثقات (ترغيب) في موضعين أحدهما: الترهيب من الغيبة والبهت، والثاني الترغيب في صلة الرحم.

من الرجال بالنساء والمتشبهات من النساء بالرجال ولعن المرأة تلبس لبسة الرجل والرجل يلبس لبسة المرأة، ولعن من سل سخيمته على الطريق يعني تغوط على طريق الناس، ولعن السلتاء. والمرأة السلتاء: التي لا تخضب يـديها، والمـرأة التي لا تكتحل، ولعن من خبب امـرأة على زوجهــا أو مملوكــاً على سيده \_ يعنى أفسدها أو أفسده \_ ولعن من أتى حائضاً أو امرأة في دبرها، ولعن من أشار إلى أخيه بحديدة، ولعن مانع الصدقة يعنى الزكاة، ولعن من انتسب إلى غير أبيه أو تولى غير مواليه، ولعن من كـوى دابة في وجهها، ولعن الشافع والمشفع في حد من حدود الله إذا بلغ الحاكم، ولعن المرأة إذا خرجت من دارها بغير إذن زوجها، ولعنها إذا باتت هاجرة فراش زوجها حتى ترجع، ولعن تارك الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر إذا أمكنه، ولعن الفاعل والمفعول به \_ يعنى اللواط \_ ولعن الخمرة وشاربها وساقيها ومستقيها وبائعها ومبتاعها وعاصرها ومعتصرها وحاملها والمحمولة إليه وآكل ثمنها والدال عليها. وقال عِين المكذب بقدر الله وكل نبي مجاب الدعوة: المكذب بقدر الله، والزائد في كتاب الله، والمتسلط بالجبروت ليعز من أذل الله ويذل من أعزه الله، والمستحل لحرم الله، والمستحل من عترتي ما حرم الله، والتارك لسنتي. ولعن الـزاني بامـرأة جاره، ولعن نـاكح يـده، ولعن ناكـح الأِم وبنتها، ولعن الـراشي والمسرتشي في الحكم والرائش يعني الساعي بينهما، ولعن من كتم العلم، ولعن المحتكر، ولعن من أخفر مسلماً يعني خذله ولم ينصره، ولعن الـوالي إذا لم يكن فيه رحمة، ولعن المتبتلين من الرجال اللذين يقولون لا نتزوج، والمتبتلات من النساء، ولعن راكب الفلاة وحده، ولعن من أتى بهيمة. نعوذ بالله من لعنته ولعنة رسوله.

(فصل): اعلم أن لعن المسلم المصون حرام بإجماع المسلمين، ويجوز لعن أصحاب الأوصاف المذمومة كقولك: لعن الله الظالمين، لعن الله الكافرين، لعن الله الماسقين الكافرين، لعن الله الماسقين لعن الله المصورين. ونحو ذلك كما تقدم، وأما لعن إنسان بعينه ممن اتصف بشيء من المعاصي كيهودي أو نصراني أو ظالم أو زان أو سارق أو آكل ربا فظواهر الأحاديث أنه ليس بحرام. وأشار الغزالي رحمه الله إلى تحريمه إلا في حق من علمنا أنه مات على الكفر، كأبي لهب وأبي جهل وفرعون وهامان

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وأشباههم، قال: لأن اللعن هو الابعاد عن رحمة الله وما ندري ما يختم به لهذا الفاسق والكافر. قال: وأما الذين لعنهم رسول الله على بأعيانهم كما قال: «اللهم العن رعلاً وذكوان وعصية عصوا الله ورسوله». وهذه ثلاث قبائل من العرب فيجوز أنه على علم موتهم على الكفر، قال ويقرب من اللعن الدعاء على الإنسان بالشرحتى الدعاء على الظالم كقول الانسان لا أصح الله جسمه ولا سلمه الله وما جرى مجراه وكل ذلك مذموم، وكذلك لعن جميع الحيوانات والجمادات فهذا كله مذموم، قال بعض العلماء: من لعن من لا يستحق اللعن فليبادر بقوله إلا أن يكون لا يستحق.

(فصل): ويجوز للآمر بالمعروف والناهي عن المنكر وكل مؤدب أن يقول لمن يخاطبه في ذلك: ويلك، أو يا ضعيف الحال، أو يا قليل النظر لنفسه، أو يا ظالم نفسه، أو ما أشبه ذلك، بحيث لا يتجاوز إلى الكذب، ولا يكون فيه لفظ قذف صريح أو كناية أو تعريض ولو كان صادقاً في ذلك. وإنما يجوز ما قدمناه ويكون الغرض من ذلك التأديب والزجر، ويكون الكلام أوقع في النفس والله أعلم.

اللهم نزه قلوبنا عن التعلق بمن دونك، واجعلنا من قوم تحبهم ويحبونك، واغفر لنا ولوالدينا ولجميع المسلمين.

(موعظة): يا قليل الزاد والطريق بعيد، يا مقبلاً على ما يضر تـاركاً لمـا يفيد أتراك يخفى عليك الأمر الرشيد، إلى متى تضيع الزمان وهو يحصى برقيب وعتيد:

مضى أمسك الماضي شهيداً معدلاً في أمسك الماضي شهيداً معدلاً في أن كنت بالأمس اقترفت إساءة ولا تبقي فضل الصالحات إلى غد إذا ما المنايا أخطأتك وصادفت

وأعقبه يوم عليك شهيد فبادر بإحسان وأنت حميد فرب غد يأتي وأنت فقيد حميمك فاعلم أنها ستعود



## الغدر وعدم الوفاء بالعهد

قال الله تعالى:

﴿ وَأُوْفُوا بِٱلْعَهْدِ إِنَّ ٱلْعَهْدِ كَانَ مَسْؤُولًا ﴾ [سورة الإسراء أية ٣٤].

قـال الزجَّـاج: كل مـا أمر الله بـه أو نهى عنـه فهـو من العهـد. وقـال الله تعالى:

﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِٱلْعُقُودِ ﴾ [سورة المائدة آية ١].

قال الواحدي: قال ابن عباس في رواية الوالبي (العهود) يعني ما أحل وما حرم وما فرض وما حد في القرآن. وقال الضحاك بالعهود التي أخذ الله على هذه الأمة أن يوفوا بها مما أحل وحرم وما فرض من الصلاة وسائر الفرائض والعهود وكذا العهود جمع عهد: العقد بمعنى المعقود وهو الذي أحكم ما فرض الله علينا فقد أحكم ذلك، ولا سبيل إلى نقضه بحال. وقال مقاتل بن حيان: ﴿أُوفُوا بِالعقود﴾ التي عهد الله إليكم في القرآن، مما أمركم به من طاعته أن تعملوا بها ونهيه الذي نهاكم عنه وبالعهود الذي بينكم وبين المشركين وفيما يكون من العهد بين الناس والله أعلم. وقال النبي ﷺ: «أربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها: إذا حدث كذب، وإذا ائتمن خان، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر» مخرج في الصحيحين (١) وقال (١) رسول الله ﷺ: «لكل غادر لواء يوم القيامة مخرج في الصحيحين (١) وقال (١) رسول الله ﷺ: «لكل غادر لواء يوم القيامة

<sup>(</sup>١) من حديث عبدالله بن عمرو رضى الله عنهماً (ترغيب).

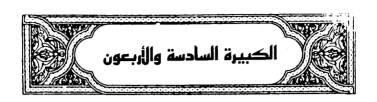
<sup>(</sup>٢) رواه مسلم من حديث ابن عمر رضي الله عنه.

يقال هذه غدرة فلان ابن فلان وقال رسول الله على: "يقول الله عزّ وجلّ ثلاثة أنا خصمهم يوم القيامة: رجل أعطى بي ثم غدر، ورجل باع حراً فأكل ثمنه، ورجل استأجر أجيراً فاستوفى منه العمل ولم يعطه أجره ". أخرجه البخاري (١) وقال رسول الله على: "من خلع يداً من طاعة لقي الله يوم القيامة ولا حجة له، ومن مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية "أخرجه مسلم (٢). وقال رسول الله على عنقه بيعة مان يزحزح عن النار ويدخل الجنة فلتأته منيته وهو يؤمن بالله واليوم الآخر، وليأت إلى الناس الذي يحب أن يؤتى إليه ومن بايع إماماً فأعطاه صفقة يديه وثمرة قلبه فليطعه إن استطاع ، فإن جاء أحد ينازعه فاضربوا عنق الآخر ".

<sup>(</sup>١) وكذا رواه ابن ماجة من حديث أبي هريرة رضي الله عنه (ترغيب).

<sup>(</sup>٢) من حديث عبدالله بن عمر رضى الله عنهما.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم من حديث عبدالله بن عمر رضي الله عنهما.



## تصديق الكاهن والمنجم

قال الله تعالى :

﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ آلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤادَ كُلُّ أُولِئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولًا ﴾ [سورة الإسراء آية ٣٦].

قال الواحدي في تفسير قوله تعالى: ﴿ولا تقف ما ليس لك به علم ﴾ قال الكلبي: لا تقل ما ليس لك به علم. وقال قتادة: لا تقل سمعت ولم تسمع ورأيت ولم تر وعلمت ولم تعلم. والمعنى: لا تقولن في شيء بما لا تعلم ﴿إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤولاً ﴾ قال الوالبي عن ابن عباس: يسأل الله العباد فيم استعملوها وفي هذا زجر عن النظر إلى ما لا يحل والاستماع إلى ما يحرم وإرادة ما لا يجوز، والله أعلم. وقال الله تعالى: ﴿عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحداً إلا من ارتضى من رسول ﴾ قال ابن الجوزي: عالم الغيب هو الله عز وجل وحده لا شريك له في ملكه فلا يظهر: أي فلا يطلع على غيبه الذي لا يعلمه أحد من الناس إلا من ارتضى من رسول، لأن الدليل على على صدق الرسل إخبارهم بالغيب. والمعنى: إن من ارتضاه للرسالة أطلعه على ما شاء من الغيب ففي هذا دليل على أن من زعم أن النجوم تدل على الغيب فهو كافر والله أعلم. وقال(١) رسول الله ﷺ: «من أتى عرافاً أو كاهناً

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود والترمذي وابن ماجة من حديث أبي هريرة وفي أسانيدهم كلام ذكره المنذري في مختصره لسنن أبي داود، ورواه الحاكم، وقال: صحيح على شرطهما، وله شاهد من حديث جابر عند البزار بإسناد جيد ومن حديث أنس عند الطبراني بسند فيه رشدين بن سعد (ترغيب).

فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد على . وروينا في الصحيحين عن زيد بن خالد الجهني رضي الله عنه قال صلّى بنا رسول الله على صلاة الصبح في أثر سماء كانت من الليل، فلما انصرف أقبل على الناس بوجهه فقال: «هل تدرون ماذا قال ربكم؟» قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: «أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر. فأما من قال: مطرنا بفضل الله ورحمته فذلك مؤمن بي كافر بي مؤمن بالكوكب».

قال العلماء: إن قال مسلم مطرنا بنوء كذا يريد أن النوء هو الموجد والفاعل المحدث للمطر صار كافراً مرتداً بلا شك، وإن قال مريداً أنه علامة نزول المطر وينزل المطر عند هذه العلامة ونزوله بفعل الله خالقه لم يكفر، واختلفوا في كراهته، والمختار أنه مكروه لأنه من ألفاظ الكفار وهذا ظاهر الحديث.

(وقوله): في أثر سماء \_ السماء هنا المطر، والله أعلم. وقال رسول الله على: «من أتى عرافاً فصدقه بما يقول لم تقبل له صلاة أربعين يوماً» رواه مسلم (۱) وعن عائشة رضي الله عنها قالت: سأل رسول الله على أناس عن الكهان فقال: «ليس بشيء». قالوا: يا رسول الله أليس قد قال كذا وكذا؟ فقال رسول الله على: تلك الكلمة من الحق يحفظها الجني فيقرها في أذن وليه «أي يلقيها» فيخلط معها مائة كذبة. مخرج في الصحيحين. وعن عائشة رضي الله عنها قالت: سمعت رسول الله على يقول: «إن الملائكة تنزل في العنان السمع وهو السحاب \_ فتذكر الأمر قضي في السماء، فيسترق الشيطان السمع فيسمعه فيوحيه إلى الكهان فيكذبون معها مائة كذبة من عند أنفسهم» رواه البخارى.

وعن قبيصة بن أبي المخارق رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: «العيافة والطيرة والطرق من الجبت» رواه أبو داود وقال: الطرق: الزجر، أي زجر الطير، وهو أن يتيامن أو يتشاءم بطيرانه. فإن طار إلى جهة اليمين تيمن، وإن طار إلى جهة اليسار تشاءم. قال أبو داود: العيافة الخط. قال الجوهري: الجبت كلمة تقع على الصنم والكاهن والساحر ونحو ذلك. وعن

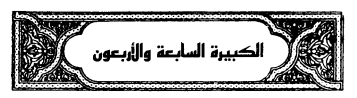
<sup>(</sup>١) رواه مسلم من حديث صفية بنت أبي عبيد عن بعض أزواج النبي ﷺ .

ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: «من اقتبس شعبة من النجوم فقد اقتبس شعبة من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر زاد ما زاد»، وقال علي بن أبي طالب: الكاهن ساحر والساحر كافر. فنسأل الله العافية والعصمة في الدنيا والآخرة.

(موعظة): عباد الله تفكروا في سلفكم قبل تلفكم، وانظروا في أموركم قبل حلول قبوركم، فتأهبوا للرحيل قبل فوت تحويلكم، أين الأقران الاخوان، أين من شيد الإيوان، رحلوا والله عن الأوطان ومزقت في اللحود تلك الأكفان هتف نذيرهم بأهل العرفان هكل من عليها فان [سورة الرحمن آية ٢٦] تقلبت بهم الأحوال. ولعب بهم في أيدي الليالي. وشغلوا عن الأولاد والأموال، ونسيهم أحباؤهم بعد ليال. عانقوا التراب وفارقوا الأموال فلو أذن لأحدهم في المقال لقال:

من رآنا فليحدث نفسه وصروف الدهر لا يبقى لها رب ركب قد أناخوا حولنا والأباريق عليهم قدمت عمروا دهراً بعيش ناعم ثم أضحوا لعب الدهر بهم

أنه وقف على قرب زوال ولما تأتي به صم الجبال يشربون الخمر بالماء الزلال وعتاق الخيل تردى بالجلال أبيض دهرهم غير محال وكذاك الدهر يودى بالرجال



# نشوز المرأة على زوجها

قال الله تعالى :

﴿ وَٱللَّاتِي تَخَافُونَ نُشُورَهُنَّ فَعَظُوهُنَّ وَآهْجُرُوهُنَّ فِي ٱلْمَضَاجِعِ وَآضْرِ بُوهُنَّ فَإِنْ أَطْعَنَكُمْ فَلا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سبيلًا . إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلياً كَبِيراً ﴾ [سورة النساء آية ٣٤].

قال الواحدي رحمه الله تعالى: النشوز ههنا معصية الزوج وهو الترفع عليه بالخلاف. وقال عطاء: هو أن تتعطر له وتمنعه نفسها وتتغير عما كانت تفعله من الطواعية. ﴿ فعظوهن ﴾ بكتاب الله وذكروهن ما أمرهن الله به ، ﴿ واهجروهن في المضاجع ﴾ قال ابن عباس هو أن يوليها ظهره على الفراش ولا يكلمها. وقال الشعبي ومجاهد: هو أن يهجر مضاجعتها فلا يضاجعها ، ﴿ واضربوهن ﴾ ضرباً غير مبرح . وقال ابن عباس أدباً مثل اللكزة ، وللزوج أن يتلافى نشوز امرأته بما أذن الله له مما ذكره الله في هذه الآية ﴿ فإن أطعنكم ﴾ فيما يلتمس منهن ﴿ فلا تبغوا عليهن ﴾ .

قال ابن عباس: فلا تتجنوا عليهن العلل. وفي الصحيحين (١): أن رسول الله على قال: «إذا دعا الرجل امرأته إلى فراشه فلم تأت لعنتها الملائكة حتى تصبح عتى تصبح». وفي لفظ بات وهو عليها غضبان لعنتها الملائكة حتى تصبح ولفظ الصحيحين أيضاً (٢): «إذا باتت المرأة هاجرة فراش زوجها فتأبى عليه

<sup>(</sup>١) من حديث أبي هريرة وكذا رواه أبو داود والنسائي (الترغيب).

<sup>(</sup>٢) وكذا النسائي من حديث أبي هريرة أيضاً (المنذري).

إلا كان الذي في السماء ساخطاً عليها حتى يرضى عنها زوجها».

وعن جابر (١) رضي الله عنه عن النبي على: «ثلاثة لا يقبل الله لهم صلاة، ولا ترفع لهم إلى السماء حسنة: العبد الآبق حتى يرجع إلى مواليه فيضع يده في أيديهم، والمرأة الساخط عليها زوجها حتى يرضى عنها، والسكران حتى يصحو».

وعن الحسن (٢) قال حدثني من سمع النبي على يقول: «أول ما تسأل عنه المرأة يوم القيامة عن صلاتها وعن بعلها». وفي الحديث (٣): أن رسول الله على قال: «لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تصوم وزوجها شاهد إلا بإذنه ولا تأذن في بيته إلا بإذنه» أخرجه البخاري. ومعنى شاهد أي حاضر غير غائب وذلك في صوم التطوع فلا تصوم حتى تستأذنه لأجل وجوب حقه وطاعته وقال على: «لو كنت آمراً أحداً أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها» رواه الترمذي (٤). وقالت عمة حصين بن محصن وذكرت زوجها للنبي فقال: «انظري أين أنت منه فإنه جنتك ونارك» أخرجه النسائي، وعن عبد الله بن عمرو (٥) رضي الله عنهما قال، قال رسول الله عنه أنه قال: «إذا خرجت المرأة لا تشكر لزوجها وهي لا تستغني عنه». وجاء عنه (٢) عنه قال قال: «إذا خرجت المرأة من بيت زوجها لعنتها الملائكة حتى ترجع أو تتوب،

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الأوسط من رواية عبدالله بن محمد بن عقيل، ورواه ابن خزيمة وابن حبان في صحيحيهما من رواية زهير بن محمد (الترغيب)، وابن عقيل مختلف فيه لسوء حفظة وكذا زهير بن محمد التميمي.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو الشيخ في «ثواب الأعمال» من حديث أنس زاد في آخر: وعن بعلها كيف عملت إليه (منتخب كنز العمال).

<sup>(</sup>٣) من حديث أبي هريرة وكذا مسلم وغيرهما.

<sup>(</sup>٤) من حديث أبي هريرة وقال حسن صحيح، وله شاهد من حديث عائشة عند ابن ماجة وقيس بن سعيد عند أبي داود وابن أبي أوفى عند ابن ماجة وابن حبان ومعاذ عند الحاكم (الترغيب).

<sup>(</sup>٥) رواه النسائي بإسناد صحيح. قاله المصنف في رسالته الصغرى في الكبائر، وزاد في (الترغيب) البزار والحاكم وصححه.

<sup>(</sup>٦) رواه الطبراني من حديث ابن عباس، وأشار المنذري لضعفه ولفظه: «ولا تخرج من =

وقال (١) رسول الله عَلَيْم: «أيما امرأة ماتت وزوجها عنها راض دخلت الجنة»

فالواجب على المرأة أن تطلب رضا زوجها وتجتنب سخطه ولا تمتنع منه متى أرادها لقول النبي على: "إذا دعا الرجل امرأته إلى فراشه فلتأته وإن كانت على التنور». قال العلماء: إلا أن يكون لها عذر من حيض أو نفاس فلا يحل لها أن تجيئه، ولا يحل للرجل أيضاً أن يطلب ذلك منها في حال الحيض والنفسا، ولا يجامعها حتى تغتسل، لقول الله تعالى: ﴿فاعتزلوا النساء في المحيض ولا تقربوهن حتى يطهرن﴾ [سورة البقرة آية ٢٢٢] أي لا تقربوا جماعهن حتى يطهرن. قال ابن قتيبة: يطهرن ينقطع عنهن الدم، فإذا تطهرن أي اغتسلن بالماء، والله أعلم. ولما تقدم من قول النبي على: «من أتى حائضاً أو امرأة في دبرها فقد كفر بما أنزل على محمد». وفي حديث آخر: «ملعون من أت حائضاً أو امرأة في دبرها» والنفاس مثل الحيض إلى الأربعين، فلا يحل للمرأة أن تعرف أنها كالمملوك للزوج فلا تتصرف في نفسها ولا في ماله إلا يؤنه وتقدم حقه على حقها، وحقوق أقاربه على حقوق أقاربها، وتكون مستعدة لتمتعه بها بجميع أسباب النظافة، ولا تفتخر عليه بجالها، ولا تعيبه بقبح إن كان فيه.

قال الأصمعي (٢): دخلت البادية فإذا امرأة حسناء لها بعل قبيح فقلت لها: كيف ترضين لنفسك أن تكوني تحت مشل هذا؟ فقالت: اسمع يا هذا، لعله أحسن فيما بينه وبين الله خالقه فجعلني شوابه ولعلي أسأت فجعله عقوبتي.

وقالت عائشة رضي الله عنها: يا معشر النساء لو تعلمن بحق أزواجكن عليكن لجعلت المرأة منكن تمسح الغبار عن قدمي زوجها بخد وجهها.

بيته إلا بإذنه فإن فعلت لعنتها ملائكة السماء وملائكة الرحمة وملائكة العذاب حتى ترجع» (ترغيب).

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجة والترمذي وحسنه، والحاكم وصححه، كلهم من حديث مساور الحميري عن أمه عن أم سلمة (ترغيب).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي وحسنه، والنسائي وابن حبان في صحيحه من حديث طلق بن علي (٢) رواه الترمذي وحسنه،

وقال ﷺ (۱): «نساؤكم من أهل الجنة الودود التي إذا آذت أو أوذيت أتت زوجها حتى ترضى».

ويجب على المرأة أيضاً دوام الحياء من زوجها، وغض طرفها قدامه، والطاعة لأمره، والسكوت عند كلامه، والقيام عند قدومه، والابتعاد عن جميع ما يسخطه، والقيام معه عند خروجه، وعرض نفسها عليه عند نومه، وترك الخيانة له في غيبته في فراشه وماله وبيته، وطيب الرائحة وتعاهد الفم بالسواك وبالمسك والطيب، ودوام الزينة بحضرته، وتركها الغيبة، وإكرام أهله وأقاربه وترى القليل منه كثيراً.

(فصل): في فضل المرأة الطائعة لزوجها وشدة عذاب العاصية ينبغي للمرأة الخائفة من الله تعالى أن تجتهد لطاعة الله وطاعة زوجها وتطلب رضاه جهدها، فهو جنتها ونارها. لقول (٢) النبي على: «أيما امرأة ماتت وزوجها راض عنها دخلت الجنة»، وفي الحديث (٣) أيضاً: «إذا صلت المسرأة خمسها، وصامت شهرها، وأطاعت بعلها فلتدخل من أي أبواب الجنة شاءت».

وروي عنه على المعاد المستغفر للمرأة المطيعة لزوجها الطير في الهواء، والحيتان في الماء، والملائكة في السماء، والشمس والقمر ما دامت في رضا زوجها ل وأيما امرأة عصت زوجها فعليها لعنة الله والملائكة والناس أجمعين وأيما امرأة كلحت في وجه زوجها فهي في سخط الله إلى أن تضاحكه وتسترضيه. وأيما امرأة خرجت من دارها بغير إذن زوجها لعنتها الملائكة حتى ترجع.

وجاء عن رسول الله على أيضاً قال: «أربع من النساء في الجنة، وأربع في النار. فأما الأربع اللواتي في الجنة: فامرأة عفيفة طائعة لله ولـزوجها، ولـود

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني من حديث أنس ورواته محتج بهم في الصحيح إلا إبراهيم بن زياد القرشي لم يقف المنذري فيه على جرح ولا تعديل. قال: وقد روي هذا المتن من حديث ابن عباس وكعب بن عجرة وغيرهما (ترغيب).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه آنفاً.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد والطبراني من حديث عبد الرحمن بن عوف بلفظ «قيل لها ادخلي الجنة من أي أبـواب الجنة شئت، ورواة أحمـد رواة الصحيح خـلا ابن لهيعة وحـديثه حسن في المتابعات (ترغيب).

صابرة قانعة باليسير مع زوجها، ذات حياء. إن غاب عنها حفظت نفسها وماله، وإن حضر أمسكت لسانها عنه، والرابعة (١) امرأة مات عنها زوجها ولها أولاد صغار فحبست نفسها على أولادها وربتهم وأحسنت إليهم ولم تتزوج خشية أن يضيعوا. وأما الأربع اللواتي في النار من النساء: فامرأة بذيئة اللسان على زوجها أي طويلة اللسان فاحشة الكلام إن غاب عنها زوجها لم تصن نفسها وإن حضر آذت بلسانها. والشانية: امرأة تكلف زوجها ما لا يطيق. والثالثة: أمرأة لا تستر نفسها من الرجال وتخرج من بيتها متبرجة. والرابعة: امرأة ليس لها هم إلا الأكل والشرب والنوم وليس لها رغبة في الصلاة ولا في طاعة الله ولا طاعة رسوله ولا في طاعة زوجها. فالمرأة إذا كانت بهذه الصفة وتخرج من بيتها بغير إذن زوجها كانت ملعونة من أهل الثار إلا أن تتوب إلى الله، وقال النبي والله ولأزواجهن وكثرة تبرجهن، والتبرج إذا أرادت الخروج لبست أفخر ثيابها وتجملت وتحسنت وخرجت تفتن الناس بنفسها فإن سلمت هي بنفسها لم يسلم الناس منها. ولهذا قال النبي المناه والمرأة عورة فإذا خرجت من بيتها استشرفها الشيطان».

وأعظم ما تكون المرأة من الله ما كانت في بيتها، وفي الحديث أيضاً المرأة عورة فاحبسوها في البيوت، فإن المرأة إذا خرجت إلى الطريق قال لها أهلها: أين تريدين؟ قالت: أعود مريضاً، أشيع جنازة، فلا ينزال بها الشيطان حتى تخرج عن دارها. وما التمست المرأة رضا الله بمثل أن تقعد في بيتها وتعبد ربها وتطيع بعلها. وقال على رضي الله عنه لزوجته فاطمة رضي الله عنها: يا فاطمة ما خير للمرأة؟ قالت: أن لا ترى الرجال ولا يروها. وكان على رضي يا فاطمة من يقول: ألا تستحون ، ألا تغارون؟ يترك أحدكم امرأته تخرج بين الرجال تنظر إليهم وينظرون إليها! وكانت عائشة (٣) وحفصة رضي الله عنهما

<sup>(</sup>١) (تنبيه) هكذا لم يذكر قبل الرابعة ثانية ولا ثالثة.

<sup>(</sup>٢) مخرج في الصحيحين من حديث عائشة رضي الله عنها.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود والنسائي والترمذي وقال: حسن صحيح من حديث نبهان مولى أم سلمة قال: كنت عند النبي ﷺ وعنده ميمونة، فأقبل ابن أم مكتوم وذلك بعد أن أمرنا بالحجاب إلى . . . قال أبو داود: هذا لأزواج النبي ﷺ خاصة، ألا ترى إلى اعتداد حـ

يوماً عند النبي عَلَيْ جالستين، فدخل ابن أم مكتوم وكان أعمى فقال النبي عَلَيْ الله الله الله أليس هـو أعمى لا يبصرنا ولا يعرفنا؟ فقال عنه: أفعمياوان أنتما ألستما تبصرانه؟».

فكما أنه ينبغي للرجل أن يغض طرفه عن النساء، فكذلك ينبغي للمرأة أن تغص طرفها عن الرجال، كما تقدم من قول فاطمة رضي الله عنها: إن خير ما للمرأة أن لا ترى الرجال ولا يروها. فإن اضطرت للخروج لزيارة والديها وأقاربها ولأجل حمام ونحوه مما لا بد لها منه، فلتخرج بإذن زوجها غير متبرجة في ملحفة وسخة في ثياب بيتها، وتغض طرفها في مشيتها، وتنظر إلى الأرض لا يميناً ولا شمالاً، فإن لم تفعل ذلك وإلا كانت عاصية. وقد حكي أن امرأة كانت من المتبرجات في الدنيا، وكانت تخرج من بيتها متبرجة، فهاتت فرآها بعض أهلها في المنام وقد عرضت على الله عز وجل في ثياب رقاق، فهبت ريح فكشفتها فأعرض الله عنها، وقال: خذوا بها ذات الشهال إلى النار فإنها كانت من المتبرجات في الدنيا.

وقاطمة رضي الله عنها ووجدناه يبكي بكاء شديداً، فقلت له: فداك أبي وأمي يا رسول الله، ما الذي أبكاك؟ قال: يا علي ليلة أسري بي إلى السماء رأيت نساء من أمتي يعذبن بأنواع العذاب، فبكيت لما رأيت شدة عذابهن، ورأيت امرأة معلقة بشعرها يغلي دماغها، ورأيت امرأة معلقة بلسانها والحميم يصب في حلقها، ورأيت امرأة قد شدت رجلاها إلى ثدييها ويداها إلى ناصيتها، ورأيت امرأة معلقة بثدييها، ورأيت امرأة رأسها رأس خنزير وبدنها بدن حمار عليها ألف لون من العذاب، ورأيت امرأة على صورة الكلب والنار تدخل من فيها وتخرج من دبرها والملائكة يضربون رأسها بمقامع من نار.

فقامت فاطمة رضي الله عنها وقالت: حبيبي وقرة عيني ما كان أعمال هؤلاء حتى وضع عليهن العذاب؟ فقال ﷺ: يا بنية أما المعلقة بشعرها فإنها

فاطمة بنت قيس عند ابن أم مكتوم قد قال لها النبي ﷺ: اعتدي عند ابن أم مكتوم فإنه رجل أعمى، تضعين ثيابك عنده قال الحافظ في التلخيص: وهذا جمع حسن، وب جمع المنذري في حواشيه واستحسنه شيخنا يعني العراقي الهد. من سنن أبي داود وشرحها (عون المعبود).

كانت لا تغطي شعرها من الرجال، وأما التي كانت معلقة بلسانها فإنها كانت تؤذي زوجها، وأما المعلقة بثدييها فإنها كانت تفسد فراش زوجها، وأما التي تشد رجلاها إلى ثدييها ويداها إلى ناصيتها وقد سلط عليها الحيات والعقارب فإنها كانت لا تنظف بدنها من الجنابة والحيض وتستهزىء بالصلاة.

وأما التي رأسها رأس خنزير وبدنها بدن حمار فإنها كانت نمامة كذابة.

وأما التي على صورة الكلب والنار تدخل من فيها وتخرج من دبرها فإنها كانت منانة حسادة.

وعن (١) معاذ بن جبل رضي الله عنه قال، قال رسول الله ﷺ: «لا تؤذي المرأة زوجها في الدنيا إلا قالت زوجته من الحور العين لا تؤذيه قاتلك الله. ويا بنية (٢) الويل لامرأة تعصى زوجها».

(فصل): وإذا كانت المرأة مأمورة بطاعة زوجها وبطلب رضاه، فالزوج أيضاً مأمور بالإحسان إليها واللطف بها، والصبر على ما يبدو منها من سوء خلق وغيره، وإيصالها حقها من النفقة والكسوة والعشرة الجميلة لقول الله تعالى: ﴿وعاشروهن بالمعروف ﴿ [سورة النساء آية ١٩] ولقول النبي ﷺ (٣): «استوصوا بالنساء، الا إن لكم على نساؤكم حقاً ولنساؤكم عليكم حقاً. فحقهن عليكم أن تحسنوا إليهن في كسوتهن وطعامهن، وحقكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم من تكرهون، ولا يأذن في بيوتكم لمن تكرهون». وقوله ﷺ: «عوان» أي أسيرات جمع عانية وهي الأسيرة، شبه رسول الله ﷺ المرأة في دخولها تحت حكم الرجل بالأسير.

وقال (٤) ﷺ: «خيركم خيركم لأهله»، وفي رواية «خيركم ألطفكم بأهله»

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجة والترمذي وقال حديث حسن، وآخره بعد قوله «قاتلك الله فإنما هو عندك دخيل يوشك أن يفارقك إلينا».

<sup>(</sup>٢) وقوله يا بنية الويل إلخ ليس من حديث معاذ ولُعله من حديث علي وفاطمة السابق.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجة والترمذي وقبال حسن صحيح وهبو من حديث عمرو بن الأحبوص الجشمي أنه سمع رسول الله على في حجة الوداع إلخ (ترغيب).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن حبان في صحيحه من حديث عائشة رضي الله عنها وله شاهد من حديث ابن عباس عند ابن ماجة والحاكم وصححه، ومن حديث أبي هريرة عند الترمذي وابن -ساد وصححه الترمذي (ترغيب).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

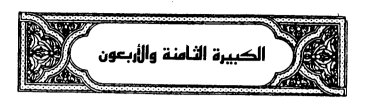
وكان رسول الله على شديد اللطف بالنساء. وقال على الما رجل صبر على سوء خلق امرأته أعطاه الله الأجر مثل ما أعطى أيوب عليه السلام على بلائه، وأيما امرأة صبرت على سوء خلق زوجها أعطاها الله من الأجر مثل ما أعطى آسية بنت مزاحم امرأة فرعون».

وقد روي أن رجلاً جاء إلى عمر رضي الله عنه يشكو خلق زوجته، فوقف على باب عمر ينتظر خروجه، فسمع امرأة عمر تستطيل عليه بلسانها وتخاصمه وعمر ساكت لا يرد عليها، فانصرف الرجل راجعاً وقال: إن كان هذا حال عمر مع شدته وصلابته \_ وهو أمير المؤمنين \_ فكيف حالي؟ فخرج عمر فرآه مولياً عن بابه فناداه وقال: ما حاجتك يا رجل؟ فقال يا أمير المؤمنين جئت أشكو إليك سوء خلق امرأتي واستطالتها علي فسمعت زوجتك كذلك فرجعت وقلت: إذا كان حال أمير المؤمنين مع زوجته فكيف حالي؟ فقال عمر: يا أخي إني احتملتها لحقوق لها علي: إنها طباخة لطعامي، خبازة لخبزي، غسالة لثيابي، مرضعة لولدي . . . وليس ذلك كله بواجب عليها، ويسكن قلبي بها عن الحرام فأنا احتملها لذلك . فقال الرجل: يا أمير المؤمنين وكذلك زوجتي قال عمر: فاحتملها يا أخي فإنما هي مدة يسيرة .

وحكي أن بعض الصالحين كان له أخ في الله وكان من الصالحين يزوره في كل سنة مرة، فجاء لزيارته فطرق الباب، فقالت امرأته: من؟ فقال: أخو زوجك في الله جئت لزيارته، فقالت: راح يحتطب لا رده الله ولا سلّمه وفعل به وفعل وجعلت تذمذم عليه فبينما هو واقف على الباب وإذا بأخيه قد أقبل من نحو الجبل وقد حمل حزمة الحطب على ظهر أسد وهو يسوقه بين يديه، فجاء فسلم على أخيه ورحب به، ودخل المنزل وأدخل الحطب وقال للأسد: اذهب بارك الله فيك، ثم أدخل أخاه والمرأة على حالها تذمذم وتأخذ بلسانها وزوجها لا يرد عليها، فأكل مع أخيه شيئاً ثم ودعه وانصرف وهو متعجب من صبر أخيه كلى تلك المرأة. قال: فلما كان العام الثاني جاء أخوه لزيارته على عادته فطرق الباب فقالت امرأته: من بالباب؟ قال أخو زوجك فلان في الله، فقالت مرحباً بك وأهلاً وسهلاً، اجلس فإنه سيأتي إن شاء الله بخير وعافية. قال: فتعجب من لطف كلامها وأدبها، إذ جاء أخوه وهو يحمل الحطب على ظهره فتعجب أيضاً لطف كلامها وأدبها، إذ جاء أخوه وهو يحمل الحطب على ظهره فتعجب أيضاً لذلك، فجاء فسلم عليه ودخل الدار وأدخله وأحضرت المرأة طعاماً لهما

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وجعلت تدعو لهما بكلام لطيف، فلما أراد أن يفارقه قال: يا أخي أخبرني عما أريد أن أسألك عنه قال: وما هـو يا أخي؟ قال: عام أول أتيتك فسمعت كلام امرأة بذيئة اللسان قليلة الأدب تـذم كثيراً ورأيتك قـد أتيت من نحو الجبل والحطب على ظهر الأسد وهو مسخر بين يديك، ورأيت العام كلام المرأة لطيفاً لا تـذمذم ورأيتك قد أتيت بـالحطب على ظهرك فما السبب؟ قال يا أخي: توفيت تلك المرأة الشرسة وكنت صابراً على خلقها وما يبدو منها. كنت معها في تعب وأنا أحتملها، فكان الله قـد سخر لي الأسـد الـذي رأيت يحمل عني الحطب بصبري عليها واحتمالي لها، فلما توفيت تزوجت هذه المرأة الصالحة وأنا في راحة معها فانقطع عني الأسد، فاحتجت أن أحمل الحطب على ظهري لأجل راحتي مع هذه المرأة المباركة الطائعة. فنسأل الله أن يرزقنا الصبر على ما يحب ويرضى، إنه جواد كريم.



## التصوير في الثياب والحيطان والحجر والدر اهم وسائر الأشياء سواء كانت من شمع أو عجين أو حديد أو نحاس أو صوف أو غير ذلك، والأمر بإتلافها

قال الله تعالى:

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤذُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَغَنَهُم اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَالأَخِرَةِ وَآعَـدً لَهُمْ عَذَاباً مُهيناً ﴾ [سورة الأحزاب آية ٥٧].

قال عكرمة: هم الذين يصنعون الصور، وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال، قال رسول الله عنها: «إن الذين يصنعون الصور يعذبون يوم القيامة، يقال لهم: أحيوا ما خلقتم» مخرج في الصحيحين. وعن عائشة رضي الله عنها قالت: قدم رسول الله عنه من سفر وقد سترت سهوة لي بقرام فيه تماثيل فلما رآه رسول الله عنه تلون وجهه وقال: «يا عائشة: أشد الناس عذاباً يوم القيامة الذين يضاهئون بخلق الله عز وجلّ». قالت عائشة رضي الله عنها: فقطعته فجعلت منه وسادتين. مخرج في الصحيحين. القرام بكسر القاف وهو الستر، والسهوة كالصفة تكون بين يدي البيت. وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله عنه يقول: «كل مصور في النار، يجعل له بكل صورة صورها نفس يعذب في نار جهنم» مخرج في الصحيحين، وعنه (۱) رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله عنها يقول: «من صور صورة في الدنيا كلف أن عنه فيها الروح يوم القيامة وليس بنافخ فيها أبداً» وعنه عنه أنه قال: «يقول الله ينفخ فيها الروح يوم القيامة وليس بنافخ فيها أبداً» وعنه

<sup>(</sup>١) رواه البخاري وفيه قصة اهـ (ترغيب).

عزّ وجلّ : ومن أظلم ممن ذهب يخلق كخلقي، فليخلقوا حبـة، أو ليخلقـوا شعيرة، أو ليخلقوا ذرة» مخرج في الصحيحين.

وقال (١) ﷺ: «يخرج عنق من الناريوم القيامة فيقول: إني وكلت بثلاثة: بكل من دعا مع الله إلها آخر، وبكل جبار عنيد، وبالمصورين».

وقال رسول الله على: «لا تمدخل الملائكة بيتاً فيه كلب ولا صورة» مخرج في الصحيحين.

وفي سنن أبي داود عن علي بن أبي طالب قال: قال رسول الله ولا تدخل الملائكة بيتاً فيه كلب ولا صورة ولا جنب». وقال الخطابي رحمه الله تعالى قوله على: «لا تدخل الملائكة بيتاً فيه كلب ولا صورة ولا جنب» يريد الملائكة الذين ينزلون بالرحمة والبركة دون الملائكة الذين هم الحفظة، فإنهم لا يفارقون الجنب وغير الجنب، وقد قيل: إنه لم يرد الجنب الذي أصابته الجنابة فأخر الاغتسال إلى أوان حضور الصلاة، ولكنه الذي يجنب ولا يغتسل ويتهاون بالغسل ويتخذه عادة. فإن النبي على كان يطوف على نسائه بغسل واحد، وفي هذا تأخير الاغتسال عن أول وقت وجوبه.

وقالت<sup>(٢)</sup> عائشة رضي الله عنها: كان رسول الله ﷺ ينــام وهو جنب ولا يمس ماء.

وأما الكلب فهو أن يقتني كلباً لا لزرع ولا لضرع ولا صيد، فأما إذا اضطر إليه فلا حرج للحاجة إليه في بعض الأمور، أو لحراسة داره إذا اضطر إليه، فلا حرج عليه إن شاء الله.

وأما الصور فهي كل مصور من ذوات الأرواح، سواء كانت لها أشخاص منتصبة أو كانت منقوشة في سقف أو جدار أو موضوعة في نمط، أو منسوجة في ثوب أو مكان، فإن قضية العموم تأتي عليه فليجتنب، وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي من حديث أبي هريرة وقال حسن صحيح (ترغيب).

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي وأعله.

ويجب اتلاف الصور لمن قدر على إتلافها وإزالتها. روى مسلم (١) في صحيحه عن حيان بن حصين قال: قال لي علي بن أبي طالب رضي الله عنه: ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله ﷺ؟ أن لا تـدع صورة إلا طمستهـا، ولا قبراً مشرفاً إلا سويته.

فنسأل الله التوفيق لما يحب ويرضى ، إنه جواد كريم.

<sup>(</sup>١) وكذا أبو داود والترمذي، وحيان بن حصين هو أبو الهياج الأسدي.



# اللطم والنياحة وشق الثوب وحلق الرأس ونتفه والدعاء بالويل والثبور عند المصيبة

روينا في صحيح البخاري عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: «ليس منا من لطم الخدود وشق الجيوب ودعا بدعوى الجاهلية».

وروينا في صحيحهما عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه أن رسول الله عنه أن الصالقة والحالقة والشاقة الصالقة: التي ترفع صوتها بالنياحة، والحالقة: التي تحلق شعرها وتنتفه عند المصيبة، والشاقة: المتي تشق ثيابها عند المصيبة، وكل هذا حرام باتفاق العلماء، وكذلك يحرم نشر الشعر ولظم الخدود وخمش الوجه، والدعاء بالويل والثبور.

وعن أم عطية رضي الله عنها قالت: أخذ علينا رسول الله ﷺ في البيعة أن لا نسوح. رواه البخاري، وعن أبي هسريسرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ «اثنتان في الناس هما بهم كفر: الطعن في الأنساب والنياحة على الميت» رواه مسلم.

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: لعن رسول الله النائحة والمستمعة. رواه أبو داود. وعن (۱) أبي بردة قال: وجع أبو موسى الأشعري فغشي عليه ورأسه في حجر امرأة من أهله فأقبلت تصيح برنّة، فلم يستطع أن يرد عليها، فلما أفاق قال: أنا بريء مما برىء منه رسول الله على، إن

<sup>(</sup>١) رواه البخاري وابن ماجة والنسائي «الترغيب».

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

رسول الله ﷺ برىء من الصالقة والحالقة والشاقة.

وعن النعمان بن بشير رضي الله عنه قال: أغمي على عبدالله بن رواحة فجعلت أخته تعدد عليه فتقول: واكذا واكذا، فقال حين أفاق: ما قلت شيئاً إلا قيل لى أنت كذا أنت كذا، أخرجه البخاري(١).

وفي الصحيحين أن رسول الله ﷺ قال: «الميت يعذب في قبره بما نيح علمه».

وعن أبي موسى رضي الله عنه قال: ما من ميت يموت فيقوم باكيهم فيقول: واسيداه واجبلاه، واكذا واكذا، ونحو ذلك إلا وكل به ملكان يلهزانه: أهكذا أنت؟ أخرجه الترمذي(٢).

وقال عَنْ النائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب». وقال عن : «إنما نهيت عن صوتين أحمقين فاجرين: صوت عند نغمة ولهو ولعب ومزامير شيطان، وصوت عند مصيبة خمش في وجوه وشق في جيوب ورنة شيطان». وقال الحسن: صوتان ملعونان مزمار عند نغمة ورنة عند مصيبة.

وقال<sup>(3)</sup> رسول الله ﷺ: «إن هذه النوائح يجعلن صفين في النار فينبحن في أهل النار كما تنبح الكلاب». وعن الأوزاعي: إن عمر بن الخطاب سمع صوت بكاء فدخل ومعه غيره، فمال عليهن ضرباً حتى بلغ النائحة فضربها حتى سقط خمارها، وقال: اضرب فإنها نائحة ولا حرمة لها، إنها لا تبكي بشجوكم انها تهريق دموعها لأخذ دراهمكم، وإنها تؤذي موتاكم في قبورهم، وأحياءكم في دورهم لأنها تنهى عن الصبر وقد أمر الله به، وتأمر بالجزع وقد نهى الله عنه

واعلم أن النياحة: رفع صوت بالندب: تعديد النائحة بصوتها محاسن الميت وقيل: هو البكاء عليه مع ذكر محاسنه.

<sup>(</sup>١) وزاد: فلما مات لم تبك عليه (ترغيب).

<sup>(</sup>٢) وقال حديث حسن غريب. وكذا رواه ابن ماجة (ترغيب).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم وابن ماجة من حديث أبي مالك الأشعري.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبراني في الأوسط من حديثُ أبي هريرة، وأشار المنذري إلى ضعفه.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قال العلماء: ويحرم رفع الصوت بإفراط بالبكاء، وأما البكاء على الميت من غير، ندب ولا نياحة فليس بحرام. روينا في صحيح البخاري ومسلم عن ابن عمسر رضي الله عنهما أن رسول الله عنهما أن رسول الله عنهما وعبدالله بن مسعود رضي الله عنهم، فبكى رسول الله في فلما رأى القوم بكاء رسول الله في بكوا. فقال: «ألا تسمعون إن الله لا يعذب بدمع العين ولا بحزن القلب. ولكن يعذب بهذا أو يرحم» وأشار إلى لسانه. وروينا في صحيحهما عن أسامة بن زيد أن رسول الله في قلوب عباده، وإنما يرحم الله من عباده الرحماء». وروينا في صحيح الله في قلوب عباده، وإنما يرحم الله من عباده الرحماء». وروينا في صحيح البخاري عن أنس رضي الله عنه أن رسول الله في تذرفان، فقال له عبد الرحمن بن يجود بنفسه فجعلت عينا رسول الله في تذرفان، فقال له عبد الرحمن بن عوف: وأنت يا رسول الله؟ قال: «يا ابن عوف إنها رحمة»، ثم أتبعها بأخرى عوف: وأنت يا رسول الله؟ قال: «إن العين لتدمع والقلب يحزن، ولا نقول إلا ما يرضي ربنا وإنا بفراقك يا إبراهيم لمحزونون».

وأما الأحاديث الصحيحة: إن الميت يعذب ببكاء أهله عليه فليست على ظاهرها وإطلاقها بل هي مؤولة، واختلف العلماء في تأويلها على أقوال أظهرها والله أعلم أنها محمولة على أن يكون له سبب في البكاء إما أن يكون قد أوصاهم به أو غير ذلك.

قال أصحاب الشافعي: ويجوز قبل الموت وبعده ولكن قبله أولى للحديث الصحيح: «فإذا وجبت فلا تبكين باكية»، وقد نص الشافعي والأصحاب أنه يكره البكاء بعد الموت كراهة تنزيه ولا يحرم، وتأولوا حديث «فلا تبكين باكية» على الكراهة والله أعلم.

(فصل) وإنما كان للنائحة هذا العذاب واللعنة لأنها تأمر بالجزع وتنهى عن الصبر، والله ورسوله قد أمر بالصبر والاحتساب، ونهيا عن الجزع والسخط. قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنوا استعينوا بالصبر والصلاة إن الله مع الصابرين ﴾ [سورة البقرة آية ١٥٣]. قال عطاء عن ابن عباس يقول: إني معكم أنصركم ولا أخذلكم قال الله تعالى: ﴿ ولنبلونكم ﴾ [سورة البقرة آية ١٥٥] أي لنعاملنكم معاملة المبتلي لأن الله يعلم عاقبة الأمور فلا يحتاج إلى الابتلاء

ليعلم العاقبة ولكنه يعاملهم معاملة من يبتلي، فمن صبر أثابه على صبره ومن لم يصبر لم يستحق الثواب، وقسول الله (بشيء من الخوف والجوع) قال ابن عباس: «يعني خوف العدو، والجوع يعني المجاعة والقحط، (ونقص من الأموال) يعني الخسران والنقصان في المال وهلاك المواشي، (والأنفس) بالموت والقتل والمرض والشيب، (والثمرات) يعني الحوائج، وأن لا تخرج الثمرة كما كانت تخرج. ثم ختم الآية بتبشير الصابرين ليدل على أن من صبر من هذه المصائب كان على وعد الثواب من الله تعالى فقال تعالى: (وبشر الصابرين)، ثم نعتهم فقال: (الذين إذا أصابهم مصيبة) أي نالتهم نكبة مما ذكر، ولا يقال فيما أصيب بخير مصيبة (قالوا إنا لله) عبيد الله فيصنع بناما يشاء (وإنا إليه راجعون) بالهلاك وبالفناء، ومعنى الرجوع إلى الله الرجوع إلى الفراده بالحكم، إذ قد ملك في الدنيا قوماً الحكم، فإذا زال حكم العباد رجع الأمر إلى الله عزّ وجلً.

وعن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله على قال: «ما من مصيبة يصاب بها المؤمن إلا كفر الله بها عنه حتى الشوكة يشاكها» رواه مسلم(۱) وعن(۲) علقمة بن مرثد بن سابط عن أبيه قال قال رسول الله على: «من أصيب بمصيبة فليذكر مصيبته بي فإنها أعظم المصائب». وقال (۳) رسول الله على: «إذا مات ولد العبد يقول الله للملائكة قبضتم ولد عبدي؟ فيقولون: حمدك واسترجع. فيقول الله تعالى: ابنوا لعبدي بيتاً في الجنة وسموه بيت الحمد»، وعن رسول الله على الدنيا ثم احتسب إلا الجنة» رواه البخاري.

وقال عليه الصلاة والسلام: «من سعادة بني آدم رضاه بما قضى الله ، ومن شقاوة ابن آدم سخطه بما قضى الله عليه» وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: إذا قبض ملك الموت عليه السلام روح المؤمن قام على الباب ولأهل البيت ضجة ، فمنهم الصاكة وجهها ، ومنهم الناشرة شعرها ، ومنهم الداعية

<sup>(</sup>١) وكذا وشاهده عندهما من حديث أبي سعيد الخدري (الترغيب).

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في الكبير وفيه أبو بردة عمرو بن يزيد وثقه ابن حبان وضعفه غيره (مجمع الزوائد).....

<sup>(</sup>٣) رواء الترمذي وابن حبان وقال الترمذي حسن غريب (ترغيب).

بويلها. فيقول ملك الموت عليه السلام: «مم هذا الجزع ومم هذا الفزع؟ فوالله ما انتقصت لأحد منكم عمراً، ولا ذهبت لأحد منكم برزق، ولا ظلمت لأحد منكم شيئاً فإن كانت شكايتكم وسخطكم عليّ فإني والله مأمور، وإن كان على ميتكم فإنه مقهور، وإن كان على ربكم فأنتم به كافرون، وإن لي بكم عودة بعد عودة حتى لا أبقي منكم أحداً. قال رسول الله على انفسهم المده لو يرون مكانه ويسمعون كلامه لذهلوا عن ميتهم ولبكوا على أنفسهم».

(فصل في التعزية) عن عبد الله بن مسعود عن النبي ﷺ قال: «من عزى مصاباً فله مثل أجره» رواه الترمذي (١).

وعن أبي بردة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال لفاطمة رضي الله عنها: «من عزى تُكلى كسي برداً من الجنة» رواه الترمذي(٢).

وعن (٣) عبدالله بن عمرو بن العماص رضي الله عمله عنهما أن رسول الله على قال لفاطمة من بيتك؟ والت أتيت أهل هذا البيت فترحمت إليهم ميتهم وعزيتهم به.

وعن عمرو<sup>(٤)</sup> بن حزم عن النبي ﷺ: «ما من مؤمن يعزي أخاه بمصيبة إلا كساه الله من حلل الكرامة يوم القيامة».

واعلم رحمك الله أن التعزية هي التصبير، وذكر ما يسلي صاحب الميت ويخفف حزنه ويهون مصيبته، وهي مستحبة لأنها مشتملة على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهي أيضاً داخلة في قول الله تعالى: ﴿وتعاونوا على البسر والتقوى﴾ [سورة المائدة آية ٢] وهذا من أحسن ما يستدل به في التعزية.

واعلم أن التعزية «هي الأمر بالصبر» مستحبة قبل الدفن وبعده. قال أصحاب الشافعي: من حين يموت الميت وتبقى بعد الدفن إلى ثلاثة أيام. قال أصحابنا وتكره التعزية بعد ثلاثة أيام، لأن التعزية تسكن قلب المصاب، والغالب سكون قلبه بعد الثلاثة فلا يجدد له الحزن، هكذا قاله الجماهير من

<sup>(</sup>١و٢) وقال في كليهما حديث غريب، وزاد في الأول أنه روي موقوفاً (الترغيب).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود والنسائي بسند فيه ربيعة بن سيف تابعي من أهل مصر فيه كلام لا يقدح في حسن الإسناد (ترغيب).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن ماجة وسكت عليه (المنذري).

أصحابنا. وقال أبو العباس من أصحابنا: لا بأس بالتعزية بعد ثلاثة أيام بل تبقى أبداً وإن طال الزمان. قال النووي رحمه الله والمختار أنها لا تفعل بعد ثلاثة أيام إلا في صورتين استثناهما أصحابنا، وهما إذا كان المعزي أو صاحب المصيبة غائباً حال الدفن واتفق رجوعه بعد ثلاثة أيام، والتعزية بعد الدفن أفضل منها قبله، لأن أهل الميت مشغولون بتجهيزه، ولأن وحشتهم بعد دفنه لفراقه أكثر هذا إذا لم ير منهم جزعاً، فإن رآه قدم التعزية ليسكنهم، والله أعلم.

ويكره الجلوس للتعزية، يعني أن يجتمع أهل الميت في بيت ليقصدهم من أراد التعزية، ولفظ التعزية مشهور وأحسن ما يعزى به ما روينا في الصحيحين عن أسامة بن زيد رضي الله عنه قال: أرسلت إحدى بنات رسول الله على للرسول تدعوه وتخبره أن ابناً لها في الموت فقال عليه الصلاة والسلام للرسول: «ارجع إليها فأخبرها إن لله ما أخذ وله ما أعطي، وكل شيء عنده بأجل مسمى، فمرها فلتصبر ولتحتسب»، وذكر تمام الحديث. قال النووي رحمه الله: فهذا الحديث من أعظم قواعد الإسلام المشتملة على مهمات كثيرة من أصول الدين وفروعه والأداب، والصبر على النوازل كلها، والهموم والأسقام، وغير ذلك من الأغراض.

ومعنى قوله ﷺ: «إن لله ما أخذ» إن العالم كله ملك لله ، لم يأخذ ما هو لكم بل هو أخذ ما هو له عندكم في معنى العارية وقوله: «وله ما أعطى» ما وهبه لكم ليس خارجاً عن ملكه ، بل هو له سبحانه يفعل فيه ما يشاء «وكل شيء عنده بأجل مسمى» ، فلا تجزعوا فإن من قبضه فقد انقضى أجله المسمى فمحال تأخيره أو تقديمه عنه ، فإذا علمتم هذا كله فاصبروا واحتسبوا ما نزل بكم . والله أعلم .

وعن (١) معاوية بن إياس عن أبيه رضي الله عنه عن النبي على: إنه فقد رجلاً من أصحابه فسأل عنه، فقالوا: يا رسول الله ابنه الذي رأيته هلك، فلقيه النبي على فسأله عن ابنه فأخبره إنه هلك، فعزاه عليه ثم قال: يا فلان «ايما كان أحب إليك أن تمتع به عمرك أو لا تأتي غداً باباً من أبواب الجنة إلا وجدته قد سبقك إليه يفتحه لك»؟ فقال: يا نبي الله يسبقني إلى الجنة يفتحها لي وهو أحب

<sup>(</sup>١) رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح والنسائي وابن حبان في صحيحه باختصار (ترغيب).

إليّ قال: فذلك لك. فقيل: يا رسول الله هذا له خاصة أم للمسلمين عامة؟ قال: «بل للمسلمين عامة» وعن أبي موسى (١) عن النبي على أنه خرج إلى البقيع فأتى امرأة جاثية على قبر تبكي فقال لها: «يا أمة الله اتقي الله واصبري». قالت: يا عبد الله إني أنا الحرى الثكلي. قال: «يا أمة الله اتقي الله واصبري» قالت: يا عبد الله لو كنت مصاباً عـذرتني قال: «يـا أمة الله اتقي الله واصبـري» قالت: يا عبد الله قد اسمعتنى فانصرف. قال: فانصرف عنها رسول الله على، وبصر بها رجل من المسلمين فأتاها فسألها. ما قال لك الرجل؟ فأخبرته بما قال وبما ردت عليه، فقال لها: أتعرفينه؟ قالت: لا والله. قال: ويحك ذلك رسول الله ﷺ، فبادرت تسعى حتى أدركته، فقالت: يــا رسول الله أصبــر. قال: «إنما الصبر عند الصدمة الأولى» أي إنما يجمل الصبر عند مفاجأة المصيبة، وأما فيما بعد فيقع السلوطبعاً. وفي صحيح مسلم: مات ابن لأبي طلحة من أم سليم، فقالت لأهله: لا تحدثوا أبا طلحة حتى أكون أنا أحدثه، فجاء أبو طلحة فقربت إليه عشاء فأكل وشرب ثم تصنعت له أحسن ما كانت تتصنع قبل ذلك فوقع بها، فلما رأت أنه قد شبع وأصاب منها قالت: يا أبا طلحة أرأيت لو أن قوماً أعاروا عاريتهم أهل بيت فطلبوا عاريتهم ألهم أن يمنعوهم؟ قال لا، قالت أم سليم: فاحتسب ابنك. قال: فغضب أبو طلحة، فقـال: تركتني حتى إذا تلطخت أخبـرتنـي بابني، والله لا تغلبيني على الصبـر، فانطلق حتى أتى رسول الله على فأخبره بما كان، فقال رسول الله عليه: «بارك الله لكما في ليلتكما». فذكر الحديث. وفي الحديث(٢): «ما أعطى أحداً عطاءً خيراً وأوسع من الصبر». وقال علي رضي الله عنه للأشعث بن قيس: إنـك إن صبرت إيماناً واحتساباً وإلا سلوت كما تسلوا البهائم. وكتب حكيم إلى رجل قد أصيب بمصيبة: إنك قد ذهب منك ما رزئت به فلا يذهبن عنك ما عرضت عنه وهو الأجر. وقال الأخر: العاقل يصنع أول يوم من أيام المصيبة ما يفعله الجاهل بعد خمسة أيام، قلت: قد علم إن ممر الزمان يسلي المصاب، فلذلك

<sup>(</sup>١) رواه أبو يعلى في مسنده من حديث أبي هريرة وأبي موسى وفي سنده بكر بن الأسود الناجي وهو ضعبف قاله الهيثمي في مجمع الزوائد. وأصله في الصحيحين من حديث أنس مختصراً وصحابته أبو هريرة لا أبو موسى كما في الهيثمي وفتح الباري في شرح حديث أنس «إنما الصبر عند الصدمة الأولى» في كتاب الجنائز في صحيح البخاري.
(٢) رواه البخاري، ضمن حديث طويل (ترغيب).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

أمر الشارع بالصبر عند الصدمة الأولى، وبلغ الشافعي رضي الله عنه أن عبد الرحمن بن مهدي رحمه الله مات له ابن فجزع عليه عبد الرحمن جزعاً شديداً، فبعث إليه الشافعي رحمه الله يقول: يا أخي عز نفسك بما تعزي به غيرك واستقبح من فعلك ما تستقبحه من فعل غيرك، واعلم أن أمضى المصائب فقد سرور وحرمان أجر، فكيف إذا اجتمعا مع اكتساب وزر؟ فتناول حظك يا أخي إذا قرب منك قبل أن تطلبه وقد نأى عنك، ألهمك الله عند المصائب صبراً وأحرز لنا ولك بالصبر أجراً، وكتب إليه يقول:

إني معزيك لا أني على ثقة من الحياة ولكن سنة الدين فما المعزى بباق بعد ميته ولا المعزى ولوعاشا إلى حين

وكتب رجل إلى بعض إخوانه يعزيه بابنه: أما بعد فإن الولد على والده ما عاش حزن وفتنة، فإذا قدمه فصلاة ورحمة، فلا تحزن على ما فاتك من حزنه وفتنته، ولا تضيع ما عوضك الله تعالى من صلاته ورحمته.

وقال موسى بن المهدي لإبراهيم بن سلمة وعزاه بابنه: أسرك وهو بلية وفتنة وأحزنك وهو صلاة ورحمة.

وعزى رجل رجلًا فقال: إن من كان لك في الآخرة أجراً خير ممن كان في الدنيا سروراً وفرحاً.

وعن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما انه دفن ابناً له ثم ضحك عند القبر، فقيل له: أتضحك عند القبر؟ فقال: أردت أن أرغم الشيطان. وعن ابن جريج رحمه الله قال: من لم يتعرض مصيبته بالأجر والاحتساب سلا كما تسلو البهائم، وعن حميد الأعرج قال: رأيت سعيد بن جبير رحمه الله يقول في ابنه ونظر إليه: إنى أعلم خير خلة فيك، قيل وما هي؟ قال: الموت فاحتسبه.

وعن الحسن البصري رحمه الله: أن رجلًا حزن على ولد له وشكا ذلك إليه فقال الحسن كان ابنك يغيب عنك؟ قال: نعم كان غيبته أكثر من حضوره، قال: فاتركه غائباً فإنه لم يغب عنك غيبة إلا لك فيها أجر أعظم من هذه. فقال: يا أبا سعيد هونت علي وجدي على ابني.

ودخل عمر بن عبد العزيز على ابنه في وجعه فقال: يا بني كيف تجدك؟ قال: أجدني في الحق. قال: يا بني لأن تكون في ميزاني أحب إليّ

من أن أكون في ميزانك. قال: يا أبت لأن يكون ما تحب أحب إلي من أن يكون ما أحب.

ومات ابن الإمام الشافعي فأنشد يقول:

وما الدهر إلا هكذا فاصطبر له رزية مال أو فراق حبيب

ووقعت في رِجْل عروة الآكلة فقطعها من الساق ولم يمسكه أحد وهو شيخ كبير ولم يدع ورده تلك الليلة. إلا أنه قال: ﴿لقد لقينا من سفرنا هذا نصبا﴾ [سورة الكهف آية ٦٢]. وتمثل بهذه الأبيات:

لعمري ما أهويت كفِّي لريبة ولا نقلتني نحو فاحشة رجلي ولا قادني سمعي ولا بصري لها ولا دلني رأيي عليها ولا عقلي واعلم أني لم تصبني مصيبة من الدهر إلا قد أصابت فتى قبلي

وقال رضي الله عنه: اللهم إن كنت ابتليت فقد عافيت، وإن كنت أخذت فقد أبقيت، أخذت عضواً وأبقيت أعضاء وأخذت ابناً وأبقيت أبناء

وقدم على الوليد في تلك الليلة رجل أعمى من بني عبس فسأله عن عينيه فقال: بت ليلة في بطن واد ولم أعلم في الأرض عبسياً يزيد مالمه على مالي، فطرقنا سيل فذهب ما كان لي من مال وأهل وولد غير بعير وصبي، وكان البعير صعباً فند (أي شرد) فاتبعته، فما جاوزت الصبي إلا بيسير حتى سمعت صوته فرجعت فإذا رأس الصبي في بطنه فقتله، ثم اتبعت البعير لآخذه فنفحني برجله فأصاب وجهي فحطمه وأذهب عيني، فأصبحت لا أهل لي ولا مال ولا ولد ولا بعير.

فقال الوليد: انطلقوا به إلى عروة ليعلم أن في الأرض من هو أشد منه بلاء . وذكر أن عثمان رضي الله عنه لما ضُرب جعل يقول والدماء تسيل على لحيته: لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الطالمين، اللهم إني استعين بك عليهم، واستعينك على جميع أموري، وأسألك الصبر على ما ابتليتني .

وقال المدائني: رأيت بالبادية امرأة لم أر جلداً أنضر منها ولا أحسن وجهاً منها، فقلت: تالله إن فعل هذا بك الاعتدال والسرور، فقالت: كلا والله اني لبدع أحزان وخلف هموم وسأخبرك: كان لي زوج، وكان لي منه ابنان، فذبح أبوهما شاة في يوم الأضحى والصبيان يلعبان، فقال الأكبر للأصغر: أتريد أن

أريك كيف ذبح أبي الشاة قال: نعم. فذبحه، فلما نظر إلى الدم جزع ففزع نحو الجبل فأكله الذئب، فخرج أبوه في طلبه فتاه أبوه فمات عطشاً فأفردني الدهر. فقلت لها: وكيف أنت والصبر؟ فقالت: لو دام لي لدمت له ولكنه كان جرحاً فاندمل.

وعن (١) ابن عباس رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «من كان له فرطان (٢) من أمتى دخل الجنة » يعنى ولدين.

قالت عائشة رضي الله عنها: بأبي أنت وأمي فمن كان لـ فوط؟ قال ﷺ: «ومن كان له فرط من أمتك؟ قال أنا فرط أمتي لم يصابوا بمثلي.

وعن أبي عبيدة رضي الله عنه عن أبيه (٣) قال: قال رسول الله على «من قدّم ثلاثة من الولد لم يبلغوا الحنث كانوا له حصناً من النار». فقال أبو الدرداء: قدّمت اثنين، قال: «واثنين»: قال أبي بن كعب سيد القراء قدّمت واحداً. قال على «وواحداً ولكن ذلك في أول صدمة». وعن وكيع قال: كان لإبراهيم الحربي ابن وكان له عشرة سنة قد حفظ القرآن وتفقه من الفقه والحديث شيئاً كثيراً، فمات فجئت أعزيه قال لي: كنت اشتهي موت ابني هذا. قلت: يا أبا اسحاق أنت عالم الدنيا تقول مثل هذا؟ قد أنجب وحفظ القرآن وتفقه الفقه والحديث. قال نعم رأيت في المنام كأن القيامة قد قامت وكأن صبياناً في أيديهم قلال ماء يستقبلون الناس يسقونهم، وكان اليوم يوم حرّ شديد، أيديهم قلال ماء يستقبلون الناس يسقونهم، وكان اليوم يوم حرّ شديد، أيديهم قلال ماء يستقبلون الناس الماء. قال: فنظر إليّ، وقال لي: ليس أنت أبي: فقلت: ومن أنتم؟ نحن الصبيان الذين متنا في الإسلام وخلفنا آباءنا نستقبلهم فنسقيهم الماء، قال: فلهذا تمنيت موته.

وروى مسلم عن أبي حسان قال، قلت لأبي هريرة رضي الله عنـه حدثنـا

<sup>(</sup>١) الترمذي وقال حسن غريب (ترغيب)

<sup>(</sup>٢) الفرط بفتح الفاء وبالراء. الذي مات قبل البلوغ ذكراً كان أو انثى وجمعه أفراط (منذرى).

<sup>(</sup>٣) أبو عبد الله بن مسعود والحديث أخرجه ابن ماجة وأشار المنذري إلى ضعفه وليس في آخره قوله «ولكن ذلك في أول صدمة».

بحديث تطيب به أنفسنا عن موتانا، قال: نعم، صغارهم دعاميص (١) الجنة يتلقى أحدهم أباه أو قال أبويه، فيأخذ بثوبه أو قال بيده فلا ينتهي حتى يدخله الحنة.

وعن مالك بن دينار رحمه الله تعالى قال: كنت في أول أمري مكباً على اللهو وشرب الخمر، فاشتريت جارية وتسريت بها وولدت لي بنتـاً فأحببتهـا حباً شديداً، إلى أن دبت ومشت فكنت إذا جلست لشرب الخمر جاءت وجذبتني عليه فأهرقته بين يدي، فلما بلغت من العمر سنتين ماتت فأكمدني حزنها. قال: فلما كان ليلة النصف من شعبان بت وأنا ثمل من الخمر، فرأيت في النوم كـأن القيامـة قــد قــامت وخــرجت من قبــري، وإذا بتنين قــد تبعني يــريــد أكلي \_ والتنين الحية العظيمة \_ قال: فهربت منه فتبعنى، وصار كلما أسرعت يهرع خلفي وأنا خائف منه، فمررت في طريقي على شيخ نقي الثياب ضعيف، فقلت، يا شيخ بالله أجرني من هذا التنين الذي يريد أكلي وإهلاكي. فقال: يــا ولدي أنا شيخ كبير وهذا أقوى مني ولا طاقة لي بـه، ولكن مر وأسـرع فلعل الله أن ينجيك منه. قال: فأسرعت في الهرب وهـو ورائي، فأشرفت على طبقات النار وهي تفور، فكدت أن أهوي فيها، وإذا قائل يقول: لست من أهلي فرجعت هارباً، والتنين في أثري، فأشرفت على جبل مستنير وفيه طاقات وعليها أبواب وستور وإذا بقائل يقول: أدركوا هذا البائس قبل أن يدركه عدوه فتحت الأبواب ورفعت الستور وأشرفت على منها أطفال بوجوه كالأقمار وإذا ابنتي معهم، فلما رأتني نزلت إلى كفة من نور، وضربت بيدها اليمني إلى التنين فولى هارباً، وجلست في حجري وقالت يا أبت ﴿ أَلَمْ يَأُنْ لَلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَحْسُمُ قلوبهم لذكر الله وما نزل من الحق ﴾ [سورة الحديد آية ١٦]. فقلت: يا بنية وأنتم تعرفون القرآن؟ قالت: نحن أعرف به منكم. قلت: يـا بنية مـا تصنعون ههنا؟ قالت: نحن من مات من أطفال المسلمين أسكنا ههنا إلى يـوم القيامـة

<sup>(</sup>۱) دعاميص بفتح الدال: جمع دعموص بضمها دويبة صغيرة يضرب لونها إلى السواد تكون في العذرات إذا نشفت شبه بها الطفل في الجنة لصغر سنه وسرعة حركته، وقيل: اسم الرجل الزوار للملوك الكثير الدخول عليهم لا يتوقف على إذن منهم ولا يخاف أين ذهب من ديارهم، شبه به الطفل لكثرة ذهابه في الجنة حيث شاء، لا يمنع من بيت فيها ولا موضع (ترغيب).

ننتظركم تقدمون علينا. فقلت: يا بنية ما هذا التنين الذي يطاردني ويريد إهلاكي؟ قالت: يا أبت ذلك عملك السوء قويته فأراد إهلاكك، فقلت: ومن ذلك الشيخ الضعيف الذي رأيته؟ قالت: ذلك عملك الصالح أضعفته حتى لم يكن له طاقة بعملك السوء فتب إلى الله ولا تكن من الهالكين، قال ثم ارتفعت عني واستيقظت فتبت إلى الله من ساعتي.

فانظر رحمك الله إلى بركة الذرية إذا ماتوا صغاراً ذكوراً كانوا أو اناثاً، وإنما يحصل للوالدين النفع بهما في الآخرة إذا صبروا واحتسبوا وقالوا: الحمد لله إنا لله وإنا إليه راجعون، فيحصل لهم ما وعد الله تعالى بقوله: ﴿الذين إذا أصابتهم مصيبة قالوا إنا لله ﴾ [سورة البقرة آية ١٥٦]. أي نحن وأموالنا يصنع بنا ما يشاء ﴿وإنا إليه راجعون ﴾ إقرار بالهلاك والفناء.

وعن ثوبان رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ما أصاب عبداً مصيبة إلا بإحدى حلتين، إما بذنب لم يكن الله ليغفر له إلا بتلك المصيبة. أو بدرجة لم يكن الله يبلغه إياها إلا بتلك المصيبة.

وقال سعيد بن جبير: لقد أعطيت هذه الأمة عند المصيبة ما لم تعط الأنبياء قبلهم ﴿إِنَا لله وإنا إليه راجعون﴾، ولو أعطيته الأنبياء عليهم السلام لأعطيه يعقوب عليه السلام إذ يقول: ﴿يا أسفى على يوسف﴾ [سورة يوسف آية ٨٤].

وعن أم سلمة رضي الله عنها قالت: سمعت رسول الله على يقول: «من قال عند المصيبة ﴿إنا لله وإنا إليه راجعون﴾ اللهم أجرني من مصيبتي واخلف لي خيراً منها إلا آجره الله وأخلف له خيراً منها». قالت: فلما توفي أبو سلمة قالت: من خير من أبي سلمة؟ ثم قلتها فأخلفني الله رسول الله على رواه مسلم.

وعن الشعبي أن شريحاً قال: اني الأصاب المصيبة فأحمد الله عليها أربع مرات: أحمده إذ لم يكن أعظم منها، وأحمده إذ رزقني الصبر عليها، وأحمده إذ وفقني للاسترجاع لما أرجو من الثواب، وأحمده إذ لم يجعلها في ديني. وقوله: ﴿أُولئَكُ عليهم صلوات من ربهم ورحمة ﴾ [سورة البقرة آية ١٥٧]، الصلوات من الله الرحمة والمغفرة ﴿وأولئك هم المهتدون ﴾ يريد الذين اهتدوا

للترجيع وقيل إلى الجنة والثواب.

وعن سعيد بن المسيب عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: نعم العدلان ونعم العلاوة ﴿أُولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة ﴾ نعم العدلان ﴿وأولئك هم المهتدون ﴾ نعم العلاوة .

وأما إذا سخط صاحب المصيبة ودعا بالويل والثبور، أو لطم خداً، أو شق جيباً، أو نشر شعراً أو حلقه أو قطعه أو نتف هله السخط من الله تعالى وعليه اللعنة رجلًا كان أو امرأة.

وقد روي أيضاً أن الضرب على الفخذ عند المصيبة يحبط الأجر، وقد روي ان من أصابته مصيبة فخرق عليها ثوباً أو لطم خداً أو شق جيباً أو نتف شعراً فكأنما حمل رمحاً يريد أن يحارب ربه. وقد تقدم أن الله عزّ وجلّ لا يعذب ببكاء العين ولا بحزن القلب، ولكن يعذب بهذا ـ يعني ما يقوله صاحب المصيبة بلسانه، يعني من الندب والنياحة. وقد تقدم أن الميت يعذب في قبره بما نيح عليه إذا قالت النائحة: واعضداه، واناصراه، واكاسياه، جبذ الميت وقيل له أنت عضدها؟ أنت ناصرها؟ أنت كاسيها؟ فالنواح حرام لأنه مهيج للحزن ودافع عن الصبر، وفيه مخالفة التسليم للقضاء، والإذعان لأمر الله تعالى.

(حكاية): قال صالح المري: كنت ذات ليلة جمعة بين المقابر فنمت، وإذا بالقبور قد شققت وخرج الأموات منها وجلسوا حلقاً حلقاً، ونزلت عليهم أطباق مغطية، وإذا فيهم شاب يعذب بأنواع العذاب من بينهم. قال: فتقدمت إليه وقلت يا شاب ما شأنك تعذب من بين هؤلاء القوم؟ فقال: يا صالح بالله عليك بلغ ما آمرك له وأد الأمانة وارحم غربتي، لعل الله عز وجل أن يجعل لي على يديك مخرجاً: اني لما مت ولي والدة جمعت النوادب والنوائح يندبن علي وينحن كل يوم، فأنا معذب بذلك، النار عن يميني وعن شمالي وخلفي وأمامي لسوء مقال أمي، فلا جزاها الله عني خيراً، ثم بكي حتى بكيت لبكائه ثم قال: يا صالح بالله عليك اذهب إليها فهي في المكان الفلاني وعلم لي المكان، وقل لها لم تعذبي ولدك يا أماه، ربيتني ومن الأسواء وقيتني، فلما مت في العذاب رميتني.

يا أماه لو رأيتيني: الأغلال في عنقي والقيد في قدمي، وملائكة العذاب تضربني وتنهرني، فلو رأيت سوء حالي لـرحمتيني، وإن لم تتركي مـا أنت عليه من الندب والنياحة، الله بيني وبينك يوم تشقق سماء عن سماء، ويبرز الخلائق لفصل القضاء. قال صالح: فاستيقظت فزعاً، ومكثت في مكاني قلقاً إلى الفجر فلما أصبحت دخلت البلد ولم يكن لي هم إلا الدار التي لأم الصبي الشاب، فاستدللت عليها فأتيتها، فإذا بالباب مسود، وصوت النوادب والنوائح خارج من الدار. فطرقت الباب فخرجت إليّ عجوز، فقالت: ما تريد يا هـذا؟ فقلت: أريد أم الشاب الذي مات فقالت: وما تصنع بها هي مشغولة بحزنها. فقلت: أرسليها إليّ، معي رسالة من ولدها. فدخلت فأخبرتها، فخرجت أم وعليها ثياب سود ووجهها قد أسود من كثرة البكاء واللطم، فقالت لي: من أنت؟ قلت: أنا صالح المري جرى لي البارحة في المقابر مع ولـدك كذا وكـذا، رأيته في العـذاب وهـو يقـول: يـا أمي ربيتيني ومن الأسـواء وقيتيني، فلمـا مت في العذاب رميتيني، وإن لم تتركي ما أنت عليه الله بيني وبينك يوم تشقق سماء عن سماء. فلما سمعت ذلك غشي عليها وسقطت إلى الأرض، فلما أفاقت بكت بكاءً شديداً، وقالت: يا ولدي يعز علي، ولو علمت ذلك بحالك ما فعلت، وأنا تائبة إلى الله تعالى من ذلك، ثم دخلت وصرفت النوائح ولبست غير تلك الثياب، وأخرجت إليّ كيساً فيه دراهم كثيرة، وقالت: يا صالّح تصدق بهذه عن ولدي. قال صالح: فودعتها ودعوت لها وانصرفت وتصدقت عن ولـدها بتلك الدارهم، فلما كان ليلة الجمعة الأخرى أتيت المقابر على عادتي فنمت، فرأيت أهل القبور قد خرجوا من قبورهم وجلسوا على عادتهم، وأتتهم الأطباق، وإذ ذاك الشاب ضاحك فـرح مسرور فجـاءه أيضاً طبق فـأخذه، فلمـا رآني جاء إليّ فقال: يا صالح جزاك الله عني خيراً، خفف الله عني العذاب، وذلك بترك أمي ما كانت تفعل، وجاءني ما تصدقت به عني. قال صالح: فقلت وما هذه الأطباق؟ فقال: هذه هدايا الأحياء لأمواتهم من الصدقة والقراءة والدعاء ينزل عليهم كل ليلة جمعة يقال له هذه هدية فلان إليك فارجع إلى أمي وأقرئها مني السلام، وقل لها جزاها الله عني خيراً، قد وصل إليّ ما تصدقت بــه عني وأنت عندي عن قريب فاستعدي. قال صالح: ثم استيقظت وأتيت بعد أيام إلى دار أم الشاب. وإذا بنعش موضوع على الباب، فقلت: لمن هذا؟ فقالوا: لأم الشاب، فحضرت الصلاة عليها ودفنت إلى جانب ولـدهـا بتلك



المقبرة فدعوت لهما وانصرفت.

فنسأل الله أن يتوفانا مسلمين، ويلحقنا بالصالحين، ويعصمنا من النار، إنه جواد كريم، رؤوف رحيم.



#### البغس

قال الله تعالى:

﴿إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبْغُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ أُولِئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [سورة الشورى آية ٤٢].

وقــال النبي ﷺ (١): «إن الله أوحى إليّ أن تــواضعــوا حتى لا يبغي أحــد على أحد ولا يفخر أحد على أحد» رواه مسلم.

وفي الأثر: لو بغي جبل على جبل لجعل الله الباغي منهما دكاً.

وقال ﷺ (٢): «ما من ذنب أجدر أن يجعل الله لصاحبه العقوبة في الدنيا مع ما يدخره له في الآخرة من البغي وقطيعة الرحم».

وقد خسف الله بقارون الأرض حين بغى على قومه، فقد أخبر الله تعالى عنه بقوله: ﴿إِنْ قَارُونَ كَانَ مِنْ قُومٍ مُوسِى فَبغى عليهم﴾ [سورة القصص آية ٢٦] إلى قوله: ﴿فخسفنا به وبداره الأرض﴾ [سورة القصص آية ٨١] الآية. قال ابن الجوزي رحمه الله: في بغي قارون أقوال (أحدها) أنه جعل للبغية جعلاً على أن تقذف موسى عليه السلام بنفسها ففعلت، فاستحلفها موسى على ما قالت فأخبرته بقصتها مع قارون وكان هذا بغيه قاله ابن عباس، (والثاني) أنه بغى بالكفر بالله عز وجل قاله الضحاك. (والثالث) بالكفر قاله قتادة، (والرابع) أنه بالكفر بالله عز وجل قاله الضحاك.

<sup>(</sup>١) أبو داود وابن ماجة من حديث عياض بن حمّار رضى الله عنه (ترغيب).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجة والترمذي وقبال حسن صحيح، والحباكم وقبال: صحيح الإستباد من حديث أبي بكر (ترغيب).

أطال ثيابه شبراً قاله عطاء الخراساني، أنه كان يخدم فرعون فاعتدي على بني إسرائيل فظلمهم حكاه الماوردي.

قوله: ﴿فخسفنا به وبداره الأرض﴾ الآية، لما أمر قارون البغية بقذف موسى على ما سبق شرحه غضب موسى فدعا عليه فأوحى الله إليه: اني قد أمرت الأرض أن تطيعك فمرها، فقال موسى: يا أرض خذيه، فأخذته حتى غيبت سريره. فلما رأى قارون ذلك ناشد موسى بالرحم، فقال: يا أرض خذيه. فأخذته حتى غيبت قدميه، فما زال يقول: يا أرض خذيه حتى غيبته. فأوحى الله إليه: يا موسى وعزتي وجلالي لو استغاث بي لأغثته! قال ابن عباس فخسفت به الأرض إلى الأرض السفلى. قال سمرة بن جندب: إنه كل يوم يخسف به قامة. قال مقاتل: فلما هلك قارون قال بنو إسرائيل إنما أهلكه موسى ليأخذ ماله وداره فخسف الله بداره وماله بعد ثلاثة أيام.

﴿ فَمَا كَانَ لَهُ مِنْ فَئَةً يَنْصِرُونَهُ مِنْ دُونَ الله ﴾ أي يمنعونه من الله ﴿ وَمَا كَانَ مِن المنتصرين ﴾ [سورة القصص آية ٨١] أي من الممتنعين مما أنسزل به، والله أعلم.

اللهم إنك إذا قبلتَ سَلَّمت، وإذا أعْرضت أسلمت، وإذا وفقت ألهَمت، وإذا خذلت اتهَمت.

اللهم أذهب ظلمة ذنوبنا بنور معرفتك وهداك، واجعلنا ممن أقبلت عليه فأعرض عمن سواك، واغفر لناولوالدينا وسائر المسلمين آمين.



### الاستطالة على الضعيف والمملوك والجارية والزوجة والدابة

لأن الله تعالى قد أمر بالإحسان إليهم بقوله تعالى:

﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْدًا وَبِالْوَالِدَينِ إِحْسَاناً وَبِنِي الْقُرْبَى وَالْبَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابْنِ اللَّهَ لا يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُحْتَالًا فَخُوراً ﴾ [سورة النساء آية ٣٦].

قال الواحدي: في قوله تعالى: ﴿واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً﴾: أخبرنا أحمد بن محمد بن إبراهيم المهرجاني بإسناده عن (١) معاذ بن جبل رضي الله عنه قال: كنت رديف النبي على حمار، فقال: يا معاذ، قلت: لبيك وسعديك يا رسول الله. قال: «هل تدري ما حق الله على العباد وما حق العباد على الله؟» قلت: الله ورسوله أعلم، قال: «فإن حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً، وحق العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك به شيئاً».

وعن ابن مسعود(٢) رضي الله عنه قـال: أتى النبي ﷺ أعرابي فقـال: يا

<sup>(</sup>١) هذا الحديث في الصحيحين وغيرهما من طرق متعددة، ونقله المؤلف عن الواحدي عن الضعاف والمناكير وهو على طرف التمام في دواوين الإسلام الشهيرة.

<sup>(</sup>٢) ذكر المنذري في ترغيبه أحاديث نحو هذا الحديث أقربها منه حديث معاذ عند أحمد والطبراني، قال: وإسناد أحمد صحيح لوسلم من الانقطاع بين عبد الرحمن بن =

نبي الله أوصني، قال: «لا تشرك بالله شيئاً وإن قطِّعت وحرِّقت، ولا تدع الصلاة لوقتها فإنها ذمة الله، ولا تشرب الخمر فإنها مفتاح كل شر».

قوله: ﴿وبالوالدين إحساناً ﴾ يريد البربهما مع اللطف ولين الجانب، ولا يغلظ لهما الجواب، ولا يحد النظر إليهما، ولا يرفع صوته عليهما، بل يكون بين أيديهما مثل العبد بين يدي السيد تذللاً لهما. قوله: ﴿وبذي القربي ﴾ قال يصلهم ويتعطف عليهم، ﴿واليتامي ﴾ يرفق بهم ويدنيهم ويمسح رؤوسهم، ﴿والمساكين ﴾ ببذل يسير ورد جميل، ﴿والجار ذي القربي ﴾ يعني الذي بينك وبينه قرابة فله حق القرابة وحق الجوار وحق الإسلام، ﴿والجار الجنب ﴾ هو الذي ليس بينك وبينه قرابة يقال رجل جنب إذا كان غريباً متباعداً أهله، وقوم أجانب والجنابة: البعد. عن عائشة (١) رضي الله عنها أن النبي على قال: «ما زال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه. وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال، قال رسول الله ﷺ: «إن الجار ليتعلق بالجاريوم القيامة يقول: يا رب أوسعت على أخي هذا وقترت عليّ، أمسى طاوياً ويمسي هذا شبعان، سله لم أغلق بابه عنى وحرمنى ما قد أوسعت به عليه».

﴿والصاحب بالجنب﴾ قال ابن عباس ومجاهد: هو الرفيق في السفر له حق الجوار وحق الصحبة. ﴿وابن السبيل﴾: هو الضيف يجب اقراؤه إلى أن يبلغ حيث يريد، وقال ابن عباس: هو عابر السبيل تؤويه وتطعمه حتى يرحل عنك. ﴿وما ملكت أيمانكم﴾: يريد المملوك يحسن رزقه ويعفو عنه فيما يخطىء. قوله: ﴿إن الله لا يحب من كان مختالاً فخوراً ﴾، قال ابن عباس: يريد بالمختال العظيم في نفسه الذي لا يقوم بحقوق الله، والفخور هو الذي يفخر على عباد الله بما خوله الله من كرامته وما أعطاه من نعمه. عن أبي هريرة رضي

جبير بن نفير ومعاذ فإنه لم يسمع منه، ومنها حديث عند الطبراني في الأوسط ولا بأس بإسناده في المتابعات، وحديث أميمة مولاته حتى عند الطبراني بسند فيه يزيد بن سنان السرهاوي، وحديث أبي الدرداء عند ابن ماجة والبيهقي بسند فيه شهر بن حوشب (ترغيب).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود وابن ماجة من حديث عائشة ورواه البخاري ومسلم والترمذي من حديث ابن عمر، ورواه أحمد بإسناد جيد رواته رواة الصحيح من حديث رجل من الأنصار (ترغيب).

الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «بينما رجل شاب ممن كان قبلكم يمشي في حلة مختالًا فخوراً إذ ابتلعته الأرض فهو يتجلجل فيها حتى تقوم الساعة». وعن أسامة قال: سمعت ابن عمر يقول(١): سمعت رسول الله ﷺ يقول: «من جر ثوبه خيلاء لم ينظر الله إليه يوم القيامة» هذا ما ذكره الواحدي.

وكان رسول الله ﷺ عند خروجه من الدنيا في آخر مرضه يوصي بالصلاة، وبالإحسان إلى المملوك، ويقول: «الله الله الصلاة وما ملكت أيمانكم»(٢).

وفي الحديث: «حسن الملكة يمن وسوء الملكة شؤم» وقال رسول الله ﷺ: «لا يدخل الجنة سيىءالملكة»(٣).

قال أبو مسعود رضي الله عنه: كنت أضرب مملوكاً لي بالسوط فسمعت صوتاً من ورائي «اعلم أبا مسعود أن الله أقدر عليك منك على هذا الغلام» قال، قلت: يا رسول الله لا أضرب مملوكاً لي بعده أبداً. وفي رواية سقط السوط من يدي من هيبة رسول الله عنه، وفي رواية: فقلت هو حر لوجه الله، فقال: «أما إنك لو لم تفعل للفحتك الناريوم القيامة»، رواه مسلم. وروى مسلم أيضاً من حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عنهما قال: قال رسول الله عكم بن حزام قال: له حداً لم يأته أو لطمه فكفارته أن يعتقه»، ومن حديث حكيم بن حزام قال: قال رسول الله عنه الدنيا».

وفي الحديث (٤) «من ضرب بسوط ظلماً اقتص منه يوم القيامة»، وقيل (٥) لرسول الله علي كم نعفو عن الخادم؟ «قال: في اليوم سبعين مرة».

وكان(٦) في يد النبي ﷺ يوماً سواك فدعا خادماً له فأبطأ عليه فقال:

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي .

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود وابن ماجة من حديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه.

 <sup>(</sup>٣) رَواه أحمد وأبو داود عن بعض بني رافع بن مكيث عنه ولم يسمعه منه، ورواه أبـو داود
 عن الحارث بن رافع بن مكيث عن النبي مرسلًا (ترغيب).

<sup>(</sup>٤) رواه البزار والطبراني بإسناد حسن (ترغيب).

<sup>(</sup>٥) رواه أبو داود والترمذي وقال حسن غريب، في بعض النسخ الترمذي حسن صحيح من حديث عبدالله بن عمر (ترغيب).

<sup>(</sup>٦) رواه أحمد بأسانيد أحدها جيد والطبراني كلاهما من حديث أم سلمة.

«لولا القصاص لضربتك بهذا السواك»، وكان لأبي هريرة رضي الله عنه جارية زنجية فرفع يوماً عليها السوط فقال: لولا القصاص لأغشيتكيه ولكن سأبيعك لمن يوفيني ثمنك، اذهبي فأنت حرة لوجه الله.

وجاءت (١) امرأة إلى النبي ﷺ فقالت يا رسول الله إني قلت لأمتي يا زانية ، قال: وهل رأيت عليها ذلك؟ قالت: لا. أما أنها ستستقيد منك يوم القيامة فرجعت إلى جاريتها فأعطتها سوطاً ، وقالت: اجلديني . فأبت الجارية فأعتقتها ثم رجعت إلى النبي ﷺ فأخبرته بعتقها فقال: «عسى» أي عسى أن يكفر عتقك لها ما قذفتها به .

وفي الصحيحين (٢) أن رسول الله على قال: «من قذف مملوكه وهو بريء مما قاله جلد يوم القيامة حداً إلا أن يكون كما قال». وفي الحديث (٢) «للمملوك طعامه وكسوته ولا يكلف ما لا يطيق»، وكان (٤) على يوصيهم عند خروجه من الدنيا ويقول: «الله الله في الصلاة وما ملكت أيمانكم، أطعموهم مما تأكلون واكسوهم مما تكتسون، ولا تكلفوهم من العمل ما لا يطيقون، فإن كلفتموهم فأعينوهم ولا تعذبوا خلق الله، فإنه ملككم إياهم ولو شاء لملكهم إياكم».

ودخل جماعة على سلمان الفارسي رضي الله عنه وهو أمير على المدائن فوجدوه يعجن عجين أهله، فقالوا له: ألا تترك الجارية تعجن؟ فقال رضي الله عنه: إنا أرسلناها في عمل فكرهنا أن نجمع عليها عملاً أخر. وقال بعض السلف: لا تضرب المملوك في كل ذنب ولكن احفظ له ذلك، فإذا عصى الله

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم وقال صحيح الإسناد، وتعقبه المنذري بأن فيه الملك بن هـارون متروك: ان عبدالله بن عمرو بن العاص زار عمة له فقذفت جاريتها إلخ... بنحو مما هنا.

<sup>(</sup>٢) من حديث أبي هريرة وكذا روايات. وقال حديث حسن صحيح (ترغيب).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم من حديث أبي هريرة \_ وزاد ابن حبان في صـتيحـه وقـال «كلفتمـوهم فأعينوهم ولا تعذبوا عباد الله خلقاً أمثالكم» (ترغيب).

<sup>(</sup>٤) روى الطبراني نحوه من حديث زيد بن حارثة وفي سنده عاصم بن عبد الله مشاه بعضهم وصحح له الترمذي والحاكم ولا يضر في المتابعات (الترغيب) وله شاهد من حديث علي عند أبي داود، وعن أم سلمة عند ابن ماجة بسند ضعيف، ومن حديث كعب بن مالك عند الطبراني من طريق عبيدالله بن زحر عن علي بن يزيد وقد وثقاه ولا بأس بهما في المتابعات.

فاضربه على معصية الله وذكره الذنوب التي بينك وبينه.

(فصل) ومن أعظم الإساءة إلى المملوك والجارية التفريق بينه وبين ولده، أو بينه وبين أخيه لما جاء عن(١) النبي ﷺ أنه قال: من فرق بين والـدة وولدها فرق الله بينه وبين أحبته يوم القيامة. قال على كرم الله وجهه: وهب لي رسول الله ﷺ غلامين أخوين فبعت أحدهما، فقال رسول الله ﷺ: «رده رده». ومن ذلك أن يجوُّع المملوك والجارية والدابة. يقـول<sup>(٢)</sup> رسول الله ﷺ «كفي بالمرء إثماً أن يحبس عمن يملك قوته»، ومن ذلك أن يضرب الدابة ضرباً وجيعاً أو يحبسها ولا يقوم بكفايتها، أو يحملها فوق طاقتها فقد روى في تفسير قول الله تعالى: ﴿وما من دابة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلا أمم أمثالكم ﴾ [سورة الأنعام آية ٣٨] الآية قيل: يؤتى بهم والناس وقوف يـوم القيامـة فيقضى بينهم، حتى إنه ليؤخذ للشاة الجلحاء من الشاة القرناء حتى يقاد للذرة من الذرة، ثم يقال لهم: كونوا تراباً، فهنالك يقول الكافر: يا ليتني كنت تراباً. وهذا من الدليل على القضاء بين البهائم وبينها وبين بني آدم، حتى إن الإنسان لو ضرب دابة بغير حق أو جوعها أو عطشها أو كلفها فوق طاقتها فإنها تقتص منه يوم القيامة بقدر ما ظلمها أو جوعها والدليل على ذلك ما ثبت في الصحيحين عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله عليه: «عـذبت امرأة في هـرة ربطتها حتى ماتت جوعاً لا هي أطعمتها وسقتها إذ حبستها، ولا تركتها تأكل من خشاش الأرض» أي من حشراتها.

وفي الصحيح (٣) أنه على رأى امرأة معلقة في النار والهرة تخدشها في وجهها وصدرها وهي تعذبها كما عذبتها في الدنيا بالحبس والجوع، وهذا عام في سائر الحيوان، وكذلك إذا حملها فوق طاقتها تقتص منه يوم القيامة لما ثبت في الصحيحين أن رسول الله على قال: بينما رجل يسوق بقرة إذ ركبها فضربها، فقالت: إنا لم نخلق لهذا إنما خلقنا للحرث. فهذه بقرة أنطقها الله في الدنيا تدافع عن نفسها بأنها لا تؤذى ولا تستعمل في غير ما خلقت له، فمن

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي من حديث أبي أيوب وقال حديث حسن غريب والدارقطني، والحاكم وقال: صحيح الإسناد.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم من حديث عبدالله بن عمرو (ترغيب).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه من حديث أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما (ترغيب).

كلفها غير طاقتها أو ضربها بغير حق فيوم القيامة تقتص منه بقدر ضربه وتعذيبه.

قال أبو سليمان الداراني: ركبت مرة حماراً فضربته مرتين أو ثلائاً، فرفع رأسه ونظر إليّ وقال يا أبا سليمان هو القصاص يوم القيامة فإن شئت فأقلل وإن شئت فأكثر: قال: فقلت لا أضرب شيئاً بعده أبداً. ومر ابن عمر (۱) بصبيان من قريش قد نصبوا طيراً وهم يرمونه وقد جعلوا لصاحبه كل خاطئة من نبلهم، فلما رأوا ابن عمر تفرقوا فقال من فعل هذا؟ لعن الله من فعل هذا إن رسول الله على من اتخذ شيئاً فيه الروح غرضاً. والغرض كالهدف وما يرمى إليه. ونهى رسول الله على أن تحبس للقتل، وإن كان مما أذن الشرع بقتله كالحية والعقرب والفأرة والكلب العقور، قتله بأول دفعة ولا يعذبه لقوله عليه الصلاة والسلام (۲) «إذا قتلتم فأحسنوا القتلة وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة، وليحدّ أحدكم شفرته وليرح ذبيحته».

وكذلك لا يحرقه بالنار لما ثبت في الحديث الصحيح (٣) أن رسول الله على ، قال: «إني كنت أمرتكم أن تحرقوا فلاناً وفلاناً بالنار، وإن النار لا يعذب بها إلا الله فإن وجدتموهما فاقتلوهما».

قال ابن مسعود: كنا مع رسول الله على في سفره فانطلق لحاجته فرأينا حمرة (٤) معها فرخان فأخذنا فرخيها، فجاءت الحمرة فجعلت ترفرف، فجاء النبي في وقال: «من فجع هذه بولدها؟ ردوا عليها ولديها»، ورأى رسول الله في قرية نمل أي مكان نمل قد أحرقناها فقال: من حرق هذه؟ قلنا: نحن، فقال عليه الصلاة والسلام: «إنه لا ينبغي لأحد أن يعذب بالنار إلا

<sup>(</sup>١) رواه مسلم من حديث ابن عمر.

 <sup>(</sup>٢) رواه مسلم والترمذي في جامعه من حديث شداد بن أوس وقال حديث حسن صحيح كذا
 في الأطراف للمزي، وقال في المنتقى رواه أحمد ومسلم والنسائي.

<sup>(</sup>٣) يعني صحيح البخاري من حديث أبي هريرة، ويفيد كلام العسقلاني في الفتح أنه في الترمذي وأبي داود والرجلان المكنى عنهما بفلان وفلان هما هبار بن الأسود ورفيقه نخسا بعير زينب بنت رسول الله على وقت هجرتها من مكة بعد غزوة بدر فسقطت عن راحلها ومرضت والقصة مشهورة في ابن إسحاق، إفادة العسقلاني في شرح الحديث من كتاب الجهاد من الفتح.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود في سننه من حديث عبدالله أي ابن مسعود، والحمرة: طائر صغير كالعصفور.

THE PRINCE GHAZI TRUST

ربها». وفيه من النهي عن القتل والتعذيب بالنار حتى في القملة والبرغوث وغيرهما.

(فصل) ويكره قتل الحيوان عبثاً لما روي (١) عن النبي على أنه قال: «من قتل عصفوراً عبثاً عج إلى الله يوم القيامة، وقال: يا رب سل هذا لِمَ قتلني عبثاً ولم يقتلني لمنفعة؟».

ويكره صيد الطير أيام فراخه لما روي ذلك في الأثر، ويكره ذبح الحيوان بين يدي أُمه لما روي عن إبراهيم بن أدهم رحمه الله، قال: ذبح رجل عجلاً بين يدي أمه فأيبس الله يده.

(فصل) في فضل عتق المملوك. عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على قال: «من أعتق رقبة مؤمنة أعتق الله بكل عضو من أعضائه عضواً من أعضائه من النارحتى يعتق فرجه بفرجه» أخرجه البخاري.

وعن أبي أمامة رضي الله عنه عن النبي على: «أيما امرىء مسلم أعتق أمراً مسلماً كان فكاكاً له من النار يجزىء بكل عضو منه عضواً منه، وأيما امرىء مسلم أعتق امرأتين مسلمتين كانتا فكاكه من النار يجزىء كل عضوين منهما عضواً منه، وأيما امرأة مسلمة أعتقت امرأة مسلمة إلا كانت فكاكها من النار يجزىء كل عضو منها» رواه الترمذي وصححه.

اللهم اجعلنا من حزبك المفلحين وعبادك الصالحين.

<sup>(</sup>١) رواه النسائي وابن حبان في صحيحه من حديث الشريد رضي الله عنه.



#### أذى الجار

ثبت في الصحيحين (١) أن رسول الله على قال: «والله لا يؤمن والله لا يؤمن والله لا يؤمن قيل من يا رسول الله؟ قال من لا يأمن جاره بوائقه». أي غوائله وشروره، وفي رواية (٢): «لا يدخل الجنة من لا يأمن جاره بوائقه». وسئل (٣) رسول الله عن أعظم الذنب عند الله فذكر ثلاث خلال: «أن تجعل لله نداً وهو خلقك، وأن تزني بحليلة جارك». وفي الحديث: (١) «من كان يؤمن بالله واليوم الأخر فلا يؤذ جاره». والجيران ثلاثة: جار مسلم قريب له حق الجوار وحق الإسلام وحق القرابة، وجار مسلم له حق الجوار وحق الجوار.

وكان ابن عمر (٥) رضى الله عنهما له جاريهودي، فكان إذا ذبح الشاة

<sup>(</sup>۱) من حديث أبي هريرة وكذا أحمد وزاد قالوا يا رسول الله وما بوائقه؟ قال «شره» (ترغيب).

<sup>(</sup>٢) هي لمسلم من رواية أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ومسلم والترمذي والنسائي كلهم من حديث عبدالله بن مسعود رضي الله عنه. والحليلة بفتح الحاء المهملة هي الزوجة (ترغيب).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة وبقيته في إكرام الضيف والسكنوت إلا عن خير.

<sup>(</sup>٥) رواه أبو داود والترمذي وقال حسن صحيح، وقال في آخره: سمعت رسول الله ﷺ يقول: ما زال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أن سيورثه». قال (المنذري) وقد روي هذا المتن ـ يعني المرفوع ـ من طرق كثيرة وعن جماعة كثيرة من الصحابة (ترغيب).

يقول: احملوا إلى جارنا اليهودي منها. وروي (١) أن الجار الفقير يتعلق بالجار الغني يوم القيامة، ويقول: يا رب سل هذا لِمَ منعني معروفه وأغلق عني بابه.

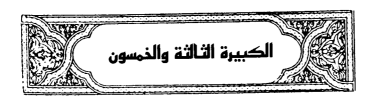
وينبغي للجار أن يحمل أذى الجار، فهو من جملة الإحسان إليه. جاء رجل إلى النبي فقال: يا رسول الله دلني على عمل إذا قمت به دخلت الجنة. فقال: «كن محسناً»، فقال: يا رسول الله كيف أعلم أني محسن؟ قال: «سل جيرانك فإن قالوا إنك محسن فأنت محسن، وإن قالوا إنك مسيء فأنت مسيء» ذكره البيهقي من رواية أبي هريرة، وجاء (٢) عن النبي في أنه قال: «من أغلق بابه عن جاره مخافة على أهله وماله فليس بمؤمن، وليس بمؤمن من لا يأمن جاره بوائقه». وقيل: (٣) لأن يزني الرجل بعشر نسوة أيسر من أن يزني بامرأة جاره، ولأن يسرق الرجل من عشرة أبيات أيسر من أن يسرق من بيت جاره. وفي سنن أبي داود من رواية أبي هريرة رضي الله عنه قال: جاء رجل إلى رسول الله في يشكوه جاره فقال له: «اذهب فاصبر»، فأتاه مرتين أو به، ويسألونه عن حاله فيخبرهم حَبرَه مع جاره، فجعلوا يلعنون جاره ويقولون: فعل الله به وفعل ويدعون عليه، فجاء إليه جاره وقال: يا أخي ارجع إلى منزلك فغل الله به وفعل ويدعون عليه، فجاء إليه جاره وقال: يا أخي ارجع إلى منزلك فإنك لن ترى ما تكره أبداً.

<sup>(</sup>١) رواه الاصبهاني في (الترغيب والترهيب) من حديث ابن عمر وأشار المنذري إلى ضعفه.

<sup>(</sup>٢) رواه الخرائطي في مكارم الأخلاق من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عبدالله بن عمرو بن العاص وبقيته: «أتدري ما حق الجار؟ إذا استعانك أعنته، وإذا استقرضك أقرضته، وإذا افتقر عدت عليه، وإذا مرض عدته، وإذا أصابه خير هنأته، وإذا أصابته مصيبة عزيته، وإذا مات اتبعت جنازته، ولا تستطل عليه بالبنيان فتحجب عنه الربح إلا بإذنه، ولا تؤذه بقتار ربح قدرك إلا أن تغرف له منها، وإن اشتريت فاكهة فاهد له، فإن لم تفعل فأدخلها سراً، ولا يخرج بها ولدك ليغظ بها ولده، قال (المنذري): ولعل قوله: «أتدري ما حق الجار إلخ» من كلام الراوي غير مرفوع، والحديث على كل أشار المنذري إلى ضعفه بقوله في أوله وروي وهي إحدى علامات الضعف عنده وسكت عليه في آخره وهي العلامة الثانية للضعف الشامل للوضع. (٣) رواه أحمد ورواته ثقات والطبراني في الكبير والأوسط من حديث المقداد بن الأسهد

وأن يحتمل أذى جاره وإن كان ذمياً، فقد روي عن سهل بن عبدالله التستري رحمه الله أنه كان له جار ذمي، وكان قد انبثق من كنيفه إلى بيت في دار سهل بثق، فكان سهل يضع كل يوم الجفنة تحت ذلك البثق فيجتمع ما يسقط فيه من كنيف المجوسي ويطرحه بالليل حيث لا يبراه أحد فمكث رحمه الله على هذه الحال زماناً طويلاً إلى أن حضرت سهلاً الوفاة، فاستدعى جاره المجوسي وقال له: ادخل ذلك البيت وانظر ما فيه، فدخل فرأى ذلك البثق والقذر يسقط منه في الجفنة، فقال ما هذا الذي أرى؟ قال سهل: هذا منذ زمان طويل يسقط من دارك إلى هذا البيت وأنا أتلقاه بالنهار وألقيه بالليل، ولولا أنه حضرني أجلي، وأنا أخاف أن لا تتسع أخلاق غيري لذلك وإلا لم أخبرك فافعل ما ترى، فقال المجوسي: أيها الشيخ أنت تعاملني بهذه المعاملة منذ زمان طويل وأنا مقيم على كفري؟ مد يدك فأنا أشهد أن لا إله إلا الله وأن

فنسأل الله أن يهدينا وإياكم لأحسن الأخلاق والأعمال والأقوال، وأن يحسن عاقبتنا إنه جواد كريم رؤوف رحيم.



## أذى المسلمين وشتمهم

قال الله تعالى:

﴿ وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا فَقَدْ آحْتَمَلُوا بُهْتَاناً وَإِنْماً مُبِيناً ﴾ [سورة الأحزاب آية ٥٥] وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا يَسْخَرُ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْراً مِنْهُمْ وَلا نِسَاءُ مِنْ نِسَاءٍ عَسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُمْ وَلا نِسَاءُ مِنْ نِسَاءٍ عَسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُمْ وَلا تَسْاءُ مِنْ نِسَاءٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْراً مِنْهُمْ وَلا نِسَاءُ مِنْ نِسَاءٍ عَسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُنَّ وَلا تَلْمَانِ وَلا تَلْمَانِ الْأَسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الإِيمَانِ وَمَنْ لَمْ يَتُبُ فَأُولِئِكَ هُمْ الظالِمُونَ ﴾ [سورة الحجرات آية ١١] وقال تعالى: ﴿ وَلا تَجَسَّمُوا وَلا يَغْتَبْ بَعْضَا ﴾ [سورة الحجرات آية ١٦].

وقال على الله الله الناس الناس منزلة عند الله يوم القيامة من ودعه الناس أو تركه الناس اتقاء فحشه». وقال على: «عباد الله إن الله وضع الحرج إلا من افترض بعرض أخيه فذلك الذي حرج أو هلك».

وفي الحديث «كل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه (٢)» وقال عليه الصلاة والسلام (٣) «المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يخذله ولا يحقره، بحسب امرىء من الشر أن يحقر أخاه المسلم» وفيه (٤) أيضاً «سباب المسلم فسوق وقتاله كفر».

<sup>(</sup>١) متفق عليه من حديث عائشة ولفظه للبخاري في كتاب الأدب من صحيحه.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم والترمذي من حديث لأبي هريرة (ترغيب).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم وغيره عن أبي هريرة (ترغيب).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه من حديث ابن مسعود قاله العراقي في تخريج الأحياء.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قيل يا رسول الله إن فلانة تصلي الليل وتصوم النهار وتؤذي جيرانها بلسانها فقال: «لا خير فيها هي في النار» صححه الحاكم (۱). وفي الحديث (۱) أيضاً: «اذكروا محاسن موتاكم وكفوا عن مساوئهم» وقال (۱) رسول الله عليه «من دعا رجلاً بالكفر أو قال يا عدو الله وليس كذلك إلا حار عليه». وقال (٤) عليه الصلاة والسلام: «مررت ليلة أسري بقوم لهم أظفار من النحاس يخمشون بها وجوههم وصدورهم، فقلت: من هؤلاء يا جبريل؟ فقال: «هؤلاء الذين يأكلون لحوم الناس ويقعون في أعراضهم».

وفصل) في الترهيب من الإفساد والتحريش بين المؤمنين وبين البهائم والدواب: صبح عن النبي عبر أنه قال: «إن الشيطان قد أيس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب ولكن في التحريش بينهم»، فكل من حرش بين اثنين من بني آدم ونقل بينها ما يؤذي أحدهما فهو نمام من حزب الشيطان من أشر الناس، كما قال () النبي عبر: «ألا أخبركم بشراركم؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: «شراركم المشاؤون بالنميمة، المفسدون بين الأحبة، الباغون للبرآء العنت» والعنت المشقة. وصح () عن رسول الله عبر أنه قال: «لا يدخل الجنة نمام»، والنمام هو الذي ينقل الحديث بين الناس وبين اثنين بما يؤذي أحدهما أو يوحش قلبه على صاحبه أو صديقه بأن يقول له: قال عنك فلان كذا وكذا وفعل كذا وكذا، إلا أن يكون في ذلك مصلحة أو فائدة، فلان كذا وكذا وفعل كذا وكذا، إلا أن يكون في ذلك مصلحة أو فائدة، وغيرهما، فحرام كمناقرة الديوك ونطاح الكباش وتحريش الكلاب بعضها على بعض وما أشبه ذلك، وقد نهى رسول الله عبي عن ذلك فمن فعل ذلك فهو

<sup>(</sup>١) وابن حبان وأحمد والبزار.

<sup>(</sup>٢) صححه الحاكم قاله المصنف في رسالته الصغرى.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ومسلم من حديث لأبي ذر ومعنى «حار» رجع (ترغيب).

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود من حديث أنس، وذكر أن بعضهم رواه مرسلًا (ترَغيب) وقال العراقي والمسند أصح.

<sup>(°)</sup> رواه أحمد من حديث عبد الرحمن بن غنم وفي سنده شهر بن حوشب فيه كلام معروف وبقية رجاله محتج بهم في الصحيح (ترغيب).

<sup>(</sup>٦) متفق عليه من حديث حذيفة (عراقي).

عاص لله ورسوله. ومن ذلك إفساد قلب المرأة على زوجها، والعبد على سيده. لما روي (١) أن رسول الله ﷺ قال: «ملعون من خبب امرأة على زوجها أو عبداً على سيده» نعوذ بالله من ذلك.

(فصل) في الترغيب في الإصلاح بين الناس، قال الله تعالى: ﴿لا خيسر في كثير من نجواهم إلا من أمر بصدقة أو معروف أو إصلاح بين الناس. ومن يفعل ذلك ابتغاء مرضاة الله فسوف نؤتيه أجراً عظيماً ﴿ [سورة النساء آية ١١٤]. قال مجاهد: هذه الآية عامة بين الناس، يريد أنه لا خير فيما يتناجى فيه الناس ويخوضون فيه من الحديث إلا ما كان من أعمال الخير، وهو قوله: ﴿إلا من أمر بصدقة ﴾ ثم حذف المضاف ﴿أو معروف ﴾، قال ابن عباس: بصلة الرحم وبطاعة الله، ويقال لأعمال البر كلها معروف لأن العقول تعرفها. قوله تعالى: ﴿أو إصلاح بين الناس ﴾ هذا مما حث عليه رسول الله ﷺ فقال لأبي أيوب الأنصاري (٢) ألا أدلك على صدقة هي خير لك من حمر النعم قال: بلى يا رسول الله. قال: «تصلح بين الناس إذا تفاسدوا وتقرب بينهم إذا تباعدوا» وروت أم حبيبة (٣) رضي الله عنها أن النبي ﷺ قال: «كلام ابن آدم كله عليه لا له إلا ما كان من أمر بمعروف أو نهي عن منكر أو ذكر الله».

وروي أن رجلًا قال لسفيان: ما أشد هذا الحديث، قال سفيان: ألم تسمع إلى قول الله تعالى: ﴿لا خير في كثير من نجواهم إلا من أمر بصدقة أو معروف﴾ الآية. فهذا هو بعينه.

ثم علم سبحانه أن ذلك إنما ينفع من ابتغى به ما عند الله قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَفْعُلُ ذَلِكُ ابْتُغَاءُ مُرْضَاةً الله فَسُوفُ نَوْتِيهُ أَجِراً عَظِيماً ﴾ أي ثواباً لا حد له.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود بلفظ «ليس منا من خبب» إلخ من حديث أبي هريرة، والنسائي وابن حبان وله شاهد من حديث بريدة عند أحمد والبزار، ابن حبان ومن حديث جابر عند مسلم، ومعنى خبب: خدع وأفسد (ترغيب).

<sup>(</sup>٢) رواه البزار والطبراني من حديث أنس، وأشار (الترغيب) إلى ضعفه إذ صدره بلفظ روى وسكت عليه في آخره وذلك علامة الضعف عنده.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجة وأبن أبي الدنيا والترمذي وقال غريب لا يعرف إلا من حديث محمد بن يزيد بن حنيش. قال المنذري: ورواته ثقات وفي محمد بن يزيد كلام قريب وهو لا يقدح وهو شيخ صالح (ترغيب).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وفي الحديث «ليس الكذاب الذي يصلح بين الناس فينمي خيراً أو يقول خيراً» رواه البخاري. وقالت أم كلثوم (١). ولم أسمعه على يرخص في شيء مما يقول الناس إلا في ثلاثة أشياء: في الحرب والاصلاح بين الناس وحديث الرجل زوجته وحديث المرأة زوجها. وعن سهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه أن رسول الله على بلغه أن بني عمرو بن عوف كان بينهم شر، فخرج رسول الله على يصلح بينهم في أناس معه من أصحابه رواه البخاري.

وعن أبي هريرة (٢) رضي الله عنه قال، قال رسول الله عنى: «ما عمل شيء أفضل من مشي إلى الصلاة أو إصلاح ذات البين وحلف جائز بين المسلمين» وقسال (٣) رسول الله عنى: «من أصلح بين اثنين أصلح الله أمره وأعطاه بكل كلمة تكلم بها عتق رقبة ورجع مغفوراً له ما تقدم من ذنبه». وبالله التوفيق.

اللهم عاملنا بلطفك وتداركنا بعفوك يا أرحم الراحمين.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم من حديثها (العراقي).

<sup>(</sup>٢) رواه الاصبهاني وأشار المنذري إلى ضعفه.

<sup>(</sup>٣) رواه الاصبهاني من حديث أنس وهو حديث غريب جداً (المنذري).



# أذية عباد الله والتطول عليهم

#### قال الله تعالى:

﴿ وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا آكْتَسَبُوا فَقَدْ آحْتَمَلُوا بُهْتَاناً وَإِثْماً مُبِيناً ﴾ [سورة الأحزاب آية ٥٥] وقال الله تعالى : ﴿ وَاخْفِض جَنَاحَـكَ لِمَنْ آتَبَعَكَ مِن الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة الشعراء آية ٢١٥].

وعن أبي هريرة (١) رضي الله عنه قال، قال رسول الله على: إن الله تعالى قال: «من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب»، وفي رواية: فقد بارزني بالمحاربة أي أعلمته أني محارب له. وفي الحديث أن أبا سفيان أتى على سلمان وصهيب وبلال في نفر فقالوا: ما أخذت سيوف الله من عدو الله مأخذها، فقال أبو بكر رضي الله عنه: أتقولون هذا لشيخ قريش وسيدهم؟ فأتى النبي على فأخبره، فقال: يا أبا بكر لعلك أغضبتهم، لقد أغضبت ربك. فأتاهم أبو بكر رضي الله عنه فقال: يا إخوتاه أغضبتكم؟ قالوا: لا، يغفر الله لك يا أخى. وقولهم مأخذها: أي لم تستوف حقها منه.

#### (فصل) في قوله تعالى :

﴿ وَآصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ ﴾ [سورة الكهف آية ٢٨]. الآيات. وهذه الآيات في تفضيل الفقراء، وسبب نزولها أن النبي أول من آمن به الفقراء، وكذلك كل نبي أرسل أول من آمن به الفقراء، فكان

<sup>(</sup>١) رواه البخاري وفي سنده خالد بن مخلد القطواني.

رسول الله عنهم، فأراد المشركون أن يحتالوا عليه في طرد الفقراء لما ياسر رضي الله عنهم، فأراد المشركون أن يحتالوا عليه في طرد الفقراء لما سمعوا أن علامة الرسل أن يكون أول أتباعهم الفقراء، فجاء بعض رؤساء المشركين فقالوا: يا محمد اطرد الفقراء عنك، فإن نفوسنا تأنف أن تجالسهم، فلو طردتهم عنك لآمن بك أشرف الناس ورؤساؤهم فأنزل الله تعالى:

﴿ وَلا تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِّيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ ﴾ [سورة الأنعام آية ٢٥].

فلما أيس المشركون من طردهم قالوا: يا محمد إن لم تطردهم فاجعل لنا يوماً ولهم يوماً فأنزل الله تعالى:

﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُمِرِيدُونَ وَجْهَـهُ وَلا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾ [سورة الكهف آية ٢٨].

أي لا تتعداهم ولا تتجاوز بنظرك رغبة عنهم وطلباً لصحبة أبناء الدنيا.

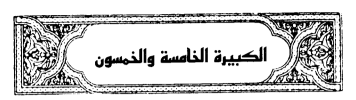
﴿ وَقُل الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكْفُرْ ﴾ [سورة الكهف آية ٢٩].

ثم ضرب لهم مثل الغني والفقير بقوله: ﴿واضرب لهم مثلاً رجلين﴾ [سورة الكهف آية ١٥]. ﴿واضرب لهم مثل الحياة الدنيا﴾ [سورة الكهف آية ١٤] فكان رسول الله ﷺ يعظم الفقراء ويكرمهم.

ولما هاجر رسول الله على المدينة هاجروا معه فكانوا في صفة المسجد مقيمين متبتلين فسموا أصحاب الصفة، فكان ينتمي إليهم من يهاجر من الفقراء حتى كثروا رضي الله عنهم. هؤلاء شاهدوا ما أعد الله لأوليائه من الإحسان وعاينوه بنور الإيمان فلم يعلقوا قلوبهم بشيء من الأكوان بل قالوا: إياك نعبد ولك نخضع ونسجد وبك نهتدي ونسترشد، وعليك نتوكل ونعتمد وبذكرك نتنعم ونفرح، وفي ميدان ودك نرتع ونسرح ولك نعمل ونكدح وعن بابك أبداً لا نبرح، فحينئذ عمر لهم سبيله وخاطب فيهم رسوله فقال: ﴿ولا تطرد الذين يدعون ربهم بالغداة ﴾ [سورة الأنعام آية ٥٢]، أي: ولا تطرد قوماً أمسوا على ذكر ربهم يتقلبون، وإن أصبحوا فلبابه ينقلبون. لا تبطرد قوماً المساجد مأواهم والله مطلوبهم ومولاهم، والجوع طعامهم والسهر إذا نام

الناس أدامهم، والفقر والفاقة شعارهم، والمسكنة والحياء دثارهم. ربطوا خيل عزمهم على باب مولاهم، وبسطوا وجوههم في محاريب نجواهم، فالفقر عام وخاص، فالعام الحاجة إلى الله تعالى وهذا وصف كل مخلوق مؤمن وكافر، وهومعنى قوله تعالى: ﴿يا أيها الناس أنتم الفقراء إلى الله ﴾ [سورة فاطر آية ١٥] الآية، والخاص وصف أولياء الله وأحبائه خلو اليدين من الدنيا وخلو القلب من التعلق بها، اشتغالاً بالله عزّ وجلّ وشوقاً إليه، وأنساً بالفراغ والخلوة مع الله عزّ وجلّ.

اللهم أذقنا حلاوة مناجاتك، وأن تسلك بنا طريق مرضاتك، واقطع عنا كل ما يبعدنا من حضرتك، ويسر لنا ما يسرته لأهل محبتك، واغفر لنا ولوالدينا وللمسلمين.



# إسبال الازار والثوب واللباس والسراويل تعززاً وعجباً وفعراً وخيلاء

قال الله تعالى:

﴿ وَلا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرحاً إِنَّ اللَّهَ لا يُجِبُّ كُلَّ مُخْتَال فَخُـور ﴾ [سورة لقمان آية ١٨].

وقال (١) النبي على السف السف من الكعبين من الإزار فهو في النار» وقال (٢) عليه وقال (٢) عليه الصلاة والسلام «لا ينظر الله إلى من جر إزاره بطراً». وقال (٣) عليه الصلاة والسلام: «ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم: المسبل والمنان والمنفق سلعته بالحلف الكاذب».

وفي الحديث أيضاً: «بينما رجل يمشي في حلة تعجبه نفسه مرجل رأسه يختال في مشيه إذ خسف به الأرض فهو يتجلجل فيها إلى يوم القيامة».

وقال عليه الصلاة والسلام(٤) «من جر ثوبه خيلاء لم ينظر الله إليه يوم

<sup>(</sup>١) رواه البخاري من حديث أبي هريرة (الترغيب).

<sup>(</sup>٢) رواه مالك والبخاري ومسلم والترمذي والنسائي وابن ماجة من حديث ابن عمر بلفظ: «لا ينظر الله يوم القيامة إلى من جر ثوبه خيلاء» وله شاهد في حديث أبي سعيد الخدري عند مالك والنسائي وأبي داود وابن ماجة وابن حبان ومن حديث أبي هريرة عند مالك والبخاري ومسلم وابن ماجة (الترغيب).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم وأبـو داود والترمـذي والنسائي من حـديث أبي ذر الغفـاري رضي الله عنـه، والمسبل: يطول ثوبه يرسله إلى الأرض كأنه يفعله تجبراً وخيلاء (ترغيب).

<sup>(</sup>٤) تقدم أنهرواه مالك والبخاري ومسلم والنسائي وابن ماجة من حديث ابن عُمر.

القيامة»، وقال (١) على الإسبال في الإزار والعمامة من جر شيئاً منها خيلاء لم ينظر الله إليه يوم القيامة».

وقال عليه (٢) الصلاة والسلام: «إزرة المؤمن إلى نصف ساقيه ولا حرج عليه فيما بينه وبين الكعبين، ما كان أسفل من الكعبين فهو في النار».

وهذا عام في السراويل والثوب والجبة والقباء والفرجية وغيرها من اللباس. فنسأل الله العافية، وعن (٢) أبي هريرة رضي الله عنه قال: «بينما رجل يصلي مسبلاً إزاره قال له رسول الله: اذهب فتوضأ، ثم جاء فقال اذهب فتوضأ فقال له رجل يا رسول الله ما لك أمرته أن يتوضأ؟ ثم سكت عنه فقال: إنه كان يصلى وهو مسبل إزاره، ولا يقبل الله صلاة رجل مسبلاً إزاره».

ولما قال عَلَيْ (٤): «من جر ثوبه خيلاء لم ينظر الله إليه يوم القيامة»، فقال أبو بكر رضي الله عنه: يا رسول الله إن إزاري يسترخي إلا أن أتعاهده، فقال له رسول الله عَلَيْ : إنك لست ممن يفعله خيلاء.

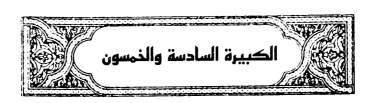
اللهم عاملنا بلطفك الحسن الجميل برحمتك يا أرحم الراحمين.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود والنسائي وابن ماجة من حديث ابن عمر وفي سنده عبد العزيز بن أبي داود والجمهور على توثيقه (ترغيب).

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي من حديث أبي هريرة وشاهده من حديث أنس عند أحمد ورواته رواة الصحيح (الترغيب).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود وفي سنده أبو جعفر المدني قال المنذري: إن كان محمد بن الحسن فروايته عن أبي هريرة مرسلة وإن كان غيره فلا أعرفه (ترغيب).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي (المنذري).



### لبس الحرير والذهب للرجال

في الصحيحين (١) أن رسول الله على قال: «من لبس الحرير في الدنيا لم يلبسه في الآخرة» وهذا عام في الجند وغيرهم لقوله على (٢). «حرم لبس الحرير والذهب على ذكور أمتى».

وعن حـذيفة بن اليمان رضي الله عنه قـال: نهـانـا رسـول الله على أن أنية الذهب والفضة وأن نأكل فيهـا، وعن لبس الحريـر والديبـاج وأن نجلس عليها، أخرجه البخاري.

فمن استحل لبس الحرير من الرجال فهو كافر، وإنما رخص فيه الشارع على لمن به حكة أو جرب أو غيره، وللمقاتلين عند لقاء العدو. وأما لبس الحرير للزينة في حق الرجال فحرام بإجماع المسلمين، سواء كان قباء أو قبطياً أو كلوثة وكذلك إذا كان الأكثر حريراً كان حراماً، وكذلك الذهب لبسه حرام على الرجال، سواء كان خاتماً أو حياصة أو سقط سيف حرام لبسه وعمله. وقد رأى النبي على يد رجل خاتماً من ذهب فنزعه وقال: «يعمد أحدكم إلى جمرة من نار فيجعلها في يده»، وكذلك طراز الذهب وكلوثة الزركش حرام على الرجال. واختلف العلماء في جواز إلباس الصبى الحرير

<sup>(</sup>١) وكذا الترمذي والنسائي كلهم من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه (ترغيب).

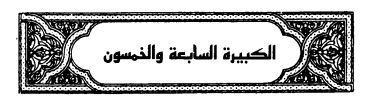
<sup>(</sup>٢) أبو داود والنسائي من حديث على رضي الله عنه بنحوه.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم من حديث ابن عباس.

والذهب فرخص فيه قوم ومنع آخرون لعموم قوله على الحريس والذهب: «هذان حرام على ذكور أمتي حل لإناثهم»، فدخل الصبي في النهي، وهذا مذهب الإمام أحمد وآخرين رحمهم الله.

فنسأل الله التوفيق لما يحب ويرضى إنه جواد كريم.

<sup>(</sup>١) تقدم أن حديث على عند أبي داود والنسائي.



#### إياق العبد

روى مسلم في صحيحه (۱) أن رسول الله على قال: «إذا أبق العبد لم تقبل له صلاة» وقال على الله عبد أبق فقد برئت منه الذمة» وروى (۱) ابن خزيمة في صحيحه من حديث جابر قال، قال رسول الله على: «ثلاثة لا يقبل الله لهم صلاة ولا يصعد لهم إلى السماء حسنة: العبد الآبق حتى يرجع إلى مولاه، والمرأة الساخط عليها زوجها حتى يرضى، والسكران حتى يصحو». وعن (١) فضالة بن عبيد مرفوعاً: ثلاثة لا يسأل عنهم: رجل فارق الجماعة وعصى إمامه وعبد أبق ومات عاصياً، وامرأة غاب عنها زوجها وقد كفاها المؤونة فتبرجت بعده ملى أظهرت محاسنها كما يفعل أهل الجاهلية وهم ما بين عيسى ومحمد على .

<sup>(</sup>١) من حديث جرير رضي الله عنه (الترغيب).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم من حديث جرير أيضاً.

<sup>(</sup>٣) بسند فيه زهير بن محمد فيه كلام هين ورواه الطبراني في الأوسط رواية من عبدالله بن محمد بن عقيل (المنذري).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن حبان في صحيحه بلفظ «فخانته بعده» بدل «تبرجت» وكذا الطبراني والحاكم ولفظ الحاكم «تبرجت» بدل «خانت» وعنده «وأمة أو آبق من سيده» (ترغيب).



# الذبح لغير الله عز وجل

مثل من يقول: بسم الشيطان أو الصنم أو باسم الشيخ فلان. قال الله تعالى:

﴿ وَلا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكَر اسْمُ اللَّهَ عَلَيْهِ ﴾ [سورة الأنعام آية ١٢١].

قال ابن عباس: يريد الميتة والمنخنقة إلى قوله: ﴿وما ذبح على النصب﴾ [سورة المائدة آية ٣] وقال الكلبي: ما لم يذكر اسم الله عليه أو يذبح لغير الله تعالى. وقال عطاء: ينهى عن ذبائح كانت تذبحها قريش والعرب على الأوثان وقوله: ﴿إنه لفسق﴾ يعني: وإن كل ما لم يذكر اسم الله عليه من الميتة فسق أو خروج عن الحق والدين ﴿وإن الشياطين ليوحون إلى أوليائهم ليجادلوكم﴾ [سورة الأنعام آية ١٢١] أي يوسوس الشيطان لوليه فيلقي في قلبه الجدال بالباطل، وهو أن المشركين جادلوا المؤمنين في الميتة قال ابن عباس: أوحى الشيطان إلى أوليائه من الإنس كيف تعبدون شيئاً لا تأكلون ما يقتل وأنتم تأكلون ما قتلتم؟ فأنزل الله هذه الآية ﴿وإن أطعتموهم﴾ يعني في استحلال الميتة ﴿إنكم لمشركون﴾، قال الزجاج: وفي هذا دليل على أن كيل من أحل الميتة ﴿إنكم لمشركون﴾، قال الزجاج: وفي هذا دليل على أن كيل من أحل شيئاً مما حرم الله أو حرم شيئاً مما أحل الله فهو مشرك.

فإن قيل: كيف أبحتم ذبيحة المسلم إذا ترك التسمية والآية كالنص في التحريم؟ قلت: إن المفسرين فسروا ما لم يذكر اسم الله عليه في هذه الآية بالميتة ولم يحمله أحد على ذبيحة المسلم إذا ترك التسمية وفي الآية أشياء تدل أن الآية في تحريم الميتة ومنها قوله: ﴿وإنه لفسق﴾ ولا يفسق آكل ذبيحة المسلم التارك للتسمية.

ومنها قوله: ﴿وإن الشياطين ليوحون إلى أوليائهم ليجادلوكم﴾ [سورة الأنعام آية ١٢١] والمناظرة إنما كانت في الميتة بإجماع من المفسرين لا في ذبيحة تارك التسمية من المسلمين، ومنها قلوله: ﴿وإن أطعتملهم انكم لمشركون﴾ والشرك في استحلال الميتة لا في استحلال الذبيحة التي لم يذكر اسم الله عليها.

وقد أخبرنا أبو منصور بإسناده عن أبي هريرة (١) رضي الله عنه قال: سأل رجل رسول الله على فقال: أرأيت الرجل منا يذبح وينسى أن يسمي الله تعالى؟ فقال النبي على «اسم الله على فم كل مسلم».

وأخبرنا أبو منصور أيضاً بإسناده عن (٢) ابن عباس أن النبي عَلَيْ قال: «يكفيه اسمه وإن نسي أن يسمي حين يذبح فليسم ويذكر الله ثم ليأكل».

وأخبرنا عمرو بن أبي عمرو بإسناده عن عائشة (٣) رضي الله عنها أن قوماً قالوا: يا رسول الله إن قوماً يأتونا باللحم لا ندري أذكر اسم الله عليه أم لا؟ فقال رسول الله ﷺ: «سموا عليه وكلوا»، هذا آخر كلام الواحدي رحمه الله وقد تقدم قوله ﷺ: «لعن الله من ذبح لغير الله».

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الأوسط وفيه مروان بن سالم الغفاري وهو متروك (مجمع الزوائد).

 <sup>(</sup>۲) رواه الدارقطني وفيه راو سيىء الحفظ وهو محمد بن سنان صدوق ضعيف الحفظ ورواه
 عبد الرزاق بسند صحيح إلى ابن عباس موقوفاً عليه من كلام (بلوغ المرام وشرحه سبل السلام).

<sup>(</sup>٣) رواه مالك والبخاري.



## فيمن ادعى الى غير ابيه وهو يعلم

عن سعد رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ «من ادعى إلى غير أبيه وهو يعلم أنه غير أبيه فالجنة عليه حرام» رواه البخاري.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «لا ترغبوا عن آبـائكم فمن رغب عن أبيه فهو كافر» رواه البخاري .

وفيه أيضاً: «من ادعى إلى غير أبيه فعليه لعنة الله». وعن زيد بن شريك (۱) قال: رأيت علياً رضي الله عنه يخطب على المنبر فسمعته يقول: والله ما عندنا من كتاب نقرؤه إلا كتاب الله تعالى وما في هذه الصحيفة فنشرها، فإذا فيها أسنان الإبل وشيء من الجراحات، وفيها: قال رسول الله على «المدينة حرام ما بين عير إلى ثور، فمن أحدث فيها حدثاً، أو آوى محدثاً فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين، لا يقبل الله يوم القيامة منه صرفاً ولا عدلاً، ومن تولى غير مواليه فعليه مثل ذلك، وذمة المسلمين واحدة» رواه البخاري. وعن أبي ذر أنه سمع النبي على يقول: «ليس منا رجلاً ادعى إلى غير أبيه وهو يعلمه إلا كفر، ومن ادعى ما ليس له فليس منا وليتبوأ مقعده من النار، ومن دعا رجلاً بالكفر أو قال يا عدو الله وليس كذلك إلا حار عليه» أي رجع عليه، ورواه مسلم. فنسأل الله العفو والعافية والتوفيق لما يحب ويرضى إنه جواد كريم.

<sup>(</sup>١) صوابه يزيد وهو والد إبراهيم التيمي.



#### الجدل والمراء واللدد

قال الله تعالى:

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَـوْلُهُ فِي الحَيَـاةِ الدُّنيَـا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَـا فِي قَلْبه وَهُوَ أَلَـدُ الْخِصَام وإذَا تَـوَلَّى سَعَى فِي الأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسْلِ وَاللَّهُ لا يُحِبُّ الْفَسَادَ ﴾ [سورة البقرة آية ٢٠٤] .

ومما يذم من الألفاظ: المراء، والجدال، والخصومة.

قال الإمام «حجة الإسلام» الغزالي رحمه الله: «المراء طعنك في كلام لإظهار خلل فيه لغير غرض سوى تحقير قائله وإظهار مزيتك عليه. وقال: وأما الجدال فعبارة عن أمر يتعلق بإظهار المذاهب وتقريرها. قال: وأما الخصومة فلجاج في الكلام ليستوفي به مقصوداً من مال أو غيره وتارة يكون ابتداء وتارة يكون اعتراضاً والمراء لا يكون إلا اعتراضاً. هذا كلام الغزالي.

وقال النووي رحمه الله: اعلم أن الجدال قد يكون بحق وقد يكون بباطل، قال الله تعالى: ﴿ولا تجادلوا أهل الكتاب إلا بالتي هي أحسن ﴾ [سورة العنكبوت آية ٤٦]، وقال تعالى: ﴿وجادلهم بالتي هي أحسن ﴾ [سورة النحل آية ١٢٥]، وقال الله تعالى: ﴿ما يجادل في آيات الله إلا المذين كفروا ﴾، قال: فإن كان الجدال للوقوف على الحق وتقريره كان محموداً، وإن كان في مدافعة الحق أو كان جدالاً بغير علم كان مذموماً، وعلى هذا التفصيل تنزل النصوص المواردة في إباحته وذمه. والمجادلة والجدال بمعنى واحد. قال بعضهم: ما رأيت شيئاً أذهب للدين ولا أنقص للمروءة ولا أشغل للقلب من الخصومة.

(فإن قلت) لا بد للإنسان من الخصومة لاستيفاء حقوقه، (فالجواب) ما أجاب به الغزالي رحمه الله: اعلم أن الذم المتأكد إنما هو لمن خاصم بالباطل وبغير علم كوكيل القاضي فإنه يتوكل في الخصومة قبل أن يعرف الحق في أي جانب هو فيخاصم بغير علم.

ويدخل في الذم أيضاً من يطلب حقه لأنه لا يقتصر على قدر الحاجة بل يظهر اللدد والكذب والإيذاء والتسليط على خصمه، كذلك من خلط بالخصومة كلمات تؤذي وليس له إليها حاجة في تحصيل حقه، كذلك من يحمله على الخصومة محض العناد لقهر الخصم وكسره فهذا هو المذموم.

وأما المظلوم الذي ينصر حجته بطريق الشرع من غير لدد وإسراف وزيادة لجاج على الحاجة من غير قصد عناد ولا إيذاء، ففعل هذا ليس حراماً ولكن الأولى تركه ما وجد إليه سبيلاً، لأن ضبط اللسان في الخصومة على حد الاعتدال متعذر، والخصومة توغر الصدور وتهيج الغضب، وإذا هاج الغضب حصل الحقد بينهما حتى يفرح كل واحد منهما بمساءة الأخر ويحزن لمسرته ويطلق لسانه في عرضه. فمن خاصم فقد تعرض لهذه الآفات، وأقبل ما فيها اشتغال القلب حتى إنه يكون في صلاته، وخاطره متعلق بالمحاججة والخصومة فلا تبقى حاله على الاستقامة. والخصومة مبدأ الشر وكذا الجدال والمراء فينبغي للإنسان ألا يفتح عليه باب الخصومة إلا لضرورة لا بد منها.

روينا في كتاب للترمذي(١) عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عنهما قال: قال رسول الله عنهما قال: قال مخاصماً».

وجاء عن علي رضي الله عنه قال: إن الخصومة لها قحم. قلت القحم بضم القاف وفتح الحاء المهملة وهي: المهالك.

(فصل) عن أبي هريرة (٢٠ رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من جادل في خصومة بغير علم لم يزل في سخط حتى ينزع».

<sup>(</sup>١) وقال حديث غريب (ترغيب).

<sup>(</sup>٢) رواه أبن أبي الدنيا والأصبهاني في (الترغيب) وفيه رجاء أبو يحيى ضعفه الجمهور (العراقي).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وعن أبي أمامة (١) رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «ما ضل قــوم بعد هدى كانوا عليه إلا أوتوا الجدال ثم تلا ﴿ما ضربوه لك إلا جدلاً ﴾» الآية.

وقال ﷺ: (٢) «أخوف ما أخاف عليكم زلة عالم وجدال منافق في القرآن ودنيا تقطع أعناقكم» رواه ابن عمر.

وقال النبي (٣) ﷺ: «المراء في القرآن كفر».

(فصل): يكره التغيير في الكلام بالتشدق، وتكلف السجع بالفصاحة بالمقدمات التي يعتادها المتفاصحون، فكل ذلك من التكلف المذموم، بل ينبغي أن يقصد في مخاطبته لفظاً يفهمه جلياً ولا يثقله.

روينا في كتاب الترمذي عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما أن رسول الله على قال: «إن الله يبغض البليغ من الرجال الذي يتخلل بلسانه كما تتخلل البقرة» قال الترمذي: حديث حسن وروينا فيه أيضاً عن جابر رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «إن من أحبكم إليّ وأقربكم مني مجلساً يوم القيامة أحاسنكم أخلاقاً، وإن من أبغضكم إليّ وأبعدكم مني مجلساً يوم القيامة الثرثارون والمتشدقون والمتفيهقون قالوا: يا رسول الله قد علمنا الثرثارون والمتشدقون فما المتفيهقون؟ قال: المتكبرون» قال الترمذي حديث الثرثار هو كثير الكلام، والمتشدق من يتطاول على الناس في الكلام ويبذو عليهم.

واعلم أنه لا يدخل في الذم تحسين ألفاظ الخطب والمواعظ إذا لم يكن فيها إفراط واغراب، إلا أن المقصود منها تهييج القلوب إلى طاعة الله تعالى ولحسن اللفظ في هذا أثر ظاهر، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) جعله في الترغيب من سند أبي هريرة وعزاه الترمذي إلى ابن أبي الدنيا في الصمت.

<sup>(</sup>٢) رواه يزيد بن أبي زياد عن مجاهد عن ابن عمر قاله المصنف في الصغرى معلقة بلفظ يروى، ولمه شاهد من حديث معاذ عند الطبراني في معاجمه الثلاثة وفيه عبد الحكيم بن منصور متروك وله طريق أحرى في الأوسط فيها انقطاع (مجمع الزوائد).

 <sup>(</sup>٣) رواه أبو داود وابن حبان في صحيحه من حديث أبي هـريرة ورواه الـطبراني وغيـره من حديث زيد بن ثابت (ترغيب).



#### منع فضل الماء

قال الله تعالى:

﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَاؤَكُم غَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعين ﴾ [سورة الملك آية ٣٠].

قال النبي (١) عَيْنَة : «لا تمنعوا فضل الماء لتمنعوا به الكلأ».

وقال عليه الصلاة والسلام (7): «من منع فضل مائه وفضل كلئه منعه الله فضله يوم القيامة».

وقال رسول الله على: «ثلاثة لا يكلمهم الله ولا ينظر إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم: رجل على فضل ماء بفلاة يمنعه ابن السبيل، ورجل بايع إماماً لا يبايعه إلا للدنيا فإن أعطاه منها وفي له وإن لم يعطه منها لم يف له، ورجل بايع رجلاً بسلعة بعد العصر فحلف له بالله لأخذتها بكذا وكذا فصدقه وهو على غير ذلك» أخرجاه في الصحيحين وزاد البخاري: «ورجل منع فضل مائه فيقول الله اليوم أمنعك فضلي كما منعت فضل ما لم تعمل يداك».

<sup>(</sup>١) متفق عليه من حديث أبي هريرة (متفق الأخبار).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده.



#### نقص الكيل والزرع وما اشبه ذلك

قال الله تعالى: ﴿ويل للمطففين﴾ [سورة المطففين آية ١] يعني الذين ينقصون الناس ويبخسون حقوقهم في الكيل والوزن. قوله: ﴿الذين إذا اكتالوا على الناس يستوفون ﴿ [سورة المطففين آية ٢] يعني يستوفون حقوقهم منها قال الزجاج: المعنى إذا اكتالوا من الناس استوفوا عليهم وكذلك إذا اتزنوا ولم يذكر ﴿إذا اتزنوا ولم يذكر وإذا اتزنوا ولوزن بهما الشراء والبيع فيما يكال ويوزن فأحدهما يدل على الآخر. ﴿وإذا كالوهم أو وزنوهم يخسرون ﴾ [سورة المطففين آية ٣] ينقصون في الكيل والوزن. وقال السدي: لما قدم رسول الله ﷺ المدينة وبها رجل يقال له أبو جهينة له مكيالان يكيل بأحدهما ويكتال بالآخر فأنيزل الله هذه الآية.

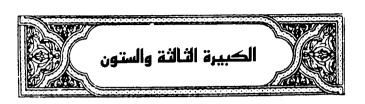
وعن ابن عباس (١) رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عنه «خمس بخمس»، قالوا يا رسول الله وما خمس بخمس؟ قال: ما نقض قوم العهد إلا سلط الله عليهم عدوهم، وما حكموا بغير ما أنزل الله إلا فشا فيهم الفقر، وما ظهرت فيهم الفاحشة إلا أنزل الله بهم الطاعون «يعني كثرة الموت»، ولا طففوا الكيل إلا منعوا النبات وأخذوا بالسنين، ولا منعوا الزكاة إلا حبس عنهم المطر» فألا يظن أولئك أنهم مبعوثون السورة المطففين آية ٤] قال الزجاج: المعنى لوظنوا أنهم مبعوثون ما نقصوا في الكيل والوزن ﴿ليوم عنظيم ﴾ أي يوم القيامة.

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الكبير وسنده قـريب من الحسن وله شـواهد (المنـذري) وشواهـد من حديث ابن عمر عند البزار وبريدة عند الحاكم والنسائي والبيهقي إلخ .

﴿ يوم يقوم الناس ﴾ من قبورهم ﴿ لرب العالمين ﴾ أي لأمره ولجزائه وحسابه ، وهم يقومون بين يديه لفصل القضاء وعن مالك بن دينار قال دخل عليّ جار لي وقد نزل به الموت وهو يقول: جبلين من نار، جبلين من نار. قال قلت: ما تقول؟. قال يا أبا يحيى كان لي مكيالان كنت أكيل بأحدهما وأكتال بالآخر وقال مالك بن دينار: فقمت فجعلت أضرب أحدهما بالآخر، فقال: يا أبا يحيى كلما ضربت أحدهما بالآخر ازداد الأمر عظماً وشدة فمات في مرضه.

والمطفف: هو الذي ينقص الكيل والوزن مطففاً لأنه لا يكاد يسرق إلا الشيء الطفيف، وذلك ضرب من السرقة والخيانة وأكل الحرام. ثم وعد الله من فعل ذلك بويل وهو شدة العذاب وقيل واد في جهنم لو سيرت فيه جبال الدنيا لذابت من شدة حره. وقال بعض السلف: أشهد على كل كيال أو وزان بالنار لأنه لا يكاد يسلم إلا من عصم الله، وقال بعضهم: دخلت على مريض وقد نزل به الموت فجعلت ألقنه الشهادة ولسانه لا ينطق بها؟ فلما أفاق قلت له: يا أخي ما لي ألقنك الشهادة ولسانك لا ينطق بها؟ قال يا أخي لسان الميزان على لساني يمنعني من النطق بها. فقلت له: بالله أكنت تزن ناقصاً؟ قال: لا والله ولكن ما كنت أقف مدة لاختبر صحة ميزاني. فهذا حال من لا يعتبر صحة ميزانه فكيف حال من يزن ناقصاً؟!

وقال نافع: كان ابن عمر يمر بالبائع فيقول: اتق الله وأوف الكيل والوزن، فإن المطففين يوقفون حتى أن العرق ليلجمهم إلى أنصاف آذانهم، وكذا التاجر إذا شد يده في الذراع وقت البيع وأرخى وقت الشراء، وكان بعض السلف يقول: ويل لمن يبيع بحبة يعطيها ناقصة جنة عرضها السماوات والأرض، وويح لمن يشتري الويل بحبة يأخذها زائدة» فنسأل الله العفو والعافية من كل بلاء ومحنة إنه جواد كريم.



# الأمن من مكر الله

قال الله تعالى: ﴿حتى إذا فرحوا بما أوتوا أخذناهم بغتة ﴾ [سورة الأنعام آية ٤٤] أي أخذهم عذابنا من حيث لا يشعرون قال الحسن: من وسّع الله عليه فلم ير أنه يُنظر إليه فلا رأي له، ومن قتر عليه فلم ير أنه يُنظر إليه فلا رأي له ثم قرأ هذه الآية:

﴿ حَتَّى إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذْنَاهُمْ بَغْتَةً فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُونَ ﴾ [سورة الأنعام آية 33].

وقال: مُكر بالقوم ورب الكعبة أعطوا حاجتهم ثم أُخذوا.

وعن عقبة (١) بن عامر رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إذا رأيت الله يعطي العبد ما يحب وهو مقيم على معصيته فإنما ذلك منه استدراج ثم قرأ:

﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذَنَاهُمْ بِغْتَةً فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُونَ ﴾ [سورة الأنعام آية ٤٤].

الإبلاس: اليأس من النجاة عند ورود الهلكة، وقال ابن عباس: أيسوا من كل خير. وقال الزجاج: المبلس الشديد الحسرة اليائس الحزين.

وفي الأثر: إنه لما مكر بإبليس - وكان من الملائكة - طفق جبريل وميكال يبكيان، فقال الله عزّ وجلّ لهما: ما لكما تبكيان؟ قالا: يا رب ما نأمن

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الأوسط عن شيخه الوليد بن العباس المصري وهو ضعيف (مجمع الزوائد).

مكرك فقال الله تعالى: «هكذا كونا لا تأمنا مكري». وكان (١) النبي على يكثر أن يقول: «يا مقلب القلوب ثبت قلوبنا على دينك» فقيل له يا رسول الله أتخاف علينا؟ فقال رسول الله على: «إن القلوب بين إصبعين من أصابع الرحمن يقلبها كيف يشاء».

وفي الحديث الصحيح (٢) «إن الرجل ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها». وفي صحيح البخاري عن سهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه عن النبي على قال: «إن الرجل ليعمل بعمل أهل النار وإنه من أهل الجنة، ويعمل الرجل بعمل أهل الجنة وإنه من أهل البار، وإنما الأعمال بالخواتيم».

وقد قص الله تعالى في كتابه العزيز قصة بلعام. وإنه سُلب الإيمان بعد العلم والمعرفة، وكذلك برصيصا العابد مات على الكفر، وروي أنه كان رجل بمصر ملتزم المسجد للأذان والصلاة، وعليه بهاء العبادة وأنوار الطاعة، فرقي يوماً المنارة على عادته للأذان، وكان تحت المنارة دار لنصراني ذمي فاطلع فيها فرأى ابنة صاحب الدار وكانت جميلة فافتتن بها وترك الأذان ونزل إليها فقالت له: ما شأنك وما تريد؟ فقال: أنت أريد. قالت: لا أجيبك إلى ريبة. قالت له: أن فعلت أفعل، فتنصر ليتزوج بها وأقام معهم في الدار، فلما كان في قالت له: إن فعلت أفعل، فتنصر ليتزوج بها وأقام معهم في الدار، فلما كان في أثناء ذلك اليوم رقي إلى سطح كان في الدار فسقط فمات، فلا هو فاز بدينه ولا عبد الله قال: كان كثيراً ما كان رسول الله على الخاتمة. وعن سالم عن رواه البخاري، ومعناه يصرفها أسرع من ممر الريح على اختلاف في القبول والرد والإرادة والكراهة وغير ذلك من الأوصاف. وفي التنزيل (واعلموا أن الله يحول بين المرء وقلبه واسورة الانفال آية ٢٤٤ قال مجاهد: المعنى يحول بين المرء وعقله حتى لا يدري ما تصنع بنانه (إن في ذلك لذكرى لمن كان له المرء وعقله حتى لا يدري ما تصنع بنانه (إن في ذلك لذكرى لمن كان له المرء وعقله حتى لا يدري ما تصنع بنانه (إن في ذلك لذكرى لمن كان له المرء وعقله حتى لا يدري ما تصنع بنانه (إن في ذلك لذكرى لمن كان له المرء وعقله حتى لا يدري ما تصنع بنانه (إن في ذلك لذكرى لمن كان له

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في جامعه من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه وقال حديث حسن صحيح، وفي الباب عن النواس بن سمعان وأم سلمة رضي الله عنها وعائشة وأبي ذر رضى الله عنهم.

<sup>(</sup>٢) يعني البخاري من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ولعله في مسلم أيضاً.

قلب السورة ق آية ٣٧] أي عقل، واختار الطبري أن يكون ذلك إخباراً من الله تعالى أنه أملك لقلوب العباد منهم وأنه يحول بينهم وبينها إن شاء حتى لا يدرك الإنسان شيئاً إلا بمشيئة الله عز وجل . وقالت عائشة رضي الله عنها: كان رسول الله عنها يكثر أن يقول: «يا مقلب القلوب ثبت قلبي على طاعتك . فقلت: يا رسول الله إنك تكثر أن تدعو بهذا فهل تخشى؟ قال: وما يؤمنني يا عائشة وقلوب العباد بين إصبعين من أصابع الرحمن يقلبها كيف شاء، إذا أراد أن يقلب قلب عبد قلبه ». فإذا كانت الهداية معروفة والاستقامة على مشيئته موقوفة والعاقبة مغيبة والإرادة غير مغالبة ، فلا تعجب بإيمانك وعملك وصلاتك وصومك وجميع قربك ذلك إن كان من كسبك ، فإنه من خلق ربك وفضله الدّار عليك ، فمهما افتخرت بذلك كنت مفتخراً بمتاع غيرك ، ربما سلبه عنك فعاد قلبك من الخير أخلى من جوف العَير (١).

فكم من روضة أمست وزهرها يانع عميم، أضحت وزهرها يابس هشيم، إذ هبت عليها الريح العقيم، كذلك العبد يمسي وقلبه بطاعة الله مشرق سليم. ويصبح وهو بمعصية الله مظلم سقيم، ذلك تقدير العزيز العظيم.

ابن آدم. الأقلام عليك تجري، وأنت في غفلة لا تلدي، ابن آدم دع المغاني والأوتار، والمنازل والديار، والتنافس في هذه الدار، حتى ترى ما فعلت في أمرك الأقدار، قال الربيع: سئل الإمام الشافعي رحمه الله تعالى:

\* \* \*

ينادي مناد من قبل العرش: أين فلان أين فلان فلا يسمع أحد ذلك الصوت إلا وتضطرب فرائصه، قال، فيقول الله عزّ وجلّ لذلك الشخص: أنت المطلوب هلم إلى العرض على خالق السماوات والأرض فيشخص الخلق بأبصارهم تجاه العرش ويوقف ذلك الشخص بين يدي الله عزّ وجلّ، فليقي الله عزّ وجلّ عليه من نوره يستره عن المخلوقين، ثم يقول له عبدي أما علمت أني

<sup>(</sup>١) العير بفتح العين: الحمار. (\*) في الأصول المعروفة للكتاب نقص في آخر الكبيرة الشالثة والستين، وفي أول الكبيرة الرابعة والستين، وسيبقى هذا النقص حتى تظهر نسخة فيها هذا النقص فيكمل، مع العلم بأننا راجعنا هذا النقص على عدة نسخ خطية فلم نجده.

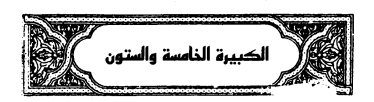
كنت أشاهد عملك في دار الدنيا؟ فيقول: بلى يا رب، فيقول الله تعالى . عبدي أما سمعت بنقمتي وعذابي لمن عصاني؟ فيقول: بلى يا رب، فيقول الله تعالى: أما سمعت بجزائي وثوابي لمن أطاعني؟ فيقول: بلى يا رب، فيقول الله تعالى: يا عبدي عصيتني؟ فيقول: يا رب قد كان ذلك، فيقول الله تعالى: عبدي فما ظنك اليوم بي؟ فيقول يا رب أن تعفو عني، فيقول الله تعالى: عبدي تحققت أني أعفو عنك؟ فيقول: نعم يا رب لأنك رأيتني على المعصية وسترتها عليّ. قال فيقول الله عزّ وجلّ: قد عفوت عنك وغفرت لك وحققت ظنك، خذ كتابك بيمينك فما كان فيه من حسنة فقد قبلتها، وما كان من سيئة فقد غفرتها لك وأنا الجواد الكريم.

إلهنا لولا محبتك للغفران ما أمهلت من يبارزك بالعصيان، ولولا عفوك وكرمك ما سكنت الجنان.

اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عنا.

اللهم انظر إلينا نظر الرضى، وأثبتنا في ديوان أهل الصفا، ونجنا من ديوان أهل الجفا.

اللهم حقق بالرجاء آمالنا، وحسن في جميع الأحوال أعمالنا، وسهل في بلوغ رضاك سبلنا وخذ إلى الخيرات بنواصينا، وآتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار.



# تارك الجماعة فيصلي وحده من غير عذر

عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه أن النبي على قال لقوم يتخلفون عن الجهاعة: «لقد هممت أن آمر رجلًا يصلي بالناس ثم أحرق على رجال يتخلفون عن الجهاعة بيوتهم» رواه مسلم، وقال عليه الصلاة والسلام: «لينتهين أقوام عن ودعهم الجهاعات أو ليختمن الله على قلوبهم ثم ليكونن من الغافلين» رواه مسلم (١).

وقال ﷺ: «من ترك ثلاث جمع تهاوناً بها طبع الله على قلبه» أخرجه أبو داود والنسائي (٢)، وقال: «من ترك الجمعة من غير عذر ولا ضرر كتب منافقاً في ديوان لا يمحى ولا يبدل».

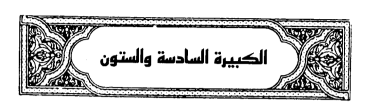
وعن حفصة (٣) رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: «رواح الجمعة واجب على كل محتلم» أي على كل بالغ.

فنسأل الله التوفيق لما يحب ويرضى إنه جواد كريم.

<sup>(</sup>١) من حديث أبي هريرة وابن عمر رضي الله عنهما، وكذا رواه ابن ماجة من حديثهما (الترغيب).

<sup>(</sup>۲) والترمذي وحسنه وابن ماجة وابن حبان وابن خزيمة في صحيحه والحاكم. وقال على شرط مسلم كلهم من حديث أبي الجعد الضميري وكانت له صحبة وله شاهد من حديث أبي قتادة عند أحمد والحاكم، ومن حديث أسامة عند ابن حبان، ومن حديث كعب بن مالك عنده أيضاً، ومن حديث أبي هريرة عند ابن ماجة، ومن حديث جابر عند أبي يعلى، ومن كلام ابن عباس عنده أيضاً، ومن حديث حارثة بن النعمان عند أحمد أفاده (الترغيب) وقال المصنف في الصغرى إسناده جيد قوى.

<sup>(</sup>٣) حديث حفصة رواه النسائي (الصغرى).



# الاصرار على ترك صلاة الجمعة والجماعة من غير عذر

قال الله تعالى:

﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلا يَسْتَطِيعُونَ خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَونَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾ [سورة القلم آية ٤٢ ـ ٤٣].

قال كعب الأحبار: ما نزلت هذه الآية إلا في الذين يتخلفون عن الجماعات. وقال سعيد بن المسيب إمام التابعين رحمه الله: كانوا يسمعون حي على الصلاة حي على الفلاح فلا يجيبون وهم سالمون أصحاء.

وفي الصحيحين (١): أن رسول الله على قال: «والدي نفسي بيده لقد هممت أن آمر بحطب يحتطب ثم آمر بالصلاة فيؤذن لها، ثم آمر رجلًا فيؤم الناس، ثم أخالف إلى رجال لا يشهدون الصلاة في الجماعة فأحرق عليهم بيوتهم بالنار». وفي رواية لمسلم أيضاً من حديث أبي هريرة: «لقد هممت أن آمر فتيتي أن يجمعوا لي حزماً من حطب ثم آتي قوماً يصلون في بيوتهم ليست بهم علة فأحرقها عليهم». وفي هذا الحديث الصحيح والآية التي قبله وعيد شديد لمن يترك صلاة الجماعة من غير عذر فقد روى أبو داود في سننه بإسناده إلى ابن عباس رضى الله عنهما قال، قال رسول الله عنهما المنادي

<sup>(</sup>١) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

فلم يمنعه من إتيانه عذر \_ قيل وما العذريا رسول الله قال خوف أو مرض \_ لم تقبل منه الصلاة التي صلى » يعنى في بيته .

وروى الترمذي عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه سئل عن رجل يصوم النهار ويقوم الليل ولا يصلي في جماعة ولا يجمع، فقال: إن مات هذا فهو في النار.

وروى مسلم أن رجلاً أعمى جاء إلى النبي عَلَى فقال: يا رسول الله ليس لي قائد يقودني إلى المسجد فهل لي رخصة أن أصلي في بيتي؟ فرخص له، فلما ولى دعاه فقال: هل تسمع النداء بالصلاة؟ قال: نعم، قال: «فأجب». وفي رواية أبي داود أن ابن أم مكتوم جاء إلى النبي على وقال: يا رسول الله إن المدينة كثيرة الهوام والسباع وأنا ضرير البصر فهل لي رخصة أن أصلي في بيتي؟ فقال له النبي على: «تسمع حي على الصلاة حي على الفلاح»؟ قال: نعم. قال: «فأجب، فحي هلا». وفي رواية أنه قال: يا رسول الله إني ضرير شاسع الدار ولي قائد لا يلائمني فهل لي رخصة. وقوله «فحي هلا» أي تعال وأقبل.

وروى الحاكم في مستدركه على شرط الصحيحين عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله على: «ومن سمع النداء فلم يمنعه من اتباعه عذر فلا صلاة له». قالوا: وما العذريا رسول الله؟ قال: «خوف أو مرض» وجاء(١) عن النبي على أنه قال: «لعن الله ثلاثة من تقدم قوماً وهم له كارهون، وامرأة باتت وزوجها عليها ساخط، ورجلاً سمع حي على الصلاة حي على الفلاح ثم لم يجب». قال أبو هريرة «لأن تمتلىء أذن ابن آدم رصاصاً مذاباً خير من أن يسمع حي على الصلاة حي على الفلاح ثم لا يجيب». وقال علي بن أبي طالب رضي الله عنه: لا صلاة لجار المسجد إلا في المسجد، قيل من جار المسجد؟ قال: من يسمع الأذان، قال أيضاً: (من سمع النداء فلم يأته لم تجاوز صلاته رأسه إلا من عذر).

وقــال ابن مسعــود<sup>۲)</sup> رضي الله عنــه: من ســره أن يلقى الله غــدأ مسلمــأ

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم في مستدركه عن ابن عباس كما تقدم في النهي عن ترك الصلاة.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم وأبو داود وغيرهما (ترغيب).

فليحافظ على هذه الصلوات الخمس حيث ينادى بهن، فإن الله تعالى شرع لنبيكم على هذه الصلوات الخمس حيث ينادى بهن، فإن الله تعالى شرع لنبيكم عنن الهدى، ولو أنكم صليتم في بيوتكم كما يصلي هذا المتخلف في بيته لتركتم سنة نبيكم، ولو تركتم سنة نبيكم لضللتم، ولقد رأيتنا وما يتخلف عنها إلا منافق معلوم النفاق أو مريض. ولقد كان الرجل يؤتى به يهادى بين الرجلين حتى يقام في الصف، يعني يتكىء عليهما من ضعفه حرصاً على فضلها وخوفاً من الإثم في تركها.

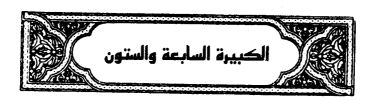
(فصل): وفضل صلاة الجماعة عظيم كما في تفسير قوله تعالى: ﴿ولقد كَتَبَنَا فِي الزّبُورِ مِن بَعْدِ الذّكرِ أَن الأرض يرثها عبادي الصالحون﴾ [سورة الأنبياء آية ١٠٥]، إنهم المصلون الصلوات الخمس على الجماعات. وفي قوله تعالى: ﴿ونكتب ما قدموا وآثارهم﴾ [سورة يَس آية ١٢]، أي خطاهم...

وفي الصحيح (١) أن رسول الله عَلَيْهُ قال: «من تطهر في بيته ثم مشى إلى بيت من بيوت الله ليقضي فريضة من فرائض الله كانت خطواته أحدهما تحط خطيئة والأخرى ترفع درجة، فإذا صلى لم تزل الملائكة تصلي عليه ما دام في مصلاه الذي صلى فيه يقولون: اللهم اغفر له، اللهم ارحمه ما لم يؤذ فيه أو يحدث فيه».

وقال على ما يمحوالله به الخطايا ويرفع به الدرجات؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: إسباغ الوضوء على المكاره، وكثرة الخطى إلى المساجد، وانتظار الصلاة بعد الصلاة، فذلكم الرباط فذلكم الرباط» رواه مسلم.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي وابن ماجة من حديث أبي هريرة بنحو ما هنا (الترغيب).

<sup>(</sup>٢) رواه مالك ومسلم والترمذي والنسائي وابن ماجمة كلهم من حديث أبي هريرة وشاهده من حديث أبي سعيد الخدري عند ابن ماجة وابن حبان في صحيحه «ترغيب».



# الاضرار في الوصية

قال الله تعالى:

﴿ مِنْ بَعْد وَصِيَّة يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْن غَير مُضَارًّ ﴾ [سورة النساء آبة ١١].

أي غير مدخل الضرر على الورثة، وهـو أن يوصي بـدين ليس عليه يـريد بذلك ضرر الورثة فمنع الله منه. وقال الله تعالى:

﴿ وَصِيَّةٌ مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ ﴾ [سورة النساء آية ١٢].

قال ابن عباس: يريد ما أحل الله من فرائضه في الميراث ﴿ ومن يطع الله ورسوله ﴾ في شأن المواريث ﴿ يدخله جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها وذلك الفوز العظيم. ومن يعص الله ورسوله ﴾ [سورة النساء آية ١٣ - ١٤] قال مجاهد فيما فرض الله من المواريث.

وقال عكرمة عن ابن عباس من لم يرض بقسم الله ويتعد ما قال الله ﴿ يدخله ناراً ﴾ .

وقال الكلبي يعني يكفر بقسمة الله المواريث ويتعدى حدوده استحلالاً فيدخله ناراً خالداً فيها وله عذاب مهين [سورة النساء آية ١٤]. وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: «إن الرجل أو المرأة ليعمل بطاعة الله ستين سنة ثم يحضرهما الموت فيضاران في الوصية فتجب لهما النار» ثم قرأ أبو هريرة هذه الآية فمن بعد وصية يوصي بها أو دين غير مضار [سورة النساء آية ١١] رواه أبو داود (١).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وقال حسن غريب، ورواه ابن ماجة ولفظه (إن الرجل ليعمل بعمل أهل:

وجاء عنه على أنه قال: «من فر بميراث وارث قطع الله ميراثه من الجنة»(١).

وقال عليه الصلاة والسلام «إن الله قد أعطى كل ذي حق حقه فلا وصية لوارث» صححه الترمذي (7).

الخير سبعين سنة فإذا أوصى جاف في وصيته فيختم له بشر عمله فيدخل النار، وان الرجل ليعمل بعمل أهل الشر سبعين سنة فيعدل في وصيته فيختم له بخير عمله فيدخل البخنة «ترغيب».

 <sup>(</sup>١) رواه ابن ماجة من حديث أنس وأشار المنذري إلى ضعفه، وقال المصنف في الصغرى في سنده مقال.

<sup>(</sup>٢) من حديث عمرو بن خارجة وفي سنده إسماعيل بن عياش في روايته عن غير الشاميين ضعف.



## المكر والخديعة

قال الله عزّ وجلّ :

﴿ وَلا يَحِيقُ الْمَكُرُ السَّيِّيءُ إِلَّا بِأَهْلِهِ ﴾ [سورة فاطر آية ٤٣].

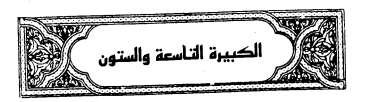
وقال النبي (١) ﷺ: «المكر والخديعة في النار».

وقال ﷺ: «لا يدخل الجنة خب ولا بخيل ولا منان» وقال الله تعالى عن المنافقين: ﴿يخادعون الله وهو خادعهم﴾ [سورة النساء آية ١٤٢]. قال الواحدي يعاملون عمل المخادع على خداعهم وذلك أنهم يعطون نوراً كما يعطى المؤمنون، فإذا مضوا على الصراط أطفىء نورهم وبقوا في الظلمة.

وقال ﷺ في حديث (٢): «وأهل النار خمسة، وذكر منهم رجـلًا لا يصبح ولا يمسى إلا وهو يخادعك عن أهلك ومالك».

<sup>(</sup>١) رواه البزار من حديث أبي هريرة وفيه عبدالله بن أبي حميد أجمعوا على ضعفه (مجمع الزوائد).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم من حديث عياض بن حمَّار المجاشعي.



# من جس على المسلمين ودل على عورتهم

فيه حديث حاطب بن أبي بلتعة وأن عمر أراد قتله بما فعل، فمنعه رسول الله على من منعه الله الله على من قتله لكونه شهد بدراً، إذا ترتب على جسه وهن على الإسلام وأهله وقتل أو سبى أو نهب أو شيء من ذلك، فهذا ممن سعى في الأرض فساداً وأهلك الحرث والنسل فيتعين قتله وحق عليه العذاب. فنسأل الله العفو والعافية. وبالضرورة يدري كل ذي جس أن النميمة إذا كانت من أكبر المحرمات فنميمة الجاسوس أكبر وأعظم.

نعوذ بالله من ذلك ونسأله العفو والعافية، إنه لطيف خبير جواد كريم.



# سب أحد من الصحابة رضوان الله عليهم

ثبت في الصحيحين (١) أن رسول الله على قال: يقول الله تعالى: ﴿ من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب ﴾، وقال على: «لا تسبوا أصحابي فوالذي نفسي بيده لو أنفق أحدكم مثل أحد ذهباً ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه » مخرج في الصحيحين

وقال ﷺ: «الله الله في أصحابي لا تتخذوهم غرضاً بعدي، فمن أحبهم فبحبي أحبهم، ومن أبغضهم فببغضي أبغضهم، ومن آذاهم فقد آذى الله، ومن آذى الله أوشك أن يأخذه اخرجه الترمذي (٢).

ففي هذا الحديث وأمثاله بيان حالة من جعلهم غرضاً بعد رسول الله على وسبهم وافترى عليهم وعابهم وكفرهم واجترأ عليهم.

وقوله ﷺ: (الله الله) كلمة تحذير وإنذار كما يقول المحذر: النار النار أي احذروا النار، وقوله: (لا تتخذوهم غرضاً بعدي) أي لا تتخذوهم غرضاً للسب والطعن، كما يقال: (اتخذ فلان غرضاً لسبه أي هدفاً للسب) وقوله: (فمن أحبهم فبحبي أحبهم ومن أبغضهم فببغضي أبغضهم)، فهذا من أجل

<sup>(</sup>١) عزاه في الصغرى إلى البخاري فقط، وقال في الميزان في ترجمة خالد بن مخلد القطواني. ولا أظنه في المسند وأقره الحافظ العسقلاني في الفتح وعد من أخرجه أو أخرج شاهداً له، وليس فيهم مسلم فما هنا سبق قلم أو من تحريف النساخ والحديث من مسند أبي هريرة رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٢) من حديث عبا. الله بن مغفل وقال غريب (مشكاة).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الفضائل والمناقب لأن محبة الصحابة لكونهم صحبوا رسول الله و ونضروه وآمنوا به وعزروه وواسوه بالأنفس والأموال، فمن أحبهم فإنما أحب النبي في فحب أصحاب النبي في عنوان محبته وبغضهم عنوان بغضه كما جاء في الحديث الصحيح: «حب الأنصار من الإيمان وبغضهم من النفاق»، وما ذاك إلا لسابقتهم ومجاهدتهم أعداء الله بين يدي رسول الله في وكذلك حب علي رضي الله عنه من الإيمان وبغضه من النفاق، وإنما يعرف فضائل الصحابة رضي الله عنهم من تدبر أحوالهم وسيرهم رآثارهم في حياة رسول الله وبعد موته من المسابقة إلى الإيمان والمجاهدة للكفار، ونشر الدين، وإظهار شعائر الإسلام، وإعلاء كلمة الله ورسوله، وتعليم فرائضه وسننه، ولولاهم ما وصل إلينا من الدين أصل ولا فرع، ولا علمنا من الفرائض والسنن سنة ولا فرضاً ولا علمنا من الأحاديث والأخبار شيئاً.

فمن طعن فيهم أو سبهم فقد خرج من الدين ومرق من ملة المسلمين، لأن الطعن لا يكون إلا عن اعتقاد مساويهم وإضمار الحقد فيهم وإنكار ما ذكره الله تعالى في كتابه من ثنائه عليهم، وما لرسول الله عليهم من ثنائه عليهم وفضائلهم ومناقبهم وحبهم، ولأنهم أرضى الوسائل من المأثور والوسائط من المنقول، والطعن في الوسائط طعن في الأصل، والازدراء بالناقل ازدراء بالمنقول، هذا ظاهر لمن تدبره، وسلم من النفاق ومن الزندقة والإلحاد في عقيدته، وحسبك ما جاء في الأخبار والآثار من ذلك كقول النبي على (١): «إن الله اختارني واختار لي أصحاباً، فجعل لي منهم وزراء وأنصار وأصهاراً فمن سبهم فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين، لا يقبل الله منه يوم القيامة صوفاً ولا عدلاً».

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال أناس من أصحاب رسول الله عنه : «من سب أصحابي فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين».

وعنه (٢) قال: قال رسول الله ﷺ «إن الله اختارني واختار لي أصحبابي

<sup>(</sup>١) قال الهيثمي في مجمع الزوائد: رواه الطبراني من حديث عويم بن ساعدة وفيه من لم أعرفه، وزاد في منتخب كنز العمال: عزوه إلى الحاكم في مستدركه.

<sup>(</sup>٢) رواه العقيلي في الضعفاء عن أنس في منتخب كنز العمال.

وجعل لي أصحاباً وإخواناً وأصهاراً، وسيجيء قوم بعدهم يعيبونهم وينقصونهم فلا تواكلوهم ولا تشاربوهم ولا تناكحوهم ولا تصلوا عليهم ولا تصلوا معهم».

وعن (١) ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِذَا ذَكُرُ الصحابي فأمسكوا، وإِذَا ذَكُرُ النّجوم فأمسكوا، وإِذَا ذَكُرُ القَدْرُ فأمسكوا». قال العلماء: معناه من فحص عن سر القدر في الخلق، وهـو: أي الإمساك علامة الإيمان والتسليم لأمر الله، وكذلك النجوم ومن اعتقد أنها فعالة أو لها تأثير من غير إرادة الله عزّ وجلّ فهو مشرك، وكذلك من ذم أصحاب رسول الله ﷺ بشيء وتتبع عثراتهم وذكر عيباً وأضافه إليهم كان منافقاً. بـل الواجب على المسلم حب الله وحب رسوله، وحب ما جاء به، وحب من يقوم بأمره، وحب من يأخذ بهديه ويعمل بسنته، وحب آله وأصحابه وأزواجه وأولاده وغلمانه وخدامه، وحب من يحبهم وبغض من يبغضهم، لأن أوثق عرى الإيمان الحب في الله والبغض في الله.

قال أيوب السختياني رضي الله عنه: من أحب أبا بكر فقد أقام منار الدين ومن أحب عمر فقد أوضح السبيل، ومن أحب عثمان فقد استنار بنور الله، ومن أحب علياً فقد استمسك بالعروة الوثقى، ومن قال الخير في أصحاب رسول الله عليه فقد برىء من النفاق.

(فصل): وأما مناقب الصحابة وفضائلهم فأكثر من أن تذكر، وأجمعت علماء السنة أن أفضل الصحابة العشرة المشهود لهم، وأفضل العشرة: أبو بكر، ثم عمر بن الخطاب، ثم عثمان بن عفان، ثم علي بن أبي طالب رضي الله عنهم أجمعين، ولا يشك في ذلك إلا مبتدع منافق خبيث.

وقمد نص النبي ﷺ في حمديث (٢) العرباض بن سارية حيث قمال:

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني وفيه مسهر بن عبد الملك وثقه ابن حبان وغيره وفيه خلاف وبقية رجاله رجال الصحيح، وله شاهد ضعيف من حديث شوبان عند الطبراني أيضاً (مجمع الزوائد) وقال العراقي: رواه الطبراني بإسناد حسن.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي وصححه.

«عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور» الحديث.

والخلفاء الراشدون هم: أبو بكر وعمر وعثمان وعلي رضي الله عنهم أجمعين. وأنزل الله في فضائل أبي بكر رضي الله عنه آيات من القرآن، قال الله تعالى:

﴿ وَلا يَأْتَل أُولُو الْفَضْلِ مِنْكُمْ والسَّعَة أَنْ يُؤْتُوا أُولِي الْقُربَى وَالْمَسَاكِين ﴾ [سورة النور آية ٢٢].

الآية. لا خلاف أن ذلك فيه، فنعته بالفضل رضوان الله عليه وقال تعالى: ﴿ثاني اثنين إذ هما في الغار﴾ [سورة التوبة آية ٤٠] الآية، لا خلاف أيضاً أن ذلك في أبي بكر رضي الله عنه شهدت له الربوبية بالصحبة، وبشره بالسكينة، وحلاه بثاني اثنين كما قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه. من يكون أفضل من ثاني اثنين الله ثالثهما؟ وقال الله تعالى:

﴿ وَالَّـذِي جَاءَ بِالصَّدْق وَصَـدَّقَ بِهِ أُولئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ [سورة الزمر آية ٣٣].

قال جعفر الصادق: لا خلاف أن الذي جاء بالصدق رسول الله على والذي صدق به أبو بكر رضي الله عنه وأي منقبة أبلغ من ذلك فيهم؟ رضي الله عنهم أجمعين.

#### الفهرس

| الصفحة                 | الموضوع                                 |
|------------------------|-----------------------------------------|
| ٣                      | نعريف بالمؤلف وكتابه الكبائر            |
| o                      | المقدمةا                                |
|                        | الكبيرة الأولى: الشرك بالله             |
|                        | الكبيرة الثانية: قتل النفس              |
| ١٣                     | الكبيرة الثالثة: في السحر               |
| 17                     |                                         |
| <b>*1</b>              | الكبيرة الخامسة: منع الزكاة             |
| بلا عذر ٢٦             | الكبيرة السادسة: إفطار يوم من رمضان     |
| عليه                   | الكبيرة السابعة: ترك الحج مع القدرة     |
| <b>r9</b>              | الكبيرة الثامنة: عقوق الوالدين          |
| <b>ξΥ</b>              | الكبيرة التاسعة: هجر الأقارب            |
| 0 •                    | الكبيرة العاشرة: الزنا                  |
|                        | الكبيرة الحادية عشرة: اللواط            |
| 71                     | الكبيرة الثانية عشرة: أكل الربا         |
| للمه ٥٦                | الكبيرة الثالثة عشرة: أكل مال اليتيم وف |
| ورسوله                 | الكبيرة الرابعة عشرة: الكذب على الله    |
| ف ٧٢                   | الكبيرة الخامسة عشرة: الفرار من الزحا   |
| عية وظلمه لهم٧٣        | الكبيرة السادسة عشرة: غش الإمام الرء    |
| خيلاء والعجب والتيه ٧٧ | الكبيرة السابعة عشرة: الكبر والفخر وال  |

| ۸,    | الكبيرة الثامنة عشرة: شهادة الزور                                    |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| ۸۲    | الكبيرة التاسعة عشرة: شرب الخمر                                      |
| ۹.    | الكبيرة العشــرون: القمارالكبيرة العشــرون: القمار                   |
| 94    | الكبيرة الحادية والعشرون: قذف المحصنات                               |
| 90    | الكبيرة الثانية والعشرون: الغلول من الغنيمة                          |
| ٩٨    | الكبيرة الثالثة والعشرون: السرقة                                     |
| ١     | الكبيرة الرابعة والعشيرون: قطع الطريق                                |
| 1 • 7 | الكبيرة الخامسة والعشرون: اليمين الغموس                              |
| 1.0   | الكبيرة السادسة والعشرون: الظلم                                      |
| 711   | الكبيرة السابعة والعشرون: المكاس                                     |
| 119   | الكبيرة الثامنة والعشرون: أكل الحرام وتناوله على أي وجه كان          |
| 178   | الكبيرة التاسعة والعشرون: أين يقتل الإنسان نفسه                      |
| 771   | الكبيرة الثلاثسون: الكذب في غالب أقواله                              |
| ۱۳۰   | الكبيرة الحادية والثلاثون: القاضى السوء                              |
| ۱۳۳   | الكبيرة الثانية والثلاثون: أخذ الرشوة على الحكم                      |
| 141   | الكبيرة الثالثة والثلاثون: تشبه المرأة بالرجال وتشبه الرجال بالنساء. |
| 149   | الكبيرة الرابعة والثلاثون: الديوث المستحسن على أهله                  |
| 1 2 1 | الكبيرة الخامسة والثلاثون: في المحلل والمحلل له                      |
| ١٤٤   | الكبيرة السادسة والثلاثون: عدم التنزه عن البول                       |
| 127   | الكبيرة السابعة والثلاثون: الرياء                                    |
| روم   | الكبيرة الثامنة والثلاثون: التعلم للدنيا وكتمان العلم                |
| 107   | الكبيرة التاسعة والثلاثون: الخيانـة                                  |
|       | الكبيرة الأربعون: المنان                                             |
|       | الكبيرة الحادية والأربعون: التكذيب بالقدر                            |
| 175   | الكبيرة الثانية والأربعون: التسمع على الناس ما يسرون                 |
| 178   | الكبيرة الثالثة والأربعون: النمام                                    |
| 17.   | الكسرة الدابعة والأربعون: اللعان                                     |
|       |                                                                      |

| ۱۷۲ | الكبيرة الخامسة والأربعون: الغدر وعدم الوفاء بالعهد                                       |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۷٤ | الكبيرة السادسة والأربعون: تصديق الكاهن والمنجم                                           |
| ۱۷۷ | الكبيرة السابعة والأربعون: نشوز المرأة على زوجها                                          |
|     | الكبيرة الثامنة والأربعون: التصوير في الثياب والحيطان والحجر                              |
| ۲۸۱ | وغيرها                                                                                    |
| ۱۸۹ | الكبيرة التاسعة والأربعون: اللطم والنياحة وغيرهما                                         |
| ۲۰٤ | الكبيرة الخمسون: البغي                                                                    |
|     | الكبيرة الحادية والخمسون: الاستطالة على الضعيف والمملوك                                   |
| 7.7 | والجارية والزوجة والدابة                                                                  |
| ۲۱۳ | الكبيرة الثانية والخمسون: أذى الجار                                                       |
| 717 | الكبيرة الثالثة والخمسون: أذي المسلمين وشتمهم                                             |
| 77. | الكبيرة الرابعة والخمسون: أُذَية عباد الله                                                |
|     | الكبيرة الخامسة والخمسون: إسبال الإزار أو الثوب واللباس                                   |
| 777 | والسراويل والسراويل                                                                       |
| 770 | الكبيرة السادسة والخمسون: لبس الحرير والذهب للرجال                                        |
| 777 | الكبيرة السابعة والخمسون: إباق العبد                                                      |
| 777 | الكبيرة الثامنة والخمسون: الذبح لغير الله عزّ وجلّ                                        |
| ۲۳. | الكبيرة التاسعة والخمسون: فيمن ادعى إلى غير أبيه وهو يعلم                                 |
| 771 | الكبيرة الستون: الجدال والمراء واللدد                                                     |
| 377 | الكبيرة الحادية والستون: منع فضل الماء                                                    |
| 240 | الكبيرة الثانية والستون: نقص الكيل والذراع والميزان                                       |
| ۲۳۷ | الكبيرة الثالثة والستون: الأمن من مكر الله                                                |
| 749 | الكبيرة الرابعة والستون: أذية أولياء الله: (الموجود هو آخرها فقط)                         |
|     | الكبيرة الخامسة والستون: تارك الجماعة فيصلي وحده من غير عذر                               |
| •   |                                                                                           |
| .,. | الكبيرة السادسة والستون: الإصرار على ترك الصلاة الجمعة الحراءة من غرب على المسادسة الجمعة |
| 727 | والجماعة من غير عذر                                                                       |

| 7 2 7 | الكبيرة الثامنه والستون: المكر والخديعه                     |
|-------|-------------------------------------------------------------|
| 7 £ A | الكبيرة التاسعة والستون: من جس على المسلمين ودل على عوراتهم |
| 7 £ 9 | الكبيرة السبعون: سب أحد من الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين  |
| 404   | لفهرس:                                                      |