

(ب) المعين متيمُؤُن بِن مُحُتَمَلُ النسبة.







Fiyatı : 100.000.-TL.

This file was downloaded from QuranicThought.com





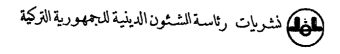


نشريات رئاسة الشئون الدينية: ٢٩٣ سلسلة كتب المصادر..... ٢٣

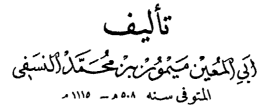
جميع الحقوق محفوظة: لرئاسة الشئون الدينية للجمهورية التركية

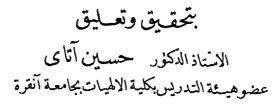
This file was downloaded from QuranicThought.com











الجيزء الأول



### إهداء

الى العلماء والمفكرين والمبشَّرين بقوله تعالى: «الذين يستمعون القول فيتبعون احسنه، اولئك الذين هداهم الله واولئك هم اولوا ألألباب»

قد طبع هذا الكتاب بناء على موافقة المجلس الأعلى للشئون الدينية تحت رقم γ وبتاريخ ١٩٩٠/٣/٥

This file was downloaded from QuranicThought.com



رموز النسخ

- ٢٠ أ ... احمد الثالث طوبقابى سراى، الرقم: ١٨٦٦، ٢٢٠ ورق (٢٥ ... ب ...
   ٢٤٥ ... أ) ٢٢ سطر فى ابعاد ٢٤ × ٥, ١٣، المستنسخة فى سنة ٢٥٣هـ
   (١٢٥٥)
- ٢ ب ب ایزید، الرقم: ٣٠٦٣، ٣٢٥ ورق، ٢٥ سطر فى ٢٢ × ١٧ المستنسخة فى سنة ١١٢٦ هـ (١٢٦٤م)
- ٣ ج -- جار الله، الرقم: ١١٢٨، ٣٢٩ ورق، ٣٣ سطر فى ١٣،٥ × ٢٢، ٢٧ المستنسخة فى سنة ٥٧١ هـ (١١٧٥م)

- م. س سرز، الرقم: ١٣٩٥، ٢٤٧ ورق (ناقص من آخره)، ١٩ سطر، في ١٥
   × ٥, ١١، نسخ عربى في العصر السادس الهجرى بالتقريب
- ۲ \_ ص \_ قیصری، راشد افندی، الرقم: ۲۹۱، ۲۷۲ ورق، ۳۰ سطر، فر ۱۹ ۹ × ۰٫۲۱ دون تاریخ
- γ ف الفاتح، الرقم: ۲۹۰۷، ۲۳٤ ورق، ۲۲ سطر فی ۱٦,۰ ۲ ۲٫۰ ۲۰
- ۸ ق قليج علي باشا، الرقم: ٥٠٦ م ٢، ٣٠٥ ورق، ٢٣ سطر، في ١٢ × ١٧ نسخ عربى في العصر السادس الهجرى بالتقريب
- q \_ ل \_ لاله لى، الرقم: ٢١٦٢، ٣٦٠ ورق، ٢٣ سطر، فى ١٣ × ٥, ٢٠ المستنسخة فى سنة ٢٥٤هـ (١١٥٦م)
- ۱۰ ن بن نورى عثمانيه، الرقم: ۲۰۹۷، ۲۲٤ ورق، ۳۹ سطر، المستنفىخة فى سنة
   ۱۱۲۱هـ (۱۷۰۹م)



تقديم

تبصرة الأدلة لأبي المعين النسفى

إن أبا المعين النسفى قد انتهج طريقا خاصا له ... وهو غير طريق المشائيين ثقافة ومنهجا ... فى علم الكلام فى كتابه هذا وفى كتبه الاخرى وهو منهج السمانتكس Semantics أى «علم دلالات الالفاظ».

وإن الناس يعتقدون ويدعون أن الثقافة المشائية والتفكير المشائى سيطرت وتحكمت على الثقافة الإسلامية والتفكير الإسلامى مع ثقافات أخرى دخيلة بحيث لا يعترفون لفلاسفة الأسلام بأى فضل خلا النقل والتبعية والحقيقة أن المعتزلة والأشاعرة والفلاسفة المسلمين وغير المسلمين فى البلاد الإسلامية قد تأثروا بالثقافة المشائية واستفادوا منها ومن غيرها مع اضافة ابتكارات خاصة لهم وابتداعات، بها امتازوا عمن سبقهم. وهذا طبيعة العلم والفلسفة والثقافة البشرية في التاريخ البشرى يفيد السابق ويستفيد اللاحق.

ولكن هناك مذهب وتفكير خاص بمنهجه وتفكيره بين مذاهب المتكلمين، وهو مذهب الماتريدى المنسوب الى محمد بن محمد ألى منصور الماتريدى (ت ٣٣٣هـ ٤٤ ٩م). إن أبا المعين النسفى يعتبر أكبر ممثل للمذهب الماتريدى حيث لا سلف له ولا خلف فى نظرنا. فإنه قد استعمل فى كتابه الضخم «تبصرة الادلة» فى علم الكلام منهج علم السمانتكس من أوله إلى نهايته بصورة دقيقة.

إن القارئ الكريم عندما يدرس صفة التكوين فى التبصرة بدقة وإمعان نظر يرى ذلك المنهج واضحا وجليا لا تشوبه الثقافة المشائية ولا فلسفتها. ويمكن أن يعتبر منهجه أحد العوائق لانتشاره وهو كما ذكرنا علم السمانتكس الذى أصبح علما خاصا، له ميزاته وجهة وحدته، منذ عصر أو مايقاربه. وقد حاولت بيان ذلك في المقدمة باللغة التركية.

وكنت قد نويت منذ أكثر من عشرين سنة على أن احقق تبصرة الأدلة للوصول إلى تلك الغاية رجاء أن أهيئ إمكانية دراسة علم الكلام على ضوء تبصرة الأدلة للمتكلمين المحدثين لإظهار إبداع ذلك المنهج وطرز ثقافته لدنيا العلم والتفكير. وأرجو من الله تعالى العزيز القدير أن يوفقنا فى إصدار المجلد الثانى من الكتاب . في وقت قريب، وهو ولى التوفيق، فنعم المولى ونعم النصير 1. د حسبن آتاى



قال الشيخ الإمام الأجل الأستاذ سيف الحق قامع الملحدين أبو المعين ميمون بن محمد بن محمد بن معتمد بن محمد بن محمد (مكحول) ابو الفضل النسفي غفر الله له وتجاوز عنه بمنّه وكرمه:

5 أحمد الله تعالى على مننه التى لايحيط بها الحد، ونعمه التى لايبلغها الإحصاء والعد، وأستهديه لصواب القول والعمل، وأستعصمه عن موارد الزيغ والخلل، وأستوهبه مواد التأييد، وأرغب اليه / في فوائد (٢أ/س) الإرشاد والتسديد، وأتوكل في الأمور كلها عليه، وأتبرأ من الحول والقوة اليه.

> وأسأله أن يصلى علي من انقذنا به من مضلات الشرك، وموبقات 10 الهلكة، وظلمات العمي.

محمد سيد البشر وقائد الخير ونبي الرحمة وعلى اله الذين هم مصابيح

١) وبه نستعين: ن، رب يسر وتمم بالخير: أ، رب يسر ولاتعسر وزدني علما: د، رب تمم: ف، صلى الله على سيدنا محمد وعلى اله وصحبه وسلم [+ رب يسر واختم بخيرانك انت العزيز الوهاب: ب] ب ص ، ...: ج س ق ل. (٢...٤) قال.. وكرمه: ب س ص ن، قال الشيخ الامام الاجل الزاهد الاستاذ سيف الحق ابو المعين ادام الله ايامه: ف، قال الشيخ الامام الاجل الزاهد سيف الحق قامع الملحدين ابو المعين ميمون بن محمد بن محمد بن معتمد المكحول النسفي تغمده الله برحمته في الدارين: ق، قال الشيخ الامام رضى الله عنه: ا،...: د ل (٥) احمد الله: ا ب م ص ف ق ل ن، الحمد لله: د



الظلام، وأصحابه الذين هم قادة الانام، وقدوة اهل الإسلام. وبعد: فإن أصدقائي طلبوا مني أن أكتب لهم ما جُلَّ من الدلائل في المسائل الاعتقادية، وأبين ماكان يعتمد عليه مَن سلف من مشايخ اهل السنة والجماعة، قدس الله أرواحهم، لنصرة مذاهبهم وإبطال مذاهب خصومهم من المعاني الجلية والنكت القوية، معرضا عن الاشتغال بإيراد 5 الا أرب) ما دق من الدلائل، ولطف من / المسائل، سالكا طريقة التوسط في العبارة، بين الإطناب والإشارة، لتعم الفائدة، وتتوفر العائدة ولايتعذر على من أراد مطالعة مافيه الوقوف على ماتضمنت الفاظه من معانيه، فحملنى على الإقدام على المطلوب ما انا مجبول عليه من إيثار الاسعاف. وان كان يصدني عنه مرّ الإنصاف لقلة البضاعة بل لخروجي عن اهل 10 دينه ودنياه. وهو حسبنا ونعم الوكيل.

(٥) الجماعة: د س ص ف ق ن ب، الجماعة العالي الى قيام الساعه: ا (١١) مر: د س ف ق، من: ب ص، ــ: ن (١٢) الوكيل: أ د س ف، المعين: ب ص ق ن.

\_ A \_



أبو المعين النسفى الكلام في تحديد العلم اختلف اهل الكلام في تحديد العلم: فزعم أبو القاسم البلخي المعروف بالكعبي أنه: اعتقاد الشيء على ما هو به. ولم يرض به غيره من المعتزلة. 5 وزعمواً أنه باطل باعتقاد العامّي الذي اعتقد حدوثَ العالم وثبوتَ (۲۱/ج) الصانع ووحدانيته وصحة الرسالة /. فإن هذا الاعتقاد اعتقاد الشيء على ما هو به لأن ما اعتقده على ما اعتقد. ومع ذلك/ ليس هذا الاعتقاد بعلم. لأن العلم المحدث لابد (٢أ/ل) من أن يكون ضروريا / كالعلم الثابت بالحواس الخمس التي (٢ب/٣ (۲أ/ق) 10 / هي حاسة السمع والبصر والشم والذوق واللمس. والثابت / بالبديهة كالعلم باستحالة وجود جسم واحد في حالة واحدة (٢أ/ف) في مكانين، وكون الشيء أعظم من جزئه. أو استدلاليا/كالعلم بحدوث العالم وثبوت الصانع. ولا استدلال مع (٣أ/د) هذا العامّي.. والعلم بهذه الأمور ليس بضروري. 15 / فرام أبوهاشم التخلصَ عن هذا الإلزام فزاد عليه شريطةً، فقال: (٢/أ/ن) العلم اعتقاد الشيء على ما هو به مع سكون النفس اليه. ولاتخلص له بهذا عن الإِلزام، لأن العامي ساكن النفس على هذا الاعتقاد مطمئن القلب عليهُ لا أضطراب له فيه حتى أن انسانا لو رام إزالته عن هذا الاعتقاد لَقصد العامُّي إراقة دمه وإتلافَ مهجتِه. (۱) الكلام: ب د س ص ف ق ن، القول: ا (۳) فزعم: ا ب د س ص ق ن، وزعم: ف (۹) من: ۱ ب د س ف ق ص ــــ:ن (۹) بالحواس: ا د س ص ف ق ن، بحواس: ب (۱۱) وجود: ا د س ص ف ق،'ــ ب ن. (١٣) ولااستدلال مع هذا العامي: قفزة الى آخر ٢ ب/د (١٥) الالزام: ا ب د س ص ف، ...: ق ن. (١٦) النفس اليه: ا ب د س ص ف ق، ...: ن (١٨) ان انسانا

لو: ۱ د س ف ق، لو ان انسانا: ب ص ن.



١٢/س) وكذا الاعتبار في العلم الاستدلالي. والذي يدل/على بطلان الحدود 15 المقسَّمة أن التقسيم وضع لمعرفة الكليات بوساطة الجزئيات. ويُسمى هذا عند اهل المنطق استقراء. والتحديد وضع لمعرفة الجزئيات بوساطة الكليات. ويسمى هذا برهانا. فمن جعل الأمرين بابا واحدا فهو قليل الحظ من العلم بالحقائق.

(۱) وزعم: ب س د ف ل ن، فزعم: ق (۱) عن ضرورة: ا ب د س ص ن،...: ق (۷) عن:
 ب د س ص ف ق ن، الا عن: ۱ (۱) العلوم: د س ف ق، المعلوم: ۱ ب ص ن (۱۲) لخرج:
 أ د س ق، فيخرج: ف، يخرج: ب ص ن (۱٦) بواسطة: ق ن،بوساطة: س ف ق (هامش)
 (۱۷) بواسطة: ق ن، بوساطة: س ف ق (هامش)

- 1· -





.

.

(١) وتبت: ١ ب س ص ف ق ن، وقد تبت: د (٣) انما يجعلول: ١ د س ف ق، لم يجعلوا: ١، لم يجعلون: ب ص (٠) الله ـــ ب فقط (٦) العلم: ١ د ص ف ق ن،ـــ: س ب (١٠) الاعتقاد والعقد: ١ د س ف ق ل، العقد والاعتقاد: ب ص ن. (١١) اجزاء جسم: ب د س ص ف ق ن، اجزاء الجسم: ١ (١٦) هي: ١ د س ف ق،ـــ: ب ص ن



أبو المعين النسفى والعدول عما لا التباسَ فيه من حقائق الألفاظ مُضادٌّ للغرض الذي وضع له التحديد. والله الموفق. وذكر القاضي ابوبكر محمد بن الطيب الباقلاني من جملة الأشعرية أن العلم هو معرفة المعلوم على ما هو به. 5 وهو أيضا فاسد. لأن العلم لو كان معرفة، لكان العالم عارفا. والله تعالى يوصف بأنه عالم ولا يوصف ٪ بأنه عارف. (۳أ/ف) / ولا يلتفت الى قول بعض الكرامية أن الله تعالى يوصف بأنه عارف (٢-/أ) كما يوصف بأنه عالم لاتحاد العلم والمعرفة. لما أن هذا خلاف إجماع المسلمين. ولأن المعرفة اسم للعلم المستحدَث لا لمطلق العلم. يقول عرفت (٣أ/ف) 10 فلانا أي استحدثتُ به علما./كذا ذكره بعض الناس. وقيل هي الانكشاف عن شيء بعد لبس وتوهم. وقال زهير: شعر: / وقفتُ بها من بعد عشرين حِجَّةً. فَلأَياً عرفتُ الدار بَعْدَ تَوهُّم . وقال عنترة: هل غادر الشعراء من متردَّم. أم هل عرفتَ الدار بعد توهم. (3/12) 15 فعلى هذا نزلَت المعرفة من العلم / منزلة القصد من الأرادة. (٣) والله الموفق: ب د س ص ف ن،...: ا ق (١٠) المستحدث: ا ب د س ف ق ل، المتحدث: ص ن (۱۱) ذکرہ: د س ف ل، ذکر: ا ب ص ف ن (۱۲) عن شیء: ا د س ف ق،۔۔ : ب ص ن. شعر: أس فقط (١٤) فلايا: فلانا: ب (١٥) وقال: د ن، قال: أ س ص ف ق. عنترة: ۱ ب د س ف ق ن، غيره: ص (۱۷) منزلة: ب ق ن، بمنزلة: س



وقال بعض اهل اللغة: بأن العلم اسم شامل على مايتعلق بالمعنى في الجملة وما يتعلق به في التفصيل. والمعرفة اسم لما يتعلق بالمعنى في التفصيل بيانه: أنك تقول أَعْلَمُ زيدا كما تقول أعرف زيدا. فيتعلقان بذات زيد منفصلا عن خبر يتعلق به. وتقول علمت زيدا عالما فيتعلق العلم بمعنى الجملة المركبة من المبتدأ والخبر. ولايقال عرفت زيدا قائما. إلا إذا أريد بقولك 5 قائما الحال لا الخبر. فلو تحققت هذه العبارة في الفرق لبطل تحديد أحدهما بالآخر. وعلى هذا ينبغي ان يجوز وصف الله تعالى بأنه عارف لتعلق علمه بالمعلومات على التفصيل إلا أن الامتناع عنه لعدم ورود التوقيف (٣ب/ل) /وذكر أبو بكر بن فورك أن العلم صفة يُتأتى بها من القادر إحكام الفعل 10 وإتقانه. وهذا التحديد لايطرد. فإنا علمنا بالقديم تعالى وبصفاته وبالمحالات. ولا يتأتي بهذا العلم إحكام الفعل وإتقانه. فاذاً لاتاثير لهذا النوع من العلم في إحكمام الفعل وإتقانه. وبعض الاشعرية قال: إنه درك المعلوم على ما هو به وهو فاسد. لان لفظة الدرك مشتركة. يقال أدركه اذا أحاط به، وأدركه اذا لحق 15 به وأدركه اذا فهمه. وادركت الثمار اذا نضجت. (٢) في: اد س س ف ق، من: ب ص ن (٨) ورود: ا ب س ص ف ق ن، ــ: د. لعدم: بعدم: د (١١) لايطرد: ق ن،ايضا لايطرد: س (١٣) في احكام الفعل: أ ب س ص، احكام الفعل: ق د،...: ن (١٢) فاسد: ب ق ن ف، فاسد ايضا: س د (١٥) مشتركة ايضا: س. اذا... اذا: اي ا: افقط (١٦) الثار: ١ ب د س ف ق ن، النار : ص



وكذا الله تعالى يُعلم ولايدرك، إذ الإدراك عبارة عن الإحاطة بحدود الشيء ونهاياته على مانبين حقيقة هذا في مسألة الرؤية إن شاء الله تعالى. / وبعض مشايخنا، رحمهم الله، قال في حده: إنه تبين المعلوم على ما هو (٤ب/س) به. وقيل هو اختيار أبي اسحق الاسفراييني، رحمه الله، كذا حكى عنه 5 بعضُ أصحابه من اهل ديارنا. وهو فاسد. لان الله تعالى يقال له عالم ولايقال له متبين ولان التبين مشترك/يقال تبينت (٣ب/ق) الأمرَ اي علمت وتبين لي أي ظهر. ومن خاصية اللفظة المشتركة بقاء الالتباس عند سماعها الي أن يُعيَّن المراد بها بالدليل. وهذا يضادّ الغرض من التحديد، وهو الإعلام بحقيقة المحدود على مامر. 10 والمحكى عن الاشعرى أن العلم ما أوجب العالمَ أي حقق له الوصف بأنه عالم. وبعض أصحابه عبر عن هذا المعنى فقال: العلم صفة يشتق لمن قام به الوصف بانه عالم. وتارة يقولون العلم هو الوصف الذي من قام به كان عالمًا./وهذه اللفظة هي اختيار أكثر أصحابه وهو لفظ يحيط (٣ب/ف) بجميع المحدود ويمنع ماوراءه عن الدخول/تحته. والخصوم يقولون هذا (٥ب/د) 15 منكم تعريف الشيء بما يُتَعَرَّف هو به فإنكم اذا سئلتم عن العلم عرّفتموه بالعالم، فقلتم ما أوجب العالمَ او ذكرتم إحدى العبارتين. (٣) رحمهم الله: د س،۔ : أ ب ف ق ن (٤) رحمه الله: د س،۔ : أ ب ف ق ن. الهل: د س ف ق،۔۔.: ب ص ن (٦) له عالم: س ق، عالم: ن. يقال له:۔۔.،: ب. التبين: ا ب د س ل، التبيين: ص ق ن (٠) تبينت: ا د س ف، بينت: ص ق ن. اي علمت (٧) وتبين لي اي ظهر: ا د س ف ل ق، وتبين لي: ب ص ن (٨) يعين: ب س ف د ص ن، يتعين: ق (١٠) العالم: د س ف ق، ...: ن (۱۱) یشتق: ا د س ف ق، یسبق: ص ن، سیق: ب



تبصرة الأدلة الباقيتين وهذا تعريف العلم بالعالم. ثم اذا سئلتم عن العالِم قلتم العامُم من قام به العلم أو من له العلم. فقد عرفتم العلم بالعالم والعالم بالعلم. والشيء متى عرف بما يعرَّف به بقى كل واحد منهما مجهولا كمن قال جاءني زيد. فقيل له ومن زيد؟ فقال: ابن عمرو. فقيل له ومن عمرو 5 (٤أ/ل) هذا؟/فقال: ابو زيد. بقي كل واحد منهما مجهولا ولا تحصل المعرفة بأحدهما. والخصوم يصولون على الاشعرية بهذا الاعتراض. وما يمكن ان يدفع به (٥أ/س) هذا الإشكال ويُتخلُّص/عن هذه الاستحالة بأن يقال إن هذا الاعدراض صدر عن الجهل بما وضع له الحد. وبالوقوف على ما وضع له التحديد 10 يطهر بطلانه. وبيان هذا أن العلم بأمر ما قد يكون علماً به مطلقاً مبهما من غير وقوف مَن علمَه على الحقيقة التي بها يمتاز المعلوم عن غيره مما يناسبه أو يقاربه. وقد يكون علما حقيقيا وقف مَنْ علمَه على الحقيقة التي بها يمتاز المعلوم عما يناسبه او يقاربه كعلم عامة الخلق أن زيدا آدمي وهو علم ثابت 15

(۱) الباقیتین .... الباقیتین: النافیتین: ب فقط (۲) ثم: ا ب س ف ق ن، و: د. قلتم: اب س ف ق ن، فقلتم: د (٥) ابن عمرو: ا د م ف ق، ابو عمرو: ب ص ن (٦) هذا: ب س ص ن، ...: ا ف ق د. ابو زید: ب د س ص ف ق ن، ابو زید هذا: ا (٦) ولا: فلا: ب (٨) یصولون: د س ف ق ن، یقولون: أ (١٠) وبالوقوف... بطلانه: ا ب ص ف ق ن، ویظهر بطلانه بالوقوف على ما وضع له التحدید: د س (١٢) مما: ب س ص ف ق ن، عما: ا (٢٢...١٤) عن غیره... المعلوم: ا س ص ف ق ن، ...: د (٤٢) بها يمتاز: يمتاز: ب



على طريق التيقن لا ارتياب للعالم فيه ولا اضطراب لقلبه ولا اعتراض عليه للشكوك ولا اعتراء للخواطر الموجبة للتردد. ثم هو مع هذا، عِلم مُبهم مطلق لاوقوف للعامى على الحقيقة التي بها يمتاز الادمي عما يناسبه في القوة الحيوانية ويقاربه في اشتراكه إياه في 5 العقل والنطق. وبمثل مَن عَلِم من حذاق المتكلمين أو الفلاسفة الادمي بحقيقته التى بها يمتاز عن غيره كمان علمه به علما حقيقيا. ولست أعنى بهذا أن علم العامي بكون زيد ادميا ليس بعلم حقيقةً. بل هو علم حقيقة ينافي/الجهل والظن والشك وجميعَ أضداد العلم. إنما أعني به أنه مع ٤أ/ق) هذا العلم ليس بواقف على حقيقته التى بها يمتاز عمن ليس بادمي.

10 والمتكلمون يعلمون أنه آدمي. ويعلمون مع هذا تلك الحقيقة التي بها يمتاز عن غير الآدمي. واذا ثبتت هذه المقدمة.

فنقول إن التحديد ما وضع لإثبات العلم المبهم المطلق، بل هو حاصل لمن لاعلم له بالحد بل وضع لاثبات العلم بتلك الحقيقة/التي بها يمتاز (٤/أف) عن غيره، ولهذا يحصل به جميع أجزاء المحدود ومنعُ غيره عن مشاركته فيه

> (۱) طريق التيقن: ۱ ب س ف ق، التيقن: د، طريق اليقين: ن (۳) لا وقوف: ولاوقوف: س (۳-٤) يمتاز بها: ۱ ب ص ن، بها يمتاز: د س ف ق (٥) بمثل: د س ف ق ، يميل: ب ن (٢) بها يمتاز: يمتاز بها: ق. علما: ۱ ف ن س ب ق، ... د (٧) العامي: د س ف ق، الادمي: ن (٨) انما: ۱ د س ف ق، وانما: ب ف ن س ب ق، ... د س ف ق، الادمي: ن (٨) منا: ۱ ق. علما: ۱ ف ن س ب ق، ... د (٢) العامي: د س ف ق، الادمي: ن (٨) انما: ۱ ق. د س ف ق، الادمي: ن (٨) انما: ۱ من ف ق، منا: من بها يمتاز: يمتاز بها: ق (١٣) فنقول: د س، نقول: ۱ ب ف ق ن، (٢٤) مشاركته: د س ف ق، مشابكته: ب ن. جميع: د ق، جمع: ۱ ب س ف ن. فيه: د س ف ق ن. فيه: د س ف ق من المانية من الماني مالية من المانية من المانية من المانية منه، منه، منانية من المانية من من المانية من المانية من المانية من المانية من المانية من المانية من مانية م منانية من المانية من المانية من المانية من المانية من مانية من مانية من مانية من من مانية م من مانية مانية مانية مانية مانية مانية مانية مانية مانية مانيه ماني ماني مانيمه مانيه ماني مانيمه مانيمه مانيمه ماني مانيم مان ماني مانه م



واذا كان كذلك كان العلم معلوما عند كل أحد على طريق الإبهام والإطلاق.

وكذا العالم كان معلوما عندهم على طريق الإبهام والإطلاق. فان كل (٥ب/س) عامي يعرف / أن زيدا عالم بصناعة كذا، وأن له بها علما/وكذا كل (٤ب/ل) أحد يعلم من نفسه انه عالم بمعلومات كثيرة/وأن له بها علما، وان / كان 5 (١٥ب/ب) لايعلم حقيقة العلم التي بها يمتاز عن غيره، فوقعت الحاجة الى بيان تلك (٥أ/د) الحقيقة. وكذا في حق العالم فاختلفنا في بيان تلك الحقيقة.

فقلنا نحن: حقيقة العلم أنه يوجب كون من قام به عالما، أو هو الوصف الذي من قام به كان عالما. وهذا لأنا عرفنا العلم والعالم على الاطلاق، غير أنا جهلنا الحققة التي بها يمتاز كل واحد منهما عن اغيارهما. فتأملنا 10 فعلمنا أن العالم ما كان عالما لكونه أسود وقيام ما السواد به لأنا نشاهد السواد في أجسام ليست بعالمة. وكذا في البياض والحركة والسكون والاجتماع والافتراق والطُول والقِصَر. وكذا في الطعوم والروائح كلها.

فظهر أنه ما كان عالما إلا لقيام العلم به فكان هذا حقيقة العالم. وكذا العلم تأملنا فيه فعلمنا أنه لايوجب كون من قام به متحركا ولا ساكنا 15 ولامجتمعا ولامفترقا ولا أسود ولا أبيض فعلمنا أن حقيقته أنه يوجب (٤أ/ص) كون من قام به عالماً إذ لا اثر له الا هذا./

(٣) وكذا العالم.. والاطلاق ...: ب. الاطلاق: الاطلاق: س (٤) ١... كدا: كذلك: ق (٦) يمتاز: ا س د ص ف ق...: ن (٧) فاختلفنا: ب د س ص ف ق ن، واختنفنا: ۱ (٩) العلم والعالم: والعالم العلم: س (١٠) عن: ف ق ن، من: س. (١٢) ١... في: د س ص ف ق ن، من: ۱ (١٤) فظهر: د س ف ق، فعلم: ا ب ص ن (٠) العلم: ا د س ض ق، حقيقة العلم: ب ن (١٦) مفترقا: ۱ د س ف ق، متفرقا: ب ن (١٧) الا هذا: ب د س ص ف ق ن. بهذا ا.





صحيفة ٦ أ في: د (٩) البدائه: س ق ف د، البداية: ب ن (١١) بدائه: س ق ف، البداية: ب د ن (١٢) انما: ق،...: ا ب ص ف ق د ن، اذا كان: د، اذ كان: س،....: ا ص ف ق ن (١٥) شبه: د س ف ق ن، شبهة: ب

- 1. -



أعني ما وجد اتفاقا من غير أن يكون له علة الحكم الثابت في الأصل فيناظران ليظهر وصف العلة من وصف الوجود الواقع اتفاقا/فيلحق (٢٠/س) بالأصل الذي يشاركه في وصف علة الحكم الثابت فيه. واذا لم يكن لهؤلاء المتجاهلة أصل مُجمَع عليه لايتصور مناظرتهم. ولكن 5 ينبغي ان يعاقبوا بقطع الجوارح والضرب المبرّح ومنع الطعام والشراب. فإذا استغاثوا وضَجروا وطلبوا الطعام والشراب، قيل لهم لا حقيقة للقطع والضرب والجوع والعطش. إنما ذلك كله حسبان وظن منكم، وهو في الحقيقة إيصال الراحة إليكم وإنعام عليكم الى أن تتركوا العناد وتقروا بالحقائق.

- 10 ثم هم بإنكارهم العلوم والحقائق مقرون أن لاحقيقة لقولهم ومذهبهم وأنهم لايعلمون صحة/مذهبهم وبطلان قول خصومهم. ومن أقر ببطلان (٥أ/ق) مذهبه كفي خصمَه مؤونة مجادلته ومناظرته معه، وكذا بقاؤه الى هذه المدة دليل أنه يعرف الحقائق. إذ لو لم يكن عالما بأسباب البقاء فاجتلبها وبأسباب الهلاك فاجتنبها لَما تصور بقاؤه بل تلف بأوحى مدة.
  - 15 فان من لم يتناول الأغذية ولم يلبس الثياب الدافعة لمَعرّةِ الحر والبرد ولم يتحرز عن اقتحام النيران المضطرمة وإسقاط نفسه من الامكنة المرتفعة

(۱) له: سص د...: ب ق ن ف (٦) الطعام والشراب: ف ق ن، الشراب والطعام: س (١١) خصومهم: ا د س ف ق، خصمه: ن (١٢) ومناظرته معه: ا د س،...: ب ص ف ق ن (١٣) يعرف: د ف س ق، لايعرف: ب ن (١٤) تلف بادني: د، تلف باوحي (اسرع): ا س ق ف، باوحي: ب ن، باوعي: ص (١٥) من: ا د س ف ق،...: ب ص ن. لمعرة: ا د س ف ق ل، لمضرة: ب ن، لمعنى: ص (١٠) الحر: الحد: ب. البرد: البود: ب. يتحرز: د س ق ف (هامش)،



ومقاربة الأفاعي الناهشة والعقارب اللادغة لَتَلِفَ من ساعته. فدل بقاؤهم الى هذه المدة على علمهم بحقائق الأشياء.

(٥ب/ل) وكذا قولهم / لاحقيقة للأشياء تحقيق منهم لنفي الحقائق فكانوا مبطلين مقالتهم بنفس مقالتهم.وشبهتهم أنّ أعلى أسباب العلم عندكم الحواس (٥أ/ف) الخمسُ وهي لاتصلح سببا له / لأن قضاياها متناقضة فإن المَمْرُورَ يجد 5 (٥أ/س) العسل مرّا / وغيرَه يجده حلوا. والأحولُ يرى الشيء شيئين وغيرُه يراه (٨أ/د) واحدا. وذلك كله عملُ / الحس. وماتناقضت قضاياه كلَّ هذا التناقض/ لايصلح دليلا لشيء فضلا عن أن يكون سببا مُثبِتا.

وهذه الشبهة تدل على أنهم يعلمون الحقائق ويثبتونها غير أنهم يعاندون. فإنهم لو لم يعرفوا الحواس انها ما هي وأن قضاياها متناقضةٌ وأن 10 ماتناقضت قضاياه لايصلح دليلا؛ وأن القضية ما هي وأن الدليل ما هو وأن العسل ما هو وأن المَمْرُورَ من هو وأن المرارة ما هي وانه يجد العسل مرا وان الاحول من هو وان الرؤية ما هي وانه يرى الواحد إثنين وأن الواحد ما هو وأن الإثنين ما هو؟

لو لم يعلموا بحقائق هذه الأشياء لما استغلوا بإيراد هذه الشبهة. فَعَيْنُ ما 15 استدلوا به دليل بطلان قولهم. ثم الحلاف بيننا وبينهم في الحواس في حال سلامتها. وقط لاتتناقض قضاياها عند سلامتها واندفاع الآفات عنها. وإنما يختل إدراكها عند اعتراضات الآفات. ولاكلام في تلك الحالة

(۱) مقاربة: ۱ ف ق ن، مقارنة: د س ب (۰) اللادغة: د س ق ف، اللاذعة: ن، اللاذغة: ب
 (٥) يجده: يجد: ق (٧) كل ذلك: ۱ ب ف ق ن، ذلك كله: د س ق (هاش) (٩) على: ۱ ب
 ن ق ...: د س ف (۰) يعاندون: معاندون: س (۱۰) قضاياها: ب د س ف ق ن، قضاياه: ۱
 (۱) القضية: ۱ ب د س ص ف ق، القصة: ن (۱۰) استغلوا: ۱ د ف ق. اشتغلوا: ب س ن،



وطائفة من هؤلاء المتجاهلة لايثبتون القول بنفي الحقائق بل يقولون / (٤أ/أ) لاندري هل للأشياء حقيقة أم لا؟ وهم المتشككة. ويقال لهم هل تدرون أنكم لاتدرون؟ فإن قالوا: نعم. فقد أقروا أنهم يدرون وهو نقض مذهبهم. وإن قالوا لاندري أنا لاندري. سئلوا عن نفى الدراية عن درايتهم. ثم عن الثالث والرابع الى ما لايتناهي. ثم هذا يُبْطِل قولهم / (٥٠/ق) 5 حيث أقروا أنهم لايدرون مذهبهم ثم يَعاملون بما بينا من قطع الجوارح وغيرها / ليظهر عند ضجرهم أنهم يدرون. وكذا بقاؤهم يدل على أنهم (٨أ/د) (۳ ب/س) ىدرون /الحقائق ويعاندون. وطائفة أخرى منهم يزعمون أن حقائق الاشياء تابعة لاعتقادات المعتقدين 10 فيقال لهم إنا نعتقد أن حقائق الأشياء ليست بتابعة لاعتقادات المعتقدين، فهل خرجت الحقائق عن أن تكون تابعة لاعتقادات المعتقدين/تبعا لاعتقادنا. (٦أ/ل) فإن قالوا: نعم فقد أقروا ببطلان مذهبهم. وإن قالوا: لا. فقد أقروا أيضا بأن المعتقدَ لم يصر تابعا للاعتقاد. ثم يوءلَمون بالضرب المؤلم وقطع الجوارح فاذا ضجروا وصاحوا 15 واستغاثوا يقال لهم: اعتقدوا أن ما يفعل بكم هو إلذاذ وإنعام وإيصال الراحة إليكم ليصير كذلك تبعا لاعتقادكم فتنهتِكُ حينئذ أستارهم ويتبين عنادهم/ (٥٠/ف) ومكابرتهم وهؤلاء الفرق يُسَمَّوْنَ السوفسطائية. والله الموفق. (۱) يثبتون: ب د ن، ييثون: س ف ق (۲) لاندري: ب د ن ق ن،...: س. هل: د س ف ق،....: ب ن (۲\_۳) ۱\_۲ تدرون: أ س ف ق ن، تدعون: د (۳) يدرون: ا ب س ف ن، يدعون: د . نقض: ا ب د س ف ق ل، بعض: ن. (٤) مذهبهم: د س ف ق ، ــــ: ن. تم: ا ب س ق ن، ...: د ف (۷) على: د س ف،...: ب ق ن (۹) الحرى: ا ف ق ل،...: ب د ص ن (۱۱) لاعتقادات: ا ب د س ق،۔۔.: ص ن. (١٤) بالضرب المؤلم وقطع الجوارح: د، بالضرب وقطع الجوارح: س ف ق، بقطع الجوارح والضرب: ن (١٥) الراحة: ١ ب ف ق ن، راحة: د س. اليكم:

ق، ... : ب س ف ن د (۱۷) الله الموفق: ب د س ف ن، ... : ق



# الكلام في أسباب المعارف

وإذا ثبتت الحقائق والعلوم فنقول: إن أسباب العلم وطرقه ثلاثة. أحدها الحواسٌ السليمة وهي: حاسَّة السمع وحاسة البصر وحاسة الشمّ وحاسة الذوق وحاسة اللمس. والثاني: خبر الصادق. والثالث: العقل. والسوفسطائية أنكروها كلها. 5 وقد مر الكلام في الحواسٌ. وقد أقر بكون الحواسٌ من أسباب المعارف جميعُ العقلاء سوى هؤلاء المتجاهلة. ووافقهم في نفى كون الخبر من (٥ب/د) أسباب المعارف فريقان / من الاوائل أحدهما السمنية. والثاني: البراهمة. ووافقهم في نفى كون العقل من أسباب المعارف السمنية لاغير. وإلى القول ببطلان النظر وخروج العقل من أن يكون من أسباب المعارف 10 ذهبت الملحدة والرافضة وجماعة المشبهة. فآما البراهمة، فإنهم يقرون بكون العقل من أسباب المعارف. فأما الكلام في الخبر فإنهم يقولون: إنه قد يكون صدقا وقد يكون كذبا (٨أ/س) فكان في نفسه/ مختلفا ولأيدرى الصدق من الكذب فلا يثبت به العلم. فيقال لهم: قولكم: إن الخبر ليس من أسباب المعارف خبر منكم أيضا. 15 وقد اقررتم ببطلان الخبر فكان هذا إقراراً ببطلان مقالتكم. (١) الكلام: ١ ب س ص ق ن، القول: د. فصل الكلام: ف ل (٣) احدها: س ف ق، احداها: ن (٥) انكروها: ١ ب س ف ق ن، انكروا: د.من: ١ ب ف ق ن، انها من: دس (٨) من الاوائل: ا د س ف ق ل، ــ: ب ص ن. (٠) الثاني: د، الاخر، : ب س ف ق ن (٩) المعارف: ا د س ص ف ق، ب ن (۱۲) فانهم: اب ف ن، فهم: د س ق (۱۰) ایضا: ق، ب د س ف ن.



أبو المعين النسفى ويقال للسمنية منهم: بم عرفتم ان ما/وراء الحواس ليس بحجة ولا من (٤ب/ن) أسباب المعارف أبالحسّ عرفتم أم بغير الحس؟ فإن قالوا / عرفنا بالحس (٢ب/د) قيل لهم: بأي حسّ عرفتم؟ ويذكر كل حسّ على حِدة ليظهر / بطلان (٦أ/ق) دعواهم.

- 5 ويقال: لهم ما بالنا لانعرف ذلك بالحس ونحن أرباب الحواس السليمة؟ ولا يجرى الاختلاف في المحسوسات بين أرباب الحواس السليمة. وإن قالوا: عرفنا ذلك بغير الحس، فقد أقرو أن شيئا سوى الحواس من أسباب المعارف. ثم نفس الكلام منهم دليل أنهم عرفوا بالخبر / شيئا لأنهم تكلموا (٦-/ل) بلغة من اللغات.
  - 10 ومعرفة اللسان واللغة ليست بالحس ولابالعقل إذ أوفر خليقة الله عقلا وأذكاهم حِسّا لو سمع لغة لم يتعلمها لايعرف معناها، وإنما يعرف ذلك بإخبار المُلقِّن.

ثم بإنكار الخبر تعطيل السمع واللسان وكفران لنعمة الله تعالى بهما 14 وإلحاق نفسه بالبهائم. اذ بالبيان بان الانسان من الحيوان ولايرضى بهذه الرتبة لنفسه مجنون. /ولا يقال: إن الخبر إن بطل فسائر أقسام الكلام باق. وهي الاستخبار (٥٠/ص) والأمر والنهي. ولان هذه الأقسام لاتعرف صيغاتها إلا بإخبار الملقن ولأن كل قسم من هذه الأقسام يبطل ببطلان الخبر.

> (٢) عرفتم: د س ف ق ل، ...: ا ب ص ن. ابا لحس: ا ب س ف ق ن، بالحس: د (٠) فان قالوا: ا ب ص ف ق ن، فان قالوا ام بغير الحس فان قالوا: د (٦) ولايجري.. السليمة: ا د س ف ق...: ب ن (١٤) اذ: ب ف ق ن، لان: س د (١٧) ولان: د ب س ف ق، لان: ن (٠) هذه: ب ف ق ن، جواب هذه: د س. صيغاتها: د س ف ق ن. صياغاتها: ف هامش، صنعا بها: ب



(٤ ب/أ) اما الاستخبار. فلأن الخبر إذا لم يوجب العلم خرج الاستخبار. عن حد (٨ب/س) الفائدة / والتحق بالعبث. / ولا كل استخبار فيه معنى / الخبر. لولا هو لبطل الاستخبار. فإنك إذا قلت هل في الدار زيد.؟ تقديره أريد (٦٦/ف) أن تخبرني بكونه في الدار إن كان وبنفي كونه فيها إن لم يكن. وإذا قلت اسْقِنى: تقديره أطلب منك أن تسقِيَني. وكذا فيه إخبار عن 5 حسن المأمور به ولو لم إيكن هذا الإخبار ثابتا لخرج الأمر عن أن يكون صادرا عن حكيم. وإذا قال لاتضرِبْني فكأنه قال أطلب منك ان لاتضربَني أو أكره أن تضربَني. وكذا فيه إخبار عن قُبح المنهي عنه. ولولا هو لخرج النهي عن أن يكون صادرا عن حكيم. وإذا قال: يازيد. فكأنه قال: أدعو زيدا. وإذا قال: 10 (٥أ/د) ليت زيدا عندنا! فكأنه قال أتمنى كون زيد عندنا/. واذا كان كذلك عُلم أن الكلام كله يبطل ببطلان الخبر وتتعطل فائدة السمع واللسان ويلتحق الانسان بالبهائم. وما يقولون أن الخبر يتنوع إلى صدق وكذب، نقول ما يحتمل الكذب لايوجب العلم. وانما يوجب العلم ما لايتصور كونه كذبا وهو ما تواتر من الأخبار. اذ كون مثلها 15 كذبا مستحيل. وكذا ما تأيد بالبرهان المعجزي وهو قول الرسول. وقط لم يتمكن كذب في هذين الخبرين والله الموفق. (٤) بنفی: د س ب ف ن، تنفی: ق (٥) تقدیره: ا ب د س ف ق،۔۔۔: ن (٦) لخرج: د س ف ق ن، یخرج، ب (۷) واذا: ا ب س ف ق ن، فان: د (۷) هذا: س د، هو: ب ف ق ن، عن: س ف / من: ق ن. (١٢) واذا كان كذلك (قفزة الى ص ٥ ب سطر ٣ في: د (١٥) الأخبار: ف ق ن س(هامش)الاخبارات:س (٠) مثلها: س، مثله: ف ق ن. مستحيل: ب س ف ن، يستحيل: ق (١٧) وقط: ب ف ق ن، فقط: س (١) لم يتمكن كذب (كذبا: ن): د س ق ن، لايتمكن كذب: ف. (١٨) والله الموفق: ١ د س ف والله اعلم، ب ص ن \_ ق

- ٢٦ -



واما الكلام في العقل انه من اسباب المعارف / فمن انكر ذلك / يتعلق (١/٨أ/ب) بكون قضاياه متناقضة لان كون العقل من اسباب المعارف وكون (٧ب/ق) الاستدلال به والنظر مما يفضيان الى العلم. اما ان يعرف بالعقل واما 5 ان يعرف بغير العقل. فان قلتم / انه يعرف بالعقل ففيه سئلتم وفي النظر به نوزعتم. وان قلتم (٧أ/ل) عرف ذلك بدليل اخر. قيل لكم ما ذلك الدليل؟ فان قلتم هو الخبر، (٩أ/س) قيل بخبر من عرفتم ذلك / وبم عرفتم ان المخبر صادق فيما قال. وان قلتم بالحس قيل فبأي حس عرفتم ذلك؟ اشيروا اليه وعينوه ليظهر 10 تعنتكم ومكابرتكم ولانا من ارباب الحواس السليمة ولا يختلف ارباب الحواس السليمة في معرفة المحسوسات. واهل الحق يقولون كون العقل من اسباب المعارف يعلم بالضرورة. فان العلم الثابت ببديهة العقل علم ضروري كعلم الحواس. فان العلم بان كل الشيء اعظم من جزئه وان جزءه اصغر من كله ضرورى. 15 فان زيدا بكليته اعظم من يده وحدها اذ في كله يده وزيادة. ويده اصغر من كله. وكذا العلم بان المستويين في زمان اذا اتصف احدهما بالتناهي في الوجود كان الاخر ايضاً تناهيا في الوجود. (٦) انه (بانه: ن) يعرف... الدليل فان قلتم: ب د س ص ف ن ق،... ا (٩) فبأي: د س ف ق، قیل باي: ب ن، (۱۰) لانا من: ا د س ق، لانا: ف، لا: ب ص ن (۰) ولا: د س ف ن، فلا: ق (١٣) الثابت: ا س ق، ...: ب ص ن (٠) علم: س، ...: ف ق ن الشيء: ف ق س، شيء: ب د ن (١٧) كان الاخر ايضا... في الوجود: ا س د ف ق،۔۔.: ب ص ن.



- 11 -



وكذا عند اشتباه كل محسوس يفزع الى الحاسة المُعَدَّة لارداك ذلك النوع من المحسوس.

فدل أن العلم بان العقل من اسباب / المعارف وان النظر مما يفضى الى (٥أ/أ) العلم مما جبل عليه البشر. وكذا العقلاء باسرهم ينظرون في المكاسب 5 ويميزون بين النافعة منها والضارة فيشتغلون بالنافعة منها الرابحة ويجتنبون

بي ويميزون بين النافعة منها والضارة فيشتعلون بالنافعة منها الرابخة ويجتبون الضارة الخاسرة. ولو تُؤْمل حال هذا الجاحد لوجد مشتغلا به في اكثر حالاته لتسوية اموره الدنيوية لايلتام له امر معيشته ولاتنتظم له اسباب ترجِيَة عمره الا بذلك.

وكذلك دل بقاؤه الى هذه الحالة على وجود هذا الصنيع منه فدل انه 10 في الانكار معاند يروم بذلك التفصي عن ربقة التكليف والتخلص عن لوازم الامر والنهي. ولان النظر في نفيه اثباته اذ نافي النظر ينفيه به. اذ ليس له دليل سوى النظر. فانه لو ادعي معرفة صحة نفيه بالحواس او بالبدائه لطولب باحالة ذلك الى حاسة معينة فيظهر حينئذ تعنته.

وكذا لو ادعى معرفته بالبدائه ويقال له إنّا ارباب الحواس السليمة / (١٠أ/س) 15 والعقول الوافرة فما بالنا لا نعرف؟ فان قال انكم تعرفون ذلك غير انكم تعاندون لاينفصل بهذا ممن يقلب عليه الامر. ونقول له انك تعرف صحة قولي وفساد قول نفسك، غير انك تعاند فلم يبق له الا النظر. وبه استدل حيث قال ان قضاياه متناقضة. فدل ان نافيه مثبت ضرورة،

> (٩) وكذلك دل: د س ل، فدل: ١، ودل: ب ص ف ق ن (١٠) التفصي: ١ د س ف ق، التقصي: ب ن، التفضي: ص (١١) النظر: د س ف ق ب، للنظر: ن (١٣) بالبدائه: د س ف ق، البداية: ب ن (١٦) بهذا: ب ف، ـــ: ١ د ص س ق ن (١٨) ١ ـــ ان: د س ف،ــــ: ن ق



ومثبته يثبته ايضا فكان ثابتا باجماع العقلاء. وكذا باتفاق الخصم الذي هو من اصدق الشهادات. وكذا كل شيء في نفيه إثباتهُ كان ثابتا ضرورة ويُخَرَّجُ هذا الكلام على طريقة المطالبة. (٧ ب/د) فيقال له: اتنفى النظر بالنظر أم بغير النظر؟ / فإن قال: بالنظر فقد أقر بثبوته وإن قال: بغير النظر طولب بذلك على حسب ما مرّ. 5 يبقى سؤالهم أنكم بم عرفتم ثبوته؟ قلنا: هذا منكم نظر فاشتغالكم به إقرار منكم بثبوته. ثم يقال عرفناه (٨أ/ل) بكونه مفضيا الى العلم اذا سلكناه فأفضى بنا اليه / كما سلكتم انتم فأفضى بكم الى العلم في أكثر أمور ديناكم وأفضى بكم بزعمكم الى العلم بأنه ليس بثابت إذ نفيتموه به. 10 وعرفنا أيضا بكون الخلائق مجبولين عليه اذا حَزَبَهم أمورٌ يتعذر عليهم الوقوف عليها بالحواس والبدائه. ويقال: أيضا عرفنا النظر في الجملة بنوع نظر داخل في الجملة وهو مابينا. فإن بما بينا من النظر ثبت أن النظر في الجملة مفض الي العلم. فتثبت (٢ ب/ق) صحة هذا النظر / الذي أدانا الي كون النظر في الجملة ثابتا اذ هو من 15 جملة النظر كما لو قال انسان: كل قول محدث عرض، كان هذا القول اخبارا انه بنفسه عرض. لأنه اخبار عن أن كل قول محدَّث عرض. (٢) الشهادات: ب د س ص ف ق ن، الشهادة: ا. (٠) وكذا... في نفيه: ا د س ف ق، وتحذا في كل شيء،: ب ص ن (٣) طريقة: د س ف ق، طريق: ا ب ن (٨) اذا : ق س ف د، اذ : ن (٩) بانه: د س ف ق، انه: ن (١٢) البدائه: د س ف ق، البداية: ب ن (١٤) مفض: ف ق ن، يفصى: س. (٠) فتثبت: ا ب س ف ن، فثبتت: د (١٥) في الجملة ثُابتًا: ثابتًا في الجملة: ق (هنا رجع الى ٢ب/ق في نسخة ق)



ص (١٦) المحدث: ١ ب د س ق، الحدث: ق. وهو ايضا: ب د س ف ن، ايضا وهو: ق (١٧) الانتان: ١ ب د س ف ق ن، الاتيان: ص.



سفه وهذا خطأ. واعتقد انها لما كانت محدثة ولابد لها من محدث والصانع (٨ب/ل) حكيم لايفعل السفه لم يخلق هذه الاشياء. ولابد لضر، رة اقتضاء المحدثات (٨أ/د) محدِثًا / أن يكون سوى البارى جل وعلا صانع سفيه يتولى تخليق هذه (١٩)ب/ب) الاشياء فوقع / في الباطل لنظره في مقدمة واحدة بهواه دون عقله. ولو تأمل بعقله / لعرف ان ايجاد هذه الاشياء حكمة على ما نبين ان 5 (١١أ/س) شاء الله تعالى / فلم يقع في الباطل. والنظر يكون مفضيا الى العلم بشريطة حصوله في جميع المقدمات بالعقل دون الهوى. وثبت ان لاتناقض في قضايا العقل ولا خلل في كون النظر مفضيا الى العلم عند وجوده بشرطه. ثم نقول هذا الكلام نظر فيجب ان يكون باطلا. 10 ثم يقال لهم لو كان فساد مافسد من النظر والاستدلال يوجب فساد (٨أ/ق) كل نظر مع قيام الدليل على صحته وثبوت القانون المميز بين صحيحه(\*) وفاسده لكان ينبغي ان يخرج الخبر والحس من اسباب المعارف لوجود الكذب في الخبر والغلط في الحس عند البعد اذ يُرى كبير الجثة صغيرا عنده وكذا عند الآفة اذ الاحول يرى الشيء شيئين وحيث لم يبطل 15 الحس والخبر لم يبطل العقل والنظر. والله الموفق. ومما يتعلق الخصوم به ايضا ان حال واحد منا مع البدائه والمحسوسات (۱) هذا: ب د س ف ق، هو: ن. محدث: ا ب د س ق ن، المحدث: ف. (۲) السفه: ب د س ف. السفة: ن، سفها: ق (٠) بد: ا ب د ف ق ن، بد من كاتب: ص (٤) في مقدمة: من مقدمة: ق (٦) فلم: د س ف ق، لم: ب ن (٩) وجوده بشرطه:ف ق ن، وجودشرطه س. (١٠) لهم: ١ د س ف ق، ...: ص ن (١٣) فاسده: د س ف ق، فساده: ن (١٤) البعد اذ: التعداد: ب (١٦) والله الموفق: ١ د س ف،۔۔۔: ب ص ق ن (١٧) البدائه: د س ف ق، البدایة: ب ن (») آخر ۲ب/ق، اول ۸أ/ق



يخالف حاله مع النظريات في التجلى والكشف. واذا كان للضرويات زيادة كشف وتجلٍّ كان بمقابلته للنظريات خفاء والخفاء ينافي العلم.

ويجاب عنه ان دعوى هذه المفارقة في الجلاء والخفاء ممنوعة فان من نظر واستوفى شرائط النظر كانت حاله مع النظريات كحاله مع الضروريات 5 في الجلاء والخفاء.

وانما يقال احدهما اخفى من الاخر في المتعارف لتفاوت طريقيهما في الخفاء والانكشاف لا لتفوتهما في انفسهما غير انهما يفترقان من وجه وهو ان بقاء العلم في الضروريات لايقف على فعل من جهة العالم كم كان حصوله لايقف على فعل من جهته، بل وجد بتولى الله تعالى اختراعه 10 في العبد من غير صنع من قِبله.

فكذلك يتولى ابقاءه من غير صنع من العبد والنظر كما لم يحصل الا بصنع وجد / من قبل العالم وهو النظر. والاستدلال لايبقى الا بصنع (١١-/س) وجد من قِبله وهو تذكر الادلة ودفع الشبه المعترضة فاما في اصل العلم والجلاء والخفاء فلا يفترقان والله الموفق. وفي المسألة كلام كثير غير 15 ان كتابنا هذا يضيق عن استيفاء ذلك. والله الموفق /.

(۱) بمقابلته: د ف ق ن، بمقالته: ب (۲) لا لتفاوتهما: ا د س ف ق، لان التفاوت: ن، الالتفات:
 ب (۱۱) فكذلك: ب ق ن، فكذا: د س ف. لم ...: ب. النظر: ب ن. النظرى: ا د س ف
 ق، ابقاءه: ابقاه: ب (۱۳) تذكر: ا د س ف ق، تفكر: ن، بفكر: ب. الشبه: د س ف ق،
 الشبهة: س. المشبه: ن



تبصرة الأدلة / الكلام في ابطال كون مايقع في القلب حسنه والالهام (۱۹/۱۹) والتقليد من أسباب / معرفة صحة الاديان (٨أ/ف) (٦٦/ن) (٩ب/د) واذا ثبت بما ذكرنا كون الحواس والاخبار/والعقول من اسباب المعارف. فنقول: ليس وراء هذه الاشياء سبب يعرف به صحة الاديان وفسادها 5 و نال قوم: من وقع في قلبه حسن شيء لزمه التمسك به. وهذا محال لان كثرة الأديان ظاهرة وتضادها امر بين. وكل يدعى وقوع حسن ما يدين به وقبح ما يدين به غيره في قلبه. فيؤدي إلى أن يكون كل من يدين بشيء كان دينا صحيحا لوقوع حسنه في قلب المتدين به، فيكون القول بحدث العالم وقدمه وثبوت الصانع وتعطيله وتوحده وتثنيته وثبوت 10 الصفات له ونفيها صحيحا وهذا محال. وكذا ينبغي ان يكون كل دين حقا لوقوع حسنه في قلب من اعتقده، باطلا لوقوع قبحه في قلب من لم يعتقده واعتقد ضده وفساد / هذا (٨ب/ق) مما لايخفي على المجانين. والله الموفق. وقال قوم بان الالهام سبب معرفة صحة الاديان والمذاهب. وهذا ايضا 15 مثل الاول لان كلا يدعى انه ألهم صحة قول نفسه وفساد مذهب خصمه فيؤدي الى القول بصحة الاديان/(\*) المتناقضة على ماقررنا والي القول بأن كل دين صحيح فاسد. ويقال لهؤلاء اني الهمت ان القول بان الالهام الة معرفة صحة الأديان فاسدٌ. (٣) واذا: ا د س ق ن، فاذا: ف. كون: ا ب د س ص ف ق، ـــ: ن (٦) قوم: ا ب د س ق ن، قوم من الفلاسفة: ف (٧) (وتضادها: د س ف ق، يضادها: ب ن (١١ــ) به: ب د س ف ق ن، ــــ ا:. وقبح ما يدين به: ا ب د س ص ف ق، ــــ: ن (١٠) بحدث: ا ب د س ص ف ق،، بحدوث: ن (۱۸) بان: ب د ف ن، ان: ق (۱۹) فاسد: ب د ف ن، مشطوب عليه في: ق (\*) من هنا الي: مقطوع به: في صحيفة ٨٩ سطر ١٤ ناقص في: س. - 72 ---



أصحيح الهامي هذا ام فاسد؟ فان قال هو صحيح فقد اقرَّأن القول بان الالهام الة معرفة صحة الاديان والمذاهب قول فاسد. وان قال ان الهامك فاسد. فقد اقر بكون شيء من الإلهام فاسدا. واذا كان الإلهام بعضه صحيحا وبعضه فاسدا لم يمكن الحكم بصحة كل إلهام على الاطلاق مالم 5 يقم دليل صحته فصار المرجع حينئذ إلى الدليل دون الإلهام. والله الموفق. وبمثل هذا استدل بعض أصحابنا (\*)على المعتزلة في قولهم: كل مجتهد مصيب. فقال: إنى اجتهدت فأدى اجتهادي الى ان المجتهد يخطىء ويصيب. أمصيب انا في هذا الاجتهاد ام مخطىء؟ فان قلت لى انك مخطىء فقد اقررت بفساد شيء من الاجتهاد وبطل 10 قولك كل مجتهد مصيب. وإن قلت إنك مصيب في اجتهادك فقد اقررت بصحة قول من يقول: أن المجتهد يخطىء ويصيب. والله الموفق./ (٩ب/ل) وكذا التقليد ليس مما يعرف به صحة الاديان لانه ان قلد كل متدين (١٠أ/د) فذلك مستحيل لما مر من التناقض في الاديان وان قلد اهل دين من الاديان سئل عن اختياره ذلك وترجحه على غيره من الاديان. فان لم 15 يُقِم الدليل بطل اختياره وإن اقام الدليل / بطل التقليد. وصار المرجع (٨ب/ف) هو الدليل. ويقال له هلاًّ أبطلت التقليد تقليدًا لمن ابطله فبأيّ شيء اجاب بطل التقليد. (۱) هذا: د ق ل، ...: ا ب ص ف ن (۰) هو: ا د ف ق ل، ...: ب ن (۳) ۱ ... الألمام: ف

ق، الهام: ن. بعضه صحيحا وبعضه فاسدا: ف ن، بعضه فاسدا وبعضه صحيحا: ق (٥) فصار: ۱ د ف ق ل، فيصار: ب ن (٠) والله الموفق ـــ: ق (١٠) في اجتهادك: ۱ د ف ق ل،...: ب ص ن. وان: ۱ ب د ق ن، فان: ق (١١) الموفق: ۱ د ف ق ل، اعلم: ب ص ن (٠) ابو بكر محمد بن الفضل هامش: ف

- 00 -



ولان التقليد ليس فيه الاكثرة الدعوى فانه اذا قيل لم قلت ان دينك صحيح؟ قال لان فلانا كان يعتقده. فيقال له ولم قلت ان دين فلان كان صحيحا وكذا لو ذكر ثالثا ورابعا الى ما لايتناهى فيصير كلما كثر ذكر من قلده كثرت الدعوى. والدعوى تصح بالبرهان لابدعوى اخرى. وبهذا يبطل قول من يجعل مجرد الطرد دليل كون الوصف وصف العلة 5 لما في كل محل يرى أن الحكم فيه ثبت، وهذا الوصف فيه موجود. قيل له لم قلت انه ثبت بهذه العلة؟ فكلما كان محال الحكم والوصف اكثر كان الدعوى اكثر الا اذا أقام الدليل ان من قلده كان / دينه لاحاجة به الى بيان أنه اخذ المذهب من فلان كما لو سئل موحد عن 10 محيحا. فان كان ذلك الدليل موجودا في حقه فقد صح قوله غير أنه محمد دينه فيبين انه اخذ المذهب من فلان كما لو سئل موحد عن 10 محمد دينه فيبين انه اخذ المذهب من فلان كما لو سئل موحد عن 10 محمد دينه فيبين انه اخذ ذلك من استاذه.

دين من قلده ولاتثبت به صحة دينه ما لم يبين أن هذا الدين عين ذلك 15 الدين الذي كَان يعتقده من قلده.

(٢) له: ...: ق (٤) قلده: ب د ص ف ق ن، قدره : ١ (٤) اخرى: ١ ف، اخر: ب د ق ن (٥) الطرد: ١ د ف ق ل، الظن: ب ص ن. الوصف: ١ د ف ق ل،...: ب ص ن (٨) اقام: ١ د ف ق ، قام: ب ص ن (١٢) فاذا: ب د ص ف ق ن، واذا: ل، فان: ١ (١٣) وتثبت: ١ د ف ق ل، فثبت: ب ص ن (١٤). صحة: د ف ق ل،...: ١ ب ص ن (١٥) ييين: ١ د ف ق، يتبين: ب ن



مثاله ان واحدا من المسلمين لو سئل الدليل على صحة دينه فقال دليل صحته ان محمدا صلى الله عليه وسلم كان يعتقد هذا الدين. فاذا قيل له و لم قلت انه كان محقا في دينه.

(٦) اذ: ا د ف ق، اذا: ب ن (٩) محمد: د ل، ـــ: ا ب ف ص ق ن (١١) الى: د ف ق،ـــ: ب ن (١٢) والا فلا: ا ف ق ب ل ص، ـــ: ن





أبو المعين النسفي فقال. رحمه الله لايدخل النار الا كل مؤمن فقيل له فالكفار فقال هم مؤمنون يومئذ. كذا ذكره في الفقه الاكبر. فقد جعل الكفار في الاخرة مؤمنين لوجود الايمان بركنه اذ حقيقته التصديق / فقد حصل. (٨ب/ص) فعلى هذا كان المقلد مؤمنا لحصول الايمان منه بركنه وحقيقته. 5 ثم من وجد منه الايمان عند البأس او عند معاينة العذاب او في الاخرة لايكون ايمانه نافعا على معنى انه لاينال ثواب الايمان ولايندفع. به عنه عقوبة الكفر وهذا هو المعنِّي من قول العلماء ان الايمان عند معاينة العذاب لايصح اي لاينفع. فاما هو بحقيقته فموجود. اذ الحقائق لاتتبدل بالاحوال وانما يتبدل الاعتبار والاحكام وما يتعلق به من العلائق. 10 /ثم اختلفوا ان نفع الايمان الحاصل عند الباس ومعاينة العذاب لماذا زال؟ (١٠أ/ل/) قال الشيخ ابو منصور الماتريدي رحمه الله في تأويل قوله تعالى: يوم يأتي بعض آيات ربك لاينفع نفسا ايمانها لم تكن امنت من قبل الاية (\*) ان ذلك الوقت وقت نزول العذاب لايقدر ان يستدل فيه بالشاهد على الغائب ليكون قوله قولا عن معرفة، وعِلْمٍ. فعلى هذا لابد أن يكون 15 التصديق مبنيا على الدليل. فاذا تعرى تصديق المقلد عن الدليل / لايكون (٨أ/ن) نافعا. وهذا لان الثواب يكون بمقابلة ما يتحمله العبد من المشقة ولا مشقة في تحصيل اصل الايمان بل المشقة في الوصول اليه بالاستدلال ودفع الشُبَهِ المعترضة بإدْآب الفكرة وادمان النظر والتأمل للتمييز بين الشبه والحجج.

- ٣٩ -



(٩ب/ف) / فاذا صرف ذو البصيرة همته الى التأمل والتفكر وشغل قلبه وفكرته بالبحث والتنقير ونظر بصدق العناية وراعي شرائط النظر اتم الرعاية وتحمل تلك المشقة وتجشم تلك المرارة في ذات الله تعالى وابتغاء مرضاته نال الثواب ووصلت اليه منفعة ايمانه. واذا جعل همته الوصول الى اللذات الحاضرة وخلى بين نفسه وبين 5 الاستمتاع بالعاجلة ثم آمن بلا تحمل مشقة ولا لحوق مؤونة وكلفة فلا ثواب له ولاينال نفع الايمان كما لاينال من آمن عند معاينة العذاب لانعدام الاستدلال من قبَله. ثم لا فرق بين حصول الايمان بعد التأمل والتفكر في أجرام العالم ومعرفة حدثها ومحدثها ووحدانية محدثها ومعرفة صفاته وصحة الرسالة وبين 10 (١٠)أق) حصوله بالتأمل في اعلام / الرسل ومعجزاتهم في تحمل المشقة واتعاب النفس وإِذْآب الفكرة فينال ثواب الايمان الحاصل عقيب التأمل في اعلام الرسل وان لم يتأمل في اجرام العالم واجزائه. واليه ذهب الشيخ ابو الحسن الرُسْتُغْفَني رحمه الله تعالى واليه يشير احد تأويلي الشيخ ابي منصور الماتريدي رحمه الله تعالى بقوله تعالى: يوم ياَتي 15 بعض آيات ربك لاينفع نفسا ايمانها الاية (\*). والله الموفق. وقيل بان زوال ثواب ايمان من آمن عند نزول العـذاب ووقوع البأس به واندفاع نفعه عنه انما كان لانه كان ايمان (٧أً/أ) دفع عقاب / لا ايمان حقيقة. فلم يكن معتبرا فيما وراء قصد (١) فكرته: ١ د ن، فكره: ف ق. التنقير: د ص ف ق ل ن، التنقيه: ١ (٧) العذاب: ١ ف ق ن العذاب الاليم: د (١٠) حدثها: د ف ن، حدوثها: ق. (٠) وحدانية محدثها: ل ن، وحدنيته: ف ق (١٢) الفكرة: د ف ق، الفكر: ن (١٥) بقوله: د ف ق، لقوله: ن (٥) الانعام: ١٥٨ (١٦) · · · · ف ق، العذاب: ن. حقيقة: د ص ف ق ن، حقيقے: أ - ž· --



دفع العذاب / او لانه كان / محمولا على الايمان عند تعلق العذاب به (٢٢أ/ب) او لان عند تعلق العذاب الدنيوي به / وهو مقدمة لعذاب الاخرة اذ (٩أ/ص) /يموت بعذاب الدنيا فينتقل الى عذاب الاخرة خرجت نفسه من يديه اذ (١٠أ/د) لايقدر بعد ذلك على التصرف في نفسه والاستمتاع بها.

- 5 وشىء من هذه المعاني لم يوجد في حق الملقد اذ ايمانه كان تقربا الى الله تعالى وطلبا لمرضاته لا لدفع عذاب متوجه اليه متشبث به. اذ لا عذاب توجه اليه، او تشبث به وكذلك لم يكن مُلْجَأً الى ايمانه مضطرا لانعدام سبب الاضطرار. وكذلك كانت نفسه في يده لم تخرج منها وقد حصل منه الايمان.
- 10 والله تعالى وعد الثواب على الايمان. والثواب لاينال الا بفضل الله تعالى ووعده. فإذا وعد الثواب على فعل يناله فاعله سواء تحمل المشقة او لم يتحمل. فلا ينعدم ثواب ايمان المقلد وان لم يتحمل مشقة لتناول مطلق الوعد اياه. فاما ايمان من آمن دفعا للعذاب عن نفسه و كان مُلْجَأً اليه او بعد ما خرجت نفسه عن يده فقد ورد النص بخروجه عن كونه نافعا / (١٠أ/ف) / فقلنا بانه لاينفع وفي المقلد اندفع هذا النص وبقي مطلق الوعد على الايمان.
  - 15 والشيخ ابو منصور رحمه الله تعالى بيَّن هذه المعاني الثلاثة لحرمان من آمن عند معاينة العذاب نفع الايمان. فعلى هذا يكون هذا اشارةً الي ان المقلد لايحرم نفعه لانعدام هذه المعاني عنه. والله الموفق.

(٣) یدیه: د ص ف ق، بدنه: ن، ربه: ۱ (۷) یکن ملجاً: د ق ف، یلجاً: ب ن (۷) او: د ف ن، و: ق (۸) یده: د ن، یدیه: ف ق (۱۰) لاینال الا : ف ق ، ینال: ا د ن







(٢) معصية: د ف ق، معصينه: ن ( ) المسألة: د ف ق،...: ا ن (٨) بايمان: ا ف ق ن، ايمانا:
 د (١٠) كون: د ا ق ف....: ص ن (١٤) تحصول: ا ف ق ن، لحصول: د (١٥) وفي: د ف
 ن، في: ق (٢١) الجماعة: د ف ق،...: ن



أبو المعين النسفى فأما من يقول انما اشترطنا اقتران الدليل بالتصديق ليصير الاعتقاد بكونه مبنيا على الدليل ايمانا فيحتاج الى التكلم معهم.. فنقول بأنهم يقولون ان التصديق اذا لم يقترن به دليل يكون مجرد اعتقاد نشأ لا عن دليل. ومثل هذا الاعتقاد لايكون علما. اذ العلم المحدث لابد له من سبب ضروريا كان أو استدلاليا. ولاسبب لهذا الاعتقاد فلم يكن 5 علما. ولان العلم المحدث نوعان ضرورى واستدلالي. لاثالث لهما. وهذا الاعتقاد لم يثبت عن ضرورة فلم يكن ضروريا ولا عن دليل فلم يكن استدلاليا فلم يكن علما. ومن المحال ان يكون من لا علم له بحدوث العالم وثبوت الصانع 10 ووحدانيته وثبوت الرسالة مؤمنا. وهذا لان التصديق وان وجد الا ان مطلق التصديق ليس بإيمان، بل الايمان هو التصديق المقيد/يكون مبنيا على الدليل. (١٢/٢) وهذا لان الايمان / في حقيقة اللغة ليس هو التصديق، بل هو ادخال (١١ب/ق) النفس في الامان. يقال آمنه فأمن كما يقال اجلسه فجلس. فكل من اخبر بخبر فتأمل في دليله فعرف بالدليل صدقه فصدقه. يقال آمنه اي صدقه 15 بعد ما ادخل نفسه بالتامل في دلائل صدقه في الامان من ان يكون مكذوبا او مخدوعا او مُلَبَّساً عليه في هذا الخبر. واذا كان الامر على هذا تبين أن التصديق العاري عن الدليل ليس بايمان. وإذا ثبت هذا فبعد ذلك يقول ابو الحسن الاشعرى والمعتزلة: أن الدليل لابد من ان يكون عقليا. اذ لاوجه الى جعل قول الرسول عليه السلام 20 دليل حدوث العالم / وثبوت الصانع. لان قول الرسول لايكون حجة (٨أ/أ) مالم تثبت رسالته ولا وجه الي القول برسالته الا بعد معرفة مرسله (١١) المتبد: ١ د ف ق ن، المعتد: ص (١٤) صدقه: ١ ف ق ن، ...: د (١٥) الأمان: ١ د ف ق، الایمان: ص ن (١٥) من: ا د ف ق، من غیر: ن (١٧) واذا (فاذا: ا): ا د ف ق، وان: ن 



ولن تتهيأ معرفة مرسله الا بعد ثبوت المعرفة بحدث العالم. واذا كان كذلك لن يُتصور حصول المعرفة بحدث العالم وثبوت الصانع بقول الرسول لان المعرفة بصحة قوله مترتبة على معرفة حدث العالم وثبوت صانعه.

يحققه ان العاقل مالم يعرف ان صانع العالم حكيم لأيُظهر المعجزة على 5 يدى المتنبي كما يذهب اليه القائلون بان السفه ما خلا عن العاقبة الحميدة، (١١ب/ف) او يعرف ان صانع العالم / تام القدرة يستحيل عليه العجز وظهور المعجزة على يدى المتنبي يعجزه عن اظهار ما يحق من الاديان والتمييز بين الحق منها والباطل وهذا محال.

كما يذهب اليه القائلون ان السفه ما نُهِى عنه. واذا كان الامر هكذا لن 10 يتصور حصول المعرفة بحدوث العالم وثبوت الصانع وكمال حكمته وقدرته بقول الرسول لكون المعرفة بكون قوله حجة مترتبة على هذه المعارف. واذا خرج هذا من ان يصلح ان يكون دليلا يقترن بالتصديق.

والمعارف ليست بضرورية فلا بد من القول باقتران دليل عقلي به، غير ان الاشعرى يقول اذا بني اعتقاده على دليل عقلي كان كافيا. وان كان 15 لايقدر على دفع الشبه اذا كان لايرتاب في عقيدته عند ورود الشبهة عليه بل يعلم ان وراءها مايبطلها من الحجة.

(١) يدى: ف ق، يد: د ن. (٦) القائلون (: اى اهل السنة والجماعة: ف ق(هامش) (٨) والباطل
 • با: د ن، منها والباطل: ف ق (١٠) القائلون: (اى الاشعرى: ف ق(هامش)، عنه: ص ف ق
 ن ... : ا (١١) بحدوث: ا د ف ق، بحدث: ص ن. العالم: د ف ق، العلم: ن. (١٦) الشبهة:
 د س ف ق، الشبه: ا ن. (١٢) الشبه: ص ف ق ن، الشبهة: ا د



فان من العلماء القائمين بنصرة الملة الذابين عنها من يقوم بدفعها. وهذا لان باقتران الدليل باعتقاده صار ذلك علما استدلا ليا / وصار به مدخلا (١٢–/د) نفسه في الامان من ان يكون مكذوبا او مخدوعا او ملبسا عليه وكان مؤمنا. فلا معنى لاشتراط قدرته / على دفع الشبه وحل الاشكالات. (٨أ/ن)

- 5 /والمعتزلة يقولون ان الرأي المبني على ماتصور عند الرائي انه دليل ان (١٢أ/ق) يكون غلما ما لم يقدر على دفع الشبه المعترضة على الدليل، بل يكون ظنا. إذ العلم انما يمتاز من الظن بالقدرة على دفع ما يوجب ضد هذا الرأي ويعترض على هذا الرأى بالبطلان. فان ثبتت القدرة كان ذلك علما وان لم تثبت كان ظنا.
  - 10 وبهذا تمتاز المسائل الاعتقادية عن المسائل الاجتهادية ويجري التضليل على من خالف في المسائل الاعتقادية دون من خالفنا في المسائل الاجتهادية. وبهذا يمتاز الحق من الباطل لان الحق ماغلبت حججه واظهر اسباب التمويه في غيره. فأما بدون اظهار اسباب التمويه فيما يقابل هذا الرأى فلا يوصف الرأي بكونه حقا الا على غالب الرأى والظن. وهذا هو زبدة 15 كلام المعتزلة.

واما القائلون ان الشرط لصيرورة الايمان نافعا او صيرورة التصديق ايمانا هو اقتران الدليل به، غير ان ذلك الدليل قد يكون كلام الرسول

(۱) فان: ف ق، وان: د ن. القائمين: ا ف ق ن، القائلين: د (۱۰) عن المسائل الاجمهادية.. في المسائل الاجمهادية.. في المسائل الاعتقادية: ا د ف ق ص ب:... ن. التضليل: ا ص د ف ق، التعليل: ب، ... ن. (۱۰) عن: ا د ف ب ق، على: ص، .... ن، يجري: ا د ف ق ب، كذا: ص، .... ن (۱۱) في المسائل الاعتقادية: د و ن من خالفنا، ... ص (۱۲) حججه: د ص ف ق ن، حجته: ا. اظهر: د ف ق، الاعتقادية: ص ن (۱۱) القائلون: : (اى اهل الحديث: ف ق) في الهامش



الذي عرف المعتقد قيام المعجزات على يده فيثبت له العلم بخبره بجميع (٢٤ب/ب) ما يجب اعتقاده من حدوث / العالم وثبوت الصانع وغيرِه، اذ خبر مَنْ (١٢ أأرف) تأيد بالمعجزة من اسباب العلم فكان الاعتقاد/مبنيا على الدليل الموجب للعلم. فانهم يقولون ماورد الرسل صلوات الله عليهم اجمعين به من الشرائع 5 المتضمنة لمصالح العاجلة والآجلة فهو على نوعين. احدهما ما في العقول امكان الوقوف عليه والوصول اليه بالتأمل والتفكر كمعرفة حدوث العالم وثبوت الصانع ووحدانيته واتصافه بصفات الكمال وتنزيهه عن سمات النقص وثبوت النبوات واشباه ذلك (١١)/ص) والثاني ماليس في العقول امكان الوقوف عليه ككيفية/العبادات وشروط جوازها واوقات ادائها وتقدير الحدود والكفارات وأشباه ذلك. 10 وطبقات الناس مع اختلاف اقدارهم ينقسمون الى قسمين: احدهما (٧ب/أ) الموصوفون بَرجاحة العقول ووفورها الموسومون بجودة / الخواطر وحِدّة (١٢/أ/د) الاذهان. والثاني / الموصوفون بغلظ الأفهام وبلادة الخواطر. والقسم الاولي فرقتان. احداهما المتفرغة للتأمل والتفكر والبحث عن الحقائق والتنقير، سمت بهم 15 همتهم الى استخراج ودائع العقول وخزائن الافهام والوقوف على مابه الفوز لهم بالسعادة الابدية والوصول الى مرضاة خالق البريّة جلَّ وتعالى. (١) قيام: ص ب ف ق ن، على قيام: ١، له قيام: د (٦) التفكر: ١ د ف ق، الفكر: ن ب (٧) بصفات: ف ق، بصفة: ن، تنزيهه: ف ق، تبريه: هامش ق (٩) الثاني: ف ق، الاخر: ١ ب د ن (١٤) الثاني: د، الآخرون: ا ف ق ن (١٥) التفكر: ا د ف ق ن، التفكير: ب (١٧) مرضاة: د ف ق، مرضات: ن.





ودليل هذه المقدمة انه جعل قول الرسول صلى الله عليه وسلم في حق هؤلاء طريق الوصول. وان لم يوجد منهم الاستدلال العقلي صنيع الرسول صلى الله عليه وسلم وصنيع الخلفاء الراشدين رضى الله عنهم بعده وصنيع جميع ثمة المسلمين وسلاطينهم الى يومنا هذا. اما صنيع الرسول صلى الله عليه وسلم، فانه بعث في الأمة الأميَّة الخالية 5 عن صناعة الاستدلال والعلم بشرائطه. كل منهم يعبدون ماينحتون ويعتقدون ان ما يعبده اهل قبيلته وجملة اقاربه وعشيرته من الصنم المنحوت من الصخر والخشب شريك لله تعالى، وكانوا يتعجبون من تجريد التوحيد وخلع الانداد ويقولون للرسول صلى الله عليه وسلم: أَجَعَلَ الآلِهَةَ إِلَهاً وَآحِداً إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ. /(١). 10 (٢ أألق) وكانوا يرون البعث والنشور ممتنعا حتى قالوا: مَنْ يُحْي ٱلعِظَامَ / وَهِيَ رَمِيمٌ(٢) وبعْث الله البشر رسولا مستحيلا على ما اخبر الله تعالى عنهم فقال: وَمَامَنَعَ النَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُوا إِذْ جَآءَهُمْ الْهُدْى اِلاَّ أَنْ قَالُوا أَبَعَثَ الَّلْهُ بَشَراً رَسُولاً (٣). ثم ان واحدا منهم اذ عاين معجزة ناقضة للعادة او سمع القرآن وعرف 15 وجه اعجازه لمعرفته بجواهر الكلام وصنوف البلاغة وضروب النظم ثم رأي القرآن بَايَنَ كَلاً في النظم وفاق جميعها في الفصاحة والبلاغة فاعترف برسالته وأقر لإخباره بوحدانية الله تعالى وخلع الانداد واعرض عما كان يعتقده من الوهية الاوثان والاصنام وآمن بالبعث والنشور لمن في الآ ر من غير امتداد زمان يتمكن فيه من اجالة الرويّة والرجوع 20 د فنته: ق (۱۲) عنهم: ف ق، عنه: د، ـــ: ا ل (۱۷) فاق: ا د ف ق, فارق: ص (۷) قبر الفصاحة والبلاءة: ا د ف ق، البلاعة والفصاحة: ص (١) ص: د. (٢) يس: ٧٨ (٣) ل. (/ الاسراء. : ٩ ٤

\_\_\_\_\_\_





(١٢أ/ص) وعند امتناعهم وامتناع / كل من الائمة في البلاد اجمع الى يومنا هذا (١٣-)ق) عن ذلك وتَركِ جميع العوام يشتغلون بالمكاسب / ولايتعلمون الكلام. ظهر ان ما ذهب اليه الخصوم خلاف صنيع رسول الله صلى الله عليه وسلم وخلفائه وصحابته وجيمع المسلمين وما هذا سبيله فهو باطل. والله الموفق. يحقق هذا ان هذا الصنيع من الرسول صلى الله عليه وسلم وخلفائه 5 وصحابته وائمة أمته على راي الخصوم داخل في حيز السفه. وبقيت على الرسول صلى الله عليه وسلم عُهدة التكليف بتعلم من بلغ اليهم الرسالة نهاية علم الاصول: فاذا فارق الدنيا ولم يفعل ذلك وحكم بايمانهم كان مخطئا في الحكم بأيمانهم مقصرا في اداء ما امر بادائه الى الناس غير مبلغ ما وجب عليه تبليغه كاذبا في دعواه التبليغ مرتكبا المآثم في الامتناع 10 عن التبليغ على وجه يصير من اتبعه مؤمنا خارجا عن الايمان بارتكابه هذه الكبيرة وهي الامتناع عن التبليغ على مذهبهم مستحقا الخلود في النيران. وكل قول هذا عقباه ففساده لايخفي على المجانين فضلا عن العقلاء وما اعتمدوه من الدليل ان قول الرسول لايصلح دليلا لثبوت الصانع 🕐 وحدوث العالم يُفضى الى هذه المعاني المستحيلة وكل معقول يؤدي الى 15 (١٣)ب/ف) فساد فهو فاسد فكذا هذا /. (١٤ب/ف) /ثم نقول ان الرسول متى دعا احدا الى دين يبين له جميع ما يُفْترض اعتقاده فيقول ان هذا العالم محدث وله صانع واحد لاشريك له ولاشبيه، موصوف بصفات الكمال متبرئي عن سمات النقص وانه بعثني رسولا واوجب على عباده كذا. ونهاهم عن كذا ثم جعل هذا الناقض للعادة 20 الخارج عن وسع الخلق دليلا على صدق وشاهد هذا المدعوُّ المعجزة (۳) صنيع: د،۔ ا ف ق ن (٤) وصحابته: د ف ن،۔: ق (٦) حيز: ن ق، حد: ن (١١) يصير: د ف ق، بصير: ن (١٧) احدا: ا ق ن، واحد: د ف (١٨) محدث: ا د ف ق، حادث: ن (٢٠) هذا: اف ق ن، قوة هذا: د



اودعا بعض ائمة الامة وعرف المدعو ثبوت المعجزة بالتواتر فصدقه هذا المدعو واعتقد جميع مادعاه اليه بناء على خبره وخبر من دلت المعجزة على صدقه سبب لثبوت العلم. فبني الرجل اعتقاده في جميع ما دعي اليه على ما هو دليل غير انه لايعرف كيفية دلالة المعجزة على صدق الاتي بها وهو قولنا انه حكم لايقيم الدلالة 5 على يدى المتنبى وهو كامل القدرة لايُتصور عجزه عن اثبات التفرقة بين الحق والباطل. والجهل بكيفية دلالة الدليل لايوجب خروج اعتقاده عن كونه علما لثبوته على وجه ينافي جميع اضداد العلم وتجلى له المعلوم كعامى رأي 10 بناءاً فاعتقد إن له بانيا كان اعتقاده علما لأنه بناه على الدليل إذ البناء دليل الباني. وإن كان لايعرف كيفية دلالة الدليل وهي أن البناء لما كان يتصور أن يكون / أعلا من هذا أو أسفل وأغلظ منه أو أدق وأوثق (٩ب/أ) منه او أوهى واحسن / منه او اردى. وكان من الجائز / ان يكون على (٤ اأ/ق) هذا. فاختصاصه بهذا الوجه الذي عليه مع جواز ان لايكون عليه بل (١٢-/ص) 15 يكون على غيره لن يكون الا بتخصيص مخصص قادر مختار وجهله بكيفية هذه الدلالة لايخرج عقيدتَه من ان تكون علما. فكذا هذا. يحققه ان الخصوم ساعدوا على هذا وقالوا بمثله فان عند الاشعري لو عرف دليلا واحدا في كل مسألة وبنى عليه اعتقاده ثم وردت عليه شبهة عجَز عن دفعها ولم يتزلزل اعتقاده بل بقى متقررا عليه معتقدا ان تلك 20 شبهة لاحجة. وان وراءها من يدفعها من متكلمي اهل الاسلام بقي مؤمنا. (٦) يدي: دف ق، يد: بن أو: ف ق، إذ: هامش ف، و: ن (٨) علما: ا د ف ق، عالما: ن ب (۹) تجلي له: ا د ف ق، يحکی: ن ب (۱۱) هی: د ف ق، هو: ان ب (۱۵) لن: ا د ف ق، ان: ن ب (٢٠) شبهة: ا د ف ن، الشبهة: ص - 07 -



5

(١٥أ/د) وان كان تعارض الادلة لخرج الراى عن حد العلم / الى الظن والشك والوقف. ولكن لما كان هذا الرجل بقي بانيا اعتقاده على دليل موجب (١٠أ/ن) للعلم واعتقد ان تلك / الشبهة باطلة. كان اعتقاده علما لكونه مبينا على دليل موجب للعلم. وان كان لايهتدى الى جهة بطلان الشبهة وكيفية دلالة دليله على بطلان الشبهة فكذا هذا.

(١٤)أ/ف) وكذا عند المعتزلة من وجد شرط صحة ايمانه / وحكم له بالايمان ثم اعترضت عليه بعد ذلك شبهة ولم يكن عنده من الجواب مايوجب دفعها لانعدام مرور هذه الشبهة على خاطره فيما مضى من الأزمنة ويحتاج الى التأمل فيها ليقف على وجه دفعها لم يبطل ايمانه في هذه المدة وان تعارضت الادلة ولم يهتد الى كيفية وجه الدفع، ولكن لما اعتقد صحة 10 دينه بانيا اعتقاده على دليل واعتقد بطلانها عن دليل يوجب بطلانها كان اعتقاده علما ينافي جميع اضداده ويتجلي له به المعلوم. فكذا هذا.

يحققه ان الجهل بتحديد العلم لاينافي ثبوت العلم عند وجود سببه كما في حق العامى. فكذا الجهل بكيفية دلالة الدليل لاينافي العلم عند تحقق دليله وسببه. وخبر الصادق سبب العلم وقد وقع له العلم به فجهله بوجه 15 الدلالة لايخرجه من ان يكون علما يحققه ان المنظور اليه حال من يقع له العلم.

فإن رجلين لو سمع كل واحد منهما خبرا من عشرة او عشرين او اكثر جاءوا من اماكن متفرقة، في ازمنة مختلفة، فسكن قلب احدهما الى هذا الخبر ووقع عنده ان لاتواطؤ يتوهم من هؤلاء واضطرب قلب الاخر

<sup>(</sup>۱) الادلة: ۱ د ف ق ، الرأى: ن (۲) بانيا: د ص ف ق، ثابتا: ن (۱۱) كان: ۱ د ف ق، فان: ن (۱۰) له العلم: العلم له: ف (۱۸) قلب: ۱ د ف ق، قول: ن



أبو المعين النسفى ووقع عنده انهم ربما سبق منهم التواطؤ كان الاول عالما والثاني لم يكن عالما فكذا فيما نحن فيه يعتبر حال هذا الذى ثبتت عنده المعجزة فان خطر بباله أن موجده ربما يكون سفيها يقيم الدليل على يدى الكذاب/ (١٤ ب/ق) او غير تام القدرة، يجوز في حقه العجز عن التفرقة بين المحق والمبطل لم يكن هذا عالما بثبوت الرسالة. وكون خبره دليلا للعلم قبل التأمل 5 في جواز السفه والعجز على من اوجد الدلالة المعجزة. فأما من لم يخطر بباله هذا ولم يتردد قلبه واعتقد صدقه / فقد اعتقد (١٥-/د) عن دليل فكان عالمًا. وخروج الأول عن كونه عالمًا لأيوجب خروج هذا اذا سكن اليه واطمأن قلبه على صدق الآتي بها. وهذا لان الدليل 10 ثابت في حق كل واحد منهما الا ان من اعترضت له الشبهة فوقع له الشك وهو مناف للعلم ولا يثبت العلم. ومن لم يثبت له الشك المنافي للعلم كان العلم ثابتًا. وكذا هذا في حق من اعتمد الدليل أنه ان لم يخطر بباله الشبهة المولدة للشك او اعترضت ولم يلتفت اليها فلم يحصل له الشك المنافي للعلم حصل له العلم. ولو 15 خطرت بباله الشبهة المولّدة للشك ووقع له الشك انتفى العلم عنه لوجود ما يضاده. على ان هذا / من الجبَّائي مناقضة ظاهرة. فانه قال في تحديد العلم انه (١٤-/ف) اعتقاد الشيء على ما هو به عن ضرورة او دليل (۱) انهم: ا د ف ق، انه: من (۲) فان خطر... سفيها (سفها: ص)... حقه العحز: ا د ص ق ف ب...: ن. (٥) المحق: ا د ف ق، المحقق: ن (٢) فاما: د ص ف ق ن، واما: ا (١٠) غوقع: د ص ف ق ن، لوقع: ا ولا: د ف ق، فلا: ا ن (١٣) اعتمد: د ص ف ق ن، اعتقد: ا (١٣) المولدة: ١ د ف ق، المؤكدة: ن (١٥) المولدة: ١ د ف ق، المؤكدة: ن (١٧) على ان: ١ د ص ف ق، فان: ن

\_\_\_ 00 \_\_\_





إلا أنه يتعدى الى المفعول بدون حرف الصلة يقال صدقه. ولفظة الايمان تتعدى الى المفعول بالصلة وكم من فعل تُعديه العرب بالصِّلات وان كان يجوز في الاصل التعدية بدون الحرف. يقال شكرت لفلان ونصحت له واذا كان الامر كذلك بطل هذا الكلام. 5 والذي يدل على بطلانه على اصل الاشعري ان عنده يخرج به عن الكفر ولا واسطة بين الكفر والايمان فلو لم يكن الايمان موجوداً لما اندفع به الكفر. ثم هذا من الاشعري مناقضة ظاهرة / حيث اخرجه بهذا من الكفر (١٣)ص) وما ادخله في الايمان. وهذا منه اثبات المنزلة بين المنزلتين كما فعلت المعتزلة وهو يابي ذلك. ثم العجب منه انه يجعله بمنزلة فساقً اهل الملة حيث 10 قال يعذب بقدر ذنبه وهو تركه الاستدلال ثم عاقبة امره الجنة ولو عفى عبه وادخل الجنة ابتداء جاز. وهذا هو حكم الفُسَّاق. فان كان هو فاسقا لتركه النظر لماذا لم يُحكم باسلامه / والكبيرة عندنا (١٥أ/ف) لاتنافي الاسلام. وان لم يكن فعله ايمانا لماذا لم يبق على الكفر وهو لاينتفى الا بوجود الايمان. فاثبات المنزلة بين المنزلتين من اين؟ 15 ثم كما ان المعتزلة اخطئوا حيث اثبتوا الخلود في النيران لمن ليس بكافر. وكذا الاشعري اخطأ حيث ادخل الجنة من ليس بمؤمن. يحققه ان الثواب يُعرف بوعد الله تعالى والله تعالى ما وعد الجنة الا للمؤمنين. فبأى دليل يقول بدخول من ليس بمؤمن الجنة. ولو قال انا لا اقول بأنه مؤمن واقول انه كافر وهو يخلَّد في النار. فيقال له كيف 20 يكون كافرا وقد تبدل منه التكذيب بالتصديق. وانت تقول ان الايمان هو التصديق والكفر هو التكذيب. (۱) يقال صدقه: د،۔۔: ا ف ق ن (۹) يابی: ا د ف ق ن، ثاني: ص (۱۳) ينتفي: ا د ف ق، ينتفع: ص ن (۲۰) تبدل: ۱ د ف ق، يبدل: ن \_\_ oV \_\_\_



(٤) هذا: ف ق ن، هو: د (٧) وهو: ا ف ق ن، فهو : د (٩) حججه: د ص ف ق ن، حججه: ا. واذا: ا ف ق ن، ادا: د (١٢) لماهمهم: ف ق، لماهمهم: ن (١٣) ١ – البعض: ا ف ق ن، بعصه: د (١٣) العبارة: ا د ف ق، العبادة: ص ن (٠) نفع: د ف ق، يقع: ا ن



أبو المعين النسفى يحققه ان الاستدلال وتحصيل العلم كانا / ليتوصل بهما الى التصديق الذي (٤ أأص) هو المقصود والمأمور به. فاذا وصل الى المقصود به واتى بما أمر به على وجهه كان معتبرا ولا عبرة لانعدام / ماثبت ذريعة له عند حصول (١٥-ب/ف) المقصود بدونه. وكذا بهذا عند المعتزلة يخرج عن الكفر. يحققه ان حالة طلب ما يتمكن به من دفع الشبهة كان مؤمنا وان انعدم 5 العلم لثبوت المعارضة للحال لما ذكرنا. فكذا هذا. وكل ما يعتمدون عليه هم هناك فهو معتمدنا هنا. فان كابروا او قالوا لما اعترضت الشبهة و لم يتمكن للحال من دفعها يكفر. وأن كان في طلب دفعها. فقيل لهم قد اقررتم على انفسكم أوَّلا ثم على كل رئيس من 10 رؤسائكم ثانيا ثم على كل امام كان في الامة ثالثا بالكفر وبطلان الاعمال مرارا. اذ لايخلو احد من ذلك في عمره في الاحايين. ثم نقول لهم ما من رئيس من رؤسائكم الا وقد اعترضت له شبهة لم يتمكن من دفعها وارتكب لا جلها محالا اكفره به جميع اهل نحلته فضلا عمن خالفهم فيكون كلهم كفارا. 15 ثم نقول لهم ليس من ضرورة إنعدام العلم انعدام التصديق. فانا آمنا باللائكة كلهم وكذا بالكتب والرسل ولانعرفهم بابدانهم. والمعاندون يعرفون ولا يصدقون على ما قال الله تعالى في علماء اهل الكتاب: ...يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْناءَهُمْ (١).

(٢) المأمور: د ف ق، والمأمور: ن. ١ ـ به: د ق، ـ: ف ن. الى المقصود: ف ق ن، ـ: د (٣) وجهه: ا ف ق ن، وجه: د (٧) عليه هم: د ف ق ن، هم عليه: ا. هنا: د ف ص ق ن، ههنا:
 ۱ (۱۲) لهم: د ف ق، ـ..: ن (١٤) فيكون: د، فيكونون: ا ف ق ن (١٧) الله: د ف ق، ...
 ان (١) البقرة ١٤٦

09 \_\_\_\_



فدل ذلك على جواز انفكاك التصديق عن العلم من الجانبين جميعا ولهذا أبينا جعل الايمان معرفة كما جعله جهم بن صفوان والتلفيق بين كلامي عبد القاهر البغدادي من جملة متكلمي اهل الحديث يدل على انه كان يرى هذا الرأى ان المقلد مؤمن وليس بعالم فانه مال الى جعله مؤمنا ثم ابطل على الكعبي تحديده للعلم انه اعتقاد الشىء على ما هو 5 مؤمنا ثم ابطل على الكعبي تحديده للعلم انه اعتقاد الشىء على ما هو 5 ما هو تبه وليس بعلم. فكان مجموع هذين الكلامين دليلا انه كان يجعل المقلد مؤمنا وان لم يكن له علم بما اعتقده وبمن آمن به. والله الموفق. ومنهم من قال: هو عالم لانه وان لم يكن عالما بدليل لكن لاشك ان الانسان لايترك دينه الذى هو اعز عنده من نفسه وماله واهله وولده 10 الا بضرب دليل يبدو له. الا بضرب دليل يبدو له.

لما يرى من محاسنه فيبنى اعتقاده عليه وهو يصلح في الجملة دليلا. وان كان خبر الواحد محتملا ولكنه لما بني اعتقاده عليه و لم يخطر بباله جواز كونه كاذبا وكان المعتقد كما اعتقد فأُنزل عالما.

ثم هذه المسألة في حق من كان نشأ في قطر من الاقطار او شاهق جبل من الجبال لم تبلغه الدعوة ولا علم بثبوت هذه الملة فشاهده مسلم فدعاه الى الدين وبين له ما يجب اعتقاده واخبر ان رسولا لنا بلغ هذا الدين

(٢) ابینا: ا د ف ق، ببنا: ن (٣) کلامي (وکلاماه: وهو قوله: ان المقلد مؤمن ولیس بعالم. والثاني ابطال تحدید الکعبي للعلم: ف ق (هامش)،کلام: ا (٥) الشيء: ا د ف ق، للشيء: ص ن (٦) باعتقاد العامي... هو به: ا د ف ق، ... ن (٧) دلیلا: ا د ف ق، دلیلا علی : ن (٨) وان لم یکن... عالم لانه: ا د ف ق، ... ص ن (١٥) کاذبا: ا د ف ق، کذبا: ن (٠) فانزل: د ق ن، انزل: ا ف (١٨) رسولا لنا: د ف ق، رسولنا: ا ن

- 1. -



(۱) العاقلون: ۱ د ف ق، الغافلون: ن (۸) التنبه: ۱ ف ق ن، الشبهة: د (۱۰) ۱... الله: ن، ...:
 ف ق علما: ۱ د ف ق، وعلما: ن (۱۲) و خلق: ۱ د ق ن، خلق: د (۱۸) و الهداية: د ص ف
 ق ن،...: ۱



ثم بعد الوقوف على ثبوت الحقائق وتمييز ما هو من اسباب المعارف مما (١٦/أ)) ليس من اسباب المعارف يجب ان نصرف العناية / الى الابانة عن حدوث العالم باقسامه من اعراضه واجسامه. ولايمكن الوقوف على ذلك الا بعد 5 معرفة ما ينطلق عليه اسم العالم ومعرفة اقسامه ومائية (\*) كل قسم منه ومعرفة معنى الحدوث والقدم. فنقدم بيان ذلك كله لتسهل الابانة عما هو الغرض من الباب وهو معرفة حدث العالم فنقول وبالله التوفيق. اما المراد من لفظة العالم عند المتكلمين فهو جميع ماسوى الله تعالى من الموجودات من الاعيان والاعراض سمى عالَما لكونه علَما على ثبوت صانع له حی سمیع بصیر علیم قدیر خارج عن حکمه متعال عما فیه 10 من سمات الحدث وامارات النقصان غير مشابه لشيء من اقسامه ولا مماثل لجزء من اجزائه: لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ (١). واما اقسامه، فعامة المتكلمين يزعمون انها اقسام ثلاثة: جواهر واجسام واعراض. والشيخ ابو منصور الماتريدي رحمه الله تعالى لم يرض بهذه القسمة لما 15 (١٩ب/د) فيها من عيب التداخل. فان الاجسام / هي الجواهر لانها مركبة منها. (١٥أ/ص) فاختار بان قال: العالم قسمان اعراض واعيان / نعني بالاعراض (٢) تمبيز ما: ١ د ف ق، تمبيز ها: ن (٠) مما ليس من اسباب المعارف: ١ د ف ق ... ن (٦) القدم: ۱ د ف، العدم: ن (۹) سمی: د ص ف ق ل، ویسمی: ۱ (۱۰) حکمه متعال: د ص ف ق ن، حكمه يعين عن حكم العالم لان العالم ينعدم فنعالى: ١ (١١) مشابه: د ص ف ق ن، متشابه:١ (١٣) الجواهر: د ق ، حواهر: ف ن (١٧) قال: ا د ف ق،...: صن (١) الشورى: ١١. (.) مائبة الشيء هستيته: ف ق (في الهامش) (١٧) نعني: ف ق، يعني: ن

- 77 ---



أبو المعين النسفى ما يستحيل قيامه بنفسه. وبالاعيان ما يقوم بنفسه ونعنى بقولنا ما يقوم (١٦) (ف) بنفسه أنه يصح وجوده من غير محل يقوم به. لا ماسبق اليه وهم الاشعري ان القائم بنفسه ما يستغنى في وجوده عن غيره. ولهذا انكر كون الجواهر قائمة بنفسها. وقال لا قائم بالنفس الا 5 الله تعالى. وإذا كان مرادنا من هذه اللفظة ما ذكرنا. فلا معنى لانكاره لان كل جوهر متركبا كان او غير متركب، يصح وجوده في غير محل يقوم به. ولهذا قام جميع العالم لا في محل. خلافا لما يقوله محمد بن عيسي الملقب بالبرغوث ان ذلك لايجوز. ولهذا زعم أن ليس يجوز ان يخلق الله تعالى أقل من جزءين ليكون احدهما 10 مكانا للاخر وهذا مع ما فيه من تعجيزه اللهَ فاسد. اذ لو كان احدهما مكانا للاخر ولم يكن الآخر مكانا له فهذا الذي هو المكان موجود لا في مكان. وهذا عين ما اباه. ولو كان كل واحد منهما مكانا للاخر لكان كل واحد منهما متمكنا فيما هو متمكن فيه ومكانا لما هو مكانه وهو محال. والله الموفق. 15 واذا عرف ما هو المراد بهذه اللفظة ظهرت صحته حجة وعُلم به امتياز

14 وادا عرف ما هو المراد بهده اللفظه ظهرت صحنه حجه وعلم به اسيار العرض من العين. اذ العين ما يصح وجوده لا في / محل. والعرض (١١-/أ) يستحيل وجوده لا في محل اذ يعرف ببديهة العقل استحالة وجود حركة لا بمتحرك غير قائمة به. وكذا في السواد والبياض وكل / عرض. (١١/ق)

(٧) محمد بن: اد ف ق،...: ص ن. بالبرغوث: ف ق، ببرغوث: د ن (٨) زعم ان: د ف ق، زعم انه: ن (٩) من: ا د ف ق،...: ص ن. (٩) تعجيز: ا د ن، تعجيزه: ف ق. (١٠) له: ا د ف ق،...: بس ن (١٢) للاخر: د ص ف ق ن، لاخر: ا (٠) كان: د ف ق،...: ن. وكانا: د ف ق، مكان: ن (١٣) حجة: ف ق،...: د ن (١٥) ١... لافي: ا د ص ف ق، ألا في : ن (١٦) وجوده: د ف ن،...: ق

- 17 -



(۱) الروندي: ۱ ص د ف ق، الراوندي: ن (۷) نشتغل: ۱ د ف ق، يستعمل: ص، يستغل: ن (۸) الاصل يقال لفلان جوهر: د ص ف ق ن،....: ۱ (۹) وهذا: تكرر في: ن (۱۰) حده: ۱ د ف ق، الحد: ن (۱۱) قبوله: د ف ق، قبول: ن (۱۸) لن: ۱ د ف ق ن، ان: ص

-



وغيره من المتكلمين والفلاسفة لايبالون من تركيب الحد من الوصفين فصاعدا. ويقولون الغرض منه التمييز بين المحدود بجميع اجزائه وبين غيره مما ليس هو ولاجزاً منه من غيره. فلا يبالى بعد حصول الغرض من كونه متركبا من وصفين وزيادة.

- 5 ثم هو مع هذا الاصل ذكر الحد المتركب. ولو اكتفى بقوله القابل للمتضادات لكان كافيا ولم ينتقض شىء من اصوله وظهرت صحته بالامتحان بالطرد والعكس. ولعله قال هذا على طريق المساهلة. وقد قيل فى حده انه الجزء الذى لايقبل التجزئة فعلا ولا وهما.
  - 10 وقيل هو ما يقبل من كل جنس من الاعراض عرضا واحدا.
- وقيل هو ما يشغل الحيز. وقيل هو حادث يستغنى عن محل. واكثر هذه الحدود لاتستمر على اصول اهل البدع لو اشتغلنا بالابانة عن ذلك لطال الكتاب وخرج عن الغرض المقصود به.

واما الجسم فعند هشام بن الحكم / هو الموجود. اذ لا موجود عنده (١٧–/ق) في الشاهد والغايب الا الجسم. وروى عنه انه قال إن الجسم هو القائم 15 بالذات. ولهذا زعم أن الله تعالى جسم لما انه موجود على الحد الاول.

15 بالدات. ولهذا زعم أن الله تعالى جسم لما أنه موجود على أحد الأون. ولما أنه قائم بالذات على الحد الثاني

وتبعته الكرامية في الحد الثاني وزعمت ان الله تعالى جسم لانه قائم بالذات وربما يقولون ان الجسم ما امكن منه الفعل. والله تعالى امكن منه الفعل فكان جسما: تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً

(۱۱) الحدود: د ص ف ق ن، الاصول: ا (۱۰) لما: ا د ف ق، أما: ص ن ولما: أ ف ق، وأما: ص ن. (۱۹) عن ذلك... كبيراً ف ق، عما يقول الظالمون علواً كبيراً ن.



(١٩أ/د) ونبين بطلان هذا كله إذا انتهينا الى الكلام في ابطال قول المجسمة ان شاء الله تعالى/. واما الجسم فعلى راى الحسَّاب هو ماله الابعاد الثلاثة ويعنون بالابعاد الثلاثة الطول والعرض والعُمْق وهم يسمُّون الجوهر الواحد الذي لايتجزأ فعلاً نقطةً ويقولون انه اذا تركب باخر مثله حدث هناك طول ويسمونه خطًا. ويقولون في تحديده الخط هو المجتمع طولا فقط. ثم اذا تركب 5 من الجانب الآخر يسمى سطحا. ويقولون السطح ماله طول وعرض. ثم اذا قيل تركيبا اخر من الجانب الاسفل او من الجانب الاعلى فحصل له عمق وسمك الآن يسمى جسماً. (١٢٠أ/أ) ويقولون لا يحصل الجسم باقل من ثمانية اجزاء كل جزء / نقطة. وساعدهم اوائل اصحابنا والمعتزلة بأسرهِم على هذا وقالوا الجسم ماله 10 طول وعرض وعمق. (١٧أ/ص) والشيخ ابو منصور / الماتريدي رحمه الله تعالى / ذكر هذا الحد لا (١٧) ب المتشبث به بل كالمساهل الملقى زمام كلامه الى خصمه ليقوده الى مرامه ثقة منه لضعفه وعجزه عن مقاومته في محل النزاع او الجدال. وقال ان كان الجسم في الشاهد اسم ذي الجهات او اسم محتمل النهايات 15 (١٢) او اسم / ذي الابعاد الثلاثة فغير جائز القول به في الله سبحانه وتعالى. وربما يشير في اثناء كلامه الي معنى التاليف وذلك لان من دأبه انه لايشتغل بتعريف حقيقة شيء ما اذا لم يكن به الي ذلك حاجة في امر دينه. (٤) يقولون: ا د ف ق، يقول: ص ن. تركب: ا د ف ق، ركب: ن (٥) تحديد : ا د ن، تحديده : ف ق (٥) فقط ثم: اف ق د، فقد تم : ص ن (٨) الان: ا د ف ق، لان: ص ن (١٠) الماتريدى : \_ ن (١٢) لا: ١ د ف ق ن، \_: ص (١٣) لضَّعفه: ا ف ق، بضعفه: د ص ن (١٤) مقاومته: ا ف ق ن، معارضته: د (١٧) لان من: ا د ص ف ق، لامن : ن. بتعريف: د ف (هامش) ن، بتعرف: ف ق - 11 -



وهذا من هذا القبيل. فان الجسم لابد انه اسم لما له تركب فبعد ذلك لافرق في استحالته على الله تعالى بين ان يكون اسما لمطلق التركب ام لتركب مخصوص يحصل به الابعاد الثلاثة. فاما الاشعري فانه اشتغل بالبحث عن ذلك فزعم انه لايصلح ان يكون - 5 اسما لما له التركب من الأوجه الثلاثه التي يحصل بها الطول والعرض والعمق لا محالة. وهذا لانه لو كان اسما لمجموع الاوجه الثلاثة من التركب لكان الوصف منا بالتفضيل لاحد الجسمين على الاخر بقولنا / هذا أجسم من ذلك (١٨أل) واقعا على زيادة اجزاء هذا في الطول والعرض والعمق جميعًا غلى ذلك. 10 ولن يجوز اطلاق هذا التفضيل على ذلك عند وجود مادة تركب من جهة بعد من الابعاد الثلاثة. اذ التفضيل يوجب زيادة من الجنس الذي يدل عليه مطلق اللفظ بدون صيغة التفضيل. واذا لم يكن كذلك بل استعمل اهل اللغة لفظة التفضيل عند وجود زيادة في أحد هذه الابعاد 15 الثلاثة / دون الباقيين منها دل ان اللفظ ما وضع اسما الا لما له مطلق (١٩–/د) التركب ولا حاجة الى ثبوت التركب من الاوجه الثلاثة كلها الاستحقاق اطلاق هذا الأسم عليه. ثم بعد ثبوت هذا المعنى زعم بعض اصحابه ان الجسم اسم للمؤلِّف (٢) انه: ف ق ن، ...: د. تركب: اف ق ن، التركيب: د (٣) بين: د ف ن، من: ق (٣) التركب.. لتركب: ا د ف ق، التركيب .. لتركيب: ص ن (٥) فزعم: ا ف ق ن، وزعم: د (٩) بالتفضيل: ا د ف ق، بالتفصيل: ص ن (١١) ذلك: د ف ن، ذاك: ق، واقعا: د ق، واقفا: ف ن (١٢) التفضيل: د ف ق، التفصيل: ص ن (١٥) الباقيين: د ف ق، الباقين: ن. منها: ف ق، منهما: د ن (۱۰) الترکب... الترکب: د ف ق، الترکیب... الترکیب: ص ن - 1V \_





أبو المعين النسفى ومنهم من قال ان كل جوهر وان قام به الائتلاف لايسمي جسما بل المؤتلفان بمجموعهما جسم واحد ولم يرض في تحديد الجسم القول بانه المؤتلف بل قال الجسم هو المؤتلفان فصاعدا. واذا عرف هذا عرف ان المتركبة من اجزاء العالم ما هو جسم لما فيه من الجواهر المتركبة بحيث 5 لاتحصى كثرة. والله الموفق. واما العرض فهو في موضوع / اللغة اسم لما لادوام له ولا ثبات / يقال (١٢-أ) عرض لفلان مُهِمّ، وفلان في عارض شغلٍ او مرض ولهذا سمي السحاب (١٨ب/ق) عارضا على ما قال الله تعالى خبرا عن قوم عاد قالوا: هَذَا عَارِضٌ مُمْطِرُنَا(١) (٢٠أ/د) وهو في عرف / المتكلمين اسم للصفات الثابتة للمحدثات زائدة (١٢أ/ن) 10 على ذواتها كالالوان والا كوان والطعوم والروائح / واشباه ذلك. واختلفت عبارات المتكلمين في تحديده. فقال بعضهم العرض ما يستحيل بقاؤه. وقيل ما يوجد بالجوهر. وقيل ما يقوم بالجوهر. 15 وقيل ما لايبقي زمانين. وقيل هو ما يستحيل وجوده الا ببن عدمين. وذكر الاشعري في بعض كتبه انه ما يعترض على غيره ويبطل من غير بطلان محله وهو حد صحيح غير انه ناقض اصله حيث جعله مركبا من وصفين. (٢) المؤتلفان. بمجموعهما: ا د ف ق، المؤتلفات بمجموعها: ن (٣) المؤتلفان: ا د ف ق، المؤتلفات: ن (٣) ٢ ـ عرف: د ف ق، ...: ن. المتركبة: د ف، ...: ا ق ن (٨) قالوا: ا، ...: د ص ف ق





أبو المعين النسفى ويقال لهم من الذي خلق الاجتماع في اجزاء هذا الجسم المعين فلابد من ان يقولوا: الله تعالى. فيقال لهم وهل يقدر على رفع الاجتماع وتخليق الافتراق بدلا عن الاجتماع؟ فان قالوا لا. فقد عجزوا الله عن اعدام (١٩أ/ق) ماخلقه من الاعراض / وتخليق ضده بدله وان قالوا: نعم/. قلنا اذا (٢٠أ/د) ارتفع الاجتماع عن الأجزاء لم يبق جزء قابل للتجزئ اذ القابل للتجزئ 5 ما كان مجتمعا في نفسه وما ليس بمجتمع فليس بقابل للتجزئ واذا بقي كل جزء غير قابل للتجزئ كانت اجزاء لاتتجزأ وهي المعنية بقولنا جواهر. وهَذه مسئلة عظيمة فيها حجج كثيرة وشُبَه جَمّة صنف المتكلمون فيها 10 تضانيف من الجانبين ولا حاجة بنا الى ايراد ذلك على ان كتابنا هذًا لايسع للكلام في مثل تلك المسائل فاعرضنا عن ذلك ايثارا للتخفيف. وبالله التوفيق. وكذا ضرار بن عمرو البصري رئيس الضرارية والحسين بن محمد النجار البصري رئيس النجارية انكرا وجود ما وراء الاعراض في العالم. فانهما 15 زعما ان العالم إجسام واعراض. وان الاجسام اعراض مجتمعة اجتمعت فاحتملت اعراضًا سواها. ثم الجسم عندهم يتركب من الاعراض التي لايخلو الجسم منها ومن اضدادها / كاللون والطعم والرايحة والحياة والموت (١٩أ/ف) والطبايع الاربع. فأما مايخلو الجسم منها في الجملة كالعلم والقدرة والكلام وغير ذلك فليس من ابعاض الجسم ثم عندهم ان الجسم الذي يقبل التجزئ كل جزءمنه جسم, فإذا بلغ في التجزئ نهاية لاتحتمل التجزئ بعدهالابالفعل (۱) ويقال: ا ف ق ن، فيقال: د (۳) لا: ا د ص ف ق،ــــ: ن (٥) قابل: ا ف ق قابلا: د ن .هامش ق، (۷) واذا: ًا د ق ن، فاذا: ف (۷) هي: ا د ف ق، هذه: ن. المعنية: ا ف قِن، المعنى: د (٨) شبه: د ف ق ب، سيئة: ن (١٠) للكلام: ف ق، الكلام: ن (١١) بالله التوفيق: ف ق، الله الموفق: ن (١٦) والموت: ف ق، او الموت: ن - V) -



(١٢أ/أ) ولا بالوهم، فذلك عندهم جسم. وهو الذي بينا انه هو الجوهر / عند. عامة المتكلمين القائلين بعدم تجزِّئ الجزء وإنما سَمَّوْه جسما لانه وإن لم يكن متركبا في نفسه من الاجزاء القائمة بذاتها فهو متركب من (١٢) الأعراض التي مر ذكر ها فاذاً هؤلاء ساعدوا القائلين / بعدم تجزي الجزء غير انهم قالوا بأنه متركب من الاعراض واحالوا وجود ابعاض 5 الجسم متفرقة وسَمَّوْا مالايتجزأ من الاجزاء جسما لتركبه من اعراض (١٧–/ص) شتى. وبالوقوف / على استحالة تركب الاعراض وقبولها اعراضا اخر واستحالة بقائها بأنفسها يعرف بطلان هذا المذهب والشيخ الامام ابو منصور رحمه الله وان ركن الى هذا القول قليل ركون لما يزعم ارباب هذا القول أنَّ اثبات شيء قائم بالذات في الشاهد ليس 10 بمتركب من هذه الاعراض التي بيناها، خروج عن ألحس إذ لاادراك لشيء بالحواس سوى هذه الاعراض التي بيناها فقضى لهذا الرأى بضرب رججان الا انه مع هذا لم يرض به لنفسه مذهبًا. فانه نص في كتاب (٢١أ/د) المقالات وقال في الكلام في هذه الاقاويل / هو أمر، الكف عنه اسلم لما لم نعرف فيه فرضا في الجهل به تضييعه. 15 وهذا لان المشهور من مذاهب أصحابنا رحمهم الله تعالى انهم لايشتغلون (١٩ب/ق) بالبحث عن حقائق الأشياء / التي لاحاجة بهم الي معرفتها في نصحيح اصول الدين. وهذا من هذا القبيل إذ الحاجة في الباب إلى اثبات الأعراض واستحالة انفكاك ما قام بالذات من اجزاء العالم عنها والاستدلال بذلك على حدوث الكل. 20 (۱) بالوهم: اد ف ق، في الوهم: ن (۳) متركب: ا د ف ق، مركب: ن (٥) بانه: ا د ف ق ن، انه: د. مترکب: د ف ق، يترکب: ن. ابعاض: ا ف ق ن، اعراض: د (۷) وبالوقوف: د ص ف ق ن، فبالوقوف: ا. متفرقة: مفترقة: ف (٨) بانفسها: د ق، فى انفسها: ف، في نفسها: ن (١٤) في الكلام: دصف ق ن، ...: ١ (١٥) نعرف: دف ق، يعرف: ن



فأما معرفة كون ماقام بالذات من ذلك شيئا ورآء هذه الاعراض او راجعا الى هذه الاعراض التي لاينفك عنها الجسم فلا حاجة بنا الى معرفته. والله ولى التوفيق. هذا هو الكلام في الجواهر والاجسام. واما الكلام في الاعراض. فنقول ان الاعراض ثابتة عند اكثر العقلاء وهو 5 الالوان والاكوان والطعوم والروائح والعلوم والقُدَر والأرادات والاعتقادات والشكوك والرطوبات واليبوسات وغيرها. وهي عند التحصيل / قريبة من ثلاثين نوعا في اكثرها نزاع بين مثبتيها ونفاتها أصلا (١٩ب/أ) طوائف الدهرية والثنوية، وابوبكر الاصم من جملة المعتزلة. ويجب صرف العناية الى اقامة الدليل على ثبوتها معانى غير الجواهر اذ بثبوتها نتوصل 10 الى اثبات حدث العالم. فنقول الدليل على ثبوتها انا نرى جسما اسود ثم رايناه ابيض وعين ذلك الجسم باق. فنقول اما ان كان اسود لذاته واما ان كان اسود لمعنى غير الذات. فان كان اسود لذاته لن يتصور ان لايبقي اسود وذاته الذي هو علة اتصافه بكونه اسود قائم. ولا جائز ايضا ان يصير ابيض وذاته الذي هو علة 15 كونه اسود موجود. وكذا اذا صار ابيض إما إن صار ابيض لذاته، وإما إن صار ابيض لمعنى غير ذاته. ولا جائز ان صار ابيض لذاته لما ان هذا الذات كان موجودا ولم يكن متصفا بكونه ابيض. وحيث صار ابيض مع بقاء الذات الذي كان اسود دل انه ما صار ابيض لذاته ولا كان قبل هذا اسود لذاته، 20 بل كان اسود لمعنَّى انعدم. والذات باق وصار ابيض لمعنَّى حدثُ والذات غير حادث في هذه الحالة. (۱) من ذلك: ا د ف ق،۔ : ن (۲) او: ا ف ن، ام د ق (٤) واما : ف، فاما: دِ ق، اما: ن (٧) نفاتها: د ق، نفيها: ا ف، منفيها: ن (١٠) عين: ا ف ق ن، غير: د (١٨) وحيث: د ف ق، حیث: ن (٠) بقاء: د ص ف ق ن، بقاء ذلك: ا (٢٠) انعدم: ا د ف ق ن، العدم: ص



تبصرة الأدلة فكان هذا دليلا على ثبوت الاعراض. (١٨أ/ص) ولايقال إنه كان اسود لا لذاته / ولا لمعنىً. لان هذا نفى والنفى لايوجب الاختصاص باحد الوصفين فيقتضى هذا ان لايكون كونه اسود حال كونه اسود اولى من كونه ابيض. وهذا محال. حال كونه اسود اولى من كونه ابيض. وهذا محال. ان لايكون لمعنى. واذا قلت لمعنى يوجب ان لايكون لعينه. اذ الحكم ان لايكون لمعنى. واذا قلت لمعنى يوجب ان لايكون لعينه. اذ الحكم لا لعينه ولا لمعنى. وقد بينا فساده مع ما ان في هذا اعترافا منك بثبوت معنى والى هذا ندعوك.



فان قلتم لذاته فقد ناقضتم. لانكم قلتم بجواز وجود عين هذا الذات في غير هذا المحل. وان قلتم لمعنى فقد اثبتم للسواد معنى قائما به ووقعتم في المحال لان قيام العرض بالعرض غير جائز عند القائلين بثبوت الاعراض.

أبو المعين النسفتي

- 5 وان قلتم اختص بهذا المحل مع جواز ان لايكون مختصا به لا لذاته ولا لمعنى فقد هدمتم دليلكم وابطلتم حجتكم. اجبنا عن ذلك بان كثيرا من المتكلمين قالوا ان السواد اختص بهذا المحل لعينه ولا يتصور وجوده الا مختصا بهذا المحل حتى قال هؤلاء ان الله تعالى لو اعاد هذا السواد بعد العدم لاعاده في عين هذا المحل لا في غيره 10 لاقتضاء عين السواد ذلك فسقط هذا السؤال على هذا الاصل.
- وظهر الفرق لان الاسود وجد بعد ذلك ابيض على ما قررنا. وهذا يخالفه. ومن المتكلمين من قال ان السواد يقتضى لذاته محلا ما. وكذا كل عرض. فاما العرض فلا يقتضى ان محله زيد ام عمرو لانه اضافة وهي لاتعلل. 15 انما الحكم هو الذي يعلل.

الا ترى انا اذا قلنا الاسود اسود بسواد لزم ان لايوجد اسود الا بسواد ولا يجوز ان يقال هو اسود بهذا السواد. فانه يوجب ان لايصير اسود بسواد اخر. وهذا محال.

(٢) غير هذا المحل: دص ف ق ن، غير هذا الذات: ١ (٣) وان: دص ف ق ن، فان: ١. فقد: دص ف ق ن، قد: ١. للسواد: ص ف ق ن، السواد: د، السواد في هذا: ١ (٤) بثبوت: ١ ف ق ن، بحدوث: د (١٠) فسقط: ١ د ف ق ن، فيسقط: ص. على: ١ ف ق ن، عن: د (١١) ابيض على ماقررنا: ١ د ف ق ن، انقض على ماقدرنا: ص (١٦) بسواد: ١ د ف ق، لسواد: ص ن ب (١٧) اسود بهذا السواد : اد ف ق، اشد بهذا اسود : ن ب





السوط / الذي هو آلة الضرب. فلو لم يكن للضرب الذي هو عرض (١٤أ/أ) وجود لكان لاشيء اكثر من لاشيء بعشرين. هذا مما لايخفي بطلانه على المجانين، فضلا عن العقلاء. وكذا هذا في اعداد ركعات الصلوات. والله الموفق. واذا عرف ان العالم بأسره / ما ذكرنا من الاعراض والاعيان. والاعيان (١٤-/ن) متركبة وغير متركبة لايوجد للعالم قسم الا وهو داخل تحت ما ذكرنا 5 سفليا كان او علويا جمادا كان او ناميا. نباتا كان او حيوانا، عجماء كان او ناطقا، اذ لا واسطة بين ما يقوم بنفسه وبين ما لايقوم بنفسه. فبعد ذلك نحتاج الى معرفة حد القديم وحد المحدث. فنقول القديم ما لا اول لوجوده / وهذا تحديد الاشعري وهو المختار عند (۲۲ب/د). 10 المعتزلة ايضا لما انه تعالى موصوف به وعندهم لايوصف هو بما هو معنى وراء الذات. وقال عبد الله بن سعيد القطان القديم من له قدم وينشأ عن اختلاف التحديد بين عبد الله بن سعيد وبين الاشعرى خلاف في ان صفات الله تعالى هل توصف بانها قديمة. فالاشعرى يصفها بذلك لما انه لا اول 15 لوجودها وعبد الله بن سعيد مع قدمآء اصحابنا يمتنعون عن ذلك لاستحالة قيام القدم وهو صفة بما وراءها من الصفات. اذ الصفة لاتقوم بها صفة وان كانوا / قالوا لا ابتدآء لوجودها فكان هذا اختلافا في (١٩أ/ص) العبارة. واما المحدث فهو ما لوجوده ابتداء ويقال ما لوجوده اول./وقيل (٢١أ/ف) هو المبتدأ في الوجود /. 20 وقيل هو ما تاخر بوجوده عن الازلى. وهذه العبارات كلها تنبىء عن معنى واحد. ثم / قد يطلق اسم القديم على ما لوجوده ابتداء. (۲۱ أ/ق) (١) للضرب: د ف ق، الضرب: ن (٤) والاعيان: د ف ق،ـــ: ن ب (٥) ذكرنا ف ق ، ذكر ن (۸) نحتاج: د ف ق، یحتاج: ن (۰) حد : ا د ص ف ق،، حدث: ن ب (۲۰) تنبیء: ا د ف ق، ...: ن 



فيقال هذا بناء قديم وشيخ قديم يراد به التقدم في الوجود على غيره بشرط المبالغة. وهذا النوع ليس بمراد في التكلم في العالم انه قديم ام محدث. والله الموفق. واذا عرف انحصار جميع اجزاء العالم على ما بينا من الاقسام وعُرف القديم والمحدث. فنقول افترق الناس في امر العالم على اقسام ثلاثة. قال بعضهم وهم 5 اهل الحق نصرهم الله انه بجميع اقسامه واجزائه محدث كائن بعد ان لم يكن فكان حديث الطينة والصنعة. لم يكن فكان حديث الطينة والصنعة لا ابتداء لشىء منه البتة عرضا لم يكن فكان حديث الطينة والصنعة لا ابتداء لشىء منه البتة عرضا لم يزلية. وقال بعضهم العالم قديم الطينة حديث الصنعة. ثم افترق 10 القائلون بقدم الطينة والصنعة لا ابتداء لشىء منه البتة عرضا فقالت. طائفة منهم هو قديم لم يزل على مانشاهد ولايزال ابدا كذلك ولا مُحْدِثَ له ولا مُكَوِّنَ لاستغناء القديم عما يتعلق وجوده به اذ هو المستغنى بوجوده عن غيره.

ولو كان كذلك لكان الايجاد إما ذات الموجد القديم وإما ذات الموجّد المحدث. واما معنى هو غيرهما. ولا جائز ان تكون ذات الموجد القديم لانه يقتضى وجوده في الازل لوجود ما هو ايجاده. ووجود الحادث في الازل محال

بشرط: ۱ د ف ق، لشرط: ن (٤) جميع: ۱ د ص ف ق، بجميع: ن (٥) اقسام ثلاثة: ۱ ف
 ق ن، ثلاثة اقسام: د. نصرهم الله: د، ...: ۱ ف ق ن (٨) لا ابتداء لشىء منه البتة: ۱ د ف ق،
 لابتداء الشىء منه: ن (٨..٩...١) الطينة: ۱ د ف ق ن، الطبقة: ص (٩) بل هو: ۱ د ف ق،
 بل: ن (١٠) افترق: ۱ د ف ق، ...: ن (١٢) نشاهد: ۱ ف ق، نشاهده: د،. يشاهد: ن (١٦)١...
 الموجد: ۱ د ق، الموجود: ص ن (١٧) معنى هو: ۱ د ف ق، معنى: ص ن.



أبو المعين النسفى وكذا تعلق وجود ما هو موجود في الازل بالايجاد محال. وان كان الايجاد ذاته والايجاد هو الموجّد والاحداث / هو المحدث. فاذأً لاتعلق لوجود (٢٣أ/د) العالم بغيره فكان قديما. وان كان الايجاد معنى ورآء الموجد والعالَم فهو اما ان يكون قائما بنفسه واما ان يكون قائما بغيره. ومحال قيامه بنفسه، لكونه صفة في نفسه. 5 وقيامه بغيره متنوع الى قيامه بالموجد او الموجّد وقيامه بالموجّد الحادث محال، لما فيه من اخراج القديم من ان يكون موجدًا أياه. وقيامه بالموجد متنوع الى كون الايجاد قديما وكونه حديثًا. فان كان حديثًا، فالقديم ليس بمحل الحوادث. وإن كان قديمًا، فقدمه 10 يقتضى قدم الموجَد الحادث والقديم يستحيل تعلق وجوده / بغيره (١٤-/أ) واذا كان / كونه محدثاً ينقسم الى هذه الاقسام وهي باطلة، دل ان القول (٢١-/ف) بحدوث العالم / او حدوث شيء من اجزآئه باطل. (۱۵/۱۵) وكذا لو جاز عدم العالم اما ان كان اعدام القديم اياه معنى غيره من اجل وجوده ينعدم واما / ان كان اعدام العالم هو هو. فان / كان غيره (۱۹ب/ص) 15 فان كان الاعدام قديما فيقتضى انعدامه من الاصل ولايتصور وجوده. (٢١ ب/ق) وحين رايناه موجودا كان الحس والعيان مبطلا كون الاعدام قديما وان كان الاعدام حديثا. اما ان كان هو عين العالم واما ان كان غيره، فان كان غيره فاذن فسد ان يعدُم جميع العالم حتى لايبقى حادث. اذ هذا الذي به عدم العالم 20 حادث وكل حادث فهو من اجزاء العالم. ولو اراذ اعدام هذا لابد من حادث اخر. هكذا لا الى نهاية. (٢) ذاته: د ص ف ق ن، ذات الموجد: ا (٢) الموجد: د ف ق، الموجود: ا ن (٥) ومحال: ا ف ق ن، وهذا محال: د ( ) لكونه صفة في نفسه: د ص ف ق ن،۔۔.: ا (٦) او: ا ف ق ن، و: د (۱۰) یستحیل: ا ف قٰ ن، مستحیل: د (۱۶) فان کان غیرہ: ا ف ق ن،۔۔.: د (۲۰) فہوً: افق، هو: دصن \_\_ V9 \_\_



\_\_ A • \_\_



وبعضهم يقولون، كان البارئ جل وعلا في الازل عالِما بالعالَم موجودا لان علمه قديم لاستحالة الجهل عليه. وقدم علمه يقتضى قدم معلومه. ومنهم من قال القديم كان لم يزل حكيما. فاقتضى ذلك وجود حكمته وهو العالم في الأزل. وقال بعضهم انه تعالى كان في الازل قادرا على الفعل ولا مانع له عن - 5 الفعل فلا معنى/لتاخر فعله. هذا هو مقالة القائلين بكون العالم بجميع (٢٢أ/ف) اجزائه قديما. وقال جماعة منهم العالم حادث لكنه من اصل قديم له. واختلف هؤلاء في الأصل القديم. 10 منهم من قال هو الهيولي ويصفون الهيولي بما يصف اهل التوحيد الله تعالى انه موجود ليس له كمية ولا كيفية ولم يقترن به شيء / من سمات (٢٢أ/ق) الحدث والنقص. ثم يقولون حلت به الصنعة واعترضت فيه الاعراض فحدث منه العالم. ثم / من اصحاب الهيولي من يزعم ان حدوث الاعراض لم يكن بصانع (٢٠أ/ص) 15 اذ لا صانع ولا قديم غير الهيولي. وممم من زعم ان صانع العالم هو الذي احدث منه العالم باحداث الصنعه والاعراض فيه. ومنهم من زعم ان اصل العالم هو الطبائع الاربع البسيطة اعنى الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة. فتركب العالم من هذه الأربعة القديَّة. 20 ونسب بعض الناس هذا القول إلى جالينوس وانكر كثير من الناس

بالعالم مرجودا: ۱ ف ق ن، بان العالم مرجود: د (۱۰) مهم: ۱ د ف ق،...: ن (۱۲) به:
 د دن ف ق ن، بها: ۱. والسص: د ف ق....: ا ن (۱۳) فيه: د ص ف ق ن، فيها: ا (۱۲)
 احدث: ۱ ف ق ن، حدر. : د

- 11 --



(١٥ أأرأ) نسبة هذا القول اليه. وقالوا انه كان يقول بحدوث / العالم وثبوت الصانع (١٥-١٠) القديم. والمذهب المشهور عن جالينوس / التوقف في القول بحدوث العالم وقدمه وثبوت الصانع وعدمه وفي ثبوت المعاد ونفيه. ومنهم من زعم ان اصل العالم الطبائع المركبة: وهي النار والماء والأرض والهؤاء ويسمونها العناصر وقد يسمونها الاسطقسات. 5 وشبهة هؤلاء كلهم ان وجود الشيء لا من شيء محال. وكل صانع يصنع في محل لا ان يوجد المحل اصلا. هذا هو عمدة اقاويل هؤلاء. ولهم اقاويل (٢٤أ/د) مختلفة جارية مجرى الفروع / لهذه. فاعرضنا عن ذكرها لخروجها عما هو شرط كتابنا هذا ونبين فساد هذه الاقاويل بعد اقامتنا الدلالة على كون العالَم بجميع اقسامه محدثًا 10 ان شاء الله تعالى. فصل ٦في حدوث الاعراض وبعد وقوفنا على جميع اجزاء العالم وعلى اقاويل القائلين بقدم العالم أوقدم شيء من اجزائه فنقول يجب ان نصرف العناية الى اثبات حدوث العالم 15 بجميع اجزائه. فنقول انا اثبتنا بالدليل ان من اجزاء العالم ما هو عرض. ومنه ما هو عين. ليس وراء هذين القسمين شيء اخر من اجزاء العالم فيجب ان نبحث عن كل واحد من القسمين أ قديم هو ام محدث. فبدأنا بالاعراض فتأملنا فيا فرأيناها محدثة. وذلك لانا رأينا ساكنا تحرك بعد سكونه. وقد اقمنا الدلالة على كون 20 (٢٢ب/ف) آلحركة والسَّكون عرضين. وكان السكُّون قَائما / بالجسم، (٥) قد : ١ د ص ف ق، \_: ن (٠) الاسطقسات: ف د ق، الاستقصات: ١، الاستطقسات: ن (٧) هذا هو: ا ن، هذه هو: ف، هذه: د (،) هؤلاء: ا ف ق ن، هم: د (٩) فساد هذه: د ف ق، فساد: ا، هذه: ص ن (۱۰) اقسامه: ۱ د ف ق، اجزائه: ص ن (۱۶) فنقول: د ف،....: ا ق ن (۱۱) ان: د ف ق،.... ن (۱۹) فرأيناها: ۱ د ف ق، ورأيناها: ص ن (۲۰) سكونه: ف ق، سكون: ن. -- 77 ---



.



.



ووراء هذا دلائل تدل على استحالة العدم على القديم تركنا ذكرها مخافة التطويل. فان قيل هذا انما يستقيم ان لو ثبت عدم السكون وحدوث الحركة وهذا ممنوع. قلنا لو لم ينعدم السكون وقد وجدت الحركة لكان الجسم ساكنا متحركا. وكذلك لو كانت الحركة موجودة قبل هذا لكان الجسم ساكنا ت متحركا وهو محال / وكذا اجتماع السكون والحركة محال في محل واحد. (٣٣أرق) وكذا الجسم كان قبل هذا ساكنا وكون ما قامت به الحركة ساكنا محال. وبعد ما صار متحركا، لو كان السكون موجودا فيه لما صار متحركا لان كون ما قام به السكون متحركا محال. واذا كان كذلك علم ان

- لان كون ما قام به السكون متحر كا محال. وإذا كان كذلك علم أن السكون قد انعدم وإن الحركة قد حدثت.
- 10 فان قيل ما انكرتم ان السكون لم ينعدم / بل انتقل / الى محل آخر. (٢١أ/ص) وان الحركة لم تحدث بل انتقلت الى هذا الجسم عن محل آخر. ٢٥أ/د) قلنا هذا محال. لان الانتقال من محل الى محل السكون يكون حركة وقيام الحركة بالحركة محال. وكذا قيام الحركة بالسكون محال. فلا يجوز انتقال الحركة ولا انتقال السكون من محل الى محل آخر على انكم وان تركتم 15 هذا المحال وخرجتم عن المعقول لم ينفعكم هذا.

(٥) وقد: د ص ف ق، قد: ا (٧) کذا: د ف ن، کذلك: ق (٨) به: ا ف ق ن، فیه: د (١٣) آخر: ف، ــــ: ق ن (١٨) فصارت: د . وصارت: ا ف ق ن (١٨) أكانت: ا د ف ق، کانت: ص ن





(۱) قيام: ا ف ق ن، ــــ: د (۳) الظهور والكمون: ا د ف ق، الكمون والظهور: ن (٦) حين صار كامنا (+ لذاته: ف): د ف ق ن،ــــ: ا (٧) ولأن فيه: ف ق، فكان فيه: ن (٩) الألزام: ا ف ق ن، الالتزام: د (١٠) الكمون والظهور: د ف ن، الظهور والكمون: ق

-- AV---





أبو المعين النسفى قيل عرف ببديهة العقل معرفة لايعارضها شك ان الجوهر في حالة البقاء لايخلو عن الحركة والسكون لانه اما ان يكون في الزمان الثاني في المكان الذي كان فيه في الزمان الاول. واما ان يكون في غيره. فان كان في المكان الأول فهذا سكون. وان كان في المكان الثاني فهذا حركة 5 ولا يتصور خلوه عن ذلك. فأما في اول/احوال وجوده فتلك حالة واحدة لم يتصل بها حالة اخرى ٢٤ أ/ق) ليكون فيها في المكان الأول فيكون ساكنا او في مكان اخر فيكون متحركا وفي حالة البقاء الحكم بخلافه يوضحه أن الحركة هي كونان في مكانين والسكون كونان في مكان واحد. وفي الحالة الاولى لم يتصور 10 الاكون واحد. وهو ليس بحركة ولا سكون. فأما في حالة البقاء فيوجد كونان فلا بد من ان يكونا حركة او سكونا. فانْ سلمتم للجوهر حالة الحدوث فقد اقررتم بحدوث الجواهر فوقعت (v/l)v) لنا الغنية عن اثباته / بالدليل. وان لم تسلموا ذلك فلن يتصور عندكم خلو / الجواهر عن الحركة (٢٢أ/ص) 15 أوالسكون على ان عندنا في اول احوال الوجود لن يخلو الجوهر عن الكون / وهو عرض ان كان خلا عن الحركة والسكون لما ان كل واحد (٢٢ /ف) منهما عرضان وهما كونان ويستحيل وجود كونين / في حالة واحدة (١٦–/أ) ووجود كون واحد كافٍ لاستحالة خلوه عن العرض. فان قيل لو اوجد الله تعالى اول ما اوجد جوهرا واحدا لكان خاليا عن 20 الحركة والسكون لانعدام المكان وكذا عن الاجتماع والافتراق لانعدام ما يكون بجنبه او لابجنبه. (١) العقل: د ف ق ن،....: ١ (٢) ان: د ف ن، لا ان: ١ (٤) فهذا: ١ د ف ق، فهو: ن (٦) احوال: د ق، احواله : ن (٩) لم: ا د ف ق، لن ن (١٢) فان: ق د ف، وان: ن. الحدوت: د ص ف ق ن، الحدث: ا (٠) فوقعت: د ن، ووقعت: ف ق (١٥) عندكم: د ص ف ق ن، عنكم: ١ (١٢) احوال: ١ ف ق ن، ـــ: د (١٥-ـــ١٦) على ان عندنا... والسكون: د فَّ ق ن،ــــ: ۱ (۲۱) او: ۱ د ف ق ن، و: ص



قلنا هذا الا لزام منا على من انكر حدوث الاجسام وادعى قدم جميع أجرام العالم. فقلنا ان وجود الجوهرين لايخلو من الاجتماع والافتراق. وكذا وجود المكان والمتمكن زمانين لا يخلو عن الحركة او السكون لِنُلزم الدهرِ يِّ استحالة خلو اجرام العالم واجسامه عن الاعراض. 5 فاما اذا سلم لنا حدوثها كلها فلم يبق بنا حاجة الى اثبات ذلك بواسطة اثبات استحالة تعريها عن الأعراض على إنا ندعى استحالة تعرى الجوهرين عن الاجتماع والافتراق واستحالة تعرى المتمكن في المكان في حالة البقاء (٢٦ب/د) عن الحركة والسكون / ليظهر أن اعيان العالم على مانشاهد يمتنع خلوها عن الاعراض، فيستحيل قدمها اذ قدم ما لايسبق الحادث محال وذلك كما ادعينا. 10 فاما نحن فنسلم ان الله تعالى لو خلق جوهرا واحدا لكان خاليا عن الاجتماع والافتراق والحركة والسكون. فاما خلو جوهرين لو خلقهما الله تعالى عن الاجتماع والافتراق وخلو المكان والمتمكن في حالة البقاء عن الحركة والسكون فمحال. والكلام وقع في هذا. ثم نقول لهم لو كانت هذه الاجسام خالية عن الاجتماع والافتراق. ثم 15 حدثًا فيها.أتَّى العرضين اسبق اليها الاجتماع ام الافتراق فباي العرضين عينوا فقد ادعوا محالًا. لأن اجتماع ما كان موجودا ولم يكن مفترقًا. أو افتراق ما کان موجودا و لم یکن مجتمعا محال وبهذا يبطل قول اصحاب الهيولي انها في الازل شيء واحد غير موصوف (۱) اجرام: ف ق ن، اجزاء: د (٤) او: ف ق. و: د ن (٦) فاما اذا: ا ف ق ن، فاذا: د (١١) فاما: د ن، واما: ف ق . لكان: د ف ق، فكان: ن (١٦) عينوا: ا د ف ق، عنوا: ن (١٧) ۱ ـ ولم: د ص ف ق ن، او لم: ۱ (۱۹) اصحاب: ۱ د ص ف ق، اصحابنا: ن



أبو المعين النسفى / بالاجتماع والافتراق. فانا نقول لهم اي العرضين اسبق الي الهيولي (٢٤ / ق) الاجتماع ام الافتراق؟ فبأى الجوابين اجابوا كان محالًا. والله الموفق. والدليل عليه ان مايخلو عن عرض من الاعراض اما ان كان خاليا عنه لذاته كالحركة تخلو عن السواد والسواد عن الحركة. وكذا كل عرض. 5 اذ يستحيل قبول عرض عرضا اخر يقوم به فكان متعريا عنه لذاته. واما ان كان يخلو عنه لا لذاته، بل لقيام معنى مناف / لذلك العرض (٢٥أ/ف) في هذا المحل كما يخلو الجسم عن السواد لقيام البياض به. وكذا على القلب. وكذا في الحركة والسكون. وكل عرضين متضادين قام احدهما في محل. فخلو الجواهر عن الاعراض في الازل من اي قبيل كان؟ اكانت الجواهر 10 خالية عن الاعراض لذاتها. ام كانت / متعرية خالية عنها لمعنى؟ فإن كانت (٢٢-/ص) خالية لذاتها فما بالها قبلت الاعراض من بعد. والذات الموجب للتعرى قائم. ولو جاز أن تقبل ذات عرضا مع قيام ما يوجب تعريه عنه لجاز ان يقبل الجسم البياض مع قيام السواد به اذ لافرق بينهما في ان الموجب للتعري قائم. الا ان هناك الموجب هو الذات وهاهنا 15 الموجب هو معنى ورآء الذات. وهذا محال. فكذا الاول. وان كانت الجواهر متعرية خالية عن الاعراض لمعنى ينافي الاعراض فلايخلو الامر اذا حدثت فيها الاعراض من ارتفاع ذلك المعنى او بقائه على ماكان. ومحال حدوث الاعراض فيها مع وجود المعنى الموجب لتعرية عنها. ولو جاز ذالجاز اجتماع السود والبياض/وكل متضادين في محل. وان ارتفع ذلك المعنى عُلم انه كان محدثًا لما مر ان العدم (٢٧أ/د) (٥) اذ: ص ف ق د ن، ...: ا (٦) معنى: د ف ق، ...: ا ن (٧) به: ا د ف ق، ...: ص ن (١٠) ام: د ف ق ، اما: ن (۱٤) ههنا: ا ف ق ن، هىا:د

- 91 -



تبصرة الأدلة على القديم محال. وإذا كان محدثًا كان عرضًا. والجوهر لايخلو عنه أو عن (١٧) الاعراض وهو / في نفسه عرض. فاذاً لم تخل الجواهر عن الاعراض ويستحيل خلوّها عنها. والله الموفق. ولان استحالة ارتفاع العرضين المتعاقبين اللذين لا واسطة بينهما (١/أ/أ) كالاجتماع / والافتراق عن الجوهرين، والحركة والسكون مع وجود 5 المكان والمتمكن عن المحل متقررة في بدائه العقول وشهادات المعارف. ولا تفرقة فيه بين الريض والمُرْتاض. والعقل الخالي عن صناعة الكلام والحاذق الماهر فيه كاستحالة اجتماع المتضادين في محل واحد. فلو جاز ذا لجاز هذا. واذا استحال هذا وامتنع وخرج القول به عن قضية العقول استحال ذلك وامتنع ايضا. والله الموفق. 10 فان قيل ان استحال خلو الجواهر عن الاعراض الآن فلم قلتم انه يستحيل في الازل؟ (٢٥ أ/ق) قلنا لان ما يستحيل / لا يتبدل بحال وحال. اليس ان من قال ان الجمع بين المتضادين يستحيل للحال. وكان غير مستحيل في الازل. وكانت الاجسام في الأزل مجتمعة مفترقة متحركة ساكنة سوداء بيضاء، كان قوله

(٢٥ب/ف) مردودا فاسدا في قضية العقول فكذا هذا. والله الموفق./

- 1

15

This file was downloaded from QuranicThought.com

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

- 98 --



(٥) هذا: ف ق، هكذا: ن (٨) الا و: ا د ف ق، والا: ن وكذا: ف ق، فكذا: ن (١٠) يوجب: د ف ق، يوجد : ن (١٢) الحادث: ف ق، الحوادث: ن. قد : د ف ، ــــ: ن (١٥) مفارقة: ۱ د س ف ق ن، مقارنة: ص. جهلها: ا د س ف ق، جهلهما: ص ن (١٧) فكان: ا د س ف ق، فكذا: ن. (١٨) الجهل عليه: ف ق، جهله: د س ن (٥) من صحيفة ٣٤ سطر ١٤ الى هنا ناقص في: س

- 98 -



 (۱) حادث: ۱ د س ف ق، الحادت: ن (٤) لايوجب ان يستحيل بقاؤه: ۱ د س ف ق،...: ن. فكذلك: ۱ ف ق ن، فكذا: د س (٦) وقد: فقد: ف ق (١٠) ممتنع: ۱ س ف ق ن....: د (١٢) واحد: ۱ د س ف ق،...: ص ن (١٣) فاماما: ۱ د س ف ق، ...: ص ن (١٦) لهذا: ف ق ن، لهذا العرض: دس (١٨) العرض: ۱ د س ف ق، الغرض: ن. تحقق له: ۱ س ف ق ن هامش د، تحقيق: د

\_ 90 \_









الا ترى ان من كان على شط نهر عظيم هائل تقرر في ظنه انه لاتصوّر للعبور عنه بوجه من الوجوه. وقد رأى انسانا وراء النهر ثم رأى ذلك الرجل بعد ذلك في هذا الجانب من النهر لم يبق للرائي شك في انه عبر النهر لامحالة. وان كان لايعرف كيفية طريق عبوره. ولو انكر عبوره مع معاينته اياه في هذا الجانب من النهر لمكان انه لايعرف كيفية طريق عبوره، -5 لعُدٌّ مكابرا معاندا فكذا هذا. ثم نقول وجود العالم يتعلق بايجاد الله تعالى اياه والايجاد صفة الله تعالى وراء ذاته / ازلية قائمة بذات البارىء جل وعلا، على مانبين في مسألة (٢٤–/ص) التكوين والمكوّن. / وقدمه لايقتضي قدم العالم لما مر من استحالة قدم (١٩/ن) 10 ماتعلق وجوده بغيره ولان الايجاد ما كان / ليوجد المكوَّن للحال بل كان (٢٥-/س) ليوجد وقت وجوده على ما نبين في تلك المسألة ان شاء الله تعالى. وهكذا الجواب عن قولهم ان وجود الشيء لا من شيء غير معقول. فانا نقول اثبتنا ذلك بالدليل العقلي والمعقول ما يعرف ثبوته بالدليل العقلي. وقد ثبت ذلك بحمد الله تعالى. فكان معقولا غير انه ليس بموهوم. لأن 15 الوهم من نتائج الحس. اذ هو انطباع صورة المحسوس في الفكرة بعد زواله عن الحس فما لم يُحَسُّ لابتصور في الوهم / وطريق معرفة الغائبات (٢٥أ/س)

هو العقل لا الحس.

 (۱) تقرر: دس ف ق، يقدر: ص ن، يقرب: ۱ (۳) عبر: ۱ دس ف ق، عين: ن، غير: ص. يعرف: يعلم: س ق (٦) لمكان: دس ف ن، لكان: ق (٨) وراء ذاته ازلية قائمة: دس ص ف ق ن، وراء ذاته ازلي قائم: ۱ (٩) قدمه: قدم الايجاد: ق (١٤) فكان: دص س ق ن، وكان: ۱ ف (١٦) الحس: ۱ دس ف ق، الحكم: ص ن. لان: دس ص ف ق ن، ولان: ۱. صورة: س ن، صور: ف ق



فمن اراد ان يعرف ما غاب عن الحس بما هو من نتائج الحس وهو الوهم. (٢٧أ/ق) فقد اراد معرفة الشيء / بغير ما وضع لمعرفته من اسباب المعارف. فصار كمن اراد ان يميز بين الألوان بسمعه وبين الأصوات ببصره. ويعرف طعوم الاجسام بيده وهذا جهل مفرط. وهذا لانه لم ير ايجاد الاجسام ممن له قدرة ايجادها. ومن رأى من الفاعلين لم يكن لهم قدرة ايجادها 5 فلم يتصور ذلك في وهمه لبعده عن حسّه. فظن ان ما ليس بموهوم ليس بمعقول جهلا منه بالفرق بين المحسوس والمعقول على انه رأى حدوث الصنعة في المادة لا عن اصل، اذ الصنعة توجد في المحل. اما الصنعة فلا تحدث عن صنعة اخرى تكون مادة للاولى. وكذا الحركة والسكون والاجتماع والافتراق. فاذن عرف هو وجود شيء لا من شيء 10 فبطل كلامه. والله الهادي للعباد الي سبيل الرشاد. والمعتزلة لاعتمادهم في اكثر مذاهبهم على الوهم واخراجهم ما ليس بموهوم عن كونه معقولًا جهلًا منهم بما بينا من التفرقة بين الأمرين، مالوا الي القول باستحالة وجود الشيء لا من شيء، وصوبوا الدهرية في ذلك وادعوا القول بقدم الاشياء وخافوا معرة السيف او قصدوا تغرير مَن 15 لاخبرة له بمعرفة الحقائق فموَّهوا وقالوا: إنا نقول بان العالم كان معدوما الا انه كان شيئًا والبارئي جل وعلا اوجده عن العدم لا ان جعل ما ليس بشيء شيئا اذ هو محال. ثم اقتصر الكعبي على هذا القدر.

(۱) فمن اردا ان يعرف ما غاب عن الحس: تكرر في: ن (٥) ومن رأى... ايجادها: د س ف ق ن، ...: ا ص (٦) في : س ص ف ن، عن: ا (١٣) التفرقة: س ف ق، التفرق: ن. مالوا: د س ص ف ق ن، قالوا: ا (١٥) او قصدوا تغرير من لا: د س ص ف ق ن، او مصدقوا تقرير من الا: ا (١٦) والباري: د س ف ق ، وان البارې: ن

- <u>)</u>··· --



وزاد الجبائى وجماعة من البصريين فزعموا ان ما كان في حالة الوجود عرضا يكون في حالة العدم ايضا عرضا. وكذا ما كان لونا او طعما او حركة او سكونا او جوهرا فهو في حالة العدم كذلك فكانت الجواهر والاعراض والالوان والاكوان والطعوم كذلك في الازل.

5 وزاد ابو الحسين الخياط احد رؤساء البغداديين من المعتزلة وهو استاذ الكعبي فزعم ان ما كان في حالة الوجود جسما يكون في حالة العدم ايضا / جسما. واصَّل لنفسه اصْلا فزعم ان ما لايستحيل / ان يكون (٣٠أ/د) الموجود موصوفا به في اول احوال وجوده لايستحيل اتصافه به في حالة (٢٥أ/ص) المعدم والعرض في اول احوال وجوده يوصف بأنه عرض وكذا كل نوع (٢٨أ/ف) 10 منه كالحركة توصف بكونها حركة في تلك الحال وكذا السكون واللون والطعم والجوهر والجسم.

فاما الموجود فيستحيل اتصافه في اول احوال وجوده بانه متحرك او ساكن او ماش او قاعد أو قائم أو آكل او شارب فيستحيل ايضا اتصافه بها / (٣٠أ/د) في حالة العدم / ثم من زعمهم ان الاحداث ليس بصفة للباري عز وجل (٢٥أ/ص)

15 بل هو عين المحدث فيقال ما معنى قولكم ان العالم محدث اكان محدثا باحداث / هو صفة الله تعالى قائبة به او باحداث هو عين المحدث او (٢٧ب/ق) باحداث هو غير المحدث وليس بصفة لله تعالى قائمة به. فان قالوا حدث باحداث هو صفة لله تعالى قيل هذا ترك منكم مذهبكم.

(٥) الخیاط: د س ص ف ق ن،...: ا (٨) اتصافه: ا + به: د س ف ق، ایضا قدمه: ص ن (٩) احوال: د س ص ف ق، ایضا قدمه: ص ن (٩) احوال: د س ص ق، احوال: د س ف ق، وكذلك: ف (١٣) بها: د س ف ق، بلا: ف ق. زعمهم: ا د س ف ق، زعم منهم: ن (١٥) هو: د س ف ق،: ن. ان: د س ف ق، بال<sup>.</sup> ن (١٥) عين: ا د س ف ق، غير: ن (١٦) باحداث هو غير المحدث: ...: د (١٧)<sup>.</sup> لله: د س ق ى، الله: ف. قيل: ا د س ف ق، مثل: ن. منكم: ا د س ف ق،...: ص م **+ -:!** 

- 1 + 1 --



وان زعموا انه حدث باحداث هو غير الله تعالى. قيل: أقديم هو ام محدث؟ فان قالوا هو قديم فقد تركوا مذهبهم. وان قالوا هو محدث.

قيل احَدث ايضا باحداث آخر ام لا باحداث؟ فان قالوا لاباحداث. فقد احالوا وعطلوا الصانع حيث جوزوا حدوث حادث لا باحداث. 5 وان قالوا حدث باحداث آخر. سئلوا عن الاحداث الثاني والثالث فيتسلسل الى غير نهاية. وفيه تعليق حدوث العالم بما يستحيل ثبوته. وان قالوا حدث باحداث هو ذاته. فقد جعلوا ذات العالم في العدم احداثا وهو في الازل كان ذاتا. وكان جواهر واعراضا واجساما. فكانت محدثة في الازل. والموجود في الازل لن يكون محدثا بل يكون قديما فاذا كان العالم قديما موجودا في الازل فاعترضوا على هذا. وزعموا ان معنى قولنا ان العالم حدث اي حصل على حالة لم يكن عليها. قيل أهذه الحالة معنى راجع الى ذات العالم ام هى معنى وراء ذات العالم هذايا.

ثم يقال لهم اذا كان الموجود موجودا لذاته لا لمعنى وكذا الشيء

(۱) زعموا: ۱ د س ن، قالوا: ف ق (زعموا: هامش ف ق) (٥) احالو: ۱ د س ف ق، حالوا: ن، خانوا: ص (٦) سئلوا: ف ق، فيسئلوا: د، فسئلوا: س، سئل: ن (٩) جواهر: ۱ د س ف ق، جواهرا: ن (١٠) ١... في الازل: س د ف ق، ...: ن (١٢) وزعموا: د س ن، فزعموا: ف ق. علبها قيل أ: ۱ د س ف ق، قبل: ن. حدث: د س ف ق، محدث: ن (٢٣) العالم: ۱ د س ص ف ق، العلم: ن. فباي الجواب احابوا: ۱ د س ف ق، فباى الجواب اجاب: ن، فاي الحوادث اجاب: ص (١٤) يقال: ۱ د م ف ق، ن يقول: ص. لهم: اد س ف ق، ... : ن (١٢) وكذا الشىء...

- 1.7 -



(٤) شر من: د س ف ق، شهیر: ب، (فراغ): ن (٦) هي: ا د س ن، هو: ف ق (٧) عرض:
 د س ف ق ن، بعرض : ا (١٠) تركب: ا د س ف ق، تركیب: ص ن (١٠) النصارى : د س ف ق، النصارى لعنهم الله تعالى: ن



عن التطويل وعلما منا بكفاية هذه الطريقة وبالوقوف على هذه الجملة عرف بطلان قول كل من يدعى قدم شيء ما سوى الصانع جل وعلا وصفاته مادة كان ذلك ام خلاء ام زمانا ام نفسا ناطتة كما يدعي قدمها جماعة من صابئة حرّان وابن زكريا الرازي المتطبب. وكذا بطلان قول من يدعى قدم الافلاك وما فيها من الكواكب او 5 قدم الطبائع فلم نشتغل بالكلام مع كل فريق واثبات حدث كل شيء من هذه الاشياء لاشتمال ما اقمنا من الدليل على ذلك كله.

(۲) الصانع جل (حلاله: ۱ د ) وعلا: ۱ د س ف ق، الله تعالى : ص ن (٥) بطلار ، ، ف ق، ....: ن (٣) مع كل فربق: د س ص ف ق ن، في نفي: ۱ (٧) الدليل: ۱ د س د الدنائل: ف ق (٨) وبالله المحونة والتوفيق: د س ص ف ق ن، ....: ا



وإذا اثبتنا بالدليل ان العالم محدث وان المحدث جائز الوجود لا واجب الوجود. اذ لو كان واجب الوجود لكان مستحيل العدم. وكان قديما وقد ثبت حدوثه وانه قبل / الحدوث كان معدوما. ولما دل انه ليس (٣١أ/د) 7 بمستحيل العدم ولا بواجب الوجود / بل كان جائز الوجود جائز العدم. (٢٠أ/ن) 6 ما يجوز عليه الحالتان لايختص بإحداهما الا بتخصيص مخصص كالجسم لما جاز ان يكون متحركا وان يكون ساكنا لم يختص باحدى الحالتين الا بمعنى يوجب اختصاصه بها وهو الحركة /أ والسكون. (٢٦-س/س) فكذا هذا بل كان العدم اولى به من الوجود لولا معنى بدلت به الحالة 10 لانه كان عدما في القدم وبدلت الحالة بالوجود. فلابد من وجود معنى

- اوجب تبدله ولان العدم نفى فلا يقتضى تعليلا ولا مخصصا بخلاف الوجود واعتبر بعدم البناء ووجوده في مكان / مخصوص. (٢٩أ/ف) ولان العالم يتصور ان يكون على غير هذه الهيئة والقدر ويتوهم ان يكون اكبر وازين من هذا ويتصوران يكون ادون منه فكانت هذه الحالة مع
  - 15 ما يخالفانه في الجودة والرداءة والصغر والكبر في حيز الامكان. فاختصاصه بهذه الحالة لن يكون الا بتخصيص مخصص وبهذه الدلالة يستدل على وجود البانى لكل بناء يشاهد في الدنيا. وتقررت هذه الدلالة في العقول حتى ان من اجاز وجود ذلك جزافا من غير صانع له عد متجاهلا في نفسه ولايتوهم انه احدث نفسه بنفسه لأنه إن احدث (٤) ولما دل: ج، دل: ١ س ص ف قن، دل عليه: د، (١) الوجود: اس ف ق، الوحودو: د ص ن (٥) المالتان: ف ق، المالان: س ن بتخصيص مخصص: د ف، بمخصص: ١ س ق ن (١٦) ف ق، المود: ص ن (١٩) انه احدث: ١ د س ف ق، احدث : ج، ايضا انه احدث ف ق، المود: ص ن (١٩) انه احدث: ١ د س ف ق، احدث : ج، ايضا انه احدث: ١ م عنه منه منه انه احدث: ١ د س ف ق، احدث : ج، ايضا انه احدث



تبصرة الأدلة نفسه بعد ما صار موجودا فهو محال من وجهين. (۲۸ب/ق) احدهما وجوده قبل احداث / نفسه لا باحداث محدث، وتخصيص مخصص اياه بالحدوث وهو باطل. والاخر ايجاده نفسه بعدما صار (١٩) ب/أ) موجودا. وإيجاد الموجود / مستحيل ولأيتوهم ايضا انه احدث نفسه في 5 حالة العدم. لما أن وجود الفعل من المعدوم محال. يحققه أن الآدمي مع انه ليس بعرض بل هو جوهر وليس بجماد بل هو نام ليْس بنبات بل هو حيوان وليس بعجماءَ بل هو ناطق. وهذه الحالة هي النهاية في القوة والتدبير للحيوانات الارضية. ولهذا يغلب بحِيَله اللطيفة وتدابيره الصائبة جميع الحيوانات الارضية فيستسخر الفِيَلَةَ العظام 10 والأُسُودَ الضارية والحيات الناهشة فيستعملها في حوائجه كيف شاء واراد ويستخرج ما في قعور البحار من الحيوانات المائية إويستذل من الهواء الطيور الهوائية. ثم هو في حال كال عقله وعلمه بالامور وتمام قوته وبصارته بوجوه الحيل (٣١) (التدابير يعجز / عن تغيير صفة له ذميمة الى ما يستخلِيه ويَهْوَاه من 15 (٢٧أ/س) مضاد تلك الصفة كالدمامة والحسن وقصر القامة / وطولها وسواد بشرته وبياضها فلأن لايتأتى ولايتصور ايجاد اصل العالم مما هو معدوم اولى يحققه أن كل عين من اعيان العالم اجتمعت فيه الطبائع المتضادة التي

يحققه أن كل عين من أعيان العالم اجتمعت فيه الطبائع المتصادة التي من شانه التباين. ومن طبعها التنافر. ولو تُركت هي وطباعها لتباينت وتنافرت فدل وجودها على خلاف ما يقتضي شأنها. 20

بنفسه لانه ان احدث نفسه: اجد س ف ق ص ،...: ن (٥) حالة: د س ن، حال: ف ق
 بیس بنبات: ۱ د س ج ف ق، لا بنیان: ص ن (۱۱) کیف: ۱ س ف ق ن، کیف ما: د
 (٦) یستحلیه: د س ف ق، یستحیله: ن

-1.7-



15 وكذا ابو الهذيل / العلاف وبشر بن المعتمر وابن الروندي والكرامية (٢٩أ/ق) يزعمون ان التكوين حادث حدث لا باحداث احد. فانهم اتفقوا على هذا. وان اختلفوا في محل التكوين على ما نبين ذلك في تلك المسألة

> (۱) وعزیز: د س، عزیز: ق ن (۵) واحد: س ف ق.- ن: س. منها: ۱ د ف ق، منهما : س ص ن (۷) لیفرق.. منها (منهما: ج س ص): ۱ د ج س ف ق، لیفرق ما یقتضیه الذات ولا اجتمعت المختلفات لیفرق ما یقتضیه ذات کل واحد منهما: ن (فیه تکرار) (۱۳) فانه زعم: د س ف ق، فرعم: ن (۱۸) المسألة: د س ص ف ق ن، المسألة ان شاء الله تعالى: ۱



(٢٦ب/ص) /ولو جاز ذا في التكوين لجاز في جميع اجزاء العالم. (٢٧ب/س) وكذا الجبّاني وابنه / يزعمان ان ارادة الله تعالى حادثة لا في محل لا باحداث احد وايجاده. فهؤلاء كلهم عجزّوا انفسهم عن اثبات الصانع على اصولهم الفاسدة. والله المحمود على ما عصمنا معاشر اهل الحق عن الوقوع فيما يهدم قواعد الدين وائتمسك بما يفضي بنا قياده الى مذاهب اللحدين. والله اعلم بالصواب.

(۱) فا: ذای: - (۲) بزیمان: دس ف ق، بزعمون. ۱، زعما: من ن ب (۵) بنا: د ف ق من،....:
 ۱ ن ب. دار ب: د من فر، ن، مذهب: ق (٦) والنه اعام بالصواب: ف، ....: د من ة، ن



الكلام في توحيد الصانع

/ واذا ثبت بما مر من الدلائل ان العالم لابد له من صانع لاستحالة (٣٢أ/د) اختصاص ما يجوز عليه العدم بالوجود، وتبدَّل الحالة من العدم الى الوجود بعد ان كان معدوما بلا مخصّص خصصه به على مامر بيانه فبعد ذلك. نقول: إما أن كان صانع العالم واحدا او كان اكثر من وأحد ولا جائز - 5 ان يكون اكثر من واحد. لانه لو كان للعالم صانعان وهما علِمًا معدوما لو وجد لكان في حالة الوجود عرضا او جوهرا. لكان الامر لايخلو اما ان کان کل واحد منهما قادرا علی ایجاده، واما أن لم یکن کل واحد منهما قادرا على ايجاده، وإما إن كان احدهما قادرا على ايجاده دون الاخر. 10 فان لم يكن كل واحد منهما قادرا على ايجاده مع انه مقدور في نفسه. فاذا كل واحد منهما كان عاجزا لزوال قدرته عما هو المقدور في نفسه ولن يكون ذلك الا عن عجز، كما ان زوال العلم عما يصح تعلقه به (۳۰۱/ف) لن يكون / الاعن جهل. والعاجز لا يكون إلهاً فاذن بطلت الوهيتهما. 15 ولو كان احدهما قادرا على ايجاده ولم يكن الاخر قادرا. فهذا الثاني لايكون إلما. ولو كانا جميعا قادرَيْن أما ان قدر كل واحد منهما على ايجاده على الانفراد والاستبداد واما أنْ قدَرا على ذلك على طريق التعاون. فان قدرا على طريق التعاون دون الانفراد كان كل واحد منهما عاجزا لزوال قدرته عما هو 20 مقدور في نفسه. ولو قدر كل واحد منهما على الانفراد ثم اوجده احدهما. (٨) كل: ١ د س ف ق، ...: ص ن (٩) كل: د س ف ق، ...: ن (١١) في نفسه: د س ف ق،...: ن (٠) فاذا...: ا (١٣) عجز: د ف ق ن، عجزه: س (١٨) فان قدرا على طريق التعاون: ا د س ص ف ق،...: ن (۱۹) منهما: ا د س ص ف ق،...: ن - 1.9 -



- 11· -



اجتماع الحركة والسكون في وقت واحد / في محل واحد. (٢١أ/ن) وان قالوا لا. فقد جعلوه عاجزا عما كان عليه قادرا، وقدرته زائلة عما كانت عليه ثابتة. وهذا هو التعجيز وهو محال على الصانع. والقول بثبوت صانعين يؤدي الي هذا. وما افضى الى المحال، فهو محال.

- 5 ولا يقال ان الواحد اذا اثبت فيه حركة زالت قدرته عن تخليق السكون فيه و لم يكن ذلك تعجيزا لنفسه و لم يكن ذلك محالا. فكذا في الاثنين لانا نقول ان من زالت قدرته عن اثبات شيء في محل باثبات غيره ضد ذلك الشيء كان عاجزا بتعجيز غيره اياه عن اثبات ماكانت قدرته ثابته
- 10 عليه باثبات ذلك الغير ضده. لان هذا منه تصرف في المحل ليمنع صاحبه (٣٠/ف) وتعجيز غيره تارة يكون بمنعه عن تنفيذ قدرته بتصرفه في ذاته بابطال قدرته وتارة يكون بفعل في محل تصرفه باثبات ضد مايريد صاحبه اثباته فيه، واخراجه من أن يكون قابلا لتصرفه باثبات ضد تصرفه فيه على طريق فأما من اثبت تصرفات في محل مع قدرته على اثبات ضده فيه على طريق البدل لن يعد عاجزا عن التصرف فيه، وان زالت قدرته لاستحالة الجمع بين الضدين / اذا كان هو الذي اثبت هذا الضدفيه باخراب مع قدرته (٢٠/٠).
  - على اثبات ضده على البدل بل هو آية كمال القدرة وعلامة نفاذ المشيئة. فاما في الإثنين فذلك علامة العجز والقهر على ماقررنا. والله الموفق.

(۱) جعلوا: د س ص ف ق ن، جعلوه: ۱ (۵) ولم یکن: ۱ س ف ق، فلم یکن: د ن. ذلك: د س ف ق،...: ن (۱۰) بتصرفه: ۱ د س ف ق ، بتصرف: ص ن (۱۱) ضد: ۱ د س ف ق،...: ص ن (۱۲) لتصرفه: ۱ د س ف ق، للتصرف: ن (۱٤) فیه: د س ف ق ن، وفیه: ۱ (۱۰) هو الذي: ۱ د س ف ق، الذى هو: ص ن (۱۲) آیة: ۱ د س ف ق، انه: ن

- 111 -



. .

\_ 117 \_



واخذها التكلمون من كتاب الله تعالى قال الله تعالى: لو كان فيهما آلهة الا الله لفسدتا.(١) وقال عز وجل: ولعلا بعضهم على بعض. (٢) وقال الله تعالى: في ابطال الوهية من اعتقد عبدة الاصنام الوهيته: وان يَمْسَسْكَ الله بضر فلاكاشف له الا هو وان يَمْسَسْكَ بخير فهو على كل شيء قدير(٣) أي ان يَمْسَسْكَ 5 بخير فلا دافع له الا هو. الا انه اكتفى بذكره في الأوّل عن الاعادة في الثاني ايثارا للاختصار / • كما قال عز وجل في آية اخرى. والحافظين (٢٩أ/س) فروجهم والحافظات (٤) فكان فيه اثبات الوهيته لنفاذ مشيئته والاستدلال/ (٣١أ/ف) على كمال قدرته / بذلك على ما قال: فهو على كل شيء قدير (٥). (۲۱ ب/ن) وابطال ربوبية غيره بعجزه عن كشف ما اثبته الله تعالى وقال في آية اخرى: 10 وان يمسسك الله بضر فلا كاشف له الا هو. وان يردك بخير فلا راد لفضله (٦). وقال في آية اخرى: قل أَفَرَأَيْتُمْ مَاتَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ انْ ٱرَادَنِيَ اللَّهُ بِضُرٍّ هُلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرِّهِ أَوْ ٱرَادَنِي بَرِحْمَةٍ هَلْ هُنَّ مُسْكِاتُ رَحْمَتِهِ (٧) ووجه الاستدلال على ما مر وقال عز وجل في آية احرى: قُلْ آرَايَتُمُ انِّ أَخَذَ اللَّهُ / سَمْعَكُمْ وَٱبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَىٰ قُلُوْبَكِمْ مَنْ الْهُ غَيْرُ (٣٣ب/د) 15 الله يَأْتِيكُمْ بِهِ (٨) استدل بانعدام القدرة لغيره على الاتيان بهذه الاشياء عند اخذه اياها على وحدانيته واستحالة الوهية من لاقدرة له على ذلك.

> ۱ ـــ الأنبياء ۲۲، ۲ ـــ المؤمنون ۹۱، ۳ ــ الأنعام ٤،١٧ ــ الأحزاب ۳٥ (۳) الوهيته: د ق ف س، ـــ: ن (٥) دافع: ۱ س د ف ق، واقع: ص ن (٦) وكما: ف، كما: س ق. فكان: س ق، كان: ف (٥) ــ الأنعام ١٧ (٦) يونس ١٠٧ (١٣) افرأيتم: د س ص ف ق، ارأيتم: إن (٧) الزمر ٣٨ (٨) الأنعام (٤٦)

> > \_ 117 \_



اب المن كون المحدين لو الوجمان لموجودا وو يكون معدوما ببرك المحر او الامتناع عن الفعل. لانه كان معدوما. ولم يتعلق عدمه به. الا ترى ان رجلين لو كانا قادرين على نقل خشبة من مكان الى مكان 15 فنقلها احدهما وترك الاخر نقلها صارت منقولة بنقل الناقل ولم يبق فى المكان الاول لترك الاخر نقله فكذا هذا.

(٤) كانوا : ا د س ف ق، ...: ص ن (٦) اسبنه على وحيه: ا س ف ق ن، وامينه على وجهه:
 د (٩) فيقتضي: ا د س ص ف ق، فيفضي: ن. الاخر + نعالم مقدورا لكل واحد منهما فيقتضي:
 د (٢٤) او: و: س (١٧) الاول: ا د س ف ق، ...: ن ص. لتوك: ا ف ق ن، بتوك: د س .
 هذا: ا د س ص ف ق، هنا: ن



أبو المعين النسفى ومنها انهم قالوا لو صح اثبات إلَّهين لصح اثبات آلهة لا نهاية لهم في العدد. اذ لاعدد اولى من عدد. ولو جاز اثبات الهة لايتناهون لجاز أن يفعل كل واحد منهم فعلا فيوجد من الافعال ما لانهاية له في العدد وهذا محال. فيقال لهم ان الواحد من القدماء لانهاية لمقدوره ومع ذلك لايجوز أبن يوجد بقدرته الا ما يحصره العدد. فكذا في القدماء. ولان ما ذكرت - 5 من الاستحالة ثابت في القدماء بلا نهاية. فاما في العدد المتنا هي فلا تثبت تلك الاستحالة فينبغي ان يجوز ذلك وابطال ما لا يثبت المحال بثبوته (۳۱ ب/ف) لابطال ما يثبت المحال بثبوته جهل فاحش. فلما انتبت نوبة رئاسة المعتزلة الى أبي هاشم ورأى تعذر اثبات الوحدانية 10 / بالدلائل العقلية على اصولهم الفاسدة وتحير سلفه في ذلك فزعم ان (٣٤أ/د) لادلالة في العقل على وحدانية الصانع. وإنا عرفنا إن الصانع واحد بدلالة السمع دون العقل. ولو تُحلِّينَا وعقولَنا لجوزنا أنْ يكون للعالم صانعان واكثر. واشتغل بالاعتراض على دلالة التمانع التي هي اشهر دلالات اهل التوحيد. فزعم ان قدرتهما او قدرة احدهما على ما اوردتموه يخرجهما 15 او احدهما عن الربوبية فدخل هذا في جملة المستحيلات التي لايوصف احدهما بالقدرة عليه ولا بالعجز عنه كما منعتموه انتم في الواحد من الوصف بالقدرة على الظلم والكذب وسائر الاوصاف التي لاتليق بالبارئي (۳۱ أ/ق) عز وجل. ومن الوصف بالعجز / عنها للاستحالة. فكذا يعتذرون في الاثنين قال ويوضحه على قول من يقول بتعميم الارادة (٣) منهم: د س ، منهما: ١،ــ: ص ف ق ن (٧) مالا: د س ف ق، ما: ن (٩) رئاسة: د س ف ق، رسایة: ن (۱۰) بالدلائل: ا س ف ق ن، بالدلالة: د (۱۰) سلفه: د س ص ف ق ن، شغله: ١ (١٢) لجوزنا: د س ص ف ق ن، فجوزنا: ١ (١٩) فكذا: د س ف ق، فلذا: ن. قال: ا د س ف ق \_: ن. قول: د س ف ق، ــ: ن

- 110 -



- 117 ---



اثبات الوحدانية على أصلهم بما ذكرنا من الدليلين قبل دلالة التمانع/ (٢١ ب/أ) لجاز عليه الكذب وتأييد / الكاذب بالدلائل. (٣٤ )

أبو المعين النسفى

ولما لم يخرج بذلك عن الالوهية واستحقاق العبادة لا يخرج عن ذلك بهذا ايضا ولعله اقام جميع المعجزات / على ايدى الكذابين وفيه ابطال (٣٢أ/ف) 5 الدليل السمعي اصلا. ولا دلالة في العقل على اثبات الوحدانية عنده. فاذاً لادليل عليه لا من حيث العقل ولا من حيث السمعُ. ولعل مراد هذا الملحد ابطال الوحدانية وافساد القول بالرسالة ورفع الشرائع باسرها وهدم قواعد الدين عن اصلها. ولولا هذا لكان اذا بان له فساد مذاهب القدرية لافضائها الى ابطال القول بالوحدانية لتركها واخذ بمذاهب اهل الحق.

10 ولما صار الى تقوية القول بالتثنية وابطال دلائل التوحيد وحيث لم ينقد للحق ولم يقر ببطلان ما كان عليه من المذاهب / دل أن مراده ما بينا. (٣٠ب/ص) ثم العجب انه مع هذه العقيدة يلقِّب نفسه باهل العدل / والتوحيد وهذا (٢١ب/ق) هوآية الوقاحة وقلة الحياء والدين.

> واعجب من هذا كله أنه لم يَعْدَم من يتّبعه على هذا الرأي البادى عواره 15 الظاهر فساده الهادم لقواعد الدين المؤيد لاقاويل الملحدين ويرضى به اماما يعتمد عليه ويُلقى مقاليد امور دينه اليه والله تعالى يعصمنا عن قول يفضى الي الالحاد ويصوننا عن الزيغ عن سبيل الرشاد ثم يقال له اليس أن الله تعالى قال، لو كان فيهما آلهة الا الله لفسدتا (١).

(٣) بذلك: ق د س ن، بالعجز: ف (٤) الكذابين: ا ف ق س، الكاذبين: د ص ن (٥) في: د س ص ف ق ن،...: ا (٥) لا : د س ف ق، ...: ن (١١) بينا: ا د س ف ق ، ذكرنا: ن (١٢) باهل: ا ف ق ن، اهل: د س. هذا: ا د س ف ق،...: ن. العدل والتوحيد: د س ن، التوحيد والعدل: ف ق (١٢) الدين: ا س ف ق ن، في الدين: د (١) الانبياء: ٢٢



وقال عز وجل: وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذاً لَذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ (٢). وما ذكر من الايات التي مر ذكرها. ولا شك ان علو البعض على البعض وفساد السموات والارض غير متصور مع الاتفاق في الارادة. فلو كان الاختلاف فيها غير متصور لكان الله تعالى معلما رسوله صلى (٢٩ أ/ص) الله عليه وسلم أن يُحَاجُّ المشركين بما لايصلح ان يكون دليلا / وكذا 5 بتعليمه اياه مُحاجَّة الكفرة بالدليل العقلي مع انه لادلالة فيه على ذلك كان سفيها جاهلا. ومن نسب الله تعالى الى شيء من ذلك كان ممن (٢٢ب/ن) لا يخفى كفره على احد / ولوجب على اقرب الناس اليه ابانة رأسه عن جسده وقطع مادة شره عن ضعفاء المسلمين. ثم نقول له اما حل الشبهة الأولى ان ما ذكرتم من الدلالة يخرجهما أو 10 احدهما عن الربوبية وذلك محال. كما قلتم في الواحد انه لايوصف بالقدرة (٣٥أ/د) على الكذب فهو أن هذا تمويه. فإن المستحيل / هو أبطال ربوبية من ثبتت ربوبيته ولم تثبت ربوبية اثنين ليكون مايوجب بطلان دلك مستحيلا. بل علم ثبوت صانع للعالم بدلالة المحدثات. ثم اخطرنا بالبال ان صانعا اخر جائز الوجود او ممتنع الوجود. فتاملنا 15 (٣٢ب/ف) فعلمنا انه ممتنع الوجود / لما مرّ انه لو كان مع الله اله اخر لكانا حميعا عاجزين او كان احدهما عاجزا والعاجز لايصلح ان يكون الها فكان دلك دليلا ان لاتصور لثبوت صانعين. فلم يكن هذا دليلا يوجب بطلان ربوبية من ثبتت ربوبيته. بل كان دليل استحالة ثبوت صانعين بخلاف صانع واحد. لأنه ثبتت ربوبيته بالدليل الموجب وبطلان ربوبية 20 (١) المؤمنون ٩١. وما كان معه من اله اذات: ١ (٧) الى: د س ص ف ق ن، على: ١ (١٤) معام: د س ن، العالم: ف ق، (١٦) اله: د ف ق (مصحح)، الها: س ن. جميعا: ا د س ن،۔ ف ت کان: ۱ د س ق ن،۔.. ف

\_ \\\ \_



(۱-۲) محال... الفرق: ۱ د س ف ق،...: ن. ثبتت: تبتت له: د (٦) لولا: د س ف ق، ولا: ن (٧) فیه: ۱ س ف ق ن،...: د (۱۰) تحصیل: س ص ف ق د ن، یحصل: ۱ (۱۱) فانما: ۱ س د ف، انما: ص ق ن (۱۰) ولا وجه لوجود.. اجتماعهما: ۱ د س ف ق،...: ن (۱۰،...٦) الكذب ... القدرة: ۱ د س ف ق،...: ن (۱۸) نقیصه: ۱ د س ف ق، نقضه: ن ص



فاماما الزمنا فليس بممتنع في نفسه. فكان انتفاء القدرة عن عجز فيه وقهر لصاحبه عليه حيث منعه عن اثبات مقدوره. والعجز من امارات الحدث 15 وهو مناف للربوبية وفيما ٱلْزم هو الامر بخلافه على ماقررنا.

(۱) فلن یکون: س ف ق، فلم یکن: ن (۳) انفسها: ا ق د ف س، انفسهما: ص ن. مما : ف ق، ما: د س ن (۷) الازلي: ا س ق ن، الازل: ص ن (۸) فاما: د س ف ق، فاماما: ن (۱۰) على الظلم: ا د س ف ق،... ن (۱۵) فاماما: د س ص ف ق ن، فاما: ا (۱٦) والعحز من: المحز عن: س (۱۷) قررنا: ا د س ص ف ق، قدرنا: ن



أبو المعين النسفى فاما / الشبهة الثانية وهي ان الاختلاف في الارادة غير متصور على قول (٢٣أ/ن) من يقول بعموم الارادة في الكائنات لان الارادة عندهم لاتخالف العلم. فنقول: لو لم يكن ذلك متصورا لما ابطل الله تعالى قول الثنوية ولا اثبت وحدانيته بما تلونا من الآيات.

- 5 ثم نقول لهم ان ايراد هذه الشبهة صدر عن جهلكم بمذاهب خصومكم. وذلك / لأن القائلين بعموم الارادة في الكائنات لم يقولوا بعمومها لعموم (٣٢ بأن) العلم وموافقة الارادة العلم لان عندهم يتعلق علم الله تعالى بذاته وصفاته ولاتتعلق ارادته بذلك. فان الله تعالى يعلم ذاته وصفاته. ولا يقال يريد ذاته وصفاته لتعلق الارادة بالحوادث دون ما هو أزلي.
  - 10 فاذا الارادة عندهم موافقة للفعل اذ بها يخرج الفعل عن حد الاضطرار الى حد الاختيار. والله تعالى يفعل باختياره. فكان جميع ما فعله الله تعالى فعله بارادته. فكان القول بعموم الارادة في الكائنات عندهم لعموم الفعل عندهم في الكائنات.

لان من مذهبهم أن الحوادث كلها حدثت باحداث الله تعالى وتخليقه. 15 اذ ليس لغيره قدرة التخليق فكان القول بذلك قولا بعموم الارادة لاستحالة امتياز ارادته عن فعله لامتناع كونه مضطرا في افعاله.

ولهذا قال الشيخ الإمام ابو منصور الماتريدي رحمة الله عليه ان القول بارادة المعاصي تابع للقول بخلق الافعال. فاذا ثبت انها مخلوقة. والله تعالى ليس بمضطر في تخليقه كان ما هو مخلوقه مرادا له.

(۱) فاما: د س ف ق ن ص، واما: ا (۳) لو: د س ف ق،ــــ: ن (٥) جهلکم: ا د س ف ق، جهل: ن. لان: د س ف ق، ان : ان (۷) يتعلق علم الله: ا د س ف ق، علم الله يتعلق : ن (۱۰) موافقة: ا د س ف ق، الموافقة: ن (۱۸) والله: ا د س ف ق، لله: ص ن

- 171 -



تبصرة الأدلة وقولهم ان الارادة توافق العلم دون الامر خرج على طريق المساهلة تيسيرا (٣٢أ/س) / على المتعلمين. فأما حقيقة المذهب فعلى ما قررنا. واذا كان الامر كذلك فلو كان مع الله خالق آخر وكان ما يخلقه ذلك غير متعلق بفعله لم يكن متعلقا بارادته فيُتصور الاختلاف بينهما في الارادة كما يتصور الاختلاف عندكم بين الله تعالى وبين العبد في الادارة 5 (٣٠أ/ص) لكون افعال العباد / خارجة عن فعله فكان خروجها عن ارادته جائزا. (٣٣ب/ف) لو سلكت هذه الطريقة لبطل كلامه واضمحل اعتراضه /. والشيخ الامام ابو الحسن الرُّسْتُغْفَنِي رحمه الله تعالى ذكر في كتابه المسمى بالارشاد ان الالزام من حيث القدرة لا من حيث الارادة فكانه التزم ان الالزام من حيث الارادة غير ممكن لما فيه من امتناع الاختلاف بينهما في الارادة. 10 وكذا ابو اسحق الاسفراييني ذكر بعد ما ذكر كلام ابي هاشم فقال وليس هذا وجه الاستدلال به لكنه ما قدمنا من تحقيق القدرة ونفى النقيصة ثم نرتقى منه الى الارادة فهذا منه ايضا تسلم أن حقيقة الالزام في اثبات القدرة دون الارادة. فيبقى الاشكال أن الله تعالى اثبت الاختلاف في الادارة ولو لم يكن متصورا لَمَا اثبت ذلك على ما مر ذكره. 15 فنقول وبالله التوفيق: ان من المعلوم الذي لاريب فيه ان الاستدلال بقوله تعالى ''لَفُسَدَتَا''. وبقوله تعالى ''وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْض '' هو (٣٣أ/ق) الاستدلال بنفاذ قدرة كل منهم لما ان / كلا منهم يفعل غير ما يفعل من وارءه من الالهة وَيُنَفِّذُ قدرته فيما يوجب عُلوَّ أمره وظهور ملكه وسلطانه. (۱) طریق: ا د س ف ق،۔۔: ص ن (۲) فأما: واما: ف ق (۳) وكان: د س ف ن، كان: ق (٧) واضمحل: او اضحمل: ق (١١) ابو اسحق: ١ د س ف ق، ابو الحق: ن (١٣) النقيصة: د س ف ق، النقيضة: ن (١٥) لو: ا د س ف ق،....: ن (١٩) ينفذ: ا د س ف ق، يتقدر: ن



وكذا بقوله تعالى: ''قل أرايتم ان اخذ الله سمعكم وابصاركم''.. الاية.(١) وكذا بقوله تعالى: وإن يمسسك الله بضر فلا كاشف له الا هو. (٢) فاما الاستدلال بقوله: وإن يردك بخير، وكذا بقوله تعالى: أن أرادني الله بضر، وقوله: أن أرادني برحمة، فالمراد من ذلك هو الفعل لا الأرادة. 5 الا تری انه قال: هل هن کاشفات ضره هل هن ممسکات رحمته (۳) / (۲۳ب/ب) وانما يحتاج الى الكشف والامساك بعد الفعل لا بعد الارادة فاذأ كان التعلق بالقدرة واثبات العجز غير أنَّ تنفيذ / القدرة لن يكون بدون (٣٦ب/د) الارادة فكانت هي ثابتة ضرورة ثبوت القدرة على ما هو الحكم في المتلازمين وقد اقمنا الدلالة على ان خروج المقدور عن القدرة يكون عن 10 عجز. وذلك مناف للربوبية. فكان من ضرورة وقوع التعارض في القدرة لو كانا اثنين وقوع التعارض في الارادة اذ هي لاتمتاز عن القدرة وكل ما يمتاز عن القدرة فليس بارادة بل هو تَمَنٍّ والقديم غير موصوف به لانه من امارات العجز. ولهذا قال ابو اسحق الاسفراييني والله اعلم، بعد ما حكى اعتراض ابي 15 هاشم على الارادة. وليس هذا وجه الاستدلال به لكنه ما قدمنا من تحقيق القدرة ونفي النقيصة ثم نرتقي منه الي الارادة اي لما ثبت التعارض في القدرة وتعطلت قدرتهما او قدرة احدهما ثبت ذلك في الأرادة ضرورة استحالة امتيازهما. اذ ما امتازت عنه الارادة اضطرار ليس بقدرة. والله الموفق.

(٢) التعلق: ١ د س ف ق، التعليق: ن (٧) لن: ١ س ف ق ن، ١ن: د (١١–١٢) لوكانا ... عن القدرة: ١ د س ف ق. ...: ن (١٢) ٢... عن: ١ د س ف ق،...: ن (١٤) ابو اسحق: د س ف ق، ابو الحق: ن (١٨) اذ : د س ف ق، اذا: ١، او: ص ن. عه: د س ص ف ق ن، عند: ١ (١٩) والله الموفق: الهادي الى الرشاد : ف (١) الانعام: ٤٦ (٢) يونس: ١٠٧ (٣) الزمر: ٣٨

- 17"-



ثم اذا ثبت بما بينا ان الصانع القديم واحد، بطل قول المجوس ان للعالم صانعين احدهما خيرٌ خلق ما كان من اجزاء العالم حسنا ويسمى عندهم يَزْدَانَ والاخر شِرِّيرٌ. كل شر وفساد في العالم منه وهو الذي خلق الاجسام الضارة والسموم القاتلة والاجساد المستقذَّرة المُنْتِنَة ويسمى 5 عندهم أَهْرَمَنْ. واتفقوا على القول بقدم يزدان. واختلفوا في اهرمن. زعم بعضهم انه قديم. وزعم بعضهم انه محدّث حدّث من فكرة رديئة حصلت مِنْ يزدان. فانه تفكر في نفسه هل يخرج عليه من يضاده في ملكه فتولد من هذه الفكرة عفونة في بعضه وتولد من تلك العفونة اهرمن. وقالت فرقة منهم يسمون المَسْخِيَّة أن يزدان كان نورا محضا ثم انمسخ 10 بعضه فصار ظلمة فكان اهرمن من تلك الظلمة. (٣٣ب/ق) وقوم منهم يقال لهم الزَّرْوَانِيَّة / يزعمون أن زَرْوَان وهو النور القديم عندهم. شك في صلاته شكةً فحدث الشيطان وهو اهرمن من تلك الشكة. وانما كان يصلى طلبا ان يكون له ولد. وبعضهم قالوا لا بل زَمْزَمَ زَرْوَان في صلاته سبعة آلاف سنة وتسعمائة 15 (١٣٣أ/س) وتسعا وتسعين سنة ليكون له أِبْنٌ ثم اهتم وقال لعل هذا / لايكون فكان هُرْمُزْ من العلم الاول وابليس وهو آهْرَمَنْ عندهم من هذا الهمِّ: ثم هم

. (۲،۱) المجوس: ۱ د س ف ق، المجوس لعنهم الله: ب ص ن (۳) خلق: ۱ س ف ق ن، خالق: د (٥) المستقذره : ۱ د س ف ق ب ، المتقذرة: ص ن. (٥) المنتنة: ۱ د ف ق ن، المنتة: د. اهرمن : د س ص ف ق ن،...: ۱ (٦) واتفقوا... في اهرمن : ۱ ف ق ن،....: د س (٧) محدث: ف ق....: د س ن (٩) المسخية: ا د س ف ق، المسخية لعنهم الله : ص ن (١٦) وهو: س ف ق، هو: ن (١٧) هرمز: ۱ د س ف ق، اهر من: ن ب





(١٣١أ/ص) وما زعموا من استحالة وجود الشر / بفعل الحكيم وخروج هذه الاجسام المستقبحة المستقذرة عن الحكمة ويستحيل على الله تعالى السفه. قلنا لهم لما جاز الجهل على النور القديم عندكم وجاز عليه الشك والهم وقلنا لهم لما جاز الجهل على النور القديم عندكم وجاز عليه الشك والهم وهادنه جاز عليه الشر وأى شر فوق هذه الشرور. ثم يقال لهم تلك الشكة والفكرة التي حدث منها اهرمن حدثت منه باختياره ام لا باختياره. فان حدثت منه باختياره فمنه اصل الشرور. فاذا جاز منه إيجاد اصل الشرور فلماذا لايجوز ايجاد ما هو دونه من بنفسها لابفعل احد. فان حدثت بفعله الاضطراري ام والا حدثت المور الماذ المور الماذا لايجوز ايجاد ما مو دونه من بنفسها لابفعل احد. فان حدثت بفعله الاضطراري ام وكل من هو عاجز ومحل لمقدور غيره، فهو محدّث. فالقول اذاً بقدم يزدان محال. وإن حدثت الفكرة بنفسها لابفعل النور باختياره او اضطراره فهو وكل من هو عاجز ومحل لمقدور غيره، فهو محدّث. فالقول اذاً بقدم يزدان

محال. لما مر من استحالة حدوث حادث لا باحداث احد. ولو جاز ذا لجاز حدوث جميع العالم بنفسه وبطلت الدلالة على الصانع. ثم لو 15 حدثت الفكرة او الشكة بنفسها هل كان القديم عالما بحدوثها ام لا؟

(٥) واى شر: د س ص ق ف ن، واي: ا (٦) الشكة: ا د س ف ق، الشك: ص ن (٨) منه: ا د س ف ق، ـــ: ن (٨) فمنه: ا د س ف ق. فمن : ص ن. الشرور: ا د س ف ق، الشر: ص ن (٩) قيل حدثت : د س ف ق، حدثت: ا،ـــ: ص ن. (١٠) ام: (١٠) ا د س ف ق، او: ن (١٠) فيه: د س ف ق.ـــ: ن (١٢) بقدم: ا د س ف ق، تقدم: ن (١٦) حدثت: ا د س ف ق، وجدت: ن



5

أبه المعين النسيف

ويقال للمسخية منهم أن ما تزعمون من إنمساخ بعضه محال من وجوه: احدها اثبات التبعض والتجزي وهو على القديم محال على ما نبين في ابطال قول المجسمة اذا انتهينا اليه ان شاء الله تعالى.

والثاني ان القول بتغير القديم محال. على ما نبين ايضا بعد هذا ان شاء 10 الله تعالى.

وما قالوا من استحالة ايجاد الحكيم الشرور والقبائح لكون ذلك كله سفها فهو ممنوع. فيقال لهم لم قلتم هذا ومن أين قلتم؟ أبدليل سمعي قلتم ام بدليل عقلي. فان ادعوا / الدليل السمعي طلب منهم الدليل على كون (٢٣–/أ)

> (٦) للمسخية: ١ د س ف ق، للمسيخية: ص ن. انمساخ: ١ د س ص ف ق، انمساح: ن (٩) والثاني ١١ .. ( الصانع: د) القديم .. (ايضا: س ف ق، ...: ١ د) تعالى (تعالى: ... : ١): ١ د س ف ق،...: ن (١١) لهم: ...: ن فقط (١٣) ابالسه: اباليسة: ١ ف (١٥) القبيحة: د س ص ف ق ن، القبيح: ١

> > - 111 -



(١٣٥/ف) قول من اسندوا القول اليه حجة / وان ادعوا الدليل العقلي طولبوا بايراده. ثم نقول لهم: أعرفتم بعقولكم ان ايجاد هذه الاشياء سفه ام حكمتم بكونه سفها لجهلكم بوجه الحكمة في ايجاد هذه الأشياء. (٣١) فان زعموا انهم عرفوا بعقولهم كونه سفها، قيل أ ببديهة العقل / عرفتم ذلك ام بالاستدلال؟ فان قالوا عرفنا بالبديهة ظهرت مكابرتهم لان ارباب 5 العقول السليمة لايختلفون في معرفة البديهيات. (٣٤أ/ق) ونحن وجميعُ / من ساعدنا في وحدانية الصانع لانعرف / هذا. فان قالوا (٢٤ب/ن) إنكم تعرفون ذلك وتجحدون. قيل لهم وبم تنفصلون ممن قال لكم انكم (٣٨أ/د) تعرفون فساد قولكم وصحة قول خصومكم/بالبديهة غير انكم تعاندون. فان قالوا عرفنا ذلك بالاستدلال. طولبوا باقامة الدليل. فان قالوا في 10 الشاهد كل من اوجد شرا فهو شيِّيرٌ. ومن اوجد قبيحا فهو سفيه. قلنا ولم اذا كان في الشاهد هكذا يكون في الغائب كذلك، وبأي معنى تجمعون بين الشاهد والغائب على ان هذا ممنوع ان في الشاهد يكون على ما تزعمون. فان في الشاهد من كان فعله شرا قبيحا فهو شرير سفيه. فاما من كان مفعوله كذلك فلا نسلم انه شرير سفيه. وفي المتنازع فيه 15 (٣٤ب/س) ما هو شر وقبيح / مفعول الله تعالى. لافعله وايجاده. ثم في الشاهد انما يكون الفعل سفها قبيحا شرا اذا لم تكن له عاقبة حميدة. فاما ماله عاقبة حميدة فليس بشر ولاسفه ولا قبيح. (١) بايراده: بابرازه: س ق (٢) ام: س ق ف، او: ن (٦) البديهيات: د س ف ق، البديهات: ان (۱۰) فان: د ف ن، وان: س ق (۰) ۲ فان: د س ف ق، وان: ان (۱۲) ولم: ف ق ن، فلم: س د (١٥) فیه: د س،۔۔: ا ف ق ن (١٨) فلیس بشر: د س ق ف، فلا شر: ن



فلم قلتم ان ايجاد الله تعالى هذه الأشياء ليست له عاقبة حميدة. فان قالوا حكمنا بكون ايجاد هذه الاشياء سفها. لانا لانعرف فيه حكمة ولم ينقف على جهة الحكمة فيه. قيل لهم: أكلّ ما لاتعرفون لايكون؟ فان قالوا نعم. ظهرت مُكَابرتهم وبان عنادهم. وان قالوا قد يكون ما لانعرف. قيل لهم ما انكرتم ان 5 لله تعالى في ايجاد ذلك حكمة لاتبلغها افهامكم لانكم تعجزون عن الوقوف على جميع الحكم البشرية فكيف تدّعون الوقوف على جميع الحكم الربوبية. ثم نقول لهم في ايجاد هذه الاشياء حكمة من وجوه: 10 احدها أن الله تعالى لما خلق الخلق وامرهم ونهاهم ووعد لهم ولوعد. والوعد والترغيب بما لايُعلم لذَّته والايعاد بما لايعلم ألَّمه غير مفيد. فخلق الضار والنافع ليصح الوعد والايعاد والترغيب والترهيب. والله الموفق. والثاني : انه خلق العالم مختلف الاجزاء متفاوت الابعاض متباين الافعال والاثار من نافع وضار مستحسن ومستقبح وحار وبارد وتحشين ولين وغير 15 ذلك ليُسْتدل بذلك على كمال قدرته ونفاذ مشيئته وسلطانه. إذ من فعله على جهة واحدة فهو كالمطبوع المسخر / على ذلك كالنار (٣٥ب/ف) على التسخين الثلج على التبريد فيكون في خلقه المختلفات اقامة دلالة كمال القدرة ونفاذ المشيئة وهذه عاقبة حميدة فكان خلُّقُ الكلِّ حكمة. (٢) ایجاد: د س ف ق،۔۔: ن (٤) لهم: س ف ق، ۔۔ ن (١٠) لذته: د س ص ف ق ن، لذاته: ا (١٧) الثلج: ا د س ف ق ص، البلح: ن (١٦) المختلفات: ا د س ف ق، المختلفان: ص ن

- 179 -



وكذا لما اجتمعت هذه الاجسام المختلفة على الدلالة على أن لها صانعا حكيما لايسْفه، عالما لايجهل، قادرا لايعجز، كانت هي مع اختلافها (٣٨ب/د) جنسا واحدا في الدلالة على صانعها فكان في ذلك دليل / كمال القدرة (٣٥أ/ق) وتمام التدبير ونفاذ المشيئة / حيث جعل / المتضادات / او المختلفات (٣٢أ/ص) بالجوهر متجانسا في حق الشهادة على ربوبيته وحكمته وكمال قدرته. 5 (٣٥أ/س) والثالث أنه خلق الاجسام الضارة والاوجاعَ والآلام ليذلل بها الجبابرة والملوك، ليعلموا بذلك ضعفَهم فلا يغتروا بكثرة العُدّة والعَتاد واجتماع الجنود والعساكر والأتباع والحواشي فيصير ذلك مُبعثة لهم على المسارعة الى طاعته ومزجرة عن الانهماك في معاصيه، وداعيا الى افاضة العدل فيمن تحت ايديهم من الرعايا وصاداً لهم عن الجور والظلم على من في مما ليكهم 10 من اصناف البرايا. والرابع انه خلق هذه الاشياء الضارة المستقذرة ليعرف من رآها تعالى (٤ ٢أ/أ) منشىء العالم عن أن ينتفع بشيء أو يحتاج الي شيء/. إذ مَنْ ذلك وصفه لايخرج فعله عما ينتفع به ويندفع به حاجته فكان في تخليق هذه الاشياء (٢٥أ/ن) اظهار غناه وتعاليه عن الحاجة. ووراء هذه المعاني التي / بيناها معان 15 كثيرة ذكرها الشيخ ابو منصور الماتريدي، رحمه الله في مسائل التعديل والتجوير من كتاب التوحيد. اعرضنا عن ذكرها واكتفينا بهذا القدر لئلا نؤدي الى التطويل مع حصول البُغية والمقصود بهذا القدر مع انا غير محتاجين الى بيان هذه الاشياء. (٤) او: د ف ق ن، و: س (٧) العتاد: ۱ د س ف ق، العباد: ن، العناد : ص (١٠) مما ليكهم: س ف ق، ممالکهم: ن (۱۲) تعالى: ا د س ف ق، انه تعالى : ن (۱٦) الماتريدى: س ف ق، ....: ن (١٧ ـــ ١٨ لئلا نؤدي.. بهذا القدر: ١ د س ف ق، .... ص ن



فانا اذا اقمنا الدلالة على وحدانية الصانع وامتناع القول بالصانعين وعلى كون العالم بجميع اجزائه محدثا ودلالته على منشئه وعلى كون منشئه حكيما لايجهل ولا يسفه ثبت كون تخليق هذه الاشياء حكمة لضرورة هذه المقدمات. فبقي بعد ذلك جهل الخصوم بوجه الحكمة وذا لايوجب خروجه عن الحكمة على ماقررنا. والله الموفق.

(۱) وعلى: ا د س ف ق، على: صٍ ن (۳) لايجهل: ولايسفه : ا د س ف ق، لايسغه ولايجهل: ص ن (۳) لضرورة: د س ف، بضرورة: ا ق ن



ثم إن طائفة تلقنوا من الدهرية استحالة حدوث شيء لا من شيء. ومن (٣٥٠/س) المجوس / خروج احداث الافزاع والاهوال والآلام والاوجاع والشرور (٣٦أ/ف) والاجسام / الضارة والاجساد المستفذرة المستخبثة من الحكمة. فاثبتوا للعالم أصلين قديمين كانا لم يزل متباينين فامتزجا فحصل العالم 5 من امتزاجهما وهما النور والظلمة. واضافوا جميع ما في العالم من الحيرات والمسرات الى النور وجميع ما فيه من الشرور والهموم والاحزان والالام احداها المانوية. والثانية الديصانية. والثالثة المرقيونية. احداها المانوية. والثانية الديصانية. والثالثة المرقيونية. فاما المانوية فهم المنسوبون الى ماني ويقال لهم المنانية وهي نسبة على غير 10 تركب من اصلين قديمين. احدهما النور والاخر الطلمة. والثالثة المرقيونية. تركب من اصلين قديمين. احدهما النور والاخر الطلمة. وهما بميعا حيان تركب من اصلين قديمين. احدهما النور والاخر الطلمة. وهما بميعا حيان

فاما ابدان النور فهي النور والنار والريح والماء وروحه النسيم المتحرك في 15 الابدان الاربعة. وابدان الظلمة الحريق والظلمة والسموم والضباب وروحه الدخان. فامتزجت ابدان هذا بابدان ذلك. وكذا روحاهما فحصل العالم من الامتزاج.

(٣) الأفزاع: ف، الأفراع: د س ق ن (٤) المستقدرة: ۱ د س ص ف ق، المتقدرة: ن (٥) لم يزل: ۱ د س ف ق، لم يزلا : ن (٦) واضافوا: ف ق، اضافوا: د س ن (٧) فيه: د س ص ف ق ن، في: ۱ (١٠) المنانية: س ص ف ق ن، المانية: ۱ د (١٣) وكل: ۱ د س ف ق، وان كل: ن (١٦) الضباب: د س ف ق ، الضبات: ۱، الطبات: ص ن. فامترجت: س ف ق، وامترجت: ن



واختلف هؤلاء في علة الامتزاج. فزعم بعضهم أن سبب الامتزاج كان من الظلمة وزعم بعضهم ان سبب الامتزاج كان من النور فامتزج بعض اجزائه ببعض اجزائها فحدث من الامتزاج العالم. وبقى فوق العالم النور الخالص فهو ابدا يسعى في تخليص ما احتبس من اجزائها في الظلمة، فيستخلص شيئاً فشيئاً إلى إن لايبقى منها في وَثاق 5 الظلمة شيء فيعود الامر على ماكان / قبل الامتزاج فتمتع اجزاء النور (٣٦أ/س) المستَخْلَصةُ باتصالها بعالم النور الصُّرْف وتنال ما فيه من اللذات والمسرات فتستمتع بذلك وتستريح عما كان ينال من الآلام والشرور في وَثاق الظلمة. وتتاذى اجزاء الظلمة التي كانت مختلطة بالنور بالتحاقها 10 بالظلمة الخالصة بعد ما كانت تنال الراحة واللذة باختلاطها بالنور. وهذا هو تفسير البعث والنشور وصورة الثواب والعقاب عندهم. ولهم في بدء الخلق ومائية السموات والارضين والجبال والبحار هذَّيْانات كثيرة لامعنى لاطالة الكتاب بذكرها اوردها ارباب المقالات في كتبهم. والفرقة الثانية الديصانية منهم وقولهم مثل قول المانوية في اصلين قديمين 15 للعالم / وهما النور والظلمة. والخيرات كلها من النور والشرور والآفات (٣٦ب/ف) من الظلمة. الا انهم يقولون النور كله جنس واحد. وكذلك الظلمة. والمانوية يجعلون كل واحد منهما خمسة اجناس على ما بينا. وكذا عند الديصانية النور / حي يفعل ما يفعل باختياره والظلمة (٢٤أ/أ) . (۲۹ – اص) / مَوَاتٌ عاجزة تفعل ما تفعل / من الشرور بطباعها. (۲۰) (ن)

(۱۰) الراحة: الراحة والرائحة : د (۱۲) لهم: د س ف ق، ـــ: ن. الارضين: د س ص ف ق ن، الارض: ا (۱۵) الآفات: ا س ف ق ن، الافات كلها: د (۱۹) ۱ـــ تفعل: ا د س ف ق، تشاء: ن

- 177 -



- 188 -



- 100 \_\_



(٣٧أ/س) من الاصلين فعلان متضادان وهما التباين / والامتزاج وهم يقولون باستحالة المتضادين من جوهر واجد لهذا أبَوْا وجود الخير والشر بفعل واحد. والرابع انهم الحقوا العجز بالنور حيث زعموا انه لايقدر على قهر عدوه واستنقاذ اجزائه من وثاقه وكذا الاجزاء المحتبَّسة في وثاق الظلمة عاجزة عن التخلص عن قهر عدوها وقَبْلَ أَلاَسْر كانت عاجزة عن دفع قهر 5 الظلمة عن انفسها جاهلة باسباب الدفع والتخلص، والعجز والجهل شرّ. واثبتوا للظلمة قدرة على النور وأُسْرِ أجزائه والقدرة خير. وهذا هَدْمُ اصلهم وابطال قواعد مذهبهم. (٢٦أ/ن) والخامس انهم / يقولون ان حركة النور علوية وحركة الظلام / سفلية (٢٥ أ/أ) ثم قالوا بالامتزاج مع أنهم زعموا أن النور كان اعلى والظلمة اسفل. وعند 10 (٣٢ب/ص) تحرك الاعلى حركة علوية والاسفل حركة / سفلية يزدادان بُعْداً فيما بينهما لا ان يمتزجا. فاذأ لا امتزاج الا بتسفل العلوي او تعلَّى السفلي. وكل ذلك عندهم محال. فاذا اثبتوا الامتزاج مع هذا فقد ناقضوا. والسادس أنهم جعلوا الاصلين متضادين لان التضاد عندهم في الجواهر دون الأعراض فانهم لايقرون بثبوت الاعراض ويقولون أن من شأن 15 المتضادين التنافر والتباعد. ثم اثبتوا الامتزاج الذي هو الائتلاف والتقارب من غير اثبات قهر قاهر عليهما بل بانفسهما وطباعهما. وهذا تناقض ظاهر والحمد لله على التوفيق. ثم يقال لهم من خالفكم في النُّحْلة واعتقد دينا غير دينكم أَمُحِقٌّ هو أَمْ مبطل؟ فان قالوا محق فقد اقروا بصحة مذهب خصمهم 20 (٦) والجهل: د ف ق ن ... س (١٢) ان يمتزجا : ١، ان يوجد الامتزاج: د س ق، امتزاج: ن، الامتزاج: ف (۱۲) تعلى: د س ف ق، بتعلى: ن (۱٥) فانهم: د س ص ف ق ن، ثم اله: ا

- 187 -



10 أفمِن جوهر النور انتم ام من جوهر الظلمة؟ فباى شيء اجابوا فقد ناقضوا وتركوا مذهبهم. ويقال لهم هل رأيتم من انتقل من مذهبكم الى غير مذهبكم وعلى القلب. فان قالوا لا. فقد كابروا، وانكروا المحسوس. وان قالوا نعم فقد جوّزوا من جوهر واحد اعتقاد الحق والباطل. والحق خير والباطل شر. وهذا منهم تركّ لمذهبهم.

(۱) وان: ۱ د س ف ق، فان: ن. قبل: س ن، قلنا: ف ق (٥) لهم: د س ،...: ف ق ن (٥) تناظرون: ۱ د س ف ق، تناظورا: ص ن. (٦) تدعونه: ۱ د س ف ق، تدعوه: ص ن (٨) فوجد: د س ف ق ص ن، وجدا: ۱ (١٠) افمن: ۱ س ف ق ن، فمن: د (١١) من مذهبكم الى: ۱ د س ف ق، الى مذهبكم والى: ن. لا. ۱ د س ص ف ق، ...: ن (١٤) منهم... والله الموفق: د ف ق ن، منكم (منهم هامش س) ترك لمذهبكم: س (١٧) مقر: س ف ق، ومقر: ن. بما: د ف ق ن، لما: س

- 127 -



تبصرة الأدلة



فقد ابطلوا اصلهم وقد وقعت لهم الغنية عن اثبات اصلين قديمين (٢٠٦ / ٧) (۳۳ ب/ص) متضادين حيث جاز / الخير والشر من واحد. ثم يقال لهم الثالث المعدِّل أ هو من جنس النور والظلمة جميعا او هو من جنس احدهما او مخالف لهما جميعا. فان قالوا هو من جنسهما فقد جعلوه نورا وظلمة معا / وهو محال وان قالوا هو من جنس احدهما قيل (٣٧ ـ /ق) 5 فكيف صار معدلا بينهما وهو ضد لذلك الاخر. ولو جاز ذا لجاز ان يكون الذي المعدل من جنسه معدلا. وان قالوا هو مخالف لهما قيل احتاج هو اذاً الى معدل بينه وبينهما لمخالفته اياهما وتضاده لهما بل الى معدلين ليكون احدهما بينه وبين النور والاخر 10 بينه وبين الظلمة. ثم الكلام في المعدلين الاخرين على هذا الترتيب وهذا واضح بحمد االله تعالى ومن العجب أن هؤلاء الضُلاَّل مع قولهم إن اجزاء النور محبوسة في وثاق الظلمة الظالمة وأن النور يسعى بكل ما في مقدوره لتخليص تلك الاجزاء فلا يقدر على ذلك الا على القليل. فالقليل على التدريج. وأن أفضل ما 15 يتقرب به الانسان الى النور الاعظم هو السعى في تخليص شيء من الاجزاء المحبوسة في الظلمة. ثم يزعمون أن الارواح كلها في الحيوانات الارضية من اجزاء النور صارت محبوسة في القوالب والابدان التي هي من اجزاء الظلمة. (۱) اصلهم: س ف ق، اصولهم ن، الغنية: ۱ د س ف ق، الفتنة: ص ن. (۲) عن: ۱ د س ف ق، من: ص ن (٦) لذلك: د س ص ف ق ن، بذلك: ١ (١١) بحمد: د س ص ف ق ن، والحمد: ا . تعالى: د ف فقط (١٢) إن: ا د س ف ق، انه: ص ن (١٤) فالقليل: د ق ن، والقليل: س ق (۱۸) صارت: ۱ د س ف ق، : ص ن

- 189 -



- 12. -.



دخلت: س ف ق، دخل: ن (١٦) افنائه: د س ف ق، افتانه: ن





#### أبو المعين النسفى

لتلف الكل وتفاني الجنس باجمعه لتسلط الذئاب والأسُود وجميع انواع السباع عليه ولا امتناع له لا بالقوائم ولا بالجناح وليس معه الة الدفاع/ (٤٢ ب/د) والحِراب فتمزقه السباع في اوحى مدة واسرع وقت. وكذا من طبع هذا الجنس أن راعيها لو بعد عنها في المغاور والصحارى 5 لبقيت رؤسها رافعة إلى السماء متخوفة عن كل صوت نافرة عن كل رِكْزٍ لاتتناول علفا ولاترد مآء الى ان تتلف جوعا وعطشا. واذا كان الامر كذلك فلو لم يبح للادمي الانتفاع بها وتناول لحومها لَمَا قام بالدفع عنها والحفظ لها فيتلف الكل وينقطع الجنس فكان في اباحة التناول إبقاءُ الجنس وفي الحظر اهلاكه فمن لم يبح اتلاف البعض ليصير 10 ذلك طريقا الى فناء الكل. فلا علاج لجهله وحُمقه. ثم التقرب بالقرابين كان ذلك بطريق الفداء عن نفسه. اذ لله تعالى على كل احد من خلقه نعمة الايجاد فشكره يكون باعدام نفسه طلبا لمرضاته كما كان شكر نعمة المال ازالة بعضه عن نفسه وشكر نعمة المَنْكَح والمشرب والمأكل، الامتناع عنها بالصوم. الا ان كل واحد منهم لو أتلف 15 نفسه شكرا لنعمة الوجود لانقطع نسل البشر وتفاني الخلق وارتفع الجنس المقصود من الخلائق فاكتفى الصانع بكمال حكمته بفدية يفديها عن نفسه كما في حق الذبيح عليه السلام. ثم هذا كله منا تبرع اذ لاحاجة بنا الى بيان شيء من هذا. (١) الذئاب: ١ د س ف ق، الذباب: ص ن ٢ ــ لا: د س ف ق، الا: ١، ـــ: ص ن (٢) الحراب: س ق، الجراب: ا ف ن، الخراب : ص. (٣) اوحی: ا س ص ف ق ن، ادنی : د (٥) رافعة: ا د س ف ق،۔۔: ن. متخوفة: ا د س ص ف ق، متحویة: ن (٦) رکز: د س ف ق، بکر: الامتناع: كذا في : د س ف ق ن، (١٨) ثم: ا د س ص ف ق، ...: ن

- 127 -



(١٤ أ/س) /فانا اذا بينا بالدليل خدوث العالم وثبوت الصانع ووحدانيتَه وحكمتَه.
 (٢٧ ب/ن) وثبوت الرسالة وعصمة الرسول ثبت بهذه المقدمات الصادقة / ان جميع ما بينه الرسول حق صدق وفيه حكمة بليغة وان قصرت عقولنا وعجزت افهامنا عن الوقوف على جهة الحكمة. فمن تكلم مع المجوس أو الثنوية ينبغي ان يتكلم على هذا الوجه فانه اقطع لشغب الخصوم.
 والله المحمود على التوفيق.

# الكلام في أن البارئي جلّ وعلا قديم

ق ن، ثبوتهم: ا



- 120 -



واما الكرامية فانهم لما عرفوا ثبوت هذه الصفات لله تعالى بالدليل الضروري وعلموا انها لاتقوم بذواتها بل تقوم بذاته تعالى سمتْها اعراضا لوجود ما كان العرض لاجله عرضا في الشاهد وكلا المذهبين فاسد. 5

فان العرض في الشاهد كان عرضا لاستحالة بقائه لانه هو المعنى الذى (٣٦أ/ص) ينبىء عن المعنى اللغوي لا لاستحالة قيامه بذاته. اذ لا دلالة في اللغة/ تدل على ان ما لاقيام له بذاته يسمى عرضا. واذا ثبت ان الامر على (٣٩ب/ق) ما بينا، لم تكن صفات الله تعالى اعراضا و لم يلزمنا باثبات الصفات لله (٢٨أ/ن) تعالى اثبات الاعراض في الازل / ولا / القول بقيام الاعراض بذات الله تعالى. 10 (٢٠أ/ف) واذا تقرر هذا ثم تأملنا فعلمنا ان المعنى / الذي لأجله كان العرض عرضا وهو استحالة البقاء مستحيل على البارئي عز وجل. اذ القول يقدم ما لابقاء له محال بل هو كما يوجد ينعدم في الثاني من حال وجوده. وعلمنا ان ما هو من لوازم العرض وهو استحالة قيامه بذاته وافتقاره الى محل

يقوم به محال ثبوته فيمن تولى انشاء العالم. اذ قيام الفعل بما لاقيام له 15 بذاته محال.

(۱) ممتنع: ا د س ص ف ق، يمتنع: ن (٤) بلنواتها: ا د س ف ق، بذاتها: ص ن. بذاته تعالى:
 ۱ د س ن، بذات الله تعالى: ف ق (٨) بذاته: بالذات : ق (٨) واذا: ا د س ق ف، فاذا: ن
 (٢) بقدم: ا د س ص ف ق، تقدم: ن. يوجد: ا د ف ق، وجد: ن (١٧–١٨) وكذا (وكذلك:
 ف ق، فكذا : د) الفعل... حيا محال: ا د س ف ق،...: ص ن



أبو المعين النسفى

وكذا افتقار القديم الى المحل محال اذ شرط القدم الاستغناء في الوجود عن غيره. وكذا القول بقدم المكان محال، لقيام دليل حدوث ما سوى الله تعالي ووجود العرض بلا محل يقوم به محال. فاذن علمنا بالوقوف على هذه المقدمات الصادقة أن البارئي جل وعلا ليس بعرض ويستحيل وصفه به. والله الموفق.

(٤) المقدمات: د س ف ق، المقامات: ص ن ــــ: ا

- 1EV -



واذائبت استحالة كون الباري عرضا فبعد ذلك تأملنا فوجدنا الموجود في الشاهد ينقسم الى ما يستحيل بقاؤه ويمتنع قيامه بذاته وهو العرض، والى ما لايستحيل بقاؤه ولايمتنع قيامه بذاته وهو العين واستحال كونه 5 عرضا لما مرّ. فعلِمنا,ضرورة استحالة اتصافه بكونه عرضا أنه باقٍ غيرُ مفتقر الى مكان. ثم رأينا ان ماوراء العرض في الشاهد هو العين. وهو ينقسم الى غير متركب وهو المسمى عند المتكلمين جوهرا والي متركب وهو المسمى جسمًا. فتأملنا أنه هل يوصف بكونه جوهرًا أم 10 لا؟ فوجدنا اتصافه بكونه جوهرا محالا ممتنعا. وزعمت النصاري انه تعالى جوهر. ولم يساعدهم احد من اهل قبلتنا الا ابن كرام. فان الاسفراييني ذكر في باب فضايح الكرامية من كتابه المسمى بتعجيز المعتزلة أن ابن كرام ذكر في كتابه الملقب بعذاب القبر في وصف الله تعالى أنه احديّ الذات احديّ الجوهر. وهذا من ابن كرام خروج عن 15 اجماع المسلمين والْتِحاق بالنصاري. وشبهة النصاري في ذلك ان الجوهر في الشاهد كان جوهرا لأنه قائم بالذات وهذا حد صحيح. لاطراده وانعكاسه لان كل جوهر في الشاهد (٤١) قائم بالذات / وكل قائم بالذات في الشاهد جوهر. وإذا كان كذلك (٤٤/د) /ثبت تعلق كونه جوهرا بكونه قائما بالذات تعلقا لا انفكاك بينهما. 20 (٤) ويمتنع قيامه... لا يستحيل بقاؤه: د صس ف ق، ـــ: ١ ن (٥) استحال: د س ف ق، استحالة: ن (٩) عند المتكلمين ... وهو المسمى: ا د س ف ق،...: ص ن (١٨) لان كل: ا د س ف ق، لاكل: ن (٠) الشاهد: د س ف ق ن، الشاهد كان جوهرا لانه: ا (٢٠) تعلقا لاانفكاك بينهما: د س ف ق ن، ...: ا ---- \ £ \ \_---



- fi

 لكونه قائما: د س ف ق، لكونه: ن (١-٢) فثبت ان.. بالذات ... وصف العلة: د س ف ق، بالذات علة لاتصافه بكونه جوهرا. اذ بهذا يمتاز وصف العلة التي: ا (٢) اذ: و: ص ن (٣) بينه و: ا د س ف ق، ـــ: ص ن (٧) فاعله: ا د س ص ف ق، ـــ : ن (٩) لا: ا د ف ق، ...: ن. به: ا د س ص ف ق، ...: ن (۱۲) كذلك في، كذا:ن (۱۳) واذا: د س ف ق، فاذا: ا ن (١٤) كالحركة: ا د س ف ق، كالمتحرك: ص ن (١٥) لما كان محالا: ا د س ف ق، – ص ن. كان من: د س ص ف ق ن، كان محالا كان من: أ(١٧) الحركة: د س ، حركة: ا ف ق ن





### أبو المعين النسفى

التي تتركب منها المتركبات جارية مجرى الاصول لها، لا يعنون به انه اصله القديم كما يذهب اليه اهل الدهر. بل يريدون أن كل متركب يقدر في الوهم انه من الافراد تركب فتكون الافراد اصولا واركانا في المركبات لتصور الافراد بدون التركب واستحالة المتركبات بدون الافراد التي 5 تركبت هي منها. والله سبحانه وتعالى / يستحيل تركبه الى غيره ليصيرا جسماً فلم يكن (٢٢أ/ص)

- 10 /فقلنا لهم كما تدور الجوهرية مع القيام بالذات طردا وعكسا ووجودا (٤٢ب/س) وعدماً فكذا يدور مع كونه اصلا يتركب منه الاجسام. فلم كان جعْلكُم القائم بالذات حدا له اولى من جعل خصومكم كونه اصلا حدا له. وانتم المدعون حيث تريدون تعدية الاسم الى الغائب بتعدى الوصف. بانه القائم بالذات وخصومكم يمنعونكم عن ذلك.
  - 15 ثم يقال لهم اليس أن في الشاهد كلَّ جوهر قابل للعرض. وكَّل ما هو قابل للعرض جوهرٌ فلا بد من ان يقولوا بلي:

(۱) المتركباب ق ن، المركبات ف (۲) انه: د س ف ق، ...: ن (۳) تركب : د س ص ف ق ن، تركب فتكون الافراد تركب: ا (٥) هي: د س ف ق، ...: ن (٨) فكان: د س ص ف ق ن، وكان: ا (٩) الاطراد: ا د س ف ق ن، الاصطراد: ص (١٠) فقلنا: ا د س ف ق، قلنا: ص ن. الجوهرية: د س ق، الجوهر به: ا ف ن. القيام: د س ص ف ق ن، قيام: ا (١١) فلم (ولم: ق) كان: ا د س ف ق، فلم يكن: ص ن (١٤) يمنعونكم: د س ص ف ق، نلى: ن، بلي: ا،...: ص ا (٥١) ان: د س ف ق، ...: ن (١٦) ان يقولوا بلي : د س ف ق، تلى: ن، بلي: ا،...: ص



قيل: اتجعلون كونَه قابلا للعرض حدا له لدورانه معه وجودا وعدماً، وطردا وعكسا. فان قالوا نعم تركوا اصلهم فانهم يقولون بانه تعالى ليس بقابل للاعراض. وان قالوا لا. ابطلوا دليلهم. ثم يقال لهم ما تنكرون على من يقول إن الله تعالى ليس بجوهر لان حد 5 الجوهر أنه قابل للاعراض ويستدل على صحة خده بالطرد والعكس والدوران وجودا وعدما. فإن قبلوا ذلك تركوا مذهبهم. وان لم يقبلوا ابطلوا دليلهم. ويقال لهم (٥٤أ/د) لما كانت الجوهرية / تدور مع القيام بالذات وجودا وعدما. وكذا كونه اصلا للاجسام. ثم ليس في لفظ الجوهر ماينبيء عن القيام بالذات وفيه 10 ما ينبيء عن كونه اصلا أن جعله جوهرا لكونه اصلا أولى من جعله جوهرا لكونه قائما بالذات. اذ اطلاق اسم معنوى على محل وُجد فيه (٢٩) ذلك المعنى لن يكون إلا لذلك المعنى. ومن / ادعى اطلاقه عليه لا لذلك المعنى بل لأمر اخر كان مخطئا في دعواه كمن ادعى أن ماقامت به الحركة (٤١] لم يسم متحركا لقيام الحركة به بل لوجوده او لقيامه / بالذات كان 15 مخطئا في دعواه. وكذا في الاسود والابيض والمجتمع والمفترق وغير ذلك من الصفة. فكذا هذا وجاء من هذا أن كل معنى تعلق بشيء تعلقا لا انفكاك بينهما (٤٣)/س) ويدور معه / وجوداً وعدماً لايوجب تعلقه به تعلق العلة بالمعلول. ولا (٥) لهم د س ف ق،۔۔ : ن (٨) وان: ا س ف ق ن، فان: د (١٠) لفظ: د ن، لفظة: ق ف (۱۲) اذ: ۱ د س ف ق، او: ص ن (۱۳) لذلك: د س ص ف ق، بذلك: ۱ (۱۰) به: د س ص ف ق ن،۔۔۔: ا (۱۷) لوجودہ: د س ف ق ص ن، لوجوہ: ا (۱۷) المفترق: د س ف ق، المتفرق: ن (٠) فكذا: د س ف ق، وكذا: ن (١٨) لا انفكاك: ا د س ف ق، لانفكاك: ص ن. لايوجب: د س ف ق، ما لايوجب: ن (۱۹) ولا: فلا: ن - 107 -



أبو المعين النسفي يوجب تعدى احدهما الى الغائب تعدية الاخر على الاطلاق بل شريطة استحالة اضافته الى معنى آخر. فاما ما لم تستحل اضافته الى معنى آخر فلم يعلم ان تعلق احدهما بالاخر تعلق العلة بالمعلول. ولهذا لم نجعل قولنا القابل للاعراض حدا للجوهر على ماقررنا. وإن وجد 5 الدوران لانه يمكن ان يضاف كونه جوهرا الى معنى اخر وراء كونه قابلا للاعراض ونجعل تعلق قيام الحركة بمحل باتصاف المحل بكونه متحركاتعلق العلة بالمعلول لِما أن اضافة كونه متحركا يستحيل الى معنى (٤١) (ف) اخر / سوى قيام الحركة به. وفيما نحن فيه لا يستحيل / اضافة كونه جوهرا الى معنى سوى القيام (٣٧-/ص) 10 بالذات وهو. كونه اصلا بل وجبت الاضافة اليه لما مر من الدلالة اللغوية على ذلك. فلم تجز اضافته إلى كونه قائما بالذات. وهذا الجواب مما لايمكن التعويل عليه على اصول المعتزلة لانهم يجعلون حد العرَض ما يستحيل قيامه بنفسه وان لم يكن في لفظ العرض ما يدل عليه و لم يجعلوا حده / ما يستحيل الدوام عليه وان كانت لفظة العرض (٢٨أ/أ) 15 من حيث اللغة منبئة عنه. فكذا النصارى يجعلون هكذا في حد الجوهر. والله الموفق. وقولهم: إن الموجود في الشاهد اما ان يكون عرضا واما ان يكون جوهرا والله تعالى موجود وليس بعرض فيكون جوهرا / كلام فاسد. (٤٥-/د) (٤) التابل: ا د ص س ف ق، العامل: ن (٠) وجد الدوران: ا د س ص ف ق، وجد الاوزان: ن (٥) بمحل: ف ق ن، به محل: ا، بمحل علة: د. بكونه: ف ق،۔..: ن س د (٧) لما : ا ف ن س (هامش)، كما: د س (١٤) العر ض: العرض اعتماد: س . عليه: ا د س ص ف ق،ــــ: ن (١٥) من حيث اللغة منبئا (منبئة: س) عنه: د س ص ف ق، منبئا عنه من حيث اللغة: أ (١٦) فکذا: ۱ د س ف ق، وکذا: ص ن - 107 -





وكذا يجعلون الذات صفة ويعدونه في الصفات. وكذا يجعلون الذات



اباً والصفة ابناً له وكذا يجعلون الاب والابن قديمين: ولابد من تقدم الاب على الابن، وتأخره عنه. ولو جاز هذا مع ارتفاع التقدم والتأخر جاز القلب. فيجعل الذات ابناً والعلم اباً. وكذا يقتصرون على هاتين الصفتين مع الذات وهو جهل. اذ لابد من اثبات صفة البقاء والسمع والبصر والقدرة والأرادة. اذ البقاء 5 معنى وراء الذات. والسمع والبصر معنيان وراء العلم. والقدرة والأرادة معنيان وراء الحياة. وقولهم القدرة من جملة الحياة فاسد. لوجود الحياة بلا قدرة. ولتزايد القدرة وامتناع ذلك على الحياة. وكذا قولهم إن السمع والبصر من جملة العلم خطأ لانهما معنيان وراء العلم على مانقرر ذلك في مسألة الرؤية. ان شاء الله تعالى. 10 (٤٢ أ/ق) فعلى هذا ينبغي ان يقولوا انه ثمانية أقانيم ولم يقتصروا على الثلاثة /. (٢٨ ب/أ) ثم نقول / لهم أتزعمون أن الحياة والعلم معنيان وراء الذات أم تزعمون انهما راجعان إلى الذات. فان قالوا هما راجعان الى الذات فهو اذاً جوهر واحد أقنوم واحد. وإن قالوا هما معنيان وراء الذات. 15 قيل لهم قولوا إنه جوهر واحد وله أقنومان ولاتقولوا ثلاثة اقانيم. ثم قيل لهم اذا كان الجوهر الذي هو الذات من جملة الاقانيم وهي الصفات فمَن الموصوف به؟ فإن قالوا شيء وراء الذات فقد جعلوا الذات صفة لموصوف (١) له: ا د س ف ق، ـــ: ص ن (٧ــــ٨) وقولهم القدرة ... على الحياة : ا د س ف ق، ـــ: ن (۱۱) انه: ۱ د س ف ق، ....: ن (۰) الثلاثة: د ص ف ق ن، الثالثة: ۱، ...: س (۱۲) ان الحياة ... ام تزعمون: ا د س ف ق،ـــ: ن (١٤) فان قالوا هما (راجعان ـــ: ا) الى الذات: ا د ف ق ن، ...: س (۱۸) شيء: ا د س ف ق، شيء واحد: ص ن

- 107 -



### أبو المعين النسفي

فاذاً الله تعالى هو الموصوف لا هذا الجوهر الذي هو صفة لغيره. وإن قالوا هو الذات بعينه فقد جعلوا الذات صفة لنفسه موصوفا له / فاذاً (٤٤ب/ص) هو صفة صفته وموصوف موصوفه. وان قالوا هو صفة ولا موصوف له، فقد اثبتوا صفة لا لموصوف وهو وان قالوا هو صفة ولا موصوف له، فقد اثبتوا صفة لا لموصوف وهو وان حارج عن قضية العقول. وقد اطنب له ائمة اهل الاسلام في ايضاح مقالاتهم وابطال ذلك كله على وجه يتيقن المنصف بالوقوف عليها على التحاق القوم باهل التجاهل. ولا وجه الى ذكر ذلك في كتابنا المبنى على الايجاز. فاكتفينا بهذا القدر. والله الموفق.

(۱) تعالى هو الموصوف: ۱ د. س.ف ق، موصوف: ص ن (۰) هو: د س ف ق، ...: ن. (۲) بعينه: ۱ د س ف ق، ۱ بعينه: ن (۰) جعلوا: د س ف ق، جعل: ۱ ن (٤) هو: ۱ س ف ق،...: د ن. له: د س ص ف ق، بلا موصوف: ۱، بلا لموصوف: د ن. له: د س ص ف ن، بلا موصوف: ۱، بلا لموصوف: ق. (۰) وهو: س ف ق ، فهو: د، وهذا: ن (۲) له: ۱، ...: د ق ص ف ن، ائمة: د س ف ق، ...: ن. مقالاتهم: د س ف ق، مقالتهم: ن يتيقن: س ن مش ق، يتبين: ف ق،الصلب يتقين: ف ها مش (۸) ولا: ف ق ن، فلا: س د.

- 1°V -



### الكلام في ابطال قول المجسمة

(٤٢)(ف) وإذا ثبت بما مر ذكره أن صانع العلم ليس بعرض / ولا بجوهر فيجب بعد ذلك ان نصرف العناية إلى أن نعرف أنه هل يوصف بأنه جسم فصرفنا العناية وتأملنا في ذلك فعرفنا إستحالة اتصافه تعالى بكونه جسما. وذلك لأن المؤتلف او ماله الابعاد الثلاثة على ما تقدم ذكره هو الجسم. وكل ذلك مستحيل على الله تعالى. (٣٨)(ص) وخالفنا في ذلك طوائف كثيرة من اليهود وغلاة الروافض والمشبهة / والكرامية. وحاصل الاختلاف واقع بيننا وبين طائفتين. مائفة يخالفوننا في الاسم والمعنى. ويزعمون انه تعالى متركب متبعض متجزىء وهم اكثر اصناف اليهود. فانهم يزعمون انه تعالى جسم متركب 10 (٣٠/أن) من الروافض كهشام بن الحكم وهشام بن سالم الجوالقي / وداود الجواري. فان بعض هؤلاء كانوا يقولون انه على صورة الادمي حتى قال بعضهم إن له شعراً اسود من نور اسود وبعضهم قالوا هو على صورة غلام امرد له شعر جعد قطط.

فاما هشام بن الحكم فالمحكى عنه انه قال انه كالسَّبيكِة الصافية يتلألأ (٤٥أ/س) وروى عنه انه قال هو سبعة اشبار بشبر نفسه / وحكى انه قيل له أهو (٤٢-/ق) اكبر أم هذا / الجبل واشير الى جبل كان بقربه. فقال لا بل الجبل اعظم منه.

(۲) بجوهر: د س ن، جوهر: ف ق. (۹) متبعض: ا د س ف ق، مبعض: ن (۱۱) شیخ: ا س ف ق ن، الشیخ: د (۱٤) هو: ا د س ف ق، ــــ: ن (۱) قطط: ا د س ف ق، ـــ: ن (۱۷) انه : د س ف ق، ــــ: ا ن (۱۷) هو: ا س ف ق ن، ـــ: د (۱۸) لا : ا س ف ق ، ـــ: د ن



أبو المعين النسفى

وحكى الجاحظ عنه في كتاب الرد على المشبهة أنه انتقل في سنة واحدة في الله تعالى الى خمسة اقوال. وذهب الى مثل مذهب هؤلاء في التجسيم والتشبيه مقاتل بن سليمان صاحب التفسير. هؤلاء كلهم يخالفوننا في اللفظ والمعنى.

- 5 والطائفة الثانية هم الكرامية وهم يخالفوننا في الاسم فيقولون: انه جسم ويساعدوننا في الظاهر في المعنى فيقولون لانعنى بقولنا: إنه جسم أنه متبعض متجزىء ومتركب بل نريد أنه القائم بالذات. وحكى عن هشام بن الحكم انه كان يقول الجسم عبارة عن الموجود فكان الخلاف بيننا وبين هؤلاء في العبارة.
- 10 وظني ان المتأخرين من الكرامية هم الذين يتبرؤون عن اثبات التركب لما ظهر لهم من فساد ذلك.

فاما اوائلهم فقد كانوا يثبتون ذلك لان الرواية عنهم ظاهرة أنه مُمَاسٌ للعرش. ولاشك أن العرش جسم متركب متبعض متجزىء لايماسٌ جميع صفحته العليا / الا الجسم المتركب يلاقي كل جزء منه جزئاً منه ونتكلم (٤٧أ/د)

15 مع كل واحد من الفريقين بما يحق الحق ويبطل الباطل ولو كره المجرمون.

(٣) والتشبيه: ١ د س ف ق، ....: ص ن. مذهب: د س ص ف ق ن، مايذهب: ١ (٤) في اللفظ والمعنى: د س ف ق، ويقولون: ن ساعدوا: ص والمعنى: د س ف ق، ويقولون: ن ساعدوا: ص ف ن ق (يساعدوننا هامش ق)، يساعدون: ١، ساعدونا: د، يساعدونا: س (٧) متجزىء: ١ د س ف ق، متحرك: ن (٨) الجسم: في الجسم: ن فقط (٩) بين هؤلاء: د س ن، بينهم: ا ف ق (١٠) وظنى: ١ ف ق ن، قال رضى الله عنه وظنى: د س (١٠) التركب: د س ف ق ن، منهم: د التركيب ن ن (١٣) جميع: ١ د س ف ق، منهم، د منهم، الفريقي (١٢) متجزى المعنى وظنى: ١ منهم، المعنى وظنى: ١ منهم، المعنى المعنى وظنى: ١ منهم، المعنى وظنى: ١ من (١٣) جميع: ١ د س ف ق، متحرك: ن (٨) الجسم: في المعنى د منهم، المعنى المعنى المعنى (١٩) منهم، المعنى (١٣) جميع: ١ د س ف ق ، منهم، المعنى (١٣) جميع: ١ د س ف ق ن، منهم، المعنى د (١٣) جميع: ١ د س ف ق ن، منهم، المعنى منهم، المعنى د (١٣) جميع: ١ د س ف ق ن، منهم، المعنى منهم، المعنى منهم، المعنى المعنى (١٣) جميع: ١ د س ف ق ن، منهم، المعنى (١٣) جميع: ١ د س ف ق ن، منهم، المعنى المعنى منهم، المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى منهم، المعنى المعن معنى المعنى المعنىى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى ا



- 17. -



أبو المعين النسفى سبيله ليس اثبات مثله ممكنا لا في الشاهد ولا في الغائب. ولانه تعالى ليس بعرض ولا جوهر لما مر. فلو لم يكن جسما لألْتَحقق بالعدم لانحصار الموجودات على هذه الاقسام الثلاثة. اعنى أنها اعراض وجواهر واجسام. ولا يعقل موجود خارج عن هذه الاقسام فلو خرج عن كونه 5 جسما مع خروجه عن كونه عرضا وجوهرا لم يبق الى اثباته طريق وكان القول باخراجه عن هذه الاقسام قولا بعدمه. واما اهل الحق فانهم يقولون بان القول بان الله تعالى جسم مؤتلف متبعض متجزئ يؤدى الى القول بقِدم العالم او القول بحدوث البارئي جل وعلا، والقول بعدم الصانع للعالم. 10 ويؤدي ايضا الى ابطال دليل / التوحيد. وكل ذلك باطل فكان (٤٧-/د) (۵/ب۳۰) / القول بالتجسم باطلا. اما الاول وهو انه يؤدي / الى القول بقدم العالم او حدوث الصانع (٤٦/س) فتقريره من وجهين. احدهما انه تعالى لو كان جسما مؤتلفا له أبعاض وأجزاء اما ان كان 15 متناهيا وإما أن لم يكن متناهيا. ولاوجه الي القول بعدم التناهي. لان كل جزء منه متناهى الذات. وخروج ما اجتمع من الاجزاء المتناهية عن التناهي في الذات محال. ولو جاز ذا إلجاز كون العالم غير متناه من جميع الجهات. كما يزعم اهل الدهر وذلك باطل. لانه لابد من القول بالتناهي. إذ أوجد العالَم لا في ذاته / فبقى هو بذاته من العالم بجهة من الجهات (٤٣/ف) 20 ضرورة استحالة كون البارئي جل وعلا مداخلا جميع أجزاء العالم. (۱) اثبات: د س ف ق، بادبات: ا ن (۲) لا: ا د سَنَّ ص ف ق، ــــ: ن (۷) واما: ا ف ق ن، فاما: د (٨) بقدم: ١ د ف ق س، بعدم: ص ن (٩) بعدم: س ف ق ن، بقدم: اد ص (١٥) تعالى: ا د س ص ف ق، يقال: ن (١٩) اوجد: د س ف ق، وجد: ا ن -171 -



تبصرة الأدلة وإذا ثبت تناهيه ثبت كونه على قدر مخصوص مع كون غيره من الاقدار مساوياً له في الجواز واختصاص احد الجائزين لن يثبت الا بمخصص اذ لا مزية له بذاته على مايساويه في الجواز. والتقرير الثاني: ان ما كان متبعضا متجزئا لابد من أن يكون طويلا أو عريضا أو طويلا عريضا وهو المُسَطّح أو طويلا عريضا عميقا وهو 5 المكعب. ثم اذا كان كذلك لابد من أن يكون مدورا أو مثلثا او مربعا او مخمسا او مسدسا او مسبعا او مثمنا او غیر ذلك مما یطول ذكره. فبعد ذلك إما أن يكون على هذه الاشكال أجمع فيكون مدورا مثلثا مربعا الى اخر ذلك. واما أن يكون على شكل من هذه الاشكال. ولا جائز أن يكون على الاشكال كلها لما فيها من التناهي والتضاد. ولو جاز ذا 10 (٣٩ب/ص) في الغائب مع إمتناعه في الشاهد، لجاز في الغائب اجتماع / (٤٣) الحركةوالسكون / والسواد والبياض والاجتماع والافتراق / وحيث بطل هذه، بطل الأول لاستوائهما في الاستحالة في الشاهد. فلم يبق إلا أنه على شكل من هذه الاشكال وهيئة من هذه الهيئات. ولامزية لما اختُصَّ به على غيره مما يساويه في الاشكال في الجواز. فبعد 15 (٤٦ب/س) ذلك / إما أن يقال ان ما اختُص بالثبوت من الاشكال ألأخر، اختص لا بتخصيص مخصص. ولو جاز ذا، لجاز في العالم. ولم يثبت دليل حدوثه وافتقاره الى صانع اوجده، وقد اقمنا الدلالة على ابطاله. وخصماؤنا في المسئلة ساعدونا على ذلك. (٥-٣) او طويلا عريضا: ... يكون: اف ق ن، ... : د س (٦) من: د س ن، ... ف ق (٨) او مثلثًا: ا د س ص ف ق ن، ومثلثًا : ن (١٠) فيها: د س ص ف ق ن، فيه: ا (١٢) الحركة: تكررت في: ن (١٦) اما ان : د ف ق ، انما: ا س ن (١٨) اوجده : د س ص ف ق ن، واحدة:

- 177 -

ا (١٩) في: ا د س ف ق، في هذه: ص ن



# أبو المعين النسفى وإما ان يقال بأنه اختص بذلك بتخصيص مخصص. ولو كان كذلك لكان محدثا محلا لقبول قدرة الغير. وهو محال اذ لو كان / محدثا / لكان (٢٩ ب/أ) له محدث. وكذا الكلام في الثاني والثالث الى ما لايتناهى. والقول (٤٨أ/د) ببطلان ذلك قد مر. فثبت أن القول بكونه جسما يؤدي الى القول بقدم 5 العالم وتعطيل الصانع او الى القول بحدوث الصانع وذلك محال. وكل قول يؤدي الى المحال فهو محال. ولا يقال إن عندكم اختص بكونه حيا عالما قادرا سميعا بصيرا. ولا يقال اختصاصه كان بتخصيص مخصص. فكذا هذا. لانا نقول اختصاصه باحد الجائزين لن يكون الا بتخصيص مخصص. 10 وهذه الصفات واجبة الوجود لاجائزة الوجود واضدادها ممتنعة الوجود (٤٤أ/ف) لما إنها / نَقَائص ويستحيل ثبوت النقص على القديم. ونحن ندعى استحالة اختصاص احد الجائزين او احد الوجوه الجائزة المحتملة مع مساواة غيره اياه في الجواز وانعدام دليل المزية. وما ألزموه ليس من هذا القبيل. فاما ما اثبتوه فهو من هذا القبيل. لأنه ليس في 15 شكل من هذه الاشكال كما لايساويه غيره فيه. ولا نقيصة لايساويه فيها غيره من الاشكال، فثبت الاستواء في ذلك وفيما الزموا الأمر بخلافه. حتى إن في الشاهد لما كانت النقائص جائزة على كل محدث لم / تثبت (٣١أ/ن) صفة من هذه الصفات التي هي صفات الكمال الا بتخصيص مخصص فكذا هذا.

(۲) لكان: د س ص ف ق ن ...: ا (۳) محدث: د س ص ف ق ن، محدثا: ا. وكذا: ا س ف ق ن، فكذا: د (٥) ذلك: ص ف ق ن، كذلك: ا، ذا: د س (٧) ان: د س ف ق،...: ن (٨) كان: د س ص ف ق ن، ...: ا . فكذا: د س ف ق، وكذا: ن (١٠) الوجود: د س ص ف ق ن،...: ا(١١) يستحيل: مستحيل: ق (١٢) ونحن ندعى: ف ق ن،...: س (١٦) فثبت: د ص س ف ق، فثبت ان : ا، قبلت: ن

- 175 -



(٤٧)/والذي يحقق استواء هذه الاشكال في الجواز أن من عيّن واحدا منها لم ينفصل ممن عيّن أخَرَ. ولا دليل له على صحة ما ادعاه، وابطال ما ادعى خصمه. يحققه أن ليس في بعضها من المدح او من النقيصة ما ليس فيما وراءه وفي صفات الكمال الامر بخلافه. وبالله التوفيق. واما الثاني وهو أن القول بما قالوا يؤدي إلى ابطال دلالة التوحيد، فهو 5 (٤٤ أ/ق) انه تعالى لو كان مؤتلفا متبعضا متجزئا / لكان كل جزء منه قائمًا بنفسه اذ الائتلاف على ما لاقيام له بذاته محال. ولأن كل جزء لو لم يكن له قيام بذاته لاستحال ان يكون للكل قيام بذاته. فاذاً كل ذاته لاقيام له بذاته. ووجود تخليق العالم ممن لاقيام له بذاته محال. ولو كان كل جزء منه قائما بذاته، 10 (. إأص) فاما ان كان كل جزء منه موصوفا بصفات الكمال كالحياة والعلم/ والقدرة والسمع والبصر، والارداة. واما إن لم يكن موصوفًا بها بل كان (٤٨)/د) الموصوف بها جزئاً واحدا منه او بعض الاجزاء / دون البعض فلو لم يكن كل جزء منها موصوفا بصفات الكمال لكان موصوفا باضدادها من صفات النقص كالموت والجهل والعجز والصَّمم والعمي والاضطرار 15 اذ كل ما كان قائما بذاته لايستحيل عليه قبول صفات الكمال باعتبار ذاته. اذ كل قائم بالذات يجوز قبوله للصفات وما لايقوم به انما لا يقوم لقيام ضد به. (۱) منها: س ن هامش ف ق، بينهما: ف ق ف الصلب (۲) له : د س ف ق، ....: ن (۳) أن: س ف، انه: ن او من: د س ف ق، او: ن، وفي: د س ص ف ق ن، في: ا (٩) كل ذاته: ف س ص ق ن، كل ذات: ا د (١٠) ولو: د س ف ق، وذا: ن (١١ــــ١٢) والقدرة والسمع والبصر \_ : ص فقط (١٣) منه او: ا د س ص ف ق، و: ن. فلو: ا د س، فان: ص ف ق ن، (١٦) كل: ا ق س، : د ص ف ق (١٦) باعتبار: فاذا باعتبار: س



#### أبو المعين النسفي

ولو كان موصوفا بصفات النقص لكان تحدثا. فاذاً ما لايوصف من أجزائه بكونه حيا قادرا عالما سميعا بصيرا فهو محدث لقيام دليل الحدوث به وكون أجزاء القديم محدثة محال. وان كان كل جزء منه موصوفا بصفات الكمال، فكان كل جزء حيا قادرا عالما سميعا بصيرا لكان كل ويلزمون بعد ذلك ما مر من دلائل التوحيد. فان كانت تلك الدلائل مصحيحة كان القول بالتجسيم باطلا. وان كانت تلك الدلائل فاسدة (٤٤-/س) كان القول بوحدانية الصانع باطلا. وان كانت تلك الدلائل فاسدة (٤٤-/ف) الموجبة للعلم الثابت على طريق التيقن وكان القول بالتجسيم باطلا. وجاء الموجبة للعلم الثابت على طريق التيقن وكان القول بالتجسيم باطلا. وجاء الموجبة للعلم الثابت على طريق التيقن وكان القول بالتجسيم باطلا. وجاء من هذا أن من قال بان الصانع جسم فقد ابطل التوحيد في الذات. الكمال و لم يدل على حدوثها لانا بينا ان القائم بالذات لا يستحيل قبوله الكمال و لم يدل على حدوثها لانا بينا ان القائم بالذات لا يستحيل قبوله من النقائص.

15 فاما الصفات فيستحيل قبولها للصفات لذاتها لا لقيام صفات النقص بها فلم يلزم بامتناع قبولها صفات الكمال أن تكون موصوفة بصفات النقص التي هي أماراتُ الحدث وفيما نحن فيه / الامر بخلافه. (٣٠أ/أ) والله الموفق.

(٣) به: دس ق ف، ...: ن (٣) وان: دس ص ف ق ن، فلو: ا. فكان: دس ض ف ق ن، وكان: ا (٦) به: دس ق ف، ...: ن (١١) وكان: ا (٦) دلائل: ا س ص ف ق ن، الدلائل: د (١٠) في الذات: دس ف ق، ...: ن (١١) وكان: ا (٢٠) وكان: ا (٢٠) في الذات: دس ص ف ق ن، بل تثبت: ا (١٢) القائم: ا دس ف ق، العالم: ص ن (١٥) فيستحيل: ا س ص ف ق ن، يستحيل: د. صفات: ا دس ف ق، صفق: ص ن (١٥) فيستحيل: ا س ص ف ق ن، يستحيل: د. صفات: ا دس ف ق، صفق: ص ن (١٥) فيستحيل: ا س ص ف ق ن، يستحيل: دس ض ف ق، يستحيل: د. صفات: ا دم الفرة معنى من ف ق، مستحيل: ا دم ض ف ق ن، يستحيل: د. صفات: ا دم الفرة معنى من ف ق، العالم: ص ن (١٥) فيستحيل: ا س ص ف ق ن، يستحيل: د. صفات: ا دم ض ق ق، العالم: ص ن (١٥) فيستحيل: ا س ص ف ق ن، يستحيل: د. صفات: القائم: ا د س ف ق، صفة: ص ن (١٦) التي هي: الذي هو: د (١٦) فيه: د س ف ق، صاد ق، العالم: ص ف ق، الغالم: ص ف ق، العالم: ص ف ق، سمنة معنه، العالم: ص ف ق، سمنة معنه، ص ف ق، العالم: ص ف ق، ص









# أبو المعين النسفى فنقول لهم بم تنفصلون من النصارى حيث يزعمون أنه لو لم/يوصف/بكونه (٤٩أ/س) جوهرا مع استحالة كونه عرضا وجسما لالتحق بالعدم فإن قالوا أبينا القول بالجوهر لان الجوهر اسم لما هو اصل يتركب منه الجسم، او لانه قابل للمتضادات وكل ذلك / من امارات الحدث. فاذا (١٣٢/ن) 5 بطل القول بالجوهر والعرض لم يبق الا الجسم. قيل لهم بم تنفصلون عنهم حيث تزعمون أن الدليل قام أن كون الموجود بحسما من أمارات الحدث على ما قررنا. وما هو من أمارات الحدث منفى عن القديم. فلا وجه الى القول بانه جسم فيجب القول بانه جوهر لئلا يؤدى / الى القول بعدمه لانحصار الموجودات على (٥٠أرد) اهذه الاقسام الثلاثة. 10 هذه الاقسام الثلاثة. فلما جاز لكم أن تقولوا إنه جسم مع أن الجسمية من امارات الحدث فلما جاز للنصارى ان يقولوا انه جوهر مع ان الجوهرية من امارات الحدث /. (٥٤/أن)

القول بالجسم لما فيه من امارات الحدث. لأنهما جميعا استويا في علة المنع. 15 ثم نقول لهم وهو الكشف عن حقيقة المسألة أنه تعالى لما عُرف ثبوته بالدلائل الضرورية وعُرف ايضاً تبرِّيه عن امارات الحدث لان القول بحدوث القديم محال. واثبات امارات الحدث مع انتفاء الحدث وثبوت ما يقابله من القدم محال.

ولو جاز ذا لجاز القول بقدم العالم مع ثبوت امارات الحدث وحيث 20 لم يجز لما فيه من تعطيل الادلة وابطالها ولحوق بالسوفسطائية المتجاهلة لم يجز القول بذلك في الصانع.

(۱) لهم: د س ف ق، ـــ: ن. من: ص ف ق ن، عن: ا س، على: د (۲) بالعدم: د س ف ق، بالقدم: ن. ابينا: ف ق، اثبتا: د س ن، (۱۲،۱۱) الحدث: ا د س ص ف ق، الحدوث: ن

- 179 -



- 1V· --



أبو المعين النسفى

فاما تعلقهم بتلك الشبهة السمعية فنقول لابد في حلها من تقديم مقدمة.

فنقول إن هذه الالفاظ الواردة في الكتاب والسنن المروية التي يُوهِم ظاهرها التشبيه وكون الباري تعالى جسمًا متبعضًا متجزئًا كانت

5 كلها محتملة لمعان وراء الظاهر والحجج المعقولة التي بيناها غير محتملة. والعقول من اسباب المعارف / وهي حجة الله تعالى وفي حمل / هذه (٥٠أ/س) الايات على ظواهرها على ما حملت المجسمة والمشبهة اثبات المناقضة بين (٤٦أ/ق) الكتاب والدلائل المعقولة.وهي كلها حجج الله ومن تناقضت / حججه (١٣أ/أ) فهو سفيه جاهل بمآخذ الحجج ومقاديرها. والله تعالى حكيم لايجوز عليه 10 السفه عالم لايجهل.

وكذا قوله تعالى: لَيْسُ كَمِثْلِهِ شَيْءُ ''اية (١). محكمة غير محتملة للتأويل.

15 فحمل تلك الايات على خلاف هذه، واثبات المشابهة بينه وبين جميع الاجسام في التركب والتبعض والتجزىء والتناهي واثبات الحدود والجهات، اثبات المناقضة بين ايات الكتاب.

(۱) الشبهة: س ن ، الشبه: فق(۳) الكتاب ...: ص. المروية: ا د س ف ق ن، المرونة: ص (۳) يوهم ظاهرها: ظاهرها يوهم: ف ق. التشبيه: ا د س ف ق ن، النسبة: ص (٥) لمعان: د س ف ق، المعاني: ن . الحجج: الحجة: د (٥) المعقولة: ا د س ف ق ن، المعولة: ص (١٢) المعقول: د ن س ق، المعقول: ف (١٤) طواهرها: ا س ص ق ن ف، ظاهرها: د (١٧) التركب والتبعض: ا د س ف ق، التركيب والتبعض (والتبعض: ص ): ص ن (١) الشورى: ١١



وفي الحمل على بعض الوجوه المحتملة دفغ التناقض والاختلاف وبه اثبت الله تعالى كون القرآن من عنده وبثبوت المناقضة اوجب كونه من عند غيره على ما قال تعالى. وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلاَفاً كَثيراً (٢) فالمجسمة لما جوزوا اثبات التناقض في القرآن كانوا بين أمرين إما أن جعلوا 5 القرآن من عند غير الله، واما أن نسبوا الله تعالى الى الخطأ بجعله الاختلاف دليل كون القرآن من عند غيره، حيث ثبت الاختلاف ولم يكن من عند غيره. وكِلا ألامرين كفر صريح. وبالله العصمة. ثم بعد ذلك اختلف مشايخنا رحمهم الله تعالى فذهب بعضهم الى أن الواجب في هذه الايات والاحاديث ان يتلقى ماورد من ذلك بالايمان 10 به والتسلم له والاعتقاد بصحته وأن لا نشتغل بكيفيته والبحث عنه مع (٥١/د) اعتقادنا أن الله تعالى ليس بجسم ولاشبيه / بالمخلوقات (. ہب/س) / وأن جميع / امارات الحدث عنه منتفية. (٤٢ أ/ص) رُوى ذلك عن محمد بن الحسن رحمه الله فان نصير بن يحيى البلخي 15 (٤٦ ب/ف) الفقيه رحمه الله تعالى روى: عن عمر بن اسماعيل / بن حماد بن ابى حنيفة عن محمد بن الحسن رحمهم الله انه سئل عن الايات والاخبار التي فيها من صفات الله تعالى مايؤدي ظاهره الى التشبيه فقال: نُمِرُّها كما جاءت ونؤمن بها ولا نقول كيف وكيف. واليه ذهب من اصحابنا رحمهم الله ابو عصمة سعد بن معاذ المروزي 20 (١) التناقض: س ف ق، المناقضة: ن (١) النساء ٨٢ (٥) ان: د س ص ف ق ن، ....: ا (١٠) الی: ا د س ف ق،ـــ: ص ن (۱۲) بصحته: د ق، لصحته: ا س ص ف ن (۱۰) روی: ا د س ف ق ن، وروى: ص (١٦) الفقيه: ف ق ا (قبل البلخي: ١)، ــــ: د س ص ن. عمر: ا س

ص ف ق ن، عمرو: د (۱۷) ابن ابي حنيفة: د ف س ق ، عن ابي حنيفة : ن.



أبو المعين النسفى رحمه الله واليه ذهب ايضا مالك بنأنسامام اهل المدينة وعبد الله بن المبارك وابو معاذ خالد بن سليمان صاحب سفيان الثوري وجماعة اهل الحديث كاحمد بن حنبل واسحق بن راهويه ومحمد بن اسماعيل البخاري (٤٦ ب اق) وابي داود السبحستاني /. وحكى: عن مالك بن انس رحمه الله تعالى أنه سُئل عن قوله تعالى: ٱلرَّحْمَٰنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ (١) فقال الاستواء غير مجهول. وكيف غير 5 معقول، والسؤال عنه بدعة. فلم يشتغل أحد من هؤلاء بتأويل شيء من هذه الأيات والأخبار. وبعضهم اشتغل بصرف هذه الآيات والاخبار الى ما يحتمل من الوجوه التي لاتناقض دلائل التوحيد والايات المحكمة. ثم ما كان من ذلك 10 لايحتمل سوى الظاهر إلا تأويلاً واحداً مُلائماً للتوحيد ودلائله قطع على كونه مراداً لله تعالى وما يحتمل من ذلك تأويلات كثيرة يلائم كل واحد منها ما ثبت من الدلائل لم يقطعوا على وأحد منها بكونه مرادا لأنعدام دليل يوجب تعيين ذلك فامتنعوا عنَّ الشَّهادة على الله تعالى عند انعدام الدليل الموجب للعلم. 15 وقالوا نعلم أن ألمراد بعض تلَّك الوجوه لا الظاهر. فقالُوا أن اليد تذكر ويراد بها القوة والقدرة والسلطان / والمملكة والحجة والغلبة واليسر (٥٠أ/س) والغنى والكف والجارحة فيضاف الى الله تعالى ما لايناقض التوحيد. وجماعة من اهل الحديث يزعمون ان اليد صفة لله تعالى يخص بها اولياءه بما شاء. فاليدان عند بعض الاشعرية صفتان وعند القلانسي هما صفة' 20 واحدة. وعند جماعة من المعتزلة اليد عبارة عن القدرة وهذا على اصلهم (۳۳أ/ن) غير مستقم / لانهم لايثبتون لله تعالى قدرة. (۲) اسحق: ۱ د س ف ق، الحق: ن (٦) بتأویل: ۱ د س ف ن، بدلائل: ص (۱۱) ثبت: س ف ق. يثبت: ن. (١٣) للعلم:ا س ص ف ق ن، بالعلم: د (١٥) السلطان: ١ د س ف ق، السلطنة: ص ن (۱۸) فاليدان: ف ق ن، واليدان: س د. عند: د س ف ق، عن: ن<sup>(</sup>(۱۹) القلانسي: القلانسية: س (۱) طه: ه



تبصرة الأدلة

فكيف تكون اليد عبارة عن القدرة فاما على اصلنا فهو مستقيم. وزعم الجبائي ان اليد عبارة عن النعمة. وهذا على اصله لايستقيم. لانه (٣١ب/أ) / تعالى اخبر انه خلق ادم عليه السلام بيدَيْه والنعمة عند الجبائي مخلوقة (٥١) والمخلوق لايخلق به مخلوق. وكذا عندهم تخصيص احد بنعمة غير جائز وقد خص بها ادم عليه السلام. واليمين تُذكر ويُراد بها الجارحة وتُذكر 5 ويراد بها القوة قال القائل: إذَا مَا رَايَةٌ رُفِعَتْ لمجدِ تلقاها عَرابةٌ باليمين. أي بالقوة والعين تُذكر ويراد بها الحفظ. وتذكر ويراد بها الرؤية وتذكر ويراد بها الجارحة فتُحمل على ما لايناقض التوحيد. (٢٢ إس) والجنب / يُذكر ويراد به الجارحة. ويراد به الحذاء ويراد به الجوار 10 ويراد به السقوط، ويراد به الاجل، ويراد به الامر. (٤٧) يقالُ هل تعلم ما فعلتَ / في جنبي اي في امرى ويراد به الطاعة فيحمل المذكور في الآية على ما يليق بصفات الله تعالى ولا ينقض التوحيد. يحققه انه قال: عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ (١). والتفريط لايكون في الجارحة انما يكون في الطاعة والمُضَّى في موجب 15 (٤٧]/ق) امره. / والنور يذكر ويراد به المنوّر. (٢) لايستقيم: س ن هامش ف ق، غير مستقيم: ف ق (الصلب) (٣) بيديه والنعمة: تكرر في: ن (٣) بيديه: ا س ن ف ق، بيده: د س (٥) تذكر ويراد بها الجارحة و : د س ص ف ق ن، ــ: ا (٧) عرابة: رجل من الانصار: س هامش (٨) والعين ــــ: ا، بهاـــ: ا. ٢.ــ وتذكر: ا، تذكر : ف، ـ: د س ص ق ن (۱۰) ۲ ـــ ۳ به: د س ف ق ن، بها: ا، به ــ : ص. به: بها: ص. الحذاء + والصاحب بالجنب: س (١١) الاجل: ا د س ف ق ن، الاصل: ص (١٣) ما ... س

(١٥) الطاعة: د س ف ق ص ن، طاعة: ١ (١) الزمر ٥٦



أبو المعين النسفى

فاما تعلقهم بالاخبار فاكثرها / وردت مورد الاحاد. وهي غير موجبة (٥١–). للعلم لو خَلَتْ عن المُعارض فلم يمكن الاحتجاج بها في باب العقائد والديانات. فكيف ماورد معارضا لدلائل العقول. والنص المحكم من الكتاب على ان ماظهر منها بين النقلة. فكل ذلك محتمل 5 للتأويل. فاما المروي انه تعالى خلق ادم على صورته (٢) فهو خارج على سبب مروي وهو انه صلى الله عليه وسلم رأى رجلا يضرب اخر على وجهه فنهاه عن الضرب على الوجه. وقال ان الله تعالى خلق ادم على صورته اي صورة المضروب. فكانت: الهاء راجعة الي المضروب لا الي الله تعالى. 10 ويحتمل ان تكون الهاء راجعة الى ادم عليه السلام. وفايدة الحديث أن الله تعالى خلق ادم على صورته التي شوهد عليها في الدنيا لم تُغَيَّرُ صورته عند اخراجه من الجنة الى الدنيا كما غيرت صورة ابليس والحية. ولو ثبت ان الهاء راجعة الى الله تعالى فتلك اضافة هذه الصورة اليه على طريق الاكرام للصورة البشرية المستحسنة المفضلة على غيرها من صور 15 الحيوانات كاضافة المساجد، والناقة والعبد الى الله تعالى لا على المفهوم من اضافة هذه الأشياء إلى العباد، بل على التفضيل فكذا هذا. وكذا اضافة روح المسيح اليه تعالى على هذا. وقوله ان الجبار يضع قدمه (٣) قيل: المراد منه الكافر العاتي المتمرد / كما في قوله تعالى (٣) فكيف: س ن وكيف: ف ق (٢) البخاري ١٦٢/٨ (٣) البخاري ١٦٧/٨ (٢) فاما: د س ف ن، واما: ق (٣) يمكن: ا س ص ف ق ن، يكن: د (١٢) ابليس: ا د س ف ق، ابليس عليه اللعنة: ص ن (١٥) الى الله تعالى: ف ق، اليه: ا د ص س ن (٠) بل على التفضيل: أد س ف ق ن، على التفضيل: ص. (١٦) فكذا هذا: دس ص ن، فكذلك هذا: ١، فكذلك ههنا: ف ق

- 1Yo -





العليا من العرش مع سعتها ويفضل ذاته عن تلك الصفحة من الجهات الاربع ولن يتصور ذلك الا في متركب ثم نبين فساد قولهم في ذلك. فنقول ان الوجود والقيام بالذات لم يتصور فيهما التزايد والتفاوت فلا تجرى فيهما المبالغة والتفضيل. اذ جريانهما من خصائص ماله تزايد في نفسه. الا ترى ان العلم لما كان متزايدا في نفسه تجرى فيه المبالغة. فيقال هو 5 عليهم. ويجرى التفضيل فيقال زيد اعْلم من عمرو وكذا القدرة والسمع والبصر. والقيام بالذات والوجود لما كان لايجري فيهما التزايد لاتجري فيهما المبالغة. (٤٨١/ق) فلا يقال منه فعيل ولافعَّال ولا التفضيل فلا يقال افعل فانه لايقال هذا/ أوجد من ذاك. ولا أَقْومَ بالذات منه. وحيث رأينا انهم يقولون عند كثرة الأجزاء هذا جسيم على طريق المبالغة 10 (٤٨١/ف) وعند التفضيل يقولون هذا اجسم من ذلك. دل انه ليس باسم / لما لاتزايد له في نفسه وهو الوجود. والقيام بالذات. بل هو اسم لما له تزايد (٥٣أ/س) وذلك هو كثرة الأجزاء لا معنى اخر متزايد. فان / لفظة المبالغة والتفضيل من الجسم يدورًان وجوداً وعدما مع كثرة الأجزاء لامع غيرها من المعاني فعلم انه اسم له كالمبالغة بلفظة العليم والتفضيل بلفظة أعلم 15 لما كانا يدوران مع العلم وجودا وعدما لا مع غيره من المعاني علم أن العالم اسم مأخوذ من العلم فكذا هذا. وكذا القدير واقدر مع القدرة. وكذا في سائر الصفات.

(٣) فيهما: د س ف ق، فيها: ن (٦) والتفضيل: د س ف ق ، في التفضيل: ن (٦) وكذا: د ن س، فكذا: ف ق (٨) افعل فانه لايقال: ا د س ص ن، افعل فلانه لايقال: مشطوب عليه في: ف، \_ ق (١١) طريق: د س ن، طريقة: ف ق (١٣) لاتزايد س ف ق، تزايد ن (١٥) غيرها: س ف ق ن، غيرهما: د (١٦) فعلم انه اسم له ... من المعاني علم: د س ف ق، على: ن



فان قيل ليس في ورود لفظة التفضيل والمبالغة من معنى ما يدل على ثبوت التزايد في ذلك المعنى فانهم يقولون هذا قديم وهذا اقدم منه. والقدم ليس بمعنى وماليس بمعنى لايجري فيه التزايد. قيل هذا كلام لا يُحمل عليه الا ألافلاس والوقاحة فان اثبات التفضيل فيما لايتصور فيه التفضيل محال. ومثل هذا المحال لأيصحح بما يظن أنه نظيره. -5 ثم نقول القدم عند قدماء اصحابنا معنى فيجري فيه / التفاضل. وعند (٣٥أ/د) بعضهم وان لم يكن / هو معنى ولكنه اسم للمتقدم في الوجود بشرط (٣٤أ/ن) المبالغة لالمطلق الوجود فيكون قولهم اقدم اي اسبق وجودا ولايطلق الا عند هذا. 10 فاما فيما نحن فيه فلا تزايد في الوجود ولا في القيام بالذات ولاتطلق لفظة التفضيل منه عند ترادف الوجود، اوالسبق في الوجود او التأخر انما يطلق عند كثرة الاجزاء فدل ان ماذهبوا اليه غير لازم. فان قالوا اطلاق هذا في المخلوقات ان كان يدل على التركب واثبات البالغة يدل على كثرة ألاجزاء فلم قلتم انه في الغائب يدل على هذا. اليس 15 أن لفظة العظيم في الشاهد تدل على الجثة والتركب واعظم / يدل على ٥٣س/س) كثرة الأجزاء. ومع ذلك لايفهم هذا منه في الغائب. قيل هذا جهل محض. فان مقتضي اللغة مما لايختلف في الشاهد والغائب ولو جاز ذا لجاز أن يسمى الغائب طويلا عريضا / ساكناً متحركاً أكلاً (٣٢ ب/أ) شارباً. ولايراد بذلك كله ما يفهم في الشاهد وفي هذا امران. (٢) هذا قديم: د س ن هامش ق، هو القديم: ف ق (٤) كلام: د ق ف ن، الكلام: س ا. قيل: فارغ في: ق. الوقاحة: د س ف ق، الوقاعة: ن (٦) القدم: ف ق س. القديم: ف ق في الهامش. . فیجری: د س ص ف ق ن، یجری: ۱ (۱۰) تطلق: د س ف ق، مطلق: ن (۱۳) اثبات: ا س ص ف ق ن، اثبات التركب: د (١٥) التركب: د س ف ق، التركيب : ن

- 179 -



.

This file was downloaded from QuranicThought.com







واثبات ما هذا سبيله باثبات ماذاك سبيله محال ممتنع وجهل بالمقايسة. وتحت هذا الكلام اشارة الى ابتداء طريقة لنا في المسألة اعتمد عليها كثير من اصحابنا. وهو أنا ننتهي في اسماء الله تعالى الى ما انهانا الشرع. الا ترى انا لانسميه صحيحا وان كانت الافات والاسقام عنه منتفية، 5 ولا طبيبا وان كان عالما بالإدواء والعلل والادوية الموضوعة لها، ولا فقيها وان كان عالما بالاحكام بما لها / من المعاني. والشرع لم يرد بتسميته (٥٥أ/س) جسما. فان التوقيف في الكتاب والسنة منعدم. والاجماع غير منعقد فلا تجوز تسميته به كما في النظائر التي مر ذكرها بل هذا اولى. فان هناك مُنِع الاسم لعدم التوقيف والاجماع. وان كانت المعاني التي 10 لها وضعت تلك الالفاظ ثابتة. وفيما نحن فيه انعدم التوقيف والاجماع. واستحال اثبات / ماوضع له اسم الجسم وهو التالف والتركب على (٤٩-/ق) القديم جل ثناؤه. ثم تلك الاسماء لما منعت فهذا اولي. وهذا بخلاف الموجود والقديم. لأن الاجماع منعقد على جواز اطلاقهما على الله تعالى والاجماع توقيف بمنزلة 15 النص فجوزنا ذلك. وفيما نحن أفيه الامر بخلافه. ثم يقال لهم لِمَ تلزموننا القول بالجسم لاجل اطلاقنا لفظة الشيءأ لِأَجْل ان الشيء والجسم لفظان يتراد فان على معنى واحد؟ (٣) انا: س ف ق، اننا: ن الشرع: ا د س ف ق، اليه الشرع: ص، الشرع اليه: ن، انهانا : انهينا: س (۸) هذا: ۱،۔۔: د س ص ف ق ن (۱۱) استحال: د س ف ق، استحالة: ن (۱۳) ثم تلك: تكرر في: ن. بخلاف: د ف ق ن، يخالف: س (١٤) اطلاقهما: ا س ص ف ق ن، إطلاقها: د (١٦) لفظة الشيء: د س ف ق،ـــ: ن . (١٧) يترادفان: ا ف س ق ، متراد فان: د ص ن 114



فان قالوا نعم. ظهر جهلهم لما مر أن الجسم اسم للمتركب والشىء اسم للموجود الثابت. دليله وجودُنا اشياءَ كثيرةً ليست باجسام وهي جميع انواع الاعراض. فاذاً ايجاب القول باحد الاسمين بثبوت الاسم الاخر مع ماثبت من اختلافهما في المعنى جهل فاحش.

ثم نقول لهم انا بقولنا لا كالاشياء لاننفي معنى الشيئية اذ لو نفيْنا معنى 5 (٤٥ب/د) الشيئية لكان اطلاق اسم الشيء خطأ انما نفينا به ماوراء الشيئية وهى (٣٥أ/ن) مطلق / الوجود من المعانى الثابتة / في غيره من الاشياء التى (٤٩ب/ف) / هي من امارات الحدث. فانتم بقولكم لا كالاجسام أيش تنفون أمعنى الجسمية وهو التركب ام ماوراء ذلك من المعاني الأخر؟

(٢) وجودنا: وجدانا: ق هامش (٥) بقولنا: د س ف ق، تقولنا: ل (٢) ٢- من: ف ق، ت ق س ن بقولكم: د س ف ق، تقولكم: ن (٩) التركب: د س ف ق، التركيب: ن. ام: د س ف ق، او: ن (١٠) الجسم: د س ف ق، الجنس: ن. التركب: د س ف ق، التركيب: ن (١١) هذا: د س ص ف ق ن، ذا: ا (١٢) وساكن: ا س ض ف ق ، او ساكن: د (١٣) المفترق: د س ف ق، المتفرق: ن (١٥) التركب: د س ف ق، التركيب: ن

·\_\_ ١٨٤ \_\_



(۱) لان قولهم اذا: ا ص ف ق ن، لاقوالهم اذ: د س، (۰) ثم لم لا: ف ق، لم لا:.د س ن، ام لا: ص، ام لا: ص، ام لا: ص، الاشياء: د س ص ف ق ن،...: ا (۸) نفيهما : ا س ف ق، نفيها: د ص ن (۹) من: ق د ف ن، بان: س





# الكلام في ابطال التشبيه

ولما ثبت بما مر من الكلام أنه تعالى ليس بعرض ولا جوهر ولاجسم ثبت انه لا مشابهة بين الله تعالى وبين شيء من المخلوقات. وخالفنا في ذلك القائلون بأن الله تعالى على صورة الادمي له ما للبشر من الاعضاء، 5 تعالى الله عما يقول الظالمون علوا كبيرا. (٥٤*ب إص* وقد سبقت الدلالة على بطلان / قولهم ثم بعد ذلك. / نقول ان المنكرين للتشبيه اختلفوا فيما بينهم. وخالف البعض البعض (٣٥-/ن) باثبات البعض منهم صفة لله تعالى او اجازة معنى عليه يقع بذلك/تشبيه (٥٦–/س) فحدث من ذلك بيننا وبين مخالفينا الخلاف من وجهين. 10 احدهما اثبات بعضهم معاني على الله تعالى يوجب ذلك التشبيه. هم ينكرون أن يثبت بها تشبيه فنحتاج الى إقامة الدليل ان ذلك موجب للتشبيه. والثاني أنا نُثبت لله تعالى صفة ينكر بعض مخالفينا / ذلك ويدعون علينا (٥٠أ/ق) بذلك التشبيه فنحتاج الى اقامة الدليل أن ذلك ليس بموجب للتشبيه. ولن نتوصل الى ذلك الا ببيان ماتقع به المشابهة فنشتغل ببيان ذلك 15 فنقول. وبالله التوفيق. إن الناس قد اختلفوا في ذلك فزعم الاشعري ومن تابعه ان المشْتَبِهين والمِثْلين هما غَيرانٍ يسد كل واحد منهما مسد صاحبه. ودلالة تقيّد الحد بالمغايرة أن الشيء لايشبه نفسه ولا يماثله فدل أن ذلك جار بين المتغايرين. (٤) على: د ف س ق، ـــ ن (٧ـــ٨) للتشبيه اختلفوا ... يقع بذلك: د س ص ف ق ن، ـــ: ١٠١لمنكرين (+ وهم أهل السنة والكرامية والمعتزلة، هامش ف) (٨) منهم: د س ص ف ق، ـــ: ن (۱۲) ینکر: د س ص ف ق ن، وینکر: ا<sup>ا</sup>(۱٤) فنشتغل: ق، فنستغل: س ف، فنستعل: ا د ،

- 1AY -

فيستقل: ص، فنستقل: ن



ودلالة قولهم يسد مسده. فان ما لايسد مسد صاحبه لايعد مثلا له وان كانت بينهما موافقة في اوصاف كثيرة كالسواد مع البياض فانهما ليسا بمثلين وان كان كل واحد منهما موجودا وعرضا ولونا. فدل ارتفاع المماثلة ٥ ٥ ب/د) بين هذين / اللونين مع حصول الموافقة بينهما فيما بينا من الاوصاف على ان لا مماثلة مع ثبوت المخالفة بوجه من الوجوه. اذ عند ثبوت المخالفة لايسد احدهما مسد صاحبه. وهذا هو النكتة في المسألة. وهى أن بين المخالفة والمماثلة من التقابل مابين المتضادين فلا يتصور اجتماعهما في محل واحد. فكان من ضرورة ثبوت المخالفة انتفاء المماثلة. اجتماعهما في محل واحد. فكان من ضرورة ثبوت المخالفة انتفاء الماثلة. وهى أن بين الاحوال يُظهر صحة هذا / الحد. فان المتاثلين ماكانا متاثلين الاون سبر الاحوال يُظهر صحة هذا / الحد. فان المتاثلين ماكانا متاثلين وكان سبر الاحوال يُظهر صحة هذا / الحد. فان المتاثلين ماكانا متاثلين وكان ما بين الجوهرين ولا لكونهما عرضين ولا لكونهما عرضين 10 وكذا لا لكونهما بياضين او طعمين او رائحتين ولا لكونهما عرضين 10 وكذا لا لكونهما بين العرضين مع الورين مع العرضين مع الماثلة معنى وكذا الا لكونهما بين العرضين ولا محونهما موادين الماثلة معنى وكذا الا لكونهما بين العرضين او طعمين او رائحتين ولا لكون الماثلة معنى وكانها بالمتاثلين لجريانهما بين العرضين مع استحالة قيام العرض بالعرض. وكانها بالمتاثلين الموجوه لم يبق الا ماذكر. وإذا امتنعت هذه الوجوه لم يبق الا ماذكر. وإذا امتنعت هذه الوجوه لم يبق الا ماذكر.



المشتركان في اخص وصف واسْتَدَلا بذلك على ان لا مماثلة بين السواد والبياض مع اشتراكهما في الوجود وكونهما لونين وعرضين لما ان هذه اوصاف عامة فلما جاء الاشتراك في كونهما سوادين وهو اخص اوصافهما ثبتت الماثلة.

- ولان المماثلة بين المتماثلين تقع بما تقع به المخالفة بين غيرهما. فالسواد يخالف البياض بكونة سوادا لا بكونه موجودا او عرضا او لونا، دل انه يماثل البياض بكونه بياضا. /والجواب عن الاول أن المماثلة ما كانت لاشتراكهما في كونهما سوادين (٥٠-/ف) بل لاستحالة اختصاص احدهما بوصف يستحيل / على الاخر ولا ينفصل (٦٤/ص)
- بن يستدل عليه. 10 هو ممن يُستدل عليه. فنقول لَمَّا لم تثبت المماثلة الا باشتراكهما في جميع الاوصاف عامها وخاصها دل أن لامماثلة بدون / هذا وأنها تقع بالاشتراك فيها كلها لا (١٥أ/ق) في اخص الاوصاف.

والجواب عن الثاني ان يقال لهم ماذا تقولون: إن المحدّث هل يخالف 15 القديم بصفة الحدوث ام لا. فان قالوا لا. وجب اشتراكهما في الحدوث حتى يكون القديم محدثا كما أن السواد لما لم يخالف البياض بكونه لونا كانا لونين. وكذا بكونه عرضا وموجودا وان قالوا نعم. وجب أن يقع بين (٣٦أ/ن) كل مشتركين / في صفة الحدوث مماثلة فتكون المتضادات كلها ممتماثلة (٥٧-/س) (١) استدلا: ١ د س ف ق ن، استدلالا: ص. على: د س ف ق،...: ١ ص ن (٣) اوصاف: د س ف ق، الاوصاف: ن (٥) فالسواد: ف ق، والسواد: س ن يستحيل: ١ د س ص ن، مسحيل: ف ق (١٦) فيها: د س ف ق، فيهما: ن (١٢) وان قالوا نعم: د س ف ق،...: ٥. بين : د س

- 119 -



لاشتراكهما في صفة الحدوث. ولان السواد والبياض كل واحد منهما (٥٦/د) يخالف الحُمرة باخص وصفه / لنفسه وهو كون السواد سوادا والبياض بياضا فيجب أن يكون السواد مع البياض مثلين لاشتراكهما في مخالفة الحمرة باخص اوصاف انفسهما وهذا باطل. وزعم بعض اصحاب الجبائي أن المتماثلين هما المشتركان في الصفة النفسية. 5 وهذا هو عينُ مذهب إبي هاشم أن المماثلة بين السوادين تقع بكونهما سوادين لا بما وراء ذلك من الاوصاف الا ان العبارة انما اختلفت لان من مذهب الجبائي أن الموجود لايقال له موجود لنفسه بل يقال هو موجود لا لنفسه ولا لمعنى. وكذا العرّض واللون. 10 فاما السواد فهو سواد لنفسه بل يقال هو موجود. فاذا قال هما المشتركان في الصفة النفسية ينصرف ذلك الى كونهما سوادين لا الى كونهما عرضين او لونين او موجودين. وابو هاشم يقول كما أن السود سواد لذاته. فكذا الموجود موجود لذاته وكذا العرض واللون. فلو قال: هما المشتركان في الصفة النفسية أدَّى 15 ذلك إلى كون كل موجودين مثلين. وكذا هذا في العرضين واللونين فقيَّد ذلكُ باخص الصفة النفسية. ثم كلام الجبائي فاسد لما مر في باب اثبات الاعراض أن لايجوز أن يقال الشيء متحرك لا لنفسه ولا لمعنى. لان هذا تعليل بالعدم. اذ لابد إن يكون كونه متحركا إما لنفسه وإما لمعنى وراء نفسه. وهذا 20 (٥) بعض: اس ص ف ق ن، ...: د. المتاثلين: دس ق ن، المماثلين: ف (٨) له: ا د س ص ن، هو: ف ق (۱۱) فاذا: تكرر في: ن. لنفسه: د س ف ق ن، بنفسه: ف. بل يقَال هو موجود: ف (صح هامش) مشطوب عليه في : ق، ـــــ : د س ن (١٣) او... او: و...و: ق (١٦) فقيد: د س ف ق، فتقيد: ا، فقد: ص ن، الصفة: ا د س ف ق،...: ص ن (١٧) في : د س ف ق، من: ن (۲۰) واما: د س ص ف ق ن، او: ۱

- 19. -



 (۱) واما: د س ص ف ق ن، او: ۱ (۹) یکون المختلفان: د س ف ق، یکونا: ن (۱۰) الصفة الراجعة: د س ف ق، صفة راجعة: ن (۱۷) الصفات: د س ف ق، اوصاف: ن (۱۸) ووراء: د س ف ق، وراء: ۱ ص ن

#### This file was downloaded from QuranicThought.com



إن الله تعالى لو كان قديما وهذا الوصف وصفٌ نفسي وهو أخص الصفات للقديم لما أن الموجود والشيء وما وراء ذلك أوصاف عامة. وعلى قول الجبائي هو صفته النفسية فلو كان لله تعالى صفة قديمة لكانت مِثْلا لله تعالى. فاذا ابطلنا عليهم هذا الحد بطل السؤال على ان المماثلة (٤٥ب/س) تجرى بين الغيرين / وصفات الله تعالى ليست باغيار له على أنا إذا بينا 5 (٣٦ب/ن) بالدلائل الضرورية / ان لله تعالى صفات ازلية وأنه تعالى قديم وأنه لاتماثله الصفة ظهر بثبوت هذه المقدمات بطلان تحديدهم. ونبين حقيقة هذا في مسألة الصفات اذا انتهينا اليها إن شاء الله تعالى. وكان الحسين بن محمد النجار البصري رئيس النجارية وابو العباس احمد ابن ابراهيم القلانسي الرازي من متكلمي اهل الحديث يقولان إن المحدثين 10 يشتبهان في الحدوث من حيث هما محدثان وان اختلفا بعد ذلك في اوصافٍ سوى الحدوث. والشيخ إلإمام ابو منصور الماتريدي رحمه الله ربما يميل الى هذا في خلال كلامه. وكان القلانسي يقول: ان المتماثلين من الجواهر يتماثلان بمعنى يقوم بهما والمتماثلان من الاعراض متماثلان لا لأنفسهما ولا لمعنى. 15 والشيخ ابو منصور رحمه الله كان يقول الجوهران يتماثلان بمعنى يقوم (٢ هأ/ق) بهما والمتماثلان / من الاعراض يتماثلان بمعنى يرجع الى ذاتهما.

(۱) نفسي: دس ص ف ق ن، نفس: ۱ (٤) مثلا لله: دس ص ف ق ن، قبل الله: ۱ (۷) الصفة:
 ۱ دس ص ق ن، صفة: ف. ظهر: ۱ د س ص ن، يظهر: ف ق، فظهر: هامش ق (۸) اليها:
 ۱ دس ف ق، اليه: ص ن (۹) النجارية: ۱ س ص ف ق ن، اهل النجارية: د (۱۰) الرازي:
 دس ف ق ن، الذى: ۱، الوازى: ص (۱۱) يشتبهان: دس ص ف ق ن، مشتبهان : ۱
 (۱) لانفسهما (۲ بل يتماثلان بأن كل واحد منهما يسد مسد صاحبه، هامش ف)



ونص عليه في كتابه المسمى بمآخذ الشرائع، وقال عند الناس صفات الاعراض هي بانفسها وصفات الاعيان تكون اغيارا تحل بها وسنكشف عن حقيقة هذا الكلام اذا انتهينا الى مسألة الصفات إن شآء الله تعالى. وذهب كثير من الاوائل المنتسبين الى الفلسفة ان التشابه يقع بالاشتراك في اوصاف الاثبات دون السلب. وزعموا انه لايطلق على الباري من 5 الاسماء والاوصاف الا ماطريقه طريق السلب دون الايجاب. فقالوا: لا نقول انه موجود بل نقول انه ليس بمعدوم ولانقول انه حي عالم قادر، ولكن نقول ليس بميت ولا جاهل ولا عاجز وساعدهم على (۱ *۵ ب (ف*) هذا الهذيان / بعض الباطنية . 10 وزعم / بعضهم انه تعالى لايوصف ايضا بشيء من اوصاف النَّفي. وقالوا (٤٧أ/ص) كما أن من قال إنه موجود شبُّهه بالموجودات ومن قال انه ليس بموجود (٩ ٥ أ/س) / شبُّهه بالمعدوم. فلا يقولون إنه شيء ولا إنه لاشيء، ولا إنه جسم ولا إنه لاجسم وهذا كله هذيان لايقبله عقل ولا يستحليه طبع وهو خروج عن المعارف 15 وألتحاق بالمتجاهلة من السوفسطائية حيث اثبتوا واسطة بين السلب والايجاب والوجود والعدم. ويقال لهم هل للعالم صانع. فان قالوا لا فقد اظهروا ما هو مكنون سريرتهم من تعطيل الصانع ونفيه. وان قالوا نعم. قيل لهم من هو وبأى اسم تعرفه وبأى صفة تصفه. ومَنِ أَلموصوف بالوحدة عندكم (۲) تکون اغیارا: د س ف ق، اغیار: ن (۰) تحل: د س ف ق، انحل: ن (٦) طریق س ف ق ـن (۷) ۱ــ لا: س ف ق، لانا: ن (۸) لیس: د س ف ق، لیت: ن (۱۰) اوصاف: د س ف ق ن، الاوصاف: ا. ومن : من: س (١٣) ولا إنه لا شيء: س ف ق ـــ ن (١٤) يستحليه: د س ف ق (یستحسنه: د هامش)، یستحیله: ا ص ن. وهو: ا ف ق، وهی: د س ص ن





.

(۱) التشبیه: ۱ د س ف ق، النسبة: ص ن (٤) لهم: ۱ س ف ق ن، ...: د (۰) العالم: س ف
 ق: هذا العالم: ن (٥) وهل : د.س ص ف ق ن، هل: ۱ (٩) وصفوه: د س ص ف ق ن، وصرفوه:
 ۱ (۱۱) قیل: د س ف ق، ...: ن (۱٤) هذا: د س ص ف ق ن، .... : ۱ (۱۲) ام: ۱ د س
 ۱ (۱۱) قیل: د س ف ق، ن (۱۷) بلا موجد: د س ص ف ق ن، لاموجد: ۱ هامش ف ق ن س جمع هامش

- 190 -



- 197 -

•



/واما المساواة في الحقيقة فجارية في نوع من الكمّية على مقدار واحد (٥٢–/ف) كخشبتين أو ثوبين كل واحد منهما عشرة اذرع او صُبْرتين من حنطة

> لو ...: س. لحماية: ف س ص ق ن، بحماية: ا د. عزل: د س ص ف ن، عزل السلطان فلانا: ا (٢-٣) فعلم ان ... غير مرادة في الحماية والقدرة: د ق، ...: س ف ن (٦) مثل: س ف ق، مثلا: ن (١١-١٢) الداتين ... المضاهات: د ص ف ن، المضاهاة: س ق، ...: ١ (١٢) في الحقيقة ... كاشتراك: د س ص ف ق ن، ...: ا

> > - 197 -



كل واحدة منهما عشرة اقفزة أو زُبرتين من حديد كل واحد منهما خمسة امنان. كذا قال بعض من له علم بالحقائق واذا كانت المماثلة اسم جنس وتحته هذه الانواع. ثم لاشك ان اطلاق اسم الجنس على كل نوع من انواعه جائز. فإن الادمى يقال له حيوان وكذا جميع انواعه من الدواب والسباع والطيور وغير ذلك. فكذا اطلاق اسم المثل على هذه الانواع كلها. ثم 5 قد يختص شيئان بثبوت المساواة بينهما وهى الاشتراك في القدر مع انعدام المثاكلة والمضاهاة والمثابهة. وكذا كل نوع مع سائر انواعه. ولاشك أن عند انعدام الانواع الأخر ثبتت المخالفة من ذلك الوجه ومع الانواع. ولهذا قال اهل اللغة عن اطلاق / لفظة الماثلة لثبوت ما ثبت من هذه الانواع. ولمذا قال اهل اللغة عن اطلاق / لفظة الماثلة لثبوت ما ثبت من هذه الانواع. ولمذا قال اهل اللغة عن اطلاق / لفظة الماثلة لثبوت ما ثبت من هذه الانواع. ولمذا قال اهل اللغة واهل الاصول كلام التشبيه لا عموم له. واذا 10 المثاركة شرط لاطلاق اسم الماثلة. والمناوي قال الم اللغة واهل الاصول كلام التشبيه لا عموم له. واذا 10 المثاركة شرط لاطلاق اسم الماثلة.

صاحبه ويسد مسده لايستجيز احد من ارباب اللسان أن يقول فلان مثل 15 فلان في علم كذا او في صنعة كذا.

واذا كانت بينهما مساواة يسد احدهما مسد صاحبه يستجيزون ذلك فدل (٦١)(ص) ان الامر على ما بينا / وهذا لان المماثلة بين صفتين تثبت لاستوائهما

(۱) واحدة: س ن، واحد: د ف ق ۲... واحدة: س ف ق، واحد: ن (۲) امنان ا س، امنا :
 د ص ف ن، امنآء: ق (۲) القدر: ا د س ص ق ن، العدد: ف (۹) ثبتت: لثبتت: س (۱۱)
 اللغة واهل الاصول: د س ف ق، الاصول: ا، الفقه: ص ن. واذا: د س ص ف ق ن، فاذا: ا
 (۵) يقول: د س ص ف ق ن، يقولوا: ا. او: ا س ص ف ق ن، و: د



في جميع الصفات ثم مماثلة الاجسام لقيام الاعراض المماثلة بها. فاذا قام بجسمين عرضان متماثلان. وعرضان غير متماثلين كانت بين الجسمين متماثلة بالعرض الاول مخالفة بالعرض الثاني.

يحققه ان ائمة اهل الكلام استدلوا على المشبهة في نفى التشبيه فقالوا لو حكان الله تعالى مثلا للعالم اما ان كان مثلا له من جميع الوجوه او كان مثلا له من وجه دون وجه. فلو كان مثلا له من جميع الوجوه لكان القديم محدثا من جميع الوجوه، او كان العالم قديما من جميع الوجوه. لان العالم بجميع وجوهه محدث. والباري جل وعلا قديم بجميع صفاته. وان كان مثلا له من وجه لكان محدثا من ذلك الوجه، او كان العالم

بدليل انهم اثبتوا حدثه / او قدم العالم بتلك الجهة. وبالوقوف على هذا (٤٨-/ص) يعرف صحة ما ادعيت ثبوته عند المتكلمين واهل اللغة وجميع العقلاء.

> (۱) المماثلة: دس ف ق، ...: ن. صفتين: دس ف ق، صنفين: ن (۲) بجسمين: ا دس ص ف ق، بجسم: ص ن (٦) له: دس ف ق، ...: ن (١٢) ادعيت: اس ص د ن، ادعينا ; ف ق. (١٣) تثبت مع... بجهة: دس ف ق، ...: ن (١٤) على: س ص ف ق ن، ...: ا د .... ٩٩٩ .....



(۱۱) المنافاة: ا د س ص ف ق، لمنافاة: ن (۱۲) قررت: د س ص ف ق ن، قررنا: ا (۱۳) لن: ا س ص ف ق ن، ان: د (۱۵) الجهة: س ف ن ق (مصححة)، الجهات: د (۱۸) فيستحيل: ا د س ص ق ن، يستخيل: ف ۱ـــ الشخص: د س ف ق، الشخص الواحد: ن

- 1 .. -



وكذا القرب والبعد فان الشخص الواحد يكون قريبا من شخص بعيدا من اخر ومجتمعا مع شخص مفترقا مع اخر.والاستحالة في كونه بعيدا ممن هو قريب منه ومجتمعا مع من هو مفترق عنه.

واذا كان كذلك ثم المماثلة والمخالفة كانتا من هذا القبيل فلا يستحيل 5 بثبوت المماثلة بجهة مع ثبوت المخالفة بجهة اخرى. الا ترى أنه لايستحيل ثبوت المماثلة مع ذات مع ثبوت المخالفة مع ذات

اخر وانما يستحيل ثبوت المماثلة بالجهة التي بها تثبت المخالفة. ونحن لاندعي هذا بل ندعي ذلك بجهتين وقد اقمنا عليه الدلالة الكافية واذا كان الامر كذلك صح ماذهبنا اليه.

- 10 وبالوقوف على هذه الجملة عرف بطلان / قول عبد الله بن محمد (٦٢أ/س) المعروف بالناشى صاحب المقالات في ادعائه ان اشتراك مسمَّيين فى اسم واحد يطلق عليهما على الحقيقة يوجب مماثلة بينهما فأصّل لنفسه اصلا بان قال ان الشيئين / اذا اشتركا فى اسم واحد لم يخل القول فى ذلك ٥٣س/ف) من اربعة اوجه.
  - 15 إما أن يشتركا فيه لاشتباههما كاشتراك السوادين في اسم السواد. او لاشتباه ما حملته ذاتاهما من المعاني كالأسودين.

(٢) مع شخص: د س ص ف ن، ...: ۱ (٠) مع من: د س ص ف ق، ممن: ن، مع: ۱ (٤) من: د س ص ف ق ن، في: ۱ (٦-٧) مع ذات ... الماثلة: د س ف ق، ...: ن (٧) تثبت: ۱ د س ف ق ن، تبينت: ص (٨) الكافية: + فيه: س فقط (١١) ادعائه: ۱ د س ف ق ن، اذعانه: ص. مسميّين: مسمين: ق مشكول (١٢) فاصل: ۱ ف ق، واصل: د س ص ن، (١٦) او لاشتباه ... كالاسودين: د س ص ف ق ن، ...: ۱



•



ومشابهة متأكدة فيما بينهما حتى قال اهل اللغة ان المجاز تشبيه بدون كاف التشبيه. وذلك لدلالة تأكد المشابهة بينهما. اذ لو ذكر حرف التشبيه فقيل هذا كالاسد ربما يسبق الى وهم السامع أنه يُثبت المشاهبةَ بينهما لاشتراكهما في اصل الشجاعة دون استوائهما في قدرها. 5 واذاقيل هو اسد فقد جعل الاسد ذائه لان خبر المبتدأ اذا كان فردا كان عين المبتدأ وإذا كان ذاته اسدا كانت نهايةُ شجاعة الأسد فيه. فاذا كانت المشابهة لازمة بين محل المجاز ومحل الحقيقة ولا لزوم لها عند جعل الاسم في المحلين جميعا ثابتا بطريق الحقيقة على ماقررت. فمن فر من جعل الاسم في المحلين حقيقة لئلا يلزمه اثبات المماثلة مع 10 ان ذلك غير موجب للمماثلة وجعل الاسم في احد المحلين مجازا وفي الاخر حقيقة / مع ان ثبوت المشابهة فيه لازمة فلا غاية لحمقه ولا نهاية (٤ أ/ف) لجهله بمواقع الاسامي. ثم يقال له إن العَلَمَ الفاصل بين الحقيقة والمجاز ان مايصح نفيه و لم يكن نافيه في نفيه كاذبا كان مجازا. وما لايصح نفيه وكان نافيه في نفيه كاذبا فهو حقيقة. 15 الا ترى أن من قال / للحيوان / الذي له زئير انه ليس باسد كان (٥٥أ/ق) كاذبا. ولو قال / للادمي الشجاع انه ليس باسد بل هو ادمي كان صادقا. (٢١أ/د) ثم اذا قلت في احدى الروايتين ان هذه الاسامي لله تعالى مجاز وللخلق (٤٩-/ص) حقيقة كان مقتضى قولك ان من قال ان الله تعالى ليس بموجود كان صادقا. (۱) تشبیه: ۱ د ن س ق، تشبیه: ف، یشبه: ص (۳) قدرها : د س ص ف ق ن، قدرهما: ۱ (٤) فقد ا د ف س ق، فقيل: ص ن (٩) من: د س ص ف ق ن، في: ا. فمن: فيمن: س ن. يلزم: ف ق. يلزمه: ا د س ص (١) المماثلة: ف س ق ن، للماثلة: د (١٤) فهو: ف س ق ن،

- ۲۰۳ -



.(٣) واذا: س ص ف ق ن، اذا: د (٤) الناشی: د س ف، الناسی: ن، الناس : ص. ۱... ان: د س ص ف ق ن، ...: ۱. ۲... ان: ۱ د ، ...: س ص ف ق ن (٦) نفسه: د س ف ق ن، بعینه: ص :(٩) ثم من: س ن، ثم: ف ق. لنفیهم: ۱ د س ف ق ن، لتفهم: ص. زعمه: س ف ق، زعم: ن علی: د س ف ق ن ص، ...: ا کیفیته: س ف، کیفیة: د ن (۱۷) اذ: ق د ف ن، اذا: س







# [في اختلاف كون الله تعالى شيئا]

وبالوقوف على ما تقدم من معنى المماثلة عرف بطلان قول جهم بن صفوان ان الله تعالى لايقال له شيء فانه لو كان شيئا وغيره شيء لوقعت بينهما مشابهة وذلك لان المماثلة لاتثبت بالاشتراك في اسم 5 الشيء. فان السواد مع البياض شيئان ولامماثلة بينهما مع ان كل واحد منهما موجود بايجاد الغير / وبايجاد موجده صار شيئا والله تعالى لم يكن (٣٩أ/ن) شيئا لغيره بل كان لذاته شيئا في الازل. ثم لما لم يكن شيئا ثبتت شيئيتهما / بغيرهما متماثلين/وهما المتضادان لانعدام (٣٧أ/أ) ان يسد احدهما مسد صاحبه فلان لايكون شيء لم تكن شيئية بغيره (٥٥٠/ق) 10 مثلا لشيء ثبتت شيئيته غيره مع ان احدهما لايسد مسد صاحبه اولى. /يحققه ان الشيء والوجود لفظان ينبئان عن معنى واحد. (٤٥ب/ف) ثم الله تعالى واجب الوجود لذاته. وما سواه جائز / الوجود فلم يساو (، دأ/ص)أ الله تعالي موجود سواه في وجوب الوجود. فلم يكن مثلا له لانعدام التساوى في جهة الوجود وقد بينا في خلال كلا منا ان المماثلة تقع 15 بوصف واحد، ولكن بشريطة المساواة في ذلك الوصف لما قررنا ولا مساوة لاحد مع الله تعالى في وجوب الوجود.

(۱) فصل ... : ق (۳) شیء: اس ص ف ق ن، شیئا: د. مشابهة: دس ف ق، المشابهة: ن
 (۲) موجده: ا دس ف ق، موجوده: ص ن. بغیره: س ص ف ق ن، لغیره: ا د (۱۰) شیئیة: دس ف ن، سیئة: ص. لغیره: ا د س ف، بغیره: ص ق ن (۱۳) له: دس ف ق، ...: ن (۱۰) بشریطة: د ف ق ن، لشریطة: س

- 7.0 -



فلا يكون مثلا له وان كان موجودا. ثم نقول له إنك لما امتنعت عن قولك هو شىء، أتقول إنه لاشىء فان قال نعم. فقد انسلخ عن الدين. لان قول الناس لاشىء اخبار عن العدم بحقيقته. وعن سقوط القدر بمجازه لالتحاق ماهو ساقط القدر عديم النفع بالمعدوم اذالمعدوم لاقدر له ولا يُنتفع به. وان قال لا. اقول: ذلك فقد اثبت بين السلب والايجاب واسطة وبطلانه يعرف بالبديهة. والله الموفق.



ا د س ص ق ن، علمهما: ف (۱۲) غیره: د س ف ق، غیرة: ن. یشتمل: د س ف ف، یشمل: ن (۱۲) بعلم: د س ف ق، معلم: ن. البقاء: ا د س ف ق ن، انتفاء: ص (۱۷) جهل: د س ص ف ق ن، حیااة: ! (, ب مهالة: ا د س ص ف ق، جهلة: ن.



أبو المعين النسفى خذلهم الله تعالى في امتناعهم عن وصف الله تعالى بانه شىء حي عالم قادر سميع بصير تحرزا عن وقوع التشبيه لما بينا انه لاتشابه يحصل بهذا على ما قررنا.

ثم يقال للجهمية والباطنية والمتفلسفة الذين زعموا ان الله تعالى ليس 5 بشيء ماذا تزعمون / ان لفظة الشيء مهملة ام مستعملة فان قالوا هي (٦٢أ/د) مهملة ظهر بَهْتُهم وان قالوا هي مستعملة.

قيل هل لها معنى ام لا فان قالوا لا. نسبوا جميع اهل اللغة الى السفه باستعمالهم لفظا لا طايل تحته. وان قالوا / نعم قيل ما معناه: فان قالوا (٥٦أرف) معناه العرض او الجوهر او الجسم او اي معنى ادعوا بان كذبهم 10 باستعمالهم لفظة الشيء فيما وراء ذلك.

> فانهم كما يسمون العرض شيئا يسمون الجسم والجوهر والحيوان والنبات والجماد وكل نوع من انواع الموجودات شيئاً. وان قالوا معناه انه موجود. قيل هل الله تعالى ثابت الذات، فان قالوا لا. بان تعطيلهم. وان قالوا نعم. قيل اذا كان ثابت الذات هل كان ذاته شبيها لغيره وهل هو مثل لغيره.

15 فان قالوا نعم فقد شبهوه بغيره وهم امتنعوا عن اطلاق هذا الاسم عليه فرارا عن التشبيه. وان قالوا لا. قيل اذا لم تكن ذاته مثلا لغيره.

(۱) خدلهم الله: دس ف ن، ...: ق (۲) تحرزا: ا دس ص ق ن، تحررا: ف (۰) انه: اص ف ق ن، لانه: دس (٦) بهتهم: دس ص ف ق ن، سفههم: ا (٧) نسبوا: دس ف ق، نقد نسبوا: ن (۱۱) كما: دف ق، كانوا: س ن (۱۲) شيئاً: دس ف ق، اشياء: ن (۱۱–۱۳) والجماد وكل... تعالى ثابت الذات: دس ص ف ق ن، ...: ا (۱۳) وان: فان: ا (۱٤) الذات: دس ف ق، بالذات: ص ن (۱۳) الذات: ا دس ف ق ن، بالذات: ص (۱٤) لغيره: دس ف ق ن، بغيره: اص

- Y·Y -





أبو المعين النسفى وكذا العرض ليس باسم لمطلق الوجود اذ موجودات كثيرة ليست باعراض بل هو اسم لما يعرض فيه مما يستحيل بقاؤه فما لم يوجد فيه هذا المعنى لم يكن عرضا وكذا كل اسم جنس كالحيوان والنبات / وغير (٥٦-ب/ق) ذلك. فدل ان مادل على مطلق الوجود لا يكون اسم جنس الا ترى 5 انا علمنا ان هذا الاسم لايدل إلا على مطلق الوجود ولامماثلة تثبت بمطلق الوجود وبالمجانسة تثبت مماثلة من حيث المجانسة. فعرف بهذه المقدمات / ان الشىء ليس باسم جنس فلا يوجب المجانسة (٥٦أ/س) ولا الماثلة. والله الموفق.

> فصـــل [فی مائیة اللّه]

10

فان قيل كيف انكرتم التشبيه وقد ثبت من مذهب امامكم إلى حنيفة رحمه إلله تعالى انه كان يقول ان لله مائية لايعلمها الا هو. روى هذه المقالة عنه وعن ضرار بن عمرو ابو القاسم الكعبي في المقالات. وكذا روى عنهما هذه المقالة ابو محمد الحسن بن موسى بن نوبخت في وكذا روى عنهما هذه المقالة ابو محمد الحسن بن موسى بن نوبخت في قال ابو محمد وحكاه ابن الروندي عن حفص الفرد قال وحكى رجل من علماء اصحاب هشام بن الحكم عن هشام ان لله تعالى مائية لايعلمها الا هو. (١) باسم: د س ق ن. اسم: ف اذ موجودات: س ف ق، لموجودات: ن (٢) نيه: ١ د س ف قال إله عنه: ص ف (٥) ٢ - الا: ١ د س ف ق، من (٩) فصل --: ق (٢١) رحمه الله زرحمة الله عنيه: ص ف ن): ١ د س ص ن، ان: ق، --: س ف د ن (٢٢) عنه و: ا د س ف ت، و: ص --: ن (١٤) الحسن: ١ د س ق ف، الفرا: ص

- ٢.٩ -



وحكى بعض ارباب المقالات هذا القول عن سفيان بن سختان وهو من متكلمي أصحاب ابي حنيفة رحمه الله. والمائية عبارة عن المجانسة (١٥أ/ص) وهي معنى وراء مطلق الوجود. والدليل على ان المائية / عبارة عن المجانسة ان الناس يقولون ما هذا الشىء اي من اي جنس هو. واهل اللغة يقولون: كلمة هل سؤال عن مطلق الوجود. وما سؤال عن 5 جنسه، وكم سؤال عن قدره، وكيف سؤال عن صفته، ومتى سؤال عن زمانه، واين سؤال عن مكانه. واهل المنطق يقولون في حد اسم الجنس (٥٥ب/ف) انه الاسم الدال / على كثيرين مختلفين بالنوع في جواب ما هو؟ والنوع هو الاسم الدال على كثيرين مختلفين بالشخص في جواب ما هو؟

- فدل أن المائية عبارة عن الجنس. وكل ذي جنس شبيه بذى جنسه من 10 حيث المجانسة فكان القول بالمائية قولا بالتشبيه. فنقول وبالله التوفيق: ان هذه الرواية عن ابي حنيفة رحمه الله تعالى غير صحيحة لم يروها (.٤أ/ن) عنه / احد من اصحابه الناقلين لعلمه العارفين بحقائق مذاهبه ولاذكر في كتاب من كتبه.
- والشيخ الامام ابو منصور الماتريدي رحمه الله تعالى مع كونه اعرف الناس 15 (١٥٠/س) بمذاهب ابي حنيفة / لم ينسب / هذا القول اليه لا في كتاب التوحيد (١٦٣/د) ولا في كتاب المقالات وان كان اشتغل ببيان مراد من قال بهذه المقالة على ما نبين ثم ولئن ثبت ذلك عنه فلم يرد به المجانسة.

(۱) بعض: ۱ د س ف ق، عن بعض: ص ن (۳) هي: ۱ س ف ق، هو: د ص ن (۸) كثيرين: د س ف ق، كثير: ن (۱۰) بذى: د س ف ق، ببنى: ن، يبنى: ص (۱۱) قولا: ۱ د س ف ق، قول: ن (۱۲) لم يروها: ۱ س ص ف ق ن، لم يرو: د (۱۳) مذهبه: ص ف ن (هامش ق)، مذاهبه: ۱.د ق (في الصلب) (۱۲) بمذاهب: د س ف ق ن، لمذاهب: ۱ بمذهب: ص (۱۷) اشتغل: د س ص ف ق ن، استعمل: ۱ (۱۸) عنه: د س ف ق ن، عنده : ۱

- 11. -



- 111 -



تبصرة الأدلة الماتريدي تفسير قولهم في المقالات ايضا وذكر فيه مناقضة الجُحْدُري حيث انكر المائية. ثم قال من علم الله على الحقيقة فقد علم ما هو وهذا منه اثبات المائية الا انه يقول انها معلومة وبالوقوف على هذه الجمل يعرف ان مراد من اثبت المائية غير راجع الى اثبات المجانسة والمشابهة. 5 (أرس) ثم نقول / إن سائلا لو سئلنا / عن الله تعالى فقال ما هو قيل له سؤالك (٥١) هذا محتمل أن عنيت بقولك ما هو؟ ما أسمه على ما قال فرعون: وما رب العالمين (١) وقال الله عز وجل وما تلك بيمينك (٢) أي ما أسمها حتى قال موسى عليه السلام: هي عصابي (٣) فجوابك انه الله الرحمن 10 الرحم الرب الخالق الباري العالم. وان عنيت بقولك ما هو؟ ما صفته فجوابك انه سميع بصير. وان عنيت (٦٣ب/د) بقولك / ما هو؟ ما مائيته فجوابك انه متعال عن المثال والجنس. وان عنيت به ما فعله؟ فجوابك أنه تعالى خلق المخلوقات ووضع كل شيء موضعه. وان عنيت بقولك ما هو؟ اي ممن هو . فجوابك انه يتعالى عن ان يكون من شيء بل هو مكّون الاشياء. 15 (٥٦/ف) /كذا ذكر الشيخ ابو منصور في جواب السائل ان الله تعالى ما هو. (٥٧ب/ق) وعرف بهذا ان من اثبت المائية لم يثبت المجانسة / بينه وبين المخلوقات ولا المماثلة. والله الموفق.

(۱) الجحدري (من مشايخ المعتزلة وهو متى بن قافل البصري الجحدري هامش ق) (٦) فرعون: د ص ف ق، فرعون لعنه الله : ص ن. (٠) (١) الشعرا ٢٣ (٨) ٢ ـ طه ١٧ (٣) طه ١٨ (٠) العالم: د س ف ق، العليم: ١ ص ن (١١) انه تعالى: د س ف ق، ...: ١ ص ن (١٢) يتعالى: د س ف، منعالى: ١ ص ق ن (١٤) مكون: س د ف ق، يكون: ص ن. الاشياء: د س ص ف ن، للاشياء: ق



أبو المعين النسفى ثم نقول إن من روى عن إلي حنيفة رحمه الله القول بالمائية لم يرو عنه التفسير نصا. وذكر ابو محمد النوبختي نصا ان تفسيره لم يرو الا عن ضرار. وقد بينا انها محتملة ومن الجائز انه اراد بذلك الاسم اي لله تعالى اسم لايعلمه الا هو ولو كان مراده هذا فهو موافق لما ورد به الخبر وهو الدعاء الماثور عن النبي صلى الله عليه وسلم فيمن اصابه هم وهو: '' اللهم انا عبدك / وابن عبدك وابن امتك ناصيتي بيدك ماض فيّ حكمك عدل (٤٠/ن) فيّ قضاؤك اسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك او انزلته في كتابك القرآن ربيع قلبي ونور صدري وجلا حزني وذهاب همي ''(١). القرآن ربيع قلبي ونور صدري وجلا حزني وذهاب همي ''(١).

مع ظهور مذهبه رحمه الله في التبرىء عن التشبيه. وثبتت الرواية عن حماد بن ابى حنيفة رحمه الله وكان متكلما عالما بمذاهب ابيه انه قال لانفر عن الصفة فرارجهم ولا نصفه صفة مقاتل بن سليمان.

وانما قال ذلك لان مقاتلا كان مشبها وجهما كان معطلا فتبرأ منهما على 15 ان هذا كله تكلف لان القول بالمائية غير ثابت عنه على مامر. وانما اخذ

1 ال هذا كله لكلف دن الفون بناية عن غسان. فانه قال كان ابو حنيفة المتكلمون نسبة القول بالمائية اليه عن غسان. فانه قال كان ابو حنيفة واصحابه يقولون بالمائية. وخالفهم بشر بن غياث في ذلك واختار غسان هذا القول وذكر مناظرة له مع بشز بن غياث. الا ان غسانا لايقبل منه هذه الرواية لانه روى عنه سوى هذا اشياء اشتهر مذهب أبى حنيفة

(٢) النوبختي: دس ف ق، التوبختي: ن (٥) وهو: ا دس ف ق، ١ـــ: ص ن (١) الاسماء والصفات للبيهتي ١٧ بيروت (١١) في: دس ف ق ن، عن: ا (١٣) لانفر ... نصفه: لاتفر فرار جهم ولاتصفه: س ف هامش ق (١٣) جهما: دس ف ق، جهم: ا ص ن هامش ق. غير ثابت ... بالمائية: د س ف ق، ـــ: ن (١٦) اختار: دس ف ق ن، ـــ: ا (١٩) اشتهر: ا دس ف ق ن، استُقر: ص



رحمه الله، في ذلك بخلافه. وللقائلين بالمائية اختلاف فيما بينهما. تفرد كل واحد منهم بتقرير مذهبه ولكل فريق متعلق من الشبه. وللمتكلمين عليه ردود وقد اعرضنا عن ايراد ذلك كله لان كتابنا هذا يضيق عن الكلام في مثل تلك المسائل (٢٤ أ/د) لما مر ان غرضنا من هذا ايراد ما جل من الدلائل فيما اشتهر من المسائل/. 5 والله الموفق. فأما القول بكيفية لايعرفها الاهو، فهو مما لم يرو عن أحد من اهل السنة (٤ هأ/ص) /البتة. وانما هو شيء روى عن الكرامية الأولى روى عنهم ابوبكر بن اليمان احد متكلمي سمرقند وكان من القدماء ذكر ذلك في كتابه الذي رد فيه على الكرامية مذاهبهم وهو قُول فاسد. لما ان الكيفية عبارة عن 10 (٨هأ/ق) الهيئات والالوان والاحوال / وقد مر القول ببطلان ذلك كله. ثم يقال لهم ان هذه الكيفية التي لايعرفها الله تعالى هل تعرفونها انتم فان (١٦٧/س) قالوا نعم. ناقضوا / وان قالوا لا. قيل لهم اذا كنتم لم تعرفوها فلم تقولون انها ثابتة. فان قالوا نعرف انها موجودة ولانعرف كيفيتها قيل لهم هذا 15 منكم اقرار انكم تعرفونها ولاتعرفون كيفيتها وهذا منكم اثبات الكيفية للكيفية وهو محال. والله الموفق والهادي.

(۱) بخلافه: د س ف ق، بخلافه والله الموفق: ن (۲) والله الموفق: ا د س ف ق، ...: ص ن (۷) ،
 ۲۸ بخلافه: د س ف ق، بجا: ص (۸) الأولى: د س ف ق، ...: ن (۸) كله: د س ص ف ق ن، كله
 والله الموفق: ا (۱۱) لهم هذا منكم اقرار ... كيفيتها و: د س ف ق، لهم: ا ص، له: ن (۱۲)
 للكيفية: ا س ف ق ، بالكيفية: د، ...: ن. والهادي ف ...: د س ا ص ق ن

|                        | 0 116220 0 |
|------------------------|------------|
| وتقليب المرتج القلاق   |            |
| THE PRINCE GHAZI TRUST | ê en B     |
| FOR QUR'ÀNIC THOUGHT   | 0 13445 0  |

أبو المعين النسفى الكلام في استحالة كون الصانع في المكان (٥٦*ب(ف)* ثم اذا ثبت ان صانع العالم جل وعز غير شبيه بشيء من اجزاء العالم لما في اثبات المماثلة والمشابهة من ايجاب حدوثه وازالة قدمه وهو محال. 5 ثم تأملنا انه تعالى هل يجوز ان يكون متمكنا في مكان شاغلا لحيز ثابتا في جهة فوجدنا ذلك كله محالًا. فنفينا ذلك كله عنه. وخالفنا في ذلك طوائف من الناس. احداها من زعم انه في مكان مخصوص كغلاة الروافض واليهود والكرامية وجميع انواع المجسمة. فانهم يقولون انه تعالى على العرش والعرش عندهم 10 السرير المحمول بالملائكة عليهم السلام المحفوف بهم على ماقال تعالى. وَيَحْمِلُ عَرْشٍ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذٍ ثَمَانِيَةٌ (١). وقال تعالى: وَتَرَى ٱلْمَلاَئِكَةَ حَافِّينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرْشِ (٢). واختلفت عبارات الكرامية في ذلك فزعم بعضهم انه مستقر على العرش. وزعم بعضهم انه / مماس للعرش. وزعم بعضهم انه ملاق للعرش. (٣٩أ/أ) 15 وامتنع بعضهم عن اطلاق هذه العبارات. وزعم انه تعالى على العرش بحيث لا واسطة بينهما. ثم اختلف هؤلاء الكرامية فيما بينهم. فمنهم من زعم انه تعالى غير متناه من خمس جهات متناه بجهة واحدة وهي جهة السفل التي تلاقي بها العرش وقد ملأ ساحة العرش وفضل عنه من الجوانب الاربع كلها. (٣) جلَّ وعزَّ: د س ف ق، عز وجل: ن (٦) کله عنه: د س ص ف ق ن، عنه کله، ا. فنفينا: ا د س ف ق ن، فتعينا: ص (٩) عندهم: د س ص ف ق ن، عندهم هم: ا (١١) (١) الحاقة ١٧ (۱۲) ۲ الزمر ۲۵ (۱۳) عبارات: س ف ق، عبارة: ن (۱۸) فضل: ۱ س ف ق ، فصل: د

- 110 -

ص ن. الاربع: ا د س ص ف ق ن، الحمس: د (هامش)



تبصرة الأدلة

(۱) يفضل: س، يفصل: د ف ق ن (۳) لعظمته: ۱ د س ص ن، بعظمته: ف ق (۷) العبارة: ا س ص ف ق ن، العبارات: د (۹) مدبر لها: (ونجن ايضا نقول بهذا وهو ان الله تعالى عالم بالامكنه ومدبر لها ولكي لانقول بتلك العبارة التي قالوا بقولهم ان الله تعالى ليس في مكان مخصوص بل هو بكل مكان هامش ف) (۱۲) الثالثة: الثاني: ص. المتاخرون: د س ف ق ، المتاخرين: ن (۱۷) ۱ طه ه ۲ ـ الفرقان ۹۹ (۳) الملك ۳۲.



أبو المعين النسفى وقوله: وَهُوَ الَّذِي فِي السَّمَآءِ إِلَهٌ وَفِي ٱلأَرْضِ اللَّهُ (٢) وقوله: وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ (٣) وقوله: إنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ أَلْقَدْرِ (٤). والانزال هو الارسال من الاعلى الي الاسفل. واجماع المسلمين عليه فانهم عند سؤالهم الحاجات واشتغالهم بالدعاء والمناجات يرمون بابصارهم ويرفعون ايديهم / الى جهة العلو وكذا الناس مجبولون على هذا. فانهم (٥٧أ/ف) 5 لو تركوا وما هم عليه من الجبلة ولم ينقلوا عنه بالحيل لما اعتقدوا الا ذلك اعنى انه تعالى بذاته في الجهة العلوية دون غيرها من الجهات. ويتعلقون ايضا بشبه لهم معقولة احداها انه تعالى موجود قائم بنفسه والعالم موجود فائم بنفسه / ولن (٦٨أ/س) 10 يعقل القائمان بانفسهما الا واحدهما في جمة من صاحبه كما في الشاهد. الثانية ان الله تعالى لما خلق العالم اما ان خلقه في ذاته واما ان خلقه خارج ذاته فان خلقه في ذاته فهو محيط بالعالم من جميع جهاته وان خلقه خارج ذاته بقى من العالم بجهة من الجهات لا محالة. والثالثة ان الموجودين لا يعقلان موجودين الا واحد هما في جهة من 15 الجهات الست من صاحبه،او بحيث هو فان الجو هرين كل واحد منهما بجهة من صاحبه وأعراض كل جوهر بحيث هو، والباري موجود. (٢) الزخرف ٨٤ (٣) الانعام ١٨ (٢) ليلة القدر: ص ن، ــــــ: ا د س ف ق، (٤) القدر ١ (٦) المناجات: ا س ف ق ن، المناجاة: د. بابصارهم: س ص ف ق ن، ابصارهم: د (٥) ينقلوا: د س ص ف ق ن، ینفوا: ا (۷) بشبه: ا د س ف ق ن، یشبه: ص (۸) انه: ا د س ق ن، ــــ: ف. والعالم موجود: د س ف ق ن، والموجود: ا (٩) كما في الشاهد: ف ق، ــــ: د س ن (۱۳) بقي: ا د س ف ق ن، نغي: ص (٠) بجهة: ا د س ف ق ن، لجهة: ص (١٣) لايعقلان: د س ص ف ق ن، لز, يعقلا: ا

- 111 -



(٢) تحققا: د ف س ق، تحقیقا: ن (٥) یقولون: ۱ د س ص ف ق، ...: ن. ثبتت: ۱ د س ف ق، نئبت: ص، تئبت: ن (٠) نعین: د س ف ق، تعیین: ۱ ص ن (٧) ١ ـ.. جهة ...: ص (٨) النقیصة: د س ف ق ، النقصیة: ن (٩) نصرهم الله: د س ف ق، ...: ۱ ص ن (١٠) فالله: ق ن، والله: د (١) الشوری ١١ (١١) حیث: س ف ق، حهة: ن (١٣) علیه: د س ف ق، .... ن (١٤) المتمكن: ۱ د س ف ق ن، التمكن: ص. فضل: ۱ د س ف ق، فصل: ن. تمكن: ۱ د س ف ق ، يمكن: ن



أبو المعين النسفى ويسمى السرير مكانا له مجازا لاشتماله على ما هو مكانه ولهذا قسم الا وائل الظروف الى القريب منها والبعيد في الزمان والمكان جميعًا. فاذا ثبت هذا ثبتت مماثلة المكان والمتمكن لاستوائهما في القدر والله تعالى نفي المماثلة بين ذاته وبين غيره من الاشياء فيكون القول باثبات المكان له ردا لهذا النص المحكم الذي لا احتمال فيه بوجه ماسوى ظاهره ورادّ النص 5 كافر عصمنا الله تعالى عن ذلك. تعلق الشيخ ابو منصور رحمه الله تعالى بهذه الاية وكذا الاشعرية تعلقوا بها وان كان من مذهبهم أن المماثلة لا تثبت بمجرد الاشتراك في القدر مالم يثبت الاشتراك / من جميع الوجوه / فهذا منهم ترك لاصلهم (٩ هأ/جـ (٥٧ / ف) 10 ومساعدة لنا في اثبات المماثلة بوجه عند المساواة فيه. والمعقول هو أن الله تعالى قديم. وثبوت امارات الحدوث في القديم محال لانه يؤدي الي احد امرين. إما حدوث القديم. وإما قدِمُ الحادث. وكلا الامرين محال. وهذا لان هذه الامارات ان لم تبطل دلالتها فقد ثبت حدوث القديم لثبوتها فيه. 15 وان بطلت دلالتها فيه ولم توجب حدوثُه بطلت دلالتها في العالم ولم توجب حدوثه وذلك محال. واذا تقرر هذا الكلام. فنقول: إن اثبات المكان لله تعالى وجعلَه متمكنا فيه اثبات امارات الحدوث فيه من وجوه. احدها انه تعالى كان ولا مكان بلا خلاف بيننا وبين الخصوم. مکانه: د س ف ق، مکان: ن (۲) فاذا: س ف ق، واذا: ن. (٥) لهذا: د س ص ق ن، بهذا: ف، هذا: ا بوجه: ا د س ف ق، لوجه: ص ن. (١٠) لنا: ا د س ف ق ص، لها: ن (١٤) تبطل: ۱ د س ف ق ن، تعطل: ص (۱۷) فیه: ۱ د س ف ق ن، ....: ص (۱۸) فیه: ۱.د س

- 119 -

ف ق، ۔۔: ص ن



لانهم أُقرُّوا بحدوث المكان. وإذا كان كذلك علم يقينا أنه لم يكن متمكنا (٢٩٩/س) في الازل/في مكان لاستحالة التمكن في العدم. فلو صار متمكنا بعد وجود المكان لصار متمكنا بعد ان لم يكن متمكنا. ثم لاشك ان تمكنه معنى وراء ذاته لثبوت ذاته قبل حدوث المكان، ولا تمكن. ولاشك ان هذا المعنى حادث لانه لم يكن قبل حدوث المكان. 5 لانه لم يكن في الازل متمكنا. وحدوث المعنى في الذات امارة حدوثه. ولو جاز حدوث معنى في القديم، لم يبق لنا على حدوث الهيولي دليل ٥٩ م/ق) /والقول بحدوث الصانع محال. (. ٤ أ/أ) /وكذا القول بقدم الهيولي. وهذا القول يوجب احد امرين على ما قررت. يقرره انه تعالى كان في الازل متعريا عن التمكن في المكان خاليا عنه. 10 فلو كان خلوه عن ذلك وتعرِّيه عنه لذاته فلا يتصور ثبوت التمكن في المكان. ولو كان لمعنى لايتصور ايضا ثبوت التمكن مع بقاء المعنى الموجب لكونه متعريا خاليا عنه. فلو ثبت التمكن لابد من القول بعدم ذلك المعنى وإذا قبل ذلك المعنى العدم فهو إذا محدث لاستحالة العدم على القديم، على ما من والتمكن ايضا حادث. وهو ايضا لايخلو عن احد هذين 15 (٥٣) الحادثين. وما لايخلو عن الحادث فهو حادث. فالصانع اذا حادث / وهو محال أو ليس بحادث وان لم يخل عن الحادث فالعالم اذن ليس بحادث وهو محال. (۲) فله: ۱ د س ص، ولو: ف ق. لصار: د س ف ق ص ن، لکان صار: ۱ (٤) تمکنه: د س ف ق ن، یمکنه: ص (٦) حدوثه: ا د س ق ن، حدانه: ف (١٠) يقرره: ا د ف ق ن ، نقرره: س، نقدره: ص ١ ــ عن: د س ف ق ن ص، ـــ: ا (١٥) وهو: ا س ص ف ق ن، فهو: د. ۲\_ ايضا: د س ف ق، ـــ: ن (۱٤) او: ا س ف ق ص، اذ: د، و: ن. وان: د

- 111 -

س ص ف ق، فان: ن (۱۷) وهو محال: د، ـــ ا س ص ف ق ن،



والله الموفق. ولانه ان لم يكن مماسا للعرش ولا ملاقيا اياه، وبالتمكن فيه تحدث المماسة والملاقاة بعد ان لم تكن لاستحالة قيام مماسة به في القدم قبل حدوث المكان لان قيام المماسة بذات بدون قيام مماسة اخرى بذات اخر محال. 5 ولو جاز ذا لجاز ان یکون جسم مماسا / لما لیس بمماس له. وهذا خروج (٥٩ - ٩) عن المعقول. وكذا الاجتماع على هذا. وقد مر بيان استحالة حدوث (٢٩-/س) الحوادث في ذات القديم. والكرامية وإن كانوا لايبالون من القول بان ذات القديم محل الحوادث، تعالى الله عما يقول الظالمون علوا كبيرا، ولكن بينا انه يؤدى الى اثبات 10 قدم المحدث / او حدوث القديم، وكلاهما محال. والله الموفق. (۸۰۱/ف) ولان اختصاصه بالعرش اما ان كان لاقتضاء ذاته ذلك اما ان كان لاقتضاء معنى واما ان كان / لا لذاته ولا لمعنى. ولا جائز ان يكون (٤٢أ/ن) لاقتضاء ذاته لوجود ذاته في الازل. ولا اختصاص له بالعرش ولا جائز ان يكون لاقتضاء معنى لان المعنى ان كان / قديما فلم يكن الاختصاص (٦٦أ/د) 15 في القدم ثابتا. وانعدام الاختصاص من قيام المعنى الموجب له محال. وان كان محدثا فقيام المحدث به محال على ما مر. وان كان اختصاصه بالعرش لا لاقتضاء ذاته ولا لاقتضاء معنى جاز ان يختص بجميع اجسام العالم فيتمكن في الصفحة السفلي من العالم او في (٢) ان: د س ف ق، لو: ص ن، ...: ١ (٣) قيام المماسة: ١ د س ف ق، قيامه: ن، قيام: ص (٥) لما: ا ص ف ق ن، بما: د، (٦) وكذا: فكذا: د (١١) لاقتضاء ... واما ان كان: ا د س ف ق ... ص ن (۱۷) فیتمکن: ۱ د س ص ق ن، فتمکن: ف - 171 -



الارض او في الابار او في بطون الحيوانات واشباه ذلك. وذلك كله محال دل ان تمكنه في المكان محال وهو من امارات الحدث وبالله التوفيق. ولان العرش جسم محدث محدود منتاه فلو كان الصانع ملأ ساحة العرش (٦٠/أر) وفضل عنه في الجهات كلها كما هو مذهبهم الظاهر لكان / متبعضا متجزئا لاقى كل جزء من ساحة العرش جزء منه وفضل اجزاء اخر كثيرة لم 5 تلاق العرش. وقد مر ان القول بتجزِّئه مناف للتوحيد فكان القول بالمكان منافيا للتوحيد. (١٧٠/س) وكذا على قول من يقول انه مقدّر بمقدار ساحة العرش / يثبت تجزّئه فان كل جزء من اجزاء ساحة العرش يلاقيه جزء منه والقول بالتجزىء 10 مناف للتوحيد. وكذا كان مثلا في القدر للعرش واثبات المماثلة بين الله تعالى وبين المخلوقات محال. وكذا كان محدودا متناهيا حيث كان على قدر ساحة العرش. والعرش محود متناه. وكذا على قول الاوائل منهم متناه بجهة السفل وكان من الممكن ان يكون اكبر من ذلك الحد او اصغر، او اعلى من ذلك الحد او اسفل. 15 وكذا هذا على قول المتأخرين منهم انه بجهة العلو فوق العرش وبينه وبين العرش مسافة وليس بمتمكن على العرش. يلزم هذا فان من الجائز (۱) وذلك: د س ف ق ن ص، ـــ: ا (۲) التوفيق: د س ف ق، المعونة: ا ن ص (۳) محدث: د ، ـــ: ا س ص ف ق ن. فضل: د س ف ق، فصل: ن (٥) ساحة: ف س ق، ساحته: ا د ص ن. العرش: د س ف ق، ــــ: ا ص ن (٦) للتوحيد: ا د س ف ق، التوحيد: ص ن. بالمكان: د س ص ف ق ن، ـــ: ا (٨) يقول: ا د س ف ق ، قال: ن، فارغ: ص (١١) وكذا: ا د س، لو: ف ق، ان: ص ن ٢ ـ أو: ا د ف س ق، و: ص ن (١٥) أو: ا س ص ف ق ن، و: د (١٦) بجهة: ۱ د س ص ف ق، لجهة: ن

- 777 -





فالعظمة من هذا الوجه لاتوجب اختصاص الموصوف بها بامكنة كثيرة. فان السلطان وان عظم قدره فيما بين العباد لم يختص بمكان هو اكثر (٦٠ب/ق) اجزاء / من ذاته. فان قالوا لانريد بالعظمة ما ذكرتم من الضخامة او جلالة القدر بل نريد به انه يلاقي اكثر من واحد مع توحد ذاته.

(٤٢ب/ن) قيل لهم هذا الكلام باطل / لانكم تقولون انه مع توحده يلاقي اكثر 5 من واحد لعظمته ثم تفسرون عظمته وتقولون ان هذه العظمة انه يلاقي اكثر من واحد مع توحده فيصير حاصل كلامكم انه مع توحده يلاقي اكثر من واحد لانه مع توحده يلاقي اكثر من واحد. وهذا جعل الحكم علة لنفسه. ولو جاز ذا لجاز لقائل ان يقول العالم قديم، لانه قديم. وللعالم صانعان لانهما صانعان. وغير ذلك وهذا كله باطل. فكذا هذا

ثم يقال لهم لما جاز ان يلاقي ذات واحد اشياء كثيرة لعظمته لم لم يلاق جميع اجزاء العالم فيكون في كل مكان بذاته ويكون تحت العالم كما كان فوقه. وهذا لانه لاتناهي لعظمته فلا تقتصر على ما لساحة العرش من الاجزاء. وهذا كله مما لا انفصال لهم عنه.

والكلام اذا انتهى الى مثل هذه المحالات وافضى المذهب بصاحبه الى ركوب 15

- 175 ----



أبو المعين النسفى هذه التُرُهَّاتِ فلم يبق لذى لب ريبٌ في بطلانه ولا لمُنْصفٍ تردد في فساده والحمد لله على العصمة. ثم نقول لهم لما جاز أن يكون محدودا بجهة جاز ان يكون محدودا بجميع الجهات. اذ لادليل يوجب التفرقة بين جهة وجهة. اذ لما جاز / (٤١/أ) 5 الاختصاص/على هذا القدر من هذه الجهة. جاز على غيرها من الجهات. (٧١أ/س) لان جوازه من هذه الجهة دليل جوازه على القديم فلم يمتنع عنه جميع الجهات. واذا جاز هذا ثم جاز أن تلاقيه الاجسام المحدثة من هذا الجانب جاز ايضا من تلك الجهات ولو جاز ذا لأحاطت به الأجسام احاطة الحُقة باللؤلوة. /ثم ما من قدر له ولما يحيط به الا وهو وما دونه واصغر منه من (٤٥٠/ص) 10 جملة الجائزات فَيَؤُول الامر الى ان يجوز ان يكون مثل لوؤلوة في حُقَّةٍ صغيرة ياخذها الانسان بيده ويضعها في صُندوقه أو في جيبه وكل ذلك كفر وهذيان. فكذا ما ادى اليه. وبالله العصمة والنجاة عن كل ضلال وبدعة. وكذا هذا على قول من يقول إنه ملأ ساحة العرش ولم يفضل منها بل 15 اولى لانه يسلم له الحد والنهاية من الجوانب الاربع حيث زعم انه لايفضل (٥٩ أ/ف) /ساحة العرش والعرش مُتَنَاهٍ. وكذا يقال له أيقدر أن يزيد في العرش من الجوانب كلها؟ فان قالوا لا. فقد عجزّوه. وان قالوا. نعم. قيل فاذا زيد فيه صار أصغر من العرش. (۱) فلم: س ف ق لم: ن (۱) ريب: ا د س ف ق، ربية: ن، رتبة: ص (۲) العصمة: د س ف ق ن، العظمة: ا (٤) الجهة: د س ف ق ن، الجهات: ا. لما جاز ... جاز: ا د س ف ق ن، لم جاز: ص (٨) الاجسام: ا د س ف ق ن، للاجسام: ص (٩) وهو: وما د س، وما هو: ا ف ق ص ن. فيؤول: ا د س ف ق ن، قبول: ص (١٥) لا: ا ف ق ن س، لم: د. والعرش: د س ف ق، منها والعرش: ن (۱۷) ایقدر: ا د س ف ق ، یقدر: ن (۰) قالوا: قال: ن. عجزوه: عجزه: ص (۱۸) قیل: ۱ د س ق، فقیل: ف، قیل له: ن. فاذا: ف س ص ن، ماذا: ۱ د ق، زید: ا د ق ن، زاد :ف 





أبو المعين النسفي اما حل / الشبهة الاولى وهي أن الموجودين القائمين بالذات لا يخلُوانٍ من (٤٣/ن) ان يكون كل واحد منهما بجهة من صاحبه فنقول وبالله التوفيق. الموجودَانِ القائمان بالذات كل واحد منهما بجهة من صاحبه فنقول وبالله التوفيق. الموجودَانِ القائمَان بالذات كل واحد منهما في الشاهد يجوزان يكون فوق صاحبه والاخر تحته. اتجوزون هذا في الغائب؟ فان قالوا نعم. تركوا - 5 مذهبهم فانهم لايجوّزون ان يكون الباري جل وعلا تحت العالم. وان قالوا لا. ابطلوا دليلهم. فان قالوا انما لم نجوّز هذا في الغائب لان جهة تحت جهة ذم ونقيصة والبارئي جل وعلا منزه عن النقائص وأوصاف الذم. قيل لهم فاذاً اثبتم 10 التفرقة بين الشاهد والغائب عند وجود دليل التفرقة حيث لم تجوزوا أن يكون الغائب بجهة تحت وان كان ذلك / في الشاهد جائزاً لثبوت (٤١ / أ) دليل التفرقة / وهو استحالة النقيصة ووصف الذم على الغائب وجواز (٢٥أ/ص) ذلك على الشاهد. فلم قلتم ان دليل التفرقة / فيما نحن فيه لم يُوجد بل وجد لما مر انه (٧٢أ/س) 15 يوجب الحدوث وهو ممتنع على الغائب جائز بل واجب على الشاهد. ثم نقول لهم كون جهة تحتٍ جهة ذم ونقيصة غير مسلم. إذ لا نقيصة في ذلك ولا رفعة / في علوّ المكان اذ كم من حارس / فوق السطح (٦١-/ق) (۹۹ب/ف) (١) وهي: ق ف، وهو: س ن. الموجودين: ا س ف ق ن، الوجودين: د (الموجدين في الصلب). يخلوان: د س ف ق ص ن، يخلو: ا (؛) في: س ف ق ن، ــــ: د (٧) انما: د س ف ق، ــــ: ان. لم نجوز: ا د س ف ق ن، لم تجوزوا: ص (٨) منزه: ا د س ص ق ن، منو: ف. اوصاف: د س ف ق ن ص، للاصاف: ١ . الذم: الذميمة: س (١٣) لم: ١ س ف ق ص ن، فلم: د. الحدوث: ا د س ف ق ن، بالحدوث: ص

- 777 -



وامير في البيت وطليعة على ما ارتفع من الاماكن وسلطان في ما انهبط من الامكنة. ثم نقول لهم ان كل قائم بالذات في الشاهد جوهر وكل جوهر قائم بالذات أفيستدلون بذلك على ان الغائب جوهر. فان قالوا نعم فقد تركوا مذهبهم. ووافقوا النصاري وان قالوا لاءنقضوا 5 دليلهم. ثم نقول لهم انما تجب التعدية من الشاهد الى الغائب اذا تعلق احد الامرين بالاخر تعلق العلة بالمعلول كما في العلم والعالم والحركة والمتحرك. وذلك مما لايقتصر على مجرد الوجود بل يشترط فيه زيادة شرط. وهو أن تستحيل اضافته الى غيره. 10 الا ترى أن العالم كما لاينفك عن العلم والعلم عن العالم يستحيل اضافة كونه عالما الى شيء وراء العلم. فعُلم أنه كان عالما لان له علما. فوجبت التعدية الى الغائب. والجوهرية مع القيام بالذات وان كانا لاينفكان في الشاهد ولكن لما لم يكن جوهرا لقيامه بالذات بل لكونه اصلا يتركب منه الجسم، لم تجب تعدية كونه جوهرا بتعدي كونه قائما بالذات. 15 واذا كان الامر كذلك فلم قلتم انهما كانا في الشاهد موجودين قائمين بالذات. لان كل واحد منهما بجهة من صاحبه او كان كل واحد (۱) من: اس ف ق ص ن، في: د (۳) الا: ف ق، ـــ: ا د س ص ن. افيستدلون: ا د س ف ق ص، فتستدلون: ن (۷) تجب: ا د س ف ق ن، تحت: ص (۸) بالاخر: ا د س ص ف ق، بالاخرين: ن (٩) ذلك: د س ف ق، ذاك: ا ن. (١١) لا: ا د س ف ق، ...: ن ص (١٣) وان: ۱ د س ص ق ن، ان: ف. لقيامه: ۱ س ف ق ن ص، بقيامه: د (۱۰) بتعدي: د س ف ق، يتعدى: ن. منه: د س ص ف ق ن، من: ا. (١٤) يتركب: تركب: ص. لم: لما: ص

- 111 -



منهما بجهة صاحبه لانهما موجودان قائمان بالذات. ثم نقول لهم لو كانا موجودين قائمين بالذات لأن كل واحد منهما بجهة من صاحبه، لكان الموجود القائم بالذات بالجهة وان لم يكن معه غيره. ولكان البارئي جلّ وعلا، في الازل بجهة لانه كان موجودا / قائما (٧٢-/س) 5 بالذات. وهذا محال.

> اذ الجهة لاتثبت إلا باعتبار غيره. الاترى ان الجهات كلها محصورة على الست وهي فوق، وتحت، وخلف، وقدام، وعن يمين وعن يسار. وكل جهة منها لن يتصور ثبوتها الا بمقابلة غيرها والكل يتركب من الفرد. فاذا كان كل فرد من الجهات لن يتصور ثبوتها الابين اثنين كان حكم

10 كلية الجهات كذلك. لما مر من حصول المعرفة بالكليات بواسطة الجزئيات واذا كان الامر كذلك كان تعليق الجهة بالوجود والقيام بالذات مع ان كل واحد منهما يثبت باعتبار النفس دون الغير. والجهة لاتثبت الا باعتبار الغير جهلا بالحقائق.

ثم يقال لهم اتزعمون ان القائمين بالذت يكون كل واحد منهما بجهة 15 من صاحبه على الاطلاق ام بشريطة كزن كل واحد/ منهما محدودا متناهيا. (٤٣–/ن)

.

(٢) كانا موجودين قائمين: ا د س ف ق ص، كان موجودان قائمان: ن (٣) معه: د س ف ق ن، مع: ا. ان: ا د س ف ق، ـــ: ص ن (٦) غيره: د س ، غير: ا ف ق، عين: ص ن (٧) الست: ا د س ف ق ن، الست جهات: ص. (٧) يسار: ا ص ف ق ن، شمالا: د س (٩) ثبوتها: د ف ق، ...: س ن. الفرد: العدة: ص (٩) كان: د ف ق، فكان: ص ن (١٠) بالكليات: د س ص ف ق ن، الكليات: ا (١١) تعليق: ا د س ق ن، تعلق: ف، يتعلق: ص (١٣) الغير: د ف ق ن، العين: ا (١٣) الغير: د ف ق ن، العين: ا. (١٤) يقال: اد س ف ق ن، نقول: ص.





والله الموفق.

وربما يقلبون هذا الكلام فيقولون بانه تعالى لما كان موجودا اما ان يكون داخل العالم واما ان يكون خارج العالم وليس بداخل العالم فكان خارجا منه وهذا يوجب كونه بجهة منه.

5 والجواب عن هذا الكلام على نحو ما اجبنا عن الشبهة المقدمة ان الموصوف بالدخول والخروج هو الجسم / المتبعض المتجزىء. فاما ما لاتبعض له (٦٨-/د) ولاتجزأ فلا يوصف بكونه داخلا ولا خارجا.

الا ترى ان العرض القائم بجوهر لايوصف بكونه داخلا فيه ولا خارجا منه. فكذا القذيم لما لم يكن جسما لايوصف بذلك. فكان هذا الكلام

وكذا الجواب عما يتعلق به بعضهم انه تعالى لما كان موجودا اما ان يكون مماسا للعالم او مباينا عنه. وأيهما كان ففيه اثبات الجهة. ان ما ذكر من وصف الجسم وقد قامت الدلالة على بطلان كونه جسما.

الا ترى ان العرض لايوصف بكونه مماسا للجوهر ولامباينا له. وهذا 15 كله لبيان ان ماتزعمون ليس من لو احق الوجود، بل هو من لواحق التبعض والتجزىء والتناهي وكلها محال على القديم تعالى والله الموفق.

(٢) يقلبون: د س ص ف ق ن، يعلمون: ا. فيقولون: ا د س ص ف ق، ويقولون: ن (٣) منه: ا د س ف ق ن، منها: ص (٨) بجوهر: ا د س ف ق ن، نحو هو: ص. فيه: د س ص ف ق ن، ــــ: ا (١٢) عنه: د س ف ق، منه: ا ص ن. وايهما كان ففيه: د س ف ق، فايهما كان ففيه: ن، فانه كان فيه: ص (١٤) له: ــــ: ا. لايوصف: ليوصف: ص. ان ما: انما: ص (١٦) والتجزىء والتناهي: د س ف ق، والتناهي والتجزىء: ص ن



تبصرة الأدلة واما حل الشبهة الثالثة وهي ان الموجودين لايعقلان موجودين الا وان يكون احدهما بجهة صاحبه او بحيث هو. (٦٢ب/ق) قلنا هذا منكم تقسيم / للموجودين وليس من ضرورة الوجود احد الامرين لانهما ان كانا موجودين لان احدهما بجهة صاحبه ينبغي أن لايكون (٧٢ب/س) الجوهر / وما قام به من العرض موجودين لان احدهما ليس بجهة صاحبه 5 وان كانا موجودين لان احدهما بحيث صاحبه ينبغي ان لايكون الجوهران (٢٠) موجودين. / لان احدهما ليس بحيث صاحبه. (٥٦أ/ص) وقد مر ما يوجب بطلان هذا في ابطال قول النصاري / ان الموجود اما ان يكون جوهرا واما ان يكون جسما واما ان يكون عرضا. والباري جل وعلا ليس بجسم ولا عرض فدل أنه جوهر فان بطل ذاك بطل هذا. 10 وان صح هذا صح ذاك بل كلا الامرين باطل لما مر والله الموفق. وما يزعمون انه لاعدم اشد تحققا من نفى المذكور من الجهات الست وما لاجهة له لايتصور وجوده. فنقول ذكر ابو اسحاق الاسفراييني ان السلطان يعنى به السلطان محمود (٤٤أ/ن) بن سبكتكين / قبِل هذا السؤال من القوم من الكرامية والقاه على ابن 15 فورك قال كتب به ابن فورك التي. ولم يكتب بماذا اجاب. ثم اشتغل (٤٣) ابو اسحاق بالجواب ولم يات بما هو انفصال عن / هذا السؤال، بل

اتى بما هو ابتداء دليل في المسألة من انه لو كان بجهة لكان محدودا او ماجاز عليه التحديد جاز الانقسام والتجزى.

(۲) وهی: ق ن، وهو: س ف بجهة: د س ف ق لجهة: ن (۲) لان: ف ق ن <sup>س</sup> کون: د (٥–٢) ینبغي ان لایکون... لیس بجهة صاحبه: د س ف ق ن ص، ـــ: ا (۱٦) من الکرامیة: ا د س ف ق، ـــ: ص ن. على: ا د س ف ق ن، الى: ص (١٦) اشتغل: ا د س ف ق ن، استقل: ص (٢٠) التحديد: ا د س ف ق، التحدد: ص ن



أبو المعين النسفى ولان ماجاز عليه الجهة جاز عليه الوصل والتركيب وهو ان تتصل به الاجسام وذا باطل / بالإجماع. ولانه لو جازت عليه الجهة لجازت احاطة (٦٩أ/د) الاجسام به على نحو ما قررنا. وهذا كله ابتداء الدليل وليس بدفع للسؤال.

- وللكرامي ان يقول ان ما ذكرت من الادلة يوجب بطلان القول بالجهة لما في اثباتها من اثبات امارات الحدث. فما ذكرت من الدليل يوجب القول بالجهة لما في الامتناع عن القول به اثبات عدمه. وكما لايجوز اثبات حدوث ما ثبت قدمه بالدليل لايجوز نفى ماثبت وجوده بالدليل. وحل هذا الاشكال ان يقال ان النفى عن الجهات كلها يوجب ما هو
- 10 بجهة من النافي او عدم ماليس بجهة منه. فان قال عدم ما هو بجهة منه. قلنا نعم. ولكن لم قلتم ان البارئي، جل وعلا، بجهة من النافي فان قال لأنه لو لم يكن بجهة منه لكان معدوما. فقد عاد الى ما تقدم من الشبهة. وقد فرغنا بحمد الله تعالى عن حلها.

وان قال النفي عن الجهات يوجب عدم ماليس بجهة منه، فقد احال. 15 لان ذاك لايوجب عدم النافي. وما قام به من الاعراض لما لم يكن بجهة من نفسه. فكذا لايوجب عدم الباري لانه ليس بجهة من النافي. فان قالوا اذا لم يكن بجهة منه ولاقائما به يكون معدوما فقد عادوا الى الشبهة

الثالثة. وقد فرغنا من حلها بتوفيق الله تعالى.

(۱) الوصل: س ف ق، الوصف: ن عليه: ا د س ف ق، ...: ص ن (۳) بدفع السؤال: ا د س
 ف ق ن، برفع السؤال: ص. (٥) للكرامي: د س ف ق ص ن، للكرامية: ا (٨) ثبت: ا د س
 ف ق ن، يثبت: ص (٩) حل: ا د س ف ق ص، على: ن (٩...١) ما هو بجهة ... فان قال
 ا د س ف ق، ...: ن. (١٠) او: ام: س (١) ما هو: ا د س ف ق ن، ما قالوا: ص (١٢) لانه:
 ا د س ف ق، انه: ص ن. منه ...: ص (١٣ – ١١) وقد فرغنا ... الشبهة الثالثة: ا س ف ق ن،
 ...: ا د س ف ق، عنه: ا س ف ق، عنه، على: ن (٩...) ما هو بحية .... فان قال

- 177 -



والاصل في هذا كله ان ثبوت الصانع جل وعلا وقدمه علم بمالا مدفع والاصل في هذا كله ان ثبوت الصانع جل وعلا وقدمه. وعرفنا استحالة ثبوت / امارات الحدث في القديم، فنفينا ذلك عنه لما في اثباتها من اثبات حدوث القديم او بطلان دلائل الحدث وذلك باطل كله على ماقررنا. وفي اثبات المكان والجهة اثبات دلالة الحدوث على مامر. وليس من. ضرورة الوجود اثبات الجهة. لان نفسي وما قام بها من الاعراض ليست في بجهة وهي موجودة. وماكان منى بجهة ليس بقائم بيّ / وهو موجود. وكذا ليس من ضرورة الوجود ماكيس تحتي. وكذا قدامي وخلفي وعن يميني ان يكون تحتي لوجود ما ليس تحتي. وكذا قدامي وخلفي وعن يميني وعن يساري.

واذا ثبت هذا في كل جهة على التعيين ثبت في الجهات كلها اذ هي متركبة من الافراد. فاذا ليس من ضرورة الوجود ان يكون مني بجهة لوجود ما ليس مني بجهة ولا ان يكون قائما بي لوجود ما ليس بقائم بي وظهر ان قيام الشيء بي وكونه بجهة مني ليسا من لواحق ألوجود وضروراته على ما قررنا هذا الكلام في نفي كونه تعالى عرضا و جوهرا 15 او جسما. وخروج الموجود عن هذه المعانى كلها معقول لما بيّنا من

(۱) مدفع: ا د س ف ق ن، مدافع: ص. (۲) الدلائل: ا د س ف ق ن، دليل. س (۳) القديم: د س ف ق ن، العلل: ا، القدم: ص (٥) الحدوث: ا د س ف ق ، الحدث: ص ن (۷) بي: ا د س ف ق، في: ص ن (۸) ضرورة الوجود: د س ص ف ق ن، ضرو وجود: ا (۱۱) واذا: فاذا: د. التعيين: د س ص ف ق ، التعين: ا ن (۱۳) لوجود: ا د س ف ق ن، او وجود: ص. مني: ا د س ف ق ن، ...: ص. (۱۳) بي: ا د س ف ق ص، في: ن



الدلائل: ان ليس من ضرورة الوجود ثبوت معنى من هذه المعاني كلها لما مر من ثبوت موجود ليس فيه كل معنى من هذه المعاني على التعيين. غير انه ليس بموهوم لما لم يحس موجود تعري عن هذه المعاني كلها. اذ ما يشاهَد من المحسوسات كلها محدثة وارتفاع / دلالة الحدث عن (٢٩ب/د) المحدث محال. وفي الغائب الامر بخلافه وليس من ضرورة الارتفاع عن 5 الوهم العدم. لما ثبت من الدلائل العقلية على الوجود. وظهور التفرقة بين المعقول والموهوم على ما تقدم ذكره على وجه لايبقى للمنصف فيه ريبة. ثم ان الله تعالى اثبت في نفس كل عاقل / معاني خارجة عن الوهم (٤٣/أ) 10 لخروجها عن درك الحواس ويعلم وجودها على وجه لم يكن للشك فيه مدخل لثبوت آثارها / كالعقل والروح والبصر والسمع والشم والذوق. (٤٥/أن) فان ثبوت هذه المعاني متحقق والاوهام عن الاحاطة بمائيتها قاصرة لخروجها عن الحواس المؤديية المدركة صور محسوساتها الى الفكرة ليصير ذلك حجة على كل من انكر الصانع مع ظهور الايات الدالة عليه لخروجه 15 عن التصور في الوهم.



ويعلم ان لامدخل للوهم في معرفة ثبوت الاشياء الغائبة عن الحواس. ومن اراد الوصول الى ذلك بالوهم ونفى مالم يتصور فيه مع ظهور ايات ثبوته. فقد عطل الدليل القائم لانعدام ما ليس بصالح دليلا فيصير كمن انكر وجود البياض في جسم مع معاينته ذلك لانعدام استدراك ذلك (٧٥أ/س) بالسمع / وجهالة من هذا فعله لاتخفي على الناس فكذا هذا. ثم لافرق 5 بين من انكر الشيء لخروجه عن الوهم وبين من جعل خروج الشيء عن الوهم دليلا للعدم لما فيهما جميعا قصر ثبوت الشيء ووجوده على الوهم. وخروج الموجود عن جميع امارات الحدث غير موهوم لما لم يعاين (٦٣ب/ق) موجودا ليس / بمحدث واثبات امارات الحدث في القديم محال (٦١) / ونفيها عن القديم اخراجه عن الوهم. وبخروجه عن الوهم يلتحق 10 بالعدم. فاذا لاوجود للقديم. فصارت المجسمة والقائلون بالجهة والجاعلون مالايجوز عليه الجهة في حيز العدم قائلين بعدم القديم فضاهوا الدهرية في نفى الصانع الذي ليس فيه شيء من امارات الحدث. وساعدوهم باثبات قدم من هو متمكن في المكان او متحيز الى جهة في اثبات قدم من تحققت امارات جدوثه 15 وباثبات القدم للعالم نفي الصانع. فاذا عند الوقوف على هذه الحقائق علم انهم هم النافون للصانع في الحقيقة دون من اثبته ونفي عنه (۱) مدخل للوهم: ا س ص ق ن، يدخل بالوهم: د ف (۲) ثقي: ا د س ف ق ن، يعنى: ص

(۲) بصالح: د ف ص ن، یصلح: ا س ق (۰) لانعدام: د س ف ق، لعدم: ن. (٤) ذلك: ا د س ف ق، ...: ص ن (٥) ٢... هذا: ا د س ف ق، هنا: ص ن (٢) على: ا د س ف ق ن، عن: ص (٩) يعاين: ا د ف ن، نعاين: ق س ، نباين: ص (٠) واثبات: فادبات: ا. ونفيها: ا د ف، وبنفيها: س ق ن ص (١٢) قائلين: ا د س ف ق، وقائلين: ص ن (١٣) فضاهوا: فضاهاوا: س (١٦) للعالم: د س ص ف ق ن، العالم: ا



أبو المعين النسفى الجهة والتمكن اللذين <sup>ه</sup>ما من امارات الحدث. والله الموفق. وهذا هو الجواب عن قولهم ان الناس مجبولون على العلم بانه تعالى في جهة العلو حتى انهم لو تركوا وماهم عليه جبلوا لاعتقدوا ان صانعهم في جهة العلو.

5 فانا نقول لهم ان عنيت بهذا من لم يرض عقله بالتدبر والتفكر / و لم (٧٠أ/د) يتمهر في معرفة الحقائق بادمان النظر والتأمل فمسلم انه بهواه يعتقد ان صانعه بجهة منه لما انه لايعرف ان التحيز بجهة من امارات الحدث وهي منفية عن القديم. ولما يرى ان ما ليس بقائم به يكون منه بجهة.

ثم يرى صفاء الاجرام العلوية وشرف الاجسام النيرة في الحس فظن

10 جهلا منه انه تعالى لابد من كونه بتلك الجهة منه لخروج ما ليس بقائم به/ولا بجهة منه عن الوهم. وفضيلة تلك الجهة على سائر الجهات عنده (٢٥س/س) وان عنيت به الحذاق من العلماء العارفين بالفرق بين الجائز والممتنع والمكن والمحال فغير مسلم. اذ هؤلاء يبنون الامر على الدليل دون الوهم. وقد قام الدليل عندهم على 15 استحالة كونه تعالى في جهة.

> والله الموفق. وتعلقهم بالاجماع برفع الايدى الى السماء عند المناجاة والدعاء باطل. لما ليس في ذلك دليل كونه تعالى في تلك الجهة. هذا كما انهم امروا بالتوجه في الصلاة الى الكعبه.

> (۱) التمكن: ا د س ف ق ص، لاتمكن: ن (٤) العلو: ا د س ف ق، .... ص ن (٦) فمسلم:
>  ۱ د س ف ق، فحسبكم: ص ن (٨) ان ما: ا د س ف ق ن، انما: ص (١٩) الحس: د س ف
>  ق ن ص، الحسن: ا (١٠) فيظن: س ق، فظن: د ف ص ن، وظن: ا (١٢) العارفين: والعارفين:
>  د (١٤) دون (الفهم : د) الوهم وقد قام الدليل: د س ف ق ص ن، ...: ا

- 177 -



(۱) في: دس ف ق ص ن، ...: ا. برمي: بومي: ص. مواضع: س ف ق، موضع: ن (۲) ۱...
 المؤمنون: ۱...۲ (٥) الوجوه: ۱ س ف ق ن ص، الوجه: د (۷) تعبد: ۱ د س ف ق، بعيد: ص ن (۹) يصير: ۱ د س ف ق ن، نصر: ص. عرفه: ۱ س ف ق ن ص، عرف: د. في جهة: بجهة: ق (۱) وهو: ا س ف ق ن ص، هو: د (۱) البتنا: ۱ د س ص ن ق (هامش)، البتنا: ف ق (۱٦) تمكنه: ۱ د س ف ق ن، يمكنه: ص



فلا يجوز أبطال هذه الدلائل بما تَلُوْا من الآيات المحتملة ضروبا من التأويلات بل يجب حملها / على ما يوافق الدلائل المحكمة دفعا (٧٠/د) للتناقض عن دلائل الحكم الخبير جلت اسماؤه. يحقق هذا ان حمل الايات على ظواهرها والامتناع عن صرفها الى ما يحتمله من التأويل يوجب تناقضا فاحشا في كتاب الله تعالى. وبنفيه 5 استدل الله تعالى على أن القرآن من عنده لقوله تعالى: وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلاَفاً كَثِيراً (١). وبيانه انه تعالى قال في اية: اَلَرْحْمْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ اسْتَوْى (٢). وقال في اية اخرى: أَأَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ (٣). وقال في اية اخرى: مَا 10 يَكُونُ مِنْ نَجْوِى ثَلاَثَةٍ إِلاَّ هُوَ رَابِعُهُمْ (٤) وقال في اية إخرى: إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ (٥) وقال في اخرى: اَلاَ إِنَّهُ بَكُلُّ شَيْء مُحِيطٌ (٦). ثم لا وجه الى القول بانه على العرش وانه في السماء وانه بالمشرق عند المتناجين به، وبالمغرب والروم والزنج والهند والعراق بل في كل بلدة وقرية في حالة واحدة عند المتناجين في هذه الامكنة في ساعة ولا في ساعات 15 بالتحول والتنقل لاستحالة الحركة عليه.

(۱) تلوا: س ف ق ص ن، تلونا: ا، تلوتم: د (۰) ضروبا : ا د س ف ق ن، ضروريا: ص (۱) لقوله: د س ف ق، بقوله : ا ص ن (۷) ۱... النساء ۸۲ (۸) تعالى: قال: د س ف ق ن، تعالى قال لو كان: ا (۸) ۲... طه ٥ (٩).٣... الملك ٦ظ (۱۰) ٤... المجادلة ۷ (۱۱) ٥... الفجر ١٤ (۱۲) ٦... فصلت ٥٤ (۱۱) بانه: ا د س ف ق، انه: ص ن (۰) عند: د س ف ق ن، الساعات: ا. وعند: ا (۱۳) المتناجين: د س ف ق، الناجين: ن (۱۶) ساعات: د س ف ق ن، الساعات: الما المتحول: ا د س ف ق ن، الساعات: ص الما عالى المحول: ا د س ف ق ن، الساعات: الما المحول: ا د س ف ق ن، المحركة.



تبصرة الأدلة وانه بالمرصاد، وانه محيط بكل شيء من جوانبه الاربع فيصير كالحقة لكل شيء لما في كون شيء واحد في الامكنة الكثيرة في الامتناع. وليس من يجري بعض هذه الايات على الظاهر ويصرف ماوراء ذلك الى ما عنده من التأويل باولي من صاحبه الذي يرى في تعيين المكان خلاف رأيه. فاذا ظهرت صحة ما ادعينا من تعذر حمل الايات على 5 الظواهر ووجوب الصرف الى ما يصح من التأويلات. ثم بعد ذلك اختلف مشايخنا رحمهم الله. منهم من قال في هذه الايات: انها متشابهة نعتقد فيها ان لا وجه لاجرائها على ظواهرها ونؤمن بتنزيلها ولانشتغل بتأويلها ونعتقد ان مااراد الله بها حق وهؤلاء يطلقون ما ورد (٧٦ب/س) به الشرع، فيقولون الرحمن على العرش استوى (١) / • ويقولون انه 10 تعالى: القاهر فوق عباده (٢). وكذا كل اية في هذا وما يُروي عن السلف من الفاظ يوهم ظاهرها اثبات الجهة والمكان فهو محمول على هذا. (٦٤ب/ق) وبين / السلف اختلاف في الالفاظ التي يطلقون فيها، كل ذلك (١٤٤/أ) اختلاف منهم ني العبارة / مع اتفاقهم في المعنى، انه تعالى ليس بمتمكن 15 في مكان ولا بمتحيز بجهة. ومنهم من اشتغل ببيان احتمال الايات معاني مختلفة سوى ظاهرها ويقولون نعلم ان المراد بعض ما تحتملها الالفاظ من المعاني التي لاتكون منافية (٦٢ب/ف) للتوحيد والقدم ولا يقطعون على مراد الله / لانعدام دليل يوجب القطع (٣) بعض: اس ف ق ن، ....: د (٤) الى: اس ف ق ن، الا: د (٦) نعتقد: يعتقد: س (١٠) ۱\_ طه ٥ (١١) ٢\_ الانعام ١٨ (١٢) عن: ف س ق ن، ـــ: د (١٣) فهو: ا د س ف ن، و: ص (١٥–١٧) انه تعالى ليس ... احتمال (ما احتمل: د) : د س ف ق ن، لاحتمال: ا (٠) بجهة: د س ف ق، في جهة: ن (١٨) معاني: ا ف س ق ن، من معاني: د . بمعاني : هامش ق - 72. -





وهذا النوع ينقسم الى قسمين. يذكر ويراد به العلو من حيث المكان ويذكر ويراد به العلو من حيث (٧٧أ/س) الرتبة. فعلى هذا / يحتمل ان يكون المراد منه استولى على العرش الذي هو اعظم المخلوقات وتخصيصه بالذكر كان تشريفا له. اذ اضافة جزئية الاشياء الى الله تعالى لتعظيم ذلك كما قال نَاقَةُ اللهِ (١) وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ 5 لِلَّهِ (٢) وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ الَّلْهِ، رغيره. او كان لدلالة ان ما دونه كان مستولي عليه بالاستيلاء عليه. كما يقال فلان امير هذه البلدة. وان كان اميرا لها ولرساتيقها وقُراها قال الله تعالى: وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ (٤) وان كان ربا لكل شيء. وهذا كله ظَاهر. وتزييف الاشعرية هذا التأويل لمكان أن الاستيلاء يكون بعد الضعف. 10 (٢٥أ/ق) وهذا لايتصور في الله تعالى. ونسبتهم هذا / التأويل الى المعتزلة ليس بشيءً. لان اصحابنا اولوا هذا التأويل ولم تختص به المعتزلة. وكون الاستيلاء ان كان في الشاهد عقيب الضعف ولكن لم يكن هذا عبارة عن استيلاء عن ضعف في اللغة، بل ذلك يثبت على وفاق العادة كما يقال علم فلان، وكان ذلك في المخلوقين بعد الجهل. ويقال قدر. وكان 15 ذلك بعد العجز وهذا الاطلاق جائز في الله تعالى على ارادة تحقق (۱) الى : د س ف ق، ـــ: ا ص ن (۲) ۱ـــ يذكر: ويذكر: س ق: من حيث المكان ويذكر

ويراد به العلو: د س ف ق، ...: ن. (٣) يكون ...: س (٠) استولى: ف ق س ن، استوى: د (٥) ١.. الشمس ١٣، ٢.. الجن ١٨، ٣.. الجن ١٩ (٢) او: د س ف ق، و: ن (٩) ٤... التوبة ١٢٩ (٠) ولرساتيقها: ١ د س ق ن، مشطوب عليه في: ف (١٠) لمكان: د س ق ف ن، بمكن: ١ (١٢) بشىء: ١ د س ف ق ن، لشىء: ص (١٤) يثبت: ١ ف ص ن، ثبت: د س ق. ذلك ثبت: ثبت ذلك: ق



العلم والقدرة بدون سابقة / الجهل والعجز فكذا هذا. (٢٩أد) على ان اللفظ الموضوع لمعنيين يستحيل احدهما على الله تغالى ولايستحيل الاخر. يفهم منه اذا اضيف الى الله تعالى مالا يستحيل عليه دون ما يستحيل عليه كلفظة العجب فان العجب في اللغة عبارة عن استحسان 5 الشىء مع الجهل بسببه. فاذا اضيف الى الله تعالى في مثل قوله: بَلْ غَجِبْتُ وَيَسَخْرُونَ (١) في قراة من قرأ بضم التاء يفهم منه الاستحسان / (٢٣أ/ف) فحسب.

ففي اللفظ الذي / ما وضع / للضعف بل وضع لنفاد السلطنة والتصرف (٤٤ب/أ) وثبتت فيه سابقة الضعف لابدلالة اللغة بل وفق العادة لان لايفهم منه (٥٨ب/ص) 10 ما يستحيل على الله تعالى اولى. والله الموفق

/ولو اريد بالعرش الملك لكان الاستواء عبارة عن التمام اى تمام المملوك (٢٧٧/س) كما روي عن ابن عباس رضى الله عنهما أن الله تعالى خلق العالم في ستة ايام ثم خلق البشر في اليوم السابع فبهم التمام. اذ خلق لهم كل شىء وقد بالغ ائمة اهل السنة والجماعة في بيان ما تحتمل هذه الايات من 15 التأويلات التى لاتنافي التوحيد والقدم. واعرضنا عن ذكرها مخافة التطويل اذ في هذا القدر كفاية لمن نصح نفسه. وبالله الرشاد.



(٤٦/١) وقالوا في قوله تعالى: وَهُوَ / الَّذِي فِي السَّمَاءِ اللَّهُ وَفِي الأَرْضِ الْهُ (١). اراد به ثبوت الالوهية في السماء لاثبوت ذاته كما يقال فلان امير في بخارى وسمرقند. ويراد به أن امارته وسلطنته فيهما لا ذاته. وكذا هذا في قوله تعالى: وَهُوَ اللَّهُ فِي اللَّوَاتِ وَفِي أَلاَرْض (٢). اي الوهيته فيهما لا ذاته. وكذا قالوا في قوله تعالى: أأمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ 5 (٣) اي في السماء الوهيتُه. الا انها اضمرت لدلالة ماسبق من الايات. وقوله تعالى: مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوى ثَلاثَةٍ إِلاَّ هُوَ رَابِعُهُمْ (٤) أي يعلم ذلك ولا يخفى عليه. وقوله وَنَحْنُ أَقْرَبُ ٱلِيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ (٥) اي بالسلطان والقدرة. وقوله: فَوْقَ كُلِّ شَيْءٍ اي بالقهر على ما قال: وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ 10 (٦) وقالوا في تعلقهم بقوله تعالى: إلَيْهِ يَصْعَدُ الكَلِمُ الطَّيِّبُ (٧) الآية. إن الله تعالى جعل ديوان اعمال العباد في السماء والحفظة من الملائكة فيها. فيكون مارفع هناك كأنه رفع اليه لانه امر بذلك كما قال ابراهيم عليه السلام: إنِّي ذَاهِبٌ إِلَى رَبِّي سَيَهْدِينِ(٨) اي الموضع الذي امرني (٢٥-١٥) ربي / ان اذهب اليه. وكما قال عز وجل: وَمَنْ يَخْرُجْ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِراً 15 إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ (٩). وَالله اعلم. (1) 1\_ الزخرف ٨٤ (٢) ٢\_ في: د س ف ق، \_ ب ن. (٣) هذا : د س ف ق ، قالوا: ن . وكذا: فكذا: د (٤) وهو الله في السموات ... لا ذاته: ا د س ف ق ن، ـــ: ص (٤) ٢ـــ الانعام ٣ (٥) ٣\_ الملك ١٦ (٧) ٤\_ المجادلة ٧ (٨) ولا: ان س ف ق ، لا: د (٩) ٥\_ ق ١٦ (١٠) ٦ـــ الانعام ١٨ (١١) ٧ـــ فاطر ١٠ (١٣) هناك كأنه: د س ف ق (كانه: مشطوب

- 722 -

عليه في: ف)، هناك: أ ص ن (١٤) ٨. الصافات ٩٩. (١٦) ٩- النساء ١٠٠



وقالوا في تعلقهم بقوله تعالى: إِنَّ الَّذِينَ عِنْدِ رَبَّكَ لاَيَسْتَكْبِرُونَ (٢) يعنى الملائكه: ان المراد منه قرب المنزلة لا المكان. كما قال في موسى عليه السلام: وَكَانَ عِنْدِ اللَّهِ وَجِيهاً (٣). وقال: / إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ الَّلْهِ أَلْإِسْلاَم (٤) اي هو الدين الحق الذي له منزلة (٧٢أ/د) (۸۷أ/س) عند الله تعالى من الاديان. /والله الموفق 5 وبعد فان كل لفظ اضيف الى شيء يفهم منه ما يجوز على ذلك الشيء ولايستحيل عليه ولا يفهم منه ما يستحيل عليه. الا ترى ان الرجل اذا قال اتاني زيد فهم منه الانتقال من مكان الى مكان لان زيدا جسم ويجوز عليه ذلك. واذا قال اتاني خبر فلان لايفهم منه الانتقال 10 من مكان الى مكان. لان ذلك مما يستحيل على الخبر ففهم منه الظهور. وإذا ثبت هذا فلا يجوز أن يفهم مما أضيف من الألفاظ إلى الله تعالى ما يستحيل عليه. ويجب صرفه الى ما لايستحيل عليه او تفويض المراد اليه. والايمان بظاهر التنزيل مع صيانة العقيدة عما يوجب شيئا من امارات الحدث فيه. والله الموفق. 15 /وللمتكلمين في تأويل هذه الايات كلام كثير وصنفوا في ذلك كتبا (٢٣-/ف) على حدة الا انا اقتصرنا على هذا القدر لحصول المقصود فمن اراد الزيادة (٥٩أ/س) على ذلك / فلينظر في تلك الكتب والله الهادي الى الرشاد. (١) ٢- الاعراف ٢٠٦ (٤) ٣- الاحزاب ٦٩ (٤) ٤- آل عمران ١٩ (٠) ٢- الدين: -ب ن (۷) ۱۔ علیه: د س ف ق ، ۔۔: ن (۱۰) ففهم: د س ف ق ص ، نهم: ا (۱۱) واذا: ا س ق ص ن، فاذا: د ف (١٥) صنفوا: ا د س ف ق، وضعوا: ص ن (١٧) الى الرشاد: ا ف، ...: ب د س ص ق ن

- 720 -



.

من: د س

يحققه ان الحياة لذات ما لايعرف في الشاهد الا بوجود الافعال الاختيارية وعند وجودها يقع التيقن بثبوت الحياة بحيث لا مجال للريب في ذلك ويُعد الشاك فيه متجاهلا وكما يستدل بالفعل المحكم المتقن على كون (۱) الاوائل البديهية: ۱ د س ف ق، اوائل البديهة: ص ن (۲) يضيف: ۱ د س ف ق، يصف:

- وهذه الطريقة جارية في هذه الصفات كلها وعرفنا ايضا ثبوت بعض هذه الصفات وهي القدرة والعلم بدلالة المحدثات عليه. اذ لافعل يتأتى بدون / القدرة ولا احكام يحصل بدون العلم. وعرفنا ثبوت الحياة ايضا (٥٩-/س) عند بعض اصحابنا نصرهم الله / بدلالة المحدثات عليها اذ احكام الفعل (٢٤ أ/ف) 15 كما لايتصور الامن قادر عالم لايتصور الامن حي.
- الحماقة والغباوة، واما الى العناد والمكابرة لايتخالج لهم في ذلك ريب ولا - 5 يتخايل لهم فيه شبهة او شك. وجاء من هذا كله أنا عرفنا ثبوت هذه الصفات كلها لمعرفتنا بتعاقب اضدادها التي هي في انفسها نقائص اياها ومعرفتنا باستحالة ثبوت النقائص في القديم، فعرفنا ثبوت هذه الصفات التي هي من صفات 10 الكمال ضرورة انتفاء النقائص عن القديم وعرف ان ثبوتها من شرائط القدم.

يجري العلم بذلك مجرى الاوائل البديهية حتى إن العقلاء بأسرهم ينسبون من يضيف نسج الدبابيج المنقوشة وتحصيل التصاوير المؤنقة وبناء القصور العالية واتخاذ السفن الجارية ونجر الخشب المنجورة على اعتدال الاقسام واستيفاء ماهو النهاية في الكمال والتمام إلى ميت عاجز جاهل، أما إلى

أبو المعين النسفى





قضية العقول والتحاق بالمتجاهلة.

(٢) على ما: ب د س ف ق، كما: ن (٧) اذ: د س ف ق ن، كذا: ا (٠) كما: د س ف ق ن، وكما: ا ص (٩) امتناع: د س ف ق، ــ: ن (١٠) لاتفرق : ا د س ف ق، لو تفوق: ن، لم يعرف: ص (١٢) الصحيحة: ا د س ف ق، ــ: ص ن (١٣) لجاز: د س ف ق، ن ص، ـــ:
 ۱ (١٥) العلوم: العلم: س (٠) عمل: د ف ق ن ص، تحمل: ا، علم: س



أبو المعين النسفى وغرف بهذا بطلان قول إبي الحسين الصالحي ان / الحياة ليست بشرط (٤٧أ/ن) للقدرة والعلم، ويجوز وجودهما في الموتى والاجسام المواتية وكذا السمع والبصر: وبطلان قول الكرامية حيث يجوزون ذلك كله الا القدرة فانها لاتجامع 5 الموت عندهم فاما ماوراء القدرة فيجوز اجتماعها مع الموت عندهم واذا طولبوا بالفرق زعموا إن القدرة هي من جملة الحياة. فاما العلم وما وراء ذلك من الصفات فليست من جملتها. قيل لهم وبم تنفصلون ممن عكس عليكم فادعى ان العلم والسمع والبصر من جملة الحياة والقدرة ليست كذلك. 10 ثم نقول لهم لو كان الامر على ما تزعمون لكانت القدرة لأتفارق الجياة ولايجامعها العجز الذي / هو ضد القدرة وحيث كان الامر بخلافه دل (۲۹ب/س) على بطلان هذه المقالة. يحققه أن القدرة لو كانت من جملة الحياة، لكان ضدها الموت / لا العجز (٢٤ / ف) ولو جاز اجتماع العجز والحياة لجاز اجتماع الموت والحياة. لأن الموت 15 كما يضاد الحياة يضاد القدرة التي هي من جملتها الحياة. وحيث لم يكن كذلك دل ان هذا القول باطل. وما يذكره الصالحي من الشبهة أن الأصل ان ما ضادٌ شيئا ضادٌ ضده. وما لم يضادٌ ضد شيء لايضادٌ ذلك الشي.

إلى الحسين: ا د س ف ق ن، إلى الحسن: ص (٠) للقدرة: ا ف س ق، القدرة: د ص ن
 (٥) فاماما: د س ف ق ، فاما: ن (٥) عندهم: د س، ...: ا ف ق ص ن. اجتماعها: د س ف
 ق، اجتماعهما: ن (١١) كان: ب د س ف ق ... ن (١٤–١٥) لان الموت ... من جملتها الحياة: س ف ق ق، المعلموب عليه في د.) لان العجز كما يضاد القدرة يضاد الحياة التى هى من جملتها القدرة: مامش ق د ف (مشطوب عليه في د.) لان العجز كما يضاد القدرة يضاد الحيات التى من مماتهما القدرة على من مامش ق من من مالتها المحياة: مامش ق م من مالتها الحياة: مامن ف ق ... ن (١٤) كان: ب د س ف ق ... ن (١٤–١٥) لان الموت ... من جملتها الحياة: من ف ق، المعلم في من مالهم في من مالهما القدرة يضاد الحياة التى هى من مالتها القدرة: مامش ق د ف (قيد في ف: بعد هذه العبارة في المامش: مذكور في النسخة التى قرئت على المصنف في ٦٤ ب) (١٦) الشبهة: د س ف ق ن، الشبهات: ١. ٢-. ان: ... ا





- 101 --



واذا اراد خلق علم لايخلق فيه الجهل ولا الموت. اذ هما يضادانه ولاتعرّى للقائم بالذات عن الموت او الحياة جميعا معا فيخلق فيه الحياة فيندفع بها الموت الذي هو ضد العلم فيخلق فيه العلم عند خلو المحل عما يضاد العلم. وكذا في القدرة والسمع والبصر. واذا عرف هذا فكان العلم والقدرة 5 على هذا المذهب ثابتين بدلالة العالم والحياة ثابتة بدلالة ما هو مدلول

على هذا المذهب عابنين بناء له المعام والحية عبد المعالم ولن يندفع بهذا المتهينا الى تلك المسألة ان شاء الله تعالى. والله الموفق.

(٨٠ب/س) واذا عرف أنه تعالى حي عالم قادر سميع بصير / نقول انه يجوز ان يوصف (٦٧ب/ق) بها / فيقال هو حي عالم قادر سميع بصير.

عالما سميعا بصيرا.

(٣) العلم: س ف ق، للعلم: ن (٢) العالم: د ف ق ن، العلم: س (٧) العالم: ا س ص ف ق ن، العلم: د . جواز: د س ص ق ن، حوار: ف، بهوان: ۱ (٨) والله الموفق: س، فصل: ق: ... ف ن (٩) عالم: د س ف ق، ...: ن. فصل: ق (١٢) (٠) تبعهم: د س ف ق ن، يتبعهم: از (١٣) والقرامطة: د ف، القرامطة: ا س ق ص ن. لعنهم الله: د س ف ن، ...: ق (١٥) عنه: ا س ف ق ص ن، ...: د (١٦) نفى: ا د س ف ق، معنى: ن (١٧) نقول: ف، ...: ا د س ص ق ن، انه: الله: س



أبو المعين النسفى وروي عن جهم بن صفوان الترمذي أنه كان يقول ان الله تعالى لم يكن في الازل عالما حتى خلق لنفسه علما، فصار عالما. وفي القدرة / عنه (٤٧ب/أ) روايتان. في رواية قال: انه كان موصوفا بها في الازل. وقال في رواية: انه لم يكن حتى خلق لنفسه قدرة.

> 5 وحكي عن جماعة من الروافض يقال لهم الزرارية وهم اصحاب زرارة بن اعين ان الله تعالى لم يكن عالما سميعا بصيرا حتى خلق لنفسه علما وسمعا وبصرا.

وحكوا عن جهم انه كان يقول لو كان عالما قادرا في الازل لكان عالما. قادرا بعلم وقدرة لاستحالة وصف مالا علم له ولا قدرة بأنه قادر عالم.

- 10 ولا وجه الى اثبات العلم والقدرة في الازل لانهما يغايران الذات. والقول بقدم غير / الله تعالى محال وهذا فاسد. لانه تعالى لو خلق القدرة بالقدرة (٧٤/د) لكان الكلام في القدرة الثانية على هذا ايضا. وكذلك في الثالثة والرابعة الى مالايتناهي. ولو خلقها لا بقدرة فهو محال. لان ايجاد من لاقدرة له معنى من المعاني محال. ولو جاز ذا في شيء لجاز في العالم بأسره. وهذا باطل
- 15 /ولان الفاعل لا عن قدرة مضطر والاضطرار ينافي القدم على ما مر وكذا (٢٥٠/ف) لو جاز تخليق العلم مع انه في نفسه محكم متقن بلاعلم / لجاز تخليق (٨١/س) جميع العالم وما فيه من / العجائب والبدائع بلا علم. وهو محال على ما (٦١أ/ص) مر. ولانه لو خلق العلم قبل القدرة فتخليقه بلاقدرة محال.

(٣) قال: ا د س ف ق، ...: ص ن (٣) انه: د س ف ق ص ن، بانه: ا (٤) انه: د ف ق، ....: نس (٠) قدرة: ا س ف ق ن، القدرة: د (٨) وحكوا : د س ف ق، حكوا: ن. لو: انه لو: ق (٠) بعلم وقدرة: د س ف ق، بقدرة وعلم: ن (١٠) لانهما: ا د س ف ق ن، انهما: ص, غير: ا د س ف ق، عين: ن، عن: ص (١١) هذا: هو: د (١٣) من: د س ف ق، ها: ن (١٥) القدم: د س ف ق ص ن، القديم:ا



(٤٨ أ/ن) ولو خلق القدرة قبل العلم فتخليقها مع إحكامها / بلا علم محال. ولانه اذا كان في الازل لايعلم نفسه ولا العلم ولا القدرة ولا الفعل ولا التخليق. لايتصور منه تخليق العلم والقدرة لنفسه. ولانه لو خلق العلم والقدرة اما أن كان خلقهما في ذاته وهو محال لان ذاته ليس بمحل للحوادث لما في كونه محل الحوادث دليل حدوثه في نفسه. 5 وبقبول الهيولي الحوادث عند الدهرية استدللنا على كونها حادثة. واما ان كان خلقهما لا في محل وهو محال، لا ستحالة قيام الصفات بانفسها. (٦٨أ/ق) ولو جاز ذا، على / العلم والقدرة لجاز على الحركة والسكون والسواد والبياض. ولانهما لو قاما بأنفسهما لم يكونا بكونهما قدرة وعلما له 10 اولى من كونهما قدرة وعلما لغيره. واما أن خلقهما في محل اخر وهو محال. لأنه يوجب أن يكون العالم القادر المحل الذي قاما به لا الله تعالى كما في تخليقه تعالى الحركة والسكون والسواد والبياض في محل، كان المحل هو المتحرك الساكن الاسود الابيض لا الله تعالى الذي خلقها. فكذا هذا. ولانه إما أن خلق في محل آخر قديم والقول بقديم قائم بالذات سوى 15 الله تعالى محال على ما مر. واما ان خلقه في محل حادث. وهذا أيضا محال. لان ذلك المحل اما أن حدث بنفسه وهو محال لما مر. واما أن احدثه الباري جل وعلا. ومحال احداثه قبل احداث علمه وقدرته لما ان ايجاده بدون القدرة عليه والعلم به محال. (٢) الفعل: د س ق ن، العقل: ا، العسل: ف (كذا). لايتصور: د س ف ق، ولا يتصور: ن (٢) العلم: د س ف ق ن، العالم ا (٤) وهو: ا س ف ق ن ص، فهو: د (٥) حدوثه: د س ف ق ن، حدثه: ا. (٦) كونها: ا ف ص ق ن، كونه: د س. كان: د س ف ق، ــــ: ن (٨) جاز ذا: ا د س ف ق، جازوا: ص ن (۹) له: د س ف ق، ـــ: ن (۱۱) وهو: فهو: س (۱۰) لانه:

في نفسه: ٺ. وهو: ا ص س ق ٺ، وهذا: د ف. مر: ا د س ص ف ق، ــــ: ٺ

ا س ف ق، انه: ١، لابه: ن (٠) بقديم: د س ف ق ص، بقدم: ا ن(١٧) بنفسه: د س ف ق،



واذا كان القول باحداثه علمه وقدرته ينقسم الى هذه الاقسام، وهى كلها داخلة في حيز المحال كان محالا في نفسه ونشرح هذا الكلام بأتم من هذا اذا انتهينا الى ابطال قول الكرامية / ان الله تعالى محل للحوادث، وابطال (٨١–/س) قول القدرية: ان كلام الله تعالى محدث ان شاء الله تعالى.

> 5 ولانه تعالى لو كان لم يكن في الازل قادرا عالما لكان عاجزا جاهلا لان ارتفاع العلم والقدرة عمن يحتمل الاتصاف بهما لن يكون الا عن ثبوت ضدهما. وثبوت الجهل والعجز من امارات الحدث، فاذاً كان القديم في الازل حادثا وهو محال.

ولانه تعالى لو لم يكن عالما فى الازل بنفسه ولا بالعلم والقدرة، كيف 10 علم أنه ينبغي له ان يخلق لنفسه علما وقدرة. ولانه لو كان جاز خلوه عن العلم والقدرة وهما مخلوقان جاز له إفناؤهما فيبقى على ما كان غير عالم ولا قادر . واذا دخل هذا فى حد الجواز دخل البعث بعد الموت والثواب والعقاب في حد الجواز / ولم يبق شىء من ذلك متيقن الوجود (٦٦أ/ف) بل صار ذلك كله مشكوكا فيه. ولا يخفى كفر من هذا قوله. والله

15 الموفق. وشبهتهم ان القول بقدم غير الله تعالى محال بطل لما ان الصفات ليست باغيار لله تعالى / على ما نبين بعد هذا ان شاء الله تعالى. (٢١-/ب)

> (۱) باحداثه: مى ف ق، احداثه: ا د ص ن (۲) نشرح: ا د س ف ق ن، شرح: س (۳) الحوادث: للحادث: س (٤) القدرية: ا س ف ق ص ن، القدرة : د (٥) كان: ا د س ص ن، ....: ف ق. لكان: لكنى: ا. قادرا عالماً .. عاجزا جاهلا: د س ف ق ن، عالما قادرا... جاهلا عاجزاً: ن (٦) لن: ا س ص ف ق، ان: د، و ن، ن ان (٩) القدرة: د س ص ف ق ن، بالقدرة: ا (١٠) علم: ا س ف ق ن، يعلم: د (١١) له: د س ف ق، ...: ن. افناؤهما : ا د س ف ق ن، ناؤهما: ص. (٢١) واذا: ا د ص ق ن، فاذا : س ف (١٦) شبيتهم: د س ق، شبته: ا ف ص ن. باطل: د س ف ق ص، باطلة: ان (٧) لله: ا د ف ق، الله: س ص ن



فصيال

# [في اختلاف كيفية علم الله تعالى]

واذا ثبت انه تعالى كان في الازل عالما اختلف الناس أنه هل كان عالما بما وراء ذاته. قال كل من اثبت الصانع اثبت انه كان عالما بذاته وبصفاته وبما وراء ذلك مما يكون. وان كان العالم معدوما بعدً. وجوزوا دخول 5 المعدوم تحت العلم. وقال هشام بن الحكم احد رؤساء الروافض وهشام بن عمرو احد رؤساء المعتزلة انه لم يكن عالما بما وراء ذاته. اذ كل ذلك كان معدوما وتعلق العلم بالمعدوم محال.

وروي ابو الحسين الخياط عن جهم ايضا انه كان يقول ان الله تعالى يعلم الشيء في حالة حدوثه واحال العلم بالمعدوم لكن ما روينا من 10 الرواية عنه اثبت.

(٦٨ب/ق) فان مشايخنا رحمهم الله كذا / رووا عنه.

وذكر عبد القاهر البغدادي أن جماعة من المتكلمين حكوا عنه انه قال ان الله تعالى يعلم الاشياء قبل حدوثها بعلم يحدثه قبلها وهذا نص انه كان يجوز كون المعدوم معاوما. وتعلق من زعم ان الله تعالى لايعلم 15 كان يجوز كون المعدوم معاوما. وتعلق من زعم ان الله تعالى لايعلم (٢) المعدوم وانما يعلم ما حدث عند حدوثه / بقوله تعالى: لِيَبْلُوَكُمْ

(٣) انه: ا د س ص ف ق، فيه انه: ن (٤) ٢ ــ اتبت: ف ق، ـــ : ا د س ص ט (١) وقل. فقال: د (٩) ابو الحسين: عن ابي الحسين: س ف (١٢) رحمهم الله: د ف ق، ـــ: ا س ص ن (١٦) ما: ف س ق ، بما: ا د ص ن





فاما بعد ما حصل ووُجد لا عن علم فانه لايصير بحصول العلم متقَنا محكَّما ووجود العلم به بعد وجوده مما لا اثر له في اثبات صفة الاحكام والاتقان فيه. فمن لم يجوز العلم بالمعدوم جعل وجود الافعال المحكمة والصنائع البديعة لا عن علم لفاعله به وهذا محال. (٦٦-/ف) ولان كل قاصد تحصيل شيء يكون ذلك الشيء / ثابتا في علمه يحصله 5 على حسب علمه به لو لا ذلك لما امكنه تحصيله عرف صحة هذا كل من يرجع الى نفسه معرفة لايسوغه عقله جحودها وانكارها. وكذا كل (٦٢أ/ص) من يفعل فعلا / لعاقبة حميدة / يعد حكيما ومن يفعل لا لعاقبة حميدة (٤٧أ/ب) يعد سفيها. ولو لم يكن العلم بالعواقب ثابتا لما اتّصف فعلُّ ما بحكمةٍ (٨٢-/س) ولاسفه / ولا فاعل ما بحكيم. وفي شيوع هذا الوصف للافعال والفاعلين 10 ما يوجب يطلان قول هذا القائل. واحتج الشيخ ابو منصور رحمه الله فقال انه تعالى اذ خلق كل الجواهر التي لاتُمتحن في مصالح المُمْتحنين وخلق كل شيء اريد به البقاء مع خلق ما به بقاؤه عُلم انه كان يعلم كيفية كل شيء وحاجته وما به القوام والمعاش ولاقوة الا بالله. 15 ويقال لهؤلاء إن الله تعالى هل أخبر عما يكون في المستقبل فان قالوا لا. فقد انكروا ما اخبر الله تعالى الأنبياء المتقدمين صلوات الله عليهم اجمعين من انباء نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وبشارة عيسى عليه السلام به على ما نطق به الكتاب. (۱) حصل ووجد: وجود حصل: س متقنا محكما: س ق ن محكما متقنا : ف (۲) مما: د س ف ق ن ص ، ما : ا ( · ) لم: ا س ص ق ن، لا: د ف ( ٤) الصنائع: د س ف ق، الصانع: ن (٦) به: د س ف ق، انه: ن (٠) لايسوغه: يصوغه: س (١٠) للافعال والفاعلين: ا د س ف ق، والإفعال للفاعلين: ن (١٢) اذ: اذا: س (١٣) مع: د س ف ق ص، ما: ن (١٣–١٤) كل شیء... کیفیه: د س ف ق ن، ...: ا (۱٦) ۱... به: ا د س ف ق، ...: ص ن





(٢) تلذذ: ١ د س ف ق، بتلذذ: ص ن (٣) وتألم اهل النار ... خالدين ... س (٥) وان: س
 ق ن، فان: ف. به: ١ د س ف ق ن، له: ص (٦) ادعوا: ادعی: س . اهل كل: كل اهل: س
 (١٣) ليثبت: ليظهر: س ق (١٥) ١... البقرة ١٤٣. لنعلم: ليعلم: س (١٧) ٢... الكهف ١٢
 (٠) علمناه: علمنا: س (١٨) ٣... يونس ١٤ (١٩) الله الموفق: ص ن، الله اعلم: د س ف ق، الله اعلم الله الموفق : ١



أبو المعين النسفى وكلمة لعل من الله تعالى واجبة فكان ذلك اخبارا على القطع لا على الترجي. او ذكر ذلك لترجية غيره ليفعل ذلك الفعل على رجاء منه ان يحصل المقصود والله اعلم. ولارباب التأويل في تأويل هذه الايات كلام طويل. فمن اراد الزيادة على ما بيناه، فعليه الرجوع الى تصانيفهم. فاما كتابنا هذا فلا يحتمل 5 الاستقصاء في شرح ذلك وبالله العصمة. فصمال [في الاختلاف في الصفات الثبوتية] وإذا ثبت إنه تعالى حي قادر سميع بصير عالم. وكان في الأزل ويكون (۲۹ب/ق) 10 / لايزال موصوفا بهذه الصفات. فبعد ذلك تأملنا فعرفنا ان الحي يستحيل ان يكون بدون الحياة. وكذا القادر والعالم بدون القدرة والعلم. وماوراء ذلك من الصفات، فعلمنا ان الله تعالى له حياة وهي صفة له قائمة بذاته وكذا العلم والقدرة والسمع والبصر. وهذه الصفات لايقال لكل صفة منها إنها الذات ولايقال غير الذات 15 و/ كذا كل صفة مع ما ورائها كالعلم لايقال له انه غير القدرة ولا إنه عينها (٨٣–٣) وزعمت المعتزلة أن الله تعالى لا حياة له ولا قدرة ولا علم ولا سمع ولابصر، فهو حي لا حياة له، عالم لا علم له. وكذا في الصفَّات كلها والذي دعاهم إلى هذا التجاهل شُبه. منها أن الصفة إذ لم تكن هي الذات فهي غير الذات لا محالة كزيد لما 20 لم يكن عمرواً كان غير عمرو، لا محالةً. (۱) واجبة: د س ف ق، واجب: ا ص ن. ۱\_ على: د س ق ن، عن: ف (٥) بيناه: بينا: س ن (۷) فصل ـــــ : ق (فارغ) (۱۳) الله تعالى له: د س ف ق ص ن، لله تعالى: ا (۱۳) العلم والقدرة والسمع والبصر: د س ف ق، السمع والبصر والعلم والقدرة: ن (١٥) له: د س ن ق، ...: ن (١٦) المعتزلة: ١ د س ف ق، المعتزلة لعنهم الله: ص ن - 171 -



.



عِلْمِهِ (١) وقوله تعالى: فَاعْلَمُوا أَنَّمَا أُنْزَلَ بِعِلْمِ اللَّهِ (٢) وقوله تعالى: أَنْزَلَهُ بِعِلْمِهِ (٣) وقوله تعالى: أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعاً (٤) وقوله تعالى: إِنَّ الله هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو القُوَّةِ (٥). فالله تعالى اثبت لنفسه العلم والقوة. والمعتزلة يأبوْن ذلك فاذاً هم على زعمهم اعلم بالله تعالى من الله تعالى بنفسه. وهذا مما لايخفى فساده. 5 يحققه أن القول بأن الله تعالى عالم بما لاعلم له به، وقادر على ما لاقدرة له عليه، محال متناقض. لا يخفى تناقضه على اغبى خليقة الله تعالى. وكذا لايختلف على اسماع اهل اللسان / قول القائل الله تعالى ليس بعالم. (٧٠أ/ق) وقوله الله تعالى لاعلم له بشيء. والاول فاسد. فكذا الثاني. 10 وكذا قوله: الله تعالى ليس بقادر على شيء. وقوله لاقدرة له على شيء. فاذأ على هذا ما ذهبت اليه المعتزلة من جملة الاراء المستشنعة المسترذلة (١/ب٤٨) / التي يتسارع كل سامع الى اكفار قائله ونسبته الى المناقضة. وهذا النوع من الاستدلال يسمى عند ارباب المنطق الاستشهاد بشهادات المعارف ويعنون بالمعارف العلوم الاولية الثابتة في اصل خلقة كل مميز 15 وجبلته.

ولهذا يقولون ان من تمسك بمثل هذا الرأي ينبغي ان تُصورً عقيدتهُ

 ١) ١- البقرة ٢٢٥ - ٢٠ هود ١٤ ٣- النساء ١٦٦ ٤- البقرة ١٦٥ (٢) ٥- الذاريات: ٥٨
 ١) لنفسه العلم والقوة: د س ف ق ن ص، القوة لنفسه والعلم: ١ (٩) فكذا: س ف ق، وكذا:
 ن (١١) جملة: ١ س ص ف ق ن، جهة: د (١٢) نسبته: بنسبته: ق (١٤) ويعنون: د س ف ق، يعنون: ن (١٦) ١- ان: ١ س ص ف ق ن، ... د



للدهماء ليقابلوه بالطنز والاستهزاء ويسمى هذا الاستدلال عندهم ايضا الاستدلال بالاراء الذائعة. واستدل الشيخ ابو منصور الماتريدي رحمه الله تعالى بهذا الدليل ثم قال في اثناء كلامه اي قلب يصبر على القول بانه عالم بما لاعلم له به ليحتمل ان يختاره عاقل فضلا من أن يعيب غيره. 5 ثم نقول. لاهل الحق في هذه المسألة طرق. منها طريقة الاستدلال بالاسم الثابت بالنصوص التي لاريب في ثبوتها. والاجماع الذي لامخالف فيه في الامة. وهذه الطريقة ان يقال ان الله تعالى يسمى حيا قادرا عالما سميعا بصيرا باقيا. ثم التسمية إما أن كانت وُضعت لتدل على مطلق الوجود كلفظة الموجود 10 والشيء. واما أن كانت وضعت لتدل على معنى وراء الوجود. وذلك المعنى إما مائية يمتاز بها النوع من النوع كاسم الفرس والبغل والحمار والادمي والاسد. فان لكل مسمى من هذه الاشياء مائية يمتاز بها عن (٨٤-/س) الاخر من صورة مخصوصة / او خاصية لازمة. وقد تكون تلك المائية 15 والخاصية منقسمة الى قسمين. احدهما يرجع الي معنى زايد على الذات. والثاني يرجع الي الخصوص والعموم فتدل التمسية للقسم الاول ان له معنى وراء مطلق الوجود اختص به فصار لاجله نوعا على حدة الاستدلال عندهم ايضا: تكرر في: ن. الذائعة: س ص ق، الزائعة: ١ د، الذاتية: ن (٣) قال: د س ف ق، قلت: ن. (٤) قلب: ا د س ف ق، قلت: ص ن. يصبر: ا د س ف ق، يصير: ن، بصر: ص (١) ليحتمل: د س ف ق، لايحتمل: ن. (٥) يعيب: د س ص ف ق، يعبث: ا ن (٦) هذه: د ق (٨) مخالف: د س ف ق، مخالفة: ن (٠) عالمًا: ــــ: د



كالنطق والاغتذاء للادمي وللقسم الثاني/أنه موجود خاص لاموجود مطلق. (٧٧أ/د) واما صفة قائمة بالمسمي / اشتق منها الاسم كالمتكلم والمريد والاسود (٢٣-/ص) والابيض والمتحرك / والساكن. فان كل تسمية منها اشتقت من معنى (٢٨أ/ف) يُعرف عند اطلاق هذا الاسم ثبوت تلك الصفة.

- 5 ثم أن هذه التسمية على ما عليه وضع الكلام انما يكون اطلاقه على مسمىً صدقا اذا كان المعنى الذي هو مأخذ الاشتقاق / ثابتا وعند انعدامه (٥٠أ/ن) يعد كذبا الا اذا نقل عن حقيقته وجُعل لقبا لذات أو علما له يمتاز به الذات عن اغياره من بين جنسه فيكون موضوعا للذات لا باعتبار المعنى بل جُعل علما له من غير التعرض للمعنى كما يلقب الاعمى بالبضير
- 10 ويسمى العبوس ضحاكا والضحاك عبَّاسا. ولهذا قال اهل اللغة ان الاعلام / والالقاب لاتقعان على الحقائق. والفرق (٢٠ب/ق) بين كون اللفظ علّماً غير واقع على الحقائق وبين كونه وصفا للذات واقعا على الحقائق.

ان العَلَم لايثبت الا بضرب اصطلاح ولا يعرفه اسماً للذات من لا وقوف 15 له على ذلك الاصطلاح. فاما الوصف فقد يعرفه اسما للموصوف به كل

17 له على ذلك الاصطلاح. قاما الوطنف قعنا يترقد لم تسويلو عابر في من كان من الهل اللغة بالوقوف على المعنى وان لم يَعرف الاصطلاح، ولاسمع احدا اطلق عليه هذا الوصف. ولاسمع احدا اطلق عليه هذا الوصف. واذا عرفت هذه المقدمة، جئنا الى الغرض وهو اقامة الدليل على ما هو المطلوب من اثبات صفات الله تعالى.

 للقسم الثاني: د س ف ق، القسم الثاني: ن (٣) اشتقت: ا د س ف ق ن، اشبعت: ص (٦) اذا: د س ف ق ن، اذ: ا (٧) يمتاز به: ا د س ف ق ن، بمقاربة : ص (١١–١٢) والفرق.. للذات: د س ص ف ق ن ...: ١¦(١٧) سمع: يسمع: س'(١٨) الدليل: ا س ف ق ن، العرض: ص. واذا: د س ف ق، فاذا: ن



تبصرة الأدلة وان كان للاسامي اقسام كثيرة غير أنَّ بيان ذلك خارج عما هو غرضنا فنقول لاريب أن هذه الالفاظ من قبيل الألفاظ المشتقة عن المعاني. فاذا (٨٥ أ/س) أطلقت على ذات يراد بها اثبات ما هو مأخذ الاشتقاق لا اثبات الذات/ (٤٩أ/أ) فحسب كما في اسم المتكلم / والمتحرك والساكن وغيرها. فلو اطلقت هذه الالفاظ ولم يُرَد بها اثبات المعاني لكانت القاباً او اعلاماً وجعْل ما 5 هو من صفات المدح لقبا لذات مَّا واطلاقه عليه عند عدم المعنى الذي هو ماخذ الاشتقاق نوع من الهزء والسُّخْرية كالاعمى يسمى بصيرا والزنجي يسمى أبيض. ومن جعل اطلاق الانبياء والمرسلين وعباد الله الصالحين الأسماء الحسني والصفات العلى على الخالق على طريق الهزء والسخرية فهو غير عارف 10 بالله تعالى وبرسله عليهم الصلاة والسلام. وكذا كلهم كانوا يقولون ياحي ياقيوم ياسميع. فلو كان كما قلتم لكان هذا الثناء من الانبياء لله تعالى سخرية وهزءا. وهذا كُفْرُ. وكذا كان الله تعالى بامره عباده بالثناء عليه بهذه الاسماء آمرا بالسخرية وكفر من جَوَّزَ هذا مما لا يخفى. 15 يحققه أن هذه الاسامي لو كانت غير مثبتة للمعاني وكانت القابا واعلاما لم يثبت بكل لفظ منها الا الذات فيثبت بقولنا: حيَّ الذات وكذا بقولنا: قادر وعالم فيصير قولنا ان الله تعالى ذات عالم قادر حي (٢) قبيل: د س ص ف ق ن، قبل: ا (٤) غلو: د س ف ق، ولو: ن (١٠) الهزوء: د ف ق،



سميع بصير قولا بأنه تعالى: ذات ذات ذات ذات ذات ذات ولم يحصل بكل لفظة فائدة سوى ما حصلت باللفظ الاول. وحيث لم يكن كذلك بل حصل بكل لفظ للسامع من الفائدة ما لايحصل بغيره من الالفاظ. عُلم ان هذه الاسامى ما اطلقت الالاثبات ما فيها من المعاني / واعتراض (٢٨-/ف) بعض اغبيائهم على هذا أن حصول فائدة بكل لفظ لايدل على ثبوت معنى / وراء الذت فان بقولنا عرضٌ يحصل من الفائدة ما لايحصل بقولنا (٢٤/ص)

5 بعض اغبيائهم على هذا أن حصول قائدة بكل لفظ لايدل على لبوك معنى / وراء الذت فان بقولنا عرضٌ يحصل من الفائدة ما لايحصل بقولنا (18/ص) موجود. وبقولنا لون يحصل ما لايحصل بقولنا عرض. وبقولنا سواد يحصل ما لايحصل بقولنا لون ومع ذلك كل لفظ من هذه الالفاظ لايدل على معنى وراء الذات: اعتراض صدر عن الجهل بالالزام.

10 وبيان ذلك أنا بينا ان هذه الاسامي مشتقة من المعاني عند اهل اللغة ويراد / بها اثبات ما هو ماخذ الاشتقاق من المعاني ولو أُطلِقت ولم يُرَد (٧١أ/ق) بها ذلك لكانت القابا / واعلاما متناولة للذات لا لما هو ماخذ (٨٥-/س) الاشتقاق من المعانى فيصير كتكرير الذات.

وليس كذلك لفهم السامع بكل لفظة ما لايفهم بما سواه من 15 الالفاظ فدل انه ما أريد بها اللقب والعَلَم انما اريد بها ما هو ماخذ الاشتقاق بكل لفظ. ولم نقل إن / حصول فائدة على حدة بكل (٢٨أ/د) لفظ يدل على ثبوت معنى وراء الذات في جميع الاسامي بل

(۱) ذات (واحد) ...: س د (۳) للسامع: د، ...: ا س ص ف ق ن. بكل: لكل: س. باللفظ الاول: د س ف ق، باللفظة الاولى: ن. وحيث: حيث: د (٥) ان: ا د س ف ق ن، بان: ص (٧) لا: ا ف س ق ن ص، ... د (٩) بالالزام: ا د ن، بالالتزام: ف ق، فالالزام: ص، والالزام: س (١٣) من المعاني: ا د ف، ...: س ص ق ن (١٤) لفهم: ا د س ف، يفهم: ص ن. بما: س (١٣) من المعاني: ا د ف، ...: س ص ق ن (١٤) لفهم: ا د س ف، يفهم: ص ن. بما: لا ارد ان ما هو: ف ق، بما هو: س، بها: ن





- 779 -

•



المتغايرات في الازل. يحققه أن ابا الهذيل الزم الثنويةَ فقال إن النور والظلمة لو كانا متباينين لذاتيهما ثم امتزجا لذاتيهما ولم يكن للامتزاج معنى وراء الذات بل هو عين الذات. وكذا التباين كان عين الذات يجب ان يكون الامتزاج هو التباين والتباين 5 هو الامتزاج. والزم النظامَ في زعمه ان طول الشيء هو الشيء وعرضه هو ايضا ان يكون طوله عرضه وعرضه طوله. فعلى هذا يلزمه ان يكون علمه تعالى قدرته وقدرته علمه. وكذا هذا في الحياة والبقاء والسمع والبصر. واذا لزم هذا فقد لزم ان يكون الله تعالى عالما بما به يقدر وقادرا بما 10 (٨٦-/س) به يعلم وهو محال في الشاهد / فكذا في الغائب لوجوب التسوية بين الشاهد والغائب في المكنات والممتنعات. ولان العلم لو كان هو القدرة لكان ما تعلقت به قدرتُه معلوما لتعلق ما هو العلم به. وما تعلق به علمه مقدورا لتعلق ما هو القدرة به لاتحاد في المتعلق، وارتفاع التضاد عن المتعلق به لتعلق العلم والقدرة باكثر 15 (٥١/١) الاشياء في حالة واحدة من غير/استحالة ولا منافاة بين كونه مقدورا وكونه معلوما وخروج العلم والقدرة من ان يكونا من المعاني الاضافية. ويلزم من هذا ان يكون ذات الله تعالى مقدورا له لكونه معلوما له او يخرج من ان يكون معلوما له لاستحالة كونه مقدوراً له وكلا القولين (٢) يحققه: ١ د مر ف ق، تحقيقه: ص ن (٣) لذاتيهما: س ص ق ن، لذاتهما: ١ د ف ٢٠ ــ لذاتيهما: لذاته ا. س. للامتزاج : الامتزاج: ن (۹) ۲... علمه: ا د س ف ق ص، حكمه: ن (۱۰) القدر: ۱ د س ف ق ص، يقدرو قادرا بما به يقدر: ن (۱۱) لوجوب: ۱ د س ف ق ن، لوجرت: ص (٠) وما تعلق به : د س ف ق ص، ـــ: ا (١٦) في: من: ا (١٨) ٢ ـــ له: ـــ : س

\_ YV· \_



كفر. وكذا افعال العباد ينبغي ان تكون مقدورة لله تعالى لكونها معلومة له او لاتكون معلومة له لخروجها من ان تكون / مقدورة له على اصله. (١ ٥أ/أ) فان قال بالاول تُقد ترك مذهبه في خلق الافعال. وإن قال بالثاني فقد كفر. وإن لم يقل بهما ناقض. وكثير من اصحابنا يجعلون هذا الكلام ابتداءَ دليل في المسألة، فيقولون - 5 لو كان تعالى عالما بنفسه قادرا بنفسه لكان قادرا بما به يعلم وهو محال. ويقررون على ما مرّ وبالله العصمة. والثالث ان علم الله تعالى / لو كان هو الذات والذات هو الحي الباقي (٢٩أ/د) القادر السميع البصير الخالق البارئي المصور المدبر لكان العلم الموصوف (۲۹ ب/ف) 10 بهذا كله. وكذا القدرة والحياة والبقاء والسمع / والبصر. وهذا خروج عن قضية العقول. ولهم اعتراضات على ما افسدْنا به مذهب أبي الهذيل تركنا ذكرها كراهية التطويل ولان العلم / بدفعها يحصل عند (٨٥أ/ص) الوقوف على حل شبهاتهم في مسألة القرآن. ان شاء الله تعالى. واعترض النظام وقال ان قولنا انه تعالى عالم اثبات الذات / ونفى الجهل. (٧٢أ/ق) 15 وضرار يقول هو نفى الجهل. وهذا ايضا فاسد. لانه ان نقل

> (٢) على: د س ف ق ن، ...: ا (٤) في خلق الأفعال: د س ص ف ق ن، ...: ا (٦) كثير: د س ص ف ق ن، ...: ا (٦) كثير: د س ص ف ق ن، كذا: ا. يجعلون: ا د س ف ق، من يجعل: ص ن (٨) على ما: د س ص ف ق ن، بما: ا (٠) بالله العصمة: الله الموفق: س ق (١٠) الخالق الباري المصور المدبر: د س ص ف ق ن، بما: ا (١) بالله العصمة: الله الموفق: س ق (١٠) الخالق الباري المصور المدبر: د س ص ف ق ن، بما: ا (١) بالله العصمة: الله الموفق: س ق (١٠) الخالق الباري المصور المدبر: د س ص ف ق ن، بما: ا (١) بحيراض ف ق ن، بما: المحمد الله الموفق: س ق (١٠) الخالق الباري المصور المدبر: د س ص ف ق ن، بما: ا (١) بمان بما: المحمد الله الموفق: س ق (١٠) الخالق الباري المصور المدبر: د س ص ف ق ن، بما: ا (١) الخالق الباري المصور المدبر: د س ص ف ق ن، بما: ا (١) المحمد المان بما: المحمد الله الموفق: المان المحمد المان بما: المحمد المان بما: المحمد المان المحمد المان المحمد الما: المحمد المان المحمد المان المحمد المان المان المان المحمد المان المحمد المان المحمد المان المحمد المان المحمد المان المان المحمد المان المحمد المان المحمد المان المان المحمد المان المحمد المان المحمد المان المحمد المحمد المان المحمد المان المحمد المان المحمد المان المحمد المان المان المان المحمد المان المحمد المان المحمد المان ال مان المان المان



تبصرة الأدلة

(۸۷أ/س) عن حد الوصف / الى اللقب فاللقب او العلَم لايدلان الا على اللذات. وان بقى.حقيقة فهو موضوع لاثبات ماخذ الاشتقاق وهو العلم.

وان زعم ان هذا الاسم ماوضع الالنفي الجهل وما وضع لاثبات معنى. فهذا منه تجاهل محض. فان الحركة ثابتة والجهل عنها منتف ولا يقال لها عالمة. فان سلم انها ليست بعالمة فقد ناقض وبطل سعبه وان ارتكب 5 وسماها عالمة، فقد احال وتجاهل. ويلزمه على هذا ان يكون الجهل علما لان الجهل ثابت والجهل عنه منتف.

وكذا كل عرض وجماد في الدنيا. وكذا هذا في القادر والسميع والبصير. فيكون كل جماد وعرض موصوفا بهذه الصفات لثبوت ذواتها وانتفاء اضداد هذه الصفات كالعجز والصمم والعمى وغير ذلك عنها فيكون 10 كل عجز قادرا وكل موت حيا وكل صمم سميعا وكل عمى بصيرا بل كان كل شىء منها حيا قادرا عالما سميعا بصيرا لانتفاء اضدادها عنه. وينبغي على هذا ان يصح من كل جماد وعرض فعل محكَم متقَن لكونه حيا قادرا عالما.

فان سلم هذا فهو تجاهل ومكابرة. وان منع لزمه أن يقول بامتناع ذلك 15 على الله تعالى وان كان حيا قادرا عالما. ثم يقال له لما كان ثبوت العلم للباري جلّ وعلا محالا كثبوت الجهل.

 (۱) فاللقب: د ف ق، واللقب: ۱ ن، ...: س. او العلم: والعلم: ف ق (۲) بقى: ۱ د س ف ق، نفى: ص ن (۷) علما: ن عالما: د س ف ق، (۱۰) وغير ذلك: د س ف ق، ...: ۱ ص ن (۱۲) كان: د، ... ا س ص ف ق ن، قادرا: د س ف ق، ....: ن (۱۳) ينبغي: ۱ د س ف ق ن، ينتفي: ص (۱۳) على هذا ان يصح: ۱ س ص ف ق ن، ان يكون صحيحا على هذا: د. (۱۲) العلم: ۱ د س ف ق ن، لم يعلم: ص

- 777 -



أبو المعين النسفى . ثم قلتَه انه عالم واردت به نفى الجهل الذي يستحيل ثبوته له فهلا قلت انه جاهل واردت به نفى العلم الذي يستحيل ثبوته له. اذ لافرق بينهما عندك لان استحالة ثبوت العلم لله تعالى كاستحالة ثبوت

اد لافرق بينهما عندك لان استخاله لبوك العدم لله لعالى فالملكون ببوك الجهل عندك. فالقول بجواز احدهما يوجب القول بجواز الاخر. وكذا 5 هذا في الميت والعاجز والاصم والاعمى فان ارتكب هذا كله فقد كفر باجماع العقلاء.

ويلزمه ايضا-ان يكون كل جماد وعرض عالما جاهلا قادرا عاجزا حيا ميّتا سميعا اصمّ بصيرا / اعمى / وهذا تجاهل. وان امتنع عن تسمية الله (٢٩ب/د) تعالى جاهلا ميتا عاجزا اصمّ اعمى فقد ناقض افحش مناقضة. (٢٧ب/س)

10 ثم يقال له ان اهل اللغة وضعوا الاسامي المشتقة عن المعاني لاثبات تلك المعاني لا لنفي اضدادها. وكان انتفاء اضدادها ضرورة ثبوت هذه المعاني لا لانه مدلول اللفظ. فاذا لم يثبت العلم / لاينتفي الجهل وان سمى عالما (٥٠-/أ) لما ان انتفاءه بثبوت العلم لا باطلاق اسم العالم.

الا ترى أن العلم بمعلوم لو ثبت لواحد منا لانتفى عنه الجهل به ولو

15 لم يثبت العلم به لما انتفى عنه الجهل وان سميناه عالما / فدل هذا ان (٧٠أ/ف) ما ذهب اليه في غاية الفساد ثم على قول ما زعم ينبغي ان يقال ان الله تعالى اسؤد ابيض متحرك ساكن مجتمع مفترق حلو حامض لانتفاء اضداد هذه

(۱) فهلاً قلت... ثبوته له: ۱ س ص ف ق ن، ...: د (٤) احدهما: هذا: س (۷) حيا ميتا: د س ف ق، ...: ن (٩) جاهلا ميتا: جاهل امتنا: ص (۱) کان: کذا: ن (۱۲) سمی: د س ف ق ، کان: ن .لما: ۱ د س ف ق ن ... ص (٥٠) هذا: ۱ د ف ق س، هذا علی: ص ن. في: د س ف ق، ...: ن (١٦) قول: ۱ س ق، قود : ف ن، فود : د ص. ينبغي: ۱ د س ف ق ن، يتفيي: ص

- 111 -





5

فقد رجعوا الى مذهب ابي الهذيل وقد ابوه وتركوه لوقوفهم على ما ابطلنا به مذهبه. فان قالوا انكم اذا قلتم ان الله تعالى قديم أاثبات هو أم اثبات معنى. فإن قلتم: إنه اثبات فيقال لكم أإثبات ذات أم إثبات معنى فان قلتم اثبات ذات فهو غير مستقيم. لان قول من يقول ليس بقديم ليس بنفي للذات. وان قلتم انه اثبات معنى فان مذهبكم يبطل. لانكم تقولون ان علمه قديم وكذا كل صفة والصفة لايوصف بما هو صفة معنى فكل عذر لكم في هذا فهو عذرنا في المختلف فيه. قلنا إن قدماء اصحابنا رحمهم الله، يقولون ان قولنا قديم اثبات للذات وصفة القدم كما في العالم وهؤلاء امتنعوا عن اطلاق اسم القديم على الصفات. وان 10 كانت ازلية ويقولون إن الله تعالى قديم بصفاته فاندفع الالزام عن هؤلاء. ومن اصحابنا رحمهم الله، من يقول القديم ما ليس لوجوده ابتداء فهو اسم للذات باعتبار نفى الابتداء فيكون الاسم لاثبات الذات ونفى البداية عنه. فاذا قلت ليس بقديم فقد نفيت نفي البداية عنه فبقيت البداية ثابتة وهذا الاسم يطرد في كل ما انتفت / عنه البداية بخلاف ما يقوله النظام في (٧٠-/ف) 15 العالِم وساير الصفات. فان هناك ثبت أن الاسم في الشاهد موضع لاثبات المعنى لا لنفي المعنى. وكذا لايطرد الاسم في كل ماثبت انتفى / جهله. وهاهنا الامر بخلافه (٧٢أ/ق) / على ان / هؤلاء يفسرون مذهبهم فيقولون معنى قولنا القديم ما ليس (١ ٥أ/ل) (۸۸ب/س) لوجوده ابتداء ليس هو لنفى البداية. (٢) أ ائبات س ن، اثبات: ف ق، (٣) أ إثبات: ن، اثبات: س ف ق (٥) للذات: ا د س ص ن، الذات: ف ق (٧) عذرنا: د س ف ق، عذر يابي: ن (٩) القدم: ا ف س، للقدم: د، العدم: ن ص، القدوم: ق (١٠) فاندفع: د س ف ق ن، واندفع: ا (١٥) قلت: س ف ق، قيل: د ن ف (هامش) (۱۲) ثبت: ا د س ف ق، یثبت: ص ن (۱۷) ماثبت: د ف، ثابت: س ق ن هاهنا هنا: ١ (١٨) القديم: قديم: س

- 110 -



بل مرادنا من هذا انه لايتوهم لوجوده ابتداء الا وهو موجود قبله حتى لاينتهي الوهم الى وقت الا وهو موجود قبله الى ان يتناهى الوهم ولايبقى. (٥٢-١٧) فاذأ اسم القديم. / على هذا التفسير اسم لوجود خاص وهو موجود غير متناه بخلاف العالم فانه اسم لاثبات ماخذ الاشتقاق على ما مر وهذا فرق ظاهر. ومن اصحابنا من يقول ان القديم هو المتقدم في الوجود على 5 غيره. فكل ما تقدم وجوده وجود غيره كان هو بمقابلته قديما. ولهذا يقال هذا بناء قديم وشيخ قديم. ويقال في المثل السائر الشر قديم (٨٠ب/د) فكان هذا الاسم من قبيل الاسماء / الاضافية الثابتة باعتبار مقابلة الغير هذا هو حقيقة اللغة. فانه مأخوذ من التقدم وهو متعلق بغيره. الا ترى انه يتصف بالمتقابلين جميعا فيقال زيد متقدم على عمرو ومتأخر 10 عن عبد الله كما هو خاصية المتضايفين فيكون اثباتا لوجوده في وقت لم يوجد فيه ما تضايفه فيكون من باب الاضافة فلا يكون مقتضيا معنى غير أن الاسم لايستحق الا باعتبار ذلك الغير. وبالنفي ينتفى المقابل لاذاته كما يقال زيد ليس بأب لايكون هذا نفيا لذاته بل نفيا لما يقابله الذي لاجله يستحق اسم الاب، وهو الابن. هذا هو 15 حقيقة هذا الاسم لغة.

(۱) قبله ـــ: ن (۲) ينتهي: ا د س ف ق ، يتناهى: ص ن (۰) الى وقت ـــ: ن (۳) موجود: د س ق، وجود: ا ف ص ن (٤) العالم: ا د س ف ق ن، القائم: ص (٥) يقول: قال: س . فكل: وكل: ق (٦) وجوده: د س ف ق ص ن، ـــ: ا (٧) قديم: ا د س ف ق، القديم: ص ن (٨) الغير: ا د س ص ف ق، العين: ن. قبيل: قبل: س (١٠) ومتأخر: ا س ص، متأخر: د ف ق ن. (١١) المتضايفين: + كالقرب والبعد: ا ق (١٤) بالنفى: بالنافى د (١٥) ٢،١ نفيا: ا د س ف ق ، نعتا: ص ن



ثم يستعمل فيما هو المتقدم في الوجود على كل محدث. وعلى هذا يسمى الصفات ايضا قدماء واسم العالِم ليس من قبيل هذا الاسم لكونه من باب الاسامي المأخوذة عن المعاني دون المتضايفات. فمن اعتبر بعض هذه الاسامي ما لبعض ولم يهتد الى حقيقة كل اسم وخاصية كل قسم منها 5 فهو قليل الحظ من المعرفة بالحقائق. وربما يعترضون ايضا فيقُولون ان صفة العلم عندكم باقية في الغائب أفاثبات ذات هذا ام اثبات معنى / ويسوقون الكلام على ماساقوا في القديم. (٨٩أ/س) والجواب عنه أن قدماء إصحابنا يمتنعون عن القول بان شيئا من صفاته باق بل يقولون: ان الله تعالى باق بصفاته ولا يتوجه عليهم الالزام. 10 ومنهم من يقول هذا الاسم اثبات للبقاء غير ان علمه تعالى باق ببقاء قائم بذات الباري. فهؤلاء ايضا قد تفصّوا عن عهدة الالزام. ومنهم من يقول هو باق ببقاء هو ذاته. فكان علمه علما للذات بقاء لنفسه. فلا يفسد هذا بما يفسد به مذهب ابي الهذيل. لانه جعل علم الله تعالى ذات الله تعالى. وما جعل الذات علما / وهذا تناقض. وهؤلاء (٧١أ/ف) 15 من اصحابنا رحمهم الله لما جعلوا بقاء العلم نفس العلم، جعلوا نفس العلم بقاء وسنكشف عن حقيقة هذا الكلام اذا / انتهينا الي اجوبة شبهات (٧٣-)) الخصوم ان شاء الله تعالى.

> (۱) هذا: د س ف ق ن، ...: ۱ (٤) ما: ۱ د ف ق، با: س ص ن (۲) افائبات: د ف ق، او اثبات: ۱ س، اثبات: ص ن (۸) عن: ۱ س ف ق ن، ...: د (۱۱) تفصّوا: ۱ س ف ق، نقضوا: ص، يعصوا: د ن (۱۲) فكان: د س ق ن، وكان: ف. فلا: س ف ق، ولا: ن (۱٤) تناقض: ۱ د س ف ق ص، يناقض: ن. هذا: هذا هو: ق



ولايقال ان الله تعالى وصف القرآن بانه مجيد وان لم يكن المجد معنى قائما به لاستحالة قيام الصفة بالصفة. لأنا نقول اراد بالمجيد المجد مجازا. لانه مجد لمن تمسك به ولا كلام في (٢٢٠/ص) الالفاظ المجازية. وفيما نحن فيه الامر بخلافه. ثم يقال لهم: الموافقة بين (١٨أ/د) ذات/ الله تعالى وبين العلوم اكثر / أم الموافقة بين العلم والجهل. فان قالوا بين ذاته وبين العلوم احالوا لان العلم والجهل كل واحد منهما فان قالوا بين ذاته ومفتقر الى محل. وكل واحد منهما في الشاهد/من من الضمائر ولا موافقة بين ذات الله تعالى وبين العلم مواجهل كل واحد منهما بنس الضمائر ولا موافقة بين ذات الله تعالى وبين العلم بوجه من الوجوه. ثم لما استحال أن يَعلم بالجهل ويصير الذات به عالماً فلان يستحيل ان يعلم بذات الله تعالى ويصير الذات به عالماً فلان يستحيل ان البارئي وبين علومنا مخالفة. ومع ذلك جاز لكم ان تقولوا انه عالم بعلم البارئ وبين علومنا مخالفة. ومع ذلك جاز لكم ان تقولوا انه عالم بعلم

كما يعلم المحدَث بالعلم، وان لم يكن بين العلم القديم والعلم المحدث (٥٢/ﻥ) موافقة. فكذا جاز لنا ان نقول / انه يعلم بذاته وان لم يكن بين ذاته (٨٩/س) وبين العلم المحدث موافقة.

(٨٩ب/س) /قلنا قولكم ان علمه مخالف للعلوم كما ان ذاته يخالفها مناقضة لانه علم 15 فلو خالف العلوم لخالف نفسه.

فان قالوا: هل يخالف علمه العلوم المحدثة قلنا من حيث انه علم، لا لان حقيقة ما يستحق ان سمى به علما كانت موجودة في الشاهد والغائب. ولايجري فيها المخالفة ولو جرت فيها المخالفة لم يكن المباين المخالف للعلم (٢) لا: دس ف ق، له: ن (٤) العلم: دص ف ن ق س، العلوم: ١ (٥) كل: وكل: ص. ومستحيل: ١ دس ف ق، مستحيل: ص ن (١١) بعلم: ١ دس ف ق، يعلم: ص ن (١٣) بين ذاته ... المحدث: س ن ، بين العلم المحدث و (بين: ق) الذات: د ف ق (١٥) قلنا قولكم: ١ ف ق س ص ن، واما قولكم: د (٠) علم: د س ف ق ص ن، يعلم: ١



فيما صار به علما مستحقا اطلاق اسم العلم عليه فبطل هذا الالزام وصح ما الزمناهم يدل عليه انه لو كان عالما لنفسه وقادرا لنفسه لكان قادرا بما به يعلم وهو محال فاسد على ما قررنا في ابطال كلام ابي الهذيل. 5 والله الموفق.

فلما انتهت نوبة رئاسة المعتزلة الى ابي هاشم ورأى تحير سلفه، بذل دينه وعقله في نصرة مذهب المعتزلة. ولم يبال عن التجاهل وتصيير نفسه ضحكة للخلق في ترويج ما هم عليه من الباطل في نفي الصفات الذي هو عندهم توحيد كما لم يبال عن الانسلاخ عن التوحيد وتصويب الثنوية

10 في مسائل التعديل والتجوير التي هي عندهم العدل ويسمون انفسهم اهل عدل وتوحيد لايوصل اليه الا بالتجاهل وعدل لايوصل اليه الا بابطال التوحيد

وتصويب الثنوية لقليل فخر من تمسك بهما كثير مثالب من دان بهما ظاهر فساد عقيدة من اعتقدهما. ونسأل الله العصمة عن الضلال.

15 والخروج عن مقتضى العقول وموجب ما صح من الاصول لعمى يعترينا وصمم يخالفنا / لحب الباطل والميل بهوانا الى الضلال. (٢٩)ف) فاعترض على هذا الدليل بان قال ان / قولنا عالم في الشاهد والغائب (٢٤أ/ق) جميعا اثبات لحال يخالف بها الذات ذاتا / ليس بعالم فالعالم عالم لتلك (٨٠/د) الحال وكذا الحي والقادر والسميع والبصير.

إلى علما: اف ق ن، عالما: د س (٦) تصيير: د س ف ق ن، تصير: ا ص (٨) الثنوية: ا س
 د ف ق، الثنوية لعنه الله ولعنهم: ن ص (٩) التجوير: ا س ص ف ق ن، التحويل: د (١٤) ٢،١
 بهما: ا د س ص ف ق، بها: ن. مثالب: مناسب: ص. اعتقدهما: ا س د ص ف ق، اعتقدها:
 ن (٥٥) لحب: ا د ق ن، يحب: ص، بحب: س (٠) الميل: د ف ق س ن، ...: ا. بهوانا: بهوايا:
 س (٦٦) ان: د س ف ق، ...: ن (١٧) لحال: ا د س ف ق ن، ...: ص. (١٧) بها: بهذا: م س



۰.

.

.

.

- 11. -



واما بالوجوب بان يقال هذا يتنوع الى كذا وكذا وكذا. ولا وجوب للاول والثاني. والثالث واجب او واجب ان يكون علة. فاما اذا استوت الاقسام كلها في الامتناع فتعيينُ البعض للثبوت او تعليق الحكم به وابطال الاقسام الاخرمع مساواتها الاول في المعنى جهل محض وهو في هذا الكلام ابطل قسمين تصور عنده امتناعهما وعين الثالث 5 وهو القول بالاحوال من غير بيان امكانه، بل امتناع ماذكر من القسمين لو ساعدناه وجرينا معه على طريقة المسامحة كان ثابتا بالدليل وامتناع ما ارتضاه مذهبا لنفسه وعينه / لعقيدته ثابت بالبديهة بل هو بمحل لو (٥٣أ/ن) صح فلا اصح اذا من مذاهبه المغالطية المتجاهلة من السوفسطائية / من (٩٠/س) 10 اثبات الواسطة بين الوجود والقدم والسلب والايجاب كالمذكور ولا مذكور وغير ذلك فتعيينه للثبوت مع امتناعه ورد غيره مع مساواته مارده تحكم يقابله خصمه بمثله. ويقول لما ثبت امتناع هذا القسم اعيّن قسما اخر سوى ما عيّنته وكان خصمه اسعد حالا منه لخروجه عن التجاهل وانكار الحقائق والعناد الى 15 الجهل والغلط. فعلم بما بينا جهله بشريطة الاستقراء. وبالله نعتصم ثم نشتغل ببيان فساد كلامه. فنقول له خذ من خصمك مثل ما اعطيته والتزم منه مثل ما الزمته (۱) بالوجوب: ا س ص ف ق ن، بالوجود: د. يتنوع: ا د ص ن، متنوع: س ف ق، (۲) علة: ا د س ف ق ن، علمه: ص (٣) فتعیین: ف ق ن، فتعین: س (٤) مساواتها: اس ص ف ق ن، مساواته: د (٥) تصور: ا س ص ف ق ن، وهو تصور: د (٠) عنده امتناعهما: ا س ص ف ق ن، عند امتناعها: د (۷) لو: و: ق (۰) ثابتا: ا د ف س ق، ثباتا: ص، بیانا: ن (۹) مذاهب: ا س ف ق، المذاهب: د، مذاهبه: ن`. المغالطية: د س ص ف ق ن، المغالطة: ا (١٠) كالمذكور: د ف ق س، والمذكور: ن (١٢) يقابله: ا د س ف ق ن، مقابلة: ص (١٣) اعين: ا د س ف ق ن، اعنی: ص (۱۵) نعتصم: ا س ص ن، العصمة: د ف ق. بشريطة: ا د س ف ق ن، لشريطة: ص (۱۷) منه: اس ص ف ق ن، منك: د ۲ ــ مثل ـــ: د ن، الزمته س ف ق، التزمته: د ن

- 141 -



فانه يقابلك ويقول لك لو لزمني اذ جعلته عالما لذاته ان اقول باشتراك (٧٢أ/ف) الذوات / او اذا جعلته عالما لمعنى / ان يشترك فيه المعاني يلزمك اذا جعلته عالما بحال ان تشترك فيه الاحوال فيصير عالما بالحال التي يصير بها قادرا واسود بالحال التي يصير بها حيا. ولو قلت ليست الاحوال متجانسة قيل لك ليست الذوات متجانسة ولا 5 المعاني متجانسة فيجب بجميعها ما يجب بآحادها. فان قلت لايصير عالما بحال مطلقة بل بحال تمتاز بها الذات عن ذات ليس بعالم. يقال لك لايكون عالما بمطلق المعنى بل بمعنى هو علم يتبين به المعلوم على ما هو به وينجلي. 10 وعلى قول سلفك لايكون عالما بذات مطلق بل بذات يمتاز به عن ذات (۲۸ب/ص) / ليس بعالم. ثم يقال لك هذه الحالة راجعة الى الذات ام الى معنى وراء الذات. فان قلت هي راجعة الى الذات فقد التحقت بسلفك وان قلت هي راجعة الى معنى وراء الذات فقد انقدت للحق ولم يُجْدِ لك التجاهل نفعا وان 15 قلت ليست براجعة إلى الذات ولا إلى معنى وراء الذات، فقد احلت. (٢) او اذا: ا س ص ق ن، واذا: ف، او اذ: د (٣) ; نال: د س ف ق ن، لحال: ص. المعالي ... تشترك فيه: د س ص ف ق ن، ـــ: ا (٥) ١ ـــ متجانسة: ا د س ف ق، متجاهلة: ص ن. قيل ... متجانسة: د س ف ق ص ن، لا الايكاني: ا (٥) الذوات: الذات: س. (٦) بجميعها: ا س ص ف ق ن، جميعًا: د (٩) بمطلق المعنى: د س ص ف ق ن، بمعنى المطلق: د ينجلي: ا د ص ف ق، يتجلي: س ن (١١) يمتاز (ممتاز: س) به (بها: ن): ا د س ف ق ن. مطلق: ا س ص ف ق ن، مطلقا: د (١٤) ١- هي: د س ص ف ق ن، ـــ: ا (١٥) للحق: ا س ف ق د، الى الحق: ص ن نفعا: دس ص ف ق ن، دفعا: ا. براجعة: راجعة: ص ن



- 787 -



(۱) فتلتحق: ۱ د س ف ق، فتحلق: ن، ملتحق: ص. جميع: د س ف ق، ...: ن (۲) او لاتجوز: د س ف ق، اذ لايجوز: ن ۲... تجوز: د س ف ق، يجوز: ن (۳) باهل: ۱ د س ف ق، اصل: ص ن (٤...٥) التي بها يصمر ... وكذا الحال: د س ف ق، ... : ن (٧) فلا: س د ف ق، ولا: ن الذات: س ف ق، ... ن (٨) والحال: س ف ق ن: هو الحال: د (٩) الحال: س ف ق، الحالة: ن (١٠) كذا: س ف ق ن، كذلك: د (١٥) الملحد: د ف ق ن، المحل: س . والا: د س ف ق، ... ن . ((٢) كل: ۱ د س ف ق، ... ن . افساد ... ص (٠) البدائه: ف ق، البداية: س ن . د. (٢) طريقة: د ف ق ن، طريق: س. (٨) لنا: ۱ د س ف ق ن، اما: ص. هي: هدا: د ن . د. (٢) ما: ص. هي: هذا: د



احدهما انا اذا شاهدنا شيئا يدل ذلك على وجود غير غائب عن حواسنا (٣٩١/ص) كدلالة الدخان على النار ودلالة البناء / على الباني. والثاني انا اذا علمنا تعلق شيء بشيء تعلقا لا انفكاك بينهما ورأينا استحالة اضافة ما يجري منهما مجرى الحكم للاخر الى غيره ثم ثبت عندنا بالدليل ثبوت احدهما في الغائب علمنا بثبوت الاخر ضرورة. -5 مثاله: إنا لما شاهدنا جسما مضيئا محرقا دائم الحركة، وعلمنا أنه نار ثم ثبت عندنا ان ببغداد نارا بدليل عرفنا انه جوهر مضيء محرق دائم الحركة واذا شاهدنا جسما متحركا او اسود وعلمنا انه كان متحركا لقيام الحركة به واسود لقيام السواد به ثم علمنا بدليل قام أنَّ في الغائب متحركا علمنا 10 ان الحركة كانت قائمة به وكذا الاسود مع قيام السواد به. وهذا لان قيام الحركة بالجسم علة لاستحقاقه الاتصاف بكونه متحركا. لان قيام الحركة لاينفك عن اتصاف المحل بكونه متحركا. اذ لايتصور قيام حركة بمحل لايكون المحل متحركا بها ولا وجود متحرك لاقيام للحركة به فوجد الاطراد والانعكاس اللذان/هما شرطان في العلل العقلية. (٨٢أ/ڊ) 15 وتستحيل إضافة كونه متحركا إلى غير الحركة التي قامت به يظهر ذلك عند سبر الصفات القائمة بالمتحرك. فإنه يتصور وجود كل منها ولا اتصاف للجسم بكونه متحركا وبهذا يقع الفرق بين وصف العلة الجاري مجرى الحد والخاصية الشاملة (۱) ذلك: د س ف ق، ـــ: ن (۲) مثاله: ا د س ف ق : لامثالنا: ن، مثالنا: ص (۰) وعلمنا: ا سع ص ف ق ن، علمنا: د (٩) قام: د ف ق ن، قيام: س (١٢) اذ: د س ف ق، و: ڶ. بها: د س ف ص ق ن، كليهما: ا (١٦) بالمتحرك: د ص س ف ق ن، والمتحرك: ا (١٨) الشاملة: س ص ف ق ن، السالمة: أ



٥٢ أ/أ) للاشخاص والازمنة جميعا كقوة الضحك / في الادمي. (٧٥ب/ق) وبهذا عرفنا ان البارئي جل وعلا ليس بجسم لان كون القائم بالذات / (٩٢أ/س) في الشاهد جسما / تعلق بالتركب تعلقا لا انفكاك بينهما وعرف استحالة اضافة كونه جسما الى غير التركب بسبر الصفات فعرفنا ان وجود احدهما وهو كونه جسما في الغائب يوجب وجود الاخر. وهذا اصل 5 لا وجه لمن عقل وانصف ولن يكابر لانكاره واذا تمهدت هذه القاعدة فىعد هذا. نقول انا رأينا في الشاهد دوران كونه عالما مع العلم وجودا وعدما وطردا (٧٢أ/ف) وعكسا ورأينا ان اضافة كونه عالما الى غير العلم مستحيل / فوجبت التسوية في ذلك بين الشاهد والغائب فتجويز عالم في الغائب لا علم 10 له كتجويز علم لذات لايكون به عالما او كتجويز متحرك في الغائب لا حركة له او اسود لاسواد له. وقد ساعدتنا المعتزلة على هذه الجملة في مسألة الجسم على المجسمة ثم ناقضت في هذه المسألة، وساعدتنا المجسمة على هذه الجملة في هذه المسألة ثم ناقضت في مسألة الجسم فينتقض كل كلام للمعتزلة على 15 المجسمة بهذه المسألة وصاروا مبطلين تلك المسألة على انفسهم بهذه (٤ ٥أ/ن) /المسألة فانه لما جاز وجود عالم في الغائب ولا علم له مع ان تعلق العلم بكون الذات الذي قام به عالما تعلق العلل بالمعلول على مامرّ (۱) والازمنة: س ص ف ق ن، في الازمنة: د، والادمية: ا (٣) التركب: د س ف ق، التركيب: ن (٤) التركب: ١ د س ص ق ن، المتركب: ف (٠) بسبر: د س ف ق، بسير: ن، لسير: ص، بسبق: ا (٨) وطردا: د س ف ق ص ن، فطردا: ا. عالما: ا س ص ف ق ن، علة: د (٩) عالما: ا س ص ف ق ن، علما: د. کتجویز: د س ف، لتجویز: ن ق ص (۱۳) المجسمة: ا د ف س ق، المتجسمة: ص ن (١٤) هذه المسألة: د ف ق، هذه : س، المسألة: ن (١٦) وصاروا: ا س ص ف ق ن، فصاروا: د (۱۷) علم: ا د ف س ق ن، نسلم: ص

- 777 -



بالتجسيم، أبطل فيه كل كارم للمعتركة بمسائة الطلقات. ثم من وقف على هذه الجملة امكنه دفع كل كلام للمعتزلة على هذه الطريقة باهون سعى فمن اسئلتهم انهم:

15 يقولون كل موجود في الشاهد محدث وكل محدث موجود ومع ذلك الغائب موجود وليس بمحدث، وعين هذا الكلام يتوجه عليهم للمجسمة فما انفصلوا به في تلك المسألة فهو انفصالنا في هذه المسأله.

(۱) مراعاة: ا د س ق ص، مراعات: ن. الذائب: ا د س ف ق ن، الغالب: ص (٥) ومتحركا: ا س ص ف ق ن، متحركان: د (٨) بصناعة: د س ف ق، بصنعة: ن. عليه: ا س ص ف ق ن، عنه: د. معتزلى شيئا: ا د س ف ق، معترى: ص ن (١١) الروندي: ا د ف س ق، الراوندي: ن. صحح: ا س ق ف ن، صح: د (١٢) كل: ا س ص ف ق ن، ...: د، للمعتزلة: ن، المعتزلة: س ف ق (١٢) دفع: ا د ف س ق، رفع: ص ن. كل: اد س ف ق ن، ...: ص للمعتزلة: س ق ن، المعتزلة: ف (١٤) اسئلتهم: ا د س ف ق.ن، اصولهم: ص (١٥) وكل محدث: ا س ص ف ق ن، ...: د





أبو المعين النسفي فلو اثبتنا الصفة للغائب لكان جوهرا فعين هذا الدليل الذي ترومون به صحة مذهبكم موجب بطلانه. والجواب عنه انه ماكان جوهرا لقبوله الصحة بل لكونه اصلا لتركب الاجسام فلم تستحل اضافة كونه جوهرا الى غير قبول الصفات. 5 ومنها قولهم ان لاصفة في الشاهد الا وهو عرض ولا عرض الا وهو صفة / فان تمسكتم / بدليلكم لزمكم كون صفات الله تعالى اعراضا (٧٠أ/ص) وانتم تأبون هذا. بل هو قول بعض الكرامية وان منعتم كونها اعراضا (٨٤أ/د) ابطلتم دليلكم. والجواب عنه ان الصفة في الشاهد ما كانت صفة لانها عرض بل لانها 10 توجب تميز الذات الموصوف بها عن ذات لايوصف بها / والعرض ماكان (٤ ٥أ/ن) عرضا لانه صفة بل لانه مما يعرض الجوهر ولا يدوم ولهذا سمي ما لادوام له من الاعيان عرضا تشبيها بالاعراض على ما مر في باب تحديد الاعراض في اول الكتاب. وجميع ما يموّه المعتزلة على الضعفة يخرج على هذا الاصل من نحو قولهم. 15 لو كان لله تعالى علم لكان مستحيل البقاء ولكان عرضا ولكان من جنس الضمائر والاعتقادات ولكان ضروريا او مكتسبا ولا يعقل علم يخرج (۷۲*ب|ق*) / عن هذه المعاني. فانا نقول العلم ما كان علما لانه مستحيل البقاء لمشاركة الجهل وجميع الاعراض اياه فيه. وليست بعلم ولا لانه عرض لهذا إيضا ولا لكونه 20 من جنس الضمائر والعقائد. (١) فلو: ا د س ف ق ن، فهو: ص هذا: ذلك: ف (٤) اضافة: ا س ص ف ق ن، اضافة صو: د (٦) كون: ا د س ف ق ن، ان: ص (٧) انتم تابون: ا د س ف ق، انهم يابون: ص ن. بعض: د س ص ف ق ن، ـــ: ا (٩) عنه: ا س ص ف ق ن، عنهما: د(١٠) تميز: ا س ف ق، تمييز: د ص ن (١٢) الضعفة: ١ د س ف ق ن، الصيغة: حر (١٩) ايضا: د ف س، المعنى ايضا: ق، ...: ن

- 789 -





أبو المعين النسفى يدل عليه ان العلم لو انعدم عن القلب لايوصف الذات بكونه عالمًا. وإذا حصل في القلب يوصف به ونحق لم نشترط للاتصاف قيام العلم به بل شرطنا ان يكون للعلم عالم وللعالم غلم. فاذا العالم من له العلم لامن قام به العلم. فاذا قام العلم ببعضه كان العلم لكل الذات فاذا كل الذات له العلم فكان عالمًا. وقيام الصفة بالذات 5 لايشترط للاتصاف / لان الشرط هو القيام بل ليكون الوصف له. اذ (٢٠ /ص) لو قام في محل اخر اولا في محل لم يكن الوصف له. ولهذا ابينا ان يكون الباري جل وعلا مريدا بارداة حادثة لأ في محل كما ذهب اليه الجبائي وابنه لان الارادة لأتكون له لانعدام دليل الاختصاص. 10 فاما اذا قام العلم بالبعض كان علما لهذا الذات، لأن جميع الذات كان انسانا واحدا وعُداشيئا|واحدا بجعل الله تعالى كذلك، فوصف كل الذات بكونه عالما لأن له العلم. ولهذا / تسمى الذات في الاسماء / الاضافية كالاب والابن والزوج (٧٧أ/ق) والزوجة باعتبار ما ليس بقائم بذاته. فان الابن ليس بقائم بذات الاب (٩٧أ/س) 15 الذي سمى لاجله ابا. ولكن لما ثبت له دليل الاختصاص، سمى به. فكذا في هذه الاسماء فاذا لاانفكاك للعلم عن العالِم ولا للعالم عن العلم. ولا علم الالعالم ولا عالم بدون العلم. والمعتزلة يثبتون العالم بدون العلم اصلا. والى هذا الجواب ذهب كثير من متكلمي اصحابنا ويقولون ان نفع العلم ونقيضَةُ الجهل راجع الى 20 كل الذات وكذا القدرة والعجز والسمع والصمم والبصر والعمي وكذا البطش والمشي / الدليل عليه ان محالٌ هذه المعاني جعلت ملحقة (٥٥أ/ن) (۱) يدل: ۱ س ص ف ق ن، ...: د (۳) للعلم: ۱ س ص ف ق ن، لعلم: د، للاتصاف: د س ف ق ن، الاتصاف: ا ص (٤) فاذا : ا س ص ف ق ن، فاذا كان: د (١٧) ولا علم الا لعالم: د س ف ن، ــــ: ق (١٩) نقيضه: س ق ن، نقيضة: ف (٢١) الدليل: ا د س ف ق، والدليل: ص ن - 191 -



تبصرة الأدلة بالالات لكل البدن وجعل الموصوف بها كل البدن فيقال نظرت ببصري وسمعت باذني ومشيت الى فلان بقدمي وكتبت هذا الخط بيدى. وهذا جواب واضح وكثير من متأخرى اصحاب الصفات يقولون ان العلم في الحقيقة صفة الجزء الذي قام به. وكذا الكلام في القدرة والسمع والبصر فذلك الجزء هو العالم لا ماسواه من البدن وكذا 5 في جميع الصفات. وما يقال فلان عالم معناه عالم القلب الا ان ذكر القلب اسقط لوضوح المعنى طلبا للتخفيف كما هو دأب اهل اللسان حتى ان الصفة لو كانت (٨٥أ/د) تقوم ببعض الاعضاء ولسائر الاعضاء في كونها صالحة / لقبول تلك (٧٤ب/ف) الصفة مشاركة وإمكان / القبول لكل متحقق لابد من ذكر المحل لانعدام 10 دلالة التعين لدى الازدحام. فيقال فلان عظيم الراس او عظيم البطن وواسع الفم وعريض الجبهة وكذا يقال فلان نافذ البصيرة واسم الصدر صائب الرأي ماضي العزيمة قوى الصريمة شديد الشكيمة فكان الاعتراض على رأي من يجيب بهذا الجواب في غاية الوهاء. والله الموفق والمعين. ولنا ايضا طريقة دلالة المحدثات على الصفات وهي ان المفعول كما دل 15 (٤ ٥ب/أ) على الفاعل فمطلقه / يدل على القدرة وكونه محكما متقنا يدل على العلم. (٩٤ب/س) فان كل من رأى المفعول محكما متقنا / استدل بكونه مفعولا على قارة (۲) هذا: ق د ف، هذه: س، ...: ن (٤) به: د س ص ف ق ن، ...: ۱ (٥) فذلك: د ف س ق، فذاك: ن. هو: وهو: س (٥) لاما: د س ف ق ن، مالا: ا، الا ما: ص (٧) ٢ ــ عالم: د س ف ق، غالب: ن. القلب: د س ص ف ق ن، بقلبه: ا (٩) تقوم: ا د ف س ق، تتقوم: ص ن (۱۱) التعین: س ف ق، التعیین: د ص ن، الیقین: ا. لدی: ا د س ف ق، لذی: ص ن (۱۰)

ق ن، عطلقه: ا

في: ا س ص ف ق ن، و: د (١٦) كما: ا س ص ف ق ن، كلما : د. فمطلقه: د س ص ف



أبو المعين النسفى فاعلة عليه وبكونه محكما على علم فاعله به حتى ان من زعم ان دیباجا منقشا او دارا فاخرة فیها نقوش وتصاویر وهی مبنیة على غاية الاحكام والاتقان / نسج ذلك جاهل بصناعـة (٧أ/ص) النسج عاجز عنها. وُبنَى هذه جاهل بصنعة البناء عاجز عنها استجهل ونُسب اما الى الحماقة واما الى العناد والمكابرة، كما ان من زعم 5 ان ذلك كله حصل بنفسه من غير ناسج ولا بانٍ نسب الى ذلك ثم بعد هذه المقدمة كانت المعتزلة بين امور ثلاثة. اما ان يسووا / بين الشاهد والغائب في كل ذلك ويقولوا بان قدرة (٧٧ – (ق) الصانع ثابتة بدلالة المفعول وعلمه ثابت بدلالة احكام المفعول واتقانه. 10 كما ان ذاته ثابت بدلالة المفرولات عليه كما في الشاهد. وفي هذا ترك مذهبهم لكنه انقياد للحق واذعان للدليل واعتراف بثبوت المدلول عند قيام دليل ثبوته والتسوية بين الشاهد والغائب عند وجوب التسوية. واما ان يفرقوا بين الشاهد والغائب في كل ذلك ويقولوا بان المفعول وان دل على وجود الفاعل وقدرته، وإحكامه وان دل على علمه في 15 الشاهد ففي الغائب لايدل على شيء لاعلى وجود الفاعل ولاعلى قدرته وعلمه فينكرون الصانع وقدرته وعلمه فيلزمهم انكار الصانع وان وجد دلیل وجوده کما انکروا قدرته وغلمه وان وجد دلیل وجودهما. واما ان يسووا بين الشاهد والغائب في حق دلالة المفعول على الفاعل ويقروا بثبوت الصانع ويفرقوا بين الشاهد والغائب في حق دلالته (٨) الغائب: ا د س ص ف ق، الغائب عند وجوب التسوية واما ان يفرقوا بين الشاهد والغائب: ن (۱۰) المفعول: د س ص ف ق ن، المعقول: ا (۱۱) مذهبهم: د س ص ف ق ن، مذهب: ا. وني: اد س ف ق ن، ني: ص (١٢) وجوب: ف ق. وجود: د س ن، التسوية: المتسوية س (١٦) فینکرون: ۱ س ص ف ق ن، وینکرون: د - 197 -



على القدرة والعلم ويقولوا وان كان ذلك دليلا عليهما في الشاهد فليس بدليل عليهما في الغائب فيصيروا مناقضين من وجهين. احدهما بالتفرقة بين الدلالة على الذات والدلالة على الصفات. (٨٥-/د) والاخر بالتفرقة بين الشاهد / والغائب في الدلالة على الصفات (٥ ٩ أ/س) /ومتعلقنا في ذلك الاستدلال بالشاهد ووجوب التسوية بينه وبين الغائب 5 والاستدلال بالانقياد للدلالة على الذات والقول به. والله الموفق. واعتراض ابى الهذيل على هذه الطريقة والجواب عنه على ما مر. (١٧٥) فاما الجبائي ومن تابعه / من البصرين فانهم يقولون المفعول اذا كان محكما (٥٥ب/ن) يدل في / الشاهد والغائب جميعا على ما كان له فاعله عالما قادرا. وفي الشاهد كان الفاعل عالما قادرا بالعلم والقدرة. فكان المفعول المحكم المتقن 10 دليلا عليهما في الغائب كان عالما قادرا لذاته فكان ذلك دليلا على ذاته. والكعبي ومن تابعه من البغداديين يقولون الفعل المحكم المتقن يدل على ان فاعله عالم قادر فحسب ثم ينظر بعد ذلك فان كان الفاعل يجوز عليه الجهل والعجز علم انه عالم بعلم قادر بقدرة وان استحال عليه الجهل والعجز وجميع اضداد العلم والقدرة كان عالما بنفسه قادرا بنفسه. 15 (٥٥أ/أ) وابو هاشم ومن تابعه يقولون ان دلالة الفعل / على ان الفاعل





تبصرة الأدلة فان قلت هو دليل على الذات فحسب فهو فاسد لان مطلق وجود الشيء لايدل على صحة كونه فاعلا فان الجمادات والاعراض موجودة وليست بفاعلة ولابصالحة لحصول الفعل عنها. وان قلت انه دليل على ذات موصوف بصفة قيل هذه الصفة راجعة الى 5 الذات ام الى معنى وراء الذات. فان قلت راجعة الى عين الذات عاد الكلام الاول وصار دالاً على مطلق (٧٥ب/ف) الذات وقد ابطلناه. وإن كان راجعا إلى معنى وراء الذات فقد ثبت / ما قلنا وبطل سعيه. وإذا ثبت هذا في الشاهد ثبت في الغائب لان مدلول الدليل لايختلف 10 في الشاهد والغائب. ويقال لابي هاشم ان قولك ان الفعل المحكم دلالة على ان الفاعل له حال لكونه. عليها كان قادرا اقرار منك بثبوت القدرة. وكذا العلم لان الفعل اذا دل على تلك الحال وهي في الشاهد من مقتضيات العلم ولا يمكن ثبوتها في الشاهد الا بالعلم فكذا في الغائب تسوية بين الشاهد والغائب في تعلق المتلازمات بعضها ببعض فصار الفعل المحكم المتقن دليل الحال 15 والحال دليل العلم. (٨٦ب/د) ثم يقال له اذا كان / الفعل المحكم المتقن دليل حال لكون الفاعل عليها كان عالما وكانت الحال مدلولا عليها من جهة الفعل المحكم المتقن فهل

الحال معلومة ام لا.

(۲) بصالحة: ۱ د ن س، صالحة: ف ق، الصالحة: ص (٦) عين: ۱ د س ف ق ن، غير: ص (۷) راجعا الى معنى: د س ف ق ن، راجعة الى: ا (١٤) دل: د س ف ق، دل الدليل: ن ص (١٤) الغائب والشاهد: ف ق، الشاهد والغائب: د س ن (١٧) له: ا د س ف ق، ـــ: ن ص



أبو المعين النسفي فان قلت انها معلومة فقد تركت / مذهبك وان قلت انها ليست بمعلومة (٩٦أ/س) فقد هذيت. فان الحال لما كانت مدلو لا عليها وقد ظهر ما هو دليل عليها لابد من ان تصير معلومة. ولو جاز ان لايصير المدلول معلوما مع المعرفة بالدليل / لجاز / ان لايصير ذات الفاعل معلوما مع وجود الدليل. (٧٢أ/ص) 5 والعلم بالله تعالى استدلا لى / فاذاً لم يكن ابو هاشم عالما بالله تعالى (٥٦/ن) ولان الدليل ما يوجد منه الدلالة لو استدل المستدل. (۸۷ب/ق) ثم يقال له هل دل الفعل المحكم على الحال ام لا. فان قال لا. فقد اقرانه ليس بدليل. فدعواه انه دليل الحال ضرب من المحال وان قال دل. قيل له اذا وجدت الدلالة واستدل المستدل واستوفي شرائط الاستدلال كيف 10 لم يصر المدلول معلوما. ويقال له اذا كان الفعل المحكم المتقن يدل على الحال. والحال لم تصر معلومة كيف عرفت إن الفاعل عالم وكونه عالما من مقتضيات الحال. والعلم بالمقتضى يثبت بثبوت العلم بالمقتضى. ثم يقال له اذا كان الفعل المحكم المتقن يدل على الحال فالحال راجعة الى 15 عين الذات ام الي معنى وراء الذات. فان قلت انها راجعة الى عين الذات فقد التحقت بابيك وقد ابطلنا ذلك. وان قلت هي معنى وراء الذات فقد اقررت بما منه هُربت، غير انك اخطأت في تسمية ذلك حالا. وبالله التوفيق. واعترض أصحاب الكعبي على هذا الدليل وقالوا ان العلم بكون الفاعل 20 عالما ضروري ثابت بالبديهة فحكمنا به في الشاهد والغائب. فاما العلم (١) فان قلت انها معلومة: ا س ص ف ق ن، ــــ: د. وان قلت: ا ص ف ق ن، قلنا: د (٤) لجاز: ١ د ف س ق، لجازان لايصير ذات الفاعل معلوما مع المعرفة بالدليل لجاز: ص ن (تكرار) (٨) فدعواه: ١ د س ف ق، فدعوته: ص ن (١٤) المتقن: د س ف ق، ....: ن (١٤) فالحال: سف ص ق ن، والحال: ا د (۱۷) وان: د س ف ق، فان: ن (۱۹) اعترض: د س ف ق ن، اعتراض: ا ص. العلم: د س ص ف ق ن، لا علم: ا (۲۰) فاما: د ف ق ن، واما: س - 191 -



i



15 ثم يقال لهم ان كثيرا من اهل الطبائع يجوزون الفعل المحكم من الطبائع وان المنجمين منهم من يجوز ذلك من الكواكب. والمعتزلة يجوزون حصول الافعال المحكمة على طريق التولد عن الميت والنائم والساهى. وثمامة ابن الاشرس يجعل المتولدات افعالا لا فاعل لها وهؤلاء كلهم من ارباب العقول السليمة وارباب العقول السليمة لايختلفون في البديهيات فدل ان

(۱) البديهيات: درس ف ق، البديهات: ن (۲) علم: ۱ د س ف ق، على: ص ن (٤) مبنى: ۱ د س ف ق ن، معنى: ص (٥) اليه الا بالتوصل: د س ص ف ق ن، ....: ۱ (۱۰) له: د س ف ق، ....: ٥. الاستدلال: د س ف ق ن، الاستبدلال: ص (۱۱) الاستدلالى: د س ف ق ن، الاستدلال: ۱ (۱۳) يحل: ۱ س ف ق ن، (اى يتزين: ق هامش)، يجهل: د (۱۱) وثمامة بن اشرس يجعل المتولدات افعالا لا فاعل لها: قبل المعتزلة في: ف ق. وبعد (الساهي) في: ۱ د س ص ن. يجعل: د س ف ق ن، يخصل : ا



- ".. -



أبو المعين النسفى

اقررتم بالحق وتبين ان الدلالة على كونه عالما هي الدلالة على ان له علما وما ذكر من الانفكاك ممنوع وما ذكر من الدليل باطل. فانًا لانسلم ان نُفاة الاعراض يعرفون في الشاهد فاعلا. فان المعرفة بالفاعل لن تتصور بدون المعرفة بالفعل. وهم لايعرفون في الشاهد فعلًا ليعرفوا 5 به فاعلا وهذا لان الفاعل في الشاهد لايفعل الجسم انما يفعل العرض. وهولاء ينكرون الاعراض فكيف يعرفون الفعل واذا لم يعرفوا الفعل لايعرفون الفاعل على انا اقمنا الدلالة على ان الفعل المحكم يدل على قدرة الفاعل وعلمه. فبعد ذلك لاحاجة بنا الى ان نبين ان الدلالة على العلم والعالم دلالة 10 واحدة او دلالتان. والله الموفق. ووراء هذه الطرق الثلاثة طرق أخر لاصحابنا رحمهم الله غير انا رأينا. الاصوب في التدبير الاعراض عن ذكرها لئلا يطول الكتاب ثم نشتغل بحل شبهاتهم. فنقول قولهم: لو كانت لله تعالى / صفات لكانت قديمات والقول (٥٧-ب/أ) 15 بالقدماء محال. قد سبق في خلال كلامنا الاختلاف بين اصحابنا في . اطلاق لفظة القديم على الصفات. فمن جعل القدم معنى وراء الذات لم يجوز اطلاق لفظة القديم على الصفات فاندفع عنه الإلزام. (١) تبين: اف س ق ن، بين: د (٠) الدلالة: اف س ق ص ن، الذات: د (٢) ذكر: ا د س ف ق ن، كاكز: ص (٣) في: د س ف ق ص ن، با: ا (٤) في الشاهد فعلا.. لأن الفاعل ــــ: ۱ (٦) يعرفون ...: ا (١٠) دلالتان: د س ف ق ، دلتان: ن (١٤) قولهم: س ف ق، ...: ن. (١٥) سبق: د س ف ن تبين: ق، (١٦) القدم: د س ف ق، القديم: ن (١٦) فمن جعل القدم معنى... على الصفات: تكرر في: ص



ومن قال منهم ان القديم هو المتقدم في الوجود او الموجود الذى لا ابتداء لوجوده فانه يقول ان كل صفة قديمة غير انه لايجوز القول بالقدماء لئلا يسبق الي وهم السامع ان كل قديم من القدماء قائم بذاته موصوف (٨٨أ/د) بصفات الالوهية / بل يقول ينبغي ان يقال ان الله تعالى قديم بصفاته. وعند اطلاق لفظة القديم على كل صفة ينبغي ان يقيد فيقال ان القديم 5 (٧٥أ/ن) القائم بالذات / واحد وله صفات الكمال. كل صفة / قائمة بذات الله متقدمة على الحدثات اجمع. (١٧٧أ/ف) تعالى وهي قديمة على معنى 'ن ليس لوجودها ابتداء وانها في الوجود متقدمة على الحدثات اجمع. فلم قلتم ان القول بقدماء على هذا الوجه محال وفيه وقع النزاع فلم قلتم ان القول بقدماء على هذا الوجه محال وفيه وقع النزاع لا من ارباب اللغة ولا من اهل الكلام في غاية الفساد. فان احدا العرب يقولون هذا بناء قديم وشيخ قديم ويريدون به المتقدم في الوجود العرب يقولون هذا بناء قديم وشيخ قديم ويريدون به المتقدم في الوجود دون الوصف له بالالوهية.

ويقال في المثل السائر الشر قديم ولا يريدون ان الشر هو الله تعالى 15 واهل الدهر يعتقدون قدم كل جزء من اجزاء العالم. وما اعتقدوا الوهيتها

\_ ٣٠٢ \_



(۲) الموجود: ۱ ف س ق، الوجود: د (۵) هذا: ۱ س ف ق، هذا لان القدين نوعان: احد<sup>ه</sup>ما قام بذاته والثانى قائم بغيره والذى قام <sup>ب</sup>داته هو الله تعالى والذى قام بغيره صفاته فهذه مقدمة مجحودة: د (۷) فكان: د س ف، وكان: ق (۸) الذات والصفات: ۱ د س الصفات والذات: ف ق، (۱۰) يمكنهم: د ف ق، يمكنكم: س



أبو المعين النسفى واما الجهالة الثانية، فهي الجهل بشريطة المماثلة ومحلها. وهي ان المماثلة لن تثبت الا بشريطة المغايرة بين المتماثلين. وكذا الموافقة والمخالفة. وهذه كلها اوصاف المتغايرين. ومحلها المتغايران ولا مغايرة بين الذات والصفات على ما نبين بعد هذا. فكانت شريطة المماثلة / ومحلَّهـ (٩٩أ/س) 5 معدومين فكان القول بالمماثلة محالا. واما الجهالة الثالثة، فهي انهم جعلوا علة المماثلة الاشتراك / في اخص (٨٩أ/د) الاوصاف. وهذا مذهبهم. ويخالفهم خصومهم فيذلك على مابينا. وقررنا فساد ذلك فكان التعلق به لابطال مذهب من لايساعدهم على ذلك باطلا . واما الجهالة الرابعة، فهي اثبات حكم علة المماثلة على مذهب خصومهم 10 دون مذهبهم. فهي ان علة المماثلة عندهم الاشتراك في وصف واحد وهو . أخص الأوصاف. والاشعرية يقولون ان علة المماثلة الاشتراك في جميع الاوصاف، فكانت العلة عندهم عامة فكان الحكم عاما. فلما اشترك البياضان في جميع الاوصاف كانت المماثلة بينهما ثابتة في جميع الاوصاف، فكانا مثلين من 15 جميع الوجوه. وإذا كان كذلك فكانت علة المماثلة عندهم الاشتراك في اخص الاوصاف، كان الحكم وهو المماثلة، ثابتا في اخص الاوصاف لا في الجميع. فان البياضين كانت المماثلة الثابتة بينهما في حق كونهما بياضين لثبوت الاشتراك بينهما في وصف البياض لأغير. فامًا استواء البياضين في كونهما لونين عرضين موجودين فغير ثابت 20 باشتراكهما في وصف البياض، بل باشتراكهما في الوجود والعرضية واللونية لوجوب اقتصار الحكم على قدر العلة.



(۱) صفة: س ف ق، ...: ۱ د (۲) استواءهما: د ف ق، استواء: س (٥) النفس وهو صفة القدم: س، القدم وهو سفة النفس: ق، النفس: ۱ ف، التعيين: د (١٤) يظهر: أ س ف ق، لظهر: د ق هامش، قريعة: ۱، فريعة: د ف ق، قزيعة: س. كسراب: لسراب: ف (٢) والله الموفق. ف س ق، وبالله التوفيق: د



### أبو المعين النسفى

ويقولون ثبت لنا بالدلائل أن لله تعالى صفات ازليةً قائمة به. وثبت استحالة كون الباقي باقيا بلابقاء بالدليل. وثبت ايضا استحالة قيام البقاء بالصفات بالدليل. وحصل من مجموع هذه الدلائل وجوب القول بالصفات ووجوب الامتناع عن الوصف بكونها باقية. الا ان هذا الكلام 5 تتعذر تمشيته. لان الخصوم يقولون أن لم تكن الصفات دائمة فهي فانية. وان كانت دائمة/بان كانت موجودة في الازل وهي للحال موجودة وتوجد ابدا لا الى نهاية فلن يتصور دائم لايكون باقيا. فاشتغل الاشعري بجواب هذًا. وقال انا اسلم ان علم الله تعالى باق وكذا سائر صفاته ولا اقول انها باقية بلا بقاء ليلزمني هدم اصلي بل اقول انها 10 باقبة ببقاء فان بقاء ذات الله تعالى بقاء للذات وبقاء للصفات ايضا. ويقاء الذات بقاء لنفسه إيضا. لأنه ليس غير الذات. فاذا الزم عليه القول ببقاء الاعراض بان يقال ان في الشاهد / البقاء الترائم (١٠٠أ/س) بالذات ينبغي ان يصير بقاء لجميع صفات ذلك الذات فتصير الاعراض باقية. اجاب ان بقاء الجواهر لايكون بقاء للاعراض القائمة بها لأن الأعراض 15 القائمة بالجواهر غير الجواهر. والبقاء القائم بشيء لايكون بقاء لما هو غيره. فاما في الغائب، فالصفات ليست باغيار للذات / فيكون البقاء القائم (٧٨ب/ف) بالذات بقاء لما ليس بغير الذات فاتضح الفرق. ولان بقاء الجوهر لو جعل بقاء للاعراض القائمة به لما تصورت المغايرة بين الجوهر وبين

(٢) من (تلك العلة) ص ٣٠٣ سطر ١٥ الى (كانت دائمة) ...: ب ص ن (٩) ليلزمني ... اصلى: ١ د س ف ق، ليلزمه ... اصله: ن ص. بلا بقاء: ١ س ص ف ق ن، بالبقاء د (١٠) الزم: د س ف ق، لزم: ١ ص ن (١٤) بها لان ... القائمة: د س ف ق ص، ...: ١ ن. (١٤ ، ١٥) ١-لجواهر: د س ف ق، الجوهر: ن (١٦) باغيار: ١ د س ص ف ق، باعيان: ن (٠) بغير الذات: ١ د س ف ق، تغير للذات: ص ن (١٨) به: ١ د س ف ق، ...: ص ن



الصفات رلاعدمها مع بقاء الجوهر لما ان بقاء الجوهر لما جعل بقاء لها. فما دام الجوهر باقيا كان بقاؤه موجودا. وكان بقاؤه بقاء لاعراضه. والقول بعدم ما وجد بقاؤه محال. فاذا استحال عدمها مع بقائه استحال عدمها مع وجوده ويستحيل ايضا وجودها مع عدمه اذ لاقيام للاعراض مدمها مع وجوده ويستحيل ايضا وجودها مع عدمه اذ لاقيام للاعراض (١٩٨/ق) بدون الجواهر فصار كل جوهر مع / ماله من الاعراض مما يستحيل (، ٩أ/د) وجود احدهما مع انعدام صاحبه فبطل / حد الغيرين. وحيث رأينا ان الاعراض تغاير الجواهر التي تقوم بها وانها تنعدم مع بقاء الذات علم مثل هذا الدليل منعدم. مثل هذا الدليل منعدم. الا انا نقول ان ماذكره الاشعري فاسد لان الخصوم يقولون ان الصفة 10 عندكم ان لم تكن غير الذات ولما لم يقم به البقاء.

الا ترى أن بقاء الجوهر لم يجعل بقاء لاعراضه وانما لم يكن كذلك لأن العرض ليس هو الجوهر لا لما أنه غيره بل وصف المغايرة فصل في الباب. لانه لايمكن أن يقال أن بقاء الجوهر لم يصر بقاء لما قام به من العرض 15 لانه غيره. لانه انما كان غيرا له لان بقاء الجوهر لم يجعل بقاء له فانعدم مع وجود الجوهر. فكان غيره.

(۲) وكان: ا س ص ف ق ن، فكان: د (۰) بقاء لاعراضه: ا د س ف ق ن، تعالى اعراضه: ص (۳) فاذا: س، واذا: د ف ن، اذا: ق (٤) ويستحيل: ا س ص ف ق، فيستحيل: د (۷ـــ۸) التى تقوم: ... الجوهر: د ف س ص ق ن، ـــ: ا (۹) منعدم: ا د س ص ف ق، متقدم: ن (۱۱) عندكم: د س ف ق، عندك: ا ص ن (۱٤) فصل: د ن، فضل: س ف ق، (۱۰) العرض: ا س ص ف ق ن، الاعراض: د غيراً: س ف ق، غيره غيرا: ن (۱۲)له : د س ف ق، .ــ: ن

-- ٣٠٨ ---



أبو المعين النسفى

ولو جعل بقاء الجوهر بقاء لاعراضه لما صارت اغيارا له لانها حينئذ كانت لاتنعدم مع بقاء الجوهر فاذا كان السبب لكونها اغيارا للجوهر امتناع جعل بقاء / الجوهر بقاء لها فمن جعل كونها اغيارا له علة (١٠٠ب/س) لامتناع جعل بقاء الجوهر بقاء للاعراض فقد قلب القصة.

- 5 والذى يحقق فساد ما ذهب اليه الاشعري ان بقاء الله تعالى لو كان بقاء لصفاته لانها ليست باغيار له للزم ان تكون حياته حياة لذاته ولجميع صفاته لانها ليست باغيار له. وكذا علمه وقدرته وسمعه وبصره فتصير كل صفة حية قادرة عالمة سميعة بصيرة مريدة. وهذا هو وصف الربوبية 10 فتصير كل صفة موصوفة بالالوهية والربوبية فيؤدى الى القول بالالهة
- وهذا كفر وابطال للتوحيد فلم يستقم هذا الجواب. والذي عليه الاعتماد من الجواب عن هذه الشبهة وهو ان الدليل قد قام
- على ثبوت هذه الصفات على وجه يخضع المنصف له وينقاد ولايتخالجه ريب ولاشك. وكذا الدليل قام على كون حدوثها ممتنعا محالا. وكذا الدليل قام على استحالة عدمها وحصل العلم بهذه المقدمات انها دائمة لامحالة. 15

وعلم بالبديهة ان القول بدائم ليس بباق محال. وقد قام الدليل على ان القول بباق لابقاء له محال. وقد قام دليل امتناع قيام المعنى بالصفة / (٢٩أ/ف) ولا وجه الى انكار شيء من هذه المقدمات لثبوت العلم على طريق التيقن / بهذه المقدمات والجمع بين هذه المقدمات في الظاهر ممتنع، (٥٨ب/أ)

> (۱) لانها: دف ق ن، لانه: س (۲) الجوهر: ۱ د س ص ق ن، الجواهر: ف (٤) قلب: ۱ د ف ق س ن، قلت: ص (٦) للزم ان ... باغيار له: ۱ س ف ص ق ن، ـــ: د (٧) علمه وقدرته: س ف ق، قدرته وعلمه: ن(١٠) بالالهة: د س ف ق ن، بآلهة: ۱ (١٢) عن: ا د س ص ف ق، عين: ن (١٣) يتخالجه: ۱ د س ف ق ن، يتحايجه: ص (١٦) بدائم ليس: ا س ص ف ق ن، ــ: د (٠) على: د س ف ق، ـــ: ۱ ص ن. (١٧) لابقاء له: د س ص ف ق ن، ــ.: ۱

> > - ٣.٩ -







(۷۲ب/ق) فكذا هذا.ويعرف ذلك بضرورة الدليل / فان قالوا لو جاز هذا لجاز (۹هأ/أ) ان يكون / علم الله تعالى علما له ولنفسه فيكون الذات به عالما وهو ايضا بنفسه عالم.

والجواب عنه ان هذا محال لان العلم لايتصور ان يكون حيا فلا يتصور ان يكون عالما لاستحالة عالم لاحياة له بخلاف البقاء ولانا اذا عرفنا 5 بضرورة الدليل ان العلم بقاء لنفسه لم يجز ان يكون علما لنفسه لانه لو كان كذلك لاستفاد العلم وصفين مختلفين وهما كونه باقيا عالما بشيء واحد وهو محال.

فان قالوا هذه الاستحالة ثابتة هاهنا فان العلم لما كان بقاء لنفسه كان الذات عالما بما هو بقاء والعلم بنفسه باقيا مما هو علم وهذا محال ايضا. 10 قيل انما يكون ذلك محالا ان لو كان العلم علما لما هو بقاء له وبقاء لما هو علم له وليس بعلم له. وبقاء لنفسه وليس بعلم له.

وهكذا الجواب عن قولكم ان الحياة ينبغي ان تكون عالمة لانها تكون حياة للذات علما لنفسها لانها لما كانت بقاء لنفسها لايتصور ان يكون علما لنفسها وكذا لايتصور ان تكون حياة لنفسها لهذا المعنى. ولانها لو كانت حياة لنفسها لكانت حية ويستحيل ان تكون قادرة عالمة والقول بحي يستحيل ان يكون عالما قادرا محال.

- 212 -



أبو المعين النسفى فان قيل يلزمكم على هذا الاصل القول بجواز بقاء الاعراض فيكون كل عرض بقاء لنفسه فيكون السواد سوادا للجسم القائم بنفسه بقاء لنفسه. قيل لهم ان العرض لايجوز ان يكون بقاء / لنفسه لان كل عرض محدث (٧٥أ/ص) وفي اول ما دخل في حيز الوجود يستحيل ان يكون باقيا لانه عبارة وفي اول ما دخل في حيز الوجود يستحيل ان يكون باقيا لانه عبارة عن الدوام، ولا دوام / في تلك الحالة ونفسه في تلك الحالة موجودة (١٠٢أص) ولم يكن بقاء لما بينا من الاستحالة فلم يكن باقيا ببقاء هو نفسه لان نفسه ليست ببقاء لانها في تلك الحالة التي بينا موجودة ولم يكن بقاء اذ لو كانت نفسه بقاء لنفسه لكانت نفسه باقية في تلك الحالة لاستحالة حصول بقاء لاباق به.

10 وهذا بخلاف صفات الله تعالى. فانها لم تكن محدثة لتكون / لها حالة (۹۱ب/د) لم تكن فيها باقية ولاذاتها كان بقاء بل كانت ازلية فلم يوجد فيها دليل استحالة كونها بقاء لا نفسها وقد قام دليل كونها بقاء. وبهذا يجابون عن قولهم ان البقاء في الشاهد ينبغي ان يكون جائز البقاء

وبهذا يجابون عن قولهم أن البقاء في الشاهد ينبعي أن يكون جائز البقا لانه في اول ما دخل في حيز الوجود بقاء.

15 فانا نقول نعم هو في تلك الحالة بقاء ولكن للذات الذى كان بقاء له. فاما لنفسه فليس ببقاء للخال لاستحالة كونه باقيا في تلك الحالة. والله الموفق. وثبت بهذا انا لم نقل بباق بلا بقاء ولابقيام صفة بصفة. فان قالوا وثبت بهذا انا لم نقل بباق بلا بقاء ولابقيام صفة بصفة. فان قالوا (٢) بقاء: ١ د س ف ق ن، تبعا: ص (٤) وفي: ١ د س ص ق ن، في: ن (٦) ونفسه في تلك. الحالة: د س ف ق، ــ: ن (٨) بقاء لنفسه لكانت نفسه: د س ف ق، ـ ن (٧) بينا: ١ د س ق ص ن، بيناها: ف (٨) باقي: ١ د س ف ق، باقي له: ص ن (١٢) لانفسها: ١ د س ف ق، لا انفسها: ص ن. بقاء: س ف ق، باقيا: ن (١٥) في: د س ف ص ق ن، ــ: ١ (٨) انا لم

نقل: ۱ د س ف ق ن، ان لم يقل: ص



(٨٣أ/ق) لما جاز لكم ان / تقولوا ان علم / الله معالى باق ببقاء هو نفسه (٨٥ب/ن) لم لم يجز لابي الهذيل ان يقول ان الله تعالى عالم بعلم هو نفسه. قلنا انا لما قلنا ان بقاء العلم نفسه قلنا ان العلم بقاء وهذا جائز وهو (٨٠/أ/ف) يقولُ / علم الله تعالى ذاته ولا يقول ان ذاته علم وهذا محال. ولو قال ذلك لكان ايضا محالًا. ولانه كما يجعل علمه ذاته كذا يجعل قدرته وسمعه 5 (٥٩ب/أ) وبصره / وبقاءه ذاته فيجعله حيا بما هو علم قادرا بما هو حياة، سميعا بما هو قدرة. وهذا كله محال. ونحن اذا قلنا ان العلم بقاء لم نقل انه قدرة او سمع او بصر. فكان ما قاله محالا. وما قلناه صحيحا. والله الموفق. ثم ان بعض اصحاب الاشعري نسب هذا الجواب الي الاشعري ولا يوجد 10 هذا في شيء من كتبه نصا وانما اعتمد عليه ابو اسحاق الاسفراييني وهو اخذه عن إبي الحسن الباهلي تلميذ الأشعري. وقد ذكر الشيخ الامام ابو منصور الماتريدي رحمه الله تعالى في كتبه (١٠٢)/س) ما يكون اشارة / الى هذا الجواب وان كان ظاهر مذهبه ما هو اختيار اوائل اصحابنا , حمهم الله. 15 واما شبهتهم ان الله تعالى لو كانت له صفة لكانت غير الله والقول بوجود

غير الله في الازل محال فهو تحكم محض ودعوى متجردة عن البرهان ويكفي المنع وابطال مـ يجعلونه حدا للغيرين جوابا عنه فيقال لهم لم قلتم

(٢) لم لم يجز: ١ د س ف ق، لم لايجوز: ن ، لايجوز: ص (٤) ولا: ف ق ن، فلا: د س (٥) محالا: ١ س ف ق ص ن، محال: د (٦) هو: ١ د س ف ق ن، ...: ص. سميعا: د ف ق ن، سمعا: س (٩) والله الموفق: ١ ص ن، ... د س ف ق. الاشعري: د ف ق ن، الاشعرية: ص (١٣) الماتريدي: ١ ص ن، ...: د س ف ق. الشيخ (الامام: ق): س ق (١٦) والقول: ١ س ص ف ق ن، اذ القول: د



أبو المعين النسفى ذلك وما حد الغيرين ليظهر بمعرفته انا اثبتنا في الازل ما هو غير الله. فزعمت الكرامية ان حد الغيرين هو الشيئان وربما قالوا الموجودان ثم لما كان ذات الله تعالى شيئا وصفته ايضا شيء فهما شيئان فكانا غيرين ولهذا قالت الكرامية أن صفة الله تعالى غير الله. وساعدهم أبو العباس 🔆 احمد بن ابراهم القلانسي الرازي من متكلمي اهل الحديث على التحديد. 5 وزعم ان الغيرين هما الشيئان الموجودان الا انه مع هذا يساعد غيره من اهل السنة ان صفة الله تعالى لا هو ولا غيره غير انه: يقول اني لا اقول ذات الله تعالى وصفته شيئان ولو قلت ذلك للزمني ان اقول هما غيران، بل اقول ذاته شيء وصفته شييء فهما شيء وشيء 10 ولا اقول هما شيئان. وهذا الحد فاسد. فان الغيرين من الاسماء الاضافية كالاب والابن والعلو والسفل واشباه ذلك. ولهذا لايطلق الاسم على ذات ما الا باعتبار وجود اخر والشيء اسم ذاتي يستحقه المسمى به باعتبار ذاته. ولفظة الحد مع لفظة المحدود بمنزلة الاسمين المترادفين لاتفاوت بينهما البتة فمن جعل احد اللفظين حدأ للاخر 15 فهو قليل المعرفة بحقائق الاسامي وانواعها وشرائط صحة التحديد. والله الموفق. وزعم ابو هاشم من المعتزلة ان الغيرين مذكوران لايكون احدهما جملة يدخل تحتها الآخر. واحترز / بهذا عن الواحد من العشرة. (۱) ماحد: ادس ف ق ن، ماخذ ص. (۱) اثبتنا: د س ص ف ق ن، ابينا: ا (۳) فكانا: ا د

(۸۳ب/ق)

س ف ص ق، مكانا: ن (٦) وزعم (فزعم: ق) ان الغيرين هما: د س ف ق، فزعم الغيران: ا، فزعم الغيران هما: ص، فزعم الغير انها: ن (٨) للزمني؛ د س ف ق ص ن، لزمني : ا (١٠) الغيرين: س ق د ف، الغير: ن (٠) الاسماء: د س ص ف ق ن، اسماء: ا (١٥) الاسامي: ا س ص ف ق ن، المعاني: د (١٧) وزعم: د ص ف ق ن، فزعم: ا س (١٨) تحتها: د س ف ق، تحته: ن

- 210 -



- 717 -



بالواحد من العشرة واليد من الادمي فان الواحد مع العشرة يختلفان في الوصف وكذا اليد مع الادمي ولا تغاير. وبهذا يبطل قول / من يقول (٩٢-/ب) ان ما ليس بالشيء فهو غيره فان الواحد ليس بالعشرة وليس بغيرها وكذا اليد من ألادمي فان اتبع واحد منهم راي جعفر بن حرب وزعم ان 5 الواحد من العشرة غير العشرة، واليد من الادمى غيره. قيل هذا فاسد لم يقل به احد من المتكلمين / الا جعفر بن حرب (٧٦أ/ص) وخالفه فيه جميع أخوانه من أهل الاعتزال. وعد هذا من جهالاته وهذا لان العشرة اسم / يقع على مجموع هؤلاء الافراد فكان متناولا كل فرد (١٠٣-/س) مع اغياره. فلو كان الواحد غير العشرة لصار غير نفسه لانه من العشرة 10 ولن تكون العشرة بدونه. وكذا اسم زيد يقع عليه باعتبار هذه الاعضاء فكان متناولا مجموع هذه الاعضاء. فاذا قيل يد زيد غيره كانت اليد غير نفسها وربما يشكل هذا في يد الادمي لبقاء الأسم بعد فوات اليد وزواله عند فوات الواحد من العشرة الا ان بقاء الاسم من الادمي كان لان علة استحقاق الاسم هو 15 التركب المخصوص والصورة المخصوصة وبفوات اليد بقى اكثر ذلك فبقى/ (٨٤/أ)ق) الاسم لبقاء علة الاستحقاق وبهذا لايثبت ان عند قيام اليد لم يكن اسم الادمي متناولا اياها وعند ثبوت التناول لو اثبتت المغايرة لصارت اليدغير نفسها كما في الواحد من العشرة وفي العشرة بفوات الواحد زال الاسم. لان علة استحقاقه القدر 20 المخصوص اذ هي من اسماء الاقدار وقد زال ذلك القدر وثبت (۲) وبهذا: ۱ س ص ف ق ن، فبهذا: د (۸) فکان: س ف ق ن، وکان: د (۱۰) لن: ۱ ص ف ق ن، ان: د س (۱۱) مجموع: د س ن، جمیع: ق ف (۱۲) یشکل: د س ف ن، یشکك: ق (۱۵) بقی : ا د ف س ق ن، نفی: ص. فبقی: فنفی: ص. الترکب: د ف ق، الترکیب: س ن (۱۵) ذلك: د س ف ق، ... ص ن (۱۷) متناولا: ۱ د س ص ف ق، ميتاولا: ن - TIV -



تبصرة الأدلة قدر اخر هو علة استحقاق اسم اخر فزال الاسم. وثبوت الفرق من هذه الجهة بين اليد من الادمي والواحد من العشرة لايوجب التفرقة بينهما في كون الاسم متناولا لجميع الافراد في كل واحدمنهما واستحالة كون الفرد غير الجميع لتناول اسم الجميع اياه.

ووراء هذا في تقرير استحالة جعل اليد غير الادمي كلام ذكرته في بعض 5 المواضع اعرضت عنه هاهنا لئلا يفوت الايجاز المشروط في اول الكتاب. والله الموفق.

وقال على بن عيسى النحوى حقيقة غير ما صح ان يثنى مع المضاف اليه نحو الرجل غير زيد فهما اثنان وقد احترزبه عن الواحد من العشرة. 15 واليد من الادمي. وبيان ذلك ان الاضافة تنقسم الى قسمين اضافة بتقدير كلمة من وهى اضافة البغض الى الكل واضافة بتقدير اللام وهى المسماة عند النحويين اضافة تمليك. وفي الاضافة بتقدير من لايصح ان يثنى عند النحويين اضافة تمليك. وفي الاضافة بتقدير من لايصح ان يثنى (٩ مُب/ن) المضاف مع المضاف اليه لان اسم / المضاف اليه يتناول المضاف كما يقال

(۱) وهو: ف ق، هو: س ن (۲) متناولا مجيمع: ۱ د س ص ف ق ق، ميتاولا مجميع: ن (۱) ههن. ۱ س ص ق ن، هنا: د ، ــــ: ف (۱۳) مع: ا س ص ف ق ن، من: د. يثني: ا د س ف ق ن، ينى: ص (۱٤) به: د س ص ف ق ن، يد: ا (۱٦) المسماة: ق ن د ف، المسمى س (۱۷) يشى: ا د س ف ق ن، يني: ص

- "11 ---



أبو المعين النسفى

خاتم ذهب وسيوار فضة فلا يكون بين المضاف والمضاف اليه تغاير وكذا هذا في قولك يد زيد وواحد من العشرة لان اسم المضاف اليه يتناول المضاف مع اشياء / اخر. فاما في الاضافة بتقدير اللام، فاسم (٧٦-/ص) المضاف اليه لايتناول المضاف كما في قول الرجل دار زيد، وغلام عمرو،

5 فيتصور ضم احدهما الى صاحبه فكانت تثنية. فاما في الفصل الاول فلا يتصور الضم المضاف داخل تحت المضاف اليه ولو ضم اليه لضم الى نفسه وهذا محال.

تم اضافة العلم الى الله تعالى لايكون بتقدير كلمة، من، بل يكون بتقدير اللام فيكون المضاف مع المضاف اليه متغايرين هذا هو تقرير تحديده

10 والكشف عن معناه. وصار الحاصل ان كل اثنين متغايران او كل مسميين او مذكورين ليس احدهما داخلا تحت اسم صاحبه فهما متغايران. وقد مر ابطال هذا الثاني على ان تقدير هذا / الكلام ان ما ليس بشىء ولا (٨٤-/ق) بعضه فهو غيره وهذا فاسد.

لانه مقسم ولان تحديد المتغايرين بأن ليس اخدهما صاحبه باطل لان الغير

15 من الاسماء الاضافية يقتضى وجود اثنين وكلمة ليس كلمة نفى وهى مقتضية للعدم ومن فسّر ما يقتضي وجودا بما يقتضى عدما كان خارجا عن قضية العقول. فكيف بمن يفسر ما يقتضي وجودين بما يقتض عدماً.

- 219 -





أبو المعين النسفى ايضا انهما ما كانا غيرين لانهما عرضان، /لثبوت المغايرة بين البارئي جل وعلا وبين العالم ولا لانهما جسمان (٧٧أ/ص) لثبوت التغاير بين الاعراض / وثبوتها بين الاجسام والاعراض ولثبوت (١٠٥أس) المغايرة بين الاجسام، وبين الاجسام والاعراض ايضا. وما كانا غيرين لقيام مغايرة بينهما لجريان التغاير بين الاعراض. وإن كان يستحيل قيام - 5 المعنى بها ولان المغايرة لو كانت معنى لكانت هي ايضا غير الاجسام وما / ورائها من الاعراض فيقوم بها مغايرة اخرى ثم كذلك الى ما لانهاية (٨٥/أ)) له واذا كان كذلك لم يبق الا ما ذكرنا. واذا كان حد المغايرة ينقسم الى هذه الاقسام وكلها ممتنعة لما بينا من 10 الدلائل ولا امتناع فيما قلنا تعين للصحة على ما هو الاصل في الاستقراء. واعتراض الخصوم على هذا ان التغاير بين الجواهر والاعراض ثابت ولايتصور وجود احدهما مع انعدام صاحبه لاستحالة خلو الجواهر عن الاعراض ووجود الاعراض بدون الجواهر اعتراض فاسد لان كل جوهر 💫 معين لايستحيل وجوده مع عدم عرض معين بل ينعدم العرض لامحالة 15 لاستحالة بقائه ويبقى الجوهر فكان كل جوهر في نفسه غير كل عرض لوجود الحد. وكذا اعتراضهم ان الاستطاعة غير الفعل وان كان لافعل بدون الاستطاعة ولا استطاعة عندكم بدون الفعل لانها لاتسبقه اعتراض فاسد. (١\_٣) ولا لانها جسمان ... بين الاعراض: د س ف ق، ولثبوت المغايرة بين الاجسام والاعراض ايضًا. ولا لانهما عرضان لثبوت المغايرة بين / الباري جل وعلا وبين العالم. ولثبوت المغايرة بين (٢٠أ/ن) الاجسام والاعراض ايضا ولا لانهما جسمان لثبوت التغاير بين الاعراض: ن، وثبوت المغايرة بين الاجسام وبين الاجسام والاعراض ايضا ولا لانهما جسمان لثبوت التغاير بين الاعراض وثبوتهما بين الاجسام والاعراض وبين البارى والعالم وما كانا غيرين لقيام مغايرة بينهما لجريان التغاير: ا (٢) بها: ا س ص ف ق ن، ـــ: د (٨) ذكرنا: ف ق، بينا : ا د س ن، (١٠) تعين للصحة: ا د ف ق س ، بعين الصحة: ص ن (١٤) ١ ــ معين: د س ف ق، ــ.: ن

- 221 -



- 777 -



أبو المعين النسفى ما لايكون غيره لانه لايتصور وجود شيء مع عدم نفسه وما يقولون ان الصفة لو لم تكن غير الله ولا ذاته لكانت بعضه. لان في الشاهد ما ليس بذات شيء ولاغيره كان بعضا كالواحد من العشرة واليد من الادمي هذا كلام فاسد. لان البعض ما كان بعضا لانه 5 لیس بشیء ولا غیرہ بل لانہ جزء / وترکب الکل منه ومن غیرہ و لم (۸۰ب/ق) يوجد هذا المعنى في الصفة فكما لم تكن الصفة غيره لانعدام حد الغيرين ولم تكن ذاته للاستحالة لم يكن بعضه لانعدام جد البعض. هذا كما ان في الشاهد ما ليس بجوهر ولا عرض فهو جسم في الشاهد والباري جل وعلا ليس بجوهر ولا عرض ومع هذا ليس بجسم لان الجسم لم يكن 10 جسما / لاته ليس بجوهر ولا عرض بل كان جسما لانه متركب. فلما (٩٤ب/د) لم يكن متركبا لم يكن جسما فكذا هذا. والله الموفق. ولهم تمويه اخر يلبسون به على الضعفة فيقولون ان ذات الله تعالى غير الانسان وكذا علمه غير الانسان فكان ذاته غير الانسان وكذا علمه فكان كل واحد منهما غيرا فيثنى فيقال هما غيران. وكذا في سائر الصفات/ (٢٠). 15 والجواب / انا لاننكر كون الذات والصفات اغيارا للمحدثات وانما (١٠٦أ/س) انكرنا إن تكون متغايرة في انفسها وهذا كما يقال في السوادين أن كل واحد منهما مخالف للبياض ولا يجب ان يكونا مخالفين لانفسهما فبطل هذا التمويه. ومن محققي اصحاب الصفات من يقول أنا لا اتعرض للفظة الغير

> (٦) بل: س ف ق ن، ...: د (٦-٩) في الشاهد: ق (صح)، ...: س د ن ف (١٠) ومع هذا ... ... ولا عرض: ا د س ف ق، ...: ص ن (١٠) فلما لم: س د ا ف ق، فلم: ص ن (١٢) فكذا: س ف ق، هكذا : ن (١٣) وكذا علمه: ا س ف ق ن، ...: د (١٤) فكذا: ن، وكذا: د س ف ق، (١٥) اغيارا للمحدثات: د س ف ق، غير المحدثات: ن. (٢١) متغايرة: ا س ص ف ق ن، مغايرة : د (١٧) منهما: د س ف ق، ...: ن





(۱۰۱ اً/س) / معنى وراء الذات ثم يقال / له هب / ان هذا عندك دليل ثبوت العلم ولكن لم قلت ان (٩٥/د) نقل الدليل شرط لثبوت المدلول ولم قلت ان الدليل اذا وجد في محل/ (٢٨أ/ق) وظهر ان هذا النوع من المعنى معنى وراء الذات يشترط بعد ذلك نقل (٢٢أ/أ) 5 الدليل لثبوت ذلكَ المعنى الى كل محل. اليس ان سواد الغراب والقار وبياض الثلج والكافور معاني وراء الذات وان لم يوجد نقل الليل لعدم رؤيتنا هذه الاشياء متعرية عن هذه الالوان فبطل ما قالوه مع ان فيما ذكرنا قبل هذا من دلالة الفعل المحكم على العلم ما يغنينا عن ابتداء جواب لهذا النوع من الكلام وبالله العصمة والتوفيق. 10 وقولهم لو كان الله تعالى عالما بعلم لكان محتاجا الى العلم باطل. لانهم يعارضون بالذات ثم حقيقة الجواب ان الحاجة لاتكون الا بين المتغايرين وكذا الحاجة نقص يرتفع بالمطلوب فتتحقق هي ثم ترتفع بوجود ما به دفعها ولم يكن الذات متعريا عن العلم ولن يكن العلم معدوما لتتصور الحاجة واندفاعها. 15 ثم العجب من قوم يجعلون الاصلح للعباد واجبا على الله تعالى ايجابا لو امتنع عن ايجاده ذلك لزالت ربوبيته و لم يجعلوه محتاجا الى الايجاد / لابقاء (٨٣أ/ف) ربوبيته وكذلك يجعلونه متكلما بكلام احدثه ومريدا بارادة حادثة ولايجعلونه محتاجا الى الكلام والارادة مع كونهما محدثين ثم يلزمون خصومهم باثباتهم الصفات اثبات الحاجة وهذا هوغاية الوقاحة (٢) له ... : د (٣) شرط: د س ف ق، يشترط: ن (٤) يشترط: ا س ص ف ق ن، لايشترط: د (۱۳) فتتحقق: ا د س ص ف ق، فتحقق: ن. بوجود: ا د س ف ق ن، لوجود: ص (۱٤) ولم يكن العلم: ا س ص ف ق ن، ـــ: د . (١٤) معدوما: د ف ق ن، معلوما: س (١٨) كذلك: د س ف ق، کذا: ن - 770 -



عصمنا الله تعالى عن ذلك. وما يقولون ان الله تعالى لو كان له علم ان لم يعلم علمه فهو جاهل وان كان يعلمه، ان كان يعلمه بعلم اخر فكذلك الكلام في العلم الثاني (٦١) وإنَّ كان يعلمه بذاته فقد ثبت إنه عالم بذاته وإن علم العلم / بنفس العلم فهو جعل المعلوم والعلم واحدا. ولما جاز وجود معلوم بنفسه لم 5 (١٠٧) لايجوز وجود عالم بنفسه وكذا لما جاز / كون معلومه بعلم هو نفسه لم لايجوز عالم بعلم هو نفسه كما قال ابو الهذيل. يجاب عنه فيقال هذا كلام باطل لانا نقول يعلم علمه بعلم هو نفسه. اذ علمه شامل بالمعلومات وعلمه معلوم. نظيره ما مر في اول الكتاب من صحة معرفة النظر بالنظر ولا استحالة في كون المعلوم معلوما بعلم هو نفسه اذ في الشاهد كل من علم شيئًا علم غلمه بنفس ذلك العلم. 10 اذ لو علم بعلم اخر لجاز انعدام العلم الثاني فيكون الرجل عالما ولا يعلم (۹۵ب/د) علمه / فيعلم ولا يعلم انه يغلم وهو محال. (٩٥ب/ص) واذا جاز في الشاهد جاز في الغائب. فاما ان يعلم بما / ليس بعلم وهو ذاته على مازعم عامة المعتزلة، او يعلم بعلم هو ذاته فيكون علمه ذاته 15 ولا يكون ذاته علما كما قال ابو الهذيل محال. فاما هاهنا فان العلم لما كان معلوما بنفسه وكان العلم هو المعلوم كان (٨٦ب/ق) المعلوم / علما فلم يكن محالا وانما لزمتنا الاستحالة ان لوقلنا العلم (۱) عن ذلك: ۱ س ف ق ص، من ذلك: ن، ـــ: د (۲) يقولون: د س ف ق ص ن، يزعمون: ا (٣) فكذلك: د س ق ص ن، فكذا : ا ف (٣) يعلمه: د س ف ق ص ن، يعلم: ا (٥) فهو: ا ف س ق ن، وهو: د (٦) ١--- وجود: س ف ق، ---: ن. بعلم: س ف ق ن، ---: د (٩) اذ: د س ف ق ، او : ن. (۱۰) معلوم: ا س د ق ص ن، معلومه: ف . النظر بالنظر: س ف ق، النظير بالنظير: ن (١٧) بعلم هو: د س ف ق ، يعلم هو: ن (١٧) وكان: ا س ف ق ن، فكان: د (۱۸) فلم: ۱ د س ف ق ن، لم : ص. - 777 -



هو المعلوم والمعلوم ليس بعلم. ونحن لم نقل هكذا فصح ما قلنا وبطل بهذا ما قال ابو الهذيل. وذكر ابو الحسين البصري ان الله تعالى لو كان عالما بمعنى لكان ذلك المعنى مثلا للمعنى الذي اوجب كوننا عالمين لانه متعلق بما تراق به علمنا على

- 5 الوجه الذي تعلق به في وقت واحد على طريقة واحدة. الا ترى ان لنا علما ان زيدا في الدار والمعنى الذي يوجب كون الباري سبحانه وتعالى عالما متعلق بزيد هذا بعينه انه في الدار في هذا الوقت. فقد تعلقا لذاتيهما بشىء واحد على وجه واحد في وقت واحد على طريقة واحدة فكانا مثلين.
- 10 واعنى بقولي على طريقة واحدة انهما تعلقا به تعلق العلوم على التفصيل. ولهذا لم يلزم ان يكون علم الواحد منا مثلا للباري سبحانه وتعالى وان تعلقا بان زيدا في الدار لان العلم منا تعلق بزيد تعلق العلوم. وعلم الباري عز وجل / تعلق به تعلق العالمين فلم يسد احد الذاتين مسد الاخر (١٠٧/س) والدلالة على ان كل علمين تعلقا بشي واحد على الحد الذي ذكرناه فهما
- 15 مثلان هي ان كل واحد منهما قد سد مسد الاخر / وقام مقامه فيما (٨٣-/ف) يرجع الى ذاته. الا ترى انه قد علم باحدهما ما علم بالاخر على الحد الذي علم بالاخر. وايضا فلو فرضنا وجود ما يسمونه علم الباري.

(٢) بهذا: ف ق، ...: ا د ص ن س. ونحن لم نقل: ا د س ف ق ن، ...: ص (٣) الحسين : د س ف ق ، الحسن: ن (٨) تعلقا لذاتهما ف ق ن، صارمتعلقا بداتيهما: س (٩) فكانا: ا د س ف ص ن، وكانا: ف (١٠) العلوم: ا س ف ق ص ن، المعلوم: د. (١١) لم يلزم: د س ف ق ن ص، يلزم: ا (١٢) العلوم: س ص ف ق ن، المعلوم: ا د. علم: د فقط (١٣) مسد الاخر: ص ن، مسدا للاخرى: ف ق، مسد الاخرى: د، في مسد الاخرى: ا (١٥) مثلان: د س ف ق ص ن، متماثلان: ا (١٧) علم: س ف ق ن، ...: د. عز وجل: جل وعز: ف

- TYY -



بأن زيدا في الدار في محل علمنا بان زيدا في الدار ثم طرأ على ذلك المحل الاعتقاد بان زيدا ليس في الدار لنفاهما جميعا لانه لو نفي احدهما دون الاخر لاجتمع في قلب الانسان العلم بان زيدا في الدار والجهل بان زيدا في الدار على حد واحد واذا انتفى كلا العلمين بالجهل ثبت انهما مثلان لان الشيء الواحد لاينفي شيئين مختلفين غير ضدين. 5 الا ترى إن السواد لاينفى البياض والحموضة لما كان البياض والحموضة (٩٦/د) مختلفين غير ضدين وينفى البياضين عن المحل الواحد لان البياضين مثلان/ والبياض والحمرة ضدان فقد لزمهم ان يكون المعنى الذي زعموا انه يوجب كون الباري عز وجل عالما مثل المعنى الذي يوجب كوننا عالمين. وفي ذلك استحالة قِدمه مع كون علومنا محدثة لان المثلين يستحيل ان 10 يكون احدهما قديما والاخر محدثا. وذلك انه اذا كان احدهما مثلا للآخر وجب لاحدهما من القدم ما وجب للاخر. وهذا كله كلامه حكيته بلفظه. وهو ممن يزعم المعتزلة ان علوم سلفهم انتهت اليه ثم اربى على (۲۱ب/ن) جميع من تقدمه منهم لحدة خاطره وجودة قريحته وقوة فطنته / ومواظبته مع هذا على البحث والتنقير والتأمل والتفكير والوقوف على ما عجزعنه 15 (٨٧أ/ق) من تقدمه منهم ليعلم من وقف/على وهآء كلامه وضعف شبهته. في محل علمنا بان (فان: 1) ... في الدار: 1 د س ف ق، ...: ص ن (٢) لنفاهما: 1 د س ف ق ن، لبقاهما: ص. لاجتمع: د س ف ق، اجتمع: ن (٥) ينفى: ا د س ف ق ن، يقي: ص (٦) البياض والحموضه ... البياض والحموضة: ا د س ف ق ص، البياض والحمرة ... التيامة والحمرة: ن (٩) عالما: ١ ص ف س ق ن، كان عالما: د (٩) كوننا : د س ف ق ن، كونها: ١ (١٠) قدمه: ا د س ف ق ن، قدم: ص (١١) قديمًا: ا ف س ق ن، قائمًا: د (١٢) هذا: س ف ق، وهذا: ن (١٤) تقدمه: ف ق، تقدم: س ن. منهم: ف ق ن، مذمتهم: س. لحدة: ١ د س ف ق ن، بحدة: ص (١٥) التفكير: س ف ق، التفكر: د ص ن، التكفير: ١. التنقير: ١ د س ف ق ن، التبصير: ص

-- ۳۲۸ ---



وهذه حالته عندهم بطلان مذاهبهم / وضعف شبهتهم وكذبهم في دعاويهم العريضة وعدولهم عن الصواب فيما يعتقدونه ويذهبون اليه فنشتغل ببيان فساد كلامه وحيده عن سنن الاستقامة فيما زعم. فنقول وبالله التوفيق: ان حاصل تطويله ان علمه تعالى لو تعلق بالمعلوم 5 حسب تعلق علومنا به كان علمه مثلا لعلومنا لأن كل واحد من العلمين يسد مسد الاخر ثم فرق بين تعلق علومنا بالمعلوم وتعلق ذاته به وقال ان علمنا تعلق بالمعلوم تعلق العلوم وتعلق ذاته به تعلق العالمين. وهذا منه اما جهل بما يوجب المماثلة او تمويه على ضعفة قومه. وبيان ذلك انا نقول له اكانت المماثلة ثابتة بمجرد التعلق ام لم تكن. فان لم 10 تكن المماثلة ثابتة بمجرد التعلق كان كلامه فاسدا ظاهر الفساد اذ لامساواة بين علومنا وبين علم البارئي، جل وعلا، الا من حيث التعلق بالمعلوم. وان كانت ثابتة بمجرد التعلق فقد ساوى ذات الله تعالى على زعمهم علومنا في التعلق بالمعلوم. فان ذاته تعلق بالمعلوم وهو كون زيد في الدار 15 كما تعلق به علمنا. فينبغي ان يكون ذاته مثلًا لعلومنا / ويستحيل حينئذ (٢٣أ/أ) ان يكون ذاته قديما مع كون علمنا محدثا. وان لم تكن ذاته محدثا مع مساواته علمنا في التعلق بالمعلوم لايكون علمه ايضا محدثا وان تعلق بالمعلوم كما تعلق علومنا. مذاهبهم: ا د س ف ق، مذهبهم: ص ن (٤) علمه: ف ص ق ا ن، علم الله: د (٥) علومنا: د ف ق ن، علمنا: س (٦) يسد: ا دُ س ف ق، سد: ن (٦) وقال ان ... (تعلق العلوم ــــ: س) ذاته به: ا د س ف ق، ...: ص ن (١١) ٢... بين: د ف ق ن، ...: س (١٣) ذات الله: د ف ق ن، ذات الباري: س ا (١٦) كون علمنا: ا د س ف ق ، علمها : ص ن



(٨٤/ف) ويظهر ان لامماثلة / تثبت بهذا وما اتى به من الاحتراز اللفظي ان علمه وعلمنا يتعلقان بالمعلوم تعلق العلوم على طريقة واحدة وفسر انهما يتعلقان (٩٦ب/د) بالمعلوم تعلق العلوم ليتمكن من الفرق / بين ذات الله تعالى وبين علومنا. ونقول إن تعلق ذات الله تعالى بالمعلوم ليس على طريقة تعلق علمنا بالمعلوم فان تعلق ذاته به تعلق العالمين لاتعلق العلوم. وتعلق علمنا به 5 (١٠٨) تعلق العلوم فلم تحصل المماثلة. هذا كلام فارغ عن المعنى / لاطائل تحته ولا محصول له. فانا نقول ايش تعنى بقولك إن تعلق الذات بالمعلوم تعلق العالمين ا هو تعلق صار المعلوم معلوما له به ام تعلق لم يصر المعلوم معلوما به. فان قلت انه تعلق لم يصر المعلوم معلوما له به فلم يكن الذات عالما 10 بالمعلوم. اذ كل تعلق لايصير الذات به عالما لايفيد اتصاف الذات به عالما كتعلق القدرة بالمقدور عندنا وتعلق الذات بالمقدور عندهم. وكذا تعلق الارادة بالمراد وتعلق الخطاب المخاطب فلاى معنى يزعمون ان الذات يصير بهذا التعلق عالما. وان قلت إنه تعلق يصير الذات به عالمًا. فهذا هو تعلق العلم بالمعلوم 15 لاغير. فاذن كان تعلق ذاته بالمعلوم على طريقة تعلق علمنا به. (١) تثبت: ١ ف ص ق ن، تثبتا: س ، ...: د (٢) تعلق العلوم: د س ف ق ...: ١ ص ن. يتعلقان : ا د س ف ق ن، متعلقان: ص (٣) ليتمكن ... ذات الله تعالى: تكرر في: ق (٤) بعد ''تعلق العلوم،، في سطر (٥) طريقة : س ف ق ن، طريق: د (٥) علمنا: د ف ق ن، علومنا: س (٥) وتعلق علمنا به تعلق العلوم: د ف ق ن، ـــ: س. العلوم: ف ق ص ن، المعلوم: ا د (٩) له: د ف س ق، … : ن. تعلق: ف د س ق ن، تعالى: ا (١٠) له: د ف س ق، …: ن (١٥) وان: ا د س ق ن، ولئن: ف . هو: ا د س ف ق ن، ....: ص (١٦) فاذا: س ق ن، فاذن: ف، واذا: د . ۲ ـ تعلق: ا د س ف ق ن، ـــ: ص

- ٣٣. --



(٢) له ...: ص (٢) ما تفسير تعلق العالمين: د س ف ق ن، ...: ا (٥) تعلق د ف ق ن، ...: س (٦) نقول: د س ف ق ن، ...: ا (٧) بعلم: ا د س ف ق ، ...: ص ن ١١١) مثلان هما: ف ق، ...: ا د س ص ن (١٢) احدها: احدهما: ا (١٤) كقول: س ق، قول: ن (١٥) جل، وعلا: ق، جل وعز: ف، ...: س ن. ذلك: س ف ق، ذلك: ا د ص ن (١٧) جل وعلا: ق، عز وعلا: ف، (١٧) فيه منه: ص (١٨) انتفيا: د س ف ق، انتفا: ن. ينتفي: د س ف ق ن، ينفى: ا

- 771 -



كان: ص ن (۷) صفة: د س ف ق، بصفة: ن (۹) آخر لنا: د س ف ق ص ن، ــــ: ا (۱۳) عنهم : ا د س ص ن، عندهم: ف ق (۱۳) بنوه: د س ف ق، بناه: ا ص ن (۱۷) السواد: د س ف ص ق ن، البياض: ا (۱۸) بينها: س ف ق، بينهما: ا د ص ن.



وما زعم ان المنتفيين اما ان يكونا متماثلين كالبياضين المنتفيين بثبوت السواد في المحل.

واما ان يكونا متضادين كهذه الالوان المذكورة ولا مضادة / بين علم (١٠٩-٣) البارئي، جل وعلا، الموجود في محل علمنا وبين علمنا ومع ذلك ينتفيان 5 بثبوت الجهل في ذلك المحل دل انهما كانا متماثلين اذ لو لم يكونا متماثلين وكانا مختلفين غير متضادين لما انتفيا عن المحل بل ينتفي احدهما لاغير. كالحموضة مع البياض.

یجاب عنه ان بثبوت صفة لما کان ینتفی تارة صفتان متضادتان وتارة صفتان متماثلتان دل أن انتفاء <sup>ه</sup>ما لایوجب تماثلهما اذ لو کان انتفاؤ<sup>ه</sup>ما

- 10 يوجب تماثلهما لما انتفى المتضادان. اذ الموجب العقلي لايوجب الشىء وضده فلا يوجب التماثل والتضاد جميعا. على انا نقول كما ينتفى بثبوت صفة في محل صفتان متماثلتان وصفتان متضادتان كذا تنتفي صفتان مختلفتان غير متضادتين / ولا متماثلتين كما ينتفى عن المحل بثبوت الموت (٢٩ب/د) فيه الحياة والقدرة والعلم والسمع والبصر ولاتضاد بين هذه الصفات
  - 15 ولاتماثل. فدل ان هذا الكلام منه صدر عن الجهل بالحقائق و لم ينفعه تصوير هذا المحال و لم يتخلص ايضا عن المعارضة بمحال مثله. وبالله العصمة.



والرابع ان المماثلة لو ثبتت بين علم الباري سبحانه وتعالى وبين علمنا (٢٢/ن) عنده لاشتراكهما في التعلق بالمعلوم على طريقة واحدة لكان / ينبغي ان (٨٥أ/ف) تقتصر المماثلة على الوصف الخاص الذى / ثبت به الاشتراك بينهما وهو التعلق بالمعلوم فكانا مثلين من حيث التعلق بالمعلوم على طريقة واحدة و لم تتعد المماثلة الى ما وراء ذلك مما لااشتراك بينهما فيه من كون احد 5 العلمين محدثا وضروريا او مكتسبا وعرضا مستحيل البقاء غير شامل على المعلومات، والاخر مخالفا له في هذه الوجوه فلا يوجب المماثلة بينهما في هذه الوجوه لانعدام دليل المماثلة في حقهما. اذ دليل الماثلة يقتصر على جهة التعلق فحسب.

(١١٠أ/س) وهذا لان احد العلمين يسد مسد صاحبه / فيما يثبت الاشتراك بينهما 10 لافيما وراء ذلك فكان اثبات الحكم عاما عند اختصاص علة الحكم ودليله جهلا محضا. وبالله التوفيق.

ثم ان عند الاشعري وان تعلق علم الباري بالمعلوم تعلق العلوم وكذا علمنا لامماثلة بينهما لما مر ان المماثلة عندهم تثبت بالاشتراك في جميع الصفات وقد انعدم. وعندنا التعلق وان وجد لعلمنا ولكن تعلق ثبت 15 بكسبنا في الاستدلالي او بمحض تخليق الباري في الضروري وتعلق علمه (٨٨ب/ق) تعالى لابصنع / احد فلم تثبت المشاركة والله الموفق.

(٣) ثبت: ا د ف س ق، يئبت: ن (٥) تتعد: س ق د ف، تتعدد: ن (٦) او: د ص ف ق ن ص، و: ا. مستحيل: ومستحيل: ا (٧) في هذه الوجوه (ـــ ص ن) فلاتوجب المماثلة بينهما: د س ف ق ص ن، ...: ا (٧) له ...: ا (٨) في حقهما (حقها: س ا ف ) اذ دليل المماثلة: ا د س ف ق، ...: ص ن، يقتصر: د ص ف ق ن، مقتصر: ا ص (١٠) احد: د س ف ق ن، ص ...: ا (٣) ثم ان: ف فقط. الاشعرية: ا ص ن، الاشعري: د س ف ق ص ن، بعلمنا: ا



ن، انه طویل: د (۸) متکلم: د س ف ق، یتکلم: ن (۱۱) هذه: س ف ق، هذا: د ن (۱۵) بانه عالم: س ق د ف، بانه کان عالما: ن، بانه کان عالم: ص. فکان قولهم ... عالم قادر (قادر عالم: ن): د س ف ق ن، ـــ: ا (۱۷)باطلا: د س ف ق ص ن، فاذا: ا وبالله التوفیق: د ف ق س، ـــ: ن





محل للعلم ولِما وراءه من الصفات وان كانت موجودة به لما ان الحلول هو السكون والاستقرار. يقال حل فلان بمحل كذا وارتحل. والمحل المسكن والصفة لاتوصف بالسكون وكذا هذا في صفات الاجسام. لايقال حل السواد الجسم الا على سبيل التوسع ولا يستعمل ذلك في حفاته تعالى على سبيل التوسع لوجوب الاجتناب في صفاته / عما يوهم (٩٨ب/د) الخطأ حسب وجوب الاجتناب عما يوجب الخطأ. ثم ان متقديمي اصحاب الصفات يطلقون ان علمه قائم بذاته وابو الحسن تم ان متقديمي اصحاب الصفات يطلقون ان علمه قائم بذاته وابو الحسن الاشعري رحمه الله لم يرض بهذه العبارة وقال ان علمه موجود حقيقة. (١١١أ/س) تعالى لما ان لفظة القيام في الصفات / مجاز ولفظة الوجود حقيقة. واعلم انه لايقال ان علمه تعالى معه لانه ليس بقائم بنفسه فيكون / معه (٢٤ب/أ) فيه ولايقال انه مجاور له لانه غير مماس له لما انه لايقبل الماسة ولا انه مباين له لما انه لايقبل المفارقة. ولما أن هذه الالفاظ مستعملة في المتغايرات ولاتغاير فيما نحن فيه.

15 ووجوب الامتناع عن اطلاق هذه العبارات في الصفات مع الموصوفات في الشاهد للمعنى الاول دون الثاني.

(٢) بمحل: ١ س ص ف ق ن، لمحل: د (٠) المحل: د س ف ق، المحلة: ١ ص ن (٤) التوسع: ١ س ص ف ق ن، سبيل التوسع : د. ولا : ١ د س ف ق ن، ولاعلى: ص (٠) سبيل: د ف ق، . ...: ١ ص ن~س (٧) ان: ١ د س ف ق ن، ...: ص . رحمه الله: ف، ...: س ق ن. (١١) بمتمكن: ١ د س ف ص ق، للتمكن: ن (١٤) ولما: ١ ف س ق ن، لما: د. المتغايرات: ١ د س ف ق، المغايرات: ص ن (٠) وجوب: ١ د س ف ق، وجود: ص ن. (١٥) اطلاق: ١ د س ف ق ن، الحلاف: ص (٠) الموصوفات: ١ س ص ف ق ن، الموجودات: د. للمعني: ١ س ص ف ق ن، في المعني: د



.



- 32. -



أبو المعين النسفى ان القران خلقه الله تعالى في اللوح المحفوظ ولا يجوزان ينقل عنه وانه لايتصور وجوده الا في مكان واحد عند اتحاد الزمان. وقالوا مع هذا ان القرآن في المصاحف وفي صدور / المؤمنين وان ما (٩٠أ/ق) يقرأ ويسمع من القارىء / هو القرآن على ما عليه اكثر الامة الا انهم (٩٩ب/د) 5 ذهبوا في معنى هذا / الى أن ما يسمع ويكتب ويحفظ حكاية القرآن (٨٦-/ف) وهو فعل الكاتب أوالقارىء اوالحافظ وان المحكى بحيث خلقه الله تعالى. والى هذا القول ذهب ابو القاسم الكعبي ومن تابعه من معتزلة بغداد فكان كلام الله تعالى عند هؤلاء في الحقيقة هو الحروف المصورة المكتوبة في اللوح المحفوظ. 10 ومنهم من يقول ان القرآن جسم وهو النظام فان من مذهبه ان الكلام في الشاهد جسم لان عنده لاعرض الا الحركة. ثم عند هؤلاء كلهم ان الله متكلم لانه خلق الكلام والمتكلم عندهم هو الخالق للكلام وهو آمرناه لانه خلق الامر والنهي. وابو بكر الاصم من جملتهم لايمكنه ان يقول ان الله تعالى متكلم / لان (٩٠/ج) 15 عنده يستحيل كونه متكلما بكلام ازلي قائم بذاته لانكاره الصفات. ولا يمكنه ان يقول ان الله متكلم بخلقه الكلام في محل كما هو مذهب اخوانه من المعتزلة لان الكلام الحادث عرض وهو ينفى الاعراض. ومعمر بن عبّاد السلمي شيخهم المقدّم لايمكنه ان يقول انه تعالى متكلم بكلام ازلى قائم به كما يقوله اهل الحق لانكاره الصفات. ولايمكنه ان 20 يقول انه تعالى متكلم بخلقه الكلام كما يقول اخوانه من المعتزلة (٤) هو القرآن على ما عليه: ج د س ف ق ن، على ما هو عليه: ا (٦) الكاتب او القارئى جـ س ف ق، القارئ أو الكاتب: ن (٦) خلقه: د س ف ج ق ن، يخلقه: ا (١٢) ان الله: ج، انه: ق، ...: ا د س ف ن (١٤) ان الله: ف ق، انه: ا ج د س ف ن (١٨) ان يقول: ا د س ج ف ق، ....: ن . الكلام: ا د س ف ق ن، للكلام: ج

- 251 -



لان الكلام الحادث عرض وهو يقول لا قدرة لله تعالى على تخليق شيء من الاعراض بل خالقها مُحالها. اما باختيارها واما طباعها. وكذا ثمامة بن الاشرس النميري تلميذ النظام لايمكنه ان يصف الله تعالى بانه متكلم لا كما يقوله اهل الحق نصرهم الله لانكاره الصفات ولا كما تقوله المعتزلة لأن الكلام الحادث عنده يوجد بطريق التولد من تحريك 5 (١١٢) المتكلم / الالات التي بها يتكلم ومن مذهبه ان المتولدات افعال لافاعل لها. فعلى قول هؤلاء الثلاثة ليس الله تعالى بمتكلم ولا آمر ولاناه. وان (٦٤أ/ن) القرآن / ليس بكلامه. وفي هذا تكذيب محمد صلى الله عليه وسلم بقوله (٦٥ب/أ) ان هذا كلام الله تعالى ورفع / الشرائع وابطال الفرض والوجوب والحظر لثبوت ذلك كله بامره ونهيه ولا امر ولانهي عندهم. 10 ولشياطينهم اقاويل تستنكف البهائم ان تنسب اليها ولو لامخافة التطويل لحكيتها ليحمد العاقل الله تعالى على ما عصمه من تلك الترهات ويعرف سخافة عقولهم مع دعاويهم العريضة واعجابهم بآرائهم السخيفة. فاحتجت المعتزلة بقوله تعالى: إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآلًا عَرَبِيًّا (١). والجعل (٩٠- الله والتخليق واحد / وبقوله: مَايَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرٍ مِنْ رَبِّهِمْ مُحْدَثٍ (٢) 15 (١٠٠أ/د) /وَمَا يَأْتِيهِمْ مِنَ ذِكْرٍ مِنَ الرَّحْمْنِ مُحْدَثٍ (٣).

(۱) الحادث: جـ س ف ق، ...: ن (۲) بطباعها: ج، طباعها: ا ف ق س، طباعا: س (هامش)
 ق (هامش) د ن. (۳) الاشرس: ا ج س ق ن، اشرس: د ف (٤) لا: ج د س ف ق، الا: ن.
 نصرهم الله: د ف ق، ... ا ج س ن (٥) لان : ا ج د س ف ق، لكن: ن (٧) فعلى: ا ج
 ف ق ن، وعلى: د (١٠) لثبوت: ا ج س ف ق ن، وثبوت: د. الفرض: ج د س ف ق ن،
 الفرائض: ا (٢١) لحكيتها: ج د س ف ق ن، لحيكها: ا (١٤) ١... الزخرف ٢ (٥٠) ٢... الانبياء
 - ٢ (٢١) الشعراء ٥



وهذا نصّ اذ لافرق بين المحدث والمخلوق. والمعقول لهم ان التسوية بين الشاهد والغائب ثابتة في العقول في الاجناس والفصول. فان الحركة لما كانت نقلة في الشاهد كانت كذا في الغائب ومن اثبت في الغائب حركة ليست ينقلة عدّ خارجا عن المعقول. وكذا هذا في السواد والبياض 5 والاجتماع والافتراق. ثم الكلام في الشاهد من جنس الحروف والاصوات فمن اثبت في الغائب كلاما على خلاف ما هو المعقول في الشاهد كان خارجا عن قضية العقول / مضاهيا من اثبت في الغائب حركة ليست من جنس (٨٧ألف) النقلة او سكونا ليس من جنس القرار وسوادا خارجا عن جنس الالوان. والاخر أنهم يقولون إن بين الامر والنهى في الشاهد تضادا ولاتضاد بين 10 العلم والقدرة والسمع والبصر بل بينهما / مخالفة ثم انكم تقولون أن (٩٢أ/جـ) قول من قال انه عالم بذاته قادر بذاته. وقول إبي الهذيل انه عالم بعلم هو ذاته قادر بقدرة هي ذاته وكذا فيما وراءهما من الصفات محال. لانه لو كان كذلك كان عالمًا / بما هو به قادر قادرًا بما هو عالم. واستدللتم بالشاهد وهذا فوق ما انكرتم لان بين الامر والنهى تضادا 15 ولاتضاد بين العلم والقدرة فيصير قولكم انه آمرناه بصفة واحدة كمن يقول انه اسود ابيض بصفة واحدة ولو جاز ذا لجاز ان يكون اسود بالبياض وابيض بالسواد، ويكون في حالة واحدة اسود ابيض وذلك كله قلب المعقول وكذا ما تعلق به الامر تعلق به ما هو النهي فيصير المأمور

(٢) ٢- في: د س ف ق، فان: ن (٣) من: ا د س ف ق ن، هو : ج. في الغائب حركة: ج س ف ق، الحركة في الغائب: ن وكذا: ج س ف ق ن، فكذا: د (٥) ثم: ا د س ف ق ن، عن: ج (٧) عن: د ج س ف ق ن، من: ا (١٠) ان: ا ج س ف ق ن، انه: د . تضادا : ج د س ف ق، تضاد ا ن (٠) ولاتضاد: ج د ف ق ن، ...: ا. العلم: تكرر في: ا (١٤) قادرا: ا ج س ف ق، قادر: د، .... ن (٥٠) فوق: ا ج د ف س ق، مافوق: ن (١٦) تضاد: د س ف ق ن، ...: ا. (١٦) آمر: ا ج س ف ق ن، امر بكم: د (١٨) وذلك: د ج ف ق، وذا : ا س ن. كله ... : ج. المعقول: ج د س فق، الموضوع: ن



منهيا والمنهيمأموراً فيكون كل فرض محظورا وكل محظور فرضا. وفساد ذلك كله لايخفي. ويقولون ايضا ان الخطاب لموسى عليه السلام بقوله. اخْلُعْ نَعْلَيْكَ (١) في الازل ولا موسى ولا نعل ولا لبس للنعل محال. ولو ان واحدا منا قال قبل ان يولد له ولد وكان قصده انه لو ولد له ولد زيدا فقال يازيد 5 ادخل الدار وناولني الكتاب يستحمق وينسب الي غاية السفه. ولو كان له ابن بمكة وهو ببخارا فقال يازيد اسقني. ينسب الى الحمق. فكذا في الغائب وكذا هذا في كل امر في القرآن أونهي فيه. يقولون ايضا ان الله تعالى. قال: وَعَصَى أَدَمُ رَبَّهُ فَغَوَى (٥). والاخبار عن عصيان ادم في الماضي قبل وجود العصيان يكون اخبارا 10 عن المخبر لاعلى ما هو به وهو كذب ونسبة الله تعالى الى الكذب كفر فدل ان وجود هذا الاخبار كان بعد وجود العصيان من ادم عليه السلام لاقبل وجوده. (٩١) وكذا يقولون أن التكلم في / الخلوة مع نفسه لن يكون الا للتذكر أولدفع الوحشة عن نفسه وما عدا هذين الوجهين فهو سفه والتذكر يكون لمن يخشى النسيان وهو محال على الله تعالى وكذا اعتراء الوحشة عليه لانها 15 من باب الافات وهي من امارات الحدث فلم يبق الا السفه ونسبة الله (١١٣/٣) تعالى الى السفه كفر ولاقسم وراء هذه الاقسام فاذا امتنعت هذه الاقسام/ (١٦٦٦) كلها امتنع ثبوت / الكلام في الازل. (۵/ب٦٤).

(٢) (١) طه ١٢ (٤) للنعل: ١ د ف ق س ن، النعل: ج. منا: ٢ ج س ف ق ن، ...: د (٥) وكان: ١ س ف ق ن، ولو كان: د، فكان: ج. واحد: واحدا: ج (٦) الدار: ج س ق من، في الدار: ١ د ف (٨) وكذا هذا: ١ ج س ف ق ن، فكذا: د. ٢ ـ. في: د س ف ق، من: ڬ . او نهى فيه: ١ س ف ق ن، ونهي عنه: د، ونهى ونهى فيه: ج (٩) ٢ ـ طه ١٢١ (١٣) وكذا ... س ن (١٤) عن نفسه ...: ج ن (١) يكون لمن: ١ ج ف س ق ن، لمن يكون: د (١٥) لانها: س ق ف، لانهما: ج ن د



ويقولون ان القرآن متبعض متجزئ له نِصف وعُشر وسُبع وجُزء من ثلاثين جزءً وهو سور مختلفة واجزاء متباينة متغايرة. فالقول باتحادها سوفسطائية.

وأنتم تقولون ان الله تعالى متكلم بكلام واحد وتحت القول بقدمه مع 5 التجزئى والتبعض / ابطال القول بحدث الاجسام وذلك محال فهذه هي (٩٢ب/ج) الشبه التي يتعلقون بها.

ولنا ما تعلق به بعض من وافقنا / في هذه المسألة وهو الاشعري وهو (٨٧-/ف) قوله تعالى: إنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا اَرَدْنَاهُ اَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ (١).

اخبر انه يحدث المحدثات بخطاب كن ولو كان هذا الخطاب محدثا لاحدثه

- 10 بخطاب اخر وكذا الثاني والثالث الى ما لايتناهى وتعلق وجود العالم بما لايتناهي من الخطاب مما يدخل وجوده في حيز الممتنعات على ما مر قبل هذا فثبت ان قوله (كن) ليس بمحدث. وللخصوم على هذا، الأسئلة وللمتعلق به اجوبة عنها مقنعة غير ان مشايخنا لم يعتمدوا على التعلق بهذه الاية فاعرضنا عن ذكرها مخافة التطويل.
- 15 والمعقول لنا في المسألة ان كلام الله تعالى لو كان مخلوقا او حادثا كائنا بعد أن لم يكن لكان الامر لايخلو اما ان يكون حادثا في ذات الله تعالى واما ان يكون حادثا في محل آخر سوى ذاته تعالى واما ان يكون

(۱) له: اج س ف ق ن، وله: د. عشر: اج س ف ق ن، ــــ : د (۲) متباينة: اج س ف ق ن، مختلفة متباينة: د (٤) ان: ا د س ف ق، ــــ : ج ن. وانتم تقولون: ج د ن ف ق، فانهم يقولون: س (٠) تحت: ج د س ف ق ن، يجب: ا (٦) الشبه: ا د س ف ق ن، الشبهة: ج. هي: ج د س ف ق، ـــ : ن (٨) ١ ـــ النحل: ٤٠ (٩) اخبر: ا د س ف ق ن، فاخبر: ج. يحدث: ج د س ف ق ن، محدث: ا (١٠) تعلق: ج د س ف ق، يتعلق: ن (١٣) عنها: ا ج س ف ق ن، ـــ : د (١٧) آخر: ف ق، ــ : جـ س ن.ذاته: جـ د ف ق ن، ذات الله: س



حادثا لا في محل ولاتصور لقسم رابع. وهذه الاقسام كلها ممتنعة وما يخطر بالبال وجوده اذا افتنّ في وجوده وانقسم الى اقسام محصورة. كل قسم منها ممتنع محال وجب تنفيذ القضية باستحالة تحققه وامتناع وجوده اذ لو كان لكان على احد هذه الوجوه المتنعة. والقول بوجود ما ثبت امتناعه قضاء على الدلائل الاولية التي منها تنتزع

- (١٠١أ/د) العلوم / الاستدلالية بالبطلان وشهادة عليها بخروجها عن كونها من (١١١أ/س) اسباب المعارف / والقول بهذا سوفسطائية ودليل ما انفَدتُ من القضية المطلقة بامتناع كل قسم من هذه الاقسام عرض كل قسم منها على دلائل العقول وشهادات المعارف ليظهر بذلك امتناع كل قسم منها على التفصيل 10 فيتضح بذلك صحة ما ادعيت. فاقول وبالله التوفيق.
- (٩١-/ق) اما القسم / الاول، وهو جواز حدوث الكلام في ذات القديم جل وعلا، فبيّن الفساد ظاهر الاستحالة والامتناع. ووجهه ان ذات الباري قبل حلول الكلام الحادث فيه لايخلواما ان يكون متعريا عن الكلام واما ان لم يكن فان لم يكن متعريا عنه كان موصوفا به في الازل لاستحالة انعدام 15 التعرى عن الكلام بدون الكلام وهذا هو الاعتراف بمذاهب

(۱) رابع: ج د س ف ق ن، الرابع: ۱ (۲) افتن من الفن: س (هامش) اى تنوع: ق بين الاسطر (۲) قضاء: اج د س ف ق، نصا: ن . الاولية: ۱ د ف ق ن، الازلية: ج (۰) تنتزع: د س ف ق، تنوع: ن (۸) والقول بهذا: اج د س ف ق، ...: ن (۹) دلائل ... قسم منها: ج د س ف ق ن، ...: ۱ (۱۱) وبالله التوفيق: د س ف ق ن، والله الموفق: اج (۱٤) لايخلو: ج د ف ق ن، فلا يخلو: س. (۱٤) يكون: د س ف ج ق ن، كان: ۱ (۱٤) عن الكلام: ج س ف ق ن، ...: د. واما ان: س ف ق، وان: ن، او: د. لم يكن: ۱ د س ف ق ن، لايكون: ج ۲\_ متعريا: ا ج س ق ن، ...: د ف (۱۵) في الازل: د س ف ق، ...: ا ج ن



(۱) للخلاف: ج د س ف ق ن، الخلاف: ا (۲) وان: ۱ د س ج ق ن، فان: ف. لكان: ۱ د س ف ق ن، كان: ج سُ ن، لن: د ف ق (۷) س ف ق ن، كان: ج (۲) متعريا: ج د ف ق ن، ...: س (٤) لم: ج سُ ن، لن: د ف ق (۷) لاستحال: ج د س ف ق ن، لاستحال: ۱ (۱۲) فساده: د س ف ق، امتناعه: ۱ ج ن, انعدام: د س ف ق ن ج، اعدام: ۱

\_\_ ٣٤٧ \_\_



(٢) ان كان: س د ف ن، لو كان: ج ... : ق (٠) عليه: ا د س ج ف ق، اليه: ن. يتعرى: ا ج س ف ق ن، يعري: د (٣) وعن: د س ف ج ق ن، او عن: ا (٦) فهو: ف ق، ...: ا د ج ن (٩) يقدمهما: ج ف س ق ن، بقدمها: ا د القديم: الله: ن (١٢) ذلك: ا ج س ف ق ن، ...: د (١٦-١٧) به من الذات: ... اتصاف له: ا ج س ف ق ن، ...: د (١٨) لااتصاف: ا ج س ف ق، لايصاف: ن (١٨) فكان: ا د س ف ق ن، وكان: ج





- 70, -

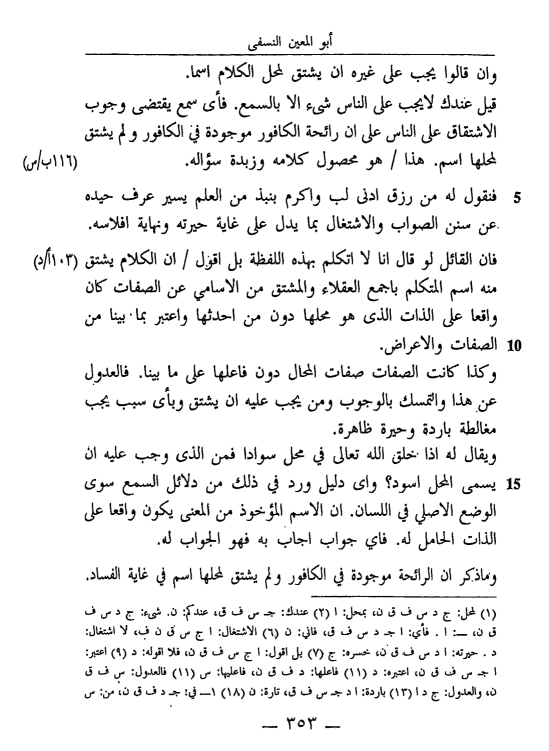


.

,







This file was downloaded from QuranicThought.com



(۲) ق. ت ق. ۲. ج ش (۲) مس. ۲ ج ت ش ت، یس. ق ق (۲) ۲. مسم. ج ت ش ت ت ن ن، اسم: ۱ (۳) لایجاده: ۱ د ف س ق ن، ایجاد: ج. و اذا: د ف ق ن، فاذا: س مفکدا: ج س ن، فکذلك: د ف ق. (۸) فرقنا وجوابنا: ج. د س ف ق ن، جوابنا وفرقنا: ۱ (۹) نقول: یقال: ج. (۹) للكافور: ج. د ف ق، الكافور: ن (۹) لموجدها: د ف ق، موجودها: ۱ ج س ن (۱۱) هي: ۱ د س ف ق ن، هو: ج. ۱. صفة: ج. د س ف ق،...: ۱ (۱۳) أيضا ...: د (۱۹) قام: ج. د س ف ق ن، قائم: ۱



ا د س ف ق ن، المدح والذم: ج (٦) حرف: ا د س ف ق ن، جزء : ج يختص: ج د س ف ق، مختص: ن (٥) كون : ج د س ف ق ن، كل : ا. شيء: ج د س ف ق، الشيء: ن (٨) قال: ج د س ف ق، ...: ن (٠) يتكلم: ا د س ف ق ن، متكلم: ج (٩) قبله: ا ج س ف ق ن، فعله: د، قبله: ق هامش (١١) سؤاله: ا د س ف ق ن، سؤال: ج (١٦) اظفاره: ا د ج ق ن، اظافيره: س ، اظافره: ف (١٧) جاز: ا د ج ف س ق، كان: ن



(٩,٩) إذا لايجوز لخصمه ان يجعل كل الذات متكلما / وان لم يقم الكلام بجميع اجزائه فيلزمه عين ما الزم خصمه والتعلق بما يقضى ببطلان مذهبه (٩٥ب/ج) / حسب قضائه ببطلان مذهب خصمه ضرب من السفه وعدول عن سنن المجادلة هذا هو الجواب الجدلي. وأما حقيقة الجواب فما مر في مسألة الصفات من بيان الاختلاف بين 5 قدماء اصحاب الصفات ومتأخريهم. فان عند القدماء كل الذات يكون موصوفا وان وجدت الصفة ببعضه لما ان كل الذات جعل شيئا واحدا بجعل جاعل. وعند المتأخرين الموصوف بالصفة الجزء الذي قامت به الصفة الا أنهم يضمرون ذكر ذلك الجزء عند وضوح المعنى بان كانت العادة جارية 10 ان تلك الصفة لاتوجد الا بجزء مخصوص. (٩٤أ/ق) ولو كانت توجد بكل جزء لم يكن بد من ذكر ذلك الجزء على / ما قررنا هناك. كذا هذا ثم ما ذكر بعد هذا كله بناء على مذهبه ان الكلام هو الحروف المنظومة وإنه قائم باللسان. وما ذكر ان الكلام لو وجد بجزء من اجزاء اللسان ينبغي ان يكون 15 المتكلم ذلك الجزء من اللسان او اللسان كله لانه اخص به منه بجميع البدن. وقد مر جوابه ان على احد المذهبين كل البدن جعل كشيء واحد لايتجزأ وجعل كل معنى ترجع منفعته الى كل البدن قائما بكله. (۱) ان: ا د ج س ف ق، ...: ن. الكلام ا د س ف ق ن، للكلام: ج (۲) بجميع: د س ف ق ن، لجميع: جـ (٢) خصمه: اج س ف ق ن، الخصم: د (٢) يقضى: ا جـ س ق، يقتضى: د ف، يفضي: ن (٥) فاما: س ن، واما جـ ف ق. في: ا جـ س ف ق ن، من: د (٦-٢) يكون موصوفاً ... كل الذات: جـ د س ف ق، ...: ن. الصفة: ا جـ ف ق س، للصفة: د (١٠) يضمرون: ا د س ف ق ن، يظمرون: ج. ذكر: ج س ف ق ن، ـــ ا د (١٦) بجميع: د ق ف ن، من جميع: س (١٧) واحد: د س ف ق، ـــ: ا ج ن



- ٣٠٧ -

ا. ضرب: ج د س ن، ضربا: ف ق



ا د سٌ ف ق. العسكر: ج (١٣–١٤) لأن كل جَزء ... ولا مكان للعسكر: د سٌ ف ق، ـــَــ. ج ن (١٣) ثم. ا د س ف ق ن، من : ا (٠) لم يكن: ج د س ف ق ن، ــــ: ا (١٦) ومحله: ج ا ب س ق ن، في محله: د

\_ Tox \_



وما ذكر من قول الناس في كلام المصروع ان الجني يتكلم على لسانه دليل الافلاس. فان ذلك ليس بقول من يلزم الانقياد لقوله والتعلق بمثله لايجدى نفعا.

ثم نقول اذا لم يكن لسان المصروع محلا لقدرة الجنى ومخلوق ما لاقدرة 5 له على ما هو خارج عن حيز قدرته عندنا. فلا يتصور ان يكون ذلك الكلام فعلا للجنى.

ثم نقول لو ثبت ان احدا يقول ذلك يريد به ان الجنى يلقي في قلب المصروع شيئا فيجري المصروع ذلك على لسانه فاضيف ذلك الى الجنى لكونه حاملا للمصروع على اجراء ذلك على لسانه.

- 10 يحققه ماروى انه صلى الله عليه وسلم قال: ان الملك لينطق على لسان عمر. رضي الله عنه ولم يكن ذلك فعلا للملك لانه لوكان كذلك لم يكن لعمر ذلك منقبة بل كان فعلا لعمر رضي الله عنه الا ان الملك لما كان يلقي ذلك في قلبه حتى اظهره عمر رضى الله عنه بلسانه اضيف ذلك الى الملك على طريق الجماز فكذا هذا. وقد روى: في بعض الروايات
- 15 ان الحق لينطق على لسان عمر وقيل: الحق هو الله تعالى وليس ذلك بكلام الله تعالى وهذا مما لاخفاء به. وبالله المعونة.

(۱) قول: اج س ف ق ن، اقوال: د. ان: اج س ف ق ن، على ان: د (۲) فان: اج ف
 س ق ن، في ان: د (٥) عندنا فلا يتصور: ف ق، فلا يتصور عندنا: د، عندنا فلا يتصور عندنا:
 ا ج س ن (١٠) انه صلى ... وسلم: د ف ن، عنه عليه السلام: ج، انه عليه السلام انه: س
 (٢) فكذا: د ف ق ن، فكذلك: س. (١٤) ذلك: د ف، ...: اج س ق ن (١٣) رضى الله
 عنه: ج س ق د ف، ...: ن (١٥) لسان عمر: ا د س ف ق ن، أو ق ن، أو قرباعضه: جه انه عليه السلام انه: (٢)



بخلق الزناوان كان ما خلق فيه هذه الافعال من اشخاص الممتحنين 20



صالحا للاتصاف بهذه الصفات ولم يكن استحقاقه الاسم المشتق من هذه الصفات ممتنعا، فاذا لم يراعوا هذا الشرط بل اطلقوه اطلاقًا. وعند لزوم التناقض وتعذر الفرق بين هذه الصفات / وبين ما قدمنا ذكره (١١٩-/س) من الصفات كالالوان والطعوم وغيرها من انواع الاعراض تمسكوا بهذا 5 النوع من التمويه. وكل ذلك من نتائج الحيرة عند العدول عن اتباع الدليل وسلوك ما وضح من السبيل. وكذا النائم يتكلم بضرب من الكلام صحيح ويقرأ ايات من القرآن على وجهها ولم يعد ذلك فعلا له لاستحالة وجود الفعل المحكم المتقن ممن لاعلم له. والنوم مناف للعلم ولم يعد احد ذلك كلام الله تعالى. فدل 10 ان ما قاله باطل / باجماع العقلاء وثبت بما ذكرت من دخول وجود (٩٧أ/جـ) كلام الله تعالى لو كان مخلوقا في حيز الامتناع لامتناع اقسامه التي ينقسم اليها، لو كان محدثا واذا بطل ذلك ثبت كونه ازليا كما ادعينا نحن والله الموفق. ومعقول اخر لنا في المسألة انه تعالى لو لم يكن في الازل متكلما لكان موصوفا بضد من اضداد الكلام كالسكوت والافة لان الحي الذي 15 لايستحيل أن يكون متكلما لم يتعر عنه لاقتضاء الذات التعرَّكِ. اذ لو كان كذلك لما تصور الاتصاف بالكلام البتة لاستحالة التغير على الذات وخروجه عن كونه مقتضيا ماكان يقتضيه في الازل. فلو كان متعريا لكان لقيام ضد من أضداده به يمنع ذلك قبوله الاتصاف بالكلام وهذا محال. (۱) ولم: ا جـ س ف ق ن، فلم: د (۲) فادا: د س ف ق ، و: ن (۷) سلوك: ا د س ف الله تعالى: تكرر في : د (١٠) بما: ا د ق ن، ما: جـ ف س. (١٠) دخول: ا جـ دِ س ف ق، ف ق، یستحیل: ن (۱۷) لاستحالة: ا جـ د س ف ق، لاتصاف: ن





15 في حال ثبوت القدرة فشىء يبنونه على اصلهم في ادعائهم سبق القدرة على المقدور. فاما عندنا فالقدرة على الكلام مقترنة بالكلام فلا يتصور التعرى عنه مع وجوده.

(۱) ان ما: ا د س ف ق. ن، انما : ج (۲) ينتفي: د ف ق ن، ينبغي: س (۳) اوردوا: ا جـ د ف ق ن، ينبغي: س (۳) اوردوا: ا جـ د س ف ق، اورد: ن (٤) لثبوت: د ف ق، بثبوت: ا جـ س ن (١) الاشعاء: ا جـ د ف ق س، فانتفى : ن (٧) لا : ا جـ س ف ق ن، ــــ : د (١١) الاشعرية: جـ د س ف ق، الاشعري: ن (١٢) في الازل كان: س فقط (١٤) فانه: د س ف ق، وانه: ن (١٤) كان في الازل: جـ د س ف ق ، في الازل كان: ن (١٧) يبنونه: جـ د س ف ق ن، يئبتونه: ا (١٧) سبق: ا جـ د ف ق س، يسبق: ن (١٧) سبق: ا جـ د ف ق ف ق س، يسبق: ن (١٧) سبق: ا جـ د س ف ق س، يسبق: ن في الازل كان: ن (١٧) يبنونه: جـ د س ف ق ن، يئبتونه: ا (١٧) مبتى: ا جـ د ف ق س، يسبق: ن في الازل كان: د س ف ق، واما: ن



تبصرة الأدلة

(١٠٦)(د) وقبل وجود القدرة كان ضد من اضداد الكلام / ثابتا. ثم يقال لهم هذا ايضا على اصلكم فاسد فان عندكم القدرة على الكلام ان كانت منافية للافة فهى غير منافية للسكوت بل السباكت عندكم قادر (٩٦أ/ق) على الكلام. وهذا لان القدرة على احد المتضادين عندكم لايضاد / ضد مقدوره كما في قدرة الحركة والسكون وقدرة الكفر والايمان واشباه ذلك. وبالله التوفيق. واعترض ابو الحسين البصرى على هذه الطريقة فزعم ان الخرس واعترض ابو الحسين للكلام / انما الخرس هو فساد الة الكلام فلا يكون ضد الكلام كالزمانة ليست بضد للفعل وبخروجه من ان يكون (١٩أ/ف) فاعلا لم يلزم ان يكون زمنا. والسكوت / ترك استعمال الة الكلام في 10 الكلام والله تعالى يستحيل عليه الالة فيستحيل وصفه بانه ساكت. قال على ان عند بعض اصحابنا يجوز وصف الله تعالى بانه ساكت قبل ان يتكلم.

وقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال: ما سكت عنه القرآن فهو عفو. والجواب عن هذا الاعتراض ان يقال له هل تقر أن الخرس ينافي الكلام؟ فان قال لا. باَن بهته وكلف ان يجوز اجتماع الكلام والخرس وان قال 15 هو ينافي الكلام فهذا هو الاقرار بكونهما متضادين.

(۱) قبل: جد د س ف ق، قیل: ن، کان: اج س ف ق ن، کل: د. ضد ا جد س ف ق، ضلا: ن. (۲) لهم هذا: ف ق، هذا: ا جد ن، ـــ: د (۳) فهی: ج س ف ق، فهو: ن. منافیة: حد س ف ق، مناف: ن (٥) السکون: ا جد د س ف ق، السکوت: ن . (٢) وبالله التوفیق: د ج س ف ق، مناف، ن (٥) السکون: ا جد د س ف ق، السکوت: ن . (٢) وبالله التوفیق: د ج س ف ق، مناف، ن (٥) السکون: ا جد د س ف ق، السکوت: ن . (٢) وبالله التوفیق: د ج س ف ق، مناف، ن (٥) السکون: ا جد د س ف ق، السکوت: ن . (٢) وبالله التوفیق: جد د س ف ق، مناف، کل: د. (٢) وبالله التوفیق: جد د س ف ق، مناف، ن (٥) السکون: ا جد د س ف ق، السکوت: ن . (٢) وبالله التوفیق: د ج س ف ق، مناف، ن (٥) السکون: ا جد س ف ق، السکوت: د (٢) وبالله التوفیق: د ج س ف ق، مناف، ن (٩) الکلام: ن (٥) السکون: ا جد س ف ق، مناف، ن (٩) الکلام: ن د س ف ق، مناف، م جد د ف ق، مناف، م مناف، مى مناف، مى مناف، مناف، مناف، مى مناف، مى مناف، مى مناف، مى مناف، مى م، مناف، مناف، مناف، مناف، مناف، مناف، مى مناف، مى



. .

يېب. ويېاب (٥) يجاب: ويجاب: د ف قفط (١٢) قلك. ٢ جد س ع في، و قد. د في ع في، و قد. د في ع في الكلام:
آلة: ن (١٢) فكذا: د ف ق ن، وكذا: س (١٦–١٧) بالالة والالة (الة: ج)... فان كان الكلام: (°) ا جـ د س فـ قـ، ـــ: ن. (١٧) اللازمة: ا س ف ق، الطارثه: جـ د. فان: وان: ق. (٠) كان السكوت لابالالة: اج د س ف ق، ...: ن

- 770 -





الذات ممكن الاتصاف بعد ما كان يستحيل الاتصاف به من غير تغير في الذات. والتغير على القديم محال. فدل ان الذات كان في الازل ممكن الاتصاف به فلو لم يكن متصفا به كان متصفا بضده على ما قررنا وبطل كلامه. وبالله التوفيق. ودليل اخر ان كلامه تعالى لو كان حادثا لكان مستحيل البقاء اذ هو 5 عرض. وابوهاشم ساعدنا على ذلك في الكلام. والكعبى في الاعراض. كلها. والجبائي وان اجاز بقاء الكلام الا انا نقم الدلالة على استحالة (1).1) ذلك في مسألة الاستطاعة / ان شاء الله تعالى. واذا ثبت استحالة البقاء فما نزل من القرآن / على النبي محمد صلى الله (١٢٢أ/س) عليه وسلم انعدم لاستحالة بقائه فلم يبق اليوم لله تعالى كلام ولا امر 10 ولا نهى وبطلت الشرائع وبقاء ما ثبت من الشرائع عندنا بامر النبي صلى الله عليه وسلم ونهيه مع انعدام كلامه لكونه عرضًا، انما كان لأن امره ونهيه كانا مظهرين لامر الله تعالى / ونهيه دالين عليهما وكان ذلك منه (٦٩أ/ن) صلى الله عليه وسلم ثابتا عن الله تعالى، على ما قال تعالى: وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوْى (١). وقال: وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا (٢) فبقى الحكم لبقاء امر الله تعالى ونهيه. وكذا بقاء ما 15 يلزم باوامر الآباء والسادة لان وجوب ذلك لايجاب الله تعالى وذلك باق. الا ترى ان هؤلاء لو امروا بالمعاصي لايلزم طاعتهم وما تقول المعتزلة

> (۲) به: د ف ق، ...: ا ج س ن (۳) التوفيق: ج د س ف ق، المعونة: ا ن (٥) اذ: ج د س ف ق ن، و: ا (٨) ذلك: ا ج س ف ق ن، ... : د (٩) نزل: ا ج س ف ق ن، يدل: د (١٠) لاستحالة: ا ج س ف ق ن، استحالته و: د (١٢–١٣) مع انعدام كلامه ... تعالى ونهيه: ج س ق ن، د هامش (١٠) لان: لا: ا (١٥) ١ النجم ٣ (١٥) ٢ الحشر ٧. وما نهاكم عنه فانتهوا: د ف ق، ...: ا ج س ن (١٨) ان كلام: ا ج د س ف ق ، ان كان كلام: ن

> للتخلص عن هذا الالزام ان كلام الله واوامره ونواهيه وإن انعدمت



تبصرة الأدلة

(٢) فيبطل بانعدام: ١ د س ف ق ن، فبطل فانعدام: ج (٣) بهذا: بها: د. مذاهب: ١ ج س ف ق ، مذهب: د ن، مال: ١ د س ف ق ن، من قال: ج (٥) معقولة : ج د س ف ق، ... ن، ذكرناها: س ف ق ن، وذكرناها: د (٨) فاما: ج س ق ن، واما: ١ د ف (٠) قولهم: ١ ج س ق ن، لهم قولهم : ف، لهم: د (٩) الثانية: س ف ق ن، الثابتة: ١ ج د. وهي: ١ د س ف ق ن، وهو: د-(١٣) سعيد: ج د س ف ق ن، ...: ١ . كلاب: د س ف ق، كلام: ن (١٢) فيلزمهما: ١ د س ف ق ن، ويلزمهما: ج



أبو المعين النسفى الظاهر غير انهما يقولان ان الكلام في الشاهد وان كان لاينفصل عن الحروف والاصوات ولكن ما كان كلاما لانه حرف او صوت بل لانه صفة منافية السكوت والافة. وهؤلاء يثبتون اضداد الكلام من السكوت والافات المانعة عنه في محل حصول الحروف والاصوات وهو اللسان واللهوات / والحلق والشفتان. (١٠٧-/د) فكان عندهم الكلام هو المعنى المنافي للسكوت والافة لاالصوت. وان فكان عندهم الكلام هو المعنى المنافي للسكوت والافة لاالصوت. وان به على سبيل اوصاف الوجود دون القرائن / اللازمة. هذا كما ان العلم في الشاهد وان كان لايتصور حصوله الإ مقترنا بما هو هذا كما ان العلم في الشاهد وان كان لايتصور حصوله الإ مقترنا بما هو

5

10 من جنس الضمائر والاعتقادات. ولكن لما لم يكن علما لانه ضمير او اعتقاد بل لانه تبين المعلوم على ما هو به اوصفة يصير الذات بها عالما او معنى يتجلى له به المعلوم على ما هو به امكن اثباته في الغائب بدون الضمير والاعتقاد فكذا هذا.

وانما تجب التسوية. بين الشاهد والغائب في حقائق المعاني والعلل دون 15 الاوصاف الوجودية / فكان حل الشبهة على قول هؤلاء على هذا الوجه. (٩٧-/ق)

> وقال الاخرون الكلام هو المعنى القائم بذات المتكلم وهو المعنى الذي يدبره المتكلم في نفسه ويعبر عنه بهذه الالفاظ المتركبة عن الحروف.

> الى هذا ذهب ابن الروندي وابو عيسى الوراق وابو الحسن الأشعري وهو اختيار الشيخ الامام ابي منصور الماتريدي رحمه الله وهو الصحيح

> (٩) هذا: ا ج س ق ن، وهذا: د ف (١٠) لانه: ج، ـــ: ا د س ف ق ن (١٢) يتجلى: ج د س ف ق ن، ــ: ا (١) على ما هو به: ج د س ف ق، ـــ: ن (١٤) المعاني: ا ج س ف ق ن، المعنى: د (١٧) ويعبر: ا ج س ف ق ن، فيعبر: د (١٨) الروندي: ا ج د س ف ق ، الراوندي: ن (١٩) الماتريدي: ج د س ف ق ن، ــ: ا

> > - 279 -



المعوّل عليه وهؤلاء يجعلون الخرس والسكوت والآفة الامساك عن الفكرة والسبهو والآفة من الطفولية والبهيمية التي تمنع من تصور المعنى في النفس. (١٢٣/١١) ويقولون / إن هذه العبارات ليست بكلام واجراؤها على / اللسان ليس (٦٩-/ن) بتكلم / بل هي عبارات عن الكلام والكلام هو ما يتأدي بهذه الحروف (٦٩ب/ن) وهو المعنى القائم بالنفس غير ان هذه العبارات تسمى كلاما لدلالتها على 5 الكلام. ولان الوقوف على الكلام لايمكن قط لغير المتكلم من المخلوقين الابها فاطلق عليها اسم ما هو مدلولها كما يطلق اسم العلم والقدرة على آثارهما. (٩٣ب/ف) ثم الدليل على أن الكلام ما بينا قول الله تعالى / خبرًا عن اليهود لعنهم الله تعالى:وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ لَوْلاَ يُعَذِّبُنَا اللَّهُ بِمَا نَقُوْلُ (٤) اي يقولون في قلوبهم لولا يعذبناً الله بما نقول للنبي محمد صلى الله عليه وسلم من 10 الشتم في تحيتنا اياه. وقال تعالى يُخْفُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ مَا لاَيْبُدُونَ لَكَ (١). يعنى من الكلام في قلوبهم لانهم كانوا يقولون في قلوبهم: لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ أَلأَمْرِ شَيْءٌ مَا قَتِلْنَا هَاهُنَا (٢). وقال تعالى خبرا عن يوسف عليه السلام: فَأَسَرَّهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمْ 15 يُبْدِهَا لَهُمْ قَالَ آنْتُمْ شَرٌّ مَكَاناً وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصِفُونَ (٣). هو والله اعلم انما قال هذا في نفسه والدليل عليه قول الاعور الشني شعر: (١) الامساك: للامساك: س. السهو: ا س ن ف، السهو والحرس: د جـ ق، (٢) البهيمية: ج د س ف ق ن. التميمية: ١ (٠) النفس: ج د س ف ق ن، نفس: ١ (٤) يتادى: س ق، تادى: جـ د ف ن (٢) قط: د س ف ق ن، فظ: ا ج (٧) مدلولها: ا د س ف ق ن، ملولها: ج (٩) الدليل: جـ س ف ق، ان الدليل: ن (١١) نقول للنبي محمد: ١ د س ف ِ ق ، يقول لمحمد : ن، يقول النبي محمد: جـ (١٣) ١ ــ آل عمران ١٥٤ (١٥) ٢ ــ آل عمران ١٥٤ (١٦) ٣ ــ يوسف ٧٧ (١٠) د... المجادلة ٨. (١٧) شعر: أفقط

\_ ٣٧· \_



15 الكلام / في الشاهد من جنس الحروف مقدمه كادبه مجحودة فكانت (٢٠٧٠/ النتيجة الخارجة عنها كاذبة. والله الموفق.

> (٢) شعر: د فقط(٣) من: جد د س ف ق ن، لفى: ١ (٤) ونظائر: ١ جد س ف ق ن، او انما ونظائر : د (٠) ينصف: جد د س ق ن، انصف: ف (٩) عد: د س ف ق، يعد: ن. وكل: د ف ق ن ولا: س (١٠) تكون: جد د س ف ق ن، ...: ١ (١١) ان ما: ١ د س ف ق، انما: جد ن. بالدلائل: جد د ف ق ن، بالدليل: س (١٥) مقدمة: جد د ف ق ن، ...: ١ (١٧) الله: د س ف ق ن، الباري: جـ





قزآنا وكلام الله لتأدى كلام الله تعالى بها وهي في انفسها مخلوقة والكلام الذي هو صفة الله تعالى ليس بمخلوق.

ومشايخنا رحمهم الله من ائمة سمر قند الذين جمعوا بين علم الاصول والفروع كانت عبارتهم في هذا ان يقولوا القرآن كلام الله وصفته وكلام الله تعالى غير مخلوق وكذا صفته ولا يقولون على الاطلاق ان القرآن غير مخلوق لئلا يسبق الى وهم السامع ان هده العبارات المتركبة من الحروف والاصوات ليست بمخلوقة كما يقوله الحنابلة.

-5

ويقولون ان القرآن / مكتوب في مصاحفنا مقرؤ بالسنتنا محفوظ في (٩٨-/ق) صدورنا غير حال فيها اي الكتابة الدالة عليه في مصاحفنا والقراءة الدالة

10 عليه في السنتنا وحفظ الالفاظ الدالة عليه في صدورنا لاذاته كما يقال: الله تعالى مذكور بالسنتنا معبود في محاريبنا وهو مكتوب على هذه الكاغدة و لم يرد بذلك حلول ذاته في الالسنة والمحاريب والكاغدة، بل وجود ذكره وعبادته وكتابة العبارات الدالة على ذاته دون ذاته فكذا هذا.

وجملة الجواب ان هذه العبارات مخلوقة وهي دلالات على المعاني اللغوية

15 والاشخاص واحوالها كشخص فرعون وغرقه وما تفوه / به ويوسف (١٠٠ب/ج) واخوته عليهم الصلاة والسلام والقائهم اياه في الجب وغير ذلك وهذا كله مخلوق. وهي ايضا دلالات على ذكر الله تعالى واياها وإخباره

> (٣) رحمهم الله: د ف فقط (٤) عبارتهم: ا جـ س ف ق ن، عباراتهم: د (٤) صفته: د س ف ق، وصفه: ن (٥) غير مخلوق: د س ف ق، ليس بمخلوق: ن (٨) يقولون: س ف ق ن، نقول: د جـ، يقولوا: ا (٠) في صدورنا ... مصاحفنا : جـ د س ف ق ن، ـــ: ا. (١٠) عليه في: ف جـ س ق ن، على: د (١٣) لاذاته: د س ف ق، ـــ: ن. يقال: ا د س ف ق ن، تعالى: ج. وهو: هو: ج (١٣) ولم يرد بذلك ... بل (وانما اردنا: ج) ا ج ف ق ن س، ـــ: د (١٢) اياها: ج ا س ف ق ن، اياه: د '



(۱) ایاها: حاسف ق ن، ایاه: د (۲) صفة: اجسف ق ، الصفة: د ن. (٤) فكانت:
 ۱ جسق ن، وكانت: د ف (۲) الشاهد والغائب: اجس ق ن، الغائب والشاهد: د ف (۷) هي: هي: من من في الاترى: د ف ق ن، الا:
 مي. هن: مرف (۸) وارتكبوا: اجس ف ق ن، فارتكبوا: د (۱۰) الاترى: د ف ق ن، الا:
 م. ان ـ . د (۰) اجرى: اجد س ف ق، جرى: ن. صيغة: اجد س ف ق، صنعة: ن
 (۱) لفظة الامر ولاحرمة ما تتناوله لفظة: جد س ف ق، ... ف ق، ... ان . (۱۰) ثبوت: س ف ق
 ن، بثبوت: ج د. ماتناوله لفظة النهى ولاثبوت ما يتناوله ... : ا



ووجود هذه الحروف والاصوات في محل من غير ان يكون شيء منها دليلا على صفة قائمة بذات الله تعالى وايجاب وحظر هما صفتاه لم تكن هذه الحروف / البتة كلاما ولا وجب بها شيء ولا حظر بها فعل (٩٩أ/ق) وتعطلت الشرائع باسرها. فالقائل به منسلخ عن الدين بل عن الاديان السماوية ملتحق / بالدهرية والمعطلة والحمد لله الذي عصمنا عن (٧٠-/ن) الوقوع في مثله بمنه وفضله. وما شنع علينا بعض اغبيائهم أنكم تقولون: لم يُنزَّل القرآن على محمد صلى الله عليه وسلم لان الصفة لاتزائل الموصوف مردود عليهم. لان جعفر بن حرب وجعفر بن مبشر والكعبي يزعمون أن كلام الله 10 تعالى في اللوح المحفوظ والمنزل عبارات دالة عليه على حسب ما نقول نحن غير انهم يقولون ان هذه العبارات مؤدية ما في اللوح المحفوظ ونحن نقول هي مؤدية ما قام بالذات من الصفة. فاما ما يقوله الاسكافي والجبائي وعامة المعتزلة ان عين ما يقرأ واحد منا هو كلام الله تعالى وفعله فهو فاسد. لان القارىء يقرأ باختياره / (١٢٥أ/س) 15 وهو فعله حتى الله يثاب عليه فلو كان هذا فعل الله تعالى لكان فعلا لفاعلين وكلاما لمتكلمين فصاروا بدعواهم انه فعل فاعلين / مناقضين (١٠١أ/ج) لانهم يزعمون انه محال ان يكون فعلَّ ما فعلا لفاعلين ومقدور (۲) حظر : د س ف ق، خطر: ن (۰) حظر: د س ف ق، خطر: ن (۳) کلاما : ا د س ف ق ن، كلامها: جـ (٤) فالقائل: ا س ف ق ن، والقائل: د ج. به: ا س ف ق ن، فيه: د ج (٧) انكم تقولون: جـ د س ف ق ن، انهم يقولون: ا (١١) نقول نحن: س، نقوله نحن: ا جـ د ق ف، يقولونه. ن. ان : د س ف، ـــ: ن ق (١١) المحفوظ: د ف ن، ـــ: س ق (١٣) عين:

> ا جـ د س ف ق، غیر: ن (۱۵) فعلا لفاعلین وکلاما لمتکلمین: د س ف ق، فعل الفاعلین وکلام المتکلمین: ن (۱٦) بدعواهم: س ف تى ا ج، بدعوتهم: ن، یدعونهم: د (۱۷) فعلا: جـ د س ف ق ، ــــ : ن



ما مقدورا لقادرَين.

ولهذا انكروا ان تكون افعال العباد مخلوقة لله تعالى وبجعلهم اياه كلاما لمتكلمَين صاروا خارجين عن اجماع العقلاء لان احدا لم يستجز ان يكون كلام واحد وصفا لمتكلمَين يصيران به متكلمَين. وابطلوا بهذا ما جعلوه اصلا في مسألة خلق الافعال فانهم يعدون كون شيء فعلا لفاعلَين محالا 5 قياسا على استحالة كون كلام كلاما لمتكلمَين.

وان قالوا ان هذه القراءة الحاصلة من العبد بعد ان لم تكن بقوته واختياره (١٠٩)() وقصده الى تحصيله / ليس بفعل للعبد وليس بكلام له فقد سدوا على انفسهم طريق اثبات الفعل للعباد ووافقوا جهما في الجبر مع عدهم ذلك كفرا محضا زائدا رتبتُه على رتبة تشبيه الله تعالى بخلقه على ما حكوا 10 عن ابي الهذيل العلاف ريئسهم انه كان يقول المجبرة شر من المشبهة وان زعموا انه فعل العبد وكلامه وليس بكلام الله تعالى فقد تركوا مذهبهم. وقيل لهم فكلام الله اذا ما هو ولا سبيل لهم الى اثباته وتصويره واراد ابو الحسين البصري الانفصال عن هذا الكلام فزعم ان اللغة العربية

(٩٥أ/٤٠) تقتضي اضافة الكلام الى اول من تكلم به / علي سبيل الحقيقة. 15

(۱) مقدورا: ج د س ف ق، ...: ن. (۲) ولهذا: وبهذا: س (٤) یصیران به متكلمین ... س. بهذا: د س ف ق، بهذه: ن (۷) وان: ا ج س ن، فان: د ف ق (۰) بقوته: ا د س ق ن، لقوته: ف. بقدرته: ج. (۸) تحصیله: ا د سف ق ن، تحصیلها: ج. للعبد: د س ف ق، العبد: ن. ولیس: د س ف ق، ولا: ن (۹) طریق: د س ف ق، طرق: ن (۹) جهما: ا ج س ف ق ن، جهما لعنه الله: د (۱۲) فقد: وقد: س (۱۳) وتصویره : ا ج د س ف ق، وتصوره : ن (۱٤) فزعم: س

- ٣٧٦ --



الا ترى انا اذا سمعنا / كلام النبي صلى الله عليه وسلم من بعض الرواة. (٩٩ب/ق) قال اهل اللغة هذا كلام النبي صلى الله عليه وسلم فيضيفونه الى اول من تكلم به. فكذلك اذا تلا الواحد منا القرآن وجب ان يقول هذا كلام الله تعالى بمعنى ان الله تعالى اول من تكلم به والناس يتلونه 5 ويحتذون عليه.

قال الشيخ الامام الاستاذ ابو المعين رحمه الله حكيت السؤال بلفظه لتعلموا مبلغ علم من هو عندهم وارث علوم اسلافهم والزايد على من سبقه منهم الواقف على ما غفل عنه سلفه لجودة قريحته وقوة خاطره وغزارة علمه. ثم من تأمل ما الزمته عرف / ان هذا ليس بانفصال عنه (١٢٠ب/س)

- 10 لما مر ان هذا لايخلو من الاوجه الثلاثة على نحو ما قسمنا وابطلنا كل قسم ثم اعتباره هذا بما اعتبر من كلام النبي صلى الله عليه وسلم دليل انه يعتقد ان هذا ليس بكلام الله تعالى بل كلام الله تعالى وجد ثم تلاشى ككلام النبي صلى الله عليه وسلم لاستوائهما عنده في كونهما عرضين يستحيل عليهما البقاء وبين ان المراد / بقولهم هو كلام الله تعالى اي (١٠١-/ج) 15 الله تعالى هو الذي سبق اليه فتكلم بهذا اللفظ وعلى هذا النظم. ثم انعدم ذلك،
  - 15 الله تعالى هو الدى سبق اليه فتكلم بهذا اللفظ وعلى هذا النظم. ثم انعدم ذلك، فيتكلم المتكلم بمثل ذلك لابعين ذلك كما في كلام النبى صلى الله عليه وسلم.

(۱) قال: اج س ف ق ن، فقال: د. (۲) هذا: د س ف ق، ان هذا: ن (۳) به: اج س ف ق ن، ...: د . فكذلك: د س ف ق، وكذلك: ن (٦) ابو المعين رحمه الله: ا د س ف ق، ابو المعين رضى الله عنه: ن، وقد طالت مدته وقويت للاسلام عدته: ج. الاستاذ: د ج ف ق، ...: ا س ن . قال الشيخ... رحمه الله: جملة مقحمة من قبل الناسخ. (۷) وارث: د ف ق ن، وكبرت: س (۸) ما: د ف ق ن، من: س (۱) لجوده: بجوده: س ق، غزارة: اج د س ق ن، غذارة: ف (۱۰) وعلى: د س ف ق، على: ن (۱۲) فيتكلم: ج د س ق ن، وتكلم: ا. بعين: د س ف ق، يعين: ن . بمثل: د س ف ق، مثل: ن



.



فلااصح اذا من مذهب السوفسطائية ولسنا نظن ان مجنونا يرضى بنسبة مثل هذا القول اليه.

/ارايت لو ان قائلا قال ان جميع ما اتصف من الاجسام بالسواد اتصف (٩٥٠/ف) بسواد واحد حلَّ في المحالَ كلها. وكذا البياض وسائر الالوان. وكذا 5 الحركات والسكنات وكذا القُدَر والارادات وكذا الجسم الواحد يوجد 6 حالة واحدة بالمشرق والمغرب في الف الف كورة ومكان. أ فيلتفت الى قيلة ويضيع الوقت بالاصغاء الى ما يخيل السواد اليه انه دليله ام يعرض عن مناظرته ويقضي عليه بأول الوهلة بالحماقة والوقاحة. فان قال بالاول خالف العقلاء الجمع وان قال بالثاني قضى على نفسه / بما قضي به على (١٠١أ/ج) 10 هذا القائل.

وزعم الاسكافي في الفرق بين الكلام وبين الاجسام في جواز / وجوده في (ألأ) مكانين واكثر وامتناع ذلك في الاجسام. ان الكلام اذا وجد في مكان فلا يوجد لنفسه وذاته وانما يوجد لعلة من العلل. اما لقراءة واما لكتابة واما لحفظ فاينما وجدت احدى هذه العلل فتوجب وجود الكلام كما ان

15 الجسم اذا وجد في مكمان فلا يوجد لنفسه وذاته. ولكن لعلة من الكون فاينما وجد كونه وجب ان يكون إلجسم موجودا في ذلك المكان لكن الجسم الواحد لايجوز وجوده في مكانين في حالة واحدة لان لوجوده علة واحدة فقط وهو الكون.

(۱) مذهب: جدد س ف ق ن، مذاهب: ۱ (۷) قیله: ۱ جدد ق ن، قوله: س ف (۰) یخیل السواد:
 س، یخیله السواد: ن، تخیله السوداء: ف ق، تخیله السواد: د.(۸) عن: على: د. دلیله : ۱ د س
 ف ق ن، دلیل: جر (۰) ۲ و: او: جر (۱۱) وزعم : ۱ ن س ق، فزعم: جد د ف (۱۳) لقراءة
 ... لکتابة ... لحفظ : د ف س، القراءة ... الکتابة ... الحفظ: ۱ جد ق، بقراءة ... بکتابة ...
 بحفظ: ن (۱۶) فتوجب: ق ن ف د، فیوجد: س (۱۷) الواحد: د س ف ق، الواحد الذي: ن
 (۱۲) لوجوده: ۱ ج س ف ق ن، لا وجوده: د



- 31. -



ثم وجد عند وجود القراءة والكتابة او وجد ابتداء بان اخترعه الله تعالى في هذا المحل أم انتقل الى هذا المحل من محل اخر. فان قال وجد ابتداء باختراع الله تعالى وتخليقه اياه فيه فقد جعل فعل نفسه علة لوجود فعل الله تعالى. والمعلول يثبت ضرورة بلا اختيار عند ثر ت العلة فقد جعل للعبد قدرة الجاء الله تعالى الى الافعال وما فيه من الفساد لايخفى على ذى عقل. /والثاني ان القرآن عندهم كان حدث قبل هذا في الامكنة الأخر./ (١٠٢/ج) وحدوث ما حدث مرة محال الا بالاعادة ولااعادة الا بعد العدم. ولم (١٠٢أب) يكن القرآن انعدم. وان قال بالانتقال فقد احال لان ما لابقاء له لايتصور انتقاله.

- 10 وقد بينا ان القول ببقاء الكلام الحادث محال على ما قررنا. ولان الكلام عندهم حروف واصوات والقول ببقائه يبطل فايدة الكلام فان الحروف اذا بقيت / وسمعها السامع جملة لا على سبيل الترادف في الوجود لايدري (١٢٧أ/س; اذا سمع زيدا انه زيد أو زدي او يدز او يزد او دزي اودَيْز وهذا باطل ولان الانتقال / من مكان الى مكان من صفة الاجسام وهو مستحيل على (١١١أ/د)
  - 15 الاعراض لان الانتقال عرض حادث فيما لم يكن منتقلا والعرض غير قابل للعرض. ثم نقول له هلا جوزت بعين هذه العلة وجود الجسم في مكانين

(۱) او وجد: د س ف ق ن، اوجد: اج. اخترعه: ج. د س ف ق ن، اخبر عنه: ۱ (۲) ام: س ق، و: ن (۰) الى ... من : ج. د س ف ق ن، من... الي: ۱ (۳) فقد جعل ... ثبوت العلة: ج. د س ف ق ن، ...: ۱ (٥) الجاء: ج د س ق ف، ايجاد: ب ن (٦) القرآن: اج س ف ق ن، القراءة : د. حدث: اج س ف ق ن، حدثت: د (٨) بالانتقال: اج. د س ف ق بلانفعال:ن (١٢) الوجود: ج د س ف ق ن، الموجود: ۱. سبيل: ف، ... ج س ق ن. (١٢) يدز: د س ف ق، يزيد: ن. او دزي: ...: د



فان علة وجود الجسم في مكَّان هو الكون ولا مضادة بين الكون في هذا المكان والكون في مكان اخر لانعدام جريان المضادة عندكم في متفقًى الجنس كالسواد والسواد والبياض والبياض فكذا بين كون وكون فيجوز (١٤١ب/ب) وجوده / في مكانين وكذا يلزمكم هذا في كل عرض فنعين السواد. (٧٣ب/أ) فنقول / كان ينبغي ان يجوز وجود سواد في امكنة كثيرة لان وجوده 5 في مكان اما ان كان لالعلة كما يقوله المتأخرون منكم فيجوز وجوده في الثاني والثالث لالعلة. واما ان كان لكون هو ذاته وذاته لاتختلف في (١٠١أ/ق)حق الامكنة لانعدام علة / الاختصاص وراء ذاته. فان اقر بهذا وجوز بطل فرقه والتحق بالسوفسطائية وان منع فقد ناقض واندفع كلامه. 10 وبالله التوفيق. واما حل الشبهة الثانية ان الذات يستحيل ان يصير بصفة واحدة آمرا ناهيا فوق ما يستحيل ان يكون بمعنى واحد عالما قادرا. والصفة الواحدة يستحيل كونها امرا ونهيا فوق ما يستحيل ان يكون علما وقدرة لثبوت التضاد بين الامر والنهي وانعدام ذلك بين العلم والقدرة. فنقول في حل ذلك وبالله التوفيق. 15 ان حل هذه الشبهة يفتقر إلى الوقوف على مقدمتين. احداهما: إن المتقابلات على انواع منها القِنية والعدم اعنى بالقِنية الوجود. فان الوجود يقابل العدم ولاتضاد بينهما لان العدم ليس بشيء والوجود (١٢٧) ليس بمعنى وراء الموجود والتضاد / يجرى بين العرضين. (۲) متفقی: اجد د س ف ق، مقتضی: ن (٦) يقوله: ا د س ف ن، يقول: جـ ف، لعلة: ا د س ف ق ن، بعلة: جـ (٠) ٢... لعلة: ١ د س ف ق ن، بعلة: د (١٢) بمعنى: س د ف ق، معنى: ن (١٢) يستحيل: ا ج د س ف، مستحيل: ق ن (١٤) التضادبين: ا د س ف ق، المتضادبين: ج، التضادين: ب ن (١٧) ١-ــ٢ القنية: د س ف ق، الغنية: ١، المعينة: ج، الفتية: بن(١٨ نان الوجود: د س ف ق، ....: ن. يقابل: جـ د س ف ق، مقابل : ن 





تبصرة الأدلة (۱۰۱ب/ق) بثبوته عند قيام دليل ثبوته وما يستحيل ثبوته ويخرج عن حد / الامكان لايتصور ثبوته ولاقيام دليل ثبوته واذا عرفت المقدمتان، نقول لم يكن الكلام امرا ولانهيا باعتبار الدات كالسواد والبياض والعلم والقدرة بل كان الكلام امرا باعتبار كونه دعاء الى مباشره الفعل نهيا (١٢٨أ/س) باعتبار كونه دعاء الى الامتناع عن الفعل وكل ما هو / دعاء الى فعل 5 كان دعاء الى الامتناع عن ضده وكل ما هو دعاء الى الامتناع عن فعل كان امرا بالامتناع ونهيا عن ذلك الفعل. فاذا كل امر نهى وكل نهى امر لاجتماع ما يسمى الكلام باعتباره امرا ونهيا. فاما ما كان دعاء الى فعل فانه لايكون دعاء الى الامتناع عنه فكان كون شيء واحد امرا نهيا من جملة الواجبات عند اختلاف الفعلين وتضادهما 10 فاذا لاتضاد بين الامر والنهي بل الامر اذا صادف فعلا كان نهيا عن ضده والنهى اذا صادف فعلا كان امرا بضده. وكذلك الامر دليل حسن المأمور به والنهي دليل قبح المنهي عنه اذا صدرا (۱،۳)ج) عن حكيم / . والامر متى ورد بشىء فكان نهيا عن ضده دل على حسن فيه وقبح في ضده فكان بين مدلولي الامر والنهي تضاد وكان هو امرا 15 نهيا باعتبار المتضادين اللذين كان امرا باحدهما نهيا عن الاخر. فمن ظن ان التضاد بينهما في ذاتيهما كالتضاد الثابت بين العلم والجهل والحياة والموت فهو جاهل بالحقائق. وجاء من هذا أن الشيء يجوز أن يكون امرا بشيء نهيا عن غيره. ولا يجوز ان يكون امرا بما هو (١) دليل: جد د س ف ق ن، ...: ١ (٢) وكل: ١ د س ف ق ن، كل: ج. فعل: ١ جـ س ق ن، الفعل: د ف (۷) کل امر نہی وکل نہی امر: جـ د س ف ق ن، کان کل امر ونہی امر: ا (٩) فاما ما: جـ س ق ن، فاما: ف. (١١) تضاد: د س ف ق، مضادة: جـ، تصادف: ب ن (١٤) فكان: جد د ا س ق ن، وكان: ف (١٥) بين: جد س ق ن، ما بين: ف تضاد: ا جد ف س ق ن، تضادا : د. امرا نهیا: ج س ف ق، امرا ونهیا: ن - 348 -



نهى عنه كالاب / مع الابن وعرف بهذا ايضا ان بين / مدلوليهما من (١١١أ/د) الحسن والقبح تضاد.

ثم نقول بان الكلام في الشاهد قد ثبت باعتبار الاصطلاح ثم لو ان رجلا اصطلح مع غلمانه اني اذا قلت زيد كان هذا امرا بالصوم / لبشير بالنهار (٩٦أ/أ)

- 5 وامرا بالفطر له بالليل ونهيا له عن الخروج من الدار واخبارا بدخول الامير البلدة / وامرا لسالم بالفطر بالنهار ونهيا لبزيع عن ركوب الفرس (١٣٨-/س) وامرا بلزوم البيت واستخبارا من مبارك عن ولادة الجارية. ثم قال هذا الرجل زيد. فُهم منه هذه الاشياء وكان امرا ونيها وخبرا واستخبارا على التفصيل الذي بينا ولم يكن ذلك مستحيلا. فاذا قامت
  - 10 الدلالة على ثبوت كلام الله تعالى على هذا الوجه كان ذلك ثابتا حقيقة واندفع ماظنه الخصم شبهة. والله الموفق.

فيكون كلام الله تعالى على هذا الوجه امرا بما امر به في حق من امر/ (١٠٢ألق) به في الوقت / الذى امر به ونهيا عما نهى عنه على هذا التفصيل واخبارا (٧٢ب/ن) عما أخبر واستخبارا على الوجه الذي يليق به فيظهر ذلك بهذه الصيغات 15 النطقية والعبارات، الدالة.

> ثم ان المعتزلة ناقضوا حيث جعلوا هذا محالا اعتبارا بالعلم والقدرة ثم يقولون ان الله تعالى عالم بعين ما هو به قادر وهو ذاته تعالى (١) بهذا: دف، ــ: اج س ق ن، (٣) بان: دف ق ن، ان: س (٤) زيد: ا د س ف ق، زيدا: ج ن (١) لبشير: دف ق، ليشير: ب ج، لبشر: س، لنسير: ن (٦) لسالم: د س ف ق، لسائل: ج، لصائم،ن (٦) لبزيم: د س ف ق، له: ن (٨) وكان: ف ق ن، فكان: د س (٩) على: ج دف ق، عن : ا س (١٢) فيكون: ا د س ف ق ن، فظهر: ا دق (٢٦) ثم ان: ا د س ــــ: ا ب ج س ق ن، (١٤) فيظهر: س، يظهر: ج ق، به قادر به: د

> > - "10 -



وان كان هذا في الشاهد محالا. وابوا علينا هذا في الامر والنهى وان كان هذا في الشاهد ممكنا بل واجبا وهذا هو غاية الحيرة والجهل بالحقائق. وبالله العصمة.

واما حل الشبهة الثالثة وهي القول باستحالة الامر والنهي في الازل مع انعدام المكلفين استدلالا بالشاهد على ما قرروا، فهو ان يقال لهم قد 5 علمتم معاشر المعتزلة أن التشنيع -لم الخصوم بشىء يرى المشنع عين ذلك الشىء حكمة وصوابا خارج عن عادات العقلاء وهو يعد افحش مناقضة واشد انقطاع وانتم في هذا السؤال وأثارة هذه الشبهة سالكه ن هذا المسلك لازمون هذه الطريقة.

(٤، ١ألج) وبيان هذا ان عندكم كان المنزل على النبي / صلى الله عليه وسلم خطابا 10 (١٢٩) لمن يوجد من اهل العقل الي قيام الساعة / عند البلوغ وان كانوا معدومين حال نزول الخطاب و لم يعد ذلك سفها ولا خروجا عن الحكمة استدلالا بالشاهد. فكذا ما قلنا ومن لم يجعل مَن وجد بعد ذلك العصر مخاطبا (١١٢٩/١٢) بذلك الخطاب و لم يعد ذلك سفها ولا خروجا عن الحكمة استدلالا (١١٢٩/١٠) بذلك الخطاب و لم يعد ذلك سفها ولا خروجا عن الحكمة استدلالا (١١٢٩/١٢) بالشاهد. فكذا ما قلنا ومن لم يجعل مَن وجد بعد ذلك العصر مخاطبا (١٢٩/١٢٩)
(٢١٩/١٢) بندلك الخطاب مع انقطاع الوحي ابطل الشرائع / واخرج كل الخليقة رات (١٢٩/١٢)) / بعد وفاة الني صلى الله عليه وسلم عن لوازم الامر والنهى وأفلتهم عن 15 ربقة الخطاب والقول به كفر صراح.
م يقال لهم ان كان هذا هكذا في الشاهد فلم ينبغي ان يكون في الغائب معد مخلال المادلال في الشاهد جسم وهو لجم هكذا. فلا بد من اثبات التسوية بين الشاهد والغائب ليمكن الاستدلال وتعدية الحكم الى الغائب أليس ان كل فاعل في الشاهد جسم وهو لحم ودم وعظم وعصب ولايلزم مثله في الغائب.

(٢) بل: ١ جد د س ف ق، ٢: ٢ (٤) وهي: د ف ق ن، ـــ. س ٢) عين. ٢ ب ج د س ف ق، غير: ٢ (٧) افحش: د ف ق ن، فحش : س (٨) اثارة: ١ د س ف ق ن، اثار: جـ (٣) من: ج لن: ١ د س ف ق ن، (١١) قيام الساعة: ١ جـ د س ف ق ، يوم القيامة: ٢ (١٧) يقال: جـ د س ف ق ن، يقول: ١. هذا: س ق د ف، ـــ: ٢. ينبغي: جـ د س ف ق، ينبغ: ب ن



أبو المعين النسفى فكذا فيما نحن فيه ثم نكشف عن المعنى. فنقول الاصل ان وجود المحدث هو الذي يتعلق بالعلل والحكم لاوجود القديم اذ المحدث لم يكن ثم كان بتكوين غيره اياه فيتفحص عن الحكمة التي لاجلها احدثه الصانع واوجده. فاما ما كان لاابتداء لوجوده وهو 5 واجب الوجود / لذاته لم يكن وجوده متعلقا بمعنى وراء ذاته الذي (٩٧-/ف) هو واجب الوجود / • اليس ان من قال لاحكمة في وجود صانع العالم (١٠٢/) سابقا على العالم سبقا لانهاية له يستحمق له وينسب الى الغباوة والجهل لما مر من العلة فكذا هذا ثم نقرر هذا الكلام. فنقول بان كلام واحد منا في الشاهد محدث يحصل باكتساب المتكلم 10 فيطلب لوجوده جهة الحكمة. فان كان المخاطب حاضرا موجودا حصلت له العاقبة الحميدة فصار حكمة وان كان معدوما او غائبا لم يتعلق به العاقبة الحميدة / فكان سفها. فاما كلام الله تعالى فهو ازلى واجب (١٢٩-/س) الوجود فلا يطلب لثبوته في الازل حكمة كما في حق الذات. وهذا هو حل الشبهة الخامسة اعنى قولهم ان التكلم في الخلوة مع نفسه لن يكون 15 الا للتذكر او لدفع الوحشة والتكلم بدون ذلك سفه ان كان هذا هكذا في حق من احدث كلامه. فاما في حن من كان كلامه ازليا غير محدث وغير داخل تحت القدرة فلا. وانما يستقيم هذان الكلامان ان لوكان كلامه محدثا (٣) فيتفحص: ا د سف ق ڵ، فتنحفض: ج. احدثه: ج ف ق، احدثها: ا د س ڵ، اوجده: ا جـ س ف ق ن، احدثها: د (٢) صانع: ا ب جـ د س ف ق، الصانع: ن (٨) الغباوة: جـ د س ف ق ن، الضاد: ١. مر: ١ جـ د س ف ق، ـــ: ب ن (٨) ثم: ١ ب جـ د س ف ق، ثم اذ: ن. نقرر: ب د س ف ق، تقرر: ن (۱۰) فيطلب: فطلب: س (۱۲) الحميدة: ا ج س ف ق ن، المحمودة: د (١٤) التكلم: ا ب ف ق ن، المتكلم: جـ د سر (١٥)للتذكر: ا ب ص ق ن، لتذكر: د ف، التذكر: ج (١٥) ان كان هذا: د س ق، وان كان: ب ن، ان كن: ف (١٧) مذان: هذا: س



لهم: د س ف ق، ـــ: ب ج ن



أبو المعين النسفى وتبين بالوقوف على هذه الجملة وهاء هذه الشبهة وعدول المعتزلة عند تمسكهم بها عن مراعاة شرائط / صحة الاستدلال بالشاهد على الغائب. (١٠٣أ/ق) والله ولي التوفيق. واما حل الشبهة الرابعة: وهي ان الاخبار في الازل عن عصيان ادم عليه 5 السلام بقوله تعالى وَعَصَ أَدَمُ رَبَّهُ فَغَوْى (١)، وعن قول ابراهيم عليه السلام بقوله: وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا الْبَلَدَ أُمِنًا (٢)،/ وعن القاء (٩٨أ/ف) موسى عليه السلام العصى بقوله تعالى: فَأَلْقَى مُوسَى عَصَاهُ. وارائته فرعون الاية بقوله تعالى: فَاَرَاهُ الْآيَةَ الْكُبْرِي (٤) وعن وجود افعال كثيرة من فرعون بقوله تعالى: فَكَذَّبَ وَعَصِي ثُمَّ أَدْبَرَ يَسْعَى فَحَشَرَ فَنَادَى 10 فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمْ أَلاَعْلَى (٥) في نظائر لها كثيرة. قيل وجود هذه الافعال يكون كذبا. إذ كل ذلك اخبار عن الماضي وهذه الافعال قبل وجودها ما كانت ماضية. والكذب على الله تعالى محال. فهو ان يقال: أ ليس ان المروي على طريق الاستفاضة ثابت عن النبي 15 صلى الله عليه وسلم انه قال: في اشراط الساعة منعت العراق قفيزها ودرهمها ومنعت االشام اردبها ولم يوجد بعد. وقال النبي صلى الله عليه وسلم هذا القول قبل هذا بقريب من خمسمائة سنة أكاذب هو / صلى (١٢٤أ/ب) الله عليه وسلم ام / صادق ؟ فان قال هو صادق فقد ابطل احتجاجه (١٠٥/ج) ووقع فيما عاب. وإن قال: فهو كاذب فقد كفر. وإن قال هو صادق 20 لان ثبوت ذلك فقد تقرر في علمه كما يتقرر ثبوت ما وقع. (١) الجملة: ا جـ س ف ق ن، الجهة: د. هذه: جـ د س ف ق ن، بهذه: ا. مراعاة: مراعات: س (٣) ولي التوفيق: جـ ن، الموفق: د س ف ق (٥) ١ طه ١٢١ (٦) ٢... ابراهم ٣٥ (٧) (٤) الشعراء، ٤٥ النازعات ٢٠ (٩) ٥- النازعات: ٢١\_٢٤ (١١) قيل: جـ س ف ق، وقيل: ن (۱٦) درهمها : د س ف ق ن، د ِهما: د (۱) النبی:د فقط(۱۷) بقریب: ا جـ د س ف ق، تقریبا: ن (۱۹) فهو: د س ف، هو: ن ق، فقد: د ف، قد: ۱ س ن ق 



فلذا قال ما منعت قيل فاقبل منا هذا العذر. (١١٣) ثم يقال له أ ليس ان الكذب كما يتحقق / في الاخبار عن الماضي بان كان اخبارا عن المخبر لا على ما هو به يتحقق في المستقبل ايضا اذا كان اخبارا عن المخبر لا على ما هو به خصوصا على اصلكم حتى نسبتم القائلين (١٣٠) بجواز عفو الله تعالى عمن مات من اصحاب الكبائر قبل التوبة / الى 5 القول بتكذيب الله تعالى فلا بد من بلي. فيقال أ ليس إن الله تعالى قال: قُلْ لِلْمُخَلَّفِينَ مِنَ الْأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ اِلَى قَوْمِ أُولِي بَأْسٍ شَدِيدٍ تُقَاتِلُونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ (٢) فلا بد من بلي قيل أ ليس ان هذا قد مضي لان من المخلفين من الاعراب قد انقرضوا فلو كان الدعاء لهم لم يوجد حال حياتهم وانقرضوا قبل الدعاء. كان هذا 10 اخبارا عن المخبر لاعلى ما هو به يدل عليه ان بعض اهل التأويل قال المراد من الاية دعاؤهم الى قتال بني حنيفة. وقال بعضهم المراد منه دعاؤهم الى قتال اهل فارس. وقد دعوا الى كل واحدمنهما ومضى ذلك. (٧٣-/ن) وكذا قُوله تعالى/لَتَدْنُحُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ (٣) قد مضى وكذا قوله تعالى (١٠٣-) /: وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ (٤) قَد مضى كل ذلك ولا وجود 15 بشيء من ذلك في المستقبل بعد مُضِي هذه الحوادث. فان قالوا: نعم. كل ذلك قد مضى قيل اكذب هذه الايات ام لا. فان قالوا لا، ابطلوا دليلهم وان قالوا نعم، كفروا. ثم الجواب البرهاني ان يقال إن اخبار الله تعالى اخبار عن المخبَرات باحوالها

(۱) فلذا: ۱ ب جـ ق ن، فلذلك: ف، فكذا: د س . ما منعت: د س، منعت: ب ج ف ق ن
 (۰) منا: مناهيا: ج (٦–٨) الله تعالى ... قيل اليس ان: ۱ جـ د س ف ق ، ــ : ن (٨) ٢ ــ الفتح ١٢ (٩) فلو: ولو: س (١٤) ٣ ــ الفتح ٢٢. قد: ۱ ف ن، وقد: د جـ س ق (١٥) قد:
 ۱ جـ س ف ق ن، وقد: د (٠) ٢ ــ الروم ٣ (١٦) بشىء: ۱ ج د ف، لشى: س ق ن



على اوصافها فاذا لم يوجد مخبّره وجب علينا القول بانه خبر عنه انه يكون. واذا وجد المخبر وجب القول انه خبر عنه انه ثابت واذا انعدم ومضى وجب القول انه خبر عنه انه كان. والتغير على المخبر عنه لاعلى الخبر دليله ما تلونا من الايات.

أبو المعين النسفي

- 5 وكذا علمه تعالى بالمعلومات فان علم الله تعالى بوجود ادم عليه السلام قبل وجوده / علم بانه يوجد وبعد ما وجد علم بانه موجود وبعد (٩٨-/ف) انقراضه علم بانه كان وكذا في كل موجود على التعيين ولاتغير على العلم عندنا ولا على الذات الذى علم به عند المعتزلة انما التغير على المعلوم فكذا في الخبر.
  - 10 ونظيره في المشاهدات الاسطوانة المنصوبة اذا توجه اليها انسان كانت قدامه واذا حول ظهره اليها كانت / خلفه واذا حول يمنه اليها كانت (١٠٥/أجه) عن يمينه واذا حول يساره اليها كانت / عن يساره / ولا تغير عليها انما (١٢١أ/س) التغير على هذا الانسان فكذا فيما نحن فيه. وقد مر حل الشبهة الخامسة (١١٤أ/د) في حل الشبهة الثالثة وحل الشبهة السادسة في حل الشبهة الأولى وقد 15 تفصينا عن حل الشبه العقلية بحمد الله تعالى.

فاما حل الشبهة السمعية. فنقول لاتعلق لهم بقوله تعالى إنَّا لَجَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا (٣) لان معناه والله اعلم جعلنا العبارة عنه بلسان العرب وافهمنا المراد به واحكامه باللسان العربي

(۱) اللخبر: د س ف ق، ...: ن : (۳) ۲... انه: ا ج د س ق ن، بانه: ف. عنه انه: ق، انه: ج، ...: د س ن (۳) ۳. انه: ا ج ف س ق، بانه: د (٤\_٥) التغير ... وكذا علمه: (وكذلك علمه: ف) ج د ف س ق ن، ...: ا (٧) التعيين: ا د ف ق، التعين: ج، التغير: س ن. تغير: ا د س ف ق ن، تعين: د (١٢) واذا : ا س ن ق، وان: ج د ف (١٣) عن: ا ج س ف ق ن، على: د فيما: ج د س ف ق ن، ما: ا (٤٢\_٥١) وقد تفصينا .... بحمد الله تعالى: ا ج د س ف ق، ... : ن (١٦) الشبه: ف، الشبهة: ا ج د س ق (١٨) ٣... الزمر ٣ (١٨) افهمنا: أ د ف ق ن، افهمناه: س، أفهمتنا: ج.

- 291 -



ثم ان اهل اللغة قالوا اذا تعدى الجعل الى مفعول كان بمعنى الفعل والخلق كقوله تعالى. أَلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوْاتِ وَأَلأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورِ الآية (١). وإذا تعدى إلى مفعولين لايكون بمعنى الخلق بل يكون بمعنى الحكم والتسمية قال الله تعالى خبرا عن الكفرة: وَجَعَلُوا الْمَلاَئِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عَبَادُ الرَّحْمٰنِ إِنَاثًا (٢). والمراد منه التسمية لا التخليق 5 وكذا في قوله: أَلَّذِينَ جَعَلُوا الْقُرْأَنَ عِضِينَ (٣). المراد منه التسمية لا التخليق. وفي هذه الاية تتعدى الى مفعولين والمراد من قوله تعالى: من ذِكْرٍ مِنْ رَبِّهِمْ مُحْدَثٍ (٤) يحتمل ان الذكر هو الرسول صلى الله عليه وسلم على ما قال: ذِكْرًا رَسُولاً يَتْلُول (٥) فيكون تأويله: ما يأتيهم من رسولٍ محدث الا استمعوا قوله ويحتمل ان 10 يكون المراد منه ما يأتيهم من وعظ من النبي صلى الله عليه وسلم. وهذا لانهم ما كانوا يضحكون عند قراءة القرآن بل كانوا يعظمونه ويفخمون شأنه. ويحتمل من ذكر حديث العهد بهم لا ان يكون في نفسه حديثًا (۱۳۱۱/۱٫) یکون فی نفسه حدیثا کمن له غلام فاشتری اخر قد یقول / ادعوا غلامي الحديث وان كان اكبر سنا من الاول على ان صرف هذه الايات 15 الى هذه العبارات المحدثة ممكن فلم يبق للخصوم في محل النزاع دليل. وتأويل قوله تعالى: وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولاً (٦) اي عقابه وانتقامه كما قال الشاعر: فقلت لها امرى الى الله كلَّه – واني اليه في الاياب لراجع ايشؤوني 20 وافعالي ولم يُردْ به امره الذي هو كلامه. والله الموفق. (۱) قالوا: ج ف س ق ن، قال: د. كان: ا چ ق س ف ن، ... د (۲) ۱... الانعام ا (٤) الحكم: الحكمة: س (٥) (٢) الزخرف ١٩ (٦) ٣... الحجر ٩١. منه: ١ د س ف ق ن، به: ج (٨) ٤... الانبياء ١ (٩) ٥... الطلاق ١١ (١٠) الا + استمعوه أي: ن·انظر الآية: الانبياء (١٣) حديث: اجد د س ف ق، الحديث: ن (١٧) ٦ ــ الاحزاب ٣٧ - 494 -



أبو العين النسفى فصل [فى ان القوان غير مخلوق] وعرف بهذه الدلائل ان القرآن غير مخلوق اعنى به الصفة القائمة بالذات وهي الكلام وما تدعيه المعتزلة حدوثه فهو محدث كما زعموا ومساعدتنا اياهم على ذلك تغنيهم عن اقامة الدليل عليه وبمعرفة حقيقة المذهب يتبين انهم / يتكلمون في المسألة في غير محل الخلاف وانما ذلك (١١٤/د) دليل / لهم على الحنابلة القائلين ان كلام الله تعالى هو الحروف المؤلفة (١٠٢/أج) والاصوات / المقطعة / وانه حال في المصاحف والالسنة والصدور وانه (١٢٤/أج) مع هذا غير مخلوق. وكثير من الحشوية يساعدونهم ويقولون لفظى (١٩٩أرف) 10 بالقرآن غير مخلوق فيجعلون قرائتهم غير مخلوقة وهذا هذيان ظاهر. والله الموفق.



الصفة القائمة بالذات ام هذه العبارات المؤدية فحينئذ يكون التوقف (٤،١٠/ق) صحيحا اذ الحق على كل احد ان / لايجيب لاحد يسأله عن كلام موجه الى جهتين الا بعد التأمل والتفحص ان مراد السائل ايهما فنخبره عنه والذى يدل على بطلان القول بالتوفق انه لابد من ان يعلم انه متكلم بكلام قائم به هو صفته لا هو ولا غيره فلا يكون مخلوقا او هو متكلم بكلام هو غيره فيكون مخلوقا. ولو قال انا لا اعلم بذلك فيكون وقفا (١٤٥/بب) عن / الجهل وحق مثله التعلم لانه لادليل دفعه الى ذلك ليتكلم فيه انما هو الجهل. والله الموفق.

فصـــل [فى ان العبارات حكاية عن كلام الله تعالى] 10 ثم اذا ثبت ان كلام الله تعالى صفته القائمة به وان هذه الحروف عبارات عنها فبعد ذلك اختلفوا ان اطلاق لفظة الحكاية هل يجوز عليها فيقال هذه العبارات حكاية عن كلام الله تعالى فكان الاوائل من اصحابنا يذهبون الى القول بجواز ذلك ويقولون ان لفظة الحكاية ولفظة العبارة سواء. وامتنع الاشعرى وأبو العباس القلانسي عن اطلاق لفظة الحكاية لما 15 فيها من ايهام المشابهة. والمعتزلة يوردون على اصحابنا سوءالا فيقولون هذه الالفاظ حكاية عن كلامه. والحكاية تقتضى الماثلة وهذه الالفاظ والعبارات محدثة

(٢) موجه: د س ف، متوجه: ب ن، متوجهه. ى (١) الى جهين ...فنجبره عنه. د س ف ق، عبر. د (٢) مثله: ا ب ا جـ ن (٥) فلا: ا جـ س ف ق ن، ولا: د. غيره: ا د س ف ق ن، غير: د (٢) مثله: ا د س ف ق ن، لمثله: جـ. بذلك: جـ د س ف ق، ذلك: ان (١٠) فصل (هذا الفصل بكامله ناقص في: ا. وهو بالنسبة الى هذا الطبع، سبعة وعشرون سطرا. وفي نفس النسخة نصف صحيفة من وسطها الى اخرها (١١) القائمة : جـ ف س ق ن، القائم: د (١٢–١٤) ان اطلاق (الخلاف: ب) لفظة ... ويقولون : ب ج س ف ق ن، ...: د



فكذا المحكى عنه او يقال ان هذه الالفاظ لما كانت من جنس الحروف / والاصوات كان المحكى عنه هكذا. فيقال لهم من منع من اصحابنا (١١٥/أد) رحمهم الله اطلاق لفظة الحكاية وهم المتأخرون الاخذون بالحزم فلاسؤال عليهم. ومن اجاز الاطلاق فهو يمنع المماثلة ويقول الحكاية لاتقتضى/ (١٠٦/ب/ج)

5 المماثلة ولاتقتضي الاما يقتضيه الاخبار / والعبارة والاداء. (١٣٢)
 يحققه ان الترجمان يعبر بعبارة سوى الاولى وبلسان سوى الاول ويسمى
 حكاية ولامشابهة بين الحكاية والمحكى عنه يدل عليه ان من اخبر عن
 كلام غيره يقال حكى كلامة / ولايقال حاكى فلان فلانا الا اذا اتى (٩٩-/ف)
 بمثل حركاته ونغمته قصدا منه التشبه به وبدون ذلك لايقال حاكى انما
 10 يقال حكى عنه.

ولو كانت الحكاية تقتضي المماثلة كالمحاكاة لما امتنعوا عن ذلك. والحاصل ان اصحابنا رحمهم الله يأبون القول بثبوت المماثلة بين كلام الله تعالى وبين هذه العبارات. واختلفوا بعد ذلك في معنى الحكاية لغة. فان ثبت انها تقتضي المماثلة امتنع الكل. وان ثبت انها لاتقتضى المماثلة جوز الكل الاطلاق.

15 فاذا هذا اختلاف العبارة دون المعنى ولا عبرة له. والاحتياط الامتناع عند وقوع الخلاف ولهذا يختار ذو الاحتياط من مشايخنا نصرهم الله ان يقولوا قال الله تعالى خبرا عن فلان ولا يقولون حكاية عن فلان. وبالله التوفيق.

(۱) فكذا: جـ س ف ق، فكذلك: ن. الالفاظ: ف، ...: جـ د س ق ن (۳) رحمهم الله: د س ف، ...: جـ ق ن. منع: جـ س ف ق ن، امتنع: د (٤) يقول: جـ د س ف ق، يقولون: ن (٧) عنه: د س ف ق، ...: ن (٩) التشبه: د س ف ق، التشبيه: ب ج ن (١١) والحاصل: ف س ق ن، فالحاصل: د (١٤) وان: د س ف ق ن، فان: ج (١٥) اختلاف: د س ف ق، خلاف: ن، خلاف في: ج (١٦) الامتناع: ج د س ف ق، بالامتناع: ب ن (١٦) نصرهم الله: س ، رحمهم الله: ف ق د، ...: ن (١٧) يقولون: جـ س ف ق، يقولوا: د



/ فصل (۱۲۱/ب) ٢ف الفرق بين الكلام والمسموع] (٧٤ب/ن) اختلف الناس في المسموع / حكى عن عبد الله بن سعيد القطان ان المسموع هو ذات المتكلم لا الكلام وذات ذي الصوت لا الصوت جريا منه على اصل ان شيئا من الاعراض والصفات لايعرف بالحواس. وكذا 5 لم يعدّ نفاة الاعراض من جملة منكرى المحسوسات. فعلى هذا من سمع كلام الله فقد سمع ذاته فيكون ذاته مسموعا وهذا قريب من انكار الحقائق لان كون الصوت مسموعا حقيقة وهو أيضا دعوى ما يعرف بطلانه بالبدائه. فإن هذا يقتضي ان من سمع كلام الله تعالى عرف ثبوت ذاته بحاسة السمع وهذا محال. 10 ومنهم من قال كل موجود يصج ان يُسمع وهو المحكى عن الاشعري (١٣٣١) جريا على / اصله ان كل موجود يصح ان يرى. ومنهم من قال المسموع شيئان: الصوت والكلام: صوت القارئ وكلام الله تعالى. وكلُّ سامع القرآن منَّ قارىء القرآن يسمع عنده كلام الله تعالى من الله تعالى. قال الله تعالى: وَإِنْ أَحَدٌ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجْرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ 15 كَلاَمَ الَّلهِ. (١) وقال تعالى: وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلاَمَ اللهِ(٢). وموسى عليه السلام سمع كلام الله تعالى من غير واسطة صوت او قراءة. والى هذا القول ذهب أبو بكر محمد بن الحسن بن فورك الاصبهاني من جملة الاشعرية قالوا: والى هذا اشار الاشعري حيث قال: سمع موسى (٩) بالبدائه: دج س ف ق، بالبداية: ن (١٣) صوت القارى وكلام الله تعالى: ف ق، ــ ا جـ د س ن. (١٤) ٢ ــ القرآن: د س ف، ـــ: ج ن ق (١٧) ١ ــ توبه ٦ (١٦) ٢ ــ البقرة ٧٠. كلام الله: ا جـ ق ن، كلامه: س ف. سمع: جـ ف س ق ن، يسمع: د (١٧) صوت او قراءة: جـ د س ف ق ن: الصوت او القراءة: ١ (١٨) والى: ا جـ س ف ق ن، الى: د (١٩) قالوا : ج د س ف ق، قال: ب ن. والى: ا ب د س ف ق ن، ... ج - 797 ---



عليه السلام ربه متكلما وظاهر هذا يقتضى أن موسى سمع كلام ربه كما يقال وجدت اباك عالما واخاك عاقلا اي وجدت علم ابيك وعقل اخيك. قال الله تعالى: لَوَجَدُوا الَّلْهَ تَوَّابًا رَحِيمًا (٢) وقال تعالى: ثُمَّ يَسْتَغْفِر الَّلْهَ يَجدِ الَّلْهِ غَفُورًا رَحِيمًا (٢) اي يجد منه تعالى الرحمة وقبول التوبة ويجد منه الرحمة والمغفرة بعد الاستغفار. وقد اشار الشيخ الامام ابو 5 منصور الماتريدي رحمه الله في اول مسألة الصفات من كتاب التوحيد. الى جواز سماع ماوراء الصوت. فانه قال العلم بالاصوات وخفيات الضمير سمى سمعا وخفيات الضمير هي الكلام في الشاهد عنده. فجوز سماع ما ليس بصوت الا انه لايقول/ (١٠٥- الله) 10 انه يسمع كلام الله تعالى عند سماع قرائة القارىء. انما / قال ذلك، ابن (١٠٠أ/ف) / فورك وهذا القول ايضا مما لاتعويل عليه. اذ لو سمع عند قراءة القارىء (١٢٦ب/ب) كلام الله من الله لصار كلامه تعالى ثابتا بالحس. ولما انكرت المعتزلة كلامه القائم بذاته بعد سماعهم اياه باسماعهم ولو انكروا لنسبوا إلى العناد / والمكابرة. وقال ابو العباس القلانسي كلام (١٣٣-س) 15 الله تعالى مسموع من الله تعالى وهو يأبي وقوع الحس على شيء من الاعراض كما هو مذهب عبد الله بن سعيد القطان وجود / وقوع السمع (٧٦) على كلام الله تعالى. ومنهم من قال ان كلام الله تعالى ليس بمسموع على العادة الجارية (۱) وظاهر: د س . ظاهر: ا ج ف ق ن، (۳) ۱... النساء ٢٤ (٤) ٢... النساء ١١٠ (٥) منه: ا ج س ف ق ن، …: د (٠) الامام: ف، …: ا د ج س ق ن، (٦) رحمه الله: ا ج د ف ق س، …: ن (٩) هي: د س ف، هو: ن ق. الضمير: …: ا (١٠) يسمع: ا ب د س ق ن، سمع: جـ ف. (١٠) عند: ا جـ د س ف ق، ـــ: ن (١٤) وقال: ا جـ س ف ق ن، فيقال: د (۱۵) يأبي: ب ج د س ف ق ن، نافى : ا (۱٦) القطان: ب ن، ....: ج د س ف ق (۱۸) من قال: ا د جـ س ف ق، ـــ: ن

- ٣٩٧ -



بل يسمع صوت القارىء فحسب. ولكن من الجائز ان يسمع على قلب العادة الجارية كما سمع موسى عليه السلام على الطور ومحمد صلى الله عليه وسلم ليلة المعراج على طريق الكرامة. وقد يسمع المؤمنون ذلك ايضا في الاخرة. واليه يذهب ابو بكر محمد بن الطيب الباقلاني من جملة الاشعرية. ومنهم من قال ان كلام الله لايسمع بوجه من الوجوه اذ يستحيل سماع 5 ماليس من جنس الحروف والاصوات اذ السماع في الشاهد يتعلق بالصوت ويدور معه وجودا وعدما. ويستحيل اضافة كونه مسموعا الي غير الصوت. فكان القول بجواز سماع ما ليس بصوت خروجا عن المعقول. وهذا هو مذهب الشيخ ابي منصور الماتريدي طيب الله ثراه، (١١١٦/د) نصّ عليه / في كتاب التوحيد في اخر مسألة القرآن 10 وقال ان سماع الكلام ليس الا بسماع صوت دال عليه وذكر في كتاب (١٠٧/ج) التاويلات / ان موسى عليه السلام سمع صوتا دالا على كلام الله تعالى (١٧٥أ/ن) وكان اختصاصه ان الله تعالى افهمه كلامه باسماعه صوتا تولى تخليقه من غير ان يكون ذلك الصوت مكتسبا لاحد من الخلق اكراما منه اياه. وغيره يسمعون صوتا مكتسبا للعباد فيفهمون به كلام الله تعالى ذكر 15 نحو هذا. ذكرته لابعبارته. وذهب بعده الى هذا القول ابو اسحاق (١٣٤ه)، الاسفراييني من جملة الاشعرية وذكر / بعض الاشعرية أن أبا اسحق أول من ذهب الى هذا القول من متكلمي اهل الحديث. قال الشيخ الامام الاستاذ ابو المعين رحمه الله ولم يرض أبو إسحق (۱) يسمع: جـ د س ف ق ن، سمع: ۱ (۹) هذا: جـ د س ف، ـــ: ان ق (۰) طيب الله ثراه: س، رحمه الله: ق (۱۱) علیه : ا د س ف ق ن، ــــ: ج ( .) بسماع: د س ن، سماع: جـ ف ق (۱۳) وکان: ۱ س ف ق ن، فکان: د، وان کان: ج (۱۱) بعده: جـ د س ف ق ن، بعدم: ا ( . ) ابو اسحق ... الى هذا القول: ب ج د س ف ن، ــــ: ق - ٣٩٨ ---



باختياره هذا المذهب حتى ادعى ان جميع من تقدمه من متكلمي اهل الحديث على هذا. واتفقوا ان لايمكن سماع ما ليس بصوت الا ان اختلافهم في العبارة. فمنهم من اعتبر حقيقة السماع فقال لايسمع الا الصوت. 5 ومنهم من قال لما سمع الصوت صار ما علم بعده مما دل عليه الصوت من الكلام القائم بالنفس وذات المتكلم معلوما فلما صار ذلك معلوما بحاسة السمع بواسطة سماع الصوت كان / مسموعا فاذا هذا منهم (١٠أ/ق) اختلاف في التسمية لا في الحقيقة ذكره هذا في كتابه المسمى بترتيب المذهب حكيته لابلفظه.

10 والله الموفق.

(٧) كان: اجدد س ف ق، كما كان: (٨) كتابه: جدد س ف ق ن، كتاب: أ (١٠) والله الموفق
 : دج س ق، والله الموفق والمعين: ف، والله تعالى الموفق: ا، ــــ: ن.



تبصرة الأدلة

الكلام في ان التكوين غير المكون وانه أزلي غير محدث ولا حادث اعلم ان التكوين والتخليق والخلق والايجاد والاحداث والاختراع اسماء مترادفة يراد بها كلها معنى واحد. وهو اخراج المعدوم من العدم الى 5 الوجود فنخص استعمال لفظة التكوين اقتفاءأ لآثار اسلافنا رحمهم الله في ذلك. فنقول اطبق اهل الباطل على مقدمة كاذبة وهي ان القول بقدم التكوين يؤدي الى القول بقدم العالم. وقد قامت الدلالة على حدوثه فكان القول بما يؤدي الى قدمه باطلا فكان القول بقدم التكوين باطلا. 10 ثم ان المعتزلة باسرهم والنجارية باجمعهم يرون قيام صفة ما اي صفة كانت بذات القديم محالا. فقالوا بامتناع قيام التكوين بذات الله تعالى (١٣٤ب/س) ثم انهم تفرقوا فيما بينهم واختلفوا / اختلافا فاحشا. (١١٦)، فذهب عامة المعتزلة / والنجارية وجميع متكلمي اهل الحديث. (١٠٨/ ٢٠) /كالكلابية والقلانسية والاشعرية الى ان التكوين ليس بمعنى / غير المكوّن 15 (١٧٧) بل هو عين المكون أي شيء المكون. وذهب ابو الهذيل العلاف وبشر بن المعتمر ومعمر من رؤساء المعتزلة وابن الروندي وهشام بن الحكم والكرامية باجمعهم ان التكوين (٣) ولا حادث: ج د س ف ن، ـــ: ا (٤) اعلم: ج د س ف، قال الشيخ. ابو المعين رحمه الله اعلم: ١، قال الشيخ الامام الاجل ابو المعين رضي الله عنه اعلم: ب ن (٦) اسلافنا: ا ج س ق ن، اصحابنا: د ف (٧) مقدمة: ا د س ف ق ن، مقدمة وهي: ج (١٢) القديم: ا د س ف ق ن، القدم : ج (١٥) كالكلابية: ١ د س ف ق ن، كالدلالية: ج. الاشعرية والقلانسية: ١ ق ن، القلانسية والاسْعرية: ج د س ف. (١٥) الى: ج ــ د س ف ق ن - 2 . . ....



معنى وراء المكوَّن غير ان هؤلاء كلهم يقولون هو غير المكون. وهشام بن الحكم يقول لا هو المكون ولاغيره. وانما نشأ الاختلاف فيما بينهم لان هشاما يقول التكوين صفة والصفة عنده لاتوصف فلم يصف التكوين بانه غير المكون / . وغيره من المتكلمين يجوزون وصف الصفة (٢٧ب/ب) 5 فوصفوا التكوين بانه غير المكون.

ثم اختلفوا فيما بينهم في محل التكوين فزعم ابن الروندي انه قائم لا في محل. وما روي / عن بشر بن المعتمر انه كان يقول ان التكوين ڤبل (١٢٢أل) المكون اذ لو لم يكن قبله لبطل كون الاستطاعة قبل الفعل فوجب ان يكون التكوين قائما لا في محل عنده ايضا كما هو مذهب ابن الروندي.

- 10 وما روي: عن ابي الهذيل ان التكوين يوجد مع المكون لاستحالة قيامه بنفسه فوجب انه يقوم بالمكون وقد روى عنه: بعض اهل المقالات انه كان يقول ان جميع كلام الله تعالى / حادث في محل الاخطاب «كن» (٢٥ب/ن) فانه حادث لافي محل فوجب ان يكون التكوين عنده ايضا حادثا لا في محل اذ التكوين عنده ليس الا خطاب «كن».
- 15 وزعمت الكرامية باسرهم ان التكوين حادث قائم بذات الله تعالى / وان (١٢٥أ/س) / ذاته تعالى محل الحوادث. تعالى الله عما يقول الظالمون علوا كبيرا. (١٠٦-/ق) و لم اقف على مذهب هشام في هذا انه حادث لا في محل ام في ذات الله تعالى.

(٦) فيما: أ د س ف ق ن، ...: جد الروندي: ا جد د س ف ق، الراوندي: ن (٨) فوجب: ا د ج س ق ن، يوجب: ف (١٤) فوجب: د س ق، يوجب: ا ج ف ن انه: ج د س ف ق ن، ان: ا. (١١) عنه : ا د س ف ق. عن: ج، ...: ن (١٥) وزعمت: ا ج س ن، فزعمت: د ف. حادث: د س ف، الحادث: ا ج ق ن.



ثم ان هؤلاء الذين يقولون بحدوث التكوين الذي هو معنى وراء المكون يقولون حدث هو لا باحداث الله تعالى ويقولون انه حادث وليس بالاحداث. اذ المحدث ما تعلق حدوثه بالاحداث وهو / لم يتعلق حدوثه بالاحداث.

وقال معمر ان التكوين حدث بتكوين ثان والثاني بتكوين ثالث والثالث 5 بالرابع. كذلك الى ما لايتناهى.

وقال اهل الحق نصرهم الله ان التكوين صفة ازلية قائمة بذات الله تعالى (١٠٨*)ج) كصف*ة العلم والقدرة والسمع والبصر. فكان التكوين ازليا / والمكون حادثا كالقدرة كانت ازلية والمقدور حادثا. وكذلك الارادة والمراد.

فیکون التکوین لکل مکون تکوینا له لوقت وجوده کارادة وجود کل 10 (۱۰۸)ج) موجود تکون ارادة / لوجوده لوقت وجوده.

ثم اختلف القائلون بحدوث التكوين ان الله تعالى هل كان في الازل خالقا رازقا مصورا محييا مميتا ام لا.

فذهب جمهور المعتزلة والنجارية وجميع متكلمي اهل الحديث الى انه ما كان خالقا حتى حدث المخلوق. وكذا في سائر الصفات. وقال 15 ابو الهذيل العلاف انه كان في الازل خالقا بمعنى انه سيخلق.

(١٢٨أ/ب) / وقالت الكرامية انه كان في الازل خالقا بالخالقية رازقا بالرازقية وكذا (١٢٢ب/ل) في سائر الصفات ويفسرون / الخالقية بالقدرة على التخليق.

(ه) ثان: د س ف، ...: ا ب ج ق ن، (٦) بالرابع : ج د س ف ق، بتکوین رابع: ا، برابع: ن (٢) نصرهم الله: د س ف ...: ا ج ق ن (٩) کذلك: د س ف ق، کذا: ن (١٠) وجود: • ج د س ف ق ن، ...: ا (١١) لوجوده: ا ج س ف ق ن، لوجوده له: د (١٢) الازل: الازل به: ف (١٤) الى: د، ...: ج س ف ق ن،



وقال اصحابنا نصرهم الله انه كان خالقا لقيام صفة الخلق / وهو التكوين (١٣٥-/س) بذاته في الازل كما كان عالما قادرا حيا باقيد سميعا بصيرا. وصار الحاصل ان جميع ما هو صفة الله تعالى كان ازليا وهو تعالى كان موصوفا به في الازل تعالى ربنا من ان يحدث له صفات المدح.

- 5 وقالت الخصوم ان ما كان من صفات الذات فهو ازلي وما كان من صفات الفعل فهو حادث. فعلى هذا انعقد / الاجماع بين المعتزلة وبين (٧٧ب/أ) متكلمي اهل الحديث انه تعالى كان في الازل حيا باقيا قادرا عالما سميعا بصيرا وانه لم يكن خالقا ولا رازقا ولا مصورا ولا محيياً ولا مميتا لان القسم الاول من صفات الذات والقسم الثاني من صفات الفعل.
  - 10 واختلفوا انه تعالى هل كان في الازل متكلما فقال اهل الحديث كان متكلما في الازل لان الكلام من قبيل صفات الذات. وقالت المعتزلة لم يكن في الازل متكلما لان الكلام من صفات الفعل. وتفرع من هذا اختلاف فيما بينهم في الحد الفاصل بين صفات الذات وصفات الفعل.

ففرقت المعتزلة بينهما فرقا يبقى الكلام في جملة صفات الفعل فقالت

15 المعتزلة: الفرق بينهما ان ما يُثْبَت ولا يجوز / نفيه فهو من صفات الذات (١٠٧ألق) فانه يقال يعلم كذا ولا يقال لايعلم كذا. وكذا يقال يقدر على كذا ولا يقال لايقدر على كذا ويقال يبصر فلانا ولا يقال لا يبصر فلانا وكذا يقال يسمع صوت فلان ولا يقال لايسمع صوت فلان.

> (۱) نصرهم الله: س، رحمهم الله: اج د ف ق، ...: ن (۲) حيا باقيا: اج س ف ق، ...: ب د ن (۲) الحاصل: ا د س ف ق ن، اهل الحاصل: ج (۷) حيا باقيا: اج ف ق س ن \_ د (۱۳) الحد: اج د س ف ق، الحديث: ن (۱٤) المعتزلة: د س ف، ...: اج ن ق (۱۲) يتمال: ج د س ف ق ن، تعالى: ا (۱۲) يقدر على كذا: ج د س ف ق ن، فلان يقدر وكذا؛ ا. على: ج د س ف ق ن، ...:ا (۱۷) فلان: اج د س ف ق ن، ...: ا. ولايقال لايسمع صوت فلان: اج د س ف ...:



ثم يقال انه تعالى خلق لزيد ولدا ولم يخلق لعمرو. ورزق عبد الله مالاً (١٠١٠/ف) ولم يزرق خالدا. فدل ان الفرق هذا هو. / ثم يصح ان يقال انه تعالى كلم موسى عليه السلام ولم يكلم فرعون دل انه من قبيل صفات (١٣٦أ/س) الفعل فلم يكن الله تعالى موصوفا به في الازل / ونسب ابن هيصم من (١٣٦/س) الفعل فلم يكن الله تعالى موصوفا به في الازل / ونسب ابن هيصم من (١١٧/ جملة الكرامية هذا الفرق الى عبد الله / بن سعيد القطان 5 (٢٩أ/ت) / المعروف بان كلاب والى الاشعري جهلا منه بمذاهب خصومه. وربما (١٠٩أ/ج) يقولون ما يوصف به ولا يوصف بضده فهو من صفات الذات فانه يوصف بالحياة ولايوصف بالموت.

(٢) هذا هو:د س ف ق، هو هذا: ن. انه تعالى: تكرر في: ن (٥) جملة: اج ف ق ن، ...:د س. الى:د س ف ق، ...:ن (٧) فهو: اج د س ق ن، هو: ف ل (٨) ولا:د س ف ق، ومالا: ن (٠) ٢... يوصف ا د ج س ف ق، وصف: ن (١٤) تلزم: اج د س ف ق د ن وتلزم: ا (٥١) وكذا: اج د س ق ن، فكذا: ا ل (١٦) الصمم: ج د س ف ق ن، البصر: ا . ومالا: ج د س ف ق ن، وما فانك: د س ف ق ل، فانه: ن (١٧) نقيصة: د س ف ق، نقص: ن. (٠) ١... او: .... ف

\_ ٤٠٤ \_



أبو المعين النسفى ثم لو نفى عنه الكلام للزمته نقيصة الآفة كالعجزو الخرس فكان من صفات الذات. ونحن لاحاجة بنا الى اثبات الفرق لانها كلها عندنا ازلية فنحتاج الى الكلام في كونه خالقا في الازل. وفي اثبات صفة التكوين لله تعالى في الازل / قائمة بذاته وانها معنى وراء المكوّن (۱۳۶۱ب/س) 5 ثم ان الخصوم يشنعون علينا في هذه المسألة من وجهين: احدهما ان هذا قول احدثتم انتم لم يكن به قائل من السلف حتى قال بعضهم: ان هذا القول لم يأت من العراق وانما جاء من الاعالي يعنى بذلكِ سمر قند. وزعم بعض الاشعرية ان هذا قول احدثته طائفة من الناس يقال لهم الزابر اشائية اصحاب رجل يعرف بابي عاصم الزابراشائي نبغت بمرو بعد 10 الاربعمائة من الهجرة. وذكر عبد الله محمد بن هيصم الساتر لما ظهر عُواره لبُدايه / العامة من مذاهب الكرامية بالحيل الضعيفة على ضعفاء (١٠٨-ب/ق) اصحابه هذا القول ونسبه الى المنتسبين الى ابن كلاب من اهل مرو وسمر قند عنى بذلك عبد الله بن سعيد القطان وانما نسبهم اليه لان اهل السنة والجماعة كانوا ينسبون اليه. وإن كان اصحابنا نصرهم الله / اخذوا (١١٨أ/د) 15 ٱلمذهب عن أبي حنيفة رحمه الله قال: واظن ان هؤلاء قد انقرضوا. والوجه الثاني انهم يقولون لو كان التكوين ثابتا في الازل / وكان الله (١٠٩-/جـ) تعالى مكونا خالقاً للعالم لكان المكَون موجودا مخلوقا في الازل لما / ان (١٤٣-/ل) وجود الضرب ولا مضروب ووجود الكسر ولا مكسور ووجود الجرح ولامجروح محال / فكان الفعل مع المفعول متلازمين لايتصور ثبوت (١٠٢أ/ف) 20 احدهما بدون الآخر فكان القول بوجود التكوين ولا مكوَّنَ كالقول بوجود المكوَّن ولا تكوين وذلك محال فكذا هذا. (۱) فكان: س ن ق، وكان: ف. للزمته: ج ن، للزم منه: د س ف ق، للزمه: : (۲) كلها عندنا: عندنا کلها: ن فقط (٥) ان: اج ف د ل ... : ن (٢) سمرقند: اج ف ن، مر سمر قند: د س ق (٨ـــ٩) الزابراشائيه: ف ل قَّ، الزابر شائية: الزابر شائية جـ، الزَّاير شائية: نُ، الزابر فشائية: س، الزابر شانية: ١ (٩) نبغت: نبغ: ق (١٠) وذكر: ١ ج د س ف ق، ولم يذكر : ڬ. الساتر: ا د ف ل ق ، النسائی ج، الساتی: ن (١٤). ينسبون: ا ج د ف س ق ل، ينسبون: 'ن (١٥) قال : ف س ا ج د ق، قالوا: ن. عن: د س ف ق، من : ن. ان : ا ج ق. ـــ: س ف ن د (١٩) مع: ج د س ف ق ن، من: ا



ـــ ٤٠٦ ـــ



هذا قدرته الا ان ذلك مجاز لايصار اليه الا عن دليل. وفي القدرة اجماع ولااجماع فيما نحن فيه. وقوله تعالى: إنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ الى قوله عز وجل. وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً (١) وفيه ادلة من وجوه.

احدها انه جعل في خلق السموات والارض واختلاف الليل والنهار ايات وعلامات / على وحدانيته لذوى العقول ليستدلوا بما فيها من علامات (١٣٧-/س) الحدوث على ان له محدثا احدثه وانما يستدل على ذلك بمفعولاته لابصفاته التى هي غير مرئية لنا ومادل / على الصانع فهو / مصنوعه. (١٠٨أرق)

- 10 والاخر انه قال ويتفكرون في خلق السموات والارض وانما يكون التفكر (١٢٤أ/ل) فيه بالاستدلال / بالصنع على / الصانع وجعل محل التفكر خلق السموات (١١٠أ/ج) والارض. والعاقل يتفكر فيما يشاهد من افعاله ليستدل به على الفاعل (١٢٩ب/ب) فدل على انه ارادبه مفعولاته ومخلوقاته وسماها خلقا دل على ان الخلق مخلوق. والاخر انه قال ربنا ما خلقت هذا باطلا.
  - 15 وهو اشارة الى الخلق وايضا فانه قال تعالى في اول الآية، ان في خلق السموات والارض ثم قال في اخرها، ويتفكرون في خلق السموات والارض. فلو كان هذا الاسم مجازا للمخلوقات لما كرر هذا الاسم عليه

(٤) ١- آل عمران ١٨٩ - ١٩١ (٨) بمفعولاته: د س ف ق ن، بمقولاته: ١ ج. هي: ف ج س ق ن:هو:د(١٤) التى هي غير مرئية: ج د س ف ق ن، الى غير موجه: ١ (١١) بالاستدلال : ج د س، للاستدلال: ١ ف ق ن (١١) على: ١ ج د س ف، ـــ: ن ق (١٣) على: ١ ج د س ف ل ق. ــ: ب ن (١٥) وايضا: ١ د ج س ف ق ل، ايضا : ب ن. وهو: د س ف ق. وهذا: ن (١٥) ان في خلق ... في آخرها: ١ ب ج د س ف ق ل، ـــ: ن





قال وكذا الناس اجمعوا على اطلاق القول بان الله تعالى خالق الخلق ويقولون يرحم الله هذا الخلق ويقولون اللهم اصرف البلاء عن الخلق وفرّج الخلق عن هذا الغم ويقولون رسول الله صلى الله عليه وسلم خير الخلق ويقولون رأيت الخلق الكثير. وان الخلق ازدحموا على كذا. ولعل اطلاق هذا / الاسم في عرف اللسان وفي عرف الشرع واجماع (١٢٤-/ل) 5 الامة على المخلوقات اكثر من اطلاق اسم المخلوق. فمن ادعى بعد هذا ان هذا مجاز في الاستعمال / لم ينفصل ممن يقول (١٣٠أ/ب) بل المخلوق مجاز في الاستعمال. قال ولانهم اجمعوا على أكفار من امتنع من القول بان الخلق غير الله/ (٧٧أ/ن) 10 تعالى وان الله تعالى ليس بخالق / للخلق كما لو امتنعوا من القول بان (١١٩ه/د) الله تعالى خالق المخلوقات/ولان الله تعالى قال: فَعَّالُ لِمَا يُرِيدُ (١) والفعال (١٠٨-/ف) للمبالغة والتكثير ثم علق به الارداة دل على ان الارداة متناولة لافعاله وما تناولته الأرادة فهو حادث مخلوق. قال ومن حيث اللغة ان قولهم فعل متعد الي المفعول واذا ثبت انه لابد 15 من ان يتعدى إلى مفعول فاو وُجد الفعل في الازل لكان لا يخلو اما ان يكون ما يتعدى اليه موجودا في الازل او كان معدوما في الازل أو كان موجودا معدوما معا. /اما ما يتعدى الى غيره والمتعدى اليه معدوم في الازل فكقولنا (۱۲۸ب/س) (٣) صلى الله عليه وسلم ... : ف ل (٤) الكثير: اج ل د ف ق، الكبير: ن (٦) المخلوق: ا ج س ف ق ن، المخلوقات : د (۷) لم: ولم: د (۹) من : د س ف ق. عن: ب ن (۱۱) خالق: ا د س ج ف ل ق، خلق: ن، امتنعوا: د س ف، امتنع: ج ق ن، من: ج د س ف ق، عن: ن (۱۱) ۱ـ البروج ۱۲ (۱٤) متعد: جـ س ق ن، يتعدى: ف انه: ا ج د س ف ق ل، ــــ:

\_ ٤٠٩ \_

ن (١٧) معا : ج د ف س ق ن، ... : ا



انه قادر له قدرة في الازل ولاشك ان المقدور معدوم في الازل. واما ما يتعدى الى الموجود اوالمعدوم فكقولنا عالم وله علم فلا يخلو ما نحن فيه من الفعل اما ان يكون ما يتعدى موجودا في الازل والمتعدى اليه معدوما ولو كان كذلك لاقتضى ان يكون المعدوم مفعولا وهذا محال. وان كان المتعدى اليه موجودا لزم ان يكون العالم موجودا في الازل 5 وان كان المتعدى اليه موجودا ومعدوما لزم الامرانا جميعا.

(١٠٣أ/ف) واذا بطلت هذه الاقسام ثبت بطلان وجود الفعل في الازل / قال ومن جهة المعقول ان عند هؤلاء القوم ان المخلوق واقع بالخلق فيلزمهم ان يكون الحلق بمعنى القدرة ولو كان كذلك للزم ان يكون لله تعالى قدرتان وهذا محال.

(٢) او : دس ف، و: ج ق ن. الموجود: ج دس ق ن، اوالموجود والمعدوم: ف ل المعدوم والموجود: ج (تقديم وتأخير). فكقولنا: ج د ل س، كقولنا: ا ف ق ن، (٣) موجودا: ج د س ف ق ل، اليه موجودا: ن (٥) المتعدى اليه: ق، ...: ج د س ف ن، (٧) قال: قال (بعض الاشعرية: ف بين الاسطر) (٨) هؤلاء: هؤلاء (اهل السنة، هامش: ل) (١٢) فيها: ب ج د ف ق ن، فيه: س. فيه: ج د س ف ق، فيها: ا، في : ب ن (١٤) عليه: ف دل ق س. على: ن، مالافائدة فيها ... وعدمه سواء: تكرر في: ا (١٥) من ...: س. الفعل: د س ف ق ن، العقل: ا ج. نقص: ج د س ف ق ن، بعض: ا



بنقص لاينتفي الا به لم يجز اثباته. ثم قال لو كان الخلق غير المخلوق اما ان كان قائما بالمخلوق او لا في محل وابطل القسمين ثم قال او بالبارئي جل وعلا، وهو لايخلو اما ان كان قديما او كان محدثا وابطل ان يكون محدثا لاستحالة كون الباري جل وعلا محلا للحوادث. وعاد في ابطاله ان يكون قديما الى ماقال بديا /ان (١١٩-/د) عصل فلا فائدة في اثباته. ثم قال ظهر ببطلان هذه / الاقسام ان الخلق ليس معنى زايدا على المخلوق. (١٠٩أل،) قال: والذي يدل عليه قول اهل اللسان في حد الفعل قال إسيبويه في حد الفعل امثلة اخذت من لفظ أحداث الاسماء مثل قولك ضرب يضرب واضرب. الفعل امثلة اخذت من لفظ أحداث الاسماء مثل قولك ضرب يضرب واضرب. الفعل امثلة اخذت من لفظ أحداث الاسماء مثل قولك ضرب يضرب واضرب. الفعل على ضربين لازم ومتعد ثم عندهم المفعول على الحقيقة هو المصدر

الفعل على صربين لارم ومتعد تم عندهم المفعول على الحقيقة هو المصدر ثم يقولون مفعول به ومفعول له ومفعول فيه ومفعول معه ولايزيدون على ذلك وما اخذ منهم الفصل بين الفعل والمفعول فدل ذلك على ما قلناه. وتكلم بهذا كله بعض الاشعرية حكيت لفظه لئلا يظن فِتَّي التقصيرُ في 15 حكاية شبه الخصوم والحكاية على وجه يسهل على الجواب بل يعلم انى متبع للدليل منقاد للحق غير مائل فيما انا عليه من المذهب الى الهوى والشهوة عصمنا الله تعالى عن ذلك.

(٣) بالبارئي جل وعلا: ل ف س ق، البار ي: ن. او: اج س ف ق ن، اما: د (٠) بديا : ا س ف ق ن، بدأنا: د (٧) زائدا: زائد: ۱ (٨) قال سيبويه في حد الفعل: د ف ق ن، ... س (١٠) امر: اب ج د ف س، امرو: ن (١١) على: ج د س ف ق ن، في: ا (١٤) و: ل س د ف، ... اب ج ن ق. ١... في : اج س ف ق، بي : ب د ن (١٥) شبه: س ف ق ن، شبهة: د



(٢٧٧ب/ن) ثم ان اشعريا / اخر حكى هذا كله في تصنيفه وشنّع بذلك علينا وقاتل بسلاح غيره ثم ان هذا الاشعري الثاني لم يرض بهذا التشنيع حتى ذكر هذه المسألة في كتابه في بيان اقاويل القائلين بقدم العالم وذكر (١٣٢أ/ب) مقالة برقلس أن العالم قديم لان سبب خلقه للعالم جود / الباري جل وعلا وجوده قديم فيكون العالم قديما ثم قال وقريب من مذهب برقلس 5 قول طائفة من الناس وحكى هذ المقالة التي نحن عليها.

(١٢٥-/ل) ثم ان اشعريا اخر اشتغل / بابطال هذه المقالة فاستدل / على ذلك بان (١٠٣-/ف) الكفر فعل العبد وهو مفعوله فاذن كان الفعل والمفعول واحدا.

قال فان قالوا الكفر ليس بمنعول للكافر قلنا لهم فاذا لا يكون فعل الكافر (١٣٩ب/س) لوقوع / الاتفاق على ان مالايكون مفعولا للعبد لا يكون قد فعله العبد. 10

قال وان قالوا الكفر ليس بفعل للعبد ولا بمفعوله له. قيل له قد خرج الكفر عن ان يكون فعلا للعبد والتحقتم بالجبرية وصار الكافر معذورا. قال ولو قالوا الكفر مفعول العبد وليس بفعل له قيل لهم فيكون الكفر اذا م فعل الله تعالى ويلزمهم على هذا خروج قدرة العبد عن ان يكون لها معنى لان الكفر اذا كان مفعولا للعبد بفعل قد خلقه الله تعالى 15

(٤) برقلس: ق، ابرقلس: د، ابراقلس: ل س (هامش س يوناني من الدهرية) ف، ابن قليس: ج ن، ابوقلس: ۱۰للعالم: د س ف ق ن، العالم: ل (٤) جود: ج ف س ن، وجود: ۱ د ق(٥) جوده: ج ۱ س ف، وجوده: د ق (جوده هامش ق) (٢) برقلس: ق، ابرقلس: د س ف ل، ابن قلس : ج ن، ابو قلس: ۱. (٦) عليها: ج د س ف ق ن، فيها: ۱ (٧) فاستدل: ج د س ف، واستدل : ۱ ن ق (٩) لهم: ج د س ف ق ن، ... ۱ (۱۱) للعبد: د ل ف س ق، العبد: ن. بمفعول: ۱ د س ق ن، مفعول: ج ف. له: ۱ ج د ف، ... س ن ل (٢١) فعلا: ۱ ج د س ف ق، ... ن. للعبد: د ق ، بالعبد: س ف ن (١٣) قالوا: ج س ف ق ل، قال: ۱ د ن (١٥) لها: س ل ف د، له: ق ن

- 217 -



فيه فلا معنى لقدرة العبد ولافائدة لها ولا معنى / لقولهم ان الكافر (١١١ب/ج) يقدران يكفر.

فهذا ما رأيته من شبه الاشعرية في قولهم ان الخلق والمخلوق / واحد. (١٢٠أ/د) وبعد / الوقوف على هذا نصرف العناية الى بيان ان القول بان التكوين (١٠٩-ان) عين المكون قول باطل وان الصحيح ان التكوين غير المكون.

> اذ قد فرغنا عن اقامة الدليل على ان وجود الصفة بذات الله تعالى جائز على ما مر في مسألة الصفات فبقيت الحاجة الى التكلم فيما وراء ذلك. فنثبت اولا ان الكوين غير المكون لاعين المكون لما ان الكلام في الفصلين الاخرين مبنى على هذا فنقول، وبالله التوفيق.

5

- 10 الدليل على صحة ما ذهبنا اليه قول الله تعالى. إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا اَرَدْنَاهُ اَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ (١). فالله تعالى عبر عن التكوين «بكن» وعن المكون بقوله فيكون وكذا عبر عنه بالشىء يحققه ان خطاب «كن» غير المكون عند الاشعرى وغيره من المتكلمين.
- 15 فان كلام الله تعالى عندنا وعنده صفة ازلية قائمة مذات الله تعالى والمكونات / جواهر واعراض حادثة غير قائمة بذات الله تعالى ولاشك (١٣٢ب/ب) في ثبوت التغاير بين الازلي والحادث وبين ما هو صفة قائمة بذات الله تعالى

(٣) شبه: ١ ل د س ف ق، شبهة: ج (٥) عين: ١ ل ج ف د س ق، غير: ن (٥) قول باطل ... غير المكون: ج د س ف ق ن، ... ١ (٨) الفصلين : ١ ج س (هامش) ف ق ن، القولين: د س.(١٩) الاحرين: ١ ج د س ف ق ل، الاخيرين: ن (١١) ١... النحل ٤٠ (١٣) الاشعري: ١ ف ق ن، الاشعرية: ج د س. وغيره: ١ د س ف ق ن، وغيرهم : ج (١٧) الحادث: ١ ج د س ق ن، الحوادث: ف



وبين ما ليس بصفة قائمة بذات الله تعالى والتكوين ما يتعلق به التكون (١٤٠أ/س) والايجاد ما يتعلق / به الوجود وقد تعلق وجود العالم بخطاب «كن» فكان (١٢١أ/ل) هو ايجادا وتكوينا وخلقا وهو غير المكون الموجد المخلوق غير ان/ اصحابنا رحمهم الله يقولون ان قوله «كن» عبارة عن سرعة الايجاد من غير تعذر. والاشعري ومن تابعه أو ساعده من متكلمي اهل الحديث يقولون انه 5 كلام وان العالم خلق به فاذا سلموا ان وجود العالم وتكونه حصل به فكان تكوينا وتخليقا فمن اعطى الحقيقة ثم انكر الاسم كان مناقضا. وعدّ ينفى التكلمون هذا من مناقضات الاشعري. وهذا لعمرى افحش مناقضة فانه ينفى التكوين ثم يثبته ولو لم يكن هذا تناقضا فلاتناقض في عالم الله ينفى التكوين ثم يثبته ولو لم يكن هذا تناقضا فلاتناقض في عالم الله ينفى التكوين ثم يثبته ولو لم يكن هذا تناقضا فلاتناقض أنه مناقضة فانه منا (١٩٠٤/ف) يحققه انه ما من كتاب من كتب الاشعري / او احد من اصحابه تكلموا فيه على المعترلة في اثبات ازلية كلام الله تعالى الا وقد تعلقوا بهذه الاية فيه على المعترلة في اثبات ازلية كلام الله تعالى الا وقد تعلقوا بهذه الاية (١٩٠٤/ف) وقالوا انه تعالى اخبر انه خلق الخلوقات بخطاب «كن» / فلايتناهى (١٩٠٤/ف) موالوا انه تعالى الحبر انه خلق الخلوقات بخطاب اله ما لايتناهي الايتناهي الايتناهي الية مراريز المالي المو الن اله ما من كتاب من كتب الاشعري / او احد من اصحابه تكلموا فيه على المعترلة في اثبات ازلية كلام الله تعالى الا وقد تعلقوا بهذه الاية من (١٩١٢/ف) وقالوا انه تعالى اخبر انه خلق الخلوقات بخطاب «كن» / فلو كان خطاب من (١١١٦/م) / كن خلوقا لاحتاج الى خطاب اخر وكذا الثاني والثالث الى ما لايتناهى

فدل ان الكلام غير مخلوق واذا كان الامر كذلك ثبت انهم اثبتوا لله تعالى 15

ــ ٤١٤ ---



صفة ازلية يتعلق بها حدوث العالم. وهذا هو التكوين والايجاد والخلق عند القائلين به وهذا ظاهر ولامحيص عنه لمن انصف ولم يكابر. والله الموفق. /ثم لنا دلائل أخر سمعية تركنا ذكرها لما يطول فيها الكلام وفيما تعلقنا (١١٠أ/ن) به من الاية دلالة كافية معجزة للخصوم عن التفوه بما يورث ادنى شبهة 5 ثم نشتغل بالجواب عن شبهه السمعية لنتفرغ للمحاجّة العقلية. فنقول ما انكرت على من يقول لك ان المراد بقوله تعالى: هَذَا خَلْقُ اللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ (١) وغيره من الايات. هذا مخلوق الله تعالى اذ لاوجه لك الى إنكار جواز اقامة المصدر مقام 10 المفعول / في اللغة كما في العلم والقدرة اذ هما يذكران ويراد بهما ما (١٤٠ب/س) يتعلقان به من المعلوم والمقدور. فان قلت هذا مجاز ولايصار اليه الا بعد قيام الدليل. قيل ان على قولك وهو مذهب الاشعري ما كان محتملا للمجاز لايكون موجبا للعلم قطعا ويقينا وان لم يقم بعد دليل المجاز لجواز ان يقوم. ولهذا 15 تقول بالتوقف في الاية العامة وان لم يقارنها دليل التخصيص لما ان (١) بها: ف ق ن س، به : ا ج د (٣) والله الموفق : ج د س ق ف، ــــ : ان (٤) فيها الكلام، ا ف ق ن، يركزها فيها: د س ، بذكرها فيها الكلام: ا (٥) دلالة:د ف ق ن، ...: س(٠) بما: جـ س ف د ق ل، مما:ن (٦) شبهه: ج د س ف، شبهة : ١ ن، الشبه: ق (٠) لنتفرغ: ١ ج س ف ق ن، لنفرغ: د (۷) ۱\_ لقمان ۱۱ (۱۰) المفعول: ج د س ف ق ن، المعقول: ا (۱۱) به: اج د س ف ق، ...: ن (١٢) ولا: اج د س ق ل ف. فلا: ن. قيام: اج د س ف ق، تمم قيام: ن (١٣) ٢... و ج ل س ف ق، ... ا ن (١٥) العامة: د س ف ق ن، لأن علامة: االتوقف: د س ف ق ل، الوقف: ١ ج ن (١٣) لم: ١ ج ل د ف س ق، لما: ن. التخصيص: ١ ج د س ق ن، التخصص : ف



(٢) علم: دس ف ق، ...: اج ق ن، (٠) الاحكام: اج دس ف ل ق، ...: ن. به: دس ف ق ن، له: ج، ...: ا (٤) الدليل الذى يوجب العلم قطعا: دس ف، دليل موجب للعلم: ا ج ن ق (٧) النزاع: ا دس ف ق ن، التنازع: ج. اقمت: ا دس ف ق ن، اقيمت: ج(١٠) اشتغلت: ج دس ف ق ن، اشتغل: ا. فان: دس ف ق ل، وان: ن (١٤) ما: ف ن س د ن ق، من : ل



وذكر / الحلق والمراد به المخلوق ليس بطريق اقامة المصدر/ (١٤١أ/س) مقام المفعول بل هو موضوع في اصل اللغة للمخلوق. فقد نادي عليك (١٣٣-/ب) جميع اهل اللغة بالانكار. وظهر جهلك بلسان العرب ومواضعاتهم وموازينهم وصيغاتهم التي استعملوها لتفاهم ما في الضمائر بها و أحد 5 لامكنه انكار هذا. وطريق سلفك أنهم يقولون ان الخلق وان كان في اللغة مصدرا الا انه ينبىء عن معنى عين ذلك المعنى راجع الى عين المفعول وانه ليس بمعنى وراءه كالوجود مع الموجود سواء فمن حقك ان تقول ذكر الخلق واراد به المصدر الا ان المصدر هاهنا راجع الي ذات المخلوق لاستحالة ان يكون 10 غيره. وخصمك يقول إن المصدر هاهنا صفة لله تعالى قائمة به والمخلوق ما يتعلق بتلك الصفة الا انه ذكر لفظ المصدر واراد به المخلوق مجازا فتقول انت انه ما اراد به المفعول وانما اراد به حقيقة المصدر / الا ان (١٢٧أ/ل) / المصدر هاهنا معنى راجع الى ذات المخلوق. فحاصل المنازعة بينك وبين (٧٨–/ن) خصمك في التعلق بهذه الايات راجع الى هذا. ولاوجه لك للتعلق بهذه 15 الإيات الا بعد ثبوت هذه المقدمة، وبثبوتها يقع لك الغنية عن التعلق بالايات على ما قررنا. وما ذكر ان الله تعالى كرر لفظة الخلق واراد بها المخلوق ولو كان هذا مجازا لما كرر. إذ ليس من شأن العرب التكرير في الجازات (۱) المراد به : ۱ ج س ف ق ن ، الارادة : د (۷) ينبىء : ا ج ل د ف س ق. يبين: ن. عين: ق صح هامش ، ــــ : د س ف ق ن، (١٠) خصمك: ا ج ف ن، خصمه: د (، ) به : اج دل س ف ق، ....: ن. ههنا: دج س ق ن، هنا : اف. (۱۱) يتعلق: ج د س ف ق، تعلق: ال ن (٠) ذکر: ج د س ف ق ن، ...: ا (١٣) فحاصل: ا ج د س ف ق ن، وحاصل: ج (١٤) بهذه الايات ... للتعلق: ج د س ف ق ن، ـــ: ا (١٥) بثبوتها: ا د س ف ق ن، ثبوتها: ج (١٧) لفظة: ا ب د ن ج ف ق، لفظ: س ل،. بها: ف س نق ، به: ل - £1V -



كلام واه وادعاء على العرب ما هو خلاف عاداتهم. اليس ان الضيف مصدر وهو في الشاهد معنى وراء الفاعل يذكر ويراد به الفاعل مجازا. وكذا العدل والزَوْر في نظائر كثيرة لاتحصى ثم انهم يكررون (٨٠ب/أ) ذلك في مفاوضاتهم ومحاوراتهم ويريدون به الفاعل دون / المصدر. فكذا هذا والتعال بمثل هذه الكلمات اما غفلة واما وقاحة يقع فيها الانسان 5 لافلاسه.

ولكن بهذا لايتبين المخلوق في نفسه خلق كما لايتبين ان ذات الله تعالى في الحقيقة صفة العدل والعدالة.

(٣) یکررون: ج د س ف ق ن، یکیدون: ا (٤) فکذا: ا ج س ف ق ن، وکذا: د(٥) والتعلل: ا ج ف س، التعلل: د، والتعلیل: ق (٧) ٣- أن: ا ج د س ف ق ل، --: ن (٨) المغیر: ف س ج ن، المعیر: ا د، المغتر: ق. (٩) له: ا ج د س ف ق، --: ن (٠) انه: ج د س ف ق ن، -: ۱(١٠) فظهر : ا ف ن، وظهر: ج د س (١١) موضوعا: د ف ل ج س ق، موضوعة: ن (١٣) تسارع: د س ف ق، سارع: ن (١٥) حقيقة : ب ج ق ن، حقيقية: د ق. حقيقته: س





اذ هذا دلالة الاثر على المؤثر والعالم اثر فعله لا اثر ذاته. ثم الفعل المدلول (١٢٤ب/ب) عليه يدل على الفاعل فكانت الدلالة على الذات في خلق / السماء لافي نفس السماء بل دلالة نفس السماء على الفعل على ما قررت فكانت فائدة ذكر الخلق هذا. والله اعلم.

(٢) اعلم: ١ ج د س ق ل ن، الموقق: ف (٥-٢٠) على الصانع قهو ... مادل: ج د س ف ق ن، ـــ: ١ (١) فهو: د س ف ق ل، ـــ: ن (٩) ٥- المؤمن: ٥٢ (١٢) خلقهما: ج د س ف ق ن، خلقها : ١ (١٥) بخلقة: ١ ج د س ف ل، بخلق: ق، بخلقة: ن (١٦) فاما: ج د س ف ق ن، واما: ١ (١٩) ذات: د س ف ق، ــــ: ن



لايكون يميناً كان ذلك لجهله بمذاهب خصومه في الفقه. فان محمد بن الحسن رحمة الله عليه ذكر في اول صفحة من كتاب الأيمان من المبسوط انه لوقال: وعلم الله لايكون يمينا ولاخلاف ان العلم من صفات الذات / ومع ذلك / لم يجعله يمينا لما ان المتعارف كان عندهم (١٤٢-/س) ان العلم يذكر ويراد به المعلوم ومن المعلومات مالا يحصى كثرة لاينعقد (١٠٥-أف) -5 الحلف بها فلم يجوّز لهذا حتى انه لو قال اردت به العلم الذي هو صفة الله تعالى كان يمينا. فكذا اذا قال وخلق الله لان الخلق يذكر ويراد به المخلوق بل المتعارف هذا هو على ما قررنا فلم تنعقد به / اليمين لهذا حتى انه لو قال عنيت (١٣٦أ/ب) 10 به صفة الله تعالى تنعقد يمينه كذا فسر مشايخنا رحمهم الله هذه المسائل. فكان التعلق بمثل هذا جهلا محضا وما استدل به من اجماع الناس ان الله تعالى خالق الخلق وقولهم اللهم ارحم هذا الخلق فهو على ارادة المخلوق ولا كلام فيه فكان هذا الرجل لم يسمع من الناس استعمال الخصم والضيف والزور والعدل على ارادة الفاعل والتعلق بهذا كله منه خيال 15 لايجدي نفعا. وما قال ان الناس كلهم اجمعوا على اكفار من امتنع من القول بان الخلق غير الله تعالى. قلنا انما ذاك اجماع من يصرف اسم الخلق الي المخلوق.

> (۱) یکون: ۱ د س ف ق، یکون ذلك: ن. ذلك: د س ف ق ن، ...: ج (۳) لو: ج د س ف ق ن، ...: ۱ (٥) ومن: ۱ ج س ف ق ن.من: د(٦) یجوّز: ج د س ف ق ن، یجز: ۱ (۷) کان: جـ س ق ن، تنعقد: ف (۸) فكذا: ۱ ج س ف ق، وكذا: د، فكذلك: ن (۱۲) خالق: د س ف ق، خلق: ن. ( • ) وقولهم: ۱ د س ف ق ن، وقوله: ج (٠) المخلوق : ۱ ج د س ف ق، المخلوقين: ن (۱۳) من الناس: ۱ ج د س ف ق، ...: ب ن(١٤) منه: د ف ق ن، ...: س یجدي: یجري: ج (١٥) كلهم: د س ق، ...: ج ن ف (١٦) انما ذاك: ۱ ج د س ف ق، ذلك: ن. یصرف: ج د س ف ق ن، یصیر: ۱

> > - 173 ---



فاما من عرف ان الحلق صفة الله تعالى فلا يساعدهم على هذا الاكفار. وما قال ان الله تعالى قال: فَعَّالٌ لِمَا يُرِيدُ (١) والفعال للمبالغة والتكثير ثم علق به الارادة وما تناولته الارادة فهو مخلوق يدل هذا على غاية سخافة الرجل حيث ظن ان لنفسه في هذا دليلا يعتمد عليه وذلك انه يقال له ايش في كون الفعال للمبالغة والتكثير مايدل على كون الفعل هو المفعول 5 (١٢٢أ/د) أ. ليس ان الله تعالى قال: عَلاَّمُ الْغُيُوبَ (٢) اكان / العلم / مخلوقا. (١٤٢أ/د) فان قال نعم. ترك مذهبه والتحق بالجهمية ولو قال لا. ابطل دليله. ثم نقول الفعال يدل على كثرة مفعولاته دون كثرة فعله كما أن العلام يدل على كثرة معلوماته دون علمه. وكذا قدير للمبالغة وهو يدل على وقوله علق به الارادة.

(١١١٢)ف) قلنا علق الارادة بما يفعله لابفعله إذ أثر الارادة / خروج المفعول على التتابع والتوالي وكون الفاعل مختارا غير مضطر فيما يفعل لاوجود الفعل. ثم يقال له أ ليس ان الله تعالى قال: يُرِيدُ اللَّهُ أَنْ لاَيَجْعَلَ لَهُمْ حَظًّا فِي الاَخِرَةِ (٣) فلابد من بلى. قيل له اكان ان لايجعل له حظاً فى الاخرة مخلوقاً. فان قال نعم فقد جعل ان لايجعل مفعولا وهذا جهل ثم نقول له: (١) يساعدهم: اج ف ق ن، نساعدهم: د س (٢) ١- هود ١٠٢ (٤) ان: ق، - د س ف ن (٥) له: د س ف ق، -: ن. ايش: اج س ف ن، ليس: د ق (٥) التكثير: اج د س ف ان : ن ق. (٨) نقول: ج س ق، قول: ا د ف، يقول: ن (١٣) التتابع: اج س ف ق، التعاقب: د (٩) ٣- آل عمزان ٢٦ (١٧) نقول له: تكرر في: ن



ان شاء الله تعالى لم يجعل العالم في الازل / هل كان أن لم يجعل مفعولا (٢٦: ٠/٠٠) فان قال نعم. فقد اثبت المخلوق في الازل وهو كفر وان قال لا. قيل / اليس أن الله تعالى علق به الأرادة فلا بد من أن يقول بلي فقيل له (٨١–أ) فقد ابطلت اذا حجتك ان ما تعلقت به الارادة فهو مخلوق على انا بينا (۷۹ب(ن) ان تعلق الارادة بالمفعول / دون الفعل. والله الموفق. 5 وما استدل / به من قول سيبويه في حد الفعل انه امثلة اخذت من لفظ (١٠٦أ/ف) احداث الاسماء الى اخر الفصل. فنقول إن هذا الرجل تعاطى صناعة، نظر اليها من وراء الجبال لا من وراء الجدار. ولو عرف مواضعات اهل النحو وما هو فعل عندهم وما 10 ليس بفعل وما هو مفعول لهم وما ليس بمفعول لما اشتغل بمثل هذا الكلام الدال على خلوه عن هذه الصناعة وقبل ان نشرع في شرح هذا. فنقول اكل ما اطلقه سيبويه صحيح مأ خوذ به / فان قال لا ابطل (١٤٣ /س) احتجاجه والتعلق بقوله. وان قال نعم. قيل ان سيبويه اثبت للعباد فعلا فانه قال في قوله ضرب

15 زيد ارتفع زيد بفعله فلم زعم صاحبكم / الاشعري ان لافعل في الحقيقة (١١٤/ج) لغير الله تعالى وخالف سيبويه.

> (۱) شاء: اج د سف، ...: ن ق. ان لم: ج د س ف ق، ان لو لم: ن (۳) علق: اج د س ف ق، خلق: ن <sup>(2)</sup> فقد: اج د س ف ق، قد: ن. تعلقت: اج د س ق ن، تعلق: ف (٥) الفعل: ج د س ف ق ن، الفاعل: ا (٨) تعاطى: ج د س ف ق ن، تعاطم: ا (٩) مواضعات: اج د س ف ق، موضوعات: ن. ما: اج د س ف ق، ...: ن (١٠) لهم: ا د س ف ق ن، ...: ج (١٠) اشتغل: اج د س ق ق: استفعل: ن (١١) هذه: ج د س ف ق ن، ...: ا (١١) فنقول: ا د ف ن، نقول: ج د س ق (١٣) احتجاجه: د س ف حجاجه: اج ق ن، (١٤) ٢. ان: د ف ق س، فان: ن (١٥) ٢. زيد: د س ف، ...: ن ق



ثم قال حد الفعل امثلة اخذت من لفظ احداث الاسماء وإراد بالاحداث المصادر وسماها احداثا لأنها تحدث في رأى العين من الفاعلين واضاف الأحداث الى الاسماء وارادبه الذوات التي يحصل منها الافعال الحقيقية التي هي عندهم المصادر. وسماها الاسماء لأن الاسم عبارة عن المسمى (١٢٣أ/د) وهذا مما رده عليه ابو العباس / المبرد. 5 وقال هذا خطأً لان المصادر تحدث من المسميات لا من الاسماء والصحيح ان يقال احداث اصحاب الأسماء كذا ذكر في كتابه المسمى بالانتقاد على سيبويه. ذكر فيه اشياء استدركها عليه واهل الصناعة. قالوا الصحيح ما ذهب اليه سيبويه لانه عنى بالاسماء المسميات دون التسميات كما هو مذهب اهل السنة لان الاسم والمسمى واحد. 10 (١٣٣أ/ب) وذهب المبرد الى ان الاسم غير المسمى وهو عبارة عن التسمية / ثم ان (١١٤)ج) صاحبكم / الاشعري لم يقبل من سيبويه قوله: / إن الاسم هو المسمى (۱۱۲ب/ق) ولا من ابي عبيدة اذ روى عنه هذا بل خالف جميع من تقدمه. وقال ان الاسم هو الصفة وينقسم الاسم انقسام الصفات فيكون اسم هو عين المسمى واسم هو غير المسمى واسم لايقال هو المسمى ولا يقال 15 هو غيره وكذا التسمية مع الاسم. وطوّل هو واصحابه في تقسيم ذلك واذا كان هو يخالف سيبويه في هذا (١٤٤أ/س) كله كيف الزمتم خصومكم الاخذ / بقوله والنزول على حكمه. ثم نقول له الفعل عند النحويين هو الكلام وهو ينقسم الي قسمين (۱) لفظ: ج د ف س ق ن، لفظة: ۱ (۷) الاسماء : ۱ ج د س ف ق، ـــ: ن (۷) الانتقاد: ۱ ج د س ف ق، الابتعاد: ن (۱۰) لان: د س ، ان: ج ف ق ن، (۱۱) ۱ ــ ان: ا ب ج س ف ق ن، ...: د (١٢) قوله: اج د ف س ق، ...: ب ن (١٦) مع الاسم: اج د س ف ق، ـــ: ن (١٧) تقسيم: د س ق، تقاسيم: ف ن، واذا: ا د س ف ق ن، فاذا: ج (١٨) على: ب ج د س ف ق، عن: ن - 175 -



تعريف وتكليف. ونعني بالتعريف الاخبار وهو ينقسم انقسام الازمنة وهي الماضي والقائم والاتي. كقولك ضرب زيد امس وهو يضرب للحال، وسيضرب غدا والتكليف ينقسم الى ايجاب وهو الامر والي منع وهو النهي وهذا كله من اقسام الكلام.

- ولهذا يقال في اقسام الكلام انه خبر واستخبار وامر ونهي. فان كنت اخذت بقول اهل اللغة ففعل الله تعالى اذن كلامه وكلامه أزلى مخلاف بيننا وبينكم فكان فعل الله تعالى ازليا / ولو كان الفعل حادثا عندك لكان (١٠٦-/ف) الكلام حادثا وإن لم تقبل هذا من اهل اللغة بطل الزامك. ثم الفعل عندك وعند اهل الكلام اجمع، ما هو المصدر عند اهل اللغة
  - 10 وهم لايعدون ذلك فعلا بل يعدونه اسما / ولهذا اختص بعلامات / الاسماء (٨٢أ/أ) وهي دخول لام التعريف او التنوين او الاضافة دون علامات الافعال (١١٥أ/ج) وهي: قد وسوف. ودخل فيما هو حد الاسم عندهم وهو ما دل على معنى غير مقترن بزمان محصل او كلمة تدل على المعنى دلالة الاشارة دون الافادة وخرج
- 15 من حد الافعال عندهم وهو ما دل على معنى مقترن بزمان محصل. فاذا ما هو الفعل / عندهم وهو ما دل على معنى مقترن بزمان محصل. فاذا ما هو الفعل / عندهم ليس بفعل بلا خلاف. وما هو الفعل عند اهل (١٢٣-/د) الكلام ليس بفعل عند اهل / اللغة فكيف تلزم خصومك / الاخذ (٨٠أ/ن) بقولهم؟ ثم انه سمى المصادر أحداث الاسماء فكان ضرب زيد واكل خالد (١٣٧-/ب) وشرب محمد احداثا لهؤلاء. أتقول انت ان هذه المعاني حدثت عنهم؟
  - 20 فان قلت نعم. فقد جعلت للعباد احداثا وان قلت لا. فقد خالفت اهل اللغة. (٣) وهي : د س ف ن، وهو : اج ق. كقولك : اج د س ف ق، كيف: ن (٣) اج د س ف ق،وهو: ن(٨) وان: ج س ف ق، فان: ن. تقبل: س ف ق يقبل: ج ن (١١) لام التعريف: ا د س ف ق ن، الامر للتعريف: ج. (٠) او: ج د س ن، و: اف، (٠) (١--٢) او: و: ق (١٣) حد: ج د س ف ق، من حد: ب ن (١٤) وخرج: فخرج: س (١٨) ثم : ا ج س ف ق، مع: ن (١٩) التقول: د س ف ق ن، تقول: ا ج. عنهم: ا ج د س ف ق، عندهم : ن



(١٤٤) ثم قوله في آخر هذا الفصل/ان عندهم المفعول على الحقيقة هو المصدر ثم يقولون مفعول به ومفعول له ومفعول فيه ومفعول معه ولايزيدون على ذلك. وما اخذ منه الفصل بين الفعل والمفعول من اوله الى اخره كلام فاسد متناقض وقع فيه لجهله بمواضعات اهل اللغة ونبين ذلك. (١١١٣/ن) فنقول / قوله ان عندهم المفعول في الحقيقة هو المصدر. هذا شيء يقوله 5 البصريون وخالفهم فيه الفراء فقال ان المصدر ليس بمفعول بل هو فعل والمفعول ما تعلق به الفعل لانفس الفعل فلم يكن هذا مقبولا من البصريين مع مخالفة الفراء اياهم وهو من رؤساء اهل الكوفة. ثم نقول المفعول عندهم ليس ما هو المفعول حقيقة. وكذا الفاعل، وكذا الفعل بل الفعل عندهم ما مر. والفاعل عندهم ما أسند اليه ما هو الفعل 10 عندهم وهو المحَدَّث عنه لا من فعل حقيقة. والمفعول من لم يسند اليه ما هو الفعل عندهم وخرج من ان يكون محدثا عنه. فانك اذا قلت لم يضرب زيد عمرا كان زيد عندهم فاعلا وعمرا مفعولا. ولو قلت مات خالد وطال الغلام واسود الشعر وابيض الثلج كان ارتفاع كل اسم من ذلك لكونه فاعلا. ولاشك ان الفعل لم يوجد من احد 15 من هؤلاء ولكن لما حدّث عنه واسند اليه ما هو الفعل في صناعتهم عد فاعلا وما خرج عن الحديث ولم يسند اليه كان مفعولا وان لم يقع عليه فعل ما. فكان المصدر عند البصريين مفعولا مطلقا لان ما هو الفعل لم يسند اليه ولم يحدث عنه فكان عندهم/ على مقتضى صناعتهم مفعولا. (۲) على: ج د س ف ق، في: ن (۷) تعلق: ا د س ف ق ن، يتعلق: ج (٠) مقبولا: ا ج د س ف ق ن، مفعولا: ج (١٤) الغلام: ج د س ف ق ن، الكلام: ا. الشعر: ا ج د س ف ق ن، ـــ: د (١٧) ولكن: د س ف، ولكنه: ن ق (١٦–١٧) ما هو الفعل ... ولم يسند اليه: ا د س ف ق ن، \_: ج. (١٦) في (عن : ١). صناعتهم: ١ س ف ق ن، في صناعاتهم: د (١٨-١٩٠) كان مفعولا ... هو الفعل لم يسند اليه: اج د س ف ق، ـ.. ن - 277 ---



# أبو المعين النسفى (۱۱۰)ب(ج) لا أن يكون مفعولا حقيقة. كما لو قلت عبدت الله تعالى كان انتصاب قولك الله لكونه مفعولا وكذلك لو قلت لم يعبد فلان الله تعالى وليست حقيقة / الفعل واقعة (١،٠٧)ف) على الله تعالى. تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا / فاذن ما هو الفعل عند أهل الكلام كان مفعولا عند البصريين من أهل (١٤٥) ) 5 اللغة. فاما / ما هو الفعل عند اهل اللغة فليس بمفعول عندهم وما هو (١٠٣٥/ب) (٤٢٢١)د) مفعول عندهم ليس بفعل / عندهم البتة. وشيء من هذا لا يتصل بما نحن فيه. وبهذا يبطل قوله ما اخذ منهم الفصل بين الفعل والمفعول فان اهل اللغة جعلوا الفعل الامثلة التي بينا وهي 10 ماخوذة عندهم من المصدر وهو المفعول المطلق عندهم وهو غيرتلك الامثلة المأخوذة عنه. فكيف يستقم قوله ما اخذ منهم الفصل بين الفعل والمفعول فصار باخر كلامه / مناقضا اول كلامه فانه حكى عنهم في (٨٢–أ) اول كلامه الفصل بين الفعل والمفعول. ثم قال في اخر كلامه ما اخذ منهم الفصل بين الامرين وهذا هو التناقض الظاهر. وانما ثبت الاتحاد بين 15 ما هو حقيقة الفعل عند اهل الكلام وهو المصدر لاعندهم وبين ما هو مفعول في صناعتهم دون أهل الكلام وما هو المفعول عندهم ليس بمفعول حقيقة / عند اهل الكلام. فاذن لم يثبت الاتحاد بهذا بين ما هو الفعل (١١٣/ق) والمفعول عند أهل اللغة ولا الاتحاد بين ما هو الفعل والمفعول عند أهل الكلام فكان التعلق بهذا تلبيسا ظاهرا.

(٣) كذلك: ج د س ف ق، كذا: ا ن (٥) فاذن. ج د س ف ق، فاما: ا ن (٩) بينا: د س ف ق، بيننا: ن (١٢) مناقضا: ا د س ف ق ن، مناقض: ج. فانه حكى: ا ج ف ق ن، فانه (ما: س) يحكى: د س (١٧–١٨) بين ما هو... ولا الاتحاد (اتحاد: ن) بين ما: تكرر في: ب ن. ما: س ج د ف ق، ... ب ن (١٨) اللغة: ... عند اهل: ...: س (١٩) بهذا: د ف ق ن، لهذا : س

- 2YV -





وما كان وجوده بنفسه لابغيره فهو قديم فكان القول بهذا موجبا القول (١٢٤/ب/د) بقدم العالم. فكانوا هم القائلين / بقدم العالم لانحن. والثاني ان وجوده لو كان ىنفسه او بمعنى راجع الى ذاته لا الى غيره لكان حادثا لابغيره فلم يدل على غير اوجده فكان القول به قولا بنفي الصانع جل وعلا/.(١٠٧/ف)

5 يحققه ان الخالق اسم مشتق من الخلق كالآكل من الاكل والضارب من الضرب وكذا الموجد من الايجاد.

ثم عندنا الاسم المشتق من معنى يكون وصفا لمن قام به المعنى او لمن له المعنى بان كان المعنى راجعا الى الذات كالساكن اسم لما قام به السكون. وكذا الحركة والسواد والموجود اسم لمن كان وجوده راجعا

- 10 الى ذاته وانعقد الاتفاق على هذه الجملة بيننا وبين الاشعرية وينسبنا جميعا المعتزلة الى الجهل حيث زعموا ان المتكلم اسم لموجد الكلام لا للمحل الذي قام به الكلام والكافر اسم لفاعل الكفر لا لمن قام به الكفر. / (١٤١أ/س) وادعينا عليهم التناقض والخروج عن المعقول حيث ساعدونا على ان المتحرك من قامت به الحركة لامن / او جدها وكذا الساكن الاسود (١١٤أن)
  - 15 والابيض والحي والميت والصحيح والفاسد والمريض. ثم ان هؤلاء الاشعرية تركت هذا الاصل وزعمت ان الخالق غير من قام به الخلق والموجد غير من قام به الايجاد وهذا تناقض ظاهر

(۱) وما کان وجوده بنفسه: اج د س ف ق، ...: ن. موجبا: ا د ف ق ن، یوجب: س ، موجب: ج (۳) بمعنی: اج ف ق ن، لمعنی: د (۰) لکان: د ج ف ق س ن، فکان: ا (٥) الآکل: ج د س ف ق، الآکل مشتق: ن (٧) لمن: اج س ف ق ن، لمن قام: د. له: ج د س. ف ق ن، به (بعد المعنی): ا (۱۰) وانعقد: اج ق ن، فانعقد: د س ف (۰) جمیعا: ا د س ف ق ن، جمیع: ج (۱۷) ۱... به: اج د س ق ن، له: ف



(۱) وترك: دفق ن، ...: س (۲) فيما: دس ف ج ق ن، الى فيما: ا (۳) في استحالة: ا ج س ف ق ن، لاستحالة: د (٤) وهدا: ج د س ف ق ں، ...: ا (٦) جروا : ا د س ف ق ن، مروا : ج (٠) في : ج د س، ...: ف ق ن، (٨) لامن قام به الكفر: ج د س ف،...:ق ن (٩)الاصل: ا ج د س ف ق، الفصل: ن (١٣) موجودا: ا د س ف ق ن، الموجود: ج. وكذا: د س ف ق، فكذا: ن، عرض: د س ف ق، عرضا: ن، العرض: ج (١٧) الموجود: ا ج د س ف ق، الموجد: ن



أبو المعين النسفى تعالى به حالقا بل كان ما هو الخلق خالقا كما كان ما هو الكون لنفسبه من الأعراض كائنا وما هو البقاء لنفسه من صفات الباري تعالى باقيا على ما بينا في مسألة الصفات. فاذن على هذا كل ما وجد بعد العدم فهو الخالق لنفسه لاخالق له سواه ولا موجد وهذا هو عين التعطيل والقول بنفي الصانع. / والقول (١٠٨ألف) 5 بذلك يوجب القول بقدم العالم اذ مالا موجد له وكان وجوده بنفسه كان قديما على ما قررنا فاذا لم يكن هو خالقا بنفسه فغيره الذي ليس يخلق بنفسه ولا قام به الحلق اولى ان لايكون خالقًا. والذي يحقق ما ذهبنا اليه ان سواداً لووجد في محل وهو سواد بنفسه 10 وهو خلق بنفسه فكان من قام به ما هو السواد قام به ما هو الخلق. ولو كان المحل هو الاسود لقيام ما هو السواد به لكان ينبغي ان يكون هو / الخالق لقيام ما هو الخلق به ولو كان الباري هو الخالق به لا من (١١٤–أن) قام به لكان هو الاسود به. لا من قام به فكان القول برجوع احد الوصفين الى الصانع، والاخر الى المحل تناقضا فاحشا. 15 وبناء للامر على التشهى لا على ما يوجبه الدليل وكذا كل موت يوجد في الدنيا فهو خلق عندهم وكذا كل حركة وسكون ولون من سواد وبياض وغيرهما وطعم من حلاوة ومرارة وغير هما ورائحة واجتماع (۱۱۷/ج.) وافتراق وشر وفساد وزمانة ومرض / ونجاسة. (٤) فاذن: اج دس ف ق، قادرا: ن. (٦) ما: اج دس ف ق ، ....: ن. وكان: اج دس ف ق، فکان: ن. یوجب: ا د ف س ق ن، بوجوب: ج (۸) یخلق: ا د ف ج ق ن س (هامش)، بخالق: س. بنفسه: نفسه: ج (۱۱) به: ق، ـــ: د س ف ق ن، (۱۲) ۲ ــ به: د س ف ق، له: ن (١٥) ما يوجبه: د س ف ق ج، ما موجب: ا، توجبه: ن وكذا: جـ س ق ن، فكذا:

- 271 -

نحاسه: د ن

ف (١٧) وغيرهما: د س ف ق، وغيرهما وطعم وبياض وغيرهما: ن (١٨) نجاسة: ج س فٍ ق،



فينبغى ان توصف محالَّها بكونها خالقة لها كما وصفت بكونها متحركة ساكنة متلونة سوداء وبيضاء وحلوة ومرة وشريرة ومفسدة وغير ذلك. او يكون البارئي جل وعلا هو الساكن المتحرك الميت الاسود الابيض الحلو المر المنتن المجتمع المفترق الشرير الفاسد او المفسد النجس قبيح الفعل (١٤٧أ/س) / سيء العمل وكلا الامرين كفر. والذي يوجب بطلان قولهم ان الخالق 5 (٨٣ب/أ) وصف / الله تعالى فيكون الخلق صفة له، كالعالم والعلم والقادر والقدرة فلو كان الخلق هو المخلوق، لكان ابليس واعوانه والاقذار والأنتان (١٢٥)/د) والكلاب والقردة والخنازير / والميتات والدماء عندهم جميعا والكفر والمعاصى على أصول النجارية والاشعرية كلها صفات لله تعالى والقول به في غاية الفساد والحمد لله على العصمة. 10 ثم الكفر لما كان خلقا وكفرا فاما ان يكون الكافر به من هو الخالق له واما ان يكون الخالق له من هو الكافر به. فان قالت النجارية والاشعرية بالاول فقد زعموا ان الله تعالى هو الكافر بخلقه الكفر في الكافر وكفر من يقول به لايخفي. وان قالت بالثاني فقد جعلوا العبد خالقا لكفره وهذا منهم ترك لمذهبهم 15 في خلق افعال العباد. والذي يحقق هذا ان من كان موصوفا باحد معنيي صفة كان هو (۱) بکونها ... لها: ا د س ف ق ن، بکوبهما ... لهما: ج (۷) ابلیس: د س ف ق، ابلیس لعنه الله: ن. الانتان: د س ف ق، الاتيان: ن (٩) اصول: ج د س ف ق ، اصل: ن (١٢) ٢... له: ا ج د س ف ق، به: ا ن (١٢) هو الكافر: ج د س ف ق، هو الخالق: ن (١٥) قالت: د س ف ق، قالوا: ن (١٧) والذي: د س ف ق، الذي: ن. ان: ا ج د س ف ق، اذ: ن . باحد: ج د س ف ق، الحدى: ١. صفة: ١ د س ف ق ن، ....: ج



الموصوف بالمعنى الاخر فان الكلام لماكان كلاما وصدقا كان الموصوف بكونه متكلما هو الموصوف بكونه / صادقًا. ولو ادعى انسان أن المتكلم (١٣٩أ/ب) به غير من هو صادق به نسب الى الجهل فكذا هاهنا. والذي يدل على صحة ما ذهبنا اليه ان الخلق لو كان هو المخلوق لكان 5 خلق السماء هو السماء وخلق الارض هو الارض / وكذا هذا في جميع (١٠٨-/) اجسام العالم. ثم الله تعالى انما كان خالقًا لها في ابتداء احوال وجودها لوجود هذا الذات الذي هو خلقه وهذا الذات بعينه في الزمان الثاني والثالث فصاعدا موجود فيكون خلقا فيكون الله تعالى خالقا لها في كل حال فيوصف 10 بانه يخلق السموات والارضين للحال / ويوجدها كما هو مذهب / النظام (٨١-/ن) والقول بايجاد الموجود وخلق المخلوق محال. اذ ليس يشك ان ما صار (١٤٧-/س) مثبت الكينونة حاصلا / في الوجود والإنيَّة فهو مادام على تلك الحال (١١٥/أ)) فمن المحال ان يوجد ثانيا. ولا يلزمنا هذا. وان كان الايجاد الذي هو (١١٧/ج) صفة الله تعالى موجودا للحال لان المخلوق كان مخلوقا لتعلق تلك الصفة 15 به وهي تعلقت به عند خروجه من العدم الي الوجود فاما بعد ذلك فلا تعلق له به لاستحالة ايجاد الموجود. هذا كما قلنا جميعاً أن الموجود

في اول احواله مقدور الوجود لتعلق القدرة به في تلك الحال وفي حالة البقاء

(۱) فان: دس ف ق ن، ان: اج (۳) ههنا: ج دس ق ن، هنا: اف (۷) انما: اج ف ق ن، لما: دس الذى: جه ف ق ن، ...: س. (۹) ۲ فيكون: ا دس ف ق ن، ويكون: ج (۱۰) يوجدها: دس ف ق، موجدها: ج، بوجودها: ا . كما: دس ف ق ن، على ما: ق (۱۱) يشك: دس ف ق، شك: ن. (۱۲) مثبت الكينونة: ا دس ف ق، مثبتا لكينونة: ن، مثبتالكينونية: ج (۱) الانية: ا دف ق ن، الاينية: جس. الحال: جس ف ن، الحالة: ا دق. (۱۲) له: ا ج د س ف ق، ...: ن (۱۷) الحال: ف ج ن، الحالة: دس ف ق (۱۷) و: ا جد دس ف ق، ...: ن



(۱) لانه تعلق ... بالموجود : اج د س ف ف، ... : ن (۲) له: د س ف ف، ... : ن. موجود : اج س ف ق، موجودا: د ن (٤) ٢... ذلك: اب ج د س ف ق، ... : ن. لعين: اب ج د س ف ق، لغير: ن (٧) عن (من: ج) كل ضلاله (ضلال: ف ج): اج ف ق ن، ... : د س (١٢) به: اج س ف ق، ... : ن (١٣) عليه : اج س ف ق ن، غيره: د (١٤) ٢... ثبت + هذا: ن فقط (١٢) به: اج. د س ف ق، ... : ن



- 200 -



(١٢٦١-/د) الا بفعل / قام به و لم يكن المفعول مفعولا الا لوقوع فعله عليه و لم يكن فعله قط مفعولا له وإن كان مفعولا لغيره. فلم نجوّز القول باتحاد الفعل والمفعول في الغائب استدلالا بالشاهد على الغائب. وحقيقة هذا ان القدرة لها اثر في المقدور والشيء يؤثر في غيره اذ المؤثر غير المتأثر فلم تكن القدرة مقدورة لمن هي قدرة له وكذلك الفعل يؤثر 5 (٨٢أ/ن) في المفعول فلم / يكن بدّ من القول / بتغايرهما وكان القول باتحادهما (١٤٨)/س) محالاً كما في القدرة والمقدور. فاما العلم فلا تأثير له في المعلوم فانه لايغير المعلوم عما هو عليه فلم يكن اتحادهما محالا. وبالله التوفيق. فاورد الاشعري المشنع علينا فقال: أ ليس ان العرض حالٌ في المحل وهذا حال بحلول هو نفسه ولم يلزم القول بان الحلول غير الحالّ فلما جاز 10 القول باتحاد الحال والحلول جاز القول باتحاد الفعل والمفعول. والجواب عنه ان يقال له انك انت الذي ذكرت في مسألة الصفات مز. كتابك ان علم الباري جل وعلا لايحله وليس هو محلا لعلمه ولا لسائر صفات ذاته وان كانت موجودة بذاته لان الحلول في اللغة هو السكون. يقال حل فلان وارتحل والعلم غير ساكن في العالم بل يستحيل ان توصف 15 الصفة بالسكون والحركة ثم زعمت وكذا الحركة غير حالَّة في المتحرك لما ذكرنا غير انه يستعمل في وصف غيره الفاظ المجاز فاما في اوصاف الباري عز وجل فيراعى التوقيف او الحقيقة ثم ذكرت (١) ١- الا: ١ ج س ف ق ن، ــــ: د. ولم: جـ س ف ق، فلم: ن (١٣) فعله: ١ د س ف ق ن، فعل: ج (٥) قدرة: اج س ف ق ن، مقدور؛ د (٨) محالا: ج د س ف ق ن، ــــ: ا . وبالله التوفيق: ا ج ق ن، والله الموفق: د س ف (٩) الاشعري + اي ابابكر الفارسي في سمرقند: ق هامش. (١١) القول: ج س ف ق ن، ـــ: د (١٣) كتابك: اي كتاب الأرشاد: هامش ق (١٤) كانت موجودة: اج د ق ن، كان مه حودا: ف س (١٥) يقال: د س ف، منه يقال: ا ج ق ن، (١٦) كذا: ج د س ف ق، كذلك: ١ ن (١٧) فاما: ج س ق ن، واما: ف.



(٤) عباره: ج د س ف ق ن، عباره عن: ٢٠٢ العتاب: ج د س ف ى، ... تا (٢٠) منى. ج س ف ق ن، ...: د (١٣) ابينا: اج س ف ق ن، اثبتنا: د. فاوردت: د س ف ق ن، ولاوردت : ج، لاوردت: ١ (١٤) لكان: اج س ف ق ن، لمكان: د (١٥) النظير: اج د س ف ق، النظر: ن (١٧) والنجاة: ج د س ف ق ن، ...: ١ (٩) ابو منصور ايوب هامش ق ف.



البغدادي والقول باستحالة الحلول على الاعراض من ابي منصور بن ايوب فكان ضدا لكلا الصائحين و لم يعلم لغفلته ان بينهما تناقضا على ان ابن فورك حكى خلافا بين الاشعري القـلانسي.

فقال جوز القلانسي القول بان العرض حل في الجسم والاشعري لايجوز ذلك واذا كان الاشعري لايجوز ذلك كيف يقال الحال والحلول شىء 5 واحد. ثم قال هذا القائل انما يكون الضرب غير المضروب لوجود المضروب غير مضروب فلما صار مضروبا بعد ان لم يكن مضروبا افتقر الى معنى لاجله كان مضروبا. ويستحيل وجود المخلوق غير مخلوق ولا يستحيل وجود المضروب مع عدم الضرب فكانا غيرين ولا يتصور وجود المخلوق مع عدم الحلق فكان هذا هو الفرق بين البابين نقل هذا 10 بعينه عن كلام عبد القاهر.

والجواب عنه قلنا انك لاتزال تأتي بكلام يوجب زيادة التعجب من غفلتك أ ليس ان المعتزلة يقولون في مسألة الصفات ان العلم انما كان (١٤٩-/س) في الشاهد معنى وراء العالم لوجودنا اياه مرة عالما ومرة غير عالم/. والله

تعالى يستحيل عليه وجوده غير عالم فلم يوجد دليل كون عُلمه معنى 15 (٨٢ب/ن) وراء العالم اعتمد على هذا / الكلام النكعبي وغيره في الفرق بين الشاهد (١١٩أ/ج) والغائب اكان ذلك صحيحا فان / قال نعم ترك مذهبه / في الصفات (١٤١أ/ب) وان قال: لا،كان ذلك فاسدا.

قيل له وما وجه فساده فان قال لان الدُلائل قامت على ان العلم معنى

(٢) ضدا: اج س، صدًا: د ف ن، بعدی: ق. الصابحين: ج د س ق ف، الصالحين: ن (٥) الحال: د س ق ف، الصالحين: ن (٥) الحال: د س ف ق، عن: ن (٩) فكانا: د س ق ن، وكانا
: ف (١٥) كون عمله : ج د س ف ق، كونه علما: ب ن (١٨) قال لا: ج. قال: ا د س ف ق ن، (١٩) <sup>1</sup>ه: د س ف، ...: ا ج ق ن.





- 22. -



- 121 -





الألم فلم يكن مضروبا. فاما الضرب فانه يقبل التخليق فكان مخلوقا مفعولا فكان من حيث انه فعل للعبد مفعولاً لله تعالى. فاما من حيث انه ضرب لم يكن مضروباً (۱۱۱۱)ف) لما مر. والله الموفق. / • 5 ثم نحن انما ندعى احالة كون الفعل مفعولاً لمن هو فعله واحالة كون المفعول فعلا لمن هو مفعوله وننكر اتحاد الفعل والمفعول وفيما الزمت الامر بخلافه فان فعل العبد عندنا كان مفعولا لله تعالى لا للعبد وكان هو فعلا للعبد لالله تعالى / فمن كان هو فعلا له لم يكن مفعولا له (١٥١-/س) ومن كان مفعولا له لم يكن فعلا له ونحن لاننكر هذا انما ننكر اتحاد 10 الفعل والمفعول بجهة واحدة وهي اضافته الى ذات واحد وقد بينا ذلك واثبتناه بتوفيق الله وعونه عز وجل. ثم قال هذا القائل ان كان الفعل والمفعول على قياس الضرب والمضروب / فمعقول انه لايتصور وجود ضرب مع عدم المضروب فوجب ان (٨١١/أ) لايتصور وجود خلق ولامخلوق. 15 فنقول له في الجواب وبالله التوفيق: بم تنفصل ممن يقول / لك أن لم (٨٢-/ن) يكن الخلق والمخلوق على قياس الضرب والمضروب ينبغي ان يجوز خلق مع عدم المخلوق وان كان لايجوز ضرب مع عدم المضروب. والحاصل انا ندعى وجوب المغايرة بين ما هو فعل الذات وبين ماهو (٢) الضرب: ج د س ف ق، المضروب: ن (٧) كان: ج د س ف ق، ــــ : ن (٩) ٢-. له: وعونه عز وجل: ١ ج ق، ...: س ف (١٢) قال هذا القائل: ١ د س ف ق ن، هذا القائل يقول : ج (١٥) بم تنفصل: اج د س ف ق، ثم نفصل: ن (١٦) ينبغي: ا د س ف ق ن، تبتغي: ج (١٨) ندعى: ١ ج د س ف ق، لاندغى: ن. الذات: ١ س، لذات: ج د ف ق ن 



مفعول الذات ونستدل بالشاهد وانتم تقولون باستحالة فعل بلا (۱۲۰۰/ج) مفعول / وتستدلون بالشاهد. ويدعى كل واحد بطلان قول صاحبه لادعائه في الغائب ما هو خلاف الشاهد. ثم لاشك ان التسوية بين الشاهد والغائب واجبة عند وجوب التسوية وأن التفرقة بين الشاهد والغائب واجبة عند وجوب النسوية وأن التفرقة 5 بينهما واجبة عند وجوب التفرقة. فإنا جميعا سوّينا بين العالم الشاهد وبين العالم الغائب في ثبوت العلم. وكذا في سائر الصفات وفرقنا بين المريد لما هو سفه وقبيح كشتم نفسه وغير ذلك في الشاهد والغائب لوجوب التفرقة ثم هاهنا نحن سوينا في الفعل والمفعول بين الشاهد والغائب. (١١٨/)ن) وقلنا بوجوب مغايرتهما في الشاهد والغائب جميعا لقيام دليل التسوية / 10 (١٢٩أ/د) وهو ما مر ان الفعل مؤثر والمفعول متأثر فيجب تغايرهما استدلالا / (١٥١١/س) بالقدرة والمقدور وهذا المعنى / في الغائب موجود. ولهذا سُوى بين الشاهد والغائب في حق وجوب المغايرة بين القدرة والمقدور. وانتم تثبتون التفرقة هاهنا بين الشاهد والغائب فتقولون إن الفعل وان (١١٤٣/ب) كان غير المفعول / في الشاهد ففي الغائب ينبغي ان يكون الفعل هو 15 المفعول وان قام دليل التسوية وفرقنا نحن في هذا بين الشاهد والغائب. وقلنا بجواز الخلق ولا مخلوق وامتناع الضرب ولا مضروب لان الدليل يوجب التفرقة. وذلك لان الفعل صرف المكن من الأمكان الى الوجوب فان من الممكن ان يكون زيد في الدار ومن الممكن ان لايكون. (۱) مفعول الذات : د س ، مفعوله : ا ج ق ن، مفعول له : ف. نستدل : نستدله : ا فقط (٣) خلاف الشاهد : د س ف ق، خلاف في الشاهد : ن (٥) وان : اج د س ق ، فان: ف ن. (٦) بينهما: اج د س ف ق، ــــ: ن. وجوب: اج د س ف ق ، ... ن (٦) ٢ ... بین: اج دس ف ق، ...: ن (٩) هاهنا: ج دس ف ق ن، هنا: ا (١١) والمفعول متاثر: ب، ج د س ف ق، ...: ن (١٤) همهنا: ج ف ق ن، بينهما: د ، هنا: ا (١٨) من: اج س ف ق ن، ـــ: د

- 222 -



فاذا كان خارج الدار كان كونه في الدار ممكنا. اذ الممكن هو ان لايكون ثابتا في الحال. واذا فرض وجوده لم يلزم منه محال. فاذا دخل فقد صار هذا الكون الذي كان في حد الأمكان أي التصور والجواز إلى الوجوب اى التحقق والوجود وكذا هذا في كل ما هو فعل. 5 ثم من شرطه حصول / انصراف المكن من الامكان الى الوجوب في (١١١) () الجملة ليكون هو صرفا لامقارنته اياه الا ان الفعل في الشاهد عرض فلو لم يحصل انصراف المكن به عن الامكان الي الوجوب لما تصور حصوله بعده لان الفعل كما وجد ينعدم في الثاني والمعدوم لايتصور منه التأثير في المتأثر فكان الضرب الحاصل من زيد الواقع على عمرو فعلا 10 لانه يصرف الألم الممكن في عمرو من الامكان الي الوجوب وكان ضربا لكونه صرفا لممكن مخضوص وهو الألم / فلو وجد الضرب من زيد (١٢١أ/ج) وعمرو منعدم لايتصور بقاء الضرب الى وقت وجود عمرو ليحصل به الألم في عمرو لاستحالة بقائه لكونه عرضا فينعدم للحال. أثم يوجد عمرو ولا ضرب فلا يحصل فيه الألم فلم يتصور وجود (١٥٢-١٠/س) 15 الضرب ولا مضروب. فاما الفعل في الغائب فواجب الدوام لكونه ازليا كسائر الصفات فيبقى الى وقت وجود المفعول فيحصل به صرف هذا المكن من الامكان الى الوجوب فكان فعلا من الاصل. ونظير هذا في الحكميات القتل فانه / لما كان فعلا ينزهق بسببه الروح (٨٦–/أ) (٣) حد: ا د ٍس ف ق ن، حال: ج (٤) التحقق: ب ج د س ف ق، التحق: ں. وكدا: ا ج ق ن، فكذا : د س ف (٦) الجملة : ا ج د س ف ق، الحكمة: ن (.) مقارنته: ا ج س ق ن، مقاربته : د ف. ان ...: ج فقط (٨) حصوله: ... لايتصور: ا ج ن س ف ق، ...: د. وجد: ج د س ف ق، يوجد: ن (٩) فعلا: س ف ق، فعل: جـ، فعلا له: ن. الألم المكن: ج نقط. (١١) فلو: اج د س ف ق ، ولو: ن (١٣) للحال: د ف ق ن، الحال: س (١٧) فكان: ١ د س ف ق، وكان: ج (١٨) بسببه : ا د س ف ق ن، لسببه : ج

- 220 -



عن بدن الحيوان فاذا وجد الرمي من انسان ثم مر السهم واصاب المرمى اليه وجرحه ثم ترادفت الآلام ثم انزهقت روحه بسبب ذلك يظهر عند انزهاق روحه ان ذلك الرمي من حين وجد كان قتلا وان لم يوجد للحال (٨٤/ب) اثره في المحل فوجد القتل ولا مقتول ولهذا / يظهر تعلق احكام القتل (١٨٨ب/ق) / بذلك الفعل حتى ان الفعل لو كان خطأ فكفر كفارة القتل جاز وان 5 (١٢٩ب/د) كان / المرمى اليه بعد حيا فكذا هذا وفي فعل الشاهد لايتصور حصول اثره الحقيقي بعد انعدامه ففرقنا بين الشاهد والغائب لقيام دليل التفرقة. وجذا فرقنا نحن والاشعرية بين وجود الامر ولامامور بين الشاهد والغائب

وقلنا باحالته في الشاهد بعين هذا الفرق هناك فتذكرت الأشعرية هذا 10 الفرق هناك ونسيت هاهنا. وجاء من هذا كله اناسوينا في الفعل والمفعول في ايجاب القول بتغايرهما بين الشاهد والغائب لقيام دليل التسوية وفرقنا فيهما في حق جواز انفكاك احدهما عن الاخر بين الشاهد والغائب لقيام دليل التفرقة. وانما الاشعرية قلبت القضية فسوّت في ذلك بين الشاهد والغائب عند قيام دليل التفرقة وفرقت بينهما عند قيام دليل التسوية وهذا 15 قلب المعقول وخروج عن قضية الدليل. والله الموفق.

(١٥٢أ/س)فاذا سلمت هذه الطريقة وصح الاستدلال بالضرب والمضروب والقتل والمقتول وسائر الافعال اندفعت الاسئلة بحمد الله تعالى ومنه.

(٣) للحال: ١ د س ف ق ن، ...: ج (٧) بين: ١ د س ف ق، في: ج ن (١٠) فتذكرت: س ف ق ن، فقد ذكرت: ج. (١١) هناك: د س، ...: ١ ج ف ن ق، همهنا: ج ن ق، هنا: د ا ف . جاء: ١ ج د س ف ق، ماجاء: ن (١٤) انما: س ف ق، ...: ج ن. القضية: د س ف، القصه: ١ ج ق ن، (٠) في ذلك: ج. د ب ف ق ن، فمن ذلك: ١ (١٥) التفرقة ... دليل: ١ ج د س ف ق،...: ن. وهلا: د س ف ق، هذا: ن (١٢) فاذا: ١ ج ن ق، واذا: د س ، اذا: ف. وصح: ١ ج س ف ق ن، فيصح: د



(۲) التعین: د س ف ق، التعیین: اج، الیقین: ن (۳) ممکنا: د س ف ق ن، متمکنا: ج (٤) محصص: ق، ...: اج د س ف ن (۷) ومفترق: اج د ق، او مفترق: ف ن س. سکن: اج محصص: ق، ...: اج د س ف ق ، متحرك: ن (۱۰) لمعنی: د س ف، نمعنی: اجن ق ، (۱۱) تحتها: ج د س ق، تحته: اب ف ن. (و:ج) اما: ج د س امّا ما: ف ق، اما: ف ما اجن ق ، (۱۱) تحتها: اج س ف ق ن، موجودا: د (۱۰) ويظهور: س اج ف، فيظهور: ا ، ...: ن (۲۱) طیر: ا س ، ظهور: ب د ف ن، ظهو: ج (کذا).
د ويظهر: ب ن (۲۱) ظهر: ا س ، ظهور: ب د ف ن، ظهو: ج (کذا).



ثم جهالة من يعلق الوجود بالقدرة دون الايجاد افحش من جهالة الكرامية (٨٧أ/أ) حيث يثبتون اسم الخالق بالقدرة دون صفة الخلق / لان / ذلك من باب (١١١٩/ق) العبارات وقد يوجد مثل ذلك / في الشاهد وان كان مجازا فجهالتهم انهم (١٥٣ب/س) ظنوا المجاز حقيقة وهؤلاء علقوا بحقيقة القدرة ما لايصلح حكما لها فصاروا كمن علق الوجود بالعلم أو السمع او البصر وذلك محال فكذا هذا. 5 وجعلوا الايجاد والتكوين عبارتين فارغتين عن المعنى فاذاً هاتان جهالتان في الحقائق وتلك جهالة واحدة في محال العبارات. وبالله التوفيق. واذا ثبت بما بينا من الدلائل المغايرة بين التكوين والمكون فيجب علينا ان نصرف العناية الى حل ما اوردوا من الشبهات فنقول. وبالله تعالى التوفيق. قولهم ان الفعل يتعدى الى المفعول واذا ثبت انه لابد ان يتعدى الى مفعول 10 (٨٤أ/ن) فلو وجد الفعل في الازل لا يخلو اما ان كان ما يتعدى اليه / موجودا في الازل او كان معدوما فان كان موجودا فهو القول بقدم العالم وان كان معدوما ينبغي ان يكون المعدوم مفعولا. الجواب عنه ان نقول عين هذا الكلام اعتراف منه ان الفعل غير المفعول لانه زعم ان الفعل يتعدى الى المفعول والشيء يتعدى الى غيره لا الى 15 نفسه اذ تعدى الشيء الى نفسه محال فاذا هذا الكبلام حجة عليه. ثم نقول الفعل يتعدى الى المفعول في الجملة. فأما ان يتعدى اليه في (١٤٤)) الاحوال اجمع فهذا ليس بشرط له الاترى ان الامر متعد. يقال / امرته (١١٩) فأتمر / ثم كان امر الله تعالى للعالم بالوجود وهو خطاب (٣) انهم: اج د س ف ق، ان: ن (٥) او ... او: ج د س ف ق، و... و: ا، و... او: ن (٦) فارغتین: اج س ف ق ن، ــ.: د (١٠) بد: اج د س ف ق، ـ..: ن (١٠) یتعدی : اج د س ف ق ، یبتدی: ن (۱۸) له: اج د س ف ن، ــــ: ق (، ) امرته: اج س ن ق ف، امرا به: د 



(۱) کن: ح د س ف ن، کن عنده: ق، (۲) فکذا هذا: اج د ف ق ن، ...: س (۰) لیوجد: یوجد: د (۲) ولامأمور ولاوجوب ..توجه الخطاب فکذا: تکرر في:ب ن. (۲) ليکون: ب د س م ق، لتکون: ج، لتکوين: ن. (۸) حالة: اج د س ف ق، حال: ن (۱۲) فلا بد من التمول بتدرة ارلية : ا د م ف ق ن، ...: ا (۱۳) قدرة: د س ف ق، ...: اج ن (۱۷) الموجود: د س ف ق، الوحود: ن. تلى ...: ق ( ۰ ) لا: اج د س ف ق، ...: ن ( ۰ ) ولا موحود: ف س د ق ن، ...: ج. ( ۰ ) بتمول: ا د ف س، بتمولوا: ح ق ن





لافائدة فيها باطل ايضا لان المعدوم لايوجد بالقدرة على الايجاد بدون الايجاد فان العالم في حال عدمه كان مقدور الايجاد ولا وجود لما ان الايجاد لم يكن ليوجده للحال بل ليوجده عند ما علم الله تعالى وجوده واراد وجوده فلم تقع بها الغنية عن الايجاد والخلق ثم هذا عليك.

- 5 فان الوقوع لما كان بالقدرة / وقعت الغنية عن الخلق والايجاد فلماذا (١١٣/ف) تجعله خالقا موجدا وتجعل العالم مخلوقا موجَدا واى فائدة في ذلك واى معنى تحت لفظة الخلق / والايجاد والمخلوق والموجَد؟ وفيه ما مر ايضا (١٥٥/س) من وجوب قدم الموجودات لما كان وجودها متعلقا بالقدرة وعنده قدم ما يتعلق به وجود العالم يوجب قدم العالم.
  - 10 •/ثم نقول له لما كان الوجود متعلقا بالقدرة لاغير فاى فائدة في خطاب (١٣١أ/د) «كن» / ولاي ممنى قال صاحبكم الاشعري بل جميع اصحابكم ان الله تعالى خلق المخلوقات بخطاب كن فاي عذر لك في ذلك فهو عذري في الخلق والايجاد.

ثم ينبغي على قود كلامك ان يكون خطاب كن قدرة فتكون له تعالى **15** قدرتان وما قال ان الخلق لو كان غير المخلوق اما ان يكون قائما بمحل اولا في محل / او بذات الباري ولو كان قائما بذات الباري جل وعلا (١٢٠أ/ق) لا يخلو اما ان يكون محدثا !و ازليا والاقسام كلها باطلة عندنا (١) يوجد: اج د س ف ق، يوصف: ن (٢) العالم: اح د س ف ق، العلم: ن (٣) ١- ليوجده: اج ف ن، ليوجد: د ق س (٠) ليوجد: ا د س ف ق، ليوجده: ج ن عند: ا د ف س ق ن، عنده: ج (٤) فلم تقع: اج د س ف ق، حـــ: ن بها الغنية: الغنية بها: ن (٧) تحـ لفظه: اج ق س تحت لفظ : د ف، يجب لفظة لفظة (متكررة): ن والخلوق والموجد: ج ق ن، والموجد والخلوق: س ف،(٧) ما مر ايضا: ج د س ف ق، ايضا ما مر: ا ن (٨) وجوب: د ف ق ن، وجود: س م، تحت لفظ : د ف، يجب لفظة (متكررة): ن . والخلوق والموجد: ج ق ن، والموجد والخلوق: م عنده: اج د س ف ق، ايضا ما مر: ا ن (٨) وجوب: د ف ق ن، وجود: س (٨) عنده: اج د س ف ق، ايضا ما مر: ا ن (٨) وجوب: د ف ق ن، وجود: س اج د س ف ق ، حد ن (١٧) لايخلو: اج د س ف ق، لايخفي: ن



تبجمرة الأدلة

على ما نبين الا ما قال انه قائم بذات الباري جل وعلا وانه ازلى. فما قال في ابطاله ان الاختراع ان حصل به فهو في معنى القدرة هذيان (١٢٢٣/جـ) ظاهر. كيف يقال يُحصل الاختراع بالخلق القائم بذات الله تعالى / والاختراع هو الخلق على ما بينا ان الخلق والاختراع والايجاد والتكوين نظائر وهي من الاسامي المترادفة بل كان ينبغي ان يقول ان حصل به 5 الوجود فهو في معنى القدرة. وقد بينا فساده لان الوجود يكون بالايجاد لابالقدرة. وما قاله بعد فراغه عن افساد هذه الاقسام بزعمه ان ببطلان هذه الاقسام ظهر أن الخلق ليس معنى زائدا على المخلوق. قلنا وما انقسم الى اقسام وظهر بطلان الاقسام سوى واحدمنها انما يتعين ذلك ان لو كان في حد الامكان. فاما اذا كان هو ساوى غيره في الامتناع 10 فلم قلت انه يتعين ذلك واي فرق بينك وبين غيرك من الخصوم ان لو قال لما ظهر بطلان الاقسام كلها تعين ان التكوين معنى وراء المكون و هو قائم لا في مكان كما قالت جماعة منكم او قال هو حادث قائم بذات الباري كما قالت الكرامية وذلك كله باطل فكذا قولك باطل. ودلائل امتناع كون التكوين راجعا الى المكون قد مرت على الاستقصاء. 15 (١٥٥)/س) ثم نقول لم يقم لك دليل / بطلان كون التكوين ازليا قائما بذات الباري

لما مر من الجواب عن شبهاتك ونبين ايضا ان شاء الله تعالى اذا

(٢) ان حصل: د ف ق ن، انحصر: س. فهو: فهى: ا. هذيان: ا ج د س ف ق، هذان: ن (٤) يقول: يكود يقول: ج (٦) فهو: فهي: ا (٦) فساده: د س ف، ان هذا فاسد: ا ح ن ف. يكون: ج د س ف ق ن، بكون: ا (٧) بزعمه: يزعمه: ا (١٠) هو: ا س ن، ...: ج د ف ق. ذلك: ف، ...: ج د س ف ق، الخصم: ن (١٢) قالت: د س ف ق، الخصم: ن (١٢) قالت: د س ف ق، الخصم: ن (١٢) ماله: ا ج د س ف ق، الخصم: ن (٢١) ماله: ا ج د س ف ق، من ماله: ماله: ا ج د س ف ق، الخصم: ماله: ماله: ا ج دم ف ق، ماله: ماله: ا ح ن ف. يكون: في ماله: ماله: ا ح ن ف. يكون: ح د س ف ق، مان هذا فاسد: ا ح ن ف. يكون: ح د س ف ق، ماله: ماله: ا ح د ماله: ا ح ن ف. يكون: ماله: ماله: ماله: ماله: ماله: ا ح د ماله: ا ح د ماله: ا ح د ماله: ا ح د ماله: م ماله: ماله:



- 205 -



فنقول بعد ذلك انه لايخلو اما ان كان ازليا كما قلنا واما ان كان محدثا. ولاوجه لكونه محدثا لانه ينقسم الى اقسام ثلاثة ثم ينقسم كل قسم الى قسمين وكلها ممتنعة فيكون القول بها ممتنعا. اذ لا بد عند القول بحدوثه من اثباته على احد هذه الاقسام الثلاثة ثم على احد القسمين فيكون ذلك اثبات ما قام دليل امتناعه وهو باطل.

5

(١٥٦١ أرس) وبيان / تلك الاقسام الاولية انه اما ان حدث في محل سوى ذات الله تعالى او حدث لا في محل او حدث في ذات الله تعالى وكل قسم ينقسم الى قسمين اما ان حدث بنفسه او باحداث الله تعالى. ولا وجه الى القول بان حدث باحداث الله تعالى لان الكلام في التكوين الثاني كهو في الاول فيؤدى الى ان احداث التكوين الثاني بتكوين ثالث والثالث برابع الى ما لايتناهى كما هو مذهب معمر وهو باطل. اذ القول بتعلق حدوث العالم بما لايتناهى من الاسباب يمنع من حدوثه ووجوده وهو موجود بالحس محدث بالدليل الضروري فكان ذلك دليلا على بطلان هذه المقالة وهو مثل قول الدهرية لاحادث الا وقبله حادث. وقد بينا فساد ذلك وفي القول بصحة هذا قول بقدم العالم.

(٢) لكونه: ١ د س ف ف ن، الى كونه: ج (٤) ثم: ـــ س (٦) الاولية: ١ د س ف ق ن، الاول:
 ج، (٨) الى القول: ج د س ف ن، الدول: ١ ق (١٠) احداث: د س ف ن، احدث: ١ ج ق
 (١١) وهو: ١ ج ف س ق ن، وهذا: د (١٣) دلبلا: ١ ح ف ق ن، باطلا دليلا: د س (١٤) المقالة:
 ج د س ف ق ن، الدلا!ة: ١ (١٥) قول: د س ف ق، النمول: ن (١٧) خدوثه: د س ف ق.



فى التكوين لجاز في كل العالم وقد مر ابطال ذلك في مسألة اثبات الصانع وليس يستقيم قول الكرامية انه يحدث بالقدرة اذ من مذهبهم ان التكوين يحدث في ذات الله تعالى بقدرته/لاباحداث وتكوين ثم يحدث جميع العالم (١٣٢أ/د) بتكوين الله تعالى القائم بذاته لان هذا فاسد من وجوه.

5 احدها انه لو كان بالقدرة لكانت القدرة تكوينا اذ التكوين ليس الا ما يتكون به المكون وكذا الايجاد ليس الا ما يوجد به الحادث فاذا كان هذا في الحقيقة قولا بقدم الايجاد لان القدرة عندهم / ازلية ولان حدوث (١١٤أ/ف) الفعل لو جاز بمجرد القدرة من غير الايجاد والتكوين لجاز ذلك في جميع العالم فيكون العالم حادثا غير محدث موجودا بالقدرة فيبطل القول بوجود 10 التكوين / فيبطل القول بحدوثه بالقدرة.

فكان هذا ايضا قولا توجب صحته بطلانه. وما كان هذا سبيله من الاقاويل فهو باطل ولان عندهم حدوث التكوين بالقدرة وحدوث جميع العالم بالتكوين فيسمون / التكوين حادثا لامحدثا لانه ما حدث (١٢٤أ/ج) بالاحداث ليكون محدثا / ويسمون العالم محدثا لان حدوثه كان بالاحداث. (١٢١أ/ق)

> 15 ويقولون المحدث ما وقع عليه الاحداث. فاما حادث لم يقع عليه الاحداث فهو ليس بمحدث. وكذا يسمون كلام الله تعالى حادثا لامحدثا

(٢) یحدث: اج دس ق ، حدث: ف، محدث: ن (٧) الایجاد: اج دس ف ق، الاتحاد: ن
(٧) بقدم: ا دس ف ق ن، بعدم: ج (٨) بمجرد: ا دس ف ق ن، لمجرد: ج (٩) حادتا: ا
(٧) بقدم: ا دس ف ق ن، سد، جدم: در (٨) بمجرد: ا دس ف ق ن، المجرد: ج (٩) حادتا: ا
۲ س ف ق ن، ...
۲ س ف ق ن، حدثا: ا ح س ف ق ن، ...
د (١٤) ويسمون ...
لانه ما ٥٠٠
۲ من ف ق ن، ما كان لاحداث: ا ج س ف ق ن، ما كان لاحداث : د (٥) حادث:



مخلوقا فكان التكوين هو مقدور الله تعالى لاغير. وهو حادث في ذاته والعالم ليس بمقدور الله تعالى فلم يكن لله تعالى قدرة الاعلى ما في ذاته. فاما على ما وراء ذلك فلا قدرة له عليه وهذا فاسد من وجوه لما فيه من ازالة قدرة الله تعالى عن العالم واقتصار قدرته على ما في ذاته والقول 5 به مما يوجب مسارعة العقلاء أجمع إلى أكفارهم. ولان القول به انكار لقوله تعالى: وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ (١). وعندهم لايقدر على شيء الا على ما يحدث في ذاته ولان من اجزاء العالم ما هو مقدور غير الله تعالى وهو افعال الحيوانات اجمع فلو لم تكن مقدورة له مع جواز كونها مقدورة لغيره للزمه العجز اذ زوال القدرة عما هو في نفسه مقدور لن يكون الاعن عجز. وقد بينا ذلك فيما تقدم 10 وصار کل ما دبّ ودرج مماله فعل اختیاری قادرا علی ما قصرت عنه (٨٦/ن) قدرة الله/ تعالى وبطلان هذا لايخفي. فاذا بطل هذان القسمان. وكل قسم من الاقسام الثلاثه ينقسم الى احد هذين القسمين بطل الاقسام كلها. ثم نقول كل قسم من ذلك فاسد في نفسه ايضا اما حدوثه لا في محل 15 ففاسد من وجهين. احدهما ان التكوين الحادث عرض ووجود العرض قائما بنفسه محال كما في سائر الأعراض كالسواد والبياض والحركة والسكون وغير ذلك من الاعراض وليس يستقيم قول صاحب هذه المقالة وهو ابن الروندى ان (٣٢أب/د) التكوين ليس بمرض / لان العرض ما يعرض الجوهر فيوجد فيه (٣\_٤) فاما على ما ... في ذاته: ا ج د س ف ق، ـــــ : ن (٦) ١ ــــ الانعام ١٠٢ (٧) يحدت: د س ف ق، حدت: ۱ ج ن (۱۰) لن: ۱ د س ف ق ن، ...: ج (۱۱) مادب: ج د س ف ق ن، د ب: ا (۱۲) و کل: اج ف ق ن، نکل: د س (۱٤) ذلك: اج د ق ن س، الاقسام الثلاثه: ف (١٦) قائما: ا د س ف ق ن، فائم : ج (١٨) ليس بستقيم: د س ف، لن يستقيم: ق ن (١٨) الروندي: ١ ح د س ف ق، الراوندي: ن. (١٩) ، لجوهر: ١ ج د س ف ق، الجواهر: ن --- 201 ---



أبو المعين النسفى وهذا لايعرض الجوهر بل يوجد لا في محل. والعرض هو الذي يستحيل قيامه بنفسه لاما ليس بعرض لانا نقول له جوّز قيام السواد والبياض والحركة والسكون وغير ذلك لا في محل ولا تسمِّيها اعراضًا. لأنها لم تعرض الجوهر فان جوز ذلك خرج عن المعقول (أ/أ٨٩) 5 / والتحق باهل العناد وان لم يجوز بطل سعيه. ثم نقول ان استحالة قيام/هذه الاعراض بانفسها ما كانت لانها اعراض (١٢٤-/ج) تعرض الجوهر بل اعتراضها الجوهر ووجودها فيه لاغير، كان لاستحالة قيامها بذواتها فكانت مفتقرة الى محل/في انفسها لما انها صفات تتجلى (١١٤-/ف) بها محالها وتمتاز بقيامها بها عما لاقيام لها بها فلا يتصور وجودها الاعلى 10 هذا السبيل. والله الموفق. والوجه الثاني ان التكوين لو كان قائما لا في محل لم يكن لله تعالى به اختصاص فلم يكن هو به مكونا كما لايكون الذات في / الشاهد اسود (١٢١-/ق) بسواد لم يقم به فلم يكن الله تعالى خالق العالم فلم يكن العالم دالا 15 عليه. والقول بهذا تعطيله ونفيه. ولو جاز ان يوصف الله تعالى به وان لم يقم التكوين به لجاز ان يوصف به غير الله تعالى وان لم يكن للتكوين اختصاص به فيكون لوحدث اليوم جسم لكان كل واحد من الناس مكونا له خالقا موجدا محدثا ولا يكون الله تعالى بكونه خالقا له اولى من كل واحد من الناس وفساد هذا لايخفي. (۱) الجوهر: ۱ ج د س ف ق، المواهر: ن (۲) له: ۱ ج س ف ق ن، لو: د (٤) الجوهر: ۱ ج د س ف ق، الجواهر: ن (٨) صنات: ا ج د س ف ق، صارت: ب ن. تتجلى: ا، تتحلى: ب ج س ف ق ن، تحلى: د (٠) بها: ا د س ف، به: ج ن ق الاعلى هذا السبيل: س ف ق ن، على هذا الطربق: د، لاعلى هذا السبل: ا ب ج (١٤) خالق: به خالق: د. فلم: ا ج س ف ق ن، ولم: د. تعطیله: ج د س ف ق ن، تعطیل. ا (۱٦) یکن: اج د س ف ق، ـــ: ن (۱۸)

- 20V -

بکونه: ج د س ف ق، یکون: ن (۱۹) واحد: ا ج د ف، ـــ: س ن ق



ولو وجد سواد لا في محل لكان كل الاجسام اسود به والقول بهذا كله خروج عن قضايا العقول فبطل هذا القسم واما حدوثه في محل اخر سوى (١٥٧ب/س) ذات القديم جل وعلا فمحال فاسد ايضا / لوجوه احدها ما مر ان التكوين جدث بتكوين ام لابتكوين الى اخر ما بينا.

والثاني ان التكوين لو كان قائما بمحل لكان المكون للعالم من قام به 5 التكوين لا الله تعالى كما في جميع الصفات التي مر ذكرها ان الموصوف محالها لاغيرها وقد قررنا ذلك غير مرة.

والثالث ان ذلك المحل الذى قام به التكوين اما ان يكون قديما واما ان يكون محدثا فان كان قديما اما ان كان موصو<sup>ن</sup>ا بصفات الكمال واما ان لم يكن موصوفا بها. فان لم يكن موصوفا بها فلايكون قديما اذ التعرى 10 عن صفات الكمال يوجب الاتصاف باضدادها وهى كلها نقائص، وذلك من امارات الحدث. ولو كان موصوفا بصفات الكمال والتكوين قائم به فهو الخالق للعالم المكون له لاذلك الغير.

وجاء من هذا ما ذهبنا اليه وابيتم انتم من اثبات صانع قديم للعالم كان (١٣٣أرد) التكوين/صفة له قائمة به وبطل جميع سعيكم. فبعد ذلك القول باثبات 15 قديم اخر لاتكوين له باطل. اذ القول بالقديمين القائمين بالذات محال على مانم امر. وكذا جعل من له صفات الكمال وهو موصوف بالتكوين غير صانع العالم وجعل من لاتكوين له صانعا له تلب المعقول فيكون باطلا وبالله التوفيق.

(۱–۲) لکان کل... في محل: اج د س ف ق، ـــ: ن (۲) فبطل : ج د س ف ق، فيبطل: ۱ (۳) ما مر:اج د س ف ق، بما مر من: ن (۲۰) بها: ج د س ف ق ن، ــــ: ا (۱۱) وهی: ۱ ح س ف ق ن، وهن: د (۱۳) للعالم: اج س ف ق ن، ـــ: د (۱۴) تکوين: ج د س ف ق ن، يکون: ا (۱۸) ۱- له (۱۳): اح د س ف ق، ـــ: ن

\_\_\_ 乏口人 ..\_\_



أبو المعين النسفى وأن كان ذلك المحل حادثا اما ان حدث بتكوين واما ان حدث لابتكوين. فان حدث لا بتكوين، ان حدث لابمعني من قبل الباري جل وعلا. واما ان حدث بالقدرة. ولا وجه إلى القول بحدوثه لابمعني من قبل الباري لانه لو جاز ذلك فيه لجاز في جميع العالم وفيه تعطيل الصانع ولا وجه للقول بحدوثه بالقدرة لابتكوين لما مر انه لو جاز هذا فيه / لجاز في (٨٦-/ن) 5 جميع العالم فبطل التكوين اصلا ويكون العالم مقدور الله تعالى لامخلوقه ويكون الله تعالى قادرا على العالم لاخالقا له والقول به كفر / لما ان القدرة لاتقتضى الوجود / بدون الفعل فيكون فيه ايضا/ (١١٥أ/ف) /تعطيل الصانع ولان وجوده لو كان بالقدرة لكانت القدرة ايجادا وهي (١٥٨أ/س) 10 ازلية فكان الايجاد ازليا. ولو حدث بتكوين اما ان حدث بتكوين سابق (١٢٢أ/ق) عليه كما هو المحكى عن بشر بن المعتمر. واما ان حدث بتكوين مقارن (٨٩-أ) له كما هو المحكى عن ابي الهذيل فان حدث بتكوين سابق عليه فاذا لاقيام للتكوين به قبل وجوده. اذ قيام تكوين موجود بمكون لم يوجد بعد محال. وقد ابطلنا قيام التكوين 15 بنفسه ولانه لما جاز وجود التكوين ولا مكون بعد زمانا واحدا جاز ازمنة كثيرة.اذ لا فرق بين التقدم بزمان والتقدم بازمنة في ان وجوده ولا مكون جائز. واذا كان كذلك بطل ادعاؤهم ان وجود التكوين يقتضي وجود المكون لامحالة ولا يجوز سبقه عليه. ونبين ذلك باتم من هذا في مسألة الاستطاعة 20 أن شاء الله تعالى. (۱) المحل: اج د س ف ق، المحال: ن (۲) بمعنی: ج س ف ق د، لمعنی: ا د (۳) بالقدرة: ج د س ف ق ن، لابالقدرة : ١ . الى القول: ١ ج س ف ق ن، للقول: د (٤) حاز: ١ د س ف ق ن، حادث: ج (٤) لجاز في جميع العالم وفيه تعطيل ... لو جاز هذا فيه: تكرر في: ن (٩) الصانع: ا د س ف ق ن، الصانع وبالله التوفيق: ج ق. ولو: ا ج د س ف ق، لو: ن (١٤) اذ: د س ف ق ، او: ن (١٦) اذ: ا ج ف ق ن، فاذا: د (١٨) يقتضى: ا د س ف ق ن، مقتضى: ج

-. 209 ---



\_ ٤٦٠ \_



· · · \*

فاما الكلام فهو يحدث عند تكلمه وكذا كان في الازل خالقا بخالقتيه ورازقا برازقيته وهما القدرة على الرزق والخلق. فاما الخلق والرزق فهما/ (٨٧أ/ن) يحدثان في ذاته هذا هو مذهب جمهورهم.

وهؤلاء يقولون انه عالم بعلمه وفادر بقدرته وحى بحياته ولا يقولون

(۲) له: ق ن، ...: ج س ف (۰) لحدوثه: د س ف ق، بحدوثه: ن (۰) لاينعدم شيء: ا ج ف ق ن، لاينعدم لشيء:د، ينعدم شيء:س (٤) افن: ا د س ف ق ن، ني: ج (٥) الحوادث: ا ج د ... ف ق، الحوادث: فعامت الحوادث: ن (٥-٣٦) في ذاته اضعاف .... من الاجسام : ا ج د ف ق ن، ...: س ر٥) محدثات: ، ح د ق ن، لمحدثات : ف (٦) من: ج د ف ق ن، في : ا (٧) بعدد: ا ح .. ف ق، بعد: د ن. المصرات: ا د .. ف ق ن، ...: ج (٨) بسمعيته : ا ج د س ف ق، السمعيته: ن (٩) السمع: س ق ن، التسمع : ا ج، التسميع: د ف (٠) معد: ا ج س د ن، بيميريته: ب ج س ف ق.لابيصره: ا ج د س ت ق، ...: ن (٦٢) عند: ا ج س ف ق ن، عنه: د (٢٤) هذا: د ا ج س ف ق، وهذا: ن





الاتصاف بالتعري عن الحوادث وبقيام الحوادث به من المضادة. ولو كان متعريا لمعنى ان لم ينعدم ذلك المعنى ففيه اجتماع الوصفين ايضا. وان انعدم علم انه لم يكن قديما لاستحالة العدم عليه. وإذا لم يكن قديما والذات لاتخلو عنه وعن هذه الحوادث فلم يخل عن جنس الحوادث. وهذا هو امارة الحدث. وبهذا عرفنا حدث العالم وبطلان قول اصحاب 5 الهيولي. ولو جاز هذا في الصانع مع قدمه لجاز في الهيولي وفي جميع اجسام العالم. والقول بقدم العالم باطل فما كان / يوجبه او يساويه في دليل (١٢٣/أن) البطلان كان باطلا. يحققه ان المعنى الحادث في ذاته اما ان يكون جائز العدم او يكون ممتنع 10 العدم. فان كان جائز العدم ادى ذلك الى القول بتعاقب الحوادث عليه وهو من امارات الحدث/وان كان ممتنع العدم فهو ازلى لانه اذا كان (١١٦ألف) ممتنع العدم كان واجب الوجود. وما كان واجب الوجود فهو ازلى على ما مر قبل هذا. وفيه صحة قولنا ومناقضة قوله حيث جعل واجب الوجود حادثا ولان استحالة قبوله الحادث في الازل اما ان كان لذاته 15 وذاته موجود واما أن كان لمعنى، / والعدم على ذلك المعنى ممتنع فاستحال (١٥٩-/س) الأن ايضا قبوله للحوادث. والله الموفق. وظهر بهذا بطلان حدوث التكوين في ذاته تعالى وجاء من هذا ان الاقسام التي ينقسم اليها التكوين لو كان حادثا كلها ممتنعة فامتنع القول (١) بقيام: د س ف ق ن، لقيام: ١ (٢) علم: ١ د س ف ق ن، علم ايضا: ج . قديما لاستخالة: ا د س ف ق ن، قدیم اذ لاستحالته: ج (٥) قول: ج د س ف ق ن، ـــ: ا (١١) امارات: ا ر. ج د س ف ن، امارة: ن (١٢) وما كان واجب الوجود: ا س ف ق ن، ـــ: ج د (١٦) للحوادث : ١ د س ف ق ن، للحادث: ج (١٧–١٨) حدوت التكوين ... فامتنع القول: ١ ح د س ف ق، حدوث القول: ن



(١٢٦ب/ج) / بحدوثه لما مر أن في اثبات حدوثه اثبات امر ممتنع واثبات الممتنع محال واذا بطلت هذه الوجوه تعين القول بقدمه.

فان قيل انما يتعين بعض الوجوه عند ثبوت امتناع ماوراءه ان لو ثبت (١٣٤ب/د) ان هذا الوجه / ممكن. فاما تمند ثبوت امتناعه فلا يتعين لمساواة سائر (٩٠ د/أ) الوجوه المنتعة اياه. فلم قلت ان القول بقدم التكوين ممكن وليس بممتنع 5 بل هو ممتنع لما مر انه قول مستحدث لاقائل به في السلف. ولان الخلق لو كان صفة له ازلية لصح ان يقال خلق في الازل كما يصح ان يقال علم وقدر ولانه لو كان في الازل موجودا لكان العالم مكونا مخلوقا لان سبيل الخلق ان يتعلق بالمخلوق وسبيل التكوين ان يتعلق بالمكون كما ان العلم لما كان يتعلق بالمعلوم، وكذا القدرة بالمقدور وهما كانا ازليين 10 صح المعلوم والمقدور في الازل ولو كان العالم مكونا مخلوقا في الازل (٨٧ب/ن) لثبت القول / بقدم العالم لان المكون المخلوق لن يكون الا الموجود. فاما المعدوم فلا يكون مكونا ولا مخلوقا بخلاف المقدور والمعلوم. فان المعدوم يوصف بذلك فعلى هذا كان القول بقدم التكوين قولا بقدم العالم الذي ثبت حدوثه بالدلائل الضرورية ولان القول بوجود التكوين ولا مكون 15 اثبات العجز وهو محال على الله تعالى. فيجاب عن هذا الكلام بان يقال نعَم. الامر كما زعمتم ان تعيين وجه من الوجوه لا يمكن عنه امتناع غيره من الوجوه الا بعد اثبات امكانه (۱) ان في: د س ف ق، من ان: ا ج ن (٤\_٥) فاما عند...التكوين ٢٢ن: ا ج د س ف ق، ــــ: ن. مستحدث: ا



وانصفتم حيث طالبتمونا باثبات الامكان ونحن لانرضى بذلك بل نزيد عليه. ونقول ان القول بقدمه واجب. وذلك لان الله تعالى تمدّح بقوله تعالى: / هُوَ اللَّهُ الْحَالِقُ الْبَارِىءُ الْمُصَوَّرُ (١) كما تمدح بقوله / هُوَ الْلَهُ الَّذِى (١٥٠أ/ب) لاَ إِلَهَ إِلاَّهُوَ الْمَلَلِكُ الْقُلُوسُ السَّلاَمُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ (١٢٣/ب)

- 5 (٢). ثم زوال ما به التمدح يوجب نقصا اذ لاشك ان الذات عند استحقاق المدح / يكون اكمل منه عند انعدام استحقاقه والنقص من (١٦٠أ/س) امارات الحدث ولهذا لايجوز عليه شيء من صفات النقص اذ النقص من حيث الذات كما هو دليل الحدث فكذا النقص من حيث الصفات. اذ ذات ماكما لايقتضى نقصه من حيث الذات/لايقتضى نقصه من حيث الصفات. (١١٦-/ف)
  - 10 وكما ان :قصه من حيث الذات يثبت باثبات غيره فيه ليدل على / كونه (١٢٧ألج) تحت قدرة الغير ويستدل بنقصه على كمال من هو قادر عليه. فكذا في النقص الثابت من حيث الصفات فمن لم يجعله خالقا رازقا بارئا مصورا في الازل فقد زعم ان الله تعالى في الازل كان انقص منه الآن والنقص من امارات الحدث.
  - 15 فاذن اثبت في القدم دليلَ حدثِ الله تعالى جل ربنا عن ذلك وتعالى فكان الله تعالى على / زعم هذا القائل في الازل محدثا وكون الأزلى (١٣٥أ/د)

(۱) طالبتمونا: دف ق ن، طلبنمونا: س (۰) نزید: ج د س ف ق ن، نرد: ۱ (۲) القول: ج د س ف ق، القدم: ب ن (٤) ١ ـــ الحشر ٢٤ (٠) هو الله ... بقوله: ۱ ج س ف ق ن، ــ : د (٥) ٢ ـــ الحشر ٢٣ (٥) نقصا: ۱ د س ف ق ن، نقضا: ج (٧) اذ النقص: ۱ ج د س ف ق ، ــ: ب ن (٨ ــ ٩) كما دو دلبل: ... مں حیث الذات: ۱ ج د س ف ق، ... ن. الذات: ج د س ف ق، او ذات: ۱ (۱۰) باثبات: ح د س ف ق ن، بان : ۱. غیرہ: د ف ق ن، عدم: س (۱۱) یستدل: ۱ ج د س ف ق، لیستدل: ب ن (۱۲) رازها: د س ق، ... ا ج ف ن (۱۳) الآن ... س (۱۵) فاذن اثبت: ب جـ د س ف ق، واذا نبت: أن (۱۲) فكان: ۱ د ف ق ن، وكان: ج س

- 240 ----



يحدثا محال. وكون ذات واحد محدثا قديما ممتنع. ولانه لوصار خالقا بخلق حادث لصار بوجود المخلوقات ممدوحا فحصل له التمدَّح بغيره لابنفسه فكان محتاجا الي وجود ذلك الغير ليدفع به نقصه. اذ الحاجة ليست الا نقص يرتفع بالمطلوب وينجبر به. ولانه لو كان كذلك لصار بفعله جالبا الى نفسه نفعا مكتسبا ما يستفيد 5 به مدحا ورفعة وكمال درجة وجلال قدر. وهذا كله من امارات الحاجة ودلائل النقص وسمات الحدث وكل محدث مخلوق لأخالق فاذن كان الخالق عندهم مخلوقا. ولانه تعالى لو لم يكن خالقا ثم صار خالقا وقد مر ان استحقاق الوصف (١٩١/أ) اما ان / يكون بصفة قائمة بالذات او بصفة راجعة الى الذات. وصفة 10 الخلق ليست براجعة الى ذاته بل هي قائمة وراء ذاته بالاجماع. فلو لم تكن قائمة بالذات لم يكن مستحقا اسم الخالق بها على ما بينا. ثم اذا صار خالقا صار لقيامه به فيصير متغيرا عند صيرورته خالقا اذ الذات بحدوث صفة فيه لم تكن ثابتة، تتغير عما كان عليه والتغير من (١٦٠)،) امارات / الحدث. فاذا يصير مخلوقا عند صيرورته خالقا وصار من يعبد 15 الخالق عابدا لمخلوق وهذا كله محال. والذي يحققه أن من يجوز عليه الفعل لاينتفي عنه الفعل الأعن عجز. (٣) به نقصه: ا ج د س ف ق، بنقصه: ن (٤) نقص (كذا في النسخ الاتية: ب ج ن، ونقصٌ

مُشكول في النسخ الآتية: ا س ف ق) (٧) الحدث : ا د س ف ق ن، الحدوث: ج (١١) هي قائمة:د ق، هو فائمة:س، هي:ا ج ف ن. (١٢) مستحقا ج د س ف ق ن، يستحقا: ا (١٣) به: ا ج د س ف تى، ــــ: ن (١٤) ثابتة: ا ف ق ن، قائمة: د س باينة: ج. (٠) تتغير: ا د س ف ق ن، ب<sup>ن</sup>فير: ج (١٦) لمخلوق: ا د ف ق س ن، للمخلوق: ج (١٧) ينتفي: د ف تى ن، ينفي: س



فاما بدون العجز فلابد من أن يكون فاعلا فعلامًا والشاهد دليل الغائب فلو كان الفعل عن الباري جل وعلا منتفيا في الازل للزم عجزه في الازل وهو محال. فدلت هذه الدلائل ان كون التكوين قائما بذات الباري جل وعلا في الأزل كان وأجب الوجود / ثم في الدلائل الاستقرائية إذا امتنعت (١٢٤أ/ن). 5 الاقسام كلها وتعين قسم الا مكان / تعين للثبوت ولو استوت الاقسام (١٢٧-/ج). في / الامكان وتعين قسم للوجوب كان هو المتعين للثبوت لرجحانه على (٨٨أ/ن) غيره من الاقسام فاذا امتنعت الاقسام كلما فيما نحن فيه وتعين القسم الباقي للوجوب كان هو الثابت ضرورة. ثم نقول لهم لولم يكن ما ذكرنا من وجوب وجود التكوين قائما بذات 10 الباري تعالى في الازل كان ثبوت الامكان كافيا لتعينه للثبوت. ودليل الامكان دفع ما ذكرتم / من الشبه وهي كلها مندفعة فاسدة. فلا بد (١١٧أل) . من ان نشتغل ببيان بطلانها في انفسها فنقول. وبالله التوفيق. اما مازعموا ان هذا قول حادث لااصل له في السلف ولاقائل به من الائمة فقول باطل صدر عن الجهل / بمذاهب السلف وذلك ان أبا جعفر (١٣٥-/د) 15 الطحاوي رحمه الله وهو ما لايخفي درجته وعلو رتبته في معرفة اقاويل سلف الامة على العموم ومعرفة اقاويل اصحاب ابي حنيفة رحمه الله على الخصوص. قال في كتابه المسمى بالعقائد الذي افتتحه: فقال: (۱) بدون: ۱ د س ف ق ن، عن دون: ج (۳) قائما: ا ج د س ف ق، کان قائما: ن (۵-۲۰) قسم الامكان ... في الامكان: ١ ج ف س ق ن، ـــ: د الامكان: جـ ق ن، للامكان: س ف. . (٩) نقول: ج د س ف ق، ـــ: ن (١٠) لتعينه: ا ج د س ف ق، لتعيينه: ن، دفع: ج د س ف ق، وقع: ن (١١) الشبه: د س ف ق ن، الشبهة: ج. فلابد: د س ف ق ، ولابد: ج ، ولانه: ۱. ولا: ن. هي: د س ف ت، ...: ن (۱۳) قول: ۱ د س ف ق ن، قوله: ج. به: ج د س ف ق، ...: ن. له: ١. (١٤) الائمة: ١ د س ف ق، (١٦) سلف الامة: ج . سلف الائمة: ج د س ف ق ن، السلف للامة: ا



صح عندى مذهب فقهاء الملة ابي حنيفة النعمان بن ثابت وابي يوسف يعقوب بن ابراهيم وابي عبد الله محمد بن الحسن الشيباني رحمهم الله. ثم شرع في بيان اقاويلهم الى ان قال: ومازال بصفاته قديما قبل خلقه ولم يزدد بكو بهم شيئا لم يكن قبلهم من صفته. ثم قال: له معنى الربوبية ولا مربوب ومعنى الخالق ولا مخلوق. واراد بقوله قبل خلقه اي قبل مخلوقاته. 3 الاترى انه قال ولم يزدد بكونهم شيئا ولم يقل بكونه ولانه لو اراد به صفة الخلق لم يقل و لم يزدد. وفي هذا ايضا اشارة الى الدليل في المسألة وهو ما بينا انه لايجوز ان يستفيد بالمخلوقين صفة مدح فان قولأ كان ابو حنيفة رحمه الله وكبار (١١١١/١) اصحابه قائلين به مع / تبحرهم في انواع العلوم وتقدم زمانهم لحقيق 10 ان لاينسب الى الحدوث بعد الاربع مائة من سنى الهجرة وجهالة من نسبه إلى ذلك ظاهرة. ثم ان ائمة اصحاب ابي حنيفة رحمه الله تعالى السالكين طريقته في الفروع والاصول الناكبين عن الاعتزال في جميع ديار ماوراء النهر وخراسان من مرو وبلخ وغير<sup>ه</sup>ما كلهم في قديم الزمان كانوا على هذا المذهب. 15 (٩١ب/أ) وائمتنا بسمر قند الجامعون بين علم الاصول والفروع / الذابون عن حريم الدين المناضلون عنه الذين طهرّ الله تعالى بسبب غزارة علومهم (١١٢٨/ج) وتبحرهم في علم الكلام وصلابتهم في الدين وتشددهم على / اهل البدع (١٢٤) والضلال هذه الديار عن اوضار اهل / الزيغ والبدع عامة كانوا على هذا الرأى من لدن ايام الشيخ ابى بكر احمد بن اسحاق بن صبيح 20 (٣) وما: ا د س ف ق ن، ما: ج. رحمهم الله: رضي الله عنهم: س ف ق (٤) صفنه: ج، صفة: ا د س ف ق ن (٥) الخالق: جـ س ن، الحالقية: ف ق (٢) ولم: د س ف ق، لم: ا ج ن (٨) وفي: ا س ف ق ن، في: ج د. المسألة: مسألة: ن (٩) فان (وان: ١) قولًا: ١ د س ف ق ن، وان: ح (۱۸) تشددهم: د س ف ق، نشدیدهم : ن --- ٤٦٨ ---



أبو المعين النسفى الجُوْرِجَانِي رحمه الله تعالى صاحبُ أبي سليمان الجوزجاني تلميذ محمد بن الحسن رحمة الله عليهم وكان في انواع العلوم على الخصوص والعموم في الذروة العالية والرتبة السامية. ومن رأى تصانيفه ككتاب الفرق والتمييز وكتاب التوبة وغيرهما يعرف 5 جلالة قدره إلى زماننا هذا. ومن كان صاحب تلميذ محمد بن الحسن. رحمه الله كيف يكون ناشئا بعد الاربعمائة ثم تلميذه الشيخ ابو نصر احمد بن العباس بن الحسين بن جَبَلة ابن غالب بن جابر بن نوفل بن عياض بن يحي بن قيس بن سعد بن / عبادة الانصارى رحمة الله سيد (١٢٦/د) الخزرج كان على هذا الرأى وهو الذي استشهد في ديار الترك في ايام 10 نصر بن احمد الكبير اذ كان يداوم على جهاد اعداء الله الكفرة / وكان (١١٧-/ف من اشجع اهل زمانه واربطهم جأشاً واشدهم شكيمة وكان في العلم بحرا لايدرك قعره. إماما في الفروع والاصول لايدانيه غيره ومن نظر في كتابه المصنف في مسألة الصفات وما اتى به فيه من الدلائل على صحة قول اهل الحق 15 وبطلان قول المعتزلة / والنجارية يعرف تبحره في ذلك. (۳/ب/۱٦۱) وحكى عن الشيخ إبي القاسم الحكم السمر قندي / رحمه الله انه قال (٨٨ب/ن) ما اتى الفقيه ابا نصر العياضي احد من اهل البدع والاهواء واولى الجدل والمراء في الدين باية من القرآن يحتج بها عليه لمذهبه الا تلقّاه مبتدهاً بما يفحمه ويقطعه. 20 وحكى ان رياسة العلماء والدرس كانا اليه وهو من ابناء عشرين سنة. (٢) الوتبة: ١ ج د ف س ق، الراتبة: ن (٤) يعرف: س ف، لعرف: ق، عرف: جـ ن (١٠) وكان: اج د م ق ن، فكان: ف. الترك: ج د س ف ق ن، المعرك: ا (١١) اشدهم: د س ف ق، اسندهم: ن (۱٤) به: اح د س ف ق ــــ: ن (۱۰) بطلان: اج د س ف ق، اطل: ن (١٥) يعرف: ا د س ق،لمرف: ف، عرف: ج ن (١٧) العياضي: ا ج د س ق، العباسي : ن (١٧) الجدل: دس ف ق، الجدال: اج ن (١٩) يفحمه : ا دس ف ق د، يقحمه: ح (٢٠) کانا: ا د.س ف ق ن، کلها: ح. ابناء: ا ج د س ن، ابن : ق - 219 ----



وحكى انه لما استشهد خلَّف اربعين رجلا من اصحابه كانوا من اقران الشيخ ابي منصور الماتريدى رحمهم الله والشيخ الحكيم ابى القاسم ثم ابناه الامامان ابو احمد وابو بكر وهما ممن لايبلغ الوصف وان اطنب فيه غاية فضلهما وكنه قدرهما وقد قال الشيخ ابو حفص العِجْلي البخاري 🚬 حافد الشيخ إبي حفص الكبير رحمه الله وهو كان صدر فقهاء ماوراء 5 النهر وخراسان، الدليل على صحة مذهب ابي حنيفة رحمه الله تعالى ان ابا احمد العياضي يعتقد مذهبه وهو ما كان ليعتقد مذهبا باطلا. وروي عن الشيخ ابى القاسم الحكم رحمه الله انه قال ما خرَّجت (١٢٨-/ج) خراسان ولاماوراء النهر منذ مائة سنة مثل الفقيه ابى احمد العياضي رحمه الله علماً وفقهاً ولساناً ويداً / وبياناً ونزاهة وعفة وتقاً. 10 فقيل له يرحمك الله ومن كان يضاهيه قبل هذه المأة السنة فجعل يذكر طبقات العلماء والفقهاء والبلغاء والفصحاء بها الى يومه فلم يجد في (١٢٥أ/ق) كافتهم ممن يقْرَن به فيماثله او يقاس / به فيعادلَه. وكذا اخوه ابو بكر كان يدانيه في انواع العلوم واسباب (٩٢أ/أ) الشرف والفضل وهو الذي اوصي اهل سمر قند / عند انقضاء 15 اجله ان يتمسكوا بمذهب السنة والجماعة ويتجانبوا الاهواء (١٥٢٠/٢) والبدع خصوصا الاعتزال. وجمع المسائل / العشر التي هي أصول المسائل الخلافية بيننا وبين المعتزلة وهي المعروفة بالمسائل العشر (١٣٦-/٠) العياضية. وقبل هذه الطبقة / كان القاضي ابو عبد الله محمد بن (۱) لما: ح د س ف ق ن، ...: ا (۲) الماتريدي: اج ن، ...: د س ف ق (۲) الحكم: اج د س ف ق، الحاكم: ن (٤) البخاري: د س ف ق،۔۔.:ن (٥) حافد: ج د س ف ق ن، جاء مد: ا، (٧) ليعتقد: ج د س ف ق، يعتقد: ا ن (٨) ابي: ا ج د س ف ق، ....: ن (١٤) كان: د س ف ق (، كل: ج، ـــ: ا (١٦) ان: ج د س ف ق ن، بان: ا (١٦) والجماعة ـــ: ن. بمذهب ا ج: بمذالب: د س ق، بمذهب اهل: ن (١٧) جمع: د س ف ق ن، جميع : ا ج

- £V· ---





ان يُكتب على قبره حين توفي رحمه الله هذا قبر من جاد العلوم بانفاسه واستنفد الوسع في نشره وإقباسه فخُمدت في الدين اثاره واجتُنِي (١٢٩/ج) من عمره ثِماره فرحمه الله وهو الذي / تُخرّج عليه الفقيه ابو احمد العياضي في انواع الىلوم والشيخ ابو الحسن الرستغفني رحمهما الله وغيرهما من (١٥٢ب/ب) العلماء المتبحرين في العلوم الملية لكان كافيا. وعن ثلب / رأى هو عليه 5 لذوى العقول والدين زاجرا. (١٦٢٢-/س) / ومن رأى تصانيفه ككتاب التوحيد وكتاب المقالات وكتاب رد اوائل (١٢٥/ب) الادلة للكعبي وكتاب رد تهذيب الجدل للكعبي وكتاب بيان وهم المعتزلة/ (١٣٧ب/د) ورد كتاب الكعبي في وعيد الفسَّاق وردّ / الاصول الخمسة لأبي عمرو الباهلي ورد كتاب الامامة لبعض الروافض وكتابيه في الرد على القرامطة 10 يرد في احدهما اصول مذاهبهم وفي الآخر فروعها، وكتابيه / في اصول الفقه احدهما المسمى بمأخذ الشرائع والاخر المسمى بالجدل الى غير ذلك من الكتب ووقف على بعض ما فيها من الدقائق وغرائب المعاني واثارة الدلائل عن مكامنها واستنباطها عن مظانها ومعادنها واطلع على ما راعي من شرائط الالزام والالتزام وحافظ من اداب المجادلة الموضوعة لفسخ 15 عقائد المغتريّن بافهامهم وقرن بكل مسألة من البرهان الموضوع لافادة ثلج الصدر وبرد اليتمين لعرف انه المخصوص بكرامات

(۱) جاد: جاز: ق هامش نسنة. (۲) الوسع: دس ف ق ، العمر: ن. افباسه: ب ج ف، اقتباسه: دس ف، اتباسه: ب ج ف، اقياسه: ۱ ن، (٥) ثلب: ب ۱ دس ف ق ن، تلبك: ح، عليه: ۱ ج س ف ق، علمبه: د، ... ب ن (٨) ٢ ــ للكعمي: ۱ دس ف ق ن، ... ج ببان ... : ن فقط (٩) ابي عمرو : اج دس ف ق، لابي عمر: ن (١٠) كتابيه: ۱ ج دس ف ق، كتابته: ن (١١) كتابيه: اح دس ف ق، كتابته: ن (١٤) مطانها: ۱ ج س ف ق ن، ... : د (٢١) المغترين: ۱ ج دس ف ق، لمتراة: ن. بكل: ۱ دس ف ق ن، نلك: ج (٠) الموضوع: ۱ دس ف ق ن، يعرف. : يعرف. : يعرف. ج الموضوعة: ج. الصدر: ۱ دس ف ق، العدور: ج ن. (٢١) لعرف: ۱ دس ف ق ن، يعرف. يعرف. : يعرف. : جابه. المعترين: ٩

-- 2YY --



ومواهب من الله تعالى المؤيد بمواد التوفيق ولطائف الارشاد والتسديد. من الغني الحميد.

وان ما اجتمع عنده وحده من انواع العلوم الملية والحكمية لن يجتمع في العادات الجارية في كثير من المبرّزين المحصّلين ولهذا كان استاذه الشيخ

- 5 ابو نصر العياضي رحمهما الله تعالى لايتكلم في مجالسه ما لم يحضر الشيخ ابو منصور رحمه الله وكان كلما رآه من بعيد نظر اليه نظر المتعجب/ (١١٨-/ف) وقال: وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ (١) وكتابه المصنف في تأويلات القرآن كتاب لايوازيه في فنه كتاب بل لايدانيه شيء من تصانيف من سبقه في ذلك الفن.
  - 10 وما احسن ما قال بعض البلغاء الكتاب في وصفه رحمه الله تعالى في كتاب. فقال: كان من كبراء الائمة واوتاد الملة وكتابه في تفسير القرآن فتق عن المشكل اكمامه وقشع عن المشتبه غَمامه وابان بابلغ الوصف واتقن الرصف احكامه وحلاله وحرامه لقّاه الله تحيته وسلامه.

وممن كان على هذا المذهب الشيخ ابو القاسم الحكيم رحمه الله وهو ممن

15 ارتضاه الامة بأسرها واطبقت الالسنة على الثناء / عليه واتفقت الافئدة (١٢٩-ج) / على التعظيم والاجلال له وقد كان جمع الى ما كان تبحر فيه من الكلام (١٢٩أس) والفقه ومعرفة تأويل القرآن علـومَ المعرفـة والمعاملـة وبلــغ

> (٢) الناني: ج د س ف ق ن، المقن: ١ (٣) وان: د س ف ف، فان: ن. وحده: ١ د س ف ق. ن. ...: ج (٠) لن: ١ ج س ف ق ن، لم: د (٤) المحصلين: د س ق، الخنّصين: ١ ج ف. ابو نتر. ابا نصر: س (٦) كلما: ١ ج د ف ق، كل ما: س، كل مر: ن (٧) ١ 'نتصص ٦٨ (٠٠) البلغاء: ١ د، بلناء: ج س ق ن، (١١) في كتاب: د س ف ق، ...: ن (١١) كراء: ج د س ف ق ن، كنز : ١. المئة: ١ ح د س ف ق ، الامة: ن (١٣) لقاه (بتشديد 'لناف): ١ ج د س ف ق عن المشتبه: المشبهة: س، المشبه : ح (١٤) من: ١ ج س ق ن، من: د ف (١٥) اتنقت: ح د س ف تى (، انعقدت: ١

> > \_ 2Vr \_



في ذلك مبلغا سار بذكره الركبان قربا وبعدا.وغورا ونجدا واثاره في الدين مشهورة ومشاهدة معروفة مذكورة ومساعيه عند اولى العقل والدين مشكورة ولو استقصيت في ذكر من كان على هذا المذهب من ائمة بخارى وجميع ديار ماوراء النهر الى اقصى ثغور الترك وائمة مرو وبلخ واُبنتُ عن جلالة اقدارهم وتبحرهم في اصناف العلوم لطال 5 الكتاب وقصرت عن بلوغ المراد.

(۱۳۷ب/د) و / اکثر من ذکرت من قدماء هؤلاء کانوا ماتوا قبل ثلاثمائة وکثیر (۱۲۱ب/ق) منهم ماتوا فیما بین ثلاثمائة / الی ثلاثمائة وثلاثین وثلاثمائة واربعین.

ووفاة الاشعرى كانت في سنة اربع وعشرين وثلاثمائة.

وتوفى الشيخ ابو منصور رحمه الله بعد وفاة الاشعري بقليل والشيخ ابو 10 القاسم الحكيم رحمه الله فيما اظنه مات سنة خمس وثلاثين. فهؤلاء كانوا من طبقة الاشعري ومن تقدم من استاذيهم واستاذي استاذيهم ماتوا قبله بزمان طويل فكيف يرد هذا القول بحدوث العهد ويقبل ما تفرد به الاشعري من الاقاويل بهذا العيب لولا التعنت هذا مع ان اكثر رجال الصوفية الذين كانت بحور علومهم زاخرة وكراماتهم 15 فيما بين الحلق ظاهرة كانوا على هذا المذهب



ذكر هذا المذهب عنهم الشيخ العالم ابو بكر بن ابي اسحاق البخاري الكلاباذى رحمه الله فيما حكى من مذاهبهم وعقيدتهم في كتابه المسمى بالتعرف لبيان مذهب التصوف وهو / الموثوق به فيما يروى والعدل (٨٩-/ن) فيما يحكى ومن عرف سداد طريقته وصفاء عقيدته وعفّته ونزاهَته

- 5 وصلابته في الدين وامانته لعرف انه لايروى عن احد شيئا / الا بعد (١٥٣ب/ب) تثبت ويقين واندفاع الشك والريبة. ومذهب من كانت حاله هذه لحقيق ان لاينسب الى حدوث عهد ولا يُعزَى الى من لاحظ له من العلم ولايُقرن بمقالة القائلين / بقدم العالم.مع ان هذا ليس من باب معمر (١٩٣/أ) / عن الزهري وعروة عن عائشة رضى الله عنها.
- 10 انما المعول عليه ما تمهد من الاصول ورجح من العقول / وقوى من (١١٩أل) البراهين والحجج وتايد من الدلائل والعلل وقد فرغنا عن بيان ذلك كله على وجه / لايبقى للخصوم بعد الوقوف عليها الا الانقياد للحق (١٣٠أ/ج) والاقتراف بسمة العناد والمكابرة والله ناصر ما ارتضاه دينا للعباد وان رغم انف اهل الزيغ والعناد ثم العجب كل العجب ان قوما يدعون 15 الفراهة في علم الكلام والتبحر في معرفة الدلائل يزعمون

(۱) ذكر هذا المذهب: ق د ف، ذكر هذا: ن، ...: س. ابي اسحق : اج ق ن، اسحق: د س ف (۲) الكُلا ذى (بضم الكاف فى) ق (۲) مذاهبهم: د س ف، مذهبهم: ن ق (۳) بالتعرف: اج د س ف ق، المعرف: ن (۳) والعدل: د س ، العدل: اج ف نق (٤) وعفته: اج د س ف ق،...: ن (۲) يقين: اج د س ف ق تفنن: ن . (۳) من: د س، ...: اج ف ق ن، (۸) ف ق ق،...: ن (۳) يقين: اج د س ف ق تفنن: ن . (۳) من: د س، ...: اج ف ق ن، (۸) ف ق ق،...: ن (۳) يقين: اج د س ف ق تفنن: ن . (۳) من: د س، ...: اج ف ق ن، (۸) ف ق ق،...: ن (۳) يقين: اج د س ف ق، العلم ف ق، المعرف: ن (۳) والعدل: د س ، العدل: اج ف نق (٤) وعفته: اج د س ف ق ق،...: ن (۳) يقين: اج د س ف ق تفنن: ن . (۳) من: د س، ...: اج ف ق ن، (۸) ف ق ق،...: ن (۳) يقين: اج د س ف ق تفنن: ن . (۳) من: د س، ...: اج ف ق ن، (۸) بقالة: ج د س ف ق ن، المعقول: ج. العقول: د س ف ق ن، المعقول: د س ف ق، المعقول: ج. العقول: د س ف ق ن، المعقول: اج د س ف ق ن، المعقول: ج. العقول: د س ف ق ن، المعقول: ج. (۳) المعول: ا د س ف ق ن، المعقول: ج. العقول: د س م ق ق، المعقول: ج. العقول: د س ف ق ن، المعقول: ج. العقول: د س ف ق ن، العقول: د س ف ق ن، العقول: د س ف ق ن، المعقول: ا د س ف ق ن، العقول: د س ف ق ن، تاد: جر (۱۱) يبان: ا د ج س ف ق ، العقول: ا د س ف ق ن، ترجح: اج (۱۱) يبان: ا د ج س ف ق ، المعقول: د م ف ق ، المعقول: د م ف ق ، العقول: د ...: احمة العقول: د ...: احمة العقول: ا د س ف ق ، المعقول: د ...: احمة المعقول: د ...: احمة العقول: د ...: احمة العقول: د ...: احمة العقول: ح ...: احمة الفرائية ا د س ف ق ن، ربنا: ج (۱۵) الفراهة: ا د س ف ق، الفراعة: د بنا: ا د س ف ق ن، ربنا: ج (۱۵) الفراهة: ا ج د س ف ق، الفراعة: د بنا: ا د س ف ق ن، ربنا: ج (۱۵) الفراهة: ا ج د س ف ق، الفراعة: ا بنان الفراعة: ا ح د س ف ق، الفراعة: د بنان ا د س ف ق ، الفراعة: د بنان ا د س ف ق ، الفراعة: د ا حمة الفراعة: ا حمة الفراعة: ا ح د س ف ق، الفراعة: ا ح د س ف ق، الفراعة: د ا حمة الفراعة: ا حمة العوم العقوم: ا منان الفراعة: ا ح د م ف ق ، الفراعة: ا ح د م ف ق، الفراعة: ا ح د م ف ق، الفراعة: ا ح د م ف ق، الفراعة: ا ح د م ف ق ، ا مي الفراعة: ا ح د م ف ق ، ا مي ق ، ا مي ق ، ا مي الفراعة: ا ح د م ف ق، ا مي ق ،



ان القول بقدم التكوين يؤدى الى القول بقدم المكونات مع عملهم ان ما تعلق وجوده بسبب من الاسباب فهو المحدث لا القديم. لان القديم هو المستغنى في وجوده عن غيره فما لم يستغن عن غيره وتعلق وجوده به كان محدثا ضرورة والمكَون وجوده بالتكوين فكيف بكون 5 قديما يحقق هذا انا جميعا ندعى على القائلين بقدم العالم المعلِّلين لذلك بقدم ما تعلق وجود العالم به من ذات البارئي جل وعلا اوصفة من صفاته (١٣٨أ/د) المناقضة حيث ادعوا قدمه مع تعلق وجوده / بغيره. وهذا الذي قرن هذا القول بمقالة برقلس قال في الرد عليه انكرنا قوله (١٢٦١ب/ق) لانه قول متناقض في نفسه / لانه بقوله العالم قديم ينفى ان يكون له 10 صانع وبقوله له صانع ينفى ان يكون قديما. ونحن بقولنا العالم له صانع ابينا قدمه وبقولنا انه محدث وانه غير مستغنى في وجوده عن غيره بل تعلق وجوده بغيره ادعينا حدوثه فاين التناقض واي شيء يوجب القول بالقدم لولا الجهل والحماقة. ثم نقول للكرامية ان التكوين الحادث في ذات الله تعالى الذي تعلق 15 حدوثه بالقدرة أقديمة عندكم القدرة ام حادثة؟ فان قالوا حادثة فقد تركوا مذهبهم ووصفوا الله تعالى في الازل بالعجز. (٤) ضرورة: احد من ف ق، صورة: ن (٨) بغيره: اج د س ق ن، لغيره: ف (٩) برقلس: ق، ابرقلس: د س ف.، ابن قلس: ا ح ن. قال (الاشعرې: ق بين السطور): ح د ف ق، قلبا: س (۱۱) ينفي: د س ف ق، فنفي: ج، تيمَّن: ا (۱۲) ابينا: د ف ق س، اثبتنا: ج ن، اسا: ا (١٥) للكرامة: ١ ب د س ف ق، للكرامبة لعنهم الله: ن. الذي : ١ ح س ف ق، ..... ن (١٦)

---- EV 1 ----

٣ القدرة: ١ د م ف ق ن، ... ج



وهو من امارات الحدث / فجعلوه في الازل مقرونا بسمات (١٦٤١/٣) الحدث. فان كان محدثا فقد أثبتوا حدوث الصانع مع انه قول متناقض. اذ القول بالحدوث في القدم محال. ولو كان قديما مع اقتران سمات الحدث به لكان العالم ايضا قديما وان اقترنت به سمات الحدوث مع ان هذا ابطال به لكان العالم ايضا قديما وان اقترنت به سمات الحدوث مع ان هذا ابطال فان قالوا القدرة ازلية. قيل لهم هل اوجب قدمها قدم ما تعلق وجوده بها. فان قالوا القدرة ازلية. قيل لهم هل اوجب قدمها قدم ما تعلق وجوده بها. وفان قالوا القدرة ازلية. قيل لهم هل اوجب قدمها قدم ما تعلق وجوده بها. ابطلوا كلامهم ان قدم ما يتعلق به وجود العالم يوجب قدم العالم. وكذا المعتزلة والنجارية/يقولون العالم مقدور الله تعالى وهو قادر لذاته (١٣٠٠/٣) وكذا المعتزلة والنجارية/يقولون العالم مقدور الله تعالى وهو قادر لذاته (١٣٠٠/٣) الملوا كلامهم ان قدم ما يتعلق به وجود العالم يوجب قدم العالم. وكذا المعتزلة والنجارية/يقولون العالم مقدور الله تعالى وهو قادر لذاته (١٣٠٠/٣) الملوا كلامهم ان قدم ما يتعلق به وجود العالم يوجب قدم العالم. وكذا المعتزلة والنجارية/يقولون العالم مقدور الله تعالى وهو قادر لذاته (١٣٠٠/٣) المامهم اذ ذاته قديم وان امتنعوا عن القول بقدمه ابطلوا دليلهم. العالم، فاذ اوجود العالم غير متعلق بذاته ولاصفة لله تعالى يتعلق بها وجود العالم، فاذا وجود العالم لابالله تعالى وما لاتعلى يتعلق بها وجود فإن قالوا وجود العالم لابالله تعالى. وما لاتعلق لوجوده بغيره فهو قديم فاذا هم القائلون بقدم العالم.

15 ويقال لبشر بن المعتمر:/إن التكوين الحادث الذى يتعلق وجود العالم (١١٩)ف) به لما جاز وجوده بلا محدث زمانا لم لم يجز وجوده بدونه أزمنة.

> (۲) فان: ق ن د ف، وان: س (۳) القدم: د ف ق ن، العدم: س (٤) الحدوث: د س ق، الحدت: ف ن (٦) فان: د س ف ق، وان: ن. هل: ج د س ف ق ن، هذا: ا (٨) به وجود العالم: وجود العالم به: ج. لا: ...: ١. ان: وان<sup>.</sup> ا (١٠) قادر به: ١ ن د س ف ق، قادر: ج وان: جـ س ف ق، فان: ن (١٢) ولا: ا د س ف ق ن، فلا: ج فإن: س ف ق، وان: جـ ن (١٣) لابالله: ١ د س ف ق ن، و لم يتعلق بالله: ج. تعلق لوجوده: ١ د س ف ق ن، يتعلق وجوده: ح



(۱) دلّك: اج د س ف ق، ذلك: ن (۲) به: اج د س ف ق، ثم: ن لم ...: ن فقط (۵) سبق: ا د س ف ق ن، سبق ذكره: ج (٦) ولا: ا د س ف ق ن، فلا: ج (٩) ابطلوا: ا ج د س ف ق، انطلق: ن (١٠) قول: ا ج س ف ق ن، ...: د . برقلس: ق، ابر قلس: د س، ابن قلس: ا ج ن (١٢) بل: ا ج د س ف ق، ...: ن. (١) نوجبه: د ف ق، يوجبه: ن، موجبه: س. (١٢) فىلا: د ف ق ن، فعلكم : س (١٣) الشيخ الامام ... رحمه الله: ا د س ف ق (رضى الله عنه وعن اسلافه: ن)، ابو الحسن طالت مدته وقويت للاسلام عدته: ج (١٤) ولو: د س ف ق، لو: م م ....



وذلك لأن اكثر ما في الباب انه لايسمي الكلام الأزلى تكوينا بل يسمى المخلوق تكوينا ولكنه اقر ان القول الازلى يحصل به التكوين وهو عنده عين المكون فصار المكون المخلوق حاصلا بالقول الازلي ونحن لاندعى الا هذا. فانا نقول لله تعالى صفة ازلية تحصل بها المخلوقات وهو قد اعطى هذا المعنى حيث قال: التكوين الذي هو المكون عنده يحصل بكلامه الازلى 5 وقدم كلامه الازلي / لم يوجب قدم ما يحصل به الا انا نسميه تكوينا (١٣١أ/ج) وفعلا وهو لايسميه وان حصل به المكَون وسمى التكوين نفس المكَون ونفسه لايحصل بنفسه فامتنع عن تسمية ما يحصل به التكون والوجود ايجادا وتكوينا وسمى ما لم يكن يحصل به التكون والوجود ايجادا و تكوينا 10 وهو خطأً في اللغة فصار مساعدا لخصمه في المعنى مسلما له ما يدعى من الحقيقة هادما دليله بالمساعدة مع خصمه ناسيا نفسه الى القول بقدم العالم على زعمه. ثم صار مخالفا خصمه في التسمية والعبارة ولا عبرة بها مع المساعدة في المعنى ثم مخطَّئا فيما زعم عند جميع ارباب اللغة على ان قدم التكوين 15 لو اوجب قدم المكُّون مع انه محال على ما مر لأوجب لو كان التكوين/ (١٦٥/س) ليكون المكون في الازل. فاما اذا كان التكوين ليكون المكَون في الوقت الذى عُلِم حدوثه واراد لم يكن التكوين موجبا قدم المكون هذا كما ان الإرادة بلا خلاف (٢) عين: س ق، غير: د ـــ ف ن (٥) هو: ج س ف ق د ن، ـــ: ج (٦) الل: ا ج د س ف ق، ان : ن (۱) تکوینا: ا،وتکوینا: د. التکون: - دُف ق ،التکوین: س د ۷٫ سمی : ۱ س ف ق ن، يسمى: ج د.(١٢٨) التكون: أج د ف ق، التكوين: س ن. يكون: د س، ~: ف ق ن، (۱۰) مساعدا: ۱ د س ف ق ن، بمساعدة: ج (۱۷) ليكون: ۱ د س ف ق ن، لتكون: ج. ( . ) فاما: ا د س ف ق ن، واما: ج(١٨) المكون هذا: هذا المكون: ج



(١٢٠٠)ف) /بيننا وبين الاشعرية ازلية وقدمها لايوجب قدم المراد لما انه لم يرد بها كون المراد في الازل اراد كونه في وقت وجوده فكذا هذا. (٩٤أ/أ) وكذا قوله كن وان كان ازليا لم يوجب قدم العالم لهذا / وهذا هو الجواب عن قولهم ان التكوين ولا مكوَّن عجز. قلنا انما يكون كذلك ان لو وجد التكوين ليكون المكَون في القدم فلم 5 (١١٣٩/د) يكن. وما كان التكوين لهذا بل ليوجد / في وقته. الاترى انه لايقال وجود الارادة ولا مراد عجز واضطرار. لانه انما يكون كذلك أن لو كانت الارادة ليكون المراد في الازل فلم يكن. فاما اذا كانت ليكون المراد في وقته لم يلزم بعدم المراد في الازل ضرورة وعجز. فكذا هذا. والله الموفق. 10 قال الشيخ الامام رضي الله عنه وكنت اتكلم مع بعض الاشعرية والزمته فصل قوله كن فزعم ان قوله كن امر وليس من قضية الأمر وجود (٩٠ ب/ن) الماموربه لامحالة فلا / يوجب قدمه قدم المكون / فاما التكوين فهو فعل، (١٢٧) ومن قضية الفعل وجود المفعول لامحالة. فقلت انما لم يكن من قضية الامر وجود المأمور به اذا كان الامر امرايجاب فلم يجب به الا ما هو 15 حكمه وهو الوجوب. فاما الوجود فليس من حكمه. فاما الأمر اذا لم يكن امر إيجاب بل كان امر تكوين فحكمه التكوّن فينبغي ان يوجد حكمه. الاترى ان في أمر الايجاب لو لم يوجد المأموربه لمالزم الآمر نقصٌ لانه (١٣١١-/ج) ما أمر ليوجد بل امر ليَجب. وقد ثبت ما / اثبته بالامر وفي أمر التكوين

(۱) الاسْعرية: ۱ ج ف ن، الاسعري د (۲) في: ۱ ج ف ن، ــ د س ق. فكذا: ۱ ج د س ف
 ق، كذا: د (٦) الله: ج د س ف ق ن، ــ.: ۱ (٩) فكدا: د س ف ق، فكذلك: ن (١١) انكلم:
 تكرر في: ق (١٢) قدمه: ۱ ح د س ف ق، ــ: ن (١٢) الكون: ۱ ح د س ف ق ، التكوين: ن



لو لم يوجد المكون لزمه نقص لانه امر ليوجد فلم يثبت ما اثبته بالامر فكان دليل عجز فدل ان هذا الكلام باطل وان امر التكوين يوجب المكون ومع ذلك لم يحصل المكون في الازل لما مر. فكذا في التكوين. وامر / التكوين مناقضة للاشعرية لامحيص لهم عنها البتة. وكذا امر (١٥٥ب/ب) الايجاب لازم عليهم / اذ هو ازلي عند الاشعرية ولا وجوب اذ الوجوب (١٦٥-١٧). 5 ولاوجود لن يجب عليه محال. فلما جاز الايجاب في الازل ليثبت الوجوب عند وجود المكلف لماذا لم يجز الايجاد ليتحقق الوجود عند وجود المكون وبالله التوفيق. واما الجواب عما تعلقوا به من الشبه فنقول: قولكم لو كان التكوين 10 ازليا لكان ينبغي ان يجوز ان يقال خلق في الازل كما يصح ان يقال علم وقدّر وهذا باطل. لان القائل لو قال خلق واردابه ثبوت صفة الخلق لاوجود المخلوق كان جائزا وان عنى به وجود المخلوق كان باطلا وعند الاطلاق بما يفهم منه قدم المخلوق فيمتنع عنه صيانة لاوهام السامعين عن الباطل. 15 وهكذا نقول في العلُّم انهُ لو قال ان الله تعالى / علم في الازل العالَم (١٢١-/أ) موجود؛ لوقت وجوده صح. ولو قال ان الله تعالى علم وجود العالَم في الازل لايجوز لما فيه من ايهام اثبات قدم المعلوم وهو العالَم. (٣) فكذا: ا د س ف ق ن، وكذا: ج (٤) البتة: د س ف ق ن، البتة وبالله التونيق: ا ج (٥) ازلي: اج ق ن، الازلي: د س ف (٠) الوجوب: ج د س ف ق ن، الوجود: ١. (٦) عليه: د ف س ق، عليهم: ج ن (٦) ليثبت:جـ ف ق، لثبت:س ن (٧)المكلف ... واما (نما: ١ ن) : ١ د س ف ق ن، ذلك فلما دبر لم يجز الايجاد يثبت الوجود عند حدوث المكون فاما: ج (٩) الشبه: ا د س ف ق ن، الشبهة: ج (١١) وهذا: ا ج د ف، هذا: س ق ن، (١٤) فيمتنع: ا ج د س ق ن، فيمنع: ف (١٥) هكذا: د ف ق ن، كذا: س. العلم: العلم لم: س (١٦) وجوده: ج د س ف ق، لوجوده: ن (١٧) المعلوم: جـ د س ف ق ن، ــــ: ا



قال الشيخ ابو منصور رحمه الله الاصل في هذا ان الله تعالى اذا اطلق الوصفَ له ووصف بما يوصف به من الفَعل والعلم ونحوه يلزم الوصف به في الازل. وإذا ذكر معه الذي هو تحت وصفه به من المعلوم والمقدور (١٣٩ب/د) عليه والمراد / والمكَون يُذكر فيه اوقات تلك الاشياء لئلا يتوهم قدم تلك الأشياء. وهذا كله راجع الى محافظة الادب في العبارة والتمسك بما 5 هذا سبيله عند وقوع الخلاف في الحقائق دون الالفاظ والعبارات مما يدفع اليه الحيرة والعجز. وقد خرج الجواب عما ذكروا بعد هذا ان التكوين لو كان ازليا لكان (٩٤ب/أ) المكَون ازليا لانه يقتضى تعلقه بالمكون / قلنا ولو كان خطاب كن ازليا لكان المكون ازليا ولو كانت الارادة ازلية لما كان المراد ازليا وحيث لم 10 يقتض قدم خطاب كن وقدم الارادة قدم ما يتعلقان به فكذا هذا. ثم نقول ان كلامك هذا متناقض محال يبطل بعضه بعضا وذلك لان (١٢٨/أ) إقولك/ ان التكوين / لو كان ازليا لكان المكون ازليا / ذكرت هذه (١٥٦أ/ب) القضية ولا دليل لك عليها وهي ممنوعة. ثم اردت اثبات هذه القضية (١٦٦١)س) بما يوجب بطلانها. لانك عللت لاثبات هذه القضية فقلت لانه يقتضي 15 (١٣٢أ/ج) تعلقه بالمكون / وتعلقه بالمكون يوجب حدوث المكون لا قدمه على ما مر. ان ما تعلق وجوده بغيره فهو محدث غير قديم ومن يقيم على دعواه دليلا يوجب ذلك بطلان دعواة كان غير بصير بالمحاجّة. ثم نقول له قد قام الدليل على ان التكوين ازلى وعين ذلك الدليل يدل (۱) اذا: ج د س ف ق، ان: ۱. (۲) بما: ۱ د ن ف ق، لما: س، ما: ج ب.به: ج ق س ف، ...: ن. الفعل والعلم: اج س ف ق ن، العلم والقدرة: د. به: ا س ف ق ن، له: د، ...: ج (٥) بما: اج س ف ق ن، بها: د (٨) بعد هذا: ج د س ف ق، بعدها: ب ن (٩) قلنا: ج د س ف ق، ـــ: ب ن (١٧) ان: ج د س ف ق، انه: ن، او: ا (٠) يقيم: ا د س ف ن، يقم: ج ق. (۱۸) کان: اج د س ف ق، وکان: ن (۱۹) له: اج د س ف ق، .... ب ن 





فمعناه اراد وجوده غير انه قرن بالايجاد توسعا في العبارة. وكذا القدرة على هذا. والله الموفق. وما تزعم المعتزلة في الفرق بين صفة الذات وصفة الفعل ان ما يدخل تحت القدرة فهو صفة فعل وما لايدخل تحت القدرة فهو صفة ذات يجاب عنه مذا. 5 ثم يقال لهم ايوصف الله تعالى بالقدرة على ان لايخلق الخلق. فان قالوا لا. ثبت ان الخلق والتكوين صفة ذات بقضية. فرقه اذ لم يوصف بالقدرة على ان لايخلق وإن قالوا نعم يوصف بالقدرة على أنَّ لايخلق. قيل لهم اتجعلون ترك التخليق فعلا املا؟ فان قالوا نعم. لزم وجود الفعل (١٣٢ /ج) /في الازل. اذ في الازل كان تاركا لخلق العالم. وان قالوا لا. فقد اثبتوا القدرة على 10 ماليس بفعل فبطل قولهم ان ما يدخل تحت القدرة فهو صفة فعل. والله الموفق. (٩٥أ/أ) وما قالوا ان ما يُنفى / ويُثبت فهو صفة فعل وما يُثبت ولا يُنفى فهو (۱٤٨) (١٤٨) (صفة ذات. فنقول اليس ان الله تعالى قال: قُلْ أَتُنَبُّهُونَ اللَّهَ بِمَا لاَيَعْلَمُ فِي السَّمَوَاتِ وَلاَ فِي الأَرْضِ (١). فلابد من بلي. قيل ما تقولون في العلم اصفة ذات 15 هو ام صفة فعل؟ فان قالوا صفة فعل تركوا مذهبهم وان قالوا صفة ذات ـ ابطلوا دليلهم. فان قيل المراد منه نفى ذلك المذكور لانفى العلم قيل عندنا اذا قيل لم يرزق فلانا مالًا. المراد منه نفي المال لأنفي صفته. وكذا في قوله لم يخلق لفلان ولدا. والمراد منه نفي الولد لانفي الصفة عن ذاته. 20 (۱) وجوده: د س ف ق ن، وجود: ج (٤) ذات: د س ف ق، الذات: ن (٦) العالم: د س ف ق، الخلق: ج ن (س ف هامش مصحح) (۷) ثبت: تكرر في: ج. (۷) ذاته: د س ف ق، ذات: اج ن. بقضية: اج د س ف ق، تقتضيه: ن (٨) وان (فان: س) قالوا ... لايخلق : ا د س ف ق ن، ...: ج (١٢) ان: ا د ج ن، ...: س ف ق ((١٥) (١) يونس ١٨ \_ £\£ \_



أبو المعين النسفى وفي الشاهد انما يفهم من مثل هذا نفى الصفة لما مر من وجوب اتصال الفعل بالمفعول وإذا نفى المفعول أينتفى الفعل ضرورة. وفي الغائب الامر بخلافه. ومن دأب خصومنا التسوية بين الشاهد والغائب من غير دليل يوجب التسوية والنظر الى الاشياء من حيث الظاهر دون مراعات الحقائق.

- 5 / ثم يقال للمعتزلة اليس انكم تقولون ان الله تعالى يوصف بالقدرة على (١٦٧/س) افعال نفسه ولايوصف بالقدرة على افعال غيره مع انها مقدورة غيره فلا بد من بلى، والاتركوا مذهبهم في مسائلة خلق الافعال. قيل لهم فما تقولون ان القدرة صفة ذات ام صفة فعل فان قالوا صفة فعل تركوا مذهبهم انه تعالى قادر بذاته. وان قالوا صفة ذات ابطلوا فرقَهم.
  - 10 ويقال للاشعرية فرقكم بين صفة الذات وبين صفة الفعل ان ما يلزم بنفيه نقيصة فهو صفة ذات وما لايلزم بنفيه نقيصة فهو صفة فعل.

قيل لهم هل يجوزان يقال ان الله تعالى ليس بعادل / ولا متفضّل. فان (۹۱-/ن) قالوا نعم. تسارع الناس الى اكفارهم وان قالوا لا. قيل لهم ماتقولون ان الفضل والعدل من قبيل صفات الذات ام من قبيل صفات الفعل

15 /فان قالوا من قبيل صفات الذات تركوا مذهبهم في ذلك ولزمهم ان (١٢١ب/<sup>ل</sup>) يصفوه في الازل بالعدل والفضل.

(۱) في: اج دس ف ق، ...: ن (۱–۲) نفى الصفة ... ضرورة : ا دس ف ق ن، الفعل صيرورة: ج واذا: س ف ق، ماذا: ن (۳) دأب: ا دس ف ق ن، ذات: ج. الغائب: اج س ف ق ن، الغائب جيعا: د (٤) الى: فى: ن (٢) مراعات: دس ف، مراعاة: ن ق (٦) غيره: ف ق ن، الغائب جيعا: د (٤) الى: فى: ن (٢) مراعات: دس ف، مراعاة: ن ق (٦) غيره: ا ج دس ف ق، عينه: ن (٨–٩) تقدمت: وان قالوا صفة ذات ابطلوا فرقهم: فى ف ن، على وهان قالوا صفة ذات ابطلوا غرقهم: فى ف ن، على المائب جيعا: د (٢) الى: فى: ن (٢) مراعات: دس ف، مراعاة: ن ق (٦) غيره: ا ج دس ف ق ن، الغائب جيعا: د (٤) الى: فى: ن (٢) مراعات: دس ف، مراعاة: ن ق (٦) غيره: ا ج دس ف ق ن، عينه: ن (٨–٩) تقدمت: وان قالوا صفة ذات ابطلوا فرقهم: فى ف ن، على وهان قالوا صفة فعل، (٢٢) بمنفضل: س من من من د ق (٦) النات: -- : ج المارع: ج (٢) المحل والفضل: دس ف ق، الفضل والعدل: ا ج ن. (٩) الذات: -- : ج (٦) الفضل: ج، المضل: دس ف ق ن التفضيل: ا





لان المعدوم لايكون مخلوقا لانه انما يصير مخلوقا بقبوله اثر التخليق فقبل تعلق الخلق به لايكون مخلوقا وما لم يصر مخلوقا لايضاف الخالق اليه. فلا يقال كان خالقا للعالم. لان الاضافة تثبت بتعلق الخلق بالمخلوق فكانت الاضافة من مقتضيات التعلق لا من مقتضيات وجود صفة الخلق.

5 واعتبر هذا بالارادة فان الله / تعالى كان في الازل مريدا و لا يقال كان (١٤١أد) في الازل مريدا وجود العالم، ووجود العالم مراده في الازل لما مر من الفرق. او يمتنع عن الاضافة مخافة ثبوت وهم قدم ما دخل تحت الصفة وهذا كله من باب العبارات دون الحقائق. وقد بيّنا الكلام في الحقيقة فكان التعلق بالعبارة ضربا من الافلاس

15 فاعترض عليه بعض الاشعرية فقال ليس فيه اكثر من انه اخبر انه خالق وذلك لايوجب ثبوت المخبر عنه في الازل كما في قوله تعالى:إنَّ إبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ (٢)و: مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ (٣). الا ترى ان معناهما اخبار ان ابراهيم عليه السلام متى وجد يوجد بهذه الصفة وكذا محمد صلى الله عليه وسلم فكذا هذا يكون معناه انه متى 20 يخلق يكون خالقا.

(٤) التعلق: اج س ف ق ن، التعليق: د (٥) ولا يقال ... مريدا: اج د س ف ق، ...: ن
 (٧) يمتنع: ج د س ق ن، يمنع: ا ف (٩) التعلق: ج س ف ق ن، التعليق: د (١٢) ١... الحشر
 (٢) فالله: والله: س (١٧) ٢... هود ٧٥. ٣... الفتح ٢٩ (١٨) وجد: ا ج س ف ق ن، يوجد: د



قيل لهم هذا القدر في ابراهم ومحمد عليهما الصلاة والسلام وغيرهما من المخلوقين مستقيم لانهم لم يتمدحوا بما ليس لهم بل الله تعالى اخبر (١٩٢/ن) انهم / متى يوجدون ينالون هذه الفضيلة. فاما الله تعالى فهو كان (١٢٩)ب/ق) موجوداً في الأزل ووصف نفسه بذلك وتمدح، لا أن أخبر أنه يصير كذلك ولو لم تكن الصفة ثابتة لكان تمدحا بما سيصير موصوفا به وهو 5 للحال موجود غير مستحق لتلك المحمدة فيصير كالمتمنى ثبوت ما ليس بثابت له والمتشرف بما لم يثبت له بعد والمحب ان يمدح بمالم يفعل بعد وهذا كله امارة النقص والحاجة والسفه. والله الموفق. ولصحة مذهبنا دلائل اخر من كتاب الله تعالى تركنا ذكرها لان الكلام في هذه المسألة قد طال جدا. 10 ثم اعلموا رحمكم الله ان الفعل الواحد يختلف اساميه باختلاف آثاره ومفعولاته فمهما كان الحاصل به حياة يسمى إحياء ومهما كان الحاصل به موتا يسمى اماتة ومهما كان الحاصل به حركة يسمى تحريكا ومهما (١٦٨) كان الحاصل به سكونا يسمى تسكينا. فان من حرك يده / يسمى ذلك منه فعلا فان صار ذلك سببا من حيث العادة لوجود ألم في شخص 15 يسمى ايلاما وان صار سببا لحصول انكسار يسمى كسرا، (٢) غيرهما: اج س ف ق ن، ...: د (٢) يتمدحوا: اد س ف ق ن، يمدحوا: ج (٥) ولو: د س ف ق، فلو: ا ج ن، في الازل ـــ: ا (٥) سيصير: ا د س ف ق ن، فسيصير: ج (٦) لتلك: اج ن، للملك: د س ف ق (لتلك: هامش ق) (٩) مذهبنا: اج د س ق ن، ما ذهبنا اليه: ف (١١) ثم: اج، قال الشيخ: رضى الله عنه (رحمه الله: د) ثم: د س ف ق، قال الشيخ الامام الاجل ابو المعين رضي الله عنه ثم: ن (١٢–١٤) حياة يسمى احياء كان الحاصل ... به: ا ج د س ف ق، ...: ن (١٥) فان: ا د س ف ق ن، بان: ج (١٦) لحصول: ا ج س ف ق ن، من حيث العادة لحصول: د (٠) صار: كان: ن فقط.



وان صار سببا لحصول انقطاع في محل يسمى قطعا وان صار سببا لحصول / انزهاق الروح من محل يسمى قتلا وان صار سببا لحصول (١٤١ب/د) الجراح يسمى جرحا وقد يصير فعل واحد سببا لحصول معانى كثيرة في محالٌ مختلفة كرمي سهم اصاب / كوزا فانكسر ثم اصاب زيدا (٩٦أ/أ) فانزهقت روحه ثم اصاب عمرا / فانجرج بدنه ثم اصاب خالدا فلم يحصل (١٣٤/٢)) 5 في بدنه تفرق اجزاء بل حصل فيه ألم. كان هذا الفعل في حق السهم رميا وفي حق الكوز كسرا وفي حق زيد قتلا وفي حق عمرو جرحا وفي حق خالد ايلاما وهو بنفسه معنى واحد. فعلى هذا كان الله تعالى عندنا فاعلا بفعل واحد كما هو قادر بقدرة واحدة 10 عالما بعلم واحد واختلاف الاسامي على فعله لاختلاف اثاره ومفعولاته لالاختلافه في ذاته وتعدد اساميه وكثرتها لتعدد مفعولاته وكثرتها لالتعدد ذاته وكثرته. وقد طال منا الكلام في هذه المسألة وخرج عن المشروط في اول الكتاب لان اصحابنا رحمهم الله في هذه / المسألة متفردون. (١٥٨-ب/ب) وقد كثر بعد انقراض محققيهم من الخصوم / المشاغبة والتشنيع فاردنا (١٢٢-/ف) 15 ان نبين عن قوة الحق وضعف الباطل وان الحق لايضعف بقلة اعوانه والباطل لا يقوى بكثرة حزبه وانصاره. والله الموفق.

(۱) في محل يسمى: اج د س ف ق، ...: ن (۲) انزهاق: د س ف ق ن، ازهاق: ج، وانزهات:
 ۱ (۳) الجراح: ج س ف ن، انجراح : د ق (۱۰) على فعله: جـ س ف ق، عليه: ن (۱۱) ذاته:
 ۱ د س ف ق ن، ذكر ذاته: ج (۰) لا لتعدد: د س ق، وكثرتها لا لتعدد: اج ف ن (۱۲) خرج:
 اج د س ف ق ، خرجنا: ن. (۱۳) اول: د س ف ق ن، ...: ج متفردون: د س ف ق، منفرذون:
 ۱ ب ج ن (۱٤) محققيهم: ج د س ق ن، محققهم: ا ف



الكلام في ان الارادة صفة لله تعالى أزلية قال الشيخ الامام الاجل ابو المعين النسفي رضي الله عنه: أن الواجب (١٣٠أ/ق) علينا ان نقدم بيان حد الارادة / . واشتقاق هذه اللفظة في اللغة على ما هو المقصود من الباب ليصير ذلك ذريعة يتوصل بها الى ما هو المقصود. 5 (١٢٩٩/س) فنقول والله الموفق /ان اهل اللغة قالوا ان الارادة مشتقة من الرَّوْدِ. والرود يذكر ويراد به الطلب ولهذا سمي طالب الكلاء المتقدم على قومه المنتجعين القاصدين مساقط الغيث رائدا. يقال في المثل السائر لايكذب الرائد اهله. ويقال انه الميل ومنه قولهم جارية روداء وجوار رُودٌ. ويقال للواحدة ايضا رَوْدٌ وهي التي تتمايل 10 في مشيتها للين اطرافها ورطوبة اعطافها. ثم من الجائز ان يكون الاصل فيه هو الميل الا انه استعمل في الطلب لما ان الطالب للشيء لايمشي على سنن الاستقامة بل يميل عنها تارة الى اليَمنة وتارة إلى اليَسرة. وكذلك طالب الكلاء يميل لامحالة عن سواء الطريق تارة الى هنا وتارة الى هناك لينظر اى الامكنة أكثر كلاء واوفر هصبا. 15 (١٣٤ب/ج) ومن الجائز ان يكون الاصل فيه هو الطلب الا انه استعمل في / الميل (٩٢ب/ن) لما ان / الميل عن الاستقامة في العادات الجارية لن يكون الا لطلب شيء (١٤٢١/د) يأملونه لقضاء ما يحتاجون اليه فسمي الميل رودا لان اسم ماهو

(٣) قال الشيخ ... (الاجل: ن، والاستاذ: ق، قامع الملحدين : ١) ... (النسفي: ن) رضي الله عنه (ر٣) قال الشيخ ... (الاجل: ن، والاستاذ: ق، قامع الملحدين : ١) ... (النسفي: ن) رضي الله عنه (رحمه الله: ج د س ف ق، نور الله مضجعه: ا) : ١ ج د س ف ق ن، (٣) اشتقاق : ١ ج س ف ق ن، انشقاق: ج د س ف ق ن، الطب: ١ د س ف ق ن، الطب: ٦ ج د س ف ق ن، الله: ج د س ف ق ن، الله: ج د س ف ق ن، (٣) الملب: ١ د س ف ق ن، الله: ج د س ف ق ن، الله: ج د س ف ق ن، (٣) الله: ج د س ف ق ن، (٣) المتقاق : ١ ج س (رحمه الله: ج د س ف ق، النه: ٦ ج س ف ق، الله: ج د س ف ق، الله: ٦ ج د س ف ق ن، الله: ٦ (١٤) الله: ٦ (١٤) الملب: ١ د س ف ق ن، الله: ٦ (١٤) الملب: ١ د س ف ق ن، الله: ٦ (١٤) الملب: ٦ (٢٥) الملب: ٦ (٢٠) الملب: ١ د س ف ق، كذا: ١ ج ن (١٤) الملب: ٦ (٢٠) الملب: ١ د س ف ق، كذا: ١ ج د س ف ق ن، الله: ٦ (٢٥) الملب: ٦ (٢٥) الملله: ١ (٢٥) الملب: ٦ (٢٥) الملب



المقصود منه. هذا هو مأخذ هذه اللفظة في اللغة.

واما حدها فقد قيل انها معنى ينافى الكراهية والاضطرار ويوجب لمن هى له / القصد و الاختيار فكانت فائدتها على هذا التحديد كون (١٥٩أ/ب) الموصوف بها مختارا فيما فعله غير مضطر اليه لوجود ما ينافي الكره

5 والاضطرار لا لانعدام الكره والاضطرار فحسب. كما هو المحكى عن النجار فانه زعم ان معنى قولنا انه مريد اي انه ليس بمكره ولاساه ولامغلوب من غير اثبات وصف له على الحقيقة وذلك باطل. لان ذلك يوجب ان تكون الاعراض كلها مريدة لانها ليست مغلوبة

ولا مكرهة ولا ساهية ولما لم / تَكن الاعراض مريدة / مع انتفاء هذه (٩٦-١/أ) 10 المعانى عنها دل ان الارادة ليست باسم لعدم هذه المعاني بل هي اسم (١٦٩-١/س)

- لمعنى ينافي هذه المعانى. والاعراض يستحيل قيام ذلك المعنى بها فاستحال كونها مريدة.
  - وما يجري في خلال كلام الشيخ ابى منصور الماتريدى رحمه الله في ابطال قول الكعبى ان الله تعالى ليس بمريد انك اذا قلت انه ليس بمغلوب ولا 15 مكره ولاساه فقد اقررت بكونه مريدا. لايريد بذلك الميل الى مذهب
- با محكونا ويوسان فعد الورك بمكوك الريام. تويويد بمعك البيل الى معاديب النجار بل يريد بذلك ان انتفاء هذه المعانى عن الحي لن يكون الا بارادة /على ما بينا قبل هذا. والله الموفق. وقد قيل في تحديد الارادة انها معنى يوجب اختصاص المفعول بوجه

(۳) هی : ا د س ف ق ن، هو: ج (٥) الکره: د س ف ق ، الکثرة: ن (٨) يوجب: ب ج د س ف ق، لايوجب: ن. مغلوبة: ا ج د س ف ق، معلومة: ن (٩) مکرهة: ا ج د س ف

ق، مكروهة: ن (١١) فاستحال: ا د س ف ق ن، واستحال: ج (١٣) يجري: ا ج د س ق ن، جري: ق. الماتريدي: ا ب ج ن، ــــ: د ف ة، (١٦) النجار: ا ب ج س ق ن، النحارية: د ف (١٧) والله الموفق ــــ: ا

- 291 -



اذ لولا الارادة لوقعت المفعولات كلها في وقت واحد على هيئة واحدة (١٣٠) وصفة / واحدة خصوصا عند تجانس المفعولات. فاذا خرجت على الترادف والتوالى وعلى النظام والاتساق وعلى الهيئات المختلفة والصفات المتباينة على حسب ما تقتضيه الحكمة البالغة كان ذلك دليلا على اتصاف الفاعل بالارادة. اذ لو لا الارادة لما كان وقت لوجوده اولى من وقت 5 ولاهيئة اولى من غيرها ولاصفة ولا كمية ولا كيفية اولى مماسواها. ثم ان هذا المعنى الذي تحصل به هذه المعاني تسمّى ارادة لما ان الفاعل اذا فعل شيئا في وقت وعلى هيئة وصفة فقد طلب هذا الوجه لهذا المفعول دون ماسواه من الوجوه او مال الى تخصيصه بهذا الوجه دون غيره من الوجوه. (١٣٥أ/ج) /ثم ان المراد بلفظة الارادة عند المتكلمين هذا المعنى الذي بينا وعرفناه 10 (١٤٣) بأثره وهو ما مرّ / من كون الموصوف بها مختارا في فعله او خروج مفعولاته على وجه دون وجه. (١٢٠/أ/س) / وهي بعينها المشيئة عند المتكلمين. فالارادة والمشيئة عندهم لفظان ينبئان عن معنى واحد لم يفرق بينهما احد من المتكلمين آلا الكرامية فانهم يزعمون ان المشيئة صفة لله تعالى ازلية وهي صفة واحدة تتناول مايشاء الله تعالى بها من حيث يحدث. فاما ارادته فهي غير المشيئة وهي عندهم 15 حادثة في ذاته القديم. تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا. وله ارادات كثيرة على عدد المرادات تحدث كل ارادة منها قبل حدوث ما هو المراد بها ثم يتعقبها حدوث ما هو المراد بها ثم اذا علمت الارادة بحدها وحقيقتها.

(٢) سواها: ج د ف،سواهما: ١ س ن (٧) تسمى: س ق، سمى: ج ف. سمى ارادة لما ان الفاعل اذا فعل شيئا: تكرر في: ن (٨) المفعول: ج د س ف ق ن، المعقول: ١ (١٣) فالارادة: ١ د س ف ق ن، والادارة: ج (١٥) لله: ١ د س ف ق ن، الله: ج (٠٠) ارادته: ج د ف ق ن، الارادة به: ١. (١٧) ذاته: د ف س ق، ذات: ١ ج ن، (١٨) بها: د س ف ق، به : ن



فنقول اختلف الناس في جواز وصف الله تعالى بالارادة فقال جمهور الأمة: ان الله تعالى موصوف بالارادة على لحقيقة وقال النظام والبغداديون من المعتزلة كالكعبى واستاذه ابى الحسين الخياط ومن تابعهم ان الله تعالى لايوصف بالارادة / على الحقيقة بل يوصف بها بطريق المجاز (٩٣أ/ن) قاذا قيل اراد الله تعالى كذا فان كان ذلك فعله فمعناه انه فعل وهو غير ساه ولا مكره عليه ولا مضطر وان كان ذلك فعل فعل غير الله تعالى فمعناه انه امر به واستدلوا على ذلك بقولهم ان الارادة هى الشهوة فلوكان

> الله تعالى مريدا لكان مشتهيا وحيث لم يكن مشنهيا دل انه ليس بمريد. ودليلنا على ان الله تعالى مريد وقوع مفعولاته لمتجانسة على اوصاف

- 10 مختصة يجوز وقوعها على غيرها وكذا على / هيئات مخصوصة في امكنة (١٩٩/) مختصة يجوز وقوعها على هذا مخصوصة فيعلم عند تجانسها ان وقوعها على هذا الاختلاف في هذه الوجوه لم يكن من اقتضاء قواتها فعلم ان ذلك كان (١٧٠٠/س) لارادة الفاعل ذلك / لولا هي لما / وقعت / على تلك الوجوه مع مساواة (١٢٠/أن) غيرها من الوجوه اياها في الجواز.
- 15 وبهذا يستدل على كون الفاعل فى الشاهد مري**دا لما ف**عله كالبناء والكتابة وغير<sup>ه</sup>ما. ولانه لو لم يكن مريدا لكان مض**طرا في** افعاله والمضطر عاجز محل لنفوذ قدرة غيره فيه. اذ ما و**جد في** المضطر من الفعل مَحْضُ تخليق غيره لا اكتساب / له **فيه** ولا قدرة له عليه.(١٣٥ب/ج) .



ومن هو بهذه الصفة فهو محدث. يحققه ان الارادة لو كانت هي الفعل والفعل والمفعول عندهم واحد لكانت الارادة هي الفعل وهو المراد فكان السواد ارادة وكذا البياض والحركة والسكون والاجتماع والافتراق والموت والجهل وجميع انواع الاعراض وكذا الجواهر والاجسام ثم التقرير 5 . بعد هذا من وجهين: (١٣٩)/د) /احدهما ان الارادة مع انها عند جميع اهل اللغة من خواص الحي كالعلم والقدرة وغيرهما لو كانت كذلك لجاز ذلك ايضا في العلم والقدرة وكان العلم هو المعلوم والقدرة هي المقدور ولكان كل سواد وبياض وخركة وسكون وغير ذلك من الاعراض والجواهر والاجسام علما لله تعالى وقدرة. وحيث لم يجز ذلك في العلم والقدرة لانهما من خواص الحي. فلو كان 10 كل معلوم علما وكل مقدور قدرة وصار السواد والبياض وما وراء هما من الاعراض والاجسام علما وقدرة مع ان تلك الاشياء ليست من خواص الحي لخرج العلم والقدرة من ان يكونا من خواص الحي وذلك ممتنع فامتنع ان يكون المعلوم علما والمقدور قدرة فكذا هذا في الارادة. والتقرير الثاني ان الارادة لما كانت من خواص الحي والسواد والبياض 15 وغيرهما. لم تكن من خواصه. فلو كان المراد هو عين الارادة والمراد ليس من اخصّ اوصاف الحي فان السواد والبياض والاجتماع والافتراق وغيرها من الاعراض ليست من خواص الحي

(٣) وكذا: ١ ج ن، فكذا: د س ف ق (٨) ولكان: د ج س ن ق، فلكان: ١ ف (٩) والجواهر ...: ج (٠) والاجسام (+ وغيرهما لمتكن من خواصه فلو كان المراد هو عين الإرادة والمراد ليس من اخص اوصاف الحى فان السواد والبياض: ج) فان هذه العبارة زيدت هنا ونقصت بعد ثمانية اسد كما اشير اليه. (١٣) العلم: العلم علماً: ج (١٦-١٨) وغيرهما لم تكن... فان السواد والبياض ... ج فقط





قد يشتهي استخراج العلم بالدقائق واستنباطه. فاذا استنبطه فرح به والتذ بفرحه وليس ذلك من جهة حواسه. فدل انها لاتختص بالحواس وانما الصحيح ما بينا من الفرق بين الشهوة والارادة على انا اقمنا دلائل توجب كون الباري جل وعلا مريدا وقامت دلالة امتناع اتصافه بالشهوة. ولاشك ان ما هو واجب الوجود غير ما هو ممتنع الوجود. 5 فمن جعل الارادة شهوة فقد جعل الواجب ممتنعا والممتنع واجبا وذلك محال وبالله العصمة والتوفيق. (۱۷۱)/م) /وما زعموا ان معنى قولنا ان الله تعالى اراد فعل كذا معناه انه ليس بساه ولا مكره عليه ولا مضطر قد بينا فساده والله الموفق. ثم اذا ثبت ان الله تعالى مريد اختلفوا بعد ذلك انه مريد بارادة ام هو 10 مريد بغير ارادة فذهب من قال بانه تعالى مريد الى انه مريد بارادة. وقال الحسين بن محمد البصري النجار رئيس النجارية انه تعالى مريد لابارادة بل هو مريد بذاته وانما وقع هو في هذا القول لضرورة مقدمتين كاذبتين اعتقد صحتهما قادتاه إلى هذه النتيجة الكاذبة. احدى المقدمتين انه ساعد المعتزلة في القول باستحالة قيام صفة بذات 15 الباري جل وعلا. والثانية انه ساعدهم في القول بان ما كان من صفة الذات فهو راجع الى الذات وليس بمعنى وراء الذات. وما كان من صفات الفعل (۱) العلم: د س ج ف ق، علم: ا (۲) بالحواس: ا ج ف ق س، بالخواص: د، ـــ: ن (٥) هو: ج د س ف ق ن، ـــ: ١ (٧) وبالله العصمة والتوفيق: ج د س ف ق ن،. والله الموفق: ١ (٩) عليه: د س ف ق، ــ: ن (١٢) وقال الحسين … مريد لابارادة: د ف ق ن، ـــ: س (١٣) لابارادة: اج د ف ق، بالارادة: ن (١٥) بذات: ا د س ف ق ن، ...: ج - 297 -



فهو عين المفعول وساعدهم ان الفرق بين صفة الذات وصفة الفعل ان ما لاينفى بل يتعمم فهو صفة ذات كالعلم والقدرة وما يثبت وينفي ولا يتعمم فهو صفة فعل على ما مر، من بيان مذاهب المعتزلة. والمقدمة الثالثة صحيحة وهى انه ساعد اهل الحق فى خلق افعال العباد و وانه تعالى اراد كل ما علم حدوثه ان يحدث جسما كان ذلك او عرضا اختياريا كان ذلك ام اضطراريا قبيحا / كان ام حسنا فكانت الارادة (١٢١ب/ج) على هذا عامة في المحدثات / الجمع وهى التى تصح تعلق الارادة بها لا (١٢١ب/ج) القديم ولاصفاته وكانت مما يثبت ولا ينفى اذ لايقال كان كذا بارادته و لم يكن كذا بارادته فكانت من قبيل صفات الذات فكانت راجعة الى الذات.

> فكان البارى جل وعلا مريدا لذاته كما كان عالما قادرا لذاته وكل دليل اقمناه على بطلان مذهب المعتزلة في مسألة الصفات فهو الدليل لبطلان مذهب النجار ههنا وبالله العصمة.

(ثم بعد ذلك اختلف القائلون / بانه تعالى مريد بارادة انه مريد بارادة (١٦١ / ) (15 قائمة بذاته ام مريد بارادة قائمة لابذاته.

فقال اهل الحق / انه مريد / بارادة قائمة بذاته وساعدهم على ذلك (١٤٤أ/د) الكرامية وقال ابو الهذيل العلاف وابو على الجبائي وابنه ابو هاشم (١٧٢أ/س)

(٢) لاينفي: د ف ق ن، لم ينف: س (٤) الثالثة: اج د س ف ق، الثانية: ن. صحيحة وهمى:
 د س ف ق، وهو صحيحة: اج ن (٥) كان ـــ: ن (٦) فكانت: اج د س ف ق، وكانت:
 ن (٩) فكانت: اج د س ف ق، وكانت: ن (١٣) مذهب: اج س ف ق ن، مذاهب: د
 (٠) النجار ههنا: اج ن، النجارية ههنا: د ق، النجار هنا: ف، النجار: س. وبالله العصمة: اج
 ن والله الموفق: د س ف ق، (١٥) مريد بارادة: تكرر في: ا ن



ان الله تعالى مريد بارادة حادثة لا في محل. وما اقمنا من الدلالة قبل هذا على استحالة قيام عرض بنفسه من غير محل يوجد فيه فهو الدليل هاهنا. يحققه انها اذا قامت لا في محل لم يكن ذات اولى بالاتصاف بها من غيره فينبغي ان يكون الله تعالى وجميع من في العالمين مريدين بتلك الارادة (٨٩.أ/أ) فكذا هذا في سائر الاعراض / وهو محال وقد / مر ذلك. 5 (٩٤/ن) يحققه ان عندهم كما يجوز وجود الارادة لا في محل كذا يجوز وجود فناء لا في محل فان الله تعالى اذا اراد فناء المحدثات احدث فناء لا في محل هو مضاد للحادثات اجمع فيفنى به الجميع. ولا قدرة له على افناء بعض ُ العالم مع ابقاء البعض هذا هو مذهب الجبائي وابنه. فيقال لهما اذا كان الله تعالى هو المريد بارادة حادثة لا في محل هلا كان 10 هو الفاني بفناء حادث لا في محل؟ ولم كان كونه مريدا بهذه الارادة دون غيره اولى من كونه فانيا بذلك الفناء دون غيره؟ ولم كان كون غيره فانيا بذلك الفناء دونه اولى من كون غيره مريد بتلك الارادة دونه وهذا مما لامحيص لهم عنه والله الموفق والهادي. يدل عليه ان الارادة لو جاز وجودها لا في محل وان كان لايتصور قيام 15 الحياة لا في محل لكان ينبغي ان يجوز وجودها في محل لاحياة فيه بل وجودها في محل لاحياة فيه اقرب الى المعقولات من وجودها لا في محل، (۲) ههنا: د ج ن س ق، هنا: ا ف (٤) العالمين: د س ف، العالم: ج ق ن (٥) فكذا: د س ف ق، وكذا: ج ن (٥) محال: ا ج د س فق، في محال: ن (٠) ذلك: ج د س ف ق ن، هذا: ا (٧) اذا: اج س ف ق ن، ان: د (٩) ابقاء: ن، بقاء: ج س ف ق (٩) الجبائى: اج د س ف ق، الجبائى لعنه الله: ب ن (١٢) اولى من كونه ... دون غيره: اج س ف ق ن، ــــ: د (١٤) والهادي: د س ف، ـــ: ا ج ن (١٦) فيه: ج د س ف ق، فيه اقرب ــــ: ا . بل وجودها ... لاحياة فيه (الى: ص ٤٩٩ سطر ٤): اج د س ف ق، ـــ: ب ن. (١٧) إلى المعقولات: ف س، الى المفعولات: د ق، في المعقول: ج، من المفعول: ا، ـــ: ب ن. - E9A -



لما أنه من حيث أنها عرض يفتقر إلى المحل لاستحالة قيام الاعراض بذواتها ومن حيث انها من خواص الحي تفتقر إلى وجود الحياة وعند وجودها لافي محل انعدم كلا الشرطين وعند وجودها في / محل لاحياة فيه وجد (١٣٧أ/ج) احد الشرطين وهو الشرط العام لجميع الاعراض وانعدم ما هو الشرط الخاض لوجود ما هو من خواص الحي ثم انعقد الاجماع / على استحالة (٧٢أب/س) 5 وجودها في محل لاحياة فيه لفقد الشرط الخاص فلأن / يستحيل وجودها (١٣٧ب/ق) لا في محل كان اولى. والله الموفق. يحققه ان الجوهر مع العرض متلازمان تأبي العقول انفراد احدهما عن صاحبه. فلو جاز وجود عرض غير قائم بجوهر لجاز وجود جوهر من 10 غير قيام عرض به وهو قلب المعقول وفتح باب القول بقدم الجواهر. والله الموفق. ثم يقال لهم أحدثت هذه الارادة باحداث الله تعالى اياها ام حدثت هي بنفسها ام احدثها غير الله؟ فان قلت حدثت بنفسها ففيه فساد من وجهين. / احدهما انه لو جاز هذا في الأرادة لجاز في غيرها من الحادثات فبطلت (١٢٥أ/ف) 15 دلالة ثبوت الصانع.

والثاني انها لو لم تحدث لبقى الصانع;غير مختار. / ومن الجائز انها لاتحدث (١٤٤-/د) ابدا فلا يتصور من الله تعالى احداث العالم ولا الخزوج عن الاضطرار ألبغة.

> (۱) أنّه حيث انها: ۱ د س ف ق، انها من حيث: ج، ...: ب ن (٤) لجيمع: ج د س ف ق، بجميع: ن.انعدم: ۱ ج د س ف ق، انعدام: ن (٦) لفقد: ۱ ج س ف ق ن، بفقد: د (٨) تألي: ۱ د س ف ق ن، فتالي: ج (١٠) قلب: ۱ ج س ف ق ن، فرض قلب: د. المعقول: ۱ د س ف ق ن، المفعول: ج (١١) والله الموفق: س ج ف ق ن، والله اعلم: ١، ...: د. الجواهر: ! ج س ف ق ن، الجوهر: د. (١٢) يقال: ۱ د س ف ق ن، نقول: ج (١٤) فبطلت: ۱ د س ف ق ن، وبطلت: ج



وحين ثبت ذلك ثبت له بغيره لابنفسه وكل ذلك من امارات الحدث. وان احدثها غيره فهو فاسد من وجوه. احدها ان ذلك الغير ان كان قديما فهو القول بالقديمين. وكذلك على قياس اصولهم جعل تلك الارادة صفة لمن احدثها أولى من جعلها صفة لمن لم يحدثها و لم تكن هي قائمة به. وان كان ذلك الغير محدثا فان حدث 5 بنفسه ففيه ما مر من جواز حدوث جميع العالم لابالصانع. وان احدثه الصانع، ان احدثه لابارادة فقد احدثه مضطرا وهو فاسد. وكذا لو جاز هذا فيها لجاز في جميع المحدثات فتعطلت الأرادة. وان احدثه بارادة منه فأنى يتصور احداث محدث الأرادة بارادة لم يحدثها المحدث بعد. وان احدثها الباري جل وعلا هذا لايخلو اما ان احدثها بارادة او احدثها 10 لابارادة. فان احدثها بارادة فالكلام في الارادة الثانية كالكلام في الاولى. وكذا في الثالثة والرابعة الى ما لايتنا هي وفيه تعليق وجود العالم بما (٩٨ب/أ) لايتناهى من المعانى / وهو مثل قول معمر في التكوين وكلا القولين مناسب لقول اهل الدهر يبطل الكل ببطلان البعض ويصح الكل بصحة (١٧٣أ/س) البعض. فمن صحح شيئا/ منها فقد قال بقدم العالم ومن ابطل شيئا منها 15 (١٣٧-/ج) ابطل الكل. وإن احدثها لا بارادة فهو في احداثه / إياها مضطر وقد مر انه من امارات الحدث. ولانه لو جاز احداث الارادة لابارادة لجاز احداث جميع العالم لابارادة وخرجت هي من حد الافادة وذلك باطل. ولانها لو كانت حادثة لا في محل لكانت مقدورة له ولو كانت هي مقدورة له لكانت (۱) حين: د س ف ق، حيث: ج ن. ذلك: د س ق ن، ذلك له: ف (۳) كذلك: كذا: ن (٤) قیاس: ا د س ف ق ن، اجناس: ج (٥) به: ج د س ف ق ن، ۔۔.: ا (٦) فغیه: ا ج س ف ق ن، فيه: د (٨) لجاز: جـ س ف ق، ـــ: ن (١٣) كلا القولين مناسَب لقول: ١ د س ف ق ن، وذلك القول كقول: ج 0...



أبو المعين النسفي مقدورة له ولو كانت هي مقدورة له / لكانت اضدادها مقدورة له اذ (۹۴ب/ن) قدرته تعالى تتعلق بالمتضادين.

/ يحققه ان عندهم كل ما لايتعلق بالضدين فهو اضطرار لاقدرة وإذا (١٣٣أ/ق) كان كذلك ثم توجد هذه الارادة لا في محل لما كان هو المريد لاوجب ذلك انه لو حدث بقدرته تعالى ضد من اضداد الارادة كالسهو والموت

5 والغفلة لكان هو المستحق اسم الساهي والميت والغافل وذلك فاسد فكذا هذا. والله الموفق.

ثم اذا بطل ان يكون مريدا بارادة غير قائمة به ثبت انه مريد بارادة قائمة به وإذا ثبت ذلك فقد اختلفوا بعد هذا أنه مريد بارادة قائمة به ازلية

10 ام بارادة حادثة في ذاته قال اهل الحق نصرهم الله انه مريد/ بارادة ازلية (١٤٥/د) قائمة به فكان في الازل مريدا بارادة قائمة به.

وقالت الكرامية انه مريد بمريدية / وكان ايضا في الازل مريدا بمريدية (١٢٥-)ف وهي قدرته على الارادة واحدث العالم بارادة حادثة في ذاته. تعالى الله عما يقول الظالمون علوا كبيرا.

> 15 وقد ابطلنا القول بكون ذاته محلا للحوادث قبل هذا. ثم جميع ما مر من الكلام ان الارادة حدثت بارادة أم لابارادة ومحدثها هو الله تعالى او حدوثها بنفسها كل ذلك يبطل هذا القول.

(٣) لا: ا ج س ف ق ن، ـــ: د. واذا: ا د س ف ق ن، فاذا: ج (٤) لما ... لاوجب (وجب: ا): ا د س ق ن، لو .... يوجب: ج-توجد: ا ج د بوجود: ن س ف ق (٦) فكذا: ا د س ف ق ن، وكذا: ج (١٠) ازلية: ا ج د س ف ق، ــــ: ن (١١) فكان ... قائمة به: ا ج د س ف ق، ـــ: ن (١٢) وكان: ا ج ف ق ن، فكان: د س . ايضا بعد الازل في: ن وبعد مريدا: في ج.مريداً: مريد: ج ف (١٣) احدث: اج د س ف ق، احداث: ن. العالم: بالعالم: ١ (١٥) ابطلنا: ۱ د س ف ق ن، ابطلت : ج (۱۷) حدوتها: ج د س ف ق، حدثها: ن، احدثها: ۱. هذا: ۱ د س ف ق ن، بهذا: ج



ولست ادري ان هؤلاء الملحدين كيف يتكلمون مع الدهرية واصحاب (١٧٣٣-/س) الهيولي وكيف يثبتون حدث العالم مع اجازتهم ان يكون القديم / محلا للحوادث وقد مر ان القول بجواز ذلك يوجب اما القول بحدوث الصانع او القول بقدم العالم وكل ذلك كفر ومحال ُوقد استقصينا قبل هذا في كشف ذلك. والله الموفق. 5 ثم القول ان الذات الذي قامت به الارادة ليس بمريد بها بل بغيرها وهي مريديته وهي قدرته على الارادة. وكذا الذات ليس بخالق بالخلق القائم به بل بغيره. وهي الخالقية وهي القدرة على التخليق خروج عن تعارف اهل اللسان وخلاف على جميع اهل اللغة في بيانهم ماخذ الاشتقاقات وهو باطل وبالله العصمة. 10 ثم اذا ثبت هذا نقول انه تعالى مريد لمراداته اجمع بارادة واحدة. وزعمت الكرامية ان لكل مراد ارادة واحدة تحدث في ذاته فكانت ارادته (١٣٨أ/ج) على عدد / مراداته واعتبروا بالشاهد. ولنا انه ما من مراد من مراداته تعالى الا ويجوز تعلق ارادته تعالى به على التعيين فلو قيل انها تتعلق بالبعض دون البعض مع جواز تعلقها بما لم 15 تتعلق به لكان اختصاصها بما اختصت به بجعل جاعل وتخصيص مخصص

لاباقتضاء ذاتها لاستواء الكل في ذلك.

(۱) ادري: اج د س ف ق ، الذى: ب ن (۲) العالم: د س ف تن، ذلك: اج ن (٤) هذا: د س ف ق ، ذلك: اجن (٥) والله الموفق: ج د س ف ق ن، ـــ: ا (٦) بها: ج د س ف ق ن، ـــ: ا (٧) وهى مريديته: د س ف ق، وهو مريدية: ن (١٠) وبالله العصمة: ج د س ف ق ن، ـــ: ا (١١) نقول: د س ق ن، فنقول: ف، القول: اج. لمراداته: اج س ف ق ن، ـــ: د (١٢) وزعمت: د س ف ق ، فزعمت: اج، زعمت: ن. واحدة: ن فقط، تحدث: اج د س ف ق ، ـــ: ا (١٠) بما لم: ج د س ف ق، بما: ن، به: ج س ف ق ن، ـــ: ا د.



أبو المغين النسفى

والاختصاص بتخصيص المخصص وجعل الجاعل من امارات الحدث. وقد اقمنا الدلالة على انها ازلية فاندفع عنها تخصيص المخصص وجعل الجاعل فكانت للمرادات اجمع ارادة واحدة. ولهذا قلنا انه تعالى عالم للمعلومات اجمع بعلم واحد. وكذا هذا في القدرة والسمع / والبصر والكلام (١٣٣-أن) والتكوين. والله الموفق والله الموفق.

 <sup>(</sup>۱) الحدث: د س ف ق ن، الحدوث: اج (۳) ارادة واحدة: ف، ...: اج د س ق ن، (٤) التكوين والكلام في: س(٦) والله الموفق: ا د س ف ق ن، ...: ج (٨) والله الموفق: ج د ف ق ن، وبالله التوفيق: س، والله اعلم: ا



تبصرة الأدلة

الكلام في بيان ان صانع العالم حكم يقع الكلام في هذا الباب في موضعين. احدهما في بيان معنى الحكمة (١٧٤أ/س) والحكيم في اللغة. والثاني في بيان / معنى الحكمة والحكيم (١٤٥- / والسفه والسفيه على رأى المتكلمين. اما الكلام في الفصل الأول. 5 فنقول: اختلف في ذلك اهل اللغة قال ابن الاعرابي الحكمة العلم والحكم العالم. يقال حكُّم الرجل يحكم اذا تناهى في علمه وعقله ومنه سمى (٥٩أ/ن) القاضي حكما / وحاكما لعلمه وعقله. وقال اخرون الحكيم هو المحكِم (١٦٣) للشيءَ هو / فعيل بمعنى مُفْعِل كاليم بمعنى مُؤْلم وسميع بمعنى مُسْمِع. وقال بعضهم الحكم هو الذي يمنع نفسه عن هواها او عن القبائح مأخوذ 10 من حَكَمة الفرس. والحكَمة سميت بذلك لانها ترده من غُرْبه. وقيل (١٢٦١أ/ف) الحكمة معرفة الأشياء بحقائقها ووضعُها مواضعَها / فكانت شاملة على العلم والعقل جميعا. فمن جعل الحكمة علما جعل ضدها الجهل ومن جعلها العقل جعل ضدها السفه وهو في حقيقة اللغة تحرك واضطراب يصيب الشيء قال ذو الرمة: 15 جرين كما اهتزت رماح تسفهت اعاليها مرّ الرياح النواسم اي تحركت ويسمى الرجل سفيها لما تعتريه خفة اما من الفرح واما من الغضب (٩) للشيء: اب ج د س ف ق، لنسي : ن. هو: ا ج س ف ق، فهو: د، وهو: ب ن (١٠) مسمع: ا ج س ف ق ن، مستمع: د (۱۰) الحکیم: ج د س ف ق، ۔۔. ب ن. او: د ج س ف ق، و: ا ن (۱۱) بذلك: د س ف ق، من ذلك: ن. ترده: ج س ف، ترد : ا ن، فردة: د. غربه: ا س ف ق ن، (فرس غرب کثیر العدو: ف هامش)، عرته: ج، ضربة: د (۱۲) فکانت: ا س ف ق ن، وكانت: ج د (١٣) العقل: ا د س، الفعل: ج ف ق ن، (١٤) العقل : ا ج د س ف، الفعل: ق ن، يصيب: ا ج س ف ق ن، ــــ: د . هو: د س ف ق ن، هي: ج (١٧) تح کت: ج حرکت: ۱ د س ف ق ن، \_\_\_ 0.2 \_\_\_



فتبعثه على فعل من غير روية ولاغرض على العقل ليتأمل في العاقبة ويسمي كل فعل كان عملا بالجهل مع الاعراض عن النظر في العواقب ليتوقف على الحميدة منها والوخيمة / سفها هذا هو الكلام فيها من حيث (١٣٨ب/ج) اللغة.

5 فاما الحكمة على رأى المتكلمين فزعمت الاشعرية ان الحكمة في الفعل وقوعه على قصد فاعله والسفه فيه وقوعه على خلاف قصد فاعله. وقالت المعتزلة الحكمة كل فعل فيه نفع اما للفاعل واما لغير الفاعل. والسفه كل فعل خلا عن المنفعة اما للفاعل واما لغير الفاعل. وعندنا الحكمة في الفعل ما له عاقبة حميدة والسفه ما خلا عن العاقبة 10 الحميدة.

والكلام في بيان الصحيح من هذه الاقاويل والفاسد منها / يطول جدا (١٧٤ب/س) اذ له شعب كثيرة وفروع جمة.

> والكلام في مسائل التعديل والتجوير يدور على ذلك ولايحتمل كتابنا هذا مع شرطنا الايجاز فيه التكلم في ذلك ونذكر طرفا منه اذا انتهينا الى مسائل 15 التعديل والتجوير ان شاء الله تعالى.

فاما الاشباع فيه والمبالغة فقد وجدا في تصنيف لى في ذلك مفرد لم اتفرغ بعد لاتمامه وانا اسأل الله تعالى ان يوفقني في ذلك بعد فراغي عن هذا الكتاب.ثم الحكمة من صفات المدح والكمال والسفه من صفات

(۱) العاقبة: ج د س ف ق ن، العاقلة: ۱ (۳) ليوقف: د ف ق، ليتوقف: س، لوقف: ن (٦) والسفه فيه: ... فاعله: ۱ ح د س ف ق، ... ن (١٢) له ... س (١٤) فيه: ۱ ج د س ف ق، في: ن والكلام: تكرر في: ن . التجوير: ۱ ج د س ف ق، التجويز: ن (٠) (١٥) التعديل والتجوير: ا ج د س ق ن، ولم: د (١٧) في ذلك: ج د س ق، لذلك: ف ن لذلك: ف ن



تبصرة الأذلة



# أبو المعين النسفى

ثم بعد ذلك اتفق الناس ان القول بما يؤدى الى ابطال شيء من هذه الصفات الثابتة / له او اثبات شيء من هذه المعانى المستحيلة عليه قول (١٣٩أ/ج) باطل.

ووقعوا بعد / هذا الاتفاق، في الاختلاف في مسائل كثيرة لما انه يثبت (١٧٥أ/س) 5 بعضهم معنى لايؤدى الى القول ببطلان شيء من هذه الصفات ولا الى اثبات ما يستحيل عليه عند هذا القائل.

ونفاه غيرهم لما انه يؤدى عنده الى احد هذين / الامرين وهو فاسد (٩٥-/ن) فنتكلم فى كل مسألة منها بما يوجبه الدليل السمعى والعقلى بقدر الامكان والكفاية ان شاء الله تعالى.

(۱) القول: اج س ف ق ن، الفعل: د (٤) هذا: اب د س ف ق ن، ...: ج. (٧) ونفاه:
 ب ج د ف ق ن، وفعله: س (٨) الامكان: ج د س ق، ...: ف ن

\_ • • Y \_\_



تبصرة الأدلة

الكلام (١٣٦) (ف) في اثبات جواز رؤية الله تعالى في العقل ووجوبها بالسمع اختلف الناس في جواز رؤية الله تعالى قال: اهل الحق، نصرهم الله، ان الله تعالى جائز الرؤية. يعرف ذلك بالدليل العقلي ويراه المسلمون في الاخرة بعد دخولهم الجنة ثبت ذلك بالدلائل السمعية. 5 وقالت المعتزلة والخوارج والنجارية والزيدية من الروافض ان الله تعالى ليس بجائز الرؤية بل يستحيل ذلك عليه ولا يراه احد لافي الدنيا ولا في الاخرة. لان المحال لايتبدل باختلاف الازمنة والدهور ولا باختلاف الامكنة والبقاع فلن يصير جائز الرؤية البتة فلا يرى. لافي الدنيا ولا 10 في الأخرة. وانما اختلفوا لان الخصوم ظنوا ان القول بالرؤية يوجب اثبات ما يستحيل على الله تعالى واهل الحق، نصرهم الله، قد عرفوا انه لايؤدى الى ذلك (١٣٤ب/ق) احتج الخصوم في ذلك بقوله تعالى: لأَتُدْرَكُهُ أَلاَبْصَارُ(١). الآية / فالله تعالى تمدح بانتفاء الرؤية عن ذاته / اذ الادراك بالبصر ليس الا الرؤية كما تمدح باسمائه الحسني وصفاته العلى في سباق الاية وسياقها فكان 15 حاصل الاية التمدح بثبوت هذه الصفات اللاتي هي صفات الكمال وبنفي ما لايليق بصفاته وفي اثبات ما نفي ازالة التمدح واثبات النقص كما هي في نفى ما اثبت بقوله: بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَأَلأَرْض(١) وقوله: (١٦٢٠ب/ب) (٢) بالسمع: ب د س ف ق، في السمع: ج ن (٣) اختلف / الناس: اج د س ف ق، قال الشيخ الامام الاجل الاستاذ ابو المعين رضي الله عنه وعن اسلافه اختلف الناس: ب ن (٤) المسلمون: ا ج د س ف ق، المؤمنون: ب ن (٨) الدهور: د س ف ق ن، الدهر: ا ج (٩) الرؤية: د س

ف ق، ـــ: ا ج ن (١٣) الانعام ١٠٣ (١٣) فالله: ج د س ف ق، والله: ب ن (١٦) صفات: ١ د س ف ق ن، من صفات:ج(١٧)وفي: ا ج س ف ق ن، في:د ف (١٨) ١ـــ البقرة ١١٧.

.\_\_ O . A \_\_\_





تبصرة الأدلة هذا هو طريقة النظام ومن تابعه من المعتزلة. (١٢٧أ/ف) فانهم لم يجوزوا في الشاهد إلا رؤية الاجسام وقالوا باحالة رؤية ماوراء الاجسام وتعلقوا بالوجود ان في الشاهد كذا وجد. (١٢٥أ/س) وبعض الفلاسفة لم يجوز تعلق الرؤية الا بالالوان / فكذا المحكى عن (١٩٦٦/ن) النجارية هذا. وانكر هؤلاء رؤية / الاجسام ورؤية ماوراء الالوان من 5 الاعراض وتعلق هؤلاء أيضا بمجرد الوجود. وزعم الجبائى ان بعض الاعراض وهو الالوان وانواعها معروفة والاكوان وهي الحركة والسكون والاجتاع والافتراق والقرب والبعد مرئية كما ان (١٤٧أ/د) الاجسام ترى / فكانت الرؤية عنده متعلقة باحد هذه المعاني وهو الجسم واللون والكون. 10 (١٣٥أ/ق) وزعم ابنه ابو هاشتم ان المرئى هو الاجسام والالوان / فاما الاكوان فليست بمرئية وشيء من ذلك لايتعدى الى الغائب فلا يتعدى الحكم وهو جواز الرؤية. قالوا والشروط ايضا لاتتعدى فان شرط الرؤية ان تكون بين الرائي والمرئي مسافة حتى ان المرئي لو التصق بالة الرؤية انعدمت الرؤية. 15 (١٦٥٠/ب) وكذا اتصال الشعاع وانطباع المرئي في الة الرؤية / شرط عند من لايثبت الرؤية الا للاجسام فان المذهب عند رئيسهم وهو النظام ان المحسوسات لاتدرك الابالمماسة والمجاورة فان اليد لاتستدرك الحرارة والبرودة (١) المعتزلة: اج د س ف ق، المعتزلة لعنهم الله: ب ن (٤) يجوز: ا س ف ق ن، يجوزوا: ج د. تعلق: ج د س ف ق، تعليق: ن. فكذا: د س ق، وكذا: ج ف ن، هذا: ج س ق د ف، \_: ب ن (٦) تعلق: د ف ق ن، تعلقوا: س هامش ق (٩) تری: ا ج ف نءمرئية: د س ق (۱۱) هو: د س ف ق، هی: ا ج ن (۱۱) ابنه: د س ف ق، ــــ: ن . فاما: د س ف ق، واما: ن (۱۲) فلیست: ۱ س ف ق ن، ولیست: د ج (۱۲) وهو: ا ج س ف ق ن، الی وهو: د (۱٤-۱۰) فان شرط ... مسافة: د ج س ف ق ن، فان شرط الرائي والمرئي مسألة : ا

-- 01. --



I.



تبصرة الأدلة

اذ لاصورة لغيرها. قالوا وكذلك الضؤ الحاصل في هواء المسافة الممتدة بين الرائى والمرئى شرط لحصول الرؤية دليله انعدامها عند ارتفاع الضؤ بطريان ظلام الليل. وذا محال في حق الله تعالى فصح بهذا ما ادعينا من انعدام تعدى علة الرؤية وشروطها الى الغائب فلا يتعدى الحكم ايضا.

(١٢٧ب/ف) يحققه أن احدهما إما العلة وإما الشرط. لو تعدى وحده / بدون صاحبه (١٢٠٠/أ) لايتعدى الحكم فاذا لم يتعديا جميعا اولى ان لايتعدى / هذا كله لبيان (١٤٧ب/د) المفارقة بين الشاهد والغائب/في العلة والشروط ومنع التعدية لانعدام المساواة فاما الكلام من حيث نفس الرؤية فانهم يقولون ان ما تدّعونه في حق

(١٣٥-ب/ق) الصانع / لن تعرف رؤية عند اهل اللسان وفي المعارف بين ارباب العقول 10 فان رؤية ما ليس بجسم ولا عرض ولا مقابلة بين الرائى وبينه ولا محاذاة (١١٧٦/س) ولا اتصال شعاع ولاتقليب المقلة وتوجيه الوجه اليه / والاقبال عليه واستدراك قَدَرْه والوقوف على كله او بعضه لن يعرف رؤية؛

فاذا ما يقولون كلام يقال وليس لفحواه في الافهام ولا لمعناه في الاوهام (٩٦ب/ن) تصور ومجال. وما يثبت / فى حق الغائب ينبغي ان يكون في حد ما 15 (١٤٠ب/ج) يثبت في حق الشاهد. الا ترى / أن العلم منا المتعلق بمعلوم شاهد لما يخرج من ان يكون ضروريا او مكتسبا فكان العلم منا بالغائب كذلك حتى كان العلم بالغائب عندكم وعند اكثرنا استدلاليا وعند بعض رؤسائنا ضروريا.

(٢) وكذلك: ١ ج س ف ق ن، فكذا: د (٤) بهذا: ١ ج د س ف ق ن، لهذا: ق(٥) وشروطها: د ف ق ن، شرطها: س (٦) يحققه: ب ج د س ف ق ، تحقيقه: ن (٨) الشروط: ج د س ف ق، الشروع: ب ن (١٠) لن: ١ د س ف ق ن، ١ن: ج (١٠) ارباب: ١ س ف ق ن، اهل: د ف، رؤية: ١ د س ف ق ن، دونه: ج (١٣) والوقوف: ١ د س ف ق ن، الوقوف: ج (١٥) مجال: ج د س ف ق، شال: س ن.



أبو المعين النسفى

فكذا الرؤية ينبغي ان لاتخرج في حق الغائب عن المتعارف المعقول. وبهذا التحقيق يتبين ان ما يزعمون انه رؤية ليس برؤية. وكلامكم في ذلك غير معقول. واما الكلام من حيث ذات المرثى فنقول المرئى اما ان يرى كله واما ان يرى بعضه ولاجائز ان يرى الله تعالى كله لانه تعالى 5 ليس بمتناه ولا جائز ان يري بعضه لانه تعالى ليس بمتبعض ولا متجزىء واذا امتنع الوجهان امتنعت الرؤية لانعدام القسم الثالث. واما الكلام من حيث الاستدلال بانعدام الرؤية للحال فانا لانراه للحال وانعدام رؤية ما هو المرئى لا يخفى من وجوه. احدها آفة في البصر والاخر معنى في المرئي من الدقة واللطافة والأخر 10 معنى في المسافة بين الرائي والمرثي وهو البعد او الحجاب. والمعاني كلها منعدمة. اما الأفة في البصر فمنعدمة. لان البُصَراء لا يرون. وكذا الدقة واللطافة لاستحالتهما على ذات الله تعالى اذ هما من صفات الاجسام. وكذا البعد لاستحالة المسافة بين الله وبين خلقه اذ هي جارية فيما بين المتحيزين. وكذا الحجاب والتحيز من امارات الجواهر. وإذا انعدمت الرؤية مع 15 ارتفاع الموانع لم يبق لانعدامها وجه / الا خروج الذات عن ان يكون (١٧٦ب/س) جائز الرؤية. واما الكلام من حيث الاستدلال بصفة الرؤية والمكان الذي تدّعون فيه الرؤية فهو ان الرؤية عندكم تحصل اكراما للعباد بطريق الثواب.

> (۱) المعقول : اج د س ف ق ، المنقول : ن (۲) ليس برؤية: اج د ف ق ، ... : ن (۳) واما: اج ن س ف ق، اما: د (٤) واما ان يرى: اج د س ف ق، او : ف. كله: تاخر بعد بعضه في: ج (۱۳) المسافة: ج د س ف ق ن، المسلور: ا (۱٤) الجواهر: اج س ف ق ن، الحدث: د (۱۰) لم يبق: اج ن هامش ق، لايبقى: د س ف ق (۱۷) عندكم تحصل: د س ف ق، تحصل عندكم: اج ن.



### تبصرة الأدلة

ويتلذذ بها العبد لامحالة والتلذذ بالنعم يكون بمقدارها فما كان اعظم خطرا كان اعظم لذة. ولا شك ان رؤية الله تعالى اعظم النعم فتكون اعظمها لذة ثم الاكرام بالرؤية عندكم لا يكون على الدوام بل يوجد ثم (١٢٨أ/ف) ينعدم / ولاشك ان الرؤية اذا انعدمت انعدمت اللذة الحاصلة بها. (١٣٦أ/ن) ولاشك بأن العبد يتأذى بزوال اعلى اللذات / الى ادناها ويتنغص عليه 5 ادنى النعم التي هو فيها عند زوال اعلاها. والجنة ليست بدار يتأذى فيها ولى الله تعالى او يتنغص عليه النعم فيها. وهذا مما يوجب ان لايري الله تعالى في الآخرة. فهذه هي الشبه المشهورة للخصوم ونستعين بالله على حلها ودفعها على وجه لايبقي لسامع فيها شك ولاشبهة فانه لاحول ولا قوة الا به. 10 (١٤١١/ج) /واما اهل الحق، نصرهم الله، فانهم احتجوا بقول الله تعالى خبرا عن (١٠١)) موسى صلوات الله عليه / : رَبِّ أَرِنِي أَنْظُرْ إِلَيْكَ الآية (١) والاستدلال بالاية من وجوه. احدها ان موسى عليه السلام اعتقد ان الله تعالى مرئي ولو لم يكن مرئيا كان هذا منه جهلا بخالقه ونسبة الانبياء عليهم السلام الى الجهل بالله كفر. 15 والثانى أنه قال تعالى: لَنْ تَرَانِي. نفي رؤية موسى عليه السلام اياه. وما اخبر ان ذاته ليس بمرئي فانه ما قال: لست بمرئي بل قال لن تراني ولو لم يكن ذاته تعالى مرئيا لاخبر انه ليس بمرئى اذ الحالة كانت حالة (۱) فما: فمن: ن فقط. (٥) بان: س ف ق، ان: ج ن. يتنغص: ا ج د س ن ق، ينتقص: ن (٧) يتنغص: اجدس ق ن، ينتقص: ف (٨) فهذه: دس ف ق، ـــ: ن الشبهة ج ن فقط (٩) دفعها: ج دس. ف ق، رفعها: ن (١١) نصرهم الله: ف س (١٢) صلوات الله عليه: ا ج د س ف ق، على محمد وعليه وعلى جميم الانبياء والمرسلين: ن (١٢) ١ ــ الاعراف ١٤٣ (١٥) هذا: ج د س ف ق، ــــ: ن (١٥) عليهم السلام: ا ج د س ف ق، ـــ: ف (١٨) لاخبر: ا ج د ف، اخبر: س ق، اخبره: ن.



.



تبصرة الأدلة الشجرة بقوله تعالى: أَلَمْ أَنْهَكُمَا عَنْ تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ (١) الآية بل هذا (١٤٨-/د) اولى / بالعتاب لان هذا لو كان جهلا منه بربه لبلغ مرتبة الكفر. وذلك لم يبلغ هذه المرتبة وحيث لم يعاتبه ولم يُيْئِسُه بل اطمعه ورجّاه حيث علقه بما هو جائز الوجود، دل ان الرؤية جائزة. (١٣٦١-/ق) / والخامس انه تعالى قال: فَلَمَّا تَجَلَّى رَبَّهُ لِلْجَبَلِ. والتجلي هو الظهور 5 (١٤١ب/ج) اى فلما ظهر ربه للجبل كذا روى اليشخ ابو منصور / رحمه الله تعالى عن اهل التأويل قال الشيخ ابو منصور لكن لايفهم من ظهوره ما يفهم من ظهور غيره. (۱۷۷)/س) /وكذا نقول ان شيئا من صفاته تعالى لايفهم منه ما يفهم من صفات (١٢٨)/ف) غيره فلا يفهم من هذا / انه كان بين الجبل وبين الله حجاب فارتفع الحجاب وظهر للجبل لان هذا مما لايليق بصفات الله تعالى فكان معنى 10 التجلي ما حكى ابوبكر محمد بن الحسن بن فورك عن الاشعري أنه قال ان التجلى ان الله تعالى خلق في الجبل حياة ورؤية حتى رأى ربه. ذكره ابن فورك في تفسيره في تأويل قوله تعالى: وَإِنْ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطَ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ (٣) ولا وجه لحمل الآية الا على هذا الوجه وهو نص في اثبات كونه مرئيا. والله الموفق. 15 وافترقت المعتزلة في السؤال على هذه الآية وتأويلها. فزعم بعضهم ان موسى صلوات الله عليه سأل ربه اية يعلمه بها على طريق الضرورة

(۱) ۱ ـ الاعراف ۲۲ (۲) مرتبة: ف ا د ج س ق، رتبة: ن (۳) المرتبة: ف ن، الرتبة: د ج ا س ق. اطمعه: ج د ف ن س ق، اطعمه: ا (٥) والتجلي ... للجبل: ا ج س ف ق ن، ... د (٨) صفاته: ا س ف د ج صفات الله: ن (٠) ما يفهم: ف ق د ج ا، ما يعمهم: ن، يفهم: س (٩) انه: ف س ج ق د، ان: ن. الجبل وبين الله: ف ن ج ا س ق، الله وبين الجبل: ن (١٠) لايليق: ف د ن ا س ق، يليق: ج (١٤) ٣ ـ البقرة ٧٤ (١٦) المعتزلة: ف ج د ا س ق، المعتزلة لعنهم الله: ن.





تبصرة الأدلة

(۹۷)) ولا يخفى على من له ادنى لب ان الاية ترى عند اندكاك الجبل / لا عند استقراره بل عند استقراره تنعدم رؤية الآية. يحققه انه عليه السلام كان عرفه وسمع كلامه وجعل يناجيه وليس من دأب العاقل ان يقول لمن سبقت له به المعرفة وفاوضه في الكلام وناجاه ان يقول له عرِّفْنى نفسك واقِم لى دلالة وجودك وثبوتك. ولو قال ذلك 5 لنسب الى الجنون والحمق. والله الموفق. وزعم بعضهم ان موسى صلوات الله عليه كان عالما ان الله تعالى لايرى وزعم بعضهم ان موسى صلوات الله عليه كان عالما ان الله تعالى لايرى ولكن قومه كانوا يطلبون منه ان يريَهم ربهم على ما اخبر الله تعالى لايرى ولكن قرمه كانوا يطلبون منه ان يريَهم ربهم على ما اخبر الله تعالى عنهم بقوله: من الله الرؤية ليبين الله تعالى انه ليس بمرئى ليكون ذلك اشد تمكنا في من الله الرؤية ليبين الله تعالى انه ليس بمرئى ليكون ذلك اشد تمكنا في الله الرؤية ليبين الله تعالى انه ليس بمرئى ليكون ذلك اشد تمكنا في من الله الرؤية ليبين الله تعالى انه ليس بمرئى ليكون ذلك اشد تمكنا في من الله الرؤية ليبين الله تعالى انه ليس بمرئى ليكون ذلك اشد تمكنا في الله من الله تعالى اخبر انه قال ارني انظر اليك. ثم قال له لن تراني. ولو فان الله حلى مازعموا لكان من حق الكلام ان يقول ارهم ينظروا اليك ثم يقول لهم لن يرؤني فاذا هذا عُدول عن اخبار الله تعالى وصرْف له 15 الى غير ما اخبر.

(۱۷۸ب/س) ولو جاز ذا / لجاز ان يقال ان الله تعالى وان اخبر عن نوح صلوات الله عليه انه ركب السفينة كان المراد منه ادريس عليه السلام

(٢) تنعدم: ف ن ج ق س، منعدم: د (٣) عليه السلام: د س ف ق، صلى الله عليه وسم، ن (٤) تنعدم: ف ن ج ا، آية: د س. المعرفة: ج د ف ا، معرفة: ن (٥) وجودك وثبوتك: ف د ج ا س ق، ثبوتك ووجودك: ن (٦) والله الموفق: ف ج ن، وبالله العصمة: س د ق ... : (٩) وهمه كانوا: د ج ا س ق، كان قومه: ن (١٠) ١... البقرة ٥٥ ( ٢) لن: ف ج س ق د ن، قرمه كانوا: د ج س ق (٢٠) أن البقرة ٥٥ ( ٢) لن: ف ج س ق (٢٠) أن:



ذلك ويخبره ليصدق بعد ذلك رسوله. واذا لم يكن السؤال من السبعين بل كان من غيرهم لم يكن لسؤال بحضرتهم معنى لو لاجواز الرؤية على الله تعالى الا ان يقال انما سأل (١٧٩أ/س) بحضرة هؤلاء المختارين ليرد الله تعالى السؤال ويبين انه/ليس بمرئى ليطلع السبعون المختارون على ذلك فيخبروا السائلين من موسى ذلك. وهذا ايضا فاسد. 5 لان أولئك لما كانوا لم يقبلوا قول موسى عليه السلام مع ما أيد به من البراهين الباهرة والايات الظاهرة التي لايبقي معها لمخالف عذر ولا لمعرض عنها ارتياب لوضوحها وبلوغها الغاية القصوى في الظهور فضلا عمن له ادنى انصاف يحمله على التأمل فيها. فبالحرى ان لايقبلوا قول هؤلاء السبعين وقد تجرد عن المؤيد وانعدم في 10 حقهم دلالة العصمة عن الكذب فلم يكن في سؤال ما هو كفر بين (٩٨أ/ن) يدى هؤلاء معنى الا التجاسر على الله تعالى وسؤال / ما لايجوز عليه ومن استجاز من نفسه ان ينسب نبيا من الانبياء عليهم السلام الى مثل هذا فلاشك في كفره. والله الموفق. ولَنا ايضا في المسألة قول الله تعالى: وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ الِّي رَبِّهَا نَاظِرَةٌ (١) 15 فالله تعالى اثبت الرؤية للوجوه التي فيها العيون الناظرة. الا ترى انه وصفها بالنضارة.

(٤) يبين: دس ف ن، بين: ق (٧) معها: ف ن ج ا ق، ...: دس (٠) لمخالف: دج ا س ف ق، للمخالف: ن. لمعرض: دف س ن ا ق، لمعترض: ج (١٠) فبالحرى: ج دف (هامش) ق ن س، فالاحرى: ف في الصلب فباحرى: ا. (١٠) تجرد: دف ن س ق، تجردوا ج (١٤) هذا: اس ف ق ن ج، ذلك: د: فلا: ا ج د س ق، ولا: ف ن (٠) الله الموفق: ف ج ن، بالله العصمة: دس ق،...: ا (١٥) ايضا: ا دف ق ج س، ...: ن. قول الله: ا ج د س ق ن، قوله: ف (١٥) ١... القيامة ٢٢....٣٢ (١٧) الناظرة: ج س ق، الباصرة: د ن، الناضرة: ا ف. النضارة: دف ن س ق، بالنظارة: ج



أبو المعين النسفى التي توصف بالنضارة وقرن النظر بكلمة الي وعداه بها الي المنظور اليه وما هذا سبيله لايفهم منه الا نظر العين الا عند اقتران قرينة توجب الصرف اليه يعلم بها انه اراد به الانتظار او الاعتبار كما في قول القائل: وجوه يوم بدر ناظرات \_ الى الرحمن ياتى بالخلاص. 5 فانه لما اقترن بقوله ناظرات قوله ياتى بالخلاص علم انه اراد به الانتظار. وفيما نحن / فيه مثل هذه القرينة منعدمة فلن يحمل الا على النظر على (١٤٣/ ج) ان بعض الرواة روي البيت وجوه يوم بكر، ناظرات. وقال ان مراد الشاعر من هذا يوم اليمامة سمى يوم بكر لان القتال كان فيه مع بني حنيفة بن لُخَيْم رهط مسيلمة الكذاب / وبنو حنيفة بطن من بكر بن (١٢٩ب/ف) 10 وائل فسمى ذلك اليوم يوم بكر / لهذا. (۱۷۹ ب/س) وعنى بالرحمن مسيلمة الكذاب. فانهم كانوا يسمونه رحمان اليمامة. وبهذا ابطلنا تأويل من قال معناه ثواب ربها منتظرة لما مر ان النظر المضاف الى الوجه المعدى الى المنظور اليه بحرف «الي» أن يكون المراد / منه نظراً لا انتظاراً. (۱۵۱۱م) 15 فاما اذا اريد به الانتظار فانه لايعلق بالوجه ولا يعدى بإلى / قال الله (١٣٨أ/ق) تعالى خبرا عن تلك المرأة: فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ (١). لم يقيد بالوجه ولا عُدي بكلمة الي لما اريد به الانتظار وقال الشاعر: فان يك صدر هذا اليوم ولي \_ فان غدا لناظره قريب (۱) النضارة: د س ف ق ن، بالنظارة: ج ا. وقرن: ف ا ق س د ن، فقرن: ج (۳) او: ف



تبصرة الأدلة ای لمنتظره فاما قول جمیل بن معمر: شعر: اني اليك لما وعدت لناظر \_ نظر الذليل الي العزيز القاهر. (١٠٢) فان المراد منه النظر الذي هو رؤية العين / لانه عداه بكلمة الى فمعناه اني انظر اليك بالذل والانكسار لان النظر الى المأمول على هذا الوجه يبعثه على المسازعة إلى قضاء الحاجة وانجاز الوعد وفي قول القائل شعر: 5 ويوم بذى قار رأيت وجوههم ـــ الى الموت من وقع السيوف نواظر اراد ايضا نظر الرؤية لما عداه بكلمة الي. ثم ان بعض الناس قالوا المراد منه حقيقة الموت وهو عندنا مرئي اذ كل موجود جائز الرؤية على ما نبين أن شاء الله تعالى. وبعضهم قالوا اراد بالموت اسباب الموت كالضرب والطعن وهي مرئية 10 في العادة والشيء قد يسمى باسم مايؤول اليه. وبعضهم قالوا اراد بالموت الأبطال الذين يوجد الموت بسبب ضربهم وطعنهم واقدامهم في الهيجاء كما قال جرير. انا الموت الذي تُحبِّرت عني \_ فليس لهارب مني نجاء. وقال آخر: شعر: 15 (١٤٣)ج) / يا ايها الراكب المزجى مطيته \_ سائل بني اسد ما هذه الصوت وقل لهم بادروا بالعذر والتمسوا \_ قولا يقربكم انى انا الموت والذي يدل على أن حمل الآية على الانتظار فاسد، وجهان من المعقول. (۱) شعر: ف د، …: ن ج ا س ق (۵) شعر: د ۱، …: ف ن ج س ق (۷) ایضا: ف ا ن ج س ق، به: د (٨) منه: ج س ق ا ف د، ... ن (١٠) قالوا: ف ق د ج س، قال: ن (٠) مرئية: اف س ق، مرتبة: ن، قريبة: ج (١١) يسمى: ج س ق ن، سمى: ف (١٢) قالوا: ج د س ف ق، قال: ن (١٤) فلیس: ق ن س ج ا د، ولیس: ف (١٥) وقال: ف ج ن اس ق، قال: د. اخر: د ف ن س ق، اخر في رواية يبريكم: ج، اخر شعر؛ ا (١٧) يقربكم: ج د ف ن س ق ، يبريكم: ا. وفي رواية يبرئكم: ف، ـــ ن ج ا د س ق. \_ 077 \_



### أبو المعين النسفى

احدهما راجع الى/نفس المنتظَر والاخر الى حال المنتظِر. اما الراجع الى نفس (١٨٠أ/س) المنتظر فهو ان الثواب يومئذ يكون موجودا لان الجنة دار وقوع الثواب لادار الانتظار/اذ الانتظار لذلك موجود في الدنيا والمعدوم هو الذي ينتظر (٩٨ب/ن) لاالموجود وما يقال في مبتذل الكلام انتظر زيدا معناه انتظر حضوره وقدومه. الاترى انه لو فسر فقال انتظر حضوره كان مستقيما ولو قال: 5 انتظر وجوده كان فاسدا فدل ان هذا التأويل باطل. واما الراجع الى حال المنتظِر فهو ان ولى الله تعالى فى الجنة مصون عما يوجب اعتراء وحشة في صدره او ضيق وقلق في قلبه. وفي الانتظار ذلك وتنغيص للنعمة. وقد قيل في المثل السائر الانتظار موت احمر. وهذا مما 10 لايليق بحال اهل الجنة. الا ترى كيف وصفهم / بنضارة الوجوه بقوله تعالى: وُجُوهٌ / يَوْمَئِذِ (١٣٨-/ن) نَاضِرَةً إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةً (١). (۱۵۰ب/د) وذلك وصف من نال الثواب. لاوصف من هو بعد يقاسى ألم الانتظار وكربه. يحققه ان النظر مضاف الى الله تعالى لا الى غيره. فلا يجوز صرفه الى 15 غيره. ولو جاز ذا لجاز صرف قوله: أَعْبُدُوا رَبَّكُمْ (٢) الى غير الله تعالى. وحقيقة هذا ان اضمار المضاف واقامة المضاف اليه مقام المضاف انما يجوز عند تعين المضاف في نفسه بدليل من الدلائل فتحصل فائدة الكلام وهي الافهام كما في قوله تعالى: وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا (٣) اي اهل القرية (٢) فهو: ف ا س ق، وهو: د، هو: ج (٣) لذلك: ج د ف ن س ق، بذلك: ا (٤) لا: ج د ف ن س ق، الى: ا (٥) فسر: ف د ج ا س ق، فر: ن. فقال: ف ن اس ج، وقال: د ق (۷) فهو ان: ج اس ق، فان: د ف ن (۹) تنغیص: ف س ق د ن ا، تبغیص: ج (۱۱) وجوه: ف س ق د ن ا، …: ج (١٢) ١ … القيامة ٢٢ ... ٢٢ (١٥) ٢ ... الحج ٧٧. ذا: د س ف ق

\_\_ 075 \_\_

۸۳. کنا فیها: ن، ـــ: د ج ا ف.

ن، ...: ج (١٧) بدليل: ف ا ق س د ج، بدلائل: ن، هي: س ق د ف، ...: ن (١٨) ٣ يوسف



تبصرة الأدلة لأن السؤال للجواب ولاجواب يُنتظر من الابنية والحيطان وشيء من السؤال للجواب ولاجواب يُنتظر من الابنية والحيطان وشيء من الجمادات، فعلم ان المراد منه من ينتظر منه الجواب وقد اختص بذلك الاهل. فاما عند انعدام دليل تعين بعض ما يضاف اليه فلا يجوز الاضمار 5 لانعدام الفائدة. الا تری ان قائلا لو قال رأیت زیدا واراد به عمامته اوقمیصه او دابته او غلامه او داره کان مخطئا في ذلك لاستواء هذه الاشياء وما سواها (١٨٠ب/س) ايضا في صحة الاضافة الي زيد وانعدام / دليل ُالتعين فكان المتكلم به (١٢٠أ/ف) المريد / بعض هذه الاشياء من غير دليل التعيين متكلما بما لافائدة فيه فعدّ سفيها جاهلا. 10 ثم ما تصبح اضافته الى الله تعالى اشياء كثيرة من نحو الجنة والعرش (١٤٤أ/ج) والملائكة والانبياء والرسل عليهم السلام / واصحاب الرسل والاولياء وعباد الله الصالحين والدور والقصور والحور العين والغلمان والبسط والحلل والاواني وغير ذلك مما لايحيط به العدّ والاحصاء وان بولغ في الاستقصاء فتعيين البعض بلا دليل يوجب التعيين غير سائغ في اللغة 15 وخروج في الخطاب عن عادات الحكماء. فحمل كلام الله تعالى على هذا فأسد. لا يجوز المصير اليه. والله الموفق. وفي التعلق بالاية والاعتراض عليه كلام كثير وفيما ذكرت كفاية. ولنا ايضا قوله تعالى: لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةُ (١) وجاء في غير خبر ان الزيادة هي النظر إلى الله تعالى وقد يُحتمل غير ذلك مما جاء 20 فيه التفسير لكنه لولاً أن القول بالرؤية كان أمرا ظاهرا وإلا لكان لم يحتمل صرف ـــ: ف (١٠) فعد: آج ف ن، يعد: د س ق (١٢) الرسل: ف ن ج، الرسل رضوآن الله عليهم اجمعين: د ، الرسل رضوان الله عليهم: س ق (١٥) فتعين: ا د ن فتعيين: س جد ف (٠) سائع: سابع: ج فقط (١٧) والله الموفق: ف ١ ن ج، ــــ: د س ق، (١٨) التعلق: ج س ق د ف ن، التعليق: ا (١٩) ١ ــ يونس ٢٦ (٢٠) لكنه: ف د ن ا س ق، لكن: ج 



- وعبد الله / بن الحارث بن جَزْء الزبيدي احد وعشرون رجلا (٩٩أ/ن) / من اصحاب رسول الله صلى اله عليه وسلم ورضى عنهم كلهم رووا (١٨١أ/س) عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في اثبات الروية فمن رد هذا فقد قصد تكذيب هؤلاء.
  - 15 وفي الاحاديث والدلائل السمعية في هذا الباب كثيرة وقد ثبتت بهذه الدلائل رؤية الله تعالى ولاثبوت لما لاجواز له. فثبت في ضمن الثبوت جواز الرؤية.
    مواز الرؤية.
    ثم نشتغل بعد هذا بيان جواز رؤية الله تعالى في العقول. وان كان الترتيب يقتضى اثبات الجواز اولا بالدلائل العقلية ثم الثبوت بالدلائل السمعية.
    20 الا انا قدمنا الدلائل السمعية لما مر ان فيها الثبوت والجواز جميعا معا

الصحابة: ف ج ا ن، الصحابة رضوان الله عليهم اجمعين: د ق س (٣) وذكر: ج ف ا س ن ق، ذكر: د (٨) عبد الله: ف ن ا ج س ق، عبد الله البجلي: د (١١) جزّ: د ج ا، خز: ق، جزء: ن س ف (١٢) ورضى عنهم: ف ق د س ج ا، ـــ: ن (١٤) عن رسول الله صلى الله عليه وسلم. قبل في اثبات الرؤية: في د ا ج ف س ق، متأخر في: ن (١٥) كثيرة: ج د ا، كثرة: ف ن س ق ن س ق د م ا ق متأخر في: ن (١٥) كثيرة: ج د ا، كثرة:

- 070 -



فمن اكتفى بها كان ذلك كافيا له فلا يحتاج الى الخوض في الدلائل العقلية. ثم بعد فراغنا من اثبات ما رمنا اثباته بالدلائل السمعية نشتغل بالدلائل العقلية.

- (١٤٤ب/ج) فنقول وبالله التوفيق: / كان اوائلنا واوائل المعتزلة سبق منهم الاجماع ان الاعراض مستحيلة الرؤية. واختلفوا بعد هذا الاجماع ان العلة المطلقة 5 للرؤية في الشاهد ما هي فزعمت اوائلهم انها الجسمية. فكل ما هو جسم كان مرئيا. وكل ما لم يكن جسما فهو مستحيل الرؤية. وقالوا ان الباري جل وعلا ليس بجسم فتستحيل رؤيته.
- وزعموا ان كل من قال ان الله مرتى فقد زعم انه جسم. اذ لافرق بين (١٧٠أ/ب) قول القائل هذا / جسم وبين قولهم هذا مرئى كما لافرق بين قولهم هو 10 عشرة وبين قولهم هو جذر مائة.

وبعض اصحابنا رحمهم الله قالوا ان العلة المطلقة للرؤية هى كونه قائما بالذات. فما كان قائما بالذات تجوز رؤيته وما لايكون قائما بالذات فتستحيل رؤيته. والله تعالى قائم بالذات فكان جائز الرؤية. فمن زعم ان الله تعالى تستحيل رؤيته فقد الحقه بما لاقيام له بذاته. ثم ان اوائلنا 15

واوائلهم احتجوا لكون الاعراض مستحيلة للرؤية ان الخلاف بين العقلاء (١٨١ب/س) قديما وحديثا/موجود في ثبوت الاعراض وانتفائها. واشتغل المثبتون باقامة الدلائل على ذلك ولو كانت هي مرئية محسوسة لما جرى الخلاف فيها

(۱) الخوض: ب ج د س ق، الخوص: ف ن (۲) الدلائل: الدليل: ق (۲) هي: ا ج د س ف ق، هو: ن. فزعمت: د ف ا ن، وزعمت: ج (۱۲) بعض: د س ق، ... ف ن ج ا (۱۳) تجوز: ف ج ن ا، فكان يجوز: د. كان: د ف ن ا س ق، يكون: ج (۱٤) فتستحيل: ف، تستحيل: ا ج د س ق، مستحيل: ن (۱۰) ان الله: ف ن، انه: د ا س ق (۱۱) لكون: ج س ق د ف ن، بكون: ا للرؤية: الرؤية: ن. (۱۹) بين: ف د س ق ج ا، عن: ن



## أبو المعين النسفى

ولما اشتغل العقلاء بالمحاكة الى/دلائل العقول، بل فزعوا الى الحواس ونسبوا (١٢٩ ب/ق) المنكرين الى العناد وجحْد الضرورات والمكابرة للحواس، والحقوهم بالمتجاهلة من السوفسطائية. وحيث لم ينسبوهم الى ذلك وناظروهم واثبتوا ذلك بالدلائل العقلية / علم انها ليست بمرئية وان طريق ثبوت (١٣٠ب/ف) 5 العلم بها العقل لا الحس.

> ثم ان النظام من جملة المعتزلة لم يثبت عرضا الا الحركة فاما ماوراء الحركة من الموجودات كالالوان والطعوم والروائح فقد جعلها كلها أجساماً. وجعل الالوان مرئية لكونها اجساما عنده. وان لم تكن قائمة بالذات. ثم ناقض ولم يجوز رؤية الاصوات وان كانت اجساما.

- 10 فاما المتقدمون من اصحابنا رحمهم الله فقد اختلفوا فى جواز درك الاعراض بالحواس الأخر نحو الاصوات انها هل تدرك بحاسة السمع. فطرّد عبد الله بن سعيد القطان الكلام في كل ذلك. وقال لايجوز ادراك عرض ما بحاسة من الحواس. اذ لوادرك لما جرى الخلاف في ثبوتها بين ارباب الحواس السليمة.
- 15 وزعم ان المسموع / هو الذات الذى قام به الكلام والصوت لا الكلام (١٤٥أ/ج) والصوت فاما من سواه من اصحابنا الذين لايجوزون رؤية الاعراض فانهم يجوزون استدراكها بسائر الحواس الموضوعة لدرك كل نوع منها فلم يطرد اعتلالهم في اخراج الاعراض من ان تكون مرئية بجريان الخلاف في ثبوتها بين العقلاء. فاذًا التعويل على القائم / بالذات غير ممكن الا على (٩٩-/ن)



لوجود حد العرض فيها. فان الحركة التي هي عرض بالاجماع انما كانت عرضا لاستحالة قيامها بذاتها. وافتقارها الي محل

(٣) فهو: ج د ف ن س ق، وهو: ا (٨) القطان: د س ق، ــــ: ن ج ف ا (٩) ويجوز: ف ا ن ج، فيجوز: د س ق. ذلك: د ف ا ج، ـــ: ن (١١) لقيامها: د ف ق ن، بقيامها: س (١٢) يبنى: ف د ج ا س ق، يبقى: ن (١٣) بالذوات: د ا ج، بالذات: د ن س ق. عن: ف د ج ا س ق، على: ن.



### أبو المعين النسفى

واستحالة بقائها. اذ العرض هذا هو. فيفارق الاجسام لاستحالة قيامها بذاتها وافتقارها الى محل واستحالة بقائها وتفارق صفات الله تعالى لاستحالة بقائها. وهذا الحد بعينه موجود في الألوان. ثم هو وان كان يدعى بقائها الا انه يثبت بالدليل الذي يثبت استحالة بقاء سائر الاعراض. وهو ان الباقي 5 يكون باقيا ببقاء واستحالة قيام البقاء بما لايقوم بنفسه ثابتة بالبديهة فلم تكن الاعراض باقية على ما / نبين ذلك اذا انتهينا الى مسألة الاستطاعة (١٤٥- ١/ج) ان شاء الله تعالى. والالوان غير قائمة بذواتها فيستحيل قيام البقاء بها. فلم تكن باقية فكانت 10 اعراضا لا اجساما. ومع ذلك جوز النظام رؤيتها. دل ان الرؤية / تنفك (١٨٢ب/س) عن الجسم فبطل تعليقه الرؤية بالجسم. وكذا هو يقول باستحالة رؤية الاصوات وإن كانت عنده اجساما فاذن بطل تعليقه جواز الرؤية بالجسم طردا وعكسا. فاما مِن سوى النظام من قدماء المعتزلة الذين يسلمون أن الالوان والطعوم والاصوات اعراض، ويقولون انها مستحيلة الرؤية 15 ويعلقون الرؤية بالجسم، يقولون ان الجزء الذي لايتجزأ قائم بالذات وهو مستحيل الرؤية لخروجه من أن يكون جسما فيدل هذا على تعلق الرؤية . بالجسم وجودا وعدما. واصحابنا رحمهم الله يقولون ان الجسم هو المتركب من الجواهر. وعند رؤيته يرى كل جوهر وان لم يكن كل جوهر جسما. وهذا لان الجوهر (١–٢) بقائها … واستحالة بقائها: ف د ق ج س، واستحالة نقلها: ن، واستحالة بقائها: ا . بذاتها: د ف، بذواتها: ج (٤) یدعی: ج د ف ا س، لایدعی: ن (٦) یقوم بنفسه: ن د ج، قیام له بذاته: ف ا هامش ق. يقوم: س، بما لايبقي: ف (في الصلب) هامش ق ايضا (١٢) بطل: ج د س ق ف ن، ... ا (١٦) فیدل: ف د س ق ف ا، فدل: ج (١٨) رحمهم الله: د س ق، ... ن اج ف. ان الجسم: د ف ا س ن ق، كل جوهرين جسم لان الجسم: ج - 079 -



تبصرة الأدلة

لو لم يكن في نفسه مرئيا قبل انضمامه الى غيره لما صار مرئيا بالتركب وانضمامه الى غيره، لان جواز الرؤية واستحالتها مما يرجع الى الذات. (١٣١١/ف) والذات لاتتبدل بالتركب فلا يتبدل الحكم المتعلق بالذات. / وهذا لان المتبدل بالتركب هو الاحكام المتعلِقة بالمقادير والكميات فان ما ليس بطويل إذا أنضم إلى ما ليس بطويل يصيران جميعا طويلًا. وكذا المربع 5 والمثلث والمسدس وغير ذلك من الأشكال. فاما الاحكام المتعلقة بالذوات فلا تبدّل لها بالتركب لانعدام تبدل ذواتها عند التركب. اذ التركب ليس الا مجاورته غيره والشيء بمجاورته غيره (١٥٢) لايتبدل في نفسه بل يتبدل القدر. فكذا الاحكام المتعلقة / بالذات (١٤٠) لاتتبدل لانها تابعة للذات تبقى ببقائها وتزول / بزوالها / ولما كانت 10 (١٠٠أ/ن) الجواهر عند التركب مرئية دل انها عند التفرد مرئية وهي قائمة بالذات وليست بجسم. فكانت الرؤية دائرة مع القيام بالذات دون الجسم فيتعدى الى كل قائم بالذات. فمن اراد التعلق بهذه الطريقة ينبغي ان يسأل الخصم انه هل يرى رؤية الاعراض جائزة. فإن رآها مستحيلة الرؤية يكلمه على هذه الطريقة. وإن 15 قال ان بعض الاعراض مرئية فينبغى ان لايتمسك بهذه الطريقة لانه (١٤٦أ/ج) لايمكنه تمشيته الا / اذارأى / في استحالة ادراك الاعراض بالحواس كلها

(۱۸۳۴) مید الله بن سعید القطان.

(٥) بطویل: ف س ق ن ج ۱، طول: د. (٥) المربع: د ج ا ف ق س، المبربع: ن (٧) تبدل: د ف ق ن، متبدل: س (٩) القدر: ج د ف ن س ق، القدرة: ا (١٠) للذات: ا د ف ج س، بالذات: ن (١٢) فكانت: ف س د ج ا ق، وكانت: ن. دائرة: ق ا د ن، جائزة: ج. فيتعدى: ا ف ن ج، فيعدى: د س ق (١٥–١٦) وان قال ... بهذه الطريقة: د ف ق ن، ...: س (١٧) الاعراض بالحواس: ج س ا ق د ف. الاعراض: ن (١٨) القطان: ا، ... ف د ج ن س ق

- 07. -



أبو المعين النسفى فيتكلم بالمعقول الذى بيّنا فى استحالة رؤية الاعراض وادراكها بالحواس من وجود الخلاف فيها بين ارباب الحواس السليمة. فحينئذ يمكنه الكلام. فاما غير عبد الله من قدماء اصحابنا فانما كانوا يعلقون الرؤية بالقائم بالذات لمساعدة المعتزلة اياهم في القول / باستحالة رؤية الاعراض لاغير. (٤٠١٠/أ)

- 5 وكان الشيخ ابو منصور الماتريدى رحمه الله يرى الاصوب فى هذه المسألة ان يتمستك بالدلائل السمعيّة التى مر ذكرها. فاذا عجزت الخصوم عن الاعتراض عليها فزعمت ان الدلائل السمعية ان اوجبت الرؤية فالدلائل العقلية منعت القول بالرؤية فكانت الايات والاحاديث متشابهة يجب التوقف فيها.
  - 10 فيقال لهم لم قلتم ان الدلائل العقلية منعت القول بالرؤية؟ فاذا قالوا لان المرئى هو الجسم بدليل ان في الشاهد لايرى الا الجسم والله تعالى ليس بجسم. يطالبون بالدليل.

وقيل لهم لم قلتم ان الجسم يرى لانه جسم ويعارضون انها تعلقت بالاجسام لا لكونها اجساما بل لكونها قائمة بالذات فيعلل بها على طريق 15 المعارضة دفعا لكلام الخصوم لا لابتداء التعليل ليقع الدليل على الخصم

فيهدم حينئذ ما يقيم من الدلالة على تعلق الرؤية بالجسم على ما بيّنا. ولايحتاج الى اقامة الدليل على تعلقها بالقائم بالذات. فكان هذا اضيق على الخصم واحسم لمادّة شغبه.

(۱) في استجالة: ف ق ا س ن ج، باستحالة: د (۳) فانما: ج ا ق س، فانهم: ف د ن، (۷) فرعمت: د ا س ق، وزعمت: ق ن ج (۸) العقلية: ا ف ج س د ق، الفعلية: ن (۱۱) الشاهد: ف د ج ا س ق، الشعلية: ن (۱۱) الشاهد: ف د ج ا س ق، الشاهدة: ن (۱۳) قلتم: ا ق ن ج س ق، قلت: د. ان: د ف ن، بان: ج س ق. (۱۳) الجسم: د ف ن، الاجسام: س ق (۱۵) المعارضة: د ف ق ن، معارضة: س (۱۷) اضيق: ا س ف ج د ق، ضيق: ن، معارضة: ا ص



تبصرة الأدلة

فانه رحمه الله ذكر في كتاب المقالات في مسألة المائية فقال ثم الاصل (١٨٢ب/س) ان ما لايرى في الشاهد عرض يقوم بغيره. / والا فكل قائم بنفسه يرى فاذا كان الله تعالى قائما بذاته يرى، لا على الاعتلال بذلك ولكن على الدفع والمقابلة. اذ لم يرجع في الامر الي مايوجبه الدليل لكن رجع الي الوجود في الشاهد هذا لفظه رحمه الله. ومعناه ما بينا. 5 (١٩٥٣/د) وكذلك لو سلكت / هذه الطريقة مع المتأخرين منهم القائلين بجواز رؤية بعض الاعراض ايضا مع جواز رؤية الاجسام. (١١٢٢/ب) وقد بينا بالدليل / السمعي انه تعالى مرتى، فلِم توقفت في القول بها. (١٤١) فان زعم لمخالفة الدليل السمعي / الدليل العقلي قيل و لم قلت انه يخالف 10 الدليل العقلي. (١٤٦)ج) فاذا قال لان المرئى في الشاهد ما هو من هذه الاجناس / المخصوصة وهي الاجسام والالوان والاكوان. والله تعالى خارج من هذه الاجناس. يقال لهم لم قلتم ان تعلقها بهذه الاجناس تعلق الاحكام بالعلل دون كون هذه الاجناس من اوصاف الوجود؟ ويطالبون بالدليل. فما اقاموا من الدليل يهدم عليهم على ما أبين بعد هذا فيسهل حينئذ 15 الكلام. وتقلُّ مؤونة المجادلة وتخف. والله الموفق. وينبغى ان لايدعى ان العلة المطلقة للرؤية القيام بالذات ايضا. (١) كتاب: ف ج، ...: ان د (٤) الدفع: ف ا د س ق ج، الرفع: ن (٥) الوجود: وجود: س (٠) بيناه: ن (٦) كذلك: د س ق، كذا: ف ن (٨) فلم: ن د ج س ق، ولم: ف. (٨، قد: اب جق، قيل: دس ف. بينا: ف ج ان، ثبتنا: ب دس ق. في ا: دف ان ص ق، با: ج (۹) قیل: ف د ا س ج ق، قلت: ن. انه: ج ف ق، انها: س ن د ا (۱۱) لان: ف د ن اس ق، ان: ج (١٦) تقل: د ن اس ق، قل: ج . ثقل: ف . تخف: اس ق د ف ن، يحق: ج



وما ذكره الشيخ رحمه الله ذكر على طريقة المسامحة والمساهلة بل نطالب الخصوم باقامة الدلالة على ما جعلوه علة فحسب ولا نشتغل بادعاء شيء علة. فانهم هم المدعون ان العلة المطلقة لرؤية ما زعموا فلا معنى للاشتغال بمعارضة العلة بالعلة قبل العجز عن منع دليل الخصم وهدمه. 5 وانما يصار الى ذلك / عند العجز / عن ذلك. ولا عجز بحمد الله تعالى (١٠٠ب/ن) على ما نبيّن بعد هذا ان شاء الله تعالى. (١٨٤/٣٥) فمن اصغى الى هذه الوصية وتمسك بهذه الطريقة فقد كفى مؤونة الخصم واندفعت عنه معرّة مجادلتهم. ومن رام الخوض فى الدليل المعقول الذى واندفعت عنه معرّة مجادلتهم. ومن رام الخوض فى الدليل المعقول الذى الذى المتا خرين من اصحابنا رحمهم الله واراد الوقوف عليه (١٣١ب/ف) أن المتأخرين من اصحابنا رحمهم الله عند دعوى المتأخرين من المعتولة المتولة المحقوق الله التوفيق.

لها الوجود وان كل موجود رؤيته ممكنة جائزة. ودليل ذلك انا نرى الجواهر والالوان والاكوان وهى الحركة / والسكون (١٠٥أ/أ) 15 والقرب والبعد والاجتماع والافتراق. وقد وافقنا الجبائى على ان هذه

15 والقرب والبعد والاجتماع والافتراق. وقد وافقنا الجبالى على آن هده الاجناس الثلاثة مرئية. وابنه ابوهاشم والقنا على رؤية الا لوان وخالفنا في رؤية الاكوان. والنظام وافقنا على رؤية الالوان غير انه ادعى انها اجسام.

(۱) ذكر: دج اس ق، ذكره: فن ، ۲۰ فكر ... : ج (۰) نطالب: قس ف دج ا، نطالب: ن. (۲) جعلوه علة: س ف ج دق، جعلته عليه: ن، جعلته علة: ا (٤) بالعلة: ف ج س دق ن، عن ذلك: ۱. قبل العجز الى ذلك: ج د ف ن س ق، ...: ا (٦) معلى ما نبين: تكرر في د، قبل «بحمد الله». عند العجز: ج س د ف ق ن، ...: ۱. ولاعجز بحمد الله تعالى ... : س (٩- ١٠) واراد الوقوف ... التوفيق ... رحمهم الله (نصرهم الله: س): س ج د ف ن ق، ...: ا (٢) انا: ۱ ج د س ق ف، ان: ن. والاكوان: ف ن س ق، ...: د ج



تبصرة الأدلة

وقد اقمنا الدلائل على كونها أعراضا فاجماع هؤلاء اغنانا عن اقامة الدليل على رؤية بعض الاعراض وكونها جائزة الرؤية. ثم الدليل مع هذا على رؤية الاعراض التمييز بالبصر بين الاسود والابيض وبين المجتمعين والمفترقين من غير قيام السواد والبياض والاجتماع والافتراق بالة الرؤية وهي البصر. (١٥٣) ولم نعرف كون / الجواهر مرئية الابالتمييز بالبصر بين اجناسها وحصول 5 العلم بوجودها. وهذا المعنى بعينه في حق الأكوان والألوان موجود، (١٤٧/ج) فكانت مرئية ولو لم تكن مرئية / لعرف بالرؤية وجود الجواهز، ولكان لايوقف على كونه متحركا او ساكنا او مجتمعا او مفترقا كما لايوقف (١٨٤ب/س) على الطعوم بمجرد الرؤية لانعدام تعلقها بالطعوم / على ما اجرى الله تعالى العادة. وإن كانت مرئية عندنا لكونها موجودة على ما نبين بعد 10 (١٤١) (١٤) هذا ان شاء الله تعالى. / والدليل على ان الجواهر مرئية موافقة جميع المعتزلة ايانا على ذلك فيغنينا الاجماع عن اقامة البرهان على ذلك. ثم الدليل على ذلك حصول التمييزبين اجناس الجواهر بالرؤية كحصوله بين انواع الالوان. ثم يقال لهذا الذي لا يجوّز رؤية الجواهر و لم يجوز الا رؤية الألوان بم عرفت ان الالوان مرئية؟ فان قال بالتمييز بين انواعها بالرؤية فكذا يلزم 15 في الجواهر والأكوان والطول والقصر والحركة والسكون وغير ذلك. وبعين هذا يطالب النظام فيقال له: لم قلت أن الألوان مرئية؟

(۱) اقمنا: ف د ج ا، اقمت: ن. فاجماع: ج د ف ن س ق، فاجتماع: ۱ (۰) اقامة: ف د ج ۱ س، ـــ: ن (٤) وهي: ف س د ق ، وهو: ن ج ۱ (٢) الالوان: ج د ف ن ق س ـــ: ۱. (۷) لو: ف د ج س ا ق، ـــ: ن. لعرف: ا ج د ف س ق، يعرف: ن (۱۰) لكونها: ا ف س د ج، لكونه: ن (۱۳) بالرؤية: ج ق د ف ن س، ـــ: ۱ (۱٤) الالوان: ا ف س ق ن ج، الحيوان: د (۱۱) الاكوان: د ج س ف ق، الالوان: ۱ ن



أبو المعين النسفى

فلا يمكن الا ان يتعلق بالتمييز بين انواعها فيلزم رؤية الحركة والسكون. وكذا ابوهاشم يطالب بالعلة التى لاجلها جعل الالوان مرئية ثم يطالب بالتفرقة بينها وبين الاكوان ويسوّى بينها وبينها بعين تلك العلة. واذا ثبتت رؤية الجواهر والالوان والاكوان،

- 5 فنقول: لا بد من سبر الاوصاف لتتبين العلة الجوزة للرؤية من الاوصاف الاتفاقية المقترنة بها المسماة عند المتكلمين اوصاف الوجود. ثم نعدًى الرؤية بتلك العلة من الشاهد الى الغائب اذ التعدية من الشاهد الى الغائب، تكون باوصاف العلة دون اوصاف الوجود. والفرق بين اوصاف العلة وبين اوصاف الوجود قد مر في مسألة الصفات فنشتغل
- 10 بسبر الاوصاف لنتبين وصف العلة من اوصاف الوجود. /فنقول وبالله التوفيق: لايخلو المرئى في الشاهد من ان يكون مرئيا لكونه (١٨٥أ/س) جسما او لكونه عرضا او لكونه لونا او لكونه ملونا او لكونه قائما بالذات اولكونه كونا او لكونه متكونا او لكونه معلوما او لكونه مذكورا او لكونه محدثا او لكونه موصوفا او لكونه باقيا او لكونه موجودا.
- 15 ولاجائز ان يرى لكونه جسما لانا اقمنا / الدلالة على رؤية اللون (١٠١أ/ن)

(۱) فلا: دج اس ق، ولا: ف ن، يمكنه: د اس ق، يمكن : ف ج ن، الا ان: ف ن اج س ق، ان لا: د (۳) الاكوان: د اس ف ق الالوان: ن ج، (٤) الالوان والاكوان: ف ا دج س ق، الاكوان والالوان: ن (٥) سبر: ف دج س ق، سبره : ن (٦) نعدى: ف دج اس ق، نؤدي: ن (٨) العلة ... الوجود: ا ف ج، الوجود ... العلة: ق ن د س'(٩) ــ بين: د، ــ: ا ف ن ج (٠) الصفات: س د ف ا ق ن، الاوصاف الصفات: ج (١٢) ملونا: ا ف ج ن س ق، مكونا: د (٠) ٢... ٣.. او: ج د ف ن س ق، و: ا (١٣) او لكونه معلوما: تأخر في: ج الى ما بعد: موجودا (١٥) لانا: ا د ف س ق، لان: ن، لا: ج. رؤية: ا ف د ج س ق، ... ن



تبصرة الأدلة والكون وهما ليسا بجسمين. ولا جائز أن يرى لكونه عرضا لقيام الدلالة على كون الجسم مرئيا وليس هو بعرض، على ان عند الخصوم تستحيل (١٤٧ب/ج) رؤية كثير من الاعراض، فبطل ذلك / طردا وعكسا. وعند اوائلهم (١٥٧أ/د) تستحيل رؤية كلها. ولاجائز أن يرى لكونه لونا/لانا رأينا ما ليس بلون وهو الجوهر والكون على ما اثبتنا ذلك بالدليل وساعدنا على ذلك الجبائي. 5 (١٠٥) /ولاجائز أن يرى لكونه ملونا او متلونا لقيام الدلالة على رؤية الالوان والاكوان. وليست هي بمتلونة لاستحالة قيام اللون بها ولاجائز أن يرى بكونه قائما بالذات او بكونه موصوفا. لان الخصوم لو علقوا الرؤية بكونه قائما بالذات او بكونه موصوفا. فقد سلمت لنا المسألة وامكنت التعدية الى الغائب. ثم انا بينا ان اللون والكون مرئيان وليسا بقائمين بذواتيهما ولا بموصوفين 10 (١٤٣أ/ق) بصفة تقوم بهما. ولا جائز / أن يرى لكونه متكونا لان المتكون ان (١٣٢أ/ف) اريد به الموجود / فهو ما ندعيه وان اريد به ماقام به عرض يسمى كونا فهو فاسد. لان اللون والكون مرئيان. وكذا لو خلق الله تعالى في ابتداء خلقه العالم جوهرا واحدا لكان مرئيا

(۱۸۰۰/س) على ما قررنا قبل هذا من وجوب كون الجزء الذى / لايتجزأ مرئيا، 15 ولم يكن متكوّنا حينئذ. ولا جائز أن يرى لكونه معلوما او مذكورا لان المعدوم معلوم ومذكور وليس بمرئى على ان الخصوم لوادعوا ان الشاهد يرى لكونه معلوما او مذكورا للزمتهم التعدية لكونه تعالى معلوما مذكورا. ولاجائز أن يرى لكونه محدثا لان من المحدثات عندهم ما تستحيل رؤيته. 20 (٢) تستحيل: اف دج س ق، ــ: ن (٨) ١- بكونه: دج س ق، لكونه: ف ــ: ن ١: بكونه: ا جد س ق ن، لكونه: ف (١٠) بلواتيما: س ف، بذاتيما: ق، للواتيما: د (١١) بهما: د م ن س ق، ين تكونه: حد ف ن، اراد: ا (٤١) لكان: كان: ف. (٥٠) قبل: ف م ن س ق، وقبل: د



أبو المعين النسفى لان عند اوائلهم ما سوى الجسم من الموجودات مستحيل الرؤية وهي محدثة. وعند الجبائي ما وراء الألوان والأكوان من الأعراض تستحيل رؤيتها، وان كانت محدثة. وكذا الحكم عند ابي هاشم فيما وراء الا لوان من الاعراض. وكذا عند النظام الحركات والاصوات تستحيل رؤيتها 5 وهي محدثة على أن الجواهر ترى في حالة البقاء وهي في حالة البقاء ليست بمحدثة حقيقة. اذ المحدث ما يتعلق به الاحداث وهو يتعلق بها في أول احوال وجودها لا في حالة البقاء الا عند النظام خاصة. وهو فاسد لاستحالة تعلق الاحداث بموجود انقضي أوان حدوثه اذ احداث الموجود وايجاده محال. 10 ولاجائز أن يرى لكونه باقيا لانها لو تعلقت بالباقي ثبت ما ادعيناه وامكنت التعدية الى الغائب لان الله تعالى باق على انا اثبتنا بالدليل رؤية الالوان والاكوان وهي اعراض ويستحيل بقاؤها عندنا. فان ادّعت المعتزلة بقائها ننقل الكلام الى تلك المسألة على انها عند النظام / الاصوات باقية وتستحيل رؤيتها عنده. واجاز الجبائي بقاء الحرارة (١٤٨أ/ج) 15 والبرودة والرطوبة واليبوسة والحياة والقدرة والعجز والعلم والاعتقاد والكلام. وليست هذه الأشياء / بمرئية عنده. (٤) (١٥٤) وكذا ابنه يقول ببقاء جميع الاعراض التي اجاز ابوه بقائها الا الكلام خاصة. ولاتجوز رؤية شيء منها على ان كل جنس يرى عندهم / يكون (١٨٦أ/س) جائز الرؤية في اول احوال وجوده بلا خلاف بين العقلاء فضلا عن 20 المتكلمين لان ما تستحيل رؤيته لذاته لايختلف باختلاف الازمنة. وهي في تلك الحالة ليست بموصوفة بالبقاء الا عند عبّاد والكرامية (٢) تستحيل: جـ س ق ن، مستحيل: ف (٣-ـــ٤) وان كانت .... عند النظام: د ف ق ن، ــــ: س. وكذا عند: تكرر في: ا (٩) بموجود: ف ا د ن س ق، موجود: ج (٩) وايجاده: ا ف د س ج ق، ایجاد: ن (۲۱) في: ج د ف ن س ق، ـــ: ا. \_ 077 \_



### تبصرة الأدلة

وهو فاسد لصخة قول القائل وجد، ولم يبق عند جميع اهل اللسان. وإذا اندفعت هذه الوجوه تبين أن جواز الرؤية كان متعلقا بالوجود. والله تعالى موجود، فكان جائز الرؤية ثم عرفنا ثبوت الرؤية للمسلمين في دار (١٠١) الكرامة بما مر من الدلائل / السمعية. (١٤٣-) فان قيل/رؤية شيء من الاعراض غير مسلم من اوائلنا. فلم قلتم ذلك قولكم 5 ان التمييز يقع بالبصر بين الساكن والمتحرك والمجتمع والمفترق والاسود والابيض كما يقع بين جنس جوهر وجنس آخر نقول بهذا لايتبين ان السواد والبياض مرئيان. (١،٠٦) وكذا الحركة والسكون / والاجتماع والافتراق. بل المرئى هو المتحرك والساكن والاسود والابيض والمجتمع والمفترق لاهذه الاعراض. بدليل ان نفاة الاعراض ينكرون وجودها مع انهم ارباب الحواس السليمة على ما 10 مرّ غير ان المتحرك اذا رؤى عرف وجود الحركة بالدليل. وكذا السواد والبياض. هذا كما نقول ان التمييز يقع بحاسة اللمس بين الحار والبارد والخشن والاملس والصلب والرخو على حسب ما يقع بين الاسود والابيض بحاسة البصر. ومع ذلك اجمع العقلاء على ان الحرارة والبرودة والملاسة والخشونة والصلابة والرخاوة ليست بممسوسة فكذا البياض والسواد 15 (١٨٦ب/س) والحركة والسكون. قيل لهم لاوجه الى هذا المنع / فان شيئا ما مرئى في الشاهد لامحالة. لاينكر ذلك الا من كابر حسّه ولم يعرف كونه مرئيا الا بتمييزه بحاسة البصريينه وبين غيره من غير أن يحل الآلة منه شيء. (١٤٨ب/ج) فان الجسم لما كان يرى لم يحلّ من معنى / الجسمية في العين شيىء.

(۷) یتبین: ف د ن ا س ف، نبین: ج (۱۰) بممسوسة: ا د س ف ق ن، بملموسة: ج. فكذا: د ا س ف ق ، وكذا: ج ن. ( م ) البیاض والسواد: د س ف ق ن، السواد والبیاض: ا ج (۱۷) ذلك: ا ج د س ف ق، ....: ن ( م ) حسه: ا ج س ف ق ن، ....: د (۱۹) يحل: د س ف ق، يخل: ن. من: ا ج د س ف ق، عن: ن



(١) به ٦ لا من في له عن ( ) بلك. ٢ ج من ت ت ت ن و بلك. ٢ ( ) أبيكن والسواد ب د من ف ق، السواد والبياض: ن ( ) فكانت: ١ د من ف ق ن، و كانت: ج ( ) الجسم الملموس: ثم ما وراء ذلك ... لاجلها: ١ د من ف ق ن، لان معرفة محلها: ج (٥) بقيام: د ف ق ن، لقيام: ١ ج س (٥) ٢ ــ اللمس: ج د س ف ق ، المس: ١ ن (٥) اللمس: ج د س ف ق، المس: ١ ن (٧) الملاسه: ١ ج د س ف ق، الملامسة: ن (٨) امرارها: ج د س ف ق ن، امرارهما: ا،المرور: (٢) الملاسه: ١ ج د س ف ق، الملامسة: ن (٨) امرارها: ج د س ف ق ن، امرارهما: ا،المرور: المور: ن فقط (١١) لقيامها: ف ن ج ق، بقيامها: د س. اللمس: ف د ج ق س، المس: ن ا (٢) حلولهما ... باتصالهما: ١ س ف ق، حلولها ... اتصالهما: خ د ن (٢) فيثبت: ١ د س ف ن ق، فثبت: ج (١٣) بقيامهما... بحلولهما: س ف، بقيامها ... بحلولها: ١ ن، بقيامها ... بحلولهما : ج د ق (١٢) فيه: ا ف ن ج س ق، ـــ: د (٤) يعرف الجواهر ... في الرائى: ج د س ف ق ن، ... يا



تبصرة الأدلة اذ الوقوف على صفة في الغير لن يكون الابدخولها تحت الحس. فاما ما يقوم بذات الانسان فيمكنه ان يعرفه بالضرورة فما قام به من الحرارة والبرودة (١٤٣أ/ن) وغيرهما عرفه بالضرورة وعرف لضرورة / قيامها به قيامها بالمحل الممسوس من غير حصول المس لهذه المعاني. فاما في المرئى فذلك وقوف على معنى في الغير ابتداء بالحس. وما يزعمون 5 من انكار نفاة الاعراض. يبطل بالاصوات عندكم. فان الصوت مسموع. ومع ذلك ينكرون. فان قالوا انما ينكرون في الاصوات كونها اغيارا للذوات ومعاني وراءها لاوجودها به وكونها اغيارا للذات ومعانى وراءها لاوجودها ام هي راجعة الى الذات كصفة الوجود مما لايمكن معرفته بالحس فلم يكن 10 الخلاف في الحقيقة فيما يحس به بل فيما لايحس. قلنا وهذا هو بعينه الجواب في الألوان والأكوان ان انفسها داخلة تحت الحس مرئية به ولاخلاف في ثبوتها. انما الخلاف في كونها معاني وراء (١٨٧ب/س) الذات. وذلك / مما لايمكن معرفته بالحسّ. فان قالوا لاوجه / الى ادعاء (١٠٢أ/ن) رؤية الأكوان. فان راكب السفينة لايري تحركها ولايحس ذلك. ولو 15 كانت مرئية لرآها الراكب. وهو شبهة ابي هاشم. قلنا بمثل هذه الشبهة ينكر السوفسطائية رؤية الاجسام. فانهم (١) في الغير: د ف ق ن، من الغيرين: س . (١) يكون: اج س ف ن، يعرف: د ق (٣) عرفه: ف، عرف: ن اد ج، عرفت : ا. غيرهما: ج د س ف ن ق، غيره مما: ا (٣) لضرورة: بضرورة: س (٤) المسوس: ج س دُف ن ق، المسوس: ا (٠) لهذه: ج د س ف ق ن، بهذه: ا (٥) بالحس ....: س (٨) كونها: س ن ج د ف، لكونها: ١ (٩) به: س فقط. لاجودها: ف ن ق، ...: د ج

ا س (۹) ام: ا ف ج د ق، امر: ن س. للذات: ا س ف ق ن، للذوات: د ج(۱۱) به: د ف ن ـــ: ج ا س ق (۱۳) به: ن د س ق، بها: ج ف، ـــ: ا (۱٤) الى: ا س ف ن د ق، لا: ج (۱٦) شبهة: ف ج د س ق، شبه: ن (۱۷) قلنا: ا د س ق ف ن، وقلنا: ج



## أبو المعين النسفى

/ يزعمون أن مَن في البرّ يري السراب وغيره لايرى ممن كان بقرب (١١٤٩/ج) من السراب ولم يوجب ذلك قدحا في رؤية الاجسام. فكذا ما الزمت على ان اللون عندك مرئى ولو ان سهما صبغ باصباغ مختلفة ثم رُمِي او فَلْكَةِ مغزل او عنبة تصبغ بأصباغ / مختلفة. ثم يدار لايرى الا لون (١٠٦-١٠/أ) واحد. وما وراء هذا الواحد لايرى وان كان في حال رمي السهم - 5 ودوران المغزل موجودا. فكذا حركة السفينة، بل اولي لان تلك الالوان لايقف عليها ولا يعرفها في تلك الحالة احد من الناس وحركة السفينة يقف عليها غير راكها. وكذا راكبها لونظر الى الماء رأى حركة السفينة ثم ذلك لم 10 يوجب استحالة رؤية الالوان. فكذا ما الزمت على ان الاكوان وان لم تتعلق/ (٥٥ إب/د) بها الرؤية في الشاهد لايبطل ذلك اعتلالنا / بالوجود. (۱۸۸ أ/س) لان الالوان مرئية بلاخلاف بيننا وبين ابي هاشم. ولا وصف بجمع الالوان والجواهر يمكن تعليق الرؤية به الا الوجود على ما سبق تقريره. فاذًا هذا سؤال لايجدى التعلق به نفعا للخصوم. فان قالوا رؤية الجواهر

15 والاكوان والالوان. وان ثبتت في الشاهد غير أن ماوراء الالوان وهو الجواهر والاكوان ليس بمختص بالوقوف عليه بالرؤية

(۱) في: ج ف ق س د، ...: ن ا. ممن: ن د ف ج، ممن قد : ا (۲) الزمت: ج د ف ن س ق، لزمت: ا. فكذا: ا س ق ف د ن، وكذا: ج (۳) ان اللون عندك: د ف ق ن، اللون عند كم: س (٤) عنبة: دس (منقوطتان) (مشكولتان ومنقوطتان) ق نسخ هامش، عينه: ا ق فى الصلب، غير: ج (٥) وما: ا ف س ن ق د، ما: ج (٥) لون واحد: ا د ج ف ق س، لونا واحدا: ن (٦) موجودا: ا س ق ف ن، ...: ج (٩) نظر: د س ف ق، رأى: ن (١٠) الزمت: ن ج د ف، لزمت: ا . فكذا: ا ف د ن، وكذا: ج (١١) اعتلالنا: ا د س ق ف ج، اعلالنا: ن (١٢) ف، مانوى: س د ف ج، بجميع: ن (١٣) على: ا ف ن د س ق، ...: ج (١٥) ماوراء: د ف ق ن، ماسوى: س



بل قد يمكن ادراك ذلك بما وراء البصر وهو المس. فان الاعمى يعرف وجود الجسم وحركته وسكونه واجتماع الجسمين وافتراقهما بالمس كما يعرف ذلك البصير بالبصر. فإما اللون فهو لايوقف عليه الا بحاسة البصر. ولهذا لايعرف الاعمى لون الجسم بالمس. فكان اللون هو المختص بالادراك بحاسة البصر، على معنى انه لايدرك بشيء من الحواس الا بالبصر. 5 (١٤٣)) فلو كان الباري / جل وعلا مرئيا مع انه ليس بمسموع ولا ممسوس ولامذوق ولامشمتوم لكان ادراكه مختصًّا بالرؤية، فكان لونا اذ هذا من خاصية اللون. وحيك يستحيل ان يكون الله تعالى من جنس الألوان استحال ان يكون مختصا بالادراك بالبصر فبعد ذلك اما ان يقال انه مسموع كما انه مبصر او مذوق او مشموم وذا محال. واما ان يمتنع عليه 10 (١٨٨ب/س) الرؤية، قيل لهم هذا / كله تمويه او جهل بمذاهب الخصوم وبالحقائق. اما الجهل بمذاهب الخصوم فان عبد الله بن سعيد القطان وابا الحسن (١٣٣١) الاشعري كانا يقولان / ان ذات الباري تعالى يجوز ان يُسمع كما يجوز ان يُرى فلم يكن عندهما الذات مختصا بالرؤية فبطل هذا الكلام. (١٤٩)ج) ثم عند الاشعري اللون / يجوز ان يسمع ايضا فلم يكن للون اختصاص 15 بالرؤية. ولا لذات الباري جل وعلا. ثم استواء ذات الباري واللون في ان كل واحد منهما يجوزان يسمع ويرى ولا يوجب ان يكون الباري جل وعلا لونا لان كل واحد منهما اعنى الرؤيةوالسمع يتعلق بكل موجود فيتعلق بالمتضادات والمختلفات.

(۳-٤) كما يعرف ... الجسم بالمس: اف دج س ، ... ن (٥) الا: ا س ق ف د ن، ولا : ج (٤) فكان: ا س ف ق د ن، وكان: ج (١١) بالحقائق: ا، وبالحقائق: ن د س ق ف ج، (١٢) القطان: د، ...: ا ج ف ن س ق (١٥) للون اختصاص: د ف ق ن، اللون اختصاصا: س (١٦) ولا: د ف ق ن، لا: س (١٧) ولا يوجب: د، لايوجب ج س ف ق ن (١٧-١٨) يجوزان ... منهما: ن د ف ج س ق، ...: ا (١٩) فيتعلق: ا ج د س ق ن، ويتعلق: ف



# أبو المعين النسفى ولا يوجب التشابه والاستواء بينهما. فكذا هذا. واما الجهل بالحقائق فلانهم زعموا ان اللون لايدرك الا بالبصر والحركة والسكون والاجتماع والافتراق يدرك بالمس كما يدرك بالبصر. وهذا جهل منهم. وذلك انا نقول لهم ايش تعنون بقولكم ان اللون لايدرك الا بالبصر اتعنون انه لايعلم البتة الا بالحس فيرى ليعلم ولا طريق للعلم به سواه. 5 ثم يقال لهم ايش تعنون بقولكم ان الحركة والسكون والاجتماع والافتراق يدرك بالمس؟ اتعنون انها تحس فتكون ممسوسة اوانها عند مس الجسم يعلم من غير ان تكون ممسوسة. فان / عنيتم انها / تمس فتكون ممسوسة (١٨٩أ/س) كما تكون مرئية / فهذا باطل. اذ غير الجسم لايمس لاستحالة قيام (١٠٢-/ن) 10 المماسة بالاعراض ولابد في المس من قيام المماسة بكل واحد من (١٥٦أ/د) المتماسين. وان قالوا لاتصير ممسوسة ولكنها تصير معلومة بالحس بمس . الجسم الذي هو محلها. قلنا ما لايدخل تحت الحس لايصير معلوما بالحس بل يصير معلوما بالعقل بواسطة الحس فكان العلم الحاصل بالاجتماع والافتراق والحركة والسكون بالعقل بواسطة الحس اذلم تصر هذه الاشياء ممسوسة كالعلم 15 بالحرارة والبرودة والملاسة / والخشونة والصلابة والرخاوة. وعند الرؤية (١٠٧أ/أ) تصير هذه الاشياء اعنى الحركة والسكون والاجتماع والافتراق مرئية على ما قررنا. ثم بالوقوف على هذه الجملة الحقيقية يقال لهم ان عنيتم ان اللون لايدرك الا بالبصر اي لايحس بشيء من الحواس الأخر فكذا الحكم في الحركة (۱) فكذا: د س ف ق ن، وكذا: ا ج (۲) زعموا: د ف ق ن، يزعمون: س (۳) بالبصر: د ا ج س ق ف، بالنص: ن (٥) فيرى: ا ف ج د س ق، ويرى: ن (٦) والاجتماع: ا س ق ج ف ن، في الاجتاع: د (١٠) في: ا ف س ق ن، من: د (١٣) لايدخل: د ف ق ن، يدخل: س (١٥) وعند: ا د س ق ف ن، عند: ج (١٩) الا: د ف ق ن، ...: س. فكذا: ا ج س ف ق، وهكذا: د، فهكذا: ف.



(١٤٤أ/ق) والسكون والاجتماع والافتراق على ما قررنا. فاذا لا / اختصاص للون. وان عنيتم انه لاطريقة لمعرفته الا الرؤية.والحركة والسكون والاجتماع والافتراق لمعرفتها طريق اخر سوى الرؤية.

قلنا وذات الله تعالى يعرف بالعقل بواسطة مشاهدة الايات الدالة عليه فان لم يجب لكون الاكوان وهي الحركة والسكون والاجتماع والافتراق 5 مرئية ان تكون لونا لما انها تعرف بطريق اخر في الجملة سوى الحس. فلا يجب كون الباري جل وعلا لونا وان كان مرئيا. لانه يعلم بطريق فلا يجب كون الباري جل وعلا لونا وان كان مرئيا. لانه يعلم بطريق اخر سوى الرؤية لوجب كون الاكوان الوانا لكونها مرئية. وإن كان

(١٨٩ب/س) لمعرفِتها طريق اخر والقول به خروج عن المعارف / فكذا هذا. 10

ثم نقول انا ثبتنا بالدليل ان كون الذات مرئيا حكم كونه موجودا والباري موجود فكان مرئيا. واللون موجود فكان كونه مرئيا حكما لكونه موجودا فكان مرئيا لكونه موجودا لا لكونه لونا. فدل كونه مرئيا على مطلق الوجود. اذ الحكم يدل على علته لا على موجود مقيد. فلا دلالة فى كونه مرئياً الا على مطلق الوجود: فلو كان لونا لكان، لا لانه 15 مرئى، بل لانه لايدرك بالحواس الأخر. فيكون كونه لونا حكما لكونه غير مدرك بالحواس الابع الاخر سوى البصر.

(۱) على ما قررنا: د س ق، ...: ا ج ف ن (۱) للون: ا د ف ن، باللون: ج (٥) لكون: ن س ق د ا ف، كون: ج (٩) لكون: ن س ق د ا ف، كون: ج (٩) سوى الرؤية ... طريق آخر: د س ف ن، ... ق (.) لكونها: د ف ن، لكونه: س (۱۱) ثبتنا:ف ق س ا، بينا، ن ج (٢) بالدليل: س ج ا ف ق ن، بالدلائل: د (۱۲) اللون: ا ف س ق، الكون: د (۲۱–۱۳) حكما لكونه موجودا... كونه مرئيا: ا د ف ق ن، بناء: ج (۱۳) فكان مرئيا لكونه موجودا ...: س (۱۳) كونه: س (۱۲) اللون: ا ف س ق، الكون؛ د (۲) بنا، ن ج مرئيا لكونه موجودا ...: ما مرئيا لكونه موجودا... مو ف ن، بناء: د ف ق ن، بناء: ج (۱۳) فكان مرئيا لكونه موجودا ...: س (۱۳) من ق ن، عليه: س (۱۳) للخر: د ج مرئيا: د ق ن، الله من ق ن، عليه: س (۱۲) اللون: ا ف س ق ن، عليه: س (۱۲) اللون: د ج س ف د ق، الله مرئيا: د خ ق ن، بناء: ج (۱۳) مرئيا لكونه موجودا ...: س ف د ق ن، عليه: س (۱۳) اللون: د ج س ف د ق ن، عليه: س (۱۳) اللون: د خ ق ن، عليه: س (۱۳) اللون: د ج س ف د ق ن، عليه: س (۱۳) اللون: د ج س ف د ق ن، عليه: د ف ق ن، عليه: س (۱۳) اللون: د ج مرئيا: د ج مرئيا: ا د ف ق ن، بناء: ج (۱۳) فكان مرئيا لكونه موجودا ...



أبو المعين النسفى وهذا فاسد. لأن هذا تعليق الحكم وهو كونه لونا بالعدم. وهو كونه غير مدرك بتلك الحواس. وذا باطل. ولانه يقتضى ان تكون العلوم والقُدر والارادات كلها الوانا لانها لاتدرك بشيء من الحواس الاربع فكانت مساوية لها في علة كونها الوانا، وهي 5 كونها غير مدركة بالحواس الاربع. فكانت مساوية لها في الحكم. وهذا بِاطلٍ. ولأنا ثبتنا بالدَّليل أن كونه جائز الرؤية من حكم الوجود وهو موجود / ثبتنا بالدليل ان الذوق والشم واللمس والسمع مستحيل (١٥٦/د) على ذاته وثبتنا بالدليل انه ليس بلون. فكان من مقتضى مجموع هذه الدلائل ان اللون ليس ما يختص اداراكه 10 بالرؤية لقيام الدليل على ذات مختص بكونه مرئيا وليس بلون. والله الموفق. فان قالوا تعليق جواز الرؤية بالوجود فاسد. فان كثيرا من الموجودات لأتتعلق بها الرؤية كالقدر والارادات والعلوم والاعتقادات والفكر والطعوم والروائح. / فاذا كل مرئى وان كان موجودا فكل موجود ليس (١٣٣ب/ف) 15 بمرثى فوقع الانفكاك بين الوجود والرؤية. قلنا التعليل وقع لجواز الرؤية لاللوجوب وهذه الاشياء جائزة الرؤية بالدليل الذي تقدم ذكره. فاما وجوب / الرؤية فانه يكون بتخليق (١٩٠أ/س) (٤\_٥) في علة كونها ... مساوية لها: ف د س ق ن، ـــ: ا (٦) لانا ثبتنا ... (بالدلائل: ف) ... وثبتنا: ا س ف، لانا بينا بالدليل ان كونه (كون: د ق) جائز الرؤية من حكم الوجود وهو موجود وبينا: ج د ق، لاثبتنا: ٰن (٨) بلون: ا س ق ف نج ، بكون: د (٩) يختص: ا ف س ن ج ق، يحس : د (١٠) مختص: ا ف نج ، يحس: د . يختص: ق س (١٠) وليس: ا ف س ج ق ن، لیس: د (۱۲) فان: ا ف ن، وان: د س ق (۱٤) موجودا: ج ا ف ن س ق، مرئیا: د (۱۲) للوجوب: ف ن س د ق، للوجوْد: ا ج (١٧) الذي: ا س ق د ج، ــً: ن. بالدليل: ف ن ج س ق،. الدليل: ١. 



تبصرة الأدلة الله تعالى الرؤية في آلة الرؤية فاذا خلق الرؤية للشىء يرى ذلك. وان لم يخلق الرؤية وخلق ضدها لايرى ولم يخرج الشىء من ان (٤٤١-/ق) يكون مرئيا. هذا كما ان الله تعالى لو خلق للانسان العلم / بشىء من (٢٠١/٢) يكون مرئيا. هذا كما ان الله تعالى لو خلق للانسان العلم / بشىء من (٢٠١/٢) بجهولا فلم يخرج من / ان يكون العلم به ممكنا فكذا هذا. فان قالوا هذا الكلام في غاية الفساد. فان وجود المرئى وارتفاع السواتر بينه وبين الة الرؤية بدون الرؤية لايتصور. قلنا لم قلتم ذلك؟ فان قالوا لو جاز هذا لبطلت المعارف وصحت السوفسطائية. فان على قَوْد كلامكم هذا يجوز ان يكون ههنا بحضرتنا فيلَة عظام ترقص ونيران هائلة مارّة. ولم تُخلق فينا الرؤية والسمع. فلم نقف على ذلك. وركوب مثل هذا وتجويزه خروج عن المعقول، وادعاء ما يعرف كذبه ضرورة وتمسك بالسوفسطائية.

قلنا شيء مما ذكرت ليس بلازم. فان الرؤية لما كانت معنى في الالة يخلقه الله تعالى عند فتح الانسان العين، لامحالة بلاخلاف بيننا وبين المعتزلة 15

(٣) هذا كما: س ق د ف ا، كما: ن ج (٤) ولو: ا س ق ف د ن، وان: ج (٥) من: ن د س ق ف ج، ...: ا. و لم: ف ن، فلم: د س ق (٢) الفساد: ا ف ج ن س، العناد: ق د (٧) آلة الرؤية: ق ا د س ف، المرئي: ج (٧) قلتم: ا ف ج س د ق، قلت: ن (٨) قود: ا ف د س ق، قوى: ن، قول: ج (٩) هاهنا: ن ف د ج س ق، هنا: ا (١١) فينا: ن د ف ا س ق، فيها: ج. الرؤية: د س ف ق، الرؤيا: ن (١٢) ادعاء: س ف ق د ج ، اذا: ا . ضرورة: ق ن د س ف، ضرورية: ا . مثل: ج س ق، ...: د ف ا ن (١٤) مما ذكرت: ا ف د ج س ق، من ذلك: ن (٠) يخلقه: ا د ج س ف ق، يخلق: ن



## أبو المعين النسفى

سوى ابى هاشم. فانه انكر كون الرؤية وسائر الادراكات معاني. ونحن نستدل على ثبوتها عليه بمثل ما نستدل به على ثبوت جميع الاعراص ولم يحصل لابى هاشم بهذا المنع سوى ابطال طرق اثبات الاعراض على نفسه. فاذا كانت الرؤية ثابتة معنى في العين بتخليق الله تعالى عرف ذلك و بالاجماع من كل. وبالدليل الذى يلجىء اباهاشم الى الاعتراف به. والله تعالى يخلق ما يخلق باختياره. فمن الجائز ان لايخلق الرؤية / في عين انسان (١٩٠٠/س) فلا يرى. وان لم يكن بينه وبين المرئى حجاب، لانعدام الرؤية / هذا (١٥٩/د) كما لم يخلق في حال تحقق السواتر والحجُب.

> وهناك انعدام الرؤية بان لم يخلق الله تعالى الرؤية فى الآلة وخلق ضدها 10 لالوجود السواتر. لان الشىء انما يستحيل وجوده اذا اشتغل محله بضده. فاما قيام ما ليس بضد للرؤية في غير محل الرؤية فلا يوجب استحالة وجود الرؤية في محلها.

غير ان الله تعالى اجرى العادة ان يخلق ضد الرؤية في الالة عند وجود السواتر نظرا لعباده ليمكنهم اخفاء ما يعجبهم اطلاع غيرهم عليه بتحصيل

15 السواتر. فيحصل ضد الرؤية فى الالة فلا توجد الرؤية. ولو لم تخلق الرؤية مع انعدام السواتر وارتفاع الحجُب في الجواهر والالوان والاكوان لكانت لاتُرى ولاتخرج من كونها جائزة الرؤية فكذا هذه الاشپاء.

(۱) انكر كون: ن ف ق د ج س، انكرون : ۱ (۳) المنع: س ق ن د ج ف، العلم: ۱ (٥) كل:
 ۱ ن ف س د ق، الكل: ج (٥) الى الاعتراف: د س ن ف ق ج، الاعراف: ۱.
 (٨) حال: ۱ ف د ج س ق، حق: ن. هذا: ج ب ن ق ف، وهذا: د س (١٠) لا: ۱ س ف ج دق، الا : ١ (١٠) استحالة وجود: ج س ف ق، استحالة: ۱ د ن، (١٣) في الالة: د ق، ...: نج س (١٦) لكانت لاترى ... الرؤية: ج د ۱ ف س ق، ....: ن



| THE PRINCE GHAZI TRUST |         |
|------------------------|---------|
| FOR QURĂNIC THOUGHT    | 0 00000 |

#### أبو المعين النسفى

ما نعة من ادراكه ولايؤثر فيه بتغيير وصف منه لم نأمن ان يكون لطف الملائكة وبعد الفلك وعدم اتصال الشعاع بما في قعور البحار وارتفاع المقابلة / بين القديم والمحدث ووجود الساتر بين الباري وبيننا مانعا (١٥٧/د) من ادراك / ما يوجد بحضرتنا من الفيلة والجمِال والفُرسان والاعلام. (١٠٨أ)

- 5 وهذا دخول فيما انكر القوم ومع ذلك عند اعتراض بعض هذه المعاني بمحل العرض لايرى العرض، دل انه انما لم يُرلا لان هذه المعاني موجبة انعدام الرؤية في حق العرض، بل لان الله تعالى لم يخلق رؤية العرض في ابصارنا. ولم يخرج من ان يكون جائز الرؤية. فكذا ما الزم الخصم. والله الموفق.
- 10 واما فصل استحالة كون الفيلة بحضرتنا ترقص وخيول تجول وفرسان تحارب ودبادب تضرب وبوقات ينفخ فيها واصوات هائلة ولانراها ولانسمعها.

فنقول بينا بالدليل المعقول مساعدة الخصوم ما يجعل هذا الالزام اشكالا / على كل منا فلا تنفرد بلزوم عهدة الانفصال لدى الخصام والجدال. (١٥١ب/ج)

ثم نقول اجاب بعض اصحابنا رحمهم الله عن هذا الألزام 15 ان الرؤية للمتضادين متضادة لن يقوما الا في جزئين من العين / (١٤٥-/ق) تقوم رؤية كل ضد بجزء على حدة ورؤية المختلفين مختلفة في نفسها / (١٩١-/س) ولـيس بمتضادة. ورؤيـة المتجـانسين مـن جـنس واحــد

> (۱) بتغییر: ف ا د ج، بتغیر: س ق تنفیذ: (۲) الفلك: ا ب س ق ف، الملك: ن، الافلاك: ج (۳) ووجود الساتر ... بیننا: ا س د ف ق، ...: ن ج (۲) بمحل: ا س ق د ف ن، نحل: ج. لا: ا ف د ن س ق، ...: ج (۱۱) ولانراها: ج د س ف ق، لانراها: ن (۱۳) ثبتنا: ا ف ن، بینا: د ج س ق (۱۵) الا في: ا ج ن ف س ق، الى: ا (۱٦) رؤیة: ا ف ج س د ق، ...: ن. ورؤیة: د ف ق ن، فرؤیة: س (۱۸) المتجانسین ... (ص ٥٥) لكلها فوجود: ج ن س ق، ...:



تبصرة الأدلة ما يكون رؤية لبعضها يكون رؤية لكلها. فوجود رؤية المتضادين في الجزئين جائز ووجود رؤية احدهما في جزء وضد رؤية الاخر في جزء اخر، جائز فيجوز في حالة واحدة رؤية احد المتضادين دون صاحبه وتجوز رؤيتهما جميعا وكذا في المختلفين. فاما في المتجانسين فلا تجوز رؤية احدهما دون الاخر. وقد يرى الاجسام 5 الكثيفة والفيّلة من جنسها. وكذا الافراس والاعلام. فعلمنا ضرورة برؤيتنا الاجسام الكثيفة انها لوكانت لرأيناها لتجانسها في انفسها بخلاف الطعوم والروائح لمخالفتها ما نراها للحال في الجنس فتتحقق رؤية ما نرى مع انعدام رؤيتها. فان قالوا رؤية اللطيف تخالف رؤية الكثيف فما انكرتم من جواز وجود 10 رؤية لبقة مع عدم الرؤية للفيل. قلنا ان البَقَّة من جملة الاجسام الكثيفة كالفيل الا انها اصغر جثة منه فكانت بمنزلة جزء من الفيل فيستحيل وجود رؤية لها لايدرك بها او بجنسها من الفيل ثلها. ولو رفع الله تعالى عن عين الانسان ما فيها من الرؤية وبقى مقدار مالونظر الى الفيل لم يدرك منه الا مقدار البقة رأى 15 منه مقداره و لم يره باجمعه. وبعض اصحابنا اجابوا ان هذا وان كان من الجائزات ولكن لِما لم يجر (١٥٨أ/د) الله تعالى / العادة بخلق ضد رؤية الفيلة والخيول وغير ذلك في اعيننا فلا نراها. وان كانت بحضرتنا وقع لنا الامان عند انعدام رؤيتنا اياها عن وجودها بطريق العادة. فان الله تعالى لاينقض العادة المستمرة الازمان 20 (١) ما يكون: ج ف د س ق، يكون: ن (١١) رؤية: ن د ف ج س ق، ...: ١. الرؤية للفيل: س ق ف، رؤية للفيل: د، رؤية الفيل: ا ن (١٦) مقداره: ا د ف س ق ن، مقدارها: ج (١٨) ضد رؤیة: ا د ف ج س ق، ضروریة: ن (۲۰) زمان: ا ف س د ج ق، عند زمان: ن . اجمعین: د ف ق ن، اجمعت: س.

\_\_\_ 00, \_\_\_





(٢) اراد: ازداد: ن.في: اج ف ن س ق، ...: د (٦) تعلق: اج ف س ق، يتعلق: د ن
 (٧) ازية: ن ج د س ق، ...: ا (٩) بقاء طبعه : اج ف د، تقاطيعه: ن (١٤) والله الموفق: د ف ج س ق، ...: ا (٢) بضد: ان ف د س ق، لضد: ج (١٨) وعن: اج د ف س ق، عن: ن



والتعلق بمجرد الوجود والاعراض عن حقيقة العلة عمدة المجسمة. وبمثل هذا يتبين حيد المعتزلة عن العلل والحقائق والتمسك بما يوجد من حيث الظاهر كفعل الجهال من المشبهة وغيرهم. ويتصور عند الريّض ان ماهم عليه من باب الحقائق / لوقوفه بعقله الناقص عليه.

- 10 فاما المرتاض الريّض المتمهر في الصناعة الذي استولى عليه المران فيها العالم بكيفية سبر العلل وطردها واجرائها في معلولاتها / وبالتمييز بينها وبين (١٩٣/س) اوصاف الوجود، فانه يعلم انهم لم يحصّلوا من الحقائق الاعلى الدعوى، و لم يبنوا مذاهبهم الا على الحسبان والظن. والعجب من وقاحتهم انهم ينسبون اهل الحق الى التشبيه لاثباتهم الرؤية. ويزعمون ان الرؤية في
- 15 الشاهد تتعلق باجناس مخصوصة من الاجسام / والالوان والاكوان. فمن (١٠٤-/ن) زعم ان الله تعالى مرئى فقد شبه الله تعالى بخلقه وهذا غاية في الوقاحة لان ادنى ما يجابون عن هذا ان ما تستحيل رؤيته عندكم اجناس مخصوصة من الطعوم والروائح والقُدَر والارادات

(۱) كل واحد منهما منع: س ق ف ن ج د. منع كل واحد منهما: ا، فيه: ا ن س د ج ق، منه: ج (۲) بالجسم: ا س ج ن ف، بالاجسام: د (٤) فذلك: ا ج ق ف د س، فذاك: ن (٨) الريض: ف ن ق د ن الرفض: ا، المربض: ج (۱۰) الريض: د، ــــ ا س ج ف ق ن، المتمهر: ا ج ن ف س، المتمير: د (۰) فيها: ن ج س ف د ق، فهما : ا. المران: د ف ق ن. المروان: س (۱۱) معلولاتها : ا ن ف س ق، معلولاتها عادة: ج. (۲۱) يحصلوا: ا ج ف ق ن س، يجعلوا: د (۲) وهذا: ا ف د ج س ق، فهذا: ن





#### أبو المعين النسفى

تتعلق بهذه الاجناس المخصوصة من غير النظر إلى العلة / والتمييز بينهما (١٣٥ألف) وبين الأوصاف / الاتفاقية التي هي اوصاف الوجود. وجعلوا مجرد (١٩٣ب/س) الوجود حجة وهو عين مذهب المجسمة المشبهة في اعتمادهم على مجرد الوجود في دعواهم ان كل فاعل جسم على ما مر في تلك المسألة. ولم 5 ينظروا إلى العلة. والمعتزلة خالفتهم فى تلك المسألة ثم صوّبتهم فى مسألة الرؤية في مجرد الوجود فيتبين في الحقيقة. وعند التأمل انهم هم المشبهة حيث صوبتهم في تلك المسألة بهذه وجلسوا تحت المثل السائر: رمتنى بدائها وَانْسَلَّتِ. 10 ثم لو جاز لقائل ان يقول ان الرؤية / تعلقت بهذه الاجناس المخصوصة (١٤٧أ/ق) فلا يكون ماوراءها مرئيا جاز لقائل ان يقول ان الموجود اجناس مخصوصة. وهي الاعراض والاعيان، وهي الجواهر والاجسام. فلا يكون ماوراءها موجودا. فتنفى المعطلة الصانع لخروجه عن هذه الاجناس. 15 وتزعم النصاري انه جوهر لكونه موجودا ليس بجسم ولاعرض. وتزعم المجمسة انه جسم لكونه موجودا ليس بعرض ولاجوهر. ولا محيص لهم عن هذا. (۱) المخصوصة: ا س ق ج ف ن، المختلفة: د (۰) بينهما : ا ق ف س د، بينها: ج، ـــ: ن (۳) حجة: ا س ف ن ق، علة: د. المجسمة المشبهة: ن س فَّالمجسمة والمشبهة: د، المجسمة: ق، المشبهة المجسمة: ا ج (٤) مر في: ف ج د س ق، مرت: ا، في : ن (٦) في مسألة الرؤية: تأخرت الى ما بعد: في مجرد الوجود: في: ا ف ج (٧) انهم: ا ف ج د س ق، ـــ: ن (٪) السانر: السائر شعر: ق (١٥)، تزعم: ا د ف ن س ق، زعم: ج (١) تزعم: ا د ف ن س ق، زعم: ج. (١٦)

بعرض: اف ن ج س ق. بجسم ولاعرض: د



ولا بد لهم من الرجوع الى بيان العلة المطلقة للرؤية وليس ذلك الا مابينا من كونه موجودا. وإلى بيان ان الجوهر ليس بمرئي لانه جوهر لتعلقها بماوراءه. وكذا في الالوان والاكوان فيتبين حينئذ جواز رؤية ماوراء هذه الاجناس. . كما انا اذا بينا ان الجسم ما كان موجودا لكونه جسما لوجود ما ليس (١٥٩)/د) بجسم. وكذا في الجوهر والعرض لم يكن بد من الرجوع الى بيان / 5 حد للموجود يشمل الكل. فحينئذ يتبين جواز موجود ليس بجوهر ولاجسم ولا عرض. وبالوقوف على مثل هذه المعاني يتبين استمرار اصول اهل الحق واندفاع التناقض عنها واضطراب اصول القدرية وكثرة تمكن التناقض فيها وبهذا يمتاز الحق من الباطل والصحيح من الفاسد. 10 (١٠٥/أ/ن) ثم لهم اسئلة فاسدة تندفع. / كلها بمعرفة ما بينا من الاصل نذكر بعضها (١٩٤/)) ليسهل لمتأمليه الوقوف على كيفية / الدفع بمشيئة الله وعونه. منها انهم يقولون كل مرثى يجوز ان يشار اليه. والله تعالى لو كان مرئيا لكان يجوز أن يشار اليه. والجواب عنه أن بعض أصحاب الرؤية وهم الاشعرية يجوزون الاشارة الى الله تعالى لا الى جهة كما يجوزون 15 الرؤية لا في جهة فكان الالزام عنهم مندفعًا. ثم عندنا وان كان (١٠٩) لايشار اليه، / واليه ذهب ابو العباس القلانسي ولكن في الشاهد ما كان جواز الاشارة إلى شيء لجواز الرؤية بل لكونه (٢) بيان: اج د ف ق س، اثبات: ن (٢) في: س ق د ف، ....: ن (٠) الاجناس: ١ ن ج ف ق س، الاجسام: د ، (٤) بينا ف ق س د ج، ثبتنا : ١ ن الجسم : ١ د س ف ق ن، الجنس الجسم: ج (٥) وكذا: ا س ق ن، فكذا: ف (٦) للموجود: ا د س ف ق ن، الموجود: ج (٨) وبالوقوف ... واندفاع: د س ف ق ن : ۱ (۹) اصول: ۱ ج د س ق ن، وصول:ف اضطراب : ا ف د ج، اضطرار: ن. القدرية: د ، ف ق، للقدرية : ن (١٢) لمتأملية ف س ق د ن، لمتأمله: ج ا (١٣) بميشئة الله تعالى وعونه بج ا ف د س ق، بعون الله تعالى ومشيئته: ن (١٤) لکان: ج د ف ن س ق، ۔.. ا (۱۰) جهة: ا ج د س ف ق، الجهة: ن. يجوزون: د س ف ق، تجوز: ن (۱۹) لجواز: ف د ج ا س ق، بجواز: ن \_\_\_ 007 \_\_\_



سواد: ن ف (١٨) الوجود: ج د س ف ق ن، الموجود: ا



(۱) به ...: س (٤...٥) فوق المخالفة ... الاجناس: ج ق ف س د ۱ ، ...: ن (٤) ۱... بين: ف س ق ن د، ...: ب (٤) كالحدث: ب ج د ن، كالحدوث: ۱ س ف ق (٨) والجواب: ف د ن ق س، فالجواب: ج (٩) عليه: د ف ق ن، ...: س د (١٨) ١... يماس: ج س د ف ق ن، بما بين: ۱



أبو المعين النسفى ا

ومع ذلك يرى دل ان هذا كله باطل. وكذا انطباع المرئي لان المرئي لاينطبع. ولكن يخلق الله تعالى مثل صورة المرئي في المرآة ولاصورة للاعراض. وكذا ارتفاع الحجب يكون فيما بين الاجسام فاما في حق الاعراض فلا يقال ارتفعت الحجب الا ان ترتفع عن مَحالها. وقد بينا قبل هذا قلا يقال ارتفاع الحجب عن محالها لأأثرله في / حقها على انا قد بينا ان الحجاب (٥٠١٠/ن) لا اثر له في المنع عن الرؤية فلم يكن لارتفاعه اثر في اثبات الرؤية. والله الموفق. وكذا جعُلهم المقابلة شرطا فاسد لان المقابلة تكون ثابتة بين الاجسام. فاما الاعراض فلا تقابل / وقد ثبتت رؤيتها دل انها ليست بشرط. (١٩٥/س) غير انها وقعت في حق الاجسام لضرورة كونها متحيزة متناهية (١٩٨/س)

- 10 / وكل شىء يرى كما هو لاتوجب الرؤية تبدلا في المربي. فان الاسود (١١١٠/) يرى اسود والابيض يرى ابيض. وكذا المتحرك / والساكن والطويل (١٦٠/د) والعريض والمثلث والمربع والمدور والجماد والحيوان. وكل ما يعايَن ويُرى من الاجسام والاعراض / يرى كما هو لا ان يكون ذلك من موجبات الرؤية (١١٨/)) او من شروطها.
  - 15 ثم دعوى النظام اتصال الشعاع وكونه جسما فاسد. لان الشعاع هو الانجلاء القائم بالبصر وهو عرض لدخوله تحت حد الاعراض. والاعراض لامماسة لها ولا انتقال من محل الى محل فلا يتصور انتقاله من العين الى المرئى على ان الشعاع لو كان جسما لكان لايتصور مانقول

(٤) ترتفع: ف ج س ق، ترفع: ن (٥) قد: ف، ....: د ج ا س ق (٧) وكذا (وكذلك: س ف) ... الاجسام: ف ن ا ج س ق، ....: د (٨) فلا تقابل: د ن ج، فلا تقابل ولا تقابل: ب س ف ق، فلا يقال: ا (٩) لضرورة: د ف ق ن، بضرورة: س (١٠) كل: س ف د ج ق ا، كذا كل: ن (١٢) يعاين: ا د ق ف ج س ، ياين: ن (١٥) اتصال: د ف ق ن، من اتصال: س (١٧) لاانتقال: ق د ج س. الانتقال: ف ن،. لامماسة: ج د ف س ق ن، مماسة: ا.



من حيث أن الانسان يرى السماء وما فيها من الكواكب كما فتح عينيه من غير تخلل مدة مع بعد بينهما. ولا يتصور انتقال جسم في هذه (١٥٤)-/ج) المدة من الارض / إلى السماء مع ما بعد ما بينهما من المسافة. وكذا لوحصل العلم بالرؤية بطريق المماسة لحصل ما هو المخصوص بالمماسة من العلم بحرارة الممسوس وبرودته ولينه وخشونته ورخاوته 5 وصلابته بمجرد الرؤية لان العلم المخصوص بالمماسة لاينعدم عند وجودها. وإن حصل علم آخر وراءه كما في الذوق فمان العلم بالطعوم وان حصل به ولكن لما كان لايخلو عن المماسة ما انعدم العلم المختص بها. كذا هذا. والله الموفق. ودعواه ان الحواس تدرك بطريق المماسة دعوى متعرية عن البرهان بل 10 هو باطل. وقد فرغنا الآن عن ابطاله. ثم هو باطل بالسمع. وقوله ان الصوت جسم ينتقل فيدخل في صماخ السماء باطل لدخول الصوت تحت حد الاعراض على ما قررنا قبل هذا في اثناء كلامنا. ولا يتصور من الاعراض الانتقال من محل إلى محل ودخولها في محالً. لأن ذلك من صفات الاجسام. 15 والذى يحقق هذا ان الرجل اذا وجد منه صوت بجضرة الف نفر اكتنفوه (١٩٥٠ب/س) من جوانبه الاربعة يسمع كل واحد منهم ذلك الصوت بعينه / بكماله. (١٨١ب/ب) ولا يتصور وجود الجسم في امكنة كثيرة. ولايقال سمع كل واحد منهم بعضه. لان كل عاقل يعرف ببديهة العقل انه سمع كمال صوته ولا يقال يسمع كل واحد منهم صوتا على حدة. 20 عینیه: د س ق، عینه: ا ج ف ن (۲) مدة: ج ف ق ن، ضده: درس (۳) مع ما: ف د ج س ق، مع: ا (٤) كذا: ج د ق ن، كذلك: س ف (٥) ولينه: ج د ف ق ن، ... س (٦) عند: س ا ف ق د ج، عنه: ن. وان: ج د ا س ق ن، فان: ف (٩) هذا: س ف ق ا ن، ـــ: د (۱۹) اکتنفوه: ج د ف قُ ن، اکتنفرته: س (۱۸ـــ۱۹) ولا يقال ... بعضه ... کمال صوته: س ق د ف ج ا ، ــــ: ڵ. (١٤) العقل: د ق ج ا، عقله: ب سُ ف. (١٨) وجود: ا د س فٍ ق، دخول: ج ن. (٢٠) يسمع كل واحد منهم صوتًا غلي حدة لان: ج د ف ن س ق، ـــ: ا -- 07. --



- 071 -



رؤية الله تعالى إيانا أن جميع ما وجدوه في الشاهد من اوصاف الوجود لا من اوصاف العلة او الشرط. والله الموفق. وافترقت المعتزلة في الاعتراض على هذا الكلام. فانكر النظام والكعبي ومن وافقهما أن الله تعالى يَرى شيئًا. وأوَّلوا وصفه تعالى بانه بصير أنه 5 (١٩٤أ/س) عالم بالمرئيات وجعلوا الرؤية ضربَ علم في الشاهد / والغائب جميعًا. وإذا كان كذلك كانت رؤية الله تعالى إيانا عِلما منه بنا. فلا تشترط هذه الشروط اذ هي من شروط الرؤية دون العلم، والرؤية منا وان كانت علما. ولكن كانت علما مخصوصا حاصلا بهذه الالة. والعلم بهذه الالة لايحصل لنا الا بهذه الشروط. وهذا فاسد. لأن الرؤية معنى وراءَ العلم. 10 فان انسانا لو قال رأيت كذا. ولم اعلم به كان صحيحا. ولو كانت الرؤية هي العلمَ لصار الرجل نافيا عينَ ما اثبته. وصار مناقضا، كما لو قال قعد فلان ولم يجلس. ولان محل الرؤية في الشاهد هو العين ومحل العلم هو القلب. وهو امارة التغاير اذ الشيء الواحد لايحل محلين. وكذا ضد البصر العمي وضد العلم الجهل وتغاير ضديهما يدل على تغايرهما. 15 هذه هي طرق معرفة الاتحاد والتعدد. وقد اثبتُّ بكل من ذلك تغايرَ هما وتعددُهما في الشاهد.

(٢) اوجدوه : ف ج س ق ب ا ، وجده : د (٢) والله الموفق : ف د ق س ... ن ا ج (٣) افترقت : ف د ج ا س ق ، اوردت: ن. الاعتراض : ف د ن ا س ق، الاعراض: ج مانكر: ف د ن س ق، وانكر: ج ا (٧) رؤية الله: ا د س ق ف ج، رؤيته: ن (٦) علم في: ف س ن ا د ق، فى علم: ج(٨) دون العلم والرؤية منا: ف ا ج د س ق، ... ن (٩) والعلم بهله الآلة: د ف ق ن، ...: س (١٢) نافياً: ف ج س ق، باقيا: ن، عين: د ف ق س، غير: ا ن، عن: ج (١٣) يجلس: ن ف ج س ق، يجلس فلان: د (٥) طرق: ف ن د ا س ق، الاحاد: ج

- 077 -



اذ الحي لايخلو عن اتصافه بالبصر او العمى فاذا نفوا عنه البصرَ وصفوه بالعمى ضرورةً وهو من اعظم أمارات الحدث. ونفى أمارة الحدث والنقيصة اولى من نفى الرؤية عنه. ثم ان هؤلاء مع هذا ينسبون انفسهم الى التنزيه والتوحيد مع اثباتهم افحش العيوب واوضح دلالات الحدث.

(١٠١٠) والبصرية منهم يسلمون / أن الله تعالى يرانا ولكن يفرقون بين رؤيته 5 ايانا وبين رؤيتنا اياه، فيقولون إنه تعالى يرانا لا بالآلة فيتحقق ويتصور بدون الجهة والمقابلة. فاما نحن فنراه بالالة فلا يتصور الا في الجهة لان الالة جسم لا يتصور استعمالها الا في حيز معلوم كمن فعل منا بيده لايمكنه ان يفعل الا في جهة مخصوصة فكذا هذا. والجواب عنه أن المقتضي للجهة ان كان هو الرؤية فباطل برؤية الله تعالى ايانا وان كان هو الالة فباطل بعلمنا الله تعالى فانه يحصل بالالة وهو القلب وهو جسم ولا يقتضى الجهة والمقابلة ولا ثالت هاهنا وكل واحد من الامرين غير مقتضى الجهة، دل أن هذا الاعتراض فاسد. ولا يقال: كل واحد منهما لايقتضى الجهة واذا اجتمعا اقتضيا. لان ما 15 ليس بمقتض للشىء اذا اجتمع مع ما ليس بمقتض له لا يقتضيان لانهما بلواتهما لايقتضيان ولا أثر للاجتماع.



أبو المعين النسفى وبهذا يَبطل قولهم /: إن المرئى إما أن يكون مقابَلا كالجسم او حالاً في (١٣٦-/ف) المقابلة / كالالوان والاكوان او ما له حكم المقابلة كالمرئى في المرآة من (١٢٦/د) صور الاشياء. فان الله تعالى يرى / المرئيات لا بهذه الوجوه على أن (١٤٩-/ق) هذا الكلام باطل. فان المقابلة لو كانت شرطا /، لكان العرض لايرى. (١٩٧أ/س) ح ولو كان الحلول في المقابلة شرطا لكان لاتُرى الجواهر / ولا ما له حكم (١٥٦أ/ج) المقابلة ولو كان كونه في حكم المقابلة شرطا لكان المقابل والحال في

> المقابل لا يُرَيان. ورؤية كل شيء من هذه الاشياء مع انعدام ما اقترن بصاحبه دل أن شيئا من ذلك ليس بشرط ولو شُرط اجتماعها لكان لايرى شيء البتة 10 لاستحالة اجتماعها. ولو جعل احد هذه الاشياء شرطا لامحالة فلا بد له

10 لاستحالة اجتماعها. ولو جعل احد هده الاشياء شرطا لامحالة فلا بد له من اقامة الدليل ولا دليل لهم سوى الوجود. وهو باطل على ما بينا. وبهذا يبطل قولهم: إن ما يدّعونه ليس برؤية. اذ هى لاتعرف عند اهل اللغة فان الله تعالى يَرى ورؤيته ليست بمقابلة ولا محاذاةٍ ولا اتصال شعاعٍ ولا تقليب مقلةٍ. وتبين أن هذه الاشياء ليست الا من القرائن 15 الاتفاقية والاوصاف الوجودية. والرؤية رؤية بدونها.

وقولهم: إن العلم بالغائب لايخرج عن الوجه الذي به يُعلم الشاهدُ. قلنا: وكذا الرؤية فانها كما كانت في حق الشاهد ضرورية كانت في حق الغائب كذا. وما ذكر من المقابلة والمسافة واتصال الشعاع، قد ابطلنا أن يكون شيء منها من لوازم الرؤية.

(٨) بصاحبه: ف ن، بصاحبیه: ا د س ق، به متحققه: ج (٠) ورؤیة:فرؤیه: س، ورؤیته: ج (٩) اجتماعها: ف د ن س ق، اجتماعهما: ج ا. شرط: د س ف ق، اشترط: ن (١٠) له: ا د س ف ق ، لهم: ن (١٢) لیس: ا ج د س ف ق، انه رؤیة لیس: ن (١٦) وقولهم: ا د ف ن، قولهم: ج. به: ا د ف ن، ــــ: ج (٢١) كذا: كذلك: س (١٨) قد: ف ج ا ن، قلنا قد: د هامش ق، فقد: س



تبصرة الأدلة بل كل شيء يُرى كما هو، وعلى ما هو. فلما كانت الاجسام في الجهات منا. وبيننا وبينها هواء رأيناها كما هي وعلى ما هي عليه لا لأن الجهة والمقابلة من لوازم الرؤية والله تعالى ليس بمتناهٍ ولا منا بجهة فيُرى كما هو كما يرانا هو لا عن جهة ولا في جهة. وما قالوا: لو كان الله يُرى لكان يرى كله او بعضه على ما قرروا، كلام 5 فاسد. دفعتهم اليه الحيرة. واقرب ما يجابون عنه ان يقابَل بالعلم. فيقال اتعلمون الله كله أم بعضَه؟ فان قالوا: عرفنا كله اوعرفنا بعضه احالوا. وان قالوا: اذا لم نعرف كله ولا بعضه لم نعرفه، كفروا. وان قالوا نعرفه كما هو وهو ليس بموصوف بالكل والبعض فهو لهم جواب. وكذا يقال 10 الله تعالى يَرانا افيرانا بعضُه ام كلُّه؟ والكلام فيه كما في الأول. ثم حقيقة الجواب أن الكل اسم لجملة تركبت من اجزاء محصورة والبعض (١٩٧/س) اسم لكل جزء تركب الكل منه / ومن غيره. / وذلك كله لايليق (١١١ ب/أ) بصفات البارئي فلم يكن كلا ولا بعضا فيُرى كما هو. واعتبر هذا بالعلم (١٦٢٢-/د) به ثم هذا يبطل برؤية الاعراض / اذ يرى لون او حركة. 15 فلو قيل رأيت كله ام بعضه فبأى الجوابين أجاب، أحال وليس له من (١٥٦)ج) الجواب الا ان يقول العرض لا يوصف بالكل والبعض / لما مر من (١٠٧/١٧) تحديدهما. وذلك محال على العرض فيُرى / العرض لا كله ولا بعضه (٥) کلمه او بعضه : ج ق د ا س ف ، بعضه او کله : ن . قرروا: ج د ن. قرروا: ج د ف س ق ن، قررنا: ا (٨) او عرفنا: ا ف ج، او: ق ن د س. احالوا: ج د

ن. مرروا. ج د ک س ی ن، فرن، ۲ (۸) او عرف، ۲ ک چ، او. ی ن د س. الحانوا، ج د ف س ق ن، احارا: ۱ (۹) ۲ ــ وان: ج د ف ن س ق، ان: ۱ (۱۰) فهو: ن ا ج س ق ن، فهما: د (۱۱) افیرانا: ف د ا ن س ق، اویرانا: ج (۱۳) من: ف ق ن، عن: د س ، ذلك: ذا: ق (۱۱) احال: ج د ف ق ن، ـــ: ۱ س (۱۱) فلو: ف ج د ا س ق، ولو: ن، ام: ف ج س ق، او: ن. له: ف ن س ق، علیه: ج (۱۸) العرض: ف د ن س ا ق، والعرض: ج



ج ف ق ا س، ضده: د

ن. الحجب و: د س ف ق، ـــ: ن (١٥) للحق: ا ج د س ف ق، الى الحق: ن (١٧) ضد:



F.

ثم يقال لهم لم زعمتم ان ما يجوز ان يُرى اذا لم نره فانما لم نره للخلال 15 أ/د) التي عددتموها من الدقة / والحجاب والغيبة والبعد واللطافة. فان ادعوا ان فيما بيننا كذلك.

(۱) من: اج دس ف ق، عن: ن (۲) ضد له: ج ف د ۱ س ق، ضده:: ن (٤) فاذا: اج دس ق ن، فان: ف (٤) من ...: ج (٦) الشىء: ج، ...: ا دس ف ق ن (٨) ويقال ... ولا يجامعها تارة: دج ف ق س ن، ...: ا. يجامع .... ولا يجامعها: ج د ف ق س. ولا يجامع ... يجامعها: ن (١٠) تارة: اخرى: س (١١) مرئيا: س ف ج د ا ق، منها: ن (٢١) تنتفى: ن ف اس ق، ينبغي: ج د. ويقال: فيقال: د (١٣) للدقة ... الحالة: ف س د ١، الدقة: (هي: ج) حالة ... حالة: ج ق ن (١٥) لم: ج د ف ن سق، أ: ا (١٥) فائما لم نره: ف ا د ق، ...: س ن. نره: ج ف ن س ق ١، نر: د. من: ف ن د س ق، في: ج (١٧) بيننا: د ف ق ن، بينا: س



أبو المعين النسفى قيل لهم: ولم زعمتم ان ذلك فيما بيننا كذلك مع مخالفتنا اياكم فيما ادعوتموه، ومنعنا ان يكون شيء من ذلك لايُرى لما ذكرتم في الشاهد، وإحالتنا انعدام الرؤية الى وجود ضد الرؤية. ثم يقال لهم لم يزل دأبكم الرجوع / الي مجرد الوجود والعمي عن حقائق (١٥٠-). 5 العلل. ولم قضيتم بذلك، اذا وجدتم كذلك. ثم يطالبون بان يقضوا ان الشيء في الغائب لايكون الا جوهرا او عرضا. والقائم بنفسه لايكون الاجوهرا لوجودهم كذلك. ثم من غباوتهم أنهم وجدوا في الشاهد كل عالم موصوفا بالعلم ثم لم يقضوا بذلك في الغائب وان تعلق العلم بالعالِم تعلق العلل بالمعلولات. 10 ثم قضوا في الغائب بما كان اقترن باخر في الشاهد اقتران الوجود / وهذا (١١٢أ/أ) مما لايخفي فساده. ولما رأى بعض اصحاب الجبائي هذا الالزام زعم أن دقة الجسم مانعة من الرؤية من اجل ضعف في البصر. فيقال لهم افيجوز ارتفاع الضعف مع وجود الدقة. فان قال: لا. احال في كلامه لان قيام معنى في محل 15 لايمنع من وجود عرض اخر في محل آخر. وان قال: نعم. قيل اذا ارتفع الضعف هل يَرى. فان قال: لا. قيل لم؟ وقد زال المانع. وان قال: نعم. فقد رجع الى الحق / واثبت الرؤية مع (١٩٨-١٠) وجود الدقة. فالانعدام حيث ينعدم لايكون مضافا الى الدقة بل الى وجود ضد الرؤية والله الموفق.



(١٠٧) والجواب عن قولهم: إن الرؤية عندكم كانت بطريق / الثواب ولذتُها فوق سائر اللذات وبزوالها تتنغص النعم على ما قرروا. إنا لو فرضنا الكلام فيَ اثبات كون الذات مرئيًا لا في وجود الرؤية لامحالة في دار الجزاء اندفع الالزام. ثم نقول: ليس الامر على ما زعمتم أنه اذا انصرف عن رؤية الله تعالى 5 على معنى ان الله تعالى يخلق ضد رؤيته في أبصارهم تنعدم اللذة بل توجد وتنصرف بتلك اللذة الى لذة الاكل والشرب والنكاح فهم يرجعون الى زيادة لا الى نقصان وهذا كرجل يهب له واهب الف دينار. ثم يهب له بعد ذلك درهما. فالدرهم مع الالف من الدنانير افضل من الالف وحده. ثم يقلب عليهم هذا السؤال / فيقال لهم: اذا كانت لذة رؤية النبي، صلى 10 الله عليه وسلم، من افضل لذَّات الجنة فيجب اذا رجعوا عن رؤيته ان يرجعوا الى نقصان، فكل ما اجابوا به، عنه فهو جوابنا لهم. والله الموفق. ثم ان هذا الكلام ربما يرد على ابي العباس / القلانسي حيث زعم ان لذة الرؤية متولدة من الرؤية تحل في نفس الناظر بقوة طبع في عين الناظر. فاذا كان الامر كذلك عنده، فلا يتصور حصول اللذة بعد زوال الرؤية 15 المولّدة للّذة ولا وجود للمتولد بدون السبب المولِد. فأما عندنًا اذا لم نقل بتولدها يتصور وجودها بعد زوال الرؤية فلا يرد علينا هذا الاشكال. والله الموفق.

(۱) لذمها: لذائها: س، قرروا: ف د ج ا س ق، قدروا: ن (۲) على معنى ان الله تعالى: ف ن ج ا س ق، ــــ: د (۱۰) يقلب: د ف س ق ج ا، يغلب: ن. هذا: ج ا د ف، س ق ـــ : ن (۲۱) فكل ما: د ا ف ن س، وكلما: ج. عنه: ج د ن س ق، به عنه: ا ( ۰ ) والله الموفق: ج د ف ن س ق، ــــ: ن. على: د ف ق ن، الى: س (۱٤) ج د ف ن س ق، ــــ: ن. على: د ف ق ن، الى: س (۱٤) متوال.ه: د ف ق ن، الحي: ج ف ن، الحي: ج ف ن، الحس: س (۱۲) للذة: د ف ا ن س ق، ــــ: ج





لايجار عليه في الدنيا ويجار عليه في الاخرة. (١١٢) اجابوا ان ما تمدح الله تعالى / به على وجهين. منه ما كان راجعا الى الذات اوصفة الذات ولازوال لهذا القبيل لاستحالة العدم على ذلك لقدم ذاته وصفاته فلا يزول التمدح بقوله تعالى: ٱلْمَلِكُ ٱلْقَدُّوسُ.(١) لانه راجع الى الذات ولا التمدح بقوله: لأَتَأْخُذُهُ سِنَةٌ 5 (١٥٨أ/ج) وَلأَنُوْمٌ. (٢) فانه راجع الى صفات / الذات لأن بوجود السنة والنوم زوال العلم وهو من صفات الذات فيستحيل زواله. وقوله تعالى: وَلاَ يُجَارُ عَلَيْهِ (٣) تمدح بكمال القدرة ولازوال لها وقوله: (١٣٧ب/ف) وَلاَ يُطْعَمُ. تمدح بالاستغناء عن الخلق / وانتفاء الحَاجة وذلك راجع الى إلذات لما ان الحاجة نقص والاستغناء تمدح بكمال الذات. 10 (١٦٤أ/د) ومنه ما كان/راجعا الى أفعاله كقوله تعالى: أَلْخَالِقُ الْبَارِيءُ الْمُصَوِّرُ(٤). فان التمدح بذلك ما كان ثابتا في الازل لحدوث افعاله. وما كان حادثا (١٠٨/أ/ن) يجوز زواله. فلا يبقى خالقا ولا بارئا ولامصورا /. والتمدح بقوله وهو يطعِم. وقوله وهو يجير من هذا القبيل ثم التمدح بنفي (١٩٨)-/س) الادراك من هذا القبيل فانه هو الذي / يخلق الرؤية في عين من يراه 15 فتمدح بانه يخلق في عيونهم ضد رؤيته ولا يخلق رؤيته وهذا من باب (١) ٢ ــ عليه: ١ ج د س ف ق، ــ: ن (٤) لقدم: ج ف د س ق، تقدم: ن . التمدح: د ف ق ن، المدح: س (٤) الملك القدوس ... بقوله: د ج ن ا ق س ... ن، صفات الذات: ا ج س ف ق ، صفة ذاته: د، صفات: ن (١٠) نقص: ف د ج ق ا س، بعض: ن (١٢) لحدوث: ا ف د ج ق س، بحدوث: ن د ( . ) افعاله: ق ا ف د ج س، افعالنا: ن. (١٣) ولابارئا: د ف ق ن، ولارازقا: س (١٤). والتمدح: ف ج ا ن س ق، ولارازقا والتمدح: د.وقوله: ف ج س ن اق، ...: د ( . ) ثم التمدح: ف ن س ق، ثم المتمدح: ج (١٦) ضد رؤيته: ا ج د ق ف س، ضروريته: ن.



أبو المعين النسفى

الفعل فيجوز زواله وقد قام دليل زواله في الاخرة، إلا ان هذا الجواب انما يستقيم على اصل من يقول بحدوث صفات الفعل ويجوّز حدوث أسباب ا<sup>لت</sup>مدح لله تعالى.

/ فاما على اصل أصحابنا القائلين بان التكوين غير المكوَّن، ويقولون بقدم (١٥١ب/ق) 5 الفعل وحدوث المفعول وثبوت صفات المدح له في الازل، ويجعلون هذا الحرف من الدلائل المعتمد عليها في تلك المسألة.

> وهو انه تعالى تمدح بقوله: أَلْخَالِقُ الْبَارِيءُ الْمُصَوِّرُ (١) ولو حدث له التمدح بحدوث المحدثات لاستفاد بتخليقها مدحا واكتسب به نفعا فكان فعله حاصلا ليعود عليه به المنفعة ولن يكون ذلك الا بزوال النقص.

- 10 اذ لاشك أن كل ذات في حال لايستحق مدحا اذا قوبلت به حالة استحقاقه المدح كان في تلك الحال انقص، وفى هذه الحالة أكمل وتجويز النقص على الله تعالى كفر، فلا سبيل الى التعويل على هذا الجواب على اصلنا. وبعض اصحابنا يعتمدون على هذا الجواب وان كانوا يقولون بقدم التكوين. وهذا لجهلهم بحقائق مذاهبهم على ان اصل هذا الكلام في غاية 15 الفساد. لان الخصوم لايسلمون للاشعرية ان هذا التمدح راجع الى الفعل
- 13 الفساد. لان الحصوم لا يسلمون للاسعرية أن هذا المدح راجع ألى الفعل لان التمدح لا يحصل بانتفاء الرؤية عنه عند تخليقه ضد رؤيته في آلة البصر من المبصرين بل يساويه فيه كل ما دبّ ودرج.

(٤) بقدم: ف ق ج ا ۵ س ، تقدم: ن له: ف ں د س ق، ...: ج ا (٢) المعتمد: ا ف ج د ق س، المعتمدة: ن (٧) ولو خدث : ف ج ا ن س ق، فلو احدث: د (٨) بحدوث: ا ف ج د س ق، بحدوثه: ن (١٠) حالة: د ق ن، حال و: س، حال: ف (١٤) لجهلهم: ج د ف س ق ن، بحملهم: ا . اصل: ج ، ...: ف ا ن س ق د (١٥) للاشعرية: ف ج ن ا س، الاشعرية: د ق (١٦) عنه: س ف د ق، عنده: ن ج ا



تبصرة الأدلة فان كل شيء لم يخلق الله رؤيته في اعين النَّاس لم يُرُ فلا يحصل له بهذا (١٥٨)ج) مدح بل الله تعالى تمدح بان ذاته ذات لايحتمل الادارك / ولايجوز ذلك عليه فكان هذا التمدح راجعا الى الذات دون الفعل فلا يحتمل الزوال. وبالله التوفيق. وبعض اصحابنا رحمهم الله قالوا: إن مورد الاية في غير محل النزاع لان 5 (١٩٩أ/س) النزاع في الرؤية. والاية وردت بنفي الادراك. ونحن كذا نقول /: ان الادراك منتف ولاكلام فيه فنحن قائلون بموجبَ الاية. وقالوا بان الادراك هو الاحاطة واللحوق وهما منتفيان عن الله تعالى بالاجماع. فاما الرؤية فثابتة لما ذكرنا من الدلائل السمعية. فاذاً لاتعارض بين هذه (١٦٤) الاية / وبين الدلائل المثبتة للرؤية ليوفق بينهما بالتخصيص والتعميم 10 والاطلاق والتقييد بل هذه وردت بنفي غير ماوردت تلك باثباته. إذ الرؤية والأدراك غيران. (١١٣/أ) حكى الاشعر أي هذا الجواب / في كتابه في نقض اوائل الادلة على الكعبي عن جماعة من البصريين منهم عبد الرحمن بن ابي رؤبة وزهير ألأبَرَى وابو معاذ التومَنِيُّ وابو المغيرة البصرئي. 15 والي هذا الجواب ذهب ابو العباس القلانسي. حكى عنه ابن فورك وهو اختيار الشيخ الإمام إبى منصور الماتريدي، رحمه الله تعالى، ثم انه رحمه الله، حقق غاية التحقيق واستدل لصحة القول بالرؤية بهذه الاية لغاية (١٥٢/ألق) حذاقته وتبحره في فنون المعارف، فقال: إن / الادراك هو الوقوف على أطراف الشيء وحدوده ونهاياته، كالاحاطة فكان الاءدراك من الرؤية 20 ازلا منزلة الاحاطة من العلم ثم بنفي الاحاطة لاينتفي العلم. قال الله (٢) بل: ج د ف س ق ن، ــــ: ا(٦) في:ا ج د ف س ق، وقع في: ن (٧) بان: ج ف د ا ق س، ان: ن ( ١٠ ) يبنهما: ق ج د ا س بينها: ن (١٤) الابذي: س ق، الابري: ج ان، الابدي: د، التومني: ف ن س د ق ا، الباهلي: ج (١٨) لصحة: د س ف ق ن، به لصحة: ج - ove -





تبصرة الأدلة

,



أبو المعين النسفى

الواسطة ومن شرط القدم الكمال. واذا ثبت أن الآية خرجت مخرج التمدح / ولا تمدح يحصل بانتفاء الرؤية اذ ليس فيه نفي معنى يوجب (١٥٩-/ج) ثبوتُه الحدثَ بل فيه نفي الوجود لما مر انها تتعلق بالوجود. وايد ذلك بالدليل القاطع. فلا وجه لصرف الاية إلى الرؤية مع أنا بينا ان الادراك معنى وراء الرؤية. والاية وردت بنفي الادراك لابنفي الرؤية ولاتمدح 5 ايضا بانتفاء الادراك عند انعدام الرؤية التي هي سبب الادراك اذ لايثبت به كمال ولا ينتفى به نقص. وحصول التمدح مقتصر على احد هذين الوجهين لامحالة. فأما بانتفاء الإدراك مع وجود سببه وهو الرؤية فتمدح لما فيه من نفى التناهي. ولاشك أنه من أسباب المدح على ما قررناً. بقى أن بعض 10 المحدثات وهي الاعراض كانت هذه آلامارة وهي التناهي منتفية عنه وعرف حدوثه بدلائل وامارات اخرى سوى هذه الامارة فلم يكن نفى هذه الامارة في حق الاعراض / زيادة مدح لثبوت حدثها بدَّلائل اخر. (١٠٩أ/ن) فاما انتفاؤها عن الله تعالى فيوجب تمدحاً. لانه تعالى لايوصف بشيء آخر سواهاً من امارات الحدث بل في ابتداء الآية وانتهائها ما يوجب 15 نفی جمیع امارات الحدث / ویبین کمال قدرته بقوله تعالی: خَالِقُ کُلّ (۱۲۵ب/د) شَيْءٍ (١) وقوله تعالى: بَدِيعُ السَّمْوَاتِ وَٱلأَرْضِ / (٢). (۲۰۰۱ ب/س)

> (٢) اذ: ف ج س د ق، و: ن (٣) ثبوته: ا ف س ق ج، ثبوت: ن د (٥) الادراك: ف ن س ق، الة الادراك: د. ولا: د ف ق ن، و: س (٧) مقتصر: د س ف ق ن، مقتض: ج (٩) بانتفاء: د ف ن س ق، انتفاء: ج (١٢) وعرف: ف ن ح س، عرف: د ق. حدوثه: د ف ن ق، حدثه: ج ا س. وامارات: ف س ن ق، امارات: د، اخرى: اخر: س ف. (١٣) حدثها: ف ا ق ن ج س، حدوثها: د (١٤) فيوجب: ف ج، فوجب: ن، يوجب: ا د س ق. تمدحا: ج ا س ف ن، مدحا: ق د (١٥) سواها: ف ج ن ا ق س، ...: د (٢١) ويين: ف ن ا، فتبين: د ق، فنبين: ج، وتبين: س (١٢) ا... الانعام ١٠٢، ٢... البقرة ١١٧



تبصرة الأدلة

ونفى الشريك اذ في ثبوته عجز وغناه عن غيره بنفي الصاحبة ونفي تجزّيه بنفي الولد ونفي الجهل واثبات العلم بقوله: وَهُوَ اللَّطِيفُ الْحَبِيرُ (١) وقوله: وَهُوَ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٢) ثم أثبت الالوهية لنفسه. والْإِلَهُ من يستحق العبادةً. والمحدَثُ لايستحقها وكذا بتسمية نفسه خالقًا أخبر عن انتفاء جميع سمات النقص عن نفسه اذ الخالق هو المتفرد بفعله بحيث 5 لايحتاج في تحصيله الي غيره. والاستغناء من شرائط القدم والكمال. فجاء من هذا أن بعض ما تمدح (١٥٣أ/ق) به من / الايَّات يدل على انتفاء جميع إمارات الحدث كقوله تعالى: بَدِيعُ السَّمْوَاتِ وَإِلاَّرْضٍ. وقوله: لاَ اللهَ اللَّهُ هُوَ خَالِقُ كُلُّ شَيْءٍ (٣) وقوله: وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ (٤). 10 وبعضه يدل على انتفاء امارة مخصوصة كنفي الولد فانه يدل على نفي التجزِّئ، ونفى الصاحبة، فانه يدل على نفى الوحشة والحاجة الى الاستئناس وقضاء الشهوة. واثبات العلم بقوله تعالى: وَهُوَ بَكُلُّ شَيْء عَلِيمٌ (٥) وبقوله تعالى: وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ (٦) وكذا قوله تعالى: لأتُذرَكُهُ الْآبْصَارُ (٧). لا بد من 15 (١٦٠ أ/ج) ان يكون فيه اثبات مدح وقد بينا انه انما يثبت اما باثبات / صفات الكمال واما بنفي سمات النقص وفي حمله على الرؤية لايحصل لا هذا (١٣٨ب/ف) ولاذاك مع / أن الادراك ليس برؤية وفي نفيه مع انتفاء الرؤية لايحصل ايضا لما يينا.

(۱) الشريك: دف ن ا س ق، التشريك: ج (۳) ۱ ـ الملك ١٤، الانعام ١٠٣، ٢ ـ البقرة ٢٩
(٤) كذا: كذلك: س، بتسمية: ج ا دف ق س، تسمية: ن (٥) المتفرد: ف د س ج ا ق، المنفرد: ن (٩) ٣- البقرة ٢٩ (١٠) ٣- الانعام ١٠٠ (١١) بعضه: س ق ا ن د ف. بعضها: ج (..) الولد: ف ج د ا س ق. الوالد: ن (١٤) ٥- البقرة ٢٩ (١٥) ٣- الملك ١٤ (١٥) ٧- الانعام ١٠٠ (١٠) ١٠ (١٠) ٢- الملك ١٤ (١٥) ٧- الانعام ١٠٠ (١٠) ٢٠ (١٠) ٢٠ (١٠) ٢٠ (١٠) ٢٠ (١٠) ٢٠ (١٠) ٢٠ (١٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢٠) ٢٠ (٢٠) ٢٠) ٢ (٢٠) ٢





تبصرة الأدلة

(١٨٧أ/ب) من القرائن الاتفاقية/وتمسكوا بالوهم، ورفضوا الدلائل العقلية وفتحوا على المعطلة في نفيهم الصانع بما لايتصور في اوهامهم موجود ليس بعرض ولاجوهر ولا جسم ولامتصل ولا منفصل وغير ذلك، أوسعَ باب (١٥٣ب/ق) ولقّنوهم / اوضحَ شبهة، وسدوا على انفسهم طريق اثبات الصانع الذي لاوهم يدركه ولا الفكرة تحيط به وان قامت الادلة على ثبوته. اذ لم 5 (١٩٩ب/ن) ينقادوا فى هذه المسألة لما قامت من الدلائل العقلية / وجعلوا ما خرج (١٩٩ب/ن) ينقادوا فى هذه المسألة لما قامت من الدلائل العقلية / وجعلوا ما خرج (١٩٩ب/ن) ينقادوا فى هذه المسألة لما قامت من الدلائل العقلية / وجعلوا ما خرج (١٩٩ب/ن) ينقادوا فى هذه المسألة لما قامت من الدلائل العقلية / وجعلوا ما خرج (١٩٩ب/ن) والحمد لله الذى هدانا لدينه وفتح علينا طريق التمييز بين الحجج والشبه ثبوته ووجوده الدلائل العقلية. والحمد لله الذى هدانا لدينه وفتح علينا طريق التمييز بين الحجج والشبه والصلاة على النبي المصطفى وآله الذين هم للدين نظام وللحق أعلام 10 وللخلق قادة ولاهل الملة سادة.

الصانع او قيامه بذاته تعالى عن البات / الرويه التي تعلق بحكمة وجود الصانع او قيامه بذاته، فنتكلم بعد ذلك فيما يتعلق بحكمته جل وعلا ورأفته ورحمته ان شاءَ الله تعالى.

(۱) بالوهم: اج س ف ق ن، الوهمية: د. ورفضوا: اج ف ن ، فرفضوا: د س ق (٢) بما: ا س ف د ق، مما: ن، لما : ج (٦) ينقادوا: ا د ج ف ق س، يتادوا: ن، يقادوا: ب (٦-٨) وجعلوا ما خرج ... العقلية: ا ج د س ف ق، ...: ب ن (٩-١١) والحمد الله ... الملة سادة: ب د س ف ق ن ، ... ا (٩) بين: د س ق ن، من: ف (١٢) اذا: ب س ق، اذ: د ف ل ن. (١٤) ان شاء الله تعالى: ب د ق ل ن، + والحمد لله رب العالمين والصلاة على نبيه محمد واله اجمعين: س، + والحمد لله اولا وآخرا. وقد تم كتابة دفتر الاول من كتاب تبصرة الادلة بحمد الله ومنه. وفرغ من كتابته العبد الضعيف محمد بن علي بن مسعود الملقب بلطيف، غفر الله تعالى ذنوبه ورزقه علما نافعا، ولدا كاملا حامدا لله تعالى ومصليا على رسوله المصطفى محمد وآله: ف



الفهار



فهرس الفهارس \* ١- فهرس الآيات القرانية ..... ٢\_ فهرس الاحاديث النبوية .....٢ ٣\_ فهرس الأعلام ..... ٤\_ فهرس الفرق والملل والنحل والمذاهب ..... ه.... فهرس الأماكن والبلدان ....... ٦ ــ فهرس الكتب المذكورة في المتن ..... ٧\_ فهرس الموضوعات .....٧

(\*) وضع الفهارس كلها وعنى بتصحيحها المرحوم أحمد قرادوت، خبير النشريات الدينية برئاسة الشؤون الدينية، وطالب الدكتوراه في علم الكلام بكلية الألهيات بجامعة آنقرة.



| ١ ـــ فهرس الآيات القرآنية |       |          |                                                   |
|----------------------------|-------|----------|---------------------------------------------------|
| الصفحة                     | الآية | السورة   | الآية                                             |
|                            |       | <u> </u> | يوم يأتى بعض أيات ربك لا ينفع نفساً ايمانها.      |
| ۳۹                         | ١٥٨   | الانعام  | لم تكنُّ امنت من قبل                              |
| ٤.                         | ť     | ¢        | a. a a                                            |
| ۰.                         | o     | ص        | اجعل الالهة الها واحداً ان هذا لشيئي عجاب         |
| ٥.                         | ٩٤    | اسراء    | وما منع الناس أن يؤمنوا اذ جاءهم الهدى الإ        |
| 0,                         | ٧٨    | يس       | من يحيى العظّام وهي رميم                          |
| ٥٩                         | ١٤٦   | البقرة   | يعرفونه كما يعرفون ابناءهم                        |
| ١٧١،٦٢                     | 14    | الشورى   | ليس كمثله شيء وهو السميع البصير                   |
| * 1 A                      | K     | (1       |                                                   |
| ٦٩                         | ۲£    | الاحقاف  | لهذا عارض ممطرنا                                  |
| 117                        | 24    | الانبياء | لو كان فيهما المة الا الله لفسدتا                 |
| 117                        | ٩ ١   | المؤمنون | ولعلا بغضهم على بغض                               |
| 117                        | 14    | الانعام  | وان يمسسك الله بضر                                |
| 117                        | ۳۳    | الاحزاب  | والحافظين فروجهم والحافظات                        |
| 115                        | ۲     | الزمر    | قل ارأيتم ما تدعون من دون الله                    |
| 1220112                    | ٤٦    | الانعام  | قلَّ ارأيتمُ ان اخذ الله سمعكم                    |
| 117                        | 14    | الاتعام  | فهو على كل شئ قدير                                |
| 122-112                    | ۱۰۲   | يونس     | وان يمسسك الله بضر                                |
| 117                        | ۲۴    | الانبياء | لُو كان فيهما الهة الا الله لفسدتا                |
| 114                        | 91    | المؤمنون | وما كان معه من اله اذأ لذهب كل اله بما خلق        |
| ۱۲۳                        | ዋል    | الزمر    | هل هن كاشفات ضر هل هن ممسكات رحمته                |
| 171                        | ٨٢    | النساء   | ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيراً |
| 2120142                    | c     | طه       | الرحمٰن على العرش استوى                           |
| 25.6229                    | ¢.    | ű        | , <i>((()</i>                                     |

\_\_٥٨٣\_\_\_



| الصفحة   | الآية | السورة          | الآية                                                                               |
|----------|-------|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 17.      | ۷٥    | ص               | خلقت بیدی                                                                           |
| ۱٦٠      | ٦٧    | <br>الزمر       | حلف بيدى<br>والسماوات مطويات بيمينه                                                 |
| 185120   | ٥٦    | الزمر.<br>الزمر | والسماوات مطويات بينية<br>يا حسرتا على مافرطت في جنب الله                           |
| 17.      | ٣٥    | النور           | يا حسرنا على مافر طب في جنب الله                                                    |
| ١٦٠      | ۳٩    | طه              | الله نور السماوات والارض<br>ولتصنع على عيني                                         |
| 177      | ١٥    | ابراهيم         | ولتصنع على عينى<br>و حاب كل كفار عنيد                                               |
| ١٧٤      | 07    | الزمر           | و حاب كل قفار عليد<br>على ما فرطت فى جنب الله                                       |
| 184      | 19    | الانعام         | على ما فرطت في جنب الله                                                             |
| 229      | ٨٢    | النساء          | قل أي شيئ اكبر شهاده مل الله.<br>ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً |
| 1896 217 | ۳٦    | الملك           | ولو كان من عند عير الله توجدوا ميه معارك عير<br>أامنتم من في السماء                 |
| 455      | (1    | (t              | اامنتم من في السيماء                                                                |
| ۲۳۹      | ١٤    | الفجر           | ان ربك لبالمرصاد                                                                    |
| 117      | ٥٩    | الفرقان         | م استوى على العرش الرحمٰن                                                           |
| ¥££_£٣٩  | ٧     | الجحادلة        | ما يكون من نجوى ثلاثة الاهو رابعهم                                                  |
| ۲۳۹      | ٥٤    | فصلت            | الا انه بکل شی محیط                                                                 |
| 12+411   | ۱۸    | الاتعام         | وهو القاهر فوق عباده                                                                |
| 455      | U     | u               | II (L (L                                                                            |
| ۲۳۸      | ۲-۱   | المؤمنون        | ةد أفلح المؤمنون الذين هم في صلا تهم خاشعون                                         |
| YEE.Y1V  | ٨٤    | الزخرف          | وهو الذي في السماء اله وفي الارض اله                                                |
| 722      | ٣     | الاتعام         | وهو الله في السماوات وفي الارض                                                      |
| Y £ £    | ۱۲    | ق               | وَنحن اقربُ اليه من حبل الوريد                                                      |
| Y £ £    | ۱.    | فاطر            | اليه يصمد الكلم الطيب                                                               |
| 825      | 99    | الصافات         | الى ذاهب الى ربى سبېدىن                                                             |
| 250      | ۲.٦   | الاعراف         | ان الذين عند ربك ٍلا يستكبرون                                                       |
| 250      | ٦٩    | الاحزاب         | وكان عند الله وجيهاً                                                                |
| ٢٤٥      | 19    | العمران         | ان الدين عند الله الاسلام                                                           |
| 251      | ۲۸    | المؤمنون        | فاذا استويت انت ومن معك                                                             |
| 252      | ١٤    | القصص           | ولما بلغ أشده واستوى                                                                |
| 251      | ٤٤    | هود             | واستوت على الجودى                                                                   |
|          |       |                 | <u> </u>                                                                            |



| الصفحة | الآية | السورة          | الآية                                                                            |
|--------|-------|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 252    | ٣     | الشمس           | ناقة' الله                                                                       |
| 252    | 129   | التوبة          | ناقة الله<br>وهو رب العرش العظيم                                                 |
| 454    | ٨     | ر.<br>الجن      | وهو رب إنغرش العظيم<br>وإن المساجد لله                                           |
| 252    | ١٢    | الصافات         | وال المساجد لله                                                                  |
| 212    | ١٧    | طه              | بل عجبت ويسحرون<br>وما تلك بيمينك                                                |
| 414    | ۱۸    | طه              | وما للك بيميك<br>هي عصابي                                                        |
| 212    | ۲۳    | الشعراء         | هي عصابي<br>وما رب العالمين                                                      |
| 210    | ١٧    | الحاقة          | وما رب العلمي<br>ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية                                |
| 410    | ۷٥    | الزمر           | ويحمل عرش ربب موسهم يوسط موير                                                    |
| TIV    | ١     | القدر           | وترى المراجعة محافين من مون مرس                                                  |
| 101    | ۲     | الملك           | انا انزنناه فی لیله الفندر<br>لیبلوکم أیکم احسن عملا                             |
|        |       |                 | وما جعلنا القبلة التي كنت عليها الا لنعلم من يتبع                                |
| 70Y    | ١٤٣   | البقرة          | وما جعلنا القبلة التي تلك عليه أو منام من وي                                     |
| Y o Y  | ٤٤    | ي. ر<br>طه      | الرسول نمن ينفئب<br>لعله يتذكر او يخشى                                           |
| Y04    | ٣     | عبس             | لعله يتد در او يحسى<br>ولعله يزكى                                                |
| Y0Y    | ١٤    | يونس            | ولغله يز دى<br>لننظر كيف تعملون                                                  |
| ٢٥٣    | ١٢    | الكهف<br>الكهف  | لتنظر كيف فعملون للعلم المدأ                                                     |
| 709    | ٦     | الصف            | لتعدم أى الحزبين المطلبي له جن المعالم<br>ومبشراً برسول يأتى من بعد اسمه احمد    |
| ۲۰۷    | ١٦    | الفتح           | ومبشرا برسون یای من بعد به معتقد است                                             |
| ۲۰۷    | ۲۲    | الفتح           | ستدعون ألى قوم أولى بأس معديد<br>لتدخلن المسجد الحرام أنشاء الله                 |
| 70Y    | 00    | الئور           | تتدخلن المسجد الحرام المناع المستنيسينيسين                                       |
| ۲۰۷    | ۲۸    | الانعام         | وعد الله الدين الملوا وعملوا الحب وعساساً.<br>لأملئن جهنم من الجنة والناس أجمعين |
| ۲۰۷    | ۱۳    | السجدة          | لأملكن جهنم من أجله والقاص المعين                                                |
| ۲٦٣    | 700   | البقرة          | ولا يحيطون بشئى من علمه                                                          |
| 873    | ١٤    | هو د            | ولا يخيطون بسي من عنته                                                           |
| ۲٦٣    | ۱٦٦   | النساء          | فاعلموا الما الزل بعدم المد                                                      |
| ۲٦٣    | ١٦٥   | البقرة          | انزله بعدمه<br>ان القوة لله جميعا                                                |
| ۲٦٣    | ٥٨    | ، ر<br>الداريات | ان الله هو الرزاق ذو القوة المتين                                                |

<u>\_\_\_\_\_</u>



| الصفحة            | ٦ĮŸ١ | السورة   | الآية                                          |
|-------------------|------|----------|------------------------------------------------|
| ۳۰۳               | 71   | العنكبوت | ولئن سئلتم من خلق السماوات والأرض              |
| 322               | ۲    | الزخرف   | انا جعلناه قرانا عربياً                        |
| 325               | ۲    | الانبياء | ما يأتيهم من ذكر من ربهم محدث                  |
| ٣٤٢               | ٥    | الشعراء  | وما يأتيهُم من ذكر من الرُحمن محدث             |
| ٣٤٤               | ۱۲   | طه       | فاخلع نعليك                                    |
| ٣٤٤               | 121  | طه       | وعصى ادم ربه فعوى                              |
| 320               | ٤٠   | النحل    | إنما قولنا لشيئ اذا أردناه ان نقول له كن فيكون |
| 317               | ٧    | الحشر    | وما اتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا   |
| ٣٦٧               | ٣    | النجم    | وما ينطق عن الهوى                              |
| ۳۸۹               | 141  | طه       | وعصى أدم ربع فغوى                              |
| ۳۸۹               | ۳٥   | ابراهيم  | واذ قال ابراهيم رب اجعل هذا البلد أمناً        |
| <mark>ም</mark> አዓ | ۲.   | النازعات | فاراه الآبة الكبرى                             |
| የአዓ               | ۲٤۲۱ | النازعات | فكذب وعصى ثم ادبر يسعى انا ربكم الاعلى         |
|                   |      |          | قل للمخلفين من الاعراب ستدعون الى قوم          |
| ۳۹۰               | ۲۲   | الفتح    | اولى بأس                                       |
| ۳۹.               | ١٦   | الفتح    | لتدخلن المسجد الحرام                           |
| ۳۹۰               | ٣    | الروم    | وهم من بعد غلبهم سيغلبون                       |
| 391               | ٣    | الزمر    | انا جعلناه قراناً عربياً                       |
|                   |      |          | الحمد لله الذى خلق السموات والارض وجعل         |
| ۳۹۲               | ١    | الانعام  | الظلمات والنور                                 |
| 392               | ۱۹   | الزخرف   | وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمن اناثأ     |
| 392               | ۹١   | الحجر    | الذين جعلوا القران عضين                        |
| ۳۹۲               | ١    | الانبياء | من ذکر من ربهم محدث                            |
| 392               | 11   | الطلاق   | ذكرا رسولا يتلوا                               |
| 342               | ۳۷   | الاحزاب  | وكان امر الله مفعولا                           |
| ۳۹٦               | ٦    | التوبة   | وان احد من المشركين استجارك فَأجره حتى         |
| ۳۹٦               | ٧٥   | البقرة   | وَقد كان فريق منهم يسمعون كلام الله            |
| 2101217           | 11   | لقمان    | هذا خلق الله فارونى ماذا خلق الذين             |

--017---



| الصفحة  | الآية | السورة   | الآية                                          |
|---------|-------|----------|------------------------------------------------|
| ٤٠٧     | 119   | العمران  | ان في خلق السموات والارض هذا باطلا             |
| ٤٠٨     | ٦     | الزمر    | يخلقكم في بطون أمهاتكم خلقاً من بعد خلق        |
|         |       |          | ام جعلواً لله شَركاء خلقوا كخلقه فتشابه الخلق  |
| ٤٠٨     | ١٦    | الرعد    | عليهم                                          |
| ٤٠٨     | ١٤    | المؤمنون | ثم أنشأناه خلقا اخر                            |
| ٤٠٨     | ኘደ    | النحل    | المُن يبدؤ الخلق ثم يُعيده                     |
| ٤٠٨     | ٥٧    | المؤمن   | لخلق السمرات والارض أكبر من خلق الناس          |
| ٤٠٨     | 119   | النساء   | وَلاَمرنهم فليغيرن خلق الله                    |
| 22162.9 | ١٦    | البروج   | فعال لما يريد                                  |
| ٤ ١ ٣   | ٤.    | النحل    | انما قولنا لشيئ اذا اردناه ان نقول له کن فیکون |
| ٤ ١٩    | Y۷    | الحج     | وافعلوا الخير لعلكم تفلحون                     |
| 519     | ۲٤    | البقرة   | فان لم تفعلوا ولن تفعلوا                       |
| 519     | 109   | الانعام  | بما كانوا يفعلون                               |
| ٤١٩     | 19.   | العمران  | ان في خلق السموات والارض                       |
| ٤٢.     | ٥٧    | المؤمن   | لخلق السموات والارض اكبر من خلق الناس          |
| ٤ ٢ ٢   | 1.9   | هود      | علام الغبوب                                    |
| 522     | ١٧٦   | العمران  | يريد الله أن لا يجعل لهم حظاً في الآخرة        |
| १०२     | 1 • ٢ | الأنعام  | وهو على كل شي قدير                             |
| 222620  | ۲٤_۲۳ | الحشر    | هو الله الخالق البارئ العزيز الجبار المتكبر    |
| ٤٧٣     | ٦٨    | القصص    | وربك يخلق ما يشاء ويختار                       |
| 585     | ١٨    | يونس     | قُلْ اتنبئون الله بما لا يعلم في السموات       |
| £AY     | ۷٥    | هود      | ان ابراهیم لحلیم                               |
| ٤AY     | 29    | الفتح    | محمد رسول الله                                 |
| ٤٩٤     | ٩٩ .  | يونس     | ولو شاء ربك لأمن من في الارض كلهم جميعاً       |
| 0 · X   | 1.5   | الاتعام  | لا تدركه الأبصار                               |
| 0.9.0.1 | 114   | البقرة   | بديع السموات والارض                            |
| 0.9     | 1+7   | الانعام  | وهو اللطيف الخبير                              |
| 0140015 | 123   | الاعراف  | رب ارنی انظر الیک                              |

\_0XY\_



| الصفحة   | الآية | السورة   | الآية                                      |
|----------|-------|----------|--------------------------------------------|
| 010      | ٤٦    | هود      | انی اعظك ان تكون من الجاهلین               |
| 017      | ۲۲    | الاعراف  | الم انهكما عن تلكما الشجرة                 |
| 017      | ٧٤    | البقرة   | وان منها لما يهبط من خشية الله             |
|          |       |          | واذ قلتم یا موسی لن نؤمن لك حتی نری الله   |
| 0186019  | 00    | البقرة   | <u>ر</u> ،- ۳۰ - ۲۰۵ - ۲۰۵ - ۲۰۰<br>جهرة   |
| 019      | ۱۳۷   | االبقرة  | واذ يرفع ابراهيم القواعد من البيت واسماعيل |
| 019      | ۱۳۸   | الأعراف  | اجعل لنا الهُأَ كما لهم ألهة               |
| ٥١٩      | ۱۳۸   | الاعراف  | انکم قوم تجهلون                            |
| 07707.   | ۲۳_۲۲ | القيامة  | وجوه يومئذ ناظرة الى ربها ناظرة            |
| 021      | ۳٥    | النمل    | فناظرة بم يرجع المرسلون                    |
| ٥٢٣      | ۷۷    | الحج     | اعبدوا ربكم                                |
| ٥٢٣      | ٨٣    | يوسف     | واسأل القرية التي كنا فيها                 |
| ٥٢٤      | ۲٦    | يونس     | للذين احسنوا الحسنى وزيادة                 |
| 0411041  | ١٤    | الانعام  | وهو يطعم ولا يطعم                          |
| 0410044  | 700   | البقرة   | ومو يصمم ود يــــم                         |
| ٥٧٤      |       |          | ()                                         |
| 071:077  | ٨٨    | المؤمنون | وهو يجير ولا يجار عليه                     |
| ०४४६ ०४४ | ٤٣    | الحشر    | الملك القدوس                               |
| 042, 042 | ٤٣    | الحشر    | الممتك المحدوس                             |
| ٥٧٤      | 100   | البقرة   | ولا يحيطون بشئى من علمه                    |
| ٥٧٥      | 11.   | طه       | ولا ييسون بسلي من<br>ولايحيطون به علما     |
| ٥٧٥      | ۱۹    | محمد     | ودييمون به مستنبسته الله                   |
| ٥٧٧٤٥٧٨  | 1.7   | الانعام  | خالق کل شئی                                |
| 0776077  | 114   | البقرة   | بديع السموات والارض                        |
| ٥٧٨      | ١٤    | الملك    | بديع اللطيف الخبير                         |
| ٥٧٨      | ١٠٣   | الانعام  | وهو المليك الجبير<br>وهو بكل شئ عليم       |

淼

\_\_^^^\_



٢ فهرس الأحاديث النبوية

| ۱۷٦ | خلق ادم على صورته                           |
|-----|---------------------------------------------|
| ۱۷٦ | ان الله خلق ادم على صورته                   |
|     | اللهم انا عبدك وابن عبدك وابن أمتك          |
| ۳٥٩ | ان الملك لينطق على لسان عمر (ان الحق لينطق) |
| ٣٦٤ | ما سكت عنه القران فهو عفو                   |
| ۳۸۹ | من اشراط الساعة منعة العراق قفيزها          |

۳\_ فهرس الاعلام

.

| الاخطل (الشاعر) ۲۷۱ ۲۷،۰۲۵،۲۰۰۰<br>ادريس (ع) ۸۱۰ ۲۷۱،۲۷۰ ۲۷۱ ۲۹۹۲ ۱۷۹۵<br>آدم (ع) ۸۱۰،۳٤٤،۱۷۰،۱۷۶ الاوزاعي ۲۲۲،۱۲۰،۱۲۶<br>اسحاق (ع) ۹۱۰ آهرَمَنْ ۲۲۲،۱۲۰،۱۷۶<br>اسحاق بن راهويه ۲۷۳<br>ابو اسحاق الاسفراييني ۲۳۵،۱۲۳،۱۲۴،۱۲۴،۱۲۴،۱۶۹ | اسماعیل بن حماد بن ایی حنیفة ۱۷۲<br>اسماعیل بن محمد الازدی ۲۷۱<br>الاشعري ۵۲،۲۰۲۵،۳۲،۲۲،۳۵، ۲۳۵،<br>۲۰۵۸،۱۹۹،۱۸۷،۷۷،۲۷،۲۵،۲۲،۵۷<br>۲۰۹۲،۳۲۹،۳٤۰،۳۳۷،۳۱٤،۳۰۹، | ابراهیم (ع) ۱۹،٤۸۸،٤۸۷<br>ابلیس ۲۲،٤۰۸<br>احمد بن ابراهیم ۳۱۰<br>احمد بن حنبل ۲۲،۲۷۴<br>ابو احمد العیاض ۲۲،۲۷۱،٤۷۰                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۹۸،۲۱٤،۲۱۱،۱٤۸ بستر بن ميك<br>الاسكافي ۳۷۸،۳۷۵،۳٤۰،۳۰۲ بشر بن مروان ۲٤۱<br>اسماعيل (ع) ۱۹۹ بشر بن المعتمر ۲۷،٤۰۹،٤۰۱،٤۰۰،۲۰۷                                                                                                        | . الاعور الشنى (الشاعر) ٢٧١<br>الاوزاعي ٢٢<br>المرتمن ١٢٦،١٢٥،١٢٤<br>البرغوث، محمد بن عيسى ٦٣<br>برقلس (يونانى من الدهرية) ٤٥٣،٤١٢<br>بشر بن غياث ٢٤١        | ادريس (على (ملك م)<br>ادريس (ع) ١٥،٣٤٤،١٧٥،١٧٤<br>آدم (ع) ١٥،٣٤٤،١٧٥،١٧٤<br>اسحاق (ع) ١٩<br>١٣٣،١٢٣،١٢٢،١٣<br>١٣٣،١٢٣،١٢٢،١٢٩<br>٢٩٨،٣١٤،٣١١،١٤٨<br>٣٧٨،٣٧٥،٣٤،،٣٠٢ |

-019-



2119 جرير (الشاعر) ابو بکر بن ابی اسحاق الکلاباذی ٤٧٥ جعفر بن حرب TY00 TE. (T1Y ابو بكر احمد بن اسحاق الجوزجاني ٤٦٨ 3400320 جعفر بن بشر 174 ابو بكر الاخشيدي 278.278 ابو جعفر الطحاوي 011175117 ابو بكر الاصم جميل بن معمر (الشاعر) 077 ۳۹۸ ابو بكر الباقلاني جهم بن صفوان ۳۷٦،۲۰۳،۲۱۳،۲۰۵،۲۰ 040:01 ابو بكر الصديق حارث بن الاسد المحاسبي ٤٢ ابو بكر العياضي ٤٧٠ ابو الحسن الباهلى 317 ابو بکر الفارسی . 277 ابو الحسن الرستغفني 17762762. ابو بکر بن فورك ۳۹۷،۳۹٦،۱۷٦،۱۳۳ 27712711271279 075101710.7 298670761.1 ابه الحسين الخياط ابو بكر محمد بن الفضل ۳٥ ابو الحسين الصالحي ٣٣٦،٣٠٢،٢٥١،٢٤٩ ابو بكر محمد اليمان السمرقندى 212 أبو الحسين البصري ٣٦٦،٣٦٤،٣٥٢،٢٢٧، ٥٧٤ التومني، ابو معاذ . 477 الحسين بن محمد (النجار) ثمامة بن أشرس TEY679961 . YEE1 · Y1'11916 الثورى (سفيان) 2976291 141.51 4.9 حفص (بن) الغرد جاحظ عمر بن بحر 109.1. ابو حفص الكبير ٤٧٠ ٨٢،٨١ جالينوس الجبائي (ابو على) ١٥٤،١٠،٨،١٠،٩ ٤٧٠ ابو حفص العجلي حماد بن ابی حنیفة 174 (0.1Aco1.629VcTVAcTY0cTTVcTE9 ابو حنيفة،الامام ٣٧، ٣٧،٢٤٢،٣٩، ٢٠٩٢ 2.00474641864116 0791007102107710701077 27.121912741274 الجبائي (ابو هاشم) ۱۲۲٬۱۱۰٬۱۰۷٬٤۳٬۸ 177 خالد بن سليمان ١٥٨ داود الجواربى · £9V: TTV: TOY: TE9. TT9. T17. T91 ابو داود السجستاني 175 0 EV.0 E 1 CO E . CO TV CO TT CO ] . ابن الروندى ۳٤٩،٢٨٧،٢٠٩،١٠٧،٦٤ 111 الجحدرى 20465.165..6779

-09.-



| ابو عبيد (القاسر، بن سلام) ٤٢٤        | الزابر ابو عاصم . ٤٠٥                    |
|---------------------------------------|------------------------------------------|
| عروة ٤٧٥                              | زرارة بن اعين ٢٥٣                        |
| ابو الهذيل ۲۷۵،۲۷۱،۲۶۹،۱۷۸،۹۲         | زروان ۱۲٤                                |
| <b>. ****</b>                         | ابو زکریا الرازی (الطبیب) ۱۰٤            |
| . £971 £ 7 • 1 £ 0 9 1 £ • • 1 7 7 7  | زهری ۲۵                                  |
| على بن عيسى النحوى ٢١٨                | زهير (الشاعر) ٢٤١،١٣                     |
| عمر بن اسماعیل ۱۷۲                    | سعد بن معاذ ۱۷۲                          |
| عمر بن الخطاب ۳۵۹،۵۰                  | مفيان بن سختان                           |
| عمر بن عبد العزيز ۱۸۰                 | سيبويه ٤٢٤،٤١١                           |
| عنترة (الشاعر) ١٣                     | الشافعي (الامام)                         |
| عیسی بن مریم (ع) ۷۰،۱۳۵               | ضرار بن عمر البصرى ۲۷۱،۲۱۱،۲۰۹،۷۱        |
| غسان الكوفى ۲۱۳ ·                     | عائشة (رع) ٤٧٥                           |
| ابو القاسم الكعبي البلخي ٢،٠،٦،٠٩     | عباد بن سليمان الصيمرى ٣٣٦               |
| 2404292677267796709 61016             | إبو العباس القلانسي ٤٣٥،٣٩٧،٣٩٤،٣٦٨      |
| <b>WIYCME1CMITCIA9CIAV</b>            | 10711007100710,712E71ETA1ETY             |
| 077101712981870                       | 075107.                                  |
| نصر بن يحيى البلخي ١٧٢                | ابو العباس المبرد ٤٢٣                    |
| النظام ابراهيم السيار ٢٧،٠٢٧،٢٧١،٢٧٠  | ابو العباس ناشئ الاكبر ٣٣٦،٢٥٢           |
| 01+62976272627767276721               | عبد العزيز بن يحيى ٤٢                    |
| ०९४:०९९:०१९:०१४:०१४:०।<br>०१९:००९:००४ | عبد القاهر البغدادي ٤٣٨،٤٣٧،٢٥٦،٦٠،٤٣    |
| مالك (الأمام) ١٧٣،١٧٢،٢٤              | عبد الله ين سعيد القطان المعروف بابن     |
| محمد بن إسماعيل البخارى ١٧٣           | کلاب ۳۹٦،۳٦۸،۳٦٧،۷۷،٤٢                   |
|                                       | 0771227127712.012.2 (8971                |
| محمد بن الحسن الشيباني ٤٦٩،٤٢٠،١٧٢    | 027607. 0786                             |
| محمد بن شجاع الثلجي ١٧٦               | عبد الله بن العباس ٢٤٣                   |
| محمد بن عبد الله النبی (ع) ۳٤۲،۲۵۸    | عبد الله بن المبارك ١٧٢                  |
| £XX،£XV،٣٩X،٣Y،،٣٦Y،٣٦٦               | ابو عبد الله محمد بن سلمة الازدى ٤٧١،٤٧٠ |

-091-



معمر بن عباد السلمي ٤٥٤،٤٠٢،٣٤١ ١٤٨ محمد بن الكرام 0 . . ابو هاشم (انظر الجبائى) 877687 ابو منصور بن ايوب 172 هرمز ابو منصور محمد بن محمد الماتريدي ١٩، هشام بن الحکم ،۱۰۹،۱۰۸،۷۰،۳۵ · ٦٦، ٦٢، ٤٢، ٤١، ٤ · ، ٣٩، ٣٨، ٣٧ Y1. (197(1) E(1) T) (17) (17) (17) هشام بن سالم الجوالقي 101 · TTA T 1 2 . T 7 2 . T 0 A . T 1 9 . T 1 1 هشام بن عمر · £ V T · £ V Y · £ Y 1 · £ Y • · (T 9 V · T 9 107.11 ·077.071.017.291.287 .272 ابن هيصم الساتر 2.012.2 0451001 يز دان 12201200125 121 -النابغة (الشاعر) ۲۳۳ محمود بن سبکتکین نصر بن احمد الكبير (الأمير) ٤٧٠،٤٦٩، 140 المسيح: عيسى بن مريم (ع) ٤٧١ مسيلمة الكذاب 041

## ٤... فيمرس الفرق والملل والنحل والمذاهب

(11.14.111091041211011211414

الأشعرية:

۳۰۷،۳۰، ۲،۳۰، ۵،۲٤۲،۲۱۹،۱۹۹،۱۹۲،۱۷۳ ۲۰۷،۳۰۰، ۲۵،۰۵٬۳۹۵،۳۹۵،۱۹۳،۱۷۳ ٤، ۸،٤،۰،۳۹۸،۳۹٤،۳۱۵،۳۲۰۲۰۲۲ ٤، ۳،۵۵،۵۰۱،۵۰۰ ۱۹ الحديث ۲۰۱٬۰۳۲،۱۷۲ ۱۹ العدل والتوحيد ۳۰۲،۲۰۲۲،۲۹۲ ۲۵۰ ۱۹ الظاهر ۲۲

\_097\_



| الباطنية                | 30212.44                                                           |
|-------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| البراهمة                | ۲٤                                                                 |
| الثنوية                 | ££V67V967V•61££61876V8                                             |
| الجهمية                 | £7167•Y                                                            |
| الحشوية                 | ۳۹۳                                                                |
| الحنابلة                | 347°47                                                             |
| الخوارج                 | o.X                                                                |
| الدهرية [اهل الدهر]     | 22144.5.5.1211.12711.57.991.971.97177                              |
|                         | £VA: £0 £: £ £V: £ £ • : TV0: T £9: T • T · T • E<br>0 • T : 0 • . |
| الديصانية               | 10111851886188                                                     |
| الرافضة [الروافض]       | ٥٠٨،٢٥٦،٢٥٣،٢١٥،١٥٨،٢٤                                             |
| الزابراشائية            | ٤٠٥                                                                |
| لزروانية<br>الزروانية   | ١٢٤                                                                |
| الزيدية (من الروافض)    | 0 • A                                                              |
| السّمنية                | 20122                                                              |
| السوفسطائية [المتجاهلة] | ٬۳۳۵،۲۸٤،۲۸۱۹۳،۱٦٩،۸۰،۲۸،۲٤<br>۵٤٦،۵۲۷،۳۸۲،۳۷۹،۳۵۸،۳٤٦،۶۵          |
| الصابئة                 | ۱.٤                                                                |
| الضرارية                | ۲١                                                                 |
| الطبيعيون               | 2941.5492                                                          |
| العقلاء                 | ،۲۷۳،۲٤۷،۲۰ ، ، ۱۹۹،۷۷،۷۳،۳ ، ، ۲٤،۲ ،                             |
|                         | ०४४८०४٦.४४४३.४४९३.४४२४.४७४.४४                                      |
|                         | 00V(0TA(0TV                                                        |
| المتفلسفة [الفلاسفة]    | ٥١٠، ٣٣٦، ٢٠٧                                                      |
| عنانية [عانى]           | ۱۳۲                                                                |
| التر امطة               | <b>101</b>                                                         |
| · <b>)</b> -·           |                                                                    |
|                         |                                                                    |



| ٤٠٠                                       | القلانسية       |
|-------------------------------------------|-----------------|
| <pre>(Y)o(Y){()Y()oA(){o(), T()o()T</pre> | الكر امية       |
| ٤·٢،٤·١،٤·•،٣٥٢،٣٤٨،٢٨٩،٢٥٥،٢٣٣           |                 |
| ٤٧٦،٤٧١،٤٦،،٤٥٥،٤٥٢،٤٤٨،٤،٥،٤،٣           |                 |
| 02.00740.40.16294694                      |                 |
|                                           | :               |
| ٤٤٠                                       | الكلابية        |
| 1846184                                   | المانية         |
| ٢٤                                        | الملحدة         |
| £ \ Y < WY \                              | الجبرة `        |
| 12217017717210.181                        | المجوس          |
| <pre>、</pre>                              | الجسمة          |
| <i>०००</i> ،४४٦،४४४,४४४,४४,४४             |                 |
| \ Y Y < \ Y £                             | المسخية         |
| <b>ነ</b> የአ‹ነ ምई‹ነ ምኝ                     | -<br>مر قيو نية |
| 117                                       | مذاهب اهل الحق  |
| ٥٥٥،٥٥٣،٣٧٦،١٩٩،١٨٩،١٨٥                   | المشبهة         |
| 111070020200202222002000000000000000000   | <br>المعتزلة    |
| <li></li>                                 | المعتركة        |
| 220121210210212012017211711               |                 |
| 727.725.779.779.777.771.707.727           |                 |
| T.Y.T Y99.Y9A.Y91.YA9.YAA.YAY             |                 |
| ٣٣٥،٣٣٢،٣٢٨،٣٢٦،٣١٨،٣١٧،٣١٦،٣٠٦           |                 |
| ·٣٦٨·٣٦٧·٣٥٢·٣٤٥·٣٤١·٣٤ • ·٣٣٦            |                 |
| ٤٠٠،٣٩٧،٣٩٣،٣٩١،٣٨٦،٣٨٥،٣٧٥،٣٧٤           |                 |
| **1***************                        |                 |
| £9V(£9T(£LO(£L£(EVV(£V,(ÉT9(£ÉT           |                 |
| ٥٢٩،٥٢٧،٥٢٦،٥١٧،٥١٦،٥١،،٥٠٨،٥٠٥           |                 |
| ०१४८००८८०००८०१२२८०४४८०४४८०४               |                 |
| ٥٦٢                                       |                 |

-092-



| . 5 7 7 . 5 . 7 . 5                      | النجارية |
|------------------------------------------|----------|
| 01.10.1 12971291 129712791277            |          |
| ٥٥، ٥، ٢٨٨، ١٧٠، ١٦٩، ١٥٤، ١٥٢، ١٤٨، ١٠٣ | النصارى  |
| 34.41041044177                           | اليهود   |

## ۵ فهرس الأماكن والبلدان

| ٤٧٤،٤٦٨                         | بلخ           |
|---------------------------------|---------------|
| £VECTVACTEECTEE                 | بخارى         |
| ۳٤١،٢٨٥                         | بغداد [بغداذ] |
| ٤٧٠،٤٦٨،٢٤٨                     | خراسان        |
| ۱۰۳                             | حران          |
| د٤٦٩،٤٦٨،(له)٤٣٦،٤،٥،٣٧٣،٢٤٤،٢٨ | سمر قند       |
| • \Y: £ Y £ : £ Y \: £ Y •      |               |
| ٥,                              | سواد العراق   |
| ۳۷۸                             | قيروان المغرب |
| ٤٧·،٤٦٨،٧٤٨                     | ما وراء النهر |
| ٤٧٤،٤٦٨،٤، ٥                    | مرو           |
| ٣٤٤                             | مكة           |
| £٦٩                             | ديار الترك    |
| ٤٧٤                             | ثغور الترك    |
| ٥٢١                             | اليمامة       |
| 00)                             | تهامة         |
| 001                             | جبال الترك    |
|                                 |               |



۲\_فهرس الكتب المذكورة فى المتن .

| Î                                                  |                          |                                                                        |  |  |
|----------------------------------------------------|--------------------------|------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ٥٦١                                                | لابن فورك                | اختلاف الشيخين،                                                        |  |  |
| 211122.9                                           | للنوبختي                 | الآراء والديانات،                                                      |  |  |
| EVISITY                                            | للرستغفني                | ارشاد (المهتدى)                                                        |  |  |
| ٤٧١                                                | ر می<br>ن یمان السمرقندی |                                                                        |  |  |
| ٤٣٦ (ها)                                           | ن يان المبرد<br>للمبرد   | -                                                                      |  |  |
| ٤٢١                                                | للسر خس                  | الانتقاد على سيبويه،<br>الأيمان (كتاب <sup>ا</sup> الأيمان من المبسوط) |  |  |
| ••••                                               |                          | الايمان ( كتاب الأيمان من المبسوط)                                     |  |  |
|                                                    | _ ت _ ث                  | <u>ب</u>                                                               |  |  |
| ٤١٢                                                | للاشعري (؟)              | بيان اقاويل القائلين،                                                  |  |  |
| ٤٧٣،٣٩٨                                            | للماتريدي                | تأويلات القران،                                                        |  |  |
| 39982                                              | للإسفراييني              | تريب المذهب،                                                           |  |  |
| 240                                                | للكَلاَبَاذي             | التعرف،                                                                |  |  |
| <b>٣٩</b> ٨ <b>६٣</b> ٩٧ <u>६</u> ४١٠ <b>६</b> ١٣• | للماتريدى                | کتاب التوحید،<br>کتاب التوحید،                                         |  |  |
| ٤٦٩                                                | ایی بکر الجوزجانی        | <b>-</b> .                                                             |  |  |
| 31114400188                                        | للإسفرايني               | تعجيز المعتزلة،                                                        |  |  |
|                                                    | -                        |                                                                        |  |  |
|                                                    | <b></b>                  | <br>- ट                                                                |  |  |
| ٤٧١                                                | د بن محمد الأذدى         | جمل اصول الدين، لأبى سلمة محما                                         |  |  |
|                                                    | ب الجدل                  |                                                                        |  |  |
|                                                    | ذ _ ر _ ز                |                                                                        |  |  |
|                                                    | <u> </u>                 |                                                                        |  |  |
| £ 7 Y                                              | للماتريدى                | رد اوائل الأدلة للكعبي،                                                |  |  |
| ٤٧٢                                                | للماتريدى                | رد اصول الخمسة للباهلي،                                                |  |  |
| ٤٧٢                                                | للماتريدى                | رد تهذيب الجدل للكعبي،                                                 |  |  |
|                                                    |                          |                                                                        |  |  |



| £ ¥ ¥           | للماتريدى            | رد كتاب الامامة                 |
|-----------------|----------------------|---------------------------------|
| ٤٧٢             | للماتريدى            | رد وعيد الفساق للكعبي،          |
| ٤٧٢             | للماتريدى            | الرد على القرامطة،              |
| ٤٧١             | لأبى بكر السمرقندى   | الرد على الكرامية،              |
| 109             | للجاحظ               | الرد على المشبهة،               |
| ٤٧١             | للر ستغفني           | الزوائد والفوائد لأصناف العلوم، |
|                 | · · · ·              |                                 |
|                 | - ش _ ص _ ض          | - <del>"</del>                  |
| ·Y • •          | للإسفراييني          | شرح الاعتقاد،                   |
|                 | <u> ظ ع خ </u>       | ط ـ                             |
| 1 5 8           | لابن كرام            | عذاب القبر،                     |
| ۳۸              | لأبى حنيفة           | العالم والمتعلم،                |
| ٤٦٧             | للطحاوى              | العقائد،                        |
|                 | ف _ ق                |                                 |
| ደግባ             | ں بکر احمد الجوزجانی | الفرق والتمييز، لاي             |
| ٣٩              | لى حنيفة             | الفقه الأكبر،                   |
|                 | ك _ ل                | 5.                              |
| ٤٢١             | للسرخس               | كتاب الأيمان [من المبسوط]،      |
| ٤٧٣٥٣٩٨         | للماتريدي            | كتاب التأويلات القرآن،          |
| ۳۹۸،۳۹۷،۲۱۰،۱۳۰ | للماتريدى            | کتاب انتوحید،                   |
| ٤٦٩             | لابى بكر الجوزجانى   | كتاب التوبة،                    |
| ٤٧٢             | للماتريدى            | كتاب الجدل،                     |
| ٤٦٩             | لابي بكر الجوزجالي   | كتاب الفرق والتمييز،            |
| YAY             | لابن الروندى         | کتاب عالی هشام،                 |
|                 |                      |                                 |
|                 | م ن                  |                                 |
| ۱۹۳             | للماتريدى            | مأخذ الشرائع،                   |
|                 |                      |                                 |

\_\_09Y\_\_



| 104          | للنسفى                          | المبنى على الايجاز،      |
|--------------|---------------------------------|--------------------------|
| ٤٧٠          | لابى بكر العياض                 | المسائل العشر العياضية،  |
| 070          | للحكيم الترمذى                  | مسئلة في سلوك أهل العدل، |
| ٤٦٩          | لأبى نصر العياض                 | مسئلة الصفات،            |
| ٤٧١          | لابی بکر محمد بن یمان السمرقندی | معالم الدين ا            |
| ۲۰۹          | لأبى القاسم البلخي الكعبى       | المقالات،                |
| ۳۹۸،۲۱۱،۲۱۰، | للماتريدي ٧٢                    | المقالات،                |
| ۲۰۱          | للناشئ [الاكبر]                 | المقالات،                |
| ٤٣٧          | لأبى منصور بن أيوب              | المقنع،                  |
| ٥٧٤          | للاشعرى                         | نقض اوائل الأدلة للكعبى، |
|              | و ــ ى                          |                          |
| ٤٧٢          | <br>للماتريدى                   | وهم المعتزلة،            |

\*

.

•



ï



٧\_ فهرس الموضوعات

| 0    | تقديم الاستاذ الدكتور حسين آتاي                                       |
|------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٦    | رموز النسخ                                                            |
| ۷    | مقدمة المؤلف                                                          |
| ٩    | الكلام في تحديد العلم                                                 |
| ۲.   | الكلام في اثبات الحقائق والعلوم                                       |
| ٢٤   | الكلام في اثبات المعارف                                               |
| ۲۷   | الكلام في العقل انه من اسباب المعارف                                  |
|      | الكلام في ابطال كون مَّا يقع في القلب حسنه والالهام والتقليد من اسباب |
| ٣٤   | معرفة صحة الاديان                                                     |
| ۳۸   | الكلام في ايمان المقلد                                                |
| ٦٢   | الكلام في حدث العالم                                                  |
| ٨٢   | فصل في حدوث الاعراض                                                   |
| ٨٨   | فصلٌ في تضامن حدوث الجواهر والاعراض                                   |
| ٩٢   | فصلٌ في استحالة قدم الجوهر                                            |
| 1.0  | الكلام في أن العالَم له محدِث                                         |
| ١٠٩  | الكلام في توحيد الصانع                                                |
| ١٢٤  | الكلام في ابطال قول المجوس                                            |
| ۱۳۲  | الكلام في ابطال قول الثنوية                                           |
| 120  | الكلام في نفى كون البارى عرضاً                                        |
| ነደለ  | الكلام في ابطال قول من يقول ان البارى عز وجل جوهر                     |
| 101  | الكلام في ابطال قول المجسمة                                           |
| •17• | فصل في الاختلاف بين الاسم والمسمى                                     |
| , .  |                                                                       |

\_\_099\_\_

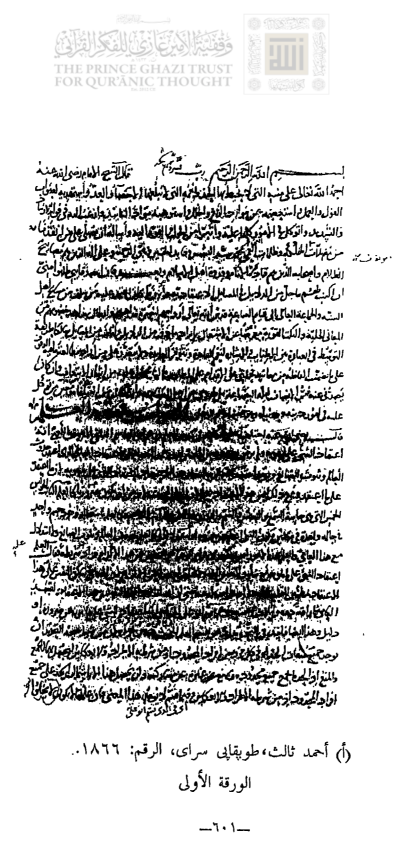


| فصل في الاختلاف في حد الجسم                                      |
|------------------------------------------------------------------|
| فصل في بيان استحالة وصف الله تعالى بالصورة واللون والطعم والرائح |
| وغير ذلك                                                         |
| الكلام في ابطال التشبيه                                          |
| فصل في اختلاف كون الله تعالى شيئاً                               |
| فصل في الماثلة                                                   |
| فصل في مائية الله                                                |
| الكلام في استحالة كون الصانع في المكان                           |
| الكلام في اثبات صفات الله تعالى                                  |
| فصل في اختلاف كيفية علم الله تعالى                               |
| فصل في الاختلاف في الصفات الثبوتية                               |
| الكلام في نفي الحدوث عن كلام الله تعالى                          |
| فصل في ان القرآن غير مخلوق                                       |
| فصل في ان القرآن كلام الله                                       |
| فصل في ان العبارات حكاية عن كلام الله تعالى                      |
| فصل في الفرق بين الكلام والمسموع                                 |
| الكلام في ان التكوين غير المكون وانه أزلي غير محدث ولا حادث      |
| الكلام في ان الارادة صفة لله تعالى أزلية                         |
| الكلام في بيان ان صانع العالم حكيم                               |
| الكلام في إثبات جواز رَوْية الله تعالى في العقل ووجوبها بالسمع   |
| فهرس الفهارس                                                     |

淼

------

This file was downloaded from QuranicThought.com





البكل موجود ويتوجلسه الروب والله المومون وللحاسل لا المشلما مالل ل الله و ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠ والاور في محجوبا علومها عليه الأ الوجود علف احاد اوجود واسل معلويا مد علو المحاد . ... توتقو اعالها العالي محصر بالحجد ووانا ووبدال وكحل علاابا ماعل إديانا ورب المده والمتلفع جنوا لمعاصبته حاطعلما وانتها ليالشعاع دعنوكمك دمما وناوي وحاصب للموالك - بوالتنعين المرويا واسعدا عذعالة لأمل وافسل يقع وباؤها منا دوابه لمعديه للعل والالا الاجد يبل الماسلية وفبالعام وحنبتوسنا اجتلوا عرائعا المطلعة الترويعاجلًا وتسكوا ما وعذوا س الذاس لأفامته وتمسكوا للومم ووفعهوا الملامبل المقلت والمحل عراج الم المعراد المرام الصابع ال متعتونة لدخامهم وجود ليولومن وللجرع والإجبر ولاستعبل والمستعد لك أوج ال ولقنوبه إدعصضهم وبساره إعلى المدج طربول سامت العبابغ الدابي اعلم مدكز ولاالعك بحسط لو فامتدا ووجلة وتعا وليعل ولله عنه إحساد للعلمن منالوا ولملعقلة ويتولكه الترييج ، ادُ علم من جل ما سنية شوة وب تعيل جرود ولان مام عل وند ودينود والداريل لعسل واح وعنا حدامت الملاج التي التي والتي مع الجيكام وحد الما في اوتا موسات. وستكل ومذكل وفاقتعان بجكمة بعسل وجرالا وأدامته ورحبنه الاستسبال أمته تجسيساني فكالعجب الساعناليوة والمصالد مشسقرا خامت المالحه بعالى كميتم المحرج وببال براينا لدعن لمكاد الإلىتيطية ولأعلوا فأطحهما سأبي ودوعن للرضف لسلطوا بكدهعد أجساد للحال عناللا للاست المبانع كاجل الالة لمسلفوا فالمسارس مسارم المسالي والالعل وعذابة المدناج كملع مقعة فريد كالالسالا المد تغالى واجدا فغاج معاده وفعطعيته المتارج لهب الم ما عنا حد اليه من عبال الدادي اجالوا في حواف ولون حك الدامه المعالي معا حد المعالي معالم المعالي وحل ا الاشرائد بكية وعبوائث وتداوسل التد تعالى الميلحان وسلاميع بسط معتدان وايدح ماعط واللالر ودالن طواف مسالية مساعه فماند والمعلوا فتعلد المعتاع فرصن ماعد الماد المسمر يتفاا اذفه الأدينية وتمليف وتوتم وتبلبسطي واستلعلى لمابلق مه المام حاليلى والبنوي الدالاس به لا ينع بي يحسيله للآبسيرة الهنجاع المسؤوَّ يختطبه النبا بعد مدينه وتتجزيم ما لم جاجه للجعر برحدت المس والديقسا فالمعتعوا لعلية للعجذ المنبط المنهمز النسابين المذالل الواحدمهم ألك وما المسيعان عن المقد الطلبعد واعض مواجرين المد عظم ومن من عقد والمهان مراد ونشبابه وطاوج حوله دامنيه المعامة السؤف جيعها مسلال البروي تعاركت اجتلجهاج عرككة وتتابس ككرَبرتا جسمه مالهضوة تصابقانيت للغاءنص ووالمسوادهم مطالقهم ومغطلوة بخصعها لمايول الحخالجهم بجنزا المتحد والمالية والمانية والمتنيع المتفاس وستقام السعان والمحاج المالية المجاج المراج

(أ) أحمد ثالث،طوبقابى سراى، الرقم: ١٨٦٦.
الورقة الأخيرة للجلد الأول

-1.1-



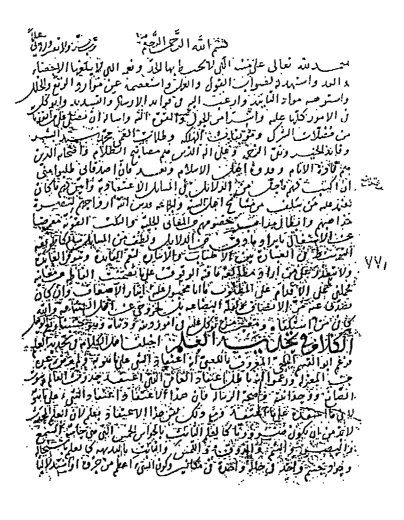
This file was downloaded from QuranicThought.com

2711 ا دها که 10 MW เ ふっん عزأشات الرومة اندادذ וכ يت العتايغ على ازالله تعالى ها بحوران بفعلها دَمَّام د انتسها - ايُرِسَال الله نغالي واحدا وَلا مَد بين لمعرمًا يجتاجون الدير زمت الزارين لمعتاده لير اليخاره إبمالهدئ وتأدة للنم بدحكة فتالي وحكما البيتك اندحكمة وتم مؤاب ة فدارسًا إلله نعال يب الخلق دِسُلا دین دَسْنَدْدین وَاندِریم مالچے وَالدَلایل وَفَا لسنند مرالناس بامتداء مى نغسه واختلغوا بى على الامتداع فذهبت ظآيفة الذلونبت لتقلمن سغهاا ددينه آمرويني وتعليق وتحتريم (ب) بايزيد، الرقم: ٣٠٦٣. الورقة الأخيرة لهذا الجلد

-7.2-







(د) داماد ابراهيم باشا، الرقم: ٧٧٨. الورقة الأولى



## (د) داماد ابراهيم باشا، الرقم: ٧٧٨. الورقة الأخيرة لهذا الجلد

-1.V-





حاالله نعالي ليمنه اوالعدقات رازية وللظل اسوجه وأردالا الآيناد والسديد والوطاية الامور كلماء لمايصلي فيمانغ الممتصلات لمنبرونيتي الرحمه وعلى البالانات طم بالترجمل يذالبنه وفادل وظلاد بالظلا وإجابدالد زهرقاد الاتام وقدوه املالا اجارالالالك χirr رفاز إصرفا وطلبوا سحالك الح إطاأكسنهم والترماكار بجناعله مرسلفمن عتماد الدوارواجه لنصود مزاجه وإبطا مزاهب صوكار فرير المط الفود مع صاعزا لأشنعا باب دماد فت اللال ولطن وللساد سالعالم بعنائد الخالعان سرائط المنادف الاناد يل الإدمطالعة مافة الوبوز الموتق العامة ولأسعان ليصغيله فمالي معلله بطائلجبول علما صد الفاطعت ذابتارا الفطري والمتعادية t sch الالمتلمال **3**073 ء إوالصاعد اللف افتخا المصيفة ومعين لو اعل ودينا ×1 151 العروذ اختلف الدار فيعديد لعليز مرابو لموزعمون ماطراعها أنداع فارالهعا الموبد وإبرض يجرده دالعام الدينة مندحدور المعالد تنبوب الصافع ورجا النبله وصم الرساله

حلص فالاعتماد اعتماد الستطلما موبعان فالعتما متجام اعتمد ومعرد بالاعتاد والالعالموت لامران يحر مداله المالة التجع جاسمالسي والبس وألشروالذوق اللس والدارد البديعة كالعرما ų ستجاله وجود جمروا حدفي اله وإحده فمصار وكوذ التواعط مزحوده اواسدانيا كالعاجدون العالر وترور الصلع وكاسدكان مذاالعا مطاحل بعدة الموراد يعرف ما برجائم العلوع منافزاد عليه شريعات ما لالماعات . الشيط معود مع مقدر المنسون وكالتلحر فه العلام الالله اي التركيف يطقدالاعفا مطبغالظ للملااصل المفيه حواذانسانا لولهذالتتن مطلاعتما دامسرالعام اراقه ديد واللاف محنة موزير الدوار عليلها والمعاعفا د الشيتاليما ويعتضروه اودليل وعلاابضا فاستد والحويد آذموه ستراطل لجرت دونية والانت شعامحه القودار وجدحه معاد الدوكلفرد مرافياد المردداد سنرطه الأط إدوالانعطاس مسايع الجه والنها دالحة لملجع جيه محدود وليه جورة عرصنا وصده ولز جول وزالا المنا اللحد يوم امراد الحدد وفيها فتم لوتير معز المعن فارج المالا بالوصرائة وبو فاسلد لال حيعا دماكان ليعكم فدو الكبكون استكاليا ومالم منعا ستكاليلا بعوض ودبا فلوكالمصعادالنى علىماعوبد عرصون علكمأآء حاوالني علمهاعوب يحضرون فيهااسلالى والعورعليا لمرجع والحدولونق لما يعوده لبطللة ودر معان بطور جامعاوه ذا الاعتبار والعلال ستطلع - على الالجديد النسبة الانتسبروم العرف المطات والذيرل طعالك وأت وسره واعداما المنطة استغراوا لعديه ومع لعرف للوكان والمطلال كالمان وسرم مراكرها باكر معا الأمرز بأتا والحوافض فله للخطور العاريلة ابن والاي سلال طود اللانعانها علمه المسر المسلول ولأستنغيم عوالابا حوامية أمالته المعدد مرغبا لحونه معل ماحما

\_۲۰۹\_

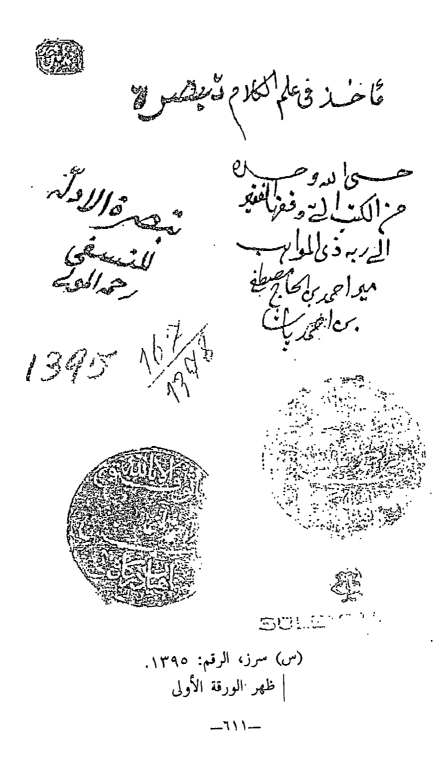


دجوده دفارظ علومين ودحود الديز العنمات وللسدالله الذي ورا ليب وفي على اطريز النبيزين نظ والشبه والصلاء علواني المصنو وانه الا صرائل بن صارو على أي علم والل أي قاره برامانيه المر وازار عناء رئيات الدر مالي من المصاحب والمصالي أو قالم معالية وتت المدت في على من المسالية من المسالية م المسكم من قد النبات النبية في قالم مسالية م المسكم من قد النبات النبية في قالم مسالية م المسالية المسالية المسالية المرابية

... دار مكار وخوابله وصائف عنالوتوج فالنوب، مساء مروساله برحب طابغه للراد للمنعال عسل عاده او آمرونواع وافعاله مرضمه ال فغ سروالعبائيه فالماسر أموديها والنسائع مرجور منهاء براذلله معالجا ويتلحز السرالعلي سي الماس وجلها عالكيا للبحا والعرف نؤيع الفاح وطبها عازالنور عهادكا بواستله مكلف ريصنو فمرمامور برتهجيه فيادوالتصليعهم يسما يه وبالونو بعقوكم على يوما يساجو لليه مرالمصل ونعت هم المتبه عراليساله ولوادس الانه دمالي فليعر وسولاد جالتعر هدوا عوالاسمغنا + الد الفقل الاجد وي له ولا عاقلة سع اق به حيدة وماهذا وصفه في والله تعالى بداع ذلك ووتا بفتردون بالفبتولوريا زاليساله اما أروردت مراديد العالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية الم اس بالوجه لمتناقش وازكانت موافقه للعفل والعفاه معاعسه . كمان الله عول المدود وتركون عشامة الله ساله السال الدرالي الع المع المراب المحالية المع المعالم المحالية محالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية محالية محالية محالي الرسال ملاجيه الحط برعوه وبعابان سواه بالنحذيب وماع المه المعراص العدب فارج عريك محد وأخار ومعتر سنعه ووالد واليعوى maine berna our in the state سرعصه وقدة العامه مرالعرود والرامه ومرفد بسبور للالعظه والغنام ودهب طوابف الاسلالالمناء: : : وكا سعاله بمسه اليهمز تابيد العقول فجابيناج المعدفة ونسم الطربون فوفا لما الالوف عليه حاجة عوالله تناج بمارنجه لذ يطقله زدن بعد فقور تصد اللهماج تب اللها بعنه الله منويه د طريق لمصواليه والوف عاشونه مانذ وعد تسويها مزد يحلق باعمت الفصلينها الإبالداس ولاد لياعلى ذلك لازمالة زده منابيا يحازخا يعاء لمالعا ده المستمره وعلوها علبه امور الطباية والانتحاس

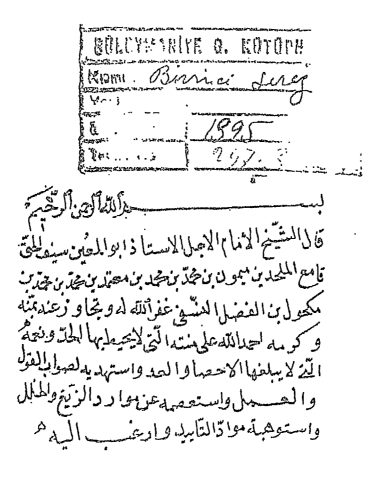
-11.-





This file was downloaded from QuranicThought.com



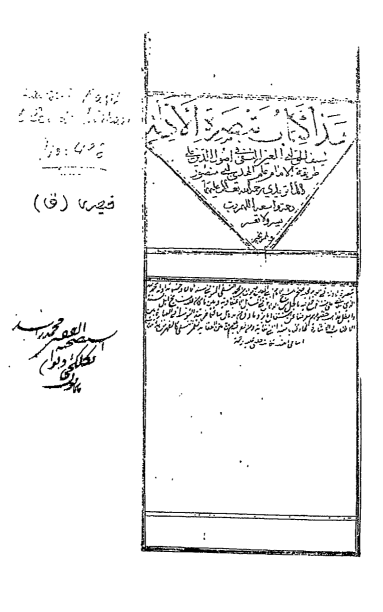


في فرا ذل (س) سرز، الرقم: ١٣٩٥. الورقة الأولى –٦١٢–

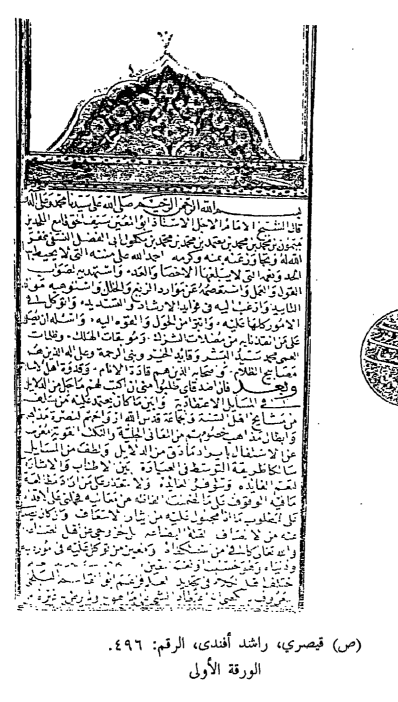


-117-







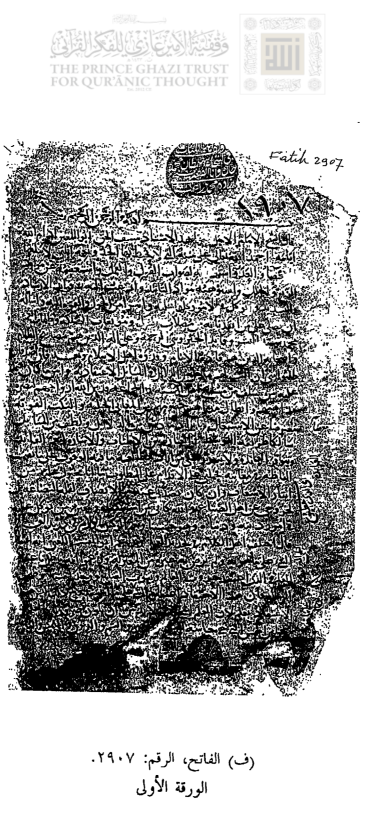


-- 110---





- - - 717----





121~6 وبنيه يراسفا الدسلاع مخار الادبال فيددد والاطراف المتحوج إجادات ر در امار د وآلدلايان الاغرافرا بتريت معادلا بإراما التراحره لداللك وحهامت الابرج ذاالإشكاة وللالمونوهم رالارک الوجود hr). ز بالروسماللغام بر لمالعققها مردنانا تبا . دورا برم 11-111-11 14 القاديالاس wint كداد ببتركارو أثوبت زاكرت بالآبه المحصع والى الزمز بج ند : **اعراد «اوز** به ودهم: ذكابها مجآبة تعذكن وطروع لأوتر افتر وتديم كالدلا لما لمكاكم متصرل لجز أوتعد للدوسوفي عفالم العلانين وروقيها با محاولاها كاملا طمرا ودال وصله



(ف) الفاتح، الرقم: ٢٩٠٧. الورقة الأخيرة --------



لاالالاالا محير وسول تتد mollip داناسي ( using) 1111 JUL יציאטערייי ومكانته كأمرا الع المالية الحا (ف) قليج على باشا، الرقم: ٥٠٦.

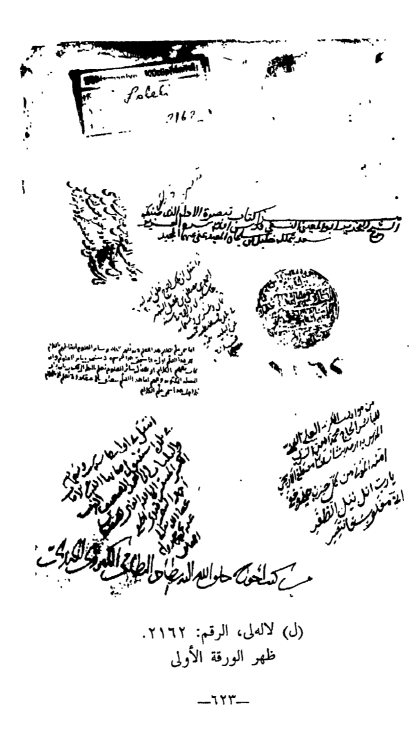
ظهر الورقة الأولى

-11.

H. WH وال د هير برمة براالكورغ النسيع تعمده الله مزجرته والد ويط هاالف ويتر ماالون في مها الاحصادالد عرجوارد الربع والحلل واستور سر بوار التأثين وا وانوكر بع المرمود كلها علية وأتستكم الإدار الق وراجنه بأز ومتحه لوهم الع ع رسدالد وبقاقر الصلك و مم مصارح الطلام واص مدالا من المدة المتوام وقدوة اهركل سلام ولي احدته وابترطركا لدلارا لجانساما الماعير فدرواد وأرواحيم للأسيه طاهمهم والط مرحسا كم اعاراله الكر ما يراحط يسر واللكة الإفرقية متنا متعد فنا عداكا سا لكاطريقة التوسط والعسائ مركز والمناروك مشارة لتع العارت ومدو تمور الاطرم ومواد مطالته مافسالدة و ذعد ( کا نصد د راسه کرفیاه وشعاد جرند براها المرايق Sain "<u>}</u>-; برالدي أحدام الخ فارتج العين الحصي المرتجد ورج الوالف مهم الدانية الانرد وسيا كملت المراجعة أت الشيئن إجادة بروما مرد وذعوالالدماط المعتما والدافخ للادر اجمعمد مدوفه البهالم وموزال .. استفار المدجر بامعن في قرط احتفاق الرسال بارجداا ىس في الاحتماط ، وقل الحدث لادة ولوكر فروه وقد الماديد الدارة ولولو المحرف المراجع (ف) قليج على باشا، الرقم: ٥٠٦. الورقة الأولى

-- 171--







والعَد م بد المدسال علم م ردال نطلك ادالنائد الحول\_والغوّه الد ـ موابّ علما عل فان المكلمة لآعل تمزانعذ نابد مرينصلات الينتو ومو الزعن سندالبشووة ابدالخ وني الرحم وعلمالم ألذتن شمنب المح الظلام واصحاده الدورجم فاجته الانام وقدوه احلالاسلام وبعذ وإصبطى طلبواسة الأكسالي ماخل والدلابل والمسامل لاعتادته وابتق كمات سنه والجهاعه قدّ والله ارواحم<sup>.</sup> <u>ئالواھلال</u>د حصومهم والمعاذ الجليه والنكت للغون ومذاحه والطاكمذاهر بالكادماذف مذالد لأبل فأنكف مخالم المنساكا يتعبُّ صاعد الاسر للرنية أكوسط فالعباده ببزالإطناب والاشاده لتوالغادة وتتوفزالهايدة ولايتعدد عامزاراد مطالعة ماضمالوق ف عاملتضت الغاطمين م فمل عال الاقلام على المطلوب ثيا الماني ول عل حبونا ينارا لإبتعاضي ف لقله الضاعه بالخروج عزاه واستاريست عندمة الأنصا ما و معرّ بن فو تحل على فامورد سم. الصناعموالا كأفكز اخلف ودساء وهوحسينا ونيالوكسل م انداعتاد احرابطام فجديد العلم فرجرا بوالقاسم البلج الني على المويد ولم يرض عكره مز المعتراء و رَّ عموا انديا جل يا عقاد العاق الذراعيد حدوث العالم وشوت الصابع ووحداسته وصقه الرساله فان هذاالاء ماداعتمادالي على مالحوبه لأرباع عدمه على ما عسقدوم ذلك

(ل) لالهلى، الرقم: ٢١٦٢. الورقة الأولى

عدد وم<sup>ي</sup> آ ۳

عاد المن المن المن المن المن معالى حكم لا تحتج وعلّ من احالة من الحكمة الى السغة ولا لحاوة من ما باتى و لذَب عن الوصف لما لاصابة عد العقاد الاجام عن العايل من من التي ولذ بعن الحلة اختلف المعاد متجتبة المالات معالى حلح و النفعلها و حلا عذا المسلما حكمة ام هي منه عن دلد او سال الله معالى و احد عل معاف من خلفته الى عبادة المتراج ملحنا حون الله من مصالح الإ و من خلفا فمن خلفته الى عبادة المتراج ملحنا حون الله من مصالح الإ و من خلفا فمن خلفته الى عبادة المتراج ملحنا حون الله من مصالح الإ و من خلفا فمن خلفته الى عبادة المتراج ملحنا حون الله من مصالح الإ و من خلفا في حوال معالية المحدى و فادة الخبر و حصال المن مصوح الده الم حكمة و حوال و المسل الما تعالى الحاف سلامين من معال من من معال المالة من و طالت طوالا من الماس المساعم في خلف و معار في ما حدالة من و طالت طوالا من الماس مساعه في خلف و حدارة المالة من الما مع و الماس من معاد و معامر و من و تحمل من منا مع المناع الما من و المعر و المعر الخرم المالة من خلسله الآمر و النه معالا لا لا للو يسلو من الماس و الخرم المالة من خلف و خدم و جلد المن الم

> (ل) لالهلى، الرقم: ٢١٦٢. الورقة الأخيرة للجلد الأول -٦٢٥-





## (ن) نورى عثمانية، الرقم: ۲۰۹۷. الورقة الأولى

-171-



This file was downloaded from QuranicThought.com



Fatih nüshasının aynı sayfasında başka bir icazet rivayetine de rastlıyoruz. Bu görüldüğü gibi önceki icazetin Hafızuddin Buhari'den öncesini Ihtiva ediyor.

ثم رواية التمهيد وسائر مصنفات المصنف وهو الامام الزاهد المحقق والكامل المدقق رئيس اهل الفضل والبراعة عمدة اهل السنة والجماعة سيف الدين ابو المعين ميمون ابن محمد بن محمد المكحول النسفى رحمه الله تعالى(بلمتنى)برواية الامام الربانى العامل لصمدانى مولانا حافظ الدين محمد بن محمد بن نصر البخارى رضى الله تعالى عنه أثابه مجته قال: اخبرنى العلامة العالم استاذ بن ادم الاستاذ الكبير شمس الدين محمد بن عبد الستار محمد العمادى الكردرى قال: اخبرنى شيخ الاسلام صاحب الهداية برهان الدين ابو الحسن على بن ابى بكر عبد الجليل بن الخليل الرشدانى المرغينانى قال: اخبرنى الشيخ الامام الزاهد ضياء الدين محمد بن الحسين بن ناصر عبد العزيزائيوشوخيى قال: اخبرنى الشيخ الامام علاء الدين ابو بكر محمد بن احمد بن بى احمد السمرقندى قال: اخبرنى الشيخ الامام ميف الحق ابو المعين النسفى وهو المصنف رحمهم الله تعالى.



## TEBSIRA'NIN ICAZET SENEDI

Fatih No : 2907, Beyazıt No : 3063 ve başka nüshalarda Tebsıratü'l-Edille'nin icazet senedine muttali olunmaktadır. Nüshaların metne başlamadan önceki sayfalarında verilen bu icazetnamenin önemine binaen buraya alınmasıyla âlimler arasındaki icazet silsilesini ve aralarındaki hoca, öğrenci münasebetlerini, dolayısıyla eğitim tarihine olacak yardımını tesbit etmekte faydalı olacağına inanıyoruz.

يقول كاتب اصله وهو الشيخ الامام العلامة فقير عفو الله تعالى محمد بن محمد بن السابق الحنفى الحموى <sup>(1)</sup> لطف الله تعالى به انه يروى هذا الكتاب وهو تبصرة الادلة في اصول الدين لسيف الحق ابى المعين النسفى عن شيخه الامام [ + العالم: الفاتح] العلامة محقق عصره كمال الدين محمد بن عبد الواحد بن عبد لحميد الشهير بابن همام الدين الحنفى (٢) وهو عن الشيخ سراج الدين عمر بن علي [الكنانى: ف] الشهير بقارئ الهداية(٣) وهو عن الشيخ علاء الدين السيرافى<sup>(٤)</sup> وهوعن السيد جلال الدين شارح الهداية(٣) وهو عن الشيخ علاء الدين السيرافى<sup>(٤)</sup> وهوعن السيد جلال الدين شارح الهداية(٣) وهو عن الشيخ علاء الدين عبد العزيز البخارى صاحب الكشف العروف بحافظ الدين الكبير(٣) وهو عن الشيخ شمس الائمة محمد بن عمر البحارى البن عمد العمادى الكردرى(٨) وهو عن الشيخ شمس الائمة محمد بن عبد الستار والتحقيق(٦) وهو عن الشيخ استاذ العلماء محمد بن محمد بن عبد الستارى المعروف بحافظ الدين الكبير(٢) وهو عن الشيخ شمس الائمة محمد بن عبد الستار والتحقيق(٦) وهو عن الشيخ استاذ العلماء عمد بن محمد بن عمد المحارى المعروف بحافظ الدين الكبير(٢) وهو عن الشيخ شمس الائمة محمد بن عبد الستار والتحقيق(٦) وهو عن الشيخ الماماء محمد بن محمد بن عبد المداية معمد المعادى الكردرى(٨) وهو عن الشيخ المام ماحب المداية(٩) وهو عن المعروف محافظ الدين الكبير المين المين المام ماحب المداية(٩) وهو عن ما الموق عن الشيخ الله الدين الكبير المام معادي المداية (٩) وهو عن ما الميو خياء الدين محمد بن الحسين بن ناصر بن عبد العريز النوسوخى (١٠)

(1) توفى (<sup>9</sup>) (۲) ۸۸۸ هـ ۱۳۸۲ ـــ ۲۵۱۹م، (۳) توفى ۸۲۷هـ ۱۲۲۳م (٤) توفى ۹۹۷هـ ۱۳۲۹م
 (۲) توفى ۹۷۸هـ، ۱۳۸۸م (٥) توفى فى ۲۷۷هـ ٥٣٣١م (٦) توفى ۳۷۰۰مـ ۱۳۲۹م
 (۲) ٦١٥ ـــ ۱۲۹۳ هـ ۱۲۱۸ ـــ ۱۲۹۳م (٨) ۹۹۹مـــ ۱۳۶۲هـ ۲۰۲۲ ـــ ۱۲٤٥م
 (۹) توفى ۳۹۵هـ ۱۹۱۹م (۱۰)



gösterirken normal olan kural sembolik harfleri alfabetik sırayla zikretmekdir. Bazan buna riayet ettik. Matbaada fazla karışıklığa sebep olmamak için bazan nüshaların inceleniş sırasına göre yapıp öyle bırakmak mecburiyetinde kaldık. Önemli olan nüshaları farklarına göre zikretmektir.

Bütün nüshaları, her farkta zikretmek gereklidir. Ama çok yük yüklediği için bazan yanlış fark gösteren nüshayı zikrettik ve bazan yalnız tek nüshada ise yalnız onda olduğunu belirtmek için (fakat عنه) kelimesini ekledik. Tashihleri yaparken metine aldığımız ibarenin bazan birkaç nüshasının birleştirilmesiyle meydana getirildiği haşiyedeki notlardan kolayca anlaşılmasına dikkat ettik. Elimden gelen azami titizliği gösterdim. Kusursuz yalnız yüce Allah'tır. Kusurlarımın affını ondan dilerim.



daha kolay anlaşılan bir kelime ile değiştiriliyor. Yoksa يطلق kelimesinin tashif yani kelimeyi yanlış okuma neticesinde değiştiğini zannetmek zordur.

142. sayfada da ادنی: د اوحی: اس ف ق ن. şeklinde ise tashif olma ihtimali olabilir. Çünkü vav lle dal birbirine benzer. 163. sayfada şu ilave vardır :

إذ وجد العالم: أن ٧٥ اذا وجد العالم: د س ف ق

Burada bu iki ilave nasıl anlaşılacaktır.

اذ وجد العَالَم bunun anlaşılması çok kolaydır. Zira kainat var oldu. Ama اذ وجد العَالَم iki şekilde anlaşılır : Kainat var olduğu zaman. Burada (iza) zaman edatıdır. إذ أَوْجَدَ العَالَم Zira kainatı var etmiştir. Burada anlayış kelimenin okunuşunda rol oynamaktadır. Biz ise notta farkları gösterdik. Ama إذ أوجد العالم okunuşunu tercih ettik. Çünkü bunu diğer bilgilerimize ve metnin içinde bulunduğu duruma dayanarak değerlendirdik.

Gene zamanla semantik anlam değişmesine göre kelime kökü aynı olduğu halde kullanılışı zamanla değişiyor. Meselâ بقريب eski nüshalarda, تقريب yeni nüshalarda. Oysa ikisi de aynı anlamdadır.

Semantik neticesinde yani kelimelerin ve terimlerin zamanla değişmeleri, önceki kelimelerin yerlerini başkalarına bırakmaları açık şekilde aynı kitabın kelimelerinin ve hatta aynı kökten türemişlerine yer verdiğini eski eserlerin asırlar sonra tekrar istinsah edilmelerinde görmek mümkündür.

Meselâ Tebsıratü'l-Edillenin 177-179 sayfalarında sistemli olarak telif ve teellüf, terkip ve terekküp kelimelerinde nüsha farkları zaman aşımına bakarak dikkatimizi çekti. لا التألف والتركب: د س ف ق nüshalar eski, altıncı hicrî asır ile sekizinci asırda yazılmış ama on ikinci hicrî asırda yazılmış Nuru Osmaniye 2097 no'lu nüshası bu kelimeleri çoğunlukla التأليف والتركيب: ن şeklinde yazmaktadır. Bu değişiklik yanlış okumaktan (tashif) doğmamış, bilerek değiştirilmiş olduğunu ve bunun da semantik bir değişim olduğunu görüyoruz. Bu, dilde kelimelerin değişik türemişlerinin kullanışlarının zamanla değişeceğinin en açık delili olarak görülebilir, bir delil sayılır.

Yazmaların sembolleri olan harfleri notta ve nüsha farklarında



Tebsıratü'l-Edille'nin incelediğim yazmaları hakkında bazı bilgiler vermek istiyorum. Nüsha tanıtmalarında da işaret etmiştim. En sağlam, tam Hüsameddin Sığnakî'nin tashih ve talik etmiş bulunduğu Fatih nüshası 2907 nolu nüshadır. Buna rağmen onda da düzelttiğimiz yanlışlar bulunmaktadır. Elimde olan eski nüshalar arasında nüsha farkları oldukça barizdir. Bunun için onların asıl daha önceki kaynaklarının değişik olması ihtimali büyüktür.

Sonra bazı nüshalarda takdim ve tehir farkları ile sayfaların bile takdim ve tehirinin bulunması ciltleme esnasında yaprakların yer değiştirmesi olabilir. Mesela Kılıç Ali Paşa 506 (M) 2 nüshasında 2-b'den 7-b'ye kadar bir tehir vardır.

Ayrıca matbu'da sayfa 303, satır 15'den (تلك العلة) sayfa 307 satır 6'da ( إن كانت) e kadar Nuru Osmaniye 2097, Beyazıt 3063, Kayseri 496 nüshalarında eksiklik vardır. Bunların kaynağı aynı olduğundan bunların lçinde Nuru Osmaniye nüshasını sonuna kadar takip ettik. Öteki ikisine ibareyi tercih etmede zorlanınca baş vurduk. Çünkü aralarında cüz'i de olsa fark bulunabiliyordu.

فيؤدى الى القول بصحة الأديان Serez nüshası, 1395 (11-b-23-a) arası yani فيؤدى الى القول بصحة الأديان sayfa 35 satır 13'den sayfa 95 satır 12'ye مقطوع به kadar olan kısım eksiktir. Halbuki önceki ve sonraki kağıt ve yazı aynıdır.

Bazı nüshalarda eksik bulunması ve bazılarında yaprakların yer değiştirmesi, eserlerin ilk ciltierinin bozulması ve sonradan ciltcilere gönderilirken yaprakların düşmesi ve kopması, daha önce sayfaların rakamlanmaması ve ciltlerin bu işin altından kalkamaması gibi eksiklere ve yaprakların yer değiştirmesine sebep olmuştur denebilir. Ancak bundan çıkacak önemli sonuç tek yazmaya değil, imkan nisbetinde yazmaların hepsinin karşılaştırılıp eserin sağlam, düzgün ve eksiksiz ortaya çıkarılması ve basılmasıdır. Nüshalardaki bu farklara ve değişikliklere sayfa altında notlarda işaret ettik.

Eski nüshalar ile yeni nüshalar arasında semantik açıdan bir fark olduğunu tespit etmiş bulunuyoruz. Şöyle ki, sayfa 128'de ifadesi yeni olan Nuru Osmaniye nüshasında bunun يطلق yeklinde değiştiğini görüyoruz. Öyle anlıyoruz ki kelimesi eski nüshalar zamanında kolay anlaşılan bir tabir idi. Aşağı yukarı dört ve beş asır sonra yazılan yeni nüshalar, kendilerine göre daha kolay anlaşılsın diye kelimesini kullanmışlardır. Böylece zamanla kelimelerin manalarının anlaşılmaları zorlaştığı için



mayan nüshalara da eksi (-) işaretiyle nüshaları sembolik harflerle gösteririm.

Bazı nüshalar birkaç kelimede birleşip de içlerinden kelime farkı gözlenen nüshalar ( ) içinde aynı kelimeye bitişik olarak gösterildiği gibi bazan da bir kelime fazla olursa (+...) artı veya eksik olursa (-...) eksi işareti ile gösterilir.

Ayrıca okuyucuyu ınkıtaa uğratmamak için yazmaların sayfalarını göstermek üzere sayfanın başladığı kelimenin önüne şöyle / (eğik) bir çizgi koyup satırın dışında harf sembolü ile beraber yaprak numarası yanında tek sayfalara yani yaprağın ilk sayfasına (a) ve çift sayfasına yani ikinci sağ sayfasına (b) harfi lle işaret edilir. Bunun hem okuyucuya ve hem tetkik edene çok faydası var. Okuyucu herhangi bir fırsatta yazmalara müracaat etme ihtiyacını duyarsa kolayca aradığını bulacağı gibi muhakkak da sık sık yazmalara müracaat etmek mecburiyetinde olduğundan çok kolaylık sağlamaktadır. Biz de tetkik ettiğimiz nüshaların hepsinin sayfasına işaret etmeğe çalıştık.

Bazı muhakkikler, yani eski yazma eseri inceleyip nesredenler, en eski yazma nüshayı, eğer müellifin kendi nüshası olursa daha âlâ, bu ise çok nadir ele geçer, esas alıp diğer nüsha farklarını sayfa altında gösterirler. Bunun mahzuru şudur : En eski nüsha da olsa dil bakımından yanlış bir kelime ve ibare kullanılabilir veya tashife uğramış olabilir. Halbuki başka nüshalarda onun doğrusu bulunmaktadır. Ama o nüshaları sayfa altında gösterir ve böylece okuyucu metni anlamak için sayfa altında başka nüshaların farklarına müracaat etmek zorunda kalır. Bu metod, eserin muhtevasından çok yazılı olan nüshanın yazısına önem vermiş oluyor. Ben ise metnin dile en uygun ve kolay hangi nüsha geliyorsa, onu metne alır ve böylece metni dil bakımından düzeltmeye önem veririm. Diğer nüshaların farklarını savfa altında gösteririm. Ancak en doğrusunu yapmaya çalışırken yanılma ihtimali de mevcuttur. Başka birinin anlayışına ve dil zevkine başka bir nüshanın farkı uygun gelebilir o da o nüshayı seçer. Bunun için bütün nüsha farkları sayfa altında zikredilir. Bazı muhakikler nüsha farklarını kitabın sonuna koymaktadır ki, okuyucuyu her zaman sayfaları çevirip farkları bulmakla uğraştırıyor. Nüsha farkları her ne kadar çok olursa olsun, aynı sayfanın altında zikredilmesi okuyucu açısından çok faydalıdır. Okuyucu bütün farkları ile metni bir arada görme ve ona göre mukayesesini yapma imkanına sahip olur. Ben bu metodu daha pratik ve faydalı bulduğum için takip ediyorum.



Başı:

Sonu:

Bu nüshayı tetkikte kullanmadık.

18- Tebsıratü'l-Edille, Aşîr Efendi Kütüphanesi 180 no'da kayıtlı 339 yaprak, 25 satır 8,5x14 ebadında bir nüsha ince yeni hat iledir. 1176 hicrî (1762 M.) yılında Sinan Paşa medresesinde Müderris Konyalı Osman Efendi tarafından temellük edilmiştir. Bunu da tetkikte kullanmadık.

Başı :

Sonu:

Tebsıratü'l-Edille'nin tetkikinde takip ettiğim yol diğer yazma eserlerin tetkikinde takip ettiğim yolun aynısıdır. Önce şunu belirtmek isterim. Bütün yazdıklarımda daima okuyucuyu düşünürüm. Onu yormadan okumasını ve anlamasını temin etmeğe çalışırım.

Ben sayfanın satırlarını rakamlarla işaretlerim. Sonra hangi satırda nüsha farkı varsa aşağıda rakamını zikrederim. O satırda bulunan kelime farkı iki şekilde olabilir. Birincisi, metinde olmayan ve zikredilmeyen bir farkı göstermek için, metinden bir önceki kelimeyi hatta, sayfanın altında zikredip hangi nüshalarda bulunduğunu işaretlerim, sonra o kelimenin farklı az veya daha çok kelime ilave olan nüshaların kelimelerini de virgülle ayırarak işaretlerim. İkinci olarak, eğer bu nüsha farkı olan kelime metinde zikrediliyorsa ve başka nüshalarda yoksa o zaman o kelimeyi veya uzun bir ibareyi (...) koyarak sayfanın altındaki nota alırım, hangi nüshalarda bulunuyorsa onlara işaret eder ve bulun-



fihrist olup baş tarafı müzehhep ve konular kırmızı kalemle yazılmıştır.

Birinci yaprakta şunlar yazılıdır :

(۱ – ۵) كتاب تبصرة الأدلة لسيف الحق أبي المعين النسفى فى اصول الدين على طريقة الإمام علم الهدى ابى المنصور الماتريدى رحمة الله عليهما والمسلمين آمين. استكتبه. محمد بن احمد. بمصر المحروسة ١١٣٨

: Başı (١ --- ٥) بسم الله الرحمن الرحم. وبه نستعين. قال الشيخ الإمام الأجل الأستاذ أبو المعين سيف الحق قامع الملحدين ميمون بن محمد بن محمد معتمد بن محمد ابن محمد بن مكحول بن الفضل الفاضل النسفى عفا الله له وتجاوز عنه بمنه وكرمه. احمد الله على مننه...

16- Tebsıratü'l-Edille, Selim Ağa Kütüphanesi 585 no'da kayıtlı 1138 H. (1725 M.) 324 yaprak 25 satır 8,5x17 ebadında italik yazılı bir nüshadır. Baş tarafında kitabın konuları sayfaları bildirilmeden yazılmıştır.

Başı : اوله: (١ – ٥) بسم الله الرحمن الرحيم. قال الشيخ الإمام الأجل الأستاذ ابو المعين سيف الحق قامع الملحدين ميمون بن محمد بن محمد بن معتمد بن محمد بن محمد بن مكحول بن الفضل النسفى غفر الله له وتجاوز عنه بمنه وكرمه: احمد الله على مننه Sonu : الأخير: (٣٢٤ – ٥): الى سبيل الرشاد. تم الكتاب بحمد الله وعونه وحسن توفيقه.. ووقع الفراغ.. عن يد الضعيف المحتاج الى رحمة ربه اللطيف حسن بن محمد بن حسن غفر الله له ولوالديه ولاستاذه ولمن نظر اليها بسنة ثمان وثلاثين ومائة والف بعد الهجرة النبوية.

Bu nüshayı kullanmadık.

17- Tebsıratü'l-Edille, Fatih Kütüphanesi 2908 no'da kayıtlı 611 yaprak, 21 satır 9,5x16 ebadında 1145 H. (1732 M.) yılında yazılmış olup harfleri büyük ve açık okunaklıdır. Sultan Mahmut (I) tarafından vakfedilmiştir.

: Birinci varak ) كتاب التبصرة للعلامة النسفى تغمده الله برحمته واسكنه فسيح جنته بمنه وكرمه بجاه محمد صلى الله عليه وسلم.



Ebu'l-Muîn Nesefî'nin bütün eserleri bu suretle rivayet edilegelmiştir. Tetkikimizde bu nüshaya ( - ) harfi ile işaret edilmiştir.

 (b - 1) يقول كاتب اصله وهو الشيخ الامام العلامة فقير عفو الله تعالى محمد بن محمد السابق الحنفي الحموي لطف الله تعالى به ان يروّى هَذا الكتاب وهو تبصرة الادلة في أصول الدين لسيف الحق إلى المعين النسفي عن شيخه العلامة محقق عصره كال الدين محمد بن عبد الواحد بن عبد الحميد الشهير بابن همام الدين الحنفي (٧٨٩–٧٦١هـ ١٣٨٧–١٤٥٦) وهو عن الشيخ سراج الدين عمر بن على الكَناني الشهير بقارئ الهداية (٨٢٨هـ ١٤٢٣م) وهو عن الشيخ علاء الدين السيرافي (٧٩٠هـ ١٣٨٨م) وعن السيد جلال الدين شارح الهداية ( ) وهو عن شيخه علاء الدين عبد العزيز البخاري صاحب الكشف والتحقيق (٧٣٠هـ ١٢٣٩) وعن الشيخ استاذ العَلْمَاء محمدَ بن محمد بن نصر البخاري المعروف بحافظ الكبير (٦١٥\_٦٩٣هـ ١٢١٨\_١٢٩٣م) وهو عن الشيخ شمس الأئمة محمد بن عبد ألسنار بن محمد العمادي الكردري (٩٩٥هـــ٢٤٢هـ ٢٠٢٢هــ ١٢٠٤م) وهو عن [:كذا في الاصل] شيخ الإسلام صاحب الهداية (٥٩٣–١١٩٦م) وهو عن الشيخ ضياء الدين محمد بن الحسين بن ناصر بن عبد العزيز التُّوسُوخِي( ) وهو عن الشيخ علاء الدين إبي بكر محمد بن احمد بن إبي احمد السمرقندي ( ) وَهُوَ عن الشيخ الامام سيف الحق ابي المعين النسفي المصنف. وجميع مصنفاته بهذا السند. والله اعلم.

14- Tebsıratü'l-Edille, Üniversite Kütüphanesi 258 A'da bulunan 465 yaprak 17 satır 8,5x14,5 eski hat ve 11,5x14 yeni hat ebadında olan bir nüshadır.

Baştan sona şu yapraklar : 1, 2, 4, 7, 9, 189, 242, 252, 265, 435, 444, 456, 465, yeniden ve yazılışları, 1132 hicrî (1719 M.) dir. Geri kalan yapraklar arap neshi olup (6. H. asrı olabilir) çok eskidir.

(۱ ـــ a) تبصرة الأدلة في الكلام. : Birinci yaprak

(۱ – a): بسم الله الرحمن الرحيم صلى الله على سيدنا محمد وآله اجمعين. قال الشيخ الإمام الأجل ابو المعين سيف الحق قامع الملحدين ميمون بن محمد بن معتمد ابن محمد بن محمد بن مكحول بن الفضل النسفى غفر الله له

(Kırmızı mürekkeple)

15- Tebsıratü'l-Edille, Atıf Efendi Kütüphanesi 1215 no'da kayıtlı 249 yaprak 37 satır 11x23 ebadında 1138 H. (1725 M.) de Mısırda Muhammed. Ahmed Hoda tarafından yazdırılmıştır. Yenidir. Başında

Sayfa kenarları ve başlığı altın cetvelli olduğundan yenmiş ve sayfalar düşmektedir. Bunun için herkese verilmiyor. Bu nüshayı da kullanmadık.

12- Tebsıratü'l-Edille, Nuru Osmaniyye Kütüphanesi 2097 no'da kayıtlı 224 yaprak, 39 satırlı olup Abdullah Mısırda Kadı Veliyyüddin tarafından 1121 hicrî (1709 M.) de yazdınımıştır. Buna ( $\dot{O}$ ) harfi ile işaret ettik.

Bu cildin içinde, Abdulkahir Bağdadî'nin Usuluddin (228-b, 330-a) ve Hasan b. Ebû Bekr Kudsî (Makdîsî) Hanefînin Bahru'l-Kelam şerhi (301-b, 380-b) bulunmaktadır.

Matbu'da farkları belirtilmiştir. (b-1) Sonu :

الاخير: (٢٢٤هــه) الى سبيل الرشاد اننى والحمد لله وحده وصلى الله وسلم على من لا نبى بعده. قد تم تبصرة الادلة بالمُنى والخير للمولى ولى الدين، بيد الفقير محبه عبد اللطيف العاجز الداعى له المسكين فى واحد من بعد عشرين اقتفت مائة وألفا قد خلت بيقين.

13- Tebsıratü'l-Edille, Beyazıt Kütüphanesi 3063 no'da kayıtlı 1126 hicrî (1714 M.) yılında Ahmed b. Süleyman Dimaşkı tarafından yazılmış ve karşılaştırılması yapılmıştır. 25 satırdır. 22x17 ebadında 325 varaktır. Başında fihristi vardır. Birinci yaprakta şunlar yazılıdır :

Kulların en zavallısı Muhammed Şeyhzade ülkelerin en şereflisi olan Mekke-i Mükerremede bu kitaba malik oldu.

Mısırda 1139 h. (1726 M.) Muhammed Tacuddin Abdulmuhsin'in mülkiyetine geçti.

(٢ – a): كتاب تبصرة الأدلة لسيف الحق أبي المعين النسفى في اصول الدين. على طريقة الإمام علم الهدى ابي منصور الماتريدى: وهو ميمون بن محمد بن محمد بن سعيد بن محمد بن مكحول بن ابي الفضل ابو المعين النسفى المكحولى في ملك محمد تاج الدين عبد المحسن في مصر المحروسة ١١٣٩

Buradaki metin matbu'da işaretlidir. (b-2) الأحير: (٣٩٣ ـــ a) الى سبيل الرشاد. وافق الفراغ فى تسويد هذا الكتاب ومقابلته فى سنة ١١٢٦ على يد احمد بن سليمان الدمشقى. قوبلت هذه النسخة بنسخة المرحوم ازبك العلانى بجامعة الكائن بالازبكية على يد محمد بن احمد بن حسن بن اسماعيل الحنفى فى سنة ٨٤٦

Bu sayfada Tebsıratü'l-Edille (b-1)'nin rivayet senedi ki icazet sayılır, bulunmaktadır. Tarihi öneminden dolayı onu buraya alıyoruz.

kalanı 1166 hicrîde yazılmıştır. 23 satırlı olup eski yazı 12x17 ve yenisi 11x17,5 ebadındadır.

Birinci yaprak sayfasında şunlar yazılıdır : (۱ --- ۵): وإنما سمى الشيخ ابا المَعين لأن الحق يجرى على لسانه كالمعين. رأيت في هامش كتاب قد نسخه من نسخة المصنف رحمه الله وكان المضنف أبو المعين ميمون بن محمد المكحولي النسفى رحمه الله، فرغ من تصنيفه وجمعه وقت العصر من يوم الأربعاء السابع من شهر ربيع الآخر سنة ٥٠٠هـ

Muhammed b. Dekkan bu kitaba malik olmakla mutlu olmuştur.

Buna (ق) harfi ile işaret ettik.

10. Tebsıratü'l-dille, Raşit Efendi (Kayseri) Kütüphanesinde 496 no'da kayıtlı 276 yaprak olarak bulunmaktadır. İstinsah tarihi yoktur. Yenidir.

Buna (ص) harfi ile işaret ettik.

11- Tebsıratü'l-Edille, Yeni Cami Hadice Sultan Kütüphanesi 733 no'da kayıtlı 375 yaprak 1114 H. (1702 M.) tarihinde yazılmıştır. 25 satırlı 7,5x17 ebadında Abdullah b. Abdurrahman Urlavî tarafından yazılmıştır.

a-1 Birinci yaprağında Saltanatı Aliyye-i Osmaniye müftüsü Feyzullah Efendinin kitaplarındandır.

Meymun b. Muhammed b. Muhammed Saîd (Mutemid) b. Muhammed b. Muhammed b. Mekhûl İmam Zahid mümtaz alim'in at-Temhid li Kavaldi't-Tevhid ve Kitabu't-Tebsıra fi'l-Kelam eserleri vardır.

Ömer b. Muhammed (Nesefî 537 H. 1142 M.) el-Kand fi Ulemai semerkand kitabında doğunun ve batının alimi olup onun deryasından avuçlanılır ve ışığı ile aydınlanılırdı. Yetmiş yaşında olarak 508 H./1114 M. yılında vefat etmiştir, demektedir.

```
Baş taraf : ... احمد الله على مننه. (۱).
Sonu :
```

الأخير: (٣٧٥ ـــ a) ـــ الى سبيل الرشاد. وقد وقع الفراغ من كتابته... لسنة اربعة عشرة ومائة وألف على يدى... عبد الباقى بن عبد الرحمن الاورلوى.

7- Tebsıratü'l-Edille, Serez Kütüphanesinde 1395 no'da kayıtlı olup Arap neshi (yani 6. hicrî asır takribi) ile sonu eksik olarak 247 yaprak, 19 satırlı 15x11,5 ebadındadır.

Birinci yaprakta : تبصرة الأدلة للنسفى رحمه الله (a – ۱) ilmi kelâma dair Tebsıra kitabı Mir Ahmed b. Hacı Mustafa b. Ahmed Ağanın vakfettiği kitaplardandır. Matbu'da sayfa farkı yazılıdır. (b-1)

Bu nüsha sonundan eksiktir. Mevcut olanın sonu :

(a \_ ٢٤٦): الكلام في اثبات كرامات الأولياء

Son cümle

آخر (٢٤٦ ـــ b) سادًا لطريق الوصول الى معرفتها فهو فى غاية الجهل والغباوة ثم نقول كيف يؤدى ذلك الى الالتباس بين الكرامة بالمعجزة والمعجزة تظهر على اثر دعوى.

Kitabın içinden bir varak bundan sonraya konmuş bulunmaktadır. Eksikliğin ve sayfaların yer değiştirmelerinin sebebi işaret ettiğimiz gibi ciltcilerden kaynaklanmaktadır. Cilde vermeden önce uzmanlar tarafından varaklar, yapraklar rakamlanmalıydı.

Bu nüshaya (س) harfi ile işaret edilmiştir.

8- Tebsıratü'l-Edille, Selim Ağa Kütüphanesinde 586 no'da kayıtlı Arap neshi (Takribi 6. hicrî asır) sonu 52 varak eksiktir. 252 yaprak olup 23 satır 12x19 ebadında ünvanlar büyük harfledir.

الأخير: (٢٥٢ ــــه): لايتصور من سفيه جاهل. فإنه بمنزلة. قول من يقول لو شئت لأوقعت نفسى فى النيران الجاحمة واسقطت نفسى عن رؤس الجبال الشاهقة ولأخذت بيدى الحيات الناهشة. جل ربنا تعالى عن التكلم بمثل هذا والله موفق. Bu nüshayı kullanmadık.

9- Tebsıratü'l-Edille, Kılıç Ali Paşa Kütüphanesi 506/2 (m) 305 yaprak olup 189. yaprağa kadar Arap neshi (altıncı hicrî takribi) geri 66



قال الشيخ الإمام عمر بن محمد المصرى ابوه النسفى تغمده الله بالمغفرة والرضوان، بعث من سمرقند الى بخارى احرسهما الله جزى سيف الحق خيرا صنع بتصنيف تبصرة الأدلة وجمع [..عشرين بيت: شعر].

171 yapraktan 203 yaprağa kadar yeni yazılmış olup öncesi ve sonrası aynı olup 658 H. yılının tarihini taşımaktadır.

5- Tebsıratü'l-Edille, III. Ahmed 1894 no'da kayıtlı, Muhammed b. Salur (?) b. Alim Haccac b. Ahmed Hasan Erkûmî Şems (Şems) diye mulakkab olan tarafından Buharada Fahreddin Müceyrî medresesinde 663 tarihinde yazılmıştır. 270 yapıak 10,5x13 ebadında 23 satırdır. Birlnci sayfada konular yazılıdır. Bu Tebsıra'ın ikinci cildidir ve الكلام في اثبات النبوة والرسالة den başlar. Biz buraya kadar olan birinci cildi tetkik ettik. Bu nüsha konumuzun dışındadır.

6- Tebsıratü'l-Edille, Damad İbrahim Paşa Kütüphanesinde 778 no'da kayıtlı 304 yapraktan ibaret ve 766 H. (1364 M.) yılında Alim b. Muhammed tarafından yazılmıştır. 25 satırlı 14,5x20 ebadındadır.

Baş tarafında aynı yazı ve aynı kağıt bir yaprakta şunlar yazılı :

إنما سمى المصنف ابا المغين لأن الحق يجرى على لسانه كالمغين

Besmeleden sonra hamdeleden önce bu kitabın bazı nüshalarında; şeyh Yüce İmam zahit dinin ve hakkın kılıcı Ebü'l-Muîn-Allah ona acısın ve ondan razı olsun dedi. Sözü kullanılmaktadır.

Bu kitap Allah'ın en fakir kullarından Mustafa b. Abdullah'ın kitaplarındandır. 980 H. senesinde Yahya b. Muhammed Madih'ın mülkiyetine geçmiştir. Sonra 1041 H. yılında Allah'ın en fakir kullarından Ali b. Mervan b. Abdullah'ın mülkiyetine geçmiştir.

Bu yaprağın (b) sayfasında kitapla ilgili olmayan yazılar vardır. Kitabın birinci yaprağında:

(۱ ـــه): قال السيد الإمام ابو القاسم بن يوسف الحسنى المدنى فى كتابه المرسوم بالمصداق فى علم الكلام فصل فى صفة الخوض فى هذا الفن (...صحيفة كاملة)
 Matbu'da bu sayfa farkı gösterilmiştir. (b-1)

الأخير: (٣٠٤ ـــ b) الى سبيل الرشاد. وقد فرغ من تنميقه... : Soňu عالم بن محمد فى يوم الخميس بين سلخ شهر الله الأصم رجب عظم الله حرمته سنة ست وستين وسبعمائة.

Buna () harfi ile işaret edilmiştir.

4- Tebsıratü'l-Edille, Fatih Kütüphanesi 2907 no'da kayıtlı 234 yaprak olup 658 H. (1259 M.) yılında Latif lakablı Muhammed b. Ali b. Mesud tarafından Semerkand'da yazılmıştır. 26 satır, 16,5x22,5 ebadındadır. Hattı eski ve oldukça harekelidir. Baş tarafında iki yeni yaprakta kitabın fihristi ve bazı bibliyoğrafya bilgileri bulunmaktadır. Kitabın asıl yaprağı ile aynı kitabın fihristini havi birinci yaprağının ilk sayfasında şu bilgiler vardır:

Muhammed Kermastı'nın oğlu Husrev'in kitaplarındandır. Affeden Allah ikisini de affetsin.

Bu kitap, Ebu'l-Muîn Meymun b. Muhammed b. Mekhûl Nesefî'nin

تبصرة الأدلة في علم الكلام metini onlara teşmil etsin. Bu yaprağın (b) sayfasında kitabın fihristi bulunmaktadır. Bundan sonra kitabın birinci yaprağı gelir.

1-a bu nüsha-i celilenin etrafında olan havaşî ve işarat İmamı Sığnakî hattıdır. Badehû kibar-ı ulemâ tedâvül ve tenavül ittikten sonra muhaşşi Sa'di Efendi hazretleri malik olup iadel enzar zul-itibar etmişlerdir <sup>(169)</sup>

Allah'ın en zayıf kullarından necm olarak çağrılan Tac Cürcaninin oğlu Muhammed bu kitaba malik olmakla mutlu olmuştur. Sad b. İsa da bu kitaba malik olmakla mutlu olmuştur. Bu, muhaşşi Sadi Efendinin yazısıdır. Ebû Bekir Suudinin oğlu Ahmedin oğlu Muahmmed Tahavinin kitaplarındandır.



yanlışları, tashîfleri var, sonraki nüshalar daha sıhhatli görülmüştür. Onların asılları daha eski başka nüshalar olmalıdır.

2- Tebsıratü'l-Edille, III. Ahmed, 1866 no'da kayıtlı (25 b-245 a) yaprakları arasında olan 27 satırlı 13,5x24 ebatlı 653 hicrî (1255 M.) tarihinde, Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr ve Necm el-Maî (el-Maği) lakabı ile bilinen biri tarafından yazılmıştır. 25-a sayfasında 21 beyitlik bir şlir bulunur. Bu şlir bazı nüshalarda da vardır. Tebsırayı över. Matbu'da bu sayfa farkı gösterilmiştir. (b-2a)

Bu yazmaya ( 1) harfi ile işaret ettik.

3- Tebsıratü'l-Edille, Laleli Kütüphanesi 2162 no'da kayıtlı, 360 yaprak, 23 satır 13x20,5 ebatlı yazma olup 654 H. (1256 M.) tarihinde yazılmıştır. (1-a) Birinci sayfada şu kayıtlar bulunmaktadır.

كتاب تبصرة الأدلة الذي صنفه الشيخ التخرير ابو المعين النسفي...

Bu yazmanın baş sayfasındaki kayıtlar :

Muid Halil b. Süleyman buna malik olmakla mutlu olmuştur. Sonra Allaha en çok muhtac olan Taşköprî zade olarak ün salan Halil oğlu Mustafa oğlu Ahmed'in mülkiyetine Konstantiniye beldesinde 928 H. yılında intikal etmiştir. 906 hicrî ortalarında Sakıf (?) b. Ahmet Semerkandi Hanefi'ye intikal etmiştir.

Sultan Mustafa Elyehi'nin Daru'l-Hadisinde müderris olan Hacı Muhammed Emin Seri'ye intikal etmiştir. Bazı satırlar arasında açıklamalar vardır. Baş tarafında sonradan fihrist yapılmıştır. Bu yazmanın başı ve sonu tam aynı yazı ve aynı kağıt İse de şu yapraklar orada yenidir. 83, 235, 236, 273, 278, 291, 292, 299, 300, 307, 308.

Matbu'da bu sayfa farkı gösterilmiştir. (-b-1)

Burada 20 beyitlik bir şlir vardır. Bu nüshaya ara sıra müracaat ettik. İşareti (ل) dır.



## TEBSIRATÜ'L-EDİLLE'NİN YAZMALARI

İstanbul kütüphanelerinde Tebsıratü'l-Edille'nin on sekiz tane yazmasını tespit etmiş bulunuyoruz. İstanbul'un içinde ve dışında başkalarının da bulunması ve ortaya çıkması mümkündür. Kütüphaneler tam ilmi bir tasniften geçmediği gibi, Anadolu'da henüz kütüphanelere intikal etmemiş kitaplar bulunabilmektedir. Bunun sebebi de Anadolu köylerinde Osmanlı döneminde kurulu medreseler bulunmaktaydı. Bu medreselerde alınan diplomalar, icazetler T.C. Milli Eğitim Bakanlığı Talim-Terbiye Başkanlığınca Yüksek Tahsil sayılmaktadır (168). Tespit ettiğimiz bu yazmalardan en eski olanlarını esas aldığımız gibi yenilerden de esas alarak yeniler lle eskiler arasında bir karşılaştırmaya da imkân vermeye çalıştık. Pek ender de olsa, bazı kelimelerde, elimiz değdikçe diğer nüshalara da göz attık. Bazı nüshaların asıl sayfalarında bir kısmı bazan baştan ve sondan, bazan yalnız baştan ve bazan da yalnız sondan ve bazan yalnız da ortadan ve değişik yerlerden kayıplar ve eksikler vuku bulmuş ve bunlar son zamanlarda yani belki de on ikinci hicrî asırdan eski ve tam nüshalardan faydalanılarak tamamlanmışlardır. Bunun 1762 Milâdîde vefat eden Sadrazam Koca Ragıp Paşanın devrine rastladığını hatırlamak lazım. Ragıp Paşa ilme çok önem vermiş ve birçok eski eserlerin tekrar tekrar yaldızlı olarak yeniden yazılmaları dönemini açmış sayılmalıdır. Gördüğümüz ve tespit ettiğimiz yazmaları kısaca tanıtmak gerekmektedir.

1. Tebsıratü'l-Edille, Carullah Kütüphanesi 1128 no da kayıtlı, 329 yaprak, 23 satır 13,5x22,5 ebadında olup 571 hicrî (1175 M.) yılında yazılmıştır. Buna ( č) harfi ile işaret ettik. Baş tarafında kitabın hattı ile fihristi bulunmaktadır. Birinci sayfasında (1-a).

كتاب تبصرة الأدلة للنسفى في أصول الدين. ملكه من فضل الله محمد بن العلالي.. Matbu'da bu sayfa -b-1 nüsha farkı gösterilmiştir.

آخر الكتاب: (٣٢٩ ــ a) الى سبيل الرشاد ثم الكتاب في الأصول... وقع الفراغ من كتابته سنة احدى وسبعين وخمسمائة لهجرة سيدنا محمد خاتم النبيين صلى الله عليه...

Kitabin yazari Ramazan b. Yusuf b. Muhammed b. Yusuf b. Ahmed b. Fadl Hanefî Şeybanî. Bu nüsha elimizde en eski nüsha olduğu halde (168)

H. Atay, Osmanlılarda Yüksek Din Eğilimi. 110, İstanbul 1983



Kuran getirdiği hükümlerin ve ilkelerin diğer kısmında, otoriteye yani yalnız vahye ve Allah'ın sözü olduğuna dayanmaktadır. İhlas suresindeki ilkeler, Allah'ın varlığına, birliğine dair olduğu halde, bir tahlile ve felsefî ilkeye dayandırılmamıştır. Doğrudan önermeler ve postulat şeklinde bildirilmişlerdir. Kuran'a inanmayan onlara inanmayabilir. Ama "Yerde ve göklerde Allah'tan başka tanrı olsaydı, ikisi de yok olup giderdi," âyetine inanmayan bir kimse, Allah'ın bu âyette bildirdiği Allah'ın birliğine inanması zorunludur. Çünkü bu âyet aklî delile dayanıyor ve aklî delili ortaya koyuyor, onu insanoğluna hatırlatıyor.

Kuran'da namaza, oruca, zekâta, abdest almaya vesaireye dair hükümler, yalnız Kuran'a inanan kimseye göre gereklidir. Çünkü Kuran Allah'ın sözüdür ve Allah'ın sözü bizâtihi delildir. İşte buna naklî veya semi' delil denir. Hz Muhammedin (s.a.) sözleri de naklî delil sayılır ve onun peygamberlik otoritesine dayanır. Bunlarda aklî delil değil, hikmet ve felsefe yani fayda ve zarar aranır.

Tebsıra'yı daha fazla tahlile tabi tutarak sözü uzatmak istemiyoruz. Aslında Tebsıra'nın kendisini okumak en çıkar yoldur.

Şimdi Tebsıra'nın neşre hazırlanması için esas aldığımız yazmaları tanıtmamız gerekmektedir. Metin neşirlerinde tutulan teknik bir yoldur bu...



İki tanrının anlaşmazlıklarının mümkün olmasının yeterli olduğunu söyleyenlerin sözlerini yukarıda zikrettiğimiz gibi, Koca Ragıp Paşa da iki tanrının anlaşmazlıklarının imkânını anlaşamayacaklarının delili olmakta yeterli olduğunu nakletmiştir.

Temanü' (Engelleşme) delili hakkında kelâmcıların tenkit ve açıklamasına ışık tutmaya çalıştık. Konu iki yönden çok önemlidir. Birincisi, Allah'ın birliğini ortaya koyması ve en güvenilir delil sayılmasıdır. Bu, Kuran'ın gelişinin asıl amacını teşkil eder. Baştan sona Kuran Allah'ın birliği ve ondan başka Allah olmadığı meselesini her türlü anlayışa ve her durumda ve her insana değişik misal ve ifade ile anlatmaktadır. Kelâm bilginleri bu hususta ittifak halindedirler. Ancak, sahip oldukları ve daha önce kabul ettikleri ilkelere göre temartü' delilini açıklamaları, birbirinin daha önceki esaslarına karşı olduğu için, birbirini tenkit etmişlerdir. Bunu göstermek için bu delilin açıklanmalarında ve verilen cevaplarda, kaçınmağa dikkat etmekle beraber, tekrardan kurtulamadık. Ancak bu tekrarların da kendilerine göre bir vönü bulunmasına dikkat ederek, konunun daha iyi anlaşılmasına yardımcı olmaya çalıştık. Aslında Allah'ın birliğinin delili yalnız temanü' değildir. Allah'ın birliğinin delilleri ve temanü' başlı başına bir konu olarak işlenmelidir.

İkinci önemli nokta, Kuran-ı Kerîm'in getirdiği ve zikrettiği hükümlerin hepsi sırf otoriteye dayanmamaktadır. Yani akla, insanın bilgi verilerine dayanmayan, sırf nakle dayanan hükümler ve ilkeler olmadığını bilmek gerekmektedir. Kelâmcılar arasındaki tartışmaların, akla hitap edip etmeme ve felsefî-mantıkî düşünceyi hiçe sayıp saymama üzerinde olduğunu da görmüş olduk.

Bu hususta benim de söylemek jistediğim şudur : Kuran-ı Kerîm getirdiği hüküm ve ilkelerde iki yöntem tatbik etmektedir. Bunlardan biri, getirdiği hükmü akıl ilkelerine ve insanın çeşitli yollarla elde ettiği ilim verilerine göre anlatmaktadır. Bunun için sık sık insanı aklî ilkelere ve kendi bilgi verilerine göre düşünmeye çağırmakta ve düşünmediği zaman onu dört ayaklı hayvandan aşağı görmektedir. Meselâ Allah'ın varlığı, birliği, kudreti ve ilmi ile ilgili hükümler, ahiretin varlığına dair deliller, Hz Muhammedin peygamberliğine alt hükümler ve deliller hep istidlâle, aklen hüküm çıkarmaya dayanmaktadır. İçki ve kumar yasağı, delile ve delil göstermeğe, tahlile dayanmaktadır. Usul-ı-fikh âlimleri yani İslam Hukuk filozofları Kuran'ın getirdiği hükümlerdeki sebeplere dayanarak, başka hüküm çıkarmaları da hükümlerdeki aklî dayanağı bilmekle olmaktadır.



malüle, sebepten müsebbebe yapılan istidlâle burhanı limmî ve malülden illete (nedenliden nedene) olan istidlâle de burhan-ı innî denir <sup>(166)</sup>. Ateşin varlığından dumanın varlığına olan istidlâl, burhan-ı limmîdir, çünkü ateş dumanın sebebidir. Dumanın varlığından ateşin varlığına olan istidlâl ise, burhan-ı innîdir. Allah'ın varlığından, kâinatın varlığını ispat etmek burhan-ı innîdir. Allah'ın varlığından, kâinatın varlığından Allah'ın varlığını ispat etmek burhan-ı innîdir ve kelâmcıların yoludur. Fahreddin Razîden sonraki kelâmcılar, her iki metodu da kullanmışlardır. Hem limmîyi ve hem innîyi imkân ve hudûs delilleri olarak yirminci asrın büyük kelâmcılarından saydığım Mustafa Sabri (Şeyhül İslam) Temanü' deliline temas etmekle Muhammed Abduhun Tevhid Risalesindeki açıklamasını yeterli bulmamaktadır.

"İki tanrı bulunmuş olsa, her biri diğerinin isteğinin zıddını isteyebilir. Bu durumda aralarında anlaşmazlık çıkar ve tartışma başlar. Çünkü tanrılık fikir hürriyetsizliği ile bağdaşmaz. İki tanrı bulunsa ihtilaf ederlerdi, demeyiz. Zira ihtilaf etmeleri gerekmediği gibi ittifak etmeleri de gerekmez diye bize itiraz edilmesin. Biz sözümüzü ihtilaf etmelerinin mümkün olabileceği üzerine bina ederiz. Delili, başından sonuna kadar imkân üzerine bina etmek, bu delilde dikkat edilmesi gereken en önemli bir noktadır.

Anlaşmazlıkları mümkün olursa, ikisinin veya ikisinden birinin, isteğini icra etmekten âciz olması imkânı veya ihtimali kaçınılmaz olur. Tanrının isteğini icra etmekten âciz olması ihtimali, her türlü eksikliklerden uzak bulunan tanrılığına zıt ve muhaldır. Bu aczinin gerçekleşmiş ve vuku bulmuş olması gibi müstahildir. Allah'ın birliğini iki tanrıdan birinin gerçekleşen anlaşmazlıklarına dayanan âciz olmanın lüzumuna dayandırmaya muhtaç değildir ki, Muhammed Abduh öyle sanmıştır. Çünkü iki tanrı arasında ihtilafın vukuu zorunlu değildir. Ne var ki anlaşmazlıklarının mümkün olması zorunludur. Zira ikisi de müstakil tanrıdır. Aciz düşmenin mümkün olması, tanrılığa çelişki teşkil etmesi için kâfidir. Muhammed Abduh, iki tanrı arasında anlaşmazlığın muhakkak (gerçekleşmiş) olduğunu veya anlaşmazlığın mümkün olmasını ikinci tanrının imkânsızlığı gerektireceğinin yeterli olmayacağını sanmıştır. Temanü' delilini anlaşmazlığın gerçekleşmesi üzerine kurmak ile anlasmazlığını imkânı üzerine kurmak arasındaki fark kelâmla ilgilenmeyen kimselere gizli kalan kelâm ilminin inceliklerindendir <sup>(167)</sup>.

(167) Sefînetü'r-Ragıp,24

 <sup>(166)</sup> Mustafa Sabri (1869-1954)/1919-1920 Şeyhü'l-İslam, Mevkifü'l-Akl ve'l-İlm ve'l-Alem min Rabbil Alemin ve İbadihi'l-Mürselin, 3/83, Hamiş de dahil, 1/134 Mısır 1369 H./1950 M.



söylerken delil ileri sürüyor ve istidlâl yaparak aklı kullandırarak anlatıyor. Ne var ki delilin basit bir ifade ile anlatılması onun derinliğine tartışılmasına ve felsefesinin yapılmasına mani teşkil etmez.

Ancak iki hususu ortaya koyarak meseleyi açıklığa kavuşturmak gerekiyor. Önce âyet kâinatın yaratanı olduğunu amaçlamıyor. Bu illiyet nazariyesini ilgilendiriyor. İkinci husus, kâinatın düzeninden Allah'ın birliğine gidiyor. Düzen birlikten ve düzenleyenin bir olmasından doğar. İşte burada şöyle bir saptama insanın aklına geliyor : Kâinatın bu düzeni tek bir düzenleyeni gerektirmez; birkaç düzenleyen olabilir. İşte birkaç düzenleyen olabilir fikri, Kuran'a inanan bir kimsenin ihtimal vermeyeceği bir yöndür. Çünkü Kuran'ın otoritesine inanmıştır. Bu ihtimal onun aklına gelmez ve Allah'ın birliğini kabul eder. Fakat halk dediğimiz insanlar bile, bir âile birliği içinde yaşıyorlar. Ayrıca toplumların, aşîretlerin ve devletlerin hep bir başkanı olduğunu görüyor ve biliyorlar. Işte Kuran'ın da ilk anda anlaşılmasını kolaylaştıracak insanın görgüsü ve tecrübesi ile elde ettiği bilgiye de hitap ederek, onu delil getirmesi hatabî ve sırf otoriteye dayanan bir delil olduğu iddiasını çürütmüş olur. Bundan sonra görgü ve tecrübe delilinin kesinlik derecesi tartışılabilir. Şüphesiz halk kâinatı bir bütün olarak kavrayamaz; ona böyle evrensel bir delili anlatmak için, felsefe okuması ve hatta filozof olması gerekir. Halkın anladığı bir kavram ve delil olması da felsefî olamayacağını iddiaya götürmez.

Zannî önermelere gelince, sanıya dayanan ve tahmin edilen önermeler ki, zıddını düşünmek imkânı varken bir şeyi tercih etmektir <sup>(162)</sup>.

Zannî olan, birçok ihtimalden gelişi güzel ve sağlam hiç bir delile dayanmadan birini seçmektir. Eğer birkaç ihtimalden hiçbiri seçilmezse ve biri tercih edilmezse o şüphe olur. Kuran'ı Kerîm zannın gerçekten yana bir şey ifade etmediğini açıklamıştır <sup>(163)</sup>. Kuran böylece zanna değer vermemekle ona dayanmadığını belirtmiş oluyor.

Burhan kelimesi Kuranda da geçmektedir. Kuran, burhanı kesin delil anlamında kullanılıyor (164).

Burhan, öncülleri kesin bilgilerden (yakiniyattan) yapılan bir kıyas olup kesin bilgi elde etmekte kullanılır (165). Burhan iki çeşittir. İlletten

<sup>(162)</sup> Necm-53/28, Yunus 10/36, En'âm 6/148

<sup>(163)</sup> Enbiyâ, 21/24

<sup>(164)</sup> Klasik Mantık 187, Tarifat 64

<sup>(165)</sup> Tarifat 64 : Eyyub b. Musa Ebu'l-Beka (1094 H./1683 M.) Külliyat, 101 Bulak 1253



mekten aciz kalmasıdır. İbare ile (sözlük anlamı) olan delil de göklerin ve yerin görülen nizamdan çıkıp bozulmasıdır <sup>(157)</sup>.

Hatabî ve burhanî terimlerini burada açıklamak istiyorum. Çünkü bu terimler burada geçiyor. İnsanın zihninde tazeliğini koruyor ve hemen açıklanmasında konunun anlaşılması bu terimlerin anlaşılmasına bağlanmıştır.

Bu terimler mantık terimidir. Mantıkta bunların tanımlarını ve kullanışlarına göz atmak gerekir.

Hatabî delil, makbûl (çoğulu makbûlât) veya zannî önermelerden yapılan kıyas yani delildir <sup>(158)</sup>. Makbûl önerme, inanılan kimsenin sözüdür. Sözü söyleyenin otorite, güvenilir, salahlyetli olduğuna inanılarak kabul edilen söz, hükümdür <sup>(159)</sup>. Bu şu demektir ki, söylenen sözün bir delile dayanması söz konusu değildir. Yalnız o sözü söyleyen kaynağa bakılır. Delil, kaynağın kendisidir, yoksa sözün içerdiği anlam ve delil göz ününe alınmaz. Sözü söyleyen kaynak vahiy (semavî) olabilir, kerâmetine inanılan bir kimse olabilir, ilmine güvenilen kimse olabilir, Peygamber olabilir <sup>(160)</sup>. Sözün kabul görmesi sadece bu gibi kaynakların sözleri olmasındandır. Bunun için düşünmeden taşınmadan bu kaynakların kabul edilen sözlerine makbûlât denmiştir. İşte bu gibi sözlerden getirilen delile mantıkça hatabî delil denir.

Şimdi bu anlamı âyeti kerimeye tatbik edelim. Âyette deniyor ki :

"Gökte ve yerde Allah'tan başka tanrılar olsaydı, yer ve gökte düzen bozulur giderdi" (161)

Bu âyetin sözlük anlamı, Allah'tan başka tanrı olsa yer ve gök harap olup giderdi. Yer gök sağlam, yerli yerinde olduğu için Allah'tan başka tanrı yoktur ve Allah birdir. Kuran'a Allah'ın sözü olarak inanan kimse başka hiç bir düşünceye gitmeden, madem Allah öyle dedi, bu doğrudur. Kâinatın düzgün yerli yerinde bulunması Allah'ın bir olduğunu gösterir.

Bize göre bu âyete, hatabî delil, yani sırf söyleyenin otoritesine dayanan anlamda bir delil demek yanlıştır. Otorite (Allah) bu sözü

<sup>(157)</sup> Seyyid Şerif, Tarifat 134, Beyrut 1985, Prof. Dr. Necati Öner, Klasik Mantik, 188 Ankara, 1982

<sup>(158)</sup> Tarifat, 289; Klasik Mantık, 187

<sup>(159)</sup> Tarifat, 289

<sup>(160)</sup> Enbiyâ, 21/22

<sup>(161)</sup> Tarifat, 187; Necati Öner, Klasik Mantık 187

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

Temanü' delilinin Mâturîdî ve Eşarî tarafından Allah'ın birliğine kesin delil olarak kullanıldığı gibi <sup>(154)</sup> Cüveynî ve Ebu'l-Muîn Nesefî de temanü' delilini aklî kesinlikte bir delil olarak gördükleri ve bu hususta Mutezileye sert cevaplar verdiklerini yukarıda zikrettik. Taftazanî'ye çağdaşı Abdullatif Kirmanî hücum ediyor. Bu hususta Taftazanî'nin öğrencisi Hükemauddin Muhammed Buharî Hanefî ona cevap veriyor. Bunun özeti şudur :

Allah'ın varlığının ve birliğinin delilleri insanların anlayışlarına göre değişir. Allah'ın birliğine inanmak hem halka ve hem düşünürlere şâmildir. Halk kesin olan burhanî ve aklî delilleri kavrayamaz. Onların anlayabilecekleri hitabî ve genel deliller gerekir.

Kuran-ı Kerîm ancak âlimlerin anlayabilecekleri kesin aklî delillere işâret yoluyla şamil olduğu gibi halkın anlayabileceğine göre manayı sözlük manasıyla anlatmış olur. Böylece Kuran, hem burhanî ve hem ha'tabî delili bir arada ifade etmiş bulunur. Şimdi âyette ha'tabî olan delil anlayışı şudur : Tanrılar çok olduğu zaman yer ve göklerin görülen nizamının bozulmasının gerekmesidir. Açıktır ki burada tanrıların ihtilaf etmesi, aklen zorunlu değildir; anlaşma İmkânları vardır. O halde yerin ve göklerin düzeninin bozulmasının gereği gelenekseldir. Fahrettin Razî de buna işâret ederek, Yüce Allah burada mümkün olanı görünüşte vuku bulmuş olarak anlattı <sup>(155)</sup> der.

Yukarıda Allah'ın birliğini anlatan temanü' delilinin felsefî ve aklî metafizikî kesin bir delil olduğunu Cüveynî ve Nesefî'de tekrar tekrar açıkladık. Ancak burada da hatabî karşılığında bürhanî ve kesin delil olduğunu nasıl anlatıldığını nakletmek istiyorum ki, yukarıda anlatılanların kesin delil oluşunun anlatılmış olması daha kolay ortaya çıksın. Âyetin kesin delil oluşunun anlatılmış olması daha kolay ortaya çıksın. Âyetin kesin delil oluşunun aşâret edilmesi, kelâmcıların ittifak ettiği bir husustur. Bu güç yetirilebilecek bir şeyin iki güçlü (kâdir) tarafından oluşmasını ya da ikisinin de âciz kalmasını yahut ikisinden birinin âciz kalmasını gerektirmiş olmasıdır. Yukarıda açıklanmıştır. Böylece Temanü' delili hem hatabî ve hem burhanî olduğu ortaya çıkar <sup>(156)</sup>. Arada bir olumsuzluk olmaz. Çünkü işâret yolu ile olan delil güç yetirilen bir oluşun iki güçlü tarafından meydana getirilmesi ve tanrı tasarlanan iki tanrının her ikisi veya ikisinden birinin o işi meydan getir-

<sup>(154)</sup> Ebû Mansur Maturîdî Mutezileye de cevap veriyor. Kitabü't-Tevhid 90, Eşarî ise yalnız aklşaçıklamayla yetiniyor. Kitabu'l-Luma 20.

<sup>(155)</sup> Koca Ragip Paşa (1111-1177 H./1699-1763 M.) Sefînetü'r-Ragip 23, Bulak, 1255 H. Fahrettin Razî Mefatihü'l-Gayb 6/134 İstanbul, Matbaal Amira.

<sup>(156)</sup> Sefînetü'r-Ragıb,23



onu tevhidin aleyhinde olanlara karşı kullanmak üzere öğretmesi ise saçmalık olur. Allah'ı kim böyle nitelerse hemen anında onu inkâr etmiş sayılır. Sonra bu naklî (semi') delilleri de hükümsüz kılmak olur. Çünkü cahil ve sefih olunca gücü yettiği hususta da âciz olduğu söylenebilir <sup>(149)</sup>.

Bu durumda Allah'ın birliğine, ona aklen delil bulunmuyorsa naklen de delil yok demektir. Bu mülhidin kastı tevhidi çürütmek, iptal etmek, peygamberlere inancı bozmak ve şeriatın tümünü kaldırmak ve dinin temelini kökünden yıkmak olabilir. Eğer böyle olmasaydı tevhidin iptaline götüren mezhebinin çürük olduğu ortaya çıkınca mezhebini terkedip ehli hakkın mezhebine uyardı <sup>(150)</sup>.

Nesefî de bir mezhepci ve kelâmcı olarak Ebû Haşim Cübbâî'yi bu kadar sert bir şekilde itham etmesi, Ebû Haşim'in gerçek sözlerinin ne olduğunu bilmek ihtiyacını gösterir. Oysa Mutezile de temanü' (engelleşme) delilinin Ehli Sünnet esasına göre güçlü bir delil sayılmayacağını ileri sürer. Çünkü iki tanrıdan biri diğerini engellerse, engellenmiş olacağı için güçlü olmaktan çıkar ve l. isi de güçlü olmazsa aralarında engelleşme olmaz. Çünkü engelleşme iki güçlü arasında vuku bulur. Aynı şekilde bir işi meydana getirmekte âciz kalırlarsa ikisi de güçlü olmamış ve böylece engelleşme gerçekleşmemiş olur <sup>(151)</sup>.

İşte bu tartışmalar temanü' delilinin kelâm okulları arasında ne kadar önemli olduğunu gösteriyor (152)

Biz burada Allah'ın birliğini enine boyuna incelemeyi düşünmüyoruz. Sadece Kuran'da zikredilen aklî delillerin kelâmcılar arasında nasıl anlaşıldığını ortaya koymaya çalışıyoruz.

lik kelâm okullarından sonrakilere kadar cereyan eden tartışmalarda, felsefî düşüncenin nasıl şekillendiğini ve nasıl çalıştığını görmek imkanını elde ediyoruz. Buna sonraki kelâmcılardan Saduddin Mesut Taftazanî'nin (Ö. 792 H./1389 M.)de temanü' (engelleşme) deliline kesin delil olarak değil, iknaî ve geleneğe (âdet) göre cereyan eden bir delil olduğunu <sup>(153)</sup> ifade etmesi önemli tartışmalara sebep olmuştur.

- (149) Tebsira, 1/116
- (150) age, 1/117
- Ali Abdülfettah Mağribî, İmami Ehlüssünne ve 'l-Cemaa, Ebû Mansur Maturîdî 153. (Kadı Abdülcebbarın Muğnisinden 4/267-344)
- (152) age, 153
- (153) Taftazanî, Şerhü'l-Akâid, 20, 1317, Der saadet. İdadiye okulları için yapılan baskı.



Allah'ın isteği geçerli olmamıştır. Böyle iken Allahlığı gene bakidir. Mutezile ilzamdan kurtulmak için, zayıf kurnazlıklara başvurmuşlardır, fakat başarı gösteremeyince Allah'ın birliğini Allah'ın öğrettiği bu yollarla ispat etmekten âciz kaldılar ve güvenilmeyen, faydası olmayan bir takım zayıf metodlara sarıldılar <sup>(147)</sup>.

Mutezile'nin ileri sürdüğü delil şudur : Kâinatın iki yaratanı olsa ve her biri kendiliklerinden güçlü olsalar, her biri de diğerinin güç yetirdiğine güç yetirir. Bu şuna götürür. Birincinin yaptığını öteki bırakır, yapmaz, böylece bir şey bir anda hem yapılmış ve hem yapılmamış (terkedilmiş-bırakılmış) ve hem de mevcud ve madum (var ve yok) olur. Bu imkânsızdır. İki tanrının varlığı buna (imkânsıza) götürür. İmkânsıza götüren de imkânsız olacağından iki tanrının varlığı İmkânsızdır.

Nesefî'nin bu istidlâle itirazı şudur : Tanrılardan biri onu var ederse o var olmuştur, artık başkasının bırakması veya yapmaktan çekinmesi ile yok sayılamaz ve yokluğu ona âit olmaz.

Meselâ bir tahtayı bir yerden başka bir yere taşımaya gücü olan iki kişiden biri, onu götürmüş olsa, o tahta götürülmüş olur ve ilk yerinde kalmaz. Burada da durum aynıdır <sup>(148)</sup>.

Mutezile'nin başkanlığı Ebû Haşim'e geçince, Allah'ın birliğini kendi bozuk esaslarına göre aklî delillerle ispat edemeyeceğini ve öncekilerin şaşkınlığını gördü ve Allah'ın birliğine aklî delil olmadığını sandı ve yaratanın bir olduğunu akıl ile değil nakil (semi') yoluyla biliriz; eğer akla kalırsa kâinatın iki yaratanı olabileceğinin kabul edilebileceğini söyledi ve temanü' deliline itiraz etmekle meşgul oldu.

Ebû Haşim'e verilecek cevap şudur : Senin bu itirazın insanları tevhide çağırmak üzere gönderdiği elçisine öğrettiği şeyde Allah'ı hataya düşürmektir. Zira Allah'ın öğrettiği delilin bozuk olduğunu ve aklî delil olmasına itiraz edildiğini, aklın tevhide delil olmadığına, güçsüzlükte ve aczde tanrılığın kalkacağına delil bulunmadığını bilmediğini söylemektir. Böylece Allah'ın Kuran'da tevhid delillerini ve kendisinden başka tanrı olmadığını ispatlaması ve onları elçisine öğretmesi bozuk ve itiraz edilebilir olması demek olur. Bunları Allah'a caiz gören Onu bilmezliğe ve saçmalığa nisbet etmiş olur. Bu delilin bozuk olduğunu bilmezse cahil duruma düşer. Eğer delilin yetersiz ve çürük olduğunu bildiği halde

(147) age, 1/114 (148) age, 1/114 THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

1) "Allah sana bir sıkıntı verirse, onu kendisinden başkası glderemez. Eğer sana bir hayır verirse, onu da kimse engelleyemez. Çünkü O, herşeye gücü yetendir ve kullarının üstünde her türlü tasarrufa sahiptir" <sup>(141)</sup>

Burada "onu da kimse engelleyemez" cümlesi Kuran'da zikredilmemiştir. Âyetin başında zikredilen ile yetinilmiş ve ifadenin kısalığı için (ihtisar) bu cümle tekrarlanmamıştır. Bunun bir benzeri de "İffetlerini koruyan erkekler ve (iffetlerini) koruyan kadınlar" <sup>(142)</sup> âyetinde bulunmaktadır <sup>(143)</sup>.

2) "Şimdi bana söyleyin : Allah bana bir zarar vermek Isterse, Allah'tan başka yakardıklarınız onun verdiği zararı giderebilir mi? Yahut bana bir iyilik dilerse, onlar onun bu lyiliğini önleyebilir mi? Allah bana yeter" <sup>(144)</sup>

3) "De ki : Söyleyin bakalım! Allah işitmenizi ve gözlerinizi alsa, kalplerinizi mühürlese Allah'tan başka bunları size geri verecek tanrı kimdir?" (145)

Kuran-ı Kerim Allah'ın bu nimetleri alması halinde, bunları başkasının geri getirebilecek gücü olmamasını, Allah'ın tek olduğuna ve bunlara gücü yetmeyenin tanrı olamayacağına delil saymıştır <sup>(146)</sup>.

Ancak bu delâlet, Mutezile'nin esaslarına göre doğru olmamaktadır. Diyorlar ki, Allah her inkârcıdan inanmasını istemiş ve inkârcı da kendiliğinden inanmamayı istemlştir. İnkârcının isteği geçerii olmuş ve

- (141) Enâm, 6/17-18, Yunus, 107
- (142) Ahzâb, 33/35
- (143) Tebsıra, 108. Nesefî'nin burada zikretmiş olduğu (Ihtisar) iktifa metoduna ben tekabüllyet metodu diyorum. Burada felsefe ve mantıkdaki tekabüliyet gibi bir tekabüliyet kastetmiyorum. Kadın ve erkekten birine kendi fizyonomi ve biyoloji farklarının dışında birine verilen bir hüküm ötekine de aittir. Bu kadın ve erkek karşılıklı iki cins varlık olarak kabul edildiklerine göredir. Bu su demektir : Kuran bir şeyi zikrediyor, onun karşıtını zikretmiyor. Bu zikredilenin hükmü, karşıtına da aittir. Bunu iyi işlemek ve geliştirmek gerekir. Yalnız bir kaç misal lle şimdilik kısa bir açıklama yapmak istiyorum. Cennette erkeklere huriler verileceği işleniyor, kadınlar zikredilmiyor. Tekabüliyet esasına göre erkeklere verilen nimetler zikredilmiş kadınlar da benzeri nimetlere sahip olacaklardır. Kadın unutur diye iki kadın mali işlerde bir şahit kabul edilmiş, unutması olmayan kadın bu hükmün dışında tutulmuş, unutan erkek ise bu hükmün içine sokulmuştur. Yani iki erkek bir şahit sayılır. Erkeklere olan bütün emir ve yasaklar kadınlar zikredilmediği halde onlara da şamildir. Bazan kadın ve erkeğin aynı hükümde birleştiklerini zikreden âyetler bunlara delil şayılır. Teferuat ayrıca islenmelidir.
- (144) Zümer, 39/38
- (145) En'âm, 6/46
- (146) Tebsira, 1/113



Kâinatın iki yaratanı varsa, irade hususunda ikisinin arasında ihtilafın oluşunu var sayalım. Bunlardan biri, bir kimsede hayatı var etmek istiyor; öteki ölümü yaratmak istiyor. Hareket ile durgunluk, ak ile kara gibi bütün zıtların türlerinin biraraya gelmesi de böyledir.

Bu durumda ikisinin de isteği olursa, bir kimse bir anda hem sağ ve hem ölü, hem hareketli ve hem durgun, hem ak, hem kara olacaktır. Bu ise imkânsızdır.

Yahut da ikisinin de isteği olmayacaktır. O takdirde bu kimse ne sağ ve ne ölü, ne hareketli ve ne de durgun olacak.

Böylece her biri diğerini engellediği için hiç birinin isteği olamayacağı için âciz ve güçsüz olacaklardır. Böylece her ikisinin de tanrılığı batıl olur, ortadan kalkar <sup>(138)</sup>.

Veya ikisinden birinin isteği yerine gelir ve örtekinin ki gelmez. İsteği yerine gelen tanrı olur, isteği yerine gelmeyenin tanrılığı batıl olur.

İşte buna Temanü' (engelleşme delli) denir. Kelâmcılar bunu Kuran'dan almışlardır. "Eğer yerde ve gökte Allah'tan başka tanrılar ol-. saydı yer ve gökde düzen bozulur giderdi " <sup>(139)</sup> "Biri diğerine galebe ederdi" <sup>(140)</sup>

Nesefî Kuran'ın Allah'ın birliğini kudrete dayanarak isbat ettiğini, kudretli olanın tanrı olabileceğini, âciz ve güçsüz olanın tanrı olamayacağını ifade eden âyetlerden bunları zikrediyor ve bu âyetlerin anlamlarından hareket ederek sevkedildikleri amacı ortaya koyması, yaptığı istidiâlin değerini gösteriyor. Yani tanrılık kudretle ispatlanıyor. Böylece kudret tanrılığın özdeşlik ve belirleyici niteliklerinden en önemlisi oluyor. Bu nitelik, doğrudan doğruya yaratma ile ortaya çıktığı için, kuvranılması ve müşâhede edilmesi daha açıktır. Kudretin gerektiği kadar ve o anda tecelli edebilmesi, şüphesiz ilme dayanır. Ancak insanlar ilmin varlığını kudretin tezahürü ile kolay kavrayabildikleri halde Tanrı'nın ilmi olduğunu anlamak ve kavramak felsefî bir düşünceye ve istidlâle ihtiyaç gösterir.

Kuran'ın Allah'ın Allahlığını ispat eden kudret niteliğinin anlatış tarzı ve üslubunu ortaya koyan ayetler :

<sup>(138)</sup> age, 1/112

<sup>(139)</sup> Enbiya, 21/22

<sup>(140)</sup> Mü'minûn, 23/91, Tebsıra, 1/113



orada durgunluğunu yaratma gücü kalmamıştır. Buna rağmen bu onun kendişini âciz bırakmış sayılmayacağı gibi saçma ve imkânsız da sayılmaz. İki tanrı da böyledir (135). Buna cevaben Nesefî :

Ancak biz deriz ki : Bir yerde başkasının bir şeyi yapmasından dolayı onun zıddını o şeyde yapma gücü kalmayan kimse, kendisinin onu yapma gücünden alıkonmasından ötürü âciz duruma düşer. Zira bu, arkadaşını aynı şeyde tasarrufta bulunmaktan alıkoyan bir iştir. Başkasını güçsüz bırakmak, lki şekilde olur. Birincisi; bir şeyde onun işlem yapacak gücünü engelemek, lkincisi; arkadaşının yapacağının tam zıddını o şeyde yapmaktır ki, böylece o şeyi onu işlem yapabileceği bir şey olmaktan çıkarır.

Ne var ki bir şeyde ardından zıddını da yapabileceği bir işlemde bulunan âciz sayılamaz. İki zıddı biraraya getirme imkânsızlığından dolayı gücü gitse bile, madem ki kendi hürriyet ve gücü ile aynı şeyde ardarda bir şeyin zıddını yapabilecekse, bu onun gücünün üstünlüğünün ve isteğinin geçerliliğinin delili olur <sup>(136)</sup>.

İşte bu iki açıklama Mutezile'nin esaslarına göre doğru sayılmamaktadır.

Hayvan seçeneği ile bir hareket meydana getirmişse, Allah onu var olmadan önce biliyor ve onu var etmeye de gücü yetiyor, ama hayvan onu Mutezile'nin esaslarına göre var etmişse ve onu yalnız yapmışsa Allah'ın ona dair gücü zâil olur. Aynı şekilde Allah bir hayvanın bir uzvunda bir hareket var etmeye güçlü olur. Ancak hayvan o uzuvda durgunluğu (sükunu) meydana getirmişse Allah'ın orada hareket var etme gücü kalmaz. Buna rağmen başkası Allah'ı âciz bıraktığı halde, Allahlığı kalkmaz, zâil olmaz. Aynı şekilde iki kadîmden biri arkadaşını âciz ve güçsüz duruma düşürse, onun tanrılığı ve rablığı kalmaz. Bu ancak bizim esaslarımıza göre yürür <sup>(137)</sup>. Yani âciz olanın tanrılığı kalkar. Bu delil, Allah'ın kudretiyle ilgili açıklamadır.

Allah'ın iradesiyle ilgili açıklamaya geçen Ebu'l-Muîn Nesefî şöyle diyor :

Hak ehli (gerçekçiler) konuyu kudretten iradeye naklederek şöyle dediler :

| (135) | age, | 1/111 |
|-------|------|-------|
| (136) | age, | 1/111 |

(137) age, 1/112



olduğu halde, hiç biri onu var etmeye güç yetiremezse her ikisinin de güç yetirilebilecek bir şeye güçleri olmadığından âciz duruma düşerler. Âciz olan tanrı olamayacağına göre bu ikisi tanrı olamaz.

a- Biri o şeyi var etmeye güçlü olur ve öteki olmazsa bu tanrı olamaz.

b- İkiside aynı şeyi yaratmaya güçlü iseler, şu ortaya çıkar : Bu şeyi her biri ayrı ayrı var edebilir veya yardımlaşarak onu var ederler.

Eğer yardımlaşma ile onu var edebilirlerse, her biri de yalnız başına var edemediği için âciz ve güçsüz olacaklardır. Eğer her biri yalnız başına var etmeye güçlü olur ve biri onu var ederse diğerinin gücü onu var etmekten ya âciz kalmış olur veya hâlâ var etmeye gücü bulunur.

Ama öbürünün gücünün hâlâ bulunması imkânsızdır. Çünkü o şey bir defa varedilmiştir. İkinci defa var edilmesi, yani var olanı tekrar var etmek imkânsızdır. İmkânsız olana güç yetirilemez. Güç yetirilebilecek şeye arkadaşının onu var etmesinden dolayı güç yetirememiş ise, arkadaşı onu güçsüz ve âciz bırakmış olacağından gücü zâil olan tanrı olamaz. Güçsüz bırakılarak başkasını nüfuzu altına ve onun iradesine girmiş olur. Bu ise, Allah için imkânsızdır. Ve böylece kâinatın iki yaratanı olduğu iddiası saçma olur <sup>(133)</sup>

Bunu başka şekilde de anlatabiliriz : Bir cisim belirleyelim ve diyelim ki her ikisinden biri herhangi bir zamanda bu cisimde hareketi yaratabilir mi? İtirazcı, hayır derse, ikisini de âciz, güçsüz saymıştır. Evet derse, deriz ki, o takdirde biri o cisimde hareketi yaratsa; öteki aynı anda onda sükuneti yaratabilir mi?

Evet, derse, saçmalamış olur. Çünkü hareket ile sükunun bir yerde beraber bulunmasını kabul etmiştir. Bu çelişiktir.

Hayır derse, gücü yettiği şeyde güçsüz olduğunu söylemiş olur. İşte bu âcizlik ve güçsüzlük olup yaratan için imkânsızdır. İki yaratan kabul etmek buna götürür. Saçmalığa, imkânsızlığa götüren de saçma ve imkânsızdır <sup>(134)</sup>

Nesefî burada yapılabilecek bir itiraza şöyle cevap vermektedir : Şu ileri sürülemez : Birincisi cisimde hareketi yaratmışsa, onun bile

<sup>(133)</sup> Ebu'l-Muîn Nesefî, Tebsıratü'l-Edille, 109-110

<sup>(134)</sup> age, 1/111



lerin doğru gitmeyeceğini bildiler, bu durumda bir yol ortaya koydular ve onunla din ilmiğinden ayrıldılar ve aklen tevhide delil yoktur ve Allah'ın birliği ancak şeriatla bilinir dediler <sup>(128)</sup>.

Bu hususta Kadı Ebubekir Bakıllanîden şu ifadeyi nakletmiştir : Böylece burada Mutezileye ilk karşı çıkanın Bakıllanî olduğunu tesbit etmiş oluyoruz. Cüveynî burada Mutezileyi Ebu'l-Muîn Nesefî'de göreceğimiz gibi dinden çıkmakla itham ediyor. Kadı diyor ki : Şaşılacak şudur, bazı kimseler, Allah'ı görmede, işlerin yaratılmasında, hidayet ve delâlet konularında naklî delilleri aklen son derece incelemeye alıyorlar ve itikadın esaslarının ne olduğunu savunuyorlar. Sonra onların Allah burunlarını sürtüyor, onları başaşağı ediyor ve tevhidin aklen ispat edilemeyeceğini itiraf ediyorlar. Eğer naklî delil olmazsa, birden çok tanrının ispatını caiz görebilirdik, diyorlar <sup>(129)</sup>.

Oysa bütün tevil ehli, "Göklerde ve yerde Allah'tan başka tanrılar olsaydı, ikisinin de düzeni bozulurdu" <sup>(130)</sup> âyetini Kuran'ın tartışma delillerinden saymışlardır. Bu âyetin gayesi, görünmeyenden (gayb) haber vermek ve onu mümkün görenin görüşünü bildirmek olmayıp tartışma delili olarak sevkedilmiştir <sup>(131)</sup>. Ümmetin ittifakı ile bu âyet aklî delil ile tevhidi açıklamaktadır. Herhangi bir kimse Kuran'da tevhidi kavramaya götüren bir delilin olmadığını zannederse, Kuran'ın ifadesine karşı gelmiş olur. Naklî delile dayanarak rahatlamak onu yalanlamaktan başka bir şey olamaz. Allah bizi dinde bozgunculuktan ve müslümanlara karşı çıkmaya sürükleyen sapkınlıktan korusun <sup>(132)</sup>

Ebu'l-Muîn Nesefî'nin, Allah'ın bir olduğunu anlatma ve ispatlaması kelâm tartışmalarında özellikle Mutezileye karşı önemli bir konu olduğunu ortaya koyuyor. Şimdi semantik metodun sahibi olan Nesefî'yi izleyelim :

Kâinatın yaratanı sabit olduktan sonra, onun bir tane mi yoksa birden çok mu olduğu sorunu ortaya çıkıyor. Çünkü kâinatın iki yaratanı olsa ve her ikisi yok olan bir şeyin var olduğu zaman onun cevher mi yoksa araz mı olduğunu da bileceklerdir. Bu durumda her biri, onu yaratmaya güçlü olabilir ya da hiç biri onu yaratmaya güçlü olamaz, yahut biri güçlü olur, ötekisi olmaz. O şey, güç yetirllebilecek bir nesne

<sup>(128)</sup> Cüveynî, eş-Şamil, 394

<sup>(129)</sup> age, 394

<sup>(130)</sup> Enbiya, 21/22

<sup>(131)</sup> Cüveynî, eş-Şamil, age, 395

<sup>(132)</sup> age, 395

Bu, anlaşmaya güvenilmeyeceğini ifade eder ve anlaşma davası zayıflar ve düşer.

Cüveynî diyor ki, iki kadîmin arasında engelleşmenin (temanü') vuku' bulmasının mümkün olduğunu ispatladık. Bu bizim için kâfidir <sup>(126)</sup>.

D- Engelleşme (temanü') iki kadîmin zatlarına ve sıfatlarına âit olmayıp fiillerine âittir. Bu şu demektir :

İki kadîm zattan biri, isteğinde engellendiğini düşündüğümüz zaman, durum şöyle olur : Bu engelleme, öbür kadîmin ya zat veya sıfatı lle vuku' bulur. İkincisinin zatı ile engellenmesi yanlıştır. Zira, kadîmlerden birinin zatı diğerinin zatına etki edemez, niteliği de zorunluluk ve oluriulukta değişiklik yapamaz. Çünkü iki zat, kadîm olmakta, ve zatî sıfatlarda eşittirler.

Bunun açıklaması şöyledir : Akıl zorunlu olarak bilir ki, birinci, ikincinin isteğini uygun görür ve onu isteğinden menetmezse, isteği yerine gelir. Oysa ikisinin zatları olduğu gibi iki durumda da aynıdır. Meselâ, güçlü biri, zayıf birini bağlayarak kolunu oynatmasına engel olabilir, yoksa güçlü harekette bulunmadan yalnız güçlüdür diye zayıf olana engel olamaz. Bu durum, engellemenin kadîm olanının zatına âlt olmadığını gösteriyor. Aynı şekilde engelleme iki kadîmden birinin iradesine (isteğine), engelleme fiili olmazsa âit değildir. İkisinden birinin iradesi kendi zatına mahsustur. İkinci için bir hüküm gerektirmez. Nitekim kendi kendine de irade bir hüküm gerektirmez.

Bununla anlaşılıyor ki, engelleme zat ve sıfat lle gerçekleşmez. Ancak fiille gerçekleşir. İki kadîmden biri, bir cevherde bir hareket meydana getirmişse, bu hareket diğer kadîmi aynı anda durdurmasından engeller. Bu suretle engelleşme (Temanü') fiilde olduğu ortaya çıkar. İki iş birbirlerini engeller, birbirine zıt ve çelişik olur <sup>(127)</sup>.

İmam Cüveynî konuyu dağıtıp uzatarak ve bazan toparlayarak tartışmanın belkemiğini Mutezile'nin Allah'ın kudreti ve iradesi sıfatları anlayışlarının sonucunda, aklî delil ile Allah'ın birliğinin ispat edilemeyeceğine ve onun ancak şerî (semaî) delillerle ispat edilebileceğine gitmeleri, onları büyük vebal altında bırakmıştır, der.

Cüveynî şöyle diyor : Biliniz ki, sonraki Mutezile, kendi esaslarına <u>tevhid delillerinin sarsıl</u>dığını anladılar ve kendi kaidelerine göre bu delil-(126) Cüveynî, es-Samil age, 363

<sup>(127)</sup> age, 366



Engelieme iki şeye dayanır : Engelleyen irade ve engelienen irade. Her iki tarafta da iradenin (isteğin) olması şarttır. Düşünülürse şu görülür : Engellemenin zaafiyeti ancak istediği zaman, isteğinin reddedilmesi ve amaçladığından alıkonması ile belli olur. Eğer bir isteği olmamış ise, zaafı ortaya çıkmaz <sup>(123)</sup>.

C- İki kadîm arasında tasarlanan engelleme gerçekleşirse, engellemenin oluşu, engellemenin zayıflığını gösterir. Eğer engellemenin vukunun yani vuku' bulabilmesinin mümkün olması, aslen vuku' bulmuş olduğuna götürür ki, bu engellemesi tasarlananın zayıflığını gösterir <sup>(124)</sup>.

Bu hususun açıklanması şöyledir : Tanrının isteğinin engellenmesinin reddedilmesi yani engelenememesi gerçekleşme yönünden imkânsız olduğu gibi, engellenmesinin mümkün olması da imkânsızdır. Eğer engellemek için kudret gerekirse, engellenenin kudret yetirilen (güç yeten) olması gerekir. Çünkü kudret, ancak mümkün olana taalluk eder. Bununla biz şu soruyu savmak istiyoruz.

İki kadîm ispat eden ve sonra her ikisinin isteklerinin tümünde birleşip, ihtilaf vuku bulmayacağından sizin tasarladığınız ayrılığa sebep olmayacağını söyleyeni niçin reddediyorsunuz?

Bunun cevabı şudur : Bu konuda uzlaşma denilen şey, zorunlu mudur, yoksa câiz midir?

Uzlaşmalarının zorunlu olduğunu iddia ederlerse, o zaman ihtilaf edeceklerini tahmin etmek doğru olmaz. Bunun saçma olduğunu birinci meselede anlattık. Yani müstakil ve hür olmaz.

Eğer, uzlaşmalarının gerekmediğini söylerşe, o zaman uzlaşmaları caiz olur. Biraz önce anlattığımız buna cevap olur. Zaafa düşmeğe delâlet etmekte engellemenin olabilmesi yani imkânı engellemenin gerçekleşmesi gibidir <sup>(125)</sup>.

Yani anlaşmak zorunlu olursa, irade şartlı olur ve hükümsüz kalır. Anlaşma mümkün olur da gerekli olmazsa bu durumda anlaşmazlık da vukubulabileceği için engelleme gerçekleşebilir. Engellemenin gerçekleşebilir olması, anlaşmayı tehlikeye düşürür ve zaafa sokar.

(123) Cüveynî, eş-Şamil, 358

<sup>(124)</sup> age, 361

<sup>(125)</sup> age, 362



a) Bu durum tanrı farzedilen iki tanrının ihtilaf edip anlaşmazlıkları ihtimaline ve tasarısına göredir.

 b) Ama ezelî irade sahibi iki tanrının ihtilaf etmesinden çok anlaşmaları, ezelî olmalarına daha çok yakışır, tasarımına göre durum şöyle olur :

İki tanrıdan herbirinin isteği, her türlü isteğe yeterlidir. Her birinin İsteği müstakil ise, birinin belli bir şeyl itmek isteme yetkisi olunca, ikincisinin de müstakil olan isteği ile aynı anda aynı şeyl durdurmak isteme selahiyeti bulunur. Bu inkâr edilemez.

Ama anlaşmalarına gelince, her iklsinin de birleşmek üzere ayrı istek sahibi oldukları ya farzedilir veya (birleşmek üzere ayrı istekleri olduğu) farzedilmez <sup>(120)</sup>. Birleşmek üzere farzedilen müstakil istekleri aslında müstakil olmamış, şartlı olmuş olur. Tanrı isteğinde şartlı olursa, hür olmaktan çıkar. Eğer birleştikleri farzedileceğinden müstakil istekleri olduğu kabul edilmişse, o zaman müstakil istekleri olduğu söylenemez ve tanrı da olamazlar. Çünkü tanrı tam ve mutlak irade sahibi olacaktır. Eğer yalnız başlarına ayrı müstakil istekleri olduğu gibi birleşmede de ayrı istekleri olduğu farzedilebilir, denirse bu demektir ki her birinin ayrı ayrı isteği olacağı kabul edilmiş olur ki, bu da birinin isteğinin diğerininkine zıt olmasını gerektirir <sup>(121)</sup>. Yoksa her biri ayrı müstakil istek sahibi olamaz. Çünkü hem ayrı istekleri olacak ve hem de istekleri aynı olacak iddiası çelişik olup ayniyet ve özdeşlik ilkesine aykırıdır.

B- Temanü'den yani (birbirini engellemekten) kastedilen anlam, iki zatta birbirine çelişik iki isteğin bulunmasıdır. Temanü' bunlarsız gerçekleşemez.

Eğer iki kadîm varlıktan birinin, cismi hareket ettirdiğini diğerinin ise, o cismi hareket halinde iken durdurmayı amaçladığını düşünmezsek, bu takdirde bir engelleme söz konusu olmaz. Biri, hareket ettirmeyi amaçlayıp, ikincisi de ona uymuş ve onu reddetmemişse veya ondan gafil olmuş onun zıddına davranmamış ise, burada engelleme vuku bulmamıştır.

Engelleme ancak, bir şey ister, onu amaçlar da isteği reddeclilir ve amacına ulaşmasına engel olunursa o zaman gerçekleşmiş olur <sup>(122)</sup>.

<sup>(120)</sup> Cüveynî, eş-Şamil, 353

<sup>(121)</sup> age, 353

<sup>(122)</sup> age, 357



vermediği bir mezhebin görüşüne ve ilkesine göre anlama ve değerlendirme yapmasıdır. Bu çok önemlidir. Çoğu kimseler bunu yapmayacaklarına söz verir, sonra az veya çok tutar, kendisi bu kurala ve dolayısıyla Kuran'a aykırı hareket eder.

Temanü' öğretisinin (nazariyesinin) tasvirine geçmeden önce değerlendirilmesine dair görüşleri tespit etmek doğru olur. Temanü' arapça men etmek kelimesinden türeyen bir kelime olup birbirini men etmek, birbirine engel olmak anlamına gelir. Delilin dayandığı temel düşünce, iki Tanrı arasındaki ilişkinin tayini ve değerlendirilmesidir. İki tanrı'nin var olduğu farzedilince, ikisi de birbirini Tanrı olmaktan men eder ve yalnız kendisi Tanrı olmak ister. Buna göre bu llişkileri şöylece sıralayalım :

a) İki Tanrı arasında zıddiyet kesindir.

b) İki Tanrı arasında zıddiyet mümkündür.

c) İki Tanrı arasında kesin anlaşma olur.

d) İki Tanrı arasında anlaşma mümkündür.

1-Tanrının bir olduğunun kesin olması için (a) yı ele alanlar.

2- b, c, d, yi gözönünde tutanlar yanı (a) dakl kesinliğin olmadığını ileri sürenler.

3- (b) deki ihtimalin fiilen vuku' bulması değil, vuku' bulma ihtimalinin temanü' nazariyesinin kesinliğine yeter sebep olacağını ileri sürenler.

Şimdi bu nazariyenin tasvirine ve tartışmasına göz atabiliriz.

A-Ezelî, güçlü, diri iki tanrı farzedilirse;

1. Biri, belli bir cismi itmek ister ve öteki de onu durdurmak isterse, bu durumda ikisinin istediği de yerine gelemez. Çünkü çelişik iki nesnenin birarada bulunması gerekir ki, bunun olması imkânsızdır. İtmek ile durdumak birbirlerinin çelişiğidir. Böylece ikisinin istediği olamayacağından ikisi de tanrı olamaz.

2. Eğer iki tanrıdan birinin istediği yerine gelmiş ve ötekinin isteği yerine gelmemişse, isteği yerine gelen tanrı olur, isteği yerine gelmeyen tanrı olamaz <sup>(119)</sup>.

(119) Cüveynî, eş-Şamil, 352



Nesefî'yi, Mutezilî olan Ebû-Haşim'in bu delili aklî kesinlikte görmemesinden dolayı onu tekfirle itham etmesinde Cüveynî'den daha sert görüyoruz. Cüveynî özel ad bile vermiyor. Nesefî, Ebû Haşim Abdüsselam b. Muhammed b. Abdülvehhab (Ebû Ali) Cübbâî (277-321 H/890-993 M.) nin Allah'ın birliğini kendi esaslarına göre aklî delillerle ispat etmekten aciz kalınca bunun ancak naklî delille ispat edileceğini ortaya attığını <sup>(114)</sup> ve böylece Kuran'ın kullandığı aklî delilli (Temanu' Delilini), aklî delil açısından geçersiz saydığını ifade ederek, Ebû Haşim'i Allah'ın öğrettiği delilin sağlam delil olmadığını söylemekle Allah'ı cahillikle nitelemiş olacağını ve böyle yapanın kâfir sayılacağını iddia etmektedir <sup>(115)</sup>.

Ehli Sünnetin meşhur Kelâmcısı sayılan Mes'ud b. Ömer b. Abdullah Taftazanî (Sadeddin) (712-792 H./1312-1389 M.) de, bu temanu' deliline iknaî ve hıtabî delil demiştir. Yani kesin bürhanî delil olmadığını söylemiştir <sup>(116)</sup>. Bundan dolayı çağdaşı Abdullatif Kirmanî <sup>(117)</sup> onu, Ebu'l-Muîn Nesefî'nin Ebû Haşimi tekfir ettiği gibi, tekfir etmiştir. Sonra Taftazanî'nin öğrencisi Hanefî olan Muhammed Buharî Hukemauddin, Allah'ın birliğini anlatan delillerin insanların anlayışına göre derece derece olduğunu, bir delilin sözlü ifadesi halkın anlayabileceği hitabî görüntüsünde olduğu halde, onun felsefî tarafının kesin burhanî olabileceğini ortaya koyarak savunmasını yapmıştır <sup>(118)</sup>.

Burada Kuran'ın anlaşılmasına dâir şu kuralı tekrarlamakta fayda var. Başka yerlerde dediğimiz gibi, insanların koydukları kanunların maddelerini, ifadelerini ve yazdıkları eserleri anlamada farklar bulunmaktadır. Okuyanın kültür seviyesine, kültürünün genişliğine ve derinliğine; konuya dair özel bilgisi, ihtisası ve merakı olup olmadığına ve ilâveten felsefî düşünmeye olan maharetine göre anlamalar farklı ve değişik olmaktadır. Bunun için, Kuran'da herkesin kendi kültür seviyesine, türüne ihtisasına göre anlaması normaldir. Ayrıca okuyan ve anlayanın değerlendirmesi de bambaşka bir maharettir. Kuran'ı bir ilkokul mezununun anlaması ile bir filozofun anlaması arasında tahsil yılları ve kültür düzeyleri kadar büyük fark bulunduğu açık bir gerçektir. Daha tehlikeli farklı bir anlama, okuyanın daha önce bağlandığı ve taviz

<sup>(114)</sup> Tebsira, 1/115

<sup>(115)</sup> Tebsira, 1/116

<sup>(116)</sup> Taftazanî, Şerhü'l-Akaid, 94, Ramazan Efendi haşiyesi içinde İstanbul, 1323

<sup>(117)</sup> Kirmanî dokuz hicrî ve onbeş miladî asırda yaşamış Hanefî bir alimdir. Temanü'delili eseri vardır.

<sup>(118)</sup> Muhammed Ragip Paşa, (1110-1176 H./1698-1762 M.) Sefînetü'r-Ragip ve Defînetü'l-Metalip, 23/Bulak, 1255 Hicrî



## TEMANU' DELİLİ

Kur'an-ı Kerim'in insanoğlunun inanç sistemine getirmiş olduğu en önemli düşünce ilkelerinden biri de, Allah'ın birliğini ortaya korken ileri sürdüğü Temanü' nazariyesidir. Kur'an'dan önce bunu, ne Tevrat ve İncilde, ne de felsefe kitaplarında bulabiliriz.

Daha önceki dinlerde ve düşünce sistemlerinde Allah'ın birliğine çağıranlar bulunmaktadır. Fakat onlar Allah'ın birliğini, Tanrılar üstü bir Tanrı olarak algılamaktaydılar. Burada Tevratı onlardan ayırmak isabetli olabilir. Ama Allah'ın birliğini felsefî bir ilke ile ortaya atan ve onun tartışmasına yol açan temanu' nazariyesini ilk defa ileri sürenin Kur'an olduğuna dair kanaatımızı belirtmek isteriz. İşte Kur'an'ın getirdiği çok arı, sade ve mutlak Tanrı birliğinden sonra Hristiyanlık ve diğer dinlerde Tanrı birliği konuşulmaya, tartışılmaya ve yorumlanarak kabul edilmeye başlamıştır. Kur'an-ı Kerim'de bu nazariye ile ilgili üç ilke bulunmaktadır. Bunlardan ayrı olarak, Allah'ın birliğini anlatan çok değişin üslûp ve metodlarla tartışan ayetlerin sayısı oldukça çoktur.

"Eğer dedikleri gibi, Allah'la beraber başka tanrılar da bulunsaydı, o takdırde bu ilahlar arşın sahibi olmaya yol ararlardı." <sup>(111)</sup>

"Göklerde ve yerde, Allah'tan başka tanrılar olsaydı, gökler de yer de bozulurdu". (112)

"Allah çocuk edinmemiştir. Onunla beraber hiç bir Tanrı da yoktur. Eğer olsaydı, her Tanrı kendi yarattığı ile gider ve mutlaka biri diğerine galebe çalardı." <sup>(113)</sup>

Bu öğreti önce Ehl-i Sünnet ve Mutezile kelâmcıları arasında, sonra da Ehli Sünnet kelâmcıları arasında ithamlara varan tartışmalara sebep olmuştur. Bu öğretiyi ilk defa uzun uzun açıklayan İmamı Cüveynî ile Ebu'l-Muîn Nesefî olduğunu görüyoruz. Her ikisi de bu öğretinin Allah'ın birliğine kesin delil olduğunu ispata çalışıyor. Mutezile'nin bu öğretiyi (istidiâli, delil getirmeyi) aklî kesinlik derecesinde görmemesine her ikisi de karşı çıkıyor. Burada Ebu'l-Muîn

- (111) İsrâ, 17/42
- (112) Enblyå, 21/22
- (113) Mü'minûn, 23/91



ezelde vardır. Niteliklerinin de kendisiyle beraber olması gerekir. Yaratıklar gibi sonradan var olacak ve var olduğu zaman sıfatlarla nitelenecek değildir.

Tek bir işin, eserleri ve etkileri bakımından anlamı değişik olur. Hayat meydana getiren işe, ihya-diriltme; ölüm meydana getiren işe öldürme; hareket meydana getiren işe depretme; durgunluk meydana getiren işe durdurma, denir. Bir kimse elini hareket ettirdiğinde birine acı veriyorsa, acıtma bir şeyi kırıyorsa, kırma; bir şeyi ayırıyorsa, kesme, bir kimsenin ruhunu gideriyorsa, öldürme (katı); birini yaralıyorsa, yaralama denir. Böylece bir işin anlamı yerine göre değişir <sup>(110)</sup>.

İşte bir kelimenin yerine ve kullanışına göre manasının değişmesi semantik anlamdır. Buna biz de şunu katmak istiyoruz. Tüy, insanın vücudunda kıl; üst dudakta bıyık; göz üstünde kaş; göz kapağında kirpik; erkeğin çenesinde sakal; başta saç adını alır. Halbuki mahiyeti aynıdır. Kelimelerin de böyle değişik yerlere göre manalarının olması, semantik ilmine girer.

(110) Tebsira, 1/489

42



b- Eğer tekvin bir yerde bulunsa, o yer onunla nitelenir. Kâinatı o yer var etmiş olur; Allah var etmiş olamaz.

c- Tekvin kendisinde bulunan şey ya kadîm olur veya hâdis olur. Kadîm olanın bütün kemâl sıfatlarıyla muttasıf olması gerekir. Yoksa kadîm olamaz. Eğer bütün kemâl sıfatlarıyla muttasıf olsa ve tekvinde kendisinde bulunsa o kâinatı tekvin eden, oluşturan ve yaratan Allah olur. Böylece muhalifierin bütün sözleri boşa çıkarılmış olur <sup>(104)</sup>.

"OI" sözü ezelî olduğu halde kâinatın ezelî olmaması da tekvinin ezelî olup mükevvenin ezelî olmamasının aynıdır. Çünkü tekvin mükevvenin ezelde olması için değil zamanında var olması içindir. Eşarînin biri «ol» un emir olunduğunu ve emir meselesi de me'murun varlığını gerektirmeyeceği için mükevvenin kıdemi gerekmez. Tekvine gelince o fiildir ve fiil meselesi de mefulü gerektirir, dedi. Şöyle dedim : Eğer emir gerekli ise onun hükmü de gerekli olur. Emirde me'murun bulunması diye bir şey yoktur. Var olmak emrin hükmü değildir. Ama emir gerekli kılan bir emir olmayıp da tekvin (oluşturma, var etme) emri ise bu durumda onun hükmünün bulunması gerekli olur <sup>(105)</sup>.

Nesefî, konunun çok uzadığını zikreder ve sonunda şu âyete dayanarak tekvinin ezelî olduğu halde, mükevvenin ezelî olması gerekmediğini anlatır.

Yüce Allah kendisini ezelde "O yaratan, var eden, biçim veren ve en güzel adlar kendisinin olan Allah'tır" (106)

Eşarîlerden biri, bu ayet, Allah'ın yaratan olduğunu bildiriyor, ezzelde yaratmış olması gerekmez. Nitekim, «İbrahim Halimdir» <sup>(107)</sup> ve «Muhammed Allah'ın elçisidir» <sup>(108)</sup> buyurulmuştur. Bunların manası, ne zaman İbrahim ve Muhammed bulunursa bu sıfatlarla nitelenirler, demektir. İşte Allah'ın yaratan olması da böyledir. Ne zaman yaratırsa o zaman yaratan olur, dedi. Bunlara şöyle denir : İbrahim ve Muhammed ile diğer yaratıklar hakkında bu doğrudur. Ama Allah kendisini bu sıfatlarla methediyor. Eğer methettiği anda kendisinde olmayıp, sonradan var olacaksa, bu demek olur ki, Allah bunları temenni ediyor. Kendisi şimdi varken, gelecekteki bir sıfatla övünmesi, Allah'a yakışır mı? Bu eksiklik olur. Allah bundan münezzehtir <sup>(109)</sup>. Allah

<sup>(104)</sup> age, 1/458

<sup>(105)</sup> age, 1/480

<sup>(106)</sup> Haşr, 59/24 (107) Hûd, 75

<sup>(107)</sup> Hûd, 75 (108) Feth, 29

<sup>(109)</sup> Tebsira, 1/488



## 2- Ya da Allah'ın yapması ile vuku bulur.

Tekvinin, Allah'ın yapması ile vuku bulduğunu söylemek anlamsızdır. Çünkü, ikinci tekvine dair söz, birinciye de âit olup, ikinci, üçüncü ve sonsuza doğru gider <sup>(97)</sup>. Yani birinci tekvini ihdas etmek için ondan önce bir tekvin ihdas etmesi gerekir. Sonra bu zincirleme sonsuza kadar gider ki bu saçma olur.

Zira kâinatın varlığını sonu gelmez sebeplere bağlamak, onun varlığını imkânsız kılar. Oysa kâinat bütün duyularla kavranılan bir nesne olarak vardır <sup>(98)</sup>. Tekvinin başka biri tarafından ihdas edilmesi de manasızdır. Bu düşünce kişiyi Allah'ın inkârına götürür <sup>(99)</sup>.

Kerrâmiye tekvinin, kudret ile Allah'ın zatında olduğunu, ihdas ile meydana gelmediğini, sonra kâinatında Allah'ın zatında bulunan tekvin ile olduğunu söylüyor. Bu yanlıştır. Eğer kâinat, kudretle meydana gelmişse, kudret tekvin olmuş olur. Bu var etmenin ezelî olduğunu söylemekten ibarettir. Çünkü onlara göre kudret ezelîdir. Eğer fiilin meydana gelişi sadece kudret ile ise bütün kâinatta da böyle olur ve kâinat ihdas edilmeden kudret ile hâdis olur. Bu ise, tekvinin (oluşturmanın) varlığını inkâr olur. Tekvine ihdas edilen (muhdes) değil, oluşan (hâdis) derler. Zira onlara göre ihdas ile muhdes olmadı ki, muhdes (ihdâs edilen) olsun Kâinata ise ihdas edilen diyorlar, o ihdas ile meydana gelmiştir <sup>(100)</sup>.

Böylece bu iki kısım yani tekvinin kendi kendine oluşması veya Allah tarafından oluşturulması, yanlış olunca,geri kalan üç kısım (yani tekvinin Allah'ın zatında bulunması, başka yerde oluşması veya hiç bir yerde olmadan oluşması) da yanlış olur <sup>(101)</sup>.

Tekvin, oluşan, hâdis olan bir nitelik olmayıp ezelde Allah'ın sahip olduğu bir sıfattır. Diğer üç kısmın yanlışlığını Nesefî şöyle açıklıyor :

a- Eğer tekvin bir yerde olmamak üzere hâdis (sonradan) olsa, araz olur ve araz kendi kendine duramaz <sup>(102)</sup>. Eğer tekvin bir yerde olmadan meydana gelse, Allah ile ilişkisi bulunmayacaktır ve Allah onunla nitelenemeyecektir. Bu, Allah'ın sıfatını inkâr olur <sup>(103)</sup>.

| (97)  | age, 1/454         |
|-------|--------------------|
| (98)  | age, 1/454         |
| (99)  | agy.               |
| (100) | Tebsira, 1/455     |
| (101) | age, 1/456         |
| (102) | Tebsıra, 1/456     |
| (103) | age, <b>1</b> /457 |



Tekvin sıfatını kudret sıfatının içinde gören Eşarîler, tekvin sıfatını kabul etmekle iki ayrı kudret sıfatı kabul edilmiş olacağını iddia ederek, Maturîdîleri tenkit etmektedirler. Fahreddin Razî bu tenkidi el'Muhassal kitabında ileri sürmüş ve Nasıruddin Tusî'nin de Maturîdîler namına cevap vermiş olduğunu yukarıda zikrettik <sup>(95)</sup>. Şimdi Nesefî tekvininin kudret anlamında olmayacağını anlatıyor. Kudret ile tekvin dil ve semantik açıdan da aynı anlama gelmeleri için eş anlamlı olmaları gerekir. Dilde böyle anlam olmadığı için böyle bir iddia da doğru olmaz.

Bunlar diyorlar ki, yaratık, yaratma ile vuku buldu ise, yaratmanın kudret anlamında olması gerekir ve bu durumda iki kudret olur. Çünkü Allah'ın kudreti bütün güç yetirllenlere (makdurat) şâmil ise, yaratmaya ve var etmeye gerek kalmaz ve faydası olmayan sıfatın ispatı da doğru değildir. Buna cevap olarak deriz ki, «saçmalıyorsun, gerçekleri bilmlyorsun» . Ne zaman vaki olma, olay, (oluş) kudretle meydana gelmiştir? Doğrusu vaki olma, vuku bulma, ika' ile, yani oldurma, yapma ve etme ile meydana gelir. Var olma, var etme ile olur. Kudret ise fâilin fiilinde zorunlu olduğunu değil, muhtar olduğunu bildirir. Senin zannına göre kâinatın olması kudret ile olsaydı, kudret ezelî olduğuna göre kâinatın da ezelî olması gerekirdi. Ayrıca Allah'ın kudreti bütün güç yetirllenleri ihtiva ettiğinden, yaratmaya ve var etmeye ihtiyaç olmaması ve faydasız bir sıfatın İspatına cevaz bulunmaması da yanlıştır. Çünkü yok, var etmeye kudretin bulunmasıyla var olmaz; ayrıca onu var etmek gerekir. Kâinat yokluk halinde iken var edilecek durumda idi, ama var değildi. Zira var etmek, onu hemen değil, Allah onun var olacağını bildiği anda varetmek üzere var eder. öyle dediğin gibi kudret ile var oluyorsa, niçin Allah'a yaratan (Halik) var eden (mucîd) diyorsun? Bunun anlamı ve yararı nedir? (96)

Muhaliflerin, tekvinin kıdemiyle kâinatın kıdemi gerekir sözlerine cevap : Burada şu kısımlar tartışılır :

- a- Tekvin, ya Allah'ın zâtında vuku bulur,
- b- Veya zâtından başka yerde vuku bulur,
- c- Yahut da hiç bir yerde olmadan vuku bulur.
- Bu üç kısımdan her biri ikiye ayrılır :
- 1- Tekvin ya kendi kendine vuku bulur,
- (95) Bk. el-Muhassal, 311-313, Tahran, 1980

<sup>(96)</sup> Tebsira, 1/450-451



taya konmak isteniyor. Eğer halk, mahlûk olmadan, olamazsa, halk ezelî ve mahlûk hâdis olamaz. Ya ikisi de ezelî veya ikisi de hâdis olmalıdır. Maturîdî Nesefî'nin davası, halk ezelîdir, mahlûk hâdistir. Bunun için- ikisinin birbirinden ayrılmaları gerekir. Bunu açıklamaya devam eden Nesefî sözünü şöyle sürdürmektedir:

Biz, zatın filli ile zatın mefulü arasında ayrılık olduğunu iddia ediyoruz. Yani insanın yapımı ile yapıtını birbirinden ayırıyoruz <sup>(92)</sup>.Biz kudret ile makdûr (güç yetirilecek) şeylerin ayrı olduklarını, örnek olarak fiili ile mefulün arasında hem görünürde ve hem görünmeyende ayrılık ve fark olduğunu söylüyoruz. Siz ise kudret ile makdûrda bize muvafakat ediyorsunuz ama fiil ile mefulün görünürde (şahid) ayrı olduklarını kabul ediyor, görünmezde (gaib) ayrı olduklarını kabul et-miyorsunuz.

Diyoruz ki, yaratık olmadan da yaratma sıfatının bulunması caizdir. Oysa dövülen (madrub) olmadan dövmenin (darb) bulunması imkânsızdır. Çünkü bu iki misal arasında fark vardır. Sebebi şudur : Fiil (yapım) olurluyu (mümkünü) olurluluktan zorunluluğa döndürür. Zeydin evde olmasının düşünülmesi imkânsız değildir. Zira mümkün olan o anda var ve sabit olmayandır. Evde olmasının düşünülmesi imkânsız değildir. Eve girdiği zaman olurlu durumunda olan bu tasarı zorunluluğa dönmüş oldu yani, gerçekleşti ve var oldu. İşte fili (yapım) olan her şey de bu böyledir <sup>(93)</sup>. Nesefî, böylece kudretin niçin kâinatı yaratmak lçin olmadığını kudretin sadece yaratacak güçte olduğunu, fiilen yaratmavı gerektirmediğini anlatır. Bundan dolayı kudret sıfatından ayrı olarak tekvin sıfatına ihtiyaç vardır ki, güç yetirilebileni fiilen varlık sahasına çıkarsın. Bunu Nesefî şöyle anlatıyor : Cünkü kudret, altında olanların güç yetirilebilecek şeyler olduğunu gerektirir, yoksa var olduğunu gerektirmez. Eğer var olduğunu gerektirmis olsaydı, icad yani var etmek olurdu. Zira icad var olmayı gerektirir. Nitekim, iclas oturmayı (cülus) gerektirir. Güç yetirilen şey, şüphesiz mevcut değildir. Yok olan şeye güç yetirilebilen şey denir. Bu da kudretin var olmayı gerektirdiğinin saçma olduğunu gösterir. Eğer varlık kudret ile mevdana gelseydi, yaratma ve var etmeyi söylemeğe gerek kalmaz ve böylece Allah kâinatın varatanı, var edeni değil, ona gücü yeten kadir olan olduğunu söylemekle yetinilirdi. Öyleyse tekvine itiraz böylece anlamsız kalır (94)

- (92) Tebsira, 1/443
- (93) Tebsira, 1/444-45

<sup>(94)</sup> Tebsira, 1/447



Kudret, makdûr (güç yetirilen) dan ayrı olduğu gibi fiil ile meful de birbirinden ayrıdır. Nasıl ki kudret mefule etki ederse, fiil de mefule etki eder. Etki eden ile etkilenen birbirinden ayrıdır. Bir nesne kendine etki edemez <sup>(88)</sup>.

Burada şu farkı ortaya koyabiliriz : Zata âit olan nitelik ile zata artık olan nitelik arasında fark vardır. Zata âit nitelik kalktığı zaman zat da kalkar. Varlık ile var böyledir. Varlığın kalktığı düşünüldüğünde var da ortadan kalkar. Varlık varın yani var olan zatın niteliğidir. Ama zata artık bir nitelik ise, meselâ siyahlık bir nesneden kalktığı zaman o nesne ortadan kalkmaz <sup>(89)</sup>.

Biz şunu iddia ediyoruz : Fill (yapım) kimin fiili ise onun mefulu (eseri-yapıtı) olamıyacağını, mef'ul (yapıt) kimin mefulü ise onun fiili olmayacağını söylüyoruz. Böylece fiili ile mefulün bir olduğunu reddediyoruz. Bize göre insanın fiili (yaptığı iş) Allah'ın mefulü (eseri) dür, insanın eseri değildir ve o, Allah'ın değil, insanın fiilidir. Kimin yapımı ise, onun yapıtı değildir ve kimin yapıtı ise onun yapımı değildir <sup>(90)</sup>.

Nesefî burada meseleyi Allah'ın fiili ile insanın fiilini karşılaştırarak açıklamak istiyor. Görüldüğü gibi hep dil mantığı ve semantik açısından hareket ediyor. Şunu açıklamak istiyor. İnsanın yaptığı bir eylem, fiil, hareket var, bir de bunun etkisiyle meydana gelen iş var. Burada marangozun marangozluk işi, sanatı var, bir de yaptığı, meydana getirdiği masa var. Burada marangozun eylemi, işi ile masa aynı mıdır, yoksa Marangozluk yapma işi ayrı, masanın kendisi ayrı mıdır? Nesefî bunun ayrı olduğunu iddia ediyor. Marangozluk sanatı, işi marangozda bulunuyor, ondan ayrılmıyor ama bu işin üzerinde işlendiği masu ayrı oluyor. Kaderle, insanın fiilinin yapımcısı kendisi midir, yoksa Allah mıdır? Bu hususta Eşarî ve Maturîdî okulları şöylece birleşiyor : İşin yapımı, fiil insanındır, ama onun eserinin meydana gelişi mefulü (yapılmış olması) Allah'ındır. Diğer bir deyimle insan eylem yapıyor, Allah da onun eserini yaratıyor. Bu suretle eylem yapmada hür ve serbest oluyor. Fakat sonuçta var etmek Allah'ın oluyor.

Neselî'ye yapılan itirazda deniyor ki; fil ile meful ilişkisi darb (vurma) ile madrub (vurulan) ilişkisine kıyaslanıyorsa, madrub (dövülenvurulan) olmayınca, darb (vurma) da olmayacağına göre mahlûk (yaratık) olmadan da yaratma (halk) olamaz diyor <sup>(91)</sup>. Bununla şu or-

<sup>(88)</sup> age, 1/440

<sup>(89)</sup> Tebsira, 1/440

<sup>(90)</sup> Tebsira, 1/443

<sup>(91)</sup> Tebsira, 1/443



anlam olsa bu yaratma ve var etme olurdu. Bu da yaratılanın ve var edilenin aynı, kendisi olup Allah'ın zatında bulunan bir anlam olmazdı. Bu durumda kâinat, Allah ile değil; kâinat ile var olurdu. Zira Allah'tan kâinata giden bir anlam bulunmayıp yalnız Allah'ın kâina. an önce bulunan şeyden sonra olan şeye bir anlam (etki) gitmiyorsa, öncelik kendisine yaratan olma sıfatını vermez. Nitekim Zeyd Amr'dan sonra olmuşsa, Zeyd Amr'dan önce de olsa kendisinden Amr'a bir yapma, etki gitmezse Amr'ın yaratanı olmaz.

Kudret sıfatı da böyledir. Kudret sıfatının bir iş ile ilişiği olmazsa, kudretli olanın yapıcı bir güçlü kılamaz. Yüce Allah ezelde kadir iken onlara göre yaratan değildi ve yaratık bulunmuyordu. Aynı şekilde kâinat da onun varlığını gerektirmez. Böylece bu muhaliflere göre kâinatın varlığı, Allah tarafından değil, kendi kendine olduğu anlaşılıyor. Kendi kendine var olup, başkasıyla olmayan şey kadîm olur. Bu söz kâinatın kadim olmasına götürür. Öyle ise kâinatın kadim olmasını biz değil, onlar söylemiş oluyorlar <sup>(85)</sup>.

İkinci delil, eğer kâinatın varlığı ya kendi kendine veya başkasına ait olmadan kendi zatına âit bir manadan dolayı meydana gelir. Bu durumda başkası olmadan meydana gelmiş, hâdis olur. Bu kendisini var eden başkasına delâlet etmez. Bunu söylemek yaratanın inkârını ifade etmiş sayılır. Yaratan kelimesi, yaratmadan türemiştir. Bize göre bir anlamdan türeyen bir isim, o anlam kimde bulunsa onun niteliği olur. Meselâ, durgun, durgunluk kimde ise onun niteliği olur ve ona durgun (sakin) denir. Siyahlık kimde ise ona siyah ve varlık kimde var ise ona var denir. Allah'ın kelâm sıfatında Eşarîye bizi Mutezileye karşı desteklemiştir. Konuşan, konuşma anlamı kendinde bulunana denir; yoksa konuşmayı icad edene, yaratana denmez <sup>(86)</sup>.

Tutumumuzun doğru delili şudur : Fiil ile mef'ulun yani yapan ile yapılan işin, işleme ile işlenen nesnenin bir olduğunu iddia etmek; dövme ile dövülenin, yeme ile yenilenin, öldürme ile öldürülenin aynı ve bir olduğunu söylemektir. bu iddia akıl ilkesine göre yanlıştır. Çünkü dilciler, fiilin, fail ile mef'ul yani yapan ile yapılan iş arasında bir ilişkiden ibaret olduğunu söylerler. Fall ancak filli yapan, fiil kendisinde bulunan kimsedir. Meful de fiil, kendi üzerinde vuku bulan, meydana gelen nesnedir. Bu görülen şeylerde böyle olduğu gibi görünmeyenlerde de böyledir <sup>(87)</sup>.

- (85) Tebsira, 1/429
- (86) 가 ebsira, 1/429
- (87) age, 1/434
- 36



Ayrıca delil getirilen yapma, yapanı gösterir, göğün kendisinde değil yaratılmasında yapan zata delâlet vardır. Doğrusu, göğün kendisi yaratma işine delâlet eder; böylece yaratma kelimesinin zikredilmesinin faydası bu surette anlaşılmış olur <sup>(82)</sup>.

Aynı şekilde sanatkara delâlet eden yaptığı iştir, sözü de doğru değildir. Sanatkâra delâlet eden onun sanatıdır. Sanatını gösteren de sanat işidir. Sanat işinin sanatkâra delâlet etmesi sanatkârın sanatı vasıtasıyladır. Eşarînin takıldığı ayetlerin hepsine bu cevaptır <sup>(83)</sup>.

Nesefî demek istiyor ki : Bir sanat işinde üç şey vardır : Birl sanatkâr, diğeri sanatkârlık, üçüncü de sanat işi, yani ortaya konan iş. Meselâ, bir masanın yapılmasında açıkça görülen masanın kendisi, bir de bu masanın yapılışı, sanatkârlığı, üçüncüsü de o sanatı, o işleyişi yapan kişidir. Bu suretle tekvinde üç öğe ortaya konmuş oluyor : Semantik yönünden de bilinen şudur ki kelimeler arasında anlam farkları olduğu gibi bir kelimenin çekimleri arasında da mana farkları bulunmaktadır. Bir kelimenin çekimi arasında bulunan anlam farkları eşanlamlı kelimelerden çok farklıdır. Eşanlamlı iki kelime, aynı anlamda ve aynı yerde kullanılabilir; fakat aynı kelimenin bir çekimi diğerinin yerinde kullanılamaz. Meselâ, gelmekten türetilen «geldi» kelimesi yerine «geldim» kullanılamaz. İkisinin kökü aynı olduğu halde kelimeye gelen ekle, anlam farkları ortaya çıkmıştır. İşte bunun gibi Sani' (Sanatkâr), Sun' (sanatkârlık), masnu' (sanatla yapılan iş) ve Halik (yaratan,halk, yaratma) ve mahlûk (yaratık-yaratılan) kelimeleri birbirinden ayrı olup, ayrı ayrı anlamları bulunmaktadır.

Nesefî, Eşarînin nahivcilerden misal vererek yaptığı itirazı, nahiv meselelerine derinliğine dalarak dil felsefesi ve semantik açısından uzun ve teferruatlı şekilde cevap veriyor <sup>(84)</sup>.

Nesefî'nin, tekvinde üç öğe bulunduğuna dair aklî delili ve ötekilerin aklî delillerini çürütmesi :

Müslümanlar, kâinatı Allah'ın yarattığı konusunda lttifak etmişlerdir. Şüphesiz yaratan, bizim Allah'a verdiğimiz bir sıfattır. Bunun bir anlamı olmalı ki, o anlam da yaratan olmuş olsun. Bize munalif olan Mutezile, Neccâriye, Eşarîye'ye göre Allah'tan yaratan olarak ve kâinatı da yaratık olarak niteleyecek bir anlam kâinata gitmez. Eğer giden bir

<sup>(82)</sup> Tebsira, 1/419-420

<sup>(83)</sup> age, 1/420

<sup>(84)</sup> Tebsira, 1/421' den sonraya bakınız. Sözü uzatmak istemediğimiz için burada kesiyoruz.



mahlûkatı yarattığını haber verdiğini söylediler. Buna göre, "ol" emri yaratılmış ise o ikinci, üçüncü ve sonsuza gidecek yaratılışa ihtiyaç olur. «Ol» sözü yaratılmış değildir <sup>(78)</sup>.

b) "Bu Allah'ın yaratığıdır. Allah'tan başkasının yarattıklarını bana gösterin" (79).

Bunun anlamı, bu Allah'ın mahlûkudur. Burada, halk mahlûk manasınadır. Dilde bunu inkâr etmeye imkân yoktur. Dilde masdar söylenir; meful kastedilir <sup>(80)</sup>. Eşarî buradaki halk'a meful manasının verilemeyeceğini yukarıda açıkladı. Nesefî ayetlerden yapılan istidlâlierde şunu açıkça belirtmedi. Eşarî Lukmân 11 ayetinde halk'ı sırf mastar manasına alıyor ve onun mahlûk anlamına gelemeyeceğini söylüyor. Âl-i İmrân 189-191 ayetlerindeki halk'ı da Eşarî mahlûk manasına alıyor. Nesefî'nin her ikisinin de yanlışlığını bu açıdan ortaya koyduğunu şeklinden anlıyoruz.

Ancak Eşarî bazı ayetlerde haik'ı yaratma, sırf mastar manasına ve bazı ayetlerde mahlûk manasına olmakla ikisinin ayrı olduğundan dolayı değil, ikisinin de gene aynı anlamda olduğunu iddla ediyor. Halk, mahlûktur ve mahlûk halktır, diyor.

Nesefî sert ve uzun cevaplar veriyor. Biz sadece semantiği doğrudan ilgilendiren ilaveleri alarak konunun teferuatına girmekle okuyucuyu yormak istemiyoruz.

Eşarî Âl-i İmrân 190. ayetteki halk kelimesini mahlûk manasına aldığına Nesefî şu cevabı veriyor :

Eğer halk; yaratma manasında olursa, "gökleri ve yeri yaratmada"ki yaratma kelimesinin zikredilmesinin bir anlamı kalmaz. Çünkü göğü yaratma göğün kendisi ve şöyle denmesi gerektiğine getirilmiş olur : "Göklerde ve yerde" yaratma sözü anlamsız kalır <sup>(81)</sup>. Nesefî'nin verdiği cevaba göre ayetin tercümesi şöyle olabilir : "Yaratık göklerde ve yerde". Nesefî, Eşarînin, yaratana sıfatları ile değil, yaptıkları ile delil getirilebilir. Çünkü sıfatlarını göremeyiz, sözüne şöyle cevap verir : Görülen iş (meful) onu yapana delil oluyorsa, bu onu yapmasına delil olur. Böylece yaptığı işin (meful) delaletiyle yapması bilinmiş olur. Yapması yapana delâlet eder. Zira yapan olmadan yapma olmaz. Bu durumda yapılan yaratık, yapanın yapmasını gösterir. Bu eserin müessiri göstermesidir. Kâinat Allah'ın fiilinin eseridir, Zatının eseri değildir.

34

<sup>(78)</sup> Tebsira, 1/414

<sup>(79)</sup> Lukmân, 11

<sup>(80)</sup> Age. Mesela, yapmak söylenir, yapılan kastedilir.

<sup>(81)</sup> Tebsira, 1/419



Eğer yaratanın kudreti bütün kudret yetirilenlere (makdurat) şamil ise, yaratma ve icad sıfatlarına ihtiyaç kalmaz. Hiçbir iş görmeyen sıfatı Allah'a isnat etmeye gerek olmaz. Faydası olmayanın varlığı ve yokluğu eşittir. Yalnız şu var ki, akılca Allah'a ispat edilmesi mümkün görülen sıfatlar hayat gibi fiilin delalet ettiği türden olabilir. Ya da Allah'ın zatından eksikliği nefyetmek ancak o sıfatların ispat edilmesi ile olabilecekse görme, işitme ve konuşma gibi, o zaman onlar isnat edilebilir. Eğer fiil sıfatının meful (iş=nesne) ile ilgisi yoksa, çünkü bütün işler kudretle meydana gelmiş oluyorsa, onu Allah'a ispat etmekle de bir eksiklik giderilmiyorsa, o fiilin Allah'a ispatı caiz olmaz <sup>(74)</sup>.

Bunların hepsini Eşarînin biri söyledi. Aynısını naklettim ki kolay cevap vermek için işine geldiği gibi nakletti denmesin. Ben hak peşindeyim, delil beni nereye götürürse ona uyarım. Allah bizi heva ve arzuya uymaktan korusun<sup>(75)</sup>.

Bu gördüğün, Eşarîyenin yaratma ve yaratık birdir, demeleridir. Biz tekvin ile mükevvenin aynı olmasının yanlış olduğunu ve doğrusunun tekvin ile mükevvenin ayrı ve gayrı olduklarını açıklamaya çalışacağız. İşte delillerimiz:<sup>(76)</sup>

a) "Bir şeyin olmasını istediğimiz zaman ona sadece ol dememizdir ve hemen oluverir"<sup>(77)</sup>. Allah tekvin'i kün-oluşturmayı "ol" ile anlattı ki, ona 'nesne' dedi. Eşarîye ve başkalarına göre "ol" oluşturulandan başkadır.

Allah'ın sözü, bize ve ona göre Allah'ın zatı ile bulunan ezeli bir sıfattır. Oluşturulanlar (mükevvenat) ise, Allah'ın zatında bulunmayan oluşmuş cevherler ve arazlardır. Ezelî ile hâdis arasında ayrılık vardır. Tekvin-oluşturma oluşmanın ilişiği olan şeydir. İcad da varlıkla ilişkilidir. Kâinatın varlığı "ol" buyruğuyla ilişkilidir. "Ol", icad, tekvin ve yaratma olur ki, bu yaratılan, var edilen mükevvenden başkadır. Eşarî ona uyan ve hadisçi kelâmcılardan yadım edenler diyor ki : Bu "ol" sözdür. Kâinat onunla yaratıldı. Eğer onlar kâinatın onunla oluştuğı ınu ve meydana geldiğini kabul ederlerse, işte bu tekvin ve yaratma olur. Hakikatı teslim eder de sonra onun ismini inkâr ederse o kendi kendini nakzetmiş olur. Kelâmcılar bunu, Eşarînin çelişkilerinden saydılar. Bütün Eşarîler, Mutezile'nin aleyhine "ol" emri ile yaratığını ve "ol" emri rinin de Allah'ın ezelî sözü olduğunu ileri sürdüler. Allah'ın "ol" emri ile

<sup>(74)</sup> Tebsira, 1/411-412

<sup>(75)</sup> Tebsıratü'l-Edille, 1/411-412

<sup>(76)</sup> Tebsira, 1/413

<sup>(77)</sup> Nahi, 16/40



f- "Yaratmaya başlayan sonra onu tekrar eden kimdir?" (68)

Bu iki ayette de yaratmaya başlangıç ve tekrarlamaya tayin etti. Bu ikisi de sonradan olma (hudus) nın belirtileridir <sup>(69)</sup>.

g- "Göklerin ve yerin yaratılması, insanın yaratılmasından daha büyüktür" <sup>(70)</sup>. Eğer yaratma ezelî olsaydı büyüklük, küçüklük söz konusu olmazdı <sup>(71)</sup>.

Dil bakımından şöyle delil getirilebilir : Fiil, mefûle etki eder, taaddi eder. Eğer fiilin bir mefûle etkisi şart ise eğer fiil ezelde mevcut ise ezelde etki edecek bir şey ya vardır veya yoktur. Bu durumda hem var olmuş ve hem yok olmuş olduğu iddia edilmiş olur <sup>(72)</sup>.

Bundan anlaşılan o dur ki, fiilin ezelde bulunması imkânsızdır.

Buraya kadar tekvinin mükevven ile aynı olduğunu iddia edenlerin dil ile ilgili delilierini Nesefî'den naklettik. Ancak görülen tartışma semantiğin tam can alıcı noktasında cereyan ediyor. Çünkü tekvin ile mükevven aynı kökten geliyorlarsa da şekil bakımından (çekim yününden) birbirinden ayrıdır. O halde, anlamlarının da ayrı olması gerekir. Oysa buradaki fikri savunanlara göre, ikisi de aynı anlamdadır, aralarında fark yoktur. Semantiğe aykırı düşen bu anlamı vermenin sebebi vardır. İşte sebepler, kelimelere anlam yüklüyorlar. İnandıkları davaya hizmet için iki kelimenin anlamını birbirine yüklüyor ve birleştiriyor. İspat edilen dava Allah'ın fiil sıfatları sonradan olmadır. Ezelde Allah yaratan değildir. Sonra yaratan oldu. Bunların kimler olduklarını yukarıda zikrettik. Şimdi bunların bir de aklî delillerini görelim :

Eğer yaratma (halk) yaratık (mahlûk) tan başka ise, bu yaratma ya yaratıkta bulunur veya hiç bir yerçle olmadan bulunur ya da Allah'ta (Yaratanda) bulunur. Yaratanda bulunduğunda ya kadîm (süresiz) veya hâdis (sonradan olan) olur. Yaratanın olaylara mahal olmasının imkânsız olmasından yaratma hâdis olamaz. Kadîm olması da yanlıştır. Çünkü o zaman kudret anlamında olur ve iki kudretin bulunmasının bir yararı olmaz. Bunların hepsinin batıl olmasıyla ortaya çıkan sonuç yaratma (halk) yaratık (mahlûk) üzerine artık bir anlam değildir <sup>(73)</sup>.

- (70) Mümin/57
- (71) Tebsira, 1/409
   (72) Tebsira, 1/410
- (72) Tebsira, 1/410 (73) Tebsira, 1/411
- 13) Tebsira, 1/41

<sup>(68)</sup> Nemi, 27/64

<sup>(69) ·</sup> Tebsira, 1/408



Nesefî diyor ki : Önce yaratma lle yaratık (tekvin ile mükevven) kavramlarının aynı olduğunu iddia edenlere dört cevabımız vardır :

a- Birincisi : Allah'ın ezeli sıfatları olduğu meselesidir ki Mutezile ile bu işi tartıştık.

b- İkincisi : Tekvin mükevvenden ayrıdır.

c- Üçüncüsü : Tekvin ezelidir.

d- Dördüncüsü : Tekvinin kadim olduğunu söylemek, kâinatın kadim olduğunu söylemiş olmayı gerektirmez.

Bunların üçündeki tartışma hem Mutezile ve hem de Hi disçi kelâmcıları kapsar. Bunların itirazlarını ve şüphelerini aklî ve naklî olarak ikiye ayırmak lazımdır:

## 1- Naklî delillerinden takıldıkları şu ayetler :

a- "Bu Allah'ın yaratmasıdır. (Halk) Ondan başkasının ne yarattıklarını bana gösterin." <sup>(60)</sup>

Burada yaratma (halk) mahluka (yaratık'a) da denirse de bu mecazdır. Mecaza delil olmadan gidilmez, derler <sup>(61)</sup>.

b- "Göklerin ve yerin yaratılışında deliller vardır" (62)

c- Göklerin ve yerin yaratılmasını düşünürler" (63)

Bu ayetlerde Allah kendi birliğine delil ve işaretler olduğunu anlatıyor. Bunlar, Allah'ın varlığına delil yaratmış olduğu şeylerdir. Yoksa onun yaratma sıfatı olamaz. Çünkü sıfatı gözükmez, gözüken, yapılan ve meydana getirilen şeylerdir. Bu şeyler, kendilerini yaratana delalet eder ve kendilerini yapanı gösterirler. Burada yaratma (halk) dedi, ama bu mahluk anlamınadır. Eğer bu isim (halk) mecaz anlamında olsaydı tekrar etmezdi <sup>(64)</sup>.

d- "Sizi annelerinizin karnında bir yaratıştan sonra bir yaratılışla yaratmıştır" <sup>(65)</sup>. Eğer yaratma ezelî olsaydı, kendinden önce başkası olmaz ve kendisi geri kalmazdı <sup>(66)</sup>.

e- "Sonra onu başka bir yaratık yaptık" (67).

- (64) Tebsira, 1/408
- (65) Zümer, 39/6
- (66) Tebsıra, 1/409 (67) Mü'minûn, 23/14

<sup>(60)</sup> Lukmân, 31/11 Tercüme iliraz edenin anlayışına göre yapılmıştır.

<sup>(61)</sup> Tebsira, 1/407-408

<sup>(62)</sup> Âl-i İmrân, 3/189

<sup>(63)</sup> Âl-i İmrân, 3/190



Bu ihtilaflardan anlaşılan kelimelerin ve türemişlerinin nasıl değişik şekilde anlaşıldığının ortaya çıkmasıdır. Bu semantiğin konusudur. Terimlerin anlamlarını tesbit ve tayin etmek ve onları değişik şekilde anlamak, değişik anlamların sebeplerini bilmek ve değişik sebeplere göre terimlere anlam vermek semantik, yani "anlamanın ilmi" demektir.

Tekvin ile mükevvenin aynı olmadığını ve bundan dolayı tekvin ezeli olduğu halde mükevvenin ezeli olması gerekmediğini ileri süren Nesefî'nin (Maturîdîye okulu) tekvinin mükevven ile aynı olduğunu iddia edenlerin Allah'ın fiili sıfatlarının hâdis olduğunu ve bu hudusun yerinin tayinindeki tartışmaları Nesefî'den takip edelinı.

Maturîdî'lerin Tekvin sıfatı nazariyesi, Maturîdî'ye okuluna göre Allah'ın ilim, kudret, irade, semi, basar sıfatları yanında bir de tekvin sıfatı vardır ve bu sıfatla Allah ezelde muttasıftır ve tekvin mükevvenin gayrıdır, aynı değildir.

Nesefî diyor ki : Hasımlarımız bu mesele hakkında iki yönden bizi çirkince tenkit ederler : Bu sizin ortaya attığınız bir sözdür, daha önce bunu seleften söyleyen yoktur. Bazıları bunun Semerkant'tan geldiğini ve bir Eşarîyeli de hicrî 400 yılından sonra Merve'de ortaya çıkan Ebu Asım Zaberaşai'ye tarafından ortaya atıldığını, Kerramiyeden olan Muhammed b. Haysam beceriksizliği ortaya çıkınca, bu sözün Ehli Sünnetten olan Merv'li İbn Küllaba ait olduğunu zikreder. Oysa bu fikir Ebû Hanifeden alınmıştır <sup>(58)</sup>.

İkincisi : Eğer, tekvin ezelde Allah'ın sıfatı ise, Allah ezelde Mükevvin-yaratan olur ve böylece yarattığı kâinat da ezeli olur, diyorlar. Çünkü dövenin olup dövülenin olmaması, kırmak olup kırılanın olmaması imkansızdır. Fiil ile mef'ul-yapmak ile yapılan iş birbirinden ayrılmaz, biri bulunmadan diğeri bulunamaz. Aynı bunun gibi Tekvin olsun da mükevven olmasın demek, mükevven olsun da tekvin bulunmasın demek gibidir ki, bu saçmadır <sup>(59)</sup>.

Nesefî burada felsefedeki illiyet nazariyesine göre yapılan itirazı açıklıyor. Fakat bunu açıklarken illet, malûl, sebep, müsebbeb terimlerini kullanmadan hareket ediyor. Yani dil ile nasıl kolay anlatılacağını hesaba katıyor. Bu semantik tutum ve kültürdür. Meşşâi terminolojisini ve kültürünü kullanmıyor.

<sup>(58)</sup> Tebsira, 1/405

<sup>(59)</sup> Tebsira, 1/405



c) Mükevve'nin tekvin ile aynı olduğunu iddia edenlere göre tekvinde iki öğe bulunmuş olur. Onlara göre bir "Yaratan-Allah" ve bir de "Yaratılan şey" vardır.

## Bunların gruplara, okullara dağılımı şöyledir:

I- Tekvinin mükevven ile aynı olduğunu ileri sürenler. Bunlar, Mutezile'nin çoğunluğunu, Neccâriyeyi ve hadisçi kelâmcılar olan Küllabiye, Eşarîye ve Kalanîsiyenin hepsini kapsar. Bunlara göre Tekvinin mükevvenden başka manası yoktur ve tekvin ile mükevven aynı anlamdadır <sup>(55)</sup>.

II- Mutezile'nin ileri gelenlerinden Ebu'l-Huzeyl Allaf, Bişr b. Mu'temir, Mamer ile İbn Revendî, Hişam b. Hakem Kerramiyenin bütün tekvin ile mükevven-yaratma ile yaratılan ayrı anlamdadır. Bunda ittifak ettilerse de yaratmanın nerede vuku bulduğunda (yerinde) ihtilaf etmişlerdir.

a) İbn Revendî'ye göre, tekvin bir yerde (mahal) olmadan bulunur.

b) Bişi b. Mu'temir, tekvinin mükevvenden önce olduğunu söyler ve bir yerde olmadan durabilir.

c) Ebu'l-Huzeyl, tekvinin mükevvenle beraber bulunduğunu ileri sürer. Çünkü tekvin kendi kendine bulunamaz. Ona Allah'ın "ol" (kün) emrinden başka bütün sözleri bir yerde (mahal) vuku bulur. Tekvin "kün" (ol) den başka bir şey değildir ve bir yerde de vuku bulmamıştır.

d) Kerramiye'ye göre ise, tekvin Allah'ın zatında vuku bulur ve Allah'ın zatı olaylara, oluşmalara mahaldir yani oluşmaların yeridir <sup>(56)</sup>.

III- Hak Ehli (Maturîdîye) Tekvinin Allah'ın ilim, kudret sıfatları gibi ezeli bir sıfatı olduğunu söylerler. Tekvin ezelîdir, fakat mükevven sonradan olmalıdır. Kudret ezelî olduğu halde güç yetirilenin (makdûrun) sonradan olması da böyledir. Bu durumda tekvin-yaratma, mükevveninyaratığın var olacağı zamanda oluşturulması, tekvindir <sup>(57)</sup>.

Bu son cümle ile Nesefî, tekvinin-yaratmanın ezelî olmasıyla mükevvenin (yaratığın) da ezelî olması gerektiğini iddia edenlere cevap vermiş oluyor. Çünkü bu son cümle Allah'ın diğer sıfatlarını açıklamakta ve kâinatın ezelî olmadığını ileri sürenlerin birleştikleri açıklama ve savunma ilkelerinden birini teşkil etmektedir.

(55) Tebsıra, 1/400 (56) age, 1/401

(57) age, 1/402



Allah âlimdir, Onun ilmi vardır ve diğer sıfatlar için de durum aynıdır.

Ama Ebû Mansur Maturîdî, Allah'ın zatı ile âlim, zatı ile diri, zatı ile kadir, olduğunu söylüyor. Fakat bununla sıfatları inkar etmiş olmuyor. Zira bütün eserlerinde Allah'ın sıfatlarını isbat etmiştir. Bunun için deliller getirmiş hasımların ortaya koydukları şüpheleri savmıştır. Böyle demekle Allah'la sıfatları arasındaki mugayeret vehimini defetmek istemiştir (52). Allah'ın zatının âlim olmaması imkânsızdır. Bu çok tartışılan bir meseledir <sup>(53)</sup>.

İşte, Ebu'l-Muîn Nesefî'nin son sözü bu konuda şudur : Burada Maturîdî'nin yoruma tâbi tuttuğu sözü ile, Mutezile'ninkinin aynı olduğu gözden kaçmıyor. Burada şu ortaya çıkıyor : Maturîdî, Allah'ın sıfatlarını semantik manada yani her sıfatın ayrı bir manası olduğunu kabul ediyor. Ancak onları bir kaide halinde ifade edebilmek için Mutezile'nin ibaresinden daha sağlamını bulamıyor, denebilir. Ayrıca, Mutezile yukarıda değindiğimiz gibi Allah'ın âlim, kadir, olduğunu kabul ediyor. Burada Fahreddin Razî'nin sıkça kullandığı bir deyimi kullanmak istiyorum : Mutezile ile, Ehli Sünnet arasındaki bu ihtilaf lafzîdir, lafza ve yeni deyimi ile semantiğe aittir ve dil felsefesine girer.

Nesefî tekvin bahsine semantik bir yaklaşımla önce konuda kullanabileceği terimlerin birbiriyle olan anlam bağlantılarını tesbit ederek başlıyor. Tekvin, tahlik, halk, îcad, ihdas, ihtira', (oluşturma, yaratma, halketme, var etme, meydana getirme, ortaya koyma) kelimelerinin eşanlamlı olduklarını (müteradif) zikrediyor. Ancak öncekilerin kullanımlarına uyarak tekvin terimini kullanacağını ifade ediyor <sup>(54)</sup>.

Tekvinde üç öğe vardır :

a- Mükevvin - Oluşturan - Yaratan - Allah

b- Tekvin - Oluşturma - Yaratma - Sıfat

c- Mükevven - Oluşturulan - Yaratılan - Nesne

a) Mükevvi'nin Allah olduğunda ihtilaf bulunmamaktadır.

b) Tekvin'de ihtilaf vardır. Bu ihtilaf tekvinin fiili bir sıfat mı, yoksa sonradan olan bir nitelik mi, yahut da ezelî bir sıfat mı olduğuna dairdir. Bunu daha sonra tartışacağız.

<sup>(52)</sup> Tebsira, 1/337

<sup>(53)</sup> Tebsira, 1/338 (54)

Tebsira, 1/400



larını yorumlayan Ehli Sünnete "Muattıla" demiştir. Ancak Mutezileye Muattıla denilmesinde biraz hata varsa, Ehli Sünnete muattıla denilmesinde daha çok hata vardır. Bunu da mezhepler arasındaki mücadelenin neticesi olan aşırı suçlamaya ve mezhep taassubuna vermelidir.

Nesefî, dilin kullanılışında kelimenin gösterdiği mananın ilgili olduğu şeye göre kullanılışının dil yönünden doğru olup olmayacağını tartışıyor. Allah'ın ilim sıfatı ile ilgili son bir kaç kelimesini şöyle ortaya koyuyor : Allah'ın ilmi, zâtına hülul etmez (girmez, konmaz) ve zatı ilme ve diğer sıfatlara mahaldır, denmez. Aslında bu sıfatlar Allah'ın zâtında ve zât lledir. Çünkü hülul (konma) sükun ve karar kılma, yerleşme, demektir. Falanca falan yere kondu, sonra yola koyuldu, denir. Mahal (ver) mesken, durulan yerdir. Sıfat sükun bulmakla nitelenemez. Aynı şekilde cisimlerde de siyahlık cisme hülul etti, kondu, ancak çok geniş bir anlam kastedilerek söylenebilir. Allah'ın sıfatları bu geniş anlama alınarak kullanılamaz. Sıfatçıların önceki nesilleri, Allah'ın ilminin zatıyla kaim olduğunu söylediler. Eşarî bu ifadeden memnun olmadı ve bunun yerine şöyle dedi : Allah'ın ilmi zatı ile vardır, çünkü "kaim" sözü mecazdır. Ama varlık (vücut) sözü hakikattır. Aynı şekilde Allah'ın ilmi kendisiyle birliktedir de denmez. Zira ilim kendi kendine durabilen bir şey değil ki, Allah'la beraber bulunan bir şey olsun. Bunun gibi, ilim Allah'tadır, da denmez, yüce Allah, ilmin zarfı, kabı sayılmaz ve ilim Allah'ta yerleşmiş veya ona komşudur da denmez, çünkü ona temas etmez ve teması da kabul etmez ve ilim Allah'tan ayrıdır da denilmez, zira ayrılığı kabul etmez. Çünkü bu sözler ayrılık ve teğayür anlamında kullanılırlar. Konumuz olan sıfatlar da muğayeret yoktur<sup>(51)</sup>.

Burada anlatılanlar hep Mutezile'nin fikrine göredir. Mutezile'den gelen itirazların neticesinde Sünnî kelâmcılar Allah'ın ilimle nasıl nitelenebileceğini açıklamakta sıkıntıya düştüler. Mutezile'nin itirazını makul buldukları için aynı itirazı önlemek üzere nasıl bir ifade kullanacaklarında ihtilafa düştüler ve endişelendiler.

Nesefî diyor ki : Hadis kelâmcılarının tümü, bu hususta, Allah ilim ile âlimdir dediler ve diğer bütün sıfatları buna uyguladılar. Bizim büyüklerimiz (Meşayihina) bu ibare ilmin bir âlet ve edavat olduğu vehimini uyandırdığını hesaba katarak bunu söylemekten kaçındılar ve şöyle dediler :

(51) Tebsira, 1/337



tedir. Hadiste Allah'ın doksandokuz ve daha çok sıfatı (el-esmaülhüsna'sı) olabileceği ifade edilmiştir. Ama Mutezile ile Ehli Sünnet arasındaki ihtilaf semantik bakımdandır. Mutezile Allah'ın âlim, kadir, hayy, semi', basîr (bilgin, güçlü, diri, işiten, gören) olduğunu kabul ediyor. Ehli Sünnette bu noktadan aynı fikirdedir. Yalnız Ehli Sünnet, dilin semantik anlayışına dayanarak şöyle diyor : Âlim demek, ilmi olan zat, Kadir demek, kudreti olan zat demektir. Öyle ise Allah'ın ilim ile, kudret ile nitelenmesi dilin gerektirdiği bir anlamdır. Burada Ehli Sünnet dildeki kelimenin çekimi ve türeyişini delil getiriyor. Mutezile ise Allah âlimdir diyor ama, Allah'ın ilmi vardır demiyor. Çünkü onlara göre ilim, soyut bir kavramdır ve onu Allah'a isnat etmek Allah'ın onunla birleştiğini vehmettirir ve akla getirir. Bu ise Allah'ın bir olma sıfatını zedeler.

Fiilen değil, zihnen bile böyle bir şeyi kabul etmek yanlış olur. Allah âlimdir derken, Allah ilim ile âlimdir, değil kendi zatıyla, özüyle âlimdir, derler. Ehli Sünnet semantik yolunu tutarak şöyle cevap verir :

Allah, âlim, kadir, hayy, semi', basir'dir dendiğinde, Allah zattır, zattır, zattır, zattır demek olur. Madem Allah zatıyla bilir, onun zatıyla ilmi aynıdır. O halde âlimdir demek zattır, demektir. İşte Ehli Sünnete göre Mutezile'nin bu fikri yanlıştır. Çünkü zat ayrı bir kelime, âlim ayrı bir kelimedir. Her ikisinin anlamı ayrıdır. Bunlar eşanlamlı değillerdir. Kadir' de ve diğer sıfatları ile de aralarında fark vardır. Kadir'den anlaşılan mana âlimden anlaşılandan başkadır. O halde bunlar bir zatın sıfatları oldukları zaman o zatta mevcut olan bir manaya işaret ederler. Etmezlerse, sıfat olmalarının bir anlamı kalmaz. Dil kuralı, bir isim türemiş olduğu kökün manasını taşır <sup>(49)</sup>. Yoksa ilmi kudreti ve kudreti ilmi olmuş olur <sup>(50)</sup>. Bu ise dil mantığına aykındır.

Bundan dolayı Mutezile'nin itirazını bertaraf etmek için Eşarî Allah'ın sıfatları ne Allah'ın aynıdır, (burası Mutezile'ye uyuyor) ve ne de gayrıdır (Allah'tan başkadır), (burası Ehli Sünnete uyuyor) formülünü ortaya atmıştır. Aslında semantik bakımdan Ehli Sünnetin delili ve itirazı yerindedir. Ama Mutezile'nin de iddiası büsbütün anlamsız görünmüyor. Buna kesin felsefî bir cevap verilmemiş olmalı ki, Esarî formülü ortaya çıkmış ve her iki görüşü birleştiren bir görünüm vermiştir. Mutezile'ye bu anlayışından dolayı, Allah'ı sıfatsız kabul eden (Allah'ı sıfatlarından soyutlayanlar) anlamında. "muattila" adını vermişlerdir. Fakat bu sefer Selefiye de Allah'ın teşbih ifade eden sıfat-

26

<sup>(49)</sup> Tebsira, 1/268

<sup>(50)</sup> Tebsira, 1/270-272



olduğu gibi kalmasını savunan selefiye okulu. Diğeri de onlara aklî ve naklî esaslara dayanarak anlam veren kelâmcı okul.

Nesefî dil kullanımı yönünden bir ismin değişik anlamları (müşterek) olacağını semantiki esastan hareket ederek, böyle çok anlamlı isimlerin bulunduğu yerlere göe anlamının tayin ve tesbit edileceği üzerinde durmaktadır. Bu, sabit olunca benzeşen isimlerin Allah'a isnat edilenlerinin anlamlarını kavramak kolaylaşır.

Elin (yed) sözlükte bir sürü anlamı bulunur. El, söylenir, bununla, kuvvet, kudret, hükümranlık, memleket, yön, üstünlük (galebe), kolaylık, zenginlik el (organ), avuç. Bu anlamlardan yalnız Allah'ın birliği lle çelişmeyeni Allah'a isnat edilebilir <sup>(46)</sup>.

Nesefî demek istiyor ki, el (yed) dilde bu anlamlarda kullanıldıktan sonra Allah'a isnat edilen el (yed) in bunlardan hangisinin Allah'a Isnadı aklen uygun görülürse onu Allah'a Isnat etmekte dilin önerdiği, kullandığı bir anlamdır ve bu suretle bu tevil de sayılmaz. Çünkü dil ehli bunu böyle anlamaktadır. Bundan sonra el (yed) in hiç bir anlamını kasdetmeden, tayin ve tesbit etmeden "el" olarak kalmasını iddia eden selefiyenin dile bile karşı geldiğini belirtmek istemektedir.

Hadisçilerden bir kısmı el'in Allah'ın sıfatı olup onu kendi velilerinden dilediğine has kılar, der. Bazı Eşarîyeye göre iki el (yedan) Allah'ın iki sıfatıdır. Kalanîsiye göre ikisi de tek sıfattır. Mutezilenin bir kısmına göre el, kudret anlamında ise de bu onların ilkelerine aykırı düşer. Çünkü onlar Allah'a kudret sıfatı izafe etmezler. Bizim ilkelerimize göre elin kudret anlamında olması doğrudur <sup>(47)</sup>.

Allah'a arş isminin Isnadında Nesefî şu açıklamayı dilin semantiği üzerine dayandırmaktadır :

Arş söylenir, etrafında meleklerin dolandığı serîr, taht, karyola kastedilir. Bazan hükümranlık (mülk) <sup>(48)</sup> kastedilir. Buna göre Allah'a isnat edilen arşa karyola manası vermektense, ona hükümranlık anlamı vermek aklın gerektirdiği şeydir. Her iki anlam da dilde kullanıldığına göre akılla ve Allah'ın diğer sıfatalarıyla uyum halinde olduğu için hükümranlık anlamını vermek uygun olur.

Ehl-i Sünnetin Mutezile ile olan önemli ihtilaflarından biri de Allah'ın sıfatları hususundadır. Allah'ın Kuran'da birçok sıfatı zikedilmek-

<sup>(46)</sup> Tebsira, 1/173

<sup>(47)</sup> Tebsira, 1/173-174

<sup>(48)</sup> Şiirden misaller, Tebsıra, 1/241



Araz, görünüşte araz olmasının sebebi devamlılığının (beka) imkânsız olmasıdır. Çünkü bu anlam dilin ifade ettiği anlamdır. Yoksa, kendi zatıyla duramamasından dolayı değildir. Zira dilde zatıyla duramayan nesneye araz dendiğine bir belirti yoktur. Bundan dolayı Allah'ın sıfatlarına araz denmez. Allah'a sıfat isnat etmekle de ezelde Allah'a araz isbat etmek gerekmez. Aynı zamanda arazların Allah'ın zatında bulunduğunu söylemeye de zorlamaz. Bu böyle olunca, sonra düşündük ve arazın araz olma manasının devamı imkânsız olmasından dolayı Allah'a söylenemez. Arazın, özüyle duramaması ve varlığında bulunacağı bir nesneye muhtaç olması, arazın gerekli bir özelliğidir, sözlük manası değildir <sup>(45)</sup>.

Kelâmcıların titizliği onların gayelerine göredir. Ancak gayelerine doğru hareket ederken gerçekleri saptırmadan olduğu gibi ortaya koymaya çalıştıkları, en azından öyle yapmak zorunda veya görünümünde olmaları gerekmektedir. Çünkü kendilerini takip edecek kitleler bulunmaktadır. Onları yanlışa götürmeye hakları olmadığı için işi her türlü boyutu ile inceleyerek, sonuca ve gerçeğe varacaklardır.

Bu çok ağır bir yüktür ve ciddi çalışma ister. Kelâmcılar, filozofların fikirlerinin felsefesini yaparak, onların içinde en doğru olanı ve uyulması gerekeni bulmaya çalışırlar. Herhangi bir fikir adamı ve filozof gibi aklına geleni söyleyemez. Bu hususta kelâmcılar, filozoflardan daha az fikir hürriyetine sahiptir, demektir. Sonra kelâmcı filozoftan daha çok felsefî okulları bilmek zorundadır. Bir filozof, felsefî okulları bilmese, kendisi bir fikir üretebilir. Ama kelâmcı bütün fikirleri bilmeli ki, onlardan istifade ederek gerçeğe daha kesinlikte gitme imkânını elde edebilsin. Yoksa kelâmcı sırf kendi bildiği ile hareket edecek olursa, gerçeğe ulaşamaz; sadece kendisinin bildiğinin gerçek olduğunu savunur ki, başarılı olması sürekli olmayabilir. Bunun için kelâmcı her türlü fikri öğrenmeye, duymaya açık olmalıdır. Gerçek kelâmcı budur. Daha önce bildiğinin peşinde değil gerçeği aramanın peşinde olursa, o zaman daha önce bildiğinde gerçeklik payının ne olduğunu daha açık görür, ona göre onu destekleyecek yeni bilgiler, yöntemler elde edebilir veya onda değişiklik yaparak onu geliştirir ve daha sağlam olarak ortaya koyabilir.

Anlamları benzeşen (müteşabih) âyetler hususunda iki önemli görüş olduğuna temas etmiştik. Hiç mana vermeden sözlük anlamında

24

<sup>(45)</sup> Tebsira, 1/96



İslâm filozoflarının genel inancıdır. Bunun dışında mücessime ve müşebbihe gibi bazı ekollerin Allah'a cisim ve araz dediğini de, süphesiz diğer dinlerde de aynı inançların olduğunu hatırlamak gerekir. İslamın öğrettiği Allah inancında, Allahın ne olduğu ve ne olmadığı nasıl olduğu ve olmadığı, en önemli konudur. Eskiden ve yeni bazı kimselerin kelâmda cevher ve arazdan bahsedilmesini tenkit ettikleri gibi günümüzde bunun geçersiz olduğunu iddia edenler vardır. Bizce bunun haksız tarafları ve haklı yanları vardır. Cevher ve araz kâinatın (Oluşanlar-Yaratıklar) en genel iki terimidir. Eski filozofların ortaya attıkları bu terimler kâinat için her zaman geçerlidir. Bugün de yalnız felsefede değil bütün ilimlerde kullanılabilir. Maddenin mahiyeti, özü ve kendisine cevher, niteliklerine maddenin üzerinde meydana gelen her türlü değişikliğe araz, yani özde vuku bulan, ârız olan değişiklikler denir. Simdi kâinatın bir maddesi, temeli ve bir de nitelikleri bulunmaktadır. Bunların felsefesini yaparak bu iki öğeden meydana gelen kâinatın yaratılmış olduğunu ortaya koymanın ne sakıncası vardır. Haklı yanı ise, bu terimlerin eski kültür terimleri oldukları ve onların yerine yenilerinin konmasını iddia etmek günümüz kültürüne uygun, kolavca anlaşılabilecek kelimeler kullanmayı tavsiye etmektir. Cevher ve araz voluyla Allah'ın varlığını isbat etmenin kesin bir delil sayılmayacağı, herkesin anlayışına göre değişir. Bu yolla kâinatın bir yaratan tarafından var edildiğini ispat, kesin olmadığı için mi Allah'a inanmayanlar çıkıyor. Öyle ise kendilerinin ileri sürdükleri daha kesin deliller bulunduğuna göre onları okuyan ve bilenlerden inançsız kimse hiç çıkmıyor mu? Gerçek şudur ki, kelâmda ve felsefede ileri sürülen görüşler ve delillerin bir kısmı herkesi ikna edebilecek durumda, bir kısmı bazı kimseleri ikna edebilecek durumda, bir kısım insanlarda bazılarına daha yatkın ve onlarla daha kolay ikna oldukları halde bazıları da başka delillerle ikna olmaya daha yatkın olurlar. Bunun dışında bir insan bile bazı durumlarda bir delile yatkın olduğu halde başka bir durumda başka bir delile gönlü daha uygun gelebilir. İnsanoğlu psikolojik, sosyolojik ve siyasî, iktisadî bir çok etkenlerin tesirindedir. Bunun için her türlü delile ve tartışmaya açık ve alışkın olmak, kelâm ve felsefenin görevidir.

Neseíî'nin, araz kavramının dilde mevcut olduğunu vurgulaması, bunun düşünenlere kafalarının estiği şekilde ortaya atıp icat ettikleri bir kavram olmadığını insanoğlunda mevcut bir kavram ve anlam olarak bulunduğunu ifade edip Allah'ın bununla muttasıf olamıyacağını anlatmaktadır.



bütün hükümleri beraberinde ya bulunur veya bulunmaz, ya da bir kısmı bulunur, bir kısmı bulunmaz ve oluşmaların bütün hükümleri sâbit olur. O halde, tek bir durumda olan cevherin bir çok yönde tahsis edilmesi gerekir. Bu zorunlu olarak saçmadır. Oluşmaların hiçbir hükmünü gerektirmemesi de saçmadır. b) İkinci yön şudur : Eğer oluşmalar ezelde hükümlerin niteliklerini gerektirmiyor idiyse gerçekte de gerektirmez <sup>(43)</sup>.

İşte Cüveynî tartışmasını böylece felsefî bir şekilde sürdürmektedir. Bu üslûp meşşâî kültürünün ifade tarzıdır.

Fahreddin Razî ise, mümkün olan şey konuda (mevzu) bulunursa araz olur, der. Araz, ya nisbeti veya bölünmeyi gerektirir, yahut da hiç birini gerektirmez. 1) Nisbeti gerektiren yedi kısımdır : Nerede, ne zaman, izafet, mülkiyet, tesir etme, müteessir olma, duruş; 2) Bölünmeyi gerektiren de ya cüzleri bitişik kemmiyet olur ki, bu da ya tek buutlu çizgi olur ya iki buutlu satih (alan) veya üç buutlu cisim olur, yahut kemmiyet ama özü kararsız olan zaman olur, ya da cüzleri ayrı olur; sayı gibi. 3) Araz'ın nisbeti de bölünmeyi de gerektirmeme durumuna gelince : Birincisi keyfiyet, beş duyu ile algılama; ikincisi nefsanî kavramlar, durumlar; üçüncüsü, hazırlıklı olma, bu ya etki etmek için kuvvet veya etkilenmek için kuvvetsizlik olur. Dördüncüsü de kemmiyetle ilgili olarak bitişik veya ayrık olur <sup>(44)</sup>.

Burada araz hakkında birkaç cümlesini aldığımı Fahreddin Razî meşşâî kültürüne göre arazı anlatıyor.

Kelâmda araz ve cevher üzerinde durulması, Allah'ın hem cevher olmadığı hem arazla ittisaf etmeyeceği; Allah'ın cisim ve cevher olmadığı gibi ancak cisim ve cevherde bulunabilecek bir nitelik olan arazla da ittisaf etmeyeceğini anlatmak ve isbat etmek içindir. Çünkü âlem (kâinat) sınırlıdır, hacmi ve boyutu vardır. Ve âlemi meydana getiren iki unsur vardır. Biri cevher, öz, mahiyet ve zat; diğeri onun sıfatı olan araz'dır. Aristonun asıl deyimi ile suret ve heyuladır. Suret araz karşılığı ve heyula, öz, mahiyet karşılığıdır. Bu ikisi bir manaya gelince maddi varlık (insanın beş duyusu ile algılıyabileceği varlıklar) meydana gelir. Allah bu varlıklar cinsinden olmadığı için ona cevher de araz da denmez.

Bunun uzun tartışması hem Nesefî tarafından Tebsırada ele alınır ve hem de Cüveynî tarafından uzunca tartışılır. Bu kelâmcıların ve hatta

<sup>(43)</sup> age, 1/92

<sup>(44)</sup> el-Muhassal, 129-130, Tahran, 1980



Nesefî, Allah'ın araz olmadığı bahsinde öncekinin sözüne işaret ederek şunu tekrar ve ilave etmektedir :

Falana bir şey arız oldu, yani devamlı ve kararlı olmayan bir mana başına geldi. Bu durum şu hususta esas ve aslî olmayıp arız olan (geçici) bir durumdur denir. İşte bundan sonra devamları olmayan bir takım şeyler gördük ve onlara araz dedik.

Bu ad dilin delâletinden alınmadır ve kelâmcıların tarifine göre devamı imkânsız şeye araz denmiştir. Sonra her arazdan ayrılmayan gerekli bir vasıflı bulunduğunu ve onunla nitelenmeden varlığının imkânsız olduğunu gördük, yani kendi kendine durmaması ve durabilmesi için başka bir şeye muhtaç olmasıdır. Ayrıca arazın, araz olması kendi kendine duramaması değildir, çünkü dilde araza bu mana verilmez. Doğrusu arazın araz olması devamının imkânsızlığından dolayıdır <sup>(38)</sup>

Nesefî, diğer tariflere temas ettikten sonra arazın gerçek manasını dilin etimolojik ve semantik yapısından ve kullanılışından almaktadır.

Cüveynî de arazı anlatırken dilden başlıyor. Aslında kelimenin etimolojik manası ilk filozoflardan beri kullanılmakta, ona temas edilmekte ve dayanılmakta olduğuna temas etmiştik. Cüveynî, araz dilde arız olan ve eğlenmesi sürmeyen şeye denir. Kuran'da "dünyanın arazını isterler" <sup>(39)</sup> anlamındaki ayeti kerime ile dünyanın geçici malını kasdetmiştir. Çünkü, göçen, zail olmasından dolayı arız olmakla vasıflanıyor <sup>(40)</sup>. Kelâmcıların tariflerini zikreden Cüveynî cevher ve araz hususunda münakaşayı mutezile ile sürdürüyor. Kelâmcıların bir kısmına göre varlığı devam etmeyen şey araz'dır ve bu tarif bütün araz cisimlerine şamildir <sup>(41)</sup>.

Cüveynî arazın varlığını ispat hususunda Dehriye ile arazı tartışır. Dehriyenin cevherin ezelî ve arazın hâdis olduğuna inandığını zikreder. Bir kısmı ezelî cevherin dalma arazların mahalli olduğunu söylerken, diğerleri cevherlerin arazsız bulunduğunu iddia eder<sup>(42)</sup>. Oluşmaların ezelde cevherde bulunduğunu iddia etmeleri iki yönden imkânsızdır. a) Cevherin değişme yoluyla cihetlere göre değerlendirilmesi, sonsuz oluşmaların cevherde bulunması gerekir. Bu durumda oluşmaların

<sup>(38)</sup> Tebsira, 1/145

<sup>(39)</sup> Enfâl, 8/62

<sup>(40)</sup> eş-Şamil, 166

<sup>(41)</sup> age, 1/145

<sup>(42)</sup> age, 1/146



dir<sup>(32)</sup>. Fahreddin Razî, cevher bölünmeyi kabul etmeyen, yer kaplayan şeydir <sup>(33)</sup> diyor.

Muhassalın şerhinde Tusî, ilk kelâmcıların yer kaplayanının cevher olduğunu söylediklerini ifade eder <sup>(34)</sup>.

İşte buraya aldığımız bu tanımlardan da kolayca anlaşılacağı üzere meşşâî kültürü ile Nesefî'nin takip ettiği semantik metod arasında hiçbir münasebet bulunmamakta ve her ikisi ayrı yönde ve metodda yürümektedir. Cüveynî'den sonra gelen Fahreddin Razî ve Fahreddin Razî'den sonra gelen Tusî aynı kültürle hareket etmişlerdir. Nesefî ayrıca kelâmcı ve filozofların fikirlerinden de nakil de bulunur. Cevherin fiilen ve zihnen bölünmeyi kabul etmeyen şey olduğu söylenmiştir, <sup>(35)</sup> derken bile kullandığı üslûp felsefî ve meşşâî üslûbu olmadığı ortadadır. Meşşâî kültürünün hakim olduğu bağlayıcı ve kıvrak terimlerden ziyade normal dilde yazılan ve söylenen bir üslûp takip etmektedir.

Araz'ı açıklarken dilde kullanıldığı manalardan hareket etmekte ve sonra düşünürlerin yaptıkları tanımları zikrederek konuyu işlemektedir.

Araz dilde süreksiz ve devamsız olan şeyin ismidir. Falana önemli bir şey arız oldu. Falanca geçici (arız) bir iştedir. Kuran'da da âniden çıkan gelen buluta arız denmiştir <sup>(36)</sup>. Araz kelâmcılara göre hâdis olan şeylerin üzerine artık sâbit bir niteliğin ismidir. Renkler, oluşmalar, tatlar, sayhalar gibi. Bundan sonra kelâmcılar gene de tarifinde ihtilaf ettiler. a) Devamı imkânsız şey arazdır. b) Cevherde bulunan şeydir. c) Cevherle var olan (kaim) durabilen şeydir. d) İki vaklt devam etmeyen şeydir. İki yokluk arasında var olan şeydir. e) Eşarî, bazı kitaplarında başkasına arız olan ve bulunduğu yer yok olmadığı halde kendisi yok olan şeydir, der. Bu tanım doğrudur, ama kendi esasına ters düşmektedir. Çünkü arazı iki nitelikten mürekkep saymıştır <sup>(37)</sup>.

Burada Nesefî'nin tanımı ile Eşarî'nin ki arasındaki fark herhalde görülebiliyor. Nesefî dil ile rahatlıkla anlattığı halde, Eşarî felsefî ve çapraşık bir lfade ile anlatmaktadır.

<sup>(32)</sup> İmamul-Harameyn Cüveynî, eş-Şamil fi Usûlid-Din, 142, Ali Sami Neşşar tahkiki, Mısır 1969.

<sup>(33)</sup> Fahreddin Razî, al-Muhassal, 142, Tahran 1980, Hüseyin Atay, Kelâma Giriş, el-Muhassalın tercümesi 87, Ankara 1978

<sup>(34)</sup> Nasıruddin Tusî (672/1273) Telhîsu'i-Muhassal, 142, Tahran 1980

<sup>(35)</sup> Tebsira, 1/65 (36) el-Ahkâf, 24

<sup>(36)</sup> el-Ahkâf, 24 (37) Tebsira, 1/69

<sup>(37)</sup> Tebsira, 1/69



güvende oldu, inandı, derdi de falana inandım, demezdi. Bundan da anlaşılıyor ki iman, kayıtsız mutlaka tasdik etmektir <sup>(29)</sup>. Bu ikinci cevap da birinci cevap gibi semantik anlayışına dayanıyor. Birincisi, kelimeyi söyleyenin yani dilin sahiplerinin (Peygamber ve sahabe) tarafından nasıl anlaşıldığını ortaya koyduğu gibi, ikinci cevap da dil yönünden kelimenin etimolojisi ve sentakstan hareket edilerek itiraz reddediliyor.

Kâinatın oluşması (hudusu) hususunda Nesefî gene dilden hareket ediyor. Önce konuyla ilgili olan kelimelerl etimolojik açıdan inceliyor. Onların kök ve türemiş manalarına değiniyor ve sonra kelâmcılar tarafından nasıl anlaşıldıklarını inceliyor.

Bu yoldan giderek kâinatın oluşumunu açıklamaya çalışıyor. Şimdi bunu sürdürürken kullandığı üslûbuna ve tarzına örnek verelim :

Kelâmcılara göre âlem, Allah'tan başka bütün varlıklara denir. Âlem kelimesi alamet belirti manalarına gelen alem'den türemiştir. Çünkü âlem yaratanın varlığına belirti ve delildir <sup>(30)</sup>.

Bundan sonra kâinatın (âlemin) meydana geldiği cevher, cisim ve arazlardan bahseder. Cevherden bahsederken, önce onun dilde kullanıldığı manadan başlar.

Cevher dilde, asıl, kök, temel anlamındadır. Falanın şerefli bir cevheri yani aslı, soyu vardır, denir. Bu kumaş cevherdir yani aslı iyidir. Bundan sonra, dildeki anlamının üzerine mantıkçı ve kelâmcıların verdiği manaya geçer. Kelâmcı ve mantıkcılara göre tanımını yapar. Cevher zıt nesneleri yüklenmeye kabiliyetli kendi kendine durabilen nesnedir. (Kaim-biz-zat) Zıt şeyleri kabul etmesinin anlamı şudur : Siyah iken kırmızı ve sonra yeşil de olabilir. Ancak bu zıtları birarada, bir anda kabul etmez, biri gider, onun yerine zıddı olanı kabul eder <sup>(31)</sup>.

Burada Meşşaî (Aristocu) kültürüne göre yürüyen Eşarî okulundan cevher hakkındaki tanıma bir göz atalım :

İmam Cüveynî, cevher hakkında değişik tanımlar zikrediyor : a) Araz (yani nitelik) kabul eden şeydir. b) Cevher yer kaplayan (Hayyiz-Mütehayyiz) veya bir yer işgal eden şeydir. c) Her cüz, parça cevher-

(29) Tebsira, 1/56

۰.

19

<sup>(30)</sup> Tebsira, 1/62

<sup>(31)</sup> age, 1/64



yalanlamaya ve tekzib etmeye zıttır. Çünkü tereddüt etmek hiç bir hüküm vermeden durmaktır. Duran bir kimse tasdik etmiş olmaz <sup>(25)</sup>. Buna göre mukallidin imanı sahih olur. Çünkü imanın aslı olan tasdik onda bulunmaktadır.

Nesefî, iman kelimesinin sözlük manasının tasdik olduğunu ileri sürmekle eşanlamlı olduğuna hükmetmiş ona çok önemli bir hüküm yüklemiştir <sup>(26)</sup>. O da bu tasdik bulunan kimsenin iman etmiş olacağıdır. Tasdikin kendi anlamında, mahiyetinin bulunması önem taşıyor. Ama o tasdik nasıl meydana geliyo, ve hangi şartlarda vuku buluyor. Bu önemli sayılmıyor. Bunun için hiç bir delile dayanmadan tasdik eden, yani iman eden kimse de mümin sayılıyor. Bu anlayış ve anlatış da kelimenin delaletinden ileri geliyor. Bu gibi tahlil ve kelimenin etimolojik ince anlamı, bilim oluyor. Mukallid, delile dayanmadığından günahkar olacağı veya imanın kabul edilmeyeceği tartışması, iman kelimesinin veya tasdik kelimesinin kök ve etimolojik anlamlarından doğmayıp dışardan katılmak istenen anlamlardan ve şartladan dolayıdır. Bu durum, misallerle de daha iyi anlaşılıyor ki Ebu'l-Muîn Nesefî semantiğe dayanıyor ve bundan dolayı da daha isabetli bir fikir ve anlayış ortaya koyuyor.

Fakat Eşarî ve Mutezile, imanın kayıtlı tasdik olmasını yani delile dayanan tasdik olmasını iddia ediyor ve onlar da kelimenin etimolojik manasına dayanıyorlar. Dilde iman, insanı emana, güvene sokmaktır. Eğer delile dayanmazsa, yanılmasından emin ve güvende olamaz ve delil olmazsa tasdik onu güvende kılamaz, <sup>(27)</sup> diyorlar.

<sup>'</sup>Nesefî, buna iki şekilde cevap veriyor : Birinci cevap Hz. Peygamberin tatbikatı ve bu tatbikatın tarih boyunca devam etmesidir <sup>(28)</sup>.

İkinci cevabi, dilcilerin iman kelimesini kullanmalarına dayanıyor. Bir kimse bir haber vermiş olsa ve başkaları onu tasdik etmiş olsalar, onların bu tasdiki dil yönünden itiraza uğramaz. Hiçkimse tasdik edenin gönlüne güven verip vermediğini araştırmaz. Mutlak surette ona inandı, denir. Eğer iman gönlü (nefsi) güvene sokmak olsaydı, o zaman haber verenle (muhbir) ilişiği değil, dinleyenle ilişiği olurdu. Çünkü dinleyen kendini güvene soktu, haber veren değil. Bu durumda nefsim (gönlüm)

<sup>(25)</sup> Tebsira, 1/38

<sup>(21)</sup> Tabsira, 1/39

<sup>(2/)</sup> Tebsira, 1/56

<sup>(28)</sup> Tebsira, 1/56



#### İLMİN TARİFİNDEKİ İHTİLÂFLARIN SEMANTİK AÇIDAN TAHLİLİ

Ebu'l-Kasım Belhli Ka'bi diyor ki : İlim, her şeye olduğu gibi inanmaktır. Mutezilî arkadaşları bunu kabul etmemişlerdir. Çünkü bu takdirde, câhil de âlim sayılmış olur. Câhil, kâinatın hâdis, yaratanın ve onun tek oluşunun sâbit ve peygamberliğin doğru olduğuna inanır. Bu itikadı, herşeye olduğu gibi itikad sayılır. İtikad ettiği şeyler, itikad ettiği gibidir. Buna rağmen, bu itikad ilim değildir <sup>(23)</sup>.

İlim tarifi üzerinde ki münakaşa sürüp gidiyor. Biz burada semantik bir tahlil yapmaya çalışalım. Semantik, kelimenin anlamının nesneye, dışardaki müsemmaya uygunluğunu sözkonusu eder. Ka'bînin ilim tarifi dışardaki nesneye uymadı. Bunun için ona yapılan itiraz doğrudur. Bu itirazdan ayrıca bir hüküm de çıkarılabilir. Önce itikat doğru da olsa ilim sayılmaz. İkincisi, itikat ilim sayılmayınca güven vermez. Üçüncü olarak itikat ilim olmayınca bir şey öğretmez. Ayrıca semantik, kelimenin anlamının ilmini yaptığı için, bu tarifte kelimenin anlamı tam kavranamamış ve kavram zihinde eksik ve bulanık kalmış olur.

Mutezile her müctehid haklıdır, demektedir. Arkadaşlarımızdan buna şu şekilde karşı çıkılmıştır. Ben ictihad ettim ve ictihadım beni müctehidin yanılabilir ve isabet edebilir olduğuna götürdü. Şimdi ben, bu ictihadımda yanılmış mıyım, yoksa haklı mıyım? Eğer yanılmışsın dersen, ictihadımdan birinin yanlış olduğuna hükmetmiş olursun ve her müctehidi isabet eder sözün saçma olur. Eğer ictihadında haklısın, dersen, müctehidin yanılabileceğini ve isabet edebileceğini söyleyenin sözünü kabul etmiş olursun <sup>(24)</sup>.

Böylece her iki durumda da davayı çürütmüş oluyor. Buña bakılınca, ifade açık ve üslûp aklı selim yanı dil mantığına göre sonuca kolaylıkla varılıyor. Diğer felsefî ve mantığın teknik kelimeleri kullanılmıyor. Bu da semantiğin, cümleyi nasıl tahlil ederek kullanılan sözdeki kelimelerin anlamlarını kendi gayesi istikametinde kullandığını gösteriyor.

İman tasdikten ibarettir. Bunun vardığı sonuç yani terim manası, Hz. Muhammed'in Allah katından getirdiği şeyi tasdik etmektir. Tasdik

<sup>(23)</sup> Nesefî, Ebu'l-Muîn, Tebsıratü'l-Edille, 1/8

<sup>(24)</sup> Tebsıratü'l-Edille 1/35



#### EBU'L-MUÎN NESEFÎ'NİN SEMANTİK METODU

Maturîdî okulunda, Maturîdî'den sonra günümüze kadar Ebu'l-Muîn Nesefî'den daha büyük ve yetkili bir kelâmcı gelmediğini söylemek mübalağa olmasa gerek. Şimdiye kadar ihmal edilmiş böyle bir kelâmcının kendine mahsus bir metodu, uslûbu ve kültür birikimi vardır. Şimdiye kadar İslâm düşünce sistemi ve tarihi ondan mahrum kalmışsa da, bundan sonra gün ışığına çıkarılıp ilim talipleri onun birikiminden ve metodundan istifade edeceklerdir.

Biz onun Tebsıratü'l-Edille adlı eserinin birinci cildini basıma hazırladık ve bu vesileyle de müellifi olan Nesefî'yi tanımaya ve tanıtmava çalışacağız. Önce şu noktaya temas edelim. Kitabın hem فال : başında ve hem de ortalarında şu ifadeye rastlanmaktadır dedi... Bu ifade ve kelime sanki kitabi yazan başkasından naklediyor kanaatini uyandırıyor. Halbuki, müellifin kendi eserinde bu kelime bulunmaz. Bir kimse kendisi için "dedi" tabirini kullanmaz. Bu "dedi" sözünün araya sıkıştırılması veya kitabın başına alınması kitabın hakiki yazarının gerçek ifadesi olmayıp onu dinleyip de nakledenin ifadesi ve uslûbu olduğu hususunda şüpheye düşürür. Çünkü öyle hocalarının ağzından imlâ tarzında olmayıp anlatışını kendi ifadeleriyle kaleme alan öğrenciler, sonradan kitabı hocalarına isnat etmişlerdir. Kitabın içinde "dedi..." lafzı asıl müellife isnat edildiği zaman, işte bundan dolayı, bu eser onun kendi kaleminden çıkmayıp öğrencisi tarafından kaleme alındığını söyleyenler bulunabiliyor. Bu doğru olabilir de olmayabilir de, Çünkü bir kitabı sonradan istinsah eden kimse araya "dedi" sözünü kendisi sokabilir. İşte biz, Tebsıratü'l-Edille'de bunu tesbit etmiş bulunuyoruz. Bunu da nüsha farklarından ortaya çıkardık. Eski yazmalarda bu "dedi" sözü olmadığı halde sonraki nüshalarda görülmüştür. Eski nüshalara riayet edilerek bu "dedi" sözü bulunan nüshaların farkları metinden alınarak haşiyede gösterilmiştir. Şunu ifade edelim ki, eski nüshalarda da bazan bu "dedi" ifadesinin araya sıkıştırıldığı da sâbittir. Biz Tebsıra'da bu "dedi" sözlerinin eski nüshalarda bulunmaları halinde onu metinde ibka ettik. Hacı Halife, Keşfü'z-احمد الله ... " Zunûn'da kitabın başlangıcını " göstermesi dediğimizi destekler. Bu dediğimiz kaideye en iyi uyan Damad nüshası olup farklara dikkat edilirse yalnız ile başlar.



10- Siyâset (imâmet) (Ebu Bekir, Ömer, Osman ve Ali), 209 a-225 b.

Burada birşeyin dikkate alınması ile, arada olan fark daha iyi anlaşılabilir. İmam Cüveynî ile Ebu'l-Muîn Nesefî, yirmi sene aralıkla doğmuşlardır. Nesefî 438 H./1046 M. ve Cüveynî 419 H./1028 M. de doğmuştur. Cüveynî 478 H./1085 M. ve Nesefî 508 H./1114 M. ölmüştür. Nesefî, Cüveynî'den sonra otuz sene daha yaşamıştır. İkisinin en hacimli eserleri olan Cüveynî'nin eş-Şamil'i ile Nesefî'nin Tebsıratü'l-Edille'si arasında, konular bakımından ve metod bakımından bir karşılaştırma yapmak suretiyle Eşarîye ve Maturîdî'ye ekollerinin arasındaki kültür, metod ve üslûp farkını ortaya koyarak ekolün özellikleri hakkında bilgiler elde edebiliriz.

Cüveynî'nin eş-Şamil'inin planı, eserin basılmış olan bölümünde mevcut olan konulardır. Bu basılmış kısım, Şamil'in bütünü değildir. Şamil'i tahkik ederek neşreden Ali Sami en-Neşşar (ve arkadaşları), Şamil'i ihtisar eden İbnü'l-Emir'in ifadesine dayanarak Şamil'den şu kitapların (kısımlar) eksik olduğunu, bu eksik kısımların da üç cüz tutabileceğini söylemektedirler. Şamil'in muhtasarı olan el-Kamil fi İhtisari'ş-Şamil'de zikri geçen şu kitaplar bugün basılmış olan Şamil'de "Kitabu'l-İrâde, Kitab fi-Kader, Kitabu'n-Nübüvvet, Kitabı voktur. İbtalül Kavl bi't-Tevellüd, Kitabu'r-Red Ala't-Tabaiyyîn, Kitabu't-Tadil ve't-Tecvir" (22). Şamil'in kaybolmuş kısımlarına da böylece muttali olduktan sonra llerde kültür ve metod farklarına temas etmeye calışacağız. Şamil'de siyâset (imâmet bahsi) görülmektedir. Ayrıca, Cüveynî tablat felsefesine, teferruata inecek kadar ver verdiği halde Nesefî Tebsıra'da böyle yapmamıştır. Tebsıra sahibi Allah'ın cevher, cisim, araz olmadığını anlatırken onların da tariflerini yapmıştır. Cüveynî de Allah'ın cevher, cişim, araz olmadığını ele almış, fakat tariflere ver vermemiştir. Cüveynî, illet'e özel bir bölüm ve alt bölümler ayırmış, Nesefî'de böyle bir özel bölüm bulunmamaktadır. Nesefî'nin illete, ancak bir konuyu işlerken temas etmiştir. Onun için, Şamil'i İbn Sinan'ın Necat'ı ile karşılaştırmak daha isabetli olur.

<sup>(22)</sup> Ali Saml en-Neşşar, eş-Şamil fi Usulid-Din, Cüveynî, Mukaddime 87.



yayılmamasının sebeplerinden biri semantiktir. Nesefî'nin takip ettiği semantik metodun henüz bir ilim haline gelmemiş olması da bir sebep olabilir. Eserindeki üslûbu ve ifadesi açık, net ve oldukça kolaydır. Bazen zor olmasının sebebi konunun, meselenin mahiyetinin zor olmasından doğduğu hesaba katılmalıdır.

Eserin basılmasında fihristte gösterilecek ise de eser iki cilt olarak basılacağına göre, planına dalr birkaç söz söylemek üzere burada fihristine temas etmemiz isabetli olacak kanaatindeyim.

- 1- Bilgi teorisi ve varlıkla ilgisi, 1-56,
- 2- Kâinatın oluşumu ve sebebi, 57-103,
- 3- Allah'ın tek oluşu ve karşıt inançların reddi, 104-139,
- 4- Allah'ın selbî (ne olmadığını anlatan) sıfatları, 140-241,
- 5- Allah'ın sıfatları, 242-334,
- 6- Allah'ın kelâm sıfatı, 335-395,
- 7- Tekvin-yaratma nazariyesi,396-485,
- 8- Allah'ın iradesi ve hakîm olması, 486-503,
- 9- Allah'ın görülmesi, 504-576.

Buraya kadar birinci cilt. İkinci cildin planı da şöyledir : Yalnız buradaki sayfalar Nuri Osmaniye'deki 2097 nolu yazmaya göre verilmektedir :

1- Peygamberlik, 109 b-134 a,

2- Allah insan ilişkileri a) Adalet-zulm, b) İnsanın gücü, c) İnsanın işlerindeki hürriyeti, 134 a-169 b,

3- Tevellüdün (illiyet) ibtali, 169 b-171 a,

4- İnsanın yaşamı (rızık ve ecel) ilgisi, 171-173 b,

5- İrade hürriyeti, doğru yanlış yapma 173 b-179 b,

6- Allah'ın insanın yararına hüküm vermesi, kaza ve kader, 179 b-190 a,

7- Kelâmî terimler (isim ve hükmü), 190 a-190 b,

8- Kaderiyye Mezhebi, 190 b-192 b,

9- Kabir azabı, şefaat, iman, 192 b-209 a,

14



ma'kûl bir şekilde Kur'an-ı anlatana rastlamadım. Herkes bin dereden su getiriyor ve neticede insan bir fikir sahibi olmadan yazılanı bitiriyor. Ama burada Ebu'i-Muîn Nesefî Mutezile'nin Kur'an'ın yaratılmış olduğu iddiasını tasvirden başka birşey yapmıyor. Bunun bir de Tebsıratü'l-Edille'sine bakmak lâzım. Orada da aynı fikri söylüyorsa, o zaman akla şu ihtimal geliyor : Ebu'l-Muîn Nesefî'nin eserlerinin yayılmaması bu gibi açık ve net fikirlerinden dolayı olabileceği hususudur. Aslında Maturîdîye'nin Mutezile'ye daha yakın olmakla itham edilmesi de, Eş'ariye ile Selefiye'nin taraftarlaının çoğalmasına ve yayılmasına sebep teşkil ettiği herhalde düşünülebilecek bir husustur. Şurası muhakkak ki, Tebsıratü'l-Edille, oldukça tafsilatlı büyük bir kitap, Bahru'l-Kelâm ise, cok küçük, yüz sayfalık, bir kitap. Bahru'l-Kelâm'ı Tebsıra ihtiva etmektedir. Onun çok kısa özeti sayılabilir. Araştırma ve karşılaştırmaya ihtivac vardır. Ancak, özet de olsa, başka fikirler ve ibareler bulunmaz diye birşey düşünmek yanlıştır. Her kitabı orijinal olarak ele almış olabileceğini de hesaba katmak gerekir.

Temhidin bölümlerini Tebsıra ile karşılaştırdık ve aynı bulduğumuzu söyledik. Şimdi Bahru'l-Kelâm'ın konularını buraya alarak Tebsıra ile karşılaştırmasına imkan vermiş olacağız. Önsöz Allah'ın Tenzihi ve Takdiri, 1. Dinde tartışma caizdir, 2. İlim akıldan üstündür, 3. İmanın şartlarını bilmek şarttır, 4. Sıfatlar iki türlüdür, 5. Varlık iki türlüdür, 6. Allah gelmek ve gitmekle nitelenemez (Selefiye'nin tam zıddı), 7. Cehmiyye Allah'a yer tayin eder, 8. Mutezile Allah görülmez, der, 9. Kur'an Allah kelâmıdır, 10. İsim müsemmânın aynıdır, 11. Rızıklar bölünmüştür, 12. İman artmaz eksilmez, 13. Putperestlerin cocukları, 14. şeytanın soyu, 15. Zenginlik fakirlikten üstündür, 16. Kaderiyye'ye göre çalişmak insana farzdır, 17. Mutezile'ye göre velilerin kerameti saçmadır, 18. Peygamberliğin isbatı, 19. Mutezile'ye göre mirac olmadı, 20. Mutezile'ye göre üzerimizde görevli melek yoktur, 21. Mutezile'ye göre kabir azabını akıl almaz, 22. Sahabe'nin en üstünü Ebu Bekir'dir, 23. Rafizîlerin bir kısmı vahiy Ali'nin hakkıydı, derler, 24. Rafizîler İmam Ali'nin topladığı Kur'an'ıdır, derler,

6. Tebsıratü'l-Edille : Ebu'l-Muîn Nesefî'nin en hacimli ve muhtevalı eseridir. Kılıç Ali Paşa (517) yazma nüshasının ilk dış sayfalarında kitabın içinueki yazı ve mürekkep aynı olarak şöyle bir kayıt vardır : Bu, musannıf, Ebu'l-Muîn Meymun b. Muhammed Mekhûli'nin nüshasından istinsah edilmiştir. Musannıf eserini ikindi vakti, Rebiülahirin yedisi çarşamba günü beş yüz hicrî yılında bitirmiştir. Açıklayacağımız gibi onun bu kadar hacimli ve muhtevalı esere sahip olduğu halde



kitabi halinde bir özeti sayılabilir. Göreceğimiz gibi Tebsıra iki cilt ve hacimli bir eserdir. Temhidin üzerine Nizamüddin Hüseyin Sığnâkî et-Tesdid adlı bir şerh yapmıştır.

5- Bahru'l-Kelâm fi İlmi't-Tevhid : Bu eser 1911 (1329 H.) yılında basılmıştır. Üzerinde çalışma yapılıp yapılmadığını bilmiyoruz. Ancak eser tertipli, yirmidört fasıl halinde kaleme alınmış olup küçük hacmıne rağmen uslûbu ve metodu tam âlim bir zatın eseri olduğunu gösteriyor. Aklî delil ve açıklamalar yanında pek az olarak ayetlere dayanır. Muhaliflerin sözlerine yer verir. Kısaca cevaplarını da zikreder.

Kelâmcılarla Selefiyeyi özelikle karşılatırıyoruz. Çünkü şimdiye kadar İslâm dünyasında hâkimiyetini sürdürüp gelen bu iki düşünce ve inanç sistemidir. Diğerlerinin fikirleri bu iki mezhep tarafından önemsenmiş veya kitaplarda kalmıştır. Bazen yeni olaylar onları gündeme getiriyor.

Nesefî'nin bu eserinde Allah'ın haberi sıfatları (el, göz gibi) hakkında şu ifadesine rastlıyoruz: Allah'ın eli sıfatı niteliksiz بلا كيف ve benzetmeksizin görmesi, işitmesi, bilmesi ve kudreti gibi ezelidir. Allah uzvu olmadan işitir, gözü olmadan görür, vasıta (âlet) olmadan bilir, kalbi olmadan irade eder, dili ve dudakları olmadan konuşur. Eli de böyledir. Niteliksiz, teşbihsiz, uzuvsuz olarak Allah'ın ezeli sıfatıdır. Mutezile'nin yed'e kudret ve kuvvet manası vermesi yanlıştır (19). Simdi burada Mutezile'yi de reddetmektedir. Halbuki Sünnî Kelâmcıların el'e (20) kudret manası verdiklerini biliyoruz Buradaki ifadesivle Seleflye'den ayrılıyor. Çünkü gözü isim olarak Allah'a isnat etmiyor. Gözün sıfatı olan görmeyi Allah'a isnat ediyor ve göze göz manası vermiyor. Böylece onu te'vil ediyor. Selefiye gözü göz olarak Allah'a isnat eder ve nasıl bir göz olduğu, niteliğini Allah bilir, derler. Daha önemli bir meseleye de temas etmek istiyorum :

Kur'an, Allah'ın sözü (kelâmı) ve sıfatıdır. Yüce Allah bütün sıfatlarıyla kadîmdir, hâdis değildir. Harfsiz, sessiz, hecesiz ve başlangıçsız bir söz olup Allah'tan ayrıdır ve Allah'ın aynı değildir. Ancak Kur'an'ı Cibrile ses ve harflerle duyurmuştur. Sesi ve harfleri yarattı ve Cibrile o ses ve harflerle işittirdi. Cibril de onu ezberledi, kavradı ve Hz. Peygambere nakletti. Bu, vahyin ve elçiliğin (risâlet) indirilmesidir. Şahsın ve seslerin indirmesi değildir. Cibril onu Hz. Peygambere okudu, Peygamber de onu ezberledi ve kavradı ashabına okudu <sup>(21)</sup>. Bu kadar açık ve net

12

<sup>(19)</sup> Eahru'l-Kelâm, 21

<sup>(20)</sup> Fahreddin Razî, Mefâtihü'l-Gayb 7/563 İstanbul, Mutezileye verdiği cevaba bak.

<sup>(21)</sup> Bahru'l-Kelâm, 31-32



tur. Fakat eser otaya çıkmadan kesin birşey söylemek imkânsızdır. Bunu şüpheli karşılamak gerekir. O. R. Kehhâle'nin verdiği bilgiyi Kâtip Çelebi'den'aldığından şüphe edilmemelidir. Eğer, dendiğine göre Fur-u (Fıkh'a) âit ise, Ebu'l-Mu'n Nesefî'nin olmaması ihtimali ağırlık kazanıyor.

3- İzâhu'l-Mehacce Li Kevni'l-Akl-I Hücce : Ebu'l-MuînNesefî, bu eserini «et-Temhid li Kavaidi't-Tevhîd» adlı eserinin, isbat Keramati'l-Evliya Faslının sonunda Tebsıra ile beraber zikretmiştir <sup>(17)</sup>.

Maturîdî ve Hanefîlerin kendi mensuplarının hal tercümelerini diğer mezhep mensupları gibi uzun uzun yazmamışlar veya yazmışlar, kaybolmuş olabilir ve böylece büyük bir kültür tarihi bölümü kapalı kalmıştır. Maturîdîliğin yayılmamasının sebeplerine bu da katılabilir. Ancak bir de şunu söylemek mümkündür. Hanefî fakihleri büyük ilim adamı yetiştirdikleri halde Tabakat ve alimlerin hal tercümelerine önem vermemiş olduklarının sebepleri bilinmiyor.

4- et-Temhid fi Kavaidi't-Tevhid : Ebu'l-Muîn Nesefî'nin son eserine benziyor. Bunu Tebsıratü'l-Edille, adlı eserine bir giriş anlamına ve onun fihristi mahiyetinde yazdığı, konuları ve babları arasında yapılan mukayeseden anlaşılıyor. Bu eserin Türkiye kütüphanelerinde yazma nüshaları ve şerhleri bile olduğu halde, İslâm Ansiklopedisinin tercümesi yapılırken hep Avrupa yazmalarına dayanılması, kendi kültürümüzden ne kadar uzak olduğumuzun delilidir. Ebu'l-Muîn Nesefî üzerine ilmî çalışmaları başlatmanın İslâm Dünyası'nda öncüleri sayılabiliriz. Nesefî'nin eserlerini 1957 yılında başladığım, İstanbul Kütüphanelerindeki Kelâm kitaplarını tespit çalışmalarım esnasında tanımıştım. 1971 yılında Temhid'i öğrencilerimden (Prof. Dr.) Mustafa Sait Yazıcıoğlu'na mezuniyet tezi verdim <sup>(18)</sup>. Böylece ilk defa Ebu'l-Muîn Nesefî üzerinde bir çalışma yapıldı. Eser Tebsıratü'l-Edille'nin cep

<sup>(17)</sup> Ebu'l-Muîn Nesefî, et-Temhid, Karaçelebi No : 347 (180-a), istinsah tarihi 702 H. 1302 M. Şehit Ali Paşa, No : 1579 (46-a); İsmail Paşa Bağdatlı, İzahu'l--Meknûn 1/156, Hayreddin Ziriklî, el-A'lâm adlı eserinde Ebu'l-Muîn Nesefî'ye şu eserleri Isnat ediyor. Temhid, Tebsıra, Bahru'l-Kelâm, el-Umde fi Usuli'd-Din. (Bu Ebu'l-Berekat Nesefî'nindir.) el-Alim vel Müteallim (Ebu Hanife'nindir). İzahu'l-Mehacce Li-Kevni'l-Akl-i Hucce, Şerh el-Camii'l Kebir liş-Şeybani fi Furuil-Hanefiyye, Menahicü'l-Eimme fil Füru (Hayrettin Ziriklî, 8/301). Parantez lçindeki cümleler bizimdir.

<sup>(18)</sup> Yazma nüshaları Fatih : 3084/1, 63 varak, Müstensih Muhammed b. Ahmed 687 H. (19 satır). Hamidiye : 722, varak 81, (23 satır), Şehid Ali Paşa :1579, Varak 99 (11 satır) Yozgat no. 612/1. L, 44 Varak (21 satır) Abdurahim Muhammed 1201 H. Karaçelebizade no : 347/5, 159-203 varak, Müstensih Muhammed b. Ali 702 H. (satırları muhtelif) Ayrıca bak. M. S. Yazıcıoğlu, Maturîdî ve Nesefî ye Göre İnsan Hürriyeti Kavramı 21.



isimleri okumada titiz ve yazma eserlerde ihtisası olan merhum Muhammed Tancî'nin, Ebu'l-Muîn olarak düzeltilmiş olduğuna dayanarak Ebu'l-Muîn şeklini tercih ediyoruz.

Yalnız rivayetlerde; Ebu'l-Muîn Nesefî'nin doğum tarihinde, yirmi sene gibi büyük bir tarih farkı ortaya çıkmaktadır. Bazıları 418 hicrî yılını verdikleri halde, bazıları da 438 hicrî yılına tetabuk eden yaşını veriyorlar. Fakat ölüm tarihi olan 508 H./1115 M. de ittifak halinde bulunuyorlar. Biz de, 537 hicrî yılında vefat eden Ebu Hafs ömer b. Muhammed'in "el-Kand fi Ulemâi Semerkand" adlı eserinde Ebu'l-Muîn Nesefî'nin 25 Zil-Hicce 508 hicrî yılında yetmiş yaşında olarak öldüğünü zikretmesine dayanarak şimdilik 438 hicrî yılını doğum tarihi olarak kabul ediyoruz <sup>(14)</sup>. Ebû Hafs Nesefî, Ebu'l-Muîn'e hem en yakın müellif, hem hemşehrisi, belki de öğrencisidir.

#### Ebu'l-Muî n'in eserlerine gelince, şunları bulmaktayız

1- Şerh'al-Camiu'i-Kebir : Ebû Abdullah Muhammed b. Hasan Şeybanî (187 H. 802 M.). Bu eser fıkha dairdir. Ancak Ebu'i-Muîn'in böyle bir eserinin olduğunu Keşfü'z-Zunûn'da görüyoruz <sup>(15)</sup>. Bundan sonrakiler de ondan nakletmektedirler. Böyle bir eseri olduğuna dalr ileri sürülen şüpheyi haklı bulmaktayız. Şüphesiz zamanın önemli din ve kültür ilmi olan fıkhı okumuştur. Ama onda ihtisaslaşıp bir eser verdiği çek şüphelidir. Hacı Halife Keşfü'z-Zunûn adlı eserinde Ebu'i-Muîn Nesefî'ye atfettiği, bu kitabın, kime ait olduğunda da kendisinin şüphesi olduğunu anlamak mümkündür. Çünkü Evhadüduddin diye birine isnat edilmiştir. Hacı Halife ise bu ismi açıklamakta hata edebilir. Belki de ondan sonra gelen Ahmed Ebû Nasr Nesefî'nin şiir haline getirdiği Camii Kebir'in şerhidir. Her ne ise bu eseri Ebu'i-Muîn'e isnat etmekteki hatayı, öyle bir eser meydana çıktığı zaman düzeltebiliriz.

2- Menâhicü'i-Eimme : Bu esere sadece Keşfü'z-Zunûn ve İzâhu'l-Meknûn'da rastlıyoruz <sup>(16)</sup>. İslam Ansiklopedisi de bu eserden ve Şerhu'l-Camii'i-Kebir'den bahsetmektedir. Bu eserin usul-ü fıkha âit olması düşünülebilir. Kelâmcılarda usul-ü fıkh yazma geleneği mevcut-

<sup>(14)</sup> Zehebî, bunu Şeyhu'l-İsiam Mahmud b. Ahmed Şagucî ve Abdurraşîd Ebi Hanife Velvalci nakletti, demiştir. (Kasım b. Kutluboğa, Tacu't-Terrâcım, Esat Efendi No. 2312 Varak 43-d.) Bk. Yukarıda verilen kaynaklar.

<sup>(15)</sup> Hacı Halife, Keşfü'z-Zünûn 570, Bk. Prof. Dr. M. Sait Yazıcıoğlu, Maturîdî ve Nesefî'ye Göre İnsan Hürriyeti Kavramı, 22, Ankara 1988, Luknevî'de bu eseri Nesefî'ye isnat eder. 216.

<sup>(16)</sup> Keşfü'z-Zunûn, 1845; İsmail Paşa Bağdatlı, İzahü'l-Meknûn, 2/563. Ama Prof. Dr. M. S. Yazıcıoğlu bu esere temas etmemiştir. Luknevî, el-Fevaidü'l-Behiyye'de bu eseri Ebu'l-Muîn'e isnat eder. Bkz. s. 216.



kadar soyunu zikretmiştir <sup>(7)</sup>. Aslında herkesten bildiği kadar bütün soyunu zikretmesi beklenmez. Bazılarının soy kütüğünü uzatmaları, âilede başka ilim adamı olup olmadığını anlatmak istemeleri olabilir. Tabakât kitapları ise beş, altı, yedi başa kadar sayıyor <sup>(8)</sup>. Yedi başa kadar doğru olduğuna dair kanaatimiz Zehebî'nin "Siyeru Alâm'ın Nübelâ" adlı eserinde, Müstağfirî'nin Tarihi Nesefine dayanarak verdiği şu bilgiye istinad ediyor : Ebu'l-Mutî' Nesefî'nin asıl adı Muhammed b. Fadl olup Mekhûl onun lakabıdır <sup>(9)</sup>. İşte bunu bilmeyenler Mekhûl'ü Muhammed'in babası zannetmiş olmalılar ki, Muhammed Mekhûl'ü Muhammed b. Mekhûl şeklinde anlamışlardır. Bu, Ebu'l-Mutî' Muhammed (Mekhûl) 318 H.'de vefat ettiğine göre ve bunun Ebu'l Muîn Nesefî'nin dedesi olduğu zikredildiğine göre 438 H. de doğan Ebu'l-Muîn ile dedesi arasında yüz küsur sene olduğu görülüyor.

Fevâidü'l-Behiyye'dé Ebu'l-Muîn ailesinden Ahmed b. Muhammed b. Muhammed (Mekhûl) (331-379 H. 942-989 M.) adlı bir zata rastlıyoruz. Bu zatın, Ebu'l-Muîn Nesefî'nin büyük dedesi (babasının dedesi) olan Mutemid ile kardeş olduğu zikrediliyor. Ancak Lü'lüyyat adlı eserin bu Ahmed'e isnat edilmesi yanlıştır. Dedesi Mekhûl'ün eseridir. Bu Mekhûl'ün eş-Şua, adında bir kitabı daha bulunmaktadır <sup>(10)</sup>.

Kutluboğa'nın ve Beyazıt nüshasının dış sayfalarında Mutemid adını Said ve Zirikli, mabed olarak göstermiştir (11).

Ebu'l-Muîn künyesi Kılıç Ali, Damad İbrahim ve Fatih nüshalarının dış sayfalarında Ebu'l-Main olarak harekelenmiş ve açıklamasını şöyle yapmışlardı : Ebu'l-Main denmesinin sebebi gerçek onun dilinden pınar gibi aktığındandır <sup>(12)</sup>. Öyle zannediyorum ki, bu açıklama sırf dil yönünden daha uygun bulmalarına dayanıyor. Ancak bazı kaynaklarda, özellikle isim<sup>i</sup>lerin doğru okunmasına dair eserler veren Zehebî ve İbn Hacer gibi âlimler bu Künyenin Ebu'l-Muîn şeklinde mimin zamma ile yani (U) ile okunmasını tasrih etmişlerdir <sup>(13)</sup>. Biz de

<sup>(7)</sup> Kiliç Ali Paşa, 517, Damad İbrahim Paşa 778

<sup>(8)</sup> Luknevî, Fevâldü'l-Behiyye 216; Kutluboğa 78; Hacı Halife Keşfü'z-Zünûn 337, 570, 225, 484, 1845; Zirikli, el-A'lâm 8/301; İslâm Ansiklopedisi 9/199; Ö. Rıza Kehhale 13/66

<sup>(9)</sup> Zehebî (748 H. 1374 M.), Siyeru A'lâmı'n-Nübelâ 15/33

<sup>(10)</sup> Luknevî, Behiyye, 40

<sup>(11)</sup> A.g.y.

<sup>(12)</sup> Kılıç Ali Paşa 517, Damad İbrahim 778

<sup>(13)</sup> Bak. Zehebî, el-Muştebih 2/607, İbn Hacer, Tebsırü'l-Muntebih bi Tahrîri'l-Muştebih 2/1307, es-Samanî, et-Tahbîr fil-Mu'cemi'l-Kebîr 2/273



9. Hasan b. Cafer b. Yusuf Ebu Ali Neselî (428 H./1037 M.)

10. Cafer b. Muhammed b. Mu'tez Ebu'l-Abbas Nesefî (350-432 H./961-1041 M.)

11. İsmail b. Tahir b. Yusuf Ebu Turab Nesefî (448 H./1056 M.)

12. Ebu'l-Muîn Meymun b. Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Fadi (Mekhûl) Nesefî (438-508 H./1046-1115 M.)

13. Ahmed b. Ebu'l-Müeyyed Ebû Hasr Nesefî (518 H./1125 M.)

14. Abdulaziz b. Osman b. İbrahim Ebû Muhammed b. Nesefî (533 H./1138 M.)

15. Abdulaziz b. Muhammed b. Ahmed b. İsmail Ebû Hafs Nesefî (461-537 H./1069-1142 M.)

16. Ahmed b. Ömer b. Muhammed b. Nesefî (644 H./1266 M.)

17. Abdulaziz b. Muhammed İzzuddîn Nesefî (686 H./1287 M.)

18. Muhammed b. Muhammed b. Muhammed Nesefî Ebu'l-Fadl (600-687 H./1204-1289 M.)

19. Abdullah b. Ahmed b. Mahmud Ebu'l-Berekât Neselî (710 H./1310 M.)

20. Ali b. Muhammed b. Ali b. Ebî Bekir Nesefî (719 H./1319 M.)

21. Muhammed b. Abdullah Kayyım Nesefî (838 H./1435 M.)

22. Ahmed b. Ebî Bekir Neselî Hazrecî Kuud (1007 H./1598 M.) <sup>(5)</sup>

Nesef, Türkistan'da kavşak bir yerde bulunduğu ortasından da nehir aktığı için bağı, bahçesi ve ziraate müsait arazisi vardı. Bu bakımdan da yerleşime müsait idi. İlim de yerleşik ve seçkin yer ister. Ancak Nesef'te bu kadar çok âlim yetiştiği halde, Ebu'l Mu'n Nesefî ile ilgili yalnız büyük dedesi âlim görülmektedir.

Ebu'l-Muîn Meymun b. Muhammed b. Muhammed b. Mutemid b. Ebî Muti' Muhammed (Mekhûl) b. Fadl Nesefî

Ebu'l-Muîn'in soy kütüğünde değişik rivayetler bulunuyor. Ebu'l-Muîn Nesefî'nin soyunu sekiz başa kadar çıkaran genellikle yazma nüshalardır <sup>(6)</sup>. Bazısı yalnız Musannıfın ismini ve bazısı da dört başa

<sup>(5)</sup> Bk. Bağdadî, Hediyyetü'l-Arifin, Ömer Rıza Kehhale, Mu'cemü'l-Müellifin. İbn İmad, Şezeratü'z-Zeheb, Hacı Halife, Keştü'z-Zunûn, Bağdadî İzâhul Meknûn, Kureşî, el-Cevahirü'l-Mudiyye, Zehebî, Siyeru A'lâmın-Nübelâ, Zehebî, Tezkiretu'l-Hüffâz, Luknevî, el-Fevâidü'l-Behiyye, Kutluboğa, Tâcu't-Terâcim, Yakut, Mu'cemu'l-Buldân.

<sup>(6)</sup> Beyazid, Umumi 3063 (12-a) (12-b), Serez, 1395, Nuri Osmaniye 2097



#### EBU'L-MUÎN NESEFÎ (438-508 H./1046-1115 M.)

Ne yazık ki, Ebu'l-Mu'in Nesefî hakkında kendi eserlerinden başka bize tarihi bilgi veren kaynak yok gibidir. Herhalde bu, Maverâü'n-Nehir, Ortaasya âlimlerinin coğrafî kaderidir, denebilecek bir durum oluyor. Nesef'in tarihe geçmiş bir yerleşim ve ilim merkezi olduğu anlaşılmaktadır <sup>(4)</sup>.

Tabakat ve tarih kitaplarında tesbit edebildiğimiz Nesel'e mensup bazı bilginlerin sadece adlarını ve ölüm tarihlerini sırasına göre vermek istiyoruz ki, eserini yayınladığımız Ebu'l-Muîn Nesefî'nin yetiştiği ortam ve çevreyi daha iyi anlama imkânı olabilsin.

1. İbrahim b. Makal b. Haccac Nesefî (295 H./908 M.)

2. Ahmed b. Ali Tahir Nesefî (300 H./951 M.)

- 3. Muhammed b. fadl (Mekhûl) Ebu Muti' Nesefî (318 H./930 M.)
- 4. Muhammed b. Zekeriyya b. Hüseyin Nesefî (344 H./995 M.)

5. Ahmed b. Muhammed b. Mekhûl Ebu'l-Bedi' Nesefî (379 H./989 M.)

- 6. Ebu Ahmed İsa b. Hüseyin b. Rabi Nesefî (385 H./995 M.)
- 7. Muhammed b. Ahmed b. Mahmud Nesefî (414 H./1033 M.)
- 8. Hüseyin b. Cafer b. Yusuf Nesefî (425 H./1034 M.)

<sup>(4)</sup> Nesef'in asıl adı Nahşeb olup Arap Coğrafyacıları Nesef demişlerdir. Belh'e badlanan vol üzerinde, Buhara'dan dört ve Belh'den sekiz günlük mesafede idi. (I.A.9/40) Yakuta göre büyük bir şehir olup halkı kalabalık ve ziraati boldu. Ortasından bir nehir geçer. Her fende ve ilimde birçok ilim adamı yetiştiren bir şehirdi (Yakut, Mu'cemü'l-Büldan, 5/285). Şehrin dört kapısı olup isimleri şunlardır : Neccar, Semerkant, Kiş, Güldin. Nehrin kıyısında köprü başında valinin sarayı bulunurdu. Cuma Camii Güldin kapısında, Bayram namazı kılınan yer Neccar kapısının yanı idi. (Moğol istilâsına kadar Türkistan, V.V.Barthold, 176-177). Çağatay hanlarından Kabak (Kebek), hükümdarlığında (1318-1326), Nesef'den iki fersah mesafede bir köşk (Karçı--Saray) yapmıştı. Kabak Samanist olduğu halde halka iyi baktı ve müslümanları korudu. (Barthold, For Studies on the History of Central Asia I/52, 133) Mübarekşah ve Banaktan sonra Maverâü'n-Nehir'de yerleşen ilk han olmuştur. (A.g.e.,51) Buhara ile Nesef arası dört günlük (aşağı yukarı doksan mil), Keşk ile Nesef arası altı fersah idi. (Barthold, Moğol Istilâsına kadar Türkistan 177) Kabak (Kebek) ten sonra yerine geçen kardeşi Tarmaşirın (1326-1344) müslüman olmuş, İbn Batuta 1333 yılında Nesef'in civarında onunla karşılaşmıştı. (Four Stu. H. Central Asia 22/8; Ayrıca bkz. Barthold, Moğol İstilâsına Kadar Türkistan, s.146-153, Çev. H. Dursun Yıldız, TTK Yay. Ankara 1990, Dr. Ramazan Şeşen, İslâm Coğrafyacılarına göre Türk Ülkeleri ve Türkler, s. 233 vd., Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yay. Ankara 1985.



yayılması karşısında Kelâm ilmi, kendi mensupları tarafından da hor görülmeye ve ithâm altında tutulmaya çalışılmaktadır. Oysa Osmanlılarda başlayan yenilenme hareketlerinde ilk ele alınan konu, yeniden Kelâm ilmine dönme ve yeni Kelâm ilmi yapma çağrısıydı. Çünkü İslâm düşüncesinin hukukî temsilcisi kelâmdı ve düşünce olmadan da bir yenilik olamazdı.

Doktora ve Doçentliğimi İslâm Felsefesinde yaptıktan sonra Kelâm ilmine geçtim. Bu, bana eski büyük filozof kelâmcıların gözü ile Kelâm ilmine bakmamı bahşetti.

Her ilimde olduğu gibi Kelâm ilminde de yenilik yapmak için eskinin iyi bilinmesi, toplumda da bir birikimin bulunması, bir doymuşluğun ve tıkanmışlığın sonucunda yeniye, başka bir şeye ihtiyacın kuvvetli bir şekilde hissedilmesi şarttır. Toplum da yeniliğe açık ve<sup>®</sup> hazır durumda olmalıdır. Türkiye'de ilâhiyat öğretiminin sekteye uğramasının sebep olduğu birikim eksikliği henüz doldurulamamıştır. Elimizden geleni yapmaya ve dilimizin döndüğü kadarını söylemeye calısıyoruz. Ama görüyoruz ki, bu hususta pek çok kişinin, çok ve ciddî emek ve gavretine ihtiyaç vardır. Üzerimize aldığımız ilk iş, önce bir Kelâm ilmi birikimi meydana getirmek oldu. Bunun için geçmişteki neşretmek ve Türkçe'ye büyük Kelâm âlimlerinin eserlerini kazandırmaktı. Onbeş sene kadar önce Fahreddin Razî'nin "el-Muhassal" adlı eserini, edisyon kritik yaptım, okuttum ve tercüme ettim <sup>(1)</sup>.1960 yılında da İmam Gazâli'nin "el-İktisad fil-İtikad" adlı eserinin edisyon kritiğini, (Prof.) Dr. İbrahim Agah Çubukçu ile beraber yaptık (2).

Musa b. Meymun'un "Delâletü'l-Hâirin" adlı eserini de İbranice harflerden ve Arapça yazmasından edisyon kritik ettim <sup>(3)</sup>. Bu kitap, İslâm düşüncesinin Yahudilere olan etkisini ve Batı'ya geçişini en iyi şekilde ortaya koyan bir eserdir.

Şimdi de büyük Kelâm bilgini ve mutehassısı Ebu'l-Muîn Nesefî'nin "Tebsıratü'l-Edille" adlı eserinin birinci cildini edisyon kritikli olarak basmak nasip oldu. İnşallah tercümesi de yapılır.

Ebu'l-Muîn Nesefî'yi ve eserini tanıyalım.

6

<sup>(1)</sup> el-Muhassal'ın edisyon kritiğine dayanan Türkçe tercümesi "Kelâm'a Giriş" olarak A.Ü. İlâhiyat Fakültesince 1978'de, Ankara'da basıldı. Arapça edisyon kritiği 1991 yılında Mısır'da basıldı.

<sup>(2)</sup> A.Ü. İlâhiyat Fakültesince basıldı. Türkçe tercümesi de (Prof.) Dr. Kemal Işık tarafından yapıldı ve Fakültede "İtikatta Orta Yol" adı ile basıldı.

<sup>(3) 1974</sup> yılında, A.Ü. İlâhiyat Fakültesince basıldı. Henüz tercümesi yapılmadı.



#### Ebu'l-Muîn Nesefî ve TEBSIRATÜ'L - EDİLLE

Müslümanlar tarafından ortaya konulan orijinal ve çok önemli iki temel ilim dalı vardır. Usul-ud-Din ve Usul'ul-Fıkh. Bu iki ilmî disiplinin blrincisi kelâm Ilmini, ikincisi bugün Hukuk Felsefesi denen Usul'ul-Fıkh İlmi'ni teşkil eder. İslâmda yegâne temel ilim bu ikisidir.

İslâm âlimleri, Ilimlerin değer ve şereflerinin konularıyla orantılı olduğunu vurgulamışlardır. En üstün, en şerefli, en kutsal varlıktan bahseden ilim, ilimlerin en şereflisi olduğunu söylemişlerdir. Bunun için "Kelâm İlmi"; Allah'tan bahsettiğinden, ilimlerin en üstünü ve en şereflisi sayılmıştır. Kelâm ilmini, Türkçe'de "Tanrı Bilim" olarak ifade etmek mümkündür. Ancak Türkçeye böyle çevrilmesine etki eden, Yunancadan gelen, Aristo'nun kullandığı ve batı dillerinde kullanılan teoloji (Theology) terimi olduğu söylenebilir. Teoloji, Kelâm ilminin tam karşılığı sayılabilir.

"Kelâm İlmi" Tanrı bilim olarak Türkçeleştirilse de aslında, "Kelâm İlmi" Tanrı'yı bilmeden öte, Tanrı'yı bilmenin felsefesini yapar ve bundan dolayı Kelâmdır. Kelâm ilmi, sırf bilmekten ibaret olmayıp bilmeyi tartışan, sözkonusu eden bir ilmî disiplindir. Bununla Akaid (Creeds) ilminden ayrılır. Akaid sadece öğretir, bildirir, felsefî ve aklî, ilmî ilkelere göre tartışmaz ve tartışmayı kabul etmez.

Müslümanlar Kelâm ilmini kurmakla felsefenin dışında bir felsefî disiplin yahut ikinci bir felsefe öğretisini ortaya koymuşlardır ki, böylece teoloji (Kelâm İlmi), felsefeden ayrılmış oldu. Bundan dolayı olmalıdır ki, Harry A. Wolfson, "*The Philosophy of the Kalam*" adını verdiği ünlü eserini yazmıştır. İlmî ve ciddî bir Kelâm İlmi tarihi'ne ihtiyaç gün geçtikçe daha iyi anlaşılmaktadır. Bu , aslında İslâm düşüncesi veya en doğru ifadesiyle gerçek İslâm felsefesi sayılmalıdır. Üçüncü hicrî ve onuncu milâdî asırdan sona mutlak ve soyut felsefeye başlayan düşmanlık, Kelâm ilmine de teşmil edilmiş ve böylece İslâm düşünce ve tarihi henüz altından kalkamadığı büyük bir darbe yemiştir. Günümüzde yeniden ortaya çıkan Selefiye'nin dıştan dışa ve içten içe



Din İşleri Yüksek Kurulu'nun 5/3/1990 tarih ve 7 sayılı mütalâası ile bu kitabın Arapça metninin, 9.9.1991 tarih ve 133 sayılı mütalâası ile de Türkçe Mukaddime'sinin basımı uygun görülmüştür.





DİYANET İŞLERİ BAŞKANLIĞI YAYINLARI

## Ebu'l Muîn Meymûn b. Muhammed en-Nesefî TEBSIRATÜ'L EDİLLE FÎ USÛLİ'D-DÎN

(Tenkidli Neşir)

Hazırlayan Prof. Dr. Hüseyin ATAY

Birinci Cilt

ANKARA - 1993



| Diyanet | İşleri Ba | aşkanlığı | Yayınları | <br> | 293 |
|---------|-----------|-----------|-----------|------|-----|
| Kaynak  | Eserler   | ••••••    | ••••••    | <br> | 23  |

91.06.Y.0003.293 ISBN : 975-19-0245-2

### DİYANET İŞLERİ BAŞKANLIĞI

Baskı : Semih Ofset 341 40 75 (4 Hat) - ANKARA



## **TEBSIRATÜ'L EDİLLE** FÎ USÛLİ'D-DÎN





Ebu'l Muîn Meymûn b. Muhammed en-Nesefî

# TABSIRATÜ'L EDİLLE FÎ USÛLİ'D-DÎN

(Tenkidli Neşir)

Hazırlayan Prof. Dr. Hüseyin ATAY

