سوعة الصَفيرة س٧٧

> الموسوعة الصبعارة سلسلة ثفافية نصرف شهرية نتناول مختلف العسلوم والفنوت والاداب تصدرها دار الجاحظ تلنشر

> > رئيس العدرين: مُوسى كربيدي الكتاب القادم:

الدماع البشري

د. طارق ابراهیم حمدی

التزامن بين الحروب الصليبة والف ليكة وليكة عبد الغني الملاح

دار الحرية للطباعة - بغداد

السعر ٥٠ فلسا



الموسودة المرة

#### 

السنفانيون ومساليلان الكالمسان واللفوامين (١١١) عن مَا مُمَا أَمْ يَكُنُّ الْأَمَدُ مُعَالِمُهُمُ أَلَيْنَ عَلَىٰ أَمْوَا فَا فِي غُلِكُمُ ٱلْمُعْمِعُهُ وزي كسان علماء النغش قدد ارادوا بها تطابشتي التزامن بن الحروب الصليبية ... المنافع للله وللله والعالم المنافعة المروف التدريش المشرب الرشان وللكان وين ال العارب الحير السامير مستائ الخسائل في فالإنساء المناقسة ، إن المعالم المياسة والمح المساور بالرحين ال التحديد المالية الله المساور الله المساور الله الله الله المساور ا المُمَا يُمَا يَا يُعَلِّي أَمَّا أَمَا المرزات معانمه فالمفرل لكرنج الإنسانيان كرثان المكالاية إحسارا عَمَانِ إِنَّ الْأَجْمِالُ (لَمَا تَسَلُّمُ أَنَّا) إِنَّا وَمَثَّلُ اللَّهُ عِلَّا أَلَا جَمِياً وَهُ The second of the standard of the second والتي المنافذة المنافرة المشتروسية فلأنا والمنافضة وتفيضلة والمراز والموافلين والمستانا التناب اللا اللا والتانيات

منتسورات دار المناحك النتيس يد وزارة الثنانة والادرم

WAL WATE

والمسلمة





### التزامن

استعيرت هياده الكلمية ( التزامن )(١) من النفسانيين لاستعمالها اكثر من مرة في هذا البحث، وان كان علماء النفس قد ارادوا بها تطابق الاحداث التي تقع في وقت وأحد وتزامنها بالنسسة لو توعها فأنى أريد بها العلاقات الفكرية المترابطة بين الموروث التاريخي : معلوم الزمان والمكان وبين ما دار حوله من موروثات ادبیة او تحلیلیة او اسطورية حتى لو انتجتها ازمان متباعدة عين تاريخ الحدث الاساس ولكنها تعتبر متزامنة طالما تستمد منه افكارها . اذ أن ذكريات الاجداث لا تورث بحد ذاتها ولكن الانسان برث أمكانية احياء خبرات الاجبال الماضية (٢) . ومثل هذا الاحياء هو الاساس للبناء الكلى للمكتسبات الوروثة . غير ان الملاحظات المابرة تعبر عن هذه الحالبة بكلمية ( توارد خواطر ) واحيانا تقسو تلك اللاحظات

وُقِفَيْتُا الْأَيْنَ إِنْ إِنْ الْفَكِرُ الْفُرْآنَ

عن المحاكمة العقلية ، لانها تحمل في طياتها الرغبة والمعرفة ممزوجتين بنسب مختلفة ، مما يجمل انباحث اما متحيزا واما مجتهدا ، وكلاهما يدور حول الحدث بوجهة نظر تختلف عن الاخرى ، بينما العلم الحقيقي لا يقر غير التطابق الكلي في تفسير الموضوع العلمي .

وقد انتبه ابن خلدون الى ذلك فقرر « هنالك نوعان من الحوادث تستحق الذكر ، اولهما الحوادث الجغرافية والاقتصادية ، وثانيهما الحوادث النفسية (ه) ، وذكر الجغرافية والاقتصاد والحوادث النفسية في تفسير اقوال ابن خلدون يعزز القول بان الرغبة والمعرفة لهما تاثير متناقض في تفسير التاريخ وهما متمازجان بنسب مختلفة عند كل انسان على حدة ،

ان كثيرا من الناس يعيشون حيارى في تغسير حدث معين ، لانهم لم يجدوا التزامن المناسب لتبديد حيرتهم ، وسمرعان ما تتغلب الاخيلة على موضوعية الحدث فتكون هي المتنفسات الحقيقية لتبديد الحيرة ، وهما ما سنلمسه في الحروب

فتعبر عن محاولات احياء الموروثات بسرقات الخلف عن السلف . ولكن المنطق التاريخي يرى في الحدث رابا اخر ، فيصغه بالمجزأ أو المركب أو المسود أو المحرف أو المدسوس ، أن كان ذلك في الرواية او النسجيل او الحكاية او الخرافة ، واحيانا لا يخرج عن حاجات الانسان الى ( الانتماء والتعالى والارتباط بالجلر التاريخس والهويسة والاطار التوجيبي )(٢) وهذه الحاجات الضرورية تجمله يقرر بحذر أن كان الثاريخ علما أم لالك . لانه في احسن الحالات يكون اجزاء مشتتة من الحاجات الكلية لمرفة الحدث المعين . والشيء الذي يمكننا ان نستند اليه لاعتبار التاريخ علما قائما بذائمه هو تحديد الزمين الذي وقع فيه الحدث المطلوب تاريخه لان الحدث الواحد لا يمكن أن يقع مرتين او يحدث في محلين مختلفين ، فتحديد الزمان والمكان هو العلم وحده ، واما تأثير الحدث ، واما اهمية الحدث، واما اصالته واما اسبابه ونتائجه فتلكامورنسبية يجبان نتردد كثيرافي قبولها مجردا

السليبية كحدث حقيقي استمر مده فجرده قرنين من الزمان مابين ( ١٠٩٧ – ١٢٩١ ) ميلادية . وكيف تسربت بعض تغصيلات السي الحكايات والجغرافية والاقتصاد والانغمالات النفسية باشكال شتى . والذي يقرا كتاب الف ليلة وليلة يجد ثلاث حكايات \_ في الاقل \_ استوعبت ١٤٨ ليلة تقريبا(١) تتطرق الى هذا الحدث تارةبالتصريح وطورا بالتلميح ، وهذه الحكايات هي :

ا حكاية الصعيدي وزوجته الفرنجية )
 ٢ - (حكاية على نور الدين ومريم الزنارية )
 ٣ - (حكاية الملك عمر النعمان وولديه شركان وضوء المكان )

وليس بالسحيح ان نعامل كل حكاية معاملة خاصة ، مع قناعتنا ان كلا منها قد انشلت في زمان مغاير لزمان نشوء الحكاية الاخسرى ، لان مصدر الحكايات الثلاث حدث واحد هو ــ الحروب الصليبية ــ معا يحتم علينا دراسة البياناتنفسها المؤديـة الى كل حكاية من ابعاد مختلفة ، دراسة

مستمرة قائلة للتملائل والمحاكمة العقلية ، وبمثل هذه الدراسية تكتشيف العلائق بين الموروث التاريخي وبين التفسيرات المتضاربة ، واحيانا المتناقضة لاحيائه في ذاكرة الناس . وفي كل الاحوال لاتخرج هذه التفسيرات عن كونها ، اما وجهة نظرق الحدث الموروث واما حديث خرافة يدور حوله ، انتجته مخيلة الانسان المتاثر به أو بيعض أجزائه مصاغة بشكل حكاية اسطورية . وهكذا يتوضح التزامن بين الحدث الواقع فعلا وبين الاخيلة المستمدة من ذلك الواقع . ولا تحتاج هذه الاخيلة الى التفرد والاصالة لكى تؤدى مفعولها بقدر ما تحتاج الى استعداد الفير للاصفاء والاقتناع بأنها جزء من السمات الاجتماعية العامة ، حتى لـو كانت تلك السمات تتصف بالعميات الباهتة التي تعجز عن التقرير النهائي في الادراك العقلي ، متأثرة بالمهفوم المام للبيئة المدهوئة من تفاعل الحدث مع محيطه الفامض سلوك! . فلا تجد تفسيرا لذلك التفاعل غير الاصفاء اعتباطا الى كل ميا سملق بدلك الحدث . ومتى تضافرت القدرات

كثيرا ما تتفجر علن عبقريات تمامل الحدث بما بقربه الى المفهوم المام عنسد كل المستويات العقلية او الاجتماعية متمشيا مع الظروف المتغيرة على الدوام في مسار الحياة وتطورها . وأن كان بعض الفلاسفة قد ظن ( أن الحياة فيها عنصر لا يمكن حسابه وفيها تلقائية لا تتفق مع قوالب العقل البشري )(١) فإن هذا العنصر هو الذي يسبغ حيوية على الترابط بين الحدث وبين الحكاية التي تدور حول الحدث ، وبمنحه لذة . فتبقى لعبة الحواس ومتعتها كخصم لدود للعقل تشغل بال المفكرين قرونا طوبلة فلا تجد حلا اجتماعيا لها مهما أزدادت المعرفة بالساوك الانساني . اذ أن كثيرا من الحضارات التي كانت معقولة اصبحت غير معقولة وكثيرا من الافكار التي كانت مقبولة اصبحت غير مقبولة . اما متمة الحواس نقد بقيت هي الأساس في الوجود الانساني . وهذا ما يجعلنا نتساءل :اذا اصبحت متعة الحواس غير معقولة يوما ما هـــل سيبقى الانسان في قمة الظاهرة الحيائية ؟ ليس موضوعي الاجابة عن هذا التساؤل بعجلة ؛ طالما

الانسانية على تفسير الإشياء ومسبباتها أو تضافرت لادراك تغير المادات ودوافع تكوين عادات جديدة تكون ركيزة ضرورية للتعلم حتى لو كان هذا التعلم في مراحله الحرجة خاليا من كل متمة(٧) وكثيرا ما بتدخل الاشراق الصوني في تطوير الحدث اليي اسطورة او خرافة ، لان هذا النوع من التطويس يسبغ هالة تدسية على الحدث نفسه ار يسبغ عليه اهمية خاصة تجعله في صف الكرامات ! كما سنلاحظ ذلك في ايمان الملك عمر النعمان بكرامات الجاسوسة عجوز الروم ام الملك الصليبي . ويجب الا تغيب عن معلوماتنا حكمة الاشراق الصوني التي تبناها الغزالي في كتابه ( المنقذ من الضلال) فتحدث عن الحدس في المرفة لا بالدليل والبرهان ( وهذه المعرفة سهماها الصوفيون : التجلى . واطلق عليها متصوفة المسيحية في الغرب: الذوق )(٨) وليس بمقدورنا أن نوفق بين الحدس والتجلى اورالذوق وبين الدليل والبرهان الاعن سبيل السلوك الانساني المبنى على قواعد العقل الباطن والتراكمات المكبوتة في أعماق نفسه ، التي

وفن المريع الفي الفي القالية

البحث يدور في العلائق الموجودة بين بعض حكايات THE PRINCE GHAZI T RUST

## الغزو الصليبي

عندما يضع المؤرخون سنة ١٠٩٧ م بدايسة للحروب الصليبية يربدون بذلك بداية المسارك العسكرية دون التطرق الي مقدمات هذا التاريخ والعوامل الحقيقية للفزو ، وبريدون بهذا التأريخ البدائة دون التطرق ايضا الى تمزق الدولة العربية الى دويلات وامارات حتى اضحت معظم مدن الدولة العربية تحت سيطرة سلاطين من السلاجقة او المماليك . ومقابل هذا التمزق العربي كانت القوى في اوربا تتجميع من عناسير التعبدين والناقمين والطامحين لفزو البلاد الاسلامية بحجة تحربسر القدس . وقبل بدء الحملة الاولى بسنتين كان البابا ( اوريانوس الثاني ) قد القي خطبة في مدينسة ( مارمونت ) الغرنسية ، تلك المدينة التي كان قد اجتازها عبدالرحمن الفافقي ـ يوما ما ـ حتـي مديئة ( بواتيه ) وراح يحث المتعبدين من امشال

الليالي وبين حدث الحروب الصليبية ، تلك الملائق التي تكونست من معانساة المجتمعات الاسلامية ومكبوتاتها خلال قرنين من الزمان وهي تتصادم مع مجتمعات سليبية كانت متأخرة عنها فكربا مما جعل هذه المعاناة تولد موروثا شكل حكامة أو خرافية ذات سلة وثبقة بما حدث فعلا . فكانت محبورا لاهتمامات العامة ، وخصوصا اولئك الذبن عجز السلطان عن اقناعهم بصحة ما حدث وعجز عــن اعطائهم المبرر المقول بصحة ما انتهى اليه مسا حدث ، وهذا العجز ناتج عن الهوة السحيقة بين دوافع السلطان في التعامل مع الحدث وبين معاناة الناس الحدث نفسه . وهي اسباب يتعذر عليها القريب المرفة من المنفعية فتسبب الاضطراب للسلوك الانساني المركب المتمثل بتصادم المنطق في تفسير الحدث مع الرغبة في تفسيره ، المستندة الى الانفمالات التي تعجز القدرات العقلية عن ايقاف حموحها ، فتتولد منها التناقضات الحتمية بين الدوافع والإرادة .

( بطرس الناسك ) للانخراط في الحيش الزاحيف ( لانقاذ كنيسة القيامة من المسلمين الهراطقة!) . ولكنه لم يذكر في خطيته ابدا إنه إثريد منهم ان يستولوا على مناطق جديدة تربط اوربا بالشرق وتعزز تجارتها في موانىء جنوى والبندنية وببزا ونصلها بالموانيء العربية عكا وبيروت وجبيل وصور والاسكندرية . فهذا الغرض الخفى الذي كان يملا الرؤرس الكبيرة حققته حملة الصليبيين الذيهين ساروا بحماس شديد نحو القدس وهم مزيج عجيب من ( أرباب الخيال والعبيد والنفوس المضطربة وعشاق المفامرات والمجرمين والخطاة الذين نشدوا الغفران بالحج الى الارض المقدسة )(١٠) ومن ورائهم. يقف التجار ويقف البابا نفسه هم لمطامعهم ، وهو لتعزيز سلطته الكنسية .

وفي القسطنطينة تجمسع ما يغارب المائسة والخمسين الغا من هؤلا الغزاة واختسرقوا اسيا الصغرى (تركيا حاليا) ثم انقسموا عدة اقسام، فاتجه صليبيو الدين الى مدينة الرها واحتلوها، واصبح (بلدوين) ملكا عليها واتجه النورمنديسون

الى انطاكيا وانتصروا على اميرها السلجوقي (ياغي سيان) ممثل (ملكشاه) حاكم بغداد وملكوا عليها قائدهم ( بوهمند النورمندي) بينما زحف الكونت ريموند ( الفرنسي) بجيوشه نحو الجنوب فاجتاح ( معرة النعمان) وسهل نهر العاص ، وخلال فترة خاطفة تمكن ( غودفرى ) من احتلال القدس وفتك باهلها فتكا دمويا قدره ابن الاثير في كتابه الكامل في التاريخ بسبعين الف قتيل .

وتعاقبت المعارك في مد وجزر وتعاقبت الحملات حتى انتهت تلك الحروب بانتصار المسلمين سسنة ١٢٩١ م ٠

وهذه الفترة الزمنية بمختلف حملاته اتدور حولها حكاية (عمر النعمان وولديه شركان وضوء الكان) وتشير بشكل ما الى بعض المارك ، اذ قد صورت الحكاية ابطالها العرب آباء وابناء واحفادا للتعبير عن المدى الزمني الطويل . وابطالها الصليبي ملك القسطنطينية (فريدون) الذي قد يكون هو ملسك المانيا فرديك الذي زحف برا من القسطنطينية خلال الحملة الصليبية الثالثة ، وملك قيسرية المستعمرة المستعمرة

الصليبية التي احتلها الفرنج سنة ١١٠١ م بمساعدة اسطول جنوى ، وتسميه الحكانة الملك حردوب . وتقفز الحكاية الى الجيوش التي نزلت من بحسر الروم ( الابيض المتوسط ) قادمة من فرنسيا والبندقية وجنوى والنمساء وهذه الاسماء التي وردت في حكايات الليالي تذكرنا بالحملة الصليبية الثالثة التي تكونت بعد تحرير القدس على يدسلاح الدين الايوبي سنة ١١٨٧ م مما أثار أوربا فدفعت بحملة جديدة ساهم نيها فرديك ملك المانيا وفيلبب ملك فرنسا وربكاردوس ( قلب الاسد ) ملك انكلترا فحاصرت تلك الحملة (عكا) وجرت معارك كمة ( فاستعان صلاح الدين الايوبي بالسباحين والحمام الزاجل لتأمسين الصلات بينمه وبين المدسسة المحاصرة )(١١) .

واما (الحكواتي) في الليالي فقد اسبغ من خياله ما تحاج اليه عقول العامة ـ وهم اصحاب المصلحة في الحكاية ـ للاستجابات العاطفية ، فجعل للمراة دورا كبيرا في الاحداث مثل (صفية) بنت ملك القسطنطينية (فريدون) و (ابريزة) بنت ملك

اریة (حردوب) وشواهی ذات الدواهی ام الملك حردوب ، ومثل هذا الانجاه في اخيلة الليالي يتغق مع اقتراح ريكاردوس قلب الاسد على صلاح الدين الايوبي - حسما للنزاع - ان يزوج اخته الاميرة الصليبية على الملك العادل اخ صلاح الدين وتقديم عكا والقدس هدية للعروسين ، كما يقضى الاعتراف بغروسية ( ضوء المكان ) بطل الحكاية في الليالي مع منح رتبة الفروسية الاوربية للملك الكامل ابن الملك العادل تقديرا لشبجاعته ، وبهذا تكون الحكاية قد استفادت من الموروث التاريخي بما يتناسب مع امال الناس واحلامهم او بما يتناسب مع اداء الذين بلورت الحكاية انغمالاتهم تجاه الاحداث كما هم تصوروها أو أرادوها أن تكون استنادا إلى ما لديهم من المعرفة ، وليس المهم ان يعلمك (الحكواتي)معرفة اكبر من معرفة المامة ، طالما ان تطلعات العامة لا تشدها غير الامور الباهرة حتى لو كانت على درجة قصوى من الاسطورة أو الخرافة . فنلاحظ أن مؤلف حكاية ( عمر النعمان وولديه ) يدرك معرفته ابعاد وقائع الحروب الصليبية

وظمروفها ويتخطاها بالاشمارة الى التناقضات الاسلامية التي كانت بين امراء المسلمين (السلاجقة) انفسهم . فذكر حكاية ( سليمان شاه ) وجبال اسفهان ضمن الحكاية الاساس ، وهذا الاسم ( سليمان شاه ) اسم حقيقي لامير سلجوقي معروف له نشاطات سياسية معينة سبقت تحرير القدس من قبل صلاح الدين الايوبي بأثنتين وثلاثسين سنة ، واخبرنا عنه ابن الاثير في حوادث سنة (٥٥٥) للهجرة .١١٦ م فقال ( سار سليمان شاه من الموصل الى همذان ليتولى السلطنة بعد ان كان سجينا فيها . فبعد أن توفي محمد بن السلطان محمود أرسل رجال سلطنته الى ( اتابك قطب الدين ) صاحب الموصل يطلبون منه ارسال سليمان شاه ليولوه السلطةبعد ابيه . ولا يكتفى (الحكواتي) بالتطرق الى مثل أهذه الحوادث بل يطمم حكايته بامور جانبيه اخسرى مستغيدا من فترات الهدنة الطويلة بين المسلمين والصليبيين خلال قرنين من الزمان فيذكر انشغال احفاد عمر النعمان بالصيد واللهو فيعطى للتزامن ثوة بين الموروث التاريخي والحكاية وخصوصا عندما

تقرأ أخبار الصيد في مذكرات ( اسامة بن منقذ ) كما يطعم حكايته باحداث اجتماعية عامة بعضها ذات انجاه جنسي مثل حكايسة (عزيز وعزيسزة) وبعضها ذات اتجاه اقتصادى مثل التجارة بالكتان في عكا وبعضها ذات اتجاه ديني مثل تعلم شواهي ذات الدواهي العلوم الاسسلامية ومذاهبها . وهذه الاتجاهات مجتمعة تمثل الاطار الكامل للتفاعيل الحضاري بين الشرق والغرب في ذلك العصر . غير أن هذا التفاعل سبب سيادة الاهواء والانفعالات على العقل عند كل من الطرفين . فمثلما نشات الحكاية عند المسرب نشأت قصص الفرسان عند الاوربيين وبواعث هذا النشوء هي الخوف والرجساء في آن واحد أذ ( يتذبذب الشمور الديني بين الخوف والرجاء وبين الرهبة والرغبة ) كما يقول سبينوزا فالحوادث الحسنة مثال طيب والحوادث السيئة تبعث على التطير والنشاؤم ، فيؤثر تأثيرا مباشرا في الحكاية واتجاهها ويشهد المستمم اليها لانها تمثل خوفه ار جاءه في الحياة العامة او في تعامله اليومي .

# THE PRINCE GHAZI TRUST

## العلائق بين التاريخ والحكايات

بقليل من التأمل والدراية نجد الشخصية العربية أو الشخصية الاسلامية متمثلة بالحوائب السلوكية في حكايات الليالي . وقد الدت كتب التراث التمالي تحدثت عن بعض جوانب الحروب الصليبية وجود النقائض السلوكية بين المجتمعين الاوربي ( الصليبي ) والعربي . فبينما تشير حكاية الصعيدى وزوجته الافرنجية الى ان ( عادة نساء الافرنج أن يمشين في السوق بلا نقاب) وتشير الى زوجة فارس صليبي جاءت مختارة لتنام في دار عربي حتى الصباح لقاء مبلغ من المال نجد اسامة بن منقذ(١٢) يحدثنا في كتابه ( الاعتبار ) كشاهد عيان على التفسيخ الجنسي الذي لمسه عند الافرنج ، اذ ( ليس عندهم شيء من النخوة والغيرة ، يكون الرجل منهم بمشى هو وامراته فليقاه رجل اخر ياخذ المراة

وبالرغم من ان التقدم البشري ساد في طريق القضاء على السلوك الانفعالي ، نحو المقلانية ، بقبت للحكابة قيمة كبرى كموروث يتزامن مسبع موروث واقعى هو التاريخ ، ولكن الخرافة كانت افضل الوسائل لتسيير العامة )(١٢) والسيطرة على توجيهها كما فعل البابا ( اوريانوس الثاني ) في اعداد الحملة الصليبية الاولى . ومثل هذه الملائق بين الخرافة والواقع للمسه بشكل اكثر وضموحا في حكاية ( مريم الزنارية ) التي حاربت وحدها جيشا كاملا من جيوش قومها الغرنج وانتصرت عليهسم انتصارا لحبيبها ( المسلم ) على علاءالدين . ولكي يعزز (الحكواتي) الشعور الديني عند سامعيه جعل الجارية الفرنجية تقول للصعيدى أن عثوره عليها بين الاسرى وتملكه لها بعشرة دنانير نقط دليل على (دينه الصحيح) ويمثل هذا توجيها مقصودا أو غير مقصود لاستنباط السبل المؤثرة لتعزيز المفهوم والعادة السائدين في المسائل الداخلة ضمن نطاق العقل مع عدم خضوعها له الا قليلا . فهي كثيرا ما تتكلم باسم المقل ولكنها تجانبه في السلوك .

وبمتزل بها (١٤) ومثل هذا التزامن بين افكار المؤرخ وبين افكار (الحكواتي) يضع امامنا سبيلا أوسع في تفسير الانفعالات النفسية ضمن مجتمعات مختلفة السلوك ، ولكنها متفاعلة مع بعضها بشدة من جرأء الاحتكاك الفكري بين مجتمعين مُختلفي الهاف ، بحيث تصبح الملاقات الإنسانية مثيرة للاهتمام بغض النظر عن قبولها او رفضها . لان مجرد التفكير فيها وتسجيلها يعتبر اهتماما خاصا بها حتى او كان ذلك التحجيل من قبيل التعجب ، فعندسا بحدثنا اسامة بن منقذ عن الامير انصليبي ( كليام دبور) Guillaume de Bwres صاحب طبرية بقوله ( إنفق اله رافق الامير معين الدين من عكا الى طبريا وإنا معه فحدثنا في الطريق قال: كان عندنا في بلادنا فارس كبير القدر فمرض واشرف على الموت فجئنا الى ( قس كبير ) من قسوسنا قلنا (له) تجيء معنا حتى تبصر الفارس فلانا . قال : نعم ، ومشى معنا ونحن نتحقق انه اذا حط يده عليه عوفي . فلما رآه قال اعطوني شمعا ، فاحضرنا فليلا من شمع ، فلينه وعمله مثل عقد الاصبع وعمل كل واحدة في

جانب أنفه فمات الفارس . فقلنا له قد مات . قال ﴿ أَنْعُمْ لَكِانَا كِتَعْدُبِ فَسَدِدَتَ انْفُهُ حَتَّى بِمُوتَ ويستريح )(١٥) ، ولا شك أن مثار تعجب أسامة بن منقبة من هذا الطب راجع الى ما كان قد توصل اليه الطب العربي في ذلك الوقت ، ومثار سخرية امير طبريا الصليبي راجع الى ما عرفه من تقدم الطب عند العرب وراح يقارنه بما في بلاده من جهل . فالطبيب العربي كان متمرسا قيل هده الفترة الزمنية ، ويروى أن المقتدر الخليفة العياسي عهد الى الطبيب ( ثابت بن قرة ) سنة (٣١٩ هـ - ٩٣١م) امتحان ٨٠٠ طبيب كانوا موجودين في بغداد وحدها. بينما كإن اطباء اوربا يخنقون المريض بالشمم لتخفيف الامه الجسدية . هذا في الوقت الذي كان الزَّازي يضع أولى قواعد علم النفس الطبي فيقول: ( ينبغى للطبيب إن يوهم المريض دائما بالصحية ويرجيه بها وأن كان غير وأثق بذلك لأن مزاج الجسم تابع لاخلاق النفس) . وكان انتقال الطب الى اوربا عن طريق الحروب الصليبية باعتراف كتابها ، اذ يقول دى بور ( أن أطباء العرب كانوا معلمي أورب

ننظر خيال النجوم في البحر نقلت في نفسي: امسا تستحى من الله عز وجل وانت غريب وتحت السماء وعلى بحر وتعصى الله تعالى وتستوجب عداب الثار؟ اللهم أنى أشهدك قد عففت عنها) وهذا الاستشراق الصوقي جوزي عليه الصعيدي بعد أن حرر اللك المنصور (صلاح الدين الايوبي)(١٨)واسرالصليبيين، اذ وجد الافرنجية نفسها بين الاسرى فتملكها لقاء عشرة دناني له في ذمة السلطان فأسلمت واخبرته أن هذا التوافق دليل على صحة دينه أذ عف عنها بالحرام فوهبها الله له حلالا بعد النصر . وتذكير الحكاية ( ابن شداد ) القاضى الذي عقد الصعيدي قرانه بواسطته على الافرنجية ، وابن شداد رجل حقيقي(١١) ورجود اسمه في الحكاية يؤيد التزامن بين الحكاية في الليالي وبين الموروث التاريخي . ومن امثلة هذا التزامن وصول أسطول صقلية الى مدينة الاسكندرية وانهزامه منها(٢٠) اذ أن ما جاء في حكاية (مريم الزنارية) ابنة ملك الافرنجة من وصول اسطول الى الاسكندرية لخطف مريم الزناريسة واعادتها الى ابيها ، دليل اخر على التزامن . وكانت

في هذا الفن حتى القون السابع عشر (١٦١) ، وأمسا المجالات الاجتماعية فقد بقيت قلقة في نفس الصليبي ( الاوربي ) أذ لم يتوصل أدراكه لمعرفة الأشياء : ( ابتداء من نقاط معينة متغق عليها تعتمد في الاقتاع على التجربة او العقل اي أنها تعتمد عني الوقائم التي يتحقق الناس بحواسهم من وجودها )(١٧) . ومثل هذا الضعف في الادراك جعل زوجة الفارس الصليم (في حكاية الصعيدي) تغضب من الصعيدي لانه لم يتصل بها جنسيا ولم تفهم معنى يقظة ضميره عندما تجلت عنده فكرة الحرام والحسلال وهو تتلمس عظمة الخالق في النجوم والبحسر والشجر في تلك الليلة التي جاءت عنده . في الوقت الذي كان معجبا بجمالها اشد الاعجاب ، وتصف الحكاية ذلك باسلوب رومنسي بديع على لسان بطل الحكاية اذ يقول ( فمضيت رجهزت ما قدرت عليه من ماكل ومشرب وشمع وحلوى وكانت داري مطلة على البحر وكان ذلك في زمن الصيف فغرشت على سطح الدار وجاءت الافرنجية فاكلنا وشربنا وجن الليل فنمنا تحت السماء والقمر يضيء علينا فصرنا

النتيجة ايضا تعلق ( الزنارية ) بعلي علاء الديسن وتفضيله على الملك والإبهة في بلاد الفرنج ، وتقص الحكاية مشهدا طريفا عن مقاتلة مريم الزناريسة لجيوش ابيها فعندما طلبت مساعدة حبيبها ( على علاء الدين ) اعتدر وقال ( شعرا ماجنا ) اخبرها فيه انه لا يحسن الطعن بالسيف ولكن يحسن الطعسن بشيء اخر ! .

ولم تعتبر مربم الزنارية شعر حبيبها (المسلم) تخاذلا منه بل زادها تعلقا به فحاربت وحدها وانتصرت متمسكة بقدرها الذي اكد لها عظمسة الشرق العربي المتمثل بحبيبها (علي) وهذه الصورة شبيهة بصورة الغرنجية التي رفضت الرجوع الى زوجها الغارس الصليبي وفضلت ان تبقى عند الصعيدي .

والى جانب هذه المشاهد الاجتماعية والانسانية تحدثنا الحكايتان عن الاوضاع الاقتصادية في تلك المهود . فصاحبنا الصعيدي كان يبيع الكتان في صعيد مصر فكسرت بضاعته فحملها الى (عكا) في زمن الهدنة بين الصليبيين و (صلاح الدين الايوبي)

فياعها بارباح طائلة ، ولما انتهت فترة الهدنة انتقل الى دمشق يتاجر بالرقيق ، وتحدثنا الحكاية عن طريق البيع المباشر والبيع بالاجل والبيع بالقايضة، واما (على علاء الدين) فعندما نفدت دنانيره وافلس راحت جاريته (مريم الزنارية) تصنع له كل يسوم منديلا مطرزا فيبيعه بمبلغ كبير فحسنت احواله الاقتصادية .

وقد حدث تزاوج فكسري بين الحضارة الاقتصادية العربية وبين الاوربية ، ويحدثنا اسامة ابن منقذ في مذكراته عن استعمال كلمة (برجوازي) وقد سجلها بشكل (برجاسي) صغسة للرجسل التاجر(٢١) . مما يدل على ان الكلمة انتقلت من الغرنسية الى العربية مند القسرن الثاني عشسر الميلادي .

وقد اثر هذا التزاوج تاثيرا مباشرا على اوربا اذ (بلغت حركة الملاحة والتجارة العالمية في القرنين الثاني والثالث عشر من النشاط درجة لم تعرف منذ العهد الروماني ، وكانت اليوصلة التي (ينلن) ان المسلمين اول من انتفع عمليا باستخدامها ساعدت

في تسهيل شؤون اللاحة )(٢٢) . وكان الإيطاليون اسبق الامم الاوربية في استخدام البوصلة ، ونتيجة لهذا التزاوج تأسس نظام مالي بين اوربا والعرب اساسه (الصك) وانتقلت هذه الكلمة الى الانكليزية بسيفة (شيك) وقد ضرب اللاتين دينارا بيزنطيا بكتابة عربية بعتبر من اقدم ما سكه اللاتين مسن انتقود اللذهبية .

وللتشابك التجاري والسياسي الذي حسدت بين الافرنج والصليبيين خلال تلك الحروب عينت جمبورية جنوى لاول مرة في مدينة (عكا) سنة على توقيعات العقود والوصايا والوثائق والصكوك (٢٢) على توقيعات العقود والوصايا والوثائق والصكوك (٢٢) اهمية جديدة لانها كانت المدينة التي اختارها هذا التاجر القادم من صعيد مصر ليبيع بضائعه فالتقى بالفرنجية التي اصبحت زوجته بعد ذلك . فكان الربط بين الحكاية والحقيقة التاريخية بمثابسة تعريفات جوهرية وملائمة للمستوى الفكري السائد عند العامة . فهو حصيلة تجربة حدثت فعلا

قاستطاعت بمغردها ( ان تعطي معرفة حقيقيسة لاعتمادها على الحس والخيال ، وتحرك النفوس وتحثها على الاخلاس والطاعة فهي اذن نافعسة وضرورية ولكنها ليست فليفية )(٢٥) . بل تعطي التجربة نعيما وحيوية مقبولين حتى نو كانت الادلة او شبه الادلة واهية او مفقودة مما يضطرنا ان نزامن بين التاريخ والحكاية باعتبار ان الدليل الذي لا نعرفه لا يعني انه غير موجود .

The second of the second of the second

c. " 4

A Company



### لمحات صوفية

جاء العليبيون الى الشرق الاسلامي وهمم يكادون يجهلون جهلا تاما مبادىء الفلسغة الاسلامية والعوامل المؤثرة فيها والحرية الفكرية المتمثلسة بالمساجلات الدينية بين المداهب الاسلامية عسلى اختلافها وكانت تلك المداهب على تعدد مناهجها قد تجسدت معالها الفكرية خلال فترة وجيزة ومن خلال هذه المداهب ظهر المعتزلة والمتكلمون ومن خلال هذه المداهب ظهر المعتزلة والمتكلمون (الفلاسغة).

ومثلما اختلفت هــده المداهب في تفسير (اللاهوت) الاسلامي وتحدثوا عن التوحيد والعدل بتمريفات مختلفــة تطرقوا ايضا الى الاوضــاع الاقتصادية بشكل مسهب وتحدثــوا عن الربـا والاتكالية والزهد ، ولكنهم جميعا نبذوا فكــرة

الرهبنة ( فلم يكن الاسلام يفسح صدره للرهبسة المسيحية والتقشف الهندي وكثيرا ما دعا الى العمل للدنيا والتمتع المباح بلذائذ الحياة )(٢٥) وقد أستند المسلمون في ذلك الى المصدر الاساسي للدين ، القرآن الكريم ، فكالوا دائما يذكرون الذين ينزعون السي الكسل والرهبئة بمثل هذه الاية ( قل من حرم زيئة الله التي اخرج لعباده ، والطيبات من الرزق؛ قل هي الله إن المنوا في الحياة الدنيا خالصة الى يوم القيامة) من غير أن النفس الإنسانية هي نفسها دائما، وَانَ لَمْ تَكُنَ عَقَدُهَا مُكَشَّوِنَةً أَوْ مَعْرُونَةً كُمَّا هِي الْأَنْ بعد اكتشاف علم النفس ، هذه النفس حرفت بتأثير عقدها - كثيرا من الرافضين للاقتصاد السائد وتظام بيت المال القالم على الجباية القسرية نحو التصوف حتى اسبع التصوف ظاهرة دينية معترفا بها فقال ابن خلدون في ذلك ( الصوفية من العلوم الشرعية الحادثة في الملة ) واستفاد الاتجاد الصوفي كثيرا من الانجيل لتبرير سلوكه في ربط العقيدة الالهيسة بالمنى الاقتصادي حتى نجد الغزالي يقتبس اكثر من آية انجيلية ذات معنى اقتصادي فيقول ( اذا

تصدقت فتصدق بحيث لا تعلم شمالك ما صنعت بيمينك فالذيرى الخفيات يجزيك علانية واذاسمت فاغسل وجهك وادهن راسك لئلا يعلم بذلك غير ربك ) ، وهذا النص هو نفسه في (انجيل لوقا)(٢١) وما أن حل القون العاشر الميلادي حتى كان للتصوف شأن بذكر بعد اجتيازه الحركات الدبنية التي اثارت ضروبا من التأمل والنقاش الفكري . فظهر في القرن الثالث عشر ( ١١٦٥ - ١٢٤٠ م ) أبن عربي الذي (غادر موطنه في الاندلس فرارا من القبود التي كانت الغترة الزمنية جاء الى الشرق العسربي على رأس الحملة الصليبية السادسة لويس ملك فرنسسا ( ۱۲۵۰ ـ ۱۲۵ م ) الذي وصف معاصروه ب ( لويس القديس) قاعاد بناء قيسارية وعكا وصيداً؛ وعرف بصاحب القلب الطاهر ، ولكن المسلمين كالوا قد استعادوا ثقتهم بانفسم واصبحت فكرة محاربة الصليبيين حربا مقدسة وجهادا حقيقيا في سيل الله والدين والوطسن فاسترجعوا معظهم المستعمرات الصليبية حتى سقطت انطاكية بايديهم

اسنة ١٢٦٨ م وكانت من أوائل المستعمرات اللاتينية حيث اجتلها الصليبيون خلال الحملة الصلبيبة الاولى ، وهذه الملاحظات التاريخية العامة استفاد منها (الحكواتي)في اخراج حكايات الليالي بشكليرز اللمحات الصوفية فنجد (شواهي ذات الدواهي) تتنكر بزى زاهد صوفي مسلم اسره الصليبيون ( وأن له خمسة عشر عاما صائما وانقده المولى من أبير الكِفار الذي هو أشق من عذاب النار) وانتصب في المحراب يصلي مما جعل ( الملك شركان ) يؤمس بصحة اعتقاد هذا الزاهد ولم ينتبه اني انه امراة عجوز متنكرة اختارت الطريق الأمن للتجسس على جيوش المسلمين وقتل ملكهم . وبعد نوات الاوان قال شاعر الليالي يصف حال هذا الصوفي بل هذه الحاب بة:

> ما مسلى وصنام لامر كان يطلب. لما قضى الامر لا صلى ولا صناما

ينما يثبت شاعر الليالي الحالة الايجابية عند العسوفي المسلم ويعتبرها اصيلة وصادقة فيروي على لينانه:

اما والله لو علم الانسام
لا خلقوا لما غفلوا وناموا
فموت ثم بعث ثم حشر
وتوبيخ واهسوال عظمام
ونحن اذا نهينا او امرنسا
كاهل الكهف اكثرنا نيسام

وعندما اعول على ما بين الحكاية من لمحسات صوفية وبين الموروث الصوفي في القرن الثالث عشر الميلادي ( الحملة الصليبية السادسة ) لا اطلب من القارىء ان يعتقبد بقوة التزامن ولكن ليس من المقول ان يرفضه بتاتا لان التجربة التاريخية كانت مستمرة عبر القرون وهي دائما تعتمد على الواقع لذلك باستطاعة هذه التجربة ان تعطينا معرفة ، ان لم تكن متميزة فهي واضحة . لا سيما اذا كسان الموضوع متعلقا مباشسرة بتناقضات لاهوتية بين الاسلام والمسيحيين في ذلك العصر .

ولاثبات فعالية هذا التزامن يجب أن نعتمد على التحليل العقلي مع ملاحظة سلسلة طويلة مسن البيانات المتشابكة عبر عدة قرون في مسطح جغرافي

وأسع يمتد من الشرق العربي حتى الغرب العربي في الاندلس ثم يعود هذا التشابك صليبيا عبر اوربا عن طريق القسطنطينية أو موانيء البحر الابيض المتوسط، ومن هنا تأتى أهمية الحكايات أذ لاتعطى تعريفات لهذه الامور بل تكيف الافكار على مستوى نهم العامة ، لذلك كانت مسألة الاستشراق الصوفي عند الصليبين او كما تسمى (الدوق) التي تجسدت في سلوك (الويس) قائد الحملة الصليبية السادسة مزيج من الايمان والانشداد إلى الخرافة ، ومن هذا التصوير راى ( جورج برناردشو ) في كتابه (السيح ليس مسيحيا ) أن ( مسائل الدوق هي على أغلب الرأى مسالة موضة ) مارستها جماعات من العباد او قارئي البخت والعجالب وقد استهوت عقبول القرون الوسيطة واحيانا كانت السبب في تغير تاريخ اورباً كالتفاف الفرنسيين حول ( قداسة ) حان دَارَكِ (١٤١٢ ـ ١٤٣١ م) وانقاذ بلدهم من الانكليز بعد حروب المائة سنة . ولكن ( الدوق ) لم يكسن صادقا دائما مثلما لم يكن التاريخ المثير ذا هويسة محددة أو مكان معين ، ولكن مما لا شـــك فيه أن

الحروب الصليبية عملت على تحرير عفول كثير من المفكرين الاوربيين ، فظهر التسامح الديني بعد ان لمسوا بالتجربة اهمية التسامع الاسلامي في اعطاء النوع من التمامل فذكرت كيف اعدم ملك (الفرنجة) بينما كانت المالك المسيحية ( تقر أعدام وفسود المسلمين واسراهم ، وقد ظلت هذه انشرعية حتى النوع من التعامل فذكرت كيف اعدم ملك (الفرنجة) الاسرى الذين اسرهم جنوده في البحر وكان مسن بينهم (على علاء الدين) ، وكانت المسادنة وحدها التي (اخترعها) (الحكواتي) لاكمال حكايته،هيالتي انقذته وارسلته الى الدير ليلتقى بحبيبته مريسم الزنارية كما يقضى سياق الحكاية ، وكنتيجة حتمية لئل هذا التعامل ظهر في أواخر الحروب الصليبية ( سنان توماس ) ( ١٢٢٦ – ١٢٧٤ م ) الذي يعتبسد من اكبر فلاسفة الكنيسة الكاثوليكية فاعتبر الحرب ( معصية دينية ) مستندا الى قول القديس بولص ( لا تصبوا جام انتقامكم يا اخوتي الاعزاء على الاعداء ودعوا الغضب يذهب عنكم )(٢٨) . وهذا الإنجاه الجديد يختلف تماما عن خطبة (البابا) النارية التي

القاها لاعداد الحملة الصليبية الاولى قبل قسرن ونصف تقريبا من التزامن الذي وجدنا فيه مدرسة ابن عربي الصوفية ومدرسة (القديس) لويس ملك فرنسا الكنسية وافكسنار سأن توماس فيلسوف الكنيسة الكاثوليكية .

غيران التسامح الديني الذي بلغته مجتمعات تلك العصور كان متوقفا على مقدار العناء الذي عاناه المجتمع الاسلامي والمجتمع الصليبي في تماسيك اجزائه في تلك الحروب(٢١) . ولكن الفرق بين المجتمعين يتعلق بكون التسامح الديني عند المسلمين اصيلا مستمدا من الوضع الذي اعطاه القرآن الكريم للذميين ( اهل الكتاب ) بينما كان عنهد الصليبيين مقتبسا من الاسلام ، لذلك احتاجبت افكار ( سان توماس ) في التسامح الديثي الى عدة ترون حتى تنتشر في اوربا ، واحسراق التسيس (برونو) سنة ١٦٠٠ م في ايطاليا لانه رفض حضور القداس واصرعلى تدريس الفلسفة ادليل علىعدم اصالة التسامع الديني عند الغرب وعلى تأخر ادراك المعنى الجليل الذي طالب به سان توماس قبل هذا التاريخ بقرنين ونصف تقريباً .



### السالة الاجتماعية

ليس ما ساتوله ـ هنا ـ هو كل شيء عسن المجتمع الاسلامي في ثلك الفترة من التاريخ ، لان التعقيدات التي كانت تميزه ئم تكن وليدة ظروف آنية فحسب بل هي مستمدة ايضا من موروثات اقدم وذات علاقه بالتطهور العام ، وانها ذات تناقضات جمة كثيرا ما يحلم بها الانسان ، على كل المستويات ان يكون ( ساحرا او ثائرا او زاهدا ) ، يحلم أن يكون سأحرأ لينقذ مماناته الاقتصادية بِفركة ( خاتم سليمان ) فيحضر على الفور المادد ليقول له لبيك انا عبد بين يديك او يكون ثائسوا ( خارجيا ) ليونق بين الايمان والفكر ومحاربة السلطان وقطع الطربق ، او يكون زاهدا ليعوض عن الياس الاجتماعي بآمال مستقبلية كما فعسل الحسين بن منصور الحلاج . فبعد أن حلم في طفولته ان يكون ساحرا اسمنقر على التصدوف

وممرقة الله ٦ ولكن كثيرا من الطامحين راوا ان طريق الفتوة والشطارة هو الاقرب لاثبات وجودهم على سطح الحياة مستفيدين من تأييد السلطان لنظام الفتوة الذى كان بالاساس نظاما يشبه نظام الغروسية في أوربا ، فكان ( يشترط على الغنسي صدق الحديث واداء الامانة واداء الفرائض واجتناب المحارم ونصرة المظلوم وصلة الارحام والوفاء بالعهد والعفو عن الظالم واحتمال الاذي وبذل المعروف (٢٠) غير أن هذا النظهام فشل فشهلا ذريعا وانقلب المنتسبون اليه الى قطاع طرق ومثيرى فتن . اما الخيرون منهم فاصبحوا تلاميذ للمتصوفة ، فشاهد القرن الثاني عشر الميلادي بوادر تنظيم وأسع جدأ في الحياة الدينية ، كنتيجة طبيعية للتفاعل المقلى بين بداية سقوط الحضارة الاسلامية بعد القبرن الرابع الهجري ( العاشر الميلادي ) وبين مهاجمة الدولة الاسلامية من قبل التتار من الشمرق والصليبيين من الغرب . ( فكان مشاهير المعلمين الصونيين يحيطون انفسهم بجماعة من التلاميلة فيميشون سويا ، وكان هذا التجمع بمثابة جمعيات

والفلسفة والحياة ، وقد يكون له معنى كبير اذا سار ذلك الانسان عبر الطرقات وسوح المسارك ( فيصطدم بتلال من الجثث بلا رؤوس من الموحدين ومن الصليبيين تتراكم تحت الشمس فلا يقدر ان يدرك ابن هو الثمن لهذه التضحيات . وخصوصا عندما يستعرض اخبار فتن تتفجر في الموصل وسامراء وخراسان والاحواز وبفداد وطبرستان ومصر والمغرب . أنها حروب بين المسلمين والمسلمين وحروب بين الروم والروم وحروب بين المسلمين والروم(٢٢) . وهذه المجتمعات ( المسكرية الكبيرة ) قائمة على وحدات أصغر في المدن والقرى والعائلة ، ( فلا تجد قطرا ولا بلدا ولا عشيرة ولا عائلة الا في فزاع وتحاسد وتباغض وغصب اموال وجلب ايذاء، دولة مترامية الاطراف تطفح بالحقد والجثث (٢٤) أنها سقوط الحضارة فلم يتمكن الانسان العامي من أن يعظى تفسيرا لمعنى السلب الواقع على ابنساء الشعب دون أبناء السلاطين والحكام . فاذا اجتاحت الجيوش الصليبية مدينة او قرية استرقت اهلها وباعتهم رقيقا واذا استرجعت الجيوش الاسلامية

حرة تستوحى تعاليمها من اتصالها الشخصى بأحد شيوخ الطرق الصوفية )(٢١) . فاصبح للكرامسة الصوفية معنى خاص يستغله المشعوذون ويصدته المؤمنون او ( المنتمون ) للطرق الصوفية . وقسد حدثنا اسامة بن منقذ في ( الاعتبار ) عن رجل اسمه (عبدالله المشرف) روى عن نفسه انه كان سجينا ومقيدا بالحديد فراى النبي محمدا في منامه يقول له اخرج يا عبدالله من السجن فقيودك مكسورة فلما استفاق من نومه راى قيده الحديدي فعلا مكسورا وباب السجن مفتوحا والحراس قد اخذتهم غشاوة فلم يروه وهو يغادر السجن ، بينما نجسد الى جانب هذه الخرافة أو ( الشعبذة ) خبر فقيهين . هما ( الفندلاوي ) و ( الحلولي )(٢٢) وقد حاربا ( كونراد الثالث ) ملك الالمان Conrad في دمشق فقاتلا حتى قتلا . وهكذا يمتزج الحلم بالواقسع والشعبدة بالتضحية . فتتكون الحكاية مستمدة قوتها من تلاطم الاحداث التي لا معنى ظاهرا لها فكان الانسان العالي يشعر في اعماق ذاته شعورا غامضا قد يكون مبهما امام الحقائق الكبرى كالدين

انقسامات اخرى تتجاذبها حربة الفكر احيانا والاضطهاد العقلي أحيانا اخرى . فعلى مدى عدة قرون امتلأت السوح الاسلامية ومساجدها بالخوارج والمعتزلة والقرامطة والحشاشين والزنادقية والروافض والاسماعيلية والفلاسفة ( المتكلمين ) وغير ذلك من ( الاصطلاحات الفكرية ) التي كانت بمثابة أرهاصات في محاولة أثبات الذات لحقيقية الذات : الغردية مرة والجماعية مرة اخرى ، او هي بمثابة اصطلاحات للتعبير عن المحنة العقلية وما تخللها من تفاعل اثر تداخل الموروثات الاقدم ببعضها من أديسيان وفلسمسفات وقد امتزجت بالتطلعات السياسية والمسالح الآنية . نبينما يرى المتصونة أن مقاومة الحكم الفاسد يأتي عن طريق معرافسة الله ، برى غيرهم : ( أو أن رجلا تصوف أول النهار التناقضات فجرت الجتمع عن كتل مختلفة حسب الاجناس والذاهب الدينية أو الاهداف السياسية أو المؤشرات الاقتصادية والاجتماعية فظهرت من الطبقات الدنيا من اصحاب الحرف واهل البطالة

تلك المدينة او القرية اصبح الباقون من اهلها حطبا لتلك الحروب. وقد انتقم (الحكواتي) في الليالي من هذه الابعاد فضسيع الامير ( ضوء المكان ) ارضـاء للعامة ورماه ( في الحكاية ) على عنبر الوقود في الحمام ليعش عليه الوقاد القذر فينقذه ويمن عليه مسدى الحياة ، وضيع اخته الاميرة ( نزهة الزمان ) وباعها رقيقا ارضاء للبنت العامية المعرضة للنهب والبيسع **في سوق الرقيق . وجمل العبد الاسود ( الرقيق )** يقتل الاميرة ( ابريزية ) الصليبية لا تكونها بنت ملك الافرنجة وانما \_ بعد اغتصابها \_ حقدا على النظام الاجتماعي الذي قسم الناس سادة وعبيدا وملوكا وعوام . وهكذا تتناول الحكاية مسألة اجتماعيسة مهمة في نظر التقدم الحضاري والتطور التاريخيهي اقرب الى الفلسفة من تقرير الواقع العام . وتتناول الاختلافات النفسية عند الطبقات الاجتماعيسة المعترف بها في ذلك المصر ، تلك الطبقات المتمثلة بالمبيد والبدو والجند والمتصوفة والتجار والوقادين والزبالين والسفلة والفتوة وقطاع الطرق والسلاطين والسحرة ، وتنقسم هذه الطبقات على نفسسها

المسلمين انقسهم وصور لنا امراء المسلمين خاضمين للجنس فحشر في حكاية عمر النممان التي تدور جوادتها حول حرب المسلمين مع الروم ، حشمير حكاية ( عزيز وعزيزة ) وحكاية ( تاج اللوك والست دنيا) رحكاية قتال (كان ماكان) مع كهرداش وهي حكايات تتجدث عن المشق قبل الحسروب وعسن الجنس قبل الحكمة والقيادة . بل صورت لنا ( الليالي ) صلاح الدين الايوبي نفسه (الملك المنصور) أنه بعد إن حرد عكا من الصليبيين اشترى بخزينة الدولة جارية فحصل فيها عجز مقداره عشرة دناني فلم يقدر على تسديد قيمة الجارية نقابض تاجس الرقيق بجاربة من الاسرى لقاء الدنانير العشرة . وهذه الصورة التي سجلتها الليالي عن سلاح الدين تناقض الصورة التاريخية التي قالت انه كان في شغل عن الجنس في تأسيس المدارس والمستشفيات وبناء الجسور وطلب العلم . ولكن التزامن بسين الحكاية والاخيلة وبين الموروث التثريخي بمنح الباحث المعاصر تسمطا من القلسفة الاجتماعية وخصوصا عندما يقارن بين السم الذي قدمتسه

والمجسرمين ، قوة حافسندة تمالىء هؤلاء أو هؤلاء فيقطعون الطرق باسمهم وينهبون الاسواق ويفتحون الدكاكين ويشملون الحريسيق ويكبسسون الدور ويكسرون السجون(٢١) مما جعل البون شاسعا بين الاهداف المليا وبين اصطراع الخبرات الداخلية التي كان يجب ان تتم عن طريق مفكر غير منتم لكي يتمكن من اعطاءنتائج واضحة ونهائية لمهوم المجتمع بعد تلاحم الوروثات وتفاعلها . فعندما راودت الشكوك أبا حامد محمد الغزالي (١٠٥١ - ١١١١ م) تحيز للغلسفة انقاذا لشكوكه من صلاحية التيارات الثقافية في عصره ونبد المقاييس المقلية ورآها غير صالحة لمرفة الحق . فركن الى ( التجلي ) لفهم الحقائق ، ولم يكن بامكانه ان يتوصل الى غير ذلك والسلاجقة مهيمنون والعرب مشتنون والصليبيون يقودون الحملة بعد الحملة لهدم القيم الانسانيسة باسم قيم اخرى يقولون عنها انها انسانية . وعندما اراد (الحكواتي) في الف ليلة وليلة أن يعبر عن رفضه لهذا الانزواء الذي لا يطعم ولا يسمن البس عجوز الروم ( شواهي ) ثياب زهاد المسلمين لتنتقم مسن

شواهي لملك المسلمين وهي في زي الزهاد المسلمين وبين السم الذي قدمته جارية ( الوزير عون الدين بن هبيرة) إلى ملكشاه السلجوقى وقضت عليه (٢٧). او الخنجر المسموم الذي حاول به الحشاشسون اصحاب كامل الصباح اغتيال صلاح الدين الايوبي، وتنبعث النظــرة الغلــــفية ليس من التركيب الاجتماعي في العصر فحسسب بل من كون ذلك التركيب كان يشمر اهله كلا على حده ، أن له الحق الطبيعي على كل شيء ، فيحب الجميع كل شيء ويكرهون كل شيء ، فهم في متاهة عقلية شاسعة وهم قادرون على الدفاع عن الدولة دفاعا مؤكداً . ولكنهم لم يغعلوا الا بقدر انتمائهم الاقتصادي أو الفكري فبقدر ما هم انصار للامير عندما يمدهم باسباب الحياة هم اعداؤه عندما تنحسر عنهم أو عن أميرهم تلك الإسباب . فالعلائق الاجتماعية اصبحت علائق مصلحة آنية بعد أن كانت في مطلع تأسيس الدولة الاسلامية علائق فكرة حتى الموت. وبالرغم من غموض مثل هذا التعريف فانه يكفى للدلالة على العصبية العقلية التي حدثت في رفض نفحص الإفكار المتباينة

التي حدثت عبر قرون ، والتي قلنا عنها قبل قليل الها كانت تمثل مماناة الذات لانبات وجود الذات فردية او جماعية لان انسان ذلك العصر بالرغم من الثروة الفكرية التي كانت بين بديه عجز عجزا تاما عن اعطاء تغلسيرات لوجود النقائض بي مجتمعه . فجمل التكتلات الفيقة تنشد انشدادا تاما الى ادراكاتها الخاصة وتطلماتها الخاصة مما سسبب ضمور الفكر العربي عدة قسرون ، والتي عرفت بعد ذلك بالعصور المظلمة .



## الصورة عند القبيلين

اجتازت اوربا ( البربرية ) القرن العاشـــر الميلادي ، واتصالاتها بالشرق الاسلامي تزداد عسن طربق تجار البندنيسة وجنوى وجستزر الابيض المتوسط وبلاد الاندلس ، فيزداد من جراء ذلك تكتلها الذي رافق انهيار الدولة الاسلامية وتمزقت اوسالها الى دويلات ينافس بعضها بعضا وتعمل \_ لا ارادبا \_ على تحطيم ذائها وتحطيم مكتسباتها الحضارية وابداعاتها الغكريسة ، وكانت معساول التحطيم قد بدات قبل ذلك التاريخ بدوانع المنازعات المدهبية واحيانا القومية ، والخليفة المباسى في بغداد محدود السلطة ، مشاول الارادة بل لا سلطة لديه ولا ارادة ، تسبيره المنازعات الفردية ، والمطامع الدخيلة من بويهية وغزنوية وسلجوقية ، وبوادر هذه الحال ترجع الى مطلع العهد العباسي ، عندما

طرحت الفلسفات اليونانية والهندية والفارسية مسائلها ، وتغلغت الديانات القديمة في المفاهيسم الجديدة ، وقد اعتبر ( الجاحظ ) هسدا التغلغل ابتلاء ابتليت به الامة الاسلامية فقال ( انهم يتبعون المتناقض من احاديثنا والضعيف بالاسناد مسن روايتنا من اي القرآن ثم يخلون بضعفائنا ويسالون عنها عوامنا مع ما قد يعلمون من مسائل اللحديس والزنادقة ، ولولاهم ما صار الى اغنيائنا وظرفائنا ومجاننا واحدائنا شيء من كتب المانوية والديصانية والمرقونية )(٢٨) .

صحيح نحن نختلف مع الجاحظ في كسون دخول الفلسفات القديمة الى الاسلام سببا جوهريا للانحرافات التي ادت الى سقوط الحضارة ، ولكننا لا نقدر أن نصفح عن المقاصد الخبيشة التي ادخلها بعض أصحاب المقائد القديمة الى الاسلام لتحطيمه من داخله وتخريبه بمعاوله انتقاما لمجدهم الضائع وعقائدهم المهزومة أمام التيار الاسلامي الذي جعل تلك المقائد في قائمة الكفر والالحاد .

وعندما حل القرن الحادي عشر الميلادي انتبهت

اوربا وقد سادها سلام نسبى والف بين الاقطاعيات ( فاتيح للاقطاعية ان تنتقل الى عهد من الازدهار المادي انصرف فيه اصحاب القصور والإدبرة الى العناية باستثمار الارض وزيسادة الثروة والخيرات مجندين جماهير الفلاحين لقطع الغابات وشمسق الاراضي وتعبيد الطرق )(٢٩) . غير انالنظرة الحاقدة نسد الشرق الاسلامي بقيت كامنة في نفوس الاوربيين خارج مفهوم الدين المسيحي نفسه . وقد انتبسه ( سبيئوزا ) بعد ذلك بزمن الى الازدواجية بـــين الدين المسيحى وبين سلوك المسيحيين الاوربيين حتى مع انفسهم فقال: ( لقد دهشت مرارا من رؤية اناس يفتخرون بايمانهم بالدين المسيحي أي يؤمنون بالحب والسعادة والسلام والعفة والاخلاس لجميع الناس ويتنازعون مع ذلك بخبث شديد ويظهرون اشد انواع الحقد )(٠) . اذن لا نستغرب من الغضائح التي اقترفتها الحملة الصليبية الاولى ضلد الدولة البيزنطية وضد مسيحيي فلسطين اذ استولت على ادبرتهم وكنائسهم وبيوتهم وطردتهم

مما جعل ( بطريق القدس يهرب الى القاهرة ويحتمي بالدولة الفاطمية ) .

وقد صور لنا احمد بن زبني المكي في ( الفتوحات الانسلامية ) صورا تشمئز منها الضمائر عما قمله الصليبيون بمسيحيى الشرق ومسلميهم على حد سواء باسم تحرير بيت المقدس ، فكانت تلك الحروب في اوائل حملاتها تتميز بازمة الضمر الاوربي اذ أن ( الفارس ) الصليبي مهما كانت تعاليمه عالية وتقاليده جيدة وسلوكه معترفا به الا أنها كانت معطلة تماما او مهزومة تجاه المطاميم السياسية والاقتصادية ، فكان جميع المتعاملين القادمين عبر الدولة البيزنطية من اوريا ، كل منهم يشير الى نفسه وببحث عن الوضع الملالم لوجوده الشخصي مما جعل الامراء والنيلاء يتنازعون فيما بينهم ويؤسسون اكثر من دولة لاتينية في الرهسا وانطاكية وجبيل والقدس .

ولم يكن الشرق العربي والاسلامي اقل ازمة ضميرية في ذلك الحين حيث يظل يخسر قضيته باستمرار تحت شعار اطاعة التعليم ، في الوقت

الذي كان اصحاب تلك التعاليم جميعهم زائفين ضالين وكذابين منافقين يعملون ضد المرفسة والذكاء . في سبيل اثبات كيانات رحيصة يحميها الاضطهاد الديني باسم الدين ويستدها الانحراف الطائني باسم الايمان ، ولم تغب هذه الحقيقة عن فكر ( الحكواتي ) او مخيلته فاخضع المفكرين من معتزلة وغسيرهم لمناقشة ( جادية )(١١) من جواري حكايته في الليالي لكي تغضحهم في علومهم وتشهر بهم في جهلهم . ولم يأت هذا التزامن اعتباطا من قبل(الحكواتي). وانماارادبه كشف الزيفالسلوكي عند الخاصة بينما العامة تحرقها الحروب والغتسن وقودا لهدف نظري غامض لم يشمكن السلطان مسن ترجمته الى واتع تومى او دينى او انساني تجساه طفيان الجيوش التثربة من الشرق والصليبية من الفرب ، ذلك الطغيان الذي سحق التراث القومي والديني والانساني وافرغ الحضارة الاسلامية من مدلولها العلمي وابعادها الفكرية المتفاعلة مع كل الحضارات القديمة .

وكانت الصورة في هذا الموروث التاريخسي

واحدة في جميع البلاد الاسلامية والصورة واحدة في جميع البلاد الاوربية . فهناك تراكمات هائلة من الفكر والتسامح الديني ، ولكنها بلا يد قوية تدفع عنها ، اذ ان السلاطين يكيد بعضهم لبعض باسم الفكر والتسامح والدين ، وهناك تراكمات هائلة من الجهل والتعصب والفرض ولكن يعد ( البابا ) وتجاد الموانىء تمززها وتدفعها بقوة لانقاذ قسبر المسيح !

واما الصورة في الحكاية نقد جاءت واحدة فهي لا تخرج عن الدسائس والخيانات بين الوزراء واللوك وعن كيد الاخوة الامراء لبعضهم وفي الجانب الاجتماعي لا تخرج عن تقديس الجهل والخرافة وقتل الاسرى او تقديمهم خدما للاديرة . والمراة عند القبيلين تضيع وتسترق او تؤسر وتسترق او تباع وتسترق . وبين الضياع والاسترقاق ينتقم العبيد او البدو من ساداتهم ابشع انتقام . ولم يكن العقل قانونا للحياة ولا الضمير حافزا للتقدم الانساني فتلك الاحداث وغيرها من الموروثات المنزامنة كانت بعثابة تعريف : ان الظاهرة الحياتية الانسانية هي اعسم

٥٢

مما نعل الوروث بالبطل وبالوغد ، وسلكت الحكاية مسلكا مسلطا من غيرتمقيد فجملت القارىء يضطر الى اعتناق افكار حاسمة في فهم الصورة عند كل قبيل من القبيلين ، الاسلامي والصليبي ،

من البيئة الخاصة بكثير وليس بامكانها السيطرة على الطبيعة المطلقة سيطرة فعالة لتغير النسوع ، ولكنها بكل تاكيد تقدر على الاستفادة من الطبيعة بمداولها الاعم وذلك بقدر ما تتعلق تلك الغائـــدة بالمسالح الحباتية وما يكتنفها من ازدواجيات ، وتكون التجربة دائما هي الرائد الاصيل لذلك(٢٤) وجاءت نتائج التجربة الصليبية متأخرة ، جاءت بعد قرنين من بدايتها فادرك الغسرب ان عليه الايحطم كل شيء بل عليه أن ينهل من مناهل المرفة عند المرب والمسلمين . وادرك العسرب والمسلمون أن انقاذ انفسهم وتربتهم وتراثهم لا يعكن أن يتسسم بالتفكك الاناني ، فظهر صلاح الدين الايوبي ليصنع ممركة حطين ، وظهرت الحكاية لتمجه انقاذ عكما وتدين ملك الغرنجة ، وظهرت الاخيلة لتمجسد الاميرات الصليبيات اللائي انحزن الى الجيــوش الاسلامية ، وتدين العبيد والبدو الذين تمردوا على الجيوش الاسلامية ، وهذا ما يجعلنا تؤكــــد أن التجارب قد القت ضوءا ما على الاوضاع السائدة. فميزت الحكاية بين البطل وبين الوفد بدقة اكبر



### الوجه المسترق

لحد الان والصورة مبهمة مكتومة الاضاءة وهذا لِيس معناه انعدام وجود وجسه مشرق في الموروث التاريخي في تلك الغترة الزمنيسة . أذ أن حهود العرب كانت واسعة جدا في العلوم وكسان القسط الذى قدمته الحضارة العربية والاسلامية عظيماً ، فغي الوقت الذي كان العقل الأوربي خاضعاً خضوعا وثنيا للاساطير والتوراة كأن أبن حسزم ( سنة ١٠٦٤ م ) يهاجم الخرافة بعنف « حتى أنه استعمل بعض الالفاظ النابية » في ذلك ، وينقل لنا عمر فروخ في كتابه « عيقرية العرب » عن كتاب ( الملل والنحل ) لابن حزم قوله « زعم القـوم أن دعوى بلا برهان ، وصحة الحكم أن النجوم لا تعقل اصلا وان حركتها ابدا رئيبة واحدة لا تتبدل " . وفي الوقت الذي كان أهل العهد القديم يقولون أن

انهار النيل وجيحان ودجلة والفرات تخرج من الجنة والمرات تخرج من الجنة وتستي الممورة فند ابن حزم الاندلسي هذه الخرافة وذكر ( ان لهذه الانهار منابع معروفة في ارضنا هذه على ما هو معروف في كتب الجغرافية )(٢)؛ .

وسارت العلوم عند العرب في هذا المسار العلمي الخاضع للتجربة والمشاهدة والبرهيان المنطقي والتحليل العقلي . واما الفلسفة فقد طغر العرب والمسلمون فيها شوطا كبيرا ، فصححها اخطاء الفلاسفة اليونان وابدوا رايهم في العسدل والتوحيد وفي نظام الكون ، وقالوا أن لكل جسيم طبيعي قوانين ثابتة تسيره ، وللاجسام طبالع وافعالا مخصوصة بها وناقشوا ارسطو في نظرية ( الحد ) اذ ان الفلاسفة اليونان حدوا الجسم بانه مركب من ( الصورة والجوهر ) بينما ابو الهذيل ( المتزلي ) قال أن ( الجسم ماله يمين وشمال وظهر وبطن وأعلى وأسفل) ويقول غيره « الجسم هو الطويل العريض العميق» وتحدثوا عن كون «الانسان جزء من اجزاء الكون لكن طبيعته تختلف عن طبيعة الاجسام » . وقالوا في المعرفة انها نوعان « حـــية وعقليـة »

وتحدث اخوان الصغا في شنى العلوم اد قال عنهم ابو حيان التوحيدي « هناك ذكاء غالب وذهن وقاد ومتسع في قول النظم والنثر مع الكتابة البارعة في الحساب والبلاغة وحفظ ايام الناس وتصرف في كل شيء » ودافع « المتكلمون » عن العقيدة وطسرح الغارابي نظرية ( المعاني الكلية ) للمناقشة وهي تتلخص بكون العقل الانساني هو الذي يستخرج الكل من الجزئيات في التجريد ، وقد نار حول هذه النظرية جدل كثير في اوربا حتى نهاية العصسور الوسطى في اوربا .

ولم يكن الطب اقل شانا من علوم الكلام والغلسغة ، فيذكر لنا ابن القفطي (ت سنة ١٢٤٨) في كتابه ( اخبار العلماء ) سيرة اربعمائة واربعة عشر طبيبا وحكيما . ويقول المستشرق ( ماكس مايرهوف ) ان كتاب ( عيون الانباء في طبقات الاطباء لابن ابي اصيبعة (ت سنة ١٢٧٠م) لا يقل اهمية عن كتاب ابن القفطي وقد تصدى فيه لسيرة اكثر من ستمائة طبيب )(١٤) . وقد استمد ابن ابي اصيبعة من مراجع ( ذكرها ) وهي الان مفقودة بالاضافة الى

معرفته الجيدة في طبالعيون فهو اشهر الكحالين، ويسمى (مايرهوف) القرن الحادي عشر الميلادي العصر الذهبي حيث « كان اطباء العالم الاسلامي وعلماؤهم يمارسون مهنتهم على اسس مكينة . » وممرفة ( ابن البيطار ) بغوائد الاعتساب في المسلاج تؤيد هذا الراي وتجعل الطب في قمة العلوم القائمة على التجربة والملاحظة مما جعل ( ابن النفيس ) يكتشف الدورة الدموية الصفرى في وقت مبكسر بالنسبة لتعلور علم التشريح .

والى جانب هذه العلوم كانت الجغرافيسة والخطط والاسغار تضع الدنيامام اعين الدارسين، فخريطة الادريسي غنية عن التعريف بينما ذكر لنا « المقريزي » ان احد السياح دخل مكتبة الفاطميين في القاهرة فراى فيها ( مقطما ) من الحرير الازرق غريب الصفة فيه صورة اقاليم الارض وجبالها وبحارها ومدنها وانهارها ومساكنها وجميع المواطن مبيئة للناظر (٥٠) . وقد حدثنا التاريخ عن عناسة الدولة الفاطمية بالكتب وتخزينها وتبويها اذ كان بمكتبة ( العزيز ) الفاطمي اربعون خزانة للكتب من

بها وانموها واضافوا اليها واخرجوها بشكلهـــا النهائي) .

وما يقال عن الفلسفة والطب والجفرافيسة وسيانة الكتب في الخزائن العامة والخاصة يقال عن الحساب والجبر والرياضيات والفلك والصيدلة والحيوان . وكتب التراث ودراسات المستشرقين تزخر باكتشافات العرب في ذلك .

وبعد هذا العرض السريع للوجه المشرق في تلك الفترة الزمنية علينا ان نتبه الى ان العسرب حينما ارتفعوا بالحياة العقلية كان العالم الاوربسي بخضع للجهل العام ويكافح شعبه من اجل الانعتاق من شباك البربرية واغلالها الاجتماعية والفكرية(١٤). ويعمل بجهد مضن للتخلص من نظام الاقطاع وهيمنة النبلاء الذين سخروا الارض واهلها لملذاتهـــــم وحماقاتهم واعتبروا الانسان جزءا من الارضيباع وشيترى بالتبعية الاقطاعية ، هذا بالرغم من كثرة ويشترى بالتبعية الاقطاعية ، هذا بالرغم من كثرة حتى قيل عن الاقطاعيات البولونية « اذا جلس كلب النبيل في اقطاعيته امتد ذنبه الى اقطاعيــة

جملتها خزانة واحدة فيها ثمانية عشر الف كتاب من علوم الفلسفة والعلب والالهيات ، ومثيلات هذه المكتبة التي وصلتنا اخبارها كانت موجودة في معظم قصور الحكام والامراء ومباحة لكل من بود منها الفائدة ، مما يعطينا فكرة واضحة عن حربةالبحث والاطلاع في شتى العلوم حيث يسمح لكل الطالبين والعارفين والباحثين ارتيادها . فحكوا ( ان على بن يحيى المنجم كان ممن جالس الخلفاء وكانت له خزانة كتب عظيمة في (ضيعته) وسماها خزانة الحكمة وكان يقصدها الناس من كل بلد فيقيمون فيهــا ويتعلمون ، والكتب مبذولة لهم والصيانة مشتملة عليهم والنفقة في ذلك من مال على بن يحبي )(٤٦) . لذلك كانت دهشة المستشرق الفرنسي ( البارون الظاهرة العلمية قياسا الى التعصب الديني في اوربا ثم قال ( اننا نجد عند العرب تلك العبقرية العظيمة وموهبة الابتكار العلمى والنشاط الفكرى المبدع) و قال ايضا (علوم العرب انما هي تكملة لعلوم الاغريق التي حفظوها وصانوها من الضياع والتلف وتقدموا

جاره » . وكان اليابوات بياركون تلك الغوضي وذلك البؤس مما جعل بعض اساقفة سكسونيا يهيبون بالشعب الالماني باسم الايمان «ان ثمة عملا ينتظرهم ( لانقاذ ) الشعب السلاق من الوثنية والهرطقة ». وقد تبنى هذه الدعوة (الاسقف اتو) اسقف مدينة ( بامبرج ) فطفق الالمان في زحفهم مقترفين اكبـــر الغظائع باسم السيد المسيح ووقع كثير من المذابح والاغتيالات والمقاتيل والمصادرات والاستعباد والاسترقاق. ولكن ثورات السلانيين بقيت تتكرر ند الزاحفين باسم الايمان ما بين سنة ( ٩٨٢ -١٠٦٦ م) . وكانت شريعة الغاب هي السائدة في التعامل اليومى . وكانت الكنيسة أكثر ما تخشى جدل الفلاسفة ومناقشات المتعلمين ، وكانت ترتعد جيفة من صوت العلم القادم من الشرق ، ومهما كان وضع المجتمع الاوربي فان سلطة الاديرة هي الاقوى وكان النبلاء ينافقون مع هذه السلطة حفظا لمراكزهم بالرغم من كونهم أبعد الناس أيمانا بها . ومثلما أوصدت الادبرة أبوابها ضد العلوم الحديثة فتحتها للشميذة وصكوك الغفران ، وبعد عهد طويل تمكن

(الاستاذ البريتوني) لاول مرة ان يجعل من باريس سنة ١١٤٣م مركزا للتفكير الحر والبحث العلمي متحديا سلطة الاديرة ونزوات النبلاء . ولكن محاكم التفتيش القدرة استمرت تلاحق الاحرار والمفكرين وتحرقهم لانهم هراطقة او ملحدون او سحرة حتى القرن الخامس عشر الميلادي . وتضحية جان دارك يطلة فرنسا القومية ليست بعيدة عن سمع التاريخ وبصره . ونفي دانتي (١٢٦٥ – ١٣٢١) ومطاردته ليست غائبة عن الاذهان . وقد قال مؤرخو ذلك الشاعر ( ان المنفي هو الذي انقسفه من مخالب فلورنسه )(٨٤) وحماقاتها في مطاردة المفكرين .

وهذه النقائض بين الشرق الاسلامي والغرب الصليبي تناولها الحكابة في (الليالي) بتصوير اهمية العلم وتقدير اهله عند العرب كما تناولته الحكاية الغربية بتجميع قطاع الطرق واللصوس بقيادة (روبن هود) لنصرة الملك الطيب ريكاردوس قلب الاسد ملك انكلترا بعد عودته من غزوته الصليبية فوجد ان اخاه قد استغل غيابه في الحرب «المقدسة» واستولى على العرش ، والحكاية تقارن بشسكل



## الخسائر والارباح

أذهلت الحضارة العربية والاسلامية مفكري الغرب الصليبيين اذ انهم جاءوا ليحرروا قبر المسيح من ( الهمج المسلمين ! ) فاكتشغوا انهم بحاجة الى تحرير عقولهم من الخرافة والجهل ، فرام ( مبدأ مشاركة رجال الدين للملائكة في الرضا الابدي ) ينهار ﴿ وبدأ يشعر الناس أن ما جاء على السيئة البابوات من مغارقات ليست دائما قضاما مسلما بها » قاصيح ارسطو - بغضل المسلمين - معروفا لاول مرة ولم يكن قبل الحروب الصليبية مقبولا ان « يقرع الغيلسوف أبواب العقائد الدينية أو يتناولها بالنقد العقلي المطلق » من غير تقيد بالايمان . واطلع الغرب على علوم العرب ونقلها وبدات الحركية الجامعية تاخذ في النمو من حيث الاهمية في الدوائر الرسمية ، فضلا عن الاتساع في التعليم فصلا مداسيط بين الملكين اذ أن الملك العربي يقبل العلسم وبوافق على ان يطبيه شيخزاهد بينما تشير الحكاية نفسها في ( الليالي ) الى ( ملك الفرنسج ) الذي كان يتقرب الى الاديرة باعدام الاسرى المسلمين في حكاية (مريم الزنارية) . ويؤكد اسامة بن منقذ أن الطب عند ( الفرنجة ) يضع الشمع في انف المريض لانقاذه من الم المرض . ومثل هذا التزامن يعبر بدقة عن البون الشاسع بين الانتصار العلمي من خلال السلوك والانتصارالغوضوى من خلال الرغبة والخرافة فتكون الصراعات هدما حضارها قبل أن تكون بناء. وهذا ما حدث فعلا خلال الحملات الصليبية الأولى. وبعد فترة ، انتبه الغرب الى انه بوشك على محو حضارة فراى ان سلبها ، فذلك خير له وابقى وقد حدث ذلك نملا .

( البابا ) او الامبراطور هو الذي يمنح إجازة ( بحق الرواية ) البكلوريا(٥٠) ، فعندما صارت مؤلفات اليونان والعرب في متناول الدراسات الجامعية في باريس ( سنة ١١٤٢ م ) وانتقلت إلى جامعة اوكسفورد في الكلترا ( سنة ١١٦٨ م ) ومنها السي كبيرج ( سنة ١٣٠٩ م )(٥١) . وكانت الارقام العربية من أهم ما أخذه الغرب فطفت على الأرقام اللاتينية. لسهولة استعمالها ودقة الحسابات فيها ، وقد تطور شعور السليبين بالخيبة في محافظتهم على(الارض). وبيت المقدس الي طموح علمي عندما عادوا السمي بلادهم . ولكن هذا لم يمنع الحملة الصليبية الرابعة بعد خيبتها من تحويل طموحها السياسي الي هـدم. الامبراطورية البيزنطية ونهب القسطنطينية سنة ( ١٣٠٤ م) وتمزيق اكبر دولة وأغناها في المصبور الوسطى .

ومثلما اثرت الحروب الصليبية اقتصاديا على اوربا بدت الحياة الفكرية اكبر تأثيرا واكثر عمقا واستعدادا لاستقبال عهد النهضية الكبرى التسي فصلت بين العصور الحديثة والعصور الوسيطة .

فما أن حل انقرن الرابع عشر المسلادي حتى هبت رياح الاسلاح الديني فظهر ( جون ويكليف) سينة ( ۱۳۲۸ ـ ۱۳۲۸ م ) الذي نادي « بان السييد المسيح هو الوحيد الذي له سلطان على الانسان وان عناك كثيرا من تعاليم الكنيسة فاسد فارتعدت الكنيسة في روما من نشاطه وبلغ الحقد أن نبشت قبره بعد موته وأحرقت عظامه ٥(٥٢) . ولكن ( جون همس) ( ۱۲۲۹ - ۱٤۱٥ م) لقى مصرعه على يسد الكنيسة بماساة رهيبة بعد أن أعلن تمسكه بمبادىء (ويكليف) وكان لوثر (١٤٨٣ ــ ١٥٥٦ م) في خاتمة مطاف دعاة الاصلاح الديني فمزق سلطة البابا واعلن سلطة العقل وحرية الرأى ، فانتصر له الفقسراء والمعدمون وجروا وراءهم النبلاء فغاز في النهاسة بمسائدة الشعب . واختراع الطباعة(٥٢) وانتصار الوثر جعل مفكرى الكنيسة أن يعملوا على اخضاع الكنيسة لنوع من الاشراف المنظم والرقابة الدائمة بعد أن كانت سلطة البابا هي العليا . ولكن ما شهده هذا القرن من تقليص سلطة البابا كان يزامنه سقوط الدولةالمربية في الاندلسسنة ١٤٩٢م أي في السنة

أَ مِنَ السَّلَاطِينِ الجهلة والماليك والمرتزقة . وقراءة عرضية لقدمة (عجائب الاثار في التراجم والاخبار) لؤلفه الشيخ عبدالرحين الجبرتي ، توضع محنة الفكر اذ ورد في ديباجتها ( اعلم ان سبب هـلك الملوك اطراح ذوى الفضائل واصطناع ذوى الرذائل والاستخفاف بعظمة الناصع والاعتزاز بتزكية المادح) رهذه الحقائق التي طفت على المجتمعات العربية في العصور المظلمة ادت الى تحركات مرضية بحيث اسبح الفرد يتخيل ان بامكانه انجاز عمل صعب ولم يكن ذلك العمل غير محاولة لاشباع النزعات المسلحية . . مما جعل الشخصية العربية تنمو بعد الحروب الصليبية على فقافيم وهمية ، بينما كانت الشخصية الغربية تنمو على دعائم علمية مستمدة من الغردوس المربي المفقود تراثا وعلما وسلوكا وكتابا امتلات به مكتبات الاديرة والجامعات الغربية . ورفض العربي معتبرا تراثه الضائع يكفي لميزته التاريخية ويعهزز هذا الغرور القاتل ( الدراويش ) واصحاب (الطرق) والدولة العثمانية القائمة على نظام المرتزقية

. ويقول (نشــر)

نفسها التي اكتشفت فيها امريكا . ويقول (فشسر) (أن التوافق الزمني بين عصر الجهود المسيحية ضد المسلمين في اسبانيا وعصر الحروب الصليبية في الشرق لم يكن محض الصدفة او وليدها )(٥٤)اذان احتلال طليطلة سئة ١٠٨٥ م لا يبعد كثيرا عن الحملة الصليبية الاولى سنة ١٠٩٧ م ونشــل الحروب الصليبية في خانمتها سنة ١٢٩١ملا يبعد كثيرا عن الاستيلاء على مدينة ( مرسيه ) عبر جبل طارق سنة ١٢٦٦ م ، اما التطور الفكرى فقد سار بخطين متماكستين تماما ، اذ انحسرت مقوماته في الشرق الاسلامى وتلاحقت الاحداث من ضربات النتار الموجعة فلم تترك فرصة لالتقاط الانفاس وبدات النهضية الاردبية تتسع لتشمل كل الميادين ، فبينما كان ( فرديك الكبير ) ملك المائيا يفاخر ملوك اوربا بكونه يعرف اللفة العربية قراءة وكتابة كان ادباء العسرب ينظمون الاحاجي والحزازير في زوايا التكايا وتحت اساطين المساجد المهملة ، مما جمل السمات الانسانية عند العربي تنكفيء دهورا طوطة وتدور مقوماتها في حلقات مفرغة تحت سلطان كمية ضخمة

( الانكشارية ) ذلك النظام الغريد من يوعه في التاريخ الذي لم يكن نظام سلطة المماليك افضل منه في استمرارية الدولة ، واصبح الطوق في المشرق العربي كما كان في الغرب قبل الحروب الصليبية قويا نسى محاصرة الحرية الشخصية ومحاولة التخلص من الموقات الحضارية والانطلاق من الحصار ، وكانما ( موراى ) العالم النفساني قد اشتق قائمته ني الحاجات الانسانية للسلوك من الاوضاع العامة التي كانت سائدة(٥٠) في الشرق لا في الغرب في العصور الحديثة . فقرر أن العلاقات المتبادلة « لا تعمل كل منها في عزلة عن الاخرى وان لطبيعة التفاعيل الاجتماعي او التأثير المتبادل اهمية فالقة » ، وهذا ما حدث فعلا بعد الانحسار الحضاري السريسم فاسبح التفاعل يتم بين الرغبة وبين الامكانات لا بين المعرفة وتطوير الامكانات . غـــر أن ( الحكواتي ) في بتجميع ابطال الاحداث بغض النظر عن التف\_اوت الزمني في تلك الاحداث وعلاقة عمر البطل بتاريخ الحادث ، وعاقب من عاقب وجازي من جازي وتنبا

بالخير ، ولكن نبوءته جاءت متاخرة ، امتدت اكثر من سبعة قرون فيما لو اعتبرنا التزامن بين الوروث والحكاية لم يتجاوز القرن الثالث عشر الميلادي . وبعد هذا الايجاز في التحليل دربط التاريخ بالحكاية هل بمقدور مفكرينا الماصرين ان بلتمسوا التزامن مفصلا في كل ظاهرة على حدة لا ويعملوا على دفع النهضة العربية الحديثة دفعا بموجب تخطيط علمي قائم على الروابط العلمية الصحيحة وتطويرها الى الامام لا اظنهم قادرين ولا اضن عليهم بالتفاؤل .



#### هوامش ومصادرات كالنيالا

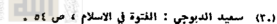
- (۱) الترامن ـ ترجمة كلمة Synchronicity وتعني تطابق الاحداث التي تقع معا في الوقت نفسه وقد ترجمها بهذا المني مترجمو كتاب نظريات الشخصية ، الدكتور فرج احمد فرج وقدري محمد حفتي ولطني محمد فطيم .
- (٢) له ، هوك و ج ، لثدري : نظريات الشخصية ، ص ١١٢٠.
  - (٢) المسدر السابق ، ص ١٧١ .
- برى الدكنور جواد على أن التاريخ ليس علما ، وقد طرح هذا الراي في ندوة مشوافية ( تلفزنونية ) قابله فيهسا الاستلا حسس العلوى .
- ها الفاخوري وخليل الجر: تاريخ الفلسفة العربية
   ٥٠٤/٢
- اعتمدت في هذا الجرد على الطبعة الرابعة الكانوليكية .
   واما في طبعة بولاق فتزيد الليالي على خذا الرقم .
- (٧) نظربات الشخصية ص ٦٦٢ انظر النظرية الاجتماعية الحيوية لمورق .
  - (٨) ناديج الغلسفة العربية ٢٠٣/١ .
  - (٩) ول دبورائت : مباهج الظسطة ١٠٧/١ .
  - (١٠) فليب حتى تاريخ سوديا ولبنان وفلسطين ٢٢٣/٢ .
    - (١١) المصدر السابق ٢٢٩/٢ .
- (١٢) د . حسن حلني مقدمة رسالة في اللاهوت والسياسسة

📒 😑 السيثورًا ص

(۱۲) أسامة بن مثقل من امراء ال منقل اصحاب فلمة شيزر وكان من اصدفاء صلاح الدين الإيوبي وضياطه وشاهد عيان لكثير من مماركه وهو مؤلف كتاب ( الاعتبار ) .

- (١١) الاعتبار ، ص ١٣٥ .
- (١٥) المصدر السابق ، ص ١٣٧ .
- (١٦) دي بور : ناريخ الفلسفة الاسلامية ، ص ٨٨ .
  - (۱۷) سبینوزا ، ص ۲۱۶ ۰
- (۱۸) حرر صلاح الدین الایوبی مدینة عکا سنة ۱۱۸۹ م . انظر
   الکامل فی التاریخ ۲۱۰/۹ وما بعدها طبعة دار الکتاب
   العربی .
  - (١٩) ابن الاتيج ٩ احداث سنة ٧٠ للهجرة .
    - (٢١) الاعتبار ، ص .) أ .
- (٢٢) فليب حتى : تاريخ سوريا ولبنان وفلسطين ٢٥٦/٢ .
  - (٢٢) المدر السابق ٢٥٦/٢ .
- (١٢) انظر الهامش (٢٢) ص ٢١٥ من كتاب رسالة في اللاهوت والسياسة .
- (٥٥) الدكتور ابراهيم مدكور : في الفلسفة الإسلامية ص ٦٦.
- (٢٦) حنا الفاخوري وخليل الجر: تاديخ الفلسفة العربية (٢٦) .
- (٢٧) فليب حتى : ناريخ سوريا ولبنان وفلسطين ٢٩١/٢ .
- (۲۸) الدكتور احمد سويلم العمري : اصول العلاقات السياسية الدولية ، ص ۸) .
- (٢٩) برناردشو: جان دارك ، ص ٢١٨ ترجمة أحمد زكي .

٧٢



- (٢١) ويتولد الن تيكسون : تراث الاسلام ١٢٧/١ .
- (٢٦) انظر ترجمته في باقوت ( معجم الادباء ) ٢١٦/٢ .
- (۲۲) ميشال فريد غريب : الحلاج او وضوء الدم ص )ه ...
  ۲۳ وقد اقتبسنا بعلى فقرانه بتصرف ، والظر الفتوحات
  الاسلامية لاحمد بن زيني الكي احداث سند ..٦ للهجرة
  وما بعدها .
  - (٣٤) المصدر السابق .
  - (٢٥) ينسب هذا القول الى الامام الشافعي .
- ٢٦) الدكتور صلاح الدين المنجد: الحركات المقدمية في المراق حتى غزو التتار ، انظر الفصل الاول .
  - ٢٧) ابن الائي: ١١/٩ انظر احداث سنة ٥٥٥ للهجرة .
- (٢٨) رسائل الجاحظ: ١٧٤/٦ على هامش الكامل للمبرد .
  - (٢٩) مثير بعليكي : صلاح الدين الايوبي ، ص ٧ .
    - (.)) سبئوزا ، ص ١١٥ .
  - (١)) انظر حكاية « تودد الجارية » في الف ليلة وليلة .
  - (٢)) فلان الفلائي : مجلة الف باء العدد ٨٧) ، ص ٢٥ .
- (٢)) عمر فروخ : عبقرية العرب في العلم والفلسفة ص ٨٩ ١٠ .
- ١٤) ماكس مابرهون : تراث الاسلام ٢٠٨/٢ طبعة نادي ابسن سيئا في الموصل .
  - (ه)) خطط القريزي ١٠٨٨) .
  - (٦)) احمد امين: ظهر الاسلام ٢٢١/٢ .
  - (٧)) تراث الاسلام ٢/٠/٢ « المستر السابق » .

الم الك الكريخ اوربا في العصور الوسيطى (الله العصور الوسيطى FOR Q. 107/1

- (٩)) المصدر السابق ٢٧٠/٢ .
- (.0) نشرت جريدة التايمس اللندية في ملحقها للتعليم المالي في ٢-١٥ ١٩٧٥ للباحثين ((ر. ي. عبيد و م . ل . يونك بحثا مطولا جاء فيه ان المسلمين هم مكتشفو الجامعة ونظامها الإكاديمي وان شهادة ( البكالوريس ) اصطسلاح متطور عن اجازة ( بحق الرواية ) التي كان يمنحها الشيوخ لنلاملتهم )) .
  - ١٥) تاريخ اوربا في العصور الوسطى ٢١٣/١ .
- انظر مقدمة عجاج توبهض وشفيق الحوت لكتاب « ثفاق اليهود )) للفة مارتن لوثر ،
  - (٥٢) المصدر السابق ، ص ١٣ .
  - وه) تاريخ اوربا في العصور الوسطى ٢٨٩/٢ .
- (٥٥) انظر تعریفات « مورای » في کتاب نظریات الشخصیسة ص ۲۲۲ ـ ۲۲۰ .

40





|                                       | ۲.         | } ــ لحات صوفية                                              |
|---------------------------------------|------------|--------------------------------------------------------------|
|                                       | ۸۲         | ه ـ المالة الاجتماعية                                        |
|                                       | ا<br>د     | ٦ _ الصورة عند القيلين حــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|                                       | ٥٦         | ٧ ــ الوجه المشرق                                            |
| 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | 10/100     | ٨ ـ الخسائر والارباع                                         |
|                                       | المحتب ١٢٧ | ۹ _ هوامش ومصادر الاجواد ال                                  |
|                                       |            | ا/(لابهز                                                     |
|                                       |            |                                                              |

15

11

رقم الايداع في الكتبة الوطنية ـ بغداد ١٠٦٤ لسسنة ١٩٨٠

دار الحرية للشباعة بقداد . . ١٤٠٠ - ١٨٠م

۸٠.

١ \_ التزامن

٢ ــ الغزو الصليبي

٣ \_ الملائق بين التاريخ والحكايات