

للخضا رة المصرية



http://arab-rationalists.com





# http://arab-rationalists.com

الأصول الزنجية للحضارة المصرية



# الأصول الزنجية للحضارة المصرية الطبعة الأرلى ١٩٩٥

جميع الحقوق محفوظة

الناشسر : دار العالم الثالث ۳۲ ش صیری أبو علم / القاهرة تلیفون وفاکس/۳۹۲۲۸

هذه ترجمة لكتاب : NATIONS NÈGRES ET CULTURE تأليــــف :

CHEIKH ANTA DIOP

#### ملحوظة للناشر

استبعدنا من النصوص الواردة في أصول هذا المثركف الفصول المتعلقة بقضايا تطوير اللغات القرمية الزنجية ونماذج الترجمات لمختلف النصوص العلمية (الرياضيات، والفيزياء، والكيمياء، وقوانين النسبية) من الفرنسية إلى لغة الولوف، وكذلك الدراسة المقارئة بين لغتى الولوف والسيرير، وترجمات النصوص الأدبية الفرنسية إلى لغة الولوف.





# شيخ انتا ديوب

# الأصول الزنجية للحضارة المصرية

ترجمة : حليم طوسون

دار العالم الثالث



#### صدر لنفس المؤلف:

Le Laboratoire du radiocarbone de l'IFAN, Dakar, IFAN, 1968. L'Unité culturelle de l'Afrique Noire, Paris, Présence Africaine, 1960.

L'Afrique Noire Précoloniale, Paris, Présence Africaine, 1960. Antériorité des civilisations nègre: Mythe ou vérité historique?, Paris, Présence Africaine, 1967.

Les fondements économiques et culturels d'un Etat fédéral d'Afrique Noire, éd. revue et corrigée, Paris, Présence Africaine, 1974.

The African Origin of Civilisation: myth or Reality, New York Westport, Lawrence Hill 7 Company, 1974.

Physique nucléaire et cchronologie absolue, Dakar, IFAN-NEA. 1974.

L'Antiquité africaine par l'image, Dakar, IFAN-NEA, numéro spécial de Notes Africaines, 1975.

Parenté génétique de l'égyptien pharaonique et des langues négro-africaines, Dakar, IFAN-NEA, 1977.













الأجناس البشرية كما صورها المصريون القدماء في اللوحات الجدارية بمقبرة رمسيس الثالث (١١٩٨ - ١١٦٨ ق.م)، وهي تجسد يكل وضوح:

صلات القربي بين المصري (A) أو الريموتو (أي خير البشر)، والنوبي (C) أو النحاسو.
 وقيز جنسهما بجلاء عن الهندو-أوروبي (B) والليبي أو التيمهو من جهة، والسامي(D)
 أو الآمو من جهة أخرى.

(نقلا عن ملحق كتاب آثار «DENKMÄLER» لكارل ليبسيوس، اللوحة رقم ٤٨).







## مقدمة الطبعة الشعبية الصادرة في عام ١٩٧٩

يتضع ، بعد مرور خمس وعشرين سنة، أن الأفكار الرئيسية التى عرضها كتاب الأمم الزنجية والثقافة لم يتقادم عليها الزمن، بل أصبحت جميعا الآن من المسائل المألوفة، بينما بدت فى الفترة التى ظهرت فيها هذه الأفكار، ثورية إلى الحد الذى كان يدفع عددا ضئيلا من المثقفيين الأفارقة الى التجاسر والقبول بها. ويتعين علينا أن نحيى هنا شجاعة الشاعر العبقرى الجيه سيزير ونظرته الثاقبة وأمانته: فقد تردد على كافة الأوساط التقدمية الباريسية آنذاك، بعد أن قرأ طوال ليلة واحدة كل الجزء الأول من المؤلف بحثا عن اختصاصيين مستعدين للدفاع معه عن هذا الكتاب الجديد ولكن بلا جدوى فقد أحاط به الفراغ من كل جانب.

واليكم المواضيع الرئيسية التي تناولها هذا المؤلف والتي لم تعد تثير الرجفة لدى المثقفين الأفارقة:

- استقلال إفريقيا،
- قيام دولة اتحادية على صعيد القارة الإفريقية،
  - الأصل الإفريقي والزنجي للبشرية والحضارة،
  - الأصل الزنجي للحضارة المصرية النوبية،
- إسهام هذه الحضارة، وبالتالى الفكر الزنجى، في الحضارة الغربية في مجالات العلوم والآداب
   والفنون،
  - تحديد تيارات الهجرة الكبرى وتكوين العروق الإفريقية،
    - التقارب اللغوى بين مصر وإفريقيا السوداء،
      - الأصل الحقيقي للعالم السامي،
  - تحديد المجال الثقافي للعالم الأسود، المتد حتى آسيا الغربية في وادى نهر السند،
    - تحديد السمات المميزة للبنيات السياسية والاجتماعية الإفريقية،
- قيام الدول الافريقية في كافة أرجاء القارة بعد أفول نجم مصر، وتواصل العلاقة التاريخية الثقافية حتى فجر الأزمنة الحديثة،
  - وصف عالم الفن الإفريقي ومشاكله (النحت، التصوير، الموسيقي، العمارة، الأدب.. الغ)،



- التدليل على قدرة لغاتنا على استيعاب الفكر العلمى والفلسفى، وبناء عليه أول تدوين إفريقي لا يعتمد على التصنيف العرقى لتلك اللغات، .. الخ.

بل إنه من المعروف أن اليونسكو تهنت منذ أكثر من عشر سنوات جانبا كبيرا من تلك الأفكار المتعلقة بالتاريخ الإفريقي ويتطور لغاتنا القرمية.

وقد بدا لنا أنه ليس من المفيد أن نُدخل تحسينات على هذا الكتاب الذي كان بداية تلك الانطلاقة، وذلك بناسبة صدور طبعاته المتتالية. ويتعين أن يظل على ما كان عليه كشاهد دائم على جهودنا الأولى لتحديد القضايا الإفريقية ومعالجتها والتطورات التي طرأت على هذه الأطروحات. والتحسينات المختلفة موجودة في مؤلفات جاحت بعد ذلك ومنها: أسبقية المضارات الزنجية: أهي أسطورة أم حقيقة تاريخية؟ (\*) [Antériorité des civilisations nègres: mythe ou vérité his- لا المتاريخية؟ (\*) [\* [\* المتاريخية المناريخية المتاريخية ا

[Parenté géné- ين اللغة المصرية الفرعونية واللغات للإفريقية الزنجية اللغة المصرية الفرعونية واللغات للإفريقية الزنجية tique de l'égyptien pharaonique et des langues négro-africaines].

وإنى لأرجو أن يجد الشهاب الذى سيقرأ هذا الكتاب دواعى للأمل، وهو يعيش المسافة التي قطعت منذ أن تمت كتابته.

شيخ انتاديوب

۱۹۹۷ ، باریس ، Présence Africaine علیهات (\*)



## مقدمة طبعة عام ١٩٥٤

أصبح من المعتاد في أيامنا هذه أن نظرح على أنفسنا كافة أنواع الأسئلة! وللما يتعين أن نتساط هل كانت دراسة القضايا التي يعالجها هذا الكتاب ضرورية؟ إن النظرة السطحية للأوضاع الثقافية في إفريقيا السوداء، تكفى وحدها لتبرير مثل هذه الدراسة.ولو أننا سلمنا بما تقوله الدراسات الغربية، لكان من العيث أن نتوغل في أعماق الغابات المدارية للبحث عن حضارة واحدة قد تكون في نهاية المطاف من صنع الزنوج. فعلى الرغم من الشهادات القاطعة التي قدمتها الحضارات القدية: حضارات ايفه [ifé] وبنين وحوض التشاد، وغانا، وكافة الحضارات المسماة الحضارات السودانية الجديدة (مالي، جاوو..الغ) والزامييز (مونوموتابا) والكرنفر في أغوار خط الاستواء، فإن الحضارين الاثيوبية والمصرية كانتا، حسب مزاعم بعض العلماء الغربيين، من صنع أناس بيض، أسطوريين، اختفوا من الرجود وتركوا بعد ذلك المجال للزنوج لمواصلة الأشكال والتنظيمات والتقنيات .. الغ، التي ابتكرها هؤلاء البيض.

ولن يكون تفسير تواجد حضارة إفريقية منطقيا ومقبولا، وجادا، وموضوعيا، وعلميا - في زعمهم - إلا إذا توصلنا، عن أي طريق كان، إلى ذلك الأبيض الأسطوري الذي لم يهتم أحد إطلاقا بتبرير قدومه واستقراره في تلك المناطق. وبوسعنا أن ندرك بكل يسر كيف اقتضى الأمر من العلماء أن يتوصلوا في نهاية استدلالاتهم واستنباطاتهم المنطقية والجدلية إلى فكرة والبيض ذوى البشرة السوداء» (\*) الرائجة على نطاق واسع في أوساط المتخصصين بأوروبا. وهذا النوع من النظريات لن يكتب له البقاء بالطبع لأنه يفتقر قاما الى أي أساس حقيقي. ولا يمكن تفسيره إلا من خلال التحيز المستأثر بأصحابه، وإن تظاهر بالمرضوعية والتفكير المتروي.

على أن جميع هذه النظريات والعلمية المتعلقة بالماضى الإفريقى حققت غرضها قاما: فهى نفعية وعملية. فالحقيقة تتمثل فيما يكون مفيدا. والمفيد هنا والهدف بالنسبة للمستعمر هو دفع الزنجى الى الاعتقاد، تحت ستار العلم، بأنه لم يكن في يوم من الأيام مسئولا عن أى شئ ذى بال، ولا حتى عما يوجد لديد. وهكذا يصبح التخلى والعدول عن أى طموح قومى أمرا يسيرا لدى المترددين، ويتم تعزيز ردود الفعل الدافعة الى الخضوع لدى من عانوا من قبل من الاغتراب. ولذا يرجد العديد من المنظرين في خدمة الاستعمار، برعوا جميعا في الترويج لأفكارهم وتدريسها على نطاق الشعب، أولا بأول.

<sup>(\*)</sup> انظ صلحتہ ۱۹۲ - ۱۹۴



واستخدام التبعية الثقافية كأداة للسيطرة قديم قدم العالم ذاته: فقد لجأ اليه كل شعب، في كل مرة غزا فيها أراضي شعب آخر. ومن الجدير التنويه بأن أحفاد الفاليين الذين استخدم يوليوس قبصر هذا السلاح ضدهم هم الذين يوجهونه اليوم ضدنا.

وقد كتب يوليوس قيصر يقول: «في مواجهة المآثر الفريدة لقواتنا، لجأ الغاليون الي اختراعات من كل توع، فهم ماهرون وحاذقون للغاية في محاكاة وصنع كل ما يتم إطلاعهم عليه». (قيصر، حرب الغال، الكتاب الثالث، الفقرة ٢٢).

ومن الواضح هنا أن الغازى الروماني كان ينكر على الغاليين المتمردين أى قدرة على الإبداع، وهو أرفع قيمة بالنسبة للإنسان، ولا يعترف لهم إلا بالقدرة على المحاكاة التي تعتبر من الصفات الدنيا.

ونحن نواجه فى الوقت الراهن وضعاً مماثلا فى إفريقيا وفى كافة البلدان المستعمرة. ويتضح من ذلك مدى خطورة تعرفنا على ماضينا ومجتمعنا وأفكارنا من خلال المؤلفات الغربية وبلا عقلية نقدية.

وفى مواجهة هذا الموقف العام من جانب الغزاة، كان من المتوقع أن يحدث رد فعل طبيعى للدفاع عن النفس من جانب الشعب الافريقى، يرمى بالطبع الى وضع حد للإساءات اليومية التى نتعرض لها من جراء تلك الأسلحة الثقافية الماضية التى يستخدمها المحتل. ولم تكن هناك طريقتان للتعامل معها: فبناء على ماجاء من قبل، فإن هذه النظريات زائفة أصلا لأنها لا تسعى للتوصل الى الحقيقة. ولو حرصت إحدى هذه النظريات على ذلك لحرمتها التربية الغربية الزائفة منذ أجيال متعاقبة من القوة اللازمة للتوصل الى الحقيقة.

وعليه يصبح من الضرورى أن يعكف الأفارقة على دراسة تاريخهم وحضارتهم لكى يتعرفوا على أنفسهم على نحو أفضل، ويتوصلوا من خلال الدراية الحقيقية بماضيهم إلى جعل تلك الأسلحة بالية ومثيرة للسخرية، وغير فعالة بالتالى. غير أن هذه الفكرة التى كان من المفترض أن تكون مسألة دارجة وشائعة لاتزال أبعد عن أن تكون مسألة مفروغا منها بالنسبة لكافة الأفارقة، وهناك عدة التجاهات فى هذا الصدد يمكن التمييز بينها:



القريب العاجل كافة المشاكل الكبرى بحيث تصبح تلك المشاغل المحلية والثانوية غير ذات موضوع. ولا مجال لأن تكون هناك لغات تعبر عن ثقافة ما سوى لغات أوروبا التى أثبتت أصلا قدرتها على ذلك، مما يعنى أنها قادرة على نقل الفكر العلمى الحديث وأنها عالمية فعلا.

وهذا الغريق الذى يشمل أغاطا مختلفة هو الأجدر بالتحليل لأنه يضم الأفراد الذين يعانون أكثر من غيرهم من الانسلاح الثقافى. ومن الواضح أن الاندماج هو المخرج الوحيد فى رأيهم. ويرجع موقفهم - عندما يكونون مخلصين - إلى قصر نظر ثقافى أو الى العجز عن اقتراح حلول ملموسة وصالحة للمشاكل التى يتعين حلها لكى يكف الاندماج عن أن يكون ضرورة ظاهرية؛ إنهم ينكرون وجود تلك المشاكل وطابعها المرضوعى، ثما يذكرنا بجوقف النعامة. والواقع أن هذا الموقف ليس فى صميمه سوى ومحلك سر » خطير لأنه يوهم بالتقدم بخطوات عملاقة، ويخفى الميل إلى التقليل من قيمة كل ماهو نابع منا. وهذا السم الثقافى الذى يجرى تسريبه إلى العقول منذ نعومة الأظافر بكل مهارة، أصبح جزءا لا يتجزأ من جوهرنا، وهو يتجلى فى كافة الأحكام التى تصدر عنا.

وربما كان هؤلاء الأشخاص منطقيين مع أنفسهم، ولتوفرت لديهم حجة قوية في صالح موقفهم لو أنهم تبينوا موقفا مشابها لموقفهم لدى المتحضرين للغاية الذين أصبحوا بمثابة القبلة بالنسبة لهم، أي لو أنهم وجدوا لدى الاوروبيين الغربيين ذلك الازدراء والإنكار لقيمهم الغابرة لكى يصبحوا من أنصار الحداثة. ولكن الأمر على عكس ذلك قاما، إذ أن هؤلاء المتحضرين للغاية أحرص الناس، أيا كانت ترجهاتهم السياسية أو الفلسفية، على الحفاظ على ثقافتهم القومية. وهكلا يتبين لنا أن والحداثة» ليست مرادفا لقطع الصلة مع منابع الماضي الحية. وعلى العكس فإن والحداثة، تعنى وإدماج عناصر جديدة» لبلوغ نفس مستوى الشعرب الأخرى. ولكن «إدماج عناصر جديدة» يفترض تواجد وسط يتقبل هذا الإدماج، أي مجتمع مستند إلى الماضي، لا إلى أجزائه التي ذبلت ولكن الى الجزء الحيُّ والقوى من الماضى الذى تتم دراسته بما فيه الكفاية لكى يتمكن أى شعب من التعرف على نفسه من خلاله. فتجميد الروح القومية لشعب ما في حدود ماضِ خلاب لاخطورة منه - لأنه مزور بما فيه الكفاية - يشكل أحد الأساليب الكلاسيكية للسيطرة. ولكن اذا كان الغرض الذهاب إلى مدى أبعد، واذا كان المطلوب محر شعب ما للحلول محله في غضون عدة عقود، فيجب التوصل إلى تغتيت مجتمعه، أي دفع النخبة - أو من تعتبرهم الجماهير من أفرادها - إلى المشاركة بطريقة إجرامية أو بريئة في تفتيت المجتمع وسحق النصيب الحيُّ من الماضي وترك القيم الأساسية التي كانت بمثابة لحمة المجتمع (التاريخ، اللغات .. الخ) نهبا للهلاك. ولذا يحرص الماركسيون الواعون على الحفاظ بالكامل على هذه العوامل وعلى تعزيزها باستمرار، حتى وهم فى خضم المعركة المربرة من أجل ضرورات الحياة الأساسية ومن أجل تولى السلطة السياسية لأنهم يدركون أن نضالهم سيفتقد فعاليته لو أنهم لم يعملوا على حماية الثقافة الوطنية التي تؤمن بقاء المجتمع الذي يكافحون من أجله.



وبوسع أى منتم إلى هذا الفريق، لكى يقتنع بذلك، أن يلجأ إلى الاستدلال التالى، وهو ليس استدلالا باهرا، إلا أنه يتميز بقدرته على الوصول بنا إلى حقيقة مؤكدة: وبما أننى أضع كل ثقتى في هؤلاء المتحضرين للغاية اللين أصبحت أفكارهم في مجموعها مرجعا لى، فإن كل فكرة صائبة تدخل في هذا النطاق تكون كذلك بالنسبة لى أيضا. ولكنهم يولون العناية بكل دقة لتاريخهم ويجدونه كل يوم بينما يبذلون كل جهد لتزوير تاريخي بكل دأب. فبوسعى إذن أن أستنتج من موقفهم هذا أن هناك أهمية لا تقدر بثمن لأن يعرف أي شعب تاريخه الحقيقي». يجب إلا تقوم الإنسانية على انزواء البعض لصاح البعض الآخر، فالتنكر مبكرا للثقافة الوطنية ومن طرف واحد، بغية تبنى ثقافة طرف آخر واعتبار ذلك تبسيطاً للعلاقات الدولية وتوجها نحو التقدم، معناه الانتحار. فأين هو ذلك الساذج الذي يوسعه أن يعتبر نفسه اليوم وجول ثمين» وأن يتنبأ، على طريقة رينان بالأوضاع في عام ألفين وبالتقدم الذي سيحرزه العلم والمجتمع حتى ذلك الحين، وأن يتنبأ بالتالي بالطابع المرحلي لكافة مشاغلنا؟ (\*) بيد أنهم ينسون فقط أن الشعب الذي لايدرك قاما أن السبيل التاريخي الرحيد المؤدى إلى قمم الكمال هذه، وإلى هذا العهد الإنساني الذي لا لون له، السبيل التاريخي الوجد المؤدى إلى قمم الكمال هذه، وإلى هذا العهد الإنساني الذي لا لون له، سيخاطر بأن يضل الطريق وبكرن غائبا في تلك المرحلة عن محفل والأمه».

وهكذا يتضح لنا أند لا يمكن أن نشارك هذا الغريق في موقفه الذي ينفي فعالبته وجدوى النضال ضد الانسلاخ الثقافي، أي إنكار وجود تلك الثقافة بينما يتوقف عليها ثلاثة أرباع مسلكتا.

ولا غرابة في ألا تتكرن أغلبية هذا الغريق من العلماء. ويتعين بالطبع على إفريقيا أن تستوعب الفكر العلمي الحديث بأسرع مايكن؛ بل يجب أن نتوقع منها أكثر من ذلك، فالتغلب في هذا المجال على التأخر الذي تراكم منذ عدة قرون يتطلب منها أن تخرض مسرح التبارى الدولى وأن تسهم في تقدم العلوم الصحيحة في كافة الغروع بشاركة أبنائها أنفسهم. بيد أنه يجب ألا نكون واهمين: فهذا التطور لن يتحق بالكامل إلا في اليوم الذي ستصبح فيه إفريقيا مستقلة تماماً. فالسماح بتدريب كوادر تقنية بمعدلات فعالة في بلداننا التابعة سيكون بثابة انتحار بالنسبة للنظام الاستعماري. وفي هذا الصدد يتم قديد تنفيذ البرامج لفترة تكفي لكي يكون قد تم في الوقت نفسه تغيير الرسط والنسبة بين عدد المستوطنين وأهالي البلدان الأصليين بحيث لا تعود افريقيا ملكا للأفارقة. وفي كل مرة يدعونا فيها المستعمرون إلى التعاون معهم من أجل التقدم المشترك لشعبينا، يكون قصدهم الخفي التمكن من الحلول محلنا. ولذا فإن جل مايقدمونه ليس سوى سراب وأسع النطاق يضلل شعبا بأسره بتواطؤ البعض معهم. ونشهد، على أقصى تقدير، بزوغ بعض الشخصيات يضلل شعبا بأسره بتواطؤ البعض معهم. ونشهد، على أقصى تقدير، بزوغ بعض الشخصيات بعض الأفراد، متناسبا بذلك إلى حد ما الأسس النظرية للفردية البرجوازية الغربية التي تنسب تقدم المبشرية إلى بعض العبريات.

<sup>(\*)</sup> لا يعنى ذلك بالطبع أننا تقلل من شأن رينان وجرل قيرن أو تعبرهما من السلج.

وهكذا يصبح من الجلى أن تيام دول افريقية مستقلة متحدة فى إطار حكومة مركزية ديقراطية، تمتد من شواطئ البحر الأبيض المتوسط الليبية حتى رأس الرجاء الصالح، ومن المحيط الأطلسى حتى المحيط الهندى، هو وحده الذى سيتبح للأقارقة إمكانية الازدهار تماما وإثبات قدراتهم فى مختلف مجالات الإبداع، وفرض احترامهم – بل وحبهم – والقضاء على كافة أشكال الرعاية الأبوية وطى صفحة من صفحات الفلسفة، والأسهام فى تقدم البشرية بإتاحة الفرصة للتآخى بين الشعوب الذى سيكون أيسر خاصة لأنه سيكون تآخياً بين دول مستقلة بنفس الدرجة لا بين مسيطرين ومقهورين.

ولذا فإن أنصار التقدم والحداثة بشكل مجرد الذين يتحاشون إثارة القضية على هذا النحو والإشارة الى أن التقدم الذى يبدو أنهم ينشدونه ليس ممكنا في ظل النظام الاستعمارى الذى يعيشون فيه، لا يمكنهم أن يتغاضوا عن أبعاد هذا المرقف الخطير الذى يتخذونه.

ثانيا: المثقف الذي أهمل تحسين دراسته للماركسية أو الذي درس الماركسية بسرعة وبشكل مجرد دون أن يفكر أبدا في تطبيقها على الحالة الخاصة المتمثلة في الواقع الاجتماعي لبلده. وتنعت عناصر ذلك الاتجاه، موقفنا بأنه إما رجعي أو برجوازي أو عنصري، أو انازي...

والواقع أنهم يعتقدون أن النتائج التى تم التوصل إليها تفتقر إلى الواقعية ويجدون مشقة فى الاعتراف بها.

ويتعين أن نعيد هنا إلى الأذهان ما كُتب مؤخرا حول ضرورة أن يعرف أى شعب تاريخه وأن يعافظ على ثقافته القومية. وإذا كانت هذه الدراسة لم تتم بعد فمن الواجب القيام بها. ولا يعنى ذلك ان نختلق جملة وتفصيلاً تاريخا أجمل من تاريخ الشعرب الأخرى كى نخدر الشعب معنويا خلال مرحلة النضال من أجل الاستقلال الوطني، ولكن أن ننطلق من تلك الفكرة البديهية، ألا وهى أن لكل شعب تاريخا. فمما لا غنى عنه لشعب ما لكى يرجه تطوره ، أن يكون على دراية بأصوله، أيا كانت. ولو تصادف أن كان تاريخنا أجمل مما كنا نتوقع، فلن يكون ذلك سوى تفاصيل مفرحة يجب ألا تشعرنا بالحرج مادمنا نقدم أدلة موضوعية تساند ذلك، وهو ما لن نتأخ عن القيام به هنا.

ومع أن الأدلة الواهية التى ساقها منظرو النازية لا تصمد أمام أبسط التحليلات الموضوعية للوقائع، إلا أن العديد من الإخصائين سيتصدون للوقائع المقدمة بحجج مراوعة لن تفى بالمتطلبات الفكرية لأى هاو غير متخصص.

وبرسعنا أيضا أن نستشهد بلينين لكي يقتنع بذلك من يخشون اتخاذ موقف بورجوازي:

وغير أنكم ترتكبون خطأ إذا استنتجتم من ذلك أنه بوسع المرء أن يصبح شيرعيا دون أن يتمثل حصيلة المعارف الإنسانية. فمن الخطأ الاعتقاد بأنه يكفى استبعاب الشعارات الشيرعية واستنتاجات العلم الشيوعى دون استيعاب مجموع المعارف التى تشكل الشيوعية ذاتها أحد نتائجها...



«إن الثقافة البروليتارية لا تنطلق بأكملها من حيث لا ندرى، إنها ليست من ابتكار رجال يعتبرون أنفسهم إخصائيين في هذا المجال، هذا عبث صرف لأن الثقافة البروليتارية يجب أن تظهر كتطور طبيعي لحصيلة المعارف التي توصلت إليها البشرية» (٢ أكتوبر ١٩٢٠).

وهذه الأفكار العامة حول الثقافة البروليتارية تنطبق على الحالة الخاصة بكل شعب.

ولنا أن نتسا لم حول رأى مثقفينا فيما يتعلق بموقف الصين الشيوعية التى تلفظ فكرة إحلال الحروف الفينيقية العالمية محل كتابتها المعتمدة على الرموز، حرصا منها على ثقافتها القومية.

وبقدر ما يتعلق الأمر برفض أفكار مثل: الحضارة المصرية من أصل أبيض أو أسيوى أو أوروبي، كان يتعين - لتحاشى أى التباس حول مضمون الكلمات - أن نلجأ إلى جمل مثل: لا إنها (أى المضارة المصرية) تنحدر من أصل زنجى إفريقى. فلو أننا اكتفينا بتعبير «شعب إفريقى» لافتقرنا الى الدقة: ولذا يجب ألا يجد القارئ في استخدام كلمة «زنجي» نية عنصرية؛ ولير فيها فقط حرصا من جانب المؤلف على التوضيح. فالعنصريون الواعون أو غير الواعين، هم أولئك الذين يجبروننا على دحض كتاباتهم باستخدام مثل هذه العبارات.

ثالثا: اللاقرميون الشكليون: إنهم أولئك الذين قد يسوحهم عنوان الكتاب والأمم الزنجية والحضارة». والعنوان الأول الذي تبادر الى ذهننا – وأصبح عنوانا فرعيا نظرا لطوله فكان ومن التاريخ الزنجي – المصرى القديم إلى القضايا الثقافية في إفريقيا السوداء اليوم» – ليس مرضيا بالطبع بقدر أكبر.

وسرعان ما ينغمس البعض فى صفصطة اقتصادية ليثبتوا - أو بالأحرى ليلاحظوا - أنه من العبث التحدث عن الاستقلال القومى فى هذا العصر المتميز بالاعتماد المتبادل فى الاقتصاد. ولو كان هزلاء مخلصين صادقين لبينوا بذلك أنهم لا يرون بوضوح طبيعة ذلك بالاعتماد المتبادل. لقد انقضى بالطبع عهد الاقتصاديات القومية الصغيرة المنغلقة على نفسها، ومن الملاحظ أيضا أنه توجد سوق دولية تتوفر فيها منتجات من كافة القارات بفضل اكتساب السرعة التى ضيقت المسافات، وتلك أفكار دارجة تتردد كل يوم.

ما هى المشكلة الاقتصادية التى يتعين أن تعالجها دولة إفريقية قوية تنبسط أطرافها لتشمل كل القارة تقريبا وتمتد حدودها من الشواطئ الليبية للبحر الابيض المتوسط حتى رأس الرجاء الصالح، ومن المحيط الأطلسى حتى المحيط الهندى؟ سيتعين عليها أن تبيع فى السوق الدولية منتجاتها الفائضة وأن تشترى منها ما تفتقر إليه إلى حد كبير مع تحاشى الوقوع تحت ضغط أى غول اقتصادى. ونظرا لمدى القوة التى ستكتسبها هذه الدولة فإنها لن تكون تابعة اقتصاديا للدول الأخرى بقدر ما لن تكون تلال الدول تابعة لها. وهذا هو مفهوم الاعتماد المتبادل الذي يجب أن نتمسك به: أن



نتحاشى، مهما كان الثمن، أن نكون أتباعا لآخرين بقدر ما لا يكونون تابعين لنا، لأن التبعية ستؤدى آليا الى علاقات استعمار واستغلال من جانب واحد. وهكذا تكون فكرة قيام اتحاد فيدرالى يضم كافة الدول السوداء في القارة مسألة ضرورية للغاية.

ومن السهل أن نسترسل لكى نثبت أن استقلال مستعمرة السنغال الصغيرة، وكوت ديثوار، وتوجو، وداهومى.. الخ، لن يكون إلا وهما لأنه سيتعين على هذه المستعمرات أن تخضع فوراً لكافة أشكال الضغوط الخارجية وستدور آليا، بفعل القرى الاقتصادية، في فلك إحدى الدول الكبرى. والحل الفيدرالي يقضى على مثل هذا الوضع.

ويجرى التساؤل أحيانا حول ما يمكن أن نتصوره كأمم في إفريقيا. من السهل تطبيق تعريف ستالين للأمة على الاثيوبيين، والهامبارا، والولوف، والزولو، واليوروبا.. الغ. وتوجد في السودان، وكوت ديثوار، وتوجو، والسنغال، وغينيا، والنيجر، وكينيا، وجنوب إفريقيا، والسودان المسمى «الانجلو - مصرى» نويات لأمم ستتعزز من خلال نضالها من أجل الاستقلال. ومن العبث أن نحاول اليوم تحديد ماهي بالضبط حدود هذه الأمم، وإن كان من الممكن أن نتنباً من الآن لكل واحدة من تلك المناطق باللغات التي ستفرض نفسها - مع احتمال ضئيل في الوقوع في الخطأ - بينما لا يوجد مجال للشك في وحدة الثقافة والتاريخ والطابع النفسي، وإن كان الوسط الجغرافي يمثل قدرا من الوحدة. وستحل المشكلة كما يتم ذلك الآن في الهند؛ أي أن الحدود الراهنة التي رسمت من أجل تيسير الاستغلال الاستعماري، أو حسب المصادفات، ليست بالضرورة غير قابلة للتعديل وعلينا أن نهيئ أذهاننا لكي تكون مستعدة لقبول التغير في المستقبل.

والواقع أن الشكليين يخشون بكل بساطة ألا يكونوا مسايرين للأحداث، وينم موقفهم هذا عن نوع من التعالى الفكرى؛ ولو كان موقفهم متسقا باتجاه مصلحة الشعب لقادهم إلى التقدمية، ولكن الوضع أبعد من أن يكون كذلك.

وتشن الأوساط الاستعمارية حملة منسقة ضد القرمية فى البلدان الخاضعة وتسعى مقدما الإجهاضها فى كل مكان، لأن الروح القرمية، حتى وإن كانت شرفينية للغاية، لها عراقب خطيرة بالنسبة لتلك الاوساط: فهى تقضى على امتيازاتها وتأتى على سيطرتها كالسيل الجارف.

ولذا، فبوسعنا أن نلاحظ أن من يلقنوننا أن القومية قد تم تجاوزها هم:

أ) قرميون بورجوازيون من الدولة المستعمرة ناضلوا فى بلادهم وحققوا تطلعاتهم ولكن القيام بعمل مشابه من جانبنا يقض مضاجعهم. وقد يكون بوسعهم أن يقولوا لنا أيضا: «ولكن ماذا سيحل بنا لو فعلتم نفس الشئ؟».

ب) قرميون بورجوازيون من الدول المستعمرة يجهلون حقيقة أنفسهم: فهم غير



قادرين على التخلى عن فكرة وجوب احتفاظ الرطن الفرنسى بستعمراته بطريقة أو أخرى. وهم يتساءلون أيضا عن مصير فرنسا بدون ممتلكاتها: إنهم يتصورون أنه يكن التوصل إلى شكل للاتحاد الفرنسى يكون قادراً على البقاء ويبحثون عن صيغة بديلة. ولكى نظهر على نحو أفضل شلوذ ذلك الترابط بين دول مستعمرة ومستعمراتها، فلنتصور تعميم ذلك في إفريقيا: سيكون معنى ذلك أن تظل مفتتة إلى الأبد بين نده الوالجلترا، والبرتغال، واسبانيا، وجنوب افريقيا تحت قيادة الدكتاتور مالان. الخ. ولو كُتب النجاح للتستر عى هذا التفتيت لإفريقيا تحت اسم التقدم والديقراطية، لتحققت تلك الديقراطية العالمية على حساب بلادنا، بمعنى أن تظل مقسمة ومستغلة من جانب طرف واحد.

هناك إذن واجب علينا أن نؤديه إزاء أوروبا: علينا أن نساعدها على التحرر من العادات القديمة التي اكتسبتها من خلال محارستها للاستعمار، ودفعها إلى إدراك الوجهة الحقيقية لمصالحها التي لم تعد قادرة حتى على تحديدها. فأوروبا وحدها ضعيفة للفاية وفي حاجة الى المساعدة للتوصل إلى ذلك. غير أنها لن تتأخر في الإقدام على هذا الأمر وعلى أسس ديقراطية حقا في اليوم الذي ستقتنع فيه بأنها فقدت إفريقيا نهائيا؛ وعندئذ سيبدو الاتحاد الفيدرالي الأوروبي الحل الوحيد بالنسبة لكل الذين كانوا يتساءلون حتى ذلك الوقت عن مصير بلادهم بدون مستعمرات.

وايعا: قد يكون هناك فريق مكون من عناصر تعتقد أن النضال من أجل لقمة الخبز اليومية هو وحده المهم وأن كل ماعدا ذلك ليس سوى هموم مثقفين ويجب أن نتحاشى الانشغال بقضايا زائفة. ويوسعنا حينئذ أن نذكر لهم مثال فيبتنام الذى تعين عليه أن يحل هذه والقضايا الزائفة في الأدغال حيث اقتضى الأمر تأسيس تعليم باللغة الدارجة من أجل تدريب الكوادر. ومن جهة أخرى يتضح من كل ماجاء من قبل أن الاهتمام بالقضايا الثقافية هذه ليس إلا من أجل إكساب هذا النضال كل فاعليته وتحويله إلى نضال من أجل الاستقلال الوطنى.

هذا المؤلف ليس واختراعا وحول قضايا معينة: فكل من أراد استخدام الماركسية كمرشد للتحرك على الساحة الافريقية سيتوصل بكل تأكيد إلى نفس الاستنتاجات.

ولكن، يجب أن أضع النقاط فرق الحروف: فإنى حريص على أن أوضح أننى لا ألمح إطلاقا إلى صدق الدين الإسلامي أو الدين المسبحى. وأعتقد أن أى إفريقى جاد يريد أن يكون فعالا بالنسبة لبلده سبتحاشى اللجوء إلى أى انتقادات دينية. فالدين مسألة شخصية. فنحن هنا فقط بصده مشاكل ملموسة يتعين حلها حتى يتمكن كل مؤمن من محارسة طقوس دينه بحرية في ظل ظروف مادية أفضل ولذا لن يكون من الأمانة أن يُقرأ هذا الكتاب بنية خفية تريد أن تعثر فيه على أى كلمة تسمح بنبذه مع التصايح بأنه دعوة إلى الكفر.



### الفصل الأول

## المصريون: ما أصلهم ؟ شهادات الكتاب والفلاسفة القدامي والتوراة وقيمة تلك الشهادات

لم يطرح هذا السؤال أبدا بالنسبة لمعاصرى المصريين القدامى الذين تركوا لنا شهاداتهم عن المصريين الذين عرفوهم.

ويجزم كل شهود العيان هؤلاء بأن المصريين كانوا زنوجا.

وقد أكد هيرودوت مرارا على الطابع الزنجى للمصريين؛ بل واستخدم ذلك للتوصل إلى استنتاجات غير مباشرة لإثبات أن فياضانات النيل لا يمكن أن تعود إلى ذوبان الثلوج، فساق لذلك عدة أسباب كان يعتقد أنها صحيحة، ومنها السبب التالى المتعلق بمصر: «والسبب الثالث يعود إلى كون الحرارة تجعل الناس سوداً...» (هيرودوت، الكتاب الثانى، الفقرة الثانية، ترجمة لارشير إلى الفرنسية).

كما أن من بين الحجج التى ساقها هيرودوت لإثبات أن وسيطة الوحى الإلهى عند الإغريق أصلها مصرى، قوله: و... وعندما يضيفون أن هذه كانت سوداء، فإنهم يقصدون بذلك أن هذه المرأة كانت مصرية...» (٢-٥٨). والحمامتان المقصودتان ترمزان إلى امرأتين مصريتين يقال إنه تم اختطافهما من طببة من أجل إقامة الوحى الإلهى فى دودون ولببيا (واحة چوبيتر - آمون).

وقال هيرودوت لكى يثبت أن سكان كولخيس (شرقى البحر الاسود وجنوب القوقاز) كانوا من أصل مصرى وأنه يتعين اعتبارهم جزءا من جبش سنوسرت استقر فى هذه المنطقة: «ويعتقد المصريون أن هذه الشعوب سليلة جزء من جبش سنوسرت. وأنا أظن ذلك أيضا على أساس قرينتين: أولهما أنهم سود وشعرهم أكرت... »(٣-٤-١).

وأخيرا فإن هيرودوت يميز فيما يتعلق بأهالى الهند، بين الهنود الهاديين والهنود الآخرين الذين يصفهم على الرجه التالى: وإنهم جميعا من نفس اللون الذي يقارب إلى حد كبير لون الاثيوبين..



فبشرتهم السوداء أشبه ببشرة الأثيوبين. وهذه الأصناف من الهنود بعيدة للغاية عن الفرس؛ وهم يعيشون في الجنوب ولم يخضعوا أبدا لداريوس» (٣ - ١٠١) (\*).

وكتب ديودور الصقلى يقول: ويقول الأثيوبيون إن المصريين من بين جالياتهم التى أقامها اوزيريس فى مصر. بل إنهم يزعمون أن هذا البلد لم يكن فى بداية العالم سوى بحر، ولكن النيل الذى جرف فى فيضاناته كميات كبيرة من غرين اثيوبيا ردمه فى نهاية الأمر وجعله جزءا من القارة ... ويضبفون قائلين إن المسريين أخذوا عنهم وعن مؤلفيهم وأسلافهم جانبا كبيرا من قوانينهم، وإنهم تعلموا منهم تبجيل الملوك كآلهة، ودفن موتاهم فى احتفال بمثل هذه العظمة؛ وإن النحت والكتابة نشآ عند الأثيوبيين... ويسوق الأثيوبيون أدلة أخرى مزعومة حول أقدميتهم على المصرين، ولكن لا داعى لذكرها هنا » (تاريخ العالم، الكتاب الثالث، ص ٣٤١ ترجمة الأب تيراسون إلى الفرنسية عن اليونانية، باريس ١٧٥٨).

ولو لم يكن المصريون والأثيوبيون من نفس الجنس الأسود لنوَّ ديودور باستحالة اعتبار المصريين . من جالياتهم، أي أثيوبيين استقروا في مصر فكانوا أسلاقا للمصريين.

ويشير سترابون في كتابه البغرافيا إلى أهمية هجرة الشعوب في التاريخ، وكان يعتقد أن حركة الهجرة هذه قت في الاتجاه العكسي فقال:

« وقد استقر مصريون في الحبشة وفي كولخيس » (الكتاب الأول، الفصل الثالث، الفقرة العاشرة).

هل كانت للمصرين سمات وسامية ع قريبة للغاية من سمات الزنرع، الى الحد الذي جعل الإغريق يجدون من الطبيمى أن يخلطوا بينهم بالاقتصاد على استخدام نفس الصغة العرقية (ميلاترس) وهي أقرى كلمة يونانية لوصف الزنجي، ويُستخدم أصل هذه الكلمة إلى يومنا هذا، كلما كان المقصود الإشارة بلا لهس إلى الجنس الرلجي، ومثالًا ذلك:

مهلاتين: الخضب الذي يلرن جلد الزنجي

ميلانيزيا: مجموعة من الجزر يسكنها زنرج

الخ، الخ.

والواقع أن الإغريق كانرا حساسين للغاية إزاء تدرجات الألران وكانرا عيزون بينها حيثما وحدت. فقي نفس الفترة كانرا شيرون إلى الكنمانيين، الخلاسيين إلى حد كبير في ذلك الرقب بكلمة فينيش، وكانت تعنى أحمر ويقصد بها شخص من هذا العرق.

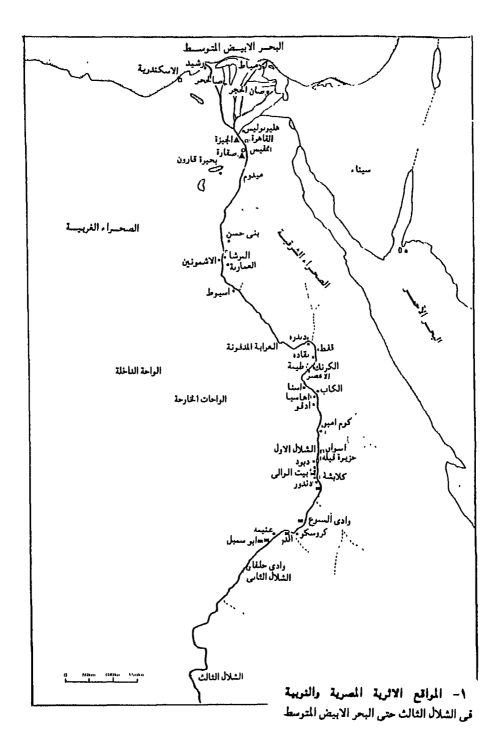
ويذهب سترابون إلى أبعد من ذلك فقد حاول أن ينسر في كتابه *البغرانيا* الماذا كان المصريون أكثر سوادا من الهنرد (الجنس الآحس الداكن المشهور عند الحديثين).

وهكذا يتبين لنا أن التدامى كانرا بهزين قاما بين الزنرح المصريين والأثيريين من جهة، والساميين ولونهم الأحمر الداكن المزعرم. ومن الراضح بناء على دلك أن أى تفسير علمى للتغييرات لا يتبيح الفرصة هنا للإفلات من الحقيقة بإضفاء الغموض عمدا على ماهر واضح قاما، فاللجوء إلى مثل تلك البهلوانيات لمحاولة تحاشى القيول بالوقائع البسيطة، يثير لأصحابها مصاعب لا يمكن التفلب عليها.

واخيرا فإن الساميين أنفسهم (عربا ويهردا) كانرا يعتبرون المصريبين من الزنرح.









ومرة أخرى نجد أن إغريقيا يفيدنا، رغم أنه كان شديد التعصب، بأن المصرين والأثيوبيين والكثيوبيين الكلخيين الله المستون إلى نفس الجنس، مؤكدا بذلك ملاحظة هيرودوت حول الكولخيين (\*).

وقد لخص ماسببرو على نحو ما رأى كل المؤلفين القدامي حول الجنس المصرى (التاريخ القديم الشعرب الشرق ، ص١٥):

«وحسب الشهادة شبه الاجماعية للمؤرخين القدامى فإنهم «ينتمون إلى جنس إفريقى» بمعنى أنهم زنوج استقروا أولا فى اثيوبيا، على شواطئ النيل الأوسط، ثم نزحوا تدريجيا نحو البحر بمتابعة مجرى النهر... ومن جهة أخرى تؤكد التوراة أن مصرايم، ابن حام وشقيق كوش الاثيوبى وكنعان، جاء من بلاد مابين النهرين واستقر مع ابنائه على شاطئ النيل».

وحسب ماجاء فى التوراة، كانت ذرية حام سلف الزنوج القدامى تسكن مصر: «وينو حام كوش ومصرايم وفوط وكنعان، وبنو كوش: سبا وحويله وسبته ورعمه وسبتكا .. وكوش ولد غرود الذى ابتدأ يكون جبارا فى الارض.... ومصرايم ولد لوديم وعناميم ولهايم ونفتوحيم وفتروسيم وكسلوحيم ... وكنعان ولد صيدون بِكُرَه وحثا...» (سفر التكوين، الإصحاح العاشر)

واسم مصرايم يشير أيضا إلى مصر بالنسبة لشعوب الشرق الأوسط، كما يشير اسم كنعان (الشام) الى كل ساحل فلسطين وفينيقيا، أما شنعار (سنمار) التى كانت نقطة انطلاق غرود نحو آسيا الغربية فلا تزال تشير إلى مملكة النوبة (انظر خريطة إفريقيا لفرجرندى،١٧٩٥).

ماهى قيمة تلك الشهادات؟ لا يمكن أن تكون هى أو غيرها زائفة لأنها شهادات شهود عيان. ولا يمكن أن يكون هيرودوت مخطئا عندما ينقل لنا عادات هذا الشعب أو ذاك، وعندما يقدم استدلالا فطنا إلى حد ما ليفسر لنا ظاهرة كانت غير مفهومة فى عهده، ولكن بوسعنا أن نقر على الأقل بأنه كان قادرا على ملاحظة لون بشرة الناس الذين عاشوا فى بلد زاره فعلا. وفضلا عن ذلك لم يكن هيرودوت المؤرخ الذى يصدق كل ما وصل الى علمه ويسجله بلا تدقيق. فهو قادر على التمييز بين الأمور، ويحرص دائما، عندما يورد رأيا يوافق عليه، على أن ينوه بذلك. وعلى سبيل المثال فقد كتب يقول بخصوص عادات السكوتيين [SCYTIES] والنور [NEURES]:

«يقال إن هذه الشعوب مكونة من سحرة. ولو صدق المرء مايقوله السكوتيون والإغريق المستقرين في سكوتيا فإن كل نورى يتحول مرة كل سنة إلى ذئب لبضعة أيام ثم يستعبد شكله الأول بعد ذلك. ومهما قال السكوتيون فإنهم لن يدفعوني إلى تصديق تلك الحكايات الخرافية، حتى وان أكدوها وأقسموا على ذلك» (٤ - ١٠٥).

<sup>(\*)</sup> كان السكوتيون يشكلون مجموعة من الزنوج وسط الشعرب البيضاء بالترب من البحر الأسود، ولذا كانت مسألة أصلهم منار فصول علماء العهود اللذية.



وهو يشير دائما بكل عناية الى الفارق بين ما رآه بنفسه وما سمعه. وهكذا فقد كتب يقول بعد أن زار قصر التبه في مصر:

«والأجنحة مزدوجة، فهناك ألف وخمسمئة منها تحت الأرض وألف وخمسمئة فوقها، أى ثلاثة آلاف فى مجموعها. وقد زرت الأجنحة العلبا وطفت بها، ولذا أتحدث عنها عن يقين كشاهد عيان. أما الأجنحة الموجودة تحت الأرض فلا أعرف عنها إلا ما قيل لى بخصوصها. ولم يسمح لى إطلاقا المصريون القائمون على قصر التيه بأن أتفرج عليها لأنها تستخدم حسب قولهم كمدافن للتماسيح المقدسة وللملوك الذين أمروا بإقامة هذا الصرح. ولذا فأنا لا أتكلم عن الأجنحة المرجودة تحت الأرض إلا نقلا عن آخرين، أما الأجنحة العليا فقد رأيتها وأعتبر أنها من أضخم ما صنعه البشر». (٢ - ١٤٨).

وهل كان هيرودوت مؤرخا يفتقد المنطق وغير قادر على محاولة تَفَهُم الظواهر المعقدة؟ إن تفسيره لفيضانات النيل يدل على العكس على تفكير حريص على استخدام العقل، يبحث عن تفسيرات علمية للظواهر الطبيعية. وهكذا، فقد قال:

«ولكن بعد أن استبعدت الآراء السابقة، يتعين أن أفصح عما أعتقد بخصوص هذه الأشياء الخفية، ويبدو لى أن النيل يفيض فى الصبف لأن الشمس التى تُطرد فى الشتاء من مسارها القديم بسبب قسوة الموسم، تطوف حينذاك بمنطقة السماء المطلة على الجزء العلوى من ليبيا. وهذا باختصار سبب ذلك الفيضان، لأنه من المحتمل أنه كلما مال هذا الإله واقترب أكثر فأكثر من بلد، كلما زاد من جفافه ومن نضوب أنهاره.

«ولكن يجب تفسير ذلك بجزيد من التوسع: فالهواء صاف دائما في ليبيا العليا<sup>(\*)</sup>. والجو حار فيها دائما ولا تهب عليها رياح باردة أبدا. وعندما تطوف الشمس فوق هذا البلد فإنها تنتج نفس التأثير الذي تحدثه عادة في الصيف عندما قر بوسط السماء فتجذب الأبخرة نحوها ثم تدفعها بعد ذلك نحو الجهات العليا حيث تشتتها الرياح التي تستقبلها وتذيبها. ويبدو أن هذا هو السبب في أن الرياح التي تهب على هذا البلد، شأنه شأن الجنوب والجنوب الغربي، أكثر إدرارا للأمطار. ومع ذلك أعتقد أن الشمس لا تعيد كل ماء النيل الذي تجتذبه سنويا وإنما تحتفظ بقسط منه».

وتدل تلك الأمثلة الثلاثة على أن هيرودوت لم يكن مجرد ناقل سلبى لحكايات لا تصدق أو لترهات، بل كان على العكس مدققا للغاية وموضوعياً وعلميا بالنسبة لعهده. فلماذا تجرى محاولات للنيل من سمعة هذا المؤرخ وتصويره على أنه كان ساذجاً؟ لماذا «يعاد صنع» التاريخ على الرغم من شهاداته القاطعة؟

<sup>(\*)</sup> كانت ليبيا تعنى بالنسبة للإغريق إفريقيا مع استبعاد مصر وأثيرييا.



يتحتم علينا أن نلاحظ أن السبب الحقيقى الذى يدفع إلى التصرف على هذا النحو، يعود إلى أن هيرودوت أفادنا كشاهد عيان، بأن المصريين كانوا زنوجا، ثم أثبت بعد ذلك بنزاهة نادرة (إذا ما علمنا أنه كان إغريقيا) أن اليونان أخذت من مصر كافة عناصر حضارتها، بما فى ذلك عبادات الآلهة وأن مصر هى التى كانت مهد الحضارة.

وعلى أى حال فإن الكشوف الأثرية تبين كل يوم أن هيرودوت كان محقا فى مواجهة مناوئية. فقد كتبت كريستيان ديروش نوبلكور تقول بخصوص أعمال التنقيب الأخيرة فى تانيس (صان الحبحر): «لقد رأى هيرودوت المبانى الخارجية لتلك المدافن وترك وصفا لها (تقصد بذلك قصر التيه الذى أشرنا اليه آنفا). وأثبت لنا پيير مونتيه مرة أخرى أن أبا التاريخ لم يكذب» (العلوم والمستقبل، العدد ٥٦، أكتوبر ١٩٥٨).

وقد يعترض البعض قائلا إن هيرودوت زار مصر في القرن الخامس قبل الميلاد، بعد انقضاء أكثر من عشرة آلاف سنة على ظهور الحضارة المصرية، وأن الجنس الذي أقام هذه الحضارة لم يكن بالضرورة الجنس الزنجي الذي وجده هيرودوت.

غير أن تاريخ مصر بأسره يدل - كما سنرى فيما بعد - على أن اختلاط السكان الأصليين مع عناصر بدوية بيضاء، من الغزاة أو التجار، كان يتزايد أكثر فأكثر كلما اقتربنا من نهاية التاريخ المصرى القديم. ووفقا له م.دى پاو كانت مصر مشبعة في العصر المتأخر بجاليات أجنبية من الأجناس البيضاء: العرب في قفط، والليبيون في المرقع الذي أصبح فيما بعد الاسكندرية، واليهود على مقربة من مدينة هراكليس (افاريس؟)، والبابليون (أو الفرس) في شمال محفيس، ووالطراواديون الفارون» في منطقة المحاجر الكبرى الواقعة شرقي النيل، والكاريون، والأيونيون عند فرع دلتا النيل الشرقي، ودفع بسامتيك (نهاية القرن السابع ق.م) هذا الغزو السلمي إلى أقصى مداه بتكليف مرتزقة إغريق بالدفاع عن البلاد. «وارتكب الفرعون بسامتيك خطأ جسيما بأن عهد بأمر الدفاع عن مصر إلى قرق أجنبية وأدخل مختلف الجاليات المكونة من حثالات الأمم». (أبحاث المسفية حول الصريين والصينيين، بقلم م.دى پاو، المجلد الثاني، ١٧٧٣، برلين، ص٣٣٧).

«ونى عهد الأسرة الصاوية الأخبرة، استقر الإغريق رسميا في نوكراتيس (كوم الجلف)، الميناء الرحبد الذي كان يحق فيه للأجانب ممارسة التجارة». (هبرودوت، ٢-١٧٩).

وعلى أثر فتح الإسكندر لمصر، اتسع مدى انصهار اليونانيين البيض مع المصريين الزنوج ليتخذ شكل سياسة استيعاب في ظل البطالسة.

«ولم يدلل ديونيزوس أبدا إلى هذا الحد، ولم يحظ بطقوس كلها تزلف واسراف بقدر ما تمتع بذلك في عهد البطالسة الذين وجدوا في عبادته وسيلة فعالة على نحو خاص لاستيعاب اليونانيين الغزاة



ودمجهم مع المصريين، سكان البلاد الأصليين» (ج.ج.باشونن: صفحات من انتهار ادريان تورل «من المعهد الأبوى» مكتبة ف. الكان، باريس، ١٩٣٨، ص٨٩).

وفيما يتعلق بشهادة التوراة، يتعين تقديم بعض التوضيحات:

ماهى قيمة شهادة التوراة؟

للإجابة على هذا السؤال يتعين أن نتدارس تكوين الشعب اليهودى. فمن هو الشعب اليهودى، كيف نشأ، وكيف أنشأ ذلك الأدب المتمثل في التوراة، والذي جاء فيه أن اللعنة حلت بذرية حام، سلف الزنوج والمصرين؟ وماهو الأصل التاريخي لتلك اللعنة؟

لقد دخل مصر أولئك الذين كانوا سيصبحون يهودا، وكان عددهم سبعين راعيا، جهلة جزعين، طردتهم المجاعة من فلسطين واجتذبتهم تلك الجنة الدنيوية المتمثلة في وادى النيل.

ومع أن المصريين كانوا يبغضون بشكل خاص الحياة البدوية والرعاة، إلا أنهم احسنوا استقبالهم في أول الأمر وذلك بفضل يوسف. وقد استقروا وفقا للتوراة في أرض جاسان وأصبحوا رعاة قطعان فرعون... وبعد موت يوسف والفرعون الذي حماهم، وإزاء تزايد أعداد اليهود نشأت لدى المصريين ودود فعل سلبية، وذلك في ظروف غير محددة المعالم. وأصبحت أحوال اليهود قاسية أكثر فأكثر؛ وقد سخرهم المصريون، حسب ماجاء في التوراة، للقيام بالأعمال الشاقة واستخدموهم كأيد عاملة لبناء مدينة رمسيس. ويقال إن المصريين اتخذوا إجراءات للحد من عدد مواليدهم والتخلص من أبنائهم من الذكور خوفا من أن تنمو تلك الأقلية العرقية وتصبح خطرا قوميا في حالة نشوب حرب،

ووأما بنو إسرائيل فأثمروا وتوالدوا وغوا وكثروا كثيرا جدا وامتلأت الأرض منهم. ثم قام ملك جديد على مصر لم يكن يعرف يوسف، فقال لشعبه هو ذا بنو إسرائيل شعب أكثر وأعظم منا، هلم نحتال لئلا ينموا فيكون إذا حدثت حرب أنهم ينضمون إلى أعدائنا ويحاربوننا ويصعدون من الأرض. فجعلوا عليهم رؤساء تسخير لكى يذلوهم بأثقالهم فبنوا لفرعون مدينتي مخازن فيثوم ورعمسيس. ولكن بحسبما أذلوهم هكذا غوا وامتدوا فاختشوا من بني اسرائيل. فاستعبد المصريون بني اسرائيل بعنف ومرروا حياتهم بعبودية قاسية في الطين واللين وفي كل عمل في الحقل، كل عملهم الذي عملوه بواسطتهم عنفا. وكلم ملك مصر قابلتي العبرانيات... وقال حينما تولدان العبرانيات وتنظرانهن على الكرسي، إن كان ابنا فاقتلاه وإن كان بنتا فتحيا. (سفر الخروج، الإصحاح الأول).



وهكذا بدأت الاضطهادات الأولى التى وسمت حياة الشعب اليهودى طوال تاريخه، فظلت الأقلية البهودية منطوية على نفسها منذ ذلك الحين وأصبحت تتوق إلى الخلاص لما عانته من آلام وإذلال. وهيأت هذه الخلفية المعنوية المتمثلة في البؤس والأمل لنشأة أو نمو المشاعر الدينية. ومما جعل هذه الظروف مواتية تماما أن هذا الشعب المكون من رعاة بلا صناعة أو تنظيم اجتماعى (كانت الخلية الاجتماعية الوحيدة متمثلة في الأسرة الأبوية)، والمسلح في أحسن الحالات بعصى، ما كان يستشرف أي رد فعل إيجابي إزاء تفوق الشعب المصرى تقنيا.

وقد ظهر في تلك الظروف موسى،أول الأنبياء اليهود، الذي كتب تاريخ الشعب العبرى منذ أصوله الأولى وقدمه لنا من زاوية دينية.

كان موسى يعيش فى عهد تل العمارنة، حيث كان امنحوتب الرابع (اخناتون، حوالى عام ١٤٠٠ ق.م) يحاول تجديد الديانة المصرية الأولى الوحدوية، التى كانت تندثر تحت وطأة المؤسسة الكهنونية وفساد ذمة الكهنة.

ويبدو أن اخناتون حاول تعزيز المركزية السياسية في تلك الامبراطورية الشاسعة الأطراف التي كانت قد تأسست منذ عهد قريب، من خلال مركزية دينية. ولذا كانت الامبراطورية في حاجة الى ديانة عالمية.

وقد تأثر موسى على مايبدو بهذا الإصلاح الديني. وأصبح من ذلك الوقت بطل الدعوة للتوحيد . بين اليهرد.

كان التوحيد، بشكله المجرد قاما، مرجودا من قبل في مصر التي أخذته عن الحضارة المروية السودانية، أي أثيرييا القدماء.

«مع أن آمون، الذى يعنى اسمه السر والعبادة، كان الإله الأكبر وفقا لأنقى التصورات الوحدوية باعتباره ... خالق تولد من نفسه منذ البداية وصنع كل شئ ولم يُصنع »... «إلا أنه أصبح ذات يوم مصحوبا بالشمس رع أو متحولا إلى أوزيريس أو حورس». (د.ب.دى پدرال، آثار افريقيا السوداء، مطبوعات بايو، ١٩٥٠، ص٣٧).

وفى ظل مناخ افتقاد الأمن الذى كان يواجهه الشعب اليهودى فى مصر، كان الإله الواعد بمستقبل آمن سندا معنويا لا غنى عنه. ومع أن هذا الشعب لم يكن يعرف، على مايبو، التوحيد حتى ذلك الوقت، على عكس أولئك الذين يريدون أن يجعلوه مبتكره، فقد طوره إلى حد كبير، بعد التحفظات التى أبداها فى بداية الأمر.

وقد قاد موسى الشعب العيرى خارج مصر مستعينا في ذلك بالإيان، غير أن هذا الشعب سرعان



ما ملّ هذه العقيدة ولم يعد بعد ذلك إلى الترحيد إلا تدريجيا. (العجل الذهبى لأخيه هارون عند جبل سيناء).

لقد دخل الشعب اليهودى مصر وهو مكون من سبعين راعبا منظمين في اثنتى عشرة أسرة أبرية، بدويين بلا صناعة ولا ثقافة، وخرج منها بعد أربعمئة سنة وقد بلغ تعداده ستمئة الف نسمة، بعد أن نهل منها كافة عناصر تقاليده في المستقبل، ومنها بالأخص الترحيد.

واذا كان الشعب المصرى قد سام الشعب اليهردى سوء العذاب كما ورد فى التوراة، وإذا كان الشعب المصرى مكوناً من زنوج من ذرية حام كما جاء فى التوراة أيضا، فإننا لا يمكن أن نتجاهل الأسباب التاريخية للعنة التى حلت بحام كما جاء فى الأدبيات اليهودية فى مرحلة متأخرة تماما بعد مرحلة الاضطهاد هذه.

ولذا فقد أسند موسى إلى الحي القيوم، في سفر التكوين، الكلمات التالية التي وجهها لأبرام في حلمه (إبراهيم فيما بعد كما جاء في الإصحاح السابع عشر من سفر التكوين):

«اعلم يقينا أن نسلك سيكون غريبا فى أرض لبست لهم ويستعبدون لهم، فيذلونهم أربع مئة سنة، ثم الأمة التى يستعبدون لها أنا أدينها، وبعد ذلك يخرجون بأملاك جزيلة» (سفر التكوين، الإصحاح الخامس عشر) (\*).

ونحن هنا بصدد الأصل التاريخي للعنة التي حلت بحام.

فليس من باب المصادفة أن لعنة حام، والد مصرايم وفوط وكوش وكنعان لم تصب سوى كنعان وحده المستقر في البلد الذي اشتهاه البهود طوال تاريخهم.

من أين جاء اسم حام هذا، ومن أين استخلصه موسى؟ من مصر ذاتها حيث ولد وترعرع وهرم حتى الخروج. والواقع أننا نعلم أن المصريين كانوا يسمون بلادهم كيميت، ،ومعناها أسود بلغتهم. والتفسير الذى يقول إن كلمة «كيميت» التى تشير إلى أرض مصر الطينية، لا اللون الأسود، وبالاستطراد الجنس الأسود وبلاد السود، ناجم عن تخيل متعسف لمفكرين يعون ما سيترتب على التفسير الصحيح لهذه العبارة. ولذا فمن الطبيعى أن نجد أن كلمة «حام» بالعبرية تعنى: «حرارة أو أسود أو محروق» (\*\*).

<sup>(\*)</sup> استنادا الى ماجاء فى الترراة كيف يُكن أن يكرن الشعب اليهردى خالصا من أى دم زنجى. لقد تحول فى غضون أربعمئة سنة من ٧٠ فردا الى حوالى ستمئة الف وسط أمة رنجية عاش تحت سيطرتها طرال تلك الفترة. وإذا كانت السمات الزنجية لليهود غير ماهى عليه اليوم، فهذا يرجع على الأرجع الى اختلاطهم مع العناصر الاوروبية منذ تشتتهم. وقد أصبع شهه مؤكد حاليا بأن موسى كان مصريا، وبالتالى زنجيا -انظر موسى والرحدية للرويد.

<sup>(\*\*)</sup> پدرال، نقلا عن موربیه، ص۲۷ من کتابه: آثار افریقیا السوداء، مطبوعات پایر، باریس، ۱۹۵۰.



وعليه، تتبدد كافة التناقضات الظاهرية ويظهر منطق الوقائع على حقيقته بكل وضوح. فأهالى مصر الذين يرمز اليهم باللون الأسود، كميت = حام فى التوراة، صبّت عليهم اللعنة فى أدبيات الشعب الذى اضطهدوه. وهكذا يتبين لنا أن نقمة التوراة على ذرية حام لها أصل مختلف تماما عن ذلك الذى يعزى إليها اليوم جهارا نهارا، بلا أى أساس تاريخى. أما المسألة التي لا يمكن فهمها، فهى على المكس، كيف أصبحت كلمة كيميت التي تعنى حامى، وأسود، وأبنوس .. الخ (باللغة المصرية القدية ذاتها) تشير إلى جنس أبيض.

وهكذا نجد أن حام يصبح ملعونا وملطخا بالسواد وسلفا للزنوج عندما يكون ذلك في خدمة الغرض المقصود، وهذا مايحدث كلما جرى الحديث عن العلاقات الاجتماعية المعاصرة.

ولكن حام هذا يصبح أبيض كلما جرى البحث عن أصل الحضارة، لأنه متواجد في هذا البلد الذي كان أول بلد متحضر في العالم. وهكذا تم ابتكار فكرة الحاميين الشرقيين والغربيين التي لا تعدو أن تكون سوى اختراع مُوات لحرمان الزنوج من الكسب المعنوى للحضارة المصرية وللحضارات الإفريقية الأخرى كما سنرى. والصورة رقم ٢ (ص ٢٧) تمكننا من إدراك الطابع المغرض الذي تتسم به تلك النظريات.

ومهما بذلت الجهود لمحاولة فهم مفهوم الحامية كما ورد في الكتب المدرسية الرسمية، إلا أن هناك استحالة لجعلها متفقة مع أبسط الحقائق التاريخية والجغرافية واللغوية والعرقية. ولا يوجد متخصص واحد قادر على تحديد المهد الأول للحاميين (بالمفهوم العلمي) واللغة التي كانوا يتحدثون بها والطريق التي سلكوها والبلاد التي استقروا فيها ونوع الحضارة التي خلفوها وراهم. وعلى العكس يجمع المتخصصون على الاعتراف بأن هذه الكلمة لا تتفق مع أي مفهوم جاد، ولكن الكل لا يكف عن استخدامها كمبرر لتفسير أي ظاهرة من ظواهر الحضارة الافريقية.





۲- أمرزج جمهل للحامى الشرقى (۱۹۳۵ منتج جمهل الحامى الشرقى (۱۹۳۵ منتجلمان: العروق فى افريقيا ، الناشر بايو ، ۱۹۳۵ نقلا عن نيلى بوتشيوم-RICERCHE ANTROPOM"



#### الفصل الثاني

# منشأ خرافة الزنجسي

كانت مصر قد فقدت استقلالها منذ قرن من الزمن عندما زارها هيرودوت. فقد احتلها الفرس فى عام ٥٢٥ ق.م. وظلت منذ ذلك العهد تحت سيطرة الأجانب: فقد جاء بعد الفرس المقدونيون تحت قيادة الإسكندر، والرومان تحت قيادة يوليوس قيصر (٥٠ق.م)، والعرب فى القرن السابع، والأتراك فى القرن السابع، والأتراك فى القرن السابع عشر.

كانت مصر مهد الحضارة طوال عشرة آلاف سنة بينما كانت بقية العالم غارقة فى ظلمات الوحشية. ومع أنها لم تعد تقوم بهذا الدور بعد أن دمرتها عمليات الاحتلال المتتالية إلا أنها ظلت مع ذلك تلقن لأمد طويل شعوب البحر الأبيض المتوسط، الفتية (الإغريق والرومان وغيرهم) التنوير الحضارى. وقد ظلت طوال التاريخ القديم الأرض الكلاسيكية التى تحج إليها شعوب البحر الأبيض المتوسط لتنهل من منابع المعرفة العلمية والدينية والأخلاقية والاجتماعية.. الخ، التى كانت أقدم ما اكتسب البشر من معارف فى تلك المجالات.

وهكذا قامت على التوالى حول كافة شواطئ البحر الأبيض المتوسط حضارات جديدة استفادت من أسهامات عديدة هيأها لها الموقع الجغرافي للبحر الأبيض المتوسط الذي كان ملتقى حقيقيا في خير موضع في العالم. وقد تطورت تلك الحضارات ماديا وتقنيا بفضل العبقرية المادية للهندو - اوروبيين: الإغريق والرومان.

وفى القرن الرابع تقريبا نفدت الشحنة الوثنية التى كانت تدفع تلك الحضارة الإغريقية - الرومانية: وتدخل عنصران جديدان: المسبحية وغزوات البرابرة فى أنحاء أوروبا فتولدت عنهما حضارة جديدة، هى ذات الحضارة التى تعتريها اليوم، بدورها، أعراض الإنهاك. وقد ورثت هذه الحضارة كافة ضروب التقدم التقنى التى توصلت إليها البشرية وأصبحت مجهزة تقنيا بما فيه الكفاية فى القرن الخامس عشر للانطلاق نحو استكشاف العالم وفتحه.

وهكذا وصل البرتغاليون الى إفريقيا منذ القرن الخامس عشر عن طريق المحيط الأطلسى، فأقاموا أول اتصالات حديثة للقارة مع الغرب، لم تتوقف منذ ذلك العهد.

ماذا وجدوا فى هذا الطرف الآخر من إفريتبا؟ وماهى الشعوب التى التقوا بها: أكانت هناك منذ العهود القديمة أم كانت قد هاجرت حديثا؟ وكيف كان مستواها الثقافى ودرجة تنظيمها الاجتماعى والسياسى، أى باختصار ماهى الدرجة التى كانت حضارتها قد بلغت؟ ماهى الانطباعات التى كان بوسعهم استخلاصها من احتكاكهم بتلك الشعوب؟ وماهى الفكرة التى كان بوسعهم التوصل إليها بخصوص قدراتها الذهنية واستعداداتها التقنية؟ وماهى طبيعة العلاقات الاجتماعية التى نشأت على أثر ذلك بين أوروبا وإفريقيا؟ وفى أى اتجاه تطورت هذه العلاقات باستمرار؟

سيوفر الرد على مختلف هذه الأسئلة التفسير الكامل للأسطورة الراهنة حول الزنجي البدائي.

وتستلزم بالطبع الإجابة على هذه الأسئلة الرجوع إلى مصر في الفترة التي وقعت فيها تحت نير الأجانب.

وقد شهد على الأرجع انتشار الزنوج في القارة الإفريقية مرحلتين رئيسيتيين:

فمن المعترف به عموما أن الجفاف الذى أصاب الصحراء انتهى قبل الميلاد بـ ٧٠٠٠ سنة تقريبا. وكانت إفريقيا الإستوائية لاتزال على الأرجع منطقة غابات كثيفة للغاية بحيث لم تكن تجتذب البشر.ولذا فإن الزنوج الذين كانوا آخر من عاشوا فى الصحراء هجروها متجهين نحو أعالى النيل، فيما عدا بضع بقع ربما ظلت تائهة فى بقية أنحاء القارة لأنها اتجهت نحو الجنوب أو صعدت نحو الشمال(\*). وربما وجد الأولون فى أعالى النيل سكانا زنوجا كانوا مقيمين هناك أصلا. وعلى أى حال فقد تولدت أقدم ظاهرة تحضر عرفها العالم من خلال التأقلم التدريجي مع ظروف الحياة الجديدة التي فرضتها الطبيعة على مختلف السكان الزنوج. وقد تطورت هذه الحضارة التي تسمى مصرية فى عهدنا، تطورت على مدى طويل فى مهدها الأول ثم انحدرت ببطء مع امتداد وادى النيل لينتشر إشعاعها حول حوض البحر الأبيض المتوسط. واستغرقت دورة الحضارة هذه، وهي أطول الدورات في

<sup>(\*)</sup> ويتبين مما تم العثور عليه في الصحراء أن سكانها كانوا من الزنوج...

وفاجسام النساء ذرات عجيزات مكتنزة، كما يقرل الاننرلرجيرن، أو على حد قرل چان تمبررال وذرات الأدبار الممتلئة واللحيمة(ث.مرنرد، *المِيارة: استكشاف في الصحراء المقيقية،* مطبرعات [JE SERS]، باريس، ١٩٣٧، ص١٠٨)

وقلاحون، ورعا فلاحون زنرج، وأعداد غفيرة من الأبقار وحقرل دُخن، وأوان من النخار ومياه جارية وصيد وفير وريف تكسوه الخضرة وقوارب محكمة، كان كل ذلك جميلا ولكند ثم يدم، كانت الرحلة الرطبة قد سيئتها فترة متصحرة، وقد راحت تترك مكانها يبطء ليحل معلها جفاف جديد. . لقد استمادت (الصحراء) مملكتها من جديد فامتصت البحيرات وحققت النجيل وأزالت الريف.

ورماذا عن أهالي الريف؟كان الأمر سيئا بالنسبة لهم، فجرت بخصرصه متاتشات حادة في بريّاتهم:هل يتعين عليهم أن يقنوا في مكانهم أو يهاجروا أو يتأقلموا. لم يناه أحد بالانتحار ولم يحصل التأقلم على صرت واحد وقت المرافقة على الحروج برفع الأيدى» (ث. مرترد-المرجم السابق، ص ١٧٨).

إن الهياكل البشرية التي تعرد الى ماقبل التاريخ والتي وجدت في الصحراء من النوع الزنجي: إنه إنسان أسيلار، في جنوب الصحراء.



التاريخ، حوالى عشرة آلاف سنة، وهو متوسط بين التقدير الزمنى الطويل (هيرودوت ومانيتون اعتماداً على بيانات الكهنة المصريين، الذين يرجعون تلك الحضارة الى ١٧ الف سنة)، والتقدير القصير للحديثين الذين تعين عليهم الاعتراف بأن المصريين كانوا قد اخترعوا التقويم في عام ٤٧٤٥ ق.م.، مما يفترض آلاف السنوات من التطور للتوصل إلى مثل هذه التصورات.

وبوسع المرء أن يدرك ببساطة أن الزنوج انتشروا من جديد تدريجيا داخل القارة وشكلوا نَويات أصبحت فيما بعد مراكز حضارات قارية (يتناولها بالدراسة الفصل الخامس).

وظلت تلك الحضارات الإفريقية معزولة أكثر فأكثر عن بقية العالم، ومالت الى التقوقع نتيجة للمسافة الشاسعة التى تفصلها عن سبل الوصول الى البحر الأبيض المتوسط. وعندما فقدت مصر استقلالها، كان انعزال تلك الحضارات تاماً.

ولما كان الزنوج قد أصبحوا على أثر ذلك منفصلين عن وطنهم الأم الذى اجتاحه الأجانب، وانغلقوا على أنفسهم في إطار جغرافي يحتاج إلى جهد أقل للتأقلم، وحظوا بظروف اقتصادية مواتية، فقد التجهوا نحو تطوير تنظيمهم الاجتماعي والسياسي والمعنوى، أكثر من اتجاههم نحو الهحث العلمي النظرى الذى ما كانت البيئة تبرره، بل وتجعله مستحيلا. ولما كان التأقلم في الشريط الضيق لوادى النيل الخصب يتطلب تقنية علمية في الرى وإقامة السدود، وحسابات دقيقة للتنبؤ بغيضانات النيل، واستخلاص العواقب الاقتصادية والاجتماعية لذلك، فقد أصبح اختراع علم الهندسة ضرورة مادية لتحديد الملكيات بعد فيضانات النيل التي كانت تزيل الحدود، كما تطلبت شرائح الأرض المسطحة تحويل المعزقة التي تعود إلى العصر الحجرى – الزنجي الجديد إلى محراث قام الإنسان بجره ثم أحل محله البهائم. ويقدر ما كان كل ذلك أمرا لا غنى عنه بالنسبة للزنجي المستقر في وادى النيل، بقدر ما كان لا يلزم في ظل ظروف الحياة الجديدة داخل القارة.

ولما كان التاريخ قد أخل بتوازن الزنجى فيما مضى مع البيئة، فقد توصل إلى توازن جديد مختلف عن الأول من حيث غياب التقنية التى لم تعد ذات أهمية حيوية، على عكس التنظيم الاجتماعى والسياسى والمعنوى.

كما أن الزنجى تخلى تدريجيا عن اهتمامه بالتقدم المادى نظرا لأن الموارد الاقتصادية كانت مؤمنة من خلال وسائل لا تستدعى اختراعات متراصلة.

وقد تم الالتقاء مع اوروبا في ظل ذلك الوضع الحضارى الجديد. فعندما بدأ البحارة التجار الأواثل البرتغاليون والهولنديون، والانجليز، والغرنسيون، والداغاركيون، والبراندبورجوازيون في إقامة وكالات تجاربة على الساحل الغربي لأفريقيا في القرن الخامس عشر، كان التنظيم السياسي للدول الإفريقية مساويا في مستواه للتنظيم السياسي لدول هؤلاء البحارة التجار، بل وأرقى منه في كثير



من الأحوال. كانت النظم الملكية دستورية وتشمل مجلسا للشعب تمثل فيه مختلف الفئات الاجتماعية، ولم يكن الملك الزنجى كما لم يصبح أبدا طاغية يتمتع بسلطات لا حدود لها، على عكس ما أشاعته الأساطير. وكان الشعب يتولى تنصيبه في بعض الحالات، من خلال رئيس وزراء يمثل الرجال الأحرار. وكانت مهمته تتمثل في خدمة الشعب بحكمة وكانت سلطته تتوقف على مدى احترامه للدستور القائم (انظر الفصل الخامس).

وكان النظام الاجتماعي والأخلاقي على نفس المستوى من الكمال. ولم تسد في أي مكان العقلبة السابقة على المنطق بالمعنى الذي قصده ليفي – برول، ولا توجد حاجة هنا للرد على هذه الأطروحة التي تبرأ منها صاحبها قبل وقاتد... وعلى العكس كان التطور التقنى أقل تقدما مما كان عليه في أوروبا للأسباب المذكورة آنفا. ومع أن الزنجي كان أول من اكتشف الحديد، إلا أنه لم يصنع المدفع، وكان سر البارود معروفا لدى الكهنة المصريين الذين كانوا لا يستخدمونه إلا للأغراض الدينية أثناء الطقوس الدينية الخاصة بأوزيريس (انظر: أبحاث فلسفية حرل المصريين والصينيين، بقلم م.دى پاو. وبناء على ذلك كان من السهل التغلب على إفريقيا من وجهة النظر التقنية، فأصبحت بذلك فريسة مغرية بالنسبة للغرب المزود بأسلحة ناربة وسفن قادرة على قطع مسافات طويلة.

وعليه، فقد شجع ازدهار أوروبا الاقتصادى في عهد النهضة على غزو إفريقيا الذى تحقق بسرعة. وتم الانتقال من مرحلة الوكالات الساحلية إلى مرحلة الاستيلاء عن طريق اتفاقيات دولية بين الدول الغربية، أعقبها غزو الداخل براسطة السلاح، تحت اسم إخماد الفتن وإقرار السلام.

وكان قد تم اكتشاف امريكا في بداية هذه المرحلة على يد كريستوف كولومبوس فانصب فائض القارة الأوروبية القديمة في القارة الجديدة. واحتاجت زراعة الأراضى البكر إلى أيد عاملة رخيصة. وبدت إفريقيا المجردة من وسائل الدفاع، خير مستودع بشرى ملائم يتعين اغتراف تلك الأيدى العاملة منه بأقل التكاليف والمخاطر. وهكذا أصبحت النخاسة الحديثة المقصورة على العبيد من الزنوج، ضرورة اقتصادية قبل ظهور الآلة البخارية، وظلت قائمة حتى منتصف القرن التاسع عشر.

وأدى ذلك الانقلاب في الأدوار، الناجم عن العلاقات التقنية الجديدة، إلى علاقات قائمة، على الصعيد الاجتماعي، بين السيد الأبيض والعبد الزنجي. وكانت ذكرى مصر الزنجية التي أنشأت الحضارة في العالم قد اندثرت منذ العصور الوسطى، نتيجة لنسيان التقاليد القديمة التي تم إخفاؤها في المكتبات أو دُفنت تحت الأطلال. وقد تلاشت تلك الذكرى أكثر فأكثر على مدى الترون الأربعة التي استغرقتها تلك العبودية.

ولما كان الأوروبيون مغرمين بتفوقهم التقنى الحديث، فقد نظروا منذ البداية بازدراء لكل العالم الزنجى الذى ماكانوا يتفضلون إلا بوضع أيديهم على ثرواته. وتوفرت عوامل عديدة لنهيئة الذهن



الأوروبي قاما لتشويه شخصية الزنجى المعنوية واستعداداته الفكرية، ومنها الجهل بالناريخ القديم للزنوج، واختلاف العادات والتقاليد، والأحكام المسبقة المتفشية بين الجنسين لتصورهما أنهما يتواجهان للمرة الأولى، وهذا علاوة على الضروريات الاقتصادية للاستغلال.

وهكذا أصبح «الزنجى» مرادفا «للكائن البدائى الأدنى ذى العقلية السابقة على المنطق». ولما كان الكائن البشرى حريصاً دائما على تبرير مسلكه، فقد ذهب إلى مدى أبعد من ذلك لإضفاء الشرعية على الاستعمار والنخاسة – لتسويغ وضع الزنجى الاجتماعي في العالم الحديث – فأنشأ أدبيات كاملة لوصف السمات الدنيا المزعرمة التي يتميز بها الزنجى.وهكذا تم تدريجيا إفساد عقول عدة أجيال أوروبية. وتبلور الرأى العام الغربي فأصبح يقبل بشكل غريزى أن «الزنجى = إنسان أدنى» كما لركان ذلك مسألة مفزوغا منها (\*).

وبلغت الوقاحة قمتها بتصوير الاستعمار كواجب إنسانى بالتذرع بالرسالة الحضارية التى يقع على عاتق الغرب الاضطلاع بها لرفع الإفريقى إلى مستوى البشر الآخرين. وهكذا أصبحت الرأسمالية مطلقة البدين لممارسة أبشع أشكال الاستغلال تحت ستار مبررات أخلاقية.

وسيتم الاعتراف في أحسن الأحوال بمواهب الزنجي الفنية المرتبطة بحساسيته كحيوان أدنى، وذلك هو رأى الفرنسي جوبينو ، سلف الفلسفة النازية الذي قرر في كتابه الشهير المعنون حرك عدم التساوى بين الأجناس البشرية ، أن الإحساس بالفن يسرى في عروق الزنوج، ولكنه يعتبر في الوقت نفسه أن الفن مظهر أدنى للطبيعة البشرية، وبالأخص حاسة الإيقاع المرتبطة بالاستعدادات الانفعالية لدى الزنجي.

وفى نهاية الأمر أثر مناخ الاغتراب هذا بعمق فى شخصية الزنجى، وخاصة الزنجى المتعلم الذى أتيحت له فرصة إدراك فكرة بقية العالم عنه وعن شعبه. وكثيرا ما يفقد المثقف الزنجى ثقته فى إمكاناته الذاتية وفى إمكانات جنسه، حتى أنه لن يكون من الغريب على الرغم من الإثباتات المطروحة فى هذه الدراسة، أن يجد بعضنا مشقة فى التسليم بأننا اضطلعنا حقا بالدرر الأول فى حضارة العالم.

و كثيرا ما يظل زنوج ذوو مستوى ثقافى رفيع ضحابا لهذا الاغتراب إلى حد محاولة تقنين - بحسن نية - تلك الأفكار النازية المتعلقة بالأزدواجية المزعومة بين الزنجى الحساس والانفعالي

<sup>(\*)</sup> جاء في قامرس لاروس الحديث المصور (صفحة ٢١٥ - طبعة ١٩٠٥) التعريف التالى: ورُغِي، رُغِية (عن اللاتينية نيجر:أسرد) رجل، أمرأة أسرد الجلد. وهو الاسم الذي يطلق بالأخص على سكان بعض بلدان أفريقيا الذين يشكلون جنسا أسرد أدنى ذكاء من الجنس الأبيض المسمى الجنس القرقازي.



والخالق للفن ،والأبيض المعتمد بالأخص على التفكير الرشيد (\*). وهكذا، فقد عبر شاعر افريقى زنجي بحسن نية عن ذلك في بيت شعر رائع الجمال:

والماطفة زلجية والعقل إغريقي».

ألتي تملم الحيال الأوروبي من خلالها كيف يهذب أحاسيسها

(ليوبولد سيدار سنجور)

وقد نشأ بذلك، شبئا فشيئا أدب زنجى واستكمالي، أراد أن يكون طفليا وساذجا وسلبيا ومستسلما وبكاء. وهكذا أيضا تشكل الأعمال الفنية الزنجية الخلاقة الراهنة في مجموعها، والتي تلقى تقديرا كبيرا من جانب الغربيين، تشكل مع ذلك مرآة تتيع لهؤلاء فرصة التطلع لأنفسهم بفخر لإيانهم بتفوقهم، مع الاستسلام في الرقت نفسه لأحاسيسهم الأبوية. غير أن ردود الفعل ستكون مختلفة تماما لو أن نفس هؤلاء المحكمين وجدوا أنفسهم بصدد عمل فني زنجي ناجح تماما، لكنه خارج ذلك الإطار ومتحرر من الإحساس بالتبعية وعُقد النقص، ويضع نفسه بالطبع في مسترى المساواة. (\*) ولر سلمنا مع الإغريق وأكفأ المحكمين في هذا المجال بأن الانطلاق والحماس هما حياة العبقرية الفنية، وأن هذه العبقرية تسرق، عندما تكون كاملة، إلى الجنون، فإننا لن نسعى إلى البحث عن سبب هذا الخلق في أي شعور منظم وحكيم وفقا لطبيعتنا، ولكن من حلال عمق تأجيج الأحاسيس باندفاعات طموحة ترمى إلى الجمع بين الذهن والمظاهر بغية استخلاص شئ مُرض أكثر من الواقع... وبناء على ذلك يتمثل أمامنا ذلك الاستنتاج الدقيق للعاية، وهو أن المنبع الذي تدفقت منه الفنون غريب على الفرائز الحضارية. إنه كامن في دم الزنرج... وقد يقال إنني أضع بذلك تاجا جميلا على رأس الزنجي المشرهة، وإنه لشرف عظيم حقا نسبقه عليه بأن نجمع حوله جرقة عرائس الشعر المتناغمة إنه ليس شرفا عظيما. فأنا لم أقل إن كافة ربات الفترن اجتمعت هنا معا لفهاب أنيلها المعتمنة على التذكير والتي تفضل الجمال على العاطفة... فلر ترجمت له أشعار الأودسة وبالأخص اللقاء بين اوليس وتوسيكا وهو آية الإلهام المتعقل، لغلبه النرم. فلكي ينطل التماطف لدى كافة الكائنات يتمين قبل ذلك أن يكرن الذهن قد فهم، وذلك هو الأمر الصعب بالنسبة للزنجي... فالإحساس الفني لدى هذا الكائن، وهر أقرى من كل تعبير، سيظل إذن قاصرا بالضرورة على أبأس الاستخدامات... وللمأ تحتل المرسيقي لدى المخلرق الأسود المركز الأول بين كافة الفنين، وهر بفضلها لأنها تداعب أذنه عن طريق تتابع الحركات ولا تطالب الجزء المذكر من مخه بأى شيّ. والزنجي يحبها إلى حد كبير وبلتذ بها بإفراط، ولكنه يظل مع ذلك غربها عن تلك الترافقات الرقيقة

ولقد جعلنا نحن من الفن، بحكم عاداتنا المهذبة، شيئا مرتبطا بكل ماهر رفيع فى تأملات البرح وإيماءات العلم، حتى أنه يغذو برسمنا أن نمد هذا الفن إلى الرقص من خلال التجريد وبذل بعض الجهد. وعلى النقيض من ذلك فإن الرقص بالنسبة للرنجي، هو والمرسيقي، مجال لابفعالات لا يقرى على مقارمتها. وذلك لأن الحس هر كل شئ تقريباً، إن لم يكن كل شئ، في الرقص.

ووهكذا يمتلك الزنحى إلى أقصى حد القدرة الحسية التى لا يرجد بدومها فن ممكن، وتمرزه فى الرقت نفسه الاستعدادات اللحنية، عا يجعله عاجزا قاما عن تنمية الذن بل وحتى عن تقدير ما يمكن أن ينتجه تطبيق ذكاء البشر من أعسال واقية. ويتطلب تهذيب قدراته أن يمترج مع جنس ذى مراهب مختلفة...

و والعبقرية الفنية، الفريبة أيضا بالنسبة للأجناس الثلاثة الكبرى، لم تتقجر إلا بتزاوج البيض مع السودي. (الكونت دى جريبنو: در*اسة حراً، عدم التساري بين الأجناس البشرية،* المجلد الثاني الفصل السابع، الطبعة الأولى ١٨٥٣ - ١٨٥٥).



وسيبدو مثل هذا العمل الفنى على الأرجح وكأنه غرور، يثير على الأقل غيظ البعض ويرى البعض الآخر أنه أمر لا يطاق.

إن ذكرى العبودية الحديثة، التى تعرض لها الجنس الزنجى وبرعوا فى المحافظة عليها فى أذهان الناس وبالأخص الزنوج، كثيرا ما تؤثر فى وعى هؤلاء بشكل سلبى. وعلى أساس تلك العبودية الحديثة العهد جرت المحاولات، رغم كل حقيقة تاريخية بالطبع، لبناء الأسطورة التى تزعم أن الزنجى كان على الدوام مستعبدا من جانب الجنس الأبيض الأرتى، أينما عاش معه، مما يتيح له الفرصة لتبرير تواجد الزنوج فى مصر أو فى أراضى ما بين النهرين أو الجزيرة العربية منذ أقدم العصور، وبالحكم بأنهم كانوا من العبيد. وهكذا كتب شاعر آخر زنجى كبير، لعله أكبر شاعر فى عصرنا، وهو الجيه سيزير قصيدة عنوانها:

ومنذ اكاد، منذ عيلام، منذ سومر

وياسيد الطرق الثلاثة، أمامك رجل سار طويلا

وياسيد الطرق الثلاثة، أمامك رجل سار على البدين، على القدمين، على البطن، وعلى العجز

ومنذ أكاد، منذ عيلام، منذ سومر».

وكتب في قصيدة أخرى يقول:

والذين لم يخترعوا لا البارود ولا البوصلة

واللين لم يستأنسوا لا البخار ولا الكهرباء

والذين لم يستكشفوا لا البحار ولا السماء...» (\*).

وعبر تلك التحولات في علاقات الزنجى مع بقية العالم، أصبح من الصعب يوما بعد يوم، بل وحتى من الأمور التي لا يمكن قبولها بالنسبة لمن يجهلون عظمته السابقة - وبالنسبة للزنوج أنفسهم - أن هؤلاء كانوا أصل أول حضارة ازدهرت على سطح الأرض، تدين لها البشرية بأساس تقدمها.

ومع أن الأدلة ستتراكم أمام أعين الإخصائيين إلا أنهم لن يبصروها إلا من خلال تلك الغمامة ولن يقدموا في كل الأحوال سوى تفسيرات خاطئة. وستحاك نظريات لا يمكن تصديقها أبداً، ولكنها ستبدو لهم على أى حال أكثر منطقية من الحقيقة الواردة في أهم وثيقة تاريخية تثبت الدور الحضاري الأول للزنوج. وقبل التعرض لمناقشة التناقضات الجارية في العصر الحديث والناجمة عن محاولات ترمى بأى ثمن إلى إثبات أن المصريين كانوا من أصل أبيض، فلنذكر مدى الدهشة التي اعترت قولني، العالم حسن النية الذي كان مشبعا بالأفكار المسبقة التي تعرضنا لها من قبل

<sup>(\*)</sup> لا يقلل ذلك أبدا من اعجاب الشديد بالشاعر.



بخصوص الزنوج، عندما زار مصر بين عامى ١٧٨٣ و١٧٨٥ - أى فى أوج عهد العبودية الزنجية - أد أبدى الملاحظات التالية بخصوص الجنس المصرى الذى انحدر من الفراعنة، ألا وهم الأقباط.

«... وجوههم جميعا منتفخة والعيون جاحظة والأنوف قُطس والشفاه غليظة: إنهم بعهارة واحدة صورة للخلاس الحقيقي. كنت أميل إلى أن أنسب ذلك إلى المناخ، حتى زرت أبا الهول، فأفادنى مظهره بكلمة السرّ. فعندما شاهدت هذا الرأس الزنجى في كافة سماته، تذكرت تلك الفقرة الجديرة بالملاحظة والتي أوردها هيرودوت: «وفي رأيي أن الكرخيين جالية من المصريين لأن بشرتهم سوداء وشعرهم مجعد مثلهم: أي أن قدماء المصريين كانوا زنوجا حقيقيين من النوع السائد بين أهل افريقيا؛ وبناء على ذلك يفسر فقدان دمائهم لكثافة لرنها الأول بامتزاجهم منذ عدة قرون بدماء الرومان والأغريق، مع احتفاظهم مع ذلك بسمات القالب الأصلي. بل ومن المكن تعميم هذه اللاحظة على نطاق واسع والإقرار مبدئيا بأن التقاطيع نوع من البناء المتميز في العديد من الأحوال، لإقرار أو تضيح شهادات التاريخ حول الجذور الأصلية للشعوب...».

وقد قدم ڤولنى غوذجا لفكرته هذه من خلال حالة النورمانديين الذين لا يزالون يشبهون الداغاركيين حتى الآن بعد تسعمئة سنة من غزو نورمانديا، ثم استطرد قائلا:

وولكن لنعد إلى مصر، فما تقدمه للتاريخ يهيئ للعديد من الأفكار الفلسفية. إنه لأمر يستحق التأمل، عندما نرى الهمجية والجهل الراهنين للأتباط الذين انحدورا من امتزاج عبقرية المصريين العميقة مع فكر الإغريق اللامع، ونتذكر أن هذا الجنس من السود الذي أصبح اليوم عبدا لنا وموضع ازدراثنا، هو نفسه الذي ندين له بفنوننا وعلومنا بل وحتى استخدام الكلمة، ونتصور أخيرا أنه تم فرض أكثر النظم العبودية بربرية وطرحت قضية ما إذا كان السود يتوفر لديهم ذكاء من النوع الذي يتميز به البيض، وذلك على يد شعوب تزعم أنها المحبة للحرية والإنسانية! وأسفار في سوريا ومصر، بقلم م.س.ش.قولني، باريس، ١٧٧٧، المجلد الأول، من ص ٤٤ الى ٧٧).



### الفصل الثالث

# التزوير الحديث للتاريخ

إن ما أقدم عليه قولنى يشكل خير طرح لقضية أيشع عملية تزوير لتاريخ البشرية على أيدى المؤرخين الحديثين. وليس بوسع أحد أن يرد خيراً منه الاعتبار للجنس الأسود باعترافه بدوره كأقدم مرشد للبشرية في طريق الحضارة، بالمعنى الكامل لتلك الكلمة. وكان من المتوقع أن تفرض استنتاجات قولنى استحالة اختراع جنس فرعونى أبيض فيما بعد، يُزعم أنه استورد الحضارة المصرية من آسيا في بداية المرحلة التاريخية. والواقع أن هذا الافتراض لا يتلام مع حقيقة أبى الهول هذا ذى الرأس الزنجى، المصور لفرعون، والذى يفرض نفسه على أنظار الكل ويصعب استبعاده باعتباره وثيقة غير نموذجية أو إلقاؤه في مخازن متحف لإبعاده عن التأملات الخطيرة لمن قد يكونون على استعداد لقبول الوقائم الجلية.

وجاء بعد قولنى مسافر آخر في بداية القرن التاسع عشر، وهو رينزى، الذى توصل إلى استتاجات حول نفس الجنس المصرى، تلتقى تقريبا مع استنتاجات قولني.

«والحق أن الجنس الأحمر - الداكن الهندى أو المصرى سيطر من خلال الحضارة على الجنسين الأصغر والأسود، بل وحتى على الجنس الأبيض، أى جنسنا الذي كان مستقرا في أقدم العهود في آسيا الغربية، وهو جنس كان آنذاك متوحشا إلى حد أو آخر،كما رأيته مصورا في مقبرة أوسرع الأول في وادى بيبان الملوك بطبية، مدينة الآلهة». ( اوقيانوسيا، سلسلة الكون، المجلد الأول،١٨٣٦).

وفيما يتعلق بالجنس الأحمر - الداكن سنرى أنه بكل بساطة فرع من الجنس الزنجى كما جرى تصويره في آثار ذلك الزمن. فلا يوجد في الواقع جنس أحمر - داكن لأن هناك فقط الماثة أجناس متميزة عن بعضها بكل وضوح: الجنس الأبيض والأسود والأصفر، أما الجنس الوسيط المزعوم فليس



إلا نتاج التزاوج بين تلك الأجناس الثلاثة الأولى (\*).

والتمثال المصور هنا بالأبيض والأسود (اللوحة رقم ٣) يوضح أن لون بشرة المصريين المسمى أحمر -- داكنا ليس سوى اللون الطبيعي للزنجي.

وإذا كان رينزى يتكلم عن جنس أحمر - داكن فذلك لأنه كان لا يستطبع أن يتخلص تماما من الأفكار المسبقة السائدة في عهده. وعلى أى حال فإن الملاحظة التي أبداها بخصوص الجنس الأبيض المتوحش والذي يلجأ الى الوشم، بينما كانت الأجناس الحمراء - الداكنة متحضرة من قبل، كان يجب أن تجعل كل محاولة لتفسير أصل الحضارة المصرية من خلال الجنس الأبيض، أمرا مستحيلا. وقد أسهب شامبليون بكل تواضع في تناول ذلك الوضع المتخلف للجنس الأبيض بينما كانت المضارة المصرية قد امتد عهدها آلاف وآلاف السنوات.

فغى عام ١٧٩٩ قاد بونابرت حملته الى مصر. وفي عام ١٨٢٢ تمكن شامبوليون من فك رموز الهيروغليفية. وقد توفى في عام١٨٣٢ تاركا «كبطاقة زيارة» قواعد للغة المصرية وسلسلة من

(\*) هناك افتراض بأن الجنس الأصفر ذاته ماتج عن تراوج بيص مع سرد ولكن في عهرد قدية للغاية من تاريخ البشرية. والواقع أن الخضاب الخاص بالصفر عائل الحساب الخلاسيين حتى أن التحليل الكيميائي الحيري المقارن لا يكشف عن اختلات كبيرفي كمية الميلاتين (الصبغة السعراء اللرن).

ولم تتم بعد دراسة منتظمة لمجموعات دماء الحلاسيين، وقد تتيح عقد مقارنة جديرة بالاهتمام مع مجموعات دماء الصقر.

فالتسمات المرقبة للصفر: الشفاء، الأنف، بروز الفكين، شبيهة بتسمات الخلاسيين ومظهر سحنتهم (الأوداح البارزة والجفرن المنتفخة والغضون المنمولية والعيون المائلة وبداية الأنف المنخسفة) قد لا تكون سوى نتاج تأثير المناخ على مدى آلآك وآلاك السنرات على الرجه من جراء الرياح الباردة.

فانتياض الوجه نحت تأثير الرياح قد يكتى لتفسير يروز الأوداج وانتفاخ الجفين، إذ انهما سمتان عرقيتان مترابطتان.

والربح التى تصفع الرجه عندما يكرن الجر باردا لا تستطيع أن تفلت من طرف العين إلا كمحصلة مائلة وصاعدة نتيجة لسخونة جزئيات الهواء. وقد تسببت تلك القرة الميكانيكية على المدى الطريل فى تشريه الدين فى نفس الاتجاه. ويكون تأثير هذا المناخ أشد على الأجسام الهافعة كما هو الحال بالنسبة للأطفال. ويفترض هذا التفسير بالطبع ترارث الصفات المكتسبة.

ومن المعروف من جهة أخرى أن القسمات المسماة قسمات منفرلية تتراجع من شمال آسيا الى جنوبها وفقا لتطور المناخ.

ومن الملاحظ أنه أينما يكرن هناك سُفر، تتراجد أيضا مجمرعات صفيرة من السود والبيض يبدو أنها رواسب العناصر الأساسية التي نشأ عنها ذلك الجنس. وينطبق ذلك على كافة أنحاء جنوب شوق آسيا: المريس في جبال فيبتنام حيث تجد يشكل يسترعي الانتباه أسماء كا، وثاي، وحام، وكذلك النجريتوس والآينو في الهابان ... الغ.

ويقول مثل باياني: ولكي يكون السامرواي شجاعا، يجب أن تجرى في عروقه بعض الدماء السرداء». ووفقا لكُتاب الحوليات الصينيين، كانت هناك امبراطروية زنجية في جنوب الصين في قجر تاريخ ذلك البلد.

فهل نتج الجنس الأصفر عن الآرين الأوائل المختلطين بزنوج جنوب الهند (الدراڤيديين) ٢





## ٣-- قفال لوته وأحسر ذاكن، أو وقاتم».

إنه اللون الذي تناولته الأقلام باستفاضة، وهو «لازمة» في كل الدراسات حول الجنس المصري. وبوسع كل شخص أن يحكم بأنه لون لا يختلف عن لون كافة الزنوج الأفارقة. ويتعين الرجوع الى هذه الصورة في الكثير من الأحوال للحكم على الكتابات المغرضة للمؤلفين الذين يتخذون من ذلك حجة لتلك السمة المرقية (صورة منقولة عن المتحف البريطاني) – (انظر ص٣٧).



الخطابات الموجهة الى أخيه شامبوليون – فيجاك، أثناء زيارته لمصر (١٨٢٨-١٨٢٩). وقد نشر شامبوليون –فيجاك هذه الرسائل فى عام ١٨٣٣. وهكذا سقط جدار الصمت الذى كان يغلف الهيروغليفية فكشف عن ثروات مدهشة بكل تفاصيلها الدقيقة.

وقد ذُهل علماء الآثار المصرية لفرط إعجابهم بذلك الماضى العظيم والرائع الذي اكتشفوه، واعترفوا شيئا فشيئا بأنه ماضي الحضارة الأقدم عهدا التي تولدت منها كافة الحضارات الأخرى.

وبمساعدة الامبريالية أضحى من الأمور والتى لا يمكن قبولها» أكثر فأكثر مواصلة الإقرار بالأطروحة التى كانت واضحة تماما حتى ذلك الوقت، وهى أن مصر زنجية.

وهكذا تميز علم الآثار المصرية منذ نشأته بضرورة أن تهدم بأى ثمن وأن تُزال تماما من كل الأذهان، ذكرى مصر الزنجية. ومنذ ذلك الوقت أصبح القاسم المشترك فى أطروحات علماء المصريات يتلخص فى محاولة يائسة لإنكار أطروحة مصر الزنجية. ويجمع مقدما كل علماء الآثار المصرية تقريبا على رفض أطروحة مصر الزنجية. وتتخذ كافة محاولات هذا الإنكار الشكل التالى:

لما كان العشور على أى تناقض فى شهادات القدامى القاطعة من خلال المواجهة الموضوعية بكل الواقع المصرى، أمرا غير ممكن، وبالتالى لا يمكن إنكاره، يتم على هذا الأساس إسدال ستار الصمت على تلك المقائق أو رفضها بغضب وجمود، مع إبداء الأسف لأن أناسا عقلاء مثل القدامى أخطأوا إلى هذا الحد وأثاروا بذلك مصاعب ومشاكل عويصة للإخصائيين الحديثين.

وبعد ذلك تبدّل جهود غير مجدية للعثور على أصل أبيض للحضارة المصرية، فتنطلق على أثر ذلك التفسيرات الذاتية للوقائع والوثائق التاريخية. وينتهى الأمر بالتخبط في التناقضات الناشئة عن ذلك، بالتغاضي عن مصاعب المشكلة بعد العديد من البهلوانيات الذهنية المعقدة وغير المجدية في الوقت نفسه، وبالعردة إلى تكرار العقيدة الجامدة الأصلية، باعتبار أنه قد تم أمام أعين جميع الشرقاء الأبيض للحضارة المصرية.

وفى نيتى عرض مجموع تلك الأطروحات على التوالى، ولكننى مضطر، حرصا على التحلى بالموضوعية، أن أعرض كل وجهة نظر بالكامل حتى أكون أمينا فى موقفى إزاء أصحابها وأتيح الفرصة للتعرف بشكل مباشر على التناقضات وغيرها من الوقائع التى قد أشير اليها.

ولنبدأ بأقدم تلك الأطروحات التى عرضها شامبوليون فى خطابه الثالث عشر المرجه إلى أخيه. وهى تتعلق بنقوش مقبرة أوسرع الأول التى زارها أيضا رينزى. وهى ترجع إلى القرن السادس عشر قبل الميلاد (الأسرة الثامنة عشرة) وتصور الأجناس البشرية التى عرفها المصريون. ويعتبر هذا الأثرأقدم وثيقة كاملة وصلت إلينا بخصوص علم الأجناس البشرية. واليكم ما قاله شامبوليون:



و في الوادى المسمى وادى الملوك، أعجبنا، شأننا شأن كافة المسافرين الذين جاؤوا قبلنا، بنضارة التصوير العجيبة، ورقة النحت في عدد كبير من المقابر. وقد كلفت البعض برسم سلسلة الشعوب المصررة في النقوش. واعتقدت في أول الأمر، على أساس نسخ تلك النقوش المنشورة في المجلترا، أن هذه الشعوب المختلفة الأجناس التي يقودها الإله حورس وهو محسك بعصا الرعوية، كانت أنما خاضعة لصولجان الفراعنة، ولكن دراسة النصوص المصاحبة أفادتني بأن هذه اللوحة لها مغزى أكثر عمومية. في تتعلق بالساعة الثالثة من اليوم، حيث تبدأ الشمس في نشر حرارة أشعتها وتدفئة كافة البلدان المأهولة في نصف كرتنا الأرضية. وكان المقصود، وفقا لما جاء في النص ذاته، تصوير أهالي مصر وسكان البلدان الأجنبية. ولذا نجد أمامنا هنا صورة لمختلف الأجناس البشرية التي عرفها المصريون، ونتعرف في الوقت تفسد على التقسيمات الجغرافية أو العرقية الكبرى التي تحددت في ذلك العهد ونتعرف في الوقت تفسد على التقسيمات الجغرافية أو العرقية الكبرى التي تحددت في ذلك العهد عن الأخرى.. فالرجل الأول (رقم ١ في لوحتنا) وأقربهم الى الإله لونه أحمر داكن وقوامه متناسق عن الأخرى.. فالرجل الأول (رقم ١ في لوحتنا) وأقربهم الى الإله لونه أحمر داكن وقوامه متناسق تماما ووجهه رقيق وأنفه معقوف بقدر ضئيل، وشعره طويل ومضفر ويرتدي إزارا أبيض، ويشير النص الى هذا الجنس تحت اسم روت - ان - ني - روم، الجنس البشرى، أحسن الأجناس، أي المصريين.

«وليس هناك أى شك فيما يتعلق بجنس الرجل الذى يعقبه (الثانى فى لرحتنا) فهو من جنس الزنرج المطلق عليهم عموما اسم تاحاس. ويمثل الثالث مظهراً مختلفا بكل وضوح (رقم ٣ فى اللوحة) فبشرته بلون اللحم وقيل إلى الصفار أو اللون الأسمر، والأنف معقوف للغاية واللحية سوداء وغزيرة، مدببة في نهايتها والرداء قصير ومتنوع الألوان. ويسمى هؤلاء نامر.

وأما الأخير (السادس في اللوحة) فلون بشرته هو ما نطلق عليه لون اللحم، أو لون البشرة الأبيض في أرق تدرجاته، والأنف مستقيم أو مقوس قلبلا والعيون زرقاء واللحية شقراء أو ماثلة إلى الحمرة، والقامة طويلة وهو متدثر بجلد بقرة لا يزال محتفظا بفرائه، وهو متوحش حقيقي، وهناك وشم على مختلف أجزاء جسمه. ويسمى هؤلاء تامهو.

ورقد سارعت بالبحث عن نظير تلك اللوحة في المقابر الملكبة الأخرى، فوجدتها بالفعل في عدد منها، واقنعتني قاما التنوعات التي لاحظتها فيها أن الهدف كان تصوير سكان نواحي المعمورة الأربع وفقا للنظام المصرى القد يم: أولا أهالي مصر التي تشكل وحدها جزءا كاملا من العالم وفقا لتقاليد الشعرب القديمة المفرطة في التواضع، ثانيا – سكان افريقيا ذاتها: الزنوج، ثالثا – الاسيويون، رابعا – وأخيرا (وهو الأمر الذي أخجل لقوله، لأن جنسنا يمثل آخر السلسلة وهو أشدها توحشا) الأوروبيون الذين لا يقدمون في هذا العهد صورة طببة للعالم، لكي نكون عادلين في حكمنا. ويجب أن نعني بذلك هنا كافة الشعوب الشقراء وذات اللون الأبيض التي لا تسكن أوروبا وحدها، ولكن آسبا أيضا التي انظلقت منها تلك الشعوب. وهذه الطريقة في النظر إلى تلك اللوحات صادقة للغاية



لأن نفس أسماء الأجناس موجودة في المقابر الأخرى وبنفس الترتيب. ونجد فيها ايضا أن المصريين والنزنوج مصورون بنفس الطريقة (\*)، لأنه ماكان يمكن أن يكون الأمر خلاف ذلك: أما النامو (الأسيويون) والتامهو (الأجناس الاوروبية) فتقدم لنا تنوعات شديدة مثيرة للانتباه.

«ويدلا من العربى أو اليهودى (رقم الذي يرتدى ملابس بسيطة كما هو مصور فى إحدى المقابر، يمثل آسيا فى مقابر أخرى (مقيرة رعمسيس ميامون..الخ) ثلاثة أفراد لونهم أسمر هم أيضا أنوفهم معقوفة، وعيونهم سوداء، ولحاهم غزيرة، ولكنهم يرتدون ملابس فخمة للغاية. ويمثل أحدهم بشكل واضح تماما الأشوريين:فملابسهم تشبه تماما فى أدق تفاصيلها ملابس الأشخاص الذين نحتت صورهم على الأسطوانات الاشورية، ويمثل الآخر شعوب الميديين أو السكان الأولين فى بعض أنحاء فارس، ونجد سحناتهم وملابسهم بكل تفاصيلها على الآثار المنسوبة الى مدينة پارسا (رقم ٤ فى اللوحة). لقد كانوا يمثلون آسيا إذن بأى من شعوبها، بلا تمييز. وينطبق نفس الأمر على أسلافنا القدامى المقيقيين، التامهو (رقم ٦ فى اللوحة)، وملابسهم مختلفة أحيانا وشعرهم غزير إلى حد أو القدامى المقيقيين، التامهو (رقم ٦ فى اللوحة)، وملابسهم مختلفة أحيانا وشعرهم غزير إلى حد أو ولحاهم تحتفظ بكافة السمات الميزة لجنس واحد. وقد عهدت إلى البعض بنسخ وتلوين سلسلة ولحاهم تحتفظ بكافة السمات الميزة لجنس واحد. وقد عهدت إلى البعض بنسخ وتلوين سلسلة الأبناس هذه العجيبة. وبالطبع لم أكن أترقع عندما زرت وادى الملك أن أعثر على نقوش تصلح لأن تكون سجلا مصورا لتاريخ سكان اوروبا البدائيين، حتي مهما أوتى المرء من الشجاعة للإقدام على ذلك. بيد أن منظرهم يوحي بقدر من الرضا والعزاء إذ أنه يدعونا إلى تثمين الطريق الذى قطعناه منذ ذلك الوقت» (\*\*) (شامبوليون فيجاك: مصر القدية، سلسلة الكون، ١٨٣٩).

لقد اخترت بالأحرى هذا المقتطف، كما نشره شامبوليون - فيچاك، بدلا من اقتباسه من والطبعة الجديدة» لتلك الرسائل التي أعدها شيرونيه - شامبوليون، أبن شامبوليون في عام ١٨٦٧، وذلك لسبب بسيط، وهو أن أصول هذه الخطابات كانت موجهة اليه بالفعل.

<sup>(\*)</sup> التنريه بذلك من جانب المؤلف.

<sup>(\*\*)</sup> يتبين لنا من كافة أقدم الآثار المصرية التي تصور جميع أجناس العالم - ومنها على سبيل المثال نقرش بهبان الملوك، أن النورج المجنس الرحيد الذي كان يستخدم الرشم في تلك المهرد القدية، وهو الجنس الذي يسمى حالها الجنس الشمالي، فما كان الزئوج المسريون ولا الزبرج الأفارقة يلجؤون إلى الرشم حسب كافة الرثائق المصرية المعروفة. ولم يكن هناك معنى أصلا لرشم إلا على البشرة البيضاء نظرا الإختلاف اللور، وقد وصل إلى إفريقيا مع الليبين البيض، ولم يحاكه الزنوج إلا في عهد متأخر للفاية: ولما كان من المستحيل تحقيق التباين بين الأبيض والأزوق أو غيره على البشرة السوداء فقد تم اللجوء إلى التشريط.

ولم تتمكن للأسف من نشر صورة لتلك النقرش التي تناولها شامهوليون في رسالته.



ماهى قيمة هذه الرثيقة لمعرفة الجنس المصرى؟ إنها تقدم بحكم قدمها، شهادة أساسية كان يتعين أن تجنبنا كافة التخمينات التى جرت بخصوصه. فمنذ ذلك العهد القديم للغاية (الأسرة الثامنة عشرة التى حكمت فى فترة وقعت بين عهدى إبراهيم وموسى)، كان المصريون قد اعتادوا تصوير مجموعتى جنسهم: الزنوج المتحضرين فى الوادى وزنوج بعض المناطق داخل افريقيا، بشكل لا يسمح بأى خلط بينهم وبين الجنسين الأبيض والأصفر فى آسبا وأوروبا. والترتيب الثابت لتلك الأجناس الأربعة بالنسبة لحورس، يؤكد ذلك التدرج فى المركز الاجتماعى. ويستبعد أيضا ذلك الترتيب، كما اعترف بذلك شامبوليون فى نهاية الأمر، أى فكرة تتعلق بتقليد مصطلح عليه فى التصوير يخلط بين مستويين متميزين، ويضع بذلك حورس فى نفس مسترى الأشخاص بينما كان فى الواقع فى مواجهتهم جميعا.

وإذا كان المصريون قد صوروا أنفسهم بلون يسمى رسميا وأحمر - داكن» فتلك حقيقة لها مغزاها. فلا يوجد فى الواقع جنس أحمر - داكن بالمفهوم العلمى. ولم يطلق ذلك الوصف إلا للتشويش على الأذهان. ولا يوجد لون أسود بالمعنى الصحيح للكلمة. فلون الزنجى عيل فى الواقع إلى البنى دون أن يكون من الممكن تطبيق نعت صحيح، خاصة وأند تعرض لتدرجات وفقا للمناطق. فقد لوحظ أن لون الزنوج اللين يعيشون فى مناطق جيرية داكن بقدر أقل من لون الذين يعيشون فى مناطق جيرية داكن بقدر أقل من لون الذين يعيشون فى مناطق أخرى.

كما أنه يصعب نقل لون الزنجى فى التصوير ويتم الاكتفاء بتدرجات أقرب إلى هذا اللون. ولون الرجلين اللذين يتبعان حورس لبس سوى تعبير عن تدرجين للون الزنوج. ولو صور حاليا أحد الولوف شخصاً من البامبارا أو الموسى أو البوروبا أو التركولور أو الفانج أو المانجبتو أو الباووله، لاستخدم تدرجات فى اللون شبيهة بتدرجات اللون فى النقوش إن لم تكن تدرجات أكثر تباينا. ولكن هل يعنى ذلك أن كلا من الولوف والبامبارا والمرسى والبوروبا والتوكولور والفانج والمانجبتو والبادوله ليسوا جميعاً زنوجا اتلك هى الطريقة المشروعة لإدراك فارق اللون بين الرجلين الأولين فى تلك النقوش. ولا يوجد فى كافة النقوش المصرية تصوير واحد عرض فيه المصريون أنفسهم بلون مختلف عن لون شعوب زنجية مثل البامبارا والآنى والبوروبا والمرسى والفانج والباتوتسى والتوكولور.. الغ .. الخ.

ولو كان المصريون من البيض لكانت كل تلك الشعرب الزنجية وغيرها التى تدفقت على إفريقيا بيضاء هي أيضا ؛ وهكذا تصل إلى استنتاج عبثى وهو أن الزنوج هم في صميمهم من البيض.

ووفقا لتلك النقوش العديدة نجد أن كافة النماذج من الجنس الأبيض في ظل الأسرة الثامنة عشرة كانت تلى الزنوج في الترتيب؛ وبالأخص «البهيمة الشقراء» التي ذكرها جوبينو والنازي، أي ذلك



الهمجى الموشم المتدثر بغراء حيوان، أبعد عن أن يكون أصل الحضارة بل كان لا يزال يتجنبها أساسا ويحتل الدرك الأخير من البشرية. وهذا ما لم تفت ملاحظته على شامبوليون في النص المنشور آنفا بتعجب وتواضع، ولم يجد أي عزاء آخر سوى تقدير الطريق الذي قطعه هذا الجنس منذ ذلك العهد.

واستنتاج شامبوليون في هذا الصدد له مغزاه، إذ أنه بعد أن قال إن تلك النقوش يمكن أن تستخدم كلوحة مصورة لتاريخ سكان أوروبا البدائيين، استطرد قائلا: وإذا كانت لدى المرء الشجاعة للإقدام على ذلك». وفي نهاية المطاف، وبعد تلك الملاحظات أدلى شامبوليون برأيه الإيجابي حول الجنس المصري بالعبارات التالية:

«لقد جات القبائل الأولى التى استقرت فى مصر، أى وادى النيل ما بين شلال أسوان والبحر، من الحبشة أوسنار. وكان قدماء المصريون ينتمون إلى جنس بشرى مشابه قاما للكينو والبرابره الذين يعيشون حاليا فى النوبة. ولا توجد لدى أقباط مصر أى من القسمات المميزة الأهالى مصر القديمة. فالأقباط نتاج خليط غير واضح المعالم مع كافة الأمم التى سيطرت على مصر على التوالى، ومن الخطأ محاولة العثور لديهم على القسمات الرئيسية للجنس القديم» (شامبوليون – فيجاك، ص٧٧).

ونشهد هنا أولى محاولات ربط المصريين بأصل آخر غير الأقباط الذى أكدته ملاحظات قولنى. فالأصل الجديد الذى اعتقد شامبوليون أنه اكتشفه لبس موفقاً هر أيضا. فالعيب واحد من الجانبين، إذ يتم الابتعاد عن أصل زنجى (الأقباط) للوقوع في أصل آخر زنجى هو أيضا (النوبيون والأحباش).

والواقع أن السمات الزنجية للجنس الأثيري، أى الأحباش، قد حددها بما فيه الكفاية هيرودوت وكافة القدماء، حتى أنه ليس هناك مايدعو إلى المراجعة. والنوبيون هم أسلاف أغلب زنوج إفريقيا، حتى أن كلمتى ونوبي» ووزنجي» مترادفتان؛ والأثيربيون والأقباط كل منهما من أصل زنجي اختلط فيما بعد بعناصر بيضاء مختلفة في ظل أحوال مناخية متباينة. فقد امتزج زنوج الدلتا تدريجيا مع كافة العناصر البيضاء بحوض البحر الأبيض المتوسط التي تسللت إلى مصر في كافة العهود، مما أنتج الفرع القبطى المكون في أغلب الأحوال من عناصر ربعة، عاشت في منطقة عامرة بالمستنقعات. وقد تطعم الأساس الزنجي الأثيوبي بعنصر أبيض جاء من آسيا الغربية. وهو ما سنتعرض له فيما بعد. ونتج عن ذلك جنس ذو بنية أقرى نظرا لإقامته في منطقة هضبية.

وعلى الرغم من تلك التهجينات المتواصلة والقديمة للغاية، فإن كلا منها لم يفقد القسمات الزنجية الخاصة بالجنس المصرى الأول: فلون البشرة لا يزال أسود بكل وضوح، وهو أبعد بكثير عن لون المهجن الذى تصل نسبة الدم الأبيض لديه إلى خمسين في المئة. وفي أغلب الأحوال يكشف لون المصريين عما



يبلغ بالكاد عشرة في المئة من الدم الأبيض وكثيرا ما لا يختلف عن لون الزنوج الآخرين في إفريقيا. وهكذا ندرك أن الأقباط، والأثيوبيين بالأخص، كثيرا ما تبتعد قسماتهم إلى حد بسيط عن قسمات الزنوج الذين لم يمتزجوا أبدا بأجناس بيضاء. وهناك شعورهم بالأخص التي قد تكون مجعدة بقدر أقل. ومع أنهم ظلوا أساسا بارزى الأسنان مع استطالة الفك إلا أن المحاولات جرت لاعتبار بعضهم من أجناس بيضاء مزعومة اعتمادا على رقة قسماتهم النسبية. فهم من جنس أبيض مزعوم عندما يكونون معاصرين لنا وتحول حقيقة عروقهم دون اعتبارهم بيضا حقيقين، ولكن هياكل أسلافهم التي تم العثور عليها في المقابر لابد أن يكون أصحابها بيضا وفقا لمقاييس الانتروبوليجيين. وسنرى في صفحة ١٤٦ وما يليها كيف أن تلك المقاييس العلمية المزعومة تؤدى إلى عدم التمييز بين هيكل أثيوبي، أي زنجي، وهيكل چرماني، واذا أخذنا في الاعتبار الاختلاف الذي يفصل بين الجنسين في الواقع، يتضع لنا مدى الطابع الاعتباطي لتلك المقاييس واللبس الذي يشوبها.

وقد جاء رأى شامبوليون هذا حول الجنس المصرى في مذكرة موجهة إلى محمد على باشا، حاكم مصر، سلمها له في عام ١٨٢٩.

ولنر الآن ما إذا كانت أبحاث فيجاك شقيق شامبوليون، ابى علم المصريات، قد حققت تقدما حول القضية، إذ أنه قدم لها بما يلى:

«الرأى القائل بأن سكان مصر القدامى كانوا ينتمون إلى الجنس الزنجى رأى خاطئ جرى تبنيه لدى طويل باعتباره حقيقة. وكان المسافرون إلى الشرق منذ نهضة الآداب غير قادرين على إبداء تقييم صحيح للمعلومات التي كانت الآثار المصرية توفرها حول تلك القضية الهامة، فساهموا بذلك في نشر هذه الفكرة الخاطئة التي عكف الجغرافيون على نقلها حتى وقتنا هذا. وقد أعلنت حجة كبيرة موافقتها على ذلك الرأى فروجت لهذا الخطأ. وترتب ذلك على مانشره قولني الشهير حول مختلف الأجناس البشرية التي لاحظها في مصر. وهو يقول في كتابه السفر الموجرد في كافة المكتبات إن الأقباط منحدوون من قدماء المصرين؛ وأن وجوه الأقباط منتفخة وعيرنهم جاحظة وأنوفهم فطس وشفاهم غليظة مثل الخلاسين؛ وأنهم يشبهون أبا الهول المجاور للأهرامات، ذا الرأس الزنجي الواضح قاما، فاستنتج من ذلك أن قدماء المصريين كانوا زنوجا حقيقين على غرار كافة أهالي افريقيا. ويستشهد ثولني لتدعيم رأيه هذا برأى هيرودوت الذي ذكر في معرض كلامه عن أهالي كولجيس، أن بشرة المصريين سوداء وشعرهم مجعد. غير أن هاتين الخاصيتين الجسديتين لا تكفيان لتحديد سمات الجنس الزنجي، وبالطبع فإن استنتاج ثولني حول أصل سكان مصر القدامي مقحم وغير مقبول ». (شامبوليون - فيجاك، مصر القدية، سلسلة الكون، الناشر ديدو، باريس ١٨٣٩، مصر القدية، سلسلة الكون، الناشر ديدو، باريس ١٨٣٩، مقبر لى ». (شامبوليون - فيجاك، مصر القدية، سلسلة الكون، الناشر ديدو، باريس ١٨٣٩،



وبعد أن أبدى شامبوليون - فيجاك أسفه إلى حد ما لتواجد كتاب ثولنى فى كافة المكتبات، رأى أن الحجة الحاسمة لرفض أطروحة ذلك العالم - وكافة أسلاقه، أن وهاتين الخاصيتين الجسديتين»، أى البشرة السوداء والشعر المجعد - ولاتكفيان لتحديد عميزات الجنس الزنجي».

من الواضع إذن أن وتبيض» الجنس المصرى ما كان يكن التوصل إليه إلا من خلال مثل تلك التعديلات في التعريفات الأساسية.

وهكذا لم يعد يكنى أن يكون الشخص أسود من قمة رأسه حتى أخمص قدميه ومجعد الشعر لكى يكون زنجيا؛ فكأننا أصبحنا فى عالم انقلبت فيه قوانين الطبيعة، وبتنا على أى حال بعيدين قاما عن الفكر التحليلي الديكارتي.

بيد أن هذه التعريفات والتعديلات للمعطيات الأولى أصبحت فيما بعد الأساس الذي سيبني عليه وعلم المصريات».

وهكذا دُمغ علم المصريات الذى نشأ عن التعمق فى الدراسة العلمية، بعمليات تزوير فجة وواعية لمسناها بأنفسنا. وهذا هو السبب فى تحاشى علماء المصريات شبئا فشيئا وبكل عناية الخوض فى أصل الجنس المصرى. ولذا فإن معالجة قضية الجنس المصرى حاليا اضطرتنا إلى التنقيب الاستخراج نصوص قديمة لمؤلفين مشهورين فى زمنهم، ولكنهم أصبحوا غير معروفين تقريبا.

ويواصل شامبوليون - فيجاك قائلا:

«والواقع أنه أصبح من المعترف به الآن أن سكان إفريقيا ينتمون إلى ثلاثة أجناس ظلت، دائما متميزة كل منها عن الأخرى: أولا، الزنوج بمعنى الكلمة فى وسط القارة وغربها! ثانيا، الكافر على الساحل الشرقى وزاوية الوجه لديهم أقل انفراجا من زاوية وجه الزنوج! وثالثا، المور (ومنهم جاء اسم موريتانيا) الذين يشبهون خير الأمم القائمة فى أوروبا وآسيا الغربية من حيث القامة والقسمات والشعور، ولا يختلفون عنهم إلا فى بشرتهم السمراء من جراء المناخ. وينتمى أهالى مصر القدماء إلى ذلك الجنس الأخير، أى إلى الجنس الأبيض. ويكفى للاقتناع بذلك فحص الوجوه البشرية التى تمثل المصريين على الآثار وبالأخص العدد الكبير من المرمباوات التى تم كشفها. فهم نفس أناس أوروبا وآسيا الغربية مع اختلاف لون البشرة إلى حد ما من جراء حرارة المناخ؛ والشعر المجمد والصوفى سمتان حقيقيتان مجبزتان للجنس الزنجى، غير أن المصريين شعورهم طويلة ومن نفس نوع شعود الجنس الأبيض فى الغرب» ( نفس المرجع، ص ٢٧ ).

ولنسترجع تأكيدات شامبوليون - فيچاك الواحدة تلو الأخرى. فالكافر لا يشكلون جنسا، على عكس ما كان يعتقد: فهذه الكلمة أصلها عربى ومعناها وثنى، على عكس المسلم. فعندما دخل



العرب إفريقيا الغربية عن طريق زنجبار، استخدموا تلك الكلمة للإشارة إلى السكان الموجودين فى المنطقة والذين كانوا يعتنقون مختلف الديانات. أما المرر (الموروس عند الاسبان) فهم السلالة المباشرة المنحدرة عن الفاتحين العرب، بعد ظهور الإسلام، والذين انطلقوا من الجزيرة العربية فى القرنيين السابع حتى المنامس عشر، ففتحوا مصر وإفريقيا الشمالية واسبانيا التى انسحبوا منها فيما بعد نحو إفريقيا. ويعنى ذلك أن المور هم بالأساس عرب مسلمون استقروا فى إفريقيا منذ عهد قريب للغاية. والمخطوطات العديدة التى تحتفظ بها عائلات المور الرئيسية فى موريتانيا القائمة حاليا، والتى سجلت فيها بكل عناية وبشكل متواصل شجرات النسب منذ خروجهم من البمن، تؤكد ذلك الأصل.

وعليه فإن المور فرع ممن تم الاصطلاح على تسميتهم الساميين. ولكن كل ما قيل عن هؤلاء الساميين (انظر صفحة ١٢١ والصفحات التالية) يقضى على أى إمكانية لاعتبارهم المؤسسين للحضارة المصرية؛ هذا عدا أن المور لم يبالوا بفن النحت شأنهم شأن البربر بينما كرست الحضارة المصرية حيزا كبيرا لذلك التعبير الفنى. وسبتم في نفس الفصل إبراز الطابع الخلاسي للساميين، الذي يرجع إليه لون المور أكثر من رجوعه إلى المناخ. وعلاوة على ذلك فلا توجد أى مقارنة ممكنة ببن بشرة المور حتى وإن عاد سمارها إلى المناخ، وبين البشرة الزنجية السوداء المميزة للمصريين سواء كانوا من الأحياء أو المومياوات.

بيد أن شامبوليون يدعونا، لاقناعنا بفكرتد، إلى فحص الرجوه البشرية المثلة للمصريين على الآثار. إن حقيقة الفن المصرى بكاملها تناقض بكل بساطة ما يقوله شامبوليون – فيچاك. ويبدو أنه لا يضع في اعتباره ملاحظات قولني حول أبي الهول، مع أنه أشار إليها. وعلى نقيض شامبوليون – فيچاك، يستحيل، اعتمادا على نفس تلك النقوش التي تحدث عنها بصفة عامة، بمتابعتها منذ مينا حتى نهاية الامبراطورية المصرية، وابتداء من عامة الشعب حتى فرعون، مرورا بوجهاء البلاط وكبار موظفي الدولة، يستحيل أن نجد شخصا من الجنس الأبيض أو السامي. فلن نجد سوى زنوج من نفس نوع أهالي إفريقيا (اللوحات رقم ٤ حتى ٣٥). وقد أوردنا لهذا الغرض سلسلة من الآثار المثلة لمصريين من مختلف الطبقات الاجتماعية بما في ذلك الفراعنة بالأخص، كما أدخلنا على تلك السلسلة غاذج من الجنس الأسود والجنس الأبيض لكي نبرز التقارب أو الاختلاف العرقي فيما بينهم. والجدير بالملاحظة هنا، من خلال المقارنة بين سلسلة الوجوه هذه، أن الفن المصرى كثيرا ما كان أكثر زنجية من الفن الزغبي ذاته.

وبفحص تلك الصور والمقارنة بينها، لا يسع المرء إلا أن يتسالم وهو مشدوه حقا كيف أمكنهم الترصل إلى فكرة الجنس الأبيض من خلال تلك التصويرات.

وأخيرا، فبعد أن قال شاميوليون - فيجاك إن البشرة السوداء والشعر الأكرت لا يكفيان لتحديد



الجنس الزنجى، ناقض نفسه بعد ذلك بستة وثلاثين سطرا فكتب يقول: «إن تجمد الشمر وصوفيته صفتان حقيقيتان مميزتان للجنس الزنجى» (\*).

ويصل به الأمر إلى حد القول بأن شعور المصريين كانت طويلة، وأنهم كانوا بالتالى من الجنس الأبيض. وهكذا يعنى ذلك النص أن المصريين بيض بشرتهم سوداء وشعرهم طويل. ومع أنه لا بوجد أحد يعلم بوجود مثل هؤلاء البيض، إلا أننا سنحاول أن نرى كيف تمكن المؤلف من الوصول إلى مثل هذا الاستنتاج. وماقيل عن الأثيوبيين والأقباط يدل على أن شعرهم كان يمكن أن يكون أكرت بدرجة أقل من غيرهم من الزنوج. وهناك من جهة أخرى جنس أسود تماما شعره طويل: إنه الجنس الدراڤيدى الذي يعتبر زنجيا في الهند ويريدون تبيضه في افريقيا.

وقد صور المصريون أنفسهم في آثارهم وقد وضعوا فوق رؤوسهم شعوراً مستعارة شبيهة بتلك التي توضع فوق الرأس في كل أنحاء إفريقيا، وسنتعرض لها عند تحليلنا للمشاهد المنقوشة على لوحة نارمر (صفحة ١٠٤ والصفحات التالية).

ويؤكد المؤلف في نهاية المطاف بأن شعور المصريين كانت من نفس نوع شعور البيض في الغرب. ولا مجال أيضا للتوقف أمام تلك الملاحظة نظرا لأن شعر المصريين عندما يكون أكرت بدرجة أقل من شعر الزنوج الآخرين، يظل سميكا وأسود بحيث يستبعد أي إمكانية لمقارنته بشعر الغربيين الرفيع والخفيف. وأخيرا، فإن نما يدعو للتعجب أن يدور الحديث عن مصريين وشعورهم طويلة بينما نعلم أن هيرودوت قال عنهم إن شعرهم كان أكرت، وإن زنوجا وبيضا وصغرا كانوا يعيشون في طيبة منذ أيام الأسرة الحادية عشرة، كما يعيش الأجانب الآن في باريس.

«عندما يرغب المواطن الطيبى فى أن توضع مومياؤه فى تابوت فاخر، فإنه يتخد من جدع شجرة شكل إنسان، ويمثل غطاء التابوت وجه المتوفى ويغطى الوجه بلون أصغر أو أبيض أو أسود. ويدل اختيار اللون على أنه كان يعيش فى طببة فى ظل الأسرة الحادية عشرة أناس صغر وييض وسود، صرح لهم بالحباة فيها كمواطنين ودفنوا بعد موتهم فى المقابر المصرية». (فونتان، المصريون، صفحة ١٦٩).

وبوسعنا أن نتسامل إذن لماذا لم تبق سوى المومياوات ذات الشعر الطويل وحدها، وما هى الأسباب التى تدعو إلى عدم إظهار المومياوات الزنجية التى تحدث عنها فونتان، أو عدم الإشارة اليها... ماهو مصيرها؟ إن شهادات هيرودوت لا تسمح بالشك فى وجودها. هل اعتبروها مومياوات أجنبية غير مهمة بالنسبة لتاريخ مصر، وبالتالى تم التخلص منها أو إيداعها فى مخازن المتاحف؟

#### حقا إنها لقضية جد خطيرة.

<sup>(\*)</sup>كان فيجاك يجهل أن كل شعر مجعد صرفى التركيب. فالكيراتين، العنصر الكيميائي الذي يدخل في تركيب الصوف هر الذي يجعل الشعر مجعدا. وعليه فإن هذه الحجة لا تقرم على أي أساس.





العاهل تيرا نعر
 شخصية زلجية الجنس من الآنو، السكان الأوائل لمصر عند نهاية عصر ماقبل التاريخ
 (پترى مصنع مصر القديمة) انظر سلسة الصور من ٤ إلى ٣٥

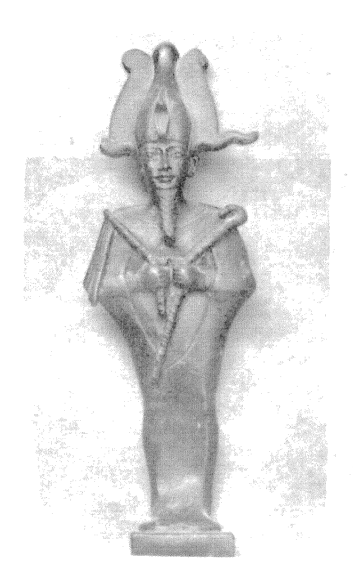




ه - نعرمر (أو مينا)
 غوذج للزنجي بمثل أول فراعنة مصر الذي وحد الصعيد والوجه البحرى الأول مرة في تاريخ مصر.
 ومن الواضح بكل تأكيد أنه ليس آريا أو هندو - أوروبيا، أو ساميا، بل أسود بالا جدال.

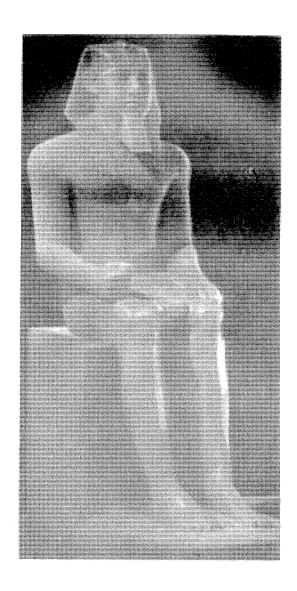






۳ - قثال الإله أوزيريس
 (متحف متروبوليتان للفئون - مجموعة روچر)





خفرع
 فرعون من الأسرة الرابعة (الدولة القديمة)، بنى هرم الجيزة الثانى. والتمثال من حجر الديوريت الاسود).





۸ -- منعوحت الأول
 زنجى أصيل، مؤسس الأسرة الحادية عشره (الدولة الوسطى، حوالى عام ۲۹۰۰ ق.م.).







٩ - ترت عنخ آمون
 (الدولة الحديثة، الاسرة الثامنة عشرة)
 أحد تمثالين بالحجم الطبيعى كان يحرسان مدخل قاعة المدفن. وقد طليت بشرته بورنيش من الراتنج الأسود،
 بينما كل ما عليه وفي يده مذهب.

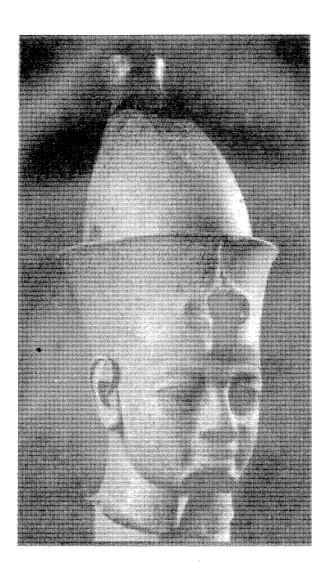






١٠ - توت عنخ آمون
 رأس التمثال الثاني المذكور في الصورة رقم ٩
 (القسم الثقافي بالسفارة المصرية في باريس)





١١ - تحتمس الثالث
 والدته سودانية، أسس الأسرة الثامنة عشرة واستهل عهد الفتوحات المصرية. وهو يسمى أحيانا
 ونابليون العصور القديمة»







١٢ – رأس رمسيس الثاني
 الدوائر الصغيرة فوق الخوذة تمثل الشعر الأكرت
 (ملحوظة دينيز كاپار في NONDE DU MONDE)







١٣ – القرعون السوداني طهرقا

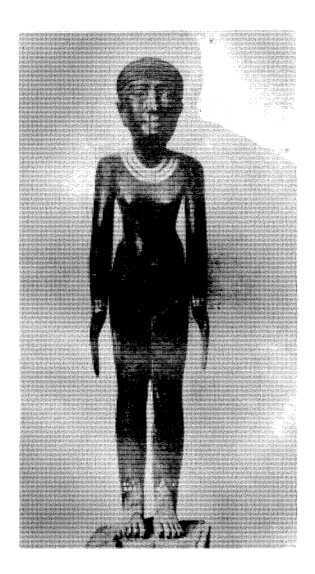




14 - رأس أميرة شاية هذا الطراز في تصفيف الشعر منتشر في إفريقيا السوداء. والخصلة المتدلية على الأذن اليمنى تسمى ياه بالوكوف (متحف اللوڤر)







امرأة مصرية
 السيدة ذات الإبهامين







۱۲ - تمثال لقصاب من عهد الأسرة الخامسة، وجسمه مطلى بلون بنى ضارب إلى الإحمرار ويرتدى منزرا أبيض

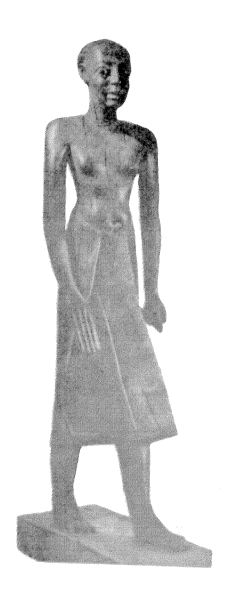




١٧ - تمثال لطاه
 من عهد الأسرة الخامسة، وجسمه بنى ضارب إلى الإحمرار

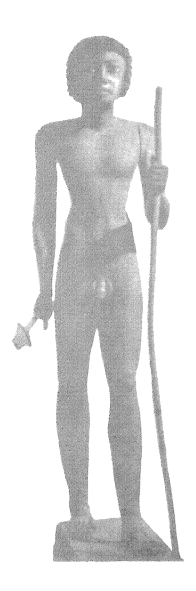






١٨ - موظف مصرى من عهد الأسرة السادسة - يوضع ذلك لماذا تنطيق كلمة تمرير بلغة الوكوف - ومعناها ارتداء متزر من عهد الأسرة السادسة - يوضع ذلك لماذا تنطيق على كل من الرجل والمرأة





#### - 11 - amus

(قثال من الأبنوس يعود إلى عهد الأسرة) السادسةالساعدان طويلان بالنسبة لللراع، والجزء الأسفل من الخصر حتى القدم طويل بالنسبة للجذع، والوجد مستطيل، والكتفان عريضان، والحرض ضيق. تلك هي المايير التي تتيح التمييز بلا خطأ بين زنجي وأبيض. وهي المعايير الأكثر موضوعية وعلمية المتوفرة لدينا، وبفضلها أمكن التأكيد بأن إنسان جريالدي زنجري. ولكن من هر العالم الذي يتجاسر على تطبيق تلك المعايير على هذا التمثال أو على مومياء مصرية حتى من العصر المتأخر وأن يستخلص مومياء مصرية حتى من العصر المتأخر وأن يستخلص تلك الاستنتاجات علنا القد فعل ذلك ليبسيوس من قبل (انظر ص ٨٧).







٢٠ - قال من الخشب لقناة مصرية
 يدل تصفيف شعر هذه الفتاة على أن المصريين كانوا طوطميين. وهذا التصفيف متبع من جانب كل الفتيات في
 السنفال حتى سن البلوغ، من الواضح أن الشعر أكرت (بترى، الفئون والمهن في مصر القدية، ١٩١٥).



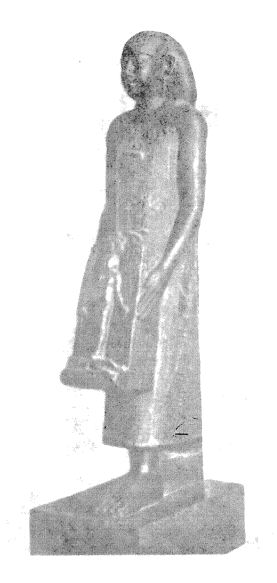




۲۱ - قثال رجل مصرى (المتحف البريطاني)



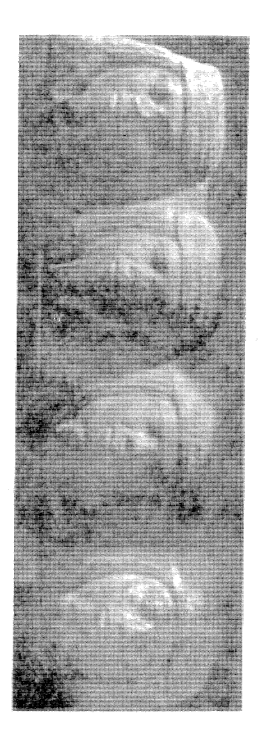




۲۲ – كاهنة مصرية
كان تقليد الكاهنات منتشرا في العهود الزنجية القديمة؛ كاهنات طيبة وجوبيتر آمون (ليبيا) ودودون في قرطاچنة . . الخ. وهو تقليد لإيزال مستمرا حتى يومنا هذا، في كينيا مثلا.







٣٣- ولدس مصمة من الدولة الوسطى (١) وقد سميت ووؤوس ذات طابع أجنبى، لأن ملامحها زنجوية إلى حد كبير





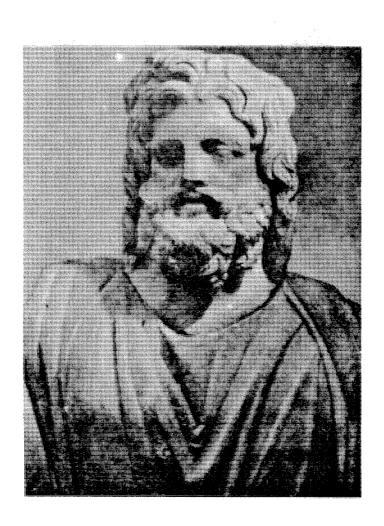
۲٤ - رسم لچناپيجل وملك أثيوبيا ومصر الكبرى»





۲۵ - تمثال نصفى للأمبراطور الروماني تراچان
 للمتارنة بين الصور السابقة للنماذج المصرية والإفريقية مع النموذج الاوروبي
 الذي تمثله هذه الصورة وصورة زيوس - سيرابيس





۲۹ - تمثال لسيراپيس (زيوس)
 تصوير للنموذج الاوروبي في الفن المصرى في العهد الإغريقي - الروماني







۲۷ - رأس پرونزی من بنین شخصية من البلاط (تمثال من أصل نيجبري مصبوب في المتحف البريطاني. إهداء من المتحف الامريكي للتاريخ الطبيعي







 ۲۸ – قناع پوئجری غوذج للفن الزاجی الواقعی







٢٩ - قناع پوئجوى
 من الجابون ، ويتميز بتصنيف خاص للشعر والطلاء الأبيض للبشرة.







٣٠ - قثال صغير من ألجولا
 قن زلجى واقعى من إفريقيا الوسطى

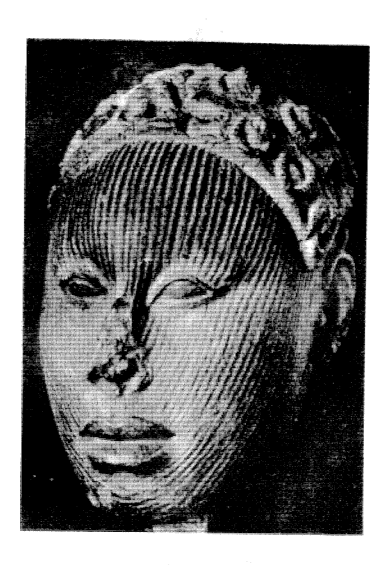






٣١ - فن ايفه
 للمقارنة بين :غطاء الرأس (والثعبان الذي يترج رأس قرعون مصر (متحف الإجوس).





٣٢ - قن ايفه التي تولدت عنها مدرسة بنين مشهورة بالتحف المصنوعة من الآجر والحجارة والبرونز، والمرونز، والصورة هنا لتمثال من الآجر.



## ولكن شامبوليون - فيچاك يستطرد قائلا في مؤلفه:

«لقدأجرى الدكتور لارى أبحاثا شيقة حول تلك القضية في مصر ذاتها ففحص عددا كبيرا من المرمياوات ودرس جماجمها وتعرف على سماتها الرئيسية، وسعى إلى العثور عليها من بين الأجناس المختلفة التي تعيش في مصر ونجح في ذلك: وقد بدا له أن الأحياش يجمعون بين كل تلك السمات فيما عدا الجنس الزنجي بالأخص. فعينا الحبشي متسعتان ونظرته لطيفة والزاوية الداخلية لتلك النظرة ماثلة، والأوداج بارزة وهي تشكل مع زاويتي الفك والفم مثلثا منتظما، والشفاه غليظة دون أن تكون ناتثة كما هو الحال عند الزنجي، والأسنان جميلة وقليلة البروز، وأخيرا فإن لون البشرة وحده هو النحاسي فقط: أولئك هم الأحباش الذين رآهم السيد لارى والمعروفون عموما باسم البربر أو البرابرة الذين يعيشون حاليا في النوبة» (نفس المرجع، صفحة ۲۷).

ويضيف شامبوليون قائلا إن السيد كاير الذى رأى البرابرة قال فى وصفهم وإنهم رجال مجتهدون، قانعون، مزاجهم جاف ... وشعرهم نصف أكرت، قصير ومجعد أو مضفر على غرار قدماء المصريين، ويكون عادة مضمخا بالزيت».

وهذا الوصف، لايبعدنا مرة أخرى عن الميزات العرقية للجنس الزنجى. فالشفاه الغليطة والأسنان الناتئة إلى حد ما والشعر نصف الأكرت والبشرة النحاسية من السمات الجسدية الأساسية المميزة للجنس الزنجى.

ومما يسترعى الانتباء أن شامبوليون - فيجاك يتحدث عن لون بشرة الأحباش والتحاسى هو وحده فقط»، ولكنه يكتب بعد ذلك بصفحتين فى نفس الفصل، بخصوص تعدد تدرجات لون بشرة الزنوج:

«كانت حروب طويلة الأمد قد جعلت مصر على اتصال بداخل إفريقيا! ولذا نجد على جدران الآثار المصرية عدة أصناف من الزنوج يختلف بعضها عن بعض في القسمات الرئيسية، وهو ما أشار البه أيضا المسافرون الحديثون، كضروب من عدم التشابه، سواء فيما يتعلق بلون البشرة الذي يجعل الزنوج سودا أو نحاسيين، أو فيما يتعلق بنواح أخرى أقل تمايزا». (نفس المرجع ص٢٩ - ٣٠).

وهذا التناقض الجديد الذى أورده نفس المؤلف يؤكد ما قلناه بخصوص الرجلين اللذين جاط فى أعقاب الإله حورس مباشرة، أى المصرى والزنجى. فالرجلان ينتميان إلى نفس الجنس ولا يوجد فارق بينهما فى اللون، شأنهما فى ذلك شأن الفارق بين فرد من البامبارا وآخر من الولوف، وكلاهما زنجى. فكل من اللون «الأحمر – الداكن» الخاص بالأول، كما يقولون، واللون «النحاسى فاتط» الخاص بالمبشى، واللون «النحاسى» الخاص بالزنجى ليس سوى تدرجات لنفس اللون.



ويجدر بنا أن ننوه بأن وصف الكاتب يتطرق إلى تفاصيل ليست ذات مغزى مثل والنظرة اللطيفة».. الخ.

ويتعين أن نشير إلى الخلط السائد حول تسمية البربر. فهذا النعت مستخدم في غير محله بالنسبة لأهالى وادى النيل الذين لا يوجد أى شئ مشترك بينهم وبين من أصطلع على تسميتهم البربر أو الطوارق. فلا يوجد بربر في مصر، بينما نعلم، على العكس أن شمال إفريقيا كان يشار البه تحت اسم وبلاد البربر»، لأنه المنطقة الوحيدة التي كان يسكنها هؤلاء. وقد استخدم هذا النعت فيما بعد، وفي غير محله، لتسمية سكان آخرين. وهذه الكلمة التي يرجع استخدامها إلى العصور القدية من أصل زنجي بالأحرى، لا هندو - أوروبي، فهي تتنق في الواقع مع تكرار الجذر «بر». وهذا النوع من التكرار للجذر عام في كافة اللغات الزنجية وبالأخص في اللغة المصرية القديمة.

ومن جهة أخرى فإن الجذر بار بلغة الركوف يعنى «التحدث بسرعة» وقد تشير بذلك كلمة باربار إلى شعب يتحدث لغة غير معروفة، أي شعب غريب.

وفى لغة الوكوف بالأخص تتشكل لغويا الصفة القومية من تكرار الجلر، ومثال ذلك أن الدچولوف - دچولوف، هم أهالى دچولوف.

وعندما تقل شامبوليون - فيجاك نقوش وادى الملوك عن رسم شامبوليون، لم يحترم ألوان الأصل. فقد ظلل جسم الزنجى لكى يشير إلى لونه في النقوش ولكنه تحاشى ذلك فيما يتعلق بالمصرى وتركه أبيض قاما. وتلك طريقة لتبيض المصرى وإن كانت لا تتفق مع الوثيقة.

وقد استخدم شيروبينى، مرافق شامبوليون فى رحلته، نفس وثيقة وادى الملوك فى تحديد سمات الجنس المصرى، وأكد قبل ذلك على أسبقية الحياة فى أثيوبيا بالنسبة لمصر وأشار فى هذا الصدد إلى إجماع القدامى على أن مصر ليست سوى مستوطنة أثيوبية، أى سودانية - مروية. بل لقد كان من المعتقد فى العهود القديمة أن الإنسانية نشأت فى السودان الممروى فأورد بهذا الصدد الأسباب التالية:

«كان يتعين أن تُعتبر نشأة الجنس البشرى تلقائية وأن مولدها كان في المناطق العليا من أثيوبيا حيث امتزج إلى أقصى حد مبدآ الحياة: الحرارة والرطوبة. وفي هذه المنطقة أيضا يدلنا البصيص الأول للتاريخ على منبع المجتمعات والبؤرة الأولى للحضارة، فقد ظهر منذ العهود الغابرة التي سبقت المسابات الاعتيادية للنقد التاريخي، تنظيم اجتماعي منظم قاما، له ديانته وقوانينه ومؤسساته. وكان الأثيويون يتفاخرون بكونهم أول من مارسوا طقوس عبادة الآلهة وتقديم القرابين. ويقال أيضا إن شملة العلوم والفنون أوقدت هناك، وأنه يتعين أن ينسب إلى هذا الشعب اختراع النحت واستخدام حروف الكتابة وأخيرا أصل كافة التطورات التي تقرم عليها الحضارة المتقدمة». (شيروبيني، النوبة، سلسلة الكون، ص ٢ و٣، باريس ١٨٤٧).

«وكانوا يتفاخرون بأنهم الشعب الذى سبق الشعوب الأخرى فى التواجد على الأرض، ويهدو أن تفوق حضارتهم الحقيقى أو النسبى، بالمقارنة مع أغلب المجتمعات التى كانت فى طور الطفولة، يبرد ادعا ماتهم. ولا توجد على أى حال شهادة تنسب مصدرا آخر لبداية الأسرة الأثيوبية، وعلى المكس من ذلك، توفرت وقائع هامة للغاية دعت مبكرا إلى إسناد أصل محلى بحت لها (\*) ...

«كانت أثيوبيا تعتبر قطرا على حدة، فمن هذا المنبع السماوى بطريقة ما، ظهر على مابدا لهم مبدأ الحياة وأصل الكائنات ...

(\*) يستند شيروبيني هنا إلى النص التالي لديردور السللي:

«يقول الأثيريين إنهم الأول بين كل البشر ويسرقرن لذلك أدلة يعتقدن أنها جلية. ومن الأمرر المتلق عليها عمرما أنهم نشأوا في هذا البلد ولم يأثرا أبنا من جهة أخرى، وعليه يجب أن يعتبروا من السكان الأصليين، ويبنو أنهم قد خرجوا من الأرض قبل يقية البشر نظرا لمرقعهم المباشر تحت مسار الشمس. فيما أن حرارة الشمس بانضمامها إلى رطرية الأرض قنع الأخيرة نرها من الحياة، فإن المراقع الاكثر اقترابا من خط الاستواء يتعين أن تنتج كاننات حية قبل المواقع الأخرى. ويقول الأثيرييون أيضا إنهم أسموا عبادة الآلهة والأعياد والاجتماعات العامة والقرابين، أي باختصار كل المسارسات التي تجد بها الألوهية. ولذا فإنهم معتبرون أكثر الناس تدينا، ويمتقدون أن قرابينهم أحسنها قبولا لذى الآلهة، ويشهد لهم على ذلك أحد أقدم شعراء الأغريق وأكثرهم تمتعا بالتقدير، عندما أشار في الإلياة الأخرين الى أثيريها غضور الاحتفالات والترابين السنرية التي كانت تعد لهم جميعا عند الأثيريين:

وجربيتر اليوم، وفي رفاتته كل الألهة،

ويتقبل القرابين من الأثيربيين.

الإليادة، ١، ٢٢٤)

وويقرارن إن الآلية كافأتهم على تقراهم بامتيازات عظيمة مثل عدم سترطهم أبنا تحت سيطرة أمير أبنيي. والراقع أنهم حافظوا دائما على حريتهم بفضل الرحدة العظيمة التي سادت دائما بينهم؛ وقد قشلت محاولات عدة أمراء شديدي البأس الإخضاعهم. ويعاء قمييز لمهاجمتهم بقرق كثيرة، فهلك جيشه بالكامل وتعرضت حياته هر نفسه للخطر، والملكة سميراميس المشهورة بذكائها ومآثرها، شعرت يجرد دخولها أثيريها أن مرماها لن يتحتق إطلاقا، وصال وجال باكرس وهرقل في كافة أنحاء العالم ولكتهما امتنما عن محاربة الاثيريين وحدهم، إما خرفا من قرتهم أو لتهجيلهما لتقراهم.

وريقول الاثيربيون إن المصريين يشكلون إحدى جالياتهم التي جاء بها أوزيريس إلى مصر. بل إنهم يدعون أن هذا البلد لم يكن في بداية العالم سرى بحر وأن النيل الذي يدفع بفيضاناته كبيات كبيرة من غرين أثيربيا، ردمه في نهاية الأمر رحوله الى جزء من التارة.. وهم يضيفون قائلين إن المصريين أخلوا عنهم وعن كتابهم وأسلانهم الجانب الأكبر من قوانينهم، وإنهم تعلموا منهم تحجيد الملوك كألهة ودفن مرتاهم في احتفالات مهيهة، وأن النحت والكتابة نشآ عند الاثيربيين...

« ويسرق الأثيرييون أدلة أخرى لإثبات أسبلية رجردهم على المسريين؛ولكن ليس هناك مايدعو إلى ذكرها هنا a.

(تاريخ الكون، الكتاب الثالث، ص٣٣٧-٢٤١، ترجمة الأب تيراسون، باريس، ١٧٥٨).

وربالأمس، ومن أجل زيارة أثيريها المدسة،

أنتقل جريبتر إلى شراطئ المحيطه.

هوميروس (الإلياذة،١،٤٢٣،١).

وذلك باعتبار أن هرميروس هر الذي ألف الإلياذة.



«وياستثناء بعض المعلومات التى أوردها أبر التاريخ حول تاريخ الأثيوبيين، الذين كانوا يُسمون المعمرين، كان من المعروف بشكل مشوش أن أثيوبيا كانت مصدرا لرجال يتفوقون على بقية الجنس البشرى بارتفاع قامتهم وجمال تقاطيعهم وامتداد أعمارهم. بيد أنه كان من المعترف به آنذاك أن هناك قوميتين رئيسيتين من أصل إفريقى، وهما الليبيون والأثيوبيون. وكانت تندرج تحت التسمية الأخيرة الشعوب الجنوبية أو السوداء العرق، وهي تتميز عن الليبيين الذين كانوا مستقرين في شمال إفريقيا فكانوا بالتالى أقل تأثرا بحرارة الشمس. تلك هي المعلومات العامة التي تركها لنا القدامي». (تقس المرجم، ص ٢٨ و ٢٩).

«وهناك مايدعو إلى الافتراض، دونا التحلى بجسارة مفرطة، بأنه لا يوجد موقع آخر فى العالم صادفنا فيه حضارة بدت لنا مسيرتها مؤكدة ومحاطة بمعالم الأسبقية التى لا نزاع فيها، لأن معاصريها أفادونا حتى بمحاولاتها الأولى وتطورها ونضوجها، بينما بدت متقدمة إلى حد كبير عن أغلب الأمم فى سلوكها الاجتماعى. فمن المعروف فى الواقع أن لمحات التاريخ الأولى كانت تضيئ بالكاد بدايات أقوى امبراطوريات آسيا عندما كان هناك تنظيم ناضج ومستقر قاما ومزدهر منذ أمد طويل على ضفاف النيل حيث تعاقبت الأمم لتنهل من المعارف التى كانت ثمرة خبرة طويلة، ولتستعير المؤسسات ودروس الحكمة التى كرستها تجارب الزمن.

«والكتابات العلمية والفلسفية القديمة المتفقة مع ما سجلته الآثار الأصلية تؤكد حقا تلك الأسبقية، وربًا لا يوجد في تاريخ المجتمعات البدائية واقع بهذه البداهة المعتمدة على إجماع أكثر اكتمالا وحسما». (نفس المرجع، ص٧٣).

وهكذا يذكرنا مرة أخرى أحد الحديثين بأن القدامى الذين نقلوا الينا الحضارة الراهنة، يعترفون جميعا - سواء كانوا من العلماء أو الفلاسفة، بدءا بهيرودوت حتى ديودور الصقلى، أى بعبارة أخرى منذ عهد الإغريق حتى عهد الرومان - يعترفون بأنهم أخلوا هذه الحضارة عن زنوج ضفاف النيل سواء تعلق ذلك بالأثيوبيين أو المصريين.

ويتضح من هذا النص أن القدامي لم ينازعوا الزنوج أبدا في دورهم كأول من بادر بإقامة الحضارة.

بيد أن شيروبينى يفسر مع ذلك الوقائع بطريقته. فعندما اعتمد على نقوش بيبان الملوك، بعد شامبوليون وشامبوليون - فيچاك، لم يقدم لنا أى عنصر جديد متعلق بالجنس المصرى سوى التفسير الخاطئ للألوان.

فهو يقول إنه إذا كان الروت - ان - نى - روم (أرقى الهشر) يصور نفسه بلون بنى يميل إلى الاحمرار(١) فذلك لكى يميز نفسه عن بقبة البشر، أى أنه مجرد اصطلاح بحت:



«ويتبين لنا من ترتيب الناس فى الأزمنة القديمة الذى تركوه هم أنفسهم لنا، أن السكان الأفارقة فى وادى النيل، يشكلون هم وحدهم أحد التقسيمات الأربعة للكائن البشرى ويحتلون المركز الأول بعد الإله، وفقا لترتيب لا يتغير جاء فى عدة أماكن أخرى ولا يبدو أنه جاء بمحض الصدفة ...

وولكى يجعلوا المسافة التى تفصلهم عن بقية البشر ملموسة، فقد خصوا أنفسهم وكذلك الإله المجسد فى شكل إنسان، بلون للبشرة بنى يميل إلى الأحمر ربا مع بعض المبالغة أو كنوع من الاصطلاح، دون أن يترك ذلك أى مجال للشك فى أصل جنسهم. وكانوا يصورونه على أى معال فى كافة آثار حضارتهم القديمة بقسمات متميزة تنم عن أصل افريقى مؤكد» (نفس المرجع، ص ٣٠).

واللون المشار اليه هنا بأنه «بنى يميل إلى الاحمرار» والذى سماه شامبوليون «الأحمر الداكن» هو يكل بسطة لون الزنجي، ولا يمكن أن يكون لونا مصطلحا عليه كما أراد شيروبينى. والواقع أنه سيكون بذلك اللون الوحيد الاصطلاحى فى هذه النقوش لأن كافة الألوان الأخرى فيه طبيعية: فلا يوجد أى شك حول حقيقة لون الملابس البيضاء التى يرتديها الرجل الأول، ولا حول «لون البشرة المائل إلى الصفرة» الخاص بالرجل الثالث، ولا حول حقيقة «لون البشرة الأبيض فى أرق درجاته» واللحية الشقراء والمعيون الزرقاء فيما يتعلق بالرابع. وليس هناك مايدعو إلى الاعتقاد بأن هذا اللون وحده من بين كافة الألوان الطبيعية، لون اصطلاحى، كما أنه لا يوجد ما يدعو بالأحرى إلى الاعتقاد بأنه لون زنجى مختلف عن ألوان الزنوج الآخرين، خاصة وأنه وفقا لما جاء فى كتاب شيروبيني نفسه:

ولقد ذهبوا (أى المصربون) بنظامهم الوصفى، أو بعبارة أفضل، بالتباهى بمحتدهم، إلى حد وضع فروق قاطعة بينهم وبين سكان إفريقيا الآخرين المجاورين لهم، ومن بينهم من كانوا من أصل زنجى، اذ حرصوا على عدم الخلط بينهم وبين اولئك وأفردوا لهم تصنيفا على حدة». (نفس المرجع، ص ٣٠).

بل إن المصريين ذهبوا إلى أبعد من ذلك وصوروا إلههم بلون الزنوج، أى على صورتهم هم: الأسود الفاحم. وعليه فإن فكرة اللون الاصطلاحي هذه يجب أن تستبعد بكل بساطة.

وهكذا يرى شيروبينى نقوش وادى الملوك، بعد شامبوليون - فيجاك، من خلال غمامة. ونعيد هنا إلى الأذهان ما قلناه آنفا، وهو أن الإخصائيين يقعون فى شرك اللامعقول وفى تناقضات لا مخرج منها، هربا من الأصل الزنجى الجلى تماما.

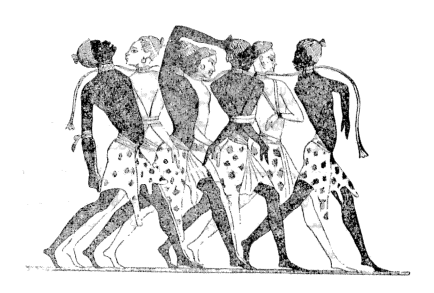
وهذا النوع من الزيغ هو وحده الذى يفسر لنا موقف شيروبينى الذى وجد أنه من المعقول اللجوء إلى مثل ذلك الاصطلاح التصويرى مع أنه يتعين ألا يكون مقبولا لدى المصريين، وفقا للفكرة التي كونها هو نفسه عنهم.

ويلجأ المؤلف إلى تقوش معهد ابسامبول (النوبة السغلي) التي تمثل الأسرى الذين أمسك بهم



سنوسرت بعد حملته في الجنوب لكى يحاول إثبات أن المصريين والزنوج كانوا ينتمون الى جنسين مختلفين. فقد كتب يقول:

«نرى الملك سنرسرت عائدا من حملة ضد الجنوبيين؛ ويتقدم عجلته عدد من الأسرى. وعلى مسافة أبعد، يقدم العاهل للآلهة المحليين مجموعتين من الأسرى المنتمين بالطبع إلى أحد هذه الشعوب المتوحشة: إنهم القرابين المخصصة لحماة الحضارة الأشداء الذين باركوا إنزال العقاب بإعدائه ... وهؤلاء الرجال المقيدون بحبل واحد وشبه العراة تماما، باستثناء جلد فهد يلتف حول الخصر، يتميزون بلون بشرتهم الأسود تماما عند البعض، ويلون بنى داكن متدرج عند البعض الآخر؛ وزاوية الوجه مستقيمة والجزء الأعلى من الرأس منخسف بشدة، والقسمات المفرطة في خشونتها مع البنية الضعيفة عموما من الصفات المميزة لنوع على حدة؛ جنس من أدنى درجات الكائنات البشرية



٣٣ يتبين من لون الأسرى المصورين في خلفية نقوش أبو سمبل أن المصريين لم يكونوا يصورون أنفسهم بلون مختلف عن لون الزنوم الآخرين، على عكس ما يشاع.

ومن بين المناظر الراردة في نقرش أبو سمبل هناك نقش يستحيل أن نتيين فيه أى فارق بين لون بشرة فرعون ولون بشرة «الزنرج».

وعلى المكس، لا مجال للمقارنة بين لون بشرة فرعون ولون نماذج الأجناس الأخرى البيعثهاء المصورة، قالأمر يتعلق بنفس المشهد الذي يمسك فيه فرعون مجموعة من الأسرى من شعورهم.





٣٤ لغال نوك من الآجر (نيجيريا) الزنجى كما يصور نفسه. ويتشابه هذا الرجه مع التماثيل المصرية، فله نفس السمات الجسدية التي تتمارض مع سمات الفلاحين الأسرى في الصورة رقم ٣٥. ويعود ذلك لا إلى اختلاف في الجنس ولكن في الطبقة الاجتماعية.





## ٣٥- فلاعون سود أسرى في مقيرة حورمحب

الأختلاف واضع مع غوذج ساكن المدينة في الصورة رقم ٣٤. ولم يظهر هذا النموذج الريفي في المراكز الإفريقية إلا بعد انتقال عناصر ريفية تهدو على وجوهها الآثار التي تتركها ظروف حياة الفلاحين الصعبة. ولذا فقد جانبهم التوفيق عندما اعتبروا أن الأمر يتملق بفرق عرقي مع أنه ليس إلا اختلاف في الوضع الطبقي بين أرستقراطية المدن والفلاحين ذوى الوجه المتفضن والأيدي الخشنة، علما بأن ظروف الممل في الزراعة لم تكن قاسية بقدر ما كانت في النوبة.



(الصورة رقم ٣٣). وتكشف التكشيرات البشعة والتشنجات التي تقلص وجد وأطراف هؤلاء الرجال عن عادات همجية؛ وعن غرابة أطوار هذ الجنس، الذي يبدو أن أخلاقه في بداية غوها.وهي تدفع إلى وضعهم في خانة وسيطة بين الإنسان والحيوان. ويبرز كل ذلك يكل وضوح بتباينه مع المظهر النبيل والجاد للمصريين.

«وهذا التباين الصارخ للغاية يثبت بما فيه الكفاية أن سكان ضفاف النيل بعيدون عن جنس الأفارقة الجنربيين، كبعدهم عن الشعوب الأسبوية. وهو يقضى على النظم التى حاولت حتى الآن إثبات أن أصلهم زنجي بحت». (تفس المرجع، ص٣٢).

وبصرف النظر عن أوصاف التحقير التي استخدمها شيروبيني، فلنبحث عن الاختلافات العرقية بين الأسرى الذين يصفهم وبين المصرى. ولنلاحظ بادئ ذي بدء أن الرصف الذي أورده لا يتضمن أي مصطلح علمي يمكن أن يلفت النظر. وعلى العكس فإن اللجوء المفرط للسباب الذي يشكل الجانب الأساسي في ذلك الوصف، من جانب رجل ينتمي إلى الشعب الذي يعتبر الاعتدال من الفضائل القومية، إلى على مدى حنق شخص عاجز عن إثبات ما يريده.

وقد بلغ به الأمر حدُّ نسيان الترتيب الموضوعي للوحة وادى الملوك التي توسع في معالجتها.

وإذا كان الجنس الزنجى يحتل وأدنى درجات الكائنات البشرية». فهو يسبق على أى حال والبهيمة الشقراء» حسب رأى جوبينو، فى ذلك الترتيب المتكرر بانتظام فى كافة الآثار، مما يدعونا بالطبم الى التساؤل حول مركز هذه البهيمة.

وقد أوردنا هنا الرسم الذي تحدث عنه شيروبيني. فما هي تلك الملامح التي تنم عن الانحطاط الأخلاقي؟وما هي المظاهر التي تميز قسمات وجوههم عن قسمات وجوه المصريين؟ ( انظر الصورتين عدد ٢٠٠).

ويقول لنا شيروبينى نفسه إن لون البشرة «بنى داكن متدرج»، أى أنه نفس لون البشرة (البنى الماثل إلى الاحمرار) الذى أقر به للمصريين فى آثارهم. وبناء على ذلك فإن السمة العرقية الوحيدة التى لها قيمتها والتى تَفَضل بتقديمها لنا سمة مشتركة بين الجنسين.

ويدل لون بشرة أسرى ابسامبول على أن القول بأن المصريين لم يكتشفوا الزنوج إلا في عهد الأسرة الثامنة عشرة، وأنهم صوروهم بلون متميز عن لونهم، لا يعتمد على الوثائق بل على الخيال.

وهذه الأجسام أبعد عن أن تكرن ضعيفة البنية بل هى على العكس رياضية أساسا وهذه والتقلصات» ووالتكشيرات» التي بدت على وجوه الأفراد في الصف الأول وذلك الاستسلام المصحوب بالازدراء لمن احتلوا الصف الخلفي، ألا يدل بالأحرى على إدراك رفيع للكرامة لا الوضاعة الأخلاقية، بالنسبة لمن يتحلى بالقدرة على تفسيرها بشكل موضوعي؟

وقد حاولوا التلميح أيضا بأنه إذا كان سنوسرت - والفراعنة بوجه عام - قد حاربوا الزنوج في جنوب أثيوبيا فذلك لأنهم لم يكونوا من نفس الجنس الأسود. فكأننا نقول إنه بما أن قيصر شن حملات على بلاد الغال، فإن الرومان والغالمين لم يكونوا من نفس الجنس الأبيض، وإنه إذا كان الرومان بيضا فذلك لأن الغالمين كانوا صفرا أو سودا ...

كان الزنوج المستقرون داخل القارة الافريقية عيلون أحيانا بشدة إلى خوض الحروب وكثيرا ما كانوا يشنون غارات على الأرض المصرية، فكانوا يشكلون بذلك تهديدا مستمرا في الجنوب ويتعرضون لحملات عقابية. (لوحة جزيرة فيله).

والحملة التي قادها سنوسرت والمسجلة على نقوش ابسامبول تدخل في نطاق عمليات القمع هذه.

وعلى أى حال فإن هذه الحملة تعود إلى المرحلة الأخيرة من الدولة الوسطى (الأسرة الثانية عشرة).

وهكذا دعت الأحوال أبناء حام إلى تطبيق تعبير «ابن كوش البغيض» على أشقائهم الذين استقروا بعيدا في الجنوب (\*).

غير أن المصريين كانوا يكرهون قبل كل شئ الرعاة الأسيويين بكافة أنواعهم، ابتداء من والساميين» حتى الهندو-أوروبيين: وكانت لا تعوزهم النعوت المهينة للإشارة إليهم. فكانوا يسمونهم والأسيويين الحسيسين» (نقلا عن مانيتون)! وأطلقوا على الغزاة اسم هيكسوس المشتق من هيك (ملك باللغة المقدسة) وسوس (راعى باللغة الشعبية). وكانوا يشيرون إليهم أيضا بعبارات والملعونين»، ووالمويوين»، ووالمجلومين»، ووالمعروين»، ووالمعروين، ووالمجلومين، ووالمهايين، ووالمسمون السكرتيين أيضا وآفة شيتر» السهام ٢... (\*\*)، والكلمة تعنى بلغة الوكوف: سارق. وكانوا يسمون السكرتيين أيضا وآفة شيتر» (شيروبيني، النرية، صـ٣٤).

والنقوش التى تركها لنا المصريون والتى سجلت حملات الفراعنة ضد هؤلاء القوم فى آسيا، تصور على العكس أشخاصا يتضع من الوهلة الأولى وبلا منازع، أنهم مختلفون عرقبا عن المصريين. وقد نقلنا هنا (الصورة رقم ٣٦) رسوم الأسرى الآسيويين والأوروبيين المنحوتة على صخور سبناء وفى معهد مدينة هابو لكى نوضع التعارض الصارخ بين السمات السامية والآرية والأجنبية لأعداء مصر هؤلاء، وبين وحدة سمات المصريين وأسرى ابساميول.

وعليه، فإن شيروبيني أبعد عن أن يكون قد قضى على والنظم التي حاولت حتى الآن إثبات» أن أصل المصريين زنجي بحت.

<sup>(\*)</sup> ناجاس: صعارك بلغة الركوف وجمعها تاجاس - في : الصعاليك.

<sup>(\*\*)</sup> تقلا عن ماريوس فرنتان: الأمصار (من ٥٠٠٠ إلى ٥٧٥ قبل الميلاد) مطبوعات لرميير، ص٧١٩.



ويعالج ماريوس فونتان نفس القضية في كتاب الأمصار [LES EGYPTES] الذي صدر حوالي عام ١٨٨٠ فيقول:

وصبغ المصريون أنفسهم دائما على آثارهم باللون الأحمر، مما وقر لأنصار والأصل الجنوبي» عددا كبيرا من الخصائص المتعيزة التي يمكن أن تمهد للإعداد لحل مشكلة الأصل العرقي المثارة. ففي أعالي النيل يوجد حاليا وسط الفوليه ذوى اللون الأصفر المميز؛ البشارية الذين يعتبرهم معاصروهم من ذوى الأصل العرقي النتي. ولون هؤلاء البشارية هو بالضبط لون الطوب الاحمر الوارد في الآثار المصرية. ويرى بعض علماء الأجناس أن هؤلاء والرجال الحمر» أثيوبيون تغير لونهم مع الزمن بفعل المناخ، أي أنهم زنوج وصلوا إلى نصف الفترة اللازمة لكي يصبح لون بشرة الزنجي أبيض؟ وقد لوحظ أن الزنجي في البلاد وذات التكوين الحجري» أقل سوادا من الزنجي في والبلاد الجرانيتية أو ذات الصخور البركانية» بل إن بعضهم يعتقد أنه لاحظ أن درجة لون البشرة تتغير حسب الموسم.وفي هذه الحالة يكون النوبيون زنرجا قدامي، فيما يتعلق باللون فقط، أما تكوينهم العظمي فيظل زنجريا صرفاً.

ووالزنوج الممثلون فى التصوير الفرعونى والذين حددهم النحاتون بكل دقة، وتطلق عليهم الهيروغليفية اسم ناحاسو أو ناحاسيو، لا توجد أى نواحى تشابه بينهم وبين الاثيوبيين الذين كانوا أول من نزح إلى مصر. فهل كان هؤلاء زنوجا أقل زنجية، أى نوبيين؟ فوققا للقواعد المعروفة باسم مقاييس لبسيوس، التى تحدد بالتربيعات نسب جسم المصرى الصرف، فإن ساعديه قصيران، فهو زنجى أو زنجوى. ومن وجهة نظر علم أصل الجنس البشرى، يأتى المصريون بعد البولينزيين والمغول والأوروبيين، ويليهم مباشرة زنوج إفريقيا والتزمانيون. وهناك على أى حال اتجاه علمى يرى أنه لا يوجد فى الواقع فى إفريقيا سوى زنوج أو زنجاويين يتفاوت لون بشرتهم، وذلك بالطبع بعد استبعاد التأثيرات الأجنبية الممتدة من حوض البحر الأبيض المتوسط حتى رأس الرجاء الصالح، ومن المحيط الأطلسى حتى المحيط الهندى. وعليه فإن المصريين كانوا على الأرجح زنوجا، ولكنهم زنوج من المرجة الأخيرة». (نفس المرجم، ص 21 و 20).

ورجهة نظر فونتان هذه، التى لا تحتاج إلى أى تعليق، تؤكد مرة أخرى، استحالة التنصل من الأصل الزنجى لمصر، إذا ما قبل المرء التمسك بالواقع وحده: وهكذا ترصل لبسيوس، بمجرد الاعتماد على مقاييس موضوعية، إلى استنتاج قاطع، وهو أن المصرى الصرف زنجوى. ويعنى ذلك أن تكوين هيكله العظمى زنجوى وأن هذا هو السبب الذى دفع كتابات علماء أصل الجنس البشرى إلى التزام الصمت فيما يتعلق بالتركيب العظمى المصرى.

ويستعرض فونتان بعد ذلك الأطروحة التى تقول إن تحضّر المصريين تم على يد البربر أو الليبيين القادمين من أوروبا عن طريق الغرب.

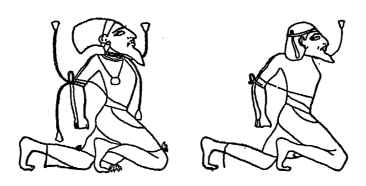






أسير من جنس أبيض آرى (نقرش جدران معهد مدينة هابر) إلى اليمين غرذج لليبي أو شعب الشمال

## غوذجان الأسرى ساميين (نقوش على صخرر سيناء)



٣٦- هذه الرسوم منقولة عن كتاب لينورمان عن مصر. وكانت جميع تلك الشعوب من الرُحل.
 وهكذا يفتضع أمر الغربيين الذين يشيدون في الكثير من الأحوال بحياة الرُحل دون أن يكون
 هناك سبب ظاهر لذلك (منهم على سبيل المثال ترينبي) انظر ص ٨٦.



«ولو قت البرهنة على أن الحضارة جرت من الشمال إلى الجنوب، من البحر الأبيض المتوسط إلى أثيرييا على التوالى، لما ترتب على ذلك أن تلك الحضارة آسيوية الأصل، ومن الممكن أن تكون أيضا إفريقية، جاءت من الغرب بدلا من الجنوب. وفي هذه الحالة يكون البربر، بربر شمال إفريقيا هم الذين وأدخلوا الحضارة» في مصر.

ورهناك من بين البربر الحاليين عدد كبير ذو تركيب عظمى مصرى أساسا. وكان البربر القدامى سمر اللون على الأرجح ويكن أن ينسب وصف التاماهر، ليبى الأسرة التاسعة عشر وذوى الوجه الشاحب، الأبيض أو الأصهب، والعيون الزرقاء» إلى تأثير الجنس الأوروبي وهجرة وأهالي الشمال». فهولاء البيض الذين ألحقهم الغراعنة بخدمتهم كمرتزقة، ساهموا اإى حد كبير في تهجين المصريين والليبيين أيضا. ولذا يجب غض النظر عن ذلك، والعودة إلى الليبي ذي البشرة السمراء، أى البربري الحقيقي، للعثور على الشعب الذي يقال عنه إنه كان أول من أدخل الحضارة إلى مصر. وتلك مهمة ضخمة، لأن البربر الأفارقة يتلاشون شيئا فشيئا في افريقيا، ولا يوجد النموذج البربري في مصر إلا مختلطا إلى حد كبير. ووفقا لتلك النظرية، يكون البربر الأفارقة القادمون من الغرب والليبيون ذوو البشرة السمراء قد استقروا في وادي النيل الجديد، ولكن غزو الأوروبين الذي حدث في نفس الوقت تقريباً أو بعد ذلك يقليل هجن ذلك الليبي القادم من شمال افريقيا وذا البشرة البيضاء والعيون الزرقاء الذي غير المصرى البدائي. وهكذا فإن هذا المصرى الذي جاء دمه من أوروبا يكون منتسبا الى الأرية؟ « (ص ۷۷، ۲۸).

وتعتبر تلك الأطروحة آية للتفسيرات المعتمدة على الخيال الصرف، أى أنها لا تستند إلا الى المشاعر الوجدانية. وأنا لم أذكرها إلا لتفننها ومأربها، ألا وهو التوصل بأى ثمن الى إثبات أن المصريين كانت تجرى في عروقهم بطريقة أو أخرى، دماء آرية ...

والأربة هي الكلمة التي كان يتعين الرصول اليها...

وقد ذكرتها لأنها صريحة، على عكس الأطروحات السابقة. فهى نتاج تفسيرات لا تقوم على أى أساس، ساقها متخصصون مقتنعون قاما بأن كل ما له قبعة فى الوجود لا يمكن إلا أن يكون صادرا عن جنسهم، وأن أى بحث جاد يؤدى لا محالة إلى إثبات ذلك.

وعليه فإن أى تفسير لا يمكن أن يكون مكتملا إلا إذا حقق ذلك الهدف. ولذا لا يهم أن تكون البرهنة مدعومة بالوقائع، فهي مكتفية بذلك لأن الأدلة التي تسوقها جزء من هدفها.

وقد قت الإشارة من قبل إلى البلبلة التى تشوب الأفكار المتعلقة بمفهوم البربر، ولذا فليس هناك ما يدعو الى الرجوع البها. فوجود الليبى ذى البشرة السمراء البربرى حقا، والمعتبر غوذجا أصليا لجنس أبيض، لا يضاهيه سوى وجود عرائس البحر. ومن جهة أخرى فإن الاعتماد بكل دقة على

الوثائق التى وفرتها المغريات تؤكد أن شمال إفريقيا لم يكن في يوم من الأيام نقطة انطلاق لمضارة ولم يصبح له شأن في التاريخ إلا مع قيام مستوطنة قرطاچنة الفينيقية، أي عندما كانت المضارة المصرية قد أمضت عدة آلاف من السنوات. ولو كان أهالي مصر قد قدموا من جنوب أوروبا، كما يفترض ذلك ماسبيرو، ولو كانوا وقد انحدروا نحو الوادي من الغرب أو الجنوب الغربي» (التاريخ القديم لشعرب الشرق، ص ١٩) ليجلبوا لها عناصر الحضارة (\*) ولكان عدم تركهم لأي آثار في مهدهم أو طريقهم الى الوادي أمراً لا يكن تفسيره. ومن العسير أن نتصور أن هذا الجنس الأبيض الناشر للحضارة قد هاجر من اوروبا، ذلك المهد المراتي قاما لنمو تلك المضارة، وأن يكون قد مر عبر السهول الفنية المحاذية للبحر الأبيض المتوسط واجتاز المسافة الهائلة التي تفصل شمال إفريقيا عن مصر – والتي لم تكن صحراوية آنذاك – وشق الوجد البحري لمصر الذي كان آنذاك منطقة عامرة بالمستنقعات والأوبئة، ومر بصحراء النوبة، وتسلق هضاب أثيوبيا المرتفعة، فقطع بذلك آلافا وآلافا من الكيلومترات لكي يقيم، لنزوة غير مفهومة، حضارة في منطقة قاصية إلى هذا الحد، ولكي يهبط بعد ذلك تدريجيا مع مجرى النيل.

وحتى لو افترضنا أن الأمور صارت على ذلك النحو، فكيف يمكن أن يفسر المرء أن فريق هذا الجنس الذي مكث في مكانه، في بيئة مواتية لتفتح الحضارة، ظل خشنا حتى الحقبة التي سبقت العهد المسيحي؟

وعلى نقيض الافتراضات التى تزعم أن إفريقيا كان يسكنها جنس أبيض طوال المهود القدية، يكن الاستناد إلى وثائق أثرية وتاريخية تؤكد بالإجماع أن هذه المنطقة كانت دائما مرطنا لزنرج. ويقول فورون إنه تم العثور في خمسة مواقع بإقليم القسطنطينية على هياكل متحجرة الأشخاص عاشوا في نهاية العصر الحجرى القديم وكان من بينهم بعض الزنوج الذين يشبهون نوبيى صعيد مصر» (مو جز الآثار ماقبل التاريخ، ١٩٤٣).

وتثبت الوثائق اللاتينية هي أيضا، في العهد المؤرخ، أن الزنوج كانوا متواجدين في كافة أنحاء شمال إفريقيا:

ولقد ترك المؤرخون اللاتينيون لنا بيانات حول الشعوب ولكنها في الكثير من الأحوال أسماء لا تعنى الكثير بالنسبة لنا.

وبيد أننا نستطيع أن نستخلص منها على الأقل أنه كان هناك عدد كبير من السكان الزنوج،

<sup>(\*)</sup> يلاحظ ماسبيرو أن ذلك الاقتراض تيناه بعض علماء الطبيعة وعلماء أصل الجنس البشرى، ومنهم: هارقان، ومررتون، وهامي، وسيرجي.



الأثيرييين الذين تكلم عنهم هيرودوت، يتمثل خلفهم في حراتي جبال الأطلس العليا المغربية» (فورون، المرجع السابق، ص ٣٧١).

ويثبت هذا التنويه أنه يوجد حتى الآن زنوج في تلك المنطقة.

والحضارة الوحيدة فيما قبل التاريخ التي تألقت من هناك حتى وصلت إلى مصر، تعود الى زنوج:

وفى ذلك العهد انتشر الزنوج الأورينياسيون بشكل مباشر فى إفريقيا والشرق، فى حضارة تسمى المضارة الكابسية (أشهه بالحضارة المجدلية) فى تونس على الأرجح. وقد تقدمت من جهة، نحو شمال إفريقيا واسبانيا وصقلية وجنوب ايطاليا، فنازعت بذلك القوقازيين والموغول حول حوض البحر الأبيض المتوسط، ومن جهة أخرى نحو ليبيا ومصر وفلسطين. ويبدو أنها أخضعت جزئيا لنفوذها الصحراء والسودان ووسط إفريقيا وحتى جنوب أفريقيا.

ووقد نتج عن تلك الحضارة الكابسية ازدهار فنى يشبه برسومه على الصخور تلك التى وصلت إليها أوروبا في العهد المجدلي.

دغير أن الفن الكابسي عيل إلى التجريد وإلى الإيجاز المسط للأشكال الذي أصبح على مايهدو أصل الكتابة.

«والراقع أند لا يوجد اتفاق كامل حول تاريخ تلك الرسوم التي تم العثور عليها في العديد من مواقع الصحراء حتى جبال الأحجار. فالبعض يرى أنها تعبر عن حضارة كابسية، بينما ينسبها البعض الآخر الى مرحلة متأخرة، ألا وهي العهد الحجري الجديد». (فورون، نفس المرجع، ص١٤ و ١٥).

«وظهور الكبش الذى يحمل بين قرنيه أسطوانة أو كرة قد يربط تلك الحضارة الصحراوية بالطقوس الدينية المصرية في مرحلة ما قبل عهد الأسرات. وهكذا نجد أن آمون، الإله -- الكبش قد نشأ في تلك الصحراء التي كان يسكنها آنذاك رعاة يسوقون خرافهم وبقرهم للرعي، حيثما لا توجد هناك اليوم سوى صحراء قاحلة». (نفس المرجع، ص ١٥).

وعليه، يثبت فحص الوثائق قيام حضارة زنجبة، منذ ما قبل التاريخ، في نفس الموقع الذي يريدون أن يكون المنطلق الأصلي للحضارة المصرية.

ولما كانت تلك الأحداث قد سبقت المرحلتين الكابسية والمجدلية، فهى تكشف بالأحرى عن غزو زنجى جاء من القارة ألاسيوية وامتدادها الأوروبي، واجتاح بذلك العالم.

ولذا فقد كتب ديمولان دى لابلانت، وهو يشير إلى بداية العصر الحجرى القديم:



ووقد انطلقت آنذاك هجرة زنجية من الأصل الهوتانتو، من جنوب القارة الإفريقية ووسطها فاجتاحت شمال إفريقيا: الجزائر وتونس ومصر، وجلبت بالقوة حضارة جديدة، الحضارة الأورينياسية، لمناطق اوروبا الواقعة على البحر الأبيض المتوسط. وهؤلاء البوشمان هم أول من سجل على الصخور رسوما خشنة ونحت تماثيل حجرية لنساء حوامل ضخام البنية ومترهلات. فهل تعود عبادة الخصوبة والربة – الأم في حوض البحر الأبيض المتوسط الى أولئك الأفارقة؟

وغير أن افتراض غزو زنوج أفارقة لضفتى البحر الأبيض المتوسط يصطدم ببعض الاعتراضات. لماذا عمد هؤلاء القوم إلى الهرب من حرارة الشمس وجاؤوا يسعون الى البرودة؟ وقد يكون من المقبول أن نجد في فرنسا وايطاليا واسهانيا أدوات ترجع إلى المرحلة الأورينيسية، في حالة افتراض قدوم هجرة من إفريقيا. ولكن العثور على هذا النوع من الأدوات في بوهيميا والمانيا وبولندا يجعل هذا الافتراض هشا يقدر أكبر. وأخيرا فقد تم العثور على أدوات اورينياسية في جاوه وكذلك في سيبيريا والصين؛ فإما أن الزنوج اجتاحوا العالم أو أننا يجب أن نفترض قيام «تبادلات ثقافية» بين مختلف شعوب الكرة الأرضية» (التاريخ العام المتزامن، باريس، ١٩٤٧، ص١٣).

ويتبنى فورون، إزاء نفس تلك الأدلة الأثرية، فكرة عبادة الخصوبة لكى لا يتوصل إلى نفس الاستنتاجات:

« ولما كانت جميع تلك التماثيل الصغيرة تبدو «عائلية»، فإنه يتعين التسليم بفكرة عبادة الخصوبة، لأنه لا يعقل أن يكون أناس من هذا الجنس الزنجى ذى النساء المفرطات البدانة قد استقروا جميعا في فرنسا وايطاليا وسيبيريا». (فورون، موجز لآثار ماقبل التاريخ، ص١٥١).

والواقع أن التسليم بعبادة الخصوبة يعنى التبول بفرضية الغزو الزنجى، الذى تؤكده فضلا عن ذلك الجماجم أورينياسية والهياكل البشرية للجنس الجريالدي.

ويقر عدد متزايد باستمرار من العلماء بدور إفريقيا الحضارى، حتى منذ مرحلة ما قبل التاريخ. «ومن جهة أخرى، يبدو من المحتمل أكثر فأكثر أن إفريقيا عرفت منذ مئات الآلاف من السنين في عهد الحجر المقصوب، مراحل تحضر بدائبة يمكن أن تقارن بشبيهتها في أوروبا وآسيا، وأنها كانت أيضا منبع عديد من تلك الحضارات التي امتدت شمالا في تلك البلاد الكلاسيكية». (الأب بروس «جنوب إفريقيا، هل هي مهد الإنسان؟ - مجلة الاخبار الادبية، عدد ١٩٥١/٤/٥).

ويذهب رأى هذا العالم الكبير إلى أبعد من ذلك. ويتضع أكثر فأكثر أن البشرية نشأت في إفريقيا. فقد تم العظام البشرية. ومع أن على أكبر مخزون من العظام البشرية. ومع أن هذا البلد لم يحظ بأكبر قدر من الحفريات، إلا أنه الموقع الرحيد في العالم الذي تتيح فيه العظام التي تم العثور عليها رسم سلالة الإنسانية منذ أصولها حتى يومنا هذا، بلا انقطاع.



ومع أن الأمر لا يخص مجال علم الأثريات، إلا أننى سأتحدث أولا عن قضية أصل الجنس اليشرى التى تقدمت خطوات كبيرة فى هذا البلد بفضل اكتشافات الدكتور دارت فى تونجز وماكابان، واكتشافات الدكتور بروم فى ستركفونتين، وكرومداى، وشوارتكرانز. فقد تواجد هناك، قبل الانسان، قردة أشبه بالإنسان تسير على قدمين، ذات أشكال عديدة متنوعة، ولكنها تتضمن صفات بشرية مبكرة، عما يدفع المرء إلى البدء بالاعتقاد بأن النموذج البشرى نشأ هنا. ويشتد أكثر فأكثر اهتمام المتخصصين بتلك الاكتشافات الراثعة التى تتزايد كل شهر تقريبا ». (نفس المرجع السابق).

وهناك تقريبا اتفاق على أنه لم يكن هناك سوى خشماويات زنجوية حتى العصر الجليدى الرابع. وقد أعلن مؤخرا عالم من جنوب إفريقيا أن الإنسان الأول كان أسود، شديد التخضب وققا للأدلة التى توجد فى متناول يده. ولم يطرأ التمايز بين ذلك الجنس الزنجوى وتفرعه إلى أجناس متميزة إلا خلال ذلك العصر الجليدى الرابع الذى دام مئة الف عام، وذلك على أثر تأقلم القسم الذى ظل منعزلا أسير الجليد مع بيئته، فغدت فتحات أنفه أضيق، وقل خضاب بشرته، وحدقة عينه ...

هناك إذن واقعة واحدة تؤكدها الرثائق في الأطروحة والليبية» (الآرية التي ذكرها فونتان)، وهي استخدام الفراعنة الزنوج لهؤلاء البيض الشقر، ذوى العيون الزرقاء والمرشومين كمرتزقة. وتلك القهائل التي يقال عنها إنها ليبية، كانت تشكل جحافل همجية في المنطقة الغربية في الدلتا، حيث لم يتم الاعتراف تاريخيا بوجودها إلا في عهد الأسرة الثامنة عشرة.

وقد اعتبر المصريون القدامى دائما الليبيين همجاً حقيقيين، تحضرهم مستعص. وكانوا حريصيين على ألا يختلطوا معهم، ويتفضلون على أقصى تقدير بقبولهم كمرتزقة. كما أنهم لم يكفوا أبدا عن إبعادهم عن حدودهم عن طريق الحملات الدائمة، ولم ينتشر الليبيون النصف مستأنسين في مصر تدريجيا إلا في العصور المتأخرة حيث استقروا في منطقة الدلتا.

ويدلنا الرصف الذى قدمه هيرودوت عن الليبيين حتى نهاية التاريخ المصرى القديم على أنهم ظلوا في المرتبة الأخيرة من الحضارة وأن تعبير التحضر -أيا كان المعنى العريض الذى يمكن أن يضفى عليه - ما كان يمكن تطبيقه بخصوصهم. وقد كتب أبو التاريخ يقول بخصوص قهيلة الادرياشيد الليبية : «ويطوق نساؤهم كل ساق بحلقة من النحاس، ويتركن شعورهن تسترسل، وإذا قرضتهن قملة فإنهن بأخذنها ويقضمنها بدورهن ثم يلقين بها بعد ذلك».

ولا يسع المرء إذن إلا أن يبدى دهشته إزاء المحاولات التي تبدّل لإسناد الحضارة المصرية إلى الليبين.

وقد حاولوا، بناء على ذلك الافتراض، عقد تقارب بين اللغة البربرية واللغة المصرية بدعوى أن البربر من سلالة الليبيين. بيد أن اللغة البربرية عجيبة الشأن إذ يمكن إيجاد تقارب بينها وبين كافة أنواع اللغات:

«فمن جهة، لوحظت بعض الصلات بين لغة البربر ولغات الغال والكُلْتيين والكيمريس. ولكن البربر يستخدمون نفس القدر من الكلمات المصرية والأفريقية، ولذا فإنها تصبع لغة هندو-أوروبية أو آسيوية أو إفريقية حسب وجهة النظر التي يتم تبنيها. والواقع أن اللغات الليبية افريقية المنشأ، وقد أتي الليجور والسيكول، الذين قدموا إلى أوروبا من شمال إفريقيا، أتوا على الأرجع باسان إفريقي قتلد لغة الباسك، من بين لغات أخرى». (فونتان، الرجع المذكور آنفا، ص١٦٠٦).

وينطبق نفس الأمر على قواعد اللغة البربرية. ويتجنب المتخصصون في هذه اللغة تأييد القرابة بين لغة البربر ولغة المصريين.

وذلك هو موقف الأستاذ باسيه الذي يود أن تقدم وقائع قاطعة لكي تكون الفرضية الحامية - السامية (وبالأخص القرابة بين اللغتين البربية والمصرية) مقبولة.

ومن المعروف أن كلا من اللغتين تعبر عن المؤنث بإضافة حرف التاء إلى الاسم.

ولكن من المعروف أيضا أن الأمر ينطبق كذلك على اللغة العربية. وبناء على ما نعرف عن العرب والبرير، فإن بوسعنا أن نتساط مع اميلينو، لماذا لا يتعلق الأمر بتأثير عكسى، نظرا لأنه يتفق مع الملاقة التاريخية بين هاتين الأمتين.

وليس ذلك كل ما في الأمر، إذ يتضح من البحث أن الاسماء المؤنثة في اللغة الألمانية تنتهى أساسا بحرف التاء أو حرفي السين والتاء. فهل يعنى ذلك أن البرير تأثروا بالجرمان أو العكس بالعكس؟ وهذا الافتراض معقول مقدما إلى حد ما لأنه من المعروف أن القبائل الجرمانية تدفقت في القرن الخامس (سنة ٢٩٩) على شمال إفريقيا عن طريق اسبانيا وأقامت امبراطورية حكمتها طوال ١٠٠٤ سنة. (چنسريك: انظر هاردي، تاريخ إفريقيا، ص ٢٨ و ٢٩).

ومنذ هذا الغرو، امتزج الثاندال، الذين استقروا في شمال افريقيا، بأهاليها، وحاول قسم منهم فقط فتح روما بقيادة چنسريك عن طريق صقلية ولكنهم فشلوا في ذلك.

وفضلا عن ذلك فإن صيغة جمع ٥٠٪ من الأسماء البربرية يتم بإضافة إن [en]، كما هو الحال بالنسبة للأسماء المؤنثة باللغة الألمانية، بينما تنتهى صيغة جمع ٤٠٪ من الأسماء به آ [a] على غرار الأسماء المحايدة باللاتينية (\*).

ولما كان من المعروف أن الثاندال استولوا على شمال إفريقيا من الرومان، لماذا لم يتجه التفكير إذن نحو البحث عن واقع البرير من هذه الزاوية، سواء فيما يتعلق باللغة أو التركيب الجسدى لهؤلاء السكان: الشعر الأشقر، والعيون الزرقاء ... الخ؟

<sup>(\*)</sup> هذان الشكلان للجمع (إن رآ) كانا مرجودين في اللغة الجرمانية الشمالية.

ولكن ذلك لم يحدث قط: فقد قرر المؤرخون أن الثاندال لم يكن لهم أى تأثير رغم كل تلك الحقائق، وأن احتلالهم لبلاد البربر ليس مبررا لتفسير أى شئ فيها.

وعلى الرغم من أن القائدال كانوا همجاً وأن إدارتهم لم تكن على مايرام، فإن تعدادهم ومركزهم كغزاة لا يمكن أن يدفع إلى الاعتقاد بأنهم تخلوا تلقائيا عن لفتهم ليتبنوا لغة البلاد، ولا يوجد أى نص لاتينى يؤكد ذلك. وعادة ما تكون العلاقات الاجتماعية معقدة أكثر من ذلك، فينعكس التعقد في المجال اللغوى. وهكذا فإن اللغة التي تختفي تؤثر على اللغة المنتصرة بإدخال تحولات فيها بحيث لا تعود أبدا كما كانت من قبل (\*).

وعليه، يتعدر على المرء أن يتخيل أن البربر الحاليين معصومون من أى تأثير مخدالى، كما أنه يتعدّر إلى حد أكبر أن نتصور أن البربر الحاليين ليسوا من سلالة الثاندال، خاصة عندما تكون عيونهم زرقاء وشعورهم شقراء.

والنصوص التي جاءت في مقدمة ابن خلدون حول البربر لا يمكن إلا أن تكون حجة في هذا الخصوص (\*\*).

ونما قد يؤكد افتراض الأصل الثاندالي، أن البربر لم يكن لهم أى وجود في مصر، وأن عددهم ضنيل في تونس كما كان يتزايد مع الانجاه من الشرق نحو الغرب لببلغ أوجه في المغرب.

ولا تلفت كافة تلك الرقائع نظر المؤرخين لأنه يتعين مقدما أن يكون البرير من القدم بما يكفى لتبرير الحضارة المصرية. بيد أن الجمل العشرين حول البرير التي جاءت في النصوص العربية لا ترجع

(\*) كان جنسريك قد احتل شعال إفريقيا، بما في ذلك الجزائر وطرابلس: وكان أسطرله يسيطر على كافة أرجاء البحر الأبيض المترسط الفريية كما كان يهدد شراطئ البرنان وصقلية وإيطالها. وقد حطم الأساطيل المتحالفة لأميراطوي الشرق والفرب بالقرب من رأس آذار في تونس وضم إلى ممكنته المعتدة الأطراف أصلا، جزيرتي سردينيا وكروسيكا وجزر البليار. ورأي امبواطور القسطنطينية، زينون، أن من المحكمة أن يعقد الصلح معه ويعترف بكافة فترحاته. واتخذ جنسريك كافة الإجراءات اللازمة لتسهيل عمليات تعزيز وتنظيم إدارة الأمبراطورية خلفه. (لويس حالفين: البرابرة، مطبرعات الكان، ١٩٣٠، ص ٣٥ ).

ومن الصعب أن نتصرر إذن أن الثاندال لم يتركرا أي أثر لهم في شمال إفريتيا.

(\*\*) يقدم لنا كتاب وطريق السردان» لعبد الرحين بن عبد الله بن عمران بن امير السعدى معلومات لها أهميتها قيما يتعلق بأسل الطوارق فيقول إنهم المسرقين وينسبون أنفسهم الى الصنهاجة الذبن يُرجعون أصلهم إلى بنى حمير كما جاء في كتاب المقل الموشية في ذكر الخيار المراقشية، وهم بدو رُسل يترغلون في الصحارى ولا يستقرون أبدا في موقع واحد وليست لديهم أي مدن يلجؤون اليها، وقتد مسيراتهم في الصحراء حتى شهرين بن بلاد السرد وبلاد المسلمين.

وقد قدم الصنهاجة من اليمن ووصلوا إلى الصحراء، وطنهم الحالى فى المغرب، وهم يتنقلون من يلد الى يلد طوال عدة ايام، ويصلون إلى المغرب الاقصى، بلد الهرير، حيث يحطون وحالهم كما كو كانوا فى وطن جديد. وقد تقاربت لفتهم مع لفة الهريو بعد أن عاشوا وسطهم وارتبطوا بهم عن طريق التزاوج. إلى أبعد من القرن الثانى عشر، بينما يبدو أن الكتابة التيفينغ [TIFINAGH] والحروف المسماه «الليبية» والتى لم يتم بعد حل رموزها، ترجع إلى تأثير الجالية الفينيقية الزنجية في قرطاجة، نقلا عن العناصر الأصلية في البلاد التي تواجدت قبل مجئ الثاندال.

وعليد فإن ترتيب سكان شمال إفريقيا منذ ما قبل التاريخ حتى أيامنا هذه يكون على الوجه التالى:

- زنوج كرو- مانيون (جنس زال منذ عشرة آلاف سنة).
  - زنوج من العصر الكابسي.
  - زنوج من العهد الفينيقي.
- هندو- أوروبيون ابتداء من ١٥٠٠ سنة قبل الميلاد، اختلطوا مع الزنوج.
  - زنوج في عهد الرومان، ومن بينهم قسم كبير من المولدين.
    - ڤاندال.
    - عرب.

ألا يكون من الطبيعى والحال هكذا، أن تنتمى تباعا مفردات لغة البربر إلى اللغات الهندو-أوروبية والسامية والافريقية حسب وجهة النظر المتخذة؟

ويقودنا علم الأثريات المصرية إلى ماسبيرو الذي تناول أصل المصريين على الوجه التالى في النصل الأول من كتابه التاريخ القديم لشعرب الشرق:

«يبدو أن المصريين فقدوا مبكرا ذكرى أصولهم. هل جاؤوا من وسط إفريقيا أو من داخل آسيا؟ ووفقا لشهادات المؤرخين القدامى شبه الإجماعية، فإنهم ينتمون إلى جنس إفريقى، استقر فى أول الأمر فى أثيوبيا على ضفاف النيل الأوسط، ثم نزحوا تدريجيا باتجاه البحر مع مجرى النهر. ويستند التدليل على ذلك الى أوجه التشابه الواضحة بين عادات وديانة المملكة المروف اليوم بشكل قاطع أن أثيوبيا التى عرفها الإغريق لم تستعمر مصر فى بداية المصريين. ومن المعروف اليوم بشكل قاطع أن أثيوبيا التى عرفها الإغريق لم تستعمر مصر فى بداية التاريخ، بل إن مصر استعمرتها ابتداء من أيام الأسرة الثانية عشرة، وأنها ظلت لعدة قرون ضمن علكة الفراعنة». (طبعة هاشيت، ١٩٩٧، ص ١٥، وتعود الطبعة الأولى الى عام ١٨٩٧).

ولنلاحظ قبل أن نواصل عرض أطروحة ماسيرو، ماييدو أنه قد تم تشويهه في تلك الجمل الأولى القليلة.

يبدو أنه من غير المقبول أن المصريين نسوا أصلهم. ويظهر أن ماسبيرو خلط بين مفهومين للأصل مختلفين قاما: المهد الأول الذي انطلق منه شعب ما، والأصل العرقي المتعلق بلون الجنس.



والواقع أن المصريين لم ينسوا أبدا ذلك المفهوم الأخير، شأنه في ذلك شأن المفهوم الأول (\*). وقد عبروا عن ذلك في كافة فنونهم وآدابهم ومناسباتهم الثقافية وتقاليدهم ولفتهم حتى أن بلدهم يشار البه بالنسبة للونهم هم لا بالنسبة للون الأرض، وذلك بكلمة كميت التي تختلط بكلمة حام، أبو الزبرج وفقا للتوراة.

والقول بأن كميت تشير إلى لون أرض مصر، لا إلى البلد قياسا إلى لون بشرة الجنس، يقابله تمييرا: وإفريقيا السوداء» ووإفريقيا البيضاء»...

ويذكرنا ماسبيرو بشهادة المؤرخين القدامى الإجماعية فيما يتعلق بجنس المصريين، ولكنه يخفى عن عمد نقطة محددة. فنحن نعلم من شهادة القدماء أنهم لم يستخدموا كلمة وجنس إفريقى» الفضفاضة، بل حددوا بدقة في كل مرة تناولوا فيها الشعب المصرى، بأنه من جنس زنجى، وذلك ابتداء من هيرودوت حتى ديودور.

ويتوالى هنا تطور ذلك التشويه التدريجى للحقائق كما عبرت عنه الكتب التى تتم عن طريقها صياغة الرأى العام المدرسى والجامعى. وتتفاقم خطورة ذلك التشوية نتيجة لضخامة المعارف التى يتعين تحصيلها فى العالم الحديث، حتى أن الأجبال الشابة - فيما عدا المحترفين - لا تجد الوقت لكى ترجع إلى المصادر الأولى وتدرك الفارق بين الحقيقة وما لتن لها بل إن الميل إلى حد ما إلى الكسل يدفع إلى الاكتفاء بما جاء فى الكتب المدرسية واستخلاص أفكار منعطة منها باعتبارها ومراجع لا يأتيها الباطل».

ولر طبقنا منطق ماسبيرو لرفض آراء ديودور المتعلقة بأسبقية اثيوبيا، لدفعنا ذلك إلى الاستنتاج التالى، وهو أن روما لم تنقل الحضارة أبدا إلى الغال نظرا لأن نابليون فتح ايطاليا وضمها إلى فرنسا في القرن التاسم عشر، وهو بالطبع خطأ واضع قاما.

ومن جهة أخرى، جاء فى التوراة، أن مصرايم، ابن حام «وأخو كوش الحيشى وكنمان جاء من بلاد مابين النهرين ليستقر هو وأبناؤه على شاطئ النيل». ( المرجع السابق، ص١٦).

ولا يذكر ماسبيرو في هذا الصدد أن وحام» ومصرايم وكنعان وكوش جميعهم زنوج حسب ماجاء في التوراة، ومعنى ذلك مرة أخرى أن مصر (حام ومصرايم) والحبشة (كوش) وفلسطين وفينيقيا قبل اليهود والسوريين (كنعان) والجزيرة قبل العرب (فوط، حويلة، سها) كان يسكنها جميعا زنوج أقاموا حضارات امتدت آلاف السنوات في تلك المناطق، وظلت على صلة قراية فيما بينها.

<sup>(\*)</sup> يقول اميلينو إن المصريين كانوا يطلقون على قلب إفريقيا كلسة أمانى التى تعنى بلا الأجناد ، ولقط مامين معناه الأجناد يلغة الوكول.



ويواصل ماسبيرو قائلا: ووعثل لرديم (الابن البكر لمصرايم) المصرين بعنى الكلمة، وهم الروتو والروميتو كما جاء فى النقوش الهيروغليفية. وعناميم (الابن الثانى لمصرايم) يمثل جيدا قبيلة عانو الكبيرة التى أسست مدينتى أون الشمالية (هليوبوليس) وأون الجنوبية (هرمونتيس) فى الأزمنة السابقة على التأريخ.

«ولهابيم (الابن الثالث لمصراييم) عِثلُ شعب الليبيين الذين عاشوا غرب النيل، واستقر نفتوحيم (نو - بتاح، الابن الرابع) في دلتا النيل، شمال ممنيس، وأخيرا، أقام فتروسيم (باتوروزي، أرض الجنوب) في الصعيد الحالي، بين ممنيس والشلال الأول.

«وهذه الأخبار التي جاءت بالمصريين من آسيا عن طريق مضيق السويس، كانت معروفة لدى المؤلفين الكلاسيكيين، إذ أن بلين القديم ينسب إلى بعض العرب تأسيس هليوبوليس، غير أن هذا الرأى لم يعظ أبدا بالرواج الذي قتع به الرأى القائل بأنهم نزحوا من الهضاب العليا الاثيوبية» (المرجع السابق، ص١٦).

وهذه المعلومات التى استقاها ماسبيرو فى مؤلف روچيد: أبحاث حرل الآثار التى يمكن أن تنسب الى الأسرات الست الأولى لمانيتون، اعتباطية إلى حد ما، وهى تتناقض مع تشخيص الليبيين الذين قيل عنهم إن عيونهم زرقاء وشعورهم شقراء، وهم سلالة لهابيم، ابن مصرايم، وكلاهما من الزنوج.

أما التناقض الآخر فيرجع إلى إيلاء ماسبيرو، على مايبدو، أهمية لأطروحة الأصل الآسيوى للمصريين، وإشارته بهذا الخصوص إلى رأى بلين القديم الذى نسب تأسيس هليوبوليس إلى بعض العرب، علما بأنه نسب إقامتها من قبل إلى قبيلة عانو التي قال عنها إنها سلالة عناميم، ابن مصرايم الزنجي. غير أن احتمال قيام العرب بتأسيس هليوبوليس مستبعد تماما، خاصة وأن ذلك تم، كما يقول المؤلف في نفس النص، في الأزمنة «السابقة على التاريخ».

ويوضح لنا ذلك لماذا لم تحظ وجهة نظر بلين بالرواج الذى كان ماسبيرو يرجوه. ولذا فهر يستطرد قائلا:

وأصبح أصل السكان وخصائصهم المتجانسة مجالا لمناقشات مستفيضة في أيامنا هذه. فقد خدع مظهر بعض الأقباط المهجنين رحالة القرنين السابع عشر والثامن عشر، فأكدوا أن أسلافهم في العهود الفرعونية كانت وجوههم منتفحة، وعيونهم في أعلى الرأس، وأنوفهم فطساء، وشفاهم غليظة، وأن العديد من ملامحهم تعود إلى أصل زنجي. وقد تلاشي هذا الخطأ الدارج بلا رجعة في بداية هذا القرن، منذ أن نشرت اللجنة الفرنسية مؤلفها الكبير». (المرجم السابق، ص ١٦ و ١٧).

ولو قرأ أحد ما قاله ماسبيرو دون أن يكون على دراية بشهادة قولنى وشرحه المتعلق بتأثيرات المناخ التي يكن أن تشكل وجه مختلف الأجناس، ودون أن يدرك الحرص الشديد من جانب هذا العالم



على تقديم التفسير العلمى والموضوعى ومدى دقة ملاحظاته، لمال هذا القارئ إلى الاعتقاد بكل يسر بأن رحالة القرون المنصرمة قد انساقوا وراء المظاهر ووقعوا في الخطأ، لو أنه اتكل على مزاعم ماسبيرو.

وإذا أخذنا بعين الاعتبار كل ما تم شرحه حول تغلغل عناصر بيضاء فى مصر تدريجيا - خاصة فى العصر المتأخر وفى الدلتا - فلا يكن أن يكون ذلك إلا باتجاه البياض لا السواد، بحيث يجعل معالم البيض القدامى ضائعة بالنسبة لمراقبين غير منحازين لوجهة نظر مسبقة.

ولنر كيف تلاشى بلا رجعة ذلك والخطأ الدارج»، كما يقول ماسبيرو وققا لما جاء في والمؤلف الكبير» الذي نشرته واللجنة الفرنسية»:

«بفحص صور التماثيل والنقوش العديدة التي يحتويها هذا المؤلف، تم الاعتراف بأن الشعب المصور على جدران الآثار، لا يقدم خصائص الزنجي أو مظهره العام، بل يشبه إلى حد كبير الأجناس البيضاء الجميلة في أوروبا وآسيا الغربية. واليوم، وبعد قرن من البحوث وأعمال التنقيب لم تعد لدينا أية مصاعب في التطرق، لا إلى معاصري بسامتيك أو سنوسرت فقط، بل وإلى معاصري خوفو. الذين ساهموا في بناء الأهرامات.ويكفي لذلك أن يزور المرء متحفا ويفحص التماثيل القديمة الطراز المودعة فيه، إذ يشعر من الوهلة الأولى أن الفنان حرص في تجسيده للرأس والأطراف أن تكون مشابهة تماما للشخص الماثل أمامه. وبعد أن يستبعد المرء الفروق الخاصة بكل فرد ،فإنه يستخلص بلا عناء السمات العامة لكل جنس وعيزاته الرئيسية. فأحدهم ربعة بطئ الحركة، ويتفق بذلك مع الخواص الغالبة لدى الفلاحين الحاليين. والآخر، الذي كان يبن أعضاء الطبقة العليا، يصور لنا رجلا فارع القامة ونحيفًا له أكتاف عريضة، وصدره بارز، وساعده القرى ينتهي بيد رشيقة، وأردافه غير مكتنزة، وساقه متينة والتفاصيل التشريحية للركبة وعضلات سمانة الساق واضحة التكوين، كما هو الحال بالنسبة لأغلب الشعرب المعتمدة على الشي، والأقدام طويلة ورقيقة ومفلطحة في طرفها نتيجة للاعتياد على السير بلا حلاء، والرأس أقوى في الكثير من الأحوال من الجسد، ويعبر عادة عن الرقة والحزن الفطرى. والجبين مربع ومنخفض نوعا والأنف قصير ولحيم والعينان واسعتان، والرجنتان مستديرتان والشفاء غليظة دون أن تكون متدلية، والفم العريض إلى حد ما ترتسم عليه ابتسامة مستسلمة تكاد تعبر عن الألم. وهذه السمات المشتركة بين أغلب قاثيل الدرلتين القديمة والوسطى، تتواصل في كل العهود. وآثار الأسرة الثامنة عشرة والتماثيل الصاوية واليونانية، الأقل جمالا بالمقارنة مع قائيل الأسر القدية، تنقل الطراز البدائي بلا تغيير ملحرظ. وعلى الرغم من التغير الذي طرأ اليوم على وجوه الطبقات العليا نتيجة للتزاوج المستمر مع الأجانب إلا أن الفلاحين البسطاء احتفظوا في كل مكان تقريبا بمظهر أسلافهم. والفلاح الذي يتأمل وهو مندهش تماثيل خفرع أو سنوسرت، له سحنة تشهه بعد أكثر من أربع آلاف سنة، سحنة هؤلاء الفراعنة القدامي». (نفس المرجع، ص ۱۷ و ۱۸).



ذلك هو المحور الذى يرتكز عليه ما أراد ماسبيرو أن يثبت. وتحن لم نستبعد أى كلمة منه. ماذا يؤكد لنا هذا الإثبات؟ وماذا علمنا والمؤلف الكبيري؟

أفادنا المثرلف بأن علم المصربات أصبح علما قديا للغاية، فقد نقب المتخصصون وبحثوا وأصبح غوذج سكان مصر القدامى معروفا لنا الآن بأدق تفاصيله العرقية. فقد جسده الفنان بحيث يكون ومشابها قاما للشخص المائل أمامه». وبوسعنا أن نتصور قاما أفراد الطبقة العليا بفضل ذلك الفنان. ووفقا لملاحظات ماسبيرو ذاته كان لكل منهم وأنف قصير ولحيم»، ووالفم عريض إلى حد ما»، ووالشفاء غليظة»، ووالرجنتان مستديرتان»، والجبين ومنخفض نرعا»، ووالأكتاف، عريضة»، ووالبد رشيقة»، ووأردافه غير مكتنزة» ووساقه متينة».وهذه السمات المشتركة التي استمرت طوال الدولتين القدية والوسطى ولا تقدم خصائص الزنجي أو مظهره العام، بل تشبه إلى حد كبير الأجناس البيضاء الجميلة في أوروبا وآسيا الغربية».

ولا يحتاج هذا الاستنتاج إلى تعليق.

فبعد التأكيد العلني الأطروحة الأصل الزنجى على يد مؤلف كان برهاند يستهدف بالذات دحض هذه الأطروحة، نرى مرة أخرى أن إثبات عكس المقيقة مستحيل.

وماسبيرو عالم عكف على ترجمة عدة نصوص مصرية، فكانت لديد إذن المعرفة التقنية لتحديد كل ما يمكن إثباته. وفشله، رغم علمه، وفشل العلماء الذين سبقوه وجاؤوا بعده، بخصوص نفس المشكلة، يقدم على نحو ما الدليل السلبى الراسخ تماما حول الأصل الزنجي.

وهنا اتطرق الى أطروحة اميلينو، وهو عالم مصريات كبير، قلما تجرى الإشارة إليه.

فقد قام بأعمال تنقيب فى أم الغاب، على مقربة من أبيدوس (العرابة المدفونة) واكتشف مدافن ملكية أمكنه التعرف فيها على أسماء ستة عشر ملكا حكموا البلاد قبل تعرمر. وقد عثر بالأخص على قبور أربعة ملوك هم: كا، و دن والملك الثعبان دچت (لوحة متحف اللوڤر)، ولم يتم فك رموز اسم ملك آخر.

وقد جرت محاولات لضم هؤلاء الملوك إلى المرحلة التاريخية، وأفادنا اميلينو بأن :

«السيد ماسبيرو أراد أن ينسب هؤلاء الملوك إلى الأسرة الثانية عشرة، وذلك في جلسة أكاديمية المسجلات والآداب ... ثم ... نسبهم إلى الأسرة الثامنة عشرة... ثم الخامسة ... ثم الرابعة ...». (حفريات جديدة في البيدوس، باريس، الناشر ليرو، ١٨٩٩، ص ٢٤٨).

وقد استنتج اميلينو، بعد أن فند مرة أخرى وجهة نظر مناوئية أن:



«وتلك أسباب يبدو لى أنه لا يصح الاستخفاف بها، بل تترامى لى جديرة، على العكس، بأن ترضع فى عين الاعتبار بكل جدية من جانب كافة العلماء الصادقى النية، لأن الآخرين لا يعنوننى». (المرجع السابق، ص ٢٧١).

ويعود إلى اميلينو أكتشاف مقيرة أوزيريس في العرابة المدفونة، وهو الاكتشاف الذي تبين منه أن أوزيريس لم يكن بطلا خرافيا بل شخصية تاريخية وسلفا أول للفراعنة، وهو سلف زنجي، هو وشقيقته ايزيس.

وهكذا يكننا أن نفهم لماذا صور المصريون آلهتهم دائما بالأسود الفاحم وفقا لجنسهم، منذ بداية تاريخهم حتى نهايته. إنها لمفارقة لا يكن أن نفهمها أبدا، وهى ألا يلجأ شعب من جنس أبيض إلى تصوير آلهته باللون الأبيض، وأن يختار، على العكس، لون الزنوج لتصوير أقدس الكائنات لديه، وهو لون ايزيس وأوزيريس على الآثار المصرية. وتكشف هذه الحقيقة عن أحد تناقضات الحديثين عندما راحوا يفرضون عقيدة لا تقبل المناقشة مفادها أن الحضارة المصرية من صنع جنس أبيض، وأن جنسا آخر زنجيا كان يعيش إلى جواره مستعبدا. أما أن يتم اختيار لون العبيد لتصوير الآلهة، بدلا من لون الأسباد ومؤسسى الحضارة، فهذا ما لا يكن قبوله، وهو يتعارض مع أى تفكير منطقى حريص على الموضوعية.

وعلى العكس، فإن الرقائع في مجمرعها – بدا بأهمها وحتى أبسطها – تشهد بلا أى تناقض لصالح أطروحة مصر الزنجية التي أنشأت الحضارة في العالم، هذا إذا لم تفسر تلك الوقائع جزئيا. وهكذا توصل أميلينو بعد حفرياته الواسعة النطاق ودراساته المتعمقة حول المجتمع المصرى، إلى الاستنتاجات التالية الهامة للغاية بالنسبة لتاريخ البشرية:

«وقد أمكننى أن استخلص من مختلف الأساطير المصرية أن السكان المستقرين فى وادى النيل كانوا من الجنس الزنجى، إذ قيل إن الربة ايزيس ولدت فى شكل امرأة حمراء وسوداء، أى كما شرحت من قبل، بلون القهوة المنزوجة بالحليب التى نجدها عند بعض الأفراد من الجنس الزنجى، والذين يبدو أن بشرتهم بها لمعة ومعدنية نحاسية». ( تمهيدات لدراسة الديانة المصرية، الجزء الثانى، الناشر ليرو، ١٩١٦، ص ١٩٢٨).

ويشير اميلينو إلى الجنس الزنجى الأول الذى سكن مصر تحت اسم آنو، ويهين أنه راح ينحدر تعريب النيل فأسس مدن اسنا وارمنت وقوص وهليوبوليس(اون)، وهو يقول بهذا الصدد:

وتحمل كافة تلك المدن العلامة الميزة التى تستخدم لكتابة اسم الآنو، وهى تمثل سهما مزودا فى طرفه الأسفل بريشتين. كما أن صفة آنو المنسوبة إلى أوزيريس يجب أن تفسر بمغزاها العرقى. ففى مقدمة تمهد للأتاشيد المرجهة إلى رع وتتضمن الفصل الخامس عشر من كتاب الموتى، جاء فيما يتعلق



بأوزيريس: «سلام عليك! يارب آنو في بلاد أنتن الجبلية، أيها الإله العظيم، ياصقر الجبل الشمسي المزدوج».

«وإذا كان أوزيريس من أصل نوبى، رغم أنه ولد فى طيبه، لكان من السهل أن نفهم لماذا دار السراع بين حورس وست فى النوبة. وعلى أية حال فإن ما يلفت النظر حقا أن الربة ايزيس كان لونها حسب الأسطورة نفس لون بشرة النوبيين حتى الآن، وأن النعت المنسوب إلى الإله أوزيريس يبدو نعتا عرقيا يشير إلى أصله النوبى، وهى ملاحظة يبدو لى أنها لم ترد من قبل». ( نفس المرجع، ص ١٢٤ و ١٢٥).

وهؤلاء الآنو الذين أراد ماسبيرو أن يجعلهم عربا لأنهم أسسوا مدينة اون - هليوبوليس باليونانية - مدينة آنو في الشمال، يبدون إذن بالأساس، زنوجا لو أننا استشهدنا في ذلك بما دونوه بأنفسهم في كتاب الموتى، وغيره من النصوص...

وتأييدا الأطروحة اميلينو، بوسعنا أن نشير الى أن كلمة آن تعنى إنسانا بلغة الديولا (لغة نيجرو-كونفولية يستخدمها في السنفال وجامبيا حوالي ٢٠٠ الف من الديولا). وهكلا فإن آنو قد تعنى أصلا وبكل بساطة:الناس.

وبمكننا أن نورد أيضا التوافقات التالية:

- آنى، اسم شعب فى كوت ديڤوار (يحمل ملوكه لقب آمون).
  - أونى، لقب ملك نيجيريا.
  - آنى أو أونى نعت أوزيريس، إله المصريين.

ووفقا الأميلينو، فإن هذا الجنس الزنجى الآنو هو الذى أوجد منذ عهود ما قبل التاريخ كافة عناصر المضارة المصرية التى ظلت بلا تغييرات هامة حتى نهاية تلك الحضارة. فهؤلاء الزنوج كانوا على مايهدو الأوائل الذين مارسوا الزراعة وقاموا برى وادى النيل وأقاموا السدود واخترعوا العلوم والفنون والكتابة والتقويم. وهم الذين توصلوا إلى نظرية نشأة الكون كما أوردوها في كتاب المرتى الذي تؤكد نصوصه، بلا أي مجال للشك، الطابع الزلجي للجنس الذي جاء بأفكار ذلك الكتاب.

«لقد بينت لنا لوحات القاهرة أن هؤلاء الآنو كانوا شعبا زراعيا، يمارس تربية المواشى على نطاق واسع على امتداد النيل، في المدن المحصنة التي كان يعتصم فيها للدفاع عن نفسه.. ويكن أن ننسب إلى هذا الشعب، بلا خوف من الرقوع في خطأ، أقدم الكتب في مصر: كتاب الموتى ومتون



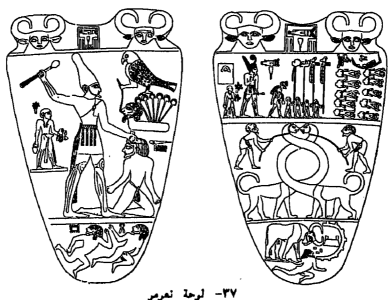
الأهرامات، وبالتالى كافة الأساطير والتعاليم الدينية، بل وأقول أيضا كل النظم الفلسفية تقريبا التى كانت معروفة ولا تزال تسمى فلسفات مصرية. وكانوا يعرفون بالطبع الحرف التى لا غنى عنها لكل حضارة وبالتالى الأدوات اللازمة لها، وعليه فقد عالجوا المعادن، وعلى الأقل المعادن الأولية. وقاموا بأولى المحاولات للكتابة، لأن كافة الروايات المصرية تنسب هذا الفن إلى تحوت (هرميس المثلث العظمات عند الاغريق) وهو أيضا آنو على غرار اأزيريس، وقد لقب بالأونى (نسبة إلى أون) في الفصل الخامس عشر من كتاب الموتى وفي متون الأهرامات. فمن المؤكد إذن أن هذا الشعب كان يعرف الفنون الرئيسية وترك الدليل على ذلك في الهندسة المعمارية لمقابر ابيدوس، ومنها بالأخص مقبرة أوزيريس. وقد تم العثور في هذه المقابر على أدوات تحمل علامات لا يمكن أن تنطمس بخصوص أصلها، مثل العاج المنحوت، ومنها ذلك الرأس الصغير لنوبية، وقد تم العثور عليه في مقبرة مجاورة لمقبرة أوزيريس، والأواني الصغيرة المنحوتة في الخشب أو العاج على شكل رأس قط، وجميعها وثائق نُشرت في المجلد الأول من مؤلفي حول حفريات ابيدوس». (المرجع السابق ص ٧٥٧).

## ويستطرد اميلينو قا ثلا:

" أن الاستنتاج الذى برز من تلك الاعتبارات هو أن شعب الآنو الذى خضع للغزو كان هو نقسه الذى أرشد الذين غَزوه على الأقل إلى جانب من دروب الحضارة والغن.وكما سيتضع بكل يسر، فإن ما تم استخلاصه هنا يعتبر أهم الاستنتاجات بالنسبة لتاريخ الحضارة الإنسانية، وبالتالى بالنسبة للدين. فالحضارة المصرية، كما يتجلى ذلك بكل وضوح مما جاء آنفا، ليست من أصل أسبوى، بل من أصل إفريقى وزنجى، حتى وإن بدا هذا الزعم مخالفا لما هو شائع. فليس من المعتاد فى الواقع أن يُنسب إلى الجنس الزنجى والأجناس المقاربة له قدر كبير من الذكاء، بل قدر كاف من الذكاء للتوصل إلى الاكتشافات الأولى اللازمة للحضارة. ومع ذلك لا توجد قبيلة واحدة داخل افريقيا لم تمتلك فى الماضي، ولا تزال تمتلك حتى الآن، أحد تلك الاكتشافات الأولى ال...» (نفس المرجم، ص ٣٣٠).

وينترض اميلينو أن مصر الزنجية التي عرفت الحضارة على يد الآنو تعرضت لغزو جنس أبيض خشن الطباع جاء من داخل إفريقيا وغزا الوادى تدريجيا حتى الوجه البحرى. ويبدو أن هذا الجنس الأبيض عديم الثقافة عرف الحضارة على يد جنس الآنو الزنجى مع أنه قضى عليه إلى حد كبير. ويعتمد المؤلف في ذلك على تحليل المشاهد الواردة في لوحة نعرمر التي اكتشفها كيبل في هيراكومبوليس (الكاب) (الرسم رقم ٣٧ والصورتان ٣٨ ا و٣٨ ب). وهناك إجماع اليوم على أن





برجمه معرم
 يشير اختراع الكتابة وبداية استخدامها إلى الخط القاصل بين ما قبل التاريخ وانتقال البشرية إلى العصور
 التاريخية. وتتضمن لوحة نعرمر رموزا مسجلة سيكون من المفيد للفاية الترصل إلى تحديد تاريخها بدقة.

الأسرى ذوى الأنف المعقوف المصورين على لوحة نعرمر هم غزاة آسيويون هزمهم وعاقبهم الفرعون، الذي كانت عاصمته في ذلك العهد السحيق في صعيد مصر.

ومما يؤكد هذا التصور أن الأفراد السائرين أمام فرعون والذين يشكلون جزما من جيشه المنتصر هم من النويين، شأنهم شأن شعارى ابن آوى والباشق اللذين يمثلان على مانعتقد طوطم النوية...

ومن جهة أخرى فإن النتائج التي توصلت إليها الحفريات لا تسمح بالتمسك بفرضية تواجد جنس أبيض في قلب إفريقيا.

أما ذيل الثور الذي يتمنطقه الفرعون تعرمر في لرحته وتَمسك به دائما فراعنة مصر وكهنتها، فلا يزال يرتديه حتى الآن في نيجيريا الزعماء الدينيون في مثل تلك المناسبات الرسمية. وينطبق نفس الأمر على المتزر الذي يرتديه الفرعون وكذلك على التميمة المعلقة على صدره التي لن تختفي أبدا طوال تاريخ مصر، وهي نفسها التي تجدها على صدر أي زعيم زنجي يتولى مسئوليات، وتسمى بالدكرف داك.

ويحمل الخادم فى يده نعل فرعون المماثل للڤرجانتى عند الزنوج. وهو يسير خلف الملك حاملا إناء، متخذا الوضع الحالى المميز للخادم الزنجى أو البك - نج (للمقارنة مع الهاك،أى الخادم باللغة المصرية القديمة).



ويوحى لنا لجوء الملك الى خلع نعليه بأنه على وشك تقديم القرابين فى معراب مقدس، وأنه يتعين عليه أن يتطهر قبل ذلك بالاغتسال بماء الإناء (سَطّلا بالوكوف). ومن المعروف أن المصريين اعتادوا التوضر قبل ظهور الإسلام بآلاف السنين.

وهكذا كانت لوحة نعرمر تمثل مشهدا طقوسيا لتقديم الأضاحي بعد إحراز النصر.

وكان تقديم القرابين البشرية لا يزال متبعا حتى عهد قريب في إفريقيا السوداء:الداهومي (بنين اليوم).

وهناك فوق الضحية مشهد يمثل الصقر حورس حاملا في يده مايبدو أنه حيل يخترق منخارى رأس مقطوع، مما يرمز إلى استيلاء حورس على روح من قدم له قربانا. وتتفق هذه الفكرة مع المعتقدات الزنجية التى تؤمن بأن الروح تخرج من المنخارين، حتى أن الحياة والأنف كلمتان مترادفتان في لغة الركوف، وكثيرا ما بقال الأنف للإشارة إلى الحياة...

إلى أى جنس ينتمى الأشخاص المنحوتون على سطح اللوحة هذا الذى أعتبره أنا وجد اللوحة على الأرجع لا ظهرها كما هو شائع؟

أعتقد أنهم ينتمون جميعا الى نفس الجنس الزنجي، فشفاه الملك غليظة بل ومتدلية نوعا، ووقفته الجانبية تبرز أنفه اللحيم، وينطبق نفس الأمر على كافة الأشخاص الآخرين على وجه اللوحة، بما في ذلك المهزومين الهاربين الراردين في أسفل المشهد. ويضع هؤلاء على رؤوسهم شعوراً مستعارة، شأنهم شأن الضحية التي سيتم ذبحها. وهذا الشعر المستمار المتدرج، لا يزال موجودا حتى الآن في إفريقها السوداء وتستخدمه الفتيات ويسمى الدجمين. وشكله المعدل قليلا الذي تضعه النساء المتزوجات يسمى دجريه، وقد اختفى من السنغال منذ حوالي خمس عشرة سنة. كما زال أيضا ذلك التقليد مؤخرا بين الرجال في ظل الإسلام. ولم يعد المرء يصادف هذا الغطاء للرأس إلا عند السيرير من غير المسلمين، حتى يتم ختانهم، ولدى اليول [PEULHS]، وهناك شكل خاص لغطا مات الرأس هذه يسمى الندجومبال. وشعور الملك والخادم مختفية تحت قلنسوتيهما، ولكن من المعروف أن استخدام هذا الشعر المستعار كان دارجا في مصر وسط كافة طبقات المجتمع. والقلنسوة التي يضعها الملك على رأسه هي تلك التي يستخدمها جميع المختونين في السنغال، وإن كان هذا التقليد بميل إلى الزوال تحت تأثير الإسلام. وهذه القلنسوة تتكون من حياكة قطعتين معا من النسيج الأبيض البيضاوي الشكل فيما عدا أحد الأطراف لإدخال التلنسوة في الرأس. وتتم تقوية القلنسوة بهيكل من الخيزوان فيتخذ بذلك شكل تاج فرعرن صعيد مصر. وعندما يستخدم الرجال الناضجون هذه القلنسوة، لا يكون هناك ذلك الهيكل المصنرع من الخيزران، ويكون الجزء المستطيل أقصر بصغة عامة. وهكذا ظهرت القلنسوة الغريجية التي نقلها الإغريق إلى اوروبا. وقد نشر مارسل جربيول صورا طوئية لتلك القلنسوات



التي يستخدمها الدوجون (شعب افريقي أسود يبلغ تعداده حوالي ٢٠٠ الف نسمة ويعيش على متحدرات الصخور المتاخمة لمدينة باندياجارا في مالي).

ويجدر بنا أن تلاحظ هنا أن الملك لا يسك إلا دبوسا في يده اليمني أما يسراه فيتبض بها رأس الضحية. فبوسعنا أن تعتبر إذن الدبوس شعارا لمملكة الصعيد، شأنه في ذلك شأن التاج الأبيض. وهذا يعنى أن الملك كان في بداية فتحه لوادى النيل في المشهد الأول، في الفترة التي كان يُخضع فيها أناسا من جنسه لسيطرته.

ويبدأ ظهر اللوحة بمشهد غوذجى: فالمهزوم ينتمى إلى مدينة والمقوتين»، كما يتبين من الخط الهيروغليفى الذى أشار اليه اميلينو. وهذه المدينة المحصنة كانت قائمة فى الوجه البحرى ويسكنها جنس مختلف بوضوح تام عن الجنس الزنجى الوارد فى وجه اللوحة: إنه جنس أسيوى أبيض. فشعر المهزوم طويل وطبيعى وبلا تدرجات، وأنفه مفرط الطول ومعقوف، وشفاهه منحسرة للغاية. وبعبارة مختصرة، فإن السمات العرقية للجنس الوارد فى ظهر اللوحة مختلف تماما عن الجنس الوارد فى وجهها، ومن الواضح تماما أنه الجنس الوحيد فى هذه اللوحة المتميز بسماته السامية (الرسمان رقم ٣٧).

وعلى أثر ذلك النصر الثانى، تم على ما يبدو توحيد وجهى مصر القبلى والبحرى، وهذا ما يرمز إليه المشهد الذى يحتل وسط ظهر اللوحة: إنه التماثل بين الحيوانين السنوريين المزود كل منهما برأس أسد ضار على وشك الاصطدام كل منهما بالآخر، ولكنهما أصبحا عاجزين عن إلحاق الضرو ببعضهما بواسطة الحبال الملتفة حول عنقيهما، والتي يحسك بها شخصان متماثلان يرمزان إلى ذلك التوحيد وفقا لتصوير عميز عموما لكل من المصريين والزنوج.

وفى المشهد العلوى يضع الملك على رأسه تاج الوجه البحرى نما يعنى أنه قام بفتحه. فقد أنهى فرعون إذن المرحلة الثانية من فتح وادى النيل، وهو يمسك فى يديه ما يكننا أن نعتبرهما شعارى الوجهين البحرى والقبلى. وهنا أيضا خلع فرعون نعله الذى يحمله الخادم السائر خلفه، كما هو الحال فى مشهد وجه اللوحة،ومعه أيضا نفس الإناء. وعليه بوسعنا الاعتقاد بأننا بصدد مكان مقدس وأنه تم تقديم الضحايا كقرابين وفقا للطقوس، ولم يجر قتلهم.

وهناك أمام الملك خمسة أشخاص، من بينهم أربعة يحملون أعلاما في أطرافها طواطم. والطواطم الثلاثة الأولى تنتمى بكل وضوح إلى صعيد مصر: الباشق وابن آوى ... والطوطم الأخير لا يمثل حيوانا بل شيئا غير معروف كنهه، وقد يكون على الأرجع رمز الوجه البحرى الذي تم فتحد أخيرا.

وجميع تلك الأسباب مجتمعة تجعل تفسير اميلينو لهذه اللوحة غير مقبول. فوجهة النظر التي تقول إن جميع الأسرى في اللوحة من الأسيويين تهدو تعميما لم يأخذ في عين الاعتبار تفاصيل

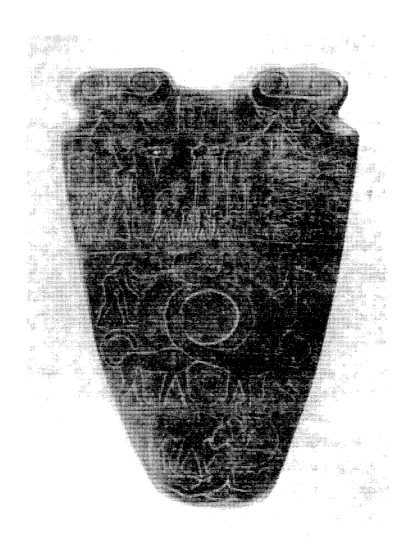




۳۸ - لوحة تعرمو
 صورة لوجه اللوحة (انظر ص ١٠٤ والصفحات التالية)

1.7





۳۸ (ب) لوحة تعرمر صوة لظهر اللوحة (انظر ص ١٠٤ والصفحات التالية)

1.1



اللوحة، كما أن وجهة نظر أميلينر التى تعتبر كافة المهزرمين من النوبيين تبدو هي أيضا خاطئة. وربا أنساق أميلينو وراء واقع ما ورد في وجه اللوحة، وهو أن المهزومين هنا توبيون حقا فلم يلحظ الفارق العرقي بين هزلاء والمهزوم الوارد في ظهر اللوحة الذي يسحقه الثور. فوققا لرسم أميلينو نفسه فإن شعر هذ المهزوم ليس مصفوفا كشعر النوبيين في وجه اللوحة، كما أن هؤلاء ليست لهم الملامح العرقية الأخرى التي تم التنويه بها. ولعل إغفاله تلك التفاصيل – عن حسن نبة – هو الذي دفعه إلى الاعتقاد بأن الأمر يتعلق بغزو جنس أبيض عديم الثقافة جاء من وسط إفريقيا واحتل الوادي الذي كان يسكنه شعب زنجي صرف من الآنو.

والراقع أنه حتى لر كانت قد تمت تغلغلات الأسيويين أو أوروبيين بدائيين في مرحلة ما قبل التاريخ هذه، فإن زنوج مصر كانوا دائما متمكنين من الأوضاع آنذاك، كما يدل على ذلك العديد من التماثيل العمرية الصغيرة (نسبة إلى حضارة العمري بإسم امين العمري الذي كشف عنها بالاشتراك مع الاب بوفييه الابير) التي تم العثور عليها، فهي تصور جنسا أجنبيا مهزوما. وقد أورد ج.كاپارقبقب في كتابه بدايات الفن في مصر (الناشر فرومون، ١٩٠٤) صورة لتمثال يمثل أسيرا من الجنس الأبيض راكعا ويداه موثوقتان وراء ظهره، تتدلى على قفاه ضغيرة طويلة.

وقد تم العثرر أيضا على مايشهه الأعمدة المثلة لأشخاص من الجنس الأبيض المهزوم في شكل سيقان لأثاث. (انظر: تمهيدات لدراسة الديانة المصرية، ص ٤١٣).

وعلى النقيض من ذلك نجد الزنوج مصورين كمواطنين يتجولون بكل حرية في بلادهم:

ورزى أربع نساء يرتدين تنورات طويلة ويشبهن تلك الزنجيات اللاتى ظلت تُصور فى مقابر الأسرة الثامنة عشرة، وبالأخص فى مقبرة رخمرع. فعلى الرغم من مظهرهن المتواضع للغاية إلا أنهن يحملن شيئا رأى البعض فيه أذن بقرة (١). وأنا أميل إلى الاعتقاد بأننا بصدد المظهر الأول للصليب ذى العروة، وهو الرمز الذى سرعان ما دخل علم الدلالات المصرى ولم يبرحه بعد ذلك قط. ومن الراضح أن هؤلاء النسوة الزنجيات الأصل لم يكن غريبات وسط حيوانات بلدهن، ولذا يشار مرة أخرى السؤال: كيف كان بإمكان مصرى ذلك العصر أن يعرفوا الحيوانات المناصة بوسط إفريتيا لو كانوا أسيويين أو ساميين وصلوا إلى مصر عن طريق مضيق السويس؟ أليس وجود الحيوانات المذكورة أعلاه والزنرج على قطع العاج التي وصفتها منذ قليل دليلا مقنعا على أن فاتحى مصر جاءوا من وسط إفريقيا ؟ ». (نفس المرجع، ص ٢٥٥ و ٤٢٦).

يتضح لنا إذن أن أقدم الوثائق التاريخية التى غلكها حول تاريخ مصر والعالم تصور الزنوج، على عكس الأفكار الشاتعة، كمواطنين أحرار أسياد بلادهم والطبيعة، وتأتى بعدهم بعض النماذج الأولى للجنس الأبيض كما كان معروفا آنذاك، من خلال تسرب عناصر أوروبية بدائية أو آسيوية،



وقد تمثلوا كأسرى، أيديهم مقيدة وراء ظهورهم، أو كأفراد ينزون تحت ثقل الأثاث الذى يرفعونه (وهم يشكلون بهذه المناسبة الأصل البعيد للأعمدة المثلة لأشخاص فى معبد الإرخثيون فى القرن الخامس قبل الميلاد، والتى اقتبسها الإغريق بعد ذلك بآلاف السنوات).

# هل كانت نشأة الحضارة المصرية في الدلتا عكنة؟

يعرض المتخصصون أربعة افتراضات لتفسير إعمار مصر بالسكان وحضارتها. وتتفق تلك الافتراضات مع الجهات الأربع الأصلية، علما بأن الأصل المحلى لسكانها، الذى قد يبدو طبيعيا، يواجه أشد الاعتراضات. ويمكن تحديد الأصل المحلى في جهتين مختلفتين: الصعيد أو الوجه البحري، وفي الحالة الأخيرة نكون بصدد ما يسمى «رجحان كفة الدلتا».

ولنا أن نتسامً عن الدافع الذى يدعو متخصصا فى علم المصريات، نصيرا للأصل المحلى، إلى بذل جهود مضنية لمحاولة إثبات ورجحان كفة الدلتا» على الرغم من عدم توفر أى وثيقة تاريخية، اللهم إلا عن طريق ملتو، لإثبات أن الحضارة المصرية تنتمى أصلا إلى جنس أبيض من حوض البحر الأبيض المتوسط.

وتلك هي وجهة النظر التي يتبتاها عموما كل من يعتبرون أن مهد المضارة المصرية كان في الحارج - إما آسيا أو أوروبا. وهي أيضا وجهة نظر موريد الذي يبدو ظاهريا أند من أنصار الأصل المعلى، ولكن على أساس أند أبيض.

والفكرة في حد ذاتها منطقية بالنسبة للفريق الأول، إنها تأكيد يضاف إلى تأكيد آخر، يعوزه هو أيضا الأساس التاريخي، ولكنه حريص على تقديم تفسير منطقى. فلو أن أصحاب هذه الحضارة جاءوا من الخارج – من آسيا أو أوروبا – وإذا كانوا مضطرين من الناحية الجغرافية إلى المرور بالدلتا، فمن المنطقي أن تكون الدلتا قد تحضرت قبل الصعيد، وأن تكون الحضارة قد انتشرت من هذه المنطقة. ولو أن أنصار المصدر الخارجي للحضارة المصرية قكنوا من إثبات أسبقية الدلتا في طريق التحضر، بالاستناد إلى حجج قوية تؤيد أطروحتهم لاصطبغت أفكارهم المتناقضة بما قد يهدو حقيقة.

والراقع أن الأمر لا يقتصر فقط على استحالة البرهنة على تلك الأطروحة، بل وأيضا استحالة إضفاء طابع الجدية عليها بتقديم وثائق تاريخية ذات وزن. ولا ترجد أى وثيقة تقف في صف تلك الأسبقية. فقد تم العثور في صعيد مصر، منذ العصر الحجرى القديم حتى أيامنا هذه، على دلائل مادية للمراحل المتتالية للحضارات: حضارة دير تاسا، والبداري، والعمرية، وحضارات عصر ما قبل الأسرات.



ولا يوجد أى أثر لتطور متراصل في الدلتا، على تقيض الصعيد. فقد اختفى مركز مرمده في نهاية عصر دير تاسا، ولا يوجد أى شئ شمال البدارى (انظر ف. جوردون تشايلد: الشرق فيما قبل التاريخ، باريس، الناشر بايو، ١٩٣٥، من ص ٨٧ الى ص ٩٨).

والتماثيل العاجبة الصغيرة ذات الرأس المثلث، والتي تواجدت في عصر جرزة (وتسمى الحضارة الوسطى لما قبل الأسرات) تتفق مع تلك التي تواجدت في جزيرة كريت في عهد نعرمر. (كاپار، بدايات الفن في مصر). وهذه التماثيل العاجبة الصغيرة لا يمكن أن تكون سابقة على عهد هيراكومبوليس (الكاب) (حضارة العمري في رأى كاپار).

لقد قرروا أن حضارة جرزُه في الوجه البحرى تواجدت بين رقمي ٣٩و ٧٩ (\*) :

«وأخيرا أصبح الوجد البحرى موطن حضارة أرقى، ذات انتساب آسيوى واضع تماما (بعنى تعارضها مع التقارب الإفريقى)، وامتدت هذه الحضارة أخيرا إلى صعيد مصر. والواقع أن هذه الحضارة لم تُعرف بشكل مباشر إلا من خلال تلك المنطقة (أى الصعيد)، ولكن يمكن التأكيد بكل ارتياح أنها تواجدت في الشمال. ففي صعيد مصر لا يوجد انقطاع... بين حضارة العمرى وحضارة جزره ... التي تغلغت تدريجيا واختلطت مع العناصر الأقدم، مع السيطرة عليها في الوقت نفسه...الى حد استعبادها» (جوردون تشايلد، المرجع السابق، ص٨٧).

ورمن المعترف به عموما أن العناصر الجديدة الميزة لثقافة الصعيد في المرحلة المتوسطة من عصر ما قبل الأسرات، جاست من الشمال أو الشمال الشرقي. كما أنه أصبح من المؤكد تقريبا أن أصحاب تلك الابتكارات كانوا على اتصال بالنيل الأعلى طوال فترة كبيرة للفاية سابقة على الرقم ٣٩، لأن الأواني الملونة المعزولة وجدت طريقها نحو الصعيد». ( المرجع السابق، ص ٩٨).

وحضارة جرزة هذه، التى يقال عنها إنها ذات طابع أسيوى، وأنها نشأت فى الرجه البحرى، لم تُعرف – وتلك هى قمة المفارقة – إلا من خلال الآثار التى تم العثور عليها فى صعيد مصر (وهى آثار مماثلة لآثار حضارة العمرى التى نشأت هى نفسها من تطور حضارة البدارى المنحدرة من حضارة ديرتاسا).

وهكذا، فعلى الرغم من عدم العثور على أى أثر لحضارة جرزه فى الشمال، وعلى الرغم من أن هذه الحضارة ولم تُعرف بشكل مباشر» إلا من خلال الصعيد، فإنه ويكن التأكيد بكل ارتباح أنها

<sup>(\*)</sup> من خلال فحص جبانات ديرسيرليس پارڤا (الهر – بالقرب من بني حمادي) رأى سير وليم پترى أنه بالإمكان ترتيب الآثار التي وجدت داخلها – وبالأخص الآلية اللخارية – ترتيبا زمنيا، وتقسيمها إلى مراحل متتابعة من القديم إلى الحديث، باستخدام أرقام متتالية من ١ الى ١٠٠٠ تدخل في نطاقها كل العصور الحضارية التي عرفتها مصر.



تواجدت في الشمال»،أى في الدلتا. ويعبارة أوضح فإن ذلك يعنى أن أقرل: وكل ما أعثر عليه هنا (في السعيد) جاء من حيث لم أعثر على شئ،أو على أى شئ تقريبا (في الوجد البحري)! وذلك على الرغم من أننى لا أستطيع إثبات ذلك ولا يوجد لدى أمل في إمكانية إثبات ذلك ذات يوم، وكذلك على الرغم من أننى لم أجد هناك أى شئ تقريبا، إلا أننى أرى أن الأمر جرى على هذا النحو، لأنه لا يكن أن يكون غير ذلك.

### ليس هكذا يكتب للتاريخ.

إنهم يتعللون بأن الدلتا منطقة رطبة لا تحفظ الوثائق بشكل جيد. ولكن من المستحيل أن يصل سوء الحفظ هذا، إلى حد عدم العثور على أى أثر لها، ولو على كتل مشوهة نتيجة لتحللها الكيميائي بتأثير الرطوبة. والواقع أن أرض الوجه البحرى قدمت إلى حد ما كل ما أودع فيها. وتشهد على ذلك الأعمال، حتى الخشبية منها، التى تعود الى أيام الدولة القديمة ابتداء من الأسرة الثالثة. وإذا كانت هذه الأرض لم تعطنا وثائق أقدم من ذلك فمن المنطقى أن يرجع الأمر الى عدم تواجدها أصلا.

ولر كانت الدلتا قد قامت حقا بالدور الذى يريدون أن ينسبوه إليها فى تاريخ مصر، لكان من المكن ملاحظة ذلك بطريقة أخرى. ويقال إن تاريخ صعيد مصر يتضمن ثغرات إذا ما عالجناه بشكل مستقل عن الدلتا. ولكن ذلك ليس صحيحا لأن تاريخ صعيد مصر (أى التاريخ المصرى) لا يثير أى مصاعب لا يكن التغلب عليها. ولا يصبح التفسير التاريخي مستحيلا إلا عندما تبلل جهود مضنية لإسناد دور للدلتا لم تقم به أبدا، وذلك في غياب أى وثيقة تاريخية.

#### وتلك هي حالة موريه على مايبدو عندما كتب يقول:

وإننا لا نعلم شيئا عن تاريخ تلك الممالك القديمة. بيد أن الروايات تقول إن ملوك الشمال كانوا مهيمنين على بقية مصر في بداية الأزمنة. ولا يوجد أي نص يتيح تحديد منطقة نفوذهم، ولكن ديانة المرحلة اللاحقة تشير إلى أن هذا النفوذ كان قوبا. ويرجع ذلك إلى الخصوبة الخاصة التي تتميز بها الدلتا. فبمجرد تهيئتها للزراعة بالتوسع في إقامة السدود، وشق قنوات الرى والصرف، وفرت هذه المنطقة الخصبة التي يجددها باستمرار غرين النيل، مجالا أوسع، وأرضا مجزية بقدر أكبر، ومسكنا مواتيا لتطور جنس سريع التكاثر، بالمقارنة مع وادى الصعيد الضيق. وهكذا تحقق ازدهار مادى مهكر، وغو ذهني أكده توصل آلهة الدلتا الكبار اإي فرض نفوذهم فيما بعد على بقية أنحاء مصر. وقد قامت عبادة الشمس رع أولا في هليوبوليس؛ وأوزيريس الذي يجسد النيل والزراعة، وايزيس وحورس هم آلهة بوزيريس ومندس وبوتو. وانتشار عبادتهم في كل أنحاء الوادي منذ الازمنة المرغلة في القدم يدل على نفوذ سياسي للدلتا مقابل لذلك». (موريد، من المشائر إلى الامبراطوريات، في القدم يدل على نفوذ سياسي للدلتا مقابل لذلك». (موريد، من المشائر إلى الامبراطوريات، في القدم يدل على نفوذ سياسي للدلتا مقابل لذلك». (موريد، من المشائر إلى الامبراطوريات، سالسلة تطور البشرية، مطبوعات نهضة الكتاب، ١٩٧٣، ص ١٩٥٩ و ١٩٥٤).



وقد استند موريه في ذلك الى ماسبيرو، ولكنه انفصل عنه فيما يتعلق بالطريق الذى سلكه الشمسو - حور حتى يكون متوافقا قاما مع نظريته حول هيمنة الدلتا.

ففى كتابه :النيل والحضارة المصرية، يؤكد موريه أن "الشمسو- حور واسلاقهم...جاؤوا من الدلتا" (ص ١١٨) على عكس ماسبيرو الذي يرى أن الشمسو - حور (أسلاف نعرمر) كانوا حدادين- زنوجا فتحوا وادى النيل وأقاموا محارف للحدادة حتى الدلتا.

ويلاحظ المؤلف أن المرحلة التي سبقت نعرمر شهدت تحولا عميقا تميز بظهور النحاس والذهب وبالأخص الكتابة. ولما كان ذلك التحول لم يظهر إلا في مصر فقد طرح موريه السؤال التالي:

«من الذي أثر على صعيد مصر إن لم يكن الوجه البحرى الذي تطور طوال آلاف السنوات التي تحسب للأسر الإلهية في الدلتا؟» (المرجع السابق، ص١٢٠).

ويذكر موريه اختراع التقويم الذى تم التوصل إليه فى رأيه عند خط عرض ممنيس. وقد أكد المؤلف من جهة أخرى أن أوزيريس وايزيس وحورس ينتمون أصلا إلى الدلتا. وهو يستخدم هذه الحجة، التى يعتقد أنها صحيحة، لصالح فكرته لجعلها مقنعة إلى حد أكبر:

«وهناك أمر آخر يدعم ذلك التدليل. فنى ظل كل العصور القديمة، كانت أيام النسيئ الخسسة المضافة إلى العام المكون من ثلاثمئة يوم، تحت رعاية الآلهة التى ولدت فى أيام النسيئ هذه، وبها تبدأ السنة (انظر بلوتارك). وتتفق النصوص المصرية والإغريقية على أن أسماء هؤلاء الآلهة هم أوزيريس، وايزيس، وست، ونفتيس، وحورس. ولما كان رأس السنة يبدأ بظهور سوتيس (نجم الشعرى اليمانية)، ورع، والنيل، فقد تم اختيار اوزيريس، إله النيل والنبات، راعيا – ومن المفترض أنه ولد فى اليوم الأول من تلك الأيام الخمسة – ولذا فبوسعنا أن نستخلص من ذلك أن عبدة أوزيريس كانوا واسعى النفوذ فى هليوبوليس، حتى عندما أنشأ فلكيو هذه المدينة التقويم» (\*).

<sup>(\*)</sup> يحكى بلرتارك في كتاباته عن والإيزيس والأرزيريس، (بصيغة الجمع) أن الإله اوزيريس ولد في أول الأيام الحسة، كما كتب موريه، أي في اليوم الـ ٣٦١، وهو ما يتفق مع يوم ٢٦ ديسمبر، وفقا للتعديل الذي أجرى على التقريم. وقد حدد الهابا يوليوس الأول (في القرن الرابع الميلادي)، مولد المسيح في ٣٥ ديسمبر، ولكن من المعروف أن المسيح لم يقيد في سجلات للمواليد وأن تاريخ ميلاده غير معروف. فما الذي أوحى إلى الهابا باختيار هلا التوقيت الذي لا يبعد سوى يوم واحد عن تاريخ مولد أوزيريس، إذ لم يكن التقليد المصرى الذي واصله التقريم الروماني؟ ويصبح ذلك جليا عندما يتم الربط بين مولد المسيح وفكرة شجرة الميلاد؛ فقد يكون كل التعليد من التعسف لو أننا لم نكن نعلم أن أوزيريس كان أيضا إله النبات بل إنه كان يُصبغ أحيانا باللون الأخضر على غرار النبات الذي كان يرمز إلى تجدده بعد دفته في الأرض.وكان يُرمز إلى أوزيريس بشجرة قطعت فروعها، يتم نصبها للتبشير بعودة الحياة النباتية. لقد كان الأمر يعملق إذن بأحد الطقوس الزراعية المهيزة لمجتمع حضرى.

كان هذا الرمز النباتي لأوزيريس يسمى دجد باللغة المصرية، وترجد بلغة الرلوف كلمات:

ديد : قائم، منتصب، مغروس رأسيا...؛ دجد - دجد - آرال : قائم قاما (تشديد لكلمة دجد)؛ دجان : رأسي؛ دجن : وتد.

ذلك هو إذن الأصل القديم لشجرة عبد الميلاد، ويتضع مرة أخرى، بالترغل في الزمن، أن العديد من السمات المبيزة للحضارة الغربية والتي لم بعد أصلها معروفا، لا يمكن تفسيرها إلا يربطها بأصلها الزلجي - المصرى.



«وهكذا فرض الوجد البحرى، مع التقويم، سلطان أوزيريس، ورع، وسيادة النيل والشمس، وفتح «متحضرو الدلتا» صعيد مصر» (موريد، النيل والحضارة المصرية، ص١٢٧).

وعندما يجد المرء أفكارا مهمة إلى هذا الحد - بل وخطيرة إلى حد ما - صادرة عن حجة، يكون من حقه أن يتصور أنها تعتمد على وثائق دامغة. ولكن هذا لم يحدث من خلال تلك التأكيدات في مجموعها.

يعتبر المؤلف أن الآلهة المصرية من أصل شمالى، وفقا للرواية المصرية، وبعبارة أخرى أن أوزيريس، وايزيس، وحورس جميعهم آلهة الدلتا، وقد استخلص على هذا الأساس النتائج الهامة التي أوردها والمتعلقة باختراع التقويم وبأصل الحضارة المصرية بصفة عامة.

ولكن، ماذا تغيدنا الرواية المصرية الصرفة، بالرجوع إلى أقدم المراحل التي يمكننا بلوغها؟ هذه الرواية، الواردة في كتاب الموتى، القائم على عقيدة سابقة على كل تاريخ مصر المدون، تغيدنا بأن ايزيس زنجية وأن أوزيريس زنجي، أى آنو، حتى أن اسمه في أقدم النصوص المصرية، مصحوب بنعت عرقي يغيد بأنه من أصل نوبي. ونحن نعرف ذلك عن طريق أميلينو.

وقد أفادنا اميلينو من جهة أخرى بأنه ليس هناك أى نص مصرى يقول إن أوزيريس وايزيس نشآ فى الدلتا. وعليه فإن موريه لا يستند إلى أى نص عندما يقول ذلك. بل إنه بوسعنا أن نضيف أن الأسطورة تقول أن مسقط رأس ايزيس وأوزيريس كان فى صعيد مصر: فقد ولد اوزيريس فى طيهة وولدت ايزيس فى دندره. كما أن الأسطورة تحدد موقع أول مسرح للصراع بين ست وحورس فى النوبة. ويعتقد اميلينو أن:

«أجزاء الأسطورة المتعلقة بالدلتا أضيفت بشكل واضع إلى الأسطورة الأصلية، فيما عدا زيارة ايزيس لبوتو. والواقع أن الفصل الخاص بايزيس في جبيل (بيبلوس بالاغريقية) لا يتوافق مع إقامة الربة في بوتو. وفي رأيي أن الأمر لا يعدو إلا أن يكون تأويلا إغريقيا أو شيه إغريقي لتفسير اعتناق عبادة أوزيريس في جبيل، أو بالأحرى اعتناق الأساطير المشابهة الخاصة ببعض الآلهة المحليين مثل أدونيس وقوز.وعلى أي حال فإن ذلك من النقاط التي لم تشر إليها الوثائق المصرية إطلاقا، كما أن تابوت أوزيريس الذي حمله النيل حتى البحر، ومن البحر إلى جبيل، يبدو لي من المستعيلات الجلية وأنه من العسير أن يكون المصريون قد وقعوا فيها... فالوثائق المصرية لم تنبس ببنت شفة في الجلية وأنه من العسير أن يجوب ألا ننسي أن أسطورة أوزيريس نشأت وترسخت في مصر قبل عهد نعرمر، فيما عدا الأجزاء المتعلقة بالدلتا وآسيا الصغرى، حتى أنه من العسير أن نتصور أن الأسطورة التي يقال إنها نشأت في الدلتا قد غت بالكامل خارجها وتوطد مركزها في الصعيد، ولم يظهر فيها ما يغيد بعلاقتها بالدلتا، إلا في الإضافات التي جاءت لاحقا بكل وضوح». (تمهيئات للراسة الديانة المصرية، ص ٢٠٠٧).

ولو كان أوزيريس وايزيس قد ولذا في الوجه البحرى لبات من العسير أن نفهم أن الصعيد استأثر يكل مخلفاتهما. فقد حصلت مدن الصعيد على كل عظام أوزيريس ولم يعد هناك أى شئ من نصيب الوجه البحرى. ويستند اميلينو في هذه النقطة إلى القاموس المغرافي لبروجش، ولكن التنافس بين المدن للحصول على المخلفات تسبب في إثارة البلية حتى بدا من الصعب للوهلة الأولى تحديد المدينة التي قتلك حقا هذه المخلفات أو تلك، التي تدعى عدة مدن أخرى ملكيتها. ويرى اميلينو أن يوسعه أن يبت في الأمر بصفة عامة لصالح الصعيد كلما كانت الخصومة بين مدن من الوجه البحرى وأخرى من الصعيد.

« انا لا أؤيد هذا الرأى وأعتقد أن هناك واقعة ترجح كفة الصعيد، وهي تتمثل في تخصيص رأس أوزيريس للصعيد ولمدينة ابيدوس». (المرجع السابق، ص ١٠٤).

وما كان يمكن أن تكون هذه الواقعة مهمة، لو أن اميلينو لم يكتشف مقبرة أوزيريس و كذلك رأس السلف المؤله في جرة.وقد تثار الشكوك حول ذلك الكشف ولكن اميلينو يقول:

«لقد عثرت شخصيا على غيرها (جرار تحتوى على مخلفات) أثناء عمليات التنقيب التمهيدية التي أفضت إلى المقبرة الملكية، وقبل أن أصادف الجرة التي تم الاحتفاظ فيها بجمجمة الإله الذي يبدو لي أننى وجدتها» ( المرجع السابق، ص ١٠٤).

ويستند اميلينو بعد ذلك الى بردية متحف ليد التى ذكرها بروجش، وجاء بها صراحة أن رأس الإله أوزيريس محفوظة فى ابيدوس فى مكان أشارت اليه البردية تحت كلمة معناها ومقبرة ابيدوس» بالنسبة للمصريين. وقد طلب اميلينو من أ.ريقيللو التصديق على قيمة هذه الوثيقة المكتوبة بالخط الديوطيةى. وقد أبلغ بالتصديق على أنه قد ذكر فعلا أن رأس أوزيريس موجودة فى ابيدوس. وحصل اكتشاف اميلينو على تصديق آخر فى النص الجغرافى الخاص بإدفو فى قاموس بروجش الذى جاء فيد:

«وقد ذُكر فيد أن رأس الإله موجود في ذخيرة ابيدوس» (المرجع السابق، ص ١٠٥). غير أن اميلينو بلاحظ:

«لقد اختفى النص منذ أن نقله بروجش، على الأقل إذا ما صدقنا على ما نشر عن معبد ادفو في بداية مذكرات بعثة القاهرة ... ومن الأمور الجديرة بالاهتمام أن نعرف ما إذا كان هذا النص قد اختفى قاماً بي (المرجم السابق، ص ٢٠١).

واخيرا يورد اميلينو واقعة أخرى هامة، وهى أن عرش أوزيريس وُصف فى متون الأهرام، قاما كما تم العثور على السرير الجنائزى الذى كان قد أودع فى مقيرته بأبيدوس» (المرجع السابق، ص١٠٢).



ثم يتساءل اميلينو، وهو محق في ذلك:

«ما الذى دفع مدن صعيد مصر إلى الادعاء بأن أهم أجزاء جسم أوزيريس توجد لديها لو أن أوزيريس كان قد نشأ فى الدلتا، وحكمها، ومات فيها، وكان مجرد إله محلى فى مقاطعة صغيرة! لا أرى سببا يدعو لذلك». (نفس المرجع، ص ١٠٢).

وسواء اكتشف اميلينر فعلا مقبرة أوزيريس ورأسد، أو لم يكتشفهما، فليس ذلك المهم في الأمر هنا، ولكن المسألة الأساسية هي ماورد في النصوص الموجودة في ابيدوس.

إننا نرى إذن أنه على عكس ما يؤكد موريه، أن الرواية المصرية الأصلية التى ترجع إلى الأزمنة المرغلة في القدم والمسجلة في متون الاهرام وكتاب الموتى، تفيدنا بعبارات لا لبس فيها بأن الآلهة المصرية من جنس زنجى وموطنها الأصلى الجنوب. وفضلا عن ذلك توجد في أسطورة أوزيريس وايزيس سمة ثقافية مميزة لأفريقيا الزنجية، تتعلق بعبادة الأسلاف، التي تشكل أساس الحياة الدينية الرخجية، وكانت أيضا أساس الحياة الدينية المصرية، كما يؤكد ذلك اميلينو.

فكل سلف يموت يصبح محلا للعبادة، وأقدم هؤلاء الأسلاف الذين ثبتت فاعلية تعاليمهم في الحياة الاجتماعية، أى في مجال التحضر، يتحولون شيئا فشيئا إلى آلهة حقيقية (الأسلاف الأسطوريون لعالم الاجتماع الفرنسي ليثي – برول). وهكذا ينفصل هؤلاء قاما عن الصعيد البشرى، وإن كان ذلك لا يعني أنهم لم يعيشوا من قبل. فهم يصبحون آلهة توجد على صعيد آخر مختلف عن صعيد البطل الإغريقي، وهو الأمر الذي دفع هيرودوت إلى الاعتقاد بأن المصريين لم يكن لديهم أبطال.

والحجة التى يسوقها موريد حول اختراع التقويم عند خط عرض ممفيس لا تصمد أمام فحصها عن قرب. يقول المؤلف إنه لا يمكن متابعة شروق الشعرى اليمانية مصحوبا بشروق الشمس إلا عند خط عرض ممفيس. وهو يستخلص من ذلك أن التقويم المصرى الذي يعتمد في أساسه على دورة هذا النجم (الشعرى اليمانية) والذي يتفق شروقه مع شروق الشمس مرة كل ١٤٦١ سنة قد تم اختراعه في ممفيس(\*).

<sup>(\*)</sup> يريد مرويه أن يثبت أن التقريم المصرى تم اختراعه في هليوبوليس، ولكن الوثائق المتوفرة تؤكد عكس ذلك.

دكان كهنة طبية مشهورين بتعمقهم في علم الغلك والغلسفة. وقد واد بعاء استخدام تنظيم الوقت عن طريقهم، لا وفقا لدورة القمر ولكن حسب دورة الشمس، فكاترا يضيفون إلى الشهور الاثنى عشر المكون كل منها من ثلاثين يوما خمسة أيام كل سنة. ولما كان يبقى جرء من اليوم لاستكمال منة السنة، فقد كانوا يحسبون فترة مكونة من عدد كامل من الأيام لكي يتكون من الأجزاء الزائدة يوما كاملاً (سترابون، الكتاب السابع عشر، الفصل الأول، اللترة ٢٢، ص ٨٦٦).

وهذا الجزء من اليرم ((ربع اليرم) يؤدى جمعه إلى إضافة يرم كل أربع سنرات وبالتالي عاما كل ١٤٦٠ سنة ...ومن هنا نشأت فترة الـ ١٤٦١ سنة التي تبدء في نهايتها السنة المدنية مع السنة الشمسية (دورة الشعري اليمانية).



غير أن التقويم كان مستخدما في عام ٤٢٣٦ قبل الميلاد، وهو أقدم تاريخ معروف بشكل مؤكد في تاريخ البشرية.

وقد أفادنا هيرودوت، من جهة أخرى، بأن نعرمر أنشأ ممنيس بعد أن غير مجرى النهر وجعل تلك المنطقة الموحلة في الوجه البحرى ملائمة للصحة والسكني:

ووفقا لما يقوله نفس الكهنة، فقد أنشأ نعرمر، أول الملوك، المدينة المسماة اليوم ممفيس في عين المكان الذي حول فيه مجرى النهر وجعله أرضا صلبة» (هيرودوت، ٢، ٩٩).

وحسب هذه الشهادة، كانت منطقة ممفيس مغطاة بالمياه قبل نعرمر. وإذا كان حكم نعرمر يعود إلى سنة ٣٢٠٠ قبل الميلاد، فإن ذلك يعنى أنه تم اختراع التقويم بينما لم تكن ممفيس قد تواجدت بعد.

وعلى أى حال فإن ما قد يكون مهما بالنسبة لأنصار أسبقية الدلتا هو أن توافق شروق الشعرى البمانية مع شروق الشمس يمكن مراقبته لا عند خط عرض ممفيس بل هليوبوليس، مدينة رع التى يرى هؤلاء المنظرون أنفسهم أن علم الفلك والتنجيم المصريين نشآ فيها.

وحتى لو كان الأمر كذلك، فإنه يبدو أن هليوبوليس أو أون الشمالية، قد تأسست على بد الآثو وحملت اسمهم.

ومن الممكن إبداء ملاحظات مماثلة فيما يتعلق بالحجة التي ترى أن مصر تحضرت على يد غزاة قدموا من الشمال لأن اللغة المصرية القديمة تشير إلى الغرب باليمين وإلى الشرق بالبسار، مما يمكن أن نستنتج منه الدليل على مسيرة باتجاه الجنوب.

وهناك عدة طرق للإشارة إلى الشرق والغرب باللغة المصرية القديمة، ولكن يهدو أننا يجب أن نهحث عن تقسير مثل هذه التصورات في التوجه الأوكى للزوجين جب ونوت، وتوجه شو الذي يقصل بهنهما. وهذا أمر مشروع لأنه يوجد عند السيرير اتجاه أصلى يسمى بم روج أي بطن الإله.

ومن جهة أخرى ، كان الفن التأليهي قد أدى إلى تقسيم السماء الى مناطق من أجل الرصد. وقد نجم عن ذلك توجه خاص يطابق جهة أصلية ما مع اليمين أو اليسار. وكان ذلك مطبقا في مصر وفي منطقة بحر ايجه بحوض البحر الأبيض المتوسط التي وقعت تحت النفوذ المصري، وبالأخص إتروريا.

والتفسير الذي قدمه ناڤيل له وزن كبير:

ومن أى بلد جاء الغزاة؟ يبدو لى أنهم أتوا بلا شك من الجنرب. ولو رجعنا إلى الأسطورة، كما هي محفوظة في سلسلة من اللوحات الكبيرة التي تزين أحد دهاليز معبد ادفو وترجع إلى عهد البطالسة، لوجدنا أن الإله هارمشي كان يحكم النوبة، أي جنوب مصر. وقد انطلق من هناك مع ابنه



حورس، الإله المحارب الذى فتح البلد بأسره حتى مدينة زار، المسماة حاليا القنطرة، وهى قلعة أقيمت على أقصى فرع شرقى للنيل المسمى الغرع البللوزى، وكانت تتصدى لمحاولات الغزو من ناحية شهه جزيرة سيناء وفلسطين. وينظم الفاتحون فى مدن مصر الرئيسية ما يتعلق بالطقوس. وقد أقام رجال حورس هناك وكانوا يسمون المدادين. وهكذا تم الربط بين بداية معالجة المعدن وأسطورة الفتح ...

وويبدو لى أن هناك ما يدعو إلى وضع تلك الأسطورة فى عين الاعتبار، فهى تهدو رواية قدية متداولة تتفق مع ما قاله لنا المؤرخون الإغريق، وهو أن مصر كانت مستوطنة تابعة لاثيربيا. وهكنا فإن المصريين، أو على الأقل من أصبحوا مصريين فرعونيين، تقدموا بمحاذاة مجرى النهر العظيم. وتؤكد لنا ذلك بعض مميزات الديانة والعادات. فالمصرى يحدد اتجاهه بالتطلع الى الجنوب، ويكون الغرب على يبنه والشرق على يساره. ولا أعتقد أنه يريد أن يقول إنه يتجه نحو الجنوب، فهو يتجه بالأحرى نحو بلده الأصلى، وينظر إلى الاتجاه الذي جاء منه والذي يمكن أن ينتظر منه النجلة. فمن هناك انطلت القوة الفاتحة، ومن هناك أيضا تأتى مياه النيل الخيرة بالخصوبة والثروة. وإلى جانب ذلك كانت للجنوب الأولوية دائما على الشمال، فكلمة الملك تعنى في المقام الأول ملك الصعيد، وقبل أن يوحد الملوك نصفى البلد تحت صولجان واحد، كانوا ملوك الجنوب وجزء من مصر الوسطى. ويشير لن يوحد الملوك نصفى البلد تحت صولجان واحد، كانوا ملوك الجنوب وجزء من مصر الوسطى. ويشير لنا إلههم إلى الطريق الذي سلكوه. والإله الذي يسير في مقدمتهم يتخذ شكل ابن آوى أو كلب: إنه الإله اوبواتو الذي يرشد إلى الطريق، وهو ليس إلها متوطنا، على الأقل في العهد الموغل في القلم. إنه إله يسير في اتجاه الشمال، و هو قادم من الجنوب، ولا يتجه نحو منبع النهر». (ادوار ناڤيل: إنه إله يسير في اتجاه الشمال، و هو قادم من الجنوب، ولا يتجه نحو منبع النهر». (ادوار ناڤيل: الأصل الافريقي للحضارة المصرية؛ مجلة الاثربات، باريس ١٩٩٣).

وأخيرا، يهمنا أن نرد على المحاولات المبذولة لتصوير الدلتا على أنها منطقة أكثر مواتاة من صعيد مصر لظهور الحضارة فيها، بأن نشير إلى ما نعرفه حقا عن الدلتا. فمن المعترف به عالمها أن الدلتا كانت بؤرة لانتشار الطاعون في الشرق الأوسط.

بل إنه بوسعنا أن نؤكد دونما قدر كبير من الجسارة أن الدلتا لم تكن موجودة أصلا في عهد نعرمر، حيث أن محفيس كانت تشرف على البحر. وكان الوجه البحرى كله غير ملائم للصحة، والإقامة فيه شبه مستحيلة. وكان يتعين على الناس الخوض في أوحاله، وهو لم يصبح ملائما إلى حد ما للصحة إلا بعد الأعمال التي قام بها نعرمر.

وبوسعنا أن نتساط كيف كانت الدلتا الغربية قبل نعرمر لأثنا نعلم أن مجرى النهر لم يكن على غرار ما هو الآن، وأن هذا الفرعون الأول هو الذي أعطاه الاتجاه الحالى بأن أمر باقامة سدود وبعمليات ردم. وكان النهر يتدفق قبل ذلك باتجاه الغرب.

«وفقا الأقوال الكهنة فإن نعرمر الذي كان أول ملوك مصر، أمر بإقامة سدود في عميس. وكان النهر يتدفق بالكامل حتى حُكم هذا الامير بمحاذاة الجبل الرملي الموجود ناحية ليبيا. ولكند ردم



المنحنى الذى يتخذه النيل من ناحية الجنوب وأقام سدا على مسافة مئة ستاد (مقياس اغريقى يعادل حوالى ١٨٠ مترا) شمال ممنيس، وجفف مجراه القديم وحول اتجاهه عن طريق قناة جديدة لكى يتدفق على مسافة متساوية من الجيال. وحتى الآن فى ظل سيطرة الفرس يُولى اهتمام خاص بمنحنى النيل هذا الذى تتدفق مياهه المحتجزة عن طريق السدود، فى اتجاه آخر، ويجرى تحصينه كل سنة. فلو كسر النهر السدود واندفعت مياهه فى الأراضى لتعرضت ممنيس لخطر الغرق تماما». (هيرودوت، ٢، ٩٩).

إن غرق ممفيس إذا ما تحطمت السدود دليل على أن موقع هذه المدينة تم اكتسابه حقا من المياه، على غرار الأراضى الخصبة المنخفضة المستصلحة على حساب البحر. وكانت عاصمة الملوك المصريين الأوائل في طيبة، بجنوب البلاد، ولم تؤسس ممفيس إلا لمقتضيات عسكرية أساسا. فقد كانت موقعا حصينا يشرف على نقطة الالتقاء بين طريق تسلل الرعاة الأسيويين من الشرق وسبل دخول بدو الغرب اللدين كان المصريون يسمونهم ريبو، ليبو، ومنها ليبيون (الأسرة الثامنة عشرة).

وقد حاول هؤلاء البرابرة أكثر من مرة التغلغل بالقوة في مصر تحت إغراء الثروات المتراكمة فيها. غير أنه تم إلحاق الهزيمة التامة بهم وطردهم خارج الحدود، في كل مرة تقريبا، بعد معارك حامية. وإذا كانت تحالفات شعوب الشمال والشرق في منطقة الدلتا وشراسة المعارك التي دارت فيها تبرر تأسيس عمنيس كتلعة متقدمة أقيمت لتأمين سلامة المملكة المصرية، فقد تجنبت بالضرورة أي خلط بين الأجناس التي اصطدمت ببعضها في المنطقة. وكان الأمر يتعلق بتحالفات حقيقية بين أجناس بيضاء ضد الجنس الزنجي المصري كما تثبت ذلك الفقرة التالية من مؤلف موريه من العشائر إلى الامبراطوريات:

«فى حوالى ابريل ١٢٢٧، علم مرنفتاح فى ممفيس أن مريرى، ملك الليبيين. كان قادما من بلاد تهينو مع رماة السهام التابعين له وائتلاف من «شعرب الشمال» يضم ساردان وسيكول وآخيين وليسيين واتروسك، يمثلون معا صفوة محاربى كل بلد، بغية شن هجوم على الحدود الغربية لمصر عند سهول بيرير. ومما زاد من شدة خطورة الموقف أن إقليم فلسطين كانت تسوده القلاقل، ويبدو أن الحيثيين شاركوا فى تلك الاضطرابات على الرغم من أن مرنفتاح كان قد واصل مساعيه الحميلة معهم فأرسل لهم سفناً محملة بالقمع أثناء مجاعة لمساعدة بلاد خاتى». (ص ٣٨٩).

وبعد معركة حامية ألحق المصريون هزيمة ماحقة بتحالف الجحافل البربرية هذا، إذ تم تشتيته بالكامل. أما من نجوا فقد علقت بأذهانهم ذكريات مروعة تناقلتها الأجيال فيما بعد.

«استمرت المعركة ست ساعات، نظم رماة السهام المصريون خلالها منهجة في صفوف البرابرة؛ وقد أطلق مريرى ساقيه للرياح تاركا وراءه أسلحته وكنوزه وحريه؛ وتضمن السجل ١٣٥٩ قتيلا من بين الليبيين و٢٢٧ من السيكول و٧٤٧ من الاتروسك والساردان، وآلافا من الآخيين، وتم الاستيلاء



على تسعة آلاف سيف ودرع وغنائم كثيرة في ساحة المعركة. وسجل مرنفتاح نشيد انتصار في معبده الجنائزي في طيبة وصف فيه ذهول أعدائه؛ فالشباب لدى الليبيين يقولون فيما بينهم بخصوص تلك الانتصارات: لم نحقق أيا منها منذ عهد رع، ويقول الشيخ لابنه: وا أسفاه على ليبيا المسكينة! لقد هلك التهينو في غضون سنة واحدة. وقُرضت الطاعة أيضا من جديد على أقاليم مصر الخارجية. ودمرت تيهينو، وأخمدت الفتنة في خاتي، ونهبت بلاد كنعان، وجردت عسقلان من ثرواتها، وتم الاستيلاء على جاذر وأبيدت يانوعيم، وخربت إسرائيل، ولم تعد لديها بلور وأصبحت خارو أرملة بلا سند من جانب مصر. وتم توحيد كل البلاد وإخضاعها » (الرجع السابق، ص٢٨٩).

ومن المهم أن نلاحظ عن طريق هذا النص أن الانتصار أحرز في ممنيس ولكن الاحتفال بذكراه جرى في طيبة، في المعيد الجنائزي لمرتفتاح، مما يؤكد ما قيل آنفا وهو أن الفرعون مرتفتاح لم يستقر في ممنيس إلا لمقتضيات عسكرية، ولكنه دفن في طيبه شأنه شأن جميع فراعنة مصر تقريبا. وحتى عندما كان فرعون يموت في ممنيس، في الرجه البحرى، كان جثمانه ينقل إلى الصعيد لدفنه في مدنه المقدسة: ابيدوس وطيبه والكرنك، فقد أقام الفراعنة مقابرهم في مدن الصعيد هذه إلى جانب أسلافهم حيث كانوا يرسلون لهم القرابين حتى وإن اقاموا في ممنيس.

وبعد الثورة التى سجلت نهاية الدرلة القديمة، عندما حصل الشعب على امتياز الموت الأوزيريسى، أى إمكانية التمتع بالخلود فى السماء (بعد المثول أمام محكمة أوزيريس)، كان كل أفراد الشعب يدفنون رمزيا فى منطقة طيبة بإقامة لرحة باسم المترفى. وهكذا كانت هذه المنطقة مقدسة بالنسبة لكل شعب مصر بلا استثناء. ولو أن الحضارة والتقاليد الدينية المصرية كانت قد نشأت حقا فى الدلتا، لكان ذلك التقديس بمثابة انتهاك للحرمات. ولو كان الأمر كذلك لتعين أن نجد هناك المدن المقدسة ومدافن الأسلاف وأهم أماكن العبادة والحج .. الخ، وهو ما لم يحدث.

وهذا القدر الوفير من الحجج يكفى للحيلولة دون تأييد فكرة الأسبقية المزعومة لقبام الحضارة في الدلتا، بأى شكل من الأشكال.

وهذا الانتلاف بين شعوب الشمال والشرق في عهد مرنفتاح ليس سوى أحد وقائع التاريخ المصرى القديم، إذ اندلعت حروب مشابهة في هذه المنطقة طوال ذلك التاريخ، وإن تفاوت مدى أهميتها. وقد تغلب دائما زنوج وادى النيل على هؤلاء البرابرة اللهم إلا في العصر المتأخر. ويشهد على ذلك عدد لا يحصى ولا يعد من النقرش التي تصور أسرى، والتي نجدها ابتداء من صخور سيناء حتى معابد مدينة هابو وطببة، وعلى لوحة نعرمر، أى منذ عهد ما قبل الأسرات حتى الأسرة التاسعة عشرة. ويعترف الليبيون أنفسهم، إذا ما آمنا بما جاء في النص المصرى، بأنهم لم يحققوا أبدا أى انتصار منذ بداية الزمن، أى منذ عهد رع. ولا توجد أى واقعة أو شهادة أو نص يكذب ذلك. وقد كتب موريه نفسه يقول؛



وكان هؤلاء الليبيون وسكان الكهوف، يبدون على حدود الحقول الخصبة كجيران جوعى ونهابين، يتحينون الفرصة دائما لشن غزواتهم ضد الفلاحين المصريين المسالمين والعاكفين على زراعة الأرض وتربية الماشية. ولم تكن خطورتهم شديدة أبدا على المصريين لأنه لم تكن توجد لديهم حتى ذلك الوقت بهيمة سريعة قادرة على حمل الأثقال؛ فالحمار، وهو الدابة الوحيدة التى كانت لديهم ليس سريعا ولا يستطيع نقل الأحمال الثقيلة ...ولذا فقد اكتفت مصر بمراقبة هؤلاء البدو بكل يقظة، وبعمليات تأديب كانت تستخدم فيها الليبيين أنفسهم؛ فقد عملت في خدمتها عدة قبائل كمرتزقة، ومنها قبيلة المشاواشا، بل إنها جندت قوات ممتازة لدى المازوى. وهكذا وجد الفراعنة وسيلة لتأمين أنفسهم ضد مخاطر السرقة بدفع جُعل على شكل مرتب لهؤلاء النهابين الذين كان تقويهم أمرا مستعصيا. ولم يصبح هؤلاء الليبيون المتجمعين في اتحاد حركة هجرة الشعوب، خطرا محدقاً بمصر لا تكفى الوسائل المرتجلة لدوئه إلا في أواخر عهد امبراطورية طيبة»، (المرجع السابق، تكفى الوسائل المرتجلة لدوئه إلا في أواخر عهد امبراطورية طيبة»، (المرجع السابق،

وتلخص شهادة موريه هذه ما لدينا من معلومات ملموسة حول الليبيين. فالتاريخ يفيدنا بأنهم كانوا لصوصا يتضورون جوعا، يعيشون في أرباض مصر، بالمنطقة الغربية من الدلتا، وأنهم خدموا كمرتزقة واستقروا في انحاء الدلتا في العصر المتأخر، وأنهم كانوا من جنس أبيض، باستثناء التيهينو (\*). وكان تَحضرهم أمرا مستعصيا في الوقت الذي كان فيه العالم الزنجي قد تَحضر. وهذا ما تفيدنا به الوثائق التاريخية عن الليبيين، هذا عدا توزيعهم الجغرافي على الساحل الشمالي لاقريقيا الذي أفادنا به هيرودوت.

وبوسعنا أن نتسامل عن ماهية ذلك الاختراع الذي يدفع إلى جعل هذه الشعوب المختلفة عن المصريين من كافة الأوجد، منبع حضارتهم، إلى حد اعتبار المصريين أبناء عمومتهم الهمجيين أو الأقل تحضرا، وتلك حقا قمة التناقض. وقد استقر هؤلاء الليبيون في الدلتا، حيث منحهم الفراعنة قطع أرض في العصر المتأخر. وتشبعت مصر عندئذ بأجانب وأدى ذلك التهجين إلى البياض النسبي الذي طرأ على بشرة الأقباط.

وهكذا لم تدخل الدلتا في التاريخ المصرى إلا في العصر المتأخر. ولم تكن مصر أبدا دولة بحرية قوية، وربيا يرجع ذلك الى نشأة حضارتها داخل القارة، على عكس الشعوب الأخرى المطلة على البحر الأبيض المتوسط.

ووفقا لما كتب بلوتارك في الإيزيس والأوزيريس (بصبغة الجمع)، كان المصريون يعتبرون البحر «إفرازا فاسدا»، وهو تصور لا يتفق مع فكرة الاستبطان أصلا في الأراضي المطلة على البحار.

<sup>(\*)</sup> باستثناء التيهينر أو الليبر السرد الذين يعتبرون أسلاف الليبو الحاليين في شهه جزيرة الرأس الأخضر، كان السرد قد سبقرا التيسيهر أو الليبيين البيس (شعب البحر) في هذه المنطقة الغربية من الدلتا. وكان التيهينر، أول سكان سود، سببا في الخلط في تسمية الليبي والبُثّى»، وإن كان المقصود في الكتب الدراسية الليبي والبُثّى»، وإن كان المقصود في الكتب الدراسية الرسمية للإشارة إلى سلف مفترض للبرير. وتستدعى كلمة تاهامر أو تيهينو، كلمة تاكانر بالوكوف التي تعنى المكان الذي يلجأ اليه المربث عن الحطب.



# هل يمكن أن تكون الحضارة المصرية من أصل أسيوى ؟

يتعين هنا أيضا، وعلى غرار ما جاء من قبل، أن غيز بين ما يكن استنتاجه من الفحص الدقيق للوثائق التاريخية وما يكن أن نفترضه مع تجاوز الوثائق خلافا لما تشهد به.

فلكى تكون الحضارة المصرية من أصل أسيوى أو أى أصل خارجى آخر، لابد من إثبات أن مهدا سابقا للحضارة تواجد خارج مصر. ولا حاجة بنا إلى أن نؤكد على أن هذا الشرط الأوكى والضرورى لم يتوفر أبدا.

ولم تيسر الظروف الطبيعية تطور مجتمع بشرى ما بقدر ما يسرت ذلك فى مصر؛ ولذا لا نجد فى أى مكان آخر صناعة تجمع بين الأدوات الحجرية المصقولة والبرونزية بتقنية مشابهة. وعلى أى حال لا يوجد فى سوريا وفى بلاد ما بين النهرين أى أثر للإنسان فيما قبل عام ٤٠٠٠ قبل الميلاد، ماعدا بعض المواقع المنتمية إلى العصر الحجرى الجديد فى فلسطين لم يُعرف عهدها بدقة. وفى هذا التاريخ، كان المصريون على وشك الدخول فى العصر التاريخى للحضارة. وعليه يكون من الملائم أن يُنسب تطورهم هذا المبكر لعبقرية سكان مصر الأوائل وللظروف الاستثنائية التى هيأها وادى النيل. وليس هناك مايثبت أن ذلك التطور يعود إلى غزو أجانب أكثر تحضرا، يتعين على أى حال إثبات وجودهم أو على الأقل إثبات وجود حضارتهم». (موريه، من العشائر الى الامبراطوريات، ص ١٠٤٠).

ولايزال يتعدّر دحض ملاحظات موريه هذه عموما حتى يومنا هذا. ويشير المؤلف إلى تاريخ ٢٤١ قبل الميلاد، حيث كان التقويم مستخدما آنذاك بكل تأكيد في مصر.

فدورة التقويم المصرى القديم تبلع ١٤٦١ سنة، وهى الفترة الممتدة بين شروقين للشعرى البمانية مع شروق الشمس في نفس اللحظة. وقد أتاحت هذه الواقعة، إلى جانب معرفة استدلالين أحدهما من التاريخ المرماني، إمكانية الرجوع بيقين حسابي أكيد إلى تاريخ التاريخ المكانية الرجوع بيقين حسابي أكيد إلى تاريخ ١٤٢٤ و ٢٣٦٤ ق م ، ، بعد إجراء تصحيح بسيط على خطأ طفيف في الحسابات الأولى.

وكان لابد من آلاف عمليات الرصد في ظل حياة مستقرة لاختراع تقويم تبلغ دورته ١٤٦١ سنة. ولو تمسك المرء بالرقائع بكل دقة لظهر لنا بوضوح أنه يستحيل الركون إلى التصرفات الجامدة لمخترعي الحساب الزمني القصير أو القصير للغاية الذي يُرجع بداية التاريخ المصرى إلى سنة ٣٢٠٠ أو ٢٨٠٠ ق.م. وسنعرض فيما بعد اعتبارات والتضامن، التي دفعت إلى تقديم هذا النوع من الافتراضات.



لقدد تم التوصل إذن في مصر إلى أقدم تحديد للتواريخ عرفته البشرية بيقين حسابي. فماذا نجد في بلاد ما بين النهرين؟

لا شئ يمكن تحديد تاريخه بشكل مؤكد؛ فقد كان البناء يتم في بلاد ما بين النهرين بلبنات نيئة تجففها الشمس وتحولها الأمطار إلى كتل من الطين.

فأهرامات مصر، ومعابدها، ومسلاتها، وغابات أعبدتها في الأقصر والكرنك، وطريق كباشها، ويتمالا ممنون وغيرهما، وصخورها المنحرتة ومعابدها المحفورة في بطن الارض وذات الأعمدة المبشرة بالطراز الدُّوري (الدير البحري)، وكل تلك الحقائق المعارية الملموسة وتلك الشواهد التاريخية التي لا يمكن أن تخفيها أي عقيدة جامدة، يقابلها في ايران (عيلام) وبلاد ما بين النهرين حتى القرن السابع ق.م. (عهد الاشوريين) ركام من الآجر المعدوم الشكل.

وقد قرروا أن ذلك الركام بقايا معابد وأبراج دارسة، تبذل الجهود لإعادة بنائها. وهكذا يقوم العالم الاثرى الامريكى سيتون لويد، بإعادة بناء داخل معبد بابلى يُفترض أنه يرجع الى سنة، الفين أو ثلاثة آلاف ق. م. وقد صور و بريستيد في كتابه اكتساب المضارة، (الناشر پايو، ١٩٤٥، ص١٩٣٥ الصورة وقم ٥٩). وتعتمد إعادة البناء هذه على الحفائر التي أجراها المعهد الشرقي التابع لجامعة شيكاغو. وهذا النوع من عمليات إعادة البناء، بما في ذلك برج بابل (الصورة رقم ٣٩) خطير للغاية بالنسبة لتاريخ البشرية نظرا للأوهام التي قد يغذيها.

ولقد تحولت بقايا تلك الأبراج البابلية إلى تراب فى أغلب الأحوال نظرا لعدم صمود اللبنات المجففة فى الشمس، التى استخدمت فى بنائها. ولذا لا يتفق علماء الآثار على تفاصيل أشكالها». (بريستد، المرجع السابق، ص ١٢٢، الهامش رقم ١).

وفى مصر، تستند دراسة التاريخ على نطاق واسع، إلى وثائق مسجلة مثل مسرد بالرمو، ولوحات ابيدوس الملكية، وبردى تورينو الملكى، وحوليات مانيتون. ويتمين أن يضاف إلى كافة تلك الوثائق الصلية، مجموع ما شهد به كتاب قدامى، بدءً بهيرودوت حتى ديودور، هذا عدا متون الأهرام، وكتاب الموتى، وآلاف الكتابات المنقوشة على الجدران.

أما فى بلاد ما بين النهرين فمن العبث البحث عن شئ مماثل. فاللوحات المكتوبة بالخط المسمارى تتملق عمرما بحسابات تجار: ايصالات وفواتير مدونة بشكل مختصر. ولم يتعرض القدامى لحضارة مابين النهرين المزعومة السابقة على الكلدانيين. وعلى أى حال فقد كان هؤلاء الكلدانيون بالنسبة للقدامى مجرد طائفة من الكهنة الفلكيين المصريين أى زنوج. (ديودور الصقلى، تاريخ الكون، الكتاب الأول، القسم الأول، ص ٥٦ و ٥٧).





٣٩ - يرج يابل - قرةج لعمليات إعادة البناء
 يظهر البرج في خلفية الصورة، وأمامها حداثق بابل الملتة

وقد أوضع ديودور أن الكدانيين كانوا، حسب قول المصريين: «جالية من كهنتهم نقلهم بلوز على نهر الفرات ونظمهم وفقا لنموذج الطائفة الأم، ولاتزال هذه الجالية تواصل تنمية المعارف عن النجوم التى جاءت بها من وطنها». (هيفر: كلده، سلسلة الكون، ١٨٥٧، ص ٣٩٠).

وهكذا أصبح لفظ «الكلدانيين» مصدرا للكلمة اليونانية التي تعنى فلكيا. ويقال إن برج بابل، وهو هرم مدرج على غرار هرم صقارة، الذي عُرف باسم «برس – غرود» و «معبد بعل»، لم يكن إلا مرصدا للكلدانيين.

وهكذا تصبح الأمور منطقية لأن نمرود ابن كوش وحفيد حام، سلف الزنوج، حسب ما جاء في التوراة، كان رمزا للجبروت. في الدنيا.

«وكوش ولد غرود الذى ابتدأ يكون جبارا فى الأرض، الذى كان جبار صيد أمام الرب وكان ابتداء علكته بابل وأرك وأكد وكلنة فى أرض شنعار.ومن تلك الأرض خرج أشور...» (سفر التكرين، الإصحاح العاشر).



أليس من الطبيعى إذن أن نجد هرما مدرجا في صقارة وبابل (مدينة بعل الكوشية)، وفي ساحل العاج (على شكل مثقال من البرونز)، وفي المكسيك حيث أثبت الكتاب والأثريون المكسيكيون أنفسهم الهجرة الزنجية عن طريق المحيط الأطلسي؟

وحيث أن آسيا الغربية كانت مهدا لحضارة هندو - أوروبية، قلو أن حضارة مزدهرة تواجدت في هذه المنطقة على غرار الحضارة المصرية في قترة سابقة على عهد الكلدانيين، لكانت ذكراها قد بلغتنا ولو بإشارات غير واضحة، عن طريق القدامي الذين كانوا فرعا من الهندو - أوروبيين، علما بأنهم هم أنفسهم الذين أفادونا بالمديد من الشهادات المتطابقة عن الحضارة الزنجية المصرية.

ووفقا للترتيب الزمنى القصير كانت مصر موحدة في عملكة واحدة على يد نعرمر قبل مولد المسيح بـ ٣٢٠٠ سنة.

ولن نجد شيئا مماثلا في آسيا الغربية:فبدلا من مملكة متحدة وقوية نجد مدناً مثل سوز وأور ولجش ومارى وسومر، ودلت عليها أحيانا مقابر أصحابها المجهولي الهوية، وتقرر بلا أي دليل أنها ومقابر ملكية».

وهكذا تم رفع أشخاص لم يكونوا سوى مشايخ قرى أو مدن، إلى مرتبة الملوك، هذا إن لم يكونوا شخصيات وهمية مختلقة. إننا نجد الآن في كل قرية في السنفال أسرة تدعى أنها هي التي أسست تلك القرية، وكثيرا ما يكون عضو هذه الأسرة الأكثر تقدما في السن شيخ القرية، وهو يتمتع يقدر من الاحترام من جانب أهالي القرية. ومع ذلك فسيكون الأمر مضحكا حقا لو أننا منحناه لقبا ملكيا بعد ألفي سنة.

وقد كتب چورج كونتينو يقول بخصوص مغزى مقابر أور التي تقرر أن تكون ملكية:

«بوسعنا أن نتساءل بخصوص مقابر الجبانات الملكية، إذا ما كان الأمر يتعلق حقا بملوك وإذا لم يكن من الواجب ربط تلك المقابر بعبادة ميدأ الخصوبة.

وفمما يلفت النظر حقا أن أصحاب هذه المقابر مجهولو الهوية؛

«ويعتقد السيد س.سميث أن هذه المقابر كانت لا تخص ملوكا حقا ولكن ممثلي المأساة المقدسة التي كانت تعرض بمناسبة الأعياد، ويتم فيها التضحية ببطل المسرحية الرئيسي...

« والسير ل. وولى ... مبتكرها (أي المقابر) ينكر ذلك تماما ..

وعندما وصفت هذا الكشف المثير للمقابر الملكية، أبديت ملاحظة تتبادر بشكل طبيعى الى الذهن، وهي أن السكوتيين كانوا يمارسون فيما بعد ذلك بمدة طويلة، طقوسا مشابهة.



ورادًا كان الحظ لم يسعدنا بالعثور على مقبرة سليمة في بلاد مابين النهرين، علاوة على مقابر أور الملكية واذا كنا لم نصادف أبدا وثائق صريحة حول مواصلة الطقوس الجنائزية التي كشفت عنها حفريات أور، فإن بعض اللوحات الصفيرة تلقى مع ذلك قليلا من الضوء على استمرار هذه الممارسة على شكل مخفف على الأقل.

«فهناك خطاب من العهد الاشورى فى ظل الأسرحونيين يفيدنا بأن ابن حاكم أكد ومواقع أخرى وراح إلى مصيره» وكذلك سيدة القصر، وأنه قد تم دفنهما». (موجز للآثار الشرقية، المجلد الرابع، ص ١٨٥-١٩٥٨، مطبوعات يبكار، ١٩٤٧).

ومن المؤسف أن الوثائق المبهمة التى ترجد فى متناول يدنا تعود إلى عهد متأخر إلى هذا الحد. ومن المؤسف يقدر لا يقل عند ذلك أن المقارنة التى «تتبادر بشكل طبيعى إلى الذهن» تعود بنا إلى عادات السكوتيين التى وصفها هيرودوت فى القرن الخامس قبل الميلاد. والواقع أنه بالرجوع إلى أوصاف هيرودوت نفسها التى ذكرها الدكتور كونتينو، يتبين لنا أنه لم يكن من الممكن أن يكون الإنسان أكثر توحشا ويربرية من السكوتيين.

ها نحن إذن بعيدون عن تأثيرات حضارة يمكن أن نقرر أنها أم الحضارة المصرية.

وتعبير «مبتكر هذه المقابر» الذى استخدمه المؤلف بخصوص السير ليونارد وولى الذى اكتشفها يثبت لنا با فيه الكفاية أن إضفاء صفة «الملكية» عليها ليس له مبرر شرعى عدا أنه يكن أن يكون افتراضا يخضع للفحص.

وعلى العكس فإن أقدم الملوك الذين تم العثور عليهم في عيلام هم بلا منازع من الزنوج كما تثبت الآثار التي استخرجها ديولافوا [DIEULAFOY] من باطن الأرض.

«كانت هناك أشياء عديدة مدهشة في طريقها إلى الكشف وكنا ننتقل من مفاجأة إلى أخرى. وقد تم العثور عن طريق هدم حائط ساساني أقيم بمواد أقدم منه تم أخذها في الموقع نفسه، على آثار ترجع إلى العهد العيلامي من تاريخ سوز، أي أنها سابقة على استيلاء اشوربانيبال على تلك القلعة. ولكن يجب أن نترك الكلمة هنا لديولافوا:

وعندما تم رقع مقيرة تعترض حائطا من اللبن يشكل جزءا من تحصينات باب عيلامى، استخرج العمال جرة جنائزية يحيط بها بناء من قرميد مطلى بالميناء. وكانت هذه القراميد مأخوذة عن لوحة قشل شخصا يرتدى ثربا أخضر رائعاً موشى بزركشات صفراء وزرقاء وبيضاء وبغراء غر، ويحمل عصا أو حربة من الذهب. والأمر الفريد هنا أن هذا الشخص الذي عُثر على أسفل وجهه ولحيته وعنقه ويده، أسود اللون. وشفاهه رقيقة ولحيته غزيرة وزركشات ملابسه العتيقة الطراز، تبدو من صنع عمال بابليين.

وقد تم العثور في جدران أخرى بنيت بمواد سبق استخدامها، على قراميد مطلية بالميناء تمثل قدمين ينتعلان حذاء من اللهب، ويدت مرسومة بدقة شديدة، والمعسم تحيط به أساور، والأصابع تقبض على عصا طويلة أصبحت رمزا للجبروت الملكي في ظل الأخمنديين، وقطعة من ثوب موشى بشعار سوز (أي منظر للمدينة على الطريقة الأشورية)، يغطيه جزئيا قراء غر. وهناك أخيرا إفريز مُحلى بالزهور قوق خلفية بنية اللون: وكانت الأيدى والأقدام سوداء. بل إنه كان من الواضع أن الزخارف كلها أعدت بحيث تتلام مع لون الوجه الداكن. وكان للعظماء وحدهم الحق في حمل عصا طويلة واستخدام الأساور، وكان حاكم الموقع العسكري هو وحده الذي يستطيع أن يرتدي ثوبا مطرزا بصورة الموقع. ومن الواضع أن صاحب العصا، سيد القلعة، أسود:ولذا هناك احتمالات كبيرة بأن تكون أسرة سوداء قد حكمت عيلام، وأنها كانت أسرة أثيوبية استنادا إلى سعات الوجه الذي تم تكون أسرة سوداء قد حكمت عيلام، وأنها كانت أسرة أثيوبية استنادا إلى سعات الوجه الذي تم اكتشافه. فهل نحن بصدد أحد أثيوبيي الشرق الذين تحدث عنهم هوميروس وهل كان الناخونته من الكشافه. فهل نحن بصدد أحد أثيوبيي الشرق الذين حكمت جنوب مصر؟». (لينورمان، تاريخ سلالة أسرة من الأمراء تنتسب إلى الأجناس السوداء التي حكمت جنوب مصر؟». (لينورمان، تاريخ الفينيةين القديم، باريس، ليڤي، ١٩٨٠، ص ١٩ الى ٩٨).

وجا مت اكتشافات الدكتور كونتينو بعد ذلك بنصف قرن لتصدق على استنتاجات ديولافوا حول الدور الذي قام به الجنس الزنجي في غرب آسيا.

ويعيد ذلك إلى الذاكرة رأى كاترفاج وهامي حول الأنماط العرقية المصورة على الآثار الأشورية.

فالسوزى بالأخص والناتج على الأرجع عن امتزاج كوشيين مع زنوج، بأنقه الأفطس نسبيا، وقتحتى منخاريه المتسعتين، ووجنتيه البارزتين، وشفتيه الغليظتين، يمثل غمطا من الأجناس معروف قاما ومصور بشكل جيد». (موجز للآثار الشرقية، ١٩٢٧، ص ٩٧).

وقد أورد بعد ذلك الترتيب الذى وضعه هوساى بخصوص السكان الحالين: وهم مكونون من ثلاث طبقات، وصف إحداها على الوجه التالى: «آريون – زنوج متوافقون مع السوزيين القدامى الذين كانوا منتمين إلى حد كبير إلى النجريتو، وهم من جنس أسود، وقامتهم قصيرة، وجمجمتهم صغيرة الحجم. والأريون -الزنوج عريضو الجمجمة وليسوا مستطيلي الرأس مثل الزنوج الضخام، ويكننا أن نصادفهم في اليابان وجزر سُندا (اندونيسيا) والغلين وغينيا الجديدة.

«ومع أن هذا الترتيب قد تدخل عليه بعض التعديلات إلا أن الجانب المخصص لذوى الشكل الزنجى جدير أن يؤخذ بعين الاعتبار. فوجودهم يفسر لنا تواجد محاربين سود لا يتميزون بالسمات المرقية للزنوج من بين رماة السهام الفرس المصورين على اللبنات الملونة. ويبدو،، دون المفالاة في أهمية ذلك العنصر، أنه لا يمكن أن نشكك في مشاركته في تكوين عيلام القديمة». (المرجع السابق، ص ٩٨).



ويُلقى الجوهر الزنجى الأولى لعيلام القديمة ضوء جديدا على بعض أبيات الشعر في ملحمة جيلجامش، القصيدة البابلية (أي الكوشية) وقصائد أخرى:

يا انليل يا أب، يا سيد البلاد

يا انليل يا أب، ياسيد الكلمة المخلصة

يا انليل يا أب، يا راعى الرؤوس السوداء

(مناحة للإلة انليل، أوردها ش. زيرڤوس في: النن في بلاد ما بين النهرين، مطبوعات كراسات فنية، ١٩٣٥).

وفي ملحمة جيلجامش يحمل الإله الأصلى، أنر، ابو عشتار، اسما زنجيا كان أيضا اسم أوزيريس في أون:

«أخلت الربة عشتار الكلمة وهكذا تحدثت إلى الإله آنو، أبيها...» (الأبيات ٩٣ و ٩٣ من ملحمة جيلجامش، نشرها الدكتور كونتينو، باريس، مطبوعات لارتيزان دى ليثر، ١٩٣٩).

وقد علمنا من قبل، وفقا لأميلينو، أن الآنر كانوا الزنوج الأوائل الذين سكنوا مصر، وظل بعضهم، في منطقة البطراء خلال التاريخ المصرى القديم. وعليه فإن الآنو الزنوج حقيقة تاريخية وليسوا مجرد تخيل أو فرضية للعمل بها. ولنلاحظ أيضا أنه يوجد حتى أيامنا هذه شعب آني في ساحل العاج الذي يسبق أسماء ملوكه لقب آمون، كما رأينا من قبل.

ومن جهة أخرى فإن الترتيب الزمنى الذى وضعه م.كريستيان، اعتمادا على حسابات كوجلر الفلكية يحدد بداية أسرة أور الحاكمة من ٢٥٨٠ إلى ٢٢٠٠ قبل الميلاد، وهو تاريخ المقابر المسماة وملكية»، بينما يتراوح التاريخ الرسمى المسلم به بلا مبرر واضح، بين ٣٠٠٠ و ٣١٠٠ قبل الميلاد،

والواقع أن اختيار عام ٣٠٠٠ كبداية للمرحلة التاريخية في بلاد مابين النهرين لا يعود إلى أى ضرورة سرى الترصل بأى ثمن إلى توافق بين التسلسل التاريخي المصرى والتسلسل التاريخي في بلاد ما بين النهرين. ولما كان التاريخ يبدأ في مصر في عام ٣٠٠٠ ق .م .، وفقا للتقديرات الأشد اعتدالا، فقد أصبح من الضروري ومن باب التضامن» إرجاع بداية تاريخ بلاد ما بين النهرين إلى نفس الفترة حتى وإن كانت كل الأحداث التاريخية المعروفة حتى الآن عن تلك المنطقة يمكن أن تعود إلى فترة زمنية أقل. وقد كتب الدكتور كونتينو يقول مشيرا إلى الترتيب الزمني الذي وضعه م.كريستيان:

«ماهر الرأى في هذه التقديرات الجديدة؟ يبدو أنها تمنح في حد ذاتها مدة كافية للأحداث التاريخية». (مرجز للآثار الشرقية، باريس ١٩٤٣، المجلد الثالث، ص ١٥٦٣)



غير أن الدكتور كونتينو يتجنب تبنى هذا التسلسل الزمني لسببين:

«الأول أن حساب الظواهر الفلكية المذكورة من قبل والذى من المفترض أن يكون أساسا لا جدال فيد، يخضع لتغييرات؛

«... والسبب الثانى هو أن التسلسل الزمنى القصير للغاية لا يضع الحضارات المجاورة فى عين الاعتبار؛ فمن الصعب أن نفسر أن الحضارة المصرية التى تبدأ حسب تقديرات علماء الآثار المصرية، الأشد تواضعا فى حوالى عام ٢٠٠٠ قبل الميلاد، قد سبقت بداية التاريخ فى بلاد ما بين النهرين به ٢٠٠ سنة. فالعلاقات القائمة بين آسيا ومصر فيما قبل التاريخ حقيقة قائمة؛ وعندئل يصبح تفسيرها متعذرا، شأنها فى ذلك شأن تقديم تاريخ الحضارة المينرية لو أننا اعتمدنا تلك الأرقام. ويهدو هذا الاقتراح غير مقبول إلى حد ما. ولذا أعتقد أن دراسة م.كريستيان الشيقة للغاية تصل إلى استنتاج لا يكن القبول به إلا اذا توصلت دراسة موازية إلى تخفيض بداية تاريخ حضارات مصر وإيجه بنفس القدر». (المرجم السابق، ص ١٥٦٣).

وكتب الدكتور كونتينو يقول في مؤلف آخر له صدر في نفس السنة (١٩٣٤):

«تدفعنى جوانب عدم اليةين بخصوص التسلسل التاريخى الشرقى إلى الإدلاء ببعض الملاحظات حول التراريخ التى سترد فى هذه الدراسة. إننا نشهد منذ بضع سنوات تضييقا تدريجيا لتاريخ الأحداث فى بلاد ما بين النهرين. فبعد أن حُددت بداية للمرحلة التاريخية فى حوالى ٤٠٠٠ سنة وأكثر قبل الميلاد، حل محلها تقدير يبلغ حوالى ٢٠٠٠ نتيجة لاستبعاد سنوات من حكم بعض الأسر من قائمة الأسر الحاكمة لأنها لم تكن متنالية بل معاصرة لأسر أخرى، وعن طريق تحديد تواريخ كسوف الشمس التى ورد ذكرها بخصوص بعض النظم الحاكمة، وذلك بفضل علماء الفلك الحديثين. ولكن المراجعة الدقيقة للأحداث التاريخية والحسابات الفلكية تميل إلى تخفيض بداية المرحلة التاريخية مرة أخرى. ويقترح م.ڤ. كريستيان، من فيينا تاريخ ٢٦٢٠ لأول أسرة أور فى سومر. ولو كان الأمر يتعلق بحضارة مابين النهرين وحدها لما كان هناك ما يدعو إلى الاعتراض على ضغط ذلك الترتيب ...

«غير أن هناك تضامنا عاما يجب أن يوضع في عين الاعتبار. فالمرحلة التاريخية تبدأ في نفس التاريخ تقريبا بالنسبة لمصر ولهلاد ما بين النهرين، ولكن علماء الآثار المصريين برفضون عموما تخفيض تاريخ نعرمر، مؤسس الأسرة الأولى إلى أقل من ٣٢٠٠ قبل الميلاد». (حضارة الحيشيين والميتانيين، الناشر پايو، باريس، ١٩٣٤، ص ٤٨-٤٩).



ويتبين بوضوح فى هذه النصوص أن تزامن تاريخ مصر وبلاد ما بين النهرين ضرورة تمليها الآراء لا الوقائع. فالفكرة الرئيسية الراهنة تتمثل فى التوصل إلى تفسير حضارة مصر عن طريق بلاد ما بين النهرين، أى غرب آسيا، مهد الهندو – أوروبيين.

ويثبت كل ماجاء من قبل أن الاقتصار فقط على الرقائع المؤكدة يجبر على اعتبار بلاد ما بين النهرين وليدا لمصر جاء متأخرا. فالعلاقات في مرحلة ما قبل التاريخ لا تستتبع بالضرورة تزامن بداية التاريخ في البلدين.

وبوسعنا أن تذكر في ختام هذا الفصل تلك الفقرة التي أوردها مارسيل بريون نقلا عن لوقات ديكسون:

«قبل ثلاثين سنة مضت كان اسم سومر لا يعنى شيئا بالنسبة للجمهور. وهناك البوم شئ يسمى المشكلة السرمرية التى أصبحت موضع خلافات دائمة ووجهات نظر متباينة بين علماء الآثار» (بعث المدن الدارسة، باريس، الناشر يايو، ١٩٤٨، ص ٦٥).

وفيما يتعلق بالآثار الفارسية يفيدنا ديودور بأن عمالا مصريين اختطفهم قسرا قمبيز «المخرب» تولوا بناءهما:

«أشعل قمبيز النيران في كل معابد مصر، وعندئذ حمل الفرس معهم كل الكنوز إلى آسيا بل واقتادوا معهم عمالا مصريين لبناء القصور الشهيرة في برسيبوليس (پارسا) وسوز وبعض المدن الأخرى في ميديا». (ديودور، الكتاب الأول، القسم الثاني، ص ١٠٢).

ووفقا لسترابون، فقد أسس سوز زنجي هو تيثون، ملك اأيوبيا وأبو ممنون:

«ويُزعم في الواقع أن تيثون، والد ممنون أسس سوز وأن قلعتها كانت تسمى ممنونبوم. ويسمى السوزيون أيضا السيسيين، وتسمى اسكيلوس والدة ممنون سيسيا. (الكتاب الخامس، الفصل الثالث، ص ٧٢٨).

واسم سيسيا يذكر بسيسي، وهو اسم علم إفريقي.

ومن الأسباب التي دفعت الفرس إلى اختيار سوز أنها لم تقم أبدا بدور هام في التاريخ، وهذا ما تناقضه النظرمات الراهنة:

ووعاصمتها (أى سوسيديا) سوز ... فعندما استولى الفرس على ميديا ... جعلوا من سوز عاصمة لامبراطوريتهم نظرا لأهميتها ... ولأنها لم تقم أبدا بنفسها بأى عمل عظيم، إذ كانت خاضعة دائما لشعوب أخرى وكان ينظر اليها كجزء من جسم أضخم، فيما عدا فى الأزمنة الأسطورية على ما يبدو». (نفس المرجع، ص ٧٢٨).



### فينيقيــــا

الإنسان الذى تم اكتشافه فى أرض كنعان، فيما قبل التاريخ، والمسمى الناتوفى، من جنس زغبى.

ويبدو أن الصناعة الكابسية التي انتشرت في شمال إفريقيا حتى هذه المنطقة من أصل زنجي هي أيضا. ووفقا لما جاء في التوراة، وجدت الأجناس البيضاء عندما وصلت إلى المنطقة جنسا زنجيا: الكنعانيين، ذرية كنعان أخى مصرايم المصرى وكوش الاثيويي، وكلاهما من أبناء حام سلف الزنوج حسب التوراة.

و وقال الرب الأبرام اذهب من أرضك ومن عشيرتك ومن بيت أبيك إلى الأرض التي أربك.

«فلهب أبرام كما قال له الرب وذهب مع لوط... فأخذ أبرام ساراى امرأته ولوط ابن أخيه وكل مقتنياتهما التى اقتنيا والنفرس التى امتلكا فى حاران وخرجوا ليذهبوا إلى أرض كنعان فأتوا إلى أرض كنعان. واجتاز ابرام فى الارض إلى مكان شكيم الى بلوطة موره، وكان الكنعانيون حينئذ فى الأرض» (سقر التكوين، الإصحاح الثانى عشر).

وبعد العديد من الأحداث، انصهر معا الكنعانوين والقبائل من جنس أبيض التي يرمز اليها أبرام وذريته (نسل اسحاق) فكونوا معا بجرور الزمن الشعب اليهودي.

وفأتى حمور وشكيم ابنه إلى باب مدينتهما وكلما أهل مدينتهما قاتلين هؤلاء القوم مسالمون لنا فليسكنوا في الأرض ويتبعروا فيها. وهو ذا الأرض واسعة الطرفين أمامهم. نأخذ لنا بناتهم زوجات وتعطيهم بناتنا ». (سقر التكوين، الإصحاح الرابع والثلاثون).

وهذه السطور القليلة التي كانت بداية لخديعة تكشف مع ذلك الاعتبارات الاقتصادية التي كانت تحكم في هذه الفترة العلاقات بين الغزاة البيض والكنعانيين الزنوج.

ولذا فإن تاريخ فينيقيا لا يمكن فهمه إذا لم تؤخذ في عين الاعتبار إقادات التوراة التي جاء فيها أن الفينيقيين، أي الكنعانيين، هم أصل الزنوج المتحضرين الذين امتزجت معهم فيما بعد قبائل رُحُل، عدية الثقافة، من جنس أبيض.

وعليه فإن إطلاق تعبير لركر - سوريين على بعض الشعرب البيضاء في هذه المنطقة ليس تناقضا، كما يعتقد هوفر، بل تأكيدا للإفادات الواردة في التوراة.

«يبدو أن اسم السوريين امتد ابتداء من بابل حتى خليج ابسوس، بل ومن هذا الخليج حتى البحر الأسود. ولايزال الكابادوسيون، سواء المستقرون في جبال طورس بالأناضول أو على شواطئ البحر الأسود، لايزالون يحتفظون حتى الآن باسم اللوكو - سوريين (السوريون البيض)، كما لو أن هناك سوريين سودا». (هوفر: كلنا وبابل، سلسة الكون، مطبوعات الإخوة ديدو، ١٨٥٧، ص ١٥٨٨).



وبهذه الطريقة عكن تفسير التحالف الأزلى بين المصريين والفينيقيين. وكان بوسع مصر الاعتماد على الفينيقيين كما يعتمد المرء على أخيه، حتى في الفترات التي تسودها الاضطرابات الشديدة والمحن القاسية.

«ومن بين الوقائع المنقوشة على جدران المعاهد فى مصر والمتعلقة بالتمردات الكبرى التى انفجرت عدة مرات فى سوريا خلال هذه القرون الخمسة ضد الهيمنة المصرية وبتحريض من الاشوريين (الروتئر) أو الحيثيين الشماليين (الخبتا) والتى أخمد أشدها تحتمس الثالث وسيتى ورمسيس الثانى ورمسيس الثانى ورمسيس الثانى، لا نجد أبدا من بين قائمة المتمردين والمهزومين اسم أهالى صيدا أو عاصمتهم أو أيا من مدنهم...

«وهناك بردى ثمين في المتحف البريطاني يتضمن الرواية الخيالية لموظف مصرى في نهاية حكم رمسيس الثاني، بعد التوصل إلى سلام نهائي مع الحيثيين ...

«والمسافر في هذا البلد موجود في أرض مصرية، وهو يتجول بنفس الحرية والأمان كما يفعل في وادى النيل، بل وكان يتمتع بالسلطة بمقتضى وظيفته (لونرمان: تاريخ الفينيقيين القديم، ص ٤٨٤ الى ٤٨٦).

وبالطبع لا يجوز أن نقلل من شأن العلاقات الاقتصاية بين مصر وفيئيقيا لتفسير ذلك الإخلاص المتبادل الذي يبدو أنه ساد بين البلدين.

ويفسر لنا ذلك أيضا كون المعتقدات الفينيقية إلى حد ما نسخة من معتقدات مصر. وتفصح بعض مقاطع سانشرنياسيون ، التي ترجمها فيلون الجبيلي ونقلها عنه أوزيبيوس، تفصح عن نظرية نشأة الكون الفينيقية. ووفقا لما جاء في هذه النصوص كانت هناك أصلا مادة لم تُخلق، وفي حالة فوضى واضطراب مستمر (بوهو). وكان النَّفُس (رواح) يحلق فوق الفوضى. وسميت الوحدة بين هذين الجوهرين شيفتس، الرغبة، التي ترجم إليها أصلا الخليقة بأكملها.

والتماثل بين ذلك الثالوث الكوني والثالوث الذي نجده في مصر كما أفادنا به اميلينو في تمهيدات لدراسة الديانة المصرية مُلفت للنظر بشكل صارخ.

فوفقا للنظرية المصرية حول نشأة الكون، كانت هناك أصلا مادة لم تُخلق في حالة فوضى. وكانت تلك المادة الأولية تتضمن على هيئة جواهر كافة الكائنات المكنة – أى المثل الأصلية التي جاء بها أفلاطون بعد ذلك. كما كانت تتضمن أيضا الجوهر أو إله الصيرورة خيفرو.

ويجرد أن نشأ خالق الكون رع من حالة الفوضى الأصلية ترم انتهى دور الأخيرة؛ومنذ ذلك الوقت تتابع النسب بلا انقطاع حتى أوزيريس وايزيس وحورس، أسلاف المصريين. وهكذا امتد الثالوث الأول من صعيد الكون إلى صعيد البشر، كما تم ذلك فيما بعد مع المسيحية.



ومن خلال الأجيال المتتالية في نظرية نشأة الكون الفينيقية، تم التوصل إلى سلف المصريين ميسور الذي أنجب طوط، مخترع الآداب والعلوم (وهو ليس سوى تحوت عند المصريين). ومن خلال نفس نظرية نشأة الكون نصل إلى أوزيريس وكنعان سلف الفينيةين:

«وقد سَجُّل كل ذلك في الكتب المقدسة الأقطاب السيعة، أبناء صديق وأخيهم الثامن إيشمون تحت رئاسة طوط. أما الذين التقطوا الإرث ونقلوا التعاليم إلى خلفائهم فهم اأزيريس وكنعان سلف الفينيقيين» (لينورمان، المرجم السابق، ص٥٨٣).

وتكشف مرة أخرى نشأة الكون الفينيقية عن صلة القرابة بين المصريين والفينيقيين، وكل منهم كوشى، أي زنجي.

وقد تأكدت صلة القرابة هذه بما أفصحت عنه نصوص رأس شمرا التي تُقرر أن مهد أبطال فينيقيا القوميين يقع في الجنوب على الحدود مع مصر:

وكانت نصوص رأس شمرا فرصة لدراسة أصل النينييين من جديد. فبينما تتضمن لوحات الحياة الجارية وجود عناصر أجنبية مختلفة تشارك في المبادلات اليومة بالمدينة، تشير اللوحات المكرسة للتحقق من الأساطير إلى ماض مختلف تماما. ومع أن الأمر يتعلق بمدينة تقع في أقصى شمال فينيقبا، إلا أنها تعتبر أقصى جنوب النقب، مسرح الأحداث التي تصفها تلك اللوحات. وهي تُقرر أن الأبطال الوطنيين والأسلاف كانوا مستقرين فيما بين البحر الأبيض المتوسط والبحر الأحر. وعلى أي حال فقد أكد ذلك هيرودوت (القرن السادس ق.م.) ومن قبله صَفَنيا (القرن السابع ق.م.)». (كونتينو، موجز الآثار الشرقية، ص ١٧٩١).

ومن الناحية الجغرافية تتمثل أساسا المنطقة الواقعة بين البحرين الابيض المتوسط والأحمر، في برزخ السويس، أي بطراء العرب، بلد /لآنر، الزنوج الذين أسسوا أون الشمالية (هليوبوليس) في الأزمنة التاريخية.

وفى منتصف السنوات الألف الثانية تقريبا (١٤٥٠ ق.م.)، ونتيجة لاجتياح القبائل البيضاء الجنس التى دفعت الفينيقيين نحو الساحل واحتلت المناطق الداخلية، أسس أهالى صيدا أولى المستوطنات الفينيقية في بيوثيا (بوسط اليونان) لتقيم فيها الأعداد الزائدة من السكار؛ وهكذا تم تأسيس طيبة (\*) التى يؤكد من جديد اختيار اسمها على صلة القرابة بين المصريين والفينيقيين؛ إذ أته من المعروف أن طيبة كانت المدينة المقدسة لصعيد مصر، حيث أحضر الفينيقيون منها النساء السوداوات اللاتى أقمن محرابي الرحى الإلهى في دودون باليونان وآمون في ليبيا (\*\*).

<sup>(\*)</sup> ركذلك مدينة ابيدوس في هلسيونتوس (الاسم القديم لمضيق الدروانيل).

<sup>(\*\*)</sup> أصل كلمة طبية ليس هندر - أوريبي، وهي تُنطَن حسب الإملاء الإغريقي (طايبا). ومن الملاحط أنه ترجد عاليا في افريقيا السرداء، وبالأخص في السنغال، عدة مدن تحمل اسم طايبا، وللا هناك أساس للاعتقاد بأن أسماء تلك المدن يرجع الى اسم العاصمة المقدسة القديمة في صعيد مصر.



وفى نفس الفترة (حسب لينورمان) استقر الليبيون (يافث) فى إفريقيا حول بحيرة تريتونس، كما تكشف عن ذلك دراسة الآثار التاريخية الخاصة بسيتي الأولى.

ويجسد كادموس الفينيقي مرحلة صيدا والإسهام الفينيقي في اليونان. ويقول الإغريق إن كادموس هو الذي أدخل الكتابة، كما نقول نحن اليوم إن ماريان (أي الجمهورية الفرنسية) هي التي أدخلت السكك الحديدية في إفريقيا الفربية المتحدثة باللغة الفرنسية.

ووفقا للروايات الإغريقية، تأسست المستوطنات المصرية في اليونان في نفس تلك الفترة تقريبا؛ فقد استقر كيكروبس في أتيكه، واستقر داناوس، أخو ايجوبتوس في أرجوليس، حيث علم الإغريق الزراعة والتعدين (الحديد).

وفي المرحلة الصيداوية هذه، انتقلت عناصر الحضارة المصرية الفينيقية إلى اليونان.

وكانت الجالية الغينيقية هي المهيمنة في أول الأمر، ولكن سرعان ما بدأ نضال الإغريق من أجل التحرر من الغينيقيين الذين كانت لهم السيادة على البحار والهيمنة التقنية في تلك الفترة السابقة على الأرجونوتيين.

ويتمثل رمز فترة النزاع هله في صراع كادموس (الفينيقي) ضد الثعبان ابن مارس (اليوناني) الذي استمر ثلاثة قرون.

«هذا الشقاق الذى نشب بين السكان الأصليين والمستوطنين الكنعانيين الذين حلوا على البلاد يمثله فى الملحمة الأسطورية صراع السبارطيين الذين نشأوا فى الأرض بعد مقدم كادموس. وعليه فإن السبارطيين الذين أبقتهم الأسطورة على قيد الحياة بعد هذه المعركة وأصبحوا زملاء كادموس، هم الممثلون للعائلات العونية الأساسية التى قبلت السبطرة الأجنبية.

«ولا يستمر كادوس طويلا المالك المستريح لأمبراطوريته إذ سرعان ما تم طرده واضطر إلى الانسحاب لدى الأتشيليين. وهكذا تستعيد العناصر الأصلية مركزها؛ فبعد أن كانت قد قبلت بسلطة الفينيقيين، وتلقت منهم نعم الحضارة، ثارت ضدهم وسعت إلى طردهم...

«وكل ما يمكن تبينه من هذا الجزء من تلك الروايات المتعلقة بالكادميين، ما كان يستشعره الإغريق الفقراء المتمسكون بالأخلاق من كراهية نحو هؤلاء بوصفهم أجانب، ونحو عباداتهم التى كانت لاتزال تتميز بهمجية وقُحش صارخين، مع أن الكادميين كانوا معلميهم. ولذا يوجد فى التراث الإغريقي رعب خرافي مرتبط بذكرى الملوك من أصل كادمى. وقد زود هؤلاء التراجيديا القديمة بأكبر قدر من مواضيعها ». (لينورمان، المرجع السابق، ص٢٩٩-٤١٨).

فالأمريتعلق إذن بمرحلة فاصلة كان العالم الهندو- أوروبي يتحرر فيها من العالم الأسود المصري-الفينيقي.



وهذا النضال الاقتصادى والسياسى الشبيه فى كل جوانيه بالنضال الذى تخوضه حالبا البلاد المستعمرة ضد الامبريالية الحديثة، كان مصحوبا، كما هو الحال الآن، برد فعل ثقافى يرجع إلى نفس الأسباب. ويتعين أن نُدخل فى إطار ذلك الاضطهاد الثقافى ثلاثية أوريستيا الدرامية وقصيدة الإنبيد الملحمية (نسبة الى أمير طرواده انياس) لشرچيليوس لكى نتفهمهما. وهذان المؤلفان لا يعبران، كما يعتقد باشوفن رمفكرون آخرون من بعده، عن انتقال العالم من النظام الأمومى إلى النظام الأبوى، بل يسجلان التقاء وتصادم تصورين مختلفين: أحدهما جذوره العميقة فى السهوب الأورو – أسيوية والآخر قتد أصوله فى قلب إفريقبا. وفى البداية كان النظام الأمومى مهيمنا وانتشر فى كل شواطئ بحر ايجه عن طريق الاستعمار المصرى – الفينقى لشعوب بيضاء أحيانا، والتى كان ضعفها الثقافي لا يسمح لها بأى رد فعل إيجابي فى ذلك العهد. وتلك كانت حالة اللوكيين وبعض شعوب ايجه الأخرى. بيد أن الكتاب القدامي يجمعون على أن هذه الأفكار لم تتغلفل أبدا بعمق فى عالم أوروبا الشمالية الأبيض، وأن هذه الشعوب رفضت هذه الأفكار بجرد توفر الفرصة لديها لذلك، من خلال سلسلة من ردود الفعل القرمية، باعتبارها أفكارا غريبة على مفاهيمها الثقافية الخاصة. من خلال سلسلة من ردود الفعل القرمية، باعتبارها أفكارا غريبة على مفاهيمها الثقافية المصرية وهذا هو مغزى الإنبيد. ومع زوال الامبريالية الاقتصادية لم يُكتب البقاء للامبريالية الثقافية المصرية – الفينيقية أبدا في أشكالها الغريبة قاما بالنسبة للعقلية الشمالية (\*\*).

(\*) عرفت بعض القباتل الجرمانية النظام الأمومي، وكان ذلك شيئا استثنائيا لدى البرابرة. وقد حرص تاسيترس على التنويه بذلك قائلا:

وغير آن الزيجات في هذا البلد عليقة، ولا ترجد سمات في عاداتهم تستحق مزيدا من الإطراء. فهم الرحيدون تقريبا من يين البرابرة الذين يكتفون بزرجة واحدة، باستثناء عدد كبير من المطساء الذين يتخلون عدة زوجات، لا بدافع من الحلاعة، ولكن لأن العديد من العائلات يطبع في مصاهرتهم. فالرجل، لا المرأة هر الذي يقدم المهر...

دوابن الأخت عزيز على خاله يقدر ما هر عريز على والده؛ بل إن اليمش يعتقد أن أولى تلك الأواصر تكرن أقدسها وأوثقها، وعندما يستقبلون رهائن يقضلون أبناء الأخوات ياعتبار أنه ترجد بينهم روابط أقرى تهم الأسرة لأكثر من ميرو. غير أن الأبناء هم الروثة والحلف. (تاسيترس، عادات الجرمان، القصلان ١٨و ٢٠)

ومن المحتمل إلى حد كبير أن تلك السمة الثقافية الزنجية دخلت عند الجرمان الذين كانوا قد أصبحرا نصف مستقرين في نفس الوقت مع أتباع عبادة ايزيس، التي نره تاسيترس بأصلها الأحنبي الأكيد:

«يقلم قسم من السواقيين هم أيضا القرابين لإيزيس. ولا أعرف سبب هذه العبادة الأجنبية أو مصدرها. فهناك فقط صورة لسفينة ترمز إلى ذلك، تفيد بأنها جاحت من وواء البحارة (تفس الرجع السابق، القصل التاسع)

وقد ولد يوليوس قيصر قبل تاسيعوس بـ ١٥٥ سنة وكتب هر أيضا عن عادات الغال والجرمان ولكنه لم يشر أبدأ الى النظام الأمرمي ولا الى وجود كهنة وغير ذلك من الرقائع الدينية التي نوه بها تاسيتوس:

وعادات الجرمان مختلفة قاما لأنه لا يرجد لديهم كهنة ليرأسوا عباداتهم ولا يهتمون إطلاقا يتقديم القرابين. ولا يحسبون آلهة إلا من يرونهم ويوفرون لهم نعمًا ملموسة: الشمس والنار والقرء بل إنهم لم يسمعوا عن آلهة أخرى. وهم يقضون طوال حباتهم في القنص، وفي التمارين الحربية، ويحرصون منذ الصغر على تحمل المشاق». (يرليوس قيصر: حرب الفال، الكتاب السادس، الفصل الحادي والمشرين).

ويثبت ذلك أن تلك المؤسسات دخلت أورويا في وقت متأخر، ربا عن طريق بريطانيا، التي كانت مرفأ في الطريق لجلب القصدير. ووتعاليمهم (أي تعاليم الكهنة) التي تم اكتشافها على مايتال في بريطانيا، انتقلت إلى بلاد الغال، وحتى الآن لايزال يذهب إلى هناك للراستها من يريدون التعمق في معرفتها» ( المرجم السابق، الكتاب السادس، القصل الثالث عشر).



وسيظل تاريخ البشرية يشوبه الغموض طالما لم يتم التمبيز بين مهدين أولين شكلت فيهما الطبيعة الغرائز والطباع والعادات والمفاهيم المعنوية لكتلتى تلك البشرية قبل أن تلتقيا، بعد عزلة ترجع إلى ما قبل التاريخ.

وهذين المهدين، كما سنرى فى الجزء المخصص لإسهام مصر، يتمثل فى وادى النيل ابتداء من البحيرات العظمى حتى الدلتا، مرورا بالسودان. وقد تولّد عن كل من وكّرة موارد الحياة، والطابع الزراعى المستقر لتلك الحياة، والظروف التى يتميز بها وادى النيل، تولّد لدى الانسان، أى لدى الزنجى، طابعا دمثا، ومثاليا، وكريا، ومسالما، ومشبعا بروح العدالة، ومرحا. وكانت تلك الفضائل ضرورية فى غالبيتها للتعايش اليومى.

وقد نشأت عن مقتضيات الحياة الزراعية مفاهيم، منها النظام الأمومى والطوطية والتنظيم الاجتماعى المتقدم والديانة التوحيدية. ونجمت عن ذلك مفاهيم أخرى: فالختان نابع من التوحيد؛ وفكرة الإلد آمون الذى لم يخلق، وخالق كل ما فى الرجود، هى التى قادت فى الواقع إلى فكرة المنتثوية التى تجمع بين الجنسين فى جسد واحد. فيما أن أمون لم يُخلق، وعا أنه أصل الخليقة، فمعنى ذلك أنه كان الوحيد الموجود فى وقت سابق. ولذا كان يتعين، من وجهة نظر عقلبة الأقدمين، أن يتضمن فى ذاته عنصرى الذكورة والأنوثة الضرورين لكل إلجاب.وعليه فإن آمون، الإله الأعظم الزنجى فى السودان (عا فى ذلك النوبة) وبقية إفريقيا بأسرها، هو الإله الصرف المصرى، الذى ظهر فى الميثولوجيا السودانية كخنثى: وقد تولد ختان الذكور والإناث لدى العالم الزنجى عن تلك العقيدة فى حد ذاتها. ومن الممكن أن نواصل تفسير كافة السمات الأساسية المميزة للروح الزنجية وحضارتها انطلاقا من الظروف المادية فى وادى النيل.

وعلى النقيض من ذلك، أرست ضراوة الطبيعة في السهرب الأورو – أسيوية، وجدب تلك المناطق، ومجموع الظروف المادية في ذلك المهد الجغرافي، أرست لدى الإنسان الغرائز الضرورية للتكيف مع البيئة. ولا تتبح الطبيعة هنا أي أوهام حولها: فهي لا ترحم ولا تسمح بأي إهمال؛ وهنا سيحصل الإنسان على خبزه اليومي بعرق جبينه. وسيتعلم الاعتماد، قبل كل شئ على إمكاناته الذاتية من خلال ذلك التراجد المديد والشاق. وهو لا يستطيع أن يسمح لنفسه بأن يؤمن بإله يغدق عليه النعم ويمنحه إمكانات وفيرة في حياته؛ ولذا فإن الحيز الذي يعيش فيه سيولد بالأخص معبودات شريرة وطاغية، غيورة وحاقدة؛ زيوس وياهو..الخ.

وقد ترتبت على هذا النشاط القاسى الذى أملاه الرسط الطبيعى على الانسان ، المادية والصفات البشرية التى تم إضفاؤها على المعبود وكذلك العلمانية. وهكذا أوجدت الطبيعة شيئا فشيئا تلك المغرائز لدى البشر الذين عاشوا في تلك المنطقة ولدى الهندو – أوروبيين بشكل خاص. فكل شعوب

هذا المهد، سواء كانت بيضاء أو صفراء، ستدفعها غريزة الغزو لأنها ستميل إلى الهرب من تلك البيئة المعادية. فوسط هذه الشعوب يطردها ويتعين عليها الرحيل أو الهلاك، وأن تحاول الاستيلاء على مكان آخر تحت الشمس في ظل طبيعة رؤوفة بها.ولذا لن تتوقف موجة الغزو العاتية منذ أن عرفت هذه الشعوب عن طريق أول اتصال مع العالم الزنجى الجنوبي، أن هناك بلادا تتيح حياة أيسر وثروات أوفر وتقنيات مزدهرة. وهكذا، ومنذ عام ١٤٥٠ قبل الميلاد تتواصل تلك الغزوات من الشرق نحو الغرب، ومن الشمال نحو الجنوب حتى عهد هتلر، مرورا بالبرابرة في القرنين الرابع والخامس قبل الميلاد وجنيكيز خان والأتراك.

وظل الإنسان في هذه المناطق يعيش حياة الترحل لأمد طويل. وهو قاسي الطباع (\*).

وقد نشأت عبادة النار عن المناخ البارد، وهى لاتزال حية منذ نار ميترا وشعلة الجندى المجهول تحت قوس النصر وشعلات الألعاب الاولمبية القدية والحديثة. وتُولد حرق الأموات عن حياة الترحال: فهكذا يكن حمل رماد الأسلاف في جرار صغيرة. وقد استمر ذلك التقليد عند الاغريق، وأدخله الآريون في عام ١٤٥٠، ويفسر لنا ذلك حرق جثمان يوليوس قيصر، وغاندى في عهدنا.

(\*) وصف يوليوس قيصر وتأسيترس عادات الجرمان الحربية والهنجية، عندما كانوا رُحَلا أو شهه رُحل، ولم يكتسبوا بعد مفهوم الملكية المقارية.

وإنهم لا يمكنون على زراعة الأرض ويعيشون أساسا على اللبن والجبن واللحرم. ولا يلك أي منهم قطعة أرض خاصة أو ذات حدود مرسومة. ولكن القضاة أو الزعماء يحددون في كل سنة لمختلف المشائر والأسر المجتمعة المساحات ومراقعها التي يرون أنها مناسبة، ويجبرونها على الانتقال إلى مرقع آخر. وهم يقدمون عدة ميروات لذلك: فهم يخشون أن تدفعهم قوتهم وإغراط التعود إلى الإقلاع عن التعلق بالأسلحة لصالح الزراعة .. ومن أكبر دواعي اللخر بالنسبة لهله المن أن تكون محاطة يحدود خرية ومساحات شاسعة موحشة. وهم يعتقدون أن الشجاعة تتمثل في إجبار الشعرب المجاورة على ترك أراصيها وفي ألا يتجاسر أحد على الإقامة على مقربة منهم؛ وهم يعتقدون في الوقت نفسه أنهم سيكونون بللك آمنين لعدم خرقهم من التعرض لغزو مقاجئ ... والسرقة خارج حدود المدينة ليست مدعاة للخزي، فهي تساعد، كما يقرلون، على تدريب الشباب واغد من الكسل (يرليوس قيصر، المرجع السابق، الكتاب السادس القسلين والعشرين والغائث والعشرين والنائث والعشرين والغائث والعشرين والغائث والعشرين والنائث والعشرين والنائث والعشرين والنائث والعشرين والنائد.

وويتمثل أوج العارفى تخلى القرد عن درعه ... وهر يبلغ الأم أو الزوجة بالجروح التى أصابته، ولا تخشى هذه أو تلك عدّ الإصابات وتقدير مدى حجمها، وكل منهما تقدم للمحاربين، وهم فى المعمة الغلاء وتحرضهم... وإذا مشمت المدينة التى تشأوا فيها القراع نتيجة للسلم الطريل قإن رؤساء الشهاب يسعرن إلى محاربة أى شعب أجنبي: ذلك أن هذه الأمة تكره الراحة قاماًا وهم فى حاجة الى سيادة القرة والسلاح لإعاشة العديد من الرفاق ... ولن تتمكنوا من إتناعهم بحرث الاوش وانتظار المحصول بقدر ما يكنكم دفعهم إلى الإصابة بجروح. وإنه لكسل وجبن فى نظرهم أن يحصل المرء بعرقه على ما يكنه أن يوقره لنفسه بالدر...

ووهم يتدثرن أيضا بقراء البهائم، وهو قراء أشد خشرنة باتجاه نهر الواين وأكثر تأنقا في اللاخل، حيث لا توقر التجارة مطلقا أي زيئات أخرى. وهم يختارون هناك البهائم ويجملون جلودها يتلطيخها بالألوان ... وتخلر جنازاتهم من أي أبهة، وكل ما في الأمر أنهم يعرضون على حرق جثمان الشخصية الشهيرة بنوع خاص من الخشب». (تاسيتوس ، عادات الجرمان، الفصل السادس والسابع والرابع عشر والسابع والعشرين).



وكما ترى، كان الرجل عماد هذا النوع من الحياة وكان دور المرأة في الحياة الاقتصادية محدودا للغاية بالمقارنة مع دورها في المجتمعات الزراعية الزنجية. ولذا فإن الأسرة الأبوية المترحلة تشكل جنين التنظيم الاجتماعي الأوحد. وقد نظم مبدأ الأسرة الأبوية حياة الهندو- أوروبيين منذ عهدى الإغريق والرومان حتى القوانين النابرليونية وأيامنا هذه. ولذا جامت مشاركة النساء في المسائل العامة متأخرة في المجتمعات الأوروبية بالنسبة للمجتمعات الزنجية (\*). وإذا كنا نجد عكس ذلك ظاهريا في بعض أنحاء إفريقيا السوداء فهو يرجع إلى تأثير التقاليد الإسلامية.

نحن إذن بصدد نوعين من التصورات الاجتماعية التي اصطدمت ببعضها وتراكبت معا في حوض البحر الأبيض المتوسط.

وكان السبق للتأثير الزنجى بالنسبة للتأثير الهندو – أوروبى طوال العصر الإيجى. وكانت آنذاك كل شعوب حوض البحر الأبيض المتوسط زنجية أو زنجوية التقاطيع: المصريين والفينيتيين، وعندما كانت من جنس أبيض كانت تخضع للنفوذ الاقتصادى والثقافي المصرى الفينيقي وتقع تحت التأثير الديني المباشر لمصر: اليونان في عصر البيوثيين؛ وآسيا الصغرى وطرواده؛ والحيثيين، حلفاء مصر؛ والاتروسك في شمال ايطاليا حلفاء الفينيقيين؛ وبلاد الفال التي قر بها القوافل الفينيقية. وكان هذا النفوذ الزنجي يمتد حتى وصل إلى الجرمان الذين كانت بعض قبائلهم تعبد ايزيس الزنجية.

«ورفقا لما أورده تاسيتوس، كان قسم من السويڤيين، وهم شعب چرمانى، يقدم القرابين لإيزيس؛ وقد تم العثور فعلا على نقوش تربط بين ايزيس ومدينة نوريا المؤلهة؛ ونوريا هى الآن نومركت عقاطعة ستيريا. وهناك (فى فرنسا) أكثر من محراب لإيزيس، واوزيريس، وسيرابيس، وانوبيس، فى فريچوس، ونيم، وآرل، وربيز (مقاطعة جبال الالب السفلى)، وباريزت (بمقاطعة ايزير)، وماندويل (مقاطعة الجار) وبولونيا (مقاطعة جارون العليا)، وليون، ويزانسون، ولانجر، وسواسون. وكانت ايزيس تُعبد فى مولان، وسيرابيس فى يورك وبروجام كاسل، وكذلك فى بانونيا ونوريك». (ديانات الكلتيين والجرمان واصقالبة القدامى، بقلم ى. ثنديز، سلسلة «مانا» المجلد الثالث، ص ٢٤٤).

<sup>(\*)</sup> ولم يسمع أسلامنا للنساء بالتصرف في أي مسألة، حتى رار كانت منزلية، بدون إذن خاص. وقد واسلرا إخضاعهن لعيمية آبائهن وإخرتهن وأزواجهن. وبالنسية لناء سنسمع لهن عما قريب، إذا شاحت الأقدار، بالمشاركة في إدارة الشؤون العامة والتردد على المحافل والاستماع إلى الخطب والتدخل في تصرفات المجالس العامة... ومزايا حضورهن ، وهر ما يطالبن به اليوم ،أقل من تلك التي تحرمهن منها تقاليدنا وقرابيننا، وإن كان ذلك لا يروق لهن.. وعليكم بإحساء كافة الترتيبات التشريعية التي حاول بها أسلالنا تقييد استقلالية النساء وإخضاعهن لأزواجهن، وانظروا كم من مشاق نراجهها، وهم كل تلك العراقيل القانرنية، لإلزامهن براجهاتهن. فماذا بعد لو تركتم لهن الحيل على القارب للسم تلك الروابط الراحدة تل الأخرى، والتحرير من كل تبعية والتشبه قاما بأزواجهن، فهل تعتقدون أنه سيكرن من الممكن تحملهن! ويما ويما ، الكتاب أنه مناويات معنا، اذ سرعان ما سيسيطرن عليناه. (تيت - ليف: تاريع روما ، الكتاب أله والله والثلاثون: خطاب كانتون تأبيذا للإيقاء على قانون أوبها المعارض لتحرير النساء، ١٩٥٥ ق.م.).



ويعود على الأرجح إلى نفس تلك الفترة أصل والعذراوات السوداوات» اللآتى لاتزال تعبد حتى الآن فى فرنسا (نوتردام دى سو- تير، وعذراء شارتر السوداء). وكانت هذه العبادة متأصلة إلى حد اضطرت معه الكنيسة اإى تكريسها (\*). بل أن اسم عاصمة فرنسا قد تفسره عبادة ايزيس.

«إن اسم باريسى [PARISII] قد يعنى ومعبد ايزيس» لأنه كانت توجد على ضفاف النيل مدينة بهذا الإسم، والمقطع اللفظى الهيروغليفى پير [PER] يتخذ شكل معبد في مقاطعة واز» پيير هياك: قرطاچنة، الناشر: بلينان، ١٩٥٧، ص١٧٠).

ويشير مؤلف هذا الكتاب إلى أن السكان الأوائل للموقع الراهن لمدينة باريس الذين حاربوا يوليوس قيصر كانوا يدعون الباريسيين، دون أن ندرى اليوم لماذا اطلقت عليهم تلك التسمية. ولكن عبادة ايزيس كانت منتشرة على نطاق واسع، كما نرى، فى فرنسا وخاصة فى الحوض الباريسى، وكانت توجد هناك فى كل مكان معابد لإيزيس، وفقا للمصطلحات الغربية، ولكن من الأسلم أن نقول «دور ايزيس» لأن تلك المعابد كانت تسمى باللغة المصرية پير [PER] وهى تعنى بكل دقة باللغة المصرية القديمة وكذلك باللغة الوكوف الحالية، السياج الذى يحيط بببت. وأسم باريس يعود على الأرجح إلى الجمع بين الكلمتين بير – ايزيس، وهى الكملة التى تشير فعلا الى مدن فى مصر، كما أورد ذلك هوباك (نقلا عن ماسبيرو).

وهكذا يكون أصل تسمية عاصمة فرنسا مصدره في واقع الأمر من لغة الوكوف الراهنة، ويتبين لنا أيضا مدى انقلاب الوضعا

وهناك سمات ثقافية أخرى مشتركة بين أقصى الغرب وإفريقيا السوداء. فكلمة كير [KER] تعنى مُقام بالوكوف والايرلندية، تعنى بيت باللغات المصرية والوكوف والبريتانية، ودانج [DANG] تعنى مُقام بالوكوف والايرلندية، ودون [DUN] تعنى جزيرة بالوكوف كما تعنى أيضا مكاناً يحيط به سياج، ومعزول، باللغة الكلتية وبالتالى بالإيرلندية أيضا. ومن هنا جاءت أسماء مدن فرنسية مثل فير- دون، وشاتوه - دون، ولوج - دون- اوم (الاسم الأصلى لمدينة ليون) ..الخ.

وهناك تقارب آخر ملفت للنظر بدرجة أكبر ويستحق التمعن فيد. وفالعلاقة بين المفرد والجمع يتم التعبير عنها بشكل غريب في عدد كبير من أسماء الوصف البريتانية، كما يوجد شئ بماثل الى حد ما بلغة الغال. فالمفرد في هاتين اللغتين يتكون على العكس من الجمع مضافا اليه إن [ENN]. ومثال ذلك: ستيرد (نجوم) ومفردها ستيرد -إن، ودلوز (سمك التروتة) ومفردها دلوز - إن.

وويتعين أن نبحث عن هذا المعنى المتميز للمقطع المضاف للدلالة على المفرد، في مغزاه كاسم

<sup>(\*)</sup> لم يسمح تعصب الكبيسة في العصور الرسطى رعلم تسامحها بإرجاع تاريخ تلك العبادة إلى ذلك العصر. اما الافتراض بأن هله العبادة جاءت على أيدي الصليبيين فمعناها أن اللين ذهوا لمحارية والهرطقة» جليوا معهم يلعة أخرى.



تصغير». (والتر قون قارتبورج: مشاكل ومناهج علم اللسان، المطابع الجامعية الفرنسبة، ١٩٤٦، ص٧٠).

ويتعين أن ننسب إلى نفس ذلك التأثير تراجد معبودات آنى [ANI] لدى الإيرلنديين والأتروسك.

والتأثير المصرى - الفينيتى على الأتروسك واضح تماما، وكذلك على السابيين الذين يشير كل من اسمهم وعاداتهم إلى الحضارات الزنجية الجنوبية.

والتمييز بين مهدى الحضارة الذي تحدثت عنه منذ قليل يتيح تجنب أي خلط أو غموض بخصوص أصل الشعوب التي التقت معا في شبه الجزيرة الايطالية.

كان السابيون والأتروسك يدفنون الجث، وكان الأتروسك يعرفون التابوت المصرى ويستخدمونه، كما أن هذه الشعوب كانت زراعية، وكانت حياتهم تجرى على النظام الأمومى، وقد نقل الأتروسك عناصر الحضارة المصرية إلى شبه الجزيرة الإيطالية: الزراعة، والفنون، والديانة، وفن التأليه. وقد استوعب الرومان جوهر تلك الحضارة عندما قضوا على الأتروسك، وتخلصوا في الوقت نفسه من العناصر الغربية على مفهومهم الأبوى الأوروبي - الأسيوى. وهكذا تم لفظ النظام الأمومي الزنجي قاما بعد العهد الانتقالي لأسرة تاركان، آخر الملوك الأتروسك. وليست قصيدة الأنبيد الملحمية للشجيليوس الروماني، إلا تعبيرا عن إدراك ذلك الخط الفاصل الذي نجد المقابل له في ثلاثية اوريستيا الدرامية لأخيلوس في البونان.

إنها نهاية عالم قديم وبداية عالم جديد، فقد أزيحت الثقافة الزنجية من الحوض الشمالى للبحر الأبيض المتوسط بجوانبها الغريبة إلى أقي حد عن المفاهيم الأورو – أسيوية، ولن يكون هناك وجود، لدى الشعوب الفتية، لتلك الثقافة التى أتاحت لها التوصل إلى الحضارة إلا على شكل أساسى ظل واسخا مع ذلك حتى أننا نستطيع أن نحدد حاليا مدى حجمه. وبوسعنا أن نضيف إلى ذلك أن اللبؤة الرومانية تعيد بالأحرى إلى الأذهان الطوطمية الزنجية الجنوبية وأن مصدر اسم السابيين هو على الأرجم سبأ.

وهكذا يكون تاريخ البشرية واضع المعالم قاما، إذا أردنا ذلك. فعلى الرغم من أعمال السلب والنهب والتدمير المتكررة، منذ قمبيز والرومان ومسيحيى القرن السادس الميلادى فى مصر، والقائدال.. الغ، يترفر لدينا قدر كاف من الوثائق لكتابة تاريخ واضع للبشرية. والغرب الحالى يدرك ذلك قاما، ولكن الشجاعة الفكرية والمعنرية تعوزه فنجد أن الكتب المدرسية يشويها الغموض المتعمد. ولذا يتعين علينا، نحن الأفارقة، أن نعبد كتابة تاريخ البشرية بأسره من أجل استنارتنا نحن واستنارة الآخرين أيضا.



وبوسعنا أن ننسب الى نفس التأثير الزنجى الواقع اللغرى الصوتى الذى أفادنا بد فون قارتبورج الذى نوه بطابعه العام.

وإن تحويل الله [1] الى دد [dd] (وهو صوت ينثنى فيه طرف اللسان ليلمس سقف الحلق، بل وأحيانا الجزء السفلى من اللسان) في سردينيا وصقلبة وابولي وكلابريا، لا يمثل تغييرا أقل شأنا من حيث المبدأ ولا أهمية أقل قدرا. فوفقا لمرلو [MERLO]، ترجع هذه الطريقة في النطق إلى الشعب المنتمى إلى حوض البحر الأبيض المتوسط، والذي تواجد في البلاد قبل أن تصبح رومانية. ومع أنه توجد أصوات من هذا النوع أيضا في لغات أخرى، إلا أن التحول في النطق الذي تم هنا على نطاق واسع للغاية وفي مجال يمتد عبر البحار، له طابع قديم بشكل واضح قاما لدرجة أن مفهوم مرلو يبدو حقيقيا فعلا. وهناك بالطبع اعتراض رولفس [ROHLFS] بان هذا النوع من الأصوات يوجد في جهات أخرى أيضا ولكنها حالات تؤكد بالأحرى وجهة نظر مرلو. فقد كشف پوت [POTT] وبنفي جهات أخرى أيضا ولكنها حالات تؤكد بالأحرى وجهة نظر مرلو. فقد كشف پوت [POTT] وبنفي الديكان جاءت عن طريق الشعوب الدراڤيدية الأصل». (قون قارتبورج، المرجع السابق، ص 13).

وهكذا نجد أن إدخال تلك الأصوات في اللغات الآرية بالهند، عندما اجتاحت هذا البلد شعوب شمالية جلفة، يعود إلى تأثير الزنوج الدراڤيديين. وبوسعنا أن نتصور أن ذلك كان شأن حوض البحر الأبيض المتوسط أيضا؛ خاصة وأن اللغة المصرية واللغات الزنجية مشبعة بتلك الأصوات.

ومن جهة أخرى، كان الفلاحون يوارون موتاهم التراب في المكسبك قبل وصول كريستوف كولومبس، بينما كانت تحرق جثث المحاربين. ويمكن تفسير ذلك من خلال التمييز المذكور آنفا، بين المهدين الأولين للبشرية. ويهدو أن شعوبا من الجنس الأبيض جاحت من الشمال وزنوجا جاءوا من افريقيا عن طريق المحيط الأطلسي قد التقوا في القارة الأمريكية، واندمجوا تدريجيا فنشأ عن ذلك على الأرجح الجنس المائل للإصفرار.

بيد أنه يتعين أن أقدم هنا توضيحا. فعندما أقول إن العرب والبهود، أى الفرعين العرقبين اللذين نعرفهما الآن تحت تسمية الساميين، هم خليط من الزنرج والبيض، فإن ذلك يتفق مع حقيقة تاريخية يمكن إثباتها على الرغم من الكتمان الذى أحاطها طويلا. وعندما أقول إن الصُفر هم خليط من السود والبيض، فليس ذلك إلا افتراضا للعمل به، يستحق الاهتمام به للأسباب التي سقتها آنفا.

والافتراض القائل بأن الإنسان تواجد في كل مكان في آن واحد، افتراض جذاب علميا، ولكنه سيظل غير متبول طالما لم نعثر على حفريات بشرية في القارة الأمريكية التي لم تكن مغمورة بالمياه في العصر الجليدي الرابع الذي ظهر فيه الانسان، وكانت بها كافة المناطق المناخية ابتداءً من القطب الجنوبي حتى القطب الشمالي.

ويؤكد كل ما سبق أهمية إجراء دراسة منتظمة للمصادر اللغوية التى انتقلت من اللغات الزنجية (المصرية وغيرها) إلى اللغات الهندو- أووبية طوال فترة الاتصال هذه. ويكننا أن نسترشد فى ذلك بهدأين: أولا، أسهقية الحضارة وأشكال التنظيم الاجتماعى فى البلاد الزنجية، مثل مصر؛ ثانيا كُون الكلمات المعبرة عن فكرة تنظيم اجتماعى أو واقع حضارى، مشتركة بين اللغة المصرية واللغة اللاتينية الإغريقية، دون أن يكون لها أثر فى اللغات الأخرى المنتمية إلى الأسرة الهندو- أوروبية.

ومن الأمثلة في هذا الصدد:

ماكا: محارب قديم باللغة المصرية (پييريه).

ماج: كبير، محارب قديم، مهيب بالوكوف

كاي ماج: الكبير، المهيب بالوكوف

كايا ماجان: الكبير، الملك، ... وهو اللفظ الذى كان يستخدم للإشارة إلى امبراطور غانا من القرن الثالث حتى عام ١٢٤٠. وكانت اللغة المستخدمة السراكوله (أو لغة مقاربة لها). وعلى أى حال فمن الواضح أنها كانت مشابهة للوكوف.

مانيوس: كبير باللغة اللانينية: ولم يرد ذكر للاتينيين في التاريخ إلا ٥٠٠ سنة قبل الميلاد.

كارل مانيوس: شارلمان، شارل الكبير، أول امبراطور في الغرب تم تتويجه في عام ٨٠٠ م.

ميجا: كبير باليونانية.

ولا تجد المصدر مانيوس في مفردات اللغات الانجلو سكسونية والجرمانية اللهم إلا كاستعارة واضحة من اللاتينية.

ماك : اسم علم اسكتلندى يؤكد ما جاء من قبل.

كورا: آلة موسيقية في إفريقيا الغربية المتكلمة بالفرنسية؛ كور: أغنية (باليونانية).

رع: إله مصرى ترمز اليه الشمس، وهو لقب لفرعون.

روج : إله سماوي عند السيرير، يتمثل صوته في الرعد.

ركس: ملك باللاتينية.

ولانجد في اللغات الانجلو - چرمانية إلا كلمتي كينج وكونيج.

وبوسعنا أن ندرس بنفس الطريقة كلمة هيمن (ومعناها الزواج بالفرنسية) التي تعود بالأحرى الى النظام الأمومي الزنجي وتعبد إلى الذهن كلمة " من" التي تعنى الانتساب إلى الأم بالوُبوف، وتعنى



أيضا الثدى بالمصرية والركوف، وتشير إلى أول ملوك مصر واسمه المُحور مينا، وهكذا يتضمن هذا الاسم فكرة نقل السلطة السياسية عن طريق الانتساب للأم. ولذا فليس من باب المصادفة أن الملك السودانى الذى وضع قواعد أول عبادة للشمس فى النوبة يحمل اسم من - ثيو. وهو معاصر لمينا أو سابق عليه.

وكذلك كلمة جلب، وتعنى كتلة من الطين باللاتينية، وجب التى تعنى الأرض بالمصرية. ومن الممكن دراسة مشتقات كلمة تيران (طاغية)، والعديد من الكلمات الأخرى.

والراقع أنه عندما يقول النازيون إن الفرنسيين من سلالة زنرج، فإن ذلك يقوم على أساس تاريخي حقيقي من حيث أنه يشير إلى اتصال الشعوب ببعضها في عصر ايجه، هذا مع استبعاد ما يقصده النازيون من تحقير من شأن الفرنسيين. ولكن الأمر ليس صحيحا بالنسبة للفرنسيين وحدهم، بل هو أكثر من ذلك بالنسبة للاسبان والايطاليين واليونانيين.. الغ أي جميع تلك الشعوب التي يريدون تبرير لونها الأقل بياضا بالمقارنة مع ألاروبيين الآخرين، بسكناها الجنوب.أما الجانب الباطل في نظريات النازي فهو مسألة التفوق العرقي، بهد أنه من المؤكد منذ العصر الجليدي الرابع أن الجنس الشمالي ذا العيون الزرقاء والشعر الأشقر هو الذي كان الأقل تهجينا. بل إن تلك النظريات النازية تثبت ما قلته من قبل حول سوء نوايا المتخصصين. فهي تبين على الواقع أن التأثير الزنجي على منطقة البحر الأبيض المتوسط ليس سرا بالنسبة لأي عالم. وهم يتظاهرون بأنهم يجهلون ذلك، ولكنهم منطقة البحر الأبيض المتوسط ليس سرا بالنسبة لأي عالم. وهم يتظاهرون بأنهم يجهلون ذلك، ولكنهم

ووفقا للينورمان، فإن الفلسطيين [PHILISTINS] وهم يافثيون من جنس أبيض، اجتاحوا شراطئ بلاد كنعان في القرن الرابع عشر قبل المبلاد. وقد ألحق بهم الهزيمة رمسيس الثالث الذي حطم أسطولهم وحال بذلك دون تمكنهم من العودة عن طريق البحر. وهكذا اضطر فرعون إلى إيواء شعب بأسره حملي نحو ما للرمانه إياه من إمكانية الخروج. وقد أعطاهم أراضي استقروا فيها. وبعد قرنين من التطورات، دمر الفلسطينيون صيدا في القرن الثاني عشر، في نفس الفترة التي تلقت فيها طرواده نجدة من ملك مصر مكونة من ١٠ آلاف أثيوبي، وتم تدميرها على يد الإغريق. وأسس الفنية، وتر التي أوت لاجئي صيدا وغت.

وأصبحت اسبانيا مرسى فى الطريق إلى موربيهان (فرنسا) وجزر سورلنج (انجلترا، ايرلندا) حيث كان الفينيقيون يتوجهون لجلب القصدير الذى كانوا يستخدمونه لصنع البرونز.

وتم استعمار اسبانيا بسرعة، وبلغ التهجين حدا كبيرا حتى أن الاغريق اعتبروا جنس أهالى شبه الجزيرة الايبرية (طارسيس) من أصل كنعانى. واذا كان الأسبان الآن أشد الاوروبيين اسمرارا، فإن هذا التهجين يعود بدرجة أكبر إلى ذلك الاختلاط، لا إلى اتصالهم مؤخرا بالعرب – هذا مع استبعاد



التأثيرات العرقية التي كان من الممكن أن تنتج عن تواجد الجنس الأسود الجريالدي في جنوب أوروبا في نهاية العصر الحجري الجديد.

و وبعد قرن واحد من تأسيس قابس، كان سكان صور يسيطرون كسادة لا منازع لهم، على أغنى وأخصب مناطق باتيكا (الأندلس تقريبا فيما بعد)، وكل وادى البيتيس (الوادى الكبير) وعلى التورديتانيين والتوردول وعلى امتداد بلاد الباستول. وقد نقلوا هناك أعدادا كبيرة من الليبيين الفينيقيين لكى يترفر لديهم مسترطنون يتولون شؤون الزراعة. وقد امتزج جنسهم مع الأهالى الأصليين إلى درجة أن سكان مدن تورديتانيا في أيام سترابون، كانوا في غالبيتهم من أصل كنعاني، حسب قول هذا الجغرافي الإغريقي. أما الذين كانوا يسكنون الشواطئ المجاورة لملقا وأدبير فكانوا لا يزالون يحملون اسم الباستولوفينيقيين أو الليبي - فينيقيين حتى في ظل سيطرة الرومان، وملقا وتفيدنا الأوسمة بأن اللغة الفينيقية كانت لا تزال تستخدم في نفس الفترة في مدن قابس وملقا وصفاقس وأدبير». (لينورمان، المرجع السابق، ص ٢٠٥٠-٥١).

وعليه، فإن الاستيطان الرومانى تغلب على الاستيطان الفينيتيى، فى ايطاليا أولا، حيث تم تدمير كل ما يمكن أن يبتى على ذكرى الأتروسك (الآثار، اللغة ...) ثم فى اسبانيا وإفريتيا بالقضاء على قرطاچنة.

وكانت قرطاچنة إحدى المستوطنات الفينيقية الأخيرة التي أسستها الملكة اليسار على الشاطئ الإفريقي في عام ٨٢٢ ق.م.، في عهد ليكورجوس باليونان.

ومنذ ١٤٥٠ ق.م. كان الليبيون البيض، وهم من شعوب البحار، أو الريبو قد اجتاحوا شمال إفريقيا، غرب مصر. وقد توفر لهم الوقت للانتشار على امتداد الشاطئ باتجاه الغرب، وذلك قبل تأسيس قرطاچنة كما أفادنا بذلك هيرودوت. وكانت المناطق الداخلية مأهولة إذن بزنوج من سكان البلاد الأصليين منذ العهود القديمة وبقبائل ليبية من جنس أبيض ومنها قبيلة الماس. وتم التهجين تدريجيا، على غرار اسبانيا، وكان القرطاچنيون زنجويين، سواء كانوا من أبناء الشعب أو منتمين إلى الطبقة الحاكمة. ومن المعروف أن القائد القرطاچني هانيبال الذي كاد أن يدمر روما، ولايزال يعتبر من أعظم القادة العسكريين الذين عرفهم العالم، كان من أشباه الزنوج. وبوسعنا أن نقول إن هزيمته أذنت بنهاية تفوق العالم الزنجي أو شبه الزنجي. وانتقلت الشعلة منذ ذلك العهد إلى السكان الأوروبيين في شمال البحر الأبيض المتوسط. وقد انتشرت بعد ذلك حضاره هذا البحر التقنية من شواطئه نحو داخل جنويه، وظلت أوروبا تسيطر منذ ذلك العهد على إفريقيا حتى أيامنا هذه، فيما عدا الفتح جنويه، وذلك لأن التغلغل الأوروبي في إفريقيا والسيطرة التي اكتملت في نهاية القرن التاسع عشر، بدآ مع انتصار روما على قرطاچنة.



وعندما ندرس المضارة التى قامت فى حوض البحر الأبيض المتوسط يتعين علينا أن نؤكد الدور الأساسى الذى قام به الزنوج وأشباه الزنوج فى فترة كانت فيها الأجناس الأوروبية لاتزال همجية وتكاد توشك أن تصبح أهلا للتّحَضّر.

وغير أنهم (الفينيقيين) كانت لديهم في كل مكان تلك الوكالات التي كان لها تأثير هائل على مختلف البلدان التي أقاموها فيها. وقد أصبحت جميعها نواة لمدن كبيرة، ذلك لأن الأهالي الأصليين الذين كانوا لا يزالون من الهمج، راحوا يتجمعون بسرعة حول الصناعات الفينيقية تجتذبهم المزايا التي وجدوها فيها، وإغراءات الحياة المتحضرة. وكانت جميع هذه الوكالات مراكز نشطة لنشر الصناعة والحياة المادية. والشعب الهمجي لا يزاول التجارة النشطة على مدى طويل مع شعب متحضر دون أن يستعير شيئا فشيئا بعض ثقافته، خاصة عندما يتعلق الأمر بأجناس ذكية وأهل للتقدم كما كانت أجناس أوروبا. وقد تولدت لديهم احتياجات جديدة، فهم يتطلعون بنهم إلى المنتجات المصنعة التي يحضرونها لهم، ويكتشفون ذلك الترف الذي لم يكن قد تبادر إلى أذهانهم من قبل. وسرعان ما دفعتهم الرغبة في معرفة أسرار تلك الصناعات والإلمام بالفنون التي تنتجها، والعكوف على استخدام الموارد التي توفرها أراضيهم بأنفسهم، بدلا من مواصلة توريدها لهؤلاء الأجانب الذين يجيدون الاستفادة منها.

«وهذا التأثير المباشر للحضارة على البربرية متأصل قاما فى الطبيعة البشرية حتى أنه يحدث بطريقة شبه لا واعية على الرغم من الحساسيات والحقد والعداء بل والحروب التى قد تنشب بين التجار والشعرب التى يتعاملون معها. وقد حدث ذلك بين الفينيقيين والإغريق، مع أن العلاقات لم تكن ودية على الأقل فى الهداية». (لينورمان، المرجع السابق، ص٥٤٣).

وتعود تجارة الرقيق الأبيض مع العالم الأسود، والتي لا يمكن أن نقلل من دورها في تغير لون بشرة المصريين إلى أفتح، إلى عهد الهيمنة الفينيقية هذه. والنص التالي لا يترك مجالا للشك حول حقيقة تلك التجارة ومداها، وكذلك على مدى التباين بين لون المصريين السود والبيض في الشواطئ الشمالية:

«السفن النينبقية المحملة بسلع واردة من مصر واشور ترسو في ميناء المدينة الإغريقية، وهي تبسط حمولتها على الشاطئ الرملي طوال خمسة أو ستة أيام لإتاحة الوقت للسكان المقيمين داخل الأراضي للحضور والمشاهدة والتبضع. وبدافع من الفضول تتقدم نساء البيلوبونيز بلا ارتباب حتى يقتربن من السفن، ومن بينهن ايو ابنة الملك ايناخوس. ويهجم القراصنة عند الإشارة المصطلع عليها على الإغريقيات الجميلات ويختطفونهن. وترفع السفينة مرساها بلا إبطاء وتقلع إلى مصر: وكان على فرعون أن يدفع ثمنا باهظا لقاء تلك الفتيات ذوات البشرة البيضاء والتقاطيع الصافية للغاية



المناقضة تماما لتقاطيع القطيع البشرى الذى كانت تحضره جيوشه من سوريا». (لينورمان، تفس المرجع، ص ٥٤٣).

وبوسعنا أن نذكر أيضا فى إطار هذه الوقائع اختطاف أومايوس، ابنة ستيسيوس، وهو من أعيان سيروس، على يد الفينيقيين واختطاف پاريس، ابن پريام لهيلينا، الذي جرى على الأرجح فى ظروف مشابهة، اذا ما تذكرنا أن فرعون مصر أرسل عشرة آلاف أثيوبى لإغاثة طروادة التى كان يتولى الدفاع عنها الملك پريام وابنه پاريس.

وكان تهجين الكنمانيين أسرع مما كان بين المصريين نظرا لقلة عددهم نسبيا ولتواجدهم على طريق هروب هذه الشعوب البيضاء التى انتهى بها الأمر إلى غزوهم من كافة الأنحاء. ويبدر أن الشعب اليهودى، أى أول فرع أبيض سُمى الجنس السامى، ابتداء من اسحاق، لم يكن إلا نتاجا لذلك التهجين كما رأينا ذلك آنفا. ولذا فقد كتب مؤرخ لاتينى يقول إن اليهود من أصل زنجى.

أما الروح الفجة والتجارية التي يتسم بهما سفرا التكوين والخروج في التوراة، فتعكس الظروف التي واجهها الشعب اليهودي منذ البداية.

كما أن الإنتاج الفكرى للبهود منذ أصوله حتى أيامنا هذه تفسره هو أيضا الظروف الدائمة التى عايشوها؛ فقد شكلوا مجموعات صغيرة من عديمى الجنسية وسط الأمم، منذ تشتتهم، وتعرضوا دائما لقلق مزدوج؛ ضمان وجودهم المادى وسط بيئة معادية فى الكثير من الأحوال، والخوف من التعرض لعمليات الاضطهاد الدورية. ففى الماضى، كانت الظروف الطبيعية فى السهوب الأوروبية – الأسيوية لا تتيح أى أرهام ولا أى خمول، وإذا كان الانسان لم يقم هناك حضارة رائمة فإن الأمر يرجع إلى البيئة المعادية له قاما. أما الآن فإن الظروف السياسية والاجتماعية هى التى تحرم اليهود من أى دعة فكرية. فاليهود لم يصبح لهم ذكر فى التاريخ إلا مع قدوم النبيين داود وسليمان، أى فى بداية الآلف الأولى قبل الميلاد، فى عهد ملكة سبأ. وكانت قد مضت عدة آلاف من السنوات على الحضارة المصرية، ومن باب أولى الحضارة النوبية السودانية.

وقد استولى نابوزنخسر على البلد فيما بعد ونقل السكان اليهود إلى بابل؛ وتلك هي الفترة المسماة مرحلة الأسر.

وقد تفرق اليهود شيئا فشيئا واختفت الدولة اليهودية بسرعة ولم تعد إلى الظهور من جديد إلا مع الصهيونية الراهنة : بن جوريون.

ولقد أثبتت بكل وضوح التنقيبات الأنتروبولوجية القليلة التي تجاسر البعض على القيام بها أن الفينيقيين لم تكن بينهم وبين النموذج السامي الرسمي أي جوانب مشتركة.



ولما كان الفينيقييون قد تنقلوا في كافة أرجاء حوض البحر الأبيض المتوسط، فقد جرى البحث عن هياكلهم في مختلف أنحاء ذلك الحوض. وهكذا تم العثور على جماجم من المفترض أنها لفينيقيين، في غرب ميناء سرقوصة بجزيرة صقلية. ولكن هذه الجماجم مستطيلة وبارزة الفكين، أي أنها ذات سمات زنجوية.

« أما جماجم ايطاليا نيكاسترو، فكل ما نعرفه حول هيئتها وتكوينها يتلخص في السطور التالية : كانت الجماجم التي تم فحصها منخفضة الصدغين ولها شكل المعين تقريبا، ومجموعة الأسنان بارزة للغاية وكاملة ومرتبة بشكل جيد ... والشكل المستطيل ذو الفكين الناتئين الميز لجماجم الجنس المدفون (جماجم تم العثور عليها في غرب سرقوصة)». (اوچين پيتار: الأجناس والتاريخ، سلسلة تطور البشرية، نهضة الكتاب، ١٩٧٤، ص ١٠٨٨).

وقد نقل إلينا أيضا اوچين پيتار وصفا لبرتولون يتعلق بالقرطاچنيين والباسك، وهم فى اعتقاد برتولون قرع من القرطاچنيين. وهذا الوصف هام من حيث أن صاحبه يقدم فى الواقع غوذجا زنجيا دون أن يدرى:

ولقد صور لنا (برتولون) الأشخاص الذين اعتبرهم السلالة الحالية للقرطاچنيين القدامى، على الرجد التالى: كانت بشرة هؤلاء الأفراد سمراء للغاية. ويرتبط ذلك باعتباد الفينيقيين على صبغ قائيلهم بلون بنى ضارب إلى الاحمرار لكى يعطى ذلك لون البشرة ... والأنف مستقيم ومقور قليلا أحيانا. وهو لحيم فى الكثير من الأحوال، ومنتفخ فى طرفه فى بعضها. والفم متوسط وعريض إلى حد كبير فى بعض الحالات، والشفاه غليظة فى أغلب الأحوال، والوجنتان بارزتان بدرجة قليلة». (يبتار، المرجم السابق، ص ٤٠٩).

ومن الواضع أننا بصدد وصف للزنجى أو على الأقل للزنجوي، وذلك رغم التوريات.

وهناك فقرة أخرى لنفس المؤلف تبين أن الأرستقراطية القرطاچنية كانت كلها ذات انتسابات زنجية.

«وهناك عظام أخرى تم العثور عليها فى قرطاچنة، تعود إلى مرحلة صراعها مع روما ومودعة فى متحف لاڤيچيرى، وهى لأفراد تم اكتشافهم داخل توابيت متميزة تخص على مايبدو النخبة الترطاچنية. وكل الجماجم هنا تقريبا مستطيلة ... والوجه قصير إلى حد ما ... » (ص ٤١١).

والجمجمة المستطيلة والوجه القصير بميزان الزنجى. وهناك فقرة أخرى أهم لنفس المؤلف، وهي تثبت أن الطبقة العليا في المجتمع القرطاچني كانت زنجية أو زنجوية.

«إن الذين زاروا، خلال السنوات الأخيرة، متحف لاثيچيرى في قرطاچنة، يتذكرون ذلك التابوت النخم لكاهنة تانيت، الذي اكتشفه ب.ديلاتر. وهذا التابوت المحلى بالزخارف أكثر من أي تابوت



آخر، تم اكتشافه هناك، وهو أجملها من الناحية الفنية، وقمثل صورته الخارجية على الأرجع الكاهنة ذاتها، مما يشير إلى أن التابوت كان يخص بالضرورة شخصية دينية رفيعة المقام. وكانت المرأة المودعة داخلة متميزة بسماتها الزنجوية. لقد كانت إفريقية الجنسا» (ص ٤١٠).

والاستنتاج الذى يستخلصه المؤلف من هذا النص هو أن عدة أجناس كانت تتعايش معا فى قرطاجنة. ونحن نوافقه على ذلك، كما يتضح من كل ماجاء آنفا. ولكن هناك استنتاج آخر يفرض نفسه بدرجة أكبر لم يستخلصه المؤلف، وهو أن من بين تلك الأجناس المتعايشة معا، كان الجنس الذى يحتل أعلى المراتب الاجتماعية ويحظى باحترام أكبر ويتولى القيادة السياسية، وترجع إليه تلك الحضارة، كان زنجويا، حسب الأدلة المادية التي تم العثور عليها، اللهم إلا إذا نبع التفسير من أفكار مسبقة.

فلو افترضنا أن قنبلة ذرية سقطت فرق باريس وتركت المدافن سليمة، فإن الأنتروبولوچيين الذين سيفتحون المقابر لتحديد نوعية الجنس الفرنسى، سيجدون أيضا أن الفرنسيين لم يكونوا الرحيدين المقيمين في باريس. ومن جهة أخرى لا يمكن أن نتصور أن الجشمان الموجود في أفخم مقبرة فريدة من نوعها، مثل مقبرة نابليون في الانقاليد، يخص عبدا أو شخصا ما مجهول الهوية!

ولذا فمن الممكن تحديد سمات الجنس الفينيقي بدقة أشد لو أرادوا ذلك، وكذلك كل الأجناس الزنجية الأخرى الشبيهة بها والتي يعود إليها فضل قيام الحضارة.

بل ومن الممكن تحقيق ذلك انطلاقا من اعتبارات انتروبولوجية بحتة، على الرغم من أن الخبرة تثبت أنه يكن الدفاع عن كل الأطروحات المبتغاة في هذا المجال.

إن الملايين تنفق للحفر في أراضى صلصالبة في بلاد مابين النهرين، على أمل العثور على وثائق تثبت بكل تأكيد وحسم أن مهد الحضارة كان في غرب آسيا.

ومع أن القائمين بذلك يعقدون آمالا ضئيلة في بلوغ مراميهم، إلا أنهم يواصلون العمل كما لو كان الروتين قد توصل إلى منعطف نهائي. وعلى المكس من ذلك فإن موقع المقابر الفينيقية معروف بدقة وكل ماهو مطلوب هو فتحها للتعرف على جنس الأجداث الموجودة داخلها. ولكن هناك احتمالات كبيرة بأن تكون زنجية إلى حد يصبح معه من المستحيل إنكار ذلك: ولذا فالأفضل ألا يمسها أحد.

«ولكى نتعرف بدقة على الصفات الأنتروبولوجية للنينيقيين القدامى، يتعين أن توجد تحت أيدينا الهياكل المودعة فى مدافن العصر النينيقى الكبير، على شواطئ صيدا وصور، حيث ازدهرت قوتهما بوصفهما مدينتين تجاريتين. غير أن هذه الوثائق لم توضع بعد للأسف تحت تصرف الاتنولوجيين. ولاشك أن النقاب سيرفع عنها يوما ما عندما ستجرى عمليات تنقيب منتظمة تؤدى إلى الحفاظ على الموجودات الأثرية والهياكل فى آن واحد». (پيتار، المرجع السابق، ص ٤٠٧).



وهذه الكلمات ترجع الى عام ١٩٧٤، ولم تتم منذ ذلك التاريخ إلا حفريات قليلة في المنطقة (رأس شمرا، وقد توقفت في عام ١٩٣٩). وقد تم اكتشاف العديد من الوثائق بحض الصدفة. وتبين من أقدم المقابر التي تم العثور عليها في فينيقا، وهي تعود إلى العصر الحجري الحديث، واكتشفها م.ن.دونان في جبيل، أنها تخص غوذجا بشريا اعتبره الدكتور قالوا جنسا أسعر من منطقة البحر الأبيض المتوسط، حسب ترتيب سيرچى. غير أن هذا الجنس الأسمر ليس إلا جنسا زنجيا. ومن جهة أخرى تعرضت بعض تلك الجماجم لتشويه نجده حتى الآن لدى الزنوج المانجيسيتو في الكونغو.

ولقد استنتج الدكتور قالوا من العظام التى فحصها أنها لأفراد ذوى جماجم مستطيلة وصفيرة تخص الجنس والأسمر المنتمى للبحر الأبيض المتوسط حسب ترتيب سيرجى». وبعض الجماجم بها تشويه متعمد تم تحقيقه بطريقة اصطناعية، بربط الجمجمة، نما أدى إلى استطالتها من الأمام إلى الخلف، على شكل بيضة، بحيث يتم تحقيق التشويه الذى ظهر في عصر تل العمارنة في العديد من الآثار، وبالأخص بالنسبة لشخصيات الأسرة المالكة (د.كونتينو، الحضارة الفينقية، ١٩٤٩، الناشر بايو، ص١٨٧).

## مشكلة الجنس المصرى كما رآها وعالجها الأنتروبولوجيون

قد يتصور المرء أن هذه القضية أنتروبولوجية أساسا، وبالتالي فإن اسنتاجات الانتروبولوجيين ستبدد كل الشكوك بإفادتنا بحقائق ثابتة وقاطعة.

والأمر ليس كذلك؛ فالطابع المتعسف للمعايير المستخدمة، مع استبعاد فكرة استنتاج يكن قبوله بلا انتقاد، يلجأ إلى العديد من والتعقيدات البارعة» حتى أن المرء يتسامل أحيانا .. ألم تكن المشكلة أقرب إلى الحل، لو لم تعالج بتلك الطريقة؟

ومع أن استنتاجات تلك الدراسات الانتروبولوجية أقبل من المقيقة، إلا أنها تشهد مع ذلك - وبالإجماع - بأن جنسا زنجيا تواجد منذ أقدم عصور ما قبل التاريخ حتى عهد الأسرات. ويستحيل أن نذكر هنا كافة تلك الاستنتاجات وهي معروضة باختصار في الفصل العاشر من كتاب ما قبل التاريخ، وما قبل ظهور الكتابة في مصر، للدكتور اميل ماسولار (معهد الإتنولوجيا، باريس ١٩٤٩). وسنكتفى هنا بذكر بعض تلك الاستنتاجات.

« وترى الآنسة فاوسبت أن جماجم نقادة تشكل مجموعة متجانسة بما فيه الكفاية حتى أنه يمكننا أن نتكلم عن جنس نقادة. فهو جنس أقرب إلى الجرمان من حيث الارتفاع الكلى للجمجمة، وارتفاع



الأذنين، وارتفاع الرجه وعرضه، وارتفاع الأنف، ومعامل الدماغ ومعامل الوجه وارتفاع المحجر وطول سقف الحلق ومعامل الأنف.

« ... وهكذا فإن أهل نقادة في عصور ما قبل الأسرات يشبهون الزنوج بحكم بعض سماتهم والأجناس البيضاء بحكم سمات أخرى». (نفس المرجع، ص ٤٠٢ و ٤٠٣).

والسمات التي تُقرب جنس نقاده المصرى في عصور ما قبل الأسرات من الزنوج سمات أساسية، على عكس تلك التي تقربهم من الجرمان.ومن جهة أخرى فإن ومعامل الأنف، عند الأثيوبيين والدرا قيديين يقربهم من الجرمان مع أنهما من الجنس الأسود.

وعمليات التياس هذه التي تدفعنا إلى التردد إزاء هذين النقيضين المتمثلين في الجنس الزنجي والجنس الأبيض تدلنا على مدى مرونة تلك المعايير:

«أراد طومسون وراندال - ماك أيثر أن يحددا بزيد من الدقة مدى أهمية العامل الزنجوى فى سلسلة من الجماجم المكتشفة فى مرمدة بنى سلامة وابيدوس (العرابة المدفونة) والهو(نجع حمادى). وقد قسموها إلى ثلاث مجموعات: أولا الجماجم الزنجوية (وهى التى يقل فيها معامل الوجه عن ٤٠ ويزيد فيها معامل الأنف على ٥٠، أى أن الوجه منخفض وعريض والأنف عريض)؛ ثانيا الجماجم غير الزلجوية (التى يزيد فيها معامل الوجه على ٤٥٪ ومعامل الأنف على ٥٠، والوجه مرتفع وضيق والأنف ضيق)؛ ثالثا الجماجم الوسيطة (التى تنتمى إلى إحدى المجموعتين الأوليين من حيث معامل الرجه وإلى المجموعة الأخرى من حيث معامل الأنف، أى الجماجم التى تتوسط هاتين المجموعتين). وهكذا تكون نسبة الزلجويين فى عصر ما قبل الأسرات القديم ٢٤٪ وسط الرجال المجموعة بناه و٢٥ هـ من عيث معامل الأسرات القديم ٢٤٪ وسط الرجال

«وقد اعترض كيث على صلاحبة المعيار الذى اختاره طرمسون وراندال - ماك ايڤر للتمييز بين الجماجم الزنجوية وغير الزنجوية. وهو يرى أنه لو استخدم هذا المعيار بالنسبة لسلسلة من جماجم الانجليز الحاليين، لوجدنا أن حوالى ٣٠٪ منهم زنجويون». (المرجع السابق، ص ٢٠٠ و ٤٢١).

وبوسعنا أن نبدى ملاحظة عكسية لملاحظة كيث، وبأن نقول إنه لو تم فحص زنوج إفريقيا السوداء اليوم البالغ عدهم ١٤٠ مليون نسمة، وفقا لتلك المعايير، لخرج على أقل تقدير مئة مليون من الزنوج «بيضا بغير سوء» حسب تلك المقاييس!

ولنلاحظ من جهة أخرى أن التمييز بين الزنجويين وغير الزنجويين والوسطيين ليس واضحا؛ فغير الزنجوي ليس من جنس أبيض ومن باب أولى فإن «الوسيط» ليس أبيض.

«وقد واصل فالكنبورجر من جديد الدراسة الأنتروبولوجية للمصريين بفحص حديث لـ ١٧٨٧



جمجمة لذكور تعود إلى بداية عصر ما قبل الأسرات القديم حتى أيامنا هذه ، قميز بين أربع مجموعات رئيسية ...» (المرجع السابق، ص ٤٢١).

ويؤدى توزيع الجماجم المنتمية لعصر ما قبل الأسرات بين تلك المجموعات الأربع إلى النتائج التالية:

«٣٦٪ من الزنجويين، و٣٣٪ من البحر الأبيض المتوسط، و١١٪ من الكرو- مانيونيين، و٠٢٪ من أفراد لا ينتمون إلى إحدى تلك المجموعات الثلاث، ولكنهم أقرب إلى الكرو - مانيونيين أو إلى الزنجويين. ونسبة الزنجويين هنا أعلى بكثير من النسبة التى أشار اليها طومسون وراندال - ماك ايثر، والتى وجدها كيث مع ذلك مرتفعة للغاية.

«هل تتفق أرقام فالكنبورجر مع الواقع؟ إننا لا غلك تقرير ذلك. فإذا كانت صحيحة، فإن السكان في عصر ما قبل الأسرات كانوا لا يمثلون جنسا نقبا كما قال اليوت – سميث، وكانوا يتكونون من ثلاثة عناصر عرقية على أقل تقدير: زنجويين بنسبة تزيد على الثلث، وأهالى من البحر الأبيض المتوسط بنسبة الثلث وعُشر من الكرومانيونيين وخُمس من أفراد مهجنين إلى حد أو آخر». (نفس المرجم، ص ٢٢٧).

ويتمين علينا أن نستخلص من كافة تلك الاستنتاجات، أن الالتقاء بينها يثبت رغم كل شئ، أن الشعب المصرى كان زنجيا بالأساس في عهد ما قبل الأسرات.

وعليد، لا يتفق ذلك مع الفكرة القائلة بأن العنصر الزنجى لم يتسرب إلى مصر إلا فى وقت متأخر. فعلى العكس، تؤكد الوقائع أن هذا العنصر كان مهيمنا من بداية التاريخ المصرى القديم حتى نهايته، خاصة إذا لاحظنا أن والانتساب إلى البحر الأبيض المتوسط» ليس مرادمًا للجنس الأبيض. فالأمر بتعلق بالأحرى بجنس أسمر أو منتم إلى البحر الأبيض المتوسط» وفقا لإليوت - سعيث:

«يعتبر اليوت - سميث هؤلاء المصريين فرعا «لما يسميه الجنس الأسمر، وهو لبس إلا جنس اليحر الأبيض المتوسط أو الجنس الأوروبي الإفريقي حسب تعريف سيرجي». (نفس المرجع، ص ٤١٨).

وصفة الأسمر التي تتعلق بلون البشرة ليست سوى «تورية» تشير إلى الزنجي.

وهكذا يتبين لنا أن الجنس المصرى كان كله زنجيا، مع تغلغل بعض العناصر من الرُّحَل البيض في ظل حضارة العمرى.

وتكشف دراسة پترى حول الجنس المصرى عن إمكانيته تصنيف هائلة قد تثير دهشة القارئ.

دغير أن پترى نشر دراسة عن أجناس مصر فى عصرى ما قبل الأسرات والأسرات الأولى، لا يقدم فيها سوى تصورات. وهو يميز، علاوة على الجنس المكتنز الإليتين، ست أنواع مختلفة: دو



الأنف المعقوف المميز للجنس الليبي ذى البشرة البيضاء؛ والنوع ذو اللحية المجدولة المنتمى على ما يبدو لجنس من الغزاة ربما جاء من شواطئ البحر الأحمر؛ والنوع ذو الأنف المدبب الذى جاء بلاشك من الصحراء العربية؛ والنوع ذو الأنف المستقيم، المنتمى أصلا إلى مصر الوسطى؛ والنوع ذو اللحية المندفعة للأمام المنتمى أصلا إلى الوجه البحرى ؛ والنوع ذو الحاجز الأنفى المستقيم المنتمى أصلا إلى الصعيد. ووفقا لتلك التصورات كانت توجد في مصر في تلك العصور سبعة أنواع مختلفة من الأجناس. وسنرى في الصفحات القادمة أن دراسة الهياكل لا تسمع أبدا بالتوصل إلى مثل تلك الاستنتاجات». (نفس المرجم، ص ٣٩١).

ويدل هذا التصنيف على مدى عدم جدية المعايير المستخدمة لتحديد الجنس المصرى، وطابعها الاعتباطي.

وكنت أنوى إجراء تحليل ميكروسكوبي لكثافة مسام جلد المومياوات، لكن عددها المحدود لم يكن يسمح باستخلاص أي استنتاج ذي قيمة على صعيد الجنس المصري.

وعلى أى حال، يتضع لنا أن الأنتروبولوجيا لم تتوصل إلى تواجد جنس مصرى أبيض، بل إنها تميل إلى عكس ذلك.

غير أن المشكلة أصبحت ملغاة من الكتب الدراسية الحالية. ففى أغلب الأحوال يتم القطع بأن المصريين كانوا بيضا. وهكذا يبدو لجميع غير المتخصصين الشرفاء أن هذا الحسم يعتمد بالضرورة على دراسات مدعومة تمت من قبل بينما لم يحدث ذلك، كما يتبين مما جاء آنفا. وهكذا تم صرف أنظار العديد من الأجيال.

وفى جنوب المثلث الكبير للشمال الغربى، كان يعيش كما هو الحال اليوم، العالم الأسود الأفريقيا الوسطى، المعزول عن البيض بالمساحة الصحراوية الشاسعة. وكان وادى النيل السبيل الوحيد المفتوح نحو الشمال بالنسبة لسود الداخل، وكانوا يسلكونه أحيانا للوصول إلى مصر، ولكن في جماعات صغيرة.ولما كانوا منعزلين عن الحضارة النيلية بسبب ذلك الحاجز الصحراوى، ويعيشون اعتمادا على أنفسهم، فإنهم لم يتأثروا بتلك الحضارة ولم يقدموا لها بالتالى أى إسهام ذى قيمة. وهكذا فإن هذه الحضارة تكون وقفا على الجنس الأبيض». (بريستد: اكتساب الحضارة، بايو، ١٩٤٥، ص٠٥).

هذا هو نوع التأكيدات الجارية التى نجدها الآن فى الكتب الدراسية، والطابع المالمان لما قروه بريستد لا يعادله سوى عدم اعتماده على أى أساس؛ ولذا لم يحرص هذا المؤلف على التأكد من ذلك عن طريق الوقائع. فالصحراء التى فصلت دائما العالم الأسود عن العالم الأبيض فى وادى النيل ليست سوى فكرة لا قت للواقع بصلة.



ويتخبط بريستد فى تناقضاته بالزعم من جهة بأن الصحراء فصلت دائما الزنوج عن النيل، وبالاقرار من جهة أخرى بأن وادى هذا النهر كان السبيل الرحيد للوصول إلى الشمال. فمجرد إلقاء نظرة على خريطة إفريقيا يبين أنه بمكن الوصول إلى وادى النيل من أى نقطه فى القارة السوداء دون اجتياز الصحراء.

وتنبع أفكار بريستد من مفهوم خاطئ لإعمار القارة الإفريقية. ففى مقابل تواجد السود فى كافة أنحاء القارة، على شكل مجموعات صغيرة خاملة، فى الوقت الذى غت فيه الحضارة المصرية، هناك كم وفير من الوقائع التى تدفع إلى الاعتقاد بأن الشعب الزنجى عاش أولا فى هذا الوادى قبل أن ينتشر فى كافة الاتجاهات بالقارة، فى موجات متتالية.

وهذا ما أكدته المعطيات الأنتروبولوجية المذكورة آنفا والتي تشهد على أن الزنوج تواجدوا في وادى النيل في عصور ما قبل التاريخ.

ومن جهة أخرى فإن الطابع الزنجى للحضارة المصرية، كما هو معترف به اليوم، يستبعد أن تكون «وقفا على الجنس الأبيض».

ويحاول العديد من المؤلفين الالتفاف حول المشكلة بالكلام عن البيض ذوى البشرة الحمراء أو السوداء دون أن يصدم ذلك رجاحة تفكيرهم الديكارتي، نظرا لأن هناك فكرة سائدة، وهي أن قيام أي حضارة إنسانية لا يكن أن يكون قد تم على يدّ جنس زنجي.

«إفريقيا هى ليبيا، فى مفهوم الإغريق، وهو تعبير فى غير موضعه أصلا لأن هناك شعوبا أخرى كثيرة فى القارة خلافا لليبيين الذين يمثلون قسما من البيض فى الطرف الشمالى، أو إذا أردنا المطل على البحر الأبيض المتوسط، ويتميزون بهذه الصفة عن عدد كبير من أقسام البيض ذوى البشرة السمراء (أو الحمراء) (المصريين) ...» (يدراك: آثار افريقيا السوداء، يابو، ١٩٥٠، ص ٢).

وفيي كتاب مدرسي مخصص لتلاميذ الصف الخامس نجد ما يلي:

«لا يتميز الأسود بلون بشرته (لأن هناك بيضا ذرى بشرة سوداء) بقدر ما يتميز بملامحه: الشفاه الغليظة والأنف الأفطس .. الخ». (الجغرافيا للصف الخامس، مطبوعات بايير وأولاده، - ١٩٥٠).

إنهم لم يتمكنوا من تبيض الجنس المصرى إلا عن طريق مثل هذه التعريفات، وفي ذلك دليل قاطع على أنه جنس زنجي.

وموتف بريستد إزاء مسألة الجنس المصرى هو بشكل خاص موقف المتخصصين فى الآثار المصرية الماليين الذين تنههوا للمسألة أكثر من أسلافهم فتجنبوا المشكلة بكل بساطة عن طريق بعض التأكيدات التى يقدمونها لغير المتخصصين على أساس أنها تستند إلى معلومات علمية سابقة، وليس ذلك إلا ضربا من الاحتيال الذهني.



وينتهى هذا القسم النقدى؛ فقد عرضنا في الفصول السابقة مختلف أنواع الأطرو مات المتعلقة بأصل الجنس المصري.

وجميع الأطروحات التى تتناول تلك القضية تنتمى إلى أحد تلك الأنواع التى عرضت أنفا. وأنا لم أتعرض لها، كعادتى، نقلا عن هذه الحجة أو تلك فى هذا المجال، ولكن حسب ماأورده أصحابها يأكبر قدر من التفاصيل، مما يتيح إبراز التناقضات التى تتضمنها كلها ويستحيل التغلب عليها. وعليه فإن هذا العرض كامل، والفكرة العامة التى نخرج بها هى فشل كافة تلك المحاولات التى لم تصب هدفها، ولا يجب أن تشكل بالنسبة للقارئ أى عنصر فى ترجيه قناعته.

ويبقى لنا الآن الانتقال NIى الجانب البناء بعرض مختلف الوقائع التى تثبت الأصل الزنجى للجنس المصرى.



### الفصل الرابع الحجج المؤيدة للأصل الزنجى للجنس المصرى وللحضارة المصرية

#### الطوطميسة

نوه موريد في مؤلفد من العشائر إلى الامبراطوريات بالطابع الطوطمى الأساسى للمجتمع المسرى. وقد حوربت أطروحته فيما بعد: وقيل إن هناك تخوفا من العواقب الخطيرة التي ستنجم عن ذلك بالضرورة. والواقع أن فريزر كان حاسما فيما يتعلق بأصل الطوطمية، ففي وأيه أننا لا نصادفها إلا لدى الشعوب الملونة.

وبناء على ذلك، أصبح من المستحيل التمسك بتلك الأطروحة إذا كان المطلوب إثبات أن الحضارة المصرية من أصل أبيض.

وهكذا جرت محاولات لإنكار الطوطمية المصرية مع السعى إلى العثور على آثار لها لدى الشعوب المسماة بيضاء، مثل البربر والطوارق. ويدل الحماس فى البحث عنها لدى هؤلاء على أن النجاح فى ذلك سيعنى تبديد أى شكوك حول الطوطمية المصرية. غير أن المحاولة فشلت، إذ لم يتوصل لخان جنيب إلى استخلاص طوطمية لدى البربر.

وانتهى الأمر بالمناقشات حول الطوطمية إلى التردى فى التجريد الفلسفى. فقد تحولت المعطيات الإتنوجرافية الملموسة إلى ظاهرة تأملية، وإلى قضية منطقية وفكرة خالصة بحيث لا يمكن أن تعرقل بعد ذلك أى وقائع، أو تطورات من خلال عمليات التضمين.

ويستحيل إنكار أن تحريم بعض الحيوانات والنباتات في مصر (التابو) يتفق مع الطوطمية كما هو الحال في كافة المناطق – وبالأخص في افريقيا السوداء – حيث توجد الطوطمية بشكل لا يتطرق إليه الشك. وعلى العكس كانت هذه المحرمات غريبة على الإغريق وغيرهم من الشعوب الهندو- أوروبية. ولذا كان الإغريق يسخرون من تبجيل المصريين المفرط للحيوانات بل ولنباتات معينة أيضا.

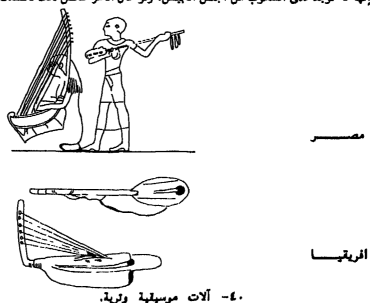
وعلى أساس درجة معينة من التطور الاجتماعى قد تكون أقل من درجة التطور والامتزاج التى بلغها الشعب المصرى، كان الزواج من داخل القبيلة والطوطمية لا يتعارضان، بل يتعايشان معا. وهكذا نجد الآن فى إفريقيا السوداء زوجين يحملان نفس الاسم الطوطمى: ندياى، ديوپ، فال .. الخ. ولا يتبادر أبدا إلى الذهن فى الوقت الراهن أن مثل هذه الممارسة كانت محرمة، ومع ذلك فمن الواضح أن الزوجين الذين يحملان نفس الاسم الطوطمى يدركان أن كل منهما مشترك بحياته فى جوهر طرطمه.



وعليه فإن الزوجين يدركان تماما أنهما يشتركان معا في نفس الجرهر الحيواني، ونفس الجوهر الحياتي، كما يدركان أنهما ينتميان أصلا إلى نفس القبيلة حتى أنهما يعلنان ذلك في الكثير من الأحوال. وعليه فإن فكرة قان جنيب القائلة بأنه تعين ألا يكون المصريون طوطميين لأنهم كثيرا ما كانوا يتزوجون من الأقارب بل ومن شقيقاتهم تجد تكذيبا قاطعا لها. فالزواج من الأخوات نابع عن سمة ثقافية أخرى حية في العالم الزنجي، وهي النظام الأمومي الذي سنتعرض له في الصفحات ١٦٤ إلى ١٦٨.

قمندما أصبح الزواج من خارج العشيرة شائعا، انتهى الأمر بقيام قرابة نسبية بين العشائر التى كانت تعقد زيجات فيما بينها (بين عشيرتين، وأيضا بين ثلاث أو أربع .. الخ ). وهذه القرابة تفسر اليوم والكال في المجتمع الولوف مثلا، أي القرابة العشائرية المفترضة التي تسمح بتبادل المزاح والتهكم.

وعلى الرغم من الدراسات التي تحاول التوسع في مفهوم الطوطمية، فإنه بوسعنا أن نقول مع فريزر إنها لا توجد لدى الشعوب من الجنس الأبيض. ولو كان الأمر عكس ذلك لكشفت عنه الجحافل



نقلا عن كتاب سليجمان حول الملكية في إفريقيا وفي مصر STUDY IN DIVINE KINGSIIIP 1.



البربرية الأخيرة البيضاء الجنس التى اجتاحت أوروبا فى القرن الرابع. وكانت هذه الشعوب فى العصر الإتنوجرافى (عشيرة، قبيلة) حيث من المحتم أن تلهم الطوطمية – إن تواجدت – كافة التصرفات ويتضع أثرها فى كل مستويات التنظيم الاجتماعى.

على أنه لم يوجد في حياة تلك الجحافل شئ يعكس فكرة القرابة بين الإنسان والحيوان، لا بالمعنى الفردي ولا بالمعنى الجماعي.

وعلى النتيض من ذلك لا يكن إنكار أن فرعون يشترك في جوهر حيواني (الصقر) بنفس الطريقة الموجودة لدينا اليوم في إفريقيا.

#### الختان

كان المصريون يمارسون الختان منذ عصور ما قبل التاريخ، وهم الذين نقلوا هذه الممارسة إلى العالم السامى بصفة عامة (البهود والعرب)، وبالأخص إلى من كان هبرودوت يسميهم السوريين.

ويسوق هيرودوت قرينتين لكي يثت أن الكولنيين كانوا مصريين:

« ... أولاهما أنهم سود وشعرهم أكرت، وهذا الدليل لا يكفى فى حد ذاته لأتهم يشتركون فى ذلك مع شعوب أخرى، وثانيهما، وهو الدليل الرئيسى، أن الكولخيين والمصريين هم الوحيدون الذين لجأوا إلى الختان منذ الأزمنة الموغلة فى القدم. ويعترف الفينيقيون وسوريو فلسطين بأنهم تعلموا الختان من المصريين، ولكن السوريين الذين يعيشون على شواطئ الترمودون وپانينوس، وكذلك جيرانهم الماكرونيين، يقرون بأنهم أخذوا ذلك منذ أمد قريب من الكولخيين. وهذه الشعوب هى الوحيدة التى قارس الختان، ويقال إنهم إغا يحاكون فى ذلك المصريين». (٢ ، ص ١٠٤).

وأنا أزعم أن الزنجى (\*) هو الشخص ذو البشرة السوداء، خاصة عندما يكون شعره أكرت، وآمل أن أكون في ذلك متفقا مع كل ذوى التفكير المنطقي.

وجمهع من يقيلون هذا التعريف سيعترفون، وفقا لما قاله هيرودوت، الذى رأى بعينى رأسه المصريين، كما يرى القارئ الورق المطروح أمامه، بأن الختان من أصل مصرى وأثيوبى، وأن هؤلاء ما كانوا إلا زنوجا يقيمون في مناطق مختلفة.

<sup>(\*)</sup> إن احتمال مصادقة أفراد ذوى بشرة سرداء وشعر أكرت ولا تشعلهم السمات العرقية الأخرى الرتبطة بالزنرج، باطل علمها. وتمريف أمثال عزلاء بأنهم دبيض ذوو بشرة سرداء لأن تقاطيع وجههم رقيقة لا يقل سخفا عن تسميتهم وزنوجا ذوى بشرة بيضاءه المطبقة على ثلاثة أرباع الأوروبيين الذين لا يتميزون بسمات شمالية. وللا فإن حلا المرقف ليس سرى زيف علمى حتى ولو أدعى من يتهناه بأنه يتمسك بالعلم، لأن ذلك يعنى تحريل الاستثناءات الضئيلة للغاية إلى قاعدة عامة.



ويوسعنا أن تستنتج أيضا من كافة التفاصيل الواردة في التوراة حول ختان إبراهيم، اثر زواجه من هاجر الزنجية المصرية، بعد أن بلغ التسعين من عمره، وكذلك موسى ومن بعده اليهود، أن والساميين» لم يمارسوا الختان إلا بعد اتصالهم بالعالم الأسود، وهو ما يتطابق مع شهادة هيرودوت.

ولا يجد الختان تفسيرا متكاملا له في إطار مفهوم عام للكون، إلا عند الزنوج: وينطبق ذلك بالأخص على مفهوم نشأة الكون عند الدوجون الذى تناوله مارسيل جريبول في كتابه إله المياه. فهو يرى أنه لكى يكتسب الختان معناه الكامل فإنه يتعين أن يكون مصحوبا بالبتر، (أي ختان الأنثى)، باعتيار أن العمليتين تهدفان إإلى تخليص الرجل من جانبه الأنثري وتخليص المرأة من علامات الذكورة. وترمى هذه العملية، حسب العقلية القدية، إلى تغليب سمات أحد الجنسين عند شخص معين.

ووفقا لمفهوم نشأة الكون عند الدجون (شعب زنجى من افريقيا الغربية، حوالى ٢٠٠ الف نسمة، يعيشون فى مالى، حافظوا بشكل خاص على ثقافتهم وفنونهم وتصورهم للعالم)، فإن الكائن الذى يولد، يكون خنثى إلى حد ما شأنه فى ذلك شأن الإله الأول.

وتكرن الذكورة والأنوثة بنفس القرة، طالما يحتفظ الكائن بغلفته أو ببظره، وهما دعامتا مبدأ الجنس المضاد للجنس الظاهر. ولذا فمن الخطأ اعتبار الرجل غير المختون امرأة، إنه مثل الفتاة التى لم يبتر بظرها، أى أن كلا منهما ذكر وأنثى فى آن واحد. ولو استمر عدم الحسم هذا إزاء الجنس وظل على حالة، لما مال الكائن أبدا إلى الإنجاب». (إله المياه، ص ١٨٧).

وهناك إذن أسباب مختلفة تفسر الختان والبتر: ضرورة تخليص الوليد من قوة شريرة، وضرورة أن يقدم ضريبة الدم وحسم مسألة جنسة نهائيا ». (نفس المرجع ص ١٨٩).

ولكى تكون حجة الختان مقبولة، يتعين أن تتواجد الخنثوية الإلهية فى المجتمع المصرى، الأنها السبب التقليدى لتلك الممارسة فى المجتمع الإفريقى. وفى هذه الحالة وحدها يحق لنا أن نتبين الأسباب الطقوسية للختان لدى المصريين وبقية إفريقيا السوداء.

وقد اطلعنا شامبوليون في خطاباته المرجهة إلى أخيه شامبوليون - فيچاك، أثناء مروره بالنوبة في عام ١٨٣٣، على المنشوية الإلهية لآمون، الرب الأكبر للسودان المرّوى ومصر، فقال:

«آمون هو نقطة انطلاق وتوحيد كافة الجواهر الإلهية. وبما أن أباه.. آمون - رع، الكائن الأعظم والأول، الذي وصف بأنه زوج والدته (موت)، فإن القسط الأنثوى الموجود في جوهره اللهاتي ذكوري وأنثوى في أن واحد».

وكان النيل يصور هو أيضا في هيئه شخصية خنثوية. وآمون هو أيضا إله كل إفريقيا السوداء.



ويجدر بنا أن نذكر هنا أن آمون مرتبط بفكرة الرطوبة والماء في كل من السودان المروى وإفريقيا السوداء ومصر. ولذا فهو يظهر في شكل إلد كبش يحمل بين قرنيد قرعة (اسطواند آمون)، كما جاء في كتاب مارسيل جريبول ذي العنوان الذي لد مغزاه إلد المياه، والذي تعرض فيد أيضا للإلد دوجون آما. ففي مفهوم نشأة الكون عند الدوجون (السودان الفرنسي) يهبط آمون من السماء إلى الأرض عن طريق قوس قرح، المبشر بالأمطار والرطوبة.

وإذا كان بعض السود قد أقلعوا عن الختان لأنهم نسوا تقاليدهم أو لأسباب أخرى، وإذا كان هناك اتجاء متزايد في إفريقيا السوداء نحو التخلي عن البتر (ختان البنات)، وإذا كان الختان المصرى يختلف من الناحية التقنية عن الختان السامى، فإن كل ذلك لا يغير شيئا من أصل القضية.

غير أنه لكى يكون تحقيق الهوية كاملا، ولكى تكون المجة الكامنة وراء الختان مقنعة، فإنه يتعين أن يكون ختان الأنثى قد تواجد هو أيضا في مصر. ويفيدنا سترابون بأن الأمر كان فعلا على هذا النحو، إذ يقول:

«يتمسك المصريون بالأخص بالعناية بتربية أولادهم وختان الصبيان بل والبنات أيضا، وهو تقليد يشاركون فيه اليهود، وهم شعب ينتمى أصلا إلى مصر، كما قلنا ذلك من قبل في المكان الذي تناولنا فيد ذلك» (الجغرافيا، الكتاب السابع عشر، الفصل الأول، الفقرة ٢٩).

#### الملكيسة

ومن السمات الأساسية الهارزة أيضا، مفهوم الملكية المشترك بصفة عامة بين مصر وبقية أفريقيا السوداء.

ولنترك جانبا المبادئ العامة مثل الطابع شبه المقدس للملكية، ولنبرز سمة أخرى مشتركة تتميز بطابعها الفريد، ألا وهي القتل الطقوسي للملك.

كان يتعين ألا يحكم الملك في مصر إلا اذا كان في أوج قوتد. ويبدو أنه كان يُقتل فعلا في بداية الأمر عندما كانت قوته تضمحل. غير أن الملكية سرعان ما لجأت الى مختلف الحيل. كان الملك يتمسك بامتيازات منصبة - وهذا أمر مفهوم - مع الخضوع بأقل قدر لمغباته. ولذا فقد توصل الى جعل هذا الاختبار رمزا: فلم يعودوا يقتلونه إلا طقوسيا، عندما يتقدم في السن، وذلك في الحفل الذي يستعيد فيه الملك شبابه في نظر الشعب وأصبح صالحا للاضطلاع بمهامه.

وهكذا غدا وحفل السد» احتفالا لتجديد شباب الملك، وأصبح موت الملك الطقوسي وتجديد شبابه مترادفن، وكانا يتمان في مناسبة واحدة. (انظر دراسة في الملكية الإلهية، سليجمان).



وكان يتعين أن يكون الملك الرجل المتمتع بأوج عنفوانه، نظرا لكونه الكائن المقدس الأعلى. وعندما كان مستوى قوته يتخفض عن حد أدنى معين، كان يحدث انكسار على صعيد قواه ككائن! ولو ظل في منصبه لأصبح ذلك خطرا محدقا بالشعب.

وهذا المفهوم الحيوى أساس لكل الملكيات الإفريقية التقليدية، وأقصد بذلك كافة الملكيات غير المغتصبة.

ويتجلى ذلك أحيانا بشكل مختلف عما كان فى مصر. ففى السنغال مثلا، ما كان الملك يستطيع أن يتولى الحكم اذا ما أصيب بجروح أثناء معركة، وكان يتعين عليه أن يعين من يحل محلد حتى شفائه. وخلال مثل هذا الحلول محل الملك، استولى أخو تينى بوال - وهو أخ من ناحية الأب وأمه من عامة الشعب - استولى على السلطة عن طريق حركة انقلابية، باسم لات - سوكابيه، وأسس أسرة الجيدج في عهد اندريه پرو (١٦٩٧).

وهذا التقليد، المتمثل في إقصاء الملك عندما تضمحل قراه الحيوية بشكل ملحوظ، ينبع من نفس المعتقدات الحيوية المنتشرة في كل العالم الأسود.

ووفقا لتلك المعتقدات، فإن خصوبة الأرض، ووفرة المحاصيل، وصحة الشعب والقطعان، وسير الأحداث بشكل طبيعي، وكافة مظاهر الحياة، مرتبطه ارتباطا حميما بقوة الملك الحيوية الكامنة.

وفى مناطق أخرى من إفريقيا تجرى الأمور تماما على غرار ما كانت فى مصر، وذلك فيما يتعلق بقتل الملك فعلا. بل إنه يحدد عند بعض الشعوب، بعدد السنوات التى من المفترض أن يصبح الملك بعدها عاجزا، من حيث حيويته، على مواصلة تولى الحكم، ويتم قتله فعلا. وتبلغ تلك المدة عشر سنوات لدى الميوم [MBOUM] في إفريقيا الوسطى، ويتم ذلك الحفل قبل موعد حصاد الدكن.

ولا تزال الشعوب التالية تمارس موت الملك الطقوسى فى افريقيا السوداء: اليورويا، والداجومباس، والتشامباس، والدجوكون، والاينجارا، والصونغاى، واليوادى، وهُوسًا الجوبير وكاتسينا، ودوارا، والشلوك (انظر بومان، ص ٣٢٨).

وكان ذلك التقليد متبعا أيضا في مُروى القديمة، أي في النوبة واوغاندا - رواندا.

#### مفهوم نشأة الكون

تتقارب مفاهيم نشأة الكون الزنجية والإفريقية والمصرية حتى أنها تكمل بعضها في حالات كثيرة.ومن الأمور الملفته للنظر أنه يتعين الرجوع إلى العالم الأسود لتفهم بعض المفاهيم المصرية، كما يؤكد ذلك ما جاء آنفا بخصوص الختان وكذلك بخصوص الملكية. ويكفى الرجوع فيما يتعلق بالحالة



الأخيرة إلى فلسفة البانتو التي درسها الأب قبلز، إذ يوجد في هذه الدراسة مفهوم متكامل للحيوية الزنجية، التي تشكل وفقا للأب قبلز أساس التصرفات اليومية للبانتو.

وقد نوه مختلف المؤلفين، المعتبرين حجة، بما فيه الكفاية بصلة القرابة بين العادات، والتقاليد، والأعراف، ونظم التفكير، حتى أنه لم يعد من الضرورى الخوض هنا في التفاصيل. وربما لا تكفى حياة بأسرها لحصر كافة قسمات القرابة القائمة بين مصر والعالم الأسود، نظرا لأن الأمر يتعلق بنفس الشئ.

ولنكتف هنا بالاستشهاد بيول ماسون - أورسل، الذي أكد على الطابع الزنجي للفلسفة المصرية، فقال:

«لقد تكيفت الحركة الفكرية النابعة من سقراط وأرسطو وأيقليدس وأرشيميدس مع العقلية الزنجية، حتى أن المتخصص في علم المصريات يلاحظ ذلك كخلفية لتفننات الحضارة التي تبهره.

ولما كنا مدفوعين إلى التفكير فيما يجب أن يكون تحصيل حاصل، حول المظهر الإفريقى للمقلية المصرية، فإننا نفسر ذلك بأكثر من سمة من سمات ثقافتها» (الفلسفة الشرقية، ص ٤٢).

ويشكل هذا التماثل بين الثقافة المصرية والثقافة الزنجية، أو بقدر أكبر من العمق، ذلك التماثل في البناء الذهني الذي لاحظه ماسون – أورسل، والذي يجعل من الفلسفة المصرية مجرد انعكاس للعقلية الزنجية، يشكل السمة الأساسية، خاصة عندما يضيف ماسون – اورسل أن هذه الملاحظة يجب أن تكون مسألة دارجة بسلم بها الجميع. والواقع أنها تتجلى يكل وضوح لكل من كانت نيته سلمة.

و الثقافة المصرية والثقافة الزنجية واضع بكل تأكيد وبشكل قاطع. وهذا التماثل الأساسى في الفكر والثقافة والجنس هو الذي يسمح لكل الزنوج بأن يربطوا اليوم ثقافتهم بحصر القديمة وبأن يقيموا ثقافة حديثة على هذا الأساس. إنه اتصال ديناميكي وحديث مع التاريخ المصرى اتقديم، يتيع الإمكانية للزنوج لاكتشاف، بقدر متزايد كل يوم ، القرابة الحميمة بين كافة السود في القارة وبين وادى النيل الأم. وسيتوصل الزنجي عن طريق ذلك الاتصال الديناميكي الى الاقتناع قاما بأن هذه المعابد، والأعمدة الرائعة، والأهرامات، والتماثيل، والنقوش على الجدران، والرياضيات، وذلك الطب، وكل تلك العلوم، من صنع أسلافه وأن من حقه ومن واجهه أن يتعرف على نفسه قاما من خلال كل تلك الإبداعات.

« ومن الآن، وفي إطار تلك البحوث الثمينة للفاية لإكتشاف الفكر، نبدأ في تَبيَّن أن جزءً كبيرا من القارة السرداء ليس خشنا وهمجيا» الى هذا الحد، كما كان ذلك مفترضا، وأنه يعكس في



اتجاهات عديدة عبر الانعزال الهائل للصحارى والغابات، يعكس التأثيرات الآتية من النيل، عن طريق ليبيا والنوبة واثيوبيا». (ماسون - اورسل: فلسقة الشرق، ملزمة ملحقة بتاريخ الفلسفة بقلم أميل بريهييه، ص ٤٣).

وفيما يتعلق بتشابه الثامرن والتاسوع عند الدوجون (ثمانية أو تسعة آلهة) مع الثامون والتاسوع في مصر، يتعين أن ننقل هنا تقريبا صفحات كاملة من إله المياه لمارسيل جريبول.

غفى كلتا الحالتين هناك أربعة أزواج تولدت عن الإله الأصلى، وهى التى أوجدت الخليقة والحضارة، ولذا كان العدد ٨ أساس نظام الترقيم عند الدجون، وهكذا كان العدد ٨٠ يعادل عندهم العدد ١٠٠٠ والعدد ٨٠٠ يعادل العدد ١٠٠٠.

ومن هنا ندرك أن عبادة الأسلاف كانت في كل من إفريقيا السوداء ومصر أساس مفهوم نشأة الكون. فبينما يتصاعد الأسلاف القدامي للغاية كالبخار لينتقلوا إلى المناطق الإلهبة، عإن الأسلاف القريبين، الذين توفرا منذ أمد قريب، ليسوا سوى أنصاف آلهة للأسرة، لأن معالم ذكراهم لم تطمس بعد بحيث لا يعودون أسلاف هذه الأسرة أو تلك، ولكن أسلاف كل الشعب.

وعندما ندخل في المرحلة التاريخية، حيث لا يسمع الحرص على تسجيل الأحداث أن تتناثر وتصبع غامصة، تغدو عملية التأليد محصورة إلى حد ما، وتستمر عبادة الأسلاف، إلا أنهم يصبحون شخصيات تاريخية بقدر أو آخر.

وبوسعنا أن نؤكد بالأخص على تشابد الإله – الثعبان عند الدجون والإله – الثعبان في مجمع الأرباب عند المصرين. فكلاهما يرقص في الظلمات. وقد كتب امبلينو يقول فعلا إن الإله – الثعبان يسمى والذي يرقص في الظلمات». وقد جاء ذلك في إشارة إلى الثعبان في عبارة منقوشة على تابوت بمتحف مارسيليا، إلى جانب تصوير لمقبرة أوزيريس. (تمهيدات للراسة الديانة المصرية، ص١٤).

وفى مجمع الأرباب عند الدوجون، تحول السلف السابع إلى ثعبان، وقد قتله القوم وتم دفن رأسه تحت وسادة الحداد. ويشرثب السلف - الثعبان من هذا اللحد ليؤدى رقصة فى جوف الأرض، أى فى الظلمات، لكى يتجه نحو مقبرة أقدم المسنين ليلتهمه:

«وعلى إيقاع منفاخ الحداد المزدوج الذى يؤجج النار، وإيقاع الكتلة التى تقرع السندان، تقمص النومو السابع شكل جنى ذى جدع بشرى يتخذ فى طرفه مظهر الزواحف، ثم ينتصب على ذيله، بحركات منتظمة لذراعيه الممددتين أمامه، ومع اهتزازات إيقاعية للجسد، راح يؤدى الرقصة الأولى التى تفضى به تحت الارض إلى مقبرة الشيخ المسن.



«وعلى إيقاع ضربات الكور، تقدم السابع شمال الجسد، من ناحية الجمجمة، وابتلعه». (مارسيل جريبول، إله المياه، ص٦٢).

بل إنه بوسعنا أن نتوسع في تلك السمات الأخيرة التي تعود إلى الأكل الطقوسي للحم البشر، الذي تواجد أصلا هو أيضا في مصر. وهكذا يكون ذلك الصنيع تابعا من المهادئ الحيوية التي يعتمد عليها المجتمع الأسود، هذا إذا استبعدنا الضرورات الاقتصادية. فاستيعاب جوهر الآخر يعنى استيعاب قوتد الحيوية، مما يزيد بذلك من الحصانة إزاء قرى الكون المدمرة.

كما أنه يمكننا أن نعقد نفس المقارنة بين الإله - ابن آدى الزانى بمحرم فى محفل الأرباب عند الدوجون، والإله ابن آدى فى محفل الأرباب المصرى، حامى الحوض حيث كان يتعين على المتوفين أن يتطهروا. غير أن الاتجاه يميل الأن إلى تشبيه الإله - ابن آدى بالإله - الكلب.

وأخيرا فإن الموقع الذى تحتله صور البروج الفلكية في مفهوم نشأة الكون عند الدوجون يستحق منا الاهتمام عندما نعرف أن الدوجون كانوا يعرفون نجم الشعرى اليمانية. فلابد حينئذ أن يتبادر إلى الأذهان التقويم المصرى القائم على الشروق الاحتراقي لهذا النجم قبيل شروق الشمس.

#### التنظيم الاجتماعي

يتطابق قاما التنظيم الاجتماعي للحياة الإفريقية مع ذلك التنظيم في مصر.

ففي مصر، كان يوجد التقسيم الفئوي التالى :

- الفلاحون،
- العمال المتخصصون،
- الكهنة والمحاربون والموظفون،
  - اللك.

وني بقية أنحاء افريقيا هناك:

- القلاحون،
- المهنيون أو العمال المتخصصون المنظمون في طوائف،
  - المحاربون والكهنة أو الدومي سوهنا بلغة الوكوف،
    - الملك.



#### النظام الأمومي

يعتمد التنظيم الاجتماعي في مصر على النظام الأمرمي، شأنه في ذلك شأن بقية افريقيا السرداء. وعلى النقيض من ذلك لم يتمكن أحد أبدا من إثبات وجود نظام أمومي في العصر الحجرى القديم في حوض البحر الأبيض، انفرد به جنس أبيض. ويكفينا، لكى نقتنع بذلك، أن نذكر حجج مؤلف خصص ٤٣٧ صفحة لكى يحاول، بلا جدوى، وتبيض، افريقيا السوداء:

«يتم ترارث العرش في كانر وفقا للنظام الأمومي، الموروث عن العصر الحبري القديم في حوض البحر الأبيض المترسط حتى عهد هيمنة البول [PEULH]. ويقال إن ملكة دوارا كانت لديها بقرة ركوب، مما يذكرنا بأعراف الجارامانت القدامي؛ وهكذا نصطدم مرة أخرى بإفريقيا البيضاء القديمة، ذات النظام الأمومي الذي تنسب اليه بشكل وثيق شعوب كردفان والنوبة، بما في ذلك التيدا والطوارق وأيضا ملوك السودان الغربي» (بومان، ص ٣١٣).

وسنلاحظ أن هذه التأكيدات التى لا يضاهى خطورتها سوى افتقادها للصواب، لا تنبع إلا من واقعة يتعين علينا أن نقدر إلى أى حد كانت واهية: ذلك أن ملكة دوارا كانت قتطى بقرة مخسصة للركوب ...

وسنلاحظ، بالمناسبة، أن بومان "بيّض". حتى ملوك السودان الغربى وفقا للطريقة النازبة المهودة، ألا وهي تفسير كل حضارة إفريقية من خلال نشاط جنس أبيض أو أحدى سلالاته، حتى ولو اقتضى الأمر إصدار قرار بأنه يوجد بيض وسود» وبيض ولونهم أحمر داكن» .. الخ، على أن يتم تجميعهم تحت اسم الحاميين لحل المشكلة.

ولو لم يكن النظام الآمومي المرروث من العصر الحجرى القديم في حوض البحر الابيض المتوسط مجرد نظرية لا تمت للواقع بصلة، لظل قائما في مختلف العهود: الفارسية والإغريقية والرومانية والمسيحية، كما استمر حتى أيامنا هذه في إفريقيا السوداء. غير أننا نعلم أن ذلك لم يحدث.

وقد حدد كورش خلافته مقدما بأن عين ابنه البكر قمبيز الذى قتل شقيقه ليتجنب أى منافسة. وفي اليونان كانت الخلافة عن طريق الانتساب الأبرى في أحسن الحالات، وكذلك في روما.

والواقع أن النظام الملكى لم يتواجد أبدا فى اليونان. ففيما عدا عهد الاسكندر، لم تتوحد البلاد أبدا. وملوك العصر البطولى الذين تحدث عنهم هرميروس لبسوا سوى ملوك دن ورؤساء قرى، مثل اوليس ... بل إن الخلافات بين تلك القرى كانت تتخذ أحيانا منحى طفوليا، بإلقاء الحجارة على سكان القرية المجاورة الذين يعبرون قريتهم. وفى أحسن العهود، حكم المدن الاغريقية، مثل اثبنا، تجار مغامرون وطموحون، تبوأوا الساطة عن طريق تدبير المكائد، والإسكندر الذي وحد البلاد لأول



مرة تحت هيمنته السباسية كان أجنبيا من مقدونيا. ويكننا أن نلاحظ أنه لم يحدث أبدا في التاريخ الإغريقي والروماني ... والفارسي أن تقلدت السلطة ملكة، علما بأن الامبراطورية الشرقية (البيزنطية) يجب أن ننظر إليها على حدة كحالة معقدة. وعلى النقيض من ذلك كثيرا ما كانت هناك ملكات فيإافريقيا السوداء في تلك المهرد القدية، وعندما اكتسب العالم الهندو – أوروبي قدراً كافيا من القوة العسكرية للانطلاق في غزو بلاد قدية عَركته بالمضارة، قوبل بقاومة عنيدة، لا تقهر، على يد ملكة كانت إرادة الكفاح التي تحلّت بها رمزا للكبرياء القومي لشعب كان قد أخضع الآخرين حتى يد ملكة كانت إرادة الكفاح التي تحلّت بها رمزا للكبرياء القومي لشعب كان قد أخضع الآخرين حتى بالمقاومة التي وأجهت بها على رأس قواتها، جيوش قيصر – اغسطس، الرومانية. وقد فقدت عينا في المعركة، فزاد ذلك من شجاعتها؛ وتضاعف الإعجاب بها من فرط ازدرائها للموت وبسالتها، حتى من جانب وطني متطرف مثل سترابون الذي قال عنها دلقد فاقت شجاعة هذه المرأة جنسها به. وفي بداية الحضارة الغربية، اعتاد ملوك الفرنجة شيئا فشيئا أن يحددوا من يخلفهم مقدما، مستبعدين بداية الحضارة الغربية، اعتاد ملوك الفرنجة شيئا فشيئا أن يحددوا من يخلفهم مقدما، مستبعدين تماما مفهوم النظام الأمومي. وهكذا تنتقل الحقوق السباسية في الغرب عن طريق الأب، ولا يعني ذلك أن البنت ليست أهلا للحصول عليها.

وعلى النتبض من ذلك لا يزال النظام الأمومى الزنجى حيا فى أيامنا هذه كما كان فى العهود المدية. وفى المناطق التى لم يتعرض فيها هذا النظام لتأثير خارجى، لا تزال الحقوق السياسية تنتقل بالكامل عن طريق المرأة.

ويعود ذلك إلى فكرة أعم تعتبر أن التوارث لا يكون فعالا إلا إذا كان أصلا عن طريق الأم.

وهناك سمة أخرى مميزة للنظام الأمومى الافريقيى، أخطئ فهمها حتى الآن، ألا وهى المهر الذى يقدمه الرجل للمرأة بينما تعارفت البلد ان الغربية على التقليد المناقض لذلك. وهذا العرف الذى لم تتفهمه أوروبا، يدفع إلى الاعتقاد بأن الرجل يشترى المرأة في إفريقيا السوداء، تماما كما قد يقول أحد الأفارقة اليوم إن المرأة تشترى الرجل في اوروبا.

فغى إفريقيا، تحصل المرأة على ضمان في شكل مهر في ذلك التعاقد المتمثل في الزواج، وذلك نظرا لمركزها المتميز بفضل النظام الأمومي. ونما يثبت أنها لم تُشتر (رقيق) أن هذا المهر لا يقيدها إلى الأبد ببيت الزوجية اذا تبين أن الزوج مخطئ حقا. ففي هذه الحالة يمكن فض الزواج لغير صالحه في غضون ساعات قليلة. وعلى عكس ما يتردد، فإن الأعمال الأقل مشقة هي التي تختص بها

النساء. (\*) يبدر أن اسم مروى ليس من مصدر إفريقيي. ومن المرجع أن الأجانب استخدموه ابتداء من عهد قمييز للإنبارة إلى عاصمة أثيريها (السردان). ويقوله سترابون، نقلا عن ديردور الصائلي إن زوجة قمييز أو أخته ماتت في أثيريها ووقنت هناك عندما حاوله هذا الغازي، بلا جدوى، أن يخضع البلاد بقرة السلاح: وكان اسم حله المرأة : مروى.





السودان القديم
 وهى من سلالة كانداس التى كثيرا ما استهارت الملكات السودانيات اسمها، تيمنا بمقاومتها الباسلة التى جعلتها في مصاف چان دارك فى قرنسا (صورة نقلها لبسيوس ونشرها لينورمان فى كتابه تاريخ مصر).

#### ماهو أصل ذلك النظام الأمومي الزنجي؟

لا نعرف حاليا ذلك الأصل بشكل أكيد، ولكن هناك رأى شائع يرى أن النظام الأمومى مرتبط بالزراعة. فإذا كانت النساء قد اكتشفت الزراعة، كما هو معتقد أحيانا، واذا كان صحيحا أنهن كن أول من فكر في انتقاء الأعشاب المغذية نظرا لأنهن كن يلازمن والبيت، بينما يتفرغ الزرج للأعمال التي تتضمن مخاطرة أكبر (القنص، الحرب .. الخ)، فإن ذلك يفسر في الوقت نفسه سمة أخرى مهمة، في الحياة الإفريقية لم يُنتبه اليها تقريبا، ألا وهي أن المرأة سيدة البيت بالمعنى الاقتصادي للكلمة. فكافة المأكولات توجد تحت تصرفها هي، ولا يستطيع أحد أن يمسها، بما في ذلك الزرج، دون موافقتها. وكثيرا ما تكون في متناول يد الزرج الأغذية التي أعدتها زوجته، ولكنه لا يجرؤ على لمسها بدون إذن منها، فالدخول في المطبخ يعتبر سقطة بالنسبة للرجل في إفريقيا السوداء. وهكذا لمسها بدون إذن منها، فالدخول في المجتمع إلأفريقيي، تكون أقرى مع اتباع هذا العرف على نظاق واسع.



ويتيح أيضا هذا الافتراض (أن المرأة هي أصل اكتشاف الزراعة) فَهُم استمرار حفاظ النساء حتى الآن على عادة زراعة الحديقة المحيطة بالكوخ بأنفسهن، باعتبارها مجالهن الخاص، حيث يتزودن بالخضروات.

وقد يعتقد البعض أن الزراعة ظهرت في كل مكان في إحدى مراحل الإنسانية ترجع إلى حوالى ثمانية آلاف سنة قبل المسيح. يهد أننا لا نجد آثارا للحياة الزراعية تعود الى تلك الحقية بشكل مؤكد إلا في الصحراء. وكان جنس وزنجوى» وومكنز الإلبتين» (زنجي) كما يقترح ت.مونو عارس تلك الزراعة. وقد انتشرت الزراعة مبكرا في المنطقة الممتدة بين المدارين، من الصحراء حتى الهند، وربحا أيضا حتى بحيرة بايكال. أما السهوب الاوروبية الآسيوية غير الصالحة للزراعة والحياة الحضرية، فيبدو أنها كانت دائما مهدا للترحال. ولذا كانت مفاهيم الحياة عند الهندو – اوروبيين، الذين شكلهم وسطهم الجغرافي، متعارضة تماما مع مفاهيم الزنرج.

وقد قيزت نهاية الحقبة الإيجية، كما تين لنا مما جاء آنفا، بلفظ النظام الأمومى الزنجى الذى تأثر به الهندو- أوروبيين الى حد ما. ولما كان النظام الأمومى الزنجى من السمات الأساسية للحضارة الزراعية الزنجية، فقد أصبح من العيث تقريبا أن ينظم التوارث في دولة أقامها البيض.

ويلجأ العديد من الأفارقة المسلمين إلى تعديل شجرة أنسابهم، بإضافة فروع لها حتى يكرنوا من سلالة الأشراف. وكان ذلك هو الاتجاه الذى سلكه الأمراء السارا في غانا، عندما أصبحوا سارا كوله، وذلك في الفترة التي امتزجت فيها الأسرة الحاكمة في غانا بالدماء العربية مع دخول الإسلام.

ونحن نعلم عن طريق المؤرخين العرب في العصور الوسطى أن الأمراء السود في غانا كانوا يفرضون سلطانهم على البرير الطوارق في «وادوجوست» الذين كانوا يؤدون لهم الجزية. وسنلاحظ أن كلمة «وادوجوست» لها جرس من مصدر چرماتي، يذكرنا بأسماء مثل فيزيجوت واوستروجوت. وتتفق هذه الفكرة مع افتراض الأصل الثاندالي (الجرماني) للبرير.

وقد زار ابن بطوطه السودان في العصور الوسطى فاسترعى انتباهه النظام الأمومي الزنجي وقال في هذا الصدد إنه لم يجد مثيلا له إلا في الهند عند شعوب سوداء هي أيضا:

«ولا يُنسب احدهم (أى الزنوج) إلى أبيه، بل ينسب لخاله، ولا يرث الرجل إلا أبناء أخته دون بنيه.وذلك شئ ما رأيته في الدنبا إلا عند كفار بلاد المليبار من الهنود» (تحقة الأنظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار، لابن بطرطة، المطبعة الاميرية، بولاق، ١٩٣٤، الجزء الثاني، ص ٢٩٩).

ويجب ألا نخلط بين النظام الأمومى وحُكم الفارسات الخرافيات - الأمازون- في إفريقيا وجورجون - وهو نظام أسطوري كانت تسبطر فيه النساء على الرجال، ويتميز بأساليب الحط من



شأنهم. فكان يتعين منعهم، في تربيتهم، دون أن يقرموا بكل ما قد ينمي شجاعتهم أو يستحث كرامتهم. وكان عليهم أن يعملوا كمرضعات محل النساء اللاتي كن يدافعن عن المجتمع ويستأصلن الثدى لكي يستخدمن القوس والسهم بجزيد من الكفاءة. ولو اتكل المرء على تلك الأسطورة لتعين عليه أن يفترض سبطرة شرسة من جانب الرجال، أي فترة كان يسود فيها نظام وأبوى» أعقبه تحرر الأمازونيات ومرحلة من الانتقام على أيديهن. ولابد أن يكون هذا التمرد والانتصار على الرجال جزئيا لأنه لم يتراجد إلا لدى الأمازون والجورجون في عهود موغلة في القدم. ولما كانت الأمازونيات فارسات مقدامات فإن ذلك يدفع إلى الاعتقاد بأنهن منحدرات من السهوب الاوروبية الآسيوية خاصة وأن هذه المنطقة كانت مهدا للجياد .

والنظام الأمومى بمعنى الكلمة يتميز بالتعاون والازدهار المتناسق لكلا الجنسين، بل وحتى بقدر من رجحان كفة المرأة في المجتمع، يعود الى الظروف الاقتصادية الأصلية، وإلى تقبل الرجل له، بل ودفاعه عنه.

# القرابة بين السودان المروى ومصر أسبقية السودان المروى وقيام الأسرة السودان المروى وقيام الأسرة السودانية المروية : بعانخي ،وشاباكا ،وسباتاكا

اذا أخذنا في عين الاعتبار أن اأيوبيا (\*) الراهنة لبست أثيوبيا الأولين، وأنها كانت تعنى أساسا حضارات مروى وناياتا و سنار السودانية ، لترجب علينا أن نعترض على كم من التعبيرات الحديثة المتعسفة التي تتمثل في إزاحة أثيوبيا القدية تدريجيا نحر الشرق، إلى أديس ابايا. فالملوك الذين طردوا مغتصبي عرش مصر الليبيين، في عهد الأسرة الخامسة والعشرين في حوالي عام ٧٥٠ ق.م.، كانوا بالفعل ملوكا سودانيين.

فقد اعتلى شاباكا عرش مصر في عام ٧١٢ ق.م.بعد أن طرد بوخوريس الغاصب. وقد استقبله

<sup>(\*)</sup> كان النعت وأثيرين، يحص شعريا سرداء أساسا، ويشمل زنوجا متحضرين في السردان المرّدي وكذلك الزنوج الهمج بالأخرى الذين كانوا مجاورين لهم ويأكلن الأغشاب والنعام والأسماك ولم تكن وجره هؤلاء الزنوح مجرد وسمراء، أو وصههاء، أو ومُلوَّحد، بل كان لرنها أسرد فاحما مثل الإله أوزيريس، وخالية من أي تهجين مع عمصر أبيض.



الشعب المصرى بحماس باعتباره باعث التقاليد القديمة عما يشهد مرة أخرى لصالح تلك القرابة الأصلية بين المصريين والأثيوبيين الزنوج. وقد اعتبر المصريون دائما أثيوبيا وأغوار إفريقيا أرضا مقدسة جاء منها الأسلاف. ويبين لنا النص التالى لشيروبينى كيف كان رد فعل الشعب المصرى إزاء أسرة اثيوبية جاءت من بلاد كوش، أى السودان، وأمسكت بزمام السلطة فى البلاد.

«وعلى أى حال، فإنه لمن الجدير بالملاحظة أن سلطة ملك أثيربيا كان معترفا بها في مصر، لا كسلطة عدو تفرض قوانينها بقوة السلاح، بقدر ما كان ينظر اليها كنظام وصاية رحبت به البلاد التى عائت الأمرين طويلا وتعرضت للفوضى في الداخل والضعف في الخارج، ووجدت في هذا العاهل، الممثل على أي حال لأفكارها ومعتقداتها، باعثا متحمسا لمؤسساتها، وحاميا قويا لاستقلالها. والواقع أن حكم شاباكا كان معتبرا من أسعد العهود التي احتفظت مصر بذكراها. وأسرته التي تم تبنيها في أرض الفراعنة، تحتل الترتيب الخامس والعشرين في سلسلة الأسر الحاكمة القومية التي تبوأت عرش البلاد». (شيروبيني، النوية، سلسلة «الكون»، باريس، ١٨٤٧، ص٨٠٠).

وهذه القرابة بين مصر والنوية، وبين مصرايم وكوش، وكلاهما من ابناء حام، تتكشف من خلال العديد من أحداث التاريNgD خ المصرى - النوبي.

وقد اضطر بودج [BUDGE] إلى الاعتراف، بعد شيروبينى، بتلك القرابة: ولقد لاحظ بودج أن معيد تى—راكا فى سمًا قد نُدر لروح الفرعون اوسارتا سون الثالث باعتباره أبا إلهيا، فعبر عن رأيه ألا وهو أن الملوك الأثيوبيين المحليين كانرا يعتبرون الغزاة المصريين الأوائل كأسلاف لهم.. ويلاحظ بودج أن المصريين كانرا حريصين على اقتناعهم الراسخ بأنهم مرتبطون ارتباطا وثيقا بشعب بلاد بونت، أى أثيوبيا الراهنة، مع مراعاة التسلسل الزمنى. وقد لاحظ فى نهاية الأمر أن أهالى بلاد بونت هذه كانرا قد تميزوا منذ زمن بعيد، فى عهد الملكة حتشبسوت، بتلك اللحية المجدولة التى يتزين بها وجد الآلهة فى كل النقوش المصرية» (بدرال، ص ۱۸ و ۱۹).

ويستحق هذا النص تعليقا بسيطا. فالعنصر الأخير المتمثل فى اللحية المجدولة لايزال منتشرا فى إفريقيا السوداء، كما أن اقتناع المصريين الراسخ لم يكن مقتصرا على الصلات الوثيقة بين الشعيين، بل كان يتعلق بالقرابة الأصلية والبيولوجية، لكون سلفهم واحدا هم والزنوج الذين كانوا يقطنون آنذاك بلاد بونت. وهذا السلف المشترك كان المصريون والنوبيون يعبدونه معا تحت اسم الإله آمون، إله كل إفريقيا السوداء حاليا، كما تبين لنا ذلك من قبل.

وحتى نهاية الأمبراطورية المصرية ظل ملوك النوية (السودان حاليا) يحملون نفس لقب فرعون مصر، ألا وهو صقر النوية (دياهاي، ماك بالوكوف). وآمون وأوزيريس يصوران بلون أسود فاحم، وايزيس رية سوداء، والمراطن القرمي وحده، أي الأسود، هو الذي يمكنه أن يحظى بشرف خدمة



طتوس الإلد مين، وما كان يمكن أن تكرن كاهنة أمون فى طبية، المرقع المقدس الأعلى فى مصر، إلا سودانية مروية. وهذه الوقائع أساسية وقاطعة. وقد حاولت عبثا التخيلات البارعة أن تتوصل إلى تفسير لذلك يتفق مع فكرة الجنس المصرى الأبيض.

«كان هناك في كل من محفيس وطبية ومروى محراب للإله كوش تحت اسم خونسو، إله السموات بالنسبة للأثيوبيين وهرقل بالنسبة للمصريين» (بدرال، ص ٢٩).

خون، إله السموات عند الأثيوبيين، معناه قوس قزح بالولوف. وكانت هناك أرض تسمى أرض خونس في أعالى النيل علما بأن معنى كلمة خون يمتد ليصبح «ميت من العالم الآخر لم يبلغ بعد المرتبة الالهية». كما أن خون معناها الموت بلغة السيرير.

وهكذا يتبين أن النوبة لها قرابة وثبقة بكل من مصر وبقبة إفريقيا السوداء، وأنها كانت على ماييدو نقطة انطلاق لكل من الحضارتين. ولذا لايدهشنا أن نجد اليوم العديد من السمات الحضارية المشتركة بين النوبة، التي استمرت علكتها حتى الاحتلال الإنجليزي، وبقية افريقيا السوداء. وعلى أثر انتهاء التاريخ المصرى - النوبي القديم، ارتفع شأن إمبراطورية غانا كالشعلة بين منحني نهر النيجر ونهر السنغال، في فترة تقع بشكل غير محقق في القرن الثالث بعد الميلاد. ويتضع لنا اذن، من هذه الزاوية، أن التاريخ الإفريقي ظل متواصلا. فقد أعقبت الأسر الحاكمة النوبية أسر مصرية حتى احتلال الهندو -أاوروبيين لمصر ابتداء من القرن الخامس قبل الميلاد. وظلت النوبة مركز الثقافة والحضارة الرحيد حتى القرن السادس تقريبا، ثم تسلمت غانا المشعل من القرن السادس حتى عام ١٢٤٠، تاريخ تدمير عاصمتها على يد سوندجاتا كيتا، فانطلقت أخيرا الأمهراطورية المادينجية (عاصمة مالي) التي قال عنها ديلانوس: وغير أن هذه التربة الصغيرة في أعالي نهر النيجر ظلت طوال مثات من السنوات العاصمة الرئيسية لأكبر أمبراطورية عرفتها إفريقيا السوداء ولواحدة من أكبر الامبراطوريات التي تواجدت في العالم». (ديلاقوس: سو*د إفريقيا*، الناشر پايو، ١٩٢٢، هاريس). ثم جاءت بعد ذلك إمبراطورية جاو، وإمبراطورية ياتنجا (أو موسى، والقائمة حتى الآن)، ومملكتا دجولوف وكايور اللتان حطمهما فيدهرب[FAIDHERBE]، في ظل حكم نابوليون الثالث. وقد ابتغينا، من خلال التذكير بتلك الأحداث المتسلسلة زمنيا، أن نبين فقط أنه لم يحدث انقطاع في التاريخ الإفريقي. ومن الجلي أننا لو اتخذنا اتجاها جغرافيا قاريا، ابتداء من النوية ومصر، مثل النوية خليج بنين، أو النوبة - الكونفو، أو النوبة - الموزميين، لبدا لنا التاريخ اإفريقي متواصلا أيضا.

وتلك هى الزاوية السليمة التي يجب أن يُنظر من خلالها إلى التاريخ الإفريقي. وأيا كانت مهارة التفسيرات التي تقدم لمحاولة تحاشى ذلك، فستبوء كلها بفشل ذريع، لأن أى تفسيرات تتجاوز الحقائق لا يمكن أن تكون مثمرة.



وعلى نفس المنوال، فإن علم المصريات لن يرتكز على أرض صلبة إلا في اليوم الذي سيتم الاعتراف فيه رسميا، وبلا تكلف، بأساسه الزنجي الإفريقي.

وبوسعنا أن نقرر بكل ارتياح، اعتمادا على الوقائع المذكورة آنفا وتلك التي سنوردها فيما بعد، وبالاستناد إلى واقع التاريخ المصرى الإفريقي، أنه طالما ظل علم المصريات يتجنب ذلك الأساس الزنجي، وطالما سبكتفي بمفازلته فقط لمجرد محاولة الظهرر بمظهر النزاهة، وطالما ظل هذا العلم متمسكا بذلك الموقف، فإن استقرار أسسه سبكون مثل الهرم المعتمد على قمته، وسيجد نفسه دائما أمام طريق مسدود، بعد تلك التفسيرات المتحذلةة.

أوليس من الطبيعى إذن أن نجد فى إفريقيا مجمع الأرباب المصرى – النوبى بأكمله تقريبا؟ يحدثنا پدرال ، نقلا عن موريه بخصوص رواية قبطية، عن ملكين لم تحدد هويتهما، كان ثانيهما الملك شانجو، ياكرتا، أو خيفيوسو (حسب اللهجات المحلية). وهذا الأمير الذى كان يُعبد فى كل ساحل العبيد (غينيا) تحت تسميات مختلفة، باعتباره إله الصواعق والدمار، كان ملك كوش، حسب روايات السود أنفسهم، ومن هناك جاء لقبه أوبا – كوسو. وكان شانجو أو أوبا – كوسو، مغرما بالحرب والقنص، وقد قادته فتوحاته حتى الداهرمى. وكان الملكان بيرى (إله الظلمات) وأيدو – كويدو (إله قوس قرح) عهدين له.

ووفقا لموريه، كان أوبا - كوسو هذا قد ولد في ايفه، وهو موقع يجهله المؤلف قاما. ويحمل أوبا - كوسو لقب والابن الأول للإله الأعظم»، وقد جاء إلى الوجود عن طريق العلاقة المحرمة بين أروجان إله الجنوب وعاديا، أم والإعصار» ذاته، علما بأنها هي نفسها أخت أجاندچو، إله الفضاء، وشانجو - اوبا - كوسو له أخوان هما: دادا، إله الطبيعة وأوجون، إله القناصين والحدادين. وقد تزوج ثلاث نساء: أويا، وأوسون، وأوبا. ومن الجلي أن أوروجان وعاديا يعيدان إلى الأذهان علاقة آمون وخام المحرمة وابنهما مُوت الذي يحمل مع ذلك لقب ملك كوش. كما أن أوسون تعيد إلى الأذهان آسون، زوجة توبوم - ست - تيفون، التي تزوجها بعد ذلك حورس، ابن مصرايم - أوزيريس،ودادا يعيد الى الأذهان ديدان، ابن كوش وفقا لرواية أخرى، علما بأن هناك جانيا غير محقق زادته التوراة غموضا. وأخيرا فإن كوش كانت له، عند الأثوبيين، ثلاث زوجات كن شبيقاته.

«تلخص شهادات موريه هذه ... جزء أساسيا من التقاليد المشتركة في البلدان المطلة على خليج بنين (توجو، داهومي، نيجيريا) بين الإيوى، والجوين، والفون واليورويا، علما بأن المدينة المقلسة للأخيرين كانت ايله، ايفه ...» (يدرال، المرجع السابق، ص٣٠٠ و٣١).

وهذه الشهادات التى نقلها بدرال عن موربيه ، اوردها الأقباط أنفسهم. وتعود أهمية تلك الرواية إلى اختلاطها بكل بساطة مع تلك التى نجدها فى إفريقيا الغربية فى الوقت الراهن، عند أهالى داهرمى وتوجو ونيجيريا .. الغ، حيث شانجو وأوراجون ... وهما من آلهة نيجيريا وكل خليج بنين عموما. وايفه التى نقل موربيه اسمها عن النصوص القبطية دون أن يعلم أنها المدينة الكهنوتية لنيجيريا، تدلل على الارتباط الحميم بين التاريخ المصرى وتاريخ إفريقيا السوداء. وأوروجان، إله المبنوب يذكرنا بالكلمة الأنتيلية المشتقة منها أوراجون (إعصار بالفرنسية)، والتى تعود، على ماييدو، إلى أصل إفريقى، وانتقلت الى جزر الأنتيل عن طريق الثودو. وياكوتا، إله الدمار، يذكرنا بكلمة ياكوتا بالولوف التى تعنى الدمار.

ويجدر بنا أن تذكر أن الملك الموسي يحمل حاليا لقب نايا، وهو نفس اللقب الذي كان يحمله ملك كان يحكم قسما من النوبة.

«وكان أقوى هؤلاء الملوك الأربعة الذين حكموها وناپ» من نافتا بالكردفان التي كانت عاصمته قائمة باتجاه حوفرات، في الهاس التي كانت منذ هذا الزمن موقعا تستخرج منه كميات كبيرة من النحاس الي جانب الذهب. وكان هذا الذهب والنحاس ينقلان الى النوبة حيث كان يحضر ملوك الغرب والشرق للحصول عليه. وكان والناب» يحكم في الجنوب عددا كبيرا من الشعوب التي كانت تصنع له الأسلحة من الحديد وترسل له عبيدا » (پدرال، نفس المرجع، ص ٣٦).

وعندما تعرض الجيش لسوء المعاملة في عهد بسامتيك، انتقل ٢٠٠ الف من رجاله تحت قيادة كوادره من برزخ السويس الى السودان النوبي حيث وضع نفسه تحت إمرة ملك النوبة.

ووفقا لهيرودوت، أنزل ملك النوبة الجيش بأسره في أراض ليزرعها، واستوعب الشعب النوبي نهائيا كافة أفراد هذا الجيش. وقد جرى ذلك في فترة كانت قد مضت فيها من قبل آلاف السنوات على الحضارة النوبية. ولذا تصيب المرء الدهشة عندما يحاول بعض المؤرخين استخدام تلك الواقعة لتفسير ظهور الحضارة النوبية. فعلى عكس ذلك، فإن كل العلماء الأوائل الذين درسوا النوبة، والذين يرجع اليهم فضل اكتشاف الآثار النوبية ومنهم كايو (CAILLAUD) يستخلصون من ذلك أسبقية النوبة.

ويتضع من دراساتهم أن المضارة المصرية ترلدت من حضارة النوبة أى السودان. وكما لاحظ پدرال فقد استخلص كايو ذلك من واقع معين، وهو أن كافة أدوات العيادة (أى جوهر التقاليد المقدسة) نوبية (\*\*). وهكلا يفترض كايوه أن جذور المضارة المصرية كانت في النوبة (السودان) وأنها (\*) وقبل أن أبتعد عن النوبة، سأسم لنفس بأن أسبل بعض الملاحظات الصالمة لإثبات أقدمية حضارتها على حضارة مصر. وهذه المسألة التي لم تبت فيها بعد الوثائق التاريخية، تكتسب في رأيي قدرا كبيرا من الرضوع عندما يفحص المرم بعناية آثار اليوبيا أو النوبة العليا ومنتجاتها الطبيعية. وانا لا أعتقد أن آرائي ستبده كانة الشكرك حرار هذا المرضوع الذي طال الجدال حراد ...

يقية الهامش في الصفحة التالية

يتية هامش الصلحة السابئة



انحدرت تدريجيا مع وادى النيل. وبذلك يكون قد اكتشف من جديد، أو تحقق على الأرجع، من وجهة النظر الإجماعية للفلاسفة والكتاب القدامي الذين اعتبروا أسبقية النوبة أمرا مفروغا مند.

وقد أفادنا ديودور الصقلى أنهم كانوا يخرجون كل عام تمثال آمون ملك طيبة باتجاه النوبة (أي السودان) لبضعة أيام، ثم يعيدونه بعد ذلك للتدليل على أنه عاد من النوبة. ووفقا لنفس المؤلف، فقد نبعت الحضارة المصرية من حضارة النوبة التي كانت مروى مركزا لها. والواقع أن كايو اكتشف في حوالي عام ١٨٢٠ أطلال مروى: ثمانين هرما وعدة معابد مكرسة لأمون رع .. الغ، وذلك اعتمادا على إشارات ديودور وهيرودوت إلى موقع تلك العاصمة السودانية (\*) ... ويفيدنا هيرودوت من جهة أخرى (نقلا عما قاله له الكهنة المصريون أنفسهم) أن من بين الفراعنة الثلاثمئة منذ عهد تعرمر حتى الأسرة الثامنة والعشرين، كان ثمانية عشر فرعون، لا الثلاثة فقط الخاصون وبالأسرة الأثيوبية»، من أصل سوداني.

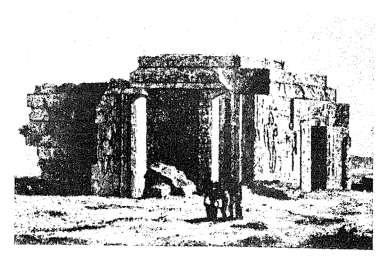
والمصريون أنفسهم، وهم أدرى الناس بأصولهم، يعترفون بلا لف أو دوران أن أسلافهم جا وا من النوبة وقلب إفريقيا. وبلاد الأمام، أى بلاد الأسلاف (ولنلاحظ أن آمام تعنى السلف بلغة الوكوف) وهى مجموع بلاد الآلهة. وهناك وقائع أخرى، من بينها الأعاصير والأمطار الغزيرة التى ورد ذكرها في هرم أوناس، تذكرنا بالمناطق المدارية، في قلب إفريقيا، كما لاحظ ذلك اميلينو.

وعِقتضى أسبقية النوبة هذه، مهد الحضارة والديانة، يقول هوميروس في بيت شعر من الإليادة إن چوبيتر ينزل كل عام مع موكب الآلهة ليحج إلى اثيوبيا، لكي يجدد قواه.

(\*) كايره ، الرجم السابق، المجلد الثالث، ص١٦٥.

لقد عثرت على عدد كبير من العادات القدية التى ظلت قائدة في النرية ولم يعبق منها أي أثر في مصر؛ وأنا أقر بأنه لا يمكن أن استخلص من ذلك أي استقراء يدفع الى الاعتقاد بأن علد العادات لم لم تنشأ أصلا في هذا البلد. ولكن اذا ترصلنا الى إثبات أن الأدوات الأساسية المخسصة للعبادة عند قدماء المصرين كانت من إنتاج الثردت به اليوبيا، فإننا سنميل الى الاعتراف بأن علم المهادة لم تنشأ أبدا في مصر ... ويقال عن حق إن هجرات الشعوب الباحثة عن مستقر كانت تتم بالاتحدار مع مجرى الأنهار. ولو تبنينا ذلك التدرج الطبيعي لما أمكننا أن نرفض استخلاص كن اليوبيا كانت مسكرنة قبل مصر. وهكذا تكون اليوبيا هي التي كانت تبنينا ذلك المنتز وقتابة. غير أن عناصر المضارة عله التي كانت لا تزال خشنة وناقصة، لم تتطور الى حد كبير إلا في مصر حيث الها أولا قرائين وفنون وكتابة. غير أن عناصر المضارة عله التي كانت لا تزال خشنة وناقصة، لم تتطور الى حد كبير إلا في مصر حيث ساعد على ذلك المناخ وطبيعة الارض والمرقع الجي المهاد، ومن بينهم السيد جرمار، فإن الغنون المتلنة في مصر صعلت مرة أخرى بقاياها الرائعة. وهكذا، كما كتب من قبل العديد من العلماء، ومن بينهم السيد جرمار، فإن الغنون المتلنة في مصر صعلت مرة أخرى ياهياه الرائعة. وهكذا، كما كتب من قبل العديد من العلماء، ومن بينهم السيد جرمار، فإن الغنون المتلنة في مصر صعلت مرة أخرى ياهياه والمناح، الهرم بأنها لاحقة لأغلب آثار طبية على طهرديا كايره ، ورحلة الى مرّوى، عام ١٨٩٦ عندما رأيت آثار النوبة السفيات التالية).





۲۵- أثر إقريقى قديم : معيد سوداني ( صورة نشرها شيروييني )

ومما له مغزاه أن أعمال التنقيب التي تمت حتى الآن، في محيط أثيوبيا القدماء، لم تكشف عن وثائق جديرة بهذا الاسم إلا في النوبة ذاتها، لا في اثيوبيا الحالية. فهناك بالفعل أهرامات في النوبة على غرار تلك التي تم اكتشافها في مصر، ومنها هرما اسور ونوري. كما أن المعابد المقامة تحت الأرض وغيرها، توجد هناك، لا في أثيوبيا، ومنها معابد سمنا وتيفونيوم وحتحور في ايسامبول (انظر الصورة رقم ٤٢)، وكذلك الكتابة المسماة المروية التي لم يتم بعد فك رموزها، وهي قريبة من الكتابة المصرية. وهناك شئ مثير للانتباه، لم يتم التأكيد عليه، وهو أن الكتابة النوبية متطورة بقدر أكبر من اللغة المصرية، بينما لم تتخلص الأخيرة أبدا، حتى في أطوارها الديوطيقية والهيراطيقية، من جوهرها الهيروغليفي، علما بأن الكتابة النوبية تعتمد على الحروف الأبجدية، لا الرموز.

وبالطبع، يكننا أن نتوقع، دون خوف من خيبة الأمل، محاولات لتشبيب المصارة النوبية واجتهادات لتفسيرها من خلال المصارة المصرية. وهذا ما اعتقد ريسنر أنه نجح في التوصل البه، في دراسة لا تشمل إلا المرحلة التاريخية النوبية التي تعود إلى العهد الأشوري، أي في الألف الأولى قبل الميلاد.وهو يفترض أن النوبة كانت تحكمها قبل ذلك أسرة ليبية، وأن الأسر النوبية التي أعقبتها لم تكن إلا امتدادا لها.ومرة أخرى يتولى جنس أبيض أسطوري مهمة إقامة حضارة والانسحاب بما يشبه المعجزة لكي يترك المجال للسود. وجميع تلك المحاولات العامة للنيل من كافة المضارات الزنجية في إفريقيا السوداء، ابتداء من مصر والنوبة وغانا وسونراي حتى عملكة بنين، ومرورا برواندا وروندي، على سبيل المثال لا الحصر، تتخذ في نهاية الأمر الطابع الرتيب لتمثيلية هزلية غثة لم تعد



#### تدعو حتى الى الابتسام.

وما كان بوسع ريسنر أن يتجاهل أن الحضارة النوبية سابقة على عام ١٥٠٠ ق.م.، أى قبل ظهور اللّبيى الأبيض اليافثى فى إفريقيا. ولذا، فإن المشكلة لا تتمثل فى محاولة البحث عن ليبيين فى التاريخ الحديث للنوبة، ولكن العثور عليهم فى مستهل تلك الحضارة، أى من حوالى ٥٠٠٠ سنة ق.م،، وبالطبع فقد حرص ريسنر على ألا يحاول الإقدام على تلك المهمة.

#### مهد الحضارات في قلب البلاد الزنجية

وهناك حقيقة أخرى لا تقل غرابة وهى أن الهندو – أوروبيين لم يؤسسوا قط حضارة في مهدهم الأول، أى في السهوب الاوروبية الاسيوية. والحضارات التي تنسب اليهم نشأت بلا مجال للشك في البلاد الزنجية، في الشطر الجنربي من نصف الكرة الأرضية الشمالي: في مصر، والجزيرة العربية، وفينيقيا، وبلاد مابين النهرين، وعيلام، والهند.

وفى جميع تلك البلدان، كانت هناك أصلا حضارات زنجية عندما جاء إليها الهندو – أوروبيين فى السنوات الألف الثانية قبل الميلاد، وكانوا آنذاك رُحلا خشنين. ويتمثل التصرف هنا فى محاولة إثبات أن هذه الشعوب التى كانت لا تزال مترحشة، جلبت معها فى خضم الزعزعة التى أحدثتها، كافة عناصر التحضر وأدخلتها فى كل الأنحاء التى وصلت اليها. وهنا يتبادر إلى اللهن السؤال التالى: لماذا لم تظهر كل تلك الاستعدادات الخلاقة إلا مع الاتصال بالزنوج، ولم تظهر أبدا فى مهدها الأول، أى السهوب الأوروبية – الأسيوية؟ لماذا لم تخلق هذه الشعوب حضارات فى مواطنها 'لأصلية قبل هجرتها؟ فلو أن العالم الحديث اختفى، لأمكننا بسهولة أن نتيين أن المضارة الحديثة انتشرت منه فى كافة أرجاء المعمورة، وذلك بفضل بقابا تلك المضارة المتواجدة فى أوروبا. ولكن لا يكننا أن نجد شيئا مماثلا فى السهوب الاوروبية – الآسيوية. ولو رجعنا إلى أقدم العهود الغابرة لوجدنا أن الوثائق شيئا عمائلا فى السهوب الاوروبية – الآسيوية. ولو رجعنا إلى أقدم العهود الغابرة لوجدنا أن الوثائق شيئا عمل الانطلاق من البلدان الزنجية لتفسير كافة ظواهر المضارة.

ومن الخطأ الزعم بأن الحضارة نشأت عن ذلك التهجين، قلدينا الأدلة التي تثبت أنها كانت قائمة في البلدان السوداء قبل الاتصال التاريخي بالهندو - أوروبيين بزمن بعيد.

والشعوب الزنجية، المتجانسة عرقيا هي التي أوجدت كافة عناصر الحضارة بتواؤمها مع الظروف



الجغرافية المواتية في مهردها الأصلية. وعليه فقد أصبحت بلادها مراكز جلب حاول سكان البلاد المعدمة والمتخلفة المجاورون لها دخولها لتحسين ظروف معيشتهم. ولذا فإن التهجين الذي نشأ عن ذلك الاتصال ترتب على الحضارة التي أوجدها الزنوج من قبل، وليس العكس، وهذه الأسباب نفسها هي التي تجعل أوروبا - وبالأخص باريس ولندن ... الغ - مراكز استقطاب تلتقي فيها يوميا وتنصهر معا أجناس العالم. غير أنه من الخطأ أن نفسر الحضارة الأوروبية في عام ١٩٥٤، على مدى ألفي سنة اعتمادا على أن أوروبا كانت آنذاك شبه مشبعة بعناصر مستعمرة قدمت كل منها إسهاما. فعلى العكس من ذلك، نرى أن العناصر الأجنبية، التي تجاوزتها الأحداث، تحتاج إلى بعض الوقت للتغلب على تأخرها ولا تقدم لفترة طويلة إسهاما مجزيا في الحضارة التقنية. وقد كان الأمر على هذا المنوال في العهود القديمة: فكل عناصر المضارية المصرية كانت قد نشأت منذ البداية وظلت قائمة، معروفة في العصور التاريخية بكل تأكيد: الهكسوس (السكوتيون)، واللبيون، والاشوريون، معروفة في العصور التاريخية بكل تأكيد: الهكسوس (السكوتيون)، واللبيون، والاشوريون، والفرس. ولم يأت أي من تلك العناصر بتطويرات جديدة في الرباضيات، والفلك، والفزياء، والطب، والفلن، والفنون، والنقيم السياسي...

ويسمع لنا كل ما جاء من قبل بأن نرفض أيضا التفسيرات اللاحقة، التى قررت، على أساس الوضع فى العالم الحديث، أن المنطقة المعتدلة المناخ مواتية بشكل خاص لظهور الحضارات التى نشأت جميعها فى تلك المنطقة. قالوثائق التاريخية تثبت، على العكس، أن الحضارات الأولى تواجدت خارج تلك المنطقة، فى الوقت الذى كان مناخ العالم فيه قد استقر (\*).

#### اللغ\_\_\_ات

بقدر ما ترجد صعوبة في إثبات علاقة الترابة بين اللغة المصرية القديمة واللغات الهندو- أوروبية والسامية، بقدر ما يسهل إثبات رابطة الوحدة الوثيقة بين اللغة المصرية القديمة واللغات الزنجية.

«لقد خطرت في ذهن عالم شاب متبحر، وهو السيد ن.ريش، فكرة المقارنة بين بعض أصول

<sup>(\*)</sup> وظلت افريقيا سرأ خليا لأمد طويل ... ولكن ألم تكن أحد مهود المصارة؟ إن مصر، وهي بلد افريقي، لا تزال تحتفظ حتى اليوم، بعد عدة آلاف من السنوات، بأروع آثار الماضي العربق. ففي الوقت الذي كانت اوروبا فيه وحشية صرفة، ولم تكن باريس ولندن سرى مستنقعات وروما واثينا بقاعا مهجورة، كانت افريقيا تملك حضارة قليقة في وادى النيل. وكانت تعرف المدن العامرة بالسكان، والعمل الصبور للأجيال المتعاقبة في نفس تلك الأرض، والمنشآت العامة الكبيرة والعلوم والفنون، كما كانت قد أنتجت آلهة». چاك وولرش: إفريقيا السوداء، مطبوعات فايار، ١٩٣٤ باريس، س١٠).



الكلمات باللغة المصرية القديمة وأصول بعضها الآخر التي لا تزال تستخدمها الشعوب الزلحية في وسط إفريقيا أو النوبة: وقد أثبت بلا مشقة كبيرة أن هناك قائلا تاما بينها ». (اميلينو: تمهيدات في دراسة الديانة المصرية، الجزء الثاني، مطبوعات ليوو، باريس، ١٩١٦، ص ١٢٦).

ودعمت الآنسه هومبورجر، بعد ريش، صلة الترابة بين اللغة المصرية القديمة واللغات النجرو -إفريقية في الفصل الثاني عشر من كتابها: اللغات النجرو- إفريقية، (مطبوعات پابو). غير أن أطروحتها تتضمن فقط تأثيرا مصريا على اللغات الزنجية التي قد تكون أصلا مختلفة عرقبا ولغويا عن اللغة المصرية.

ومع أن دراسات الآنسة هومبورجر لها أهميتها الكبيرة التي لا يزال يسدل عليها ستار الصمت حتى الآن، إلا أنه من الصعب أن نجاريها بخصوص تلك النقطة الأخيرة. فالتماثل شبه الكامل بين مصر وإفريقيا السوداء، من كافة وجهات النظر العرقية وغيرها لا يسمح بقبول ذلك الاستنتاج.

والمقارنة اللغوية بين المصرية القديمة والوكوف على وجه الخصوص، ستكون أكثر مدعاة للاقتناع لأنها م الوضوح بحيث يصعب التمسك بوجود أساسين لغويين مختلفين.

وقد يتصور المر، مقدما، أن مقارنة من هذا النوع مستحيلة بدعوى أن اللغة اللاتينية تحولت قاما في غضون ألفى سنة إلى لغات أخرى، منها الفرنسية، والايطالية..الخ، وأنه سيكون من الصعب أن نربط تلك اللغات اليوم بها، لولا أنه تتوفر لدينا شهادات سابقة مدونة.

وهذه الملاحظة لا تعرق طريقنا لسبين. أولا، لأن تطور اللغات لا يتم يسرعة واحدة في كل المناطق ، بل إنه مرتبط على مايبدو بعوامل أخرى، منها استقرار النظام الاجتماعي، أو على العكس تعرضه للزعزعات. ويمكننا أن ندرك بسهولة أن لغة الناس في المجتمعات الراسخة تغيرت بقدر أقل عبر الزمان. وهذا ليس مجرد افتراض، فالجمل العشرون بلغة البربر التي ترجع إلى القرن الثاني عشر وترجد في حوزتنا، تدل على أنها لغة مماثلة للغة البربر اليوم، بينما المقارنة بين الفرنسية في أواخر القرن العاشر، وفرنسية اليوم تكشف عن فروق عميقة. أما في إفريقيا السوداء، فإن الشهادات القليلة المتوفرة لدينا حول تلك اللغات السابقة، خلافا للمروبة التي لم يتم بعد فك رموزها، تتكون في ظل الوضع الراهن لمعارفنا من بعض الكلمات المتفرقة في كتابات مؤلفين عرب من القرن العاشر حتى القرن الخامس عشر. وهكذا وجدنا في مؤلف بن بطوطة المذكور أعلاه (ص٣٠٠٠) أن والغرثي شدم كالإجاس شديد الحلاوة، ويُدَنّ عظمه فيستخرج منه زيت لهم فيه منافع به. وكلمة الغرّتي هذه استخدمت على الأرجع للفول السوداني عند دخوله مؤخرا في إفريقيا السوداء. والكملة المستخدمة حاليا (غرّته) لا تختلف إذن عن كلمة القرن الرابع عشر (غَرْتي) إلا باللفظ الأخير (إي)الذي أصبح حاليا (غرّته) لا تختلف إذن عن كلمة القرن الرابع عشر (غَرْتي) إلا باللفظ الأخير (إي)الذي أصبح حاليا (غرته) بانسبة لتلك الكلمة بلغة الرُلوف التي استعارتها من السراكوله، هذا اذا ما سلمنا بأن



تدوين ابن بطوطه لها صحيح.

كما يقرل ابن بطوطه أيضا فى نفس المرجع إن البيض من السنة الذين يتبعون المذهب المالكى يسمونهم تورى. وكلمة تورى هذه اسم علم سودانى. وهكذا فإن التورى هم على الأرجع خلاسيون متحدرون إلى حد أو آخر، من تلك الأقلية العربية التى كانت تعيش فى السودان فى القرن الرابع عشر. وهناك كذلك فاربا حسين دى قالاتا وقد كتب ابن بطوطه اسم حسين بشكل صحيح بالطبع لأنه أسم عربى. وقالاتا، دُونت قالاتن، وهو ماييدو انعكاسا لنهاية الكلمة بلغة البربر. وفيما عدا ذلك لا يزال تركيب هذه الكلمة كما هو حتى يومنا هذا، وهى تنطق قالاتا. وكلمة فاربا تشير إلى وظيفة إدارية بلغة السيرير، وقد انتقلت حرفيا إلى لغة الرلوف. «وكان ملك غانا يلقب ماجا»، فهى كلمة قد تعود إلى القرن الثالث قبل الميلاد، مثل لغة السراكوله، إذا افترضنا أنها كانت اللغة المستخدمة أصلا في هذه الإمبراطورية.

ماج تعنى كبيرا، شخصية كبيرة بلغة الركوف، بينما تشير كلمة غانار الى موريتانيا، أى شمال غرب إمبراطورية غانا القديمة.

كيلا كانت تعنى القرع في القرن الرابع عشر، والكيلة تعنى حاليا وعاء من الخشب بلغة الوكوف. وهذه الأمثلة تبين أن اللغات الافريقية ثابتة نسبيا.

ومن جهة أخرى فإن المقارنة بين اللغات الإفريقية واللغة المصرية القديمة لا تفضى بنا الى علاقات غامضة يمكن اعتبارها فى أحسن الأحوال مجرد احتمالات، بل إلى تطابق فى قواعد الصرف والنحو على نطاق واسع، بحيث لا يمكن أن يمكون ذلك مجرد صدفة.

بيد أن الامتناع عن دراسة تلك الرقائع الممرسة ومعاولة تفسيرها، معناه اتخاذ موقف غير علمي، يشبه في ذلك موقف هؤلاء الفلاسفة الذين يرون أسلاك المصباح وهي تتوهج، ولكنهم يصرون مع ذلك على أنهم بصدد ظاهرة مستحيلة لأنها تخالف المبادئ المسلم بها حتى ذلك الوقت، وتتعارض مع أفكارهم حول الأشياء.

فاللغة المصرية القديمة تعبر عن الماضى بهدء الغعل بحرف النون مثل الوكوف، وهناك تصريف للأفعال يتم بإضافة نجدها حرفيا في الوكوف؛ وأغلب ضمائر هذا التصريف مماثلة لما يوجد في الوكوف؛ والضميران المضافان بالمصرية القديمة (إن) و(إس) نجدهما بالأخص حرفيا في الوكوف، وينفس المعنى؛ كما أن حروف الإشارة واحدة في اللغتين، والميني للمجهول تعبر عند نفس البداية (أو) في اللغتين؛ كما يكفى إحلال (اللام) في الوكوف محل (النون) في اللغة المصرية القديمة للانتقال من الكلمة المصرية الى الكلمة الوكوف ينفس المعنى في العبارات التالية:



| الكليا   | ات المصرية          | الكلمات الوكوف |                        |
|----------|---------------------|----------------|------------------------|
| (ناد)    | = يطلب              | (74)           | = يطلب                 |
| (ناه)    | = يخفى، يحمى        | (141)          | == يخفى، يحمى          |
| (نت)     | = ضفيره، يضفر       | (لت)           | = ضفيره، يضفر          |
| (بن – بن | ) = منبع            | (یل – یل       | ) = منبع               |
| (قون)    | = مؤكد، منتظم، أصيل | (فولا)         | = مسلك محترم أو مستقيم |

والصيفة (سجم - ت - إف) توجد في الركوف والصيغة (سدجم - كا) توجد في لغة السيرير، والجمع باللغة المصرية الذي ينتهي به (أو) موجود حرفيا في السراكولد. فهناك إذن قدر ضخم من التطابقات، هذا عدا حصيلة الكلمات المشتركة، بحيث لا يكن أن يكون الأمر محض مصادفات.

وقثلت خططى الدراسية فى تقصى جرانب القرابة التى لا يكن نقضها والمستخلصة من العديد من التماثلات النحوية بين اللغات الزنجية واللغة المصرية، ثم السماح لنفسى، على أساس تلك القرابة الجلية، بعقد مقارنات، قد تهدو أقل شرعية وتقتصر قيمتها على كونها افتراضات تصلح لهحوث تجرى فى المستقبل.

وقد لجأت فى هذه الدراسة الى كتاب النحو الكلاسيكى لجاردينر [GARDINER]. وجميع القواعد الأساسية للنحو المذكورة هنا، مأخوذة بنفس المعنى. ولكن بما أن هذا الكتاب مدون باللغة الانجليزية، ولكى أتحاشى ترجمة النص المقابل كلما استندت إلى جاردينر، فقد اضطرنى الأمر إلى اللجوء الى قواعد النحو المصرية للدكتور ديرون[D.DERON] الأقل شهرة والأيسط فى العرض، كلما تعلق الأمر بقواعد النحو الواردة عند كل من جاردينير وديرون، وذلك بغية تيسير الشرح. وعليه، فإن جميع قواعد النحو الواردة فيما بعد موجودة حرفيا فى كتاب جاردينر.



# دراسة مقارنة بين قواعد النحو المصرية والوُلوف

واللغة المصرية المقصودة هنا، هي اللغة الكلاسيكية التي «استخدمت منذ أيام الأسرة التاسعة حتى الأسرةالثالثة والعشرين، بين ٢٤٠٠ و ٧٥٠ ق.م.

والأمثلة المتعلقة بالنحو الوكوف أخذتها عن معرفتي بها بوصفها لغتي أنا.

تكسوين الجمسع

يتكون الجمع في اللغة المصرية القديمة بإضافة (واو) في نهاية الكلمة:

(ياك) = خادم

(پاکو) = خدم

ولنلاحظ في هذا الصدد أن (خادم) بالرُلوف هي: (بيك نج)، التي قد تكون تحويرا له (بوك - نج) ومعناها المشاركة في سكني نفس الكوخ.

وتكوين الجمع بالوكوف معقد بدرجة أكبر. وسنكتفى هنا بذكر ما يمكن أن يكون قريبا من اللغة المصرية.

فتكوين الجمع بإضافة (وار) لا يزال مستخدما في لغة الولوف في شكل تركيب قديم، خاصة في المجالات التي كان يتعين الاحتفاظ فيها بهذا الشكل، أي عندما تخص الصفة العددية اسما موصوفا.

|              | (پئېرپ)      | (ېڻ) = واحد     |
|--------------|--------------|-----------------|
| (نیآرو ہوپ)  | (نیری بوپ)   | (نُيآر) = اثنان |
| (نیاتر ہوپ)  | (نیآتی بوپ)  | (نيآت) = ثلاثة  |
| (نیینتو بوپ) | (نیینتی بوپ) | (نيينت) = أربعة |
|              |              | الخ             |

 $(\bar{x}_{\mu}, \bar{y}_{\mu}) = a^{2}$   $(\bar{x}_{\mu}, \bar{y}_{\mu})$   $(\bar{x}_{\mu}, \bar{y}_{\mu})$ 

ومن المهم ألا نخلط في هذه الحالة (الباء) و(الواو) بالحروف المتحركة المصاحبة لأداة التعريف والإشارة، بينما يمكن أن نقول على حد سواء:

(بوب آب نیت) أو (بوب أوب نیت) = رأس انسان.

كما يكن أن نقول:

(نآرو بوپ) أو (نارى بوپ) = رأسان.



واسم الموصوف بالوكوف الذي يبدأ به (ب) أو (مب) يتم جمعه بتحويل اله (ب) أو اله (مب) الى (واو):

واذا أردنا الإشارة إلى سكان بلد ما بلغة الركوف يكفى أن تَسْبق اسم هذا البلد أداة التصدير

(کادور)، اسم بلد (قاکادور) = أهالی کادور

وبوسعنا أن نلاحظ تماثل الأداة (واو) مع (با) التي تقوم بنفس المهمة بالنسبة لأسماء قبائل حوض نهر الكونغو:

(بالربا) = اللربا

وتوجد قاعدة الجمع بتصدير الكلمة بحرف (الواو) في لغة الدولا [Dôla] أيضا وذلك بالنسبة للكلمات التي تبدأ بحرف الباء، كما هو الحال في الوكوف، أو بحرف الكاف:

ويتم الجمع بلغة الماندي بـ (لو) ، وهو مجرد تحوير لفظى للجمع المصرى بحرف (الواو)  $(a_0 + b_0) = (a_0 + b_0)$ 

بيد أننا نجد فى لغة السراكوله (السونينكا) التماثل التام مع اللغة المصرية فى صيغة الجمع. ففيما عدا بعض الكلمات التى تنتهى (بالياء)، يتكون الجمع بالسراكوله بإضافة (الواو)، تماما كما هو الحال فى اللغة المصرية:

ومن الملاحظ في اللغة المصرية الحالية، أي القبطية التي تعتبر، وفقا الأميلينو، لغة المصريين



القدامى المدونة بالحروف الاغريقية، أن الجمع بحرف (الواو) يميل الى الزوال. وهكذا نجد أنه من المنهوم أن تكون هذه الصيغة متوارية بقدر أكبر، دون أن يكون هناك مجال لإنكار وجودها، في لغة تهدو أصلا أبعد عن اللغة المصرية الكلاسيكية. فالصفة المسندة لا تتغير بينما آخر الكلمة (و) في جمع المؤنث يستبعد في الكثير من الأحوال ويحل محله جمع تخطيطي يتمثل في ثلاثة خطوط رأسية متوازية أو متتالية.

#### العلاقة بين أسماء الإشارة

توجد عدة فئات من أسماء الإشارة في اللغة المصرية القديمة، من بينها فئتان رئيسيتان هما:

أ) فئة المذكر المفرد، وفيها تبدأ كل حالات الإشارة بحرف (پ).

ب) فئة الجمع التي تبدأ دائما بحرف (النون)

ولنقارن بين أدوات الإشارة المصرية والولوف التالبة:

**بالمسرية**: (يوى)، (يف)، (يو)، يا) = هذا، ذاك، ذلك .. الخ

پالوُلوف : (بى)،(بد)، (بو)، (با) = هذا، ذاك، هذا القريب، هذا البعيد.

**بالمصرية**: (نن)، نف)، (نو)، (نا) = هؤلاء، أولئك، هاتبك...

بالوَّلوف : (نی)، (نیه)، (نو)، (نا) = هؤلاء، أولئك، هاتیك، هؤلاء (على مسافة قریبة، أو على مسافة قریبة، أو على مسافة بعیدة).

وقد تطورت أدرات الإشارة هذه في كل من اللغتين المصرية والوكوف وأصبحت أدرات تعريف. وهكذا أصبحت (پا) و(نا) ابتداء من الأسرة الثامئة عشرة أداتي تعريف للمفرد والجمع، ومن بين أدرات التعريف السبع بالوكوف المستخدمة حاليا والتي تقرم في الوقت نقسه بدورها كأداة إشارة، هناك بالذات (بيه) و(با) و(بو)، وجميعها صيغة محورة لد (پا) التي تحكم أغلب الأسماء في هذه اللغة.

كما أن (نا) بلغة السيرير أداة تعريف للمفرد، وهي تستخدم في اللغة المصرية للجمع (رعا نتيجة لخلط).

وتؤدى (نى) و(نيه) و(نآ)نفس الوظيفة في الوّلوف كأداة تعريف للجمع (نا) باللغة المصرية. وعندما يجد الم ء أن :

(نا)= الد (للجمع) باللغة المصرية.

(نا) = البلغة السيرير

(نآ) = اله (للجمع) بالوكوف

(نبت ني) = الرجال (هنا)

(نيت نآ)= الرجال (هناك)



فإنه يميل إلى اعتبار (ناً) مجرد تحوير لفظى لمقابلة (نا) المؤدية لنفس الرظيفة في اللغة المصرية.

وسندرك هنا أقدم أشكال، بل ومنشأ مجموعات الحروف الساكنة التي يتغير عددها حسب التاريخ الخاص بكل من اللغات الزنجية التي نعالجها. فقد ظل أصل هذه الحروف الساكنة التي تحكم لفظيا أسماء اللغة، بلا تفسير، مما دفع المتخصصون إلى البحث عن ذلك في العقلية الزنجية في حد ذاتها.

وأخيرا قإن (ني) و(نينو) أداتان للجمع في اللغة المصرية، شأنهما في ذلك شأن (نوون) بالوُلوف.

بالصرية: (نى) = خاص به (مع اسم مفرد)

( نيو ) = خاص به (مع اسم جمع )

**پالوگوف** (نيو) = خاص بـ (اسم مفرد)

(نون) = خاص به (اسم جمع)

وتستخدم (بو) في الوُّلوف بدلا من (ني). وقد رأينا من قبل أن (بو) تبدو مجرد تحوير لـ پو ا المصرية.

(بو)، (بوب) = خاص به ، الذي هو خاص به

وهكذا، فإن (النون) تقوم بوظيفة معقدة للغاية في الوكوف، كما هو الحال في اللغة المصرية. وقد لاحظ ذلك الدكتور ديرون نفسه «لقد تم الوصول شيئا فشيئا إلى (النون) الثابتة، لكل من المذكر المفرد والجمع في آن واحد، كما لو كان قد حدث خلط بين هذا الشكل المضمحل للصفة وأداة التبعية».

ويبدو أن فكرة الخلط هذه، التي يجب أن توضع في عين الاعتبار أصلا بالنسبة للتطور الداخلي للغة المصرية، قد قامت أيضا بدور أكبر في الانتقال من هذه اللغة إلى الرّلوف.

وإلى جانب أدوات الجر، تستخدم اللغة المصرية البدل فى أغلب الأحوال للتعبير عن الانتساب. وقيل لغة الوكوف، التى تطورت إلى حد كبير، إلى تجاوز هذه المرحلة، ولكنها لاتزال تستخدم حتى الآن البدل شأنها فى ذلك شأن السيرير وكل اللغات الزنجية تقريبا:

(لات دور) = (لات) أو (لاتير)، ابن دور

وفى اللغة المصرية، عندما يتعلق الأمر بمثل هذا البدل، يأتى الاسم المقدس فى المقدمة عند التدوين، ولكن الترتيب يعود إلى أصله عند القراءة.

فعندما يقال (بيت الرب)، كانوا يكتبون (الرب بيت) تبجيلا لاسم الرب الذي يجب أن تكون له الأسبقية على كل شئ.

وعند السيرير، حبث يعتبر الملك شخصية شبه مقدسة، يحظى مقره بنفس تلك الأسبقية.

(نبيم كام) = (بيت في)، بدلا من (في بيت)

ويستخدم هذا التبديل في ترتيب الكلمات كلما تعلق الأمر بتحديد وضع شئ ما عند الملك، وتلك هي الحالة الوحيدة التي يتم فيها اللجوء إلى هذا التبديل في لغة السيرير.



#### الضمائر الملحقة

وهنا نصل الى الضمائر الملحقة الشهيرة التي ساهمت جزئيا في اعتبار اللغة المصرية إحدى اللغات السامية.

وجميع تلك الضمائر، باستثناء ضمير واحد أو ضميرين، موجودة في لغة الوكوف، كما يتضح من الجدول التالي، حيث هناك خمسة ضمائر موجودة في لغة الوكوف بلا أي تغيير:

| بالوكوف                                  | بالمصرية                     |
|------------------------------------------|------------------------------|
| (مآ) = ها أنا (مع أحد أفعال القول)       | (مآ) = ها أنا                |
| (مآنجي) = ها أنا ذا، ها هو ذا منصرف الى  | (مآك وي)= ها أنا ذا          |
| (يو) = أنت                               | (تيو)= أنت                   |
| (إف)                                     | (اِد) ا                      |
| (أوف) = منــه<br>(إس)                    | (إن )<br>(أرن) = منــه       |
| (إس) أ                                   |                              |
| مثال ذلك :                               | مثال ذلك :                   |
| سُمع منه = (دج - إف)                     | سمع منه = (سجم – إف)         |
| (دج) = سَمِعَ                            | (سدجم) = سَمِعَ              |
| (إس) يماثل (إف)، وقد اختفى التدرج الوحيد | (إس) = منها (مؤنت إن)        |
| الذي كان يفرق بين هذين الضميرين مع تغير  |                              |
| طريقة التعبير عن المؤنث                  |                              |
| (نُن) = نحن                              | (نِن) = نحن، منا، لنا، نا    |
| (نِن) = الذي تحن                         |                              |
| (سونو) = نا                              |                              |
| (یِن) = أنتم                             | (تِن) = أنتم، منكم، لكم،     |
| (سِن) =ثُم (مضافة للفعل)                 | كم (مضافة للفعل)             |
| (تِن) = أنتم (بلغة السيرير)              |                              |
| (سِن) = هم الخ                           | (سِن)= هم (مع قعل لفاعل مفرد |
| (دِن) = هم (بلغة السيرير)الخ             | أو جمع)، منهم، هنّ، منهنّ    |

غير أن القرابة أقوى من ذلك، لأن هناك سلسلتين من الضمائر في اللغتين، عدا ضمائر التبعية أو المفعول. وسأقدم فيما يلى جدولين للمقاونة بين تلك الضمائر مع التنويه في كل مرة بتماثلهما الوظيفي.



والجدول الأول يهدف إلى عرض التماثلات التي جرت على الأرجع عند الانتقال من اللغة المصرية إلى الوكوف، وهو يتضمن إلى جانب الضمائر الملحقة، بعض الضمائر المنفصلة، كما لاحظنا أعلاه. وعلى العكس فإن الضمائر الملحقة باللغة المصرية في الجدول الثاني، تقابلها فقط ضمائر ملحقة بالوكوف.

وتلحق هذه الضمائر بالأفعال في كلتا اللغتين.

والضميران الملحقان (إف) و(أوف)، يعبران بالأخص عن صيغة قديمة تعطينا فكرة عن المعنى الخاص الذي يجب أن تقابله هذه الضمائر الملحقة في تصريف الأفعال باللغة المصرية.

# بالوكون (كف) = أمسك بعنف، انتزع كالطيور الجارحة (كف إف)= لها المعانى الثلاثة الآتية حسب المضمون: أنتزع أمسك شخص ما به (شئ)

فلتعسك

(كِف) = أمسك بعنف
(كِف إِف)= الترجمة العامة (هو ينتزع) غير
صحيحة في الواقع، ويجب أن
تترجم في صيغة المبنى للمجهول
(وققا للدكتور ديرون، ص٣٥)،
وهو ما يعنى في حالة فعل (كِف)،
كما جاء في قاموس بول بييريد،
أمسك هو بد، انتزعه هو، أنتزع،
أمسك به

بالمبرية

140



وجميع الأفعال المصرية الواردة هنا مقتبسة من قاموس پيبريه المذكور آنفا.

ويبدو أن الصيغة المكونة من الفعل + إن قشل الفعل باللغة المصرية عندما لا يكون تصريفه مع أى ضمير، أى أن هذه الصيغة كانت تقوم بدور المصدر. وهكذا يكننا أن ندرك أن الطابع العمومي لهذه الصيغة مكنها من البقاء في لغة الوكوف.

ولر أننا أضفنا (أوف) بدلا من (إف) لأصبح تصريف الفعل فى الماضى باللغة المصرية، ودبا كانت درجة معينة فى الماضى، لأن التصريف المصحوب بالضمائر المضافة لا يعبر فى كل من المصرية والوكوف إلا عن شكل معين من الماضى، ألا وهو الماضى المباشر، اما الإضافة (أوف) فتشير إلى الماضى البعيد.

غير أننا يجب أن نلاحظ أن النهاية (أوف) بالولوف مرادفة له (إف)، ولكن النهاية الأولى تتميز عن الثانية بفارق يتعلق بالمضمير.

وعليه فإن العناصر المكونة للماضى متحدة بالضرورة في لفة الوكوف، ولكنها لا تعبر عن الفكرة عندما تكون منفصلة عن بعضها.

وسنتطرق لذلك مرة أخرى، فيما بعد، بخصوص الماضي باللغة المصرية.

ويتعين أن نبدى الآن ملاحظة لا تخفى أهبيتها على أحد،ألا وهي أن مؤنث الضمير المذكر المضاف (إف)، هو الضمير (إس) في اللغة المصرية.



وبعبارة أخرى، فإنه كلما أمكن استخدام (إن) باللغة المصرية، يمكن إحلال (إس) محلها، فيظل المعنى واحدا، على أن يكون الفاعل هو وحده الذي تغير جنسه، من مذكر إلى مؤنث.

ولكن كما رأينا منذ قليل، يوجد إلى جانب الضمير (إف) الملحق بالفعل في الوكوف، ضمير آخر يبدو أنه لا داعي له - لأنه مماثل قاما للضمير (إف) من حيث معناه - وهو ليس سوى (إس) الذي صادفناه من قبل. فماذا يمكن أن يكون هذا الضمير إن لم يكن راسبا للمؤنث المصرى؟ ويستحيل نقض هذا الرأى بعد كل التحققات التي أجربت منذ قليل، خاصة إذا أخذنا بعين الاعتبار أن نفس هذا الضمير بالمصرية، بلا أي تحوير، يقوم بنفس الدور كضمير للغائب، وينفس المعنى ولنفس الجنس تقريبا، لأن ضمير الغائب بالوكوف، شأنه شأن الضمائر الأخرى في هذه اللغة، يصلح للجنسين المذكر والمؤنث مادام قد تم التعبير عنهما بشكل متميز. ويوسعنا أن ندرك أن تطابق (إف) مع (إس) تحقق في الوكوف منذ أن أصبح الجنس لا تعبر عنه نهاية الكلمة في لغة كانت جديدة التكوين، ولكن بريط في الوكوف منذ أن أصبح الجنس لا تعبر عنه نهاية الكلمة في لغة كانت جديدة التكوين، ولكن بريط في الوكوف منذ أن أصبح الجنس الشخص الذكور الذي يراد تحديد جنسه.

ولنكرر هنا الأمثلة الواردة منذ قليل مع استكمالها بالضمير المؤنث:

| بالوكوف                                 |                          | بالمصرية                           |
|-----------------------------------------|--------------------------|------------------------------------|
| (كف)                                    |                          | (كف)                               |
| = أمسك، يُمسك                           | (كِف - إِف)              | (كِفْ - إِفْ) = أمسكُ (هو)         |
|                                         | (كِف - إس)               | (كِف - إس) = أمسكت                 |
| (مآم)                                   |                          | (مام)                              |
| ركيض حتى تقطعت الانفاس                  | (مآم – إف)               | (مام - إن) = ركَضَهُ (فعل مُتَعدى) |
|                                         | (مآم – إس)               | (مام - إس) = ركضته                 |
| هام                                     |                          | (هام)                              |
|                                         | (هام – إف)               | (هام - إن) = صاحب الجلالة          |
|                                         | (هام – إف)<br>(هام – إس) | (هام – إس) = انحنى، انحنى          |
|                                         |                          | تعبيرا عن الاحترام (پييريه)        |
| كما هو معروف فإن هاتين الكلمتين لا يمكن |                          | هذه الكلمة كان يجب أن تعنى منطقيا  |

صاحبة الجلالة، حسب التنسير الرسمى، ولكن ان يكون لهما سوى معنى واحد فى الوكوف. الأمر يشويه عدم التيقن من ذلك.

ان يكون لهما سوى معنى واحد فى الوكوف. ومعنى مصدر كلمة (هام) = عَرَف. وعليه فهما يعنيان المعروف، وهذا المعنى وحده قد يقصد به صاحب الجلالة أو صاحبة الجلالة. واذا طبقتا على فرد، يكون المقصود بذلك أنه من البلد، أو معروف، أو من أسرة محترمة، والمعنى المضاد هو أنه مجهول، من الخارج، ولا يعرف عنه شئ. ومن المؤكد أن الكلمة المصرية أقرب الى الكلمة الوكوف، ولا علاقة لها اشتقاقيا بصاحب الجلالة. وترجمة (هام إن) إلى دصاحب الجلالة يقصد منها الموصل إلى معادل رسمى، لا مجرد الاشتقاق.

وندرك هنا الأصل التاريخي للعديد من تلك الترادفات والتطابقات في المعاني في لغاتنا اللاتي تشكل في الوقت نفسه مصدرا نفيسا لوثائق تاريخية.

وهكذا نكتشف في لغاتنا آثار مؤنث يأتي في نهاية الكلمة. ويدرك كل متخصص الأهمية الله.

ويوسعنا أن نواصل تحليل رواسب المؤنث هذه، وبالأخص المؤنث (بالتاء)، من خلال تركبب الكلمات. فقد تحقق في الكثير من الأحوال تركبب واقعى بين جذر الكلمة المصرية و(تاء) التأنيث عند الانتقال إلى الولوف، إذ تحولت (التاء) إلى جزء لا يتجزأ من الجذر ذاته. وينطبق ذلك مثلا على تَحَول (نوفرت) = جميلة (بالمصرية) الى (رافيت) = جميل (بالولوف). ومن العسير التشكيك في ذلك إزاء تطابق التعبير في اللغتين، مثل:

بالمصرية: (خيت نبيت نوفر ) = كل أشياء جميلة

بالوُلوف: (خيت يپ رافت) = كل أشياء جميلة.

ولنلاحظ، للتأكد من التطابق، أن كلمة (نب) بالمصرية تكون مبنية عندما تعقب اسما موصوفا ليس مصحوبا بنعت.

بالمصرية: (خيت نب) = كل الأشياء

بالولوف: (خيت يب) = كل الأشياء

حتى أن المرء يكاد يظن أحيانا أنه يتكلم نفس اللغة.



#### تصريف الافعال

لم نتناول حتى الآن سوى الضمائر المتصلة بالافعال. فلنصرُّك إذا فعل (كِف) (باللغتين) لكى ندرك مدى التطابق:

| يالوكوف               | بالمسرية              |
|-----------------------|-----------------------|
| (كف - نا)             | (كِف - إِي) أو (كف آ) |
| (كِف - نيجا)          | (كف - إيك)            |
| كِف - إف)             | (كِفْ - إِف)          |
| کِف - إس)             | (كِف - إس)            |
| (كف – نا)             |                       |
| كِف - يَن) (في الشعر) | كف - نِن              |
| (کِف – نانو)          |                       |
| (كف – نيجن)           | كف - تِن              |
| (كِف - نانيو)         | كف - سين              |

نحن إذن بصدد نفس النوع من التصريف المعتمد على الحروف المتصلة بالفعل. والضمائر المستخدمة متماثلة تقريبا في اللغتين، كما أن المعنى الذي يعطيه هذا النوع من التصريف واحد. ويتعلق الأمر بدرجة من الماضى عن طريق موضع الضمير المضاف بالنسبة لمصدر الفعل. والواقع أنه من المعتاد في اللغة المصرية أن يترجم هذا النوع من التصريف بصيغة الحاضر، علما بأن هذه الترجمة خاطئة. وقد كتب الدكتور ديرون يقول بخصوص تصريف فعل سمّع على هذا المنوال: «إذا كان المعنى العام كذلك حقا، فإن ترجمته حرفيا تكون: سمع منى، منك، منه .. الغ» (ص ٣٥).

وبناء عليه، فإن العمود الأول سيعطينا باللغة المصرية، مع فعل (كِف): أَمْسِك به منى، منك، .. الخ، وفي هذه الحالة لا يكون تصريف الفعل في صيغة الحاضر، بل في صيغة الماضى المباشر والمنقضى.

وذلك هو بالضبط المعنى الذي تعطيه الضمائر المتصلة في العمود الثاني بالوكوف.

وهكذا يكون التطابق بين اللغتين المصرية والولوف، فيما يتعلق بتصريف الأفعال المتصلة بالضمائر، من ثلاث نواح: فنوع التصريف، والضمائر المستخدمة، والمعنى المقصود، هي نفسها في اللغتين، مما يسمح لنا بأن نؤكد أن التطابق تام بينهما.



#### الضمائر المنفصلة

تستخدم الضمائر المتصلة على نطاق واسع في اللغة المصرية، ولكن هناك أيضا ضمائر منفصلة تشير في كل الأحوال إلى الفاعل وتسبق الفعل؛ وهي تعبر دائما عن قدر من التفخيم.

والضمائر المنفصلة في لغة الولوف تتميز هي أيضا بنفس تلك السمات.

## سمات أخرى مشتركة في تصريف الأفعال

تأير اللغة المصرية بين صيغتين للفعل: المنجز وغير المنجز. وينطبق نفس الأمر على لغة الوكوف، حيث يعبر التصريف المذكور أعلاه المتصل به الضمير، عن صيغة الفعل المنجز، ويعبر التصريف مع ضمير منفصل يسبق الفعل، عن الفعل الذي لم يتم إنجازه بعد: (مآنجي)، (يآنجي)، (مينجي)،



(نونجي)، (ينانجي)، (ننجي).

ويقال لنا، إنه في حالة صيغة غير المنجز باللغة المصرية، يستمر تكرار الجلور والحروف الساكنة في آخر الفعل، على عكس ما يتم في حالة الفعل المنجز.

وبوسعنا أن نلاحظ تقارب ذلك مع مضاعفة الجذر في لغة الوكوف الذي يتفق مع تكثيف فعل يجرى إنجازه.

ولكن، نظرا للقرابة الجلية بين اللغتين الوكوف والمصرية، ونظرا للطريقة التي تعبر بها لغة الوكوف عن صبغتى المنجز وغير المنجز، فإنه من الصعب أن نتصور أن اللغة المصرية تترجمهما بطريقة مختلفة إلى هذا الحد: ولذا فمن الأفضل التحقق من أن هذا التفسير لا يقوم على خطأ.

#### التعبير عن زمن الفعل

لا يقتصر الأمر هنا أيضا على مجرد قرابة بين اللغتين المصرية والوكوف، بل هناك ما يكاد يكون تطابقا تاما بينهما.

تعبر اللغة المصرية عن زمن الفعل عن طريق حرف يضاف إلى مصدر الفعل.

ولا ينحصر الأمر في كون الحال على نفس الغرار في لغة الوكوف، بل إن الحروف المضافة تتطابق تقريبا.

#### الماضي:

حرف (النون) المضاف إلى الفعل يشير إلى الماضي باللغة المصرية.

وقد عرفنا من قبل أن الأمر على هذا المنوال قاما بالركوف حيث يكون الحرف المضاف للفعل هو (أو)

<sup>(\*)</sup> المقطع (دان)، (درن) المعبر عن تكرار اللعل في الماضي يتكرن من: (دا) (مساعد إيجابي المعنى) + (أون) [إضافة للتعبير عن الماضي) = (دان) أو (د أون)

وكثيرا ما تكرن مناك حالة وسطى بإدخال (أو) صرتية بين الحرفين المتحركين. والاستثناء الرحيد المعروف هر (ديناً) أو (دانا)= أنا (معهرة عن الإرادة) وتتمسن فعلا في المستقبل بالرغم من أن (دي) يقصد بها فعل سابق. غير أن (دي) ليست فعلا ذا معنى متميز ودقيق، بل بالأحرى فعل مساعد يعبر عن النبة على القعل.



وقد رأينا من قبل أن (أو) في الولوف موجودة كذلك في الماضي باللغة المصرية.

بالصرية : (كِن - ن - إِن) = أمْسِك (ني الماضي البعيد) وأمسك (ني الماضي التريب).

يالرُلوف : (كِف - أون - إف) = نفس المعنى.

وعندما تستخدم (أون) بعد مصدر لفعل ينتهى بحرف متحرك، تلجأ لغة الوكوف إلى استخدام (أو) «منفمة» بين المقطعين :

(قاب) = أخذ؛ (قابو) = قام؛ (قابو «و» أون - نا) = كنت قد قُمت و(الواو) هنا شبه حرف متحرك.

#### المستقيل

يضاف المتعطع (إن) الى مصدر الفعل وللإشارة إلى نتيجة ستحدث فى المستقبل» باللغة المصرية (د. ديرون، ص ٥٨).

وقى لغة الوكوف يؤدى إضافة الحرف المتحرك (إ) للفعل إلى معناه فى المستقبل: ويلغى هنا الحرف الصامت (ن) فى نهاية الفعل.

وهكذا تكون النهاية(ن) في المقطع المصرى (إن) قد سقطت في الوكوف للتعبير عن المستقبل أو عن «نتيجة مستقبلية».

وفي لغة السيرير تقوم الأداة (إك) بنفس الدور تماما.

ونجد في الواقع مستقبلا يعبر عنه الجزء (إ) (أو بدقة أكبر إ محدودة) في اللغة المصرية. وتلك هي الحالة بالنسبة للنعوت الفعلية في صيغتها المستقبلية.



والمقطعان (هر) و(كا) المستخدمان في النصوص الدينية وحدها، يضفيان على الفعل توعا من النتائج المستقبلية.

ويوجد فى الولوف مساعد للمستقبل، وهو (هال) الذى لا يختلف عن الجزء (هر) فى القبام بنفس الدور إلا من حبث حركة اللسان نحو سقف الحلق. (دانجا هالا دف نانجان) = ستضطر الى فعل كذا...، عليك أن تفعل كذا...

غير أن التشابه أوقع مع لغة السيرير. فهناك المساعد (هل) الذي يقوم بنفس الدور في لغة الوكوف.

ومن جهة أخرى، يتم تصريف المستقبل بإضافة (كا)إلى مصدر الفعل:

بالمصرية : (هي - كا - سن ماسن تو) = سوف يسعدون عندما سيرونك

بالسيرير: تصريف الفعل في المستقبل:

(مي نا هود كا) = أنا الذي سأصبح مزودا

( أو نا ماك كا) = أنت الذي ستصبح راشدا

(تن نا ماجن كا) = هو الذي سيصبح قويا

(إن أو نا ساديك كا) = نحن الذين سنصبح مغلقين

(نون أو نا سوهود - كا) = أنتم الذين ستصبحون شريرين

(دن أو نا ياد كا) = إنهم هم الذين سيصبحون كرماء

وفيما يتعلق بـ (هل) = فلنأخذ الأمثلة التالبة :

بالمصرية: (أورد هر ايبف غيرس) = وقلبه يصبح مثقلا بسبب ذلك ...

بالسيرير: (هل آم أو رت) = أنا في سبيلي الى الرحيل

= يجب أن أرحل

= أنا مضطر الى الرحيل

= سأرحل

بالرُكوف : ( داما هالا دم ) = يجب أن أرحل

= أنا مضطر إلى الرحيل

= سأرحل

طرق التعبير عن المبنى للمجهول

«يبدو أن صيغة المبنى للمجهول قدتعبر عن الفعل المتعدى عندما تستخدم مع ضمير : (سدم - إن) يكن أن تعنى هو يُستُع، هو مُسموع». (د.ديرون، ص ١٦)

195



هكذا يفيدنا د. ديرون بأن الإضافة (إف) تضفى على الأفعال المصرية صيغة المبنى للمجهول.وقد سبق أن أوضحنا أن نفس الأمر ينطبق على لغة الوكوف.

«ولكن عندما يكون الفاعل معروفا ولا تكون هناك بالتالى حاجة إلى ضمير مضاف، أو عندما يكون الفعل غير شخصى، يتميز هذا المبنى للمجهول بإضافة المقطع (أو)». (د.ديرون،ص ٦١).

والمقطع (تو)، كان في الأصل ضميرا متصلا، ولكنه التصق في نهاية الأمر مع مصدر الفعل ليصبح مبنيا للمجهول. وهكذا نجد باللغة الصربة أن :

(دچدیه – تو نف رو پن) = قیلت له هذه الکلمة.

ونفس المضاف (تو) موجود في لغة الوكوف، ويقوم بدور يصعب تعريفه، وإن كان مرتبطا بفكرة تكرار المبنى للمجهول.

وهو يُستخدم كلما كان المطلوب الإشارة إلى تكرار فعل من جانب فاعل يتصرف بشكل سلبى تحت وطأة عاطفة أو يبدأ في فقد السيطرة على ملكاته: هُرُس، أعراض جنون .. الخ، ومن هنا شئ من التحقير

(ثاه) = تكلم (ثاه – 
$$\tau$$
ر) = ثرثر، هذى، ناجى نفسه

إسم المقعول

المتعدى المؤنث مفرد أو جمع ينتهى في اللغة المصرية بـ (إيت).

ونفس هذه النهاية تعطى للفعل بالوكوف معنى المفعول به : مستخرج من، وارد من، مستخلص مسن :

بالمصرية: (جم - إيت مُ سنش) = موجود في مُدرج بردى

بالوكوف : (داج) = قَطعَ، مقطوع

(داج - إيت) = قطعة، ماتم قطعه من ...

(داج - إيت أو چرمي) = سليل النبلاء، منحدر من النبلاء



«هناك نعت مأخرذ عن الفعل، قريب من المفعول به وقائم على عدم الإنجاز وينتهى به (تى) التى قد تختصر إلى (ت). وهذه النهاية تلحق بشكل مباشر بمصدر الفعل وتقبل الضمائر المتصلة المقابلة التى تتخذ هى نفسها فى المفرد النهاية (ي). وهذا النعت ينطبق على صيغتى المتعدى والمستقبل». (د. ديرون، ص ٢٤).

(سِدْجِم - تی - فی) = الذی سیسمع (سَدْجَم - تی - سی) = التی ستسمع

ولقد سبق أن رأينا أن الراي) أو الد (إ) تضفى على الفعل معنى المستقبل. وينطبق نفس الأمر على (سى) التي يبدو أنها ليستُ سوى راسب لنهاية الفعل المصرية المكونة من الضمير المتصل المفرد والمؤنث (س) و(ى).

وهكذا تكون نهاية الفعل بالركوف مجرد راسب للمزنث المفرد المصرى:

(بآه) = (یکون) طیبا

(ہاہ - إ) = (الذي) سيكون طيبا

(باه - سي) = (الذي يبدأ في أن يكون طيبا)

(الذي) في سبيله الى أن يصبح طيبا.

وهناك فئة من النعوت الفعلية التي لا يمكن ترجمتها إلا الى جملة موصولة، ومن هنا يأتي الاسم الموصول للفعل الذي أعطى لتلك النعوت. وفي ذلك أيضا تطابق نحوى بين اللفتين:

**بالمسرية** : (مير) = يحب

(مير - أو) = محبوب ·

(مير - أو - إن) = شخص كان محبوبا

**بالرُّلوف** : (بيج) = يحب

(بيج - أو) = محبوب، جدير بأن يُحب

(ہیج - أو (ڤ) - أون) = كان محبوبا

وهناك مصدر قديم للفعل لم يعد يستخدم إلا للتفخيم فى المرحلة الكلاسيكية؛ وهو ينهى جميع الأفعال بحرف (التاء). ولكن عندما يكون الفعل منتهيا به (إ)، قإن هذه النهاية إما تُشدّد قبل التاء، أو تزول لتحل محلها (أو).

وسنتناول فيما بعد مسألة صيغة المصدر المنتهية بـ (أو).

ولننوه هنا وبالأهمية الكبرى التي تولى لاسم المفعول المبنى للمجهول، إذ أن هناك ميلا الى اعتباره مصدر أغلب الصبغ الفعلية ... كما أن هناك ميلا إلى اعتبار اسم المفعول المبنى للمجهول



أصل الصيغتين (سدم إف) و(سدم نف) ». (د. ديرون، ص ١٧).

بيد أنه بوسعنا أن تلاحظ عا سبق أن هناك تطابقا شبه كامل مع لغة الوكوف في مجال اسم المفعول المبنى للمجهول.

وهناك صيغ شبيهة باسم المفعول بالنسبة لضمير المتكلم والغائب المفرد، ظلت قائمة في لغة الوكوف واتخذت طابعا عاما. وقد اختلطت الصيغة الخاصة بالغائب مع (أو) الخاصة بالمبنى للمجهول. بينما يهدو أن الصيغة الخاصة بالمتكلم أعطت:

**بالمصرية** : (سِدْجِم - كو - إ) = أنا و قد سُمعت

بالوكوف : (ڤلبيتي - كو - نا) = أنا و قد استدرت، استدرت

وباختصار، يمكننا وضع جدول مقارن لبعض الأدوات التي تناولناها من قبل لكي تتجلى لنا مدى القرابة بين اللغتين المصربة والوكوف.

| بالوكوف                             |             |  |  |  |
|-------------------------------------|-------------|--|--|--|
| (أو) : متصلة للتعبير عن المجهول     |             |  |  |  |
| صلة للتعبير عن المجهول، تتخذ الى حد | (تو) : مت   |  |  |  |
| ما شكل الضمير                       |             |  |  |  |
| (إ) : متصلة للتعبير عن المستقبل     |             |  |  |  |
| (إن): متصلة تعبر عن الماضي          |             |  |  |  |
| (کو) : ما يعادل شپه اسم مقعول       |             |  |  |  |
|                                     | (إن)        |  |  |  |
| أدوات للبينى للمجهول                | (اول)       |  |  |  |
| الى جانب معان أخرى لها              | (نف)        |  |  |  |
|                                     | (ٰإِس) ا    |  |  |  |
| ة نفي (انظر أدناه)                  | (بال) : أدا |  |  |  |

| بالمصرية                   |             |
|----------------------------|-------------|
| ملة للتعبير عن المجهول     | (أر) = متد  |
| صلة للتعبير عن المجهول     | (تو) = مت   |
| سلة للتعبير عن المستقبل    | (إ) = مته   |
| سلة تعبر عن الماض <i>ي</i> | (إن) = متع  |
| شيه اسم مقعول              | (كو) (إ) :  |
| İ                          | (إن)        |
| أدوات للمبنى للمجهول       | (اوف)       |
| الى جانب معان أخرى لها     | (نِف)       |
|                            | (إس)        |
| نفى                        | (بر) : أداة |

ااالأفعال المساعدة وأدوات النفى

(نن): (انظر أدناه)

(إيتُ): أداة ذات معنى غير محدد

فى كل من اللغتين المصرية والوكوف، فإن الأدوات المساعدة «أفعال تضاءلت الى حد ما، وانمحى معناها الخقيقي، ولم تعد قائمة إلا كأدوات مساعدة في بناء الجملة. وبعض هذه الأدوات يؤكد على

(نِن) : عدم، الخ ...

ا (إيتُ): متصلة تدل على راسب الفعل



الجانب السردي. (د.ديرون، ص ٧٢).

ومن بين الأفعال المساعدة المصرية الخمسة التي ذكرها د. ديرون، هناك أربعة منها لها مقابلها الأكيد في الوكوف: والحالة الخامسة أقل وضوحا.

#### النعل المساعد الأول

« و(إيو) التي نصادنها على نطاق أوسع والتي كانت تعنى أصلا شيئا مثل حدث، غدا، أضحى، تدهورت حتى أصبح معناها: إنه، ها قد، هناك، ذلك أن، وعليه». (د. ديرون، ص ٧٢).

### النمل الساعد الثائي

وكثيرا ما نصادف الفعل المساعد الثاني (أومن) هو أيضا. ومعناه الحقيقي، تواجد، في صيغة فعل مستقل. وقد يخفف تدريجيا ليكون معناه وجد نفسه ثم مجرد دها قد، وعليه، مع لمحة متوارية تشير إلى المستقبل» (المرجع السابق، ص ٧٣ و٤٤).

ويستخدم الفعل المساعد بالوكوف بعنى مقارب ويمكن أن يكون معناه أن يكون منصرقا الى :

(نی دی دج) یجد نفسه یسمع (نك دی دج) یکون منصرفا الی السماع

وعلى غرار (أونن)، قإن نك أو ني يستخدمان أساسا للسرد (الحواديت)

بالمصرية : (إيرون ندچس دچدچي رنيف) = كان ياما كان برجوازي (يدعي) دچدجي

بالرُّلوف : (نكونْ - نافي) = كان ياما كان ...

الغمل المساعد الثالث

بالوكوف بالمصرية (تهاو) = قام، انتصب، راح يه (إيهى) = انتصب، قام، راح يـ



«يتخفف تدريجيا المعنى المقيتى لـ (إيهى)، وهو قام، انتصب، عندما يستخدم كفعل مساعد ويصبح راح يد ... (تفس المرجع، ص ٧٤) (إيهيين سد چيموف) = وقف هنا وسمع.

والفعل الركوف الذي يبدو مطابقا له (إيهي) وهو (تهاو) الذي يعنى قام كما رأينا منذ قليل، انتصب، وقف على قدميه، وبناء على ذلك: راح يفعل كذا، وانشغل في:

(تهاو تیلف) = ینشغل به

اللمل المساعد الرابع

بالركرف (دى) = يعبر عن إرادة التأكيد على عمل سيتم فعلا الأقدام عليه.

ہالصریة (دی) = أعطى، سمع، عمل

وقد تحول النعل المساعد (ردى) إلى (دى) باستبعاد الراء المدغومة، وهو يعنى أعطى، سمع، عمل. وهذا الفعل المساعد موجود حرفيا في الولوف ويعبر عن نية العمل: (دى) أو (دا) عن طريق الاستبعاب الارتدادى انطلاقا من (دى – نا) أو (دا – نا)، وبالتالى (دا)، وهو الفعل المساعد المستخدم عادة بالولوف والسراكوله، وهو فعل مساعد حقيقى يعطى طابع التأكيد على العمل المزمع القيام به، سواء تعلق ذلك بأمر يصدر من أجل إنجاز عمل، أو تعلق بقرار حاسم أخذ فعلا للقيام بعمل.

ولا يمكن تصور استخدام (دى) أو (دا) إلا بخصوص شئ سيتم عمله أو فعل. المصرية: (دى - نى رنك إرت) = جعلك تفعل، سمحت لك به المُلوك: (دى - نا دف نائجام) = سأقوم فعلا بعمل هذا الشئ (دا - نا دف نانجام) (دا - نا دف نانجام)

#### الغعل المساعد الخامس

الفعل المساعد (پاو) باللغة المصرية يؤكد عملا تم من قبل. وكلمة (داو) تعنى بالوُلوف العام الماضي.

وهذا التقارب ليس سوى مجرداقتراح، ولا مجال هنا لتصور التقاء أكيد.

أدوات النفي

ويتعلق ذلك بالأداتين نِن وبو المذكورتين في الجدول المقارن بين الأدوات.



و(نن) «يكن أن تترجم حرفيا بجملة نافية يكون فيها فعل (نفي) هو نفسه الفاعل،

مثل : « ... هو شئ لا وجود له». (نقس المصدر ، ص ٧٨)

ولا يوجد تعريف خير من ذلك للكلمة الماثلة (نن) بالوكوف.

(نن) = العدم، اللاشئ، اللامرجود، ما لا يمكن أن يكون إيجابيا.

(ليجارى تى جنن) = العمل تطوعا.

(نداه دسول أج نِن لا) ؟ = هل هو عدم، هل هو غير موجود، كل ما هو ليس مرئيا بالنسبة لنا؟

فلنقارن هذين المثلين بالوكوف مع الجملة المصرية التالية:

(نن أو نن پاهوى في) = ونهايته ستكون شيئا لا وجود له.

و (بو) أداة نفى بالمصرية معناها لا (قاموس پبيريه).

ونفس هذه الأداة تقوم بنفس الدور في الوكوف والسيرير

 $y = (J_{p}) : y = Y$ 

(بُول دن) = لا تذهب (أمر ناه).

بالسيرير : (يا) = لا.

(با - إت) لا تذهب (أمرناه).

والأداة (تر) التي تعنى : أحقا البالمصرية تأتى بعد ضمير استفهامى؛ ومن الممكن أن تلحق بالضمير الاستفهامي (پوتي) لتعطى الاستفهام (پوتر).

والضمير الاستفهامي المقابل لـ [WIIICII] بالانجليزية و [LEQUEL] بالفرنسية هو (أوم ... ته) بالسيرير و(أوم ... تي) بالركوف.

(بور) = ملك؛ (بو (ب) إ) = الملك.

(ب) أوم (أو) تى = أى ملك هو؟ أو (ب أوم تى) وهي الصيغة المدغمة.

#### مميزات الموصوف

في اللغة المصرية كما في لغة الولوف، يمكن أن يكون الموصوف في آن واحد فعلا ونعتا. فلا يوجد مصدر، بالمعنى المفهوم في اللغات السامية والهندو- اوروبية.

ولذا لا يمكن أن نقول مثلا بالمصرية أو الركوف جميل فقط، لأن النعت يشمل الفعل ضمنيا:

بالصرية: (نوفرت) = (تكون) جميلة.

بالرُّلوف : (رافت) = (يكون ) جميلا.



وهكذا فإن اللغتين المصرية والوكوف وكذلك اللغات الزنجية عموما قنح النعت البسيط في اللغات الهندو - أوروبية والسامية، مهمة وظيفية تتضمن في آن واحد، في شكل تركيبي إذا جاز القول، كلاً من النعت والفعل والموصوف (فاعلا أو مفعولا). وبفضل قواعد النحو الخاصة بلغاتنا لا يوجد أي لبس أبدا حول الوظيفة التي تؤديها الكلمة في النص. فهي تقوم أمام الفعل بدور الموصوف.

بالمصرية : (نوفرت إيتى) = الجميلة مقبلة.

وقد تحول هذا التعبير في نهاية الأمر إلى اسم امرأة: الملكة نفرتيتي.

هالوُلوف : رافت ديك = الجميلة مقبلة.

تكوين الاسم بتكرار الجذر

تتضمن عبقرية كل من اللفتين الوكوف والمصرية تكوين الأسماء بتكرار الجذر. ففي الوكوف مثلا هناك : دوج = تَطع؛ دوج = تَطع.

بالوكوق نقّنَفْ = رغبة جامحة، الولد حتى الارتجاف بِلْبِلْ = نبع، اندفاع الماء من منبع بِلْ = منبع بنبنْ =حفرة هَبْهَبْ = السير بحزم هنا رهناك هَمْهَمْ = معرفة تنجيمية، تنجيم، دينى، علم، تبحر في العلم هاتارهاتار: يُتسرع هبهب = ماء يتموج بشدة، ماء يفيض كوسكوس = يعكف على إنجاز شئ بمشقة رهرهلد = تلميح واضح

بالصرية نِفْنِف = رغبة جامحة بِنْبِن = جعل الماء يندفع من منبع

هِيهِب = الطواف في البلد مع القنص هَهُم = ابتهال ، صبحات دينية

هتاهتا = يتعجل هاتارهاتار: يُتُسرع هيهب = ما ، يتموج بشا فيهب = ما ، يتموج بشا رُوسُروس = يبنى كُوسُكوس = يعكف علم رهره = تلميح واضح (هييريد)



# هل يمكن إعادة صياغة قواعد اللغة المصرية القديمة على أساس لغة الولوف ؟

أعتقد أننى ترصلت الى تحديد السمة الأساسية الميزة لأغلب اللغات الزنجية، إذ يبدو أن كافة القواعد الحالية لتكوين الكلمات والتغييرات التى تطرأ على تركيبها حسب وضعها فى الجملة ناشئة بالذات (\*) عن مقتضيات صوتية ومتناغمة»، بل وموسيقية. ومن هنا نبعت كافة الصيغ والاسمية» التى ينتج عنها الأساس الصوتى لكل طرق التعبير عن اسم الإشارة والملكية والوصل والجمع . . الخ.

ومع أن علم النحو والصرف نابع عن المنطق، إلا أننى أقصد بتلك القواعد العلاقات القائمة بين كافة الكلمات والجزئيات التي تتصدرها أو تلحق بها؛ وهكذا فإن الماضي المباشر والبعيد تعبر عنهما بكل بساطة أسبقية الفعل على الضمير المضاف: (لك نا) = أكلتُ

كما أن الدلالة على التبعية أو الملكية يمكن أن يعبر عن كل منهما مجرد وضعهما بالنسبة للكلمة، ليس إلا.

وتنطبق كافة تلك الملاحظات المتعلقة بقواعد النحو الركوف على اللغة المصرية القديمة.

ولكن هل تتوفر في اللغة المصرية القديمة تلك الثنائية بين تكوين الكلمات وتناغمها، وبين النحو والمنطق، التي يؤكدها واقع اللغات الافريقية؟

إذا كان الأمر كذلك فإن التماثل يكون كاملا بين اللغة المصرية واللغات الزنجية. وعليه فإن دراسة تلك اللغات تتبع لنا إمكانية التعرف على قواعد اللغة المصرية وتحديدها.

ولا مجال للشك فى أن قراعد النحو موجودة فى اللغة المصرية القديمة كركيزة للمنطق أو كنتاج لد: وقد سبق أن تعرفنا منذ قليل على الدور المتميز الذى تؤديد تلك القواعد فى التعبير عن الأفكار. فالمضمون فى اللغة المصرية القديمة يتبح هو وحده تحديد دور كل كلمة بلا أى لبس.

وعليد ، لا يبتى لنا إلا التعرف في مجال «الصوتية» على قواعد مشابهة لتلك التي تحكم اللغات الزنجية الأخرى.

وأعتقد أننى توصلت إلى ذلك. فتكوين الأسماء بالركوف يتم عن طريق تغيير الحرف الأولد. فالفعل أو النعت الذي يبدأ به (إ) أو (إ عدودة) يتحول في الولوف إلى اسم إذا أضيف إليه حرف الكاف في بدايته.

<sup>(\*)</sup> وبالأخص الأجزاء المتغيرة من الخطاب.



(أنيان) = حاسد، حَسند ؛ (كانيان) = الحَسند

وفيما يتعلق بالمثل الأول نجد في مقابل ذلك باللغة المصرية :

( إيني ) = حمل على الرأس (تعريفي للسبقان ، ديرون ، ص ٦٣ - ٨٧ )

(كينو ) = عمود (قاموس پييريد )

وهناك أيضا بالولوف:

( باه ) = طيب ، طيبة ، عادة ، تقليد ؛ الختان « باه » عندنا .

( مباه ) = طيبة

وباللغة المصرية:

( باه ) = ما تم إقراره من قبل ، عُرف ، ختان ، وفرة ...

( مياه ) = عُرف ، تمثال (رمز للسلف المتوفى وسط الأحياء )

وهذه الحروف الساكنة التي تتصدر الكلمة في لغة الركوف لها قيمة صوتية تخضع تبدلاتها للقوانين محددة.

فهل يمكننا الاستدلال على أن الأمر كذلك في اللغة المصرية ؟ تلك هى القضية . ولذا يبدو أن القيام ببحوث جديدة حول نوع القواعد التى تحكم اللغة المصرية سبكون مثمرا إذا ما تم إجراؤها فى هذا الاتجاد، حتى وإن كانت الثنائية بين التناغم والنحو تقوم أصلا بدور ليس أساسيا الى هذا الحد لأن مجال التناغم محدود بقدر أكبر.

#### تطور الحروف الساكنة

لقد استخلصت قاعدة عامة توضح أن الأفعال السيرير المنتهية يـ (آند) أو (إيند) تقابلها أفعال وكوف تنتهي يـ ( آل ).

رت ر حوده - سمن ، در د با د با

( سوتيل ) أو (سوتال ) = أنهى

وهكذا سقطت ( الدال ) التي ينتهي بها الفعل وأصبحت (لام ) ، فأعطتنا الكلمة بالوكوف.

والمطلوب الآن أن نثبت أن الانتقال من الكلمات المصرية إلى الكلمات الركوف يتم بآلية مماثلة. وهناك بالفعل مثال واضع وأكيد، حيث تحولت (النون) المصرية إلى (لام) بالركوف. وهذا الأمر نجده في اللغات الهندو-اوروبية، وبالطبع ما كان يمكن أن نتجاسر ونستخلص أى استنتاج من ذلك لولا أن مجموع الوقائع التي تم تبينها خلال تلك الدراسة كان معترفا بد مقدما. ولكن، بالنظر إلى كل ما جاء



من قبل فإنه قد يكون من المسموح به أن نستدل من ذلك أن (النون) المصرية كانت تلفظ على أطراف الأسنان. وهذا ما تؤكده على ما يبدو الأمثلة التالية:

والدراسة المقارنة بين مفردات اللغتين المصرية والركوف تكشف عن العديد من التطابقات بين الحروف الساكنة المصرية والركوف، غير أننى أفضل أن أكتفى بمسألة تحريل ( النون ) الى (لام ) لكونها تتميز بصعوبة دحضها

المصدر المنتهى بد (أو )

يلتقى الفعل بالمصرية والولوف في صيغتين: إما أن يكون جذره (نو) أو أن ينتهى هذا الجذر به (أو).

بيد أن پييريه يعطى بصفة عامة معنى واحدا للصيغتين في قاموسه المصرى وذلك بالرغم من الفارق بينهما.

ولما كنا قد نوهنا آنفا بأن مصدر الفعل الذى ينتهى به (أو) فى الولوف يشير الى تصريف الفعل مع ضمير الفاعل، فإنه من المناسب أن ننظر فيما إذا كان الأمر على هذا المنوال فى اللغة المصرية؛ مما سيعنى عدم جدوى المسلمات الألمانية. فهذه المدرسة التى فرضها زيته [SETHE] لكى يثبت على الأقل أن اللغة المصرية كانت لفة سامية (مما يستبعد مؤقتا الواقع الزنجى لمصر ويرضى الغربيين تقاما)، تقرر كحقيقة مُنْزَلة أنه لا توجد حروف متحركة فى اللغة المصرية وأن ما نصادفه من حروف متحركة ألى اللغة المصرية وأن ما نصادفه من حروف متحركة ألى النهار قبا إن الشمس ليست شمسا، بل

وقد تطورت هذه النظرية ووصلت إلى أوج نضوجها وازدهارها في شكل النظرية والحامية - السامية» لكونها تلبي حاجة معنوية في الغرب.



(سُرِو)= صاح بكل قواه . وفي هذه الحالة، يضع المرء في افريقيا يده أمام فمه، لكي يحمى نفسه من الأرواح التي يكن أن تتسرب إلى جسده عن هذا الطريق. وينطبق ذلك على التفاؤب لأن عدم اتخاذ هذا الإجراء قد يدفع أحد الأرواح إلى صفع الشخص، مما يتسب في والتواء» الفم

( کآن ) = مجًد ( کائو ) = تفاخر؛ وهو فعل لا یکن تصوره

بدون كلمات إيقاعية مصحوبة بالرقص كلما كان ذلك متاحا

( يان ) = ساعد على الحمل

( يانو ) = حَمَل

(دان) = أسقط، هزم

( دانو ) = وقع

( چن ) = خرج

( چنو ) = المكان الذي يتم الخروح أو الانسحاب

( سن )= رأى ( سنت )

( سنتو ) ( سنو ) = تفحص المكان بناظريه

وهذه الملاحظات حول مصدر الفعل المنتهى به (أو)، وما جاء من قبل حول صيغة المستقبل المنتهية به (إ) ، لا يسمحان باعتبار هذين الحرفين المتحركين حروفا ساكنة ضعيفة، كما يُزعم، بل كإضافتين تقومان بدور محدد تماما.



# الحروف المكارنة (\*)

لما كانت اللغات الزنجية - ومنها لغة الركوف بالأخص - لغات مُلزِند، فإنه يتعين أن نشير إلى أن تلك السمة مشتركة بينها وبين اللغة المصرية القديمة.

ولنذكر بهذا الصدد الكلمات المصرية التالية التي لا يمكن التعبير عنها بالفرنسية إلا باستخدام عدة كلمات:

( دیدو ) = التی تم إعطاؤها
( دیدو ) = الذی قبل له
( دچدیدی ) = الذی قبل له
( دچدیت ) = ما جری قرله
(هپرو ) = الذین عاشوا
ولنقارن ذلك بالوكرف:
( أب ) = استعار
( أباتا لاتالیتی ) ( أر ) ( أر ) ( أبودیكوڤو)
راح یستعبر للمرة الثالثة لشخص شینا ... من النوع الذی لا یكن إعارته

#### الإعراب

إذا كان هناك مجال يتجلى فيه التشابه بين اللفتين المرية والولوف، فهو مجال الإعراب :

«فى الجمل الفعلية، يكون ترتيب الكلمات كما يلى:الفعل، الفاعل أو الضمير المشير إلى الفاعل، المفعول بد، المفعول المتعدّى البه بحرف، المفعول المسبوق بجملة أو عبارة ظرفية» (د. ديرون، ص٨٦).

وهذا الترتيب يماثل ترتيب الجملة الركوف ، ويعود في رأيي الى التصريف الذي يتم عن طريق إضافة لاحقة:

(يوت) (نا) (نانجام) (ديڤ) (باراپ) (سان جام) أحضر تُ (أنا) الشئ الفلاتي الى فلان في المكان الفلاتي (الفعل) (الفاعل) (مفعول به) (مفعول متعدّى اليه) (مفعول فيه)

ومن المهم أن نعيد الى الأذهان أن التعبير عن الماضى لا يتم عن طريق تعديل الشكل الأصلى المنعل ولكن من خلال أسبقية وضع الفعل بالنسبة للفاعل.

| (م نيوت پڻ)    | (پن نی ناہف)        | (سیشیتا)    | ( سیش)   | (سيمى)  |
|----------------|---------------------|-------------|----------|---------|
| في تلك المدينة | لرئيسه              | هذا السر    | الكاتب   | ذكر     |
| ( مقعول قيه )  | ( مفعول متعدى اليه) | ( مقعول پد) | (الناعل) | (القمل) |

<sup>(\*)</sup> ويُتصد بها الحروف التي يلتصق اللسان عند نطقها بسقف الحلق.



## النوع الثاني من الإعراب

| (ساخيرك)  | (دچیدف)  | (سیش)          | (هایك)              |
|-----------|----------|----------------|---------------------|
| ماهو قصدك | لكى يقول | الكاتب .       | أرسل (تَ) (أنت)     |
|           |          | بملة بالولوف : | وها هي ترجمة تلك ال |

وهكذا يتبين لنا أن اللغتين المصرية والولوف تستغنيان أو يكنهما الاستغناء عن الاسم الموصول حيثما يكون ضروريا في اللغات الهندو - اوروبية حتى يكون المعنى مفهوما، وذلك فيما عدا اللغة البريتانية. غير أن هذا الاستثناء يؤكد في نهاية المطاف كل ما نعرفه عن تاريخ بريتانيا والأحجار الضخمة المنصوبة (الميجاليت) وتأثير الفينيةيين - وهم شعب زنجوى - في هذه المنطقة في العصر الإيجي.

## النوع الثالث من الإعراب

يتم تغيير ترتيب كلمات الجملة باللغة المصرية «عندما يكون الفاعل ضميرا مستقلا، يتضمن دائما استخدامه قدرا من التفخيم، ولكن بالأخص عندما يسبق الفعل ضمير المتكلم أو المخاطب أو المغالب» ( د. ديرون، ص ٨٨)

وتنطبق هذه القاعدة بحذافيرها على الولوف، وهي تغنينا عن التكرار. فلننتقل إذن إلى أمثلة لذلك لكي نقتنع:

كما أن ترتيب الكلمات يؤدى الى نفس التغييرات النحوية فى اللغتين. فالمبر يسبق المبتدأ فى كلتا اللغتين ولكنه يأتى بعده فى الجمل الوصفية:

| بالوكوف               |                     | بالصرية      |                 |
|-----------------------|---------------------|--------------|-----------------|
| ( ہیر )               | (رافت )             | ( إيبى )     | ( نوقر )        |
| قلبي ( حرفيا : جوفي ) | جميل                | قلبى         | جميل            |
| (じ)                   | (رافت )             | ( اوثى )     | ( نوڤر )        |
| أنا ( أكون )          | جميل                | أنا ( أكون ) | جميل            |
| = ما انا ذا           | (مان – چ <i>ی</i> ) | ما أنا ذا    | (ماك ) ( وى ) = |



(ماك) (وى) (مباهيك) 
$$=$$
 أنا ذا أمامك مان چى نى تى سا كانام  $=$  ها أنا ذا أمامك (چيمينى سو) (ريخ) (ست) هامون  $-$  نا يج ناكو اكتشفتُ (أنه) كان يعرف ذلك كنت أعرف (أنه) على علم

#### التعبير عن المؤنث

كما لاحظنا ذلك من قبل ، كان المؤنث بالمصرية عن طريق إضافة حرف التأنيث في آخر الكلمة في طريقة الله الزوال بعد قيام الدولة الجديدة؛ فلم يعد العديد من الكلمات يحمل أى علامة تشير الهناس. وهكذا تم اللجوء الى كلمتى «رجل» و«امرأة» لتحديد المذكر أو المؤنث.

وقد تواصلت تلك الطريقة في الإشارة الى الجنس بأن عمت فيما بعد في اللغات الزنجية المنحدرة عن اللغة المصرية.

وقد سبق أن أشرنا الى أن أدوات التأنيث التى كانت تحدد الجنس فى اللغة المصرية ظلت قائمة فى لغة الولوف. وقد فاتنا أن نقول إن أدوات التأنيث هذه كانت لا تلحق فقط بالأفعال فى كل من اللغتين المصرية والولوف، بل وأيضا بقاطع أخرى، ومنها أدوات الجر .. الخ. ففيما يتعلق به (إس) و(إف) ، لدينا بالوكوف:

( ك – إس دور) = من الذي (أو التي ) ضُرِب (أو ضُرِبت) ؟ – و (ك) مشتقة من (كان) = مَن.

(ك - إف دور) = نادرة الاستخدام

وامتدادا لذلك النهج، وتعميما له نجد:

$$(i - | m | c_q)$$
 $(i - | m | c_q)$ 
 $(i - | i - c_q)$ 

وكذلك بالنسبة لتكوين الأسماء:

( بينُد ) = كتب ( وهذا المصدر المحلى يثبت أن الكتابة لم تفد الى افريقيا مع العرب أو الاستعمار الحديث ).

(مبينًد - ال ) = ما كتيد الله أو أملته الطبيعة = الخليقة = الشكل الذي خُلق.

وبوسعنا أن نتكهن ، من شكل تلك الكلمة الولوف أن المعبود الذى ترجع اليه أصلا هذه الخليقة لابد أن يكون مذكرا وذلك بمقتضى الإضافة (إ)ف المتفقة مع حالات التذكير باللغة المصرية.

وانطلاقا من نفس هذا المصدر لدينا الصورة التالية :

(مبينْ – أ –ك – أون) وهي تعني نفس الشئ ولكن مع التأكيد بدرجة أكبر على الماضي.



ونلاحظ هنا تجاور اللاحقة (إف) والإضافة (أون) التي تشبر الى الماضي

وهناك أيضا:

( قاه ) :تكلم

( قاء - ت - إن ) = الذي لا يذكر اسمه من باب التطيُّر.

( سدچم- ت -إف ) = ساحر ، آكل البشر.

وأداة النفي يمثها هنا حرف التاء (\*).

وكما سبق أن قلنا فإن هذه الصيغ، التي يتفق كل اثنين منها مع أشكال من الحشو، كانت تتميز أصلا بجنسها، كما هو الحال في اللغة المصرية.

وهكذا نجد أن كافة العناصر الدالة على المذكر أو المؤنث في اللغة المصرية موجودة في لغة الولوف، فيما عدا ما يتعلق بالمخاطب المفرد المؤنث الذي تلاشي.

وهناك بالأخص تمييز الجنس باستخدام كلمة الذكر أو الأنثى، فهو لا يشكل اختلافا بين اللفتين، بل إنه على العكس سمة قرابة أخرى بينهما. وهكذا جانب التوفيق من أرادوا أن يستنتجوا من ذلك اختلافا في أصل اللفتين.

# ملاحظات حول بعض الكلمات المصرية القديمة المتميزة

تعنى كلمة (كير) بالمصرية، مكان إقامة إيا كان، وفقا لأميلينو (تمهيدات لدراسة الديانة المصرية) أو جناحا لأوزيريس أو تمرة في مركب شمس.

وتعنى كلمة (كير) بلغة الولوف ، مسكنا، منزلا ، بيتا.

ومن المعروف أن (كير) تعنى كذلك مسكنا باللغة البريتانية، ولكننا نعلم أيضا مدى النفوذ الفينيقي (الزنجوي ) على هذه المنطقة في العصر الإيجي.

وتعنى (پير) بالمصرية سياجا (سياج دُو اربعة أضلاع في أغلب الأحوال) «مجدول،أى أند يقام بتشابك أعشاب أو فروع أشجار»، يحيط بالمنزل، ويحده بذلك نطاقه. ولذا كثيرا ما تترجم كلمة (پير) الى منزل، دون أن يكون ذلك غير دقيق الى حد كبير.

وبلغة الولوف تعنى (پير) ما يتم صنعه بالأعشاب المجدولة، على أن يكون جيدا سراء من حيث نوع الأعشاب أو الحبك، من أجل إقامة سور حول مسكن ملك أو شخصيات عالية المقام، أو تشييد ما يمكن أن يسمى «حوائط» غرفهم الخاصة. وهناك نوعان من الد (پير): ما يتم صنعه عن طريق تشابك البوص ويشكل بذلك مربعات أو مستطيلات أو معينات، حسب زوايا تداخل الأعشاب؛ وفي

<sup>(\*)</sup> للمقارنة مع الصيفة المصرية صلحم- ت - إلى (في صفحة ١٩٥٥)



هذه الحالة لا يحتاج الأمر الى لحاء النخيل أو السعف لتثبيت الاعشاب. وهناك السياج المكون من بوص مثبت بطريقة فنية بواسطة سعف النخيل، وهو يسمى (ندون) بالولوف. والنبات المفضل لإقامة الـ (پير) نوع من البوص الرقيع (السمار) المجلف (هات) والمنزوع منه غلاقه الورقي. ولونه أصفر، لامع في ضوء الشمس ولكنه يفقد لمعانه مع هبوب الرياح وهطول الأمطار.

وهناك سياج أكثر خشونة، يقام من سيقان الدُّخن، يسمى (ساكت).

ولذا فإن التعبير المصرى «بيريا» الذي يترجم عادة الى «البيت الكبير»، أي منزل فرعون، يعني حرفيا بالولوف: سياجا رحبا، علما بأن المقصود بالسياج ما جاء منذ قليل حول كلمة (يير).

وعلى العكس، فإن البيت الكبير بمعنى منزل فرعون أو أى رئيس آخر، لم يعد يتم التعبير عنه بهذه الطريقة، إذ يقال (كير جو ماك) وهو تعبير مكون من كلمتين سبق أن صادفناهما. فكلمة (كير) هي أول ماورد في بداية هذا القسم، ومعناها واحد باللغتين المصرية والولون، و(ماك) معناها كبير، راشد، متمرس، باللغة المصرية (قاموس بيبريه ، ص ٢٠٢).

ومن المعروف أن :

(پير - إيا ) و (پير - وي - إيا ) = الدار المزدوجة، ومنها جاءت كلمة فرعون.

وبالرلوف ، قإن ( پ )( مفرد ) = ف ( جمع ) ، ومثال ذلك ( پير مي )و (فير يي )

(پير) (فير) - (يو) - (إيا) = السياج ، المساكن الرحبة.

كما أن الملك المعظم والامبراطور، يحملان لقب (فاري ) بالولوف. ومثال ذلك:

( بور فارى ) = الملك المعظم.

ولا يوجد أي استخدام آخر لكلمة ( فارى ) بالولون. ولا يمكن استخدامها للإشارة الى شكل آخر من أشكال العظمة المعنوية أو الجسدية. ولذا يفرض علينا ذلك الرجوع الى مصطلح ( فرعون) الذي كان ينطق بالمصرية ( فارى ) ، نظرا لأن فرعون ليس إلا التحوير الإغريقي لتلك الكلمة (\*).

و (فاري) اسم شخص بالولوف.

ولننتقل إلى الكلمة المصرية ذات الأهمية بعيدة المدى لأنها عنصر مشترك في كافة البحوث ، دون أن يتم التوصل حتى الآن الى التعرف على هوبة العلامة الهيروغليفية المستخدمة في كتابتها. إنها كلمة ( من ) التي تكتب بالهيروغليفية على الوجه التالي: لللللل

وقد تمت حتى الآن محاولات للتعرف على هذه العلامة الهيروغليفية عن طريق رسمها فقط، لا معناها: ولذا فقد تم تشبيهها تباعا «بلعبة الطاولة أو رقعة الضامة» (د.ديرون، ص١٨) وبتاج من الزهور (ك ، ديروش - نوبلكور) ، والسبجة.

ولكن، هل يمكن أن نستخلص من فحص لغة زلجية، وبالأخص الولوف، معلومات دقيقة تتيح لنا

<sup>(\*)</sup> يبدر إذن أنه كانت هناك صيغة للجمع باللغة المصرية عن طريق تغيير الحروف الساكنة الأصلية، كما هو الحال في اللفات الزنجية.



#### إمكانية التعرف على تلك العلامة الهبروغليفية؟

نعم. ويكفينا هنا أن نضع الوقائع التالبة في عين الاعتبار لكي نقتنع بذلك:

إننا نجد في قاموس پييريد أن معنى هذه الكلمة بالمصرية (مّن) -(ت) = ضرع، ثدى، علما بأن التاء هذا للتأنيث.

(من - تي ) = الضرعان ، الثديان

و(تى ) تميز المثنى الذي اختفى من اللغة المصرية ولانجده بالتالى في اللغات الزنجية التي جاست بعدها. وينطبق نفس الأمر على تاء التأنيث.

والكلمة التي يعرف بها الثديان أو الضرعان لا تترك أى مجال للشك في المعنى الأصلى لكلمة (من).

كما أننا نجد فى قاموس پييريه أن (من) = بقرة حلرب، وهى تكتب بنفس العلامة التى لن نكروها حتى لا نثقل النص. وهكذا يكننا أن نفهم أن الماشية يكن أن تسمى بالمصرية (من - من) - (ت) (د.ديرون، ص ٢٧). وهذا التكرار أو التشديد على مصدر الكلمة تم استخدامه لكتابة: بقرة حلرب. ولذا فلا عجب فى أن تكون كلمة ماشية مؤنثة وتنتهى بتاء التأنيث.

وأخيرا، إذا كانت كلمة (من) تعنى ضرعا أو ثديا، فبوسعنا أن نفهم أنه فى ظل مجتمع أمرمى يستخدم لغة يكون فيها اسم الموصوف فعلا، فإن هذه الكلمة إذا تقدمتها (س) سببية، فإنها يكن أن تكتسب معنى: وإحلال ملك محل أبيه، تثبيت، تعزيز، إدامة، تأسيس» . (قامرس پيبريه، ص

ولا يجوز أن تتسبب كلمة أب هنا في أي بلبلة، لأن تولى الرجال السلطة لا ينفى انتقال الحقوق السياسية عن طريق الأم ، السياسية عن طريق الأم ، السياسية عن طريق الأم ، اللهم إلا في حالة اغتصاب العرش بالقرة أو باللجوء الى خديعة.

وهذا التوسع في معنى كلمة (من)يؤكد الطابع الأمومى للمجتمع المصرى، والمجتمع الزنجى بوجه عام.

وهكذا فإننا لا نتفهم الصلة المنطقية التي تتيح لنا الارتقاء بفكرة الثدى الى فكرة التعاقب على العرش، إلا بالاستناد الى المفهوم الاجتماعي لدى المصريين.

ويقدم لنا پبيريد أيضا (ص ٥٠٢): (من)، (سن) = جزء من البقرة. والواقع أن المؤلف عاجز عن أن يحدد لنا ما إذا كان الأمر يتعلق ببقرة أو ثور.

وبعد أن أوردنا هنا مختلف المعانى التي تتخذها كلمة (من)، هل هناك مرادف لها بلئة الولوف؟ توجد كلمة (من) في لغة الولوف بنفس المعنى، (من) = النسل عن طريق الثدى، النهد؛ اللين رضعوا من نفس الثدى، النسب عن طريق الأم، الضرع، الثدى بالمعنى العام للكلمة (الحضن).

وهناك صورة أخرى لنفس الكلمة بالولوف وهي (ڤن) = ثدى ، ضرع ، حلمة.

وهكذا نجد أن لغة الولوف تؤكد تماما معنى هذه الكلمة باللغة المصرية.

وبناء على ذلك، ماذا يمكننا أن نقول بخصوص التعرف على هوية هذه العلامة؟

يحق لنا أولا أن نفترض أن المصريين ما كانوا يكتبون بشكل يناقض التفكير السليم: ولما كانت كتابتهم تعتمد على تثبيت الأفكار عن طريق الصورة، كان لابد وأن قمثل حدا أدنى من التوافق المباشر أو غير المباشر، والقريب أو البعيد، بين الفكرة المراد التعبير عنها والواقع المصور، لكى تكون الفكرة مفهومة.

ومع افتراض أن هذا الشرط الأولى أمر لا غنى عنه، فهل هو متوقر على أى صعيد كان من خلال مختلف التفسيرات الرسمية، حتى لو تقصينا أبسط جوانب المجتمع المصرى فى أدق تفاصيلها؟ لا بالطبع، إذ أننا لا نستطيع أن نؤكد وجود أى علاقة اجتماعية أو منطقية بين لعبة الطاولة ورقعة الضامة، والتاج المصنوع من الزهور، والسيجة ... والضرع ، والتدى، والتواصل، والتوارث.

ولذا ، يتعين أن نبحث عن مصدر آخر.

ويستدعى الأمر بالضرورة أن يتضمن الجزء الواقعى المستعار علاقة مع فكرة الثدى المشتركة في كافة معانى كلمة (من)، والتي يجب أن نعتبرها المعنى الأول لها.

ولذا يدفعنا ذلك الى الاعتقاد بأن العلامة الهيروغلينية (من) التى نحن بصددها تصور ضرع بقرة يكن أن تتغير تفاصيلها فى الكتابة لاعتبارات متعلقة بالتبسيط. فعدد النتوات فى هذه العلامة يتراوح بين العدد البسيط وضعفه، أى بين ٤ و٨، بغية التأكيد على الفكرة أو لأى سبب مشابه: غير أن هذا العدد يكون أحبانا ٧، ولذا يهمنا أن نتأكد من صحته وتكراره باستمرار. ولعل العدد الأصلى الحقيقي قد تعرض لتذبذبات حسب أهواء الكتبة.

وهذا التفسير الذى ما كان يمكن التوصل البه إلا بفضل تأكيد معنى الكلمة بالمصرية القديمة عن طريق الوكوف، يتميز بترافقه مع كل ما نعرفه عنها. وهو يتبح بالأخص إمكانية تصوير البقرة الحلوب بخاصيتها الأساسية. وهذا أمر يتفق تماما مع الواقع والمنطق.

#### ريبو، ليبو

لم تظهر هاتان الكلمتان في اللغة المصرية (وفي التاريخ) إلا مع التدفق المفاجئ لشعوب البحر في ظل الأسرة التاسعة عشرة، عندما وقعت الغزوات الهندو-اوربية الأولى في الألف سنة الثانية قبل الميلاد. وكانت هذه الجحافل البربرية التي راحت تجتاح - كل افريقيا تسمى: (ريبو) - (ليبو).



والبلد القفر الذي ردهم المصريون اليه، غرب مصر، كان يسمى (ريبو)، وكلمة (ليبو) ليست سوى صورة أخرى لريبو، عن طريق تبديل أحد الحرفين الانسيابيين للانتقال من كلمة إلى أخرى.

وهكذا كان المصريون يشيرون بكلمة (ريبو)، الى ما أصبح بعد ذلك ليبيا. وجاءت كلمة ليبيى من (ليبو).

ولا جدوى من محاولة العثور على أصل هاتين الكلمتين في اللغات الهندو- اوروبية والسامية. ولنبحث مرة أخرى في إمكانية الاستفادة من لغة زنجية مثل الولوف، للتوصل ال استنتاج نطقي.

يتمين أن نلاحط أولا أن الشاغل الرئيسي للجحافل المشار البها كان القنص.

ونجد من جهة أخرى في قاموس پيبريه:

(ريبو) = ليبيا

وجدر هذه الكلمة موجود في الوكوف ويعنى هو أيضا:

(ر)= قَنْص، قناص، صاد.

(ريبو) = مكان يتم فيد القنص، بلاد القنص؛ وذلك على غرار ما يجرى نحويا:

(دانج) = دراسة ، درس

(دانج - و) = مكان تتم فيه الدراسة، مدرسة ...

وبفضل هذا التوضيح الذي توفره لنا لغة الركوف، تكون لدينا أسباب قوية تدفعنا الى الاعتقاد بأن مصدر كلمة ليبي هو بلاشك (ليبو) - (ريبو) التي تعنى أصلا قناصا.

وقد استخدم هيرودوت هذه الكلمة في مؤلفه التراريخ للإشارة الى كافة الشعوب الهندو- اوربية الهمجية التي كانت تعيش على الشواطئ الشمالية الأفريقيا بعد أن قضى على تحالفهم في عهد فرعون مصر مرنفتاح (الأسرة التاسعة عشرة).

وأصبحت كلمة ليبيا تشير أكثرفأكثر في أذهان الاغريق الى افريقيا باستثناء مصر.

ويجدر بنا أن نذكر أن سكان شبه جزيرة الرأس الاخضر المنحدرين من السيرير لا يزالون يحملون اسم (ليبو)، مما يدنع الى الاعتقاد بأن الأمر يتعلق باسم نوع يشير الى كل الشعوب القناصة في المنطقة.

کسی '[xai]

نجد في قاموس پيبريه (ص ٢٠٦– ٤٠٧) أن :

(كسى) = أداة، ماعون، معدات

717



(كسى) = حلبة

بيد أن ( كُي ) (التي كان بوسعى أن أكتبها (كِسْي) حسب مصطلحات پيبريه في التدوين) لاحقة بلغة الولوف تُكسب اسم الموصوف معنى مكان أو أداة:

(ليجئّ) = عمل

(ليجيُّ - و - كاي) = مكان العمل، موقع، اداة عمل، حسب المضمون

(ليجي - أو - كي بي) = الموقع

(ليجي - أو - كي چي)= الأداة، الماعون المستخدم في العمل

(داج) = قطع

(داج - أو - كي بي) = المكان الذي يتم فيه القطع

(داج - أو - كِيْ بي) = الأداة التي تستخدم في القطع

(توج - أو - كي بي ) = المكان الذي يتم فيه الطهي

( توج او كي جي ) = أداة المطبخ

كما نجد أيضا في اموس پبيريه:

(كئ) = حلية

وقى الولوف :

(تاك) = حَمَل

(تاك - كِيُّ) = حلية

بيد أننا قد نتسامل ما إذا كان الأمر يتعلق في تلك الحالة الأخيرة باللاحقة (كيّ) أو (إيّ) التي تشير إلى ميزة أو عبب جسدي أو معنوي أو الى كينونة:

(رافت) = جميل

(رافت -إيّ) = جمال

ملحوظة : آخر الكلمة (كيْ) له معنى أقرى من (أو) الذى يشير هو أيضا الى اسم مكان أو أداة. ولذا يتم دعم الأخير بإضافة الأول البه:

(دب) = طعن، أصاب بشدة بسكين مدبب.

(دبو) = كل أداة مدبهة تستخدم في الطعن أو في التحقق من حصانة البشرة المكتسبة على أثر تجرع مشروب خاص مكون من مسحوق وجذور وقشور .. الغ.



ساه

(ساه) = بلد، قرية، نهيل، وجيه (من الأعيان) باللغة المصرية.

(ساه ساه) = مجلس كبار السن في القرية، مجلس القدامي، وظيفة إدارية تواجدت منذ بداية الدولة المصرية حتى نهايتها؛ وكانت تلك المجالس أقدم الديمقراطيات الريفية التي عرفتها البشرية، ولقنتها مصر لليونان في العصر الإيجى وتولدت عنها مختلف الدول - المدن في اليونان.

(ساهر) = القدامي، الأسلاف.

وهناك تطابق تام في ذلك مع السيرير:

(ساء) = بلد.

(ساه ساه) = رئيس قرية، وهي وظيفة إدارية لاتزال قائمة حتى الآن.

(سار) = اسم علم مميز عند السيرير؛ ويبدو أن التوكولور استعاروه وهم يدفعون السيرير نحو الجنوب ويحتلون وادى نهر السنغال؛ وهناك بعض التجمعات من أصل سيرير تحمل اسم (سار) ولاتزال تعيش في منطقة السنغال، البلد الحالى للتركولور.

(ساهو) = اسم علم زنجي يبدو أنه مأخوذ عن (ساهو).

(ساتيه) = قرية (بالسيرير)

ولكننا تعلم أيضا أن :

(ساتي) = مسكن، منزل باللغة المصرية (ديرون، ص٨١).

5

نجد في قاموس پييريه(ص ٦٧،٦٦،٦٥):

(كا) ويمثلها ذراعان مرفوعتان للدلالة على الفكرة العامة عن الارتفاع، السمو، التدرج = جوهر الانسان، الخالد، الذي يعيش في السماء بعد المرور على محكمة العالم الآخر، الزوج، الذكر، الثور، كبير، مرتفع، طويل، ارتفاع، سمو، البومرانج (بصحبة علامات التعريف المناسبة).

کا (و) کا (و) = مرتفع، علو، تل، مبنى مرتفع

(كاو كاو) = شعب من أعالى النيل

ونظرا لما لدينا من معرفة بالولوف، فإنه يحق لنا أن نفترض أن (الواو) أغفلت في نسخ الكلمتين المصريتين الأوليين.

فنحن نجد في الواقع حرف (الواو) المتحرك بشكل متطابق تقريبا في الوكوف:

(كاو) أو (كاو) = مرتفع، ارتفاع، علو، مناطق السنفال الداخلية، وإن كانت مناطق سهلة.

(كو كو) أو (كو كو) = ارتفاع، علو، سكان مناطق مرتفعة.

317



والكلمة الأخيرة التى تعنى سكان مناطق مرتفعة، تستخدم مع ذلك فى الوقت الراهن للإشارة إلى سكان السهل الداخلى فى السنفال: كايور، باؤول .. الخ. ويعود هذا التناقض الظاهرى الى الذكريات الجغرافية لشعب هاجر من منطقة جبلبة، مثل وادى النيل الأعلى.

ولنذكر في نهاية الأمر أن كلمة كار هي اسم قبيلة تقيم حاليا في أعالى النيل.

خت

بالمصرية:

(خت ) = غصن، شئ، خشب.

(ختنب) = كل اأشياء، كل أنواع الأشياء.

بالرلوف: (هِتْ) = شئ، نرع، خُلف عن طريق الأم، شجرة النسب من فرع الأم، ومنها فكرة التفرع وبالتالى فرع أو غصن. وهكذا يتم الالتقاء مع المعنى المصرى. وإذا قال أحد عن شخص ما إنه (هِت) ى، فمعنى ذلك أنه قريبى، أنه مرتبط بى بصلة غير وثيقة، غير مباشرة، بعيدة ولكنها قائمة على أي حال، وأنه من جنسى.

(هت) = تُشط - الخشب أساسا.

(مِتْ يِب) = كل الأشياء

تف

بالصرية:

(تف) = بصق

(تفنوت) = الهة التي لفظها رع

بالولوف :

(تف) أو (تيف) = البصق

(تينليت) = البصاق (تينلي)

ويتأكد من الشكلين الأخيرين (تبغليت) و(تبغلى)، اللذين يعنيان نفس الشئ، أن التاء في (تفنوت) المصرية تميل الى التلاشى في الولوف، بينما تصبح (النون) المصرية (لام) بالولوف، كما هو الحال بالنسبة له:

(نبت) = لت = ضَفَر، شبك



(ند) = (له ) = حتى

.. الخ

وهكذا تم الانتقال من المصرية الى الولوف بالأشكال المتتابعة التالية:

تفنوت .. تغلوت .. تغليت ..تيغلت .. تيغلى .

بالصرية:

(سا) = ربة العلم، الذكا، التثقيف

بالرُلوب :

(سا) = عُلم، ثقّف، تعلّم القراءة، علم نصا.

(تستس) = اوزيريس وهو في هيئة هامدة (ببيريد، ص١٨٢).

ومن المعروف أن هيئة اوزيريس هذه، قام أخوه ست بتقطيع أوصالها ونثرها

بالوكوف :

(تاس) = بعثر، تبعثر، فك نظام شئ

(تاستاس) = مُغكك

بالمصرية:

(توم) = إله (ييبريه، ص١٧٢)

والواقع أن المقصود بذلك الشمس عند الغروب والتي يعتبرها المصريون ربا «لم يعد له وجود».

(أتوم) = رع «الذي لم يعد له وجود»

بالوكوف :

(تولُ) = لاحقة تضاف للفعل وتضفى عليه معنى ولم يعدي، الكف عن فعل أو عن حالة:

(دوندا) = يعيش

(دوندا - تول) = لم يعد حيا

717



#### ساتی

بالمصرية:

(ساتى) = أطلق سهاما، نبّال، أسيوى،آسيا (پييريد، ص٥٥٨).

ومن المحتمل أن تكون ترجمة (ساتى) نبّال خاطئة وأن السهام التى تظهر فى العلامة الهيروغليفية للكلمة ليست سوى دلالة على عصابات اللصوص المتمثلة فى الاسيويين الذين كان المصريون يتحفونهم بالعديد من النعوت والصفات ومنها الموبوئين . . الخ.

بالولوف :

(ساتى) : لص : وهو ما يتفق مع مدى تقييم المصريين للأسيويين الذين كانوا يطلقون على بلادهم: أرض (الساتى)

وفيما يتعلق بفعل أطلق، فهو بالولوف:

(سان**ي**)= أطلق.

#### سنتا

بالصرية، حسب ما جاء في قاموس پييريد (ص ٥٠٢):

(سينُ) = شمَّ الأرض، سجد، ومنها:

(سن - تا) = سجد

بالولوف:

(سنتا)= شكر بكل تواضع

#### سيرير

بالمسرية:

(سیریر) = الذی یرسم حدود المعابد

يالولوف :

(سیریر) = جنس زنجوی قدیم، یعیش حالیا فی السنغال.



# تاب

يالمصرية:

(تاب) = تسمية معيار وزن بقرة (يبيريه، ص٦٨٦)

قد يكون هناك خطأ في ذلك. فقد يتعلق الأمر -على الأرجع - بالتقدير العادى لقيمة بهيمة،

أو بالتمييز بين كرنها أو عدم كرنها عشارا، وذلك لأن:

بالرلوف :

(تيب) = قعل متميز يشير إلى التزاوج، وكان معناه أصلا: قفز فوق.

## راميتو

بالمصرية:

(راميتو) = الإنسان أو الكائن المثالي

بالرارف

(راميتو) = طائر مقدس يقال عند إنه مزود بروح بشرية، وهو الطائر الوحيد الذي تعترف له التقاليد بهذه الصغة.

(رامو) = بلوغ النعيم، الوصول الى الجنة.

#### يوما

بالمصرية:

(يوما) = بحر، ويبدو أن الترجمة الشائعة لتلك الكلمة ناجمة عن خلط لأن :

(يوما ) = أم، بالتوكولور واليول.

وكان المصريون يعتبرون النيل أمهم ريسمونه أيضا (يوما). وبالطبع فإن النيل يفترض توفر المياه، عما قد يكون سببا في هذا الخلط. (ويطلق المصريون الحديثون كلمة البحر على النيل في حديثهم بالعامية).

#### تاه

بالمصرية:

(تاه) = الوحل، سكان المستنقعات، صياد

(تاهو) = الغوص في الوحل

(تاهوا) = الوحل، حثالة البشر (پييريد، ص٦٦٤)

414



بالولوف :

(تاه) = اِتَّسخ، تلوث، وتستخدم هذه الكلمة أساسا بمعناها الحقيقي، للتعبير عن فكرة الاتساخ بادة لزجة مثل الرحل. وتعنى بالمعنى المجازى، وصمة .. الخ

وقد يوحى الينا معنى هذه الكلمات برأى المصريين فى الحياة فى المستنقعات؛ وهو ما يجعل من المستبعد أن تكون حضارتهم قد قامت أصلا فى منطقة الدلتا العامرة آنذاك بالمستنقعات، علما بأنه لا توجد أصلا أى وقائع ذات بال تؤيد ذلك الافتراض.

کم

بالمصرية:

(كم) = أسود، اسوّدٌ، وبالـ الى خشب ثمين لونه داكن، الأبنوس

(كام) = حجر كريم داكن اللون

(کم - ت) = مصر (پییرید، ص۱۱۸)

(هم) = أسود، حرارة

بالولوف :

(هم) = فَحَّم، وتستخدم هذه الكلمة لكل ما يصبح فاحم اللون لتجاوز حدود النضج.

بيد أن الانتقال من كلمة (كم) المصرية إلى كلمة (هم) بالرلوف لا يحتاج إلا إلى إحلال الحرف الاحتكاكي الحلقي (هـ) محل الحرف الانفلاقي (ك)، وهو ما يتفق مع القاعدة العامة لتطور الصوتيات التي تتحول بمقتضاها الحروف الانفلاقية إلى حروف احتكاكية نتيجة للميل إلى بذل أدني قدر من المجهود. ولذا فمن الطبيعي أن تتحول (كم) في لغة الولوف المتفرعة من اللغة المصرية الي (هم).

وهكذا يتبين لنا أن (كِم - ت)، وهو اسم مصر، يعنى: السوداء، علما بأن التاء فى مهاية الكلمة هى أداة التأنيث باللغة المصرية القديمة، وهى السوداء بعنى أنها بلاد الزنوج، وهم ذرية حام، سلف السود كما جاء فى التوراة. وحام أبو كل من مصرايبم، وهو اسم آخر لمصر لا يزال ساريا حتى الآن لدى كافة الشرقيين (خلافا لإيجبيت الشائعة فى الغرب)؛ وكوش سلف الأثيوبيين كما جاء فى التوراة؛وفوط، سلف الزنوج، حسب التوراة أيضا، الذين كانوا يعيشون فى الجزيرة العربية قبل غزو القبائل المنتمية إلى الجنس الأبيض فى الألف الثانية قبل الميلاد وامتزجوا مع بنى عاد الزنوج، فاندرج منهم من أطلق عليهم فيما بعد الفرع السامى الثانى، أى العرب؛ وكنعان، سلف الفينيقيين، وفقا للتوراة، وهم عائلة أخرى من الزنوج،أبناء عم المصريين، شأنهم فى ذلك شأن أهالى بلاد بونت، الذين



امتزجوا في نفس تلك الحقية مع قسم آخر من القبائل الهندو- اوروبية، وقد نشأ عن هؤلاء القرع السامي الأول، أي اليهود.

وعليه فإن (كِم - ت) لا تعنى الأرض السوداء بالمعنى الأصلى للعبارة، لأن الأمر لا يتعلق بلون الأرض ولكنه يشير إلى البلد عن طريق لون الجنس الذى عاش عليها بلا انقطاع، وذلك بنفس المعنى الذى يستخدم اليوم عندما يقال: إفريقيا السوداء، وإفريقيا البيضاء. وهناك تفسير مستنبط من التقاليد الزنجية يؤكد ذلك:

فلا تزال هناك رواسب أحد التقاليد التى تعتبر أن الأبيض شخص لم تتم عملية إنضاجه بعد، بينما الأسود تم إنضاجه بقدر زائد عن اللازم، لأن الخالق سها عليه وقف الإنضاج فى الوقت المناسب، فأصبح الزنجى بدلك (هم).

ويوسعنا أن نجد في ذلك الأصل التاريخي لكلمة '(حام)، سلف الزنوج، حسب التوراة. وقد استعار اليهود حتما هذه العبارة التي تشير إلى سلف المصريين من المصريين أنفسهم، عندما كانوا أسرى في مصر؛ ولا يمكن أن يكون عكس ذلك صحيحا.

وهكذا يكن أن نتفهم أن هذه الكلمة تعنى حتى الأن بلغة اليهود: أسود، وحرارة. ولننظر فيما يكن أن تصل إليه من تفسير بالرجوع إلى كلمة (هم) بالوكوف.

قمن المعروف أن المصريين كانوا مشهورين بكونهم الكيميائيين الوحيدين في العهود القديمة. ولم يعرف هذا العلم في أورويا إلا في القرن الثالث بعد الميلاد. ومن هنا جاء اسم علم الكيمياء، المشتق من اسم مصر نفسها ولكن المصريين ابتكروا كافة العلوم، فلماذا أطلق اسم مصر على هذا العلم وحده؟

ويتبدى لنا السبب جليا عندما نعرف أن الكيمياء نشأت وتطورت حتى القرون الوسطى على يد ممارسى التجارب الكيميائية القدامى الذين كانوا بحاولون الترصل إلى حجر الفلاسفة، عن طريق عمليات تقطير وتعريض للحرارة طوال أيام بل وشهور. أوليس من الطبيعى أن تطلق على عمليات الإنضاج لمدد طويلة للغاية كلمة (هم)أو (كم)، أى التعريض للحرارة إلى حد تجاوز الإنضاج؟

قياله من أمر مثير بالنسبة لفرد من الولوف عندما يكتشف أن أقدم وأعرق جذور ثقافة البشرية كانت جزءا من تقاليده!

ولنا أن نتسا لم بالطبع كيف أن (حام) و(حامين)، اللتين تعنيان حسب علم الاشتقاق: فحم، قد انقلبت بعملية سحرية على يد إخصائيين الى الإشارة إلى أجناس بيضاء - خيالية - ليتخذ من ذلك أصحاب اليد الطولى ذريعة لتبرير أبسط مظاهر ثقافة عالم السرد وإسنادها إلى أجناس بيضاء. إنها محاولة مريحة للغاية وساذجة، لا تصعد أمام الفحص الموضوعي للرقائع التاريخية، لينتزعوا منا المكسب المعنوي للحضارة المصرية وتسجيله لحساب التامهو (البيض)، كما لجأ إلى ذلك شامبليون -



قيچاك. وقشل كافة تلك المحاولات، بالرغم من الجهود الضخمة للتوصل إلى حلول مقبولة (لصالح الريبو) لهو من الأدلة التى تؤكد استحالة منازعة الزنجى فى دوره كأول مرشد للبشرية فى طريق الحضارة، وهو ما اعتبره كافة الفلاسفة والمؤرخون القدامى أمراً مفروغا منه.

#### دچادچنوت

بالمصرية:

(دچادچنوت) = أحد الآلهة، ويقول عنه امبلينو: وفى الفصل الخامس والعشرين (من كتاب الموتى) يتم الابتهال على الوجه التإلى إلى أحد الآلهة الدچادچنو الجالسين بجوار اوزيريس، وهو الواحد والأربعون فى الترتبب ويسمى الرأس المقدس ويتخذ شكل الثعبان: ويا أيها الرأس المقدس الخارج من خلوته، أنا لم أعمل أبدا على التوسع فيما أملك، ولم أضم إلى أبدا ما كان يخص الإله، (تمهيدات لدراسة الديانة المصرية القديمة، ص١٧ و ١٨٨).

وتتكون (دچادچنوت) من (دچدج) و(نوت).

وإذا جمعنا بين المقطع الأول (دچا) من الكلمة الأولى والحرف الساكن الأول من الكلمة الثانية المكرنة أصلا من مقطع واحد، لحصلنا على كلمة (دچان)، ومعناها الثعبان بالركوف.

وهكذا تكون المقاطع غير البارزة في الكلمة المصرية قد أسقطت وفقا لقاعدة شهيرة، بينما انضمت ليعضها العناصر البارزة لتتكون منها الكلمة الوكوف.

ونما يؤكد تلك الملاحظة ما نعرفه عن دور الثعبان فى الميثولوچيا الزنجية. فالثعبان هو الإله -السلف عند الدجون، الذى قُتل ودُفنت رأسه تحت سندان الحداد. ولذا يتعين أن يخرج الثعبان من عزلته وأن يتقدم عبر الظلمات وهو يرقص على إيقاع الضربات فوق السندان.

بيد أننا نعلم أن الإله - الثعبان يسمى في كتاب الموتى «الراقص في الظلمات».

والفعل الركوف المستخدم للإشارة إلى علمية الارتداء، سواء تعلق الأمر برجل أو امرأة هو فعل (قودو) الذي يعنى حرفيا ارتداء مئزر، ويخص النساء وحدهن. بيد أن ما نعلمه عن العادات المصرية يلغى ذلك التناقض الظاهري. فقد كان المصريون، رجالا ونساء، يرتدون المئزر، وذلك على غرار ما كان يفعل العديد من الأفارقة حتى عهد قريب.

ولنورد هنا بعض الكلمات المصرية التي تستحق التعمق في دراستها:

(يتام) = الإله المصرى، المتسبب في تحويل المادة.

(تاه) = تسبب في ، بالولوف

وقد لا تكون (پ) أو (پا) إلا أداة التعريف ال...ب*الصرية*.

(هي) = النيل باللغة المصرية



(هب) = مغمور في الماء، مُبْتل للغاية، تشبعع بالماء، بالولوف

(هور) = اسم نوع يدخل في تكرين أسماء أغلب الكراكب باللغة المصرية. وهو يستخدم في الإشارة إلى حورس (وهي تسمية لاتينية)، باعتباره كوكبا يشرق.

(هور) = نجم، بالسيرير.

(سوتن) = تترجم هذه الكلمة في أحرال كثيرة إلى حفيد باللغة المصرية، وفقا ليبيريه.

(ست) = إله المنطقة الجنوبية التي كان يسكنها أحفاد حام.

(ست) = حفيد بلغة الوكوف.

ويرى پدرال أن اسم والسودان» قد يكون مصدره (سوتن). وبناء على هذا الاحتمال يكون السودان مرادفا ليلد الأحفاد ومشتقا من (سوتن).

وعبارتا (ست بيتى ) و (نى - ست - بيتى) وهما تسجيلان بالهبروغليفية يتصدران الأطر المزخرفة التى تحمل أسماء كافة فراعنة الأسر الاثيوبية، تعنيان حرفيا بلغة الركوف: وحفيدا من الخارج بالنسبة للعبارة الأولى»، وويكون حفيدا من الخارج بالنسبة للعبارة الثانية». ولذا يبدو أنه من الخطأ اعتبار الحروف الهيروغليفية المستخدمة في كتابة هذه العبارة؛ البوص، رمز الصعيد؛ والنحلة، رمز الرجه البحرى. وقد لا تكون تلك الحروف الهيروغليفية سوى تسجيل لفكرة مرتبطة بتقليد مشترك قديم للغاية يربط بين مصر والسودان المروى، مسقط رأس الملوك المسمين وأثيربيين»، وبلد الحفيد الملكي لكرش، وهو لقب آخر من ألقاب الملك النوبي.

وهذه القرابة التي تجمع بين اللغتين المصرية والوكوف، بل وبوسعنا أن تقول هذا التماثل شهه التام بين اللغة المصرية واللغات الزنجية بوجه عام، هو في الواقع أمر فريد من نوعه.

وبقدر ما تمثل اللغة المصرية وحدة لغرية طبيعية مع اللغات الزنجية يستحيل تجاهلها، بقدر ما تشكل اللغة المصرية من جهة، واللغات المسماة سامية وهندو-اوروبية من جهة أخرى،عالمين مختلفين نسبيا، إذا ما استثنينا بعض الاستعارات السامية من اللغة المصرية.

وقد باحث بالنبشل المحاولات اللغوية التى بذلت للتقريب بين لغتى المصريين والبربر. واذا كانت الكلمات البربرية مكونة من ثلاثة مقاطع واذا كانت لغة البربر تتجاهل الحروف المتحركة مثل اللغة العربية، فإن ذلك لا ينطبق على اللغة المصرية.

وقد يكون من المفيد أن نذكر في ختام هذه الدراسة رأى ادوار ناڤيل حول طريقة تدوين مدرسة برلين للغة المصرية.

«لقد لاحظنا في مختلف الآجروميات التي لخصنا نتائجها أن جميعها لم يكن سوى تحليل لأشكال اللغة، وأنه بالرغم من الجهود التي بذلها بروخ [BRUGSCII] لتقديم عمل متناسق في إطار هندو – اوروبي أو سامي، إلا أنه لم يتوصل إلى ذلك، خاصة وأن تركيبة قراعد النحو والصرف التي تحكم



هذه اللغات لا يمكن تطبيقها إطلاقا على اللغة المصرية التي لا تتوفر فيها صيغ خاصة قيز بين مختلف فنات الكلمات». (تطور اللغة المصرية واللغات السامية، باريس، مطبوعات پول جوتنر، ١٩٢٠، ص١٤٥).

«ومن الفروق الرئيسية بين اللغة المصرية من جهة، واللغات الهندو-اوروبية والسامية، من جهة أخرى، أن التمييز بين المصدر والكلمات والعبارات المشتقة منه، يكاد لا يمكن التعرف عليه، كما هو الحال في المجموعات اللغوية الأخرى. فالمصدر الصرف الذي يتواجد، إذا جاز القول، تحت السطح في الماثلات اللغوية الأخرى ولا يتم الكشف عنه إلا من خلال تطوراته، يظل دائما مماثلا للكلمة المستخدمة في اللغة المصرية، بلا أي تبديل تقريبا. فالكلمة المصرية الحقيقية ليست في حد ذاتها جزءا من سياق التكلم، ولكنها تستطيع أن تكون اسما أو فعلا أو نعتا أو ظرفا .. الخ، وذلك في حدود الفكرة التي تمثلها » (ناڤيل، نفس المرجع، ص ٥٦، نقلا عن رينوف).

ويستشهد المؤلف برينوف [RENOUF] فيما يتعلق بطريقة تدوين المدرسة الألمانية التي تغفل الحروف المتحركة في اللغة المصرية:

«إن الادعاء بأن الأصوات المتحركة a,i,u، وغيرها غير عمثلة في الحروف الهيروغليفية، ليس حقيقة مفروغا منها، يل خطأ نَجُم عن الجهل، شاركتُ فيه شخصيا منذ ثلاثين سنة قبل أن أتفهم الوقائع». (تفس المصدر، ص٥٧).

ويستطرد رينوف قائلا:

«إنه (يقصد مقاله عن والنطقيات المصرية»، ١٨٩٩) يفسر فورا كيف أنه يستحيل لمن تجاوز مفاهيم الهاوى في مجال علم الصوتيات، أن يقبل نظام التدوين الجديد الذي تبنته برلين».

«وقد حال الموت دون رينوف وإنجاز المهمة التي كان قد أخذها على عاتقه، ألا وهي تفنيد النظريات التي كان يعتبرها غريبة على اللغة المصرية ولا تقوم على أساس من الوقائع». (ناڤيل، نفس الصدر، ص ٥٨).

وفاللغة المصرية سامية إذن. هذا ما تفيدنا به آجروميتا إرمان وزيته. ولكن إذا ما تعنا في هذا المجهود في مجموعه، مع إعجابنا بالقدر الضخم من العمل الذي تطلبه والألمعية التي تبدت فيه في أغلب الأحوال، إلا أن مايثير الدهشة أن هذا الابتكار المصمم بحذق وذا المظهر الجميل للغاية، مصطنع قاما. إنها ليست آجرومية بعنى الكلمة، بل آجرومية سامية مفصلة في أشكال مصرية. وأنا لا أفكر، ولو للحظة واحدة، في إنكار كل العلم الذي تتضمنه تلك المجلدات، ولكن ليسمح لي زملاتي العلماء في برلين بأن أكرر هنا ما سبق أن قلته في مواضع أخرى، وهو أن ما قاموا به هو نتاج مختبر للفقه اللغوى. إنها لفة مصرية تم تركيبها بمناهج سامية. وهذا واضع بالأخص في كتاب زيته. فهو ينطلق من الفكرة التأثلة بأن اللغة المصرية لفة سامية، وبالتإلى يتعين بالضرورة أن نجد فيها بعض الصيغ



التى تتميز بها تلك اللغات. وإذا كانت هذه الصيغ لا تنفق مع ما كان متوقعا فإن الاختلاف لبس إلا ظاهريا، ومن المؤكد أنها كانت متفقة فى الماضى. وهكذا فإن التأكيد بأن اللغة المصرية لغة سامية ليس نتاجا لما توصلت اليه دراسة هذه اللغة، بل نقطة الانطلاق والأساس الذى يتعين أن يعاد تركيب اللغة المصرية القديمة عليه. ولدينا هنا مثال للمنهج الذى نجده فى العديد من الأعمال الخاصة بما وراء نهر الراين، خاصة فى مجال التاريخ. فالواقعة التى يمكن أن تقدم تفسيرا تؤدى إلى فكرة عامة. وسرعان ما يعتبر ذلك التفسير أو الفكرة العامة حقيقة واقعة لا مجال للمجادلة فيها. وهكذا تنقلب الأوضاع، إذ لا مجال لتغيير التفسير أو الفكرة العامة وفقا للوقائع، بل يجب أن نكيف الوقائع بحيث تتفق مع الفكرة المقرة مسبقا. وسيتعين تشذيب النصوص وتهذيبها بحيث تتفق قاما معها » (نفس المصدر، ص ٢٩٠٧).

« ومن الواضع أنه ليس من الصعب أن يعاد تركيب كل الكلمات بهذه الطريقة لتصبح مصادر من ثلاثة مقاطع، إذ يكفى أن تسمى ما لا يكن أن يكون جرسها إلا حرفا متحركا، حرفا ساكنا، أو أن نفترض أنه تم حذفه». (نفس الصدر، ص ٦٨).

ووعلى الرغم من كل المزاعم المضادة، لم يتم التوصل حتى الآن إلى اكتشاف أى أثر للحروف المتحركة سواء فى اللغة المصرية القديمة أو الحديثة». بهذه الجملة تبدأ آجرومية زيته، التى قال لنا عنها ارمان إنها أرست ركائز العلم على أرض صلبة وأثبتت بطريقة نهائية أن المصادر مكونة من ثلاثة مقاطع، عما يؤكد بالتإلى الطابع السامى للغة. ولو طلبنا الآن من السيد زيته علام يعتمد فى ذلك التأكيد القاطع إلى هذا الحد، لقال لنا إن كل مقطع يجب أن يبدأ بحرف ساكن كما هو الحال فى اللغات السامية، وإنه لا توجد فى اللغة المصرية مقاطع تبدأ بحرف متحرك، وإن كل كلمن قبطية تبدأ بحرف متحرك فقدت حرفها الساكن الأصلى. إننا نواجه دائما هذه الطريقة فى التفكير التى ننكر قاما قيمتها فى البرهنة. لا توجد حروف متحركة فى اللغة المصرية، وعليه فإنها تكون لغة سامية، ومما يثبت فى الواقع أنه لا توجد بها حروف متحركة، هو أن اللغة المصرية بصفتها لغة سامية، يجب ألا تكون بها حروف متحركة». (نفس المصدر، ص٨٠).

«وهنا أيضا نجد إحدى الوسائل الدارجة في الأسلوب الالماني، خاصة في مجال الدراسات التاريخية. وردود الفعل هذه ضرورية لاستكمال النظرية. فالأمر لا يتطلب هنا وثائق أو مؤلفين، بل مجرد حروف يقال إنها اختفت في القبطية وإن كان يتعين الاعتراف بوجودها، لأن النظام الذي تم



وضعه لا یمکن أن یستغنی عنها » (نفس المصدر، ص۸۱) (\*). وقد قدم لنا نافیل الجدول التإلی الذی استکملناه بعمود بالركوف:

الولوف كوسو (تل في نجيريا) رات (حَلَبَ) مِن (الشدى) سيريه التذوین الجاری کوسی ایرث (حلیب) مینیت (الثدی) اوزیریس

تدوين المدرسة الالمانية إك أوسى إيفرورت ايمنودج فيسيريف

(نقلا عن ناڤيل، ص ٧٦)

وهذه الأمثلة القليلة تبين لنا أن التعرف على الكلمات المصرية يصبح عسيرا بعد تعرضها لمثل تلك المعالجة، كما أن المقارنة المكنة بين العمودين الثانى والثالث تصبح مستحيلة بين العمودين الأولى والأخير.

وفيما يتعلق بتدوين الحروف المتحركة، بوسعنا أن نلاحظ أن وسيلة التعريف المصرية التى تُمكِن من التمييز بين كلمتين تنطقان تقريبا بنفس الطريقة - وإن كان معنى كل منهما مختلف - كان لايد وأن تكون معتمدة أساسا على النغمة، إذا ما استندنا في ذلك إلى الولوف.

فالكلمتان الولوف (باج) = الذهاب والعودة، و(بآج) = أداة لاستقاء الماء، لا تختلفان إلا عن طريق تنفيم الحرف المتحرك في الكلمة الأخيرة. ولو تم تدوين الكلمتين بالهيروغليفية لما أمكن التمييز بينهما إلا بفضل وسائل تحديد مناسبة ذات طابع تنغيمي.

ولكن فيما يتعلق بالعبرية والمصرية فما أيسر التعرف على تشكيل الكلمة، أى التعرف على الحروف المتحركة التى تمكننا من قراءة الكلمة التى لم تكتب سرى حروفها الصامتة: فهناك قواعد محددة لذلك. وعلى هذا الأساس يقال إن هذه اللغات لا تستخدم الحروف المتحركة، إذ يمكن الاستغناء عن هذا المجهود الإضافي في التدوين نظرا لتوفر وسبلة منتظمة للتعرف على الحرف المتحرك الصحيح المصاحب لكل حرف ساكن.

ولا يوجد شئ من هذا النوع في اللغة المصرية القديمة. والعالم الذي يتسلى بإلغاء الحروف المتحركة لكي يثبت أنه بصدد لغة سامية، لا تتوفر لديه أي قاعدة للعثور عليها، كما هو الحال في اللغات السامية. وفي حدود هبكل الكلمة المصرية على أساس الحروف الساكنة، لا توجد أي وسيلة

<sup>(\*)</sup> ندد ناڤيل أيضا بمحارلة الإبهام بأن اللغة المصرية لغة سامية. إذ يكفى أن يطلع المرء على كتاب نحر قبطى للتأكد من ذلك. ولو رجعنا بهذه المناسبة الى آجرومية ستيندورف لوجدنا أنها تقرل: القبطية لغة سامية، فهما أن اللغة المصرية سامية فإن اللغة القبطية تكون هي أيضا سامية.



لتشكيلها اللهم إلا إذا اعتمدنا على لغة مشتقة من اللغة المصرية ولا تزال مستخدمة، مثل اللغات الزنجية واللغة القبطية.

ولو كان شامهليون قد افترض أن اللغة المصرية سامية وأنها لا تدوّن أبدا الحروف المتحركة، وصمم على التمسك بذلك الافتراض، لما تمكن أبدا من قراء الكتابة الهيروغليفية. فعندما عكف شامهليون على حل رموز اسمى بطيموس وكيلرباترا، كان لابد له من التعرف على هيروغليفيات مقابلة للحروف المتحركة الإغريقية أ، إ، أ ... التى تمثلها على التوإلى ما يشهه والقلب المقلوب»، ووريشة» وونسر»، ثم تعرف بعد ذلك على ال (أو)المدودة عن طريق وفرخ السمان» وعلى (إيه) عن طريق والذراع المطوية». وليس هناك ما يدعر أبدأ لأن نكرر أن هذه العلامات تتفق فعلا مع حروف متحركة في النص الإغريقي. وهكذا تم فك رموز نص حجر رشيد المسجل بلغتين. (حجر رشيد المسجل بلغتين. (حجر رشيد، المتحف البريطاني، لندن، ١٩٥٠).

ولذا لم يكن في إمكانهم أن يستبيحوا لأنفسهم تحويل الحروف المتحركة إلى حروف ساكنة أو حروف ساكنة أو حروف ساكنة ضدوة العلم الألماني الرسمي.

وقد يتبادر إلى الأذهان أن ما نشره ناڤيل منذ عام ١٩٢٠ قد تم تجاوزه الآن، وأند تم تحقيق تقدم ملموس منذ ذلك الوقت. ولكن ذلك لم يحدث، فعلم الآثار المصرية كان قد أوشك أن يكون قد مضي عليه قرن من الزمن، بفارق عامين تقريبا، وعليه فإن هذه المدة لم تكن فترة تعَثّر، بل فترة تمكّن: وبوسعنا أن نقول إن الأعمال الكلاسيكية التي يتم الاعتماد عليها حتى الآن تعود إلى ذلك التاريخ، وعليه، إذا كانت أعمال ناڤيل قد أصبحت قدية، فإن أعمال معاصريه - وبالأخص المنتمين منهم إلى المدرسة الالمانية - أصبحت هي أيضا قديمة. ومع ذلك فإن أعمال هؤلاء لا تزال رائجة على أوسع نطاق: وقد استشهد ناڤيل في ذلك بجاردينر، وهو من أكبر مناصري المدرسة الألمانية. فقد ترك لنا آجرومية لا تزال أساس التعليم الرسمي. ولا يوجد بالكاد سوى رد فعل مائع يعلن أن اللغة المصرية أفريقية. واصطلاح وإفريقي» في مجال علم الآثار المصرية معروف بمضمونه الريائي: ففي مواجهة المصاعب العديدة التي تنشأ، يتم اللجوء إلى حيلة جديدة لا تنظلي على أحد، لأن صفة وإفريقي».



# الفصل الخامس حجج مضادة لفكرة الأصل الزنجى لمصر

# هل هو انتكاس ثقافى؟

إذا كان الزنرج هم الذين أقاموا الحضارة المصرية، فكيف يمكن تفسير انتكاستهم الراهنة؟

هذا السؤال لا معنى له، لأن بوسعنا أن تقول نفس الشئ سواء فيما يخص كلاً من الفلاحين والأقباط الذين يعتبرون السلالة المباشرة للمصريين، وهم يواجهون نفس حالة الانتكاس شأنهم شأن الزنوج الآخرين، إن لم يكن بدرجة أكبر بالمقارنة مع ماضيهم.

غير أن هذه الملاحظة لا تعفينا من تفسير عملية التحول التي طرأت على الحضارة التقنية والعلمية - الدينية في مصر عبر تكيفها مع الظروف الجديدة في إفريقيا.

لقد نمت الدول مبكرا حول الوادي الأم. دون أن نتمكن حتى الآن من تحديد تاريخ ظهورها بدقة.

فقد تغلغل الزنوج ببطء في قلب القارة، عبر الزمن، عن طريق حركات هجرة متتالية، وانتشروا في كافة الاتجاهات، وهم يبعدون الأقزام من طريقهم. وقد أسسوا دولا نمت وأقامت علاقات مع الوادى الأم إلى أن قضى الأجانب على تلك الدول. فهناك من الجنوب إلى الشمال: النوية ومصر؛ ومن الشمال إلى الجنوب: النوية وزمهابوى؛ ومن الشرق إلى الغرب: النوية، وغانا، وإيله - إيفه؛ ومن الشرق إلى الجنوب الغربي: النوية، وتشاد، والكونغو؛ ومن الغرب إلى الشرق: النوية وأثيوبيا.

ولانزال نجد حتى الآن كما ضخما من الآثار المقامة بالحجارة في اثيوبيا والنوبة، ومنها المسلات والمعابد والأهرامات.

وتوجد المعابد والأهرامات في السودان المروى وحده: وقد تم التأكيد على الدور الأساسي الذي قام به هذا البلد في انتشار الحضارة في إفريقيا السوداء، حتى أنه لا يوجد ما يدعو الى التعرض لذلك من جديد.

ويشير اسم أثيربيا، في تصورات العقول الحديثة، إلى أديس أبابا، عما يستدعى أن ننوه هنا بأنه لم يتم العثور في هذه المنطقة إلا على مسلة واحدة وقاعدتى قثالين. فحضارة أكسوم اصطلاح لفظى أكثر عما هو حقيقة واقعة تشهد على قيامها آثار تاريخية.

فالمعابد والأهرامات متواجدة بكميات وفيرة في السودان المروى، في سنار.

وهكذا يتم تزييف أسماء المواقع، لكى تنسب الحضارة الزنجية - المصرية - الإفريقية إلى أصل



شرقى إلى حد ما، وأسيوى، ولكن على استحياء، وذلك عن طريق باب المندب. والواقع أنه يتعين أن نتصدى لتلك المصطلحات.

فالحاميون، الشرقيون والأثيوبيون، بل والأفارقة يوفرون لعلم التاريخ الحديث تعبيرات مخففة تتيح التحدث عن الحضارة الزنجية السودانية المصرية مع تجنب النطق ولو مرة واحدة بكلمة «زنجية» أو «سوداء».

ففى زمبابرى - التى يمكن أن تكرن امتدادا لبلاد الأحباش المردة الذين تحدث عنهم هيرودوت - توجد أطلال منشآت ومدن بنيت بالحجارة وعليها صور صقر وفى دائرة مركزها بحيرة فيكتوريا، يتراوح نصف قطرها بين مئة أو مئتى ميل»، كما كتب د.ب. پدرال (آثار افريقيا السوداء، ص١٦٦). وبعبارة أخرى تنتشر هذه الأطلال فى دائرة قطرها حوالى ٨٠٠ كيلو متر، أى ما يعادل تقريبا قطر فرنسا.

ويتحدث بدرال أيضا عن مدينة قوقبا (ص١٦)، في منطقة غانا، والتي جاء في كتاب طريق السردان لمؤلفه عبد الرحمن بن أمير السعدى أنها «كانت قائمة منذ زمن الفراعنة». ويرى ديسيلاتي [DESPLAGNES]، الذي أجرى عمليات تنقيب في هذه المنطقة، أنه عثر فيها على مخلفات تلك المدينة. ويتحدث نفس المؤلف عن موقع كرمبي، الذي عثر فيه بونبل دى ميزيير [BONNEL DE MESIERE]، من خلال حفرياته، على مقابر كبيرة الحجم و«توابيت من الصخر الرسوبي المنضد ومحارف للتعدين وبقايا أبراج ومبان مختلفة».

«وبوسع المر، أن يميز بكل وضوح حتى الآن أثر تخطيط طريق توجد على جانبيه بيوت ترتفع جدرانها مترا فوق الأرض أو مترا ونصفاً. وقد تداعت الأسقف. وعلى مسافة من ذلك موقع ساحة حيث توحى الجدران بأنها كانت تحمل طوابق. وتكون المبانى مصانة أحيانا الى حد يجعل سكنها محكنا من جديد بججهود بسيط. وبوسع المرء أن يرى بوضوح تتابعها نظرا لوجود قطع الحجارة المشذبة. وهناك حولها بقايا موقع مسور، جدرانه منخفضة على أى حال، وخارجه مقابر، وفي كل مكان بقايا أوان فخارية وخرز وحتات نحاس أحمر. وعلى مسافة من هناك، فوق هضبة تربتها صلبة حمراء اللون، ترجد آثار محرف للتعدين.

«والمبانى الأخرى معقدة. ويشمل أحدها خمس غرف مهيأة على عمق أربعة امتار، وبها دهاليز للاتصال. وأعمال البناء ممتازة ويبلغ سمك الجدران ٣٠ سنتيمترا». (يدرال ، نفس المرجع، ص ٦٢)

وفى منطقة بحيرة ديبو، توجد أيضا أهرامات عن لهم أن يسموها «ركاما» كما كان متوقعا. وتلك أساليب معهودة ترمى الى الانتقاص من القيم الافريقية؛ وبوسعنا أن نجد نقيض هذه الأساليب في بلاد ما بين النهرين، حيث يُستخلص من ركام من الصلصال - وهو حقا ركام - أكمل معبد يستطيع العقل الإنساني أن يتصوره،مع أن عمليات إعادة البناء هذه ليست بصفة عامة سوى محض نظريات لا قت للواقع بصلة.



وعلى العكس من ذلك، البكم ما يقوله پدرال عن اهرامات السودان:

وإنها كتل متراصة من الصلصال والحجارة، في شكل أهرامات مبتورة قمتها من الآجر والطوب الأحمر، وجميعها مقامة في نفس الدورة الزمنية ومن أجل نفس الغرض ... ويبلغ ارتفاعها ما بين ١٥ و ١٨ مترا ومساحة قاعدتها ٢٠٠ متر مربع ... وقد قام ديسيلاتي باستكشاف أحد تلك الركامات في موقع الوليدي، عند التقاء نهري عيسى بر وبارا عيسى. واكتشف في وسطه غرفة جنائزية متجهة من الشرق إلى الغرب يبلغ أقصى طولها ٦ أمتار وأقصى عرضها ٥, ٢متر. وهناك صفوف من جذوع الأشجار تكون بطانة سمكها حوالي ثلاثة أمتار، والسقف مكون من عروق خشبية متراصة فرق بعضها، ويتضمن فتحة تؤدى إلى الجزء العلوى عن طريق بئر قطرها ٨٠. ٥ مترا، مملوءة بأوان تحتوى على عظام حيوانات. وقد وجد ديسيلاني في الغرفة ذاتها مرقداً من الرمل حوله جرة كبيرة والعديد من الأواني الفخارية وهبكلين عظيميين مبعثرين. وحليا، وأسلحة. ونصال سيوف وسكاكين، وأسنة رماح ومزارق، وحبات قلادات من الخرز، ولألئ، وتماثيل صغيرة من الطين تمثل حيوانات، وأخيرا أختام، وإبر مصنوعة من العظم. وكان الخرز مصنوعا من عجينة زجاجية زرقاء مكسوة إما بزخرفة على شكل عيون أو بشرائط بيضاء متخذة شكلا حلزونيا أو مرصعة بالميناء، تذكرنا بالزجاج المصرى في الدولة الوسطى (تل العمارنة). وتدل الفخاريات على صناعة خزفية متقدمة للغاية بالمقارنة مع صناعة السكان الحاليين. فالأواني ذات السطح المزخرف بنقط أنيقة التكوين لم يعد لها وجود في المنتجات الحديثة. وكان شغل المعادن متقدما هو أيضا، كما يتبين ذلك من المجوهرات المصنوعة من المعدن النفيس، والدقيقة الزخارف أحيانا» (يدرال .. نفس المرجع ص ۵۹ و۲۰).

ولا يمكن أن نصف هنا كل ثروات حضارة ايله - ايفه : فقد كانت من الثراء الى درجة أن فروبينيوس حاول عبثا أن يبحث لها - كما هى القاعدة - عن أصل أبيض. (ميثرلوجيا الاتلتتيد، الناشر پايو، ١٩٤٩).

لقد نشأت الحضارة فى وادى النيل عن تأقلم الإنسان مع هذا الوسط المتميز. ووفقا لشهادات الأقدمين والمصريين أنفسهم، فقد كان أصلها فى النوبة، وانحدرت نحو البحر مع مجرى النيل. ومما يؤكد هذا الواقع بالذات أن العناصر الأساسبة للحضارة المصرية لا ترجد، لا فى الوجه البحرى، ولا آسيا، ولا أوروبا، ولكن فى النوبة، فى قلب القارة الافريقية، حيث نجد بالأخص الحيوانات والنباتات التى استخدمت فى ابتكار الكتابة الهيروغليفية.

وأدت الظاهرة الطبيعية المتمثلة في الفيضان السنوى لنهر النيل إلى تطور التنظيم الاجتماعي، إذ أنها تطلبت القيام بأعمال جماعية مثل إقامة السدود. كما أن الهندسة والحساب، أي الرياضيات،



جاءت نتيجة لفيضان النهر، إذ كان يتعين حل النزاعات حول حدود الحقول. وهكذا نشأت الهندسة، وهي أصلا قياس أبعاد الأراضي.

وكانت من عادات المصريين تحديد مدى ارتفاع الفيضان «بمقياس النيل» وكانوا يستخلصون من ذلك الحجم السنوى للمحاصيل وذلك بالحسابات الرياضية.

كما أن التقويم وعلم الفلك هما أيضا نتاج لتلك الحياة المستقرة والزراعية.

وقد تولدت عن التكيف مع الوسط الطبيعي بعض الإجراءات الصحية مثل تحنيط الجثث (لتجنب وباء الطاعون في الدلتا)، والصوم، والحمية، الخ .. وظهر الطب شيئا فشيئا.

وتطلب تطور الحياة الاجتماعية والتبادلات ابتكار الكنابة واستخدامها.

كما نشأت عن الحياة المستقرة الملكية الفردية وقواعد أخلاقية راقية تلخصها الأسئلة التي توجهإ إلى المتوفى أمام محكمة أوزيريس. وتتناقض هذه الأخلاقيات مع قيم الغزو والسلب والنهب عند الرُّحل الأورو - آسيويين (\*).

وقد تحولت قأس العصر الحجرى الزنجوى القديم الى محراث، بإطالة ذراع الفأس. وكان الناس يجرونها فى البداية ثم بعد ذلك استخدمت الحيوانات فى جرها ولم تطرأ على هذا المحراث التحسينات الأخرى مثل العجلة (فى اوروبا، فى العصور الوسطى)، إلا فى أزمنة متأخرة للغاية.

وعندما تغلغل زنوج النيل أكثر فأكثر فى قلب القارة، نتيجة لتزايد أعداد سكان الوادى والتقلبات الاجتماعية، واجهوا ظروفا طبيعية وجغرافية مختلفة. فلم تعد بعض الممارسات والآلات والتقنيات والعلوم، التى كان لا غنى عنها على ضفاف النيل، ذات أهمية حيوية عند مصب نهر النيجر وضفاف نهرى الكونغو والزامبيز.

<sup>(\*)</sup> البكم النص الشهير في كتاب المرتى الذي يقدم فيه المترفى الحساب عما فعله في الحياة الدبيا للمحكمة التي يرأسها الإله أوزيري. وسيتبين لنا بوضوح أنها على عرار عقيدة يوم الحساب في الأديان الثلاثة، البهردية والمسيحية والإسلام:

ولم أرتكب خطيئة ضد البشر .. ولم أنعل شيئا يكرهه الآلهة. ولم أكدر أحدا أمام رئيسه، ولم أترك أحدا جائه. ولم أدفع أحدا إلى البكاء، ولم أكتل ولم آمر باللقتل، ولم أتسبب في آلام لأحد. ولم أقلل من العذاء في المعابد، ولم أكل من خبر الآلهة. ولم أسرق قرابين المرتى، طريق لهم ... ولم أطغف مكيال الحبوب، ولم أقصص مقياس الطول أو أطفف الميزان أو أحرف مؤشره. ولم أنتزع اللبن من في المطلق. ولم أحرم الماشية من مرعاها .. ولم أحتجز ماء الليضان في مرسمه، ولم أتم حاجزا أمام الماء الجارى ... ولم أتسبب في خسائر في القطعان المرقوفة على المعابد ... المجد لك يارب ... إنتي قادم اليك بلا خطيئة وبلا شرور ... لقد نقلت ما يرضى الآلهة ... فاعطيت الحبر للجوعان، والماء للعطشان، والملابس للعارى، ومعبرا لمن ليس لديه قارب. لقد قدمت القرابين للآلهة وهدايا جنائزية للمرتى، طربي لهم. أنقذي وبداء طاهرتان، ومن يرونه يقولون؛ مرحيا للموتى، طربي للهم، أنقذي وبداء طاهرتان، ومن يرونه يقولون؛ مرحيا بلك (الطرالصورة وتم 24).



وهكذا يكننا أن ندرك أن بعض عناصر الحضارة الزنجية في وادى النيل تلاشت داخل القارة، بينما ظلت عناصر أخرى أساسية قائمة حتى الآن.

وساهم غياب نبات البردى في بعض المناطق المذكورة أعلاه في ندرة الكتابة في قلب القارة وإن لم تكن غائبة قاما في إفريقيا السوداء كما يزعمون ذلك جهارا. ففي ديوريل، مركز دائرة بوال في السنغال، في حيّ ندونكا، توجد شجرة مغطاة بالكتابات الهيروغليفية من الجذع حتى الفروع. وكانت مكونة، بقدر ما أتذكر من رموز لأيد وقوائم حيوانات - لم تكن نفس الرموز المستخدمة في مصر ومنها قوائم جمال ورموز تشير إلى أقدام وأدوات أخرى ... وكان يجب نقل تلك الهصمات ودراستها. وفي الفترة التي كنت أراها فيها لم يكن لدى لا السن ولا التكوين الضرورى لكي أهتم بها. ومن الممكن أن نكون فكرة عن العهد القديم أو الحديث لتلك الرموز المحفورة على قشور تلك الأشجار، بتحليل سمك طبقات تلك القشور وطبيعة الرموز والأشياء التي تمثلها، وانتقال تلك الرموز بطول الجذع نتيجة لنمو القشور. ويتعين أن نشير إلى أن تلك الأشجار مقدسة ونادرا ما ينتزع لحاؤها لصنع الحبال. كما يجب أن نقول أيضا إنها ليست نادرة في البلا.

ولما كان باطن الأرض فى إفريقيا لا يزال بكرا إلى حد كبير، فمن المترقع أن توفر لنا المفريات المنتظمة فى المستقبل، وثائق مكتوبة لا تحوم حولها أى شكوك، وذلك رغم المناخ والأمطار الغريزة التى لا تساعد على الحفاظ على مثل هذه الوثائق.

ولنذكر أن هناك كتابات هيروغليفية أصلية في الكامرون، والتي تسمى الندبيويا [NDYOUJA] ومن المهم إن نعرف ما إذا كانت أقدم مما يقال عنها. وهي من نفس طراز الكتابة الهيروغليفية المصرية بالضبط.

واخبرا، توجد في سييرا ليون كتابة أخرى خلاف كتابة البامون (الكامرون)، وهي كتابة الثاي المعتمدة على المقاطع اللفظية وكتابة الباساس المختزلة وفقا للدكتور جيفري.

وكتابة النسببيدى |NSIBIDI| تعتمد على حروف أبجدية (بومان ووسترمان: شعوب وحضارات إ إفريقيا وملحق بها : اللغات والتعليم، الناشر پايو، ١٩٤٨، ص ٤٤٤).

فبوسعنا أن نقول إذن إن إفريقيا السوداء لم تفقد حضارتها أبدا حتى القرن الخامس عشر، كما يؤكد ذلك النص التالي لفروبينيوس:

ولقد أبدى البحارة الأوروبيون الأوائل فى نهاية العصور الوسطى ملاحظات هامة للغاية فى هذا المجال. فعندما وصلوا إلى خليج غينيا ورسوا فى ڤايدا، أبدى القباطنة دهشتهم عندما وجدوا شوارع حسنة الشخطيط يحف بها على الجانبين، على امتداد عدة فراسخ، صفان من الأشجار؛ وقد عبروا







هذا الرمز اليوروبا عاثل لرمز مصري

الحرف الأول من اسم ست. وهو يعنى في مجموعه: ست حاكم



دائرة غثل ضفتي النيل

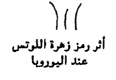


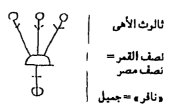




الآلهة الأربعة الأساسية في مصر الذبن ظلوا باقين عند اليوروبا

هذا الرمز يُنطق حسپ، وهو اسم مصري





27 - كتابة باليوروبا : رموز مشتركة مع الرموز المصرية، نشرها لوكاش

ζ 伊伊罗 Ĺ ያ łu ru du ndu ju yu iu fa le fe fi

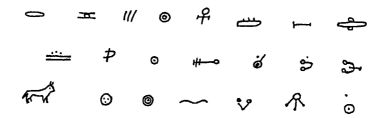
14 - كتابـة فـــاي

٤٥ - كتابسة نزيبيسدى

777



#### ٤٦ - كتابة باسا (نقلا عن وسترمان)



٤٧ - رموز مشتركة بين الكتابتين البابون والمصرية

| mot<br>moum | sens   | 1907<br>1° | 1911<br>2° | 1916<br>3° | 1919<br>4° | valeur<br>phonet. |
|-------------|--------|------------|------------|------------|------------|-------------------|
| pwō         | bras   | <b>€</b>   | 80         | 6          | (n         | pwò p             |
| mı          | visage | <b>X</b>   | A          | $\land$    | /          | mı m              |
| na          | cuire  | 外          | $\square$  | П          | П          | na n              |

٤٨ – التراريخ المسجلة في هذا الجدول لا قت للواقع بصلة، وتحديدها بدقة دليل على عدم صحتها. وهي وليدة الرغبة المحمومة في تحديث كل ماهو افريقي حتى لا يستدعى الأمر ربطها بالتاريخ المصرى القديم. لقد احتاج الأمر الى أكثر من ألف عام للانتقال من الهيروغليقية الى مرحلة الكتابة الهيراطيقية، أي الانتقال من الخانة الأولى إلى الخانة الغانية.

777



خلال عدة أيام ريفاً به حقول رائعة، يسكنه أناس يرتدون ملابس ذات ألوان زاهية، نسجوا أقمشتها بأنفسهم! وفي جنوب هذه المنطقة، في مملكة الكونغو وجدوا جموعا غفيرة تتدثر «بالحرير» و«المخمل»، ودولاً كبيرة منظمة جيدا في كافة التفاصيل، وملوكا أقوياء وصناعات مزدهرة. إنهم متحضرون حتى النخاع! وكانت ظروف السواحل الشرقية، في موزنبيق مثلا مماثلة لذلك تماما.

« وتقدم شهادات البحارة من القرن الخامس عشر حتى القرن الثامن عشر الدليل الأكيد على أن إفريقيا الزنجية الممتدة حتى جنوب المنطقة الصحراوية، كانت فى أوج تألقها، بروعة حضاراتها المتناسقة والجيدة التنظيم. وقد قضى الغزاة الأوروبيون على ذلك الازدهار شيئا فشيئا مع زحفهم، إذ كانت بلاد امريكا الجديدة فى حاجة إلى عبيد وكانت إفريقيا توفر لهم ذلك بالمئات والآلاف فى شحنات مكتظة بالعبيد؛ غير أن النخاسة لم تكن مسألة مريحة للضمير، وكان لابد من إيجاد تبرير لها، ولذا صوروا الزنجى على أنه نصف حيوان وسلعة تباع وتشترى. وابتكروا لذلك فكرة الوثنية كرمز للديانة الإفريقية، التى أصبحت علامة مسجلة اوروبية ؛ أما أنا فلم أر أبدا فى أى من أنحاء افريقيا الزنجية، أهالى بعده ن أصبحاً

«وفكرة " الزنجى البريرى " ابتكار أوروبى سيطر فى أوروبا كرد فعل حتى بداية هذا القرن». (فروبينيوس، تاريخ الحنارة الافريقية، ترجمة باك وإرمون، الناشر جاليمار، باريس، ١٩٣٨، الطبعة الخامسة، ص ١٤ و ١٩٥٠).

وتنفق أقوال الرحالة البرتغاليين فى القرن الخامس عشر حتى القرن الثامن عشر، والتى أوردها فرويينيوس، مع ما كتبه المؤلفون العرب من القرن العاشر حتى القرن الخامس عشر. وقد وصف لنا رحالة عربى زار امبراطورية مالى فى تلك الحقبة، النظيم الاجنماعى للدول الزنجبة فى القرنين الرابع عشر والخامس عشر، الذى أشار اليه فروبينيوس، كما وصف الأبهة الملكية التى سادت فى تلك الحقبة، وهذا الرحالة هو ابن بطوطة الذى حدثنا عن الجلسات العامة التى كان يعقدها الملك المانديجى سليمان منشا، علما بأن ابن بطوطة زار السودان فى ١٣٥٧ - ١٣٥٣، أثناء حرب المئة عام فى أوروبا.

## ذكر جلوس سلطان مالى سليمان مَنْسا ، بقبته

«وله (أى السلطان) قبة مرتفعة بابها بداخل داره، يقعد فيها أكثر الأوقات. ولها من جهة (المشور) طيقان ثلاث من الخشب، مغشاة بصفائح الفننة، وتحتها ثلاث مغشاة بصفائح الذهب، أو هي فضة مذهبة، وعليها سترر ملف، فإذا كان يرم جلوسه بالقبة، رُفعت السترر فَعُلم أنه يجلس. فإذا جلس أخرج من شُبّاك أحد الطيقان (شرابة) حرير، قد ربط فيها منديل مصرى مرقوم. فإذا رأى الناس المنديل ضربت الأطبال والأبوان. ثم يخرج من باب القصر نحوثلاثمائة من العبيد، في أيدى



بعضهم القسى، وفى أيدى بعضهم الرماح الصغار والدرق. قيقف أصحاب الرماح منهم ميمنة وميسرة. ويجلس أصحاب القسى كذلك، ثم يؤتى بفرسين مُسْرجين مُلجْمين ومعهما كَبْشان، يذكرون أنهما ينفعان من العين. وعند جلوسه يخرج ثلاثة من عبيده مسرعين، قيدعون نائبه قنجا موسى. وتأتى (الفرارية)، وهم الأمراء. ويأتى الخطيب والفقهاء، فيقعدون أمام (السلحدارية) يَمْنة ويسرة في (المشور). ويقف دُوغا الترجمان على باب (المشور)، وعليه الثياب الفاخرة، وعلى رأسه عمامة ذات حَواش، لهم في تعميمها صنعة بديعة، وهو متقلد سيفا غمده من الذهب، وفي رجليه الخف والمهاميز. ولا يلبس أحد ذلك اليوم خُفًا غيره، ويكون في يده ومحان صغيران، أحدهما من ذهب والآخر من فضة، وسناهما من الحديد.

«ويجلس الأجناد والولاة والفتيان وغيرهم في خارج (المشور)، في شارع هنالك متسع فيه أشجار. وكل (فراري) بين يديه أصحابه بالرماح والقسي والأطبال والأبواق، وأبواقهم من أنياب الفيلة، وآلات الطرب المصنوعة من القصب والقرع، ولها صوت عجيب. وكل قرارى له كنانة قد علقها بين كتفيه، وقوسه بيده، وهو راكب فرسه، وأصحابه بين مُشاة وركبان. ويكون بداخل (المشور) تحت الطيقان رجل واقف: فمن أراد أن يكلم السلطان كلم دُوغا، ويكلم دوغا ذلك الواقف، ويكلم الواقف السلطان».

## ذكر جلوس السلطان في المشود

«ويجلس أيضا في بعض الأيام (بالمشور). وهنالك مصطبة تحت شجرة، لها ثلاث درجات يسمونها (البنبي)، تفرش بالحرير وتجعل المحّاد عليها، ويرفع (الشطر) وهو شبه قبة من الحرير، وعليه طائر من ذهب على قدر البازي. ويخرج السلطان من باب في ركن القصر، وقوسه بيده، وكنانته بين كتفيه. وعلى رأسه (شاشيه) ذهب، مشدودة بعصابة ذهب، لها أطراف مثل السكاكين رقاق، طولها أزيد من شبر. وأكثر لباسه جُبّة حمراء موبرة من الثباب الرومية التي تسمى المُطنّقس، ويخرج بين يديه المغنون بأيديهم قنابر الذهب والفضة. وخلفه نحو ثلاثمائة من العبيد أصحاب السلاح ويشي مشيا رويدا، ويكثر التأني. وربا وقف ينظر إلى الناس. ثم يصعد برفق كما يصعد الخطيب المنبر. وعند جلوسه تضرب الطبول والأبواق والأنقار. ويخرج ثلاثة من العبيد مسرعين، فيدعون النائب و (الفرارية)، فيدخلون ويجلسون. ويؤتى بالفرسين والكبشين معهما. ويقف درُغا على الباب، وسائر الناس في الشارع تحت الأشجار.

«والسودان (أى السود) أعظم الناس تواضعا لملكهم وأشدهم تذللا له ويحلفون باسمه» (ابن بطوطة، تحقة الأنظار، في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار، المطبعة الامبرية ببولاق، ١٩٣٤، الجزء الثاني، ص ٣٠٣ الى ٣٠٥).

وقد أفادنا ابن بطوطة بعد ذلك أن قنجا موسى سلف سليمان منسا أعطى أبا إسحاق الساحليّ الذي بني له جامعا في جَارُ، أربعة آلاف مثقال أي ما يعادل تقريبا ١٨٠ كيلو جرام من الذهب، ممايدل



على مدى ثروة هذا البلد في العهد السابق على الاستعمار.

وهناك نص آخر لإبن بطوطة يعرى تماما أسطورة سيادة الفوضى في إفريقيا السوداء قبل الاحتلال الأوروبي، وأنه (أي الاحتلال الأوروبي) هو الذي جلب معه السلام والحرية والأمن .. الخ.

ذكر ما استحسنته من أفعال السودان

وفمن أفعالهم الحسنة قُلة الظلم، فهم أبعد الناس عند. وسلطانهم وهو ملك زنجى لا يسامح أحدا في شئ مند. ومنها شُمول الأمن في بلادهم، فلا يخاف المسافر فيها ولا المقيم سارقا ولا غاصبا<sup>(\*)</sup>. ومنها عدم تعرضهم لمال من يموت ببلادهم من البيض، ولو كان القناطير المقنطرة، وإنما يتركونه بيد ثمِّة من البيض حتى يأخذه مستحقه». (المرجع السابق، ص ٣١٢).

وقد أخبرنا ابن بطوطة من قبل أنه عندما قرر أن يزور مدينة مالى، اكترى دليلا من مَسُوفة ليرشده في الطريق لأنه ليس مضطرا إلى السفر في قافلة نظرا للأمن السائد في الطرق.

ولكن كيف كان السود يتصرفون مع البيض أو مع الأجناس التى كانوا يعتبرونها من البيض؟ هذا ما يفيدنا به أيضا ابن بطوطة فى النص الذى يصف لنا فيه استقبال القافلة التى أوصلته الى إيوالاتن حيث كان فاربا حسين يتولى منصب نائب ملك مالى :

«ولما وصلناها جعل التجار أمتعتهم فى رحب، وتكفّل السودان بحفظها. وتوجهوا إلى الفَرْبا، وهو جالس على بساط فى سَقيف، وأعوانه بين يديه بأيديهم الرماح والقسى، وكبراء مستُوفة من وراثه. ووقف التجار بين يديه، وهو يكلمهم بتُرجمان على قربهم منه احتقارا لهم. فعند ذلك نَدمتُ على قدومي بلادهم، لسوء أدبهم واحتقارهم للأبيض». (نفس الرجع، ص ٢٩٨).

وقد كتب ديلافوس الذي يعتبر مالى من أكبر الأمبراطوريات التي ظهرت في العالم، كتب يقول بهذا الخصوص:

«غير أن جاو كانت قد استعادت استقلالها فى الحقبة الواقعة بين موت قنجا موسى وتولى سليمان مانسا، وبعد ذلك بحوالى قرن، بدأت الأمبراطورية المادينجية فى الأقول تحت ضربات سوتجوى، مع احتفاظها بما يكفى من القوة والمكانة لكى يتعامل سلطانها مع ملك البرتفال تعامل الند مع الند، بينما كان الأخير فى أوج مجده» (ديلاقوس، سود افريقيا، الناشر بايو، ١٩٢٢، ص

وهكذا يتبين لنا أن أباطرة إفريقيا لم يكونوا مجرد ملوك صغار، بل كانوا يتعاملون على قدم أأ

<sup>(\*)</sup> تؤكد شهادة ابن بطرطة هذه ما أفادنا به القدامي (هيرودوت، وديردور... الغ) حرل فضائل الأحباش.



المساراة مع أقرى معاصريهم فى الغرب. بل إنه بوسعنا أن نذهب إلى أبعد من ذلك، استنادا الى الرثائق المتوفرة لدينا، فنؤكد أن الإمبراطوريات السودانية الجديدة سبقت بعدة قرون قيام امبراطوريات السودانية الجديدة سبقت بعدة قرون قيام امبراطوريات على أقل تقدير بعد حوالى ٣٠٠ سنة من مولد المسبح وظلت قائمة حتى عام ١٧٤٠؛ علما بأن شارلمان، مؤسس أول أمبراطورية غربية بعد غزوات البربر تم تتويجه فى عام ١٨٠٠.

وكانت عظمة غانا تعادل عظمة أمبراطورية مالى فى كافة النواحى بل وتفوقها فى رقيها. فهكذا كان حال دول إفريقيا عندما بدأ اتصالها مع الغرب فى الأزمنة الحديثة.

وبوسعنا أن نبدى هنا ملاحظة هامة للغاية: ففى هذه المقبة، حيث كانت لا توجد فى العصور الوسطى الغربية سوى ملكيات مطلقة، كانت الملكيات فى إفريقيا السودا، دستورية، فكان هناك مجلس شعب يعاون الملك أعضاؤه المختارون من مختلف الفئات الاجتماعية. وهذا الطراز من التنظيم السياسى كان ينطبق أيضا على غانا، ومالى، وجاو، وياتنجا، وكابور ... الغ. ولم يكن ذلك سوى نهاية لتطور طويل المدى ظهرت بداياته فى النوبة ومصر: وتلك هى الوسيلة الوحيدة لتفهم تواصل تلك السلسلة.

وعندما تم الاتصال مرة أخرى بين أوروبا وإفريقيا السوداء، عن طريق المحيط الأطلسي، كان تفوق أوروبا يعود الى بحريتها التى تقطع مسافات طويلة، والأسلحة النارية، وذلك بفضل تواصل التقدم التقنى فى شمال حوض البحر الأبيض المتوسط. وقد أتاح لها ذلك السيطرة على القارة وتزييف شخصية الزنجى. ولا نزال حتى الآن فى ذلك الوضع. وقد ترتب عليه كل ذلك التزوير اللاحق للتاريخ المتعلق بأصل الحضارة المصرية.

وعلاوة على الرحدة السياسية، كانت الرحدة الثقافية تتدعم في إفريقيا السوداء في ظل مختلف الإمبراطوريات. فبعض اللغات، التي أصبحت لغات رسمية لأن الامبراطور كان يستخدمها، كان يتم التعامل بها كلغات إدارية وبدأت تسود على اللغات الأخرى التي مالت إلى التحول الى لهجات إقليمية، على غرار تحول البريتون والباسك والاوسيتان في فرنسا إلى لهجات محلية، عن طريق تطور مماثل.

واعتمادا على الكلمات القليلة الراردة فى رواية ابن بطرطة (المذكورة أعلاء) يخيل لنا أنه كانت هناك، فى كافة أنحاء المنطقة السودانية لغة قريبة للغاية من الوكوف، قد تكون السراكوله، وذلك فى الحقية التى قام فيها المؤلف برحلة، بل وفى الحقبات السابقة عليها فى عهد غانا. فعندما نجد تعبيرات



مثل فاربا؛ وكيل = قرع ؛ وغيرتى = فول سودانى؛ وكى – ماجان التى تعنى الملك؛ وبن – بى، يتكون لدينا انطباع بأننا نجد أمامنا القواعد الصوتية للوكوف (بنت – بي) = عصا ، وغيل إلى الاعتقاد بأن لغة الوكوف الراهنة، حتى وإن لم تكن لغة الحديث آنذاك، إلا أنها منحدرة منها.

وإذا كان الأمر كذلك، فإن تعبير ترتدى - دارو الذى سيتم فحصد فى صفحة ٢٦٥ والصفحات التالية، والذى يشير الى مدينة فى منطقة غانا، لن يكون حدثا يثير الدهشة؛ ولكن ذلك سيعنى أن مهد الوكوف انتقل نحو الشرق، اللهم إلا اذا كانت هذه اللغة قد انتشرت على نطاق أوسع مما تصورت.

وقد قضى الاستعمار على تلك العلاقات الثقافية وغيرها، فأعاد إلى السطح اللهجات الإقليمية وشجع على غو تنوع اللغات. وكان من المكن التوصل إلى نتائج مماثلة بعد عدة قرون من الاحتلال الألماني الذي كان سيشجع على غو اللهجات المحلية المذكورة أعلاه، على حساب اللغة الفرنسية التي كانت قد أصبحت من قبل لغة قومية.

وهكذا نرى أنه قد حدثت انتكاسة فى إفريقيا السوداء، خاصة على الصعيد الشعبى، غير أنها ناجمة عن الاستعمار. ويوسعنا، بكل تأكيد، أن نعزو إليه تقهقر بعض القبائل التى تم الحط من شأنها تدريجيا، ودفعها داخل الغابات. ولذا فإن التعلل اليوم بأوضاع الشعوب التى أصبحت بدائية نوعا ما، للادعاء بأن إفريقيا السوداء لم تعرف الحنارة أبدا فى ماضيها، وأن عقلية الزنجى بدائية وغير رشيدة، لا تستجيب للتحضر، لهو ادعاء باطل بشكل مزدوج.

فهذا الارتداد فى حد ذاته يمكن أن يفسر لنا احتفاظ تلك الشعوب بتقاليد تنم، فى ظل دولة بدائية نسبيا، عن مستوى من التنظيم الاجتماعى ومفهوم للعالم لا يتفقان مع المستوى الراهن لثقافتهم.

وبوسعنا أن نذكر في الواقع ظاهرة مماثلة في أوروبا، ألا وهو ارتداد السكان البيض الذين يعيشون اليوم في أودية تعزلها الثلوج في سويسرا، مثل وادى لوتشنتال. فهؤلاء السكان البيض من المتوحشين اليوم بالمعنى البوشمان أو الهوتنتو للكلمة: فهم يصنعون أقنعة مكشرة ومعذبة تنم عن خوف كوني، لا مثيل له إلا عند الإسكيمو. وتوجد مجموعة جميلة من هذه الأقنعة في متحف چنيف (الصورة رقم ٤٩). وعلى عكس ذلك، سنلاحظ أن صفاء الفن الزنجي يعكس اعتدال المناخ الطبيعي ويكشف أيضا عن استئناس، روحي على الأقل، لقوى الكون. فلم تكن تلك القوى بالنسبة لهم ظواهر لا يمكن تفسيرها تثير الهلع في النفوس، بل جزء لا يتجزأ من نظام عام لتفسير الوجود، كان الزنجي قد سيطر على الطبيعة، جزئيا بواسطة كان له قيمتة الفلسفية بالنظر إلى ذلك العهد. كان الزنجي قد سيطر على الطبيعة، جزئيا بواسطة التقنية، وبالكامل ذهنيا، ولذا لم تكن تخيفه.وكان لابد وأن يعكس فنه راحته النفسية. وهكذا لن يكون الفن التعبيري الزنجي (دان في كوت ديثوار والكونغو – الصورة رقم ٥٠) معبرا عن القاتي يكون الفن التعبيري الزنجي (دان في كوت ديثوار والكونغو – الصورة رقم ٥٠) معبرا عن القاتي والعذاب، بل سببدو كضرب من التكوينات التشكيلية.





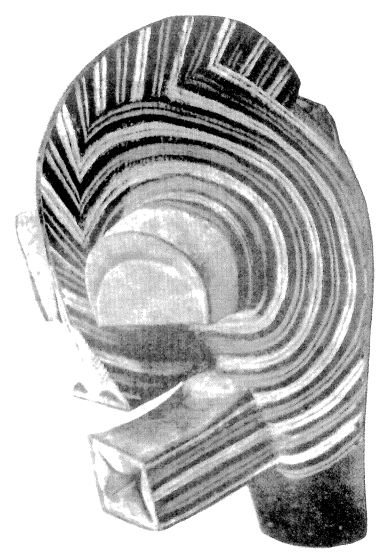


13 - تناع سویسری مُکَشِر

779







٥ - قناع تكعيبى كونغولى
 تكوين تشكيلى حقا، للمقارنة مع الصورة رقم ٤٩



# المشاكل التي يثيرها الشعر الناعم والتقاطيع «المنتظمة»

يتعين أن نقول هنا إن كلا من الشعر الناعم والتقاطيع المنتظمة ليس حكرا على الجنس الأبيض. فهناك جنسان أسودان متميزان في الوقت الراهن: أحدهما بشرته سوداء، وشعره أكرت، والثاني بشرته سوداء هو أيضا، بل وحالكة السواد بشكل استثنائي في الكثير من الأحوال، وشعره ناعم، وأنفه معقوف، وشفاهه رقيقة، وزاوية أوداجه حادة. ولدينا نموذج أصلى لهذا الجنس في الهند، متمثل في الدراڤيديين. كما أننا نعرف أيضا أن بعض النوبيين ينتمون إلى نفس هذا الجنس كما أشار إلى ذلك الجغرافي العربي المعروف الإدريسي، ونقله لنا پدرال:

«النوبيون أجمل السود وشفاه نسائهم رقيقة وشعرهن ليس مجعداً». (پدرال ، المرجع السابق، ص٧).

ولذا فإن إجراء بحوث انتروبولوجبة والتوصل إلى نوع دراڤيدى ثم استخلاص من ذلك غياب النوع الزنجى، غير صحيح ومناقض للعلم. وذلك هو موقف الدكتور ماسولار، استنادا إلى دراسات الآنسة ستوسيجر، حول الجماجم المنتمية إلى حضارة البدارى. ونما يجعل ذلك التناقض صارخا أن تلك الجماجم تتميز بطول الفكين وبروز الأسنان، وهى صفات لا توجد إلا لدى الزنوج أو الزنجويين وأقصد بزنجوى كل عنصر منحدر من الزنرج.

«لا تختلف الجماجم البدارية إلا قليلا عن الجماجم الأخرى المنتمية إلى عصر ما قبل الأسرات، الأحدث منها: فكل ما في الأمر أنها طويلة الفكين وبارزة الأسنان بقدر طفيف. وهي تشبه بقدر أكبر، بعد الجماجم البدارية، الجماجم الهندية البدائية - الدراڤيدية والڤيداه - وهناك بعض الجوانب الزنجوية فيها، ترجع إلى اختلاط بالدم الزنجي، منذ عهد قديم للغاية بالتأكيد». (د. ماسولار، المرجع السابق، ص ٣٩٤).

ولم يتم التوصل إلى «تبييض» الجنس المصرى إلا عن طريق تعارضات مختلفة من هذا النوع، علما بأن الجنس المصرى كان لا يزال زنجبا حتى في عهود ما قبل التاريخ، كما يشير إلى ذلك هذا النص، وعلى نقيض المزاعم التي لا تستند إلى أى أساس علمى، والتي تريد أن يكون المصريون أولا بيضا تهجنوا فيما بعد مع الزنوج.

ويتم الاستناد عادة إلى شعور بعض الموميارات الناعمة، وهى الموميارات المختارة بعناية، والرحيدة التي تصادفها على أى حال في المتاحف، للتأكيد على أنها تمثل نموذجا للجنس الأبيض، على الرغم من استطالة الفكين ويروز الأسنان. وتعرض تلك المومياوات جهارا لمحاولة إثبات أن المصريين كانوا من البيض. وسمك الشعر الذي يتم الاعتماد عليه، لا يسمح بقبول فكرة الجنس الأبيض. فعندما توجد مثل هذه الشعور على رأس مومياء، فإنها لا تقرينا في الواقع، يلا من النوع



الدراڤيدى، بينما يقضى تماما على فكرة الأصل الأبيض كل من استطالة الفكين، وبروز الأسنان، وسواد البشرة، الذى لا يرجع إلى القطران أو غبره من المستحضرات. واختيار هذه المومياوات بدقة، دون الإشارة إلي ذلك، يلغى تماما فكرة اعتبارها نموذجا. فقد قال لنا هيرودوت بكل وضوح، بعد أن رأى المصريين بعيني رأسه إن شعرهم أكرت؛ ولذا يحق لنا طبعا أن نتساءل لماذا لا تعرض علينا المرمياوات التي تتميز بتلك السمات. فمع أن عدد هذه المومياوات لابد أن يكون أكبر إلا أننا لا نجد لها أثرا في الرقت الراهن، وعندما يتم العثور على إحداها فإنهم يحاولون إقناعنا بأنها تمثل شخصا أجنبها.

وهذه الوقائع خطيرة للغاية.

وهناك ملاحظة تؤكد ما أفادنا به هبرودوت بخصوص شعر المصريين الأكرت: وهى لجوء النساء المصريات إلى استخدام الشعر المستعار الذى نجد حتى الآن مثيله تماما في إفريقيا السوداء في شكل دبيره ودجمبي. ولنا أن تتساءل بالطبع ما الذى يمكن أن يدفع امرأة بيضاء ذات شعر طبيعي مسترسل وجميل إلى إخفائه بشعر مستعار غليظ على غرار المصريات؟ فعلى العكس، يجب أن نستخلص من ذلك أن مشكلة الشعر كانت دائما من الهموم التي تشغل بال المرأة السوداء.

وعلى أى حال، فإننا نرى أنه لا يمكن الاعتماد على نعومة الشعر لكى نستخلص من ذلك أننا بصدد جنس أبيض، لأنه يوجد شعر ناعم مختلف عن الشعر الأوروبي بقدر اختلافه عن الشعر الأكرت.

# هل هو جنس أسود مُسَاخِّر؟

تحاول بعض المؤلفات الترويج لفكرة تعايش جنس أسود مُستخر طوال العصور القديمة مع جنس أبيض، مما أدى تدريجيا إلى تغيير سمات ذلك الجنس الأخير.

ويعتبر الاتصال بين الجنسين منذ ما قبل التاريخ حقيقة واقعة، دون أن نقرر مع ذلك مدى حجم ذلك الاتصال في مختلف المناطق التي جرى فيها. غير أن الدراسة الموضوعية للوثائق المتوفرة لدينا عن تلك العهود القديمة تجبرنا على قلب العلاقات التي أرادوا أن يقيموها مبدئيا بين الجنسين انطلاقا من عيلام حتى مصر. وتكشف لنا حفريات ديولافوا عن أن الأسر الأولى في عيلام كانت زنجية. وتبين لنا مجموعة التماثيل العمرية جنسا أبيض أسيرا في مصر، إلى جانب جنس أسود يتجول في الطبيعة بحرية. ولم يتحرر تماما العالم الأبيض من العالم الأسود الذي كان مسيطرا علي، آنذاك، إلا في العهد الإيجى الذي كان بداية لظهور شمال البحر الأبيض المتوسط على مسرح التاريخ،



# لون المصريين الأسمر المائل للاحمرار ١

من المحتمل إلى حد كبير، أن يكرن تغلغل هذا الجنس المهزوم والأسير المثل في مجموعة التماثيل العامرية، قد ساهم مبكرا، منذ ما قبل الناريخ، في جعل لون بشرة المصريين أفتح. ومعنى ذلك بعبارة أخرى، أنه من المرجح أن يكون عنصرا أبيض، أقل تعدادا قد تطعم بالأساس الزنجي الأصلى، وذلك نتيجة للإغراء المستمر الذي مارسه الوادي على الرعاة الآريين والسامبين الخشنين. ولكن الأمر المؤكد تماما هو غلبة العنصر الزنجي منذ بداية التاريخ المصرى القديم حتى نهابته. فحتى التهجن المكثف في العصر المتأخر لم ينجح في زعزعة السمات الزنجية للجنس المصرى. وقد نما ذلك التهجن بين الزنجي المصرى والأبيض السامى أو الآرى عبر التاريخ المصرى وانتشر عن طريق التيارات التجارية. وجمد ذلك في العهد الإيجي، اختطاف الفينيقيين لإيو [10]. والواقع أن الفينيقيين، وهم شعب زنجوى، وأبناء عمومة المصريين على نحو ما، عملوا لحساب المصريين كيحارة طوال تلك المقبة. ومن بين ضروب التجارة التي مارسوها بين مصر المتحضرة واوروبا البربرية آنذاك، تجارة النساء ومن بين ضروب التجارة التي مارسوها بين مصر المتحضرة واوروبا البربرية آنذاك، تجارة النساء المبيناوات. فإيو، التي تم اختطافها في اليونان وببعها لفرعون مصر الذي دفع لذلك ثمنا غاليا بسبب ندرة لون بشرتها، لبست إلا رمزا لتلك التجارة التي يصعب إنكار مدى انتشارها أو التقليل منشأنها.

وهكذا يمكن تفسير لون المصريين الأسمر المائل إلى الاحمرار، بينما ظلت شفاهم غليظة - بل ومتدلية أحيانا - وظلت «أفواههم عريضة إلى حد ما» و«أنوفهم لحيمة» كما يقول ماسبيرو.

وهكذا نرى أن المصريين ظلوا دائما من الزنوج. واللون الخاص الذي يريدون أن يضفوه عليهم يوجد لدى ملايين من الزنوج المنتشرين في كافة أرجاء إفريقيا السوداء اليوم.

وكثيرا ما يشيرون إلى رسوم المصطبات ويميزون بين التحاسى والراميتر، أى بين الزنوج والمصريين، وهو ما يعادله التمييز بين أفراد من الولوف والبامبارا والموسى والتوكولور على لوحة جدارية واعتبار الآخرين من البيض أو من جنس مختلف عن الجنس الأسود الذى يمثله الولوف. وتعطى هذه الملاحظة فكرة سليمة للأفارقة عن قيمة التمييزات التى تذكر عادة على أساس التصاوير المصرية. بيد أنه يتعين تحديد تواريخها بدقة . فصور المصطبات كانت معروفة تماما قبل شامبوليون، ولوحظت آنذاك تدرحات ألوان الأنواع التى تمثلها. وكانوا يقررون أن الأمر يتعلق بجنس زنجى لأن مصر كانت تعتبر حتى ذلك الوقت، بلدا سكنه الزنوح دائما. كما أن الفن المصرى نفسه كان معتبرا من الفنون الزنجية التى لا أهمية لها.

ولم تتغير هذه الآراء إلا في اليوم الذي تبين لهم، وقد أدهشتهم الحقيقة، أن مصر كانت أم الحضارة بأسرها. وبدأ لهم أنهم يرون بشكل أفعنل لأنهم استطاعوا أن يميزوا في تلك النقوش الجدارية



التى كانت قمثل بالإجماع زنرجا، تدرجات وجنس أبيض ذى بشرة حمراء» ووجنس أبيض ذى بشرة حمراء داكنة » ووجنس أبيض ذا بشرة سوداء».

ولكنهم لم يميزوا أبدا من بين المصريين «جنسا أبيض ذا بشرة بيضاء» ليس إلا.

فالحجة المتمثلة في اللون «الأسمر المائل للاحمرار» تؤكد في حد ذاتها الأصل الزنجي للجنس المصرى.

# نقرش نُصُب فيله

كثيرا ما اعتمدوا على هذه النقوش التى كانت نحدد الحدود بين السودان المروى ومصر بعد الاضطرابات التى شهدها عهد الأسرة الثانية عشرة لكى يؤكدوا أنها تتعلق بالتمييز بين جنسين مختلفين، وأن هذا النُصُب كان يحظر على السود دخول مصر.

وهذا الاستنتاج تزوير خطير لأن كلمة وأسود» لم يستخدمها المصريون أبدا للتمييز بينهم وبين السودانيين المرويين، فكلاهما ينتمى الى نفس الجنس. ولذا كانوا يشيروإى بعضهم البعض بأسماء قبائل أو مناطق ولم يستخدموا أبدا نعوتا ترتبط باللون، كما لو كان الأمر يتعلق باتصالات بين جنس أسود وآخر أبيض.

ولو قضت اليوم كارثة ذرية على الحنارة الحديثة، تاركة المكتبات سليمة، فإن الناجين من الكارثة سيلاحظون فورا عند اطلاعهم على أى كتاب أدبى أن سكان المناطق الواقعة جنرب الصحراء يشار اليهم بأنهم «سود» وأن تعبير «إفريقيا السوداء» سيكون بمثابة إشارة ثمينة لتحديد موقع إقامة الجنس الأسود. ونحن لا نجد شيئا نماثلا في النصوص المصرية. وفي كل مرة يستخدم فيها المصريون النعت «أسود»: كم، يكون ذلك للأشارة لأنفسهم، ولبلدهم، بلاد السود كميت، لا الأرض السوداء كما يفترض أصحاب الخيالات البارعة.

ولا يوجد أى نص أصلى يشير جهارا إلى كلمة «السود» كتعبير يستخدمه المصريون لتمييز أنفسهم عن الزنوح. ولا يوجد شئ من هذا القبيل إلا في النصوص العديدة الواردة في الأدب الحديث التي تشير عمدا إلى «السود». ففي كل مرة يحدثوننا عن هذا الحدث أو ذاك نقلا عن المصريين حول «السود» يكون ذلك تزييفا. وهم يترجمون كلمة تُحاسى المذكورة أعلاه إلى «السود» لصالح أطروحاتهم. ومن الأمور الملفتة حقا للأنظار أن نجد في نفس المؤلف، وينفس قلم المؤلف، أن كلمة كوشيين ذاتها تصبح غير متوافقة مع فكرة «السود»، بجرد أن يكون ذلك إشارة إلى السكان الأوائل الذين أقاموا حتنارتهم في الجاهلية، أو إلى بلاد الشام قبل البهود (فينيقيا) أو بلاد ما بين النهرين قبل الأشوريين (عصر الكلدانيين) أو الى عيلام والهند قبل الآربين. ويشكل ذلك أحد التناقضات



العديدة التى تكشف عن خوف المتخصصين من إظهار الوقائع التى يعثرون عليها، بحد أدنى من حسن الإدراك. ولا يمكننا أن نفهم موقفهم إلا من خلال منطقهم التالى: نظرا لأن لدى فكرة مسبقة عن الزنجى (عن طريق التربية)، فإن تواجد وثائق تثبت موضوعيا أن هؤلاء الزنوج (الكوشيون والكنعانوين والمصريون.. الخ) هم الذين خلقرا الحضارة، فلا يمكن أن يكون ذلك سوى خطأ لابد من التوصل بكل تأكيد إلى عكسه، عن طريق البحث الدؤوب. وتتمثل الوسيلة الأكيدة التى لا غنى عنها للتوصل إلى الحقيقة التى تتضمنها تلك الوثائق، مع تجاوز المظاهر، في تفسير تعبيرات: كوشى وكنعانى .. الخ، على أنها لا يمكن أن يقصد بها أنهم من الجنس الأسود. ولذا فلنقل إن الأمر يتعلق بأى جنس كان، ماعدا أن يكون جنسا أسود، أو أن يكون جنسا أسود ولكند ليس مع ذلك جنسا أسود، بل أسمر .. الغ.

ويتم اللجوء إلى تزييف مماثل عندما يرد ما ذكره مؤلفون قدامى مثل هيرودوت، وديودور، والمسافرون القرطاجنيون الأوائل .. الخ. فهم يوحون إلينا فى الكتب التى تذكر هؤلاء المؤلفين أنهم كانوا يميزون بين المصريين من ناحية، والزنوج من ناحية أخرى. وينطبق ذلك على ديلافوس (وهو ليس الرحيد بالطبع) عندما قال فى كتابه زنوج افريقيا (الناشر پايو، ١٩٢٢):

«هناك فقرة بهذا الخصوص لها دلالتها في مؤلف هيرودوت التاريخ. فقد حدد لنا تقريبا المؤرخ الإغريقي في الكتاب الثاني من مؤلف (الفقرتين ٢٩ و ٣٠) التخوم الشمالية التي توصل إليها الزنوج في زمانه في وادى النيل، وهم أولئك الذين يسميهم «الأثيوبيين». فهذه الحدود عائلة إلى حد كبير لتلك التي وصلوا إليها في أيامنا هذه. وهو يقول لنا إنه كان يوجد هناك سود «شمال فيلة»، أي أعلى الشلال الأول، بعضهم مستقر والبعض الآخر من الرحل، يعيشون جنبا إلى جنب المصريين». (ص ٢٠ و ٢١).

وعندما نرجع إلى هيرودوت، يتضع لنا التزييف الذى جاء فى نص ديلافوس المذكور أعلاه، فهو يريد أن يوحى إلينا أن السود والمصريين كانوا، حسب هيرودوت، متميزين بل ومتعارضين. (للمقارنة مع ما ذكره هيرودوت فى الصفحة الأولى).

والكتاب الثانى من مؤلف هيرودرت الذى ذكره ديلافوس يقيدنا بأن لون بشرة المصريين كان أسود وأن شعرهم كان أكرت (الكتاب الثانى، الفقرة ١٠٤). وتتضح لنا هنا الوسيلة التى تم اللجوء اليها لجعل المؤلفين القدامى يقولون عكس ما دونوه، وذلك فى الحالات النادرة التى لا يسدل فيها بكل بساطة ستار الصمت على شهاداتهم المزعجة. وهكذا يتصورون أن بمقدورهم الحط من مصداقية هؤلاء المؤلفين القدامى. وهذه النصوص المبتورة والمزيفة خطيرة للغاية لأنها توهم غير المتخصص بأنه بصدد معلومات أفادتنا بها مصادر مرثوق بها.



ووفقا للوثائق المصرية ذاتها، كان السودان المروّى، منذ أربعة آلاف سنة قبل الميلاد؛ بلدا مزدهرا يقيم علاقات تجارية مع مصر. وكان الذهب فيه وفيرا بشكل خاص، ومن المفترض أنه نقل لمصر في حوالي تلك الحقية الرموز الهيروغليفية الاثنى عشرة التي كانت على ما يبدو الجنين الأول للأبجدية.

وبعد عدة محاولات للغزو، أصبح السودانيون والمصريون حلفاء ينظمون معا حملات على شواطئ البحر الأحمر: حملة بيبى الأول، من الأسرة السادسة. وكان يحكم النوبة فى ذلك الوقت ملك يدعى أوانا، وقد أصبح حاكما لصعيد مصر فى عهد خليفة بيبى الأول. واستمر ذلك التحالف حتى الأسرة الثانية عشرة، عندما نجح سنوسرت الأول فى فرض وصايته على النوبة.

«غير أنه تم التخلص من النير في عهد سنوسرت الثاني في ظل أوضاع جعلت مصر مهددة پالتعرض بدورها للغزو. وقد أقيمت متاريس وقلاع بين الشلالين الأول والثاني لوقف زحف النوبيين. واشتد قلق مصر إلى حد جعلها تستدعى قبائل بدوية بقيادة المدعو أبشاى الذي جاء من سوريا. وقد تخلص سنوسرت الثالث من هذا التهديد بشن أربع حملات، وتم نقل الحدود نحو أعالى النيل حيث شيدت قلاع أخرى وأقيم نصب جديد بحظر مرور السود». (د.پ.دى پدرال، المرجز العلمي لإفريقيا السوداء، الناشر پايو، ١٩٤٩، ص ٤٥).

وباستثناء عدم صحة كلمة «السود» التى تنتهى بها تلك الفقرة، والتى لا تقع مستوليتها على المؤلف المعروف بنواياه الحسنة، فإنها تدلنا على طبيعة الأحداث التى يرجع اإيها السبب فى إقامة نصب فيلة. ويتبين لنا من خلال تلك الرقائع أن الحليف السودانى كان فى مرحلة معينة على وشك فتح مصر التى نظمت لذلك دفاعاتها، وأقامت نصب فيلة. وعليه فإن هذا النصب لا يمكن أن يفسر بالمعنى الذى أرادوا إضفاء عليه.

وابتدا ، من معركة دانكى حتى معركة جويلة، كانت علاقات كايور ودچولوف على غرار علاقات التضاد الدورية بين مصر والنوبة. فهل حال ذلك دون أن يكون الكايوريون والدچولوف - دچولوف من نفس الجنس الأسود ؟



# القصل السادس

# إعمار إفريقيا انطلاقا من وادى النيل

إن الحجج التى تساق للدفاع عن الأطروحة التى تعتبر أن إعمار إفريقيا تم عن طريق المحيط الهندى، انطلاقا من اوقيانوسيا، لا تستند على أى أساس. ولم تتوفر لدينا حتى الآن أى وقائع أثرية أو غيرها تسمح لنا بأن نعثر على مهد للزنوج خارج إفريقيا. وقد تم الاعتماد على الأساطير التى جمعت من إفريقيا الغربية ومفادها أن الزنوج قدموا من الشرق من ناحية المياه الكبرى. وارتأى ديلافوس، مقدما، أن «المياه الكبرى» التى ورد ذكرها فى الأساطير هى المحيط الهندى، دون أن يكون هناك أى دليل آخر، وربا اعتبرها فرضية تكون منطلقا للمزيد من الدراسة، خاصة وأنه كان من المعتقد آنذاك أن مهد الحضارة كان فى أسيا، نتيجة لاكتشاف إنسان جاوه وإنسان بكين وما جاء فى التوراة بخصوص آدم وحواء.

وقد تبلورت الأفكار حول ذلك، ونسى المتخصصون أن الأمر كان مجرد افتراض مبدئي، أصبح ينظر إليه على أنه نظرية أقيم عليها البرهان.

واعتمادا على مانعرفه حول آثار جنرب إفريقيا حيث يبدو أن البشرية نشأت هناك، يعلى كل ما نعرفه عن ما قبل التاريخ نعرفه عن الحضارة المصرية على الأرجح، وعلى كل ما نعرفه عن ما قبل التاريخ في وادى النيل، يكون من المشروع أن نفترض أن «المياه الكبرى» ليست إلا مياه النيل.

وأيا كانت الجهة التى نستجمع منها الأساطير التى تقص علينا أصل أى شعب فى إفريقيا، نجد أن الاتجاه المشار إليه يعيدنا إلى وادى النيل باعتباره نقطة الانطلاق. وهكذا نجد أن شعوب إفريقيا الغربية التى لا تزال تتذكر حتى الآن أصولها، تقول إنها قدمت من الشرق وأن أسلافها وجدوا أقزاما فى البلاد (4). ووفقا لأساطير الدوجون والبورويا، فقد قدموا هم أنفسهم من الشرق، وتقول أساطير الفانج إنهم جاءوا هم أيضا من الشمال الشرقى. وحتى القرن الماضى، لم يكن الفانح قد وصلوا بعد إلى ساحل المحيط الأطلسى، وقدم الباكريا، حسب ما ورد فى أساطيرهم من الشمال. وعندما يتعلق الأمر بمناطق تقع جنوب وادى النيل فإن أساطيرهم تفيدنا بأنهم جاءوا من الشمال. وينطبق ذلك على الباترتسى فى رواندا – أوروندى.

<sup>(\*)</sup> كلمة كرىدرونج التي تعنى القزم الذي يقيم في الغابة (ويضع على رأسه إناء يحلب الحظ السعيد) تتضمن ذكرى مشاركة المعيشة مم الأقزام في منطقة الغابات، قبل استقرار الرارف في سهرل كابرر - بارول، حيث لا يرحد أقزام أو غابات.



وعندما وصل البحارة الأواثل إلى جنوب إفريقيا ورسوا عند الكاب منذ بضعة قرون، لم يكن الزولو المهاجرون من الشمال نحو الجنوب قد وصلوا بعد إلى الكاب.

ويتفق هذا الافتراض مع أساطير الزنوج المستقرين في وادى النيل، إذ لا تشير أساطيرهم إلا إلى أصل محلى لهم. ولم يحدث طوال الأزمنة القديمة أن أرجع النوبيون والأثيوبيون أصولهم إلى جهة غير محلية، اللهم إلا اذا كانت تلك الجهة تقع جنوب موضعهم. وقد قدم لنا م. داڤزاك ملخصاً لأساطير القدامي هذه المتوافقة بالإجماع حول اتجاهات الهجرات، بتهكم لا ينتقص من جدواها:

و وهناك آخرون، من المتبحرين الحالمين أو من المتخصصين المهرة في علم وظائف الأعضاء، لم يلجأوا إلى التاريخ البدائي للأفارقة وتقاليده التي تبددت تقريبا، بل فضلوا البحث عنه في افتراضات مغامرة، وهكذا فإن رواياتهم المبنية على التخمينات تفيدنا بأن الزنجي، النجل البكر للخليقة، وابن الأرض والمصادفات، نشأ في جبال القمر المغطاة بالثلوج (إفريقبا الوسطى) حيث وجد فيما بعد مهده الإنسان الذي هبط من هناك إلى سنار وأنجب المصرى والعربي والاتلانطيد. وكان الجنس الزنجي أكثر عددا لمدة طويلة فأخضع الجنس الأبيض وسيطر عليه، غير أن الجنس الأخير تكاثر تدريجيا وتخلص من نير أسياده وتحول بدوره من عبد إلى سيد، وحكم على الجنس الأول بأن يرسف من الآن فصاعدا في القيود الحديدية الجائرة التي كان قد حطمها. وقد انقضت قرون، ولكن غضبة هذا الجنس الأبيض لم تهدأ بعد». إلفريقيا القديمة، سلسلة الكون، الناشر ديدو، ١٨٤٧، ص ٢٦).

وتلخص هذه الأسطورة تاريخ البشرية في بضعة سطور (<sup>+)</sup>. ويتعين أن نستبقى من ذلك الأصل الجنوبي لأهالي وادى النبل من نوبيين ومصريين كما أكد الأخيرون ذلك دائما، وكذلك أسبقية الزنجي

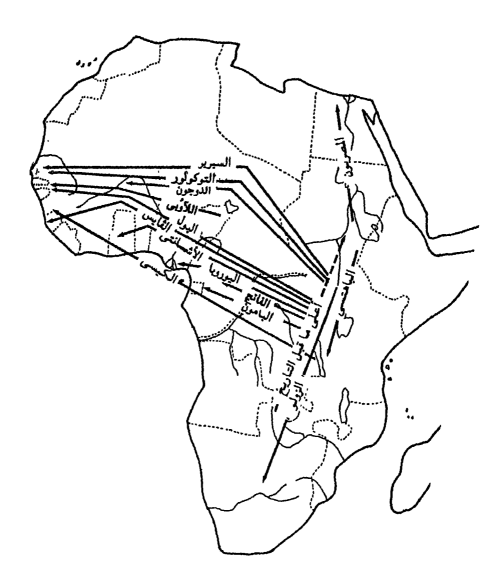
<sup>(\*)</sup> نقل البنا شرريه بطريقة شيقة، هر أيضا، جانب تلك الأساطير المتعلق بسيطرة السرد في العهرد البدائية:

وبعد الجنس الأحمر، سيطر الجنس الأسرد على العالم ... فقد اجناح السرد جنرياً اوروبا في مرحلة ما قبل التاريخ ... وقد المحت ذكراهم تماما من رواياتنا الشعبية. عير أنهم تركرا بصمات من المحال إزالتها ... كانت للسرد في زمن سيادتهم مراكر دينية في صعيد مصر والهند. وكانت مدنهم الصخمة ترتفع قرق جبال إفريقيا والقرقاز وآسيا الرسطى. وكان تنظيمهم الاجتماعي يتمثل في حكم ثيرقراطي مطلق ... وكانت لدى كهنتهم معارف عمينة، منها مبدأ الرحدة الإلهية للكرن وعبادة الكراكب، الذى تغلغل عند الشعرب الميضاء تحت اسم الصابئية ... وكانت لديهم صناعة، ومنها بالأخس فن تذف كتل الحجارة الضخمة وصهر المعادن في أفران هائلة حيث كان يتم تشفيل أسرى الحرب ...

<sup>...</sup> واستيقظ الجنس الأبيض أنذاك على هجسات الجنس الأسرد الذى راح يجتاح جنرب أوريها. وكان الصراع غير متكافئ في بدايته. فلم يكن لدى البيض نصف المترحشين، والمنطلقين من غاباتهم ومساكهم المقامة على أوتاد في البحيرات، أي مورد سوى ألراسهم وحرابهم وسهامهم ذات السنون الحجرية. وكانت لدى الرنرح أسلحة من الحديد ودروع من البرونز، وكل موارد حضارة ماهرة لها مدنها الصحمة وقد سُحق البيض في الصحام الأول، وتحرل من أسر منهم بالجسلة إلى عبيد للسرد الذين أجروههم على قطع الأحجار وتقل الركاز الى أفرانهم. ببد أن الأسرى الذين هربوا إلى أوطانهم جلبوا معهم عادات وفنون من قهروهم، وكذلك بشلرات علمهم. وقد تعلموا من السيمن: صهر المعادن والكتابة المقدسة، الهيروغلينية ... وكانت الغابات مأمن البيض، حيث كان بوسعهم الاختباء مثل الرحوش، والانتضاض منها في اللحظة المراتية و. (كار المطلمين على الأسرار، ص ٦ إلى ١٣٠ باريس ١٩٠٨).







٥١ هجرات الشعوب الزنجية الإفريقية
 ابتداء من أعالى النيل ومنطقة البحيرات الكبرى

789



فى طريق الحضارة، وسيطرته القديمة، والانقلاب الراهن للأوضاع. إنه أيضا الإنسان الذى هبط الى سنار، وهو بلا شك السهل الواقع بين النيلين الأبيض والأزرق، ونقطة انطلاق الحضارة السودانية المروية. بيد أنه من المعروف أنهم ينسبون نفس هذه التسمية إلى السهل الواقع مابين النهرين: دجلة والفرات. فأى من تلك التسميتين صحيح وأصلى؟ يبدو أن التسمية الثانية منقولة عن الأولى. وسيؤدى تصحيح هذا الخطأ إلى قلب اتجاه التاريخ مرة أخرى. وهكذا يصبح من الطبيعى أن يكون إعمار مصر قد تم انطلاقا من سهل سنار، مما يجعل الأسطورة متطابقة مع التاريخ.

وعلاوة على الأساطير الراهنة للشعوب الإفريقية التي تذكر كلها تقريبا حوض النيل والعنصر القرم الذي كان يسكن أعماق البلاد قبل تشتت الزنوج، فلنذكر فقرتين من هيرودوت تؤكدان ذلك.

يتعلق الأمر بشباب من الناسامون، انطلقوا من سرت (برقة حالبا) وساروا باتجاه الغرب بمحاذاة شاطئ البحر الأبيض المتوسط، ثم اتجهوا نحو الداخل بعد اجتياز الصحراء ووصلوا إلى شواطئ نهر حيث كان لا يقيم سوى أقزام سود.

«وهؤلاء الشبان الذين أرسلهم زملاؤهم مزودين بمخزون جيد من الماء والفذاء، مروا أولا ببلدان مأهولة ثم وصلوا بعد ذلك إلى بلد يزخر بوحوش مفترسة؛ وواصلوا من هناك طريقهم إلى الغرب عبر الصحارى، وشاهدوا، بعد أن ساروا طويلا في بلد كثيف الرمال، سهلا به أشجار. وعندما اقتربوا منه أكلوا من ثمار تلك الأشجار. وبينما كانوا يأكلون انقض عليهم رجال صفار الحجم يقل طول قامتهم عن المتوسط، وساقوهم قسرا. وكان هؤلاء الناسامونيون لا يعرفون شيئا عن لغتهم، كما أن هؤلاء الرجال الصغار الحجم كانوا لا يفهمون شيئا من لغة الناسامونيين. وقد ساروا بهم في منطقة الرجال الصغار الحجم كانوا لا يفهمون شيئا من لغة الناسامونيين. وقد ساروا بهم في منطقة مستنقعات، ووصلوا بعد احتيازها إلى مدينة جميع سكانها من السود، لهم نفس قامة من اقتادوهم إليهم. وكان هناك نهر كبير به تماسيح، يجرى من الشرق نحو الغرب، بمحاذاة المدينة». (هيرودوت ٢

ويبدو إذن أن داخل البلاد كان يسكن في فترة معينة، أقزام فقط. والنهر المقصود قد يكون نهر النيجر، لأننا نعلم الآن، على عكس اعتقاد هيرودوت، بأن النيل فيما بعد الحبشة لا يتخذ منحنى لكي يتدفق من الشمال إلى الجنوب، بعد أن يجتاز إفريقيا من شمالها الغربي إلى جنوبها الشرقي.

وتتعلق الفقرة الثانية برحلة ساتاسب، ابن تباسببس، الذى كان على وشك أن يُصلب بناء على أمر قورش، فخُقف الحكم الصادر ضده إلى سياحة فى مجاهل إفريقيا بناء على طلب والدته، أخت دارا. وقد عبر ساتاسب أعمدة هرقل (جبل طارق) وأقلع متجها إلى الجنوب. وهو لم يستكمل رحلته، ولكنه أبدى مع ذلك الملاحظات التالية حول أهالى الشواطئ الأطلسية لإفريقيا فى ذلك الزمن:

«وقد حكى أنه رأى في أقصى الشواطئ التي طاف بها أناسا صغار القامة يرتدون ملابس من



خوص النخيل، تركوا مدنهم والتجأوا إلى الجبال بمجرد أن رأوا سفينته ترسو، وأنه عندما دخل مدنهم لم يتسبب في أي ضرر يلحق بهم واكتفى بأخذ مواش». (هيرودوت، ٤ - ٤٣).

فهناك إذن توافق بين الأساطير الزنجية الراهنة والوقائع التي نقلها إلينا هيرودوت منذ الفين وخمسمئة سنة (\*).

ويناء على ذلك يكون الأقزام أول من سكن داخل القارة، على الأقل لحقبة معينة، وكانوا يعمرونها وحدهم فى غياب الزنوج الطوال القامة. ويكننا أن نفترض أن الأخيرين كانوا متناثرين حول وادى النيل وانتشروا فى كافة الاتجاهات مع مرور الزمن، نتيجة للإعمار والاضطرابات الاجتماعية التى تتخلل تاريخ أى شعب.

وهذه الفكرة ليست فقط مجرد نظرية لم تتأكد أو فرضية عمل بسيطة. فمعلوماتنا عن اتنوجرافيا إفريقيا تسمح لنا بالانتقال من حالة الافتراض إلى الراقع التاريخي المحقق. فهناك أساس ثقافي مشترك بين كافة زنوج إفريقيا، وبالأخص أساس لغرى لهم جميعا يبرهن بصفة عامة على سلامة تلك الفكرة.

ولكن هناك بالأخص التشابه اللغوى بين الأسماء وتحليل الأسماء الطوطمية للعشائر التي يحملها

(\*) لا تليدنا رواية رحلة هانرن المقتصبة إلا بملرمات قليلة حرل الزنرح اللبن كانرا قد وصلرا إلى الشاطئ في القرن المامس قبل الميلاد، عندما تراجع القرطاجنيون نحر إفريقيا بعد أن بات يهددهم التقدم السريع للدول الهندو – أوربية في شعال البحر الأبيض المترسط، وأوادوا إقامة مستوطنات على امتداد الساحل، بيد أن بعض الروابات تقول إن جزءا من ذلك الساحل كان لا يزال غير مأهول. ووققا لتفسير ارجست مير، البحار الذي يدعى أنه يعرف هذه السواحل قاما، فإن القسم الخالي الذي أشار إليه هانون يتكون من شريط الساحل المستد من سان لرى دى سنجال حتى داكار. وهر يؤيد أيضا رأى الذين يعتقدون أن ثيون أوشيما (مركبة الألهة) التي تحدد الموقع الاتصاص الذي بلغه هانون، هر جبل الكامرون، واليكم جرما من رواية هانون:

وأصدر الترطاجئيون أمرا بأن يجتاز هائون أعدة هرقل بحرا، لكى يؤسس مدنا ليبية - فينيقية. وقد أقلع هائون على رأس أسطرك مكون من ستين سفينة يحرك كلا منها خمسون مجدانا وتقل ٢٠ الله فره، من الرجال والنساء والمؤن وغير ذلك من الأدوات العشرورية.

و يعد أن أبحرنا وواصلنا رحلتنا فيما وراء الأعدة لمدة يرمين، أسسنا مدينة سميت ثيماتريون ... وأقمنا المدن التالية على شاطئ البحر : كاريكرم، وتيخرس، وغيت، واكرا، وميلتا، وارامها ... وبعد أن أخذما مترجمين من عند اللكسيين واصلنا رحلتنا لمدة يرمين عبدالمراء على جزيرة صغيرة محيط دائرتها عماداة شاطئ مهجور كان يمتد جنوبا ثم يعرح نحر الشرن لمدة يرم من الملاحة، وعثرنا في عبق خليح على جزيرة صغيرة محيط دائرتها خمس ستادات (الستاد مقياس طولي إغريقي يبلغ حوالي ١٨٠ مترا)، أطلقنا عليها تسمية سيرني، وأقمنا قيها مستوطئة و (رحلة هارن ، القائد القرطاجني، على امتداد سواحل ليبها إلى ما بعد أعدة مرقل، والتي أودعها بنفسه في معهد ساتررنوس).

وهذا النص الحاص برحلة هانون مأخرة عن ملكرة حول رحلة هانون لأوجست مير، باريس ١٨٥٥. قماهو مصبو تلك المستوطنات؟ وما القرل في مدينة أكرا هذه، على خليم غينيا ؟.



كافة الأفارقة، إما بشكل جماعي أو بشكل فردى وفقا لمدى التشتت، وتحليل هذه الأسماء بارتباطها بالتحليل اللغوى المناسب، مما يسمح لنا بالانتقال من صعيد الاحتمال إلى صعيد التأكد.

ففي مصر ذاتها نجد الأسماء التالية المشتركة بينها وبين السنغال:

| السنغال                        | مصر                     |
|--------------------------------|-------------------------|
| <i>أ</i> تو                    | أترم                    |
| سيك                            | سیك - مت                |
| كيتى                           | کیتی                    |
| کابا ، کیبا ، کیبیه            | ٤٤٢                     |
| أنتا                           | ائتف                    |
| فارى = اسم علم، لقب للامبراطور | <b>م</b> ارّی = الفرعون |
| میری                           | میری                    |
| ميرى                           | میری                    |
| سيبى                           | <i>سایا</i> (کوش)       |
| کاریه                          | کارا ، کارید            |
| باراً - باری (پول)             | L – 4                   |
| راما                           | رمسيس؛ رياما            |
| باكارى                         | · ·                     |
| 4                              |                         |

ويذكر پدرال فى الفصل العاشر من كتابه (أثار افريقيا السرداء) ، البوروم الذين نجدهم فى أعالى النيل وفى منطقة بينوية فى نيجيريا؛ والجا - جان - جانج الذين نجدهم فى منطقة البحيرات الكبرى وساحل الذهب وقولتا العلبا وكوت ديقوار؛ والجولا - جوليه - جولاى الذين نجدهم على نهرى النيل والشارى؛ كما يتعين أن نضيف أن جيلاى اسم سنغالى من أصل سارا.

کارا کاریه - کریکاریه

ووفقا لما كتب پدرال، يشكل الكارا نواة تعبش على تخرم السودان وأعالى نهر أوبانجي. ويعيش الكاريه على مقربة من نهر لوجون؛ والكاراكاريه في شمال شرق نبجبريا.

وكاريكاريه ليست سوى تكرار لكاريه، وهي كلمة مكونة أصلا من كا + را أو كا + ريه.

وهناك الكيبسيجوى - كابسيجوى فى منطقة البحيرات الكبرى وشمال الكامرون؛ والكيسى فى شمال شرق بحيرة نياسا ومناطق الغابات فى غينيا العليا؛ والكوندو فى الكونغو (بحرة ليوبولد) وجنوب الكامرون ومصب نهر وودى؛ واللاكا عند النوير فى أعالى النيل وعند السارا فى لوجون



وشمال الكامرون؛ والماكا - ماكُوا على نهر الزامبيز وفي الكامرون؛ والسانجر في شمال شرق نياسا وضفاف نهر الأوبانجي؛ والسومبا - سرمبوا في منطقة البحيرات الكبرى وشمال داهومي.

ويوسعنا أن نواصل هذه القائمة إلى ما لا نهاية، وأن نحدد بذلك موقع المهد الأول لكل الشعوب الزعجية التى تعيش اليوم مشتتة في مختلف أنحاء القارة: إنه وادى النيل ابتداء من البحيرات الكبرى.

وهذا التماثل فى أسماء الأعلام يقف فى صف الهجرة الحديثة. ولذا يكون من الأفضل التعمق فى دراسة أصل عدد من الشعوب مثل اليوروبا، والسيرير، والتوكولور، والپول، واآلاويى، وإثبات أن وادى النيل كان بالفعل نقطة انطلاقهم.

وسنبدى قبل ذلك ملحوظة حول البا – فرر الأسطوريين، والذين يقال عنهم تارة إنهم كانوا حمرا وطورا إنهم كانوا سودا. ولفظ با أداة تصدير مشتركة تسبق أسماء كل الشعوب فى افريقيا، ويمكن مقارنتها بالد وا المصرية والقبطية والوكوف التى تعنى: الذين من، هؤلاء من ... الخ. وفى اللغات التى تستخدم فيها تلك الأداة فى الجمع، – لا كأداة تصدير ولكن كإضافة – تفسر لنا أصل الجمع فى اللغة المصرية:

باك - و = خدم (بالمصرية)

سرمب - وا = السومبيون

زمباب - وي

وعليه فإن با - فور هي أيضا مكونة على غرار:

با - ينده = اليانديون

با - لربا = اللوبيون

وهكذا يمكننا أن نتصور أن البا - فور هم الفور .

ومن الجدير بالملاحظة، درن أن نتجاسر ونستخلص من ذلك استنتاجا، أن پور بالولوف تعنى أصفر. وقد تشير با - فرر لا إلى قبيلة من أناس حمر أو سود، يشكل السيرير سلالتهم، بل إلى قبيلة من الجنس الأصفر، وهو ما قد يفسر لنا ليس فقط السمات المنفولية التي نجدها في إفريقيا الغربية، بل وربما أيضا الصلات الثقافية بن إفريقيا وأمريكا التي تشهد عليها كلمات مامتركة مثل:

لوتر = قارب بالوكوف، وأيضا في لغات هنود امريكا الشمالية (ركذلك بلغتي السارا والباجويرمي).

تول = اسم مدينة في السنغال،



توله = اسم بلد للإسكيمو،

تولا = اسم مدينة في المكسيك،

اينويت = الناس بلغة الاسكيمو (انظر جيسان: الاسكيمو من جرويلاند حتى الألسكا، ص٥)، اين - نيت؛ آي - نيت = الناس بالوكوف.

وفى القرن الماضى، وصف بورى دى سان قانسان الإسكيمو الذين كان سواد بعضهم يكاد يعادل أشد الأفارقة سوادا، وذلك رغم المسافة الشاسعة بين خطوط العرض:

«وعلى أى حال فإن الجنسين أكثر سمرة من بقبة شعرب أوروبا وآسيا الوسطى، بل وأدكن من أى من الامريكيين الآخرين، كما أنهم يزدادون سوادا كلما اتجهنا أكثر فأكثر نحو الشمال؛ عما يقدم دليلا آخر على أن شدة حرارة الشمس ليست السبب فى أن يكون الناس زنوجا فى بعض المناطق المدارية، كما هو معتقد عموما. ولا يندر أن نجد اسكيمو وجرويلانديين وسامويديين فى خط عرض ٧٠، لونهم داكن أكثر من الهوتنتو الموجودين فى أقصى الطرف المقابل فى القارة القديمة، ويكاد لونهم يكون بنفس سواد الولوف والكافر فى خط الاستواء». (تاريخ ووصف جزر المحيط، سلسلة والكون»، باريس، الناشر ديدو، ١٨٣٩).

#### أصل اليوروبا المصرى

يتعرض ج. اولوميد لوكاس، في كتابه ديانة اليوروبا (الاجوس، ١٩٤٨) للأصل المصرى لهذا الشعب بالعبارات التالية:

والعلاقات مع مصر القديمة: بينما توجد شكوك حول صحة الأصل الأسيوى لليوروبا، ليس هناك أى للشك في أن أنهم كانوا في إفريقيا منذ حقبة قديمة للغاية. وهناك سلسلة من الوقائع الجلية تدفع إلى الاستنتاج بأنه لابد وأن يكونوا قد استقروا لمدة طويلة في هذه البقعة من القارة المعروفة بمصر القديمة. ومن الممكن جمع الوقائع التي تؤدى إلى ذلك الاستنتاج في المجالات التالية:

أ - تشابه اللغة أو تماثلها.

ب - تشابه المعتقدات الدينية أو تماثلها.

ج - تشابه الأفكار والمارسات الدينية أو قاثلها.

د - بقاء عادات وأسماء أشخاص ومواقع وأدوات .. الخ ».

وبعد أن ذكر لوكاس العديد من الأسماء المشتركة باللغتين المصرية واليوروبا مثل :

*ران* = اسم

بو = اسم موقع

امون = خفى



ميرى = ما ه ها = بيت كبير هور = أن يكون كبيرا فاها كا = سمك فى اللون نايريت = حبة

الخ ... انتقل إلى قائل المعتقدات الدينية وذكر لنا عدة وقائع مثيرة حقا، فقال:

«هناك أدلة وافرة على العلاقات الوثبقة بين المصريين واليوروبا، يمكن تقديمها في هذا المجال. فأغلب الآلهة كانوا معروفين جيدا في فترة معينة لدى اليوربا. ومن بين هؤلاء الآلهة اوزيريس، وايزيس، وحورس، وشو، وسوت، وتحوت، وحبرو، وآمون، وآنو، ،وخونسو، وختوم، وخوبرى وحتحور، وسوكاريس، ورع، وسب، والآلهة الأربعة الرئيسيين وغيرهم. ولايزال أغلب الآلهة باقين بنفس أسمائهم أو خصائصهم، أو بكل من أسمائهم وخصائصهم». (الصورة رقم ١٢).

ولا يزال الإله رع عند اليوروبا باسمه المصرى رارا. ويذكر لوكاس كلمة إى  $-رl - e_0$  التى تشير إلى النجم الذى يصحب شروق الشمس، وهو مكون من الحرف المتحرك، كأداة تصدير تتميز بها لغة اليوروبا، باعتبارها لغة صوتية أساسا، كما يقول المؤلف (وفى رأينا أن شأنها فى ذلك شأن كافة اللغات الافريقية)  $e_0$ ، وهى كلمة مصرية معناها استيقظ.

ويرى المؤلف أن كلمة رارا التى تعنى: إطلاقا، باليوروبا، تجعلنا نفترض أنهم كانوا يقسمون فيما مضى باسم هذا الإله.

كما أن اسم الإله القمرى خونسو نجده لدى البوروبا تحت اسم اوسر= القمر. وهو يذكرنا بأن الخاء ليس لها وجود فى البوروبا، وأنه إذا تواجد هذا الحرف الساكن فى كلمة أجنبية، فلابد أن يخضع للمعالجة التالية قبل أن يُقبل فى اللغة: فإذا كانت الخاء مصحوبة بحرف ساكن، يتم إدخال حرف متحرك ليتكون مقطع وفقا لقاعدة الحرف الساكن – الحرف المتحرك ألحرف الساكن – الحرف المتحرك فى البوروبا. وإذا كانت الخاء مصحوبة بحرف متحرك فى كلمة ليست من مقطع واحد، فإن الخاء تستبعد، وهذا هر حال كلمة ارسو.

ويوجد اسم امرن فى اليوروبا بنفس معناه بالمصرية القديمة، أى خفى. والإله آمون من أواثل الألهة المعروفين عند اليوروبا، وكلمتا مون، وميمرن = قديس، مقدس، باليوروبا مشتقتان على الأرجع من اسم هذا الإله، وفقا للوكاس. وتحرت أعطت تو باليوروبا.

وقد أجرى المؤلف بعد ذلك تحليلا اشتقاقيا ثاقب القريحة بخصوص كلمة يورويا. فهو يلاحظ أن الكلمة التي تعنى تواجداً، في إفريقيا الغربية - مع تغبير بسبط في الحرف المتحرك هي يد. ولذا

فإن تكرارها يه يه = التى تجعلنى موجودا، ومنها يه يه مى = أمى، أى من هى أصل وجودى فى الدنيا. ويجب أن نلاحظ بهذه المناسبة أن يايه = أم، فى كل من الرُّلوف والسارا والباجويرمى . . الخ.

وكثيرا ما تدغم يد يد في يد أو إيا! ويمي (بالبوروبا : خالقي) تستخدم للإله الأعظم.

ومن جهة أخرى، فإن الكلمة المصرية ربا هى اسم ولى عهد الآلهة، الذى كان يعرف به سب فى مصر فى العهد الإقطاعى (حسب المؤلف). وهو يرى أن ربا أعطت روبا بمقتضى قاعدتين فى لغة اليوروبا: إدخال حرف متحرك بين حرفين ساكنين، وتحويل  $\psi$  إلى  $\psi$ . وإذا اعتبرنا أن يو ليست سوى تحوير لا يه لأدركنا أن يه + ربا أعطتنا يوروبا التى تعنى ربا الحى (\*) ...

ويقدم المؤلف تحليلا شيقا أيضا للاسم الذى يشير إلى الخروف باليوروبا. فهو يعتمد على أن الكلمة اليونانية/يجوپتوس تعتبر عادة اشتقاقا من الكلمة المصرية خى - جر - يتاح، أى معبد روح يتاح. وكانت جدران هذا المعبد مغطاة بنقوش قمثل الكباش وغيرها من الحيوانات. وعليه فإن اسم هذا المعبد كان من المكن أن يستخدمه الشعب للإشارة إلى الحيوانات الممثلة فيه.

فكلمة / - جر - تر = خروف بالبوروبا، تستوجب المقارنة مع ايجرپتوس عند الإغريق.

ويبدو أن هذا المثل الأخير يثبت أن هجرة البوروبا تمت بعد اتصال مصر بالإغريق.

ونصادف أيضا في لغة البوروبا الكلمات المصرية روتي = الناس، و كربيتي التي جاءت منها الكلمة الإغريقية قبطي.

وأخيرا، يذكر المؤلف في مجال تماثل المعتقدات الدينية :

- فكرة الحياة الأخرى والحساب بعد الموت،
  - تأليه الملك،
  - الأهمية الرلاة للأسماء،
  - رسوخ الإيمان بالحياة الآخرة،
- الإيمان بوجود روح حارسة، ليست إلا مظهرا للكا.

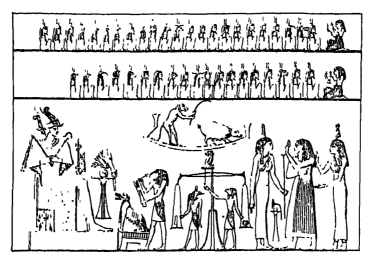
ويلفت المؤلف أنظارنا هنا إلى أن كافة المفاهيم المتعلقة بالكائن في مصر القديمة، مثل الكا، والآخر، والخر، والساهو، والبا نجدها عند اليوروبا. ويجدر بنا أن نلاحظ في هذا الصدد أن هذه المصطلحات موجودة حرفيا بلغتي اليول والرُلوف، كما سنرى فيما بعد.

وإذا استرحينا الاشتقاق الذي أعطاه المؤلف لديا، لكانت كلمة يا - رام تعنى أصلا، جسما حيا أو الإنسان الحي.

<sup>(\*)</sup> روم = الإنسان (باللغة المصرية)

يا - رام = جسم (بلغة الركرف)





۵۲ - محاسبة المترفى أمام محكمة أوزيريس
 الإله أنربيس يزن أعمال المترفى على كفة الميزان بينما يسجل هذا الحساب الآله تحرت على لوحة.

ويتوسع المؤلف بعد ذلك فى دراسة تلك المعتقدات ويواصل تبيان تماثلها فى التفاصيل مع المعتقدات المصرية، وذلك فى حدود ١٤٤ صفحة. وهو يختتم ذلك بالإشارة إلى رجود حروف هيروغليفية باليوروبا وتقديم بعض من رموزها.

وتماثل محفل الأرباب المصرية مع قرينه اليوروبا، يكفى فى حد ذاته لإثبات وجود اتصالات قديمة.

ويفيدنا ما نعلم عن الشعب اليوروبا - بما فى ذلك أساطيرهم - أنهم استقروا فى موطنهم الحالى منذ زمن قريب نسبيا، بعد هجرة من الشرق إلى الغرب. ولذا يكون بوسعنا أن نعتبر، مع لوكاس، أن المهد المشترك الأول لليوروبا والمصريين، حقيقة تاريخية.

والصيغة ذات التحوير اللاتيني لاسم حررس، والتي يبدو أن كلمة اوريشا عند البوروبا جات منه، تدفع إلى الاعتقاد بأن هجرتهم لم تتم فقط بعد اتصالهم بالإغريق بل وأيضا بعد اتصالهم بالرومان.

ولنذكر في نهاية الأمر أن پدرال يشير في صفحة ١٠٧من كتابه المذكور آنفا إلى تل كوسو بالقرب من ايله - ايفه وإلى وجود تل باسم كوسو أيضا في النوبة، على مقربة من مروى القديمة، غرب النيل «في قلب بلاد كوش (خريطة افريقيا لكورونيللي،١٦٨٩)، وهذا الاسم يتكرر أيضا في الحسشة».



#### أصل اللآربي

من أين جاء اللآربي؟ إنهم يشكلون في رأيي قسما تبتى من شعب الساو الأسطوري.

والواقع أن معلوماتنا عنهم جاءتنا من مخطوطات بورنو، وحفريات السيدين جريبول ولوبوف، وهي تفيدنا بأن:

- ۱- اسمهم : س*او أو*سر
- ٢- وأنهم كانوا عمالقة.
- ٣-وأنهم كانوا يقضون ليالى بطولها في الرقص
- ٤- أنهم تركوا عددا لا يحصى من التماثيل الصغيرة المصنوعة من الآجر
- وأن هذه التماثيل الصغيرة تصور غوذجا عرقيا تتخذ جمجمته شكل الكمثرى .
  - وهذه السمات الخمس تجدها بالضبط لدى اللآوبي..

ويحمل الآوبي، شأنهم شأن السار، اسما طرطميا واحدا متميزا، ألا وهو سو الذي أعتبر خطأ أنه اسم پول. والأداة المقدسة الوحيدة التي بثبت لديهم، وهي التي يستخدمونها في النحت، تسمى ساو-تا.

وجميعهم - رجال ونساء - من العمالقة، ويبلغ طولهم، بكل يسر ١,٨٠ مترا وأكثر، عندما يكونون أنقياء عرقيا (اذا جاز لنا أن نتحدث عن عرق). كما أن أطرافهم جميلة للغاية وأجسامهم رياضية.

وجمجمتهم كمثرية الشكل، تشبه في ذلك النموذج العرقى الذي تجسده التماثيل السار الصغيرة.

ومهنة اللآوي الوحيدة هي نحت أدوات الطهى من الخشب لكل طوائف المجتمع الإفريقي الأخرى، لا لليول وحدهم، ويستخدمون في ذلك جذوع الأشجار. وتسهم هذه الحقيقة، إلى جانب قاماتهم الطويلة، في تحديد موطنهم الأصلى على مقربة من منطقة جبلية عامرة بالأشجار.

ومن أشغال المرأة اللآويي الأساسية صنّع تماثيل صغيرة من الطين المجلف أو الآجر لأطفال الطوائف الأخرى.

ويقضى اللآويم - وبالأخص نساؤهم - وقتهم فى الرقص، ورقصتهم الرئيسية هى الكومبا لأويى الدياس.

وقد تم اعتبار اللآوبي خطأ أنهم طائفة من النحاتين من اليول والتركولور. وقد نجم هذا الخطأ جزئيا من كونهم يتحدثون باليول والتوكولور، مما دفع الى الاعتقاد بأنها لغتهم الأصلية. وهذا ليس



صحيحا، فمن الملاحظ أن اللآويي يستخدمون دائما لغتين - على الأقل في السنغال. وهم يتحدثون بالوكوف بنفس اليسر كما يتحدثون باليول، ولكن لكنتهم في التحدث بالوكوف لا تماثل لهجة شخص من اليول أو التوكولور.

ويبدو أن اللاوبي شعب فقد ثقافته وأن عناصره المتناثرة تتأقلم حسب الظروف والأحوال، بتعلم لغات المناطق التي يقيم فيها.

وقد سبق أن أشرنا إلى أن اسمهم الطوطمي سو. والأسماء الطوطمية الأخرى التي يحملها اللآويي. تعكس تهجنهم مع اليول والتوكولور وغيرهما من الجماعات العرقية.

وعكس ذلك صحيح: وهذا ما يفسر لنا أن الپول قد يحملون اسم سو الى جانب  $\mu$  و كا ، وهما الاسمان الخاصان بهم، في رأينا ( $\mu$  + ريه =  $\mu$ ).

وتؤكد عاداتهم المنحلة أنهم شعب فقد ثقافته وأنه لم يعد مرتبطا بأى تقاليد.

ومن المشاغل الرئيسية للآويى أيضا سرقة الحمير لجمع المهر اللازم للزيجات العديدة التى يعقدونها، ولا يهم كثيرا مصدر الحمير التى يسلمونها لأسرة المرأة بمناسبة الزواج. وعلى أى حال فإن هذه الأسرة لا تراودها أى شكوك حول مصدرها. ويتمثل تكتيكها بمجرد حصولها على الحمير فى التخلص منها فى غضون ٤٨ ساعة بهيعها أو بمحاولة تغيير معالم تلك التى لم تبع – يإن لم تنجح فى ذلك دائما – بتغيير لونها بالدخان. وإذا توصل ضحاياهم إلى التعرف على حميرهم رغم كل الاحتياطات والمشروعة به التى اتخذت، فإنهم يستردونها على الرغم من المقاومة الشفوية الشديدة التى يبديها اللاوبى، ولكن الزواج يظل بنفس القدر من المتانة التى تسمح بها عادات اللاوبى، ذلك أن الزوج أدى واجبه على أكمل وجه ولا يقع عليه أى لوم.

وعلى أى حال فإن المرأة اللأوبي تعلم أن النحت ليس سوى حجة يتم التذرع بها، وأن الثروة الاقتصادية الرئيسية هي قطيع الحمير. ولذا فإن بالها لا يهدأ إلا اذا تزرجت لصا موهوبا. واذا لم يهرع الأخير في هذا المجال، فإن زوجته تعتب عليه هذا التقصير باستمرار، مما يحد من فترة الزواج.

ولكل هذه الأسباب مجتمعه، فإن التمييز المعتاد بين فئتى اللآويّى النحاتين وغير النحاتين لم تعد لها أهمية كبرى.

واللأوبي شرسو الطبع وإن كانوا لا يتعاركون إلا قليلا: والمشهد الكلاسيكي في هذه الحال يتمثل في توجه الخصمين، كل منهما نحو الآخر بخطرات تتبع فرصة كافية للجمهور لكي يعترض سبيلهما، بينما يجر كل منهما وراء عصا طريلة تزن عدة كيلوجرامات، وهو يقسم ويسب عمل، فيه. وعجرد أن يتم الفصل بينهما، يعتبر كل خصم أنه قد أدى مهمته، ويكف عن الشجار، على أن يواصل السباب.



واللآوبي أكثر الناس إثارة للضجيج والتحرر من كل انضباط اجتماعي من بين كافة الأفارقة اللذين أعرفهم. وتقضى المرأة اللآوبي وقتها في إثارة المشاحنات وخداع زوجها. بيد أننا يجب أن نستثنى الترليد والنجالكاج، رد أنهم أكثر تحررا من اللآوبي من أي انضباط اجتماعي.

ويقال إنه كان يتعين على رئيس ناحية فى باؤول أن يحاكم عددا من اللأوبى الذين تشاجروا، ولكن لما كان من عاداتهم التحدث جميعا فى وقت واحد فقد اضطر إلى مل، أفواهم بالماء حتى يتمكن من الاستماع إلى كل منهم بدوره، وعندما كان يستمع إلى شاهد، كان يسمح له بسكب الماء من فمه. غير أن قذف المياه من أفواه المقاطعين أشاع الفوضى فى الجلسة. ومع أن هذه الوسيلة محدودة الفاعلية، عندما يتعلق الأمر الأمر بطباع اللآوبى، إلا أن ذلك الرئيس لم يكف بعد ذلك عن اللجوء اليها.

ويحكى أن رئيس قرية سمح للآوبى أن يقيموا حيا لهم (اج آوبى) فى قريته، ولكن بشرط أن يتنعوا تماما عن الشجار. وقد أدرك اللآوبى بعد تجربة وجبزة أنهم عاجزون عن الوفاء بهذا الشرط، فقدموا هدايا لرئيس القرية بفية أن يرفع ذلك الحظر. ولما كان الأخير مصمما على موقفه، فقد ترك اللآوبى القرية لأنهم لا يطبقون الحياة بلا شجار.

وحتى لو كانت هذه النوادر حول اللآوبي مختلقة جملة وتفصيلا إلا أن ذلك لا يغير شيئا من الأمر؛ فهناك فعلا عقلية لآوبي، لولاها ما كان يكن أن يتصور أحد تلك النوادر.

وهكذا يعيش اللآويري مشتتين في مختلف قرى السنغال وغيره. فليس لهم موطن ثابت، ومن المنطأ القول بأنهم مقيمون في فوتا تورو أو فوتا دچالرن وهما بلذا التوكولور والپول، فهم يكونون جماعات متفرقة وسط المجموعات العرقية الكبيرة. ولا يستطيع لأويري السنغال تحديد مهدهم، وتنظيمهم الاجتماعي مفكك قاما، ولا يقودهم رؤساء تقليديون. والشخص الذي يتمتع بينهم بأكبر تقدير يركب بغلا بينما تخصص الحمير للآخرين. وهكذا فإن مدسر وديام، وهو لآويي كان واسع النفوذ، ما كان يكن اعتباره حقا رئيسا تقليديا، كما أن نفوذه كان راجعا بالأخص إلى انضمامه إلى الطريقة المريديه وكان قطبها أحمدو بها.

ويبدو أن اللآوري اقتبسوا الختان من أهالي السنغال الآخرين.

وهم يقسمون بالساوتًا، الأداة التي يستخدمونها في تفريع جذوع الأشجار بعد قطعها بالبلطة. كما يستخدمون هذه الأداة نفسها في الختان.

وكثيرا ما يفرط اللآوبي في استخدام عبارة سرما كر ناريه دف : فليجعلني الله أهرب أمام الساوتًا، اذا كان يتعبن على أن أفعل كذا. وكثيرا ما يحنث في يمينه هذه بعد ذلك فورا.



ويسمع لنا كل ما جاء من قبل بأن نعتبر اللآويي فرعا مشتتا من الساو بعد تحلل ثقافتهم، بينما انصرفت أقسام أخرى منهم إلى غير ذلك من الجهات.

وقد اكتشف شامبوليون في وادى حلفا بالنوبة، لرحة تمثل ماندو<sup>(\*)</sup>، الإله النوبى وهو يقدم لأوسرتا سون، وهو فرعون من الأسرة السادسة عشرة، شعوب النوبة، ومن بينها قبيلتان تحملان اسمى الوساو و شرات. وهذان الاسمان يعيدان إلى الأذهان اسم شعب سار الأسطوري الذي نعلم أنه كان يقيم حول بحيرة تشاد. ولا نزال نجد حتى الآن شوات (\*\*) على ضفاف نهر لوجون (انظر بومان).

#### أصل اليول

قد يعتقد المرء للوهلة الأولى أن البول قد نشأوا في منطقة افريقيا الغربية التي ظل المور الساميون فيها على اتصال بالزنوج (ديلافوس: سود إفريقيا).

واذا كان يتعين القبول بهذا الافتراض، فإن المهد الذي تم فيه ذلك يجب البحث عنه، رغم المظاهر، في موقع آخر.

وقد قدم البول على الأرجح من مصر، شأنهم شأن شعرب إفريقيا الغربية الأخرى. ويكن دعم هذا الافتراض بحقيقة رئيسية، قد تكون أهم حقيقة يكن إيرادها حتى الآن، وهي تتعلق بتماثل اسمى علم طوطميين يتميز بهما البول، مع تصورين متميزين أيضا للمعتقدات الميتافيزيقية المصرية، ألا وهما الكا والها.

فما هو الموقع الذي يحتله كل من الكا و البا في المعتقدات المصرية؟

و الكا الذى يتحد مع الزت كائن إلهى يعيش فى السماء ولا يظهر إلا بعد الموت. وقد أخطأنا فى تعريفه، مع مسبيرو، على أنه صنو جسم الإنسان يعيش معه ويفترق عنه فى لحظة الموت، ويعود إلى المومياء عن طريق الطقوس الأوزيرية. ويتضح من تعويذة روحنة الملك ما يلى: فبينما يطهر حورس الزت ويخلصه من ماديته فى حوض ابن آوى، فهو يطهر الكا فى حوض آخر، حوض الصهاح... وهكذا يكون كا و زت منفصلين أصلا ... ولم يعيشا أبدا معا على الأرض ... وفى نصوص الدولة القديمة كان يستخدم تعبير وانتقال الشخص إلى الكا الخاص به به للقول إنه مات. وهناك نصوص أخرى توضح أنه يوجد كا أساسى فى السماء .. وهذا الكا يتحكم فى القوى الذهنية والمعنوية، وهو الذى يجعل فى آن واحد لحم الإنسان صحيحا، والاسم جميلا، ويمنح الحياة الجسدية والروحية ...

<sup>(\*)</sup> ماندو معناها بالرلوف قديس عارس طقرس الدين بحلافيرها.

<sup>(\*\*)</sup> غير أن ديلافرس يعتبر أن الشرأت عرب.



«واتحاد العنصرين الكا والزت يكونان الكائن المتكامل الذى يبلغ حد الكمال. ويكتسب هذا الكائن صفات جديدة تجعله أحد سكان السماء، وهو يسمى البا (الروح؟)، وآخ (النفس؟). والروح يا الممثلة بالطائر با ذى الرأس البشرى، تعيش فى السماء .. وبجرد أن ينضم الملك إلى الكا الخاص به، فإنه يصبح با ...» (موربه: النيل، ص ٢١٢).

وبصرف النظر عن مدى صحة تفسير موريه للكا و البا المصريين، إلا أن أهم ما في الأمر هو أن هذين المفهومين يقومان بدور لا يكن إنكاره في التصور المصرى للكائن. غير أن الكا و البا، هما الإسمان الطوطميان النموذجيان الوحيدان عند البول. ووفقا لما جاء منذ قليل حول اللأوبي، فإننا نعتقد أن البول استعاروا منهم اسم سو الذي لا نتردد في اعتباره متطابقا مع التعبير المصرى الثالث: رهناك اسم طوطمي آخر بول: بارى، وهو ليس إلا جمعا له با + را .

أما التعبير الرابع آخ في نص موريه، فهو لا يتطابق في حدود علمي مع اسم طوطمي، غير أنه ذو معنى أنتولوجي (مرتبط بعلم الكائن) واضح في لغة الولوف. فحتى الآن لا تزال كلمة آخ بالولوف تعنى ما يتعين على المرء أن يعبده إلى الغير عند محاسبته عقب الوفاة، وذلك قبل أن يحظى بالنعيم الأبدى في الآخرة. وهو يتوافق مع الجزء من شخصية الغير التي سلبها منه المرء بشكل مباشر أو غير مباشر.

زيت ، باللغة المصرية = الجثمان المُطهّر والمتخشب.

سد ، باللغة المصرية = الوفاة الرمزية للملك المتقدم في السن، واعادة الشباب اليه بالطقوس.

ست ، بالوكوف = نظيف

سد ، بالركوف = بارد، حالة الجثمان، وهي تعني: الترقف عن الحياة، عندما تستخدم كفعل.

و الكا ، باللغة المصرية : هو باختصار جوهر الكائن الموجود في السماء، ومن هنا جاء تصويره على شكل ذراعين مرفوعتين إلى السماء، وجاءت كذلك المعاني التالية: مرتفع، فوق، كبير، معيار ... ارتفاع. وقد سبق أن أوضحنا أن كا المصرية تُقرأ كار عند الولوف وتعنى : مرتفع، فوق، عال .. الخ.

ويمثل البا عند المصريين بطائر له رأس بشرى، يعبش في السماء. غير أن هذه الكلمة تعنى أيضا باللغة المصرية طائرا بريا ذا عنق طويل. وبالوكوف با = نعامة.

وهكذا يتبين لنا أن تلك المفاهيم المتعلقة بالميتافيزيقيا المصرية قد تنوعت معانيها وفقا للشعوب التي نقلتها عنها. وبينما ظل المعنى المصرى لهذه التصورات قائما في لغة الوكوف، إلا أن بعض هذه



المفاهيم تحول عند الپول الى أسماء طوطمية ومنها الكا والها ، اللتين تحولتا إلى اسمين طوطميين، أى عرقيين تقريبا.

ولذا يتعين أن نفترض أن الهول كانوا من بين القبائل العديدة التي خرج منها فراعنة في مجرى التاريخ، وهو أيضا الوضع بالنسبة للقبائل السيرير من السار والسن ... الخ.

ومن المعروف أنه حتى الأسرة السادسة (التي قامت فيها الثورة «البروليتارية») كان الملك وحده يحظى بحق الوفاة الأوزيرية، وكان يتمتع تماما بالتالي بالكا و البا الخاصين به؛ كما أنه من المعروف أيضا أن عدة فراعنة حملوا هذا الاسم ومن بينهم الملك كا ، في عهد ما قبل الأسرات، الذي اكتشف اميلينو مقبرته في العرابة المدفونة. ويتفق ذلك مع وجود فرع بول يسمى كارا .

والأسماء الأخرى التى يحملها البول، مثل دبالر ... الغ، هى أسماء علم تم اكتسابها فيما بعد عن طريق أوساط أخرى، أما لغة البول فهى تكون وحدة طبيعية مع كافة اللغات السنغالية الأخرى، بشكل خاص، واللغات الزنجية على وجه العموم.

وعلاقة لغة البول بلغتى الركوف والسيرير (التي تعرضنا لها في الجزء الخاص باللغات) لا تترك مجالا للشك حول وحدة تلك اللغات الوثيقة.

وكان البول في الأصل زنوجا تهجنوا فيما بعد مع عنصر أبيض جاء من الخارج.

ويتعين أن نحدد تاريخ نشأة الفرع الپول في الفترة التاريخية المصرية المتدة من الأسرة الثامنة عشرة حتى العصر المتأخر في الوجه البحرى، حيث شهدت تلك الحقية امتزاجا واسع النطاق مع الأجانب (انظر غطاء رأس حتحور في اللوحة الموجودة في اللوقر، والتي تمثل تلك الربة مع سبتي الأول).

#### أصل التوكولور

نزح التركولور من حوض النبل في السودان، شأنهم في ذلك شأن السكان الآخرين الذين يتكون منهم الشعب الزنجي.

ونما يؤكد ذلك أننا نجد حاليا فى هذه المنطقة، عند النوير، بلا أى تغيير، الأسماء الطوطمية المناصة بالتوكولور الذين يعيشون حاليا على ضفاف نهر السنغال، على مسافة تبعد آلاف الكيلومترات:

777



| تورو) | (فوتا | الستغال  | السودان |
|-------|-------|----------|---------|
|       |       | کانً     | كان     |
|       |       | واذ      | وان     |
|       |       | سى       | , we    |
|       |       | لى       | لپہ     |
|       |       | کا (پول) |         |

وتوجد في نفس هذه المنطقة، في الموقع المسمى تلال النوبة، قبيلتا النيورو والتورو.

كما توجد أيضا في منطقة اوغاندا - رواندا قبيلة الكارا .

وهناك فى الرقت الراهن، فى الحبشة، قبيلة تسمى التكرورى، مما يدفع إلى الاعتقاد باحتمال أن يكون التوكولور فى السنغال جزء من تلك القبيلة، وأن منطقة تكرور لم تعط اسمها للتوكولور، بل حصلت عليه عندما استقر هؤلاء فيها.

كما أن هناك أيضا موقعا يسمى نيورو (ماسينا) في السودان الفرنسى (مالى حاليا) حيث أقام التوكولور قبل أن يصلوا إلى المنطقة التي سيصبح اسمها تكرور، في شمال نهر السنغال، ونزلوا تدريجيا مع مجراه حيث أصبحت ضفافه تسمى على أثر ذلك فوتا - تورو.

غير أن القارئ قد يرى مع ذلك أن كل تلك الالتقاءات غير مقنعة بما فيه الكفاية. وإليه نسوق التقاء آخر:

من المعروف على وجه التأكيد أن التوكرلور الذين كانوا قد أسلموا، تركوا ضفاف نهر السنغال فى النصف الثانى من القرن التاسع عشر وتوغلوا فى أعماق البلاد واستقروا فى سينى سالوم لهداية الأهالى السيرير فى تلك المنطقة. وكان المرابط الأكبر التوكولور الذى حاول القيام بذلك، يسمى ما با دياخو ، وكان معاصرا للات ديور . وكانت المنطقة التى نجح التوكولور فى كسبها الى الدين الإسلامى قد سميت نيورو على يد أسلاف مابا : نيورو دى ريب .

وتقول روايات التوكولور أنفسهم الذين يعيشون اليوم على ضفاف نهر السنغال، إنهم أقاموا في الماضى في المنطقة المسماء نيورو في السودان.

وهكذا يبدو السنغال والشواطئ المجاوره له كأحد نهايات المطاف للهجرات التى تعاقبت فيها الموجات العرقبة وتراكمت، بعد أن تكسرت عند المحيط فانصهرت معا مع مرور الزمن، وانتشرت من جديد فى اتجاهات ثانرية.

وتوجد في فوتا - تورو ، عناصر متخلفة من السيرير والوكوف. وتحمل هذه العناصر أسماء، منها سار، وديوپ ، ونّ دياي .. الخ، وجميعها من طائفة التيوبولو، أي الصيادين.



#### أصل السيرير

جاء السيرير على الأرجع إلى السنغال من حوض نهر النيل: والطريق الذى سلكوه محدد المعالم بأحجار منتصبة بنفس خط العرض تقريبا من الحبشة حتى سينى سالرم (منطقة تقع بين نهر سالوم ورافده سنى). ويؤكد هذا الافتراض مجموعة من الوقائع المستلخصة من تحليل مقال للدكتور مايس حول الأحجار المنصوبة في قرية تدعى ترندى - دارو بالسودان الفرنسي (مالي حاليا)، والتي كان ديسپلانج قد اكتشفها.

وقد حاول الدكتور مايس إرجاع أصل تلك الأحجار إلى القرطاجنيين أو المصريين الذين يعتبرهم، حسب مفهومه، من البيض.

وهو يحلل اسم القرية على الوجه التالى:

توندى، جاءت (في رأيه) من الكلمة الصنهاجية التي تعني حَجّرة.

دارو، جاءت من الكلمة العربية دار، والواو في آخر الكلمة إضافة لمساندة المعنى.

وعليه فإن توندى - دارو معناها البيت الحجرى.

وهذا التحليل لا يكون صالحًا ومقبولا إلا لو كانت تلك الأحجار قمثل دارا، أو لو تم العثور بطريقة أو أخرى على مايبدو أنه كان دارا. غير أن الدكتو مايس يعلم أن ذلك مستحيل، والنص الذى عرضه يضم مجموعة من الوقائع التي تستبعد تماما أى فكرة عن مسكن لقوم؟

ولكن ماهو الوصف الذي قدمه لتلك الأحجار؟

«إنها نصب من قطعة حجرية واحدة منحوتة على شكل قضيب طرفه محدد بعناية والحزوز متفقة مع مجرى الطرف، كما أن البروزات المكررة ذات الثنيات الطويلة تشير الى الخصيتين. وهناك أحجار أخرى أصغر حجما لبست منحوتة على شكل قضيب ومجردة من البروزات المكررة، يبدو أنها قثل بالأحرى مع المثلث المرسوم على شكل عانة، عضو الأنثى». (د. مايس، الأحجار المنتصبة في توندي - دارو، النشرة الدراسية لإفريقيا الغربية الفرنسية، ١٩٢٤، ص ٣١).

وكيف يفسرها لنا؟

«يمكننا أن نسلم، الى حد ما، بأن تلك الأحجار شاهد على موقع جبانة، حيث تمثل كل حجرة فردا ذكرا أو أنشى تم دفنه». (نفس المرجع).

ولو تم العثور على بقايا عظام تحت تلك الأحجار لكانت هذه الفكرة تستحق الاهتمام، ولكن الدكتور مايس يستطرد قائلا:



«وعدم العثور إلا على بعض شذرات من العظام ليست له إلا قيمة ضئيلة فى مواجهة هذا الافتراض. فمن المكن أن يكون قد تم حرق الجثث ودفن الرماد والعظام القليلة التى لم تأت عليها النار». (تقس المرجع).

وهذا الاستدلال غير مقبول من أوله حتى آخره، وذلك لأنه لا يمكن أن يكون الأمر متعلقا بمقابر لأنه لم يتم العثور على أى هياكل عظمية؛ والعظام القليلة التى أراد الدكتور مايس أن يعثر عليها تؤكد أنه لو كانت هناك أصلا هياكل عظمية، لما كان أثرها قد زال.

#### ماذا تمثل هذه الأحجار حقا؟

إنها تتعلق بطقرس زراعية، وهى ترمز إلى الاتحاد الشعائرى بين السماء والأرض (بتصويرها للجنسين المنحوتين فى الحجر)، وذلك لكى تتولد النباتات التى يتغذى بها الإنسان، وبعبارة أخرى لكى تنمو البذور. فمن المعروف حسب المعتقدات القدية أن المطر يشير اإى تخصيب الأرض (الربة الأم) بواسطة السماء (الإله الأب، رب السماوات بعد اكتشاف الزراعة، وفقا لما أوضحه ميرسيا الملياد، مؤرخ الأديان القدية). وكان الزرع الذى ينبت نتيجة لذلك التزاوج، يعتبر نتاجا إلهيا. ومن هنا جاحت فكرة الثالوث الكونى التى ستتطور من خلال عمليات تجسيد متتالية انطلاقا من ثالوث اوزيريس، ايزيس، وحورس، إلى الآب والإبن والعذراء مريم، التى حل محلها بعد ذلك الروح القدس.

ولما كانت المتشابهات تنتج متشابهات، فقد نحترا في الحجارة عضوى التناسل لدعوة الآلهة إلى الالتحام لكي تنمو النباتات التي تؤمن الحياة للشعب. وهكذا، دفع حرص الإنسان على تأمين وجوده المادى إلى الإقدام على تلك الممارسات. وما كان يمكن أن تتخذ غريزة البقاء والمادية الموغلة في القدم إلا ذلك الشكل المستعار والمقنع لميتافيزيقيا ستتطور بلا انقطاع لتصل اإى المثالية.

هذا هو في رأينا مغزى تلك التجسيدات المنحوتة. ويجدر بنا أن نذكر بهذه المناسبة أن تلك الأحجار القضيبية لا قت بصلة إلى عبادة الشمس (شأنها شأن كافة الحجارة المرفوعة) بقدر ما لا قت الشمس بصلة للأمطار، ولذا فمن الخطأ اعتبارها عبادة شمسية، أي رعوية مزعومة، وبالتالي حامية – سامية، بما يحمله ذلك الاصطلاح من لا معنى معهود. فهذه العبادة الشمسية التي تخص شعوبا راعية ومحاربة من صنع خيال محض، ولا تعتمد على أي واقع حقيقي.

وعلى العكس من ذلك، فإن الشعب الذي يارس تلك العبادة يتعين أن يكون من الزراع أساسا، عما يبعدنا أوتوماتيكيا عن السهوب الأسبوية - الأوروبية والمناطق الشمالية، مهد الرعاة البدو، هذا عدا أننا لا نجد أحجارا منصوبة في تلك المناطق. وهي لا توجد إلا في بلاد يقطنها زنوج أو زغجويون، أو في بلاد ارتادها هؤلاء، في النطاق الذي يسميه سبيسر [SPEISER] والحضارة الكبرى ذات الآثار الحجرية الضخمة» والتي تمتد من إفريقيا إلى الهند واستراليا وامريكا الجنوبية واسهانيا



وبريتانيا. ومن المعروف أن المنهير (الأحجار الضخمة المنتصبة) والدولمن (الأحجار المبسوطة أفقيا فوق المنهير) تعود في بريتانيا إلى عهد حضارة زراعية كانت تستخدم النحاس. ومن المعروف من جهة أخرى أن اسبانيا وبريتانيا كانتا مراسى للفينيقيين، وهم شعب زنجوى، وذلك في طريقهم لجلب القصدير من مناجم انجلترا. كما أن حضارة الأحجار الضخمة المنتصبة في بريتانيا تعود إلى الألف الثانية قبل الميلاد، وهي الحقبة التي كان الفينقيون يترددون فيها على تلك المناطق. وهذه الوثائق في مجموعها لا تترك مجالا للشك في الأصل الجنوبي والزنجي للأحجار الضخمة في بريتانيا،

ولما كان الطابع الزراعى للمجتمعات التى أقامت تلك الأحجار الضخمة قد تأكد بما فيه الكفاية، فلنبرز تناقضا آخر فيما كتبه الدكتور مايس. فهو يفترض أن الجثث كانت تحرق، ولكن هذه الممارسة كانت تخص البدو الذين ما كانوا يستطيعون تكريس طقوس لمقابر ثابتة نتيجة لترحالهم المستمر. وقد احتفظوا بهذه العادة في كل مكان، حتى بعد أن أصبحوا مستقرين (الرومان، والآريا في الهند).فالجثث تحرق، لا لدفن الرماد ولكن لحمله.

والشعب المزارع الذى تعود إليه تلك الأحجار الضخمة فى توندى - دارو لم يكن يحرق موتاه، ولابد أن يكون من الممكن العثور على عظامهم، باتباع الترضيحات التى سنقدمها فيما بعد.

غير أن الدكتور مايس يحدد بدقة فكرته عن الشعب الذي تعود اليه تلك الأحجار فيقول:

«وبالنسبة لمن يدرك سيكولوجية الأسود، يكننا أن نؤكد بشكل قاطع أن هذه المنشآت التى تتطلب كما هائلا من الجهود، بلاأى فائدة مباشرة، وظاهرة، وبلا أى صلة مع الأداء المنتظم لوظيفتى التغذية والتناسل، وهما الوحيدتان اللتان تهمان الأسود، لم ينفذها ممثلون للجنس الاسود». (المرجع السابق).

وهذه الفقرة تستلفت الانتباه بشكل خاص لما تتضمنه من تناقضات. والواقع أننا لا يمكن أن نتصور، وفقا للمنطق الذى يقال إنه وكُف على الغرب البالغ والمتحضر والحديث، أن القلم الذى وصف بالتفصيل وبدقة تلك الأحجار المنتصبة الممثلة للجنسين، هو الذى كتب يقول بعد ذلك ببضعة سطور، إن الجهود الهائلة التى تطلبها ذلك لا تمت بصلة الى والأداء المنتظم لوظيفتى التغذية والتناسل، وهما الوحيدتان اللتان تهمان الأسود».

كما أننا لا نتصور أن الذى حلل منذ قليل كلمة توندى - دارو، واعتقد أنه اكتشف أنها «بيت من الحجارة» هو نفسه الذى يقول لنا فى نهاية نفس المقال، وبخصوص نفس هذه البيوت الحجرية إن «هذه المنشآت التى تتطلب كما هائلا من الجهود، بلا أى فائدة مباشرة ...» لماذا يتعثر الكاتب فى تناقضاته؟ بالذات لكى يتمكن من أن يقول لنا فى النهاية إنه يتعين أن نبحث عن أصل قرطاجنى أو مصرى لتلك الحجارة، أى بعبارة أخرى، لكى يرجع كل ذلك الى أصول يعتقد أنها بيضاء، أو يتمسك بأن تكون بيضاء. وهذا هو الموقف النموذجى للغرب تجاهنا فى الوقت الراهن.

وهو ما يؤكد لنا الضرورة المطلقة لقيامنا بإزالة الركام عن ماضينا،. وتلك مهمة لا يمكن أن يضطلع بها شعب لحساب شعب آخر وذلك بسبب الأهراء والنعرات القومية والنوازع العنصرية المسبقة، الناجمة عن التربية المشوهة أصلا. فإذا تم العثور على أحجار في إفريقيا - وتلك حالة الدكتور مايس - فلابد من البحث عن أصل خارجي لها على أساس فكرة متحيزة، سواء تم التعبير عنها أو لم يتم، وذلك بمقتضى أنه «بالنسبة لمن يدرك سيكولوجية الأسود، يمكن التأكيد بشكل قاطع» أن هذه الأحجار المتراكمة لا يرجع مصدرها البه.

من هو المستول إذن عن تلك الأحجار المنتصبة؟

إن حكم المؤلف بهذا الخصوص يقطع بأن سكان منطقة ترندى - دارو ليسوا المسئولين إذ «لا توجد أى رواية شفهبة بهذا الخصوص عند السكان الحالين لترندى - دارو. وعند سؤال أكبرهم سنا أو أكثرهم علما فإنهم يجيبون بأن آبا مهم وأجدادهم .. الخ عرفوا تلك الأحجار ولكنهم لا يعلمون شيئا عن الناس الذين تحترها ».

وهذا القول الأخير للمؤلف ليس تفسيرا بل إنه إقرار واقع، بوسعنا إذن أن نستخدمه.

ولكن من هو إذن المسئول الحقيقي عن تلك الأحجار؟

إنه على الأرجع الشعب الإفريقى الذى لا يزال يعيش فى نفس المنطقة، على مسافة قصيرة نسبيا من توندى - دارو ولا يزال يارس حتى الآن شعائر الأحجار المنتصبة، والمقصود بذلك هم السيرير.

والبكم مجموع الأسباب التي تسمح بافتراض ذلك:

لا يزال السيرير عارسون حتى الآن شعائر الأحجار المنتصبة في سيني سالوم. ومن معانى هذه الشعائر، تلك التى ورد ذكرها آنفا.ولا يزال السيرير حتى الآن الوحيدين الذين يلتمسون الأمطار في شمال السنغال. فهم مزارعون أساسا، يؤدون شعائر تقليدية من أجل الاستسقاء للاعتبارات الزراعية فقط (في البارول، حول شجرة البارياب الضخمة المسماة ندومبه أو نومبه ديوب ، في ديوربل ، على مقرية من حلبة سباق الخيل).

وهناك سبب آخر أقرى، يصعب تفنيده لمساندة هذا الافتراض، وهو ناجم عن تحليل اسم توندى - دارو ذاته.

توند = تل ، بلغتي الوكوف والسيرير

دارو = المعاشرة، بالمعنى الجنسى للكلمة .. فمن الممكن إذن أن يتعلق الأمر باقتران شعائري.



والياء المصاحبة لـ توند تعبر عن المسند الجمع، ولذا فإن توندي - دارو = تلال الجماع (بالوكوف).

ولا يمكن أن نجد اليوم في لغة الوكوف عبارة أكمل وأدق من الناحية النحوية للتعبير عن هذه الفكرة: تلال الجماع ؛ وعلى أي حال فإن هذه العبارة مانعة وهي الرحيدة المناسبة. وهي تعبر عن ذلك الجماع الشعائري الذي يتم فوق التلال.

ولكن لماذا فوق التلال؟

بالذات لأن تلك الشعائر كانت تقام دائما في مواقع مرتفعة، مثل الجبال والتلال التي تعتبر مقدسة لأنها - على مايبدو - البقعة التي تلتقي فيها السماء مع الأرض (\*).

وفى هذه الحالة ولكى يكون البرهان الذى نقدمه صحيحا، وحتى لا يكون تحليلنا لاسم توندى - دارو ليس وليد صدفة أو توافقا مضللا فإنه يتعين على الأقل أن نعثر على تلال فى هذه المنطقة. وهذا هو الواقع إذ أنها موجودة فعلا فى توندى - دارو ذاتها :

«تقع توندى - دارو على حافة تلال من الصلصال الأحمر المغطى جزئيا بالرمال». (د. مايس، المرجم السابق).

فالأمر يتعلق إذن بتطابق : فاسم القرية يلخص الجمع بين حقيقتين ملموستين تحيطان به، ألا وهما التحرير القضيبية بمغزاهما الشعائري.

وهناك حقيقة أخرى لا يمكن إغفالها وهى أن الجمع بين هاتين الكلمتين المعبرتين عن حقيقة واقعة تكتنف القرية، لم يتم باللغة الراهنة المستخدمة فى المنطقة. أوليس عما يدعو للعجب أن تكون هذه الواقعة مجرد صدفة جمعت بين الموقع واسمه المنتمى إلى وسط آخر خارج المنطقة.

ولذا يجب أن نقر - إلى أن يثبت العكس - بأن السيرير هم الذين مروا بتوندى - دارو، بل وأقاموا فيها.

ولر كان ذلك صحيحا، لتعين علينا أن نتمكن من التأكد منه بالبحث عن المقابر عن طريق تنقيب منتظم للأكمات المجاورة. والسيرير يدفنون مرتاهم على الطريقة المصرية، علما بأنهم اضطروا إلى التخلى عن التحنيط نتيجة لندرة الأنسجة، وبالأخص اختلاف الاعتبارات الصحية التي كانت قد أملت ذلك في مصر. ويقام فوق القبر سقف مخروطي مغطى بالتربة بدلا من الهرم. ولما كانت الأحجار نادرة في سهول هذه المنطقة، فقد استخدموا القش بدلا من الحجارة. وهكلا ينخسف السقف مع الوقت، وقد ينهار أيضا، ولكن يظل هناك بصفة عامة كثيب من التراب في مكان المقبرة القديمة.

<sup>(\*)</sup> نظرا للأوضاع الجفرافية في مصر، حيث لا تهطل الامطار عمرما، وتأتى الخصوبة مع ماء النيل، تجد أن جنس هذين الزوجين الإلهيين معكرس، فالسماء هي الرية، والأوض هي الإله الذكر.



وكان المتوقى يُكفّن ويُزيّن حسب ثروة أهله، وكانوا يضعونه في القبر مع الأدوات المنزلية ومقتنياته الخاصة التي كان يستخدمها في حياته، لأن السيرير، يعتقدون، شأنهم شأن المصريين، أن الحياة تجرى بعد الموت، على غرار ما هي عليه في عالمنا (\*).

وهكذا تتضح لنا مدى أهمية تحليل الوقائع المرتبطة بالتقاليد والعادات في مجال التاريخ الإفريقي والتأكيدات النسبية التي توفرها دائما الاعتبارات اللغوية.

كما يتبين لنا أيضا ما يكن استخلاصه من الدراسات الاتنوجرافية التي تتم بحصافة.

ويتضع لنا، من الأخطاء الكبيرة التى وقع فيها الدكتور مايس، وعقليته التى تدفعه إلى حرف القضايا قبل معالجتها – وهو شئ لا ينفرد به – يتضح لنا مدى ضرورة أن نعرف أنفسنا بشكل أفضل، وأن تُعرّف الآخرين بثقافتنا بدلا من الإصرار على التعرف عليها عن طريق المؤلفات الغربية. ويتعين علينا أن نستبقى كل الوقائع التى قت إفادتنا بها بكل عناية وموضوعية. أما التأويلات أى محاولات فهم تلك الوقائع وتفسيرها وإيجاد الروابط والعلاقات السببية بينها، فيجب أن نعاملها بكل عناية وحلر.

ومع أن استدلالنا مغر إلا أنه يتضمن تناقضا كان يمكن أن ير دون أن يفطن إليه أحد لولا إشارتنا إليه. ولكن الحرص على المرضوعية – مادمنا نبحث عن الحقيقة – يفرض علينا في كل مرة أن نبرز الواقع كلما تطلب الأمر ذلك حتى لا يكون هناك أى مجال للشك. فالسيرير هم الذين يارسون حتى الآن الشعائر التي تم العثور عليها في توندى – دارو. ومع أن لغتهم قريبة للغاية للوكوف، وعلى الرغم من أن الأخيرة نبعت منها، فيما يبدو لى، إلا أن حالها الراهن لم يعد الحال الذي جاءت منه كلمة توندى – دارو. فهذه العبارة وولوف بالأساس وليست سيرير. وهذا هو الواقع الذي يستحق أن نلفت النظر إليه. فحيث أننا لسنا إزاء ظاهرة جاءت مصادفة، فإن مهد لغة الولوف يجب أن ننقله نحو الشرق باتجاه مصب نهر النيجر، في الموقع القديم لغانا، أو أن نعتبر أن نطاق انتشار الوكوف كان نحو الشرق باتجاه مصب نهر النيجر، وكان يشمل ضفاف نهر السنغال ومصب نهر النيجر وبحيرة تشاد، وربا أكثر من ذلك. وهناك وقائع أخرى تقف في صف أصل السيرير النيلي. فالمدينة المقدسة التي أقاموها بجرد وصولهم إلى سيني سالوم، مدينة كاون، تحمل هي أيضا اسم مدينة مصرية تم العثور عليه في المتون الهيروغليفية.

<sup>(\*)</sup> الرمز الهيروغليلى الذى يعنى التير باللغة المصرية يتخذ شكل هرم نربى (مرتفع فرق قاعدة صغيرة) ويترأ : مر.
والمتهرة التي تتخذ نفس هذا الشكل عند السيرير تسمى مبانار. غير أن الملوك يدفنون عند الركوف والسيرير، في آبار خفية
عميلة للفاية، لا لتحاشى انتقام رعاياهم الذين أساءوا إليهم في حياتهم، ولكن لكن يتجنبوا لجرء أسرة منافسة إلى أعسال سحرية
تقضى نهائيا على أسرة المملوك المترفين. وكان المصريون يتصرفون بنفس الطريقة ويدفنون ملوكهم في آبار محافلة يجهل الناس موقعها. وللا

وهكذا يعين لنا كيف أن تفاصيل التقاليد الإفريقية يكن أن تلتى ضرط جديدا على التقاليد المصرية القدية.



والإله السماوى عند السيرير الذى يتمثل صوته فى الرعد، يسمى روج، وكثيرا ما يضاف إليه سن، وهو نعت قومى نظرا لأن سن هو الاسم الطرطمى المتميز للسيرير. ويقرينا روج من اسم الإله المصرى وا أو رع، وكان هو أيضا إلها للسماء، بينما تذكرنا سن باسم بعض ملوك النوبي وبعض ملوك مصر، ومنهم اوسارتا - سن ، وبريب - سن. ومن المدهش حقا أن الملك النوبي طهرقا كان يعتبر اوسرتا - سن سلفه . كما أن بريب - سن هو الذى أعاد الاعتبار لشعار الصعيد عندما تولى العرش. وعليه فإن الفراعنه الذين كانوا يحملون اسم سن كاتوا أساسا من الجنوب. وأخيرا فإن سهل سن - نآر أو سين - نآر يذكرنا بسهل سن في السنغال. ونجد حاليا في إفريقيا الوسطى شعبا اسمه سيرى، دون أن يكون بوسعنا أن نطابق، من الوهلة الأولى، بينه وبين السيرير. ومن الأفضل أن نحاول أن نستخلص هنا المصدر المشترك لكل تلك الأسماء.

سيرى = إنسان بالسيرى - هوله؛ وتحريفها = سراكوله.

سارا = شعرب تشاد.

سيرى = قبائل في إفريقيا الوسطي.

سيرير = شعب من السنغال.

وعليه، فقد يكون المصدر المشترك لكل تلك الأسماء اسم نوع للإنسان، كما هو الحال بالنسبة للبانتو، إذ أن  $\mu$  – نتر = الناس.

ونجد الجذر نتر ، الخاص بالبانتر في الرُّلوف، حيث نيت = إنسان.

وباللغة المصرية نيت = إنسان، فلان (پيبريه).

وبلغة اليول؛ ندُو = إنسان.

وهكذا، فإن هذه الطريقة في الإشارة إلى شعب بعبارة معناها إنسان، عامة في إفريقيا السوداء، نقلا عن مصر.

وفي جنرب النوير والدنكا، نجد بعد اللوولو (الذين يذكرون باللولو في لسنغال) قبيلة من السيري (بومان، ص ٢٩٠).

ورفقا لنفس المؤلف نجد الفالى فى جنوب تشاد، وجنوب الكوتوكو والشُوَّا. ويذكرنا الاسم الأخير باسم قبيلة شُوَات النوبية (بومان، ص٣٢٠،٣١).

وقال اسم يتميز به السيرير.

وأخيرا، فإن سيرير تعنى، حسب پيبريد: الذي يعبِّن حدود المعابد، عند المصريين. وهذا المعنى



يتفق فعلا مع ورع السيرير الشديد، وهم من شعوب السنغال النادرة التي لم تعتنق حتى الآن أي ديانة أجنبية حديثة.

ووققا لشامبوليون، كانت توجد في مصر طائفة من الكهنة اسمها سن، علما بأن النبلاء ورجال الدين كانوا يحظون بنفس المركز الاجتماعي، ولذا، كثيرا ما كان هناك ملوك - كهنة.

ُ وكان العديد من قراعنة الأسر الأولى من العنصر السيرير، كما يتضح لنا من أسمائهم:

- الفرعون سار، من الأسرة الثالثة.
- الفرعون سار تيتا، من الأسرة الثالثة.

(انظر پييريد: ت*امرس الآثار*)

- الفرعون پريب سِن، من الأسرة الأولى (الفرعون الخامس)
  - الفرعون ارسرتا سن، من الأسرة السادسة عشرة.

وفى عهود الأسر الأولى (باستثناء الفرعون الأخبر المذكور أعلاه)، كان الجنس الزنجى المصرى خالصا عمليا من أى تهجين، كما تثبت ذلك آثار تلك العهود، التي تصور لنا نماذج زنجية صرفة.

وكانت كافة عناصر الحضارة قد توفرت أصلا، بما فى ذلك الكتابة، والعلوم (الرياضيات .. الغ). ومنذ ذلك العهد ظلت الحضارة المصرية، حتى نهايتها، تعيش على مكتسبات تلك الأسر الأولى والحقب التي سبقتها.

ولم يطرأ تغيير على الشكل المصرى إلا فى وقت متأخر للغاية مع غزوات الهكسوس (السكوتيين) والإغريق والغرس والرومان والعرب والأتراك. ومع ذلك فقد احتفظ الشكل المصرى بقسماته الزلجية الأساسية (الفلاحون الحديثون؛ وبعض القبائل البول).

#### أصل الآنى

ويبدو أن الآنى هم أيضا من أصل مصرى إذا ما لاحظنا أن الاسم الأول المصاحب دائما لاسم الملك هو آمون، اسم الإله المصرى:

- كان أمرن أزينيا، ملك آنى عاش فى القرن السادس عشر.
- وكان آمون تيفو، ملك آنى من القرن السابع عشر، ويقال إن أحد أبناء هذا الملك تمت ترقيته
   إلى مرتبة الأشراف في ڤرساى، على يد لويس الرابع عشر (\*).
- آمون أجويى، ملك آنى من القرن التاسع عشر، وقع على معاهدة تحالف مع لويس فيليب.

777



(انظر: المرسوعة الشهرية لما وراء البحار، ابريل١٩٥٢، المجلد الأول، الملزمة العشرون، مطبوعات الاتحاد الفرنسي، ص ١٩٣٣).

وبوسعنا المقارنة بين آتى واوتى، اسم ملك إيفه، و أوتى، اسم أوزيريس، و آنو، اسم أحد العروق الزنجية في مصر، في حقبة ما قبل الأسرات.

وفى كتاب المرتى توجد عدة فقرات يذكر فيها اسم أوزيريس مصحوبا بالنعت العرقى آنى : النشيد التمهيدى لكتاب الموتى؛ الحساب .. الخ؛ نشيد لرع عندما تشرق الشمس.

وفى الفصل الخامس عشر نجد نشيداً لأوزيريس، نقلا عن بردى آنى (المتحف البريطاني، رقم ١٠٤٠ - الورقة رقم ١٩)، كما نجد فى نفس الفصل : أوزيريس آنى، كاتب الملك فى الحق. (كتاب المرتى، ترجمة واليس بودج، لندن، ١٨٩٨).

#### أصل الفانج والبامون

جاء في مقال لبدرال نشر في مرسوعة فرنسا لما وراء البحار (ديسمبر ١٩٥١، ص ٣٤٧، ٣٤٨) أن الأب تريلز توصل بعد سلسلة من الدراسات إلى الاقتناع بأن الفانج وكانوا على مقربة من أثيوبيا المسيحية خلال هجرتهم القدية»؛ وهو شعب قلنا عنه من قبل إنه لم يكن قد بلغ بعد الشواطئ في القرن الماضي، في هجرته من الشمال الشرقي إلى الجنوب الغربي.

وهناك دراسات ماثلة لد.و.چيفرى، تؤدى الى التقريب بين البامون والمصربين :

«قد لاحظ د.و. چيفرى فى مختلف مؤلفات علم المصريات، الرابطة بين النسر - الفرعون، والشعبان - الفرعون، ثم ما أورد، ديودور الذى أفاد بأن كهنة اأيوبيا ومصر كانوا يحتفظون بصلً ملفوف تحت غطاء رأسهم، كما أنه لاحظ أمثلة مختلفة لأشكال حيوانية ذات رأسين، خاصة فى كتاب المرتى، بردى آنى، الورقة رقم ٧، فأعلن أنه مقتنع بأن الطقوس الملكية عند اليامون مشتقة من الطقوس المصرية المماثلة».

ويمكننا أن نقرب بين ما توصل إليه د.و. چيفرى وما جاء فى الأسطورة وهو أن دامل كايور كان لديه نسر يُطعم فقط بلحم عبيد. وقد بالغت الأسطورة على الأرجع فى وصف الواقعة بأن زعمت أنه كلما أطلق النسر صرخات الجوع نحو السماء، كان يُقتل عبد ليقتات من أحشائه. وكان نسر ملك كايور (السنغال) يسمى جب.

وجب تعنى باللغة المصرية: الأرض، الإله المتمدد.



#### أصل المور

المرر عرب جاءوا من اليمن مع الفتوحات الإسلامية (القرن السابع). ولديهم مخطوطات عديدة يحتفظون بها، وهي تسجل بعناية شجرة أنسابهم، وتاريخ هجرتهم من اليمن، مما يؤكد ذلك بما فيه الكفاية.

ويعتمد المور على تلك المخطوطات في كافة المناسبات، وهم يعرفون قاما أصولهم بكافة تفاصيلها، وشهادتهم بهذا الخصوص أساسية.

فلا جدوى من محاولة العثور على أصول أخرى أو أسبقية لتواجدهم في القارة الإفريقية، لا لسبب سوى محاولة جعلهم قسما من عنصر أبيض مفترض كان قد استوطن مصر في الأصل واختفى تدريجيا، من خلال عملية تهجين طويلة المدى.



### الفصل السابع

# إسهام أثيوبيا-النوبة ومصر في الحضارة

وفقا للشهادة الإجماعية لكافة القدامى، أوجد الأثيوبيون أولا ثم المصريون من بعدهم كل عناصر المضارة، وارتقوا بها إلى حد مدهش، بينما كانت الشعوب الأخرى، وبالأخص الشعوب الأسيوية الأوروبية، لا تزال مستغرقة في البربرية.

ويعود ذلك إلى الظروف المادية التي وفرتها الأوضاع الجغرافية منذ أقدم الأزمنة. فقد تطلبت تلك الظروف من الإنسان أن يخترع العلوم التي استكملتها الفنون والديانة، لكي يتأقلم معها.

ولسنا في حاجة إلى التأكيد على فضل الحضارة المصرية على بقية العالم، وبالأخص العالم الإغريقي. وقد اتتبس الإغريق اختراعات المصريين وطوروها إلى حد ما في بعض الأحوال، مع تجريدها في الرقت نفسه من درعها الديني والمثالي»، نظرا لميولهم المادية. ويبدو أن قسوة الحياة في السهول الأسبوبة الأوروبية قد قامت من ناحبة بدورها في تنمية الغرائز المادية عند الشعوب التي كانت تعيش فبها، وصاغت من ناحبة أخرى قيما معنوية مناقضة للقيم الأخلاقية المصرية الناتجة عن الحياة الجماعية المستقرة، السهلة نسبيا، والهادئة منذ أن نظمتها بعض القراعد الاجتماعية. فبقدر ما كان المصريون يستفظعون السرقة وحياة الترجُّل والحرب، بقدر ما كانت تلك الممارسات تعتبر من القيم الأخلاقية التي تحتل المقام الأول في السهول الأسيرية الأوروبية. فالفردوس الجرماني، الواهالا، لا تطرِّه إلا أتدام المحارب الذي استشهد في ساحة الرغي، بينما لا يحظى بالنعيم في العالم الآخر عند المسربين، إلا المتوفى الذي يثبت أمام محكمة أوزيريس (الصورة رقم ٥٢) أنه لم يرتكب خطايا وكان رحيما بالنقراء، وهو ما يتعارض تماما مع عقلية الغزو والاحتلال الميزة بصفة عامة لشعوب الشمال التي كانت بلادهم التي غبنتها الطبيعة، تطردهم على نحو ما. وعلى العكس من ذلك كانت الحياة في وادى النيل، ذلك الشريان الذي يؤمن حياة سهلة للغاية بينما تحف به الصحاري من الجابين، كانت تدفع المصرى إلى الاعتقاد بأن نعم الطبيعة تهبط إليه من السماء. ولذا فقد عبدها في شكل كائن قدير . خالق لكل ما في الرجود وواهب للنعم. وعليه فقد تحولت ماديته الأولية - القائمة على مبدأ الحبرية المستقلة عن المادية - اإي مادية انتقلت إلى السماء، أي مادية ميتانيزيية، اذا حار لنا المرل.



وعلى النقيض من ذلك، لن تتجاوز آفاق الإغريق أبدا الإنسان المادى والمرثى، قاهر الطبيعة التى تناصبه العداء؛ وكل ما فى العالم يدور حوله، والهدف الأسمى عنده هو أن يصنع نسخة منه تكون طبق الأصل. ومن مفارقاته أن «السماء» التى لن يتواجد فيها أحد سواه بعيوبه ونواقصه فى عالمنا، قحت درع الآلهة الذين لا يتميزون عن الكائن البشرى العادى إلا بقرتهم الجسدية. ولذا عندما استعار الإغريق الإله المصرى، وهو إله حقيقى بكل ما للكلمة من معنى، له كافة صفات الكمال الأخلاقى، التى يولدها الاستقرار، فإنه لم يستوعبه ويحتفظ به إلا بإنزاله إلى مستوى الإنسان ورده إليه. ولذا ألتى يولدها الأرباب الذى تبناه الإغريق ليس إلا بشرية أخرى. وهذا التصور للصفات الإلهية على غرار صفات الإنسان، ليس فى تلك الحالة الخاصة، سوى مادية صارخة قيزت بها العقلبة الإغريقية. والواقع أن المعجزة بمعنى الكلمة لا وجود لها عند الأغريق، لأننا لو أردنا التحدث عن عملية أقلمة والواقع أن المعرية فى اليونان، وهو ما تطرقنا اليه منذ قليل، لوجدنا أنه ليست هناك أى معجزة فى ذلك، بالمعنى «الفكرى» للكلمة، فأتصى ما يكن أن نقول هو إن ذلك التوجه المادى الذى تميز به الغرب كان ماتطرير العلوم.

فعبقرية الإغريق الدنيوية الناجمة أساسا عن تأثير السهرب الأسيوية الأوروبية وضعف مزاجهم الدينى، ساهما، بمجرد استعارتهم للقيم المصرية، فى إيجاد علرم دنيوية، يقوم بتدريسها على الملأ فلاسفة علمانيون هم أيضا، بدلا من أن تكون تلك العلوم وقفا على الكهنة الذين حرصوا تماما على كتمانها وعدم نشرها بين العامة لتضيع وسط الانقلابات الاجتماعية.

«كانت قوة الفكر، والهالة التي تحيط به، تمارس في كل البقاع الأخرى سلطتها اللامرئية، إلى جانب قوة السلاح، ولكنها لم تكن عند الإغريق في أيدى كهنة أو مرظفين، بل في إيدى الباحث والمفكر. وكان بوسع هذا الباحث أو المفكر أن يكون - كما هو الحال بكل وضوح بالنسبة لطاليس وفيثاغورس وامبكلوديس - مركزا لحلقة تتراوح بين المجنّع المدرسي أو الأكاديية، وبين الحياة المشتركة لمجتمع منظم، وتقترب بدرجة أكبر نحو هذه أو تلك، وتحدد لنفسها أهدافا علمية وأخلاقية وسياسية، وتجمع بينها لتكون منها تراثا فلسفيا». (ارنست دستر: تاريخ الفلسفية ،الناشر يايو،١٩٥٧، ص ٤٨).

وكان التعليم العلمى والفلسفى يتم على أيدى أناس غير متبحرين فى الديانة ولا يتميزون عن بقية أفراد الشعب إلا بمستواهم الفكرى أو مرتبتهم الاجتماعية بوصفهم من الأرستقراطيين. ولم تكن تحيط بهم هالة من القداسة. ويحكى لنا بلوتارخوس فى مؤلفه الإيزيس والأوزيريس، أنه وفقا لشهادة كافة العلماء والفلاسفة الإغريق اللين تتلمذوا على أيدى المصريين، كان هؤلاء لا يحبون أن يمثهن علمهم: وقد صادف سولون، وطاليس، وأفلاطون، ولوكورجوس، وأكزودوس، وفيثاغورس، مصاعب جمة قبل أن يلقنهم المصريون معارفهم.ويقول بلوتارخوس أيضا إن المصريين كانوا يفضلون



فيثاغورس، من بين كل طالبى العلم منهم، لمزاجه الروحاني. وبالمقابل، كان فيثاغورس من الإغريق الذين يوقرون المصريين للغاية.وقد تم استنتاج ذلك من فقرة أشار فيها بلوتارك الى المعنى الباطن لاسم آمون، وهو الخفى، اللامرئي ...

وكما لاحظ اميلينو، فإنه من الأمور التي تدعو للدهشة أنه لم يتم التنويه بقدر أكبر بإسهام المصريين في الحضارة :

«ورأيت عندئذ، ورأيت بوضوح، أن أشهر المذاهب في اليونان، وبالأخص مدهبي أفلاطون وأرسطو، كان مهدهما في مصر. وتبين لي أيضا كيف أن عبقرية الإغريق الجميلة أكسبت الأفكار المصرية رونقا لا مثيل له خاصة عند أفلاطون؛ ولكنني أعتقد أن ما أحببناه لدى الإغريق ما كان يجب أن نزدريه أو نستخف به ببساطة لدى المصريين، فعندما يتعاون معا مؤلفان في أيامنا هذه، فإن أمجاد عملهما المشترك تعود إليهما، بلا تفرقة؛ وأنا لا أرى لماذا تستأثر اليونان القديمة وحدها بالأفكار التي اقتبستها من مصر». (اميلينو: تمهيدات لدراسة الديانة المصرية، المقدمة، ص ٨ و ٩).

ويوضح لنا اميلينو أنه إذا كانت بعض أفكار أفلاطرن قد أصبحت غامضة فذلك لأنهم كفوا عن الرجوع إلى مصدرها المصرى، وهذا هو الحال مثلا بالنسبة لأفكار أفلاطون حول خالق الكون. ومن المعروف من جهة أخرى أن فيثاغورس، وطالبس، وسولون، وارشميدس، واراتوستين قصدوا مصر لتلقى العلم، ولا تقتصر قاثمة طالبي العلم على هؤلاء وحدهم. لقد كانت مصر حمّا الموطن الكلاسيكي الذي تردد عليه ثلثا العلماء والفلاسفة الإغريق لتلقى العلم، والواقع أن الاسكندرية كانت في العصر الهلنستي المركز الفكري للعالم حيث اجتمع كل العلماء الإغريق الذين يحدثوننا عنهم اليوم. ولسنا بحاجة إلى التأكيد بأن هؤلاء العلماء حصلوا على معارفهم، خارج اليونان، وفي مصر باللذات.

بل إن فن العمارة الإغريقي تعود أصوله إلى مصر. فنحن نشاهد منذ الأسرة الثانية عشرة أعمدة في مقابر بني حسن كانت النماذج الأولى للطراز الدوري.

والآثار الإغريقية والرومانية ليست سوى تصميمات مصغرة بالمقارنة مع الآثار المصرية : ومن المعروف أن كاتدرائية نوتردام في باريس يمكن أن تدخل بأبراجها، وبكل يسر، في قاعة الأعمدة بمعهد الكرنك، ومن باب أولى البارثينون الإغريقي (\*).

<sup>(\*)</sup> الرجه الجامد للتمثال الإغريقي يبتعد عن الراقعية اللاتينية المتأخرة، بالرغم من الصفات التشريحية للجسم، ويقترب من صفاء اللن المري.



والحكايات الزنجية أصلا - أو الكرشية كما كتب يقول لينورمان - والتي تتمثل في أحداث تدوو بين الحيوانات، وصلت إلى اليونان عن طريق مبتكرها الزنجي المصرى إيزوب. وقد استرحى منها لافونتين حكاياته.

وقى كتابه المكايات العجيبة الجديدة يقدم لنا ادجار بو فى ومناقشة قصيرة مع مومياء» فكرة ومزية عن مدى اتساع المعارف العلمية والتقنية فى مصر القديمة.

وكان هيرودوت قد حصل من الكهنة المصريين على معلومات تكشف عن الجوهر الحسابى لهرم خوفو. وقد خصص العديد من علماء الرياضيات والفلك مؤلفات لدراسة هذا الهرم كشفت عن معلومات مدهشة أثارت - كما كان من المكن أن نتوقع - موجة من المنازعات التي لم تعرض بشكل علمي مترابط. غير أنه بوسعنا أن نذكر هنا الأرقام، دون أن نقع فيما قد يعتبر افراطا في وعلم الأهرامات».

لاحظ علماء الفلك أن هناك إشارات للسنة الفلكية ولتقدير سعة انحراف اتجاه الشمس عند الاعتدالين الربيعي والخريفي محسوبا لفترة تمتد ستة آلاف سنة، بينما لا يعرفها علم الفلك الحديث إلا لفترة ١٠٠٠سنة (وفقا لريفرت: الهرم الاكبر، لندن، ١٩٣٢).

كما عثر علماء الرياضيات فيه على النسبة الصحيحة لمحيط الدائرة مع قطرها ومتوسط المسافة الصحيحة بين الشمس والأرض وقطر الأرض بين القطبين .. الخ.

ومن المكن مد القائمة بذكر أرقام أكثر إثارة للإعجاب. فهل يكن ان تكون كل تلك التوافقات بنت الصدفة؛ هذا ما لا يكن تصوره، كما كتب ماتيلا غيكا يقول:

«قد تكون كل من تلك الخواص محض صدفة، ولكن تواجد مجموعة تلك المصادفات معا أمر لا يمكن تصوره، شأنه شأن الارتدادات المؤتنة للمبدأ الثاني للديناميكا الحرارية (تجمد الماء وهو قوق النار) التي تخيلها الفزيائيون، أو معجزة القرود التي تستخدم الآلة الكاتبة، الأثيرة لدى السيد اميل بوريل». (جماليات النسب في الطبيعة والفنون، الناشر جاليمار، باريس، ١٩٢٧، ص ٣٤٥).

ويستطرد نفس المؤلف قائلا (ص ٣٦٧ - ٣٦٨).

«بيد أن قرضبة قيوليد لودوك التى تم استكمالها وضبطها بفضل أبحاث ديولافوا، وأ.مال، ولون، حول انتقال بعض الرسوم المصرية إلى العرب ثم الكلوسنيين عن طريق المدرسة الاغريقية النسطورية فى الاسكندرية، أقرب الى المعقرل. فالهرم الأكبر يمكن أن يكون من الناحية الفلكية «المزولة الشمسية للسنة الكبرى»، كما قد يكون «البندول» الذى تترد ذبذباته المتسقة فى الفن الإغريقى، والعمارة القرطية، والنهضة الأولى، وفى كل فن يجد فى «التناسب الرابع» نبض الحياة ذاتها».



ويشير المؤلف أيضا الى رأى الأب موروه، الذى يرى أن الهرم الأكبر لبس «بداية للحضارة والعلوم المصرية التى تتحسس طريقها، بل تتريجا لثقافة بلغت ذروتها، وباتت على وشك الزوال، فأرادت أن تترك للحضارات التالية، شهادة مترفعة عن مدى تفوقها، وذلك، بالاقدام على تلك الخطوة التى تنم عن أوج الزهو». (ص ٣٤٥).

وهذه المعلومات الفلكية والرياضية، لم تتلاش تماما في إفريقيا السوداء، بل تركت آثارا يعود إلى السيد مارسيل جريبول الفضل في اكتشافها عند الدوجون، حتى وإن بدا ذلك أمرا يثير الدهشة الآن.

فقد تمت الإشارة عدة مرات إلى اقتباس الإغريق الآلة من مصر، والبكم الأدلة على ذلك :

وجات أسماء كل الألهة تقريبا إلى البونان من مصر. ومن المؤكد تماما أنها وصلت البنا عن طريق البرابرة، وأنا مقتنع بذلك من خلال بحوثى. ولذا أعتقد أننا أخذناها من المصربين أساسا». (هيرودوت، ٢ - ٥٠).

والبرابرة هنا معناها الأجانب، دون أن تحمل هذه التسمية أي معنى ينم عن التقليل من شأنهم.

قالأصل المصرى للحضارة والاستعارات الإغريقية الواسعة النطاق من هذه الحضارة حقيقة تاريخية جلية، ولذا يحق لنا أن نتساءل مع اميلينو، لماذا يتم ابراز الدور الذى قامت به اليونان، بالرغم من تلك الحقائق، مع اسدال ستار الصمت على دور مصر.

ولا يكننا أن ندرك منطق ذلك الموقف إلا بالرجوع الى أصل القضية.

قيما أن مصر كانت بلد شعب زنجى وكانت الحضارة التى تطورت قيها تعود الى زنرج، قإن كل أطروحة ترمى إلى اثبات العكس لن يكون لها مستقبل؛ وأصحاب تلك الأطروحات يدركون ذلك. ولذا قإن تجريد مصر بكل بساطة من كافة ما خلقته لصالح شعب من أصل أبيض حقا، يكون تصرفا أكثر أمانا تمليه الحكمة.

ويكشف هذا الاسناد الزائف لقيم مصر إلى اليونان البيضاء، - مع تبيض مصر أيضاً - عن تناقض يثبت في حد ذاته أن حضارة مصر من أصل زنجي.

وكما نرى، فإن الرجل الملون أبعد من أن يكون عاجزا عن التوصل الى التقنية، على عكس ما يعتقده اندريه سيجفريد، بل إنه كان أول من أوجدها، في شخص الزنجي، في حقبة كانت لا تزال فيها كافة الأجناس البيضاء مستفرقة في البربرية، وتكاد لا تكون خليقة بالحضارة.

وعندما نقول إن أسلاف الزنوج الذين يعيشون أساسا الآن في إفريقيا السوداء، كانوا أول من اخترع الرياضيات، والفلك، والتقويم، والعلوم بوجه عام، والفنون، والديانة، والزراعة، والتنظيم



الاجتماعي، والطب، والكتابة، والتقنيات، والعمارة، وإنهم أول من شيدوا صروحا من ستة ملايين طن من الحجارة (الهرم الأكبر)، كمعماريين ومهندسين، وليس كعمال فقط، وإنهم بنوا معبد الكرنك الهائل، بقاعة أعمدته الشهيرة التي يمكن أن تستوعب كاتدرائية نوتردام بأبراجها، وإنهم أول من نحت التماثيل الهائلة (قثالا ممنون. الخ)، عندما نقول كل ذلك فإننا لا نذكر سوى الحقيقة المجردة والمتواضعة، التي لا يمكن أن ينكرها أحد الآن أو أن يدحضها بحجج جديرة حقا بأن تطلق عليها تلك التسمية.

وعليه، يجب أن يكون الزنجى قادرا على استعادة قدرته على مراصلة ماضيه التاريخى القرمى، وأن يستخلص منه الزخم المعنوى لكى يسترد مكانته فى العالم الحديث دون السقوط فى تطرفات نازية عكسية، ذلك لأن الحضارة التى ينتسب إليها كان من المكن أن يخلقها أى جنس آخر، لو أنه تواجد فى مهد موات وفريد إلى هذا الحد.



# إفادة حول المصطلحات الأثرية المستخدمة في هذا المؤلف

على الرغم من أنه قد تم شرح عدد كبير من تلك المصطلحات في النص، إلا أننا نجمعها هنا معا لتيسير القراءة. وهذه الملاحظات المختصرة مأخرذة عن مختلف المصادر ومنها بالاخص:

- 1. Palmer & Lloyd: Archaeology A to Z [Frederick Warne & Co. Ltd., London & New York, 1968).
- 2. Bray & Trump: A Dictionary of Archaeology [Penguin, London, 1970).
- 3. Charles Winick: Dictionary of Anthropology [Philosophical Library, New York, 1956].
- 4. Leakey & Goodall: *Unveiling Man's Origins* [Schenkman Publishing Co., Cambridge, Mass., 1969].
- 5. Michael H. Day: Guide to Fossil Man [World Publishing Co., Cleveland & New York, 1968].

AMRATIEN ( الحضارة العمرية) : وهي وحضارة مصرية من عصر ما قبل الاسرات قيزت بادراتها المصنوعة من العظام والحجر المقصوب بعناية» (انظر : وينيك).

AURIGNACIEN (المضارة الأورينياسية) : وهى وحضارة متطورة للغاية من العصر المجرى القديم الأعلى ينسب اسمها إلى مغارة أورينياك (فرنسا) حيث تم العثور على أدوات مصنعة (...). وقد ساهم كل من إنسان كرو – ماتيون، وإنسان كرمب – كاپيل، وإنسان جرعالدى في الحضارة الأورينيسية». (انظر : بالمر ولويد).

BADARIEN (الحضارة البدارية) : حضارة مصرية أولى في صعيد مصر مشهورة بصناعة الأواني ٢٨١



الفخارية، وهي سابقة على العصر العمري والعصور اللاحقة له.

CULTURE NATOUFIENNE (الحضارة الناتوفية) : الحضارة الرئيسية في العصر الحجرى الأوسط بغلسطين (انظر: الأجناس البشرية الحبة، كنويف، نبويورك ١٩٦٥).

DATAGE ABSOLU (الترتيب الزمنى المطلق): ولا تستخدم عادة سرى طريقة واحدة مباشرة للتحديد الزمنى المطلق. فالنتروجين الموجود فى الأجواء العليا يتعرض لقذائف النيوترونات الناتجة عن الإشعاع الكونى. ويؤدى ذلك الى تكوين جرعة معروفة من الكربون المشع الذى يندمج مع أنهدريد الكربون، الذى تمتصه النباتات وأنسجة الحيوانات. وعندما تدفن العظام تحت الأرض يتناقص الكربون المشع (ك ١٤) بعدل معروف. وقباس محتويات المواد العضوية المدفونة من الكربون ١٤ يكن ترجمته حسابيا لتحديد العمر النسبى للعينة. ولا يكن الرجوع إلى أكثر من الحد النظرى المتراوح بين ٢٠ و ٧٠ الف سنة نظرا لأن كمية الكربون ١٤ المتبقية تكون ضئيلة للغاية بحيث يستحيل قياسها.

«وهناك طريقة أخرى لقياس الإشعاعات (البرتاسيون / الأرجون) تعتمد على احتواء البرتاسيوم الطبيعى على نظير مشع يتناقص بعدل ثابت وينتج غاز الأرجون المتواجد في بللورات يعض المركبات البرتاسية. وحساب محتوى عينة من هذه المركبات من الأرجون في طبقة من العظام المطمورة، هو الذي يحدد بشكل غير مباشر عمر تلك المركبات...» (انظر: داى، ص ١٢).

GUERZEEN (حضارة جرزة): والحضارة المصرية فيما قبل الأسرات التى تطورت انطلاقا من الحضارة العمرية في عام ٣٦٠٠ ق.م. ويرجع اسمها إلى جرزة، بمنطقة الفيوم، وتمثلها بشكل جيد مدافن نقادة بصعيد مصر» (انظر: براى وترومب).

HOMME D'ASELAR (إنسان أسيلار): اكتشفه تيودور مونو في الصحراء.

HOMME DE CHANCELADE (إنسان شانسيلاد) : غرذج للجنس الأصفر، هياكله شبيهة بهياكل الاسكيمر الحديثين.

HOMME DE COMBE - CAPELLE (إنسان كومب - كايل) :هيكل عظمى أورينياسي تم اكتشافه في دوردوني (فرنسا) في عام ١٩١٠، وموجود في متحف برلين (انظر : داي).

HOMME DE CRO - MAGNON (إنسان كرو - مانيون) : من العصر الحجرى القديم الأعلى كان يعيش فى أوروبا فى الحقبة الأورينياسية - المجدلية. وقد جرى وصفه على الوجه التالى: وضخم وقوى، جبهته عريضة ومرتفعة، وذقنه يدل على الحزم». وقد جاء على الأرجع فى آسيا. ويرجع



اسمهإالي المغارة الموجودة، في قرية ايزي (فرنسا) ( انظر : پالم ولويد).

MAGDALENIEN (الحضارة المجدلية): حضارة من العصر الحجرى القديم الأعلى بدأت فى أوروبا الغربية قبل التقويم الميلادى به ١٥ الف سنة. ويرجع اسمها إلى مفارة المجدلية (فى دوردونى، على مقربة من ثيزير فى فرنسا) حيث تم اكتشاف هباكل بشرية.

MERINDE (مريندة) : موقع على حدود الصحراء الليبية. ويسميها جوردون تشايلا «غردجا لحضارة العصر الحجرى الجديد».

MÉSOLITHIQUE (العصر الحجرى الأوسط) الذي يقع بين العصرين الحجرى القديم والحديث.

NEGROIDES DE GRIMALDI (زنجويو جريالدى) : جنس بشرى فيما قبل التاريخ تم اكتشاف بعض جثثه في مغارة جريالدى (بايطاليا) على مقربة من منتون (في فرنسا). وجثث هذه المفارة موجودة في طبقات أدنى من طبقات إنسان كرو – مانيون، أي أنهم زنجويون كانوا سابقين على انسان كرو – مانيون. ويقول ثيرنو إن الزنجويين كانوا ضخام الأجسام وكانت جمجتهم مرتفعة للفاية. وقد تم العثور على هياكلهم في أوروبا الغربية والوسطى ولكنهم من أصل إفريقي على الأرجح. وقد اشتهروا بتماثيلهم الصغيرة ذات الأرداف العريضة. (انظر ر. ثيرنو : مفارات جريالدى، المجلد الأول، الجزء الأول، من «انتروبولرجيا»، موناكو، ١٩١٧- ١٩١٢، مجلدان).

NÉOLITIQUE (العصر الحجرى الحديث): وحلت الزراعة محل جنى الثمار، وقل شأن القنص والصيد. وكان انسان العصر الحجرى الحديث أول من عمد إلى البذر والحصاد، وتربية الحيوان والغزل والنسج، وصنع الأوانى الفخارية... » (انظر: بالمر ولويد).

PALÉOLITIQUE (العصر الحجرى القديم): وفي بداية دراسة ما قبل التاريخ، تم تقسيم الحقبة الحجرية إلى العصرين الحجرى القديم والحديث. وقد اتضح فيما بعد أن العصر الحجرى القديم امتد حقبة طويلة للغاية، فتم تقسيمه إلى العصر الحجرى القديم الأدنى، والعصر الحجرى القديم الأوسط والعصر الحجرى القديم الأعلى. وكل من تلك الأقسام تتفق تقريبا مع التقسيمات الزمنية المسلم بها، وهي البليستوسين الأدنى والبلستوسين الأوسط والبليستوسين الأعلى.

PÉRIODES GLACIÉRES (العصور الجليدية) : كانت العصور الجليدية الأربعة للحقبة البليستوسينية كما يلى : الجُونُز (GRUNZ) (منذ أكثر من ٧٩٠ الف سنة وامتدت ٥٠ الف سنة)، والريس (MINDEL) (منذ ٤٠٠ الف سنة وامتدت ٥٠ الف سنة ، والريس (RISS) (منذ ٠٤٠ الف سنة وامتدت ٥٠ الف سنة وامتدت ١٠ الف سنة)، والوُرُم (WURM) (منذ ١١٥ الف سنة وامتدت ٩٠ الف سنة) (انظر :



#### يالمر ولويد).

PLÉISTOCENE (بداية العصر الجليدى الرابع): وتم تحديد البليستوسين فيما مضى بنصف مليون سنة، ولكنه يحدد اليوم بثلاثة ملايين سنة» (انظر: ليكي وجودول).

QUATERNAIRE (الحقية الجيولوجية الرابعة، التي تلت الحقية الثالثة) وهي التي تجتازها حاليا: وهي مقسمة إلى حقيتين: البليستوسين والهولوسين، والحقية الأخيرة تشمل السنوات العشر آلاف الأخيرة (انظر: يالمر ولويد).

SINATROPE: «اسم نرع أطلق فيما مضى على رتبة من البشريات والقرود ترجع إلى الحقبة البليستوسينية المتوسطة، تم العثور عليها على مقربة من بكين» (انظر: داى).

TASIEN (الحضارة التاسية): «ويرجع اسمها إلى ديرتاسا في صعيد مصر وكانت مأوى لمزارعين أوائل. وهي تعتير حاليا، وفي أحسن الاحرال، صورة مقاربة للحضارة البدارية». (براى وترومب).

ZINJANTROPE: ويسمى أيضا والانسان كُسَّار البندق»، نظرا لحجم أسنانه الكبير، وقد اكتشفت جمجمته السيدة ليكى في يوليو ١٩٥٩ في اولدوثاي (تانزانيا). وهي تقدر أنه يعود إلى أكثر من مليون ونصف مليون سنة.



## موجسزسيسير

نقدم فيما يلى للقارى غير المتخصص مرجزاً لسير عدد من المؤلفين.

AMELINEAU : الأب اميل اميلينو (١٨٥٠ - ١٩١٥) عالم أثرى فرنسى وأستاذ تاريخ الأديان بالمدرسة التطبيقية للدراسات العليا في باريس. أجرى حفريات في العرابة المدفونة، وإليه ينسب اكتشاف مقبرة أوزيريس.

ARAMBOURG : كاميل ارامبورج (١٨٨٥ - ١٩٦٩)، عالم فى أشكال الحياة فى العصور الجيولوچية القديمة وفى أصل الجنس البشرى، أستاذ فى المتحف القومى للتاريخ الطبيعى فى باريس.

BACHOFEN : چوهان چاکوب باشونن (۱۸۱۵ - ۱۸۸۷)، قانونی و وفیلسوف تاریخ» سویسری.

BAUMAN : هرمان بومان (۱۹۰۷ - )، عالم ألماني في أصل الجنس البشري.

BORY DE SAINT VICENT : چان - باتیست - مارسلان، بارین بوری دی سان فانسان (۱۷۷۸ - ۱۷۷۸) عالم طبیعیات، وأحد المساهمین فی تألیف القاموس الكلاسیكی للتاریخ الطبیعی (باریس ۱۸۲۲ - ۱۸۳۱).

BOULE : مارسيلان بول (١٨٦١ - ١٩٤٢)، عالم فرنسى، مدير معهد أشكال الحباة البشرية، وأستاذ بالمتحف القومي للتاريخ الطبيعي.

BREASTED : چيمس هنرى بريستد (١٨٦٥ - ١٩٣٥)، عالم امريكى فى الآثار المسرية، استاذ علم المصريات بجامعة شيكاغو ابتداء من عام ١٨٩٥، ومدير المعهد الشرقى ابتداء من عام ١٩١٩، كاتب غزير الانتاج.

BREUIL : الأب هنرى بروى (١٨٧٧ - ١٩٦١)، عالم آثار فرنسى متخصص فى علم أشكال الحياة فى العصور الجيولوچية القديمة. «درس كل المغارات المهمة فى أوروبا وانتقل إلى الصحراء لاكتشاف مغارات أخرى. وقد استكشف صخور قرن إفريقيا المزخرفة ...» (انظر : ل.أ.ماير): ستعة الآثار، الناشر اثينوم، نيويورك، ١٩٧١، ص ٣٧).

BRION : مارسيل بريون (١٨٩٥ - . )، ناقد فني وروائي فرنسي، ألف كتبا حول الآثار،

440



والتصوير الألماني، والفن الرومانسي .. الخ. عضو الاكاديمية الفرنسية (١٩٦٤).

BRUGSCH : كارل هنرنخ بروش(١٨٢٧ - ١٨٩٤)، عالم ألماني في الآثار المصرية. مدير مدرسة الآثار الأميرية بالقاهرة (١٨٧٠ -١٨٧٩)، أستاذ بجامعة جوتنجن (١٨٦٨)، له عدة مؤلفات من بينها القاموس الجغراني لمصر القديمة (لايبزيج، ١٨٧٩ - ١٨٨٠).

BUDGE : سير ارنست الفريد واليس بودج (١٨٥٧ -١٩٣٤)، عالم بريطاني، تخصص في جمع الأثريات لحساب المتحف البريطاني، موظف بالمتاحف.

CAILLIAUD :فردريك كاير (۱۷۸۸ - ۱۸۲۹)، متخصص فى علم المعادن ورحالة فرنسى زار مصر للمرة الأولى فى عام ۱۸۱۵ حيث كُلف باكتشاف مناجم الزمرد التى وصفها المؤرخون العرب. زار البلاد من جديد فى ۱۸۱۹، واستكشف أعالى النيل فى ۱۸۲۱، حيث اكتشف أطلال مروى.

CAPART : چان كابار (۱۸۷۷ - ۱۹٤۷)، عالم آثار بلجيكى متخصص فى الفن المصرى. مدير المتحف الملكي في بروكسل، مستشار متحف بروكلين.

CHAMPOLLION : چان فرانسوا شامبوليون، الملقب بالصغير ( ۱۷۹۰ - ۱۸۲۱)، سمى «مؤسس علم الآثار المصرية» لأنه كان أول من فك رموز الكتابة الهيروغليفية. عالم لغوى موهوب، نضج مبكرا، وأصبح متمكنا من ست لغات شرقية إلى جانب الإغريقية واللاتيفية وهو في السادسة عشرة من عمره. قام بالتدريس أولا في جرينوبل، ثم عين أستاذا بجامعة باريس في عام ۱۸۳۱.

CHAMPOLLION -FIGEAC : چاك - جرزيف شامبوليون - فيچاك (١٧٧٨ - ١٨٦٧٩)، لغوى فرنسى اهتم بالآثار المصرية، وأشرف على تربية أخيه الأصغر الشهير. أستاذ فى اللغة اليونانية وأمين مكتبة جرينوبل، تم تعيينه فيما بعد مديرا لإدارة المخطوطات بالمكتبة الوطنية في باريس.

CHERUBINI : سلفادور شيروبينى (۱۷۹۷ - ۱۸۹۹)، فنان ايطالى، ابن المؤلف الموسيقى لويچى شيروبينى. صاحب شامبوليون فى مصر فى عام ۱۸۲۸. حصل على الجنسية الفرنسية وعين مفتشا للفنون الجميلة.

CHILDE : ث. جوردون تشايلد (۱۸۹۲ – ۱۹۵۷)، متخصص بريطاني في حقبات ما قبل التاريخ، أستاذ آثار ما قبل التاريخ في جامعة ايدنبورج، ومدير معهد الآثار بجامعة لندن (۱۹۵۹) – ۱۹۵۹). ومن بين مؤلفاته : الإنسان يصنع نفسه (۱۹۵۱)، وماذا حدث في التاريخ (۱۹۵۵).

CONTENAU : جورج كونتنو (١٨٧٧ - ١٩٦٤)، مستشرق فرنسى، متخصص فى الدراسات الفارسية والبابلية، موظف بمتحف اللوثر.

DELAFOSSE : موريس ديلانوس (١٨٧٠ - ١٩٢٦)، اخصائى فرنسى فى الشؤون الإفريقية،



صاحب مؤلف عن السود في إفريقها ومؤلفات أخرى تتعلق بافريقها الغربية والفرنسية».

DESPLAGNES : لويس ديسيلاني (١٨٧٨ - ١٩١٤)، عالم آثار فرنسي.

DIEULAFOY : مارسیل اوجوست دیولانوا (۱۸۶۱ - ۱۹۲۰)، عالم آثار فرنسی أجری حفریات فی سوزا.

DIODORE DE SICILE : ديودور الصقلى، مؤرخ إغريتى (١٠٠ سنة ق.م.) من جزيرة صقلية أصلا، عاش في الاسكندرية وروما.

FRAZER : سير چيمس چورج قريزر (١٨٥٤ - ١٩٤١)، عالم انتروبولوچيا اسكتلندى. مؤرخ للديانات البدائية والميثولوچيا، مؤلف كتاب الفصن اللهبي.

FROBENIUS : ليو قروبينيوس (١٨٧٣ - ١٩٣٧)، عالم ألماني في الأجناس البشرية قام باثنتي عشرة رحلة إلى إفريقيا بين ١٩٠٤ و ١٩٣٥.

FURON: ريون فورون (۱۸۹۰ - ) عالم چيولوچيا فرنسى، الرئيس السابق للمعهد الجغرافي القومى، وأستاذ بجامعة باريس. ألف العديد من الكتب حول چيولوچا إفريقيا، وعلم الكائنات المتحجرة، وإيران، ومشكلة المياه ... الخ.

GOBINEAU : چوزیف - ارتور، کونت جوبینو (۱۸۱۹ - ۱۸۸۷)، کاتب ودپلوماسی فرنسی، تأثر النازی بأطروحاته المنصریة.

GRIAULE : مارسیل جریبول، (۱۸۹۸ – ۱۹۵۲)، عالم اتنولوجیا قرنسی کرس أغلب أبحاثه. حول الدوجون.

HADOON: الغريد كورت هادون (١٨٥٥ - ١٩٤٠)، عالم انتروبولوجيا بريطاني أستاذ علم الحيوان في دبلن (١٨٨٠). عين في عام ١٨٩٥ أستاذاً محاضراً للانتروبولوجيا الطبيعية في كامبردج. ووحياة هادون، تشكل إلى حد كبير تاريخ الانتروبولچيا الحديثة» (انظر أ.ه. كيجين، هادون، قناص الرؤوس، مطبعة جامعة كمبردج،١٩٤٢).

HAMY: ارنست تيودور هامى (١٩٤٧ - ١٩٠٨)، عالم انتروبولوچيا قرنسى استاذ فى المتحف الوطنى للتاريخ الطبيعى، باريس. كتب عن العصر الحجرى فى مصر وعن الأجناس البشرية المصورة على الآثار. عضو معهد قرنسا (المكون من خمس أكاديميات).

HARTMAN : ادوارد قون هارقان (۱۸٤۲ – ۱۹۰۱)، فيلسوف وعالم ألماتي.

HERODOTE : (٤٨٤ - ٤٧٥ ق.م. ؟)، مؤرخ إغريقي، سمّى وأبو التاريخ»

HOEFER : فرديناند هوفر (١٨١١ - ١٨٧٨)، عالم فرنسى ومؤلف العديد من الكتب المتعلقة



ببلاد الكلدانيين، وأشور، وميديا، وبابل، وبلاد ما بين النهرين، وفينيقيا. كما ألف كتبا حول جنوب القارة الافريقية، والكيمياء، وعلم النباتات، والرياضيات.

HOUSSAYE : فردريك - أرسين هرساى (١٨٦٠ - ١٩٢٠)، عالم فرنسى متخصص في العلبوم الطبيعية.

IBN BATOUTA أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن بطوطه (١٣٠٤ – ١٣٧٧)، كاتب ورحالة عربى ولد في طنجة. زار امبراطررية مالى القديمة في عام ١٣٥٢. «وتظل روايته الأفضل من نوعها » وفقا لما قال بازيل داڤيدسون (انظر: 11100 - 11100).

IBN KHALDOUN أبو زياد عبد الرحمن بن محمد بن خلدون (١٣٣٢- ١٤٠٦)، مؤرخ وفيلسوف عربى، صاحب المقدمة (مقدمة ابن خلدون) الشهيرة التى جعلته عن حق راثد علم الاجتماع.

LARREY : دومینیك - چان، بارون لاری (۱۷۹۱ - ۱۸٤۲)، جراح عسكری فرنسی، جاء إلی مصر، فی صحیة نابولیون، ورافقه فی كافة حملاته ومعاركه.

LEAKEY : لويس سيمور بازيت ليكى (١٩٠٣ - ١٩٧٢)، عالم آثار بريطانى ولد فى كابيته (كينيا)، ابن مبشر الجليزى. محافظ متحف كريندون التذكارى فى نيروبى (١٩٤٥ - ١٩٦١). اشتهر بحفرياته الهامة واكتشف انسان زنياتروب (كسار البندق) فى كينيا (اولدوفاى)، عضو الاكاديمية البريطانية، وحاصل على والرسام الملكى» للجمعية الجغرافية الملكية.

LENORMAND : فرانسوا لينورمان (۱۸۳۷ – ۱۹۳۳)، عالم آثار فرنسى، عضو اكاديمية المسجلات والآداب، أستاذ بالمكتبة القومية، ومؤسس جريدة الآثار الآثار المصرية، محافظ LEPSIUS : كارل ريشار لبسبوس (۱۸۱۰ – ۱۸۸۵)، عالم المانى فى الآثار المصرية، محافظ المتنيات المصرية فى برلين ابتداء من عام ۱۸۲۵.

LEVY - BRUIIL : لرسيان ليثى - برول (١٨٥٧ - ١٩٣٩)، عالم اجتماع فرنسى، نشر مؤلفات حول العقلية والروح البدائيتين.

LINNÉ : كارل قون لينّى (١٧٠٧ - ١٧٧٨)، عالم طبيعيات (نبات، حيوان، معادن) سويدى الجنسية.

LLOYD: ستون لوید(۱۹۰۷ - )، عالم آثار بریطانی. قام بحفریات فی مصر (۱۹۲۹ - ۱۹۳۰) والعراق (۱۹۳۰ - ۱۹۳۷). مدیر المعهد البریطانی فی أنقره (۱۹۳۰ - ۱۹۳۱)، وأستاذ آثار غرب آسیا بجامعة لندن (۱۹۹۲ - ۱۹۹۹). وأستاذ شرف بعد ذلك.



MAES : چوزیف مایس. انتنولوچی بلچیکی، نشر عدة دراسات حول الجماعات العرقیة فی الکونفو البلچیکی، وحول السیریر.

MANETHO DE SEBENNYTOS : مانيتر السمنودى (٣٠٠ سنة ق.م.) كاهن مصرى، كتب حوليات باليونانية عن فراعنة مصر منذ الحقب الأولى حتى الإسكندر الأكبر.

MASPERO : سير جاستون - كاميل شارل ماسبيرو (١٨٤٦- ١٩١٦)، عالم آثار فرنسى. مدير مصلحة الآثار في مصر (١٨٨١ - ١٨٨١) و(١٨٩٩ - ١٩١٤). استاذ علم الآثار المصرية في باريس ابتداء من عام ١٨٦٩، كاتب غزير الإنتاج، منحه الملك ادوارد السابع لقب فارس، عضو الاكاديمية الفرنسية (١٨٨٣).

MONOD : تيودور مونو (۱۹۰۲ – )، چيولوچى فرنسى. المدير السابق لمعهد فرنسا الإفريقيا السوداء. كان من اوائل مستكشفى الصحراء.

MORET : الكسندر موريه (۱۸٦۸ - ۱۹۳۸). عالم فرنسى فى الآثار المصرية، تلميذ ماسبيرو. مدير المدرسة التطبيقية للدراسات العليا (۱۸۹۹ - ۱۹۳۸). استاذ يكوليچ دى فرانس (۱۹۲۳) وعضو الأكاديمية الفرنسية ۱۹۲۷).

NAVILLE : هنری – ادرار ناقیل(۱۸٤۵ – ۱۹۲۱)، عالم آثار سویسری، تلمید لیبسیوس. قام یحقریات فی مصر (۱۸۸۳ – ۱۹۱۳). ۲

PEDRALS : دنیی - پیبر دی پدرال (۱۹۱۱ - )، عالم آثار فرنسی.

PETRIE : سير ويليام ماتيو فلندرز پترى (١٨٥٣ - ١٩٤٢)، عالم المجليزى فى الآثار المصرية، مؤلف غزير الانتاج، بدأ أعماله فى مصر فى عام ١٨٨٠. مدير المدرسة البريطانية للآثار فى مصر، ثم فى فلسطين. استاذ علم الآثار المصرية فى جامعة لندن.

QUATREFAGES DE BRÉAU : چان - لوى أرمان دى كاترفاج دى بريبو (١٨١٠ - ١٨٩٧)، عالم طبيعيات فرنسى. أستاذ بالمتحف القومى للتاريخ الطبيعى (باريس )عضو معهد فرنسا.

QUIBBELL : چيمس ادوارد كيبل (١٨٦٨ - ١٩٣٥)، عالم آثار بريطاني، اشتهر بحفرياته في صقارة. عمل بمصلحة الآثار المصرية ومتحف القاهرة. مساعد پيترى (١٨٩٤) ومكتشف لوحة نعام.

REISNER چورج اندرو ريسنير (۱۸٦۸ - ۱۹٤۷): عالم امريكي في الآثار المصرية، أتب «بأفضل المنتبين». أصبع ابتداء من عام ۱۹۱۰ محافظ الآثار المصرية في متحف بوسطن للفنون الجميلة. استاذ المصرولوچيا بجامعة هاڤارد (۱۹۱٤)، ومدير ومعسكر هاڤارد» الخاص بالأهرامات.

SCHURÉ : ادوار شوریه (۱۸٤۱ – ۱۹۲۹)، طالب حقوق، ترك دراسته وأصبح مؤرخا وناقدا موسیقیا. وكتابه [LES GRANDS INITIES] يتناول النظریات الباطنیة عند مؤسسی مختلف الدیانات.



SELIGMAN : شارل جبريبل سليجمان (١٨٧٣ - ١٩٤٠)، عالم انتروبولوچيا بريطانى شارك فى رحلة هادون فى مضيق توريس وغينيا الجديدة (١٨٩٨). وقد كلفته الحكومة السودانية بإجراء دراسة حول الاجناس البشرية.

SERGI : چوزييه سيرجى (١٨٤١ - ١٩٣١)، عالم انتروبولوچيا ايطالي.

SIEGFRIED : اندريه سيجفريد (١٨٧٥ - ١٩٥٩)، اقتصادى وأستاذ فرنسى. صاحب مؤلفات عن الهلاد الأجنبية، بما في ذلك الولايات المتحدة. وقد زعم في محاضرة ألقاها في عام ١٩٥٧ حول الإفريقي أن والأسود قد يكون تابعا جيدا، ولكنه سيكون مديرا سيئا».

SMITH : سير جرافترن ايليو سميث (١٨٧١ - ١٩٣٧)، اخصائى تشريح بريطاني. أستاذ علم التشريح بدرسة الطب في القاهرة (١٩٠٠ - ١٩٠٩)، تخصص في التحنيط.

TEMPELS : الأب بلاسيد قبلز (١٩٠٦ - ). مبشر بلجيكى في الكونغو (البلجيكي سابقا). نُشر مؤلفه الشهير الفلسفة البانتو في انفرس في ١٩٤٦.

VALLOIS : هنرى - قكتور قالو (١٨٨٩ -١٩٧٩)، عالم انتروبولوچيا قرنسى. مدير معهد المجريات البشرية (متحف الإنسان ) بباريس.

VENDRYES : چوزيف ثيندريز (١٨٧٥ - )، أستاذ فرنسى فى اللغويات أكد على أهمية هذا الفرع الدراسى «كتمهيد للتاريخ». ومن مؤلفاته : دراسات كلتيه.

VOLNEY : الكونت كونستانتان - فرانسوا دى شاسبوف قولنى (۱۷۹۷ - ۱۸۲۰)، مثقف فرنسى، ممثل عامة الشعب وعضو الجمعية الوطنية التأسيسية (۱۷۹۰)، والاكاديمية الفرنسية، وجمعية أصدقاء السود. ويعتبر كتابه رحلة في مصر وسرريا، «من روائع أدب الرحلات». وقد كتب أشهر مؤلفاته الأطلال أو تأملات في ثروات الامبراطوريات في عام ۱۷۹۱. أودع السجن في عهد الإرهاب، ثم عين أستاذا للتاريخ في مدوسة المعلمين (بباريس) في ۱۷۹۱. وقد زار الولايات المتحدة في عام ۱۷۹۱ حيث استقبله چورج واشنطن بحفاوة شديدة. وعاد الى فرنسا في عام ۱۷۹۸ حيث اتهمه چون ادامز بأنه عميل سرى يعمل من أجل استعادة مقاطعة لويزيانا. وقد نشر جدول مناخ وترية الولايات المتحدة (۱۸۰۳)، ومنحه نابوليون لقب كونت بعد ذلك بخمس سنوات. وفي عام ۱۸۱۵ عينه لويس الثامن عشر عضوا في المجلس التشريعي الأعلى (المكون من ۲۷ عضو).

WOOLLEY : سير ليونارد وولى (١٨٨٠ - ١٩٦٠)، عالم آثار بريطاني قام بحفريات في مصر والعراق وسوريا. وقد أسره الأتراك أثناء الحرب العالمية الأولى، كتب مجلدا حول الشرق القديم في إطار تاريخ العالم، الصادر عن اليونسكو.



# قائمة بالصور والأشكال

| 11 | ١ – المواقع الأثرية المصرية والنوبية               |
|----|----------------------------------------------------|
| 44 | ٢ – غوذج جميل للحامى الشرقى                        |
| ٣٨ | ٣– قثالُ لوته وإحمر داكن، أو وقاتم،                |
|    | ٤ العاهل تيرا نتر                                  |
| ٤٩ | ه– نعرمر أو مينا                                   |
| ٥. | ٣- قثال الإله أوزيريس                              |
|    | ٧- خفرع                                            |
| ٥٢ | ٨- امنعوتب الأول                                   |
| ٥٣ | ٩- توت عنخ أمون٩                                   |
| ٤٥ | ٠١- توت عنخ أمون                                   |
| ٥٥ | ١١ - تحتس الثالث                                   |
| ٥٦ | ۱۲– رأس رمسيس الثاني                               |
| ٥٧ | ۱۳- الفرعون السوداني طهرقا                         |
| ٨٥ | ۱۵- رأس أميرة شابة                                 |
| ٥٩ | ١٥ – أميرة مصرية                                   |
| ٦. | ١٦ - تثال لتصاب                                    |
| ٦١ | ١٧- قثال لطاء                                      |
| ٦٢ | ۱۸- موظف مصری                                      |
| ٦٣ | ۱۹– مصری                                           |
| ٦٤ | - ٢- تمثال من الخشب لفتاة مصرية                    |
| ٦٥ | ۲۱– قثال رجل مصری                                  |
| 77 | ۲۷- کاهنة مصریة                                    |
| ٦٧ | ٢٣- رؤوس مصرية من الدولة الوسطى (١)                |
| ٦, | ۲۶- رسم لچناييجل                                   |
| 44 | · · · · · · · تثالُ نصفي للأمداطير الروماني تراجان |



| ۲۹ - تمثال لسيرايپيس (زيوس)               |
|-------------------------------------------|
| ۲۷- رأس برونزی من بنین                    |
| ۲۸ قناع پوئچری                            |
| ۲۹- تناع برئجرى                           |
| ٣٠- قثال صغير من الجولا                   |
| ٣١ - قن من ايفد                           |
| ٣٧ - قن من أيقد                           |
| ٣٣- أسرى من الجنوب (معيد أبو سميل)        |
| ٣٤- تمثال نوك من الآجر (نيجيريا)          |
| ۳۵ ملاحون سود أسرى (مقبرة حور محب)        |
| ٣٦- تماذج لأسرى من اجناس بيضاء            |
| ٣٧- لوحة تعرمن                            |
| ٣٨ (أ)- لوحة نعرمر (صورة لوجه اللوحة)     |
| ٣٨(ب)– لوحة نعرمر (صورة لظهر اللوحة)      |
| ٣٩– يرج بايل، غوذج لعمليات أعادة البناء٣٠ |
| .٤- آلات موسيقية وترية                    |
| ٤١- ملكة سوداء في السودان القديم          |
| ٤٢- أثر إفريقي قديم: معيد سوداني          |
| £2 إلى ٤٨- كتابات المريقية٢٣٣- ٢٣٣٠       |
| ۶۱- تناع سویسری مُکشیر۲۹                  |
| ۵۰ - تناع تکمیبی کرنفولی۲۲.               |
| ٥١ - هجرات الشعوب الزنجية الإفريقية٢٤٩    |
| ٧ ٥ - محاسة المتدفي أمام محكمة أوزيريس٧ ٥ |



#### فهرسييت

ص

| Y       | مقدمة الطبعة الشعبية الصادرة في عام ١٩٧٩                                |
|---------|-------------------------------------------------------------------------|
| 4       | متدمة طيعة ١٩٥٤                                                         |
| ١٧      | القصل الأول: المصريون: ما أصلهم ؟                                       |
| 17      | - شهادات الكتاب والفلاسفة القدامي والتوراد وقيمة تلك الشهادات           |
| ۲A      | النصل الثاني : منشأ خرافة الزنجي                                        |
| 44      | القصل الثالث : التزوير الحديث للتاريخ                                   |
| ١١.     | (- هل كانت نشأة الحضارة المصرية فى الدلتا بمكنة؟                        |
| 144     | <ul> <li>حل يمكن أن تكون الحضارة المصرية من أصل أسيوى؟</li> </ul>       |
| 141     | - فينيتيا                                                               |
| 169     | - مشكلة الجنس المصرى كما رآها وعالجها الانتروبولوجيون                   |
| 100     | القصل الرابع : الحجج المؤيدة للأصل الزنجي للجنس المصرى والحضارة المصرية |
|         | - الطوطمية، الختان، الملكية، مفهوم نشأة الكون، التنظيم الاجتماعي،       |
| 100     | النظام الأمومي                                                          |
|         | – القرابة بين السودان المروى ومصر، أسبقية السودان المروى،               |
| 178     | وقيام الأسرة السودانية المروية : بعانخي، وشاباكا وسابتكا                |
| 140     | <ul> <li>مهد الحضارات في قلب البلاد الزنجية</li> </ul>                  |
| 171     | اللغات                                                                  |
| ۱۸.     | - دراسة مقارنة بين قواعد النحو المصرية والولوف                          |
| 4-1     | - هل يمكن إعادة صياغة قواعد اللغة المصرية القديمة على أساس لغة الوكوف؟  |
| Y-A     | <ul> <li>ملاحظات حول بعض الكلمات المصرية القدية المتميزة</li> </ul>     |
| **      | القصل الخامس: حجج مضادة لفكرة الأصل الزنجي لمصر                         |
| **      | – هل هو انتكاس ثقاف <i>ي</i> ؟                                          |
| 761     | - المشاكل التي يثيرها الشعر الناعم والتقاطيع والمنتظمة»                 |
| 727     | – هل هو جنس أسود مُسَخِّر؟                                              |
| 724     | - لون المصريين الأسمر المائل للاحمرار ا                                 |
| Y 6. 6. | .1. t t. A. 21                                                          |

114



| Y£Y   | القصل السادس: إعمار إفريقيا انطلاقا من وادى النيل    |
|-------|------------------------------------------------------|
| Y 0 Y | – کاراکاریه – کاریکاریه                              |
| YOL   | – أصل اليوروبا المصرى                                |
| YOA   | - أصل اللآويي                                        |
| 771   | - أصل اليول                                          |
| ***   | - أصل التوكولو <u>ر</u>                              |
| 470   | - أصل السيرير                                        |
| 777   | أصل الآثى                                            |
| 274   | – أصل الفائع والبامون                                |
| 277   | أصل المور<br>أصل المور                               |
| YY0   | القصل السابع: إسهام أثيوبيا - النوبة ومصر في الحضارة |
|       | ملاحــــق                                            |
| 441   | افادة حول المصطلحات الأثرية المستخدمة في هذا المؤكف  |
| 440   | موچز سپر ً                                           |
| 441   | قائمة بالصور والأشكال                                |









#### الاصول الزنجية للحضارة المصرية

|       | 10/27/1    | رقم الايداع |  |
|-------|------------|-------------|--|
| 177 - | ٠٢٢٢ - ٢٢٠ | رقم دولسی   |  |

مطابع روز اليوسف الجديدة









### هذاالكتاب





كان أسلاف البشر الأوائل يقطنون القارة الأفريقية ، وكان لون بشرتهم أسود . وعندما عمروا وادى النيل ، أسسوا فيه الحضارة المصرية النوبية القديمة .

عندما طرح المؤرخ السنغالى الأفكار الثورية التى يتضمنها هذا الكتاب سنة ١٩٥٤، تلقاها المجتمع العلمى الدولى باستنكار بل واستهتار، إذ كان تاريخ مصر وأفريقيا - وقتذاك - مأيزال يُكتب باقلام بيضاء تنظر إلى « القارة السوداء » باعتبارها نموذجاً للتخلف الحضارى، وإلى صناع الحضارة المصرية القديمة باعتبارهم من « البيض » : فهل يُعقل أن ياتى أناس سود بمثل هذه الحضارة ؟

والآن، وقد مرت على صدور هذا الكتاب اربعون سنة أصبح خلالها العديد من افكاره الثورية من المسلمات العلمية [ مع أن البعض مايزال يثير حولها جدلًا ساخناً ] . تقدم دار العالم الثالث رسالة « شيخ انتا ديوب » إلى جمهور القراء المصريين ، وهو المعنى الأول بها ، حتى يشرع – هو الأخر – في إعادة النظر ف جذوره الأفريقية وفي انتمائه إلى هذه القارة .



## دار العالم الثالث

۲۲ (أ) شارع حسین حجازی ، القاهرة تلیفون ۳۵۵٬۸۷۱ فاکس ۳۵۵٬۸۷۱