

# الفوائدني

تألینے الإِمَام شمسُ الدِیزی کَدبن أَیوب کُر ابرقی می المجوزی می (191 - 2014)

> نتديم وتمتين دتعليق مجرِّد عشمان الحضنت

المَاشِد ۵**لر(المُل**تاك<u>ر (ال</u>مَوبي بَيرُوت – لِبَسَنان



جَنع المتوقع منطة لِدَار الحِتاب العربي بيروت بنناه الطبعكة التكانية 1212 هـ 1992م

وار للتأب والعن

الطكابق المشكامِن - بشكاية بسُنك بيُسبلوس - فشردًان - مسلفون : ١١١٧٨ م١١٧٨ معرد . شلغاكس : ٢٧١٤٧٩ (١٧١٢) تلكس : ٤٤٠١٩ ع. كتاب بوقيً : الكتاب ص.ب : ٢٥١٩-١١ ميروت . لبُنان











## مقكدمَة التَحقيق المؤلفث وَالكتابِ

- مكانة ابن القيم العلمية .
  - \* معالم حياته .
- تلمذته على الإمام ابن تيمية .
- اتساق النظرية والتطبيق عند ابن القيم .
  - أثاره العلمية .
  - ثناء العلماء المؤرخين عليه .
    - الكتاب ومنهج تحقيقه .





## المؤلف والكتاب

#### مكانة ابن القيم العلمية:

إن المتامل في حياة الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى يجدها حياةً قد رسخت في جذورها وفروعها على السواء . . يجدها حياةً قد تغذت من مواردا كثيرة ، ونمت في اتجاهات عديدة ، وحملت أنواعاً عظيمة من الثمار . . حياةً نالت أوفر قسط من الاخصاب ، وآتت أكلها نتاجاً وابتكاراً وثمراً جنياً .

لقد عاش الإمام ابن القيم حياة علمية كاملة ، تفرغ فيها للعلم ، وحرر فيها أصول الإسلام ، ورد على الفرق : المعطلة والجهمية والمخالفة . وجعل حياته كلها موجهة الى مختلف الشبهات التي أثيرت حول الإسلام . دعم عقيدة السلف ، متابعاً لاستاذه الإمام ابن تيمية رحمه الله ، ومحرراً للمبادىء والأصول الإسلامية مما قد يكون شابها من بدع ومحدثات .

حارب التقليد الأعمى ، ودعا الى التحرر الفكري ، في نفس الوقت الذي كان نيه وفياً لأصوله وجذوره ، حفياً باسلافه ، كما يجب أن يكون الرجل .

تعددت مناحي تفكيره وثقافته ، وبرع في علوم متباينة ، ولا سيما علم التفسير والفقه والقلوب .

وإذا كانت الحضارة الإسلامية الزاهرة قبد حفلت بأسمياء العلماء البارعين والمفكرين العظام ، فإنها تردد في إجلال واكبار اسم الإمام ابن القيم كواحدٍ من أبرز العلماء في التاريخ الإسلامي .

#### معالم حياته:

هو محمد بن أبي بكر بن أبوب بن سعد الرُّزعي الدمشقي ، أبو عبد الله ، شمس الدين : ولد سنة ٦٩١ هـ . وسمع من الشهاب النابلسي العابد ، والقاضي تقي الدين سليمان ، وفاطمه بنت جوهر ، وعيسى المطعم ، وأبي بكر بن عبد الدائم وجماعة ، وتفقه في المذهب وبرع وأفتى . ولازم الشيخ تقي الدين وأخذ عنه .

وقد امتحن وأوذي مرات ، وحبس مع الشيخ تقي الدين بن تيمية في المدة الأخيرة بالقلعة منفرداً عنه ، ولم يفرج عنه إلا بعد موت الشيخ . وكان في مدة حبسه مشتغلاً بتلاوة القرآن وبالتدبر والتفكر ، ففتح الله عليه من ذلك خيراً كثيراً ، وحصل له جانب عظيم من الأذواق والمواجيد الصحيحة . وتسلط بسبب ذلك على الكلام في علوم أهل المعارف والدخول في غوامضهم ، وتصانيفه ممتلئة بذلك .

وحج مرات كثيرة ، وجاور بمكة. وكان أهـل مكة يـذكرون عنـه من شدة العبادة وكثرة الطواف أمراً يتعجب منه.

وأخذ عنه العلم خلق كثير في حياة شيخه وإلى أن مات . وانتفعوا به . وكـان الفضلاء يعظمونه ويسلمون له .

وتوفي رحمه الله تعالى في وقت العشاء ، ليلة الخميس ، في الشالث عشر من شهر رجب ، سنة ٧٥١ هـ . وصلى عليه من الغد عقيب الظهر بجامع جراح . ودفن بمقبرة الباب الصغير ، وشيَّعه خلق كثير. لقد تلقى ابن القيم علم ابن تيمية ، واقتنع به ، ونشره ودعا إليه ، وجادل عنه ، وحامى عليه . وقد كان أخص ما نشره ودعا إليه فقهه ؛ حيث ناصر آراءه في الطلاق ، وحرر العبارات في فتاويه ، وجمع الكثير من أصوله . وكتاباه و اعلام الموقعين » و و زاد المعاد » وغيرهما ، قد ذكر فيهما من تلك التركة المشرية التي تركها ابن تيمية في الفقه شيئاً كثيراً .

وتلقيه عن ابن تيمية كان بعد أن عاد الشيخ من مصر سنة ٧١٧ هـ . وإذا كان جُلُّ عمل ابن تيمية في تلك الفترة من حياته كانت في الفقه والفتاوي ، وتأكيد ما قاله من قبل في العقائد ، فإنه أخذ فقهه وتلقى منهاجه .

#### إتساق النظرية والتطبيق عند ابن القيم :

هناك من المفكرين والعلماء من يفصمون النظرية عن التطبيق ، بمعنى أن ما يقولونه ويكتبونه شيء ، وما يفعلونه ويمارسونه في حياتهم العملية شيء آخر . وهذا الضرب من العلماء والمفكرين إن كان ينال نوعاً من التقدير والاحترام لفكرهم وعلمهم عند الناس ، فهم ليسوا موضع القدوة والمثل الأعلى .

ذلك أن القدوة والمثل الأعلى ، لا بد وأن يتوافر فيهما علم وعمل ، وفكر وتطبيق .

والمتأمل لتاريخ العلماء والمفكرين الإسلاميين يجد أن الإمام ابن القيم يبدو عظيماً بين أولئك العلماء الـذين وحُدوا بين النظرية والتطبيق ، أو بين الفكر والعمل .

ذلك أن الدارس لمؤلفات ابن القيم من ناحية ، ولتاريخ حياته من ناحية أخرى ، يجد وثاماً واتساقاً مدهشين بين فكره وعمله ، وقوله وفعله . ولدينا كثير من الأدلة والشواهد التي تبرهن على هذه الدعوى. ولكن حسبنا في هذا الموضع أن نعلم ما دعا إليه ابن القيم في مؤلفاته : من وجوب التدين المستقيم ، والخلق القويم ، والزهد والورع ، والانصراف للعبادة . ثم ننظر في واقع حياته العملية ، لنرى كيف التزم الرجل التزاماً شديداً بما يقول ويعتقد .

تخبرنا المصادر التاريخية أنه كان هادىء الطبع ، قـوي الخلق ، أخذ من شيخه علمه وإخلاصه وإيمانه ، ولم يأخذ عنه حدته . وقد وصفه ابن كثير الـذي كان صديقاً له بقوله : « كان حسن القراءة والخلق ، كثير التودد ، لا يحسد أحداً ، ولا يؤذيه ، ولا يستعيبه ، ولا يحقد على أحد . وكنت من أصحب الناس له ، وأحب الناس إليه . ولا أعرف في هذا العالم في زماننا أكثر عبادة منه . وكانت له طريقة في الصلاة يطيلها جداً ، ويمد ركوعها وسجودها » .

ويبدو أنه كان له منزع في التصوف ، ليس هو الذي حمل عليه شيخه . بل كان منصرفاً للعبادة ، ومتجهاً للزهادة ، مدركاً لب الدين في معنى الورع . وقد أوذع ذلك في كتابه « مدارج السالكين في مقام إياك نعبد وإياك نستعين » . ففي هذا الكتاب علم الحقيقة وعلم الشريعة ، وقد تلاقيا فكونا تديناً مستقيماً ، وفكراً حكياً ، وخلقاً قويماً .

#### أثاره العلمية:

إن المتأمل في مؤلفات الإمام ابن القيم رحمه الله ، يجدها مؤلفات قد جاءت عميقة الفكرة ، قوية المنحى ، شديدة المنزع ، حسنة الترتيب ، منسقة التبويب ، متساوقة الأفكار ، طلية العبارة . فهي تجمع جمعاً منسجماً بين عمق التفكير وبعد غوره ، ونصوع العبارة وحسن استقامة الأسلوب ، من غير ضجة ألفاظ وتكلف في الصياغة .

ومن كتبه التي تُركها لنا : « أحكام أهل الذمة » ، و « مفتاح دار السعادة » ،

و « زاد المعاد » ، و « مدارج السالكين » ، و « إعلام الموقعين » ، و « تفسير المعودتين » ، و « الروح » ، و « روضة المحبين » ، و « حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح » ، و « إغاثة اللهفان » ، و « الجواب الكافي » ، و « طريق الهجرتين » ، و « عدة الصابرين » ، و « هداية الحيارى » .

#### ثناء العلماء والمؤرخين عليه :

رجل ذلك شأنه ، وهذا علمه وفضله وورعمه وتقواه وزهمده ، لا عجب أن يكون موضع تقدير وثناء واجلال واكبار .

قال القاضي برهان ألدين الزرعي عنه : « ما تحت أديم السماء أوسع علماً بنه . . . ه .

وقال العلامة ابن رجب الحنبلي واصفاً إياه: « الفقيه ، الأصولي ، المفسر ، النحوي ، العارف ، شمس الدين أبو عبد الله بن قيم الجوزية ، شيخنا » .

وقال الذهبي في المختصر: «عني بالحديث ومتونه ورجاله . وكان يشتغل في الفقه ويجيد تقريره ، وفي النحو ويدريه ، وفي الأصلين... » .

وقال ابن كثير: « برع في علوم متعددة ولا سيما علم التفسير والحديث والأصلين » .

وقال الشوكاني: «كان متقيداً بالأدلة الصحيحة، معجباً بالعمل بها، غير معوّل على الرأي، صادعاً بالحق لا يحابي فيه أحداً »(١).

<sup>(</sup>١) راجع المصادر الآتية في ترجمة ابن الفيم ومؤلفاته: الدرر الكامنة ٢٠٠٤، وجلاء العينين ٢٠، وبغية الوعاة ٢٥، ومعجم المطبوعات ٢٢٢، والمنهج الأحمدي \_خ. والبداية والنهاية ١٤: ٣٣٤، وآداب اللغة ٣: ٢٤٥، وشدرات الذهب ٢: ١٦٨، والنجوم الزاهرة ٢: ٢٤٩، والتيمورية ٣: ٢٥١ وفهرس المؤلفين ٢٣٤، و٣٤٥، والأعلام ٢٠٦٠.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

إن القارىء لكتاب و الفوائد ، لابن قيم الجوزية ، يستطبع أن يقرر في سهولة ويسر : أن دأب الإمام في تأليفه لهذا الكتاب أن يرسل نفسه على سجيتها ؛ حيث إنه لا يتقيد بنظام محكم يترسمه ، ولا يلتزم نهجاً محدداً يحذوه . ولذا فهو يناقش قضايا متعددة وموضوعات مختلفة .

ويستطيع المرء أن يرد مباحث الكتاب وموضوعاته إلى الفنون الآتية :

- ١ ـ نماذج من الوصايا والحكم والعبر والعظات .
- ٢ طائفة من كلام النساك والزاهدين وأحوالهم .
  - ٣ ضروب من الاختيارات البلاغية .
    - ٤ الشعر .
- التفسير بشقيه : أعني تفسير القرآن ، وتفسير السنة النبوية المطهرة .

٦ - تأملات في: الحياة، الموت، الإنسان، الأخرة، الأصل،
 المصير، النفس، القلب، السلوك.

وعن تحقيق هذا الكتاب القيم ، فرغم أنه طُبِعَ قبل ذلك أكثر من طبعة إلاً أن هذه الطبعات ينقصها كثير من الضبط والتحقيق والتنسيق ، فضلاً عن أنها ليست مخرَّجة الاحاديث والآثار ، وخالية من التعليقات والشروح التي يقتضيها اخراج مثل هذا الكتاب .

وقد اتبعت في تحقيق هذا الكتاب المنهج الآتي :

١ - دراسة الأصول وتخليصها من شوائب التصحيف والتحريف ، وكتابة النص وفقاً لقواعد الإملاء المعاصرة .

- ٧ ـ تنسيق الكتاب وترتيبه على الوجه الذي يراه القارى.
- ٣ ـ وضع العناوين التي تعرف بموضوعات الكتاب المختلفة وتكشف عما
   فيه من قضايا وتفريعات .
- ٤ ـ تخريج الأحاديث النبوية الشريفة تخريجاً علمياً ، وتخريج الآيات القرآنية أيضاً .
  - التعليق والشرح على المواضع التي اقتضت ذلك .
- ٦ ـ قدمت للكتاب بمقدمة عن الإمام ابن القيم بغية توضيح قيمته ومكانته
   بين العلماء الإسلاميين ، ومعرفة اتجاهه الفكري والسلوكي .
- والله أسأل أن يتقبل عملي بقبـول حسن ابتغاء لـوجه الكـريم ؛ إنه سميـع الدعاء .

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين . .

محمد عثمان الخُشت





## بسلم لله الرحمان الرحيم

قال الشيخ الإمام ، محيي السُّنَّة ، قامع البدعة(١) ، أبو عبد الله ، الشهيـر بابن قيَّم الجوزية ، رحمه الله ورضي عنه :

### [ قاعدة جليلة ] كيف تنتفع بالقرآن ؟

إذا أردت الانتفاع بالقرآن : فاجمع قلبك عند تلاوته وسماعه ، والتي سمعك ، واحضر حضور مَنْ يخاطبه به من تكلم به سبحانه منه إليه ؛ فإنه خطاب منه لك على لسان رسوله ، قال تعالى :

﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) (قمع) فلاناً يقمعه قمعاً ردعه وقهره. (قمعه) قهره وأذله .

والبدعة \_ كما جاء في القاموس \_ الحدث في الدين بعد الاكمال، أو ما استحدث بعد النبي ﷺ من الأهواء والأعمال. وقد عرف العلامة الشمني البدعة بأنها ما أحدث على خلاف الحق العتلقى عن رسول الله ﷺ من علم أو عمل أو حال بنوع شبهة أو استحسان وجعل ديناً قويماً وصراطاً مستقيماً وهذا التعريف قريب من تعريف الإمام الشاطبي لها في الاعتصام. والمراد بالعلم الاعتقاد، وبالحال هيئة العمل.

<sup>(</sup>٢) ق: ٣٧.

وذلك أن تمام التأثير لمًا كان موقوفاً على مؤثر مقتض ، ومحل قابل ، وشرطٍ لحصول الأثر ، وانتفاء المانع الذي يمنع منه ـ تضمَّنت الآية بيان ذلك كله بأوجز لفظٍ وأبينه وأدلّه على المراد .

فقوله : ﴿ إِنَّ فِي ذلك لذكـرى ﴾ إشارة إلى مـا تقدم من أول السـورة إلى ههنا ، وهذا هو المؤثر .

وقوله : ﴿ لَمَنَ كَانَ لَهُ قَلْبَ ﴾ ، فهذا هو المحل القابل ، والمراد به القلب الحيّ الذي يعقل عن الله ، كما قال تعالى :

﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْآنُ مُبِينٌ . لِيُنْذِرَ مَنْ كَانَ حَيًّا ﴾(١) ، أي حيَّ القلب .

وقوله : ﴿ أَوَ ٱلْقَى السَّمَعَ ﴾ ، أي وجَّه سَمَعه ، وأصغى حاسة سَمَعه إلى ما يقال له ، وهذا شرط التأثر بالكلام .

وقوله : ﴿ وهو شهيد ﴾ ، أي شاهد القلب ، حاضر غير غائب .

قال ابن قتيبة (٢): استمَع كتاب الله وهو شاهد القلب والفهم ، ليس بغافل ولا ساو ، وهو إشارة إلى المانع من حصول التأثير ، وهو سهو القلب وغيبته عن تعقل ما يقال له والنظر فيه وتأمله .

فإذا حصل المؤثر ، وهو القرآن ؛ والمحل القابل ، وهـو القلب الحيّ ؛ ووُجد الشرط ، وهو الإصغاء ؛ وانتفى المانع، وهـو اشتغال القلب وذهـوله عن

<sup>(</sup>۱) يس : ۲۹/۷۹.

<sup>(</sup>٢) عبد الله بن مسلم بن قتية الدينوري، أبو محمد: (١٦٣ ـ ٢٧٦ هـ = ٨٦٨ ـ ٨٨٩م) من أئمة الأدب، ومن المصنفين المكثرين. ولد ببغداد وسكن الكوفة. ثم ولى قضاء الدينور مدة، فنسب إليها. وتوفي ببغداد. من كتبه وتأويل مختلف الحديث، ووالمعارف، ووعيون الأخبار، ووالشعر والشعراء، وفيات الأعيان ٢٠١١م، والأنباري ٢٧٧ وسماه وعبد الله بن مسلمة، ولسان العيزان ٣٠٧٣، وآداب اللغة ٢: ١٠٧، والأعلام ٢٠٣٠.

معنى الخطاب وانصرافه عنه إلى شيء آخر ـ حصل الأثر وهو الانتفاع والتذكر .

فإن قيل : إذا كان التأثير ، إنما يتمُّ بمجموع هذه ، فما وجه دخول أداة « أو » في قوله : ﴿ أَو ٱلقَى السمعُ ﴾ ، والموضع موضع واو الجمع لا موضع « أو » التي هي لأحد الشيئين ؟ .

قيل: هذا سؤال جيد، والجواب عنه: أن يقال: خرج الكلام بأو باعتبار حال المخاطب المدعوّ؛ فإن من الناس من يكون حيّ القلب واعيه تام الفطرة، فإذا فكّر بقلبه وجال بفكره ـ دلّه قلبه وعقلُه على صحة القرآن وأنه الحق، وشهد قلبه بما أخبر به القرآن؛ فكان ورود القرآن على قلبه نوراً على نور الفطرة، وهذا وصف الذين قيل فيهم:

﴿ وَيَرَىٰ ٱلَّذِيْنَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ ٱلَّذِي أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ هُوَ ٱلْحَقُّ ﴾(١) .

وقال في حقهم : ﴿ أَللَهُ نُورُ السَّمْوَاتِ وَاَلأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيْهَا مِصْبَاحُ الْمِصْبَاحُ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ اَلزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِّيُّ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ وَسُبَاحُ الْمِصْبَاحُ الْمِصْبَاحُ الْمِصْبَاحُ وَلا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورُ عَلَىٰ نُورٍ يَهْدِي اللهِ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ (٢) .

فهذا نور الفطرة على نور الوحي ، وهذا حال صاحب القلب الحيّ الواعي .

قال ابن القيم : وقد ذكرنا ما تضمُّنت هذه الآية من الأسرار والعِبَر في كتاب « اجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية » .

فصاحب القلب ، يجمع بين قلبه وبين معاني القرآن ؛ فيجدها كأنها قد كتبت فيه ، فهو يقرؤ ها عن ظهر قلب .

<sup>(</sup>۱) سبأ: ٦.

<sup>(</sup>٢) النور: ٣٥.

ومن النـاس مَن لا يكون تـام الاستعداد، واعيى القلب، كـامل الحيـاة ؛ فيحتاج إلى شاهد يميز لـه بين الحق والباطـل، ولم تبلغ حياة قلبـه ونوره وزكـاء فطرته مبلغ صاحب القلب الحيّ الواعي ؛ فطريق حصول هدايته أن يفـرغ سمعَه للكلام، وقلبَه لتأمّله والتفكر فيه تتعقّل معانيه ؛ فيعلم حينئذٍ أنه الحق .

فالأول : حال مَن رأى بعينه ما دُعي إليه وأخبر به .

والثاني : حال مَن علم صدق المخبر وتيقنـه وقال يكفيني خبـره ؛ فهو في مقام الإيمان ، والأول في مقام الإحسان .

هذا قد وصل إلى علم اليقين ، وترقّى قلبه منه إلى منزلة عين اليقين . وذاك معه التصديق الجازم الذي خرج به من الكفر ودخل به في الإسلام .

فعين اليقين نوعان : نوع في الدنيا ، ونوع في الآخرة . فالحاصل في الدنيا نسبته إلى القلب كنسبة الشاهد إلى العين . وما أخبرت به الرسل من الغيب يعاين في الآخرة بالأبصار ، وفي الدنيا بالبصائر ؛ فهو عين يقين في المرتبتين .

#### [فصل ] في رحاب سورة قَ

وقد جمعت هذه السورة من أصول الإيمان ما يكفي ، ويشفي ، ويُغني عن كلام أهل الكلام ، ومعقول أهمل المعقول ؛ فمإنها تضمنت تقرير : المبدأ ، والمعاد ، والتوحيد ، والنبوة ، والإيمان بالملائكة ، وانقسام الناس إلى همالك شقي وفائز سعيد ، وأوصاف هؤلاء وهؤلاء .

وتضمنت إثبات صفات الكمال لله وتنزيهه عما يضاد كماله من النقائص والعيوب .

وذكر فيها القيامتين : الصغرى ، والكبرى . والعالمين : الأكبر ، وهو عالم الأخرة ؛ والأصغر ، وهو عالم الدنيا .

وذكر فيها خلق الإنسان ، ووفاته ، وإعادته ، وحاله عند وفاته ويوم معاده ، وإحاطته سبحانه به من كل وجه ؛ حتى علمه بوساوس نفسه ، وإقامة الحفظة عليه يحصون عليه كل لفظة يتكلم بها ، وأنه يوافيه يوم القيامة ومعه سائق يسوقه إليه وشاهد يشهد عليه ، فإذا أحضره السائق قال : ﴿ هٰذَا مَا لَدَيَّ عَتِيدٌ ﴾(١) . أي هذا الذي أمرتَ بإحضاره قد أحضرتُه ، فيقال عند إحضاره : ﴿ أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلُّ كَفَّارٍ عَتِيدٍ ﴾(٢) .

كما يُحْضَر الجاني إلى حضرة السلطان ، فيقال : هذا فلان قد أحضرته ، فيقول : اذهبوا به إلى السجن ، وعاقبوه بما يستحقه .

وتأملْ كيف دلت السورة صريحاً على أن الله سبحانه يعيد هذا الجسد بعينه الذي أطاع وعصى؛ فينعمه ويعذّبه، كما ينعم الروح التي آمنت بعينها، ويعذّب التي كفرت بعينها؛ لا أنه سبحانه يخلق روحاً أخرى غير هذه فينعمها ويعذبها كما قاله مَن لم يعرف المعاد الذي أخبرت به الرسل؛ حيث زعم أن الله سبحانه يخلق بدناً غير هذا البدن من كل وجه، عليه يقع النعيم والعذاب. والروح عنده عرض (٣) من أعراض البدن؛ فيخلق روحاً غير هذه الروح، وبدناً غير هذا البدن.

<sup>(</sup>۱) ق: ۲۳.

<sup>(</sup>٢) ق: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) العرض: ما قام بغيره، ويقابل الجوهر والذات؛ فالجسم جوهر واللون عرض. أو ما لا يدخل في تقويم الذات كالقيام والقعود بالنسبة للإنسان. والعرض ملازم لا ينفك عن الماهية، كالضاحك بالقوة بالنسبة للإنسان، ومفارق ينفك عن الشيء كحمرة الخجل. والعرض العام ما يصدق على أنواع كثيرة كالبياض للثلج والقطن. والعرضي ما لا يقوم ماهية ما يقال عليه، كالسواد. والعرض ما يطرأ على الموجود لا من ناحية ذاته ولا من صفاته المعرفة له.

وهذا غير ما اتفقت عليه الرسل ، ودل عليه القرآن والسنة وسائر كتب الله تعالى . وهذا في الحقيقة إنكار للمعاد ، وموافقة لقول من أنكره من المكذبين ؛ فإنهم لم ينكروا قدرة الله على خلق أجسام أُخر غير هذه الأجسام يعذبها وينعمها ، كيف وهم يشهدون النوع الإنساني يخلق شيئاً بعد شيء ! فكل وقت يخلق الله صبحانه أجساماً وأرواحاً غير الأجسام التي فنيت ؛ فكيف يتعجبون من شيء يشاهدونه عياناً ؟! وإنما تعجبوا من عَوْدِهم بأعيانهم ، بعد أن مزَّقهم البلي وصاروا عظاماً ورفاتاً ؛ فتعجبوا أن يكونوا هم بأعيانهم مبعوثين للجزاء ، ولهذا قالوا :

﴿ أَإِذَا مِنْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَامًا أَإِنَّا لَمَبْعُوثُونَ ؟ ﴾(١)

وقالوا : ﴿ ذَٰلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴾ (٢) . .

ولو كان الجزاء إنما هو لأجسام غير هذه ، لم يكن ذلك بعثاً ولا رجعاً ، بل يكون ابتداءً ، ولم يكن لقوله : ﴿ قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنْقُصُ الْأَرْضُ مِنْهُمْ ﴾ (٣) كبير معنى ؛ فإنه سبحانه جعل هذا جواباً لسؤال مقدر ، وهو : أنه يميز تلك الأجزاء التي اختلطت بالأرض واستحالت إلى العناصر بحيث لا تتميز ، فأخبر سبحانه أنه قد علم ما تنقصه الأرض من لحومهم وعظامهم وأشعارهم ، وأنه كما هو عالم بتلك الأجزاء، فهو قادر على تحصيلها ، وجمعها بعد تفرُقها، وتأليفها خلقاً جديداً .

وهو سبحانه يقرر المعاد بذكر كمال علمه ، وكمال قدرته ، وكمال حكمته . فإن شُبَه المنكرين له كلها تعود إلى ثلاثة أنواع :

أحدها : اختلاط أجزائهم بأجزاء الأرض على وجه لا يتميز ولا يحصل معه تميَّز شخص عن شخص .

<sup>(</sup>١) الصفات : ١٦.

<sup>(</sup>٢) ق: ٣.

<sup>.£ :6 (</sup>T)

الثالث : أن ذلك أمر لا فائدة فيه ، أو إنما الحكمة اقتضت دوام هذا النوع الإنساني شيئاً بعد شيء ، هكذا أبداً ، كلما مات جيل خلفه جيل آخر . فأما أن يميت النوع الإنساني كله.، ثم يحييه بعد ذلك ، فلا حكمة في ذلك .

فجاءت براهين المعاد في القرآن مبنية على ثلاثة أصول :

أحدها : تقرير كمال علم الرب سبحانه : كما قال في جواب مَنْ قال :

مَنْ يُحْيِي ٱلْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ ؟ قُلْ يُحْيِهَا ٱلَّذِي ٱنْشَـَاهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُـلًّ خَلْقِ عَلِيمٌ ﴾(١) . .

وقال : ﴿ وَإِنَّ السَّاعَةَ لَاتِيَةً فَآصْفَح آلصَّفْحَ ٱلْجَمِيْلَ . إِنَّ رَبُّكَ هُوَ ٱلْخَلَّاقُ آلْعَلِيمُ ﴾ (٢) . .

وقال : ﴿ قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنْقُصُ ٱلَّارْضُ مِنْهُمْ ﴾ (٣) . .

والثاني : تقرير كمال قدرته : كقوله :

﴿ أَوَلَيْسَ ٱلَّـٰذِي خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَـَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يَـخُلُقَ مِثْلَهُمْ ﴾ (1)

وقوله : ﴿ بَلَىٰ قَادِرِينَ عَلَىٰ أَنْ نُسَوِّيَ بَنَانَهُ ﴾(٥) . .

<sup>(</sup>۱) یس: ۷۹/۷۸.

<sup>(</sup>٢) الحجر: ٨٦/٨٥.

<sup>(</sup>٣) ق: ٤.

<sup>(</sup>٤) يس : ۸۱.

<sup>(</sup>٥) القيامة : ٤.

وقوله : ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُـــؤَ ٱلْكُوُّ وَأَنَّهُ يُكْعِي ٱلْمَـوْتِي وَأَنَّهُ عَلَىٰ كُـلَّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ﴾(١) .

ويجمع سبحانه بين الأمرين كما في قوله : ﴿ أَوَلَيْسَ الذي خَلَقَ السمواتِ والأرضَ بقادرٍ على أن يَخلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَىٰ وهو الخلَّقُ العليمُ ﴾(٢) . .

الثالث : كمال حكمته : كقوله : ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمْوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَا يَعْهُمَا لَكُونُ وَمَا بَيْنَهُمَا لَا عَبِينَ ﴾ (°) . .

وقوله : ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلاً ﴾ (4) . .

وقوله : ﴿ أَيَحْسَبُ ٱلْإِنْسَانُ أَنْ يُتْرَكَ سُدىً ﴾ (°) . .

وقوله : ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثَاً وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ . فَتَعَالَىٰ اللَّهُ آلْمَلِكُ ٱلْحَقُّ ﴾ (٦) . . .

وقـوله : ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّـذِينَ آجْنَرَحُـوا السَّيْئَاتِ أَنْ نَجْعَلَهُمْ كَـٱلَّذِيْنَ آمَنُـوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَوَاءً مَحْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ (٧) . .

ولهذا كان الصواب أن المعاد معلوم بالعقل مع الشرع ، وأن كمال الرب تعالى وكمال أسمائه وصفاته تقتضيه وتوجبه ، وأنه مُنزَّهٌ عما يقوله منكروه كما ينزَّه كماله عن سائر العيوب والنقائص .

ثم أخبر سبحانه أن المنكرين لذلك لما كذبوا بالحق اختلط عليهم أمرهم

<sup>(</sup>١) الحج : ٦.

<sup>(</sup>۲) یس : ۸۱.

<sup>(</sup>٣) الدخان : ٥.

<sup>(</sup>٤) ص : ۲۷.

<sup>(</sup>٥) القيامة : ٣٦. (٦) المؤمنون : ١١٦/١١٥.

<sup>(</sup>٧) الجآثية : ٢١.

﴿ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَرِيحٍ ﴾ (١) ، مختلط لا يحصلون منه على شيء . ثم دعاهم إلى النظر في العالم العلوي ، وبنائه ، وارتفاعه ، واستوائه ، وحسنه ، والتئامه ؛ ثم إلى العالم السفلي ، وهو الأرض، وكيف بسطها ، وهياها بالبسط لما يراد منها ، وثبتها بالجبال ، وأودع فيها المنافع ، وأنبت فيها من كل صنف حسن من أصناف النبات على اختلاف أشكاله وألوانه ومقاديره ومنافعه وصفاته . . وأن ذلك تبصرة ، إذا تأملها العبد المنيب ، وتبصّر بها ـ تذكّر ما دلّت عليه مما أخبرت به الرسل من التوحيد والمعاد ؛ فالناظر فيها يتبصر أولاً ، ثم يتذكر ثانياً . . وأن هذا لا يحصل إلاً لعبد مُنيبٍ (٢) إلى الله بقلبه وجوارحه .

ثم دعاهم إلى التفكر في مادة أرزاقهم ، وأقواتهم ، وملابسهم ، ومراكبهم ، وجناتهم ، وهو الماء الذي أنزله من السماء وبارك فيه ؛ حتى أنبت به جنات مختلفة الثمار والفواكه ، ما بين أبيض وأسود ، وأحمر وأصفر ، وحلو وحامض ؛ وبيَّن ذلك مع اختلاف منابعها وتنوَّع أجناسها ؛ وأنبت به الحبوب كلها على تنوَّعها ، واختلاف منافعها ، وصفاتها ، وأشكالها ، ومقاديرها . ثم أفرد النخل لما فيه من موضع العبرة والدلالة التي لا تخفى على المتأمل : ﴿ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ (\*) . ثم قال : ﴿ كَذَلِكَ ٱلْخُرُوجُ ﴾ (\*) ، أي مشل هذا الإخراج من الأرض : الفواكه ، والثمار ، والأقوات ، والحبوب - خروجكم من الأرض بعدما غُيْبتم فيها .

وقد ذكرنا هذا القياس ، وأمثاله من المقاييس الواقعة في القرآن ، في كتابنا « المعالم » ، وبيُّنا بعض ما فيها من الأسرار والعِبَر .

<sup>(</sup>١) ق: ٥.

<sup>(</sup>٢) منيب : مخلص مقبل على طاعة الله تعالى .

<sup>(</sup>٣) البقرة : ١٦٤.

<sup>(</sup>٤) ق : ١١.

ثم انتقل سبحانه إلى تقرير النبوة بأحسن تقرير ، وأوجز لفظ وأبعده عن كل شبهة وشك ؛ فأخبر أنه أرسل إلى قوم نوح وعاد وثمود وقوم لوط وقوم فرعون رُسلًا فكذبوهم ؛ فأهلكهم بأنواع الهلاك ، وصدق فيهم وعيده الذي أوعَدَّتُم به رُسلهُ إن لم يؤمنوا . وهذا تقرير لنبوتهم ولنبوّة مَن أخبر بذلك عنهم ، من غير أن يتعلم ذلك من معلم ، ولا قرأه في كتاب ، بل أخبر به إخباراً مفصلًا مطابقاً لما عند أهل الكتاب .

ولا يرد على هذا إلا سؤال البهت (١) والمكابرة على جحد الضروريات ، بأنه لم يكن شيء من ذلك ، أو أن حوادث الدهر ونكباته أصابتهم كما أصابت غيرهم . وصاحب هذا السؤال يعلم من نفسه أنه باهت (٢) مباهت ، جاحد لما شهد به العيان وتناقلته القرون قرناً بعد قرن ؛ فإنكاره بمنزلة إنكار وجود المشهورين من الملوك والعلماء والبلاد النائية .

ثم عاد سبحانه إلى تقريـر المعاد بقـوله : ﴿ أَفَعَيينـا بالخَلْقِ الأَوَّلِ ﴾ (٣) . يقال لكل مَن عجز عن شيء : عيي به ، وعيي فلان بهذا الأمر، قال الشاعر :

عيوا بأمرهم كما عييت ببيضتها الحمامة

ومنه قوله تغالى: ﴿ وَلَمْ يَعْيَ بِخَلْقِهِنَّ ﴾(\*) .

قال ابن عباس (°): يريد أفعجزنا .

وكذلك قال مقاتُل(٦) .

<sup>(</sup>١) البهت: الكذب.

<sup>(</sup>٢) باهت : آتي بالبهتان وهو الكذب والباطل.

<sup>(</sup>۲) ق : ۱۵.

<sup>(</sup>٤) الأحقاف : ٣٣.

<sup>(</sup>٥) ستأتي له ترجمة.

<sup>(</sup>٦) ستأتي له ترجمة .

قلت: هذا تفسير بلازم اللفظة ، وحقيقتها أعم من ذلك ؛ فإن العرب تقول: أعياني أن أعرف كذا وعييت به إذا لم تهتد لوجهه ولم تقدر على معرفته وتحصيله ، فنقول: أعياني دواؤك إذا لم تهتد له ولم تقف عليه . ولازم هذا المعنى العجز عنه . والبيت الذي استشهدوا به شاهد لهذا المعنى ؛ فإن الحمامة لم تعجز عن بيضتها ، ولكن أعياها إذا أرادت أن تبيض أين ترمي بالبيضة ، فهي تدور وتجول حتى ترمي بها ، فإذا باضت أعياها أين تحفظها وتودعها حتى لا تُنال ، فهي تنقلها من مكان إلى مكان ، وتحار أين تجعل مقرّها ، كما هو حال من عي بأمره فلم يدر من أين يقصد له ومن أين يأتيه ، وليس المراد بالإعياء في هذه الآية التعب ، كما يظنه من لم يعرف تفسير القرآن ، بل هذا المعنى هو الذي نفاه سبحانه عن نفسه في آخر السورة بقوله : ﴿ وَمَا مَسَّنا من لُغوب ﴾(١) .

ثم أخبر سبحانه أنهم ﴿ فِي لَبْس مِن خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾(٢) ، أي أنهم التبس عليهم إعادة الخلق خلقاً جديداً .

ثم نبّههم على ما هو من أعظم آيات قـدرته ، وشـواهد ربـوبيته ، وأدلـة المعاد ، وهوخلق الإنسان ؛ فإنه من أعظم الأدلة على التوحيد والمعاد.

وأي دليـل أوضـح من تـركيب هذه الصـورة الأدمية بـأعضائهـا ، وقواهـا ، وصفاتها ، وما فيها من اللحم ، والعظم ، والعروق ، والأعصاب ، والرباطات ، والمنافذ، والألات، والعلوم ، والإرادات ، والصنـاعات . . كـل ذلك من نـطفة ماء .

فلو أنصف العبدُ ربَّه لاكتفى بفكره في نفسه ، واستدلَّ بوجوده على جميع ما أخبرت به الرسل عن الله وأسمائه وصفاته .

<sup>(</sup>١) ق : ٣٨.

<sup>(</sup>٢) ق: ١٥.

ثم أخبر سبحانه عن إحاطة علمه به ، حتى علم وساوس نفسه .

ثم أخبر عن قربه إليه بالعلم والإحاطة ، وأن ذلك أدنى إليه من العرق الذي هو داخل بدنه ؛ فهو أقرب إليه بالقدرة عليه والعلم به من ذلك العرق .

وقال شيخنا : المراد بقول « نحن » أي ملائكتنا ، كما قال : ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَـاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ ﴾ <sup>(١)</sup> ، أي إذا قرأه عليك رسولنا جبريل .

قال: ويدل عليه قوله: ﴿ إِذْ يَتَلَقَّى آلمُتَلَقِّيَانِ ﴾ (٢) ، فقيَّد القرب المذكور بتلقي الملكين، ولوكان المراد به قرب الذات لم يتقيَّد بوقت تلقي الملكين؛ فلا حجة في الآية لحلولي ولا معطل (٣) .

ثم أخبر سبحانه أن على يمينه وشماله مملكين يكتبان أعماله وأقوالـه ، ونبّه بإحصاء الأقوال وكتابتها على كتابة الأعمال التي هي أقــل وقوعــاً وأعظم أثــراً من الأقوال ، وهي غايات الأقوال ونهايتها .

ثم أخبر عن القيامة الصغرى ، وهي سكرة الموت ، وأنهـا تجيء بالحق ، وهو لقاؤه سبحانه ، والقدوم عليه ، وعرض الروح عليه ، والثواب والعقاب الذي تعجل لها قبل القيامة الكبرى .

ثم ذكر القيامة الكبرى بقول : ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِ ذَلكَ يَوْمُ الوَعِيدِ ﴾ (١) . ثم أخبر عن أحوال الخلق في هذا اليوم ، وأن كلَّ أحد يـاتى الله سبحانـه

<sup>(</sup>١) القيامة : ١٨.

<sup>(</sup>۲) ق : ۱۷.

<sup>(</sup>٣) حلولي نسبة إلى مذهب الحلول، الذي غلا فيه الحلاج، وقد نادى بالحلول الذي قبال به بعض المسيحيين من قبل، وزعم أن الإله قد يحل في جسم عدد من عباده، أو بعبارة أخرى وأن اللاهوت. يحل في الناسوت. وقال قولته المشهورة التي كانت من أسباب تعذيبه حتى الموت وهي: وما في الجنة إلا الله.

<sup>.</sup> ومعطل نسبة إلى التعطيل، وهو انكار صفـات الخالق سبحـانه وتعـالى. والمُعَطَّلة هم أصحـاب مذهب التعطيل .

<sup>(</sup>٤) ق : ۲۰.

ذلك اليوم ومعه سائق يسوقه وشهيد يشهد عليه ، وهذا غير شهادة جوارحه ، وغير شهادة الأرض التي كان عليها ، له وعليه ، وغير شهادة رسوله والمؤمنين ؛ فإن الله سبحانه يستشهد على العبد الحفَظة والأنبياء والأمكنة التي عملوا عليها الخير والشر ، والجلود التي عصوه بها ، ولا يحكم بينهم بمجرد علمه ، وهو أعدل العادلين ، وأحكم الحاكمين .

ولهذا أخبر نبيه أنه يحكم بين الناس بما سمعه من إقرارهم وشهادة البيّنة لا بمجرد علمه ، فكيف يسوغ لحاكم أن يحكم بمجرد علمه من غير بيّنة ولا إقرار؟!

ثم أخبر سبحانه أن الإنسان في غفلة من هذا الشأن ، الذي هو حقيق بأن لا يغفل عنه ، وأن لا يزال على ذكره وباله ، قال : ﴿ فِي غَفْلَةٍ مِن هذا ﴾ (١) ، ولم يقل عنه ، كما قال : ﴿ وإِنَّهُمْ لَفِي شَكِّ مِنهُ مُريب ﴾ (٢) ، ولم يقل في شك فيه ، وجاء هذا في المصدر وإن لم يجيء في الفعل ، فلا يقال غفلت منه ، ولا شككت منه ، كأن غفلته وشكه ، وهذا أبلغ من أن يقال في غفلة عنه وشك فيه ؛ فإنه جعل ما ينبغي أن يكون مبدأ التذكرة واليقين ومنشأهما مبدأ للغفلة والشك .

ثم أخبر أن غطاء الغفلة والذهول يكشف عنه ذلك اليوم ، كما يكشف غطاء النوم عن القلب فيستيقظ ، وعن العين فتتفتح . فنسبة كشف هذا الغطاء عن العبد عند المعاينة كنسبة كشف غطاء النوم عنه عند الانتباه .

ثم أخبر سبحانه أن قرينه ، وهو الذي قرن به في الذنيا من الملائكة ، يكتب عمله . وقوله يقول لمَّا يحضره : هذا الذي كنت وكَّلتني به في الدنيا قد أحضرته وأتيتك به . .

<sup>(</sup>١) ق : ٢٢.

<sup>(</sup>۲) هود : ۱۱۰.

وقال ابن قتيبة : المعنى : هذا ما كتبته عليه ، وأحصيته من قولـه وعمله ، حاضر عندى .

والتحقيق أن الآية تتضمن الأمرين ، أي هـذا الشخص الذي وكلتُ بـه ، وهذا عمله الذي أحصيته عليه .

فحينئذٍ يقال : ﴿ أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ ﴾ (٢) . . وهذا إما أن يكون خطاباً للسائق والشهيد ، أو خطاباً للملك الموكل بعذابه وإن كان واحداً . وهو مـذهب معروف من مذاهب العرب في خطابها ، أو تكون الألف منقلبة عن نون التوكيد الخفيفة ، ثم أُجري الوصل مجرى الوقف . .

ثم ذكر صفات هذا الملقى ، فذكر له ست صفات :

أحدها: أنه كفار لنعم الله وحقوقه ، كفار بدينه وتوحيده وأسمائه وصفاته ، كفار برُسله وملائكته ، كفار بكتبه ولقائه .

الثانية : أنه معاند للحق بدفعه جحداً وعناداً .

الثالثة: أنه مَنَاع للجير، وهذا يعمّ منعه للخير الذي هو إحسان إلى نفسه من الطاعات والقرب إلى الله، والخير الذي هو إحسان إلى الناس؛ فليس فيه خير لنفسه، ولا لبني جنسه، كما هو حال أكثر الخلق.

<sup>(</sup>١) ولد أبو الحجاج مجاهد بن جبر البكي في مكة حوالي سنة ٢٩٣/٢٠. كان أحد تلاميذ ابن عباس القريبين منه. ودرس مجاهد أيضاً على علي بن أبي طالب وأبي بن كعب وعبد الله بن عمر . وقد وصل إلينا هذا التفسير برواية عبد الله بن أبي نجيع . وقد أخذ الطبري من هذا التفسير حوالي ٧٠٠ مرة . الطبقات لابن سعد (بيروت) ٢٦٦٤٤ ع ٤٦٧، والمعارف لابن قتيبة ٢٧٧، والفهرست لابن التديم ٣٣، وحلية الأولياء لابي نعيم ٣٤٠٤ ع ٣١٠، وميزان الاعتدال للذهبي ٣٠، والتهذيب لابن حجر ١٠: ٤٢ ع ٤٠٤.

<sup>(</sup>٢) ق : ٢٤.

الرابعة : أنه مع منعه للخير مُعتد على الناس ، ظلوم ، غشوم ، مُعتد عليهم المرابعة : أنه مع منعه للخير مُعتد عليهم بيده ولسانه .

الخامسة : أنه مُريب ، أي صاحب ريب وشك ، ومع هذا فه و آتٍ لكل ريبة ، يقال : فلان مريب ، إذا كان صاحب ريبة .

السادسة : أنه مع ذلك مشرك بالله، قد اتخذ مع الله إلهاً آخر يعبده ، ويحبه ، ويغضب له ، ويرضى له ، ويحلف باسمه ، وينذر له ، ويوالي فيه ، ويعادي فيه .

فيختصم هو وقرينه من الشياطين ، ويحيل الأمر عليه ، وأنه هو الذي أطغاه وأضلّه . فيقول قرينه : لم يكن لي قوة أن أُضلّه وأطغيه ، ولكن كان في ضلال بعيد ، اختاره لنفسه ، وآثره على الحق ، كما قالم إبليس لأهل النار : ﴿ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَانِ إِلّا أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَآسْتَجَبْتُمْ لِي ﴾(١) . وعلى هذا ، فالقرين هنا هو شيطانه يختصمان عند الله . وقالت طائفة : بل قرينه ههنا هو الملك ، فيدّعي عليه أنه زاد عليه فيما كتبه عليه وطغى ، وأنه لم يفعل ذلك كله ، وأنه فيدّعي عليه أنه زاد عليه فيما كتبه عليه وطغى ، وأنه لم يفعل ذلك كله ، وأنه الكتابة على ما عمل ولا أعجلته عن التوبة ﴿ وَلَكِنْ كَانَ فِي ضَلَال ِ بَعِيدٍ ﴾(٢) . الكتابة على ما عمل ولا أعجلته عن التوبة ﴿ وَلَكِنْ كَانَ فِي ضَلَال ِ بَعِيدٍ ﴾(٢) . فيقول الرب تعالى : ﴿ لاَ تَخْتَصِمُوا لَدَيُّ ﴾(٣) . وقد أخبر سبحانه عن اختصام الناس بين يديه في سورة الزمر ، وأخبر عن اختصام أهل النار فيها في سورة الشعراء وسورة يليه في سورة الشعراء وسورة (ص) .

<sup>(</sup>١) إبراهيم: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) ق: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) ق : ۲۸.

ثم أخبر سبحان أنه لا يُبدُّل القول للديه ، فقيل : المراد بـذلك قـوله : ﴿ لَا مُلاَّنُ جَهَنَّم مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ٱلجُمْمِينَ ﴾ (١٠ ٪ ووعده لأهل الإيمان بالجنة ، وان هذا لا يبدل ولا يخلف . .

قال ابن عباس(٢): يريد ما لوَعدِي خُلف لأهل طِاعتي ولا أهل معصيتي . قال مجاهد : قد قضيت ما أنا قاض .

وهذَا أصح القولين في الآية .

وفيها قول آخر: إن المعنى ما يغير القول عندي بالكذب والتلبيس كما يغير عند الملوك والحكام . فيكون المراد بالقول قول المختصمين ، وهو اختيار الفراء " وابن قتية . . قال الفراء : المعنى ما يكذب عندي لعلمي بالغيب . وقال ابن قتية : أي ما يحرَّف القول عندي ، ولا يزاد فيه ، ولا ينقص منه . قال : لأنه قال القول عندي ولم يقل قولي ، وهذا كما يقال لا يكذب عندي . فعلى القول الأول يكون قوله : ﴿ وما أنا بظلًام للعبيد ﴾ (٤) من تمام قوله : ﴿ ما يُبَدَّلُ القولُ لديّ ﴾ في المعنى ، أي ما قلته ووعدت به لا بد من فعله . ومع هذا فهو عدل لا

<sup>(</sup>۱) هود: ۱۱۹.

<sup>(</sup>٣) عبد الله بن عباس: ولد في العام الثالث قبل الهجرة. وتعده الروايات أول المفسرين، وبالتالي رائد الدراسات اللغوية في النصوص الإسلامية، وصف بأنه وترجمان القرآن». طبقات ابن سعد (ليذن) ١١٩/٢١٢ - ١٢٩، (بيروت) ٢/٣٥٩ - ٣٧٢، والمعبر لابن حبيب ٢٨٩، وحلية الأولياء لابي نعيم ٢١٤/١ - ٣٢٩، والاصابة لابن حجر ٢٠٠/٠ - ٨١٣، وتهذيب التهذيب لابن حجر ٥/٢٧٠

<sup>(</sup>٣) يحمى بن زياد بن عبد الله بن منظور الديلمي، مولى بني أسد (أو بني منقر) أبو زكرياء، المعروف بالفراء (182 ـ ٢٠٧ هـ = ٢٠١ ـ ٢٨٢م): ولد بالكوفة، وتوفي في طريق مكة. وكان مع تقدمه في اللغة فقيهاً متكلماً ، عالماً بايام العرب وأخبارها ، عارفاً بالنجوم والطب. من كتبه والمقصور والممدوده، ودمعاني القرآن»، ووالمذكر والمؤنث، وواللغات». إرشاد الأريب ٢٧٦/٧، ووفيات الأعيان ٢٧٦/٧، وابن النديم ، طبعة فلوجل ٢٦ ـ ٢٧، ومفتاح السعادة ٤: ١٤٤، واسم جده فيه دمروان، وفاية النهاية ٢: ٣٧١.

<sup>(</sup>٤) ق: ۲۹.

ظلم فيه ولا جور . وعلى الثاني يكون قد وصف نفسه بأمرين : أحدهما : أن كمال علمه واطلاعه يمنع من تبديل القول بين يديه وترويج الباطل عليه . و[ الثاني أن ] كمال عدله وغناه يمنع من ظلمه لعبيده .

ثم أخبر عن سعة جهنم ، وأنها كلما أُلقي فيها ﴿ تَقُولُ هَلْ مِنْ مَزِيدٍ ﴾ (١) . وأخطأ من قال إن ذلك للنفي ، أي ليس من مزيد . والحديث الصحيح يردُّ هذا التأويل .

ثم أخبر عن تقريب الجنة من المتقين ، وأن أهلها هم الذين اتصفوا بهذه الصفات الأربع :

إحداها: أن يكون أوَّاباً ، أي رجَّاعاً إلى الله من معصيته إلى طاعته ، ومن الغفلة عنه إلى ذكره . قال عبيد بن عمير(٢): الأوَّاب الذي يتذكر ذنوبه ثم يستغفر منها . وقال سعيد بن المسيب(٣): هو الذي يذنب ثم يتوب ثم يذب ثم يتوب .

الثانية : أن يكون حفيظاً ، قال ابن عباس : لِمَا اثتمنه الله عليه وافترضه . وقال قتادة<sup>(٤)</sup> : حافظ لما استودعه الله من حقـه ونعمته . ولمـا كانت النفس لهـا

<sup>(</sup>۱) ق: ۳۰

 <sup>(</sup>٣) عبد بن عمير بن قتادة الليثي، أبو عاصم المكي، ولد على عهد النبي على الله مسلم، وعده غيره
 في كبار التابعين، وكان قاص أهل مكة، مجمع على ثقته، مات قبل ابن عمر. تقريب التهذيب،
 طبعة دار المعرفة (بيروت) ١٤٤١٨.

 <sup>(</sup>٣) سعيد بن المسيب بن حَزْن بن أبي وهب المخزومي القرشي، أبو محمد (١٣ ـ ٩٤ ـ = ٩٣ ـ
 ٧١٣ م): سيد التابعين، وأحد الفقهاء السبعة بالمدينة جمع بين الحديث والفقه والزهد والورع.
 توفي بالمدينة. طبقات ابن سعد ٥/٨٨، والوفيات ٢٠٦١، وصفة الصفوة ٢:٤٤، وحلية الأولياء
 ٢١١٠.٢.

<sup>(3)</sup> ولد أبو الخطاب قتادة بن دعامة بن قتادة السدوسي سنة ٢٠هـ/ ٢٧٩م، وكان مفسراً، وفقيهاً، وعالماً بالشعر، والانساب، وتاريخ الجاهلية. كان تابعياً، وروى عن الصحابي أنس بن مالك، وعن كثير من التابعين ومنهم الحسن البصري. وتوفي سنة ٢١٨/٧٩٦١. الطبقات لابن سعد (بيروت) ٢٣٩٧ ـ ٢٩١، والمعارف لابن قتية ٢٣٤، والجرح والتعديل لابن أبي حاتم ١٣٣/٣ ـ ١٣٥، والوفيات لابن خلكان ١٠٥٠. ١٤٥.

قوتان : قوة الطلب ، وقوة الإمساك كان الأوّاب مستعملًا لقوّة الطلب في رجوعه الله ومرضاته وطاعته ، والحفيظ مستعملًا لقوة الحفظ في الإمساك عن معاصيه ونواهيه . فالحفيظ : الممسك نفسه عما حُرّم عليه ، والأوّاب : المقبل على الله بطاعته .

الثالثة : قوله : ﴿ مَنْ خَشِيَ الرَّحْمَٰنَ بِٱلْغَيْبِ ﴾ (١) ، يتضمن الإقرار بوجوده وربوبيته وقدرته وعلمه واطلاعه على تفاصيل أحوال العبد . ويتضمن الإقرار بكتبه ورسله وأمره ونهيه . ويتضمن الإقبرار بوعده ووعيده ولقائه ؛ فبلا تصح خشية الرحمن بالغيب إلا بعد هذا كله .

السرابعة : قسوله ﴿ وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُنِيبٍ ﴾ (٧) . قال ابن عباس : راجع عن معاصي الله ، مقبل على طاعة الله ، وحقيقة الإنابة عكوف القلب على طاعة الله ، ومحبته ، والإقبال عليه .

ثم ذكر سبحانه جزاءَ مَن قامت به هذه الأوصاف بقوله : ﴿ آذْخُلُوهَا بِسَلَامٍ ذٰلِكَ يَوْمُ ٱلْخُلُودِ . لَهُمْ مَا يَشَاؤُ ونَ فِيْهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ (٣) .

ثم خوفهم بأن يصيبهم من الهلاك ما أصاب مَنْ قبلَهم ، وأنهم كانـوا أشد منهم بطشاً ، ولم يدفع عنهم الهلاك شدة بطشهم ، وأنهم عند الهلاك تقلّبوا وطافوا في البلاد ، وهل يجدون محيصاً ومنجى من عذاب الله؟.

قال قتادة : حاص أعداء الله فوجدوا أمر الله لِهم مُدرِكاً .

وقال الزجاج (٤) : طوَّفوا وفتشوا فلم يروا محيصاً من الموت .

<sup>(</sup>۱) ق : ۳۳.

<sup>(</sup>۲) ق : ۳۳.

<sup>(</sup>٣) ق : ٣٤ - ٣٥.

 <sup>(</sup>٤) إبراهيم بن السريّ بن سهل ، أبو إسحاق الزُّجُاج (٧٤١ ـ ٣١١ هـ = ٨٥٥ ـ ٩٢٣م): من كبار العلماء بعلوم النحو واللغة . ولد ومات في بغداد. وكانت له مناقشات مع ثعلب وغيره . من كتبه =

وحقيقة ذلك أنهم طلبوا المهرب من الموت فلم يجدوه .

ثم أخبر سبحانه أن في هذا الذي ذكر ﴿ ذِكْـرَى لِمَنْ كَانَ لَـهُ قَلْبٌ أَوْ ٱلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ (١) .

ثم أخبر أنه خلق السموات والأرض وما بينهما في ستة أيام ، ولم يمسّه من تعب ولا إعياء ، تكذيباً لأعداثه من اليهود ؛ حيث قالوا : إنه استراح في اليوم السابع .

ثم أمر نبيَّه بالتاسّي به سبحانه في الصبر على ما يقول أعداؤه فيه ، كما إنه سبحانه صبر على قول اليهود إنه استراح . ولا أحد أصبر على أذى يسمعه منه .

ثم أمره بما يستعين به على الصبر ، وهو التسبيح بحمد ربه قبل طلوع الشمس ، وقبل غروبها ، وبالليل ، وأدبار السجود ؛ فقيل : هو الوتر ، وقيل : الركعتان بعد المغرب . والأول قول ابن عباس ، والثاني قول عمر وعلي وأبي هريرة والحسن بن علي وإحدى الروايتين عن ابن عباس . وعن ابن عباس رواية ثالثة : أنه التسبيح باللسان أدبار الصلوات المكتوبات .

ثم ختم السورة بذكر المعاد ، ونداء المنادي برجوع الأرواح إلى أجسادها للحشر . وأخبر أن هذا النداء من مكان قريب يسمعه كل أحد ﴿ يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِٱلْحَقِّ ﴾ (٢) ، بالبعث ولقاء الله يوم تَشَقَّقُ الأرضُ عنهم كما تشقق عن النبات ، فيخرجون سراعاً من غير مهلة ولا بطء ، ذلك حشرٌ يسيرٌ عليه سبحانه .

ثم أخبر سبحانه أنه عالم بما يقول أعداؤه ، وذلك يتضمن مجازاته لهم

ومعاني القرآن، ووخلق الإنسان، ووإعراب القرآن، ثلاثة أجزاء معجم الأدباء (٤٧/١ ، ونزهة الالباب ٣٠٨، وإنبه الرواة ١: ١٥٩، وآداب اللغة ٢/١٨١، وتاريخ بغداد ٨٩/٦، وابن خلكان ١١/١ وهو فيه وإبراهيم بن محمد، .

<sup>(</sup>١) ق : ٣٧.

<sup>(</sup>٢) ق : ٤٢.

بقولهم إذ لم يخفَ عليه ، وهو سبحانه يذكر علمه وقدرته لتحقيق الجزاء .

ثم أخبره أنه ليس بمسلّط عليهم ، ولا قهّار ، ولم يُبعث ليجبرهم على الإسلام ويُكرههم على الإسلام ويُكرههم على ء وأمره أن يذكّر بكلامه مَنْ يخاف وعيده ؛ فهو الذي ينتفع بالتذكير . وأما مَنْ لا يؤمن بلقائه ، ولا يخاف وعيده ، ولا يرجو ثوابه ؛ فلا ينتفع بالتذكير .

#### [ فائدة ] مغفرة الله لأهل بدر

قول النبي ﷺ لعمر: « وما يدريك أن الله اطلع على أهل بـدر ، فقال : اعملوا ما شئتم فقد غفـرتُ لكم »(١) ، أشكل على كثيـر من الناس معنـاه ؛ فإن ظاهره إباحة كل الأعمال لهم وتخييرهم فيما شاؤ وا منها ، وذلك ممتنع .

فقالت طائفة، منهم ابن الجوزي $^{(7)}$ : ليس المراد من قوله « اعملوا » الاستقبال ، وإنما هو للماضي ، وتقديره : أي عمل كان لكم فقد غفرته .

قال : ويدلُّ على ذلك شيئان :

أحدهما: أنه لو كان للمستقبل كان جوابه قوله: فسأغفر لكم .

والثاني: أنه كان يكون إطلاقاً في الذنوب ولا وجه لذلك. وحقيقة هـذا الجواب: إنى قد غفرت لكم بهذه الغزوة ما سلف من ذنوبكم.

<sup>(</sup>١) هذا القول جزء من رواية مطولة: رواها البخاري، باب ٩ و ٤٦ من كتاب المغازي؛ وباب ١٩ء من تقاب المعازي؛ وباب ١٩ء من تفسير سورة الممتحنة ؛ وباب ٧٤ من كتاب الأدب. ومسلم ، حديث ١٦١ من كتاب لفضائل الصحابة . والترمذي ، باب ١٩ من تفسير سورة الممتحنة . والدارمي ، باب ٨٤ عن كتاب الرقاق . وابن حنبل، جزء ١ ص ٨٠ ، وجزء ٢ ص ٢٩٦.

<sup>(</sup>۲) عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي القرشي البغدادي، أبو الفرج (٥٠٨ ـ ٩٩٧ هـ = ١١١٤ ـ ١٢٠١ م): عالم بالتاريخ والحديث، كثير التصانيف. مولده ووفاته ببغداد. من كتبه «روح الأرواح»، و«المدهش»، و«البيس». وفيات الأعيان ٢٧٩/١، والبداية والنهاية ٣٨/١٣ ومفتاح السعادة ٢: ٢٠٧، وآداب اللغة ٣: ٩١، والإعلام ٣١٦/٣.

أحدهما: أن لفظ « اعملوا » يأباه ؛ فإنه للاستقبال دون الماضي . وقوله : « قد غفرت لكم » لا يوجب أن يكون اعملوا مثله ؛ فإن قوله « قد غفرت » تحقيق لوقوع المغفرة في المستقبل كقوله ﴿ أَتَى أَمْرُ الله ﴾(١) ، و ﴿ جاءَ رَبُّكَ ﴾ (١) ، و ونظائره .

الثاني : أن نفس الحديث يردّه ؛ فإن سببه قصة حاطب وتجسُّسه على النبي عند غزوة بدر لا قبلها ، وهو سبب الحديث ، فهو مراد منه قطعاً .

فالذي نظن في ذلك ، والله أعلم ، أن هذا خطاب لقوم قد علم الله سبحانه أنهم لا يفارقون دينهم ، بل يموتون على الإسلام، وأنهم قد يقارفون بعض ما يقارفه غيرهم من الذنوب ، ولكن لا يتركهم سبحانه مصرين عليها ، بل يوفّقهم لتوبة نصوح واستغفار وحسنات تمحو أثر ذلك . ويكون تخصيصهم بهذا دون غيرهم لأنه قد تحقق ذلك فيهم ، وأنهم مغفور لهم . ولا يمنع ذلك كون المغفرة حصلت بأسباب تقوم بهم ، كما لا يقتضي ذلك أن يعطلوا الفرائض وثوقاً بالمغفرة . فلو كانت قد حصلت بدون الاستمرار على القيام بالأوامر لما احتاجوا بعد ذلك إلى صلاة ولا صيام ولا حج ولا زكاة ولا جهاد ، وهذا محال .

ومن أوجب الواجبات التوبة بعد الذنب ؛ فضمان المغفرة لا يوجب تعطيل أسباب المغفرة ، ونظير هذا قوله في الحديث الآخر : « أذنب عبد ذنباً فقال : أي رب ، أذنبت ذنباً فاغفره لي ، فغفر له ، ثم مكث ما شاء الله أن يمكث ، ثم أذنب ذنباً آخر فقال : أي رب أصبت ذنباً فاغفره لي ، فغفر له ، ثم مكث ما شاء الله أن

<sup>(</sup>١) النحل: ١.

<sup>(</sup>٢) الفجر : ٢٢ .

يمكث ثم أذنب ذنباً آخر فقال: رب أصبت ذنباً فاغفره لي ، فقال الله: علم عبدي أنَّ له رباً يغفر الذنب وياخذ به ، قد غفرت لعبدي فيعمل ما شاء ه(١). فليس في هذا إطلاق وإذن منه سبحانه له في المحرمات والجرائم ، وإنما يدل على أنه يغفر له ما دام كذلك إذا أذنب تاب . واختصاص هذا العبد بهذا ؛ لأنه قد علم أنه لا يصرُّ على ذنب ، وأنه كلما أذنب تاب ، حكم يعم كل ما كانت حاله حاله ، لكن ذلك العبد مقطوع له بذلك كما قطع به لأهل بدر .

وكذلك كل مَن بَشَرَه رسول الله على بالجنة أو أخبره بأنه مغفور له ، لم يفهم منه هو ولا غيره من الصحابة إطلاق الذنوب والمعاصي له ومسامحته بترك الواجبات ، بل كان هؤلاء أشد اجتهاداً وحذراً وخوفاً بعد البشارة منهم قبلها ، كالعشرة المشهود لهم بالجنة . وقد كان الصدِّيق شديد الحذر والمخافة ، وكذلك عمر . فإنهم علموا أن البشارة المطلقة مقيَّدة بشروطها والاستمرار عليها إلى الموت ، ومقيّدة بانتفاء موانعها ، ولم يفهم أحد منهم من ذلك الإطلاق الإذن فيما شاؤ وا من الأعمال .

#### [ فائدة جليلة ]

تفسير قوله تعالى : ﴿ هُو الذِّي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضُ ذَلُولًا . . . ﴾

قوله تعالى : ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَآمْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ ﴾ (٢) .

أخبر سبحانه أنه جعل الأرض ذلولًا منقادة للوطء عليها ، وحفرها ، وشقّها ، والبناء عليها ؛ ولم يجعلها مستصعبة ممتنعة على مَن أراد ذلك منها .

 <sup>(</sup>١) متفق عليه من حديث أبي هريرة، كما قال العراقي في تخريج الإحياء. ورواه الإمام أحمد بن حنبل في مسنده ، جزء ٢ ص ٤٩٢.

<sup>(</sup>٢) الملك : ١٥.

واخبر سبحانه أنه جعلها مِهاداً ، وفراشاً ، ويساطأً ، وقراراً ، وكفــانـــاً .

وأخبر أنه دُحاها، وطُحاها، وأخرج منها ماءَها ومرعاها، وثبَّتها بالجبال، ونبج فيها الفجاج والطرق، وأجرى فيها الأنهار والعيون، وبــارك فيها وقـــدُّر فيها أقواتها.

ومن بركتها أن الحيوانات كلها وأرزاقها وأقواتها تخرج منها .

ومن بركتها أنك تودع فيها الحب فتخرجه لك أضعاف أضعاف ما كان .

ومن بركتها أنها تحمل الأذى على ظهـرها ، وتخـرج لك من بـطنها أحسن الأشياء وأنفعها ؛ فتواري منه كل قبيح ، وتخرج له كل مليح .

ومن بركتها أنها تستر قبائح العبد ، وفضلات بدنه ، وتــواريها ، وتضمّــه ، وتؤويه ، وتخرج له طعامه وشرابه ؛ فهي أحمل شيء للأذى ، وأعوده بالنفع ؛ فلا كان من التراب خير منه وأبعد من الأذى وأقرب إلى الخير .

والمقصود: أنه سبحانه جعل لنا الأرض كالجمل الذلول الذي كيفما يُقاد .

وحَسُنَ التعبير بمناكبها عن طرقها وفجاجها لما تقدم من وصفها بكونها ذلولاً ، فالماشي عليها يطاعلى مناكبها وهو أعلى شيء فيها ؛ ولهذا فُسَرت المناكب بالجبال كمناكب الإنسان وهي أعاليه . قالوا : وذلك تنبيه على أن المشي في سهولها أيسر . وقالت طائفة : بل المناكب الجوانب والنواحي ، ومنه مناكب الإنسان لجوانبه .

والذي يظهر أن المراد بالمناكب الأعالي . وهذا الموجه الذي يمشي عليه الحيوان هو العالي من الأرض دون الوجه المقابل له ؛ فإن سطح الكرة أعلاها ، والمشي إنما يقع في سطحها ، وحسن التعبير عنه بالمناكب لما تقدم من وصفها بأنها ذلول .

ثم أمرهم أن يأكلوا من رزقه الذي أودعه فيها ؛ فذلَلها لهم ، ووطّاها ، وفتق فيها السُّبُل والطرق التي يمشون فيها ، وأودعها رزقهم ؛ فذكر تهيئة المسكن للانتفاع والتقلب فيه بالذهاب والمجيء والأكل مما أودع فيه للساكن . ثم نبّه بقوله وإليه النشورُ ﴾ على أنّا في هذا المسكن غير مستوطنين ولا مقيمين ، بل دخلناه عابري سبيل ، فلا يحسن أن نتخذه وطناً ومستقرّاً ، وإنما دخلناه لنتزود منه إلى دار القرار ؛ فهو منزل عبور لا مستقرّ حبور ، ومعبر وممرّ لا وطن ومُستقرّ .

فتضمّنت الآية الدلالة على ربوبيته ، ووحدانيته ، وقدرته ، وحكمته ، ولطفه ، والتذكير بنِعَمِهِ وإحسانه ، والتحذير من الركون إلى الدنيا واتخاذها وطنًا ومستقرًا ، بل نسرع فيها السير إلى داره وجنته .

فلله ما في ضمن هذه الآية من معرفته ، وتوحيده ، والتذكير بنعَمِه ، والحثّ على السير إليه والاستعداد للقائه والقدوم عليه ، واعلام بأنه سبحانه يطوي هذه الدار كأن لم تكن ، وأنه يحيي أهلها بعدما أماتهم وإليه النشود .

#### [ فائدة ]

#### فى ظلال فاتحة الكتاب

للإنسان قوّتان : قوة علمية نـظرية ، وقـوة عملية إراديـة . وسعادتــه التامــة موقوفة على استكمال قوتيه العلمية والإرادية .

واستكمال القوة العلمية ، إنما يكون بمعرفة فاطره وبارئه ، ومعرفة أسمائه وصفاته ، ومعرفة الطريق التي توصل إليه ، ومعرفة آفاتها ، ومعرفة نفسه ، ومعرفة عيوبها . فبهذه المعارف الخمس يحصل كمال قوته العلمية ، وأعلم الناس أعرفهم بها وأفقههم فيها .

واستكمال القوة العملية الإرادية لا يحصل إلا بمراعاة حقوقه سبحانـه على العبد، والقيام بها إخلاصاً وصدقاً ونصحاً وإحساناً ومتابعة وشهـوداً لمنّتِه عليـه،

وتقصيره هو في أداء حقه ؛ فهو مستحيى من مواجهته بتلك الخدمة ؛ لعلمه أنها دون ما يستحقه عليه ودون دون ذلك ، وأنه لا سبيل له إلى استكمال هاتين القوتين إلا بمعونته ؛ فهو مضطر إلى أن يهديه الصراط المستقيم الذي هدى إليه أولياء، وخاصته ، وأن يجنبه الخروج عن ذلك الصراط : إما بفساد في قوته العلمية فيقع في الضلال ، وإما في قوته العملية فيوجب له الغضب .

فكمال الإنسان وسعادته لا تتم إلا بمجموع هذه الأمور ، وقد تضمَّنتها سورة الفاتحة وانتظمتها أكمل انتظام .

فإن قوله: ﴿ الحمدُ للّهِ رَبِّ العالمين . الرَّحمٰنِ الرَّحيمِ . مالكِ يومِ الدَّينِ ﴾ يتضمّن الأصل الأول ، وهو معرفة الرب تعالى ، ومعرفة أسمائه وصفاته وأفعاله . والأسماء المذكورة في هذه السورة هي أصول الأسماء الحسنى ، وهي : اسم الله ، والرب ، والرحمن . فاسم الله متضمن لصفات الألوهية ، واسم الرب متضمن لصفات الإحسان والجود والبر . متضمن لصفات الإحسان والجود والبر . ومعانى أسمائه تدور على هذا .

وقوله : ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعَيْنُ ﴾ يتضمن معرفة الطريق الموصلة إليه ، وأنها ليست إلا عبادته وحده بما يحبه ويرضاه ، واستعانته على عبادته .

وقوله: ﴿ إِهْدِنَا الصَّراطَ المُسْتَقيمَ ﴾ يتضمن بيان أن العبد لا سبيل له إلى سعادته إلا باستقامته على الصراط المستقيم ، وأنه لا سبيل له إلى الاستقامة إلا بهداية ربه له ، كما لا سبيل له إلى عبادته إلا بمعونته ؛ فلا سبيل له إلى الاستقامة على الصراط إلا بهدايته .

وقوله: ﴿ غيرِ المغضُوبِ عليهِمْ وَلاَ الضّالَين ﴾ يتضمن بيان طرفي الإنحراف عن الصراط المستقيم ، وأن الانحراف إلى أحد الطرفين انحراف الضلال الذي هو فساد العلم والاعتقاد ، والانحراف إلى الطرف الآخر انحراف إلى الغضب الذي سببه فساد القصد والعمل .

فأول السورة رحمة ، وأوسطها هداية ، وآخرها نعمة . .

وحظ العبد من النعمة على قدر حظه من الهداية ، وحظه منها على قدر حظه من الرحمة ، فعاد الأمر كله إلى نعمته ورحمته . والنعمة والرحمة من لوازم ربوبيته ؛ فلا يكون إلا رحيماً منعماً ، وذلك من موجبات إلهيته ؛ فهو الإله الحق ، وإن جحده الجاحدون وعدل به المشركون .

فمن تحقق بمعاني الفاتحة ، علماً ومعرفة وعملاً وحالاً ، فقد فاز من كماله بأوفر نصيب ، وصارت عبودية عبودية الخاصة الذين ارتفعت درجتهم عن عوام المتعبدين . . والله المستعان .

## [ فائدة ] كيف نعرف الله؟

الرب تعالى يدعو عباده في القرآن إلى معرفته من طريقين :

أحدهما: النظر في مفعولاته .

وَالثاني : التفكُّر في آياته وتدبُّرها .

فتلك آياته المشهودة ، وهذه آياته المسموعة المعقولة .

آياته المسموعة المعقولة .

فالنوع الأول : كقوله : ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاَخْتِلَافِ اللَّيْلِ ِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبُحْرِ بِمَا يَنْفُعُ النَّاسَ ﴾(١) إلى آخرها . وقـوله : ﴿ إِنَّ فِيْ خَلْقِ السَّمْسُوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاَخْتِسْلَافِ اللَّيْسِلِ وَالنَّهُسَارِ لاَيَسَاتٍ لأُولِي الْأَلْبَابِ ﴾(٢) . . وهو كثير في القرآن .

والثاني : كقوله : ﴿ أَفَلَا يَتَدَبُّرُونَ ٱلْقُرْآنَ ﴾ (٣) . وقوله : ﴿ أَفَلَمْ يَدَّبُّرُوا

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٦٤.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ١٩٠.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٨٧.

آلْقُوْلَ ﴾(١) . وقوله : ﴿ كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ لِيَدَّبُرُوا آيَاتِهِ ﴾(٢) . . وهو كثير أيضاً .

فأما المفعولات ، فإنها دالَّة على الأفعال ، والأفعال دالَّة على الصفات ؟ فإن المفعول يدلُّ على فاعل فعله ، وذلك يستلزم وجوده وقدرته ومشيئته وعلمه لاستحالة صدور الفعل الاختياري من معدوم أو موجود لا قدرة له ولا حياة ولا علم ولا إرادة .

ثم ما في المفعولات من التخصيصات المتنوعة دالّ على إرادة الفاعل ، وأن فعله ليس بالطبع بحيث يكون واحداً غير متكرر .

وما فيها من المصالح والجِكَم والغايات المحمودة دالٌ على حكمته تعالى . وما فيها من النفع والإحسان والخير دالٌ على رحمته .

وما فيها من البطش والانتقام والعقوبة دالٌ على غضبه .

وما فيها من الإكرام والتقريب والعناية دال على محبته .

وما فيها من الإهانة والإبعاد والخذلان دال على بُعْضِهِ ومَقْتِه .

وما فيها من ابتـداء الشيء في غايـة النقص والضعف ثم سَوقـه إلى تمامـه ونهايته دال على وقوع المعاد .

وما فيها من أحوال النبات والحيوان وتصرُّف المياه دليل على إمكان المعاد . وما فيها من ظهور آثار الرحمة والنعمة على خلقه دليل على صحة النبوّات .

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ٦٨.

<sup>(</sup>٢) ص: ٢٩.

وما فيها من الكمالات التي لو عدمتها كانت ناقصة دليل على أن معطي تلك الكمالات أحق بها .

فمفعولاته من أدلّ شيء على صفاته وصدق ما أخبرت به رُسله عنه ؛ فالمصنوعات شاهدة تصدق الآيات المسموعات ، منبهة على الاستدلال بالآيات المصنوعات . قال تعالى : ﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَنَّنَ لَهُمْ أَنْهُ الْحَقُ ﴾ (١) ، أي أن القرآن حق ، فأخبر أنه لا بد أن يُريهم من آياته المشهودة ما يبين لهم أن آياته المتلوَّة حق . ثم أخبر بكفاية شهادته على صحة خبره بما أقام من الدلائل والبراهين على صدق رسوله . فآياته شاهدة بصدقه ، وهو شاهد بصدق رسوله بآياته . فهو الشاهد والمشهود له ، وهو الدليل والمدلول عليه . فهو الدليل بنفسه على نفسه كما قال بعض العارفين : كيف أطلب الدليل على مَن هو دليل لي بنفسه على نفسه كما قال بعض العارفين : كيف أطلب الدليل على مَن هو دليل لي على كل شيء؟ فأي دليل طلبته عليه فوجوده أظهر منه . ولهذا قال الرسل لقومهم : ﴿ أَفِي اللّهِ شَكَ ؟ ﴾ (٢) ؛ فهو أعرف من كل معروف ، وأثين من كل دليل . فالأشياء عُرفت به في الحقيقة ، وإن كان عُرف بها في النظر ، والاستدلال بأعماله وأحكامه عليه .

# [ نائدة ] ما يزيل الهمّ والغمّ والحزن

في المسند ، وصحيح أبي حاتم ، من حديث عبد الله بن مسعود ، قال : قال رسول الله ﷺ : « ما أصاب عبداً همَّ ولا حزنٌ ، فقال : اللهم إني عبدُك ابن عبدك ابن أمتك ، ناصيتي ببدك ، ماض فيّ حكمك ، عدلٌ في قضاؤك ، أسألك بكل اسم هو لك ، سميت به نفسك ، أو أنزلته في كتابك ، أو علمته أحداً من خلقك ، أو استأثرت به في علم الغيب عندك ، أن تجعل القرآن ربيع قلبي ، ونور

<sup>(</sup>١) فصلت : ٥٣.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم: ١٠.

صدري ، وجلاء حزني ، وذهاب همّي وغمّي - إلا أذهب الله همّه وغمّه ، وأبدله مكانه فـرحاً . قـالوا : يـا رسول الله ، أفـلا نتعلمهن ؟ قال : بلى ، ينبغي لمن سمعهن أن يتعلمهن » .

فتضمن هذا الحديث العظيم أموراً من المعرفة ، والتـوحيد ، والعبـودية منها أن الداعي به صدَّر سؤاله بقوله : « إني عبدك ابن عبدك ابن أمتك » ، وهذا يتنــاول مَن فوقــه مِن آبائــه وأمهاتــه إلى أبويــه آدم وحواء ، وفي ذلـك تملُّق لــه ، واستخذاء بين يديه ، واعتراف بأنه مملوكه ، وآباؤه مماليكه ، وأن العبــد ليس له غير باب سيده وفضله وإحسانه ، وأن سيده إن أهمله وتخلى عنه هلك ، ولم يؤ وهِ أحد ، ولم يعطف عليه ، بل يضيع أعظم ضيعة . فتحتُ هذا الاعتراف : إني لا غني بي عنك طرفة عين ، وليس لي مَن أعوذ به وألوذه بــه غيرَ سيــدي الذي أنــا عبده ، وفي ضمن ذلك الاعتراف بأنه مربوب مدبِّر مأمـورٌ منهى ، إنما يتصـرف بحكم العبودية لا بحكم الاختيار لنفسه . فليس هذا شأن العبد ، بل شأن الملوك والأحرار . وأما العبيـد فتصرُّفهم على محض العبـودية ؛ فهؤلاء عبيـد الـطاعـة المضافون إليه سبحانه في قوله : ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَـكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾(١) . . وقوله : ﴿ وَعِبَادُ ٱلْرَّحْمٰنِ ٱلَّذِيْنَ يَمْشُونَ عَلَىٰ ٱلأَرْضِ هَـوْناً ﴾(٢) ، ومَنْ عـداهـم عبيد القهر والربوبية ؛ فإضافتهم إليه كإضافـة سائـر البيوت إلى ملكـه ، وإضافـة أولئك كإضافة البيت الحرام إليه ، وإضافة ناقته إليه ، وداره التي هي الجنة إليه ، وإضافة عبودية رسوله إليه بقوله : ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَــزُّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾(٣) . . ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ ﴾(١) . . ﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَـامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ ﴾ (٥) .

<sup>(</sup>١) الحجر: ٤٢.

<sup>(</sup>٢) الفرقان : ٦٣.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٢٣.

<sup>(</sup>٤) الإسراء: ١.

<sup>(</sup>٥) الجن : ١٩.

وفي التحقيق بمعنى قوله : ﴿ إِنَّي عَبِدُكُ ﴾ التزام عبوديته من الـذلّ ، والخضوع ، والإنابة ، وامتثال أمر سيده، واجتناب نهيه ، ودوام الافتقار إليه ، واللجأ إليه ، والاستعانة به ، والتوكل عليه ، وعياذ العبد به ، ولياذه به ، وأن لا يتعلق قلبه بغيره محبة وخوفاً ورجاءً .

وفيه : أيضاً إني عبد من جميع الوجوه : صغيراً وكبيراً ، حيّاً وميتاً ، مطيعاً وعاصياً ، معافى ومبتلى بالروح والقلب واللسان والجوارح .

وفيه أيضاً : إن مالي ونفسي مُلكُ لك ؛ فإن العبد وما يملك لسيده .

وفيه أيضاً : إنك أنت الذي مننتَ عليّ بكل ما أنا فيه من نعمة ، فذلك كله من إنعامك على عبدك .

وفيه أيضاً: إني لا أتصرّف فيما خوّلتَني من مالي ونفسي إلا بأمرك ، كما لا يتصرف العبد إلاَّ بإذن سيده ، وإني لا أملك لنفسي ضَرّاً ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً .

فإن صحُّ له شهود ذلك ، فقد قال إني عبدك حقيقة .

ثم قال : « ناصيني بيدك » ، أي أنت المتصرف في تصرفني كيف تشاء ، لست أنا المتصرف في نفسي . وكيف يكون له في نفسه تصرف مَنْ نفسه بيد ربه وسيَّده ، وناصيتُه بيده ، وقلبُه بين إصبعين من أصابعه ، وموتّه وحياته وسعادته وشقاوته وعافيته وبلاؤه كلّه إليه سبحانه ، ليس إلى العبد منه شيء ، بل هو في قبضة سيده أضعف من مملوك ضعيف حقير ، ناصيته بيد سلطان قاهر مالك له تحت تصرُّفه وقهره ، بل الأمر فوق ذلك .

ومتى شَهِدَ العبدُ أن ناصيتَه ، ونواصي العباد كلها ، بيد الله وحده ، يصرفهم كيف يشاء ، لم يَخَفْهُم بعد ذلك ، ولم يَرْجُهُمْ ، ولم يُنزلهم منزلة المالكين ، بل منزلة عبيد مقهورين مربوبين ، المتصرف فيهم سواهم ، والمدبّر لهم غيـرهم . فمن شهد نفسه بهذا المشهد صار فقرُه وضرورته إلى ربه وصفاً لازماً له ، ومتى شهد الناس كذلك لم يفتقر إليهم ، ولم يعلق أمله ورجاءه بهم ، فاستقام توحيده وتوكله وعبوديته . ولهذا قال هود لقومه : ﴿ إِنِّي تَـوَكَّلْتُ عَلَىٰ اللّهِ رَبِّي وَرَبَّكُمْ مَا مِنْ دَابَّةٍ إِلّا هُوَ آخِذُ بِنَاصِيَتِهَا إِنّ رَبِّي عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾(١) .

وقوله : « ماض ٍ فيّ حكمك ، عـدلُ في قضاؤك » ، تضمّن هـذا الكلام أمرين :

أحدهما: مضاءً حكمه في عبده .

والثاني: يتضمن حمده وعدله، وهو سبحانه له الملك وله الحمد، وهذا معنى قول نبيه هود: ﴿ ما مِنْ دَابَةٍ إِلاَّ هو آخذ بناصيتها ﴾ ، ثم قال : ﴿ إِنَّ ربي على صراطٍ مستقيم ﴾ أي مع كونه مالكاً قاهراً ، متصرفاً في عباده ، نواصيهم بيده ، فهو على صراط مستقيم . وهو العدل الذي يتصرف به فيهم ، فهو على صراط مستقيم فيسقوله وفعله وقضائه وقدره وأمره ونهيه وثوابه وعقابه . فخبره كله صدق ، وقضاؤه كله عدل ، وأمره كله مصلحة ، والذي نهى عنه كله مفسدة ، وثوابه لمن يستحق العقاب بعدله وثوابه لمن يستحق العقاب بعدله وحكمته .

وفرَّق بين الحكم والقضاء، وجعل المضاء للحكم. ، والعدل للقضاء ؛ فإن حكمه سبحانه يتناول حكمه الديني الشرعي وحكمه الكوني القدري . والنوعان نافذان في العبد ماضيان فيه ، وهو مقهور تحت الحكمين ، قد مضيا فيه ، ونفذا فيه شاء أم أبى ، لكن الحكم الكوني لا يمكنه مخالفته ، وأما الديني الشرعي فقد يخالفه .

ولما كان القضاء هو الإتمام والإكمال ، وذلك إنما يكون بعد مضيّه ونفوذه -

<sup>(</sup>۱) هود : ۵۹.

قال : « عدلٌ في قضاؤك » ، أي الحكم الذي أكملته وأتممته ونفذته في عبدك عدل منك فيه . وأما الحكم ، فهو ما يحكم به سبحانه ، وقد يشاء تنفيذه ، وقد لا ينفذه . فإن كان حكماً دينياً ، فهو ماض في العبد. وإن كان كونياً ؛ فإن نفذه سبحانه مضى فيه ، وإن لم ينفذه اندفع عنه ، فهو سبحانه يقضي (١) ما يقضي به . وغيره قد يقضي بقضاء ، ويقدّر أمراً ، ولا يستطيع تنفيذه . وهو سبحانه يقضي ويمضي ، فله القضاء والإمضاء .

وقوله: «عدلُ فيَّ قضاؤك»، يتضمن جميع أقضيته في عبده من كل الوجوه: من صحة، وسقم، وغنى، وفقر، ولذة، وألم، وحياة، وموت، وعقوبة، وتجاوز، وغيره ذلك. قال تعالى: ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيْبَةٍ فَيِما كَسَبَتْ أَيْدِيْكُمْ ﴾ (٢٠) . . وقال: ﴿ وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّنَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيْهِمْ فَإِنَّ ٱلْإِنْسَانَ كَشُورُ ﴾ (٣) . . فكل ما يقضي على العبد فهو عدل فيه .

فإن قيل : فالمعصية عندكم بقضائه وقدره ! فما وجه العدل في قضائها ، فإن العدل في العقوبة عليها غير ظاهر ؟

قيل : هذا سؤال له شأن ، ومن أجله زعمت طائفة أن العدل هو المقدور ، والظلم ممتنع لذاته . قالوا : لأن الظلم هو التصرف في مُلك الغير ، والله له كل شيء ؛ فلا يكون تصرُّفه في خلقه إلاَّ عدلاً .

وقالت طائفة: بل العدل أنه لا يعاقب على ما قضاه وقدَّره ، فلما حَسُنَ منه العقوبة على الذنب علم أنه ليس بقضائه وقدره ؛ فيكون العدل هو جزاؤه على الذنب بالعقوبة والذمّ إما في الدنيا وإما في الآخرة .

<sup>(</sup>١) لعل الأصوب: يمضي.

<sup>(</sup>۲) الشورى : ۳۰.

<sup>(</sup>٣) الشورى : ٤٨.

وصعب على ههؤلاء الجمع بين العدل وبين القدر ؛ فزعموا أن من أثبت القدر لم يمكنه أن يقول بالعدل ، ومن قال بالعدل لم يمكنه أن يقول بالقدر . كما صعب عليهم الجمع بين التوحيد وإثبات الصفات؛ فزعموا أنهم لا يمكنهم إثبات التوحيد إلا بإنكار الصفات ؛ فصار توحيدهم تعطيلًا ، وعدلهم تكذيباً بالقدر .

وأما أهل السنة: فهم مثبتون للأمرين ، والظلم عندهم هو وضع الشيء في غير موضعه: كتعذيب المطيع ومن لا ذنب له ، وهذا قد نزَّه الله نفسه عنه في غير موضع من كتابه . وهو سبحانه وإن أضلً من شاء وقضى بالمعصية والغيّ على مَن شاء ، فذلك محض العدل فيه ؛ لأنه وضع الإضلال والخذلان في موضعه اللائق

كيف ومن أسمائه الحسنى (١) العدل ، الذي كل أفعاله وأحكامه سداد وصواب وحق ، وهو سبحانه قد أوضح السبُل ، وأرسل الرسُل ، وأنزل الكتب ، وأزاح العلل ، ومكن من أسباب الهداية والطاعة بالأسماع والأبصار والعقول ، وهذا عدله . ووقّق من شاء بمزيد عناية وأراد من نفسه أن يعينه ويوفقه ، فهذا فضله . وخذل من ليس بأهل لتوفيقه وفضله وخلّى بينه وبين نفسه ، ولم يرد سبحانه من نفسه أن يوفقه ، فقطع عنه فضله ، ولم يحرمه عدله . .

وهذأ نوعان :

أحدهما : ما يكون جـزاءً منه للعبـد على إعراضـه عنه ، وإيشـار عدوَّه في الطاعة والموافقة عليه ، وتناسي ذكره وشكره ؛ فهو أهل من يخذله ويتخلى عنه .

والثاني: أن لا يشاء له ذلك ابتداء ؛ لما يعلم منـه أنه لا يعـرف قدر نعمـة

<sup>(</sup>١) إذا أراد القارىء تفصيلاً وشرحاً لاسماء الله الحسنى، فله أن يرجع إن شاء إلى كتاب «المقصد الاسنى في شرح أسماء الله الحسنى » لحجة الإسلام الغزالي ، وقد حققت بحمد الله هذا الكتاب وكتبت له دراسة تحليلية . وهو من إصدار مكتبة القرآن بمصر.

الهداية ولا يشكره عليه ، ولا يثني عليه بها ، ولا يجه ؛ فلا يشاؤها له لعدم صلاحية محله . قال تعالى : ﴿ وَكَذَٰلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُمْ بِبَعْض لِيَقُولُوا أَهْوُلاَءِ مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِنَا أَلْيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِآلشًاكِرِينَ ﴾ . وقال : ﴿ وَلَـوْ عَلِمَ اللّهُ فِيْهِمْ خَيْراً لأَسْمَعَهُمْ ﴾ .

فإذا قضى على هذه النفوس بالضلال والمعصية ـ كان ذلك محض العدل ، كما إذا قضي على الحيّة بأن تُقتل ، وعلى العقرب ، وعلى الكلب العَقور ، كان ذلك عدلًا فيه ، وإن كان مخلوقاً على هذه الصفة .

وقد استوفينا الكلام في هذا في كتابنا الكبير في القضاء والقدر .

والمقصود أن قوله ﷺ : « ماض ٍ فيَّ حكمك ، عدلٌ فيَّ قضاؤك » ردّ على الطائفتين :

القدرية : الذين ينكرون عموم أقضية الله في عبــــده ، ويخرجـــون أفعال العباد عن كونها بقضائه وقدره ، ويردُّون القضاء إلى الأمر والنهي .

وعلى الجبرية: الذين يقولون: كل مقدور عدل، فلا يبقى لقوله «عدلٌ فيَّ قضاؤك» فائدة؛ فإن العدل عندهم كل ما يمكن فعله، والظلم هو المحال لذاته، فكأنه قال: «ماض ونافذ فيَّ قضاؤك»، وهذا هو الأول بعينه.

وقوله: «أسألك بكل اسم » إلى آخره ، توسُّل إليه بأسمائه كلها ما علم العبد منها وما لم يعلم . وهذه أحَبُ الوسائل إليه ؛ فإنها وسيلة بصفاته وأفعاله التي هي مدلول أسمائه .

وقوله: «أن تجعل القرآن ربيع قلبي ونور صدري »، الربيع: المطر الذي يحيي الأرض، شبّه القرآن به لحياة القلوب به. وكذلك شبّهه الله بالنور، وجمع بين الماء الذي تحصل به الإضاءة والإشراق، كما جمع بينهما سبحانه في قوله:

﴿ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءٌ فَسَالَتْ أَوْدِيَةً بِقَلْرِهَا فَأَخْتَمَلَ السُّيْلُ زَبَداً رَابِياً وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ ٱبْبِتَغَاءَ حِلْيَةٍ ﴾ (١٠ . .

وفي قوله : ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ النَّذِي اسْتَوْفَدَ نَاراً فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ ﴾ (٢) ، ، ثم قال : ﴿ أَوْ كَصَيَّبٍ مِنَ السَّمَاءِ ﴾ (٣) . .

وفي قىوله : ﴿ أَلِلَّهُ نُـورُ السَّمْوَاتِ وَٱلْأَرْضِ مَشَلُ نُورِهِ ﴾ (<sup>1)</sup> الآيات . ثم قال : ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُرْجِي سَحَاباً ثُمَّ يُؤَلِّفُ بَيْنَهُ ﴾ (°) الآية .

فتضمن الدعاء أن يحيي قلبه بربيع القرآن ، وأن ينوَّر به صدره ؛ فتجتمع له الحياة والنور . قال تعالى : ﴿ أَو مَنْ كَانَ مَيْتًا فَأَخْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثْلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجِ مِنْهَا ﴾(٦) .

ولما كان الصدر أوسع من القلب، كان النور الحاصل له يسري منه إلى القلب؛ لأنه قد حصل لما هو أوسع منه .

ولما كانت حياة البدن والجوراح كلها بحياة القلب ، تسري الحياة منه إلى الصدر ثم إلى الجوراح ـ سأل الحياة له بالربيع الذي هو مادتها .

ولمما كان المحزن والهمّ والغمّ يضادّ حياة القلب واستنارتـه ــ سأل أن يكــون ذهابها بالقرآن ؛ فإنها أحرى أن لا تعود ، وأما إذا ذهبت بغير القرآن : من صحة ، أو دنيا ، أو جاه ، أو زوجة ، أو ولد ــ فإنها تعود بذهاب ذلك .

<sup>(</sup>١) الرعد: ١٧.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٧.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ١٩.

<sup>(</sup>٤) النور : ٣٥.

<sup>(</sup>٥) النور : ٤٣.

<sup>(</sup>٦) الأنعام : ١٢٢.

والمكروه الوارد على القلب: إن كان من أمر ماض أحدث الحزن ، وإن كان من مستقبل أحدث الهم ، وإن كان من أمر حاضر أحدث الغم . . والله أعلم .

#### [ فائدة ]

## عودة القلوب إلى قلبين

أنزَهُ الموجودات ، وأظهَرُها ، وانورها ، وأشرفها ، وأعلاها ذاتاً وقدراً ، وأوسعها - عرش الرحمن جلَّ جلاله . ولذلك صلح لاستوائه عليه . وكل ما كان أقرب إلى العرش كان أنور ، وأنزه ، وأشرف مما بَعُدَ عنه . ولهذا كانت جنة الفردوس أعلى الجنان ، وأشرفها ، وأنورها ، وأجلّها ؛ لقربها من العرش ؛ إذ هو سقفها ، وكل ما بَعُدَ عنه كان أظلمَ وأضيق . ولهذا كان أسفل سافلين شرّ الأمكنة وأضيقها وأبعدها من كل خير .

وخلق اللّهُ القلوبَ ، وجعلها محلًا لمعرفته ، ومحبته ، وإرادته ؛ فهي عرش المثل الأعلى ، الذي هو معرفته ، ومحبته ، وإرادته . . قال تعالى :

﴿ لِلَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ مَثَلُ السَّوْءِ وَلِلَّهِ ٱلْمَثَلُ الأَعْلَىٰ وَهُـوَ ٱلْعَزِيْـرُ ٱلْحَكِيْمُ ﴾(١) . .

وقال تعالى : ﴿ وَهُوَ الَّذِيْ يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ وَلَهُ الْمَشَلُ الّ الْأَعْلَىٰ فِي السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْغَزِيْزُ الْحَكِيمُ ﴾(٢) . .

وقال تعالى : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ (٣) . .

فهذا من المثل الأعلى ، وهو مستوعلى قلب المؤمن فهو عرشه ، وإن لم

<sup>(</sup>١) النحل: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) الروم : ٧٧.

<sup>(</sup>۳) الشورى: ۱۱.

يكن أطهر الأشياء وأنزهها وأطيبها وأبعدها من كل دنس وخبث لم يصلح لاستواء المثل الأعلى عليه معرفة ومحبة وإرادة ؛ فاستوى عليه مثل الدنيا الأسفل ومحبتها وإرادتها والتعلق بها ، فضاق وأظلم وبعد من كماله وفلاحه ؛ حتى تعود القلوب على قلبين : قلب هو عرش الرحمن ، ففيه النور والحياة والفرح والسرور والبهجة وذخائر الخير . وقلب هو عرش الشيطان ، فهناك الضيق والظلمة والموت والحزن والغم والهم ؛ فهو حزين على ما مضى ، مهموم بما يستقبل ، مغموم في الحال .

وقد روى الترمـذي وغيره عن النبي ﷺ أنـه قال : « إذا دخـل النور القلب انفسح وانشرح ، قالوا : فما علامـة ذلك يـا رسول الله؟ قـال : الإنابـة إلى دار الخلود ، والتجانى عن دار الغرور ، والاستعداد للموت قبل نزوله » .

والنور الذي يدخل القلب ، إنما هو من آثار المثل الأعلى ؛ فلذلك ينفسح وينشرح ، وإذا لم يكن فيه معرفة الله ومحبته فحظه الظلمة والضيق .

# [ فائدة ] تأملات في خطاب القرآن

تأمَّلُ خطاب القرآن تجد مَلِكاً له المُلْكُ كله ، وله الحمد كله ، أزِمَّةُ الأمور كلها بيده ، ومصدرها منه ، ومردُها إليه ، مستوياً على سرير ملكه لا تخفى عليه خافية في أقطار مملكته ، عالِماً بما في نفوس عبيده ، مُطَّلِعاً على أسرارهم وعلانيتهم ، منفرداً بتدبير المملكة ، يسمع ، ويرى ، ويعطي ، ويمنع ، ويثيب ، ويعاقب ، ويُكرم ، ويُهين ، ويخلق ، ويسرزق ، ويُميت ، ويُحيي ، ويقلر ، ويقضي ، ويدبر . الأمورُ نازلة من عنده دقيقها وجليلها ، وصاعدة إليه لا تتحرّك في ذرّة إلا بعلمه .

 هلاكهم ، ويتعرض إليهم بأسمائه وصفاته، ويتحبب إليهم بنِعمه وآلائه . فيذكّرهم بِنِعمه عليهم ، ويأمرهم بما يستوجبون به تمامها ، ويحدرهم من نقمه . ويذكّرهم بما أعدَّ لهم من العقوبة إن عصوه . ويخبرهم بما أعدَّ لهم من العقوبة إن عصوه . ويخبرهم بصنعه في أوليائه وأعدائه وكيف كانت عاقبة هؤلاء وهؤلاء . ويثني على أوليائه بصالح أعمالهم ، وأحسن أوصافهم، ويذمَّ أعداء اسيء أعمالهم ، وقبيح صفاتهم .

ويضرب الأمثال ، وينوَّع الأدلة والبراهين ، ويجيب عن شُبَه أعدائه أحسن الأجوبة ، ويصدق الصادق ، ويكذب الكاذب ، ويقول الحق ، ويهدي السبيل .

ويدعو إلى دار السلام ، ويذكر أوصافها وحسنها ونعيمها ، ويحذر من دار البوار ، ويذكر عذابها وقبحها وآلامها ، ويُذكّر عبادَه فقرهم إليه ، وشدة حاجتهم إليه من كل وجه ، وأنهم لا غنى لهم عنه طرفة عين ، ويذكر غناه عنهم وعن جميع الموجودات ، وأنه الغني بنفسه عن كل ما سواه ، وكل ما سواه فقير إليه بنفسه ، وأنه لا ينال أحد ذرّة من الخير فما فوقها إلا بفضله ورحمته ، ولا ذرّة من الشر فما فوقها إلاً بعدله وحكمته .

ويشهد من خطابه عتابه لأحبابه ألطف عتاب ، وأنه مع ذلك مُقيلُ عثراتهم ، وغافر زلاتهم ، ومقيم أعذارهم ، ومصلح فسادهم ، والدافع عنهم ، والمحامي عنهم ، والناصر لهم ، والكفيلُ بمصالحهم ، والمنجي لهم من كل كرب ، والموفي لهم بوعده ، وأنه وليّهم الـذي لا وليّ لهم سواه ، فهو مولاهم الحق ، وفصيرهم على عدوهم ؛ فنعم المولى ونعم النصير .

فإذا شهدت القلوب من القرآن ملكاً عظيماً ، رحيماً ، جواداً ، جميلاً ، هذا شأنه ؛ فكيف لا تحبه ، وتنافس في القرب منه ، وتنفق أنفاسها في التودّد إليه ، ويكون أحب إليها من كل ما سواه ؟ ويكون أحب إليها من كل ما سواه ؟ ويكف لا تلهج بذكره ، ويصير حبه ، والشوق إليه ، والأنس به ، هـو غذاؤها

وقوتُها ودواؤها ؛ بحيث إن فقدت ذلك فسدت وهلكت وَلَم تنتفع بحياتها ؟!.

## [ فائدة ] شِرط قبول المحل لما يُوضع فيه

قبول المحل لما يوضع فيه مشروط من ضدّه..

وهذا كما أنه في الذوات والأعيان ، فكذلك هو في الاعتقادات والإرادات . فإذا كان القلب ممتلئاً بالباطل اعتقاداً ومحبة ، لم يبق فيه لاعتقاد الحق ومحبته موضع . كما أن اللسان إذا اشتغل بالتكلم بما لا ينفع ، لم يتكمن صاحبه من النطق بما ينفعه ، إلا إذا فرَّغ لسانه من النطق بالباطل . وكذلك الجوارح ، إذا استغلت بغير الطاعة ، لم يمكن شغلها بالطاعة إلا إذا فرغها من ضدها .

فكذلك القلب المشغول بمحبة غير الله وإرادته والشوق إليه والأنس به ، لا يمكن شغله بمحبة الله وإرادته وحب والشوق إلى لقائه ، إلا بتفريغه من تعلقه بغيره . ولا حركة للسان بذكره والجوارح بخدمته إلا إذا فرغها من ذكر غيره وخدمته .

فإذا امتلأ القلب بالشغل بالمخلوق ، والعلوم التي لا تنفع ، لم يبق فيها موضع للشغل بالله ، ومعرفة أسمائه ، وصفاته ، وأحكامه . وسر ذلك أن إصغاء القلب كإصغاء الأذن ؛ فإذا أَصْغَى إلى غير حديث الله لم يبق فيه إصغاء ولا فهم لحديثه ، كما إذا مال إلى غير محبة الله لم يبق فية مَيْل إلى محبته . فإذا نطق القلب بغير ذكره لم يبق فيه محل للنطق بذكره كاللسان .

ولهذا في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال : « لأن يمتلىء جوفُ أحدكم قيحاً حتى يرِيَهُ(١) خيرٌ له من أن يمتلىء شعراً »(١) . فبيَّنَ أن الجوفَ يمتلىء بالشِعر ،

<sup>(</sup>١) ﴿ وَرَى ﴾ القَيْحُ جَوْفَه يَرِيهِ ﴿ وَرُبًّا ﴾ أَكَلُه .

<sup>(</sup>٧) البخاري ، باب دما يُكره أن يكون الغالب على الإنسان الشعر حتى يصده عن ذكر الله والعلم =

فكذلك يمتلىء بالشبه ، والشكوك ، والخيالات ، والتقديرات التي لا وجود لها ، والعلوم التي لا تنفع ، والمفاكهات ، والمضحكات ، والحكايات ، ونحوها . وإذا امتلا القلب بذلك ، جاءته حقائق القرآن والعلم الذي به كماله وسعادته ، فلم تجد فيه فراغاً لها ولا قبولاً ؛ فتعدّته وجاوزته إلى محل سواه . كما إذا بذلت النصيحة لقلب ملآن من ضدها لا منفذ لها فيه ، فإنه لا يقبلها ولا تلج فيه ، لكن تمرّ مجتازة لا مستوطنة ؛ ولذلك قبل :

فِجنابنا حِلَّ لكلَّ مُنزَّهِ مَنْ حَلَّ ذا الطِّلَسْمِ فاز بكنزهِ

نَزَّهُ فؤ ادَك من سوانا تلقَنا والصبرُ طِلَّسْمٌ لكنز وصالنا

وبالله التوفيق .

# [ فائدة ] تفسير قوله تعالى: ﴿ أَلهاكم التكاثر ﴾(١) قوله تعالى: ﴿ أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ ﴾ إلى آخرها . .

أخلصت هذه السورة للوصد والوعيد والتهديد ، وكفى بها موعظة لمن عقلها . فقوله تعالى : ﴿ الهاكم ﴾ ، أي شُغلكم على وجه لا تعذرون فيه ؛ فإن الإلهاء عن الشيء هو الاشتغال عنه . فإن كان بقصد ، فهو محل التكليف ، وإن

والقرآن، من كتاب والأدب، . ج ٤ ، ص ٤٧ (دار المعرفة) . ومسلم، حديث ٧ - ٩ من كتاب الشعر. وأبو داود، بأب ٨٧ من كتاب الأدب. وابن ماجة، بأب ٤٢ من كتاب الأدب. والترمذي، بأب ٢١ من كتاب الأدب. والدارمي، بأب ٢٩ من كتاب الاستئذان. وأبن حنبل، جزء أول، ص ١٧٥ و١٧٧ و ١٩٧ و ١٩٨ و ٣٩٩ و ٤٨٨ و ٣٩١ و ٣٩٨ و ٤٨٠ و ٤٨٠ و ٤٨٠ و ٤٨٠ و ٣٩٠ و ٤٨٠ و ٤٨

وقد جاء في كتاب «الاجابة لايراد ما استدركته عائشة على الصحابة» لبدر الدين الزركشي ، ص ٢٧ : أن السيدة عائشة قالت : لم يحفظ أبو هريسرة الحديث ، إنما قال رسول الله ﷺ : « لأن يمتلىء جوف أحدكم قيحاً ودماً خير له من أن يمتلىء شعراً هجيت به » .

<sup>(</sup>١) التكاثر: ١.

كان بغير قصد كقوله ﷺ في الخميصة : « إنها ألهتني آنفاً عن صلاتي » (1) ، كان صاحبه معذوراً ، وهو نوع من النسيان . وفي الحديث : « فلها ﷺ عن الصبي » ، أي ذهل عنه . ويقال : لها بالشيء : أي اشتغل به . ولها عنه : إذا انصرف عنه .

واللهو للقلب ، واللعب للجوارح ، ولهذا يجمع بينهما ؛ ولهذا كان قوله : ﴿ الهاكم التكاثر ﴾ أبلغ في الذمّ من شَغَلَكم ؛ فإن العامل قد يستعمل جوارحه بما يعمل وقلبه غير لاهٍ به . . فاللهو هو ذهولٌ وإعراض .

والتكاثر تفاعل من الكثرة ، أي مكاثرة بعضكم لبعض . وأعرض عن ذكر المتكاثر به إرادة لإطلاقه وعمومه ، وأن كل ما يكاثر به العبد غيرة ، سوى طاعة الله ورسوله ، وما يعود عليه بنفع معاده ، فهو داخل في هذا التكاثر . فالتكاثر في كل شيء : من مال ، أو جاه ، أو رياسة ، أو نسوة ، أو حديث ، أو علم ، ولا سيما إذا لم يحتج إليه . والتكاثر في الكتب ، والتصانيف ، وكثرة المسائل ، وتفريعها ، وتوليدها . والتكاثر أن يطلب الرجل أن يكون أكثر من غيره ، وهذا مذموم إلا فيما يقرب إلى الله ؛ فالتكاثر فيه منافسة في الخيرات ومسابقة إليها . وفي صحيح مسلم من حديث عبد الله بن الشخير : أنه انتهى إلى النبي هي وهو يقرأ : هلهاكم التكاثر في ، قال : « يقول ابن آدم : مالي مالي ، وهل لك من مالك إلا ما تصدّقت فأمضيت ، أو أكلت فأفنيت ، أو لبست فأبليت ؟ «(٢) .

## [ تنبيه ] تلك حكمة بالغة

- مَنْ لم ينتفع بعينه لم ينتفع بأذنه .
- \* للعبد سترّ بينه وبين الله ، وسترّ بينه وبين الناس ؛ فمن هتك الستر الذي

 <sup>(</sup>١) البخاري ، باب ١٤ من كتاب الصلاة؛ وباب ١٩ من كتاب اللباس. ومسلم، حديث ٦٣ من كتاب المساجد. وأبو داود، باب ٨ من كتاب اللباس. وابن حنبل، جزء ٦ ص ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) كما رواه الترمذي وأحمد.

- بينه وبين الله هتك اللَّهُ الستر الذي بينه وبين الناس.
- للعبد رب هو ملاقيه ، وبيت هو ساكنه ؛ فينبغي له أن يسترضي ربه قبل
   لقائه ، ويعمر بيته قبل انتقاله إليه .
- إضاعة الوقت أشد من الموت ؛ لأن إضاعة الوقت تقطعتك عن الله والدار
   الأخرة ، والموت يقطعك عن الدنيا وأهلها .
  - \* الدنيا من أولها إلى آخرها لا تساوي غمّ ساعة ، فكيف بغمّ العمر؟!
  - \* محبوب اليوم يعقب المكروه غداً ، ومكروه اليوم يعقب المحبوب غداً .
- أعظم الربح في الدنيا أن تشغل نفسك كل وقت بما هو أولى بها وأنفعُ لها
   في معادها .
  - \* كيف يكون عاقلًا من باع الجنة بما فيها بشهوة ساعة؟!
- یخرج العارف من الدنیا ولم یقض وطره من شیئین : بکاؤه علی نفسه ،
   وثناؤه علی ربه .
- المخلوق إذا خِفْتُهُ استوحشتَ منه وهربت منه ، والرب تعالى إذا خفته
   إنشتَ به وقربتَ إليه .
- لو نَفَعَ العلمُ بلا عمل لما ذمَّ اللهُ سبحانه أحبارَ أهل الكتاب، ولو نَفَعَ العملُ بلا إخلاص لما ذمَّ المنافقين .
- \* دافع الخطرة (١٠) ؛ فإن لم تفعل صارت فكرة . . فدافع الفكرة ؛ فإن لم تفعل صارت عزيمة وهمّة ؛ فإن لم تفعل صارت عزيمة وهمّة ؛ فإن لم

<sup>(</sup>١) الخطرة: ما يخطر ويلوح بالفكر .

تدافعها صارت فعلاً ؛ فإن لم تتداركه بضلة صار عادة ؛ فيصعب عليك الانتقال عنها .

التقوى ثلاث مراتب:

إحداها: حمية القلب والجوارح عن الآثام والمحرمات.

الثانية : حميّتها عن المكروهات.

الثالثة : الحميّة عن الفضول وما لا يعني .

فالأولى تعطي العبد حياته ، والثانية تفيده صحته وقوته ، والثالثة تكسبه سروره وفرحه وبهجته .

غموض الحق حين تذبُّ عنه يقلل ناصر الخصم المحقِّ عنى اللدقُ عن الدقيق فهوم قوم فتقضي للمجلِّ على المدقُ المالية أبْلغُ ما أسعى وأدركه الأبي ولا بشفيع لي من الناس إذا أيستُ وكاد الياس يقطعني جاء الرجا مسرعاً من جانب الياس

من خلقه الله للجنة لم تزل هداياها تأتيه من المكاره ، ومن خلقه للنار لم
 تزل هداياها تأتيه من الشهوات .

لمًا طلب آدم الخلود في الجنة من جانب الشجرة عوقب بالخروج منها ،
 ولمًا طلب يوسف الخروج من السجن من جهة صاحب الرؤيا لبث فيه بضع سنين .

إذا جرى على العبد مقدور يكرهه ، فله فيه ستة مشاهد :

أحدها : مشهد التوحيد ، وأن الله هو الذي قدَّره وشاءه وخلقه ، وما شاء الله كان وما لم يكن .

الثاني : مشهد العدل ، وأنه ماض فيه حكمه عدلٌ فيه قضاؤه .

الثالث: مشهد الرحمة ، وأن رحمته في هذا المقدور غالبة لغضبه وانتقامه .

الرابع : مشهد الحكمة ، وأن حكمته سبحانه اقتضت ذلك لم يقدّره سُدىً ولا قضاه عبثاً .

الخامس : مشهد الحمد ، وأن له سبحانه الحمد التام على ذلك من جميع وجوهه .

السادس: مشهد العبودية ، وأنه عبدٌ محض من كل وجه ، تجري عليه أحكام سيده وأقضيته ؛ بحكم كونه مُلكه وعبده ؛ فيصرفه تحت أحكامه الدينية ، فهو محل لجريان هذه الأحكام عليه .

\* قلة التوفيق ، وفساد الرأي ، وخفاء الحق ، وفساد القلب ، وخمول الذكر ، وإضاعة الوقت ، وَنَفْرَة الخلق ، والوحشة بين العبد وبين ربه ، ومنع إجابة الدعاء ، وقسوة القلب ، ومحق البركة في الرزق والعمر ، وحرمان العلم ، ولباس الذلّ ، وإهانة العدو ، وضيق الصدر ، والابتلاء بقرناء السوء الذين يفسدون القلب ويضيعون الوقت ، وطول الهم والغم ، وضنك المعيشة ، وكسف البال ـ تتولد من المعصية والغفلة عن ذكر الله ، كما يتولد الزرع عن الماء ، والإحراق عن النار . وأضداد هذه تتولد عن الطاعة .

## [فصل] طوبى لمن أنصف ربَّه

طوبى لِمَنْ أنصف ربّه ؛ فأقرَّ له بالجهل في علمه ، والآفات في عمله ، والعيوب في نفسه ، والتفريط في حقه ، والظلم في معاملته . فإن آخذه بذنوبه

رأى عدله ، وإن لم يؤاخذه بها رأى فضله ، وإن عمل حسنة رآها من منّبه وصدقته عليه ، فإن قَبِلَها فمِنّة وصدقة ثانية ، وإن ردّها فلكون مثلها لا يصلح أن يواجه به . وإن عمل سيئة ، رآها من تخلّيه عنه ، وخدلانه له ، وإمساك عصمته عنه ، وذلك من عدله فيه . فيرى في ذلك فقره إلى ربه ، وظلمه في نفسه ؛ فإن غفرها له فيمحض إحسانه ، وجوده ، وكرمه .

ونكتة المسألة وسرّها: أنه لا يرى ربه إلاّ محسناً ، ولا يرى نفسه إلاّ مُسيئاً أو مفرطاً أو مقصراً ؛ فيرى كل ما يسرّه من فضل ربه عليه ، وإحسانه إليه ، وكل ما يسوّه من ذنوبه وعدل الله فيه .

\* المحبُّون إذا خربت منازل أحبَّائهم ، قانوا : سقيا لسكانها . وكذلك المحب إذا أتت عليه الأعوام تحت التراب ذكر حينئذٍ حُسْن طاعته له في الدنيا وتودُّده إليه وتجدُّد رحمته وسقياه لمن كان ساكناً في تلك الأجسام البالية .

#### [ فائدة ] ماهية الغيرة

\* الغيرة غيرتان : غيرة على الشيء ، وغيرة من الشيء . .

فالغيرة على المحبوب حرصك عليه ، والغيرة من المكروه أن يزاحمك عليه . فالغيرة على المحبوب لا تتم إلاً بالغيرة من المزاحم ، وهذه تحمد حيث يكون المحبوب تقبع المشاركة في حبه كالمخلوق . وأما من تحسن المشاركة في حبه كالرسول والعالم ، بل الحبيب القريب سبحانه ، فلا يتصوّر غيرة المزاحمة عليه ، بل هو حسد .

والغيرة المحمودة في حقه: أن يغار المحب على محبته له أن يصرفها إلى غيره، أو يغار عليها أن يطلع عليها الغير فيفسدها عليه، أو يغار على أعماله أن يكون فيها شيء لغير محبوبه ، أو يغار عليها أن يشوبها ما يكره محبوبه من رياء أو إعجاب أو محبة لإشراف غيره عليها أو غيبته عن شهود منتسه عليه فيها .

وبالجملة ، فغيرته تقتضي أن تكون أحواله وأعماله وأفعاله كلها لله . وكذلك يغار على أوقاته أن يذهب منها وقت في غير رضى محبوبه ، فهذه الغيرة من جهة العبد ، وهي غيرة من المزاحم له المعوق القاطع له عن مرضاة محبوبه .

وأما غيرة محبوبه عليه ، فهي كراهية أن ينصرف قلبه عن محبته إلى محبة غيره ، بحيث يشاركه في حبه ؛ ولهذا كانت غيرة الله أن يأتي العبد ما حرم عليه . ولأجل غيرته سبحانه حرم الفاحشة ما ظهر منها وما بَطَن ؛ لأن الخلق عبيده وإماؤه ، فهو يغار على إمائه كما يغار السيد على جيواريه ، ولله المثل الأعلى . ويغار على عبيده أن تكون محبتهم لغيره ، بحيث تحملهم تلك المحبة على عشق الصور ونيل الفاحشة منها .

## حكم وتأملات

- من عظم وقار الله في قلبه أن يعصيه وقرَّه الله في قلوب الخلق أن يذلوه .
- إذا علقت شروش(١) المعرفة في أرض القلب نبتت فيه شجرة المحبة ،
   فإذا تمكنت وقويت أثمرت الطاعة، فلا تزال الشجرة تُؤتى أُكلَها كلَّ حينِ بإذنِ
   رَبّها .
- ♦ أول منسازل القبوم: ﴿ اذكسروا اللّهَ ذكراً كثيسراً ، وسبّحبوه بكسرةً وأصيلاً ﴾ (٢) . وأوسطها: ﴿ هو الذي يصلي عليكم وملائكته ليخرجكم من الظلمات إلى النور ، (٣) وآخرها: ﴿ تحيتهم يوم يَلقُونَهُ سلامٌ ، (٤).
- \* أرض الفطرة رحبة قابلة لما يغرس فيها ، فإن غرست شجرة الإيمان

<sup>(</sup>١) شروش الشيء: أي أصوله وجذوره .

 <sup>(</sup>٣) الأحزاب: ٤١ ـ ٤٣. بكرة وأصيلًا:أي أول النهار وآخره. وخصهما بالذكر لأن ملائكة الليل والنهار
 يجتمعون فيهما. وقيل: في ذكرهما إشارة إلى المداومة لأن ذكر الطرفين يفهم منه الوسط. وقيل:
 المراد بالتسبيح الصلاة.

 <sup>(</sup>٣) الأحزاب : ٤٣. والمعين: أي وأما صلاة الملائكة فمعناها طلب ذلك من الله تعالى للمؤمنين .

<sup>(</sup>٤) الأحزاب: ٤٤.

والتقوى أورثت حلاوة الأبد ، وإن غرست شجرة الجهل والهوى فكلُّ الثمر مُرَّ .

♣ إرجع إلى الله ، واطلبه من عينك وسمعك وقلبك ولسانك ، ولا تشرد عنه من هذه الأربعة ؛ فما رجع من رجعل إليه بتوفيقه إلا منها ، وما شرد ما شرد عنه بخذلانه إلا منها ، فالموفق يسمع ويبصر ويتكلم ويبطش بمولاه ، والمخذول يُصدر ذلك عنه بنفسه وهواه.

\* مثال تولد الطاعة ونموها وتزايدها ، كمثل نواة غرستها ، فصارت شجرة ، ثم أثمرت ، فأكلت ثمرها ، وغرست نواها ؛ فكلما أثمر منها شيء جنيت ثمره ، وغرست نواه . وكذلك تداعي المعاصي . فليتدبر اللبيب هذا المثال؛ فمن ثواب الحسنة الحسنة بعدها ، ومن عقوبة السيئة السيئة بعدها .

♣ ليس العَجَب من مملوك يتذلل لله ، ويتعبد له ، ولا يمل من خدمته ، مع
 حاجته وفقره إليه ؛ إنما العجب من مالك يتحبب إلى مملوكه بصنوف إنعامه ،
 ويتودد إليه بأنواع إحسانه مع غناه عنه !

كفي بك عِزّاً أنك له عبد وكفي بك فخراً أنه لك ربُّ

#### [فصل] تأمــلات

إياك والمعاصي ؛ فإنها أذلت عِزَّ ﴿ اسجدوا ﴾ ، وأخرجت إقطاع
 أسكنْ ﴾ .

پا لها لحظة أثمرت حرارة القلق ألف سنة! ما زال يكتب بدم الندم سطور
 الحزن في القصص ، ويرسلها مع أنفاس الأسف ؛ حتى جاءه توقيع فتاب عليه .

\* فرح إبليس بنزول آدم من الجنة ، وما علم أن هبوط الغائص في اللجّة(١) خلف الدُّرَ صعود . وما اللّه الدُّرَ صعود .

\* كم بين قوله لادم : ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي آلاًرْضِ خَلِيفَةً ﴾ (٢) ، وقوله لك : ﴿ إِذْهَبْ فَمَنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ ﴾ (٣) . ما جرى على آدم هو المراد من وجوده لو لم تذنبوا .

\* يا آدم لا تجزع من قولي لك : ﴿ اخْرُجُ مِنْهَا . . ﴾ (١٠) ؛ فلك ولصالح ذرِّيتك خلقتُها . يا آدم كنتَ تدخل عليَّ دخول الملوك على الملوك ، واليوم تدخل عليِّ دخول العبيد على الملوك . واليوم تدخل كيي دخول العبيد على الملوك . يا آدم لا تجزع من كأس زلل كانت سبب كيسك ، فقد استُخرج منك داء العجب والبست خلعة العبودية ﴿ . . وعسى أن تكرهوا . . ﴾ (٩) . يا آدم لم أخرج إقطاعك إلى غيرك ، إنما نحيتك عنه لأكمل عمارته لك ، وليبعث إليَّ العمال نفقة ﴿ . . تتجافى جنوبهم . . ﴾ (١) . تالله ما نفعه عند معصيته عِزَّ ﴿ اسجدوا . . ﴾ (٧) ولا شرف ﴿ وَعَلَمَ آدَمُ أَ . . ﴾ (٨) ، ولا خصيصة ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُ مِ . . ﴾ (١) ، ولا فخر ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي . . ﴾ (١) ، لما لبس درع

 <sup>(</sup>١) (كُنَّة) الماء بالضم: مُعْظَمُه، وكذا (اللُّنج). ومنه بَحْرُ (كَبِّيُّ). و(تَجْبَخِبَ السفينةُ (تَلْجِيجاً)
 خاضَت اللُّحَة .

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) الإسراء : ٦٣.

<sup>(</sup>٤) الأعراف: ١٨.

<sup>(</sup>٥) البقرة : ٢١٦.

<sup>(</sup>٦) السجدة : ١٦.

<sup>(</sup>٧) البقرة : ٣٤.

<sup>(</sup>٨) البقرة : ٣١.

<sup>(</sup>٩) ص : ٧٥.

<sup>(</sup>١٠) الحجر: ٢٩.

<sup>(</sup>١١) الأعراف : ٢٣.

التوحيد على بدن الشكر ، وقع سهم العدو منه في غير مقتل ، فجرحه ، فوضع عليه جبار الانكسار ، فعاد كما كان ، فقام الجريح كأن لم يكن به قَلَبَة (١) .

## [فصل] هكذا فلتكن الرجال!

نجائب (ث) النجاة مهيّاة للمراد ، وأقدام المطرود موثوقة بالقيود . هبّت عواصف الأقدار في بيداء الأكوان فتقلب الوجود ونجم الخير ، فلما ركدت الريح إذا أبو طالب [ عم الرسول ﷺ ] غريق في لجّة الهلاك ، وسلمان على ساحل السلامة ، والوليد بن المغيرة يقدم قومه في التيه ، وصهيب قد قدم بقافلة الروم ، والنجاشي في أرض الحبشة يقول : لبيك اللهم لبيك ، وبلال ينادي : الصلاة خيرً من النوم ، وأبو جهل في رقدة المخالفة .

لما قضى في القدم بسابقة سلمان عرج به دليل التوفيق عن طريق آبائه في التمجس (٣) ، فأقبل يناظر أباه في دين الشرك ، فلما علاه بالحجة لم يكن له جواب إلا القيد . وهذا جواب يتداوله أهلُ الباطل من يوم حرّفوه ، وبه أجاب فرعون موسى ﴿ لَيْنِ آتَّخَذْتَ إِلَهًا غَيْرِي ﴾ (٤) ، وبه أجاب الجهمية (٥) الإمام

<sup>(</sup>١) أي كان لم يكن به ألم وعلة .

 <sup>(</sup>٢) رَجُلُ (نَجيبَ) أي كريم وبابه ظَرُف. و(النَّجَة) كَهُمَـزَة النَّجيب. و(انتجبه) اختاره واصطفاه.
 و(النجيب) من الإبل وجمعه (نُجُبُ) بضمتين و(نجائب). قال الأزهري: هي عتاقها التي يُسابق عليها.

<sup>(</sup>٣) التمجس: أي دين المجوس، والمجوس هم الذين أثبتوا أصلين اثنين، مُذبَّرين قديمين، يقتسمان الحير والشر، والنفع والضر، والصلاح والفساد، يسمون أحدهما: النور، والأخر: الطلمة. وبالفارسية: يزدان، وأهرمن، والمجوس الأصلية زعموا أن الأصلين لا يجوز أن يكونا قديمين أزليين، بل النور أزلي، والظلمة عدلة. ولهم في كل ذلك تفصيل مذهب. ومسائل المجوس كلها تدور على قاعدتين اثنين: إحداهما: بيان سبب امتزاج النور بالظلمة، والثانية: بيان سبب خلاص النور من الظلمة، وجعلوا الامتزاج مبدأ، والخلاص معاداً.

<sup>(</sup>٤) الشعراء : ٧٩.

 <sup>(</sup>٥) الجهمية هم أصحاب جهم بن صفوان، وهو من الجبرية الخالصة، ومن نفاة الصفات. ولما جاء =

أحمد (١) لما عرضوه على السياط، وبه أجاب أهل البلاع شيخ الإسلام (٢) حين استودعوه السجن (وها نحن على الأثر)، فنزل به ضيف ﴿ ولنبلونكم ﴾ ، فنال بإكرامه مرتبة «سلمان منا أهل البيت» ، فسمع أن ركباً على نية السفر ، فسرق نفسه من أبيه ولا قَطْع ، فركب راحلة العزم يرجو إدراك مطلب السعادة ، فغاص في بحر البحث ليقع بدرة الوجود ، فوقف نفسه على خدمة الأدلاء وقوف الأذلاء ، فلما أحس الرهبان بانقراض دولتهم سلموا إليه إعلام الأعلام على نبوّة نبينا وقالوا : إن زمانه قد أظل فاحذر أن تضل ، فرحل مع رفقة لم يرفقوا به ﴿ وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَخْس دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ ﴾ (٣) ، فابتاعه يهودي بالمدينة ، فلما رأى الحرّة توقد حرّاً شوقه ، ولم يعلم رب المنزل بوجد النازل . بينما هو يكابد ساعات الانتظار قدم البشير بقدوم البشير ، وسلمان في رأس نخلة ، وكاد القلق يلقيه لولا أن الحزم أمسكه كما جرى يوم ﴿ إِنْ كَادَتْ لَتُبْدِي بِهِ لُولًا أَنْ رَبُطْنا عَلَى قَلْبِهَا ﴾ (١) ، فعجل أمسكه كما جرى يوم ﴿ إِنْ كَادَتْ لَتُبْدِي بِهِ لُولًا أَنْ رَبُطْنا عَلَى قَلْبِهَا ﴾ (١) ، فعجل أمسكه كما جرى يوم ﴿ إِنْ كَادَتْ لَتُبْدِي بِهِ لُولًا أَنْ رَبُطْنا عَلَى قَلْبِهَا ﴾ (١) ، فعجل أمسكه كما جرى يوم ﴿ إِنْ كَادَتْ لَتُبْدِي بِهِ لُولًا أَنْ رَبُطْنا عَلَى قَلْبِهَا ﴾ (١) ، فعجل

المعتزلة، أخذوا عن جهم وأتباعه فكرة نفي الصفات، ومن هنا لقبهم خصومهم بالجهمية لموافقتهم لهم في هذا الصدد. ويظهر هذا خصوصاً عند الإمام ابن تيمية والإمام ابن القيم؛ فكانا إذا ذكرا الجهمية، في معرض ردهم عمل الفرق والمذاهب، يقصد ان المعتزلة. وقد رفض المعتزلة هذه النسمية وتبرأوا من الجهمية؛ لأن الجهمية كانت تقول بالجبر، يدلنا عمل ذلك أن واصل بن عطاء قد أرسل إلى جهم بن صفوان من يناظره ليقطعه (المنية والأمل، ص 19 - ٢٠) وهكذا كان المعتزلة يقفون من الجهمية موقف الحصومة على الرغم من موافقتهم لهم في القول بنفي الصفات.

<sup>(</sup>١) أحمد بن عمد بن حنيل، أبو عبد الله، الشيباني الواثلي: ( ١٦٤ - ٢٤١ هـ = ٧٨٠ - ٥٥٨م) إمام المذهب الحنيلي، وأحد الأبوه الربعة. أصله من مرو، وكان أبوه والي سرخس. وولمد بغداد. وفي أيامه دعا المأمون إلى القول بخلق القرآن ومات قبل أن يناظر ابن حنيل، وتولى المعتصم فسجن ابن حنيل ثمانية وعشرين شهراً لامتناعه عن القول بخلق القرآن، وأطلق سنة ٧٢٠هـ. ولم يصبه شرّ في زمن الواثق بالله - بعد المعتصم - ولما توفى الواثق وولي أخوه المتوكل أكرم الإمام ابن حنيل وقدم، ومكث مدة لا يولي أحداً إلا بمشورت، وتوفي الإمام وهو على تقدمه عند المتوكل ابن عساكر ٢٠٤، وحلية ٢١: ١١، والجمع ٥، وصفة الصفوة ٢: ١٩٠، وإشراق التاريخ - خ - وابن خلكان ٢١: ١١، وتاريخ بغداد ٢١٣٤، والبداية والنهاية ١٠: ٣٧٥ - ٣٤٣، والأعلام ٢٠٣١.

<sup>(</sup>٢) شيخ الإسلام: المراد به الإمام ابن تيمية ، وستأتي له ترجمة بإذن الله تعالى.

<sup>(</sup>٣) يوسف: ٢٠.

<sup>(</sup>٤) القصص : ١٠.

النزول لتلقي ركب البشارة ولسان حاله يقول

خليليُّ من نجدٍ قِفا بي على الربا فقد هبُّ من تلك الديار نسيمُ

فصاح به سيده مالك: إنصرف إلى شغلك. فقال:

كيف انصرافي ولي في داركم شغلُ؟

ثم أخذ لسان حاله يترنم لو سمع الأطروش(١):

خليليٌّ لا والله ما أنا منكما إذا عَلمٌ من آل ليلي بداليا

فلما لقي الرسول عارض نسخة الرهبان بكتاب الأصل فوافقه: « يا محمد أنت تريد أبا طالب ونحن نريد سلمان ، أبو طالب إذا سُتل عن اسمه قال عبد مناف ، وإذا انتسب افتخر بالأباء ، وإذا ذكرت الأموال عدَّ الإبل . وسلمان إذا سئل عن اسمه ، قال : عبد الله ؛ وعن نسبه ، قال : ابن الإسلام ؛ وعن ماله ، خال : الفقر ؛ وعن حانوته ، قال : المسجد ؛ وعن كسبه ، قال : الصبر ؛ وعن لباسه ، قال : التقوى والتواضع ؛ وعن وساده ، قال : السهر ؛ وعن فخره ، قال : سلمان منا ؛ وعن قصده ، قال : يريدون وجهه ؛ وعن سيره ، قال : إلى الجنة ؛ وعن دليله في الطريق ، قال : إمام الخلق وهادي الأثمة » .

كفى بالمطايا(٣) طيبُ ذكراك حاديا(٤) دليــــلاً كفـانـــا نـــورُ وجهـــكَ هــاديــا إذا نحن أدلجنسا<sup>(٢)</sup> وأنت إسامنسا وإنْ نحْنُ أضللنـا الـطريقَ ولم تجـــدّ

<sup>(</sup>١) (الطُّرَش) بفتحتين : أَهُوَنُ الصَّمَم.

 <sup>(</sup>٢) (أَوْلَج) سار من أول الليل، والأسم ( الذَّلَجُ) بفتحتين. و(الدُّلجة) و(الدُّلجة) بوزن الجُرْعة والضَّربة . و(أَوْلج) بتشديد الدال سار مِن آخره، والاسم أيضاً (الدُّلجة) و(الدَّلجة)

<sup>(</sup>٣) امتطى الدابة وأمطاها جعلها مطية (وتَعطى الرجل) تمدد. و(المُطِية) جمعها مَطايا .

 <sup>(</sup>٤) إحدا) يحدو حدوا وحداء واحداء: رفع صوته بالغناء لـلإبل وهـو سائـر بها فهـو (حاد) وجمعه
 (حداة).

## عظات وحكم الرا

- \* الذنوب جراحات ، ورب جرح وقع في مقتل .
- \* لو خرج عقلك من سلطان هواك عادت الدولة له .
  - دخلت دار الهوى فقامرت بعمرك .
- إذا عرضت نظرة لا تحل ، فاعلم أنها مِسْعَر حرب ، فاستتر منها بحجاب
   قل للمؤمنين ﴾ ؛ فقد سلمت من الأثر ، وكفى الله المؤمنين القتال .
- بحر الهوى إذا مدّ أغرق ، وأخوف المنافذ على السابح فتح البصر في الماء .
  - ه ما أحد أكرم من مفرد في قسيره أعماله توسنه
     منعماً في القبر في روضة ليس كعبـــد قبره محبسه
  - على قدر فضل المرء تأتي خطوبه ويعرف عند الصبر فيما يصيبه
     ومن قـل فيما يتقيه اصطباره فقمد قل ممما يرتجيه نصيبه
    - \*كم قُطع زرع قبل التمام فما ظنَّ الزرع المستحصد .
      - اشترِ نفسك ، فالسوق قائمة والثمن موجود .
- لا بد من سِنَةِ الغفلة ورقاد الهوى ، ولكن كُنْ خفيف النوم فحراس البلد
   يصيحون : دنا الصباح .
- نور العقل يضيء في ليل الهوى ، فتلوح جادة الصواب ، فيتلمح البصير
   في ذلك النور عواقب الأمور .
- اخرج بالعزم من هذا الفِناء الضيّق ، المحشو بالآفات ، إلى ذلك الفناء
   الرحب ، الذي فيه ما لا عينٌ رأت ؛ فهناك لا يتعذر مطلوب ، ولا يفقد محبوب .

\* يا بائعاً نفسَه بهوى مَنْ حُبُّه صَنى، ووصله أذى، وحسنه إلى فناء ، لقد بعْتَ أنفس الأشياء بثمن بخس كأنك لم تعرف قدر السلعة ولا نحِسَّة الثمن ، حتى إذا قدمت يوم التغابن (١) ، تبيَّن لك الغبن في عقد التبايع : لا إلّه إلا الله سلعة ، الله مشتريها ، وثمنُها الجنة ، والدلاّل الرسول ؛ ترضى ببيعها بجزء يسير مما لا يساوى كله جناح بعوضة :

جَناحَ بعوض عند من صرت عبده يكون على ذي الحال قدرك عنده لحديه من الحسنى وقد زال وده

إذا كان شيء لا يساوي جميعُه ويملك جُزءً منه كُلُكَ ما الذي وبعت به نفساً قد استامها بما

\* يا مخنَّثَ العزم أين أنت والطريقُ طريقٌ تعِبَ فيه آدم ، وناح لأجله نوح ، ورُمِي في النار الخليل ، وأضجع للذبح إسماعيل ، وبيع يوسف بثمن بخس ولبث في السجن بضع سنين ، ونُشر بالمنشار زكريا ، وذُبح السيد الحصور يحيى ، وقاسى اليضرُّ أيوب ، وزاد على المقدار بكاء داود ، وسار مع الوحش عيسى ، وعالج الفقر وأنواع الأذى محمد على تزها أنت باللهو واللعب .

فيا دارها بــالحَـزْنِ إن مــزارهـا ﴿ قَـريب ، ولكن دون ذلـك أهــوال

- الحرب قائمة وأنت أعزل في النظارة ، فإن حركت ركابك فللهزيمة .
- \* مَنْ لم يباشر حرّ الهجير في طلاب المجد لم يَقِل في ظلال الشرف .

تقول سُلَيْمي لو أقمتَ بأرضنا ولم تَدْدِ أني للمُقام أطوفُ

<sup>(1)</sup> يوم التغابن: أي يوم يغبن بعضكم بعضاً لنزول السعداء منازل الأشقياء التي كانوا ينزلونها لو كانوا مستمار من تغابن كانوا سعداء، ونزول الأشقياء منازل السعادء التي كانوا ينزلونها لو كانوا أشفياء. مستمار من تغابن القوم في التجارة. وفي الحديث: وما من عبد يدخل الجنة إلا أرى مقعده من النار لو أساء ليزداد شكراً، وما من عبد يدخل النار إلا أرى مقعده من الجنة لو أحسن ليزداد حسرة. وتخصيص التغابن بذلك اليوم للايذان بأن التغابن في الحقيقة هو الذي يقع فيه لا ما يقع في أمور الدنيا.

- قيل لبعض العباد : إلى كم تتعب نفسك؟ فقال: راحتها أريد .
- يا مكرماً بحلة الإيمان بعد حلة العافية وهو ينخلقهما في مخالفة المخالق لا
   تنكر السلب ؛ يستحق من استعمل نعمة المنعم فيما يكره أن يُسلبها .
- عرائس الموجودات قد تزينت للناظرين ليبلوهم أيهم يؤثرهن على عرائس
   الأخرة ، فمن عرف قدر التفاوت آثر ما ينبغي إيثاره . .

وحِسَانُ الكون لما أن بدت أقبلت نحوي وقالت لي إليً فتعاميت كأن لم أرَها عندما أبصرت مقصودي لديّ

- خواكب هِمَم العارفين في بروج عزائمهم سيارة ليس فيها زحل .
- \* يا مَن انحرف عن جادتهم ، كنْ في أواخر الركب ، ونَمْ إذا نمت على الطريق ، فالأمير يراعي الساقة(١) .
- قيل للحسن: سبقنا القوم على خيل دهم ونحن على حمر معقرة(٢) ،
   فقال: إن كنت على طريقهم فما أسرع اللحاق بهم .

#### [ فائدة ]

من فقد أنسه بين الناس ، ووجده في الوحدة ، فهو صادق ضعيف . .

وَمَن وجده بين الناس ، وَفَقدَه في الخلوة ، فهو معلول . .

وَمَن فقده بين الناس ، وفي الخلوة ، فهو ميت مطرود . . .

ومَن وجده في الخلوة ، وفي الناس ، فهو المحب الصادق القوي في حاله ومَن كان فتحه في الخلوة لم يكن مزيده إلا منها . .

وَمَن كان فتحه بين الناس ونصحهم وإرشادهم كان مزيده معهم . .

 <sup>(</sup>١) أي مؤخرة الجيش.

٧) عقره: جرحه فهو (عقير) وهم (عَقْرَى) كجريح وجرَّحي. وحمر معقرة: أي مجرحة.

وَمن كان فتحه في وقوفه مع مواد الله حيث أقامه وفي أي شيء استعمله كان THE PRINCE GHAZI TRUST مزيده في خلوته ومع الناس : • • • FOR QURANIC THOUGHT

فأشرف الأحوال أن لا تختار لنفسك حالة سوى ما يختاره لك ويقيمك فيه ؛ فكن مع مراده منك ، ولا تكن مع مرادك منه .

- « مصابيح القلوب الطاهرة في أصل الفطرة منيرة قبل الشرائع ﴿ يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار ﴾(١) .
- \* وحَّد قُسُّ؟) وما رأى الـرسول ، وكفر ابن أُبيِّ (٣) وقـد صلى معـه في المسجد ! .
  - \* مع الصب ري ولا ماء ، وكم من عطشان في اللجة .
- \* سبق العلم بنبوة موسى، وإيمان آسية [ امرأة فرعون ] ، فسيق تابوته إلى بيتها ، فجاء طفل منفرد عن أم إلى امرأة خالية عن ولد . فلله كم في هذه القصة من عبرة . كم ذبح فرعون في طلب موسى من ولد ، ولسان القدر يقول : لا نربيه إلا في حجرك !
- » كان ذو البِجادين (٤) يتيماً في الصغر ، فكفله عمه ، فنازعته نفسه إلى اتباع الرسول ، فهم بالنهوض ، فإذا بقية المرض مانعة ، فقعد ينتظر العم ، فلما

<sup>(</sup>١) النور: ٣٥.

 <sup>(</sup>٢) هو قُسَ بن ساعدة: أحد حكماء العرب ومن كبار خطبائهم . أدركه النبي ﷺ قبل النبوة، ورآه في عكاظ، وسئل عنه بعد ذلك فقال: يُحشر أمة وحده . ومات نحو ٢٣ ق. هـ/ ٢٠٠٠م. البيان والتبين ٢:٧١، والأغاني ٢٤:١٤، والشريش ٢:٢٥١، والمرزباني ٣٣٨، وعيون الأثر ٢٨:١.

<sup>(</sup>٣) عبد الله بن أبي بن مالك بن الحارث بن عبيد الخزرجي ، أبو الحباب ، المشهور بابن سلول ، وسلول جدته لأبيه ، من خزاعة : رأس المنافقين في الإسلام تاريخ الخميس ٢: ١٤٠ ، وإمتاع الاسماع ١: ٩٩ و ١٠٥ و ١٩٠ و ١٤٩ و و ١٤٠ والمحبر ٣٣٣ ، وطبقات بن معد، القسم الثاني من الجزء الثالث ٩٠ ، وجهرة الأنساب ٣٣٥.

 <sup>(</sup>٤) هو عبد الله بن عبد نهم بن عفيف المزني: صحبابي. لما ظهـر النبي ﷺ أراد الذهـاب إليه ، فمنعـه
 عمم له كان قد رباه ، وجرده من ثبابه ، فاتخذ وبجاداً و من ششر استتربـه ، وقبل: أخبـر أمه فقـطعت=

#### تكاملت صحته نَفِدَ الصبر فناداه ضمير الوجد إلى الع

#### إلى كم حسها تشكو المضيقا البرها ربما وجدت طريقا

فقال: يا عم طال انتظاري لإسلامك، وما أرى منك نشاطاً. فقال: والله لئن أسلمتَ لأنتزعنَ كل ما أعطيتك. فصاح لسان الشوق: نظرة من محمد أحبّ إليً من الدنيا وما فيها.

ولو قيل للمجنون ليلى ووصْلها تريد أم الدنيا وما في طواياها لقسال غبارٌ من تسرابِ نِعسالِها ألسنَّةُ إلى نفسي وأشهى لبلواهما

فلما تجرّد للسير إلى الرسول جرّده عمه من الثياب ، فناولته الأم بجاداً ، فقطعه لسفر الوصل نصفين اتّزر بأحدهما وارتدى بالآخر . فلما نادى صائح الجهاد قنع أن يكون في ساقة الأحباب ، والمحب لا يرى طول الطريق لأن المقصود يعينه .

ألا بلغ الله الحمى مَن يسريـده وبلغ أكناف الحمى مَن يريـدها

فلما قضى نحبه نزل الرسول ﷺ يمهد له لحده ، وجعل يقول : « اللهم إني أمسيت عنه راضياً فارض عنه «(١) . فصاح ابن مسعود : يا ليتني كنت صاحب القبر .

فيا مخنث العزم أقل ما في الرقعة البيذق ، فلما نهض تفرزن<sup>(٢)</sup> .

وبجاداً، لها قطعتين، فاتزر نصفاً وارتدى نصفاً، وأتى رسول الله ﷺ، فقال: ما اسمك؟ قال:
 عبد العمزى. فقال: بل عبد الله، ذو البجادين. الإصابة، ت ٤٧٩٥، وامتماع الاسماع
 ٤٧٢:١ والفائق للزهمشري ٢٦:١، والأعلام ١٠١٤.

<sup>(</sup>١) رواه البزلو.

<sup>(</sup>٧) البيذق والفرزن: قطعتان من قبطع الشطرنج، الأول بمنزلة العسكري، والشاني بمنزلة الموزيس. ــ

\* رأى بعض الحكماء برذوناً(۱) يسقى عليه، فقال: لو هملج<sup>(۱)</sup> هـذا، THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

- \* أقدم العزم بالسلوك اندفع من بين أيديها سد القواطع .
- القواطع مِحن يتبين لها الصادق من الكاذب ، فإذا خضتها انقلبت أعواناً
   لك توصلك إلى المقصود .

#### [ نصل ] حقيقة الدنيا

الدنيا كامرأة بغ ، لا تثبت مع زوج ، إنما تخطب الأزواج ليستحسنوا عليها ، فلا ترضى بالدياثة . .

ميَّزت بين جمالها وفِعالها فإذا الملاحة بالقباحة لا تفي حلفت لنا أن لا تخون عهودنا فكأنها حلفت لنـا أن لا تفي

السير في طلبها سيرٌ في أرض مُسْبَعة (٣)، والسباحة فيها بسباحة في غديسر التمساح. المفروح به منها هـو عين المحزون عليه. آلامُها متولدة من لـذّاتها، وأحزانُها من أفراحها . .

مآرب كانت في الشباب لأهلها عذاباً فصارت في المشيب عذابا

طائر البطبع يسرى الحبة ، وعين العقىل ترى الشرّك ، غير أن عين الهـوى عمياء . .

والمعنى المقصود أن المرء إذا جد واجتهد وصل إلى منزلة عظيمة. يقال: تفرزن البيذق: أي صار فرزاناً.

 <sup>(</sup>١) البرذون : هو غليظ الأعضاء والحوافر من الخيل والبغال غير العربية .

<sup>(</sup>٢) هملج : سار بسرعة سيراً طبيعياً .

<sup>(</sup>٣) أي أرض مليئة بالسباع .

# وعين الـرضـا عن كـل عيب كليلة ﴿ كَمَا أَنْ عَيْنَ السَّخْطُ تَبَدِّي الْمُسَاوِيا

تزخوفت الشهوات لأعين الطباع، فغضُ عنها الذين يؤمنون بالغيب، ووقع تابعوها في بيداء الحسرات؛ فـ ﴿ أُولَئِكَ عَلَى هُدى مِنْ رَبِّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (١) . . وهؤلاء يقال لهم : ﴿ كُلُوا وَتَمَتَّعُوا قَلِيلًا إِنَّكُمْ مُجْرِمُونَ ﴾ (١) . .

لما عرف الموفقون قدر الحياة الدنيا، وقلة المقام فيها، أماتوا فيها الهوى؛ طلباً لحياة الأبد. ولما استيقظوا من نوم الغفلة ، استرجعوا بالجد ما انتهبه العدو منهم في زمن البطالة، فلما طالت عليهم الطريق، تلمّحوا المقصد، فقرب عليهم البعيد . وكلما أمرّت لهم الحياة حَلايَ لهم تذكّر ﴿ هٰذَا يَـوْمُكُمُ ٱلَّذِي كُنتُمُ تُوعَدُونَ ﴾ (٣) .

على كل مغبر المطالع قناتم فصار سُراهم في ظهور العزائم على عاتق الشعري وهام النعائم رماح العطايا في صدور المكارم وَرَكبٍ مَسرَوا والليل ملق رواق (أ) حدوا عزماتٍ ضاعت الأرض بينها تريهم نجوم الليل ما يتبعون إذا اطردت في معرك الجدّ قصفوا

## [نصل ] من أعجب الأشياء

من أعجب الأشياء: أن تعرفه ثم لا تحبه ، وأن تسمع داعيه ثم تتأخر عن الإجابة ، وأن تعرف قدر الربح في معاملته ثم تعامل غيره ، وأن تعرف قدر غضبه

<sup>(</sup>١) البقرة: ٥.

<sup>(</sup>٢) المرسلات: ٤٦.

<sup>(</sup>٣) الأنبياء: ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) أي مسدل ظلامه .

ثم تتعرض له ، وأن تذوق ألم الوحشة في معصيته ثم لا تطلب الأنس بطاعته ، وأن تذوق عصرة القلب عند الخوض في غير حديثه والحديث عنه ثم لا تشتاق إلى انشراح الصدر بذكره ومناجاته ، وأن تذوق العذاب عند تعلّق القلب بغيره ولا تهرب منه إلى نعيم الإقبال عليه والإنابة إليه !

وأعجب من هذا : علمك أنك لا بدّ لـك منه ، وأنـك أحوج شيء إليـه ، وأنت عنه مُعرض ، وفيما يبعدك عنه راغب !

## [ فائدة ] لا يُؤْخَذُ الحرامُ إِلّا من جهتين

ما أخذ العبد ما حرم عليه إلَّا من جهتين :

إحداهما : سوء ظنه بربِّه ، وأنه لو أطاعه وآثره لم يعطه خيراً منه حلالًا .

والثانية : أن يكون عالماً بذلك ، وأن مَنْ ترك لله شيئاً أعاضه خيراً منه ، ولكن تغلب شهوتُه صبرَه ، وهواهُ عقلَه .

فالأول من ضعف علمه، والثاني من ضعف عقله وبصيرته .

قال يحيى بن معاذ(١) : مَن جمع الله عليه قلبه في الدعاء لم يردّه .

قلت : إذا اجتمع عليه قلبُه ، وصدقت ضِرورته وفاقته ، وقويَ رجاؤه ، فلا يكاد يُردُّ دعاؤه .

<sup>(</sup>۱) يجيى بن معاذ بن جعفر الرازي، أبو زكريا: واعظ، زاهد، لم يكن له نظير في وقته.. من أهل الري. أقام ببلخ، وصات في نيسابور. مات ٢٥٨ هـ / ٨٧٢م. العروس على شرح الرسالة الفشيرية ١١٩١١، وطبقات الصوفية ١٠٧ ـ ١٨٤، وصفة الصفوة ٢١٤٤ - ٨٠. وفي المدهش عن لابن الجوزي: المسمون و يحيى بن معاذ ، شلائة: أحدهم نيسابوري، والثاني رازي، والثالث تسترى. والأعلام ١٧٢٠٨.

- \* لما رأى المتيقظون سطوة الدنيا بأهلها ، وخداع الأمل لأربابه ، وتملّك الشيطان وقياد النفوس ، ورأوا الدولة للنفس الأمّارة \_ لجأوا إلى حصن التضرُّع والالتجاء ، كما يأوي العبد المذعور إلى حرم سيده .
- شهوات الدنيا كلعب الخيال ، ونظر الجاهل مقصور على الظاهر ، فأما
   ذو العقل فيرى ما وراء الستر.
- \* لاح لهم المشتهى ، فلما مدُّوا أيدي التناول بأن لأبصار البصائر خبط الفخ ، فطاروا بأجنحة الحذر وصوّبوا إلى الرحيل الثاني : ﴿ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴾(١) . تلمَّح القوم الوجود ، ففهموا المقصود، فأجمعوا الرحيل قبل الرحيل، وشمَّروا للسير في سواء السبيل؛ فالناس مشتغلون بالفضلات، وهم في قطع الفلوات(٢)، وعصافير الهوى في وثاق الشبكة ينتظرون الذبح .
- وقع تُعْلَبان في شبكة، فقال أحدهما لـلآخر: أين الملتقى بعد هذا؟
   فقال: بعد يومين في الدباغة.
  - تالله ما كانت الأيام إلا مناماً، فاستيقظوا وقد حصلوا على الظفر .
  - ما مضى من الدنيا أحلام ، وما بقي منها أماني ، والوقت ضائع بينهما .
- \* كيف يسلمَ من له زوجةً لا ترحمه ، وولـد لا يعذره ، وجـارٌ لا يأمنه ، وصاحب لا ينصحه ، وشريك لا ينصفه ، وعدوٌ لا ينام عن معاداته ، ونفس أمَّارة بالسوء ، ودنيا متزينة ، وهوى مـرد ، وشهوة غـالبة لـه ، وغضب قاهـر، وشيطان مزيّن، وضعف مستول عليه . فإن تولاه الله وجذبه إليه ، انقهرت له هذه كلها ،

<sup>(</sup>۱) يس: ۲۲.

<sup>(</sup>٢) الفَلَاةُ: المفازة، والجمع (الفَلَا) و(الفَلُواتُ).

وإن تخلي عنه ، ووكله إلى نفسه ، اجتمعت عليه فكانت الهلكة .

# لما أعرض الناس عن تحكيم الكتاب والسنة والمحاكمة إليها، واعتقدوا عدم الاكتفاء بهما، وعدلوا إلى الآراء والقياس والاستحسان وأقوال الشيوخ - عرض لهم من ذلك فساد في فطرهم، وظلمة في قلوبهم، وكدر في أفهامهم، ومحق في عقولهم. وعمتهم هذه الأمور وغلبت عليهم، حتى ربي فيها الصغير، وهرم عليها الكبير؛ فلم يروها منكراً. فجاءتهم دولة أخرى قامت فيها البدع مقام السنن، والنفس مقام العقل، والهوى مقام الرشد، والضلال مقام الهدى، والمنكر مقام المعروف، والجهل مقام العلم، والرياء مقام الإخلاص، والباطل مقام الحق، والكذب مقام الصدق، والمداهنة مقام النصيحة، والظلم مقام العدل. فصارت الدولة والغلبة لهذه الأمور، وأهلها هم المشار إليهم، وكانت قبل ذلك لأضدادها، وكان أهلها هم المشار إليهم.

فإذا رأيت دولة هذه الأمور قد أقبلت ، وراياتها قد نُصبت ، وجيوشها قد ركبت ؛ فبطنُ الأرض واللهِ خيرُ من ظهرها ، وقلل الجبال خيرٌ من السهول، ومخالطة الوحش أسلم من مخالطة الناس .

# اقشعرت الأرض، وأظلمت السماء، وظهر الفساد في البر والبحر من ظلم الفَجَرة، وذهبت البركات، وقلت الخيرات، وهزلت الوحوش، وتكدّرت الحياة من فسق الظلمة، وبكى ضوء النهار وظلمة الليل من الأعمال الخبيشة والأفعال الفظيعة، وشكا الكرام الكاتبون والمعقبات إلى ربهم من كثرة الفواحش وغلبة المنكرات والقبائع. وهذا والله مُنذر بسيل عذاب قد انعقد غمامه، ومُؤذِن بليل بلاء قد ادلهم ظلامه. فاعزلوا عن طريق هذا السبيل بتوبة نصوح ما دامت التوبة ممكنة وبابها مفتوح. وكأنكم بالباب وقد أُغلق، وبالرهن وقد غَلِق(١)،

<sup>(</sup>١) (غَلِقَ) الرَّهْنُ من بــاب طَــرِب: استَحَقَّـه الْمُرْتَهِنِّ، وذلـك إذا لم يُفْتَـكُ في الــوقت المشــروط. وفي الحديث: ولا يُعْلَقُ الرَّهْنُ».

وبالجناح وقد علق ﴿ وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِيْنَ ظَلَمُوا أَيُّ مُنْقَلَبَ يَنْقَلِبُونَ ﴾ (١) .

\* اشترِ نفسك اليوم ؛ فإن السوق قائمة ، والثمن موجود، والبضائع رخيصة ، وسيأتي على تلك السوق والبضائع يوم لا تصـل فيه إلى قليـل ولا كثير ﴿.. ذلك يوم التغابن﴾ (٢).. ﴿ يوم يعضُّ الظالمُ على يدَّيْه ﴾ (٣)..

وأنك لم تُرْصِدْ كَما كيان أرصدا

إذا أنتَ لم تسرحــلْ بــزادٍ من التقى وأبصـرتَ يــوم الحشــر مَن قــد تــزوّدا ندمت على أن لا تكون كمثله

- \* العمل بغير إخلاص ولا اقتداء كالمسافر يملأ جرابه رملًا يثقله ولا ينفعه .
- إذا حَمَّلْتَ على القلب همومَ الدنيا وأثقالهَا ، وتهاونتَ بـأوراده التي هي قُوْته وحياته، كنتَ كالمسافر الذي يحمِّل دابِّته فوق طاقتها ولا يوفيها علفها ؛ فما أسرع ما تقف به . .

ومُشَتَّت العرامات ينفق عمره حسيران لا ظَفَرُ ولا إخفاقُ

هل السائق العجلان يملك أمره فما كل سير اليعملات(٤) وخيد(٥) رويىدأ بأخفاف المطي فإنما تُداس حباهٌ تحتها وخدود

عن تلمَّح حلاوة العافية هانت عليه مرارة الصبر .

<sup>(</sup>١) الشعراء: ٢٢٧.

<sup>(</sup>۲) التغابن: ۹.

<sup>(</sup>٣) الفرقان : ٢٧ .

<sup>(</sup>٤) جمع يعملة، وهي الناقة الكريمة المجبولة على العمل.

<sup>(</sup>٥) وخيد: نوع من سير الإبل.

- \* الغاية أول في التقدير ، آخر في الوجود ، مبدأ في نظر العقل ، منتهى في منازل الوصول .
- \* أَلِفَتَ عجز العادة ، فلو عَلَتْ بـك هِمَّتُك رُبـا المعالى لاحت لـك أنوارُ العزائم .
  - \* إنما تفاوت القوم بالهمم لا بالصُّور .
  - نزولُ هِمَّةِ الكَسَّاح (١) دَلَّاهُ في جُبِّ العَذِرة (٢).
- \* بينك وبين الفائزين جبلُ الهوى ، نزلوا بين يديه ، ونزلتَ خلفَه ، فاطُّـو فضلُ منزل تلحق بالقوم .
- \* الدنيا مضمار سباق، وقد انعقد الغبار وَخِفي السابق، والناس في المضمار بين فارس وراجل وأصحاب حُمرِ معقرة (٣) .

افرسٌ تحتَك أم حـمار سوف ترى إذا انجلى الغسار

- \* في الطبع شرّه ، والحمية أوفق .
- \* لصُّ الحرص لا يمشى إلا في ظلام الهوى .
- \* حبة المشتهى تحت فخ التلف ؛ فتفكُّر الذبح ، وقد هان الصبر .
- \* قوة الطمع في بلوغ الأمل ، توجب الاجتهاد في الطلب ، وشدة الحذر من فوت المأمول .
  - \* البخيل فقير لا يؤجّر على فقره .

<sup>(</sup>١) هو الذي يكنس الشوارع.

<sup>(</sup>٢) العَذِرَة: أي الغائط.

<sup>(</sup>٣) خُمر معقرة : أي مجروحة .

- الصبرُ على عطش الضرِّ ولا الشربُ من شِرْعةِ مَنْ
  - تجوع الحُرّة ولا تأكل بثدييها .
- \* لا تسأل سوى مولاك ؛ فسؤال العبد غير سيده تشنيع عليه .
  - \* \* غرس الخلوة يثمر الأنس .
  - \* استوحش مما لا يدوم معك ، واستأنس بمن لا يفارقك .
- عزلة الجاهل فساد ، وأما عزلة العالِم فمعها حذاؤها وسقاؤها .
- إذا اجتمع العقل واليقين في بيت العزلة ، واستحضر الفكر ، وجرت بينهم مناجاة :

أتاك حديث لا يُملُّ سماعُه شهيًّ إلينا نشرُه ونظامُه إذا ذكرته النفسُ زال عناؤها وزال عن القلب المعنَّى ظلامُه

- إذا خَرجتُ من عَدُوّكَ لفظة سَفَهِ ، فـلا تُلْحِقها بمثلها تُلَقَّحها ، ونسـلُ الخصام نسلُ مذموم .
- \* حَمِيُّتُك لنفسك أثر الجهل بها ، فلو عرفتها حق معرفتها أَعَنْتَ الخصمَ عليها .
  - \* إذا اقتدحت نار الانتقام من نار الغضب ابتدأت بإحراق القادح .
    - \* أوثق غضبك بسلسلة الحلم ؛ فإنه كلب إن أفلت أتلف .
    - \* مَن سبقت له سابقة السعادة دلُّ على الدليل قبل الطلب .
- \* إذا أراد القدر شخصاً ، بذر في أرض قلبه بـذر التوفيق ، ثم سقاه بماء الرغبة والرهبة ، ثم أقام عليه بأطوار المراقبة ، واستخدم له حارس العلم ؛ فإذا الزرع قائم على سوقه .

\* إذدا طلع نجمُ الهمَّة في ظلام ليل البطالة ، وردقه قمر العزيمة ، أشرقت المجاهدة ال

\* إذا جَنَّ الليل ، تغالب النومُ والسهر ، فالخوف والشوق في مقدم عسكر اليقظة ، والكسل والتواني في كتيبة الغفلة ، فإذا حمل العزمُ حمل على الميمنة وانهزمت جنود التفريط ، فما يطلع الفجر إلا وقد قُسمت السهمان وبردت الغنيمة لأهلها .

سفر الليل لا يطيقه إلا مُضَمَّر المجاعة ، النجائب<sup>(۱)</sup> في الأول ،
 وحاملات الزاد في الأخير .

★ لا تسأم من الوقوف على الباب ولو طُردت ، ولا تقطع الاعتذار ولو رُددت ؛ فإن فُتِحَ البابُ للمقبولين دونك فاهجم هجوم الكذابين وادخلُ دخولَ الطفيلية وابسط كف ﴿ وَتَصَدَّقُ علينا ﴾ (٢).

\* يا مستفتحاً باب المعاش بغير إقليد(٣) التقوى ، كيف توسع طريق الخطايا وتشكو ضيق الرزق ؟! .

لو وَقَفْتُ عند مراد التقوى لم يُفتُكُ مراد .

المعاصي سَدٌّ في باب الكسب ، وإن العبد لَيْحْرَمُ الرزقَ بالذنب يُصيبه .

تسالسلّهِ مسا جنتُ كم زائسراً إلا وجدتُ الأرضَ تُطوَى لي ولا انثنى عسزميَ عن بسابكم إلّا تسعسشرتُ بسأذيسالسي

الأرواح في الأشباح كالأطيار في الأبراج ، وليس ما أُعِدَّ للاستفراخ كمن
 أُمِيَّءَ للسباق .

<sup>(</sup>١) النجائب: هِي الإبل الكريمة، قال الأزهري: هي عتاقُهَا التي يُسَابَق عليها.

<sup>(</sup>٢) يوسف : ۸۸.

<sup>(</sup>٣) (الإقْلِيد) بكسر الهمزة : اللُّهُ تَاح.

\* مَنْ أَراد مِنَ العمال أن يَعْرَف قَدْره عند السلطان، فلينظر ماذا يـوليه من THEPRINCE GHAZITRUST وبأي شغل يشغله . والعمل، وبأي شغل يشغله .

- كن من أبناء الآخرة ، ولا تكن من أبناء الدنيا ؛ فإن الولد يتبع الأم .
  - \* الدنيا لا تساوي نقل أقدامك إليها ؛ فكيف تعدو حلفها؟ .
    - الدنيا جيفة ، والأسد لا يقع على الجيف .
  - الدنيا مجاز ، والأخرة وطن ، والأوطار(١) إنما تُطلَب في الأوطان .

#### الاجتماع بالإخوان قسمان :

أحدهما : اجتماع على مؤانسة الطبع وشغل الوقت؛ فهذا مضرَّته أرجح من منفعته ، وأقل ما فيه أنه يفسد القلب ويضيع الوقت .

الثاني : الاجتماع بهم على التعاون على أسباب النجاة ، والتواصي بالحق والصبر؛ فهذا من أعظم الغنيمة وأنفعها، ولكن فيه ثلاث آفات :

إحداها : تزيّن بعضهم لبعض.

الثانية : الكلام والخلطة أكثر من الحاجة .

الثالثة : أن يصير ذلك شهوة وعادة ينقطع بها عن المقصود .

وبالجملة ، فالاجتماع والخلطة لقاح: إما للنفس الأمّارة ، وإما للقلب والنفس المطمئنة ، والنتيجة مستفادة من اللقاح ، فمن طاب لقاحه طابت ثمرته . وهكذا الأرواح الطيبة لقاحها من الملك ، والخبيئة لقاحها من الشيطان ، وقد جعل الله سبحانه بحكمته الطيّبات للطيّبين والطيّبين للطيّبات ، وعَكْسَ ذلك .

<sup>(</sup>١) الأوطار: أي الحاجات، والمفرد (وطر).

# THE PRINCE GHAZITRUST FOR QURANIC THOUGHT

ليس في الوجود الممكن سبب واحد مستقل بالتأثير، بل لا يؤثر سبب البتة إلا بانضمام سبب آخر إليه وانتفاء مانع يمنع تأثيره . هذا في الأسباب المشهودة بالعيان ، وفي الأسباب الغائبة والأسباب المعنوية ، كتأثير الشمس في الحيوان والنبات ؛ فإنه موقوف على أسباب أخر ، من وجود محل قابل ، وأسباب أخر تنضم إلى ذلك السبب. وكذلك حصول الولد موقوف على عدة أسباب غير وطء الفحل. وكذلك جميع الأسباب مع مسبباتها؛ فكل ما يُخاف ويُرجى من المخلوقات، فأعلى غاياته أن يكون جزء سبب غير مستقل بالتأثير.

ولا يستقل بالتـاثير وحـده ، دون توقف تـاثيره على غيـره ، إلا الله الواحـد القهّار ؛ فلا ينبغي أن يُرجى ولا يُخاف غيره .

وهذا برهان قطعي على أن تعلَّق الرجاء والخوف بغيره باطل ؛ فإنه لو فرض أن ذلك سبب مستقل وحده بالتأثير لكانت سببيته من غيره لا منه ؛ فليس لـه من نفسه قوة يفعل بها ؛ فإنه لا حولَ ولا قوَّة إلَّا بالله ؛ فهو الذي بيده الحول كله والقوة كلها .

فالحول والقوة التي يُرْجَى لأجلهما المخلوق ويُخاف ، إنما هما لله وبيده في الحقيقة . فكيف يُخاف ويُرجى مَن لإحول له ولا قوة ! ببل خوف المخلوق ورجاؤه أحد أسباب الحرمان، ونزول المكروه بمن يرجوه ويخافه ؛ فإنه على قدر خوفك من غير الله يسلط عليك، وعلى قدر رجائك لغيره يكون الحرمان. وهذا حال الخلق أجمعه، وإن ذهب عن أكثرهم علماً وحالاً ؛ فما شاء الله كان ولا بد، وما لم يشا لم يكن ولو اتفقت عليه الخليقة .

#### التوحيد مفزَع أعداء الله وأوليائه وتوسيلاني والفلالعزين THE PRINCE GHAZI TRUST الله وأوليائه FOR QURANIC THOUGHT

التوحيد مفزع أعدائه وأوليائه:

فَأَمَا أَعَدَاوْهُ ، فَيَنجيهم مَن كُرَبِ الدَّنِيا وشدَائدَهَا ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي ٱلذَّلْـكِ دَعُوا اللّهَ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِين فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾ (١) .

وأما أولياؤه ، فينجيهم من كربات الدنيا والآخرة وشدائدها . ولـذلك فـزع إليه يونس ، فنجّاه الله من تلك الظلمات . وفزع إليه أتباع الرسل ، فنجوا به مما عُذَّب به المشركون في الدنيا وما أُعِدُ لهم في الآخرة .

ولما فزع إليه فرعون ، عند معاينة الهـــلاك وإدراك الغرق ، لم ينفعـــه؛ لأن الإيمان عند المعاينة لا يُقبَل. . هذه سُنَّة الله في عباده .

فما دُفِعَت شدائدُ الدنيا بمثل التوحيد . ولذلك كان دعاء الكرب بالتوحيد ، ودعوة ذي النون التي ما دعا بها مكروب إلا فرَّج الله كربه بالتوحيد . فلا يُلقي في الكُرب العظامَ إلاَّ الشرك ، ولا يُنجي منها إلاَّ التوحيد ؛ فهو مفزَع الخليقة وملجزَها وحصنها وغيائها . . وبالله التوفيق .

#### [ فائدة ]

#### كمال العبد بشيئين

اللذة تابعة للمحبة؛ تَقْوَى بقوَّتها، وتضعف بضعفها. فكلما كانت الرغبةُ في المحبوب والشوقُ إليه أقوى، كانت اللذة بالوصول إليه أتمّ . والمحبة والشوق تابع لمعرفته والعلم به ، فكلما كان العلم به أتمّ كانت محبته أكمل . فإذا رجع كمال النعيم في الآخرة ، وكمال اللذة إلى العلم والحب ؛ فمن كان يؤمن بالله وأسمائه وصفاته وبه أَعْرَفَ ، كان له أحب ، وكانت لذته بالوصول إليه ، ومجاورتِهِ ،

<sup>(</sup>١) العنكبوت: ٦٥.

والنظر إلى وجهه ، وسماع كلامه - أتم ، وكل لذة ونعيم وسرور وبهجة بالإضافة إلى ذلك كقطرة في بحر؛ فكيف يُؤثر من له عقل لذة ضعيفة قصيرة مشوبة بالآلام على لذة عظيمة دائمة أبد الآباد؟! وكمال العبد بحسب هاتين القوتين : العلم والحب ، وأفضل العلم العلم بالله ، وأعلى الحب الحب له، وأكمل اللذة بحسبهما. . والله المستعان .

## [ قاعدة ] لا فلاح إِلَّا بحبسين

طالبُ الله والدارِ الآخرة لا يستقيم له سيرُه وطلبُه إلا بحبسين : حبس قلبه في طلبه ومطلوبه ، وحبسه عن الالتفات إلى غيره . وحبس لسانه عما لا يفيد ، وحبسه على ذكر الله وما يزيد في إيمانه ومعرفته . وحبس جوارحه عن المعاصي والشهوات، وحبسها على الواجبات والمندوبات .

فلا يفارق الحبس حتى يلقى ربه ، فيخلصه من السجن إلى أوسع فضاء وأطيبه . ومتى لم يصبر على هذين الحبسين ، وفرَّ منهما إلى فضاء الشهوات ، أعقبه ذلك الحبس الفظيع عند خروجه من الدنيا ؛ فكل خارج من الدنيا ، إما متخلص من الحبس ، وإما ذاهب إلى الحبس . وبالله التوفيق .

وَدُّعَ ابنُ عـونٍ<sup>(١)</sup> رجـلًا فقـال: عليـك بتقـوى الله؛ فـإن المتقي ليست عليـه وحشة .

وقال زيد بن أسلم(٢) : كان يقال : مَنْ اتَّقى اللَّهَ أُحبُّه الناس وإنْ كَرِهوا .

<sup>(</sup>١) عبد الله بن عون بن أرطبان المزني بالولاء: شيخ أهل البصرة. من حفاظ الحديث. ما كان في العراق أعلم بالسنة منه. ثقة في كل شيء. يغزو ويركب الخيل. أخذ عنه الثوري ويجيى القطان وخلائق. توفي ١٥١٨هـ / ٢٠٨م. تذكرة الحفاظ ١٤٧١، وخلاصة ٢٠٩، والأعلام ١١١٤٤.

 <sup>(</sup>٢) زيد بن أسلم العدوي العمري، مولاهم، أبو أسامة أو أبو عبد الله: فقيه مفسر. من أهـل المدينة. له كتاب في «التفسير» رواه عنه ولـده عبد الـرحمن. تـوفي ١٣٦ هـ / ٧٥٣ م. تـذكـرة الحفاظ ٤:١٣١ هـ / ٧٥٣ م. تـذكـرة

وقال الثوري (١) لابن أبي ذئب (٢) : إن اتقيتُ الله كفاك الناس، وإن اتقيتَ الله كفاك الناس، وإن اتقيتَ الناس لن يُغنوا عنك من الله شيئاً .

وقال سليمان بن داود (٢٠): أُوتينا مما أُوتي الناس ومما لم يُؤتَّوا ، وَعَلِمْنا مما عَلِمَ الناس ومما لم يُعْلَموا ، فلم نجد شيئاً افضل من تقوى الله في السرِّ والعلانية ، والعدل في الغضب والرضا ، والقصد في الفقر والغنى .

وفي الزهد للإمام أحمد أثر إلّهي : «ما من مخلوق اعتصم بمخلوق دوني إلاً قطعت أسباب السموات والأرض دونه ، فإنْ سألني لم أعْطِه ، وإن دعاني لم أجْبه ، وإن استغفرني لم أغفر له . وما من مخلوق اعتصم بي دون خلقي إلاً ضعِنَتِ السمواتُ والأرضُ رزقَه، فإنْ سألني أعطيته ، وإن دعاني أجبتُه، وإن استغفرني غفرتُ له».

## [ فائدة جليلة ] محبة الله ومحبة الخلق

جمع النبي ﷺ بين تقوى الله وحُسن الخلق؛ لأن تقوى الله تُصْلح ما بين العبد وبين ربه، وحُسن الخلق يُصْلح ما بينه وبين خلقه. فتقوى الله توجب له محبة

<sup>(</sup>١) سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري، من بني شور بن عبد مناة، من مضر، أبو عبد الله (٩٧ ـ ١٦١ هـ = ٢١٦ هـ - ٢٧٧ م): ولمد ونشأ في الكوفة، ويلقب بأمير المؤمنين في الحديث. له من الكتب والجامع الكبير، وو الجامع الصغير، كلاهما في الحديث. وكتاب في والفرائض، دول الإسلام ٢١٠٤، وابن النديم ٢٠٠١، وابن خلكان ٢٠٠١، والجواهر المضية ٢٠٠١، وطبقات ابن سعد ٢٠٧٢، والمعارف ٢١٧.

<sup>(</sup>۲) محمد بن عبد الرحمن بن المغيرة بن الحارث بن أبي ذئب، من بني عامر بن لؤي، من قريش، أبو الحارث (۸۰ ـ ۱۵۸ هـ = ۷۰۰ ـ ۷۷۰ م): تابعي من رواة الحديث. من أورع الناس وأفضلهم في عصره. تهذيب التهذيب ۹۰۳:۹ والنجوم الزاهرة ۲: ۳۵.

<sup>(</sup>٣) سليمان بن داود العتكي الزهراني، أبو الربيع: من رجال الحديث. مولده في البصرة. سكن بغداد. له مصنف، في الحديث مرتب على الأبواب الفقهية. توفي ٢٣٤هـ/ ٨٤٩م. الأعلام ٣/١٢٥، والرسالة المستطرفة ٣١، وتاريخ بغداد ٣٨:٩.

#### [ فائدة جليلة ]

بين العبد وبين الله والجنة قنطرة تُقطَع بخطوتين : خطوة عن نفسه ، وخطوة عن الخلق ؛ فيسقط الناس ويلغيهم عن الخلق ؛ فيسقط نفسه ويلغيها فيما بينه وبين الله ؛ فما يلتفت إلا إلى من دَلَّه على الله وعلى المطريق الموصلة إليه .

- شاح بالصحابة واعظ ﴿ اقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ ﴾(١) ، فجزعَتْ للخوف للجوف للجوف من الحذر العيون ﴿ فسالَتْ أُوديةٌ بقَدَرِها ﴾(٢) .
- \* تزينت الدنيا لعلي [ بن أبي طالب كرَّم الله وجهه ]فقال: ( أنتِ طالقُ ثلاثاً لا رجعةً لي فيكِ » . وكانت تكفيه واحدة للسنة ، لكنه جمع الثلاث لئلا يتصوَّر للهوى جواز المراجعة . ودينه الصحيح وطبعه السلم يأنفان من المحلل ، كيف وهو أحد رُواة حديث ( لعن الله المحلل ) (").
- \* ما في هذه الدار موضع خلوة فاتخذه في نفسك ، لا بدٍّ أن تجذبك الجواذب ، فاعرفها وكن منها على حذر، ولا تضرك الشواغل إذا خلوت منها وأنت فيها .
  - \* نور الحق أضوأ من الشمس ؛ فيحق لبخفافيش البصائر أن تعشو عنه .

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ١.

<sup>(</sup>٢) الرعد: ١٧.

♦ الطريق إلى الله خال من أهل الشك ومن الذين يتبعون الشهوات ، وهو معمور بأهل البقين والصبر ، وهم على الـطريق كالأعـلام ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَـةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ (١).

## [ قاعدة ] فضل «لا إله ألا الله »

لشهادة وأن لا إله إلا الله ، عند الموت تأثير عظيم في تكفير السيشات وإحباطها ؛ لأنها شهادة من عبد موقن بها عارف بمضمونها ، قد ماتت منه الشهوات ، ولانت نفسُه المتمردة ، وانقادت بعد إبائها واستعصائها ، وأقبلت بعد إعراضها ، وذلَّتْ بعد عزِّها ، وخرج منها حرصُها على الدنيا وفضولها ، واستخذَّتْ بين يَدَيْ ربها وفاطرها ومولاها الحق أذلُّ ما كانت له ، وأرْجَى ما كانت لعفوه ومغفرته ورحمته ، وتجرَّد منها التوحيد بانقطاع أسباب الشرك وتحقق بطلانه؛ فزالت منها تلك المنازعات التي كانت مشغولة بها، واجتمع همها على من أيقنت بالقدوم عليه والمصير إليه؛ فوجُّه العبد وجهَهُ بكليته إليه، وأقبل بقلبه وروحه وهمه عليه ؛ فاستسلم وحده ظاهراً وباطناً، واستوى سرُّه وعلانيته فقال: لا إلـه إلا الله مخلصاً من قلبه. وقد تخلُّص قلبُه من التعلق بغيره والالتفات إلى مـا سواه . قـد خرجت الدنيا كلها من قلبه ، وشارف القدوم على ربه ، وخمدت نيرانُ شهوته ، وامتلأ قلبه من الأخرة فصارت نصب عينيه ، وصارت الدنيا وراء ظهـره ، فكانت تلك الشهادة الخالصة خاتمة عمله؛ فطهَرَتْه من ذنوبه، وأدخلَتُهُ على ربِّه ؛ لأنــه لقى ربَّه بشهادة صادقة خالصة ، وافق ظاهرُها باطنَها ، وسرُّها علانيتَها .

فلو حصلت لـه الشهادة على هـذا الوجـه في أيام الصحـة، لاستوحش من الدنيا وأهلها، وفرَّ إلى الله من النـاس، وأنِسَ به دون مـاس واه، لكنه شهـد بها

<sup>(</sup>١) السجدة: ٢٤.

بقابٍ مشحونٍ بالشهواتِ وحُبُّ الحياة وأسبابها ، ونفس مملوءةٍ بطلب الحظوظ والالتفات إلى غير الله. فلو تجرَّدتُ كتجرَّدها عند الموت ، لكان لها نبأ آخر، وعيش آخر سوى عيشها البهيمي . . والله المستعان .

## إن الأمر كله لله

ماذا يملك مِن أمره من ناصيته بيد الله، ونفسه بيده، وقلبه بين إصبعين من أصابعه يقلبه كيف يشاء، وحياته بيده، وموته بيده، وسعادته بيده، وشقاوته بيده، وحركاته وسكناته وأقواله وأفعاله بإذنه ومشيئته. فلا يتحرك إلا بإذنه ، ولا يفعل إلا بمشيئته . إنْ وكّله إلى نفسه وكّله إلى عجز وضيعة وتفريط وذنب وخطيئة . وإن وكله إلى مَنْ لا يملك له ضراً ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً . وإنْ تخلى عنه استولى عليه عدوًه وجعله أسيراً له .

فهو لا غِنى له عنه طرفة عين ، بل هو مضطرَّ إليه على مدى الأنفاس في كل ذرَّة من ذرَّاته باطناً وظاهراً . فاقتُه تامة إليه . ومع ذلك فهـ و متخلف عنه مُعْرِض عنه ، يتبغض إليه بمعصيته، مع شدة الضرورة إليه من كل وجه ، قد صار لذكره نَسِيًا ، واتخذه وراءه ظهريًا ، هذا وإليه مرجعُه وبين يديه موقفُه .

## فرّغ خاطرك للهم بما أمرت به

فتأمَّلْ حال الجنين يأتيه غذاؤه ، وهو الدم ، من طريق واحدة وهو السرّة ، فلما خرج من بطن الأم ، وانقطعت تلك الطريق ، فتح له طريقين اثنين ، وأجرى له فيهما رزقاً أطيب وألذ من الأول لبناً خالصاً سائغاً. فإذا تمَّت مـدة الرضاع، وانقطعت الطريقان بالفطام، فتح طرقاً أربعاً أكمل منها: طعامان وشرابان، فالطعامان من الحيوان والنبات، والشرابان من المياه والألبان، وما يضاف إليهما من المنافع والملاذ. فإذا مات انقطعت عنه هذه الطرق الاربع. لكنه سبحانه فتح له \_ إن كان سعيداً \_ طرقاً ثمانية، وهي أبواب الجنة الثمانية يدخل من أيها شاء.

فهكذا الرب سبحانه، لا يمنع عبده المؤمن شيئاً من الدنيا، إلا ويؤتيه أفضل منه وأنفه لعه . وليس ذلك لغير المؤمن. فإنه يمنعه الحظ الأدنى الخسيس ولا يرضى له به ليعطيه الحظ الأعلى النفيس. والعبد لجهله بمصالح نفسه، وجهله بكرم ربه وحكمته ولطفه، لا يعرف التفاوت بين ما منع منه وبين ما ذُخِر له. بل هو مولع بحب العاجل وإن كان دنيئاً، وبقلة الرغبة في الأجل وإن كان عليّاً. ولو أنصف العبد ربّة ، وأنّى له بذلك؟! لَعَلِمَ أن فضله عليه فيما منعه من الدنيا ولذاتها ونعيمها أعظم من فضله عليه فيما آتاه من ذلك، فما منعه إلا ليعطيه ، ولا ابتلاه إلا ليعافيه، ولا امتحنه إلا ليصافيه، ولا أماته إلا ليحييه ، ولا أخرجه إلى هذه الدار إلا ليتأهب منها للقدوم عليه وليسلك الطريق الموصلة إليه . في جعل الليل والنهار خلفة لمن أراد أن يذّكر أو أراد شكوراً هذا )

## حكم وعظات

- \* مَن عرف نفسه اشتغل بإصلاحها عن عيوب الناس .
  - مَن عرف ربه اشتغل به عن هوى نفسه .
- \* أنفع العمل أن تغيب فيه عن الناس بـالإخلاص، وعن نفسـك بشهـود

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٩٩.

المنَّة ؛ فلا ترى فيه نفسك ، ولا ترى الخلق . THE PRINCE GHAZI RUST

\* دخل الناس النارَ من ثلاثة أبواب :

١ - باب شبهة أورثت شكاً في دين الله .

٢ ـ وباب شهوة أورثت تقديم الهوى على طاعته ومرضاته .

٣ ـ وباب غضب أورث العدوان على خلقه .

أصول الخطايا كلها ثلاثة: ١ ـ الكِبَر ، وهو الـذي أصار إبليس إلى مـا
 أصاره .

٢ ـ والحرص ، وهو الذي أخرج آدم من الجنة .

٣ ـ والحسد ، وهو الذي جَرُّ أحد ابني آدم على أخيه .

فمن وُقِيَ شر هذه الثلاثة فقد وقي الشر. فالكفر من الكبر، والمعاصي من الحرص، والبغي والظلم من الحسد .

- \* جعل الله بحكمته كل جزء من أجزاء ابن آدم، ظاهرة وباطنة، آلة لشيء إذا استعمل فيه فهو كماله . فالعين آلة للنظر . والأذن آلة للسماع . والأنف آلة للشم . واللسان للنطق . والفرج للنكاح . واليد للبطش . والرَّجل للمشي . والقلب للتوحيد والمعرفة . والروح للمحبة . والعقل آلة للتفكُّر والتدبُّر لعواقب الأمور الدينية والدنيوية وإيثار ما ينبغي إيثاره وإهمال ما ينبغي إهماله .
- اخسر الناس صفقة من اشتغل عن الله بنفسه ، بل أخسر منه من اشتغل
   عن نفسه بالناس.
- في السنن من حديث أبي سعيد [ الخدري ] يرفعه: «إذا أصبح ابن آدم فإن الأعضاء كلها تُكفِّرُ اللسان ، تقول : اتَّقِ الله فإنما نحن بك ، فإن استقمت استقمنا وإن اعوججت اعوججنا». قوله تُكفِّر اللسان ، قيل : معناه تخضع له.

وفي الحديث: إن الصحابة لما دخلوا على النجاشي لم يُكَفَّروا له ، أي لم يسجدوا ولم يخضعوا<sup>(١)</sup> . ولذلك قال له عمرو بن العاص: أيها الملك، إنهم لا يُكفِّرون لك . وإنما خَضَعَتْ للسان ؛ لأنه بريد القلب ، وترجمانه ، والواسطة بينه وبين الأعضاء . وقولها : إنما نحن بك ، أي نجاتنا بك وهلاكنا بك ؛ ولهذا قالت : فإن استقمت استقمنا ، وإن اعوججت اعوججنا .

## [فصـل] مصالح الدنيا والأخرة

جمع النبي ﷺ في قوله: « فاتقوا الله وأجملوا في الطلب ، (٢) بين مصالح الدنيا والآخرة . ونعيمُها ولذاتُها ، إنما يُنال بتقوى الله ، وراحة القلب والبدن ، وترك الاهتمام والحرص الشديد. والتعب ، والعناد ، والكذ ، والشقاء في طلب الدنيا ، إنما يُنال بالإسراف في الطلب .

فمن اتقى الله ، فاز بلذَّة الآخرة ونعيمها . ومَن أَجَمَلَ في الطلب ، استراح من نكد الدنيا وهمومها ؛ فالله المستعان .

قد نادت الدنيا على نفسها كم واثقٍ بالعيش أهلكته وجامع فرّقت ما يجمع لو كان في ذا المخلق من سمع

 <sup>(</sup>١) لابن إسحاق عن أم سلمة، ولأحمد بن حنبل عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه ، بإسناد جيد قوي، كما قال ابن كثير في البداية والنهاية .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجة، في باب الاقتصاد في طلب الميشة، من كتاب التجارات: حدثنا محمد بن المصفى الحمصي. ثنا الوليد بن مسلم، عن ابن جريج، عن أبي الزبير، عن جابر بن عبد الله ؟ قال : قال رسول الله ﷺ : وأيها الناس ! اتقوا الله وأجملوا في الطلب؛ فإن نفساً لن تمرت حتى تستوفي رزقها، وإن أبطأ عنها. فاتقوا الله وأجملوا في الطلب. خذوا ما حلّ، ودعوا ما حرمه. في الزوائد: إسناده ضعيف؛ لأن فيه الوليد بن مسلم وابن جريج، وكل منها كان يدلس. وكذلك أبو الزبير. وقد عنعنوه. لكن لم ينفرد به المصنف من حديث أبي الزبير عن جابر؛ فقد رواه ابن حبان في صحيحه بإسنادين عن جابر.

## [ فائدة ] عن المخالفان المنا والأخرة for our

جمع النبي ﷺ بين المأثم والمغرم ؛ فإن المائم يوجب خسارة الأخرة ، والمغرم يوجب خسارة الدنيا .

## [ فائـدة ] أفرض الجهاد

قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِيْنَ جَاهَدُوا فِيْنَا لَنَهْدِيَنُّهُمْ سُبُلَنَا ﴾(١) . .

علَّق سبحانه الهداية بالجهاد ؛ فأكملُ الناسِ هدايةً أعظمُهم جهاداً . وأفرض الجهاد : جهاد النفس ، وجهاد الهوى ، وجهاد الشيطان ، وجهاد الدنيا . فَمَنْ جاهدَ هذه الأربعة في الله هداه الله سُبُلَ رضاه الموصلة إلى جنته . ومَن ترك الجهاد فاته من الهدى بحسب ما عطل من الجهاد .

قال الجنيد(٢): والذين جاهدوا أهواءهم فينا بالتوبة لنهدينهم سُبُل الإخلاص ، ولا يتمكن من جهاد عدوه في الظاهر إلا من جاهد هذه الأعداء باطناً ، فمَن نُصِرَ عليها نُصِرَ على عدوه ، ومَن نُصِرَتْ عليه نُصِرَ عليه عدوه .

<sup>(</sup>١) العنكبوت : ٢٩.

<sup>(</sup>٣) الجنيد بن محمد بن الجنيد البغدادي الحزاز، أبو القاسم: قال ابن الأثير في وصفه: إصام الدنيا في زمانه وعدة العلماء شيخ مدهب التصوف. وهمو تلميذ الحارث المحاسبي. مولده ومنشأه ووفاته ببغداد، توفي ٢٩٧ هـ / ٩٠١ م . له و رسائل ، منها ما كتبه إلى بعض إخوانه ، ومنها ما همو في التوحيد والألوهية ، والغناء ، ومسائل أخرى. روضة الناظرين ، والكامل لابن الأثير ، ووفيات الاعيان ١١٧١، وحلية ١٠: ٧٥٠، وصفة الصفوة ٢: ٣٣٥، وتاريخ بغداد ٢٤١٤، وطبقات الحنابلة ٩٨.

## و[فصل] الكراوات

ألقى الله سبحانه العداوة بين الشيطان وبين الملك، والعداوة بين العقل وبين الهوى، والعداوة بين النفس الأمّارة وبين القلب. وابتلى العبد بذلك، وجمع له بين هؤلاء، وأمد كل حزب بجنود وأعوان ؛ فلا تزال الحرب سجالاً (١) ودُولاً بين الفريقين ، إلى أن يستولي أحدهما على الآخر، ويكون الآخر مقهوراً معه .

فإذا كانت النوبة للقلب والعقل والملك ، فهنالك : السرور ، والنعيم ، واللذة ، والبهجة ، والفرح ، وقُرّة العين ، وطيب الحياة ، وانشراح الصدر ، والفوز بالغنائم .

وإذا كانت النوبة للنفس والهوى والشيطان ، فهنالك : الغموم ، والهموم ، والأحزان ، وأنواع المكاره ، وضيق الصدر ، وحبس المَلَك .

فما ظنَّكَ بِمَلِكِ استولى عليه عدوَّه ، فأنزله عن سرير مُلكه ، وأسَرَهُ ، وحبَسه ، وحالَ بينه وبين خزائنه ودخائره وخدمه وَصَيَّرها له ؛ ومع هذا فلا يتحرك الملك لطلب ثأره ، ولا يستغيث بمن يغيثه ، ولا يستنجد بمن ينجده . وفوق هذا الملك ملك قاهر لا يُقهر ، وغالب لا يُغلَب ، وعزيز لا يُذلَّ ؛ فأرسل إليه : إن استنصرتني نصرتك ، وإن استغثت بي أغتنك ، وإن التجأت إليَّ أخذتُ بثأرك ، وإن هربت إليَّ وأوَيْتَ إليَّ سلّطتُك على عدوًك وجعلته تحت أسرك .

فإن قال هذا الملك المأسور: قد شد عدوي وثاقي ، وأحكم رباطي ، واستوثق مني بالقيود ، ومنعني من النهوض إليك والفرار إليك والمسير إلى بابك ؛ فإن أرسلت جنداً من عندك يحلّ وثاقي ، ويفكّ قيودي، ويخرجني من حبسه \_ أمكنني أن أوافي بابك، وإلا لم يمكنني مفارقة محبسي ، ولا كسر قيودي .

<sup>(1)</sup> يقال : الحرب بينهم سِجَال، أي هي يوم لهم ويوم عليهم .

فإن قال ذلك احتجاجاً على ذلك السلطان، وَدَفَعاً لرسالته ، ورضا بما هو فيه عند عدوه ـ خلاه السلطان الأعظم وحاله، وولاه ما تولى .

وإن قال ذلك افتقاراً إليه، وإظهاراً لعجزه وذله، وأنه أضعف وأعجز أن يسير إليه بنفسه ، ويخرج من حبس عدوه ، ويتخلص منه بحوله وقوته ، وأن من تمام نعمته ذلك عليه ، كما أرسل إليه هذه الرسالة ، أن يمده من جنده ومماليكه ، بمن يعينه على الخلاص ، ويكسر باب محبسه ، ويفكّ قيوده . فإن فعل به ذلك فقد أتم إنعامه عليه ، وإن تخلى عنه فلم يظلمه ولا منعه حقاً هو له . وإن حمده وحكمته اقتضى منعه وتخليته في محبسه ، ولا سيما إذا علم أن الحبس حبسه ، وأن هذا العدو الذي حبسه مملوكٌ من مماليكه وعبدٌ من عبيده ، ناصيته بيده لا يتصرف إلا بإذنه ومشيئته ؛ فهو غير ملتفت إليه ، ولا خاتف منه ، ولا معتقد أن له شيئاً من الأمر ، ولا بيده نفعٌ ولا ضرّ ، بل هو ناظر إلى مالكه ، ومتولي أمره ، ومَن ناصيته بيده قد أفرده بالخوف والرجاء والتضرّع إليه والالتجاء والرغبة والرهبة ؛

## أعلى الهِمَم وأخسها

أعلى الهمم في طلب العلم: طلب علم الكتباب والسنة، والفهم عن الله ورسوله نفس المراد، وعلم حدود المنزل.

وأخَس هِمَم طلاب العلم: قصر همته على تتبع شواذ المسائل، وما لم ينزل، ولا هو واقع. أو كانت هِمَّته معرفة الاختلاف، وتتبَّع أقوال الناس، وليس له هِمَّة إلى معرفة الصحيح من تلك الأقوال. وَقَلَّ أَنْ ينتفع واحد من هؤلاء بعلمه.

وأعلى الهِمَم في باب الإرادة : أن تكون الهِمّة متعلقة بمحبة الله والوقـوف مع مراده الديني الأمري . فالأول يريد الله ويريد مراده ، والثاني يريد من الله وهو فارغ عن إرادته .

#### علماء السوء

علماء السوء ، جلسوا على باب الجنة ، يدعون إليها الناس بأقوالهم ، ويدعونهم إلى النار بأفعالهم ؛ فكلما قالت : أقوالهم للناس : هلمُّوا ، قالت أفعالهم : لا تسمعوا منهم . فلو كان ما دعوا إليه حقاً كانوا أول المستحببين له ؛ فهم في الصورة أدلاء وفي الحقيقة قُطّاع الطرق .

#### إذا كان الله مقصودك

إذا كان الله وحده حظك ومرادك ، فالفضل كله تابع لك يزدلف (١) إليك ، أي أنواعه تبدأ به . وإذا كان حظك ما تنال منه ، فالفصل موقوف عنك ؛ لأنه بيده تابع له فعل من أفعاله ، فإذا حصل لك حصل لك الفضل بطريق الضمن والتبع . وإذا كان الفضل مقصودك ، لم يحصل الله بطريق الضمن والتبع . فإن كنت قد عرفته وأنست به ، ثم سقطت إلى طلب الفضل ، حرمك إياه عقوبة لك ؛ ففاتك الله ، وفاتك الفضل .

## [نصل] فضل الله على محمد صلى الله عليه وسلم

لما خرج رسول الله ﷺ من حصر العـدو، دخل في حصـر النصر؛ فعبثت أيدي سراياه بالنصر في الأطراف، فطار ذكره في الأفاق، فصار الخلق معه ثلاثة

<sup>(</sup>١) يزدلف : أي يتقرب ويتقدم .

القى بىذر الصبر في مرزعة ﴿ فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُوْا الْعَوْمِ مِنَ السَرُسُلِ ﴾(١) ، فإذا أغصان النبات تهتزُّ بخرامى(٢) ، ﴿ وَالْحُرْمَاتُ وَصَاصَ ﴾(٢) ، فيإذا أغصان النبات تهتزُّ بخرامى(٢) ، ﴿ وَالْحُرْمَاتُ وَصَاصَ ﴾(٣) ، فلخل مكة دخولاً ما دخله أحد قبله ولا بعده ، حوله المهاجرون والانصار لا يبين منهم إلا الحدق(٤) . والصحابة على مراتبهم ، والملائكة فوق رؤ وسهم ، وجبريل يتردّد بينه وبين ربه ، وقد أباح له حرمه الذي لم يحلّه لأحد مواه ، فلما قايس بين هذا اليوم وبين يوم ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لِيُنْبِتُوكَ أَوْ يَمْتُكُونُ أَوْ يُخْرِجُوكَ ﴾(٥) فأخرجوه ثاني اثنين . دخل وذَقنه تمس قُربُوس سرجه ؛ خضوعاً وذلاً لمن ألبسه ثوب هذا العز ، الذي رفعت إليه فيه الخليقة رؤ وسها ، ومدت إليه الملوك أعناقها .

فدخل مكة مالكاً مؤيداً منصوراً ، وعل كَعْبُ بلال فوق الكعبة ، بعد أن كان يُجَرُّ في الرمضاء على جمر الفتنة ، فنشر بزَّا (١) طوى عن القوم من يوم قوله: 
« أحد أحد » . ورفع صوته بالأذان ، فأجابته القبائل من كل ناحية ، فأقبلوا يؤمُّون الصوت ، فدخلوا في دين الله أفواجاً ، وكانوا قبل ذلك يأتون آحاداً .

فلما جلس الرسول ﷺ على منبر العز ، وما نزل عنه قط ، مدَّت الملوكُ أعناقَها بالخضوع إليه . فمنهم من سلَّمَ إليه مفاتيح البلاد، ومنهم مَن سأله الموادعة والصلح ، ومنهم من أقرَّ بالجزية والصَّغار، ومنهم مَن أخذ في الجمع

<sup>(</sup>١) الأحقاف: ٣٥.

 <sup>(</sup>٣) الخزامى : هو زهر يضرب به المثل في الطيب، أوراق أشجاره ضيقة ، وأزهارهما سنبلية زرقاء ،
 وتزرع في حافات الحياض في بساتين الخضرة .

<sup>(</sup>٣) البقرة : ١٩٤.

<sup>(</sup>٤) الحَدَق : جمع حَدَقة ، وحَدَقةُ العبن : أي سوادُها الأعظم . والتحديق : شدة النظر .

<sup>(</sup>٥) الأنفال : ٣٠.

 <sup>(</sup>٦) (بَرَّه) سلبه، وفي المثل ومَنْ عَرُّ بَرَّ، أي من غَلَب سَلَب. و(ابتـزه) استلبه. و(البَـنَ) من الثيـاب أَمْمَة.

والتأهب للحرب ، ولم يدرِ أنه لم يزد على جمع الغنائم وَسُوْق الأساري إليه .

فلما تكامل نصرُه ، وَبَلِّع الرسالة ، وأدّى الأمانة ، وجاءه منشور ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُبِيناً. لِيَعْفِرَ لَكَ اللّه مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُبَمَّ بِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيَكَ صِرَاطاً مُسْتَقِيماً. وَيَعْفِرَكَ اللّهُ نَصْراً عَزِيزاً ﴾ (١) ، وبعده توقيع ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْر اللّهِ وَأَنْفَتُ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِيْ دِيْنِ اللّهِ أَفْوَاجًا ﴾ (٢) ، جاءه رسولُ ربه يخيِّره بين المُقام في الدنيا وبين لقائه ، فاختار لقاءَ ربه شوقاً إليه ، فتزيَّنت الجنان ليوم قدوم روحه الكريمة لا كزينة المدينة يوم قدوم الملك . إذا كان عرش الرحمن ، قد اهتزَّ لموت بعض أتباعه ، فرحاً واستبشاراً بقدوم روحه ؛ فكيف بقدوم روح سيد الخلائق؟! فيا منتسباً إلى غير هذا الجناب ، ويا واقفاً بغير هذا الباب، ستعلم يوم الحشر أي سريرة تكون عليها ﴿ يوم تبلى السرائر ﴾ (٣) .

## [فصـل ] يا مغروراً بالأمانى!

يا مغروراً بالأماني: لُعِنَ إبليسُ ، وأُهْبِطَ من منزل العز ؛ بترك سجدة واحدة أُمِرَ بها. وأخرج آدمُ من الجنة بلقمة تناولها . وحجب القاتل عنها [ أي الجنة ] بعد أن رآها عياناً بملء كفٍّ من دم . وأمر بقتل الزاني أشنع القتلات بإيلاج قدر الأنملة فيما لا يحلّ . وأمر بإيساع الظهر سياطاً [ أي بالجَلد ] بكلمة قذف ، أو بقطرة من مُسْكِر . وأبان عضواً من أعضائك بثلاثة دراهم (<sup>2)</sup> . فلا تأمنه أن يحبسك في النار

<sup>(</sup>١) الفتح : ٣/١.

<sup>(</sup>٢) النصر: ٢/١.

<sup>(</sup>٣) الطارق: ٩.

<sup>(</sup>٤) أي أن سرقة ثلاثة دراهم توجب إقامة حد السرقة وهـو قطع يـد السارق. ويُـلاحَظ أن الفقهاء قـد اختلفوا في مقدار النصاب الذي يوجب القطع ؛ فـذهب جمهور العلماء إلى أن القـطع لا يكون إلا في سرقة ربع دينار من الـذهب ، أو ثلاثـة دراهم من الفضة، أو ما تساوي قيمتـه ربع دينـار أو ثلاثـة دراهم . ومذهب الأحناف أن النصاب الموجب للقـطع عشرة دراهم فـأكثر ولا قـطع في أقل منهـا . \_

بمعصية واحدة من معاصيه ﴿ وَلَا يَخَافُ عُقْبَاهَا ﴾ (١) . العَمَالَةِ

دخلت امرأة النار في هرة . وإن الرجل ليتكلم بالكلمة لا يلقي لها بالأ يهوي بها في النار أبعد ما بين المشرق والمغرب ، وإن الرجل ليعمل بطاعة الله ستين سنة ، فإذا كان عند الموت جار في الوصية (٢) فيختم له بسوء عمله فيدخل النار العمر بآخره والعمل بخاتمته .

من أحدث قبل السلام بطل ما مضى من صلاته ، ومن أفطر قبل غروب الشمس ذهب صيامه ضائعاً، ومن أساء في آخر عمره لقي ربه بـذلك الـوجه لـو قدمت لقمة وجدتها، ولكن يؤذيك الشره .

كما جاء الثواب يسعى إليك ، فوقف بالباب ، فرده بواب « سوف ولعلَّ وعسى » . كيف الفلاح بين إيمان ناقص ، وأمل زائد، ومرض لا طبيب له ولا عائد، وهوى مستيقظ، وعقل راقد، ساهياً في غمرته، عَمِهاً في سكرته، سابحاً في لجة جهله، مستوحشاً من ربه، مستانساً بخلقه، ذكرُ الناس فاكهتُه وقوتُه، وذكرُ الله منه جزءً يسيرُ من ظاهره، وقلبُه ويقينُه لغيره . .

لا كان من لسواك في بقية عجد السيل بها اليه العدل لل

## [نصل] لماذا جَعَلَ اللّهُ تعالى آدَم آخرَ المخلوقات؟

كان أولَ المخلوقات القلم ؛ ليكتب المقادير قبل كونها . وجعل آدم آخر المخلوقات وفي ذلك حكم :

وذهب الحسن البصري وداود الظاهري إلى أنه يثبت القطع بالقليل والكثير عملًا بإطلاق الآية . وقال
 مالك وأحمد في أظهر الروايات عنه : نصاب السرقة ربع دينار ، أو ثلاثة دراهم ، أو ما قيمته شلائة
 دراهم من العروض . والتقويم بالدراهم خاصة . والأثمان أصول لا يقوم بعضها ببعض .

<sup>(</sup>١) الشمس: ١٥.

<sup>(</sup>٢) أي ظلم في الوصية .

أحدها: تمهيد الدار قبل الساكن يها الماكن

الثانية : أنه الغاية التي خلق لأجلها ما سواه من السموات والأرض والشمس والقمر والبحر .

الثالثة : أن أحذق الصنّاع يختم عمله بأحسنه وغمايته كمما يبدؤه بأساسمه ومبادثه .

الرابعة : أن النفوس متطلعة إلى النهايات والأواخر دائماً ، ولهذا قال موسى للسحَرة أولاً : ﴿ أَلْقُوا مَا أَنْتُم مُلْقُونَ ﴾(١) ، فلما رأى الناسُ فعْلَهم تطلَّعوا إلى ما ياتي بعده .

الخامسة : أن الله سبحانه أخّر أفضل الكتب والأنبياء والأمم إلى آخر الزمان ، وجعل الآخرة خيراً من الأولى ، والنهايات أكمل من البدايات ؛ فكم بين قول الملك للرسول : إقرأ ، فيقول : ما أنا بقارىء ، وبين قوله تعالى : ﴿ أَلْيُوْمَ أَكُمْلُتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ ﴾(٢).

السادسة: أنه سبحانه جمع ما فرّقه في العالم في آدم ، فهو العالم الصغير وفيه ما في العالم الكبير .

السابعة : أنه خلاصة الوجود وثمرته ؛ فناسب أن يكون خلقه بعد الموجودات .

الثامنة : أن من كرامته على خالقه ، أنه هيّاً له مصالحه ، وحواثجه ، وآلاتِ معيشته ، وأسبابَ حياته ؛ فما رفع رأسه إلا وذلك كله حاضر عتيد

التاسعة : أنه سبحانه أراد أن يظهر شرف وفضله على ساثـر المخلوقات ؛

<sup>(</sup>۱) يونس : ۸۰.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٣.

فقدمها عليه في الخلق ؛ ولهذا قالت العلائكة : ليخلق ربنا ما شاء فلن يخلق خلقاً أكرم عليه منا . فلما خلق آدم وأمرهم بالسجود له ظهر فضله وشرفه عليهم بالعلم والمعرفة . فلما وقع في الذنب ظنت الملائكة أن ذلك الفضل قد نسخ ولم تطلع على عبودية التوبة الكامنة ، فلما تاب إلى ربه ، وأتى بتلك العبودية ، علمت الملائكة أنَّ لله في خلقه سرًا لا يعلمه سواه .

العاشرة : أنه سبحانه لما افتتح خلق هذا العالم بالقلم كان من أحسن المناسبة أن يختمه بخلق الإنسان ؛ فإن القلم آلة العلم ، والإنسان هو العالم . ولهذا أظهر سبحانه فضل آدم على الملائكة بالعلم الذي خُصَّ به دونهم .

## حال إبليس مع آدم

وتأمَّلُ كيف كتب سبحانه عذر آدم قبل هبوطه إلى الأرض ، ونبَّه الملائكة على فضله وشرفه ، ونوَّه باسمه قبل إيجاده بقوله : ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ عَلِيْفَةً ﴾ (١) .

وتأمَّلُ كيف وَسَمه بالخلافة ، وتلك ولإيةً له قبل وجوده ، وأقام عذره قبل الهبوط بقوله : ﴿ فِي الأرض ﴾ . والمحبُّ يقيم عذر المحبوب قبل جنايته . فلما صوَّره ألقاه على باب الجنة أربعين سنة ؛ لأن دأب المحب الوقوف على باب الحبيب ، ورمى به في طريق ذلً ﴿ لم يكن شيئاً ﴾ لئسلا يُعْجَبَ يـوم ﴿ اسجدوا ﴾ .

وكان إبليس يمرّ على جسده ، فيعجب منه ، ويقول : لأمر قد خُلقت . ثم يدخل من فيه ، ويخرج من دبره ، ويقول : لئن سلطت عليـك لأهلكنك ، ولئن سلطت عليّ لأعصينـك . ولم يعلم أن هـلاكـه على يـده . رأى طينـاً مجمـوعـاً

<sup>(</sup>١) البقرة : ٣٠. وانظر ما بعدها .

فلما بسط له بساط العزّ ، عرضت عليه المخلوقات ، فاستحضر مدّعي ﴿ وَنحنُ نسبّے ﴾ إلى حاكم ﴿ أُنبسُونِي ﴾ ، وقد أخفى الوكيل عنه بيّنة ﴿ وعلْمَ ﴾ ، فنكسوا رؤ وس الدعاوي على صدور الإقرار . فقام منادي التفضيل في أندية الملائكة ينادي : ﴿ اسجدوا ﴾ ؛ فتطهّروا من حَدَث دعوى ﴿ وَنحن ﴾ بماء العذر في آنية ﴿ لا عِلَم لنا ﴾ ؛ فسجدوا على طهارة التسليم ، وقام إبليس ناحية لم يسجد ؛ لأنه خَبَثُ ، وقد تلوّن بنجاسة الاعتراض . وما كانت نجاسته تُتلافى بالتطهير ؛ لأنها عينية .

فلما تم كمال آدم قيل : لا بُدّ من حال جَمال على وجه ﴿ اسجدوا ﴾ ، فجرى القدر بالذنب ليتبين أثر العبودية في الذلّ .

يا آدم! لو عفى لك عن تلك اللقمة لقال الحاسدون : كيف فُضَّلَ ذو شره لم يصبر على شجرة . لولا نزولك ما تصاعدت صعداء الأنفاس ، ولا نزلت رسائـل هل من سائل ؟ ولا فاحت روائح « وَلَخُلوفُ فم الصائم ع(١) ، فتبيّن حينئذٍ أن ذلك التناول لم يكن عن شره .

يا آدم ، ضحكك في الجنة لك ، وبكاؤ ك في دار التكليف لنا . .

<sup>(1)</sup> تمامه، كما جاء في البخاري، باب فضل الصوم، من كتاب الصوم: «الصيام جُنّة، فلا يرفث ولا يجهل، وإن امرؤ قاتله أو شاتحه، فليقل إني صائم مرتين. والذي نفسي بيده لخلوف فم الصائم أطيب عند الله تعالى من ربح المسك؛ يترك طعامه وشرابه وشهوته من أجلي، الصيام لي، وأنا أجزي به، والحسنة بعشر أمثالها، ورواه البخاري أيضاً في باب ٨٧ من كتاب اللباس، وباب ٣٠ من كتاب التوحيد. وأخرجه مسلم، حديث 111 - 117 م ١٦٠ من كتاب الصيام. والترمذي، باب ٥٤ من كتاب الصحم، وباب ٨٨ من كتاب الصيام. وابن كتاب الصيام، وابن المحم، وباب ٨٨ من كتاب الادب. والنسائي، باب ٤١ - ٤٢ - ٣٤ من كتاب الصيام. وابن ماجة، باب ١ من كتاب الصيام، والدارمي، باب ٥٠ من كتاب الصحم. ومالك، حديث ٥٨ من الصيام، وأحمد في مواضع متعددة من مسئده.

ما ضرَّ من كَسَرَهُ عِزَى إذا جَسَرُهُ فَضْلَي ، إنْهَا تَلَيْقَ خلعة العزَّ ببدن الانكسار . أنا عند المنكسرة قلوبهم من أجلي ، ما ذالت تلك الاكلة تُعادُه حتى استولى داؤه على أولاده ، فأرسل إليهم اللطيف الخبير الدواء على أيدي أطباء الوجود : ﴿ فَإِمَّا يَأْتِينَّكُمْ مِنِّي هُدَى فَمَنِ آتَبَعَ هُدَايَ فَلاَ يَضِلُّ وَلاَ يَشْقَى ﴾ (١٠) . فحماهم الطبيب بالمناهي ، وحَفِظَ القوة بالأوامر ، واستفرغ أخلاطهم الرديشة بالتوبة ؛ فجاءت العافية من كل ناحية .

فيا مَنْ ضَيَّع القوة ولم يحفظها ، وخلَط في مرضه وما احتمى ، ولا صبر على مرارة الاستفراغ لا تُنْكِرْ قربَ الهلاك ؛ فالداء مترام إلى الفساد . لو ساعدَ القدّرُ ، فاعنتَ الطبيبَ على نفسك بالحمية من شهوة خسيسة ، ظَفرْتَ بانواع اللذات وأصناف المشتهيات . ولكنَّ بخارَ الشهوة غطّى عين البصيرة ؛ فظننت أن الحزم بنيعُ الوعد بالنقد . يا لها بصيرة عمياء ، جَزِعَتْ من صبر ساعة ، واحتمَلتُ ذُلُّ الأبد ! سافرَتْ في طلب الدنيا وهي عنها زائلة ، وقعدَتْ عن السفر إلى الآخرة وهي إليها راحلة .

إذا رأيت الرجل يشتري الخسيس بالنفيس ، ويبيع العظيم بالحقير ؛ فاعلمْ بأنه سفيه .

## [فصل ] حکم وعظات

لما سلم لآدم أصل العبودية لم يقدح فيه الذنب .

ابن آدم ، لو لقيتني بقراب الأرض خطايا ، لقيتني لا تُشْرِكْ بي شيئاً ؛
 لقيتك بقرابها مغفرة .

<sup>(</sup>۱) طه : ۱۲۳.

- لما علم السيد أن ذنب عبده لم يكن قصداً لمخالفته ولا قدحاً في حكمته
   علمه كيف يعتذر إليه ﴿ فَتَلَقَّى آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ ﴾ (١) .
- \* العبدُ لا يريد بمعصيته مخالفة سيده ولا الجرأة على محارمه ، ولكن غلبات الطبع ، وتزيين النفس والشيطان ، وقهر الهوى، والثقة بالعفو ، ورجاء المغفرة ، هذا من جانب العبد . وأما من جانب الربوبية فجريان الحكم ، وإظهار عزّ الربوبية وذلً العبودية ، وكمال الاحتياج ، وظهور آثار الأسماء الحسنى : كالعفو ، والغفور ، والتواب ، والحليم لمن جاء تائباً نادماً ؛ والمنتقم ، والعدل ، وذي البطش الشديد من أصرَّ ولزم المجرَّة . فهو سبحانه ، يريد أن يُري عبد ، تفرُّده بالكمال ، ونقص العبد ، وحاجته إليه . ويشهده كمال قدرته وعزّته ، وكمال مغفرته وعفوه ورحمته ، وكمال برَّه وستره وحلمه وتجاوزه وصفحه ، وأن رحمته به إحسان إليه لا معارضة ، وأنه إنْ لم يتغمّده برحمته وفضله فهو هالك لا محالة . فلله كم في تقدير الذنب من حكمة ، وكم فيه مع تحقيق التوبة للعبد من مصلحة ورحمة .
- التوبة من الـذنب كشرب الـدواء للعليـل ، ورُبَّ علة كـانت سبب الصحة . .

لعلُّ عتبك محمودٌ عواقبه وربما صحَّت الأجسادُ بالعللِ

- \* لولا تقدير الذنب هلك ابن آدم من العجب .
- ذنب يذلُّ به أحبُّ إليه من طاعة يدلُّ بها عليه .
- شمعة النصر إنما تنزل في شمعدان الانكسار .
- \* لا يكرم العبدُ نفسَه بمثل إهانتها ، ولا يعزُّها بمثل إهانتها ، ولا يعزُّها

١١) البقرة : ٣٧.

بمثل ذلِّها ، ولا يريحها بمثل تعبها ، كما قيل

سأتعبُ نفسى أو أصادِفُ راحةً فإن هوان النفس في كرم النفس

ولا يشبعها بمثل جـوعها ، ولا يؤمنهـا بمثل خـوفها ، ولا يؤنسهـا بمثـل وحشتها من كل ما سوى فاطِرها وبارئها ، ولا يحييها بمثل إماتتها ، كما قيل :

> مَن شاء أن يحيا يموت موت النفوس حياتها

- شراب الهوى حلو، ولكنه يورث الشرق(١) .
- مَن تذكّر خَنْقَ الفخ هان عليه هجران الحبة .
- پا معرقلًا في شرك الهوى جَمْزَة (٢) عزم وقد خرقت الشبكة ، لا بُـد من نفوذ القدر فاجنع للسلم .
- \* لله مُلكُ السموات والأرض ، واستقرَضَ منـك حبة فبخلتَ بهـا ، وخلق سبعة أبحر وأحَبُّ منك دمعةً فقحطت عينك بها!
- إطلاق البصر ينقش في القلب صورة المنظور ، والقلب كعبة ، والمعبود لا يرضى بمزاحمة الأصنام .
- \* لذات الدنيا كسوداء وقـد غلبت عليك ، والحـور العين يعجبن من سوء اختيارك عليهن ، غير أن زوبعة الهوى إذا ثارت سَفَت<sup>(٣)</sup> في عين البصيرة فخفيت الحادة .
- \* سبحان الله! تزيَّنت الجنةُ للخطَّابِ ؛ فجِدُّوا في تحصيل المهر ، وتعرُّف

<sup>(</sup>١) (الشُّرَق) بفتحتين: الشُّجَا والغُصَّة. وقد (شَرق) أي غَصَّ.

<sup>(</sup>٧) الجَمْز: ضَرْبٌ من السُّيرُ أشد من العَنَق. وقد (جَمَز) البعيرُ من باب ضَرَب. وحمار (جَمَزَى) بالقصر: أي سريعٌ، والناقة تعدو (الجَمَزَى) بالقصر أيضاً، وكذا الفرس. (٣) صفت: ذرت. وفي الحديث: وكأنما أُسِفً وَجُهُه، أي تغيّر كأنه ذُرَّ عليه شيءٌ غَيّره .

رب العزّة إلى المحبّين باسمائه وصفراته ، فعملوا على اللقاء ، وانت مشغول بالجيف . .

لا كان من لسواك منه قلبه ولك اللسان مع الوداد الكاذب

- المعرفة بساط لا يطأ عليه إلا مقرب ، والمحبة نشيد لا يـطرب عليه إلا مُحِبّ مُغرَم .
  - الحب غدير في صحراء ليست عليه جادة ؛ فلهذا قلُّ وارده .
- المحبّ يهرب إلى العزلة والخلوة بمحبوبه والأنس بذكره ، كهرب الحوت إلى الماء ، والطفل إلى أمه . .

وأخرُجُ من بين البيوت لعلَّني أُحَدَّث عنكِ القلب بالسر خاليا

- ليس للعابد مستراح إلا تجت شجرة طوبى ، ولا للمحب قرار إلا يوم
   لمزيد
  - اشتغِلْ به في الحياة يكفِكَ ما بعد الموت .
- يا منفقاً بضاعة العمر في مخالفة حبيبه والبعد منه ، ليس في أعدائك أضرً
   عليك منك . .

ما تبلغ الأعداء من جاهل ما يبلغ الجاهل من نفسه

- الهمة العلية من استعد صاحبها للقاء الحبيب، وقدم التقادم بين يـدي الملتقى، فاستبشر عند القدوم ﴿ وَقَدَّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ وَاتَّقُوا اللّهَ وَآعْلَمُوا أَنْكُمْ مُلاَقُوهُ وَبَشْرِ ٱلْمُؤْمِنينَ ﴾ (١).
- \* تالله ما عدا عليك العدو إلا بعد أن تولى عنك الولى ، فلا تظنّ انَّ

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٢٣.

الشيطان غلب ، ولكن الحافظ أعرض وجين المريح الح

- \* احذر نفسك ؛ فما أصابك بلاء قط إلا منها ، ولا تهادنها ؛ فوالله ما أكرمها مَن لم يُعنِها ، ولا أعزَّهَا مَن لم يُذِلِّها ، ولا جَبَرَهَا من لم يكسرها ، ولا أراحها مَن لم يُتعبها ، ولا أمِنَها مَن لم يخوّفها ، ولا فرّحها مَن لم يحزنها .
- \* سيحان الله ؛ ظاهرك متجمّل بلباس التقوى ، وباطنك باطية (١) لخمر الهوى . فكلما طيّبت الثوب فاحت رائحة المسكر من تحته ؛ فتباعد منك الصادقون ، وانحاز إليك الفاسقون .
- پدخل علیك لص الهوى ، وأنت في زاویة التعبد ، فلا يرى منك طرداً
   له ، فلا يزال بك حتى يخرجك من المسجد .
  - \* اصدق في الطلب وقد جاءتك المعونة .
- \* قـال رجـل لمعـروف : علمني المحبـة ، فقـال : المحبـة لا تجيء بالتعليم . .
- هـ و الشوق مـ دلـ ولاً على مقتـل الفنا إذا لـم يعــ د صبّـاً بلقـيـا حبيبـه \* ليس العجب من قوله يحبونه ، إنما العجب من قوله يحبهم .
- ليس العجب من فقير مسكين يحب محسناً إليه ؛ إنما العجب من محسن
   يحب فقيراً مسكيناً .

## [فصل] تجليات الله تعالى في القرآن

القرآن كلام الله ، وقد تجلى الله فيه لعباده بصفاته ، فتارة يتجلى في جلباب الهيبة والعظمة والجلال ؛ فتخضع الأعناق، وتنكسر النفوس، وتخشع

<sup>(</sup>١) الباطية : هي اناء من زجاج بملأ شرابًا ويوضع بين الشاربين يغترفون منه ، جمعها (بواط).

الأصوات ، ويذوب الكبر كما يذوب الملح في الماء . وتارة يتجلى في صفات الجمال والكمال ، وهو كمال الأسماء ، وجمال الصفات ، وجمال الأفعال الدال على كمال الذات ؛ فيستنفِد حُبَّه من قلب العبد قُوّة الحب كلّها ، بحسب ما عرفه من صفات جماله ونعوت كماله ؛ فيصبح فؤ اد عبده فارغاً إلا من محبته ، فإذا أراد منه الغير أن يعلق تلك المحبة به أبى قلبُه وأحشاؤ ه ذلك كل الإباء ، كما قيل :

يُسراد من القلب نسيانكم وتأبى الطباع على الناقل فتبقى المحبة له طبعاً لا تكلفاً . .

وإذا تجلى بصفات الرحمة والبر واللطف والإحسان ، انبعثت قوة الرجاء من العبد ، وانبسط أمله ، وقوي طمعه ، وسار إلى ربه وحادي الرجاء يحدو ركاب سيره . وكلما قوي الرجاء ، جدَّ في العمل ، كما أن الباذر كلما قوي طمعه في المَعَلَ غلق أرضه بالبذر ، وإذا ضعف رجاؤه قصر في البذر .

وإذا تجلى بصفات العدل والانتقام والغضب والسخط والعقوبة ، انقمعت (١) النفس الأمّارة ، وبطلت أو ضعفت قواها : من الشهوة ، والغضب ، واللهو، واللعب ، والحرص على المحرمات ، وانقبضت أعِنَّة (٢) رعوناتها (٣) ؛ فأحضَرت المطية حظها من الخوف والخشية والحذر .

وإذا تجلى بصفات الأمر والنهي والعهد والوصية وإرسال الرسل وإنزال الكتب وشرع الشرائع ، انبعثت منها قوّةُ الامتثال والتنفيذ لأوامره ، والتبليغ لها ، والتواصي بها ، وكُرِها ، وَتَذَكَّرِها ، والتصديق بالخبر ، والامتثال للطلب ، والاجتناب للنهى .

<sup>(</sup>١) قمعه وأقمعه : أي قهره وأذله (فانقمع).

<sup>(</sup>٢) أعِنّة: جمع (عِنافع، وهو سير اللجام الذي يمسك.

<sup>(</sup>٣) الرُّعُونة: الحمق والاسترخاء.

وإذا تجلى بصفات السمع والبصر والعلم، انبعثت من العبد قوة الحياء ؟ فيستحيى من ربه أن يراه على ما يكره ، أو يسمع منه ما يكره ، أو يخفي في سريرته ما يمقته عليه ؛ فتبقى حركاته وأقواله وخواطره موزونة بميزان الشرع ، غير مهملة ولا مرسلة تحت حكم الطبيعة والهوى .

وإذا تجلى بصفات الكفاية والحسب ، والقيام بمصالح العباد ، وَسَوْق ارزاقهم إليهم ، ودفع المصائب عنهم ، وَنَصْره لأوليائه ، وحمايته لهم ، ومعيته المخاصة لهم ـ انبعثت من العبد قوة التوكل عليه ، والتفويض إليه ، والرضا به وبكلِّ ما يُجريه على عبده ويقيمه فيه مما يرضى به هو سبحانه . والتوكل معنى يلتثم من علم العبد بكفاية الله وحسن اختياره لعبده وثقته به ورضاه بما يفعله به ويختاره له .

وإذا تجلى بصفات العزَّ والكبرياء ، أعطت نفسه المطمئنة ما وصلت إليه من الذلَّ لعظمته ، والانكسار لعزّته ، والخضوع لكبريائه ، وخشوع القلب والجوارح له ؛ فتعلوه السكينة والوَقار في قلبه ولسانه وجوارحه وسمته(١) ، ويذهب طيشه وقوّتُه وحدَّتُه .

وجماع ذلك : أنه سبحانه يتعرّف إلى العبد بصفات آلهيته تارة ، وبصفات ربوبيته تارة ؛ فيوجب له شهود صفات الآلهية المحبة الخاصة ، والشوق إلى لقائه ، والأنس والفرخ به ، والسرور بخدمته ، والمنافسة في قربه ، والتودّد إليه بطاعته ، واللهج بذكره ، والفرار من الخلق إليه ، ويصير هو وحده هَمّه دون ما سواه . ويوجب له شهود صفات الربوبية التوكل عليه ، والافتقار إليه ، والاستعانة به ، والذلّ والخضوع والانكسار له .

وكمالُ ذلك أن يشهد ربوبيته في إلّهيته ، وإلّهيته في ربوبيته ، وحمده في

<sup>(</sup>١) السَّمْتُ: هيئة أهل الخير.

ملكه ، وعزّه في عفوه ، وحكمته في قضائه وقدره ، ونعمته في بلائه ، وعطاءه في منعه ، وعزّه في منعه ، وبرّه ولطفه وإحسانه ورحمته في قيّوميّته ، وعَذْلُه في انتقامه ، وجوده وكرّمه في مغفرته ، وستره وتجاوزه . ويشهد حكمته ونعمته في أمره ونهيه ، وعزّه في رضاه وغضبه ، وجلْمَه في إعراضه .

وأنتَ إذا تدبَّرْتَ القرآن ، وَأَجَرْتَه من التحريف ، وأن تقضي عليه بآراء المتكلمين وأفكار المتكلفين ، أشهد مَلِكاً قَيُّوماً فوق سماواته على عرشه ، يدبِّر أمرَ عباده ، يأمر وينهى ، ويرسل الرسل ، وينزل الكتب، ويرضى ويغضب ، ويُشب ويعاقب ، ويعطي ويمنع ، ويُعِزِّ ويُذِلِّ ، ويخفض ويرفع ، يَرَى من فوق سبع ويسمع ، ويعلم السرَّ والعلانية ، فعالُ لِما يريد ، موصوف بكل كمال ، منزَّه عن كل عيب ، لا تتحرّك ذرة فما فوقها إلاَّ بإذنه ، ولا تسقط ورقة إلاَّ بعلمه ، ولا يشفع أحدً عنده إلاَّ بإذنه ، ليس لعباده من دونه وليَّ ولا شفيع .

## [فصل] فضائل أبي بكر

لما بايع الرسول ﷺ أهل العقبة (١) ، أمر أصحابه بالهجرة إلى المدينة ؛ فعلمت قريش أن أصحابه قد كثروا وأنهم سيمنعونه ؛ فأعملَتْ آراءها في استخراج الحيل . فمنهم من رأى النفي . ثم اجتمع رأيهم على القتل ، فجاء البريد بالخبر من السماء ، وأمرَه أن يفارق المضجع ؛ فبات علي مكانه ، ونهض الصديق لرفقة السفر .

فلما فارقا بيوت مكة ، اشتد الحدر بالصديق ؛ فجعل يذكر الرصد (١) فيسير أمامه ، وتارة يذكر الطلب (٢) فيتأخر وراءه ، وتارة عن يمينه وتارة عن شماله ، إلى أن انتهيا إلى الغار . فبدأ الصديق بدخوله ليكون وقاية له إن كان ثُمَّ مؤذٍ .

وأنبَتَ اللّهُ شجرةً لم تكن قبلُ ؛ فأظلّت المطلوب ، وأضلّت الطالب ، وجاءت عنكبوت فحازت وجه الغار ، حاكت ثوب نسجها على منوال الستر ؛ فأحكمت الشقة حتى عمي على القائف(٣) المَطْلب ، وأرسل [ الله ] حمامتين ، فاتخذتا هناك عشاً جعل على أبصار الطالبين غشاوة(٤) . وهذا أبلغ في الإعجاز من مقاومة القوم بالجنود .

فلما وقف القوم على رؤ وسهم ، وصار كلامهم بسمع الرسول والصدِّيق ، قال الصديق وقد اشتد به القلق : يا رسول الله ، لو أنَّ أحدهم نظر إلى ما تحت قدميه لأبصرنا تحت قدميه . فقال رسول الله ﷺ : « يا أبا بكر ، ما ظنك باثنين الله ثالثهما ؟ ، لما رأى الرسول حزنه قد اشتد ، لكن لا على نفسه ، قَوَّى قلبه ببشارة في لأ تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهُ مَعَنَا ﴾ (٥) ، فظهر سرَّ هذا الاقتران في المعية لفظاً ، كما ظهر حكماً ومعنى ؛ إذ يقال رسول الله وصاحب رسول الله . فلما مات ﷺ قبل خليفة رسول الله . ثم انقطعت إضافة الخلافة بموته فقيل أمير المؤمنين .

فأقاما في الغار ثلاثاً ، ثم خرجا منه ، ولسان القدر يقول : لتَدْخُلَنَّها دخولاً لم يدخله أحدٌ قبلك ولا ينبغي لأحد من بعدك . فلما استقلا على البيداء<sup>(١)</sup>

 <sup>(</sup>١) الراصد للشيء: الراقب له. والترصد: الترقب. والرصد: القوم يرصدون. والرصد عادة يكون في
 الأمام.

<sup>(</sup>٣) الطلب: أي الأعداء الذي يطلبون رسول الله ﷺ من الخلف.

<sup>(</sup>٣) القائف: هو الذي يقتف الأثر ويتتبعه.

<sup>(</sup>٤) غشاوة: غطاء وستر .

<sup>(</sup>٥) التوبة : ٤٠.

<sup>(</sup>٦) البيداء: المفازة، والجمع (بيدً) بوزن بيض.

لحقهما سراقة بن مالك ، فلما شارف الظفر أرسل عليه الرسول سهماً من سهام الدعاء ، فساخت قوائم فرسه في الأرض إلى بطنها ، فلما علم أنه لا سبيل له عليهما ، أخذ يعرض المال على من قد ردَّ مفاتيح الكنوز ، ويقدم الزاد إلى شبعان «أبيتُ عند ربي يطعمني ويسقيني «(۱).

كانت تحفة ثاني اثنين مدخرة للصدِّيق ، دون الجميع ؛ فهو الثاني في الإسلام ، وفي بذل النفس ، وفي الزهد ، وفي الصحبة ، وفي الخلافة ، وفي العُمْر ، وفي سبب الموت ؛ لأن الرسول ﷺ مات عن أثر السم<sup>(٢)</sup> ، وأبو بكر سُمَّ فمات .

أسلم على يديه من العشرة : عثمان ، وطلحة ، والزبير ، وعبد الرحمن بن عوف ، وسعد بـن أبي وقاص .

وكان عنده يوم أسلم أربعون ألف درهم ، فأنفقها أحوج ما كان الإسلام إليها ؛ فلهذا جلبت نفقته عليه « ما نفعني مال ، ما نفعني مال أبي بكر » (٣٠ .

<sup>(</sup>١) «أبيت عند ربي يطعمني ويسقيني» جزء من حديث لرسول الله 義 ، أخرجه البخاري، باب ٤٩ و٥٠ من كتاب الصوم، وباب ٩ من كتاب السمني. ومسلم، حديث ٥٧ و٩٨ و ٢٠ من كتاب الصيام. والترمذي، باب ٦١ من كتاب الصوم. والدارمي، باب ٦١ من كتاب الصوم. وأحمد في مواضم متعددة من مسنده.

وانظر «هجرة النبي تلخ وقدومه إلى المدينة ، ، عند: البخاري ، باب ١٦٣ من كتاب ٥٦؛ وباب ٥٥ من كتاب ٢١؛ وباب ٩٠ من كتاب ٢٦؛ وباب ٢٨ من كتاب ٢٣؛ وباب ٢٨ من كتاب ٢٣؛ وباب ٢٨ من كتاب ٢٣؛ وحديث ٩١ من كتاب ٢٥٠ وحديث ١ من كتاب ٤٤؛ وحديث ٥٥ من كتاب ٥٣. وطبقات ابن سعد، جزء ١ ، قسم ١ ، ص ١٨٥ وحديث ١ وجزء ٣٠ قسم ١ ، ص ١٨٠ والمدا؛ وجزء ٣٠ قابل ما قبلها بما بعدها؛ وجزء ٨ ، ص ٢٠ قابل ما قبلها بما بعدها؛ وجزء ٨ ، ص ١٨٠ و ٢١١ و ٢٢٠ و٢٢٠ وجزء ٨ ، ص ٢٨٠ و ٢١٠ و٢٢٠ وجزء ٢ ، ص ١٨٠ و ٢٨٠؛ وجزء ٢ ، ص ١٨٠ و ٢٨٠؛ وجزء ٢ ، ص ١٨٠ و ٢٨٠؛

<sup>(</sup>۲) كما جاء في رواية من الروايات .

 <sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجة ، باب فضائل أصحاب رسول الله 義 ، من المقدمة ، وابن حنبل في مسنده ، جزء ٢
 ص ٢٥٣ و٣٦٦.

فهو خيرٌ من مؤمن آل فرعون ؛ لأن ذلك كان يكتم إيمانه والصدِّيق أعلن به وخيرٌ من مؤمن آل ياسين ؛ لأن ذلك جاهد ساعة والصدِّيق جاهد سنين .

عاينَ طائرَ الفاقة يحوم حول حبّ الإيثار ويصبح ﴿ مَنْ ذَا آلَذِي يُقْرِضُ اللّهَ وَرُضًا حَسَناً ﴾ (١) ، فألقى له حبّ المال على روض الرضا واستلقى على فراش الفقر ، فنقل الطائرُ الحَبِّ إلى حوصلة المضاعفة ، ثم علا على أفنان شجرة الصدق يغرَّد بفنون المدح ، ثم قال في محاريب الإسلام يتلو ﴿ وَسَيُجَنَّبُهَا الْأَتْقَىٰ اللّهِ يُمَا لُهُ يَتَزَكَّىٰ ﴾ (٢) .

نطقتْ بفضله الآياتُ والأخبار ، واجتمع على بيعته المهاجرون والأنصار . فيا مبغضيه في قلوبكم من ذكره نار ، كلما تُلِيَتْ فضائلُه علا عليهم الصّغار . أترى لم يسمع الروافض الكفار ﴿ ثَانِيَ ٱثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي ٱلْغَارِ ﴾(٣) ؟ .

دُعِيَ إلى الإسلام فما تلعثم ولا أبى ، وسار على المحجَّة فما زَلَّ ولا كَبا ، وصبرَ في مدته من مِدى العدى على وقع الشبا ، وأكثرَ في الإنفاق فما قلل حتى تخلل بالعبا<sup>(٤)</sup> . تالله لقد زاد على السبك في كل دينار دينار ﴿ ثَانَيَ اثْنَينِ إِذْ هما في الغار﴾ (٥) .

مَن كان قرينَ النبي في شبابه ؟

مَن ذا الذي سبق إلى الإيمان من أصحابه؟.

مَن الذي أفتى بحضرته سريعاً في جوابه؟.

<sup>(</sup>١) البقرة : ٧٤٥.

<sup>(</sup>٢) الليل: ١٨/i٧.

<sup>(</sup>٣) التوبة : ٤٠ .

<sup>(</sup>٤) حتى تخلل بالعبا، المراد: حتى توفي

<sup>(</sup>٥) التوبة : ٤٠.

مَن آنحر مَن صلی به؟

مَن الذي ضاجعه بعد الموت في ترابه؟ فاعرفوا حقَّ الجار .

نهض يوم الرَّدة بفهم واستيقاظ ، وأبانَ من نصّ الكتاب معنى دقَّ عن حديد الألحاظ.

فالحب يفرح بفضائله ، والمبغض يغتاظ. حسرة الرافضي أن يفرَّ من مجلس ذكره ، ولكن أين الفرار؟.

كم وقمى الرسولَ بالمال والنفس ، وكان أخص به في حياته وهو ضجيعه في الرمس (١) . فضائله جليَّة ، وهي خليَّة عن اللبس .

يا عجباً! من يغطي عين ضوء الشمس في نصف النهار ، لقد دخلا غاراً لا يسكنه لابث ، فاستوحش الصدِّيق من خوف الحوادث ، فقال الرسول : ما ظنك باثنين والله الثالث ؛ فنزلت السكينة ، فارتفع خوف الحادث . فزال القلق ، وطاب عيش الماكث . فقام مؤذن النصر ينادي على رؤ وس مناثر الأمصار ﴿ ثاني اثنين إذ هما في الغار ﴾(٢) .

حُبُّه والله رأسُ الحنيفية ، وبُغضُه يدلُّ على خبث الطويَّة . فهو خير الصحابة والقرابة ، والحجة على ذلك قوية . لولا صحة إمامته ما قيل ابن الحنفية . مهلاً ، فإن دَم الروافض قد فار .

والله ما أحببناه لهوانا ، ولا نعتقد في غيره هوانا ، ولكن أخذنا بقول عليّ

<sup>(</sup>١) (رَمَسَ) الميت : دفنه. و(أرمسه) أيضاً. و(الرَّمْس) بوزن الفَلْس: تراب القبر، وهو في الأصل مصدر. و(المَرْمُسُ) بوزن المُذْهب: موضع القبر.

<sup>(</sup>٢) التوبة : ٤٠ .

وكفانا : « رَضِيَك رَ ولُ الله لديننا ، أفلا نرضاك لدنيانا » . تالله لقد أخذت من الروافض بالثار . تالله لقد وجب حق الصدِّيق علينا ؛ فنحن نقضي بمدائحه ، ونقرُ بما نقرُ به من السني(١) عيناً ، فمن كان رافضياً فلا يعد إلينا وليقل لي أعذار .

#### [ تنبيه ]

- \* اجتنِبٌ مَن يعادي أهل الكتاب والسنة لئلا يعديك خسرانه .
- احترز من عدوين هلك بهما أكثر الخلق : صادٍّ عن سبيل الله بشبهاته
   وزخرف قوله ، ومفتونٍ بدنياه ورئاسته .

\* مَن خُلِقَ فيه قوة واستعداد لشيء ، كانت لذته في استعمال تلك القوة فيه ، فلذة من خُلِقَتْ فيه قوة واستعداد للجماع استعمال قوته فيه ، ولذة من خلقت فيه قوة الغضب والتوثب استعمال قوته الغضبية في متعلقها ، ومن خلقت فيه قوة الأكل والشرب فلذته باستعمال قوته فيهما . ومن خلقت فيه قوة العلم والمعرفة فلذته باستعمال قوته وصرفها إلى العلم . ومن خلقت فيه قوة الحب لله والإنابة إليه والعكوف بالقلب عليه والشوق إليه والأنس به فلذته ونعيمه استعمال هذه القوة في ذلك . وسائر اللذات دون هذه اللذة مضمحلة فانية وأحمَدُ عاقبتها أن تكون لا له ولا عليه .

#### [ تنبيه ]

یا أیها الأعزل احذر فراسة المتقي ؛ فإنه یری عورة عملك من وراء ستر
 « اتقوا فراسة المؤمن (۲).

<sup>(</sup>١) السَنَى : البرق. والسَنيِّ : الرفيع .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي، بابُ ٦ من تفسير سورة الحِجْر .

\* سبحان الله ! في النفس بَحِبُرُ إبليس، وحسدُ قابيل، عُتُو عاد ، وطغيانُ ثمود ، وجرأةُ نمرود، واستطالة فرعون ، وبغي قارون ، وقحة (() هامان ، وهوَى بلعام ، وحِيلُ أصحاب السبت ، وتمرُّدُ الوليد ، وجهلُ أبي جهل . وفيها من أخلاق البهائم : حرصُ الغراب ، وشرهُ الكلب ، ورعونة الطاووس، ودناءة النجعَل ، وعقوق الضب ، وحِقْد الجمل ، ووثوبُ الفهد ، وصولةُ الأسد ، وفسقُ الفارة ، وخبثُ الحيَّة ، وعبث القرد ، وجمع النملة ، ومكر الثعلب ، وخفة الفراش ، ونوم الضبع . غير أن الرياضة والمجاهدة تُذْهِب ذلك . فمن استرسل مع طبعه فهو من هذا الجند ، ولا تصلح سلعته لعقد ﴿ إِنَّ اللّهَ آشْتَرَىٰ مِنَ المُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ ﴾ (٢) ؛ فما اشترى إلَّا سلعة هذبها الإيمان ، فخرجت من طبعها إلى بلد سكانه التائبون العابدون .

\* سَلِّم المبيعَ قبل أن يتلف في يدك فلا يقبله المشتري ، قد علم المشتري بعيب السلعة قبل أن يشتريها ، فسلَّمها ولك الأمان من الردّ .

قدرُ السلعةُ يُعْرَف بقَدْرِ مشتريها والثمن المبذول فيها والمنادي عليها ،
 فإذا كان المشتري عظيماً والثمنُ خطيراً والمنادي جليلًا كانت السلعة نفيسة .

يا بائعاً نفسه بيع الهوان لو اس وبائعاً طب عيش ما له خطر غُبنتَ والله غبناً فاحشاً ولدى ووارداً صفو عيش كله كدرً وحاطب الليل في الظلماء منتصباً ترجو الشفاء بأحداق بها مرض ومفنياً نفسه في إثر أقبحهم

مترجعت ذا البيع قبل الفوت لم تخب بطيف عيش من الألام منتهب يسوم التغابن تلقى غايسة الحرب أمامك السورد حقاً ليس بالكذب لكمل داهية تدني من العطب فهمل سمعت ببرو جماء من عَطب وصفاً للطخ جمال فيه مستلب

(٢) التونة : ١١١.

<sup>(</sup>١) (قَحَة) بكسر القاف وفتحها : قلة الحياء .

لوكنت تعرف قدر النفس لم تهب وضياع وقتيك بيبن اللهبو والبلعب والفيء في الأفق الشــرقي لــم يغــب عن أفق ظلمات الليل والسحب ورسل ربك قد وافتك في الطلب تهواه للصب من شكر ولا أرب ما قاله صاحب الأشهواق والحقب غيلان أشهى له من ربعك الخرب أيام كان منال الوصل عن كثب أشهى إلى ناظرى من ربعك الخرب يهوى إليها هوي الماء في الصبب فلو دعى القلب للسلوان لم يجب وماله في سواها المدهر من رغب بتتتمه بعض شأن الحب فاغتسرب بنفحة الطيب لا بالعود والحطب وحارب النفس لا تلقيك في الحرب يوم اقتسام الورى الأنوار بالرتب

وواهباً نفسه من مثل ذا سفها شاب الصِّبا والتصابي بَعْمُدُ لم يشب وشمس عمرك قد حان الغروب لها وفاز بالوصل من قد جد وانقشعت كم ذا التخلف والدنيا قمد ارتحلت ما في الديــار وقد ســارت ركائب من فافرش الخد ذياك التراب وقل ما ربع مية محفوفاً يطيف به منازلا كان يهواها ويألفها ولا الخيدود وليو أدميين من ضيرج وكلما جليت تلك السرسوع له أحيى له الشوق تذكار العهود بها هــذا وكم منزل في الأرض يـألفــه ما في الخيام أخو وَجْدٍ يُسريحك إن واسمر في غمرات الليــل مهتــديـــأ وعاد كل أخى جبن ومعجزة 

بسوء حالي وحل للضنا بدني إلا رضاك ووافقري إلى الشمن إن كان يوجب صبري رحمتي فرضاً منحتُـكَ الــروحَ لا أبغى لهــا ثمنــاً

وبالليل يدعوني الهوى فأجيب

أحن بأطراف النهار صبابة

This file was downloaded from QuranicThought.com

فلو أن ما أسعى لعيش معجل كفاني منه بعض ما أنا فيه ولكنما أسعى لمُلْكِ مخلّد فوا أسفا إن لم أكن بملاقيه

- \* يا مَن هو من أرباب الخبرة ، هل عرفت قيمة نفسك؟ إنما خلقت الأكوان كلها لك.
- يا مَن غُذِّيَ بلبان البرّ ، وقُلْبَ بأيدي الألطاف ، كلّ الأشياء شجرة وأنت الثمرة ، وصورةً وأنت المعنى ، وصدَّفٌ وأنت الدُّرّ ، ومخيضٌ^ (١) وأنت الزُّبْد .
  - منشور اختيارنا لك واضح الخط، ولكن استخراجك ضعيف.
- متى رُمْتَ طلبي فاطلبني عندك ، اطلبني منك تجدني قريباً ، ولا تطلبني من غيرك فأنا أقرب إليك منه.
- لو عرفت قدر نفسك عندنا ما أهنتها بالمعاصي ، إنما أُبْعَدْنا إبليسَ إذ لم يسجد لك ، وأنت في صُلب أبيك ، فواعجباً كيف صالحته وتركتنا ! لو كـان في قلبك محبة لَبانَ أثرها على جسدك . .

ولمــا ادَّعيتُ الحبُّ قــالت كــذبتني ألستُ أرى الأعضاء منك كواسيا

لو تغذّى القلبُ بالمحبة لذهبت عنه بطنة الشهوات . .

ولو كنتَ عُذْريُّ الصبابة لم تكن بطيناً وأنساك الهوى كثرةَ الأكل

\* لو صحَّت محبتك لاستوحشت ممن لا يذكرك بالحبيب. واعجباً لمن

<sup>(</sup>١) المَخِيض: اللبن الذي قد مُجِضَ وَأَخِذَ زُبْدُهِ.

يدَّعي المحبة ويحتاج إلى مَن يُذكِّره بمحبوبه ، فلا يذكره إلَّا بمذكر . أقلَّ ما في المحبة أنها لا تنسيك تذكّر المحبوب . .

ذكرتك لا أني نسيتك ساعة وأيسر ما في الذكر ذكر لساني

 إذا سافر المحب للقاء محبوبه ركبت جنوده معه ، فكان الحب في مقدمة العسكر، والرجاء يحدو بالمُطِيُّ، والشوق يسوقها، والخوف يجمعها على الطريق، فإذا شارف قدوم بلد الوصل خرجت تَقَادِمُ الحبيب باللقاء..

ولا تكلني على بُعْدِ الديار إلى صبري الضعيفِ فصبري أنت تعلمه

فداوِ سُقْماً بجسم أنت متلِفُه وابرد غراماً بقلبِ أنت مضرمه تَلَقُّ قلبي فقد أرسلته عَجِلًا إلى لقائك والأشواق تَقْدُمُه

فإذا دخل على الحبيب أفيضت عليه الخِلَع من كل ناحية ليمتحن أيسكن إليها فتكونَ حظه ، أم يكونَ التفاته إلى مَن ألبسه إياها .

- ملأوا مراكب القلوب متاعاً لا تُنْفُقُ إلا على الملك ، فلما هبُّتْ رياحُ السحر أقلعت تلك المراكب، فما طلع الفجر إلا وهي بالميناء.
- \* قطعوا بادية الهوى بأقدام الجِدُّ ، فما كان إلا القليل حتى قدموا من السفر، فأعقبهم الراحة في طريق التلقي، فدخلوا بلد الوصل وقد حازوا ربح الأبد .
- فَرَّغَ القومُ قلوبَهم من الشواغل ، فَضُرِبَتْ فيها سُرادِ فيها سُرادِقاتُ المحبة ، فأقاموا العيون تحرس تارة وترش أخرى .
  - شرادق المحبة لا يضرب إلا في قاع نزو فارغ . .

فجنابنا جِلُّ لكلُّ مُنَازُّهِ نازُّهُ فؤادَك من سوانا والقنا مَن حَـلٌ ذا الطلسم فـاز بكنزهِ الصبر طِلْسُم لكنز وصالنا

- اعرف قدر ما ضاع منك وابك بكاء من يدري مقدار الفائت .
  - \* لو تخيّلتُ قرب الأحباب لأقمت المأتم على بُعْدِك .
  - \* لو استنشقت ربح الأسحار لأفاق منك قلبك المخمور .
    - \* مَن استطال الطريق ضَعُف مشيّه . .

وما أنتَ بالمشتاق إن قلتَ بيننا للسوالُ الليالي أو بَعيدُ المفاوز

- أمًا علمت أن الصادق إذا هُمُّ ألقى بين عينيه عزمه .
  - \* إذا نزل آبٌ في القلب حَلُّ آذار في العين .
- \* هانَ سهرُ الحراس لما علموا أن أصواتهم بسمع الملِك.
  - \* مَن لاح له حال الآخرة هان عليه فراق الدنيا .
    - إذا لاح للباشق الصيد نسي مألوف الكف.
      - پَقِيَ القليل .
    - تذكّر حلاوة الوصال يَهُنْ عليك مُرّ المجاهدة .
      - قد علمت أين المنزل فاحدُلها تَسِر.
  - أعلى الهِمَم هِمَّةُ مَن استعد صاحبُها للقاء الحبيب.
- وقدّم التقادِم بين يدي الملتقى فاستبشر بالرضا عند القدوم ﴿ وَقَدَّمُوا لِأَنْفُسِكُم ﴾(١) .
- الجنة ترضى منك بأداء الفرائض ، والنار تندفع عنك بترك المعاصي ،
   والمحبة لا تقنع منك إلا ببذل الروح .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٢٣.

- \* لله ما أحلى زمان تسعى فيه أقدام الطاعة على أرض الاشتياق.
- لما سلم القوم النفوس إلى رائض الشرع علمها الوفاق في خلاف الطبع ؛
   فاستقامت مع الطاعة كيف دارت دارت معها . .

وإني إذا اصطكت رقاب مطيّهم وثوّبَ حادٍ بـالـرفـاق عجـولُ أخالف بين الراحتين على الحشا وأنــظر أنــي مــلـــم فــأمـــــــل

#### [فصل]

- علّمت كلبك ؛ فهو يترك شهوته في تناول ما صاده ؛ احتراماً لنعمتك ،
   وخوفاً من سطوتك . وكم علّمك معلم الشرع وأنت لا تَقْبَل!
- \* حَرُمَ صيدُ الجاهلِ والممسكِ لنفسه ؛ فما ظنَّ الجاهل الذي أعماله لهوى نفسه .
- جَمَعَ فيك عقل الملك ، وشهوة البهيمة ، وهوى الشيطان ، وأنت للغالب عليك من الشلاثة : إن غَلَبَتْ شهوتك وهواك زدت على مرتبة ملك ، وإن غلبك هواك وشهوتك نقصت عن مرتبة كلب .
- لما صاد الكلبُ لربه (۱) أبيع صيده ، ولما أمْسَكَ على نفسه حَرُمَ ما صاده .
- \* مصدر ما في العبد من الخير والشرّ والصفات الممدوحة والمذمومة من صفة المعطي المانع. فهو سبحانه يصرف عباده بين مقتضى هذين الاسمين، فحظ العبد الصادق من عبوديته بهما الشكر عند العطاء، والافتقار عند المنع، فهو سبحانه يعطيه ليشكره، ويمنعه ليفتقر إليه، فلا يزال شكوراً فقيراً.

<sup>(</sup>١) لربُّه : أي لمالكه .

#### من كنوز القرآن

قوله تعالى : ﴿ وَكَانَ ٱلْكَافِرُ عَلَىٰ رَبِهِ ظَهِيراً ﴾ (١) ، هذا من ألطف خطاب القرآن ، وأشرف معانيه ، وأن المؤمن دائماً مع الله على نفسه وهواه وشيطانه وعدوً ربه . وهذا معنى كونه من حزب الله وجنده وأوليائه ؛ فهو مع الله على عدوًه المداخل فيه والخارج عنه ، يحاربهم ويعاديهم ويغضبهم له سبحانه . كما يكون خواص الملك معه على حرب أعدائه ، والبعيدون منه فارغون من ذلك ، غير مهتمين به ، والكافر مع شيطانه ونفسه وهواه على ربه .

وعبارات السلف على هذا تدور . .

ذكرَ ابنُ أبي حاتم عن عطاء بن دينار عن سعيد بن جبير قال: عوناً للشيطان على ربه بالعداوة والشرك .

وقال ليث عن مجاهد قال : يظاهِرُ الشيطانَ على معصية الله يعينه عليها .

وقال زيد بن أسلم : ظهيراً أي موالياً . والمعنى : أنه يوالي عدوه على معصيته والشرك به ، فيكون مع عدوّه معيناً له على مساخط ربه .

فالمعيّة الخاصة التي للمؤمن مع ربه وإلهه قد صارت لهذا الكافر والفاجر مع الشيطان ومع نفسه وهواه وقربانه ، ولهذا صَدَّر الآية بقوله : ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَنْفُعُهُمْ وَلاَ يَضُرُّهُمْ ﴾ (٢) ، وهذه العبادة هي الموالاة والمحبة والرضا بمعبوديتهم المتضمنة لمعيّتهم الخاصة ؛ فظاهروا أعداء الله على مُعاداته ومخالفته ومساخطه ، بخلاف وليّه سبحانه ؛ فإنه معه على نفسه وشيطانه وهواه .

وهذا المعنى من كنوز القرآن لمن فَهمَه وَعَقَله ، وبالله التوفيق .

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) الفرقان: ٥٥.

## وفية المنظمة المسلمة وعمياناً وعمياناً

قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِيْنَ إِذَا ذُكُّرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُوا عَلَيْهَا صُمًّا وَعُمْيَانًا ﴾(١) . .

قال مقاتل : إذا وعظوا بالقرآن لم يقعوا عليه صُمَّاً لم يسمعوه ، وعمياناً لم يبصروه ، ولكنهم سمعوا وأبصروا وأيقنوا به .

وقال ابن عباس : لم يكونوا عليه صماً وعمياناً ، بل كانوا خائفين خاشعين . وقال الكلبي(٢) : يخرُّون عليها سمعاً وبصراً .

وقال الفراء: وإذا تُلِيَ عليهم القرآن لم يقعدوا على حالهم الأولى كأنهم لم يسمعوه ، فذلك الخُرُور . وسُمِعت العرب تقول : قعد يشتمني ، كقولك : قام يشتمني ، وأقبل يشتمني ، والمعنى على ما ذكر : لم يصيروا عندها صماً وعمياناً .

وقال الزجاج: المعنى: إذا تليت عليهم خَرُّوا سُجَّداً وبُكِيًا سامعين مبصرين كما أُمِروا به .

وقال ابن قتيبة : أي لم يتغافلوا عنها كأنهم صُمَّ لم يسمعوها وعُمْيُ لم يروها .

قلت : ههنا أمران : ذكرُ الخرور ، وتسليط النفي عليه ، وهل هو خرور

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٧٣.

<sup>(</sup>٧) هو محمد بن السائب الكلي: أحد المفسرين الذين يرجع تفسيرهم الى تفسير ابن عباس، وترجع شهرته أيضاً إلى كونه مؤرخاً ونسابة ، وجغرافياً، كان ذا ميول شيمية. أما روايته فكثيراً ما كانت توصف بأنها ضعيفة. وعاش قبل سنة ٦٦ هـ / ٩٨٥ م إلى ١٤٦ هـ / ٧٦٣ م . وتفسيره لم يستخدمه الطبري في التفسير، وإنما أفاد منه في تاريخه قليلاً . المعارف لابن قتيبة ٢٦٦ ، والفهرست لابن النديم ٩٥ ، والحوفيات لابن خلكان ٢١٤١ عـ ٩٦٠ ، وميزان الاعتدال للذهبي ١١:٣ - ٦٦، والموافي بالوفيات للصفدى ٣٢٠، ومعجم المؤلفين لكحالة ١١:٥١.

القلب أو خرور البدن للسجود ؟ وهل المعنى : لم يكن خرورهم عن صمَم وعمَه فلهم عليها خرور بالقلب خضوعاً أو بالبدن سجوداً ، أو ليس هناك خرور وعبّر به عن القعود ؟.

#### أصول المعاصي

أصول المعاصي كلها ، كبارها وصغارها ، ثلاثة : تعلَّق القلب بغير الله ، وطاعة القوة المغضبية ، والقوة الشهوانية . وهي الشرك ، والظلم ، والفواحش . فغاية التعليق بغير الله شرك وأن يُدعى معه إله آخر . وغاية طاعة القوة المغضبية القتل . وغاية طاعة القوة الشهوانية الزنا .

ولهذا جمع الله سبحانه بين الثلاثة في قوله : ﴿ وَٱلَّذِيْنَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَّهَا ۚ آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ﴾(١) .

وهذه الثلاثة يدعو بعضها إلى بعض ؛ فالشرك يدعو إلى الظلم والفواحش ، كما أن الإخلاص والتوحيد يصرفهما عن صاحبه ، قال تعالى : ﴿ كَذْلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَٱلْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾(٢) ؛ فالسوء : العشق ، والفحشاء : الزنا .

وكذلك الظلم يدعو إلى الشرك والفاحشة ؛ فإن الشرك أظلم الظلم ، كما أن أعدل العدل التوحيد . فالعدل قرين التوحيد ، والظلم قرين الشرك ؛ ولهذا يجمع سبحانه بينهما . أما الأول ، ففي قوله : ﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنّهُ لا إِلّه إِلّا هُوَ وَٱلْمَلَائِكَةُ وَأُولُوا ٱلْعِلْمِ قَائِمًا بِٱلْقِسْطِ ﴾ (٣) . وأما الثاني ، فكقوله تعالى : ﴿ إِنَّ الشّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ (٤) .

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٦٨.

<sup>(</sup>٢) يوسف : ٧٤.

<sup>(</sup>۳) آل عمران: ۱۸.

<sup>(</sup>٤) لقمان : ١٣.

والفاحشة تدعو إلى الشرك والظلم ، ولا سيما إذا قويت إرادتها ولم تحصل إلا بنوع من الظلم والاستعانة بالسحر والشيطان . وقد جمع سبحانه بين الزنا والشرك في قوله : ﴿ الزَّانِي لاَ يَنْكِحُهَا إِلاَّ زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيَةُ لاَ يَنْكِحُهَا إِلاَّ زَانٍ أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيَةُ لاَ يَنْكِحُهَا إِلاَّ زَانٍ أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيَةُ لاَ يَنْكِحُهَا إِلاَّ زَانٍ أَوْ مُشْرِكَ وَحُرَّمَ ذَٰلِكَ عَلَى ٱلْمُوْمِنِينَ ﴾ (١)

فهذه الثلاثة يجرُّ بعضها إلى بعض ، ويأمر بعضها ببعض. ولهذا كلما كان القلب أضعف توحيداً وأعظم شركاً كان أكثر فاحشة وأعظم تعلقاً بالصور وعشقاً لها . ونظير هذا قوله تعالى : ﴿ فَمَا أُوتِيتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَمَتَاعُ ٱلْحَيَاةِ اللَّانَيْا وَمَا عِنْدَ اللّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ لِلَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكُّلُونَ . وَٱلّذِيْنَ يَجْتَنِبُونَ كَبَايْرَ الْإِثْمِ وَٱلْفَوَاحِشَ وَإِذَا مَا عَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴾ (٢) . فاخبر أنَّ ما عنده خيرُ لمن آمن به وتوكل عليه ، وهذا هو التوحيد . ثم قال : ﴿ وَٱلّذِيْنَ يَجْتَنِبُونَ كَبَايْرَ الْإِثْمِ وَٱلْفَوَاحِشَ ﴾ ، فهذا اجتناب داعي القوة الشهوانية . ثم قال : ﴿ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴾ ، فهذا مخالفة القوة الغضبية ؛ فجمع بين التوحيد والعِقة والعدل التي هي جماع الخير كله .

## [ فائدة ] هجر القرآن والحرج منه !

هجر القرآن أنواع:

أحدها: هجر سماعه ، والإيمان به ، والإصغاء إليه .

والثاني : هجر العمل به ، والوقوف عند حلاله وحرامه ، وإنّ قرأه وآمن به . والثالث : هجر تحكيمه والتحاكم إليه في أصول الدين وفروعه ، واعتقاد أنه

<sup>(</sup>١) النور: ٣.

<sup>(</sup>٢) الشورى: ٣٦-٣٧.

لا يفيد اليقين ، وأن أدلته لفظية لا تحصل العلم . THE PRINCE GHAZI TRUST

والرابع: هجر تدبُّره وتفهُّمه ومعرفة ما أراد المتكلم به منه .

الخامس: هجر الاستشفاء والتداوي به في جميع أمراض القلوب وأدوائها ؟ فيطلب شفاء دائه من غيره، ويهجر التداوى به

وكل هذا داخل في قوله : ﴿ وَقَالَ الرَّسُولُ يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُوا لهٰذَا ٱلْقُرْآنَ مَهْجُوراً ﴾(١)، وإن كان بعض الهجر أهون من بعض .

وكذلك الحرج الذي في الصدور منه ؛ فإنه تارة يكون حرجاً من إنزاله وكونه حقاً من عند الله . وتارة يكون من جهة المتكلّم به أو كونه مخلوقاً من بعض مخلوقاته ألهم غيره أن تكلم به . وتارة يكون من جهة كفايته وعدمها ، وأنه لا يكفي العباد ، بل هم محتاجون معه إلى المعقولات والأقيسة أو الأراء أو السياسات . وتارة يكون من جهة دلالته وما أريد به حقائقه المفهومة منه عند الخطاب ، أو أريد به تأويلها وإخراجها عن حقائقها إلى تأويلات مستكرهة مشتركة . وتارة يكون من جهة كون تلك الحقائق ، وإن كانت مرادة ، فهي ثابتة في نفس الأمر ، أو أوهم أنها مرادة لضرب من المصلحة .

فكل هؤلاء في صدورهم حرج من القرآن ، وهم يعلمون ذلك من نفوسهم ويجدونه في صدورهم . ولا تجد مبتدعاً في دينه قط إلا وفي قلبه حرج من الآيات التي تخالف بدعته . كما أنك لا تجد ظالماً فاجراً إلا وفي صدره حرج من الآيات التي تحول بينه وبين إرادته .

فتدّبر هذا المعنى ثم ارضَ لنفسك بما تشاء . .

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٣٠.

# THE PRINCE GHAZITUST FOR CHARLES HOUSE

كمال النفس المطلوب ما تضمن أمرين:

أحدهما : أن يصير هيئة راسخة وصِفة لازمة لها .

الثاني: أن يكون صفة كمال في نفسه.

فإذا لم يكن كذلك لم يكن كمالاً ؛ فلا يليق بمن يسعى في كمال نفسه المنافسة عليه ولا الأسف على فوته ، وذلك ليس إلا معرفة بارثها وفاطرها ومعبودها وإلهها الحق الذي لا صلاح لها ولا نعيم ولا لذة إلا بمعرفته وإرادة وَجْهه وسلوكِ الطريق الموصلة إليه وإلى رضاه وكرامته . وأن تعتاد ذلك فيصير لها هيئة راسخة لازمة . وما عدا ذلك من العلوم والإرادات والأعمال ، فهي بين ما لا ينفعها ولا يكملها وما يعود بضررها ونقصها وألمها ، ولا سيما إذا صار هيئة راسخة لها ؛ فإنها تعذب وتتألم به بحسب لزومه ألها .

وأما الفضائل المنفصلة عنها كالملابس والمراكب والمساكن والجاه والمال ، فتلك في الحقيقة عوار(١) أُعيرتها مدة ، ثم يرجع فيها المُعير ، فتتألم وتتعذب برجوعه فيها بحسب تعلقها بها ، ولا سيما إذا كانت هي غاية كمالها ، فإذا سلبتها أحضرت أعظم النقص والألم والحسرة .

فليتدبر من يريد سعادة نفسه ولذتها هذه النكتة ؛ فأكثر هذا الخلق إنما يسعون في حرمان نفوسهم وألمها وحسرتها ونقصها من حيث يظنون أنهم يريدون سعادتها ونعيمها . فلذّتها بحسب ما حصل لها من تلك المعرفة والمحبة والسلوك . وألمها وحسرتها بحسب ما فاتها من ذلك . ومتى عدم ذلك وخلا منه ،

<sup>(</sup>١) جمع عارية بالتخفيف والتشديد، وقد عرَّفها الفقهاء بأنها إباحة المالك منافع ملكه لغيره بلا عوض .

لم يبقَ فيه إلا القوى البدنية النفسانية ، التي بها يأكل ويشرب وينكح ويغضب وينال سائر لذّاته ومرافق حياته . ولا يلحقه من جهتها شرف ولا فضيلة ، بل خساسة ومنقصة . إذ كان إنما يناسب بتلك القوى البهائم ، ويتصل بجنسها ، ويدخل في جملتها ويصير كأحدها . وربما زادت في تناولها عليه واختصّت دونه بسلامة عاقبتها والأمن من جلب الضرر عليها .

فكمالٌ تشاركك فيه البهائم ، وتزيد عليك ، وتختص عنك فيه بسلامة العاقبة ، حقيقً أن تهجره إلى الكمال الحقيقي الذي لا كمال سواه . . وبالله التوفيق .

#### [ فائدة جليلة]

### ومن يعشُ عن ذكر الرحمن نقيض له شيطاناً

إذا أصبح العبد وأمسى وليس همّه إلا الله وحده ، تحمّل اللهُ سبحانه حوائجه كلها ، وحَمَل عنه كل ما أهمّه ، وَفَرّغ قلبه لمحبته ، ولسانه لذكره ، وجوارحه لطاعته .

وإنْ أصبح وأمسى والدنيا همه ، حمَّله الله همومَها وغمومها وأنكادها، ووكّله إلى نفسه ، فشغل قلبه عن محبته بمحبة الخلق ، ولسانه عن ذكره بذكرهم ، وجوارحه عن طاعته بخدمتهم وأشغالهم ؛ فهو يكدح كدح الوحش في خدمة غيره ، كالكير ينفخ بطنه ويعصر أضلاعه في نفع غيره .

فكل مَن أعرض عن عبودية الله وطاعته ومحبته بُلِيَ بعبودية المخلوق ومحبته وخدمته ، قال تعالى : ﴿ وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمٰنِ نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَاناً فَهُوَ لَهُ وَرِينٌ ﴾(١) .

<sup>(</sup>١) الزخرف: ٣٦.

قال سفيان بن عيينة (١): لا تأتون بمثل مشهور للعرب إلا جئتكم به من القرآن . فقال له قائل : فأين في القرآن العطِّ أخاك تمرة فإنْ لم يقبل فاعطه جمرة ؟ " فقال في قوله : ﴿ وَمَن يَعْشُ عن ذكر الرحمن نقيضٌ له شيطاناً ﴾ . . الأية . . . .

## [ فائدة ] العلم والعمل

العلمُ: نَقْلُ صورة المعلوم من الخارج ، وإثباتها في النفس . والعمل : نقل صورة علمية من النفس وإثباتها في الخارج . فإنْ كان الثابت في النفس مطابقاً للحقيقة في نفسها فهو علم صحيح . وكثيراً ما يثبت ويتراءى في النفس صَور ليس لها وجود حقيقي ، فيظنها الذي قد أثبتها في نفسه علماً ، وإنما هي مقدرة لا حقيقة لها . وأكثر علوم الناس من هذا الباب . وما كان منها مطابقاً للحقيقة في الخارج فهو نوعان : نوع تكمل النفس بإدراكه والعلم به ، وهو العلم بالله وأسمائه وصفاته وأفعاله وكتبه وأمره ونهيه . ونوع لا يحصل للنفس به كمال ، وهو كل علم لا يضر الجهل به فإنه لا ينفع العلم به ، وكان النبي على يستعيذ بالله من علم لا ينفع . وهذا حال أكثر العلوم الصحيحة المطابقة التي لا يضر الجهل بها شيئاً ، كالعلم بالفلك ودقائقه ودرجاته ، وعدد الكواكب ومقاديرها . والعلم بعدد الجبال وألوانها ومساحاتها ونحو ذلك (٢) . فشرف العلم بحسب شرف معلومه وشدة الحاجة إليه . وليس ذلك إلا العلم بالله وتوابع ذلك .

<sup>(</sup>١) سفيان بن عيينة بن ميمون الهلالي الكوفي، أبو محمد (١٠٧ ـ ١٩٨ هـ = ١٨٥ م.) : عدّت الحرم المكي . ولد بالكوفة ، وسكن مكة وتوفي بها. كان حافظاً ثقة ، واسع العلم ، كبير القدر. له «الجامع» في الحديث، وكتاب في «التفسيره. تذكرة الحفاظ ٢٤٢١، والرسالة المستطرفة ٣١، وصفة الصفوة ٢: ١٣٠، وحين الاعتدال ٢٤٧١، وحلية الأولياء ٧: ٢٧٠، وذيل المفوة ٢: ١٧٠، والشعراني ٢: ٤٠، وتازيخ بغداد ١٧٤، والأعلام ٣: ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) لعل من الواضح والبدهي أن الجهل بعلوم الفلك والكواكب والجيولوجيا ونحو ذلك ـ يؤدي الى ضرر =

وأما العلم فآفته عدم مطابقته لمرادن لله الديني الذي يحبه الله ويرضاه ، وذلك يكون من فساد العلم تارة ومن فساد الإرادة تارة . ففساده من جهة العلم أن يعتقد أن هذا مشروع محبوب لله وليس كذلك ، أو يعتقد أنه يقربه إلى الله وإن لم يكن مشروعاً ؛ فيظن أنه يتقرب إلى الله بهذا العمل ، وإن لم يعلم أنه مشروع . وأما فساده من جهة القصد ، فإن لا يُقصد به وجه الله والدار الآخرة ، بل يُقصد به الدنيا والخَلْقُ .

وهاتان الأفتان في العلم والعمل ، لا سبيل إلى السلامة منهما إلا بمعرفة ما جاء به الرسول في باب العلم والمعرفة ، وإرادة وجه الله والدار الآخرة في باب القصد والإرادة . فمتى خلا من هذه المعرفة وهذه الإرادة فسدّ علمُه وعملُه .

والإيمان واليقين يورثان صحة المعرفة وصحة الإرادة، وهما يورثان الإيمان ويمدّانه. ومن هنا يتبين انحراف أكثر الناس عن الإيمان لانحرافهم عن صحة المعرفة وصحة الإرادة، ولا يتم الإيمان إلا بتلقي المعرفة من مشكاة النبوّة، وتجريد الإرادة عن شوائب الهوى وإرادة الخلق ؛ فيكون عِلمُه مقتبساً من مشكاة الوحي ، وإرادتُه لله والدار الآخرة ؛ فهذا أصحّ الناس علماً وعملاً ، وهو من الأثمة الذين يهدون بأمر الله ، ومن خلفاء رسوله في أُمّتِه .

#### [ قاعدة ] ظاهر الإيمان وباطنه

الإيمان له ظاهر وباطن ، وظاهره قول اللسان وعمل الجوارح ، وباطنه

كبير. ولذا فهي من العلوم النافعة التي ثبتت الحاجة إليها، خاصة في أيامنا هذه. والقرآن الكريم بمه حشد كبير من الآيات التي تمث على الننظر في السياء والأفـلاك والكواكب والجبال والمظاهر والسنن الكونية بصفة عامة ، وهذا أكبر دليل على أهمية العلم بمثل هذه العلوم ؛ لأنه إن لم يكن في العلم بها حصول للنفع واستبعاد للضر لما أمرنا الله تعالى في كتابه الكريم بالعمل على العلم بها. وهذه العلوم ليست فرض عين على كل مسلم، بل هي ـ كها قال غير واحد من العلماء المحققين ـ فرض كفاية .

تصديق القلب وانقياده ومحبته . فلا ينفع ظاهر لا باطن له ، وإن حقن به الدماء وعصم به المال والذرية . ولا يجزىء باطن لا ظاهر له ، إلا إذا تعذّر بعجز أو إكراه وخوف هلاك . فتخلّف العمل ظاهراً مع عدم المانع دليلٌ على فساد الباطن وخلوّه من الإيمان ، ونقصُه دليلُ نقصِه ، وقوّته دليلُ قوّتِه .

فلإيمان قلبُ الإسلام ولبُّه ، واليقين قلب الإيمان ولبُّه ، وكل علم وعمل لا يزيد الإيمانَ واليقينَ قوة فمدخول ، وكل إيمان لا يبعث على العمل فمدخول .

## [ قاعـدة ] أنواع التوكل

التوكل على الله نوعان :

أحدهما: توكل عليه في جلب حواثج العبد وحظوظه الدنيوية ، أو دفع مكروهاته وصمائبه الدنيوية .

والثاني: التوكل عليه في حصول ما يحبه هو ويرضاه من الإيمان واليقين. والجهاد والدعوة إليه.

وبين النوعين من الفضل ما لا يحصيه إلا الله . فمتى توكل عليه العبد في النوع الثاني حَقَّ توكله كفاه النوع الأول تمام الكفاية . ومتى توكل عليه في النوع الأول دون الثاني كفاه أيضاً ، لكنْ لا يكون له عاقبة المتوكل فيما يحبه ويرضاه .

فأعظم التوكل عليه: التوكل في الهداية، وتجريد التوحيد، ومتابعة الرسول، وجهاد أهل الباطل؛ فهذا توكل الرُّسُل وخاصة أتباعهم.

والتوكل تارةً يكون توكل اضطرار وإلجاء ، بحيث لا يجد العبدُ ملجاً ولا وزراً إلا التوكل، كما إذا ضاقت عليه الأسباب، وضاقت عليه نفسُه، وظنَّ أنْ لا ملجاً من الله إلا إليه؛ وهذا لا يتخلف عنه الفرج والتيسير البتة . وتارةً يكون توكل

اختيار ، وذلك التوكل مع وجود السبب المفضي إلى المراد، فإن كان السبب مأموراً به ذمّ على تركه . وإن قام بالسبب ، وترك التوكل، ذمّ على تركه . وإن قام بالسبب ، وترك التوكل، ذمّ على تركه . وإن كان واجب باتفاق الأمة ونص القرآن ، والواجب القيام بهما والجمع بينهما. وإن كان السبب محرماً حرم عليه مباشرته وتوحّد السبب في حقه في التوكل فلم يبق سبب سواه ؛ فإن التوكل من أقوى الأسباب في حصول المراد ودفع المكروه ، بل هو أقوى الأسباب على الإطلاق. وإنْ كان السبب مباحاً ، نظرت هل يُضْعِفُ قيامُك به التوكل أو لا يضعفه؟ فإنْ أضعفه، وفرَّق عليك قلبك، وشتت همّك، فتركه أولى . وإنْ لم يضعفه ، فمباشرته أولى ؛ لأن حكمة أحكم الحاكمين اقتضت ربط المسبب به ، فلا تعطل حكمته مهما أمكنك القيام بها ، ولا سيما إذا فعلته عبودية ؛ فتكون قد أتيت بعبودية القلب بالتوكل ، وعبودية الجوارح بالسبب المنوي به القربة .

والذي يحقق التوكل القيام بالأسباب المأمور بها، فمن عطّلها لم يصحّ توكله، كما أن القيام بالأسباب المفضية إلى حصول الخير يحقق رجاءه ؛ فمَن لم يقم بها كان رجاؤه تمنياً ، كما أن مَن عطّلها يكون توكله عجزاً وعجزه توكلًا .

وسرُّ التوكل وحقيقته، هو اعتماد القلب على الله وحده؛ فلا يضرُّه مباشرة الأسباب مع خلوِّ القلب من الاعتماد عليها والركون إليها، كما لا ينفعه قوله: توكلت على الله، مع اعتماده على غيره وركونه إليه وثقته به؛ فتوكل اللسان شيء، وتوبك القلب شيء، كما أن توبة اللسان مع إصرار القلب شيء، وتوبة القلب وإن لم ينطق اللسان شيء. فقول العبد: توكلت على الله، مع اعتماد قلبه على غيره، مثل قوله: تبتُ إلى الله، وهو مُصِرَ على معصيته مرتكب لها.

#### [ فائدة ] مراتب الشكوي

الجاهل يشكو الله إلى الناس، وهذا غاية الجهل بالمشكور والمشكـو إليه؛ فإنه لو عرف ربّه لمّا شكاه ، ولو عرف الناسَ لمَا شكا إليهم . ورأى بعضُ السلف رجلًا يشكو إلى رجل فاقتَه وضرورتَه ، فقال : يا هذا ، والله ما زدتَ على أن شكوتَ مَن يرحمك إلى مَن لا يرحمك ...

وفي ذلك قيل :

وإذا شكوت إلى ابسنِ آدَمَ إنما تشكو الرحيمَ إلى اللَّذي لا يرحمُ

والعارف إنما يشكو إلى الله وحده . وأعرَف العارفينَ مَن جعل شكواه إلى الله من نفسه لا من الناس ؛ فهو يشكو من موجبات تسليط الناس عليه ؛ فهو ناظر إلى قوله تعالى :

﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيْبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيْكُمْ ﴾(١).

وقوله : ﴿ وَمَا أَصَابُكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ ﴾ (٢) . .

وقوله : ﴿ أَوَلَمًا أَصَابَتْكُمْ مُصِيْبَةً قَدْ أَصَبْتُمْ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَّىٰ هٰذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ ﴾ (٣) . .

فالمراتب ثلاثة:

أخسّها: أن تشكو الله إلى خلقه.

وأعلاها: أن تشكو نفسك إليه.

وأوسطها: أن تشكو خلقه إليه.

<sup>(</sup>١) الشورى : ٣٠.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٧٩.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ١٦٥.

## THE PRINCE GHANT TRUST FOR QUI ALLE SUBJECTION OF THE PRINCE GHANT TRUST THE PRINCE GHANT T

قال الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِيْنَ آمَنُوا ٱسْتَجِيْبُوا لِلَّهِ وللرسولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ وَآغْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ ۖ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشُرُونَ ﴾(١) . . .

فَتضِمَنت هذه الآية أموراً ، أحدها : أن الحياة النافعة ، إنما تحصل بالاستجابة لله ورسوله ؛ فمن لم تحصل له هذه الاستجابة فلا حياة له ، وإن كانت له حياة بهيمية مشتركة بينه وبين أرذل الحيوانات . فالحياة الحقيقية الطيبة هي حياة من استجاب لله والرسول ظاهراً وباطناً . فهؤلاء هم الأحياء وإن ماتوا ، وغيرهم أموات وإن كانوا أحياء الأبدان . ولهذا كان أكملُ الناس حياة أكملَهم استجابة للدعوة الرسول ؛ فإن كل ما دعا إليه ففيه الحياة ، فمَنْ فاته جزءً منه فاته جزءً من الحياة ، وفيه من الحياة بحسب ما استجاب للرسول .

قال مجاهد : ﴿ لِما يحييكم ﴾ يعني للحق .

وقال قتادة : هو هذا القرآن فيه الحياة والثقة والنجاة والعصمة في الدنيا
 والآخرة .

وقال السدي : هو الإسلام أحياهم بعد موتهم بالكفر .

وقال ابن اسحاق وعروة بن الزبير : واللفظ له ﴿ لِما يحييكم ﴾ يعني للحرب التي أعزَّكم الله بها بعد الذُّلّ ، وقوًاكم بعد الضعف ، ومنعكم بها من عدوِّكم بعد القهر منهم لكم .

وكل هذه عِباراتُ عن حقيقة واحدة ، وهي القيام بما جاء به الرسول ظاهراً وباطناً .

١١) الأنفال: ٢٤.

قال الواحدي(١): والأكثرون على أن معنى قوله ﴿ لِما يحييكم ﴾ هو الجهاد ، وهو قولُ ابن اسحاق واختيارُ أكثر أهل المعاني، قال الفراء: إذا دعاكم إلى إحياء أمركم بجهاد عدوكم ، يريد إنما يقوي بالحرب والجهاد ، فلو تركوا الجهاد ضعُفَ أمرُهم واجترأ عليهم عدوُهم .

قلت: الجهاد من أعظم ما يحييهم به في الدنيا وفي البرزخ وفي الآخرة. أما في الدنيا ، فإن قوتهم وقهرهم لعدوهم بالجهاد . وأما في البرزخ فقد قال تعالى : ﴿ وَلاَ تَحْسَبَنُ اللَّذِيْنَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَاتاً بَلْ أَحْيَاءً عِنْدَ رَبّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ (٢) . وأما في الاخرة ، فإن حظ المجاهدين والشهداء من حياتها ونعيمها أعظم من حظ غيرهم . ولهذا قال ابن قتيبة : ﴿ لِما يحييكم ﴾ يعني الشهادة . وقال بعض المفسرين : ﴿ لِما يحييكم ﴾ يعني الجنة ؛ فإنها دار الحيوان ، وفيها الحياة الدائمة الطيبة . حكاه أبو على الجرجاني .

والآية تتناول هذا كله ؛ فإن الإيمان والإسلام والقرآن والجهاد تحيي القلوب الحياة الطيبة . وكمالُ الحياة في الجنة ، والرسول داع ٍ إلى الإيمان وإلى الجنة ، فهو داع إلى الحياة في الدنيا والآخرة .

والإنسان مضطّر إلى نوعين من الحياة :

حَيَاةِ بدنه ، التي بها يدرك النافع والضار ويؤثر ما ينفعه على ما يضره . ومتى نقصت فيه هذه الحياة ناله من الألم والضعف بحسب ذلك . ولذلك كانت حياة المريض والمحزون وصاحب الهم والغم والخوف والفقر والذُّلُ دون حياة مَن هو معافى من ذلك .

وحياة قلبه وروحه ، التي بها يميز بين الحق والباطل ، والغيِّ والرشاد ،

<sup>(</sup>١) ستأتي له ترجمة بإذن الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ١٦٩.

والهوى والضلال ؛ فيختار الحق على ضدّه. فتفيد هذه الحياة قوة التمييز بين النافع والضار في العلوم والإرادات والأعمال . وتفيد قوة الإيمان والإرادة والحب للحقّ ، وقوة البغض والكراهة للباطل. فشعوره وتمييزه وحبّه وتفرّته بحسب نصيبه من هذه الحياة . كما أن البدن الحيّ يكون شعوره وإحساسه بالنافع والمؤلم أتم ، ويكون ميله إلى النافع ونفرته عن المؤلم أعظم .

فهذا بحسب حياة البدن ، وذاك بحسب حياة القلب . فإذا بطلتْ حياته بطلَ تمييزه . وإن كان له نوع تمييز لم يكن فيه قوة يؤثر بها النافع على الضار . كما أن الإنسان لا حياة له حتى ينفخ فيه الملك ، الذي هو رسول الله، من روحه، فيصير حيًا بذلك النفخ . وكان قبل ذلك من جملة الأموات .

وكذلك لا حياة لروحه وقلبه حتى ينفخ فيه الرسول ﷺ من الروح الذي ألقى إليه ، قال تعالى :

﴿ يُنَزَّلُ ٱلْمَلَائِكَةَ بِٱلرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ (١) . . وقال : ﴿ يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ (١) . .

وقال : ﴿ وَكَذَٰلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا ٱلْكِتَابُ وَلَا ٱلْإِيْمَانُ وَلٰكِنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾(٣) . .

فأخبر أن وحيه روح ونور ، فالحياة والاستنارة موقوفة على نفخ الرسول المملكي ، فمَنْ أصابه نفخُ الرسول الملكي ، ونفخ الرسول البشري ، حصلت له الحياتان . ومَنْ حصل له نفخُ الملك ، دون نفخ الرسول ، حصلت له إحدى الحياتين ، وفاتته الأخرى، قال تعالى : ﴿ أَوَمَنْ كَانَ مَيْتاً فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً

<sup>(</sup>١) النحل: ٢.

<sup>(</sup>٢) غافر: ١٥.

<sup>(</sup>٣) الشورى : ٥٢.

يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثَلُهُ فِي الظُّلُمُّاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا ﴾(١) ؛ فجمع له بين النور والحياة ، كما جمع لمن أعرض عن كتابه بين الموت والظلمة . قال ابن عباس وجميع المفسرين : كان كافراً ضالاً فهديناه .

وقوله : ﴿ وجعلنا له نوراً يمشي به في الناس ﴾ يتضمَّن أموراً :

أحدها: أنه يمشي في الناس بالنور وهم في الظلمة ؛ فمثلُه ومثلُهم كمثل قوم أظلم عليهم الليل فضلُوا ولم يهتدوا للطريق . وآخر معه نور يمشي به في الطريق ويراها ويرى ما يحذره فيها .

وثانيها: أنه يمشي فيهم بنوره ، فهم يقتبسون منه لحاجتهم إلى النور .

وثالثها: أنه يمشي بنوره يوم القيامة على الصراط إذا بقي أهل الشرك والنفاق في ظلمات شركهم ونفاقهم.

وقوله : ﴿ وَٱعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ ﴾ (٢) . .

المشهور في الآية : أنه يحول بين المؤمن وبين الكفر ، وبين الكافر وبين الإيمان . ويحول بين أهل طاعته وبين معصيته ، وبين أهل معصيته وبين طاعته ، وهذا قول ابن عباس وجمهور المفسرين .

وفي الآية قول آخر : أن المعنى أنه سبحانه قريب من قلبه ، لا تخفى عليه خافية ؛ فهو بينه وبين قلبه . ذكره الواحدي(٢) عن قتادة .

<sup>(</sup>١) الأنعام: ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) الأنفال : ٢٤.

<sup>(</sup>٣) على بن أحمد بن محمد بن على بن مترية ، أبو الحسن الواحدي : مفسر، عالم بالأدب، نعته الذهبي بإمام علمياء التأويل. كان من أولاد التجار. أصله من سأوة (بين الريّ وهمذان) ومولده ووفاته بنيسابور. له والبسيط»، ووالوسيط»، ووالوجيز» كلها في التفسير. وتوفي سنة ٤٦٨ هـ / ١٠٧٦م. النجوم الزاهرة ٥:١٠٤، والوفيات ١:٣٣٣، ومفتاح السعادة ٢:٤٠٤، والسبكي ٣:٢٨٩، والأعلام ٤:٥٥٠.

وكان هذا أنسب بالسياق؛ لأن الاستجابة أصلها بالقلب، فلا تنفع الاستجابة بالبدن دون القلب؛ فإن الله سبحانه بين العبد وبين قلبه، فيعلم هل استجاب له قلبه، وهل أضمر ذلك، أو أضمر خلافه.

وعلى القول الأول ، فوجه المناسبة : أنكم إن تثاقلتم عن الاستجابة وأبطأتم عنها فلا تأمنوا أن الله يحول بينكم وبين قلوبكم ، فلا يمكنكم بعد ذلك من الاستجابة عقوبة لكم على تركها بعد وضوح الحق واستبانته ، فيكون قوله : ﴿ وَنُقَلَّبُ أَفْتِدَتَهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ (١) . . وقوله : ﴿ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَّبُوا مِنْ زَنُهُ اللّهَ قُلُوبَهُمْ ﴾ (١) . . وقوله : ﴿ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَّبُوا مِنْ قَبْلُ ﴾ (٢) ؛ ففي الآية تحذير عن ترك الاستجابة بالقلب وإن استجاب بالجوارح .

وفي الآية سرَّ آخر: وهو أنه جمع لهم بين الشرع والأمر به، وهو الاستجابة، وبين الشرع والأمر به، وهو الاستجابة، وبين القدر والإيمان به؛ فهي كقوله: ﴿ لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ (١) .. وقوله: ﴿ فَمَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ . وَمَا يَذْكُرُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ ﴾ (٥) .. والله أعلم .

## [ فائـدة جليلة ] وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خيرٌ لكم

قوله تعالى : ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَ كُرُهُ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً وَهُوَ خَيْرُ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً وَهُوَ ضَرَّ لَكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ (١) . .

<sup>(</sup>١) الأنعام: ١١٠.

<sup>(</sup>٢) الصف : ٥.

<sup>(</sup>٣) الأعراف : ١٠١.

<sup>(</sup>٤) التكوير: ٢٨ ـ ٢٩.

<sup>(</sup>٥) المدثر : ٥٥ ـ ٥٦. (٦) المقرة : ٢١٦.

وقوله عزَّ وجلَّ : ﴿ وَإِنْ كَرِهُتُمُوهُنَّ فَعَسَىٰ أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً وَيَجْعَلُ اللَّهُ فِيْهِ خَيْراً كَثِيراً ﴾(١) . .

فالآية الأولى في الجهاد الذي هو كمال القوة الغضبية . والثانية في النكاح الذي هو كمال القوة الشهوانية .

فالعبد يكره مواجهة عدوه بقوّته الغضبية خشية على نفسه منه ، وهذا المحروه خيرٌ له في معاشه ومعاده ، ويحب الموادعة والمتاركة ، وهذا المحبوب شرٌ له في معاشه ومعاده .

وكذلك يكره المرأة لموصف من أوصافها ، وله في إمساكها خير كثير لا يعرفه . يعرفه . ويحب المرأة لوصف من أوصافها ، وله في إمساكها شرٌ كثير لا يعرفه .

فالإنسان كما وصفه به خالقه ﴿ ظَلُومٌ جَهُولٌ ﴾ (٢) ؛ فلا ينبغي أن يجعل المعيار على دلك ما المعيار على ذلك ما اختاره الله له بأمره ونهيه .

فأنفعُ الأشياء له على الإطلاق: طاعة ربه بظاهره وباطنه ، وأضرُّ الأشياء على الإطلاق معصيته بظاهره وباطنه . فإذا قام بطاعته وعبوديته مخلصاً له ، فكل ما يجري عليه مما يكرهه يكون خيراً له ، وإذا تخلى عن طاعته وعبوديته ، فكل ما هو فيه من محبوب هو شرٌ له .

فَمَنْ صحَتْ له معرفة ربه والفقه في أسمائه وصفاته ، عَلِمَ يقيناً أن المكروهات التي تصيبه ، والمِحن التي تنزل به ، فيها ضروب من المصالح

<sup>(</sup>١) النساء: ١٩.

 <sup>(</sup>٢) قال الله تعالى : ﴿ إنه كان ظلوماً جهولاً ﴾ ، الأحزاب: ٧٢.

والمنافع التي لا يحصيها علمه ولا فكرته ، بل مصلحة العبد فيما يكره أعظم منها فيما يحب .

فعامَّة مصالح النفوس في مكروهاتها ، كما أن عامة مضارَّها وأسباب هلكتها في محبوباتها . فانظر إلى غارس جنة من الجنات ، خبير بالفلاحة ، غَرَسَ جنة ، وتعاهدها بالسقى والإصلاح، حتى أثمرت أشجارُها، فأقبل عليها يفصل أوصالها ، ويقطع أغصانها ، لعلمه أنها لو خُلِّيتْ على حالها لم تطِبْ ثمرتها ، فَقُطُعُمها من شجرة طيبة الثمرة ، حتى إذا الْتَحَمَتْ بها واتَّحَدَتْ وأعطت ثمرتها ، أقبل يُقلِّمها ، ويقطع أغصانها الضعيفة التي تُذْهِب قوتها ، ويُذيقها ألم القطع والحديد لمصلحتها وكمالها ، لتصلح ثمرتها أن تكون بحضرة الملوك . ثم لا يدعها ودواعي طبعها من الشرب كل وقت ، بل يعطشها وقتاً ويسقيها وقتاً ، ولا يترك الماء عليها دائماً وإن كان ذلك أنضر لورقها وأسرع لنباتها . ثم يَعْمِدُ إلى تلك الزينة التي زينت بها من الأوراق فيلقى عنها كثيراً منها ؛ لأن تلك الزينة تحول بين ثمرتها وبين كمال نُضجها واستوائها كما في شجر العنب ونحوه . فهو يقطع أعضاءها بالحديد ، ويلقى عنها كثيراً من زينتها ، وذلك عين مصلحتها . فلو أنها ذات تمييز وإدراكِ كالحيوان ، لَتَوَهَّمَتْ أَنَّ ذلك إفساد لها وإضرار بها ؛ وإنما هو عين مصلحتها.

وكذلك الأب الشفيق على ولده العالِم بمصلحته ، إذا رأى مصلحته في إخراج الدم الفاسد عنه ، بَضَعَ جلده (۱) ، وقطع عروقه ، وأذاقه الألم الشديد . وإن رأى شفاءه في قطع عضو من أعضائه ، أبانه عنه (۱) ؛ كلُّ ذلك رحمةً به ، وشفقة عليه . وإن رأى مصلحته في أن يمسك عنه العطاء ، لم يُعْطِه ، ولم يوسع عليه ؛ لعِلمه أن ذلك أكبر الأسباب إلى فساده وهلاكه . وكذلك يمنعه كثيراً من

<sup>(</sup>١) بَضَعَ الجلد: أي شَقُّه، وبابه قطع.

<sup>(</sup>٢) أي قطعه.

فأحكم الحاكمين ، وأرحم الراحمين ، وأعلم العالمين ، الذي هو أرحم بعباده منهم بأنفسهم ومن آبائهم وأمهاتهم ، إذا أنزل بهم ما يكرهون كان خيراً لهم من أن لا ينزله بهم ؛ نظراً منه لهم ، وإحساناً إليهم ، ولطفاً بهم . ولو مكنوا من الاختيار لانفسهم لَعجزوا عن القيام بمصالحهم علماً وإرادة وعملاً ، لكنه سبحانه تولى تدبير أمورهم بموجب علمه وحكمته ورحمته ، أحبوا أم كرهوا . فعرف ذلك الموقنون بأسمائه وصفاته ، فنازعوه تدبيره ، وقدحوا في حكمته ، ولم ينقادوا لحكمه ، وعارضوا حكمه بعقولهم الفاسدة ، وآرائهم الباطلة ، وسياساتهم الجائرة ؛ فلا لربهم عرفوا ، ولا لمصالحهم حَصَّلوا . والله الموفق .

ومتى ظفر العبدُ بهذه المعرفة ، سكن في الدنيا قبل الآخرة في جنة لا يشبه نعيمها إلا نعيم جنة الآخرة ؛ فإنه لا يزال راضياً عن ربه ، والرضا جنة الدنيا ومستراح العارفين ؛ فإنه طِيْبُ النفس بما يجري عليها من المقادير التي هي عين اختيار الله له وطمأنينتها إلى أحكامه الدينية ، وهذا هو الرضا بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد رسولاً . وما ذاق طعم الإيمان من لم يَحْظل له ذلك .

وهذا الرضا ، هو بحسب معرفته بعدل الله وحكمته ورحمته وحسن اختياره ، فكلما كان بذلك أعرف كان به أرضى . فقضاء الرب سبحانه في عبده ، دائر بين العدل والمصلحة والحكمة والرحمة ، لا يخرج عن ذلك البتة كما قال في في الدعاء المشهور : « اللهم إني عبدُك ابن عبدِك ابن أمتك ، ناصيتي بيدك ، ماض في حكمُك ، عدلٌ في قضاؤك ، أسألك بكل اسم هو لك سمّيت به نفسك ، أو أزلته في كتابك ، أو علَّمته أحداً من خلقك ، أو استأثرت به في علم الغيب عندك ، أن تجعل القرآن ربيع قلبي ، ونور صدري ، وجلاء حزني ، وذهاب همي وغمّي . نتعلمهن يا رسول الله؟ قال: بلى! ينبغي لمن يسمعهن أن يتعلمهن (1).

<sup>(</sup>١) الحديث في مسند الإمام أحمد بن حنبل، وصحيح أبي حاتم ، من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله =

والمقصود قوله: وعدلٌ في قضاؤك، وهذا يتناول كل قضاء يقضيه على عبده: من عقوبة ، أو ألم ، وسبب ذلك ؛ فهو الذي قضى بالسبب وقضى بالمسبب. وهو عدلٌ في هذا القضاء . وهذا القضاء خير للمؤمن كما قال على والذي نفسي بيده لا يقضي الله للمؤمن قضاء إلا كان خيراً له ، وليس ذلك إلا للمؤمن هذا . قال العلامة ابن القيم : فسألت شيخنا : هل يدخل في ذلك قضاء الذنب؟ فقال: نعم بشرطه . فأجمل في لفظة وبشرطه اما يترتب على الذنب من الذب؟ فقال: من التوبة ، والانكسار ، والندم ، والخضوع ، والذلّ ، والبكاء ،

#### [ فائدة ] الزهسد

لا تتمُّ الرغبة في الأخرة إلا بالزهد في الدنيا ، ولا يستقيم الزهد في الدنيا إلا بعد نظرين صحيحين :

النظر الأول: النظر في الدنيا، وسرعة زوالها، وفنائها، واضمحلالها، ونقصها، وخِسّتها، وألم المزاحمة عليها والحرص عليها. وما في ذلك من الغصص والنغص والأنكاد، وآخرُ ذلك الزوال والانقطاع، مع ما يعقب من الحسرة والأسف. فطالبُها لا ينفكُ من هَمَّ قبل حصولها، وهَمَّ في حال الظفر بها، وغَمَّ وحزن بعد فواتها. فهذا أحد النظرين.

النظر الثاني: النظر في الآخرة ، وإقبالها ، ومجيئها ولا بُدّ ، ودوامها وبقائها ، وشرف ما فيها من الخيرات والمسرَّات ، والتفاوت الذي بينه وبين ما ههنا . فهي كما قال سبحانه : ﴿ وَٱلآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴾ (٢) . فهي خيرات كاملة دائمة ، وهذه خيالات ناقصة منقطعة مضمحلة .

عنه، قال: قال رسول الله 義: ١ ما أصاب عبداً هم ولا حزن، فقال: اللهم إني عبدك.......
 وقد تقدم.

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الإمام أحمد بن حنبل في مسنده .

<sup>(</sup>٢) الأعلى: ١٧.

فإذا تم له هذان النظران آثر ما يقتضي العقل إيثاره، وَزَهِدَ فيما يقتضي الزهد فيه . فكلُ أحد مطبوع على أن لا يترك النفع العاجل واللذة الحاضرة إلى النفع الأجل واللذة الغائبة المنتظرة ، إلا إذا تبيَّن له فضل الأجل على العاجل ، وقويَتْ رغبتُه في الأعلى الأفضل . فإذا آثرَ الفاني الناقص ، كان ذلك إما لعدم تبيَّن الفضل له ، وإما لعدم رغبته في الأفضل .

وكلُّ واحد من الأمرين ، يدلُّ على ضعف الإيمان ، وضعف العقل والبصيرة . فإن الراغب في الدنيا ، الحريص عليها ، المؤثر لها ، إما أن يصدُّق بأن ما هناك أشرف وأفضل وأبقى ، وإما أن لا يصدُّق ؛ فإنْ لم يصدُّق بذلك كان عادماً للإيمان رأساً ، وإنْ صدَّق بذلك ولم يؤثرُهُ ، كان فاسدَ العقل سيىء الاختيار النهيه

وهذا تقسيم حاضر ضروري ، لا ينفك العبد من أحد القسمين منه . فإيثار الدنيا على الآخرة إما من فسادٍ في الإيمان ، وإما من فسادٍ في العقل . وما أكثر ما يكون منهما . ولهذا نبذها رسول الله في وراء ظهره هو وأصحابه وصرفوا عنها قلوبهم ، وطرحوها ولم يألفوها ، وهجروها ولم يميلوا إليها ، وَعَدُّوها سجناً لا جنة . فزهدوا فيها حقيقة الزهد ، ولو أرادوها لنالوا منها كل محبوب ، ولوصلوا منها إلى كل مرغوب . فقد عُرِضَتْ عليه مفاتيحُ كنوزِها فردَّها ، وفاضت على أصحابه فآثروا بها ولم يبيعوا حظهم من الآخرة بها ، وعَلِموا أنها معبر وممر لا دار مقام ومستقر ، وأنها دار عبور لا دار سرور ، وأنها سحابة صيف تنقشع عن قليل ، وخيال طيف ما استتم الزيارة حتى أذَّن بالرحيل .

قال النبي ﷺ: «ما لي وللدنيا، إنما أنا كراكب قالَ<sup>(١)</sup> في ظلَّ شجرة ثم راح وتركها ،(<sup>٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) من القيلولة، وهي النوم في الظهيرة .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجة، باب مثل الدنيا، حديث ٤١٠٩، كتاب الـزهد. والتـرمذي ، بــاب ££ من كتاب الــُهد.

وقال: « ما الدنيا في الأخرة إلا كما يُدخِل أحدُكم أصبعه في اليمّ فلينظر بمّ يرجع »(١).

وقال خالقها سبحانه : ﴿ إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءٍ أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَأَخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ ٱلأَرْضُ وَمِمًّا يَأْكُلُ النَّاسُ وَٱلْأَنْعَامُ حَتَىٰ إِذَا أَخَذَتِ ٱلأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَآزُيِّنَتْ وَظَنَّ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا أَتَاهَا أَمْرُنَا لَيْلاً أَوْ نَهَازاً فَجَعْلَنَاهَا حَصِيداً كَأَنْ لَمْ تَغْنَ بِٱلأَمْسِ كَذَٰلِكَ نُفَصَّلُ ٱلآيَاتِ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ . وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَىٰ دَارِ السَّلاَمِ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٢) مناخبر عن خِسَّةِ الدنيا وَزَهَدَ فيها ، وأخبر عن دار السلام ودعا إليها .

وقال تعالى : ﴿ وَآضْرِبْ لَهُمْ مَثَلَ ٱلْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءٍ أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَأَخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ ٱلأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيماً تَذْرُوهُ الرِّيَاحُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ مُقْتَدِراً . أَلْمَالُ وَٱلْبَنُونَ زِيْنَةُ ٱلْحَيَاةِ الدُنْيَا وَٱلْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرُ أَمَلًا ﴾ (٢) . .

وقال تعالى : ﴿ اعْلَمُوا أَنَّمَا ٱلْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَمِبٌ وَلَهُوْ وَزِيْنَةُ وَتَفَاخُرُ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرُ فِي ٱلأَمْوَالِ وَٱلأَوْلَادِ كَمَثَلِ غَيْثِ أَعْجَبَ ٱلْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَاماً وَفِي ٱلآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةً مِنَ اللّهِ وَرِضْوَانُ وَمَا ٱلْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ ٱلْغُرُورِ ﴾(٤) . .

وقال تعالى : ﴿ زُمِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ ٱلنَّسَاءِ وَٱلْبَيْنَ وَٱلْقَنَاطِيرِ ٱلْمُقَنْطَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَٱلْفِضَّةِ وَٱلْخَيْلَ ِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْمَامِ وَٱلْحَرْثِ ذٰلِكَ مَتَاعَ ٱلْحَيَاةِ

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجة في سننه، باب مثل الدنيا، حديث ٤١٠٨، كتاب الزهد، الجزء الثاني، ص ١٣٧٦. طبعة الأستاذ: محمد فؤاد عبد الباقي .

<sup>(</sup>٢) يونس: ٢٤/ ١٤.

<sup>(</sup>٣) الكهف: ٥٥ ـ ٤٦.

<sup>(</sup>٤) الحديد : ٢٠.

الدُّنْيَا وَاللَّهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الْمَآبِ. قُلْ أَوْ أَبَّنْكُمْ يِخَيْرٍ مِنْ ذَٰلِكُمْ لِلَّذِيْنَ اَتَقَوْا عِنْدَ رَبِهِمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِيْنَ فِيْهَا وَأَزُّواجُ مُطَهَّرَةٌ وَرِضُوَانٌ مِنَ اللّهِ وَاللّهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ ﴾ (١) . .

وقال تعالى : ﴿ وَفَرِحُوا بِٱلْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَا ٱلْحَيَاةُ الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلَّا مَتَاعُ ﴾ (٢) . .

وقد توعَّد سبحانه أعظم الوعيد لمن رضي بالحياة الدنيا ، واطمأنَّ بها ، وغفل عن آياته ، ولم يَرْجُ لقاءه ؛ فقال : ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُوا بِغَلَا مَا أَوْلِكَ مَأْوَاهُمُ النَّارُ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ (٣) . .

وَعَيَّر سبحانه مَنْ رضي بالدنيا من المؤمنين ؛ فقال : ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِيْنَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قِيْلَ لَكُمْ الْفِرُوا فِيْ سَبِيْلِ آللَهِ ٱثَّاقَلْتُمْ إِلَىٰ ٱلأَرْضِ أَرَضِيْتُمْ بِٱلْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ ٱلاَّخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ (أ) .

وعلى قدر رغبة العبد في الدنيا ورضاه بها ، يكون تثاقله عن طاعة الله وطلب الأخرة .

ويكفي في الزهد في الدنيا قوله تعالى : ﴿ أَفَرَأَيْتَ إِنْ مَتَّعْنَاهُمْ سِنِينَ ثُمَّ جَاءَهُمْ مَا كَانُوا يُوعَدُونَ مَا أَغْنَىٰ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يُمَتَّمُونَ ﴾ (٥) . .

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۶ ـ ۱۵.

<sup>(</sup>٢) الرغد : ٢٦.

<sup>(</sup>۴) يونس : ٧ ـ ٨ .

<sup>(</sup>٤) التوبة : ٣٨.

<sup>(</sup>٥) الشعراء : ٢٠٥ - ٢٠٧.

وقوله : ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبَثُوا إِلَّا سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ بَلاَغُ فَهَلْ يُهْلَكُ ۚ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾(٢) . .

وقوله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا فِيْمَ أَنْتَ مِنْ ذِكْرَاهَا إِلَىٰ رَبِّكَ مُثْتَهَاهَا إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرُ مَنْ يَخْشَاهَا كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَهَا لَمْ يَلْبَنُوا إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ ضُحَاهَا ﴾ ٣٠

وقوله : ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ المُجْرِمُونَ مَا لَبِثُوا غَيْرَ سَاعَةٍ ﴾ (ا) . .

وقوله : ﴿ قَالَ كُمْ لَبِئْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ عَدَدَ سِنِينَ قَالُوا لَبِئْنَا يَوْمَاً أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ فَاَشْأَلِ الْعَادِّينَ . قَالَ إِنْ لَبِئْتُمْ إِلاَّ قَلِيلًا لَوْ أَنْكُمْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾(٥) . . .

وقوله : ﴿ يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصَّورِ وَنَحْشُرُ الْمُجْرِمِينَ يَوْمَثِذِ زُرْقاً . يَتَخَافَتُونَ بَيْنَهُمْ إِنْ لَبِثْتُمْ إِلَّا عَشْراً . نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمْثَلُهُمْ طَرِيْقَةً إِنْ لَبِثْتُمْ إِلَّا يَوْماً ﴾(١) . .

والله المستعان، وعليه التُّكْلان ..

<sup>(</sup>١) يونس : ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) الأحقاف : ٣٥.

<sup>(</sup>٣) النازعات : ٢١ ـ ٢٦ .

<sup>(</sup>٤) الروم : ٥٥.

<sup>(</sup>٥) المؤمنون : ١١٧ ـ ١١٤. (٦) طه : ١٠٢ ـ ١٠٤.

<sup>.11.2-111:00</sup> 

أساسُ كلَّ خيرٍ : أن تعلم أن ما شاء الله كان ، وما لم يشأ لم يكن . فتيقن حينئذٍ أن الحسنات من يَعَمِه ، فتشكره عليها وتتضرع إليه أن لا يقطعها عنك ، وأنَّ السيئات من خذلانه وعقوبته ، فتبتهل إليه أن يحول بينك وبينها ، ولا يكلك في فعل الحسنات وترك السيئات إلى نفسك .

وقد أجمع العارفون على أن كل خير فأصله بتوفيق الله للعبد ، وكل شر فأصله خذلانه لعبده . وأجمعوا أن التوفيق أن لا يكِلَك الله إلى نفسك ، وأن الخدلان هو أن يخلي بينك وبين نفسك .

فإذا كان كل خير ، فأصله التوفيق ، وهو بيد الله لا بيد العبد ؛ فمفتاحه الدعاء والافتقار وصدق اللجأ والرغبة والرهبة إليه . فمتى أعْطَى العبد هذا المفتاح فقد أراد أن يفتح له ، ومتى أضلًه عن المفتاح بقي بابُ الخير مُرْتجاً دونه .

قال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب : إني لا أحمل همَّ الاجابة ، ولكن همَّ الدعاء ، فإذا ألهمت الدعاء فإن الإجابة معه .

وعلى قدر نيَّةِ العبد وهمَّته ومراده ورغبته في ذلك ، يكون توفيقه سبحانه وإعانته . فالمعونة من الله تنزل على العبد على قدر هِمَهِم وثباتهم ورغبتهم ورهبتهم ، والخذلان ينزل عليهم على حسب ذلك .

فالله سبحانه أحكم الحاكمين ، وأعلم العالمين ، يضع التوفيق في مواضعه اللائقة به ، وهو العليم الحكيم .

وما أُتيَ مَن أُتي إلا من قِبَل إضاعة الشكر ، وإهمال الافتقار والدعاء . ولا ظَهْرَ مَن ظَهْرَ بمشيئة الله وعونه إلا بقيامه بالشكر ، وصدق الافتقار والدعاء . وملاك ذلك الصبر ؛ فإنه من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد ، فإذا قُطع الرأس فلا بقاء للجسد .

#### لحظات مع القلب

- ما ضُرِبَ عبدٌ بعقوبة ، أعظم من قسوة القلب ، والبعد عن الله .
  - خُلِقت النار لإذابة القلوب القاسية .
  - \* أبعد القلوب من الله القلب القاسي .
    - \* إذا قسا القلب قحطت العين .
- \* قسوة القلب من أربغة أشياء إذا جاوزت قدر الحاجة : الأكل ، والنوم ، والكلام ، والمخالطة . كما أن البدن إذا مرض لم ينفع فيه الطعام والشراب ، فكذلك القلب إذا مرض بالشهوات لم تنجع فيه المواعظ .
  - \* مَن أراد صفاء قلبه فليؤ ثِر اللّه على شهوته .
  - \* القلوب المتعلقة بالشهوات محجوبة عن الله بقدر تعلُّقها بها .
- \* القلوب آنية الله في أرضه ، فأحَّبُها إليه أرقَها وأصلبها وأصفاها .
- شغلوا قلوبهم بالدنيا ، ولو شغلوها بالله والدار الآخرة ، لجالت في معاني
   كلامه وآياته المشهودة ، ورجعت إلى أصحابها بغرائب الحِكم وطُرَف الفوائد .
- \* إذا غُذِّيَ القلبُ بالتذكُّر، وسُقِيَ بالتفكُّر، ونُقي من الدغل(١) ـ رأى العجائب، وألهم الحكمة.
- \* ليس كل مَن تحلى بالمعرفة والحكمة وانتحلها كان من أهلها ، بل أهل

<sup>(</sup>١) (الدُّغَل ) بفتحتين : الفساد.

المعرفة والحكمة الذين أحيوا قلوبهم بقتل الهوى. وأما مَن قتل قلبه فأحيى الهوى ، فالمعرفة والحكمة عارِيَّةً على لسانه .

- خراب القلب من األمن والغفلة ، وعمارته من الخشية والذكر .
- إذا زَهِدَتِ القلوبُ في موائد الدنيا ، قعدت على موائد الآخرة بين أهل
   تلك الدعوة ، وإذا رضيت بموائد الدنيا فاتتها تلك الموائد .
- الشوق إلى الله ولقائه نسيم يهبُّ على القلب يُرَوِّحُ عنه وَهَجَ الدنيا .
- مَنْ وَطُنَ قلبَه عند ربه سكن واستراح ، ومَن أرسله في الناس اضطرب
   واشتد به القلق .
- لا تدخل محبة الله في قلب فيه حب الدنيا إلا كما يدخل الجمل في سم
   الإبرة
- إذا أَحَبُّ اللّهُ عبداً ، اصطنعه لنفسه ، واجتباه لمحبته ، واستخلصه
   لعبادته ؛ فشغل همّهُ به ، ولسانَه بذكره ، وجوارحه بخدمته .
- \* القلب يمرض كما يمرض البدن ، وشفاؤه في التوبة والحمية ؛ ويصدأ كما تصدأ المرآة ، وجلاؤه بالذكر ؛ وَيَعْرَى كما يعرى الجسم ، وزينته التقوى ؛ ويجوع ويظمأ كما يجوع البدن ، وطعامُه وشرابه المعرفةُ والمحبة والتوكل والإنابة والخدمة .

#### حكم وعظات

- \* إياك والغفلة عمن جعل لحياتك أجلًا ، ولأيامك وأنفاسك أمداً ، ومن كل ما سواه بُد ولا بُد لك منه .
- مَن ترك الاختيار والتدبير في طلب زيادة دنيا ، أو جاه ، أو في خوف

نقصان ، أو في التخلص من عدو ؛ توكلاً على الله ، وثقة بتدبيره له ، وحسن اختياره له ؛ فألقى كنفه بين يديه ، وسلم الأمر إليه ، ورضي بما يقضيه له ـ استراح من الهموم والغموم والأحزان . ومن أبى إلا تدبيره لنفسه ، وقع في النكد والنصب وسوء الحال والتعب ؛ فلا عيشَ يصفو ، ولا قلب يفرح ، ولا عمل يزكو ، ولا أمل يقوم ، ولا راحة تدوم . والله سبحانه سَهّلَ لِخَلْقِه السبيلَ إليه ، وَحَجَبهم عنه بالتدبير ؛ فممَنْ رضي بتدبير الله له ، وسكن إلى اختياره ، وسلم لحكمه ، أزال ذلك الحجاب ؛ فأفضى القلب إلى ربه ، واطمأنَ إليه وسلكه .

- المتوكل لا يسأل غير الله ، ولا يرد على الله ، ولا يدخر مع الله .
- مَن شغل بنفسه شغل عن غيره ، ومَن شغل بربه شغل بربه شغل عن
   نفسه .
- الإخلاص ، هو ما لا يعلمه مَلَك فيكتُبه ، ولا عدو فيُفسده ، ولا يُعْجَب
   به صاحبه فيبْطِله .
  - الرضا سكون القلب تحت مجاري الأحكام .
  - الناس في الدنيا معذَّبون على قدر هِمَمِهم بها .
- \* للقلب ستة مواطن يجول فيها لا سابع لها ، ثلاثة سافلة ، وثلاثة عالية ، فالسافلة : دنيا تتزين له ، ونفس تحدثه ، وعدو يوسوس له . فهذه مواطن الأرواح السافلة التي لا تزال تجول فيها . والثلاثة العالية : علم يتبين له ، وعقل يرشده ، وإله يعبده . والقلوب جوَّالة في هذه المواطن .
- اتباع الهوى ، وطول الأمل ، مادة كل فساد ؛ فإن اتباع الهوى يعمي عن
   الحق معرفة وقصداً ، وطول الأمل ينسي الآخرة ويصد عن الاستعداد لها .
  - لا يشمُّ عبدٌ رائحةَ الصدق ويداهن نفسه أو يداهن غيره .

\* إذا أراد الله بعبد خيراً جعله معترفاً بذنبه ، ممسكاً عن ذنب غيره ، جواداً بما عنده ، زاهداً فيما عند غيره ، محتملًا لأذى غيره. وإنْ أراد به شراً عكس ذلك عليه .

الهمّة العليّة لا تزال حاثمة حول ثلاثة أشياء: تعرّف لصفة من الصفات العليا تزداد بمعرفتها محبةً وإرادة ، وملاحظة لِمِنّة تزداد بملاحظتها شكراً وطاعة ، وتذكّر لذنب تزداد بتذكّره توبة وخشية . فإذا تعلقت الهمّة بسوى هذه الثلاثة جالت في أودية الوساوس والخطرات .

من عشق الدنيا نظَرَتْ إلى قدرها عنده فصيرته من خدمها وعبيدها
 وأذلته . ومن أعرض عنها نظَرَتْ إلى كبر قدره فخدمته وذلَّتْ له .

إنما يقطع السفر ، ويصل المسافر ، بلزوم الجادة ، وسير الليل . فإذا
 حاد المسافر عن الطريق ، ونام الليل كله ، فمتى يصل إلى مقصده ؟ .

# [ فائدة جليلة ]عالم السوء

كلُّ مَن آثر الدنيا من أهل العلم واستحبَّها ، فلا بد أن يقول على الله غير الحق في فتواه وحكمه ، في خبره والزامه ؛ لأن أحكام الرب سبحانه كثيراً ما تأتي على خلاف أغراض الناس ، ولا سيما أهل الرياسة . والذين يتبعون الشهوات فإنهم لا تتمُّ لهم أغراضهم إلا بمخالفة الحق ودفعه كثيراً . فإذا كان العالم والحاكم محبين للرياسة ، متبعين للشهوات ، لم يتم لهما ذلك إلا بدفع ما يضاده من الحق ، ولا سيما إذا قامت له شبهة ، فتتفق الشبهة والشهوة ويثور الهوى ؛ فيخفى الصواب ، وينطمس وجه الحق . وإن كان الحق ظاهراً لا خفاء به ولا شبهة فيه ، أقدم على مخالفته وقال : لي مخرج بالتوبة . وفي هؤلاء وأشباههم شبهة فيه ، أقدم على مخالفته وقال : لي مخرج بالتوبة . وفي هؤلاء وأشباههم

قال تعالى : ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفَ أَضَاعُوا الصَّلاَةُ وَاتَبُعُوا الشَّهُواتِ ﴾ (١) . . . وقال تعالى فيهم أيضاً : ﴿ فَخَلْفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خُلْفُ وَرِثُوا الْكِتَابَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَذَا لاَّذَنَى وَيَقُولُونَ سَيُغْفَرُ لَنَا وَإِنْ يَأْتِهِمْ عَرَضٌ مِثْلُهُ يَأْخُذُوهُ أَلَمْ يُوْخَذُ عَلَيْهِمْ مِيثَاقُ الْحَتَابِ أَنْ لاَ يَقُولُوا عَلَىٰ اللّهِ إِلاَّ الْحَقِّ وَوَرَسُوا مَا فِيْهِ وَالدَّارُ الاَخِرَةُ خَيْرُ لِلَّذِيْنَ يَتَقُونَ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ (٢) . . فاخبر سبحانه أنهم أخذوا العَرَضَ الادنى مع علمهم بتحريمه عليهم وقالوا سيغفر لنا ، وإنْ عَرَضَ لهم عَرضَ آخر أخذوه ، فهم مُصِرُون على ذلك ، وذلك هو الحامل لهم على أن يقولوا على الله غير الحق ، فيقولون على ذلك ، وذلك هو الحامل لهم على أن يقولوا على الله غير الحق ، فيقولون على الله ما لا يعلمون ، وتارة يعلمون أن ذلك دينه وشرعه وحكمه وحكمه ؟ فتارة يقولون على الله ما لا يعلمون ، وتارة يقولون على الله ما يعلمون ، وتارة يقولون على الله ما يعلمون ، وتارة يقولون على ما يعلمون بطلانه .

وأما الذين يتقون فيعلمون أن الدار الآخرة خير من الدنيا ؛ فلا يحملهم حبُّ الرياسة والشهوة على أن يؤثروا الدنيا على الآخرة . وطريق ذلك أن يتمسكوا بالكتاب والسنة ، ويستعينوا بالصبر والصلاة ، ويتفكروا في الدنيا وزوالها وخِستها ، والآخرة وإقبالها ودوامها .

وهؤلاء لا بد أن يبتدعوا في الدين مع الفجور في العمل ، فيجتمع لهم الأمران ؛ فإن اتباع الهوى يعمي عين القلب ، فلا يميز بين السنة والبدعة ، أو ينكسه فيرى البدعة سنة والسنة بدعة .

فهذه آفة العلماء إذا آثروا الدنيا واتبعوا الرياسات والشهوات . وهذه الآيات فيهم إلى قوله : ﴿ وَآثُلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِيْ آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَٱنْسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ . وَلَوْ شِئْنَا لَوَفْعَنَاهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَىٰ ٱلْأَرْضِ وَآتَبُعَ هَوَاهُ فَمَثْلُهُ

<sup>(</sup>۱) مريم : ٥٩.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ١٦٩.

كَمَثَلِ ٱلْكَلْبِ إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتَرُكُهُ يَلْهَتْ ﴾ (١) .. فهذا مثل عالم السوء الذي يعمل بخلاف علمه .

وتأمَّلْ ما تضمَّنته هذه الأية من ذمِّه ، وذلك من وجوه :

أحدها : أنه ضلُّ بعد العلم ، واختار الكفر على الإيمان ؛ عمداً لا جهلًا .

وثانيها: أنه فارق الإيمان مفارقة من لا يعود إليه أبداً ؛ فإنه انسلخ من الآيات بالجملة ، كما تنسلخ الحيّة من قشرها ، ولو بقي معه منها شيء لم ينسلخ منها .

وثالثها: أن الشيطان أدركه ولحقه بحيث ظفر به وافترسه ، ولهذا قال : ﴿ فَاتَبِعِهِ الشَّيْطَانِ ﴾ ، ولم يقل تبعه ، فإن في معنى أتبعه أدركه ولحقه ، وهو أبلغ من تبعه لفظاً ومعنى .

ورابعها: أنه غوى بعد الرشد . والغيّ : الضلال في العلم والقصد ، وهو أخص بفساد القصد والعمل ، كما أن الضلال أخص بفساد العلم والاعتقاد . فإذا أفرد أحدهما دخل فيه الآخر ، وإن اقترنا فالفرق ما ذكر .

وخامسها : أنه سبحانه لم يشأ أن يرفعه بالعلم ، فكان سبب هـلاكـه ؛ لأنه لم يرفع به ، فصار وبالاً عليه . فلو لم يكن عالماً كان خيراً له وأخف لعذابه .

وسادسها: أنه سبحانه أخبر عن خِسّة هِمّتِه ، وأنه اختار الأسفل الأدنى على الأشرف الأعلى .

وسابعها: أن اختياره للأدنى لم يكن عن خاطر وحديث نفس ، ولكنه كان عن إخلاد إلى الأرض، وميل بكليته إلى ما هناك . وأصل الإخلاد اللزوم على الدوام ، كأنه قيل : لزم الميل إلى الأرض ، ومن هذا يقال : أخلد فلان بالمكان

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٧٥ / ١٧٦.

إذا لزم الإقامة به ، قال مالك بن نويرة ٢١٦ المداعدة

بأبناء حيٍّ من قبائل مالك وعمروبن يربوع أقاموا فأخلاوا

وعبّر عن ميله إلى الدنيا بإخلاده إلى الأرض ؛ لأن الدنيا هي الأرض وما فيها وما يستخرج منها من الزينة والمتاع .

وثامنها : أنه رغب عن هداه واتبع هواه ؛ فجعل هواه إماماً له يَقْتَدي به ويتبعه .

وتاسعها : أنه شبَّهه بالكلب ، الذي هو أُخَسَّ الُحيواناتِ هِمَّة ، وأسقطها نفساً ، وأبخلها ، وأشدّها كلباً ؛ ولهذا سمي كلباً .

وعاشرها: أنه شبّه لهثه على الدنيا ، وعدم صبره عنها ، وجزعه لفقدها ، وحرصه على تحصيلها ، بلهث الكلب في حالتي تركه والحمل عليه بالطرد ، وهذا . . هذا إن ترك فهو لهثان على الدنيا ، وإن وعظ وزجر فهو كذلك . فاللهث لا يفارقه في كل حال كلهث الكلب .

قال ابن قتيبة : كل شيء يلهث ، فإنما يلهث من إعياء أو عطش إلا الكلب ؛ فإنه يلهث في حال الكلال<sup>(٢)</sup> ، وحال الراحة ، وحال الريّ ، وحال العطش ؛ فضربه الله مثلًا لهذا الكافر فقال : إنْ وعظته فهو ضالّ ، وإنْ تركته فهو

<sup>(1)</sup> مالك بن نويرة بن جمرة بن شداد اليربوعي التميمي، أبو حنظلة: فارس شاعر، من أرادف الملوك في الجاهلية. يقال له: وفارس ذي الحمارة، وذو الحمار فرسه. وفي أمثالهم: وفتى ولا كمالك، أدرك الإسلام وأسلم، وولاه رسول الله على صدقات قومه (بني يربوع). ولما صارت الحلافة إلى أبي بكر اضطرب مالك في أموال الصدقات وفرقها. وقيل: ارتد، فتوجه إليه خالمد بن الوليد وقيض عليه في البطاح ، وأمر ضرار بن الأزور الاسدي، فقتله سنة ١٦هـ/ ٢٦هـ، فوات ١٤٣٠، والإصابة: ت البطاح ، وأمر ضرار بن الأزور الاسدي، فقتله سنة ١٣هـ/ ٢٦هـ، والشعر والشعراء ١١٩، والمحبر ١٢٩٨، والشعر والشعراء ١١٩، والمحبر ١٢٩، وسرح العيون لابن نباتة ٤٤، والجمحي ١٧٠.

ضالً ، كالكلب إنْ طردته لهث ، وإنْ تركته على حاله لهث . وهذا التمثيل لم يقع بكل كلب ، وإنما وقع بالكلب اللاهث ، وذلك أُخَسُ ما يكون وأشنعه .

#### [فصل] العابد الجاهل

فهذا حالُ العالِم المؤثر الدنيا على الآخرة ، وأما العابدُ الجاهل فآفته من إعراضه عن العلم وأحكامه وغلبةُ خياله وذوقه ووجده وما تهواه نفسه . ولهذا قال سفيان بن عيينة وغيره : احذروا فتنة العالم الفاجر ، وفتنة العابد الجاهل ؛ فإن فتنتهما فتنة لكل مفتون ؛ فهذا بجهله يصدُّ عن العلم وموجبه ، وذاك بغيَّه يدعو إلى الفجور .

وقد ضرب الله سبحانه مثل النوع الآخر بقوله : ﴿ كَمَثْلِ الشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسَانِ آكُفُرْ فَلَمًّا كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِيءُ مِنْكَ إِنِّي أَخَافُ اللّهَ رَبَّ ٱلْعَالَمِينَ . فَكَانَ عَاقِبَتَهُمَا أَنَّهُمَا فِي النَّارِ خَالِدِيْنَ فِيْهَا وَذٰلِكَ جَزَاءُ الظَّالِمِينَ ﴾(١) ، وقصته معروفة ؛ فابنه بنى أساس أمره على عبادة الله بجهل ؛ فأوقعه الشيطان بجهله ، وكفَّرهُ بجهله . فهذا إمام كل عابد جاهل يكفر ولا يدري ، وذاك إمام كل عالم فاجر ، يختار الدنيا على الآخرة .

وقد جعل سبحانه رضي العبد بالدنيا ، وطمأنينته ، وغفلته عن معرفة آياته ، وتدبيرها ، والعمل بها ـ سبب شقائه وهلاكه ، ولا يجتمع هذان ، أعني الرضى بالدنيا والغفلة عن آيات الرب ، إلا في قلب من لا يؤمن بالمعاد ، ولا يرجو لقاء رب العباد ، وإلا فلو رسخ قدمه في الإيمان بالمعاد ، لما رضي الدنيا ، ولا اطمأن إليها ، ولا أعرض عن آيات الله .

<sup>(</sup>١) الحشر: ١٦ / ١٧.

وأنت إذا تأمَّلتَ أحوالَ النَّاسَ، وجدتَ هذا الضرب هو الغالب على الناس ، وهم عُمَّار الدنيا . وأقل الناس عدداً مَن هو على خلاف ذلك ، وهو من أشد الناس غربة بينهم ، لهم شأن وله شأن ، علمه غير علومهم ، وإرادته غير إرادتهم ، وطريقه غير طريقهم ؛ فهو في وادٍ وهم في واد ، قال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّذِيْنَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُوا بِٱلْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاطْمَأْنُوا بِهَا وَالَّذِيْنَ هُمْ عَنْ آيَاتِنَا عَالِيْدَ . أُولَٰئِكَ مَأْوَاهُمُ النَّارُ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ (١) . .

ثم ذكر وصف صد هؤلاء ومآلهم وعاقبتهم بقوله : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيْنَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ يَهْدِيْهِمْ رَبُّهُمْ بِإِيْمَانِهِمْ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ ٱلْأَنْهَارُ فِيْ جَنَّاتِ النَّهِيم ﴾ (٢) . .

فهؤلاء ، إيمانهم بلقاء الله ، أورثهم عدم الرضا بالدنيا والطمأنينة إليها، ودوام ذكر آياتة ؛ فهذه مواريث الإيمان بالمعاد ، وتلك مواريث عدم الإيمان به والغفلة عنه .

# [ فائدة عظيمة ] العلم الراسخ

أفضل ما اكتسبته النفوس، وحصَّلته القلوب، ونال به العبدُ الرفعةَ في الدنيا والآخرة ، هو العلم والإيمان ، ولهذا قرن بينهما سبحانه في قوله : ﴿ وَقَالَ الَّذِيْنَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَالْإِيْمَانَ لَقَدْ لَبِئْتُمْ فِي كِتَابِ اللّهِ إِلَىٰ يَوْمِ الْبَعْثِ ﴾ (٣) . . وقوله : ﴿ يَرْفَعِ اللّهُ الّذِيْنَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالّذِيْنَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾ (٩) . . وهؤلاء هم

<sup>(</sup>۱) يونس : ۸/٧.

<sup>(</sup>٢) يونس : ٩.

 <sup>(</sup>٣) الروم : ٥٦.
 (٤) المجادلة : ١١.

ولكن أكثر الناس غالطون في حقيقة مسمى العلم والإيمان اللذين بهما السعادة والرفعة ، وفي حقيقتهما . حتى إن كل طائفة تظنُّ أن ما معها من العلم والإيمان هو هذا الذي به تُنال السعادة ، وليس كذلك ، بل أكثرهم ليس معهم إيمان ينجي ولا علم يرفع ، بل قد سدَّوا على نفوسهم طرق العلم والإيمان اللذين جاء بهما الرسول على ودعا إليهما الأمة ، وكان عليهما هو وأصحابه من بعده وتابعوهم على منهاجهم وآثارهم .

فكل طائفة اعتقدت أن العلم ما معها وفرحت به ﴿ فَتَقَطَّعُوا أَمْرُهُمْ بَيْنَهُمْ زَبُراً كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾ (١) . . وأكثر ما عندهم كلام وآراء وخرص ، والعلم وراء الكلام كما قالم حماد بن زيد(٢) : قلت لأيوب(٣) : العلم اليوم أكثر أو فيما تقدم ؟ فقال : الكلام اليوم أكثر والعلم فيما تقدم أكثر !

ففرَّق هذا الراسخُ بين العلم والكلام . فالكتب كثيرة جداً ، والكلام والجدال والمقدرات الذهنية كثيرة ، والعلم بمعزل عن أكثرها ، وهو ما جاء به الرسول ﷺ عن الله سبحانه ، قال تعالى :

﴿ فَمَنْ حَاجُّكَ فِيْهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ (1) . .

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ٥٣.

<sup>(</sup>٢) حماد بن زيد بن درهم الأزديّ الجهضميّ، مولاهم، البصريّ، أبو إسماعيل (٩٨ - ١٧٩ هـ = ١٧٧ - ٥٩٥): شيخ العراق في عصره. من حفاظ الحديث المجوّدين. يُعرف بالأزرق. أصله من سبى سجستان، ومولده ووفاته بالبصرة. وكان ضريراً طرأ عليه العمى. خرّج حديثه الأثمة الستة. تذكرة الحفاظ ١٠١١، وتهذيب التهذيب ٣:٩، وحلية الأولياء ٢٠٧٦، والمناوي ١٠١١، وتهذيب الأسهاء ١٠٢١، والمناوي ٢٠١١، وتهذيب الأسهاء ١٠٢١، والمناوي ٢٠١١، ونكت الهميان ١٤٧، والأعلام ٢:٧٧١.

<sup>(</sup>٣) أيوب بن أبي تميمة كيسان السختياني البصري ، أبو بكر (٦٦ - ١٣١ هـ = ١٨٥ - ١٧٨م): سيد فقهاء عصره. تابعي، من النساك الزهاد، من حفاظ الحديث. كان ثبتاً ثقة، رُوي عنه نحو ٨٠٠ حديث. تبذيب النهذيب ٢:٧٧، وحلية الأولياء ٣:٣، واللباب ٢:٣٦ وفيه ولمد سنة ٨٦، والأعلام

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ٦١.

وقال : ﴿ وَلَئِنِ آتَبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ آلَٰذِيْ جَاءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ (١) . وقال في القرآن : ﴿ أَنزَلُهُ بِعِلْمِهِ ﴾ (٢) أي وفيه عِلمُه .

ولما بَعُدَ العهدُ بهذا العلم آلَ الأمرُ بكثيرٍ من الناس إلى أن اتخذوا هواجس الأفكار وسوانح الخواطر والآراء علماً، ووضعوا فيها الكتب، وأنفقوا فيها الأنفاس، فضيَّعوا فيها الزمان، وملأوا بها الصحف مداداً، والقلوب سواداً، حتى صرَّح كثيرٌ من الناس منهم أنه ليس في القرآن والسنة علم، وأن أدلتهما لفظية لا تفيد يقيناً ولا علماً. وصرخ الشيطان بهذه الكلمة فيهم، وأذَّن بها بين أظهرهم حتى أسمعهم دانيهم لقاصيهم ؟ فانسلخت بها القلوب من العلم والإيمان كانسلاخ الحيَّة من قشرها، والثوب عن لابسه.

قال الإمام العلامة شمس الدين بن القيم : ولقد أخبرني بعض أصحابنا عن بعض أتباع أتباع تلاميذ هؤلاء أنه رآه يشتغل في بعض كتبهم ولم يحفظ القرآن ، فقال له : لو حفَتَ القرآن أولاً كان أولى ، فقال : وهل في القرآن علم!

قال ابن القيم: وقال لي بعضُ أئمة هؤلاء: إنما نسمع الحديث لأجل البركة لا لنستفيد منه العلم لأن غيرنا قد كفانا هذه المؤونة فعمدتنا على ما فهموه وقرروه، ولا شك أن مَن كان هذا مبلغه من العلم فهو كما قال القائل:

نزلوا بمكة في قبائل هاشم ونزلت بالبطحاء أبعد منزل

قال: وقال لي شيخنا مَرَّةً في وصف هؤلاء: إنهم طافوا على أرباب المذاهب ففازوا بأخسَّ المطالب، ويكفيك دليلًا على أن هذا الذي عندهم ليس من عند الله ، ما ترى فيه من التناقض والاختلاف ومصادمة بعضه لبعض، قال

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٢٠.

<sup>(</sup>۲) النساء : ۱۹۹.

تعالى: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيْهِ آخْتِلَافًا كَثِيرًا ﴾ (ا) . وهذا يدلُّ على أن ما كان من عنده سبحانه لا يختلف ، وأن ما اختلف وتناقض فليس من عنده، وكيف تكون الآراء والخيالات وسوانح الأفكار ديناً يُدان به ويُحكم به على الله ورسوله ، سبحانك هذا بَهتان عظيم!

وقد كان علم الصحابة الذي يتذاكرون فيه غير علوم هؤلاء المختلقين الخراصين كما حكى الحاكم في ترجمة أبي عبد الله البخاري، قال: كان أصحاب رسول الله ﷺ إذا اجتمعوا إدا يتذاكرون كتاب ربهم وسُنَّة نبيهم، ليس بينهم رأي ولا قياس. ولقد أحسن القائل:

قال الصحابة ليس بالتمويه بين السرسول وبين رأي فقيسهِ حذراً من التمثيل والتشبيه

العلمُ قــال اللهُ قـال رســولــهُ ما العِلمُ نَصْبَك للخلاف سفاهةً كـلا ولا جَـِحْدُ الصفـات وَنَفْهَا

# [فصل] اختلاف الفرق في تحديد حقيقة الإيمان

وأما الإيمان فأكثرُ الناس ، أو كلُّهم ، يدَّعونه ﴿ وما أكثر الناس ولو حرصْتَ بمؤمنين ﴾ (٢) . وأكثر المؤمنين إنما عندهم إيمان مجمل . وأما الإيمان المفصل بما جاء به الرسول على معرفة وعلماً وإقراراً ومحبة ومعرفة بضدَّه وكراهيته ، فهذا إيمان خواصً الأمة وخاصة الرسول ، وهو إيمان الصدِّيق وحزبه .

وكثير من الناس حظهم من الإيمان الإقرار بوجود الصانع ، وأنه وحده هو

<sup>(</sup>١) النساء: ٨٢.

<sup>(</sup>۲) يوسف : ۱۰۳.

الذي خلق السموات والأرض وما بينهما، وهذا لم يكن ينكره عُبَّادُ الأصنام من وتحوهم . و المحاصلة المحاصل

وآخرون الإيمان عندهم ، هو التكلم *ب*الشهادتين ، سواء كان معه عمل أو لم يكن ، وسواء وافق تصديق القلب أو خالفه .

وأخرون عندهم الإيمان مجرَّدُ تصديقُ القلب بأنِ الله سبحانه خالق السموات والأرض ، وأن محمداً عبده ورسوله ، وإنْ لم يُقِرْ بلسانه ولم يعمل شيئاً ، بل ولو سَبُّ اللَّهَ وروسولَه وأتى بكل عظيمة ، وهو يعتقـد وحدانيـة الله ونبوة رسوله فهـو مؤمن .

وآخرون عندهم الإيمان، هو جَحْدُ صِفاتِ الرب تعالى: من علوه على عرشه، وتكلَّمه بكلماته وكتبه، وسمعه، وبصره، ومشيئته، وقدرته، وإرادته، وحُبَّه، وبُغضه، وغير ذلك مما وصف به نفسه، ووصفه به رسوله. فالإيمان عندهم إنكار حقائق ذلك كله وجحدُه، والوقوفُ مع ما تقتضيه آراء المتهوكين، وأفكار المخرصين، الذين يردُّ بعضُهم على بعض، وينقضُ بعضُهم قولَ بعض، الذين هم كما قال عمر بن الخطاب والإمام أحمد: مختلفون في الكتاب، مخالفون للكتاب، متفقون على مفارقة الكتاب.

وآخرون عندهم الإيمان عبادة الله بحكم أذواقهم ومـواجيدهم ، ومـا تهواه نفوسهم ، من غير تقييد بما جاء به الرسول .

وآخرون الإيمان عندهم ما وجدوا عليه آباءهم وأسلافهم بحكم الاتفاق كاثناً . ما كان ، بل إيمانهم مبني على مقدمتين ، إحداهما: أن هذا قول أسلافنا وآبائنا . والثانية : أن ما قالوه فهو الحق .

وآخرون عندهم الإيمان مكارم الأخلاق ، وحسن المعاملة ، وطلاقة الوجه ، وإحسان الظن بكل أحد ، وتخلية الناس وغفلاتهم . وآخرون عندهم الإيمان التجرُّد من الدنيا وعلائقها ، وتفريغ القلب منها ، والزهد فيها . فإذا رأوا رجلًا هكذا جعلوه من سادات أهل الإيمان ، وإن كان منسلخاً من الإيمان علماً وعملًا .

وأعلى مِن هؤلاءَ مَن جعل الإيمان هو مجرد العلم وإن لم يقارنه عمل .

وكل هؤلاء لم يعرفوا حقيقة الإيمان ، ولا قاموا به، ولا قام بهم ، وهم أنواع : منهم مَن جعل الإيمان ما يضاد الإيمان ، ومنهم مَن جعل الإيمان ما لا يعتبر في الإيمان ، ومنهم مَن جعله ما هو شرط فيه ولا يكفي في حصوله ، ومنهم مَن اشترط في ثبوته ما يناقضه ويضاده ، ومنهم مَن اشترط فيه ما ليس منه بوجه .

والإيمان وراء ذلك كله ، وهو حقيقة مركبة من معرفة ما جاء به الرسول ﷺ علماً ، والتصديق به عقداً ، والاقرار به نطقاً ، والانقياد له محبةً وخضوعاً ، والعمل به باطناً وظاهراً ، وتنفيذه والدعوة إليه بحسب الامكان . وكماله في الحب في الله والمبغض في الله ، والعطاء لله والمنع لله ، وأن كون الله وحده إلمه ومعبوده . والطريق إليه تجريد متابعة رسوله ظاهراً وباطناً ، وتغميض عين القلب عن الالتفات إلى سوى الله ورسوله . . وبالله التوفيق .

#### حكمة بالغة

\* مَن اشتغل بالله عن نفسه كفاهُ اللّهُ مؤونـةَ نَفسه ، ومَن اشتغـل بالله عن الناس كفاه الله مؤونة الناس، ومن اشتغل بنفسه عن الله وكله الله إلى نفسه، ومن اشتغل بالناس عن الله وكله الله إليهم .

#### [ فائدة جليلة]

إنما يجد المشقة في ترك المألوفات والعوائد مَنْ تركها لغير الله . أما من تركها صادقاً مخلصاً من قلبه لله ، فإنه لا يجد في تركها مشقة إلا في أول وهلة

لَيْمْتَحَن أصادقٌ هو في تركها أم كاذب ؟ فإنَّ صَبَرَ على تلك المشقة قليلاً استحالت لذة . قال ابن سيرين : سمعت شريحاً يحلف بالله ما ترك عبد لله شيئاً فوجد فقده . وقولهم : مَن ترك لله شيئاً عـوّضه الله خيراً منه حقّ . والعـوض أنـواع مختلفة ، وأجَلُ ما يُعوّض به : الأنسُ بالله ، ومحبتُه ، وطمأنينة القلب به ، وقوتُه ، ونشاطه ، وفرحه ، ورضاه عن ربه تعالى .

- أغبى الناس من ضَلُّ في آخر سفره وقد قارب المنزل .
- العقول المؤيدة بالتوفيق ترى أن ما جاء به الرسول هي هو الحق الموافق للعقل والحكمة . والعقول المضروبة بالخذلان ترى المعارضة بين العقـل والنقل وبين الحكمة والشرع .
- \* أقرب الوسائل إلى الله : ملازمة السنة، والوقوف معها في الظاهر والباطن ، ودوام الافتقار إلى الله ، وإرادة وجهه وحده بالأقوال والأفعال ، وما وصل أحد إلى الله إلا من هذه الثلاثة ، وما انقطع عنه أحد إلا بانقطاعه عنها أو عن أحدها .
- \* الأصول التي انبنى عليها سعادة العبد ثلاثة ، ولكل واحد منها ضد ، فمَن فَقَدَ ذلك الأصول التي انبنى عليها سعادة : التوحيد وضدّه الشرك ، والسُّنَّة وضدُها البدعة ، والطاعة وضدُها المعصية . ولهذه الثلاثة ضد واحد ، وهو خُلو القلب من الرغبة في الله وفيما عنده ومن الرهبة منه ومما عنده .

#### [ فائدة جليلة ] أهمية التعرف على مذاهب المخالفين

قَـَـالَ الله تعـَـالَى : ﴿ وَكَــَذَٰلِـكَ نُـفَصَّــلُ ٱلآيَــاتِ وَلِـتَسْتَهِـينَ سَــهِــلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾(١) . .

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٥٥.

وقال : ﴿ وَمَنْ يُشَاقِي آلرَّسُولَ مِنْ يَعْدِ مَا تَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَى وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلٍ . آلْمُوْ مِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّىٰ ﴾ (١) . . الآية .

والله تعالى قد بَيْنَ في كتابه سبيلَ المؤمنين مفصّلة ، وسبيلَ المجرمين مفصّلة ، وعاقبة هؤلاء مفصلة ، وعاقبة هؤلاء مفصلة ، وأعمال هؤلاء وأعمال هؤلاء ، وأولياء هؤلاء ، وخدلانه لهؤلاء وتسوفيقه لهؤلاء ، والأسباب التي وقق بها هؤلاء والأسباب التي خذل بها هؤلاء ، وجَلا سبحانه الأمرين في كتابه وكشفهما وأوضحهما وبيّنهما غاية البيان ، حتى شاهدتهما البصائر كمشاهدة الأبصار للضياء والظلام .

فالعالِمون بالله وكتابه ودينه ، عرفوا سبيلَ المؤمنين معرفة تفصيلية ، وسبيلَ المجرمين معرفة تفصيلية ، فاستبانت لهم السبيلان كما يستبين للسالك الطريق الموصل إلى مقصوده والطريق الموصل إلى الهلكة .

فهؤلاء أعلم الخلق ، وأنفعهم للناس ، وأنصحهم لهم ، وهم الأدلاء الهداة . وبذلك برز الصحابة على جميع من أتى بعدهم إلى يوم القيامة ؛ فإنهم نشأوا في سبيل الضلال والكفر والشرك والسبل الموصلة إلى الهلاك وعرفوها مفصلة ، ثم جاءهم الرسول فأخرجهم من تلك الظلمات إلى سبيل الهدى وصراط الله المستقيم ؛ فخرجوا من الظلمة الشديدة إلى النور التام ، ومن الشرك إلى التوحيد ، ومن الجهل إلى العلم ، ومن الغي إلى الرشاد ، ومن الظلم إلى العدل ، ومن الحيرة والعمى إلى الهدى والبصائر ، فعرفوا مقدار ما نالوه وظفروا به ، ومقدار ما كانوا فيه . فإن الضد يُظهرُ حُسنَه الضدُ ، وإنما تتبين الأشياء بأضدادها . فازدادوا رغبة ومحبة فيما انتقلوا إليه ، ونفرة وبغضاً لِما انتقلوا عنه ، وكانوا أحَبُ الناس في التوحيد والإيمان والإسلام ، وأبغض الناس في ضدّه ،

<sup>(</sup>١) النساء: ١١٥.

وأما من جاء بعد الصحابة ، فمنهم من نشأ في الإسلام غير عالم تفضيل ضده ، فالتبس عليه بعض تفاضيل سبيل المؤمنين بسبيل المجرمين ؛ فإن اللبس إنما يقع إذا ضعف العلم بالسبيلين أو أحدهما كما قال عمر بن الخطاب : إنما تُنقَضُ عُرى الاسلام عروة عروة إذا نشأ في الاسلام مَنْ لم يعرف الجاهلية . وهذا من كمال علم عمر رضي الله عنه ؛ فإنه إذا لم يعرف الجاهلية وحكمها وهو كل ما خالف ما جاء به الرسول على فإنه من الجاهلية ؛ فإنها منسوبة إلى الجهل ، وكل ما خالف الرسول فهو من الجهل .

فَمَنْ لَم يَعْرَفُ سَبِيلَ المجرمين ولم تستبن له ، أوشك أن يظن في بعض سبيلهم أنها من سبيل المؤمنين ، كما وقع في هذه الأمة من أمور كثيرة في بـاب الاعتقاد والعلم والعمل هي من سبيل المؤمنين ، ودعا إليها ، وكفَّر مَن خالفها ، واستحلَّ منه ما حرَّمه الله ورسوله ، كما وقع لأكثر أهل البِدَع من الجهمية والقدرية والخوارج والروافض وأشباههم . ممن ابتدع بدعة ودعا إليها وكيرً مَن خالفها .

والناس في هذا الموضع أربع فرق :

الفرقة الأولى: من استبان له سبيل المؤلمنين وسبيل المجرمين على التفصيل علماً وعملًا ، وهؤلاء أعلم الخلق .

الفرقة الثانية: مَن عميت عنه السبيلان من أشباه الأنعام. وهؤلاء بسبيل المجرمين أحضر ولها أسلك.

الفرقة الثالثة : مَن صرف عنايته إلى معرفة سبيل المؤمنين دون ضدَّها ، فهو يعرف ضدَّها من حيث الجملة والمخالفة ، وأن كل ما خالف سبيل المؤمنين فهو باطل وإن لم يتصوَّره على التفصيل ، بل إذا سمع شيئاً مما خالف سبيل المؤمنين صرف سمعه عنه ، ولم يشغل نفسه بفهمه ومعرفة وجه بطلانه ، وهو بمنزلة مَن

سلمت نفسه من إرادة الشهوات فلم تبخطر بقلبه ولم تدعه إليها نفسه ، بخلاف الفرقة الأولى ؛ فإنهم يعرفونها وتميل إليها نفوسهم ويجاهدونها على تركها لله .

وقد كتبوا إلى عمر بن الخطابيّ يسألونه عن هذه المسألة أيهما أفضل: رجل لم تخطر له الشهوات ولم تمر بباله ، أو رجل نازعته إليها نفسه فتركها لله؟ فكتب عمر : إن الذي تشتهي نفسه المعاصي ويتركها الله عز وجل من الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى لهم مغفرةً وأجرً عظيم .

وَحَذَّر منها ، ودفعها عن نفسه ، ولم يدعها تخدش وجه إيمانه ، ولا تورثه شبهةً ، ولا شكاً، بل يزداد بمعرفتها بصيرة في الحق ومحبة له، وكراهة لها ونفرة عنهـًا، أفضل ممن لا تخطر بباله ولا تمرُّ بقلبه . فإنه كلما مرَّت بقلبه وتصوَّرت لـــه ازداد محبة للحق ومعرفة بقدره وسروراً به ، فيقوى إيمانه به . كما أن صاحب خــواطر الشهوات والمعاصي كلما مرَّت به فرغب عنها إلى ضدِّها ازداد محبة لضدُّها ورغبة فيه وطلباً له وحرصاً عليه . فما ابتلى اللَّهُ سبحانه عبدَه المؤمن بمحبـة الشهوات والمعاصي وميل نفسه إليها إلا ليسوقه بها إلى محبة ما هو أفضل منها وخير له وأنفَع وأَدْوَم ، وليجاهد نفسه على تركها له سبحانه ، فتورثه تلك المجاهدة الوصول إلى المحبـوب الأعلى . فكلما نــازعته نفســه إلى تلك الشهوات واشتـدَّت إرادته لهــا وشوقه إليها ، صرف ذلك الشوق والإرادة والمحبة إلى النوع العالي الدائم ، فكان طُلبه له أشدَّ وحرصه عليه أتمَّ ، بخلاف النفس الباردة الخالية من ذلك ، فإنها وإن كانت طالبة للأعلى لكن بين الطلبين فرق عظيم . ألا ترى أن مَن مشي إلى محبوبه على الجمر والشوك أعظم ممن مشى إليه راكباً على النجائب<sup>(١)</sup> ! فليس مَن آثـر محبوبه مع منازعة نفسه كمن آثره مع عدم منازعتها إلى غيره ؛ فهو سبحانه يبتلي عبدَه بالشهوات ، إما حجابًا له عنه ، أو حاجبًا له يوصله إلى رضاه وقربه وكرامته .

<sup>(</sup>١) النجائب: هي الإبل الكريمة .

الفرقة الرابعة: فرقة عرفت سبيل الشر والبدّع والكفر مفصلة، وسبيل المؤمنين مجملة، وهذا حال كثير همن اعتنى بمقالات الأمم ومقالات أهل البدع، فعرفها على التفصيل ولم يعرف ما جاء به الرسول كذلك، بل عرفه معرفة مجملة وإن تفصلت له في بعض الأشياء. ومن تأمَّل كتبَهم رأى ذلك عياناً. وكذلك من كان عارفاً بطرق الشر والظلم والفساد على التفصيل سالكاً لها، إذا تاب ورجع عنها إلى سبيل الأبرار يكون علمه بها مجملاً غير عارف بها على التفصيل معرفة من أفنى عمره في تصرفها وسلوكها.

والمقصود أن الله سبحانه يحبُّ أن تُعرَف سبيلُ أعدائه لتُجتنَب وتُبغَض ، كما يحب أن تُعرَف سبيلُ أوليائه لتُحب وتُسلَك . وفي هذه المعرفة من الفوائد والأسرار ما لا يعلمه إلا الله: من معرفة عموم ربوبيته سبحانه، وحكمته، وكمال أسمائه وصفاته، وتعلَّقها بمتعلقاتها، واقتفائها لآثارها وموجباتها . وذلك من أعظم الدلالة على ربوبيته وملكه وإلهيته وحُبَّه وبُغضه وثوابه وعقابه . . والله أعلم .

#### حكمة بالغة

أرباب الحوائم على باب الملك يسألون قضاء حوائمهم ، وأولياؤه المحبُّون له الذين هو همُّهم ومرادهم جُلساؤه وخواصه ، فإذا أراد قضاء حاجة واحد من أولئك أذِنَ لبعض جلسائه وخاصته أن يشفع فيه رحمةً له وكرامة للشافع ، وسائر الناس مطرودون عن الباب مضروبون بسياط البُعد .

## [فصـل] عشرة لا يُنتفَع بها

عشرة أشياء ضائعة لا ينتفع بها : علم لا يعمل به ، وعمل لا إخلاص فيمه ولا اقتداء ، ومال لا ينفع منه فلا يستمتع به جامعه في الدنيا ولا يقدمه أمامه إلى

الاخرة ، وقلب فارغ من محبة الله والشوق إليه والأنس به ، وبدن معطل من طاعته وخدمته ، ومحبة لا تنقيد برضاء المبحوب وامتثال أوامره ، ووقت معطل عن استدراك فارط أو اغتنام بر وقربة ، وفكر يجول فيما لا ينفع ، وخدمة من لا تقربك خدمته إلى الله ولا تعود عليك بصلاح دنياك ، وخوفك ورجاؤك لمن ناصيته بيد الله وهو أسير في قبضته ولا يملك لنفسه ضرًا ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً .

وأعظم هذه الإضاعات إضاعتان هما أصل كل إضاعة : إضاعة القلب ، وإضاعة الوقت من وإضاعة الوقت من الشاحة الوقت من طول الأمل ، فاجتمع الفسادُ كله في اتباع الهوى وطول الأمل ، والصلاحُ كله في اتباع الهدى والاستعداد للَّقاء . . والله المستعان .

\* العَجَب ممن تُعرِضُ له حاجة فيصرف رغبته وهمَّته فيها إلى الله ليقضيها لم ولا يتصدَّى للسؤال لحياة قلبه من موت الجهل والاعراض وشفائه من داء الشهوات والشبهات ، ولكن إذا مات القلب لم يشعر بمعصيته .

## [فصل] العبوديـــة

لله سبحانه على عبده أمر أمره به ، وقضاء يقضيه عليه ، ونعمة ينعم بها عليه ، فلا ينفك من هذه الثلاثة . والقضاء نوعان: إما مَصائب ، وإما مَعايب . وله عليه عبودية في هذه المراتب كلها . فأحَبُّ الخلق إليه مَن عرف عبوديته في هذه المراتب ووفاها حقها ، فهذا أقرب الخلق إليه . وأبعدهم منه مَنْ جهل عبوديته في هذه المراتب ، فعطلها علماً وعملاً .

فعبوديته في الأمر امتثال الخلاصاً واقتداء برسول الله ﷺ . وفي النهاية اجتنابه خوفاً منه وإجلالًا ومحبة بالمالات المسلمة المتنابة خوفاً منه وإجلالًا ومحبة المسلمة المس

وعبوديته في قضاء المصائب الصبر عليها ، ثم الرضا بها ، وهو أعلى منه . ثم الشكر عليها ، وهو أعلى من الرضا . وهذا إنما يتأتى منه إذا تمكَّن حبُّه من قلبه عَلِمَ حسن اختياره له وبرَّه به ولطفه به وإحسانه إليه بالمصيبة وإن كره اتلمصيبة .

وعبوديته في قضاء المعايب المبادرة إلى التوبة منها والتنصصُّل ، والوقوف في مقام الاعتذار والانكسار، عالماً بأنه لا يرفعها عنه إلا هو ، ولا يقيه شرَّها سواه ، وأنها إن استمرّت أبعدته من قربه وطردته من بابه ؛ فيراها من الضرَّ الذي لا يكشفه غيره ، حتى إنه ليراها أعظم من ضرَّ البدن . فهو عائذ برضاه من سخطه ، وبعفوه من عقوبته ، وبه منه مستجير ، وملتجىء منه إليه ، يعلم أنه إذا تخلى عنه وخلى بينه وبين نفسه فعنده أمثالها وشرَّ منها ، وأنه لا سبيل له إلى الإقلاع والتوبة إلا بتوفيقه وإعانته ، وأن ذلك بيده سبحانه لا بيد العبد ؛ فهو أعجز وأضعف وأقل من أن يوفق نفسه أو يأتي بمرضاة سيده بدون إذنه ومشيئته وإعانته ، فهو ملتجىء إليه متضرَّع ذليل مسكين ، مُلْقِ نفسه بين يديه ، طريحٌ ببابه ، مُسْتَخْذِ له ، أذلّ شيء وأكسره له ، وأفقره وأحوَجه إليه ، وأرغبه فيه ، وأحبه له ، بدئه متصرف في أشغاله ، وقلبُه ساجد بين يديه ، يعلم يقيناً أنه لا خير فيه ولا له ولا به ولا منه ، وأن الخير كله لله وفي يديه وبه ومنه ؛ فهو وليَّ نعمته ، ومبتدئه بها من غير وأن الخير كله لله وفي يديه وبه ومنه ؛ فهو وليَّ نعمته ، ومبتدئه بها من غير استحقاق ، ومُجْريها عليه مع تَمَقَّتِه إليه بإعراضه وغفلته ومعصيته .

فحظه سبحانه الحمد والشكر والثناء ، وحظ العبد الذمّ والنقص والعيب . قد استأثر بالمحامد والمدح والثناء ، وولّى العبد الملامة والنقائص والعيوب ؟ فالحمد كله له ، والخير كله في يديه ، والفضل كله له ، والثناء كله له ، والمِنّة كلها له ؛ فمنه الإحسان، ومن العبد الإساءة ، ومنه التودّد إلى العبد بنِعَمه، ومن العبد التبغض إليه بمعاصيه ، ومنه النصح لعبده، ومن العبد الغش له في معاملته .

وأما عبودية النعم ، فمعرفتها والاعتراف بها أولاً ، ثم العياذ بـ أن يقع في قلبه نسبتها وإضافتها إلى سواه ، وإن كان سبباً من الأسباب فهو مسبه ومقيمه ؛ فالنعمة منه وحده بكل وجه واعتبار ، ثم الثناء بها عليه ، ومحبته عليها ، وشكره بأن يستعملها في طاعته .

ومن لطائف التعبّد بالنعم أن يستكثر قليلها عليه ، ويستقل كثير شكره عليها ، ويعلم أنها وصلت إليه من سيده من غير ثمن بذله فيها ولا وسيلة منه توسل بها إليه ولا استحقاق منه لها ، وأنها لله في الحقيقة لا للعبد ؛ فلا تزيده النعم إلا انكساراً وذلاً وتواضعاً ومحبة للمنعم . وكلما جدّد له نعمة أحدث لها عبودية ومحبة وخضوعاً وذلاً ، وكلما أحدث له قبضاً أحدث له رضى ، وكلما أحدث ذنباً أحدث له توبة وانكساراً واعتذاراً . فهذا هو العبد الكيّس ، والعاجز بمعزل عن ذلك . . وبالله التوفيق .

#### [فصـل ] ثمرة التوكل على الله

من ترك الاختيار والتدبير في رجاء زيادة، أو خوف نقصان، أو طلب صحة، أو فرار من سقم، وعلم أن الله على كل شيء قدير، وأنه المتفرد بالاختيار والتدبير، وأن تدبيره لعبده خير من تدبير العبد لنفسه، وأنه أعلم بمصلحته من العبد، وأقدر على جلبها وتحصيلها منه، وأنصح للعبد منه لنفسه، وأرحم به منه بنفسه، وأبر به منه بنفسه، وعلم مع ذلك أنه لا يستطيع أن يتقدم بين يدي تدبيره خطوة واحدة، ولا يتأخر عن تدبيره له خطوة واحدة؛ فلا متقدم له بين يدي قضائه وقدره ولا متأخر؛ فألقى نفسه بين يديه، وسلم الأمر كله إليه، وانظرح بين يديه انظراح عبد مملوك ضعيف بين يدي ملك عزيز قاهر، له التصرف في عبده بكل ما يشاء، وليس للعبد التصرف فيه بوجه من الوجوه ـ استراح حينئذٍ من الهموم والغموم والأنكاد والحسرات، وحَمَّل كله وحوائجه ومصالحه مَن لا يبالي بحملها والغموم والأنكاد والحسرات، وحَمَّل كله وحوائجه ومصالحه مَن لا يبالي بحملها

ولا يثقله ولا يكترث بها ، فتولاها دونه وأراه لطفه وبرَّه ورحمته وإحسانه فيها من غير تعب من العبد ولا نصب ولا اهتمام منه؛ لأنه قد صرف اهتمامه كله إليه، وجعله وحده همَّه، فصرف عنه اهتمامه بحوائجه ومصالح دنياه وفرَّغ قلبه منها ، فما أطيب عيشه وما أنعم قلبه وأعظم سروره وفرحه .

وإن أبى إلا تدبيره لنفسه ، واختياره لها ، واهتمامه بحظه ، دون حق ربه ـ خلاه وما اختياره ، وولاه ما تولى ؛ فحضره الهم والغم والحزن والنكد والخوف والتعب وكسف البال وسوء الحيال؛ فلا قلب يصفو، ولا عمل يزكو، ولا أمل يحصل، ولا راحة يفوز بها ، ولا لذة يتهنى بها ، بل قد حيل بينه وبين مسرّته وفرحه وقرة عينه ؛ فهو يكدح في الدنيا كدح الوحش ، ولا يظفر منها بأمل ، ولا يتزوّد منها لمعاد .

والله سبحانه ، قد أمر العبد بأمر ، وضمن له ضماناً ، فإن قام بأمره بالنصح والصدق والمجلاص والاجتهاد، قام الله سبحانه له بما ضمنه له من الرزق والكفاية والنصر وقضاء الحواثج ؛ فإنه سبحانه ضمن الرزق لمن عَبده ، والنصر لمن توكل عليه واستنصر به ، والكفاية لمن كان هو همه ومراده ، والمغفرة لمن استغفره ، وقضاء الحوائج لمن صدقه في طلبها ووثق به وقوي رجاؤه وطمعه في فضله وجوده .

فالفَطِنُ الكيِّس ، إنما يهتم بأمره وإقامته وتوفيته لا بضمانه ؛ فإنه الوفيُّ الصادق ، ومَن أوفى بعهده من الله . فمن علامات السعادة صرف اهتمامه إلى أمر الله دون ضمانه . ومن علامات الحرمان فراغ قلبه من الاهتمام بأمره وحبه وخشيته والاهتمام بضمانه . . والله المستعان .

# THE PRINCIPLE THE FOR QURANIC THOUGHT

\* قال بشر بن الحارث (١): أهل الآخرة ثلاثة: عابد، وزاهد، وصديق. فالعابد يعبد الله مع العلائق، والزاهد يعبده على ترك العلائق، والصديق يعبده على الرضا والموافقة، إنْ أراه أخْذَ الدنيا أخَذها، وإنْ أراه ترْكَها تَرَكها.

## كن في جانب الله ورسوله

إذا كان الله ورسوله في جانب ، فاحذر أن تكون في الجانب الآخر ؛ فإن ذلك يفضي إلى المشاقة والمحادة ، وهذا أصلها ومنه اشتقاقها ؛ فإن المشاقة أن يكون في شقّ ومَن يخالفه في شقّ ، والمحادة أني كون في حدّ وهو في حدّ .

ولا تستسهل هذا فإن مبادئه تجرُّ إلى غايته ، وقليلهُ يدعو إلى كثيره . وكُنْ في الجانب الذي فيه الله ورسولهُ وإن كان الناسُ كلَّهم في الجانب الآخر ؛ فإن لذلك عواقب هي أحمَدُ العواقب وأفضلُها ، وليس للعبد أنفع من ذلك في دنياه قبل آخرته . وأكثر الخلق إنما يكونون في الجانب الآخر ، ولا سيما إذا قويت الرغبة والرهبة ؛ فهناك لا تكاد تجد أحداً في الجانب الذي فيه اللهُ ورسولهُ ، بل يعدُّه الناسُ ناقصَ العقل سيىءَ الاختيار لنفسه ، وربما نسبوه إلى الجنون ، وذلك من مواريث أعداء الرسل ؛ فإنهم نسبوهم إلى الجنون لما كانوا في شق وجانب والناس في شق وجانب آخر .

ولكن مَن وَطَّنَ نفسه على ذلك ، فإنه يحتـاج إلى علم راسخ بمـا جاء بــه الرسول يكون يقيناً له لا ريب عنده فيه ، وإلى صبر تام على معاداةً من عاداه ولومةً

<sup>(</sup>١) بشو بن الحارث بن علي بن عبد الرحمن المروزي، أبو نصر، المعروف بالحافي (١٥٠ ـ ٢٧٧هـ = ٧٧٧ ـ - ١٨٤٨): من كبار الصالحين. له في الزهد والورع أخبار. وهو من ثقات رجال الحديث. من أهمل ومروء، شكن بغداد وتوفي بها. روضات الجنات ٢٣١١، ووفيات الأعيان ٢٠٠١، وتاريخ بغداد ٧٠٠٧. وابن عساكر ٢٧٨٠، وصفة الصفوة ٢٠٨٢، وحلية ٢٣٣٠، والشعراني ٢٠٢١.

من لامّه . ولا يتم له ذلك إلا برغبة قوية في الله والدار الاخرة ؛ بحيث تكون الأخرة أحَبُّ إليه من الدنيا وآثر عنده منها ، ويكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما .

وليس شيء أصعب على الإنسان من ذلك في مبادىء الأمر ؛ فإن نفسه وهواه وطبعه وشيطانه وإخوانه ومعاشريه من ذلك الجانب يدعونه إلى العاجل ، فإذا خالفهم تصدّوا لحربه ، فإنْ صبر وثبت جاءه العون من الله وصار ذلك الصعب سهلاً ، وذلك الألم لذة ؛ فإن الرب شكور ، فلا بد أن يذيقه لـذة تحيَّزه إلى الله وإلى رسوله ، ويريه كرامة ذلك ؛ فيشتد به سروره وغبطته ، ويبتهج به قلبه ، ويظفر بقوته وفرحه وسروره ، ويبقى من كان محارباً له \_ على ذلك \_ بين هائب له ومسالم له ومساعد وتارك ، ويقوي جنده ويضعف جند العدو .

ولا تستصعب مخالفة الناس والتحيُّز إلى الله ورسوله ولو كنت وحدك ؛ فإن الله معك وأنت بعينه وكلاءته وحفظه لك ، وإنما امتحن يقينك وصبرك .

وأعظم الأعوان لك على هذا ، بعد عون الله ، التجرَّد من الطمع والفزع . فمتى تجرّدت منهما هانَ عليك التحيَّز إلى الله ورسوله ، وكنت دائماً في الجانب الذي فيه الله ورسوله . ومتى قام بك الطمع والفزع ، فلا تطمع في هذا الأمر ولا تحدث نفسك به . فإن قلت : فبأي شيء أستعين على التجرُّد من الطمع ومن الفزع ؟ قلت : بالتوحيد ، والتوكل ، والثقة بالله ، وعلمك بأنه لا يأتي بالحسنات الاهو ، وأن الأمر كله لله ليس لأحد مع الله شيء .

## [ نصيحة ] هلمّ إلى الدخول على الله

هلم إلى الدخول على الله ، ومجاورته في دار السلام ، بلا نصب ولا تعب ولا عناء، بل من أقرب الطرق وأسهلها . وذلك أنك في وقت بين وقتين ، وهو في فالذي مضى تصلحه بالتوبة والندم والاستغفار . وذلك شيء لا تعب عليك فيه ولا نصب ولا معاناة عمل شاق ، إنما هو عمل قلب .

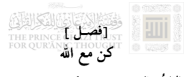
وتمتنع فيما يستقبل من الذنوب ، وامتناعك ترك وراحة ، ليس هو عملًا بالجوارح يشقُّ عليك معانـاته ، وإنمـا هو عـزم ونيَّة جـازمة تـريح بـدنك وقلبـك وسرّك .

فما مضى تصلحه بالتوبة ، وما يستقبل تصلحه بالامتناع والعزم والنيّة . وليس للجوارح في هذين نصب ولا تعب ، ولكن الشأن في عمرك وهو وقتك الذي بين الموقتين ؛ فإنْ أضَعْتَ أضَعْتَ أضَعْتَ سعادتك ونجاتك ، وإنْ حفظته مع إصلاح الوقتين اللذين قبله وبعده بما ذكر نجَوْتَ وفُرْتَ بالراحة واللذة والنعيم . وحفظه أشق من إصلاح ما قبله وما بعده ؛ فإن حفظه أن تلزم نفسك بما هو أولى بها وأنفع لها وأعظم تحصيلاً لسعادتها .

وفي هذا تفاوَت الناسُ أعظم تفاوت ؛ فهي والله أيامك الخالية التي تجمع فيها الزاد لمعادك : إما إلى الجنة ، وإما إلى النار؛ فإن اتخذت إليها سبيلاً إلى ربك ـ بلغت السعادة العظمى والفوز الأكبر في هذه المدة اليسيرة التي لا نسبة لها إلى الأبد . وإن آثرت الشهوات والراحات واللهو واللعب ، انقضت عنك بسرعة ، واعقبتك الألم العظيم الدائم ، الذي مُقاساته ومعاناته ، أشق وأصعب وأدوم من معاناة الصبر عن محارم الله والصبر على طاعته ومخالفته الهوى لأجله .

## [نصـل] ما هي علامة صحة الارادة ؟

علامة صحة الإرادة: أن يكون همّ المريد رضا ربه ، واستعداد للقائه ، وحزنه على وقت مَرَّ في غير مرضاته وأسفَه على قربه والأنس به. وجماع ذلك أن يصبح ويمسي وليس له هَمَّ غيره .



إذا استغنى الناسُ بالدنيا ، فاستغنِ أنت بالله . وإذا فرحوا بالدنيا ، فافـرحْ أنت بالله . وإذا تعـرُفوا إلى ملوكهم أنت بالله . وإذا تعـرُفوا إلى ملوكهم وكبرائهم ، وتقرَّبوا إليهم ، لينالوا بهم العزّة والرفعة ؛ فتعرّف أنت إلى الله ، وتودَّدْ إليه ، تَنَلْ بذلك غاية العزُ والرفعة .

قال بعض الزهاد: ما علمت أن أحداً سمع بالجنة والنار تأتي عليه ساعة لا يطيع الله فيها بذكر أو صلاةٍ أو قراءةٍ أو إحسان ؛ فقال له رجل: إني أكثر البكاء ، فقال: إنك إنْ تضحك وأنت مُقِرَّ بخطيئتك خيرً من أن تبكي وأنت مُدِلّ (١) بعملك ، وإن المدلّ لا يصعد عمله فوق رأسه ، فقال: أوْصِني ، فقال: دَعِ الدنيا لأهلها كما تركوا هم الآخرة لأهلها ، وكُنْ في الدنيا كالنحلة: إنْ أكلَتُ أكلت طيباً ، وإنْ أغِمَتْ أطعمت طيباً ، وإنْ سقطت على شيء لم تكسره ولم تخدشه .

## [فصـل] ما هي أقسام الزهد؟

الزهد أقسام: زهد في الحرام، وهو فرض عين. وزهد في الشبهات، وهو بحسب مراتب الشبهة، فإنْ قويت التحقت بالواجب، وإن ضعفت كان مستحباً. وزهد في الفضول. وزهد فيما لا يعني من الكلام والنظر والسؤال واللقاء وغيره. وزهد في الناس. وزهد في النفس بحيث تهون عليه نفسه في الله. وزهد جامع لذلك كله، وهو الزهد فيما سوى الله، وفي كل ما شغلك عنه.

<sup>(</sup>١) مُدِلّ بعملك: أي واثق به .

وأفضلُ الزهد إخفاء الزهد ، وأصعَّبُه الزهدُ في الحظوظ. .

والفرق بينه وبين الورع: أن الزهد ترك ما لا ينفع في الآخرة ، والورُّع ترك ما يُخشى ضرره في الآخرة . والقلب المعلق بالشهوات لا يصح له زهد ولا ورع .

قىال يحيى بن معاذ : عجبت من ثىلاث : رجل يـرائي بعمله مخلوقاً مثله ويترك أن يعمله لله ، ورجل يبخل بماله وربه يستقرضه منه فلا يقرضه منه شيئاً ، ورجل يرغب في صحبة المخلوقين ومودّتهم ، والله يدعوه إلى صحبته ومودّته.

## [ فائدة جليلة ] ترك الأوامر أعظم عند الله من ارتكاب المناهي

قـال سهل بن عبـد الله(١): ترك الأمـر عند الله أعـظم من ارتكاب النهي ؛ لأن آدم نُهي عن أكل الشجرة فأكل منها فتاب عليه ، وإبليس أُمِرَ أن يسجـد لآدم فلم يسجد فلم يتب عليه .

قلت: هذه مسألة عظيمة لها شأن ، وهي أن ترك الأوامر أعظم عند الله من ارتكاب المناهي ، وذلك من وجوه عديدة :

أحدها : ما ذكره سهل من شأن آدم وعدو الله إبليس .

الثاني: أن ذنب ارتكاب النهي مصدره في الغالب الشهوة والحاجة ، وذنب ترك الأمر مصدره في الغالب الكبر والعزة ، ولا يدخل الجنة مَن في قلبه مثقال ذرّة من كبر ، ويدخلها مَن مات على التوحيد وإنْ زنى وسرق .

الثالث : أن فعل المأمور أحَبّ إلى الله من ترك المنهي ، كما دلُّ على ذلك

<sup>(</sup>١) ستأتي له ترجمة إن شاء الله.

النصوص كقوله ﷺ: ﴿ أُحَبُّ الأعمال إلى الله الصلاة على وقتها »(١) ، وقوله : «الا أنبئكم بخير أعمالكم ، وأزكاها عند مليككم ، وأرفعها في درجاتكم ، وخير لكم من أن تلقوا عدوكم فتضربوا أعناقهم ويضربوا أعناقكم؟ قالوا: بلى يا رسول الله ، قال : ذكر الله »(١) ، وقوله : « واعلموا أن خير أعمالكم الصلاة »(١) ، وغير ذلك من النصوص .

وتَرْكُ المناهي عمل ، فإنه كفّ النفس عن الفعل ، ولهذا علق سبحانه المحبة بفعل الأوامر كقوله :

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ ٱلَّذِيْنَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيْلِهِ صَفًّا ﴾ (4) . .

﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِيْنَ ﴾ (٥) ...

وقوله : ﴿ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ (١) . .

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الأثمة الآي ذكرهم بألفاظ غتلفة: البخاري، باب ٥ من كتاب المواقيت، وباب ٤٨ من كتاب التوحيد، وباب ١ من كتاب الجهاد، وباب ١ من كتاب الأدب. ومسلم، حديث ١٣٧ - ١٤٠ من كتاب الأدب. ومسلم، حديث ١٣٧ من كتاب المواقيت، من كتاب الإيمان. وأبو داود، باب ٩ من كتاب المواقيت، وباب ٢ من كتاب البرّ. والنسائي، باب ١٥ من كتاب المواقيت. والدارمي، باب ٢٤ من كتاب المسلاة. وابن حنبل، جزء ١ ص ١٠٥ و ٤١٨ و٢١١ و٣٩١ و٤٢١ و٤٢١ و٤١٨ وجزء ٥ ص ٢٣٠ وجزء ٥ ص ٣٢٠ وجزء ٥ ص

 <sup>(</sup>۲) رواه ابن ماجة، باب (۵۳) فضل الذكر، من كتاب الادب، حديث ۳۷۹۰، جزء ۲ ص ۱۲٤٥، طبعة عبد الباقي. والترمذي، باب ٦ من كتاب الدعوات. والنسائي، باب ١ من كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٣) تمامه: حدّثنا علي بن محمد . ثنا وكيم ، عن سفيان، عن منصور، عن سالم ابن أي الجعد، عن ثوبان؛ قال: قال رسول الله ﷺ : «استقيموا ولن تحصوا. واعلموا أن خير أعمالكم الصلاة. ولا يحافظ على الوضوء من كتاب الطهارة ، يحافظ على الوضوء من كتاب الطهارة ، حديث رقم ٢٧٧. وفي الزوائد: رجال إسناده ثقات أثبات ، إلا أن فيه انقطاعاً بين سالم وشوبان . ولكن أخرجه الدارمي وابن حبان في صحيحه ، من طريق ثوبان متصلاً .

<sup>(</sup>٤) الصف : ٤.

<sup>(</sup>٥) آل عمران : ١٣٤.

<sup>(</sup>٦) الحجرات: ٩.

﴿ وَٱللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ ﴾ (١) GHAZITRUST

وأما في جانب المناهي ، فأكثـر ما جـاء النفي للمحبة كقـوله : ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِتُ ٱلْفَسَادَ ﴾ (٢) . .

وقوله : ﴿ وَاللَّهُ لَا يُجِبُّ كُلُّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ (٣). .

وقوله : ﴿ وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِيْنَ ﴾ (4) . .

وقوله : ﴿ لاَ يُحِبُّ اللَّهُ ٱلْجَهْرَ بِٱلسُّوءِ مِنَ ٱلْقَوْلِ إِلَّا مَنْ ظُلِمَ ﴾ (٥) . .

وقوله : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُبْحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا فَخُوراً ﴾ (١) . . ونظائره .

وأخبر في موضع آخر أنه يكرهها ويسخطها ، كقوله :

﴿كُلُّ ذٰلِكَ كَانَ سَيِّئُهُ عِنْدَ رَبِّكَ مَكْرُوهاً ﴾ (٧)

وقوله : ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمُ آتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَ ٱللَّهَ ﴾ (^) . .

إِذَا عُرِفَ هَذَا فَفِعلُ مَا يَحِبُهُ سَبِحَانُهُ مَقْصُودُ بِالذَّاتِ. وَلَهَذَا يَقَدُّرُ مَا يُكرهُ ويُسْ لإفضائه إلى ما يحب ، كما قدّر المعاصى والكفر والفسوق ؛ لما ترتب على تقديرها مما يحبه من لوازمها من الجهاد ، واتخاذ الشهداء ، وحصول التوبـة من العبد والتضرُّع إليه والاستكانة ، وإظهار عدله وعفوه وانتقامه وعزُّه ، وحصول الموالاة والمعاداة لأجله ، وغير ذلك من الآثار التي وجودُها بسبب تقديره ما يكره

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٠٥.

<sup>(</sup>٣) الحديد : ٢٣.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ١٩٠.

<sup>(</sup>٥) النساء: ١٤٨.

<sup>(</sup>٦) النساء: ٣٦.

<sup>(</sup>V) الإسراء: ٣٨.

<sup>(</sup>٨) محمد : ۲۸ .

أحب إليه من ارتفاعها بارتفاع أسبابها . وهو سبحانه لا يفدّر ما يحب لإفضائه إلى حصول ما يكرهه ويُسْخِطه كما يقدّر ما يكرهه لإفضائه إلى ما يحبه ؛ فعلم أن فعل ما يحبه أحب إليه مما يكرهه .

يوضحه الوجه الرابع: أن فعل المأمور مقصود لذاته ، وترك المنهي مقصود لتكميل فعل المأمور ؛ فهو منهي عنه لأجل كونه يخلّ بفعل المأمور أو يضعفه وينقصه ، كما نبّه سبحانه على ذلك في النهي عن الخمر والميسر بكونهما يصدّان عن ذكر الله وعن الصلاة. فالمنهيات قواطع وموانع صادَّة عن فعل المأمورات أو عن كمالها ؛ فالنهي عنها من باب المقصود لغيره ، والأمر بالواجبات من باب المقصود لنفسه .

يوضحه الوجه الخامس: أن فِعْلَ المامورات من باب حفظ قوة الإيمان وبقائها ، وتُرْكُ المنهيات من باب الجميّة عما يشوش قوة الإيمان ويخرجها عن الاعتدال . وحفظ القوة مقدم على الحمية ؛ فإن القوة كلما قويت دفعت المواد الفاسدة ، وإذا ضعفت غلبت المواد الفاسدة . فالحمية مرادة لغيرها ، وهو حفظ القوة وزيادتها وبقاؤها . ولهذا كلما قويت قوة الإيمان دفعت المواد الرديئة ومنعت من غلبتها وكثرتها بحسب القوة وضعفها ، وإذا ضعفت غلبت المواد الفاسدة . فتأمَّل هذا الوجه .

الوجه السادس: أن فعل المأمورات حياة القلب وغذاؤه وزينته وسروره وقرّة عينه ولذته ونعيمه ، وترك المنهيات بدون ذلك لا يُحَصَّلُ له شيئاً من ذلك ؛ فإنه لو ترك جميع المنهيات ولم يأتِ بالإيمان والأعمال المأمور بها لم ينفعه ذلك الترك شيئاً وكان خالداً مخلداً في النار .

وهذا يتبين بالوجه السابع: أن مَن فَعَلَ المأمورات والمنهيات، فهو إما ناج مطلقاً إن غلبَتْ حسناتُه سيئاتِه، وإما ناج بعد أن يؤخذ منه الحق ويعاقب على سيئاته فمآله إلى النجاة وذلك بفعل المأمور. ومَن ترك المأمورات والمنهيات، فهو

هالك غير ناج ولا ينجو إلا بفعل المأمور وهو التوحيد. فإنْ قيل: فهو إنما هلك بارتكاب المحظور وهو الشرك، قيل: يكفي في الهلاك ترك نفس التوحيد المأمور به وإن لم يأتِ بضد وجودي من الشرك، بل متى خلا قلبه من التوحيد رأساً فلم يوحد الله فهو هالك وإن لم يعبد معه غيره، فإذا انضاف إليه عبادة غيره عُذَّبَ على ترك التوحيد المأمور به وفعل الشرك المنهي عنه.

يوضحه الموجه الشامن: أن المدّعُو إلى الإيمان إذا قال: لا أصدق ولا أكذب ولا أحب ولا أبغض ولا أعبده ولا أعبد غيره ، كان كافراً بمجرد الترك والإعراض ، بخلاف ما إذا قال: أنا أصدق الرسول وأحبه وأؤمن به وأفعل ما أمرني ، ولكن شهوتي وإرادتي وطبعي حاكمة علي لا تدعني أترك ما نهاني عنه وأنا أعلم أنه قد نهاني وكرة لي فعل المنهي ولكن لا صبر لي عنه . فهذا لا يعد كافراً بذلك ، ولا حكمه حكم الأول؛ فإن هذا مطبع من وجه ، وتارك المأمور جملةً لا يعد مطبعاً بوجه .

يوضحه الوجه التاسع: أن الطاعة والمعصية ، إنما تتعلق بالأمر أصلاً وبالنهي تبعاً ؛ فالمطيع ممتثل المأمور ، والعاصي تارك المأمور ، قال تعالى : ﴿ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ فَلَا اللهُ ما أَمَرَهُمْ ﴾ (١) . . وقال موسى لأخيه : ﴿ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَلُوا أَلاَ تَتَّبِعَنِ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي ﴾ (١) . وقال عمرو بن العاص عند موته : أنا الذي أمرتني فعصيت ، ولكن لا إله إلا أنت . وقال الشاعر : أمرتك أمراً جازماً فعصيتني . والمقصود من إرسال الرُسُل طاعة المُرْسِل ، ولا تحصل إلا بامتثال أوامره ، واجتناب المناهي من تمام امتثال الأوامر ولوازمه . ولهذا لو اجتنب المناهي ولم يفعل ما أمِرَ به لم يكن مطيعاً وكان عاصياً ، بخلاف ما لو أتى بالمأمورات وارتكب المناهي . فإنه وإن عُدً عاصياً مذنباً ، فإنه مطيع بامتثال الأمر

<sup>(</sup>١) التحريم : ٦.

<sup>(</sup>٢) طه : ٩٣.

عاص بارتكاب النهي ، بخلاف تارك الأمر ؛ فإنه لا يُعَدُّ مطيعاً باجتناب المنهيات خاصةً .

الوجه المعاشر: أن امتثال الأمر عبودية وتقرَّب وخدمة ، وتلك العبادة التي خُلِق لأجلها الخلق ، كما قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنُّ وَٱلْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾(١) ؛ فأخبر سبحانه أنه إنما خلقهم للعبادة ، وكذلك إنما أرسل إليهم رُسله ، وأنزل عليهم كتبه ليعبدوه . فالعبادة هي الغاية التي خُلقوا لها ، ولم يخلقوا لمحجرد الترك ؛ فإنه أمر عدمي لا كمال فيه من حيث هو عدم ، بخلاف امتثال المأمور ؛ فإنه أمر وجودي مطلوب الحصول .

وهذا يتبين بالوجه الحادي عشر: وهو أن المطلوب النهي عدم الفعل وهو أمر عدمي ، والمطلوب بالأمر إيجاد فعل وهو أمر وجودي ؛ فمتعلق الأمر الإيجاد ، ومتعلق النهي الإعدام أو العدم وهو أمر لا كمال فيه إلا إذا تضمَّن أمراً وجودياً ؛ فإن العدم من حيث هو عدم لا كمال فيه ولا مصلحة إلا إذا تضمَّن أمراً وجودياً مطلقاً ، وذلك الأمر الوجودي مطلوب مأمور به ، فعادت حقيقة النهي إلى الأمر ، وأن المطلوب به ما في ضمن النهي من الأمر الوجودي المطلوب به ما

وهذا يتضع بالوجه الثاني عشر: وهو أن الناس اختلفوا في المطلوب بالنهي على أقوال ، أحدها: أن المطلوب به كف النفس عن الفعل وحُبْسُها عنه ، وهو أمر وجودي. قالوا: لأن التكليف إنما يتعلق بالمقدور ، والعدم المحض غير مقدور. وهذا قول الجمهور.

وقـال أبو هـاشـم(٢) وغيره : بـل المـطلوب عـدم الفعـل ، ولهـذا يحصـل

<sup>(</sup>١) الذاريات: ٥٦.

 <sup>(</sup>٢) عبد السلام بن محمد بن عبد الوهاب الجبائي، أبو هاشم، من أبناء أبان مولى عثمان (٢٤٧ ـ ٣٤١ هـ
 = ٩٣٩ ـ ٩٣٩ م) : عالم بالكلام، من كبار المعتزلة. له أراء انفرد بها. وتبعته فرقة سميت «البهشمية» نسبة الى كنيته «أبي هاشم». وله مصنفات «الشامل» في الفقه، ووتذكرة العالم»، و«العدة» في أصول الفقه. المقريزي ٣٤٨:٦٠، ووفيات الأعيان ٢٩٢:١، والبداية والنهاية ٢٠١:١٧٦، وميزان الاعتدال...

المقصود من بقائه على العدم وإن لم يخطر بباله الفعل ، فضلاً أن يقصد الكف عنه . ولو كان المطلوب الكف لكان عاصياً إذا لم يأت به ، ولأن الناس يمدحون بعدم فعل القبيح من لم يخطر بباله فعله والكف عنه .

وهذا أحد قولَي القاضي أبي بكر ، ولأجله التزم أن عدم الفعل مقدور للعبد وداخل تحت الكسب، قال: والمقصود بالنهي الإبقاء على العدم الأصلي وهـو مقدور .

وقالت طائفة: المطلوب بالنهي فعل الضد، فإنه هو المقدور وهو المقصود للناهي؛ فإنه إنما نهاه عن الفاحشة طلباً للعفة وهي المأمور بها، ونهاه عن الظلم طلباً للعدل المأمور به، وعن الكذب طلباً للصدق المأمور به وهكذا جميع المنهيات. فعند هؤلاء أن حقيقة النهي الطلب لضد المنهي عنه، فعاد الأمر إلى أن الطلب إنما تعلق بفعل المأمور.

والتحقيق أن المطلوب نوعان : مطلوب لنفسه وهو المأمور به ، ومطلوب إعدامه لمضادته المأمور به وهو المنهي عنه ؛ لما فيه من المفسدة المضادة للمأمور به وهو المنهي عنه ؛ لما فيه من المفسدة المضادة للمأمور به . فإذا لم يخطر ببال المكلف ولا دَعَتْهُ نفسُه إليه ، بل استمرّ على العدم الأصلي ، لم يُثَبْ على تركه . وإنْ خطر بباله ، وكفّ نفسه عنه لله وتركه اختياراً ، أثيبَ على كف نفسه وامتناعه ؛ فإنه فعل وجودي ، والثواب إنما يقع على الأمر الوجودي دون العدم المحض . وإن تركه مع عزمه المجازم على فعله ، لكن تَركه عجزاً ، فهذا وإن لم يعاقب عقوبة الفاعل لكن يعاقب على عزمه وإرادته المجازمة التي إنما تخلف مرادها عجزاً .

وقد دلّت على ذلك النصوص الكثيرة ، فلا يلتفت إلى ما خالفها ، كقوله تعالى :

<sup>=</sup> ۱۳۱:۲، وتاريخ بغداد ۱۱:۵۵، وفيه: وأبو هاشم، شيخ المعتزلة، ومصنف الكتب على مـذهبه، والأعلام ٤:٧.

﴿ وَإِنْ تُبَدُوا مَا فِي أَنْفُسِكُمْ أَنْ تُخْفُوهُ يُخَاسِنِكُمْ إِيدٍ اللَّهُ فَيَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذَّبُ مَنْ يَشَاءُ ﴾ (١) .

وقوله في كاتم الشهادة : ﴿ فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ ﴾(٢) . .

وقوله : ﴿ وَلَكِنْ يُؤَاخِذُكُمْ بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ (٣) . .

وقوله : ﴿ يَوْمَ تُبْلَىٰ السَّرَائِرُ ﴾ (١). .

وقوله ﷺ: « إذا تواجه المسلمان بسيفهما فالقاتــل والمقتول في النــار » ، قالوا : هذا القاتل ، فما بال المقتول ؟ قال : « إنه أراد قتل صاحبه »(°) .

وقـوله في الحـديث الآخر : « ورجـل قال: لــو أن لي مـالاً لعملت بعمــل فلان ، فهو بنيَّته ، وهما في الوزر سواء ،(٦).

وقول من قال: إن المطلوب بالنهي فعل الضد ليس كذلك؛ فإن المقصود عدم الفعل والتلبس بالضدَّين ؛ فإن ما لا يتم الواجب إلا به فهو غير مقصود بالقصد الأول ، وإن كان المقصود بالقصد الأول المأمور الذي نُهي عما يمنعه ويضعفه ، فالمنهي عنه مطلوب إعدامه طلب الوسائل والذرائع ، والمأمور به مطلوب إيجاده طلب المقاصد والغايات .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٨٤.

 <sup>(</sup>١) البقرة : ١٨٢.
 (٢) البقرة : ٢٨٣.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٧٢٥.

<sup>(</sup>٤) الطارق: ٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري، باب ٢٧ من كتاب الإبمان، وباب ٢ من كتاب الديات. ومسلم، حديث ٣٣ من كتاب القسامة، وحديث ١٤ و١٥ من كتاب الفتن. وأبو داود، باب ٥ من كتاب الفتن. والنسائي، باب ٢٩ من كتاب التحريم، وباب ٧ من كتاب القسامة. وابن ماجة، باب ١١ من كتاب الفتن. وابن حنبل، جزء ٤ ص ٤٠١ و١٨٤، وجزء ٥ ص ٣٤ و٧٤ و٨٤.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه ابن ماجة، باب النية (٢٦) من كتاب الزهد. والبخاري، باب ٢٠ من كتاب فضائل القرآن.
 وابن حنبل جزء ٢ ص ٤٧٩. والترمذي، باب ١٧ من كتاب الزهد. مع اختلاف في النص.

وقول أبي هاشم: إن تارك القبائح يحمد وإن لم يخطر بباله كف النفس . فإن أراد بحمده أنه لا يذم فصحيح ، وإن أراد أن يُثني عليه بذلك ويحب عليه ويستحق الشواب فغير صحيح . فإن الناس لا يحمدون المجبوب(١) على ترك الزنا ، ولا الأخرس على عدم الغيبة والسب ، وإنما يحمدون القادر الممتنع عن قدرة وداع إلى الفعل .

وقول القاضي الإبقاء على العدم الأصلي مقدور ، فإنْ أراد بــه كف النفس ومنعها فصحيح ، وإنْ أراد مجرد العدم فليس كذلك . .

وهذا يتبين بالوجه الثالث عشر: وهو أن الأمر بالشيء مهي عن ضده من طريق اللزوم العقلي لا القصد الطلبي ، فإن الأمر إنما مقصوده فعل المأمور. فإذا كان من لوازمه ترك الضد صار تركه مقصوداً لغيره ، وهذا هو الصواب في مسألة الأمر بالشيء هل هو نهي عن ضده أم لا؟ فهو نهي عنه من جهة اللزوم لا من جهة القصد والطلب . وكذلك النهي عن الشيء ، مقصود الناهي بالقصد الأول الإنتهاء عن المنهي عنه ، وكونه مشتغلاً بضده جاء من جهة اللزوم العقلي ، لكن إنما نهى عما يضاد ما أمر به كما تقدم ، فكأن المأمور به هو المقصود بالقصد الأول في الموضعين . وحرف المسألة أن طلب الشيء طلب له باللذات ، ولما هو من ضرورة باللزوم ، والنهي عن الشيء طلب لتركه بالذات ، ولفعل ما هو من ضرورة الترك باللزوم ، والمطلوب في الموضعين فعل وكف ، وكلاهما أمر وجودي .

الوجه الرابع عشر: أن الأمر والنهي في باب الطلب نظير النفي والاثبات في باب الطلب نظير النفي والاثبات في باب الخبر، والمدح والثناء لا يحصلان بالنفي المحض إنْ لم يتضمن ثبوتاً ؛ فإن النفي كاسمه عدم لا كمال فيه ولا مدح ، فإذا تضمن ثبوتاً صحَّ المدح به ، كنفي النسيان المستلزم لكمال العلم وبيانه ، ونفي اللغوب والإعباء والتعب المستلزم

<sup>(</sup>١) أي مقطوع الفرج.

لكمال القوة والقدرة ، ونفي السنة والنوم المستكرم لكمال الحياة والقيومية ، ونفي الولد والصاحبة المستلزم لكمال الغني والملك والربوبية ، ونفي الشريك والولي والشفيع بدون الإذن المستلزم لكمال التوحيد والتفرُّد بالكمال والإلهية والمملك ، ونفي الظلم المتضمن لكمال العدل ، ونفي إدراك الأبصار له المتضمن لعظمته وأنه أجَل من أن يُدرَك وإنْ رأته الأبصار ، وإلا فليس في كونه لا يُرى مدح بوجه من الوجوه ؛ فإن العدم المحض كذلك .

وإذا عُرِفَ هذا فالمنهي عنه إن لم يتضمن أمراً وجودياً ثبوتياً لم يمدح بتركه ولم يستحق الشواب والثناء بمجرد الترك كما لا يستحق المدح والثناء بمجرد الوصف العدمي .

الوجه المخامس عشر: أن الله سبحانه جعل جزاء المأمورات عشرة أمثال فعلها ، وجزاء المنهيا مِثْلُ واحد . وهذا يدل على أن فعل ما أَمَر به أَحَبُّ إليه من ترك ما نهى عنه . ولو كان الأمر بالعكس لكانت السيئة بعشرة والحسنة بواحدة أو تساويا .

الوجه السادس عشر: أن المنهي عنه المقصود إعدامه ، وأن لا يدخل في الوجود ، سواء نوى ذلك أو لم ينوه ، وسواء خطر بباله أو لم يخطر . فالمقصود أن لا يكون . وأما المأمور به فالمقصود كونه وإيجاده والتقرّب به نية وفعلا . وسراً المسألة : أنَّ وجود ما طَلَبَ إيجاده أحبُّ إليه من عدم ما طلب إعدامه ، وعدم ما أحبَّه أكرَه إليه من وجود ما يبغضه ، فمحبتُه لفعل ما أمر به أعظم من كراهته لفعل ما نهى عنه .

يوضحه الوجه السابع عشر: أن فعلَ ما يحبه ، والإعانة عليه ، وجزاءه ، وما يترتب عليه من المدح والثناء ، من رحمته . وفعلَ ما يكرهه ، وجزاءه ، وما يترتب عليه من الذمّ والألم والعقاب ، من غضبه . ورحمتُه سابقة على غضبه غالبة له ، وكل ما ذان من صفة الرحمة فهو غالب لما كان من صفة الغضب ؛ فإنه

سبحانه لا يكون إلا رحيماً ، ورحمته من لوازم ذاته كملمه وقدرته وحياته وسمعه وبصره وإحسانه ؛ فيستحيل أن يكون على خلاف ذلك . وليس كذلك غضبه ؛ فإنه ليس من لوازم ذاته ، ولا يكون غضبان دائماً غضباً لا يُتصور انفكاكه ، بل يقول رُسله وأعلم الخلق به يوم القيامة : « إن ربي قد غَضِبَ اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله ولن يغضب بعده مثله »(١) . ورحمته وَسِمَتْ كُلَّ شيء ، وغضبه لم يَسَعْ كلَّ شيء ، وهو سبحانه كتب على نفسه الرحمة ، ولم يكتب على نفسه الغضب ، ووسع كلَّ شيء رحمة وعلماً ، ولم يَسَعْ كلَّ شيء غضباً وانتقاماً . فالرحمة ، وما كان بها ، ولوازمُها ، وآثارُها ، غالبةً على الغضب وما كان منه وآثاره . فوجود ما كان بالرحمة أحبُ إليه من وجود ما كان من لوازم الغضب . ولهذا كانت الرحمة أحبً إليه من العذاب ، والعفو أحبُّ إليه من الانتقام . فوجود محبوبه أحب إليه من فوات مكروهه فواتُ ما يحبه من لوازمه ؛ فإنه يكره فوات ما يحبه من لوازمه ؛

الوجه الثامن عشر: إن آثار ما يكرهه، وهو المنهيات، أسرع زوالاً بما يحبه من زوال آثار ما يحبه بما يكرهه؛ فآثار كراهته سريعة الزوال، وقد يزيلها سبحانه بالعفو والتجاوز، وتزول بالتوبة والاستغفار والأعمال الصالحة والمصائب المُكَفِّرة والشفاعة، والحسنات يُذهبنَ السيئات، ولو بلغت ذنوب العبد عنان السماء ثم استغفره غفر له ولو لقيه بقُراب الأرض خطايا، ثم لقيه لا يشرك به شيئاً، لأثاه بقُرابها مغفرة. وهو سبحانه يغفر الذنوب وإن تعاظمت ولا يبالي ؛ فيبطلها ويبطل آثارها بأدنى سعي من العبد وتوبة نصوح وندم على ما فعل، وما ذلك إلا لوجود ما يحبه من توبة العبد وطاعته وتوحيده ؛ فدلً على أن وجود ذلك أحب إليه وأرضى له .

 <sup>(</sup>١) رواه البخاري، باب ٣ من كتباب الأنبياء، و٥ من تفسير سورة بني اسبرائيل (الإسبراء). ومسلم،
 حديث ٣٧٧ من كتاب الإيمان. والترمذي، باب ١٠ من كتاب القيامة. وابن حنبل، جزء ٢ ص ٤٣٥.

يوضحه الوجه التاسع عشر: وهو أنه سبحانه قدّر ما يبغضه ويكرهه من المنهيات لما يترتب عليها مما يحبه ويفرح به من المامورات. فإنه سبحانه أفرح بتوبة عبده من الفاقد الواجد ، والعقيم الوالد ، والظمآن الوارد . وقد ضرب رسول الله على لفرَجه بتوبة العبد مثلًا ليس في المفروح به أبلغ منه (۱). وهذا الفرح إنما كان بفعل المأمور به وهو التوبة ، فقدر الذنب لما يترتب عليه من هذا الفرح العظيم الذي وجوده أحب إليه من فواته ، ووجوده بدون لازمه ممتنع ، فدلً على أن وجود ما يحب أحب إليه من فوات ما يكره . وليس المراد بذلك أن كل فرد من أفراد ما يحب أحب إليه من فوات كل فرد مما يكره حتى تكون ركعتا الضحى أحب أليه من فوات كل فرد مما يكره حتى تكون ركعتا الضحى أحب أليه من قوات قتل المسلم ، وإنما المراد أن جنس فعل المأمورات أفضل من جنس ترك المحظورات ، كما إذا فضّل الذكر على الأنثى والإنسي على الملك ؛ فالمراد الجنس لا عموم الأعيان . والمقصود أن هذا الفرح الذي لا فرح يشبهه بفعل مأمور التوبة يدلً على أن هذا المأمور أحب إليه من فوات المحظور الذي تفوت به التوبة وأثرها ومقتضاها.

فإن قيل: إنما فرح بالتوبة لأنها ترك للمنهي فكان الفرح بالترك ، قيل : ليس كذلك ؛ فإن الترك المحض لا يوجب هذا الفرح ، بل ولا الشواب ولا المعدح . وليست التوبة تركاً ، وإن كان الترك من لوازمها ، وإنما هي فعل وجودي يتضمن إقبال التائب على ربه وإنابته إليه والتزام طاعته . ومن لوازم ذلك ترك ما نهي عنه ، ولهذا قال تعالى : ﴿ وَأَنِ آسَتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إلَيْهِ ﴾ (٢) . فالتوبة

<sup>(</sup>١) وذلك في قوله ﷺ: «لله أفرح بتوبة عبده من رجل نزل منزلاً وبه مهاكة ومعه راحلته عليها طعامه وشرابه فوضع رأسه فنام نومة فاستيقظ وقد ذهبت راحلته حتى اشتدً عليه الحر والعطش أو ما شاء الله قال أرجع إلى مكاني فرجع فنام نومة ثم رفع رأسه فإذا راحلته عنده. رواه بألفاظ مختلفة: البخاري، باب ٣ من كتاب الدعوات. ومسلم، حديث ١ و٧ و٣ و٤ و٥ و و ٧ و٨ من كتاب النوبة. والترمذي، باب ٩٤ من كتاب القيامة، وباب ٩٨ من كتاب الدعوات. وابن ماجة، باب ٣٠ من كتاب الزهد. والدارمي، باب ١٩ من كتاب الرقاق. وابن حنل، جزء ١ ص ٣٨٣، وجزء ٢ ص ٣١٦ و ٥٠٠٠ و٢٤٥.

رجوع مما يكره إلى ما يحب ، وليست مُجَرَّدُ التَوْكُ ، فَإِنْ مَنْ تَرْكُ الـذَنب تركـاً مجرَّداً ولم يرجع منه إلى ما يحبه الرب تعالى لم يكن تأثباً ؛ فالتوبة رجوع وإقبال وإنابة ، لا ترك محض .

الوجه العشرون : إن المأمور به إذا فات فاتت الحياة المطلوبة للعبد ، وهي التي قال تعالى فيها : ﴿ يَا أَيُّهَا آلَّذِيْنَ آمَنُوا آسْتَجِيبُوا لِلّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾(١) ، وقال : ﴿ أَوَمَنْ كَانَ مَيْتاً فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثَلُهُ فِي الظَّلُمَاتِ ﴾(٢) ، وقال في حق الكفار : ﴿ أَمْوَاتُ غَيْرُ أَحْيَاءٍ ﴾ (٢) ، وقال : ﴿ إِنَّكَ لاَ تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَىٰ ﴾(٤) . وأما المنهي عنه ، فإذا وجد أخياته أن يوجد المرض ، وحياة مع السقم خير من موت . فإنْ قيل : ومِنَ المنهي عنه ما يوجب الهلاك وهو الشرك ، قيل : الهلاك إنما حصل بعدم التوحيد المأمور به الذي به الحياة ، فلما فُقِدَ حصل الهلاك ، فما هلك إلا من عدم إتيانه بالمأمور به .

وهذا وجه حادٍ وعشرون في المسألة : وهو أن في المأمورات ما يوجب فوائه الهلاكَ والشقاء الدائم ، وليس في المنهيات ما يقتضي ذلك .

الوجه الثاني والعشرون: إن فعل المأمور يقتضي ترك المنهي عنه إذا فعل على وجهه من الإخلاص والمتابعة والنصح لله فيه، قبال تعالى: ﴿ إِنَّ الصَّلاَةَ تُنْهَىٰ عَنِ ٱلْفُحْشَاءِ وَٱلْمُنْكَرِ ﴾ (٥). ومجرد ترك المنهي لا يقتضي فعل المأمور ولا يستلزمه.

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) النحل : ٢١ .

<sup>(</sup>٤) النمل : ٨٠. (٥) العنكبوت : ٤٥.

الوجه الثالث والعشرون: إن ما يحبه من المأمورات ، فهو متعلق بصفاته ، وما يكرهه من المنهيات فمتعلق بمفعولاته ، وهاذا وجه دقيق يحتاج إلى بيان ، فنقول :

المنهيات شرور وتفضي إلى الشرور ، والمأمورات خير وتفضي إلى الخيرات ، والخير بيديه سبحانه ، والشر ليس إليه ؛ فإن الشر لا يدخل في صفاته ، ولا في أفعاله ، ولا في أسمائه ، وإنما هو في المفعولات مع أنه شر بالإضافة والنسبة إلى العبد ، وإلا من حيث إضافته ونسبته إلى الخالق سبحانه ، فليس بشر من هذه الجهة . فغاية ارتكاب المنهي أن يوجب شراً بالإضافة إلى العبد مع أنه في نفسه ليس بشر . وأما فوات المأمور ، فيفوت به الخير الذي بفواته يحصل ضده من الشر ، وكلما كان المأمور أحب إلى الله سبحانه كان الشر الحاصل بفواته أعظم كالتوحيد والإيمان .

وسرُّ هذه الوجوه أن المأمور به محبوبه ، والمنهي مكروهه ، ووقوع محبوبه أحبُّ إليه من فوات مكروهه . . والله أحبُّ إليه من فوات مكروهه . . والله أعلم .

## [نصل] مبنى الدين على قاعدتين

مبنى الدين على قاعدتين: الذكر والشكر، قبال تعالى: ﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُونِي الْمُدَّرُونِ ﴾(١) ، وقبال النبي ﷺ لمعاذ: ﴿ والله إني لأحبك ، فلا تنسَ أن تقول دبركلِّ صلاة: اللهم أَعِنِّي على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك ، وليس المراد بالذكر مجرد ذكر اللسانى ، بل الذكر القلبي واللساني .

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٥٢.

وذكره يتضمن ذكر أسمائه وصفاته ، وذكر أمره ونهيه ، وذكره بكلامه . وذلك يستلزم معرفته ، والإيمان به ، وبصفات كماله ، ونعوت جلاله ، والثناء عليه بأنواع المدح . وذلك لا يتم إلا بتوحيده . فذكره الحقيقي يستلزم ذلك كله ، ويستلزم ذكر نعمه وآلائه وإحسانه إلى خلقه .

وأما الشكر ، فهو القيام له بطاعته ، والتقرَّب إليه بأنواع محابًه ظاهراً وباطناً ، وهذان الأمران هما جماع الدين ؛ فذكْرُه مستلزم لمعرفته وشكره ، متضمن لطاعته . وهذان هما الغاية التي خلق لأجلها الجن والإنس والسموات والأرض ، ووضع لأجلها الثواب والعقاب ، وأنزل الكتب ، وأرْسَل الرَّسل ، وهي الحق الذي به خلقت السموات والأرض وما بينهما ، وضدها هو الباطل والعبث الذي يتعالى ويتقدَّس عنه ، وهو ظنَّ أعدائه به . قال تعالى :

﴿ وَمَــا خَلَقْنَـا السَّمَــاءَ وَٱلأَرْضَ وَمَـا بَيْنَهُمَــا بَـاطِــلاً ذٰلِــكَ ظَنَّ ٱلَّــذِيْنَ كَفَرُوا ﴾(١) . .

وقال : ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمْوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَاعِبِينَ مَـا خَلَقْنَاهُمَـا إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾(٢) . .

وقال : ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمْوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَـا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِـٱلْحَقِّ وَإِنَّ السَّاعَـةَ لَاتِيَةٌ ﴾(٣) . .

وقـال بعـد ذكـر آيـاتـه في أول سـورة يـونس : ﴿ مَـا خَلَقَ اللَّهُ ذٰلِــكَ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾(<sup>4)</sup> . .

<sup>(</sup>۱) ص : ۲۷ ـ

<sup>(</sup>٢) الدخان : ٣٨.

<sup>(</sup>٣) الحجر : ١٥٥.

<sup>(</sup>٤) يونس : ٥.

وقال : ﴿ أَيَحْسَبُ آلْإِنْسَانُ أَنْ يُتُرَكُ سُدَى ﴾ (() [الجال

وقال : ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَنًّا وَأَنْكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجُعُونَ ﴾ (١) . .

وقال : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ ٣٠ . .

﴿ اللَّهُ ٱلَّـٰذِيْ خَلَقَ سَبْعَ سَمْوَاتٍ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَزَّلُ ٱلْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْماً ﴾(<sup>4)</sup> . .

وقىال : ﴿ جَعَلَ اللَّهُ ٱلْكَمْبَـةَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَرَامَ قِيَـاماً لِلنَّـاسِ وَالشَّهْرَ ٱلْحَرَامَ وَٱلْهَدْيَ وَٱلْقَلَائِدَ ذٰلِكَ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمْـوَاتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَأَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (٥) . .

فثبت بما ذكر أن غاية الخلق والأمر أن يُذكر وأن يُشكر . يُذكر فلا يُسمى ، ويُشكر فلا يُسمى ، ويُشكر فلا يُسمى ، ويُشكر فلا يُكوم ، فذكره سبب لذكره ، وشكره سبب لزيادته من فضله . فالذَّكُرُ للقلب واللسان ، والشكر للقلب محبة وإنابة ، وللسان ثناء وحمد ، وللجوارح طاعة وخدمة .

# [نصـل ] ويزيد اللّهُ الذين اهتدوا هدىً

تكرَّر في القرآن جَعْل الأعمال القائمة بالقلب والجوارح سبب الهداية والإضلال ، فيقوم بالقلب والجوراح أعمال تقتضي الهدى اقتضاء السبب لمسببه والمؤثر لأثره ، وكذلك الضلال .

<sup>(</sup>١) القيامة : ٣٦.

<sup>(</sup>٢) المؤمنون : ١١٥.

<sup>(</sup>۳) الذاريات : ۵٦.

<sup>(</sup>٤) الطلاق : ١٢.

<sup>(</sup>٥) المائدة : ٩٧.

فأعمال البر تثمر الهدى ، وكلما ازداد منها ازداد هدى . وأعمال الفجور بالضد ؛ وذلك أن الله سبحانه يحب أعمال البر فيجازي عليها بالهدى والفلاح ، ويبغض أعمال الفجور ويجازي عليها بالضلال والشقاء .

وأيضاً فإنه البَرُّ ، ويحبُّ أهلَ البِرَّ ، فيقرب قلوبهم منه بحسب ما قاموا به من البَّر . ويبغض الفجور وأهله ؛ فيبعد قلوبهم منه بحسب ما اتّصفوا به من الفجور .

فمن الأصــل الأول قولـه تعالى: ﴿ آلم . ذٰلِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيْـهِ هُدَىً لِلْمُتَّقِينَ ﴾<sup>(١)</sup> ، وهذا يتضمن أمرين :

أحدهما: أنه يهدي به من اتّقى مساخطه قبل نزول الكتاب ؛ فإن الناس على اختلاف مِلَلِهم ونِحَلِهم قد استقر عندهم أن الله سبحانه يكره الظلم والفواحش والفساد في الأرض ويمقت فاعلَ ذلك ، ويحب العدل والإحسان والجود والصدق والإصلاح في الأرض ويحب فاعلَ ذلك . فلما نزل الكتاب أثاب سبحانه أهلَ البر بأن وَقَقهم للإيمان به جزاءً لهم على برّهم وطاعتهم، وخذل أهلَ الفجور والفحش والظلم بأن حالَ بينهم وبين الاهتداء به .

والأسر الثاني: أن العبد إذا آمن بالكتباب ، واهتدى به مجملاً ، وَقَبِلَ أُوامره ، وصدَّق بأخباره ـ كان ذلك سبباً لهداية أُخرى تحصل له على التفصيل . فإن الهداية لا نهاية لها ولو بلغ العبدُ فيها ما بلغ ؛ ففوق هدايته هداية أخرى ، وفوق تلك الهداية هداية أخرى إلى غير غاية .

فكلما اتَّقى العبدُ ربَّه ارتقى إلى هداية أخرى ، فهو في مزيد هداية ما دام في مزيد من الهداية بحسبه ، في مزيد من التقوى . وكلما فوَّتَ حظاً من التقوى فاته حظ من الهداية بحسبه ، فكلما اتَّقى زاد هداه ، وكلما اهتدى زادت تقواه . .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢/١.

قال تعالى : ﴿ فَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ، يَهْدِي بِهِ اللّهُ مَنِ آتَبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلَامِ وَيُحْرِجُهُمْ مِنَ الظَّلْمَاتِ إِلَىٰ النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيْهِمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾(١) . .

وقال تعالى : ﴿ اللَّهُ يَجْتَنِي إِلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ يُنِيبُ ﴾ (٢) . .

وقال تعالى : ﴿ سَيَذَّكُّرُ مَنْ يَخْشَىٰ ﴾(٣) . .

وقال : ﴿ وَمَا يَتَذَكُّرُ إِلَّا مَنْ يَنِيبُ ﴾ (1) . .

وقــال : ﴿ إِنَّ ٱلَّــٰذِيْـنَ آمَنُــوا وَعَـمِلُوا الـصَّــالِحَــاتِ يَـهُــدِيهِـمْ رَبُّـهُـمْ بِإِيْمَانِهِمْ ﴾(°) . .

فهداهم أولًا للإيمان ، فلما آمنوا هداهم للإيمان هداية بعد هداية ، ونظير هذا قوله تعالى :

﴿ وَيَزِيدُ اللَّهُ ٱلَّذِيْنَ ٱهْتَدَوْا هُدَى ﴾ (٦) . .

وقوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا إِنْ تَتَّقُوا اللَّهَ يَجْعَلْ لَكُمْ فُرْقَاناً ﴾(٧). .

ومن الفرقان ما يعطيهم من النور الذي يفرقون به بين الحق والباطل والنصر والعزّ الذي يتمكنون به من إقامة الحق وكسر الباطل ، فُسِّر القرآن بهذا وبهذا .

وقال تعالى : ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لاَيَةً لِكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ ﴾ (^) . .

<sup>(</sup>١) المائدة : • ١٦/١٥.

<sup>(</sup>۲) الشورى : ۱۳.

<sup>(</sup>٣) الأعلى : ١٠.

<sup>(</sup>٤) غافر : ١٣.

<sup>(</sup>٥) يونس : ٩.

<sup>(</sup>٦) مريم : ٧٦.

 <sup>(</sup>٧) الأنفال : ٢٩.
 (٨) سنا : ٩.

۸) سبا . ۲.

فأخبر عن آياته المشهودة العيانية أنها إنما ينتفع بها أهلُ الصبر والشكر ، كما أخبر عن آياته الإيمانية القرآنية أنها إنمان ينتفع بها أهل التقوى والخشية والإنابة ومن كان قصده اتباع رضوانه ، وأنها إنما يتذكر بها مَن يخشاه سبحانه ، كما قال : ﴿ طُه ، مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْآنَ لِتَشْقَى ، إِلَّا تَدْكِرَةً لِمَنْ يَخْشَىٰ ﴾ (٢) ، وقال في الساعة : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرُ مَنْ يَخْشَاهَا ﴾ (٣) .

وأما مَن لا يؤمن بها ولا يرجوها ولا يخشاها ، فلا تنفعه الآيات العيانية ، ولا القرآنية . ولهذا لما ذكر سبحانه في سورة هود عقوبات الأمم المكذبين للرسل ، وما حَلَّ بهم في الدنيا من الخزي ، قال بعد ذلك : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَةً لِمَنْ خَافَ عَذَابَ الآخِرَةِ ﴾ (1) ؛ فأخبر أن في عقوباته للمكذبين عِبرة لمن خاف عذاب الآخرة .

وأما مَن لا يؤمن بها ، ولا يخاف عذابها ، فلا يكون ذلك عبرة وآية في حقه ، وإذا سمع ذلك قال : لم يزل في الدهر الخير والشر والنعيم والبؤس والسعادة والشقاوة . وربما أحال ذلك على أسباب فلكية وقُوىً نفسانية . وإنما كان الصبر والشكر سبباً لانتفاع صاحبهما بالآيات ؛ لأن الإيمان ينبني على الصبر والشكر ؛ والشكر سبباً لانتفاع صاحبهما بالآيات ؛ لأن الإيمان ينبني على الصبر والشكر ؛ فعلى حسب صبر العبد وشكره تكون قوة إيمانه . وآيات الله إنما ينتفع بها مَن آمن بالله وآياته ، ولا يتم له الإيمان إلا بالصبر والشكر ؛ فإن

<sup>(</sup>١) سباً : ١٩.

<sup>(</sup>۲) طه : ۳/۱. (۳) النازعات : ۵۵.

<sup>(</sup>٤) هود : ١٠٣.

رأس الشكر التوحيد ، ورأس الصبر ترك إجابة داعي الهوى . فإذا كان مشركاً متبعاً هواه ، لم يكن صابراً ولا شكوراً ؛ فـلا تكون الآيــات نافعــة له ، ولا مؤثـرة فيه إيماناً .

### [نصـل ] والله لا يهدي القوم الفاسقين

وأما الأصل الثاني : وهو اقتضاء الفجور والكبـر والكذب للضــلال ، فكثير أيضاً في القرآن ، كقوله تعالى :

﴿ يُضِلُّ بِهِ كَثِيراً وَيَهْدِي بِهِ كَثِيراً وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلَّا ٱلْفَاسِقِينَ ، ٱلَّذِيْنَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللّهِ مِنْ بَعْدِ مِيْثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللّهُ بِهِ أَنْ يُوصَـلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلأرْضِ أُولَئِكَ هُمُ ٱلْخَاسِرُونَ ﴾(١) . .

وقال تعالى : ﴿ يُثِبَّتُ اللَّهُ ٱلَّذِيْنَ آمَنُوا بِٱلْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي ٱلْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ وَيُضِلُّ اللَّهُ الظَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴾ (٢) . .

وقــال تعــالى : ﴿ فَمَــا لَكُمْ فِي الْمُنَــافِقِينَ فِتَتَيْنِ وَاللَّهُ أَرْكَسَـهُمْ بِـمَــا كَسَبُوا ﴾ (٣) . .

وقــال تعالى : ﴿ وَقَـالُــوا قُلُوبُنَـا غُلْفٌ بَـلْ لَعَنُهُم اللَّهُ بِكُفْـرِهِمْ فَقَلِيــلاً مَــا يُؤْمِنُونَ ﴾ (<sup>4)</sup>. .

وقال تعالى : ﴿ وَيُقَلِّبُ أَفْئِدَتَهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ (٥) .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٧/٢٦.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم . ٧٧.

<sup>(</sup>۲) النساء : ۸۸.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ٨٨.

<sup>(</sup>۵) الأنعام : ۱۱۰.

فأخبر أنه عاقبهم على تخلّفهم عن الإيمان ، لما جاءهم وعرفوه وأعرضوا عنه ، بأنْ قَلَّبَ أفئدتهم وأبصارهم ، وحالٌ بينهم وبين الإيمان ، كما قال تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آمَنُوا آسَتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِما يُحْيِيكُمْ وَآعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ ﴾ (١) ، فأمرهم بالاستجابة له ولرسوله حين يدعوهم إلى ما فيه حياتهم ، ثم حدَّرهم من التخلف والتأخر عن الاستجابة الذي يكون سبباً لأن يحول بينهم وبين قلوبهم . قال تعالى : ﴿ فَلَمَّا زَاعُوا أَزَاعُ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ وَاللَّهُ لاَ يَعْدِي ٱلْقَوْمُ ٱلْفَاسِقِينَ ﴾ (٢) ، وقال تعالى : ﴿ كَلاَّ بَلُ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَعْمِيبُونَ ﴾ (٢) ؛ فاخبر سبحانه أن كسَبْبَهُمْ عَظَىٰ على قلوبهم وحال بينها وبين يَكْسِبُونَ ﴾ (٣) ؛ فاخبر سبحانه أن كسَبْبَهُمْ غَطَىٰ على قلوبهم وحال بينها وبين الإيمان بآياته ؛ فقالوا أساطير الأولين .

وقال تعالى في المنافقين: ﴿ نَسُوا اللّهَ فَنَسِيَهُمْ ﴾ (٤) ، فجازاهم على نسيانهم له أن نسيَهم ، فلم يذكرهم بالهدى والرحمة . وأخبر أنه أنساهم أنفسهم ، فلم يطلبوا كمالها بالعلم النافع والعمل الصالح وهما الهدى ودين الحق ؛ فأنساهم طلب ذلك ومحبته ومعرفته والحرص عليه عقوبة لنسيانهم له ، وقال تعالى في حقهم : ﴿ أُولِئِكَ آلَٰذِينَ طَبَعَ اللّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَآتَبُعُوا أَهْوَاءَهُمْ . وَآلَـٰذِينَ آهْتَدُوْا زَادَهُمْ هُدى وَآتَاهُمْ تَقْوَاهُمْ ﴾ (٥) ، فجمع لهم بين اتباع الهوى والضلال الذي هو ثمرته وموجبه ، كما جمع للمهتدين بين التقوى والهدى .

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الصف : ٥.

<sup>(</sup>٣) المطففين : ١٤.

<sup>(</sup>٤) التوبة : ٦٧.

<sup>(</sup>ه) عمد : ۱۷/۱۹.

#### وقد و المحلق المحالة ال

#### الهدى قرين الرحمة والضلال قرين الشقاء

وكما يقرن سبحانه بين الهدى والتقى والضلال والغيّ ، فكذلك يقرن بين الهدى والرحمة والضلال والشقاء ، فمن الأول قوله :

﴿ أُولَٰئِكَ عَلَىٰ هُدىً مِنْ رَبِهِمْ وَأُولَٰئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾(١) . .

وقـــال : ﴿ أُولِئِــكَ عَـلَيْهِـمْ صَلَوَاتٌ مِنْ رَبِّـهِـمْ وَرَحْـمَــةٌ وَأُولِئِــكَ هُــمُ آلْمُهْتَدُونَ ﴾ (٢) . .

وقال عن المؤمنين : ﴿ رَبُّنَا لَا تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ ٱلْوَهَّابُ ﴾ (٣) . .

وقــال أهــل الكهف : ﴿ رَبُّنـا آتِنـَا مِنْ لَـدُنْـكَ رَحْمَـةً وَهَيِّىءٌ لَنَـامن أَمْـرِنَـا رَشَداً ﴾ (<sup>4)</sup>. .

وقال : ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةً لِأُولِي آلْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيْشًا يُفْتَرَىٰ وَلَكِنْ تَصْــدِيقَ آلَّـذِيْ بَيْنَ يَــدَيْهِ وَتَفْصِيــلَ كُـلَّ شَيْءٍ وَهُــدَى وَرَحْمَــةً لِقَــوْم يُؤْمِنُونَ ﴾(٥) . .

وقال : ﴿ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّـذِي ٱخْتَلَفُوا فِيهِ وَهُدىًّ وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ (١) . .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٥.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ٨.

<sup>(</sup>٤) الكهف : ١٠.

<sup>(</sup>٥) يوسف : ١١١.

<sup>(</sup>٦) النحل : ٦٤.

وقال : ﴿ وَنَزُّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بَيْهَانَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT للْمُسْلِمِينَ ﴾ (١) . .

وقال : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصُّدُورِ وَهُدئَ وَرَحْمَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٢) . .

ثم أعـاد سبحانـه ذكرهمـا فقـاله . ﴿ قُـلْ بِفَضْـل ِ اللَّهِ وَبِـرَحْمَتِـهِ فَبِـذَٰلِـكَ فَلْيُفْرَحُوا ﴾ (٣) . .

وقد تنوَّعت عبارات السلف في تفسير الفضل والرحمة ، والصحيح أنهما الهدى والنعمة ، ففضله هداه ، ورحمته نعمته ، ولذلك يقرن بين الهدى والنعمة ، كقوله في سورة الفاتحة :

﴿ آهْدِنَا الصِّرَاطَ المُسْتَقِيمَ صِرَاطَ آلَّذِيْنَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ (١).

ومن ذلك قوله لنبيّه يذكّره بنِعَمِهِ عليه : ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً فَآوَىٰ وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَىٰ ، وَوَجَدَكَ عَائِلًا ۖ فَأَغْنَى ﴾ (٥) ، فجمع له بين هدايته له وإنعامه عليه بإيوائه وإغنائه .

ومن ذل ذلك قول نوح : ﴿ يَا قَوْمِ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَآتَانِي رَحْمَةً نِْ عِنْدِهِ ﴾<sup>(٦)</sup> . .

<sup>(</sup>١) النحل : ٨٩.

<sup>(</sup>۲) يونس : ۷۵.

<sup>(</sup>۴) يونس : ۵۸.

<sup>(</sup>٤) يوكن . ٧/٦. (٤) الفاتحة : ٧/٦.

<sup>(</sup>٥) الضحى: ٨/٦.

<sup>(</sup>۱) هود : ۲۸ .

وقال عن الخضر : ﴿ فَوَجَدَا عَبْداً مِنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَـا وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنًا عِلْمًا ﴾(٢) . .

وقال لرسوله : ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًا ، لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّـرَ وَلَيْتُمَّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيَكَ صِـرَاطًا مُسْتَقِيمًا ، وَيَنْصُـرَكَ اللَّهُ نَصْـراً عَزِيزاً ﴾ (٣) . .

وقال : ﴿ وَأَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾ (4) . .

وقسال : ﴿ وَلَسُولًا فَضْسِلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُـهُ مَــا زَكَىٰ مِنْكُمْ مِنْ أَحَــدٍ أَبَداً ﴾(٥) . . ففضله هدايته ورحمته إنعامه وإحسانه إليهم وبرَّه بهم .

وقال : ﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَّنَكُمْ مِنِّي هُدىً فَمَنِ آتَبَعَ هُدَايَ فَلاَ يَضِلُ وَلاَ يَشِلُ وَلاَ يَشِلُ وَلاَ يَشْفَىٰ ﴾ (١) . . والهدى منعه من الضلال ، والرحمة منعه من الشقاء ، وهذا هـو الذي ذكره في أول السورة في قوله : ﴿ طه ، مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ آلْقُرْآنَ لِتَشْفَىٰ ﴾ (٧) ، فجمع له بين إنزال القرآن عليه ونفي الشقاء عنه ، كما قال في آخرها في حق اتباعه : ﴿ فلا يَضِلُ ولا يَشْقى ﴾ . فالهدى والفضل والنعمة والرحمة متلازمات لا

<sup>(</sup>۱) هود : ۸۸.

۲۱) الكهف : ۹۵.

<sup>(</sup>٣) الفتح : ٣/١.

<sup>(</sup>٤) النساء : ١١٣.

<sup>(</sup>٥) النور : ٢١.

<sup>(</sup>٦) طه : ۱۲۳

<sup>(</sup>۷) طه : ۱.

ينفكُ بعضها عن بعض ، كما أن الضلال والشقاء متلازمان لا ينفكُ أحدهما عن THE PRINCE GHAZI TRUST الأخر ، قال تعالى :

﴿إِنَّ المُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴾(١) ، والسعر : جمع سعير ، وهـ و العذاب الذي هو غاية الشقاء .

وقال تعالى : ﴿ وَلَقَـدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيـراً مِنَ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنْسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لاَ يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنُ لاَ يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لاَ يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَٱلأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولِئِكَ هُمُ ٱلْغَافِلُونَ ﴾(٣) . .

وقال تعالى عنهم : ﴿ وَقِالُوا لَـوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِير ﴾ (٣) . .

ومن هذا أنه سبحانه يجمع بين الهدى وانشراح الصدر والحياة الطيبة ، وبين الضلال وضيق الصدر والمعيشة والضنك ، قال تعالى :

﴿ فَمَنْ يُرِدِ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلُّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيِّقاً حَرَجاً ﴾ (٤) . .

وقال : ﴿ أَفَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوَعَلَىٰ نُورٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ (\*) . .

وكذلك يجمع بين الهدى والإنابة ، وبين الضلال وقسوة القلب ، قال تعالى :

﴿ أَللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ يُنِيبُ ﴾ (٦٠ ٠٠٠

<sup>(</sup>١) القمر: ٤٧.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ١٧٩.

<sup>(</sup>٣) الملك : ١٠.

<sup>(</sup>٤) الأنعام : ١٢٥.

<sup>(</sup>٥) الزمر: ٢٢.

<sup>(</sup>٦) الشورى : ١٣.

وقال تعالى : ﴿ فَوَيْلُ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ أُولِيْكَ فِي ضَـلَالٍ مُبِينِ ﴾(١) .

### [فصـل ] عطاء الله ومنعه

والهدى والرحمة وتوابعهما من الفضل والإنعام كله من صفة العطاء ، والإضلال والعذاب وتوابعهما من صفة المنع ، وهو سبحانه يصرف خلقه بين عطائه ومنعه ، وذلك كله صادر عن حكمة بالغة ، وملك تام ، وحمد تام ؛ فلا إله إلا الله .

#### [نصل] العاقل لا يتعلق إلا بالمطلب الأعلى

إذا رأيت النفوس المبطلة الفارغة من الإرادة والطلب لهذا الشأن ، قد تشبّت بها هذا العالم السفلي ، وقد تشبّت به ؛ فكِلها إليه ؛ فإنه اللائق بها لفساد تركيبها ، ولا تنقش عليها ذلك ؛ فإنه سريع الانحلال عنها ، ويبقى تشبّعها به مع انقطاعه عنها عذاباً عليها بحسب ذلك التعلق ، فتبقى شهوتها وإرادتها فيها ، وقد حيل بينها وبين ما تشتهي على وجه يشبت معه من حصول شهوتها ولذتها. فلو تصوّر العاقل ما في ذلك من الألم والحسرة لبادر إلى قطع هذا التعلق ، كما يبادر إلى حسم مواد الفساد ، ومع هذا فإنه ينال نصيبه من ذلك وقلبه وهمه متعلق بالمطلب الأعلى . . والله المستعان .

<sup>(</sup>۱) الزمر : ۲۲.

إياك والكذب ؛ فإنه يفسد عليك تصوَّر المعلومات على ما هي عليه ، ويفسد عليك تصويرها وتعليمها للناس . فإن الكاذب يصوِّر المعدوم موجوداً والموجود معدوماً ، والحق باطلاً والباطل حقاً ، والخير شراً والشر خيراً ، فيفسد عليه تصوُّره وعلمه عقوبة له . ثم يصوِّر ذلك في نفس المخاطب المغتر به الراكن إليه فيفسد عليه تصوُّره وعلمه . ونفس الكاذب مُعْرِضة عن الحقيقة الموجودة ، نؤاعة إلى العدم ، مؤثرة للباطل. وإذا فسدت عليه قوة تصوره وعلمه التي هي مبدأ كل فعل إرادي ، فسدت عليه تلك الأفعال ، وسَرَى حكم الكذب إليها ، فصار صدورها عنه كصدور الكذب عن اللسان ؛ فلا ينتفع بلسانه ولا بأعماله .

ولهذا كان الكذب أساس الفجور ، كما قال النبي ﷺ : «إن الكذب يهدي إلى الفار» (١٠) .

وأول ما يسري الكذب من النفس إلى اللسان فيفسده ، ثم يسري إلى الجوارح فيفسد عليها أعمالها كما أفسد على اللسان أقواله ؛ فيعم الكذب أقواله وأعماله وأحواله؛ فيستحكم عليه الفساد ، ويترامى داؤه إلى الهلكة ، إنْ لم يتداركه الله بدواء الصدق يَقلعُ تلك المادة من أصلها .

ولهذا كان أصل أعمال القلوب كلها الصدق . وأضدادها من الرياء والعجب والكبر والفخر والخيلاء والبطر والأشر والعجز والكسل والجبن والمهانة وغيرها ،

<sup>(</sup>١) رواه مع اختلاف يسير في اللفظ: البخاري، باب ٦٩ من كتاب الادب. ومسلم، حديث ١٠٣ و ١٠٩ و ١٠٩ من كتاب الرّد. وأبو داود، باب ٨٠ من كتاب الأدب. والنرمذي، باب ٢٦ من كتاب البرّ. وابن ماجة، باب ٧ من المقدمة. والدارمي، باب ٧ من كتاب الرقاق. ومالك في الموطأ، حديث ١٦ من الكلام. وابن حنبل، جزء ١ ص ٣٨٤ و ٤٠٥ و ٣٣٤.

أصلها الكذب. فكل عمل صالح ظاهر أو باطن فمنشؤه الصدق. وكل عمل فاسد ظاهر أو باطن فمنشؤه الكذب.

والله تعالى يعاقب الكذاب بأن يقعده ويشطه عن مصالحه ومنافعه . ويثيب الصادق بأن يوفقه للقيام بمصالح دنياه وآخرته . فما استجلبت مصالح الدنيا والأخرة بمثل الصدق ، ولا مفاسدهما ومضارهما بمثل الكذب . .

قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِيْنَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾(١) . .

وقال تعالى : ﴿ هٰذَا يَوْمُ يَنْفُعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ ﴾(٢) . .

وقال : ﴿ فَإِذَا عَزَمَ ٱلْأَمْرُ فَلَوْ صَدَقُوا اللَّهَ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ ﴾ ٣٠. .

وقال : ﴿ وَجَاءَ المُعَذِّرُونَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ لِيُؤْذَنَ لَهُمْ وَقَعَدَ ٱلَّذِيْنَ كَـذَبُوا اللّهَ وَرَسُولَهُ سَيُصِيبُ ٱلَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (١٠) .

# [نصـل ] وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خيرٌ لكم

قوله تعالى : ﴿ وَعَسَى أَنْ تَكُرَهُوا شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَنْ تُحِبُّوا شَيْئاً وَهُوَ شَرُّ لَكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾(°).

في هذه الآية عدة حِكَم وأسرار ومصالح للعبد؛ فإن العبد إذا علم أن المكروه قد يأتي بالمحبوب، والمحبوب قد يأتي بالمكروه، لم يأمن أن توافيه

<sup>(</sup>١) التوبة : ١١٩.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ١١٩.

<sup>(</sup>۳) محند : ۲۱.

<sup>(</sup>٤) التوبة : ٩٠.

<sup>(</sup>٥) البقرة : ٢١٦.

المضرّة من جانب المسرّة ، ولم يبأس أن تأتيع المسرّة من جانب المضرّة لعدم علمه بالعواقب ؛ فإن الله يعلم منها ما لا يعلمه العبد ؛

وأوجب له ذلك أموراً :

منها : أنه لا أنفع له من امتثال الأمر وإن شقَّ عليه في الابتداء ؛ لأن عواقبه كلها خيرات ومسرَّات ولذَّات وأفراح ، وإن كرهته نفسه فهـو خير لهـا وأنفع . وكذلك لا شيء أضرَّ عليه من ارتكاب النهي وإن هويَّتْهُ نفسُه ومـالت إليه ؛ فـإن عواقبه كلها آلام وأحزان وشرور ومصائب ، وخاصيَّة العقل تحمُّل الألم اليسير لِما يعقبه من اللذة العظيمحة والخير الكثير ، واجتنابُ اللذة اليسيرة لِما يعقبهـا من الألم العظيم والشرّ الطويل. فنَظُرُ الجاهل لا يجاوز المبادى، إلى غاياتها ، والعاقل الكَيِّس دائماً ينظر إلى الغايات من وراء ستور مبادئها ، فيرى ما وراء تلك الستور من الغايات المحمودة والمذمومة ؛ فيرى المناهى كطعام لذيذ قد خُلِطَ فيه سُمُّ قاتل ، فكلما دعته لذَّته إلى تناوله نهاه ما فيه من السم . ويرى الأوامر كدواء كريه المذاق مُفْض إلى العافية والشفاء ، وكلما نهاه كراهة مذاقه عن تناوله أُمَـرَهُ نفعُه بالتناول . ولكن هذا يحتاج إلى فضل علم تدرك به الغايات من مبادئها ، وقوة صبر يوطن به نفسه على تحمُّل مشقة الطريق لِما يؤمِّل عند الغاية ، فإذا فقدَ اليقين والصبر تعذَّر عليه ذلك ، وإذا قويَ يقينُه وصبرُه هان عليه كل مشقة يتحمُّلها في طلب الخير الدائم واللذة الدائمة .

ومن أسرار هذه الآية : أنها تقتضي من العبد التفويض إلى من يعلم عواقب الأمور ، والرضا بما يختاره له ويقضيه له ؛ لما يرجو فيه من حسن العاقبة .

ومنها: أنه لا يقترح على ربه ، ولا يختار عليه ، ولا يسأله مــا ليس له بــه علم ؛ فلعلُ مضرَّته وهلاكه فيه وهو لا يعلم ؛ فلا يختار على ربه شيئاً ، بل يأسله حسن الاختيار له ، وأن يرضيه بما يختاره ، فلا أنفع له من ذلك .

ومنها: أنه إذا فوض إلى ربه ، ورضي بما يختاره له ، أمدَّه فيما يختاره له بالقوة عليه والعزيمة والصبر ، وصرف عنه الأفات التي هي عرضة اختيار العبد لنفسه ، وأراه من حسن عواقب اختياره له ما لم يكن ليصل إلى بعضه بما يختاره هو لنفسه .

ومنها: أنه يريحه من الأفكار المتعبة في أنواع الاختيارات، ويفرغ قلبه من التقديرات والتدبيرات التي يصعد منها في عقبة وينزل في أخرى، ومع هذا فلا خروج له عما قدر عليه، فلو رضي باختيار الله أصابه القدر وهو محمود مشكور ملطوف به فيه، وإلا جرى عليه القدر وهو مذموم غير ملطوف به فيه؛ لأنه مع اختياره لنفسه، ومتى صحح تفويضه ورضاه، اكتنفه في المقدور العطف عليه واللطف به فيصير بين عطفه ولطفه؛ فعطفه يقيه ما يحذره، ولطفه يهون عليه ما قدّره.

إذا نَفَذَ القدر في العبد كان من أعظم أسباب نفوذه تحيُّله في ردَّه ، فلا أنفع له من الاستسلام وإلقاء نفسه بين يدي القدر طريحاً كالميتة ، فإن السبع لا يرضى بأكل الجِيَف .

## [نصل] مَنْ عرف نفسه عرف ربه

لا ينتفع بنعمة الله بالإيمان والعلم ، إلا من عرف نفسه ، ووقف بها عند قدرها ، ولم يتجاوزه إلى ما ليس له ، ولم يتعدَّ طوره ، ولم يقل هذا لي ، وتيقَّن أنه لله ومن الله وبالله ؛ فهو المان به ابتداءً وإدامةً بلا سبب من العبد ولا استحقاق منه ، فتُذِلَّه نِعَمُ الله عليه وتكسره كسرة من لا يرى لنفسه ولا فيها خيراً البتة ، وأن الخير الذي وصل إليه فهو لله وبه ومنه ، فتُحْدِث له النعم ذلاً وانكساراً عجيباً لا يعبر عنه . فكلما جَدَّد له نعمة ازداد له ذلاً وانكساراً وخشوعاً ومحبة وخوفاً ورجاء.

عِلمه بربِّه ، وكماله ، وبرَّه ، وغناه ، وجُودِهِ ، وإحسانه ، ورحمته ، وأن الخير كله في يديه ، وهو ملكه يؤتي منه مَن يشاء ويمنع منه مَن يشاء ، وله الحمد على هذا ، وهذا أكمل حمدٍ وأتَّمه .

وعِلمه بنفسه ، ووقـوفه على حـدها ، وقـدرهـا ، ونقصلهـا ، وظلمهـا ، وجهلها ، وأنها لا خير فيها البتة ، ولا لها ولا بها ولا منها ، وأنها ليس لها من ذاتها إلاَّ العدم ، فكذلك من صفاتها وكمالها ليس لها إلا العدم الذي لا شيء أحقر منه ولا أنقص ، فما فيها من الخير تابع لوجودها الذي ليس إليها ولا بها .

فإذا صار هذان العِلمان صِبْغةً لها ، ولا صيغة على لسانها ، عَلِمَتْ حينئذ أن الحمد كله لله ، والأمر كله له ، والخير كله في يديه ، وأنه هو المستحق للحمد والثناء والمدح دونها ، وأنها هي أولى بالذمَّ والعيب واللوم .

ومَن فـاته التحقق بهـذين العِلمين ، تلوّنت به أقـواله وأعمـاله وأحـوالـه ، وتخبطت عليه ، ولم يهتلِ إلى الصراط المستقيم الموصل له إلى الله .

فإيصال العبد بتحقيق هاتين المعرفتين علماً وحالاً ، وانقطاعُه بفواتهما . وهذا معنى قولهم : من عرف نفسه عرف ربه ؛ فإنه من عرف نفسه بالجهل والظلم والعيب والنقائص والحاجة والفقر والذل والمسكنة والعدم ـ عرف ربه بضد ذلك ، فوقف بنفسه عند قدرها ، ولم يتعد بها طورها ، وأثنى على ربه ببعض ما هو أهله ، وانصرفت قوة حبه وخشيته ورجائه وإنابته وتوكله إليه وحده ، وكان أحب شيء إليه ، وأخوف شيء عنده وأرجاه له ، وهذا هو حقيقة العبودية . والله المستعان .

ويُحكى أن بعض الحكماء كتبَ على باب بيته : إنه لن ينتفع بحكمتنا إلا

مَن عرف نفسه ، ووقف بها عند قدرها ؛ فمَن كان كذلك فليدخل ، وإلا فليرجع حتى يكون بهذه الصفة .

# [فصل] أضرار الشهوة

الصبر عن الشهوة أسهل من الصبر على ما توجبه الشهوة ؛ فإنها إما أن توجب الله وعقوبة ، وإما أن تقطع لذة أكمل منها ، وإما أن تُضِيع وقتاً إضاعته حسرة وندامة ، وإما أن تَثلم عرضاً توفيره أنفع للعبد من ثلبه ، وإما أن تثلم عرضاً توفيره أنفع للعبد من ثلبه ، وإما أن تُذهب مالاً بقائه خير له من ذهابه ، وإما أن تضع قدراً وجاهاً قيامه خير من وضعه ، وإما أن تسلب نعمة بقاؤ ها ألذ وأطيب من قضاء الشهوة ، وإما أن تُطرِّق لوضيع إليك طريقاً لم يكن يجدها قبل ذلك، وإما أن تجلب هماً وغماً وحزناً وخوفاً لا يقارب لذة الشهوة ، وإما أن تُسبي عِلماً ذكره ألذ من نيل الشهوة ، وإما أن تُشمِت عدواً وتُحْزِنَ ولياً ، وإما أن تقطع الطريق على نعمة مقبلة ، وإما أن نُحْدِث عيباً يبقى صفة لا تزول ؛ فإن الأعمال تورث الصفات والأخلاق .

## [فصل] حدود الأخلاق والأعمال والمشروعات

للأخلاق حد متى جاوزتـه صارت عـدواناً ، ومتى قصَّـرت عنه كـان نقصاً ومهانة

فللغضب حَدٌّ ، وهو الشجاعة المحمودة والأنفة من الرذائل والنقائص ، وهذا كماله . فإذا جاوز حدَّه تعدَّى صاحبُه وجار ، وإن نقصَ عنه جبن ولم يأنف من الرذائل .

وللحرص حد ، وهو الكفاية في أمور الدنيا وحصول البلاغ منها ، فمتى نقص من ذلك كان مهانة وإضاعة ، ومتى زاد عليه كان شرها ورغبة فيما لا تحمد الرغبة فيه .

وللحسد حد ، وهو المنافسة في طلب الكمال والأنفة أن يتقدم عليه نظيره ، فمتى تعدّى ذلك صار بغياً وظلماً يتمنى معه زوال النعمة عن المحسود ويحرص على إيذائه ، ومتى نقص عن ذلك كان دناءة وَضَعْف همّة وصِغَر نفس . قال النبي ﷺ : « لا حسد إلا في اثنتين : رجل آتاه الله مالاً فسلطه على هلكته في الحق ، ورجل آتاه الله الحكمة فهو يقضي بها ويعلمها الناس (١٠) ، فهذا حسد منافسة يطالب الحاسد به نفسه أن يكون مثل المحسود ، لا حسد مهانة يتمنى به زوال النعمة عن المحسود .

وللشهوة حد ، وهو راحة القلب والعقل من كد الطاعة واكتساب الفضائل ، والاستعانة بقضائها على ذلك ، فمتى زادت على ذلك صارت نهمة وشبقاً والتحق صاحبها بدرجة الحيوانات ، ومتى نَقَصَت عنه ولم يكن فراغاً في طلب الكمال والفضل كانت ضعفاً وعجزاً ومهائة .

وللراحة حد ، وهو إجمام النفس والقوى المدركة والفعّالة للاستعداد للطاعة واكتساب الفضائل وتوفرها على ذلك بحيث لا يُضعفها الكد والتعب ويضعف أثرها ، فمتى زاد على ذلك صار توانياً وكسلاً وإضاعة وفات به أكثر مصالح العبد ، ومتى نقص عنه صار مُضراً بالقوى موهناً لها وربما انقطع به كالمنبت الذي لا أرضاً قطع ولا ظهراً أبقى .

 <sup>(1)</sup> رواه البخاري، باب ١٥ من كتاب العلم، وباب ٥ من كتاب الزكاة، وباب ٣ من كتاب الأحكام،
 وباب ٥ مئ كتاب التمني، وباب ١٣ من كتاب الاعتصام. وابن حنبل في مسلم، جزء ٢ ص ٩
 ٣٦٥.

والجود له حد بین طرفین، فمتی جاوز حده صار اسرافاً وتبذیراً ، ومتی نقص عنه کان بخلاً وتقتیراً .

وللشجاعة حد ، متى جاوزته صار تهوراً ، ومتى نقصت عنه صار جبناً وخوراً . وحدَّها الإقدام في مواضع الإحجام ، كما قال معاوية لعمرو بن العاص : أعياني أن أعرِفَ أشَجاعاً أنت أم جباناً تُقدِم حتى أقول مِن أشجع الناس ، فقال :

شجاع إذا أمكنتني فسرصة فإنْ لم تكن لي فرصة فجبان والغيرة لها حد ، إذا جاوزته صارت تهمة وظناً سيئاً بالبريء ، وإذا قصرت عنه كانت تغافلاً ومبادىء دياثة .

وللتواضع حد ، إذا جاوزه كان ذلاً ومهانة ، ومَن قصِّر عنه انحرف إلى الكبر والفخر .

وللعزِّ حد ، إذا جاوزه كان كِبَراً وخلقاً مذموماً ، وإنْ قصَّر عنه انحرف إلى الذلِّ والمهانة .

وضابط هذا كلّه العدلُ ، وهو الأخذ بالوسط الموضوع بين طَرَفي الإفراط والتفريط ، وعليه بناء مصالح الدنيا والآخرة ، بل لا تقوم مصلحة البدن إلا به . فإنه متى خرج بعض أخلاقه عن العدل وجاوزه أو نقص عنه ذهب من صحته وقُوِّتِه بحسب ذلك . وكذلك الأفعال الطبيعية : كالنوم ، والسهر ، والأكل ، والشرب ، والجماع ، والحركة ، والرياضة ، والخلوة ، والمخالطة ، وغير ذلك ؛ إذا كانت وسطاً بين الطرفين المذمومين كانت عدلاً ، وإن انحرفت إلى أحدهما كانت نقصاً .

فمن أشرف العلوم وأنفعها عِلْم الحدود ، ولا سيما حدود المشروع المأمور والمنهي . فأعلمُ الناس أعلمُهم بتلك الحدود ، حتى لا يُدخل فيها ما ليس منها ، ولا يُخْرِج منها ما هو داخل فيها . قال تعالى : ﴿ أَلْأَغْرَابُ أَشَدُ كُفْراً وَنِفَاقاً وَأَجْدَرُ أَلا يَعْلَمُوا حُدُودَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ ﴿ ( ) . فأعدل الناس مَن قام بحدود الأخلاق والأعمال والمشروعات معرفة وفعلاً . . وبالله التوفيق .

#### [فصـل ] تقوى القلوب

قال أبو الدرداء (٢) رضي الله عنه : يا حبّذا نـومُ الأكياس (٢) وفـطرُهم كيف يَغْبِنون به قيامَ الحمقى وصومَهم ، والذرّة من صاحب تقوى أفضل من أمثال الجبال عبادةً من المغترّين .

وهذا من جواهر الكلام ، وأدّلُه على كمال فقه الصحابة ، وتقدَّمهِم على مَن بعدَهم في كل خير ، رضي الله عنهم .

فاعلم أن العبد إنما يقطع منازل السير إلى الله بقلبه وهمَّته لا ببدنه . والتقوى في الحقيقة تقوى القلوب لا تقوى الجوارح ، قال تعالى :

﴿ ذَٰلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ﴾ (١)

وقال : ﴿ لَنْ يَنَالَ اللَّهَ لُحُومُهَا وَلاَ دِمَاؤُهَا وَلٰكِنْ يَنَالُهُ التَّقْوَى مِنْكُمْ ﴾ (٥) . .

<sup>(</sup>١) التوبة : ٩٧

<sup>(</sup>٣) عويمر بن مالك بن قيس بن أمية الأنصاري احزرجي، أبو الدرداء: كان من العلياء الحكياء. وهو أحد الذين جمعوا القرآن حفظاً على عهد النبي على بلا خلاف. واشتهر بالشجاعة والنسك. توفي بالشام عام ٣٧ هـ/ ٢٥٢ م. وروى عنه أهل الحديث ١٧٩ حديثاً. الإصابة: ٣١٦١٠ والاستيعاب، بهامشها ٣:١٥، وحلية الأولياء ٢٠٨١، والتاج ٣٤٦:٣، وغاية النهاية ٢٠٦:١ وفيه: دهو عويمر بن زيد أو ابن عبد الله أو ابن ثعلبة أو ابن عامر بن غنم يم. وصفة الصفوة ٢٠١١ وفيه: دهو ابن زيد أو ابن عامر، ووفاته سنة ٣١هـ، وحسن الصحابة ٢١٨ وفيه أبيات تنسب إليه، وتاريخ الإسلام للذهبي ٢٠٠٤، والكواكب الدرية ٤٥:١.

<sup>(</sup>٣) الأكياس: جمع كيس، وهو ضد الأحمق.

<sup>(</sup>٤) الحج : ٣٢.

<sup>(</sup>٥) الحج : ٣٧.

وقال النبي ﷺ : « التقوى ههنا ، وأشار إلى صدره » (١٠) .

فالكيّسُ يقطع من المسافة بصحة العزيمة ، وعلوً الهمّة ، وتجريد القصد ، وصحة النيّة ، مع العمل القليل - أضعاف أضعاف ما يقطعه الفارغ من ذلك مع التعب الكثير والسفر الشاق . فإن العزيمة والمحبة تُذهِب المشقة ، وتطيب السير ، والتقدَّم والسبق إلى الله سبحانه إنما هو بالهمم وصدق الرغبة والعزيمة ؛ فيتقدَّم صاحبُ الهمة مع سكونه صاحبَ العمل الكثير بمراحل ، فإنْ ساواه في همّته تقدَّم عليه بعمله ، وهذا موضع يحتاج إلى تفصيل يوافق فيه الإسلامُ الإحسانَ .

فأكمل الهَدْي هَدْيُ رسول الله ﷺ ، وكان موفياً كل واحد منهما(٢) حقه ، فكان مع كماله وإرادته وأحواله مع الله يقوم حتى تَرِمَ قدماه ، ويصوم حتى يقال لا يفطر، ويجاهد في سبيل الله ، ويخالط أصحابه ولا يحتجب عنهم ، ولا يترك شيئاً من النوافل والأوراد لتلك الواردات التي تعجز عن حملها قُوَى البشر .

والله تعالى أمر عباده أن يقوموا بشرائع الإسلام على ظواهرهم ، وحقائق الإيمان على بواطنهم ، ولا يَقْبَلُ واحداً منهما إلا بصاحبه وقرينه . وفي المسند مرفوعاً (٣) : « الإسلام علانية والإيمان في القلب». فكل إسلام ظاهر لا ينفذ صاحبه منه إلى حقيقة الإيمان الباطنة ، فليس بنافع حتى يكون معه شيء من الإيمان الباطن ، وكل حقيقة باطنة لا يقوم صاحبها بشرائع الإسلام الظاهرة لا تنفع ولو كانت ما كانت . فلو تمزَّق القلبُ بالمحبة والخوف ولم يتعبَّد بالأمر وظاهر

 <sup>(</sup>۱) رواه مسلم، حدیث ۳۲ من کتاب البرّ. والترمذي، باب ۱۸ من کتاب البرّ. وابن حنیل، جزء ۲
 ص ۲۷۷ و ۳۲۰، وجزء ۳ ص ۱۳۵ و ۴۹۱، وجزء ۶ ص ۲٦ و ۴۹، وجزء ۵ ص ۲۶ و ۴۷ و ۷۷
 و ۳۷۹ و ۳۷۹.

<sup>(</sup>٢) أي كل من الإسلام والإحسان.

<sup>(</sup>٣) في المسند : أي مسند الإمام أحمد بن حنبل. ومرفوعاً: أي إلى رسول الله 邂.

الشرع لم يُنجه ذلك من النار . كما أنه لو قام بطواهر الإسلام وليس في باطنه حقيقة الإيمان لم يُنجه ذلك من النار .

وإذا عُرف هذا ، فالصادقون السائرون إلى الله والدار الأخرة قسمان :

قسمٌ صرفوا ما فضل من أوقاتهم بعد الفرائض إلى النوافل البدنية، وجعلوها دأبهم، من غير حرص منهم على تحقيق أعمال القلوب ومنازلها وأحكامها، وإن لم يكونوا خالين من أصلها، ولكن هِمَمهم مصروفة إلى الاستكثار من الأعمال.

وقسم صرفوا ما فضل من الفرائض والسنن إلى الاهتمام بصلاح قلوبهم ، وعكوفها على الله وحده ، والجمعية عليه ، وحفظ الخواطر والإرادات معه . وجعلوا قوة تعبيه م بأعمال القلوب : من تصحيح المحبة ، والخوف ، والرجاء ، والتوكل ، والإنابة . ورأوا أن أيسر نصيب من الواردات التي ترد على قلوبهم من الله أحب إليهم من كثير من التطوعات البدنية . فإذا حصل لأحدهم جمعية ووارد أنس أو حب أو اشتياق أو انكسار وذل ، لم يستبدل به شيئاً سواه البتة ، إلا أن يجيء الأمر فيبادر إليه بذلك الوارد إن أمكن ه وإلا بادر إلى الأمر ولو ذهب الوارد . فإذا جاءت النوافل ، فههنا معترك التردد ، فإن أمكن القيام إليها به فذاك ، وإلا نظر في الأرجح والأحب إلى الله ، هل هو القيام إلى تلك النافلة ولو ذهب وارده كإغاثة الملهوف وإرشاد ضال وجبر مكسور واستفادة إيمان ونحو ذلك . فههنا ينبغي تقديم النافلة الراجحة ، ومتى قدمها لله رغبة فيه وتقرباً إليه ، فإنه يَردُ عليه ما فات من وارده أقوى مما كان في وقت آخر . وإن كان الوارد أرجح من النافلة ، فالحزم له الاستمرار في وارده حتى يتوارى عنه ، فإنه يفوت والنافلة لا تفوت .

وهذا موضع يحتاج إلى فضل فقه في الطريق، ومراتب الأعمال، وتقديم الأهم منها فالأهم، والله الموفق لذلك لا إلّه غيره ولا رب سواه.



أصلُ الأخلاق المذمومة كلُّها : الكِبـرُ ، والمهانة ، والدناءة . وأصل الأخلاق المحمودة كلها : الخشوع ، وعلوُّ الهمَّة .

فالفخرُ ، والبطر(١) ، والأشر(٢) ، والعُجْب ، والحسد والبغي ، والخيلاء ، والسظلم ، والقسوة ، والتجبَّر ، والإعسراض ، وإبساء(٣) قبسول النصيحسة ، والاستئثار(٤) ، وطلب العلوِّ ، وحب الجاه والرئاسة ، وأن يُحْمَد بما لم يفعل ، وأمثال ذلك ، كلَّها ناشئة من الكبر .

وأما الكذبُ ، والخِيِّة (٥) ، والخيانة ، والريباء ، والمكر ، والخديعة ، والطمع ، والفزع ، والجبن ، والبخل ، والعجز ، والكسل ، والمذلّ لغير الله ، واستبدال الذي هو أدنى بالذي هو خير ، ونحو ذلك ؛ فإنها من المهانة والدناءة وصغر النفس .

وأما الأخلاق الفاضلة: كالصبر، والشجاعة، والعدل، والمروءة، والعفة، والصيانة، والجود، والحلم، والعفو، والصفح، والاحتمال، والإيشار، وعزة النفس عن المدناءات، والتواضع، والقناعة، والصدق، والإخلاص، والمكافأة على الإحسان بمثله أو أفضل، والتغافل عن زلات الناس، وترك الاشتغال بما لا يعنيه، ولامة القلب من تلك الأخلاق المذمومة، ونحوذلك؛ فكلها ناشئة عن الخشوع وعلوً الهمة.

<sup>(</sup>١) بطِر يبطر بطرأ: طغى ولم يشكر النعمة. وبطر الشيء: كرهه بغير حق.

<sup>(</sup>٢) الأشَرُ : البطر.

<sup>(</sup>٣) الإباء : الرفض.

 <sup>(3)</sup> الإستثنار: الأنانية والأثرة.

<sup>(</sup>٥) الْخَبِيس: الدنيء، وقد (خَسَ) يَخَسَ بالفتح (خِسَةً). والخسة: هي الدناءة.

والله سبحانه أخبر عن الأرض بأنها تكون خاشعة ، ثم ينزل عليها الماء فتهتز وتربو وتأخذُ زينتها وبهجتها ، فكذلك المخلوق منها إذا أصابه حظه من التوفيق .

وأما النار: فطبعها العو والإفساد، ثم تخمد، فتصير احقر شيء وأذله، وكذلك المخلوق منها. فهي دائماً بين العلوِّ إذا هاجت واضطربت، وبين الخِسَّة والدناءة إذا خمدت وسكنت. والأخلاق المذمومة تابعة للنارِ والمخلوقِ منها، والأخلاقُز الفاضلة تابعة للأرض والمخلوق منها.

فَمَنْ عَلَتْ هِمَّتُه ، وخشعتْ نفسُه ، اتَّصف بكـل خلق جميل . وَمَنْ دنَتْ همَّتُه ، وطغت نفسُه ، اتَّصف بكل خلق رذيل .

# [نصل] كيف تصل إلى المطلب الأعلى؟

المطلب الأعلى موقوف حصوله على همّة عالية ونيّة صحيحة ، فمَنْ فقدهما تعذّر عليه الوصول إليه ؛ فإن الهمة إذا كانت عالية تعلقت به وحده دون غيره . وإذا كانت النية صحيحة سلك العبد الطريق الموصلة إليه . فالنية تفرد له الطريق ، والهمة تفرد له المطلوب . فإذا توحّد مطلوبه والطريق الموصلة إليه كان الوصول غايته . وإذا كانت همته سافلة تعلقت بالسفليات ولم تتعلق بالمطلب الأعلى . وإذا كانت النية غير صحيحة كانت طريقه غير موصلة إليه .

فمدار الشأن على همة العبد ونيته ، وهما مطلوبه وطريقه ، ولا يتم لـه إلاً بترك ثلاثة أشياء :

الأول : العوائد ، والرسوم ، والأوضاع التي أحدثها الناس .

الثاني : هجر العوائق التي تعوقه عن إفراد مطلوبه وطريقه وقطعها .

الشالث: قطع عالات القلب التي تجول بينية وبين تجريد التعلق FOR QURANIC THOUGHT بالمطلوب.

والفرق بينهما أن العوائق هي الحوادث الخارجية ، والعلائق هي التعلقات القلبية بالمباحات ونحوها . وأصل ذلك ترك الفضول التي تشغل عن المقصود من الطعام والشراب والمنام والخلطة ؛ فيأخذ من ذلك ما يعينه على طلبه ، ويرفض منه ما يقطعه عنه ، أو يضعف طلبه . . والله المستعان .

#### [فصل]

#### من كلام عبد الله بن مسعود رضى الله عنه :

- \* قال رجل عنده: ما أحب أن أكون من أصحاب اليمين ، أحب أن أكون من المقرَّبين . فقال عبد الله : لكن ههنا رجل وَدُّ أنه إذا مات لم يُبْعَث \_ يعني نفسه .
- \* وخرج ذات يوم فاتَّبعه ناس فقال لهم : ألكم حاجة؟ قالوا لا، ولكن أردنا أن نمشي معك ، قال: ارجعوا ؛ فإنه ذِلَّة للتابع وفتنة للمتبوع .
  - وقال : لو تعلمون مني ما أعلم من نفسي لحثوتم (١) على رأسي التراب .
- \* وقال : حبذا المكروهان : المموت والفقر ، وإيم الله إنْ هـو إلا الغنى والفقر وما أبالي بأيهما بُليت ، أرجو الله في كل واحد منهما ، وإنْ كان الغنى أنّ فيه للعطف ، وإنْ كان الفقر أنّ فيه للصبر .
- وقال: إنكم في ممر الليل والنهار في آجال منقوصة وأعمال محفوظة ،
   والموت يأتي بغتة (٢) ، فمن زرع خيراً فيوشك أن يحصد رغبة ، ومن زرع شراً

<sup>(</sup>١) (حثا) التراب عليه يحثوه حثواً: قبضه ورماه به.

<sup>(</sup>٢) بغتة : فجأة.

فيوشك أن يحصد ندامة ، ولكل زارع مُثِلُ مَا زَرَعَ لا يُسبق بطيء بحظه ولا يُدرِك حريص ما لم يقدَّر له .

- مَن أعطى خيراً فالله أعطاه ، ومَن وقى شرّاً فالله وقاه .
  - المتقون سادة، والفقهاء قادة، ومجالستهم زيادة .

# إنما هما اثنتان : الهدي والكلام ، فأفضل الكلام كلام الله ، وأفضل الهدي هدي محمد ورا المور محدثاتها وكل محدثة بدعة ، فلا يطولن عليكم الأمد ، ولا يلهينكم الأمل ، فإن كل ما هو آتٍ قريب ، ألا وإن البعيد ما ليس آتيا ، ألا وإن الشقي من شقي في بطن أمه ، وإن السعيد من وعظ بغيره ، ألا وإن الشقي من شقي في بطن أمه ، وإن السعيد من وعظ بغيره ، ألا وإن قتال المسلم كفر وسبابه فسوق ، ولا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاثة أبام حتى يسلم عليه إذا لقيه ويجيبه إذا دعاه ويعوده إذا مرض . ألا وإن شر الروايا روايا الكذب ، ألا وإن الكذب لا يصلح منه جد ولا هزل ولا أن يَعِدَ الرجل صبية شيئا ثم لا ينجزه ، ألا وإن الكذب يهدي إلى الفجور والفجور يهدي إلى النار، والصدق يهدي إلى النار، والصدق يهدي إلى البرر والمناز عبد ويقال للحادف صَدَق وَبَر ، وإن محمداً على حدثنا أنَّ الرجل ليَصْدُق حتى يُكتَب عند الله صِدِّيقاً ، ويكذب حتى يُكتَب عند الله كذَّاباً .

# إِنَّ أصدق الحديث كتاب الله ، وأوثق العُرى كلمة التقى ، وخير الملة ملة إبراهيم ، وأحسنَ السنن سُنَّة محمد على ، وخير الهدي هدى الأنبياء ، وأشرف الحديث ذكر الله ، وخير القصص القرآن ، وخير الأمور عواقبها ، وشر الأمور محدثاتها ، وما قَلَّ وكفى خير مما كثر وألهى ، ونفس تنجيها خير من إمارة لا تحصيها ، وشر المعذرة حين يحْضُرُ الموت ، وشر الندامة ندامة يوم القيامة ، وشر الفلالة بعد الهدى ، وخير الغنى غنى النفس ، وخير الزاد التقوى ، وخير

ما أُلقيَ في القلب اليقين ، والرَّيْبُ() من الكفس، وشو العمى عمى القلب ، والخمر جماع الإثم ، والنساء حبائل الشيطان ، والشباب شعبة من الجنون ، والنوّر() من عمل الجاهلية .

\* مِن الناس مَن لا يأتي الجمعة إلا دُبراً (٣) ولا يذكر الله إلا هجراً. وأعظمُ الخطايا الكذب ، ومَن يَعْفُ يَعْفُ الله عنه ، ومَن يكظم الغيظ يأجره الله ، ومَن يغفر يغفر الله له ، ومَن يصبر على الرزيَّة (٤) يعقبه الله (٥) ، وشرّ المكاسب كسب الربا ، وشر المآكل مال البتيم ، وإنما يكفي أحدَكم ما قنعت به نفسه ، وإنما يصير إلى أربعة أذرع والأمر إلى آخره ، وملاك العمل خواتمه ، وأشرف الموت قتل الشهداء ، ومَن يستكبر يضعه الله ، ومَن يَعْصِ الله يُطِعِ الشيطان .

\* ينبغي لحامل القرآن أن يُعرَف بليله إذا الناس نائمون ، وبنهاره إذا الناس مفطرون ، وبنهاره إذا الناس مفطرون ، وبحزنه إذا الناس يفرحون ، وببكائه إذا الناس يضحكون ، وبصَمْتِه إذا الناس يخوضون ، وبخشوعه إذا الناس يختالون . وينبغي لحامل القرآن أن يكون باكياً محزوناً حكيماً حليماً سكيناً ، ولا ينبغي لحامل القرآن أن يكون جافياً (٢) ولا غافلاً ولا سخاباً (٧) ولا صياحاً ولا حديداً .

مَن تطاوَلَ تعظماً حطَّه الله ، وَمَن تواضَعَ تخشَّعاً رفعه الله . وإنَّ للمَلكَ
 لَمَّة (٨) وللشيطان لَمَّة ، فلمَّة الملك إيعاد بالخير وتصديق بالحق ، فإذا رأيتم ذلك

<sup>(</sup>١)الرُّيْبُ: الشك. والاسم (الرِّيبَة) وهي التهمة والشك.

<sup>(</sup>٢) نَاحَتُ المرأة تنوحُ نياحاً ونيَاحة: بكت بصياح.

 <sup>(</sup>٣) المواد أنه يأتي صلاة الجمعة حين يدبر وقتها.
 (٤) الرزيَّة : المصية .

 <sup>(</sup>٥) المراد أن الله تعالى يجعل حسن العاقبة له.

 <sup>(</sup>٧) المراد ان الله تعالى يجعل حسن العاقبة له.
 (١) الجاق: هو الغليظ، وجمعه جفاة، والجفاء: سوء العشرة، ومثله الجفور والجفوة.

<sup>(</sup>V) السخب: الصخب.

 <sup>(</sup>A) اللُّمة: المسرّ والشيء القليل.

فاحمدوا الله . ولَمَّة الشيطان إيعاد بالشَّرُ وتكذيب بالحق ، فإذا رأيتم ذلك فتعوذوا بالله .

إنَّ الناس قد أحسنوا القول ، فمن وافق قـولُه فِعْلَه فـذاك الذي أصـاب
 حظه ، ومن خالف قولُه فِعْلَه فذاك إنما يوبِّخ نفسه .

لا ألفِين أحدَكم جيفة ليل قُطْرُب (١) نهار ، إني لأبغض الرجل أن أراه فارغاً ليس في شيء من عمل الدنيا ولا عمل الآخرة ، ومن لم تأمره الصلاة بالمعروف وتنهه عن المنكر لم يزدد بها من الله إلا بُعداً .

\* من اليقين أن لا تُرضيَ الناس بسخط الله ، ولا تحمَدَ أحداً على رزق الله ، ولا تلوم أحداً على ما لله يؤتك الله . فإن رزق الله لا يسوقه حرص حريص ، ولا يردّه كراهة كاره . وإن الله بقسطه وحلمه وعدله جعل الرَّوْحَ والفرَحَ في اليقين والرضا ، وجعل الهمَّ والحزنَ في الشكِّ والسخط .

ما دمت في صلاة فأنت تقرع باب الملك ، وَمَن يقرع باب الملك يفتح

\* إني لأحسب الرجل ينسى العلم كان يعلمه بالخطيئة يعملها .

\* كونوا ينابيع العلم ، مصابيح الهدى ، أحلاس البيوت (١) ، سُرُجَ الليل ،
 جُدُدَ القلوب ، خُلقانَ الثياب ، تُعْرَفون في السماء وَتَخفَوْن على أهل الأرض .

 إنَّ للقلوب شهوةً وإدباراً ، فاغتنموها عند شهوتها وإقبالها ، ودَعُوها عند فترتها وإدبارها .

<sup>(</sup>١) تُطُرُب: هو طائر بجول الليل كِله لا ينام. فضربوا به المثل فقالوا: أجول من قطرب. وأسهر من قطرب. قطرب. قال ابن سيده: القطرب والقطروب هو الذكر من السعالى. وقيل: هما صغار الحن. وقيل: القطارب صغار الكلاب واحدها قُطرُب. والقُطرُب دوية لا تستريح نهارها سبعاً. (٢) جلس البيت: كساء يُبسط تحت حُر الثياب. وفي الحديث: «كن جلس بيتك» أي لا تبرح.

- ليس العلم بكثرة الرواية ، ولكن العلم الخشية .
- إنكم ترون الكافر من أصَعُ الناس جسماً وأمرَضِه قلباً ، وَتَلْقَوْنَ المؤمن من أصَحُ الناس قلباً وأمرضه جسماً . وايم الله ، لـو مـرضت قلوبكم وصَحَّت أجسامكم لكنتم أهون على الله من الجُعلان .
- \* لا يبلغ العبدُ حقيقة الإيمان حتى يحلّ بذروته ، ولا يحلّ بذروته حتى يكون الفقر أحبّ إليه من الغنى والتواضع أحب إليه من الشرف ، وحتى يكون حامِدُه وذامُه عنده سواء ، وإن الرجل ليخرج من بيته ومعه دينه فيرجع وما معه منه شيء ، يأتي الرجل ولا يملك له ولا لنفسه ضُرّاً ولا نفعاً ، فيقسم له بالله إنك لذيت وذيت (۱) ، فيرجع وما حُبِي من حاجته بشيء ويسخط الله عليه .
  - \* لو سَخِرْتُ من كلبٍ لخشيتُ أن أُحَوَّلَ كلباً .
    - الإثم حوًاز<sup>(۲)</sup> القلوب .
    - \* ما كان من نظرة فإن للشيطان فيها مطمعاً .
- مع كل فرحة ترحة (٢) وما مُلىء بيث حبرة (١) إلا مُلىء عبرة . وما منكم إلا ضيفٌ وماله عارية (٥) ، فالضيف مُرتجل والعارية مؤداة إلى أهلها .
- يكون في آخر الـزمـان أقـوام أفضـل أعمـالهم التـلاوم بينهم يُسمَّـوْنَ الأنتان(١).

<sup>(</sup>١) ذَيْتُ وَذَيْتُ: أَي كَيْتُ وَكَيْتُ.

<sup>(</sup>٢) أي مسيطر وغالب عليها.

<sup>(</sup>٣) الترحة : ضد الفرحة.

<sup>(1)</sup> الحَبْرة : السرور..

<sup>(</sup>٥) عارية : أي مستعار.

<sup>(</sup>٦) الأنتان : هم أصحاب الرائحة الكريهة .

- \* إذا أحَبَّ الرجلُ أن ينصف من نفسه ، فليات إلى الناس الذي يُجِبُ أن \* إذا أحَبَّ الرجلُ أن ينصف من نفسه ، فليات إلى الناس الذي يُجِبُ أن \* إذا أحَبَّ الرجلُ أن ينصف من نفسه ، فليات إلى الناس الذي يُجِبُ أن يُوتي إليه .
  - الحق ثقيل مريء ، والباطل خفيف وبيء .
    - ﴿ رُبُّ شهوة تورث حزناً طويلًا .
  - \* ما على وجه الأرض شيء أحوَج إلى طول سَجن من لسان .
    - إذا ظهر الزِّنا والرِّبا في قرية أُذِّنَ بهلاكها .
- \* مَن استطاع منكم أن يجعل كنزه في السماء حيث لا يأكله السوس ولا يناله السرَّاق ، فليفعل ؛ فإن قلب الرجل مع كنزه .
- لا يقلدن الحدُكم دينه رجلًا ، فإنْ آمن آمن وإنْ كفر كفر ، وإنْ كنتم لا بدً
   مقتدين فاقتدوا بالميت ، فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة .
- \* لا يكن أحدُكم إمَّعة ، قالوا وما الإمَّعة؟ قال: يقول أنا مع الناس إن المتدوا اهتديت وإن ضلوا ضللت ، ألا ليُوطِّن أحدُكم نفسه على أنه إنْ كفر الباسُ لا يكفر .
- وقال له رجل: علمني كلماتٍ جوامع نوافع ، فقال: اعبد لله لا تشرك به شيئاً ، وزُل مع القرآن حيث زال ، ومن جاءك بالحق فاقبل منه وإن كان بعيـداً بغيضاً ، ومن جاءك بالباطل فاردد عليه وإن كان حبيباً قريباً .
- \* يُوْتى بالعبد يوم القيامة فيقال له : أدَّ أمانتك ، فيقول : يا رب من أين وقد ذهّبت الدنيا؟ فتُمَثَّلُ على هيئتها يوم أَخَذَها في قعر جهنم ، فينزل فيأخذها فيضعها على عاتقه فيصعد بها ، حتى إذا ظنَّ أنه خارج بها هَوَتْ وهـوى في أثرها أبد الأبدين .
- \* اطلب قلبك في ثلاثة مواطن : عند سماع القرآن ، وفي مجالس الذكر ،

وفي أوقات الخلوة . فإن لم تجده في هذه المواطن فَسَلَ الله أن يَمُنَّ عليك بقلب فإنه لا قلب لك . ﴿ ﴿ ﴿ مُعَلِّمُ الْمُعَالِمُ For QURANC THOUGHT ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

قال الجنيد: دخل عليّ شاب فسألني عن التوبة فأجبته ، فسألني عن حقيقتها ، فقلت : أن تنصب ذنبك بين عينيك حتى يأتيك الموت . فقال لي : مَه ، ما هذا حقيقة التوبة . فقلت له : فما حقيقة التوبة عندك يا فتى ؟ قال: أن تنسى ذنبك . وتركني ومضى . فقال رجلٌ : فكيف هو عندك يا أبا القاسم ؟ فقلت: القول ما قال الفتى . قال: كيف قلت إذا كنت معه في حال ثم نقلني من حال الجفاء إلى حال الوفاء ، فذكري للجفاء في حال الوفاء جفاء .

## [فصـل ] شروط الإخلاص

لا يجتمع الإخلاصُ في القلب ومحبةُ المدح والثناء والطمعُ فيما عند الناس ، إلا كما يجتمع الماء والنار والضبّ والحوت .

فإذا حدَّنتكَ نفسُك بطلب الإخلاص ، فأقبِلْ على الطمع أولاً فاذبحه بسكين اليأس ، وأقبلْ على المدح والثناء فازهد فيهما زُهْدَ عُشَاق الدنيا في الآخرة . فإذا استقام لك ذبْعُ الطمع والزهد في الثناء والمدح سَهُلَ عليك الإخلاص .

فإنْ قلت : وما الذي يُسَهِّل عليَّ ذبحُ الطمع والزهد في الثناء والمدح؟.

قلت : أما ذبح الطمع ، فيسهله عليك علمك يقيناً أنه ليس من شيء يطمع فيه إلا وبيد الله وحده خزائنه ، لا يملكها غيره ، ولا يؤتي العبد منها شيئاً سواه . وأما الزهد في الثناء والمدح ، فيسهله عليك علمك أنه ليس أحد ينفع مدحه ويزين ويضرُّ ذمَّه وَيَشين إلا الله وحده ، كما قال ذلك الأعرابي للنبي ﷺ : إن مدحي زين وذمًي شَيْن ، فقال : ذلك الله عز وجل .

فازهد في مدح من لا يزينك مدحه ، وفي ذمّ من لا يشينك ذمّه ، وارغب في مدح ن كلّ الزين في مدحه وكل الشين في ذمّه ، ولن يقدر على ذلك إلا بالصبر واليقين ، فمتى فقدت الصبر واليقين كنت كمن أراد السفر في البحر في غير مركب ، قال تعالى :

﴿ فَآصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ وَلَا يَسْتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِيْنَ لَا يُوْقِنُونَ ﴾(٢) . .

وقال تعالى : ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّـا صَبَرُوا وَكَـانُوا بِـآياتِنَـا يُوقِنُونَ ﴾(٣) .

# [فصـل ] السبيل إلى لذة الدنيا والآخرة

لذة كل أحد على حسب قدره وهمّته وشرف نفسه ، فأشرف الناس نفساً وأعلاهم همة وأرفعهم قدراً من لذته في معرفة الله ومحبته والشوق إلى لقائه والتودُّد إلى بما يحبه ويرضاه . فلذته في إقباله عليه ، وعكوف همته عليه ، ودون ذلك مسراتب لا يحصيها إلا الله ، حتى تنتهي إلى مَن لـنته في أخسَّ الأشيساء من القاذورات والفواحش في كل شيء من الكلام والفعال والأشغال . فلو عرض عليه ما يلتذ به الأول لم تسمح نفسه بقبوله ولا التفتت إليه ، وربما تألمت من ذلك ، كما أن الأول إذا عُرِضَ عليه ما يلتذ به هذا لم تسمح نفسه به ، ولم تلتفت إليه ،

وأكمل الناس لذة مَنْ جمع له بين لذة القلب والروح ولذة البدن ، فهو يتناول

 <sup>(</sup>۱) رواه الترمذي، باب ۲ من تفسير سورة الحجرات، والإمام أحمد في مسنده، جزء ۳ ص ٤٨٨،
 وجزء ۲ ص ۲۹۵. وانظر تيسير الوصول، جزء ۱، ص ۲۱۱ ، طبعة الحلبي.

<sup>(</sup>٢) الروم : ٦٠.

<sup>(</sup>٣) السجدة : ٢٤.

وأبخسُهم حظاً من اللذة مَنْ تناولها على وجه يحول بينه وبين لذات الآخرة ؛ فيكون ممن يقال لهم يوم استيفاء اللذات : ﴿ أَذْهَبْتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ فِيْ حَيَاتِكُمُ الـدُّنْيَا وَآسْتَمْتُعْتُمْ بِهَا ﴾(٢) .

فهؤ لاء تمتعوا بالطيبات ، وأولئك تمتعوا بالطيبات ، وافترقوا في وجه التمتع ، فأولئك تمتعوا بها على الوجه الذي أذن لهم فيه ، فجُومَ لهم بين لـذة الدنيا والآخرة ، وهؤ لاء تمتعوا بها على الوجه الذي دعاهم إليه الهوى والشهوة ، وسواء أذن لهم فيه أم لا ، فانقطعت عنهم لذة الدنيا وفاتتهم لذة الآخرة ؛ فلا لذة الدنيا دامت لهم ، ولا لذة الآخرة حصلت لهم .

فمن أحب اللذة ودوامها والعيش الطيب ، فليجعل لذة الدنيا موصلاً له إلى لذة الآخرة ، بأن يستعين بها على فراغ قلبه لله في إرادته وعبادته ، فيتناولها بحكم الاستعانة والقوة على طلبه ، لا بحكم مجرد الشهوة والهوى . وإن كان ممن رُويَت عنه لذات الدنيا وطيباتها ، فليجعل ما نقص منها زيادة في لـذة الأخرة ، ويجمّ نفسه (") ههنا بالترك ليستوفيها كاملة هناك .

فطيّبات الدنيا ولذاتها نِعْمَ العَـوْن لمن صحَّ طلبه لله والدار الآخـرة وكانت هِمّتُه لما هناك ، وبئس القاطعُ لمن كانت هي مقصود وهمته ، وحولها يـدندن ،

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٣٢.

<sup>(</sup>۲) الأحقاف : ۲۰.

<sup>(</sup>٣) يجمّ نفسه : أي يريحها.

وفواتها في الدنيا نِعْمَ العون لطالب الله والدار الأخرة ، وبئس القاطع النازع من الله والدار الآخرة . فمن أخذ منافع الدنيا على وجه لا ينقص حظه من الآخرة ظفر بهما جميعاً .

#### فوائد ترك الذنوب والمعاصي

سبحان الله رب العالمين! لو لم يكن في ترك الذنوب والمعاصي إلا إقامة المروءة ، وَصَوْن العِرض ، وحفظ الجاه ، وصيـانة المــال الذي جعله الله قِــواماً لمصالح الدنيا والآخرة ، ومحبةُ الخلق وجواز القول بينهم ، وصلاح المعاش ، وراحة البدن ، وقـوة القلب ، وطيب النفس ، ونعيم القلب ، وانشراح الصــدر ، والأمن من مخاوف الفسَّاق والفجَّار ، وقيلة الهم والغم والحزن ، وعزَّ النفس عن احتمال الذلُّ ، وصون نور القلب أن تطفئه ظلمة المعصية ، وحصول المخرج له مما ضاق على الفساق والفجار ، وتيسير الرزق عليه من حيث لا يحتسب ، وتيسير ما عسر على أرباب الفسوق والمعاصى ، وتسهيل الطاعات عليه ، وتيسير العلم والثناء الحسن في الناس ، وكثرة الدعاء له ، والحـــلاوة التي يكتبسها وجهـــه ، والمهابة التي تُلقى له في قلوب الناس ، وانتصارهم وَحَمِيَّتهم له إذا أُوذِيَ وظُلِم ، وَذَبُّهم عن عِرضه إذا اغتابه مغتاب ، وسرعة إجابة دعائه ، وزوال الوحشة التي بينه وبين الله ، وقَرْب الملائكة منه ، وبُعْد شياطين الإنس والجن منه ، وتنافس الناس على خدمته وقضاء حوائجه ، وخِطبتهم لمودَّته وصحبته ، وعدم خوف من الموت ، بل يفرح به لقدومه على ربه ولقائه له ومصيره إليه ، وصغر الدنيا في قلبه ، وكبر الآخـرة عنده ، وحِـرصه على المُلك الكبيـر ، والفوز العـظيم فيها ، وذوق حلاوة الطاعة ، ووجُّد حلاوة الإيمان ، ودعاء حَمَلة العرش ومَن حـوله من الملائكة له ، وفرح الكاتبين به ودعاؤهم له كلُّ وقت ، والزيـادة في عقله وفهمه وإيمانه ومعرفته ، وحصول محبة الله لـه وإقبالـه عليه ، وفـرحه بتـوبته ، وهكـذا يجازيه بفرح وسرور لا نسبة له إلى فرحه وسروره بالمعصية بوجه من الوجوه .

فهذه بعض آثار ترك المعاصي في الدنيا. فإذا مات تلقّته الملائكة بالبشرى من ربه بالجنة ، وبأنه لا خوف عليه ولا حزن ، وينتقل من سجن الدنيا وضيقها إلى روضة من رياض الجنة ينعم فيها إلى يوم القيامة . فإذا كان يوم القيامة كان الناس في الحَرِّ والعَرَق ، وهو في ظلِّ العرش . فإذا انصرفوا من بين يدي الله أخَذَ به ذات اليمين مع أوليائه المتقين وحزبه المفلحين . و﴿ ذلك فضلُ الله يؤتيه مَنْ يشاء والله ذو الفضل العظيم ﴾ .

#### [فصـل] الإخلاص لله وحده

ذكرَ ابنُ سعد في «الطبقات » (١) ، عن عمر بن عبد العزيز : أنه كمان إذا خطبَ على المنبر فخاف على نفسه العُجْب قطعه. وإذا كتب كتاباً فخاف فيه العجب مزَّقه ، ويقول : اللهمَّ إني أعوذ بك من شرَّ نفسي .

اعلم أن العبد إذا شرَع في قول أو عمل ، يبتغي به مرضاة الله ، مطالعاً فيه مِنَّة الله عليه به ، وتوفيقه له فيه ، وأنه بالله لا بنفسه ولا بمعرفته وفكره وحوله وقُوَّته ، بل هو بالذي أنشأ له اللسان والقلب والعين والأذن ؛ فالذي مَنَّ عليه بذلك هو الذي مَنَّ عليه بالقول والفعل ، فإذا لم يَغِبْ ذلك عن ملاحظته ، ونظر قلبه ، لم يحضره العُجْب الذي أصله رؤية نفسه ، وغيبته عن شهود منَّة ربه وتوفيقه وإعانته . فإذا غاب عن تلك الملاحظة ، وثَبَت النفسُ ، وقامت في مقام الدعوى ، فوقع العجب ، ففسد عليه القول والعمل . فتارة يُحال بينه وبين تمامه ويُقطع عليه فوقع العجب ، ففسد عليه القول والعمل . فتارة يُحال بينه وبين تمامه ويُقطع عليه

<sup>(</sup>۱) محمد بن سعد بن منيع الزهري، مولاهم ، أبو عبد الله (۱٦٨ - ٢٣٠ هـ = ٧٨٤ م ٥ و ٨٩٥): مؤرخ ثقة، من حفاظ الحديث. ولد في البصرة، وسكن بغداد، فتوفى فيها. وصحب الواقدي المؤرخ، زماناً، فكتب له وروى عنه . وعُرف بكاتب الواقدي. قال الحظيف في تاريخ بغداد: محمد بن سعد عندنا من أهل العدالة، وحديثه يدل على صدقه؛ فإنه يتحرى في كثير من رواياته. أشهر كتبه وطبقات الصحابة، اثنا عشر جزءاً، يعرف بطبقات ابن سعد. تهذيب التهذيب ١٨٢١٩، والوفيات ٥٨١، والأعلام ١٣٦٠١ ـ ١٣٧١.

ويكون ذلك رحمةً به حتى لا يغيب عن مشاهدة المئة والتوفيق . وتارة يتم له ، ولكن لا يكون له ثمرة ، وإن أثمر أثمر شعيفة غير محصلة للمقصود . وتارة يتكون ضرره عليه أعظم من انتفاعه ، ويتولد له منه مفاسد شتى بحسب غيبته عن ملاحظة التوفيق والمنة ورؤية نفسه وأن القول والفعل به .

ومن هذا الموضع يُصلح الله سبحانه أقوالَ عبده وأعماله ويعظم له ثمرتها، أو يفسدها عليه ويمنعه ثمرتها. فبلا شيء أفسد لبلاعمال من العُجب ورؤية النفس.

فإذا أراد الله بعبده خيراً أشهده منته وتوفيقه وإعانته له في كل ما يقوله ويفعهل فلا يعجب به . ثم أشهده تقصيره فيه ، وأنه لا يرضى لربه به ، فيتوب إليه منه ويستخفره ، ويستحيي أن يطلب عليه أجراً . وإذا لم يشهده ذلك ، وغيبه عنه ، فرأى نفسه في العمل ، ورآه بعين الكمال والرضا ، لم يقع ذلك العمل منه موقع القبول والرضا والمحبة .

فالعارف يعمل العمل لوجهه مشاهداً فيه منَّته وفضله وتـوفيقه ، معتـذراً منه. إليه ، مستحيياً منه إذ لم يوفه حقه .

والجاهل يعمل العمل لحظُّه وهواه ناظراً فيه إلى نفسه يمنُّ به على ربه راضياً بعمله ، فهذا لون وذاك لون آخر .

#### [فصل] أهمية هجر العوائد

الـوصول إلى المطلوب ، موقـوف على هجر العـوائد ، وقـطع العوائق . فالعوائد : السكون إلى الدعة والراحة وما ألِفه الناس واعتادوه من الرسوم والأوضاع التي جعلوهـا بمنزلـة الشرع المتبع ، بل هي عنـدهم أعظم من الشـرع . فإنهم يُنكرون على من خرج عنها وخالفها ما لا ينكرون على من خالف صريح الشرع . وربما كفروه أو بدَّعوه وضللوه ، أو هجروه وعاقبوه لمخالفة تلك الرسوم ، وأماتوا لها السنن ، ونصبوها أنداداً للرسول يوالون عليها ويعادون. فالمعروف عندهم ما وافقها والمنكر ما خالفها .

وهذه الأوضاع والرسوم، قد استولت على طوائف بني آدم من الملوك والولاة والفقهاء والصوفية والفقراء والمطوعين والعامة . فربي فيها الصغير ، ونشأ عليها الكبير ، واتُعِذَلَت سُنناً ، بل هي أعظم عند أصحابها من السنن . الواقف معها محبوس ، والمتقيد بها منقطع . عمَّ بها المُصاب ، وهُجِرَ لاجلها السنة والكتاب . من استنصر بها فهو عند الله مخذول ، ومن اقتدى بها دون كتاب الله وسُنَّة رسوله فهو عند الله غير مقبول .

وهذه أعظم الحُجُب والموانع بين العبد وبين النفوذ إلى الله ورسوله .

#### [فصل] هجر العوائـــق

وأما العوائق ، فهي أنواع المخالفات ظاهرها وباطنها ؛ فإنها تعُوق القلبَ عن سيره إلى الله ، وتقطع عليه طريقه ، وهي ثلاثة أمور : شرك ، وبدعة ، ومعصية . فيزول عائق الشرك بتجريد التوحيد ، وعائق البدعة بتحقيق السنة ، وعائق المعصية بتصحيح التوبة . وهذه العوائق لا تتبين للعبد حتى يأخذ في أهبة السفر ، ويتحقق بالسير إلى الله والدار الأخرة . فحينئذ تنظهر له هذه العوائق ، ويُحسِن بتعويقها له بحسب قوة سيره وتجرُّده للسفر ، وإلا فما دام قاعداً لا يظهر له كوامنها وقواطعها .



وأما العلائق ، فهي كل ما تعلَّق به القلب دون الله ورسوله من ملاذ الدنيا وشهواتها ورياساتها وصحبة الناس والتعلق بهم . ولا سبيل له إلى قطع هذه الأمور الثلاثة ورفضها إلا بقوة التعلق بالمطلب الأعلى ، وإلا فقطعها عليه بدون تعلقه بمطلوبه ممتنع . فإن النفس لا تترك مألوفها ومحبوبها إلا لمحبوب هو أحب إليها منه وآثر عندها منه . وكلما قوي تعلقه بمطلوبه ضعف تعلقه بغيره . وكذا بالعكس . والتعلق بالمطلوب هو شدة الرغبة فيه . وذلك على قدر معرفته به وشرفه وفضله على ما سواه .

# [فصـل ] حاجة الناس إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم

لما كمَّلَ الرسولُ ﷺ مقام الافتقار إلى الله سبحانه ، أحوَجَ اللَّهُ الخلائق كلهم إليه في الدنيا والآخرة . أما حاجتهم إليه في الدنيا ، فأشد من حاجتهم إلى الطعام والشراب والنَّفُس الذي به حياة أبدانهم . وأما حاجتهم إليه في الآخرة ، فإنهم يستشفعون بالرُّسل إلى الله حتى يريحهم من ضيق مقامهم ، فكلهم يتأخر عن الشفاعة ، فيشفع هو لهم ، وهو الذي يَسْتفتح لهم باب الجنة .

## [فصل] من علامات السعادة والشقاوة

من علامات السعادة والفلاح : أن العبد كلما زيدَ في علمه زيدَ في تواضعه ورحمته . وكلما زيد في عمله زيد في خوفه وحذره . وكلما زيـد في عمره نقَصَّ من حرصه . وكلما زيد في ماله زيد في سخائه وبذله . وكلما زيد في قدْره وجاهه زيد في قربه من الناس وقضاء حواثجهم والتواضع لهم .

وعلامات الشقاوة : أنه كلما زيد في علمه زيد في كبره وتيهه ، وكلما زيد في عمله زيد في فخره واحتقاره للناس وحسن ظنه بنفسه ، وكلما زيد في عمره زيد في حرصه، وكلما زيد في ماله زيد في بخله وإمساكه ، وكلما زيد في قدره وجاهه زيد في كبره وتيهه . وهذه الأمور ابتلاء من الله وامتحان يُبتّلي بها عبادَه، فيسُعد بها أقوام ويشقى بها أقوام .

وكذلك الكرامات امتحان وابتلاء، كالملك والسلطان والمال. قال تعالى عن نبيّه سليمان لما رأى عرش بلقيس عنده : ﴿ هٰذَا مِنْ فَضْلِ رَبِّي لِيَبْلُونِي أَأَشْكُرُ أَمْ أَكُورُ ﴾ (١)

فالنَّعَمُ ابتلاء من الله وامتحان يظهر بها شُكر الشَّكور وكفر الكفور . كما أن المِحَن بلوى منه سبحانه ، فهو يبتلي بالنعم كما يبتلي بالمصائب ، قال تعالى : ﴿ فَأَمَّا الْإِنْسَانُ إِذَا مَا آبْتَلاهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمُهُ وَنَعْمَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَنِ ، وَأَمَّا إِذَا مَا آبْتَلاهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَهَانَنِ ، كَلَّا . . . ﴾ (٢) أي ليس كل مَن وسعتُ عليه وأكرمتُه ونعَّمته يكون ذلك إكراماً مني له ، ولا كل مَن ضيَّقتُ عليه رزقه وابتليته يكون ذلك إهانة منى له .

# [نصـل ] بنیان أساسه تقوی من الله ورضوانه

من أراد علوَّ بنيانه ، فعليه بتوثيق أساسه وإحكامه وشدة الاعتناء به . فإن علوَّ البنيان على قدر توثيق الأساس وإحكامه . فالأعمال والـدرجات بنيـان وأساسهـا

<sup>(</sup>١) النمل : ٤٠.

<sup>(</sup>٢) الفجر : ١٧/١٥.

الإيمان ، ومتى كان الأساسُ وثيقاً حَمَلَ البنيان واعتُلِيَ عليه ، وإذا تهدّم شيء من البنيان سهل تداركه ، وإذا كان الأساس غير وثيق لم يرتفع البنيان ولم يثبت ، وإذا تهدّم شيء من الأساس سقط البنيان أو كاد .

فالعارف همّته تصحيحُ الأساس وإحكامُه ، والجاهل يرفع في البناء عن غير أساس ، فلا يلبث بنيانُه أن يسقط . قال تعالى : ﴿ أَفَمَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَىٰ تَقْوَى مِنَ اللّهِ وَرِضُوانٍ خَيْرٌ أَمْ مَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَىٰ شَفَا جُرُفٍ هَارٍ فَآنْهَارَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَّم ﴾ (١) .

فالأساس لبناء الأعمال كالقوّة لبدن الإنسان ، فإذا كانت القوة قوية حملت البدن ودفعت عنه كثيراً من الأفات ، وإذا كانت القوة ضعيفة ضعُفَ حملها للبدن وكانت الأفات إليه أسرع شيء .

فاحمل بنيانك على قوّة أساس الإيمان ، فإذا تشعّث شيء من أعـالي البناء وسطحه كان تداركه أسهل عليك من خراب الأساس .

وهذا الأساس أمران : الأول : صحّة المعرفة باللّهِ وأمره وأسمائه وصفاته ، والثاني : تجريد الانقياد له ولرسوله دون ما سواه . فهذا أوثق أساس أسَّسَ العبدُ عليه بنيانه ، وبحسبه يعتلي البناء ما شاء .

فَأَحْكِم الأساس ، واحفظ القوة ، ودُمْ على الحميّة ، واستفرغ إذا زاد بك الخلطُ ، والقصدَ القصدَ وقد بلغت المراد ، وإلا فما دامت القوة ضعيفة والمادة الفاسدة موجودة والاستفراغ معدوماً :

فـاقرُ السـلامُ على الحياة فـإنها للله قـد آذنتُكُ بسـرعـة التــوديــع ِ

فإذا كملَ البناء فبَيِّضُهُ بحسن الخلق والإحسان إلى الناس، ثم حُطُّهُ بسورٍ

<sup>(</sup>١) التوبة : ١٠٩.

من الحذر لا يقتحمه عدو ولا تبدو منه العورة ، ثم أرْخ الستورَ على أبوابه ، ثم أقفل البابَ الأعظم بالسكوت عما تحشى عاقبته ، ثم ركَّبُ له مفتاحاً من ذكر الله به تفتحه وتغلقه . فإنْ فتحت فتحت بالمفتاح ، وإنْ أغلقت الباب أغلقته به . فتكون حينئذ قد بنيْت حصناً تحصّنت فيه من أعدائك ، إذا أطاف به العدو لم يجد منه مدخلًا فيياس منك .

ثم تعاهَدْ بناء الحصن كلَّ وقت ؛ فإن العدو إذا لم يطمع في المدخول من الباب نَقَبَ عليك النُقوبَ من بعيد بمعاول الذنوب ، فإنْ أهملت أمره وصل إليك النقب ، فإذا العدو معك في داخل الحصن فيصعب عليك إخراجه ، وتكون معه على ثلاث خلال : إما أن يغلبك على الحصن ويستولي عليه ، وإما أن يساكنك فيه ، وإما أن يشغلك بمقابلته عن تمام مصلحتك ، وتعود إلى سَدَّ النقب ولَمِّ شعث الحصن . وإذا دخل نَقْبُه إليك نالك منه ثلاث آفات : إفساد الحصن ، والإغارة على حواصله وذخائره ، ودلالة السُّرَّاق من بني جنسه على عورته ، فلا تزلل تبلى منه بغارة بعد غارة حتى يضعفوا قواك ويهنوا عزمك فتتخلى عن الحصن وتخلي بينهم وبينه .

وهذه حال أكثر النفوس مع هذا العدو ، ولهذا تراهم يُسْخِطون ربهم برضا أنفسهم ، بل برضا مخلوق مثلهم لا يملك لهم ضراً ولا نفعاً ، ويضيعون كسب الدين بكسب الأموال ، ويهلكون أنفسهم بما لا يبقى لهم ، ويحرصون على الدنيا وقد أدبرت عنهم ، ويزهدون في الآخرة وقد هجمت عليهم ، ويخالفون ربهم باتباع أهوائهم ، ويتكلون على الحياة ولا يذكرون المسوت ، ويذكرون شهواتهم وحظوظهم وينسون ما عَهِدَ اللّهُ إليهم ، ويهتمون بما ضمنه الله لهم ولا يهتمون بما أمرهم به ، ويفرحون بالدنيا ، ويحزنون على فوات حظهم منها ، ولا يحزنون على فوات الجنة وما فيها ، ولا يفرحون بالإيمان فرحهم بالدرهم والدينار ، ويفسدون خهم بباطلهم ، وهُداهم بضلالهم ، ومعروفهم بمنكرهم ، ويُلْسِون إيمانهم حقهم بباطلهم ، وهُداهم بضلالهم ، ومعروفهم بمنكرهم ، ويُلْسِون إيمانهم

بظنونهم ، ويخلطون حلالهم بحرامهم ، ويشرد ون في حيرة آرائهم وأفكارهم ، ويتركون هدى الله الذي أهداه إليهم . ومن العجب أن هذا العدو يستعمل صاحب الحصن في هدم حصنه بيديه .

## [نصـل ] أركان الكفر وكيفية هدمها

أركان الكفر أربعة: الكبر، والحسد، والغضب، والشهوة. فالكبر يمنعه الانقياد، والحسد يمنعه قبول النصيحة وبذلها، والغضب يمنعه العدل، والشهوة تمنعه التفرُّغ للعبادة.

فإذا انهدم ركن الكبر سهل عليه الانقياد ، وإذا انهدم ركن الحسد سهل عليه قبول النصح وبذله ، وإذا انهدم ركن الغضب سهل عليه العدل والتواضع ، وإذا انهدم ركن الشهوة سهل عليه الصبر والعفاف والعبادة .

وزوال الجبال عن أماكنها أيسر من زوال هذه الأربعة عمن بلي بها ، ولا سيما إذا صارت هيئات راسخة وملكات وصفات ثابتة ؛ فإنه لا يستقيم له معها عمل البتة ، ولا تزكو نفسه مع قيامها بها . وكلما اجتهد في العمل أفسدته عليه هذه الأربعة ، وكل الأفات متولدة منها . وإذا استحكمت في القلب أرّتُهُ الباطل في صورة الحق والحق في صورة الباطل ، والمعروف في صورة المنكر والمنكر في صورة المعروف ، وقربت منه الدنيا وبعدت منه الأخرة ، وإذا تأملت كفر الأمم رأيته ناشئاً منها وعليها يقع العذاب ، وتكون خِفّته وشدّته بحسب خفتها وشدتها .

فمن فتحها على نفسه فتح عليه أبىواب الشرور كلها عاجلًا وآجلًا ، ومن أغلقها على نفسه أغلق عنه أبواب الشرور ؛ فإنها تمنع الانقياد والإخلاص والتوبة والإنابة وقبول الحق ونصيحة المسلمين والتواضع لله ولخلقه .

ومنشأ هذه الأربعة مِنْ جهلهِ بربه وجهله بنفسه ؛ فإنه لو عرف ربـه بصفات

الكمال ونعوت الجلال ، وعرف نفسه بالنقائص والآفات ، لم يتكبر ولم يغضب لها ولم يحسد أحداً على ما آتاه الله . فإن الحسد في الحقيقة نوع من معاداة الله ؛ فإنه يكره نعمة الله على عبده وقد أحبَّها الله ، ويحب زوالها عنه والله يكره ذلك . فهو مضاد لله في قضائه وقدره ومحبته وكراهته ، ولذلك كان إبليس عدوَّه حقيقة لأن ذنبه كان عن كبر وحسده .

فقَلْعُ هاتين الصفتين بمعرفة الله وتوحيده والرضا به وعنه والإِنابة إليه . وَقَلْعُ الغضب بمعرفة النفس ، وأنها لا تستحق أن يغضب لها وينتقم لها ؛ فإن ذلك إيثار لها بالرضا والغضب له سبحانه وترضى له ، فكلما دخلها شيء من الغضب والرضا له خرج منها مقابله من الغضب والرضا لها ، وكذا بالعكس .

أما الشهوة فدواؤها صحة العلم والمعرفة بأن إعطاءها شهواتها أعظم أسباب حرمانها إياها ومنعها منها . وحِمْيتُها أعظم أسباب اتصالها إليها ، فكلما فتَحْتَ عليها بابَ الشهوات كنتَ ساعياً في حرمانها إياها ، وكلما أغلقتَ عنها ذلك الباب كنتَ ساعياً في إيصالها إليها على أكمل الوجوه .

فىالغضب مثل السبع إذا أفلته صاحبه بدأ باكا. ، والشهوة مثل النار إذا أضرمها صاحبها بدأت بإحراقه ، والكبر بمنزلة منازعة الملك مُلْكَه فإنْ لم يُهلكك طردك عنه ، والحسد بمنزلة معاداة من هو أقدر منك ، والذي يغلب شهوته وغضبه يُفْرَقُ (١) الشيطان من ظله ، ومَن تغلبه شهوتُه وغضبُه يفرق من خياله .

# [ فصل عظيم النفع ] أضرار ومساوىء الجهل بالله تعالى

الجُهَّال بالله وأسمائه وصفاته المعطَّلون لحقائقها ، يُبَغِّضون الله إلى خلقه ، ويقطعون عليهم طريق محبَّته والتودُّد إليه بطاعته من حيث لا يعلمون . ونحن نذكر من ذلك أمثلة تحتذى عليها :

١١) أي يخاف.

فمنها: أنهم يقررون في نفوس الضعفاء أن الله سبحانه لا تنفع معه طاعة ، وإن طال زمانها وبالغ العبد وأتى بها بظاهره وباطنه . وأن العبد ليس على ثقة ولا أمن من مكره ، بل شأنه سبحانه أن يأخذ المطيع المتقي من المحراب إلى الماخور ، ومن التوحيد والمسبحة إلى الشرك والمزمار . ويقلب قلبه من الإيمان الخالص إلى الكفر .

وَيَرْوون في ذلك آثاراً صحيحة لم يفهموها ، وباطلة لم يقلها المعصوم ، ويزعمون أن هذا حقيقة التوحيد ، ويتلون على ذلك قوله تعالى : ﴿ لاَ يُسْأَلُ عَمًا يَفْعَـلُ هِ<sup>(۱)</sup> ، وقول ه : ﴿ وَأَضَامِنُ وَا مَكْرَ اللّهِ فَـلاَ يَأْمَنُ مَكْرَ اللّهِ إِلاَّ ٱلْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ (٢) ، وقوله : ﴿ وَآعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ ﴾ (٣) .

ويقيمون إبليس حجة لهم على هذه المعرفة ، وأنه كان طاووس الملائكة ، وأنه لم يترك في السماء رقعة ولا في الأرض بقعة إلا وله فيها سَجدة أو ركعة ، لكن جَنَى عليه جاني القدر ، وسطا عليه الحكم فقلَبَ عبنه الطيبة ، وجعلها أخبث شيء ، حتى قال بعض عارفيهم : إنك ينبغي أن تخاف الله كما تخاف الأسد الذي يُبب عليك بغير جُرْم منك ولا ذنب أتيته إليه .

ويحتجون بقول النبي ﷺ: « إنَّ أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع ، فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها » (2) .

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ٢٣.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ٩٩.

<sup>(</sup>٣) الأنفال : ٢٤.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري، باب ٦ من كتاب بدء الخلق، وباب ١ من كتاب القدر، وباب ٢٨ من كتاب التوحيد، وباب ١ من كتاب الأنبياء. ومسلم، حديث ١ من كتاب القدر. وأبو داود، باب ١٦ من كتاب السنة. والترمذي، باب ٤ من كتاب القدر. وابن ماجة، باب ١٠ من المقدمة.

ويـروون عن بعض السلف : أكبرُ الكبائر الأمنُ من مَكْرِ الله والقنــوطُ من رحمة الله .

وذكر الإمام أحمد بن حنبل عن عون بن عبد الله أو غيره: أنه سمع رجلًا يدعو: اللهم لا تؤمني مكرك، فأنكر ذلك وقال: قل اللهم لا تجعلني ممن يأمن مكرك.

وَبَنُوا هذا على أصلهم الباطل ، وهو إنكار الحكمة والتعليل والأسباب ، وأن الله لا يفعل لحكمة ولا بسبب ، وإنما يفعل بمشيئة مجرَّدة من الحكمة والتعليل والسبب ؛ فلا يفعل لشيء ولا بشيء ، وأنه يجوز عليه أن يعذَّب أهل طاعته أشد العذاب ، وينعِّم أعداء وأهل معصيته بجزيل الثواب ، وأن الأمرين بالنسبة إليه سواء ، ولا يُعلَم امتناع ذلك إلا بخبر من الصادق أنه لا يفعله . فحينشل يعلم امتناعه لوقوع الخبر بأنه لا يكون ، لا لأنه في نفسه باطل وظلم ؛ فإن الظلم في نفسه مستحيل ؛ فإنه غير ممكن . بل هو بمنزلة جَعْلَ الجسم الواحد في مكانين في آن واحد . والجمع بين الليل والنهار في ساعة واحدة . وجعل الشيء موجوداً ومعدوماً معاً في آن واحد . فهذا حقيقة الظلم عندهم .

فإذا رجع العامل إلى نفسه قال: من لا يستقر له أمر، ولا يؤمن له مكر، كيف يوثق بالتقرَّب إليه ؟ وكيف يُعوَّل على طاعته واتباع أوامره وليس لنا سوى هذه المدة اليسيرة؟ فإذا هجرنا فيها اللذات، وتركنا الشهوات، وتكلَّفنا أثقال العبادات، وكنا مع ذلك على غير ثقة منه أن يقلب علينا الإيمان كفراً والتوحيد شِركاً، والطاعة معصية، والبرَّ فجوراً ويديم علينا العقوبات، كنا خاسرين في الدنيا والآخرة.

فإذا استحكم هذا الاعتقاد في قلوبهم ، وتخمَّر في نفوسهم ، صاروا إذا أمروا بالطاعات وهجر اللذات بمنزلة إنسان جعل يقول لولده : معلَّمُك إن كتبت وأحسنت وتأدبت ولم تعْصِه ، ربما أقام لك حجة وعاقبك . وإن كسِلْتَ وبَطلْتَ

وتعطَّلْتَ وتركت ما أمرك به ، ربما قرَّبك وأكرمك ، فيُودع بهذا القول قلب الصبي ما لا يثقُ بعْدَه إلى وعيد المعلم على الإساءة ولا وعدِه على الإحسان . وإن كبر الصبي ، وصلح للمعاملات والمناصب ، قال له : هذا سلطان بلدنا يأخذ اللص من الحبس فيجعله وزيراً أميراً ، ويأخذ الكيِّس المحسن لشُغْله فيخلِّده في الحبس ويقتله ويصلبه . فإذا قال له ذلك ، أوحشه من سلطانه ، وجعله على غير ثقة من وعده ووعيده ، وأزال محبته من قلبه ، وجعله يخافه مخافة الظالم الذي يأخذ المحسن بالعقوبة والبريء بالعذاب . فأفلس هذا المسكين من اعتقاد كون الأعمال نافعة أو ضارة ؛ فلا بفعل الخير يستأنس ، ولا بفعل الشر يستوحش ، وهل في التنفير عن الله وتبغيضه إلى عباده أكثر من هذا ؟ ولو اجتهد الملاحدة على تبغيض الدين ، والتنفير عن الله ، لما أتوا بأكثر من هذا ؟

وصاحب هذه الطريقة ، يظن أنه يقرر التوحيد والقدر ، ويرد على أهل البدع وينصر الدين . ولعمر الله العدو العاقل أقل ضرراً من الصديق الجاهل . وكُتب لله المنزلة كلها ورُسله كلُهم شاهدة بضد ذلك ولا سيما القرآن. فلو سلك الدعاة المسلك الذي دعا الله ورسوله به الناس إليه ، لصَلُحَ العالم صلاحاً لا فساد معه .

فالله سبحانه أخبر ، وهـو الصادق الـوفي ، أنه إنما يعامل الناس بكسبهم ويجازيهم بأعمالهم ولا يخاف المحسنُ لديه ظلماً ولا هضماً (() ، ولا يخاف بخساً ولا رَهقاً (() ، ولا يضيع عمل محسن أبداً ، ولا يضيع على العبد مثقال ذرّة ولا يظلمها ﴿ وإنْ تَكُ حسنةً يضاعفها ويؤتِ من لَدُنْهِ أجراً عظيماً ﴾ (() ، وإنْ كان مثقال حبة من خردل جازاه بها ولا يضيعها عليه. وأنه يجزي بالسيئة مِثلَها ويحبطها بالتوبة والندم والاستغفار والحسنات والمصائب ، ويجزي بالحسنة عشر أمثالها

<sup>(</sup>١) ( هَضمه ) حقه من باب ضرب، و(اهتضمه) ظلمه فهو (هضيم) و(مُهْتَضَم) أي مظلوم.

<sup>(</sup>٢) البخس: النقص. والهرق: تكليف الإنسان ما لا يطيق.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٤٠.

ويضاعفها إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة . وهو الذي أصلح الفاسدين ، وأنقل بقلوب المعرضين ، وتاب على المذنبين ، وهَدى الضالين ، وأنقل الهالكين ، وعلَّم الجاهلين ، وبصَّر المتحيرين ، وذكَّر الغافلين ، وآوى الشاردين . وإذا أوقع عقاباً أوقعه بعد شدة التمرُّد والعتوَّ عليه ، ودعوة العبد إلى الرجوع إليه والاقرار بربوبيته وحقه مرة بعد مرة ، حتى إذا أيس من استجابته والاقرار بربوبيته ووحدانيته ـ أخذَه ببعض كفرِهِ وعتوَّه وتمرُّده ، بحيث يَعنِرُ العبد من نفسِه ، ويعترف بأنه سبحانه لم يظلمه ، وأنه هو الظالم لنفسه ، كما قال تعالى عن أهل النار :

﴿ فَأَعْتَرَفُوا بِذَنْبِهِمْ فَسُحْقاً لأَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾(١) .

وقال عمن أهلكهم في الدنيا إنهم لما رأوا آياته وأحسوا بعذابه قالوا : ﴿ يَا وَيُلْنَــا إِنَّـا كُنَّــا ظَــالِمِينَ . فَمَـــا زَالَتْ تِلْكَ دَعْــوَاهُمْ حَتَّى جَعَلْنَــاهُمْ حصيـداً خَامِدِينَ ﴾(٢) .

وقال أصحاب الجنة (٣) التي أفسدها عليها لما رأوها : ﴿ قَالُوا سُبْحَانَ رَبِّنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ ﴾(٤) . .

قال الحسن : لقد دخلوا النار وإنَّ حَمْدَهُ لفي قلوبهم ما وجدوا عليه حُجَّة ولا سبيلاً . ولهذا قال تعالى : ﴿ فَقُطِعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ الَّذِيْنَ ظَلَمُوا وَٱلْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (٥) . فهذه الجملة في موضع الحال أي قطع دابرهم حال كونه سبحانه محموداً على ذلك ، فقطع دابرهم قطعاً مصاحباً لحمده ؛ فهو قطع وإهلاك يحمد

<sup>(</sup>۱) اللك: ۱۱.

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ١٥/١٤.

<sup>(</sup>٣) أي أصحاب البستان.

<sup>(</sup>٤) القلم : ٧٩.

<sup>(</sup>a) الأنعام : a).

عليه الرب تعالى ؛ لكمال حكمته وعدله ، ووضعه العقوبة في موضعها الـذي لا . يليق به غيرها .

فوضَعها في الموضع الذي يقول مَنْ عَلِمَ الحال : لا تليق العقوبة إلا بهذا المحل ، ولا يليق به إلا العقوبة ، ولهذا قال عقيب إخباره عن الحكم بين عباده ومصير أهل السعادة إلى الجنة وأهل الشقاء إلى النار : ﴿ وَقَضِيَ بَيْنَهُمْ بِٱلْحَقَّ وَقِيلَ آلْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (١) ؛ فَحَذَفَ فاعِلَ القول إشعاراً بالعموم وأن الكون كله قال : « الحمد لله رب العالمين » لما شاهدوا من حكمة الحق وعدله وفضله . ولهذا قال في حق أهل النار : ﴿ قِيلَ آدْخُلُوا أَبْوَابَ جَهَنَّمَ ﴾ (٢) ، كأن الكون كله يقول ذلك حتى تقولُه أعضاؤهم وأرواحُهم وأرضُهم وسماؤهم .

وهو سبحانه يخبر أنه إذا أهلك أعداءَه أنجى أولياءَه ولا يعُمُّهم بالهلاك بمحض المشيئة .

ولما سأله نوح نجاة ابنه أُخبر أنه يغرقه بسوء عمله وكفره ، ولم يقل إني أغرقه بمحض مشيئتي وإرادتي بلا سبب ولا ذنب .

وقد ضمن سبحانه زيادة الهداية للمجاهدين في سبيله ولم يخبر أنه يضلهم ويبطل سعيهم .

وكذلك ضَمِنَ زيادة الهداية للمتقين الذين يتبعنون رضوانه ، وأخبر أنه لا يضل إلا الفاسقين الذين ينقضون عهده من بعد ميشاقه ، وأنه إنما يضل مَن آثر الفسلال واختاره على الهُدى ، فيطبَع حينئذ على سمعه وقلبه ، وأنه يقلب قلب مَن لم يرضَ بهُداه إذا جاءه ولم يؤمن به ودَفعَه وردَّه ، فيقلب فؤاده وبصره عقوبة له على ردَّه ودفعِه لمّا تحققه وعرفه ، وأنه سبحانه لو علم في تلك المحال التي حَكم

<sup>(</sup>١) الزمر: ٧٥.

<sup>(</sup>٢) الزمر : ٧٢.

عليها بالضلال والشقاء خيراً لأفهمها وهدها ، ولكنها لا تصلح لنعمته ولا تليق بها كرامتُه .

وقد أزاح سبحانه العِلَل وأقام الحجَج ومكن من أسباب الهداية وأنه لا يُضِلُ إلا الفاسقين والظالمين ، ولا يطبع إلا على قلوب المعتدين ، ولا يُركِس في الفتنة (١) إلا المنافقين بكسبهم ، وأن الرين (٢) الذي غطى به قلوب الكفار هو عين كسبهم وأعمالهم ، كما قال : ﴿ كَلاَّ بَلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ (٣) ، وقال عن أعدائه من اليهود : ﴿ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا غُلْفُ بَلْ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفُرْهِمْ ﴾ (١) .

وأخبر أنه لا يضلّ مَن هداه حتى يبين لـه ما يتقي ، فيختـار لشقوتـه وسوء طبيعته الضلال على الهدى والغيّ على الرشاد ، ويكون مع نفسه وشيطانه وعــدوًّ ربَّه عليه .

وأما المكر الذي وصف به نفسه ، فهو مجازاته للماكرين بأوليائه ورُسله ، فيقابل مكرهم السيء بمكره الحسن ؛ فيكون المكر منهم أقبح شيء ، ومنه أحسن شيء ؛ لأنه عدل ومجازاة . وكذلك المخادعة منه جزاء على مخادعة رسله وأوليائه ؛ فلا أحسن من تلك المخادعة والمكر .

وأما كون الرجل يعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب ؛ فإن هذا عمل أهل الجنة فيما يظهر للناس ، ولو كان عملاً صالحاً مقبولاً للجنة قد أحبه الله ورضيه لم يبطله عليه . وقوله لم يبق بينه وبينها إلا ذراع يُشْكل على هذا التأويل ، فيقال : لما كان العمل بآخره وخاتمته لم يصبر هذا

<sup>(</sup>١) يُركس في الفتنة: أي ردهم إلى الكفر كها كانوا، وأصل الركس رد الشيء مقلوباً.

<sup>(</sup>٢) الرين: الدنس وما غطى على القلب من الأثام، ويقال عنه: الران أيضاً.

<sup>(</sup>٣) المطففين : ١٤.

<sup>(</sup>٤) النساء : ١٥٥.

العامل على عمله حتى يتم له ، بل كان فيه أفة كامنة ونكتة خُذُل بها في آخر عمره فخانته تلك الآفة والداهية الباطنة في وقت الحاجة فرجع إلى موجبها وعمِلت عملها ، ولو لم يكن هناك غش وآفة لم يقلب الله إيمانه ، لقد أورده مع صدقه فيه وإخلاصه بغير سبب منه يقتضي إفساده عليه ، والله يعلم من سائر العباد ما لا يعلمه بعضهم من بعض .

وأما شأن إبليس: فإن الله سبحانه قال للملائكة: ﴿ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾(١) ؛ فالرب تعالى كان يعلم ما في قلب إبليس من الكفر والكبر والحسد ما لا يعلمه الملائكة ، فلما أمروا بالسجود ظهر ما في قلوبهم من الطاعة والمحبة والخشية والانقياد فبادروا إلى الامتثال ، وظهر ما في قلب عدوً من الكبر والغش والحسد ، فأبى واستكبر وكان من الكافرين .

وأما خوف أوليائه من مكره فحق ؛ فإنهم يخافون أن يخذلهم بذنوبهم وخطاياهم فيصيرون إلى الشقاء ، فخوفهم من ذنوبهم ورجاؤهم لرحمته ، وقوله : ﴿ أَفَأَمِنُوا مَكُرَ اللّهِ ﴾ (٢) ، إنما هو في حق الفجّار والكفار . ومعنى الآية : فلا يعصي ويأمنُ مقابلة الله له على مكر السيئات بمكره به إلا القوم الخاسرون . والذي يخافه العارفون بالله من مكره أن يؤخر عنهم عذاب الأفعال فيحصلُ منهم نوع اغترار فيأنسوا بالذنوب فيجيئهم العذاب على غرَّة وفترة .

وأمرُ آخَرُ : وهــو أن يغفُلوا عنه وينسَــوّا ذكره ، فيتخلى عنهم إذا تخلُّوا عن ذكره وطاعته ، فيسرع إليهم البلاء والفتنة ، فيكون مكره بهم تخلِّيه عنهم ُ.

وأمرٌ آخر : أن يعلم من ذنوبهم وعيوبهم ما لا يعلمونه من نفوسهم ، فيأتيهم المكر من حيث لا يشعرون .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٣٠.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ٩٩.

مكر .

# [فصل] شجرة في القلب

السَّنةُ شجرة ، والشهور فروعها ، والأيام أغصانها ، والساعات أورقاها ، والأنفاس ثمرها . فمن كانت أنفاسه في طاعة فثمرة شجرته طيبة ، ومن كانت في معصية فمثرته حنظل . وإنما يكون الجَدَاد (1) يوم المعاد ، فعند الجَدَاد يتبين حلو الثمار من مُرِّها .

والإخلاصُ والتوحيد شجرة في القلب ، فـروعها الأعمـال ، وثمرهـا طيّب الحياة في الدنيا ، والنعيم المقيم في الآخرة . وكما أن ثمار الجنة لا مقطوعة ولا ممنوعة ، فمثرة التوحيد والإخلاص في الدنيا كذلك .

والشركُ والكذب والرياء شجرة في القلب، ثمرها في الدنيـا الخوف والهمّ.. والغمّ وضيق الصدر وظلمة القلب ، وثمرها في الآخرة الزقُّوم والعذاب المقيم . وقد ذكر اللَّهُ هاتين الشجرتين في سورة إبراهيم .

## [فصل] مراتب سعادة العبد

إذا بلغَ العبدُ أُعطيَ عهدَه الذي عَهِدَهُ إليه خالقُه ومالكُه ، فإذا أخذ عهده بقوَّةٍ وقبول وعزم على تنفيذ ما فيه ، صلحَ للمراتب والمناصب التي يصلح لها الموفون بعهودهم . فإذا هزَّ نفسه عند أخذ العهد وانتخاها(٢) ، وقال قد أُهَلْتُ

<sup>(</sup>١) الجداد : جني الثمر.

<sup>(</sup>٢) أي افتخر بها واستعظمها.

لعهد ربي ، فمن أولى بقبوله وفهمه وتنفيذه مني ؟ فحرص أولًا على فهم عهده وتدبره ، وتعرف وصايا سيده له ، ثم وطن نفسه على امتثال ما في عهده ، والعمل به وتنفيذه حسبما تضمنه عهده ، فأبصر بقلبه حيقة العهد وما تضمنه ، فاستحدث همّة أخرى وعزيمة غير العزيمة التي كان فيها وقت الصبا ، قبل وصول العهد ، فاستقال من ظلمة غرّة الصبا والانقياد للعادة والمنشأ ، وصبر على شرف الهمة ، وهتك سِتْر الظلمة إلى نور اليقين ، فأدرك بقدر صبره وصدق اجتهاده ما وهبه الله له من فضله .

فأوًّلُ مراتب سعادته أن تكون له أُذن واعية ، وقلب يعقل ما تعيه الأذن . فإذا سمعَ وعَقَلَ ، واستبانت له الجادة ، ورأى عليها تلك الأعلام ، ورأى أكثر الناس منحرفين عنها يميناً وشمالاً ، فلزمها ولم ينحرف مع المنحرفين ، الذين كان سبب انحرافهم عدَمَ قبول العهد ، أو قبلوه بكُرْه ولم يأخذوه بقوة ولا عزيمة ولا حدَّثوا أنفسهم بفهمه وتدبره والعمل بما فيه وتنفيذ وصاياه ، بل عرض عليهم العهد ومعهم ضراوة الصبا ودين العادة وما ألفوا عليه الآباء والأمهات ، فتلقوا العهد تلقي من هو مُكتفي بما وَجَدَ عليه آباءه وسلفه ، وعادَتُهم لا تكفي من يجمع همه وقلبه على فهم العهد والعمل به ، حتى كأن ذلك العهد أتاه وحده وقيل له تأمَّلُ ما فيه ثم اعملُ بموجبه .

فإذا لم يتلقَّ عهده هذا التلقي أخلد إلى سيرة القرابة ، وما استمرَّت عليه عادة أهله وأصحابه وجيرانه وأهل بلده ، فإنْ عَلَتْ هِمَّتُه أخلد إلى ما عليه سلفه ومَن تقدَّمه مِن غير التفات إلى تدبر العهد وفهمه ، فرضي لنفسه أن يكون دينُه دين العادة ، فإذا شامه الشيطان ، ورأى هذا مبلغ همته وعزيمته ، رماه بالعصبية والحمية للآباء وسلفه ، وزيَّن له أن هذا هو الحق وما خالفه باطل ، ومثَّل له الهدى في صورة الفلال ، والضلال في صورة الهدى ، بتلك العصيية والحميَّة التي أسست على غير علم ، فرضاه أن يكون مع عشيرته وقومه ، له ما لهم وعليه ما

عليهم ، فخُذِل عن الهدى ، وولاه الله ما تولى ، فلو جاءه كل هدى يخالف قومه وعشيرته لم يره إلا ضلالة .

وإذا كانت همته أعلى من ذلك ، ونفسه أشرف ، وقدره أعلى ، أقبل على حفظ عهده وفهمه وتدبره ، وعلم أن لصاحب العهد شأناً ليس كشأن غيره ، فأخذ نفسه بمعرفته من نفس العهد ، فوجده قد تعرُّف إليه وعرَّفه نفسَه وصفاتِه وأسماءه وأفعاله وأحكامه ، فعرف من ذلك العهد قيُّوماً بنفسه ، مقيماً لغيره ، غنياً عن كل ما سواه ، وكلُّ ما سواه فقير إليه ، مُستَو على عرضه فـوق جميع حلقـه ، يرى ويسمع ويرضى ويغضب ويحب ويبغض ويدبر أمر مملكته ، وهو فوق عرشه متكلمٌ أمرُ ناهِ ، يرسل رُسله إلى أقطار مملكته بكلامه الذي يسمعه مَن يشاء مِن خلقه ، وأنه قائم بالقسط مُجازِ بالإحسان والإساءة ، وأنه حليم غفور شكور جواد محسن ، موصوف بكل كمال ، منزَّه عن كل عيب ونقص ، وأنه لا مثل له . ويشهد حكمته في تدبير مملكته ، وكيف يقدِّر مقاديره بمشيئته غير مضادة لعدله وحكمته ، وتظاهر عنده العقلُ والشرع والفطرة فصدق كل منهما صاحبيه ، وَفهمَ عن الله سبحانه ، ما وصف به نفسه في كتابه ، من حقائق أسمائه ، التي بها نزل الكتاب ، وبها نطق ولها أثبتُ وحقق ، وبها تعرّف إلى عباده ، حتى أقرّت به العقـول ، وشهدت بــه الفطر .

فإذا عرف بقلبه ، وتيقن صفات صاحب العهد ، أشرقت أنوارها على قلبه ، فصارت له كالمعاينة ، فرأى حينئذ تعلقها بالخلق والأمر ، وارتباطهما بها ، وسرّيان آثارها في العالم الحسي والعالم الروحي ، ورأى تصرُّفها في الخلائق ، كيف عمّت وخصَّت ، وقرَّبت وأبعدَت ، وأعطت ومنعت ؛ فشاهد بقلبه مواقع عدله سبحانه وقسطه وفضله ورحمته ، واجتمع له الإيمان بلزوم حجته مع نفوذ أقضيته ، وكمال قدرته مع كمال عدله وحكمته ، ونهاية علوَّه على جميع خلقه مع

إحاطته ومعيَّنه ، وعظمته وجلاله وكبريائه وبطشه وانتقامه مع رحمته وبـرِّه ولطفـه وجوده وعفوه وحلمه .

ورأى لزوم الحجة مع قهر المقادير التي لا خروج لمخلوق عنها . وكيف اصطحاب الصفات وتوافقها وشهادة بعضها لبعض ، وانعطاف الحكمة التي هي نهاية وغاية على المقادير التي هي أول وبداية ، ورجوع فروعها إلى أصولها ومبادئها إلى غاياتها ، حتى كأنه مشاهد مبادىء الحكمة ، وتأسيس القضايا على وفتي الحكمة والعدل والمصلحة والرحمة والإحسان ، لا تخرج قضية عن ذلك إلى انقضاء الأكوان وانفصال الأحكام يوم الفصل بين العباد وظهور عدله وحكمته وصدق رسله ، وما أخبرت به عنه لجميع الخليقة ، إنسِها وَجِنها ، مؤمنها وكافرها .

وحينئذ يتبين من صفات جلاله ، ونعوت كماله للخلق ، ما لم يكونوا يعرفونه قبل ذلك ، حتى إنَّ أَعْرَفَ خلقِه به في الدنيا يثني عليه يومئذ من صفات كماله ونعوت جلاله ما لم يكن يحسنه في الدنيا . وكما يظهر ذلك لخلقه تظهر لهم الأسباب التي بها زاغ الزائغون ، وضلً الضالُون ، وانقطع المنقطعون ؛ فيكون الفرق بين العلم يومئذ بحقائق الأسماء والصفات والعلم بها في الدنيا كالفرق بين العلم بالجنة والنار ومشاهدتهما وأعظم من ذلك .

وكذلك يفهم من العهد ، كيف اقتضت أسماؤ ه وصفاته لوجود النبوة والشرائع ، وأن لا يترك خلقه سدى ، وكيف اقتضت ما تضمنته من الأوامر والنواهي ، وكيف اقتضت وقوع الثواب والعقاب والمعاد ، وأن ذلك من موجبات أسمائه وصفاته ، بحيث يُنزَّه عما زعم أعداؤه من إنكار ذلك ، ويرى شمول القدرة وإحاطتها بجميع الكائنات حتى لا يشذ عنها مثقال ذرّة ، ويرى أنه لو كان معه إله آخر لَفَسَدُ هذا العالم ، فكانت تفسد السموات والأرض ومن فيهن ، وأنه سبحانه لو جاز عليه النوم أو الموت لتدكدك هذا العالم بأسره ولم يثبت طرفة عين .

ويرى مع ذلك الإسلام والإيمان اللذين تعبد الله بهما جميع عباده ، كيف انبعائهما من الصفات المقدسة ، وكيف اقتضيا الثواب والعقاب عاجلًا وآجلًا .

ويرى مع ذلك أنه لا يستقيم قبول هذا العهد والتزامه لمن جحد صفاته وأنكر علوه على خلقه وتكلمه بكتبه وعهوده ، كما لا يستقيم قبوله لِمَن أنكر حقيقة سمعه وبصره وحياته وإرادته وقدرته ، وأن هؤلاء هم الذين رَدُّوا عهده وأبَوْا قبوله ، وأنَّ مَن قبِله منهم لم يقبله بجميع ما فيه . . وبالله التوفيق .

# [فصـل ] الروح والبدن

خُلِقَ بدنُ ابن آدم من الأرض ، وروحُه من ملكوت السماء ، وقُرن بينهما . فإذا أجاع بدنه وأسهره وأقامه في الخدمة ، وجَدَتْ روحُه خفةً وراحة ، فتاقت إلى الموضع الذي خُلقت منه ، واشتاقت إلى عالمها العلوي. وإذا أشبعه ونعَمه ونوَّمه واشتغل بخدمته وراحته ، أخلد البدن إلى الموضع الذي خلق منه ، فانجذبت الروح معه فصارت في السجن ، فلولا أنها ألفت السجن لاستغاثت من ألم مفارقتها وانقطاعها عن عالمها الذي خلقت منه كما يستغيث المعذَّب .

وبالجملة ، فكلما خفّ البدن لطفت الروح وخفّت وطلبت عالمها العلوي . وكلما ثقلَ وأخلد إلى الشهوات والراحة ثقلت الروح وهبطت من عالمها وصارت أرضية سفلية . فترى الرجل روحه في الرفيق الأعلى وبدنه عندك ؛ فيكون نائماً على فراشه وروحه عند سدرة المنتهى تجول حول العرش، وآخرُ واقفُ في المخدمة ببدنه وروحه في السفل تجول حول السفليات .

فإذا فارقت الـروح البدن التحقت بـرفيقها الأعلى أو الأدنى ، فعنـد الرفيق الأعلى كـلُّ قرَّةٍ عين وكـلُّ نعيم وسرور وبهجـة ولذة وحيـاة طيبة ، وعنـد الرفيق الأسفل كلُّ همَّ وغمَّ وضيق وحـزن وحياة نكـدة ومعيشة ضنـك ، قال تعـالى : وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً صَنَّكاً ﴾ (1) فذكره كلامه الذي أنزله على رسوله ، والإعراض عنه ترك تدبره والعمل به . والمعيشة الضنك ، فاكثر ما جاء في التفسير : أنها عذاب القبر ، قاله ابن مسعود وأبو هريرة وأبو سعيد الخدري وابن عباس ، وفيه حديث مرفوع . وأصل الضنك في اللغة : الضيق والشدة ، وكل ما ضاق فهو ضنك ، يقال : منزل ضنك وعيش ضنك ، فهذه المعيشة الضنك ، في مقابلة التوسيع على النفس والبدن بالشهوات واللذات والراحة . فإن النفس كلما وسعت عليها ضيقت على القلب حتى تصير معيشة ضنكاً ، وكلما ضيقت على القلب حتى تصير معيشة في الدنيا ضيقت عليها وسعت على القلب حتى ينشرح وينفسح . فضَنْكُ المعيشة في الدنيا بموجب التقوى سَعَتُها في البرزخ والأخرة ، وسَعَة المعيشة في الدنيا بحكم الهوى ضنكها في البرزخ والأخرة .

فَآثَرُ أحسن المعيشتين وأطيبَهُما وأدوَمهُما ، وأشْقِ البدنَ بنعيم الروح ، ولا تُشْقِ الروح بنعيم البدن ؛ فإن نعيمَ الروح وشقاءها أعظم وأدْوَم ، ونعيم البدن وشقاؤه أقصر وأهوَن . . والله المستعان .

### كيف يدعو العارف إلى الله؟

العارف لا يأمر الناس بترك الدنيا ؛ فإنهم لا يقدرون على تركها ، ولكن يأمرهم بترك الذنوب مع إقامتهم على دنياهم ؛ فترك الدنيا فضيلة ، وترك الذنوب فريضة . فكيف يُؤمَر بالفضيلة مَن لم يُقِم الفريضة!

فإنَّ صعُبَ عليهم ترك الذنوب ، فاجتهد أن تحبّب الله إليهم بذكر آلائه وإنعامه وإحسانه وصفات كماله ونعوت جلاله ؛ فإن القلوب مفطورة على محبته . فإذا تعلّقت بحبه هان عليها ترك الذنوب والإصرار عليها والاستقلال منها .

<sup>(</sup>۱) طه : ۱۲٤.

وقد قال يحيى بن معاذ : «طلب العاقل للدنيا خير من ترك الجاهل لها».

العارف يدعو الناس إلى الله من دنياهم فتسهل عليهم الإجابة ، والنزاهد يدعوهم إلى الله بترك الدنيا فتشقّ عليهم الإجابة . فإن الفطام عن الثدي الذي ما عَقَلَ الإنسان نفسه إلا وهو يرتضع منه ، شديد . ولكن تخيَّرُ من المرضعات أزكاهن وأفضلهن ؛ فإن للبن تأثيراً في طبيعة المرتضع ، ورضاع المرأة الحمقى يعود بحمق الولد . وأنفح الرضاعة ما كان من المجاعة ، فإن قويت على مرارة الفطام وإلا فارتضع بقدرٍ ؛ فإن من البشم(١) ما يقتل .

#### [فصل]

- بين رعاية الحقوق مع الضُّرِّ ورعايتها مع العافية بونٌ بعيد .
- إن عبدي كلَّ عبدي الذي يذكرني وهو مُلاقٍ قِرْنَه'٢): ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّـذِيْنَ آمَنُوا إِذَا لَقِيْتُمْ فِئةٌ فَٱلْبُتُوا وَآذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيراً لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾(٣).
- ليس العَجَبُ من صحيح فارغ واقف مع الخدمة ، إنما العَجَبُ من ضعيف سقيم تَعْتَورهُ الأشغال وتختلف عليه الأحوال وقلبُه واقف في الخدمة غير متخلف بما يقدر عليه .

## [فصل ] معرفة الله تعال*ى*

معرفة الله سبحانه نوعان :

الأول : معرفة إقرار ، وهي التي اشترك فيها الناس : البرُّ والفاجر والمطيع والعاصي .

<sup>(</sup>١) البَشَمُ: التَّخَمَة، يقال (بَشِمَ) من الطعام من باب طَرِبَ و(أبشمه) الطعام.

<sup>(</sup>٢) قرنه: نده ونظيره.

<sup>(</sup>٣) الأنفال : ٥٥.

والثاني: معرفة توجب الحياء منه ، والمحبة له ، وتعلَّق القلب به ، والشوق إلى لقائه ، وخشيته ، والإنابة إليه ، والأنس به ، والفرار من الخلق إليه . وهذه هي المعرفة الخاصة الجارية على لسان القوم ، وتفاوتهم فيها لا يحصيه إلا الذي عرفهم بنفسه ، وكشف لقلوبهم من معرفته ما أخفاه عن سواهم ، وكلِّ أشار إلى هذه المعرفة بحسب مقامه وما كشف له منها . وقد قال أعرف الخلق به : « لا أحصي ثناءً عليك أنت كما أثنيت على نفسك »(١) ، وأخبر : أنه سبحانه يفتح عليه يوم القيامة من محامده بما لا يحسنه الأن(١) .

ولهذه المعرفة بابان واسعان :

الباب الأول : التفكُّر والتأمُّل في آيات القرآن كلها ، والفهم الخاص عن الله ورسوله .

والباب الثاني : التفكر في آياته المشهودة ، وتأمُّل حكمته فيها وقدرته ولطفه وإحسانه وعدله وقيامه بالقسط على خلقه .

وجماع ذلك : الفقه في معاني أسمائه الحسنى وجلالها وكمالها وتضرُّده بذلك وتعلُّقها بالخلق والأمر ؛ فيكون فقيهاً في أوامره ونواهيه ، فقيهاً في قضائه وقدره ، فقيهاً في أسمائه وصفاته ، فقيهاً في الحكم الديني الشرعي والحكم الكوني القدري ، ﴿ ذلك فضلُ الله يؤتيه مَن يشاء والله ذو الفضل العظيم ﴾ (٣) .

<sup>(1)</sup> رواه مسلم ، حديث ٢٢٢ من كتاب الصلاة. وأبو داود، باب ١٤٨ من كتاب الصلاة، وباب ٥ من كتاب الوثر. والترمذي، باب ٧٥ من كتاب الدعوات. والنسائي، باب ١١٩ من كتاب الطهارة، وباب ٤٧ و ٢١ من الطبيق، وباب ٥١ من قيام الليل. وابن ماجة، باب ٣ من كتاب الدعاء، وباب ١١٧ من كتاب الإقامة. ومالك في الموطأ، حديث ٣١ من مس القرآن. وأحمد، جزء 1 ص ٩٦ و٢٠١٨ من مس القرآن. وأحمد، جزء 1 ص ٩٦ و٢٠١٨.

٢ ص ١١٠ و١١١٨ و١١٠٠ ويود ، عن تفسير سورة بني إسرائيل (الإسراء). والترمذي ، باب
 ١٠ من كتاب القيامة .

<sup>(</sup>٣) الحديد : ٢١.



الدراهم أربعة : درهم اكتُسِب بطاعة الله وأُخرج في حق الله فـذاك خير الدراهم ، الدراهم ، ودرهم اكتسب بمعصية الله وأُخرج في معصية الله فذاك شرُّ الدراهم ، ودرهم اكتسب بـأذى مسلم وأخرج في أذى مسلم فهـو كـذلـك ، ودرهم اكتسب بمُباح وأُنفق في شهوة مباحة فذاك لا له ولا عليه .

هذه أصول الدراهم ، ويتفرّع عليها دراهم أُخَر : منها درهم اكتسب بحق وأُنفق في باطل ، ودرهم اكتسب بباطل وأنفق في حق فإنفاقه كفارته ، ودرهم اكتسب من شبهة فكفارته أن ينفق في طاعة . وكما يتعلق الثواب والعقاب والمدح والذمّ بإخراج الدرهم فكذلك يتعلق باكتسابه . وكذلك يسأل عن مستخرجه ومصروفه : من أين اكتسبه وفيما أنفقه .

# [فصل] أنواع المواساة للمؤمنين

المواساة للمؤمنين أنواع: مواساة بالمال ، ومواساة بالجاه ، ومواساة بالبدن والخدمة ، ومواساة بالنصيحة والإرشاد ، ومواساة بالدعاء والاستغفار لهم ، ومواساة بالتوجّع لهم .

وعلى قدر الإيمان تكون هذه المواساة ؛ فكلما ضَعُفَ الإيمان ضعفت المواساة ، وكلما قَوِيَ قَوِيَتْ . وكان رسول الله ﷺ أعظم الناس مواساة لأصحابه بذلك كلِّه ، فلأتباعه من المواساة بحسب اتباعهم له .

ودخلوا على بشــر الحافي في يــوم شديــد البرد وقــد تجــرّد وهــو ينتفض ،

فقالوا : ما هذا يا أبا نصر؟ فقال: ذكرتُ الفقراءَ وَبَرْدُهم وليسَ لي ما أواسيهم ، فأحببت أن أواسيهم في بَرْدِهم .

#### [فصـل] عواقب الجهل بالطريق

الجهل بالطريق وآفاتها والمقصود يوجب التعب الكثير مع الفائدة القليلة ؛ فإن صاحبه إما أن يجتهد في نافلة مع إضاعة الفرض، أو في عمل بالجوارح لم يواطئه عمل القلب ، أو عمل بالباطن والظاهر لم يتقيد بالاقتداء ، أو همة إلى عمل لم ترق بصاحبها إلى ملاحظة المقصود ، أو عمل لم يحترز من آفاته المفسدة له حال العمل وبعده ، أو عمل غفل فيه عن مشاهدة المنتة فلم يتجرد عن مشاركة النفس فيه ، أو عمل لم يشهد تقصيره فيه فيقوم بعده في مقام الاعتذار منه ، أو عمل لم يوفه حقه من النصح والإحسان وهو يظن أنه وفاه ، فهذا كله مما ينقص الثمرة مع كثرة التعب . والله الموفق .

# [فصـل] عوائق في الطريق إلى الله

إذا عزم العبدُ على السفر إلى الله تعالى وإرادتِه ، عَرَضَتْ له الخوادع والقواطع ؛ فينخدع أولاً بالشهوات والرياسات والملاذ والمناكح والملابس . فإنْ وقف معها انقطع ، وإنْ رفضها ولم يقف معها وصدق في طلبه ، ابْتُلِيَ بوطء عقبه ، وتقبيل يده ، والتوسعةِ له في المجلس ، والإشارة إليه بالدعاء ورجاء بركته ، ونحوِ ذلك . فإن وقف معه انقطع به عن الله وكان حظّه منه ، وإن قطعه ولم يقف معه ابتلي بالكرامات والكشوفات ؛ فإن وقف معها انقطع بها عن الله وكانت حظّه ، وإن لم يقف معها ابتلي بالتجريد والتخلي وللذة الجمعية وعزة

الوحدة والفراغ من الدنيا . فإن وقف مع ذلك انقطع به عن المقصود ، وإن لم يقف معه ، وسار ناظراً إلى مراد الله منه ، وما يحبه منه ، بحيث يكون عبده الموقوف على محابه ومراؤيه أين كانت وكيف كانت ، تعب بها أو استراح تنعم أو تألم ، أخرجَتُهُ إلى الناس أو عزلته عنهم ، لا يختار لنفسه غير ما يختاره له وليّه وسيّده ، واقف مع أمره ينفذه بحسب الإمكان ، ونفسه عنده أهون عليه أن يقدم راحتها ولذتها على مرضاة سيده وأمره . فهذا هو العبد الذي قد وصل ونفذ ولم يقطعه عن سيده شيء البتة . . وبالله التوفيق .

## [نصل] النعم ثلاثة

النَّعَم ثلاثة : نعمة حاصلة يعلم بها العبد ، ونعمة منتظرة يرجوها ، ونعمة هو فيها لا يشعر بها . فإذا أراد الله إنمام نعمته على عبده ، عرَّفه نعمته الحاضرة ، وأعطاه من شكره قيداً يقيدها به حتى لا تشرد ؛ فإنها تشرد بالمعصية وتقيَّد بالشكر . ووفقه لعمل يستجلب به النعمة المنتظرة ، وبصَّره بالطرق التي تسدّها وتقطع طريقها ووفقه لاجتنابها . وإذا بها قد وافت إليه على أتمَّ الوجوه ، وعرَّفهع وعرَّفه النعم التي هو فيها ولا يشعر بها .

ويُحكى أن أعرابياً دخل على الرشيد ، فقال : أميرَ المؤمنين ، ثَبَّتَ اللّهُ عليك النعم التي أنت فيها بإدامة شكرها ، وحَقَّق لك النعم التي ترجوها بحسن الظنَّت الظنَّ به ودوام طاعته ، وعَرَّفك النعم التي أنت فيها ولا تعرفها لتشكرها . فأعجبه ذلك منه وقال: ما أحسن تقسيمه .

# الخواطر والأفكار الخواطر والأفكار

مبدأ كل علم نظري ، وعمل اختياري ، هو الخواطر والأفكار ؛ فإنها توجب التصوَّرات ، والتصوَّرات تدعو إلى الإرادات ، والإرادات تقتضي وقوع الفعل ، وكثرة تكراره تعطي العادة . فصلاح هذه المراتب بصلاح الخواطر والأفكار ، وفسادها . فصلاح الخواطر بأن تكون مراقبة لوليَّها وإلهها صاعدة إليه دائرةً على مرضاته ومَحابِّه ؛ فإنه سبحانه به كلُّ صلاح ، ومن عنده كل هدى ، ومن توفيقه كل رشد ، ومن توفيه لعبده كل حفظ ، ومن توفيه وإعراضه عنه كل ضلال وشقاء .

فيظفر العبد بكل خير وهدى ورشد ، بقدر إثبات عين فكرته في آلائه ونِعَمه وتوحيده ، وطرق معرفته ، وطرق عبوديته ، وإنزاله إياه حاضراً معه ، مشاهداً له ، ناظراً إليه ، رقيباً عليه ، مُطَّلعاً على خواطره وإرادته وهمه . فحينئذٍ يستحيي منه ، ويجلُه أن يُطْلِعَه منه على عورة يكره أن يَطْلِعَ عليها مخلوق مثله ، أو يرى في نفسه خاطراً يمقته عليه .

فمتى أنزل ربَّه هذه المنزلة منه رفعه وقرَّبه منه ، وأكرمه واجتباه ووالاه ، وبقدر ذلك يبعد عن الأوساخ والدناءات والخواطر الرديئة والأفكار الدنيئة . كما أنه كلما بَعُدَ منه وأعرض عنه قَرُبَ من الأوساخ والدناءات والأقذار ، ويُقطع عن جميع الكمالات ويتعمل بجميع النقائص .

فالإنسان خيرُ المخلوقات إذا تقرَّب من بارئه ، والتزم أوامره ونواهيه ، وعمل بمرضاته ، وآثرَه على هواه . وشرُّ المخلوقات إذا تباعد عنه ، ولم يتحرك قلبه لقربه وطاعته وابتغاء مرضاته .

فمتى اختار التقرُّب إليه ، وآثره على نفسـه وهواه ، فقـد حَكُّمَ قلبَه وعقله

وإيمانه على نفسه وشيطانه ، وَحَكَّمَ رَشَدُه عَلَىٰ غَيَّه وَهُدَاه عَلَى هَواه . ومتى اختار التباعد منه ، فقد حَكَّمَ نفسه وهواه وشيطانه على عقله وقلبه ورشده .

واعلم أن الخطرات والوساوس ، تؤدِّي متعلقاتها إلى الفكر ، فيأخذها لفكر فيأخذها للإرادة ، فتأخذها الإرادة لفكر فيؤدِّيها إلى الإرادة ، فتأخذها الإرادة فتؤدِّيها إلى الجوارح والعمل ، فتستحكم فتصير عادة ، فرَدُّها من مبادثها أسهل من قطعها بعد قوَّتها وتمامها .

ومعلوم أنه لم يُعْطَ الإنسانُ إماتة الخواطر ولا القوة على قطعها ؛ فإنها تهجم عليه هجوم النَّفَس ، إلا أن قوة الإيمان والعقل تعينه على قبول أحسنها ورضاه به ومساكنته له ، وعلى دفع أقبحها وكراهته له وَنَفْتِه منه كما قال الصحابة : «يا رسول الله ، إن أحدنا يجد في نفسه ما لأنْ يحترقَ حتى يصير حُمَمة (١) أَحَبُ إليه من أن يتكلم به ، فقال: أوقد وجدتموه؟ قالوا: نعم ، قال: ذاك صريح الإيمان» ، وفي لفظ : «الحمد لله الذي رَدُّ كيده إلى الوسوسة» (١). وفيه قولان ، أحدهما : أن رَدُه وكراهته صريح الإيمان . والثاني : أن وجوده وإلقاء الشيطان له في النفس صريح الإيمان . والثاني : أن وجوده وإلقاء الشيطان له في النفس صريح الإيمان . والثاني : أن الله المعارضة الإيمان وإزالته به .

وقد خلق الله سبحانه النفس شبيهة بالرحى الدائرة التي لا تسكن ولا بُدُ لها من شيء تطحنه ، فإنْ وُضع فيها تـراب أو حصى طحنته ، وإنْ وُضع فيها تـراب أو حصى طحنته . فالأفكار والحواطر التي تجول في النفس هي بمنزلة الحَبّ الذي يوضع فيها ،

<sup>(</sup>١) مُحَمَّة: مفرد مُحم، وهي الرِّماد والفحم وكل ما احترق من النار.

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه أبو داود في السنن، باب في رد الوسوسة من كتاب الأدب، الجزء الخامس، ص ٣٣٥ و٣٣٦ و٣٣٧. طبعة المدعاس والسيد. ورواه مسلم، في كتاب الإيمان، حديث ١٣٢، باب بيان الوسوسة في الإيمان وما يقوله من جدها. ونسبه المنذري للنسائي أيضاً. كما رواه الإمام أحمد في المسند.

فمن الناس مَن تطحن رحماه حَبًا يخرج دقيقاً ينفع به نفسه وغيره ، وأكثرهم يطحن رملًا وحصىً وتبناً ونحو ذلك ، فإذا جاء وقت العجن والخبز تبيَّن له حقيقة طحينه .

# [فصل] إصلاح الخواطر والأفكار

فإذا دفعت الخاطر الوارد عليك اندفع عنك ما بعده ، وإنْ قبلته صار فكراً جوالًا، فاستخدم الإرادة، فتساعـدت هي والفكر على استخـدام الجوارح، فـإنْ تعذّر استخدامها رَجَعا إلى القلب بالتمني والشهوة وتوجهه إلى جهة المراد .

ومن المعلوم أن إصلاح الخواطر أسهل من إصلاح الأفكار، وإصلاح الأفكار أسهل من إصلاح الإرادات ، وإصلاح الإرادات أسهل من تدارك فساد العمل ، وتداركه أسهل من قطع العوائد .

فأنفع الدواء أن تشغل نفسك بالفكر فيما يعنيك دون ما لا يعنيك ، فالفكر فيما لا يعني باب كل شر ، ومَن فكّر فيما لا يعنيه فاته ما يعنيه ، واشتغل عن أنفع الأشياء له بما لا منفعة له فيه . فالفكر والخواطر والإرادة والهمّة أحق شيء بإصلاحه من نفسك؛ فإن هذه خاصتك وحقيقتك التي لا تبتعد بها أو تقرب من إلهك ومعبودك الذي لا سعادة لك إلا في قربه ورضاه عنك . وكلَّ الشقاء في بُعدك عنه وسخطه عليك. ومَن كان في خواطره ومجالات فكره دني دنيئاً خسيساً لم يكن في سائر أمره إلا كذلك .

وإياك أن تمكن الشيطان من بيت أفكارك وإرادتك ؛ فإنه يفسدها عليك فساداً يصعب تداركه ، ويلقي إليك أنواع الوساوس والأفكار المضرّة ، ويحول بينك وبين الفكر فيما ينفعك، وأنت الذي أعنته على نفسك بتمكينه من قلبك وخواطرك فملكها عليك . فمثالك معه مثال صاحب رحى يطحن فيها جيّد الحبوب ، فأتاه شخص معه حِمْل تراب وبعر وفحم وغثاء ليطحنه في طاحونته ،

فإنْ طرده ولم يمكنه من إلقاء ما معه في الطاحون استمرَّ على طحن ما ينفعه ، وإنْ مَكّنه من إلقاء ذلك في الطاحون أفسد ما فيها من الخَبَّ وخرج الطحين كله فاسداً .

والذي يلقيه الشيطان في النفس لا يخرج عن الفكر فيما كان ودخل في الوجود لو كان على خلاف ذلك ، وفيما لم يكن لو كان كيف كان يكون ، أو فيما يُملِكُ الفِكْرَ فيه من أنواع الفواحش والحرام ، أو في خيالات وهمية لا حقيقة لها ، أو في باطل ، أو فيما لا سبيل إلى إدراكه من أنواع ما طُوِيَ عنه علمه ، فيلقيه في تلك الخواطر التي لا يبلغ منها غاية ، ولا يقف منها على نهاية ، فيجعل ذلك مجالً فكره ومسرح وهمه .

وجماع إصلاح ذلك : أن تشغّلَ فكرَك في باب العلوم والتصوَّرات بمعرفة ما يلزمك من التوحيد وحقوقه ، وفي الموت وما بعده إلى دخول الجنة والنار . وفي آفات الأعمال وطرق التحرُّز منها . وفي باب الإرادات والعُـزوم أن تشغل نفسـك بإرادة ما ينفعك إرادته وطرح إرادة ما يضرُّك إرادته .

وعند العارفين أنّ تمنّي الخيانة وإشغالَ الفكر والقلب بها أضر على القلب من نفس الخيانة ، ولا سيما إذا فرغ قلبه منها بعد مباشـرتها ؛ فــإنّ تمنّيها يشغــل القلب بها ويملؤه منها ويجعلها همّه ومُراده .

وأنت تجد في الشاهد أن الملك من البشر إذا كان في بعض حاشيته وخدَمه من هو مُتَمَنٍّ لخيانته مشغولُ القلب والفكر بها ممتلىء منها ، وهو مع ذلك في خدمته وقضاء أشغاله ، فإذا اطلَع على سرِّه وَقَصْدِهِ مَقَتَه غاية المقت وأبغضه وقابله بما يستحقه ، وكان أبغض إليه من رجل بعيد عنه جَنَى بعض الجنايات وقلبه وسرُّه مع المَلِك غير منطوِ على تمني الخيانة ومحبتها والحرص عليها ، فالأول يتركها عجزاً واشتغالاً بما هو فيه وقلبه ممتلىء بها، والثاني يفعلها وقلبه كاره لها ليس فيه إضمار الخيانة ولا الإصرار عليها ، فهذا أحسن حالاً وأسلم عاقبة من الأول .

وب الجملة ، فالقلب لا يخلو قط من الفكر ؛ إمنا في واجب آخرت ومصالحها ، وإما في مصالح دنياه ومعاشه، وإما في الوساوس والأماني الباطلة والمقدرات المفروضة.

وقد تقدَّم أن النفس مثلها كمثل رحى تدور بما يُلقى فيها ؛ فإنْ ألقيتَ فيها حَبًا دارت به ، وإن ألقيتَ فيها زجاجاً وحصىً وبعراً دارت به ، والله سبحانه هو قيئم تلك الرحى ومالِكُها ومصرفها ، وقد أقام لها ملكاً يلقي فيها ما ينفعها فتدور به ، وشيطاناً يلقي فيها ما يضرها فتدور به ، فالملّك يُلمُ بها مرة ، والشيطان يُلمُ بها مرة ، والشيطان يُلمُ بها مرة ، فالحبُّ الذي يلقيه الملك إيعادُ بالخير وتصديق بالوعد ، والحبُ الذي يلقيه الشيطان إيعادُ بالوعد . والطحين على قدر الحبُّ ، وصاحبُ الحبُّ المضرِّ لا يتمكن من إلقائه إلا إذا وجدَ الرحى فارغة من الحب ، وقيَّمُها قد أهملها ، وأعرض عنها ، فحيناندُ يبادر إلى إلقاء ما معه فيها .

وبالجملة ، فقيَّمُ الرحى إذا تخلى عنها ، وعن إصلاحها ، وإلقاءِ الحب النافع فيها ، وجد العدوُ السبيلَ إلى إفسادها وإدارتها بما معه . وأصل صلاح هذه الرحى بالاشتغال بما يعنيك ، وفسادها كله في الاشتغال بما لا يعنيك ، وما أحسن ما قال بعض العقلاء: لما وجدتُ أنواع الذخائر منصوبة غرضاً للمتألف ، ورأيت الزوال حاكماً عليها مدركاً لها، انصرفت عن جميعها إلى ما لا يُنازع فيه ذو الحجا [ العقل ] أنه أنفع الذخائر وأفضل المكاسب وأربع المتاجر. والله المستعان .

## النفوس الشريفة والنفوس الدنيئة

قال شقيق بن إبراهيم: أُغلِقَ بابُ التوفيق عن الخلق من ستة أشياء: اشتغالهم بالنعمة عن شكرها، ورغبتهم في العلم وتركهم العمل، والمسارعة إلى الذنب وتأخير التوبة، والاغترار بصحبة الصالحين وترك الاقتداء بفعالهم، وإقبار الدنيا عنهم وهم يتبعونها، وإقبال الآخرة عليهم وهم معرضون عنها.

قلت: وأصل ذلك عدم الرغبة والرهبة، وأصله ضعف اليقين ، وأصله ضعف البيقين ، وأصله ضعف البصيرة ، وأصله مهانة النفس ودناءتها واستبدال الذي هو أدنى بالذي هو خير. وإلا فلو كانت النفس شريفة كبيرة لم ترضَ بالدون. فأصل الخير كله بتوفيق الله ومشيئته وشرف النفس ونبلها وكِبَرها. وأصل الشر خِسَّتها ودناءتها وصِغَرها، قال تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا، وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا ﴾(١) ، أي أفلح مَن كبرها وكثرها ونمَّاها بطاعة الله ، وخاب مَن صغَرها وحقَّرها بمعاصى الله .

فالنفوسُ الشريفة ، لا ترضى من الأشياء إلاَّ بـلاعلاهـا وأفضلها وأحمـدها عاقبة . والنفوس الدنيئة ، تحوم حول الدناءات ، وتقع عليها كما يقع الذباب على الأقذار . فالنفس الشريفة العليّة ، لا ترضى بـالظلم ولا بـالفواحش ولا بـالسرقـة والخيانة ؛ لأنها أكبر من ذلك وأجَلّ . والنفس المهينة الحقيرة الخسيسة بالضدّ من ذلك .

فكل نفس تميل إلى ما يناسبها ويشاكلها ، وهذا معنى قوله تعالى : ﴿ قُلْ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِ ﴾ (٢) ، أي على ما يشاكله ويناسبه ، فهو يعمل على طريقته التي تناسب أخلاقه وطبيعته ، وكل إنسان يجري على طريقته ومذهبه وعاداته التي ألِفَها وجُبِلَ عليها. فالفاجر يعمل بما يشبه طريقته من مقابلة النعم بالمعاصي والإعراض عن المُنْعِم . والمؤمن يعمل بما يشاكله من شكر المنعِم ، ومحبَّته ، والناء عليه ، والجياله .

# [فصـل ] من لا يعرف نفسه كيف يعرف خالقه؟ .

مَن لم يعرف نفسه كيف يعرف خالقه ؟ فاعلمْ أن الله تعالى خلق في صدرك بيتاً وهو القلب ، ووضع في صدره عرشاً لمعرفته يستوي عليه المثلُ الأعلى، فهو

<sup>(</sup>۱) الشمس : ۱۰/۹.

<sup>(</sup>٢) الإسراء : ٨٤.

مستوعلي عرشه بذاته باثن من خلقه والمثل الأعلى من معرفته ومحبته وتوحيده مستو على سرير القلب، وعلى السرير بساط من الرضا. ووضع عن يمينه وشماله مرافق شرائعه وأوامره، وفتح إليه باباً من جنة رحمته والأنس به والشوق إلى لقائه، وأمطره من وابل كلامه ما أنبت فيه أصناف الرياحين والأشجار المثمرة من أنواع الطاعات والتهليل والتسبيح والتحميد والتقديس. وجعل في وسط البستان شجرة معرفة ، فهي تؤتى أُكُلهَا كلُّ حين بإذن ربها من المحبة والإنابة والخشية والفرح به والابتهاج بقربه. وأجرى إلى تلك الشجرة ما يسقيها من تدبُّر كلامه وفهمه والعمل بوصاياه. وعلَّق في ذلك البيت قنديلًا أسرجه بضياء معرفته والإيمان به وتوحيده . فهو يستمدُّ من شجرةٍ مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية ، يكاد زبنها يضيء ولو لم تمسَّسه نار . ثم أحاط عليه حائطاً يمنعه من دخول الأفات والمفسدين ، ومَن يؤذي البستان فلا يلحقه أذاهم . وأقام عليه حَرَساً من الملائكة، يحفظونه في يقظته ومنامه . ثم أعلم صاحب البيت والبستان بـالساكن فيـه ، فهو دائماً همَّه إصلاحُ السكن ولَمُّ شعْبِه ليرضاه الساكن منزلاً . وإذا أحسُّ بأدنى شعث في السكن بادر إلى إصلاحه ولمُّه خشية انتقال الساكن منه، فنِعْمَ الساكن ونعمَ المسكن.

فسبحان الله رب العالمين، كم بين هذا البيت وبيت قد استولى عليه الخراب، وصار مأوى للحشرات والهوام ، ومحلاً لإلقاء الأنتان والقاذورات فيه . فمن أراد التخلي وقضاء الحاجة، وجد خَرِبة لا ساكن فيها ولا حافظ لها، وهي معدة لقضاء الحاجة، مظلمة الأرجاء، منتنة الرائحة، قد عَمّها الخراب، وملأتها القاذورات ؛ فلا يأنس بها ، ولا ينزل فيها ، إلا من يناسبه سكناها من الحشرات والديدان والهوام . الشيطان جالس على سريرها ، وعلى السرير بساط من الجهل ، وتخفق فيه الأهواء ، وعن يمينه وشماله مرافق الشهوات . وقد فُتح إليه بابٌ من حقل الخذلان ، والوحشة ، والركون إلى الدنيا، والطمأنينة بها ، والزهد في الأخرة . وأمطر من وابل الجهل ، والهوى ، والشرك ، والبدع ، ما أنبت فيه أصناف الشوك والحنظل والأشجار المشمرة بأنواع المعاصي والمخالفات من الزوائد

والتنديبات والنوادر والهزليات والمضحكات والأشعار الغزليات ، والخمريات التي تهيج على ارتكاب المحرمات، وتُرَقِّد في الطاعات. وجُعِلَ في وسط الحقل شجرة الجهل به والإعراض عنه ؛ فهي تؤتى أُكلَها كلَّ حين من الفسوق والمعاصي واللهو واللعب والمحون والذهاب مع كل ريح واتباع كل شهوة. ومن ثمرها الهموم والمعجزان والآلام. ولكنها متوارية باشتغال النفس بلهوها ولعبها، فإذا أفاقت من سكرها أُحضِرَت كلَّ هم وغم وحزن وقلق ومعيشة ضنك ، وأجرى إلى تلك الشجرة ما يسقيها من اتباع الهوى وطول الأمل والغرور.

ثم ترك ذلك البيت وظلماته وخراب حيطانه، بحيث لا يمنع منه مفسد ولا حيوان ولا مؤذٍ ولا قذر؛ فسبحان خالق هذا البيت وذلك البيت . فمن عرف بيته ، وقدَّر ما فيه من الكنوز والذخائر والآلات ، انتفع بحياته ونفسه. ومَن جَهِلَ ذلك جهل نفسه وأضاع سعادته . وبالله التوفيق .

- \* سُشِلَ سهل التستري (١): الرجل يأكل في اليوم أكلةً ؟ قال: أكل الصديقين ، قيل له: فثلاث أكلات ؟ الصديقين ، قيل له: فثلاث أكلات ؟ فقال: قل لأهله يبنوا له يملفاً.
- \* قال الأسود بن سالم : ركعتين أصليهما لله أجب إليَّ من الجنة بما فيها . فقيل له : هذا خطأ ، فقال : دعونا من كلامكم ، الجنة رضى نفسي ، والركعتان رضى ربي ، ورضى ربي أحب إليَّ من رضى نفسي .
- العارف في الأرض ريحانة من رياحين الجنة ، إذا شمَّها المريد اشتاقت نفسه إلى الجنة .

<sup>(</sup>١) سهل بن عبد الله بن يونس التستري، أبو محمد (٢٠٠ ـ ٣٨٣ هـ = ١٨٥ ـ ٢٨٩ م): أحد أثمة الصوفية وعلمائهم، والمتكلمين في علوم الإخلاص والرياضيات وعبوب الأفعال. له كتاب في وتفسير القرآن، وكتاب ورقائق المحبين، وغير ذلك. طبقات الصوفية ٢٠٦، والوفيات ٢١٨:١، وحلية الأولياء ١٠٩٠:١٨٩، والشعراني ٢:١٦، والمناوي ٢٣٧:١.

\* قلب المحِبّ موضوع بين جلال محبوبه وجماله، فإذا لاحظ جلاله هابه وعظّمه ، وإذا لاحظ جماله أحبّه واشتاق إليه .

#### [ فائدة ]

# مَنْ هو أعرف الناس بالله؟

مِنَ الناسِ مَنْ يعرف الله بالجود والإفضال والإحسان ، ومنهم من يعرفه بالعفو والحلم والتجاوز ، ومنهم من يعرفه بالبطش والانتقام ، ومنهم من يعرفه بالعلم والحكمة ، ومنهم من يعرفه بالعزَّة والكبرياء ، ومنهم من يعرفه بالرحمة والبرّ واللطف ، ومنهم من يعرفه بالقهر والملك ، ومنهم من يعرفه بإجابة دعوته وإغاثة لهفته وقضاء حاجته .

واعم هؤلاء معرفة: من عرفه من كلامه؛ فإنه يعرف رباً قد اجتمعت له صفات الكمال ونعوت الجلال، منزه عن المثال، بريء من النقائص والعيوب، له كل اسم حسن وكل وصف كمال، فعال لما يريد، فوق كل شيء، ومع كل شيء، ومقيم لكل شيء، آمر ناو، متكلم بكلماته الدينية والكونية، أكبر من كل شيء، وأجمل من كل شيء، أرحم الراحمين، وأقدر القادرين، وأحكم الحاكمين. فالقرآن أنزل لتعريف عباده به، وبصراطه الموصل إليه، وبحال السالكين بعد الوصول إليه.

#### [ فائدة ]

## من الآفات الخفية العامة

من الآفات الخفية العامة: أن يكون العبد في نعمة أنعم الله بها عليه واختارها له ، فيملّها العبد ويطلب الانتقال منها إلى ما يزعم لجهله أنه خير له منها ، وربَّه برحمته لا يخرجه من تلك النعمة ، ويعذره بجهله وسوء اختياره لنفسه ، حتى إذا ضاق ذرعاً بتلك النعمة وسَخِطها وتبرَّم بها واستَحْكَم مَلله لها سلّبه الله إياها . فإذا انتقل إلى ما طلبه ، ورأى التفاوت بين ما كان فيه وما صال

إليه ، اشتدَّ قلقه وندمه، وطلب العودة إلى ما كان فيه ، فإذا أراد الله بعبده خيراً ورشداً أشهده أن ما هو فيه نعمة من نعّمِه عليه ورضاه به وأوزعه شكره عليه ، فإذا حدَّثته نفسُه بالانتقال عنه استخار ربه استخارة جاهل مصلحته عاجز عنها ، مُفَرِّض إلى الله طالب منه حسن اختياره له .

وليس على العبد أضرّ من مَلَلهِ لنِعَم الله؛ فإنه لا يبراها نعمة ، ولا يشكره عليها ، ولا يفرح بها ، بل يسخطها ويشكوها ويعدّها مصيبة . هذا وهي من أعظم نِعَم الله عليه .

فأكثرُ الناس أعداءُ نعم الله عليهم ولا يشعرون بفتح الله عليهم نعمة ، وهم مجتهدون في دفعها وردِّها جهلاً وظلماً . فكم سَعَتْ إلى أحدهم من نعمة وهو ساع في دفعها وزوالها بظلمه ساع في ردَّها بجهده ، وكم وصلت إليه وهو ساع في دفعها وزوالها بظلمه وجهله ، قال تعالى : ﴿ ذٰلِكَ بِأَنَّ اللّهَ لَمْ يَكُ مُغَيَّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَىٰ قَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا يَأْنَهُ بِهِمْ ﴾ (١) ، وقال تعالى : ﴿ إِنَّ اللّهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا يِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا يِأَنْهُسِهِمْ ﴾ (١) ؛ فليس للنعم أعدى من نفس العبد ، فهو مع عُدوَّه ظهيرً على نفسه ، فعدوَّه يطرح النار في نعمه وهو ينفخ فيها ، فهو الذي مَكَّنه من طرح النار ثم أعانه بالنفخ ، فإذا اشتدً ضرامُها استغاث من الحريق وكان غايته معاتبة الأقدار :

وعـاجزُ الـرأي ِ مِضياعُ لفَـرْصَتِهِ حتى إذا فـات أمرٌ عـاتبَ الفـدَرا [فصــل ] معرفة جمال الله عزَّ وجَلِّ

من أعزَّ أنواع المعرفة : معرفةُ الرب سبحانه بالجمال، وهي معرفة خواصَّ الخلق، وكلهم عرفه بصفة من صفاته ، وأتهم معرفةً مَنْ عرفه بكمالـه وجلالـه

<sup>(</sup>١) الأنفال: ٥٣.

<sup>(</sup>۲) الرعد : ۱۱.

وجماله سبحانه، ليس كمثله شيء في سائر صفاته، ولو فرضت الخلق كلهم على أجملهم صورة وكلهم على تلك الصورة، ونسبت جمالهم الظاهر والباطن إلى جمال الرب سبحانه لكان أقل من نسبة سراج ضعيف إلى قرص الشمس، ويكفي في جماله أنه لو كشف الحجاب عن وجهه لأحرقت سُبُحاته(١) ما انتهى إليه بصره من خلقه. ويكفي في جماله أن كل جمال ظاهر وباطن في الدنيا والآخرة فمن آثار صنعته، فما الظنُّ بمن صدر عنه هذا الجمال؟!.

ويكفي في جماله: أنه له العزّة جميعاً، والقوّة جميعاً، والجود كله، والاحسان كله، والعلم كله، والفضل كله، ولنور وجهه أشرقت الظلمات، كما قال النبي رضي المناف الطلمات وصَلَح عليه أمر الدنيا والاخرة ١٠٠٠.

وقال عبد الله بن مسعود: ليس عند ربكم ليل ولا نهار، نور السموات والأرض من نور وجهه ، فهو سبحانه نور السموات والأرض ، ويوم القيامة إذا جاء لفصل القضاء تشرق الأرض بنوره .

ومن أسمائه الحسنى «الجميل». وفي الصحيح عنه ﷺ: « إن الله جميل يحب الجمال »(٣).

وجماله سبحانه على أربع مراتب: جمال الذات ، وجمال الصفات ، وجمال الصفات ، وجمال الأسماء . فأسماؤه كلها حسنى، وصفاته كلها صفات كمال ، وأفعاله كلها حكمة ومصلحة وعدل ورحمة . وأما جمال الذات ، وما هو

<sup>(</sup>١) (سُبُحاتُ) وجهِ الله تعالى بضمتين : جَلاَلَتُه.

 <sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في «الكبر» عن عبد الله بن جعفر. وهو ضعيف. انظر: تخريج فقه السيرة ١٣١،
 والأحاديث الضعيفة ٣٩٣٣ ـ للشيخ الألباني.

 <sup>(</sup>٣) الحديث في الصيحيح كما قال الشيخ رحمه الله؛ انظر صحيح الإمام مسلم، كتاب ١ الإيمان ٥. كما
 رواه الإمامان: أحمد في مسنده، وابن ماجة في سننه.

عليه ، فأمر لا يدركه سواه ، ولا يعلمه غيره ، وليس عند المخلوقين منه إلا تعريفات تَعرَّف بها إلى مَن أكرمه مِن عباده ، فإن ذلك الجمال مَصُونٌ عن الأغيار محجوب بستر الرداء والإزار ، كما قال رسوله على فيما يحكى عنه : « الكبرياء ردائي ، والعظمة إزاري »(١) . ولما كانت الكبرياء أعظم وأوسع كانت أحق باسم الرداء؛ فإنه سبحانه الكبير المتعال، فهو سبحانه العلى العظيم .

قال ابن عباس: حجب الذات بالصفات، وحجب الصفات بالأفعال، فما ظنك بجمال حُجِبَ بأوصاف الكمال وسُتِرَ بنعوت العظمة والجلال؟!

ومن هذا المعنى يُفهَم بعض معاني جمال ذاته ؛ فإن العبد يترقى منت معرفة الأفعال إلى معرفة الذات. فإذا شاهد الأفعال إلى معرفة الصفات، ومن معرفة الصفات، ثم استدلّ بجمال الصفات على جمال الذات .

ومن ههنا يتبين أنه سبحانه له الحمد كله، وأن أحداً من خلقه لا يُحصى ثناءً عليه، بل هو كما أثنى على نفسه، وأنه يستحق أن يعبد لذاته، ويحب لذاته، ويشكر لذاته، وأنه سبحانه يحبُّ نفسه ويُثني على نفسه ويَحْمَدُ نفسه، وأن محبته لنفسه وحمده لنفسه وثناءه على نفسه وتوحيده لنفسه، هو في الحقيقة الحمدُ والثناء والحبُّ والتوحيد ؛ فهو سبحانه كما أثنى على نفسه، وفوق ما يثني به عليه خلقه.

وهـو سبحانـه كما يحبُّ ذاتَـه يحبُ صفاتِـه وأفعالَـه ، فكلُّ أفعـالـه حسن محبوب ، وإنْ كان في مفعولاته [ مخلوقاته ] ما يبغضه ويكرهه ، فليس في أفعاله

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود في سننه، باب ما جاء في الكبر، من كتاب اللباس. الجزء الرابع ص ٣٥٠ و٣٥١. وأخرجه ابن ماجة في الزهد، حديث ٤١٧٤، باب البراءة من الكبر والتواضع. وأخرجه مسلم، في البر، حديث ٢٦٢٠، باب تحريم الكبر.

ما هو مكروه مسخوط ، وليس في التوجود ما يحب لذاته ويحمد لذاته إلا هو سبحانه . وكل ما يحب سواه ، فإن كانت محبته تابعة لمحبته سبحانه بحيث يحب لأجله ، فمحبته صحيحة ، وإلا فهي محبة باطلة . وهذا هو حقيقة الإلهية ؛ فإن الإله الحق هو الذي يحب لذاته ويحمد لذاته . فكيف إذا انضاف إلى ذلك إحسانه وإنعامه وحلمه وتجاوزه وعفوه وبرّه ورحمته؟ .

فعلى العبد أن يعلم أنه لا إلّه إلا الله ، فيحبه ويحمده لذاته وكمالـه ، وأن يعلم أنه لا محسن على الحقيقة بأصناف النعَم الـظاهرة والبـاطنة إلا هـو، فيحبه لإحسانه وإنعامه، ويحمده على ذلك؛ فيحبه من الوجهين جميعاً .

وكما أنه ليس كمثله شيء ، فليس كمحبته محبة . والمحبة مع الخضوع هي العبودية التي خلق الخلق لأجلها ؛ فإنها غاية الحب بغاية الذّل ، ولا يصلح ذلك إلا له سبحانه . والإشراك به في هذا ، هوخ الشرك الذي لا يغفره الله ، ولا يقبل لصاحبه عملاً .

وحمدُه يتضمن أصلين: الإخبار بمحامدِه وصفات كماله ، والمحبة له عليها . فمَنْ أخبر بمحاسن غيره من غير محبة له لم يكن حامداً . ومَنْ أحبّه من غير إخبار بمحاسنه لم يكن حامداً حتى يجمع الأمرين .

وهو سبحانه يحمد نفسه بنفسه ، ويحمد نفسه بما يجريه على ألسنة الحامدين له من ملائكته وأنبيائه ورُسله وعباده المؤمنين ؛ فهو الحامد لنفسه بهذا وهذا ؛ فإن حمدهم له بمشيئته وإذنه وتكوينه ؛ فإنه هو الذي جعل الحامد حامداً ، والمسلم مسلماً ، والمصلي مصلياً ، والتائب تائباً ؛ فمنه ابتدأت النّعَم وإليه انتهت ، فابتدأت بحمده وانتهت إلى حمده . وهو الذي ألهم عبده النوبة ، وفرح بها أعظم فرح ، وهي من فضله وجُودٍه . وألهم عبده النطاعة ، وأعانه عليها ، ثم أثابَه عليها ، وهي من فضله وجوده .

وهو سبحانه غنيٌّ عن كل ما سواه بكل وجه ، وما سواه فقيرٌ إليه بكل وجه ،

والعبد مفتقر إليه لذاته في الأسباب والغايات؛ فإن ما لا يكون به لا يكون ، وما لا يكون له لا ينفع .

# [فصـل ] والله يحب الجمال

وقوله في الحديث: « إنَّ الله جميلُ يحب الجمال ،(١) ، يتناول جمال الثياب المسؤول عنه في نفس الحديث . ويدخل فيه بطريق العموم الجمالُ من كل شيء كما في الحديث الآخر : « إن الله نظيف يحب النظافة ،(٢).

وفي الصحيح : ﴿ إِنَّ اللَّهُ طُيِّبُ لَا يَقْبُلُ إِلَّا طُيِّبًا ﴾(٣) .

وفي السنن : « إن الله يحب أن يرى أثر نعمته على عبده  $^{(4)}$  .

وفيها (٥) عن أبي الأحسوص الجشمي ، قال : « رآني النبيُ ﷺ وعليُّ أطمار »(١) ، فقال : هل لك من مال؟ قلت: من كل ما آتى الله من الإبل والشاء ، قال : فلتُرُ نعمتُه وكرامته عليك »(٧) .

فهو سبحانه يحب ظهور أثر نعمته على عبده ؛ فإنه من الجمال الذي يحبه ، وذلك من شُكرِه على نِعمه . وهو جمال باطن ، فيحب أن يرى على عبده الجمال الظاهر بالنعمة ، والجمال الباطن بالشكر عليها . ولمحبته سبحانه للجمال أنزل على عباده لِباساً وزينة تجمَّل ظواهرهم ، وتَقْوى تجَمَّل بواطنهم ، فقال : ﴿ يَا بَنِي

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه

<sup>(</sup>٢) رواه ابن عدي في «الكامل، عن ابن عمر. حديث ضعيف، كما قال الألباني.

 <sup>(</sup>٣) الحديث في الصحيح كما قال الشيخ رحمه الله؛ انظر صحيح الإمام مسلم ، كتاب والزكاة. كما رواه
 الأئمة: الترمذي، والدارمي، وأحمد.

<sup>(</sup>٤) كما رواه ابن أبي الدنيا في وقرى الضيف.

 <sup>(</sup>٥) أي في السنن
 (٦) أى ثياب بالية

 <sup>(</sup>٧) الحديث في السنن، كها قال الشيخ رحمه الله أعلاه.

آدَمَ قَدْ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاساً يُوارِي سَوْآتِكُمْ وَرِيشاً وَلِبَاسُ النَّقْوَى ذَلِكَ خَيْرٌ ﴾(١)، وقال في أهل الجنة : ﴿ وَلَقَاهُمْ نَضْرَةً وَسُرُوراً ، وجَزَاهُمْ بِمَا صَبَرُوا جَنَّةً وَتُحرِيراً ﴾(١)؛ فجمَّل وجوههم بالنضرة ، وبواطنهم بالسرور ، وأبدانهم بالحرير .

وهو سبحانه كما يحب الجمال في الأقوال والأفعال واللباس والهيئة ، يبغض القبيح من الأقوال والأفعال والثياب والهيئة ، فيبغض القبيح وأهله ويحب الجمال وأهله . ولكن ضلَّ في هذا الموضوع فريقان : فريق قالوا كل ما خلقه جميل ، فهو يحب كل ما خلقه، ونحن نحب جميع ما خلقه، فلا نبغض منه شيئاً ؛ قالوا : ومَنْ رأى الكائنات منه رآها كلَّها جميلة . وأنشد مُنشِدُهم :

وإذا رأيتَ الكــائنــات بعينــهم ﴿ فَجَمْيُعُ مَا يَحْوَيُ الْوَجَّـُودُ مَلْيُحُ

واحتجّـوا بقولـه تعالى: ﴿ أَلَّـذِي أَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَـهُ ﴾ (٣) ، وقولـه : ﴿ مَا تَرَىٰ فِيْ خَلْقِ ٱلْرَّحْمٰنِ مِنْ ﴿ صُنْعَ اللّه الـذي أَتْقَنَ كُلُّ شَيْءً ﴾ (٤) ، وقوله : ﴿ مَا تَرَىٰ فِيْ خَلْقِ ٱلْرَّحْمٰنِ مِنْ تَفَاوُتِ ﴾ (٥) .

والعارف عندهم ، هو الذي يصرح بإطلاق الجمال ، ولا يرى في الوجود قبيحاً .

وهؤ لاء قد عُدِمَت الغيرةُ لله من قلوبهم ، والبغضُ في الله، والمعاداة فيه، وإنكارُ المنكر، والجهادُ في سبيله، وإقامة حدوده!

ويـرى جمال الصُّور من الذكـور والإنـاث من الجمـال الـذي يحبـه الله،

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الإنسان: ١٢/١١.

<sup>(</sup>٣) السجدة :٧.

<sup>(</sup>٤) النمل ٨٨.

<sup>(</sup>٥) الملك : ٣.

فيتعبدون بفسقهم. وربما غلا بعضهم حتى يزعم أن معبوده يظهر في تلك الصورة ويحلُّ فيها. وإن كان اتحادياً (١) قال هي مظهر من مظاهر الحق، ويسميها المظاهر الجمالية.

# [فصل] ما هي أنواع الجمال ؟

وقابلهم الفريق الثاني ، فقالوا: قد ذُمَّ الله سبحانه جمالَ الصور وتمامَ القامة والخلقة ، فقال عن المنافقين : ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ ﴾ (٢) ، وقال : ﴿ وَكَمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْنٍ هُمْ أَحْسَنُ أَثَاثاً وَرِثْياً ﴾ (٣) ، أي أموالاً ومناظر . قال الحسن (٤) : هـو الصور . وفي صحيح مسلم عنه ﷺ : « إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم ، وإنما ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم » . قالوا ومعلوم أنه لم ينفي نظر الإدراك ، وإنما نفى نظر المحبة . قالوا: وقد حرَّم علينا لباس الحرير والذهب وآنية الذهب والفضة ، وذلك من أعظم جمال الدنيا ، وقال : ﴿ وَلا تَمُدَّنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحَيَاةِ الدُّنْيَا لِنَقْتِنَهُمْ فِيْهِ ﴾ (٥) . وفي الحديث : ﴿ الله المسرفين . والسرف كما يكون في الطعام والشراب يكون في اللهاس .

<sup>(</sup>١) الاتحاد هو امتزاج شيئين أو أكثر في كل متصل الأجزاء، ومنه اتحاد النفس والبدن. والاتحاد الصوفي: أعل مقاءات النفس، ويصبح الواصل معه وكأنه والبارىء شيء زاحد ـ فيها يزعمون ـ ؟ فيخترق الحجب، ويرى ـ فيها يزعم ـ ما لا عين رأت ولا أذن سممت ولا خطر على قلب بشر. وبه قال الجنيد، وتفرعت عنه شطحات صوفية غالية.

<sup>(</sup>٢) المنافقون : ٤.

<sup>(</sup>٣) مريم : ٧٤.

<sup>(</sup>٤) هو الحسن البصري، وستأتى له ترجمة إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>٥) طه : ۱۳۱.

<sup>(</sup>٦) رواه أبو داود، الجزء الرابع، ص ٣٩٣ و٣٩٤، باب (١) من كتاب الترجل. وأخرجه ابن ماجة، في الزهد، حديث ١٩١٨، باب من لا يؤبه له. والبذاذة: القشافة، يعني التقشف. سنن ابن ماجة، جزء ٢٠ ص. ١٣٧٩.

وفصل النزاع أن يقال : الجمالُ في الصورة واللباس والهيئة ثلاثـة أنواع : منه ما يحمد ، ومنه ما يذمّ ، ومنه ما لا يتعلق به مدح ولا ذمّ الم

فالمحمود منه: ما كان لله ، وأعان على طاعة الله ، وتنفيذ أوامره ، والاستجابة له ، كما كان النبي على يتجمَّل للوفود . وهو نظيرُ لباس آلة الحرب للقتال ، ولباس الحرير في الحرب والخيلاء فيه . فإن ذلك محمودٌ إذا تضمَّن إعلاء كلمة الله وَنَصْرَ دينه وغيظَ عدوه .

والمنذموم منه: ما كان للدنيا والرياسة والفخر والخيلاء والتوسُّل إلى الشهوات ، وأن يكون هو غاية العبد وأقصى مطلبه . فإن كثيراً من النفوس ليس لها هِمّة في سوى ذلك .

وأما ما لا يحمـد ولا يذمّ : هـو ما خـلا عن هذين القصـدين ، وتجرَّد عن الوصفين .

والمقصود: أن هذا الحديث الشريف، مشتمل على أصلين عظيمين: فأوله معرفة، وآخره سلوك، فيعرف الله سبحانه بالجمال الذي لا يماثله فيه شيء، ويُعْبَدُ بالجمال الذي يحبه من الأقوال والأعمال والأخلاق. فيحب من عبده أن يجَمَّلَ لسانَه بالصدق، وقلبته بالإخلاص والمحبة والإنابة والتوكل، وجوارحه بالطاعة، وبدنه بإظهار نعمه عليه في لباسه وتطهيره له من الأنجاس والأحداث والأوساخ والشعور المكروهة والختان وتقليم الأظفار؛ فيعرفه بصفات الجمال، ويتعرف إليه بالأفعال والاقوال والأخلاق الجميلة؛ فيعرفه بالجمال الذي هو شَرْعُه ودينه، فجَمَعَ الحديثُ قاعدتين: المعرفة، والسلوك.



ليس للعبد شيء أنفع من صدقِه ربَّه في جميع أُموره مع صـدق العزيمـة ، فَيَصْدُقُه في عزمه وفي فعله ، قال تعالى : ﴿ فَإِذَا عَزَمَ ٱلأَمْرُ فَلَوْ صَدَقُوا اللَّهَ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ ﴾(١) ؛ فسعادته في صدقِ العزيمة وصدق الفعل .

فصدقُ العزيمة : جمعها ، وجزمُها ، وعدمُ التردُّد فيها ، بل تكون عزيمة لا يشوبها تردُّد ولا تلُوم .

فإذا صَدَقتْ عزيمتُه ، بقي عليه صِدْقُ الفعل ، وهو استفراغ الوسع وبذل الجهد فيه ، وأن لا يتخلف عنه بشيء من ظاهره وباطنه ، فعزيمةُ القصد تمنعه من ضعف الإرادة والهمة ، وصدق الفعل يمنعه من الكسل والفتولا .

ومَنْ صَدَقَ اللّهَ في جميع أموره صَنَعَ اللّهُ لـه فوق مـا يصنع لغيـره . وهذا الصدق معنى يلتثم من صحة الإخلاص وصدق التوكل ؛ فأصْدَقُ الناس مَن صَعً إخلاصه وتوكَّله .

#### [ فائدة جليلة القدر ]

رَبُّ ذو إرادة أمرَ عبداً ذا إرادة ، فإن وَفَّقه وأراد من نفسه أن يعينه ويلهمه فَعَلَ ما أُمِرَ به ، وإن خَذَله وخَلَّه وإرادته ونفسه ، وهو من هذه الحيثية لا يختار إلا ما تهواه نفسه وطبعه ، فهو من حيث هو إنسان لا يريد إلا ذلك. ولذلك ذمَّه الله في كتابه من هذه الحيثية ولم يمدحه إلا بأمر زائد على تلك الحيثية ، وهو كونه مسلماً ومؤمناً وصابراً ومحسناً وشكوراً وتقياً وبراً ، ونحو ذلك . وهذا أمر زائد على مجرد كونه إنساناً وإرادته صالحة ، ولكن لا يكفي مجرد صلاحيته إن لم تؤيد بقدر زائد

<sup>(</sup>۱) عمد : ۲۱.

عنى ذلك وهو التوفيق ، كما أنه لا يكفي في الرؤية مجرد صلاحية العين للإدراك إن لم يحصل سبب آخر من النور المنفصل عنها .

# [فصـل ] ما لكم لا ترجون لله وقاراً

من أعظم الظلم والجهل أن تطلب التعظيم والتوقير لك من الناس وقلبُك خال من تعظيم الله وتوقيره ، فإنك توقر المخلوق وتجلّه أن يراك في حال لا توقر الله أن يراك عليها ، قال تعالى : ﴿ مَا لَكُمْ لاَ تَرْجُونَ لِلّهِ وَقَاراً ﴾(١) ، أي لا تعالملونه معالمة من توقرونه . والتوقير : العظمة . ومنه قوله تعالى : ﴿ وَتُوفّرُوه ﴾ ، قال الحسن: ما لكم لا تعرفون لله حقاً ولا تشكرونه؟ وقال مجاهد : لا تبالون عظمة ربكم . وقال ابن زيد : لا ترون لله طاعة . وقال ابن عباس : لا تعرفون حق عظمته .

وهذه الأقوال ترجع إلى معنى واحد ، وهو أنهم لو عظموا الله ، وعرفوا حق عظمته ، وحُدوه وأطاعوه وشكروه . فطاعته سبحانه واجتناب معاصيه والحياء منه بحسب وقاره في القلب . ولهذا قال بعض السلف : ليعظم وقار الله في قلب أحدكم أن يذكره عندما يُشتَحى من ذكره ، فيقرن اسمه به كما تقول : قَبَّحَ اللهُ الكلبَ والخنزيرَ والنتن ونحو ذلك ، فهذا من وقار الله .

ومن وَقارهِ أَن لا عُدِلَ به شيئاً من خلقه ، لا في اللفظ ، بحيث تقول : والله وَحَيَاتِك ، ما لي إلا الله وأنت ، وما شاء الله وشئت ، ولا في الحُبِّ والتعظيم والإجلال ، ولا في الطاعة ، فتطيع الممخلوق في أمره ونهيه كما تطيع الله ، بل أعظم ، كما عليه أكثر الظَّلَمة والفَجَرة ، ولا في الخوف والرجاء . ويجعله أهْوَن

<sup>(</sup>۱) نوح : ۱۳.

الناظرين إليه ، ولا يستهين بحقه ويقول : هو مبني على المسامحة ، ولا يجعله على الفضلة ، ويُقدِّم حق المخلوق عليه ، ولا يكونَ الله ورسوله في حدِّ وناحية ، والناس في ناحية وَحَدِّ ، فيكونَ في الحدِّ والشق الذي فيه الناس دون الحد والشق الذي فيه الله ورسوله ، ولا يعطي المخلوق في مخاطبته قلبَه ولَبَّه ويعطي الله في خدمته بدنه ولسانه دون قلبه وروحه ، ولا يجعل مراد نفسه مقدَّماً على مراد ربه .

فهذا كله من عدم وقار الله في القلب . ومَن كان كذلك فإن الله لا يلقي له في قلوب الناس وقاراً ولا هيبة ، بل يسقط وقاره وهيبته من قلوبهم . وإنْ وقَروه مخافة شرَّه فذاك وقار بُغْض لا وقار حُبِّ وتعظيم . ومن وقار الله أن يستحيّ من اطلاعه على سرَّه وضميره فيرى فيه ما يكره . ومن وقاره أن يتحيّ منه في الخلوة أعظم مما يستحي من أكابر الناس .

والمقصود أنَّ مَن لا يوقر الله وكلامه وما آتاه من العلم والحكمة كيف يطلب من الناس توقيره وتعظيمه؟! القرآنُ والعلمُ وكلامُ الرسول ﷺ صلاتُ من الحق وتنبيهات وروادع وزواجر واردةً إليك ، والشيب زاجر ورادع وموقظ قائم بك ، فلا ما وَرَدَ إليك وعَظَك ! ولا ما قام بك نَصَحِك ! ومع هذا تطلب التوقير والتعظيم من غيرك ! فأنت كمُصاب لم تؤثر فيه مصيبته وعظاً وانزجاراً ، وهو يطلب من غيره أن يتعظ وينزجر بالنظر إلى مصابه . فالضَّربُ لم يؤثر فيه زجراً وهو يريد الانزجار ممن نظر إلى ضربه .

مَن سمع بالمَثْلاتِ والعقوبات والآيات في حق غيره ليس كمن رآها عياناً في غيسره ، فكيف بمن وجدها في نفسه ؟ ﴿ سَنُسرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي آلاَفَاق مسموعة معلومة ، وآياته في النفس مشهودة مرئية ، فعياذاً بالله من الخذلان . .

<sup>(</sup>١) فصلت : ٥٣.

قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيْنَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَا يَؤْمِنُونَ ، وَلَوْ جَاءَتْهُمْ كُلُّ آيةٍ حَتَّى يَرَوُا ٱلْعَذَابَ الأَلِيمَ ﴾(١) . .

وقال : ﴿ وَلَوْ أَنَّنَا نَزُلْنَا إِلَيْهِمُ ٱلْمَلَائِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ ٱلْمَوْتَىٰ وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلًا مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ ﴾ (٢) .

والعاقل المؤيَّد بالتوفيق ، يعتبر بدون هذا ، ويتمم نقائص خلقته بفضائل أخلاقه وأعماله ، فكلما امتَحَى (٣) من جثمانه أثر زاد إيمانه أثر ، وكلما نَقَصَ من قُوى بدنه زاد في قوة إيمانه ويقينه ورغبته في الله والدار الآخرة .

وإنْ لم يكن هكذا فالموت خيرٌ له ؛ لأنه يقف به على حدّ معين من الألم والفساد ، بخلاف العيوب والنقائص مع طول العمر؛ فإنها زيادة في ألمه وهَمّه وغَمّه وحسرته ، وإنما حسن طول العمر ونفع ليحصل التذكر والاستدراك واغتنام المغرض والتوبة النصوح ، كما قال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ نُعَمّرُكُمْ مَا يَتَذَكّرُ فِيهِ مَنْ تَذَكّرَ ﴾ (أ) . فمن لم يورثه التعمير وطول البقاء إصلاح معائبه ، وتدارُك فارطه ، واغتنام بقية أنفاسه ، فيعمل على حياة قلبه ، وحصول النعيم المقيم ، وإلا فلا خير له في حياته .

فإن العبد على جناح سفر : إما إلى الجنة وإما إلى النار . فإذا طال عمره ، وحسن عمله ، كان طولُ سفره زيادة له في حصول النعيم واللذة ؛ فإنه كلما طال السفر إليها كانت الصبابة أجَلَّ وأفضل . وإذا طال عمره ، وساءَ عمله ، كان طول سفره زيادة في ألمه وعذابه ، ونزولاً له إلى أسفل .

فالمسافر إما صاعد وإما نازل . وفي الحديث المرفوع : ﴿ خيركم مَن طَالَ

<sup>(</sup>۱) يونس : ۹۷/۹۳.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ١١١.

<sup>(</sup>٣) امتحى: زال.

<sup>(</sup>٤) فاطر : ٣٧.

عمرُه وحسنَ عمله ، وشرُّكم مَن طال عمرُه وقَبُخ عملهُ ،(١) .

فالطالب الصادق في طلبه ، كلما خَرِبَ شيء من ذاته جعله عمارة لقلبه وروحه ، وكلما نقص شيء من دنياه جعله زيادة في آخرته ، وكلما مُنِعَ شيئاً من لذات دنياه جعله زيادة في لذات آخرته ، وكلما ناله هَمّ أو حزن أو غَمّ جعله في أفراح آخرته . فنقصانُ بدنه ودنياه ولذته وجاهه ورئاسته إن زاد في حصول ذلك وتوفيره عليه في معاده ، كان رحمةً به وخيراً له ، وإلا كان حرماناً وعقوبة على ذنوب ظاهرة أو باطنة أو ترك واجب ظاهر أو باطن ؛ فإنَّ حرمان خير الدنيا والآخرة مرتبً على هذه الأربعة . وبالله التوفيق .

#### [ فائدة ]

## الناس لم يزالوا مسافرين

الناس منذ خُلِقوا لم يزالوا مسافرين ، وليس لهم حطً عن رحالهم إلا في الجنة أو النار . والعاقل يعلم أن السفر مبنيًّ على المشقة وركوب الأخطار . ومن المحال عادةً أن يُطلَبَ فيه نعيمُ ولذة وراحة ، إنما ذلك بعد انتهاء السفر . ومن المعلوم أن كل وطأةِ قدم أو كلَّ آن من آنات السفر غيرُ واقفة ، ولا المكلَّفُ واقف ، وقد ثبَتَ أنه مسافر على الحال التي يجبُ أن يكون المسافر عليها من تهيئة الزاد الموصل ، وإذا نزل أو نام أو استراح فعلى قدم الاستعداد للسير .

#### [ فائدة ]

#### الاشتغال بالمشاهدة

عند العارفين أن الاشتغال بالمشاهدة عن البرَّ في السير في السرَّ وقوف ؛ لأنه في زمن المشاهدة لو كان صاحب عمل ظاهر أو باطن أو ازدياد من معرفة وإيمــان

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي، باب ٢١ و٢٣ من كتاب الزهد. والدارمي، باب ٣٠ من كتاب الرقاق. وأحمد، جزء ؛ ص ١٨٨ و١٩٠، وجزء ٥ ص ٤٠ و٣٤ و٤٤ و٧٤ و٨٤ و٥٩.

مفصل كان أولى به ؛ فإن اللطيفة الإنسانية تُحشر على صورة عملها ومعرفتها وممتها وإرادتها ، والبدن يُحشر على صورة عمله الحسن أو القبيح. وإذا انتقلت من هذه الدار شاهدت حقيقة ذلك . وعلى قدر قُرْبٍ قلبك من الله تبعد من الأنس بالناس ومساكنتهم . وعلى قدر صيانتك لسرِّك وإرادتك يكون حفظه . وملاك ذلك صحة التوحيد ، ثم صحة العلم بالطريق ، ثم صحة الإرادة ، ثم صحة العمل والحذر كل الحذر من قصدِ الناس لك ، وإقبالهم عليك ، وأن يعثروا على موضع غرضك ؛ فإنها الأفة العظمى .

#### [ فائدة ]

#### مداخل الشيطان؟

كل ذي أُبِّ يعلم أنه لا طريق للشيطان عليه إلا من ثلاث جهات :

أحدها: التزيَّد والإسراف، فيزيد على قدر الحاجة فتصير فضلة، وهي حظ الشيطان ومدخله إلى القلب، وطريق [ الخلاص منه ] الاحتراز من إعطاء النفس تمام مطلوبها من غذاء أو نوم أو لذة أو راحة. فمتى أغلقت هذا الباب حصل الأمان من دخول العدو منه.

الشانية : الغفلة ؛ فإن الذاكر في حصن الذكر ، فمتى غفلَ فتح باب الحصن ، فولجه العدو فيعسر عليه ، أو يصعب إخراجه .

الثالثة : تكلُّف ما لا يعنيه من جميع الأشياء .

#### [ فائدة ]

# ما يحتاج إليه طالب المجد والتفوق

طالبُ النفوذ إلى الله والدار الآخرة ، بل وإلى كل علم وصناعة ورئاسة ، بحيث يكون رأساً في ذلك مقتدىً به فيه \_ يحتاج أن يكون شجاعاً مِقداماً ، حاكماً على وهمه ، غيرَ مقهور تحت سلطان تخيَّله ، زاهداً في كل ما سوى مطلوبه ،

عاشقاً لما توجه إليه ، عارفاً بطريق الوصول إليه والبطرق القواطع عنه ، مقدام الهمّة ، ثابت الجأش ، لا يثنيه عن مطلوبه لوم لاثم ولا عَذْلُ عاذل ، كثير السكون ، دائم الفكر ، غير ماثل مع لذة المدح ولا ألم الذمّ ، قائماً بما يحتاج إليه من أسباب معونته ، لا تستفزّه المعارضات ، شعاره الصبر ، وراحتُه التعب، مُجبًا لمكارم الأخلاق ، حافظاً لوقته ، لا يخالط الناس إلا على حَذَر كالطائر الذي يلتقط الحبّ بينهم ، قائماً على نفسه بالرغبة والرهبة ، طامعاً في نتائج الاختصاص على الحبّ بينهم ، غير مُرْسِل شيئاً من حواسه عبئاً ، ولا مُسرحاً خواطِره في مراتب بني جنسه ، غير مُرْسِل شيئاً من حواسه عبئاً ، ولا مُسرحاً خواطِرة في مراتب الكون . وملاك ذلك : هجر العوائد ، وقطع العلائق الحائلة بينك وبين المطلوب . وعند العوام أنَّ لزوم الأدب مع الحجاب خيرٌ من اطراح الأدب مع الكشف .

## [ فائدة ]

# أفضسل الذكر وأنفعه

مِنَ الذاكرينَ مَنْ يبتدىء بذكر اللسان وإن كـان على غفلة ، ثم لا يزال فبـه حتى يحضر قلبه فيتواطآ على الذكر .

ومنهم مَن لا يسرى ذلك، ولا يبتىدىء على نخفلة ، بل يسكن حتى يحضـر قلبه ، فيشرع في الذكر بقلبه ، فإذا قَوِيَ استتبع لسانهِ فتواطآ جميعاً .

فالأول ينتقل الذكر من لسانه إلى قلبه . والثاني ينتقل من قلبه إلى لسانه ، من غير أن يخلو قلبه منه ، بل يسكن أولاً حتى يحسَّ بـظهور النـاطق فيه . فإذا أحسَّ بذلك نطق قلبه ، ثم انتقل النطق القلبي إلى الذكر اللسـاني ، ثم يستغرق في ذلك حتى يجد كل شيء منه ذاكراً .

وأفضلُ الذكر وأنفعُه : ما واطأ فيه القلب اللسان ، وكان من الأذكار النبوية ، وشهدَ الذاكرُ معانيه ومقاصده.

# رفية الناس لك وأضرهم عليك

أنفعُ الناس لك رجلٌ مكّنك من نفسه حتى تنزرع فيه خيراً أو تصنع إليه معروفاً ؛ فإنه نِعْمَ العون لك على منفعتك وكمالك. فانتفاعك به في الحقيقة مثل انتفاعه بك أو أكثر. وأضرُّ الناس عليك من مكن نفسه منك حتى تعصِيَ الله فيه ؛ فإنه عونٌ لك على مضرَّتك ونقصك.

# [فصل] تحصيل أعظم المنفعتين

اللذة المحرَّمة ممزوجة بالقبح حال تناولها ، مثمرة للألم بعد انقضائها . فإذا اشتدَّت الداعية منك إليها ، ففكِّر في انقطاعها وبقاء قُبْحِها وألمها ، ثم وازِنْ بين الأمرين وانظرُ ما بينهما من التفاوت .

والتعَبُ بالطاعة ممزوجُ بالحسن ، مثمرٌ للذَّة والـراحة . فإذا سَقُلَتْ على النفس ، ففكَّرْ في انقطاع تعبها وبقاء حسنها ولذَّتها وسرورها ، ووازِنْ بين الأمرين وآثِرِ الراجعَ على المرجوح . فإن تألَّمْتَ بالسبب ، فانظرْ إلى ما في المسبّب من الفرحة والسرور واللذة \_ يَهُنْ عليك مقاساته . وإنْ تألمتَ بترك اللذة المحرَّمة ، فانظرْ إلى الألم الذي يعقبه ، ووازِنْ بين الألمَين .

وخاصيَّة العقلِ تحصيلُ أعظم المنفعتين بتفويت أدنـاهما واحتمـالُ أصغر الألمين لدفع أعلاهما .

وهذا يحتاج إلى علم بالأسباب ومقتضياتها ، وإلى عقـل يختاره بـه الأوْلى والأنفع له منها . فمَن وفَّرَ قسمَه من العقل والعلم اختار الأفضل وآثره . ومَن نَقَصَ حظُّه منهما أو مِن أحدهما اختار خِلافه . ومَن فكَّرَ في الدنيا والآخرة ، علمَ أنه لا ينال واحداً منهما إلَّا بمشَقَّة ، فلْيَتَحمَّل المشقَّة لخيرهما وأبقاهما .

#### [نصل] [نصل]

# لمن شاء منكم أن يتقدم أو يتأخر

لله على العبد في كل عضو من أعضائه أمرٌ ، وله عليه فيه نهيٌ ، وله فيه نعمة ، وله به منفعة ولذة . فإنْ قام لله في ذلك العضو بأمره ، واجتنب فيه نهيّه ، فقد أدّى شكر نعمته عليه فيه ، وَسَعى في تكميل انتفاعه ولذته به . وإنْ عطَّل أمْرَ الله ونهيّهُ فيه ، عطَّله الله من انتفاعه بذلك العضو ، وجعله من أكبر أسباب ألمّيه ومَضرّتِه .

وله عليه في كل وقتٍ من أوقاته عبوديةٌ ، تقدِّمه إليه وتقرِّبه منه ؛ فإنْ شغلَ وقته بعبودية الوقت تقدَّم إلى ربه ، وإنْ شغَله بهوى أو راحة وبطالة تأخُّر . فالعبدُ لا يزال في تقدُّم أو تأخُّر، ولا وقوف في الطريق البتة . قال تعالى : ﴿ لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ ﴾(١) .

## [فصل] الناس فريقان

أقام الله سبحانه هذا الخلق بين الأمر والنهي ، والعطاء والمنع ؛ فافترقوا فرقتين :

فرقة قابلت أَمْرَه بالترك ، وَنَهْيَه بالارتكاب ، وعطاءَه بـالغفلة عن الشكر ، ومَنْعَه بالسخط ، وهؤلاء أعداؤه ، وفيهم من العداوة بحسب ما فيهم من ذلك .

وقسم قالوا: إنما نحن عبيدك ، فإنْ أمَرْتَنا سارعنا إلى الإجابة ، وإنْ نَهَيْتَنا أمسكنا نفوسَنا وكففناها عما نهيتنـا عنه ، وإن أعـطيتنا حمـدناك وشكـرناك ، وإن

<sup>(</sup>١) المدثر : ٣٧.

منعتنا تضرَّعنا إليك وذكرناك. فليس بين هؤلاء وبين الجنة إلا سِتْر الحياة الدنيا ، فإذا مَزَّقه عليهم الموت صاروا إلى النعيم المقيم وقُرَّة الأعين. كما أن أولئك ليس بينهم وبين النار إلا سِترُ الحياة ، فإذا مَزَّقه المحوت صاروا إلى الحسرة والألم.

فإذا تصادمتْ جيوشُ الدنيا والآخرة في قلبك ، وأردتَ أن تعلم من أيّ الفريقين أنت ، فانظر مع مَن تميل منهما ومع مَن تقاتل ؛ إذْ لا يمكنك الوقوف بين الجيشين ، فأنت مع أحدهما لا محالة .

فالفريق الأول استَغَشَّوا الهوى فخالفوه ، واستنصحوا العقل فِساوروه ، وفرَّغوا قلوبَهم للفكر فيما خلقوا له ، وجوارحهم للعمل بَمَا أُمِروا به ، وأوقاتهم لعمارتها بما يعمر منازلهم في الآخرة ، واستظهروا على سرعة الآجل بالمبادرة إلى الأعمال ، وسكنوا الدنيا وقلوبُهم مسافرة عنها ، واستوطنوا الآخرة قبل انتقالهم إليها ، واهتموا بالله وطاعته على قدر حاجتهم إليه ، وتزوَّدوا للآخرة على قدر مقامهم فيها ، فعجل لهم سبحانه من نعيم الجنة وَرَحْها : أن آنسهم بنفسه ، وأقبل بقلوبهم إليه ، وجَمَعها على محبته ، وشوقهم إلى لقائه ، ونعَّمهم بقربه ، وفرَّرغ قلوبهم مما ملأ قلوب غيرهم من محبة الدنيا والهم والحزن على قوتها والغم من خوف ذهابها ؛ فاستلانوا ما استوعره المترفون ، وأنسوا بما استوحش منه الجاهلون ، صَحِبوا الدنيا بأبدانهم ، والأملا الأعلى بأرواحهم .

# [نصـل] لطف التوحيد وصفاؤه

التوحيد الطف شيء وانزهه وانظفه وأصفاه ؛ فأدنى شيء يخدشه ويدنسه ويؤثر فيه . فهو كابيض ثوب يكون يؤثر فيه أدنى أثر ، وكالمرآة الصافية جداً أدنى شيء يؤثر فيها . ولهذا تشوَّشه اللحظة واللفظة والشهوة الخفيّة . فإن بادر صاحبه وقلع ذلك الأثر بضدَّه ، وإلا استحكم وصار طبعاً يتعسَّر عليه قلعه .

وهذه الآثار والطبوع التي تحصل فيه ؛ منها ما يكون سريع الحصول سريع الزوال ، ومنها ما يكون بطيء الزوال ، ومنها ما يكون بطيء الحصول مليء الروال ، ومنها ما يكون بطيء الحصول سريع الزوال .

ولكن من الناس من يكون توحيده كبيراً عظيماً، ينغمر فيه كثير من تلك الأثار، ويستحيل فيه بمنزلة الماء الكثير الذي يخالطه أدنى نجاسة أو وسخ، فيغتر به صاحب التوحيد الذي هو دونه ، فيخلط توحيده الضعيف بما خلط به صاحب التوحيد العظيم الكثير توحيده ، فيظهر من تأثيره فيه ما لم يظهر في التوحيد الكثير .

وأيضاً ، فإن المحل الصافي جداً يظهر لصاحبه مما يدنَّسه ما لا يظهر في المحل الذي لم يبلغ في الصفاء مبلغه ، فيتداركه بالإزالة دون هذا فإنـه لا يشعر به .

وأيضاً ، فإن قوة الإيمان والتوحيد ، إذا كانت قوية جداً أحالت المواد الرديئة وقهرتها ، بخلاف القوة الضعيفة .

وأيضاً ، فإن صاحب المحاسن الكثيرة والغامرة للسيئات ، ليســامح بمــا لا يسامح به مَن أتى مثلَ تلك السيئات وليست له مثل تلك المحاسن ، كما قيل :

وإذا الحبيبُ أتى بــذنبِ واحــدٍ ﴿ جــاءت محــاسِنُــه بــالفِ شفيـــعِ

وأيضاً ، فإن صدق الطلب، وقوة الإرادة ، وكمال الانقياد ، يُحيلُ تلك العوارض والغواشي الغريبة إلى مقتضاه وموجبه . . كما أن الكذب ، وفساد القصد ، وضعف الانقياد ، يُجيلُ الأقوال والأفعال الممدوحة إلى مقتضاه وموجبه ، كما يشاهد ذلك في الأخلاط الغالبة وإحالَتِها لصالح الأغذية إلى طبعها .

## ثمرة الإخلاص التام لله وحده

تركُ الشهوات لله ، وإنَّ أنجى من عـذاب الله ، وأوجب الفوزَ بـرحمته ؛ فذخائرُ الله ، وكنوز البـرّ، ولذة الأنس والشـوقِ إليه، والفـرحِ والابتهاجِ بـه، لا تحصل في قلب فيه غيره، وإن كان من أهل العبادة والزهد والعلم؛ فإن الله سبحانه أبى أن يجعل ذخائره في قلب فيه سواه وهمّته متعلقة بغيره ، وإنما يودع ذخائره في قلب يرى الفقرَ غِنىً مع الله ، والغِنى فقراً دون الله ، والعزَّى ذلاً دونه ، والذلَّ عزَّا معه ، والنعيم عذاباً دونه ، والعذابَ نعيماً معه ،

وبالجملة ، فلا يسرى الحياة إلا به ومعه ، والمموت والألم والهم والغَمُّ والحزن ، إذا لم يكن معه ، فهذا له جَنَّنان : جَنَّةٌ في الدنيا معجَّلة ، وجنة يوم القيامة .

#### [ فائدة ]

### حقيقة الإنابة

الإنابة : هي عكوف القلب على الله عز وجل ، كاعتكاف البدن في المسجد لا يفارقه . وحقيقة ذلك عكوفُ القلب على محبته وذكره بالإجـلال والتعظيم ، وعكوف الجوارحخ الجوارح على طاعته بالإخلاص له والمتابعة لرسوله .

ومَن لم يعكف قلبه على الله وحده ، عكف على التماثيل المتنوَّعة ، كما قال إمام الحنفاء لقومه : ﴿ مَا هٰذِهِ التَّمَاثِيلُ ٱلَّتِي أَنْتُمْ لَهَا عَاكِفُونَ ﴾(١) ؛ فاقتسم هو وقومه حقيقة العكوف ، فكان حظُّ قومه العكوف على التماثيل ، وكان حظُّه العكوف على الرب الجليل .

والتماثيل جمع تمثـال ، وهي الصـور الممثلة. فتعلُّق القلب بغيـر الله ،

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ٥٢.

وإشتغاله به ، والركونُ إليه ، عكوف منه على التماثيل التي قامت بقلبه ، وهو نظير العكوف على تماثيل الأصنام . ولهذا كان شرك عُبَّاد الأصنام بالعكوف بقلوبهم وهِمَمهم وإراداتهم على تماثيلهم .

فإذا كان في القلب تماثيل قد ملكته واستعبدته ، بحيث يكون عاكفاً عليها ، فهو نظير عكوف الأصنام عليها ؛ ولهذا سمّاه النبي عليه عبداً لها ، ودعا عليه بالتّعس والنّكس ، فقال : « تعس عبد الدينار ، تعس عبد الدرهم ، تعس وانتكَسَ وإذا شِيك فلا انتقش ه(١) .

#### الناس على جناح سفر

الناس في هذه الدار على جناح سفر كلَّهم ، وكل مسافر فهو ظاعن إلى مقصده ونازل على مَن يُسَرُّ بالنزول عليه ، وطالبُ اللَّهِ والدارِ والأخرة إنما هو ظاعن إلى الله في حال سفره ونازل عليه عند القدوم عليه ، فهذه هِمّته في سفره وفي انقضائه : ﴿ يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ ٱلْمُطْمَئِنَّةُ ، آرْجِعِي إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةٌ مَرْضِيَّةً ، فَاذْخُلِي فِيْ عِبَادِي ، وَآذْخُلِي جَنِّتِي ﴾ (٢) . وقالت امرأة فرعون : ﴿ رَبِّ آبْنِ لِي عِنْدَكَ بَيْتًا فِي آلْجَنَّةِ ﴾ (٣) ؛ فطلبت كون البيت عنده قبل طلبها أن يكون في الجنة ؛ فإن الجار قبل الدار .

 <sup>(</sup>١) رواه البخاري ، باب ٧٠ من كتاب الجهاد، وباب ١٠ من كتاب الوقاق. وابن ماجة، باب ٨ من كتاب الزهد، حديث ١٣٦٩.

و ( تعس ) : أي عثر وانكبّ على وجهه . و ( انتكس ) : أي انقلب على رأسه ، وهو دعاء عليه بالخيبة ؛ لأن من انتكس في أمر فقد خاب وخسر . و ( شيك ) : شيك الرجل فهو مشوك ، إذا دخل في جسمه شوكة . ( فلا انتقش ) أي دخلت فيه شوكة ، فلا أخرجها من موضعها ، وهذا أيضاً دعاء علـه

<sup>(</sup>٢) الفجر : ٣٠/٢٧.

<sup>(</sup>۳) التحريم : ۱۱.

# أرضنا لك ربًا نرضاك لنا عبداً

من كلام الشيخ على: قيل لى في نوم كاليقظة أو يقظة كالنوم: لا تُبدِ فاقة الى غيرى؛ فأضاعفها عليك مكافأة لخروجك عن حدِّك في عبوديتك. ابتليتك بالفقر لتصير ذهباً خالصاً ، فلا تزيفَنَّ بعد السَّبْك. حَكَمْتُ لك بالفقر ، ولنفسي بالغنى ؛ فإنْ وَصَلْتَها بغير حَسَمْتُ عنك موادً معونتي طرداً لك عن بابي . لا تركن إلى شيء دوننا ؛ فإنه وَبَالُ عليك وقاتِلُ لك . إنْ ركنتَ إلى العمل رددناه عليك ، وإنْ ركنتَ إلى المعرفة نكرناها عليك ، وإنْ ركنتَ إلى العلم أوقفناك معه ، وإنْ ركنتَ إلى العلم أوقفناك معه ، وإنْ ركنتَ إلى العلم أوقفناك معه ، وإنْ ركنتَ إلى المعلوقين وَكَلْناك إليهم ، إرْضَنا لك رباً نرضاك لنا عبداً .

#### [ فائدة ]

## أسباب الشهقة

الشهقة التي تُعرِض عند سماع ِ القرآنِ أو غيرِه لها أسباب :

أحدها : أن يَلُوحَ له عند السماع درجةُ ليست له ، فيرتاحَ إليها ، فتحُدُثَ له الشهقة ، فهذه شهقة شوق .

وثانيها : أن يلوح له ذنب ارتكبه ، فيشهق خوفاً وحزناً على نفسه ، وهذه شهقة خشية .

وثالثها : أن يلوح له نقصٌ فيه لا يقدر على دفعه عنه ، فيُحْدِثَ لـه ذلك حزناً ، فيشهق شهقة حزن .

ورابعها : أن يلوح له كمال محبوبه ، ويرى الطريق إليه مسدودة عنه ، فيحدث ذلك شهقة أسفٍ وحزن .

وخامسها : أن يكون قد توارى عنه محبوبه واشتغل بغيره ، فذَّكُّرُهُ السماع

محبوبَهُ ، فلاَحَ له جمالهُ ، ورأى البابُ مفتوحًا ، والطريقَ ظاهرة ؛ فشهق فـرحاً وسروراً بما لاح له .

وبكلِّ حال : فسببُ الشهقة قوّة الوارد وضعفُ المحل عن الاحتمال . والقوّةُ أن يعملَ ذلك الواردُ عَمَلُهُ داخلًا ولا يَظهَرَ عليه ، وذلك أقوى له وأدْوَم ، فإنه إذا أظهره ضعف أثره وأوشك انقطاعُه . هذا حكم الشهقة من الصادق ، فإن الشاهق إما صادق وإما سارق وإما منافق .

# [ قاعدة نافعة ] أقسسام الفسكر

أصل الخير والشرِّ من قِبَل التفكر ؛ فإن الفِكْرَ مبدأ الإرادة والطلب في الِزهد والترك والحب والبغض .

وأنفعُ الفِكرِ: الفكرُ في مصالح المعاد، وفي طرق اجتلابها، وفي دفع مفاسد المعاد، وفي طرق اجتنابها. فهذه أربعة أفكار هي أَجَلَ الأفكار، ويليها أربعة: فكر في مصالح الدنيا، وطرق تحصيلها، وفكر في مفاسد الدنيا، وطرق الاحتراز منها، فعلى هذاق هذه الأقسام الثمانية دارت أفكار العقلاء.

ورأس القسم الأول: الفكر في آلاء الله وينعبه ، وأمرِه ونهيه ، وطرُق العلم به وبأسمائه وصفاته من كتابه وسُنة نبيه وما والاهما . وهذا الفكر يشمر لعساحبه المحبة والمعرفة . فإذا فكّر في الآخرة وشرفها ودوامها ، وفي الدنيا وخِسَّتِها وفنائها ، أثمر له ذلك الرغبة في الآخرة والزهد في الدنيا . وكلما فكّر في قصر الأمل وضيق الوقت ، أورثه ذلك الجدَّ والاجتهاد ، وبذل الوسع في المنام الوقت . وهذه الأفكار تُعلِي هِمَتَه ، وتُحييها بعد موتها وسُفولها ، وتجعله في واد والناس في واد .

وبإزاء هذه الأفكار الأفكارُ الرديئة التي تجول في قلوب أكثر هـذا الخلق ، كالفكر فيما لم يكلف الفكر فيه ، ولا أعطي الإحاطة به من فضول العلم الذي لا ينفع ، كالفكر في كيفية ذات الرب وصفاته ، مما لا سبيل للعقول إلى إدراكه .

ومنها الفكر في الصناعات الدقيقة التي لا تنفع بل تضر : كالفكر في الشطرنج ، والموسيقي ، وأنواع الأشكال والتصاوير .

ومنها الفكر في العلوم التي لوكانت صحيحة لم يُعْطِ الفكرُ فيها النفسَ كمالاً ولا شرفاً: كالفكر في دقائق المنطق، والعلم الرياضي، والطبيعي، وأكثر علوم الفلاسفة، التي لو بلغ الانسان غاياتها لم يكمل بذلك ولم يُزَكَّ نفسَه.

ومنها الفكر في الشهوات واللذات وطرق تحصيلها . وهذا وإن كان للنفس فيه لذة لكن لا عاقبة له ، ومضرَّتُه في عاقبة الدنيا قبل الآخرة أضعاف مسرَّته .

ومنها الفكر فيما لم يكن لو كان كيف كان يكون ، كالفكر فيما إذا صار مَلِكاً أو وجد كنزاً أو مَلَكَ ضيعة ، ماذا يصنع ، وكيف يتصرف ويأخذ ويعطي وينتقم ، ونحو ذلك من أفكار السفل .

ومنها الفكر في جزئيات أحوال الناس وما جَرَاياتهم ومداخلهم ومخارجهم ، وتوابع ذلك من فكر النفوس المبطلة الفارعة من الله ورسوله والدار الأخرة .

ومنها الفِكر في دقائق البِحيَل والمَكْر ، التي يتوصّلُ بها إلى أغراضه وهواه ، مُباحة كانت أو محرَّمة .

ومنها الفكر في أنواع الشعر وصروفه وأفـانينه في المـدح والهجاء والغـزل والمراثي ونحوها ؛ فإنه يَشْغُل الإنسان عن الفكر فيما فيه سعادته وحياته الدائمة .

ومنها الفكر في المقدَّرات الذهنية التي لا وجود لها في الخارج ولا بالناس حاجة إليها البَّة، وذلك موجود في كل علم، حتى في علم الفقه والأصول والطب، 

#### [ فائدة ]

الطلبُ لِقاحُ الإيمان ، فإذا اجتمع الإيمان والطلب أثمرا العملَ الصالح . وحُسْنُ الظنِّ بالله لِقاحُ الافتقار والاضطرار إليه ، فإذا اجتمعا أثمرا إجابةَ الدعاء . والخشيةُ لقاحُ المحبة، فإذا اجتمعا أثمرا امتثال الأوامر واجتناب المناهي . والصبرُ لقاح اليقين ، فإذا اجتمعا أورثا الإمامة في الـدين ، قال تعـالي: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيْمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾(١) . وصحة الاقتداء بالرسول لقاحُ الإخلاص، فإذا اجتمعا أثمرا قبولَ العمل والاعتداد به. والعملُ لقاح العلم، فإذا اجتمعا كان الفلاحُ والسعادة ، وإن انفرد أحدهما عن الآخـر لم يفد شيئًا . والحلمُ لقاح العلم ، فإذا اجتمعا حصلت سيادة الدنيا والآخرة ، وحصل الانتفاع بعلم العالم ، وإن انفرد أحدهما عن صاحبه فات النفع والانتفاع . والعزيمةَ لقاح البصيرة ، فإذا اجتمعا نال صاحبُهما خيرَ الـدنيا والآخـرة وبلغت به همَّته من العلياء كل مكان. فتخلُّف الكمالات: إما من عدم البصيرة، وإما من عدم العزيمة. وحسن القصد لقاح لصحة الذهن، فإذا فُقِدا فقد الخيرُ كلُّه، وإذا اجتمعا أثمرا أنواع الخيرات . وصحة الرأي لقـاح الشجاعـة ، فإذا اجتمعـا كان النصر والظفر ، وإن فقدا فالخذلان والخيبة ، وإن وجد الرأيُّ بلا شجاعة فالجبن والعجز ، وإن حصلت الشجاعة بلا رأي فالتهوُّر والعطب . والصبر لقاح البصيرة ، فإذا اجتمعا فالخير في اجتماعهما. قال الحسن (٢): إذا شئتَ أن ترى بصيراً لا

<sup>(</sup>١) السجدة : ٧٤.

<sup>(</sup>٢) الحسن بن يسار البصري، أبو سعيد (٣ - ١١٠ هـ = ١٤٢ - ٢٧٨م): تابعي، كان إمام أهل البصرة، وحبر الأمة في زمنه. ولد بالمدينة. وشبَّ في كنف علي بن أبي طالب. وله مع الحجاج بن يوسف مواقف، وقد سلم من أذاه. ولما ولي عفر بن عبد العزيز الخلافة كتب إليه: إني قد ابتليت بهذا الأمر، فانظر في أعواناً يعينوني عليه. فأجابه الحسن: أما أبناه الدنيا فلا تريدهم، وأما أبناه الاخرة فلا =

صبر له رأيته ، وإذا شئت أن ترى صابراً لا بصيرة له رأيته ، فإذا رأيت صابراً بصيراً فذاك. والنصيحة لقاح العقل ، فكلما قويت النصيحة قوي العقل واستنار. والتذكر والتفكّر كلّ منهما لقاح الآخر ، إذا اجتمعا أنتجا الزهد في الدنيا والرغبة في الآخرة . والتقوى لقاح التوكل، فإذا اجتمعا استقام القلب. ولقاح أخذٍ أُهْبَةِ الاستعداد للقاء قِصَرُ الأمل ، فإذا اجتمعا فالخير كله في اجتماعهما والسر في فرقتهما . ولقاح الهمة العالية النيّة الصحيحة ، فإذا اجتمعا بلغ العبد غاية المراد .

# [ قاعدة ] للعبد بين يدي الله موقفان

للعبد بين يدي الله موقفان : مُوقف بين يديه في الصلاة، وموقف بين يديه يوم لقائه . فَمَن قام بحقِّ الموقف الأول هَوْنَ عليه الموقف الأخر ، ومَن استهانَ بهذا الموقف ولم يوفه حقَّه شدَّد عليه ذلك الموقف . . قال تعالى : ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَاسْجُدْ لَهُ وَسَيِّحْهُ لَيْلًا طَوِيلًا ، إِنَّ هُوُلَاءِ يُحِبُّونَ آلْعَاجِلَة وَيَذَرُونَ وَرَاءَهُمْ يَـوْمَأُ ثَقِيلًا ﴾ (١) .

## 

اللَّذَة من حيث هي مطلوبة للإنسان ، بـل ولكل حيّ ، فـلا تذمُّ من جهـة كونها لذة ، وإنما تذمُّ ويكون تركها خيـراً من نيلها وأنفع إذا تضمّنت فواتَ لـذة

يه يريدونك، فاستعن بالله. أخباره كثيرة، وله كلمات صائرة وكتاب في دفضائل مكة». توفي بالبصرة. ولإحسان عباس كتاب دالحسن البصري». ميزان الاعتدال ٢٥٤١، وحلية الأولياء ٢١٣١، وذيل المذيل ٩٣، وأمالي المرتضى ٢٠٦١ والأزهرية ٧٧٥:٣

<sup>(</sup>١) الإنسان : ٢٧/٢٦.

أعظم منها وأكمل ، أو أعقبت المأحصولُه أعظمُ من الم فواتها .

فههنا يظهر الفرق بين العاقل القُطِن والأحمق الجاهل. فمتى عَرَف العقلُ التفاوتَ بين اللذتين والألمَين ، وأنه لا نسبة لأحدهما إلى الآخر ، هان عليه ترك أدنى اللذتين لتحصيل أعلاهما، واحتمالُ أيسر الألمين لدفع أعلاهما .

وإذا تقررت هذه القاعدة ، فلذة الآخـرة أعظم وأدْوَم ، ولــذةُ الدنيــا أصغرُ وأقصر ، وكذلك ألمُ الآخرة وألم الدنيا .

والمعَوَّل في ذلك على الإيمان واليقين ، فإذا قَوِيَ اليقينُ وباشر القلبَ آثَرَ الأعلى على الأدنى في جانب اللذة واحتَمل الألم الأسهل على الأصعب . . والله المستعان .

#### [ فائدة ]

دعاء عظيم

قسوله تعسالى : ﴿ وَأَيُّـُوبَ إِذْ نَسادَىٰ رَبُّــهُ أَنِّي مَسَّنِيَ الضَّــرُّ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾(١) . .

جمع في هذا الدعاء بين حقيقة التوحيد وإظهار الفقر والفاقة إلى ربه ، ووجودٍ طَعْم المحبة في التملُّقِ لـه ، والإقرار لـه بصفة الـرحمة ، وأنـه أرحم الراحمين ، والتوسل إليه بصفاته سبحانه ، وشدة حاجته هو وفقره .

ومتى وَجَدَ المُبْتَلَى هذا كُشِفَتْ عنه بلواه . وقد جُرِّب أنه مَن قـالها سبـعَ مرات ، ولا سيما مع هذه المعرفة ، كشفَ اللَّهُ ضَرَّه .

١١) الأنبياء : ٨٣.

قوله تعالى عن يوسف نبيه إنه قال: ﴿ أَنْتَ وَلِيِّي فِي الدُّنْيَا وَٱلآخِرَةِ تَـوَقَّنِي مُسْلِماً وَٱلْجُقْنِي بِٱلصَّالِحِينَ ﴾(١) . .

جمعت هذه الدعوة الإقرار بالتوحيد ، والاستسلام للرب ، وإظهار الافتقار إليه ، والبراءة من مُوالافِ غيره سبحانه ، وكونَ الوفاة على الإسلام أَجَلُ غايات العبد ، وأن ذلك بيد الله لا بيد العبد ، والاعتراف بالمعاد ، وطلب مرافقة السعداء .

#### [ فائدة ]

#### كنز عظيم

قول الله تعالى : ﴿ وَإِنْ مِنْ شَيْءِ إِلَّا عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ ﴾ (٢) ، متضمنٌ لكنز من الكنوز ، وهو أن كل شيء لا يطلب إلا ممن عنده خزائنه ومفاتيحُ تلك الخزائن بيديه ، وأنَّ طلبه من غيره طلب ممن ليس عنده ولا يقدر عليه .

وقوله: ﴿ وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ المُنتَهَىٰ ﴾ (١٣) ، متضمن لكنز عظيم ، وهو أن كل مراد إن لم يرد لأجله ويتصل به ، فهو مضمحل منقطع ، فإنه ليس إليه المنتهى ، وليس المنتهى إلا إلى الذي انتهت إليه الأمور كلها فانتهت إلى خلقه ومشيئته وحكمته وعلمه، فهو غاية كل مطلوب ، وكل محبوب لا يحب لأجله فمحبته عناء وعذاب ، وكل عمل لا يراد لأجله فهو ضائع وباطل ، وكل قلب لا يصل إليه فهو شقي محجوب عن سعادته وفلاحه .

فاجتمع ما يراد منه كله في قولـه : ﴿ وَإِنَّ مِن شيء إلا عندنـا خزائنـه ﴾ ،

<sup>(</sup>۱) يوسف : ۱۰۱.

<sup>(</sup>٢) الحجر: ٢١.

٣١) النجم : ٤٢.

واجتمع ما يراد له كله في قوله: ﴿ وَإِنَّ إِلَى رَبِكَ الْمُنْتِهِي ﴾ ، فليس وراءه سبحانه غاية تُطلب وليس دونه غاية إليها المنتهى و المجام For Quranic Time

وتحت هذا سر عظيم من أسرار التوحيد ، وهو أن القلب لا يستقر ولا يطمئن ويسكن إلا بالوصول إليه ، وكل ما سواه مما يُحَبُّ ويُراد فمراد لغيره . وليس المرادُ المحبوبُ لذاته إلا واحداً إليه المنتهى . ويستحيل أن يكون المنتهى إلى اثنين ، كما يستحيل أن يكون ابتداء المخلوقات من اثنين .

فمن كان انتهاء محبته ورغبته وإرادته وطاعته إلى غيره ، بَطلَ عليه ذلك وزال عنه وفارقه أحوجَ ما كان إليه . ومن كان انتهاء محبته ورغبته ورهبته وطلبه هو سبحانه ، ظفر بنعيمه ولذته وبهجته وسعادته أبد الآباد .

## العبد متقلب بين أحكام الأوامر وأحكام النوازل

العبد دائماً متقلب بين أحكام الأوامر وأحكام النوازل ، فهو محتاج بل مضطر إلى العون عند الأوامر ، وإلى اللطف عند النوازل ، وعلى قدر قيامه بالأوامر يحصّلُ له من اللطف عند النوازل ، فإن كمَّل القيام بالأوامر ظاهراً وباطناً ناله اللطف ظاهراً وباطناً، وإن قام بصورها دون حقائقها ناله اللطف في الظاهر وقلً نصيبه من اللطف في الباطن .

فإنْ قلت : وما اللطفُ الباطن؟ فهو ما يحصل للقلب عند النوازل من السكينة والطمأنينة وزوال القلق والاضطراب والجزع ، فيستخذي بين يدي سيده ذليلاً له مستكيناً ناظراً إليه بقلبه ساكناً إليه بروحه وسره ، قد شغله مشاهدة لطفه به عن شدة ما هو فيه من الألم ، وقد غيبه عن شهود ذلك معرفته بحسن اختياره له ، وأنه عبد محض يُجري عليه سيدهُ أحكامَه رضي أو سَخِطَ ، فإن رضي نال الرضا ، وإن سَخِطَ فجظه السخط . فهذا اللطف الباطن ثمرة تلك المعاملة الباطنة ، يزيد بزيادتها ، وينقص بنقصانها .

## ا فائدة جليلة

## كيف تتصل إرادة العبد ومحبته بوجه الله الأعلى ؟

لا يزال العبد منقطعاً عن الله حتى تتصل إرادته ومحبته بوجهه الأعلى والمراد بهذا الاتصال أن تُفضي المحبة إليه وتتعلق به وحده ، فلا يحجبها شيء دونه ؛ وأن تتصل المعرفة بأسمائه وصفاته وأفعاله ، فلا يُطْمِسَ نورَها ظلمة التعطيل ، كما لا يطمس نورَ المحبة ظلمة الشرك ؛ وأن يتصل ذكره به سبحانه ، فيزول بين الذاكر والمذكور حجاب الغفلة والتفاته في حال الذكر إلى غير مذكوره . فحينئذ يتصل الذكر به ، ويتصل العمل بأوامره ونواهيه ، فيفعل الطاعة لأنه أُمِرَ بها وأحبها ، ويترك المناهى لكونه نُهي عنها وأبغضها .

فهذا معنى اتصال العمل بأمره ونهيه ، وحقيقتُه زوال العلل الباعثة على الفعل والترك من الأغراض والحظوظ العاجلة . ويتصل التوكل والحب به ، بحيث يصير واثقاً به سبحانه ، مطمئناً إليه ، راضياً بحسن تدبيره له ، غير مُتَّهِم له في حال من الأحوال ، ويتصل فقره وفاقته به سبحانه دون مَن سواه ، ويتصل خوفه ورجاؤه وفرحه وسروره وابتهاجه به وحده ؛ فلا يخاف غيره ولا يرجوه ، ولا يفرح به كل الفرح ، ولا يسرً به غاية السرور .

وإن ناله بالمخلوق بعض الفرح والسرور ، فليس الفرح التام والسرور الكامل والابتهاج والنعيم وقرَّة العين وسكون القلب إلا به سبحانه . وما سواه إن أعان على هذا المطلوب فرح به وسُرَّ به، وإن حجب عنه فهو بالحزن به والوحشة منه واضطراب القلب بحصوله أحق منه بأن يفرح به ؛ فلا فرحة ولا سرور إلا به أو بما أوصل إليه وأعان على مرضاته .

وقد أخبر سبحانه أنه لا يحب الفرحين بالدنيا وزينتها، وأمر بالفـرح بفضله ورحمته، وهو الإسلام والإيمان والقرآن، كما فـَـره الصحابة والتابعون . والمقصود أن من اتصلت له هذه الأمور بالله سبحانه فقد وصل، وإلا فهو مقطوع عن ربه، متصل بحظه ونفسه، مُلبَّس عليه في معرفته وإرادته وسلوكه .

# [ قاعدة جليلة ] وما بكم من نعمة فمن الله

قد فكَّرت في هذا الأمر ، فإذا أصله أن تعلم أن النعَم كلَّها من الله وحده ، يَعَم الطاعات ويَعَم اللذات ؛ فترغب إليه أن يُلهِمَك ذكرَها ويُوزِعَك شكرها ، قال تعالى :

﴿ وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ الضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجْأَرُونَ ﴾(١) . .

وقال : ﴿ فَآذْكُرُوا آلَاءَ اللَّهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾(٢) . .

وقال : ﴿ وَآشْكُرُوا نِعْمَـةَ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُـدُون ﴾ (٣)

وكما أن تلك النعم منه ومن مجرد فضله ، فذكْرُهـا وشكْرُهـا لا يُنــال إلا بتوفيقه .

والذنوب من خِذلانه ، وتخلّيه عن عهده ، وتخليته بينه وبين نفسه . وإن لم يكشف ذلك عن عبده ، فلا سبيل له إلى كشفه عن نفسه ، فإذا هـو مضطر إلى التضرّع والابتهال إليه أن يدفع عنه أسبابها حتى لا تصدر منه. وإذا وقعت بحكم المقادير ومقتضى البشرية ، فهو مضطر إلى التضرّع والدعاء أن يدفع عنه موجباتها وعقوباتها .

فلا ينفكُ العبد عن ضرورته إلى هذه الأصول الثلاثة ، ولا فلاح له إلا بها : الشكرُ ، وطلبُ العافية ، والتوبةُ النصوح .

<sup>(</sup>١) النحل : ٥٣.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ٦٩.

<sup>(</sup>٣) النحل : ١١٤.

ثم فكُرت ، فإذا مدار ذلك على الرغبة والرهبة ، وليسا بيد العبد ، بل بيد مُقلّبِ القلوب ومُصَرِّفها كيف يشاء ؛ فإن وفَّق عبده أقبل بقلبه إليه وملأه رغبة ورهبة ، وإن خَذَله تركه ونفسه ، ولم يأخذ بقلبه إليه ، ولم يسأله ذلك ، وما شاء الله كان ، وما لم يشأ لم يكن .

## هل للتوفيق والخذلان سبب ؟

ثم فكرت ، هل للتوفيق والخذلان سبب أم هما بمجرد المشيشة لا سبب لهما؟ فإذا سببه هما أهلية المحل وعدمها ، فهو سبحانه خالق المحال متفاوتة في الاستعداد والقبول أعظم تفاوت ، فالجمادات لا تقبل ما يقبله الحيوان ، وكذلك النوعان كل منهما متفاوت في القبول . فالحيوان الناطق يقبل ما لا يقبله البهيم ، وهو متفاوت في القبول أعظم تفاوت . وكذلك الحيوان البهيم متفاوت في القبول ، لكن ليس بين النوع الواحد من التفاوت كما بين النوع الإنساني .

فإذا كان المحل قابلاً للنعمة ، بحيث يعرفها ، ويعرف قلرها وخطرها ، ويشكر النعم بها ، ويُثني عليه بها ، ويعظمه عليها ، ويعلم أنها من محض الجود وعين المنة ، من غير أن يكون هو مستحقاً لها ولا هي له ولا به ، وإنما هي لله وحده وبه وحده ؛ فوحّده بنعمته إخلاصاً ، وصرفها في محبته شكراً ، وشهدها من محض جوده منة ، وعرف قصوره وتقصير في شكرها عجزاً وضعفاً وتفريطاً ، وعلم أنه إن أدامها عليه فذلك محض صدقته وفضله وإحسانه ، وإن سلبه إياها فهو أهل لذلك مستحق له .

وكلما زاده من نعَمِه ازداد ذلاً له وانكساراً ، وخضوعاً بين يديه ، وقياماً بشكره ، وخشيته له سبحانه أن يسلبه إياها لعدم توفيته شكرها كما سَلَب نعمته عمن لم يعرفها ولم يرعَها حق رعايتها . فإن لم يشكر نعمته ، وقابلها بضد ما يليق أن يُقابَل به ، سلَبه إياها ولا بد ، قال تعالى : ﴿ وَكَذٰلِكَ فَتَنّا بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ مِ

لِيَقُولُوا أَهْوُلَاءِ مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنَنَا أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ ﴾(١) ، وهم الذين عرفوا قدر النعمة ، وقبلوها ، وأحبُّوها ، وأثنوا على المنعم بها ، وأحبُّوه ، وقاموا بشكره ، وقال تعالى : ﴿ وَإِذَا جَاءَتُهُمْ آيَةٌ قَالُوا لَنْ نُؤْمِنَ حَتَّى نُؤْتَىٰ مِثْلَ مَا أُوتِيَ رُسُلُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾(٢).

## [فصل ] سبب الخذلان

وسبب الخذلان عدم صَلَاحِيَّةِ المحلَّ وأهليتهِ وقبوله للنعمة بحيث لو وافته النعم لقال هذا لي ، وإنما أُوتيته لأني أهله ومستحقه ، كما قبال تعالى : ﴿ قَبَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمٍ عِنْدِي ﴾ (٣) ، أي على علم علم علمهُ الله عندي أستحقُّ به ذلك وأستوجبُه وأستاهلهُ .

قال الفراء : أي على فضل عندي أني كنت أهله ومستحقاً له إذ أُعطِيتُه . وقال مقاتل : يقول على خير عَلِمَه الله عندي .

وذكرَ عبدُ الله بن الحارث بن نوفل سليمانَ بن داود [ النبي ] فيما أُوتي من المُلْكِ ، ثم قرأ قوله تعالى : ﴿ هٰذَا مِنْ فَضْلِ رَبِّي لِيَبْلُونِي أَأَشْكُرُ أَمْ أَكَفُرُ ﴾(١) ، ولم يقل هذا من كرامتي ، ثم ذكر قارون وقوله : ﴿ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمٍ عِنْدِي ﴾(٥) ، يعني أن سليمان رأى ما أوتيه من فضل الله عليه ومِنَّتِه وأنه ابتليَ به إشكره ، وقارونَ رأى ذلك من نفسه واستحقاقه . وكذلك قوله سبحانه:

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٥٣.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ١٧٤.

<sup>(</sup>٣) القصص : ٧٨.

<sup>(</sup>٤) النمل : ٤٠.

<sup>(</sup>٥) القصص : ٧٨.

﴿ وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ رَحْمَةً مِنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مُشَّتُهُ لَيَقُولَنُ هَٰذَا لِي ﴾(١) ، أي أنـا أهله وحقيق به ، فاختصاصي به كاختصاص المالك بمُلْكِه .

والمؤمنُ يرى ذلك مُلكاً لربه ، وفضلاً منه مَنْ به على عبده من غير استحقاق منه ، بل صدقة تصدِّق بها على عبده ، وله أن لا يتصدِّق بها . فلو منعه إياها لم يكن قد منعه شيئاً هو له يستحقه عليه . فإذا لم يشهد ذلك ، رأى فيه أهلاً ومستحقاً ، فأعجبته نفسه ، وطغت بالنعمة ، وَعَلَتْ بها ، واستطالت على غيرها ، فكان حظها منها الفرح والفخر ، كما قال تعالى : ﴿ وَلَئِنْ أَذَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنّا رَحْمَةٌ ثُمَّ نَوْعْنَاهَا مِنْهُ إِنَّهُ لَيَوُّ وسُ كَفُورٌ ، وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ نَعْمَاءَ بَعْدَ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَ ذَهَبَ السَّيِّنَاتُ عَنِي إِنَّهُ لَفَورٌ وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ نَعْمَاءَ بَعْدَ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَ ذَهَبَ السَيْنَاتُ عَنِي إِنَّهُ لَفَورٌ وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ نَعْمَاء بعد الأبتلاء بالبلاء ، والفخر عند الابتلاء بالبلاء ، والنافر والفخر عند الابتلاء بالنعماء . واستبدل بحمد الله وشكره والثناء عليه إذ كشف عنه البلاء قوله : ذهب السيئات عني ، ولو أنه قال : أذهبَ الله السيئات عني برحمته ومَنَّه لمَا ذُمَّ على ذلك ، بل كان محموداً عليه ، ولكنه غفَل عن المنعم بكشفها ونسب الذهاب إليها وفرح وافتخر .

فإذا عَلِمَ اللّهُ سبحانه هذا من قلب عبدٍ ، فذلك من أعظم أسباب خذلانه وتخلّيه عنه ؛ فإن محله لا تناسبه النعمة المطلقة التامة ، كما قال تعالى : ﴿ إِنَّ شَبرُ اللّهُ وَيُهِمْ خَيْراً لأَسْمَعَهُم اللّهَوَالُ اللّهُ وَيُهِمْ خَيْراً لأَسْمَعَهُم وَلَوْ عَلِمَ اللّهُ فِيهِمْ خَيْراً لأَسْمَعَهُم وَلَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتَوَلّوا وَهُمْ مُعْرِضُونَ ﴾(٣) ؛ فأخبر سبحانه أن محلهم غير قابل لنعمته ، ومع عدم القبول ففيهم مانع آخر يمنع وصولها إليهم ، وهو توليهم وإعراضهم إذا عرفوها وتحققوها .

ومما ينبغي أن يُعْلَم أنَّ أسبابَ الخِذلان مع بقاء النفي على ما خُلِفَت عليه

<sup>(</sup>۱) فصلت: ۵۰.

<sup>(</sup>۲) هود : ۱۰/۹.

<sup>(</sup>٣) الأنفال : ٢٢ / ٢٣.

في الأصل وإهمالها وتخليتها ، فأسبابُ الخذلان منها وفيها ، وأسبابَ التوفيق من جعل الله سبحانه لها قابلة للنعمة .

فأسباب التوفيق منه ، ومن فضله ، وهو الخالق لهذه وهذه ، كما خَلَقَ أجزاء الأرض: هذه قابلة للنبات ، وهذه غير قابلة له ؛ وخلق الشجر: هذه تقبل الثمرة ، وهذه لا تقبلها ؛ وخلق النحلة قابلة لأن يخرج من بطونها شراب مختلف ألوانه ، والزنبور غير قابل لذلك . وخلق الأرواح الطيبة قابلة لذكره وشكره وحجته وإجلاله وتعظيمه وتوحيده ونصيحة عباده ، وخلق الأرواح الخبيثة غير قابلة لذلك بل لضده، وهو الحكيم العليم .

\* \* \*

قال شيخ الإسلام ، بحر العلوم ، مفتي الفرّق : أبو العباس أحمد بن تيمية رحمه الله(١) :

## [نصـل ] تفسير أول سورة العنكبوت

قىال الله تعالى: ﴿ آلَم . أَحَسِبَ النَّـاسُ أَنْ يُتُرَكُـوا أَنْ يَقُولُـوا آمَنًـا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُون . وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللّهُ الَّذِيْنَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِبِيْنَ . أَمْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ أَمْ حَسِبَ الَّذِيْنَ يَعْمَلُونَ . مَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ

<sup>(</sup>١) أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم الحضر النميري الحراني الدمشقي الحنيلي، أبو العباس، تقي الدين ابن تيمية (٦٦٦ - ٧٧٨ هـ = ١٢٦٨ ١٢٦٨) الإمام، العلامة، الفقيه، الأصولي، المحدّث. بلغت تصانيفه أكثر من أربعة آلاف كراسة كها جاء في الدرر، وفي فوات الوفيات أنها تبلغ ثلاث منه مجلد. وقد حققت له بحمد الله تمالي كتاب والحسنة والسيئة، تحقيقاً علمياً مع تخريج أحاديثه والتعليق عليه . وحققت له أيضاً كتاب والكرامات والمعجزات، تحقيق بالاشتراك ورسالة وشرح حديث كان الله ولم يكن شيء قبله ، تحقيق بالاشتراك أيضاً . وكتاب والحسنة والسيئة، من اصدار دار الكتاب العربي . فوات الوفيات ١: ٣٥ ـ ٥٥، والدرر الكامنة ١٤٤١، والبداية والنباية ؟١٤٤، والبداية والنباية ؟١٤٤٠ والبداية

وقال الله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَذْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَثَلُ الَّذِيْنَ خَلُوا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسَّنْهُمُ ٱلْبَاساءُ وَالضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَّىٰ يَقُولَ الرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللّهِ أَلَا إِنَّ نَصْرَ اللّهِ قَرِيبٌ ﴾ (٧) . .

وقال الله تعالى لما ذكر المرتد المكره بقوله : ﴿ مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيْمَانِهِ ﴾ " ، قال بعد ذلك : ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبُّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا فُتِنُوا ثُمَّ جَاهَدُوا وَصَبَرُوا إِنَّ رَبُّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (أن )

فالناس إذا أرسل إليهم الرسل بين أمرين : إما أن يقول أحدهم آمنًا ، وإما أن لا يقول آمنًا ، بل يستمر على عمل السيئات . فمن قال آمنا امتحنه الرب عز وجل وابتلاه وألبسه الابتلاء والاختبار ليبين الصادق من الكاذب . ومن لم يقل آمنا ، فلا يحسب أنه يسبق الرب لتجربته ، فإن أحداً لن يعجز الله تعالى ، هذه صنته تعالى يُرسلُ الرسل إلى الخلق فيكذبهم الناس ويؤذونهم ، قال تعالى :

<sup>(</sup>١) العنكبوت : ١١/١.

<sup>(</sup>۲) البقرة : ۲۱۶.(۲) النحل : ۱۰۲.

<sup>(</sup>٤) النحل : ١١٠.

﴿ وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عِنْوُا شَيَاطِينَ الْإِنْسِ وَٱلْجِنَّ ﴾(١) . .

وقال تعالى : ﴿ كَذٰلِكَ مَا أَتَىٰ ٱلَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا قَالُوا سَاحِرُ أَوْ مَجْنُونٌ ﴾(٢) . .

وقال تعالى: ﴿ مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ (٣). .

ومَن آمن بالرسل وأطاعهم، عادّؤه وآذَوْه ، فابتُلِيّ بما يؤلمه ، وإن لم يؤمن بهم عوقب فحصل [له] ما يؤلمن بهم عوقب فحصل [له] ما يؤلمه أعظم وأدوم ، فملا بدَّ من حصول الألم لكل نفس سواء آمنت أم كفرت ، لكن المؤمن يحصل له الألم في الدنيا ابتداءً ثم تكون له العاقبة في الدنيا والآخرة ، والكافر تحصل له النعمة ابتداءً ثم يصير في الألم .

سأل رجلُ الشافعي (٤) فقال : يا أبا عبد الله ، أيما أفضل للرجل أن يمكّن أو يُبتلى ؟ فقال الشافعي : لا يُمكّن حتى يُبتلى ، فإن الله ابتلى نـوحـاً وإبراهيما وموسى وعيسى ومحمـداً صلوات الله وسـلامـه عليهم أجمعين ، فلمـا صبـروا مكّنهم ، فلا يظن أحد أن يخلص من الألم البتة .

وهذا أصل عظيم ، فينبغي للعاقل أن يعرفه. وهذا يحصل لكل أحد ؛ فإن الإنسان مدني بالطبع ، لا بدَّ لـه من أن يعيش مع الناس ، والناس لهم إرادات

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١١٢.

<sup>(</sup>٢) الداريات : ٥٢.

<sup>(</sup>٣) فصلت : ٤٣.

<sup>(</sup>٤) محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن شافع الهاشمي القرشي المطلبي، أبو عبد الله (١٥٠ ـ ٢٠٤ هـ = ٢٠٧ م. = ٢٠٨ م): أحد الأثمة الأربعة عند أهل السنة . ولد في غزة (بفلسطين) وحمل منها إلى مكة وهو ابن سنتين . وزار بغداد مرتين . وقصد مصر سنة ١٩٩ فتوفي بها ، وقيره معروف في القاهرة . له تصانيف كثيرة ، أشهرها كتاب والأم» في الفقه، جمعه البويطي ، وبوّبه الربيع ابن سليمان . ووالمسلد» ، ووالرسالة » في أصول الفقه . تذكرة الحفاظ ١ : ٣٧٩ ، وتهذيب التهذيب ٢ : ٢٥ والوفيات ١ : ٤٠٤ ، وإرشاد الأرب ٢ : ٣٦٩ ، وغاية النهاية ٢ : ٩٥ ، وصفة الصفوة ٢ : ١٤٠ وتاريخ بغداد ٢ : ٣ م ٢ . ٣٣٧

وتصوَّرات يطلبون منه أن يوافقهم عليها، وإن لم يوافقهم آذوه وعذَّبوه ، وإنْ وافقهم حصل له الأذى والعذابُ تارة منهم وتارة من غيرهم ، ومن احتبر أحواله وأحوال الناس وجد من هذا شيئاً كثيراً ، كقوم يريدون الفواحش والطلم ، ولهم أقوالُ باطلة في الدين أو شركُ ؛ فهم مرتكبون بعض ما ذكره الله من المحرَّمات في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفُوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْيَ بِغَيْرِ آلْحَقَّ وَأَنْ تُشْرِكُوا بِآللهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَاناً وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾(١) .

وهم في مكان مشترك: كدار جامعة ، أو خان ، أو قيسرية ، أو مدرسة ، أو رباط ، أو قيسرية ، أو درب ، أو مدينة فيها غيرهم ، وهم لا يتمكنون مما يريدون إلا بموافقة أولئك ، أو بسكوتهم عن الإنكار عليهم ، فيطلبون من أولئك الموافقة أو السكوت، فإن وافقوهم أو سكتوا سلموا من شرهم في الابتلاء ، ثم قد يتسلطون هم أنفسهم على أولئك يهينونهم ويعاقبونهم أضعاف ما كان أولئك يخافونه ابتداء كمن يطلب منه شهادة الزور أو الكلام في الدين بالباطل ، إما في الخبر وإما في الأمر أو المعاونة على الفاحشة والظلم ، فإن لم يجبهم آذوه وعادوه ، وإن أجابهم فهم أنفسهم يتسلطون عليه فيهينونه ويؤذونه أضعاف ما كان يخافه ، وإلا عذّب بغيرهم .

فالواجب ما في حديث عائشة الذي بَعَثْ به إلى معاوية ، ويروى موقوفاً ومرفوعاً : « مَن أرضى اللّه بسخط الناس كفاه الله مؤونة الناس » ، وفي لفظ « رضي الله عنه وأرضى عنه الناس ، ومَن أرضى الناس بسخط الله لم يغنوا عنه من الله شيئاً » ، وفي لفظ « عاد حامده من الناس ذامّاً » (٢) .

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٣٣٠

 <sup>(</sup>۲) حديث عائشة رضي الله عنها رواه الترمذي والبزار مع اختلاف بينهما في اللفظ. ورواه الطبراني من طريق ابن عباس رضى الله عنها.

وهذا يجري فيمن يُعِينُ الْمَلُوكَ وَالْرُوْسِاءَ عَلَى أَعْرَاضُهُمُ الفاسدة ، وفيمن يعينُ أهلَ البِدَع المنتسبين إلى العلم والدين على بِدُعِهِم .

فمَن هَـداه الله وأرشـده ، امتنـع من فعـل المحـرَّم ، وصَبَر على أذاهم وعداوتهم ، ثم تكون له العاقبة في الدنيا والآخرة ، كما جرى للرُّسُل وأتباعهم مع مَن آذاهم وعاداهم ، مثل : المهاجرين في هذه الأمة ، ومَن ابتلي من علمائها ، وعبّادها ، وتجّارها ، ووُلاتها .

وقد يجوز في بعض الأمور إظهار الموافقة وإبطان المخالفة كالمُكْرَه على الكفر ، كما هو مبسوط في غير هذا الموضع ؛ إذ المقصود هنا : أنه لا بد من الابتلاء بما يؤذي الناس ، فلا خلاص لأحد مما يؤذيه البتة ؛ ولهذا ذكر الله تعالى في غير موضع أنه لا بد أن يُبتلى الناس، والابتلاء يكون بالسرَّاء والضرَّاء ، ولا بد أن يبتلى الناس، فهو محتاج إلى أن يكون صابراً شكوراً ، قال تعالى :

﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَىٰ الْأَرْضِ زِيْنَةً لَهَا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾(١) . . وقال تعالى : ﴿ وَبَلُونَاهُمْ بِٱلْحَسَنَاتِ وَٱلسَّيِّئَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾(٢) . .

وقال تعالى : ﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِّي هُدَىً فَمَنِ ٱنَّبِعَ هُدَايَ فَلَا يَضِلُّ وَلاَ يَشْقَىٰ ، وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيْشَةً ضَنْكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ أَعْمَىٰ ﴾٣٧ . .

وقال تعالى : ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا ٱلْجَنَّةَ وَلَمًا يَعْلَمِ اللّهُ ٱلَّذِيْنَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّابِرِينَ ﴾(٤)

<sup>(</sup>١) الكهف : ٧.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ١٦٨.

<sup>.178/177 . 4 (4)</sup> 

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ١٤٢.

هذا في آل عمران ، وقد قال قبل ذلك في البقرة ؛ فإن البقرة نزل اكثرها قبل آل عمران : ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةُ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَثَلُ ٱلَّذِيْنَ خَلُوا مِنْ قَبْلِكُمْ مَثَلُ ٱلَّذِيْنَ خَلُوا مِنْ قَبْلِكُمْ مَثَلُ اللَّذِيْنَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَىٰ نَصْرُ اللّهِ أَنْ اللّهِ وَلِيبٌ ﴾ (١) . ألا إنَّ نَصْرَ اللّهِ قَرِيبٌ ﴾ (١) .

وذلك أن النفس لا تزكو وتصلُّح حتى تُمَحَّصَ بالبلاء ، كالـذهب الذي لا يخلُص جيِّده من رديثه حتى يفتن في كير الامتحان ؛ إذ كانت النفس جاهلة ظالمة ، وهي منشأ كل شر يحصل للعبد ؛ فلا يحصل له شر إلا منها ، قال تعالى :

﴿مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ ﴾ (٢) . .

وقال تعالى : ﴿ أَوَلَمَّا أَصَابَتْكُمْ مُصِيَّبَةً قَدْ أَصَبْتُمْ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَّىٰ هٰذَا قُلْ هُو مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ ﴾ (٣) . .

وقسال : ﴿ وَمَا أَصَسَابَكُمْ مِنْ مُصِيْبَةٍ فَبِمَسَا كَسَبَتْ أَيْسِدِيْكُمْ وَيَعْفُسُو عَنْ كَثِيرٍ ﴾ (ا) . .

وقال تعالى : ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيَّراً نَعْمَةٌ ٱنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيَّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ (\*) . .

وقال تعالى : ﴿ وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِقَوْمٍ سُوءاً فَلاَ مَرَدٌ لَهُ وَمَا لَهُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَال ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢١٤.

<sup>(</sup>۲) النساء : ۷۹.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ١٦٠٠

<sup>(</sup>٤) الشورى : ٣٠.(٥) الأنفال: ٣٠.

<sup>(</sup>۶) الرعد : ۱۹. (۲) الرعد : ۱۱.

وقد ذكر عقوبات الأمم من أدم إلى آخر وقت ، وفي كل ذلك يقول إنهم ظلموا أنفسهم فهم الظالمون لا المظلومون.

وأول مَن اعترف بذلك أَبُواهم ، قالا : ﴿ رَبُّنَا ظُلَمْنَا أَنْفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَاسِرِيْنَ ﴾(١) . .

وقال لإبليس : ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِثَّنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾(٢) . .

وابليس إنما اتَّبعه الغواةُ منهم كما قبال : ﴿ بِمَا أَغْـوَيْتَنِي لَأَزَيْنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَلاَغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ، إلاّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴾ ٢٠) . .

وقـال تعـالى : ﴿ إِنَّ عِبَــادِي لَيْسَ لَـكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ إِلَّا مَنِ ٱتَّبَعَــكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴾(<sup>1)</sup> . .

والغيُّ اتباعُ هوى النفس ، وما زال السلف معترفين بـذلك كقـول أبي بكر وعمر وابن مسعود : أقول فيها برأيي فإنْ يكن صواباً فمن الله، وإنْ يكن خطأ فمني ومن الشيطان، والله ورسوله بريثان منه .

وفي الحديث الإلهي : حديثِ أبي ذرّ ، الذي يرويـه الرسـولُ عن ربه عـز وجل : « يا عبادي ، إنما هي أعمالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها ، فمَن وجد خيراً فليحمد الله، ومَن وجد غير ذلك فلا يلومَنُّ إلا نفسه هـ(°).

وفي الحديث الصحيح ، حديث سيد الاستغفار ، أن يقول العبد: « اللهمّ أنت ربي لا إلّه إلاّ أنت ، خلقتني وأنـا عبـدك ، وأنـا على عهـدك ووعـدك مــا استطعت ، أعوذ بك من شرٌ مـا صنعت ، أبوء لـك بنعمتك عليّ وأبــوء بذنبي ،

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٢٣.

<sup>.</sup> (۲) ص ً: ۸۵.

<sup>(</sup>٣) الحجر : ٤٠/٣٩.

<sup>(</sup>٤) الحجر : ٤٧.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم، حديث ٥٥ من كتابر البر.

فاغفر لي إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت . مَن قالها إذا أصبح موقناً بها فمات من يومه دخل الجنة ، ومَن قالها إذا أمسى موقناً بها فمات من ليلته دخل الجنة ،(١) .

وفي حديث أبي بكر الصدِّيق من طريق أبي هريرة وعبد الله بن عمرو: « أن رسول الله ﷺ عَلَمه ما يقوله إذا أصبح وإذا أمسى وإذا أخذ مضجعه : « اللهم فاطر السموات والأرض، عالم الغيب والشهادة ، رَبُّ كل شيء ومليكه ، أشهد أن لا إله إلا أنت ، أعوذ بك من شرَّ نفسي وشرَّ الشيطان وشركه ، وأن أقترف على نفسي سوءاً أو أجره إلى مسلم - قُلْهُ إذا أصبحت وإذا أمسيت وإذا أخذت مضجعك ع(٢).

وكان النبي ﷺ يقول في خطبته: « الحمد لله نستعينه ، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ، ومن سيئات أعمالنا ه<sup>(٣)</sup>.

وقد قال النبي 義: « إني آخذ بحجزكم عن النار وأنتم تتهافتون تهافت الفراش ه الفراش ه الفراش لجهله وخفة حركته ، وهي صغيرة النفس ، فإنها جاهلة سريعة الحركة .

وفي الحديث: ومَثَل القلب مثلُ ريشةٍ ملقاةٍ بأرض فلاة ه (٥٠). وفي حديث

(٣) رواه أبو داود، باب ما يقول إذا أصبح، من كتاب الأدب ـ دون قوله دوان أفترف على نفسي سوءاً أو
 أجره إلى مسلم، ورواه الترمذي في الدعوات، حديث ٣٣٨٩، باب ما يقال في الصباح والمساء بلفظ
 داللهم عالم الغيب، وقال: حسن صحيح. ونسبه المنذري للنسائي.

<sup>(1)</sup> رواه ابن مابق، باب ما يدعو به الرجل إذا أصبح وإذا أمسى، من كتاب الدعاء، حديث ٣٨٧٠، الجزء الثاني من ١٧٧٤. طبعة عبد الباقي. ورواه البخاري، باب ١٥ من كتاب الدعوات. وأبو داود في كتاب الأدب. وأحمد، جزء ٤ ص ١٧٢ و١٧٥، وجزء ٥ ص ٣٥٦. ونسبه المنذري للنسائي في السنن الكبرى.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود، باب في خطبة النكاح ، من كتاب النكاح ، حديث ٢١١٨. والترمذي في النكاح ، باب في خطبة النكاح ، حديث ١١٠٥ وقال: حديث حسن. والنسائي في النكاح ، باب ما يستحب من الكلام عند النكاح (٢٩/٦). وابن ماجة في النكاح، باب خطبة النكاح، حديث ١٨٩٢. (٤) رواه مع اختلاف في اللفظ: البخاري، باب ٢٦ من كتاب الرقاق. ومسلم، حديث ١٧ و١٨ من كتاب الفضائل. والترمذي، باب ٨٦ من كتاب الأدب وأحمد، جزء ١ ص ٣٩٠ و ٤٢٤، وجزء ٢ كلاد و٢٠٠، وجزء ٥ ص ٤٠٠.

<sup>(</sup>e) رواه الإمام أحمد في مسئله، جزء £، ص ١٩٠٠.

آخر: وللقلبُ أشدُّ تقلبًا من القدر إذا استجمعت غلياناً ١٧٠٠.

ومعلومٌ سرعة حركة الريشة والقِدْر مع الجهل ، ولهذا يقال لمن أطاع مَنْ يُغْوِيه : إنه استخفّ قومه فأطاصوه ع(٢). وقال يُغْوِيه : إنه استخفّ قومه فأطاصوه ع(٢). وقال تعالى: ﴿ فَآصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللّهِ حَقَّ وَلاَ يَسْتَخِفَّنَكَ اللّذِينَ لاَ يُوقِنُونَ ﴾ (٣). فإن الخفيف لا يثبت بل يطيش ، وصاحب اليقين ثابت ، يقال: أيقن إذا كان مستقراً ، واليقين : استقرار الإيمان في القلب عِلماً وعملاً ، فقد يكون عِلمُ العبد جيداً لكن نفسه لا تصبر عند المصائب بل تطيش .

قال الحسن البصري: إذا شئت أن ترى بصيراً لا صبر له رأيته ، وإذا شئت أن ترى بصيراً لا صبر له رأيته ، وإذا شئت أن ترى صابراً فذاك . قال تعالى : ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَتِمُهُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ (١٠) ، ولهذا تشبّه النفس بالنار في سرعة حركتها وإفسادها وغضبها، وشهوتُها من النار والشيطانُ من النار .

وفي السنن عن النبي ﷺ أنه قال : و الغَضَبُ من الشيطان ، والشيطانُ من النار ، وإنما تُطفَأ النار بالماء ، فإذا غضِبَ أحدُكم فليتوضاً ع(°) .

وفي الحديث الآخر : « الغضَبُ جمـرةً توقَـد في جوف ابن آدم ،(٦) ، ألا ترى إلى جمرة عينيه وانتفاخ أوداجه، وهو غليان دم القلب لطلب الانتقام .

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في مسئله، جزء ٦، ص ٤.

<sup>(</sup>٢) الزخرف: ٩٥.

<sup>(</sup>٣) الروم: ٦٠.

<sup>(</sup>٤) السجلة: ٢٤.

 <sup>(</sup>٥) الحديث رواه أحمد في مسنده ، وأبو داود في السنن ، كلاهما عن عطية العوفي. ورواه ابن عساكر عن
معاوية نحوه بلفظ وفليغتسل. وهو حديث ضعيف. انظر الأحاديث الضعيفة ٨٥٧، وتخريج الكلم
 ٢٢٧ ، وحقيقة الصيام ٥٩.

<sup>(</sup>٦) رواه الترمذي، باب ٢٦ من كتاب الفتن. وأحد، جزء ٣، ١٩ و٦١. بلفظ وفي قلب.

وفي الحديث المتفق على صحّتِه : ﴿ إِنَّ الشّيطَانَ يَجِرِي مَن ابنِ آدمَ مَجرى المديث المتفق على صحّتِه : ﴿ إِنَّ الشّيطَانَ يَجِرِي مَن ابنِ آدمَ مَجرى المده (١٠).

وفي الصحيحين: وأنّ رَجُلَين استبّا عند النبي ﷺ وقد اشتد غضب أحدهما، فقال النبي ﷺ: وإني لأعلم كلمةً لو قالها لذهب عنه ما يجد، لو قال: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم ع(٢).

وقد قال تعالى :﴿إِذْنَعْبِالَّتِيْ هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِيْ بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةً كَأَنَّهُ وَلِيُّ حَمِيمٌ ، وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ، وَإِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيطَانِ نَزْغُ فَاسْتَعْذْ بِاللّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ (٣). .

وقـال تعالى : ﴿ خُــــنِ اَلْمَفْوَ وَأَمُــرْ بِالْمُــرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَـاهِلِينَ ، وَإِمَّا يُنْزَغَنَّكَ مِنَ الشيـطان نَزْغُ فَاسْتَعِذْ بِاللّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾(\*) . .

وقال تعالى : ﴿ إِدْفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّيِّئَةَ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ ، وَقُلْ رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَن يَحْضُرُونِ ﴾(°).

<sup>(</sup>١) الحديث، متفق عليه كما قال الشيخ رحمه الله، انظر البخاري، باب ٢١ من كتاب الأحكام، وباب ١١ و ١٧ من كتاب الاعتكاف، وياب ١١ من كتاب بده الحلق، وياب ١٧١ من كتاب الاقب. ومسلم، حديث ٢٣ ـ ١٥ من السلام. كما رواه أبو داود، باب ١٧ و١٨ من كتاب السنة، وياب ١٨ من كتاب الأدب، وياب ٧٩ من كتاب الصيام. والمن ماجة، باب ٦٥ من كتاب الصيام. والدارمي، باب ٦٦ من كتاب الرقاق [في الترجمة]. وأحمد، جزء ٣، ص ١٥٦ و ٢٥٥ و ٣٠٩؛ وجحزء ٦، ص ٣٣٧.

 <sup>(</sup>٢) الحديث في الصحيحين كيا قال الشيخ رحمه الله ؛ أنظر البخاري، باب ٤٤ و٧٦ من كتاب الأدب،
 وباب ١١ من كتاب بدء الحلق. ومسلم، حديث ١٠٩ و١١٠ من كتاب البرّ. كيا رواه أبو داود، باب
 ٣ من كتاب الأدب . والترمذي ، باب ٥ من كتاب الدعوات . وأحمد ، جزء ٥ ، ص ٢٤٠ و٤٤٠.

 <sup>(</sup>٣) فصلت : ٣٦/٣٤.
 (٤) الأعراف: ٢٠٠/١٩٩.

<sup>(</sup>a) المؤمنون: ٩٨/٩٦





## المحتوبانت

| •           | • |   | • | • |     | •  | • |   | • |   |   |   |   |   |     |   |    | • |   |   |            |    |    |   |   |   |     |          |    |    |     |    |      |     |     | نے  | نيز | حا  | الت | ة    | دم  | مقا        |   |
|-------------|---|---|---|---|-----|----|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|---|----|---|---|---|------------|----|----|---|---|---|-----|----------|----|----|-----|----|------|-----|-----|-----|-----|-----|-----|------|-----|------------|---|
| ٥<br>٧      | • |   | • |   |     |    |   | • |   |   |   |   | • |   |     |   |    |   |   |   |            |    |    |   |   |   |     |          |    |    |     |    |      |     |     | ب   | يتا | لك  | وا  | ۰    | ٔ ك | المؤ       | į |
| 10          |   |   |   | • |     |    | • | • |   |   |   |   |   |   |     |   |    |   |   |   |            |    |    |   |   |   |     |          |    |    |     |    |      | ز   | رآد | لقر | با  | ,   | تف  | ، ت: | ن   | کیا        |   |
| ۱۸          |   | • |   | • |     | •  |   |   |   |   |   |   |   |   |     |   |    |   |   |   |            |    |    |   |   |   |     |          |    |    |     |    |      | ن   | ,   | ; , |     |     | _   | حا   | ٠,  | , <b>i</b> | i |
| ΥŁ          |   | • | • | • | •   | •  | • |   |   | • | • | • | • | • | ٠   |   |    |   |   |   |            |    |    |   |   |   |     |          |    |    |     |    | ٠    | L,  | ٠,  | þ   | • ` | ď   | ü   | 5    | غر  | i          | , |
| ٣٦          |   |   |   | • |     |    |   |   | • |   |   |   |   | 4 | €'  | Ý | لو | ذ | ں | خ | <b>؛</b> ر | ٧I | ٠  | ک | j | ل | بعا | <u>-</u> | Ç  | ς. | IJI | و  |      | è   | ٠.  | J١  | نع  | 4   | نول | ر ا  | Ù   | تف         |   |
| ٣٨          |   | • |   | • | •   |    |   | • |   | • |   | • | • |   | •   |   |    |   |   | ٠ |            |    |    |   |   |   |     |          |    |    |     |    | ار   | کتا | J١  | 2   | تحا | فا  | ل   | للا  | •   | فی         |   |
| ٤٠          |   |   |   |   |     |    |   |   |   |   | ٠ |   |   |   |     |   |    |   |   |   |            |    |    |   |   |   |     |          |    |    |     |    |      | •   | ٩.  | ىل  | 1   | ف   | مر  | ; ;  | بف  | کی         |   |
| ٤٢          | • | • |   |   | • . |    | • |   | • | • |   |   |   |   |     |   |    |   |   |   |            |    |    |   |   |   |     |          |    | ز  | نزد | L  | وا   | ۴   | لغ  | وا  | 1   | À   | ے ا | زيز  | ايز | ما         |   |
| ۰٥          |   |   |   |   |     |    |   |   |   |   | • |   |   |   |     |   |    |   |   |   |            |    |    |   |   |   |     |          |    |    |     | ن  | لي   | ة   | ل   | 1   | ۰   | ,   | لقا | ١    | ود  | ع          |   |
| ۱۹          |   |   |   |   |     |    | • |   |   | • |   |   | • | • | • . |   |    |   |   |   | •          |    |    | • |   |   |     |          |    |    | آن  | قر | ال   |     | ار  | ط   | ÷   | ي   | į , | :ر:  | ملا | t          |   |
| ۳۰          | • | • |   |   |     | •  | • |   | • |   | • | • |   | • |     |   | •  |   |   |   |            | •  |    | • |   |   | 4   | فيا      |    | ٠, | وخ  | ی  | u    | ě   | ىل  | J   | li  | ل   | نبو |      | برو | ث          |   |
| 9 8         | • | • | • |   | •   |    | - | • | • |   |   |   |   |   |     |   |    |   |   |   |            |    |    |   | 4 |   | اثر | نک       | ال |    | کہ  | L  | i    | è   | ی   | ļL  | ت   | له  | قوا | یر   |     | ته         |   |
| 00          |   |   |   |   |     |    |   |   |   |   |   | _ |   |   |     |   |    |   |   |   |            |    |    |   |   |   |     |          |    |    |     |    |      |     | ::  | tı  |     | :   | ر.  |      | . 1 | ١-         |   |
| <b>&gt;</b> | ٠ |   | • | • |     | •• |   |   | • | • |   |   |   |   |     |   |    |   |   |   |            |    |    |   |   |   |     |          |    |    |     |    | يُّه | ı   | ۰   | بة  | نه  | ١   | ٦٠  | ٠.,  |     | Ь          |   |
| •           | • | • | • | • | •   | •  | ٠ | • | • | • | ٠ | • | • | • | •   | ٠ | ٠  | ٠ | • | ٠ | ٠          | •  | ٠. |   | • | • | ٠   | •        | ٠  | •  | ٠.  | •  | •    | ٠   | •   | •   | ٥   | نير | J   | ية   | اه  | ه.         |   |
| ٠.          |   |   |   |   |     |    |   |   |   |   |   |   |   |   |     |   |    |   |   |   |            |    |    |   |   |   |     |          |    |    |     |    |      |     |     |     | ٧.  | اما | :.  | _    | <.  | _          |   |

| 1          |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        | 3 | 200    | 19      | Š       | اف      |          |     | 3)      | 2       |         | 3  | 长        |          | وو       | 9   | 2000 |        |    | ŀ |    |     |              |     |     |     |     | (ت          |         |     |   |
|------------|---|-------|---|---|---|---|---|---|---|---|--------|---|--------|---------|---------|---------|----------|-----|---------|---------|---------|----|----------|----------|----------|-----|------|--------|----|---|----|-----|--------------|-----|-----|-----|-----|-------------|---------|-----|---|
| ۳.         |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   | T<br>F | H | E<br>R | PI<br>Q | RI<br>U | N<br>R' | CI<br>Ā1 | E ( | GI<br>C | L/<br>T | λZ<br>H | O. | l'E<br>U | RU<br>GH | ST<br>LT |     |      | ) • (i |    |   |    | JL  | <del>-</del> | الر | ن   | کر  | فلت | ١.          | کا      | •   |   |
| 17         |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     |              |     |     |     |     | ت           |         |     |   |
| · ·        |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     |              |     |     |     |     |             |         |     | _ |
| / <b>T</b> |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     |              |     |     |     |     | اع          |         |     |   |
|            |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     |              |     |     |     |     | <b>÷</b> ;  |         |     |   |
| / t        |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     |              |     |     |     |     |             |         |     |   |
|            |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     |              |     |     |     |     | ۲<br>بار    |         |     |   |
| ۸١         |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     |              |     |     |     |     |             |         |     |   |
| 44         |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     |              |     | _   |     |     | ميد<br>اا   |         |     |   |
| 44         |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     |              |     |     |     |     | ، اا        |         |     |   |
| ۸۳         |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     |              |     |     |     |     | (ح          |         |     |   |
| ٨٤         |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    | _   |              |     |     |     | _   | الله        |         |     |   |
| ۸٦,        |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     |              |     |     |     |     |             |         |     |   |
| ۸Y         |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     |              |     |     |     |     | <u>ڊ</u> مر |         |     |   |
| ۸Y         |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     | ٠,           |     |     |     |     | خا          |         |     |   |
| ۸۸         |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     |              |     |     |     |     | •           | •       |     |   |
| ۹.         |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   | ě  | حو  | - 5          | واا | , ا | -ئي | ال  | ح           | ال      | مم  |   |
| 11         |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   | 1  | نرة | 'خ           | ΊĮ  | ٔ و | نيا | الد | ١           | سار     | خ.  |   |
| ۹١         |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     |              |     | 2   | ہاہ | 丰   | ر ا         | خر      | افر | i |
| 47         |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     |              | اء  | مد  | 1=  | ین  | ع ي         | را٠     | صر  | , |
| 44         |   |       |   | _ |   | _ | _ | _ |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     | l            |     | خ   | راد | , د | أمم         | ۔<br>ان | اعإ | ļ |
| 41         |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     |              |     |     |     |     | ال          |         |     |   |
| 41         |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     |              |     |     |     |     | ن           |         |     |   |
| 11         | • |       | • | • | • | - | - |   | - | - |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   |    |     | _            |     |     |     |     | bi          |         |     |   |
| 12         |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   | ġ. | 9   |              |     |     |     | •   | ور          |         |     |   |
|            |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    |          |          |          |     |      |        |    |   | •  | J   |              | -   |     |     |     |             |         |     |   |
| 17         |   |       |   |   |   |   |   |   |   |   |        |   |        |         |         |         |          |     |         |         |         |    | 1        | ت        | ی.       | ىنو | ~    | k.ř    |    |   |    |     |              |     |     |     |     | دع(<br>ادا  |         |     |   |
| 11         |   | <br>• | • | • | • | • | • | • | • | • |        |   |        |         | •       | •       |          | •   | •       |         |         |    |          | ٠        | ٠        | •   |      | ٠      | ٠. | • | ٠  |     | ٢            | 31  | ح   | •   | سر  | إبلي        |         | ی   | • |

|       |    |   |   |     |   |   |      | . 7 |   |   |   | _        | 713 | . 10.0 |    |    |    |     | 4.1 |     |     |     |   |     |      |    |    |    |    |          |    |    |          |     |                                       |            |          |                  |
|-------|----|---|---|-----|---|---|------|-----|---|---|---|----------|-----|--------|----|----|----|-----|-----|-----|-----|-----|---|-----|------|----|----|----|----|----------|----|----|----------|-----|---------------------------------------|------------|----------|------------------|
| ١٠١   |    |   |   |     |   |   | 1000 | 3   |   |   | S |          |     |        | 5  |    |    | 10  | J.  |     | 100 | Š   |   |     |      |    |    |    |    |          |    |    |          | ٠   | لار                                   | عد         | ,        | ,ک               |
| ١٠٥   |    |   |   |     |   |   | F    | 0   | R | Q | U | IR<br>IR | Ä   | N      | IC | H. | Γŀ | IC  | ΣĹ  | IG  | HI  |     |   | 0   | ı    | N. |    | أن | į  | ال       |    | į  | لى       | ما  | ; 4                                   | bl         | '<br>ت   | بک<br>بلیا       |
| ۱۰۸   |    |   |   |     |   |   |      |     |   |   |   |          |     |        |    |    |    |     |     |     |     |     |   |     |      |    |    |    |    |          |    |    | _        | ح   |                                       | ,ti        | ائا      | ضا               |
| ۱۱۳   |    |   |   |     |   |   |      |     |   |   |   |          |     |        |    |    |    |     |     |     |     |     |   |     |      |    |    |    |    |          |    | •  |          |     | . 1                                   | re (4      |          | ه                |
| ١٢٠   |    |   |   |     |   |   |      |     |   |   |   |          |     |        |    |    |    |     |     |     |     |     |   |     |      |    |    |    |    |          | Ī  | •  | •        | ıĩ. | الق                                   |            | .:<      | <del></del><br>ن |
| 111   |    |   |   |     |   |   |      |     |   |   |   |          |     |        |    |    |    |     |     |     |     |     |   |     |      |    |    |    |    |          |    |    |          |     |                                       |            |          | ں<br>پخ          |
| 1 7 7 |    |   |   |     |   |   |      | •   | • | • | • | •        | •   | •      | •  | •  | •  |     | • • | •   | •   | •   |   | •   | • •  | •  |    |    | •  | _        | ,  | •  | _        | ٦   | مور                                   | .11        | رو<br>۱. | ب<br>صو          |
| ۱۲۳   | •  | · | • | •   |   | • | •    | •   | • | • | • | •        | •   | •      | •  | •  | •  | •   | ٠.  | •   | •   | • • |   | • • | • •  | •  | •  | •  | ٠. | •        | •  | •  | ب<br>د د | ٠   | ں <i>م</i><br>آ. د                    | اين<br>ايد | U.       | صو<br>بجر        |
| 170   |    |   |   |     |   |   |      |     |   |   |   |          |     |        |    |    |    |     |     |     |     |     |   | • • | ٠.   | •  | •  |    |    |          |    |    |          |     |                                       |            |          |                  |
| 177   |    |   |   |     |   |   |      |     |   |   |   |          |     |        |    |    |    |     |     |     |     |     |   |     | • •  | •  | •  |    |    |          |    |    |          |     |                                       |            |          | ما               |
|       | •  | • | • | • • | • | • | ٠    | •   | ٠ | • | • | ٠        | •   | •      | •  | •  | •  | •   | 1   | IJĻ | ىيط | ت   | 4 | ָּט | ں    | يض | نق | ن  | مر | ٠,       | 31 | ئر | دَة      | ن   | عر                                    | س.         | يع       | ن                |
| 177   | •  | ٠ | • | • • | • | • | ٠    | •   | • | • | • | •        | •   | •      | •  | •  | •  | • • | • • | •   | ٠.  | •   | • |     | •    | •  | •  |    | •  | •        | •  | •  | •        | ل   | مم                                    | وال        | ۴        | لعل              |
| AYA   | ٠  | • | • |     | • | • | •    | •   | • | • | • | •        | •   | •      | •  | •  | •  |     |     | ٠   | ٠.  | •   | • | •   | •    | •  |    |    |    | ٠        | ئە | ط  | با       | ,   | بان                                   | Y          | ر        | ۵U               |
| 144   | ٠  | • | • |     | • | • | •    | •   | • | ٠ | • | •        | •   |        | •  |    |    |     | •   | •   | ٠.  | •   |   | •   | •    | ٠  | •  |    | •  |          | •  | •  | •        | 4   | کل                                    | التو       | ع        | نوا              |
| ۱۳۰   |    |   |   |     |   |   |      |     |   |   |   |          |     |        |    |    |    |     |     |     |     |     |   |     |      |    |    |    |    |          |    |    | ی        | ئو: | شک                                    | Ĵ١         | Ļ        | ۔<br>برات        |
| 144   |    |   |   |     |   |   |      |     |   |   |   |          |     |        |    |    |    |     |     |     | ٠.  |     |   |     |      |    |    |    |    |          |    |    |          |     |                                       |            |          | لحيا             |
| 77    | •  |   |   |     | • | • |      |     |   | • | • | •        | •   | •      |    |    |    |     |     |     | •   | ۴   | ک | J . | یر   | خ  | و  | وه | į  | <u>.</u> |    | وا | ۸        | ک,  | ֓֞֞֓֓֞֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓ | ار         | ىمى      | ع.               |
| 18.   |    | • |   |     | • | • | •    |     |   |   |   |          |     | •      |    |    |    |     |     |     | ٠.  |     |   |     |      |    |    |    |    |          |    |    |          |     |                                       |            | بد       | لزه              |
| 10    |    |   |   |     |   |   |      |     |   |   |   |          |     |        |    |    |    |     |     |     | ٠.  |     |   |     |      |    |    |    |    |          |    |    | J,       | خ   | ل ·                                   | ر ک        | س        | سا               |
| 13    |    |   |   |     |   |   |      |     |   |   |   |          |     |        |    |    |    |     |     |     |     |     |   |     |      |    |    |    |    |          |    |    |          |     |                                       |            |          | لحظ              |
| 14    |    |   |   |     |   |   |      |     |   |   |   |          |     |        |    |    |    |     |     |     |     |     |   |     |      |    |    |    |    |          |    |    |          | ت   | ظار                                   | وع         | •        | حک               |
| ٤٩    |    | • |   |     |   |   |      |     |   |   |   |          |     |        |    |    |    |     |     |     |     |     |   |     |      |    |    |    |    |          |    |    |          |     |                                       | <u> </u>   | ,<br>31  | عالم             |
| ٥٣    |    |   |   |     |   |   |      |     |   |   |   |          |     |        |    |    |    |     |     |     |     |     |   |     |      |    |    |    |    |          |    |    |          | . L | عاھ                                   | LI         | ىد       | لعا              |
| ٥٤    |    |   |   |     |   |   |      |     |   |   |   |          |     |        |    |    |    |     |     |     |     |     |   |     |      | _  |    |    |    |          |    |    |          |     |                                       |            |          | لعا              |
| ٥٧    |    |   |   |     |   |   |      |     |   |   |   |          |     |        |    |    |    |     |     |     |     |     |   |     |      |    |    |    |    |          |    |    |          | _   |                                       |            | •        | خة               |
| ٥٩    |    |   |   |     |   |   |      |     |   |   |   |          |     |        |    |    |    |     |     |     |     | _   | • |     |      | •  | _  |    | -  |          |    | ي  | ٠        |     |                                       |            |          | حک               |
| ٦.    |    |   |   |     |   |   |      |     |   |   |   |          |     |        |    |    |    |     |     |     |     | •   | • | ٠   | 11.2 | ٠. |    |    | •  |          |    | ٠. | •        |     |                                       |            |          | حد<br>اهم        |
| ٦٤    | •  |   |   |     |   |   |      |     |   |   |   |          |     |        |    |    |    |     |     |     |     |     |   |     |      |    |    |    |    |          |    |    |          |     |                                       |            |          | اسمی<br>حک       |
| • •   | ٠. | • | ٠ | ٠   | ٠ | • | •    | ٠.  |   |   |   |          | •   | ٠      | ٠  | ٠  | •  | ٠   | ٠   |     |     |     | ٠ | ٠   |      |    |    |    |    |          |    |    |          | •   | w                                     | v          | •        | ~                |

| 371   | • |   |   | <br> | <br> |   |  |   | 1 |         | ų, | Ž | Y        | 21 | Ų. | 2   | 2) | t        | 7.19     |    | \ |     | 93       | •   | - 5  | ٠  |     | Н    | ٠   | ٠   |    | 4   | : ( | ۰  |     | ,   | i              | نىر | 4        |    |
|-------|---|---|---|------|------|---|--|---|---|---------|----|---|----------|----|----|-----|----|----------|----------|----|---|-----|----------|-----|------|----|-----|------|-----|-----|----|-----|-----|----|-----|-----|----------------|-----|----------|----|
| 170   |   |   |   | <br> | <br> |   |  | I | C | IE<br>R | P  | R | IN<br>IR | ľĀ | E  | II. |    | [A<br>T] | ZI<br>H( | JC | R | U.  | ST<br>TT |     | - 60 |    |     | ٠    |     | - 0 | •  |     |     |    |     | 2   | دينا           | بو  | J        |    |
| 177   |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     |      |    |     |      |     |     |    |     |     |    |     |     | 11             |     |          |    |
| 179   | • |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     |      |    |     |      |     |     |    |     |     |    |     |     | λl             |     |          |    |
|       |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     |      |    |     |      |     |     |    |     |     |    |     |     | ني             |     |          |    |
| 174   |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     |      |    |     |      |     |     |    |     |     |    |     |     |                |     |          |    |
| ۱۷۰   |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     | •    |    |     |      |     | _   |    |     |     |    |     |     | الم            | •   |          |    |
| ۱۷۱   |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     |      | ?  |     |      |     |     |    |     |     |    |     |     | پ              |     |          |    |
| 141   |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    | ٠ | •   | ٠        | •   | •    | •  | •   |      | •   |     |    |     |     |    |     |     | ے              |     |          |    |
| 177   |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         | •  |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     | •    |    |     |      |     |     | د  | ۸.  | الز | •  | سا  | اق  | ڀ              | ^   | L        | •  |
| ۱۷۲   |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     | ي  | ۸        | لمنا     | 1  | ب | ار  | :ک       | ارز | ١,   | ن  | ۰ . | الله | ١.  | ند  | c  | ۴   | سط  | اء | ,   | وام | וצ             | -   | ۱,       | ;  |
| 7.87  |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          | ٠,٠      |    |   |     |          |     | ;    |    | •   |      | بن  | ية. | عد | قا  | (   | عإ | ٠,  | .ير | الد            | ن   | بغ       | •  |
| ۱۸۸   |   |   | • |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     |      | ,  | ري  | •    | وا  | دو  | ر: | 1   | بن  | Ĺ  | J١  | الد | ١.             | یا  | یز       | ,  |
| 147   |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     |      | (  | ين  | سة   | غاء | ال  | •  | نو. | ال  | ر  | ۔ ج | یها | K              | 4   | bl       | ,  |
| 198   |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     |      |    |     |      |     |     | •  |     |     |    | -   |     | ة <sub>(</sub> |     |          |    |
| 144   |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    | _        |          |    |   |     |          | ٠.  |      |    |     |      |     |     |    |     |     |    |     |     | bl             |     |          |    |
| 194   |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    | •   | •  | •        |          |    |   |     |          | عا  | ٠.   | J١ |     |      |     |     |    |     |     |    |     |     | ل ا            |     |          |    |
|       |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     |      |    |     |      |     |     |    |     |     |    |     |     | ں<br>ر ا       |     |          |    |
| 111   |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     |      |    | •   |      | . 1 |     |    |     |     | •  |     |     |                | -   |          |    |
| ۲.,   |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     |      |    |     |      |     |     |    |     |     |    |     |     | ر<br>:         |     |          |    |
| Y • Y |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     |      |    |     |      |     |     |    |     |     |    |     |     | رف<br>،        |     |          |    |
| 4 • £ |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     |      |    |     |      |     |     |    |     |     |    |     |     | ر ا<br>        |     |          |    |
| ۲۰٤   |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     |      |    |     |      |     |     |    |     |     |    |     |     | 11 .           |     |          |    |
| 4.4   |   | • |   |      |      | • |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     | •  |          |          |    |   |     |          |     | •    |    | •   | •    |     |     |    |     |     |    |     |     | ال             |     |          |    |
| ۲1.   |   |   | • |      |      |   |  |   |   |         |    | • |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     |      |    | •   |      |     |     |    |     |     |    |     |     | ١Ľ             | _   |          |    |
| **1   |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     |      |    | ملی | ۲-   | N   | ب   | لم | لط  | Li  | لی | ١,  | ﯩﻞ  | تص             | Ļ   | يف       | ک  |
| *17   |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          | 4        | ء: |   | ىلە | ١        | ي   | -    | رذ | ڊ , | مو   |     | م   | ن  | بر  | ش   | ١. | بد  | •   | لام            | ک   | ن        | مر |
| 414   |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     |      |    |     |      |     |     |    |     |     |    |     |     | 1 1            |     |          |    |
| 111   |   |   |   |      |      |   |  |   |   |         |    |   |          |    |    |     |    |          |          |    |   |     |          |     |      |    | برة | ٠٠   | וע  | ,   | یا | Li  | 31  | ۔ة | ij  | لى  | ے ا            | بيز | <u> </u> | JI |

| وائد                 |
|----------------------|
| لاخا                 |
| همية                 |
| ۔<br>مجر             |
| مبر<br>هجر           |
| حاجا                 |
| من ء                 |
| س<br>بنیان           |
| اركاد                |
| ارب.<br><b>ا</b> ضرا |
| اعبر<br>شجر          |
| مسجر<br>مراتہ        |
| مراد.<br>الرو        |
| الرو.<br>كيف         |
| دیف<br>معرف          |
| معرد<br>الدرا        |
| الدر!<br>أنواح       |
| انوا                 |
| و۔<br>عواق           |
| عواث                 |
| النع                 |
| الخو                 |
| ا<br>اصا             |
| النفو                |
| من                   |
| من                   |
| مرز ا                |
| معرة                 |
|                      |

| 777         | • • • • • • • • • |                                              | والله يحب الجماأ    |
|-------------|-------------------|----------------------------------------------|---------------------|
| 377         |                   | THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUE'ANIC THOUGHT. | ما هي أنواع الج     |
| 777         |                   |                                              |                     |
| 777         |                   | ر                                            | فائدة جليلة القد    |
| <b>77</b> 7 |                   | <i>نون فله وق</i> اراً                       | ما لكم لا ترج       |
| ۲۷.         |                   | سافرين                                       | الناس لم يزالوا .   |
| **          |                   | ﻪ،                                           | الاشتغال بالمشاه    |
| 177         |                   |                                              | مداخل الشيطان       |
| 177         |                   | ب المجد والتفوق                              | ما بحتاج اليه طاا   |
| ***         |                   | نعه                                          | أفضل الذكر وأنا     |
| 277         |                   | 1                                            | أنفع الناس لك       |
| 277         |                   | نفقين                                        | تحصيل أعظم الم      |
| 377         |                   | ، يتقدم أو يتأخر                             | لمن شاء منكم ال     |
| <b>1</b> 77 |                   |                                              | الناس فريقان .      |
| 440         |                   | مىفاق مىسىمىسىنى بىلىنى بىلىنى بىلىنى بىلىن  | لطف التوحيد وم      |
| ***         |                   | التام لله وحده                               | •                   |
| ***         |                   |                                              |                     |
| ***         |                   |                                              | ~,                  |
| 744         |                   | ِضاك لنا عبداً                               |                     |
| 779         |                   |                                              |                     |
| ۲۸۰         |                   |                                              | - 1                 |
| 444         |                   |                                              | للعبد بين يدي ا<br> |
| ۲۸۳         |                   | ."                                           |                     |
| 344         |                   |                                              |                     |
| 440         | • • • • • • • •   |                                              |                     |
| 440         | • • • • • • • •   |                                              | کنز عظیم            |
| 747         | • • • • • • • •   | أحكام الأوامر وأحكام النوازل                 | العبد متقلب بين     |

| 'AV<br>'AA                         |  |  |   | 3 |   |   | Š | لف  | 18 | Ś  |       | ę  | 9  | عإ | ¥ | 200 | à | 1  | جا | بو. | k | محبت | ., | L | مب  | ال | ā. | راد | l,  | صا  | ، تت | ف                | کیا |
|------------------------------------|--|--|---|---|---|---|---|-----|----|----|-------|----|----|----|---|-----|---|----|----|-----|---|------|----|---|-----|----|----|-----|-----|-----|------|------------------|-----|
| 'ΑΑ                                |  |  | i | 0 | R | Q | U | R'/ | I. | II | )<br> | CΕ | IC | DÜ | G | H   | T | .0 |    | II) |   |      | ال | ٠ | مرا | ذ  | بة | نع  | ٔ : | م   | ک    | اب               | وم  |
| <b>? ^ ^ ^ . . . . . . . . . .</b> |  |  |   |   |   |   |   |     |    |    |       |    |    |    |   |     |   |    |    |     |   |      |    |   |     |    |    |     |     |     |      |                  |     |
| ۹٠                                 |  |  |   |   |   |   |   |     |    |    |       |    |    |    |   |     |   |    |    |     |   |      |    |   |     |    |    |     | צנ  | لخذ | ٠ ،  | <u>.</u><br>پـــ |     |
| 44                                 |  |  |   |   |   |   |   |     |    |    |       |    |    |    |   |     |   |    |    |     |   |      |    |   |     |    |    |     |     |     |      |                  |     |