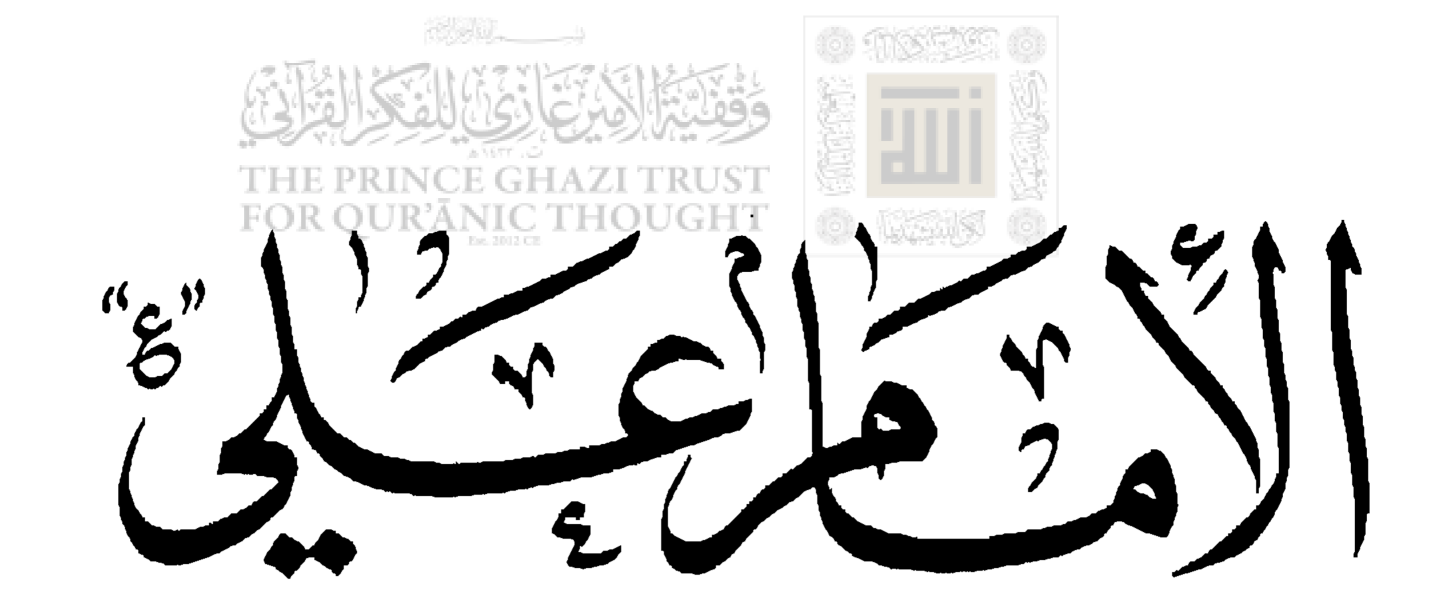






الأمن الماسية وفكره المحضاري



سيرته الذاسية وفكره أنجمناري

عبدالمهاجر

الجرع الأول

علي صراط الحق

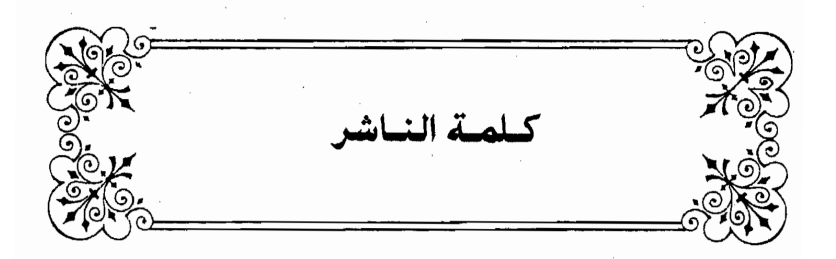
منشودات مؤسسه الأعلمي للمطبوعات بشيرون - بيسنان مسيرون - بيسنان من به ٢١٢٠



الطبعة الأولىٰ جميع الحقوق محفوظة للمؤلف ١٤١٢ هـ ـ ١٩٩٢ م

مؤسّسة الأعناجي للمَطبِوعات: بيروت - سَتَّارِع المطسَّار - قربُ كليه الهسَندسة - ملك الاعلى -ص.ب، ٧١٢ الهاتف: ٨٣٣٤٥٣ - تلفاكس: ٨٣٣٤٤٧ .





# ٱلسِّمِ ٱلنَّاهِ ٱلزَّامَٰنِ ٱلزَّالِي ۗ مِّ

الحمد لله ربّ العالمين ، الذي هدانا لهذا وما كنّا لنهتدي لولا أن هدانا الله ، والصّلاة والسلام على نبيّ الرّحمة ورسول الهدى ، الذي بُعث رحمة للعالمين ، وعلى آله وأهل بيته الأطهار الميامين ، وبعد :

إن الله تبارك وتعالى قد اختار من خلقه صفوةً من الأنبياء والمهرسلين فأرسلهم هداةً للبشر ، ينيرون لهم دامس الظلمة ، ويبيّنون واضح الطريق ، وينقلونهم من ظلام الكفر والجهل إلى نبور الإيمان والعلم ، ثم ختم هذه المسيرة الرسالية بخاتم الأنبياء وسيّد المرسلين محمد بن عبد الله منات فحمل الأمانة وبلّغ الرسالة ، وأقام نواة الدولة الإسلامية ، وأسس لصرحها العظيم أساساً متيناً وأقام له دعائم وثيقة لتحمل ذلك البنيان الشامخ الذي سوف يمتد طولاً وعرضاً ، وجمع شمل الأمّة بعد أن كانت قبائل متناثرة ، فحملت راية الإسلام وتوغلت بها شمالاً وجنوباً ، وشرقاً وغرباً .

ثم انتقل إلى جوار ربّه بعد أن استودع الأمانة وصيّة ووزيرة الإمام علي بن أبي طالب سلام الله عليه ، الذي بايعته الأمّة ، فنكث قوم ، وقسط قوم ، ومرق آخرون ، وهم يعلمون أنه باب مدينة العلم وهارون الأمّة ووليّ المؤمنين .



ولا يخفى على كل منصف الم بالتاريخ ، مسلماً كان أو غير مسلم ، مسيرة التضحيات الجسام التي قدَّمها الإمام على ومن بعده سائر أهل البيت على سبيل الحفاظ على الإسلام ؛ فقد تصدَّى هؤلاء الأخيار لكلّ محاولة من شأنها الانحراف بالإسلام عن خطّه الإلهي وتوجّهه الرسالي .

والحقيقة إن القلم ليعجز ، وإن البيان ليقف خجولاً ، وهو يحاول الخوض في خضم أهل البيت وغَمْرِهم ، لأنهم حملة القرآن الكريم ، وهداة الناس إلى الصواب . فقد أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً ، وجعلهم خلاصاً لكل إنسانٍ يريد الهداية ، وفرض على الناس طاعتهم والانقياد لهم إذ قال في محكم تنزيله ، وهو أصدق القائلين : ﴿وأطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم ﴾ .

وماذا نستطيع أن نقول فيهم ، في الوقت الذي جاء في إحدى خطب الإمام الحسن في بعض مقاماته ، قوله : «نحن حزب الله المصلحون وعترة رسوله الأقربون وأهل بيته الطاهرون الطيبون وأحد الثقلين اللَّذين خلَّفهما رسول الله مثل الله على كتاب الله فيه تفصيل كل شيء والمعوّل عليه في كل شيء ، لا يخطئنا تأويله بل نتيقَّن حقائقه ؛ فأطيعونا فإنَّ طاعتنا مفروضة إذ كانت بطاعة الله ورسوله وأولي الأمر منكم مقرونة ؛ فإن اختلفتم في شيء فردُّوه إلى الله والرسول» «ولو ردُّوه إلى الرسول وإلى أولي الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم» . وأحذركم الإصغاء لهنات الشيطان لكم .

وقد يَسَّرَ الله للإسلام والمسلمين ، وعلى مرّ العصور ، مجموعةً وافرةً من الرجال المخلصين والعلماء المبرّزين ، حملوا فكر أهل البيت وعملوا على توضيحه ونشره ليكون منارةً للتائهين ونبراساً للهداة ويضيء عتمة دروبهم .

وفي طليعة هؤلاء الغيارى فضيلة العلامة الشيخ عبد الحميد المهاجر الذي احتضن فكرهم واستلهم علمهم ، ونذر حياته لهمين مَلكا عليه وجوده: الهم الأول هو نشر الإسلام وتبليغه ما استطاع إلى ذلك سبيلاً ،

والهم الثاني هو التأكيد على أهمية الدور الذي نهض به أهل البيت للحفاظ على الإسلام في مواجهة كل المنحرفين . . . وهو من أجل ذلك مهاجر مطوّف ، لا ينفك متنقلًا بين مشارق الأرض ومغاربها ، يُضمّخ أرجاءَها وأجواءَها بذكرهم ، فهو تارةً في عواصم ومجاهل أفريقيا ، وتارةً أخرى في عواصم أوروبا وأميركا وسائر أنحاء المعمورة .

وهو في حِلّه وترحاله لا يفتأ يدعو الناس إلى الإسلام بالحكمة والموعظة الحسنة . وخطابه ليس موجها إلى طائفة أو مذهب أو فئة ، بل هو موجّه إلى جميع الناس ، لأنه يعتبر أن الإسلام أكبر من الطوائف والمذاهب والفئات .

وقد كانت محاضراته وخطبه ومجالسه تسجَّل على أشرطة «الكاسيت» وتوزَّع على المؤمنين إيماناً واحتساباً، فكثر عليها الطلب واهتمَّ المؤمنون بها لأنهم كانوا يجدون فيها ضالتهم، وما يروي غُلَّتهم، ويتلمسون اليقين ودرب الخلاص وهم يستمعون إلى فضيلة الشيخ المهاجر معلماً وموضحاً، مفوّهاً وبليغاً.

من أجل ذلك كلّه ، وزيادةً للفائدة وتعميماً لها ، رأينا أن تُنشر هذه المحاضرات والمجالس في كتب يفيد منها أكبر عدد ممكن من المسلمين ، فطلبنا من فضيلة الشيخ المهاجر أن يسمح لنا بنقل هذه المحاضرات والمجالس وتفريغها ، وكتابتها عن الأشرطة ليصاد إلى طبعها في كتب ، فوافق مشكوراً مأجوراً .

ونظراً لأن لغة المنبر تسير على نمطٍ حاص بها ، فهي ذات طابع وأسلوب منبريَّن ، ولأنها تفيض من ثقافة ذات أبعاد شمولية ، وتتميز بالاستطراد والتكرار ، وكثرة الأمثال ، وهي من مستلزمات الخطابة الهادفة إلى التوضيح والإفهام والإقناع والتأثير وترسيخ الأفكار في الأذهان ، لا سيما أن هذه المجالس والخطب لم تُلق على جمهور واحد من المستمعين وإنما على جماهير عديدة وفي أوقات متفاوتة ، من أجل ذلك فقد واجهتنا بعض

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

الصعوبة في إعادة ترتيبها وضبطها وتبويبها بعد سماعها عن الأشرطة .

هذا من جهة ، ومن جهة أخرى أصبح من نافلة القول إذا وضّحنا وقلنا: إن هذه المحاضرات والمجالس لم تُلْقَ لتكون بين دفّتي كتاب ، لأنها في الأساس خطب منبريّة مرتجلة ، يغلب عليها طابع الموعظة والإرشاد والتعليم .

وتحقيقاً لمزيدٍ من الفائدة والتسهيل قمنا بتخريج الآيات القرآنية الواردة في الخطب وحددنا مراجعها في القرآن الكريم، ووضعنا لبعضها عناوين تجمع تحتها ما يناسبها من أفكار وموضوعات ممّا يسهّل عملية القراءة ويساعد على التركيز والاستيعاب، فكانت نتيجة مسعانا الخيّر هذا الكتاب الذي سيتبعه كتب أخرى وقد بدأنا بمحاضراته في شهر رمضان المبارك كل ليلة بليلة حيث كانت مختصة بسيد البلغاء، الإمام على ملكنا من بدء ولادته وإلى شهادته عليه .

وبعد ، نرجو أن نكون قد وُفقنا في عملنا هذا ، حيث لم يكن رائدنا إلاً بعض الوفاء لأهل البيت سلام الله عليهم ، والقربى إلى الله تبارك وتعالىٰ . كما أننا في نهاية هذه العجالة لا يسعنا إلا أن نردد ما جاء به فضيلة العلامة الشيخ عبد الحميد المهاجر في مقدمة كتابه «الأيديولوجية الإسلامية» : «إن للقلم دوراً كبيراً في المعركة الدائرة بين النور والظلام والحقّ والباطل . . . » .

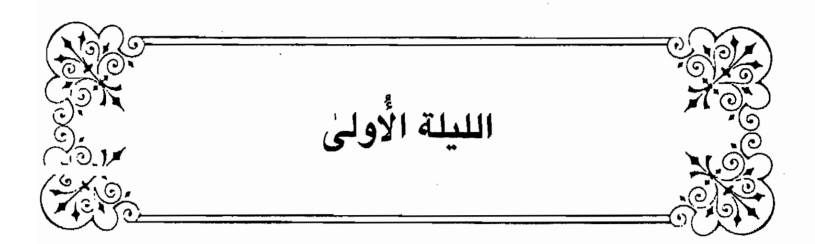
وأخيراً ، نتوجه بالشكر الجزيل إلى فضيلة الشيخ المهاجر لأنه أتاح لنا هذه الفرصة الثمينة في نشر هذه المحاضرات لتكون غذاءً مفيداً لعقول المؤمنين ، فله الفضل والأجر ، وعلينا ما يمكن أن يكون قد ورد من هنات وهفوات من غير قصد ، سوف يغفرها لنا القارىء الكريم .

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين .

بيروت في الأول من رمضان ١٤١٢ هـ الموافق ٥ آذار ١٩٩٢ م

الناشر





# لِسُ مِ اللَّهِ الرِّهُ الرِّكِيدِ مِ اللَّهِ الرِّكِيدِ مِ اللَّهِ الرِّكِيدِ مِ

والحمد لله ربِّ العالمين ، والصّلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين حبيب إله العالمين أبي القاسم محمد «صلّى الله عليه وآله الطيبين الطّاهرين» .

## قال رسول الله ميلين :

«أيها الناس ، إنه قد أقبل عليكم شهر الله بالبركة والرّحمة والمغفرة ، شهر هو عند الله أفضل الشهور ، وأيامُه أفضل الأيام ، ولياليه أفضل الليالي ، وساعاتُه أفضلُ الساعات . هو شهر دُعيتم فيه إلى ضيافة الله ، وجُعلتم فيه من أهل كرامة الله ؛ أنفاسُكم فيه تسبيح ، ونومُكم فيه عبادة ، وعملكم فيه مقبول ، ودعاؤكم فيه مستجاب ؛ فاسألوا الله سبحانه أن يوفقكم لصيامه ، وتلاوة كتابه . ألا وإن الشقيَّ من حُرِم غُفرانَ الله في هذا الشهر العظيم . واذكروا بجوعكم فيه وعطشكم جوع يوم القيامة وعطشه ، وتصدّقوا على فقرائكم ومساكينكم ، ووقروا كِباركم ، وارحموا صغاركم ، وصلوا أرحامكم» .

. . . إنها عظمة المنهج الإسلامي في تربية الإنسان . هـذه العظمة لا يعرفها إلا الإنسان المؤمن الذي امتحن الله قلبه بالتقوى .

في هذه الأيام يتهيأ العالم الإسلامي في مشارق الأرض ومغاربها لاستقبال شهر رمضان العظيم . غير أن المستقبلين لهذا الشهر يختلفون بين واحد وآخر ؛ فهناك من يستقبل هذا الشهر على أنه مائدة سخية من الطعام ! وآخر يستقبله بفرح لأنه يسهر فيما يحلو له ويطيب . . . . ولكن هناك من يستقبل هذا الشهر العظيم كما يريد الله له أن يستقبله .

ولتوضيح مسألة الاستقبال نضرب مثلاً فنقول: السماءُ تمطر... لكن شرط استقبال المطر والانتفاع به أن يكون في الأرض قوتان: قوة تشد الماء، وقوة تنتفع به. وإذا ألقينا نظرة على الأرض نجد فيها هاتين القوتين؛ فقوة أخذ الماء واستدعائه هي قوة الجاذبية الأرضية ... وقوة الانتفاع به هي التّربة والعناصر الكيميائية الموجودة في الأرض. فإذا نزل عليها الماء ﴿اهتزت وَرَبَتْ وأنبت من كل زوج بهيج﴾(١).

ومن أجل أن نرى نوراً وإنارة وضياءً ، لا بد من وجود مصباح وزجاجة . . ﴿ المصباحُ في زجاجة الزجاجة كأنها كوكبٌ دُرِّي ﴾ (٢) .

وللانتفاع بالشمس لا بد من وجود الأحياء حتى تنتفع بنورها وحرارتها . الشجرة الحيّة تنتفع بالشمس ، والجسم الحيّ ينتفع بالشمس . أما الجسم الميت فإنه لا ينتفع بها .

والقرآن الكريم نزل للأحياء وليس للأموات. ولا نعني بالأموات أولئك الندين ماتوا فقط، وإنما القرآن الكريم يطلق على الكفّار صفة الأموات، وذلك أن قلوبهم ميّتة لا تستقبل الذّكر ولا تنتفع به.

وشهر رمضان الكريم جاء للأحياء الذين يملكون قلباً حياً ويملكون توجهاً صادقاً لله سبحانه وتعالىٰ . فالإنسان المزوَّدُ بالقابلية والتوجّه ينتفع بهذا الشهر ، وإلاَّ فإنه سيمرُّ عليه كما مرَّ شهر شعبان وشهر شوّال .

<sup>(</sup>١) سورة الحج ؛ الآية : ٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة النور ؛ الآية : ٣٥ .

في هذا الشهر ، ومع بدايته ، يدعونا الله دعوةً كريمة لضيافته . إذا دعي أحد إلى ضيافة شخص من ذوي الجاه والاحترام فإنه يسرع لتلبيتها . . . غير أننا ويا للأسف نجد الكثيرين يتغافلون عن دعوة رب العالمين ! والذي يوزع الدعوة هو رسول الله ممنية بقوله : «شهر دُعيتم فيه إلى ضيافة الله» . . . .

ثم بعد ذلك يبيّن لنا الرسول أن المُضيف كريم: «وجعلتم فيه من أهل كرامة الله» لأن الكريم إذا استضافك يُكرمك ولا يُهينك ؛ ولذلك فإن الله سبحانه وتعالىٰ يُغلق في هذا الشهر أبواب النيران ويفتح أبواب الجنّة .

ثم يقول الرسول: اسألوا الله بقلوب صادقة ونيّات طاهرة أن يوفّقكم لصيام هذا الشهر وتلاوة كتاب الله، وألا يغلّق دونكم أبواب الجنة المفتّحة، وألا يفتح عليكم أبواب النيران المغلّقة، وألا يسلّبط عليكم الشياطين المغلولة، لأن الله يُغلُّ الشياطين في هذا الشهر... وبالرغم من هذه الرّحمة الظاهرة فإننا نجد من يكسر أغلال الشيطان ويستدعيه إليه بأعماله العاصية في هذا الشهر.

ثم يقول الرسول الكريم: «أنفاسكم فيه تسبيح، ونومكم فيه عبادة»، لأن النوم يأتي نتيجة إجهاد وتعب من العبادة وقراءة القرآن وقضاء حوائج الناس وزيارة الإخوان وصلة الأرحام . . . فالنوم لا يأتي من التّخمة ، وإنما يأتي من الإجهاد في هذا الشهر .

وإذ يتوجّه الرسول بهذه الخطبة الدعوة إلى الناس ، يقوم الإمام على مبنك ويقول : «يا رسول الله! روحي فداك! ما أفضلُ الأعمال في هذا الشهر؟» قال : «يا أبا الحسن! أفضلُ الأعمال الوَرَّعُ عن محارم الله».

ما هي غاية الصيام ؟ لماذا نصوم ؟ . . . صحيح أن في الصيام صحة بدنية وفكرية ، ولكن فيه أيضاً صحة الإرادة وقوّتها . يقول الله : ﴿لعلّكم تتّقون ﴾ والتقوى هي الإرادة . فإذا قويت الإرادة فإن الإنسان لا ينصاع للشيطان ولا يقدر الشيطان أن يتسلّط عليه ، وبالتالي فإن هذا الإنسان يتوّرع





عن محارم الله ಿ 👼 📆

والرسول يفسّر للإمام على معنى «لعلّكم تتقون» فيقول: «أفضل الأعمال الوَرَع عن محارم الله».

ثم يقول الرسول: «... أيها الناس! من حسَّن خُلقه في هذا الشهر كان له جواز على الصراط يوم تزلُّ عليه الأقدام».

نرى بعض الناس في شهر رمضان يزدادون شراسة خلق وانفعالاً واضطراباً وصياحاً . . . في حين يكونون فيما سبق من الشهور هادئين متزنين حسني الأخلاق! وهذا سلوك مخالف لأخلاق الصيام وأخلاق شهر رمضان . لأن شهر رمضان هو شهر التغيير والتحرير: نحرّر فيه أنفسنا من الشيطان ، من الشهوات ، من الانفعالات السلبية الفاسدة : من غضب وحقد وحسد ، ومن نفاق وكذب . . . .

والإنسان الحرَّ هـو الإنسان الخُلوق الـذي يتعمَّق فيه الإِيمـان ، ولا تتعمَّق فيه المعلَّة لإرادته .

والإيمان هو الإخلاص لله سبحانه . والذي يتعمق الإخلاص هو التقوى والإرادة القوية . . . ولذلك نرى الصديقة الزهراء سلام الله عليها تقول : «وجعل الله عليكم الصيام تثبيتاً للإخلاص» . فالإخلاص له وجود يحتاج إلى تثبيت . . . . وعندما يتثبت الإخلاص ينطلق الإنسان في النهج القويم .

وهذا الشهر شهر عظيم لأنّ جميع الكتب السماوية نزلت فيه . . . وفيه ليلة القدر التي هي خيرٌ من ألف شهر . وألف شهر هنا ليس للعد الحصريّ ، وإنما للكثرة ، بمعنى أن فضلها يفوق إدراك الحصر والعقل البشرى .

ف إذا أقبلتَ على الله سبحانه وتعالىٰ من خلال محمد وأهل بيته ، ودخلت عليه من هذا الباب ، يكون ذلك نعم الدخول . إنه إقبال ميمون

لأن قلبك عامرٌ بإيمان مطلق بالله سبحانه ، وبحب كبير لعلي وفاطمة والحسن والحسين أهل البيت النين أذهب الله عنهم الرّجس وطهرهم تطهيراً . . . هؤلاء الذين يطعمون الطعام في هذا الشهر وهم جياع .

ومن عظمة هذا الشهر أنه يدعونا إلى تحسّس آلام الآخرين ، والصيام أقلُ ما يُقال فيه أنه يقوم قلب الإنسان ويجعله محباً للآخرين . . فإذا استقام القلب ، صار اللسان مستقيماً ، والفكر مستقيماً . . . لكن إذا حدث اعوجاج في القلب مرض القلب ، لأن الأعوجاج مرض : ﴿في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضاً ﴾ (١) .

إن الله عن وجل لا يوزع أمراضاً على الناس ، ولكن زيادة مرضهم هي نتيجة للقانون الطبيعي . فالبدن المريض يفقد المناعة ولا يستطيع مقاومة الأمراض ، فيزداد مرضاً على مرض . وكذلك القلب المعوج المائل فإنه ضعيف لا يستطيع أن يدفع الشك والحيرة والقلق والحقد والغيبة والنميمة . . . إنه قلب ضعيف لا غذاء له . وشهر رمضان هو غذاء للقلب وقوة له .

إن الإنسان يحتاج إلى نوعين من الغذاء: غذاء المعدة والجسم، وغذاء القلب والروح. والغريزة ترشدنا إلى غذاء الجسم، ولكن الله والقرآن والصيام والدين بوجه عام هي التي ترشدنا إلى غذاء الروح والقلب إلى تقوية الإرادة.

ومن هنا فإننا نجد اسم أهل البيت يهز العالم من أقصاه إلى أقصاه . . . فإنك عندما تذكر اسم الحسين علية ترى القلوب والعيون تتجاوب معك . لماذا ؟ لأن الحسين كان صادقاً وأعطى أنصع صورة لمعنى الإسلام والقرآن والصلاة والصيام . . . الآخرون كانوا يصومون ، ولكن شتان ما بين الصيامين . . . إنه الصيام الذي يمتنع فيه قلب الإنسان عن ذكر من

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآية : ١٠ .

THE PRINCE GHAZI TRUST

سوى الله ، إنه صيام العين عن النظر الحرام ، وصيام الأذن عن سماع الغيبة والنميمة . ولذلك أصبح اسم الحسين واسم سبّد الشهداء علما يهتدى به . وبعد مرور ألف وثلاثمائة وخمسين سنة ترى قبر الحسين وضريحه له قوة هائلة على اجتذاب الناس واستقطاب القلوب ؛ إنه تعلّق يزداد يوماً بعد يوم ؛ وحتى لو حاول الظلمة أن يقفوآ دون هذا المدّ فإنهم لن يتمكنوا من ذلك لأن «ما كان لله ينمو» . . . ﴿فأما ما ينفع الناسَ فيمكُث في الأرض﴾ (١) . لكن الذي لا علاقة له بالله يسقط حتى لو كانت معه كل أبواق الإعلام وكل قوى الظلمة . لاحظ كيف سقطت الشيوعية والماركسية . . . كل العالم شاهد مصرع كارل ماركس وإنجلز ولينين . . . لكن الحسين سلام الله عليه باق ، والرسول والقرآن وأهل البيت يزدادون قوة يوماً بعد يوم . . . هذه القوة التي نعمل على أن تكون فينا نأخذها من خلال الصيام ، من خلال شهر رمضان المبارك .

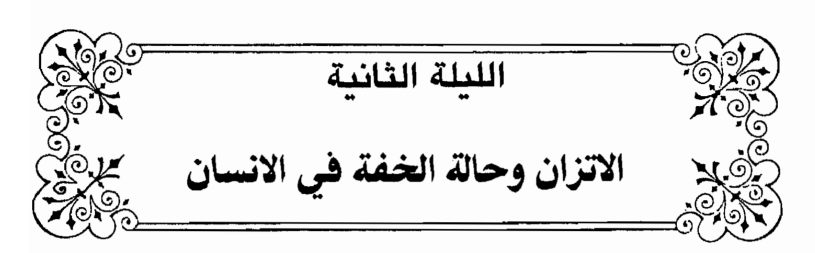
ودّعها الإمام الحسين ، فأخذت تشمّه في نحره ، وتقبله في صدره . ثم اتجهت إلى المدينة منادية أمها الزهراء : أماه فاطمة ! وديعة أُخذتُ وأمانة رُدَّتْ ! .

ولما أراد الحسين أن يودّعها ، إذا به يسرى عزيزته سكينة تنادي : أبتاه ! قف لي يا نور عيني ! فوقف الحسين إلى ابنته العزيزة سكينة . . . يقول بعض المؤرخين أنه صار يمسح بيده على رأسها ويقول :

سيطول بُعدي يا سكينة فاعلمي منك البكاء إذا الحمِام دهاني لا تحرقي قلبي بدمعك حسرة ما دام مني الروح في جثماني . وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين .

<sup>(</sup>١) سورة الرعد ؛ الآية : ١٧ .





# لِسُ مِ اللَّهِ الرَّامَٰذِيٰ الرَّكِيدِ مِ اللَّهِ الرَّكِيدِ مِ

﴿أَفَمَنَ يُهَدِي إِلَى الْحَقِّ أَحَقِ أَنْ يُتبِعِ أُمِّنَ لَا يُهَدِي إِلَّا أَنْ يُهَدِي فَمَا لَا يَهُدِي إِلَّا أَنْ يُهُدِي فَمَا لَا يُهُدِي إِلَّا أَنْ يُهُدِي فَمَا لَا يَهُدِي إِلَّا أَنْ يُهُدِي فَمَا لَا يَهُدِي إِلَّا أَنْ يُهُدِي فَمَا لَا يَهُدِي إِلَّا أَنْ يُهُدِي فَمَا لَا يُعْمِرُنَ ﴾ (١) .

نبدأ مجلسنا في هذه الليلة المباركة بموضوع يخص شهر رمضان المبارك ، عنيت به : الجانب الإنساني عند الإنسان وهو حالة الاتزان ، والجانب الحيواني وهو حالة الخفة . وهو كما تلاحظون من الموضوعات العلمية لكن ، نطرحه ببساطة حتى يكون واضحاً للجميع .

الجانب الحيواني في الإنسان يتمثّل في الشهوات والغرائز ، والنفس الأمَّارة بالسوء والشيطان وغيرها من الصفات التي لا يُحمد عليها حاملها . أما الجانب الإنساني فيتمثّل بالعقل والقلب والضمير والوجدان والروح والملائكة وكل الفضائل والخصال الحميدة . وليكن معلوماً أن الإنسان إذا اهتم بالجانب الحيواني ، فالجانب الإنساني يضعف فيه وربما يتلاشى لأنه الجانب الأول ينمو ويتعزّز على حساب الجانب الثاني . لنتحدّث ببساطة أكثر . مَنْ يهتم بشهوته فقط ، الأكل والشرب وإشباع الغرائز والسعي وراء الملذّات وشرب الخمر ، من يهتم بمثل هذه الأمور لا شك أنه يتخلى عن

<sup>(</sup>١) سورة يونس ؛ الآية : ٣٥ .

THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR QURANIC THOUGHT

الجوانب الأخرى أعني بها الفضائل التي هي زينة المرء في هذه الحياة .

إن هذه المجالس التي نحييها في هذه الأيام تغذّي فينا روح الحق والفضيلة والطهارة والتقوى والإيمان فنحيا حياة سعيدة نتقرب فيها إلى الله سبحانه وتعالى فنشعر أننا أحياء نعيش عيش الأحرار لا كالكفّار الذين يطلق عليهم القرآن الكريم صفة الأموات. ما السبب في ذلك؟ السبب أن الجانب الإنساني ميّت عندهم ، أجسامهم ممتلئة وعقولهم فارغة ﴿وإذا رأيتهم تعجبك أجسامهم ﴾(١). إذن لكل جانب حالة خاصة ، فلنسع جميعاً لنبعد عنّا حالة الخفة في نفوسنا التي تنعكس في الحياة وتُترجم أعمالاً شيطانية تكون سبباً لخفّة موازيننا يوم القيامة ، ولنسع دائماً لنكون متزنين رائدنا العقل المنير المؤمن الذي يكون كالبوصلة التي تهدينا طريقنا المستقيم .

شهر رمضان أيها الأخوة هو شهر الثقل وليس شهر الخفّة ، وليس الثقل على القلب ، وإنما الثقل في الميزان وفي الأعمال وفي الصيام لأن الصيام من أجلّ الفضائل ، إنه ركن من أركان الإسلام . الصديقة الطاهرة فاطمة الزهراء ، روحي فداها ، تقول : «وجعل الله الصيام تثبيتاً للإخلاص» فأنت حين تصوم فكأنك تغذي الجانب الإنساني عندك وتقتل الجانب الحيواني ، تغذي الجانب الإنساني بالابتعاد عن الشهوات والملذات والمسكرات وقول الخنا وتجنّب الموبقات وكل ما يغضب ربّ العالمين ، فإذا بالإنسان في هذا الشهر الفضيل ، شهر رمضان المبارك يضع نصب فينه إرضاء الله بأعمال يحبّها الله ويرضاها لنا ويحثّنا عليها فإذا بنا نذكر الفقراء عندما نأكل ونذكر المحتاجن عندما نشتري ونذكر المشرّدين عندما نرتاح في بيوتنا ونذكر الله سبحانه وتعالى عندما ننام .

كلَّكم تعلمون أيّها الأحبة أن وضع المسلمين اليوم لا يُحسد عليه ،

<sup>(</sup>١) سورة المنافقون ؛ الآية : ٤ .



فهم في حالة ضعف ويلزمهم عناية فائقة مدروسة كي ينهضوا من جديد ويؤدوا الدور الرائد الذي ينتظره منهم النشء الجديد. ثم نحن بحاجة لأن نحفظ شبابنا وأسرنا ومجتمعاتنا حتى يتسنّى لنا أن نحفظ العالم الإسلامي من الضياع لأن العالم يحترق أمامنا ، وكثير من الشباب يغرقون في بحر من المخدّرات والسكر والقمار والعربدة والفساد يجب أن نخلصهم ممّا هم فيه اليوم ، وشهر رمضان هو الوقت المناسب للقيام بهذا العمل المهم ودفعهم ليكونوا في الاتجاه الصحيح وتكون ناشئة الليل من أولى مهماتهم . ﴿إن ناشئة الليل هي صلاة الليل ، إنّما مسمّيت ناشئة لأنها مأخوذة من الليل . فالليل والنهار من الإنشاء ، والإنشاء هو الحدث الذي يحدث ولذلك يُقال لليل والنهار حدثان .

وطالما أن الشباب وكل الناس عليهم مسؤوليات جسام في كل يوم فليتحملوا مسؤولياتهم بالصلاة وأيّ صلاة أعظم من صلاة الليل والناس نيام، وهذا شهر رمضان المبارك هو أبو صلاة الليل، وأبو قراءة القرآن والتوجه إلى الله سبحانه وتعالىٰ.

فَلْتتهيّا النفوس في هذا الشهر للتقرّب إلى الله وطلب مرضاته وليحرص الشباب في هذا الشهر على الحضور إلى المساجد لتقبّل النصح وكنز العلم المجبول بالتقوى والإيمان وقراءة القرآن الكريم والتهيّؤ للوقوف في ظلال الله والانتقال من حالة انعدام الوعي والإيمان إلى حالة الاتزان والتعقّل وطلب الغفران ، والسؤال بنيّات صادقة وقلوب طاهرة .

يقول علماء النفس والاجتماع إن الجانب الحيواني في الإنسان ينمو تحت تأثير الفسق في المجتمع ، والنفس تأثير بما يحيط بصاحبها لجهة الخير أم لجهة الشر ، فكلما كان المجتمع صالحاً يسود فيه الإيمان وتكثر فيه الفضائل ويخاف فيه الإنسان من غضب ربّه كان الناس ينعمون في راحة بال واطمئنان ، هذه الحالة يعيشها المرء في هذا الشهر المبارك لأنه يُقبل

<sup>(</sup>١) سورة المزمل ؛ الآية : ٦ .

عليكم بالخير ، يقبل عليكم ، كما قال النبي ماليني : بالبركة والرحمة والمغفرة ، شهر هو عند الله أفضل الشهور ، وأيامه أفضل الأيام ، ولياليه أفضل الليالي ، وساعاته أفضل الساعات ، وهو شهر دُعيتم فيه إلى ضيافة الله وجُعلتم فيه من أهل كرامة الله ، أنفاسكم فيه تسبيح ونومكم فيه عبادة ، وعملكم فيه مقبول ودعاؤكم فيه مستجاب فاسألوا الله ربكم بنيات صادقة وقلوب طاهرة أن يوفقكم لصيامه وتلاوة كتابه فإن الشقي من حرم غفران الله في هذا الشهر العظيم ، واذكروا بجوعكم وعطشكم فيه جوع يوم القيامة وعطشه ، وتصدقوا على فقرائكم ومساكينكم ووقروا كباركم وارحموا صغاركم وصلوا أرحامكم واحفظوا ألسنتكم وغضوا عمّا لا يحلّ النظر إليه أبصاركم وعمّا لا يحلّ النظر إليه يتحنّن على أيتامكم ، وتوبوا إلى الله من ذنوبكم وارفعوا إليه أيديكم بالدعاء يتحنّن على أيتامكم ، وتوبوا إلى الله من ذنوبكم وارفعوا إليه أيديكم بالدعاء في أوقات صلواتكم فإنها أفضل الساعات ينظر الله عزّ وجلّ فيها بالرحمة في أوقات صلواتكم فإنها أفضل الساعات ينظر الله عزّ وجلّ فيها بالرحمة إلى عباده يجيبهم إذا ناجوه ويلبيهم إذا نادوه ويستجيب لهم إذا دعوه .

## أنفسكم مرهونة بأعمالكم:

أيها الناس إن أنفسكم مرهونة بأعمالكم ففكوها باستغفاركم ، وظهوركم ثقيلة من أوزاركم فخففوا عنها بطول سجودكم واعلموا أن الله تعالىٰ ذكره أقسم بعزّته أن لا يعذّب المصلّين والساجدين ، وأن لا يروعهم بالناريوم يقوم الناس لرب العالمين .

ابتعدوا أيها الأخوة عن كل ما من شأنه أن يغذي فيكم الجانب الحيواني، هذا الجانب الذي تعشش فيه كل أصناف الأوبئة ويتصف بكل الصفات القبيحة. لعلكم تلاحظون أن القرآن الكريم عندما يطرح علينا صورة حاكم ظالم فإنه يبين لنا لماذا صار هذا الحاكم ظالماً، فهو عندما يتحدث عن فرعون ترتسم في أذهاننا أحاديث التكبر والغرائز والشهوات والشياطين والتعلق بالدنيا والدينار والدرهم وهذه كلها تصب في خانة الجانب الحيواني لدى الإنسان.

يعرض القرآن الكريم صورة فرعون فيقول: ﴿ونادى فرعون في قومه قال على قال على قال على قال قال المادي الحيواني ، فقد أتاهم من ناحية المادة والمال .

﴿وهذه الأنهار تجري من تحتي ﴿(٢) أفلا تبصرون . ومن ثم يقيس نفسه مع موسى النف . فموسى الآن راعي غنم وبيده عصاه ، وعليه ملابس رقيقة متواضعة ، وفرعون عليه أسورة الذهب والفضة واللؤلؤ والزبرجد والياقوت ، وإذا كان هناك من زعيم موجود فبرأيه يجب أن يكون هو ذاك الزعيم وليس غيره . لماذا هذا التكبر ؟ لأن الجانب الحيواني عنده شديد قال ﴿أُم أَنَا خير من هذا الذي هو مهين ولا يكاد يبين ﴾(٣) ﴿فلولا ألقِي عليه أسورة من ذهب أو جاء معه الملائكة مقترنين للذهب . ﴿فلولا ألقِي عليه أسورة من ذهب أو جاء معه الملائكة مقترنين واستخف قومه ﴾ لاحظوا هنا الخفّة ، فالجانب الحيواني هنا شديد . يقول : ﴿فاستخف قومه ﴾ قومه . لماذا ؟ هنا يبيّن العلّة ، لأن الجانب الحيواني عندهم قد طغى عليهم لأنهم فاسقون .

قال: ﴿فاستخف قومه فأطاعوه إنهم كانوا قوماً فاسقين ﴾(٥). هذا في القرآن الكريم. ولذلك نرى الزهراء مالله تقول في خطبتها في مسجد أبيها رسول الله مله الشيطان رأسه من أبيها رسول الله ماله القوم وتقول: «فأطلع الشيطان رأسه من مغرزه، هاتفاً بكم فألفاكم لدعوته مستجيبين وللغرة فيه ملاحقين، فاستنهضكم فوجدكم خفافاً، وأحمشكم فألفاكم غضاباً فوسمتم غير إبلكم» وموضع الشاهد هنا قولها «فاستنهضكم فوجدكم خفافاً» يعني لا يوجد لديهم

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف ، الآية : ٥١ .

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف ؛ الآية : ٥١ .

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف ؛ الآية : ٥٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة الزخرف ؛ الآية : ٥٣ .

<sup>(</sup>٥) سورة الزخرف ؛ الآية : ٥٤ .

ثقـل ولا اتـزان إذ بـإشــارة صغيـرة من الشيـطان تجــدونهم يـركضــون وراءه مستجيبين لهواه لوجود الخفة في النفوس المريضة وحاجتها للثقل والاتزان .

فعلى هذا الأساس أيها الأخوة يجب أن نتساءل: نحن أين ؟ إذا كنّا نحتاج إلى أسوة وقدوة حسنة فعندنا هذه الآية الكريمة التي ذكرتها لكم في مطلع كلامي: ﴿أفمن يهدي إلى الحقّ أحقّ أن يُتبع أمّن لا يهدي إلا أن يُهدى فما لكم كيف تحكمون ﴾ فالذي يهدي إلى الحق يجب أن تتبعوه ، لا الذي يحتاج إلى هادٍ ومرشد. فهنا نحتاج إلى أسوة وقدوة حسنة ، خصوصاً في هذا الشهر العظيم ، شهر رمضان المبارك ، نحتاج إلى الأسوة والقدوة لتعميق الجانب الإنساني في نفوسنا ليحيا وينمو فينا فتتعزّز أخلاقنا ويستقيم سلوكنا ونتبع تعاليم ديننا وننشر إسلامنا ونقوم بواجباتنا الدينية في شعّى المجالات وأينما كنّا وحللنا .

### الاسلام من خلال شخصية الامام علي النظاء:

أيها الأخوة ، في الليالي القادمة ستكون موضوعاتنا التي نتحدث بها اللكم محصورة في شخصية الإمام على ، لأن هذه الشخصية ليس لها حد أو جانب معين حين نتوقف عنده ، ولن نتعرض لولادته ووفاته وبعض من سيرة حياته وفضائله فقط ، إنما سنتعرض للحديث عن الإسلام كله من خلال شخصية الإمام على . نعم أيها الأخوة للإسلام كله ، لأن الرسول الأعظم قال في يوم الخندق : «برز الإسلام كله إلى الشرك كله» .

سنتعرض للإسلام كلّه في استعراضنا لحياة الإمام على بن أبي طالب منتعرض لدينا مشاكل كثيرة في جوانب كثيرة من حياتنا: في السياسة والاقتصاد والاجتماع والأخلاق والتربية والعلوم على اختلاف أنواعها، وفي كل شيء تقريباً. والإمام على هو جامعة الإسلام وفي هذه الجامعة يجد المؤمنون ضالتهم، وستكونون سعداء إن شاء الله تعالى وأنا أنير لكم الظلمة التي ابتلينا بها والتي عكسها الكفّار على ديننا فخاف ضعفاء النفوس الدخول إلى قلب هذا الدين السمح والتقاط الجواهر والدرر. فالغنى الحقيقي مكانه الأساسي في ديننا الإسلامي، وهل أحق من الإمام على ليؤخذ صورة

إنسا عندما نتحدث عن على بن أبى طالب، معناه أنسا نجمع المسلمين جميعاً لأن القرآن يقول: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ أَخُوةً ﴾(١) ، ﴿واعتصموا بحبل الله جميعاً ﴾(٢) فإذا كان الناس مخلصين للأخوة الصادقة وللاعتصام ولتوحيد الكلمة وعدم التفرقة فليستمعوا لسيرة الإمام أمير المؤمنين ويلتفوا حولها . لماذا؟ لأن الذي جعله النبي أخاً له أحرى بأن يجمع القلوب على أخوة الإيمان والإسلام .

تذكرون ولا شك أن بعض الإذاعات العربية والإسلامية ، ومنها إذاعة الكويت والقاهرة ، كانت تخصص في مثل هذا الشهر من كل سنة برامج خاصة للتثقيف الديني ، وفي إحدى السنين كانت شخصية الإمام علي بن أبي طالب تستحوذ على كامل البرنامج طيلة ثلاثين حلقة ، هذا عدا الكتب الكثيرة التي ألّفت عنه وتناولت جوانب حياته كافة ، وهذا شيء طبيعي أن يكون هذا البطل الإسلامي محط أنظار كل المؤمنين الذين يحبون أن ينهلوا من معينه ليكون لهم زاداً في هذه الحياة الفانية . عن مثل هذا العظيم يجب أن تُنسج الحكايات لتثقيف الناشئة وليس حكايات ألف ليلة وليلة .

صدّقوني لـو أن العـاملين في المسـارح يلتفتـون إلى أهـل البيت وإلى أبطال الإسلام عامة بحيث يكـونون مـادة للعمل المسـرحي لكانـوا أدّوا خدمـة (١) سورة الحجرات ؛ الآية : ١٠٣ .

كبيرة لبعض شبابنا الذين يهتمون بأمور الدنيا وتنقطهم الكثير الكثير من المسائل التي بواسطتها يتقرّبون إلى الله العليّ القدير. وهذا العمل الذي أنبه إليه ليس صعباً، ففي القاهرة مثلاً مُثلت مسرحية الإمام الحسين، وكان قد كتبها عبد الرّحمن الشرقاوي وأجازها الأزهر، عُرضت في قاعة كبيرة من قاعات القاهرة، كان يمثل دور الإمام الحسين فيها عبد الله غيث، ودور الحوراء زينب عبنه أمينة رزق، هكذا نقل لي أحد الأخوة العلماء حيث قدر عدّد الحاضرين بأكثر من ستين ألفاً فيهم الكتاب والمفكرون ورجال السياسة، وعلى ما نقل لي فأثناء العرض كانت القاعة تضج بالبكاء، وأن بعض الذين اشتركوا في التمثيل كان قد ترك العنان للحيته مدة سنة كاملة لتطول استعداداً للقيام بدور شخصية الإمام الحسين.

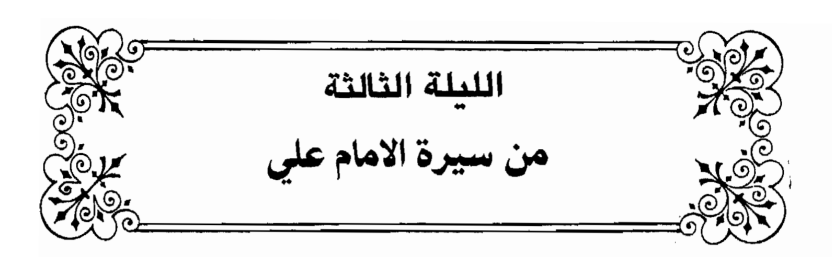
مثل هذه الأعمال المفيدة لو قُدر لها أن تُعرض على مسارحنا بحيث يقوم بتأليفها متخصّصون مؤمنون يبغون من ورائها تعريف الشباب والشابات من هم أهل البيت وما الدور الذي لعبوه في تاريخ الإسلام، ومن هم أبطال الإسلام والأدوار التي قاموا بها في التضحية والإستشهاد دفاعاً عن الحق والدين، أقول لو قُدر لمثل هذه الأعمال الجليلة أن تُعرض لكنّا أفدنا كثيراً من خبرات المؤمنين في هذا المجال.

ونتساءل وإيّاكم أيّها الأحبة إذا كانت القاعة التي عُرضت فيها المسرحية كانت تضج بالبكاء لمرأى شخصيات يمثّلون أدوار بعض أهل البيت فكيف بمن يحضر واقعة الطف ويعيش مأساة الحسين ومقتل الحسين والتنكيل بأهل بيت الحسين ، كيف ستكون حاله عند ذاك ؟؟ وكيف ستكون حال الذي يرى الحسين نفسه ؟؟ .

ربّنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ، ربنا ولا تحمل علينا إصراً كما حملته على الذين من قبلنا ، ربّنا ولا تحمّلنا ما لا طاقة لنا به واعفُ عنّا واغفر لنا وارحمنا أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين .

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .





# السِّمِ النَّهِ الرَّهُ الرَّكِي الرَّكِي الرَّكِي فِي السِّمِ النَّهُ الرَّكِي فِي السِّمِ السَّمِ ال

﴿إِنَّ السَّذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات ، سيجعل لهم السَّرَحمٰن وُداً ﴾ (١) .

أيّها الأحبة! في هذه الليالي الكريمة: ليالي شهر رمضان المبارك، نرغب في التحدث إليكم عن الإسلام، من خلال عملاق الإسلام الأعظم سيّد البلغاء وإمام الفحصاء، عليّ أمير المؤمنين عبيض، ولذلك فإننا في هذه الليلة، نطرق باب عليّ أمير المؤمنين ليأذن لنا بالدخول. وقبل الدخول في رحاب علي وفي هذه المدرسة العظيمة التي نعيش فيها إن شاء الله، هذه الليالي المباركة، نحتاج إلى مقدمات قصيرة، لتوضيح المعنى، وخصوصاً أن هذه المحاضرات هي جديرة بالتسجيل، لأنَّ أجيالًا كثيرة سوف تقرأ أو تسمع وتهتدي بها إن شاء الله، ببركات إمام الهدى والتقى، أمير المؤمنين. وخصوصاً الشباب. لذلك، فإننا نحتاج إلى مقدمات ثلاث تصيرة جداً نتجه إليها، حتى يكون البحث واضحاً أمامنا، ونخرج من المجلس، وقد حملنا فكراً وعلماً وحملنا صوراً جليلة صادقة وصحيحة عن المجلس، وقد حملنا فكراً وعلماً وحملنا صوراً جليلة صادقة وصحيحة عن الإسلام، وعن علي الإمام عاشية، أما المقدّمة الأولى أيها الأحبّة، فهي:

<sup>(</sup>١) سورة مريم ؛ الآية : ٩٦ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

أن الإسلام يتألف من الفروع والأصول. الفروع في العبادات والمعاملات، والأصول في العقيدة. الفروع فيها التقليد والاجتهاد والاحتياط فماذا يعني هذا؟ يعني أنه يمكن أن يكون الإنسان مجتهداً في الفروع أو يكون مقلداً لمرجع آخر أو يكون محتاطاً. هذا في الفروع مثلا يوجد عندنا مريض، وهذا المريض إما أن يكون طبيباً فيعالج نفسه، لأنه يعرف من خلال تشخيصه للداء أن يصف الدواء، فهذا اجتهاد. أو أنه يذهب إلى طبيب وهذا هو التقليد أو معناه التقليد. الأصول لا تقليد فيها، لماذا؟ لأنّ في الأصول لا بدّ من وجود المعرفة والعلم فيها.

الأصول تعني التوحيد ، أي أنك تؤمن أن الله واحد . فهذا ليس فيه تقليد ولا يعني أن المرجع الفلاني قال لك ، إن الله واحد وأنت آمنت ، وإذا كان الأمر كذلك واستجبت لذلك الإنسان فإنَّ إيمانك لا شك باطل في هذه الحال ، لأنَّ إيمانك ينبغي أن يكون ثمرة دليل صحيح وقاطع . والنبوة كلاك السعدل ، اوالإمامة والمعاد يوم القيامة : فهذه كلها لا تقليد فيها لأنها تحتاج إلى معرفة . والتقليد بلا معرفة ، فالتقليد هو أنك تقلد عالماً وتأخذ منه الحكم الشرعي مباشرة . وبعد ، فهل عرفتم هذه المسألة ؟ أي الفرق بين الأصول والفروع ؟ .

## المقدمة الأولى:

مَنْ هو الإمام ؟ وما هو منصب الإمامة ؟ عندما نبحث عن علي أمير المؤمنين ، فإننا نطرق باب الإمام الذي أقام الله الكون بوجوده . وإذا كان الأمر كذلك ، فمن هو الإمام ؟ وما هو منصب الإمامة ؟ هذا بحث شيّق لشبابنا ، خصوصاً الشباب المثقف ، والسؤال الذي يطرح نفسه : لماذا يجب أن يكون هناك إمام في هذا الكون ؟ وهل يمكن للناس أن يعيشوا من يجب أن يكون هناك إمام في هذا الكون ؟ وهل يمكن للناس أن يعيشوا من دون إمام ؟ إن هذه الأسئلة ، لا بدّ وأن تجد لها إجابات علمية ودقيقة . هذه هي المقدمة الأولى ، ونأتي الآن إلى المقدمة الثانية .





#### المقدمة الثانية :

إن الإسلام يهتم - ولا ريب - إهتماماً بالغاً في بناء الإنسان الروحي والبدني . التفتوا لهذه المقدّمات ، لأنَّ فهمها ضرورة ملحَّة للبحث فالإسلام لا يغفل جانب البدن أبداً لا سيّما الناحية الغذائية ، التي يشرف وبقوة ودقة على تنظيمها . ويبلغ هذا الإهتمام في صحة البدن وسلامته إلى أنّ الصائم في شهر رمضان لو أفطر في النهار على طعام مضر لبدنه ولصحته ، فعليه كفّارة مضاعفة يعني ثلاث كفّارات .

وإذا حدث أن أفطر أيضاً صائم على ماء في النهار ، فإنّ هذا الماء لا ضرر فيه للإنسان ، ومع ذلك فقد وجبت عليه كفّارة ، وهـذه الكفّارة تكـون واحدة من ثلاث : إما أن يصوم شهرين متتالين ، أو أن يطعم ستين مسكيناً أو يعتق رقبة . لكنَّ هذا الصائم إذا أفطر على شيء يضرُّه كأن يتنــاول مثلًا قنينــة خمر ويشربها أو أن يأكل لحم خنزير أو لحم ميتة أو يشرب دماً ، فهذا كله فيه ضرر للبدن . وهنا يتدخل الإسلام ليقول له : ما دمت أفطرت على ضرر بدنك فإنه يجب عليك أن تدفع كفّارة مضاعفة وهي أولاً: أن تصوم شهرين متتالين ، وأقل ما فيها أن تصوم واحداً وثـلاثين يومـاً بـلا انقـطاع ، ومن ثم تصوم تسعة وعشرين يـومـاً متقـطعـات إن شئت ، وإذا أخللت بـالــواحـد والثلاثين يوماً ترجع وتبدأ الصيام من البداية . يعني إذا صمت شهراً كاملًا وتوقفت ، فلا بد أن تعيد صيام الشهر كله . إذن في صيام الشهرين المتتابعين لا بدّ أن يكون يوم من الشهر الثاني ملحقاً بالشهر الأول ، وبقية الكفَّارة أي عتق رقبة وإطعام ستين مسكيناً . لماذا ؟ يقول الإسلام لأنك أوقعت الضرر على بدنك ، لا لأنك أفطرت فقط . إذن فالبدن له أهمية في الإسلام . لاحظت كيف تأتي «المسألة الفقهيّة» كما أن الإسلام يهتم بالجانب الروحي أيضاً ويقول: ليس لك أن تجلس مع من شئت. الإمام علي مَاكِنُهُ والإِمام السجاد وأهل البيت ، يقولون : ليس لك أن تجالس الفسّاق والفجرة . ولأن الفاسق يؤثر على روحك تأثير الفاجر أيضاً .

ومجالس الأشرار تورث سوء الظن بالأخيار ، بل ويصل به الأمر من الضرر إلى درجة أكبر . وهكذا فإن الإسلام يحفظ روحك ويحفظ لك الجانب الروحي ويقول : لو أن رجلاً شرب الخمر في ثوب طاهر غير نجس ، فإنه يجوز لك أن تصلّي فيه كأنه طاهر . لكنّ الإسلام يقول : الصلاة في ثوب شربت فيه الخمرة تكون مكروهة كراهية شديدة . لماذا ؟ لأنه حتى هذا الثوب الذي شُرب فيه الخمر يترك أثراً على روحك .

لذلك تجد منهج التربية عند الإمام علي أمير المؤمنين عليه لا يبدأ من يوم ولادة الطفل . ولا يبدأ من يـوم انعقاد النـطفة في رحم الام ، وإنما يبدأ قبل ذلك بكثير ، وهذه فيها عظمة الإسلام . فهو يبدأ في لحظة اختيارك للزوجة ، وقبل انعقاد النطفة تبدأ مناهج التربية . يقول الإسلام : يجب أن تختار أماً طيّبة (إيّاكم وخضراء الدمن) (من تنزوج امرأة لمالها أو جمالها حرمه الله من مالها وجمالها) فينبغي إذن أن لا تتزوجها لأموالها ولا لجمالها ، لأنَّ الأموال تذهب والجمال كذلك يذهب . إنما يجب أن تأخذها أي تختارها لدينها وحُسْن خلقها ، لأنها وعاء لتربية أبنائك . لاحظ إذن التربية من أين تبدأ . ثم بعد ذلك يأتي يـوم الزفاف . وها أنـا اذكركم أيهـا الشباب بوجـوب الاطلاع على كتب الفقـه ، ففي ليلة الزفاف لا يوجـد لدينا في الفقــه الإسلامي مــا يتعلق بـالــرقص أو الــطرب أو حفــلات الــرقص المختلطة ، والتي تـوزّع فيها كؤوس الخمر ، وإنما في ليلة الزفاف هناك منهج صلاة الزوج والزوجة ، فتبدأ الزوجة بالوضوء ، وكذلك الزوج ويتجمه . الإثنان إلى الله ، ويصلِّي كل منهما ركعتين لله . ففي هذا الجو الـروحـاني يتغشى العريس زوجته وتتم المعاشرة ، لماذا ؟ لأجل هدف نبيل وغاية إسلامية إنسانية سامية ، أي لتهيئة جوّ نظيف طاهر لانعقاد النطفة ، فإذا انعقدت النطفة بهذا الشكل ، سارت الفطرة مسيرة مستقيمة وليس فيها اعوجاج ، لأنه إذا صار فيها اعوجاج في تلك الحال ، فإنَّ الفطرة قد تُصاب باعوجاج ، ويُصاب القلب كذلك بالتصلب والاعوجاج ، وبالتالي ينعكس على اللسان وعلى السلوك وعلى الأخلاق والأعمال وعلى كل THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

شيء . وانطلاقاً من ذلك ، فما عليكم إلا أن تلاحظوا في سورة ـ الدهـر ـ وهذه هي المقدمة الثالثة .

#### المقدمة الثالثة:

يقول تعالىٰ في كتابه العزيز:

﴿ هِلَ أَتِي عَلَى الْإِنسَانَ حَينَ مِنَ الدَّهِرِ لَمْ يَكُنَ شَيَّئًا مَذْكُورًا ﴾ (١) .

إنَّ هذه الآية الكريمة تتناول الحديث عن الذرَّة ، وفي مدرسة الإمام على أمير المؤمنين صاحب الفكر العظيم ، يُطرقُ الإسلام هذا الموضوع للمرَّة الأولىٰ ، وفي مدرسة أهل البيت مستنه ، وهنا نسأل : ماذا تعني نظرية الإمام عن عالم الذرَّة ؟ والكلام على هذا الجواب سيكون في مكان أخر من هذا الكتاب إن شاء الله .

ولكن يقول الإمام علي على على مالك من خلال قوله تعالى: ﴿إنا خلقنا الإنسان من نطفة أمشاج ﴾(٢) الأمشاج هي التي تتألف من الرجل والمرأة ، مذكّراً بقوله تعالى في الآية الأخرى ﴿نبتليه فجعلناه سميعاً بصيراً ﴾(٣) حتى يصل إلى قمّة التكامل بقوله تعالى : ﴿ويطعمون الطعام على حبّه مسكيناً ويتيماً وأسيراً ، إنما نطعمكم لوجه الله لا نريد منكم جزاءً ولا شكوراً ﴾(٤).

إذن لاحظ الإنطلاق من النطفة التي هي أحطُّ مرحلة إلى أعلى درجة في الكمال والتكامل، أن يكون الإطعام والعمل لوجه الله لا رياءً ولا مباهاةً ولا حباً بالظهور أو طمعاً بثناء شكور. هذه الاستقامة لاحظوها من أين تبدأ... من النطفة ، فإذا كانت النطفة حراماً هنا حديث الاعوجاج.

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان ؛ الآية : ١ .

<sup>(</sup>٢) سورة الإنسان ؛ الآية : ٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة الإنسان ؛ الآية : ٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة الإنسان ؛ الآية : ٨ و ٩ .



### علي بن أبي طالب بين محبيه ومبغضيه:

عبد الله بن عباس يقول: كنا نختبر أولادنا ونمتحنهم بحب عليّ بن أبي طالب عليه، قائلين لهم: أبناءنا، هل تحبون هذا القادم الداخل للمسجد؟ فيطلّعون عليه فتنفتح قلوبهم له ويقولون: من ذا الذي يرى الإمام علياً ولا يحبّه؟! اللّهم لا تحرمنا من النظر إلى آل بيت رسول الله عليهم أفضل الصّلاة والسّلام. حتى الأطفال إذا ما وقعت أبصارهم على الإمام علي علي عليه، فإنهم يهرولون باتجاهه ناظرين إليه بشوق وحب وإعجاب. لذلك يقول الرسول علي الدرسول علي لا يحبك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق) فهذا شيء طبيعي.

أيها الأحبة: إن هلذا الحب من المؤمنين وأطفال المؤمنين للإمام علي ، يمكن أن يقابله كره من حاقدين ربما وصلوا إلى مرتبة عالية من الدراسة ، فأنا ما زلت أذكر عندما كنت في أميركا قبل سنوات وفي مثل هذا الشهر طبيباً كان يتردّد إلى المجالس التي كنت أقيمها هناك ، وكان يكره الإمام علي ويجادل حباً بالمجادلة فقط ، فكنت إذا أردت إثارته ذكرت له اسم الإمام علي . مثل هذا الطبيب وغيره من الحاقدين يقول عنهم الإمام الحسين «هؤلاء قوم مُلئت بطونهم من الحرام» وكان يسالهم : لماذا تقاتلونني ؟ فيجيبون : بغضاً منّا لأبيك أبي تُراب . عن مثل هؤلاء نتحدث ، إذا تحدّثنا عن اعوجاج النطفة .

### حب الامام هو الميزان:

إن حبّ الإمام على هو الميزان أيها الأخوة ، لماذا ؟ وميزان لأيّ شيء ؟ والجواب : ميزان لصدق العقيدة ! ميزان لاستقامة الفطرة ، فعندما تكون الفطرة مستقيمة والعقيدة صحيحة صافية ، فإنه يكون حبنا لعليّ علين عليناً صافياً ومستقيماً . ! لقد خطرت لي كلمة لها علاقة بجوهر الموضوع :

نحن نقرأ في الزيارة: السلام عليك يا ميزان الأعمال، وهذا يعتبر دليلًا وإن لم يكن كافياً، على أن حب علي هو الميزان.



في يوم من الأيام سألني أحد الشباب الطيبين ، قال : لماذا نخاطب الإمام علياً في الزيارة ونقول : السلام عليك يا ميزان الأعمال ؟ إنه لسؤال جيّد بل جدير بالوقوف عنده والإجابة عليه ضرورية ، ويصدر عن شاب متوجه وفي مطلع شبابه ، فأجبته هكذا . قلت : أليس الحق مع عليّ وعليّ مع الحق ؟ فعلي هو الحق . والقرآن يقول : ﴿والوزن يومئذ الحق﴾(١) وفي تفسيرها وتأويلها . حتى الحسكاني من كبار علماء العامّة يذكر أن هذه الآيات نزلت في عليّ أمير المؤمنين ، فهو إذن ميزان الأعمال . لذلك ، الفطرة عندما تكون مستقيمة ، تتجه اتجاهاً كاملًا نحو الحق وباستطاعتي الى هنا أن أطمئن لوضوح هذه المقدمات .

## الامامة هي أساس المنهج التربوي وروح العقيدة:

وهنا أسأل: هل يمكن أن نتصور في عقولنا ، أن هذا المنهج التربوي الذي نتحدث عنه ، يمكن أن يتم من دون مرب ؟ هل يمكن ذلك ؟ وكيف يكون ؟ وهل يعقل أن نتصور طباً من دون طبيب ؟ وهل يكفي أن تكون كتب الطب موجودة في كليات الطب ولا يوجد طبيب . وهل يمكن أن تتم معالجة المرض ؟ وهل يكون هندسة من دون مهندس ؟ أو يمكن أن تتم معالجة المرض ؟ وهل يكون هندسة من دون مهندس ؟ أو علم من دون معلم ؟ أو كتاب من دون استاذ ؟ كيف يكون هذا الشيء ؟ أو هل يوجد قافلة من دون قائد ومن دون دليل ؟ هذا الشيء لا يمكن . فلا بد إذن من المربي . لا بد من وجود المعلم ، لا بد من وجود القائد . ولذلك فإن الإسلام لا يمكن أن تكمل مبادؤه ومناهجه إلا بوجود القائد أو بوجود الإمام . فلماذا وُجِدَ الإمام ؟ قال الله سبحانه وتعالى : ﴿اليوم أكملت لكم دينكم ﴾ (٢) وإلا إذا لم يكن الإمام موجوداً فإن المسألة تصبح كما لو أن هناك طباً بلا طبيب ، وهندسة بلا مهندس ، فهل هذا صحيح ؟ وهذه أمثلة من الضروري الالتفات إليها ﴿اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي

الأعراف ؛ الآية : ٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة ؛ الآية : ٣.



ورضيت لكم الإسلام ديناً ﴾ .

من هنا يتأكد للقارىء أنَّ كمال الدين وتمام النعمة ورضا الله بالإسلام للمسلمين ديناً ، كان ذلك كله بعليّ أمير المؤمنين علينه.

الإمام على موجود فالإسلام موجود ، والدين موجود ومعرفتك الله سبحانه وتعالىٰ تكون موجودة ، ولذلك فإنَّ الله تبارك وتعالىٰ من بديع صفاته وعجيب صنعه ، أن جعل الفضائل في أناس يتحلون بحميد الخصال وجميل الفعال ، هم منتهى الكمال في الخَلْق والخُلُق . إنهم آل بيت رسول الله عملة معادن الحلم وينابيع العلم ، هداة الأنام ومصابيح الظلام .

كما جعل الله الرذائل في أناس كلهم خبث ودناءة وغدر وقبح ونفاق هذا الشيء طبيعي . فعند مَنْ تجد الفضائل ؟ ؟ ؟ هل تبحث عنها عند معاوية بن أبي سفيان بالله عليك ؟ اذكر معاوية في أول شهر رمضان هل يمكنك أن تجد فضيلة من الفضائل عنده ؟ أبحث عنها وانظرما ترى. المعلم والمربيّ يجب أن يكون عليّ بن أبي طالب طبعاً بوجه عام ، وكما يكون المعلم يكون طلابه . فإذا كان المعلم علياً علياً علياً فإن طلابه مثل معلمهم أي مثله على وجه التقريب . وطلاب عليّ نذكر منهم على سبيل المثال : عمّار بن ياسر ومالكاً الأشتر وسلمان الفارسيّ . أما إذا كان مثل المربي معاوية فالتلاميذ أو الطلاب سيكونون حتماً مثل عمرو بن العاص وهذا صحيح ؟ ! وطبيعي ! مسيحي كان في الكوفة ، تقع بيده درع عليّ فأخذها .

### قضية الدرع والاتهام الباطل:

وهذه قضية الدرع مكررة مع مسيحي ، ومع يهودي ، ومع ذمي آخر ، مكررة ثلاث مرّات طيلة فترة وجود الإمام أمير المؤمنين في الكوفة ، قال الإمام : يا أخا النصارى هذه الدرع لي . قال النصراني : لا ، هذه درعي وليست لك ، قال : نذهب إذن إلى القضاء وكان القاضي شريح يومئذ . فجاءا يمشيان إليه : أمير المؤمنين علي مستندم ذلك الذمي ،

وأمير المؤمنين هو الحاكم على أكثر من ثلاث أو أربع قارات في عالم اليوم . فهو ليس رئيس دولة محدودة ، بل زعيم العالم في الدنيا وفي الواقع ، وهو إمام السموات والأرض ، إمام الكون فيمشي مع ذلك الذمي بكل تواضع العظماء البسطاء .

شريح يسأل ما قضيتك يا فلان ؟ يجبب الذميّ : هذه الدرع لي وأمير المؤمنين ليس بكاذب . قال : وأنت ما تقول يا أمير المؤنين هل عندك بيّنة ؟ قال : أصبت يا شريح ليس معي بيّنة . طبّق هذا الحكم الظاهري وإلاَّ فإنَّ الإمام لا يُطلب منه بيّنة . وهذا الحكم هكذا على الناس في المجتمع . التفتوا أيها الأخوة ، فهذه نقاط يجب أن نلتفت إليها ، مثلا نسمع أن الإمام علي أسلم وعمره عشر سنين والحال الصحيح أن الإمام هو الإسلام ، فكيف أسلم وعمره عشر سنين ؟! هو الإسلام وهو النور . لكنَّ هذه أمور ظاهرة يجب أن تقال حتى لا تنفرط حبات البحث . ونعود لما قاله شريح لأمير المؤمنين ، قال له : أعندك بيّنة يا أمير المؤمنين ؟ قال : أصبت المؤمنين ، أعطيتني هذه الصفة . ودعوته باسمه . فخرج الرجل والدّرع بيده وعيناه شاخصتان إلى علي أمير المؤمنين الشين ثم رجع ودموعه تجري ، لاحظ هؤلاء الناس الذين لا يتعصبون إلاّ لمكارم الفعال وأهل العلم والتقوى ﴿ترى أعينهم تفيض من الدمع مما عرفوا من الحق ﴾(١) .

قال: الله أكبر! أمير المؤمنين علي بن أبي طالب يقاضيني إلى قاضيه شريح ، وبعد ذلك يترك الدّرع بيدي كأنه ليست لديه بيّنة وهو البينة! هذا هو الإسلام ، هذا هو الحق ، وأنا اشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله . هذه الصورة اجعلوها أمامكم أيها الأحبّة .

رجل من الكوفة يذهب إلى الشام ، لاحظ هنا قضاء الإمام عليّ

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ؛ الآية : ٨٣ .

وقضاء معاوية . هذا الرجل كان يركب جملاً الا وصل إلى الشام وإذا برجل دمشقي تعلق بالجمل وقال يا هذا ، هذه الناقة ناقتي وأنت أخذتها مني في صفين ، قال له : يا فلان هذا جمل وليس بناقة ! قال : لا هذه ناقتي . فذهبا إلى معاوية . الرجل يقول يا معاوية هذا جملي . الدمشقي يقول : يا أمير المؤمنين يا معاوية هذه ناقتي سرقها مني هذا الكوفي . وجاء له بخمسين شاهداً شهدوا كلهم معه . فقضى معاوية بالجمل للدمشقي وقال له معاوية خذ ناقتك الناقة لك لأنك أحضرت خمسين شاهداً . أخذ الجمل وضرج . التفت الكوفي إلى معاوية وقال : أصلح الله الأمير هذا جملي وليس بناقة وأنت ترى ذلك . قال له : صحيح ولكني قضيت . فالجمل ويصير ناقة ليس لدي مانع ، ثم إنه قد جاء بخمسين شاهداً ، هل تكذبهم وتصدق نفسك أنه جمل ؟ ! فأين هذا القضاء من قضاء علي علي فهناك ترى الروحية والإيمان في قضية الدرع ، وهنا تلاحظ البعد عن القيم والمبادىء والمثل العليا وكل ما له علاقة بعدل قاضي قضاة الدنيا والأخرة ! .

لذلك فإننا نسأل الله تعالى ، أن يجعل الفضائل كلها ، في كل إنسان يتحلى بصفات الكمال الجليلة النبيلة من : شجاعة حكيمة وكرم وسخاء وحب ووفاء وعدل ورحمة ، وإيمان وبر وتقوى وإحسان ، وذلك حتى يتوجه قلبك إلى هذه الفضائل أيها القارىء الكريم : وإذا كانت الفضائل عند علي بن أبي طالب ، أنحملها نحن أم لا ؟ وكيف نحمل هذه الفضائل ؟ عملها عندما نحب صاحبها وعندما نجانب أعداءه ، هذا هو معنى الدين وهذا هو معنى الولاية لعلي أمير المؤمنين ، لأنَّ المربي الذي يكون في مستوى الإمام علي يصلح فينا ثلاثة أشياء وهي : أولاً : الفكر ـ ثانياً : فرس الفضائل الخلقية من عدل ورحمة ومحبة التحرر من الجهل ـ ثالثاً : غرس الفضائل الخلقية من عدل ورحمة ومحبة وتلك هي التقوى وروحها العمل الصّالح والإيمان الصادق وهذا كله يشكل وتلك هي التوى وروحها العمل العبالح والإيمان الصادق وهذا كله يشكل فهذه التربية الإسلامية نجدها بكل أبعادها الإنسانية في هذه المثل العليا فهذه التربية الإسلامية نجدها بكل أبعادها الإنسانية في هذه المثل العليا

التي أشرنا إليها والتي يحمل لواءها أميرها عليّ علينه وهذه التربية فكر نيّر وأخلاق فاضلة ، وعمل خلّاق وهذا هو معنى الصيام ومعنى الحب وتقارب القلوب .

قال تعالىٰ : ﴿رَبِّنَا إِنْتِي أَسْكَنْتُ مِنْ ذَرِيْتِي بِنُوادٍ غَيْسُر ذِي زَرَعُ عند بيتك المحرَّم ربنا ليقيموا الصَّلاة﴾(١) .

لاحظ هنا أن إقامة الصّلاة لها أهدافها النبيلة وفضائلها الروحية الخلقية ، فإذا تحققت كلها عشقت الأفئدة أهلها واتجهت إليهم ، قال تعالى عزّ من قائل :

﴿فاجعل أفئدة من الناس تهوي إليهم ﴾ (٢) ولم يقل هنا فاجعل أفئدة الناس تهوي إليهم ، فلو قال إبراهيم على المنته المحياة . الله خلق الناس والقلوب إلى الحق ، وهذا خلاف سنة الكون وسنة الحياة . الله خلق الناس أحراراً . قال تعالى : ﴿وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر ﴾ (٣) ودعاء إبراهيم هنا لا يخالف سنة الله وليس ضدً السنة الكونية أبداً . ولاحظ التقارب هنا ، توجد قاعدة في الفيزياء ، والشباب يدرسونها وهي أنّ هناك تقارباً بين المجال الكهربائي والمجال المغناطيسي . يعني لو أخذت مثلاً إبرة مغناطيسية ووضعتها أمامك وحركت موجة كهربائية في سلك ، ترى أن الإبرة تتجه وتتحرك يميناً أو يساراً حسب حركة الموجة الكهربائية ، لماذا ؟ لأن المجال واحد ، فالمجال المغناطيسي يتأثر بالمجال الكهربائي وهكذا . هذه قاعدة في الفيزياء .

إذا نقلنا هذه القاعدة إلى علم النفس وعلم الإجتماع فإنها تصدق مئة بالمئة . فالقلوب المؤمنة تتجه لعلي أمير المؤمنين علي والقلوب المنافقة تبتعد عنه . هذا شيء واقعي وطبيعي . ولا تنسوا أيها الأحبة أن القلوب

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم ؛ الآية : ٣٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم ؛ الآية : ٣٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف ؛ الآية : ٢٩ .

المؤمنة واحدة لأنها نقية وتقية وصافية وسليمة قال تعالى : ﴿إِنمَا الْمؤمنونُ إِخْوَةَ ﴾ (١) لماذا لأن قلوبهم مترابطة متحدة .

قال الله في كتابه العزيز :

﴿إِنَ الذِّينَ آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرَّحمٰن وُداً ﴾ (٢) .

هذه الآية نرلت في الإمام علي علي عليه الإمام زين العابدين في خطبته في الجامع الأموي حين قال: «أعطينا ستاً وفضلنا بسبع أعطينا الحلم والعلم والسماحة والفصاحة والشجاعة والمحبّة في قلوب المؤمنين» وهذه قاعدة عامة ، وعندما تشعر بحب علي أمير المؤمنين عليه يعمر قلبك تموج بحب آل محمد المصطفى حبيب الله عليه عند ذلك تشعر أو تعلم أنك مؤمن وتعلم أنك متجه إليهم .

هذه هي المقدمات الثلاث. والآن لنا كلمات بسيطة ونلتفت إلى البحوث. في الليالي القادمة سنلتفت إلى بحوث أخرى وموضوعات أخرى لها علاقتها بما سمعتموه. وهنا لا بد من القول: هل هناك من استطاع من أصحاب رسول الله عملية أو من الناس جميعاً بعد النبي ، أن يحوي أو يجمع ما حواه وجمعه الإمام علي من الفضائل العظيمة ؟. هذا الإمام الذي تسمعه يتحدث عن الكون وعن جزئيات الكون ذرة ذرة ولحظة بلحظة . وهو القائل: «سلوني قبل أن تفقدوني ، سلوني عن طرق السموات فأعلم بها من طرق الأرض». وإذا تحدث عن مداخل نفس الإنسان ، يتحدث عن كل خلجات النفس «ما أضمر ابن آدم شيئاً إلا وظهر على فلتات لسانه وصفحات وجهه» ويقول أيضاً: «إن لهذه القلوب إقبالاً وإدباراً ، فإذا أقبلت فاحملوها على النوافل وإذا أدبرت فاقتصروا بها على الفرائض». هذا في علم النفس ، وإذا جاء إلى الاقتصاد والسياسة فإنه يسيّر العالم بكلمات في علم النفس ، وإذا جاء إلى الاقتصاد والسياسة فإنه يسيّر العالم بكلمات قصار . «ما رأيت نعمة موفورة إلا وإلى جانبها حق مضيًع» ثم يقول : «ما

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات ؛ الآية : ١٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة مريم ؛ الآية : ٩٦ .

جاع فقير إلا بما متع به غني "ثم نرى الحرية المطلقة في فكرة الإمام علي (ع) «لا تكن عبد غيرك وقد جعلك الله حراً ». ويقول أيضاً: «الناس إما أخ لك في الدين أو نظير لك في الخلق ».

وفي التربية يقول: «لا تقصروا أولادكم على أخلاقكم فإنهم مخلوقون لزمان غير زمانكم» ، وهذا معناه في فكر الإمام أن التربية طريق بل أصول لكنها ليست ثابتة في الإسلام ، لأن السلوك في الحياة غير ثابت في كل زمان ومكان . وإذا دخل الإمام المسجد ، فإنك تـرى الناس وكـأنَّ على رؤوسهم الطير وهذه حقيقة ثابتة . وإليكم الحادثة التالية : كان أمير المؤمنين علي علي علي المسجد ودخل أحد المسلمين ، وهذه الحادثة وقعت بعد وفاة النبي عَشِنَاتُ والخليفة الأول كان جالساً. الرجل طرح مسألة فقهية ، وساله بعض الناس ما المشكلة ؟ قال : أنا أقسمت بالله ألا أكلم زوجتي حيناً من الدهر. فما أدري هذا الحين كم يوماً أو سنة لا أدري ، فطرح المسألة على الفقهاء الجالسين ، فقال أحدهم : أنا رأيي كما يقول القرآن أن لا تكلمها إلى يوم القيامة . يعني هناك في ساحة المحشر تكلمها فقط . هذا كثير. قال له كيف؟ . . . وما هو الدليل؟ قال: الدليل واضح ، فالحياة الدنيا يعبر عنها القرآن أنها متاع إلى حين يعني إلى حين يوم القيامة . قال تعالىٰ : ﴿ هـل أتى على الإنسان حين من المدهر لم يكن شيئاً مذكوراً ﴾(١) فالحين يعني منذ نشأة الإنسان إلى يوم القيامة ، إلى يوم يبعثون . عجيب قال له : أنت قاسي القلب ، كيف لا أكلّم زوجتي . التفت الثاني إليه وقال له: المسألة ليست إلى يـوم القيامة وإنما أقـل. كم . . . العمر ؟ قال : لا . أقل ، وإنما أنا توصلت إلى دليل قاطع إنك تستطيع أن تكلم زوجتك خلال ستة أشهر . يعني الآن تصبر إلى ستة أشهر وبعدها تكلم زوجتك . قال : كيف ؟ قال : لأنَّ الله يقول : ﴿ تَوْتِي أَكُلُها كل حين بإذن ربها ﴾(٢) والشجرة تعطى كل ستة أشهر ثمراً وأنت أقسمت ألا

الله : ١ .

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم ؛ الآية : ٢٥ .



تكلُّم زوجتك حيناً من الدهر ، إذن تبقى ستة أشهر ثم تكلمها .

أولاً: هذا شهر الله العظيم مدرسة الإسلام ومدرسة التربية .

ثانياً: انتخبنا في هذا الشهر واخترنا أعظم شخصيّة بعد رسول الله ، نتكلم عنها ثلاثين ليلة . شخصية الإمام عليّ ملكن لماذا ؟ .

## منزلة الوصيّ من النبي:

إن مكانة الإمام على أمن خير الأنام ، نبي الهدى والعدل والرحمة والسلام لها أسبابها العديدة منها أنه انفرد بمواصفات إنسانية نبيلة وعظيمة ، وهي ليست خافية على أحد ، ولم يشاركه فيها أحد منها : أنه أخو النبي وهو ربيب النبي الرسول الأكرم على المناه وهو الذي كان يتبعه في حربه وسلمه وفي كل مراحل حياته ، اتباع الفصيل أثر أمه ، وهو زوج الزهراء على النبي الرسول عياته ، اتباع الفصيل أثر أمه ، وهو زوج الزهراء على النبي الرسول عياته ، اتباع الفصيل أثر أمه ، وهو زوج الزهراء على النبي الرسول الأكرم على الفصيل أثر أمه ، وهو زوج الزهراء على النبي النبي

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

سيّدة نساء العالمين ، وأبو السبطين الحسن والحسين سيّدي شباب أهل الجنّة ، وهو ناصر الإسلام بسيفه ، بذي الفقار والأجيال تردد إلى اليوم وستبقى تردد إلى يوم القيامة مع جبرائيل (لا فتى إلا عليّ ولا سيف إلاّ ذو الفقار) علاوةً على زهده وتقواه ، وكرمه ونداه ، ومواساته للمساكين والضعفاء والبائسين والفقراء .

ثم إنني قلت: في سنة ١٩٦٨ كانت الإذاعات العربية والإسلامية تبث حلقات في شهر رمضان عن حياة الإمام علي أمير المؤمنين. ولأن شبابنا يعيشون في حالة من انعدام الوعي، لأن معظم شبابنا وأبنائنا لا يعرفون من هو علي بن أبي طالب، فلذلك نلتفت إلى هذه الشخصية العظيمة والوقوف عندها للاستنارة بنورها في سواد ليل الباطل وصولاً إلى نهار الحق الساطع. ولا تنسوا أنّ المسرح له دوره وأهميته في إيضاح هذه الأمور، إذ سبق لي أن ذكرت لكم مسرحية ثأر الله ـ الإمام الحسين التي كانت في مصر، وإنما أكرر هذه الكلمة حتى يسمعها الشباب.

قصّة المسرحية وقد مرّ ذكرها في ليلة الثاني من شهر رمضان المبارك .

فالشخصيات الإسلامية عندما نعرضها على المنبر والمسرح والإذاعة والتلفزيون والإعلام في العالم الإسلامي ، هذه الشخصيات تحفظ أبناء فا من الضياع إذا ما ارتوت من ينابيع مكارم أخلاقها العظيمة ، لذلك قررنا أن نتحدث في هذه الليالي عن جوانب في شخصية الإمام أمير المؤمنين لجمع الكلمة ، لأنَّ الرسول من المؤمنين لجمع الكلمة ، لأنَّ الرسول من المؤمنين عنه واضح وطبيعي . لذلك عندما نتجه إلى احرى بجمع القلوب ، وهذا شيء واضح وطبيعي . لذلك عندما نتجه إلى على أمير المؤمنين ، ونحفظ أنفسنا ونحن في ضيافة الله في هذا الشهر العظيم ، وفي مدرسة الإمام على وحياة الإمام على التي نتعرض لها لا تعني حياته فقط والتي بدأت من يوم مولده إلى يوم وفاته ، وإنما نتطرق إلى نظرياته في السياسة والإقتصاد والاجتماع وعلم النفس والأخلاق والتربية

ومناهج التربية . هذه النظريات والحقائق التي أشار إليها الإمام المنه يهجب أن نبحثها وأن نثيرها وأن نتناول من خلالها كلها رأي الإمام أمير المؤمنين في الحرية وفي العدالة الإجتماعية ؟!

العالم كله اليوم أيها الأخوة ، يبحث عن الحرية وهذا صحيح وخير دليل على ذلك ، ما شهده العالم من مصرع كارل ماركس ولينين ومصرع الشيوعية ، كل الشيوعية والنظم الشيوعية تهاوت في العالم . لذلك فإن الأجدر بشبابنا أن يلتفتوا إلى هذا الجانب . وأكرر رجائي من الأخوة إخبار إخوانهم ، فلا أحد يعلم بهذا المجلس ، لأنه لي من عادتي البقاء في شهر رمضان ، لأنني في كل سنة أسافر إلى إفريقيا وإلى الخارج ، فالناس هنا لا يدرون ببقائي . وعلى كل حال إن شاء الله لي أن أتشرف بوجوهكم وأكون معكم . فلذلك أخبروا الأصدقاء بهذا المجلس ، للانتفاع ولتعميم الفائدة ليس أكثر . وأسأل الله التوفيق لنا ولكم جميعاً .

هذه زوجة يزيد كان عمرها سبع سنين ، تركها أبوها عبد الله بن عامر ابن كريز في بيت الإمام علي ، وأبوها كان والياً من قبل الإمام علي . تخيل وهي من ذلك السن في خدمة الحوراء زينب ، وزينب تدرسها وعلي عليه يعلمها فكيف تنشأ ؟ إنها كانت قطعة من الفصاحة والبلاغة والعلم . وبعد مقتل الإمام علي أمير المؤمنين وصلح الإمام الحسن ، وانتقال أهل البيت إلى المدينة ، بقيت هذه الفتاة في الكوفة ، لكنها كانت محط أنظار الجميع . الكل يريد أن يتقرّب لخطبتها . وأبوها من العلماء ، من أصحاب على أمير المؤمنين ، فكيف يزوجها ليزيد ؟ .

معاوية في تلك الأيام، كان يمارس الضغط على شيعة أمير المؤمنين، وكان يتابع ويلاحق أصحاب الإمام عليّ أمثال حجر بن عديّ

وعمرو بن الحمق الخزاعي . عبد الله بن عامر بن كرين ، زوّج ابنته هند ليزيد ، حتى يتقرّب من البلاط الأموي ، ليخفف الضغط عن شيعة علي السنة ويرفع القتل عن حجر بن عديّ . ولذلك ذهب عبد الله إلى الشام ليتشفع عند معاوية في حجر ، لكن قبل أن يصل ، كان معاوية قد أمر بقتل حجر بن عدي وأصحابه .

تصوروا أيها الأخوة تلك المرأة «هند» والتي كانت في القصر الأموي ، عند يزيد ، فماذا تصنع ؟ يذكر المؤرخون ومنهم الشيخ التستري رحمة الله عليه والشيخ جعفر وأمثالهم يقولون : كان وجود هند في بيت يزيد كوجود آسيا بنت مزاحم في بيت فرعون ، فقد كانت هند أصيلة ، طيبة ، طاهرة ، مؤمنة ، كانت تتفقد الفقراء والضعفاء والمساكين وكانت تحل لهم مشاكلهم .

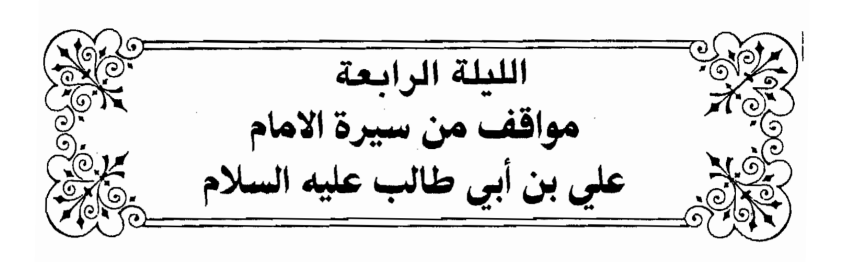
وتذكر واأنه عندما دخلت عائلة الحسين إلى الشام ، فإن يزيداً لم يسمح لها بالدخول عليه في المجلس وإنما تركها في الخربة عشرة أيام . وفي خلالها ماتت الطفلة رقية . فرقية لم تر مجلس يزيد ، بل ماتت في تلك الأيام ، وفي بعض الأخبار يُروى أنها ماتت من الجوع ، لأن ذلك اللعين كان قد منع عنهم الطعام ، وأرسل إليها رأس أبيها الحسين : هند عرفت بقدوم الأسرى ، فجاءت إلى الخربة وزارت الحوراء زينب وواعدتها بأنها ستدخل على يزيد أثناء دخول العائلة عليه ، وأنها ستتشفع برأس الحسين وبعائلته ، وأنها ستأخذها معها إلى البيت (أي العائلة) وعلى الفور الحسين وبعائلته ، وأنها ستأخذها معها إلى البيت (أي العائلة) وعلى الفور عمائلة الحسين بإخضار العائلة ولكن هنداً كانت في السوق ، فسمعت بدخول عمائلة الحسين بالخشاعلى مجلس يزيد . فدخلت هي أيضاً إلى ذلك عمائلة الحسين الرجال هكذا ؟ قالت : ويحك ؟ ! أنا أستحي وهذه زينب ابنة أمير المؤمنين ، هذه المخدرة الحوراء في مجلس ؟ ! أنا أستحي وهذه زينب ابنة أمير المؤمنين ، هذه المخدرة الحوراء في مجلس ؟ .

قال لها: يا هند نوحي على الحسين! ولماذا قال لها نوحي على

الحسين ؟ لأنها كانت من البكائين على الإمام الحسين ، ولذلك يُقال : إن الله مكن أن يقام مأتم العزاء على الحسين في بيت يزيد بن معاوية ، فأخذت العائلة وذهبت إلى بيتها ، وذلك بعد إلقاء الخطبة التي توجهت بها زينب «الحوراء» إلى يزيد فهزت بها عرشه وكل عروش الظالمين الكفرة في العالم ، وبعد إلقاء الخطبة والكلام الذي كان وخطبة الإمام السجاد (يزيد ما طنك بجدنا رسول الله لو رآنا على هذه الحالة) ؟ ولما وقع نظر هند على حال الأسرى بنات رسول الله عربيني ، وبينهن الحوراء زينب التي غالبتها الدموع والأحزان ، أنشدت زينب :

هـذي يتامـاكم تلوذ ببعضها ولكم نساء تلتجي لنساء . إنا لله وإنّا إليه راجعون ولا حول ولا قوة إلاّ بالله العلي العظيم ، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين .





## بِسِ مِ اللَّهِ الرَّكُمَٰنِ الرَّكِيدِ مِ اللَّهِ الرَّكِيدِ مِ

والحمد لله ربّ العالمين ، والصّلاة والسّلام على أشرف المرسلين حبيب إله العالمين أبي القاسم محمد والمرسلين . قال الله تعالى : ﴿ولقد آتينا لقمان الحكمة أن أشكر لله ومن يشكر فإنما يشكر لنفسه ومن كفر فإن الله غني حميد ، وإذ قال لقمان لابنه وهو يعظه يا بني لا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظيم ﴾ (١) .

بالنظر إلى هاتين الآيتين المباركتين يتبين لنا أن لقمان هو ابن أخت أيوب النبي وهو من الحبشة ، ولصفائه ورقة قلبه أنزل الله عليه الحكمة . ومن كلماته لولده أنه قال : يا بني ، إذا كنت في شك من الموت فارفع النوم عنك ولن تستطيع ذلك ، هل يستطيع أحد أن يرفع النوم عن نفسه ؟ .

وإذا كنت في شك من البعث (يوم القيامة) فارفع الانتباه عن نفسك ، بعد اليوم ، ولن تستطيع ذلك . وإذا علمت ذلك ففكر بهذين الأمرين تجد أن النوم بمنزلة الموت ، وأن الموت بمنزلة النوم ، وأن الانتباه بعد النوم بمنزلة البعث بعد الموت .

(١) سورة لقمان ؛ الآيتان : ١٢ - ١٣ .



ومن كلماته لولده ، يقول له : صحبت الأنبياء ثمانية آلاف عام (ربما لأن الله مد في عمره ، أو لأنه قرأ فكرهم وعاش علومهم فكأنما صحبهم) فحفظت منهم أربع كلمات :

- ◄ يا بني إذا كنت بين يدي الله فاحفظ قلبك ، وهذا وقود شهر رمضان ،
   احفظ قلبك من التوجه هنا وهناك ومن مشاغل الدنيا . احفظه لله سبحانه وتعالىٰ .
  - وإذا كنت بين الناس فاحفظ لسانك ، فالمصائب كلّها من اللسان .
- وإذا كنت على مائدة الطعام فاحفظ بطنك . أجلس وأنت تشتهي وقم
   وأنت تشتهي .
- وإذا كنت في بيت أخيك فاحفظ عينك . لا تقع عينك على ناموس أخيك وعلى عرضه .

هذا هو لقمان الحكيم ﴿ ولقد آتينا لقمان الحكمة ﴾ . الحكمة معناها العقل المليء بالعلم والعمل بما في العقل من علم . فالإنسان الذي يتمتّع بعقل سليم راجح وعلم وافر ولا يعمل بهما فلا يُقال له حكيم . والإنسان المتعلم الذي لا يتّصف بالأخلاق ولا يهمّه أمر الله سبحانه وتعالى يكون قلبه جافاً ، لأن الإنسان بمقدار ما يعطي لعقله غذاء وعلماً لا بـد أن يعطي لقلبه أيضاً . فالعلم للعقل ، والصّلاة والإيمان والدعاء ، والأخلاق للقلب . وهناك فرق كبير بين أن يكون الإنسان متعلماً وأن يكون مؤمناً ، ولكن يمكن للإنسان أن يجمع بين الصفتين فيكون متعلماً ومؤمناً في الوقت نفسه وهنا الجمال والكمال والروعة . مثل هذا الإنسان إذا أراد أن يعطي فعطاؤه يكون مفيداً ، ومفيداً جداً .

أن يقرن الإنسان الإيمان بالعلم من أجمل الصفات. وكلَّكم تعلمون أن البدن إذا أصيب بسوء التغذية فالإنسان يصبح ضعيفاً، وإذا صار ضعيفاً أصبح عرضةً للأمراض.

كذلك القلب إذا أصيب بسوء التغذية يقل الإيمان عند صاحبه ، وغذاء القلب كما قلنا هو الإيمان ، وباستطاعتنا أن نغذي إيماننا بطرق عدة وأهمها قراءة القرآن الكريم ، واتباع شروط الدين الصحيحة من صلاة وصوم وزكاة وحج وزيارة الأخوان وصلة الرحم وصدق الحديث وعمل الخير والمعروف ، وإغاثة الملهوف ، وذكر الله سبحانه وتعالى باستمرار ، وغير ذلك من الأمور التي تتقرّب بها إلى الله عزّ وجلّ .

كل هذه الأمور تُعتبر مساعدة جداً في غذاء القلب حتى يكون عامراً بالإيمان والتقوى .

ولا نسَ أن القلب الضعيف الخالي من الإيمان يكون عرضة للتلف إذ تغزوه الشكوك ويفتك به القلق فلا ينام صاحبه قرير العين ولا يهدأ له بال ، فالشك مجلبة للقلق ، والقلق مجلبة للهموم ، والهموم مجلبة للأحزان والهواجس والحيرة وسوء الظنّ بالناس ، وسوء الظنّ يولّد الاضطراب النفسي ، والاضطراب النفسي يولد الأمراض والعاهات التي يصعب علاجها ومداواتها ، وهذه قاعدة هندسية معروفة . فكلّما سرنا وكان الطريق منحرفاً ، وكلّما أوغلنا في السّير انحرفنا أكثر فأكثر وهذا من بديهيات الأمور .

إن الله ، أيها الأخوة ، لا يوزع أمراضاً على الناس ، الله خير ، الله يهب الصحة والسلامة والعافية ، لكن الإنسان هو الذي يسيء إلى جسمه فيجعله عرضة للأمراض . علينا بالأخلاق أيها الأخوان ، فهي مهمة ، ومهمة جداً في حياتنا ولهذا قال الشاعر :

وإنما الأمم الأحلاق ما بقيت فإن هم ذهبت أخلاقهم ذهبوا

هذه الأخلاق ربما تجدونها عند البسطاء من الناس ، وربما لا تجدونها عند بعض المتعلمين ممّن وصلوا إلى مرتبة عالية في العلم ، ألا تسمعون أن بعض الأطباء لا يجرون عمليات للمرضى الفقراء المعوزين إلا بعد أن يؤمنوا لهم آخر فلس من أجورهم ؟ وقِسْ على ذلك كثيراً من أصحاب المهن الذين تخلو قلوبهم من الرأفة والشفقة والأعمال الخيّرة التي

لا يقوم بها إلا أصحاب الضمائر الحيّة الذين يؤمنون بأن للأخلاق دوراً أساسياً في حياة الشعوب الحرّة ؛ علينا ألا نكون كاليهود في قساوة القلوب ، إنهم أقسى الناس قلوباً ﴿ثم قست قلوبكم من بعد ذلك فهي كالحجارة أو أشد قسوة ﴾(١) لأنهم ركزوا على أمور بعيدة عن الله سبحانه وتعالىٰ ، إنهم يفتقدون إلى العلاقة بالخالق . فالخالق هو أساس كل شيء ، والدليل على ذلك أن كل علم لا بدَّ له من مرجع ، كما الهندسة لا بدّ لها من مهندس ، كما الطبّ لا بدَّ له من طبيب ، كذلك العلم يحتاج إلى معلم ، والقرآن علم ، ولكن من الذي يعلمنا ويهذّبنا ؟ إنه الله تعالىٰ .

إن أعظم مدرسة يمكن لنا أن نتعلم فيها دروس الأخلاق وتجارب الحياة هي مدرسة الإمام علي . « أنا مدينة العلم وعليّ بابها» ، وحياة الإمام عليّ كلّها خوارق ومعجزات ، فكل المسلمين يذكرون كيف كانت تطوف به أمّه فاطمة بنت أسد حول الكعبة وتقول : «اللّهم إني مؤمنة بك ، ومصدّقة بما جاء من عندك من كتب ورسل ، اللّهم بحقّ هذا البيت ومن بناه إلا ما يسرت عليّ ولادتي» بعد هذا الدعاء يُقال إن جدار الكعبة قد انفرج لها ودخلت الكعبة حيث أطبقت عليها لتخرج بعد ثلاثة أيام وبيدها علي يسبح في النور والإيمان . جاءت به إلى رسول الله من تربيته ، وبيده العظيم وجعل مهده إلى جانبه من اللحظة الأولى حيث تولّى تربيته ، وبيده كان أحياناً يسقيه اللبن حتى قال الإمام في يوم من الأيام «كنت أتبعه (للنبي) اتباع الفصيل أثر أمّه» .

لمن نلتجىء إذاً لننهل الأخلاق وسلوك طرق الحق وكنز العلم والفضائل؟ نلتجىء لعلي بن أبي طالب، نلتجىء لنهج البلاغة لأن فيه القرآن، ولأن فيه كل ما من شأنه أن يهدي إلى الرشاد والحق ونكران الذات والتقرّب من الله ونبذ الدنيا بما فيها من المعاصي والكبائر والملذات الفانية والتطلّع إلى الدار الخالدة، إلى الجنّة

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآية : ٧٤ .

كل ذلك نجده مدوّناً في رسائله وخطبه ووصاياه ، فكل رسالـة كتاب ، وكـل خطبة كتاب ، وكل وصية كتاب قائم بذاته .

تعالوا ، يا أحبائي ، في هذه الليلة المباركة نقتطف بعضاً من وصيته لولده الحسن علين لنرى مقدار العلم الذي كان يكتنزه في عقله ، وأكثره مستلهم من علاقته برسول الله علين الله الإمام على لولده الحسن : من الولد الفانِ ، المقرّ للزمان ، المُدْبِرِ العمر ، المستسلم للدهر ، الذام للدنيا ، الساكن مساكن الموتى ، الظاعن عنها غداً . إلى المولود المؤمّل ما لا يُدرك ، السالك سبيل من قد هلك ، غرض الأسقام ، ورهينة الأيام ، ورميّة المصائب ، وعبد الدنيا . . . إلى أن يقول :

وجدتك بعضي ، بل وجدتك كُلّي ، حتى كأن شيئاً لو أصابك أصابني ، وكأن الموت لو أتاك أتاني ، فعناني من أمرك ما يعنيني من أمر نفسي ، فكتبت إليك كتابي مستظهراً به إن أنا بقيت لك أو فنيت . (لاحظوا الرقة في الألفاظ) .

إني أوصيكم بتقوى الله أي بني ولزوم أمره ، وعمارة قلبك بذكره ، والاعتصام بحبله ، وأي سبب أوثق من سبب بينك وبين الله إن أنت أخذت به ؟ أحيي قلبك بالموعظة ، وأمِتْهُ بالزَّهادة ، وقوه باليقين ، ونوره بالحكمة ، وذلّله بذكر الموت ، وقرّره بالفناء ، وبصّره فجائع الدنيا ، وحذره صولة الدهر وفحش تقلّب الأيام ، واعرض عليه أخبار الماضين ، وذكّره بما أصاب من كان قبلك من الأولين .

وسر في ديارهم وآثارهم ، فانظر فيما فعلوا ، وعمّا انتقلوا ، وأين حلّوا ونزلوا ! فإنك تجدهم انتقلوا عن الأحبة ، وحلّوا دار الغربة ، وكأنك عن قليل قد صرت كأحدهم ، فاصلح مثواك ، ولا تبع آخرتك بدنياك (لاحظوا الحكمة ودرر الكلام) وَدَع القول فيما لا تعرف والخطاب فيما لم تكلّف ، وأمسك عن طريق إذا خفت ضلالته ، فإن الكفّ عند حيرة الضلال خير من ركوب الأهوال .

وأمر بالمعروف تكن من أهله ، وانكر المنكر بيدك ولسانك ، وجاهد في الله حقّ جهاده ، ولا تأخذ في الله لومة لائم . وخُض الغمرات للحق حيث كان ، وتفقّه في الدين ، وعود نفسك التصبّر على المكروه ، ونعم الخُلُقُ التصبّر في الحق ، واعلمْ أنه لا خير في علم لا ينفع ، ولا تنتفع بعلم لا يحقُ تعلّمه .

هل هناك ما هو أبلغ من بعض مقاطع هذه الوصية أيها الأخوة ؟ اقرأوها كاملة في نهج البلاغة وعيشوا في رحاب الإيمان وفي ظلال القرآن .

هذا هو الإمام على بن أبي طالب ، إنه الرجل الذي يفني في الله خاصة وقت الصلاة . عندما يصلي الإمام على يفقد الإحساس بجسمه نهائياً ، إذ يكون خاشعاً متجهاً بكل أحاسيسه إلى الله سبحانه وتعالىٰ . يُروى أنه في أثناء حرب صفين دخلت شطايا النصال في رجله فجاء الإمام الحسن بطبيب وطلب منه انتزاعها ، حيث رأى أن أفضل حالة يمكن أن يُعالَج فيها هي الوقت الذي يؤدّي فيه فريضة الصلاة في حالة السجود ، وقد عالجه الطبيب وهو يصلّي واستطاع انتزاع النصال بسرعة فائقة دون أن يشعر بها الإمام على بأذى يُذكر لأنه فقد إحساسه بالألم وغير الألم ، فعقله وحواسه وكل شعوره إنما تتَّجه نحو هدف واحـد أثناء الصـلاة هو الله تعـاليٰ . من هنا نعرف كيف استطاع اللعين ابن ملجم أن يصل إليه ويغدر به ، فقد اختار الوقت المناسب ، الوقت الذي يكون فيه الإمام في خشوع تام ، الوقت الذي يكون فيه غارقاً في العبادة ، وهو وقت الصلاة حيث يناجي فيه الله ويتضرّع إليه ، ويستمد العون منه . ما أعظمك أيها الإمام ، فقد جمعت من الصفات ما لا يمكن لأحد أن تجتمع فيه صفاتك . بأبي أنت وأمى أيها الإمام ما أعظمك أيها القائد الملهم ، أيها البطل الشجاع ، يا صاحب الرسول ويا رفيقه ، إنك للملمَّات أيها الإنسان العظيم .

أيها الأخوة . تقرأون ما يقوله أصحاب السير في الإمام وتقرأون أن النبي المنات كان يستخلصه ولا يؤثر عليه أحداً ، ويطلبه في أصعب المراحل

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

التي كان يمر فيها رسول الله عليه الله عليه المهام ، ومن ضمنها تلك التي ربما تؤدي إلى الاستشهاد في سبيل إعلاء شأن الإسلام . يقول ابن هشام في السيرة النبوية : فأتى جبريل عليه رسول الله عليه فقال : لا تبت هذه الليلة على فراشك الذي كنت تبيت عليه . قال : فلما كانت عتمة من الليل اجتمع الملأ من قريش على بابه يرصدونه حتى ينام فيثبون عليه يريدون قتله ، فلما رأى رسول الله على بابه يرصدونه قال لعلي بن أبي طالب : يريدون قتله ، فلما رأى رسول الله على الخضرمي الأخضر ، نَمْ فيه فإنه لن يخلص إليك شيء تكرهه منهم . . . إلى آخر الحكاية .

هذه الحادثة حصلت عندما رأت قريش أن رسول الله عليه قد صارت له شيعة وأصحاب من غيرهم بغير بلدهم ، فاجتمعوا له في دار الندوة ، وهي دار قصي بن كلاب يتشاورون فيها ما يصنعون في أمر الرسول عليه وهي حين خافوه ، وقرَّ رأيهم بعد المشاورة على قتله ليستريحوا منه ، فما كان من الرسول عليه إلا أن التجأ إلى علي بن أبي طالب وطلب منه أن ينام مكانه ، لماذا ؟ لماذا لم يطلب من غيره هذا الطلب ؟ لأنه يعرف من هو علي بن أبي طالب ، هذا الذي لا يخون ، هذا الذي يفديه بروحه ، هذا الذي يتكل عليه في الملمّات لمساعدته في أوقاته الحرجة وأوقات الشدّة عندما يندر وجود الرجال في هذه الحالات التي يصفها الشاعر بقوله :

وما أكثر الأخوان حين تعدهم ولكنهم في النائبات قليل

نام على في المكان الذي حدّده له النبي على العين غير مبال للنتائج فهو يعلم علم اليقين أن الله يحرسه ولذلك فقد شرى نفسه ابتغاء مرضاته: ﴿ومن الناس من يشري نفسه ابتغاء مرضات الله والله رؤوف بالعباد﴾(١).

فرقدت مثلوج الفؤاد كأنما رصدوا الصباح لينفقوا كنز الهدى

يهدي القراع لسمعك التغريدا أوّمها دروا كنز الهدى مرصودا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآية : ٢٠٧ .

في آخر جمعة من شعبان خطب الرسول الأكرم فقال: قد أقبل إليكم شهر الله بالخير والبركة والرحمة والمغفرة ، شهر هو عند الله أفضل الشهور ، وأيامه أفضل الأيام ، ولياليه أفضل الليالي ، وساعاته أفضل الساعات ، هو شهر دعيتم فيه إلى ضيافة الله وجعلتم فيه من أهل كرامة الله . وعندما أتم الخطبة سأله أمير المؤمنين : يا رسول الله ، ما أفضل الأعمال في هذا الشهر ؟ قال : يا أبا الحسن ، الورع عن محارم الله . ثم بكى رسول الله على المنبر فقال الإمام على : ما يبكيك يا رسول الله ، وحي فداك ، قال : أبكي لما يحل بك في هذا الشهر ، كأني أنظر إلى أشقى الأولين والآخرين يخضب لحيتك من دم رأسك . قال : أو يكون ذلك في سلامة من ديني (أي وديني سالم ؟) قال : أجل . قال : إذن لا أبالي .

ولذلك يذكر المؤرخون أنه عندما وقع السيف على رأسه وهو مستغرق في صلاته قال: فزتُ ورب الكعبة .

### منهج علي في التربية:

نأخذ مثالين ونحلَّلهما :

١ ـ يقول الفلاسفة : قلب الطفل كالورقة البيضاء . ويقول الإمام علي :
 قلب الطفل كالأرض الخالية .

٢ ـ يقول الإمام على في وصيته لابنه الحسن : ابتدأتك بالأدب قبل أن يقسو
 قلبك .

لو تأمّلنا في المثل الأول نجد أن تشبيه الطفل بالورقة البيضاء لا يؤدّي المعنى المطلوب ، إذ الورقة البيضاء لا عناصر للحياة فيها ، ثم إذا تعرّضت الورقة للمطر مثلاً فإنها تبتل وتفقد قيمتها ، وإذا كان عليها كتابة تُمحى وتزول . لاحظوا التشبيه الثاني . إن الإمام علي يشبهها بالأرض الخالية ، والأرض كما تعلمون فيها عناصر الحياة ، ما إن يسقط عليها المطرحتى



ينبت النبات وتعطي الأثمار. فقول الإمام إن الطفل كالأرض الخالية يعني أن الله مودعٌ فيه كل أسباب التربية ، وكل ما في الأمر أنه يحتاج إلى المطر لأن ما ألقي في الأرض قبلته سواء أكان حلواً أم مراً ، ومن ثمّ يختار الإنسان نوع المزروعات. وهكذا الطفل ، فإن تربته خصبة صالحة للزراعة وما عليك إلا أن تتعهدها بالعناية لتعطيك ما تريد. لاحظوا إذن الفرق في التشبيه في هذا المثل.

في المثل الثاني يقول الإمام على لابنه الحسن: ابتدأتك بالأدب قبل أن يقسو قلبك، يعني وأنت شاب طريّ العود. ففي هذه السن يكون الإنسان ذا قوة ونشاط، ويكون قادراً على تفهم الأمور والفصل فيها قبل أن تستفحل إلى شرّ، فالشر كالشجرة الصغيرة في النفس تستطيع قلعها بسهولة وهي صغيرة طريّة الأغصان، أما إذا نمت فنموّها يكون على حساب عمرك وقوتك، هي تنمو وتكبر وتشتد وأنت تكبر وتضعف وتصبح عاجزاً، ساعتها لن تستطيع لا أنت ولا الأقوى منك أن يقلعها لأنها تصبح كالسنديانة، ومن ذا الذي يستطيع أن يقلع سنديانة؟ تصوّروا منهج الإمام على في التربية، إنه المنهج الصالح الذي يمكن اعتماده في كل المناسبات من قبل أعظم رجالات التربية.

قيل لمعاوية مرة: صف لنا علياً ، فقال : كان والله بعيد المدى ، شديد القوى ، يتفجّر العلم من جوانبه وتنطق الحكمة من نواحيه ، يستأنس بالليل ووحشته ، ويستوحش من الدنيا وزهرتها ، كان فينا كأحدنا يجيبنا إذا سألناه وينبئنا إذا استنبأناه ، يعظم أهل الدين ، ويقرّب المساكين . ولقد رأيته في أحد مواقفه وقد أرخى الليل سدوله ، وغارت نجومه ، يتململ تململ السليم ، ويبكي بكاء الحزين ، يقول يا دنيا ألي تعرّضت أم إليَّ تشوقتِ ، لا حان حينك ، طلقتك ثلاثاً لا رجعة لي فيها ، يا دنيا غري غيري .

هـذا هو الإمام على بن أبي طالب ، ربما رأوه واقفاً في السوق يبيع



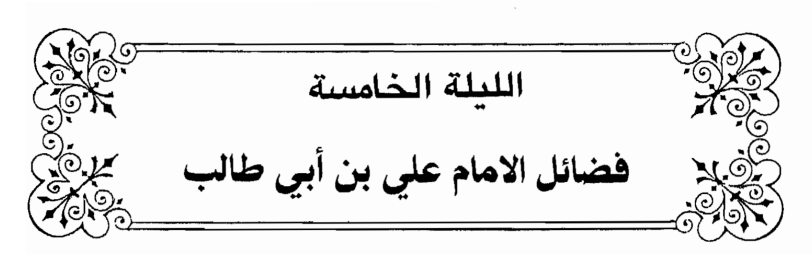
سيفه ، يقول من يشتري هذا السيف ؟ ثم يقول : والله لو أني أملك ثمن العشاء لما بعت سيفي . وبيده خزائن الدنيا ، هذا هو الحكم الإسلامي العظيم .

أختم هذه الليلة معكم أيها الأخوة بهذه الرواية التي تدمي القلوب. تقول الرواية إنه كان لمسلم بن عقيل صبيّان أخذهما معه إلى الكوفة ، ولما دار دولاب الزمن ودخل ابن زياد الكوفة وتفرّق الناس عن مسلم ، خرج مسلم بن عقيل للقتال وترك ولديه أمانة عند شريح القاضي لبينما يأتي الحسين ويستلمهما ، وتمرّ الأيام والليالي والصبيّان عند شريح لا يعرف بهما أحد ولا يسلّمهما لأحد خوفاً عليهما من ابن زياد . وأخيراً يقعان في أيدي شرطة ابن زياد فيرسلهما إلى السجن ولا يسمح لهما باللّحاق بقافلة السبايا التي اتجهت نحو الشام ، ويمضيان في السجن فترة عام كامل ، يبكيان وينوحان إلى أن رق لهما أحد السجان وأخبر زوجته بالأمر ، وعندما اكتشف أنهما طفلا مسلم بن عقيل أطلقهما سراً دون معرفة أحد ، في هذا الوقت كان الحارث الخبيث صاحب ابن زياد قد علم أنهما أصبحا خارج السجن فقرّر إعطاء جائزة قيّمة لمن يرشد إليهما ، وتشاء الصدف أن يتعرّف إليهما ويرسل رأسيهما إلى ابن زياد .

ربّنا إننا سمعنا منادياً ينادي للإيمان أن آمنوا بربكم فآمنّا ، ورّبنا فاغفر لنا ذنوبنا وكفّر عنّا سيئاتنا وتوفّنا مع الأبـرار ، ربّنا وآتنا ما وعـدتنا على رسلك ولا تخزنا يوم القيامة إنك لا تخلف الميعاد .

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.





# لِسُ مِ ٱلنَّهِ ٱلرَّكُمُ إِنَّ ٱلرَّكِيدِ مِ ٱلنَّاهِ ٱلرَّكِيدِ مِ

وضرب الله مثلاً عبداً مملوكاً لا يقدر على شيء ومن رزقناه منّا رزقاً حسناً فهو ينفق منه سرّاً وجهراً هل يستوون ـ الحمد لله بل أكثرهم لا يعلمون ـ وضرب الله مثلاً رجلين أحدهما أبكم لا يقدر على شيء وهو كُلُّ على مولاه أينما يوجهه لا يأتي بخير هل يستوي هو ومن يأمر بالعدل وهو على صراط مستقيم (١).

إن فلسفة الحياة عند الإمام على على على المناه على الله على الله على الله على الله على الله على الله على عبد غيرك وقد جعلك الله حراً».

وشهر رمضان مدرسة كبرى لمن يريد أن يفهم ويستوعب فضائله أي فضائل الإمام على السنة فمن بركات هذا الشهر العظيم أننا نجتمع ونتحدث عن عظمة على بن أبي طالب السنة التي تبين عظمة الإسلام.

نتحدث عن الإسلام من خلال علي ، وعن علي من خلال الإسلام ، فكلاهما جوهر لقضية واحدة .

إن فلسفة الحياة عند علي تقوم على حرية الإنسان وقدرتــه على

(١) سورة النحل ؛ الآيتان : ٧٥ ـ ٧٦ .

الانعتاق من القيود والأغلال التي يكبّل نفسه بها، أو يرتضيها لنفسه، كأن يكون عبداً ذليلًا للسلطان، خاضعاً للشهوات والغرائز التي تتلخص: بحب المال والجاه ومتاع الحياة . . .

يقول الإمام على على على على الأغلال والقيود التي تكبّله لا يمكن أن يعرف فلسفة وجوده في الحياة ، ولا يمكن أن يعرف فلسفة وجوده في الحياة ، ولا يمكن أن يعرف طريق التقرّب إلى الله .

ففي أحيان كثيرة نرى تلك الغرائز والشهوات والأهواء تقيد الإنسان وتعيقه ولا تسمح له بالانطلاق ... ففي دعاء كميل يقول الإمام على السنان «وحبسني عن نفعي بعد أملي» وله أيضاً : «وخدعتني الدنيا بغرورها ، ونفسى بخيانتها ـ بجنايتها» .

وبالعودة إلى الآيتين الكريمتين نـرى أنهما جـرتـا مجـرى المثـل . وضرب الأمثال في القرآن يكون لأمرين :

أولهما: تبسيط الكلام وتقريبه إلى الأفهام بحيث يصبح أكثر إقناعاً من الأدلة والبراهين ، لأنه يصوّر الأشياء المعقولة بصورة حسية ، فيقرّ بها إلى الأذهان ويحوّلها من التعقيد إلى البساطة والوضوح ، مما يجعل العين تشارك العقل في الاستمالة وتحقيق الهدف المنشود ، كمثل قوله تعالىٰ : ﴿ الله نور السّمُوات والأرض مثل نوره كمشكاة فيها مصباح ﴾ (١) .

وثانيهما: إن الحق سبحانه وتعالى يريد أن يبين الصورة الحقيقية للإنسان: كيف يجب أن يكون؟ أي طريق يجب أن يسلك؟ . من الذي يؤثر على حركته في الحياة؟؟؟ .

هل يحركه الوحي الذي له علاقة بالعقل والقلب والفطرة ، أم يحرك الشيطان الذي له علاقة بالغرائز والشهوات والأهواء ؟؟ .

<sup>(</sup>١) سورة النور ؛ الآية : ٣٥ .

من هنا تبدأ نقطة الإنطلاق ، وفي هذا الشهر الفضيل بالذات.

فعندما يصوم أحدنا لا يعني امتناعه عن تناول الطعام والشراب فقط.

(كم من صائم ليس له من صيامه إلا الجوع والعطش) لأنه امتنع عن الـطعام والشـراب فقط ، وراح ينتظر وقت الغـروب ، على أحرِّ من الجمـر ، حتى يأكل ويشرب . في حين أن الصيام أكبر وأعظم من هذا المعنى .

الصيام يعني صيام اللسان والقلب والجوارح . . لـذا ينبغي على الإنسان ألَّا يحقد على الآخـرين ، وألَّا يحسـد أحـداً ، وألَّا يتنـاول أعـراض الناس بالقدح والذم . . بل عليه أن يفكر دائماً في الله سبحانه وتعالىٰ ، عليه أن يفكر في سبب وجوده وماهي رسالته في الحياة . . .

من هنا تبدو عظمة شهر رمضان لأنه يركّن على الجانب الإنساني في الإنسان ، يحمله على التقـوى ويحضُّه على تمتين عـلاقتـه بـالله سبحـانـه وتعالىٰ . فتكون حركته بـوحي من الله ، وبهـدي من العقـل والقلب والخلق السليم لأن الرسول مُسْلَقَةً يقول: «من حَسَّن خَلقه في هذا الشهر كان له جوازعلى الصراط يوم تزلّ عليه الأقدام».

إذاً المسألة عملية ومحاولة للتحسين والتقويم . فعلينا أن نبتعد عن الرذائل ونتقرّب إلى الفضائل ، أن نتحصّن بالمكرمات والخصال الحميدة ونتجنُّب السيئات والعادات المشينة . . هذه الأمور لا تغيب عنا ، إنما نذكرها للحكم الشرعي الملقى على عواتقنا جميعاً. فكلنا مسؤول أمام الله ﴿وقفوهم إنهم مستُولُونُ ﴿ (١) .

إن فلسفة الحياة في هاتين الآيتين تصوّر رجلين ، أحدهما مؤمن والآخر كافر ، تَظهر الكافر بأنه عبد ذليل لا يقوى على شيء ، لا يملك حركته ولا نفسه ولا ماله وعزّه وجاهه ، ولا حتى أية طاقة فيه .

<sup>(</sup>١) سورة الصافات ؛ الآية : ٢٤ .

وَقُفْتُمْ الْمِنْكَ الْمُكَالِّفُ كُلُّ الْمُكَالِّفُ كُلُّ الْمُكَالِّفُ كُلُّ الْمُكَالِّفُ كُلُّ الْمُكَال THE PRINCE GHAZI TRUST

بالله عليكم فكروا . هل يملك الإنسان الكافر الملايين التي يكتنزها حقاً وواقعاً ؟! لا أتصور ذلك . لأنه لو كان يملكها لوجدها أمامه يوم القيامة . فالذي يملك الأموال في ساحة المحشر يجدها عنده في أول ليلة من ليالي القبر عندما يواجه منكر ونكير ، يقدمان له الفواتير التي أرسلها أمامه . يقولان له : هذه أموالك وهذا عطاؤك . . . وطالما أنه لا يملك شيئاً فهو كافر باع نفسه للشيطان وابتعد عن طريق الله سبحانه وتعالى ، فزلت به القدم وأنفق أمواله في سبيل الباطل ، ورمى نفسه في حبائل الشيطان .

أما المؤمن فهو الذي يملك نفسه وماله ، ويحيا حياة طيبة عامرة بالتقوى والورع ، هو الذي يدرك أنه إذا أعطى ديناراً سوف يدخل في رصيده ﴿يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم ﴾(١) .

فهناك كتّاب موجودون كرام لا يخطئون ولا يزورون ﴿وإن عليكم لحافظين ، كراماً كاتبين ﴾ (٢)

إذاً المؤمن يملك نفسه لأنه يعرف قيمتها . يقول الإمام على النفس ونحن النفس قيمتها الجنة فلا تبيعوها بغير الجنة ، هذه هي النفس ، ونحن للأسف لا نلتفت إليها في بعض الأحيان ، لكن إذا أمعنا النظر نرى أن قيمتها عظيمة وثمنها الجنة .

بالله عليكم ، من يملك الجنة حتى أبيعه نفسي راضياً مرضياً .

وأنت يا أخي تملك درة ثمينة وجوهرة نادرة تساوم عليها الملوك والرؤساء والتجار! . . هذه الدرة لا يملك ثمنها إلا إنسان واحد في أقصى الأرض ، فاذهب إليه تدرك قيمتها . لا تساوم عليها أحداً لأنك سوف تقع في الخسران المبين . هذه الدرة هي نفسك التي تملكها بين جنبيك . هذه النفس التي أمر الله الملائكة أن تسجد لآدم عند حلولها فيه ، فيها نفخة

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء ؛ الآيتان : ٨٨ ـ ٨٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة الإنفطار ؛ الآية : ١٠ .



ونفحة من روح الله سبحانه وتعالىٰ.

ألا من يملك الجنة حتى أبيع نفسي إليه! .

لقد امتثلت الملائكة لأمر الخالق العظيم فسجدت لأن قيمة النفس وثمنها عظيم ، لا يملكها إلا الله . إذن نفسي أبيعها لمالكها ، وهكذا تتم المبايعة .

﴿إِنَ اللهِ اشْتَرَى مِنِ المؤمنينِ أَنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنَّة ﴾ (١) .

لماذا اشترى؟ لأنه يملك الثمن ، وهو الجنة . . وهل يوجد أحد يملك الجنة إلا الله ؟ ! . . .

يقول فضيل بن يسار: دخلت على حُميد بن قحطبة الطائي في شهر رمضان فوجدت أمامه المائدة في وقت صلاة الظهر، فقلت خيراً إنشاء الله، هل أنت مريض يا حُميد؟ قال: لا والله لست مريضاً. قلت: إذن ربما أنت في سفر، وإلا كيف تفطر، والإفطار من دون عذر جريمة؟! قال: لا، أنا لست مسافراً، ولا مريضاً. إذن لماذا تفطر، ولماذا لا تصوم؟! قال لي: ويلك وما ينفعني الصيام والصوم والعبادة؟.. قلت: وكيف؟ قال: ذات ليلة أرسل بطلبي الرشيد، فمثلت بين يديه. فقال لي: بكم تفدي الأمير؟ قلت: أفديه بالمال والأهل. تبسم الرشيد وقال لي: اذهب ارتاح فقد آذيناك في منتصف الليل وأزعجناك. يقول: ذهبت واخذت راحتي، وإذا مسرور الكبير مدير الشرطة - أقبل وقال: أجب، واخذت راحتي، وإذا مسرور الكبير عدير الشرطة - أقبل وقال: أجب، يقتلني الليلة. قال: بكم تفدي الأمير هارون الرشيد؟ وكم يساوي عندك؟ يقتلني الليلة. قال : بكم تفدي الأمير هارون الرشيد؟ وكم يساوي عندك؟ قلت: أفديه بأهلي ومالي ونفسي. قال: عجيب، وصلت إلى هنا؟؟! قلت تبسم وقال لي: عد إلى فراشك، لقد نغصنا عليك نومك. يقول ثم تبسم وقال لي: عد إلى فراشك، لقد نغصنا عليك نومك. يقول

<sup>(</sup>١) سورة التوبة ؛ الآية : ١١ .



الرشيد يدعوك . يقول : دخلت عليه هذه المرّة ، فقال : ويلك يابن قحطبة ، أجبني بكم تفدي الأمير ؟ . . أنا أمير المؤمنين الرشيد بكم تفديني ؟ . . قلت له : والله أفديك بمالي وأهلي وولدي ونفسي وديني . قال لي : أحسنت ، إذن أنت مثقف وعظيم ، ما دمت تفديني بدينك . قم واذهب مع هذا الغلام واصنع بما يأمرك ونقد ما يقول لك .

يقول أدخلني إلى بيت ، وفتح ثلاث غرف أمامه ، وفي كل غرفة عشرون من الشباب العلويين من أبناء علي وفاطمة ، من أبناء رسول الله ، سجنهم الرشيد .

قال الغلام: يأمرك الرشيد يا ابن قحطبة أن تقتل هؤلاء، وتقطع رؤوسهم، وترميهم بهذا البئر. قال: بدأت أضرب أعناقهم واحداً واحداً، وإني لأسمع القرآن من شفاههم ورؤوسهم، يقرأون القرآن ودموعهم تجري من مآقيهم.

هذه صورة ، كانت تتكرر يومياً ، عن أفعال الظلمة وأعوانهم ، يقابلها صورة أولئك المؤمنين من أبناء علي الذين صبروا وتحملوا من أجل الإسلام وأهله .

قال ابن قحطبة: قتلتهم جميعاً ، وآخرهم كان شيخاً طاعناً في السن قال لي قبل مقتله: ويلك! كيف تقابل جدّنا رسول الله يوم القيامة؟! .

فارتعشت يداي وضعفت ، فالتفت الغلام وقال : يا ابن قحطبة ، أنه عليه ، خلّصه . فضربتُ عنقه .

يقول ابن قحطبة : أنا قتلت ستين علويّاً من شبابٍ وكُهّال في شهر رمضان وفي ليلة واحدة ، وتريدني أن أصوم ! .

أنا بعثُ ديني وكـلَّ مـا أملك لهـارون الـرشيـد! فمـا يفيــدنـي الصوم ؟! . . لقد خسرت الدنيا والآخرة .

روى فُضيل بن يسار هذه القصة لـلإمام مـوسىٰ بن جعفر ، قـاضي باب

الحوائج ، فقال الإِمام : «والله لَيأسُه من رحمة الله جريمة أكبر من فعله» .

هكذا عرف أهل البيت الإسلام ، وعلى هذا النحو فهموه . . .

﴿ وَلَا تَيَاسُوا مِن روح الله إنه لا يياسُ مِن روح الله إلا القوم الكافرون ﴿ (١) .

وبعودتنا إلى الآية الكريمة ﴿ ضرب الله مثلاً عبداً مملوكاً لا يقدر على شيء ﴿ (٢) نرى أن الإسلام عمل بنظام الرق ، لأن انتصار المسلمين على الكافرين لا بدّ أن يخلف أسرى ، فماذا تصنع بهم ؟ أتقتلهم ؟ أم تسجنهم ؟ والسجن ليس برادع ، بل على العكس فهو يشكل عبئاً على الاقتصاد الإسلامي . إذن أفضل طريقة وأحسن حلّ هو نظام الاسترقاق لذا فقد وضع الإسلام برامج ومناهج لتحرير الرقيق ، وخصوصاً في شهر رمضان . وكذلك بالنسبة للعبد فبيت المال مسؤول عن تحريره وإطلاقه ، وعتق رقبته . ففي الكفارات مثلاً : إن الذي يفطر يوماً في شهر رمضان متعمداً ، فكفارته واحدة من ثلاث : إما صيام ستين يوماً ، أو عتق رقبة ، أو إطعام ستين مسكيناً .

إذن ، تختلف مسألة الرق في الإسلام عما هي عليه في الغرب ، وعمّا شرّعه إبراهام لنكولن من تحرير العبيد .

إن الآية الكريمة لا تتحدث عن الرق ، وإنما أوردنا ذلك على سبيل المثال ، ولتقريب المعنى إلى الأذهان .

﴿ومن رزقناه مّنا رزقاً حسناً ﴾(٢) .

فالقول بالرزق الحسن يستدعي ضرورة أن يكون هناك رزق سيء . . فالرزق الحسن يعني الرزق الحلال الذي يكسبه صاحبه بالطرق المشروعة وعرق الجبين .

<sup>(</sup>١) سورة يوسف ؛ الآية : ٨٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة النحل ؛ الآية : ٧٥ .

ثم يقول: ﴿فهو ينفق منه سراً وجهراً ﴾ لماذا ينفق جهراً ؟ لأنه بذلك قد يشجع الآخرين على العطاء ، ويكفّ ألسنة الناس عن الغيبة والنميمة ، كأنْ يقولوا: ذاك إنسان عظيم ولديه أموال ، لكنه لا يحسن على أحد ، ولا يسدّ حاجة المحتاج . . . من هنا كان التبرّع أمام الناس لا ضير عليه ، ولا يسمى رياءً ، لأن غايته سليمة ومقصده حسن .

أما صدقة السرّ فهي تطفيء غضب الرب.

هكذا فهم أهل البيت الإسلام ، فعملوا وطبّقوا وكان الواحد منهم إذا أعطت يمينه لا تدري شماله . كانوا يطرقون الأبواب ليلًا ، يتصدّقون وهم متنكّرون كي لا يعرفهم أحد .

هذا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب يطرق أبواب المدينة بيتاً بيتاً يتا يتصدق على المحتاجين ، ويشمل برعايته الفقراء والمساكين ، ويشق السطريق أمام أبنائه الطيبين : الحسن والحسين وعلي بن الحسين . . . . . . فينهجون على نهجه ، ويحتذون بسيرته .

وقصة أمير المؤمنين مع تلك المسكينة معروفة ، فقد ذهب وجاء بالطعام لأبنائها ومعه قنبر ، دخل عليها وهي تخبز فأخذ يلاطف الأطفال اليتامي ويلقمهم الطعام ويقول: بني ، اجعلوا علي بن أبي طالب في حلّ منكم . .

هـذه مناقب علي إنهـا مثال السمـو والرفعـة . . ﴿وَمَن رَزَقْنَاهُ مَنَّا رَزَقًا حسناً فهو ينفق منه سراً وجهراً هل يستوون﴾ .

لم يقصد هذا الحر وذاك العبد إنما شمل الجنس البشري على الإطلاق .

﴿الحمد لله بل أكثرهم لا يعلمون ﴾ فالأمور تحتاج إلى علم وإدراك ، وعلى الإنسان أن يتتلمذ على الإمام على ملك حتى يعرف هذه الفلسفة ، ويدرك كنه أسرار الوجود . ﴿وضرب الله مثلاً رجلين أحدهما أبكم ﴾ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فالأبكم هنا غير الأخرس ، وهـو الـذي لا يسمـع ولا ينطق ، ولا يستطيع أن يُفيد بلسانه أو يستفيد بسمعه .

لا يقدر على شيء وهو كَلَّ على مولاه أينما يـوجهـه لا يـأتي بخيـر هل يستوي هو ومن يأمر بالعدل وهو على صراط مستقيم (١).

### منزلة أمير المؤمنين من رسول الله:

يقول الإمام الباقر علينانه: «الذي يأمر بالعدل هو جدي علي بن أبي طالب أمير المؤمنين علينين وهو على صراط مستقيم».

إن نظرة سريعة على حياة الإمام على ترينا أنه الممثل الشخصي لرسول الله مسلمة بل هو نفس النبي ، وكثيرة هي الأحاديث التي أشارت إلى هذه المنزلة «يا علي ، أنت مني بمنزلة هارون من موسى ، إلا أنه لا نبي بعدي» .

فكل ما للنبي هو لعلي بن أبي طالب ، باستثناء النبوة .

أسر رسول الله مسلم هذا الحديث في أذن على في غزوة تبوك عندما تحرك الروم وحلقاؤهم للنيل من الإسلام والمسلمين ، فتقدم رسول الله مسلمين بجيش قوامه ثلاثون ألف محارب ، مخلفاً علياً على المدينة وقائلاً له : إن القضية خطيرة ولا ينبغي أن نترك المدينة ، فإما أن أقيم فيها أنا أو تقيم أنت . . . . .

حزن أمير المؤمنين على فراق رسول الله الله الله الله المنافقين المنافقين المنافقين الله مرض : لقد كره رسول الله صحبة على معه ، . فتألم الإمام وشكا إلى النبي ، فأخبره النبي بهذا الحديث وقال : (يا علي ، ألا نرضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى ، إلا أنه لا نبي بعدي) .

ورد هذا الحديث في صحاح المسلمين وفي صحيح البخاري .

<sup>(</sup>١) سورة النحل ؛ الآية : ٧٦ .

وَفَعَنْ الْمِينَ الْمِينَ الْمِينَ الْمُعَالِقَ الْمُعَالِقَ الْمُعَالِقَ الْمُعَالِقَ الْمُعَالِقَ الْمُعَال THE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANIC THOUGHT

كلنا يعلم أن لكل نبي وصياً ، من آدم إلى رسول الله . فإبراهيم معه اسحاق وإسماعيل ، ونوح معه سام ، وآدم نفسه معه هبة الله أحد أبنائه ، وموسى معه هارون ، وعيسى معه شمعون والحواريون . . . . فلماذا يكون رسول الله من دون وصي ومن دون ولي ؟؟ . .

فرسالة محمد أثقل من كل الرسالات ﴿إنا سنلقي عليك قولاً ثقيلاً ﴾ (١) . فكيف أن موسى يحتاج في رسالته إلى أخيه هارون ، ومحمد لا يحتاج إلى أخيه أمير المؤمنين ؟؟ . .

وإذا كان رسول الله لا يحتاج إلى وصي من بعده ، فهل وصلت الأمة الإسلامية إلى مستوى النضج الكامل بحيث لا تحتاج إلى مرشد أو معلم أو موجّه بعد النبي ؟! أم أن التكليف رُفع عن الأمة الإسلامية بعد وفاة الرسول ؟ .

إن التكليف لم يُرفع ، ولا بدّ ممن يعلّمنا شرائع الإسلام . إذن لا بدّ من عالم متفقّه يعلّمُ الأصول والفروع . لا بدّ من أبي الحسن علي مثال التقوى والشجاعة والفقه والعلم والكرم (أنا مدينة العلم وعلي بابها) .

إن أمير المؤمنين يرفض الأعذار المزيفة ، هناك يـوم القيـامـة ، كـأن بقول أحدهم : أنا لا أعرف الإمام علي .

الواحدي في أسباب النزول ، والحسكاني في شواهد التنزيل ، وابن حجر في الصواعق المحرقة ، أمثال هؤلاء عندما يقرأون هذه الآية : ﴿وقفوهم إنهم مسؤولون﴾ (٢) يقولون : إن الإنسان يُسئل عن ولاية على بن أبى طالب .

سبقتكُمُ إلى الإسلامُ طراً صغيراً ما بلغتُ أوان حلمي هذا المأمون العباسي ، وتعلمون من هو المأمون ، ومدى خطره على

<sup>(</sup>١) سورة المزمل ؛ الآية : ٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات ؛ الآية : ٢٤ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الإسلام والمسلمين ، فقد قتل الإمام الرضا ، وحاول قتل الإمام الجواد لكنه لم يفعل لأن الإمام الرضا أخبره أن عمره من عمر ولده الجواد ، فإذا قتله كان في ذلك مصرعه .

المأمون هذا حاول أن يُرسي قواعد حكمه ويثبّت أركان دولته فأظهر التشيّع وحبّه لعلي بن أبي طالب ، وجالس الفقهاء وحاورهم ، وله مع إسحاق هذا الحوار الطريف .

سأل المأمون كبير الفقهاء فقال: يا إسحاق، ما أفضل الأعمال عند بعثة النبي؟ قال إسحاق: الإخلاص في الشهادتين. قال: أو ليس السبق إلى الإسلام أفضل؟ . . .

إقرأ قول عالى : ﴿والسابقون السابقون أولئك المقربون﴾(١) قال إسحاق : نعم يا أمير المؤمنين ، السبق إلى الإسلام ، قال : إذن ، الإمام علي هو أسبق الناس إلى الإسلام . قال : ولكنه أسلم وهو حديث السن ، صبي لم يستكمل الحلم . . . وفلان وفلان ، وأبو بكر أسلم قبله . . .

قال: أنا أسألك من أسلم قبل ، علي أم أبو بكر؟ . . وبعد ذلك أناظرك وأحادثك . قال إسحاق: لا ، علي أسلم قبل كل الناس «أنا أول الناس إسلاماً» قال: إذن ، إذا ثبت أن علياً أسلم قبل الناس ، فهل كان إسلامه إلهاماً من الله أم دعوة من رسول الله مُسَلَنَ ؟ .

أطرق إسحاق إلى الأرض ، فقال له المأمون: لا تطرق ولا تقل إلهاماً من الله ، فتفضله على رسول الله . قال : إذن ، الرسول دعاه ؟ قال : بلى . قال المأمون: أسألك يا إسحاق ، هل دعاه رسول الله بأمر من الله أم تكلّف الدعوة من نفسه ؟ . أطرق إسحاق إلى الأرض ، فقال المأمون: لا تطرق إلى الأرض ، ولا تقل إن الرسول تكلّف الدعوة ، لأن الله ينفي التكلّف عن رسول الله ﴿ وما أنا من المتكلفين ﴾ (٢) إذن ، إن الله ينفي التكلّف عن رسول الله ﴿ وما أنا من المتكلفين ﴾ (٢) إذن ، إن الله

<sup>(</sup>١) سورة الواقعة ؛ الآية : ١٠ و ١١ .

<sup>(</sup>٢) سورة ص ؛ الآية : ٨٦ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

أمر رسوله أن يدعو علياً إلى الإسلام .

قال إسحاق : صحيح ، يا مولاي . قال : أرأيت الله يأمر أنبياءه بدعوة الصبيان الصغار الذين لم يستكملوا الحلم ؟ ؟ وكيف يدعوهم ؟ إما أن تقول إن الإمام على له حكم آخر . .

قال: أعوذ بالله ، هذا له حكم آخر ، قال المأمون: إذن ، هو أول الناس إسلاماً ، وأقدمهم إيماناً .

هذه المحاورة جرت على لسان المأمون وأحد كبار الفقهاء . . .

يقول أحد العلماء: إذا وُجد إشكال على فضائل أي إنسان ، ففضائل على لا إشكال فيها . . لأن من كان يذكر فضيلة من فضائل الإمام كان يلقى حتفه ، لذا ، فما من أحد يستطيع أن ينسب تلك الفضائل إلى الإمام أو يزورها ، لأنه سوف يعرض نفسه للقتل ويلقى مصيره المحتوم . ,

وإذا أراد الله نشر فضيلة طويت أتاح لها لسان حسود

هكذا كان الإمام على مشعل هدى تزداد فضائله يوماً بعد يـوم كلما أمعن بنو أمية في شتمه على المنابر طيلة ثمانين سنة .

قال رسول الله لأم سلمة: «يا أم سلمة إن علي بن أبي طالب مني وأنا من على ، لحمه لحمي ودمه دمي».

وهو في آية المباهلة قمة ينحدر عنه السيل ولا يرقى إليه الطير . .

هو كفؤ لفاطمة الزهراء التي تحدث عنها كل من الإمام الصادق والإمام الباقر فقال كل واحد منهما: «من عرف فاطمة فقد أدرك ليلة القدر».

ونحن نقول بدورنا: من عرف علياً وفاطمة فقد أدرك معنى ليلة القدر.

فلولاهما لما نزل القرآن في هذه الليلة المباركة ، لأن الرسالة إذا

This file was downloaded from QuranicThought.com

جاءت مع رسول الله ومات عنها انقطعت وتوقفت عنده ، وصارت إلى أناس لا يعرفون القرآن ، ولا يستطيعون البتّ في معظم المسائل الدينية والشرعية التي تُعرض عليهم .

يقول الرسول الكريم: «أنا مدينة العلم وعلي بابها» ويؤكد هذا القول علي في مخاطبته لكميل بن زياد «يا كُميل، إن هنا لعلماً جمّاً، لو أصبت له حَملَه » وكان يشير إلى صدره.

نحن في مدرسة الإمام على يجب أن نتفاعل مع فكره ، ونغرف من نبعه ، ونروي ظمأنا من معينه . . . فما من مسألة علمية أو فلسفية فقهية أو لغوية . . . إلا ونجد لها حلا وتفسيراً عند سيّد البلغاء على بن أبي طالب . فما بالنا لا نعرض مشاكلنا ابتداء من هذه الليلة المباركة على الإمام أمير المؤمنين ونسمع الإجابات السديدة والحكيمة ، فنتفاعل أكثر وتكون الفائدة أعم وأشمل .

أنتم في مجلس تُذكر فيه فضائل علي بن أبي طالب ، ولا شك أن الجلوس في مثل هذا المجلس عبادة ، لأن الملائكة تزدحم في مكان تُذكر فيه فضائل علي ومناقبه ، وتفوح منه رائحة عطرة تشمها الملائكة ببركات أمير المؤمنين .

يقول الإمام على لولده الحسن: «اعلم يا بني ، إن الله لم يكن ليجعل الدنيا إلا ما هي عليه من الابتلاء والضراء».

هذه حال الدنيا ، من عمل لها أغرقته ، ومن انصرف عنها كافأته . . .

كم من أناس لا يُقدَّرون بقدر ، لا يحسنون القراءة والكتابة ، ومع هذا يملكون الأموال والعقارات . . وغيرهم من أصحاب الفطنة والذكاء لا يملكون شيئاً ، إنما يقضون حياتهم يلهثون وراء رزقهم دون جدوى ! فعلى هؤلاء أن يتسلّحوا بالإيمان والصبر ، ولا يفقدوا ثقتهم بالله فيسقطوا في هوة ساحقة ليس لها قرار .

عندما كان فرعون يتحدث إلى قومه كان يطلُّ عليهم من خلال هذه الفلسفة قائلًا : إن العظيم في الحياة هو الذي يملك الذهب والفضة ، ويلبس الوشي والخز ، ويقيم في القصور والبلاطات . . . هذا هو الرجل العظيم . أما موسىٰ فهو راعي غنم وبيده عصا . . .

﴿أُم أَنَا خَيْر مَنْ هَذَا الَّذِي هُو مَهِينَ وَلَا يَكَادُ يَبِينَ فَلُولًا أَلْقَي عَلَيْهُ أُسُورَةً مِنْ ذَهِبِ أُو جَاء مِعِهُ المَلائكَةُ مَقْتَرِنَينَ فَاسْتَخَفَّ قُومُهُ فَأَطَاعُوهُ إِنْهُمُ كَانُوا قُومًا فَاسْقَينَ ﴾ (١) .

يقول الله سبحانه وتعالى في محكم كتابه العزيز: ﴿ولولا أن يكون الناس أمة واحدة لجعلنا لمن يكفر بالرّحمٰن لبيوتهم سقفاً من فضة ﴾(٢) لكننا لا نريد أن تكون الأمة والناس كلهم كفرة ، فالحياة لا قيمة لها ، ولو كانت تساوي عند الله جناح بعوضة لما سقى فيها كافراً شربة ماء .

#### سر بطلة كربلاء:

أما زينب العقيلة بطلة كربلاء ، بنت علي ، هذه التي حملت في صدرها فلسفة أبيها فقد وقفت في مجلس يزيد بن معاوية وقفة الجرأة والثبات وهي تقول: أي يزيد ، لا يخطر ببالك ولا تتصوّر أنك جالس على هذا العرش ، وأن ابنة علي بن أبي طالب موثقة بالحبال بين يديك ، ورأس سيّد شباب أهل الجنة في طبق أمامك ، فلا تتصوّر أنك على حق وأننا على باطل ، ولا تعتقد أن الله معك وأنه قد تخلّى عنا ، بل سيجمع الله بيننا وبينك ، فنختصم عنده . . .

أي يسزيد ، أظننت حيث أخذت علينا أقطار الأرض وآفاق السماء فأصبحنا نُساق كما تُساق الإماء ؟! إن بنا لهواناً على الله وبك عليه كرامة . . وإن ذلك لعظم خطرك عنده . . فشمخت بأنفك ، ونظرت في

<sup>(</sup>١) سورة السزخرف ؛ الآيات : ٥٢ ـ ٥٣ ـ ٥٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف ؛ الآية : ٣٣ .

عطفك جذلان مسروراً حيث رأيت الدنيا لك مستوسقة ، والأمور متسقة ، وحين صفا لك ملكنا وسلطاننا ، فمهلاً مهلاً ، لا تبطش جهلاً! أنسيت قول الله تعالىٰ : ﴿ولا يحسبن الذين كفروا أنّما نملي لهم خير لأنفسهم إنما نملي لهم ليزدادوا إثماً ولهم عذاب مهين ﴿(١) .

أمن العدل يا ابن الطلقاء تخديرك حرائرك وإماءك وسوقك بنات رسول الله سبايا قد هتكت ستورهن ؟!

هذه حال الدنيا! فمعصية الله لا تكون إلا فيها ، وهذا ما يشير إلى هوانها وضئيل قيمتها . . يقول الإمام على أمير المؤنين : «من هوان الدنيا على الله أن الله لا يُعصى إلا فيها» .

#### أمام الطاغوت:

هذه فاطمة بنت الحسين ، التي كانت تشبه الحور العين في جمالها وكمالها ، تقف إلى جوار عمتها زينب مطرقة الرأس ، واجمة القلب . فيقوم رجل من أهل الشام ويقول : يزيد ، هب لي هذه الجارية تكون خادمة عندي ! فتخاف فاطمة وترتعد وتلوذ بأطراف ثياب عمتها زينب قائلة : عمة زينب ، أيتمتُ واستخدم من بعد أبي الحسين ؟ ! .

قالت زينب : كذبت ولؤمت ، ما كان ذلك لك ، ولا لأميرك هذا .

فغضب يزيد وقال : إن هذا لي ، ولوشئت لفعلت .

فقالت زینب: کلا واللہ ما جعل اللہ لـك ذلك ، إلاَّ أن تخـرج من ملّتنا وتدین بغیر دیننا .

فقال لها : إياي تستقبلين بهذا ! إنما خرج من الدين أبوك وأخوك .

قالت زينب : بدين الله ودين أبي وأخي وجدي اهتديت أنت وأبوك وجدّك إن كنت مسلماً . فقال يزيد : كذبت يا عدوّة الله .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ؛ الآية : ١٧٧ .

فرقت العقيلة زينب لأنه لم يسبق أن تجرّاً عليها أحد من قبل ، وجرت دموعها على خديها ، وتذكرت إخوتها ، وأول من تذكرت أبو الفضل العباس ، قمر العشيرة ، فقالت : أنت أمير تشتم ظالماً ، وتقهر بسلطانك .

فاستحيا يزيد وسكت عنها . . .

أعاد الشامي كلامه مرّة ثانية ، فقال له يزيد : اسكت ، وهب الله لكَ حتفاً قاضياً . أعرفتها ؟ قال : لا . قال يزيد : هذه فاطمة بنت الحسين بن فاطمة بنت رسول الله !!! . . . .

قـال الشآمي : سـوّد الله وجهك يـا يزيـد ، كيف تـزعم أنهم خـوارج ، وهؤلاء هم أهل بيت النبوّة ، وهذه بنت الحسين هنا في مجلسك ؟ ! . .

إلهنا تقبّل أعمالنا ، يا ألله يا رحمن يا رحيم ، يا مقلّب القلوب والأحوال ، حوّل حالنا إلى أحسن حال ﴿ ربنا لا تنزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهّاب ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ؛ الآية : ٨ .





## لِسَمِ النَّامِ الرَّامِ الْمَامِ الْمَامِ الْمَامِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِلْمِ الْمِلْمُ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِي الْمِلْمِي الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمِ ا

﴿ وسلامٌ عليه يوم وُلد ويوم يموت ويوم يبعث حياً ﴾ (١) .

شهر رمضان هو شهر السلام لأن فيه ليلة القدر التي نزل فيها القرآن وسلام هي . . . الله المراه على المراه القرآن المراه المراع المراه المراع المراه المر

هذه الليلة وزعت السلام على جنبات الكون ، كما أن كل الكتب السماوية اختار الله لها سبحانه وتعالىٰ ظرفاً زمنياً عظيماً وهو شهر رمضان .

وطالما نحن في مدرسة الإمام على فباستطاعتنا أن نكون ناجحين ومنتصرين ومظفرين في حياتنا ، لأنه لا يمكن أن نكون في صحبة عظيم ومفكر وفيلسوف ونكون بعيدين عن النجاح والنصر والظفر والآن من خلال الأسئلة التي وردتنا من الشباب ، والتي نلتمس فيها الدقة والأهمية ونستدل من خلالها على عمق التفكير وبعد النظر ، سنحاول الإجابة عليها من خلال المحاضرة دون أن نشير إلى أصحابها أو مواضيعها حتى يكون بحثنا متماسكاً ومترابطاً (يا على لئن يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك مما

<sup>(</sup>١) سورة مريم ؛ الآية : ١٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة القدر ؛ الآية : ٥ .





· طلعت عليه الشمس) .

الإنسان في الإسلام له منهج تربوي خاص يختلف عمّا في كل المذاهب والأنظمة والأديان. إذ أن كل المبادىء والشرائع تخص المناهج التربوية بالحياة الدنيا، فهي تبدأ من مرحلة معينة : من أيام الطفولة أو الرشد أو الصبا ولكن رحلة الإنسان في الإسلام تبدأ وهو في عالم الذر، ثم تخطو هذه الرحلة فتمشي في رحم الأم، في الأصلاب الشامخة والأرحام المطهرة وتستمر في الدنيا حيث تنتهي إلى أول محطات الآخرة، وهو القبر، والناس في غفلة عن هذا وهم عنه معرضون.

﴿لقد كنت في غفلة من هذا فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد﴾(١) .

إذا تمكن الإنسان في هذه السرحلة ، أن يستوعب معنى الصوم ، والإسلام ، وولاية على بن أبي طالب ومعنى النجاح والظفر . . . تسزود لسرحلته بزاد السلام في هذا الشهر العظيم ، وعبر كل المحطات بأمانٍ واطمئنان ﴿سلام هي حتى مطلع الفجر﴾(٢) .

﴿ وسلامٌ عليّ يوم وُلدت ويوم أموت ويوم أبعث حياً ﴾ (٣) .

تشير الآية الكريمة إلى إمكانية العيش بسلام ٍ في هذه الدنيا لكنه لا سلام في الأخرة .

وسلامة العيش في الدنيا هي عبارة عن سلام مادي نلحظه عند الغربيين ، فيتبادر إلى اذهاننا أنهم متقدمون وأننا متخلفون ، بينما الإمام أمير المؤمنين عليد يقول : «الله الله في القرآن فلا يسبقكم بالعمل به غيركم» .

<sup>(</sup>١) سورة ق ؛ الآية : ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة القدر ؛ الآية : ٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة مريم ؛ الآية : ٣٣ .



كيف يسبقنا غيرنا إلى العمل بالقرآن ، وهـل غيرنـا مؤمن بالقـرآن ؟ ! وإذا آمن به معناه أنه موجه إليه . . .

هذه الأسئلة يجيب عليها أمير المؤمنين عندما يشير إلى مناهج الحياة التي أخطَّها القرآن ، ورسمها الدين الحنيف قائلًا : إن الغربيين يأخذون تلك المناهج ويطبقونها ويفيدون منها .

هذه الرؤيا المستقبلية تجد صداها في قول أحد الغربيين: أنتم معشر المسلمين نزلت عليكم سورة الحديد في القرآن، ونحن استخرجنا الحديد من الأرض. وبدأتم تقرأون هذه السورة. إنكم تجودونها وتجيدون قراءتها ونحن وضعنا أجنحة لهذا الحديد وأطلقناه في الجو!.

إن أمير المؤمنين علينه يشير إلى هذا المعنى العملي في الجانب الحياتي الذي طبقه الغربيون فوصلوا إلى قمة التطور التكنولوجي .

﴿لا يسبقكم بالعمل به . . . ﴾ فالعمل هنا ليس الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، والعمل هنا ليس بالصوم والصلاة والتهجد والعبادة . . . إنما هو ما أشار إليه الإمام على .

صحيح إن الغربيين وصلوا إلى قمة التطور في الجانب الحياتي ، ولكنهم ما زالوا أسيري صرخة القلق التي تنهش قلوبهم وتدمر نفوسهم لأنهم لا يعرفون فلسفة الحياة ، فهم في حسرةٍ على الماضي المرتبط بالدنيا وخوف من المستقبل الواهي الذي ليس له قرار مرض العصر هذا بعيد عن الإسلام وعن مدرسة أمير المؤمنين علين ، تلك المدرسة تتضح معالمها في قول رسول الله علين ، لا تؤجل حقاً لغدٍ فإن لكل غدٍ حقه» .

هذه الإنطلاقة صدرت عن خاتم النبيين الذي لقّن وصيّه ألف بابٍ من أبواب العلم «علمني رسول الله ألف بابٍ من العلم يُفتح لي من كل بابٍ ألف ألف ألف ألف باب» .

وأنت ، إذا أردت أن تعيش بسلام ، وتؤدّي واجبك ، وتقوم بأعمالك

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

اليومية على أحسن ما يرام ، تأتي إلى أمير المؤمنين فتراه يخاطب أحد أصحابه بقوله : مالك مهموم ؟ لماذا كل هذا الهم والغم ؟ . . . «لا تحمل هم يومك الذي أنت فيه» . لا تحمل همين في يومك الذي أنت فيه» . لا تحمل همين في يوم واحد ، فعليك بهم يومك ، وما يدرك أن يأتي الغد وأنت رهن التراب .

هذا من أروع المناهج التربوية لتقدم الإنسان وانطلاقه في الحياة لأن في من الصور الرائعة واللوحات الغنية التي استقاها أمير المؤمنين من فكر رسول الله مُمُلِّنَةً.

إن خطاب الرسول لأبي ذر لم يبق في نطاقه الإقليمي إنما أخذه ديل كارينجي ، عالم في نيويورك ، ووضع كتاب «دع القلق وابدأ الحياة» ثم فتح له غرفة صغيرة في ما نهاتن وراح يعالج مشاكل الناس النفسية والإجتماعية . . . وإذا هذه الغرفة تتحول إلى شركة كبرى في الولايات المتحدة ولها فروع في كل أوروبا .

هذا الرجل يتحدث عن القلق وينصح الناس أن يعيشوا في حدود يومهم . ويأخذكم العجب إذا علمتم أن هذا العالم اقتبس أفكاره من كلمة لأمير المؤمنين ، وقد صرّح بذلك لبعض معارفه ولكنه لم يذكر ذلك في كتبه . . . وهكذا استطاع أن يسيطر بفكره على كل الشعوب الأوروبية ، والكل يحيطه بالاحترام والتقدير وشبابنا يقرأون له ويعملون بنصائحه .

قبل ١٤٠٠ سنة خاطب الرسول أبا ذر قائلاً: يا أبا ذر ، إياك والتسويف بأملك ، فإنما أنت بيومك ولست بما بعده . فإن يكن غداً من عمرك فكن في الغد كما كنت في اليوم ، وإن لم يكن غد من عمرك فعلام تحمل هم ما ليس من عمرك ؟ .

وهذا الإمام على على على على على على يقول: كل يوم ، عندما تفتح عينيك عند طلوع الشمس ، يناديك بلسان فصيح ، ولكنك تعجز عن فهمه حيث يقول: «يابن آدم ، أنا خلق جديد ، وإني عليك يوم القيامة شهيد ، فاعمل في

خيراً فإني لن أعود إليك بعدها أبداً». ثم يقول مثل هذا القول إذا جاء الليل كأنه يذكّر ويبشّر . . .

ويقول الإمام على أيضاً «لا تقطع نهارك بكذا وكذا ، فإن عليك من يحفظ عملك» .

تتجلى الدقة والنظام في هذه الأقوال بالإضافة إلى بعث الراحة والطمأنينة في النفوس القلقة الحائرة .

فالإنسان الذي يوكل أمره لله يستمد منه القوة ، وخماصة الإنسان المؤمن ، فحرمته أعظم من حرمة الكعبة كما يقول الرسول الكريم ، وإن الدنيا لا تساوي عنده شيئاً في ميزان الآخرة .

«عَظُم الخالق في أنفسهم فصغر ما دونه في أعينهم». فعندما تتجلى عظمة الخالق في قلب المؤمن لا بد أن تصبح الأمور الأخرى صغيرة وتافهة. وإذا فاتته الدنيا لا يأسف عليها لأنه ينتظر الآخرة وما فيها من نعيم سرمدي.

«لا تأسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا بما آتاكم» إذا الخطاب صريح ، فلا تأس ولا تحزن على متاع الدنيا ، بل احزن على ما فاتك من صلاة ، أو عدم القيام بواجبك اتجاه مؤمن . . احزن على نفسك إذا أخذتك الغفوة وفاتتك صلاة الليل في رمضان . . . احزن على نفسك إذا لم تستغفر الله في هذا الشهر العظيم .

من هنا تبدو هشاشة تلك المسائل التي تشغل الناس في أيامنا وتستحوذ على تفكيرهم: الأسهم والأوراق المالية والجنية والدولار . . . الإسلام لا يمنحك شيئاً من هذا ، إنما يقول لك : الدنيا ليست كل شيء في هذه الحياة ، ولو كانت كذلك لما فاتت على بن أبي طالب .

لو كانت اللدنيا تعادل شيئاً في ميزان الآخرة لما فاتت أمير المؤمنين ، وهو القائل : «يا دنيا ، غرِّي غيري» .

ألا ترى أولئك الذين تهاووا على الدنيا ماذا كانت مصائرهم ، أين معاوية بن أبي سفيان ؟ ! لم يبق منه سوى مقالة أمير المؤمنين فيه «والله ما معاوية بأدهى مني ولكنه يغدر ويفجر» .

صدّقوني أيها الأخوة ، إذا كان الله في القلوب فإن هذه القلوب تحمل صفاءً ونقاءً وطهراً وتنأى عن الحقد والعداوة والأنانية . . .

فالملك والفقير كلاهما سواسية على المغتسل . . الكل يجرد من ثيابه وأمواله ، ولا يصطحب معه سوى إثنين : الإيمان والعمل الصالح . فهذا خير زاد أتزود به لآخرتي في رحلتي وفي قبري وفي المحشر أمام الله . وعلينا أن ندرك أنه بانتفاء الإيمان ينتفي وجود العمل الصالح .

#### أهل الطاعة والنجاة:

«سبعة يظلهم الله بظله يوم لا ظل إلا ظله» .

الأوّل: إمام عادل، أعطاه الله سلطة وصولجاناً، فرحم شعبه، وبرَّ بالعباد ومشى فيهم بالعدل والإحسان. هذا الحاكم يتفياً ظلّ الله لأنه لم يدخل الخوف والرعب في نفوس رعيته، بل أحسن قيادهم وتحسّس آلامهم .. إمام عادل كمثل أمير المؤمنين يمشي في الأسواق، يتفقّد الرعية، يتحسّس آلام الناس، يرعى مصالحهم، يذبّ عن ضعيفهم ... يلبس لباس خادمه قنبر، بل ربما كان لباس خادمه أكثر جدّة، وأحسن يلبس لباس خادمه قنبر، بل ربما كان لباس خادمه أكثر جدّة، وأحسن حالاً ... فقد اشترى ثوبين وقدّم أفضلهما لقنبر الحبشي، ومشى معه في الأسواق، فيلتفت هذا ويقول: سيدي، أنت تصعد المنبر وتحتاج إلى لباس يضفي البهجة في النفوس، فيقول أمير المؤمنين: «يا قنبر، أنت شاب ولك شَرَه الشباب، وإني لأستحي من الله أن أتفضّل عليك في لباسك».

هذه مدرسة علي ، إنها تغسل القلوب ، وتطهر النفوس من أدرانها ، وتجعل الحاكم في منزلة الرعية لا يتفضّل عليها ، ولا تـأخذه الخيـلاء ولـو



طرفة عين . . . .

أين هذه المدرسة بصفاء تعاليمها وطهـر مبادئهـا من مدارس اليـوم التي تأبى على الأسود أن يدخل الكنيسة لا لشيء إلاّ لأنه أسود !!! .

الثاني: شاب نشأ في طاعة الله.

وأنتم تعرفون أنه في الأخبار الواردة عن أهل البيت وعن أمير المؤمنين بالذات حيث يقول: «إذا وقف الشاب لصلاته أسود الشيطان واحترق» لأن الشباب مفعم بالغرائز والشهوات والميل إلى الحياة، ولكنه مع هذا متوثب إلى عمل الخير والإحسان . . . وشبابنا ثروة وثورة، إنهم كالدرر الثمينة يحاول الغرب أن ينتزعها من بين أيدينا عن طريق إفشاء العبث والمخدرات والخمر والاستهتار والأفلام الخلاعية . . . ونحن بدورنا يجب أن نحرص على هذه الشروة فنصونها بالتعبد والتهجد وحضور مجالس الحسين، والالتقاء في المساجد . . . فإذا التفت الشاب إلى نفسه . وحضر هذه المجالس ﴿فنادته الملائكة وهو قائم يصلّي في المحراب ﴾(١) .

فالدعاء ، أيها الأخوة ، مقبول في المحراب ، لأن المحراب مأخوذ من محاربة الشيطان ﴿كلما دخل عليها زكريا المحراب وجد عندها رزقاً قال يا مريم أنّى لك هذا . قالت هو من عند الله إن الله يرزق من يشاء بغير حساب ﴾(٢) .

إذن طريق الصلاة سبيل إلى الرزق والخيـر والعطاء ، وحضـور مجالس الحسين مورد للإيمان وتجدّد النفس ودفع البلاء . . .

الثالث : «رجل ذكر الله في نفسه ففاضت عيناه من الدموع» .

إذن ، الثالث يكثر من ذكر الله في سرّه وعلانيته فتأخذه الخشية

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ؛ الآية : ٣٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ؛ الآية : ٣٧ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

والخشوع ، وتجري عيناه بالدموع . هذه الدموع جواز مرور إلى ظل عرش الله يوم لا ظل إلا ظله . والرجل الذي يذكر الله فتفيض عيناه بالدموع هو السذي يقضي حوائج الناس ، ويتفقد اليتامي والأرامل والفقراء والمساكين . . . يتحسس آلام الناس ، ويعيش همومهم ، ويتألم لمعاناتهم .

همّام ، أحد تلامذة الإمام علي ، يقول للإمام : صف لي المتقين حتى كأني أنظر إليهم . تباطأ الإمام خوفاً عليه لأنه وصل إلى مرحلة من العرفان ، ثم أجاب فقال : «فالمتقون فيها هم أهل الفضائل ، منطقهم الصواب ، وملبسهم الاقتصاد ، ومشيهم التواضع . غضّوا أبصارهم عما حرم الله عليهم ، ووقفوا أسماعهم على العلم النافع لهم . نزلت أنفسهم منهم في البلاء كالتي نزلت في الرخاء ، فهم والجنة كمن قد رآها فهم فيها منعمون ، وهم والنار كمن قد رآها فهم فيها معذبون . أما الليل فصافون أقدامهم تالين لأجزاء القرآن» .

إن آيـة واحدة تتلوهـا في شهر رمضـان تعـادل سبعين ختمـة للقـرآن في غيرها من الأيام والشهور .

أكتفي بـذكر هؤلاء الشلاثة ، حتى لا أخـرج عن المـوضـوع ، وسنعـود في الأيام اللاحقة إلى تفصيل ما بدأناه .

#### الدعوة إلى معرفة الله:

«عَظُم الخالق في أنفسهم فصَغُر ما دونه في أعينهم» .

إن بعض الناس ، أيها الأخوة ، لا يخاف الله . ولنضرب في ذلك مثلاً علنا نقرّب المعنى إلى الأذهان ، ونصب القضايا المعقولة في قالبحسي .

ففي حديقة الحيوانات ، مكان مخصص للفهود ، وآخر للأسود و . . . ولنفرض أن هناك فأراً صغيراً . لا شك أن هذا الفأر سوف نراه يقفز هنا

وهناك غير ملتفت إلى تلك الحيوانات المفترسة ، وقد نتعجب أنه لا يخاف الأسد ولا يخشى وجوده . . . ولكن إذا دخلت قطة صغيرة نراه ينكمش على نفسه ولا يتحرك . لماذا ؟ والجواب واضح لا يحتاج إلى تفكير أو كد للذهن . فالفأر ليس لديه القدرة على استيعاب الأسد ، لذا فهو لا يخاف منه ، والآن نستخلص الحكمة ونصل إلى الغاية . فالذي لا يخاف الله فهو لا يعرفه ، وليس له وجود في نفسه ، بينما هو نفسه نراه يخاف من المخلوقات أمثاله : كالشرطي والجندي و . . . . ويقدر كل ذي مال أو جاه أو سلطة . . .

ونحن أيها الأحبة ، في شهر رمضان ، فيجب أن نعرف الله ونكون في مستوى الخوف منه . فالدنيا دار اختبار .

﴿إِنْ الْإِنْسَانَ لِيطِعْي ، أَنْ رآه استغنى ﴿(٢) هَـذَه صورة الْإِنْسَانَ الْغَنَى

<sup>(</sup>١) سورة الكهف ؛ الآية : ٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة العلق ؛ الآية : ٦ و ٧ .

الذي تدفعه أمواله إلى الظلم والجور . أما المؤمن فلا تؤثر فيه كنوز الكون . ونحن أناساً مؤمنين إنشاء الله ، لا تؤثر الأموال علينا ولا تُضعف نفوسنا . بل نحن نستعبدها فنقضي بها حوائجنا حتى نمر بسلام في هذه المواطن الثلاث .

﴿وسلام عليه يوم وُلد﴾ (١) أراد المناهج التربوية التي تحتضن الجنين وهو في رحم أمه . هذه المناهج تحفظه حتى يخرج إلى الحياة سليماً ، لا يصاب بسوءٍ أو نقص في التغذية ، فيعيش الحياة بسلام وطمأنينة لأنه يتزود في حياته بغذاء الإيمان والأخلاق . فإذا تزود بها في الدنيا عاش بسلام في الآخرة .

يقول الإمام على على المنتفي: «واعلم يا بني أنك إنما خُلقت للبقاء لا للفناء».

هذا هو مفهومنا للدنيا ، فهي دار فناء ، والبقاء هناك في الدار الأزلية الخالدة . فلا موت عندنا . والموت يعني انفصال الروح عن الجسد . فالجسد يُحضره الله سبحانه وتعالىٰ يوم القيامة .

إذاً ، الموت كما نتصوره غير موجود ، إنما الانتقال يكون إلى عالم آخر وإلى مرحلة أخرى أفضل وأحسن .

ففي لحظة الوفاة ترى من له علاقة بأمير المؤمنين يرأف به لأنه قسيم النار والجنة . وهذا بإجماع المسلمين السنة والشيعة على السواء . فحب علي بن أبي طالب نور وإيمان ، وهو علامة المؤمن ، وبغضه علامة المنافق الفاسق .

فالإمام قسيم الجنة والنار. يقول للنار: خذي هذا ودعي ذاك . . . وهذا ما ورد عن الزهراء عليه أنها تلتقط شيعتها كما يلتقط الطير الحبّ الجيّد من الحبّ الرديء .

<sup>(</sup>١) سورة مريم ؛ الآية : ١٥ .

وَقُفَاتُمُ الْمُرْبَعُ الْمُؤْكِ الْفَكُولُ الْفَكُولُ الْفَكُولُ الْفَكُولُ الْفَكُولُ الْفَكُولُ الْفَكُولُ

يقول الإمام على على على المناه . «كما يبعث الرجل منكم غلامه ليفرش له ويفترش له على العمل الصالح يذهب فيمهد لصاحبه» .

(والذين آمنوا وعملوا الصالحات فلأنفسهم يمهدون) .

هذا الجانب يُلاحظ في يوم القيامة ، فإذا لم يكن لدينا تعلّق في الدنيا وزخرفها فإن حياتنا تسير بشكل طبيعي ولكيلا تأسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا بما آتاكم (١).

وهذا ديل كارينجي يذكر قصة في كتابه «دع القلق وابدأ الحياة» يقول: كان استاذنا يلقننا الدروس والمواعظ عبر الاقناع والبرهان. فقد دخل علينا يوماً وبيده إناء مُلىء باللبن، وضعه على المنضدة، وكلنا ينتظر ماذا يريد أن يصنع، ثم دفع الإناء بظهر يده، فوقع على الأرض وتحطّم وتناثرت أجزاؤه، واختلط اللبن بالتراب، فالتفت إلينا وقال: يا أبنائي، هل يستطيع أحدكم أن يسترجع ذرات هذا اللبن المسكوب؟! قلنا: لا. قال: إذن، لا داعي للتحسر على ما فات، بل علينا الانطلاق من جديد. يقول كارينجي: إن هذه الطريقة العملية في التفكير غيّرت مجرى حياتي.

هذا التصوير له علاقة بالدنيا . كان بإمكاننا أن نحفظ الإناء قبل أن يقع ، أما وقد وقع فقد انتهى الأمر .

إن هذه الآية ولكيلا تأسوا . . . كه تكشف عن قانون عظيم ، لو طبقه الناس لما وجدنا في مستشفى الأمراض العقلية هذا الكم الهائل من المرضى . فكثير من النزلاء يجدون علاجهم في هذه الآية الكريمة كما يقول إمامنا علي بن أبي طالب ، فنراهم وقد مرّت بهم أمواج المناخ وأمواج الأسهم قد فقدوا كل شيء وانهارت أعصابهم ، والبعض منهم فارق الدنيا من الألم والحرقة ، لأنه لا يعرف معنى الحياة فمات حسرةً وكمداً .

وبالمقابل ، هناك تجار مؤمنون لم تفسدهم الشروات ، ولم يضعف

<sup>(</sup>١) سورة الحديد ؛ الآية : ٢٣ .

من نفوسهم متاع الدنيا وزخرفها ؟! أذكر في هذا السبيل تاجراً في البحرين كان يتجر بالأراضي والعقارات . . . جاءه يوماً أحد أصدقائه وقد بدا حزيناً كثيباً لدرجة الإنهيار . التفت إليه التاجر وقال : لماذا أنت حزين وكئيب ؟ قال : لقد خسرت عشرة ملايين ديناراً ، وهي خسارة جسيمة لا يمكن احتمالها أو تعويضها . قال له : أتدري ما الخسارة الكبرى ؟ قال : لا . قال التاجر المؤمن : الخسارة الكبرى هي أن تُعطى كتابك بشمالك يوم القيامة . الخسارة الحقة هي أن يشيح عنك رسول الله بوجهه ، الخسارة إذا لم يحضرك ابن أبي طالب في أول ليلة من قبرك ، في ليلة الوحشة .

صدّقوني ، لقد أعجبت بهذا التاجر المؤمن ولم أتمالك نفسي من الثناء عليه قائلًا : أنت عالم جليل ، وكلامك هذا يريح النفس ، ويبعث الأمل ، وما قيمة هذه الخسارة إذا قُورنت بخسارة الآخرة . . .

كان لكلام التاجر وقع لدى صديقه فبعث في نفسه الراحة والطمأنينة .

«لا تنظر إلى من هم فوقك ـ بالمال ـ وانظر إلى من هم دونك» .

فالنظر إلى من هم أغنى منك يضعك في متاهة لا تجد منها منفذاً ، فإذا تجمّع لديك الملايين فستجد من هو أكثر منك مالاً وأيسر حالاً ، وهكذا تضع نفسك في طريق لا ينتهي ، وتقضي عمرك في لهفة وحسرة .

ولا تنظر إلى من هو أقبل منك في العبادة والإيمان ، بل انظر إلى من هو أعلى منك ، وبهذا يكون التكامل .

سأل أحدهم أمير المؤمنين المنظمة قال : سيدي ، كيف نخالط الناس ؟ وكيف نعيش معهم في هذا الزمن العصيب ؟ قال : «خالطوا الناس مخالطة إن مِتَّم معها بكوا عليكم ، وإن عشتم معها حنّوا إليكم».

هذه الأخلاق الفاضلة والتربية الإيمانية الحقّة ، وهذا الصفاء في التوجّه نستطيع أن نأخذه من علي أمير المؤمنين ، وأن نمارسه في كل عبادات الإسلام .



يقول الإمام في آخر لحظة من حياته : «الله الله في نــظم أمركم وصلاح ذات بينكم» .

وتقول فاطمة الزهراء عَلِيْكُمْ: «وجعل الله سبحانه وتعالى طاعتنا نظاماً للملة ، وإمامتنا أماناً من الفرقة».

فأنت ترى وحدة المسلمين وتوحيد صفوفهم وأعمالهم تنتظم في كل العبادات : في الصيام والحج وفي الصلاة والزكاة والجهاد .

لاحظوا التوحيد في الصيام . كل المسلمين يصومون في شهر واحد ، هـو شهر رمضان . الكل لهم مـوعد واحـد للإفطار ، وكذلك للإمساك عن الطعام . كفو أيديكم عن الـطعام . . أطلقوا أيديكم . . فهـذا نظام سماوي يتقبّله المسلم بطيبة نفس دون اللجوء إلى الإكراه .

لاحظوا النظام في الصلاة: في صلاة الجماعة ، في النظافة ، في عادة التزاور بين الناس . . . .

«شهر دُعيتم فيه إلى ضيافة الله وجُعلتم فيه من أهل كرامة الله».

فإذا دعانا الله لضيافته فلا بدّ أن نكون نظيفي الظواهر والسرائر: نحافظ على قيافتنا، ونصون ألسنتنا، ونصدق في نياتنا إكراماً للداعي جلّ وعلا.

والآن ، أيها الأحبة ، وبالعودة إلى مسيرتنا مع على أمير المؤمنين ، أقبول إني أجبت من خلال المحاضرة على أكثر من خمسة أسئلة ، لكني أرجأت سؤالاً واحداً في مجال الرياضيات عند أمير المؤمنين ، ولسوف نلقي محاضرة خاصة تتناول نظرية الإمام على في الرياضيات والفيزياء إن شاء الله . وأعود فأقول : أنا لست إلا ناقلا ، أنقل لكم جواب سيدي ومولاي أمير المؤمنين ، أليس هو القائل «سلوني قبل أن تفقدوني ، سلوني عن طرق السموات أنا أعلم بها من طرق الأرض» .



لذا نرجو أن تتضاعف الأسئلة كي نتذاكر ونتفاعل في الليالي المباركة القادمة .

#### أمير المؤمنين ووفاة الرسول:

هناك سؤال يتبادر إلى الأذهان: أين كان علي أمير المؤمنين بعد وفاة رسول الله منتسم ؟ .

الكل يتصور أن الإمام علياً كان جليس بيته وحبيس داره . وربما يتصوّر البعض أن هذا الأمر خطأ كبير ، وموقف فيه تقصير ، إذن لا بدّ من جلائه ، فالذي يتخيل أن أمير المؤمنين كان جليس بيته لا يصنع شيئاً ولا يتدبّر أمراً فهو لا يعرف الإمام ، ولا يدرك سرَّ عظمته .

فعلي هو إمام سواء نال الخلافة أم لم ينلها ، وهو إمام معصوم وخليفة الله في الأرض سواء أيده الناس أم خذلوه ، وهو الإمام المفترض الطاعة . . . فكيف يترك الإسلام وأهله ؟! . . .

من الطبيعي ألا يتخلى الإمام عن دوره القيادي حتى ولو كان لديه اشكال على القيادة والخلافة . . . والواقع أنه بعد وفاة النبي كان يدير ثلاث وزارات هي : وزارة الحربية ، ووزارة القضاء ، ووزارة المعارف (أي نشر العلوم الإسلامية) .

هــذا دور الإمــام على في هــذه الفتــرة ، فــإذا لم يلتفت إلى هــذه المهمات فمن يقوم بأودها ؟؟ .

ففي الحروب التي وصلت إلى بـلاد الفــرس والـروم وافتتحت أواسط أفـريقيـا كــان الإمـام علي وولــداه الحسن والحسين يقـودون تلك الجيــوش ويسيرون في مقدمتها.

وفي المشورة كان أمير المؤمنين لا يبخل برأيه ، ولا يمسك عن نصيحة وكان الموجّه والمرشد في القضايا العسكرية والدينية . . . ولولا صواب آرائه ، وصحة مواقفه ، وحاجة من تخلّفوا إليه لما فاتته المؤامرة



التي انتدب لها خالد بن الوليد . . . . ولكن إبّان الصّلاة وفي اللحظة الأخيرة جاءت الرسالة العاجلة : لا يفعلن خالد ما أمرته . السلام عليكم ورحمة الله . . .

والآن ، لا أريد الدخول في التفاصيل ، ولكني أريد أن أمسك بلب الموضوع وأتساءل : لماذا أمسكوا عن قتله ؟ لماذا أرجأوا ؟ الجواب ، في اعتقادي ، واضح . لأنهم انتبهوا في اللحظة الأخيرة أنه إذا قُتل الإمام علي فزمام الأمور سوف يفلت من أيديهم . . . فوجود الإمام علي بالمن وأن كان بعيداً عن الخلافة ، يحفظهم ويصون عجلة الإسلام ومسيرة المسلمين ، بالإضافة إلى أنه يدرأ الخطر عن هذه السفينة التي تتلاطمها الأمواج . لذلك تركوه حفاظاً على أنفسهم وصوناً لمصالحهم . ألم يقولوا : «لولا علي لهلك تمريه ؟ ألم يقرأوا في الأحاديث وصحاح المسلمين هذا الحديث ؟! وحتى أبو بكر فإنه يقول : لولا علي لهلك أبو بكر وعثمان كذلك . وكلهم يعرفون أنه لولا علي لهلك العالم .

وفي القضاء «علي أقضاكم بعدي» هذا ما قاله النبي المصطفى ، فالمشاكل والقضايا كثيرة ومعقدة ، والكل يتلكأ عن حلها ، الخليفة الأول والثاني ترد عليهم أمور كثيرة يعجزان عن حلها ، ويحتاران في صرف أصحابها . . . أحدهما يقف على المنبر ويقول : أخطأتُ وأصابت امرأة . وآخر يقول : لولا على . . . أما على فيقول : «سلوني قبل أن تفقدوني ، سلوني عن طُرق السماوات أنا أعلم بها من طرق الأرض» .

ويجيء قول خاتم النبيين يبارك ويؤكد «أنا مدينة العلم وعلى بابها» .

إذن ، هذه المهام هي الإجابة القاطعة والمقنعة لكل متسائل عن موقف وأعمال علي بن أبي طالب بعد وفاة رسول الله .

هذه الوزارات الثلاث التي أنيط إليه أمر تدبيرها كانت شغله الشاغل وهمه الدائم ، فلكم شغلته عن رؤية فاطمة النزهراء وولديه الحسن والحسين . . .



#### على ووفاة الزهراء:

أما في وفاة الزهراء فهناك أقاويل كثيرة: بعضها يقول إن علياً كان في المسجد، وبعضها يذهب مذاهب شتى . . . لكن الواقع أن الإمام علياً كان عند رأسها يوم وفاتها، وهل يُمكن أن تُحرم فاطمة الزهراء من حضور علي بن أبي طالب في لحظة النزاع والاحتضار؟! وهو الذي يقول للحارث الهمداني «يا حار حمدان، من يمت يرني».

فالإمام كان عندها وفوق رأسها في ساعاتها الأخيرة وقد أوصته في ذلك اليوم قائلة: «يابن العم، إقرأ علي سورة يس والصافات فإني سمعت أبي رسول الله عليه يقول: ما قُرئت يس والصافات على محتضر إلا وسهل الله عليه سكرات الموت».

ثم أوصته بأبنائها ، أوصته بالحسن والحسين . خرج الإمام إلى المسجد ، وقامت الزهراء فغسلت الحسن والحسين وألبستهما ثيابهما ، ثم دخلت إلى حجرتها وقالت لأسماء بنت عميس : أنا داخلة إلى حجرتي لأصلّي فإذا انقطع صوتي ناديني ، فإذا لم أجبك اعلمي بأني لاحقة بأبي رسول الله .

دخلت الزهراء إلى حجرتها ، ورأتها أسماء تحتضر فأسرعت إلى المسجد وأخبرت الإمام علياً قائلة : ادرك ابنة رسول الله وما أظنّك تدركها ، فجاء أمير المؤمنين وجلس عند رأسها ، والسبب أن الإمام كان مشغولاً بالإسلام وبالقرآن ، والزهراء هي الإسلام وهي نور الله في الأرض ، فكيف بغيب عنها في هذه اللحظات ؟!

قالت الزهراء : «يابن العم ، ما عهدتني كاذبة ولا خائنة ولا خالفتك منذ عاشرتني» وهذا درس عظيم للمرأة المسلمة .

قال الإمام: «معاذ الله، أنت أبرّ بالله وأعلم وأتقى وأشدّ خوفاً من أن أوبخك بمخالفتي، وقد عزّ عليّ فقدك ومفارقتك، إلاّ أنه أمر لا بدّ منه. والله لقد جدّدت عليّ مصيبة رسول الله، وعظمت عليّ وفاتك وفقدك، فإنا

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

له وإنا إليه راجعون ، من مصيبة ما أعظمها وآلمها» .

ثم أخذ رأسها ووضعه في حجره وبكيا جميعاً ساعة .

قالت: «أبا الحسن، إذا أنا قضيت نحبي، غسّلني وكفّني وحنّطني ببقية حنوط أبي رسول الله، وصلّ عليّ وادفني في الليل إذا هدأت الأصوات ونامت العيون». لذلك أخفى الإمام مكان قبرها، فهي كليلة القدر غير معروفة أية ليلة وأية ساعة. ولكنها باقية في القلوب وفي وجدان الإنسان الحر، وفي ضمير الأحرار.

يقول الشيخ التستري ـ رحمة الله عليه ـ إن الإمام أمير المؤمنين نظر إلى الزهراء في ذلك اليوم فوجد فيها شيئين جديدين: الأول أنها مسرورة ، والثاني أنها قامت وعجنت وخبزت بنفسها ، في حين أنها لم تكن تستطيع ممارسة أي عمل . فقال لها الإمام: إنك اليوم على أحسن ما يُرام . . قالت : أما سروري فإنه قد نُعيت إليّ نفسي أني مفارقتكم وقد رأيت أبي رسول الله عند الليلة وأخبرني أني عنده هذه الليلة . وأما ما رأيت من قيامي بعجن العجين والخبز وتهيئة الطعام فإني علمت مفارقتي لكم وأردت أن أهيء طعاماً لك ولولديك الحسن والحسين ، فلا تصح في وجهيهما فإنهما سيصبحان يتيمين منكسرين . بالأمس فقدا جدهما رسول الله ، واليوم يفقدان أمهما فاطمة .

هذه الزهراء ـ روحي فداها ـ فارقت الحياة وأمير المؤمنين فوق رأسها . . وكان يروى عنها أنه كان يُغمى عليها عندما تسمع بالالاً يؤذن ، فتنادي وتقول : إيه يا رسول الله ، اسمك على المنائر ورسمك في المقابر . يا نور عيني .

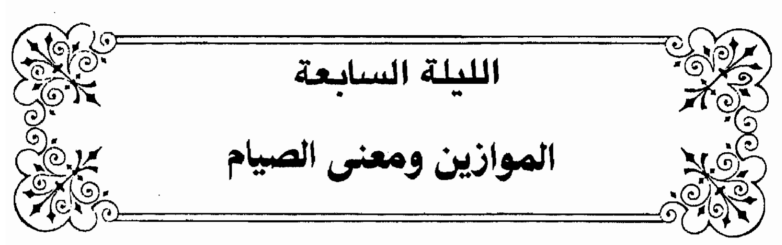
وفي ذات ليلة ، بينما كان بلال نائماً ، إذ به يرى رسول الله مُسْلَيْتُهُ يقول له : يا بلال ، حتى أنت جفوت فاطمة ابنتي . . . فذعر بلال وقرر النهاب إلى المدينة وآل على نفسه ألا يكلم أحداً حتى يصل إلى بيت الزهراء . أقبل بلال والناس واقفون ، فوقف على باب دار الزهراء ، ووجد

الحسن والحسين واقفين هناك، سلّم عليهما وقال لهما: سيدَيْ، هل من إذن، أريد أن أدخل على سيدتي فاطمة الزهراء لأسلم عليها.

والمراق المراق ا

قالا: يا بلال ، عظم الله لك الأجر بأمنا ، لقد ماتت أُمَّنا فاطمة . إنَّا لله وإنَّا إليه راجعون ولا حول ولا قوة إلَّا بالله العليّ العظيم ، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين .





## إِسْ مِ اللَّهِ الرَّكُمَٰذِي الرَّكِيدِ مِ اللَّهِ الرِّكِيدِ مِ اللَّهِ الرِّكُمِيدِ الرَّكِيدِ مِ

وألم تركيف ضرب الله مثالًا كلمة طيبة كشجرة طيبة أصلها ثابت وفرعها في السماء تؤتي أكلها كل حين بإذن ربها ويضرب الله الأمثال للناس لعلهم يتذكرون مثل كلمة خبيثة كشجرة خبيثة اجتثت من فوق الأرض ما لها من قرار ميثبت الله اللذين آمنوا بالقول الشابت في الحياة المدنيا وفي الآخرة (۱) .

في الإسلام موازين فكرية وعلمية وإيمانية نزن بها الإنسان ، إذ أن الموازين المادية لا قيمة لها في عقيدتنا السمحاء ، هذه الموازين نجدها في القرآن الكريم حيث جعلها الله ثابتة ثبوت السماوات والأرض ، راسخة رسوخ الحق .

هذه الموازين جُعلت للإنسان: فإما أن يكون صادقاً أو كاذباً، مجاهداً أو متقاعساً، عالماً أو جاهلاً، عادلاً أو ظالماً، مؤمناً أو ملحداً... بمثل هذه الموازين المعنوية نتعرف إلى جوهر الإنسان فنقومه، ولو حاولنا تسخير كتّاب العالم ليكتبوا عن فضائل إنسان ظالم كمعاوية لما تمكّنوا أن يبدّلوا الموازين ولو كتبوا المجلدات. فمهما كثرت

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم ؛ الآيات : ٢٤ ، ٢٥ ، ٢٦ .

هذه المجلدت ، ومهما تحدّثت عن فضائل معاوية وبني أمية فإنها في الواقع كتب مزيّفة لا تقيس الفضائل والرذائل بمقاييس الإسلام وموازينه .

تلك الموازين باركها الإسلام حين فضّل المجاهدين على القاعدين ، والعالمين على الجاهلين ، والمؤمنين على الكافرين . . .

﴿ وفضل الله المجاهدين على القاعدين أجراً عظيماً ﴾ (١) .

«هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون (٢) .

﴿ يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات، (٣) .

﴿إِنْ أَكْرِمُكُمْ عَنْدُ اللهُ أَتَقَاكُمْ ﴾ (١) .

﴿ أجعلتم سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام كمن آمن بالله (٥) .

ووفق هذه الموازين التي نصّ عليها القرآن الكريم فإن الناس يتفاوتون في الدرجات والمعاملات ، في السلوك والأخلاق ، في التربية والعلم ، في الإحسان والإنفاق . . .

ولكي نوضح الفكرة ونزيل الغموض لا بـد من ضرب المثـل ﴿وضربنا لكم الأمثال﴾(٢٠) .

ففي رمضان مثلاً تجد كلَّ المؤمنين صائمين ، ملايين المسلمين يمتنعون عن تناول الطعام . . . فهل كل هؤلاء في درجة من الصيام ، وفي منزلة واحدة عند ربهم ؟! .

وفي يوم الجمعة ، تجد المسجد مكتظاً بالمصلِّين ، وكلهم واقفون

<sup>(</sup>١) سورة النساء ؛ الآية : ٩٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر ؛ الآية : ٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة المجادلة ؛ الآية : ١١ .

<sup>(</sup>٤) سورة الحجرات ؛ الآية : ١٣ .

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة ؛ الآية : ١٩ .

<sup>(</sup>٦) سورة إبراهيم ؛ الآية : ٤٥ .



بين يلدي الله ، والله مقبل عليهم بوجهه ورحمته . فهل كل هؤلاء في نسبة واحدة من الخشية والخشوع والتوجه إلى أرحم الراحمين ؟! .

لا يمكن لأحد أن يدّعي ذلك. فتلك أمور بديهية واضحة ، لا لبس فيها ولا غموض. والتوجّه إذا إلى موازين الإسلام أمر ضروري، فهو يحرص على السخاص والأعمال والنيّات...

قد تجد شخصاً يصلّي وهو دامع العين ، خاشع القلب ، وآخر يصلّي وهو منشغل بأمور الدنيا ، وثالث متثاقل مستاء من إمام الجماعة الذي أطال الصلاة . . . الثلاثة يصلّون ، ولكن نسبة التوجّه والإيمان بالله عندهم متفاوتة ومتباينة . وبهذا تختلف نسبة قبول الصلاة ، ونسبة التقرّب من الله تبارك وتعالىٰ .

والسؤال الذي يحضرني: إذا كان في الصلاة مثل هذا التفاوت، فكيف هو في الصيام، وفي ممارسة كل العبادات؟ وأبادر إلى الإجابة فأقول: إن للصيام ثلاث مراحل نستلهمها من مدرسة الإمام على منافذ:

المسرحلة الأولى تقتضي أن يمتنع الإنسان عن السطعام والشسراب والجماع وإيصال الغبار الغليظ والدخان إلى جوفه ، وأن لا يغطس رأسه في الماء ، وعدم البقاء في الجنابة حتى طلوع الفجر ، وتجنّب كثير من الأمور والمفطرات التي أعهدكم تدركونها . . .

ويلحق بهذه المرحلة أمور أخرى يقدم عليها الصائم غير آبه لما تسبّبه من إشكالات: كشتم الزوجة بدافع الإنزعاج منها، أو الاستماع إلى أغانٍ فاحشة وبذيئة يطرب لها، أو اغتياب الناس وذمّهم والحط من قدرهم، أو الإقدام على الموبقات وأعمال الباطل دون وازع أو رادع ....

إنه في هذه الحالة صائم عن المفطرات ، لكنّ صيامه يعد في المرحلة الأولى ، إذ لم تصم معه الجوارح . . . .



وتتميز المرحلة الثانية بالسمو بالنفس نحو الكمال ، ولا بد هنا من التزوّد بما يقوّينا ويشد عزائمنا نحو المثالية . لا بد من أن يُمنح كلَّ منّا طاقة تدفعه نحو العلى ، هذه الطاقة هي الإيمان والتقوى ، وهي زاد المؤمنين ﴿كُتب عليكم الصيام كما كُتب على الدين من قبلكم لعلكم تتّقون ﴾ (١)

فالآية الكريمة تحثنا على التقوى ، وتبعث فينا العزيمة ، وترفعنا إلى المرحلة الثانية التي لا يكتفي الصائم فيها بالامتناع عن المفطرات والإمساك عن الطعام والشراب ، إنما تشاركه الصيام الجوارح والأعضاء : فلا يغتاب أحداً ، ولا يسكت عن حقّ ، ولا ينظر إلى أعراض الناس وعوراتهم ، ولا يتكلّم بالباطل ، ولا يستشعر بالحسد إذا أصاب الخير والنعيم سواه ، ولا يصغي لسماع الباطل ، ولا يُقدم على ضرب طفل أو نهر يتيم أو تحبير شيء يضرّ بالناس . . . إنما يستلهم في سرّه وعلانيته قول ربّ العالمين فقولي إني نذرت للرّحمن صوماً فلن أكلم اليوم إنسياً (٢) وقوله تعالىٰ : ﴿ لا تمدن عينيك إلى ما متعنا به أزواجا منهم زهرة الحياة الدنيا (٣) .

أما المرحلة الثالثة فهي الأعلى مرتبة ، والأكمل توجهاً . وهي مستمدة من مدرسة الإمام علي الشخف ، بحيث أن الصيام فيها لا يعني الامتناع عن المفطرات فحسب ، ولا التحكم بالجوارح وضبطها . . . إنما هي أرقى سمواً وكمالاً ، حيث يصوم فيها القلب عن ذكر كل شيء ما عدا ذكر الله سبحانه وتعالىٰ .

هذه القضايا عملية ومثالية ومن الممكن تطبيقها عند من أوتي الصبر والجلد والترفع عن مغريات الدنيا وزخرفها . . . .

ولو طرحنا السؤال على كل عباقرة العالم: كيف يمكن الصيام عن

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآية : ١٨٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة مريم ؛ الآية : ٢٦ .

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر ؛ الآية : ٨٨ .

ذكر الدنيا، والإنسان فيها يرى ويسمع، يحسّ ويتأثر؟ كيف لا يفكر فيها . ولا يتأثر بمجرياتها ؟ بـل كيف يتـوجّـه كليـاً إلى ذكـر الله سبحـانـه وتعالىٰ ؟ .

قد لا نجد الأجوبة المقنعة عند كل هؤلاء الفلاسفة والعباقرة باستثناء فيلسوف وعبقري واحد ، هو تلميذ الرسول الأول ، وهو بمثابة ضمير الإسلام ووجدان القرآن . . . عنيت به الإمام علي على المناه فهو يبين كيفية صيام القلب إلا عن ذكر الله فيقول : عندما ننظر إلى شيء ما ، ننظر إليه نظرة عادية سطحية لا نتحرى من خلالها الأصول والفروع والأسباب . . . فنحن ننظر إلى الماء مثلاً دون أن نفكر في أصله وسببه : إنه يعود إلى البحر ، ومنه إلى السماء ، ثم يعود أدراجه الأولى فينسكب مطراً وغيثاً . . . نركب السيارة دون أن نفكر في أصلها ، وكيف وجدت ، وكيف صنعت . . ولا يتبادر إلى أذهاننا أنها قطع حديد جُمعت ورُكبت بأشكال هندسية منظمة ، يتبادر إلى أذهاننا أنها قطع حديد جُمعت ورُكبت بأشكال هندسية منظمة ، نعى إذا زودناها بالوقود المستخرج من الأرض ، بعد تحويله إلى بترول ، نبعث فيها طاقة حرارية تعمل على تحريكها ودفعها . . .

فالعقل الـذي صنع السيـارة والقاطـرة والطائـرة . . . وجعلها في خـدمة الإنسان ، هلّا فتشنا عن صانعه ؟ ! .

من هنا ، يجب علينا التعاطي مع كل الموجودات من خلال الإسلام ، لأنه يربط كل الأمور والممارسات بأصولها ومنابعها الأولى ، بالله سبحانه وتعالى وسبحان الذي سخر لنا هذا وما كنا له مقرنين (١) فما من شيء في هذه الحياة إلا ونرى من خلاله حكمة الله وعظمته .

ننظر إلى الطفل وإلى صغير الحيوان ، كل يرضع من ثدي أمه ، فيغتذي وينمو . . . ونتساءل : من الذي هيّاً له هذا اللبن ؟ فلا نـرى غيـر ذكر الله وحمده .

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف ؛ الآية : ١٣ .

THE PRINCE GHAZI TRUST

ولنسمع هذا الحوار الذي أجراه طالب مسلم مع أحد تـ الامذة الغـرب الملحدين ، وموضوعه «عملية الخلق والإبداع» .

قال الطالب المسلم: لا بدّ من سؤالك عن اختصاصك ، فما هو؟ .

أجاب التلميذ: إني أتخصص بدراسة الدم. قال: هذا يعني أنه علم خاص. قال: نعم، ودراستي تعنى بالكريات الحمراء والكريات البيضاء، مجموعة الهيموغلوبين الموجودة في الدم. إني أدرسها بدقة وتقنية متناهية. عندها سأله الطالب المسلم قائلًا: لا بأس، ولكن هذه الكريات الحمراء التي تعطي الإنسان طاقة فتجعله يقوى على الحركة والتفكير... هذه الكريات الضعيفة والعملاقة بذات الوقت، ألا تدري أين تصنع ومن صنعها؟.

تبسّم العالم وقال: إنها تُصنع في النخاع. قال الطالب المسلم: كم عبقرياً وعملاقاً وعظيماً هناك في النخاع، بحيث يصنع هذه الكريات؟.

توقف التلميذ هنيهة ، ثم أجاب : يا زميلي لا داعي للإحراج . فأنا أشعر بالعجز أمام هذا المنطق لأني لست متعنّباً ولا متعصّباً ، بل همي البحث عن الحقيقة أينما وُجدت . وأنت بطرحك هذه الأسئلة قد ساعدتني في اكتشاف الحقيقة في كلمة واحدة ، وإلا كيف تصنع هذه الكريات العظام ؟ ! . . . .

هكذا يربط المؤمن كلّ شيء بالله .

يقول الإمام على علي عليه الله الله قبله ومعه وبعده .

سلام الله عليك يا أمير المؤمنين ، كل شيء تشاهده ، تشاهد الله معه . هذا منهج عظيم ، وهذه المرحلة الثالثة من مراحل الصيام ، فهي تمثل أسمى درجات التوجه والارتقاء .

إذن ، هناك موازين في مدرسة الإمام على علي علي الإنسان إلى

المرتبة السامية ، ليس فقط في الصيام ، إنما في الصلاة والعبادة والجهاد والإنفاق ، وفي كل الممارسات . . .

والآن ، ينبغي أن نتعرف إلى كيفية الارتفاع ونوعيته . ويجيبنا الإمام علي على الله الله الله الله الله الكم أن ترتفعوا وتصلوا إلى هذه المرحلة وهذا المستوى من التزهد والتعبد إلا بمحاسبة أنفسكم وتزكيتها ، وخصوصاً ، في شهر رمضان لأن من يغفل عن نفسه يهوي إلى الدَّرك الأسفل .

إذن ، ما الذي يمنع من محاسبة النفس ؟ يجيب الإمام على خلاله بقوله : الموانع كثيرة منها : الإعجاب بالنفس وهي دليل على قلة العقل وضعفه . . ولو سُئل هذا المُعجب : لماذا هذا العجب ؟ هل أنت صنعت نفسك ؟ هل تدرك مداخل حياتك ومخارجها ؟ هل تستطيع الإفادة من كل طاقاتك ؟ هذه الأسئلة وأمثالها تجيب على ذلك الإعجاب الذي هو نتيجة الجهل ، وثمرة الغرور ، هذا إذا لم يكن مقروناً بالبخل والحرص .

فالإعجاب بالنفس إذن ، لا معنى له إن لم يكن مقروناً بالإيمان ، والتقوى ومخافة الله ، وحب العمل الصالح ، والسمو بالأخلاق نحو المثل والقيم الفاضلة .

#### مواقف ومآثر:

هناك أمور لا بد من التوقف عندها ، وإعطائها ما تستحقه من الأهمية ، تلك الأمور تتلخص في مواقف وعظمة أمير المؤمنين يوم برز لعمرو بن عبد ود في وقعة الخندق ، ويوم قال الرسول فيه كلمته الخالدة : «برز الإسلام والإيمان كله إلى الشرك كله» .

ألا يستوقفنا هذا الكلام ؟! ألا يستدعينا إلى التفكّر وإعادة النظر؟! لو توقّفنا عند هذه الأمور لأدركنا عظمة الإمام علي ، ولوثقنا من انتصاره على عدوه عمرو بن عبد ود ، لأن فوزه يمثل صحة ومصداقية كلام الرسول



### عَمْلُواللهِ ﴿ وَمَا يَنْطُقُ عَنِ الْهُوَى إِنْ هُو إِلَّا وَحَي يُوحَيُّ ﴾ (١) .

يقول العقاد في كتابه «عبقرية الإمام علي»: وكان علي إذا برز إلى عدوه وإلى خصمه ، برز مهرولاً حاسر الرأس ، وعدوه مقنّع بالحديد . هذه هي الشجاعة التي ينبغي أن نستلهمها ونستوحيها من مدرسة الإمام علي .

أما في مجال علم النفس التربوي فعلي مدرسة تعلّمنا كيف نوقى بأنفسنا حتى نصل إلى الكمال، يقول في هذا العلم: الصفات النفسية متشابهة. فالبخيل يجمع إلى جانب بخله الطمع، لذا نراه حسوداً وحريصاً على الدنيا، بعكس الكريم الذي نراه يتحلى بالشجاعة والعفة وحب الخير للناس والانطلاق في الحياة.

لذا علينا أن نحاسب أنفسنا ، ونلتفت إلى ذواتنا قبل أن يفاجئنا القدر على حد قول الإمام على النخف «حاسبوا أنفسكم قبل أن تُحاسبوا ، وزنوها قبل أن توزنوا» .

وحساب النفس يجب أن يكون في شهر رمضان ، لأنه الشهر المناسب كي يعيد الإنسان النظر في شؤونه ، ويتفكّر في أموره ، ولهذا يقول الرسول من الا وإن الشقي من حُرم غفران الله في هذا الشهر العظيم» .

في هذا الشهر المبارك يتوجه العباد إلى خالقهم خاشعين طائعين ، لأن أبواب الجنة تكون مفتحة ، وأبوب النار موصدة ، والشياطين مكبلة بالأغلال ، والإنسان وحده في نعمة الخالق وفي ضيافته .

أما علم على ، فقد تطرّقنا إليه في المحاضرات السابقة ، ولكني من قبيل التلميح لا التصريح أعود إلى ذكر هذا الحدث ، فقد سأل أحدهم الرسول الأعظم عما إذا كان في الإسلام أعلم من علي بن أبي طالب . فأجابه الرسول بكلمة موجزة : «أنا مدينة العلم وعليّ بابها» .

<sup>(</sup>١) سورة النجم ؛ الآية : ٣



هـذا القول يتكرر على لسان أبي بكر وعمر وغيرهما ، حيث يقـول الأخير ، «لا أبقاني الله لمعضلة ليس لها أبو الحسن» .

أما هيبته فتنبئنا عنها بعض المواقف. كان عليه السلام إذا دخل على الناس في المسجد يخشونه ويجلّونه ، ويبقون صامتين كأن على رؤوسهم الطير ، وذلك بمن فيهم كأبي بكر وعمر بن الخطاب ، وحتى عبد الله بن عباس رغم جلاله وقدره وعلمه ، كيف لا ، وعلي دون منزلة الخالق وفوق منزلة المخلوق . . .

وفي حقل القضاء ، يقول فيه خاتم النبيين : «عليّ أقضاكم بعدي» . وبمناسبة هذا القول لا بدّ من سرد بعض الوقائع كي لا نبقى في النظريات والعموميات .

دخل الإمام على يوماً على شريح القاضي في مسجد الكوفة ، فرأى شاباً واقفاً في نفر من الناس ، يتحدث بجرأة وحماس ، فالتفت إليه الإمام وقال : ما شأنك يا بني ؟ قال : يا أمير المؤمنين ، لقد ظلمني شريح القاضي ولم ينصفني ، قال : كيف ؟ قال الغلام : يا أمير المؤمنين ، لقد خرج أبي في سفر مع هؤلاء النفر ، ورجعوا ولم يرجع ، فسألتهم عنه فقالوا : إن أباك مات ولا نعرف شيئاً عن أمواله . وأنا أتهمهم ، فهم قتلة أبى وآخذو ماله .

فالتفت الإمام إلى قنبر وقال له: إجمع القوم وادعُ الشرطة ، شرطة الخميس ـ وهم أول شرطةٍ في الإسلام ، كانوا يحافظون على صلاة الليل ، ويحرسون الناس ، ويصونون أعراضهم ودماءهم ، وكان عددهم يقارب الخمسة آلاف ، وقد أتى التاريخ على ذكرهم ـ ثم التفت إلى الفتى ، بعد أن جلس للقضاء وقال له: تعال يا بني ، وارو قصتك مع هؤلاء القوم . فروى له القصة . وعندما سألهم الإمام عن صحة ما سمعوا أنكروا جميعهم ذلك وقالوا : إنّا لا نعرف شيئاً عنه وعن أبيه . فنظر إليهم الإمام نظرة عميقة وقال : أتظنون أن صنيعكم مع والد هذا الغلام يخفى عليّ ، إني إذاً لقليل

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

العلم. ثم دعا كاتبه عبد الله بن أبي رافع ، وأمر الشرطة أن يفرقوا القوم ، ففرقوهم ، وجعلوا كل واحدٍ منهم تحت أسطوانةٍ من أساطين المسجد ، فكانوا بشكل دائري لا يسمع أحدهم الأخر لكبر المسجد في الكوفة وتباعد أساطينه . ثم راح يناديهم واحداً واحداً . . .

التفت الإمام على إلى أولهم وقال: أخبرني بصوتٍ منخفضٍ كيف خرجتم مع والد هذا الغلام، وكيف حدث أن مات؟.

قـال : يا أمير المؤمنين، لقـد خـرجنـا في سفـرٍ . قـال : في أي يـوم ِ خسرجتم ، وفي أي شهر ، وفي أية سنة ؟ قال : خرجنا في يوم كذا ، وفي شهر كذا ، وفي سنة كذا . قال : في أي موضع مات الرجل ، وبأي مرض ، ومن غسّله وكفّنه ؟ قال : مات في منزل كذا ، بمرض كذا ، وقام فللانُ بتغسيله وتكفينه . قال : بم كفنتموه ، ومن صلَّى عليه ، ومن أدخله إلى قبره ؟ قال : كفناه بكذا ، وصلَّى عليه فلان ، وأدخله إلى القبر فلان . وكان ابن أبي رافع يسجّل هذه الوقائع . ولما وصل الأمر إلى هذه الغاية كبّر الإمام بصوتٍ مرتفع ، فإذا كل من في المسجد يتجه نحو الإمام ويسمع مقالته للشرطة : خـذوه وأرجعوه إلى مكانه . ثم يتـوالى طـرح الأسئلة على الثاني والثالث والرابع . . . ويجيب كل واحدٍ منهم بأجوبةٍ مختلفةٍ في تفاصيلها وجزئياتها . ويُصاب الرابع بالخوف والإضطراب عندما يسمع الإمام يقول: أتظن أن أمركم يخفي عليّ ؟ قبل لي كيف قتلتم هـذا المسكين، وأين ذهبتم بأمواله . فانهار الرجل تحت وطأة هذه الأسئلة وقال متلعثماً : قتلناه طمعاً بماله ، ثم دفناه في مكان كذا ، ودفنا أمواله في مكان كذا . فكبّر الإمام عَلِيْكُنِّهِ، واعترف القوم بفعلتهم، ثم ذهبوا لتوّهم، وبرفقة الإمام، فحفروا المكان، وأخرجوا الأموال ودفعوا بها إلى الغلام. ثم التفت الإمام إلى الفتى وقال: ها قد رأيت ما صنعنا، فقد أعدنا لك مالك ، وبقي عليك أن تطالبهم بدم أبيك . قال الغلام : أريد أن أقاضي هؤلاء وأتقاضي معهم بين يدي الله سبحانه وتعالىٰ . لقد أردت أن يظهر الحق ويُزهق الباطل. أما الإمام فقد أخذ منهم

الحق العام وأدبهم . ثم بعد ذلك التفت شريح القاضي إلى أمير المؤمنين مستفسراً عن هذا المستوى الراقي في التحقيق الـذي لم يـرافقـه ضـرب ولا ضغط ولا جلد قائلًا: سيدي ، يا أمير المؤمنين كيف توصلت إلى حل هذه القضية ؟ قال : يا شريح هذا حكم داوود النبي . قال شريح : كيف عرفت حكم داوود يا سيدي ؟ قال : لقد مرَّ داوود على غلمان يلعبون وينادون أحمدهم بـ «مات المدين» فتعجب داوود وقال : ويلكم ! ما اسم هذا الصبي ؟ قالوا: اسمه: «مات الدين». فالتفت داوود إلى الغلام وقال: من الذي سمّاك بهذا الاسم؟ قال: أمي. قال: وأين أمك؟ قال: في مكان كذا . فرافقه داوود ومعه حواريوه وأصحابه إلى أمه وسألها عن اسمه ، ومن سمَّاه ، وما المناسبة في ذلك ؟ قالت : لقد خرج أبوه في سفر مع جماعة ولم يعد ، وكنت حاملًا بهذا الغلام فسألتهم عن زوجي وأمواله . فقالوا: أما الزوج فقد مات ودفناه . وأما المال فلا نعلم عنه شيئاً . فقلت لهم : هل أوصاكم زوجي بـوصاةٍ قبـل وفاتـه ؟ قالـوا : بلى ، فقد زعم أنـكِ حاملَ وأوصى إذا وضعت غلاماً أو بنتاً أن تسميه «مات الدين» . وقد أسميته بذلك وفاء لزوجي وعملاً بوصيته . قال داوود : هل تعرفين مكان أولئك الرجال؟ قالت: بلي ، قال: قومي معنا إليهم ، فأخرجهم من بيوتهم لأنهم غدروا بزوجها وقتلوه . وكان اسم ابنها إشارة اعتبرها داوود قرينة يُستدل منها على الجريمة ، فاقتصّ من الجناة وأعاد المال إلى الأرملة . . .

هـذه مسائـل حقيقية واجههـا الأنبياء والـرّسل والأئمـة ، وبتّـوا بـأمـرهـا بواسطة الأدلة والقرائن فأعادوا الحقّ إلى أصحابه ، وعاقبوا القتلة ليردعوهم عن ارتكاب مثل هذه الأعمال ، وليكونوا عبرة لغيرهم ﴿أَفْحَسَبُتُمُ أَنَّمُهُا خلقناكم عبثاً وأنكم إلينا لا ترجعون﴾(١).

إلى جانب هذه المهام ، كان لا بـدّ للإمام من الالتفات إلى الأمور

المؤمنون ؛ الآية : ١١٥ .

التنظيمية، فقد وزّع ساعات الليل والنهار إلى ثلاثة أقسام قائلاً: «للمؤمن ثلاث ساعات ، ساعة يناجي فيها ربّه ، وساعة يروم فيها معاشه ، وساعة يخلي بين نفسه وبين لذّتها فيما يحلّ ويجمل» .

ألا ترون أن هذا التصنيف والتنظيم هو صدى لعديد من الآيات القرآنية التي تحت الإنسان المسلم على العمل وطلب رزق العيال دون أن ينسى نصيبه من الدنيا؟!

سلام الله عليك يا أمير المؤمنين ، فقد أدركتَ خفايا النفس البشرية ، ووزنتَ طاقة العباد بالموازين الدقيقة ، فجعلت قسطاً من النهار موزعاً بين العمل الصالح والدعاء المستجاب ، وقضاء الحوائج ، ومحاسبة النفس ، وعيادة الأصدقاء وصلّة الأرحام . . . .

أما القسط الثاني فجعلت تفرّغاً للعمل وطلباً للمعاش ورزق العيال . . .

والقسط الأخير وزّعته ما بين راحة ونـوم ومعاشـرة . . . أعطيتنـا نصيبنا من الدنيا ، وكفلت لنا حسن الثواب في الآخرة .

هذا النظام يحافظ على حياة الإنسان ، ويوفّر عليه الكثير من المتاعب والمعاناة . فعلينا أن نصغي السمع ، ونتدبّر الأمر ، ونطبّق ما قد ندبنا إليه وحثّنا عليه بالقول «وليس للعاقل أن يكون شاخصاً إلا في ثلاث : مرمة لمعاش ، أو خطوة في معاد ، أو لذة في غير محرم» .

هذا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب يعسوب المسلمين ، وقائد الغرّ المحجلين ، وهو صاحب الشجرة الطيبة التي تحدثت عنها الآية المباركة ﴿ أَلَم تر كيف ضرب الله مثلاً كلمة طيبة كشجرة طيبة أصلها ثابت وفرعها في السماء ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم ؛ الآية : ٢٤ .

يقول الإمام الباقر على الشجرة الطيبة هو النبي الأعظم محمد بن عبد الله ، وفرعها علي ، وغصنها فاطمة ، وثمرها أولاد فاطمة ، وورقها شيعتنا أهل البيت .

اللَّهمَّ اجعلنا من شيعتهم ، وزدنا حبّاً بهم ، ويسّر خطانا في اتباع منهجهم .

﴿ومثل كلمة خبيثة كشجرة خبيثة اجتُثت من فوق الأرض ما لها من قرار ﴾ (١)

فالخبيث ليس له جذور في النفس البشرية ، والإنسان بشكل عام طيب المعدن ، نفي الجوهر ، الخبيث والشر أمران عارضان وطارئان على حياته . لذا علينا أن نرجع إلى أنفسنا في هذا الشهر المبارك فنرى أن الخير والعطاء والسلام ليس غريباً عنّا ، بل هو واسطة العقد في إسلامنا ، وفي ما ورثناه وعرفناه من أنبيائنا وأئمتنا وعلمائنا وأصحاب النفوس الطاهرة الزكية من آبائنا وأبنائنا . . .

من هنا كان خطابنا لأصحاب الرسول ، وأصحاب الإمام أمير المؤمنين ، وأصحاب شهيد كربلاء ، عند زيارتنا لهم : طبتم وطابت الأرض التي فيها دُفنتم ، وفزتم فوزاً عظيماً .

عندما أراد أمير المؤمنين أن يتزوج بعد وفاة الزهراء التفت إلى أخيه عقيل وقال له: اختر لي امرأة قد ولدتها الفحول . . إنه يبحث عن الطيبة والطهارة . فمن ينتسب إلى شجرة طيبة ينتهي إلى شجرة طوبى ، ومن ينتسب إلى شجرة خبيثة ينتهي إلى شجرة الزقوم في جهنم . ﴿إن شجرة الزقوم طعام الأثيم كالمهل يغلى في البطون كغلى الحميم ﴾(٢) .

ضمن هـذه المـواصفـات والشـروط، تمَّ اختيـار عقيـل لأم البنين، فوقفت بين عشيرتها وأهلها قـائلة: سـوف أدخــل على الحسن والحسين

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم ؛ الآية : ٢٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة الدخان ؛ الآيات : ٤٣ ، ٤٤ ، ٥٥ ، ٤٦ .

وزينب \_ وهم أطفالٌ صغار \_ وأسألهم علُّهم يقبلونني خادمة عندهم .

ثم جاءت ووقفت بباب على ونادت: حسن وحسين، نور عيني، أنا ما جئت لأحل مكان أمكم فاطمة، لعلي لا أساوي ذرة من ترابها، لكني أردت أن أقوم بخدمتكم، فهلا قبلتموني ؟ ويجيب الحسن والحسين: نحن أبناؤك، وهذا بيتك، وأنت عزيزة وكريمة علينا، ولك مكانك في قلوبنا وأفئدتنا. وكانت تقول لولدها أبي الفضل العباس: ولدي، احترم أخويك الحسن والحسين، ولا تناديهما «بأخويّا» لأنهما إبنا فاطمة الزهراء وأنت ابن أم البنين، إن النفوس الكبيرة تأبئ إلا سمواً ورفعةً.

وفي عاشوراء ، لمّا صرع أبو الفضل العباس صاح مخاطباً الحسين : أخي ، أبا عبد الله ، عليك مني السلام ، أدركني يا نور عيني . هذه المناداة لم يقلها إلا يوم عاشوراء .

ويوم كان أبو الفضل العباس طفلاً حمله الإمام علي النفي حجره وراح يقبل كفيه ويديه ويبكي ، وقد شمّر له عن ساعديه . . . وأم البنين لا تدري ما الأمر فقالت : يا أبا الحسن ، لعلك رأيت ما ساءك في كفي ولدي أبي الفضل . قال : لا يا أم البنين ، ولكني نظرت إلى ما يجري على هاتين الكفين ، إنهما تقطعان في سبيل الله ، فيبدلهما الله بجناحين يطير بهما في الجنة مع الملائكة .

هؤلاء الطاهرون المطهرون سبيلنا إلى الله ، ومدخلنا إلى الجنة . عندما يأتي بشر بن خذلمة إلى المدينة وينعي الحسين قائلًا :

يا أهل يشرب لا مقام لكم فيها قتل الحسين فأدمعي مدرار الجسم منه بكربلاء مضرّج والرأس منه على القناة يدار

إذ بامرأة خرجت من أحد الأبواب، تحمل طفلًا على كتفها، والوقار والنور والإيمان تبدو على ملامحها، ثم تصرخ وتنادي: بالله عليك أيها الناعي، ألا أخبرتني عن ريحانة رسول الله؟ قال: إني أنعاه، يا أمة الله. ثم راح الناعي يسأل الناس عنها، فإذا هي أم البنين، أم العبّاس وإخوته.

و فالمنظمة المنظمة ال

يقول بشر: عندما أخبرتها بخبر أبي الفضل، كأني بكتفها قد انهدل، وسقط عنه الطفل إلى الأرض ثم بكت وصاحت: ويلك يا بشر، لقد قطعت نياط قلبي، بالله عليك أخبرني عن الحسين أهو حيَّ أمْ لا؟ قلت: يا أم البنين عظم الله لك الأجر بأبي عبد الله فرجعت ناحبة مولولة باكية.

وعندما رجعت الحوراء زينب إلى دار أخيها أبي عبد الله ، أوقفت جارية لها على الباب ، وبينما هي كذلك إذ بالباب يطرق . قالت الحوراء: انظري من بالباب . قالت : سيدتي ، بالباب أم البنين . فخرجت زينب تستقبلها بالبكاء والنحيب . ولما وقع نظرها على زينب صاحت : واولداه ، واحسيناه . . .

إنّا لله وإنا إليه راجعون ، ولا حول ولا قوّة إلاّ بالله العليّ العظيم ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

«ما لي سوى قرعي لبابك حيلة فإذا رُددت فأيّ بابٍ أقرع»









# إِسْ مِاللَّهِ الرَّكُمَٰذِ الرَّكِيدِ مِ

﴿ ومن الناس من يشري نفسه ابتغاء مرضاتِ الله والله رؤوف بالعباد ﴾ (١) .

في قراءة القرآن الكريم نجد أن الآيات التي تخاطب المؤمنين بقوله تعالىٰ : ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنوا ﴾ (٢) إنما تشير إلى أمير المؤمنين . فهو المعني بها وسيدها . أضف إلى ذلك ، أن هناك أكثر من مئتي آية ، وقيل خمسمائة آية تشير إلى الإمام على مانتي وتتحدث عن فضائله .

وقبل الشروع في تناول هذه الآية الكريمة ، لا بدّ أن أقف وإياكم على صورة الإنسان وصوركم فأحسن صوركم (٣) فللإنسان صورتان :

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآية : ٢٠٧ .

 <sup>(</sup>۲) وعددها سبع وثمانون آیة موزعة بین سورة البقرة (۱۲) ، وآل عمران (۵) ، والنساء
 (۹) ، والمائدة (۱۵) ، والأنفال (٦) ، والتوبة (٦) ، والحج (١) ، والنور (٣) ، والأحزاب (٧) ، ومحمد (٢) ، والحجرات (٥) ، والحديد (١) ، والمجادلة (٣) ، والحشر (١) ، والممتحنة (٣) ، والصف (٣) ، والجمعة (١) ، والمنافقون (١) ، والتخابن (١) ، والتحريم (٢) .

<sup>(</sup>٣) سورة غافر ؛ الآية : ٦٤ ، وسورة التغابن ؛ الآية : ٣ .

صورة ظاهرة بادية للعيان ، وصورة باطنية ترى من خلالها تجلّيات النفس وجوهرها .

أما الصورة الطاهرة فهي صورة البدنوالهندام . . . وهي تؤول إلى الزوال ، رغم جمالها وإشراقها في ريعان الشباب ، فهي لا يلبث أن يعتريها الشحوب ، وتقوس الطهر ، وتجعد الجبين . . . فيذهب رونقها وبهجتها ، وإذا استمر إلى حين ، فنهايته إلى التراب .

من كان لا يطأ التراب برجله وطأ التراب بناعم الخدِّ

هذه الصورة لا شغل لنا بها ، إنما تعنينا الصورة الباطنية التي نستقرىء فيها نفسية الإنسان من خلال الأعمال والتصرّفات . . فالنفس تفصح عن جوهرها ولا تخفي حقيقتها ، وذلك من خلال الأعمال التي قد تثير فينا عاطفة النقمة والاشمئزاز أو عاطفة الدهشة والإعجاب ، أو غير ذلك من الموثّرات .

﴿قُلَ كُلُّ يعمل على شاكلته ﴾(١) فالمؤمن تتجلى في أعماله آيات البر والوفاء والإيمان والورع والتقوى . . . والكافر تفوح من أعماله روائح الفسق والنفاق والرذيلة . . . فالصورة الحقيقية للإنسان ، والتي تؤمّن له السعادة والراحة في الدنيا والآخرة ، ليست هذه الصورة الظاهرة ، إنما تلك القابعة في خفايا النفس وداخلها «إن الله لا ينظر إلى صوركم ، ولكن ينظر إلى قلوبكم» .

من هنا ، قد نرى إنساناً مؤمناً فنميل إليه ، ونرتاح لرؤيته ومجالسته ، بغض النظر عن بهاء طلعته وجمال محيّاه . . . . وننفر من إنسان آخر ، ونبتعد عنه ، ونشمئز منه ، لأنه فقد جمال الروح والنفس ، وأضحى كجلمود الصخر ، لا يحرّك ضميره منظر رجل عاجز ، أو طفل يتيم ، أو أرملة تشكو الفقر والعوز . . .

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء ؛ الآية : ٨٤ .

فالإنسان إذاً لا يستطيع أن يخفي حقيقته أبداً ، ومهما حاول فلا بدّ أن تُكشف نواياه ، ويُفتضح أمره :

ومهما تكن عند امرىءٍ من خليقةٍ وإن خالها تَخفى على الناس تُعلم

يقول الإمام على النه المام على النه المام على النه المام على المام المام المام على المام المام

ففي أثناء الكلام يظهر الإنسان على حقيقته ، لأن الصورة الداخلية تطغى عليه وتتحكّم به ، فإما أن يرتفع إلى السماء ، وإما أن يهوي إلى الحضيض . والله سبحانه وتعالىٰ هيّا لك السبل ، وأمدّك بالمعرفة ، ووضع بين يديك المستلزمات : الريشة واللوحة والأصباغ والألوان . . . وقال لك : ارسم صورتك كما تشاء ، ارسم فيها الكفر أو الإيمان ، القوة أو الضعف ، الشجاعة أو الجبن ، الكرم أو البخل . . . فأنت إذاً تختار ، وترسم بحسب قناعتك ، وهذه عظمتك أيها الإنسان أن خلقك الله حرّاً .

وفي مدرسة الإمام على على على المناه الإمام على المناه في المعنى القضاء أعماله غير مُجبر عليها . وفي نهج البلاغة تفسير رائع لمعنى القضاء والقدر . أما الذين ابتعدوا عن مدرسة الإمام فقد سقطوا في هوة سحيقة ليس لها قرار ، ونسبوا أحاديث كثيرة إلى الرسول الكريم نتحدث عن الإنسان كما لو كان مبرمجاً ، إما أن يذهب إلى الجنة ، وإما أن يُساق إلى النار . فالرسول منهم ومنها براء .

وفي مسألة التخيير والتسيير لا بـد من العودة إلى القـرآن الكريم ، ففيه آيـات تجيب على أسئلة المشككين ﴿وما ربّـك بظلام للعبيـد﴾(٢) ﴿كل نفس

<sup>(</sup>١) سورة محمد ؛ الآية : ٣٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت ؛ الآية : ٤٦ .

بما كسبت رهينة ﴿ ( ) ﴿ وأن ليس لـ الإِنسان إلاَّ ما سعى ﴾ ( ) ﴿ إن الله يـ أمـر بـالعدل والإِحسان وإيتاء ذي القـربى ، وينهى عن الفحشـاء والمنكـر والبغي يعظكم لعلّكم تذكّرون ﴾ ( ) .

ففي مدرسة الإمام على علي على المناه الإنسان حرّاً ، تصدر أعماله بإرادته ، لا سلطة للشيطان عليه : لا تكن إمّقة وكن مستقيماً ، لا تقل إن أحسن الناس أحسنت ، وإن أساؤوا أسات ، أو ظلموا ظلمت ، ولكن وطنوا أنفسكم ، إن أحسن الناس أن تُحسنوا ، وإن أساؤوا أن تبتعدوا عن إساءتهم وتحسنوا .

فالصورة الداخلية للإنسان تتشكّل من التربية والوراثة والبيئة الإجتماعية ، وكلها تؤثر على الإنسان . ولكن الإيمان عند على بن أبي طالب أقوى وأكبر من هذه العوالم «إني وُلدت على الفطرة وسبقت إلى الإسلام والهجرة» .

وخلاصة القول: إن الصورة الباطنية هي التي تكشف زيف صاحبها ، وتميّز الغثّ من السمين . . . وكل إناء بالذي فيه ينضح .

### الامام على في فراش النبي عمليات :

وبالعودة إلى الآية الكريمة ، نرى أنها تشير إلى حدث عظيم في الإسلام ، ألا وهو ليلة الهجرة ، ليلة مبيت الإمام على في فراش النبي مسلمة . في تلك الليلة نزلت الآية المباركة ، وفي تلك الليلة تآمرت قريش على النبي ، وعزمت على قتله .

فقد انتهز الكفار والمشركون فرصة وفاة أبي طالب وخديجة للقضاء على النبي ، فما كان من الثلاثي المتآمر الذي يتمثّل بأبي لهب وأبي جهل

٣٨ : الآية : ٣٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة النجم ؛ الآية : ٣٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة النحل ؛ الآية : ٩٠ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وأبي سفيان ، إلا أن رسموا خطة لقتل النبي المنائل وتقضي هذه الخطة باختيار شاب من كل قبيلة يشارك في عملية الهجوم ، وهكذا يضيع دم النبي بين القبائل .

تم اختيار أربعين شاباً من أربعين قبيلة ، وقد زُودوا بالمال والسلاح ، وكان الله سبحانه وتعالى لهم بالمرصاد ، فأمر جبريل أن يهبط على النبي الله ويطلعه على نوايا القوم وما عزموا عليه ، ويزوده بالنصح : إن الله يأمرك أن تُضجع علياً مكانك .

إن الله سبحانه وتعالىٰ أبى أن يُجري الأمور إلا بأسبابها. قد يكون ممكناً درء الخطر عن الرسول ، وحفظه من أعدائه المتربصين به عن طريق معجزة إلهية ، أو عن طريق رفعه إلى أعلى عليين ، أليس الله بقادر على ما يشاء ؟! ﴿سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً﴾(١).

ونزل الوحي يأمر الرسول بمغادرة مكة . فأرسل في طلب علي ، وعرض عليه المبيت في بيته ، وعلى فراشه ، والإلتحاف ببردته الخضراء اليمانية ، فالمشركون عزموا على تنفيذ خطتهم ، وبقاء على في فراش النبي يجعلهم يعتقدون أن الرسول ملازم بيته . وهذا الأمر سيؤخرهم عن مطاردة محمد وهو في طريقه إلى الغار .

وفي الطريق التقى الرسول بأبي بكر فاصطحبه معه كي لا يعلم أحد بأمر خروجه . ومن هنا كانت صحبة أبي بكر للنبي صحبة واجبة ، ولو تُرك

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء ؛ الآية : ١ .

أبو بكر في مكة لجاز أن يعلم الأعداء بمسير الرسول وهجرته فيعمدون إلى ملاحقته .

وتدور الأحداث: الرسول في الغار، وإيمانه بالله قبوي، وقد جمّله الله بالطمأنينة، بقوله تعالى: ﴿إِذَ أَخْرِجُهُ الذّين كَفْرُوا ثَانِي اثْنِينَ إِذَ هما في الغار، إِذَ يقول لصاحبه لا تحزن إِنَ الله معنا ﴿(١) وعلى مستسلم لمشيئة الله وقضائه، راقد في فراش الرسول، والموت يُحدق به من كل جانب. وموقف آخر مغاير تماماً لهذين الموقفين، موقف أبي بكر الحزين القلق. ولا غرابة في ذلك، فالموقف جلل، والخطب عظيم، مما استدعى هبوط جبريل وميكائيل يتباهيان ويقولان: بخ، بخ لك يا على! من مثلك وقد باهى بك الله ملائكة السماوات.

لقد تجاهل الكتّاب هذه الظاهرة وأغفلوها ، وأقحموا نفوسهم في متاهات فُرضت عليهم ، فخرجوا على الحقيقة ، وزيّفوا الواقع ، وسخروا أقلامهم وضمائرهم في خدمة الغايات والسياسة ، وقصروا في فهم واستيعاب الآية التي نزلت في على ليلة مبيته في فراش الرسول ، أو تعمّدوا ذلك .

فعلى الفراش مبيت ليلك والعدا تهدي القراع لسمعك التغريدا رصدوا الصباح لينفقوا كنز الهدى أو ما دروا كنز الهدى مرصودا

نحن هنا لسنا في صدد التفاضل والتمايز بين الإمام على على على الله وأبي بكر . هذا المنطق يأباه العقل والتاريخ ، لأن هناك فوارق وحالات نفسية مختلفة بين إنسان وآخر . فالإمام على ابن عم النبي وربيبه وصهره والمدافع تحت رايته وأجود الناس علماً ومعرفة وحكمة . . . . وهذه الصفات ليست متوفرة في الصحابة ، مع احترامنا وإجلالنا لمقاماتهم .

والآن ، أريد أن ألفت الانتباه إلى جوهر الآية التي نزلت في المبيت

<sup>(</sup>١) سورة التوبة ؛ الآية : ٤٠ .

وَقُفْتُمُ الْمِيْنَ الْمِيْنَ الْمِيْنَ الْمِيْنَ الْمِيْنَ الْمِيْنَ الْمِيْنَ الْمُؤْلِقَالِينَ الْمُؤْلِقَ الله الله The Prince Ghazi Trust

﴿ ومن الناس من يشري نفسه ابتغاء مرضات الله والله رؤوف بالعباد ﴾ (١)

هـذه الآية فيهـا بيع مـطلق لله ، فيها قنـاعة ورضيً بـالحكم والمصير ، بعكس الآية التي نزلت في الغار وما فيها من خوفٍ وقلق واضراب . .

ويأتمر علي بأمر الرسول الكريم بعد أن سمع مقالته: يا علي ، إن الله أمرني أن أخرج هذه الليلة ، وأنت تقوم مقامي وتنام في فراشي . . . وقد يصلك سهم، أو يقتلك هؤلاء المتآمرون . . . فيقول علي : أو تسلم أنت يا رسول الله ؟ قال : بلى ، فقال علي : نفسي لنفسك الفدا ، فأنا أطلب من الله أن يعطيني الحياة حتى أكون بخدمتك يا رسول الله .

أخذ الإمام بردة النبي والتحف بها ، ونام في فراشه . . . وفي البيت فاطمة الزهراء والهاشميات والنساء والأطفال . وأوحى الله إلى جبرائيل وميكائيل : إني قد آخيت بينكم ، فجعلت عمر أحدكما أطول من عمر الآخر ، فأيكما يؤثر صاحبه ؟ قال كل واحد منهما : أنا أريد العمر الطويل ! قال : هلا كنتما كعلي بن أبي طالب ؟ لقد وقى أخاه النبي بنفسه وهو نائم في فراشه ، ثم أمرهما أن يهبطا إلى الأرض ويحرسا أمير المؤمنين .

أحاط الكفار والمشركون بالدار ، وعلى رأسهم أبو جهل وقد أمرهم أن يقذفوا النبي بالحجارة ، وانهمرت الحجارة على جسد الإمام الذي كان يتحمل الألم بصبر واحتمال دون أن يتفوّه بكلمة ، لأنهم إذا سمعوا صوته عرفوه ، وأدركوا خطة الرسول .

وأرادوا الهجوم ، لكن أبا لهب منعهم من دخول الدار ليلاً ، قائلاً لهم : في الدار نساء وأطفال ، وإذا دخلنا ليلاً سبّتنا العرب ، ولحق بنا العار .

وهنا نسأل: هل راعى بنو أُميّة يوم عاشوراء هذه الأعراف والمبادىء التي تعلّق بها العرب واعتبروها من شيمهم وفضائلهم أم أنهم تنكّروا لها،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآية : ٢٠٧ .

وجعلوها خلف ظهورهم ، بل سلحقوها بأقدامهم ؟ Por o.

أما الإسلام ، فقد راعى هذه الطاهرة الخلقية ، وكره مهاجمة الناس ليلًا ، وهم بيات آمنون . فهذا الإمام الجواد سين يجيب يحي بن أكثم حين سأله عن محرم قتل صيداً ، فقال : قتله في الليل أم في النهار؟ .

ويستوقفنا هذا السؤال ؛ وندرك أنه من المستحسن أن يكون الصيد في النهار ، لأن الطائـر يمكنه الهـرب والنجاة ، أمـا في الليل فيكـون الصيد غيلة ، لأن منافذ الهرب مغلقة ، والـطائر آمن في وكـره ، وفي الهجوم عليـه واصطياده تكون الجريمة موجعة ، والكفّارة مضاعفة .

وقد كان مألوفاً أن الجيش الإسلامي ما كان يغير على الأعداء إلا في الصباح ﴿ فالمغيرات صبحاً ﴾ (١) . حتى العذاب عندما يأذن الله بنزوله على الكفار لا يكون ليلًا لقوله تعالى: ﴿إِنْ موعدهم الصبح أليس الصبح بقریب (۲<sup>۲)</sup> .

وامتثـل القوم لـرأي أبي لهب حتى أدركهم الصباح ؛ فشنّـوا هجومهم ، وكان بينهم خالد بن الوليد، قبل أن يسلم وقبل أن يكون سيف الله المسلول ، وإذا بالإمام على ينتصب أمامه ، فيتراجع خالد ويقول : أين ابن عمك ؟ فيجيب الإمام : أجعلتموني عليه رقيباً ؟ ألم تـطلبـوا خـروجهم عن دياركم ؟ لقد خرج محمد وانتهى الأمر . . . وتقدم ذلك المغرور ، سيف الله المسلول ، وتقدّم معه عبد لأبي جهل . فأخذ الإمام خالداً بيسراه وأهوى بالسيف على ذلك العبد فقـده نصفين . فتراجـع عندهـا القوم وراحـوا يجدُّون في البحث عن رســول الله .

إن بقاء على في مكة كان يهدف إلى حفظ عائلة الرسول وابنته النزهراء ، يقول ابن أبي الحديد في هذه المناسبة : أية بطولة أعظم من

<sup>(</sup>١) سورة العاديات ؛ الآية : ٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة هود ؛ الآية : ٨١ .

بطولة على ! إنه يقي النبي فيبيت في فراشه ، ويبقى بعد ذلك فيرد الأمانات إلى أهلها .

سلام الله عليك يـا أميـر المؤمنين ، لقـد آمنت فصـدقت ، وجـاهـدت فظفرت ، وظفرت فسجحت ، وهذه مناقب وصفات الطهرة الأبرار .

وتبدأ مسيرة اللقاء ، لقاء الحبيب محمد . فقد هيّأ الإمام قافلة عظيمة ، وخرج بها رغم أنوف الراغمين قائلًا : هذه ضعينة محمد ، وها أنا أمامكم ! لا تقولوا إن ابن أبي طالب جَبُن وخرج من حيث لا نعلم . . أنا لا أخرج ليلًا ، ولست خائفاً أو مرتبكاً ، فمن أحب منكم أن أفري لحمه ، وأريق دمه ، فليتقدم لي في هذه اللحظة أو يتبعني ويلحق بي .

إنه كفؤ كريم ، وإمام عظيم ، يتسلّح بالإيمان والتقوى ، والشجاعة ورباطة الجأش ، والحكمة وجودة الرأي . . . وهذا ما دفع الكثير من الأدباء والشعراء أن يهيموا به ، ويصدعوا بمحبته والتودّد إليه . فهذا بولس سلامة عُدّ من فرط حبّه علويّاً :

يا سماء اشهدي ويا أرض قري واخشعي أنني أحبّ عليّا

وتم لقاء الحبيبين ، محمد وعلي ، رسول الله المبلّغ رسالته ، وسيف الله المشهور تحت رايته . ذاك خاتم النبيين ، وهذا إمام المتقين الخاشعين الساجدين الراكعين . . .

# مقتطفات من حياة الامام:

منذ يومه الأول فتح عينيه على عيني رسول الله ، وشاركه في حلو الحياة ومرها ، وإن في ولادته معجزة . لقد وُلد في الكعبة المكرمة ، والتاريخ يثبت ذلك ، لكنّ المغرضين أرادوا أن يتجاهلوا عظمة الإمام فراحوا يلفّقون الروايات والأحاديث حول ولادته . . . وفي رسالة بعثها لي أحدهم يقول حرفيًا : لي صديق يقول أن ليس الإمام على فقط وُلد في الكعبة ، بل هناك مئات وُلدوا فيها . . . لا أدري من هم هؤلاء المئات ! أين كانوا ولماذا

لم نسمع بهم ؟ الماذا لم يأتِ التاريخ على ذكرهم ؟ ا أسئلة وأسئلة ، والحقيقة واحدة ، ناصعة ومشرقة ، أنه لم يولد. مولود في الكعبة غير علي ، لا من قبل ولا من بعد . . . .

كان الإمام إلى يوم مصرعه على يد الأثيم ابن ملجم لا تفارق الصلاة شفتيه ، ولا يترك الـرسول لحظة واحدة في جهاده ضد المشركين . . فقـد انتصر الرسول على اليهود بسيف علي بن أبي طالب ، ففرّق شملهم وردّ كيدهم إلى نحرهم ، بما أبداه من ضروب البطولة والشجاعة في ساحات الوغى وفي جبهات القتال . .

وكانت حياته مع الزهراء أيام خلافته زهداً وتصوّفاً : كوحاً وجبّة صوف ، وقرص شعير في طبق ، بكفّ الطهر مطحون . . .

كان قبل خلافته يحتطب ويسقى ويكنس، وكانت الزهراء تطحن وتعجن وتخبز ، ولما آلت إليه الخلافة لم تتبدّل حاله ، ولم يتغيّر نمط حياته ، فعن عبـد الله بن أبي رافع يقـول : دخلت عليه في الخـورنق ، رأيته وعليه بردة بسيطة مرقعة ، فقال : «قـد خرجت من أهلي بهـذه ، وإن خرجت منكم بغيرها فأنا خائن».

ولنسمعه يخاطب أهـل البصرة «مـا تنظرون مني يـا أهل البصـرة ، إنـه قميص غَزَله أهلي في البيت».

هذا الكلام لا يعني أن الإمام لم يكن لديه أموال ، بل على العكس من ذلك ، إنما أوقفها جميعها في سبيل اليتامي والفقراء والمساكين وأبناء

وعن الأصبغ بن نباتة يقول: «رأيت علياً يدعو اليتامي فيسقيهم العسل المصفى ، ورأيت اليتامي ، ليلة ضربه ابن ملجم ، وقوف حول داره ووجوههم يعلوها الهمّ والانكسار ، وكلُّهم جاء باللبن لإنقاذ حياة الإمام ، لأنهم سمعوا الجرّاح يقول: اسقوه اللبن لأنه مسموم ، فاللبن فيه النفع والشفاء ، يقول الإمام الحسن : خرجت من الدار بعد ساعة ، فرأيت هؤلاء بالعشرات ، وكلّهم جاء باللبن لإنقاذ حياة أمير المؤمنين .

ویقول ابن أبي رافع: «دخلت على أمیر المؤمنین، فرأیت بین یدیه جراباً مختوماً، ففتحه وأخرج منه قرص شعیر مرضوض، ثم صبّ علیه قلیلاً من الماء، وشمّر عن ساعدیه وبدأ یأکل. فقلت: یا سیدي، لماذا تختمه ؟ فقال: أختمه من هذین الولدین ـ وأشار إلى الحسن والحسین أخشى أن یلتّاه بزیت أو سمن.

وتقدم له ابنته زينب ، ليلة الضربة ، ليلة التاسع عشر من شهر مضان ، لبناً وملحاً وخبزاً . فيقول لها : أي بنيّة ، تقدمين لي أدمين في طبق واحد ؟! أتريدين أن يطول وقوفي بين يدي الله ؟! .

للإمام شأن خاص ، وهذا الشأن يعني عليّاً ابن أبي طالب دون سواه ، لأن الله قد أخذ على أئمة الحق أن يساووا أنفسهم بضعفة الناس كي لا يتبيّع بالفقير فقره .

ويستدرك أمير المؤمنين فيقول: ولكنكم لا تقدرون على ذلك . . .

«ألا وإن إمامكم قد اكتفى من دنياه بطمريه ، ومن طعامه بقرصيه ، الا وإنكم لا تقدرون على ذلك ، ولكن أعينوني بورع واجتهاد ، وعفة وسداد . . . وأيم الله ، لأنصفن المظلوم من ظالمه ، ولأقودن الظالم بخزامته حتى أورده منهل الحق ، وإن كان كارهاً» .

ودخل عليه رجل قال: سيدي يا أمير المؤمنين ، جئت إليك مأخوذاً بثلاث علل: علّة النفس ، وعلّة الجهل ، وعلّة الفقر. فقال له الإمام: يا أخا العرب ، أما علّة النفس فتعرض على الطبيب ، وعلّة الجهل تُعرض على العالم ، وعلّة الفقر تُعرض على الكريم ، قال: سيدي ، أنت الطبيب والعالم والجواد. وأنا أعرض نفسي عليك قال: يا ابن أبي رافع ، أعطه ثلاثة آلاف دينار من أموالي الخاصة ، وليس من بيت مال المسلمين .



ولما جاءه أخوه عقيل يطلب العون ، قال : ليس عندي شيء من أموالي الخاصة ، فانتظر حتى تأتي وأدفع لك . قال : أنت تنهرني وعندك بيت المال ؟! تؤملني وترجيني بعد أيام وشهور ؟! فقال : يا عقيل ، إن بيت المال ليس لي ، وإنما هو للمسلمين . . .

كان عقيل كريماً يجود بكل ما يملك ، ويلح في الطلب من الإمام . وكان الإمام يمنعه قائلًا : والله ، لقد رأيت أخي عقيلًا وقد أملق حتى استماحني من برّكم صاعاً ، ورأيت صبية شُعثَ الشعور غبر الألوان من فقرهم .

هذا هو إمام المتقين ، وقائد الغرّ المحجّلين . جاءه رجل يطلب ألف دينار ، فالتفت إلى ابن أبي رافع وقال : أعطه ألف دينار . قال : سيدي ، ذهباً أم فضة ؟ قال : كلاهما عندي حجر ، لا أهمية له . أعطه أنفعهما ! .

ولنسمعه يخاطب ولده الحسن: «بني ، اجعل نفسك ميزاناً بينك وبين غيرك ، فاحبب لغيرك ما تحب لنفسك ، واكره له ما تكره لها».

ما أحوجنا إلى هذه النفس الزكيّة الطيبة! فطريقنا طويل ، وعلينا بالزاد ، فهذا إمامنا يقول: «آه ، آه ، من قلّة الزاد ، وبُعد السفر ، ووحشة الطريق!» .

علينا إذاً أن نهيء أنفسنا في هذه الليالي المباركة ، نعبود أنفسنا على البذل والعطاء: العالم يبذل علمه ، والكريم ينفق من ماله . . . يقول الرسول الكريم: «من فطر منكم مؤمناً صائماً في هذا الشهر كان له من الأجر عند الله كمن فطر ستين صائماً» . وفي بعض الروايات : ألف صائم في غيره من الشهور . قيل : يا رسول الله ، ليس كلنا يقدر على ذلك . قال : «اتقوا الله ، ولو بشق تمرة ، اتقوا الله ولو بشربة ماء» .

إن أصحاب الأموال عليهم أن ينقّوا نفوسهم ، ويطهّروا أموالهم ، وإلا كانوا في أسفل سافلين. فقد قال فيهم أمير المؤمنين : «لا تجالسوا الموتى»

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قيل : وما الموتى ؟ قال : «كل غني مترف» .

لا يتبادر إلى أذهاننا أن الإسلام يمقت الأغنياء ، لا أيها الأحبة ، فالإسلام يسمي المال خيراً ﴿ إِن ترك خيراً الوصية للوالدين ﴾ (١) ﴿ وإنه لحب الخير لشديد ﴾ (٢) و «نعم العون على تقوى الله الغنى » .

فالإمام لا يريدنا فقراء ، وهو لا يرضى أن نكون مترفين ، نعمل على عبادة المال وتقدّيسه . فالترف في مفهوم أمير المؤمنين هو أن يصبح الإنسان عبداً للدنيا والدينار ، يبيع دينه في سبيل الحياة ، ينفر من المؤمنين الصائمين العابدين . . . ويأنس للفاجرين الفاسقين اللاهين . . . وإذا أردنا أن نكون تلامذة في مدرسة الإمام ، فعلينا أن نكون من الزاهدين الشاكرين «فليس الزهد أن لا تملك شيء» .

ها هو إمامنا يخاطب الدنيا بقوله: «يا دنيا ، غرّي غيري». وما حربه هذه سوى عزوف عن الشهوات والملذات ، لأن الدنيا من الدنية . ﴿ما لكم إذا قيل لكم انفروا في سبيل الله أثاقلتم إلى الأرض ، أرضيتم بالحياة الدنيا ﴾(٣) .

هذه الدنيا تمثلها قبضة الطين التي خلق الله منها أبانا آدم ، لكنه لم يتركها طيناً ، بل نفخ فيها من روحه .

إذن ، ليس في قول الإمام علين ما يُستشف منه أنه ضد الأغنياء ، بل هو بجانبهم إذا التزموا بالحقوق الشرعية ، وفكّروا بالإنفاق في سبيل الله ، ومدّوا يد العون إلى المحتاجين وأبناء السبيل والفقراء . . . .

يقول الإمام علين في صفة هؤلاء المقربين: عندي تلاميذ طلاب خير، لقد أرادتهم الدنيا فلم يريدوها، وأسرتهم فافتدوا أنفسهم منها «أين إخواني الذين ركبوا الطريق، ومضوا على الحق؟ أين عمار بن ياسر، وأين

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآية : ١٨٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة العاديات ؛ الآية : ٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة ؛ الآية : ٣٨ .

ابن التيهان ، وأين ذو الشهادتين ؟ أين نظراؤهم من إخوانهم الذين ركبوا المنيّة ؟ . . . » .

فهذا حجر بن عدي باع جاه الدنيا بعزّ الآخرة ، فعاش في القلوب خالداً .

وهذا قارون وما ملك ، والعمالقة والأكاسرة والأباطرة ، عاشوا الدنيا وخسروا الآخرة .

سلام الله عليك يا أمير المؤمنين ، لقد طلّقت الدنيا وزهدت بمالها وجاهها ، فعشت خالداً أبداً في قلوب عارفيك : عشّاق الإيمان ، عبدة الرّحمٰن . . . .

لعلع بباب علي أيها الذهب وقل لمن كان قد أقصاك ناحية ما قيمة الذهب الوهاج عند يد

واخطف بأبصار من سرّوا ومن غضبوا عفواً إذا جئت منك اليوم أقترب على السواء لديها التبر والترب

#### هيبة أمير المؤمنين:

لقد جمع الإمام على إلى شجاعته وبأسه وعلمه وجودة رأيه الهيبة والجلال التي تفرض نفسها على الناس حتى قيل فيه: «كان فينا كأحدنا، لكننا لا نكاد نكلمه هيبة له».

هذا بالإضافة إلى ثقته المطلقة بالله سبحانه وتعالى ، وإيمانه بالقضاء والقدر . وليس أدل على ذلك من هذه الحادثة التي جرت له مع خادمه قبر . فقد خرج الإمام ليلاً يتفقد شؤون الناس ، وإذ به يسمع حركة من خلفه ، التفت وإذا بخادمه قنبر ، وكان كثير الحب له ، وشديد الالتصاق به ، فقال : ما شأنك يا قنبر ؟ قال : سيدي ، رأيتك تخرج ليلاً ، والناس كما ترى ، فخفت عليك وجئت لأحرسك . قال : يا قنبر ، أتحرسني من أهل السماء أم من أهل الأرض ؟ قال : أحرسك من أهل الأرض . قال : يا قنبر ، أن أهل الأرض لا يستطيعون أن يصنعوا شيئاً بي إلاً بإذن الله اعلم يا قنبر ، أن أهل الأرض لا يستطيعون أن يصنعوا شيئاً بي إلاً بإذن الله

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT أتيك أتيك من حيث أتيك الله وتعالى . فارجع من حيث

هذه بعض صفات الإمام ، وقد أدرجت في التاريخ في صفحة وقعت بيد عمرو بن العاص فمزّقها ، وحرّفها بشكل يبعد عن الحقيقة والواقع . . . ومما يُروى أن أمير المؤمنين كان عملاقاً وبطلاً عظيماً ، وكان يغشى المعركة مهرولاً ، حاسر الرأس . وهذه المواصفات تذكرنا بولده أبي الفضل العباس الذي كان إذا امتطى الجواد المطهم تخطُّ رجلاه في الأرض . .

هؤلاء أهل البيت . الحق رائدهم ، والإيمان والتقوى جُنّتهم ، ونحن شيعتهم ينبغي أن نسير على خطاهم ، ونهتدي بهداهم . فما خاب من تقرّب إليهم وتمسّك بهم .

وفي هذا الشهر المبارك ، شهر التوبة والمغفرة ، دعونا نحرر أنفسنا ، ونلتفت إلى كتاب الله ، إلى الأدعية ، إلى ذلك التراث العظيم ، تراثُ أهل البيت ، الذي توارثوه كابراً عن كابر .

دعونا نتطلّع إلى عاشوراء حيث التاريخ يعيد نفسه ، ومسألة التضحية والفداء تتكرر من جديد على يد علي بن الحسين في كربلاء ، عندما قدّم نفسه فداءً لأبيه الحسين صنيع جدّه الإمام على علي علين يوم افتدائه أخيه النبى .

نظر الحسين على الأكبر فدمعت عيناه حين استأذنه للقتال بين يديه قائلاً: أبي ، إئذن لي حتى أقاتل بين يديك ، فأذن له الحسين والتفت إلى ابن سعد وقال: يا ابن سعد ، قطعت رحمي ، قطع الله رحمك ، ثم قال: اللهم أشهد على هؤلاء القوم أنه قد برز إليهم غلام أشبه الناس برسولك خَلقاً وخُلقاً . وكنّا إذا اشتقنا إلى رؤية نبيّك نظرنا إلى هذا الغلام .

لاحظوا كيف كان وداع الحسين المناه لولده على الأكبر . إنه وداع يختلف في جوهره عن كل ما ألفناه في تاريخ البشر .

يقول الحسين على التمنى أن تكون هذه آخر ساعة من عمرك ، حتى تلاقي جدّك رسول الله فيسقيك بكأسه الأوفى شربة لا تظمأ بعدها أبداً.

برز على الأكبر يقاتل وأبوه الحسين واقف بباب الخيمة ينظر إليه ، وإذ به يصفر وجهه ، فسألته أمه : هل أصيب ولدي على ؟ فقال : ادخلي الخيمة يا ليلى ، وادعي لولدك ، فإن دعاء الأم بحق ولدها مستجاب .

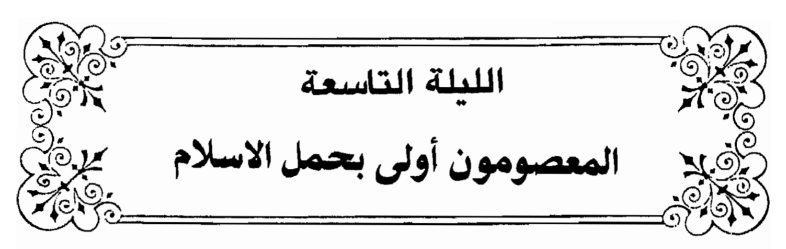
دخلت أم على الأكبر إلى الخيمة ، ونشرت شعرها وقالت : يا راد يوسف على يعقوب ، يا كاشف ضرّ أيوب ، إلهي بغربة الحسن ، أردد عليّ ولدي على .

رجع على الأكبر ينادي : أبه يا حسين ، العطش قد قتلني ، وثقل الحديد قد أجهدني . . فرده الحسين إلى المعركة . تقول سكينة : بينما نحن واجمون وإذ بأبي الحسين ينادي : ولدي على . . . ولدي على . . .

ثم أقبل الحسين وجلس عند رأسه يمسح الدم والتراب عن ثناياه ، وكأنى به يقول :

يا كوكباً ما كان أقصر عمره وكذا تكون كواكب الأسحار إنّا لله وإنّا إليه راجعون ، ولا حول ولا قوّة إلّا بالله العلي العظيم ، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين .





# لِسُ مِاللَّهِ الزَّكُمَٰذِيٰ الزَّكِيدِ مِ

قال الله العظيم في كتابه الكريم:

﴿إنما يريد الله ليذهب عنكم الرّجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً ﴾(١) .

هذه الآية الكريمة نحفظها ونقرأها وكثيراً ما نرددها دون أن ننفذ إلى مراميها البعيدة وإلى ما تتضمنه من فلسفة ودون أن ندري الخط السياسي والتنظيمي الذي يرسمه لنا الحق سبحانه وتعالى من خلالها . وسنحاول أن نلتفت إلى الله بقلوبنا وأسماعنا ، فلعله سبحانه ينزل علينا الرّحمة والبركة والخير ، لا سيما أن مدار حديثنا الإمام على أمير المؤمنين وأهل البيت السذين يخاطبهم الله حيث يقول : ﴿رحمة الله وبسركاته عليكم أهل البيت البيت كان .

رأيان في الخلافة :

افترق المسلمون في شأن الخلافة إلى فريقين : فريق يرى أن السرسول

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب ؛ الآية : ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة هود ؛ الآية : ٧٣ .

عندما فارق الدنيا وانتقل إلى الرفيق الأعلى أسس نواة الأمة الإسلامية وترك للمسلمين القرآن يهتدون بهديه ويعملون بموجبه دون أن يترك شيئاً سيواه . ويرون أن المسلمين قد اختاروا لأنفسهم إمامهم وقائدهم وخليفتهم ، وبالتالي لم يعد هناك من موجب أو داع لأي كان أن يختار ما دام هذا الاختيار قد تم بعد وفاة الرسول .

أما الفريق الثاني فيرى أن المسألة ليست بهذه البساطة التي يمكن أن تؤدّي إلى الفوضى . ويقول هذا الفريق إن القرآن قد أنزل من لدن حكيم عليم خبير ، وإن هذا القرآن قد أنزل ليطبق والرسول الأكرم ما استطاع أن يطبقه في حياته . وعدم الاستطاعة هنا لا تعني أنه لم تكن لديه الإمكانية في التطبيق ، وإنما يعني أن الإسلام لم يكن قد عم الكرة الأرضية بالإضافة إلى سبب آخر هو طبيعة المرحلة الجهادية التي عاشها الرسول في تلك الفترة من حياته ، فقد أمضى في مكة المكرمة ثلاث عشرة سنة في صراع دائم مع مشركي قريش وأصنامهم ، بينها ثلاث سنوات كان محاصراً خلالها في شعب أبي طالب . وفي هذه الأثناء توفيت خديجة ومات أبو طالب ، ولا يخفى ما لهذين الحدثين من أثر خطير في حياة الرسول وبالتالي في مسيرة الإسلام . أما العشر الباقية فقد عاني الرسول خلالها أشد المعاناة من عنت قريش وخصومتهم .

ثم انتقل الرسول إلى المدينة المنورة وقضى فيها عشر سنوات أمضاها في حروب متواصلة لنشر الإسلام ورد أذى المشركين . فلم يهدأ له بال ولم يغمض له جفن حتى نشر الدعوة الإسلامية في محيطه .

ولنا أن نسأل: كيف يمكن لهذا الرسول العملاق الذي جاء بهذا القرآن العظيم الذي تحدى الله فيه قريشاً أن يأتوا بسورة من مثله، بل بآية، كيف يمكن لهذا الرسول الذي جاء بهذا النظام العظيم أن يتركه من غير أن يعين وصياً وخليفة يكون على مستوى حمل الرسالة ومتابعة نشر الدعوة؟.

إن ابن سينا العالم الشهير والطبيب الخطير، قد ترك مجموعة من التلاميذ وأوكل إليهم متابعة رسالته الطبية عندما ترك بين أيديهم كتابه المعروف «القانون» وطلب إليهم أن يعملوا على شرحه وتفسيره للناس بعده، فهل كان ابن سينا أشد حرصاً من الرسول وأبعد نظراً منه ؟ معاذ الله . وهل يمكن أن نتخيل أن الرسول العظيم يموت ـ أرواحنا فداه ـ ويترك القرآن من دون قيم يفسره للناس فيبين لهم أمور دينهم ؟ .

يحدثنا التاريخ أن بعض الخلفاء الذين تولوا إمرة المسلمين تطرح عليهم بعض المسائل فلا يجدون لها جواباً ، ففي سيرة الخليفة الثاني عمر بن الخطاب ، أنه يصعد المنبر ويتناول في حديثه الصداق أي مهر النساء ، فيتساءل لماذا هذا الغلو في «المهور» ويعلن أنه سوف يسترجع كل المهور التي حصلت عليها النساء . فقامت إليه امرأة وردت عليه حجته أمام جمع غفير من الناس . قالت : ما كان ذلك لك يا عمر لأنه خلاف القرآن ، والقرآن يقول ﴿وآتيتم إحداهن قنطاراً فلا تأخذوا منه شيئاً﴾(١) ولم يقل ألفاً أو ألفين ، والقنطار يتحدث عنه الشيخ المفيد فجعله بمعنى جلد ثور كبير مليء بالنهب ، يقول : لو أعطيت المرأة قنطاراً من ذهب لامتنع أن يسترجع هذا المال منها . فقال لها عمر الحق معك . أصابت المرأة وأخطأ عمر .

أيحق لعمر أن يعتلي المنبر وهو يجهل بعض مسائل القرآن ؟ إن كل من اعتلى المنبر وأراد أن يخوض في الحلال والحرام ينبغي له أن يكون عالماً ضليعاً في القرآن : حلاله وحرامه ، محكمه وتفصيله ، ناسخه ومنسوخه وأسباب نزوله . . . الخ لأن القرآن بعيد الأغوار والمرامي ولا يعرفه إلا أولئك الذين نزل في بيوتهم ، وفي مقدمتهم على بن أبي طالب الذي قال فيه الرسول مندا «أنا مدينة العلم وعلى بابها» .

<sup>(</sup>١) سورة النساء ؛ الآية : ٢٠ .



ومن المعروف ، بل من المشهور أن أمير المؤمنين كان يقف إلى جانب الخلفاء يساعدهم في كل إشكال يستعصي عليهم فهمه ، ويحل كل معضلة يقفون أمامها عاجزين حائرين ، وفي مقدمتهم أبو بكر وعمر وعثمان الذين كانوا يرجعون إليه في الرأي والفقه والتفسير، وهذا أمر طبيعي، أو ليس القرآن الكريم كلام الله الصامت وعلي بن أبي طالب القرآن الناطق ؟ .

# القرآن الكريم يتجلى في أقوال المعصومين وأفعالهم:

مرة أخرى نتساءل: هل كان يمكن للرسول أن يترك الأمة الإسلامية تتخبط في مسيرتها من غير أن يترك فيهم من يوضح لهم دامس الطريق ؟ لقد ترك لهم أهل البيت اللذين كان يتجلى القرآن في أقوالهم وفي سلوكهم ، فنحن نقرأ القرآن في أقوال الصدّيقة الطاهرة فاطمة الزهراء مُسِنِّكُ ، ونقرأه في أقوال أسد الله الغالب على أمير المؤمنين ، نقرأ القرآن في أقوال الحسن والحسين ريحانتي رسول الله ممنية وسيدي سباب أهل الجنة . ونحن إذ نقرأ هذا القرآن في أقوالهم ، نتلمسه أيضاً ونتحسسه في سيرتهم وأعمالهم فيتجلى لنا الإسلام بأبهى صوره وأروع مظاهره . لقـد شاء الله تعالىٰ أن يكون لحبيبه المصطفىٰ محمد ممنية أهل بيت يتصدون لحمل القرآن للناس جميعاً ، يحملون الأمانة بصدق وصفاء. هلمّوا معي نستمع إلى الزهراء وهي تخاطب المسلمين فتقول: «أم أنتم أعلم بخصوص القرآن وعمومه من أبي وابن عمي ؟» لذلك عندما نقرأ سيرة أهل البيت نجد الإسلام وقد تجسُّد فيهم قولًا وعملًا بخلاف غيرهم ممن تجرأوا على أن يتبوأوا مقاعد ليست لهم . ومن أجل ذلك قال الرسول الكريم مسلمات : «إنى الحديث في صحاح المسلمين وسننهم بدءا بالبخاري وغيره كابن مسلم وابن ماجة ، ولا عبرة فيمن يقرأ هـذا الحـديث «كتـاب الله وسنتي» فـالعتـرة هي

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUST FOR QURANIC THOUST IVAIL THOUSE IN THOUSE IN

يقول الإمام على لكميل بن زياد «يا كميل الناس ثلاثة: فعالم ربّاني ، ومتعلم على سبيل نجاة ، وهمج رعاع أتباع كل ناعق ، يميلون مع كل ريح ، لم يستفيئوا بنور علم ولم يلجأوا إلى ركن وثيق . يا كميل إن هذه القلوب أوعية ، فخيرها أوعاها ، فاحفظ عني ما أقول لك . . . وتعيها اذن واعية » .

وقال رسول الله مسلمان : «الأذن السواعية هي أذنك يا علي » فقال الإمام : «ما سمعت شيئاً من رسول الله فنسيته قط» وهذا أمر طبيعي من الإمام مسنة وهو بدوره يريدنا أن نكون واعين هذه الدرر .

إن الإمام المعصوم ، وجوده ضرورة لأن مكانه من الكون أشبه ما يكون بمكان القلب من البدن . وبالتالي فإن وجود الأئمة المعصومين بدءاً بعلي وصولاً إلى الإمام الحجة «عجل الله فرجه» ، ضرورة لا بد منها . فكما أن القلب ينظم حركات الجسم الإنساني ويديرها ويوجهها ، كذلك الإمام المعصوم ينظم الحركة في الحياة والكون ويوجهها .

وبالتالي إذا حصل أي خلل في القلب فإن ذلك سوف ينعكس على حركات الجسد ، صفرة في الوجه وارتعاشاً في الفرائض وفوضى تصيب سائر الأعضاء . والأمر نفسه يحدث لو أصيب الإمام بسوء فإن الكون بأسره سوف يهتز .

ومن هنا نفهم السركيف هبت ريح سوداء مظلمة ، واصطكت أبواب المسجد الجامع واهتزت الأرض عندما ضُرب الإمام علي على رأسه الشريف بالسيف ، فنادى جبرائيل بين السماء والأرض «تهدمت والله أركان الهدى» .

وشبيه بهذا ما حدث يوم عاشوراء ساعة استشهد الإمام الحسين عباسين. إذ يروى أن الإمام السجاد قال لعمته زينب «إرفعي طرف الخيمة» وما إن فعلت حتى قال عليكن بالفرار، فقدقتل أبي الحسين». وعندما

سألته «كيف عرفت ؟» قال لها : «لقد تغيَّر الكون كله» .

وفي هذا المجال يروى عن كثير من العلماء سواء في ذلك السنة والشيعة ، أن السماء أمطرت دماً عبيطاً على الحسين لمدة أربعين يوماً . والعقيلة زينب قالت في الكوفة : «أفعجبتم إن أمطرت السماء دماً ؟» .

وما ذلك إلا سر من أسراره تعالى ، وفلسفة بعيدة الغور لا يدركها إلا فو حظ عظيم ، ونحن يكفينا ما ظهر منها . لذلك علينا أن ندرك أن الإمام المعصوم هو حجة الله في أرضه ، والله لا يخلي الأرض من حجة وبالتالي لا بد من وجود مثل هذا الإمام المعصوم ، وعلى هذا الأساس كان أهل البيت الأنموذج الذي يتجلى فيه الإسلام الحق . لقد كان أهل البيت بمشيئة إلهية لكي يتجسد فيهم الإسلام ، كما تجسد في بيت على علينه أسرته التي أمست المثال الأفضل للأسرة المسلمة .

#### كيف نستفيد من الدرس ؟ :

أذا كانت أُسرة على تعتبر الأنموذج الأصلح لللسرة المسلمة ، وهي كذلك فعلاً ، فما هي المسؤولية التي تستوقفنا وتلقى على عواتقنا ؟ .

إن بيت عليّ يجب أن يحـلَّ في بيوتنا ، ويجب أن نـذوب فيه ، وأن نتعلم الدروس التي لا تنسى ، ففي ذلك منجاة لنا وخلاص .

تعالوا معي أيها الأخوة نلج هذا البيت الطاهر لنرى بأم العين كيف كان يعامل الإمام على زوجته الزهراء ؟ وكيف كانت الزهراء تعامله وكيف كانا كلاهما يربيان أبناءهما ؟ .

إن المسؤولية الكبرى تقع على عواتقنا أمام الله ، لا سيما أننا نواجه التيارات الراهنة التي تقوم على الكفر والانحلال فتجرف شبابنا وبناتنا وتتخطف فلذات أكبادنا من بين أيدينا وتمزقهم شر ممزق . نحن اليوم أحوج ما نكون إلى هذا البيت الطاهر نتأسى بكل فرد من أفراده لكي ندفع عنا وعن أبنائنا غائلة الإنحراف والإنحلال .





#### قصة هنذا البيت:

كيف بدأ هذا البيت ؟ وكيف تكون ؟ إليك الحكاية من أولها . فاطمة الزهراء تعيش مع أبيها ، والإمام علي ربيب هذا الرسول الكريم . نحن الآن في المدينة المنورة وفاطمة بلغت مبالغ النساء . هفت النفوس وتطاولت الأعناق ، فالكل يطلب يدها والكل يتقدم لكي يخطبها من رسول الله . ولكن أنّى لها أن تكون إلا لمن كان كفاً لها . خطبها أبو بكر ، وكذلك فعل عمر وغيرهما حتى علم الناس أن كل من كان يخطب فاطمة من الرسول كانت الكراهية تبدو في وجه أبيها . فذهب أبو بكر وسعد بن معاذ إلى علي الذي كان يعمل في سقاية النخيل لدى أناس من المدينة يكسب بهذا العمل قوته ورزقه . وعندما ألقيا عليه التحية ردّ عليهما بأحسن منها ثم سألهما : ماذا تريدان ؟ قال أبو بكر : لقد ذهبت إلى الرسول خاطباً ابنته فاطمة وكذلك فعل عمر ، وغيرنا كثيرون ، ولقد رأينا كراهة ذلك في وجهه ، وما أظنه يردك خائباً فأنت كفء

توجه الإمام على إلى بيت أم سلمة لأن الرسول كان في بيتها ثم طرق الباب. وفي هذه الأثناء كان جبرائيل يوحي إلى الرسول: «يا رسول الله.. العلي الأعلى يقرئك السلام ويقول لك، علي الآن في طريقه إليك يخطب منك ابنتك الزهراء. الله تعالىٰ يقول: إني قد زوجت علياً من فاطمة ، زوجتهما أمام ملائكة السماوات والأرض ويريد منك أن تعلن ذلك».

عندما طرق عليّ الباب قال الرسول: يا أم سلمة افتحي الباب له وامريه بالدخول. قالت: من هذا يا رسول الله الذي آمره بالدخول؟ قال: إنه الرجل الذي أحب الله ورسوله وأحبه الله ورسوله. تقول أم سلمة: فتحت الباب وإذا به علي بن أبي طالب وقد وقف مطرقاً برأسه. قالت: والله ما دخل الدار حتى اختفيت في خدري. دخل الإمام علي فجلس عند رسول

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

الله . سلّم عليه فرد عليه السلام . قال : أجلس يا علي فجلس مطرقاً . قال له المصطفىٰ : ما حاجتك يا علي ؟ قال : يا رسول الله أنا ربيبك ، احتضنتني وغذيتني ، وأشعر الآن أني بحاجة إلى سكن وزوجة ، وقد جئت خاطباً منك ابنتك فاطمة . فهل أنت مزوجي يا رسول الله ؟ تبسّم الرسول وقال : يا عليّ قبل لحظات كان جبرائيل عندي وأمرني ربي بهذا الزواج .

ولكن ما عندك من المهر؟ قال يا رسول الله أنا لا أملك من الدنيا إلاً سيفي وناضحي (۱) ودرعي. قال رسول الله والله والله والله والله الله على الله وأما ناضحك فأنت تحتاجه وبقي درعك فبعها. فباعها الإمام على بمبلغ يتراوح ما بين أربعمائة وخمسمائة درهم حسب الروايات. ثم قال له الرسول: يا علي لقد جاءني فلان وفلان وفلان يخطبون فاطمة فذكرتهم لها فرأيت الكراهية ترتسم على وجهها، فدعني أدخل عليها لكي أسألها رأيها. وهنا يتجلى احترام الإسلام للمرأة ، فبالرغم من أن الله شاء له أن يتزوجها ورسول الله يريد ذلك والإمام علي كفء لها ، بالرغم من كل ذلك دخل عليها الرسول يسألها رأيها. دخل عليها أبوها فقامت إجلالًا له وسألته ما عندك يا رسول الله؟ قال: بنية فاطمة ، جاء علي يخطبك مني فماذا عندك يا رسول الله؟ قال: بنية فاطمة ، جاء علي يخطبك مني فماذا عقولين؟ فأطرقت برأسها من غير أن يبدو عليها أي أثر للكراهية. فعلم أنها موافقة . خرج الرسول إلى المسجد وخطب في الناس معلناً ذلك .

انتُدِبَ أبو بكر وسلمان وبـلال وأم سلمة لشـراء «الجهاز» ففعلوا . ولا بأس من أن نتعرف إلى هذا «الجهاز» مم يتألف ؟ .

إن جهاز سيدة نساء العاليمن كان يتكون مما يلي: قطيفة ، وسادة من ليف ، قربة للماء (لطالما حملتها حتى أثرت على كتفها) رحى (كانت تطحن بها الجريش حتى مجلت (٢) يداها) ، كوز ماء بعض الأواني من الخزف ، ثوب ، عباءة .

<sup>(</sup>١) الناضح: البعير الذي يحمل عليه الماء لسقاية النخيل.

<sup>(</sup>٢) ظهرت آثار العمل عليها . والعامة تقول «فقفقت» .



كما أن الإمام علياً اشترى له خشبتين وحبلًا . ولما طرح هـذا الجهاز أمام الرسول بكى وقال : «بورك أهل بيت جُلُّ آنيتهم من الخزف» .

ذهب الإمام على إلى البيت وضرب الخشبتين في الأرض ووصل بينهما بالحبل لنشر «الغسيل». وزفت فاطمة الزهراء، وزوجات النبي ينشدن:

سرن بعون الله جاراتي وآحمدنه في كل حالات فاطمة خير نساء البشر ومن لها وجه كوجه القمر

ورسول الله يمشي وسلمان يقود الناقة التي اعتلتها الزهراء . وعندما وصل الموكب إلى بيت على أخذ الرسول والمولي بيدها ووضعها في يد على قائلاً : «يا على هذه وديعتي عندك» . ومن أجل ذلك عندما ماتت الزهراء قال الإمام على :

«يا رسول الله لقد استرجعت الوديعة وأخذت الرهيئة» ثم قال: «أما حزني فسرمد» وقد قال ذلك لأن الوديعة ينبغي لها أن تعود سالمة لا مكسورة الضلع ، وأثر الضرب واضح في عينها ، وفي وجهها . من أجل ذلك كان حزنه سرمداً وليله مسهّداً فقد رأى بأم عينه كيف كانت زوجته «الوديعة» تضرب ويعتدى عليها يوم وقفت في وجه الذين اغتصبوا الخلافة قهراً .

# على والمرأة:

لقد كان الإمام على يحترم المرأة من خلال احترامه لفاطمة الزهراء ، أما ما ورد في نهج البلاغة من آراء له في المرأة فإن أخصامه قد أساؤوا فهمها وحملوها على ظاهر لفظها دون أن يفقهوا المعنى الحقيقي الكامن فيها والذي أراده الإمام على .

يقول الإمام على في نهج البلاغة: «المرأة شركلها وشر ما فيها أنه لا بد منها» ويقول: «النساء نواقص العقول، نواقص الحظوظ، نواقص الإيمان». إن الإمام علياً لا يرسل الحديث جزافاً أو اعتباطاً، معاذ الله.



ولكنه أدلى بهذه الأقوال على أثر حرب الجمل التي أثارتها في وجهه السيدة عائشة . ونحن نعلم أن الإمام علياً يعتبر الأنموذج التي يتمثل فيه الإسلام بأبهى صوره ، فما هو موقف الإسلام من المرأة ؟ لأن موقف علي منها هو موقف الإسلام تماماً .

يقول الله تعالىٰ في كتابه الكريم: ﴿ولولا رجال مؤمنون ونساء مؤمنات﴾(١).

وعندما أغار جنود معاوية على الأنبار وبلغ الإمام أنهم كانوا يدخلون على النساء المسلمات واليه وديات والنصرانيات فيأخذون حجلهن والقلائد والأقراط، صعد المنبر في الكوفة وخطب في الناس قائلاً: «لو أن امرأً مسلماً مات من بعد هذا أسفاً ما كان عندي ملوماً، بل كان به عندي جديراً». واضح أن الإمام يتألم لأن جنود معاوية قد اعتدوا على المرأة المسيحية فما بالك وقد اعتدوا على المرأة المسلمة المؤمنة. فهل يعقل أن يكون موقف الإمام على من المرأة كما فهمه أخصامه وكل الذين يبحثون عبثاً عن عيب ينسبونه إليه وأنّى لهم ذلك. وعلى رأس هؤلاء وفي مقدمتهم بعض المستشرقين الذين حاولوا أن يشوهوا صورة الإمام على ملكن فقد زعموا أن علياً كان حاقداً على المرأة وما كان يكن لها أدنى احترام والعياذ بالله. وإليك بعض أقواله في المرأة والتي تدحض كل هذه الافتراءات والأباطيل.

يقول سلام الله عليه: «استوصوا بالنساء خيراً»، ويقول: «الله الله في النساء» ويوصي جيشه بعدم الاعتداء حتى على نساء المشركين والكفرة قائلًا: «لا تعترضوا النساء حتى لو شتمن أعراضكم».

أما تشبيهه المرأة بالضلع المعوج فليس في هذا التشبيه أي تعريض بها ، فهو سلام الله عليه أراد أن يجعلها مصدر كل حنان ودفء وعطف

<sup>(</sup>١) سورة الفتح ؛ الآية : ٢٥ .

THE PRINCE GHAZI TRUST

ورحمة . وأما قوله : «نواقص العقول» فلأن شهادة امرأتين كشهادة الرجل الــواحــد ، إذ أن الـمـرأة تختزن عـاطفة وأنـوثة وذلك مما يجعلها متعـددة المشاغل والاهتمامات على رأس أسرتها وبيتها ، تهتم بتربية أطفالها وشؤون زوجها ، وبالتالي قد تحتاج من يذكرها إذا تعـرضت للنسيان . والنسـاء برأيـه علين «نواقص الإيمان» من الوجهة العملية بسبب قعودهن عن الصلاة والصيام أيام حيضهن ، والله تعالىٰ قد رخص لهن في ذلك ، وهن إذاً في طاعة الله . أما قوله سينتن «نواقص الحظوظ» فهو واضح ، إنه حظهن من المواريث علماً أن الإمام يعلم أن المرأة تأخذ ضعفين أو أكثر في بعض موارد الإرث في الإسلام وهذا مورد خاص يالأخت فقط. ويقول سُلَكُ : «إذا نظرت إلى فاطمة انجلت عني الهموم والأحزان» لأنها كانت تزهر له سلام الله عليهما . ومن هنا نفهم بل نوضح لماذا سميت بالزهراء . لقد لقبت بهذا اللقب لأنها تـزهر لأهـل السماء كمـا تزهـر النجوم لأهـل الأرض ، كما كانت تزهر في محرابها وهي تصلّي ، يقول الرسول مسلمات : «إذا وقفت ابنتي فاطمة للصلاة ، وقف خلفها سبعون ألف ملك يصلون عليها ويقولون لها: يا فاطمة إن الله اصطفاك وطهرك ، واصطفاك على نساء العالمين». وهو خطابهم لمريم ، علماً أن فاطمة أقدس وأعظم منها وهذا أمر لا إشكال فيه ولا نزاع ، فقد قيل للرسول عمران : «يا رسول الله ، أو ليست مريم سيدة نساء العالمين ؟» قال مرات : «مريم سيدة نساء عالمها ، أما ابنتي فسيدة نساء العالمين من الأولين والأخرين».

### حجاب المرأة:

يروى أنه دخل رجل أعمى على النبي مسلمة فقامت فاطمة ودخلت حجرتها. فلما رحل الرجل قال لها الرسول مسلمة : «بنية ، لماذا خرجت ، إنه أعمى ؟». قالت: «إن لم يكن يراني فإنني أراه ، ثم هويشم الرائحة».

ما أروع الإِسلام وما أعظمه ، إذ يصون المرأة ويقدرها ويحترمها .

فالحجاب بالنسبة للمرأة قداسة وشرف ! يقول الله تبارك وتعالى في كتابه الكريم : ﴿وإذا سألتموهن متاعاً فسئلوهن من وراء حجاب﴾(١) . ثم يحدد الهدف والغاية منه فيقول سبحانه : ﴿ذلكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن﴾ إذ أن الحجاب طهارة للقلب من الدنس وصفاء له من كل شائبة أو شك أو حيرة ، وهو بالتالي ليس مجرد حجاب مادي يستر الصورة والجسد . لذلك يقول سبحانه : ﴿فلا تخضعن بالقول فيطمع الذي في قلبه مرض﴾(٢) . إذن مسألة الحجاب لها علاقة وثيقة بالقلب القابع في صدر الإنسان ، وبأمراض هذا القلب . يأمرهن سبحانه بألا يخضعن بالقول أي لا يتبرجن ، لأن الذي في قلبه مرض يطمع في أعراض الناس ، والحجاب في هذه الحالة أطهر لقلوب الرجال والنساء على حد سواء . وبالإضافة إلى طهارة القلب وصفائه فإن الحجاب يستر العورة . يقول سبحانه : ﴿يا بني آدم قد أنزلنا عليكم لباساً يواري سوآتكم وريشاً ﴾ وبدن المرأة كله عورة والحجاب يواري العورة .

إن الحجاب الذي نتحدث عنه هو حجاب مادي يتعلق بالجسد والبدن فهو أمر «بيولوجي» ، ولكن هناك حجاب من نوع آخر ، إنه الحجاب النفسي «السيكولوجي» وهو أرفع منزلة وأبعد خطراً ؛ يقول تعالىٰ : ﴿ولباس التقوى ، ذلك خير ﴾(٣) . إن الحجاب المادي لا قيمة له إذا لم يكن ثمة حجاب من التقوى ، وإذا كان الحجاب المادي يستر العورة فإن حجاب التقوى يحفظ القلب ويصون النفس ويردعها ويقف حائلاً بينها وبين هواها وميولها ، فعلاقة الرجل بالمرأة ليست علاقة جسدية فقط . فمن ينظر إلى هذه العلاقة من الناحية الجسدية فقط فهو حيواني النزعة وبالتالي ليس إنساناً . ﴿إن هم إلا كالأنعام بل هم أضَلُ سبيلاً ﴾(٤) . إن العلاقة بين

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب ؛ الآية : ٥٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب ؛ الآية : ٣٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف ؛ الآية : ٢٦ .

<sup>(</sup>٤) سورة الفرقان ؛ الآية : ٤٤ .

الرجل والمرأة لهي أسمى من ذلك وأرفع منزلة ، إنها علاقة شريفة بين القلوب وبين النفوس ، هن لباس لكم وأنتم لباس لهن (١٠) . أي أن وجودك إلى جانب زوجتك يشعرها بالسكينة والهدوء والراحة ، ووجودها إلى جانبك يشعرك نفس المشاعر ، ومن هنا كان الزواج حصانة للمرأة وللرجل في آنٍ معاً . وإذا كانت المرأة تميل إلى التبرج والزينة فقد حدد لها المشرع حدود ذلك «المتبرجة عند زوجها والحصان أمام غيره» وما يحدث اليوم خلاف ذلك إذ أن المرأة قد خرجت متبرجة تعرض زينتها لكل الرجال ، في الوقت الذي نعلم أن الحجاب يصونها ويحفظها ويكسبها هيبة ونوراً واحتراماً ويرفع من قيمتها وقدرها .

إن الزهراء ، وهي أجمل فتاة وطئت الأرض ، عندما خرجت لتلقي خطبتها في مسجد أبيها منات كانت تطأ أذيالها أي أطراف ثيابها وذلك كناية عن التشدد والتحرج في أمر الحجاب . ونحن لا نبالغ إذا ما قلنا : إن الاستعمار واليهود وأعداء الإسلام جميعاً ما استطاعوا أن يمزقوا المجتمع الإسلامي إلا بعد أن عملوا على نزع الحجاب ونشر الفجور في أرجاء هذا المجتمع ، ولا خلاص له إلا بالعودة إلى قواعد الحجاب كما فرضه الإسلام وقرره المشرع الإسلامي .

عندما نزلت آية الحجاب ، كان النساء ، يدخلن مسجد الرسول وعلى رؤوسهن مثل الغربان ، فكل امرأة من نساء الأنصار وضعت قسماً من ثوبها على رأسها وتجلببت بجلبابها وهو ثوب فضفاض . يقول سبحانه ﴿يدنين عليهن من جلابيبهن ، ذلك أدنى أن يعرفن فلا يؤذين ﴿(٢) وكلمة «ذلك» في هذه الآية الكريمة تفسيرية ، أي تبيّن لنا فلسفة الحجاب والغاية منه ، فالحجاب يدفع الأذى عن المرأة والإسلام يريد أن يحافظ على كرامتها ، ودفع الأذى ليس هو الغاية الوحيدة ، بل هناك غاية أخرى هي طهارة القلب

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآية : ١٨٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : الآية : ٥٩ .

وصفاؤه ﴿فيطمع الذي في قلبه مرض﴾ (١) ومجتمعنا مليء بأولئك الرجال الذئاب الذين في ﴿قلوبهم مرض﴾ يلاحقون المرأة في كل مكان ويتعرضون لها من غير وازع أو رادع . هؤلاء الرجال ﴿مرضى﴾ على حد تعبير القرآن الكريم ، ومرضهم هذا خطير لا شفاء له إلا بطب محمد والمنات وعلي والنات ولعمري إن أشد الأمراض وأخطرها هي تلك الأمراض الكامنة في القلب ، ولا يقضي على هذه الأمراض القلبية إلا الإسلام . إذ ينبغي لهؤلاء الناس المرضى أن يكفوا أذاهم عن المجتمع . يقول الإمام علي والنات الأمراض على والنات عن المجتمع كفت عنه الأيدي» .

# عبود على بندء:

سبق القول إن الله تبارك وتعالى قد اختار أهل البيت ليكونوا نماذج يتجلى الإسلام في أقوالهم وأفعالهم ومواقفهم وسلوكهم ، وكل من أراد أن يتعرف إلى الإسلام عليه أن يتعرف إلى سيرة هؤلاء الأخيار الأطهار الذين ذابوا في الإسلام ورسموا لنا حركة الحياة الصحيحة فمن تبعهم نجا ومن تخلف عنهم تردى في هاوية الضلالة . ولا بأس من أن نورد بعض الصور من مواقفهم الخالدة وسلوكهم الإسلامي .

فهذه فاطمة الزهراء في حياتها اليومية ندخل بيتها ونرصد حركتها ، هي في داخل البيت تدير بيدها الرحى حتى مجلت يدها ، وتوقد النار تحت القدر حتى يبدو أثر ذلك في ثيابها ، والحسين في مهده يبكي إلى جانبها والحسن طفل صغير ، وفي هذه الأثناء يدخل عليها أبوها النبي والمنت ، فلما رآها دمعت عيناه فقال : «بنية فاطمة ، تجرعي مرارة الدنيا لحلاوة الآخرة إنه يدعوها إلى التحلي بالصبر على مضض الحياة أملاً بحلاوة الآخرة وحسن الثواب فيها ، حتى كأن الدرس يتوجّه فيه الرسول الأكرم إلينا جميعاً لكي نعيه . وعلينا أن ندرك أن الله سبحانه كان باستطاعته وهو العلي القدير ، أن ينزل مزيداً من الملائكة والحور العين لكي يكونوا في خدمة

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب ؛ الآية : ٣٢ .



الزهراء ، ولكن الأمر ليس كذلك فالزهراء أسوة وقدوة لكل امرأة مسلمة وعلي أسوة وقدوة لكل امرىء مسلم ، وأهل البيت جميعاً أسوة وقدوة للناس ، قاطبة ، وبالتالي يجب أن يمارسوا حياتهم اليومية كما يعيش سائر الناس ، والهدف من كل ذلك أن يرسموا لنا حركة الحياة الحقة ، القويمة ، الصحيحة . ومن هنا نفهم السر الذي من أجله قال فيهم الله سبحانه وتعالىٰ : ﴿إنما يريد الله ليذهب عنكم الرّجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً » .

صورة أخرى نستطيع أن نشهدها لدى الحوراء زينب علينه ، يوم عاشوراء إذ وقفت تنظر إلى أخيها الحسين مضرجاً بدمائه الطاهرة ، فرفعت وجهها الكريم إلى السماء وقالت : «اللَّهمَّ تقبل منا هذا القربان فداء لوجهك الكريم» . ويوم دخل السبايا الكوفة وقفت الحوراء في مجلس ابن زياد وإلى جانبها سائر السبايا ، فأطلت امرأة كوفية وسألتها : «أخية من أي الأسارى أنتم» فأجابتها «نحن أسارى آل محمد» ، فنزلت من على سطحها وجمعت لهن ملاءات وأزراً ومقانع .

ويحاول أحد المؤرخين أن يوضح لنا لماذا كانت الحوراء ترتدي أبسط الثياب وأرثها في مجلس ابن زياد ؟ يقول عندما هجم عليهم الجيش في المخيم بعد مصرع الحسين المنافقة المحتوراء وجمعت لهم الثياب والحلى والحلل لئلا تمتد أيديهم إلى حرائر رسول الله .

ولما دخلوا الشام ، يروي سهل بن سعد الساعدي فيقول: رأيت القافلة والأطفال والنساء ، وعندما دخلت شاهدت جارية من الجواري وقد انكشف رأسها ليس عليه أي خمار ، قال: دنوت منها وسألتها: يا جارية من أنت ؟ يقول: يا ليتني ما سمعت ردها ، قالت له: أنا سكينة بنت الحسين ، ويسترسل سهل بن سعد في وصف الأثر الذي تركه هذا الموقف في نفسه والحزن الذي دخل قلبه . وفي ذلك الموقف بالنات وقفت الحوراء في مجلس يزيد قائلة له: «أمن العدل يا ابن الطلقاء تخديرك

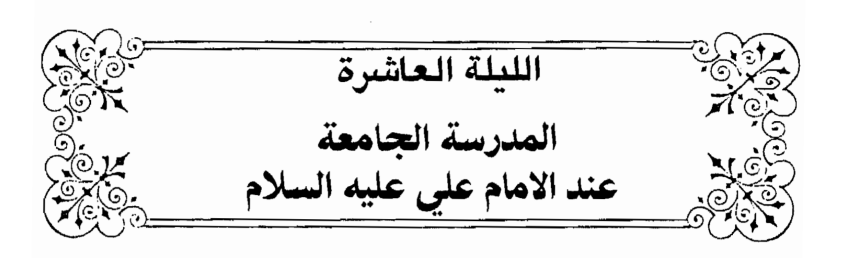


حرائرك وإماءك وسوقك بنات رسول الله سبايا ، قد هتكت ستورهن وأبديت وجوههن ، تحدو بهن الأعداء من بلد إلى بلد ويستشرفهن أهل المناهل والمناقل والمعاقل ، ويتصفح وجوههن القريب والبعيد والدنيء والوضيع ، ليس معهن من حماتهن حميّ ولا من رجالهن وليّ» ؟ ولما سمعت زوجة يزيد ذلك دخلت مجلسه سافرة فنظر إليها يزيد قائلاً : «أما تستحين وأنت تبرزين بين الرجال ؟» وكانت زوجته رمت حجابها أسوة ببنات رسول الله ، أفقالت : «ويحك يا يزيد ، أنا أستحي وهذه صريخة آل عبد المطلب ، وهؤلاء بنات رسول الله بمجلسك ؟» فقال لها : «نوحي على الحسين فإنه داعية بني هاشم» .

نظرت إليها الحوراء زينب ، فجرت دموعها وسالت عبراتها لتبدل الأيام وتغير الأحوال . ولكم تمنت في تلك الأثناء أن يكون إلى جانبها أخوها أبو الفضل العباس .

إنـا لله وإنّا إليـه راجعون ولا حـول ولا قوة إلاّ بـالله العلي العظيم وآخـر. دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين .





# لِسَــمِ اللَّهِ الرَّكُمَٰذِيُ الرَّكِيلِكِمْ

﴿ وإذا سألك عبادي عني فإني قريب أُجيب دعوة الداع ، إذا دعان فليستجيبوا لي وليؤمنوا بي لعلهم يرشدون ﴿ (١) .

#### صناعة الانسان المؤمن:

جانب مهم من جوانب مدرسة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب النخف، ألا وهو جانب الدعاء ، حيث تجد الإمام يتخذ من الدعاء وسيلة كبرى لصناعة الإنسان المؤمن ، لتكوينه وتنشئة جيل رباني يتسلح بالحق والحرية والعدل ، هذه المحاورة التي تدور عليها شخصية الإمام علي بن أبي طالب مالنة.

وقبل أن نأتي على جانب الدعاء ، ونحن في ليلة الجمعة من هذا الشهر العظيم ، أود أن ألفت أنظاركم إلى ملاحظة مهمة جداً قد تغرب عنا جميعاً ، هي أننا عندما نأتي إلى الإمام علي علين ، فما الذي يجلبنا إلى هذه الشخصية الفريدة من نوعها! . هل إليه . . . ؟ وما الذي يشدنا إلى هذه الشخصية الفريدة من نوعها! . هل يمكن أن يكون الاسم وحده ؟ . صحيح أن فيه نوراً مشعاً . ولكننا نريد أن

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآية : ١٨٦ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

نفهم من هو علي بن أبي طالب . هذا الذي إذا ذكره الرسول الأعظم مسني يجعله في قمة القمم . فهو يقول له على سبيل المثال لا الحصر : «يا علي لولا أني أخشى أن تقول فيك طوائف ما قالت النصارى في المسيح بن مريم ، لقلت فيك مقالة لا تمر بملاً من الناس إلا وأخذوا التراب من تحت قدميك . لكن يكفيك أن تكون منزلتك مني بمنزلة هارون من موسى . . » .

ثم يقول أيضاً عملية أسري بي (ليلة أعرج بي) إلى السماء ، رأيت إبلاً تحمل فضائل على بن أبي طالب ، لا يعرف أولها ولا آخرها إلا الله» . لاحظوا هذا الجانب .

فإذا تكلم الرسول الأعظم سلم عن مواصفات أمير المؤمنين علي ، فهو في القمة ، وكذلك الوحي يسجل خطوات علي بالنور ، كل كلمة وكل خطوة . . . هكذا . فهناك عناية من الله بهذا الرجل العظيم ، وإعداد من الرسول من الله تهيئة له لكي يتسلم الإسلام ، وحتى يكون قرين القرآن ، ومفسراً له ، وإمام المسلمين وقائد الغر المحجلين . . . هكذا يكون الإمام أمير المؤمنين مانخ.

فيقول فيه الرسول الأمين علم المناه الأمين علم المدينة المدينة المعدي» . و «أنا مدينة العلم وعلي بابها» ، وينزوجه ابنته الصديقة فاطمة الزهراء . وهذا جانب آخر .

# صفات أمير المؤمنين:

أما إذا جئت إلى أهل البيت من بعد الرسول مسلمة فإنك تجد الصديقة فاطمة الزهراء مسلمة في خطبتها تخصص نصف الخطبة للحديث عن علي بن أبي طالب عليه ، وتصفه أنه كان «مُشمّراً في جنب الله ، ناصحاً لله ولرسوله ، سيداً في أولياء الله ، مُجِدّاً كادحاً» . لاحظوا هذا التعبير .

ثم تقول: «وما الذين نعموا من أبي الحسن ، نقموا منه والله نكير سيفه وقلّة مبالاته لحتفه وشدة وطأته ونكال وقعته وتنمره في ذات الله». وتستمر في مواصفات على بن أبي طالب.

والحسن والحسين عليه عندما يذكران أباهما علياً أيضاً ، فهما يشيدان بشخصيته ويحركان القلوب لحب أمير المؤمنين علي بن أبي طالب علينه : «أشهد أنك كنت أول القوم إسلاماً ، وأقدمهم إيماناً ، يا أمين الله في أرضه وحجته على عباده» .

وإنك لترى الإمام السجاد ، والجامعة في عنقه ، يصعد المنبر ويتكلم عن أمير المؤمنين لأهل الشام ، ويُذَكرهم بعلي بن أبي طالب عن اللحجاز ، كبش العراق ، مكي مدني ، خيفي عقبي ، شجري مهاجري ، من العرب سيدها ، ومن الوغى ليثها ، وارث المشعرين ، وأبو السبطين والحسن والحسين ، ذاك جدي علي بن أبي طالب» .

ثم يقول: «أنا ابن من ضرب بين يدي رسول الله بسيفين ، وطعن برمحين ، وهاجر الهجرتين ، وبايع البيعتين ، ولم يكفر بالله طرفة عين التفتوا . . لأن الناس الذين أسلموا ، كانوا يسجدون للأصنام لكن الإمام علياً لم يسجد لصنم قط ، ولم يقع بصره الشريف على عورة أحد قط ، حتى أعداؤه يعرفون هذه الفضيلة لديه ، ولذلك طبقها عمرو بن العاص ، فنجابها من ضربة الإمام في يوم صفين .

لقد كان الإمام على على على منتصراً في جميع الحروب التي خاضها دفاعاً عن الإسلام، وحتى يوم هُزِم المسلمون في معركتي أُحُدٍ وحُنين، كان الإمام على منتصراً مع رسول الله ممالية ، فما وقف موقفاً قط إلا وسجّل النصر لله سبحانه وتعالى ، وما وقع سيفه على أحدٍ وأخطأه أبداً . . . ! .

جيء له يوماً بفرس سابق ، لاحق ، قيل له : يا علي هذه فرس قوية وجواد يلحق ويسبق ، هذا تحتاجه في الحرب . . . . قال : لا حاجة لي به ، لأني لا أفر من أحد ، ولا أتبع أحداً إذا فرَّ مني ! .

وكان ينزل إلى الحرب وهو حاسر الرأس ، فإذا سمع باسمه الأعداء ، ارتعدت فرائصهم ، وعندما سأله مرحب الخيبري : من أنت ؟ قال علي ، وكان يرتجز : «أنا الذي سمتني أمي حيدرة . . . » فاهتزت فرائص مرحب الخيبري ، وانحلت مفاصل بدنه . . هذا هو علي ؟ الويل لي . هذا ما قاله مرحب ، فارس اليهود الذين لم يتمكن أحد من كسر شوكتهم إلا علي بن أبي طالب علين ، «وكانوا يظنون أنهم مانعتهم حصونهم» . وسيأتي الكلام عنهم إن شاء الله .

### على واليهود:

وفي محاضرة خاصة ، يعنوان علي واليهود ، وموقف الإمام علي من اليهود ، يدلنا على مدى تأخر المسلمين الآن . مليار ونصف المليار مسلم في العالم واليهود يصولون ويجولون . مليار ونصف المليار مسلم في العالم مكتفين بالإعلام الفارغ المزيف ليس أكثر ، واليهود يزدادون عنجهية يوما بعد يوم وتقوى شوكتهم ويطغى جبروتهم . فهالاً لاحظت كيف حطم الإمام علي غرور اليهود ودمر حصونهم بعزمه الصامد وإيمانه الثابت . فهؤلاء بنو النضير تحصنوا بحصونهم ، ﴿وظنوا أنّهم مانعتهم حصونهم من الله ﴾ ، إلى أن يأتي ثم يقول : ﴿فأتاهم الله من حيث لم يحتسبوا ﴾ (١) الله أكبر . . كيف أتاهم ؟ وقذف الرعب في قلوبهم .

ففي وقعتي الخندق والأحزاب، يبرز الإمام على سلك إلى عمرو بن

<sup>(</sup>١) سورة الحشر ؛ الآية : ٢ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ودِّ العامري ويضربه بسيفه البتّار ضربة واحدة فيرديه قتيلًا ، وعندها يصيح الرسول سنرات : «برز الإيمان كلَّه إلى الشرك كلِّه» .

ويوم بدر . . . وسوف تأتي ليلة بدر إن شاء الله ، في هذا الشهر العظيم ظل الرسول يدعو حتى سقط رداؤه : «فإن شئت ألا تُعبد فلا تُعبد يا رب ، إن تملك هذه العصابة لا تُعبد» . ويشير إلى أمير المؤمنين على بن أبي طالب علين ، هذا الأسد الهمام لأن نصف القتلى الذين سقطوا في كل غزوات الإسلام وحروبهم بسيفه ، فهو البطل المنتصر والشجاع العظيم ، الذي يدخل على الزهراء علينه يوم أُحدٍ وسيفه يلهث من دماء المشركين والجبابرة والظلمة والطغاة ويقول :

أفاطم هاك السيف غير ذميم فلستُ برعديدٍ ولا بمليم

ثم تأتي لتعالجه وصفية معها ، فتقول : إيه يا رسول الله ، كلما عالجنا منه جرحاً انفتح جرح آخر ، فكان بدنه قرحة واحدة من الجراح . لقد هرب بقية المسلمين يوم أحد وتركبوا الرسول ممنية وحده ، هرب هؤلاء المنين هم أبطال الإسلام! . . المنين يقرأ طلابنا عنهم في الكتب والصحف ، أبطال الإسلام هؤلاء ، الذين شردوا وتركوا الرسول وحده ، أصبحوا الآن هم الأبطال . أما الإمام علي بن أبي طالب مبني البطل الحقيقي الذي استبسل في الدفاع عن الإسلام والذي أرسى دعائمه ووقف صلباً في وجه عتاة الكفار والمشركين ، فأبناؤنا لا يعرفون عنه شيئاً ، بل يكادون لا يقرأون عنه شيئاً أبداً . وهذا جانب آخر من جوانبه في الحرب .

يقول الشريف الرضي ـ رضوان الله عليه: «كلما أتيت على مواصفات على أمير المؤمنين، أشعر بهزّةٍ ورعدة في أعماقي، لأن مواصفات الإمام علي قد توحي لمن يقرأها، وينظر فيها أنها مواصفات متضادة، يضرب بعضها بعضا، ولكنها الواقعية التي تنبىء عن شخصية علي بن أبي طالب عضا، هذا مضمون كلام الشريف الرضي، لأنه ودائماً عندما يبرز الإنسان في صفة، يكون هذا على حساب الصفات الأخرى. لكن علياً، قمة في



كل صفاته ، قمة في الحرب وقمة في المحراب .

فهو إذا دخل المسجد للصلاة ، تسراه يتحوّل إلى دمعة واحدة ساخنة ، في الليل ، يتحسّس آلام الفقراء والمحرومين ، وإذا نطق بَدّى القائلين ، ونقع غليل السائلين . إذا صعد المنبر قال : «سلوني قبل أن نفقدوني . . سلوني عن طرق السماوات ، أنا أعلم بها من طرق الأرض» . ويجيب أيضاً على المسائل الرياضية والفيزيائية والكيميائية ، يجيب عليها وهو على صهوة فرسه وبسرعة البرق ، فهي واضحة لديه وضوح الشمس ، حتى أن الناس كانوا يتعجبون . قال له قائل : يا أمير المؤمنين أهكذا ، وبهذه السهولة ؟ قال : كم أصابع يدك ؟ هل تحتاج إلى طول تفكير عندما يسألونك عن عدد أصابع يديك ؟ قال : لا . قال : وأنا كذلك .

#### عبدالته:

تراه عندما يقف على رؤوس أعدائه ، فيعفو عنهم . فمن شيمه العفو والحلم والعدالة ، يتحلى بها ويطبقها كاملة ، فهو لم يتوان عن تطبيقها مثلاً في حرب الجمل عندما وقف على رؤوس معارضيه ، أقطاب بني أمية ، فقد عفا عنهم جميعاً وأكرمهم بالرغم من أنهم مجرمو حرب ، وقال في فقد عفا عنهم جميعاً وأكرمهم بالرغم من أنهم مجرمو حرب ، وقال في ذلك : «قد عفوت عن أهل البصرة ، كما عفا رسول الله والله والله والله والله مكة» . وكانت أم المؤمنين قد جمعتهم في غرفة ، وأغلقت عليهم الباب ، حتى لا يقع سيف الإمام علي على رؤوسهم ، وكان من بينهم مروان وأمثال مروان من آل أبي معيط . إذ دخل الإمام علي الأحبة ، قال والنظم المؤمنين في وجهه : يا قاتل الأحبة ، قال والنظم الغرفة . فسكتن ولم لو كنت كذلك لقتلت هؤلاء الموجودين هنا في هذه الغرفة . فسكتن ولم ينبشن ببنت شفة .

والإمام على مسنخ يعلم بكل شيء ، ولا تخفى عليه خافية ، فهذا الاصبغ بن نباتة ، يروي هذه القصة بقوله : أمرنا أمير المؤمنين مسنخ

وفينيتا الميتاني انتيالي كالقائل

بالمسير يوم الأحد إلى المدائن ، وقرران يقيم صلاة الجمعة هناك ، فخرجنا معه وتخلّف عمرو بن حريث . اقرأوا التاريخ وتأملوا فيه ، فمن هو عمرو بن حريث ، أليس هو من الخوارج ؟ هذا الذي تخلّف مع سبعة نفر من أتباعه ، حيث ذهبوا إلى منطقة قرب الحيرة تدعى الخورنق ، وقالوا نتزه هناك ، ويوم الأربعاء نتوجه إلى المدائن ، فنلحق بعلي هناك ، ونجتمع معه يوم الجمعة . وبينما هم جالسون يتناولون طعام الغداء ، إذ خرج عليهم ضبّ فقبضوا عليه ، وأخذه عمرو بن حريث وقال : الآن هم على الغداء ، والإمام على في المدائن ، ثم بسط كفه وقال : هذا أمير المؤمنين فبايعوه ، فبدأوا وبايعوا الضبّ . إلى هنا انتهت القصة .

ثم إنه لما كان يوم الأربعاء، تحركوا ولم يفترقوا ، ولم يُعلِموا أحداً بهذه الواقعة ، إذ بايعوا أميرهم وإمامهم . وبعد ذلك اتجهوا إلى المدائن ، حيث وصلوها يوم الجمعة ظهراً . وكان أمير المؤمنين علي في المدائن يخطب ويقول : «وقلت لكم إنهم لم يفترقوا وما زالوا على اجتماعهم» . وفي هذه اللحظة دخلوا باب المسجد ، فلما وقع نظر الإمام على علي عليهم ، قطع خطبته وقال : «أيها الناس ، إن رسول الله على أسرً إلي الف باب من العلم والحديث ، وفتح لي من كل باب ألف باب ، وأعطاني لكل باب ألف مفتاح . وإني سمعت الله سبحانه وتعالى يقول في كتابه الكريم : «يوم ندعوا كل أناس بإمامهم (١) . وأقسم لكم بالله العظيم ، ليعثن ثمانية نفر يوم القيامة وينادون بإمامهم ، وهو ضبّ ، ولو شئت أن ليبعثن ثمانية نفر يوم القيامة وينادون بإمامهم ، وهو ضبّ ، ولو شئت أن أعرفكم بأسمائهم لفعلت» . وكانوا هم سبعة نفر وعمرو بن حريث ثامنهم .

ثم يضيف الأصبغ بن نباتة قائلاً: بينما أنا واقف ، نظرت إلى عمرو بن حريث ، تهاوى كما تتهاوى السعفة اليابسة من الجبن والخواء . واكتفى بذلك ، فلم يقل لهم الإمام علين ، إن هذا هو عمرو بن حريث ، ولم يحاسبه الإمام أو يعاقبه . بل إن الأصبغ بن نباتة عرف القضية ،

<sup>(</sup>١) سورة الإِسراء ؛ الآية : ٧١ .



ولذلك نقلها لنا . 🏅 🌉

هـذا هـو حلم علي الله وعفوه ، وبهـذه الـروح ، وهـذه العـدالـة ، استطاع أن يطلق الإسلام إلى ربوع الدنيا ، بل إلى العالم أجمع .

أما قضية سويدة الهمدانية ، وكلكم تسمعون بها ، عندما دخلت على معاوية تشكوله بشر بن أرطأة قالت : أرسلت إلينا بشراً على البصرة ، فأخذ حلالنا وأثمارنا وظلمنا ، فقال معاوية : ما تريدين يا سويدة ؟ قالت : إما أن تأخذ حقوقنا ، فإذا أخذتها ، شكرناك ، وإلا كفرناك . قال : أتهددينني يا سويدة ؟ . . أنت في يوم صفين كنتِ مع علي بن أبي طالب تجيشين الجيوش ضدي ، والأن وقعت في قبضتي ، ولن تخرجي اليوم من هذه المدار نهائياً . ثم إنه أمر السياف أن يضرب عنقها أمامه وعلى مرأى من المجتمعين في مجلسه ، فأطرقت برأسها إلى الأرض ، وسمعها الحاضرون تنشد شعراً :

صلًىٰ الإله على روح تضمنها قبر فأصبح فيه العدل مدفونا قد حالف الحق لا يبغي به بدلاً فصار بالحق والإيمان مقرونا

عندئذ سألها معاوية: من هذا؟ . . قالت: هذا سيدي ومولاي أمير المؤمنين علي بن أبي طالب النش. وهذا هو الفرق بينك وبينه . فقد جئته مرّة ، وهو في المسجد ، وشكوت له أحد الولاة ، فدمعت عيناه ، ثم كتب لتوّه كتاباً يعزل فيه ذلك الوالي . وأنا الآن عندك ، وتقول لي : سوف أضرب عنقكِ . فه لا عرفت لماذا أحببنا علياً وأبغضناك ؟ نعم ، لهذه الأسباب ولهذه الصفات الطيبة الحميدة .

أمير المؤمنين على على على المنظم، يتعامل دائماً مع الحق ، ويقف إلى جانبه : «على مع الحق والحق مع على» ، ويتعامل مع العدل أيضاً حتى يصل إلى درجة يقول فيها : «والله لو أُعْطِيتُ الأقاليم السبعة ، بما تحت أفلاكها ، على أن أعصى الله في نملة أسلبها جلب شعيرة ، ما فعلت ، وإن دنياكم عندي لأهون من ورقة في فم جرادة تقضمها» .

إيه يا دنيا . . هل رأيت حاكماً وقائداً ، ينام في الليل طاوياً لا يتعشى ! . . . لا يأكل ! . . لماذا ؟ وهو الذي يقول : «ولعل في الحجاز أو اليمامة من لا طمع له بالقرص ، ولا عهد له بالشبع» . . ثم يقول : «أأبيت مبطاناً وحولي بطون غرثى وأكباد حرّى ؟» .

#### سياسة على وعلمه وشجاعته:

إذا تأملنا مبادىء الإمام على الشنالسياسية والاقتصادية وإدارت للبلاد ، فماذا نرى ؟ وإذا قرأنا كتابه لمالك الأشتر ، فإننا نستنتج أن هذا الكتاب يصلح دستوراً لإدارة دولة كاملة ، رغم كون هذا الكتاب مغموراً ، يختبىء في طيات نهج البلاغة ، وحريّ بهذا الكتاب أن يُخرج ويُدرّس في العالم ، وهذا الأمر يحتاج إلى جهود المسلمين وإلى وعيهم له ، لأن الإمام على على علي الشأنية ولى في هذا الشأن : «رحم الله آمراً سمع حكماً - يعني الحكمة - فوعى ، ودُعيَ إلى رشاد فدنا » . نحن مدع وون إلى الرشاد والإسترشاد بمدرسة الإمام على عليات ، فالإمام هنا يطلع علينا بطريق الدعاء ، واستجابة الدعاء . . » .

فإذا أردت أن تعرف الدعاء ، فتعال إلى على أمير المؤمنين ، ولاحظ مدرسته التي أقام عليها الإمام السجّاد مدرسة الدعاء في الصحيفة السجّادية . وأي دعاء يتحدث عنه أمير المؤمنين ؟ .

يفسر لنا هنا مثلاً ، هذه الآية الكريمة التي قرأناها: ﴿وإذا سألك عبادي عني فإني قريب أُجيب دعوة الداع إذا دعان ﴾ . فهو يفسر لنا معنى القرب في أول خطبة من نهج البلاغة . فماذا يعني ؟ هل يعني القرب . قرب الزمان والمكان ؟؟ هل يعني القرب ، قرب الجسد ؟ فالله ليس كمثله شيء ، والله ليس بجسد ، فالقرب إذن هنا هو قرب القلب ، قرب العلم ، قرب الإحاطة بكل شيء . والله تبارك وتعالىٰ ، محيط بكل شيء ، وبكل ما يدور حولنا . فمن أين نعرف هذا ؟ .

وُقِفَايَّةُ الْمِيْنَ الْمُكَالِقَةُ الْفَالِيَّةُ الْمُكَالِقُةُ الْفَالِيَّةُ الْفَالِقُولِيَّةُ الْفَالِقُ THE PRINCE GHAZI TRUST

من أين نعرف هذا، لولم ينقل لنا علي أمير المؤمنين الفكر الإسلامي الصحيح، صدقوني أننا لولاه لبقينا نتعشر إلى الآن بين أفكار المعتزلة، وأفكار الجبرية وأمثالهم، الذين يجسمون رب العالمين، ويجعلون له يدا ورجلا، وأنه يضع رجله في جهنم، وأنه ينزل على بغلة في ليلة الجمعة. وكل هذه الأمور، نسوقها كأمثلة، على كل حال، في موضع الشاهد فقط.

لاحظوا الصورة الصادقة للتوحيد ، عند علي بن أبي طالب عليه الله والحمد لله اللذي لا يبلغ مدحته القائلون ، ولا يحصي نعماءه العادون ، والذي لا يدركه بُعد الهمم ، ولا يناله غوص الفِطن ، الذي ليس لصفته حدّ محدود ، ولا نعت موجود ، ولا أمد معدود . إلخ» . «فطر الخلائق بقدرته ، ونشر الرياح برحمته ، ووتّد بالصخور مَيدان أرضه . أول الدين معرفته ، وكمال معرفته الإخلاص له ، وكمال الإخلاص له نفي الصفات عنه » . الصفات التي تُجسم الخالق . . . «لشهادة كل صفة أنها غير الموصوف ، وشهادة كل موصوف أنه غير الصفة» .

فعندما تقول: هذا المنبر أسود، يعني أن السواد غير المنبر، والمنبر غير السواد. وإنك لا تستطيع أن تُجسم الله للسبحانه وتعالى له و تصفه وتعطيه مواصفات خارجة عن ذاته، هو الله لا إله إلا هو الحي القيوم، كما وصف نفسه.

والله \_ سبحانه وتعالىٰ \_ قريب منا (ونحن أقرب إليه من حبل الوريد) . صحيح ؟ .

وهناك قصة معرُوفة تقول: إن الإمام الكاظم النه كان يصلّي وهو صبي ، وقد دخل أبو حنيفة على الإمام الصادق النه ، ورأى رجلًا يمر على الإمام الكاظم . فذهب أبو حنيفة إلى الإمام الصادق وقال له : يابن رسول الله ، ولدك موسى كان يصلّي ، ومرَّ أمامه رجل ، فلم يقطع صلاته للنه في فكر أبي حنيفة ، إذا مرَّ أحد أمامك في أثناء صلاتك فإن الصلاة

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

تبطل. فطلب الإمام الصادق ابنه الكاظم وقال له: أصحيح يا بني أنه مرَّ عليك . . . ؟ قال: بلى . قال: لِمَ لَمْ تقطع صلاتك ؟ ألم تبطل صلاتك في هذه الحالة ؟ \_ والمراد من السؤال هنا ، هو أن يجيب الإمام الكاظم ، ويسمع أبو حنيفة الجواب \_ أجاب الكاظم: لا يا أبت ، فإن صلاتي صحيحة ، وكيف تبطل ؟ قال : ولِمَ ؟ قال الدليل على ذلك ، أن الذي كنت أصلي له ، كان أقرب إليَّ من الذي مرَّ عَلَيَّ .

﴿ ونحن أقرب إليه من حبل الوريد ﴾ (١) .

فأنا أصلّي لله ، والله أقرب إليّ من الدم في عروقي . فكيف يُبطل صلاتي هذا الذي يمشي أمامي ؟ وعلى أيّ أساس ؟؟ لاحظ هذا الفكر العظيم ! وهنا قبّله الإمام الصادق وقال : ذرية بعضها من بعض .

(يا موسى ، إني جليس من ذكرني ، يا موسى ، كذب مَنْ زعم أنه يحبني فإذا جنَّ الليل نام عني ، أليس كل محب يحب خلوة حبيبه) . هذه صناعة الإنسان . . في هذه اللحظات الحلوة .

ثم يأتي أمير المؤمنين ويقول: «العمر ساعة ، فاجعلها طاعة». لأن العمر يتألف من ساعات مختلفة ، وهذه الساعة ، اجعلها طاعة لله ـ سبحانه وتعالى ـ تنجو بنفسك . والفراغ يدمّر الإنسان ، إذا لم يملأ ساعته بطاعة الله ، وبلكر الله ، وبالدعاء لله ، وبالعمل المثمر الطيب . الفراغ يدمرنا ، وأنتم تعلمون أن الفراغ يشكل الآن مشكلة كبرى في هذا العصر الحديث . والإمام على علينا الفراغ بمدرسة الدعاء أيضاً ، وهذا كله موجود في والإمام على علينا منحة وعطية من الله ويجب علينا أن نعرف ونعي نهج البلاغة . فالحياة منحة وعطية من الله ويجب علينا أن نعرف ونعي ونحن كنا تراباً ،! ثم جئنا إلى هذه الدنيا ، وقد أعطانا الوسائل والأسباب الصحية وهبة العافية ، فماذا نصنع ؟؟ . .

اسورة ق ؛ الآية : ١٦ .



#### محاسبة النفس والشيطان :

يجب أن نسأل أنفسنا ونحاسبها ، في هذا الشهر ، شهر الدعاء ومحاسبة النفس ، شهر التربية ، يجب أن نصفي حسابنا مع الشيطان ، ونتخلص من كل فواتير الشيطان ، ولا ندع له حساباً علينا ، وهذا الشهر هو أعظم وقت لمحاسبة النفس والشيطان ، لأن الإرادة فيه تكون قوية ، ويكون الشيطان ضعيفاً ببركات الصوم .

وقد جاء في الأخبار، أن مردة الشياطين تكون مكبّلة بالحديد ومصفّدة بالأغلال في شهر رمضان، فالشيطان ليس له وجود، ومن الممكن أن تجعل هذا الشيطان أمامك، ونصب عينيك، فتتخذه عدواً، وتصفّي حسابك معه نهائياً.

لاحظ كيف يجعلك الإمام علي المستقبل نهارك وتفتتحه بدعاء الصباح: «.. وإن خذلني نصرك عند محاسبة النفس والشيطان، فقد وكلني خذلانك إلى حيث النّصب والحرمان». فالإمام لا يريدك أن تكون محروماً، ولا يريدك أن تكون تعباً. وإنما يريدنا أن نعيش أحراراً في حياتنا. وإذا استولى علينا الشيطان، واستبدت بنا النفس الأمّارة بالسوء، فإنها تنقلنا من وحل إلى وحل ، ومن جريمة إلى جريمة. وكلما تعطيها تطالبك بالمزيد. لذّلك فإن وقت الصيام وقتها. لأن الصوم أيها الأحبة، هو قوة التحكم بالنفس وردعها عن غيّها. لاحظوا أن أغلب الجرائم تنشأ من غريزتين. ويؤكد الآن علماء الإجتماع هذا الأمر بالأرقام، إذ يقولون إن أغلب الجرائم في العالم إنما تنشأ بسبب غريزتي الغضب والجنس. وهاتان الغريزتان، تشكلان منشأ الجرائم في العالم. والصوم يكسر الغضب ويكسر الغضب أغلب الجنس أيضاً.

كذلك يقول الرسول الأعظم ومذا المعض أن على أن بعض الصائمين تضيق أحلاقه الشهر ....» . يدلنا هذا الحديث على أن بعض الصائمين تضيق أحلاقه أثناء الصيام وتكون في طرف أنفه ، فهو لا يريد أن يكلم أحداً ، ويصارع



الساعات حتى يصل إلى المائدة ، وهو يرى سعادته في اللحظة التي يرفع فيها الأذان ، حيث يبدأ بتناول الطعام ، فيضحك ويرتاح ويطمئن . . . إن ضحكه هذا ليس لشهر رمضان ، وإنما للإفطار وللإفطار فقط! .

صحيح أن في صومك شدة ومرارة ، ولكنها عند الله عسمانه وتعالى - ذات قيمة ثمينة وأجرٍ عظيم . ويقول رسول الله الله الله الخلوف الصائم - هذه الرائحة التي تصدر في بعض الأحيان من فم الصائم - أطيب من ريح الجنة عند الملائكة - لو عرفنا حقيقتها .

دخل أعرابي المدينة في شهر محرّم ، فرأى المجالس مزدحمة بالأطعام والأكل . . قال : أي شهر هذا ؟ قالوا : هذا شهر محرّم الحرام . فجعلها في فكره . ثم راح ، وبعد أشهر رجع إلى المدينة ، فرأى الناس ، وليس لهم خُلُق ، ولا يكلم واحدهم الآخر ، ولا أكل ولا شراب ، فسأل : في أي شهر نحن ؟ . قالوا : هذا شهر رمضان المبارك . قال : عجيب ، ذاك سميتموه الحرام ، وهذا المبارك . لا بل هذا الحرام وذاك المبارك .

فالذي يعرف حقيقة شهر رمضان العظيم ، حيث يعتق الله ! ـ سبحانه وتعالىٰ ـ في كل لحظة وفي كل ليلة ، رقاب الناس من النار ، بمقدار ما يعتق خلال السنة كلها .

## مدرسة الدعاء عند على المنافذ:

ثم التفتوا إلى شيئين: دعاؤكم فيه مستجاب، وعملكم فيه مقبول. والشاهد على ذلك، هذه الآية التي نزلت في شهر رمضان المبارك ﴿وإذا سألك عبادي عني فإني قريب ﴾. لأن الآيات التي قبلها تتحدث عن شهر رمضان ﴿شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن هدى للناس وبيّنات من الهدى والفرقان ﴾ (١) إلخ الآيات. ثم بعدها مباشرة ﴿وإذا سألك عبادي عني فإني

(١) سورة البقرة ؛ الآية : ١٨٥ .

قريب أجيب دعوة الداع إذا دعان ، فليستجيبوا لي وليؤمنوا بي،

وهنا العظمة ، وهو لا يجعل الدعاء مقابل الإيمان ، بل يقول أنت تطلب مني وأنا أعطيك ، وما دمت أعطيك ، فيلزمك الإيمان . جعل الإيمان بعدها . لاحظوا الكرم ، حقاً إنه لكرم عظيم .

ثم إنه لم يجعل للدعاء واسطة . ففي آيات أخرى تتحدث عن الأصول والفروع في الإسلام ، يسأل الناس الرسول فيها مثلاً في الأصول : 

إيسألونك عن الساعة (١) (يسألونك عن الروح (٢) ، (يسألونك عن الجبال (٢) ، وأجوبة هذه الآيات كلها من خلال الرسول المرسول الم

لكن في الآية التالية لا توجد أية واسطة ، فبدل كلمة (قبل) يتولّى الله \_ عزّ وجل \_ الإجابة بنفسه : ﴿ وإذا سألك عبادي عني فإني قريب ﴾ يعني أن الله يجيب مباشرة على السؤال الموجّه إلى النبي وسني . ويقول : يا عبدي ما دمت تريدني فإني عندك بلا واسطة ، وإذا دعوتني أجبتك . وفي الأخبار أن الله لا يردّ دعاء أحد قط . وبعض الناس يقول : أنا أدعو الله ، والله لا يجيبني . هذا صحيح . فهناك شروط للدعاء . لكن الليلة أقول لك أنه لا توجد شروط ، إن تدع الله يجبك ، لكن الشرط الوحيد هو صفاء القلب وصدق النية .

«فادعوا الله بقلوب طاهرة ونيات صادقة أن يوفقكم لصيامه وتلاوة كتابه» ، وأن يقضي حوائجكم . هذا كلام رسول الله مصله . أنتم تدعون

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ؛ الآية : ١٨٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء ؛ الآية : ٨٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة طه ؛ الآية : ١٠٥ .

الله ، والله يعطيكم ، لكن وفقاً للحكمة ، فإذا اقتضت الحكمة بأن يعطيكم الله ـ سبحانه وتعالىٰ ـ في الدنيا ، يعطيكم ، وإذا كانت الحكمة لا تقتضي ذلك لكم في الدنيا ، فإن الله يؤخر العطاء إلى الآخرة ، ولا يحرمكم منه أبداً .

ثم إنه يرفع البلاء عنكم ، وكذلك الأخبار المتواترة عن الرسول وأهل البيت علي منه ، وعن الإمام علي أمير المؤمنين علي يقول : «إن الله حيي كريم» يعني أنه يستحي أن يرى عبده يمد إليه يديه ويطلب منه ، فيردهما صفراً ، أو خاليتين ، أو خائبتين ـ بناء على الروايات الكثيرة ـ الله يستحي أن يرد أحداً خائباً . ولذلك عليكم أيها الأخوة أن تقرأوا هذا الدعاء ـ دعاء الافتتاح ـ الوارد عن الإمام الحجة علي من الناحية المقدسة . واطلبوا من الله أن يوفقكم للدعاء . فالدعاء في عظمة القرآن ، قراءة القرآن عظيمة ، لكن الدعاء ، يجعلك تلتصق بالقرآن أكثر .

دعاء الإفتتاح: «اللّهم إني أفتت الثناء بحمدك، وأنت مسدد للصواب بمنّك» . . ثم يقول: إنك تدعوني . . ﴿ وَإِذَا سألك عبادي عني فَإِنِي قريب ﴾ . والله حسرة علينا يوم القيامة ، «إنك تدعوني فأولي عنك ، وتتحبب إليّ فأتبغض إليك ، وتتودد إليّ فلا أقبل منك ، كأن لي التطول عليك ، ثم لم يمنعك ذلك » . لاحظوا أهل البيت ـ سلام الله عليهم ـ لا يستطيع أي إنسان في الوجود ، أن يصور علاقة الإنسان بالله ، كتصوير أهل البيت لها . فمن خلال هذا الدعاء ، أية علاقة ، وأية شفافية ، وأية رقة ، وأي انعطاف ، وأي حنان ، أعظم من هذا . «إنك تدعوني فأولي عنك ، وتتحبب إليّ فأتبغض إليك ، وتتودد إليّ فلا أقبل منك ، كأن لي التطول عليك ؟ ! . . ثم لم يمنعك ذلك من الرّحمة بي والإحسان إليّ ، والتفضّل عليّ بجودك وكرمك . فارحم عبدك الجاهل ـ فأنا جاهل يا رب ـ وجُدْ عليه بفضل إحسانك إنك جواد كريم » .

اقرأوا هذا الدعاء ، ولا يفوتكم الانتفاع به ، اللَّهمُّ وفقنا جميعاً

لقراءته . أو دعاء كميل ، ولاحظ ماذا يصنع الإمام علي أمير المؤمنين . وسيأتي ـ إن شاء الله ـ يوم ، يعمل فيه كل الشباب ، وهذه الوجوه الطيبة التي أراها أمامي ، على نشر فكر أهل البيت عليه وفكر علي بن أبي طالب في العالم أجمع . وفكر الإمام علي ، هو فكر الرسول الصادق الخالص ، لأنه أعظم تلميذ لرسول الله ، وأعظم أخ ، بل أعظم وزير ووصي له منيان .

فلا تتوانوا عن نشر هذا الدعاء العظيم وهذا الفكر العظيم . «اللَّهمَّ إنك أمرتنا بدعائك» .

ولاحظ الإمام السجّاد حين يقول: «اللَّهمَّ إنك القائل، وقولك الحق، ووعدك صدق فاسألوا الله من فضله إنه كان بكم رحيماً، وليس من صفاتك يا سيدي أن تأمر بالسؤال، وتمنع العطيّة، وأنت المنّان بالعطيّات». ويقول: «ولو أدخلتني النار لأخبرن أهلها بحبي لك». يعني أن حبي لك لا ينقطع أبداً، حتى نار جهنم لا تقطع حبي لك.

وأمير المؤمنين ، ماذا يقول ؟ «ولأنادينك أين كنت يا ولي المؤمنين ، يا غاية آمال العارفين ، يا غيّاث المستغيثين ، ويا حبيب قلوب الصادقين» . هذه كلها دروس بليغة . فالإنسان الصادق يشعر بحبه لله ، يشعر بدفء حبه هذا في صميم قلبه . أما المنافق \_ وبعيداً عنكم \_ الكذاب ، الدجّال ، المراوغ ، بعيد عن الله ، ولا يعرف طعم الإيمان ، ولا يتذوق حلاوت أبداً .

ففي مدرسة علي سين ، هذه الليلة ، نسمع الدعاء التالي : «اللَّهم النك أمرت عبادك بدعائك ، وضمنت لهم الإجابة ، فإليك يا رب نصبت وجهي» ، لاحظ التوحيد هنا ، وأي توحيد أعظم من هذا . . . «فإليك يا رب نصبت وجهي ، وإليك يا رب مددت يدي ، فبعزتك استجب لي دعائي» . فلانك عزيز لا تتركني ذليلاً .

«فبعزتك استجب لي دعائي ، وبلغني مناي ، ولا تقطع من فضلك رجائي ، واكفني شر الجن والإنس من أعدائي ، يا سريع الرضا ، اغفر لمن لا يملك إلا الدعاء ، فإنّك فعّال لما تشاء ، يا من اسمه دواء ، وذكره شفاء ، وطاعته غنى ، ارحم مَنْ رأس ماله الرجاء ، وسلاحه البكاء ، يا سابغ النعم ، يا دافع النقم ، يا نور المستوحشين في الظّلَم ، يا عالماً لا يُعَلّم ، صلّ على محمد وآل محمد ، وافعل بي ما أنت أهله» .

لاحظوا بلاغة التعبير عند أمير المؤمنين: «يا نور المستوحشين في النظّلَم». الناس الأبرياء النين هم في السجون، وفي المعتقلات في العالم، في المستشفيات، في القبور، في أمواج البحار، في البراري والقفار. هؤلاء جميعهم مستوحشون، ليس لهم في الظّلَم نور إلا نور الله وحده. فتذكّرهم. ثم يضيف: «يا سريع الرضا». رضا الله غاية لا تُدرك، وإذا أردت أن تسرضي الناس، فلا يمكن أن يسرضي عنك الجميع! . . . الإمام على عبنة يقول: «من أصلح ما بينه وبين الله، أصلح الله ما بينه وبين الله، أصلح الله ما بينه وبين الناس. ومن أصلح آخرته، أصلح الله دنياه».

نعم، هذه هي مدرسة على على على المنان أموره مع الله ، فإن الله ـ تبارك وتعالى ـ يتولى الإصلاح بينه وبين الناس ، لكنك إذا تركت الله واتجهت إلى الناس ، فلن يرضى عنك أحد أبداً .

لذلك يقول: «يا سريع الرضا، اغفر لمن لا يملك إلا الدعاء، فإنك فعّال لما تشاء». هذا الدعاء هو بحد ذاته مدرسة عظيمة.

﴿ وإذا سألك عبادي عني فإني قريب أُجيب دعوة الداع إذا دعان ﴾ . هذه الآية من دون كل آيات القرآن ، تكرر فيها ضمير المتكلم سبع مرّات ، وذلك للتأكيد . وهي الآية الأولى في القرآن الكريم التي يرد فيها مثل هذا العدد من التكرار ، وكل هذا تأكيد على إقبال الله عليكم ، وإنكم إذا اتجهتم إلى الله ، فإن الله يعطيكم ولا يرد طلب أحد أبداً .

وقد يأتي بعض المتحذلقين والمتفلسفين ، وأذكر في هذه المناسبة ـ

شخصاً كان يناقشني يقول: إن هذا الذي أطلبه من الله يعلمه أم لا ؟ قلت: يعلمه . قال: إذن لا حاجة لنا بالطلب إذا كان هو يعلمه ، فيعطيني

إياه دون أن أقول له . لاحظ السفسطائية إلى أين تذهب بالإنسان .

#### العبادة بالدعاء:

الدعاء عبادة عظيمة: إذا كان الله سبحانه وتعالى ، يريد منك أن تدعوه فيجيبك ، وإلا ألا يعلم الله أن تلك كانت عصاً في يد موسى ؟ عندما قال له: ﴿وما تلك بيمينك يا موسى ﴾ والله يعرف أنك تؤمن به ، فلماذا يطلب منك الصلاة والركوع والسجود ؟ لماذا يريد منك أن تسأله ؟ . . لماذا جعل الله الحياة ؟ وجعلها قائمة على الأسباب ؟؟ . ألا يقدر الله أن يخلقنا هكذا ، كما خلق آدم ؟ فلماذا إذن يتركنا تسعة أشهر في بطون أمهاتنا ؟ ومن ثم نخرج هكذا ـ هذه كلها أسباب ، وتدرُّج الحياة هكذا ، وهذه هي لذَّة الحياة ـ ويُضاف إلى ذلك أن القرآن يأمرنا بالدعاء .

## ﴿ وقال ربكم ادعوني استجب لكم ﴾ (١) .

ثم يبيّن أن الناس صنفان ، بعض الناس إذا مسّه الشر فيؤوس قنوط . هذا صاحب القلب المظلم ، والبعض الآخر من الناس إذا مسّه الشر فذو دعاء عريض . هذا الذي يحتوي قلبه على قليل من التوجّه . وكلمة عريض هنا ، إشارة إلى أنه لا يذكر الله بالدعاء إلّا في أيام الشرّ . وهذا أيضاً مقبول منه . لكنك يجب عليك أن تذكر الله في السراء والضراء ، في الحلاوة والمرارة ، في الصحة والمرض ، في الغنى والفقر . . تذكر الله على كل حال .

فالقلوب هكذا، قلب يخشع لـذكر الله، وقلب يشمئز لـذكر الله . ﴿ إِذَا ذُكر الله وحده اشمأزت قلوب الذين لا يؤمنون بالآخرة ﴾ (٢) . فكيف

<sup>(</sup>١) سورة غافر ؛ الآية : ٦٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر ؛ الآية : ٤٥ .



يكون هذا القلب؟ والعياذ بالله . هذا الذي يشمئز لذكر الله ، تراه يستسهل أن يصعد على صدر الحسين ، ويتجرّأ على قتل الحسين . ولا يتوانى عن انتهاك أعراض الناس ولا يتوجّل من السرقة والنهب والظلم والقتل ، وصنع ما يريد .

والمسألة ليست بهذه البساطة . ولاحظ عندما تتحدث عن مدرسة الإمام على على على ماخذ هذا الجانب العظيم عند على بن أبي طالب ، جانب الدعاء لصناعة الإنسان الرباني ، معنى ذلبك أنك تكون إنساناً ناجحاً في أعمالك ومنتصراً في حياتك ، ومُظَفَّراً أينما تتجه . والله ـ تبارك وتعالىٰ ـ يسدّد خطاك ، لأنك ناجح والحياة معك والله معك .

اقرأوا القرآن ، فالإمام أمير المؤمنين ، يرشدنا إلى مناهج الدعاء ، ويدلنا على دروبه ، وهي أن نقرأ مئة آية ثم نصلي على النبي ونطلب حاجتنا . وفي مكان آخر يقول : «إذا أردت حاجة من الله ، فإنك تصلي على النبي وتطلب حاجتك ، لأن الله أكرم من أن يُسأل عن حاجتين ، فيعطي واحدة ويطرد الثانية ، الكلمة واضحة . . لأنك عندما تقول : اللهم صلً على محمد وآل محمد . فإن الله يصلي على محمد ، ومن ثم تطلب حاجتك . يقول الإمام علي النبي وحاجتك ، فيعطيك واحدة وهي الصلاة على حاجتين ، الصلاة على النبي وحاجتك ، فيعطيك واحدة وهي الصلاة على النبي وحاجتك ، فيعطيك واحدة وهي الصلاة على النبي ، ويترك حاجتك» أبداً .

إذن عندما تصلّي على النبي ، فحاجتك مقضية ومضمونة الإجابة . اللَّهمّ صلِّ على محمد وآل محمد .

فيقول: تقرأ مئة آية . وأنا دائماً أصنع هذه ، وأقرأ مئة آية ، من الصافات إلى قوله: ﴿وقال إني ذاهب إلى ربي سيهدين . رب هب لي من الصافحين ﴿(١) . وهذه الآية رقم مئة ، ثم تقول سبع مرّات : الله أكبر ، ثم

<sup>(</sup>١) سورة الصافات ؛ الآية : ١٠٠ .



يا الله ، يا الله ، سبع مرّات ، وتطلب حاجتك من الله . وعلى يقسم ويقول : «والذي نفس عليّ بيده ـ وهذا مضمون كلامه ـ حاجتك تُقضى وأنت في مكانك ، قبل أن تتحرك من مكانك . وهذه نِعَمٌ كبيرة ، أيها الأخوة .

ثم إنه يعطيك ضمان لحفظ أموالك وأولادك. واليوم يسيطر القلق على النفوس. فأنت تريد أن تكون أموالك محفوظة ، وأولادك وعائلتك وصحتك وتجارتك وعملك في أحسن حال. يقول الإمام على النه أقرأ إحدى عشرة مرة ، قل هو الله أحد ، في الصباح وبعد صلاة الصبح ، قبل طلوع الشمس ، وإحدى عشرة مرة ، إنا أنزلناه في ليلة القدر . وإحدى عشرة مرة ، أن أنزلناه في ليلة القدر . وإحدى عشرة مرة ، أية الكرسي . فإنك سوف لن تصاب بمكروه ، لا بمالك ولا بأولادك أبداً .

وإذا التزمتم بهذه ، وهي لا تأخذ من وقتكم ـ بعون الله ـ أكثر من اثنتي عشرة دقيقة . وإذا ذكرت النبي بعد ذلك مباشرة ، وصلّيت على أهل البيت ، فإنك ـ وبدون شك ـ ستشعر بحالة من الصفاء والروحانية والتوجّه إلى الله الواحد الأحد . لأننا مقبلون على سفرِ بعيد وطويل .

«واعلموا أن أمامكم عقبة كثوداً ، المحق فيها أحسن حالاً من المثقل» . هذه لا بدَّ منها ، وهذا سفر طويل «وتزودوا فإن خير الزاد التقوى» .

وأمير المؤمنين المنتفي يبكي هذه الليالي ، ويذكر تلك الأيام . يقول أحد الصحابة في المدينة : «رأيت علياً بين نُخيلات وشجيرات ، يدعو الله سبحانه وتعالى - حتى وقع على الأرض مُغمىً عليه . يقول : فجئت وحركته ، فإذا به كالخشبة اليابسة - هؤلاء هم الذين عرفوا الله - فقلت : مات والله سيدي على أمير المؤمنين . فجاء يركض إلى بيت الزهراء المنتفيا وذلك قبل وفاة فاطمة - فطرق الباب عليها - فقالت : مَنِ الطارق ؟ قال : فلان . لقد رأيت من على كذا وكذا . . وهو في نخيل بني فلان ، تحت

شجيراتهم ، قد رأيته وجسمه كالخشبة اليابسة . قالت : هذه الحالة التي تأخذه من خشية الله . اذهب وانثر عليه شيئاً من الماء .

حالته هـذه ، من خشية الله ـ سبحانه وتعالىٰ ـ . . هذا الـذي يخشىٰ الله ويخافه بنية صادقة وقلب طاهر وإيمان لا يتزعزع .

﴿إِنَا نَحَافُ مِن رَبِنَا يُوماً عَبُوساً قَمطريراً . فوقاهم الله شر ذلك اليوم ولقَّاهم نضرة وسروراً ﴿(١) .

هذه الدموع هي بضاعة الإنسان التي تصنع الأبطال . . هذه هي التي تجعل الحوراء زينب عالي يوم عاشوراء تُودِّع أخاها الحسين ، وتتجه إلى أمها فاطمة تُسلِّم عليها ، وتذكّرها بالعهد الذي جرى بينهما . تقول : أماه فاطمة ، نحن على العهد ، هذا أخي الحسين أودعه الآن ، على العهد الذي سمعته منك ومن والدي على أمير المؤمنين . نحن أهل الله ، نحن أبواب الله ، نحن باب الله المؤتى منه ، والمأخوذ عنه . ودّعها الإمام الحسين علي ما المعروفة .

«من يقدم لي جوادي وأنا ابن رسول الله» .

حرِّك قلبك الليلة واجعل نفسك في حرم الحسين عليه ليلة الجمعة .

«من يقدم لي جوادي وأنا ابن أمير المؤمنين ، من يقدم لي جوادي وأنا ابن فاطمة » .

فجاءت زينب له بالجواد ، تقوده . أخي أرأيت أختاً قدّمت لأخيها فرس المنيّة ؟ . ثم قالت : أخي أبا عبد الله ، بحق أمي عليك ، اكشف لي عن صدرك ونحرك ، ثم قبّلته في نحره الشريف .

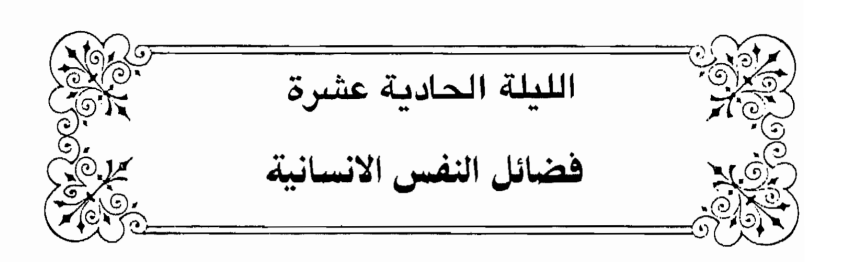
إنَّا لله وإنا إليه راجعون ولا حول ولا قوّة إلَّا بالله العلي العظيم وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين .

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان ؛ الآيتان : ١١، ١٠ .









# لِسُ مِ النَّهِ الزَّكَمَٰنِ الرَّكِيدِ مِ النَّالِهِ الزَّكِيدِ مِ

والصّلاةُ والسلامُ على أشرفِ الأنبياءِ وأعزّ الرُّسُلِ محمدِ بن عبد الله وعلى آلِهِ الطيبينَ الطاهرينَ .

قال أميرُ المؤمنين عليُّ بنُ أبي طالب سلامُ الله عليه: «الفضائل أربعة أجناس: أحدُها الحكمةُ وقوامُها في الفكرة، والثاني العِفَّة وقوامُها في الشهوة، والثالث القوَّة وقوامُها في الغضب، والرابعُ العدْلُ وقوامُهُ في اعتدال قوى النفس».

اللَّهُ سبحانه وتعالى خالقُ النفس الإنسانيّةِ عالمٌ بما خَلَقَ ، يعرفُ خفاياها وخباياها كما يعرف مبدأها ومصيرها . ولا يُطْلِعُ سبحانه أحداً من خَلْقِهِ على مَكْنُوناتِ عِلْمِهِ إلا من ارْتَضَى من رسول أو صِدِّيق ؛ وعليُّ بن أبي طالب عليه وصيُّ أشرفِ المرسلينَ هو أصدقُ الصِّدِّيقين ؛ فلا عَجَبَ أن نرى النَّفْسَ الإنسانية أمام ناظريه كتاباً مفتوحاً ، يغوصُ في أعماقِها ويطلعُ على أسرارها ، ولا يغيبُ عنه منها شيءٌ لا من واضِح ظاهِرِها ولا مِن محمدٍ عن مَكْنُونِ باطِنِها ؛ كيف وقد اسْتَقَى عِلْمَهُ من رسول ربِّ العالمين محمدٍ عن رسول ربِّ العالمين جبريل عن ربِّ العالمين !

لا شك أن النفسَ إذا ما أصيبت باختلال ٍ في تـوازنها أو تعـرضّت

THE PRINCE GHAZI TRUST

لاهتزاز في سُلم القِيم التي ترتكز عليها ، فإن هذين (الاختلال والإهتزاز) ينعكسان بشكل مباشر على المجتمع الأصغر وهو الأسرة ، كما ينعكسان على المجتمع الأكبر الذي يعيشُ الفردُ في كَنفِه . فإذا ما رأينا مجتمعاً ما قد تفشّت فيه مظاهر الانحلال والاختلال ، فعلينا أن نعرف أن هذا الانحلال وهذا الاختلال متأصّلان في نفوس أفراده . ولا شكّ أن النفس التي ينعدم توازُنها يلتبسُ أمامها التمييز بين مختلف القِيم ، فلا تستطيعُ التمييز بين صُور الفضيلة والرذيلة وبين وَجْهِ الحقِّ ووجوه الباطل . ولن تتمكن هذه النفسُ من سلوكِ الصّراطِ المستقيم والنهج على المحجّة الواضحة إلا إذا كانت على بصيرةٍ من أمرها . فكيف يكون الإنسانُ على بصيرةٍ من أمره ؟ وماذا تعني هذه العبارة «فلانٌ على بصيرةٍ من أمره» ؟ .

يكون الإنسانُ على بصيرةٍ من أمره عندما يدركُ معنى الفضائل الأربع التي أشار إليها الإمامُ عليه فتتضِحُ الصورة أمامه وتَتَزِن مختلف قوى نفسه بميزان معتدل الكفّتين . هذا عمّار بن ياسر يقول يوم صِفِّين : «والله لو أرجعونا على أعقابنا إلى سعفات هَجَوٍ لعلمنا أننا على حقِّ وأنهم على باطل» . لماذا ؟ لأن الصورة واضحة أمامه رضي الله عنه ، فقد تتلمذ على أمير المؤمنين عليه ، والمتتلمذ على الحق لا شك أنه على المحجّة أمير المؤمنين عليه ، والمتتلمذ على الحق لا شك أنه على المحجّة الواضحة .

والإمامُ في نهج البلاغة أشْبَعَ مسألة النفس توضيحاً وشرحاً وتحليلاً؛ ولكن الذي يهمنا في هذا البحث هو الخطُّ الذي يفصل بين الحقّ والباطل، بين الطاعة والمعصية، بين الفضيلة والرذيلة.

هذا الخطُّ يرسمه لنا أميرُ المؤمنين ويضعه نُصْبَ أعيننا واضحاً لا لَبْسَ فيه ؛ فالفضائل أربعة أجناس: الحكمة والعفّة والقوة والعدل. ولكلًّ من



هذه الأجناس الأربعة جانبان ، جانبٌ حيوانيّ بهيميّ وجانب إنسانيّ . ولكلُّ إنسانٍ وجهان : وجه بهيميّ يتمثّل في الشهوات الساقطة والغرائز المنحطة ، ووجه إنساني يتغذى على الفضائل السامية المتمثّلة بطاعة الله سبحانه وتعالىٰ في أوامره والانتهاء عن نـواهيه . فإذا ما طَغَى الجـانبُ البهيميّ في الإنسـان فإنه ينحط إلى رتبة الحيوان ، بل أسفل من رتبة الحيوان ؛ يقول تعالىٰ في مُحْكِم كتابه : ﴿ أُولئك كالأنعام بل هم أضلَّ أُولئك هم الغافلون ﴾ (١) . هم أضلّ من الأنعام لأن الأنعام لا تتبع سـوى غريـزتها التي زوّدهـا الله بها ، فهي أمام طريق واحدة لا تحيد عنها لأنها لم تتزوّد بالعقل الذي أكّرم به ابنُ آدم : ﴿وهديناه النجدين ﴾(٢)، وضعه سبحانه وتعالىٰ على مفترق طريقين ، وأشار له إلى الصراط المستقيم وحذّره من سلوك الـطريق الآخر ؛ ولكنَّ فـاقدَ البصيرة اختار معصية الله على طاعته ، فكان بذلك ظالماً لنفسه جانياً عليها ولا يضرّ الله بذلك شيئاً، كما قال تعالىٰ : ﴿إِن الذين اشتروا الكفر بالإيمان لن يضرّوا الله شيئاً ﴾ (٣) ، وكما قال : ﴿ ومن ينقلب على عقبيه فلن يضرّ الله شيئاً ﴾(٤). لقد خان فاقد البصيرة بظلمه وجهله الأمانة التي حملها على اختيار منه وليس عن اضطرار: ﴿إِنَّا عَرْضَنَا الْأَمَانَةُ عَلَى السَّمُواتِ والأرضِ والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحملها الإنسان إنبه كان ظلوما جهولاً ﴾ (°) ، فكان عليه أن يتحمّل مغبّة تضييع الأمانة ونكث العهد .

### فضيلة الحكمة:

يقول أمير المؤمنين إذاً: «الفضائل أربعة أجناس ، أحدها الحكمة». الحكمة هنا تجمع العلم والوعي والرشد. قد يكون بعضهم عالماً ولكنه خلو من الوعي والرشد، وقد يكون راشداً ولكنه خُلو من العلم ؛ العالم

الأعراف ؛ الآية : ١٧٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة البلد ؛ الآية : ١٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران ؛ الآية : ١٧٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران ؛ الآية : ١٤٤ .

<sup>(</sup>٥) سورة الأحزاب ؛ الآية : ٧٢ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

الواعي الرشيد إذاً هو الذي يسمَّى حكيماً . وقوام هذه الحكمة في الفكرة ، ليس في العقل فقط ؛ لأن العقل أحياناً قد يتزود بكمية من المعلومات قد تفيده في أمور دنياه ، ولكن هذه العلوم لن تؤمّن له رضا ربه سبحانه وتعالى إذا لم يتوجّه بها إلى طاعته ولم تساعده في تجنّب معصيته .

«الحكمة قوامها الفكرة»؛ هل كل عالم حكيم؟ وهل كل فكرة حكيمة وكيف نعرف الإنسان الحكيم؟ نعرفه من الفكرة الصائبة التي تصدر عنه، والفكرة تكون صائبة وقويمة عندما تنطلق من الجانب الإنساني الذي تكلمنا عنه لا من الجانب البهيمي، وهذا الجانب الإنساني هو بعبارة أخرى الجانب الإيماني، هو الجانب الذي أشار إليه أمير المؤمنين عالمنه عندما حدّد قوام الحكمة بالفكرة.

وإذ يحدّد الإمام الجانب الإنساني في فضيلة الحكمة القائمة على الفكرة الإيمانية الواعية ، ينتقل رأساً ليحدّد الجانب الحيوانيَّ البَهيميَّ المرتبط ارتباطاً لا يكاد ينفصم بالجانب الأول ، فيقول : «الثاني العقة وقوامها الشهوة» . الشهوة غريزة طبيعية في الإنسان خلقها الله فيه ؛ ولكن هذه الشهوة لها وظيفة ولها غاية ؛ وظيفتها استمرار الحياة واستمرار النوع الإنساني ؛ وغايتها الوصول إلى رضا الله تعالى باختيار الطريق المستقيم وذلك بأن يجعل شهوته وسيلة لما خلقها الله له لا أن يجعل نفسه عبداً لشهوته ؛ فالإنسان الحكيم هو الذي يقيد شهوته ويسيطر عليها ؛ يقول أميسر المؤمنين: «عبد الشهوة أذلُ من عبد الرّق» ، يريد الكلمة من معنى ، يريد الإنسان من عقالها ، يريده أن يكون حربًا بكل ما للكلمة من معنى ، يريد للشهوة أن تكون خادمة للإنسان لا أن يكون خادماً لها .

في حديث طويل للإمام علي على الحرجه العلامة المجلسي (رحمه الله) في بحار الأنوار، يتحدث فيه أمير المؤمنين عن سورة يوسف ومضمون كلامه على أن هذه القصة بلغت قمة في التعليم القصصي القرآني، لأنها بينت كيف تتناهى الفضائل إلى أعلى ذروة، وكيف تنتكس

وفنية الانتازين التخالف الفران

سرذائل إلى أحط دركة . فضيلة العفة تمثلت في يسوسف المنت المهوة تمثلت في يسوسف المنت المهوة تمثلت في زليخة . حكمة يوسف كانت قمة عندما عفا عن إخوته بعد أن رموه في الجُبّ وتآمروا على قتله . وحزن يعقوب المنت بلغ قمت حتى عمي بصره فوابيضت عيناه من الحزن فهو كظيم (١) ، وفرحه كان قمة حين عاد إليه بصره بعودة ابنه إليه . طاعة الله بلغت قمتها في هذه القصة ، ومعصيته انحدرت إلى أسفل دركاتها . يشير أمير المؤمنين إلى نتيجة ذلك ، فيلخص القصة بنتائجها : بعد أن أصبح يوسف الصديق ملكاً عظيماً يمسك مقاليد الأمور ويدير البلاد ، يمر بموكبه الجليل في أحد الأسواق ، فتراه زليخة التي أخنت الأيام ظهرها وسلبتها عزها الماضي عندما كانت ملكة ؛ يوسف الذي كان عبداً لها صار ملكاً ، وهي التي كانت ملكة كانت ملكة بايوسف الذي كان عبداً لها صار ملكاً ، وهي التي كانت ملكة العبيد ملكاً في طاعته» ـ تشير إلى يوسف عبداً في يوسف عبداً في معصيته» ـ تشير إلى نفسها ـ فسمعها يوسف فدمعت عيناه واستعبر .

«أحدها الحكمة وقوامها الفكرة»، فكرة يوسف كانت حكيمة منقطعة إلى الله، فهي في اتجاهها الصحيح.

«والثاني العفّة وقوامها الشهوة» ، شهوة زليخة ملكتها فأرْدَتْها ، ولم تنتشل نفسها من الهاوية إلا بعد أن تابت ورجعت إلى الله تعالىٰ .

هـذا هـو الـدرس الـذي يلخصـه لنا أمير المؤمنين من قصّـة الصـدّيق

إذا أمْعَنَّا النظر في مجتمعاتنا الإسلامية المعاصرة ماذا نرى ؟ لا شكّ أن ما نراه اليوم \_ أكاد أقول \_ يدعو إلى اليأس والقنوط . نحن نتمسك بالقشور ونتخلّى عن اللّب ، نتبع المظاهر ونسى الحقائق . نعرف مثلاً أن صيام شهر رمضان واجبٌ شرعاً فنصومه ، ولكننا لا نعرف أن الصوم ليس

<sup>(</sup>١) سورة يوسف ؛ الآية : ٨٤ .

فقط الامتناع عن الطعام والشراب ، بل الامتناع عن الطعام والشراب ليسا سوى وسيلة لامتلاك أنفسنا والقضاء على شهواتنا الخبيثة الحيوانية ، أو توجيهها في وجهتها الصحيحة . الحكمة التي قوامُها الفكرة تتمثّل في معرفة الحقّ ومن ثَمَّ الالتزام بهذا الحقّ في جميع الأحوال وفي كل المواطن .

ولأوضح لكم الفكرة أكثر أسرد عليكم هذه الحادثة :

## على مع الحق والحق مع علي:

بعد وفاة الرسول ممنية، • اختلف الناس في على مانك، وفيروي عطاءً \_ وهو تابعيّ جليل \_ يقول : «دخلنا على ابن عباس في أواخر أيامه في المرض الذي مات فيه بالطائف ؛ يقول : دخلت أنا ومعى ثـلاثون من شيـوخ المدينة ، فاستقبلنا بصوت صعيف : من الرجال ؟ قلت : من شيوخ المدينة . فسلمنا عليه فرد علينا السلام . يقول عطاء : قلت : يا ابن عباس أنت ممن صحب رسول الله عملية وسمع حديثه ، والناس قد اختلفوا في على بعده ، فماذا سمعت من رسول الله عسرات في على أمير المؤمنين ؟ . يقول : كان متكناً فاستوى جالساً وهو يجاهد نفسه وقال : يا عطاء ! سمعت رسول الله مسلمات يقول: «عليّ مع الحقّ والحقّ مع عليّ يـدورُ معـه حيثمـا دار» ، وسمعته يقول : «عليٌّ هو الإمام والخليفة من بعدي ، فمن تمسَّك به فاز ونجا ، ومن تخلّف عنه هلك وغوى» . يقول عطاء : ثم دمعت عيناه وأخل يبكى ، فقلت : أنت تبكي يا ابن عباس ! أنت تبكي وهذه مكانتك من رسول الله ! قال : يـا عطاء إنمـا أبكي لخصلتين ، لهـول المـطلع وفقـد الأحبَّة ؛ ثم قال : لا بأس يا عطاء ، احملني معك إلى صحن الدار لأتجه إلى الله تحت سمائه . يقول : فقمت بنفسي وأخذت ابن عباس ، وقام أحد الرجال الذين كانوا معي ، فصار ابن عباس يتوكأ علينا أنا وهو إلى أن وصلنا إلى صحن الدار ؛ ثم سألته: ما عندك يا ابن عباس ؟ . يقول عطاء: ورجلاه ترتجفان من الضعف ، فرأيته وقد رفع يديـه إلى السماء وهـو يقول : THE PRINCE GHAZI TRUST

«اللَّهمَّ إنَّي أقسم عليك بحق عليّ أمير المؤمنين وبولايته عليك إلَّا غفرت لي وحشرتني معه . يقول : فصار ابن عباس يكرّر هذه الكلمة ويكرّرها ويكرّرها حتى وقع في صحن الدار ، فجعلنا ننضح عليه شيئاً من الماء ، ثم حرّكناه فإذا به قد فارقت روحه الدنيا» .

هكذا كانت وفاة هذا الرجل العظيم ابن عباس ، عند احتضاره لم يُسُ أمير المؤمنين ولم يُسَ الحق . لقد أمير المؤمنين ووصايته ولم يُسَ الحق . لقد كان ابن عباس ملتزماً بالحق لأنه عرف الحق ، ولكنه لم يكتف بمجرد معرفة الحق فقط بل سار على نهجه في أدق المواقف وأصعبها ، وهكذا استقامت نفسه وأمنت من الاختلل والاهتزاز وتمثلت فيها الحكمة التي قوامها الفكرة .

حادثة أحرى أرويها لكم: الرسول عنين قال لعمّار بن ياسر: «يا عمّار تقتلك الفئة الباغية». يوم صفّين التزم عمار جانب علي فكان مع الفئة المؤمنة ، فقتلته الفئة الباغية ، فصاح الناس: هلك أهل الشام! عمّار قتله المؤمنة ، وقد قال الرسول عنينات : عمّار تقتله الفئة الباغية! عندما مثّل عمرو بن العاص مسرحيته المعروفة فقال: قتله الذي خرج به . نعم هذه مسرحية يراها الناس ويسمعونها ولكنهم لن يصلوا إلى درجة خلق الخيال بالواقع ، والتاريخ يكشف الزيف ، والحقّ يدمغ الباطل . الأقلام المزيفة قد تجعل من معاوية ابن آكلة الأكباد أميراً للمؤمنين ، ومن عمرو بن العاص الذي كشف عورته ليتقي سيف علي عائنة بطلاً مغواراً ، وتجعل من بني أميّة أنداداً لبني هاشم ؛ ولكنها لا تستطيع أن تصنع حقيقة ، لأن الحقيقة واقع وابن العاصي وابن الحكم ، بل يدور مع علي على لسنان رسول ربّ وابن العاصي وابن الحكم ، بل يدور مع علي على لسنان رسول ربّ العالمين . والآيات لم تنزل بفضائل الطّلقاء وأبناء الطلقاء ، بل نزلت بفضائل الرجل الذي لم يسجد لصنم قطّ : ﴿إنما وليكم الله ورسوك بفضائل الرجل الذي لم يسجد لصنم قطّ : ﴿إنما وليكم الله ورسوك بفضائل الرجل الذي لم يسجد لصنم قطّ : ﴿إنما وليكم الله ورسوك بفضائل الرجل الذي لم يسجد لصنم قطّ : ﴿إنما وليكم الله ورسوك بفضائل الربين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون ﴾(١) .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : الآية : ٥٥ .

السائل بدخل المسجد وعليّ منهمك في صلاته راكعٌ ؛ كيف أحسّ الإمام بوجود السائل وهو غارق في مناجاة ربّه ؟ كيف أحسّ بوجوده وقد استخرجت النعال من قدميه وهو في الصلاة ولم يحسّ بها ؟ إنه إدراك أمير المؤمنين الفطريّ لحقوق الله جميعاً والتزامه بها جميعاً وطاعته لأوامره جميعاً والانتهاء عن نواهيه جميعاً . ألا يأمرنا الله بإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة ؟ الصلاة حقّ الله ، والزكاة حقّ الفقراء الصلاة حقّ مع حقّ الفقراء فلم يميّز بينهما إلا بأسلوب تأدية كلّ منهما ، والتزم أمير المؤمنين بتأدية كلا الحقين فاستحقّ هبوط جبريل على النبي مسلم بقوله تعالى : ﴿إنما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون ﴾ .

# علي ربيب رسول الله مسلمات :

في إحدى الليالي ، في بداية وجودهم في المدينة ، آلُ عليّ لا يجدون طعاماً في منزلهم ، فاطمة الزهراء والحسن والحسين يتلوّون من الحوع ؛ يخرج أمير المؤمنين من المنزل فيستقرض ديناراً ليشتري طعاماً لأهله ، يلتقي بالمقداد بن الأسود اللذي يشتكي هو الآخر الجوع . وحقّك يا أبا الحسن أنا وأطفالي جائعون ، فهل عندك من شيء ؟ يرد أمير المؤمنين : نعم يا مقداد ، معي هذا الدينار خذه وأشتر طعاماً لأهلك ! ينطلق المقداد بالدينار دون أن يدرك حاجة الإمام سلام له . ماذا يفعل أمير المؤمنين الآن ؟ هل يعود إلى المنزل خالي الوضاض ؟ يقف عند باب المسجد متفكراً فيأتي رسول الله وينه في منزله للإفطار - كان شهر رمضان وكانوا صائمين - يرد علي المالإيجاب : هذا بيتك يا رسول الله أي ينطلق علي إلى المنزل ، يخاطب بالإيجاب : هذا بيتك يا رسول الله أعندك شيء يباع في المنزل ، يخاطب الزهراء قائلاً : يا ابنة رسول الله أعندك شيء يباع في المنزل ؟ تناوله الزهراء ثوباً فيبيعه بستة دراهم . يستطيع الآن أن يؤمن طعام رسول الله المنش وطعام أطفاله . ولكن لم يَطل الأمر فإذ بعمار بن ياسر ورجل آخر من الصحابة مقبلين نحوه . أمير المؤمنين ببصيرته يدرك حاجة عمار فيسأله فيرد الصحابة مقبلين نحوه . أمير المؤمنين ببصيرته يدرك حاجة عمار فيسأله فيرد فيساله فيرد في المنزل ويسأله فيرد في المدرة مقبلين نحوه . أمير المؤمنين ببصيرته يدرك حاجة عمار فيسأله فيرد في المدرة مقبلين نحوه . أمير المؤمنين ببصيرته يدرك حاجة عمار فيسأله فيرد في المنون ببصيرته يدرك حاجة عمار فيسأله فيرد في المدرد و المؤمنين ببصيرته يدرك حاجة عمار فيسأله فيدة بعمار في المؤمنين ببصيرته يدرك حاجة عمار فيسأله في المؤمنين ببصيرته يدرك حاجة عمار فيساله فيد و المؤمنين ببصيرته يدرك حاجة عمار فيساله فيدة بعمار بن المؤمنين ببصيرته يدرك حاجة عمار فيساله فيدة بعمار بن ياسر ورجل آخر به المؤمنين ببصيرته يدرك حاجة عمار فيساله فيدة بعمار بن ياسر ورجل أخرى المؤمنين ببصيرته يدرك حاجة عمار في المؤمني بالمؤمنين ببصيرة والمؤمني بالمؤمني بالمؤم

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

عمّار بالإيجاب \_ هؤلاء هم حَمّلة الإسلام ، لم يكونوا فقراء ، كانوا يملكون البساتين والأراضي ولكن أموالهم كانت موقوفة في سبيل الله وللفقراء والمساكين ويبيتون هم على جوع بطنهم ـ يُلِّقي أمير المؤمنين الدراهم الستَّـة في يد عمّار الذي يذهب في سبيله . مرّة أخرى يبقى سنن خالى الوضاض من ثمن الطعام ، فإذا بأعرابي يقود ناقة ويعرض على الإمام بيعها ، يردّ مِاللهُ : لا والله لا أملك ثمنها ؛ ولكن الأعرابي يوافق على بيعها بالدين بمائة درهم . ينطلق علام الناقة ، فإذ برجل يعرض عليه أن يشتري منه الناقة بمائة وستين درهماً ، فيبيعها أميرُ المؤمنين له . أصبح يملك الآن مائة وستين درهماً ؛ يفتش عن الأعرابي الذي اشترى الناقة منه بالدين ، فيدفع إليه المائمة الدرهم ويبقى ستون درهما . هو دفع ستة دراهم ولكنه تلقى ستين ، فالحسنة بعشر أمثالها . يشتري على الطعام لإفطار الرسول وآله ، يستقبله ممنيات عند باب المنزل متبسماً في وجهه ، يقول له دون أن يروي له على ما حدث معه: أتدري يا علي من الذي باعك الناقة ومن الذي أشتراها منك ؟ يرد على : الله ورسوله أعلم ! قـال : يا على ، الـذي باعـك الناقة جبريل ، والذي اشتراها منك ميكائيل ، والناقة من نُـوق ابنتي فاطمـة في الجنة.

ومرّة أُخرىٰ ينزل جبريل على رسول الله الله الله الله على بفضائل على : ﴿ وَيَطْعُمُونَ الطّعُمُ عَلَى حَبّه مسكيناً ويتيماً وأسيراً ، إنما نطعمكم لوجه الله لا نريد منكم جزاءً ولا شُكُوراً ﴾ (١) .

هذا هو عليّ ، رَبِيبُ رسول الله ووصيُّه وحليفتُه في أُمَّته .

## عبودة على بدء:

فلنرجع إلى كلمة الإمام ؛ أمير المؤمنين المنفي يحلّل النفس ويبيّن فضائلها: «الفضائل أربعة أجناس: أحدها الحكمة وقوامُها في الفكرة،

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان ؛ الآيتان : ٨ و ٩ .

والثاني العفة وقوامُها في الشهوة ، والثالث القوّة وقوامُها في الغضب . . . » .

هنا ملاحظة لا بأس من أن نشير إليها . لا شكّ أنكم تلاحظون أن جميع أنواع الجرائم والجنايات تقلّ في العالم الإسلامي إلى درجة ملحوظة في شهر رمضان ، لماذا ؟ لأن معظم الجرائم تسبّبها غريزتان هما غريزة الشهوة وغريزة الغضب ، وكلتا هاتين الغريزتين يكسرهما الصيام ، فلا عجب أن يقول الرسول للشباب النين لا يستطيعون الزواج : عليكم بالصيام . فالتقوى التي يتلبّس بها الصائم كفيلة بأن تجعله يمسك نفسه عن معظم الموبقات .

نرجع إلى كلمة الإمام ، يقول: «القوّة قوامُها الغضب» ، ماذا يعني ذلك؟ يعني أن القوة عندما تتمكّن من السيطرة على حالة الغضب ، فإن الفرد منا يستطيع بكلّ سهولة أن يمسك زمام أموره بيده ؛ يقول النبي وأسيلة : «ليس الشديد بالصَّرَعة (١) لكن الشديد من يملك نفسه عند الغضب» . نعم! إمساك النفس عند الغضب هو القوة ؛ من السهل جدّا أن يُسْتَفَرّ أيّ إنسان فيكون ردّ فعله التلقائي التصرّف بعنف وعصبية ، ولكن لا يستطيع أن يمسك نفسه في حالة الغضب إلا من امتلا قلبه بالإيمان فاستطاع أن يقهر الشيطان القابع في نفسه . هذا الموقف ، موقف الحِلْم عند الغضب ، ليس موقف جبن بل موقف يتطلّب شجاعة فائقة لا تتوفّر إلا لقليل من أصِحّاء العقيدة : ﴿وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً ﴾ (٢٠) . لعم تلك هي الفضيلة الثالثة التي أشار إليها أمير المؤمنين ، فضيلة القوّة ، وهي كما فسّرها رسول الله مُسْلِية ، إمساك النفس عند الغضب .

الفضيلة الرابعة هي العدل ؛ وقوامُ العدل في اعتدال قوى النفس . ونقول هنا من دون مبالغة إن كل كلمة من هذه الكلمات تحتاج إلى مجلدات ضخمة لتفسيرها وتبيان مغزاها العميق ومحتواها الغنى .

العدل إذاً قوامه اعتدال قـوى النفس ؛ وهـذا يعني بكلمـة أحـرى أن

<sup>(</sup>١) الصُّرَعة (بضم الصاد وفتح الراء): القوي الذي يصرع خصومه عند العراك.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان ؛ الآية : ٦٣ .

THE PRINCE GHAZI TRUST

قوى النفس إذا ما اختلّت في نفس الفرد فإنه يبتعد عن الحقّ ويُدْرَجُ في عداد الظالمين، وإذا ابتعد عن الحقّ فقد ابتعد عن نهج الإمام عليّ قمة ومشالٌ في العدل؛ يقول: «لو أعطيتُ الأقاليم السبعة بما تحت أفلاكها على أن أعصى الله في نملة أسلبها جلب شعيرةٍ ما فعلتُ»؛ ويوصي الجُبَاةَ قائلًا: «إذا جئتم بالنياق فلا تَحُولُوا بين الناقة وبين فصيلها» لا تحرموا الفصيل من أمه - «وإذا حلبتم الناقة فلا تمصلوا الحليب فيضر لا تحرموا الفصيل من أمه - «وإذا حلبتم الناقة حتى يبقى لولدها ما يحتاجه من الغذاء.

أين دساتير العالم من هذا؟! لاحظوا هنا هذا القائد العظيم الذي يتحكّم بثلاثة أرباع الدنيا لا يفوتُه أن يشير إلى حقّ ناقة وفصيلها ، بل إلى حقّ نملة . ونرى اليوم حقوق البشر تُهدر وحرماتهم تنتهك ، بينما أجهزة الدعاية المزوّرة تتشدّق بعدل الحكّام وحكمتهم .

جورج جرداق كاتب لبناني مسيحيّ أشرب قلبه بحبّ الإمام علي والإعجاب العظيم به ، فوضع كتاباً سمّاه «الإمام علي صوت العدالة الإنسانية» ، كما وضع كتاباً آخر سمّاه «عليّ والثورة الفرنسية» قارن فيه بين مبادىء عليّ ومبادىء زعماء الثورة الفرنسية . ولكن أين هؤلاء الرجال من عليّ ؟ أين الثّرى من الثّريًا ؟ أين الثورة الفرنسية ومبادئها التي لم يمرّ عليها سوى مائتي عام من المبادىء التي أودعها الإمام علين في كتابه لمالك الأشتر ، وقد مرّ على هذا الكتاب أكثر من ١٣٦٠ سنة ؟ إن أي مُطّلِع غير متحيّز على هذا الكتاب سيجد فيه وثيقة قد بلغت قمة في العدل والحرية وحقوق الإنسان ، إضافة إلى ما احتوت عليه من تشريع متكامل لإدارة البلاد كما يجب أن تُدار . ولو قيض لهذه الوثيقة أن تُنشَر بين شعوب العالم كما يجب أن تُدار . ولو قيض لهذه الوثيقة أن تُنشَر بين شعوب العالم بعد أن عدوها أكثر من أربعين عاماً ، لو قرأوا هذه الوثيقة واستوعبوا ما فيها لما كانوا بحاجة أصلًا لبناء تمثال للبنين . لقد رأيتم جميعاً كيف نقلت

أجهزة التلفزيون عبر الأقمار الاصطناعية كيف أنهالت الفؤوس على تمثال لينين فحطمته إرباً إرباً فعاد تراباً كما كان . وسأستطرد هنا قليلاً وأتكلم عن هذه الأقمار الاصطناعية وهذه التلفزيونات المنتشرة في كل بيت من بيوتنا . أن ترى العالم أمامك نعمة من نعم الله علينا ، ولكن هذه الهوائيات المنتشرة على السطوح والتي تنقل إلينا الأنباء المستجدّة في العالم تنقل إلينا أيضاً أفلام الجنس والعنف . لا أريد أن أبدو متشنجاً في حكمي ، ولكن صدقوني عندما أدخل جهاز التلفزيون هذا إلى منزلي أكون كمن يسمح لعصابة من الأوباش مسلحة بالخناجر بالدخول على أبنائه وبناته فتقطعهم قطعة قطعة . وهذه الأفلام الخلاعية تقطع أخلاقنا وتشظيها . لقد أصبحت هذه المناظر اليومية رفيقة حياتنا الدائمة ، والذي يدعو إلى الأسف والمرارة أنها تزداد احتفالاً بشهر رمضان المبارك ، حيث تكثر في هذا الشهر الفضيل البرامج الراقصة والحفلات الغنائية ؛ فلا حول ولا قوة إلا بالله .

### رمضان شهر محاسبة النفس:

هذا شهر رمضان ، إنه شهر محاسبة النفس وميزانها بميزان الحسنات والسيئات ؛ علينا في هذا الشهر أن نعرف ما لنا وما علينا ؛ يقول أمير المؤمنين : «زِنُوا أنفسكم قبل أن تُوزَنُوا ، وحاسِبُوها قبل أن تحاسَبُوا» . نعم ، علينا أن نسهر الليل لا في مشاهدة حفل راقص على شاشة التلفزيون بل في محاسبة أنفسنا واسترجاع ما ارتكبناه في النهار من المآثم عَلَّنا نستدرك ما فات بما يأتي . إمامنا العظيم لم يكن ينام الليل ؛ يسأله الأصبغ بن نباتة : يا أمير المؤمنين أنت ترهق نفسك ولا تنام الليل . يقول : «يا أصبغ متى أنام ؟ إن نمتُ ليلًا ضيّعتُ نفسي ، وإن نمت نهاراً ضيّعتُ رَعِيَّتي» ، ويسأله سائل : لِمَ لا تأكل حاجتك من الطعام يا أمير المؤمنين وبيتُ مال المسلمين بين يديك ؟ فيقول سلام الله عليه : «أأبيتُ مِبْطاناً وحولي بطونٌ غَرْثَى وأكبادٌ حَرَّى ؟ أأمنتكم من نفسي أن يُقال هذا أمير المؤمنين ولا أشاركهم بمكاره الدهر أو أكون أسوة لهم في خشونة العيش ؟

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ما خُلقتُ ليشغلني أكْلُ الطيِّبات كالبهيمة المربوطة هَمُّها عَلَفُها ، أو المُرْسَلة شُغْلُها نفسُها . وأيم الله لأروضنَّ نفسي رياضةً تهشُ معها إلى القُرْص مطعوماً وتقبل بالملح مأدوماً ، ولأدَعَنَّ مقلتي كيسَ ماءٍ نضب مَعِينُها!» . هذا هو إمامُ الحقِّ عليّ سِنْك .

ولنرجع إلى ما أشرنا إليه آنفاً من سقوط الشيوعية في العالم . كلّ ذي عقل يتساءل اليوم لماذا انهارت الشيوعيّة وتهافتت بهذه السرعة بعد أن كانت مالئة الدنيا وشاغلة الناس؟ الجواب بسيط؛ لقد سقطت الشيوعيّة لأنها كانت فكرة ضد طبيعة الإنسان وضدّ فطرتـه ، وكلّ مـا هو ضـدُّ الفطرة لا بـ قرأن يتهـافت . ولننـظر بـالمقـابـل إلى فِكُـر الإمـام عليّ ؛ نـراه حيّاً عبـر العصور مُتلَقّى بالقبول من جميع الأجيال ، لماذا ؟ لأنه فكر حيِّ إلّهيّ المصدر إنسانيُّ الاتجاه . والفكر الذي هذه صفتَهُ لا يموتَ أبداً . يقول : «الرابع العدل وقوامُه اعتدال قوى النفس» ؛ يتجسّد العدل عندما تعتدل قوى النفس المختلفة . هذه دعوة صريحة من الإمام لسلوك محجّة الاعتدال ، فالعدل والاعتدال صِنُوان . علينا أن نحاسب أنفسنا ، أن نَـزنَ أنفسنا في ميزان الحقّ ، وعندما نفعل ذلك يرفعنا الحقُّ إلى المستوى الـذي أراده الله لنا وخلقنا من أجله . يجب أن تكون طاعة الله نَصْبَ أعيننا ، علينا أن نتذكر دائماً أننا في دار فناء وسننتقلَ يـوماً مـا إلى دار البقاء ، علينـا أن نتذكـر أننـا على سِكَة سفر طويل ؛ كان أمير المؤمنين يقول : «آه آه من قلَّة الزاد وبعد السفر ووحشة الطريق ، آه آه إن أنا قـرأتُ في الصحف سيئةً أنــا ناسيهــا وأنت مُحْصِيها فتقول خذوه ، فيا له من مأخذ لا تنجيه عشيرته !» .

انظروا سمو نفس الإمام ، إنه يبكي خاشعاً في موقف رهبة الصّلاة وهو المعصوم من الخطأ ، وهو نفسه الذي يقول : «ما عبدتُكَ خوفاً من نارك ولا طمعاً في جنتك ، ولكن وجدتك أهلاً للعبادة فعبدتُك » . ويقول : «إن قوماً عبدوا الله سبحانه وتعالى رغبة فتلك عبادة التجّار ، وإن قوماً عبدوا الله رهبة فتلك عبادة العبيد ، وإن قوماً عبدوا

الأحرار». زِنُوا هذا الكلام في ميزان العقل! «إن قوماً عبدوا الله رغبة فتلك عبادة التجار» والقرآن يقول: ﴿هل أدلكم على تجارة تنجيكم من عداب أليم ﴿(١) الإمام يقول: هذه تجارة مربحة ورابحة. «وإن قوماً عبدوا الله رهبة فتلك عبادة العبيد» والقرآن يقول: ﴿وعباد الرّحمٰن الذين يمشون على الأرض هَوْناً ﴾(١) فأعظم مقياس للإنسان وأشرف تشريف له أن يكون عبداً لله تعالى . فأمير المؤمنين لا يريد أن ينتقدهم هنا، بل يريد أن يبين المستوى الرفيع في كون الإنسان تاجراً وعبداً ولكنه حرّ ؛ «وإن قوماً عبدوا الله شكراً فتلك عبادة الأحرار» فهو يبين لنا أننا نكون أحراراً في عبوديتنا لله تعالى ، وليس في عبوديتنا لغير الله .

الإمام عليّ إذاً يبكي من رهبة الله وهو المعصوم ؛ يروي نوفّ البكالي يقول : بينما أنا وحبّة العرنيّ نائمان عند أمير المؤمنين ؛ يقول نوف : والله اللذي لا إله غيره ، ما غمضت له عين تلك الليلة ، يقرأ القرآن ويصلّي ويبكي ؛ يقول : التفت إليّ الإمام فقال : يا نوف أنت رامق أم راقد ؟ والتفت إلى حبّة قائلاً : يا حبّة أنت رامق أم راقد ؟ قلنا : يا سيدي نحن رامقان ولسنا راقدين ، لا نستطيع الرقاد لأن فكرنا معك ؛ قال : اعلم يا نوف أن لي ولك موقفاً عظيماً بين يدي الله ، يا نوف إني رأيت أصحاب محمد مسلية يبيتون لربهم سُجّداً وقياماً ، يخالفون بين جباههم وركبهم ، إذا ذُكر الله عندهم يميدون كما يميد الشجر ، كأنما القوم باتوا غافلين .

يقول نوف البكالي: ما رأيت أمير المؤمنين بعد هذا الحديث ضاحكاً حتى ضربه ابن ملجم اللعين على رأسه بالسيف.

هكذا كان عليّ بن أبي طالب . ولا عجب ، فهو الذي رُبِّيَ في كنف النبوّة وتغذّى من لبن الرسالة .

<sup>(</sup>١) سورة الصف ؛ الآية : ١٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان ؛ الآية : ٦٣ .

يقول عليّ: خرج رسول الله على الله ولم يعد إلينا ، فاستبطأناه ، فجاءت جارية أخبرتنا أن قريشاً حصبت رسول الله بالحجارة . يقول : فخرجت أنا وخديجة للبحث عنه في شعاب مكة ، خديجة تحمل كوز ماء وأنا أحمل أرغفة من الخبز ، فاستظهرتْ خديجة الجبل واستبطنتُ أنا الوادي وأخذتُ أنادي : أين أنت يا رسول الله روحي فداك ؟ وخديجة تنادي : أين أنت يا نور عيني ؟ كان الرسول الأكرم متكئاً على أكمة من الأرض وقد أضعفه نزف الدماء ، فإذا جبريل عليه يقول : يا حبيبي محمد إني أسمع صوت خديجة في شعاب مكة فلو ناديتها حتى تأتي إليك! فرفع الرسول صوته بالنداء ، فجاءت خديجة وجلست عنده ، ثم مسحت جروحه وقالت له: ثابر على ما نهضتَ به يا رسول الله ، إنّ الله ناصِرُك وخاذلُ أعدائك! فما كان من رسول الله مين الله أن عاد مع خديجة إلى الدار ومعهما على أميبر المؤمنين .

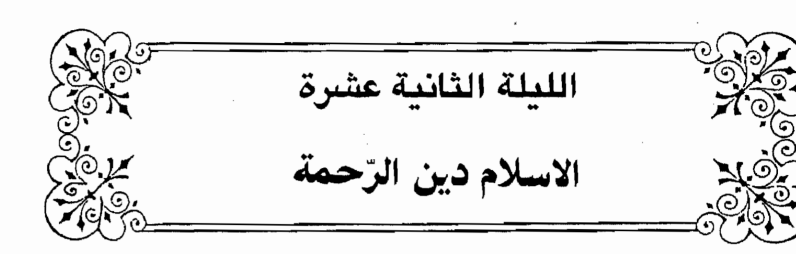
يقول الشيخ مهدي المازندراني (رحمه الله): لما سمع جبرائيل صوت خديجة تنادي رسول الله قال له: ارفع صوتك يا رسول الله! فأين كان جبرائيل يوم عاشوراء لما أقبلت الحوراء زينب تنادي أخاها الحسين: ابن أمي يا حسين نور عيني يا حسين، إن كنت حيًا فأدركنا فهذه الخيل قد هجمت علينا، وإن كنت ميتاً فأمرنا وأمرك إلى الله! ثم جاءت حتى وقفت على رأس الحسين فلم تكد تعرفه لكثرة ما أصاب جسده من النصال والحراب، قالت: أأنت حسين؟! أأنت ابن أبي؟! أجابها الحسين بصوت ضعيف: زينب يا أخيّة والله لقد كسرت قلبي! قالت: أخيى يا أبا عبد الله، يوم على صدر المصطفىٰ ويوم على وجه الشرئى. كانت منحنية عليه تقبّله تارة وتقول له أخرىٰ: كلمني يا نور عيني. وهو يقول: أخيّة زينب، عودي إلى الخيام واحفظي لي عيالي وأطفالي.

[إنا لله وإنا إليه راجعون . وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين] .









# إِسْ مِ اللَّهِ الرَّكُمَٰ إِلَّا الرِّكِيدِ مِ اللَّهِ الرِّكِيدِ مِ اللَّهِ الرِّكِيدِ مِ اللَّهِ الرّ

يقول الله تبارك وتعالىٰ في كتابه الكريم: ﴿لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنتُم ، حريص عليكم ، بالمؤمنين رؤوف رحيم \* فإن تولوا فقل حسبي الله لا إله إلا هو عليه توكلت وهو ربّ العرش العظيم ﴾(١)

من وهج هذه الآية المباركة وفي ظلها نستشعر الرّحمة والأنس في ظلال الإسلام ومناهجه ، وندرك أن الله سبحانه وتعالى قد اختار الحبيب المصطفى ليكون رحمة للعالمين لأنه لم يخلق الناس ليظلمهم ، بل ليرحمهم ، فقد ﴿كتب على نفسه الرّحمة﴾(٢).

تلك هي الفلسفة الأولى التي ينطلق منها الإسلام من أجل سعادة الإنسان وأمنه ، ومن هنا ندرك تمام الإدراك أن كل قانون أو نظام أو منهج جاء به الإسلام قائم على مبدأ هذه الرّحمة التي خص بها الباري الإنسان فقد وسعت رحمته كل شيء .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة ؛ الآيتان : ١٢٨ ، ١٢٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام ؛ الآية : ١٢ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وبالتالي فإن كل قانون يناقض هذا المبدأ ، وكل منهج لا يتوافق معه هو بعيد كل البعد عن عالم الإسلام ونظامه ، كما أن أي قائد أو إمام أو خليفة أو حاكم يسلط سياطه وحديده ويصوب ناره إلى الناس ، وإن كان يدعي الإسلام ، كما فعل بنو أمية في تاريخهم الأسود ، فإن مشل هذا الحاكم لا علاقة له بالدين ولا بالإسلام من قريب أو بعيد . ذلك لأن الإسلام يقوم على الرّحمة والمحبة والعظمة .

ولنا في الرسول الكريم مثال يحتذى ، فهو من خلال سيرته أعطي أروع مصداق لهذه الفلسفة وأنصع مثال لهذا المنهج الذي يفيض نبلا ورحمة . فسيرته والمراب المراب المرا

وعلى مثال الرسول وهديه كانت الزهراء مالله ، تلك الصدّيقة الطاهرة ، التي كانت تتسربل بالرّحمة والرأفة إذ كانت تنزع عنها ثيابها الجديدة وتهبها أية فتاة فقيرة بدت عليها رقة الحال ومعالم الحاجة .

وكذلك كان أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ، الذي وصلت به الرّحمة مبلغاً لا يصدق إذ قطع اللبن عن فمه وقال للحسن الله قدمه إلى أسيركم ابن ملجم . فقال له الحسن : «أبي ، هذا عدو الله ، ضربك على رأسك ؛ وفجعنا بك» فأجابه الإمام : «بحقي عليك يا ولدي إلا ما أطعمته مما تأكل وسقيته مما تشرب ، بني لا تقيد له رجلا ولا تغلّ له يداً ، وإذا أنا مت من ضربتي فاضربوه ضربة واحدة ، وإذا حييت وشفيت منها فالأمر إلى .



والحسن نفسه المسلامة الخيه الحسين السلام : «أخي أبا عبد الله لا تهرق بسببي ملء محجمة دماً» . ولعل هذا هو السر الذي يجعلنا نتعلق بأهل البيت ، فسيرتهم الشريفة تأخذ بأعناقنا قائلة : هذا هو الطريق الصحيح .

والإمام على في وصيته يقول: «لا ألفينكم يا آل بني عبد المطلب تخوضون دماء المسلمين خوضاً. تقولون قتل ابن أبي طالب، ألا لا يُقتل بي إلا قاتلي»(١).

والحسين الشخالم يكن أقبل رحمة من أحيه وأبيه الشخام. إذ يُروى أنه يوم عاشوراء كان ينظر إلى القوم الفاسقين وهم يشرعون سلاحهم وحقدهم في وجهه ، فتجري دموعه وتسيل عبراته ، فتسأله الحوراء زينب: «مم بكاؤك ، فداك نفسي ، ؟» فيقول الشخاذ «أخية ، أبكي لهؤلاء القوم لأنهم سيدخلون النار بسببي». وعندما وقع الشخالي الأرض مثخنا بجراحه ، جثم الشمر بن ذي الجوشن على صدره الشريف الذي يحمل علم رسول الله إذ كان يرتدي جبة جده النبي الشياش ، فقال له: «لو تركتني حيناً من الوقت لنزفت دمائي وانتهى أمري فلا تلطخ يديك بقتلي ، أتركني وأنا أضمن لك عند الله الجنة».

ولنا أن نتساءل ما سر هذه الجنة المضمونة للشمر من قِبَلِ الحسين ؟ فهل إذا قام الشمر عن صدر الحسين ، تُضمن له الجنة لمجرد ذلك ؟ لا . إن حكمة الحسين ورأفة الحسين أبعد مراماً ، فلو أن الشمر قام عن صدره الشريفة لكان في ذلك توبة والتوبة تؤدّي إلى الهداية ، ولانقلب الشمر ساعتئذٍ إلى صف الحسين ولدافع عن بنات رسول الله ، ولعل الله يقبل توبته إذا كانت صادقة ، فيصبح مآله الجنة .

تلك هي روعة الإسلام عندما تتجسد في هؤلاء الأعلام الأطهار

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة ، المجلد الرابع ، صفحة ١١١ من شرح ابن أبي الحديد .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الذين أختارهم الله تعالى ليكونوا قدوة للبشرية . ولا غرو إذا فاض الحسين رحمة ورأفة في لحظات احتضاره ، فهو ابن أبيه ، ابن على الذي حَوَّل الإسلام العظيم إلى سلوك عملي والذي قال : «سلوني قبل أن تفقدوني» وقد شهد له بذلك الخليفة الثاني عمر بن الخطاب حيث كان ينقذه في كل مرة يشكل عليه الأمر في معضلات كان يقف أمامها عاجزاً عن حلها فقال : «لولا علي لهلك عمر» وقال أيضاً : «لا أبقاني الله لمعضلة ليس لها أبو الحسن» وقال أيضاً وأيضاً : «بئس المقام بأرض ليس فيها أبو الحسن» .

إن التوحيد ، أن تطرق باباً من أبواب الله شرعه للناس لأنك بذلك تبتغي الوسيلة إلى الله ، يقول الله سبحانه : ﴿وابتغوا إليه الوسيلة﴾(١) هذا هو التوحيد الصادق بأبهى صوره ، لا أن تتنكر لأولياء الله أو تجهل من هم أولياء الله . لذلك فإن من يجهل من هو علي بن أبي طالب ومن يجهل حقه ومنزلته وموقعه من الإسلام فهو جاهل بالإسلام نفسه .

لنعد إلى الآية الكريمة التي بدأنا بها الحديث: ﴿لقد جاءكم رسول من أنفسكم ، عريز عليه ما عنتم ﴾ ، فالعنت هنا التعب والحرمان والمشقة ، والرسول من الله عزيز عليه أن يرانا في عنت وحرمان وضيق .

﴿حريص عليكم﴾ أي حريص على سعادتنا وهو بنا رؤوف رحيم ، ﴿ فَإِنْ تُولُوا ﴾ عنك وأداروا وجوهم فقل ﴿حسبي الله لا إله إلا هو ، عليه توكلت وهو رب العرش العظيم ﴾ .

من أجل ذلك كان الإسلام دين الرّحمة والرأفة ، وفي هذا المجال تتجلى عظمة الإسلام الذي جاء من رب العالمين . ولا بد من أن يتجلى هذا الدين بأشخاص لكي لا يبقى مجرد أفكار تبقى في حيز النظريات ، إذ ينبغي أن يتجسد حركة ومسلكاً وفعلاً . وقد تجسدت بالفعل في أهل البيت وفي مقدّمتهم على بن أبى طالب .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ؛ الآية : ٣٥ .

لقد ترك لنا الإمام على أثراً سوف يبقى ما تعاقب الليل والنهار، عنيت بهذا الأثر الخالد كتابه الرائع «نهج البلاغة». ذلك الكتاب الذي يأتي في المنزلة بعد القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة. لقد ضمّنه الإمام خلاصة علمه وفكره فتناول منه الكون والحياة والإنسان وعلاقة الإنسان بالحياة وعلاقته بالحاكم، وخلص إلى مجموعة من الآراء والنظريات ما كان لأحد بعد رسول الله أن يتوصل إليها بثاقب عقله وعميق فكره إلاً على بن أبى طالب.

وسوف نختار موضوعاً لحديثنا من كتاب نهج البلاغة ، عهده على المالك الأشتر حين ولاه مصر ، ففيه من الحكمة البالغة والنظريات الشاملة ما يجعله دستوراً في الحكم وفي العلاقة بين السراعي والرعية . وقبل التعرض إلى بعض ما جاء فيه ، لا بأس من بيان المنزلة التي كان يحتلها مالك الأشتر من الإمام على .

يقول الإمام على على على على مالك كما كنت لرسول الله الله فهو فارس شجاع ، كريم ، مقدام ، سريع إلى المبادرة والنجدة والشهامة ، كان يخوض الحروب فيقلب الميمنة على الميسرة والميسرة على الميمنة ، وصولاً إلى القلب ، دس له معاوية السم في العسل عندما كان في طريقه إلى مصر ، لذلك قال معاوية عندما استشهد «إن لله جنداً من عسل» .

ولما نعاه الناعي لأمير المؤمنين ، بكى الإمام وقال : «على مثل مالك فلتبك البواكي» .

ويروى عنه أنه مرَّ ذات يوم في السوق فرماه أحدهم ببطيخة وهو لا يعرفه ، فلما علم من أحدهم أنه مالك الأشتر تملكه الخوف والذعر ، وراح يعدو لاهثاً خلف مالك يريد أن يطلب منه الغفران والعفو . . . وحث مالك الخطى باتجاه المسجد . وانتظر الرجل عند باب المسجد يمني النفس بعفوه . وعندما فرغ مالك من صلاته خرج فارتمى الرجل عند قدميه معتذراً إليه . فقال له مالك «لا بأس عليك يا بني . . . والله ما دخلت المسجد إلاً



لأستغفر الله لك» . ولا غرو أن يقف مالك هذا الموقف الإسلامي الرائع فهو تلميذ على بن أبي طالب .

وعندما قتل محمد بن أبي بكر عامل الإمام عليّ على مصر من قبل عمرو بن العاص أرسل الإمام مالكاً الأشتر والياً على مصر وعهد إليه بعهده الشهير ، موضوع هذا الحديث ، وهو من محاسن كتبه فقد ضمَّنه نظريته في السياسة والاقتصاد والاجتماع والتربية والأخلاق وإدارة البلاد وسياسة العباد .

#### مقدمة العهد:

## بسم الله الرّحمن الرّحيم(١)

«هذا ما أمر به عبد الله على أمير المؤمنين ، مالك بن الحارث الأشتر في عهده إليه حين ولاه مصر ، جباية خراجها ، وجهاد عدوها ، واستصلاح أهلها وعمارة بلادها» .

إن هذه الأمور الأربعة التي حددها الإمام في عهده تمثل الأهداف التي ينبغي لأي حاكم أن يضعها نصب عينيه: فجباية الخراج مصدر هام لبيت مال المسلمين وهي مسألة تتعلق بالاقتصاد. وجهاد العدو يمثل السياسة الخارجية، واستصلاح الأهل يمثل الجانب الاجتماعي، وعمارة البلاد تتعلق بالعمران والتنظيم. ثم تابع عليناني:

«وأمره بتقوى الله وطاعة أمره وإيثار طاعته واتباع ما أمر بـه في كتابـه من فرائضه وسننـه ، التي لا يسعد أحد إلا باتباعهـا ولا يشقى إلا من جحـودهـا وإضاعتها» ثم يقول :

«وأمره أن يكسر من نفسه عند الشهوات وينزعها عند الجمحات ، فإن النفس أمارة بالسوء إلا ما رحم الله ، ثم اعلم يا ملك أني قد وجهتك إلى بلاد قد جرّت عليها دول قبلك من عدل وجور ، وأن الناس ينظرون من

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة \_ المجلد الرابع ، صفحة ١١٩ من شرح ابن أبي الحديد .

THE PRINCE GHAZI TRUST

آمورك مثل ما كنت تنظر من أمور الولاة قبلك ، ويقولون فيك ما كنت تقول فيهم ، وإنما يستدل على الصالحين بما يجري الله سبحانه وتعالى لهم على السن عباده . . . . فاملك هواك وشُحَّ بنفسك عما لا يحل لك ، واعلم أن الشحّ بالنفس الإنصاف منها فيما أحبت أو كرهت . . . . وأشعر قلبك الرّحمة للرّعية والمحبة لهم واللطف بهم ولا تكونن سبعاً ضارياً تغتنم أكلهم ، فإنهم صنفان : إما أخ لك في الدين وإما نظير لك في الخلق ، يفرط منهم الزلل وتعرض لهم العلل ويؤتى على أيديهم في العمد والخطأ ، فاعطهم من عفوك وصفحك مثل الذي تحب وترضى أن يعطيك الله من عفوه وصفحه ، فإنك فوقهم ووالي الأمر فوقك ، والله فوق من ولاك» .

إنها كلمات تنبض بالرّحمة والشفقة ، فالإمام يعيش هاجس الرّعية لأنه مسؤول عنهم ، إنه الحاكم الذي يستشعر الأبوة والحنان لكل فرد من أفراد رعيته ، فهو راعي هذه الأمة والراعي مسؤول عن رعيته . وهنا قد تبدو مفارقة لبعض الناس إذ يسأل سائل : ما بال الإمام علي يرسم للناس منهجاً في الحياة الدنيا وهو الذي طلق الدنيا ثلاثاً فيقول : «يا دنيا غري غيري» ، وكان يكتفي من الطعام بأبسطه إذ يكتفي بكسرة الخبز من الشعير ويلبس المرقّعة ، يقول : «لقد رقعت مدرعتي حتى استحييت من راقعها ، وقال لي قائل ألا تنبذها» وراقعها كان الإمام الحسن ، فقلت «عند الصباح يحمد القوم السرى»(۱) .

إذن ما بال الإمام الزاهد بالدنيا ، المطلق لها ، المدبر عنها يرسم للناس قوانينها ومناهجها وكيفية عمرانها ؟ .

والجواب على ذلك التساؤل: إن الدنيا مرفوضة لدى الإمام إذا كانت هي الغاية وهي المطلب، أما الدنيا التي يتحدث عنها الإمام ويرسم للرعية واضح طريقها ومعالم سبلها، فهي الدنيا التي تشكل الطريق إلى الآخرة، وهو بهذا المعنى يعيش هاجس الآخرة من خلال الدنيا والدنيا هي المزرعة

<sup>(</sup>١) مثل يُضرب لمن يدرك حقيقة الأمر بعد وقوعه .

التي تؤدّي إلى الأخرة .

وهو في آخر لحظات حياته كان يخاطب الناس قائلاً: «الله الله في نظم أمركم»، إنها نظم في السياسة والاجتماع والاقتصاد وعلم النفس والتربية والأخلاق، وكل ذلك يطرحه الإمام من خلال هذا العهد حيث يريدنا أن نربح الدنيا والآخرة معاً، وبغير هذا النظام تعم الفوضى فتضيع الدنيا والآخرة وهو القائل: «من لا معاش له لا معاد له».

إن الإمام علياً في نهج البلاغة قد حارب الفقر ولكنه كان يقف إلى جانب الفقراء ، وبالتالي لم يتخذ جانب الأقوياء وذوي السلطان من العتاة والمردة والطغاة ، بل وقف إلى جانب الضعفاء والمحرومين في كفاحهم ونادى بحقوق الإنسان والفقراء ، وعندما وازن بين المال والعلم فضل العلم الذي يحرس المال . ومن هنا السر في خلود هذا الكتاب الرائع «نهج البلاغة» .

إن الحاكم الذي يلي أمر المسلمين ينبغي أن يتحلى بالعفو والصفح ويتسلح بالرّحمة والمحبة ، «وأشعر قلبك الرّحمة والمحبة لهم واللطف بهم» يقول لمالك الأشتر «أشعر قلبك الرّحمة» ولم يقل طبق مبادىء الرّحمة لأن الحاكم الذي يفتقر إلى الرحمة لا يستطيع أن يصطنعها وساعتئذ سوف يفرض القانون فرضاً ، والإمام يريده أن يكون رحيماً في تطبيق القانون فيصدر القانون من قلبه لا من عقله ، كما ينبعث النور من الشمس وكما تصدر الحرارة من النار بشكل طبيعي لا تكلف فيه ولا تصنع . وفي قوله :

«واعطهم من عفوك وصفحك» يرسم للحاكم الإسلامي كيفية تطبيق الحدود وتنفيذها . وللإمام على في تطبيق الحدود صولات وجولات تنبض بالرّحمة والصفح والعفو إذا كان هناك سبيل إليها .

يروي الأصبغ بن نباتة أن رجلًا دخل على الإمام على وهو جالس في المسجد بين أصحابه ، فبادره قائلًا : «يـا أمير المؤمنين طهـرني إني زنيت» .

وقبل أن نعرف كيف تصرف الإمام إزاء هذه المسألة ينبغي لنا أن نوضح أمرين:

الأمر الأوّل: هو أن الإنسان قد تعرض له الذنوب والخطايا فيقع فيها ، عندئذ قد يغدو لقمة سائغة للشيطان الذي يزيده هما على هم فيداخله اليأس والقنوط من رحمة الله ويعيش هاجس الذنب والخطيئة دون أن يدرك أن باب التوبة مفتوح وأن الله سبحانه ذو مغفرة ورحمة ، فيتخبط في يأسه وقنوطه ، وقد يدفعه ذلك إلى مزيد من الذنوب والخطايا لأن نفسه قد أمست في ظلام دامس وليل أسود لا يرى بصيصاً من نور أو بادرة من أمل .

والأمر الثاني: هو قضية فقهية مفادها أنه إذا قامت البينة على جريمة من الجرائم الاجتماعية ولم يكن هناك إقرار من المجرم فليس للإمام أن يعفو، أما إذا أقر المجرم على نفسه واعترف بجريمته فللإمام عندئذ أن يعفو ويصفح أو أن يقيم الحد. وهذا كان جوابه للأشعث بن قيس الذي استنكر تصرف الإمام على إزاء تلك المرأة الزانية التي جاءته معترفة، وسوف يأتي حديثها، أما الأشعث بن قيس فيكفي أن نعرف عنه أنه منافق قد امتلاً حبثاً من قمة رأسه حتى أخمص قدمه.

اعبود الآن إلى ذلك الرجل الذي دخل المسجد طالباً إلى الإمام أن يطهره لأنه زنى ، فتشاغل الإمام عنه فأعادها الرجل ثانية فالتفت الإمام إلى أصحابه وسألهم : «أيعجز أحدكم إذا اقترف مثل هذه الخطيئة أن يستر على نفسه» إنه يخاطبهم ويخاطبنا نحن أيضاً ، لأن الستر في مثل هذه المسألة أولى فهي فاحشة إجتماعية خطيرة وإشاعة الفاحشة في المجتمع أمر خطير ، إذ يعتادها المجتمع فتصبح أمراً سهلاً يسيراً وقد قال الله تعالى : ﴿الذين يحبون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا لهم عذاب أليم ﴾(١) . مرة ثالثة يقول الرجل «يا أمير المؤمنين طهرني ، إني زنيت» فسأله الإمام : «ما الذي يقول الرجل «يا أمير المؤمنين طهرني ، إني زنيت» فسأله الإمام : «ما الذي

<sup>(</sup>١) سورة النور ؛ الآية : ١٩ .



دفعك إلى ما تقول» ولم يقل: «ما الذي دفعك إلى الزنى» لأنه يعلم النه أنه سقط في التجربة في لحظة من لحظات الضعف وانعدام الرؤية وغياب الإيمان، وهو النعية لا يريد أن يداخله القنوط واليأس. فأجابه الرجل: «سيدي، طلب الطهارة» فقال الإمام النه «وأي طهارة أفضل من التوبة، أنت تبحث عن الطهارة بإقامة الحد عليك؟».

إن الإمام على عندما وقف من هذه المسألة هذا الموقف الرائع كان في ذهنه كل آيات التوبة والسيئات التي تنقلب إلى حسنات. يقول تعالى: ﴿ فَأُولئك يبدل الله سيئاتهم حسنات﴾ (١) ، ﴿ ولا تستوي الحسنة ولا السيئة ، ادفع بالتي هي أحسن ﴾ (٢) لأن الحسنة أقوى من السيئة فالحسنة مصدرها الله تعالى والسيئة مصدرها الشيطان وكيد الشيطان ضعيف ، ولذلك ﴿ إن الحسنات يذهبن السيئات ﴾ (٣) والذنب الذي لا يغفر هو الشرك ، ﴿ إن الله لا يغفر أن يُشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾ (٤) أما ما دون ذلك من الذنوب فهو خاضع لمبدأ الغفران ، ﴿ قبل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله ، إن الله يغفر الذنوب جميعاً ﴾ (٥)

وإذا كان باب المغفرة مفتوحاً على مصراعيه للناس، فلماذا لا نتوجه إلى الله تعالى بقلوب مفتوحة لكي يغفر لنا ذنوبنا ويتوب على خطايانا بعد أن نكون قد تبنا إليه توبة نصوحة، ونحن إذا ما فعلنا ذلك نكون أشبه ما نكون بذلك الإنسان الذي يكاد أن يقتله الظمأ وماء الفرات بين يديه، ويداه مغلولتان إلى عنقه عاجزتان عن الوصول إلى الماء الزلال البارد.

ولنا الآن عودة إلى تلك المرأة التي اعترفت أمام أمير المؤمنين

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان ؛ الآية : ٧٠ .

٢) سورة فصلت ؛ الآية : ٣٤ .

٣) سورة هود ؛ الآية : ١١٤ .

٤) سورة النساء ؛ الآية : ٤٨ .

٥) سورة الزمر ؛ الآية : ٥٣ .

THE PRINCE GHAZI TRUST

فقالت: «إني زانية فطهرني» ، فتشاغل عنها الإمام لعلها تذهب وتتوب إلى ربها . فظنت المرأة أنه لم يسمعها أو لم يرها فوقفت قبالته وقالت: «ربها ، فظنت المرأة أنه لم يسمعها أو لم يرها فوقفت قبالته وقالت: «زنيت» «سيدي ، يا أمير المؤمنين طهرني» . قال: «ومم أطهرك» ؟ قالت: «زنيت» قال: «أنت قال: «لعلك خاطئة» أي واهمة ، قالت: «إني زنيت» قال: «أنت متزوجة ؟» قالت: «محصنة» . قال: «يوم فعلت ما فعلت ، أكان زوجك متزوجة ؟» قالت: «محصنة» . قال: «يوم فعلت ما فعلت ، أكان زوجك أخرى فلعلها أم غائباً ؟» قالت: «بل كان حاضراً» . فتشاغل عنها الإمام مرة أخرى فلعلها تذهب . ومرة أخرى تلح المرأة في إقرارها والإمام يتشاغل عنها يريد لها أن تخرج وتتوب فتستر على نفسها . وراحت المرأة تكرر قولها والإمام يقول: «اللهم إنها واحدة» أي شهادة واحدة في مجلس واحد حتى ولو أقرت تسعين مرة .

خرجت المرأة ثم عادت أربع مرّات. فقال لها الإمام على: أنت حامل ، فإذا كان لنا سلطان عليك فليس لنا سلطان على طفلك ، اذهبي حتى تضعي الطفل وهو يريدها أن تذهب فلا ترجع. وضعت طفلها ثم جاءت به إلى الإمام قائلة: «طهرني» قال: «ومم أطهرك أمة الله؟» فهو يتجاهل المسألة. ثم قال لها: «طفلك هذا يحتاج إليك».

﴿والوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين ﴾(١) اذهبي وعودي بعد عامين ـ ثم عادت . وكان الأشعث بن قيس ممن تابعوا هذه المسألة فقال لها الإمام عليه ما زال طفلك يحتاج إلى رعايتك وعنايتك فالتفت الأشعث ابن قيس وقال : «أنا له يا أمير المؤمنين إلى متى تعطل حدود الله ؟» عندها بيّن الإمام للأشعث القاعدة الفقهية التي سبقت الإشارة إليها ، فللحاكم أن يعفو ويصفح إذا أقر المجرم من تلقاء نفسه وله أن يقيم الحد .

وعندما أقام الإمام الحد عليها حاول الأشعث أن يتنصل من التزامه بالطفل فقال له الإمام علينين: «تأخذ الطفل وأنفك راغم»، بعد ذلك التفت

١) سورة البقرة ؛ الآية : ٢٣٣ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

الإمام إلى الناس وقال: ﴿لا يبقين أحد منكم، لا يتولى رجمها إلا الإنسان السطاهر الذي لم يسبق له أن أذنب. يقول: فلم يبق إلا على والحسن والحسين».

وهنا لا بد من توضيح: إن الذين خرجوا ولم يشاركوا في رجم المرأة ، ليسوا خطأة ومذنبين قد أقفلت في وجوههم أبواب المغفرة ، ولكن الإمام يريد أن يعلمهم جميعاً بأن الإنسان كل إنسان معرض لارتكاب الذنوب ما خلا المعصومين ، ومغفرة الباري تعالى ورحمته وسعت كل شيء ، لاسيما أن من بين هؤلاء الأصحاب من صفت قلوبهم وعاشوا تجربة الإيمان والإسلام .

إن مثل هذه المواقف الإسلامية الرائعة والحكيمة التي تفيض عقلاً ورحمة وحكمة ، لن تجدها إلا عند علي بن أبي طالب أخي رسول الله ووصيه وخليفته من بعده ، ولذلك فإن كل آية يرد فيها ﴿يا أيها الذين آمنوا» إنما تشير إلى الإمام على وإلى المعصومين من ذريته .

إن المدة التي تولى الإمام علي خلالها الحكم تبلغ حوالي خمس سنوات. وإن أي خليفة غيره كان عاجزاً عن الحكم ولا سيما بعد مقتل عثمان ، حيث كان المجتمع الإسلامي ممزقاً تضربه الفتن والنزاعات والمحسوبيات فقد قرب عثمان أقرباءه من بني أمية ، أمثال مروان بن الحكم الطريد ابن الطريد فقد طرده رسول الله ولعنه . عندما استلم الإمام علي الحكم وجد من طردهم رسول الله مقربين ووجد المقربين مطرودين أمثال أبي ذر الغفاري وعبد الله بن مسعود وعمّار بن ياسر ، أما الزبير بن العوام وطلحة بن عبيد الله وغيرهما فقد كانت أموالهم لا تُعد ولا تحصى . ويكفي أن نعلم أن أموال الزبير كانت سبائك من ذهب .

وعندما حكم الإمام على صمم على أن يعيد الأمور إلى نصابها فيحق المحقوق ويبطل الباطل فوقفوا في وجهه ثلاث جبهات: الناكثون والقاسطون والمارقون.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

دخل طلحة والزبير على الإمام عليّ وهو في بيت المال يستضيء بشمعة من الزيت. قال طلحة يا أمير المؤمنين نريد أن نتحدث إليك في مسألة شخصية فنعرضها عليك. قال الإمام: شخصية ؟ لا علاقة لها بأمور المسلمين ؟ قال: لا فالتفت الإمام إلى خادمه قنبر وقال له: «أطفىء الضوء يا بني». إنه يبذل الأموال للمسلمين بالملايين ولكنه في الوقت ذاته يَضُنُ بقليل من الزيت لأن المسلمين لا فائدة لهم من المسألة التي جاء بها طلحة والزبير.

معاوية نفسه يقول: «لو أعطي عليٌّ جبلًا من ذهب وجبلًا من تهن لأنفق تبره قبل تبنه».

وبعد أن أطفأ الضوء قال لهما: ما حاجتكما. فقال طلحة: أتركنا أنا والزبير ولا تتعرض لنا وأمِّرنا على أن ندعمك ونقف إلى جانبك. ولكن الإمام رفض هذا النوع من المساومة فهو لا يساوم أحداً على الحق. علما أنه حتى ولو أعطاهما فإنهما لن يقف اإلى جانبه. وقد أكد ذلك عباس محمود العقاد في كتابه «عبقرية الإمام علي» حيث يرى أن الإمام لو أعطاهما ما يريدان لما كان موقفهما بأحسن مما كان عليه.

وكان قد أشار عليه المغيرة بن شعبة : «لو تركت معاوية في مكانه ولبيت طلب الزبير وطلحة لما حدث ما حدث» وما كان الإمام علي ليساوم على ما يراه حقاً . فهل يترك القيادة في بني أمية ؟ أذن لماذا قبل أن يستلم الحكم ؟ أو ليس لإحقاق الحق ؟ .

ويروي ابن عباس فيقول: دخلت على الإمام على فوجدته يخصف نعله ، فسأله الإمام: ما قيمة هذه النعل؟ قال: لا قيمة لها. فقال سننه: «والله إنها لأفضل عندي من خلافتكم ، إلا أن أقيم حقاً أو أدفع باطلاً» ولا غرو في ذلك «فعلي مع الحق والحق مع علي» ، أو ليس هذا رأي الرسول منابس في على النفي مع المنائية بينه وبين الحق هي التي نريدها في زيارته عندما نقول: «السلام عليك يا ميزان الأعمال». وهو يوم القيامة زيارته عندما نقول: «السلام عليك يا ميزان الأعمال». وهو يوم القيامة



قسيم الجنة والنار . ﴿وَالْوَرْنُ يُومُّئُهُ الْحَقِّ ﴾(١) .

ويروى عن طريق السنة والشيعة أن أبا بكر يقول: سمعت رسول الله علي بذلك ويقول: «لا يجوز أحد على الصراط، إلا من كتب له علي بذلك صكّا». ويقول الرسول وسنت له أيضاً: «لا يحبك بالا كل مؤمن، ولا يبغضك إلا كل منافق» ويقول له أيضاً: «لا يحبك منافق ولا يبغضك مؤمن»؛ ويقول الله سبحانه في كتابه الكريم: «فسوف يأتي الله بقوم يحبهم ويحبونه، أذلة على المؤمنين، أعزة على الكافرين، يجاهدون في سبيل الله ولا يخافون لومة لاثم (٢٠)». وكل المسلمين يعلمون ما حدث يوم خيبر، عندما أعطاه الرسول وسنوله الراية. قال: «لأعطين الراية رجلاً يحبه الله ورسوله ويحب الله ورسوله، كراراً غير فرار، لا يرجع حتى يفتح الله على يديه» وذلك ما حدث فعلاً.

وقد جاء في المجلد الأربعين من كتاب البحار للعلامة المجلسي عن عبد الله بن مسعود أنه دخل على الرسول والمناه في بيته وكان في البيت مخدع أي مقصورة داخلية ، فقال له ابن مسعود: سيدي ، يا رسول الله ، وحي فداك ، أرني الحق حتى أتبعه ، فقال له والله المناه المناه المناه والله ، والمناه المناه عليا المخدع تجد الحق . يقول ابن مسعود : دخلت فرأيت عليا ساجدا وسمعته يقول في سجوده : «اللهم إني أسألك بحق حبيبك محمد والمناه المناه المناه والمناه المناه المناه والمناه المناه والمناه المناه والمناه وا

١) سورة الأعراف ؛ الآية : ٨ .

٢) سورة المائدة ؛ الآية : ٥٤ .

وفاليتا المين المالية المالية

ذاك هو على أبو المعصومين، يدور معهم الحق كيفما داروا فمن تمسك بأذيالهم نجا ومن تخلّف عنهم كان مصيره الهلاك والضلال، ولذلك فإن الله تبارك وتعالى سوف يسألنا يوم القيامة عن ولايتهم والتمسك بهم. والولاية في الواقع ينبغي أن تظهر في السلوك والعقيدة وفي الجوارح.

بأبي وأمي أمير المؤمنين عندما أطال البكاء بعد مصرع مالك الأشتر وبعد أن قال: «أين إخواني الذين ركبوا الطريق ومضوا على الحق؟ أين عمار بن ياسر، وأين ابن التيهان وأين ذو الشهادتين، وأين نظراؤهم من إخوانهم تعاقدوا على المنية».

إن أهل البيت هم السبيل الوحيد الذي يقودنا إلى معرفة الله والإيمان والإسلام فمن عرفهم عرف الله . ولسوف تبقى عاشوراء مدرسة يتخرج منها المؤمنون ، وسوف يتحول هذا المد إلى بحر زاخر متلاطم الأمواج ، يتسع سنة بعد سنة ويوماً بعد يوم ، ولسوف تستمر المسيرة بخطى ثابتة وواثقة لأن الله بالغ أمره ، وعد عباده بالنصر ووعده الحق ، قد تكفل بنصر من نصره وإعزاز من أعزه .

إن هذه المدرسة التي أسسها رسول الإسلام وتابع بناءها على بن أبي طالب ورسَّخها الحسين السن استشهد في كربلاء ، هذه المدرسة سوف تبقى أنوارها مشعة في كل الآفاق وعلى مدار كل الأزمنة حتى يقضي الله أمراً كان مفعولاً .

إن من يزور الحسين ويقف عند قبره تأخذه حالة من الحزن العميق والحسرة ، لا سيما إذا نظر إلى قبر ولده علي الأكبر عند قدميه فتتوالى الذكريات والصور الكربلائية وتتراءى الحوراء زينب وهي تقوم من مصرع إلى مصرع ، كما تبدو الرباب تلك المرأة التي رفضت أن تستظل تحت سقف قط لأنها رأت جسد الحسين تصهره حرارة الشمس ، هذه المرأة الطاهرة الصابرة هي أم عبد الله الرضيع .

ولهفي على الرضيع عندما حمله أبوه الحسين على صدره يطلب له

الماء من قوم تحجرت قلوبهم وتبلدت مشاعرهم وتخلقوا بأخلاق بني أمية ، فقتلوه على صدر أبيه الحسين ، فأخفاه تحت ردائه بعد أن رمى بدمه نحو السماء وهو يقول : «اللَّهمَّ لا يكن طفلي أهون عليك من فصيل ناقة صالح» فسمع الحسين نداءً يقول : يا حسين دعه فإن له مرضعاً في الجنة . رجع به إلى الخيمة ولكنه لم يدخل لأن الأم لا يمكنها أن تنظر إلى ولدها مذبوحاً . لقد كان موقف الحسين في هذه اللحظات صعباً ومحرجاً فهو الذي ما تعود أن يرد سائلاً بل تأخذه حالة من الحياء ولذلك أعطى ذات مرة أعرابياً من خلف الباب وهو يقول له : «خذها فإني إليك معتذر» . موقفه الآن صعب لأن الرباب سألته أن يسقي طفلها ماءً وقد عاد به إليها مذبوحاً فكيف له أن تلتقي عيناه بعينيها وماذا يقول لها ؟ فاستقبلته سكينة . مذبوحاً فكيف له أن تلتقي عيناه بعينيها وماذا يقول لها ؟ فاستقبلته سكينة . قالت : أبي هل سقيت أخي ماءً وجئتني ببقيته ؟ قال لها : بنية سكينة «عظم قالت : أبي هل سقيت أخي ماءً وجئتني ببقيته ؟ قال لها : بنية سكينة «عظم الله لك الأجر ، خذي أخاك مذبوحاً من الوريد إلى الوريد) .

يقول المنهال: دخلت على الإمام زين العابدين مالله في المدينة فقال لي يا منهال من أين قدمت؟ ، قلت من الكوفة . قال: بالله عليك كيف خلفت حرملة بن كاهل (١) ؟ قلت: سيدي خلفته على قيد الحياة . فرفع الإمام يده نحو السماء وقال: «اللَّهمَّ اذق حرملة حرّ الحديد» ، قالها ثلاث مرّات . فقلت له: سيدي تدعو على حرملة دون القوم؟ وكلهم يستحقون؟ قال : يا منهال إن حرملة أحرَّ قلوبنا وفتت أحشاءنا ، يا منهال لو لم يكن من مصابنا إلاً هذا الطفل الرضيع لكان له أثر كبير في نفوسنا أهل البيت .

ودخل أبو هارون المكفوف ، وهو مداح يقرأ الشعر ، على الصادق مالسنة في مجلسه وقال له يا أبا هارون هل عند الباب وقبله ثم أجلسه في مجلسه وقال له يا أبا هارون هل عندك شعر تقوله ؟ سمعت أنك تقول الشعر في جدي الحسين وتجيد ؟ قال : بلى يا ابن رسول الله . قال : فاسمعني . فضرب ستاراً وأحضر عائلته وبناته يسمعون مصيبة جده الحسين . كان أبو هارون ينشد

١) حرملة بن كاهل الأسدي هو قاتل الرضيع بسهمه .

وُقِفَايَّۃُ الْمِيْنَ اِنْفَالِلْفَالْوَالْفَالِكُولُولَا الْمِيْنَ الْفَالِقُولُولَا الْمُلِكُولُولُولَا الْمُلَالِقُولُولُولَا اللهِ THE PRINCE GHAZI TRUST

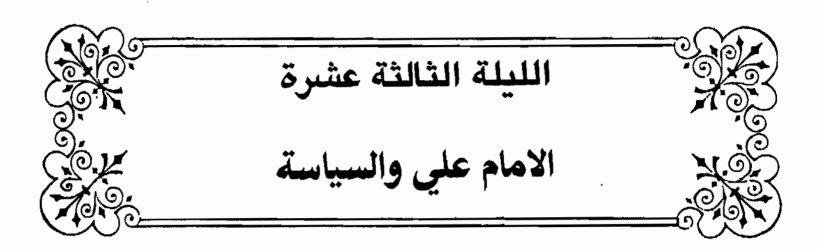
الشعر والإمام يبكي بكاءً عالياً ، فخرجت جارية من وراء الستر تحمل طفلاً رضيعاً على يديها ، وضعت الطفل الرضيع في حجر الإمام الصادق ، فحمل الطفل الرضيع وقال : أيها الناس لقد كان طفل جدي الحسين مقمطاً بقماط ، فلما أحس بحرارة السهم نزع يديه من القماط وعانق رقبة أبيه الحسين .

إنا لله وإنا إليه راجعون . وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .









# لِسَــمِ النَّامِ الرَّهُ فِي الرَّكِيدِ فَرَ

يقول الله تبارك وتعالى في كتابه الكريم: ﴿إنا نحن نحيي الموتى ونكتب ما قدّموا وآثارهم وكل شيء أحصيناه في إمام مبين﴾(١) صدق الله العلي العظيم

إن الانتصارات التي يحققها الناس ، سواء أكانت على مستوى الأفراد أو الجماعات ، هذه الانتصارات إما أن تكون قد تحققت عن طريق الحق والعدل وإما عن طريق الباطل والجور ، ولا ثالث لهذين الطريقين .

وقد قدمت للبحث بهذه المقدمة لأنني أريد أن أوضح أمراً وأن أناقش رأياً وأن أدفع تهمة، إذ أن بعض الكتاب الذين يزعم الناس أنهم مفكرون يرون أن علي بن أبي طالب لم يكن يمتلك براعة في السياسة مما جعل معاوية بن أبي سفيان يتفوق عليه في هذا الميدان لدهائه السياسي وعبقريته الفذة في هذا المجال على حد تعبيرهم .

وقديماً أشار الإمام إلى هذه التهمة في «خطبة الجهاد» التي وردت في كتابه الخالد «نهج البلاغة». يقول عَلَيْنَكُم :

<sup>(</sup>١) سورة يس ؛ الآية : ١٢ .

«حتى قالت قريش ! إن ابن أبي طالب رجل شجاع ولكن لا علم له بالحرب ؛ لله أبوهم ، وهل أحد منهم أشد مراساً ، وأقدم فيها مقاماً مني ، لقد نهضت فيها وما بلغت العشرين ، وها أنا قد ذرفت على الستين . ولكن لا رأي لمن لا يُطاع» .

فهل كان الإمام على فعلاً لا علم له بالحرب ، ولا بصيرة له بالسياسة ؟ صحيح أن النصر في الحروب سوف يتحقق أو قد تحقق في كلتا الحالتين ، ولكن هناك بوناً شاسعاً بين الوسيلتين ، فهذا نصر تحقق عن طريق العدل ، وذاك نصر تحقق عن طريق الجور .

أما الأول فإن هم صاحبه رضا الله سبحانه وتعالى فهو يرفض أن ينتصر على حساب المبادىء والعقيدة ، لأن الغاية عنده لا تبرر الوسيلة ، فهو وإن كان يطلب الغاية فإنه دائماً يبحث عن الوسيلة التي تنسجم والمبادىء التي يلتزم بها . أما النصر في الحالة الثانية فإن هم صاحبه أن ينتصر فحسب دون أن يراعي في ذلك حرمة ، وهو في مسلكه يعتقد بأن الغاية تبرر الوسيلة مهما كانت هذه الوسيلة .

ونحن نعلم أن السياسي الإيطالي «مكيا فيلي» هو الذي أرسى هذه القاعدة في السياسة ، والتي عمل بموجبها الكثير من الحكام والقادة فقتلوا الناس ودمروا الدول والحضارات وأبادوا الشعوب وبطشوا بالضعفاء ونكلوا بالأبرياء وصولاً إلى انتصاراتهم المزعومة الملطخة بكل أنواع الظلم والجور. وقد كرسها من خلال كتابه «الأمير».

فهل كان الإمام على ، وهو ربيب الرسول وخريج الإسلام ، هل كان مستعداً للتضحية بمبادئه وإسلامه لكي يحصل على نصر رخيص ؟ إذن تعالوا معي نراقب هذا الرجل في أقواله وأفعاله ، في مواقفه وحركته ، في حكمته وتدبيره ، في صولاته وجولاته ، وبعد ذلك نحاول معاً أن نتحقق من تلك التهم التي ألقيت جزافاً ووجهت إليه زوراً وبهتاناً .



### ١ . موقفه عندما تولى الخلافة :

عندما تولى الإمام الخلافة ، كان لا بدله من أن يعيد تنظيم الدولة التي كانت قد تحولت إلى مزرعة أيام عثمان بن عفان تحكمها المحسوبيات والقرابة وتوالت عليه النصائح عندما حاول أن يعزل الولاة كمعاوية وعمرو بن العاص وأبي موسى الأشعري . أشاروا عليه أن يبقي هؤلاء الولاة وغيرهم من العمال في مراكزهم ريثما تستقر الأمور فيقوى سلطانه وبعد ذلك يفعل ما يشاء . ولكن أنّى لعلي بن أبي طالب أن يرضى ، لذلك كانت صرخته المدوية : «أتأمرونني أن أطلب النصر بالجور؟» هل يترك معاوية على رقاب الناس في الشام يسوسهم بالجور والحيلة والمكر؟ هل يترك عمرو بن العاص على مصر يتصرف بخيراتها على هواه ، وحصيلة ذلك ظلم الناس واضطهاد الضعفاء والفقراء فيزداد الأقوياء جبروتاً والضعفاء هواناً؟ .

هل يعمل بموجب شريعة مكيا فيلي «الغاية تبرر الوسيلة» أم يعمل بموجب شريعة الإسلام وقوانينه التي أضحى وإياها جزءاً واحداً بل كلاً لا يتجزأ ؟ .

ليس الإمام على من يقدم على ذلك ويخالف الإسلام الذي ذاب فيه . من أجل ذلك عمل على تصحيح الأمور ، فعزل الولاة والعمال وعين مكانهم من يرى فيهم غيرة على الإسلام والمسلمين أمثال مالك الأشتر ومحمد بن أبي بكر وعبد الله بن عباس . ثم يقولون لك إن ابن أبي طالب يجهل السياسة وفن الحكم فلله درّهم .

# ٢ ـ موقفه يوم الشورى :

قبيل وفاته ، جعل عمر بن الخطاب الخلافة في واحد من ستة وأمرهم أن يجتمعوا ويتشاوروا خلال خمسة أيام ولا ينفضوا إلا بعد أن يتفقوا على واحد منهم . وإن لم يفعلوا ، فإن صاحب الشرطة ومعه جماعة أمروا بقتلهم . وإذا انقسموا فالثلاثة الذين فيهم عبد الرحمن بن عوف يفوز مرشحهم . ولنا على هذه الشوري ملاحظات . إذ كيف يحق للخليفة الثاني

THE PRINCE GHAZI TRUST

أن يأمر بقتل الستة إذا اختلفوا وهم من ضمن العشرة المبشرين بالجنة على حدّ زعمهم ؟ وما هو السر بل ما هي الحكمة في أن يكون الخليفة المرتقب في الثلاثة الذين فيهم عبد الرّحمن بن عوف ؟ وإذا كان الأمر شورى كما يزعم فهل هؤلاء الستة هم كل المسلمين ؟ .

إن التفسير الوحيد لهذه الشورى أن نطلق عليها «المكيدة» أو «المؤامرة» لإبعاد الخلافة عن أهلها كما سبق أن أبعدت من ذي قبل تعالوا نتابع الحدث معاً ، انقسم المجتمعون إلى قسمين ، فأصبح الأمر رهناً لمشيئة عبد الرّحمن بن عوف الذي وقف أمام الناس وقال لهم : أيها الناس إن أمركم بيدي . ثم توجّه بالكلام إلى علي بن أبي طالب وقال له : لك الخلافة بشرط أن تعمل بموجب الكتاب والسنة وسيرة الشيخين أبي بكر وعمر . قال الإمام : الكتاب والسنة اللّهم نعم . أما سيرة الشيخين فلا . إذ كيف للإمام أن يقبل ويتعهد بأن يعمل بسيرة الشيخين اللذين كثيراً ما كانا يجتهدان في مقابل النص . فهذا عمر بن الخطاب يقول ويقرر : «متعتان كانتا على عهد رسول الله ، أحرمهما وأعاقب عليهما» . أليس هذا اجتهاداً من عمر في مقابل النص ؟ .

فإذا كان حلال محمد حلالًا إلى يوم القيامة وإذا كان حرامه حراماً إلى يوم القيامة ، وإذا كان محمد «وما ينطق عن الهوى ، إن هو إلَّا وحي يوحى » فكيف يحق لأي إنسان كاثناً من كان ، فاروقاً كان أم غير فاروق ، ذا نور كان أم ذا نورين ، صديقاً كان أم غير صديق ، كيف يحق له أن يجتهد مقابل النص ؟ محمد يقول هذا حلال وعمر يقول لا ، هذا حرام ثم يُسطلب إلى عليّ بن أبي طالب أن يعمل بسيرته . ثم هل نسي عبد الرّحمن بن عوف كم مرّة أنقذ علي بن أبي طالب الشيخين من مواقف كانت محرجة لهما لولا حكمة علي ومشورته ؟ ألم يقل عمر بن الخطاب : «بئس المقام بأرض ليس فيها أبو الحسن» و «لولا علي لهلك عمر» و «لا أبقاني الله لمعضلة ليس لها أبو الحسن» ؟ لا لم ينس ، ولكنه يعرف ماذا يفعل وكيف يخطط ، لذلك كان هذا الشرط يشترطه على أبي الحسن وهو

يعلم تمام العلم أنه سوف يرفضه وبالتالي لن يوكل إليه بـالخلافـة . وذلك مـا حدث .

ثم التفت عبد الرّحمن إلى عثمان وقال له: أتعمل بموجب كتاب الله وسنة رسوله وسيرة الشيخين ، فتلقفها عثمان «مقشرة» محضرة ، قال : نعم . وهكذا كان . لذلك يقول الإمام في خطبته الشقشقية : «فيا لله وللشورى ! ومتى كنت أقرن إلى هذه النظائر ؟» .

وقد يسأل سائل أو يعترض معترض أو يشير مشير «كان على الإمام علي أن يقبل بشرط عبد الرّحمن ، وبعد أن يتبوأ الخلافة يتصرف كيفما يشاء ويبدل ما يسريد . لا . . . لا ، ليس علي بن أبي طالب من يسلك هذا السبيل الملتوي ، لأن الغاية عنده لا تبرر الوسيلة . فإذا كانت الغاية عنده شريفة فإن الوسيلة أيضاً ينبغي أن تكون شريفة ، إنه يمتلك قلباً صريحاً كالإسلام ، نقياً كالإيمان ، نظيفاً كالنور ، إنه يرفض أن تكون «السياسة فن الممكن» كما يعرفها جهابذة السياسة في عصرنا الحاضر .

وفي معرض المقارنة بينه علين وبين معاوية يقول الإمام علين «والله ما معاوية بأدهى مني ، لكنه يغدر ويفجر ، ولولا كراهية الغدر لكنت من أدهى الناس» . وعندما طرحت هذه المسألة في مجلس للإمام جعفر الصادق فيما بعد في معرض المقارنة بين عقل علي وعقل معاوية ، قال الصادق علين والها الشيطنة » لدى معاوية وليس العقل .

# ٣. موقفه يوم هم بقتل عمروبن العاص:

إن من يراجع التاريخ ويقرأ عن عمروبن العاص يفاجأ بأمرين: الأمر الأول: المكانة التي يحاول الكثيرون أن يضعوه فوقها والمنزلة الرفيعة التي يرفعونه إليها، والأمر الثاني سيرته التي تناقض تماماً المكانة التي تبوأها زوراً وبهتاناً.

عندما برز لعلي بن أبي طالب وكاد الإمام أن يقتله كشف عن عورته

THE PRINCE GHAZI TRUST

فأحجم الإمام عن قتله . ويسودون الأوراق ويكتبون عن هذا «القائد الإسلامي العظيم» الذي «تسلح» بعورته لكي يتقي سيف الإمام وينجو بنفسه . هؤلاء هم قادة الإسلام أيها الأخوة ، فاعجب ما شاء لك وتأمل ما طاب لك .

لماذا لم يقتله الإمام على عورة قط ولا سجد لصنم قط ، ولذلك قالوا: «كرم الله ما وقعت عينه على عورة قط ولا سجد لصنم قط ، ولذلك قالوا: «كرم الله وجهه» و «صلوات الله وسلامه عليه» و «رضوان الله عليه» هل قيل في غيره: كرم الله وجهه ؟ وهل قيل في غيره: الإمام ؟ هل يُقال مثلًا: الإمام معاوية ؟ أراكم تبتسمون أيها الأخوة .

## ٤. موقفه مع معاوية يوم صفين على ماء الفرات:

عندما التقى جيش الإمام بجيش معاوية يوم صفين ، كان معاوية قد وصل إلى مشرعة الماء على الفرات قبل وصول الإمام فمنع الماء عنهم . مضى ثلاثة أيام ومعاوية يرفض أن يتركهم يأخذون من الماء شيئاً . وأخيراً عيل صبر الإمام فقال لمالك الأشتر : يا مالك عليك بميسرة القوم وأنا أتولى الميمنة نبعدهم عن الماء .

يقول مالك: كنت أحصي تكبيرات أمير المؤمنين، كلما ضرب رأساً كبر، يقول: أحصيت لنه ألف تكبيرة في هذه الحملة، وأحصيت لنفسي تسعمائة وتسعاً وتسعين قتلتهم بنفسي، فسولت لي نفسي أن قلت: إن قوتي تقارب قوة سيدي ومولاي أمير المؤمنين. يقول ما كادت الفكرة تراودني حتى رأيت الكون كله قد تغير فانقلبت الميمنة على الميسرة وذهب الطول بالعرض ووصل الإمام وقد أخذ بتلابيب واحد من قادة جيش الشام يحمله كأنه الطير، فوقف إزائي وجلد به الأرض وقال: يا مالك أنا أم أنت ؟؟.

أزاحهم عن الفرات وشرب الجيش ، ثم بادره أصحابه قائلين : يا أمير المؤمنين ﴿فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى

عليكم (١). فقال الإمام: هذه الآية ليس مكانها هنا. إن معاوية منع عنا المناء فإذا فعلت مثله فما الفرق بيني وبينه ؟ أجل. هذه هي سياسة على بن أبي طالب ، الغاية لا تبرر الوسيلة .

#### تـوضيـح:

وفي هذا المجال قد يعترض معترض فيرد علينا بما دار بين موسى المستخد والعبد الصالح ، الخضر المستخد وما قام به من تصرفات لم تعجب النبي موسى المستخد . جاء في القرآن الكريم : ﴿حتى إذا ركبا في السفينة خرقها قال أخرقتها لتغرق أهلها ، لقد جئت شيئاً إمرا . . . أقتلت نفساً زكية بغير نفس ، لقد جئت شيئاً نكرا . . . حتى إذا أتيا أهل قرية استطعما أهلها فأبوا أن يضيّفوهما فوجدا فيها جداراً يريد أن ينقض فأقامه . . . قال لو شئت لاتخذت عليه أجراً . قال هذا فراق بيني وبينك ، سأنبئك بتأويل ما لم تستطع عليه صبراً ، أما السفينة فكانت لمساكين يعملون في البحر فأردت أن أعيبها وكان وراءهم ملك يأخذ كل سفينة غصباً (٢) .

قد يعترض المعترض فيقول: في هذه المسألة طبقت قاعدة: «الغاية تبرر الوسيلة» إذ أن الغاية حفظ السفينة والوسيلة خرقها.

ونجيب المعترض فنقول: إن هذه المسألة ليست من باب «الغاية تبرر العوسيلة» وإنما هي من باب «الأهم والمهم» وهي قاعدة فقهية في الفكر الإسلامي فالمهم هنا هو الإبقاء على السفينة خالية من أي عيب ولكن الأهم حفظها من النهب والضياع، ولو أدى ذلك إلى خرقها.

وقد ورد ذكر هذه المسألة لدى الفقهاء في باب ما يسمى «التزاحم» أي إذا كان هناك تكليفان شرعيان ، وأنت مكلف ، ولا قدرة لك إلا القيام بواحد منهما ، فأيهما تؤدّي ؟ والأمثلة على ذلك كثيرة نكتفي ببعضها .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآية : ١٩٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف ؛ الآيات : ٧١ ، ٧٧ ، ٧٧ ، ٧٩ .

\* في صلاة الجمعة: ثمة روايتان ، واحدة تقول بوجوبها والشانية تقول بجوازها . والحاكم الشرعي في هذا المجال مخير بين القول بوجوبها والقول بجوازها أو تركها في حالة غيبة الإمام الحجة (عجّل الله فرجه) .

\* مثال آخر: ثمة غريق أنت مكلّف بانقاذه ولكن لا يتأتى لك ذلك الله عن طريق أرض مغصوبة يحرم عليك السير فيها. فأنت بين تكليفين: إما أن تنقذ الغريق فتقع في حرمة الأرض المغصوبة وإما أن تمتنع عن السير في الأرض المغصوبة فيموت الغريق. فماذا تفعل في مثل هذه الحال؟.

الفقيه يقول: من المهم أن تحافظ على حرمة الأرض المغصوبة ولكن الأهم أن تصل إلى الغريق فتنقذه ، لذلك تترك المهم وصولاً إلى الأهم وبالتالي فإن إنقاذ الغريق أولى .

#### \* مثال ثالث :

قد يكون هناك تزاحم بين أن تؤدي الصّلاة في وقتها وأن تنقذ غريقاً مشرفاً على الموت. الشمس تكاد أن تشرق وأنت مكلف بالصلاة قبل الشروق ، وإذا فعلت ذلك فإن الغريق قد يموت. أما إذا انقذت الغريق تكون صلاة الصبح قد فاتتك. فماذا تفعل ؟.

لا بد لك هنا من إنقاذ الغريق لأنه هو الأمر الأهم وبعد ذلك تبادر إلى الصلاة ولو قضاءً وهو المهم . هكذا أفتى الفقهاء . وهم يبررون هذا الحكم بأن إنقاذ الغريق هو حركة تعبدية أيضاً ، فأنت تصلّي وتعبد الله في إنقاذك هذا الإنسان المشرف على الموت .

ونخلص إلى القول: إن الغاية لا تبرر الوسيلة في الإسلام وفي منهج أهل البيت ، إنما هناك تزاحم بين مهم وأهم ، وأنت مكلف بتقديم الأهم على المهم .

# ٥ ـ عودة إلى مفهوم السياسة لدى الامام:

يقول الإمام على: «قد يرى الحُوَّلُ القُلَّبُ(١) وجه الحيلة ، ودونها حاجز من أمر الله ونهيه ، فيدعها رأي العين ، وينتهز فرصتها من لا حريجة له في دين» .

يرى الإمام علي في هذا القول الرائع ، بل يوضح أن الإنسان البصير الفطن ، العارف بالأمور ، الذي لا تعييه الحيلة ، قد يرى الفرصة سانحة لكي يحقق مكسباً مادياً فيه مصلحته وتحقيق شهوته ، ولكن دون هذه الرغبة حاجز من أمر الله ونهيه فتراه يعرض عن الفرصة السانحة امتثالاً لأمر الله وطاعته ، بينما يقبل عليها من لا حريجة له في دين منتهزاً الفرصة ، ضارباً بعرض الحائط أوامر الله ونهيه .

هذه هي السياسة بمفهوم أمير المؤمنين ، الرضا الإلهي هو الأولى ، لا إرضاء الغريزة أو الشهوة والنزوة ، لا تغريه المغريات ولا تستهويه الشهوات ، همه الحلال لا الحرام والمزيد من رضا رب العالمين .

إن الإمام في اتباعه هذا النوع من السياسة إنما يثبت أنه ابن الإسلام وتلميذ الرسول علني الذي جاءه زعيم عشيرة عارضاً عليه صفقة يساومه عليها . فقد عرض على النبي علي النبي علي أن يُسْلِم هو وعشيرته التي تزيد على مئتي ألف فارس على أن يكون خليفة من بعده . تبسم الرسول على أن يكون خليفة من بعده . تبسم الرسول على أن لا مساومة في الإسلام ولا صفقات . إن الله سبحانه وتعالى هو من يقرر الخليفة بعدي ، فقال له الرجل : أو تترك مئتي ألف فارس يفلتون من يدك وأنت أحوج ما تكون إليهم لكي تنتصر على أعدائك المتربصين بك الدوائر ؟ فوضح له الرسول على تعملون» ولم يقل كم تعملون .

<sup>(</sup>١) الحول القلب : الرجل البصير بتحويل الأمور وتقليبها ، الشديد الحيلة .



## \* لماذا لم يشهر الامام سيفه عندما رأى حقد نهبآ؟:

سبق القول إن الإمام علياً قد أطلق صرخته المدوّية «أتأمرونني أن أطلب النصر بالجور؟». ولنا الآن أن نسأل: ألم يكن علي بن أبي طالب قادراً على أن يأخذ بقائمة سيفه ذي الفقار ويشهره في وجه أولئك الذين اغتصبوا حقه وتبوأوا مكاناً أقعده فيه رسول الله في حياته أثناء حجة الوداع وعلى مسمع من الناس جميعاً بمن فيهم الغاصبون؟.

لقد هزته دموع الزهراء التي أحزنها أن ترى حق بعلها يغتصب ، وأوجعه أن يرى آثار العنف على كتفيها وسائر جسدها الشريف . ولكنه إذ سمع بلالاً يؤذن للصّلاة قال لها : فاطمة ، يا ابنة العم ونور العين ، أتسمعين هذا الصوت الذي يعلن أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ؟ قالت : بلى أسمعه . قال : إن أنا خرجت الآن فسوف لا تسمعينه بعد اليوم . فقالت : إذن نصبريا أبا الحسن .

من أجل هذه المبادىء كلها ، وبسبب هذه التربية الإسلامية كان على الإمام عليّ أن يرسم سياسته القائمة على الحق حيث لا يقبل في الله لومة لائم . لذلك كان مصمماً بعد مقتل عثمان وبعد أن تولى الخلافة أن يعمل على تصحيح المسار الإسلامي الذي انحرف عن مبادىء الإسلام في خلافة عثمان وأن يقوّم ما أعوج من أمور فيعيد الحقوق إلى أصحابها ويبعد أولئك الذين أساؤوا إلى الإسلام وبالتالي يريد أن يقول للناس : هذا هو الإسلام الذي جاء به محمد مسلمة ونحن لن ننسى قول الرسول وسنية يوم الأحزاب في وقعة الخندق ، عندما برز عليّ الشيئ لفارس الجزيرة العربية عمرو بن عبد ودّ العامري ، قال الرسول في تلك اللحظات الحرجة «برز الإسلام كله على الشرك كله» .

أجل إذا رأيت صورة الإسلام فما عليك إلا أن تتابع الإمام علياً في حركاته وسكناته ، في أقواله وأفعاله ، في مسلكه وعيشه . فإنك سوف تجد

الإسلام كله وقد تجسد في رجل لا كالرجمال يضع الله في قلبه والإسلام في ضميره في كل حركة تصدر عنه وفي كل كلمة يتفوه بها .

في تلك الوقعة لم يبدأ خصمه بقتال ، فهذه قاعدته في الحرب دائماً ينادي بها رجاله «لا تبدأوهم بقتال حتى يقاتلوكم» ، وعلى هديه كان الحسين في عاشوراء . قال : «إني أكره أن أبدأهم بقتال» فالغاية دائماً لا تبرر الوسيلة في سياسة على على على النفاية لا يناده .

# \* النصر في مفهوم عليّ والأئمّة:

إن النصر في مفهوم عليّ ليس عسكرياً فقط كما يفهمه سائر الناس والقادة ، إن النصر الحقيقي يكمن في ترسيخ الأفكار التي جاء بها الإسلام . وهو ، يوم الأحزاب حقق نصرين الأول : قتله لعمرو بن عبد ود ، أما النصر الثاني فكان مبدأً من مبادىء القتال عنيت به «أخلاق الحرب» . فعندما وقع عمرو إلى الأرض تقدم الإمام ليقتله شتمه عمرو فتراجع إلى الخلف لحظات ثم عاد بعدها وقتله . وعندما سئل عن السر في تباطئه أجاب : إنما أردت أن أقتله في سبيل الله لا في سبيل علي بن أبي طالب . هذا هو النصر الحقيقي ، في أن ترسخ في أذهان الناس فضيلة المسلك الإسلامي الصحيح الذي يقوم على كسب الرضا الإلهي فقط . وإذا وهم البعض أن معاوية قد حقق نصراً على عليّ في صفين ، فالحقيقة أن الإمام هو المنتصر الحقيقي لأنه سلك يومها مسلك القائد المسلم الذي يراعي الإسلام في كل خطوة من خطواته .

ومن أجل ذلك تبوأ علي بن أبي طالب صدارة التاريخ في صورة ناصعة زاهية ، وبقي معاوية في الجهة المقابلة من التاريخ التي يوشحها السواد والمكر والخديعة . لقد استمر بنو أُميّة ما يزيد على ثمانين سنة وهم يشتمون علياً على المنابر دون أن يتمكنوا من طمس فضيلة واحدة من فضائله لأنه هو القوي بإسلامه وورعه وتقواه وحكمته ومنزلته وهم الضعفاء

الرعاديد بخستهم ونذالتهم وسفههم وانحرافهم عن جادة الإسلام وواضح طريقه .

الإمام الحسين في عاشوراء لم يكن مهزوماً ، كلا ، إنه المنتصر الحقيقي على مر التاريخ ودورة الأيام . وفي الأساس لم يأت الحسين إلى كربلاء ليحقق نصراً عسكرياً ، ومن يقول إن الحسين كان يريد حكماً فهو لا يعرف الحسين ولا يدرك الحكمة التي أرادها الحسين . إن من يبغي نصراً عسكرياً لا يطلب إلى أصحابه أن يتفرقوا ولاياذن لهم بتركه ليلة عاشوراء عندما قال لهم : «هذا الليل قد غشيكم فاتخذوه جملا» . إن النصر الذي أراد أن يحققه الحسين ، وقد حققه بالفعل ، هو ذلك النصر القائم على المظلومية والشهادة .

لقد انتصر في شهادته وانتصر بطفله الرضيع وبنسائه وبناته اللواتي ظُلمن عندما أصبحن عرضة لحوافر الخيل وسنابكها وللسبي من بلد إلى بلد . فلا غرو إذا قلنا إن الدم قد انتصر على السيف في ذلك اليوم العظيم .

#### الامتحان والبلاء:

إن الحوراء زينب عندما وقفت ذلك الموقف الرائع في مجلس يزيد إنما كانت تستقي موقفها من مواقف أبيها وأخيها . جلس يزيد على عرشه والتاج المرصع باللؤلؤ والدر يبرق فوق رأسه وأمامه رأس الحسين - بأبي وأمي - في طشت ، ينكثه بقضيبه .

إن هذه الصورة ليزيد يجب ألا تجعلنا نشك لحظة واحدة في حكمة الله تعالىٰ. فلا نستغرب إذا أقبلت الدنيا على لئيم كيزيد فالله سبحانه يريد أن يميّز الخبيث من الطيب. فلو كانت الدنيا تساوي عند الله جناح بعوضة لما سقى الله كافراً شربة ماء. ولكنه سبحانه جعلها دار بلاء وامتحان واختبار. فإذا كان يزيد يتمتع بهذه السطوة وذلك الملك فإن ذلك لا يعني أنه هو الرابح وهو المنتصر ونحن نعلم أن الرسول على أن قادراً على أن

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

يأخذ التراب بيده فيحيله ذهباً ودراً ولكن الله سبحانه أراده وأراد الأئمة من بعده أن يكونوا قدوة للناس لا طمع في أموالهم وقصورهم وإنما الرغبة في أخلاقهم ومبادئهم وعقيدتهم حتى يسلم من أسلم عن قناعة وحرية .

وقفت الحوراء يومها وخاطبت يزيد فقالت :

«حيث أخذت علينا أقطار الأرض وآفاق السماء ، فأصبحنا نُساق كما تُساق الإماء ، أإنّ بنا هواناً على الله ، وبك عليه كرامة ؟ وإن ذلك لعظم خطرك عنده ، فمهلا مهلا ، لا تطش جهلا . أنسيت قول الله تعالىٰ : ﴿ولا يحسبنَّ الذين كفروا أنّما نملي لهم خيرٌ لأنفسهم ، إنما نملي لهم ليزدادوا إثماً ولهم عذاب مهين ﴿(١) . أمن العدل يا ابن الطلقاء تخديرك حرائرك وإماءك وسوقك بنات رسول الله ؟» .

وبالرغم من هذا المنطق الإسلامي الواضح الذي لا يدع مجالاً للشك في سفه يزيد وخسته ، نجد بعض الناس يقولون : «لو كان الله لا يريد ليزيد أن يحكم لما أعطاه هذا الملك» . ويزيد نفسه عندما كان ينظر إلى رأس الحسين في الطشت كان يقرأ الآية الكريمة : ﴿تؤتي الملك من تشاء وتنزع الملك ممن تشاء ﴾ إنه منطق غريب لا يستحق عناء الرد . فبنو أمية كانوا يشيعون بين الناس أنهم يحكمون بإرادة الله ، ولو كان الله لا يريد لهم أن يحكموا الناس ما حكموا . إذن برأيهم هم يحكمون بمشيئة إلهية .

وقد ورد ذلك في الخطبة البتراء لزياد ابن أبيه إذ قال: «نسوسكم بسلطان الله الذي أعطانا». والغريب في الأمر أن بعض الناس من طلاب الدنيا كانوا يدينون بهذه الأكذوبة التي لا تنطلي على عاقل.

سألني أحد الشباب يوماً فقال لي: كيف نلعن معاوية ويزيد ، وهما من أصحاب بيعة الشجرة ، بيعة الرضوان ؟ وأي شجرة هذه التي يتكلم عنها هذا الشاب ؟ ، إذ أن بني أُميّة يوم فتح مكة كانوا ما يزالون على شركهم

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ؛ الآية : ١٧٨ .



وكفرهم وقد أطلقهم رسول الله يومئذ فقال لهم: «إذهبوا فأنتم الطلقاء» وعلى رأسهم زعيمهم أبو سفيان . وعلى ذكر أبي سفيان ، لا بأس من أن أرفه عنكم أيها الأخوة فأروي لكم هذه النادرة عن هذا الرجل :

كان أبو سفيان في أواخر أيامه قد فقد بصره . وفي أحد المجالس كان يخاطب قومه فقال لهم : «تلاقفوها (أي الخلافة) يا بني أُميّة تلاقف الكرة ، فوالذي يحلف به أبو سفيان لا جنة ولا نار» . وصادف أن مرّ الإمام علي بذلك المجلس فقال له : «أعمى الله قلبك يا شيخ كما أعمى . بصرك» . فقال : يا أبا الحسن أعمى الله قلوب هؤلاء القوم ، فقد غشوني وما نصحوني ، فقد سألتهم أيوجد أحد من بني هاشم ؟ قالوا : لا .

### \* ورع عليّ :

لا بأس الآن من أن نتحول في الحديث عن سياسة على إلى بعض ورعه وعبادته. يقول النش : «لو كشف لي الغطاء ما ازددت يقيناً». إن ملائكة السماء لتعجب من صبره وزهده وورعه وعبادته. والإمام زين العابدين الذي لُقب بالسجّاد يتناول أوراقاً ودفاتر وصحائف تتضمن عبادة علي ، فيقبل على قراءتها ثم يرميها من يده قائلاً «من يقوى على عبادة علي بن أبي طالب ؟» فإذا كانت هذه بعضاً من سيرته وسيرة الأئمة من على بن أبي طالب؟ فإذا كانت هذه بعضاً من سيرته وسيرة الأئمة من بعده ، ألا يجدر بنا أن نحيي ذكرهم باستمرار : «يقول الصادق : أتجلسون وتتحدثون ؟ قال فضيل : بلى يا سيدي فقال : يا فضيل أحيوا أمرنا ، رحم الله من أحيا أمرنا». والإمام الباقر الشي يقول لأبي بصير ، «يا أبا بصير إن أمرنا ليحيى القلوب».

جعلنا الله ممن يسير على خطى أهل البيت لأن في ذلك ربحاً لنا وخلاصاً . إن الحديث عنهم لا ينتهي فقد أودعهم الله علماً لا ينفذ وخصهم بشمائل لم تكن لغيرهم من البشر . فالإمام على يقول :

«سلوني عن طرق السماوات فأنا أعلم بها من طرق الأرض» سلام الله عليك يا أبا الحسن إذ تُحدث الناسَ عن عالم البرزخ فجعلت كل



الحاضرين في بكاء ودموع .

يروي حبة العرثي فيقول: رأيت سيدي جالساً في الجبانة. وفجأة وقف وأطال الوقوف ورأيت شفتيه تتحركان كأنما يحدث أحداً. قلت سيدي لعلك تحدث أناساً؟ قال: يا حبة إن هي إلا مزاحمة مؤمن. فقلت: أين هم سيدي؟ قال يا حبة لو كُشف لك عن بصرك لرأيتهم حلقاً حلقاً يتحدثون حول القبور. قلت: سيدي أرواح أم أجساد؟ قال: بل أرواح. «آه.. آه.. من قلة الزاد وبعد السفر ووحشة الطريق».

# \* طُرفة عن عالم البرزخ:

يروي الشيخ النراقي صاحب كتاب «الخزائن» و «دار السلام» و «جامع السعادات» هذه الحادثة فيقول:

عندما كنت في أصفهان، كنت أنا ومجموعة من الطلاب نختلف إلى أستاذ لنا ، نسلم عليه من وقت لآخر . يقول : كان بيت هذا الأستاذ على مقربة من مقبرة . قصدناه يوم عيد فضللنا الطريق وكان قد أخذنا التعب فجلسنا في المقبرة نأخذ قسطاً من الراحة بين القبور . يقول : اتكأنا على أحد القبور فقال واحد من الرفاق مازحاً : يا صاحب القبر ، اليوم عيد . ألا تجعلنا عندك ضيوفاً ؟ يقول: وإذا بنا نسمع صوتاً يقول : نعم الأسبوع المقبل في مثل هذا اليوم، يوم الثلاثاء أنتم ضيوفي . يقول : أخذتنا الدهشة والاضطراب . وتساءل كل منا : يوم الثلاثاء . . . ضيوف عندك! فقلنا بين أنفسنا : هذا عمرنا لم يبق منه إلا أسبوع . إذن تعالوا نوص ونهيء أنفسنا وإلاً ما معنى أن نكون ضيوفاً عنده ؟ .

يقول الشيخ النراقي متابعاً: فحضّرنا أنفسنا بانتظار الشلاثاء القادم. حلَّ يوم الثلاثاء دون أن يحدث لنا شيء فما زلنا أحياء. يقول فرأينا أن ندهب إلى نفس المكان فلعل في الأمر سراً. ذهبنا إلى المقبرة وسلمنا على صاحب القبر وقلنا: ها نحن حضرنا. قال: على السرحب

والسعة ... سأفتح لكم باب ملكوتي وفجأة رأينا أنفسنا في بستان كبير وثمة أنهار تجري وقصر مشيد وصاحب القبر عليه ملابس بيضاء ، ووجهه يلمع كفلقة قمر والخدم والحشم بين يديه . والفاكهة وأنواع الحلوى ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر . يقول : دخلنا فأجلسنا . سألناه : ما هذا المكان الذي أنت فيه ؟ قال أنا هنا في عالم البرزخ فأنا من الصالحين . فسألناه : من أنت بالله عليك ؟ قال أنا فلان القصاب . قلنا : كيف حصلت على هذه المنزلة ؟ قال : كنت لا أنقص المكيال أبداً وكنت أصلي صلاتي في وقتها . يقول : بعد ذلك ودعناه وسألناه كيف ومن أين نخرج ؟ قال : الآن ترجعون إلى مكانكم الأول . فودعناه وعدنا حيث كنا .

# \* تعليق:

إن ما تجدر الإشارة إليه في هذه الرواية هو التأكيد أولاً على صلاح وتقوى صاحب الرواية ، فالشيخ النراقي من الصالحين الأتقياء حيث لا يرتاب أحد في صحة ما يرويه . والأمر الثاني قد يسأل سائل : كيف يمكن لهؤلاء أن يسمعوا ما لا يسمع غيرهم . ونؤكد مرّة أخرى أنهم أناس في مستوى المسؤولية وهم أولياء صالحون كشف الله لآذانهم وعيونهم ما سمعوا وما رأوا . وبالنسبة للأصوات فإنها تملأ الفضاء والأثير تصدر عن الكائنات الحية ونحن لا نسمعها في الوقت الذي نجد أن بعض الحيوانات تمتلك القدرة على سماعها ، والكرة الأرضية نحن نعلم أنها تدور ولكننا لا نسمع لها صوتاً ولو سمعنا صوتها لصعقنا من شدته .

ألم يسمع سليمان بن داوُد صوت نملة تتكلم في الوادي ؟ قالت النملة : يا أيها النمل ادخلوا مساكنكم ، فتبسم ضاحكاً من قولها .

أما الأمر الثالث فيتعلق ببدن الإنسان في عالم البرزخ . إنه نفس هذا البدن الذي يدفن في التراب وتعبث به ديدان القبر . فهو موجود إلى يوم القيامة :

THE PRINCE GHAZI TRUST (المحمد الأجداث إلى ربهم ينسلون (١٠٠٠) وفإذا هم من الأجداث إلى ربهم السلون (١٠٠٠)

إن هذا البدن يعود نفسه بكل تفاصيله ، حتى الخطوط في الأصبع تعود كما هي ﴿ بلى قادرين على أن نسوي بنانه ﴾ (٢) .

# \* طرفة ثانية عن عالم البرزخ:

يقول الشيخ عباس القمّي في كتاب مفاتيح الجنان: كان لي جار سوء. وبعد شهر من وفاته رأيته في منامي على أحسن حال في عالم البرزخ. سألته عن ذلك فأجابني: منذ شهر وأنا في أسوأ حال من العذاب حتى البارحة فقد تبدلت حالي أنا وسائر أهل هذه الجبانة. قلت: ما الذي حدث؟ قال: البارحة دُفنت في هذه الجبانة زوجة مهدي الحداد فجاءها الحسين زائراً ثلاث مرّات. وفي الزيارة الثالثة أمر الحسين برفع العذاب عن أهل هذه المقبرة جميعاً، فرُفع العذاب ببركة الحسين عليه .

يقول هذا العالم: ما إن نهضت من النوم حتى ذهبت إلى الحاج مهدي الحداد. فسألته عن زوجته ، فقال: ماتت وكان دفنها في الأمس. فقلت: بالله عليك ، ماذا كانت تفعل زوجتك في حياتها ؟ فأجاب: لقد كانت امرأة صالحة. قلت: هل كانت تقوم بعمل محدد أو مميز؟ قال: كانت تواظب على حضور مجالس عاشوراء وفي كل يوم كانت تزور الحسين غلمت ساعتئذ السر فيما حدث.

# \* طرفة ثالثة:

كان الشيخ محمد على الحائري في النجف الأشرف. وهو عالم كبير شهير ، عاصر الشيخ مرتضى الأنصاري ، وكان يدرس الفقه والأصول والتفسير والأخلاق ، يلقي دروسه على مجموعة من الطلاب .

<sup>(</sup>١) سورة يس ؛ الآية : ٥١ .

<sup>(</sup>٢) سورة القيامة ؛ الآية : ٤ .

THE PRINCE GHAZI TRUST

وكان في كل أسبوع يذهب مشياً على الأقدام لـزيـارة الحسين سلنه. يذهب يوم الخميس والجمعة والسبت ، فتكون الإجازة بالنسبة للطلاب يومي الخميس والسبت . فسأله طلابه أن يجعل زيارتـه للحسين كل أسبـوعين بدلًا من كل أسبوع ، رغبة في المزيد من التحصيل . قال : كنت متعلقاً بزيارة الحسين قبل أن يحدث لي ما حدث . فكيف وقد حدث لي ذلك . قالوا : ماذا حدث لك أيها الشيخ الجليل ؟ فروى لهم قائلًا : «كنت ذات مرّة ذاهباً من النجف الأشرف إلى كربلاء وقد حملت قربة ماء علقتها بعصا ووضعتها فوق كتفي وكان الطقس حاراً جداً . أخذني العطش ، وكنت كلما هممت بأن أشرب من الماء قلت في نفسي فلأؤجل ذلك حرصاً على الماء . بقيت على هـذه الحال أهُمُّ بـالشرب دون أن أفعـل حتى منتصف الطريق في مكـان يُقال له: «خان النص». يقول: هناك تناولت القربة وهممت بالشرب فوجدتها جافة لشدّة الحر فقد تبخر ماؤها . يقول : فقدان الماء وحرارة الجو وشدة التعب أثر عَليّ فوقعت إلى الأرض مغشياً عليّ . وفجأة رأيت نفسي على ضفة نهر في الطريق ، يترقرق ماؤه فوق الحصى صافياً والأشجار والأعشاب تحف بذلك النهر من الجانبين ، ومواكب من الناس انتشروا على ضفاف النهر بـوجوه مشرقة مستبشرة كأنهم الملائكة . يقول : جلست إلى حافة النهر وأرسلت قدمي في الماء ألهو بهما غير مصدق ما أرى . ثم تناولت القربة فملأتها من ماء ذلك النهر وشربت حتى ارتويت ، ثم غسلت وجهي وابتردت ما طاب لي . وبعـد ذلـك التفت إلى بعض من كــان هنــاكــــ فسألتهم : من أنتم أيها الناس ؟ قالوا : نحن أرواح المؤمنين الذين يـواظبون على زيارة الحسين . يقول : فتحت عيني وإذا أنا وحدي في ذلك المكان والقربة ممتلئة ماءً وأنا مرتو ورجلاي تقطران من الماء في تلك الصحراء» .

ثم توجه الشيخ الحائري بعد أن روى لطلابه روايته ، توجّه إليهم قائلًا : «بعد أن رأيت هذه الرؤيا ، كيف لي أن أترك زيارة الحسين ؟» .



# طرفة رابعة :

كان المتوكل العباسي يمنع الناس من زيارة الحسين . وفي تلك الأيام كان ثمة عجوز واظبت على مغزلها ، تغزل الصوف وتبيع غزلها حتى اجتمع لها ألف دينار وقد دام ذلك سنوات . وقد كان المتوكل لا يسمح بزيارة الحسين إلا لمن يدفع مبلغ ألف دينار كضريبة .

جمعت المبلغ وذهبت تلك العجوز إلى كربلاء وهمّها زيارة الحسين علينه وصلت إلى المسلّحة أي الشرطة الذين كانوا يقفون هناك فلا يسمحون بالزيارة إلا لمن يدفع ذلك المبلغ . حملت تلك المرأة صرّتها ودفعت بها لصاحب الشرطة وقالت له : خذ هذا المال واعلم أني أمضيت سنوات من عمري وأنا أجمع هذا المال من الغزل رغبة في زيارة قبر الحسين . وصلت هذه المرأة إلى القبر فألقت بنفسها عليه بقلب يغمره الإيمان ، وقد كان القبر عبارة عن حفنة من التراب ، ثم نادت : يا أبا عبد الله ، جئتك زائرة يا ابن الزهراء وها أنا أقسم عليك بحق أمك فاطمة أن تزورني أول ليلة أكون فيها في قبري :

بقبرك لُـذْنـا والقبورُ كثيرة ولكنَّ من يحمي النـزيـل قليـلُ

هذا هو الإيمان عندما يتجلى في أبهى صوره بمنزلة أهل البيت ولا سيما الحسين الذي استشهد لكي يبعث الإسلام مرّة أُخرىٰ :

فإنَّ النارَ ليس تَمَسُّ جسماً عليه غبارُ زوَّارِ الحسين

جابر بن عبد الله الأنصاري كان يزور الحسين وقد ارتمى على القبر منادياً: يا حسين . يا حسين . يا حسين . ثم قال : «حبيب لا يجيب حبيبه . وأنّى لك في الجواب وقد شحّت أوداجك على أتباجك(١) وفُرِّق بين رأسك وبدنك» . وبينما هو كذلك إذ به يرى سواداً قد طلع من ناحية

<sup>(</sup>١) الأتباج مفردها التّبَج وهو من كل شيء معظمه . يريد : سالت الدماء من أوداجك فغطت كل جسدك .

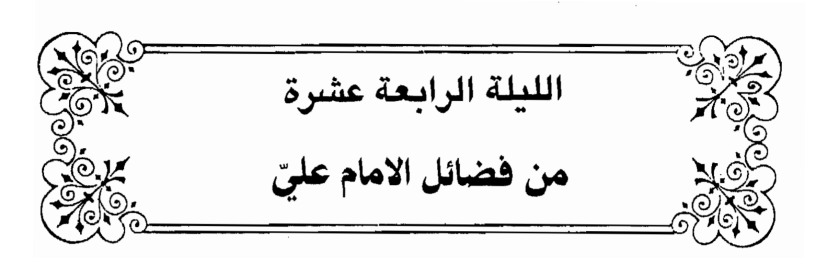
الشام . فقال لعبده : انطلق إلى ذلك السواد وائتنا بخبره .

مضى العبد ثم عاد مسرعاً فقال: يا جابر، قم واستقبل حرم رسول الله. فهذا زين العابدين قد جاء بعماته وأخواته. فأقبل على الإمام زين العابدين حافي القدمين، مكشوف الرأس. فقال له: أنت جابر؟ قال: نعم يا ابن رسول الله. فقال: يا جابر ههنا قتل رجالنا. ههنا ذبح أطفالنا وأحرقت خيامنا.

وفي تلك الأثناء كانت العقيلة زينب ترنـو إلى بنــات أخيهـا الحسين وهُنُّ ينحن باكيات فخافت عليهن أن يتساقطن من على ظهور الرواحل .

إنا لله وإنا إليه راجعون ولا حول ولا قوة إلَّا بالله العلي العظيم .





# بِسِ مِاللَّهِ الرَّكُمَٰ إِلَا لَكِيدِ مِ

﴿ الذين ينفقون أموالهم بالليل والنهار سرّاً وعلانية فلهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴿ (١) .

#### - الايمان بالعقل والقلب:

من عجيب صنع الله \_ سبحانه وتعالىٰ \_ هذا الإنسان ، بحر يتلاطم بالغرائز والتيارات والطاقات والمشاعر والأهواء والإحساسات ، والإنسان الذي لا يهتدي إلى معالم هذا البحر العميق ، يضيع ويغرق . ولذلك تجدون دائماً الرسول الأعظم عَمْلُ الله يشير في أحاديثه ، وفي توجيهه الناس إلى : «إن مَثَل أهل بيتي فيكم كمثل سفينة نوح» . ومثلما كانت سفينة نوح ، هي الوسيلة الوحيدة للنجاة من الغرق ، فكذلك أهل بيت النبوة ومن بينهم الإمام الحسين ، هم كسفينة نوح من تعلق بها عملاً وفكراً وإيماناً ، فإنه سوف ينجو من عذاب ربه يوم الحساب .

والإنسان كائن مركب من كتلة من الغرائيز المتناقضة والمتناحرة والمتلاطمة ، وفيه سلطة العقل وسلطة القلب ، وفيه أيضاً أحاسيس الهوى

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآية : ٢٧٤ .

وفنایت اوری افتاد افتاد

ومشاعر الحب والبغض، تتفاعل في نفسه وتفكيره ، حتى ليكاد يحار كيف سيتوجه ، وإلى أين يميل في هذه الحياة . والناس الذين هم بعيدون عن رسول الله مسلمة وعن أهل بيته ميلينيم ، وبتعبير أكثر وضوحاً ، بعيدون عن خط الإمام علي بن أبي طالب ماليني ، لأن شخصية الرسول تتألف من خلال علي بن أبي طالب ماليني لا شك في أن هؤلاء الناس هائمون وضائعون .

لناخذ مثالاً بسيطاً ، ونحن في مدرسة الإمام علي بن أبي طالب ونقول: إن النفس البشرية ، تتفاعل في داخلها نزعتا الحب والبغض ، وهاتان النزعتان ، تُوجهان تارة بوحي من العقل والقلب ، وتارة بوحي الغريزة والهوى . فإذا وُجّه الإنسان بوحي العقل والقلب ، يكون قد ملك نفسه ، وانتصر على نزعاته وأهوائه ، لماذا ؟ لأنه عندما يملك نفسه ويتصرف بوحي من عقله وقلبه ، فإنه لا شك سيقتدي بأولياء الله ويهتدي إلى جادة الصواب . ولكنه إذا تصرف بوحي من هواه وغرائزه ، فستنعكس الصورة ، وتراه يبتعد عن خط أولياء الله ، ويتبع أعداء الله ، وبدل أن يسير في طاعة الله وأوليائه ، تراه يلهث وراء المنافقين والكفار ، ويتخذ منهم قدوة له ، وبذلك يغرق نفسه ويتبه عن الحقيقة . فمن لا يحمل في قلبه عب علي عالمة ، لا يُقال له أنه خال من الشعور والأحاسيس ، بل هي موجودة عنده ، وإنما تتصرف به أهواؤه وغرائزه وشهواته ، فيصبح كمن يسعى موجودة عنده ، وإنما تتصرف به أهواؤه وغرائزه وشهواته ، فيصبح كمن يسعى طلق الدنيا يملكها ، وأصحاب الدنيا بعيدون عن علي عالمي هذا الذي طلق الدنيا ثلاثاً وقال : «يا دنيا غرّي غيري» .

فاصحاب الدنيا يذهبون إلى معاوية وعمرو بن العاص . أما من يريد الآخرة ، ويأتي إلى على على على النه ، وهذا لا يعني أن الإمام علياً لا يملك الدنيا ، بل على العكس عندما تطلب الآخرة تربح الدنيا أيضاً ، لكنك إذا طلب الدنيا وحدها ، حتى إذا أصبتها ، فإنك تصيبها مشوهة مهلهلة ، وتخسر الآخرة نهائياً .

وقد قال رسول الله على مناب مخاطباً الإمام على على على الله على لا يحبك

THE PRINCE GHAZI TRUST

إلاَّ كلَّ مؤمن ، ولا يبغضك إلاَّ كل منافق وكافر» . فالناس بناء على هذا يقسمون إلى مؤمن ومنافق وكافر ، والمنافق هو في الوسط بين المؤمن والكافر .

«إني لا أخشى على أُمــتي من مؤمنها ولا من كافـرهـا ، وإنمـا أخشى عليها من كل لـذق اللسان منـافق الجنـان» . فـالمؤمن واضـح في إيمـانـه ، والكافر صريح في كفره ، إلا المنافق فهو لا يعرف من أي صنف .

صنف ان من الناس بعيدان عن علي بن أبي طالب على والصنف الأول ، هم الأولياء المؤمنون الذين يتصلون بعلي عقلًا وقلباً لماذا ؟ لأن الحب إذا كان بوحي العقل والقلب يصبح حب الأسوة والقدوة الحسنة ، وليس حب الهوس والجنون .

لماذا أنت تحب علياً ؟ أليس لمناقبه ولمواصفاته ولفضائله ولشجاعته ولكرمه ولزهده ولتعبّده ولتضحيته في سبيل الله ، أليس لكل هذا ؟ .

يقول الإمام مشلاً: «لو ضربت خيشوم المؤمن بسيفي هذا على أن يبغضني ما أبغضني ، ولو صببت الدنيا بجماتها على المنافق على أن يحبني ما أحبني» . لماذا ؟ لأن مسألة الحب والبغض لها علاقة بالقلب وبالتوجه إلى الله ـ سبحانه وتعالى ـ ﴿يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم ﴾(١) . القلب السليم الطاهر المخلص .

ويشير القرآن الكريم في أماكن كثيرة لأناس بذلوا وانفقوا الملايين على شهواتهم وملذاتهم ، حيث يقول : ﴿فلا صدق ولا صلّى ﴾ . لماذا ؟ لأن بذل المال الطائل والذهب لم يكن في سبيل الله ، لأن القلب الذي أعطى به ، لم يكن سليماً ، والوجه الذي قابل به ، لم يكن رضيّاً ، ولم يكن يعرف رب العالمين ، فالمسألة هنا مسألة رياء ونفاق ، والرياء إذا دخل في العمل أفسده .

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء ؛ الآية : ٨٨ ، ٨٩ .

THE PRINCE GHAZI TRUST

أما إذا نظرنا في قصة ذلك الإنسان الذي أعطى خمسة أرغفة من خبز الشعير ، نجد أن سورة كاملة من سور القرآن الكريم نزلت فيه ، وهي تلك السورة التي تحمل اسمين ، سورة الإنسان ، وسورة الدهر ، وقد حملت اسم الإنسان لأنها تتحدث عن رحلة الإنسان من عالم الذر إلى عالم آخر يرجع فيه إلى الله ـ سبحانه وتعالى ـ وحملت اسم الدهر ، لأن الدهر عجز عن أن يصنع أمثال على وفاطمة والحسن والحسين عياله .

حقاً كانوا نبراساً لنا ومقياساً وأسوة وقدوة . خمسة أرغفة من خبز الشعير : ﴿ويطعمون الطعام على حبه مسكيناً ويتيماً وأسيراً ، إنما نطعمكم لوجه الله لا نريد منكم جيزاءً ولا شكورا﴾(١) . وهذه السورة الكريمة تبدأ من كون الإنسان علقة ، ﴿خلقنا الإنسان من نطفة أمشاج﴾(٢) ، أي مختلطة من الرجل والمرأة ، والنطفة هي أحط مرحلة من مراحل الإنسان ، ثم يتدرج هذا الإنسان حتى يصل إلى أعلى مرحلة ، وهي عندما يكون عمله لوجه الله ، الخالق المبدع . فبمن نزلت هذه السورة ؟ .

لقد نزلت ببيت علي ، وبأسرة علي على النفاه ، ويؤثر أيضاً حتى على فضة التي كانت تعمل عند الزهراء ، وإذا هي تشترك معهم . وكان هناك عبد مع الإمام علي علي علي معه فترة طويلة ، وبعد سنين مات ملك الحبشة ـ وهذا الملك كان قبل النجاشي ـ وتبيّن أن العبد هو من أصل أفريقي وهو ابن الملك المتوفى ، ولكنه لم يُظهِر أنه ابن ملك ، لأنه لا يريد أن يفارق علياً ، ولا يرغب في أن يحيد عن خط علي عليه ، فاتصلوا به وأخبروه بأن أباه الملك قد توفي ، فأجاب : لا حاجة لي بالملك ، أأترك علياً لأكون ملكاً ؟ لن يحصل هذا أبداً وسأبقى في خدمة الإمام علي ، وكل علياً معه تعادل الدنيا وما فيها .

ولـذلك تـأثرت الجـارية فضّـة بعملهم وأعطت طعـامها لسـائليها ، وإذا

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان ؛ الآيتان : ٨ و ٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة الإنسان ؛ الآية : ٢ .

المجموع خمسة أرغفة . ﴿ هُلُ أَتَى عَلَى الْإِنسَانَ حَينَ مِن الدَّهُ لِمُ يكن شَيئًا مَذَكُوراً . . ﴾ (١) وإذا كانت رحلة الإِنسَان تبدأ مِن النطفة إلى ﴿ إِنمَا نَطعمكم لُوجه الله لا نريد منكم جزاءً ولا شكورا ﴾ (٢) سورة كاملة . نزلت في إنسان يعطي خمسة أرغفة ، فلاحظ الفرق بينه وبين إنسان يبذل الملايين ، فيقول ـ عزّ وعلا ـ فيه : ﴿ فلا صدّق ولا صلّى ﴾ ! .

إذن هناك عناية خاصة من الله بعلي وأهل بيته . فهذا جبرائيل يهبط على النبي الكريم ، في ليالي رمضان المبارك ، بينما كان الرسول جالساً في مسجده الشريف ، يتلو عليه الآية الكريمة السالفة الذكر .

والذين ينفقون أموالهم في الليل والنهار سراً وعلانية ﴿ لَانَ صَدَقة السَّرِ تَطْفَى ء غضب الرب . وصدقة العلانية ، قد تصدر عن رياء ونفاق . وهي صدقة بلا شك غير مقبولة ، لأن صاحبها لا يبغي من ذلك الإنفاق سوى الوجاهة والممالأة والسيرة الحسنة . بينما المؤمن الذي ينفق علانية ، يصدر ذلك عن إيمانه وقناعته بأن للفقراء حصة في أمواله .

وبعد أن يتلقى النبي الكريم الآية الآنفة الذكر من جبرائيل ، يتوجه إلى الناس ، ثم يعيدها ثانية على مسامعهم ، ويسأل القوم : أيكم صاحب هذه الآية ؟ فينهض أمير المؤمنين على على النبي ويقول : أنا يا رسول الله ، كان عندي أربعة دراهم ، فأنفقتها ، درهماً في الليل ، ودرهماً في النهار ، ودرهماً سراً ، ودرهماً علانية ، قال : فهي لك يا على . أخبرني جبرائيل بذلك . اقرأوها جيداً ﴿الذين ينفقون أموالهم في الليل والنهار سراً وعلانية فلهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون . ﴿ألا إن أولياء الله لا خوف عليهم ﴾ . وعلي ، سيّد الأولياء ، وإمام المّتقين ، ففكر أيها الأخ الكريم ملياً في هذه الأربعة دراهم ، كيف أن جبرائيل يتحرك ويقطع كل هذه المسافات الشاسعة ، بلمح البصر ، ليتلوّ على مسامع محمد قرآناً

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان ؛ الآية : ١ .

<sup>(</sup>٢) سورة الإنسان ؛ الآية : ٩ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

من أجل صدقةٍ بأربعة دراهم! فهل كان المقصود الكم أم الكيفية ؟ .

# - بدء انتصار المسلمين:

نعم، الكيفية، والكيفية فقط، لأن النفوس إذا كانت عظاماً، فكل شيء يصدر عنها عظيم . ولذلك تقرأون عن يوم الخندق ترنم كانت «ضربة علي يموم الخندق أفضل من عبادة الثقلين». يموم كمان الإمام على ملاسنة في مطلع شبابه وفي عز عنفوانه ، حين تجمهرت الأحزاب ، وأحاط المشركون بقيادة أبى سفيان ، بالمسلمين ، يساندهم اليهود كبنى قريضة وبنى النضير وبني قينقاع وأمثالهم ، في حلف ضد النبي المنات ودارت المعركة ، وحمي الوطيس ، وبلغت القلوب الحناجر ، محاولين أن يطفئوا نـور الله المشع من وجـوه المسلمين ، ولكن الله يـأبي إلاّ أن يتم نـوره ، فقـام الـرسـول وحفــر الخندق ، حتى يكون القتال من جهة واحدة ، وإذا بفارس الكفار ، عمرو بن عبد ودّ، يجتاز الخندق، ويأتي إلى المسلمين، معتزاً بقوته، معتداً بنفسه ، صائحاً : «لقد بححت من النداء في جمعكم ، هل من مبارز ؟» . فلم يجبه أحد من المسلمين ، لأنهم كانوا يرتجفون خوفاً على الإسلام ، ولأن عمرو بن عبدود ، كان فارساً قوياً ومشهوراً ، والرسول يصيح : «من يبرز لعمرو ، أضمن لـه الجنة . . . » وكـررها ثـلاث مرّات . وفي كــل مرّة ، لم يسمع غير صوت أمير المؤمنين وأسد الله الغالب ، على بن أبي طالب ، الذي كان يقوم في كل مرّة ويقول : «أنا له يـا رسول الله» . ويجيبـه الرسـول مسنية . اجلس يا على ، لماذا ؟ لأن النوق النبوي العظيم كان يفترض أن لا يسمح لعلي من المرة الأولىٰ بـالمبـارزة ، فهـو انتـظر حتى يسمـع صـوتــأ آخر ، حتى لا يحتج فيما بعد ، بأن الرسول لم يسمح بمبارزة عمرو لأحد ، سوى لعلى ، ولكن النبي العظيم ، لم يسمع في المرّات الثلاث سوى صوت علي الشنف وحده . ولكان احتج من يحتج ، بأنه لم يعطهم مهلة حتى يتقدموا ، بل فضل عليهم ابن عمه وزوج ابنته ، فأعطاهم مهلة بتكرار الصوت ثلاث مرّات ، ولم تثر النخوة الإسلامية في رأس أحد ، سوى

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

علي ؟ وفي المرة الثالثة ، عندما لم يسمع إلا صوت علي يقول : أنا له يــا رسول الله ، فيجيبه الرسول : إنه عمرو ، فأجابه : وأنا على .

وهنا سمح النبي سنس لعلي بالبروز إلى عمرو بن عبد ود ، وكان علي لا يزال يافعاً ، وبذلك يكون قد برز الإسلام كله إلى الشرك كله . ولما تواجها في المعركة قال عمرو مخاطباً علياً : إني لا أحب أن أقتلك ، فأجابه علي : ولكني أحب أن أقتلك ، ولم تمض لحظات حتى انقشع الغبار عن مصرع عمرو بن عبد ود على يد البطل الهمام علي بن أبي طالب مين مصرع عمرو بن عبد ود على يد البطل الهمام علي بن أبي طالب مين موتتبر تلك المعركة بداية انتصار الإسلام . ولم يغفل الكتاب المنصفون هذا الانتصار ، ويذكرون أن علياً كان يعتمر قلنسوة أو قبعة تقيه من الضرب . أما ابن أبي الحديد ، فيذكر أن علياً كان حاسر الرأس . ولم يكن أمير المؤمنين بالطويل ولا بالقصير .

ولا يهمنا ما كتبه عنه المغرضون الذين كرهوا علياً ، فنعتوه بأوصاف مختلفة ، ومنهم عمرو بن العاص ، الذي أخذ الورقة التي تتضمن مواصفات علي ، فمزقها وكتب عنه أوصافاً مختلفة يريد بها النيل منه . وغاب عن باله أنها هي الشهادة بأنه كامل .

الأنزع البطين ، والأنزع الذي ينزع إلى العلم ، والبطين : الجائع . وعلي السنة هو القائل : «أو أبيت مبطاناً وحولي بطون غرثي» . فمن أين لعلي بطن ؟ الذي كان يقول : «وكأني بقائلكم يقول : إذا كان هذا قوت ابن أبي طالب ، فقد قعد به الضعف عن مقارنة الأقران ومنازلة الشجعان» .

وبالعودة إلى معركته مع عمرو بن عبد ود ، فهي لم تستغرق أكثر من جولة واحدة ، فإذا عمرو يخر إلى الأرض صريعا ، والإمام يجثو على صدره ويرفع رأسه ، ويأتي به إلى رسول الله مسلس ، وفي هذا الانتصار «كفى الله المؤمنين القتال» بعلي ، في ذلك اليوم .

# علي في كتب الآخرين:

يقول الزمخشري في كتابه «ربيع الأبرار»: فكرت في أن أستجمع



فضائل علي بن أبي طالب على في استعصت علي ، بحر عميق من أين تدخل ، فجمعت حزمة منها . وهذه الحزمة أثرت بقلب الزمخشري ، وهو العالم الكبير من علماء السنة .

وأحمد بن حنبل إمام الفقه . له كتاب عن فضائل علي بن أبي طالب النقي . ومحمد بن إدريس الشافعي فله أيضاً كتاب اسمه (الأم) يتضمن فصولاً مطولة عن فضائل علي .

لعلك تتعجب وتقول: لا نسمع الآن بهذه الكتب وهاتيك الفضائل؟ ولا ندري أن أقلاماً عديدة ومرتزقة ، سخرت لطمس هذه الفضائل ، وأموال النفط بذلت من أجل تضليل الجماهير وعدم وصول مثل هذه الفضائل إليها طمساً للحقيقة والواقع .

وفي كتابه (الأم) يشرح الشافعي في فصول مطولة ، فضائل ومناقب الإمام على على علينة ويقول إن أحكام قتال أهل البغي والشرك ، ما شرعها وسنها إلا علي بن أبي طالب علينة لأنه هو الإمام العابد التقي ، الذي ابتلي بقتال البغاة في الجمل وصفين والنهروان . وأحمد بن حنبل له كلام مفصل ، ولا يتسع المجال لذكرها مفصلة هنا . فالإمام علي أكبر وأعظم من أن تذكر له مصادر ، وهو أكبر من أن يكتب عنه هذا وذاك ، والشمس معروفة بالعين والأثر .

وإذا كان لا بدّ من ذكر شيء من تلك الأوصاف ، فهاكم الزمخشري الذي يذكر بعضاً من صفات الإمام أمير المؤمنين ، أثارت فيّ الحب والنخوة والأريحية ، يذكر حزمة من الخصائص . يقول الزمخشري : الإمام علي أول الناس إسلاماً ، لم يسبقه أحد إلى الإسلام ، رباه النبي طفلاً ، وكان يوجره اللبن عند شربه ، وكان يهز مهده بيده ، ولما جاءت أمه فاطمة بنت أسد تحمله ، أخذه النبي مصلفة منها وجعل مهده إلى جانبه .

تمشت به والشمس راد مغيبها ولود المعالي تنقل الخطو وانيا تهدهده في غبطة وعيونها تحدق في وجه يفيض معاليا

وفي المراق ا

أتت فيه نحو العبقري محمد فقرم منه نبعة هاشمية أنت العلي الذي فوق العُلىٰ رفعا وأنت أنت الذي حُطت له قدم سمتك أمك بنت الليث حيدرة

ليجعل منه في المكانة ثانيا تريد على مر السنين تعاليا ببطن كله وسط البيت إذ وضعا في موضع يده الرّحمٰن قد وضعا أكرم بلبوة ليث أنجبت سبعا

يقول الإمام السجّاد: كانت فاطمة بنت أسد صائمة ، وكانت تطوف حول البيت يوم ضربها الطلق ، فدعت الله أن ييسّر لها ، فانفرجت الكعبة ، وانفتح لها الجدار ، فدخلت ، وولدت علياً . ويقول البعض أن أبا طالب مات كافراً . وأبو طالب سيد المسلمين . وأم الإمام علي ، كانت صائمة ، وهي ليست مؤمنة وحسب ، وإنما كانت صائمة ، وكان هذا قبل نزول التشريع الإسلامي بالصوم ، فالصوم كان موجوداً قبل الإسلام ﴿كتب عليكم المشيام كما كتب على الذين من قبلكم ﴾(١) ، فإذن كتب الصيام على الذين كانوا قبل الإسلام . وكانت أم الإمام على ملتزمة بالإيمان وبالصوم .

### . فضائل علي النانا:

وعلى الفراش مبيت ليلك والعدا رصدوا الصباح لينفقوا كنز الهدى

تهدي القراع لسمعك التغريدا أومًا دروا كنز الهدى مرصودا

وقد أشرت إلى آية المبيت ، يوم بات الإمام على على على فراش ، ومع النبي وكان على يقين بأن الكفار سيقتلون من يجدونه في الفراش ، ومع ذلك بات فيه بكل عزم وثبات وإيمان فداء للرسول الأعظم ، وهذه الحكاية معروفة لدى جمهور المسلمين . وهناك أيضاً آية الغار ، التي تصف الاضطراب والقلق والخوف عند من كان بصحبة النبي ، فقال الله ـ سبحانه وتعالىٰ ـ : ﴿لا تحزن إن الله معنا ﴾ ، فالله معكم أينما كنتم ، والله يريد قلوباً ثابتة غير خائفة ، متوجهة إليه بثبات وإيمان . ومن كان إيمانه راسخاً

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآية : ١٨٣ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHY ولا يحزنه تهديد .

أما قضية المؤاحاة ، عندما آخى النبي العظيم وسني بين المسلمين ، وبين الحى بين المهاجرين والأنصار ، وبين المهاجرين والمهاجرين ، وبين الأنصار والأنصار ، فعل هذا مرتين ، وفي كل مرّة كان يجعل علياً أخاه . وهو القائل في حديثه الشريف «يا علي أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي» فكما كان هارون أخاً لموسى ووزيراً ، فكذلك كان علي أخاً للنبي ووزيراً ، وبوابة للعلم المكنون في مدينة النبي ووزيراً ، وبوابة العلم المكنون في مدينة النبي ووزيراً ، وبوابة المدينة ولا يخرج منها شيء الله وبوابة المدينة ولا يخرج منها شيء وله وبوابة المدينة ولا يخرج منها شيء وله وبوابة وبواب

ففاطمة أم السرسول المسلمانية ، أمه في رسالته ، وأمه في رعايته ومداراته ، وهي التي كانت تحترمه كما تحترم الأم ولدها ، وكان يحترمها كما يحترم الولد أمه ، .

ولما نزلت الآية الكريمة: ﴿ النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم وأزواجه أمهاتهم ﴿ (١) إذن زوجات النبي أمهات المؤمنين: أم سلمة ، عائشة ، حفصة ، زينب بنت جحش ، جميعهن أمهات المؤمنين ، وبقيت فاطمة واقفة هناك ، وفاطمة أم من ؟ قال : فاطمة أم أبيها ، وعلي أخي ، وهذا هو الشرف الرفيع !

وأنزل الله \_ سبحانه وتعالىٰ \_ : ﴿إنما وليكم الله ورسوله والمؤمنون

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب ؛ الآية : ٦ .

THE PRINCE GHAZI TRUST

المذين يقيمون الصلاة ويؤتون المزكاة وهم راكعون (١) نزلت في علي بن أبي طالب علي المنافقة الكرم الزمخشري أنقله لكم .

ويوم خيبر، قال النبي مسلماني: «إني لأعطي الراية رجلاً يحب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله، كراراً غير فرّار، لا يرجع حتى يفتح الله على يلديه». وقال أيضاً: «إني لأعطي رايتي ليثها وحامي حماها». يقول الأزري:

يوم قال النبي إني لأعطي فاشرأبت أعناق كل فريق فاشرأبت أعناق كل فريق فدعا أين وارث العلم والحلف أرمد عين

رايتي ليثها وحامي حماها ليروا أيَّ ماجدٍ يُعطاها محير الأنام من بأساها فسقاها من ريقه فشفاها

هذا ما قاله الشاعر الأزري في الإمام على سينته وهنا اسمحوا لي أن أسوق ملاحظة:

#### . الدعاء لقضاء حاجة:

يسألني أحد الشباب المؤمنين يقول: أصحيح أنه لوكانت عند المرء حاجة ، وتطلب هذه الحاجة من علي ، بقولك يا علي ، فيقضي لك حاجتك ؟ .

وهنا أقول أنه يحدث في كثير من الأحيان خلط في صور العقيدة ، والتباس في المفاهيم عند الناس . فعندما تزور قبر النبي ، ثم تحاول تقبيله ، تُرمى بالشرك ! فقد شاهدت أثناء زيارتي لقبر الحسين في القاهرة ونحن نعرف علاقة المصريين بأهل البيت ـ شاهدت رجلاً يقف عند رأس الحسين علاقة المصريين بأهل البيت ـ شاهدت رجلاً يقف عند رأس الحسين علاقة ويقول : «وإذا سألت فأسأل الله ، وإذا استعنت فاستعن بالله» . وكان ينهاهم عن أن يقولوا : مَدَدٌ يا حسين ، قلت له صحيح ، لكن

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ؛ الآية : ٥٥ .

هذا لا يمنع أن تقول: مدديا حسين، لأنك هنا تسأل الله عن طريق ولي الله ، فالحسين هو طريقك إلى الله ، باب الله الواسع. كما أن الرسول سأل الله بالحسن والحسين في يوم المباهلة، حيث أخرج معه علياً وفاطمة والحسن والحسين. ﴿فقل تعالوا ندع أبناءنا وأبناءكم ونساءنا ونساءكم وأنفسنا وأنفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين ﴿(١) . نطلب من الله بهذه الوجوه ، أن يقضي حاجتنا ، ولذلك قال القس الكبير ، قائد النصارى : «يا معشر النصارى ، إني لأرى وجوهاً لو أقسمت على الله بها أن يزيل هذا الجبل من مكانه لأزاله ، فلا تباهلوهم» .

فهذا عالم كبير من علماء النصارى، عنده علم وفهم، عاش في أيام الرسول مسلمة ، وعرف حقيقة أهل البيت ، وآمن بأن هذه الوجوه لها تأثير وقوة إيمانية بحيث تتفتت الجبال الرواسي أمام قوة إيمانهم . أليسوا هم عدلاً للقرآن ؟ وأليس القرآن إذا أنزل على جبل لرأيت ذلك الجبل خاشعاً متصدعاً من خشية الله ؟ .

أنا أقول لذلك الشاب ، كما قلت لذلك الرجل في القاهرة : عندما تندهب إلى الطبيب ، وتستطب منه ، هل أنت مشرك ؟ وإذا سألت فاسأل الله ، وإذا استعنت فاستعن بالله ، لماذا تندهب إذن إلى الطبيب ، لماذا تطلب منه علاجك ، لماذا تستعين به ؟ أليس هذا هو الطريق إلى الله ؟ سبحانه وتعالى .

ولا نستغرب ذلك ، ففي عهد الخليفة الثاني عمر بن الخطاب ، فقد استسقى هذا الخليفة بوجه العباس بن عبد المطلب عم الرسول فقد أخرج عمر العباس وطلب من الله عزّ وجلّ قائلًا: بحق هذا الوجه ، اسقنا الغيث . فلا إشكال في هذه الأمور وهي موجودة .

حتى في قضية السجود، والسجود كما نعرف، لا يكون إلاً لله

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ؛ الآية : ٦١ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وحده ، ولكن هناك نوعان من السجود : سجود عبادة ، وسجود احترام . فسجود العبادة لا يكون إلا لله \_ سبحانه وتعالىٰ \_ وسجود الاحترام لغير الله وهو جائز ، فأنت ممكن أن تسجد لأبيك والله \_ سبحانه وتعالىٰ \_ أمر الملائكة أن يسجدوا لآدم : ﴿ وإذ قال ربك للملائكة إني خالق بشراً من صلصال فإذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين ﴿ (۱) .

وإذا احتج البعض بأن هؤلاء الساجدين ملائكة ، ونحن بشر ، فإننا نجيب ، بأن أخوة يوسف وهم بشر مثلنا ، خروا سُجّداً عندما دخلوا عليه وقد رفع أبويه على العرش . هؤلاء بشر سجدوا تقديراً واحتراماً لأخيهم يوسف، وكان من بينهم يعقوب أبو يوسف وهو نبي معصوم . إذن سجود التعظيم والاحترام جائز وليس فيه شرك .

وإنما نقلت هذه الملاحظات والأمثلة جميعها ، لتعرف أخي الكريم أنه في كثير من الأحيان ، تكون الصورة مختلطة على بعض الناس . فإذا ناديت علياً عندما تهم بعمل من الأعمال فهذا ليس بشرك وإنما هو استنجاد بمن له كرامة عند الله \_ عن وجل \_ والنبي الكريم كان في غزواته ينادي : يا علي ، والإمام علي نفسه يقول : كنا إذا حمي الوطيس ، نلوذ برسول الله في الحرب ، لكنه مع ذلك كان يقول : يا علي .

يوم أحد ، يصيح النبي أكثر من مئة مرة منادياً : يا علي ، ردّ هؤلاء عني ، يا علي ، ردّ هذه الكتيبة عني ، يا علي ، ردّ هذه الكتيبة عني ، يا علي ، ردّ هذه الكتيبة عني ، يا علي ، ادفع هؤلاء عني ، وكان الإمام علي النالي يحوم حول النبي باستمرار .

فعندما تقول: يا رسول الله ، فأنت تطلب مساعدته ومساعدة الله في الأمر ، والله \_ سبحانه وتعالىٰ \_ يقول: ﴿فالمدبرات أمرا ﴾ وهم الملائكة الذين يسجدون لله ولك أنت المؤمن ، يعطيهم الله قدرة على تدبير أمور الكون . فكيف بأمير المؤمنين ؟ ! وليس غريباً أن تنادي : يا على ، أو ، إلهي بحق على افتح لنا ، اقض حوائجنا . . .

<sup>(</sup>١) سورة الحجر ؛ الآيتان : ٢٨ و ٢٩ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

إذا استطردنا قليلاً ، وتأملنا في عالم الماديات الذي نعيش فيه الآن . ونظرنا إلى عالم الأقمار الصناعية ، عالم الهاتف الإلكتروني والفاكس ، عالم الحاسب الآلي ، عالم السفن الفضائية ، هذه السفن التي حطت على سطح القمر ، وكان من المقرر أن تحط على المريخ لولا العطل الطارىء الذي أصابها ، والتي تسيَّر أو توجه بواسطة أزرار إلكترونية على الأرض ، هذه السفينة التي تحتوي على كبسولة موجهة من الأرض كيف تلتحم إلكترونياً بمقدمة السفينة بعد أن تنفصل عنها . وكل هذا يحصل من على بعد مئات الآلاف من الأميال ، يوجهها ويتحكم بمسارها حفنة من الخبراء يراقبونها من مكاتبهم على الأرض ومن خلال جهاز الكتروني .

فإذا كانت هذه الحفنة من الخبراء والعلماء الذين لم يؤتوا من العلم الله قليلاً يفعلون هذا ، ونستغرب أن يفعل مثل هذا الفعل أو أكثر ، ذلك الإنسان الذي ائتمن وأطلع على العلوم كلها بل عاين السموات السبع ، وشاهد بأم عينه ما لم يتسنّ لأي مخلوق أن يشاهده ، وأنزل عليه من أسرار السموات ومن العلوم الإلهية ما لم ينزل على مخلوق ، ألا إن هذا الإنسان هو النبي المصطفى محمد بن عبد الله خاتم النبيين وسيّد المرسلين ومدينة العلم ، نعم العلم بأكمله ، أيعجز عن أن تنفتح له أبواب السماء بدعاء لإنسان أو بدعاء إنسان بواسطته . ثم هيل تستغرب أن يستجيب له رب السموات ورب الأرض الذي ناداه في ليلة من الليالي قائلاً وقد عزّ من قائل : ﴿ اقرأ باسم ربك الذي خلق الإنسان ما لم يعلم ﴾ (١) إذن فإن قائلاً الخالق العظيم هو الذي علم بالقلم ، علم الإنسان الذي لم يكن يعلم شيئاً . ثم إن ما الخالق العظيم هو الذي يوجه مركبته في الفضاء من مكانه على الكرة الأرضية ، لم يؤت من العلم إلاً قليلاً ، بناء على قوله عزّ وجلّ : ﴿ وما أوتيتم من العلم إلاً قليلاً »

<sup>(</sup>١) سورة العلق ؛ الآيات : ١ ـ ٥ .

ومما لا شكّ فيه أن محمداً على المنال مدينة العلم قادر على الإتيان بأعظم من هذا بكثير ، وعلى على النام الذي هو باب تلك المدينة ، ولا يخفى عن بالنا ما للباب من أهمية بالنسبة للمدينة فهو عالم بكل ما في المدينة بالتأكيد . وبما أن الله خصّهما بهذه الكرامة ومنحهما أسرار هذا

الكون ، فهما وذريتهما قادرون جميعاً على فتح أبواب السماء بأدعيتهم .

يقول الرسول الأعظم عَيْمَنْنَا : كنت اسمع في ليلة المعراج صوت علي عَلِيْنَهُ . والله تبارك وتعالىٰ كلّم السرسول الكسريم في تلك الليلة ـ والله ليس له صوت وليس له كلام ، وإنما يصنع الصوت والكلام المحبب إلى رسول الله ـ وهل هناك أحب من صوت على على قلب الرسول ؟! .

فلماذا الاستغراب أيها الأخوة ، عندما ترفع يديك وتقول : يا الله بحق علي . أو بحق محمد ، فمما لا شك فيه أن أبواب السماء ستنفتح لك . وحبك لعلي الذي يحبه محمد ، يؤكد حبك لمحمد بالذات ، وفيما عدا ذلك فإن حب محمد يكون سطحياً . وهنا صدق القائل :

فدعا أين وارث العلم والحل م مجير الأنام من بأساها أين من لو دعته بالشريا داعية مروعة لبّاها فأينما تكون.

نادِ علياً مظهر العجائب تجده عوناً لك في النوائب كل هم وغم سينجلي بولايتك ياعلي . . ياعلي . . ياعلي .

## . أمانة علي سُلِنانِهُ:

فولاية على هي الحصن الحصين ، وولايته ، يعني النبوة الصادقة ، والتوحيد المخلص ، يعني توجهك إلى الله بصورة صحيحة . ومما يدل على صدق علي وعدله في حكمه تلك الرواية التي تروى عن إحدى بناته

أثناء ولايته ، حيث أن تلك الابنة طلبت من خازن بيت مال المسلمين وهو عبد الله بن أبي رافع ، عارية مضمونة (أي ترد) وهي قلادة لتزين بها جيدها أيام العيد ، فلما شاهده علي سين وعرف قصة إعارته ، طلب عبد الله بن أبي رافع وقال له : يابن أبي رافع لو لم تكن هذه القلادة عارية على أنها تعود إلى بيت المال لقطعت يدها .

ويدخل عليه أخوه عقيل ، ويطلب منه شيئاً من بيت المال ـ بيت مال المسلمين ـ فأمسك بيد أخيه وكان بصيراً ثم وضع له فيها جمرة منذراً إياه بأن أكل مال المسلمين بالباطل سيعرض جسمه لنار أشد مما عاين .

لعمري لقد كان أمير المؤمنين علي مستن أشد الناس إيماناً وأكثرهم عدلاً، فقد كان فوق ذلك يكد ويعمل بيديه وعرق جبينه في سبيل فقراء المسلمين، وقد غرس مئة وخمسين ألف نخلة وأوقفها للفقراء في سبيل الله . وكان يخصص كل خميس من كل أسبوع لينفق الحقوق الشرعية على الناس والمحتاجين.

هذا هو الإنسان الذي يؤتمن على أموال الناس ويعرف كيف يوزع الحقوق الشرعية بعدل وأمانة ، وقبل سنين وقفت أيها الأخوة على المنبر أمام عشرات الألوف من المستمعين وقلت أنه لا يوجد حديث ولا دليل يقول بأن تعطى الحقوق الشرعية للمرجع أو للمجتهد ، فالحقوق هذه يجب أن توزع على الفقراء والمساكين ، تبذل في سبيل الله ، كبناء المساجد والحسينيات ، وطبع الكتب وإعانة المحتاجين أينما كانوا . فقل لأولئك الذين يكدسون الأموال في البنوك ويصرفونها على شؤونهم الدنيوية ، إن لله في أموالهم نصيباً وأنهم وكلاء الله على أموال الفقراء ، فليدفعوا لهؤلاء أموالهم .

صادفت يوماً أخاً في الدين والإيمان ، يقوم بأعباء الدعوة الإسلامية في ساحل العاج ، ولكنه كان قلقاً محتاراً لأنه لا يملك تذكرة سفر إلى ساحل العاج ، فهلاً سمعتها يا سيدي يا على . رجل يريد أن يذهب للتبليغ

ولا يملك ثمن تذكرة سفر! ويحاول الاتصال بالسيد فلان والشيخ فلان والعائلة الفلانية، فلا يسمع إلا عبارة: من قال لك اتصل، ومن الذي علمك على القيام بمثل هذه المهمات؟.

أنظر إلى الآخرين ، لاحظ إخواننا المسيحيين الذين يبذلون المبالغ الطائلة في سبيل التبشير ويذهبون إلى كل بقاع الأرض . وأنت لا تستطيع أن تحصل على النزر اليسير من الأموال المكدسة في البنوك ، لتحمل صوت أمير المؤمنين وتوصله إلى أماكن نائية .

لقد كنت مرّة في مدينة (كالجري) في كندا، ولاحظت أن المسلمين يدفنون موتاهم في مقابر المسيحيين ولا يتمكنون من امتلاك ولو مقبرة لموتاهم.

أما في منطقة كوسنجاني في زائير ، حيث يوجد عشرة ملايين مسلم . فقد تمكنا بعد اتصالات مع مدير التلفزيون والإذاعة من نقل صلاة الجمعة ، هذه الصلاة التي كان لها وقع عظيم على قلوب المسلمين هناك ، إذ اعتبروا ذلك اليوم كالعيد ، وراحوا يباركون لبعضهم البعض ، ويقولون أنهم لأول مرة يشاهدون رجلاً معمّماً وصلاة على شاشة التلفزيون ، لذلك فنحن علينا مسؤولية ضخمة ، مسؤولية نقل الإسلام الصحيح إلى أولئك الناس المسلمين المتعطشين إلى من يعرفهم بدينهم تعريفاً حقيقياً ، إنهم متعطشون لسماع سيرة أهل البيت ، وليتعرفوا إلى ولاية أمير المؤمنين علي الناس فمه مناك مجموعة من النصارى سمعوا بأن علياً علين أعطى اللبن من فمه لقاتله ، فبكوا لمثل هذا العمل المؤثر سماحاً وأخلاقاً . فقلت ماذا يبكيكم ؟ قالوا : والله هذا أمر عظيم ، نحن نسمع أن يوحنا بولس الثاني ، دخل على الشاب التركي الذي أراد اغتياله وسلم عليه ، فامتلأت قلوبنا خشوعاً لمثل هذا العمل ، لكن لم نسمع بقائد عظيم مثل علي بن أبي طالب ، يقطع اللبن عن فمه ويقدمه لقاتله ! ابن ملجم الأثيم . فلماذا لا تنقلون لنا هذا الفكر العظيم ؟ لماذا ؟ .

وأولئك الجماعة الذين أنفقوا أنباراً! مخزن من التمر قالوا: يا رسول الله ، مات أبونا وترك هذا الأنبار الكبير ، أخذه الرسول مسلات ووزعه على الناس في مكة ، وبقيت وزعة صغيرة معلقة على الحائط . . أخذها الرسول بيده وقال : «والذي بعثني بالحق نبياً ، لو أن أباكم أعطى هذه في حياته لكان خيراً له وأفضل مما أعطينا بعد وفاته» .

إذن من المهم جداً أن نلتفت إلى المشاريع الإسلامية وننفق في سبيلها ما استطعنا ، فهناك مبلغون بحاجة إلى معونتكم ليحملوا هذا الفكر إلى العالم ، خصوصاً أولئك المسلمون الذين يكادون ينقطعون عن دينهم بسبب ابتعادهم عنه يوماً بعد يوم . هناك فقراء وبؤساء وأرامل وأيتام بحاجة إلى مساعدتك ، عليك أن تلتفت لهم وتعطيهم «فكلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته» .

وقال الرسول الأعظم مشلية: «لقد جعل الله حب المساكين في قلبك وجعل حبك في قلوبهم».

جاء يوماً رجل إلى النبي مسلمة يبكي في المسجد وقال: يا رسول الله عندي حاجة ، قال: حاجتك مقضية - إن شاء الله - أنظر في حاجته يا علي ، قام الإمام علي علي المسجد وقال: ما حاجتك يا أخا العرب؟ . قال: استأجرت داراً في وسطها نخلة ، وعندما تهب الرياح يتساقط رطبها فيلتقطها أطفالي الصغار الجائعون ويأكلونها ، فيدخل صاحب الدار غاضباً ويأخذ الرطب من أفواههم ، فتنكسر قلوبهم . فهل لك يا مولاي أن تعالج هذه القضية؟ . قال: بلى . وخرج معه حتى وصلا إلى صاحب الدار ، فقال له الإمام علي على غليه : أنت من الذين أنعم الله عليهم ، فاسمح لهؤلاء الأطفال الجياع أن يأكلوا ما تساقط من هذا التمر ، والله يعوضك عنه بتمر الجنة ، قال: لا أبيع عاجلًا بآجل ، ولا أريد الجنة . . . كل هذا والأطفال ينظرون إلى علي وأبديهم بأفواههم ، وتبدو عليهم رقة الحال . قال له علي مالين. يا فلان أنا أعطيك الآن صنيعتي بهذه الدار ، لنعطيها إلى هذا الرجل الفقير . قال

صاحب الدار: تعطينيها الآن وتصبح ملكي . قال علي : بلى ، هي لك ، والدار لهذا الرجل . . قال : الدار له . فشهد شاهدان كانا هناك ، فسلمت الدار إلى ساكنها الفقير ورجع الإمام إلى المسجد ، فقال من كان صاحب الدار للرجل . كل الآن من التمر ما شئت أنت وأطفالك ، فهي لك وبارك الله لك فيها ، فقال الفقير . فرجت عني يا أمير المؤمنين ، يا أخا رسول الله ، فرجت عني يا أبا الحسنين ، فرج الله كربتك .

ثم إنه لما وصل الإمام إلى المسجد ، بدأ بالصلاة وبعد فراغه منها ، وإذا بالرسول يتلو القرآن الكريم : ﴿والليل إذا يغشى والنهار إذا تجلى وما خلق الذكر والأنثى إن سعيكم لشتى ﴿(١) . فقال الرسول الكريم : أيكم قام بهذا العمل العظيم ؟ قال علي عليه : أنا يا رسول الله ، فقام النبي - كما تقول الرواية - ووثب إلى علي ، فاحتضنه وقبّله بين عينيه وبكى . . . لماذا ؟ لأنه حفظ هؤلاء الفقراء الصغار الجياع وفرج عنهم كربتهم .

أقول يا سيدي يا علي : أين كنت يوم سارت بناتك وأطفالك سبايا إلى الشام ، والناس يتصدقون عليهم في الطريق!! .

هل سمعتم تلك القصة ؟ . امرأة تحمل على رأسها طعاماً وأطباق حلوى ، طرحتها بين الأطفال والنساء ، وهم في طريقهم إلى الشام ، وتسألها زينب عن هذا ؟ فتجيب تلك المرأة بأنه نَذر نذره أبي للحسين بن على علي علي عالمة ، وتروي لها القصة . وموجزها أنها عندما كانت هذه المرأة صغيرة أصيبت بمرض ، فحملها أبوها إلى المدينة ، وطلب من الرسول أن يدعو الله لشفائها . فدعا الحسين علي وقال : علي بولدي الحسين . فجاء وهو ما يزال طفلاً صغيراً ، في الخامسة من عمره ، قال : بني يا حسين ، أطلب من الله شفاءها ، وبمجرد أن وضع الحسين يده على تلك الطفلة ، أحست بالصحة والعافية تسري في عروقها . فقال والدي للرسول : ما جزاء الحسين ؟ قال : جزاؤه أنه سيمر عليكم سبي في الطريق ، فيهم أطفال الحسين ؟ قال : جزاؤه أنه سيمر عليكم سبي في الطريق ، فيهم أطفال

<sup>(</sup>١) سورة الليل ؛ الآيات : ١ \_ ٤ .

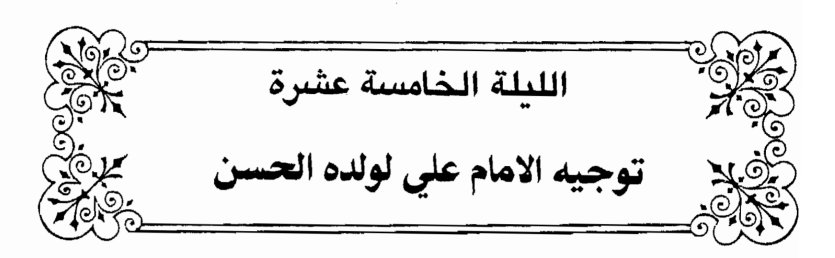


صغار جياع ، ونساء بُنيات ، فاصنعوا لهم طعاماً باسم الحسين . . هذا جزاء الحسين .

تنقل هذه المرأة القصة لزينب ، قائلة : لقد مرّ على الحادثة أكثر من خمسين سنة ، وأبي مات وأمي أيضاً وجميع الأهل وبقيت أنا وحدي انتظر السبّي ، فما مرّ علينا إلاّ هذا اليوم . . . وهاكم الطعام باسم الحسين . فكادت العبرة تخنق زينباً ، فقالت لها المرأة : لماذا البكاء يا أخيّة ، فأجابت زينب : لو كان الحسين حاضراً فهل تعرفينه ؟ . قالت : كيف لا أعرفه ، ونوره باق في رأسي ، قالت زينب : أخيّة بالله عليك ، ارفعي رأسك وانظري إلى هذا الرأس على الرمح . فرفعت المرأة رأسها ونظرت إلى رأس الحسين على الرمح . فرفعت المرأة رأسها ونظرت إلى رأس الحسين على المحين المحي

إنّا لله وإنّا إليه راجعون ولا حول ولا قوّة إلاّ بالله العلي العظيم وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .





# إِسْ مِ اللَّهِ الرِّكُمَٰذِيُ الرِّكِيدِ مِ اللَّهِ الرِّكِيدِ مِ اللَّهِ الرِّكِيدِ مِ

### . النبيّ وولادة الحسن:

قال الله تبارك وتعالى: ﴿واعلموا أنما غنمتم من شيء ، فأن لله خمسه وللرسول ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل إن كنتم آمنتم بالله وما نزلنا على عبدنا يوم الفرقان يوم التقى الجمعان ﴿(١)

أولاً أيها الأحبة ، يجب أن نشكر الله ـ سبحانه وتعالىٰ ـ على هذا التوفيق العظيم ، وأننا نحضر في شهر رمضان المبارك وفي هذه الليالي الكريمة . وفي ليلة النصف بالذات من شهر رمضان ، ليلة في عداد ليالي القدر ، ليس فقط لأنها ليلة النصف ، بل لأن الله ـ سبحانه وتعالىٰ ـ اختارها لتكون وعاءً لولادة كريم آل محمد ، الحسن بن علي النه . وهذه هي أول زهرة تفتحت في تلك الدوحة الكريمة ، بيت علي والزهراء النه ، وهو الولد البكر . .

وكان الطلق قد أدرك الصديقة فاطمة قبيل فجر تلك الليلة ، وكانت ليلة جمعة ، في السنة الثانية للهجرة ، وإذا بالإمام الحسن الشناعليه ملاءة

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال ؛ الآية : ٤١ .



من نور ، ووقع على الأرض ساجداً لله \_ سبحانه وتعالىٰ \_ وأخذه جده رسول الله على الله على الأرض ساجداً لله صفراء . وقال : ألم أنهكم عن أن تلفوا المولود بخرقة صفراء ؟ . . .

لاحظوا كيف أن الرسول مناش ، نبه إلى أنه يجب عدم استعمال اللون الأصفر ، لطفل في الساعات الأولى من ولادته ، ولعل في ذلك التنبيه ، استباقاً للعلم والفكر ، الذي اكتشف حديثاً أن اللون الأصفر يسبب لحديثي الولادة خوفاً في قلوبهم ، واللون الأبيض يجعل الطفل منشرحاً . . . هكذا يقول علماء النفس في عصرنا الحاضر ، وهكذا استبق الرسول الأعظم هذا الاكتشاف بآلاف السنين ، حتى في المستشفيات الآن تستعمل الألوان تبعاً للحالة المرضية ، فهناك أمراض نفسية يختارون لمرضاها اللون النيلي ، أو الأزرق الغامق ، لأنه يسبب هدوءاً في النفس . وهناك أيضاً اللون الوردي الذي يؤثر على الأمراض البدنية . وتذكر بعض الكتب العلمية والمجلات المتخصصة ، أن العلماء أجمعوا على أن اللون الأبيض أفضل الألوان ، لأنه يبعث على الفرح ، ويشيع السرور في قلب الطفل .

«ألم أنهكم عن أن تلفوا المولود بخرقة صفراء؟» . . قال هذا ، ثم رماها وطلب قماشة بيضاء ، لف بها السبط الأول (الحسن) - روحي فداه - ثم أذن بأذنه اليمني ، وأقام في اليسرى ، وهذا سمت ومرسوم إسلامي ، ففي اللحظة الأولى التي يطل بها الإنسان على هذه الدنيا ، ينادي الإسلام بأذنيه : الله أكبر ، وحتى عندما يفارق الحياة ، وهو يعاني سكرات الموت ، تتلى عليه سورتي الصافات ويس . وهناك أيضاً التلقين للميت وهو على شفير القبر .

فالإسلام ـ رحمنا الله جميعاً ـ لا يفارقنا منذ لحظة مجيئنا إلى الحياة ، حتى اللحظة التي نفارقها فيها ، الفراق النهائي . وقد يتبادر إلى أذهاننا أن الميت بين أيدينا يشبه الحجر أو الخشبة لا يسمع ، كلا ، بل هو لا يزال

وفينية المنتازي الفخراف التالية

حياً ، يسمعنا ويرانا ويتأثر بكلامنا ، لكن بمقاييس تختلف عنا . ولكنه في عالم برزخ ونحن في عالم آخر .

لما دفن الرسول الأكرم عمّه الحمزة بن عبد المطلب ، ليلة الجمعة قال : رأيت عمي الحمزة الليلة في أحسن حال . قيل له : أين رأيته يا رسول الله ؟ قال : رأيته في عالم البرزخ وهو في جنة ، وكان أمامه طبق فيه رطب ، فتحول الرطب إلى عنب ثم تحول العنب إلى رمان ، ثم أضاف السرسول عملية : في عالم البرزخ تتغير الأشياء وتتبدل بحسب رغبة الإنسان .

عندما يقبل الإنسان إلى الحياة الدنيا ، يستقبله الإسلام ، فتؤذن في أذنه اليسرى ، وعندما يغادرها يلقن الشهادة بالقول : يا عبد الله ، إذا سألك الملكان المرسلان إليك من ربك حل جلاله فقل : الله ربي . يا عبد الله لا تخف منهما ، إنهما ملكان مقربان اللهم ارحمنا يا رب العالمين . .

فالناس غافلون أيها الأخوة . وهذان ملكان من الملائكة الكرام أنك عندما تستقبل شخصية كبي والهيبة . وهذان الملكان ، لا تخفى ربك ؟ فقل : الله ربي . من نبيك ؟ قبل

محمد وآل محمد) ، وفي الأخبار أن الـذي يصلّي على النبي ، هنـــاك في القبر ، لا يثقل لسانه أمام هذين الملكين ، ويتحدث معهما بطلاقة .

وبالعودة إلى ولادة الحسن عليه فقد أخذه النبي عليه الذن في أذن في أذن الله اليمنى ، وأقام في اليسرى ، ثم عقَّ عنه بكبشين أملحين . وفي اليوم السابع ، حلق رأسه وتصدّق بوزنه ذهباً وفضة للفقراء .

#### ـ في رحاب الحسن عالياتية:

لحظة أخذه لولده الحسن قال: أيها الناس، هذا ابني الحسن ـ

لاحظ الرسول يقول: هذا ابني ، لأنه يعلم بالمؤامرة التي تحاك من بعده لفصل أهل بيته عنه ، فإذا فصل أهل البيت عن النبي ، فعلى الإسلام السلام .

لذلك فالمسألة كلها هنا «إني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي»، ، «الحسن والحسين ابناي».

وأثناء صلاته كان يحمل الحسن أو الحسين على صدره ، وعندما يسجد يأتي الحسن أو الحسين ويمتطي ظهره ، يرتحله . فيطيل السجود . فيسألونه : أنزل عليك الوحي ؟ فيقول : لا ، وإنما هو ولدي الحسن ، أو الحسين ، ارتحلني ، فما أحببت أن أعجله بالنزول .

وجاء بنو أمية وبنو العباس ، فضربوا جداراً بين أهل البيت وبين النبي ، وقالوا : الحسن والحسين ليسا ولدي رسول الله ، ليسا ابني النبي ، وسخروا لذلك الأدباء والشعراء لإثارة النعرات الجاهلية والعصبيات القبلية ، إنهما ابنا البنت ، وابن البنت ليس ابناً :

بنونا أبناء أبنائنا .

وبناتنا أبناؤهن أبناء الرجال الأباعد .

وهذا شاعر آخر، يضيع دينه ويسخر ضميره إرضاء (للخليفة) أو الأمير، ومن أجل حفنة من النقود:

أنى يكون وليس ذاك بكائن لبني البنات وراثة الأعمام.

وهذا هارون الرشيد يصلّي ثم يلتفت إلى الإمام موسى بن جعفر الناس أن قائلًا: يا موسى ، كيف جَوَّزتم لأنفسكم أمام العامة والخاصة من الناس أن ينادوكم يا بني رسول الله ، ويا أبناء رسول الله ؟ . فكيف أنتم أبناء رسول الله ، وعلى أي أساس ، وأنتم أبناء علي ، وفاطمة وعاء ؟ . فالتفت الإمام موسى بن جعفر إليه وقال : أصلح الله الأمير - وكان يقول له : الأمير ، كما يقال للأعمى بصير ، مع أنه لا يرى - لو أن رسول الله نُشر الآن من قبره ، وخطب إليك إحدى كريماتك ، أكنت مُزوجه ؟ قال : يا سبحان الله ، ولم



لا أزوجه ؟ فأنا أفتخر على العرب والعجم ، بل على قريش بهذا الزواج ، فأجابه الإمام موسى بن جعفر : ولكنه لا يخطب مني ولا أزوجه ، قال : ولِم ؟ ، قال : لأنه ولدني ولم يلدك ، لأني أنا ابن رسول الله ، وابنتي بنت النبي ، وابنتك يا هارون ليست كذلك . وهذا هو الفرق بيننا وبينكم . لذلك يقول الناس للإمام : يابن رسول الله .

دخل أبو الجارود ـ من أصحاب الإمام الباقر على وهو رجل علم ومعرفة ، على الإمام الباقر ، وكان متأثراً . فقال له الإمام : أراك متأثراً يا أبا الجارود ؟ قال : سيدي لقد جرى حوار بيني وبين قوم زعموا أن الحسن والحسين ليسا ابني رسول الله ، قال : فماذا قلت لهم ، أحججتهم بأي شيء ؟ قال : يابن رسول الله ، قلت لهم إن القرآن الكريم يقول في قضية عيسى : ومن ذريته داود وسليمان إلى أن يصل إلى عيسى ، فيقول إن عيسى من ذرية نوح وإبراهيم وآدم ، فمن أي طريق صار إبناً لإبراهيم أو ابناً لنوح ؟ . فقالوا عن طريق أمه ، فقلنا : إذاً كان عيسى ابناً لإبراهيم عن طريق أمه ، ويفصلهما عدد من الأباء والأجداد ، فليس بين الحسن والحسين ورسول الله إلا فاطمة وحدها ، فهما إذن ابنا رسول الله مرات أن قال : فيم أجابوك يا أبا الجارود ؟ قال رأيتهم يقولون أنه من الممكن أن يطلق عليه ابن ، ولكنه ليس من الصلب .

قال الإمام على فبم أجبتهم ؟ . قال : سيدي ، قلت لهم إن القرآن يقول : ﴿قل تعالوا ندع أبناءنا وأبناءكم ﴾ . قال : فبم أجابوك ؟ قال : سيدي ، قالوا : صحيح قد تطلق الكلمة على الحسن والحسين ، أنهما ابنا النبي ، ولكن مع ذلك ليسا من صلب رسول الله ، قال : سيدي ، سكت وسلمت أمري لله . قال الإمام : والله لأقولنها لك يا أبا الجارود صريحة واضحة من كتاب الله ، لا يردها عليك إلا كافر . قال : سيدي يا أبا واضحة من كتاب الله ، لا يردها عليك إلا كافر . قال : سيدي يا أبا جعفر ، وأين هي - روحي فداك - قال : يا أبا الجارود ، هي في قوله تعالى : ﴿حرمت عليكم أمهاتكم وبناتكم وأخواتكم . . . وحلائل أبنائكم

المذين من أصلابكم . فسلهم ، هل يجوز لرسول الله نكاح حليلتيهما ؟ هل يجوز للنبي أن يتزوج زوجة الحسن أو زوجة الحسين ؟ . فإن قالوا نعم ، كفروا وفجروا . وإن قالوا : لا . فالآية صريحة واضحة ، أن الحسن والحسين من صلب رسول الله مسلمات . وهذه الآية نفسها تحتوي على بعد آخر أيضاً ، لأن القرآن يقول : حرمت عليكم أمهاتكم وبناتكم . . . إلى أن يصل إلى بنات الأخ وبنات الأخت ، ولكن لم يقل بنات بناتكم ، وإنما اكتفى ببناتكم فقط . وهناك قال : بنات الأخ وبنات الأخت ، الماذا ؟ . . لأن البنات لا يدخلن تحت عنوان الأخ والأحت ، ولهن عنوان خاص ، وللذك ذكرهم القرآن ، في حين أن بنات البنت يدخلن مع البنت ، فحين يقول : حرمت عليكم بناتكم وبنات بناتكم ، يعني أن ينات بناتكم أيضاً . بناتكم ويعني زينب بنت رسول الله مسلمات ، والحسن والحسين ابنا النبي وهكذا . . . فمن شاء فليرض ومن لم يشأ فليغضب . والأمور واضحة كلها ، وطريق الجنة واضح أيضاً ، ومن يريد أن يذهب إلى جهنم ، فلا مانع ، مالك خازن النار موجود ، وسيرحب بهم حسب الأصول .

هذه كانت جولة في رحاب الإمام الحسن بن علي علي علي على على الهام أهل البيت الذي ما أمّه ذو حاجة ورده خائباً أبداً ، فهو باب الله الواسع ، والدعاء في شهر رمضان مستجاب والعمل مقبول .

حج الإمام خمساً وعشرين مرّة ماشياً على قدميه ، وإن النجائب لتقاد بين يديه ، وما كان يركبها ، وله مضاف كبير ، حتى في أيام أبيه أمير المؤمنين ، ويدعو الناس إليه ، ويلتفت إليهم . . . . خرج من ماله ثلاث مرّات لله \_ سبحانه وتعالىٰ \_ . . .

#### ـ زهده وعبادتـه :

كان مالت إذا وقف للصلاة ، ارتعدت فرائصه ، وإذا توضأ ، اصفر لونه ، قيل له : يابن رسول الله ، أنت ابن النبي ويصفر لونك وقت الصلاة ؟ قال : إنكم لا تدرون بين يدي مَنْ أريد أن أقف . ثم يقول : «يا

محسن قـد أتاك المسيء ، فتجاوز عنه قبيح ما عنده بجميل ما عندك يـا كريم» . وأي قبيح عند الحسن ؟؟ إنما في هذه تربية لنا نحن! .

أما حلمه فكان عظيماً ، يشتمه رجل من أهل الشام في المدينة ، فيقبل عليه الإمام الحسن سُنخ ويقول: يا هذا أظنك شبَّهتَ ، أنت لا تقصدني أنا ، فإن كنت جائعاً أطعمناك ، وإن كنت محتاجاً قضينا لك حاجتك . . . إن لنا جاهاً عريضاً ، وداراً واسعة في المدينة ، فَمِلْ إلى دارنا ، كن في ضيافتنا ، على الرحب والسعة . وإذا بالـرجل يقـع على قدمي الإِمام الحسن يريـد تقبيلهما ويبكي ويقـول: سيدي ، الله أعلم حيث يجعـل رسالته ، أنا أشتمك يابن رسول الله وأنت تقابلني بهذا الخلق الكريم!

لعمري ، إن هذه هي شيم الكرام المطلقة ، وهذا منهجهم في التربية وفي المعاملة الطيبة ، لأن الدين ، المعاملة مع الناس . وكان الناس يأتون للإمام الحسن المستنفي يحملون القِرب، وجاء أحدهم بجرة في يده وقال:

ولما رأيت الناس شدوا رحالهم لبحرك الطامي أتيت بجرتي .

فاملأهـ الي . . . ويقول الإمام :

تجود قبل السؤال أنفسنا خوفاً على ماء وجه من يسِل

نحن قوم نوالنا خضل يرتع فيها الرجاء والأمل

هكذا روحه . . . هكذا طيبه . وكلما حاول الأمويون أن يشوهوا صورته لم يتمكنوا ـ فهو سيد شباب أهل الجنة : (الحسن والحسين إمامان إن قاما وأن قعدا) .

أما إذا أتينا على ذكر نبوغ الإمام الحسن وفصاحته في علمه ، فإننا نجده في آخر لحظة من حياته ، عندما دخل عليه جنادة الأنصاري يقول : سيدي أوصيني . . . قال الإمام الحسن : (يا جنادة ، استعد لسفرك ، وحَصَّل زادك قبل حلول أجلك ، واعلم بأنك تطلب الدنيا والموت يطلبك ، وإذا أردت عزاً بلا عشيرة ، وهيبة بـلا سلطان ، فـاخـرج من ذل معصيـة الله





حقاً إن الإمام الحسن المنتفى ابن أبيه بلاغة وفصاحة ، أو لم يكن والده الإمام على دون النبوة وفوق مستوى البشرية عامة في هذا الميدان ؟ . وقد كانت للإمام الحسن المنتف حلقات في المدينة يختلف إليها الناس، ينشر فيها العلم ، وينقل إلى مجالسيه فكر جده رسول الله المنتفية وفكر أبيه على المنتفية بكل دقة وأمانة . هذا فضلاً عن تقدمهم للجيوش الإسلامية التي قامت بنشر الدين بقيادة والدهم أمير المؤمنين المنتفية .

وقد كان طبع الإمام الحسن على المنطقة في الرقة والرّحمة وعلى جانب عظيم من سمو الأخلاق التي رضعها طفلًا من منهل جده محمد والمناتينية ، فقد مرّ وأخوه الحسين على الله على شيخ طاعن يتوضأ ، فوجدا أنه لا يحسن الوضوء ، فقالا له : يا شيخ نتوضا أمامك ، وانظر أينا يحسن الوضوء . فلما توضآ قال : سيديّ أنا الذي لا أعرف الوضوء ، إنما وضوؤكما صحيح . وهذه الرواية تفيدنا أن الحسنين لم يريدا أن يجرحا مشاعر هذا الشيخ بالقول له مباشرة أن وضوءه خطأ أبداً . . . إذ لم تكن الغلظة والخشونة من طبعهما . ولهذا كافاهم الله بأن جعل ذريتهم في القمة من الاحترام والكرامة ، وجعلهم جميعاً مطهرين من الرجس ، وأوحى في القرآن الكريم أن أجر الرسالة هو مودتهم فقط ، حيث قال ـ عزّ من قائل : ﴿قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودة في القربي ﴿() .

#### - اشتراكية الاسلام:

ونحن يجب علينا أن نعرف هذا الأمرحق المعرفة ، ولا ننسى بأن كل المسلمين المؤمنين مكرمون ، وولقد كرمنا بني آدم . لكن آل البيت لهم شرف الانتماء لرسول الله مسلمين ، لأنهم أبناء علي وفاطمة مسلمين ، فكرمهم إذ جعل لهم نصيب من الثروة التي نظم الله توزيعها على الناس

<sup>(</sup>١) سورة الشوري ؛ الآية : ٣٣ .

في برنامج اقتصادي متكامل، لمحاربة الفقر والعوز، فشرع الزكاة وشرع الخمس . وآية الخمس نزلت في شهر رمضان المبارك، في هذه الليالي المقدسة .

فجعل الزكاة لعامة الناس، وقسم هؤلاء الناس إلى ثمانية أصناف أو قل فئات تتوزع عليهم الزكاة في قوله عزَّ وجلَّ : ﴿إنما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وابن السبيل ﴿(١) . والخمس ستة أصناف، يقسم على ستة ﴿واعلموا أنما غنمتم من شيء فأن لله خمسه وللرسول ولذي القربي ﴾(٢) . فالسهم الأول لله وللرسول ولذي القربي، يعود للإمام، فهؤلاء الثلاثة شيء واحد، للإمام الحجة (وهو الآن في وقت الغيبة) . والثلاثة الباقية (لليتامي والمساكين وابن السبيل) من أبناء النبي ، فمثلاً إذا كان هناك سيد مسافر وانقطع في الطريق، فيُعطى من هذا المال حتى يتمكن من العودة إلى وطنه، ولكن يعطى عطاءً يناسب شخصيته ويناسب أيضاً مكانته .

وهذا العطاء يكون - كما أسلفنا - من الخمس - وليس لأبناء النبي نصيب من الزكاة ، التي لا تجوز عليهم ، والصدقة عليهم حرام . وإنما تجوز على المسلمين المؤمنين والموالين لهم . وبهذا الحكم الشرعي التزم أهل البيت حتى في حالة الحرج ، فهؤلاء أطفال الحسين في أمس الحاجة للطعام ، والحوراء زينب كانت تنادي : يا أهل الكوفة إن الصدقة علينا حرام . يعني أنه لا تجاوز للحكم الشرعي عندهم أبداً ، وتحت أي ظرف .

والخمس غير الزكاة ، فلا يخلطنَّ أحدكم بينهما ، كذلك هناك زكاة الفطر ، وبهذا تتكامل أمامكم معالم الاقتصاد الإسلامي . والإسلام جاء بتمناهج وتشتريعات ليس لها نظير في العالم أجمع من حيث العدالة في

<sup>(</sup>١) سورة التوبة ؛ الآية : ٦٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال ؛ الآية : ٤١ .

توزيع الشروة على الناس ، وإذا كان اليوم يحكم العالم نظامان ماليان هما النظام الرأسمالي والنظام الماركسي الإشتراكي الشيوعي ـ نعوذ بالله أن نقارن بين عدالة هذين النظامين ، إن كان فيهما عدالة ، وبين عدالة أهل البيت في الحفاظ على الثروة الإسلامية ، وتوزيعها بكل تجرد . ولا يخفي عن بالنا كيف انهار النظام الاشتراكي الذي يدعى الشيوعية ، لأن الإنسان وخصوصاً الغير مؤمن ، فكيف بمن لا يعترف بخالق ومخلوق ، هذا الإنسان مهما ادعى التجرد والحياد ، فإنه لا يستطيع أن ينتزع الأنانية من نفسه ، فاستفرد الذين هم في مركز المسؤولية في تلك الأنظمة بمقدرات الدولة وخيراتها ، ولم يعدلوا في حكمهم ، فتهاوى نظامهم بطرفة عين . فلا يعدل في التوزيع ولا يتجرد عن الغايات والمصالح والأنانيات إلا من اتقى ربه وآمن به ، وتصرف على أساس ، (وإن لم يكن يرى الله ، فإنه مقتنع بأن الله يـراه). هكذا تصوف علي بن أبي طـالب أيـام خـلافتـه، وهكـذا عـدل الأئمة من بعده بين الناس ، وانطلاقا من قول الإمام على على على الله «إن الله تبارك وتعالىٰ ، قد جعل أقـوات الفقراء في أمـوال الأغنياء . . فمـا جاع فقيـر إِلَّا بِمَا مُتَّعِ بِهُ غَنِي». وقال أيضاً: «ما رأيت نعمة موفورة إلَّا وإلى جانبها حق مُضيّع» وهذه قاعدة عامة . وفي نفس المجال يضيف عليناني: «لو تمثل لي الفقر رجلًا لقتلته». ثم أوصى ولده محمداً بقوله: «بني ، استعذ بالله من الفقر ، إني أخاف عليك منه ، فإن الفقر منقصة للدين ومَدْهشة للعقل» . فالفقر في نظر الإمام على مسلكته ينقص الدين ، ولا يدع الإنسان يفكر ، فالإنسان الذي يرى أطفاله وقد استبد بهم الفقـر ويتباكـون من الجوع ، يعيش

ويقول أبو ذر أيضاً: «عجبت لمن لا يجد قـوت يومه كيف لا يخرج على الناس شاهراً سيفه».

في حيرة دائمة ، يحتار في إيجار البيت ويحتار بمأكل أطفاله وملابسهم ،

فكيف يمكن أن تستقيم له الحياة .

ولذلك يقول الإمام أمير المؤمنين علين عن رسول الله عملية «إن من

النذنوب ذنوباً لا يكفرها إلا الهموم في طلب المعيشة». فهناك ذنوب كبيرة ، والإنسان عندما يهتم ويفكر كيف يسير حياته وييسر معيشته ، فإن هذا الهم وحده هو كفارة لذنوبه . . لاحظ هذه المسألة .

لكن نظرة الإسلام للصدقة ، تنطوي على أن الصدقة فيها شيء من الذل والهوان. وإذا أحد الناس أعطى صدقة للفقير، فإنه يعطيه من عل ، يجعل يده فوق يد الفقير ، أو يستقبله بوجه كَشِخ وهو معرض عنه ، بينما المسألة خلاف ذلك ، فالصدقة مأخوذة من الصدق . .

﴿ خلد من أموالهم صدقة تطهرهم وتركيهم بها وصَلَّ عليهم إن صلاتك سكن لهم ﴾ (١) .

فالصدقة هي الزكاة التي تطهرهم من الأمراض النفسية ، وتطهرهم من دنس النفروب ، من البخل ، من الشح ، من الطمع ومن الحسد . ﴿وتركيهم بها﴾ ، التركية ليست فقط في المال ، وإنما في كل شيء ، وهي تعود على صاحبها بنمو في رزقه وعياله وأولاده ونفسه ومصلحته وحياته ، والله \_ تبارك وتعالىٰ \_ يبارك له . ولذلك يقول : ﴿وصل عليهم ﴾ ، أي ادعُ لهم ، فالصلاة دعاء . . . ﴿إن صلاتك سكن لهم ﴾ .

يقول البخاري في كتاب الزكاة والصلاة: «كان الناس يأتون لرسول الله يحملون الزكاة ، والرسول كان يصلّي عليهم ، وكان يقول: اللّهم صلّ على فلان وآل أبي فلان . فدخل عليه أبو أوفى فأعطاه الزكاة ، فأخذها النبي وقال: اللّهم صلّ على أبي أوفى وآل أبي أوفى . ثم يضيف قائلًا: هب الرسول لزيارة جابر بن عبد الله الأنصاري في بيته ، فاستقبلته امرأة جابر ، قالت: يا رسول الله ، صلّ عليّ وعلى زوجي ، فقال النبي صلّى الله عليك وعلى زوجك». هذا ما نقله البخاري .

فإذا كان الـرسول سِلْمَ اللهِ يصلِّي على جـابر وعلى زوجته ، ويصلِّي على

<sup>(</sup>١) سورة التوبة ؛ الآية : ١٠٣ .



أبي أوفى وآل أبي أوفى ، فكيف نقول في صلاتنا : صلّى الله عليه وسلّم ؟ ولماذا نترك أهل البيت ، لماذا لا نذكرهم ؟ لماذا لا نقول : صلّى الله عليه وآله وسلّم ؟ .

وهناك ، أيها الأخوة المؤمنون ، أمور تختلط علينا فيها بعض المفاهيم ، يتصور البعض أن الإسلام يحب الفقر ولا يريد الغنى . . . لا ، وهذا غير صحيح . وقد كان أحدهم يقرأ لي هذه الآية ويقول : أنا أحب أن أكون مؤمناً ، لكن هذه الآية التي تقول : ﴿واللّذِين يكنزون اللهب والفضة ولا ينفقونها . . ﴾(١) ، فقلت له هذا صحيح ، ولا ينفقونها في سبيل الله . فالإسلام ليس ضدك لأنك تملك كنزاً ، بل بالعكس ، باستطاعتك أن نملك كنوز قارون ، فالإسلام يرحب بك ، لكنه يطلب منك أن تنفق من هذه الكنوز على الفقراء والمحتاجين في المجتمع ﴿في أموالهم حق معلوم للسائل والمحروم ﴾(٢) . والآية واضحة تمام الوضوح ، في أن الإنسان المسلم باستطاعته أن يمتلك المال ، ولكن فلينفق على الفقراء والمعوزين المسلم باستطاعته أن يمتلك المال ، ولكن فلينفق على الفقراء والمعوزين عبداً صالحاً . والله - سبحانه وتعالى - يتحدث عن العبد الصالح ، وهذا عبداً صالحاً . والله - سبحانه وتعالى - يتحدث عن العبد الصالح ، وهذا موسى علين لما ذهب إلى القرية ووجد فيها جداراً يتداعى أو تداعى وانهار ، موسى علين لفسه ، وماذا كانت النتيجة ؟ .

قال: أما الجدار فكان لغلامين يتيمين في المدينة وكان تحته كنز لهما وكان أبوهما صالحاً. إذن ، هذا الذي عنده كنز القرآن ، يقول إنه رجل صالح . لماذا ؟ لأنه كان يدفع الحقوق ، ولم يترك أطفاله يتكففون الناس . فالإسلام عظيم جداً أيها الأخوة . فاجمع هاتين الآيتين ، تلك التي تقول : ﴿والذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعذاب أليم ﴾ ، والثانية التي تقول : ﴿وكان تحته كنز لهما وكان أبوهما صالحاً ﴾ .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة ؛ الآية : ٣٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة المعارج ؛ الآيتان : ٢٤ و ٢٥ .

هذا الذي جمع الكنز ووضعه تحت الجدار ، يصفه القرآن الكريم بصفة الصلاح ، فبصلاح الأب حفظنا الكنز لأولاده ، وصلاح الأب يعود على أولاده وعلى ذريته . . . إذا كنت صالحاً ، فلا تخش على أبنائك ولا تخف عليهم أبداً . . فالله - تبارك وتعالىٰ - يرتب أمورهم ويصلح حياتهم بصلاحك - إن شاء الله - فالتزم بالله ، فإذا أصلحت ما بينك وبين الله ، أصلح الله بينك وبين الله ، أصلح الله بينك وبين الناس أيضاً . هذا كلام أمير المؤمنين أصلح الله بينك وبين أبنائك وبين الناس أيضاً . هذا كلام أمير المؤمنين يتأثر به . وهذا الكلام قد يؤثر في قلوب البعض ، وإنك لتجد البعض الآخر لا يتأثر به . وهذا خاضع إلى نفسية كلِّ منا . ففي فلسفة الإنفاق في الإسلام يقول الإمام علي المنت الذي لا يدفع الحقوق يكون بخيلاً ، والبخل ينبت يقول الإمام علي النفاق - والعياذ بالله - في حين أن العطاء يتحول إلى طهر وتزكية ، وقد قال الله - عزّ وجلّ - في هذا المجال : ﴿خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم﴾ .

جاء ثعلبة بن حاطب إلى النبي ملئي وقال: يا رسول الله ، ادع الله أن يرزقني ، قال النبي ملئي : ياثعلبة ، اتق الله ، قليل تشكر الله عليه ، خير من كثير لا طاقة لك به ، ولكن ثعلبة ألح على النبي ملئي ، يا رسول الله ، ادع الله أن يرزقني ، وأيم الله لئن رزقني لأنفق منه وأعطي وأتصدق . قال له : تفضل هذا دينار ، اشتر لك به نعجة واذهب . . فذهب ، وإذا غنمه نمت كما ينمو الدود والنمل ، ولم يبق في المدينة مكان يتسع لها ، أو مراعي تشبعها ، وانشغل بها عن حضور الصلاة ، وانقطع سنة كاملة عن رسول الله . وكان هناك شخص اسمه ثوبان ، شاب من الأنصار ، كان إذا دخل الرسول إلى البيت ، ذهب ثوبان إلى بيته يرتجف من البكاء لفراق رسول الله ، ولو للحظات ، وذاك - أي ثعلبة - غاب سنة كاملة وهو مشغول بأمواله المستجدة . . فنزلت آية الزكاة . فقال الرسول ملئي : أين ثعلبة ؟ أين ثعلبة ؟ وانتدب اثنين من المسلمين وقال لهما : اذهبا إلى ثعلبة وقولا له ، أن عليه وانتدب اثنين من المسلمين وقال لهما : اذهبا إلى ثعلبة وقولا له ، أن عليه حقوقاً شرعية بحسب الآية : ﴿ في أموالهم حق معلوم للسائل والمحروم ﴾ .

جاءا إلى ثعلبة ، وإذا به يشور ويغضب ويقول لهما : قال لنا صلوا



فصلينا، وحجوا فحججنا وصمنا، وبعد ذلك لحقنا على غنمنا؟ أرأيتم ثعلبة هذا؟ ألا تنطبق عليه الآية الكريمة ﴿إن الإنسان ليطغى أن رآه استغنى ﴿(١) . قالا : يا ثعلبة ، هذا حكم الله ، قال : لا ، هذه جزية ، هذه أخت الجزية ، نحن لسنا يهوداً . عندها رجعا إلى النبي ودخلا المسجد ، وقبل أن يخبراه قال لهما : ويح ثعلبة ، ويح ثعلبة (مرّتين) . . . وغضب بأبي وأمي . وفي نفس اللحظة نزلت الآية : ﴿ومنهم من عاهد الله لئن آتانا من فضله لنصدقن ، ولنكونن من الصالحين . فلما آتاهم من فضله بخلوا به وتولوا وهم معرضون فأعقبهم نفاقاً في قلوبهم إلى يوم يلقونه ﴿(٢) هذا هو ثعلبة بن حاطب . لاحظ ماذا يقول في الآية الكريمة : ﴿فأعقبهم نفاقاً في قلوبهم ﴾ ، فالبخل نفسه تحول إلى نفاق .

فذهب أخو ثعلبة إليه ، وأخذ يرجوه أن يحضر ويدفع الحقوق الشرعية ، فاقتنع معه ، وجاء إلى الرسول والراحية وأراد أن يعطيه شيئا بسيطا ، لكن الرسول شاهده وهو يمشي متمايلاً مختالاً ، فقال له الرسول والله لا آخذ منك شيئا . فقد منعني الله أن آخذ منك . نحن ناخذ الأموال عن طيب نفس . وأموالك هذه سوف تذهب ولن يبقى لك منها شيء . وبالفعل فقد فقد كل أمواله بعد فترة قصيرة ومات غنمه وضاعت كل أرزاقه ، فعاد بعد فترة إلى المسجد منكسراً وجلس في الصف الأمامي .

فعلى كل إنسان أن يكون مع الله في السراء والضراء ، حتى يكون الله معه ، فما قيمة الحياة ؟ بلا إيمان ولا دين ، فأيام الإنسان متقلبة ولا تبقى على حال ، مرارة وحلاوة ، صحة ومرض ، غنى وفقر ، وعليه أن يصبر على كل هذا التقلب ويقف إلى جانب الله ، وألا يكون إلى جانب المنافقين ، لأن قلب المنافق قاس كالخشبة اليابسة ، والقرآن الكريم يصور المنافقين بقوله : ﴿كأنهم خشب مُسندة يحسبون كل صيحة عليهم ، هم

<sup>(</sup>١) سورة العلق ؛ الآية : ٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة ؛ الآيات : ٧٥ ـ ٧٧ .

العدو فاحذرهم ، قاتلهم الله أنى يؤفكون (١) .

هذا موضوع الزكاة ، ولو أنها وزعت بشكل سليم ، لغطت كل احتياجات فقراء المسلمين في العالم الإسلامي ، وزكاة الفطرة هي : حنطة ، شعير ، تمر ، زبيب ، وأنت خذ سعر الشعير وسعر الزبيب : خذ السعر الوسط الذي قد يكون في حدود ٤ دنانير ، وهناك مليار ونصف المليار مسلم في العالم ، لو أنهم كلهم يدفعون هذه الزكاة لبلغت حوالي ستة مليارات ، أي نحواً من ١٨ مليار دولار ، لو دفع هذا المبلغ في يوم العيد لفقراء المسلمين في العالم ، هل يبقى مسلم فقير ؟ .

وهناك بحوث مفصلة وواضحة حول الزكاة والخمس ، أهمها للسيد الطبطبائي والشيخ يوسف البحراني ، الذي له كتاب (الحدائق في كتاب الخمس والزكاة) يعتبر مرجعاً مهماً في هذا الميدان يُرجع إليه عند الحاجة . يقول فيه فضيلة الشيخ : لم أعثر حتى على دليل واحد ولا آية أو حديث ، يحتم علينا أن ندفع هذه الأموال للحاكم الشرعي ، أو نأخذ منه الأذن في التصرف .

والسيد الحكيم ـ رحمة الله عليه ـ يتحدث في مستمسك العروة الوثقى في صفحات طويلة عن هذا الموضوع ، حيث يقول : لا دليل إطلاقاً على أنه يتوجب عليك أن تستأذن الحاكم الشرعي وأنت مسؤول عن أموالك . فإذا عسرفت المستحقين فادفع لهم . والذي يدفعني إلى الحديث في هذا الموضوع ، أني أرى الأموال ـ أموال صاحب الزمان عين أموال الخمس والزكاة مكدسة ، سواء عند الأفراد ، أو عند غيرهم في البنوك . وعندما تزور أحد المتمولين وتطرح عليه قضية الخمس والزكاة ، فيجيبك على الفور : لنعد إلى الحاكم الشرعي ، ونَرَ إن كان يسمح لنا أم لا ؟ وهو وأمثاله لا يعرفون أن الخمس والزكاة واجبة مثل الصوم والصلاة ، وليس لها

<sup>(</sup>١) سورة المنافقون ؛ الآية : ٤ .

ربط بالحاكم الشرعي ، إنما هو أعرف بمواضع صرفها .

سألني بالأمس أحد المؤمنين أن هناك (سيداً) عنده ورقة من الحاكم الشرعي تقول أنه يستحق . . . فقلت له : مع احترامنا للورقة ، فإن السيد لا يحتاج لها ، فهو ابن رسول الله ، وهل يحتاج إلى شهود ؟ .

وهناك امرأة علوية في الهند تقطن وبناتها في بيت ، فيأتي المالك ويخرجها منه، وتقف امرأة أيضاً على باب أحد الأفران وتأخذ عشر أرغفة ثم تقول للخباز: استر علينا ، لا أملك الآن ثمنها ، وسأدفعه لاحقاً ، فأنا وبناتي نريد أن نأكل ونحن في شهر رمضان . . . هل تتصورون أن هذه الأمور ستبقى هكذا ؟ هل تتصورون أن المرأة التي أخرجها المالك من المبيت قائلاً لها : اذهبي إلى الجحيم أنت وبناتك ، فأنا أريد أن أؤجر البيت . فذهبت لترها مع بناتها إلى إمام المسجد تشكو له أمرها مبينة له أنها علوية من نسب الإمام علي الشخ، فقال لها إمام المسجد : هل عندك شاهدان عدلان يشهدان أنك أنت محتاجة ؟ قالت : لا . قال : أمة الله ، إذن لا أستطيع أن أعطيك لأن هذه أموال صاحب الزمان ، وليس بإمكاني أن أتصرف بها .

ثم يضيف السيد الجليل - ناقل هذه القصة وهو السيد نعمة الله الجزائري - خرجت المرأة من المسجد هائمة على وجهها ، فوقع بصرها على بيت كبير ضخم ، لمن هذا البيت ؟ فقيل لها إنه لمهراجا ، وهو من الزعماء الهندوس ، يعني من عبدة النار والبقر ، فقصدته ووقفت على بابه ابنة رسول الله - فلما عرف الزعيم الهندوسي قصتها ، خرج معها إلى حيث بناتها ، واصطحبهن جميعاً إلى بيته ، وأوصى امرأته وبناته بهن - يلبين كل بناتها ، وبقين في بيته أسبوعاً . حقاً إنها قصة محزنة ، وهي مثال لقصص كثيرة في الهند وغير الهند من البلدان الإسلامية .

أما الشيخ \_ إمام المسجد \_ الذي طلب منها \_ شاهدين عدلين . فإنه قد رأى فيما يرى النائم ، أن القيامة قامت وجاء يوم الحساب العظيم ،

والناس في ازدحام عنظيم، فسأل: إلى أين؟ إلى أين؟. و الوال إلى حوض الكوثر، حيث الإمام على النشائية يسقي النظمأى والعطاش . . . وبقربه النهراء النيائية، والرسول المناهية بيده لواء الحمد . فوقف الشيخ و إمام المسجد - قرب أميسر المؤمنين النشائية وقال : أنا من شيعتك ومحبيك يا مولاي ، اسقني ماءً من حوض الكوثر ، فالتفت إليه الإمام علي وقال : أعندك شاهدان عدلان ؟ ولماذا ؟ أعندك شاهدان عدلان ؟ فكر الشيخ قليلاً وقال : شاهدان عدلان ؟ ولماذا ؟ سيدي أنا مؤمن وأحبكم كثيراً . قال : نعم ، أعندك شاهدان عدلان ؟ تأتيك ابنتي وبناتها وهي في حاجة فائقة جائعة عطشى فتطلب شاهدين عدلين ؟ . ألم التفت الشيخ فرأى الرجل الهندوسي يقف على حوض الكوثر إلى جانب الإمام علي . فدهش الشيخ وانتبه فجأة من نومه ، ثم قام وتوضأ ، وأسرع الى بيت الزعيم الهندوسي ، وسأله عما إذا كان عنده امرأة مع بناتها ؟ للى بيت الزعيم الهندوسي ، فطلب منه الشيخ أن يرافق المرأة وبناتها إلى بيته ، فرفض الهندوسي ذلك بحجة أنه رأى الخير والنور والهداية بوجودهن في فرفض الهندوسي ذلك بحجة أنه رأى الخير والنور والهداية بوجودهن في بيته ، فقص عليه الشيخ الرؤيا التي رآها ، فأجابه الهندوسي بأنه رأى نفس بيته ، فقص عليه الشيخ الرؤيا التي رآها ، فأجابه الهندوسي بأنه رأى نفس الرؤيا ، ورفض أن يسمح له بمرافقة المرأة وبناتها ، وأبقاهن عنده .

فإذا ما نحن التفتنا، وحاسبنا أنفسنا، على مدى التزامنا بالدين وبالإيمان، وانفقنا ما يتوجب علينا إنفاقه في سبيل الله وعلى الفقراء والمحتاجين نكون بذلك قد تزودنا بالتقوى لأخرتنا، وإن خير الزاد التقوى. فالعطاء والإنفاق ليس له علاقة بالإذن من أحد، ولا بكتاب من فلان أو فلان. ارحموا الفقراء. ارحموا المساكين، فهناك عوائل وأسر كبيرة بحاجة إلى المساعدة اقتدوا بأهل البيت علينه، واتجهوا إلى الله بقلوب طيبة مفعمة بالإيمان. وقولوا مع القائل:

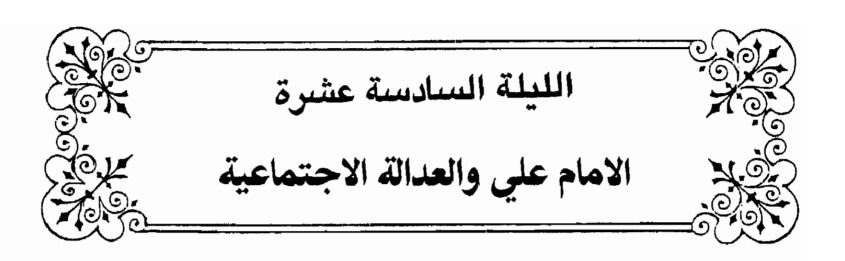
يا آل بيت رسول الله حبكم فرض من الله في القرآن أنزله كفاكم من عظيم الشأن أنكم من لم يصل عليكم لا صلاة له

اللَّهمَّ صلَّ على محمد وآل محمد . وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين .









# إِسْ مِ النَّهِ الزَّهُ الرَّكِيدِ مِ النَّهِ الرَّكِيدِ مِ

قال إمامنا ومولانا علي أمير المؤمنين على «والله لئن أبيتُ على حَسَكُ السَّعْدان مُسهَّداً ، وأُجر في الأغلال مُصفَّداً ، أَحَبُّ إليَّ من أن ألقى الله ورسوله يوم القيامة ظالماً لبعض العباد أو غاصباً لشيء من الحطام . وكيف أظلم أحداً لنفس يسرع إلى البلا قُفولُها ويطول في الثرى حلولُها» .

فِكُ رُ الإنسان العظيم يصنع القلوبَ العظيمة ، ويصنع النفوسَ العظيمة ؛ فكيف إذا كان هذا العظيم كمثل علي بن أبي طالب الذي ما رأت البشرية شخصية أعظم منه بعد رسول الله مناه ولن ترى في المستقبل .

حديثنا اليـوم عن فلسفة الإمـام عليّ في المَعَـاد . أو بتعبيــر أكثـر وضوحاً : رؤية الإمام عليّ للعدالة الإلهية ، ومن ضمنها المعاد .

## ما هو العدلُ عند أمير المؤمنين ؟ :

لو تصفّحنا نهج البلاغة من أوله إلى آخره لوجدنا الإمام علياً يقف بشكل دائم إلى جانب المظلوم ضد الظالم ؛ وهو يحدّد لنا شرط الانتماء إليه : الوقوف في صفّ المظلومين ضد الظالمين . تلك هي فلسفة على بن



لنبحث الآن في مسألة العدل الإلهي .

لقد ذكر الله عزّ وجلّ أن نِعَمَه علينا كثيرة لا نستطيع إحصاءَها : ﴿ وَإِن تعدُّوا نعمة الله لا تُحصوها ﴾ (١) ، كما ذكر أن نِعمه منها ما هو ظاهر ومنها ما هو باطن : ﴿ أَلَم تروا أَن الله سخّر لكم ما في السموات وما في الأرض ، وأسْبَغَ عليكم نِعَمَهُ ظاهرةً وباطنةً . . ﴾ (٢) .

وفي البداية نسأل: لماذا اعتبر العدل أصلاً من أصول الدين؟ وبتعبير آخر: إذا كان لله صفات كثيرة؛ فهو خالقٌ، ورازقٌ، وأزليٌ، وأبديٌّ، ورحمانٌ، ورحيمٌ، وعادلٌ، وحكيمٌ. الخ، فلماذا أخذنا العدل فقط من بين هذه الصفات واعتبرناه أصلاً من أصول الدين؟ لماذا لا نقول مثلاً إن أصول الدين هي: التوحيدُ والحكمة والنبوَّة. الخ. ؟ .

ذلك لأن كل صفات الحق سبحانه وتعالى تدور حول العدل . فالعدل هو المحور الأساسي لكل صفات الحق ولكل شيء في هذا الكون .

والعدلُ هو وضع الأمور في مواضعها ، فمن يفعل ذلك يُقال له عادل .

عندما نلقي نظرة على هذا الكون نجد أنه مفصّل ومرتّب بشكل يـدلُّ على أن المهندس حكيمٌ وعادل ، لا يصنع العبث ولو بمقدار ذرة واحدة .

<sup>(</sup>١) سورة النحل ؛ الآية : ١٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان ؛ الآية : ٢٠ .

ولو نظرنا إلى ما في هذا الكون من الدرات الصغيرة إلى الكائنات والأجرام الكبيرة نجده يسير ويتحرك على نظام غاية في الدقة والثبات فالجينات الوراثية مثلاً ، هذه الكائنات المتناهية في الصغر ، والتي يمكن أن نجمع مليون واحدة منها على رأس إبرة ، لها نظام دقيق يحكم حركتها وحياتها وتطوّرها . وهذا النظام نفسه هو الذي يحفظ تدفق النجوم في المسارات الكونية وفي الآفاق ، وهو نفسه الذي يحفظ تدفق الخلايا والدم والطاقة في جسم الإنسان وأعماقه .

إذاً هناك نظام موجود في كل الكون ، وهي حقيقة ثابتة لا جدال فيها . والمؤمنون يعتقدون اعتقاداً ثابتاً أن لهذا النظام وهذا الكون خالقاً .

إن الحضارة المادية العرجاء تكتشف حقائق وقوانين مادية هائلة في الكم ومتناهية في الدقة ، غير أنها تتوقف عند حقيقة الألوهية ووجود الخالق . إنها تكتشف الدماغ ، وقلب الإنسان ، والآفاق البعيدة ، وتحدد لنا المسافات بيننا وبين المجرات ، وسرعة الضوء . . الخ ، ثم تتوقف عند هذا الحد . وهذا العالم يقدم لك الأرقام الدقيقة في الكون وفي جسم الإنسان وفي الشجر والنبات ، وحتى في جناح البعوضة ، ثم يتوقف عند ذلك . لماذا ؟ لأنه لا يؤمن بالله ؛ فهو لا يربط تلك الحقائق والمعلومات برب العالمين .

وملخص الحقيقة المادية في موضوع الإنسان أن هذا الإنسان يأتي إلى الحياة فيأكل ويشرب وينام ، ثم يموت ويدسوه في التراب وينتهي كل شيء .

إن مسألة وجود الإنسان وحياته على هذا النحو تبدو قضية تافهة! .

والحقيقة هي أن وراء الوجود المادي وحقائقه وقوانينه حقيقة ما ورائية أعظم وفلسفة أبعد وأعمق . . . . إنها حقيقة الوجود الإلهي الخالق المبدع المكون الناظم ، القادر قدرة مطلقة على الإبداع وحفظ الكينونة ، كما هو قادر على الإفناء وإعادة الخلق .

THE PRINCE GHAZI TRUST

من أين تتأتّى لنا معرفة هذه الحقيقة وهذه الفلسفة ؟ . علينا في هذا الأمر أن نعود إلى الذين يحملون الحقيّ ، إلى الذين يؤمنون بالله سبحانه وتعالى ، لأن الأمور واضحة عندهم وضوح الشمس في رائعة النهار .

وبالعودة إلى العدل كأصل من أصول الدين نذكر هنا قول الصدِّيقة النزهراء في خطبة لها: «جعل الله العدل تنسيقاً للقلوب». لماذا ؟ لأن العدل هو المحور الأساسي في كل الوجود.

وللعدل جانبان : عام شامل ، وخاص .

والجانب العام يشمل كل شيء في الوجود ، والخاص يتعلّق بالإنسان وحقوقه ؛ وهذا الجانب الأخير له علاقة بحكومة الإمام عليّ علينه.

إن بناء الوجود هو بناء حكيم حتى لو لم نعرف أحياناً الحكمة من بعض مظاهره. وعليه يجب أن نؤمن دائماً بالله ولا نعترض على حكمته. نعم يتساءل الإنسان أحياناً، ومن حقه أن يسأل بحثاً عن الحقيقة أو الحكمة الكامنة وراء الظواهر. غير أن الإنسان يكون في بعض الأحيان متعنتاً لجوجاً متبرماً، فيقول مثلاً: لماذا هذا الفقر؟ لماذا هذه الأمراض، لماذا هذه الزلازل والكوارث الطبيعية .. ؟؟ وهو في هذه الحال يكون عرضة لتأثير الوساوس فيه ، فيأتيه مثلاً من يقول له : إن هذا يدل على عبثية وفوضى في الكون ، وما شابه ذلك .

وحقيقة الأمر هي بخلاف ذلك . فلو نظر الإنسان نظرة شاملة لـوجد أن الأمور في مواقعها .

لنتصور عمارة ضخمة متداعية مشرفة على الإنهيار، ثم جاء من يهدمها ليعيد بناءَها من جديد. من الممكن ونحن نمر بها أثناء هدمها أن يصيبنا غبار أو شطايا من حطامها فنتبرم ويضيق صدرنا بهذا العمل. ولكن لو نظرنا إلى الأمر نظرة شاملة لعلمنا مثلاً أن مكان أنقاضها سوف يقام مستشفى أو مدرسة أو مَيْتَم أو جامعة. ومن الممكن أيضاً أنها لو تركت

THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR QUR'ANIC THOUGHT

على حالها لوقعت على الناس وقتلتهم . فلماذا نتبرم إذا ؟ .

هذه إشارة بسيطة ، ولنعد الآن إلى موضوعنا الأساسي ، فنقول : إن كل شيء في هذا الكون هو نعمةٌ ورحمة وليس فيه من شرّ .

متى يحدث الشرّ ؟ يحدث الشرُّ عندما ينحرف الإنسان وتنحرف فطرته فيحوّل طاقات الخير إلى شرّ . وإلى ذلك يشير الله عزّ وجل في كتابه بقوله : ﴿ بدَّلُوا نعمة الله كُفْراً وأحلُّوا قومهم دار البّوار . جهنّم يصلونها وَبِئْسَ القرار ﴾ (١) .

صدِّقُ أن لدغة الحيّة نفسَها هي في حقيقتها الأصلية ليست شراً ، لأنها من ناحية الحيّة هي عملية دفاع مشروع عن النفس ، وهذا سلاحها الخاص بها . ومن ناحية أخرى فإن السمَّ الموجود في لدغة الحيَّة يمكن أن يُستعمل في تركيب عدد كبير من الأدوية لعلاج العديد من الأمراض كما هو نابتُ علمياً .

وتلك الـزلازل التي تحدث ، وينتج عنها أحياناً كـوارث طبيعية واجتماعية ، إنما هي نتيجة الحرارة الموجودة في باطن الأرض ومعادنها ، ونتيجة فعل الضغط والدفع والجاذبية ؛ وهي في حقيقتها ليست شراً مطلقاً بل فيها فائدة كبرى في حفظ تـوازن الأرض في تركيبها وحركتها . هذا بالإضافة إلى أن الله سبحانه وتعالى أعطانا القدرة على تجنب تلك الكوارث . ففي اليابان مثلاً ، بلد الزلازل الدائمة ، استطاع الإنسان أن يبني بيته على نحو يجنبه مخاطر الزلازل ؛ فالبيت يهتز ولكنه لا يقع على أهله .

والواقع أن الـزلازل في حدّ ذاتهـا لا تقتل الإنسـان ، وإنما الـذي يقتله هو البناء الذي يسكن فيه ويتهدّم عليه بفعل الزلزال . والأمثلة كثيرة .

ولكن لنتأمّل الآن في مسألة هامة :

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم ؛ الآيتان : ٢٨ ، ٢٩ .



إن الله تبارك وتعالىٰ خلق الكون . بحكمة مطلقة ، وليس في خلقه مقدار ذرّة واحدة من الظلم .

وإذا بحثنا عن مصادر الظلم نجدها تأتي :

أولاً: من الجهل . . الجاهل يمكن أن يظلم الآخرين .

أنا جاهلٌ يمكن أن أمشي وأدوس على النمل وأظلمها لأني جاهل بأماكنها . وحين أكون جاهل بحقوق أولادي وزوجتي وعائلتي يمكن أن أظلمهم . إذا الظلم مصدره الجهل . . . . وهل الله سبحانه وتعالى جاهل حتى يظلم الناس ؟؟ . . .

ثانياً: المصدر الثاني للظلم هو الأهواء النفسية التي يحرّكها الطمع والحسد والجشع والحقد وما شابه ذلك ؛ وهذه الأهواء الفاسدة إنما تدلّ على ضعف الشخصية في الإنسان . فهل الله سبحانه وتعالىٰ عنده حسدٌ تجاه مخلوقاته ؟ وهل هو ضعيف حتى تحركه كوامن الانتقام فيظلم ويعسف ؟ .

ثالثاً: المصدر الثالث للظلم هو الرغبة في انتهاز الفرصة. فالإنسان ربما تسنح له فرصة يشعر معها أنه إن لم ينتهزها لتحقيق غاية أو مأرب فإنها تفوته. وهنا نستعيد قول الإمام عليّ حين يقول: «قد يرى القُلَّبُ الحُوَّلُ وجهَ الحيلة ودونها حاجزٌ من أمر الله ونَهْيه فيرينها رأي العين وينتهز فرصتها من لا حَريجَة له في الدين».

إذاً قد يكون للإنسان هوى ومطمعٌ في ما للآخرين ، ويجد أمامه فرصة للحصول على مطمعه فيسطو على نواميس الناس وأعراضهم وأموالهم ، لأنه إذا ترك هذه الفرصة ضاعت منه ، فإنه يخاف الفوت . فهل هذه النقيصة موجودة عند الله تعالى وهو الكمالُ المطلق ؟؟ .

يقول الإمام زين العابدين عليه في الصحيفة السجّادية: «وإنما يَعْجَلُ من يخافُ الفَوْت ؛ وإنما يحتاج إلى الظلم الضعيفُ». يقول الإمام زين



العابدين ذلك في معرض تنزيه الله عن العَجَلة التي يدفع إليها الخوف من الفوت ، وعن الظلم الذي يحرّكه الإحساسُ الذاتي بالضعف .

فرعونُ ضعيف يخاف من الشعب ومن الجماهير فيظلمهم ويسجنهم ويقتلهم . لكن الله لا يخاف من أحد حتى يظلم الناس . ولماذا يظلم ؟ «وإنما يحتاج إلى الظلم الضعيف» . إن هذه العبارة على وضوحها واختصارها تفتح لنا آفاقاً واسعة للفكر والتأمّل .

هذه هي مصادر الظلم ، وهي كلها بعيدة كل البعد عن صفات الله تبارك وتعالى . إذاً الله لا يظلم منقال ذرة واحدة . ﴿إِن الله لا يظلم منقال ذرّة ﴾ (١) لا في السماوات ولا في الأرض .

بعد هذا نرى أيضاً أن تكوين الإنسان كمخلوق ناطق مفكر وله غرائز وشهوات إنما هو قائم على أساس العدل. ولقد وردتني رسائل متعددة من طلابي الأحبة فيها رأيان مختلفان. فبعضها يرى أن الله جعل الإنسان حراً، وهذا ظلم للإنسان، لأن الله لو أراد أن يرأف بالإنسان لجعله مجبراً مسيراً حسب أوامره ونواهيه كما جعل الملائكة، ورسائل أخرى ترى أن الإنسان مجبر ومسير في هذه الحياة، فإن أخطأ وحاسبه الله على خطئه فإنه يظلمه بذلك.

والحقيقة أيها الأعزاء: أن كلا الرأيين لم يُصب الهدف.

ونحن نقول إن الله تبارك وتعالىٰ خلق الإنسان حراً حتى يتكامل ، ولا يمكن للإنسان أن يتكامل إلا بشرط الحرية . فكل العبادات في الإسلام هدفها تكامل الإنسان .

وإذا سألنا: لماذا نحن نصوم ؟ ولماذا نصلّي ؟ لماذا أرسل الله الأنبياء ؟ لماذا نذهب إلى الحج ؟ لماذا ندفع الخُمس والزكاة ؟ لماذا نجاهد ؟ . . . كل ذلك من أجل التكامل .

<sup>(</sup>١) سورة النساء ؛ الآية : ٤٠ .

والتكامل هو السمو والارتفاع حتى يصل الإنسان إلى مستوى فيه

رضوان الله سبحانه وتعالىٰ ، فيطمئنَّ قلبه وتطيب نفسه وخاطره ، فيخرج من الدنيا مطمئناً . ﴿ يَا أَيتِهَا النَّفْسُ المطمئنَّةَ آرجِعي إلى ربَّك راضية مرضيَّة ﴾(١) فكأنما جاءت النفس إلى هذه الدنيا لأيام معدودة ثم ترجع إلى خالقها ومصدرها .

ولو أن الله حرمنا من حرية الاختيار لكان خلقنا مثل الحيوانات تسيّرنا غرائزنا أو مثل الملائكة . . . فالملائكة لديها العقل ولكنها لا تملك غريزة أو شهوة . والحيوانات لديها الغرائـز والشهوات ولكنهـا لا تملك العقل . أمـا الإنسان فإنه هذا الكائن العظيم الذي جعله الله فوق الملائكة ، وفي نفس الوقت وضع فيه الشهوة والعقل . «فمن غلبَ عقلَه على شهوته كان أرفع من الملائكة ، ومن غلبت شهوتُه على عقله كان أحطُ من البهائم». هذا كلام الإمام عليّ علينه وهو تلميذ النبيّ وأخوه وصنو نفسه وباب مدينة علمه .

يجب أن نلاحظ أن الحيوانات ليس بمقدورها السمو والتكامل ، أما الإنسان فهو قادر على ذلك . لماذا ؟ لأنه مخيّر . فهو عندما يقوم بطقس ديني أو شعيسرة عبادية فإنما يقدم على ذلك بإرادته واختياره . فهو يصوم ويصلِّي ويتصدِّق ويـذهب إلى الحج ويتكلم ، كـل ذلـك بـاختيــاره ودون إكراه . هل يجبرك أحدٌ على الصيام ؟ أنت في بيتك وحدك ولا رقيب عليك ، ومع ذلك فإنك لا تمدُّ يبدك إلى طعام أو شراب . أنت تعلم أن الله أمرك بالصيام ، وهو يـراقبك ويـطّلع على أحوالـك ، فلذلك تمتنـع وتغالب أهواءك وشهواتك ، وهذا هو سبيل التكامل الذي يرفع الإنسان .

لنضرب مثلًا آخر حتى تتضح الصورة .

نحن أمام ثلاثة كائنات حيَّة ، هي الملائكة والحيوان والإنسان .

فالملائكة لا يملكون وجود الإنسان الحرّ ، لا يملكون الحرية أو

<sup>(</sup>١) سورة الفجر ؛ الآيتان : ٢٧ ، ٢٨ .

الأمانة التي منحها الله للإنسان دون سواه من المخلوقات . والحيوانات أيضاً لا تسير بحريتها واختيارها وإنما بغرائزها ، ولذلك فإن الحيوانات لا ترتقي ولا تتكامل نفْسُها ؛ إنها تبقى في نفس المستوى .

وفي هذه النقطة بالذات تكمن الثغرة الكبرى في نظرية داروين العتيقة . إذا كان القرد أصل الإنسان فلماذا لا يتقدّم القرد ؟ لماذا يتقدّم الإنسان ويبقى القرد في الغابة لا يعرف حتى حدودها ؟ كيف أن الفرع - وهو الإنسان - يسطو ويصل إلى الكواكب والمجرّات ، في حين أن القرد - وهو الأصل - لا يزال في الغابة ؟ .

إن الحيوان لا يرتقي ولا يتكامل لأنه لا يأخذ درساً من التجربة التي يمر فيها . فأنت عندما ترمي السنارة في الماء وفي رأسها الطعم ، تأتي السمكة فتأكل الطعم وتقع في المصيدة . ويتكرر هذا الأمر مع جميع الأسماك التي ترى بأم عينها مصير أختها الضحية . لماذا ؟ لأن الأسماك لا تستطيع أن تجتمع حول هذا الأمر لتقرر كيفية التخلص من السنارة والشبكة والصيّاد . إنها لا تملك هذه القدرة لأن ما تقوم به هو عمل غريزي لا علاقة له بالفكر والتدبّر ، ولذلك ليس فيه تكامل ، ولذلك يقول الله عزّ وجلّ : ﴿إنْ هم إلا كالأنعام بل هم أضلُّ سبيلاً ﴿() .

أما الملائكة فإن آفاق تفكيرهم محدودة ، لديهم معلومات من ربّ العالمين محدودة وغير قابلة للتوسعة : ﴿قَالُوا سبحانك لا علم لنا إلاّ ما علمتنا﴾ (٢) ولذلك فإن الإنسان يكون في مقام المعلّم للملائكة : ﴿قال يا آدمُ أنبئهم بأسمائهم ﴾ (٣) ﴿وعلّم آدمَ الأسماء كلّها ﴾ (٤) .

وآدمٌ هو الإنسان ، هو أنا وأنت ، والإنسانُ يكون معلماً للملائكة لأنه

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان ؛ الآية : ٤٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ؛ الآية : ٣٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ؛ الآية : ٣٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ؛ الآية : ٣١ .

يتكامل بعلمه وعمله وفكره، الأمر الذي لا ترتقي إليه الحيوانات ولا الملائكة .

فأنت عندما تعطى صدقة ، فإن هذه الصدقة تترك أثراً تربوياً في نفسك : ﴿خُذْ مِن أموالهم صدقةً تطهِّرهم وتزكّيهم بها﴾(١) . والإنفاق يترك أثراً أكبر في النفس عندما تكون بحاجة إلى ما تنفق: ﴿ أُو إطعامُ في يـوم ذي مَسْغُبَة ﴾ (٢) والمسغبة هي المجاعة . ويوم المجاعة كل إنسان يحتاج إلى الطعام ، فإن أعطى مما هو بـأمسّ الحاجـة إليه فإن ذلك يتـرك أثراً تـربويـاً عميقاً في نفسه . ولولا الحرية لما ترك هذا العمل أثراً تربوياً . فأنت إذا أعطيت مكرهاً فإن عملك هـذا لـن يكون لـه أثر إيجـابي تربـويّ في نفسك . وكذلك يقول عزّ وجـل : ﴿ ويطعمون الطعامَ على حبّه ﴾ (٣) أي بالرغم من حبّهم وتشوقهم إلى الطعام وحاجتهم إليه ، فقد مضى ثلاثة أيام لم يذوقوا فيها شيئاً . ويقول أبضاً : ﴿ لَن تَنالُوا البُّرُّ حَتَّى تُنفقُوا مَمَّا تَحَبُّونَ ﴾ (٤) . والبرُّ يعني التكامل والسموّ ، أي لن ترتفعوا ولن تصلوا إلى القمة في التربية الربّانية إلا بعد أن تدفعوا مما تحبّون . لـذلك يقـول لك الإسـلام : إذا جاءك فقير ، وكان عندك ثوبان ، واحد جديد وآخر قديم ، فعليك أن تعطيه الجديد الذي ترغب فيه وتميل إليه . . . هذا ما فعلته الزهراء (ع) عندما قىدمت ثوبها الجديد للفتاة الفقيرة ، وهذا ما فعله الإمام على عندما قدّم الثوب الجديد لخادمه قنبر واحتفظ هو بالثوب القديم .

هذه هي دروس الإسلام . والإسلام ليس فقط بالكلام ، وإنما هو أيضاً في التطبيق والممارسة ، ومن هنا فإن عظمة أهل البيت تكمن في أن الإسلام عندهم هو سلوك يوميّ ومنهج حياتي .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة ؛ الآية : ١٠٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة البلد ؛ الآية : ١٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة الإنسان ؛ الآية : ٨ .

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران ؛ الآية : ٩٢ .

إذا قمتَ في الليل وصلّيت صلاة الليل فإنك تتكامل ، لأنك حرٌّ في عملك هذا ، إذ بإمكانك أن تخلد إلى النوم والراحة .

ذات مرّة كان الفيلسوف والطبيب الكبير ابن سينا يتحدّث لطلاّبه عن عظمة الرسول وحياته وسيرته ، فسأله أحد التلاميـذ : \_ لماذا لا تكون أنت في مقام الرسول ؟ ! هو أستاذ كبير وأنت أستاذ كبير ، فمقامك هو مقامه .

أجابه ابن سينا: سوف أفهمك في لحظة من اللحظات كم هو الرسول عظيم . قال: متى ؟ \_ قال: سيحين وقت ذلك ، ولا تتعجّل .

كان الطقس بارداً جداً في تلك الليلة ، وقبيل الفجر بساعة ، نادى ابن سينا على تلميذه قائلًا : يا فلان ، أرجو أن تنهض وتأتيني بالماء حتى أشرب .

قال التلميذ : إني لا أستطيع القيام الآن ، فالطقس باردٌ جداً . انهض أنت وأحضر الماء .

بعد ساعة من الزمن أذن أذان الفجر ، فنهض هذا التلميذ بسرعة وتوجه للوضوء . عندها ناداه معلّمه قائلاً : أرأيت الآن كم هو عظيم محمد مسلماني ؟ أنا أستاذك أعلمك منذ سنوات ، والإمام عليّ يقول : «من علمني حرفاً صيّرني عبداً» ، طلبتُ منك شربة ماء فلم تستمع إلى ندائي ، غير أنك بمجرد أن سمعت الأذان قمت إلى الصلاة ، أي لبيّت نداء الرسول . هذا هو الفرق بيننا وبين الرسول .

إن في الإنسان طاقة هي من الله سبحانه ، ولكن الإنسان نفسه هو المسؤول عنها وعن توجيهها . فالإنسان غير مجبر في حياته كما تقول الجبرية ، ولكن حاله هي كما قال الإمام علي : «لا جَبْرَ ولا تفويض ، ولكن أمرين» .

وهـذا يعني أن كل إمكاناتك هي من الله ، غير أنك أنت الذي يـوجّه هـذه الإمكانات وهـذه الطاقات في سبيـل الخيـر أو الشـر ، في الحـلال أو

الحرام .

تصوَّر نفسك تقود قطاراً كهربائياً ، فالقطار في هذه الحال يكون مزوّداً بالطاقة الكهربائية يمدّه بها سلك متصل به . هذه الطاقة تأتي من محطة لتوليد الكهرباء يشرف عليها مهندس مختص يتحكّم بها . إن هذا المهندس يستطيع في أية لحظة أن يقطع إمداد الكهرباء عن القطار فيتوقف . ولكن من جهة ثانية أنت الذي يقود القطار ويوجّه حركته . تستطيع أن تسرع أو تبطىء ، أن تتوقّف أو تصدم إنساناً . إذا صدمت طفلاً وقتلته ، من يكون المسؤول عن ذلك ؟ لا شك أنك أنت المسؤول وليس المهندس الذي يمدّك بالطاقة الكهربائية .

إن نفسك هي هذا القطار ، وعقلك الحرّ المختار هو الذي يقودها . والله سبحانه وتعالىٰ هو الذي يمدّك بالطاقة على الفعل والحركة والتوجيه ، فإن لم يرد أمراً يستطيع أن يقطع عنك المدد : ﴿وما تشاؤون إلاّ أن يشاء الله إنّ الله كان عليماً حكيماً ﴾(١) ولكن الله يقول في نفس الوقت : ﴿فمن شاء فليكفر ﴾(١) .

والأمثلة كثيرة واضحة ، وكلها تدلّ على أن الإنسان حرُّ ومسؤول عن كل حركاته وسكناته .

ولو نظرنا في القرآن الكريم لوجدنا أن معظمه عبارة عن أوامر ونواه . فإذا لم تكن تتمتّع بالحرية والاختيار ، كيف يمكن للقرآن أن يقول لك افعل أو لا تفعل ؟! والقرآن على امتداد آياته يمتدح الصالحين ويذم الفاسقين المفسدين . . . فإذا كان الإنسان مجبراً على فعل الفساد ، فكيف يمكن للقرآن أن يذم المفسدين ؟! والمفسدون في هذه الحالة يستطيعون أن يحتجوا على الله بقولهم : أنت خلقتنا هكذا! غير أن المسألة هي بخلاف ذلك كما هو واضح . ولا ننسى أمراً آخر كبيراً يتعلّق بأصل من أصول الدين

<sup>(</sup>١)سورة الإنسان ؛ الآية : ٣٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف ؛ الآية : ٢٩ .

(المعاد) وهو أن القرآن يصرّح بأن هناك محكمة كبرى تُنصب يوم الحساب ، فإذا كان الإنسان مُجبراً على أعماله كيف تحاسبه تلك المحكمة على هذه الأعمال ؟!

إن عدالة الله موجودة في كل جنبات هذا الكون وفي كل شيء . غير أن العدل لا يعني المساواة بين الناس . وهذه مسألة دقيقة تحتاج إلى توضيح .

إن أمير المؤمنين على عهده إلى مالك الأشتر تحدّث عن طبقات الناس في المجتمع الإسلامي مفصلاً ، وسوف نتحدث عن هذا الأمر مفصلاً في ليلة من الليالي ، ولكن لا بد من الإشارة إليه سريعاً الآن للإشارات والمعاني الدقيقة التي تتضمنها رسالة الإمام على .

نــلاحظ أن في النـاس القــويّ والضعيف ، الغنيّ والفقير ، العــالم والجاهل . وربما قال قائل : وأين عـدالة الله ؟ ! . . . العـدالة هي أن يكـون الناس سواسية ! . . .

والحقيقة هي بخلاف ما يبدو. فالمساواة ليست شرطاً في عدالة الله ؛ بل إذا حققت المساواة التامة في كل شيء فإنها تكون الظلم بعينه. وهذا مثال على ذلك :

إذا أراد مدرس أن يكون عادلًا مع طلابه في الامتحان وقال لهم: سوف أسوّي بينكم وأعطيكم علامة ودرجة واحدة . . . كل منكم أعطيه مئة علامة ؛ فهل يكون هذا المعلم عادلًا ؟؟ . بالطبع لا . لأن من الطلاب الكسول والمجتهد والمتفوق والمتخلّف ، فإذا هو سوّى بينهم يكون في الحقيقة قد ظلمهم . بالطبع يجب أن يكون عادلًا ، ولكن العدل هو أن الحقيقة تعطي كل ذي حقّ حقّه ، وتعطيه درجة بمقدار همته وجهده وطاقته ، فقيمة كل امرىء بما يُحسن وبما يبذل من جهد حسب طاقته ﴿وأنْ ليس للإنسان إلاً ما سعى ﴾(١) .

<sup>(</sup>١) سورة النجم ؛ الآية : ٣٩ .

تصوَّر شخصاً عنده أغنام كثيرة ، منها الكبير ومنها الصغير ، وقرّر أن يعدل بينها بأن يقدّم لكل رأس كيلوغراماً واحداً من الشعير . إنه بذلك يظلمها ، لأن الرأس الكبير ربما يكون بحاجة إلى أكثر من هذه الكمية ، والرأس الصغير ربما أضرَّ به الكيلو إذا التهمه كلَّه . وكذلك الأمر إذا أراد ربُّ عمل أن يعدل فيقول : سأساوي بين أجور العمال وأعطي مائة ليرة للذي يعمل ساعة واحدة ، ومائة ليرة للذي يعمل عشر ساعات . . . إنه ظلمٌ واضح ولا شكّ .

وهنا يُثار إشكال يمكن أن يتلخص بالسؤال التالي: لماذا لم يعطِ الله سبحانه وتعالىٰ الناس طاقات متساوية ، وبذلك يقدم جميع العمال نفس الجهد والإنتاج ، ويحصل جميع التلاميذ على نفس الدرجات والتقدير؟؟؟...

والجواب هو أنه لو أعطى الله طاقة واحدة لجميع الناس لتوقفت الحياة . . . وفي هذا يقول أمير المؤمنين المنتفى الدو تساوى الناس لهلكوا» . فلو تساوى الناس في درجة الذكاء وفي القدرة على العطاء لما تنوعت الأعمال والاختصاصات ولتوقفت حركة المجتمع . فلا يمكن أن يكون الناس كلهم أطباء ، ولا يمكن أن يكونوا جميعاً علماء ومفكرين ، بل إن المجتمع بحاجة للطبيب والعالم والمفكر والوزير والخباز والنجار الغ

يقول الرسول مندانه : «الناس سواسية كأسنان المشط» . والمعنى أنهم سواسية في الحريات والحقوق وتكافؤ الفرص ، وليس أنهم على درجة واحدة من الوعي والتفكير والأهليَّة .

جيء إلى الإمام على مسخة بحقوق من أصفهان وأفريقيا فوزعها إلى سبعة أقسام ، لأن الكوفة كانت مقسمة إلى سبع فرق ، وبقي عنده رغيف خبز واحد وزّعه أيضاً إلى سبعة أقسام . أذاً هو ساوى بين الجميع في العطاء ؛ ولكن هل يستطيع الإمام على أن يساوي بين الجميع في درجة

THE PRINCE GHAZI TRUST

الذكاء ؟ يعني إذا خطب الإمام في الناس ، فهل جميع الناس يفهمون كلامه كما يفهمه ابن عباس ؟ بالطبع لا ! إن بين الناس من هو في منزلة عبد الله بن عباس يقتدي بالإمام علماً ورشداً ، وفيهم من هو بمنزلة سعد بن أبي وقاص الذي إذا سمع الإمام يقول : «سلوني عن طرق السموات» يسأله : كم من طاقة شعر في رأسي وفي لحيتي ؟ فيحيبه الإمام : «والله إني لأعلم كم من طاقة شعر في رأسك . الرسول أخبرني بذلك ، وأن في بيتك لسخل ـ يشير إلى عمر بن سعد ـ يقتل ولدي الحسين» .

لاحظ هنا موضوع حديث الإمام وهو طرق السماوات وسؤال ابن أبي وقاص عن شعر لحيته ورأسه! ثم لاحظ أن الإمام لم يقل له «أعرف عدد الشعر» بل قال له: «أعرف طاقة الشعر»، وأنه يعرف أيضاً أمراً مغيباً أخبره به رسول الله وهو أن عمر بن سعد سيكون من قتلة الحسين الشخف... ومع كل ذلك نجد من يخلد ذكر أمثال عمر بن سعد وسعد بن أبي وقاص، أنا رأيت في إحدى البلاد الإسلامية مدرسة أطلق عليها اسم مدرسة عمر بن سعد! والطلاب يظنون في هذه الحالة أن ابن سعد لا بد أن يكون من الرجال العظام حتى يُطلق اسمه على مؤسسة تربوية ودار علم. بينما الحقيقة أنه هو الذي قتل الحسين، وهو الذي أحرق خيام آل رسول الله!! هنا أيضاً يبرز الفرق بين الناس في فهم الأمور وفي الموقف منها.

لذلك نقول إن المسألة ليست في أن نسوّي بين الناس في كل شيء ، ولكن المساواة هي في الحقوق والعطاء . ولذلك قرر الإمام علي الأمر بقوله : «لو تساوى الناس لهلكوا» .

ويقول الله عزّ وجلّ في كتابه العزيز: ﴿ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات ليتّخذ بعضهم بعضاً سخرياً ﴾(١) يعني أن أسخّرك وتسخّرني ، ﴿ورحمة ربك خيرٌ مما يجمعون ﴾(٢) .

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف ؛ الآية : ٣٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف ؛ الآية : ٣٢ .

وننتقل الآن إلى النقطة الأخيرة من البحث وهي علاقة العدل بالمعاد، لأن العدل جزء من المعاد، والله العادل لا يمكن أن يخلقنا عثاً.

والناس أمام هذا الأمر صنفان : صنف يخاف من الموت ويعتبره النهاية ، لأنه لا يؤمن بما وراء الموت ، وصنف آخر يعتبر الموت بداية حياة جديدة .

ويؤكد الإمام على على على الإنسان الذي لا يؤمن بالله واليوم الآخر يخاف من الموت ويعتبره نهاية مريرة ،؛ أما الذي يؤمن بالله فإنه يعتبر الموت محطة جديدة لحياة جديدة . ولذلك يقول الإمام : «والله الذي لا إله غيره لابن أبي طالب آنس بالموت من الطفل بثدي أمه» . يقول لنا إنه يأنس بالموت ويحبّه كما يحبّ الطفل ثدي أمه ويأنس به ؛ ثم يقول : «ألف ضربة بالسيف أهون عليّ من ميتة على فراش» . إنه يبين لنا نوع الموت الذي يريده ويختاره : إنه الموت في سبيل الله .

لذلك فإن الإنسان المؤمن عندما يواجه الموت فإنما يواجهه مستبشراً . والإمام علي عندما وقع السيف على رأسه قال : «فزتُ وربِّ الكعبة !» .

وفاطمة الزهراء حين أخبرها أبوها الرسول ممانية بأنها أول من يلحق به تبسّمت وضحكت . كذلك الإمام الحسين ، فإنه يوم عاشوراء كان يتألق ويتوهج ، حتى إن ذلك الشقيّ الذي انتدب لقطع رأس الحسين نسي مهمته وقال : «والله لقد شغلني نور وجهه عن الفكرة في قتله» . وكذلك أصحاب الحسين .

وكل العظماء المؤمنين بالله واليوم الآخر هم كذلك يستبشرون بالموت . لماذا ؟ لأن الحياة إذا انفصلت عن فكرة الموت ، ولم تعتبر الموت بداية لمرحلة جديدة وحياة جديدة ، تكون قاسية مملة لا قيمة لها .

لو نظرنا إلى الجنين الذي في بطن أمه ، وافترضنا أنه سأل نفسه :

THE PRINCE GHAZI TRUST

لماذا أنا هنا؟ ولماذا أقبع تسعة أشهر في هذا المكان المظلم؟ فإذا أتاه المجواب بأن حياتك هذه هي مقدمة لحياة جديدة أنت مقدم عليها ، وأن هذه الحياة هنا إنما الهدف منها أن تنمو وتتكامل لتكون مهيئاً لحياة أخرى هي أجمل وأحسن وأوسع . . . إذا عرف ذلك فإنه لن يكون مستاءً من نهاية حياته في رحم أمه ، وإنما يستبشر بإقباله على الحياة الجديدة . وكذلك الإنسان في هذه الحياة . فالذي يؤمن بالآخرة يعرف أنه يعيش في الدنيا ستين أو سبعين سنة من أجل أن يتكامل بقوة إيمانه وأعماله الصالحة ، ثم يخده إلى هناك إلى الحياة الآخرة ليقول : الآن أدركت سبب وفلسفة وجودي في الحياة الدنيا .

أما إذا لم يكن عنده إيمان بالحياة الآخرة ، فإن حياته الدنيا تكون رتيبة مملّة غير هادفة ، وتكون فكرة الموت لديه قاسية مرعبة . لذلك نرى مثلاً أن مستوى دخل الفرد في السويد هو أعلى مستوى في العالم ، وتتهيأ لفرد كل أسباب الراحة والرفاهية في حياته . . . ومع ذلك نجد هناك أعلى مستوى للانتحار ! لماذا ؟ لأن الحياة دون هدف أسمى تصبح تافهة مملة ، ولأن الحياة التي لا تتصل بالآخرة تصبح عبثية وعبئاً على حاملها يحاول التخلّص منها في حالات ضعفه النفسي وخوائه الروحيّ .

إن عدم الإيمان بالآخرة يحجب قلب وفكر الإنسان عن معرفة الدنيا: ﴿ وَإِذَا قَرَأَتُ القَرآنُ جَعَلْنَا بِينَكُ وَبِينَ اللَّذِينَ لا يَؤْمَنُونَ بِالآخرة حجاباً مستوراً ﴾ (١) . فالذي لا يؤمن بالآخرة لا ينفعه أن تقرأ عليه القرآن ، فإنه لا يفقه منه شيئاً ، وإنما يطلب منك أن تسمعه ما يلهيه لأن ذلك يتناسب مع فلسفته المادية في الحياة .

ولكن القرآن يبين له أنه في سفر ، وأن هذه الحياة إنما هي محطة انتقال . والإمام علي ملك يهيؤنا ويربينا لهذا السفر ، ويقول لنا : أمامكم سير وسفر طويل ، تهيئوا له حتى تذهبوا إلى هناك «واعلموا أن ليس لهذا

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء ؛ الآية : ٤٥ .

الجسم الرقيق صبرً على النار». وإذا كانت المسألة بهذا الوضوح ، فإننا نراه يقول: «لو أعطيت الأقاليم السبعة بما تحت أفلاكها على أن أعصي الله في نملة أسلبها جلب شعيرة ما فعلت». «ولئن أبيت على حسك السّعدان مسهداً ، وأجر بالأغلال مصفّداً ، أحب إليّ من أن ألقى الله ورسوله يوم القيامة ظالماً لبعض العباد أو غاصباً لشيء من الحطام . وكيف أظلم أحداً لنفس يُسرع إلى البلا قفولُها ويطول في الثرى حلولُها!». وهو الذي ما كان يأكل في الليل ويقول: «لعل في الحجاز أو اليمامة من لاطمع له بالقرص ولا عهد له بالشّبع».

وهـو الإمام عليّ عليه الذي كتب إلى عثمان بن حُنيف لما بلغه أنه دُعي إلى وليمة في البصرة: «أما بعد يا ابن حُنيف، فلقد بلغني أن رجلاً من فتية أهل البصرة قد دعاك إلى مأدبة فأسرعت إليها . . . تُستطاب لك الألوان وتُنقل إليك الجِفان، وما ظننتُ أنك تجيب إلى طعام قوم عائلهم مجفو وغنيهم مدعو» . . . هذه وليمة للأغنياء وليس فيها فقراء، فلما حضرتها؟! أين الفقراء أصحاب عليّ ، هذا الذي كان يسقي اليتامى العسل المصفّى في الكوفة؟! .

وتمرُّ امرأة بالإمام على تحمل قربة وهي متعبة ، فيسألها الإمام عن حالها ، فتقول: لديّ ثمانية أطفال يتامى . ثم تذهب ، فيأمر الإمام خادمه قنبر أن يتعرف إلى بيتها . ثم بعد ذلك يحمل إليها الإمام الطعام واللباس ويدخل بيتها والأطفال يبكون من حولها فيقول لها: «يا أمنة الله أوقدي النار» فأوقدتها . ثم قال لها : «إما أن تخبزي وأنا أتولى رعاية الأطفال ، أو أنا أخبز وتتولين رعايتهم» . فقالت المرأة: «أنا أخبز» . ثم صارت تخبز والإمام يضاحك الأطفال ويداعبهم ، يضعهم في حجره ويطعمهم الخبز والتمر والجوز .

 THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

أكدها القرآن الكريم: ﴿وَمَن آيَاتُهُ أَنْكُ تَرَى الأَرْضَ خَاشَعَةَ﴾(١). ﴿وَتَرَى الأَرْضَ خَاشَعَةَ﴾(١). ﴿وَتَرَى الأَرْضَ هَامَدةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا المّاءَ اهتزَّتْ ورَبَتْ﴾(٢). ثم يقول: ﴿إِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى السَّجَرِ الأخضر اللَّهُ اللَّهُ عَلَى السَّجَرِ الأخضر ناراً ﴾(٤).

والعلم الحديث يؤكد لنا أنه عندما نأخذ الخشب من هذه الشجرة ونشعله فإنه يوقد ناراً ؛ وهذه النار والحرارة المنبعثة من الخشب هي نفس الحرارة التي بعثتها الشمس وأخذتها الشجرة في سنوات حياتها واختزنتها من الشمس فهذه الطاقة انبعثت من جديد من خلال الخشب .

فالقرآن يشير إلى أنه حتى الطاقة لها انبعاث ، وكذلك الإنسان له انبعاث ، والأرض الميتة لها انبعاث . فنحن نؤمن بالبعث ، والموت بالنسبة لنا خطوة أولى نحو حياة جديدة . أما الإنسان الذي لا يؤمن بالله ولا باليوم الآخر فإنه يقع في أحضان الشيطان كما وقع عمر بن سعد الذي قال :

يقولون إن الله خالق جنة ونار وتعذيب وغل يدين فإن صدقوا فيما يقولون إنني أتوب إلى الرّحمن من سنتين.

فكُبست الأخبية بالنار ، وفيها أطفال يتامى ، اليتامى الذين كان يحفظهم الإمام على ويطعمهم العسل المصفي ويسقيهم ويضحكهم .

يقول قنبر خادم الإمام علي : لما خرج الإمام أمير المؤمنين من عند الأطفال اليتامي قلت له : سيدي ، رأيتك حريصاً على إضحاكهم . . لماذا ؟ قال : يا قنبر ، أرأيت يوم جئنا إليهم سمعناهم يبكون ؟ قلت : بلى سيدي . قال : أحببت أن نخرج عنهم وهم يضحكون ، لأنهم يتامى .

<sup>(</sup>١) سورة فصّلت ؛ الآية : ٣٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحج ؛ الآية : ٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة فصّلت ؛ الآية : ٣٩ .

<sup>(</sup>٤) سورة يس ؛ الآية : ٨٠ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وإذا يتامى علي ، يتامى الرسول ، يتامى الحسين ، يتامى آل الرسول يحرق عليهم عمر بن سعد الخيام . إن النار اشتعلت في المخيم ، وبعض الأطفال التهمتهم النيران ، والبعض سحقتهم حوافر الخيل .

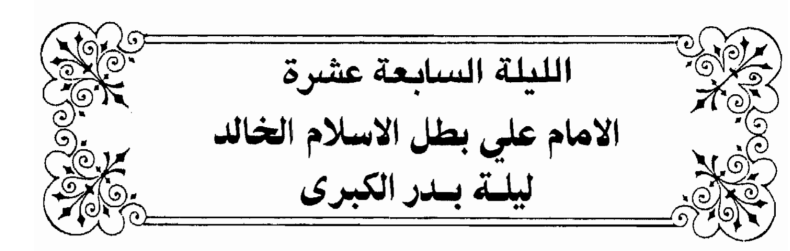
يقول حميد بن مسلم: نظرت إلى طفلة لأبي عبد الله الحسين خرجت والنار مشتعلة في أطراف ثيابها، طفلة في السنة الخامسة من عمرها، فتبعتها ورقَّ قلبي لها. ولما رأتني خافت مني وهربت. عدوت خلفها وهي فارة على وجهها. أوقفتها وقلت لها: بنية، إنما أردت أن أطفيء هذه النار، أنا لا أريد أن آذيكِ ... قالت: شيخ! بالله عليك، أنت لنا أم علينا؟ (لاحظ التربية! هذه عمرها خمس سنين!) قلت لها: سيدتي، لا لكم ولا عليكم! قالت: شيخ! هل قرأت القرآن؟ قلت: بلى، سيدتي، قل لكم ولا عليكم! قالت: شيخ! أنا يتيمة أبي عبد الله الحسين. قلت لها: قرأت ذلك. قالت: شيخ! أنا يتيمة أبي عبد الله الحسين. قلت لها: قبر سيدتي إنما هي النار أردت إخمادها! \_ يقول: أطفأت النار، ورقَّ قلبي لها. \_ قالت: شيخ! إن الظمأ قد أضرَّ بي \_ يقول: أخذتها إلى نهر العلقم، إلى الفرات. .. أوقفتها على الشاطىء: \_ هذا الماء .. اشربي منه . يقول: أخذت تمعن النظر إلى الماء ، ثم أطرقت برأسها إلى الأرض هنيهة ، فقلت لها: أنت عطشى ، اشربي! قالت: شيخ! بالله عليك، هنيهة ، فقلت لها: أنت عطشى ، اشربي! قالت: شيخ! بالله عليك،

أنا أشرب لذيذ الماء حاشا وأهلي قضوا كلهم عطاشا

خرجت الحوراء زينب ناشرة شعرها على رأسها تنادي : أخي أبا عبد الله ! إن كنت حياً فأدركنا ، فهذه الخيل قد هجمت علينا . . . وإن كنت ميتاً فأمرنا وأمرك إلى الله .

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين .





# بِسِ مِ النَّاهِ الرَّكُمَٰنِ الرَّكِيلِ مِ النَّاهِ الرَّكِيلِ مِ

﴿ وَإِذْ يَعِـدُكُمُ اللَّهُ إحـدى الطائفتين أَنَّهَا لَكُمْ وَتَسَوَدُّونَ أَنَّ غيرَ ذاتِ الشَّوكَةِ تَكُـونُ لَكُمْ ويريــدُ اللّهُ أَنْ يُحِقَّ الْحَقَّ بَكُلُمَاتِـهِ ويقَـطَعَ دابِسرَ الكَافرين ﴾ (١)

هذه الليلة عظيمة ومباركة ، وهي من ليالي القدر . وهي كذلك لأن الرسول مسلمة استطاع بإيمانه المطلق بالله ، وبسياسته وحكمته وتدبيره ، أن يرتب نصراً عظيماً بسيف الإمام علي مسلمة ، بحيث أن هذا النصر غيّر مجرى التاريخ وغيّر العالم أجمع ، وأصبحت هذه الليلة بالذات ـ ليلة السابع عشر من رمضان المبارك ، ليلة بدر الكبرى ـ أصبحت أعظم ليلة في الإسلام ، إذ فيها فرق الله الحقّ من الباطل .

في الآية التي افتتحنا بها الكلام وعد الله تبارك وتعالى النبيّ بالنصر: وعده إحدى الطائفتين: إما قافلة أبي سفيان بأموالها وتجارتها وطعامها وهذه هي الطائفة الأولى ـ وإما النصر على الكفّار والمشركين، وهم الطائفة الثانية.

الله : ٧ .
 الأية : ٧ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

هنا طائفة فيها أموال عائدة من الشام (رحلة الشتاء والصيف) وكلها ذهب وفضة وأقمشة ، إذاً هي غنيمة مربحة ؛ وهناك طائفة المشركين التي فيها السلاح والشوكة ، أي فيها قتال ورماح وسهام .

وطبيعة الإنسان تميل للراحة ﴿ وتودّون أنَّ غيرَ ذات الشوكة تكون لكم ﴾ فلذلك أنتم تميلون إلى النصر الأول ، وهو الغنيمة دون قتال ، وتنفرون من الشوكة والنزال والحرب ، خاصة وأنكم في شهر رمضان ، وأنتم صائمون ، والطقس بارد ، والليلة ظلماء .

الله يعلم أنكم تريدون النصر الأسهل والأجزى في نظركم ، وهو يريد النصر الأصعب والأجزى في حكمه وميزانه ، ألا وهو إحقاق الحق ودحر المشركين : ﴿ويريد الله أن يحقَّ الحقَّ بكلماته ﴾ .

وكيف يريد الله أن يحقُّ الحقُّ ؟ ؟ .

للغلبة طريقان لا ثالث لهما: إما العدد والعدّة ، وإما التدخّل الإلهي ؛ وهذه قاعدة عامة .

والمدد الإلهي يأتي عندما يكون الإسلام في خطر، ويكون أهل الإسلام على صلة وعلاقة بالله سبحانه وتعالىٰ. أما إذا كانت هذه الصلة مقطوعة فإن التدخل الإلهي لنصرة المسلمين لا يأتي. فنحن نرى اليوم مثلاً أن اليهود يصولون ويعربدون ويغتصبون أرض الإسلام ويشردون المسلمين عن ديارهم، هذا وهم قلة قليلة أمام مسلمي العالم الذين يعدون ملياراً ونصف المليار من الناس! وفي نفس الوقت يأتي لليهود مدد الأموال والسلاح من أميركا والغرب، ومدد المهاجرين من الاتحاد السوفييتي!

وهنا ربما يتساءل البعض: وأين المدد الإلهي؟ أين تدخله لنصرة المسلمين؟ والحقيقة هي أن التأييد الإلهي لا ينزل إلا على النين صفت قلوبهم وتمسكوا بالله وبذلوا ما يملكون في سبيل نصرة الله، حتى إذا كانت قدراتهم وإمكاناتهم ضعيفة أمام العدو وأصبح الإسلام في خطر داهم،

عندها تتدخل العناية الإلهية بالمدد والنصر ... لقد ألقى الكفّار الجبابرة إبراهيم النف في النار ، ومع ذلك فإن العناية الإلهية جعلت النار برداً وسلاماً على إبراهيم (١) . ولمّا طارد على إبراهيم (١) . ولمّا طارد فرعون وجنوده النبيّ موسى النف وأصحابه إلى البحر ، وقف موسى على بوابة البحر والأمواج تتلاطم ، فقال أصحابه : ﴿إنا لمُدركون (٢) هذا فرعون بجنوده . . . ﴿قال كلّا إنّ معيّ ربّي سيهدين ﴿٢) .

وفي هذه الليلة نظر رسول الله مسلمات إلى قافلة قريش بجمعها الغفير ، وقد خرجوا بهذا العدد الكبير من مكة لهدفين : حفظ أموالهم وضرب المسلمين .

#### لماذا تعرّض الرسول لقافلة قريش ؟ :

لقد مضى حتى الآن ثلاث عشرة سنة وعُتاةً قريش يعذبون المسلمين بمكة وأجبروهم على النزوح والهجرة ، فهاجروا إلى الحبشة ثم إلى المدينة ، ومع ذلك لم يسلموا من أذى قريش . ثم تحرك أسياد قريش المتجبرون أمثال أبي سفيان وأبي جهل وأبي لهب وعُتبة وشيبة والسوليد وأميّة بن خلف وغيرهم من أجداد وأسلاف الأمويين ، وبدأوا ينشرون الرعب في كل مكان ويتعرضون للمسلمين ، ويحرّكون اليهود ضد النبيّ ويحرضون المنافقين . . . . .

عندها رأى النبي أنه لا بد من وضع حدّ لهؤلاء جميعاً ، فقرر أن يقطع طريق تجارتهم ، لأن طريقهم يمرّ عليه ، فهو إذاً في موقع استراتيجي يتحكم بطرق انقوافل والتجارة . وهو موقع شبيه بموقع المسلمين اليوم في العالم ، فإن بلاد المسلمين في قلب العالم تستطيع أن تتحكم بطرق المواصلات والتجارة بين الشرق والغرب . ولو اتفقت كلمة المسلمين في الشرق الأوسط لجعلوا أميركا والسوفييت والغرب كله يخضعون لهم لأنهم

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء ؛ الآية : ٦٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء ؛ الآيتان : ٦١ ـ ٦٢ .



يتحكمون بطرق البر والبحر والجو. ولكن شتان بين ما هم عليه من تفرق وضعف وبين ما يجب أن يكونوا من وحدة كلمة واتحاد!! . . . إذاً علم الرسول أن قافلة مقبلة يقودها أبو سفيان ، فخرج بأصحابه وكان عددهم ١٣٦٣ رجلًا كعدد أصحاب الإمام الحجة (عجل الله فرجه) ولم يكن معهم من الخيل سوى فرسين ومن الإبل سوى سبعين ، فكان الثلاثة والأربعة منهم يتعاقبون على البعير الواحد . وكان بعير مرتد أحد أصحاب الرسول بين علي ومرتد والرسول . فقال علي ومرتد لرسول الله : يا رسول الله ، اركب أنت ونحن نمشي ، قال : لا ! لستما أنتما بأقوى مني على المشي ، ولا أنا بأغنى منكما عن الأجر! .

وتابع المسلمون سيرهم حتى أقبلوا على مشارف بدر . وكانت بدر منزلاً من منازل العرب ، تنزل فيها القوافل ، ويلتقي فيها الشعراء ، وتتقابل فيها جيوش القبائل . ونزل المسلمون ببدر ، ونزلت قريش بالعُدوة القصوى من الوادي على مسافة غير بعيدة تحت موقع المسلمين في بدر .

وكان أبو سفيان قد عرف بقدوم المسلمين إلى بدر . كيف عرف بذلك ؟ .

كان اثنان من المسلمين قد ذهبا إلى آبار بدر ليستعلما عن وصول القافلة ، فأخبرهما من كان في ذلك المكان أن القافلة لم تصل بعد . وبعد ذهابهما وصل أبو سفيان إلى ذلك الموضع فرأى أعرابياً وسأله : هل وصل أحد قبلنا إلى هذا المكان ؟ قال : نعم . رأيت اثنين وصلا إلى هنا فأخذا ماءً وذهبا وهما على جمل . . . نظر أبو سفيان حوله فوقع بصره على روث جمل ، ولما تفحصه وجد فيه نوى تمر ، فقال في نفسه: إنها علائف يثرب ، وهي علامة على أن صاحب هذا الروث هو جملٌ من المدينة ، وهذا يعني أن أصحاب محمد قادمون . عند ذلك حوّل أبو سفيان طريق قافلته باتجاه الساحل ، ثم أرسل رجلاً إلى قريش اسمه ضمضم ، أعطاه صرة من المال وقال له : «ادخل على قريش وقل لهم أن يلحقوني الآن» .



وقبل أن يدخل ضمضم إلى مكة قطع أذني بعيرة وجدع أنفه ، ومزّق قميصه من قبل ومن دبر ، ثم أقبل على قريش ينادي : «اللطيمة . . . اللطيمة . . . الغوث . . . الغوث !!» . اجتمع عليه القوم يسألونه ما الخبر ؟ قال : هذا محمد وأصحابه قطعوا عليكم قافلتكم وأموالكم وما أظنكم تدركونها ! .

وفي الحال استنفر أبوجهل أعيان قريش وصناديدها فحضروا جميعاً باستثناء أبي لهب وأمية بن خلف . فأما أبوجهل فقد تأخر استخفافاً بالمسلمين وأرسل إلى مجتمع القوم من ينوب عنه ، وقال : ما قيمة هؤلاء ! أنا أوجه عليهم أحد عبيدي يأتيني برأس محمد . وأما أمية بن خلف فقد كان رجلاً ثقيلاً سميناً لا يستطيع الحراك . وكان جالساً بظهر الكعبة حين أقبل عليه عقبة بن أبي معيط يحمل بيده مجمرة فيها بخور ، يرافقه أبوجهل وبيده مكحلة . سلم عليه عقبة وقال له : تفضّل هذا بخور تبخر به كما تفعل النساء ، وقال له أبوجهل : وهذه مكحلة أكحل بها عينيك كما تكتحل النساء فإنما أنت امرأة .

نلاحظ هنا استهزاء مجتمع المشركين بالمرأة ؛ في حين نرى الرسول يقول : «ولولا الرسول يقول : «ولولا رجالٌ مؤمنون ونساءٌ مؤمنات (١) .

ثم إن أمية بن خلف طلب منهما أن يحضرا إليه بعيراً ، فأحضراه وركبه وانضم إلى القوم .

وتداعت قريش لنجدة قافلتها وتوجّه مقاتلوها وصناديدها وتجمعوا بالعدوة القصوى مقابل المسلمين الذين كانوا ببدر .

### الوضع العسكري للطرفين في تلك اللحظة ؟؟ :

كان المسلمون يقفون على أرض رملية تغوص فيها أقدامهم

<sup>(</sup>١) سورة الفتح ؛ الآية : ٢٥ .



والمشركون يقفون على أرض متربة .

وأراد النبيّ أن يعرف عدد عساكر المشركين ، فالتفت إلى علي أمير المؤمنين وقال له : يا عليّ خذ معك ثلّة من المؤمنين واستطلع أخبار العدو . انطلق الإمام علي في مهمته ثم عاد ومعه غلامان . ولما سأله النبي عن أمر الغلامين ، قال : يا رسول الله وجدنا هذين الغلامين في موضع الماء فسألناهما عن حال القوم فما أجابا ، فأحضرناهما معنا . ـ قال الرسول : أنا أسألهما . فسألهما الرسول عن عدد قريش ، فقالا : لا نعلم . قال : كم ينحرون ؟ قالا : يوماً تسعة ويوماً عشرة . ـ عندها قال الرسول لأصحابه : إن عددهم بين تسعمائة وألف ، ثم أمر الرسول بإرجاع الغلامين إلى مكانهما .

والآن يريد الرسول أن يتحرك للقتال ، وجماعته قسمان : قسم كاره للقتال يفضّل الغنيمة السهلة ، وقسم مستعد للجهاد والتضحية يمتثل لأمر الرسول في كل لحظة . وقف الرسول بينهم يريد اختبار عزيمتهم وقال : أشيروا عليّ . (أعادها مرّتين) . وقف أبو بكر وقال : يا رسول الله ، هذه قريش جاءت بخيلائها وكبرها ، وأنت تعرف أنها ما اهتدت بعد أن ضلّت ، وما ذلّت بعد أن عزّت ، وليس أمامهم إلا الحرب . وأرى أن نرجع إلى المدينة فنحفظ أنفسنا منهم . هكذا كان موقف أبي بكر ، والتاريخ يسجّله . ولكن بعض المؤرخين عندما يصل إلى موقف أبي بكر يقول : فقام أبو بكر وقال كلاماً وجلس . . . . ولا يذكر ما هو هذا الكلام .

ثم قام عمر بن الخطاب وكرّر قول أبي بكر ، فقال له الرسول: أجلس . ثم أعاد الرسول طلبه : أشيروا عليّ . فقام المقداد بن عمرو ، وقال : يا رسول الله ! والذي بعثك بالحقّ نبيّاً ، واصطفاك بالرسالة نجيّاً ، نحن صدّقناك وشهدنا أنك رسول الله ، فلو استعرضت بنا هذا البحر خضناه معك . نحن لا نقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسى : اذهب أنت وربّك فقاتلا ، إنا ههنا قاعدون . . . ولكن نقول لك : اذهب أنت وربّك فقاتلا ،





إنا معكم مقاتلون . !

ثم التفت الرسول إلى الأنصار يريد رأيهم ، لأن الأنصار كانوا قد بايعوه على أن يمنعوه في المدينة . أما هنا خارج المدينة فإنه يريد أن يعرف موقفهم . قال لهم : أشيروا عليّ . قام سعد بن معاذ الأنصاريّ وقال : والله يا رسول الله نحن صدّقناك وعرفنا أنك على حق وعلى هدى ، ونحن على استعداد لنصرتك . مُرنا بأمرك . هذه سيوفنا وهذه أيدينا على قوائم سيوفنا . أسماعنا كلها إصغاء لك ، وهذه جمالنا حُمّلت موتاً على قريش وعلى أعداء الإسلام .

عندها استبشر الرسول وقال : سيروا وأبشروا ، فإن الله وعدني إحدى الطائفتين أنها لكم .

وهكذا دنت المعركة وأقترب اللقاء وأزفت ساعة الحقيقة .

ويجب أن نسجّل في البداية - وذلك بدافع قول الحقيقة وليس بدافع الانحياز الشخصي العاطفي - يجب أن نسجّل أن حضور عليّ في تلك المعركة العظيمة غطى على وجود سائر المسلمين الذين كانوا مع الرسول . وهي أول حرب يخوضها علي بن أبي طالب . والرسول سلّم القيادة لعليّ ، لأن الراية (العقاب) كانت بيد عليّ ، واللواء كان بيد مصعب بن عمير ، والراية أعظم من اللواء . وكان الرسول من القائد الأعلى الذي ينظم الجميع ويوجههم .

يقول محمود شيت خطاب وهو خبير عسكري كبير في كتابه «الرسول القائد»: إن الرسول أبدى في هذه المعركة من الحنكة العسكرية والتكتيك الحربي ما يعجز عنه عظماء القادة العسكريين في التاريخ ، وذلك بالرغم من قلّة عدد المقاتلين المسلمين الذين لم يتجاوز عددهم ٣١٣ مقاتلاً مقابل ألف من مقاتلي قريش . لقد قسم النبيّ جنوده على حلقات حلقات وأصدر إليهم الأوامر الواضحة في كيفية القتال ؛ وللذلك فإنهم عندما طبقوا

أوامر الرسول نجحوا ، في حين أنهم فشلوا وانهزموا في المرة السابقة (في معركة أحد) بسبب مخالفتهم أوامر الرسول .

وفي هذه الليلة يقول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿سَيُهُومُ الْجَمْعُ وَيُولُونُ اللّهُ عِلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ على المؤمنين، والوليد بن عتبة عدو الإسلام الأول ـ ذاك المتكبر الذي يرفع أنفه عالياً، سوف يتلقى ضربة على أنفه من سيف علي بن أبي طالب، تصديقاً لقوله تعالىٰ: ﴿سَنَسِمُهُ على الخرطوم ﴾ (٢) فالخرطوم هو الأنف، والمراد به أنف الوليد بن عتبة.

ولما تقابل الجمعان ، دخل الرعبُ في قلوب المشركين . . . ﴿إِذَ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى الملائكة أَني معكم فثبتوا الذين آمنوا سألقي في قلوب الـذين كفروا الرعب فاضربوا فوق الأعناق واضربوا منهم كلَّ بَنان ﴾ (٣) .

لقد ألقى الله الرعب في قلوب الكافرين . كيف ؟ .

سئل الإمام علي علي علي المعروف عنك يا أبا الحسن أنك ما قابلت أحداً إلا وصرعته ، فكيف ذلك ؟ .

قال: ما قابلتُ أحداً إلاَّ أعانني على نفسه.

المعروف عن الإمام أن ضرباته لا تثنّى ، وضربة عليّ تُسمىٰ «الونـز» أي واحـدة لا ثاني لهـا . ومعروف أيضاً أنه مـا فـرَّ من أحـد قط ، ولا أجهـز على جريح قط ، وما قابلَ أحداً إلاَّ وقتله .

وتفسير ذلك أن هيبة الإمام عليّ أدخلت الرعب في قلوب الكفار .

وقبل أن يبدأ القتال هرب الشيطان وترك أصحابه وقال إني أرى ما لا ترون : ﴿ فَلَمَا تَرَاءُتُ الْفُئْتَانُ نَكُصُ عَلَى عَقْبِيهُ وَقَالَ إِنِي بَرِيءٌ مَنْكُمُ إِنِي

<sup>(</sup>١) سورة القمر ؛ الآية : ٤٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة القلم ؛ الآية : ١٦ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال ؛ الآية : ١٢ .

أرى ما لاترون إني أخاف الله والله شديد العقاب (١١). لقد ورّطهم الشيطان وهرب عنهم ، ولكن الملائكة بقيت مع المسلمين ومع المؤمنين .

وقبل أن يبدأ القتال قال الرسول للإمام علي : يا علي اقبض لي قبضة من الحصى والرمل لأنثرها على وجوه القوم . فأخذ علي قبضة من الحصى معفّرة بالرمل وقدمها إلى النبي . أخذها الرسول ونشرها فتحولت إلى ذرّات وما تركت أحداً من المشركين إلا ودخلت في عينيه وأنفه . ربما تساءل أحدنا عن ذلك وإمكانيته ، ولكن القرآن يعطينا الجواب الواضح وهو : وما رميت إذ رميت ولكن الله رمي (٢) . إن الرمية هي من يد رسول الله ، ولكنها كانت بإرادة الله وأمره فكان لها الأثر الذي رأينا . وما تشاءون إلا أن يشاء الله في الله وأمره فكان لها الأثر الذي رأينا . وما وشيبة والوليد ، وصاحوا : يا محمد ! أخرج إلينا أكفاءنا من قريش . فخرج اليهم ثلاثة ما لبثوا أن ردّوهم . عندها قال الرسول : يا عبيدة بن الحارث بن عبد المطلب ، ويا عليّ بن أبي طالب ، قوموا إليهم . وكان الإمام عليّ حينذاك في الخامسة والعشرين من عمره .

تقدّم ثلاثة من هنا وثلاثة من هناك . وهؤلاء الثلاثة الذين تقدّموا عن المسلمين كان على يدهم انتصار الإسلام وتغيير مجرى التاريخ ، ولولاهم لما كنا نحن الآن مسلمين ؛ ﴿الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله ﴾(٤) .

في تلك الليلة جبن عتبة ، وقال لأبي جهل : لا تقاتلوا محمداً واتركوا المسلمين . اعصبوها برأسي وقولوا جبن عتبة ! لكن أبا جهل أصر على القتال .

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال ؛ الآية : ٤٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال ؛ الآية : ١٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة الإنسان ؛ الآية : ٤٠ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف ؛ الآية : ٤٣ .

واتجهت القلوب إلى المتبارزين . سأل عتبة : من أنتم ؟ قال حمزة : هذا عبيدة بن الحارث ، وهذا عليّ بن أبي طالب ، وأنا الحمزة . قال : أكفاء كرماء .

وتقدّم الجميع مرّة واحدة: السوليد لعلي بن أبي طالب ، وشيبة لحمزة ، وعتبة لعبيدة بن الحارث . السوليد هو الذي تقدّم لعليّ لأنه كان أكثرهم شباباً .

في تلك اللحظة كان الرسول واقفاً يراقب الموقف ، وقلبه مفعم بالأمل والرجاء ، وصار يدعو ويبتهل إلى الله حتى سقط رداؤه من على منكبيه . قال النبيّ : «اللَّهمَّ أنجز لي ما وعدتني ، اللَّهمَّ ائتني ما وعدتني ، اللَّهمَّ إن تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام لا تُعبد في الأرض» . وما زال يهتف بربّه ماداً يديه مستقبل القبلة حتى سقط رداؤه عن منكبيه ، فتقدّم أحد المسلمين فأخذ الرداء وألقاه على منكبيه .

تقدّم الإمام عليّ مهرولاً باتجاه الوليد بن عتبة . . والقرآن يقول : ﴿سَنَسِمُهُ على الخرطوم﴾ وإذ بضربة واحدة من سيف عليّ تطيح برأس الوليد ويسقط إلى الأرض .

بعد ذلك هجم عتبة على عبيدة بن الحارث ، فاختلفا في ضربتين أثبتاها على بعض : عبيدة أثبت ضربته على أرس عتبة فقده ، وعتبه وقعت ضربته على ساق عبيدة فقطعتها فوقع عبيدة على الأرض .

وبقي الحمزة وشيبة . تضاربا بسيفيهما حتى تحطم السيفان . فتقدّم علي أمير المؤمنين وقال لحمزة : يا عمّ ، طأطىء رأسك . فوضع الحمزة رأسه بصدر شيبة فضربه عليّ بالسيف على رأسه وقتله ، ثم أجهز على عتبة . . هؤلاء الثلاثة اشترك عليّ في قتلهم جميعاً . عندها كبّر المسلمون ، وكان هذا أول اللقاء .





ففي الليلة التي سبقت المعركة الكبرى ألقى الله في قلوب المسلمين الأمان والاطمئنان فغشيهم النوم ، وكان ذلك راحة لنفوسهم وأبدانهم استعداداً للقتال . ﴿ إِذْ يغشيكم النّعاس أَمنَةً منه ﴾ (١) .

ثم إن الله تبارك وتعالى أنزل من السماء ماءً فثبتت أقدام المسلمين على الأرض الرملية التي كانوا ينزلون بها مما ساعدهم على القتال ، في حين أن الأرض تحت أقدام قريش باتت وحلة غير ملائمة للقتال ، فاستدرجوا إلى مواقع المسلمين . وكذلك استقى المسلمون من ذلك الماء وطهروا أجسامهم . كل ذلك كان له أثر كبير في انتصار المسلمين .

﴿ وينزل عليكم من السماء ماءً ليطهركم به ويُله عنكم رجزَ الشيطان وليربط على قلوبكم ويثبت به الأقدام ﴾ (٢) . وإلى جانب ذلك كله أرسل الله جيشاً من الملائكة يقاتلون مع المسلمين : ﴿ أَنِّي ممدّكم بألفٍ من الملائكة مُردِفين ﴾ (٣) .

قبل القتال كان الإمام عليّ قد أخذ قربة ليملأها من ماء آبار بدر . . . يقول الإمام الباقر: «خرج عليّ أمير المؤمنين فصادفته ريحٌ شديدة ثانية فجلس على الأرض حتى مضت الريح ، ثم قام فجاءت ريحٌ شديدة ثانية فجلس على الأرض حتى مضت الريح ، ثم قام فجاءت ريحٌ ثالثة شديدة فجلس على الأرض حتى مضت الريح . . . ولما وصل إلى رسول الله قال له : يا على الأرض حتى مضت الريح . . . ولما وصل إلى رسول الله قال له : يا التي ما حَبَسكُ ولماذا تأخرت ؟ ؛ فقص عليه النبأ وما كان من أمر الريح الشديدة ؛ فقال الرسول : وماذا أحسست ؟ قال : أحسستُ بقشعريرة في بدني . قال رسول الله : يا على ، أتدري ما هذه الرياح ؟ قال : لا ! قال :

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال ؛ الآية : ١١ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال ؛ الآية : ١١ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال ؛ الآية : ٩ .

«الريح الأولى كانت جبرائيل يقود ألفاً من الملائكة فسلم عليك وسلموا عليك . والريح الثانية كانت ميكائيل يقود ألفاً من الملائكة فسلم عليك وسلموا عليك . والريح الثالثة كانت إسرافيل يقود ألفاً من الملائكة سلم عليك وسلموا عليك » . يُقال إنه في ساعة واحدة من ساعات هذه الليلة كتب لعليّ ثلاثة آلاف فضيلة وثلاث فضائل من الملائكة الذين سلموا عليه .

والتحم الجيشان . . . وهنا لا بد لي من ذكر ملاحظة لا أريد أن أتجاوزها : لقد كان المسلمون في عدد قليل حوالي ٣٠٠ رجل ، في سبعين بعيراً وفرسين . وكان المشركون في حوالي ألف مقاتل ، في إبل كثيرة ، وفيهم مائة فارس بقيادة خالد بن الوليد الذي هزم في هذه الوقعة ، غيرأن المؤرخين الجدد لا يذكرون ذلك ، بل يكتفون بذكر خالد في وقعة أحد ، أما في وقعة بدر هذه فإنهم يتجاهلون أمر خالد وذكر انهزامه أمام علي بن أبي طالب .

ولنعُد الآن إلى معركة بدر . . . فنقول إن المسلمين في تلك المعركة كانوا على ثلاثة أقسام : قسم يقاتلون ويجالدون ويطاردون الكفار ، وقسم يجمعون الغنائم ، وقسم يحامون عن رسول الله ويحفظونه وهو واقف بالعريش . والعريش نوع من السقيفة تشبه الخيمة وانهزم المشركون شرهزيمة وانتصر المسلمون نصراً مبيناً . . . وفي هذا المجال يصف أحد الكفار أصحاب محمد فيقول : رأيت أصحاب محمد أيديهم على قوائم سيوفهم ، أسماعهم إلى محمد ، وقد ملئت نفوسهم وملئت جمالهم موتاً . . .

ولكن بعد النصر تنازع المسلمون في أمر الغنائم: فقال البعض: نحن جمعناها فحصتنا فيها هي الأكثر؛ وقال آخرون: بل نحن طاردنا الكفار وقتلنا صناديدهم؛ وقال فريق ثالث، وهم من الأنصار: إن حصتنا لا تقل عن حصة أي منكم لأننا نحن حفظنا الرسول وهو بالعريش ودفعنا

عنه غدر المشركين . . . ولذلك قال الله عز وجل : ﴿ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم ﴾(١) ولذلك أيضاً نزلت سورة الأنفال جميعها بعد المعركة لتشير إلى أن الأنفال جميعها لله ولرسوله ، فقسم الرسول الأنفال (الغنائم) على المجاهدين بالسوية والعدل ، فأعطى للفارس سهمين وللراجل سهماً

أما الأسرى فكانوا سبعين أسيراً. أوثقوهم كتافاً، ولكن الرسول منعهم من ذلك وأمرهم ألا يوثقوهم كتافاً؛ وهو بذلك يعطينا صورة فضلى لكيفية معاملة الأسير.

ومن دروس هذه الليلة أيضاً أن الأبناء قاتلوا آباء هم والإخوة إخوتهم ، لأن العقيدة فوق كل شيء : أبو بكر كان مع المسلمين وابنه عبد الرحمٰن كان مع المشركين وابنه حديفة مع المشركين وابنه حديفة مع المسلمين . . . لذلك لما أمر الرسول بإلقاء جثث قتلى المشركين في القليب (البئر) جاؤوا بجثة عُتبة ، فلاحظ الرسول أن لون وجه ولده حديفة تغير ، فسأله الرسول : هل دخل في قلبك من أبيك شيء ؟ قال : لا يا رسول الله . ما شككت في كفره ، ولا شككت في إسلامي . . . ولكنني حزنت لأن أبي كان له رأي فما أحببت أن يموت وهو كافر ؛ أحببت أن تشمله الرحمة ، فلذلك تألمت . قال الرسول : إنك على خير . . .

عبيدة بن الحارث كان مع رسول الله ونوفل بن الحارث مع المشركين . العباس بن عبد المطلب مع المشركين والحمزة بن عبد المطلب مع المشركين . علي بن أبي طالب قائد المسلمين وعقيل بن أبي طالب مع المشركين . على أننا يجب أن نبّه هنا إلى أن العباس بن عبد المطلب وعقيل بن أبي طالب كانا مسلمين ، ولكنهما أكرها على الخروج مع المشركين . وكان الرسول يعلم بهذا الأمر ، ولذلك فإن الرسول لم ينم تلك المشركين . وكان الرسول يعلم بهذا الأمر ، ولذلك فإن الرسول لم ينم تلك الليلة ألماً وحزناً لأنه سمع أنين عمّه العباس وهو مكبّل بالقيود . . . وإلى

واحدا.

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال ؛ الآية : ٤٦ .

هذا المعنى يشير الإمام السجّاد زين العابدين بقوله ليزيد: «ما ظنّك بجدّنا رسول الله لو رآنا على هذه الحالة؟!». الرسول الذي لم ينم لأنه سمع أنين عمّه العبّاس، فهل يهدأ قلبه حين يسمع أنين ولده زين العابدين وابنته الحوراء زينب؟!.

ومن الدروس العظيمة التي نأخذها في هذه الليلة أن الله سبحانه وتعالى جعل مصرع أمية بن خلف على يد ببلال الحبشي ، ومصرع أبي جهل على يد عبد الله بن مسعود . أتعرف لماذا ؟ لقد كان أمية يأخذ بلالا المسلم في مكة ، ويلقيه على ظهره في لهيب الشمس ، ثم يضع صخرة كبيرة على صدره ويبدأ بجلده وتعذيبه قائلاً : أكفر برب محمد! فيقول بلال : أحد أحد ؛ ويرفع إصبعه بإشارة التوحيد . وأبو جهل كذلك كان يضرب عبد الله بن مسعود ويتولى أمر تعذيبه يوم كان المسلمون قلة مستضعفين بمكة .

رمى عبد الله بن مسعود أبا جهل أرضاً وجلس على صدره . التفت أبو جهل وقال : أنتَ يا رُوَيعيَّ الغنم ؟ ! (الرويعيِّ هو الراعي بالتصغير) . قال : بلى . قال : أجهزُ عليَّ لا خير في هذه الحياة ! . . فأجهز عليه عبد الله بن مسعود بضربة واحدة .

أما بلال الحبشي فإنه لما رأى أُميّة بن خلف صاح بأعلى صوته : لا نجوتُ إن نجا أُميّة ! وأقبل عليه بسيفه وقتله .

بعد ذلك أمر الرسول بإلقاء جثت القتلى في بئر مهجورة هناك ، ثم وقف على رأس القليب وناداهم واحداً واحداً : «يا شيبة ، يا ربيعة ، يا عتبة ، يا أبا جهل ، يا أميّة بن خلف . . . هل وجدتم ما وعدكم ربكم حقاً ؟ فإني قد وجدتُ ما وعدني ربي حقاً » . فقال المسلمون : يا رسول الله أتنادي قوماً قد جيّفوا ؟ قال : «ما أنتم بأسمع لما أقول منهم ، ولكنهم لا يستطيعون أن يجيبوني » .

ولما رجع النبيّ إلى المدينة طلب من كل أسير أن يعلّم عشرة من



المسلمين القراءة والكتابة لقاء حريته . . . فينا له من عفو فيه كل السماحة والحكمة والموعظة! .

جلس عمير بن وهب الجمحي مع صفوان بن أُميّة بعـد مصاب أهل بدر من قريش ، وكان لعمير ابن في عداد أساري بدر . . . قال صفوان لعمير : والله لا خير في الحياة بعدما حدث ببدر! قال عمير: أي والله . . . ولولا صبية صغار أخشى عليهم الضياع بعدي ، ودينٌ عليَّ ليس له عندي قضاء ، لركبتَ إلى محمد حتى أقتله . فاغتنمها صفوان وقال لـه : عليَّ دَيْتُك ، أنـا أقضيه عنك ، وعيالك مع عيالي ، وهذه أموال ، فاذهب إلى المدينة وخلَّصنا من محمد . . ذهب عمير ودخل المسجد في المدينة متوشحاً سيفه ، والرسولُ في المسجد . رآه رجلً من المسلمين فقال : انظروا واحترسوا من هذا الخبيث! ثم أخبر الرسول بأمره. قال الرسول: «أدخلوه عليَّ». فلما دخل قال الرسول: «ادنَّ مني يا عمير» ؛ فدنا ثم قال: أنعموا صباحاً ، وكانت تحية أهـل الجاهليـة بينهم ؛ فقال رسـول الله : «قد أكـرمنا الله بتحيَّة خير من تحيَّتك يا عمير! أكرمنا بالسلام: تحية أهل الجنَّة» . . . ثم قال له الرسول: «ما الذي جاء بك يا عمير؟» قال: جئت لهذا الأسير الذي في أيديكم (ويعني ولده) . قال الرسول : «أصدقني ، ما الذي جئت له ؟» قال : ما جئت إلا لذلك . قال : «بـل قعدت أنت وصفوان بن أمية في حِجر الكعبة ، فذكرتما أصحاب القليب من قريش ، ثم قلت : لولا دينٌ عليٌّ وعيالٌ عندي لخرجتُ حتى أقتل محمداً ، فتحمُّل لـك صفوان بـدينك وعيالك على أن تقتلني له ، والله حائل بينك وبين ذلك» . قال عمير : أشهد أنك رسول الله . قد كنا يا رسول الله نكذّبك بما كنت تأتينا به من خبر السماء ، وما ينزل عليك من الوحي ، وهذا أمرٌ لم يحضره إلا أنا وصفوان ؛ فوالله إني لأعلم ما أتاك به إلَّا الله ، فالحمد لله اللذي هداني للإسلام ، وساقني هذا المساق . . . ثم شهد شهادة الحق . فقال رسول الله مُلْنَاكُ : «فقه وا أخاكم في دينه ، وأقرئوه القرآن ، وأطلقوا له أسيره»

THE PRINCE GHAZI TRUST

الله أكبر!!! إنها أيها الإخوة الأخلاق العظيمة ، والمدرسة الكبرى ، مدرسة القسرآن ، ومدرسة الرسول الأعظم ، ومدرسة علي أمير المؤمنين . . . .

في هذه الليلة المباركة التي هي ليلة الفرقان ، حيث أبواب السماء مفتوحة ، إذا وُفِّقتَ لصلاة ركعتين وبعد الحمد مئة مرّة قل هو الله أحد ، أو ركعتين وبعد الحمد سبع مرّات قبل هو الله أحد ، أو قراءة مائة آية من القرآن ثم سبع مرّات يا الله ، ثم تطلب حاجتك . . . يقول الإمام علي القرآن ثم سبع مرّات يا الله .

إنها ليلة الفرقان ، لأنها الليلة التي فرقت الحق من الباطل ، وفيها أراد الله أن يحق الحقّ بكلماته .

يقول الله في كتابه العزيز: ﴿وعلَّم آدم الأسماء كلها﴾(١) ويقول: ﴿وإذ ابتلى إبراهيمَ ربَّه بكلمات﴾ (٢) ويقول: ﴿ثم عرضهم على الملائكة ﴾(٣).... إنها كلمات وأسماء.

ما هذه الأسماء ؟ لوكان المراد بها أسماء الأشياء ، مثل منبر ، ثوب ، عباءة ، ماء ، هواء . . . الخ لكان قال : «ثم عرضها» ولكنه يقول : «ثم عرضهم» فالمراد أنه عرض المسميات . وجاء في الأثر عن أهل البيت أن هذه الأسماء هي أسماء أصحاب الكساء : محمد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين .

ويقول عزّ وجلّ : ﴿إِنَّا سنلقي عليك قولاً ثقيلاً ﴾(٤) . . . وفي التفسير الوارد عن أهل البيت أنه من القول الثقيل الرسالة ، ومن القول الثقيل ولاية عليّ بن أبي طالب عليناه. والمراد أن هذه الأمور ثقيلة ووازنة

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآية : ٣١ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ؛ الآية : ١٢٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ؛ الآية : ٣١ .

<sup>(</sup>٤) سورة المزمل ؛ الآية : ٥ .

في ميزان المؤمنين ، وهي ثقيلة على قلوب الكفّار والمنافقين . ولذلك ترى الرسول في يوم غدير خُم يتباطأ في التبليغ . . . فينزل جبريل بكلمات ربّه : ﴿ يَا أَيْهَا الرسول بلّغ ما أُنزلَ إليكَ من ربّك ﴾ (١) ؛ فقال الرسول : «هذا قول ثقيل على قلوب الناس ، لا يحتملوه » ، فتابع الملاك الأمين : ﴿ وَإِن لَم تفعل فما بلّغت رسالته والله يعصمك من الناس ﴾ . . . ولذلك نرى الرسول علين في خطبة الوداع يخاطب الناس مشيراً إلى علي : «من كنتُ مولاه فهذا علي مولاه . اللّهم وال من والاه ، وعاد من عاداه ، واخذل من خذله ، وانصر من نصره ، وأدر الحق معه حيثما دار » .

إن ولاية عليّ بن أبي طالب هي من القول الثقيل الذي يرجح في ميزان الحقّ ويثقل على أسماع المنافقين ؛ وإلى هذا الأمر يشير الله عزّ وجلّ في كتابه بقوله : ﴿والوزنُ يومئذٍ الحقّ ﴾(٢) .

فإذا عرفت أن الحقَّ مع عليّ وأن علياً معَ الحقّ تخرج بنتيجة هي أن الإمام علي هو ميزان الأعمال . . . ولـذلك نجـد أن الإمام البـاقر يخـاطبه في الزيارة بقوله : «السلام عليك يا ميزانَ الأعمال» .

ولكي نلتفت أيضاً إلى عظمة أهل البيت نقول إن الرسول الأكرم أنشا يوم بدر حوضاً للماء يستقي منه المسلمون ، وقد رجع الإمام علي مرتين أثناء القتال عطشان ليجد الماء عند رسول الله. ولكن يوم عاشوراء رجع أبو الفضل العباس ورجع علي الأكبر وكل منهما قلبه كالحديدة المحماة من الخطما . . . نادى علي الأكبر : «أبتاه إن العطش قد قتلني ، وثقل الحديد أجهدني اجابه أبو عبد الله الحسين : «بني سرعان ما يسقيك جدّك رسول الله بكأسه الأوفى شربة لا تظمأ بعدها أبداً » . . . هذا علي الأكبر . . وأما أبو الفضل العباس فإن الإمام الصادق علين يربطه بأصحاب بدر في هذه الليلة ويقول : «أشهد أنك قد مضيت على ما مضى عليه البدريون

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ؛ الآية : ٦٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف ؛ الآية : ٨ .

والمجاهدون في سبيل الله». فأبو الفضل العباس هو أيضاً من أصحاب بدر لأنه يقع في نفس الخط الجهادي الاستشهادي الممتد من الشهداء الأوائل بين يديّ رسول الله إلى الذين استشهدوا بين يديّ أبي عبد الله الحسين.

وإذ يسمع أبو الفضل العباس الأطفال يبكون من العطش ، أقبل إلى أخيه الحسين : «أخي يا أبا عبد الله ، ائذن لي يا نور عيني حتى أشفي قلبي وأطلب ثأري من هؤلاء المنافقين . . . أهيّىء الماء لسكينة ولعبد الله الرضيع » . قال الحسين : «أخي يا أبا الفضل ، كيف آذن لك وأنت قائد عسكري ! وإذا ذهبت أو قتلت تشتّت عسكري » . . . نعم أيها الإخوة لقد كان أبو الفضل العباس مثل أبيه الإمام عليّ جيشاً وعسكراً بمفرده . . . ولذلك أصبح أبو الفضل باب الحوائج إلى الله أيضاً .

هؤلاء هم أولياء الله ، وهم طريقنا إلى الله . . . والله يقول : (وابتغوا إليه الوسيلة الله على الله على الله .

هناك قصة ينقلها عبد الرزاق المقرم في كتابه يقول: هنا في المحمرة كان يوجد يوم عاشوراء رجل مشلول يجلس دائماً في مكان معين يستمع ولا يستطيع أن يتحرك. وفي اليوم السابع بينما كان الناس يبكون ويلطمون في إحياء ذكرى أبي الفضل العباس كان ذلك الرجل يتألم لأنه لا يستطيع مشاركتهم باللطم معهم وتأدية شعائر العزاء. فهومت عيناه بالنوم وهو في مجلسه ذاك، فرأى فارساً على جواده يقول له: يا فلان! قم وأد الواجب الذي عليك، قم واشترك في العزاء... قال: أنا مشلول لا أتمكن من ذلك! ... قال له: أنا أقول لك قم! . قال: وإذا كنت تأمرني بالقيام فأعطني يدك حتى أقوم.

يقول هذا الشاب المشلول: لما قلت له: أعطني يدك، أطرق برأسه إلى الأرض، فنظرت إليه وتأملته، فإذا بي لا أرى له يميناً ولا

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ؛ الآية : ٣٥ .

THE PRINCE GHAZI TRUST والمعالم العباس FOR QURANIC THOUGH الفضل العباس العباس

يقول الشاعر :

قصدتُ أبا الفضل الذي هو لم يزل قديماً حديثاً للحوائج يُقصدُ يمددُ على العين السقيمة كفُّه وإن قُطعت يومَ الطفوف له يدُ .

ويروي السيدحيد الحلّي أن أبا الفضل العباس زاره في المنام وقال له: إذا ذكرت مصيبتي أمام الناس فنبه أحبتي بأن الفارس إذا سقط وهوى إلى الأرض فإنه يتلقّى الأرض بيديه ، ونبههم إلى أنني لما وقعت إلى الأرض لم يكن عندي لا يمين ولا شمال .

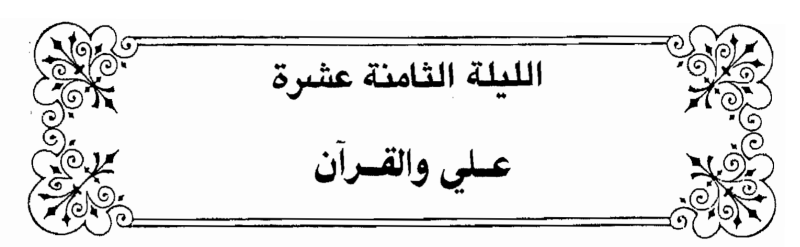
... لذلك وقع أبو الفضل منادياً: «.. أخي يا أبا عبد الله! عليك مني السلام».. خرج الإمام الحسين منتفضاً ووقع على القوم كالصقر المنقض. كشف القوم عن أخيه ، وجلس عند رأسه . ـ وأبو الفضل لم يكن يبصر ، لأن العين اليمنى فيها سهم ، والثانية قد جمد عليها الدم . أحس أبو الفضل العباس برجل يرفع رأسه ويضعه في حجره ، فتصور أنه أحد الأعداء يريد قتله . . . قال له : يا هذا! أقسم عليك بمن تعبد إلا ما أمهلتني حتى يسأتي إليًّ ابنُ والدي ؟! . . . وإذا بالحسين يبكي ويقول : أخي أبا الفضل! أنا أخوك الحسين! أخى الآن انكسر ظهري وقلت حيلتى . . . .

إنا لله وإنّا إليه راجعون . وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .









# لِسُ مِ اللَّهِ الرِّكُمَٰنِ الرَّكِيدِ مِ اللَّهِ الرِّكِيدِ مِ

﴿عَمَّ يتساءلون عن النبأ العظيم اللذي هم فيه مختلفون كلَّا سيعلمون للهُون عن النبأ العظيم اللذي هم فيه مختلفون كلَّا سيعلمون اللهُ اللهُ

قد تتساءلون أيها الأخوة المؤمنون عن السبب أو الحكمة من أن الله سبحانه وتعالىٰ قد اختار هذا الشهر العظيم ، شهر رمضان المبارك ، لنزول القرآن الكريم . . . فإذا كنتم تعلمون بأن ليلة القدر ، التي هي خير من ألف شهر ، ليلة من ليالي رمضان وهي أعظم ليلة في تاريخ الكون . . أدركتُم عظمة هذه الحكمة الإلهية من نزول القرآن الكريم في شهر رمضان .

### القرآن وشهر رمضان وليلة القدر:

شاءت الحكمة الإلهية أن تتجلى في أعظم صورة لها من خلال هذا الترابط الوثيق فيما بينها . . . شهر رمضان هو شهر التوبة والغفران ، شهر المحبة والصوم والصلاة ، . . . هو شهر التقوى . والقرآن الكريم هو كتاب

<sup>(</sup>١) سورة النبأ ؛ الآيات : ١ - ٢ - ٣ - ٤ - ٥ .

شفاء ورحمة للمؤمنين ، هو كتاب هداية للمتقين .

أما ليلة القدر : ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةُ القَدْرِ ، وما أَدْرَاكُ ما لَيْلَةً القدر ، ليلة القدر خير من ألف شهر ، تنزل الملائكة والروح فيها بإذن ربهم من كل أمر ، سلام هي حتى مطلع الفجر (١) .

إذا أدركنا أيها الأخوة الحكمة من نرول القرآن الكريم في شهر رمضان، فإنه يتوجب علينا، لكي يكون إدراكنا لهذه الحكمة راسخاً في وعينا وفي أحاسيسنا وفي وجداننا ، أن نلتفت إلى معنى رمضان ومعنى القرآن الكريم ومعنى ليلة القدر . وعلينا كذلك أنّ نفقه معنى الترابط الموجود فيما بينها . وليس ذلك على الإنسان المؤمن ببعيد .

نزل القرآن الكريم كتاب هداية للناس جميعاً ، لم يستثن أحداً . إنه يدعو كلّ الناس إلى الإيمان بالله الواحد وبرسوله ؛ ويدعو الناس إلى التعاون على البر والتقوى لا على الإثم والعدوان . . يـدعـوهم إلى الصلاة والصوم والابتعاد عن المنكر والمحرمات . . يحث الأبناء على إطاعة الوالدين والبرّ بهما ، ويدعو إلى إطعام المساكين وإقامة نظام الحق والعدل ومحاربة الفجّار والكفار . . . إنه بلا شك كتاب هداية للناس أجمعين . . . .

ولكن هل سيهتدي كل الناس بمجرد قراءتهم للقرآن الكريم ؟ أبداً ، أيها الأخوة . . لن يستطيع الكافر أو الفاجر أو الفاسق أن يهتدي . . . . لأنه مغشى على عينيه لا يريد أن يرى الحقيقة ، ولأنه مقفل القلب ويوجد سدًّ منيع بينه وبين الإِيمان ؛ مثله كمثل التلميـذ العابث الكسـول ، مهما حـاول المعلم إفهامه فتبوء محاولته بالفشل.

المعلم يشرح الدرس لجميع تلاميذه وبدون تمييز ، فمنهم من يفهم وينجح ، ومنهم من لا يستوعب شيئاً فيفشل . فـلا تكـونـوا أيهـا الأخـوة إلَّا مؤمنين ، قلوبكم مفتوحة وعقولكم مهيأة للهداية .

<sup>(</sup>١) سورة القدر ؛ الآية : ١ ـ ٥ .

وففايتا الايناقاني الفكوالفات

والهداية نوعان: عامة وخاصة ؛ وكما أشرنا فإن القرآن كتاب هداية عامة ، أي لكل الناس ؛ وليس كل من يقرأه يهتدي ؛ رب قارىء يهتدي ، ورب آخر يلعنه القرآن . لماذا ؟ إذا كان الغرض من قراءة القرآن ، تحريف وتشويه محتواه ومضمونه ، فإن كل آية من آياته ستلعن قارئها إلى يوم القيامة . لذلك فإن القرآن الكريم هو كتاب هداية . . ولكن للمتقين ﴿المّ . ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين ﴿(۱) ، أما الظالمون ، أما الفجّار فليس لهم نصيب من الهداية . القرآن أيضاً كتاب شفاء ورحمة ، ولكن لمن ؟ ﴿وننزّل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين ولا يزيد الظالمين الله خساراً ﴾(٢) .

هنا تبرز لنا بوضوح الهداية الخاصة . . . القرآن هدىً للمتقين ، أي لمن فتح عقله وقلبه ، وكان في عقله وفي قلبه نور الإيمان والتقوى .

شهر رمضان هو شهر التقوى . ليس معنى ذلك أن بقية أشهر السنة الأحد عشر لا توجد فيها التقوى ولا يوجد فيها الإيمان أو الصلاة . فالمؤمن يخترق الزمن بإيمانه ، لا يميز بين ساعة وأحرى ولا بين يوم وآحر ولا بين زمن وزمن ، ولا حتى بين مكان ومكان . المؤمن لا ينفك ولا ينفصل لحظة عن تقواه . . في بيته وفي عمله ، في المسجد وفي الشارع في كل يوم وفي كل ساعة . . تكون تقواه ملازمة له في كل ما يفكر ، وفي كل ما يعمل . صحيح أنه يقيم الصلاة في أوقاتها ويصوم شهر رمضان لا غيره ، ويحج إلى بيت الله في الموعد المقرر . . . إن كل ذلك هو التزام بما أمره الله به ونظم له أوقاته . . . إذاً ، لماذا نسمي شهر رمضان هو شهر التقوى . . . لأن في هذا الشهر تُستَجمع همم المسلمين كافة وفي كل أصقاع الأرض للعمل على شحذ المزيد من التقوى والإيمان والعبادة في أصقاع الأرض للعمل على شحذ المزيد من التقوى والإيمان والعبادة في نفوسهم وفي أعمالهم . إنه شهر العبادة والتقوى والصلاح . . فمن كان

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآيتان : ١ ، ٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء ؛ الآية : ٨٢ .

ضعيف الإيمان أو قليل التقوى أو مقصراً في الموجبات ، فإنه في هذا الشهر سيحس بالخزي والعار ، وسيشعر بالرهبة عندما يرى مظاهر التقوى متغلغلة ومنتشرة في كل زاوية من زوايا مجتمعنا الإسلامي : في الشارع وفي السوق . . في المكتب وفي الجامعة ، في البيت وفي المعمل والحقل . . هذا الطقس العبادي وهذه الشعيرة العبادية هما من شعائر الله ، إنه الصوم في شهر رمضان (يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون (١) . لذلك فإننا عندما نصوم في شهر رمضان والإيمان يغمر قلوبنا نكون في قمة التقوى . . هذه هي الحال الوحيدة التي تؤهلنا لقراءة القرآن قراءة واعية ، نستوعب بصدق وبعمق آياته الشريفة . . بمعنى آخر ، أننا لن نكون مهيئين لاستيعاب وفهم القرآن الكريم إلا إذا استحوذت التقوى على عقولنا وقلوبنا ولامست لب العقل وصميم القلب .

أيها الأخوة المؤمنون ثَمَّة من يسأل ـ وفي سؤاله أهمية ـ هل بإمكان إنسان فاجر فاسق أن يفهم القرآن ، خصوصاً إذا كان ممن درسوا في المدارس والمعاهد والجامعات ؟ جواباً على ذلك أقول : في بادىء الأمر أرى ضرورة توضيح ماذا نقصد بعبارة فَهْم موضوع ما أو معرفته أو ، إذا شئنا أن نحدد أكثر ، وعيه . كُلّنا يسمع هذه الكلمات تتردَّد بين حين وآخر وفي مناسبات عديدة على ألسنة الناس ، كأن يقول أحدهم : «والله فلان واع» أو «فلان فهمان» أو «هذا مثقف» و «ذاك عنده معرفة بكذا وكذا» . . . لا أريد هنا أن أنفي أو أؤكد هذا الكلام أو غيره . . أريد أن أوضح مسألة هي في غاية الأهمية ، وهي ستلقي الضوء على سؤالنا الآنف الذكر . نسمع يومياً خطباء عديدين بعضهم يتحدث في السياسة وغيرهم في التربية والأخلاق وآخرين في الدين والتقوى والصلاح . . . وإلخ . . . . تساؤلنا هنا لا يدور حول مضمون الكلام . . فجلّه لا غبار عليه ، وقد لا نستطيع

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآية : ١٨٣ .

مجاراتهم في انتقاء المفردات وسبك الجمل واختيار أنبل وأشرف المهام لخدمة المجتمع ، وكذلك لسنا بصدد الاعتراض على الخطيب أو المتحدث نفسه ، إنما سؤالنا هو: كم من هؤلاء الخطباء يلترمون بمضمون ما يقولون ؟ على الرغم من أهمية أقوالهم وحاجتنا إلى تطبيقها. يدعون إلى إقامة وبناء الوطن لجميع أبنائه ، بينما التعصب الطائفي معشش في كل حنايا عقولهم ومؤسساتهم . . يدعون إلى القضاء على المحسوبيات ، ومزارعهم لا تقل خطورة عن مزارع الاستيطان الصهيوني في بلادنا . . يدعون إلى مكافحة الرشوة والخوات وقلما تجد مسؤولًا كبيراً كان أم صغيراً لم ينهش في جسد الناس وسرقة عرق جبينهم . . يدعون إلى الأخلاق الفاضلة ومكافحة الرذيلة وكثير منهم غارق حتى أذنيه في الفحشاء . . أَبَعْدَ ذلك ، هل يمكننا أن نعتبر فلاناً من النـاس واعياً لمجـرد خطبـة مدبّجـة جيداً وبغض النظر عن سلوكه ودوره ومدى التزامه بما يطرحه على الناس ؟ أعتقد أنه من المنطقي أيها الأخوة أن نعتبر ذلك الإنسان واعياً إذا ما كان في سلوكه اليومي في بيتـه وفي وظيفته وفي أي مكـان منسجماً مـع أقوالـه صادقـاً في علاقاته ، أميناً للمبادىء وللقيم التي يطرحها على الناس . . لا بل عليه أن يكون مجاهداً في سبيل أن يسود الحق والعدل في مجتمعنا . . هذا هو الواعي ، وهذا هو الإنسان المؤمن . . أي الذي يقرن القول بالفعل . فليس الـوعي أو المعرفـة أن تنظر وتحلّل وتستعين بكـل مـا قـرأت وتعلمت في مدارس العلم لترى الجانب المادي في الأشياء أو الجانب التكنولوجي أو العضوي . . الوعى هو أن ترى الأشياء بشكلها وبمضمونها ، بجسدها وبروحها، بظاهرها وجوهرها . الوعي هو أن تترجم إلى حيز العمـل كل قـول

مرّة أخرى أعود أيها الأخوة المؤمنون لسؤالنا الأساسي: هل بإمكان إنسان فاجر فاسق أن يفهم القرآن ؟ جواباً على ذلك أقول: إن بمقدوره أن يفهم القرآن فهماً مادياً . . فهماً من الناحية التكنولوجية . . يستطيع أن يفهم كيف تجزّأ الذرة وكيف تفصل الخلية وكيف هو التركيب أو البناء البيولوجي

وكل حقيقة نظرية ، أن تعمل للصالح العام وتضحي في سبيل ذلك .



في جسم الإنسان . أيضاً يمكنه أن يفهم القرآن من الناحية التكتيكة والتكتيك الحربي . مثلاً سورة الحديد وسورة النور . . . وسورة العنكبوت والبقرة والفيل والنمل والنحل . . سورة النجم ، سورة الشمس ، سورة القمر . . . أجل يمكنه أيها الأخوة أن يفهم القرآن من الجانب الطبيعي . فالإمام علي عبير إلى هذا الجانب فيقول : «الله . الله بالقرآن فلا يسبقكم بالعمل به غيركم» ويعني الجانب المادي . أمًا أنه يستطيع فهم القرآن فهما ربانياً وفهما إلهياً ويستوعب بالتالي رسالة القرآن ، فإن ذلك عليه عسير . . لا بل أنه من المستحيل أن يفهم القرآن بوعي إيماني خالص لوجه الله ، لأن من يضع بينه وبين الإيمان سداً لا يمكن أن يرى ويعرف واقع وحقيقة ما وراء السد . . . فهو إمّا أن يطلق لتفكيره عنانه ليصنع الأوهام أو ليُسْقِط واقِعَهُ على أي واقع آخر . بمعنى آخر : قلب خال من التقوى لا يمكنه فهم القرآن فهما ربانياً .

## القرآن والتقوى:

تحتل مسألة التقوى - هذه المسألة الايمانية العظيمة - في مدرسة الإمام على علي المنتفرة، وفي منهاجه التربوي تحديداً ، حيزاً كبيراً أفرد لها خطباً كاملة تضمنها كتابه نهج البلاغة يصف فيها المتقين فيقول: «فالمتقون فيها - في الدنيا هم أهل الفضائل ، منطقهم الصواب» ، ومتى غادرت التقوى قلب الإنسان ، أقفل هذا القلب . . . القفل إذاً موجود ، ومتى خرجت التقوى من القلب يقفل القلب تلقائياً ولا يمكن عندها لإنسان أن يفهم القرآن . . . لماذا ؟ لأن القرآن كما سبق وأوضحنا هدى للمتقين . جاء في القرآن الكريم ليوضح هذا الأمر بدقة مُتناهية ﴿أفلا يتدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها﴾ (١٠) ؟ . يمكننا توضيح الأمر بمثال على التكنولوجيا الحديثة ؛ في بعض الفنادق هناك أقفال الكترونية . وأعتقد بأنكم سمعتم بذلك . يحصل كل نزيل جديد في الفندق على بطاقة صغيرة مكتوب عليها

<sup>(</sup>١) سورة محمد ؛ الآية : ٢٤ .

رقم الغرفة والاسم . يلقّنون الكومبيوتر المعلومات الجديدة فيحضر على البطاقة رقم الغرفة واسم النزيل الجديد . ولكي يدخل إلى غرفته عليه أن يضع هذه البطاقة في فتحة مخصصة لها في القفل . عندها يفتح القفل ويفتح الباب . أيضاً تطورت العلوم أكثر من ذلك وأصبح في إمكان الزائر أن يفتح باب غرفته بمجرد ذكر الرقم السري ، الذي يفترض أن يكون قد زوّد به في بادىء الأمر . يغلق الباب بصورة اعتبادية ويفتح بلفظ الرقم السري . لا تستغربوا الأمر أيها الأخوة فالأمور تتشابه بين المادية والروحانية ، بل إن المسائل الروحانية هي أعقد بكثير وأدق مما تتصورون . . أجل أيها الأخوة ، القلوب سَتُقْفِلُ حتماً إذا ما غادرتها التقوى . . . بل أننا نستطيع إيجاد وسائل عديدة لفتح باب الغرفة إذا أضعنا البطاقة أو إذا نسينا الرقم السري ، بينما يصبح شبه مستحيل إعادة فتح القلب إذا غادرته التقوى ﴿ وإذا قرأت القرآن جعلنا بينك وبين الذين لا يؤمنون بالآخرة حجاباً مستوراً ﴿ (۱) .

معنى ذلك أن التقوى هي مفتاح القلب ، وعندما ينفتح قلب الإنسان يستوعب كل شيء بإذن الله في هذا الكون . . ويستوعب كل شيء في القرآن الكريم . وشهر رمضان بما أنه شهر التقوى فهو شهر مفتاح القلب . . . ولذلك فرمضان ربيع القلوب . . والقرآن ربيع القلوب . . . وهكذا يكون شهر رمضان ربيع القرآن . . لماذا أيها الأخوة . . ؟ . لأن هناك تجانساً وترابطاً بين القلب المليء بالتقوى وبين معرفة القرآن الكريم .

## كيف نمتلك التقوى:

إذاً ، التقوى هي ضالتنا المنشودة . . فكيف نملكها ؟ إذا عدنا إلى مدرسة الإمام علي علي المنشودة الجواب الصريح الدقيق . . . الجواب الكافي والشافي . يقول علي علينانه: «أملكوا أنفسكم تملكون التقوى» . ويتساءل الاصبغ بن نباتة وتلميذ علي : بأي شيء أملكها ؟ قال : «بمخالفة

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء ؛ الآية : ٤٥ .

الهوى». لاحظوا الترابط ولاحظوا الدقة في تحديد المسألة. إذاً عندما تخالف الهوى فإنك تملك التقوى ، وإذا ملكت التقوى فقد ملكت مفتاح قلبك. وهذا هو بالطبع القلب السليم.

أما إذا شاء صاحب هذا القلب اتباع الهوى . فإن هذا القلب بلا شك مريض عليل . يقول علي علي المنافي هذا الصدد : «أن أحوف ما أخاف عليكم اثنان : اتباع الهوى وطول الأمل . . أما اتباع الهوى فيصدّ عن الحق ، وأما طول الأمل فينسى الأخرة» إذ كيف لقلب مقفل أن يسير على طريق الحق ، فطريقه الباطل . نؤكد مرّة أخرى قول الإمام على السلاله : «فالمتقون فيها (أي في الدنيا) هم أهل الفضائل منطقهم الصواب» ؛ فإذا كان المنطق صواباً معنى ذلك أن يضيء قناديل التقوى. وإذا كان منطقهم قد حاد عن جادة الصواب يعني أنه لا يوجـد أي منطق سـوى الغيبة والنميمـة والكذب والدجل والبهتان والنفاق . . . وهذه كلها أمراض القلب . وقبل الانتقال إلى الخطوة الكبرى في مدرسة الإمام على سَلِنا وهي ذروة في التفكير الفلسفي الإيماني ، أودُّ الإشارة قبل ذلك إلى منطق الاستدلال على شيء بشيء آخر ، من خلال المثال التالي : نستدل تارة على الشجرة بالثمر . وتارة أخرى نستدل على الثمر بالشجر . هذا الاستدلال هو بلا شك منطقي وعقلاني . الإمام على على على على المنتدل استدلالًا رائعاً في هذا الجانب حيث يقول: «لا يستقيم إيمان عبد حتى يستقيم قلبه ، ولا يستقيم قلبه حتى يستقيم لسانه».

تصوروا هذا الربط المنطقي السليم حتى أنه يمكننا القول: إن اللسان يدل على القلب الطاهر، والقلب الطاهر يدل على الإيمان.

هكذا إذاً الإمام أمير المؤمنين دائماً يبحث عن الجذور، وعلاجه إصلاحي، علاج كامل. ففي الوقت الذي أطلق فيه الخليفة الثاني عمر بن الخطاب نداءه المسموع والمعروف: «متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحراراً»، كان الإمام على علي علي في في في في في ويشعل

فتيلها في ضلوع الناس، ويخاطب الشعوب بقوله برلا تكن عبد غيرك وقد جعلك الله حراً». لاحظوا كيف أنه يخاطب الإنسان نفسه ويحشه على أن يكون مؤمناً وأن لا يرضى باستعباده وأن يناضل في سبيل حريته وكرامته . يكون مؤمناً وأن لا تكن عبداً لغيرك، يجب أن تكون إنساناً لا ترضى بالدنية لنفسك . يجب أن تكون إنساناً لا ترضى بالدنية لا تنحن إلا لله ولا تركع إلا لله ، فالدنيا لا قيمة لها ، ولا تخشى سلطاناً عير سلطان الله . بهذا أيها الأخوة المؤمنون تتعزز التقوى في قلوبكم وتقتربون أكثر فأكثر من الله ، لأن تقواكم تساعدكم على فهم واستيعاب القرآن الكريم واستيعاب القرآن الكريم واستيعاب من الله عنزً وجل . القرآن الكريم والنفاق والشيطان . أما اقترابنا من القرآن فإنه يعمر قلوبنا دياجير الظلم والنفاق والشيطان . أما اقترابنا من القرآن فإنه يعمر قلوبنا دياجير الظلم والنقوى .

## الغيبة والنميمة:

الناس فيقول «طوبى لمن شغله عيب نفسه عن عيوب الناس». ما أغنى وما أعمق هذا الكلام!! ليست أهميته فقط عدم استغابة الآخرين . ولا مجرد الابتعاد عن الغيبة بل أيضاً إلى جانب كل ذلك ، الاهتمام والانشغال بعيوب ذاته بنفسه لتطويرها عبر نقد جريء وصادق وهادف . . . لأن على المؤمن أن يعود دائماً إلى نفسه فيحاسبها لينقيها من الرواسب ويلجمها حتى لا تسير في منحى لا يسرضى عنه الله . . فالنفس أمّارة بالسوء . والغيبة هي من الذنوب الكبيرة للأسباب التالية :

- الغيبة تخالف ناموس المجتمع وتخالف الهدف الذي من أجله خلق الله الناس . فالله يريد من الناس أن يتحابوا وأن يتعاونوا . ﴿ يَا أَيُهَا الناس إِنَّا خَلَقْنَاكُم مَن ذَكُر وأُنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم إن الله عليم خبير ﴾ (١) .

- الغيبة تقطع هذا التعارف وتقطع الصلّة بين الناس ، لأنها تُحمّل القلوب حقداً ونفاقاً وكذباً .

كان علي أمير المؤمنين جالساً في مسجد الكوفة وإلى جانبه عمّار بن ياسر ومالك . وإذ برجل قد جاءه قائلاً : سيدي يا أمير المؤمنين ، فلان تكلّم ضدك وقال كذا . . وكذا . التفت إليه الإمام عليه وقال كذا . . وكذا . التفت اليه الإمام عليه وقال له : إن شئت أن نأخذ بكلامك ، فإن صدقناك مقتناك ، لأنك مغتاب ونمّام ، ولأن الآية الكريمة تنطبق عليك ويا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنباً فتبيّنوا أن تصيبوا قوماً بجهالة فتصبحوا على ما فعلتم نادمين (٢) فتكون أنت فاسق ونحن نمقت الفُسّاق ، وإن كذبناك عاقبناك لأنك نمّام ، والآية الكريمة تنطبق عليك ولا تطع كل حلاف مهين همّاز مشاء بنميم (٣) ، وإن شئت أقلناك . قال أعف عني يا أمير المؤمنين . . قال : فلا تعد لمثلها . . . ويا

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات ؛ الآية : ١٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات ؛ الآية : ٦ .

<sup>(</sup>٣) سورة القلم ؛ الآيتان : ١٠ و ١١ .



أيها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء إن تُبد لكم تسؤكم وإن تسألوا عنها حين ينزل القرآن تُبد لكم عفا الله عنها والله غفور حليم (١).

مشال آخر عن الغيبة والنميمة .. دخل رجل على الخليفة المنصور العباسي . قال له الخليفة إن فلاناً حدثني عنك أنك شتمتني . قال يا أمير ما صدر هذا الشيء مني . قال المنصور : إن الثقة أخبرني . قال : كلا أيها الأمير ، إن الثقة لا ينم . . الثقة غير نمام ، فعندما يأتي ويتكلم عندك فليس بثقة ، «من نقل إليك نقل عنك» .

بعض الناس يجعل من نفسه جسراً لنقل الكلام يفضح سر هذا ويوشي بذاك، ويغتاب آخر . . . ويجعل القلوب مشتعلة بالضغينة والحقد والكراهية . . . .

أيها المؤمنون .. لا عليكم بالناس ، الإمام علي يقول : «بين الحق والباطل أربعة أصابع» . كيف ذلك يا أبا الحسن ؟ .. . قال : «كل ما سمعته عن أخيك فهو باطل ، وكل ما رأيته بعينك فهو حق» . ويقول كذلك : «كذب في أخيك سمعك وبصرك» . يعني إذا سمعته ورأيته يشتمك فكذب سمعك وكذب بصرك . . . والمقصود هو أن يسمو الإنسان على الصغائر ويتعالى عن الأمور التافهة ويصبر على أخيه وعلى الناس إن هم أخطأوا أو أساؤوا . . بمعنى آخر إن المؤمن عليه أن يملأ قبه بالمحبة والتسامح وعليه أن لا يحاسب الناس على كل كلمة وكل تصرف ، لذلك يقول الإمام عليه أن لا يحاسب الناس على كل كلمة وكل تصرف ، لذلك غيبته ونميمته رداءً دينياً ، فإذا سألته عن شخص ما ، يبدأ جوابه بقوله غيبته ونميمته رداءً دينياً ، فإذا سألته عن شخص ما ، يبدأ جوابه بقوله مثلاً : هذا الكلام فيه رياء وفيه غيبة . . الحمد لله الذي لم يجعلنا من طلاب الدنيا . هذا الكلام فيه رياء وفيه غيبة . . جريمتان بآنٍ معاً .

الإمام زين العابدين عَلِيْكُ يقول: «اللَّهمَّ إني أعتذر إليك من مظلوم

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ؛ الآية : ١٠١ .



ظلم بحضرتي فلم أنصره». فالدفاع عن المظلوم واجب لأنه دفاع حق ... كيف يمكننا تعزيز التعاون بين كيف يمكننا تعزيز التعاون بين الشعوب .. إن ذلك ممكن إذا امتلأت القلوب بالتقوى ﴿ ... وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم ﴾(١) . هذه الآية الكريمة بينت لنا مفتاح القلب .. حددته لنا ... إنه : التقوى .

- الغيبة أيضاً أيها الأخوة المؤمنون محرمة كذلك ، لأنها تجعل الإنسان في غفلة عن نفسه ويبدأ بالاشتغال بالآخرين ؛ بينما الإمام على بالشهيقول: «طوبى لمن شغله عيب نفسه عن عيوب الناس ، طوبى لمن ستر عيوب الناس» . وهناك من الناس من لا يرى في أخيه أو صديقه أو جاره أو زميله غير نقطة ضعف يضخمها ويُحيك حولها القصص ، ويترك لفكره العنان لتفسيرات وتأويلات شتى . . لا يرحم ولا يخشى ربه . يتناسى كل المحاسن ويتغاضى عنها . ويتجاهل القُربى والصداقة والجيرة .

يقول الإمام على على على الناس، أخرجه صفة يشينه فيها ويريد هدم مروءته، ليسقطه من أعين الناس، أخرجه الله من ولايته إلى ولاية الشيطان فلا يقبله الشيطان». تصوروا أيها الأخوة حتى الشيطان لا يقبل مثل هذا الإنسان. فهو مرذول مرذول مرذول.

## شجاعة الامام عليّ وزهده وعبادته:

سليمان كتاني يخاطب الإمام على على على النه ويقول له: أصحيح يا سيدي أنهم بدل أن يختلفوا إليك اختلفوا فيك ؟! أمر مستهجن ومستغرب ويثير العجب. أيصدق أن يختلف أناس في الإمام على على النه وهو أشجع خلق الله وأغزرهم علماً وأزهدهم في الحياة وأكثرهم تعبداً وعبادة. وإذا وضعنا الأمور في نصابها وعلى المحك لنبين الغث من السمين والحق من الباطل لبانت الحقيقة في أكمل صورة وأجلها:

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات ؛ من الآية : ١٣ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

شجاعة الإمام على أنه : من أقواله :

- «والله لو تظاهرت العرب على قتالي لما وليت عنها» .
- «أنا من أحمد كالضوء من الضوء أو الذراع من العضد» .
  - ـ «سلوني قبل أن تفقدوني».

أية شجاعة هذه وأي بأس وأية عزيمة لا تلين وأية ثقة بالنفس وعزة بها تلك التي يمتلكها إمامنا علي النفي؟! تصوروا سيف ابن ملجم مسلطاً على رأس أمير المؤمنين وهو يقول: «سلوني قبل أن تفقدوني . . . وخففوا سؤالكم لمصيبة إمامكم».

علمه وقضاؤه: في جو إيماني رباني يتحدث الإمام على المناه كميل عن العلم، فيقول وهو يشير إلى صدره: «يا كميل إن ههنا لعلما جمّاً لو أحسبت له حَمَله». ثم يضرب الفرات بسوطه ويقول: «يا كميل لو شئت لاتخذت لكم من هذا الماء نوراً يستضيء العالم به». ويتحدث عن المجرّات والكواكب وعن المسافات الكونية فيقول: «إن في هذه النجوم مدناً مثل المدن التي في الأرض، بين مدينة ومدينة عمود من نور طوله خمسمائة عام» يعني خمسائة سنة ضوئية . . . ثم يشير والتخاول الراديو وإلى شبكة الاتصالات الموجودة ، شبكة التطور التكنولوجي فيقول: «سياتي شبكة الاتصالات الموجودة ، شبكة المعرب، يسمع ويرى» . وقال أيضاً : «لو ثنيت لي الوسادة لافتيت أهل الزبور بزبورهم وأهل الإنجيل بإنجيلهم وأهل الفرقان بفرقانهم وأهل القرآن بقرآنهم ولقال كل منهم لقد أفتاكم علي ابن أبي طالب» .

ومن الوقائع التي تدل على رجاحة عقله وعلمه وحلمه الواقعة التالية :

جاءه رجلان كلَّ منهما ممسك بالآخر . هذا يقول : يا أمير المؤمنين هذا عبدي . وذاك يقول الكلام نفسه . . وليس للشهود من وجود ؛ وفي المسجد حيث جرت الواقعة ، كانت هناك نافذتان ، فأمر عائن إدخال

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

رأسيهما فيهما ، كل في نافذة ، وقال لهما اصبرا حتى أقضي فيما بينكما ؛ ثم صاح : يا قنبر علي بالسيف . فجاءه قنبر بالسيف وانتظر أمر الإمام . فقال له بصوت عال : ياقنبر اضرب رأس العبد . فما كان من أحدهما عندما سمع هذا الكلام إلا أن أخرج رأسه من النافذة وبأسرع من لمح البصر . عندها قال الإمام علين المرجل الآخر : خذ عبدك واذهب ، وإن شئت حرّرناه . . وفي الأخبار أنه اشترى العبد وقال له : إذهب ، أنت حرّ لوجه الله . وقيل إن ألف مملوك قد حررهم الإمام علي علين من كدّ يمينه وعرق جبينه . . ويذكر الطبري في تاريخه أن علياً قد أطلق أعداداً ضخمة منهم .

زهده في الحياة: يقول الشناء: «ليس الزهد أن لا تملك شيئاً ، بل الزهد أن لا يملكك شيء»، متمثلاً قول الله عزّ وجلّ في الآية الكريمة: وقل هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة (١) أي عليك أن تملك الدنيا بدل أن تكون لها عبداً. الزهد لا يعني أن ترفض الدنيا وتتخلى عنها للمفسدين في الأرض وللظالمين وللكفرة. . فالمؤمن له الدنيا وله الآخرة . . له ملذات الدنيا وطيبات الجنة أمّا الفاسقون فلهم في الآخرة عذاب أليم .

عبادته: يقف في الصلاة ليلًا ، ويطرق أبواب السماء ، ويتجه إلى خالقه ، هذا الذي كانت الأبطال والأقران تهتز لهيبته وسطوته . . يتحول إلى دمعة ساخنة تجري على صفحة الليل . . يقول :

«ما لي سوى قرعي لبابك حيلة فإذا رددت فأيُّ بابِ أقرعُ»

وهذا ضرار يصف أمير المؤمنين فيقول: (... وقد رأيته في أحد مواقفه وقد أرخى الليل سدوله وغارت نجومه قابض على لحيته يتململ تململ السليم ويبكي بكاء الحزين ويقول: «يا دنيا غُري غيري ، أبي

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف ؛ من الآية : ٣٢ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

تعرضتِ أم إليّ تشوقت ، لا حان حينك . . قد طلقتك ثلاثاً») .

أودّ هنا أيها الأخوة أن أشير إلى ما يقصده الإمام عَلِكُ بد: طلقتك ثلاثاً . . هل يعقل مثلاً أن الإمام مُلْكُنُه الذي ، في كتابه لمالك الأشتر والمبعوث إلى مصر ، يضع منهجاً في الاقتصاد والسياسة والإدارة وإصلاح البلاد وإدارة البلاد والعباد ، هو نفسه يطلق الدنيا ويهجرها ؟ إن الدنيا في نظره مَلِسُكُمْهِ هِي مـزرعة الآخرة ، لذلك طلقها للهولــلآخـرة. المتصوفـون بوجــه عام هم مطلقون للدنيا ولكن كيف؟ أحدهم ، كما ذكر ذلك الغزالي في كتابه إحياء العلوم رمى بكل أمواله في البحر ، راغباً في ذلك التقرب إلى الله ، ويعتبر الغزالي هـذا السلوك وهـذا المـوقف تصـوفيـاً ، لا بـل في قمـة التصوف ، بالله عليكم أي تصوف هذا ؟ ترمى الأموال في البحر وهناك العديد من المساكين والفقراء والأيتام والمحتاجين ؟! أما كان من الأجدى مساعدة هؤلاء عوض رمي الأموال في البحر؟! هذا العمل يتقاطع بالنتيجة مع ما تفعله أمريكا والغربيون الـذين يرمـون كثيراً من مـواد إنتاجهم الغـذائية في البحر حتى لا يضطروا إلى تخفيض سعر السوق . . . موقف وسلوك الأميىركيين والغربيين يتم وسمع العالم وبصره شاهدان على هذه الحقارة الدنيئة . . بينما ملايين الفقراء يموتون جوعاً وعطشاً في أفريقيا وأمريكا الـلاتينية وآسيـا . . كل ذلـك وهم لا يفتأون يـردّدون شعارات السـلام العـادل والديمقراطية والعدالة وحقوق الإنسان . . . الخ إنهم كَذَّبة وقَتَلة وسفاكو دماء إنهم مجرمو العصر الحديث في القرن العشرين . . هذه مدنيتهم وهذه حضارتهم . أمّا مدنيتنا وحضارتنا فتستقيها من أئمّتنا المعصومين . . . من أهل البيت . . من أمير المؤمنين على ﷺ الذي كان لا يتـرك درهماً أو دينــاراً إِلَّا ويوزَّعه على الفقراء والمساكين : «كان يعظم أهل الدين ويقرَّب المساكين» . . . كان يحتضن اليتامي وكان يسقيهم العسل المصفى .

يقول الإصبغ بن نباتة: رأيت علياً يسقي اليتامى العسل المصفّى، ويقول: «ما تأوّهت كما تأوّهت للأيتام في الصغر». وجاء في وصيته

عَلِيْكَاهِ: «الله ، الله في الأيتام فلا تغبوا أفواههم ولا يضيعوا بحضرتكم». أحب علي الأيتام فأحبوه وإليكم هذه الواقعة :

في ليلة عشرين كان الإمام على المنا الإمام المسن على لبن . عبيد الجراح قال إنك بحاجة إلى لبن . أعلن النبأ الإمام الحسن على متى يأتوا باللبن للأمير على أمير المؤمنين . يقول الإمام الحسن : خرجت بعد ساعة فرأيت حول الدار أكثر من مئتي طفل يتيم كل منهم يحمل إناءً فيه لبن ودموعه تجري . .

هذه مدنيتنا . وهذه حضارتنا صاغها الله لنا في القرآن الكريم وبشرنا بها رسوله محمد على على الهاها أهل البيت وأمير المؤمنين على على على على حياتهم ، في بيوتهم وفي أعمالهم وفي علاقاتهم مع الكبار والصغار على حياسواء .

على هذا أحبّه الرسول وأكرمه وقال فيه قولاً كريماً ومنه: «يا علي أنت قسيم النار والجنة ، يا علي أنت مني بمنزلة هارون من موسى».

أين معاوية من هذا كله ؟ نحن نربأ بمقارنة علي بمعاوية، ولكن على سبيل المثال يذكر بعض المؤرخين بأن الوجبة التي كان يتلذذ بها معاوية في منتصف الليل، كانت تكلف بيت المال خمسين ألف دينار.

أيها الأخوة المؤمنون ، يسهل القول بأن ما من أحد يستطيع أن يضارع الإمام على في شجاعته أو في زهده وورعه أو في عبادته أو في علمه وبيانه . وعلى ذكر بيان أمير المؤمنين تحضرني واقعة مهمة حدثت في بيروت خلاصتها: أن الأمير شكيب أرسلان كان قد دعى إلى إلقاء كلمة في حفل بمناسبة إسلامية أقيم في جامعة في بيروت . وكــان الأمير أرســـلان أديباً بارعاً حتى أنه لَقب بأمير البيان في ذلك الوقت . عريف الحفل في تقديمه للأمير أرسلان قال: الآن نقدم لكم أمير البيان شكيب أرسلان الذي بيانه يضاهي بيان علي بن أبي طالب . الأمير أرسلان فاجأ الحضور بكلمته الموجزة والتي لم تستغرق منه سوى دقيقتين حيث قال : أيها الناس ، والله الـذي لا إله غيره ما شعـرت بالحـرج منذ وُجـدت وحتى هذه الساعة ، ومـا اعتراني خجل كما اعتراني خجل الأن . . حينما عرَّفني هذا المعرف . عـرَّفني بـأن بيـاني كبيـان علي أميــر المؤمنين . . وأين نحن من علي ؟؟ . . علي الذي كلامه فوق كلام المخلوق ودون كلام الخالق ، ثم قال لهم : لا أطيل عليكم . . أيها الناس ، أقسم بالله أن كل شيء في السماوات والأرض ما عدا الله والسرسول لا يضاهي ولا يساوي الغبار الذي على حافر فرس علي بن أبي طالب .

أخيراً ، أيها الأخوة المؤمنون ، يمكننا القول وبلغة العصر بأن إمامنا ، أمير المؤمنين علي بن أبي طالب هو الرقم القياسي في الشجاعة والعبادة والزهد والتقوى والعلم والبيان ، لم يستطع أحد أن يتخطاه . . . .

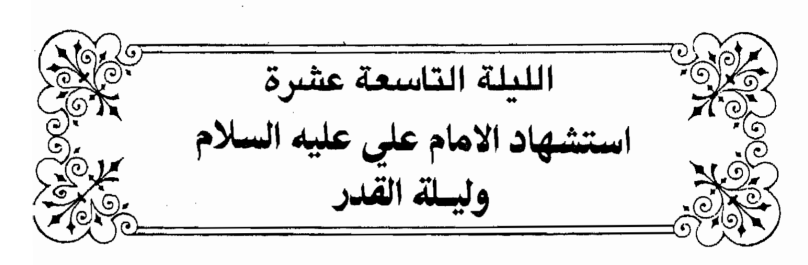
علي علي علي الساعة ، والسلام علي علي علي الله وبركاته .

وآخر دعونا أن الحمد لله ربّ العالمين .









# لِسُ مِاللَّهِ الرَّكُمَٰنِ الرَّكِيدِ مِ

يا برقُ إِن جَنْتَ الغَرِيَّ فقل له أَتُراك تعلم مَنْ بارضكَ مُودَعُ فيك ابن عمرانَ الكليمُ وبعده عيسى يُقَفِّيه وأحمدُ يتبعُ بل فيك نور الله جلَّ جلاله لنوي البصائر يُسْتَشَفَّ فيلمعُ فيكَ الإمامُ المرتضى فيك الوصيين المجتبى فيك البطينُ الأنزعُ

يقول الله في كتابه العزيز: ﴿وإِذِ ابْتَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكُلَمَاتٍ فَأَتُمَّهُنَّ قَالًا إِنِي جَاعِلُكَ لَلْنَاسِ إِمَامَاً. قال ومن ذريتي قال لا ينال عهدي الظالمين﴾(١).

من نافلة القول أن هذه الليلة لها من الإجلال والإكبار والإعظام عند الله سبحانه وتعالى ما يعجز اللسان عن بيانه ، لأنها ليلة القدر ، وفيها ضرب أمير المؤمنين على بن أبي طالب على رأسه وهو يصلي في المسحد .

ونحن في هذه المحاضرة سوف نروي ذلك الحدث الجلل ، ونبيّن الأسباب التي دفعت إليه ، والملابسات التي أحاطت به .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآية : ١٢٤ .



### الامامة في القرآن :

## معنى ولادة الإمام في الكعبة :

وفي بداية حديثنا لا بد أن نوضح مسألة تتعلق بالإمامة أشار إليها القرآن في الآية التي افتتحنا بها الحديث. فالبعض يسأل: وهل الإمامة مذكورة في القرآن ؟ .

بعد أن امتحن الله تبارك وتعالىٰ نبيّه إبراهيم بعشرة امتحانات وابتلاءات ، ابتداءً من إلقائه في النار وانتهاءً بامتحان ذبح ولده إسماعيل ، وبعد أن خرج من جميع هذه الامتحانات ناجحاً منتصراً مظفراً ، كانت يد الله معه ، وكافأه ربّ العالمين بأن جعله للناس إماماً . . . إذن الإمامة جاءت بعد كل الامتحانات وبعد مدارج النبوّة ؛ فهو كان نبياً ثم صار إماماً .

ثم إن إبراهيم على طلب من ربّه أن يجعل أبناءه أثمة مثله . . . فقال عزّ وجلّ : ﴿لا يَمَالُ عَهْدِي الطالمين ﴾ أي أن الطالم لا يمكن أن يكون إماماً ، ولا بدّ للإمامة من إنسان معصوم .

الملاحظة الثانية التي يجب أن ننتبه إليها هنا هي أن إبراهيم الخليل قد دعا ربّه أن تكون الإمامة في ذرّيته ومن صلبه بعد أن بنى الكعبة . ولقد ربط الله سبحانه وتعالىٰ بين الاستجابة لدعاء إبراهيم وبين بناء الكعبة بأن جعل ولادة على بن أبي طالب في الكعبة .

والملاحظة الثالثة أن أم أمير المؤمنين فاطمة بنت أسد لما كانت حاملًا بالإمام علي كانت تأتي وتقف أمام الكعبة ، ثم تطوف حول البيت وتقول : «اللَّهُمَّ إني مؤمنةٌ بك ،ومصدّقة بنبوّة نبيّك إبراهيم الخليل» .

لماذا تذكر فاطمة إبراهيم هنا بالذات؟ لماذا لم تذكر موسى أو عيسى أو آدم أو نوح أو يحيى أو زكريا؟ . . لأن القضية مرتبطة بدعاء إبراهيم ، ولها علاقة بالإمامة . فالإمامة في أحشائها ، وهي تريد أن تضع الإمام هنا في البيت ، فتذكّر الله بعد إبراهيم . . . ذلك أن الأمور مقدّرة على هذا النحو ، ولا يمكن أن تكون فوضى أو محض مصادفة . .

قالت فاطمة بنت أسد: «اللَّهمُّ بحقٌ هذا البيت ومن بناه إلاَّ ما يسَّرت على عليَّ ولادتي» . . . هنا ينشقُ لها جدار الكعبة ، ويخاطبها الله: «أنا على العهد يا فاطمة بنت أسد ، يا أُمَّ عليّ ، أنا على العهد . . » . . . وها هو جدار الكعبة ينفرج لها فتدخل إلى الكعبة وتضع وليدها الإمام !! .

يقول الإمام على على على ولدت على الفطرة». والإمام هنا يصفع أولئك الذين لا يخجلون من أنفسهم ويقولون إن أبا طالب مات كافراً! فالذي يولد على الفطرة لا يكون أبوه كافراً . . . والحقيقة أن هذا البيت الذي وُلد منه على بن أبي طالب ومحمد بن عبد الله وسلسلة آبائهم إنما هو بيت مؤمن ، كان حنيفاً أي على دين إبراهيم الخليل . وبالتالي نقول إنهم ولدوا على الإسلام لأن إبراهيم أول المسلمين . ولذلك يقول الرسول الأعظم : «يا علي ! أنا وأنت دعوة إبراهيم الخليل» ويقول : «يا علي ! ون الله خلقني وخلقك من شجرة واحدة ، وسائر الناس من شجر شتى . . . فأنا أصلها وأنت فرعها ، والأئمة من ولدك أغصانها ، وشيعتنا ورقها . . . فمن تعلق بورقة من الشجرة أدخله الله الجنة » . .

إذن فقد وضعت فاطمة بنت أسد ولـدها في الكعبـة ، بتـدبيـر من الله وحكمة إلهية :

وضعته في حرم الإله وأمنه بيضاء طاهرة الثياب نقية في ليلة غابت نُحوسُ نجومها ما لُفّ في طرق التوابل مثله

والبيت حيث فناؤه والمسجدُ طابت وطاب وليدها والمولِدُ وبدامع القمر المنير الأسعدُ إلاَّ ابنُ آمنة النبيُّ محمَّدُ.

أخرجته أمه في اليوم الثالث تحمله بين يديها . قال لها الرسول : «إليَّ يا أماه يا فاطمة ـ كان يناديها أماه ـ إليَّ بأخي ووصيّي ووزيري وخليفتي من بعدي» . . . أخذه الرسول وصار ينظر في وجهه ، ثم دمعت عيناه ؛ فقد تذكر المظلومية التي ستقع عليه . . . والرسول الأعظم بكى في موضعين : في ولادة عليّ وفي ولادة الحسين .

وكان الرسول يضعه إلى جانبه ويسقيه اللبن ويهز مهده بيده . . . وقد أشار الإمام إلى هذه المعاني في نهج البلاغة ، فهو يقول : «ولقد علمتم موضعي من رسول الله بالقرابة القريبة والمنزلة الخصيصة . . كنت أتبعه اتباع الفصيل أثر أمه» .

لما كان الإمام علي في يومه الأول قمطته أمه بقماط. تقول فاطمة بنت أسد: «جئت فوجدته تمطى بيديه وقطع القماط»!!. تقول: «ثم ضاعفت القماط فقطعه»... وهذا الأمر ليس بغريب إلا على غير أمير المؤمنين. فعيسى بن مريم تكلم في المهد: ﴿قال إني عبدُ الله آتاني الكتاب وجعلني نبياً ﴾(١) وعلي أفضل من عيسى بن مريم. وهذا بشهادة علماء المسلمين.

فالفخر الرازي عالم كبير عند السنّة ومفسِّر كبير يقول في آية المباهلة : «إن عبارة : وأنفسنا وأنفسكم تدل على أن الإمام عليّ أفضل من كل الأنبياء باستثناء محمد ، لأنه نَفْسُ النبي» .

وعبد الفتّاح عبد المقصود كاتب كبير رمن الأزهر الشريف ، يقول : «والله سبحانه وتعالى جعل الإمام والقائد وجعل ولادته في الكعبة ، ثم أمر الناس أن يتجهوا إلى الكعبة ويصلّوا حتى لا ينسى الواحد منهم إمامه وقائده في الصلاة . فعندما يقول المصلّي : الله أكبر ، ويتوجه إلى الكعبة ، يتذكر الإمام ويعلم أن الصلاة بلا إمام لا تساوي شيئاً . ولذلك فإن «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية» . . . هذا كلام عبد الفتاح عبد المقصود .

ومن هنا علينا أن نلتفت إلى قوله على السيف على رأسه: «فزتُ وربِّ الكعبة» ولم يقل مثلاً: واللَّهِ، «فزتُ وربِّ الكعبة» ولم يقل مثلاً: واللَّهِ، أو وربِّ العالمين ؟؟ لأنه أراد أن يشير إلى ولادته في الكعبة، وإلى ارتباط

<sup>(</sup>١) سورة مريم ؛ الآية : ٣٠ .

إمامته بالكعبة ، وإلى علاقة كل ذلك بدعوة إبراهيم سَلِئُنْهِ .

# عليّ كتاب الله الناطق:

الآن نتأمل في موقع عليّ من الإسلام ، وما يمثله عليّ في علم الله والرسول .

ولكي أدخل في هذا الموضوع أريد أن أبيّن لكم ناحية فلسفية .

إن كل شيء في الكون لا يمخرج في وجوده عن أربع حالات : وجود في الذهن ، ووجود في اللفظ ، ووجود في الكتابة ، ووجود متحقّق في الواقع الملموس . والوجود الأخير الرابع يؤكد الحالات الثلاث السابقة ، ومن دونه لا فائدة منها .

مثال: يفحصك الطبيب ويشخص مرضك فيتصور في ذهنه الدواء الملائم. هنا يكون الدواء في مرحلة الوجود الذهني. ثم يقول لك الطبيب إن دواء ك هو كذا وكذا، فيصبح الدواء في مرحلة الوجود اللفظي. ثم يكتب الطبيب الوصفة الطبية، فيصبح الدواء في حالة الوجود الثالثة، وهي حالة الوجود في الكتابة والحرف . . . . ولكن إذا لم تُحضر الدواء وتستعمله هل تُشفى ؟ بالطبع لا ! إذن فالدواء بحاجة إلى الوجود المتحقق حتى تستعمله وتبرأ من مرضك، وبذلك يوجد في الحالة الرابعة .

مثال آخر: إذا كنت تجلس في الظلام وأنت بحاجة إلى النور، فإنك في المرحلة الأولىٰ تتصوّر النور في ذهنك، فإذا قلت: أنا بحاجة إلى شمعة، هل تضاء الغرفة عليك؟ بالطبع لا . . وحتى لو كتبت كلمة شمعة أو نور ألف مرّة على الورق فإن الظلام يبقى مسيطراً . . . يحصل النور إذا أحضرت الشمعة وأضاتها، أي نقلت النور من حالاته الثلاث الأولىٰ إلى الرابعة . . . . والأمثلة المشابهة كثيرة .

وعلى هذه القاعدة نأتي إلى الإسلام . أنت تريد الإسلام فتجعل له صورة في ذهنك وفي قلبك ، ثم تتكلم بالإسلام ، وتقول إن الدين عند الله

HE PRINCE GHAZI TRUST
OR OUR'ANIC THOUGHT

الإسلام ، وتتلفظ بالشهادتين ، فينتقل الإسلام من صورة الذهن إلى صورة اللفظ . ثم إن الإسلام يتمثل بصورته الثالثة في القرآن الكريم ، فالإسلام موجود فيه بسوره وآياته . . . ولكن هل تحقق الإسلام على هذا النحو ؟؟؟ لا لم يتحقق بعد!! فلا بد من الإنسان الذي يطبق الإسلام ويمثّله على المستوى العملي المعاش الملموس .

إذن لا بـد لهذا الإسـلام أن يتجسّـد في شخص معين ؛ فمن هـو هـذا الشخص بعد رسول الله ؟؟ .

أحد الخلفاء كان إذا سأله أحد عن تفسير آية من القرآن ضربه بالدرّة على رأسه . . . والإمام عليّ يقول للناس : «سلوني قبل أن تفقدوني» . ويقول ويقول : «سلوني عن طرق السماء فأنا أعلم بها من طرق الأرض» . ويقول رسول الله : «أنا مدينة العلم وعليّ بابها» . . . . فمن يمثل الإسلام في هذه الحالة ، أهو ذاك الخليفة الذي أشرنا إليه أم الإمام علي ؟؟ . . . المسألة واضحة . . .

إذن لا بد من رجل يمشل حقيقة الإسلام ، رجل إذا مشى رأيت الإسلام يمشي ويتحرّك بحركته . . . .

القرآن الكريم يشير إلى هذا الرجل: ﴿وكل شيء أحصيناه في إمامٍ مبين﴾ (١) . والرسول الأعظم أشار إليه يوم الخندق بقوله: «برز الإسلام كله إلى الشرك كله» ؛ والنبيّ هنا يشير إلى الإمام عليّ .

وفي يوم الغدير ، بعدأن عين الرسول الإمامة بعده في علي بن أبي طالب ، نزلت الآية : ﴿اليوم أكملتُ لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيتُ لكم الإسلام ديناً ﴾(٢) .

إذاً فقد اكتمل الإسلام بإمامة علي ، وهكذا مثل علي الـوجود الفعليّ

<sup>(</sup>١) سورة يس ؛ الآية : ١٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة ؛ الآية : ٣ .



المتحقّق للإسلام .

ولذلك قال الرسول: «عليّ مع القرآن والقرآن مع عليّ»... وقال: «إني تاركُ فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي»....

لقد كان الخوارج أصحاب جباه سود من كثرة السجود ، وكانوا لا ينفكون يقرأون القرآن . . . ولكنهم في صفين قاتلوا الإمام علياً ورفعوا المصاحف . الإمام علي قال لهم : «ويلكم! أنا كتاب الله الناطق!» . . ولكن علاقتهم بالقرآن كانت علاقة مزيّفة ، وتدينهم كان سطحياً ، فهم لا يفقهون من أمرهم شيئاً ، ومثلهم كمثل الحمار يحمل أسفاراً .

ذات مرّة مرّ الإمام على رجل يصلّي ، وكان يرافقه الكميل بن زياد . وكان ذاك الرجل يقرأ : ﴿أُمّنْ هو قانِتُ آناءَ الليل﴾(١) . قال كميل : «الله! ما أكبر خشوعه!» . . . قال له الإمام علي : «مَهْ يا كميل! إنه من أهل النار» . تعجّب كميل من ذلك . . وفي يوم النهروان نادى عليّ على كميل ، فجاء كميل ، فقال له الإمام : «انظر يا كميل!» وأشار إلى رجل بين قتلى النهروان طريح على الأرض ، كان هو ذاك الرجل بعينه . . .

عندما كان رأس الحسين بين يدي ين ين معاوية ، كان يزيد يقرأ : ﴿ قُلُ اللَّهُمُّ مَالِكَ المُلكِ تَوْتِي المُلكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزَعُ المُلكَ مَمَّن تَشَاءُ ﴾ (٢) .

يوم العاشر من المحرّم صلّى عمر بن سعد صلاة الصبح جماعة في الناس ، وختم صلاته بالسلام على النبيّ . ثم قام من صلاته وأخذ سهما ورمى به عائلة الحسين ، وقال : «اشهدوا لي عند الأمير ابن زياد أني أول من رمى» . ثم بعد ذلك صاح : «يا خيل الله اركبي وأبشري بالجنّة ورضّي صدر الحسين !» . . . .

هكذا كان أولئك الناس: يقرأون القرآن ويرمون بسهامهم في صدر

<sup>(</sup>١) سورة الزمر ؛ الآية : ٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ؛ الآية : ٢٦ .



الإسلام !! فهل الخوارج ويزيد وابن سعد يمثلون الإسلام ؟! .

إن هذا النوع من النفاق يتكرر في كل عصر . . . أنا سمعت ذات يوم إذاعة إسرائيل تبثّ مقاطع من دعاء للإمام زين العابدين!!! وبعد ذلك تعلن الإذاعة أن السّحر في الوقت الفلاني والإمساك في الوقت الفلاني! هكذا وبكل بساطة أصبح إسحاق شامير موالياً لأهل البيت وحريصاً على شعائر الإسلام!!! . . . . إنهم يبتّون إذاعتهم إلى جنوب لبنان ، وهم يعلمون أن أهل الجنوب هم من الشيعة ومن أنصار أهل البيت .

هذا النوع من النفاق والكذب يجب ألا ينطلي على الناس. فليس كل من قرأ القرآن وأقام شعائر الإسلام يعتبر مسلماً حقيقياً أو يمكن أن يمشّل الإسلام . . . وإلا فإن ابن ملجم المرادي كان يصلّي . . . هذا اليهودي الخبيث الذي ضرب الإمام بسيفه المسموم . . . في تلك اللحظة قال الإمام : «قتلني ابن اليهودية» . واشترك مع ابن ملجم ثلاثة من الخوارج هم : الأشعث بن قيس ، ووردان بن مجالد ، وشبيب بن بجرة ، والثلاثة من الخوارج الأنذال . ولكن الأمر الغريب بعد كل هذا أن نرى البخاريّ يأخذ عن الأشعث بن قيس ويعدّه من رجاله الموثوق بهم !! . . . يعني تصوّر لو أن الأشعث بن قيس كان من المشاركين في قتل الخليفة الشاني عمر بن الخطاب ، فهل كان البخاري يعتبره مصدراً موثوقاً من مصادره ؟؟ .

والآن نأتي إلى سؤال: لماذا ضُرب علي بن أبي طالب؟ هل قتلوه لأنه كان ينادي بالعدالة الإجتماعية ، لأنه كان عادلاً ؟ . . . . لقد قتلوه لأنه كان ينادي بالعدالة الإجتماعية ، ويجهر بها ، ويقاتل من أجلها . قتلوه لأنه كان يشكل خطراً على بني أُميّة ، وعلى المنافقين والكفّار في كل زمان ومكان . . . . اقرأوا سورة «الدهر» ولاحظوا معناها . سورة الدهر نزلت لتبين أن الإمام علياً ليس لفترة معينة ، إنه موجود وخطه موجود من آدم إلى محمد إلى يوم القيامة . . . وأي شخص مؤمن أو منافق لا بد أن يرى علياً في لحظات سكرات الموت . «يا جار همدان! من يمت يرني ، من مؤمن أو منافق» .

وفاليتا المنتان المتعالقة المتعالقة

في وقعة الخندق طرح الإمام علي عمرو بن عبدود العامري أرضاً وأراد أن يجهز عليه بسيفه . في تلك اللحظة بصق عمرو في وجه الإمام وشتمه . . . ارتد عنه الإمام وابتعد ، ثم جال جولة وعاد وأجهز عليه . . . سئل الإمام بعد ذلك : لماذا لم تجهز عليه فوراً ؟ ! قال : لقد أهانني وأغضبني ، فما أردت أن أقتله غضباً لنفسي ، ولكن غضباً لدين الله ، فتركته حتى هدأ غضبي ، ثم عدت إليه وقتلته . . . .

قتله الإمام ولم يسلبه . وكان على عمرو بن عبد ود درع من الذهب ثمينة ، والإمام يومئذ فقير الحال يسقي النخيل في المدينة بالأجرة ليوفر لعائلته رغيفاً من الخبز . . . قال له رسول الله : «يا عليّ! لم تركت سلبه ؟ من قتل رجلًا فله سَلْبُه» ـ أي ما عليه من آلة قتال . . . . والنبيُّ هنا يسأل سؤال العارف . . . قال الإمام : «يا رسول الله! إنه كان كبير قوم ، وما أحببتُ أن أهتك حرمته!» ـ لعن الله بني أمية إلى يوم القيامة ، فإنهم ما تركوا حتى ثوباً على أبي عبد الله الحسين!! ـ .

بعد أن قتل الإمام عمر بن عبدود ، عاد إلى الرسول حاملًا رأسه ، وكان يمشي متبختراً . . . قال أحدهم : إن علياً يتكبّر! . . . قال الرسول : لا ، إنه سيّد العبّاد وإمام المتّقين! والتبختر هنا عبادة . . .

رجع الإمام على ودماء متزف من رأسه وتسيل على وجهه الشريف ، فقد كانت قد أصابته ضربة من سيف عمرو . وتلك الضربة وقعت في نفس المكان الذي ستقع فيه ضربة ابن ملجم اللعين ! . . . . . قام الرسول يمسح الدم عن وجه الإمام ، وأخرج لعاباً من فمه الشريف ووضعه على الجرح فبرىء . . . . . ثم بكى الرسول وقال : «أين أكون يوم ينبعث أشقى الأولين والآخرين فيضربك على رأسك بالسيف ؟ !» . . . .

### من دروس هذه الليلة المباركة:

في هذه الليلة المباركة ، ليلة التاسع عشر من شهر رمضان ، نتوجه

414

بقلوبنا وعقولنا إلى أمير المؤمنين لنأخذ من سيرته ومن مدرسته أعظم الأمثال والدروس والعبر . . . فإمام المتقين يدعونا للتزوّد بالتقوى فإن خير الزاد التقوى . والإمام العادل يعلمنا أن نكون عدولاً في حياتنا ومعاملاتنا . كما يعلمنا أن نكون أعزاء بعزّة الإسلام . فلنظر في أحوالنا ولنبحث عن التقوى والعدل والعزة والكرامة في حياتنا . . . ولنحاسب أنفسنا وغيرنا بميزان العدل . يقول أمير المؤمنين : «اجعل نفسك ميزاناً فيما بينك وبين غيرك ، فأحبّ لغيرك ما تحب لنفسك واكره له ما تكره لها» .

ونحن إذا تأملنا في أحوال مجتمعاتنا نجد الكثير الكثير من مظاهر الحوهن والتفسّخ والانحراف ، وكل ذلك ناتج عن الابتعاد عن خط الإمام وأهل البيت . . . . .

ومن الظواهر السيئة المؤذية في مجتمعاتنا الإسلامية ما نراه من ازدياد موجة الطلاق!! صحيح أن الطلاق وضع كحل عندما تستعصي الأمور ويتحول البيت والحياة المشتركة إلى جحيم: ﴿وإن يتفرّقا يُغْنِ اللَّهُ كُلاً من سَعَتِه ﴾(١) ولكن هل ذلك يعني أن تتزوج امرأة ثم تطلقها بعد ثلاثة أو أربعة شهور؟ وهل إذا ركبت سيارة فخمة وجمعت مالاً كبيراً أصبح من المناسب أن تطلق زوجتك وتستبدلها بأخرى كما تستبدل ثوباً بالياً أو سيارة قديمة؟ هل هذا هو الإسلام ، وهل هذه هي مدرسة الإمام على بن أبي طالب؟!!

في هذه الليلة المباركة يجب أن نعاهد أنفسنا على حل مشاكلنا في الأسرة وفي البيت ، أن نسعى في زواج أبنائنا وبناتنا . . . فالإمام علي يقول : «شرار موتاكم العزّاب» والرسول والمرسول والمرسول المرار أمتي العزّاب» . . . . . ولكن هؤلاء العزّاب في مجتمعنا مساكين مظلومون ، لأنهم ضحيّة التشدّد والتعنّت اللذين نجدهما في الأسرة ولدى الأهل . ولذلك على الأهل أن يسهلوا وييسّروا أمور أبنائهم . فالإمام يقول : «إذا خطبكم من ترضون دينه وخُلُقَه فزوّجوه» . والإمام يقول : «عليك أن تختار لولدك من ترضون دينه وخُلُقَه فزوّجوه» . والإمام يقول : «عليك أن تختار لولدك

النساء ؛ الآية : ١٣٠ .



أماً نجيبة طيبة ، لأن العرق دسّاس» .

والإمام على العقة والسطهر والحدال من المناه المناه المناه العقة والسطهر والحدال ، فلا ندخل في بيوتنا ولا في بطوننا مالاً حراماً . . . . يقول الإمام : لأن النطفة إذا انعقدت من مال حرام ـ من الربا مثلاً ـ فإن الولد الذي يأتي ويحن إلى سفك الدماء! . . . وإذا انعقدت هذه النطفة من أكل مال اليتيم فإن المولود يأتي ونار الشيطان مشتعلة في داخله ، فتراه يسعى دائماً إلى محضر السوء!! . . . . لذلك فإن الإمام الحسين الشياية والذين خرجوا معهم في يوم عاشوراء: «لقد ملئت بطونهم من الحرام» .

# ليلة الضربة:

يقول الإمام على علي الناس! إنه قد أقبل عليكم شهر شعبان خطبنا رسول الله عليكم شهر الله بالخير والبركة والرّحمة والمغفرة ، شهر هو عند الله أفضل الشهور ، وأيامه أفضل الأيام ، ولياليه أفضل الليالي ، وساعاته أفضل الساعات . . . . هو شهر دُعيتم فيه ولياليه أفضل الليالي ، وساعاته أفضل الساعات . . . . هو شهر دُعيتم فيه إلى ضيافة الله وجُعلتم فيه من أهل كرامة الله . أنفاسكم فيه تسبيح ، ونومكم فيه عبادة ، وعملكم فيه مقبول ، ودعاؤكم فيه مستجاب . فادعوا الله سبحانه وتعالى بقلوب طيبة ونيّات طاهرة صادقة أن يوفقكم لصيامه وتلاوة كتابه . . . ألا وإن الشقيّ من حُرم غفران الله في هذا الشهر العظيم . . . . أيها الناس! اذكروا بجوعكم وعطشكم فيه جوع يوم القيامة وعطشه . . . . أيها الناس! من فطّر منكم صائماً مؤمناً كان له من الأجر والثواب عند الله أيها الناس! من فطّر منكم صائماً مؤمناً كان له من الأجر والثواب عند الله كمن أعتق ستين رقبة » . . . قيل له : يا رسول الله! ليس كلنا يقدر على ذلك! قال : «اتقوا الله ولو بشقة تمر ، اتقوا الله ولو بشربة ماء!» .

يقول أمير المؤمنين: رفعت يدي أسأل رسول الله وقلت: يا رسول الله! ما هي أفضل الأعمال في هذا الشهر؟ . . . قال: «أفضل الأعمال

في هذا الشهر الورع عن محارم الله» . . . ثم بكى رسول الله وأجهش في البكاء . . . تقدّم منه أمير المؤمنين وقال : روحي فداك يا رسول الله! ممّ بكاؤك ؟؟ قال : «يا علي! أبكي لما يُستحلُّ منك في هذا الشهر! كأني بك وأنت تصلّي في المحراب ، وقد انبعث أشقى الأولين والآخرين فضربك بالسيف على رأسك وأنت ساجد تصلّي لله ، فيخضب لحيتك من دم رأسك» . . . . . .

كان الإمام على على على شهر رمضان يفطر ليلة عند الحسن وليلة عند الحسين وليلة عند زينب الكبرى . وكان يقدَّم له الطعام فلا ينيد على ثلاث لُقَم! والإمام في هذا المعنى يقول: «ألا وإن إمامكم قد اكتفى من دنياه بطمرية ومن طعامه بقرصيّة! ألا وإنكم لا تقدرون على ذلك ، ولكن أعينوني بورّع واجتهاد ، وعِفّة وسَدَاد » .

تقول ابنته أم كلثوم: لما فرغ أبي من صلاته في هذه الليلة ، جلس فوضعت طبقاً بين يديه فيه قرصان من خبز الشعير وقصعة فيها لبن وملح جريش . تقول: رفع رأسه ونظر إليَّ وقال: بنيّة! أتقدّمين لي أدامين في طبق واحد؟! (أي لونين من الطعام) . . . أتريدين أن يطول وقوفي بين يدي الله؟! . . . تقول: بقيتُ في حيرة من أمري! هل أرفع الخبز أم اللبن؟؟ . . . تقول: رفعت اللبن ، فأفطر الإمام على خبر شعير وملح جريش ثم شفعها بشربة ماء ، وقام يصلي .

الآن نصل إلى مقتله علينين . . . .

تقول زينب: في تلك الليلة قام يتطلع إلى الكواكب والنجوم ويقول: «هي الليلة التي وعدني بها حبيبي رسول الله» ويكرر القول. قالت له زينب: «أراك تنعي نفسكَ يا نور عيني! لعل شيئاً يحدث؟!» قال: «بلى بنيّة! ما كذبتُ ولا كُذّبت، إنها الليلة التي وغدني بها رسول الله». ثم ذهب ونام . . . . .

تقول: نام، ثم قام إلى صلاته قبيل الفجر... خرج إلى ٣١٦

المسجد. تقول زينب: قمت وتبعته إلى صحن الدار وقلت له: أبتاه! أراك تخرج على غير عادتك! هلا أخذت الحسن أو الحسين معك؟ . . قال: لا بنيّة! أنا أخرج وحـدي . . . . . . . وكان في صحن الـدار طيور من الإوز والبط . لما رأين الإمام صِحْنَ في وجهه ، فقال الإمام : «صوائح تتبعها نوائح!» . . ثم قال: «بنيَّة! أطلقيهم ولا تحبسيهم» . ـ ثم بدأ يفتح الباب . . عالِج الباب قليلًا فانحلُّ مئزره . بدأ يشدُّ مئزره وهو يقول :

> إذا حل بناديك كما أضحكك الدهر كذاك الدهر يُبكيك .

> أشدد حيازيمك للموت فإن الموت القيك ولا تـجــزع من الـمــوت

تقول زينب : لم أتمكن من إمساك نفسي ، فجئت مهرولة إلى أخي الحسن . قلت : أخي أبا محمد ، أبونا عليّ خرج إلى المسجد وسمعته يقسول كذا وكذا . . . فجاء الإمام الحسن يعدو خلفه . أحسّ الإمام بـوجوده ، فـالتفت إليه وقــال : بنيَّ ما الــذي أخرجــك ؟ قال : أبتــاه ، رأيتك تخرج في هذه الساعة على غير عادتك! قال: ولدي ، أخرجتني رؤية رأيتها : رأيت حبيبي رسول الله يعانقني ويقول لي : لقد طالت غيبتك عليَّ يا أبا الحسن واشتقتَ إليك! ثم رأيتَ جبرائيل يهبط على جبل أبي قبيس فيأخذ منه حجرين ويضرب أحدهما بالأخر فيصيران كالرماد . ذرّهما في الهواء فلم يبقَ بيت في مكة أو المدينة أو الكوفة إلا ودخله شيءٌ من ذلك الرماد!.

قال الحسن : أبتاه ، وما تأويلَ ذلك ؟ .

قال : بنيَّ حسن ! إن صدقت رؤياي فإن أباكَ مقتولَ هذه الليلة .

قال الحسن مذعوراً: ومن يقتلك ؟ !! .

قال أمير المؤمنين: أخبرني حبيبي رسول الله أن أشقى الأشقياء، شقيق عاقر ناقة صالح ، ابن ملجم المرادي ، يقتلني . قال الحسن : أنت تعلم أنه يقتلك ، فلم لا تقتله ؟! .

قال : بنيَّ ! لا يجوز القصاص قبل الجناية ! .

قال الحسن : أبتاه ! دعني أصحبك إلى المسجد .

قال: لا يا ولدي . . عد أنت إلى فراشك .

وصل الإمام إلى المسجد، وكان ابن ملجم مختبئاً هناك، يحمل سيفاً اشتراه بألف وسمَّمه بألف . . . صعد الإمام المئذنة ورفع صوته بالأذان : الله أكبر . . . الله أكبر . . . .

يقول الشيخ المفيد والعلامة المجلسي: كان اليتامى إذا سمعوا صوت عليّ في الآذان ، خصوصاً في شهر رمضان ، يستبشرون ويقول الواحد للآخر: اسمع صوت أبينا! أبونا عليّ يؤذّن!! .

كانت زينب تسمع صوت أبيها يؤذن . وبينما هي كذلك إذ انقطع الصوت ، وسمعت جبريل بين السماء والأرض ينادي : «تهدّمت والله أركان الهدى! انطمست أعلام التقى! قتل عليّ المرتضى! قتله أشقى الأشقياء!» .

كيف كان ذلك ؟ .

لما فرغ الإمام من أذانه ، دخل إلى المحراب يصلّي . . . دخل في الصلة . . . . وبينما هو يهم في السجدة الأولى برز ابن ملجم اللعين ووقف وراءه مجرّداً سيفه . . رفع الإمام رأسه من السجدة الأولى فهوى اللعين بسيفه على رأس الإمام وهو يقول : الحكم لله لا لكَ يا عليّ !!! .

انطلق صوت جبريل: «وا إماماه! وا عليَّاه! وامظـلومـاه!»... قامت العقيلة زينب تنادي أخاها الحسن: هذا صوت الناعي!!!!.

هرع الحسن والحسين إلى المسجد . . . دخل الحسن المسجد ، فرأى أباه علياً في المحراب والدماء تجري من رأسه . أخذ رأسه الشريف

ووضعه في حجره ، وكان قد أغمي عليه ٢٠٠٠ فتح أمير المؤمنين عينيه فرأى ابنه الحسن . . . صاح الحسن مفجوعاً : أبتاه ! روحي فداك! من الندي أفجعنا بك ؟؟ قال : بني ! قتلني ابن اليه ودية ! ابن ملجم المرادي ! . . . بني ، لا تطلبوه ، سيخرج إليكم من هذا الباب . . . ثم التفت أمير المؤمنين إلى الحسن وقال : بني حسن ، صلّ بالناس صلاة الصبح .

أمضى الحسن صلاة الصبح ثم عاد إلى أمير المؤمنين . . . فجاؤوا بابن ملجم المرادي وأوقفوه موثوقاً بين يدي الإمام . . . التفت إليه أمير المؤمنين وقال : يا ابن ملجم ، ألم أكن لك نِعمَ الإمام ؟ ألم أكن أعطيك ؟ . . . . قال : بلى ! ولكن يا عليّ ، أفأنت تنقذ من في النار ؟ ! . . . .

التفت الإمام إلى ولده الحسن وقال: خذوه واجعلوه عندكم . . . فإن شفيتُ من هذه الضربة فإن أمره لي ، وإن أنا متّ فضربة بضربة ، ولا يُمِثّلُ بالرجل ؛ فإني سمعت رسول الله يقول: إياكم والمُثْلَة ، ولو بالكلب العقور! . . . بنيَّ حسن! اللَّهَ اللَّهَ في أسيركم! أطعموه مما تاكلون ، واسقوه مما تشربون ولا تقيدوا له رجلاً أو تُغلّوا له يداً! . . .

ثم قال لهم الإمام: احملوني إلى داري . . . الحسن والحسين والعباس ومحمد ابن الحنفية والأصبغ بن نباتة حملوا الإمام وأتوا به إلى داره والدماء تجري من رأسه الشريف . . . وقبيل أن يصلوا إلى الدار التفت إليهم الإمام وقال: أنزلوني لأمشي معكم! قال الحسن: أبتاه ، كيف تمشي وأنت في هذه الحال! نحن نحملك على قلوبنا وعيوننا!! قال: بنيّ! أختكم الحوراء واقفة بباب الدار ، ولا أريد أن أتعجّل فجيعتها وأصدع قلبها . . .

إلهنا تقبَّل أعمالنا . وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .









# بِسِ مِ اللَّهِ الرِّكُمَٰذِي ٱلرَّكِيلِ هِ

والحمد لله ربّ العالمين والصّلاة والسّلام على أشرف الأنبياء والمرسلين ، حبيب إله العالمين أبي القاسم محمد ، صلّى الله عليه وعلى آله الطيبين الطاهرين .

لبس الإسلام أبراد الحداد ليلة ما أصبحت إلا وقد مناعة الانسان:

يوم أردى المرتضى سيف المرادي غلب الغي بها أمر الرشاد

# ال سيانا مميلانا الامام على الشخف «مكأني بقائلكم بقيمل ؛ إذا كا

قال سيدنا ومولانا الإمام على النفية: «وكأني بقائلكم يقول: إذا كان هذا قوت ابن أبي طالب فقد قعد به الضعف عن منازلة الشجعان ومقابلة الأقران، ألا وإن الشجرة البرية هي أقوى عوداً، والروائح الخضرة هي أرق جلوداً، والنباتات البدوية أقوى وقوداً وأبطأ خموداً، وأنا من أحمد كالضوء من الضوء أو الذراع من العضد، والله لو تظاهرت العرب على قتالي لما وليت عنها».

وحديثنا الليلة يأخذ بنا إلى بيت أمير المؤمنين على النفخ، لنجلس حول فراشه في خشوع ، ونستمع إلى هذا الحكيم العظيم ونتفكر في حِكَمِهِ . بماذا يتحدث ، وبماذا ينطق ، وآية رسالة يضعها بين أيدينا هذه الليلة ، ونحن نودعه ، وهو في قلوبنا وفي نفوسنا .

ولكي يتسنى المدخول إلى مجلس أمير المؤمنين ، المفكر العظيم والبليغ الحكيم ، لا بد أن تحمل بطاقة دخول ، وهذه البطاقة تكمن فينا

من جانبين : ظاهري ومستور فالجانب الظاهري أو الحسي يتمثل بحواسنا الخمس ، بالعين ، بالأذن ، بالأنف ، بالفم . . وهذا يعني البدن وما ظهر

أما الجانب المستور أو الروحي ، فيتمثل بالروح التي تعتبر عالماً مجهولاً لم يتمكن علماء الفيزياء ولا علماء النفس أو حتى الفلاسفة من إدراك كنهه ، لأنهم لم يرجعوا إلى المنابع الأصلية للعلم، والمتمثلة في على علينه . هذا العلم المذي أخذه عن رسول الله علي المنابع من الوحي . فالجانب المستور يمثل الروح ، وجنود الروح : العقل ، وجنود العقل : وجنود الفطرة ، وجنود الفطرة . وجنود القلب ، وجنود القلب . . .

فالاعتماد على الجانب الظاهري ، بأدواته الآنفة الذكر ، سوف لا يجدي صاحبه نفعاً ، ولا يمكن له أن يلحق بركب الحضارة المتقدم . أما إذا سبر أغوار النفس البشرية ، واستعمل قلبه وفكره ، فسيجد دربه نيرة ، ويسير قدماً . لأن الإنسان إذا أعمل عينه فإنه يرى الأشياء ، واستعمل عضلاته ، فماذا يقدر أن يفعل مع فيل ضخم الجثة الذي يستطيع ولد صغير أن يجره ويتصرف به كيفما يشاء لأنه يستعمل عقله في تسيير هذا الفيل وليس عضلاته .

أما النملة هذا الكائن الصغير، فإنها أقوى من الإنسان بعشرات المرّات، لأنها تقوى على حمل أضعاف حجمها من الطعام الذي تختزنه لأيام الضيق. والكلب الذي يتميز بحاسة الشم التي وهبه الله إياها، بحيث يقدر على تمييز الأشخاص من الروائح المنبعثة من أجسادهم، لذلك فهو يستعمل بوليسياً لاكتشاف المجرمين.

والعصفور الذي وهبه الله ملكة الاهتداء إلى بناء عشه بمهارة يعجز عنها أي إنسان ، ويهتدي إلى صغاره في هذا العش بشم رائحتهم عن بعد أميال عديدة ، وكذلك كل عضو في جسمنا وما فيه من دقيق الصنع ، ومن تعقيدات العمل ، أليست هذه كلها من صنع الباري - عنز وجل - أليس اللسان الذي لولاه لما استطعنا أن ننطق بكلمة واحدة ، أو الدورة الدموية

في أجساد جميع المخلوقات من كبيرة الجسم إلى الحشرة الصغيرة كيف تعمل بانتظام وإتقان . كل هذه من دقيق صنع الخالق العظيم .

فبماذا يسيطر الإنسان على كل هذه المخلوقات ، كبيرها وصغيرها ، المسلحة اليس بقوة العقل وإعمال التفكير ؟ هذه القوة التي تحفزه على صنع الأسلحة والصواريخ ، حيث بواسطتها راح يتنقل من نجم إلى نجم ومن كوكب إلى كوكب .

والإمام على طلطة أيها الأخوة ، يرى أن العالم بعظائمه وصغائره موجود في هذا الإنسان الصغير ، في روح هذا الإنسان ، في عقله وفي فكره .

(أتزعم أنك جرم صغير وفيك انطوى العالم الأكبر) . أي في الجانب المستور منه .

فعندما ندخل على على أمير المؤمنين ، يجب أن نعرف أننا نبحث عن الإنسان في جانبه المستور ، وليس في جانبه الظاهري ، ولو أن الإنسان موجود في هذا الجانب . وهو القائل : «يا كميل ، الناس ثلاثة ، عالم رباني ، ومتعلم على سبيل نجاة ، وهمج رعاع ، أتباع كل ناعق ، يميلون مع كل ريح» . يجب أن نفهم ونستوعب أين هو الإنسان في فلسفة علي بن أبي طالب عليه : وأين هو في رأيه ، بل وفي نظريته للكون وللحياة . حتى نعرف من هو الإنسان الذي أراده على بقوله : «نحن صنائع الله ، والناس بعد صنائع لنا» .

وهكذا نجد الإمام على على على البنان المستور في الإنسان ، رغم أنه ، لا ينكر أهمية الجانب الطاهري فيه ، فالإمام لا يمنعك من السكن في دار واسعة قائلاً : «من سعادة المرء سعة الدار» . ولا يمنعك من الزواج قائلاً : «من تزوج فقد حفظ ثلثي دينه» .

#### عدل الامام:

ينقل الثقفي في كتابه (الغارات) كلمة عن الإمام على على على النفخ يقول : «في حكومتي ليس هناك إنسان في العالم الإسلامي ، إلا وله دار واسعة ،

THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR QUR'ANIC THOUGHT

وله لباس ، وله مطعم ومشرب ومركب» . لاحظوا هذا التنظيم الاقتصادي والسياسي والإداري عند الإمام علي بن أبي طالب عليه . في حين أنك تلاحظ ما كان يحدث عند غيره ، فهذا مروان بن الحكم يتصرّف وحده بخراج أفريقيا كلها . بينما قدم طلحة والزبير على الإمام على ، في بيت المال ، وكان الإمام قد أشعل الضوء ، ولما أخبره طلحة أن لهما حاجة خاصة دون المسلمين ، قال : يا قنبر ، أطفىء الضوء ، قال : لِمَ سيدي ؟ قال : لأننا في بيت مال المسلمين ونسمح لأنفسنا أن نستضيء بهذا الزيت ؟ والزيت بسيط فكم يساوي ؟ لكنه له علاقة بحقوق المسلمين . يا طلحة ويا زبير ، إذا أردتما كرم على فاذهبا إلى داره .

فلو ملك على على على الذهب وجبلاً من الذهب وجبلاً من التبن ، لأنفق تبره قبل تبنه ، فهو أكرم الكرماء ، والروايات المتواترة عن كرمه تكاد لا تحصى ، إلا أنه غير مستعد أن ينفق فلساً واحداً من أموال المسلمين عبثاً واعتباطاً ، لذلك كان يوزع الأموال على الناس في كل يوم جمعة ، تمشياً على سيرة رسول الله عملة ، تمشياً على سيرة

دخل البصرة على رجل فرأى داره واسعة ، قال له : بارك الله لك في دارك ، ولكن لا تنس قول الله تعالىٰ : ﴿ وَفِي أَمُوالُهُم حَقَ مَعُلُوم للسائل واسعة والمحروم ﴿ . قال سيدي : إذن يسمح لي الإسلام أن أتمتع بدار واسعة وملابس جيدة ؟ قال : ولِمَ لا . . . فالبس الملابس الجيدة : ﴿قل هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا ﴾ ، ﴿ قل من حرم زينة الله ﴾ ، ﴿ خذوا زينتكم عند كل مسجد ﴾ .

#### ـ زهــده :

إن على بن أبي طالب مالله المريد منا أن نلبس الملابس الممزقة ونسكن في أكواخ أبداً. بل يريد منا التقى والورع والاجتهاد في طاعة الله . والابتعاد عن معصيته . يريد منا أن نربي أنفسنا تربية صحيحة ـ هذا هو المهم . أن لا نعيش فقراء ونعيش على حساب بيت المال . وأين هو بيت

المال ؟ .

ومن هو الفقير؟ . وأين الاقتصاد الإسلامي ، بل وأين اقتصاد علي أيها الأحبة؟ . الإمام على علي علي الناه الله الأحبة ؟ . الإمام على علي علي الله الله الله على الله قد مضيّع» و «ما جاع فقير إلا بما مُتّع به غني» . ويضيف كذلك : إن الله قد فرض في أموال الأغنياء أقوات الفقراء ، فما جاع فقير إلا بما مُتّع به غني وإن الله سائلهم عن ذلك يوم القيامة .

وأما هذا الذي ينام بلا عشاء ، يبحث في الليل والنهار عن رغيف الخبز ، وهو ممتحن بإيجار البيت الذي يسكنه ، هذا ليس فقراً ، وإنما يسميه الإمام كفراً . . نعم ، إن الفقر كفر . .

«يا بني استعذ بالله من الفقر فإنه سواد الوجه في الدارين». والأغرب من هذا أن العالم الإسلامي يعوم على بحر من النفط الذي يدر عليه أموالاً لا تحصى ولا تُعد، فهل كان النفط في أيام الإمام على النفية؟؟ . . . هذا النفط الذي يتدفق بغزارة في أراضي المسلمين، حتى ليقدر أن ثلاثة أرباع نفط العالم عند المسلمين! وأن نفط الاتحاد السوفياتي أكثره يتدفق في الجمهوريات الإسلامية . لكنك ترى المسلمين أسوأ حالاً في العالم جميعاً . . رغم أنهم يملكون هذه الخيرات الضخمة من نفط وغاز طبيعي ومعادن وذهب . . . إلخ .

الآن عرفت لماذا نحيي ذكرى علي بن أبي طالب . وعرفت لماذا يعاديه بعض الناس ، لأنه مع الحق ولأنه صريح دائماً ، ولأنه يركز على الجانب المستور ـ كما قدّمت لكم ـ في الإنسان أكثر من الجانب الظاهر ، فهـو نفسه كان خشن الملبس ، ويقول : «والله لقد رقعت مدرعتي حتى استحييت من راقعها» ، فلله دره من زاهد في هذه الدنيا ومفاتنها . فكانت له مدرعة كان يلبسها ، وكان قد جلبها معه من المدينة وقال مخاطباً أهل البصرة : «يا أهل البصرة إني خرجت من المدينة بقطيفتي هذه ، وإن خرجت منكم بغيرها فأنا خائن» . فهـو يقسم بالله أن لا يتركها أبـداً

THE PRINCE GHAZI TRUST

ويضيف : «وقال لي قائل ألا تنبذها عنك ؟ فقلت له : اعزب فعند الصباح يحمد القوم الشرى» .

أما مأكله فخبز شعير وملح جريش وماء ، واللبن بعض الأحيان . يقول سويد بن غفلة : «دخلت على على في ذي قار فوجدته قد أخرج جراباً ثم فتحه وكان قد ختمه . يقول : أخرج منه كسرات من خبز الشعير ورصّنها على ركبتيه ، وبعضها كان مرضوضاً ، ثم جعلها في إناء ونثر عليه الماء ، ثم شمّر عن ساعديه قائلاً: «بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ، وبدأ يأكل ، قلت : سيدي أنا تصورت أن هناك أكلة عظيمة وحكيمة وغنية بالفواكه ، تلك التي جعلتها في هذا الجراب وختمته ، والآن هذا ليس إلا خبز شعير يابس . . فلماذا تختم عليه الجراب ؟ قال : يابن غفلة ، خشيت من هذين الولدين ـ الحسن والحسين ـ أن يلتاه بسمن أو زيت . وأنا أريد أن آكل خبز شعير يابس فقط» .

لاحظ كيف كان الإمام سين يركز على هذا الجانب. لكن الله أعطاه في درة غريبة على هذا الجانب في الجسم، وباستطاعة أي إنسان أن يأكل مثل هذا الطعام، لكن يصيبه منه الضعف والوهن.

## . كم الأفواه :

الأصبغ بن نباتة يقول: «دخلت فرأيت الإمام على النفخ يأكل خبز شعير غير منخول، يعني بنخالته، فقال لجاريته وقيل أنها كانت فضة : أما يتقون الله في هذا الشيخ؟ . ألا تنخلون له الطعام؟ قالت: هو أمرنا أن لا ننخل له طعامه .

والآن اكتشف علمياً أن هذه النخالة تحتوي على عناصر ومواد مفيدة صحياً للإنسان . وهو بحاجة إلى هذه المواد ، لذلك يقول الإمام : «وكأني بقائلكم يقول : إذا كان هذا قوت ابن أبي طالب ، فقد قعد به الضعف عن منازلة الأقران ومقابلة الشجعان . ألا وإن الشجرة البرية هي أقوى عوداً ، والروائح الخضرة أرق جلوداً ، والنباتات البدوية أقوى وقوداً وأبطاً خموداً ،

THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR OUR ANIC THOUGHT

وأنا من أحمد كالضوء من الضوء ، أو الذراع من العضد ، والله لو تظاهرت العبرب على قتالي لما وليت عنهم» . هكذا كان الإمام على علينان ، وهكذا شاءت حكمة الله أن يمثل هذا الجانب المستور في الإنسان ، ليصحح الانحراف الذي حدث في العالم الإسلامي . وما هذا الحديث إلا حزمات من الضوء والنور أطرحها أمامكم ، فاعملوا فيها فكركم واستخلصوا العبر .

أما بعض الصحابة ، أمثال : أبي ذر الغفاري - صاحب رسول الله ويتناش - يموت جوعاً في الربذة بالعراء ، وعبد الله بن مسعود يُكسر ضلعه ، وعمّار بن ياسر ، يُضرب حتى يغمى عليه ، وعبد الله بن عباس - حبر الأمة - يُسجن في بيته ولا يُسمح له بالحديث عن رسول الله ! . . وهذه الروايات موجودة في صحاح المسلمين ، التي تذكر بصريح العبارة ، أنه مُنع من تدوين الحديث عن النبي عَرَفْنَ . لعمري إنها أقوى لطمة على جبين الفكر الإسلامي والمسلمين .

نعم ، منع هؤلاء جميعاً من الحديث ، لأنهم لو سمح لهم أن يتكلموا ، لقالوا كل شيء بصراحة . ولرووا كل الأحاديث التي عُتم عليها ، وشطبت من كتب البعض . ومنها حادثة الغدير ، بل وفضائل علي بن أبي طالب علي ثم فضائل أهل البيت أجمع .

«فاطمة بضعة مني يؤذيها ما يؤذيني».

«يا على ، أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلاَّ أنه لا نبي بعدي» . «يا على ، من سبّك فقد سبّني ، ومن سبّني فقد سبّ الله» .

هذه كلها عناوين ، تنطوي على مكانة أهل البيت من النبي على الله بلل ومن الله ـ سبحانه وتعالى ـ منع المحدّثون من الإتيان على ذكرها ، والتكلم بها ، ومن تدوينها في صحاحهم . وقد ذكر هذا المنع في بعض الأبواب من هذه التصانيف . ففي صحيح البخاري ومسلم والترمذي وابن ماجة وأبي داود ومسند أحمد بن حنبل والطبراني وغيرهم كثر . أبواب

مسجل فيها منع تدوين الأحاديث عن رسول الله منطاب ويعلّلون هذا ، بأن الخليفة الثاني أو فلان ، لم يحب أن يسمع الحديث ، ويقول حسبنا كتاب الله فقط .

ولو كان هذا صحيحاً ، فلماذا تكلم النبي بأحاديثه المتعددة . فالقرآن وحده يكفي ، ولكان الله أمره باعتماد القرآن وحده ، وعدم التحدث إلى أحد بأي حديث . وقد جاء في القرآن الكريم : ﴿وما ينطق عن الهوى ، إن هو إلا وحي يوحى ﴿(١) . ولماذا نتمسك بعلي أمير المؤمنين مع القرآن ؟ ولماذا قال الرسول سَنَن ؛ «علي مع القرآن والقرآن مع علي» ؟ طيلة عشرين سنة مرّت ، وغير مسموح لأحد أن يقول : قال رسول الله . طيلة عشرين سنة ، وكل المحدّثين في صمت مطبق ، حتى عبد الله بن عباس ، على جلال قدره وعظمته ، لم يكن يتحدث ، لأنه كان يريد أن يحفظ مكانته .

فعندما تولى الإمام الخلافة . وما قيمة الخلافة عند على ؟ وهو الذي قال : «والله إن هذه النعل عندي أفضل من خلافتكم إلا أن أقيم حقاً أو أدفع باطلاً» . هكذا كان ينظر إلى الخلافة، تصحيحاً للانحراف الكبير الذي حدث آنذاك . هذا هو الجانب الروحي والمستور عند على علي علينية.

### . استباق الامام علي علي المناق الحديثة:

في نهج البلاغة ، لا تترك ريشة على وقلمه ولسانه شيئاً في الوجود إلا وتصوره بدقة وإتقان . فلاحظوا تصويره للنملة ، وكيف يتحدث عنها في صفحات مطولة . واليوم هناك أحد علماء الغرب الذي سلخ من عمره أربعين سنة لدراسة النمل ، كذلك التقيت في جامعة ألبانية بأحد الأساتذة المتخصصين ، وراح يروي الحكايات المختلفة عن خفايا هذا العالم ، ثم سألني : هل عندكم شيء من هذه العلوم أيها المسلمون ؟ فتسمت وقلت

<sup>(</sup>١) سورة النجم ؛ الآية : ٣٠ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

له: لأنك لا تعرف ، شيئاً عن الإسلام ، وتجهل ما جاء به القرآن الكريم ، وما ورد في نهج البلاغة عن تلك الدويبة التي قضى أحد العلماء أربعين سنة في دراستها ، فالقرآن الكريم يخصص سورة كاملة من سُوره ، وسمّاها (سورة النمل) ، والإمام علي الشخيلة خطبة مفصلة يتحدث فيها عن النمل وبيولوجيته ، والإمام الصادق الشخير، يتحدث مع المفضل بن عمر ، عن الدورة الدموية عند النمل . فدهش وخاطبني على الفور ، أحقيقة ما تقول ؟! أنا لا أدري هذا . فقلت له : اسمع ما يقول الإمام على الشخير عن النملة : «انظروا إلى النملة على دقة هيأتها وصغير حجمها ، كيف دبّت ليرزقها تجمع في حرّها لبردها» . ففي أيام الحر ، تجمع النملة الطعام ، لنخو فتأخذ حبة القمح وتقسمها إلى قسمين ، أو حبة الكزبرة إلى أربعة أقسام ، فناخذ حبة الكزبرة إلى أربعة أقسام ؟ لأنها لو قسمتها إلى قسمين ودفنتها في التراب ، فستنبت هذه حين تمطر السماء ، فلا بد لها من أن تقسمها إلى أربعة أقسام حتى لا يعود عندها القدرة على الإنبات والحياة من تقسمها إلى أربعة أقسام حتى لا يعود عندها القدرة على الإنبات والحياة من تقسمها إلى أربعة أقسام حتى لا يعود عندها القدرة على الإنبات والحياة من جديد ، وكذلك القمح .

ففي أية كلية درست هذه النملة ، وكيف تلقت دروس الإحياء ، وأين تلقت علوم النبات ، مثل هذه النملة الصغيرة ؟! .

واسمع الإمام على النفاكيف يتحدث عن الطاووس مشلاً ، فهو يقول: «ومن عجيب صنع الله سبحانه وتعالى ـ الطاووس، خلقاً ، خلقه في أكمل خلق وفي أحسن تنظيم ، انظروا إلى ريشه وإلى أجنحته . . . » ويصفه وصفاً دقيقاً حيّر كل الفلاسفة والأدباء والعلماء .

#### ورشاده:

ثم إذا تحدث عن الإيمان والدعاء ، فهو يربط دعاءك بكل ما يدور في هذا الكون : « فطر الخلائق بقدرته ، ونشر الرياح برحمته ، ووتد بالصخور مَيَدان أرضه » . يشير إلى حركة الأرض والصخور والجبال ، وقد ثبت علمياً ، من الناحية الجيولوجية والجغرافية أن الجبال إنما أرسيت في



الأرض لتعديل حركاتها .

وإذا كتب إلى عمّاله وولاته في السياسة والاقتصاد والإدارة تتوقف الأقلام، وإن أعظم شيء كتبه إلى مالك الأشتر حين ولاه مصر: «واعلم يا مالك أني قد وجّهتك إلى بلاد قد جرّت عليها دول من قبلك من عدل وجور، وإن الناس ينظرون إليك في مثل ما كنت تنظر فيه من أمور الولاة قبلك، ويقولون فيك كما كنت تقول فيهم، فأشعر قلبك الرّحمة للرعية، والمحبة لهم، واللطف بهم، لا تكوننَّ عليهم سَبُعاً ضارياً تغتنم أكلهم، فإنهم صنفان، فإما أخ لك في الدين، أو نظير لك في الخلق».

أما في ميدان التربية ، فاقرأوا وصية الإمام على على على المنظمة الحسن في التربية ، وسنخصص لهذه التربية ، تربية الطفل ، وكيف سينشىء أبناءه وبناته ، وسنخصص لهذه الوصية حديثاً كاملاً إن شاء الله في ليلة أُخرى .

ولم يترك الإمام شيئاً إلا وذكره . وخصوصاً في التركيز على ما يتعلق بالجانب المستور في الإنسان ، العقل والروح والفطرة والقلب ، ثم وجّهنا إلى هذا الجانب ، لأن له علاقة وطيدة بالآخرة ، وكلما ذكر الآخرة تعمق هذا الجانب عندك ، فهو يذكر وحشة القبر في أول ليلة ينزل إليه فيها الإنسان ، فعندما يُنزل الإنسان أول ليلة إلى القبر ، يقبل عليه الملكان العظيمان ، منكر ونكير ، وأمامهما هذا السجل العظيم الذي لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها . ويخاطب الله المتقين ومذكراً إياهم بهذه الليلة بقوله : ﴿فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد ﴾(٢) . وقد ضربنا مثالاً على ذلك عند الحيوانات ، تلك التي تتمتع ببصر أقوى من بصر الإنسان ، وهنا يمدّك الله بأقوى منه ، وحتى لو كنت أمياً لا تجيد القراءة والكتابة فهو يقول لك : ﴿اقرأ كتابك ، كفى بنفسك اليوم عليك حسيباً ﴾(٢) . ومن

<sup>(</sup>١) سورة ق ، : الآية : ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء ؛ الآية : ١٤ .

الناس في هذه اللحظات من قد يتجرأ ويقول: لا ، أنا ما صنعت هذا ، وإذا اليد تشهد ، والأصابع تشهد وكل عضو من أعضائه يشهد عليه .

ويقول قائل : كيف حُفظت هذه الأقوال أو الأعمال حتى ذلك الحين ، والجواب على ذلك أنه لو تأملنا اليوم جهاز الفيديو الذي يسجل للإنسان كل أعماله وحركاته وأقواله ويخلدها له حتى بعد مماته إلى ما شاء الله . أليس هذا جزء من علم رب العالمين الذي آتاه للإنسان في حياته حسب قوله ـ عز من قائل : ﴿وَمِا أُوتِيتِم من العلم إلا قليلاً ﴾(١) . والله يخاطب الإنسان بقوله : ﴿وَإِنَا عليكم لحافظين كراماً كاتبين ﴾(١) ، كراماً لا يزيدون ولا ينقصون شيئاً : ﴿يعلمون ما تفعلون ﴾ . . إذن ، كل شيء يفعله الإنسان أو يتفوّه به ، فهناك كتبة يكتبون ، وحفظة يحفظون . وأكثر من هذا مذكور في فلسفة علي عالمين، حتى النيّة تُكتب ، لأن النيّة توجّه فكر الإنسان ليؤثر على نفسه . ولذلك يقول الإمام عالمين : «خير شيء لابن آدم أن تكون نيته لأخيه الإنسان خيراً » . ونيّة المرء خير من عمله . لأن النيّة السيئة تسبب الخلاف والسوء ، والنيّة الطيبة تحبب القلوب إلى بعضها وتنقّيها .

يقول الإمام على مُلِلْكُنْهِ: «إن القلوب لها إقبال وإدبـار». مثل االبحـر له مدُّ وجـزرٌ، ثم يضيف : «فـإذا أقبلت فحملوهـا النــوافـل، وإذا أدبــرت فاقتصروا عليها بالواجبات».

ومن الناس من كان عنده وسواس في أعماله وتصرفاته، كالحسن البصري، الذي كان يعاني من وسواس في الوضوء والصلاة. وفي إحدى الروايات أنه دخل رجل من أهل البصرة على الإمام على وقال له: سيدي، أريد منك أن تطمئنني، فإن قلبي مضطرب من أهل النفاق، فقال له الإمام على منافذة: «لو أن الذين وراءك بعثوك تبتغي لهم مساقط الغيث، ورجعت إليهم فأخبرتهم بالكلأ والماء، فخالفوا إلى المعاطش والمجادب». لو

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء ؛ الآية : ٨٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة الانفطار ؛ الآيتان : ١٠ و ١١ .

أخبرتهم بمكان العشب والماء ، ثم خالفوك وذهبوا إلى حيث لا ماء ولا عشب ، فماذا أنت صانع ؟ . قال : والله يا سيدي ، كنت تاركهم ومخالفهم إلى الماء والعشب ، قال الإمام عندئذ : «فامدد يدك ، الماء والعشب هنا عند علي بن أبي طالب ، فلا تندهب إلى غيره» . فقال الرجل : والله ما تمكنت أن امتنع لقيام الحجة علي ، فمددت يدي وبايعت الإمام علي منافخير.

والليلة كذلك ، فنحن كلنا نمد أيدينا لنبايع علياً أمير المؤمنين .

وإذا كان الإمام يركز على الجانب المستور من الإنسان ، فلا يفوته أن يركز أيضاً على الجانب الظاهر ، فيقول : «أأقنع من نفسي أن يُقال هذا أمير المؤمنين ، ولا أشاركهم بمكاره الدهر ، أو أكون أسوة لهم في خشونة العيش ؟ وما خلقت ليشغلني أكل الطيبات كالبهيمة المربوطة ، همّها علفها أو المرسلة شغلها تقممها . وأيم الله ، لأروضن نفسي رياضة تمشي معها إلى القرص مطعوماً أو تقبل بالملح مأدوماً ، ولأدعن مقلتي كعين ماء نَضُب معينها واستُفرغت دموعها . .» .

وهو حينما ينظر إلى ذنوب أمته يبكي ، ويستغفر لهم ويقول : «آه . . إن أنا قرأت في الصحف سيئة أنا ناسيها وأنت محصيها ، فتقول خذوه ، فياله من مأخوذ لا تنجيه عشيرته » . وهو يخاطب ربه قائلاً :

ما لي سوى قرعي لبابك حيلة فإذا رُددت فأي باب أقرع.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآية : ٣.

وكل مواصفات الخير والكرم والشجاعة والشهامة والعزة .

هذه هي مدرسة الإمام علي التناه مدرسة السلامة مدرسة في الإيمان، ومدرسة في الشجاعة ، ومدرسة في العلم والفلسفة والحكمة ، مما جعله دون مستوى النبوة وفوق مستوى البشرية ، أثرت في الناس كل الناس وعلى جميع مستوياتهم ، كباراً وصغاراً ، صحباً وأعداءً حتى أن أعداءه عندما بلغهم خبر وفاته بكوا عليه ، ولم يفت البكاء معاوية ، عندما دخل عليه ضرار بن ضمة يصف له علياً قائلاً : «كان والله بعيد المدى ، شديد القوى ، يتفجر العلم من جانبيه ، وتنطق الحكمة من نواحيه ، يستوحش من الدنيا وزهوتها ، ويستأنس بالليل ووحشته ، يعظم أهل الدين ويقرب المساكين ، وكافينا كأحدنا ، يجيبنا إذا سألناه ، ويدنينا إذا استنبأناه . . » .

### . حب الناس لعلي:

كان الإمام على السوق ويقول: أوفوا المكاييل ولا تبخسوا الناس أشياءهم ، يقضي حاجة هذا ، ويسترد حق ذاك . مرّ بفتاة تبكي . . فقال لها : مالك تبكين ؟ قالت : اشتريت تمراً من هذا التمّار ثم أردت إرجاعه له فلم يرض ، فرجعت إليه ثانية : فلم يرض أن يرجع التمر ، فيأتي الإمام ويتحدث مع هذا التمّار بكل تواضع وهو لا يعرفه ، فوضع التمّار يده في صدر الإمام ودفعه ، قائلاً : وما شأنك في الدخول بيننا ؟ أنا بعت التمر ولن أسترجعه ، فوقف الإمام لحظة ، وإذا بمالك الأشتر مقبل برفقة عمّار بن ياسر وإبراهيم بن مالك ، أبطال الإسلام ، الذين صنعهم الإمام على على العقيدة والإيمان ، فوقفوا معه لا يعلمون عن القضية شيئاً ، والفتاة تبكي ، فخاطبهم التمار قائلاً : ما هذا التجمع الغفير ؟ فقالوا له : هذا أمير المؤمنين على على الشير ويقول : لقد أرجعت التمر الرجل وجاء إلى الإمام ، يقبّل يديه ويعتذر ويقول : لقد أرجعت التمر وأعطيت ثمنه للبنت ، هل رضيت عني يا مولاي ؟ والله لا أعود إلى مثلها ، فقال له الإمام : ما أرضاني عنك إن أنت أرضيت الناس عن نفسك ،

فكن طيباً وطاهراً مع الناس ، عيشوا مع الناس ، وخالطوهم مخالطة إن عشتم معها حنّوا إليكم ، وإن متم بكوا عليكم .

وبينما كان الأطباء يعالجونه ، قالوا للإمام الحسن : يابن رسول الله أحضر اللبن ليشربه أبوك ، ولما طلب الإمام الحسن اللبن ، فإذا به يرى أعداداً بالعشرات من الأطفال اليتامى ، كل واحد منهم يحمل في يده إناءً مملوءاً باللبن ، جاؤوا به إلى الإمام على عبني في في فدخل الحسن على أبيه وأخبره بخبر اليتامى ، فاستعبر أمير المؤمنين ، وبكى لما سمع هذا الخبر . وفي هذه الليلة بكى الناس كلهم على أمير المؤمنين عبني بكاه الأحرار والشرفاء والمنصفون ، لأن موته ترك في قلوب الجميع جرحاً لا يندمل أبداً .

وكلكم تعلمون أنه عندما ألقي القبض على عدو الله عبد الرّحمٰن بن ملجم ، على يد شخص من قبيلة همدان يدعى حذيفة ، ولما سأله الإمام الحسن عن كيفية ظفره بعـدو الله ؟ قـال : أوقـظتني زوجتي قـائلة : اسمـع المنادي ينادي معلناً قتل الإمام على عَلِيْكُمْ، قلت: ويلك، فض الله فاك، ومن يجرؤ على مولاي علي بن أبي طالب؟ قالت : بلى ، سمعت منادياً ينادي بين السّماء والأرض: قُتل أمير المؤمنين ، قُتل على بن أبي طالب . وفي هـذه اللحظة سمعت جلبة وصيحة ومنادياً بين السماء والأرض: «تهدمت والله أركان الهدى ، وانطمست أعلام التقى ، قتل على المرتضىٰ». ويضيف حذيفة: أحسّ قلبي بالشر، فجرّدت سيفي وخرجت إلى الجادة، فوجدت عدو الله يدور وكأنيها سُدَّت البطرق في وجهه، فقلت له: يها هذا من أنت؟ فكني نفسه بكنية أخرى ، قلت : لعلك صلَّيت الفجر ، قال: لا ، قلت: ألا تريد أن تصلَّى مع أمير المؤمنين في المسجد؟ قال: أنا منهمك بشغل أهم من الصلاة ، قلت : ويحك وأي شيء أهم من الصلاة ؟ أما سمعت بخبر على ؟ قال : لا ، قلت : ألا تريد أن تتحقق من لعلك قاتل علي بن أبي طالب ، وهنا ارتبك وحاول أن يرفض ، ثم عاد

وقال: نعم، وفي نفس اللحظة هبت ريح كشفت ثوبه عن السيف، وإذا به يلمع ويقطر منه دم جديد. فهجمت عليه وصحت صيحة اجتمع حولي \_ من جرائها \_ أهل الحي، فأوثقوه، كتافاً، وجئت به إليك سيدي. وها هو عدو الله واقف بين يديك.

التفت إليه الإمام الحسن على وقال: ويلك ألم يحسن إليك الإمام على أمير المؤمنين؟ فكيف تجرأت على مشل هذا؟ قال: أفأنت تنقذ من في النار؟ وفي هذه اللحظات وضع الإمام الحسن رأس والده في حجره، فوجده قد أغمي عليه، فأخذ يقبله ودموعه تجري على خديه، وبعد قليل، فتح الإمام علي على على على على خديه، وبعد قليل، فتح الإمام علي على على على على ولدي يا فقل ناخر وداع بيني وبينكم، ثم وقع بصره على المجرم ابن ملجم فقال: ولدي يا حسن، الله، الله في أسيركم، أطعموه مما تأكلون واسقوه مما تشربون. ثم قال: احملوني إلى داري، وهناك اجتمع عليه الأطباء الذين طلبوا منه أن يكتب وصيته قائلين له: هذه الضربة ما وراءها حياة بعد، لأن الضربة وصلت إلى موضع سجوده. ولما سمعت الحوراء زينب صاحت وأأبتاه، واعلياه، من لليتيم، من للصغير حتى يكبر، ومن للأرامل بعدك؟ فضج الناس بالبكاء والنحيب.

فقام في هذه الليلة حجر بن عدي وقرأ التعزية وقال :

فيا أسفي على المولى التقي أبي الأحرار حيدرة الزكي

فضج الناس بالبكاء والنحيب لصوت حجر وبكائه ، فالتفت الإمام أمير المؤمنين إلى حجر وقال : يا حجر بارك الله فيك ، يا حجر كيف بك إذا دُعيت إلى البراءة مني ؟ فأجابه : والله سيدي لو قُطعت بالسيوف إرباً إرباً ، وألقيت في النار ، لما تبرّأت منك ، فقال الإمام : بارك الله فيك يا حجر ، جزاك الله خير الجزاء .

ثم التفت أمير المؤمنين على الله ولده الحسن وقال: بني مرّ الناس فليتفرقوا. فذهب الناس جميعهم إلاّ الأصبغ بن نباتة ، بحر العلم

والتقوى ، فقال له الحسن المنتفية: «يا أصبغ ألم تسمع قول أمير المؤمنين ؟ قال: بلى سيدي ، ولكن رجلي لا تحملاني الآن ، وليس لي طاقة على أن أترك سيدي أمير المؤمنين ، فلو تستأذن لي لألقي عليه نظرة وأذهب .

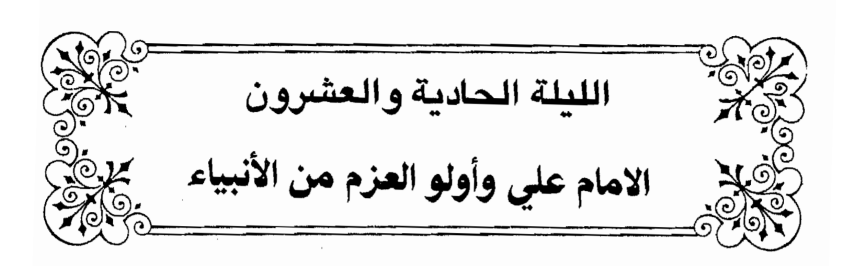
وهنا دخل الحسن عليه ثم خرج وقال: ادخل يا أصبغ ، يقول الأصبغ: دخلت فرأيت سيدي معصباً بعصبة صفراء. والله ما عرفت أيهما أشد اصفراراً العصبة أم وجهه . وكان يرفع رجلاً ويضع أخرى من شدة السم ، وهو يقول: «سلوني قبل أن تفقدوني . . وخففوا سؤالكم ،المصيبة أمامكم» . ثم يضيف الأصبغ: لما رأيته ارتفع صوتي بالبكاء ، فقال لي : يا أصبغ لا تبك . . إنها الجنة . فقلت : والله سيدي أنا أعلم أنك تصير إلى الجنة ، ولكني أبكي لفراقك يا مولاي .

يُحدث محمد بن الحنفية ويقول: بتنا ليلة عشرين عند أبينا علي الشخط وقد سرى السم في بدنه الشريف، لأن اللعين ابن ملجم قال: سيفي بألف والسم بألف. وقد عرق جبينه، يغمى عليه ساعة بعد ساعة، تحيط به بناته وخصوصاً الحوراء زينب، تريد أن تعرف عن حال أبيها. وكأني بها تقول:

قل لابن ملجم والأقدار غالبة هدمت ويلك للإسلام أركانا قتلت أفضل من يمشي على قدم وأول الناس إسلاماً وإيماناً

إنّا لله وإنّا إليه راجعون ولا حول ولا قوة إلاّ بالله العليّ العظيم ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .





# 

جاء في وصية إمامنا ومولانا علي أمير المؤمنين علي الولديه الحسن والحسين ، قال : «أوصيكما بتقوى الله ، وأن لا تبغيا الدنيا وإن بغتكما ، ولا تأسفا على شيء منها زوي (١) عنكما ، وقولا بالحق واعملا للأجر ، وكونا للظالم خصماً وللمظلوم عوناً»(٢).

وقال الله سبحانه وتعالىٰ في سورة الدهر: ﴿يوفون بالنذر ويخافون يوماً كان شره مستطيراً \* ويطعمون الطعام على حبه مسكيناً ويتيماً وأسيراً \* إنما نطعمكم لوجه الله لا نريد منكم جزاءً ولا شكوراً \* إنا نخاف من ربنا يوماً عبوساً قمطريراً \* فوقاهم الله شر ذلك اليوم ولقّاهم نضرة وسروراً \* (٣).

إن من يراقب حياة الإمام على ويتابعها يجد أنها شبيهة بحياة أولي العزم من الأنبياء ، بعيدة كل البعد عن أن تكون شبيهة بحياة الملوك والحكام . وهذه المسألة هي موضوع بحثنا وحديثنا .

<sup>(</sup>١) زُوي بمعنى قُبض .

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة ، المجلد الرابع من شرح ابن أبي الحديد ص ١١ لما ضربه على رأسه ابن ملجم لعنه الله .

<sup>(</sup>٣) سورة الإنسان ؛ الآيات : ٧ ـ ١١ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

فمن الواضح أن ثمة قاسماً مشتركاً بينه وبين أولي العزم ، لا بل نجده في كثير من المواقف أعظم منهم لأن حياته تكاد تكون مطابقة لحياة محمد بن عبد الله مسلمات تمام المطابقة ، ونحن نعلم أن الرسول مسلمات أعظم من أولي العزم .

ولكي تتضح لنا هذه المسألة سنحاول أن نسبر حياة هؤلاء الأنبياء السلطة منلاحظ أن الله سبحانه وتعالى عندما كلفهم بتبليغ الرسالة لم يزودهم من الوسائل لا بقوة المال ولا برهبة السلطان وسطوته ، بحيث يكون هناك إرغام للناس على الدخول في عالم العقيدة ، فلم يكن اعتناق الناس للدين عن رغبة في المال أو رهبة من السلاح .

إذ لو أن الله سبحانه وتعالى زود النبي مسلم بالقوة والقدرة على القهر لما كان هناك من حاجة في أن يحاول الذهاب إلى الطائف بحثاً عن عون أو ملجأ يجده لدى زعمائها وقادتها ولا سيما بعد موت أبي طالب. فلو كان النبي علي متلك مثل هذه القوة لأرغم أهل الطائف على الانصياع لدعوته ، فضلاً عن أهل مكة . إذن سلاح الأنبياء لا يكمن في القوة المادية وإنما سلاحهم من نوع آخر ، سوف نحاول أن نتعرف إليه .

إن بعض الناس يتساءلون: طالما أن علي بن أبي طالب كان يعلم أن ابن ملجم لعنه الله هو قاتله، فلماذا لم يبادر إلى قتله قبل أن يتمكن منه الله هو مثل هذا السؤال هي أن أيّ حاكم من الحكام قديماً وحديثاً إذا ما أحس بخيانة أو توقع خيانة من أحد أعوانه فإنه يبادر فوراً إلى البطش به والتخلص منه. فلماذا لم يسلك الإمام على هذا المسلك إزاء قاتله المتوقع ؟.

ولكي نجد جواباً نقدمه لمن يبطرح مثل هذا الاستفهام لا بد من العودة إلى حيث بدأنا وقررنا أن حياة الإمام على المناكل وتشابه حياة أولي العزم من الرسل حيث لم يزودهم الله تعالى بالسلاح المادي بالرغم من أنه يقول سبحانه: ﴿ لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وانزلنا معهم الكتاب والميزان

ليقوم الناس بالقسط، وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد (١). لأن الحديد المشار إليه في هذه الآية الكريمة هو السيف في حدود الحق، وليس السلاح المادي المنتشر بين أيدي الناس على مستوى العالم أجمع.

ولوكان الله تبارك وتعالىٰ زود الأنبياء بأموال ضخمة لكي يغروا الناس باتباع الدين لما كان هناك فرق بينهم وبين الأغنياء والمتمولين ونحن نعلم أن المال يغري الكثيرين من الناس الذين يحترمون الإنسان بقدر ما يمتلك من الأموال . فقد تعود الناس أن تكون الزعامة والقيادة لمن ابتني القصور وملك الأموال والضياع . وقد ورد في التفسير أنه لما تكررت حجج الله على قريش قالوا: «فإذا بعث الله بشراً رسولاً ، فهلا بعث غير محمد ، كالوليد بن المغيرة المخزومي من أهل مكة وعروة بن مسعود الثقفي من أهل الطائف فكانا أحق بالرسالة منه . يقول سبحانه على ألسنتهم ﴿ لُولا نُرِّلُ هَذَا القرآن على رجل من القريتين (٢) والقريتان هما مكة والطائف. إن مفهوم قريش للزعامة والرياسة تقوم على القوة والمال والسيادة ، والنبوة هي من هذا القبيل برأيهم ، فكيف إذن يمكن أن يرسل الله نبياً فقيراً ليس له نصيب من القوة المادية والمالية ؟ وبهذا المنطق خاطب فرعون شعبه عندما دعاه موسى إلى عبادة الله الواحد القهار، فقال لهم كيف يمكن أن يكون راعي الغنم نبياً وهو لا يملك المال ولا السلاح ولا الجاه ؟ : ﴿ أُمُّ أَنَا خَيْرُ مِنْ هَذَا الذي هو مهين ولا يكاد يُبين (٣) ﴿فلولا ألقى عليه أسورة من ذهب أو جاء معه الملائكة مقترنين (<sup>٤)</sup>.

لقد حاول فرعون أن يستغل بساطة الناس وقلّة وعيهم فخاطبهم بهذا المنطق الذي تعودوه . فإذا كان لا بد من إله أو نبي فلماذا لا يكون هذا

اسورة الحديد ؛ الآية : ٢٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف ؛ الآية : ٣١ .

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف ؛ الآية : ٥٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة الزخرف ؛ الآية : ٥٣ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الإله أو ذاك النبي فرعون نفسه بدلاً من موسى الذي يرعى الأغنام ويعيش حياة فقر وبساطة ؟ . في الوقت الذي يمتلك فرعون كل الأسباب المادية التي تؤهله لكي يكون إلها أو نبياً ، إذ لديه السلاح والجيوش الجرارة والسجون وأجهزة التعذيب والقمع ، والسلطان والملك والسطوة . . . الخ . يقول سبحانه : ﴿فاستخف قومه فأطاعوه ﴾(١) ثم يقول : ﴿إنهم كانوا قوماً فاسقين ﴾(١) وقد استولى عليهم فرعون بمختلف الأساليب فنشر الفسق والفجور في المجتمع وصولاً إلى السيطرة عليهم ، وهذه تماماً خطة اليهود في العالم أجمع حيث يعملون بكل الوسائل على إشاعة الفساد في العالم الإسلامي خصوصاً لكي يتمكنوا من تحقيق أهدافهم في السيطرة لا على المسلمين والعالم الإسلامي فقط ، بل على العالم أجمع .

ونخلص إلى القول تأكيداً لما قررناه ، إن الله تبارك وتعالى قد زود الأنبياء بقوى معنوية لا مادية . حتى المعجزات وإن كانت سلاحاً خطيراً يمتلكه الأنبياء فإن الحق سبحانه لم يسمح لهم باستعمالها إلا في الحالات القصوى وعند الضرورة لأن طلب المعجزة من قبل الناس مسلسل لا ينتهي . فهو سبحانه لا يريد أن يكون إيمان الناس مرتبطاً بالمعجزة ، فطالما هناك معجزة يؤمن الناس وإذا زالت المعجزة ضعف إيمانهم . يقول سبحانه : ﴿إن نشأ ننزل عليهم من السماء آية فظلت أعناقهم لها خاضعين ﴾ (٢) إن الله تبارك وتعالى لا يريد إيماناً مشدوداً بالمعجزة فقط . ولا يريد سبحانه إيماناً مشروطاً بالمال والقوة والرهبة ، وإنما يريد إيماناً في قلوب مشدودة إلى الله سبحانه وتعالى الذي يستحق العبادة وفي هذه العبادة غير الإنسان وسعادته الحقيقية .

إن هذه المسألة التي تعتبر حقيقة من حقائق الله سبحانه قد تجلّت في حياة الأنبياء والرسل وفي حياة أمير المؤمنين المنظمة. ومن هنا قولنا في بداية

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف ؛ الآية : ٥٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء ؛ الآية : ٤ .

البحث: إن حياة أمير المؤمنين تكاد تكون مطابقة لحياة الأنبياء تماماً. فهذا ابن الكوّاء رأس الخوارج في الكوفة يشتم عليّاً عليه في أثناء صلاته والإمام يعلم ذلك وكان قادراً على قتله أو على سجنه على الأقل، ولكنه لم يفعل. علماً أن السجن الذي كان يستخدمه الإمام هو كناية عن بناء من القصب والبرديّ حيث كان السجناء يفلتون منه بسهولة ويسر، في الوقت الذي كان على الإمام أن يعلن ما يسمى في وقتنا الحاضر «حالة الطوارىء» لأنه واجه ثلاث حروب كبرى: حرب الناكثين وعلى رأسهم أم المؤمنين وطلحة والزبير، وحرب القاسطين وعلى رأسهم معاوية وابن العاص، وحرب المارقين وهم الخوارج.

وبالرغم من خطورة هذه الفتن جميعاً كانت الحريات مؤمنة . فبعد انتصاره في حرب الجمل وبالرغم من تزعم عائشة لهذه الحرب فقد كان يقول المنتخب والله لا أهدأ حتى أؤمن لها الحراسة . . أيكم يتولى حراسة زوجة رسول الله ؟ ثم يبعث معها عشرين امرأة كان قد عمّمهُنَّ حتى قالت في أثناء الطريق : لقد فضحني على بن أبي طالب . وإذا بها عند وصولها إلى المدينة تكتشف أن حراسها كانوا نساءً .

أما أهل البصرة فقد عفا عنهم قائلًا: «عفوت عن أهل البصرة كما عفا رسول الله على البعدة عنهم عنه أهل مكة».

وقس على ذلك مواقفه يوم صفين ويوم النهروان .

وهذا شبث بن ربعي يصعد المنبر في الكوفة ويشتم علياً وهو موجود . ولكن الإمام عليا يرد عليه وهو قادر على سحقه والبطش به لأنه يمتلك القدرة على ذلك فهو الحاكم الذي يبسط سلطانه على بقعة كبيرة من الأرض تشكل العالم الإسلامي في ذلك الوقت وله من الهيبة ما تجعل الكثيرين بهيبون تكليمه ، فضرار يقول : «ما كنا نكلمه هيبة منه» ومع ذلك فهو يعظم أهل الدين ويقرب المساكين . إنه لم يرد على ابن الربعي وهو الإنسان العظيم ، العملاق ، يحيط به أبطال الإسلام كمالك الأشتر

وعمّار بن ياسر وغيرهما ، وما كل ذلك إلا لأنه يريد أن يقهر خصومه إذا استطاع إلى ذلك سبيلًا ، لا بالقوة المادية التي تقوم على البطش والقهر ، بل بأخلاق الإسلام وتسامح الإسلام والموقف الإسلامي .

أجل ، إن حياة الإمام هي تماماً حياة الأنبياء ، حيث أراد الله لهم ألاً يرغموا أحداً لا بالأموال ولا بالسلاح ، بل يتركون الناس أحراراً حتى يأتوا الله بحريتهم وقناعتهم وملء إرادتهم . وإذا كان الإمام قد استخدم القوة في وجه أخصامه ، فذلك لأنه كان في موقف الدفاع عن النفس فهو لم يبدأهم بقتال ، وإنما كان يدفع عن نفسه كيدهم وبغيهم .

قد يعترض معترض فيقول إن الله سبحانه قد بعث بعض الأنبياء وزودهم بالقوة ، كسليمان مثلاً ، فقد سخّر له ملكاً فريداً من نوعه . إذ سخّر له الجن والطير .

صحيح . . إن الله تبارك وتعالى قد سخّر لسليمان كل ذلك ولكن لماذا ؟ حتى لا يقول قائل : لو كان الله يستطيع أن يعطي الأنبياء لأعطى واحداً منهم على الأقل . علماً أن سليمان على المناه يكن من أولي العنزم ورسالته لم تكن رسالة عالمية ، يُضاف إلى ذلك أن سليمان لم يستخدم ملكه لأغراض شخصية ، فقد كان يغزل وينسج ويأكل من تعب يمينه . وداود أيضاً كان كذلك ، فقد أوحي إليه : «أن يا داود ، نعم العبد أنت ، لولا أنك تأكل من بيت مال المسلمين» . فبكى أربعين يوماً ، فألان الله له المحديد ، فصار يصنع الدروع من الحديد ويأكل من كد يمينه . وسليمان نفسه لما مات لم يعرف من كان حوله بموته وما دلهم على موته إلا دابة الأرض ، فقد مات وهو يتكيء على عصاه ، وبقي واقفاً إلى أن بعث الله القرضة وهي دويبة تقرض الخشب فأكلت العصا فانكسرت فوقع سليمان ، وعندها فقط علم الجن والإنس أن سليمان قد مات .

أما إذا تأملنا ملياً وراقبنا حياة أُولي العزم من الرسل لوجدنا أنها حياة تتسم بالطبيعية التي توافق طبيعة الإنسان والمسلك البشري العادي . وحتى

معجزاتهم فهم لا يستخدمونها إلَّا عند الضرورة .

وهكذا نجد أن الإمام علياً كان يعيش حياته كما عاش الأنبياء من أولي العزم حياتهم . وإذا كان هناك ما يميزه عن البشر العاديين فهو صلاحه وورعه وتقواه وتسامحه وحلمه وحكمته لا سلطانه أو بطشه أو قهره .

وفي هذا الطريق سلك سائر الأئمة من أهل البيت عليه يميزهم عن الناس ما كان يميز علي بن أبي طالب عليه أبي لذلك كانت الصفات التي تطلق عليه أو على الزهراء مميزة وغير معهودة عند سائر الناس ، فقد قرنت الزهراء بليلة القدر كما قرن بها الإمام علي أيضاً ، يقول علي المناس عرف فاطمة النزهراء وعرف حقها فقد أدرك ليلة القدر وعلي كفء فاطمة » بمعنى أخر إن نفس الحكم ينطبق على علي . وما معنى هذه العبارة «أدرك ليلة القدر» ؟ .

إن الله تبارك وتعالى قد أطلق على ليلة القدر هذه التسمية لأنها تُقدَّرُ فيها كل مصالح الناس. ويُروى أن الرسول نَوْرَاتُهُ يقول: «يا رب إن أعمار أمتي قصيرة» ستون أو سبعون ، فأعطاه الله ليلة القدر التي ترد مرّة واحدة في السنة في العشر الأواخر من شهر رمضان ، وهذه الليلة جعلها الله خيراً من ألف شهر. فلو قمنا بعملية حسابية لوجدنا أنها تزيد على ثلاث وثمانين سنة . وبالتالي إذا عاش إنسان ما ثلاثاً وستين سنة فإن عمره على هذا الأساس يكون حاصل ضرب ٢٣ × ٨٣ أي ٢٢٩ هسنة إذن من عاش ثلاثاً وستين سنة وأدرك في كل سنة ليلة القدر لكان عمره هذا العدد الضخم من السنين أي حوالي خمسة آلاف ومائتين وتسع وعشرين. فأي عمر هذا ؟ إنه عمر أعمال الإنسان الصالحة وهو العمر الحقيقي للإنسان. بمعنى آخر إن عمر الإنسان الحقيقي لا يُقاس بالسنوات التي يعيشها فعلاً وإنما بالأعمال عمر المحالحة التي يمارسها قربة إلى الله تعالى . فتقول مثلاً : فلان عمره يوم واحد أو عشرة أيام أو عشرة أعوام . . . من الأعمال الصالحة .

وخلاصة القول في هذه المسألة : إن ليلة القدر هي ليلة بركة وخير

بحيث أن عمر الإنسان يمتد من خلالها ومن خلال أعماله فيها . وإذا كان الرسول بمناته قد قرن الزهراء بليلة القدر وقرن علياً بها ، فإن من يدخل عالم هؤلاء الناس فإن عمره سوف يكون طويلاً بمقدار ما يعيش متمسكاً بأذيالهم معترفاً بفضلهم ، وبالتالي فإن عمله الصالح سوف يمتد ويمتد حتى يبلغ أجره جنة عرضها السماوات والأرض . لأنه يكون قد أدرك حقيقة أهل البيت وأدرك لماذا أنزل الله سبحانه القرآن الكريم ولماذا ارتضى لنا الإسلام ديناً . وبالتالي يدرك الغاية الحقيقية في حياته فيصبح لديه هدف يعيشه ويسعى إليه . فما أتعس حياة لا غاية لها ولا هدف لأنها تتحول إلى أمر لا يُطاق وتؤدي بصاحبها إلى أسوأ العواقب أقلها الانتحار أو اللجوء إلى الخمرة والمخدرات .

ولا يتحقق الهدف الحقيقي الكامن وراء هـذا الانتحـار أو اللجـوء إلى الخمرة والمخدرات .

ولا يتحقق الهدف الحقيقي الكامن وراء هذه الحياة إلا بدخول عالم علي وفاطمة فهناك في هذا البيت أنزل القرآن ، وعلم القرآن أودعه الله تعالى صدر رسول الله على تعالى : ﴿ نزل به الروح الأمين على قلبك ﴿ (١) . وإذا كان علم القرآن قد أودع صدر رسول الله فهل ينتهي هذا العلم بموت الرسول فيدفن معه ؟ لا . . لا بد ممن يحمله وينقله . . ومن أجدر من صدر علي يحمل هذا العلم . فينتقل هذا العلم الشريف بين صدور الأئمة الشريف محتى يصل إلى صدر الإمام الحجة (عج) .

إن الإمام علياً علياً علياً علياً علياً الإمام الحسن ثم الحسن ثم الحسن ثم المواثيق والعهود والأمانات ومقاليد الإمامة ، أودعها الإمام الحسن ثم الحسن ثم الحسن ثم . . . ثم الإمام الحجة (عج) ومهما حزن الإنسان فإنه مما يخفف من حزنه علمه أن ثمة إماماً عظيماً حياً في الأرض . . سوف يظهر ويرفع راية الإسلام لترفرف عالياً فوق

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء ؛ الآيتان : ١٩٣ و ١٩٤ .

THE PRINCE GHAZI TRUST

كل بقاع الأرض فيعيد للإسلام بريقه وشروقه ، وساعتند يشعر هذا الانسان وكأن محمداً وعلياً والحسن والحسين وبقية الأئمة قد بعثوا أحياء من جديد ومن خلال المهدي المنتظر ﴿ليظهره على الدين كلّه﴾(١) ومن أجدر من أهل البيت بهذا العلم وباظهاره ؟ إنهم هم دون غيرهم من سائسر الناس حملة القرآن وعلومه . ألم يقل الإمام علي علي المنتفر علمني رسول الله ألف باب من العلم» ؟ ومن هنا نفهم معنى قوله والمنتب : «إني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي ، ما إن تمسكتم بهما فلن تضلوا من بعدي . . . ولقد نبأني اللطيف الخبير أنهما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض» . إن أهل البيت ، عترة رسول الله وأهل بيته هم عِدْلُ القرآن وحملته . . فمن تمسك بالقرآن اهتدى ومن تمسك بهم اهتدى . . هكذا يقول ويقرر سيدي رسول الله علي المنتفرة . .

فبأبي وأمي ، أمير المؤمنين ، وهو يوصي ليلة الحادي والعشرين من شهر رمضان وشتان ما بين وصيته ووصية معاوية الذي جاء بولده الفاسق يزيد فنصبه خليفة على المسلمين وقد أجبر خطيباً يحمل السيف على صعود المنبر . قال الخطيب : كل من يرفض خلافة يزيد نضرب عنقه بالسيف . فقال له معاوية : أنت أخطب الخطباء .

أما الإمام على فقد أوصى في هذه الليلة ولديه الحسن والحسين وعبرهما بثت الوصية إلى العالم أجمع في كل زمان ومكان: «أوصيكم بتقوى الله» فهي أساس الدين وهي الوقود الذي يحركنا ويدفعنا نحو الأمثل والأفضل وشهر رمضان هو شهر هذه التقوى حيث يخاف الإنسان ربه في سريرته وفي أعماقه، يتذكر الآخرة فيذكر عالم البرزخ والموت والقبر والحساب، إذ مهما طال بنا العمر فإننا صائرون إلى الموت:

أنظر لمن ملك الدنيا بأجمعها هل راح منها بغير القطن والكفن.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة ؛ الآية : ٣٣ ، وسورة الفتح ؛ الآية : ٢٨ ، وسورة الصف ؛ الآية : ٩ .

والتقوى التي يوصي بها أمير المؤمنين ليست مجرد كلمات تتمتم بها شفاهنا بل هي حالة من الإيمان تعمر القلب وتنعكس على الجوارح مسلكاً قويماً يعمل بأوامر الله ونواهيه .

في هذه الليلة ، ليلة الحادي والعشرين ، تنزل الأرواح والملائكة فتصافح كل مؤمن ومؤمنة وإن كنا لا نراهم فهم يروننا . هذه القوافل من الملائكة تدخل بيوت المؤمنين وعلى رأسهم جبرائيل عليني . كل البيوت إلا التي فيها خمرة وغناء . فقد سئل الإمام علي : تجوز الصلاة بشوب شرب صاحبه الخمرة وهو يرتديه ؟ فقال : لا تجوز الصلاة في مثل هذا الشوب . إنها مكروهة . لأن هذا الثوب يترك أثراً سيئاً على روحية الإنسان ، أي على الجانب الروحي فيه .

وإذا كان الإسلام يؤكد ويركز على الجانب الروحي في الإنسان فإنه في نفس الوقت يلتفت إلى الجانب المادي ، فيهتم بصحة الإنسان . ففي صفين طلب الإمام ماءً فجاءه ابن عباس بإناء من الماء ولكن الإناء لم يكن نظيفاً كما ينبغي ، فرفضه الإمام على وطلب إناء غيره يكون نظيفاً .

وفي تلك اللحظة ، يقول ابن عباس نظرت إلى عليّ فرأيته يقلب طرفه في السماء . قلت : سيدي أتبحث عن شيء ؟ قال يا ابن عباس أبحث عن الزوال (أي عن وقت الظهر فقد حان وقت الصلاة) . قلت : سيدي . . تصلّي الآن بين الصفوف والحرب قائمة ؟ قال : إذن علام نقاتلهم ؟ يقول ابن عباس : لقد أكد الإمام في موقف واحد على ثلاثة مبادىء : الصحة والجهاد والصلاة .

أجل . . إن الإسلام من خلال الإمام على يراعي الجانبين المادي والروحي في حياة الإنسان . ولكن الإنسان اليوم ابتعد كل البعد عن جانب الروح واسترسل في حياة مادية رخيصة مستهترة في كل مكان . . في جامعاتنا ومعاهدنا . . في مجتمعاتنا . . فلا أخلاق تراعى ولا إيمان ولا تربية . . المادة تكاد تلتهمنا وتسيطر على كل خلجة من خلجاتنا وحركة من

حركاتنا عبر حياتنا . . في مدارسنا نحصل كل أنواع الدروس ما خلا العلوم الدينية التي تعتبر غذاء الروح والنفس . إننا نلهث خلف حضارة مادية تتمثل في كثير من الأدوات التي نستخدمها أبرزها التلفزيون حيث البرامج الغربية التي تفسد أخلاق أبنائنا وبناتنا . . كل ذلك يحدث باسم الحضارة والمدنية والتقدم . . إن هذه الحضارة تفترس الإنسان فينا وتحيلنا إلى وحوش آدمية أنيقة يأكل بعضنا البعض الآخر . والمحزن في الأمر أننا نقف مكتوفي الأيدي لا نحرك ساكناً ولا نبدي حركة كأننا أموات ، تبلدت مشاعرنا وتحجرت أحاسيسنا . . فبئس الحياة هذه وبئست الحضارة التي تبعدنا عن ديننا وتبعدنا عن علي بن أبي طالب وتضع الحواجز بيننا وبين إسلامنا الذي لا خلاص لنا إلا به وبالعودة إلى ديننا وإلى فطرتنا الإسلامية التي فطرنا الله عليها .

إنها حضارة مادية بحتة جعلت قلوبنا خاوية من تلك الصور الرائعة لأهل البيت . . . صورة علي في بيته ، مع الزهراء التي كانت تدير الرحى وتطحن الشعير حتى مجلت يداها . . . هذه الأسرة التي صامت ثلاثة أيام متواصلة لا يفطر أفرادها إلا على الماء فقط ويطعمون طعامهم للمسكين يوماً ولليتم يوماً وللأسير يوماً . ومع ذلك فهم يخافون من ربهم يوماً عبوساً قمط باً .

إن الإمام علياً يحرك فينا أرواحنا ونفوسنا في هذه الليلة عبـر وصيتـه الرائعة :

«أوصيكما بتقوى الله ، وأن لا تبغيا الدنيا وإن بغتكما» لأنها دنيا مادية لا قيمة لها تبعدنا عن الله .

«ولا تأسفا على شيء منها زوي عنكما» أي على شيء ضاع منكما «لكي لا تأسوا على ما فاتكم ، وقولا بالحق واعملا للأجر وكونا للظالم خصماً وللمظلوم عوناً».

إن هذه الوصية تركت أثراً بعيداً في أجيال فقد صنعت أبطالاً يقفون

وَقُوْنَا الْمِنْ الْمُؤَالُونِ الْمُؤَالُّونِ الْمُؤَالُونِ الْمُؤَالُونِ الْمُؤَالُونِ اللَّهِ الْمِلْمِلْلِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّلَّا لَلْمِلْمِلْلِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّالِي اللَّهِ اللَّالِي الْمُلْمِلِي اللَّلَّالِي اللَّالِي الْمُعْلِي ا

مواقف رائعة لا خوف فيها ولا وجل ، يقفون أمام الطغاة والجلادين .

ومن هؤلاء الجلادين الطغاة ، الحجاج بن يوسف الثقفي ، طاغية العراق وصنيعة بني أمية الذي كان يشعر بضيق إذا لم يَلِغ بدماء الناس . وكان إذا شعر بمثل هذا الضيق كان يأخذه أحد جلساء السوء إلى السجن فيمر على السجناء فيسمع أنينهم فيقول: الآن ارتحت .

هذا الطاغية وقفت في وجهه حفيدة حليمة السعدية التي تلقت تربيتها في بيت علي بن أبي طالب. فقد ألقي عليها القبض وجيء بها إلى الحجاج فوقفت أمامه من غير خوف ولا وجل. قال: بلغني أنك تقولين إن علي بن أبي طالب أفضل من صحابة رسول الله. قالت: أنا لم أقل ذلك. فارتاح الحجاج وظن أنها قد تراجعت عن موقفها. قال: أنت لم تقولي مثل هذا القول؟ قالت: أنا لم أقل إن علياً أفضل من صحابة الرسول وإنما قلت وأقول: إن علي بن أبي طالب أفضل من الأنبياء أولي العزم باستثناء رسول الله عين أبي طالب أفضل من أولي العزم؟ قالت: نعم. وأنا أوضح لك ذلك بالبرهان:

أولاً: إن على ابن أبي طالب هو أخو الرسول ووصيه ، وهو نفس النبي كما نص على ذلك القرآن الكريم ، والنبي أفضل الأنبياء وبالتالي فإن هذا الحكم ينطبق على أمير المؤمنين .

ثانياً: النبي إبراهيم الخليل المنته يقول: ﴿ رَبِّ أَرَنِي كَيْفُ تَحْيِي الموتى ﴾ (١) فهو وإن كان يسأل عن كيفية إحياء الموتى وعن حقيقة القدرة الإلهية مع ذلك فهو يسأل وكأنه يريد أن يطمئن إلى ذلك. أما على بن أبي طالب فيقول: «لو كشف لي الغطاء ما ازددت يقيناً».

وبالنسبة لسليمان على المقول: ﴿ رَبِّ آغفر لي وهب لي ملكاً لا ينبغي لأحد من

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآية : ٢٦٠ .

بعدي (١) . أما على بن أبي طالب فقد كان يركل الذهب والفضة بقدمه ويقول: «ياصفراء ويا بيضاء غري غيري». وفي حياته ومسلكه كان أشبه ما يكون بحياة أولي العزم من الأنبياء وسيرته كانت سيرتهم. من أجل كل ذلك، أنا أفضله على بقية الأنبياء لأنه أخو النبي وزوج السزهراء وأبو السبطين وحجة الله في أرضه.

بهذا المنطق وبهذه الحجة والجرأة وقفت هذه المرأة البطلة تواجه واحداً من أعتى العتاة والطغاة . فهي وأمثالها ومثيلاتها ساروا على نهج الأئمة واختزنوا فضائل علي وفضل علي . بينما كان غيرهم من ضعاف النفوس وسِقُط الناس يتخاذلون أمام هؤلاء الطغاة ونحن نعلم أن الرسول من نوابسه يقول : «أفضل الجهاد كلمة حق عند إمام جائر» .

واحد من هؤلاء الجبناء الذين دُيِّثُوا بالصَّغار يدخل على الحجاج لكي ينال لديه حظوة فيقول له: أيها الأمير إن أهلي عَقُّوني . قال : كيف ؟ قال : سمّوني عليًا . فقال الحجاج : إنها لمكرمة . . إنها لمكرمة . . .

وجيء إلى الحجاج بشاب يرتجف فرقاً وضعفاً. قال: ويلك ما بك؟ قال: أهلي سمّوني حسيناً، وقد ألقت الشرطة القبض عليّ، وأنا خائف منك أن تقتلني . . . فقال الحجاج: بالرغم من خوفك فأنا قاتلك . . .

ولنعد الآن إلى اللحظات الأخيرة في حياة هذا الإمام الخالد، ولنرهف السمع جيداً إلى هذه الوصية الرائعة تنطلق من شفتيه الشريفتين وهي ترسم للأجيال واضح الحق فتهديهم إلى واضح الطريق. يقول:

«الله . . الله في الأيتام ، فلا تُغِبُّوا(٢) أفواههم ، ولا يضيعوا بحضرتكم» إنه والنامي فيوصي بحضرتكم» إنه والنامي فيوصي

<sup>(</sup>١) سورة ص ؛ الآية : ٣٥ .

<sup>(</sup>٢) لا تغبوا أفواههم أي لا تجيعوهم بأن تطعموهم غبّاً أي على سرعة وعجلة .



بتفقدهم.

يُروى عن الإمام الحسن أنه قال: بعد أن رجعنا من دفن أبي مررنا بخربة فسمعنا أنيناً . . دخلت فرأيت شيخاً طاعناً في السن يفحص برجليه الأرض . قلت: ما بك يا شيخ ؟ هل أنت من أهل هذا المصر . أي الكوفة ؟ قال : لا يا عبد الله . . بل أنا رجل غريب قدمت الكوفة منذ مدة ، وكان ثمة رجل يتعهدني فيأتيني كل يوم ، عليه سيماء الأنبياء والصالحين ، فيجلس عند رأسي ويتعهد ملابسي فينظفها ، ويمرضني ويعالجني ، يسقيني ويطعمني ثم يضاحكني فيملأ عليّ هذا المكان غبطة ثم ينصرف . وقد مضت ثلاثة أيام وهو منقطع عني ولا أعرف من خبره شيئاً ، فلعله قد نسيني . فاستعبر الإمام الحسن . قال الرجل : يا عبد الله تبكي ؟ قال : بالله عليك أعرفته ؟ قال : لا والله ، فهو لم يعرفني اسمه . . لكنه لا شك أنه من الصالحين . قال الحسن : يا شيخ ، هذا إمامك ، أمير المؤمنين علي بن أبي طالب . وإنما انقطع عن زيارتك هذه المدة لأنه ضُرب على رأسه بالسيف منذ ثلاثة أيام فهو لم ينسك . قال الرجل : ومن أنت ؟ علي منا ولحه الحسن فراح الرجل يحثو التراب على رأسه . وقال : أين هو قال : أنا ولده الحسن فراح الرجل يحثو التراب على رأسه . وقال : أين هو قال : كان وقال : أنا ولده الحسن فراح الرجل يحثو التراب على رأسه . وقال : أين هو الله ؟ قال : عظم الله لك الأجر ، فقد رجعنا الآن من دفنه .

ما أروعك يا سيدي وما أعظمك . . فقد كنت رائعاً في حياتك وعظيماً في مماتك . . وإننا لذاكروك ما هلّت علينا ليلة القدر التي قضيت فيها . . وإننا لمنادوك ما نزل بنا ضيفاً شهر رمضان الذي منعوك من إتمامه وقيامه . . وليس من باب الصدفة أن شاء لك ربك الأعلىٰ أن تقضي في هذا الشهر الكريم وفي هذه الليلة الكريمة التي جعلها الله تعالىٰ خيراً من ألف شهر .

ويتابع أمير المؤمنين وصيته الخالدة: «الله . . الله في جيرانكم فإنهم وصية نبيكم ، ما زال يوصي بهم حتى ظنّنا أنه سيورثهم ، والله . . الله . .

في القرآن ، لا يسبقكم بالعمل به غيركم . والله . . الله في الصلاة فإنها عمود دينكم» . ثم يلتفت إليهم ويتأملهم جميعاً ويقول متابعاً : «لا ألفينكم يا آل عبد المطلب تخوضون دماء المسلمين خوضاً ، تقولون قُتل ابن أبي طالب ، ألا لا يقتلن بي إلا قاتلي . وإذا أنا متُ فاضربوه ضربة بضربة ، ولا يُمثّل بالرجل فإني سمعت رسول الله عمليا يقول : إياكم والمُثلة ولو بالكلب العقور» .

ما زلنا في ليلة الـواحد والعشـرين من شهر رمضـان . وفي صبيحة هـذا اليوم أذن للناس بالسلام عليه . فدخل عليه أصحابه ومحبوه كالأصبغ بن نباتة وحجر بن عديّ وغيرهما ، وكان معصّباً بعصابة صفراء لا يُفرّق بينها وبين وجهه في اللون ، فيقول لهم : «سلوني قبل أن تفقدوني . . وخففوا سؤالكم لمصيبة إمامكم» فضج الناس بالبكاء كاليوم الذي مات فيه رسول الله عَرِينَا . . وبنات أمير المؤمنين طلبن له جرّاحاً طبيباً ، وقد سمح الإمام بذلك حتى يخفف عن قلوب بناته ولا سيما عن قلب الحوراء زينب عَلِسُلانها . جاء الطبيب وكشف عليه فاحصاً ثم قال له: يا على اعهد عهدك . . فهذه الضربة لا قومة بعدها أبداً . قال الطبيب ذلك وبنات الإمام يسمعن فجرت الدموع وعلا النحيب وتتقدم منه الحوراء فتقف عند رأسه وتقول: من لليتامي بعدك؟ من للصغير حتى يكبر؟ . . ومن للكبير بين الملأ؟ . . الجميع يبكون . . الحسن والحسين والبنات والأصحاب والمخبون . . وقد كان الحسين يكثر من قول: «إنا لله وإنا إليه راجعون» يروي الأصبغ بن نباتـة فيقـول: ليلة الحـادي والعشـرين من شهـر رمضـان دخلت على عليّ المنتخة فقلت له : سيدي حدثني . قال : يا أصبغ ، إعلم أني قد دخلت يوماً على رسول الله كما دخلت عليَّ أنت الساعة ، فقلت لـه : حدثني يـا رسـول الله وكان ذلك في مرضه الذي مات فيه . فقال لي : اخرج إلى الناس ونادِ بهم الصّلاة جامعة . فإذا حضروا فاصعد المنبر وكن دوني في مرقاة واحدة . واخطب في الناس وقبل لهم: يقول رسول الله «ألا لعنة الله على من عقَّ

HE PRINCE GHAZI TRUST

أبويه ، ألا لعنة الله على من ابتعد عن مواليه ، ألا لعنة الله على من استأجر أجيراً فبخسه حقه». يقول: خرجت فألقيت على الناس ما أمرني به الرسول المناب . فقام رجل وقال: يا علي أوجزت الكلام ولم تشرح. قلت: أَذْهَبُ إلى رسول الله ثم أرجع.

يقول الإمام على المرجعة إلى رسول الله وأخبرته بما قالوا. فقال الرسول على الله «إني وعلى أبوا الرسول على الله «إني وعلى أبوا هذه الأمة فلعنة الله على من عقنا. إني وعلي موليا هذه الأمة ، فلعنة الله على من أبق (١) عنا وهرب منا. إني وعلي أجيراً هذه الأمة ، فلعنة الله على من أبق (١) عنا وهرب منا. إني وعلي أجيراً هذه الأمة ، فلعنة الله على من بخسنا حقنا».

يقول الأصبغ: لما رأيت حالة سيدي ومولاي أجهشت بالبكاء. فقال لي : يا أصبغ لا تبك . . إنها الجنة . قلت : والله يا سيدي أدري أنك تصير إلى الجنة ولكن أبكي لفراقك .

وفي تلك الأثناء علا الصراخ وضج الناس بالبكاء ، وهم هائمون على وجوههم . إنهم يكادون أن يفقدوا إماماً عظيماً ورجلاً لا كالرجال . ودخل الحسن والعباس على أبيهما ، وأبو الفضل العباس له مكانة خاصة بين إخوته وأخواته . وإذ سمعت الحوراء الصراخ يعلو نادت أخاها أبا الفضل فأقبل عليها : أخية زينب ما عندك ؟ قالت أخي إني أسمع صراخاً وبكاءً . . ما الذي حدث ؟ قال : جيء بالجرّاح عُمير ، وقد أشار على أبينا أن يكتب وصيته وعهده . فقالت الحوراء : يا أبا الفضل استئذن لي أخي الحسن فإني أريد أن أدخل على أبي وألقي عليه نظرة تبل القلب وتخفف الوجع .

في هذه اللحظات الأخيرة كان الإمام ينقل بصره بين أفراد عائلته ويتأمل أولاده وبناته ، ثم التفت إلى ولده الحسن واعطاه مواريث الإمامة وجعله خليفة من بعده وقال: بني حسن إذا متّ فأنت الخليفة والإمام ،

<sup>(</sup>١) أبق : هرب .

HE PRINCE GHAZI TRUST
OR OURIANIC THOUGHT

وأخوك الحسين من بعدك ثم علي بن الحسين ثم. . ثم . . حتى وصل إلى الإمام الحجة (عج) .

يقول محمد بن الحنفية: بتنا ليلة الحادي والعشرين لدى أبينا وقد الحمرت رجلاه من السمّ، واشتد عليه الوجع فآيسنا منه، وهو يفقد وعيه ويروح في غيبوبة فترة بعد فترة كما حدث لرسول الله. استفاق عليه هنيهة والتفت إلى الحوراء فأشار إليها أن اقتربي وهمس قائلًا: بنية زينب، أحدثك بما سوف يُجرى عليك يوم عاشوراء والت : أبي ، إن حديث أم أيمن بت أعرفه ، فقال : الحديث كما سمعته من أم أيمن فكأني بك وببناتي ونساء أهل بيتك في هذا المصر يدار بكنّ من مكان إلى مكان ، سبايا ، فصبراً صبراً . إن الله معكم وناصركم وخاذل أعداءكم .

فألقت الحوراء بنفسها على أبيها والعبرة تخنقها . التفت إلى الحسن وقال له : نادِ أخاك أبا الفضل العباس . جاء أبو الفضل وأقبل على أبيه فأجلسه أمير المؤمنين إلى جانبه وقبله بين عينيه وقال له : «يا ولدي . . أوصيك خيراً بأخيك الحسين يوم عاشوراء . . عندما يجتمع عليه الظلمة . . فانصره وكن إلى جانبه ولا تبخل عليه » . فقال له أبو الفضل : «لأنعمنك عيناً يا أبي » .

لقد كان الموقف رهيباً يفتت الأكباد ويدمي النفوس ، تماماً كما حدث من ذي قبل يوم مات رسول الله . وبعد ذلك عرق جبينه وسكن أنينه . فسأله الحسن : أبي أراك قد عرق جبينك . قال : نعم يا ولدي . إن المؤمن إذا نزل به الموت عرق جبينه . بنيَّ حسن : إذا أنا قضيت فغسّلني وحنطني ببقية حنوط أخي وابن عمي رسول الله وكفّني وصلّ عليّ وادفني ، ولا تقتربوا من مقدم السرير فإن جبرائيل وميكائيل سيحملانه ، فإذا حُمل مقدم السرير عليكم بمؤخره ، وسيروا حيث يذهب المقدم وهناك تجدون قبراً محفوراً . .

ثم قال له: الله .. الله في أخوتك أبا محمد .. الله الله باختك

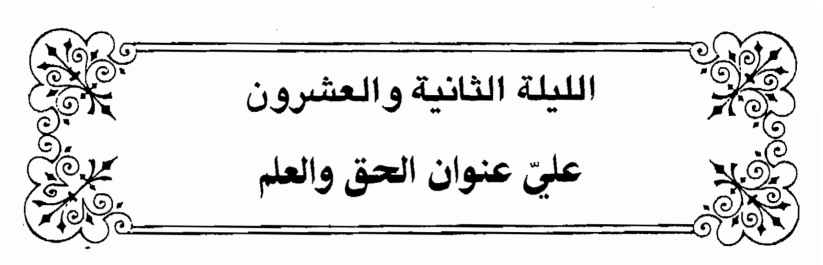
الحوراء . ثم قال : استودعكم الله السميع العليم ولمثل هذا فليعمل العاملون . وبعد أن سكت لحظات إذا به يقول : وعليكم السلام يا ملائكة ربي . . . . ثم عاد ينظر إلى بناته وأولاده وقال : الله خليفتي عليكم .

إن الله مع الذين أحسنوا والذين هم متقون .

إن الله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون .

إنا لله وإنّا إليه راجعون ولا حول ولا قوة إلّا بالله ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .





# لِسُ مِ النَّهِ الرَّهُ الرَّهِ الرَّهُ الرَّمُ اللِّلْمُ الرَّامُ الرَّامُ الرَّمُ اللِّلْمُ الْمُؤْمُ الْمُلْمُ الْمُؤْمُ الْمُومُ الْمُؤْمُ ا

﴿والذين كفروا أعمالهم كسراب بقيعة يحسبه النظمآن ماءً ، حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً ووجد الله عنده فوقاه حسابه والله سريع الحساب \* أو كظلمات في بحر لجّي يغشاه موج من فوقه موج من فوقه سحاب ، ظلمات بعضها فوق بعض . إذا أخرج يده لم يكد يراها ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور ﴾ (١) .

إن أروع ما في القرآن الكريم ، وكل ما فيه رائع وعظيم ، إنه يتناول قضايا دقيقة ، كثيراً ما يعجز فكر الإنسان عن إدراكها ومعرفة مراميها . ثم إنه يتناولها بذلك الأسلوب المعجز الذي يدهش العقل ويحرك الذوق والنفس في آن معاً .

وفي هاتين الآيتين نستشف صورتين للناس جميعاً. الصورة الأولى ترسم لنا ملامح أولئك الكفرة الذين بدت أعمالهم كالسراب الذي يلمع في الصحراء فيظنه الظمآن ماءً فيركض لاهثاً وعندما يصل إليه لا يجد شيئاً. ولكنه يجد الله هناك فيوفيه حسابه ، وما حسابه ؟ .

<sup>(</sup>١) سورة النور ؛ الآيتان : ٣٩ و ٤٠ .

أو بدت أعمالهم كظلمات في أعماق بحر مظلم فوقه موج متراكم وفوق الموج سحاب ، ظلام يتكدس فوق ظلام فلا تكاد ترى شيئاً .

والصورة الثانية هي صورة النور التي نلمحها في ذيل الآية الثانية .

إن الصورة الأولى ترسم لنا أعمال الذين كفروا إذ لا أثر في أعمالهم لأي بصيص من نور ، بل هي ظلمات متراكمة يراكم بعضها البعض الآخر .

وخلاصة القول: إن الإنسان الكافريرديوم القيامة على الحق وهو يظن أن له أجراً على أعماله فيجد الله له بالمرصاد إذ لا يجد شيئاً سوى ناراً حامية تكون مصيره ومأواه خالداً فيها. أما النور الذي حرم منه فقد خصصه الله للذين آمنوا وعملوا صالحاً في الحياة الدنيا فنورهم يسعى بين أيديهم.

#### الانسان وإرادة التغيير:

خلق الله الإنسان ووهبه كثيراً من الصفات التي تميزه من سائسر المخلوقات ومن بين هذه الصفات والمزايا قدرته على التغيير . فالإنسان هو الكائن الوحيد بين سائر الكائنات القادر على التغيير . فهو قادر على تغيير ما في نفسه ، وتغيير المجتمع . قد يرتفع ويسمو إلى أعلى عليين وقد يسقط ويهوي إلى أسفل السافلين . إنها ميزة من أشرف المزايا خصه بها الله تعالىٰ دون المخلوقات جميعاً . فالحيوانات مثلاً تسيّرها غرائزها ، والشمس لا تملك تغييراً لمسارها والقمر مرهون بخط سيره ﴿لا الشمس ينبغي لها أن تدرك القمر ولا الليل سابق النهار وكل في فلك يسبحون ﴿(١) . . وهكذا سائر الكائنات ، ما خلا الإنسان .

#### خصائص الشعائر:

وإذا ما حاولنا أن نبحث في شعائر الله التي فرض الله علينا القيام بها

<sup>(</sup>١) سورة يس ؛ الآية : ٤٠ .

وأوجب علينا ممارستها لأنها تقوي فينا الإيمان ﴿ وَمَن يَعظُم شَعَائِر الله فَإِنها مِن تقوى القلوب ﴾ (١) ، إذا دققنا في هذه الشعائر نجد أن لكل شعيرة خاصة تميزها عن سائر الشعائر . فحميزة الصلة مثلاً هي أنها تنهى عن الفحشاء والمنكر فهي تقف حائلاً بيننا وبين الفحشاء والمنكر ، والزكاة تطهر نفس الإنسان وتزكيها ﴿ حَلْم مِن أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها ﴾ (١) فهي تطهرنا من الأدران والأمراض القلبية والنفسية إذ تدخل أعماقنا وتنير زوايا نفوسنا وتشيع فيها كل دوافع الخير . وشعيرة الحج تعطينا درساً في السعي والحركة والاعتماد على النفس وبعد ذلك التوكل على الله .

#### خاصة الصيام:

أما الصيام فهو ينفرد بخاصة هي أنه يهب الإنسان «القدرة على التغيير» التي سبقت الإشارة إليها على انفراد الإنسان بها دون سائر المخلوقات. فالصيام يجعلنا نمتلك هذه القدرة التغييرية. هذا لا يعني أن الصيام لا يشترك مع الشعائر الأخرى بصفات مشتركة ، فهو كالصلاة أيضاً ينهى عن الفحشاء والمنكر وكل العبادات الأخرى قد تؤدّي إلى هذه النتيجة. ولكن الصيام ينفرد بهذه الميزة لأنه يعمق فينا جانب الإرادة والتقوى.

إن الصيام يخلق فينا قدرة رائعة تمكننا من السيطرة على غرائزنا وشهواتنا فيصبح زمام النفس بأيدينا ، نحن الذين نسيطر على هذه النفس الأمارة بالسوء لا هي التي تقودنا . وإذا كان الصيام يكثف ويعمق هذه القدرة فينا ، وبالتالي يعطينا القدرة على تغيير أنفسنا ، فقد استحق شهر رمضان أن نسميه «شهر التغيير» لأنه ليس كغيره من الشهور . «لا يكن شهر صومكم كشهر إفطاركم» .

ولعل هذا ما يفسر نزول القرآن الكريم في هذا الشهر المبارك . فإذا

<sup>(</sup>١) سورة الحج ؛ الآية : ٣٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة ؛ الآية : ١٠٣ .

كان شهر رمضان هو شهر التغيير فإن القرآن الكريم قد أنزله الله تبارك وتعالىٰ في هذا الشهر ليكون أداة للتغيير في حياة الناس وانقلاباً في مسيرتهم وسلوكهم وتفكيرهم وعباداتهم ، وقد خص الله تعالىٰ هـذا الشهـر بليلة القدر التي هي خير من ألف شهر . وعندما يصل الإنسان في صيامه إلى هذه الليلة الكائنة في العشر الأواخر من شهر رمضان يكون الإنسان قد قطع شوطاً بعيداً في عملية التغيير هذه فهو يكاد يقتلع من نفسه كل نوازع الشر . أما إذا كان الصائم في صيامه مجرد ممتنع عن الـطعام والشـراب دون أن ينتصر على نفسه وشهواتها وغرائزها فليس له من الصوم إلاّ شكله فقط. وبالتالي يبصح عليه قول النبي على الله عن صائم ليس له من صومه إلا الجوع والعطش». وبالتالي ما زالت نفسه مخزناً لكل أنواع الشرور والرذائـل من كـذب ونفاق ونهش لأعـراض الناس وامتنـاع عن أداء حقوق النـاس وبعـد عن الله . وإذا كان الإنسان مكلفاً بتجنب هذه الرذائل في حياته فهو في هذا الشهر أكثر تكليفاً لأن الله سبحانه وتعالى قد جعل هذا الشهر مناسبة لكي يخلع الإنسان كل خطاياه من خلال هذا الشهر فيخرج منه صفحة بيضاء كما خرج من بطن أمه . لذلك إذا أساء استخدام هذه الفرصة ولم يحسن انتهازها واقتناصها يكون قد رفض عرضاً مقدماً من رب العالمين وجعل من نفسه مبارزاً للحق سبحانه وساعتئذٍ يكون قد استحق غضبه سبحانه ونزلت به اللعنة وسوء العذاب .

يقول الله تعالىٰ في كتابه الكريم :

﴿إِن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم ﴾(١). وهذا التغيير رهن بإرادة الإنسان. فكم هي كثيرة نقاط الضعف فينا، والأمر بأيدينا والخيار عائد لنا. والله سبحانه لن يغير فينا شيئاً إذا كنا قد وطنّا العزم على رفض هذا التغيير وصمّمنا على أن نبقى ضعفاء تسيطر علينا غرائزنا وشهواتنا ونكون بالتالى غير جديرين برحمة الله ومغفرته.

<sup>(</sup>١) سورة الرعد ؛ الآية : ١١ .

وفائية الكيناني الفكوالقراق المساهرة ا

وبهذه المناسبة ، لا يظنّن أحد أن هذا الواقع قلد كُتّب علينا أن نتردّى فيه . وكثيراً ما نسمع أحدهم يقول : «كُتب عليّ ألا أُصلّي وألا أصوم ، ولو كان الله يريد لي ذلك لصلّيت وصمت» . وقد نسي هذا الرجل أو تناسى قوله تعالىٰ : ﴿إنا هديناه السبيل ، إما شاكراً وإما كفوراً ﴾(١) وبالتالي ﴿وأن ليس للإنسان إلا ما سعىٰ ﴾(٢) .

وإذا كان هذا المنطق صحيحاً ، إذن لماذا أرسل الله الأنبياء والرسل ؟ ولماذا أنزل القرآن بكل ما فيه من أوامر ونواه ؟ وإذا كان قد كُتب علينا مثل هذا الواقع فلماذا الشواب والعقاب ؟ ومن أجل من أعدت جنة عرضها السماوات والأرض ؟ ولمن أضرمت نار جهنم تنتظر نزلاءها وسكانها الخالدين فيها ؟ .

إن الله سبحانه وتعالى قد خلق الإنسان ليكون عرضة للإمتحان والاختبار وزوده بعقل قادر على التمييز بين الخير والشر ووهبه القدرة على الاختيار بينهما ، فيه القدرة على الانطلاق مع الحق ولديه أيضاً الميل إلى الباطل وهو الذي سوف يختار سبيله فهو يمتلك حرية الخيار والاختيار وبناء على اختياره إما أن يصير إلى جنة وإما أن يصير إلى نار . وكل ما سوف يحدث لهذا الإنسان إنما نقع عليه تبعته ومسؤوليته .

#### إرادة التغيير واختيار الحق:

إن الله سبحانه قد وهبنا القدرة على التغيير لكي نختار الحق في سلوكنا ونقف إلى جانبه ونلتزمه ونحاول أن نكون ممن يعملون على نشره . والعمل بموجبه . فالحق يحتاج هذه الإرادة وهذه القدرة ، وإذا كان الإنسان لا يحسن استخدام هذه القدرة فإن الباطل سوف يحيط به مرموج من فوقه موج من فوقه سحاب ، ظلمات بعضها فوق بعض .

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان ؛ الآية : ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم ؛ الآية : ٣٩ .

THE PRINCE GHAZI TRUST

إن الله تبارك وتعالى قد بنى هذا الكون كله على الحق وقامت السماوات والأرض عليه وفي الجانب الآخر يقف الهوى وتتربص الغريزة والشهوة : ﴿ولو اتبع الحقّ أهواءهم لفسدت السموات والأرض﴾(١).

والحق هو وضع الشيء في موضعه ، والحق هو ألا تكون هذاك معصية ، ومن أجدر من الإمام المعصوم أن يكون مع الحق ، فهو وحده الذي لا يقع في معصية رب العالمين فقد عصمه الله تعالىٰ ، في محكم كتابه الكريم . مع أن هذا الإمام المعصوم عرضة للتجربة فهو بشر من لحم ودم ولكنه لا يسقط في التجربة بل يجتاز الامتحان والابتلاء بنجاح .

إن الحق يحتاج مثل هذا الإمام المعصوم لينعكس عليه وتظهر أنواره . كالنور تماماً فهو لا ينعكس إلا من خلال المادة . إن النور الذي نشاهده هو في الواقع منعكس على ذرات الهواء . النور موجود في الكون دائماً ولكن لا نراه ليلاً إلا من خلال القمر الذي يعكس نور الشمس ولولا القمر لما أحسسنا بوجود هذا النور ولما رأينا له أثراً .

وإذا كان النور كما رأينا لا ينعكس إلا من خلال المادة أو من خلال الأجسام فالحق أيضاً من هذا القبيل ، لا ينعكس إلا من خلال الرجال . يجب أن يجد إنساناً يتجسد فيه وهذا الإنسان ساعتئذ يمثل الحق ، وبالتالي ينفرد عن سائر الناس بأنه مع الحق . يقول الإمام علي بن أبي طالب : «ابحثوا عن الرجال في الحق» .

إن هذا الرجل هو علي بن أبي طالب ، هو الميزان وهو المقياس لأنه يمثل الحق ، وساعتئذ ننظر ونرى هل الناس سائرون على منهج أمير المؤمنين أم لا ؟ فمن عاش بعيداً عنه وبالتالي بعيداً عن الحق فهو في ظلام دامس لأن الباطل هو الظلام نفسه . أما الحق فيتبعه عدالة وحرية واستقامة ونور وسعادة . والإنسان مخير بين الحق والباطل فمن اختار الحق اهتدى

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون ؛ الآية : ٧١ .

THE PRINCE GHAZI TRUST

بنوره ومن اختار الباطل غرق في ظلامه . وهل هناك عاقبل يختار الباطل ويفضله على النور ؟ إن أي إنسان يمتلك عقلًا لا بدله أن يختار النور لأنه يحتاجه .

وقد ورد نقلاً عن أهل البيت أن الصلاة تخلق نوراً في أعماق الإنسان والصدقة التي نتصدق بها تترك أثراً منيراً في نفوسنا . وبهذه المناسبة لا بأس من أن أشير إلى مقالة قرأتها في مجلة «المختار» من «ريدرز دايجست» . فقد جاء في هذا المقال أنه قد ثبت علمياً أن المصلي عندما يقف للصلاة فإن بدنه يطلق نيوتونات نورانية . أي أن بدنه تشع منه كتلة من النور في أثناء الصلاة . وكلما كانت صلاته أعمق كانت موجات النور أقوى . وأنا لم انتظر مجلة «المختار» حتى تؤكد هذه الحقيقة ، لأن الله سبحانه وتعالى كثيراً ما يشير في قرآنه الكريم إلى مثل هذه الأنوار التي تحيط بالمؤمنين فهم في الجنة نورهم يسعى بين أيديهم . إن هذا النور موجود وإن كنا لا نراه ، ولكن المؤمنين يعيشونه ويحسونه بعميق إيمانهم وخشوعهم :

## ﴿ أَلَا بَذَكُرُ اللهُ تَطَمُّن القَلُوبِ ﴾ (١) .

إن مثل هذه الحقائق كثيراً ما يشير إليها أهل البيت صلوات الله وسلامه عليهم ، فقد رُوي عنهم أنه إذا أحسست بقسوة في قلبك ، والقسوة سببها الباطل ، فَقَرِّبْ منك يتيماً وامسح بيدك على رأسه فإنك سوف تشعر برقة في قلبك . ونحن نسأل ما سرّ هذه الرقة أو ما سرّ هذه الحالة النفسية ؟ إنه نور يغمر قلب الإنسان ويبدد ظلام الباطل . لذلك فإن الكافر ، مهما كثرت أمواله ومهما بلغت مكانته في الحياة ، لا قيمة له عند الله ولا وزن ، لأنه لم ينطلق في أعماله من الحق ولم يرد بها الحق وإنما انطلق من الباطل .

إن أمير المؤمنين عليه هو الحق وقد جعله الله ميزان الأعمال يوم

<sup>(</sup>١) سورة الرعد ؛ الآية : ٢٨ .

القيامة ﴿والوزن يومئذ الحق﴾(١)، فمن ثقلت موازينه نجا ومن خفت موازينه نجا ومن خفت موازينه في النار تردّى .

## صور من حياة الامام علي المناه:

كان الإمام علي علي الناس الله السباسة ويبعث الرسائل . . الناس يقضي حوائجهم ويدير أمور الرعية ويدبر السياسة ويبعث الرسائل . . الخ .

وبينما كان جالساً والناس مجتمعون من حوله إذ أقبل عليه رجل . قال : السلام عليك يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته . نظر إليه الإمام وتأمَّله مليّاً ثم قـال : وعليك السـلام ورحمة الله وبـركاتـه . مَن الرجـل ؟ فقد عرف بفراسته أنه غريب . قال : سيدي أنا رجل من رعيتك ومن أهل أنت ؟ قال الرجل : سيدي . . الأمان . قال : لعلك أحدثت حدثاً منذ أن دخلت الكوفة ؟ قال : لا . قال : فلعلك من رجال الحرب (حرب صفين) ؟ قال : نعم . قال الإمام : إذا وضعت الحرب أوزارها فلا بأس . ثم قال له : ما عندك ؟ قال : سيدي يا أمير المؤمنين : إن ابن الأصفر (أي ملك الروم) بعث بأسئلة إلى معاوية وقال له: يا معاوية إن كنت أنت خليفة محمد مسنون فابعث بالأجوبة حالاً ، لأن من كان خليفة النبي فهو لا يتلكأ بها . لذلك أرسلني معاوية إليك لكي أعود بالأجوبة فيرسلها إلى ملك الروم على أنها أجوبته . فقال الإمام الشنف: قاتل الله ابن هند ، والله لقد أعتق جارية وما أحسن أن يتزوجها ثم انحى باللائمة على الأمة . ثم قال سُلْكُهُ: قطعوا رحمي وأضاعوا أيامي وحالوا بيني وبين حقي ، وما حفظوا حق رسول الله في ذريته وعترته ، والرجل واقف .

التفت الإمام علي إلى من حوله وقال : علي بالحسن والحسين ومحمد بن الحنفية . فلما حضروا على التفت إلى ذاك الشامي وقال له : يا

 <sup>(</sup>١) سورة الأعراف ؛ الآية : ٨.



شامي هذان الحسن والحسين ابنا رسول الله ، وهذا محمد ابني ، فَسَلْ أيهم شئت ؟ وواضح أن الإمام المسلخ قد نسب الحسن والحسين إلى رسول الله أمام هذا الشامي لأنهم في الشام قطعوهما عن نسب رسول الله .

فقال الرجل: أسأل ذا الوفرة (والموفرة الشعر المنسدل على الكتفين، والإمام الحسن على الكتفين، والإمام الحسن على كان شعره طوياً). تقدم الحسن وقال: سل ما بدالك. قال الشامي: الأسئلة هي على التوالي:

- ١ ـ كم بين الحق والباطل ؟ .
- ٢ \_ كم بين السماء والأرض ؟ .
- ٣ كم بين المشرق والمغرب ؟ .
  - ٤ ـ ما هو قوس قزح ؟ .
- ٥ ـ ما هي العين التي تصير إليها أرواح المشركين ؟ .
- ٦ ـ ما هي العين التي تصير إليها أرواح المؤمنين ؟ .
  - ٧ \_ ما هي عشرة أشياء بعضها أشد من بعض ؟ .

وعندما انتهى الشامي من طرح أسئلته قال له الإمام الحسن عَلِسُكُهُ:

- ـ بين الحق والباطل أربعة أصابع ، وهي المسافة بين الأذن والعين ، فكل ما رأته عينك فهو حق ، وربما سمعت باطلًا كثيراً بأذنك .
- وبين السماء والأرض دعوة مظلوم (والله لو بحثت ونقبت في بطون الكتب وعقول المفكرين عن جواب لهذه المسافة بين الأرض والسماء بدءاً بأرسطو وصولاً إلى اينشتين ومروراً بأفلاطون وبطليموس ونيوتن لما حصلت على أدق من هذا الجواب ، علماً أن الإمام يريد أن يؤكد على هذه الحقيقة التي تعتبر أن دعوة المظلوم تخترق كل الحجب فتصل إلى العرش حيث يهتز لها الرّحمن) .

- وبين المشرق والمغرب مسيرة يوم للشمس تراها بعينك حين تطلع من مشرقها وحين تغرب في مغربها (إن الإمام علين لم يقل: مسيرة يوم للشمس فقط لأن الشمس لها مشارق ومغارب فهي تشرق في كل لحظة على منطقة وتغرب كل لحظة عن منطقة ، ففي كل لحظة مشرق ومغرب. فشرطه أن تراها بنفسك).

- ثم قال له: لا تقل: قوس قزح فقزح من أسماء الشيطان. إنما هو قوس السرحمة والنعمة والنعمة وأمان السرحمة والنعمة والنعمة وأمان لأهل الأرض من الغرق فقد ثبت علمياً أن المنطقة التي يظهر فيها هذا القوس تكون آمنة ومأمونة من أمواج البحر).

ـ أما العين التي تذهب إليها أزواح المشركين فهي «عين برعوت» ـ

ـ والعين التي تـذهب إليهـا أرواح المؤمنين هي «عين سلمي» في أعلى عليين في عالم البرزخ .

\_ أما عشرة الأشياء وبعضها أشدّ من بعض فهي :

الحجر ، وأشد منه الحديد لأنه يقطعه ، والنار أشد من الحديد لأنها تذيبه ، والماء أشد من النار لأنه يطفئها ، والسحاب أشد من الماء لأنه يحمله ، والريح أشد من السحاب لأنها تسوقه ، والملك أشد من السحاب لأنه يدفعه وملك الموت أشد من الملك لأنه يميته ، والموت أشد من ملك الموت لأنه يميته .

بعد أن دوّن الشامي أجوبة الإمام الحسن ، استأذن الإمام عليّاً وانطلق إلى الشام لينقلها إلى معاوية الذي كان ينتظره بفارغ الصبر . وبعد أن سأله معاوية عن الأجوبة بادره بسؤال آخر : هل عرفك عليّ ؟ قال الشامي : بالطبع ومنذ الوهلة الأولىٰ . فقال معاوية : وهل عاملك معاملة سيئة ؟ قال : لا . وبعد ذلك طلب معاوية من رسله أن يحملوا الإجابات إلى ملك الروم . وعندما تلقى ملك الروم تلك الأجوبة قال : والله ما هو قول معاوية بن أبي سفيان . هذا علم ، ومصدره نور .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ونحن نستدرك فنقول: من أين يأتي النور معاوية ؟ أمن أبيه أبي سفيان ؟ أم من أمه هند ، آكلة الأكباد ؟ .

وسرعان ما وصلت من ملك الروم رسالة جوابية إلى معاوية: يا معاوية ويلك . . . هـ ذا العلم ليس منك ولا أنت أهله . . والله إنه لمن معدن الرسالة وموضع النبوة . . إنه من علي بن أبي طالب النبية .

إن هذه الرواية تستوقفنا لنلاحظ عدة أمور تتجلى في تسامح علي الذي يقف أمامه رجل من أعدائه فلا يصيبه بأذى ، ويطرح عليه اسئلة فيجيبه عليها وهو يعلم أن معاوية سوف ينتحلها لنفسه ، هذا فضلاً عن مضمون الأسئلة والإجابة عليها ، فلا تظن أن حاكماً أو مسؤولاً قديماً أو حديثاً يمكن أن يكون رد فعله شبيهاً بموقف الإمام علي علي الدجل الذي أراده الإسلام .

# صورة أخرى من مواقف الامام علي:

يروى أن رجلًا من الكوفة التحق بمعاوية بن أبي سفيان في الشام . وقد ترك زوجة تدعى النوار . طالت إقامته في الشام ، وفي هذه الأثناء شاع في الكوفة أنه قد قتل ، وبلغ هذا الخبر زوجته . فاعتدَّت (١) المرأة وذهبت إلى شريح القاضي وأعلمته بمقتل زوجها وبأنها قد أكملت عُدّتها وهي تريد النواج . وبعد أن تثبت القاضي من صحة أقوالها عقد زواجها على رجل من الكوفة .

وزوجها الأول الذي كان خبر مقتله لا صحة له علم بالأمر ، فطار صوابه وأسرع بالمجيء إلى الكوفة وسأل عن زوجته . فقيل له إنها قد تزوجت من العاص بن وائل العمري . استوضح عن بيت العاص هذا ثم جاء فطرق الباب يريد أن يسترجع زوجته ، ولكنها رفضت قائلة له : كيف أعود معك وأنا على ذمة رجل آخر تزوجته بعد أن بلغني خبر موتك ؟ ثم

<sup>(</sup>١) أي أكملت عُدّتها المفروضة عليها .

طرده زوجها العاص متوعداً إياه إن عاد مرّة أخرى إلى هذا البيت . خرج الرجل هائماً على وجهه لا يدري ماذا يفعل . وأخيراً قرر الذهاب إلى علي ابن أبي طالب علّه يجد حلاً لمعضلته . علماً أنه خائف من أن يقبض عليه لأنه من رجال معاوية .

وفي اليوم التالي دخل على على وهو في مجلسه يحيط به أصحابه يتلقى مشاكل الرعية ويدير شؤون الأمة ، قال الإمام : إيه يا عبد الله ما وراءك . قال : سيدي أنا ظالم نفسي إذا التحقت بمعاوية . ولكنني أنا الآن بين يديك لتجد حلًا لمشكلتي . قال : وما مشكلتك ؟ فأخبره بقصته وزواج زوجته .

نظر إليه الإمام وسأله: يا عبد الله أتدري ما صنعت يوم صفين؟ قال نعم يا أمير المؤمنين. ولكني أريد أن أسألك. قال: سَلْ. قال: أنا معترف بكل ذنوبي وإنني كنت إلى جانب معاوية، ولكن أيمنعني ذلك من عدلك؟ فها أنا تائب إلى الله وأنت بابه. فقال الإمام: إن تبت، تاب الله عليك.

ثم أرسل الإمام بطلب المرأة وزوجها العاص فطلقها منه وقد كانت حاملًا . ثم أشار عليها بأن تلزم بيتها من غير رجل حتى تضع طفلها الذي يلحق بالزوج الثاني لأنه «ابن شبهة» وبعد ذلك تستبرىء وتعود إلى زوجها الأول .

وقد أوردنا هذه الرواية لا لحكمها الفقهي بل لنؤكد على القيادة والإمامة والعدل والصفح وسعة الصدر لدى عليّ بن أبي طالب . إن إمامته لم تكن بالسوط والسيف ، وإنما كانت بهذه الصفات التي جعلته في كل قلب وفي كل وجدان . يقول الله تبارك وتعالىٰ في محكم كتابه الكريم : ﴿ فَا جَعِلُ أَفْئَدَةُ مِنَ النّاسُ تَهُوي إليهم ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم ؛ الآية : ٣٧ .





#### الخلاصة:

وخلاصة القول أيها الأخوة: إن الله زوّدنا بالقدرة على التغيير وهو لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم ، والباطل كله ظلام . والنور والأمن والأمان لا نجدها إلا عند أهل البيت ، عند الإمام عليّ فقد جعل الله الحق واستودعه رسول الله ومن بعده عليّ بن أبي طالب ومن بعده الأئمة ، إماما بعد إمام . وقد ورد في الأخبار المتواترة أن الإمام المعصوم عندما يولد يتفجر النور في البيوت وفي الوجود . ولهذا نقول في زيارة أهل البيت يتفجر النور في البيوت وفي الأصلاب الشامخة والأرحام المطهرة» .

إن النور الذي نتحدث عنه أيها الأخوة المؤمنون هو الصفاء والصدق والإخلاص . إنه نور الإيمان الذي ينير البصائر والقلوب ويجلب التوفيق للإنسان مهما كان عنوانه . فالطبيب والعالم لا قيمة لأي عمل يقومان به بدون هذا النور الإيماني . ومن أجل ذلك كان الشرط في الحاكم الشرعي الصدق والطهارة حتى يوفق في استنباط الحكم الشرعي .

فتعالوا أيها الأحبة نحاسب أنفسنا في هذه الليلة المباركة من ليالي شهر رمضان ، فنبادر إلى إطعام الجائعين ودفع الزكاة وتأدية الحقوق ندفعها لأصحابها . ومن لا يصل منكم فليبادر إليها وليصم هذا الشهر الفضيل . لنأت الله بقلب مفتوح ولنتب إليه توبة نصوحاً فهو يقبل التوبة من عباده ويغفر لهم ذنوبهم إنه هو التواب الغفور .

تعالوا أيها المؤمنون ، نؤد الحقوق ، إن لنفسك عليك حقاً ولزوجتك عليك حقاً ولأولادك وجيرانك ومجتمعك عليك حقاً . يجب أن نؤدي هذه الحقوق حتى نكون على طريق أمير المؤمنين بالله وحتى تكون أعمالنا هذه نوراً نحمله معنا إلى القبر فينير ظلمته ويبدد وحشته . فنحن نحتاج مثل هذا النور في القبر وهناك في عالم البرزخ كما نحتاجه في عرصات القيامة . (١) سورة التحريم ، الآية : ٨ .

إلى مثل هذا النور. ﴿يوم يقول المنافقون والمنافقات للذين آمنوا انظرونا نقتبس من نوركم . قيل ارجعوا وراءكم فالتمسوا نوراً ﴾(١) وهذا النور يمكن أن نلتمسه بالدعاء والتوجه إلى الله سبحانه وتعالى وهو فقط ما يتبقى لنا .

إن هذا النور يمكن أن نتلمسه أيضاً عندما نتوجه إلى أهل البيت ، أرواحنا لهم الفدي ، وهذه الليلة الرمضانية هي ليلة زيارة أمير المؤمنين إنها زيارة «الوحشة» ، نتوجه إليه المؤمنين إنها زيارة «الوحشة» ، نتوجه إليه الناخ ونقول :

«السلام عليك يا أمير المؤمنين وعلى ضجيعيك آدم ونوح وعلى جاريك هود وصالح . السلام عليك يا أمين الله في أرضه ، وحجته على عباده» وعندها نشعر بأصابع النور تتغلغل في حنايا نفوسنا وزوايا قلوبنا وبراحة عميقة تبدد كل وجعنا وهمومنا .

لقد كان الرسول مين طبيباً دوّاراً بطبه ، وهذا الطب انتقل إلى على بن أبي طالب ، إنه طب الأرواح والنفوس لا طب الأجساد الفانية . فالقلب إذا انحرف عن جادة الحق لا علاج له إلا بذكر الله ، والعقل إذا ضلً فعلاجه العلم ، والروح إذا أصابها السقم فعلاجها الدين . وشهر رمضان أيها الناس هو مرفأ الأمان وشاطىء السلامة فلنبادر إلى أن ننهل منه ما طاب لنا من بركاته فنقوم الأخلاق ونحاسب النفس قبل أن تهرب منا الفرصة السانحة وقبل أن يدركنا الموت ولات ساعة مندم . إن الندم لن ينفع بعد فوات الفرصة ، فكم من إنسان أصبح في أحشاء القبر يتمنى أن تعود به الأيام القهقرى ، ويحضر مثل هذه المجالس ليتزود منها إيماناً وصفاء ونوراً . . ولكن هيهات لهم ذلك ، فهم والله في قبورهم يتحسرون على جلسة واحدة من هذه المجالس .

يروى أن عيسى علِلْنُهُ مرّ على قبر أُمه مريم ، ففي الخبر الصحيح أنها

<sup>(</sup>١) سورة الحديد ؛ الآية : ١٣ .

ماتت قبل أن يرفعه الله إلى السماء ، فقال لها : يا أماه ، هل تودين العودة إلى الدنيا ؟ قالت : بلى . قال : لماذا ؟ قالت : لأصلّي في الليل وأصوم في النهار .

وهنا يحضرني قول الإمام علي «ولا تستوحشوا الطريق الحق لقلة سالكيه فإن الناس قد اجتمعوا على مائدة شبعها قصير وجوعها طويل» فما أقصر الحياة وما أجدرنا أن ننتهز الفرصة السانحة ، لأن الموت سوف يدهمنا قبل أن نتزود لآخرتنا ، فلنتذكّر الموت دائماً لكي نحضر أنفسنا للقائه وقد أنجزنا ما علينا من واجبات .

ذهبت منذ مدة لزيارة مريض في المستشفى . فسألته : يا فلان أطال الله عمرك ، هل أنجزت ما عليك من حقوق وواجبات ؟ هل أديت الحقوق ، إذ ثمة فقراء ومحتاجون ، وثمة ملايين من المسلمين بشرق الأرض وغربها ، هل أديت الحقوق فهناك من لا يجد حتى سحوره في شهر رمضان ؟ هل أديت الحقوق فهناك من يبحث عن الطعام لأولاده بين ركام القمامة ؟ هل عملت حساب ما عليك من خمس وزكاة وصدقة ؟ قال : والله الحساب في الصندوق ، ولكنني لا أملك القدرة على البذل إلا مرغماً . لقد مات هذا الرجل تاركاً أمواله التي لا تعد ولا تحصى ، وأولاداً أربعة اقتسموا الأموال وراحوا يبذرونها يميناً وشمالاً غير عابئين بحلال أو حرام . هم يبذرون المال وأبوهم مسؤول يوم الحساب العسير أمام الله تعالى الذي لا يترك صغيرة ولا كبيرة ، فزنوا أنفسكم أيها الناس من قبل أن توزنوا ، وأدوا الحقوق قبل أن تصير في أيد لا تسرحم . . . أدوها الآن وفي مواضعها وخففوا عن كواهلكم عبء يوم عظيم ، يوم لا ينفع مال ولا بنون إلاً من أتى الله بقلب خاشع سليم .

والآن عبودة بنا إلى أميسر المؤمنين لنسرى كيف كان يحفظ أموال المسلمين . فقد كان في يوم الخميس يوزع الذهب والفضة على الناس وإذا به يرى عقداً من اللؤلؤ على صدر ابنته خديجة . فيسألها : من أين ؟ .

قالت: أخذته من عبد الله بن أبي رافع أتزين به يوم العيد. فغضب الإمام وقال: يا ابن أبي رافع لولم تكن عارية مردودة أي مسترجعة ، لقطعت يدها . . . ثم قال: بنية ، هل كل الفتيات يتزين بما تتزينين به ؟ قالت: لا . فأخذ العقد وأعاده إلى مكانه في بيت مال المسلمين . وهذا المال في بيت المال ، ماذا كان يصنع به الإمام علي ؟ .

تعالوا نرافقه في جولاته لنرى مواضع صرف هذا المال.

في أثناء تجواله في أزقة الكوفة وبرفقته قنبر، يسمع بكاءً مرّاً فيسأل: ما هذا البكاء؟ ويأتي الجواب: أطفال يتامى يكاد يقتلهم الجوع فيجيء لهم بالطعام وتمر به امرأة تحمل على ظهرها قربة من الماء، ويعلم أنها أم لثمانية أطفال يتامى فيأتي لهم بالطعام والثياب، ويمرّ على امرأة أوقدت النار تحت قدر فيها ماء تلهي به أولادها عن الجوع وتوهمهم أن في القدر طعاماً، فيأتي باللحم والزيت والأرز ويرميها في القدر ثم يروح يطعم الأولاد بنفسه . . . وتتوالى الصور الرائعة أمامنا كالشريط، إنها تتلخص جميعها في صورة واحدة ، هي صورة الحاكم المسؤول عن رعيته ، يتفقد شؤونهم ويغيث ملهوفهم ويطعم جائعهم ويبلسم جراحهم ويخفف عنهم آلامهم.

يقول الرسول ممينية: «من كان له صبيّ فليتصابُ معه» أي لاعبه وداعبه كأنك طفل ، كي تدخل السرور إلى فؤاده . وذاك ما كان يفعله أمير المؤمنين . إذ يروي قنبر فيقول :

رأيت سيدي يلاعب أطفالاً وهم يتضاحكون ويمرحون ثم ودّعهم وانصرف. قلت: سيدي ما رأيت منك مثل اليوم، تحبو على يديك وتلاعب الأطفال. قال: يا قنبر. هؤلاء يتامى، دخلت عليهم وهم يبكون، وهم لا يحتاجون إلى الطعام فقط بل يحتاجون إلى أبيهم لكي يدخل السرور إلى نفوسهم فأحببت أن أتركهم وهم يضحكون يا قنبر..

أيها الأخوة : إن من أصعب الساعات وأحرجها عندما يعود أهل الفقيد

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

إلى البيت بعد دفنه «ليلة الوحشة» ، إذ يشعرون عندها أن البيت أصبح خاوياً من راعيه فيعم الحزن ويسود البكاء والأنين . . النفوس حزينة والأسى يدمي القلوب ، الأولاد يبكون والبنات تجري دموعهن بحرقة وألم فها هنا كان معنا البارحة ، وهنا كان يجلس ، وهناك كان يصلي . . . وهكذا تتوالى الذكريات موجعة . .

وفي مثل هذه الليلة رجع الحسن والحسين بعد دفن أبيهما . . . طُرق البياب ففتحت الحوراء ليقع بصرها على إخوتها الحسن والحسين ومحمد والعباس فانفجرت بالبكاء المرّ تذرف الدموع عاد أخوتها ولكنّ أباها ليس معهم . . إنه لم يعد موجوداً . . وهي لا تكاد تصدق . . وامتلأ البيت بالبكاء والنحيب . . . إنها ليلة الثاني والعشرين من شهر رمضان ، فما كان أمرها على قلوب أبناء عليّ وبناته وسائر أهل بيته .

يقول الحسن المنتفي هذه الليلة ، ليلة الوحشة كان أكثرنا بكاءً أختي الحوراء زينب . يقول : كلما حاولت أن أهدئها كانت تزداد نحيباً» . فالإمام علي كان يقسم لياليه وأيامه في شهر رمضان بين الحسن والحسين والحوراء . وهذه الليلة كانت نوبة زينب . وكانت قد هيأت الطعام . يقول الحسن : أحضرت رغيف الخبز (من الشعير) وملحاً جريشاً وهي تقول : أبي يا أمير المؤمنين . . هذا إفطارك يا نور العين . . . الليلة نوبتي . . فأين أنت ؟ وإلى أين ذهبت . . . ؟ .

بأبي وأمي الحوراء زينب ، لقد أصبح الوداع عادة من عاداتها . . فقد شاء لها الله أن تودع الأحبة واحداً بعد الآخر . ودعت منذ مدة بعيدة جدها رسول الله ثم ودعت أمها الزهراء وها هي اليوم تودع أباها علي بن أبي طالب وفي الغد القريب سوف تودع أخاها الحسن ثم أخاها الحسين . وقد كانت كلما ودعت واحداً منهم تقبل يده ، إلا الحسين . . فأين قبلته ؟ .

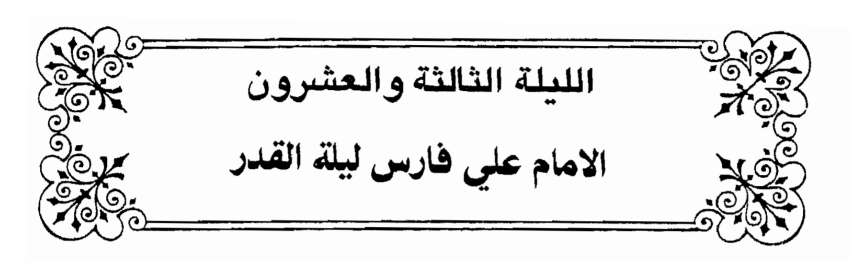
في ينوم عناشنوراء اعتلى الحسين حصانيه ويمم وجهه نحبو القوم فتشبثت به الحوراء وقالت: أخي يا أبنا عبد الله انزل عن حصانك، فنزل. THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR QURANIC THOUGHT

ماذا تريدين يا أخيّة ؟ قالت : أدنُ مني . فلما دنا منها قالت : اكشف لي عن صدرك ، فكشف الحسين عن صدره ، فقبلته في صدره وشمته في نحره ثم اتجهت نحو المدينة وقالت : أماه يا فاطمة لقد استرجعت الوديعة وأخذت الأمانة . فسألها الحسين عن ذلك فأجابته : أخبرتني أمنا فاطمة قبيل وفاتها : بنيّة زينب ، سوف ترين أخاك الحسين وحيداً فريداً يوم عاشوراء فقبليه في صدره وشميّه في نحره . فهذه رسالة من أمك الزهراء .

وما كاد الحسين يبتعد عنها حتى سمع صوتاً من خلفه يناديه : أبي . . يا حسين . . قف لي يا نور العين . نظر إلى الوراء وإذا هي ابنته سكينة . سألها : ما عندك ؟ قالت : أبي أريدك أن تنزل من على ظهر الجواد وتمسح بيدك على رأسي :

سيطول بُعدي يا سكينة فاعلمي منكِ البكاء إذا الحِمام دهاني إنا لله وإنّا إليه راجعون ولا حول ولا قوّة إلا بالله العلي العظيم. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





# لِسُ مِ النَّهِ الرَّهُ الرَّكِي الرِّكِي الرَّكِي الرَّكِي الرَّكِي الرَّكِي الرَّكِي الرَّكِي الرِّكِي الرَّكِي الرِّكِي الرَّكِي الرِّكِي الرَّكِي الرِّكِي الرَّكِي الرِيلِي الرَّكِي الرَّلْمِ الرَّالِي الرَّكِي الرِيلِي الرَّكِي الرِيلِي الرَّكِي الرَّلِي الرَّكِي الرِيلِي الرَّكِي الرَّكِي الرَّكِي الرَّكِي الرَّكِي الرَّكِي الرِيلِي الرَّكِي الرِيلِي الرَّكِي الرَّكِي الرَّكِي الرَّكِي الرَّكِي الرَّكِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الرَّكِي الْمُعْلِي الْمُعْل

﴿إِنَّ المتَّقينَ في جنَّاتٍ وعُيونٍ . آخِذينَ ما آتاهُمْ ربُّهُمْ إِنَّهم كانوا قبلَ ذلكَ مُحْسِنينَ . كانوا قليلًا مِنَ اللَّيلِ ما يَهْجَعونَ . وبالأَسْحارِ هم يستغفرون . وفي أموالهِمْ حقِّ للسائلِ والمحسروم . وفي الأرض آياتُ للموقنِينَ . وفي أنْفُسِكم أفلا تُبصِرونَ ﴿(١) .

في هذه الليلة المباركة ، انطلق في رحلة مع الله ، تحرّر من الأرض ولُـزُوجتها ، ومن نـذالة الإنسـان البعيد عن الله سبحـانه وتعـالىٰ . انطلق مع القرآن ومع الرسول وأهل البيت مبائلانه . . . . .

في هذه الآيات يتحدّث القرآن عن الإنسان المتّقي الطيّب الذي يرتفع فوق الملائكة ، ويتحدّث عن الإنسان الشرّير الدنيء الذي ينافس الشيطان بدناءته! . . ﴿ كَمَثَل الشيطانِ إِذْ قَالَ للإنسانِ اكفُرْ فلما كَفَر قال إنّي بريءٌ منكَ إنّي أَخَافُ اللّهَ ربّ العالمينَ ﴾ (٢) .

فالخير والشرُّ موجـودان في الإِنسان . فـإذا عاش الإِنسـان حياة تـرف ،

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات ؛ الآيات : ١٥ ـ ٢١ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر ؛ الآية : ١٦ .

وأطغته المادة ، وانقطع عن الله ، استولى عليه الشيطان ، وعشعش في صدره وأنساه ذكر الله العظيم . . أما الإنسان المؤمن فإنه يربح نفسه ويربح الدنيا والآخرة .

وهذا شهر رمضان ، شهر الربح . فلذلك علينا أن نحرص على الربح في هذا الشهر المبارك ، وخصوصاً في هذه الليلة العظيمة . . يقول أمير المؤمنين : «ألا وإنَّ الشقيّ من حُرم غفران الله في هذا الشهر العظيم» .

صحيح أن الله سبحانه وتعالىٰ قد أخفى ليلة القدر، ولكن الأخبار عن رسول الله تؤكد على هذه الليلة، ليلة الثالث والعشرين من رمضان . . . جاءه أعرابيُّ اسمه الجهين، قال : يا رسول الله، أهلي في البادية وفي مكان ناءٍ عن المدينة ولا أدري أية ليلة يمكن أقوم بها وتكون ليلة القدر؟ . . . قال : «عليك بليلة الثالث والعشرين» . .

وفي الأخبار أيضاً أن ليلة التاسع والعشرين يكون فيها توزيع وتقدير الأمور، وليلة الحادي والعشرين إبرامها، وليلة الثالث والعشرين إمضاؤها . . .

## حريّة الانسان في الاختيار بين الخير والشرّ:

إذا ألقينا نظرة على الإنسان والكون والقرآن وجدنا تناسقاً عجيباً بين هـذه العناصـر الثلاثـة ، لأن الخالق واحـد ؛ فهو الـذي خلق الكون ، وأنـزل القرآن وخلق الإنسان .

والخالق سبحانه وتعالى يعلم بما يصلح لهذا الإنسان ؛ ولذلك نرى أن القرآن يتحدّث عن حرية الإنسان وكرامة الإنسان . هذا الإنسان الذي سجدت له الملائكة ، وعلم الملائكة ، وكرّمه الله . . إنه الإنسان المتقي الطاهر الطيّب الذي دعاؤه مستجاب .

والقرآن الكريم عندما يشير إلى حرّية الإنسان واختياره فإنما يرشده في نفس الوقت إلى وجود مرجع أعلى يراقبه وإلى محكمة تحاسبه: ﴿ أَلَمْ

نجعَلْ له عينين ولساناً وشفتين وهديناه النّجدين (۱). فالذي أعطاك البصر والسَّمْع إنما يبصرك ويسمعك ويعرف ما أنت عليه . . . وكذلك عندما يقول القرآن الكريم : ﴿لا أُقسمُ بيومِ القيامةِ ولا أُقسِمُ بالنَّفسِ اللوَّامةِ ﴿١) فإذا كنت تشعر في قرارة نفسك بقوَّة تحاسبك ، وبمحكمة داخلية ، فمعنى ذلك أنك سوف تنتقل إلى عالم آخر فيه محكمة عليا تحاكمك وتحاسبك . . .

فهذا الكتاب ينطق بالحق ، ولا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها . .

ولما كان الإنسان حراً فهو مهيّا للخير والشرّ . . ﴿ وَنَفْس وما سَوّاها فَأَلْهَمَها فُجُورَها وتقواها . قد أفلح من زكّاها وقد خابَ من دسّاها ﴾ (٣) . ومعنى ذلك أن الإنسان يمكن أن يسقط في التطبيق والممارسة أحياناً . ولكن الله قد أعطاه العقل والسمع والبصر ، وأوضح له «النجدين» أي طريق الخير وطريق الشر ، وما عليه إلا أن يختار . . .

#### التوبة باب الرحمة:

وإذا كان الله قد جعل الإنسان بتركيبة خاصة مميّزة ، فهو ليس ملاكاً حتى لا يخطيء ، ولا هو حيوان حتى تسيّره غرائزه ، بل هو تركيبة معرّضة للخطأ والصواب . . . إذا كان الأمر كذلك فما العمل حين يسقط الإنسان في الخطأ والخطيئة ؟ هل ينتهي أمره وينحدر إلى جهنّم دون رجعة ؟ . . . كلا! إن رحمة الله واسعة ، ولذلك فتح الله له باب التوبة . لأن الذي لا يخطىء هو المعصوم وحده . فإلى جانب الحساب والعقاب فتح لنا الله باب التوبة والاستغفار . . الرسول الكريم يعلّمنا ويقول لنا أنه يستغفر اذ في اليوم والليلة خمسمائة مرّة من دون ذنب اقترفه! . . لماذا ؟ لأن لنا في رسول الله أسوة حسنة . . .

هذا هو القانون الإلهي الذي يتميز بالرّحمة الواسعة ، حيث لا يمكن

<sup>(</sup>١) سورة البلد ؛ الآيات : ٨ ـ ١٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة القيامة ؛ الآيتان : ١ ـ ٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة الشمس ؛ الآيات : ٧ - ١٠ .

لإنسان في قلبه ذرة خيـر أن يقنط من رحمة الله . أمـا القانــون الوضعي فــإنه قانون قاس ِ وأعمى ،! ليس فيه بابٌ للتوبة والاستغفار . . .

فمثلاً في القوانين الشرعية أنك إذا اعترفت أمام الحاكم الشرعيّ بجريمة ما ، فإنه لا يأخذ بكلامك في المرّة الأولى . وفي المرّة الثانية يفسح أمامك في المجال للعودة عن اعترافك . وفي المرّة الثالثة يعطيك مجالاً لأن تذهب وتستغفر ربك ، طالما لم تقم عليك بيّنة . وفي المرة الرابعة تقوم عليك الحجة . . . وحتى عندما تقوم عليك الحجة ، ولا تكون هناك بيّنة ، فإن الحاكم الشرعيّ مخيّر بين أن يُقيم عليك الحدّ أو أن يعفو عنك .

وهل أعظم من جريمة ابن ملجم المرادي ؟ ! . . . مع ذلك فإن أمير المؤمنين يقول : «اللَّهَ اللَّهَ في أسيركم ! أطعموه مما تأكلون ، واسقوه مما تشربون . . . وإذا أنا متُ فاضربوه ضربة بضربة ، ولا تمثّلوا بالرجل . . . وإذا أنا حييت فأمره إليَّ » أي يمكن أن يعفو عنه . .

والرسول الأعظم ألم يعفُّ عن أبي سفيان ومعاوية ؟ ألم يَعْفُ عن هند آكلة الأكباد؟ .

إذن لاحظ كيف يكون القانون عندما يكون صادراً عن ربِّ العالمين . . . إنَّ فيه خط الرجعة والعودة إلى الله .

وهذا رجل يعترف بجريمة الزنا، وتقوم الأدلّة عليه، فيدخل في حفرة ليقام عليه الحدّ . . . فإذا تمكن هذا الرجل أن يهرب من الحفرة وينجو بنفسه فليس لأحد أن يمسكه أو يلحق به . يعني إذا تبرّع أحد الواقفين وأمسك به فإن الحاكم الشرعيّ يعزّره ويضربه ، ويقول له : من قال لك أن تُمسكه ؟ !! .

إن أبواب التوبة في القانون الإلهي مفتوحة مباشرة بينك وبين ربّك وبدون أية واسطة . . . ما عليك إلا أن تصلّي ركعتين وتتجه إلى الله وتتوب





توبة صادقة فيغفر الله لك .

إن الله يغفر الذنوب جميعاً . . . فقط الشرك ليس له مغفرة . . وهذا يعني أن الإنسان إذا مات مشركاً بالله ليس لذنبه هذا غفران . أما إذا تاب في حياته فإن ذنبه هذا يسقط عنه . فالله يقول في كتابه العزيز : ﴿يا عِبادِيَ الله ين أسرفوا على أَنْفُسِهم لا تقنطوا من رحمةِ الله إنَّ الله يغفر الذنوب جميعاً ﴿ (١) .

أبواب الغفران دائماً مفتوحة ، خاصة في شهر رمضان ، وبوجـه أخصّ في هذه الليلة .

إن الله سبحانه وتعالىٰ يخاطب داوود: «يا داوود إني لأستحي من عبدي يمدُّ يديه إلىَّ فأردَّ يديه خاليتين وخائبتين».

ويقول سبحانه: «يا ابن عمران! كذب من زعم أنه يحبني، فإذا جنَّ عليه الليلُ نام عنّي! أليس كل محبّ يحب خلوة حبيبه؟!».

إنَّ ركعتين من صلاة الليل يصلّيهما المؤمن هما أفضل من الدنيا وما فيها . . فهذه الدنيا ليس فيها إلا ما هو حقير وفانٍ . هل يوجد فيها غير آبار البترول والنفط والغاز والعقارات والبنوك ؟! ولذلك حطَّ الله من قيمتها . . . «ومن هوان الدنيا على الله أنه لا يُعصى إلاً فيها» .

ولكن الإنسان في بعض الأحيان يطغى ، وينفر إذا سمع ذكر الله : ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللّهُ وحدَه الشمازَّت قلوبُ الذين لا يؤمنون بالآخرة ﴾ (٢) وهذه من العلامات الخطرة المسوجودة في الناس ، في حين أن المؤمن يستبشر بذكر الله ويطمئن قلبه : ﴿ أَلا بذكر الله تطمئنُ القلوب ﴾ (٣) .

وفي هذه الليلة علينا أن نتوجه إلى الله بقلوب مؤمنة مطمئنة ، فنخرج

<sup>(</sup>١) سورة الزمر ؛ الآية : ٥٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر ؛ الآية : ٥٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد ؛ الآية : ٢٨ .

وَقُفَايَّةُ الْمِيْنَ الْمُكَالِقَةُ لَا الْمُكَالِقَةُ لَالْفَالِكُولِ الْفَالِقُولُ الْفَالِقُولُ الْفَالِق The prince Ghazi Trust

منها وليس علينا ذنب واحد . . . . من قال سبع مرّات «يا أرحم الرّاحمين» قال الله له : «عبدي لبيك . . سَلْ حاجتك تُقضى» ثم يلتفت إلى الملائكة ويقول : «يا ملائكتي ، انظروا إلى عبدي : الناس نيام في جوف الليل وهو يناديني ويناجيني . . اعلموا أني قد غفرتُ له ذنوبه وأدخلته الجنّة» .

# وفي الأرض آياتٌ للموقنين وفي أنفسكم:

إن الآيات القرآنية تعبّر عن نظام بديع منسجم يحكم الكون والإنسان. فالآية التي تقرأها من القرآن تحسّها في فطرتك وفي أعماقك، وتراها كذلك في الكون من حولك: ﴿وفي الأرض آياتُ للموقنين وفي أنفسكم أفلا تُبصرون ﴿().

وهؤلاء الموقنون المؤمنون بآيات ربِّهم يتلقّون عطاياه وهداياه بنفوس مستبشرة فرحة ، لأنهم كانوا من المحسنين المصلّين المستغفرين : ﴿إِنَّ المتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وعيون . آخذينَ ما آتاهم ربُّهم إنهم كانوا قبلَ ذلك محسنين . كانوا قليلًا من الليل ما يهجعون . وبالأسحار هم يستغفرون ﴿(٢).

هؤلاء الموقنون نـومهم قليل ، وأكلهم قليـل ؛ إنهم في حالـة صفاء في نفوسهم ، وفي حالة أنس مع الله .

وهؤلاء الذين يعيشون هذه النعمة والرحمة الربانية لا ينسون إحوانهم في الدين والإنسانية ، وخاصة الفقراء والمحرومين ، لذلك فإن ﴿وفي أموالهم حقّ للسائل والمحروم ﴾(٣) إنه حقّ مطلق غير محدد ؛ وهو غير الحقّ المتعلّق بالخمس والزكاة الذي أشارت إليه الآية : ﴿والذين في أموالهم حقّ معلوم ﴾(٤) .

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات ؛ الآيتان : ٢٠ ـ ٢١ .

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات ؛ الآيات : ١٥ ـ ١٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة الذاريات ؛ الآية : ١٩ .

<sup>(</sup>٤) سورة المعارج ؛ الآية : ٢٤ .

وإذا رجعنا إلى الآيتين المذكورتين سابقاً: ﴿وفي الأرض آياتُ للموقنين . وفي أنفسكم أفلا تبصرون و نجد فيهما طريقاً واضحاً اختطه الله لنا للتعرّف إليه ولتوحيده : فلو ألقيت نظرة على نفسك ، وتأملت في صنعها وتكوينها ، ورأيت هذا النظام البديع الذي خلقه الله في بدنك ، لعرفت أن وراء ذلك صانع مبدع هو الله سبحانه وتعالى . . . فهذه الأجهزة الدقيقة التي يتكوّن منها جسمك ، وتلك الخلايا المعقدة التي لا تعدّ ولا تحصى ، وكل واحدة منها هي أعقد وأدقُ صنعاً من أكبر جهاز الكتروني في العالم . . . كل ذلك يشير إلى عظمة الخالق .

وإذا تأملت في عمل تلك الأجهزة والخلايا ترى عجباً . . فأنت تتناول الطعام الذي يحتوي على أنواع مختلفة ومتعددة من المواد الغذائية والفيتامينات والمعادن والأملاح . . . فتأتي تلك الخلايا وتأخذ الفوسفور والفيتامينات والمعادن والأملاح . . . فتأتي تلك الخلايا وتأخذ الفوسفور والصوديوم والكبريت والكالسيوم والعناصر الكيماوية الأخرى وتمتصها من الطعام ، ثم تحوّلها إلى غذاء وطاقة تنتشر في جميع أنحاء الجسم ، وكل خلية من الخلايا تأخذ غذاءها الذي يناسبها من حيث النوع والكميّة . . . ومن عجيب صنع الله أن غذاء جميع الخلايا ليس موحداً : فخلايا العين تحتاج إلى فتيامين A ولا تحتاج إلى فيتامين الغذاء والفيتامينات ويترك الباقي لغيره .

لقد اكتشف العلم كل ذلك ، وعرف أن هذه الخلية تعمل على هذا النحو ، وأن ذلك الجهاز يعمل بتلك الطريقة ، ولكنه لم يستطع أن يجيب على السؤال التالي : لماذا تعمل هكذا ، ومن علّمها ذلك !!! .

إن العلم يستطيع أن يقول لك أن هذا الجنين الذي تخلق في بطن أمه هو ذكر أو أنثى . كما يستطيع أن يكتشف أن أول جهاز يبدأ العمل في جسم الجنين هو القلب ، وكذلك تنتهي الحياة وتتوقّف مع توقف القلب . (صحيح أن الدماغ يستمر في إرسال الشحنات الكهربائية لفترة محددة بعد

توقف القلب ، ولكن عمل الدماغ في هذه الحال ليس عمل حياة ، وإنما هو عمل طاقة كهربائية لا غير) . . . . إذن يستطيع العلم أن يكتشف ذلك ، ولكنه لا يستطيع أن يعرف السبب . هل يستطيع العلم أن يقول لنا لماذا هذا الجنين تخلّق بنتاً وذاك تخلّق صبياً ؟ ؟ . .

إن العلم يستطيع أن يكتشف كثيراً من أمور الحياة ، وربما هو قادر أن يكتشف كل يوم جديداً ، ولكنه في مطلق الأحوال لا يستطيع أن يخلق الحياة . . . إنه يكتشفها فقط . . أما خلق الحياة والوجود فهو من إبداع الله سبحانه . . . وهذا هو المعنى الدقيق الذي يريدنا الله أن نلتفت إليه : فالإنسان العاقل المفكّر المزوّد بإمكانيات الفهم والاستيعاب والاستنتاج عندما ينظر في نفسه وفي الكون ، ويرى دقّة الصّنع وعظمة الخلق يهتدي إلى معرفة الله وإلى توحيده : ﴿وفي الأرض آيات للموقنين وفي أنفسكم أفلا تبصرون ، ويقول سبحانه وتعالىٰ : ﴿سَنُريهم آياتِنا في الآفاقِ وفي أنفسهم حتى يتبيّن لهم أنّه الحق ﴾(١) .

ومن الأمور المذهلة العظيمة أن أهل البيت أشاروا إلى كل هذه الاكتشافات وغيرها قبل ألف وأربعمائة سنة !! فأنت ترى أمير المؤمنين يتحدّث عن فسلجة وبيولوجية الجسم وعن سيكولوجية النفس في نهج البلاغة ، وكذلك سائر الأئمّة ذكروا كل هذه القضايا . وهذه المسائل تجدها في كتب الشيعة مثل «البحار» و «الوسائل» وغيرها .

#### ليلة القدر:

هذه الليلة هي ليلة القَدْر التي نزل فيها القرآن: ﴿إِنَّا أَسْرَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ . وما أدراكَ ما ليلةُ القَدْرِ . ليلةُ القَدْرِ خيرٌ من أَلْفِ شهرٍ . تَنَرَّلُ الملائكةُ والروحُ فيها بإذنِ ربّهم من كل أَمْرٍ . سلامٌ هي حتى مَـطْلَعِ الفجر ﴿ (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة فصّلت ؛ الآية : ٥٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة القدر ـ مكية .

ولقد تكررت لفظة «القدر» ثلاث مرّات في هذه السورة القصيرة المؤلفة من خمس آيات ، وهذا إشارة إلى أن هذا القرآن ذو قدر عظيم ، ونزل على نبي ذي قدر عظيم ، وإلى أمة هي خير أمة أخرجت للناس .

وهذه الليلة المباركة علينا أن نتعرّف إلى فلسفتها وإلى الحكمة الكامنة في معناها . . إنها ليلة من الزمن . والنزمن ليس له قيمة بالمطلق ، وإنما قيمته في ما يحتوي عليه من أثر إيجابي أو سلبي ، أو من عمل صالح أو طالح : فأنت إذا قضيت في ساعة من الساعات حاجة أخ مؤمن تكون تلك الساعة ساعة عظيمة بالنسبة لك ، وهي عظيمة أيضاً في ميزان الحق . «فمن ذهب في قضاء حاجة أخيه المؤمن كتب الله له سبعين حسنةً ، ومحا عنه سبعين سيئة ، ورفع له سبعين درجة» . هذا إذا سعى فقط في قضاء الحاجة . أما إذا قضاها ، فإنه يناديه مناد من السماء : يا فلان ، قد غُفر لك ما تقدَّم من ذنبك .

وعلى العكس من ذلك ، إذا أمضى الإنسان ساعة في النميمة والغيبة والنفاق والبهتان ، أو في ارتكاب المحرمات ومقارفة الإثم ، فإنها تكون ساعة شنيعة في حياته ، وتكون جحيماً عليه في الآخرة . . . إذن المسألة في يدك : فالوقت موجود ، إما أن تجعله نعمة وإما أن تجعله نقمة .

وليلة القدر هذه هي ليلة عظيمة مباركة لأن فيها نزل القرآن الكريم الذي هو رحمة وهدى للعالمين .

وفي نزول القرآن تكون السلامة للناس ، وكل شيء يقدّه الله في هذه الليلة هو سلام : ﴿سلامٌ هي حتى مطلع الفجر﴾ . فالكون في الأصل وُجِدَ قائماً على السلام ، والله لم يخلق الناس ليتحاربوا ، وإنما خلقهم ليتعارفوا وليتعاونوا . ولذلك عندما طرح الملائكة ذلك السؤال على ربّ العالمين : ﴿أَتَجعلُ فيها مِن يُفْسِدُ فيها ويَسْفِكَ الدماءَ ونحنُ نُسَبِّحُ بحمدِكَ ونقدَّسُ لكَ قال إني أعلمُ ما لا تعلمون﴾(١) .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ؛ الآية : ٣٠ .

ما المقصود بقوله تعالى : ﴿إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ؟؟ .

المقصود بذلك أن الله سيخلق في هذه الليلة خلقاً كله خير وكله بركة ، يوافق عظمة ليلة القدر . . . وهؤلاء هم النبيَّ الأكرم وأهل بيته الطيبون .

وليلة القدر هي فاطمة الزهراء على فاطمة الزهراء على المنافع الم

قد يتعجّب البعض ويقول: ما هذه المغالاة! وما علاقة الزهراء بليلة القدر؟ وكيف تكون الزهراء، وهي امرأة، ليلة من الليالي ؟؟! . . .

ولكي نعرف معنى أن فاطمة الزهراء هي ليلة القدر، نرجع إلى أحاديث الأثمَّة على الله الله المعنى أن فاطمة الرهواء المعنى المعنى المعنى أحاديث الأثمَّة على المعنى أن في المعنى المعنى أن في أن في المعنى أن في أن في المعنى أن في أن في المعنى أن في أن

الإمام جعفر الصادق المنتفي يقول : «من عرف فاطمة حق معرفتها فقد أدرك ليلة القدر» .

والإمام موسى الكاظم ما النابية المباركة هي فاطمة النوهراء». فلقد كان أحد علماء النصارى عند الإمام الكاظم يناظره ويحاججه ، فسأله عن الآية : ﴿حمّ . والكتاب المبين . إنا أنزلناه في ليلة مباركة ﴾ (١) فقال له الإمام الكاظم : ﴿حمّ : هو الرسول الأعظم محمد بن عبد الله . والكتاب المبين : هو علي أمير المؤمنين . . لأن القرآن يقول : ﴿وكل شيء أحصيناه في إمام مبين ﴾ والقرآن كتاب صامت ، أما الكتاب المبين الناطق فهو الإمام علي . وفي صفين قال لهم الإمام علي لما رفعوا المصاحف على الرماح : ويلكم هؤلاء رفعوا القرآن ! فهذا كتاب الله الصامت وأنا كتابه الناطق ! . . . والليلة المباركة : هي فاطمة الزهراء» .

من الممكن أن يقول البعض أن الحديث السابق ضعيف السد. فلنرجع إلى القرآن الكريم لنرى ماذا يقول ، ولنستدل منه على أن ليلة القدر

<sup>(</sup>١) سورة الدخان ؛ الآيات : ١ ـ ٣ .

وَفَنْيَةُ الْمِيْنَ الْوَكِيْ الْفَكِّرُ الْفَرِّلِيَّ الْفِيْرِ الْفِيْرِ الْفِيْرِ الْفِيْرِ الْفِيْرِ الْفِي THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR OUR ANIC THOUGHT

هي فاطمة الزهراء ، وأن هذه الليلة مرتبطة بالزهراء سِلْكُنُه .

يقول القرآن الكريم: ﴿واللَّيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ . والنَّهارِ إِذَا تجلَّىٰ . وما خَلَقَ اللَّذَكُرَ والْأَنْثَىٰ . إِنْ سَعْيَكُم لَشْتَىٰ ﴾(١) . . . هنا القرآن الكريم فيه إشارة صريحة وتلميح واضح إلى أن عنصر الليل في الطبيعة يقابله عنصر النساء في البشر . . لماذا ؟ لأن الليل والنهار انفصلا من شيء واحد اسمه الزمن ، فانقسما إلى ليل ونهار لاختلاف الوظيفة . والرجل والمرأة انفصلا من شيء واحد اسمه الإنسان ، وانقسما إلى ذكر وأنثى لاختلاف الوظيفة .

ولكن ما هي مناسبة النساء لليل ومناسبة الرجال للنهار؟ . . . بما أن الليل للسكن والهدوء والراحة والطمأنينة فكذلك خلق الله المرأة للسكن والهدوء والطمأنينة . . وبما أن النهار للكد والتعب والجد والكدح ، كذلك خلق الله الرجل للكد والتعب والجد .

والمسألة واضحة جداً في قوله تعالىٰ : ﴿ وَمِن آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزُواجًا لَتَسَكَنُوا إليها ﴾ (٢) ، وفي قوله : ﴿ هُنَّ لِباسُ لَكُمْ وأنتم لِباسٌ لَهُنَّ ﴾ (٣) . فوظيفة اللباس الأولىٰ هي الهدوء والسكن .

فإذا نزع الإنسان لباسه ، أو إذا كان لباسه غير ملائم ، فإنه لا يشعر بالهدوء والطمأنينة . . . وكما أن الليل للهدوء والسكن والطمأنينة ، فكذلك المرأة هي للهدوء والطمأنينة والدفء والعطاء ، لأن المرأة هي قائدة في مؤسسة عظيمة هي مؤسسة الأسرة ، ووظيفتها هي وظيفة الأنبياء .

وكما أن الرجل مسؤول عن الكدّ والبحث عن الرزق خارج باب الدار ، كذلك المرأة مسؤولة عما هو داخل الدار . . . عندما تزوّج أمير المؤمنين فاطمة الزهراء ، قال له الرسول : «يا علي ! من باب البيت وإلى

<sup>(</sup>١) سورة الليل ؛ الآيات : ١ \_ ٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الروم ؛ الآية : ٢١ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ؛ الآية : ١٨٧ .

THE PRINCE GHAZI TRUST

الخارج عليك ، ومن الباب وإلى الداخل عليكِ يا فاطمة !» . . . وهذه إشارة واضحة إلى الاختصاص في العمل . طبعاً هذا لا يمنع أن تخرج المرأة ؛ فالنزهراء ميلنا كانت تخرج ، وكانت حاضرة في حروب أبيها وزوجها تضمّد الجراح . ولكن الوضع الأمثل للمرأة أن تكون ربّة بيت وأن تربّى الأجيال .

الأم مدرسة إذا أعددتها أعددت شعباً طيّب الأعراقِ .

وإذا كان القرآن الكريم يطلق على النساء الليل ، وعلى الرجال النهار ، من ناحية الوظيفة والعمل والموقعية ، فمعنى ذلك أن الليالي في الزمن تقابلها النساء في البشر .

وكما أن فاطمة الزهراء هي سيّدة نساء العالمين ، فإن ليلة القدر هي سيّدة الليالي . وبما أن سائر الليالي هي لسائر النساء، فإن سيّدة الليالي (ليلة القدر) هي لسيّدة النساء فاطمة الزهراء .

إذن أصبحت الفكرة واضحة . . . وهـذه المسألـة أصلها في القـرآن ، كما هي موجودة في السنّة النبوية وفي الأحاديث .

نأتي الآن إلى نفس الفكرة من الناحية العلمية: لماذا جعل الله ليلة القدر لفاطمة الزهراء مي ليلة القدر وملازمة لليلة القدر ؟ .

من هذه الناحية نقول: إن ليلة القدر هي الليلة التي أنزل فيها القرآن، والقرآن الكريم من دون فاطمة الزهراء لا يساوي شيئاً . . . لماذا ؟ لأنه لولا فاطمة لما وجد الرسول نفسه . . وهذه ليست مغالاة . فلو كانت فاطمة غير موجودة لكانت الإمامة غير موجودة ، وبالتالي فإن الرسالة لا قيمة لها بدون الإمامة ، لأنه بدون الإمامة تكون الأمور عبثية وفوضى ، والله حكيم لا يصنع العبث . . إذن لا بد من وجود الإمامة . . وأين هي الإمامة ؟ . . إنها بفاطمة الزهراء ، لأنها تحفظ القرآن والرسالة بالأئمة من





أبنائها وذريتها .

وحتى تكتمل الصورة نعود إلى قول تعالى : ﴿إني أعلم ما لا تعلمون ﴾ . إن ما لا يعلمه الملائكة ، عندما تساءلوا عن خلق آدم ، هو أن الله سبحانه وتعالى عندما خلق آدم من طين نفخ فيه وقذف في صلبه أنوار أهل البيت : محمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين وسائر الأئمة المعصومين ؛ ولما حملهم آدم في صلبه فقد حمل الكرامة العظمى والسرَّ الأعظم . ولذلك عندما خلق الله آدم أمر الملائكة بالسجود له ، فسجدوا ، إلا إبليس أبى واستكبر فجعله الله من الملعونين إلى يوم يبعثون .

وقد تباهى إبليس بكونه من عنصر النار، في حين أن آدم من عنصر الطين . . . والحقيقة أن الطين أكرم من النار ، لأن النار تحرق وتدمّر ، أما الطين فإنه مصدر خصب ونماء : فلو أخذت فسيلة وألقيتها في النار فإنها تحترق وتموت ؛ أما إذا زرعتها في الطين فإنها تنمو وتكبر وتزهر وتثمر . . .

بعد هذه الجولة يتضح أن الزهراء هي أم الإمامة ، وأن الإمامة منها . . .

أما المشركون والكفار من قريش فقد كانوا يقولون: سيموت محمد ونستريح منه ، لأنه لا عقب له ولا ذرية من المذكور . . . إنه أبتر . . . وابنته فاطمة ستموت وينتهي كل شيء .

كان الرسول يسمع ذلك ويتألّم . . . ولكن سرعان ما نزل عليه الوحي قائلًا له : ﴿إِنَا أَعَطِينَاكَ الكُوثِر ، فَصَلِّ لربِّكَ وانْحَرْ ، إِن شَانِثَكَ هُو اللَّبْتَرِ ﴿ (١) .

فالكوثر هي فاطمة الزهراء . وأما الأبتر المشار إليه في الآية فهو العاص بن وائل السهلي ، الذي يُنسب إليه عمرو بن العاص . والحقيقة أن

<sup>(</sup>١) سورة الكوثر .

العاص هذا أبتر لا عقب له . وانتساب عمرو بن العاص إليه هو مثل انتساب زياد ابن أبيه إلى أبي سفيان . فعندما وُلد عمرو المذكور تنازع سبعة من الرجال أمره ، فنسبه كل واحد منهم إليه .

وكذلك نسبة زياد إلى أبي سفيان هي قضية ملفقة ، كانت الغاية منها إطلاق يد زياد في البصرة والكوفة للتنكيل بأهل البيت وأصحاب علي بن أبي طالب . . . ولكن الترغيب والترهيب ، المال والسيف ، كمّت أفواه الناس فسكتوا عن الحقيقة ، وأطلقت ألسنة البعض فعملوا له شجرة نسب ، وألفوا القصائد المطولة في مدحه ومدح البيت السفياني .

وهنا نذكر حادثة طريفة تتعلق بزياد المنسوب إلى أبي سفيان: كان موكب زياد ابن أبيه يمر في شارع من شوارع البصرة ، وكان يجلس في ذلك الشارع رجل أعمى سليط اللسان يدعى أبا العريان . سمع ذلك الرجل هرجاً ومرجاً ، فسأل: من هذا؟ قالوا: هذا موكب زياد بن أبي سفيان! قال : قاته الله الظالمين . وأين زياد من أبي سفيان؟! أنا أعرف قصته . . . وصار يحدّث الناس بقصة زياد ابن أبيه ، وتجمهر الناس حوله . . . ذهب بعضهم إلى معاوية وأخبروه بخبر ذلك الأعمى ، فقال لهم : ابعثوا إليه بعشرة آلاف دينار! . . . حملوا إليه المال وقالوا له : هذه أرسلها إليك معاوية ، وهو يرجو بركاتك ودعاءك . . . أخذ الرجل المال ، وشكر عطاء أمير المؤمنين معاوية . وفي اليوم التالي جلس في نفس المكان وأخذ يبكي وينتحب . . فلما سئل عن سبب بكائه قال : الله أكبر! البارحة عندما مر علي موكب زياد وهو يتكلم مع أخيه معاوية ، ذكّرني صوته بصوت أبيه أبي سفيان!!! .

ذكرنا بعض الأمثلة عرضاً لنشير إلى أولئك الظلمة الفسقة وأسيادهم من حكام بني أمية الذين تربعوا على عروشهم فظلموا وأحرقوا وأبادوا الزرع والنسل ، وفي نفس الوقت كانوا يدعون الإسلام ، ويريد البعض أن نأخذ الإسلام عنهم ونعتبرهم من أولي الأمر . . . في حين رأينا فضل أهل

البيت ، ورأينا فضل الزهراء على أم الأئمة ، وليلة القدر التي أنزل فيها القرآن .

#### ليلة التوبة والغفسران:

هذه الليلة المباركة ليلة عظيمة ، لأن فيها التوبة والغفران العظيم . وبإمكان كل واحد في هذه الليلة أن يتخلّص من جميع ذنوبه وجميع آثامه إذا توجه إلى الله بنيّة صادقة وقلب سليم .

وفي هذه الليلة المباركة أيضاً يجب أن نقتلع الشرّ من نفوسنا ، مستغلين القوة الموجودة لدينا والطاقة الجبارة التي تزودنا بها ليلة القدر .

فالشرّ في الإنسان يشبه الشجرة . هذه الشجرة تحتاج إلى قوة وطاقة كبيرة حتى تقتلعها . فما دمت قوياً فاقتلعها وأنت قوي ، لأن الشجرة ضعيفة أمام قوتك . أما إذا تركتها ، ومضت سنوات العمر ، فإن الشجرة تقوى وتستعصي ، وأنت تهرم وتضعف قوتك ، ولا تستطيع أن تفعل شيئاً حيالها .

وفي هذه الليالي المباركة ، ليالي رمضان ، وخاصة في ليلة القدر ، نحن كلنا أقوياء ، ونحن أقوى ما نكون . إن هذه الليلة تزوّدنا بقوة هائلة لو وجهناها على الجبال لأزاحتها . فلنقتلع الشرّ من جذوره ، ولنغير ما بأنفسنا ﴿إنَّ اللَّهَ لا يغيّر ما بقوم حتى يغيّروا ما بأنفسهم ﴾(١) .

وفي ليلة القدر هذه يجب أن نتوب إلى الله توبة نصوحة ، ويجب أن نتذكر القبر أول محطة ، والمحطة الثانية وهي البرزخ . . . إن الأرواح تأتي في ليالي رمضان وفي ليالي الجمع وفي ليلة القدر ، وتقف عند أهلها وتقول : «يا أهلنا ، اذكرونا قبل أن تكونوا مثلنا فلا يذكركم أحد !» .

الآن يجب أن نصفي حسابنا مع الشهوات والغرائز: فمن لم يحدّد لنفسه رأس سنة ، فليبدأ من الآن وليدفع الخمس والزكاة . ليدفع الحقوق .

<sup>(</sup>١) سورة الرعد ؛ الآية : ١١ .

ليتفقد الأرامل واليتامى والمحتاجين ، لأن توبتنا إلى الله وحبنا لرسول الله ولعلي يجب أن يكون عملياً وفعلاً لا قولاً : ﴿قُلْ إِنْ كنتم تحبُّونَ اللّهَ فَاتّبعوني يحبُبكم الله ﴿ اللّه ﴿ اللّه الله ﴿ اللّه ﴿ اللّه ﴾ (١) . فالحب يترجم إلى سيرة ، لأن الحب في الواقع معناه العمل .

وهذه الليالي أيضاً تزودنا بالصبر على المكاره ، وتزودنا بالإيثار ونكران الذات . وهذا المعنى نراه عند أبي الفضل العباس : كان عطشان ومدّ يده ليشرب . تذكر أخاه الحسين ، فارتدّت يده عن الماء :

لاحظ المعنى الرفيع الطاهر: ﴿ويؤثِرون على أنفسهم ولو كان بهم خَصَاصة ﴾ (٢). هـو يحتاج إلى الطعام، لكنه يقدّم الآخرين والمحرومين على نفسه، وهو يحتاج إلى الماء، لكنه لا يشرب ويقول: أنا أشرب، وسكينة وعبد الله الرضيع في الخيام يتلظون عطشاً!! . . . . يومها كان هناك خمسمائة طفل وطفلة ينادون: العطش، العطش؛ فكيف يشرب أبو الفضل العباس؟!! .

وهذه الليلة ليلة إحياء إلى الصباح ، فلا تفوتنا أبداً هذه المسألة . يجب أن نقضيها في قراءة القرآن وفي الدعاء والتوجه إلى الله . . . وليكن قلب الواحد منا خاشعاً : ﴿ أَلَمْ يَأْنِ للذين آمنوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهم لذكر الله ﴾ (٣) . . .

وفي هذه الليلة اذهب لزيارة أخيك بقلب خاشع ، وإذا كانت صلتك

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ؛ الآية : ٣١.

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر ؛ الآية : ٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد ؛ الآية : ١٦ .



مقطوعة بأحد أرحامك فاذهب لزيارته ؛ وحتى إذا أعرض عنك ، اذهب إليه وقبله في وجهه وصافحه ، فإن هذا يرقق القلب ، وتنصبُّ عليك وعليه رحمة ربّ العالمين .

وعليكم بالبذل والعطاء والتودد ، وإياكم والتدابر والتقاطع ؛ فإذا كان شخص مخاصماً لزوجته فليصالحها ، وإذا كانت الزوجة مخاصمة لزوجها فعليها أيضاً مصالحته . . فإذا سقت المرأة زوجها شربة ماء كتب الله لها سبعين ألف حسنة . وعلى الزوج أن يرعى زوجته ويحفظها ويهتم بشؤونها . . وهكذا حتى تكون حالة السكن والهدوء والطمأنينة : وخلق لكم من أنفسكم أزواجاً لتسكنوا إليها . . ولذلك يقول أمير المؤمنين : «كنت إذا نظرت إلى فاطمة انجلت عني الهموم والأحزان» . وكذلك النظر المؤمنين عبادة . ومن ذكر فضيلة من فضائل علي رفعه الله سبعين درجة . . . لأن فضائل الإمام علي ترسخ الإسلام في النفوس ، وفضيلة واحدة من فضائله أعظم من عبادة الثقلين إلى يوم القيامة : «ضربة علي يوم الخندق أفضل من عبادة الثقلين إلى يوم القيامة : «ضربة وطاس ، والأشجار أقلام ، والبحار مداد ، والإنس والجن كتّاب ، على أن يحصوا فضائل علي بن أبي طالب لا يتمكنون أن يحصوها . . .

### مجسس السزهراء على المنافقة :

وفي ليلة القدر نختم مجلسنا بذكر الزهراء وندعو . . . . الرسول الأعظم كان إذا دخلت عليه الزهراء يقوم إجلالاً لها ويقبّل يدها . . . وكان إذا مرّ على دارها يقرأ : ﴿إنما يريد الله لينهب عنكم الرجسَ أهلَ البيت ويطهّركم تطهيراً ﴾ (١) . . . وكان عليا أذا شعر بضعف يذهب إلى فاطمة . . قال : بنيّة إني أجد في بدني ضعفاً! قالت : أعيذك بالله يا أبتاه من الضعف ! قال : بنيّة ! ائتني بالكساء اليماني فغطيني به . . . قالت

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب ؛ الآية : ٣٣ .

فاطمة : أتيته بالكساء اليماني . غطيته وصرت أنظر إلى وجهه يتلألأ كأنه البدر في ليلة تمامه وكماله . . . اللَّهمَّ صلِّ على محمد وآل محمد .

كانت فاطمة ملاذ أبيها . . . وكان الرسول عندما يسافر تكون فاطمة آخر من يودّعه ، لأنها كانت تشيّعه إلى خارج المدينة . . وعند عودته كان يصلّي في المسجد ركعتين ثم يتوجه إلى فاطمة . . . .

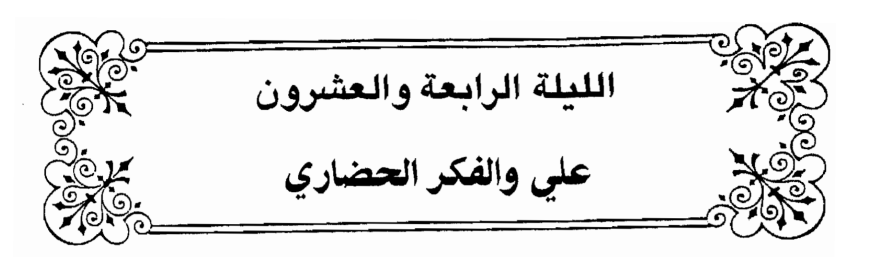
لمّا صار الهجوم على باب الدار ، كانت الزهراء خلف الباب ؟ فأحسَّ بها بعضهم فضغط على الباب . . . كانت فاطمة شابة في الثامنة عشرة من عمرها ، وكانت حاملًا في الشهر السادس . . . ضغطة الباب أسقطت جنينها وكسرت ضلعها . . . خرج الإمام على من الدار ـ ساعد الله قلبك سيدي يا أمير المؤمنين ! ! . . . . صاحت الزهراء : فضّة ! إليكِ . . . . . ثم صاحت يا عليّ !! . . . . لم يسمعها الإمام . . .

أين من لو دَعَتْهُ بالثريا مَرُوعَةُ لبّاها؟!!

صاحت الزهراء ثلاث مرّات : يا علي ! يـا علي ! يا علي ! . . . ولمـا لم تسمع الجواب صاحت :

يا فضّة إليكِ اسنديني فقد وربّي أسقطوا جنيني ! إلهنا تقبّل أعمالنا .





# لِسَ مِ النَّامِ الزَّهُ الرِّهُ الرِّهِ الرِّهِ إِلَّا الرِّهِ اللَّهِ الرَّهِ الرَّهِ الرَّهِ الرّ

﴿ ثُمَّ كَانَ عَاقِبةَ الذينَ أساءوا السُّوأَىٰ أَنْ كَذَّبُوا بِآياتِ اللَّهِ وكانوا بها يَسْتَهْزئون ﴾ (١) .

# أنواع الاستجابة: الفعل وردّ الفعل

لما كان الإنسان بطبيعته التكوينية مزوداً بقوى حاسة ومدركة فإنه ينفعل بالمؤثرات والمثيرات الخارجية ويستجيب لها على أصعدة مختلفة ، وذلك حسب نوع ودرجة المؤثر . فتارة تكون الاستجابة عقلية إذا كان المؤثر يثير العقل ، وطوراً تكون غرائزية إذا كان يثير الغريزة . وتكون الاستجابة أحياناً وجدانية عاطفية إذا حرّك المؤثر الوجدان والعاطفة .

وربما كان للمؤثر والفعل الواحد استجابات مختلفة لدى الشخص المواحد في أوقات مختلفة ، وذلك حسب جاهزية هذا الشخص للتلقي والانفعال . فأنت في وقت من الأوقات تسمع خطبة معينة تثير فيك الحماس والحمية والاندفاع ، وربما تسمع نفس الخطبة في وقت آخر تكون فيه مشتّت الذهن منشغل البال بأشياء أخرى فلا تثير هذه الخطبة فيك شيئاً .

<sup>(</sup>١) سورة الروم ؛ الآية : ١٠ .

THE PRINCE GHAZI TRUST

كذلك فإن المؤثر الواحد يثير استجابات وردود فعل تختلف من شخص إلى آخر ، وذلك حسب درجة وعيه وسمّو نفسه وعلوّ همته : لنفرض أن شخصاً اعترض شخصاً آخر وصفعه على وجهه ؛ فهذا الشخص الذي تلقى الضربة تكون استجابته واحدة من ثلاث : إما أن يردَّ الصفعة بمثلها ، أو أن يعفو عن المسيء ويقابله بالإحسان فيسامحه ويعظه ويبيّن له خطأه ، وإما أن يسكت فيتخذ موقفاً بين بين ، فلا يردّ بالمثل ولا يسامح ، ولكن يتابع طريقه . . . . .

في الحالة الأولى يكون الإنسان من النوع الغضبيّ الغرائزي ، إذ أثارت فيه الضربة قواه الغرائزية فغضب وانفعل وردَّ بالمثل . وهذا النوع من الناس يكون عادة ضعيف العقل لأنه يترك نفسه لقواه الغرائزية والغضبية . وفي هذا المعنى يقول الإمام عليّ : «سرعة الغضب تدلُّ على ضعف العقل» . ولعل موقف أمير المؤمنين في وقعة الخندق تمثل النموذج الأعلى والقمة التي لا تدانى في قدرة الإنسان العاقل على كبح جماح غضبه في أصعب اللحظات : رفع الإمام السيف ليضرب به رأس عمروبن عبد ودٍ العامري ، فبصق هذا الأخير في وجه الإمام وشتمه . . . في هذه اللحظة بالذات ارتدَّ عنه الإمام وابتعد ، وجال بعض جولات في الساحة حتى هدأ إليها إلا قلة قليلة من البشر . أما الحالة السائدة فهي التي نصادفها كل يوم : فهذا يدخل إلى بيته ، فإذا سمع كلمة لا تعجبه لطم زوجته وضرب أولاده ؛ وذاك إذا أخطأ معه جاره فإنه يخاصمه ويعاديه ، وربما دخل معه في عراك وشتائم . . . . وهكذا نجد هذه الحالة وهذه النماذج في البيت في عراك وشتائم . . . . وهكذا نجد هذه الحالة وهذه النماذج في البيت في عراك وشائم . . . . وهكذا نجد هذه الحالة وهذه النماذج في البيت في عراك وشتائم . . . . وهكذا نجد هذه الحالة وهذه النماذج في البيت والمكتب والمكتب والمدرسة والشارع وسائر الأماكن في المجتمع . . . .

وفي الحالة الثانية فإننا أمام شخص آخر مختلف تماماً عن الأول. إنه يعفو ويقابل الإساءة بالإحسان كان الإمام زين العابدين يمشي في الشارع، فاستقبله رجلٌ وشتمه. أعرض الإمام عنه وأدار وجهه وتابع طريقه، دار ذلك الرجل واستقبل

الإمام مرّة أخرى قائلًا: إياكَ أعني ! . . قال الإمام: «وعنك أغضي» . أي إني أتجاوز عن إساءتك وأقابلك بالحسنى . ﴿وعباد السرّحمٰن الذين يمشونَ على الأرض هوناً وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً ﴿() . فهذا الإنسان الذي يقابلك بالغضب والغيظ والإساءة إنما هو كالإناء الذي ينضح بما فيه . فالإناء إذا كان مملوءاً زيتاً فإنه يعطي الزيت، وإذا كان مملوءاً ماءً فإنه يُعطي الماء ، أما إذا كان مملوءاً سماً وقطراناً فإنه لا يعطي إلا السمَّ والقطران . . . وأخلاق الإسلام تعلمنا ألا نقابل الجهل بالجهل والغضب بالغضب ، لأن ذلك من أخلاق الجاهلية التي تجاوزها الإسلام .

لاحظوا أخلاق الجاهلية في شعر عمرو بن كلثوم:

ألا لا يجْهَلَنْ أحدُّ علينا فنجهَلَ فوق جهل الجاهلينا.

أما الإسلام فإنه يقول: ﴿ولا تستوي الحسَنَةُ ولا السيّئةُ ادفَعْ بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عداوةٌ كأنّهُ وليّ حميمٌ ﴾(٢).

ويقول الشاعر ، وهو يعبّر عن أخلاق إسلامية :

جازِ الإِساءَة بالإِحسان إن صدرت من امرىء زلَّةُ تدعو إلى الغضبِ سجيَّةُ النَّحْلِ من يرميه بالحجرِ كافاه عن ضربه بالبُسْر والرَّطَبِ

إن الله سبحانه وتعالى أرسل الأنبياء لينمّوا في الناس عقولهم ويهذّبوا فيهم غرائزهم. يقول أمير المؤمنين: «أرسل الله أنبياءه للناس ليثيروا لهم دفائن العقول». أي أن الله سبحانه وتعالى أودع في عقل الإنسان قوى وطاقات رهيبة جبّارة هي مدفونة في هذا العقل ، فإن استطاع الإنسان أن يحرّك دفائن عقله ، فينظر في الكون وفي نفسه ، ويكتشف أسرار هذا الكون وأسرار نفسه ، يصل بالتالي إلى الإيمان القويّ الراسخ بعظمة

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان ؛ الآية : ٦٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة فصّلت ؛ الآية : ٣٤ .



الخالق ووحدانيته .

إن الاستجابة للموعظة الحسنة والقول النافع تختلف من شخص إلى آخر وذلك تبعاً لطهارة داخله وصفاء نفسه . فالاستجابة للخير والموعظة الحسنة هي مثل انعكاس الصور في المرآة . فكلما كانت المرآة مجلوة مصقولة صافية كلما انعكست فيها الصورة بشكل واضح . وكذلك إذا كانت المرآة مقعرة مثلاً فإنك ترى فيها الصورة مشوهة معوجة على غير حقيقتها .

وهكذا فإن نفس الإنسان إذا ما أصابها التشوّه والانحراف والإعوجاج عن الفطرة السليمة فإنها لا تستطيع أن تستوعب الموعظة الحسنة ، بل إنها تستقبلها مشوَّهة معوجة . فالرسول الأعظم كان يخاطب الناس بالحكمة والموعظة الحسنة وبما يصلح أحوالهم ، وكذلك كان يفعل أمير المؤمنين والحسن والحسين وسائر أئمة أهل البيت . ولكن النفس المعوجة والفطرة المشوّهة في أبي جهل وأبي لهب وفي معاوية ويزيد وغيرهم كانت تحول دون تلقيهم للخير ، بل إنها كانت تشوّه كلام الرسول والأئمة وتفهمه على هواها ، بل ربما أعملت فيه تحريفاً وتغييراً كما رأينا في غير مناسبة . . . . . وتشوّهت أحاسيسه ، فإذا جئته بطعام حلو طيّب يقول لك : هذا طعمه مرّ! وتشوّهت أحاسيسه ، فإذا جئته بطعام على إنسان صحيح سليم الذوق في حين أنك لو عرضت الطعام المقيقي واستساغه وانتفع به .

إذن عندما تكون النفوس مريضة والعقول يغطيها صدأ الجهل والجهالة فإنها لا تستسيغ الكلمة الطيبة بل تُعرض عنها . وعلى العكس من ذلك ، كلما صفت النفوس واستقامت العقول وجُليت الأرواح فإن الحكمة والموعظة والخير تؤثر فيها تأثيراً كبيراً يدهشنا في بعض الأحيان : انظر إلى همام صاحب الإمام علي علي النفي كان يستمع إلى الإمام يعظ الناس ، فقال له : يا أمير المؤمنين ! صف لي المتقين حتى كأني أنظر إليهم ! . . . . . فاندفع أمير المؤمنين يصف المتقين وأحوالهم وكرامتهم بكلام يأسر العقول فاندفع أمير المؤمنين يصف المتقين وأحوالهم وكرامتهم بكلام يأسر العقول

ويتغلغل إلى القلوب ... فما كان من همام إلاَّ أن صاح : يا الله !!! ثم وقع إلى الأرض ميّناً!!! ... قال الإمام : «هكذا تصنع المواعظ بأهلها» ...

هكذا فعلت موعظة الإمام بهذا الرجل من أهل الموعظة ... ولكن في المقابل نرى صورة أخرى معاكسة : فالإمام يصعد المنبر ويعظ الناس ، ويكون في الحاضرين بعض ممن انحرفت نفوسهم وانطمست بصيرتهم ، أمشال شبث بن ربعي وسمرة بن جندب والأشعث بن قيس وسعد بن أبي وقاص . فهؤلاء لا يهتمون بالمعنى العميق في كلام الإمام وإنما يصرفون كل اهتمامهم إلى الكيد وسوء النوايا . . . عندما سمعوا الإمام ورأوا الأثر العظيم لكلامه في نفوس الناس ، اتفقوا على مكيدة يكيدونها : إذا صعد علي المنبر في الغد ، نطلب منه أن يأتينا بخطبة ليس في كلماتها نقطة ! فإن عجز عن ذلك خجل من نفسه ، وأظهرنا للمدّعين من أنصاره أنه ليس أفصح العرب! . . . . وفي اليوم التالي صعد الإمام المنبر ؛ وقبل أن يبدأ أفصح العرب! . . . . وفي اليوم التالي صعد الإمام المنبر ؛ وقبل أن يبدأ كلامه وقف شبث بن ربعيّ وقال : نريد منك يا أمير المؤمنين خطبة تتحدث فيها عن التوحيد والنبوّة والعدل والإمامة والمعاد ، ولا يكون في حرف من حووفها نقطة !!! . . . . بدأ الإمام خطبته بقوله :

«الحمد لله مالك الملك» واندفع كالشلال في خطبة مطوّلة أتى على نهايتها دون أن يلفظ حرفاً منقوطاً . . . ذهب المنافقون من هذه القدرة العجيبة لدى الإمام ، وقال الأشعث بن قيس لشبث بن ربعي : لا بدّ وأن أحداً قد أخبره بما كنا قد بيتنا له فتحضّر للأمر وأعدّ الخطبة سلفاً . . . في الغد بأن نطلب منه خطبة ليس فيها ألف . . . . وفي الغد أيضاً ألقى الإمام خطبة كاملة ليس في كلماتها ألف ، وأولها : «حمدتُ من عظمت مِنتُه وسبغت نعمته» . . . . ثم ينزل الإمام من على المنبر ويتوجّه إلى خارج المسجد . وفيما هو يضع رجله في ركاب فرسه أقبل عليه أعرابي وقال : سيدي عندي مسألة حسابية ! . . . قال : ما هي ؟ . . قال : أريد

منك أن تعطيني رقماً يقبل القسمة على جميع الأرقام من اثنين إلى عشرة دون أن يبقى كسر!! قال له الإمام على الفور: اضرب أيام سنتك في أيام أسبوعك تحصل على هذا الرقم . . . . وركب جواده وانطلق . . . . والرقم الذي طلبه ذاك الأعرابي هو (٢٥٢٠) أي حاصل عملية (٣٦٠×٧) .

إذن الفرق واضح بين الإنسان الذي يستمع إلى الموعظة فيتفهمها وتدخل إلى عقله وقلبه ، وبين ذاك الذي يتلهى بالصيد في الماء العكر ويبحث عن سفاسف الأمور وقشورها . . . والإمام في جميع الأحوال هو ذاك المقام السامي الذي لا يرقى إليه أحد ، أو هو على حدّ تعبيره «ينحدر عنه السيل ولا يرقى إليه الطير» . وهو كما يقول : «نحن أمراء الكلام ، فينا تشبت عروقه ، وعلينا تهدّلت أغصانه» . . .

وبعض الناس يذكر الرسول الأعظم وفضائله ولا يذكر أهل البيت. وهذا خطأ كبير، لأن من يذكر الرسول دون أهل بيته إنما هو متآمر على السرسول. وإذا رجعت إلى آية المباهلة تجد كيف أن الله سبحانه وتعالى ربط بين الرسول وعلي وفاطمة والحسن والحسين: ﴿قُلْ تعالوا ندعُ أبناءَنا وأبناءَكم ، ونساءَنا ونساءَكم ، وأنفسنا وأنفسكم ، ثم نبتهل إلى الله .. ﴾(١) وقد بحثنا هذا الموضوع مطولاً في ليلة خاصة فارجع إليه .

ويوم كان المسلمون معتصمين بحبل الله كانوا يعرفون حق أهل البيت ، ويعرفون أن حبّ الرسول يعني حبهم لأهلل البيت . وحديث الكساء معروف وموجود في صحاح المسلمين جميعاً . . . . يومها ألقى الرسول على نفسه كساءً ، ووضع تحت الكساء علياً وفاطمة والحسن والحسن ، ودعا الله وقال: «اللهم إن هؤلاء أهل بيتي وخاصتي وحامتي . وأنا لحمهم لحمي ودمهم دمي . يؤلمني ما يؤلمهم ويحزنني ما يحزنهم . وأنا حربٌ لمن حاربهم وسلمٌ لمن سالمهم . فاجعل صلواتك وتحياتك وبركاتك

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ؛ الآية : ٦١ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

عليَّ وعليهم ، وأذهِب عنهم الرَّجْسَ وطهّرهم تطهّيراً» . . . فهبط جبريل يقرأ قول الله تعالىٰ : ﴿إِنما يريدُ اللَّهُ ليُنذهِبَ عنكمُ الرِّجْسَ أهل البيتَ ويُطهِّرَكم تطهيِّراً﴾ (١) .

# المستجيبون لآيات الله هم الفائزون والمكنبون عاقبتهم السوءَى

بعد أن بينا في المقدمة أنواع الاستجابة ، وكيف أن نوعية الاستجابة ودرجتها إنما تتعلّق بصفاء النفس والاستعداد لتقبّل الموعظة الحسنة والهداية . بعد هذا نعود إلى الآية التي افتتحنا بها كلامنا : ﴿ثمّ كان عاقبة الذين أساءوا السُّوءَىٰ أَنْ كذّبوا بآياتِ اللهِ وكانوا بها يَسْتَهْزِئون ﴾ .

لماذا كانت السُّوأَىٰ (والسُّوأَىٰ مؤنث الأسوأ ، أي هي العاقبة الأوخم والعقوبة الأشد) عاقبة الذين أساءوا ؟ . . . لأن هؤلاء كذّبوا بآيات الله وكتابه ونبيّه واستهزأوا بهم . .

العاص بن وائل السهلي كان يمشي خلف النبيّ ويمطط فمه ويحرّك يديه استهزاءً وسخرية بالنبيّ . قال له الرسول دون أن يلتفت إليه : «يا ابن وائل! كن كما أنت!» فبقي على حركته وعلى حاله! أتى الناس إلى النبيّ يتوسلون إليه أن يفك الشدّة عن هذا الرجل ، فهو زعيم عشيرة وشيخ قبيلة ، ولا يجوز أن يبقى على حاله تلك! . . . نظر إليه الرسول فوجده يبكي . . قال له : «ارجع إلى حالك يا ابن وائل» فعاد الرجل إلى حالته الطبيعية . . . . كان أبو لهب حاضراً المشهد ، فقال : عجبت من سحر محمد! . .

أبولهب هذا فسَّر الموقف بنوع من السِّحر ، ولم يدرك أن ما حصل إنما هو آية من آيات الله ، وتأييدٌ من الله لنبيّه في ردّ كيد أعدائه . . . . . ولكن أنَّىٰ لأمثال أبي لهب والعاص أن يهتدوا!! . . . . إن أمثال هؤلاء قد

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب ؛ الآية : ٣٣ .

صغّرت نفوسهم الذنوب ، وأعمى أبصارهم الكبر ، وانحطّت بهم الأثام فصاروا كالبهائم في انحطاطهم وضلالهم : ﴿إِنْ هُمْ إِلاَّ كَالأَنْعَامُ بِلُ هُمُ أَضُلُّ ﴾(١) . هذه هي نتيجة الذنوب والسيّئات . . .

وأما من يأتي الطاعات ويتجنب المعاصي فإنه يرتفع ويسمو. لذلك كانت الهمة العالية وسمو النفس ملازمة للإيمان. وأما من انحطت نفوسهم وفسدت فطرتهم فلم يستجيبوا لداعي الحق وكذّبوا بآيات الله ، فإن هؤلاء لهم درجة لا تعلو عن درجة الكلب: ﴿وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْناه بها ولكنّه أَخْلَدَ إلى الأرضِ وآتَبَعَ هواه فمثلُه كمثل الكلب إِنْ تَحْمِلْ عليه يلهَتْ أو تتركه للهَتْ ذلك مَثلُ القومِ الذينَ كذّبوا بآياتِنا فاقصص القَصَصَ لعلّهم يتفكّرون ﴿ وَنَ ﴿ وَنَ ﴿ اللّهِ وَاللّهُ مَنْ لَا اللّهُ وَاللّهُ مَنْ لَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَالْ

إذن علينا أن نلاحظ دائماً علو الهمة عند المؤمنين المصدّقين بآيات الله ؛ ويقابل ذلك الدناءة والانحطاط واللها ث عند المكذبين بآيات الله .

وعلو الهمّة يعني التصديق بآيات الله ، ثم العزم القوي ، ثم التوكّل والاستمداد من الله ، ثم العمل والسعي . يقول الرسول : «لو توكلتم على الله حقّ توكّله لرزقكم كما يرزق الطير : تغدو خماصاً وتروح بطاناً» . فالطير يرزقها الله وهي تغدو وتروح ، لا حيث تبقى ثابتة في أوكارها وأعشاشها .

وكذلك فإن علق الهمّة عند المؤمن المصدّق ينتج عنها الحِلْم والأناة ، أي التبصّر والتدبُّر والرويّة وهدوء النفس . يقول أمير المؤمنين : «الحلم والأناة توأمان ينتجهما علق الهمة» .

والهمّة عزمٌ وقوّة : «همم الرجال تزيل الجبال» .

والهمّة ارتفاع وسموّ. يقول أمير المؤمنين : «يطير المرء بهمته كما يطير الطائر بجناحيه» .

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان ؛ الآية : ٤٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف ؛ الآية : ١٧٦.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

وهكذا فإن النفوس إذا صفت ، والقلوب إذا اهتدت وآمنت وصدّقت ، فإنها تشهد عندئل للحق . . . فأبو العلاء المعرّي يرى الحمرة المغربية فيقول : «هذه من دماء عليّ والحسين» . . . وأحمد بن حنبل يقول : «يوم قتل عليّ وُجد تحت كل حجر دم عبيط ، ويوم قتل الحسين قطرت السماء دماً» . . . وابن حجر العسقلاني حافظ أهل زمانه ومحدّث عصره ينقل فضائل عليّ وأهل البيت ويسطرها في فصول مطولة .

والاستجابة لداعي الحق والتصديق بآيات الله إنما هما رحمة ومنّة وهداية من الله سبحانه وتعالىٰ. فهذا أبو العلاء المعرّي الشاعر المفكر الفيلسوف ، كان في البداية بعيداً عن طريق الهداية والتصدّيق ، فكان يصعد جبلاً في اللاذقية ويقول مخاطباً ربّه: «أي ربّ ، كلمني! أنا أفصح من نبيّك موسىٰ!» . . قال :

ونارٍ لو نفخت بها أضاءت ولكن ضاع نفخك في الرمادِ لقد أسمعت لو ناديت حياً ولكن لا حياة لمن تنادى .

ثم ينزل من الجبل في اللاذقية فيسمع أصوات المؤذنين تنطلق من المساجد ، وأصوات الأجراس من الكنائس ، فيقول متشككاً :

في اللاذقيّة ضجة ما بين أحمد والمسيح هذا بناقوس يدق وذا بمئذنة يصيح كل يعرز دينه يا ليت شعري ما الصحيح

ولكن عندما اطمأن المعرّي للإيمان ، نراه يقول :

غيرُ مُجدٍ في مُلّتي واعتقادي نَوْحُ باكِ ولا ترنَّمُ شادِ وشبيه صوت النعيّ إذا قِيسَ بصوت البشير في كل نادِ أبكتْ تلكمُ الحمامةُ أم غنّتْ على فرع غصنها الميّادِ صاح ِ هذي قبورُنا تملًا الرَّحْبَ فأين القبورُ من عهد عادِ خفّف السوطء ما أظنّ أديم الأرض إلّا من هذه الأجسادِ

ودفین علی بقایا دفین رُبُّ لحدٍ قد صار لحداً مراراً سِرْ إِنِ اسطَعْتَ في الهواء رويداً ضَجْعَةُ الموتِ رقدة يستريح الجسم فيها والعيشَ مثلَ السهادِ خلق الناسُ للبقاء فضلت إنما يُنقلون من دار أعمال

من طويل الأزمان والأباد ضاحكٍ من تـزاحم الأضدادِ لا اختيالًا على رُفات العبادِ أمة يحسبونهم للنفاد إلى دار شَـقْـوَةٍ أو رشادِ

#### من دروس هذه الآية الكريمة :

ومن الدروس العظيمة لهذه الآية الكريمة أنها تدعونا للتفكير في نـوعية استجاباتنا لكل ما يتعلق بأمور حياتنا . فمثلًا ما هي استجابتنا للمال ؟ هـل نجمع المال في البنوك ولا ننظر إلى المحتاجين والفقراء الـذين يلهثون وراء الرغيف؟ إذا كان هـذا هو نـوع استجابتنا للمال ، فـإنها بئسَ الاستجـابة!! وكذلك إذا كنتَ فقيراً فما نوع استجابتك ورد فعلك ؟ هل تيأس وتقنط من رحمة الله ؟؟ . . . . إن الله سبحانه وتعالىٰ يمتحننا في حالتي الفقر والغنى ، ويجازينا ويحاسبنا على موقفنا في الحالتين : فإن كنتَ غنيـاً فإنـك تَسأل : هل زكيتَ مالكَ وساعدت المحتاج والفقير ؟؟ وإن كنتَ فقيراً فإنك تَسأل: هل عملت وسعيت وكنت مؤمناً برحمة الله ، أم كنتُ من اليائسين القانطين ؟؟ . .

وكذلك المركز الاجتماعي المرموق ، أو الوظيفة العالية ، أو السلطة ، فإنها جميعاً امتحان لـك ليرى الله نـوعية استجـابتك لهـذه الأمور . . . فـإذا كنت في هذه المواقع الحساسة هل تساعد الناس وتقضي حاجات المحتاجين ؟ أم أنك تتجبّر وتتكبّر وتعطّل مصالح الناس إرضاءً لرغباتك وشهواتك ؟؟ .

وفي هذا المجال أيضاً هناك ناحية عظيمة الشأن وخطيرة في ميزان الأعمال ، ألا وهي صلّة الرّحم . فالرسول يقول : «لا صدقة وذو رحم محتاج» . . . ويقول : «الرحم معلّقة في العرش تقول : أي ربُّ ! صِلْ من وصلني واقطع من قطعني !» .

وأضرب لكم مثلًا على ذلك : امرأة مات زوجها وبقي عندها طفل يتيم . هـذه المرأة كانت تتصدّق عن زوجها ولكنها في نفس الوقت كانت تجوّع طفلها . . . فكانت في كل ليلة جمعة تطبخ الطعام وتعطيه إلى طفلها وتقول له : «اذهب به إلى ذاك الكوخ ، فإن فيه رجلاً فقيراً ؛ فإذا نحن تصدّقنا في هذه الليلة فإن الطعام يصل إلى أبيك!» . . . وكان هذا الطفل المسكين يحمل الطعام في كل أسبوع إلى ذاك الرجل ، ولا يجرؤ أن يأكل منه شيئاً بالرغم من جوعه الشديد . . . وفي إحدى المرات اشتد به الجوع ، ففتح صرَّة الطعام في الطريق وأكل ما فيها ، وعاد إلى البيت ونام في حالة من الشبع والارتبواء . . . في تلك الليلة رأت المرأة زوجها في المنام يقول لها: يا فلانة! لماذا لم تذكريني إلَّا في هذه الليلة؟! لقد كنت انتظر منك أن تـذكـريني وتتصـدّقي عن روحي في كـل ليلة جمعـة من الأسابيع الماضية ، فلماذا تأخرت صدقتك إلى اليوم ؟؟ . . . انتبهت المرأة ، وقفزت من فراشها ، وذهبت إلى طفلها تسأله وتوبخه ؛ لماذا لم تكن توصل الطعام إلى الفقير في الأسابيع الماضية ؟! لماذا أوصلته الليلة فقط ؟ هل كنتُ تأكله في الليالي السابقة ؟ هل كنت ترميه في الطريق وترجع ؟ !! .

قال الطفل المسكين وهو يرتعد خوفاً: الحقيقة يا أماه أنني كنت جائعاً كثيراً في هذه الليلة ، ولم استطع مواصلة السير من شدّة الجوع ، فأكلت الطعام . أما في الليالي السابقة فقد كنت أوصل الطعام بكامله إلى ذاك الرجل الفقير . . . . انتبهت الأم إلى ما فعلت ، وفهمت الدرس : «لا صدقة وذو رحم محتاج» .

والحقيقة أيها الإخوة أننا نعيش في زمن غزتنا فيه الحضارة الغربية وقيم الحضارة الغربية . ولعل أسوأ ما أخذناه عنهم هو قطع صلة

الرحم . . . فأنت ترى بناية ضخمة كبيرة فيها عشرات الناس يدخلون ويخرجون ويصعدون وينزلون ويكادون يصطدمون ببعضهم البعض ، ومع ذلك نادراً ما تجد واحداً يسلم على الآخر ، ونادراً ما تجد واحداً يزور الآخر!! . . وكذلك ترى الأهل والإخوة لا يرون بعضهم إلا في المناسبات المتباعدة!! هل تصدّق مثلاً أن أكثر الناس في العواصم الغربية مثل باريس ولندن ونيويورك لا يزور الواحد منهم أمه أو أباه إلا مرة واحدة في السنة بمناسبة عيد الميلاد؟!! .

#### ذكرى أهل البيت:

ونعود إلى الآية الكريمة: ﴿ثم كان عاقبة الذين أساءوا السُّوأَىٰ أَنْ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللهِ وَكَانُوا بِهَا يَسْتَهُزُّونَ ﴾ .

ويزيد بن معاوية لعنه الله كان رأس أُولئك المكذّبين المستهزئين بآيات الله . . .

كان يزيد جالساً وأمامه رأس الحسين ينكته بقضيب بيده ، ويقول :

لعبَتْ هاشم بالملك فلا خبرٌ جاء ولا وحيٌ نزل.

هكذا بكل وضوح وصراحة ينكر يزيد الوحي والرسالة والإسلام جميعاً!! .

#### وقفت الحوراء زينب أمام يزيد وقالت له:

«يا يزيد! صدق الله سبحانه حيث قال: ﴿ثُمَّ كَانَ عَاقبة اللّهِ اللّهِ السّواَى أَن كُذّبوا بآيات الله وكانوا بها يستهزئون . . . أُمِنَ العدل يا ابن الطلقاء تخديرك حرائرك وإماءك وسوقُكَ بناتِ رسول الله سبايا قد هَتكْت ستورَهُنَّ وأبديت وجوههن ، تحدو بهن الأعداء من بلد إلى بلد ، ويستشرفهن أهل المناهل والمعاقل والمناقل ، ويتصفّح وجوههن القريب والبعيد والدنيء والوضيع ، ليس معهن من حُماتهن حَمِيٌّ ولا من رجالهن وليّ ؟! وكيف تُرتجى مراقبة ابن من لفظ فُوه أكباد الأزكياء ، ونبت لحمه وليّ ؟! وكيف تُرتجى مراقبة ابن من لفظ فُوه أكباد الأزكياء ، ونبت لحمه

بدماء الشهداء ؟ !! . . . أم كيف يُستبطأ في بُغضنا أهل البيت من نظر إلينا بالشَّنف والشَّنآن والإحن والأضغان ؟ !» . . . إلى أن تقول : «غير متأثّم ولا مستعظم بقولك : لأهلوا واستهلوا فرحاً» . . . لأن يزيد كان ينشد :

ليت أشياخي ببدر شهدوا جزع الخزرج من وقع الأسَلْ لأهلوا واستهلوا فرحاً ثم قالوا: يا يزيدٌ لا تُشَلّ.

منحنياً على ثنايا أبي عبد الله تنكتها بمخصرتك . وكيف لا تقول ذلك وقد نكأت القرحة واستأصلت الشأفة ! . . . وإني لأستصغر قدرك وأستعظم تقريعك ، لكن العيون عَبْرَىٰ والصدور حرَّىٰ ! . . . ألا فالعجب كل العجب لقتل حزب الله النجباء بحزب الشيطان الطلقاء . . وهذه الأيدي تنطف من دمائنا ، والأفواه تتحلّب من لحومنا ، وتلك الجثث الطواهر الزواكي تنتابها العواسِلُ وتعفّرها أمهات الفراعِل . . . فمهلاً مهلاً ، لا تطش جهلاً ! وهل رأيك إلا فَنَد ! أنسيت قول الله تعالىٰ : ﴿ولا يَحْسَبَنَّ الذين كفروا أنَّما نُملي لهم خيرٌ لأنفسهم إنما نُملي لهم ليزدادوا إثماً ولهم عذاب مهين ﴿(١) . . . وهل رأيك إلا فَنَد ، وجمعُكَ إلا بَدَد ، وأيامُك إلا عَدَد ، يوم ينادي المنادي ﴿ ألا لعنة الله على الظالمين ﴾ (١) . . . وهل رأيك إلا فنة الله على الظالمين ﴾ (١) . . .

كانت الحوراء زينب تخطب وبنات أخيها الحسين حولها . . . فاطمة الصغيرة ، إحدى بنات الحسين ، كانت تقول لعمتها : قولي ليزيد أن لا يضرب رأس والدي الحسين !! . . . تلك رقية الصغيرة التي علمها الحسين أن تفترش له المصلاة . . كانت تبحث عن أبيها الحسين ، وإذا بيزيد يبعث إليها رأس الحسين . . . لما رأت الرأس قالت : مرحباً بك يا والدي ! مرحباً بك يا والدي ! مرحباً بك يا نور عيني ! . . . بكت حتى ماتت حسرة عليه .

وكانت أيضاً فاطمة الكبرى مع عمتها . . . رجلٌ من أهمل الشام يقول ليزيد : هَبُّ لي هذه الجارية لتكون خادمة عندي . . . . تقول فاطمة : لما

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ؛ الآية : ١٧٨ .

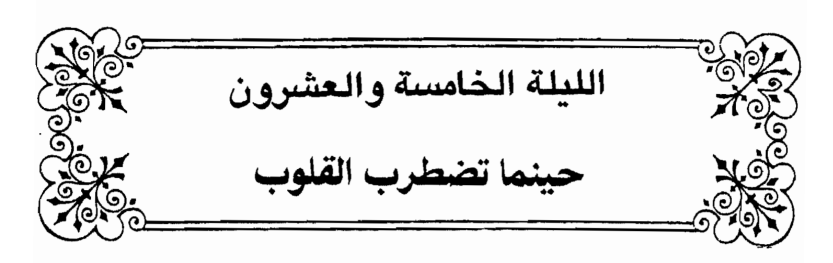
<sup>(</sup>٢) سورة هود ؛ الآية : ١٨ .

سمعت هذا خفت ، ولذتُ بثياب عمتي زينب الإلاث المذالي ، ولو شئت أن ذلك لك ولا لأميرك هذا الجالس!! قال يرزيد : إن هذا لي ، ولو شئت أن أفعل لفعلت! . . . قالت زينب : إلا أن تخرج من ملّتنا وتدين بغير ديننا! قال : إنما خرج من الدين أبوكِ وأخوكِ!! قالت : إنما بدين أبي وأخي وجدّي رسول الله اهتديت أنت وأبوك إن كنت مسلماً! . . . قال ؛ إيّايَ تستقبلين بهذا الكلام يا عدوة الله ؟!! . . . هنا حزنت زينب بنت الزهراء وسالت دموعها . . . فهذه أول مرّة يتجرّأ إنسان ويقول لابنة أمير المؤمنين : يا عدوّة الله . . . قالت : أنت أمير تشتم ظالماً وتقهر بسلطانك ، وأنا اليوم لا والد لي ولا عمّاً ألوذ به . . . أخي ذبيح ، ورَحْلي قد أبيح ، وبي ضاقً الفسيح ، وأطفالي بغير جمي !! .

سمعت هند زوجة يزيد بالخبر ، فدخلت على يزيد حاسرة الرأس تولول . . . قال لها يزيد : أما تستحين تبرزين بين الرجال ؟ ! قالت : ويلك ! أنا أستحي ، وهذه صريخة آل عبد المطلب بمجلسك !! . . . . . نظرت زينب إلى هند ، فجرت دموعها وغالبتها عبراتها .

إلهنا تقبّل أعمالنا . .





### بِسِ مِ النَّهِ الرَّهُ الرَّكِي الرَّكِي الرَّكِي آ

#### أيها الأحبّـة:

إن المسائل المادية والمنافع الشخصية تطغى على حياة الناس فتكاد تخنقهم وتعمي أبصارهم ، فلا يرون حقيقة الإسلام وأحكامه الأصلية الصحيحة . وإذا تضاربت مصالحهم المادية مع حقيقة الإسلام فإنهم ينحازون إلى مصالحهم ويضربون بالأحكام عرض الحائط . . . . وهذا أمر وجد في الزمن القديم وما زال موجوداً إلى أيامنا هذه .

فالحسين عندما خرج لم يخرج معه سوى سبعين رجلاً ، في مقابل سبعين ألف خرجوا في الجهة المقابلة . . . سبعون رجلاً باعوا أنفسهم لله ، مقابل سبعين ألفاً باعوا أنفسهم للشيطان ولأنانياتهم الذاتية ومصالحهم المادية . والآلاف المؤلفة من رسائل التأييد التي وصلت للإمام الحسين ودعته للقيام في وجه يزيد ، ارتدت ونكصت على أعقابها لما رأت أن

<sup>(</sup>١) سورة الرعد ؛ الآية : ٢٨ .

وَقِنْ الْمِرْتَ الْمُرْتَ الْمُرْتِ الْمُرْتِي الْمِرْتِي الْمُرْتِي ا

مصالحها المادية الذاتية قد تتهدّد ؛ وطمعت بوعود يزيد المادية .

وهذا الأمر يتكرر في كل زمان . فأنت ترى العديد من الناس يصاحبونك ويظهرون المودة والمحبّة ، حتى إذا مسَّ ذلك شيئاً من مصالحهم المادية فإنهم ينفضون من حولك ويتركونك وحيداً .

والكثير من الناس يحاول الابتعاد عن أي شيء فيه تصدّق بالمال. وغالباً ما يأتيني سؤال من نوع آخر: ألا يمكنني أن استعيض عن إطعام المسكين في شهر رمضان بصلاة ركعتين مثلاً ؟ . . وهكذا . . .

يقول الإمام الحسين سنة: «الناس عبيد الدنيا، والدين لعق على السنتهم يحوطونه ما درَّت معايشهم». أي أن الدين مصان ومحافظ عليه لدى بعض الناس طالما أنه يوافق مصالحهم الشخصية ويدرّ عليهم المنفعة ؛ فإذا لم يعد مصدراً للمنفعة والربح فإنهم يضربون به عرض الحائط.

والأمر لا يقتصر على ذلك عند بعض الناس ، خاصة إذا كانوا من أهل الثروة والسلطان ؛ فإنهم في هذه الحالة مستعدّون للتزوير وتحريف الحقائق بما يتناسب مع مصالحهم . ولعل قصّة مالك بن نويرة شاهد ساطع على ذلك .

بعد وفاة الرسول جاء مالك بن نويرة يحمل أموال الزكاة يريد أن يدفعها لخليفة رسول الله ، فدخل مسجد المدينة وأخذ يسأل عن خليفة رسول الله .

ومالك بن نويرة هذا كان زعيماً بدوياً يعيش في الصحراء ولا يتردد إلى المدينة كثيراً ، ولكنه كان مسلماً صادق الإيمان ملتزماً بأحكام الإسلام وبأقوال الرسول . ولذلك كان يقول عنه الرسول : «من أراد أن ينظر إلى أهل الجنّة فلينظر إلى مالك بن نويرة» . وقد شهد مالك بن نويرة حديث غدير خُمّ ، وسمع من الرسول حديث الغدير والولاية لعليّ بن أبي طالب ،

الم الناس يقبلون على أمير المؤمنين يبايعونه ، وسمع بأذنه من قال له : «بَخٍ بَخٍ لك يا علي ! لقد أصبحت مولاي ومولى كل مؤمن ومؤمنة» . فلذلك جاء مالك إلى المدينة يبحث عن أمير المؤمنين ليدفع له الزكاة التي

جمعها من قبيلته .

دخل مالك المسجد وسأل عن الإمام علي بن أبي طالب . قالوا : وساتريد منه ؟ قال : معي أموال الزكاة وأريد أن أسلمها له !! . . . قالوا : ليس لك أن تعطيه أموال الزكاة ، فهو ليس الخليفة بعد رسول الله ، وإنما عليك أن تدفع الزكاة هناك في ذاك الجانب . . . قال : والله لست بدافع الزكاة إلا لصاحبها ! . . . . ولما رأت تلك العصابة إصراره ، هجموا عليه وأوسعوه ضرباً وتعزيراً ، وأخرجوه من الجامع متهمينه بالكفر والارتداد عن الإسلام بحجة أنه منع الزكاة . . . . وفي اليوم التالي كانت حملة خالد بن الوليد على جماعة مالك ، فقتله واحتاز زوجته . تلك الجريمة هزت ضمير المسلمين الحقيقيين ، فقال عمر بن الخطاب لخالد : «لقد قتلت امرءاً مسلماً ونزوت على زوجته ؛ والله لأرجمنك بأحجارك !» ؛ ولكن الخليفة أبا بكر الصديق قال : «لقد تأول خالد فأخطأ . ولا أشيم سيفاً سلَّه الله على المشركين» . فاعتبر أبو بكر أن فعلة خالد هي من نوع الخطأ في الاجتهاد ، ولذلك فإنه لم يوافق على عقابه ، لأنه لا يريد أن يذلَّ سيفاً رفعه الله في وجه المشركين!! . . .

وفي ليلة سابقة تعرّضت لبيت مال المسلمين ، وذكرت كيف أن الإمام علي بن أبي طالب كان يكنس بيت المال في كل ليلة خميس وجمعة . . . فيظهر أن قولي هذا لم يعجب بعض الذين يكدّسون أموالهم في البنوك فأخذوا يشيعون أن الشيخ المهاجر يتهجّم على العلماء والمراجع الدينية ويدعو إلى عدم دفع الزكاة عن طريقهم !! . . . والحقيقة أننا نحترم العلماء ونجلّ المراجع الدينية ، ولكن بعض الذين في قلوبهم مرض وفي نفوسهم غرض لا يتورّعون عن تحريف الكلم وتشويه الحقائق . وإننا والحمد لله لا نخاف في الحق لومة لائم . وما قلته على المنبر حرفياً هو أنه لا يشترط في نخاف في الحق لومة لائم . وما قلته على المنبر حرفياً هو أنه لا يشترط في

دفع الحقوق الشرعية الإذن من الحاكم الشرعي ، ولم أقل : لا تدفعوا للحاكم الشرعي !! . . .

وما ذكرته من أمر الحقوق الشرعية موجود في كتب العلماء والفقهاء الكبار من الشيعة ، أمثال السيد الحكيم في «المستمسك» وكتاب «الحدائق الكبرى» ، وكذلك الشيخ يوسف البحراني ، والشيخ المفيد ، والسيد الطباطبائي في الميزان في تفسيره لقوله تعالى : «خذ من أموالهم صدقة» ، والشيخ محمد جواد مغنية في كتبابه «فقه الإمام الصادق» وغيرهم والشيخ محمد جواد مغنية في كتبابه «فقه الإمام الصادق» وغيرهم مئزم بدفع الحقوق الشرعية للحاكم الشرعي أو أنه عليك أن تأخذ منه إذنا لتنفقها في وجوهها الشرعية . فأنت مسؤول عن أموالك ، وإذا كنت تعرف لتنفقها في وجوهها الشرعية . فأنت مسؤول عن أموالك ، وإذا كنت تعرف وجوه إنفاقها فلا حاجة لمراجعة الحاكم الشرعي . . . أما من يريد أن يعطي المراجع فليتفضل ولا أحد يقف بوجهه . وكل المراجع نحترمهم ونجلهم ، ولكن لا بدّ من توضيح هذه الأمور الأساسية . وإذا قيل إنه من الأفضل أن ترجعها إلى المراجع الشرعية ، فهذا يكون في حال عدم معرفتك معرفة ترجعها إلى المراجع الشرعية ، فهذا يكون في حال عدم معرفتك محيطاً محيحة بوجوه ومواطن صرفها وإنفاقها . أما إذا كنت عالماً بذلك محيطاً بالمسألة فلا حاجة إلى الإذن ولا يستطيع أحد الاعتراض عليك .

والحقيقة أن القضيّة لا تخرج عن حبّ المال والشهوة لجمع المال . والحقيقة أيضاً أن بعض من يُطلق عليهم صفة التقديس لا يملكون من الوعي والفهم شيئاً ، والأمر لا يتعدّى عندهم الصوم والصلاة ؛ أما الوعي الحقيقي بأحكام الشرع والدين فهم بعيدون عنه . . .

وعلينا أن ناخذ درساً من أولئك المبشرين المسيحيين الذين يذرعون القارة الأفريقية طولاً وعرضاً، ولا يستكينون أو يملون من الحركة، في حين نرى البعض عندنا يطلبون منك أن تأخذ إذنا إذا أردت أن تدفع عشرة دنانير لتوصل صوت أهل البيت إلى أفريقيا . . ومن هنا نستطيع أن نرى حالة ومستوى التبليغ عندنا . ولنسأل أنفسنا : كم عالماً أو مرجعاً دينياً ذهب

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

إلى أفريقيا ؟؟ أين هم الخطباء والمبشرون والوعاظ ؟؟ هناك الناس لا يعرفون شيئاً عن دينهم ؛ هم مسلمون بالشكل وبالاسم فقط . وأنا رأيت بأم عيني هناك أناساً مسلمين يدفنون موتاهم مع النصارى !! . . . وماذا نرى في المقابل ؟ ألا ترون أن بابا روما المرجع الأعلى للمسيحيين في العالم يطوف على جميع القارات ويبشر بديانته ويبارك جهود رسله ومبشريه ومبعوثيه ؟ .

وأنا من عادتي أن أذهب كل سنة في شهر رمضان إلى بلد من البلدان في أميركا أو أوروبا أو أفريقيا . وبالفعل عندما أذهب إلى تلك البلدان تقوم المهرجانات الضخمة ، ويشارك في ذلك الإذاعة والتلفزيون والصحافة ، فيصل صوتنا إلى ملايين البشر . . . . في نيجيريا مثلاً هناك مائة وثلاثون مليوناً سمعوا محاضرات إسلامية بثها التلفزيون على مدى أربع عشرة ليلة . وكنت أتحدّث إليهم بالعربية والإنكليزية والفارسية ، كما كان هناك علماء ومترجمون ينقلون إلى اللغة السواحلية أو الفرنسية .

وفي تلك البلاد التقيت بأحد القُسُس المسيحيين ، وكان يجيد اثنتي عشرة لغة ، وعنده طائرة خاصة تنقله أينما شاء ، فيهبط في الأحراش والغابات ويزور القبائل الأفريقية في كل مكان . هذا المبشر المسيحي قال لي : أنا أذهب وأطوف حيثما أردت ، وعندي تذكرة خاصة أدخل بها جميع البلاد ، حتى بلادكم في الشرق الأوسط والبلاد الإسلامية أدخلها دون أي تأخير ؛ فعندما أصل المطار أدخل تلك البلاد مباشرة ولا يعترضني أحد . . .

أقول هذا لنأخذ العبرة من الآخرين ، ولننظر إلى حالنا ونرى التقصير الفادح في حركتنا ونشاطنا وإلا فإن حبنا للرسول وأهل البيت يبقى كلاماً لا فائدة منه إذا لم يترجم إلى عمل .

#### الايمان حاجة فطرية والضمير محكمة في داخل الانسان والمال مفسدة لضعاف النفوس

بعد هذه المقدمة الطويلة التي اقتضتها مني بعض الملاحظات

والإشارات الضرورية ، نعود إلى الآية المباركة : ﴿والذين آمنوا وتطمئن قلوبهم بذكر الله ألا بذكر الله تطمئن القلوب ﴿ .

إن الإنسان بفطرته وتركيبته لا يستطيع أن يعيش مطمئناً من دون معتقد أو دين . وهذه العقيدة إما أن تكون صحيحة فيكون دينه صحيحاً ، وإما أن تكون فاسدة ومنحرفة فيكون دينه فاسداً ويشعر بالانحراف والفراغ في نفسه .

وأنا أذكر لكم هنا مثلًا يبين حاجة الإنسان إلى شيء يعتقد به فيستلهم منه الروح ويبث فيه الطمأنينة : لقد كان جواهر لال نهرو يأتي دائماً إلى قبر المهاتما غاندي ، فيسجد أمامه ، ويجلس عنده مفكراً متأملا !! ولما سئل عن ذلك قال : إني أشعر أحياناً بفراغ في داخلي ، فآتي إلى غاندي أستلهم منه الروح ، وكأنما هناك نداء في داخلي يلح علي ولا أجد له تفسيراً .

وإلى جانب هذه النزعة الفطرية في الإنسان إلى الروحانية والدين ، فإن في داخله صوتاً منبها يوقظه ويحرّكه على الدوام ؛ وهذا الصوت هو صوت ثلاث محاكم في داخله : محكمة الوجدان ، ومحكمة الضمير ، ومحكمة النفس اللوّامة . . . . فإذا أخطأ الإنسان فإن هذه المحاكم تبدأ بدق أجراسها وقرع طبولها وإرسال إشاراتها وتحذيراتها . وحتى لو كان الإنسان فاسداً ، ووصل في فساده إلى درجة معاوية بن أبي سفيان ، فإن نداء المحكمة الداخلية لا يسكت . . . لقد قتل معاوية حجر بن عديّ ، ولكنه لم يستطع أن يستريح بعدها لحظة واحدة ، فكان دائماً يصيح : «ليلي ويومي منك يا حجر طويل !!» .

وهناك قصة حدثت في أيام أمير المؤمنين والخليفة الثاني عمر بن الخطاب ، وهي تبيّن بوضوح وجود صوت المحكمة الداخلية وأثره الكبير: كان عمر بن الخطاب يسير ليلًا في أحد شوارع المدينة فصادف شاباً يقول: «يا عدلُ يا حكيم ، أحكم بيني وبين أمي» . . . ناداه الخليفة

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

وساله: ما بالك أنت وأمك ؟ . . قال: «إن أمي حملتني تسعة شهور وأرضعتني حولين كاملين ، ولما كبرت وعرفت طريقي وأصبحت أميّز بين الخير والشر رفضتني وتنكّرت لي وأعلنت أنها لا تعرفني!» . فأتى به الخليفة إلى المسجد ، وأرسل من يحضر أمه . . . وصلت المرأة ، وكانت شابة في الخامسة والعشرين من عمرها ، ومعها إخوة أربعة . . . وقفوا أمام الخليفة فسألهم : هذه أختكم متزوجة ، وهذا ابنها ، فلماذا ترفض ولدها ؟ صاحت المرأة : «الله أكبر يا أمير المؤمنين! إني بِكُرٌ عذراء لم أتزوّج بعد! وهؤلاء إخوتي» . فثنى إخوتها على كلامها بقولهم : «نعم يا أمير المؤمنين! إلى هذه أختنا عذراء لم يخطبها أحد ، فمن أين جاءها هذا الولد؟! إن هذا إلاً شابٌ مستهتر يريد أن يدنس كرامتها ، ولا بد أن يقوم عليه الحدّ بما افتراه!» . قال عمر : «أعندكم شهود؟» . قالوا : نعم . . . ثم جاؤوا بأربعين شاهداً حضروا أمام الخليفة وشهدوا وصدّقوا على كلام المرأة وإخوتها . . . عندها غضب الخليفة وقال : «عجيبٌ أمرك يا فتى ! أنت في وإخوتها . . . عندها غضب الخليفة وقال : «عجيبٌ أمرك يا فتى ! أنت في دولة إسلامية وتعتدي على أعراض الناس! . . . خذوه إلى السجن» . .

وبينما الحرس في طريقهم إلى السجن يصطحبون هذا الفتى المسكين ، صادفهم في الطريق الإمام عليّ بن أبي طالب ، وسألهم عن الخبر ، فذكروا له القضية . . . فقال لهم : «عودوا به وأرجعوه إلى المسجد» . فلما رجعوا به إلى الخليفة ، سألهم عن سبب ذلك ، فأخبروه أن علياً أمرهم بهذا ، فقال عمر : «لا بأسَ عليكم! رأي كريم لا يردّ ، فلعل أبا الحسن يرى أمراً لا نراه» . . . . وكان للإمام عليّ مكانة معروفة عند عمر بن الخطاب ، فهو يجلّه ويحترمه ويسعى دائماً للإسترشاد برأيه ، وكان يقول : «لا يفتين أحدكم وعليّ في المجلس» .

لما حضر الإمام على طلب أن يستمع إلى القصة من الفتى ، فأسمعه ظلامته ، وأعاد ما قاله أمام الخليفة والحاضرين . ثم سمع الإمام مقالة المرأة وإخوتها والشهود الأربعين ، فأعادوا جميعاً ما قالوه سابقاً .

THE PRINCE GHAZI TRUST

عندها قال لهم الإمام علي : إن أمر أختكم بيدي ، وأنا سأحكم في هذه القضية . . . ثم رفع صوته قائلاً : «اللَّهمَّ إنك تشهد ، وإن ملائكتك تشهد ، وإن هؤلاء كلهم يشهودن علي أني قد زوّجت هذه الفتاة من هذا الشاب بخمسمائة درهم أدفعها من أموالي الخاصة» ثم قال لخادمه : يا قنبر ، علي بالدراهم . فاحضر قنبر المال ، فدفعه الإمام إلى الشاب وقال له : «قم وخذ زوجتك ، ولا تأتنا إلا وعليك آثار الغسل والعرس !» . . .

عندها صاحت المرأة فزعة مذعورة: «النار النار يا أبا الحسن! كيف تزوجني من ولدي ؟!» قال الإمام: «فلم زعمت أنه ليس بابنك وأنك عندراء ؟».. قالت: «يا أمير المؤمنين! لقد مات أبوه وترك ثروة كبيرة، فطمع إخوتي بهذه الشروة، وأجبروني على التنكر لابني حتى لا يذهب بالميراث.. وهؤلاء الشهود جميعاً كاذبون قد اشترينا شهادتهم بالمال» ثم صارت تبكى واحتضنت ولدها.

هذه الحادثة نستدل منها على أمرين أساسيين: الأول أثر المال الكبير على بعض النفوس ودفعها إلى الانحراف والخطيئة والإثم، والثاني أهمية المحكمة الداخلية التي تقوم على صوت الضمير والوجدان والنفس اللوّامة . . . . فهذه المحكمة الداخلية هي التي اعتمد عليها الإمام لإظهار الحقيقة . . . وهذا لعمري أمرٌ عظيم لا يقوى على اللجوء إليه إلاّ القضاة العظام أمثال أمير المؤمنين علي بن أبي طالب . . ولهذا نرى الخليفة عمر بن الخطاب يقول بعد هذه الحادثة : «لا أبقاني الله لمعضلة ليس لها أبو الحسن» .

أما إذا أردت أن تتعرّف إلى النفوس العظيمة التي تترفّع عن المال ، وعن الشهوات ، وعن المنافع الشخصية ، وعن مراعاة القريب على حساب العدل والحق والإنصاف . . . فتأمّل في قول أمير المؤمنين الشفية :

«واللَّهِ لقد رأيت أخي عقيلًا وقد أملق ، حتى استماحني من بـرّكم صاعاً ، ورأيت صبيته شُعْثَ الشعور غُبْرَ الألوان من فقرهم ، كأنما سوِّدت

وجوههم بالعِظْلِم (وهو نبت يستخرج منه صبغ أزرق يعرف بالنيلة ، وهو أيضاً الليل الشديد السواد) ، فعاودني مؤكداً ، وكرَّر عليَّ القولَ مردداً ، فأصغيتُ إليه ، وسمعني فظن أنني أبيعه ديني وأتبع هواه مفارقاً طريقتي ، فأحميتُ له حديدة ، ثم أدنيتها من بدنه ليعتبر بها ؛ فضجَّ ضجيجَ ذي دَنَفٍ من ألمها ، وكاد أن يحترق من ميسمها ، فقلت له : يا عقيل! ثكلتك الثواكل! أتئنُّ من حديدة أحماها إنسانها للعبه ، وتجرّني إلى نارٍ سجرها جبّارها لغضبه ؟! أتئنُّ من الأذى ولا أئنُّ من اللظىٰ ؟!» . . . . . ثم يتابع الإمام مشيراً إلى أولئك الذين يتقبلون الهديّة وهم في موقع القضاء والفتيا ، فيقول : «وأعجبُ من ذلك طارقُ طرقنا بملفوفة في وُعَاقها ، كأنما عُجنت بريق حيّةٍ أو قَيْتها! فقلت : ما هذه ؟ أزكاةً أم صلةً أم صدقة ؟! فذلك حرامً علينا أهل البيت . . . قال : لا ، ولكنها هدية! فقلت له : هبلتكَ الهَبُول! أعن دين الله جئتني لتخدعني ؟!» . . . . .

#### الايمان طمأنينة وراحة والكفر قلق واضطراب:

إن الدين والإيمان ضرورة ملحة للإنسان ، به يتكامل وجوده فيصل الى حالة من الراحة والطمأنينة ، ومن دونه يبقى أسير الحيرة والقلق والاضطراب .

وعلامة الإيمان هي ذكر الله . وفي ذكر الله شفاء للنفس من مرض النفاق . يقول الإمام علي : «من أكثر من ذكر الله برىء من النفاق في قلبه» . ونسيان الله يُنبت النفاق ويُنسي الإنسان نفسه : ﴿ولا تكونوا كالذين نسوا الله فأنساهم أنفسهم ﴾(١) ويقول الإمام علي النفالولده الحسن ليلة وفاته : «أي بني ! وليكن لله ذكرك على كل حال» . . . فذكر الله يكون في جميع الأحوال : في السرّاء والضرّاء ، في الشدّة والفرج ، في الرخاء والبلاء .

<sup>(</sup>١) سورة الحشر ؛ الآية : ١٩.

وذكر الله هو التفكّر في خلق السماوات والأرض ، والتأمّل في عظمة الخالق سبحانه : ﴿ الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ويتفكّرون في خلق السموات والأرض ربّنا ما خلقت هذا باطلًا سبحانك فقِنا عذابَ النار﴾ (١) .

وذكر الله يكون أيضاً في العمل الصالح والإحسان . لأن الإيمان بدون عمل صالح يكون ناقصاً : ﴿والذين آمنوا وعملوا الصالحات﴾(٢) .

إذن بالإيمان وذكر الله ، وبالعمل الصالح والنظر في آيات الله ، يكون تكامل الإنسان ووصوله إلى حالة الاطمئنان : ﴿اللَّذِينَ آمنوا وتطمئن قلوبهم بذكر الله ﴾ .

وفي مقابل الاطمئنان يكون القلق والاضطراب الناتج عن نسيان الله ... ومن هنا نستطيع أن نفهم سبب مرض العصر في أيامنا هذه ... فالبشرية تعيش في قلق واضطراب وخوف ... خوف من الحاضر والمستقبل ، خوف على المصير ، خوف من المرض ، خوف من الجوع ، خوف من الموت ، خوف من الفراغ واللاجدوى ... إنه خوف من الفراغ واللاجدوى ... إنه القلق والاضطراب وما سبب ذلك ؟ ... إنه عدم التكامل في الإنسان ... ولماذا هذا النقص وعدم التكامل ، فالإنسان المعاصر حصل على كل شيء من حاجاته المادية ؟ ... إنه ناتج عن غياب الإيمان ...

وإذا نظرنا إلى إنسان العصر الخائف القلق المضطرب فكيف نجده يعالج مرضه هذا ؟؟؟ . . . . .

إنه يعالجه بأقراص الفاليوم والمنوّمات والمهدّئات . أطنان وأطنان من هـذه الأقراص تـوزّع على الشعوب لتنام !! . . . ولكن هـذا الإنسان الفـزع

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ؛ الآية : ١٩١ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ؛ الآية : ٨٢ .

المذعور ما يكاد يصحو من نوم قصير مضطرب متقطع حتى يهرع إلى نوم آخر . . .

وهذا الإنسان المريض يعالج مرضه أيضاً بالهروب! إنه يهرب من مشكلته بواسطة المسكرات والمشروبات الروحية ، ويهرب منها بواسطة المخدرات على أنواعها . . . حتى بات هذا العلاج الذي يلجأ إليه ذاك الإنسان القلق وتلك المجتمعات المضطربة ، هذا العلاج الذي توهموه علاجاً بات يشكل آفة إجتماعية كبرى ومرضاً عضالاً تضج منه تلك المجتمعات بشعوبها وحكوماتها!! . . . .

ولعل أسوأ ما في الأمر أن يتخذ الهروب من القلق والاضطراب شكل الانتحار! .. وهذا ما يحدث لدى أكثر الشعوب تقدماً من الناحية المادية وتوفير الخدمات والرفاهية . فالفرد في السويد يعتبر أكثر إنسان يتمتع بدخل مرتفع وخدمات عالية . وفي نفس الوقت نجد نسبة الانتحار في السويد هي أعلى نسبة في العالم!! . . . وكذلك تجد نسبة الانتحار عالية لدى أولئك المشاهير الذين يحققون درجة كبيرة من النجاح الماديّ ولكنهم يقعون في مأزق الخواء النفسي والفراغ الوجداني والإيماني فيلقون بأنفسهم في هاوية الانتحار . . . كذلك فإن تلك المجتمعات المتقدمة مادياً المتخلّفة إيمانياً توجد فيها أكبر نسبة من الأمراض النفسية والعصبيّة ، تلك الأمراض التي يقرّر العلم أنها ناتجة في معظمها عن القلق والاضطراب . . . فالعصاب والاضطراب . . . فالغطاب والاضطراب . . . كلها ناتجة عن القلق والاضطراب . . . .

ذات مرّة ، ومن باب حب الاستطلاع ، أردت أن أعرف شيئاً عن هذا المغني الشهير الذي سلب عقول شبابنا وعقول الملايين من شباب العالم ، والذي يدعى مايكل جاكسون! . . . قرأت كتاباً صدر عنه لأعرف قصته وسيرة حياته . . . هذا الإنسان الذي يملك مائتي مليون دولار ، ويطلق الأغاني المليئة بالدناءة والرذيلة والانحطاط فتفعل فعل السحر في ملايين

الشباب . . . لديه أغنية تعلم الشاب كيف ينتحر!! ولديه أغنية كلها أفكار يهودية جهنمية!! . . هذا المغني قرأت سيرته فإذا به يمضي أربع سنوات من حياته في عزلة تامة . . . كره الناس والمجتمع وكل شيء حوله وانزوى وحيداً لا يريد الاتصال بأحد . . . بقي مدة ستة أشهر يرفض تناول الطعام لأنه رأى أن الحياة ليس لها معنى . واضطر الأطباء أن يحقنوه بأبر خاصة ليحافظوا على حياته . ومع ذلك بقي أربع سنوات في عزلة وكآبة . . . بعد هذا جاءه الأطباء وقالوا له : ماذا تريد أن نفعل لك حتى تخرج من حالتك ؟ قال : أريد أن تغير وا وجهي وشكلي! هذا أنفي وهذه عيوني وهذه خدودي كلها لا تعجبني . . . وهكذا اشتغلوا فيه ثمانية أشهر حتى غيروا وبها وبدوم نعتقد أنه ستأتيه موجات كآبة أخرى وأمراض نفسية وغير نفسية ، سوّد ونحن نعتقد أنه ستأتيه موجات كآبة أخرى وأمراض نفسية وغير نفسية ، سوّد الله وجهه في الدنيا والأخرة .

إن الأمثلة المتعددة التي رأيناها عن حالات القلق والاضطراب إنما هي ناتجة عن عدم التكامل في الإنسان. والتكامل يعني أن هذا الإنسان بتركيبته الخاصة قد خلقه الله ليسمو ويرتفع بنفسه وعقله وروحه وهمته فيسعى ليلتقي بالله عن طريق الإيمان . . . عندها يعرف الهدوء والاطمئنان ويتكامل بالدين والإيمان : ﴿ يَا أَيُهَا الإِنسانُ إِنّاكُ كَادِحٌ إِلَى ربِّكَ كَدْحاً فَمُلاقيه ﴾ (١) .

إن علماء الأحياء يؤكدون أن الكتكوت الصغير داخل البيضة يبقى في حالة اضطراب مستمر إلى أن يكتمل نموه، فينقر القشرة ويخرج قوياً... كذلك الجنين في رحم أمه، فإنه يبقى في حالة اضطراب منذ الشهر الأول حتى الشهر السابع. وعندما يتكامل نموه في الشهر الثامن والتاسع فإن حركته تهدأ ويذهب اضطرابه.

<sup>(</sup>١) سورة الانشقاق ؛ الآية : ٦ .



#### وَيل لمن خلا قلبه من ذكر الله!:

إن معرفة الله والسير في طريق الإيمان يؤديان إلى التكامل والطمأنينة . وهذه المجالس التي نعقدها لإحياء ذكرى أهل البيت سينخهم ونذكر الله فيها ونسبّح بحمده إنما تُحِلُّ الطمأنينة في قلوبنا لأن فيها تكاملًا وسموّاً وارتفاعاً . . . يقول الإمام الصادق : «أحيوا أمرنا . . . رحم الله من أحيا أمرنا» . . .

وأما من ابتعد عن ذكر الله ، فإن الرّحمة تبتعد عنه ، فيجفو ويقسو قلبه ، وتستولي عليه الشهوات والنزعات الشيطانية التي تؤرقه وتقضّ مضجعه حتى تقضى عليه . . . وهذا هو مثال عمر بن سعد .

رآه الإمام الحسين يوم عاشوراء فقال له: يا ابن سعد! انظر لنفسك، فإن رجلك باتت في القبر! وكان عمر بن سعد قد تجاوز التسعين من العمر فقال ابن سعد: لقد أعطاني ابن زياد ملك الريّ! . . قال الريّ! . . قال الحسين: فإني أعطيك أكثر من ملك الريّ! . . قال ابن سعد: إن لي داراً في الكوفة أخشى أن يهدمها ابن زياد على أولادي! . . قال الحسين: أتخشى على أولادك ولا تخشى على بناتي وأولاد رسول الله؟!! أدار عمر بن سعد وجهه، فقال له الحسين: يا ابن سعد! لا أكلت من بُرّ العراق ولا شبعت! . . . يا ابن سعد، إعلم أن الله سيسلط عليك غلام ثقيف، يذبحك على فراشك، وكأني برأسك على قصبة يتلاقاه صبيان الكوفة ويتخذونه غرضاً بينهم! . . . .

وتمرّ الأيام . . . ويخرج المختار بن أبي عبيــد الثقفي رحمه الله ، وينادي : يا لثارات الحسين .

وذات يـوم دخـل على المختـار رجـل ومعـه طفـل عـمـره ست سنوات . . . . هذا الطفل كان أحد أبناء الحسين : لما هجمت الخيل على المخيم ، هـرب وهام على وجهه . بحثت عنه عمته زينب فلم تجده . . . .

في ذاك اليوم قسم من الأطفال سحقتهم الخيل، وقسم أكلتهم النيران، وقسم هام على وجهه في الصحراء! . . وهذا الطفل التجأ إلى قبيلة من البدو، فاستقبلته وآوته . وكان إذا سئل عن اسمه يقول : اسمي غريب!! . . . ولما سمع هذا الطفل بخروج المختار الثقفي في الكوفة قال . لشيخ القبيلة : إذا ذهبت إلى الكوفة احملني معك! .

دخل الطفل على المختار الثقفي ، وشقّ صفوف الناس حتى وقف أمامه ، وفي وجهه سيماء الأنبياء وتشعّ منه الروح الهاشمية العلوية . . . قال المختار : بنيّ من أنت ، بارك الله فيك ؟ . . . قال : عمّ ! أسألك : هل تعرف والدي الحسين ؟ . . . لما سمع المختار هذه الكلمات أصابته رعدة وقشعريرة وسالت دموعه على وجهه . . . . ثم قال له : أنت ابن الحسين ؟ !! أين كنت بنيّ ؟؟ . . قال : لما هجم القوم على المخيم ، كان عمر بن سعد على رأسهم . صاح عمر بن سعد وبيده شعلة من النار : : أحرقوا بيوت الظالمين على أهلها !! . . يومها رأيت أخاً لي يدعى أحمد سحقته الخيل أمام عينيّ ! ورأيت أختين لي هجمت عليهما الخيل ، فاعتنقتا وماتتا تحت حوافر الخيل ! ورأيت بعض إخوتي تسقط عليهم عمد الخيمة ، وعمتي زينب ما تمكنت من إخراجهم ، فداستهم الخيل !!! أما أفقد هربت مع من هرب . . . ثم صار الطفل يعزّي المختار ، والمختار ، والمختار ، والمختار . يبكى وينتحب ! .

في تلك الأثناء جاء رجل بالبشرى: لقد جاؤوا برأس عمر بن سعد !! . . . وكيف كان ذلك ؟ . . . لقد خرج عمر بن سعد على ناقته ليلا هارباً من المختار الثقفي . . . وبينما ناقته تسير به في الليل ، غلب عليه النعاس فنام . . . رجعت الناقة إلى الكوفة ، وأخذت تسير في شوارع الكوفة إلى أن ارتفعت الشمس في السماء . فاستيقظ عمر بن سعد فزعاً ، ولما انتبه التجا ثانية إلى بيته واختباً فيه . . . كان يلاحقه رجال المختار الثقفي وعلى رأسهم رجلٌ يدعى حُميدة . . . ذهبوا إلى بيت ابن سعد وألقوا

القبض على ولده ، فأنكر وجود والله في البيت . . أشارت إليهم امرأة بأن ابن سعد مختبى في الدار . . . دخلوا فوجدوه نائماً في فراشه . . قبضوا عليه وذبحوه في الفراش !!! . . . . وهكذا تحققت دعوة الحسين ونبوءته : «سيسلط الله عليك يا ابن سعد غلام ثقيف ، يذبحك على فراشك . . وكأني برأسك على قصبة يتلاقاه صبيان الكوفة ويتخذونه غرضاً بينهم !» . . . .

لما رأى ذلك الطفل رأس ابن سعد ، لم يستطع أن ينظر إليه طويلاً ، وأخد يبكي بحالة عجيبة !! سئل : لم بكاؤك يا ابن رسول الله ؟! . . قال : لقد تذكرت ذلك الموقف الرهيب! . . . لما هجمت الخيل ، قالت لي عمتي زينب : اذهب إلى ذاك الفارس ، وقل له أن يأمر الخيل بالابتعاد عنا . . . ذهبت إليه ، وإذا هو عمر بن سعد . سألته أن يبتعد ، فأبى واستكبر ، وأمر بإشعال الخيام!! . . . يقول الطفل : عمتي زينب ربطتني بأخ لي حتى لا نفترق ونضيع وتسحقنا الخيل!! وأين هو أخوك؟! . . . لقد سحقته خيل ابن سعد ، وأما أنا فقد خرجت هائماً على وجهي في العراء ، لا أدري أين أذهب!!! .

إلهنا تقبل أعمالنا.





| ٥  | كلمة الناشركلمة الناشر               |   |
|----|--------------------------------------|---|
| ٩  | الليلة الأولىٰ من شهر رمضان المبارك  |   |
| ١٥ | الليلة الثانية                       |   |
| ١٥ | الاتزان وحالة الخفة في الإنسان       |   |
| ۱۸ | أنفسكم مرهونة بأعمالكم               |   |
| ۲. | الإسلام من خلال شخصية الإمام علي (ع) |   |
|    | الليلة الثالثة                       |   |
| 24 | من سيرة الإِمام علي (ع) علي (ع)      |   |
| ۲۸ | علي (ع) بين محبّيه ومبغضيه           |   |
| 4  | الإمامة أساس المنهج التربوي          |   |
| ۳, | قضية الدرع والاتهام الباطل           |   |
| 47 | منزلة الوصي من النبي (ص)             | 1 |
| ٤١ | الليلة الرابعة                       | · |
| ٤١ | مواقف من سيرة الإِمام علي (ع)        |   |
| ٤٨ | نهج الإِمام علي (ع) في التربية       |   |
| 01 | اللبلة الخامسة                       | • |

#### وَقُفَيْتُمُ الْمِنْكَ ازْغُنِي الْفَكِّدُ الْقُرْآنِيُّ THE PRINCE GHAZI TRUST

| 01  | فضائل الإِمام على (ع)فضائل الإِمام على (ع)       |
|-----|--------------------------------------------------|
|     | منزلة أمير المؤمنين من رسول الله (ص)             |
|     | بطلــة كربلاء                                    |
| 70  | إنمام الطاغوت                                    |
| ٦٧  | الليلة السادسة                                   |
|     | مناهج من مدرسة الإمام علي (ع) الإمام علي علي (ع) |
|     | أهل الطاعة والنجاة                               |
| ٧٤  | الدعوة إلى معرفة اللهالدعوة إلى معرفة الله       |
| ۸.  | أمير المؤمنين ووفاة الرسول (ص)                   |
| ۸۲  | علي ووفاة الزهراء (ع)                            |
|     | الليلة السابعة                                   |
|     | الموازين ومعنى الصيام                            |
|     | مواقف ومآثرمواقف ومآثر                           |
|     | الليلة الثامنة الليلة الثامنة                    |
|     | الإمام على (ع) مثل أعلىٰ لكل الناس               |
|     | الإِمام علي (ع) في فراش النبي (ص)                |
|     | مقتطفات من حياة الإمام (ع)                       |
|     | هيبة أمير المؤمنين (ع)                           |
|     | الليلة التاسعة                                   |
|     | المعصومون أولى بحمل الإسلام                      |
|     | القرآن يتجلىٰ في أقوال المعصومين وأفعالهم        |
|     | الإِمام المعصوم وجوده ضرورة                      |
|     | كيف نستفيد من الدرس                              |
|     | علي والمرأة                                      |
| 177 | حجّاب المرأة                                     |
|     | عود علی بسدء                                     |
| 124 | الليلة العاشرة                                   |

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

| ١٣٣   | المدرسة الجامعة عند الإمام (ع)ا                           |
|-------|-----------------------------------------------------------|
| 188   | صفات أمير المؤمنين (ع)                                    |
|       | الإِمام علي (ع) واليهودا                                  |
|       | عــدالته                                                  |
| 1 2 1 | سياسته وعلمه وشجاعته (ع)                                  |
| ١٤٤   | محاسبة النفس والشيطان                                     |
|       | مدرسة الدعاء عند علي (ع)                                  |
| 10.   | العبادة بالدعاءالعبادة بالدعاء العبادة بالدعاء المستمالية |
| 100   | الليلة الحادية عشرة                                       |
| 100   | فضائل النفس الإنسانية                                     |
| 101   | فضيلة الحكمة                                              |
| 17.   | علي مع الحق والحق مع علي (ع)                              |
| 177   | علي ربيب رسول الله (ص)                                    |
| 177   | رَمضان شهر محاسبة النفس                                   |
| ۱۷۱   | الليلة الثانية عشرة                                       |
| ۱۷۱   | الإِسلام دين الرِّحمة                                     |
| 177   | مقدمة العهدمقدمة العهد                                    |
| 119   | الليلة الثالثة عشرة                                       |
| 114   | الإِمام علي (ع) والسياسة                                  |
| 194   | موقفه يوم همّ بقتل عمرو بن العاص                          |
|       | موقفه مع معاوية يوم صفين                                  |
| 197   | عودة إلى مفهوم السياسة لدى الإمام (ع)                     |
| 191   | لماذا لم يشهر الإمام سيفه                                 |
| 199   | النصر في مفهوم علي والأئمة (ع)                            |
|       | الامتحان والبلاء                                          |
| 7.7   | ورع عسلمي (ع)                                             |

|     | THE PRINCE GHAZI TRUST                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7.4 | طرفة عن عالم البرزخ الله FOR QURANIC THOUGHT.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 4.4 | الليلة الرابعة عشرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 7.9 | من فضائل الإِمام علي (ع)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 7.9 | الإيمان بالعقل والقلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 418 | بدء انتصار المسلمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 710 | علي (ع) في كتب الآخرين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 717 | فضائل علي (ع)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 719 | الدعاء لقضاء حاجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 777 | أمانــة علي (ع)أمانــة علي (ع)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 779 | الليلة الخامسة عشرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 779 | توجيه الإمام علي لولده الحسن (ع)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 779 | النبي (صُ) وولادة الحسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 777 | قي رحاب الحسن (ع) (ع) في رحاب الحسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 377 | زهده وعبادته (ع)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۳٦ | إشتراكية الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 757 | الليلة السادسة عشرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 727 | الإمام على (ع) والعدالة الإجتماعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 757 | ماً هو العدل عند أمير المؤمنين (ع)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 777 | الليلة السابعة عشرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 777 | الإمام بطل الإسلام ـ ليلة بدر الكبرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 779 | لماذا تعرّض الرسول (ص) لقافلة قريش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 177 | الوضع العسكري للطرفين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 777 | تدخّل العناية الإلهية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۸۷ | الليلة الثامنة عشرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۸۷ | علمي (ع) والقرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۸۷ | القرآن وليلة القدرالله القدر القدر المستمالة القدر المستمالة القدر المستمالة القدر المستمالة المستما |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |



| 797             | لقران والتقوي                                    |
|-----------------|--------------------------------------------------|
| 794             | ئيف نمتلك التقوى                                 |
| 790             | لغيبة والنميمةلغيبة والنميمة                     |
| 791             | ئسجاعة الإِمام وزهده وعبادته (ع)                 |
| ۳.0             | الليلة التاسعة عشرة                              |
| ۲۰٦             | إستشهاد الإمام علي (ع) وليلة القدر               |
| 4.4             | علي (ع) كتاب الله الناطق                         |
| ۳۱۳             | من دروس هذه الليلة المباركة                      |
| 410             | ليلة الضربة                                      |
| ٣٢٠             | الليلة العشرون                                   |
| ٣٢٠             | عدل الإِمام وزهده (ع)                            |
| ۳۲.             | صناعة الإنسان                                    |
| 477             | صناعة الإنسانعدل الإمام (ع)                      |
| ٣.٢٣            | زهـده (ع)                                        |
| 470             | كم الأفواه                                       |
| 477             | استباق الإمام (ع) للعلوم الحديثة                 |
| ۲۲۸             | توجیهه و إرشاده (ع)                              |
| ٣٣٢             | حب الناس لعلي (ع)                                |
| ٣٣٦             | الليلة الحادية والعشرون                          |
| 447             | على وأولو العزم من الأنبياء (ع)                  |
| 304             | الليلة الثانية والعشرونعلي (ع) عنوان الحق والعلم |
| 304             | على (ع) عنوان الحق والعلم                        |
| 300             | الإنسان وإرادة التغيير                           |
| moo .           | خصائص الشعائر                                    |
| ۳٥٦.            | خاصة الصيام الحق                                 |
| <b>~</b> 0 /\ . | إرادة التغيير واختيار الحق                       |

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

| 771  | صور من حياة الإمام على (ع)          |
|------|-------------------------------------|
| 777  | الخللاصةب                           |
|      | الليلة الثالثة والعشرون             |
|      | الإمام علي (ع) فارس ليلة القدر      |
| ٣٧٣. | حرية الإنسان في الاختيار            |
| ٤ ٧٣ | التوبة بأب الرّحمة                  |
| ٣٧٧  | وِفِي الأرض آيات للموقنين           |
| 279  | ليلة القدر                          |
|      | ليلة التوبة والغفران                |
| 4 11 | مجلس الزهراء (ع)مجلس الزهراء (ع)    |
| ۲9 : | الليلة الرابعة والعشرون             |
| 49.  | علي (ع) والفكر الحضاري              |
| ۳۹ ، | أنواع الاستجابة: الفعل ورد الفعل    |
| 447  | المستجيبون لآيات الله               |
| ٤٠١  | ذكرى أهل البيت (ع)                  |
| ٤٠٤  | الليلة الخامسة والعشرونب.ب.ب.ب.ب.ب. |
| ٤٠٤  | حينما تضطرب القلوب                  |
| ٤٠٨  | الإيمان حاجة فطرية والضمير محكمة    |
| ٤١٢  |                                     |
| ٤١٦  | الإيمان طمانينه والكفر فلق واصطراب  |