# تاريخ الدعوة الإسلامية في الهند

تأليف: مسعود الندوي



دار العربية - بيروت



# الفصل لأول

إنت الإسلام في الهند



طلعت شمس الاسلام من أفق تهامة ، وأضاءت بانوارها سهل الأرض وجبلها ، وامتدت أشعتها الى ماوراء بـلاد العرب شرقاً وغرباً وجنوباً وشمالاً ، حتى استضاء بنورها أكثر بقاع الأرض .

وكل ذلك في أقــل من قرن ، بحيث لم يسبق له مثيل في تاريخ أديان العالم، ولا يزال مؤرخو العالم يعضون بنان الكف من عجب وحيرة .

### ١ \_ مـلوك المسامين

وليعرف كل من اطلع على التاريخ أن بلادنا \_ الهند \_ أيضاً تنورت بنور الاسـلام في القرن الأول من الهجرة ، وتشرفت بأقدام المجاهدين الأولين ١٠ من العرب .

<sup>(</sup>۱) أخذت العرب تشد الكرة على بلاد الهندد الساحلية في عهد سيدنا عمر بن الحطاب رضي الله عنه ، فز حفوا أول مرة الي تانة ( المرفأ الصغير الذي ترقى في ما بعد ، واخذت موضعه مدينة عامرة تدعى اليوم بومبي ) ثم نزلوا بعدها بروس ( بهروج ) من بلاد كجرات . وكان القرن قون الصحابة ، فلا مرية في انه كان في هذه الجيوش عدد غيرقليل من اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم .

وكذا تعد الهند من جملة البلاد التي تشرفت بأقدام الصحابة رضوان الله عليهم اجمعين ..

ولكنهم لم يتغلغوا في أعماق البلاد ، وأمّا انحصر نفرذهم في مقاطعة السند وماجاورها من الاقطار . و كذاك البحارون من العرب الذين كانوا عرون بشواطئها الغربية ، ويتاجرون مع أهلها من قبل بزوغ شمس الاسلام ، ماتوغلوا في قلب الديار الهندية ، فانحصرت ١٠ دائرة نفوذهم في مليبار ونواحها من بلاد الشواطىء الغربية ، فما احتدت الشمة ذاك النور الوهاج الى داخل هذا القطر الا بعد ما امتلك ناصيته محمود الغزنوي ( ٣٨٨ - ٢٦٤ هـ) وأخلافه .

فالذين دخلوا الهند من المسلوك والفاتحين بطريق درءة خيبر ٢٠ ما كانوا يعرفون من مزايا الاسلام الا قليلاً ، وما اصطبغت قلوبهم بالصبغة المربانية ، مثل المجاهدين الفاتحين من الصحابة والتابعين رضي الله عنهم .

ولذلك نراهم لم يؤثروا في عقائد البراهمة الراسخة تأثيراً ولم مجدثوا فيها تغييراً مدهشاً ، كما أحدث العرب في الشام ، وفلسطين ، ومصر ، والمغرب الأقصى وغيرها من البلدان الستي بلغوا أهلها كلمة التوحيد ، وفتحوها ، ثم سكنوها وعمروها . ن

ومن ثم تجد اليوم مصر الناهضة حاملة بيدها لواء زعامة العالم

<sup>(</sup>١) من شاء أن يطلع على تفاصيل كيفية انتشار الاسلام في الهند فليراجع: – (١) عرب وهندكي تعليقات ( بالأردية ) للاستاذ المحقق العلامة السيد سليان الندوي (ب) حاضر مسلمي الهندوغابرهم لمسعود الندوي ( غير مطبوع نشر منه جزء مهم في صحيفة الفتح: المجلد العاشر؛ الاعداد ١٥١ – ٢٠٤ وما بعدها .

<sup>(</sup>٧) الممر المشهور بين الجبال التي تحيط بالهند من حبة الشال .

العربي دون الحجاز واليمن ، وكذلك نوى مسلمي مراكش والجزائر أعرق في العروبة ، وأفصح لسانا من عرب الجزيرة أنفسهم .

ومهما نتأسف فلن نأسف على شيء مثـل أسفنا على أن بلادنا ولاسيا القطر الشهالي منها حرمت أقدام العرب الجاهـدين الأولين، واستولت عليها شعوب جقاة غلاظ، ما كانت تعرف من الاسلام الا اسمه، ولم يدخل الايمان في قلوبهم الا تحلة القسم: ومعظم هؤ لاء الفاتحـين مادانوا بالاسلام الا في القرن الثالث أو الرابع للهجرة، حيـنا ظهرت أمارات الانحطاط في العواصم الاسلامية الكبرى، واستبدت بأمرها أخلاط من أمم شتى لم يتغلغل الايمان في قلوبهم بعد.

فما كان يهمهم من الغزو والقتال الا نوطيد دعائم بمالكهم ، ولو اعتنى هؤلاء الفاتحون من الترك ، والأفغان ، والمغول بدعوة الاسلام معشار مااعتنوا بجطام الدنيا الدنيئة لكان للاسلام شأن في بلاد البراهمة غير شأنه اليوم .

وهؤلاء العبيد من الترك الذين استبدوا بالأمر في بغداد، وجعلوا خلفاء بني العباس ألعوبة بأيديهم ، لم يكن لهم علم بقو انين الاسلام الحربية ؛ فاذا فتحوا قطراً قلما عاملوا أهله بمثل ما عاملهم به عمر بن الحطاب وابو عبيدة بن الجراح ، وخالد بن الوليد ، رضي الله عنهم ، ومن حذا حذوهم زمن الحلافة الراشدة . وكيف يرجي من الجنود الذين مارافقوا الفاتحين الاطمعاً في الغنائم أن لا ينسوا واجب الدعوة الاسلامية ، ويدعوا الناس الى الاعتصام بكتاب الله ، وسنة نبيه ويتليقه ، وتسيير دفة الحكومة على منهاج الراشدين المهديين .

وأول من دخل الهند من الفاتحين بطريق الجال الشالية الغربية محمود الغزنوي (٣٨٨\_٢١٠ه) صاحب الحملات المتتابعة المشهورة ، وكانت جيوشه المتطوعة بمن دانوا بالاسلام حديثاً ، ولم ينمن بتربيتهم وتدريبهم على المنهاج الذي يدعو اليه الاسكام ، وفيهم من الهنادك والوثنين عدد لا يستهان به ١٠).

فأي عجب اذا تنكبت جيوش محمود الغزنوي عن خطة الجهاد الاسلامي ولم يتوخوا في ممتلكاتهم ورعاياهم العمل بالشرع الاسلامي وقوانين الاسلام الحربية .

والذين خلفوا الغزنيين ، وجاؤوا من بعدهم فاتحـين ، وتبوؤا منصة الحكومة هم الغوريون الذين ما أسلموا الا في القرن الرابع للهجرة.

أما المغرل الذين كانت لهم صولة و منعة في البلاد في القروف الأخيرة ، فكان عدادهم في الكفار الى زمن علاء الدين الحلجي ( ٦٩٥ – الأخيرة ، فكان عدادهم في الكفار الى زمن علاء الدين الحلجي ( و ٢٩٠ – الأهالي في جانب آخر . والعجب كل العجب أن بعض هؤلاء الفاتحين لم يفرقوا في القتل وسفك دماء الابرياء بين الهنادك والمسلمين كما تعرف من خبر تيمور ( ت ٨٠٧ ) وما يوم حلمة بسر .

وذكر ابن بطوطة أن الاتراك المجاورين لمدينة هرات ( من مدن افغانستان ) يسبون المسلمات أيضاً .

<sup>(</sup>١) ابن الاثير : ٩/٥٣٠ . طبع ليدن .

وهؤلاء الأتراك أهل نجدة وبأس ، ولا يزالون يضربون على بلاد الهند ، فيسبون ويقتلون ، وربما سبوا بعض المسلمات اللاتي يكن بأرض الهند مادين الكفار ١ .

فأين هؤلاء من مجاهدي العرب الذين قاتلوا في سبيل الله فاخترقوا جدران آسيا وافريقيا في ناحية ، وفي ناحية أخرى نرى قوادهم يتقدمون الى الشرق ، فيفتحون خراسان ، وتركستان ، ويزحفون الى السند فيمتلكون ناصية الأمر فيها . وكل ذلك في أقل من مائة سنة ، نعصم انهم فتحوا المهالك ، ودوخوا الأمصار ، لكنهم لم ينكثوا عهداً ، ولم يهدموا معبداً ولم يغدروا بأحد ، وفوق ذلك انهم لم ينسوا أنهم دعاة الاسلام أولاً ومساعير الحروب ، وأبطال الوغى ثانياً ، وأن همهم الوحيد اعلاء كلمة الله وبث دعوة الاسلام .

فما زالوا مستمسكين بعروة الاسلام الوثقى عاضين عليهابالنواجذ وقافين عند حدود الله . فلا تجد قوادهم وأمراءهم عدلوا عن خطـــة الاسلام وحكموا بشيء لايستند الى قواعد الشرع . وكيف لا ? وقد كان في جنود المجاهدين الاولين من العرب ، رجال تشرفوا بصحبة النبي والطاعة . وأما الذين تمتعوا بصحبة أصحاب النبي وحظوا بالحضور في مجالسهم وحلقات دروسهم فلا مجصيهم عدد ، واذا عرفت هذا ، فلا يأخـــذنك العجب اذا قلت : ان هؤلاء

<sup>(</sup>١) رحلة ابن بطوطة : ٧١،٣ . طبع باريس .

الملوك الذين نشروا ظل سلطانهم على هذه البلاد وبقوا مسالكين لأزمة الأمر فيها زهاء ثانية قرون لم ينفعوا الدعوة الاسلامية في قليلولاكثير .

والذين أسلموا من سكان البلاد ودخلوا في دين الله من تلقاء أنفسهم أو بجهود الصوفية والوعاظ ، لم تعن الحكومات المسلمة بتعليمهم وتثقيفهم ، فكانت النتيجة أن الآلاف المؤلفة من الذين أسلموا ماانفكوا عاكفين على شعائرهم الدينية القديمة ، متسكعين في ظلام الشرك والوثينة غير متزحز حين عما كانوا عليه في جاهليتهم .

ومن همنا يتبين الك صدق من (١) قال : أنه ما اضطرمت نيران حرب عامة في بلاد الهند طول هذه القرون الا وكان في الجانبين لفيف من المسلمين والهنادك ولم تقع فيها ولا معركة واحدة أثارت غبارها فكرة دينية خالصة والعطف فيها المسلمون والهنادك اصطفافا ما انضوى فيه مسلم تحت لواء الهنادك ولا انضم هندكي الى صفوف المسلمين .

وذلك أن الحروب التي أشعلوا لظاها واصطلوا بنارها ، لم تكن حرباً دينية يقاتل فيها المسلمون الهنادك والوثنيين لاعلاء كلمة الله .

وانما كانت حروبا شخصية أو قومية أوقدوا نيرانها لتوطيد دعائم مملكتهم أو ارضاء شهواتهم الذاتية ، فانحاز كل من الفريقين ـ المسلمون والهنادك ـ الى حلفائهم وانضووا الى كنف من يأخد بيدهم وينصرهم اذا أصابتهم مصيبة في امارتهم وسلطتهم ، لا فرق في ذلك بين مسلم

Cawnpore Committee (1)
Report

وهندكي ولذلك تراهم يقاتل بعضهم بعضا ويجعلون بأسهر فيا بينهم وبلغت ببعضهم الحمية الجاهلية الى أنهم لما استيأسوا من الظفر في معركة بهتنير ( Bhotnir ) قتلوا نساءهم وذبحوا أولادهم بأيديهم ثم برزوا الى ميدان القتال يناجزون الحوانهم في الدين حبل الحرب حتى قتلوا عن ميدان القتال بناء وطنهم الشجعان من عشائر راجيوت ( Raipul ) افي مثل هذه المواقف .

### ٢ \_ غربة الاسلام

قد عرفت آنفاً أن الهند العزيزة ماتشرفت باقدام المجاهدين الأولين من العرب الاقليلا واستولت عليها رجال من شعوب وأمم شق ، حديثة العهد بالاسلام لم يتسن لهم أن يرتووا من مناهله العذبة الصافية ، فلا بدع اذا لم يؤثروا في عقائد البراهمة تأثيراً ملموساً .

أضف الى ذلك أن البلاد الساحلية من أعمال كجرات والسند أصبحت فيا بعد مزبلة الأفكار والعقائد المنحولة على الدين المبين ، يؤمها المبتدعون ، من دار الاسلام ، المارةون من الدين ، الذين ضافت عليهم أوطانهم بما كانوا يدينون به من العقائد الباطلة والأوهام الكاذبة .

<sup>(</sup>١) قبيلة من قبائل الهند المعروفة ببسالة اهلها وشجاعتهم . وكان من دأبهم في ما مضى انهم كلما استيأسوا من الظفر والغلبة في الحرب ، قتلوا نساءهم واولادهم ثم خرجوا الى الميدان يرخصون انفسهم ويقتحمون المعارك افتحاماً حتى يقتلوا عن آخريم .

Studies in Indian History by S.N. Sen. P. 119 (x)

والذي تجده الآن في تلك البقاع من الفرق والطوائف الضالة المضلة – من الاسماعيلية وأذنابها المنشعبة – إن هي الا بقايا أؤلئك البغاة الذين خرجوا على النظم الاسلامية أو أرادوا أن يأتوا على بنيان الاسلام من قواعده فالتجأوا الى بلدان الهند الساحلية وألقوا عصاهم بها ، بعد ماطردوا من مراكز الثقافة الاسلامية أو خافوا على أنفسهم من البقاء على مقربة من العواصم المعمورة ببلاد الاسلام(١) .

وللمنهاج التعليمي الذي جرى العمل به في عصر الحيكومات المسلمة الهندية يد عظيمة في بقاء الآلاف المؤلفة من المسلمين الجدد على عقائدهم الباطلة وعاداتهم المهترجة بخرافات الوثنية . فانهم لم يعيروا التعليم الديني حقه من العناية ولم يهتموا أصلاً بتثقيف الناشئة المسلمة تثقيفاً دينياً . وانما أرادوا أن يعدوا من الأهالي طبقة خاصة تشغل وظائف هامة في دواوين الحكومة وتكون لهم عوناً في تسييردفة الأمر بسهولة وانتظام . وقد نجحوا في ذلك حيث نشأت طبقة خاصة من الأهالي خدمت الحكومة واصطبغت بصبغتها حتى ترقت الى مناصب عالية في الحكومة . ومثلهم في ذلك كمثل الطبقات المتعلمة الجديدة في دواوين الحكومة الانكليزية أمام ذلك كمثل الطبقات المتعلمة الجديدة في دواوين الحكومة الانكليزية أمام

لكن هذا النجاح الماموس المشاهد عقبه خسران عظيم وصفقة موبقة . الا وهو عدم الاهتام بالدين ونشر محاسنه وبث مزاياه بين الملايين من الوثنيين المنتشرين في طول البلاد وعرضها .

<sup>(</sup>١) اي العواصم الاسلامية الممهورة كدمشق وبغداد ومايتبعها من بلاد المسلمين ـ

فأنت ترى أن الهند العزيزة قد اصبت بهؤلاء الملوك الذين لم تكن في قلوبهم – الا من رحم ربك – جذوة حب الدين المبين .

وفيهم من لايعرف من الاسلام الا اسمه . ومعظمهم لايعرفون لغة القرآن الكريم وسنة نبيه . فأصبحت الفارسية لغة الحكومة الرسمية.

وامتزج دين التوحيد الخالص بالعقائد الوثنية وأوهام المتصوفة البراهمة وانحصر الدين في كتب الفقه ألفها المتأخرون من الفقهاء . فأي عجب اذا مسيخ دين الله مسيخاً في بلاد البراهمة وحامت حوله أوهام وأقاويل لاأصل لها في كتاب الله وسنة نبيه والمتيالية و وبلغ من تغلغل تلك العقائد الباطلة في نفوسهم وامتزاجها بلحومهم ودمائهم أن جعلوا يتعصبون لما ويدافعون عنها دفاع من يذب عن حمى الاسلام وشعائره. وما كانوا يشعرون ان هذا الدفاع الباطل لايزيد الباطل الاقوة ورسوخا في قلوب العامة .

وقد بلغوا من تمسكهم بعقدائدهم المهزوجة بخرافات الوثنية وايمانهم بها أن رثى لهم العدو الشامت وبكى للاسلام من لايبكي الااذا استيقن ان المنتمين اليه قد وصلوا من الانحطاط والتقهقر بمكان لايوجي بعده النهوض والعود الى سيرتهم السالفة من المجد والسؤود.

<sup>(</sup>١) حضارة الهند ( الترجمة الاردية ) ص : ٣١٠ `

« وان أحدث دين محمد وسيالية في ديانات الهند تغييراً او انقلابا فقد لحقه مثل ذلك أو أكثر منه » (ص: ٧٥٥) .

وجملة القول أن دين الاسلام لم يؤثر في أديان البراهمة ، كما تأثر هو نفسه بعقائدهم وشعائرهم الدينية . والا ، فما لايختلف فيه اثنان الله للأسلام يداً بيضاء على الهند ودياناتها المختلفة ، واليه يرجع الفضل الأكبر في تطهيرها من العقائد الوثنية الشنيعة .

والذي يؤلمنا من تاريخ الاسلام في هذه البلاد ، انما هو ضـآلة نفوذه وعدم تغلغله في أفـكار الأهالي وقلة أثره في حياتهم الاجتماعية .





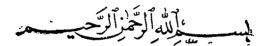


## الفصل لثاني

قب ل لقرن لعب إيشر







دخل الاسلام الهند من طريق الشهال الغربي في أواخر القرن الرابع وبدء القرن الحامس الهجرة كما سبق آنفاً . ثم تتابعت الحملات وجعل الدعاة والوعاظ والصوفية يردون البلاد وينبثون في كل صقع منها ، حتى استأنس الاهالي بدعوتهم وأخلاقهم وأخذوا ينضوون الى كنف الدين المبين يلتجئون الى حظيرته القدسية .

لكن معظم هؤلاء الوعاظ لم يكن لهم نصيب من علم الكتاب والسنة ، والعلماء منهم أيضاً كانوا مقتصرين على كتب فقه لاتروي الغليل ولا تشفي العليل . أما المتصوفة فحدث عن انصرافهم عن السنة وتهافتهم على مزاعمهم الباطلة ولا حرج .

فاذا رجعت ببصرك اليوم الى ماقبل القرن العـــاشر للهجرة وتأملت في ماكان عليه المسلمون يومئذ ، وجدت عقائدهم محتلطة بأوهام المتصوفة عن وحدة الوجود(١) والحلول والبروزوالاعمال مدنسة بأنواع

<sup>(</sup>١) مامن أمة من أمم الارس الاوكان فيها أثر لمقيدة وحدة الوجود بنوع مم انواعها . وكان يقول بها بعض فلاسفة اليونان ايضاً . وكاذلك اليهود والنصارى وعليها مدار تصوف ( Vedanl ) البراهمة وفلفتهم . وراحت هذه المقيدة الصوفية المسلمين ايضاً ، حتى ان بعض انواعها اصبح أشبه شيء بالحلول . وليس عند دليل على ان ويدانت ( Vedanl ) البراهمة ترجمت الى العربية . والحال ان هذ

هن الشرك ، ودور التعليم خالبة من الكتاب والسنة والبلاد خلو من الكتاب والسنة . الداعين الى الاعتصام بالكتاب والسنة .

أما العقائد الوثنية والاعمال البدعية فاغا يرجع سبها الى جهــل الناس بالكتاب العزيز والسنة النبوية . لأن الكتاب الذي جاء به النبي العربي والله لله البشر كافة ، قد نبذه أتباعه وراء ظهورهم وجعلوه فرينة لصناديقهم وخزائنهم . وكذلك السنة فلم يسمع صوت (أخبرنا) و (حدثنا) في أرجاء الهند الى قرون عديدة الاتحلة للقسم أوردا للعين الحاسدة وكان جل هم العلماء منحصراً في الفقه والاصول . وقد دب في عقولهم داءالتقليد الجامد ، دبيب الديدان في صفحات الكتب ، فاعتقدوا كتب المتأخرين من الفقهاء واتخذوها أصل الدين وملاكه دون الكتاب والسنة .

ولك أن تقدر عدم اعتنائهم بالسنة بما جرى من المجادلة بين العلماء والشيخ نظام الدين ، أحد كبار الصوفية في الهند (ت سنة ٧٢٥هـ) في

العقيدة أخذت من قلوب المسلمين مأخذاً في أواخر القرن الثالث الهجرة (أي زمن حسين بن منصور الحسلاج المتوفي سنة ٢٠٩ه م) وبلغت أوج كالها في مؤلفات محي الدين ابن عربي الشيخ الاكبر (ت سنة ٢٣٨ه). وهو اول من نحمس في الدعوة اليها وكان اندلسياً. فالغالب انه تأثر بفلسفة الاسكندرانيين. وكذلك مما لامرد له ان الصوفية المسلمين قد تأثروا به ويدانت البراهمة ، بعدما دخاوا الهند واقاموا بها . واول من رد على القائلين بوحدة الوجود، ونقض آرائهم نقضا الامام ابن تيميسة علواني (ت ٢٠٨ه). لكن هذه العقيدة نحت وازدهرت بعد وفاة ابن تيميسة بقرون ، فرد عليهم الشيخ احمد السرهندي (ت سنة ١٠٠٠ه) من جديسد ، فأفحم القائلين بها افحاماً .

مسألة الساع ، وفد عقدوا مجلساً خاصاً لتحقيق هذه المسألة .

ولما عرض عليهم الشيخ حديثاً مستدلا به على شيء بما ادعى . قالوا و لانسلم بهذا الحديث فانه حديث استبدل به الشافعي وهو عبدو مذهبنا » . وفيه كفاية للدلالة على عدم اكتراثهم للحديث في ذلك العهد وهاك الحديث الذي استدلوا به في هذه المناظرة ليقف القارىء على مبلغ علمهم بالحديث .

#### ذكر المؤرخ ( فرشته ) :

« التفت القاضي ركن الدين الى الشيخ وقال « مادليك على جو از الساع والغناء ? » فاستدل الشيخ عا روي عن الذي وَلَيْكُلُهُ انه قال « الساع (١) مباح لأهله » فأجاب القاضي « مالك والحديث » ? أنت رجل مقلد ، تقتدي بأبي حنيفة فأت بقول من أقواله حتى نراه « فقال الشيخ سبحان الله العظيم ، أنا أحدث عن رسول الله وَلَيْكُورُ و تطالبني بقول من بأقوال أبي حنيفة ؟ »

واليك قصة ،بل فاجعة، أخرى حدثت في زمن السلطان علاء الدين الخلجي ( ٦٩٥ – ٧١٦ هـ) لتعرف ما كان عليه عامة مسلوك المسلمين في الهند من قلة اعتنائهم بالدين وانغ اسهم في شهواتهم : وفد على الهند محدث كبير من مصر \_ شمس الدين الترك \_ رغبة في نشر علم الحديث وبث

7-6

<sup>(</sup>١)هذا قول من اقوال الغزالي جاء في كتابه احياء علوم الدين ، كالفتوى . ولعل المؤرخ (فرشته) قد اخطأ حيث عده حديثاً . وقد النبس الامر على حضرة المستدل نفسه . (٢) مقالة علم الحديث في الهند للاستاذ الحقق السيد سليان الندوي (الضياء : ٣٠٤)

معارف السنة فيها . ولذلك عمل معه أربع مائة مجلد من كتب الحديث وما يتعلق به .

وكان من نيته أن يكتب شرحاً جامعاً لكتب الحديث ويقدمه الى سدة الملك.

ولكنه لما وصل الى ملتان وعلم ان السلطان لامحـــافظ اعلى. الصلوات الخس ولا يصلي الجمعة مع الجماعة سخط عليه ورجع أدراجه .

هذا الذي سردناه عليك من عدم اهتمام علماء الهند بالحديث والسنة النبوية واقتصارهم على كتب الفقه والاصول، يصدق على شمالي الهند عامة فها لابجال فيه للشك أنه مانفقت سوق الحديث في القطر الشمالي من بلاد الهند الا بعد نبوغ الشيخ عبد الحق الدهلوي ( ٩٥٨ – ١٠٥٣ه) بل الامام ولي الله الدهلوي ( ١٠١٤ – ١١٧٦ه) وأنج اله الغر وتلاميذه الميامين النجباء . وكذلك بما لايختلف فيه اثنان أنه مانبغ في من جاءوا الهند بطريق بمر خيبر من العلماء رجل عها بالسنة عارف بأسرارها ،

<sup>(</sup>١) قد ذكر البرني في تاريخة عن علاء الدين الخلجي هذا ، انه كان يعاقب المجرمين عقابة شديدة وما كان يبالي بقوانين الشرع في هذا الشأن . ولا اخبره القاضى مغيث الدين بغداحة العقوبات وانذره باعتدائه على حدود الله ومخالفته لأوامر الشرع ، اجابه قائلا «الناس لا يطيعون اوامري ولا يحتفلون بها ، فأضطر الى هذا العقاب الاليم . ولا اعرف أهو يوافق مقتضى الشرع ام لا ? وانما آمر بما يظهر ني وبماارى فيسه صلاح بلادي (البرني : تاريخ فيروز شاهي : ص ٢٩٦ ) او بعد ذلك يقول علماء السوء ان ملوك الهند المسلمين كانوا ظل الله في الارض وكانت ممالكهم حكومات السلامة ?

مطلع على دقائقها ، قبل حسن بن محمد الصغاني (١)(٥٧٧ – ٦٥٠ هـ)صاحب مشارق الأنوار .

وزد على ذلك أنه حينا كانت بلاد كجرات وماجاورها من المدن الساحلية ترتج بأصوات (حدثنا) و(أخبرنا) ، ( في القرنين التاسع والعاشر للهجرة ) لم تكن بلادنا الشمالية - التي كانت تدين لملوك دهلي المسلمين وتأتمر بأمرهم - اذ ذاك الا غارقة في بجر لجي من الظلمات، ظلمات علوم اليونان وأباطيلها حتى نبغ الشيخ (٢) علي المتقي ( ٨٨٥ - ٩٧٥ هـ ) صاحب كنز العمال فأشعل سراج السنة النبوية وأزاح بعض ما كان غشيها من دياجير خرعبلات اليونان وخرافاتهم .

ولا أقول ــ وحاشاني أن أقول ــ أنه مانفقت (٣)سوق الحديث

<sup>(</sup>١) حسن بن محمدالصناني ، ولد سنة ٧٧ه ه في بلدة لاهور واخذ العلم عن والده ثم ارتحل الى اليمن والحجاز والعراق واقام فيها مدة . وصنف في بنداد كتابه الشهير مشارق الانوار برسم الحليفة المستنصر بائلة العباسي . توفي سنة ١٥٠ ه .

<sup>(</sup>٢) ولد الشيخ المتقي في برهان يور من بلاد دكن في جنوبي الهند ، وكان أصله من جون يور في قلب الهند . تعلم في الهند وتخرج على مشايخها ثم سافر الى بلاد العرب وقد بلغ من العمر سبعا وستين سنة . وتتلهذ على الشيخ ابن حجر المكي (ت سنة ٤٧٥ ه.) حتى برع في علوم الحديث وفاق افرانه واشتغل بعد ذلك زمناً طويلًا بتأليف كتابه كنز العمال في سنن الاقوال والاعمال . توفي سنة ٥٧٥ ه ، وقد جاوز العمد التاسم من عمره .

<sup>(</sup>٣) انتشرت السنة في الهند بين آونة وأخرى ، وسافر العلماء الى الحرمـــين الشريفين لارتياد العلم في مختلف القرون . لكنهم كانوا أفراداً قلائل يعدون على الأنامل ، ولايمكن الحكم على أن الرجوع الى كتاب الله وسنة نبيه والعلم بالحديث كان عاماً في هذه البلاد قبل الشيخ عبد الحق الدهلوي بل الامام ولي الله الدهلوي .

في الهند ولم يرتفع له فيها كلمة أصلًا . وانما أقول أنه مازالت راية السمنة النبوية في بلادنا منتكسة ومابرحت اعلامها غير خافقة الى ان ظهر الشيخ عبد الحق الدهلوي ( ٩٥٨ -١٠٥٣ ه ) في أواخر القرن العاشر للهجرة ومن جاء من بعده من تلاميذه . ولااستثني منها الا بلاد الســـنـــنـــ وكجرات والمدن الساحلية الاخرى(١). والظاهرأن وصمة العارالذي لحق بلادنا الشمالية من عدم احتفال علمائها بالسنة النبوية وتزاحمهم على خزعبلات علوم اليونان وأباطيلها وانخداعهم بمظاهر التصوف الباطل الممقوت لايمكن أن ينميدي أثر هابعالمين اثنين ـ الصغاني (ت ٢٥٠ه) وعلى المتقي (ت ٩٧٥) قد نبغا من أهلها في ثلاثة قرون. وقد بلغ من عدم اعتناء ملوك دهلي وحاشيتهم بعلوم الكتاب والسنة ان بلاد كجرات أيضاً لم ترتفع فيها كلمة السنة ولم يعل سأنها الا بعد ما انفصلت عن حكومة دهلي المركزية وخرجت عليهــــا ( ١٩٩٩ – ١٠١٤ هـ ) وما ان ألحقها الملك أكبر ( ١٠١٤ – ١٠١٤ هـ ) بالحكومة المركزية حتى انطفأ فيها سراج السنة والعمل بالحديث وعادت الى ماكانت عليه سائر البلاد الهندية من الجمل بالسنة والتنكب عن صر اطيا السوى .

<sup>(</sup>١) أما الافراد الشواذ الذين اعتنوا بالسنة قبل القرن العاشر للهجرة والذين نبغوا من أهل الحديث في السند و كجرات في أول عهدهما بالاسلام وصلتها بالعرب، فلايسمح لنا نطاق المقام بالتوسع في ذكرهم. ولك أن تجد شيئًا من أخبارهم في مقالة علم الحديث في الهند للاستاذ العلامة السيد سليان الندوي – حقظه الله وأبقاه ( مجلة الضيام : و ، ٢ ، ٧ )

THE PRINCE GHAZI TRUST

فلاشك عندنا في صعة ماقاله بعض رجال (١) الهند العبقريين : -

« لم تكن في الهند الا فتنة التصوف الباطل ولم تخل قرية أو مدينة من الزوايا . . . ولم يكن الشيخ عبد الحق الدهلوي وعلماء (٢) كجرات والمدن الساحلية الاخرى كالشيخ علي المتقي وبعض تلامذة المحدث السخاوي (ت سنة ٩٠٣ه ه) الا شواذاً وكذلك ابس عندنا أدنى شك في أن علم الحديث لم ينتشر في الهند الا بعدما ظهر الشيخ عبد الحق الدهلوي وخلفه بعد فترة الشياه ولي الله الدهلوي وأنجاله الكرام ، فاستضاءت البلاد الهندية بالكتاب والسنة نورا وتضوعت بها عبقاً وأريجا ، ولله الأمر من قبل و من بعد .

والسبب الوحيد - كما قلت في ماتقدم - لهذا الانحطاط الديني الذي أحاط الهند بسرادقه في القرون الماضية ولانزال نشاهد أثره الى اليوم هو عدم اعتناء القوم بالكتاب الكريم والسنة النبوية واكبابهم على التصوف الباطل والتقليد الجامد تارة وتهافتهم على خرافات اليونان وخزعبلاتها أخرى وانحرافهم عن اللغة العربية وزعمهم بأث معرفتهم

<sup>(</sup>١) أبو الكلام آزاد في تذكرته ( ص ٣٧٧ ) وكذلك قال في موضع آخر من كتابه هذا : « ومن أكبر البليات في الهند أن العامة والحاصة كلهم كانوا مصطبغين بصبغة التصوف ، حتى بلغ جم الامر الى أنهم ما كانوا يقبلون شيئاً الا اذا كان مسبوكا في قالمه .

ولكن الاسف ان عين التصوف كانت قد كدرت بأوساخ البدعة والجهل ... ( ص ٢٤٣ ) .

<sup>(</sup>٢) ذكر العيد روسي صاحب النور السافر أسماء جماعة من علمـــــاء العرب ممن وردوا بلاد كجرات في الفرن العاشر واستوطنوها وأفادوا أهلها .



الضئيلة بلغة القرآن تكفيهم (') للارتشاف من مناهل الكتاب العريز والسنة النبوية .

#### ٣ - بعض المصلحين قبل القرن العاشر للهجرة

هذا غيض من فيض ووشل من بحر . ولو ذهبنا نصف مانول بالاسلام وأهله من الدواهي في هذه الديار قبل القرن العاشر للهجرة ، لاستغرق مجلدات وأسفاراً وانما أردنا أن نوميء اليها ايماء ليكون القاريء العربي على بصيرة من الامر . وكذا يجمل بنا الآن أن لانبخل بذكر الملوك والعلماء الذين سعوا سعيهم في نشر الاسلام واصلاح بعض مافسد من تعاليمه في هذا الجزء \_ المقاطعات الشهالية \_ من القطر الهندي .

اذا سرحنا النظر في تاريخ ملوك الهند المسلميين وتأملنا في ماجريات بمالكهم العظيمة ومعاركهم الدامية التي خاضوا غمارها، وجدناها حافلة بجلائل الاعمال من الفتوحات وتشييد الحصون والمباني الشاهقة وترصيف الشوارع وتنظيم البريد وكبح جماح الثوار والطاغين وغيرها

<sup>(</sup>١) وان تعجب فعجب اصرار بعض علماء الهند في عصرنا هذا على ان المعرفة الضئيلة باللنة العربية كافية لاجتلاء محيا حقائق القرآن والاطلاع على دفائقه . وقد عبروا عن هذه « المعرفة الضئيلة باللغة العربية » بلفظة « كام جلاؤ عربي » اي Working Knowledge of Arabic) وكذلك بالغوافي الدفاع عن الملماء الذين اعرضوا عن المنة في القرون الماضية واكتفوا من كتب الحديث بمشكاة المصابيح أو مشارق الانوار وصرفوا اعمارهم في التنقيب عن نظريات ارسطو وغيره من فلاسفة اليونان وعلمائها . وماهذه العصبيات الامن بقايا الحمية الجاهلية . اعاذنا الله منها وسائر المملمين .

ما لو أتيح اليوم لأية دولة من أقوى دول العالم لكفاها مفخرة . ثم نظرنا الى اعمالهم وما أدته حكوماتهم من الحيدمات في سبيل نشر الدءوة الاسلامية بعين المسلم النزيه ، لاعترانا الحجل والندامة ، فانهم وايم الحق ، مافعلوا لاعلاء كلمة الاسلام ورفع شأنها في البلاد الهندية عشر معشار ماجاؤوا به من الاعمال العظيمة لتوطيد دعائم ممالكهم وقضاء لبانتهم من شهوات الدنيا الدنيئة .

اللهم الا ماظهر من بعض ملوك آل تغلق ومن حذا حذوهم من السلاطين على خا لة عددهم ، من بوادرأعمال تنم على حبهم للاسلام ويقظتهم لما فيه صلاح المسلمين فانهم رأس مالنا في تاريخ الهند الاسلامية ومناط كلامنا الآن في هذا الجزء من الكتاب .

### ۹ – محمد تغلق ( ۷۲۰ – ۷۰۱ هـ )

فأول من أحس بذلك وقام بشيء من واجبه في سبيل الدين هو محمد تغلق الذي تبوأ عرش الحكومة في النصف الاول من المائة النامنة للهجرة .

وقد اعتلى سرير المملكة قبله ماوك لهم حزم وبسالة أمثال قطب الدين ايبك(١) (١٠٠٧ - ٢٠٠٦ هـ) وشمس الدين التمش(٢) (٢٠٠٧ - ٢٠٠٣ هـ) .

<sup>(</sup>١) كان مماوكا . وما تسنى له ان يتوج بالملك الا بشجاعته ووفائه لمولاه . وهو اول ملك اجتمعت تحت اوائه معظم بلاد الهند بعـد مئات من السنين . وهو الذي بنى المنارة الشهيرة باحه التي تضرب في الساء وتناطح القبة الزرفاء .

<sup>(</sup>٢) هو ايضاً كان تملوكا تركيا خلف قطب الدين بعد موته، ويعد من اعظم سلاطين الهند واكبرهم شأنا .

وفيهم من هو أقوى منه شكيمة وأصلب منه عزيمة ، له صيت وسمعة مثل علاء الدين الخلجي (١) ( ١٩٥٥ – ٢١٦ ه ) ، ومنهم من هو أوفر منه عد لأوأزهد منه في المعيشة مثل ناصر الدين محمود (١) ( ١٤٤٠ – ١٦٤ ه ) ، لكنهم ، على ما كان لهم من صولة ومنعة لله يأتوا و وباللاسف بشيء يذكر في سبيل اقامة الدين . او تجديد مآثره ، واحياء مامات من سننه وشعائره .

فصاحبنا محمد تغلق ، هو أول من شمر عن ساق الجد من ملوك الهند لاحياء شعائر الاسلام والقضاء على البدع والمنكرات التي تسربت الى المجتمع الاسلامي الهندي وتفشت به وكان هذا الملك من أعاجيب الناس ، أحب شيء لديه اجزال العطاء وسفك الدماء فلم يكن بابه يخلو من فقير يغنى أو حي يقتل . كان شديداً في أمور الدين يعاقب تاركي

<sup>(</sup>١)كان ملكا ذا كامة نافذة ، له الحكم والامر . دوخ البلاد وقهر اعداءه وبسط جناح سلطانه على الهند من شرقيها الى غربيها ومن شماليها الى جنوبيها ، الا انه لم يأت بشى من يذكر في سبيل اعلاء كلمة الله . ومن الناس من يغضب لهؤلاء المسلوك الملهن اذا انتقدنا اعمالهم وعدم اكتراثهم لواجبهم الديني . فما هذه الغضبة الاغضبة الجاهلية او القومية الممقوتة ، اعاذنا الله من كليها .

الصلاة . وذكر ابن (١) بطوطة الرحالة العربي الذي ورد الهند في زمنه .. شيئاً كثيراً من « تواضعه واشتداده في اقامة الصلاة وأحكام الشرع ورفعه للمغارم والمظالم وقعوده لانصاف المظلومين واطعامه في الغلاء ، الا أنه يشكو هتجاسره على اراقة الدماء » (٢) . ولذلك تضاربت آراء المؤرخين في شأنه ، من بين قادح ومادح . ومها يكن من حقيقة الامر ، فانه أحب لدينا بمن تقدمه من ماوك الهند الجبابرة لأنه قام بشيء من واجبه في سبيل احياء مآثر الاسلام وتجديد ما يدرس من آثاره ومعالمه في هذه البلاد : وللناس في مايعشقون منذاهب . ورأي ابن بطوطة (ت سنة ١٧٧ه ه) في شأنه أجدر بالثقة وأقرب الى الصواب فانه زار الهند في زمنه كما تقدم وقيدكل مارآه وشاهده بأم عينه . وهاك مايقول عن تصلبه في الدين واقامته لشعائر الاسلام :

« وهو أشد الناس مع ذلك تواضعا وأكثرهم إظهاراً للعــدل .

<sup>(</sup>١) هو محمد بن عبد الله بن محمد بن ابراهيم ابو عبد الله اللواتي الطنجي . ولد في ١٤ رجب سنة ٣٠٧ (٢/٢٤) في طنجة ( المغرب الاقصى ) . وقد بدأ بسفره مو طنجة / ثاني رجب ٢٧٥ ه لاداه فريضة الحج ، وهو ابن احدى وعشرين سنة .وقضم شطراً كبيراً من عمره في التجوال والانتقال من قطر الى قطر . وتوفي في مواكثر سنة ٢٧٥ على ماهو المشهور من تاريخ وفاته . الا ان بعض الباحثين ذهبوا المانة توفي سنة ٢٧٥ ( راجع دائرة المعارف الاسلامية : الترجة العربية )

<sup>(</sup>٢)ذكر الدكتور مهدي حسن في كتابه عن حياة محمد تغلق

وشعائر الدين عنده محفوظة . وله اشتداد في أمر الصلاة والعقوبـــة على تركها ي ... ( ٢١٦:٣ ) .

« وكان السلطانشديداً في اقامة الصلاة آمراً بملازمتها في الجماعات يعاقب على تركها أشد العقاب . ولقد قتل في يوم واحد تسعة نفر على تركها ، كان أحدهم مغنيا . وكان يبعث الرجال الموكلين بذلك الى الاسواق ، فمن وجد بها عند اقامة الصلاة ، عوقب ٠٠٠٠» (٢٨٦:٣) .

ومن حسناته تجديد الاواصر بالخلافة الاسلامية ، وان لم يكن مجلياً في هذا المضار . فقد تشرف (١) قبله بقرن شمس الدين ألتمش (٧٠٢-٣٣٣ه) « بالاذن » و «المنشور» من مقام الخلافة . ثم انقطعت الصلة وما احتفل بذلك الذين جاؤوا بعده من ملوك الهند ؛ حتى اخذ محمد تغلق زمام الامر بيده فاتصل بمقام الخلافة العباسية في مصر وأرسل الى سدة الخلافة رسولاً – الحاج رجب البرقعي – من عنده بالهدايا ظناً منه أن حكومته لا تستقيم ولايجب على الرعية اتباع أوامره الا بعد الاذن من مقام الخلافة العلية – وان كانت يومئذ عز لاء ومابيدها شيء من الامر – وذلك سنة ٤٤٧ه « .... حتى جاءه « الاذن » المنشود وتقلد السيف الذي تسلمه – سنة ٥٧٥ ه – من سدة الحلافة السنية بغاية من التجلة والاكرام .

ثم تتابعت و المناشير ، كل سنة .

و كذلك تشرف « باذن » الحلافة « ومنشورها » ابن عمه فيروز

<sup>(</sup>١) وذلك سنة ٦١٦ه، وكان مقر الحلافة اذ ذاك في بغداد . ( الحلافة والهنــد للسيد سلمان الندوي ) .

تغلق ( ٧٥٢ – ٧٨٩ ﻫ ) الذي تولى الامر بعد وفاته ، كما سيأتي(١) .

ويؤيده ماجاء في رحلة ابن بطوطة في هذا الشأن . وهاك نصه : ه وكان السلطان قد بعث هدية الى الخليفة بديار مصر ابي العباس وطلب ان يبعث له أمر التقدمة على بلاد الهند والسند اعتقاداً في الحلافة .

فبعث اليه الخليفة ابو العباس ماطلبه مع شيخ الشيوخ بديار مصر ركن الدين . فلماقدم عليه بالغ في اكرامه وأعطاه عطاء جزلا وكان يقوم له متى دخل عليه ويعظمه .... » ( ٣ : ٩ – ٢٤٨ ) .

والذي أوردناه الآن في هذا الشأن بما ذكره صاحب سيرة فيروز شاهي وابن بطوطة يدل من غير شكعلى ان محمد تغلق كان ينظر الى مقام الخلافة الاسلامية بعين التجلة والاكرام ويعدها رمزاً للوحدة الاسلامية. وكذلك يظهر ماكان في قلبه من حب العباسيين ومقامهم الاسمى، ماسرده ابن بطوطة (٣: ٢٥٨ – ٢٦٦) من قدوم الامير غياث الدين محمد بن عبد القاهر بن يوسف بن عبد العزيز بن المستنصر بالله العباسي الى الهند ومالقيه من الحفاوة والتكريم من الملك ورجال حاشيته.

ومها يكن من شأن الخلافة العباسية والاسمية ، في مصروكونها عزلاء لانحرك ساكناً ولا تمحو باطلا فان مظاهر التحية لمقام الخلافية والعطف على سليل الاسرة العباسية من قبل صاحبنا انما انبعثت من روح السلامي وفكرة دينية جامعة تتمنى أن ينضوي مسلموا العالم الى كنف

<sup>(</sup>١) تلخيصاً من سيرة فيروز شاهي (الخطوطة الوحيدة في الخز انة الشرقية ببلدة بانكمي يور ( عَضْمِ آ باد ) ص ٢٨٠ – ه ٢٨٠ .

الحلافة ويجتمعوا تحت لواء وأحد الولم يكن وداء ذلك مطمع لناظر في ذلك العصر ، حينا تبدد شمل بني الاسلام وتزق جمعهم وأصبح أمرهم شذر مذر .

وكذلك يرشدنا ابن بطوطة (٣:٣ – ٢٥٢) الى أنه كان على صلة بتلامذة شيخ الاسلام أبي العباس أحمد بن تيمية الحراني (ت سنة ٧٢٨ هـ).

وحسبك شاهداً على ذلك أنه قد ورد الهند في زمنه الشيخ عبد العزيز الاردبيلي فرحب به الملك خير ترحاب واكرم مثواه . وكان الشيخ عبد العزيز هذا بمن أخذ عن ابن تيمية (ت سنة ٧٢٨ه) وجمال الدين المزي (ت سنة ٧٤٨ه) والحافظ الذهبي (ت سنة ٧٤٨ه) . فلا غرو اذا استفاد الملك ورجال حاشيته من علمه وأفاد الشيخ من اتصل به من العلماء والطلاب وأخذ بيد السلطان وشد عضده في رفع شأن السنة وازهاق باطل البدع ٢٠٠٠

<sup>(</sup>١) قال ابن بطوطة [ ٣٠٢٠٣] : «كان عبد العزيز هذا فقيهًا محدثا قرأ بدمثق عالى تقي الدين بن تيمية وبرهان الدين بن بركح وجمال الدين المزي وشمس الدين الذهبي وغيرهم . ثم قدم على السلطان فأحسن اليه واكرمه . واتفق يوما انه سرد عليه احاديث في فضل العباس وابنه وشيئاً من مآثر الخلفاء اولادهما فاعجب ذلك السلطان لحبه بني العباس وقبل قدمي الفقيه النح . .

<sup>(</sup>٢) حينا نقرأ ما كان من صلته بتلامذة ابن تيمية ومخالطته لهم ، نحسن الظن به ونرجوان يكون قد ادى عملا يذكر في سبيل إعلاء كلمة الدين . لكن مادونه البرني في ( تاريخ فيروزشاهي) عن زيارته لقبر بعض الاولياء وإهدائه النذور لهم وغيرهما من المنكرات «Filiot : 111 249» يناقض ذلك الرأي .... وعلى كل فما لا ريب فيه انه كان يلتهب غيرة على الدين على مابه من تطرف ونزق في الطبع .

ومن مزایاه التي امتاز بها من بين أقرائه وفاق من تقدمه من ملوك الهند أنه ارتوى من معين العلم ارتواء وضرب فيه بسهم رابح(١).

- فيروز تغلق (٧٥٢ – ٧٩٠هـ)

تولى الامر بعد وفاة ابن عمه محمد تغلق ، المتقدم ذكره . فرأت البلاد منه ملكاً صالحاً يعطف على الرعية ويعني بأمور صلاحهم .

والذي يهمنا من أمره وأعماله خلال اعتلائه عرش الحكومة أنه شمر عن ساعد الجد لرتق الفتوق وإصلاح المفاسد التي ظهرت في المجتمع الاسلامي الهندي منذ قرون .

والذي يظهر لنا من دراسة تاريخ ملوك الهند المسلمين والبحث في ماجريات بمالكهم ان فيروز تغلق هو اول من شعر بواجب منهــــم في سبيل اقامة الدين ورفع كلمته .

نقول ذلك، وقد بينا آنفاً ماكان لا بن عمه محمد تغلق ( ٧٢٥-٧٥٢ه) من الاعمال والحدمات التي تؤثر ، لانه قد انكسفت شمس أعماله بما ظهر منه من تجاسر على اراقة الدماء وقتل الابرياء من النفوس لغير ماسبب.

أما فيروز تغلق ، فكان ملكاً عادلاً صالحاً لم تظهر منه بادرة تزري بسيرته في رعبته وسياسته في مملكته ، على انه قدد أتى في سبيل إعلاء كلمة الله ورفع لوائها من الاعمال الجليلة بما لم يأت به أو بما يضاهيه أحد بمن تقدمه من الملوك المسلمين .

<sup>(</sup>١) راجع الفهرس المشروح «Calalogue Raisonne» للخزينية الشرقية بانكي بور ( ٢٧:٧ ) –

فهو نظير نفسه ونسيـج وحده في هذا الباب ، لايشق له فيه غبار .

ومن حسن الحظ أن لدينا كتباً (١) عديدة في تاريخ الهند خاصة بسيرة فيروز تغلق وعصره ، من أهمها فتوحات فيروز شاهي الذي هو سجل لاعماله الحالدة وخدماته العظيمة التي قام بها ، وقد دونها بقلمه وأمر باثباتها – بالنحت والحفر – في جوانب القبة العلياء من الجامع الشاهق الذي شيد بناءه في فيروز آباد . وهاك موجز ماقال بهذا الصدد ، رحمه الله وجزاه عن الاسلام والمسلمين خيراً . بدأ الرسالة مجمد الله سبحانه تعالى والثناء عليه بما وفقه « لاحياء السنن السنية وقلع البدع ودفع المنكرات ومنع المحرمات » وأردفه بالصلاة والسلام على سيد البشر ، نبي الله ﷺ « الذي بعث لرفع الرسوم والعادات » وعلى آله وصحبه الاخسار الذين بمساعيهم المشكورة ماتت الجاهلية وعوائدها » ···

ثم شرع في سرد ماوفقه الله له من ازهاق الباطل ومحق البدع

<sup>(</sup>١)عندنا اربعة كتب تبحث في عصر فيروز تفلق نما صنفه من عاصره من المؤرخـين منها فتوحات فيروز شاهي ، الذيهو من نسج الملك فيروز تغلق نفسه . وهو كتيب صغير أودعهالملكماتسني لهاداؤهمن اعمال عظيمة وما تيسر له منخدمات جليلة في سبيل التجديد من امر الدين واصلاح مافسد منه . وقد طبيع في (على كره)مع الترجمة الانكليزية . اما الثلاثة الباقية ، فها هي : -

١ – تاريخ فيروز شاهي (ضياء البرني ) – ألم بالستة اعوام الاولى من حكومته .

۲ ـ تاریخ ایروز شاهی ( شمس سراج عفیف )

س ــ سيرت فيروز شاهي ( من كرائم مخطوطات الخزانة الشرقية في بانكى فور ) ، لايعرف وؤلفها . وهي تؤيد وتعضد ماجـــاء في فتوحات فيروز شاهي من أعمال الاصلاح والتجديد وكذلك يذكر شس سراج عفيف ايضاً شيئاً كثيراً من خدماته الدينية واشتداده في هذا الشأن .



والمنكرات وعدها عداً ، نذكرها في ماياتي ، متوخينالايجاز جهدالطاقة.

« قد جرى العمل في هذه الديار منذ برهة من الزمن ان المسلمان معاقمون فيها بأنواع مخزية من العقاب كقتل النفوس البويئة واراقة الدماء الذكية من غير ماذنب . وقطع الأيدي والأرجل من خلاف وجدع الانوف والآذان وسلخ الجلود الى غيرها بما تقشعر لهوله الجلود ولايسمح به الشرع . كان من تقدمني من الملوك يقدمون على هاتبك العقوبات الشنيعة ويتعاطون هذه المنكرات زعماً منهم أنها أوقع في النفوس وأضمن لبقاء مملكتهم وأردع لمن يرى الخروج عليها ، الا ان الله عز وجل وعز سبحانه قد أنعم على هذا العبد بان اخذ الرجاء موضع الخوف من قلوب الناس والامن انتشر ظله على البلاد وتعوضت النفوس من الجرأة على المملكة العطفعليها فلم تبق حاجة الى « التعذيب والقتل والضرب والايلام » وذلك فضل الله مرزقه من يشاء من عباده . فشكراً له تعالى ان اسبع على عبده الحقير من نعمه ، نعماً ظاهرة وباطنة . فلاعقاب اليوم بمثل ماجرى به العمل في سالف الزمان.

واغا يعاقب اليوم من اعتدى على شيء من حدود الله حسب مايقتضيه الشرع فيجري القضاء بحيث لايحيد عن حدود الشريعة ولاقيد شعرة . (٢) ومن نعم الله تعالى على عبده هذا أن أمر بذكر أسماء الملوك السالفين الذين سعوا سعيهم في نشر الاسلام في هذه البلاد بتدويخ الممالك وتمصير الامصار وتأسيس بنيات المساجد وغيرها من صالح الاعمال أمر بذكر أسمائهم في خطب ايام الجمعة والاعياد من فوق المنابر والثناء عليهم

بمايستحقونه من المدح والدعاء لهم بالمغفرة والرضوان ···

(٣) ومن أيادي الباري تعالى شأنه ان العاجز قد الغى جميع الضرائب(١) والرسوم والجمارك التي كانت تأخذها الحكومات السابقة جوراً وعنفاً ويدخرها العمال في بيت المال مما لم يسمح (١) به الشرع ولم يكن له أصل في الكتاب والسنة .

و كذلك أمرنا بعقاب كل من يجترىء على ذلك في مابعد من امراء الولايات وعمالها ، وأن لا يجمع في بيت المال من الاموال الا ما أخسف بطريق من الطرق المشروعة كالخراج والعشر والزكاة والجزية على الهنادك وخمس الغنائم والمعادن وغيرها بما يجيزه الشرع ويوشد اليه الكتاب والسنة . (٤) قد أمرت الحنيفية السمحاء في المغانم أن يوصد خمسها لبيت المال والباقي يوزع بين الغزاة والمجاهدين ، لكنهم قلبوا (٣) الامر وجعساوه

<sup>(</sup>١) جاء في فتوحات فيروز شاهي (ص:ه) من صنوف هذه الفرائب القاسية شي كثير وقدءدها ضريبة ضريبة ، فجاءت كلها ستة وعشرين نوءًا من انواع الفرائب وقد زاد عليها بعض المؤرخين من معاصري الملك ، فجاءت ثلاثة وثلاثين نوعاً . راجع مقدمة ترجمة ( فنوحات ) الانكليزية (ص٨-ه ) . وانما اعرضنا عن سردها في هذا المقام خوف الملل والاطالة وايضاً راجع ( Elliot : ج ٣ ، ص ٣٦٣ ) .

<sup>(</sup>٢) ويؤيده ماجاء في كنب التاريخ الآخرى المتبرة عند الهلها. وقد ذكر Sri Ramsherma في كتب التاريخ الأخرى المتبرة عند الهلها. وقد ذكر Sri Ramsherma في كتابه سياسة المغول الدينية « Sri Ramsherma في السيان الفرائب غير المشروعة قد ألغيت في عصر الملك الصالح فيروز تغلق عملا بأوامر الشرع الشديدة . ( ص : ٢ ) . وألفضل ما شهدت به الاعداء ، وإن كان شرما «Sherma» أراد ان يغض من كرامته بتقيبه بالملك الصالح «Pious»

<sup>(</sup>٣) قد نَسب صاحب مقدمةالترجة الانكليزية لهذا الكتاب هذهالبدعة الى الحجاج بنيوسف الثقفي (ت سنة ه ٩ / ٧١٤) وقال انه هو ابو عذرها واول من قلب نص الكتاب العزيز ظهراً لبطنوقد افتضى إثره من ملوك الهند علاء الدين الحنجي (ه ١٦/٦٩ه) وجرى العمل به زمناً طويلا حتى جاء فيروز نفلق فألفاه الغاء واعاد الماءالى بحراه م

رأساً على عقب بان خصصوا أربعة الخماس الغنائم أبيت المال وقسموا الجس البنقي على المحاربين . فلاجرم أن من يتعاطى هذه السدوأة الشنعاء يقترف جرية من أكبر الكبائر ..

فأمرنا ان يدخر الخس في بيت المال والباقي يوزع بين الغانين حسب ماورد به الامر .

(٥) شرعت الروافض في نشر عقدائدها الباطلة ودعوة الناس الهما واستعانوا في مهمتهم الواهية هذه بتأليف كتب ورسائل و كذلك تجرأوا على اطالة لسان القدح في الحلفاء الراشدين وعائشة الصديقة ام المؤمنين ورضي الله عنهم ـ والطعن في سائر علمائنا ومشايخنا وقذفهم بالسباب المقذع الموجع وغيرهما من افعالهم (١) الشنيعة التي يندى لها جبين المروءة والانسانية .. فأخذناهم باعمالهم المنكرة اخذاً وعاقبناهم عقداباً وامرنا باحراق كتبهم على مرأى من الناس ومسمد عنى انعدمت هذه الطائفة عن بكرة ابيها (٢) .

(٦) ظهرت فئة من الاباحية والملاحدة تدعو الناس الى الزندقة والالحاد وكان من ديدنهمان يجتمعوا في الليالي ويتعاطوا الخمور ويحسبونها تعبداً منهم . وكانوا يأتون فيها بامهاتهم والخواتهم ونسائهم ، يهتكون فيها أعراضهن ويتجاسرون على اقتراف الكبائر الشنيعة ، ولايفرقون في ذلك

<sup>(</sup>١) راحم فتوحات فيروز شاهي ، ( س٣ )

<sup>(</sup>٣) تبين من هذا ان الشيعة كان قد نجم قرنها في الهند في المائة الثامنة للهجرة او قبلها ؛ الا انها ما انبتت وازدهرت واصبح لها صوت مسموع في المجتمع الاسسلامي الا في عصر همايون (٩٣،٩٣٦ ) وبعده كما سبأتي بيانه .

بين المحرمات والمحصنات والها بباشر الرجل منهم كل من وصلت يده البهن من النساء المحتشدة في تلك الاندية والليالي • فأمرنا بضرب اعناق وؤسائهم وشياطينهم وعاقبنا الآخرين بالحبس والجلاء وانواع آخرى من المتعذيب حتى لم تبق لهم عين ولا أثر •

( ٧ ) نبتت جماعة من الملاحدة تظاهرت بالتقشف والزهد في الدنيا . وكان على رأسهم رجل اسمه احمد البهاري ، يدعي الالوهية وتبعه على ذلك عدد غير قليل من مريديه . . .

فلما تحققنا من خبرهم وعرفنا من امرهم ماصاروا اليه اخذنا رؤساءهم بذلك وجزيناهم بمايستحقونه من الحبس والتعذيب وشردنا اتباعهم في البلاد كل مشرد حتى يتخلص العباد من شرهم ويكونوا في مأمن من ضلالاتهم.

( ٨ ) رجل ادعى النبوءة وتلقب بالمهدي في دلهي ، فتبعه خلق كثير واستفحل امره وعظم شره حتى جيء به الينا فاعترف بالاثم غير هياب ولا وجل فأمرنا بقتله وقتل كل من يقتفي اثره وتقطيع لحومهم واجسادهم اربا اربا . وبذلك جعلناهم مثلًا لكل من ينفخ في أو داجة شيطان الغرور فيجترىء على الزندقه والإلحاد والدعوة اليها .

فانطفأت جذوة الشر ونجا الناس من ضلالاتهم . فالحمد لله الذي تفضل على بنعمته ان وفقني لمقاومة تيار الشرور واجتناث شجر البدع والمنكرات وهداني الى احياء السنن السنية . فمن استحسن هذه الطريقة واختار لنفسه هذه الجادة المستقيمة فليخترها وليؤثرها على غيرها . واني ارجو بذلك حسن الجزاء في الدار الآخرة .

ـ الناشرون ـــ

( ٩ ) رجل من المتصوفة في كجرات اشتهر « بالشيخ ، بين اتباعه ومريديه وانخدعت نفسه بترهات الصوفية الوجودية وجعل مجاهر بكلمات هي للكفر اقرب منها للايمان .

وباغ من سفاهة رأيه وعدم تضلعه في تعاليم الدين ان يقول كلمة (انا الحق) و يشير على مريديه ان يقولوا: «أنت أنت »كلما خرجت من فيه هذه الكلة ( انا الحق ) وايضاً كان يقول « انا الملك الذي لاعوت » وكذلك الف رسالة كام كفر وزندقة . فأمرنا ، فاتى به الهذا مقدداً بالسلاسل .

ولما تحققنا من خلالته ودعوته الناس اليها ولم يبق عندنا في ذلك أدنى شك عاقبناه بما يستحقه وأمرنا باحراق كتابه الذي ملأه كفرا وضلالاً حتى اندفع هذا الشر ايضاً واصبح المسلمون والمؤمنون بتوحيد الله عز وجل في مأمن من هذه الفتنة العماء .

هذا برض من عد وغيض من فيض من ترهات المتصوفة الوجودية(٢) وأقاويلهم الباطلة المعـــادية للكتاب العزيز والسنة النبوية ، اطلع عليه

<sup>«</sup> نص الحديث : • من سن في الاسلام سنة حسنة فلما جرها واجر من عمل بها بعده من غير ان ينقص من اجورهم شيء ومن سن في الاسلام سنة سبئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها من بعده من غير ان ينقص من اوزارهم شيء - رواه مسلم .

ريان الصالحان من كلام سيد المرسلين للنووي - س ١٠٢ - طبعة مصر . المكتبة التجاريةالكبرى » . الناشرون

<sup>(</sup>٢) القائلين بوحدة الوجود .

لكن فتنة « وحدة الوجود » وماينشأ عنها من الضلالات ، كانت قد عمت البلاد وقتئذ واستوات على قلوب المتصوفة واخذت بمجامع البابهم ورسخت في اذهانهم اي رسوخ ، وماكان اضطهاد رجل واحـــد منهم وعقابه ليهدأمن ثائر هذه الفتنة او يفل من حدها .

الا ان فيروز تغلق ومن نحـا نحوه من الامراء والملوك بجزيون على اعمالهم ونياتهم ، سواء نجحوا في مهمتهم او لم ينجحوا(١) .

(١٠) ومن البدع المنكرة الفاشية التي قضينا عليها وشددنا في امرها زيارة جم غفير من المسلمات للقبور ومشاهد الاولياء ايام الاعياد ، والحال النهاء المحظورة في الشرع ، فكيف بهن اذا خرجن من بيوتهن زرافات ووحدانا من بين راجلة وراكبة ومتبرجة بزينة او متقنعة بثوب ، ومن خلفهن جموع محتشدة من اخلاط الناس وأوباشهم ينظرون اليهن اختلاساً ويقفون لهن بالمرصاد ، كأنهم واياهن متعدون . . فأصدرنا الامر الملكي بمنع النساء من تعاطي هذا المنكر وتعزير كل من تتجاسر منهن على ركوب هذا المسلك الوعر من بعد . . فالحد لله الذي انجحنا في هذه المهمة . فلايمكنهن اليوم ان يخرجن من بيوتهن قاصدات زيارة القبور ، فامحت فلايمكنهن اليوم ان يخرجن من بيوتهن قاصدات زيارة القبور ، فامحت هذه المهدة المدعة ايضاً بفضل من الله وتوفيق من عنده .

يتبين مماتقدم الآن من بيان الملك فيروز شاه ــ رحمه الله ونضروجهه يوم القيامة ــ ان هذه البدعة الشنيعة ؛ اي زيارة النساء المسلمات للقبور

<sup>(</sup>١) لقد كتب شر. ا « Sherma » في كتابه المتقدم ذكره ان اصلاحات فيروز تغلق لم تتغلغل في داخل البلاد ولم يكن لها اثر يذكر في القرى والبوادي «س: ٣ »

والمشاهد ايام المواسم والاعياد كانت قد انعد مت و تلايات بمساعيه المشكورة في المنتصف الثاني من المائة الثامنة للهجرة .

اما اليوم فقد استدار الزمان وتقلبت الحال ظهراً لبطن وعمتالباوى ويكاد الحرق يتسع على الراتق ، فرحماك اللهم !!

(١١) بلغنا ان بعض اهل الذمة قد تجرأ على تأسيس بنيان ومعابد لهم جديدة، فأمرنا بهدم هذه المباني الحديثة وضربنا اعناق أنمة الكفر الذين ضلوا واضلوا كثيراً من الناس .

اما عامة اهل الشرك من اتباعهم فاكتفينا بزجرهم وتنبيهم الى مافي صنيعتهم الشنيعة من فساد ونقض اقانون الاسلام (١) ( ص : ١٣ - ١١ )

(١٢) قد تعود الماوك من قبلي ان يستعماوا أواني الذهب والفضة ويزينوا موائدهم بما لم يسمح به الشرع من ادوات الاكل والشرب ، فامتنعنا عن ذلك واكتفينا منها بما أجازه الشرع وأباحه . وكذلك كان من تقدمني من الامراء والسلاطين يزينون اسلحتهم بالذهب ويرصعونها بالجواهر الغالية ، فآثرنا تركها واتخذنا من عظام الصيد حلية لسلاحنا .

(١٣) ومن البدع الفاشية في سالف الزمان انهم كانوا يصورون الملابس وادوات الاكل والشرب وسرج الحيول والحيام والاســتار

<sup>(</sup>١) قد سرد الملك فيروز تغلق شيئًا كثيراً عن هدمه للمعابد الجديدة التي بناها اهل الذمة من رعبته واتى في ذلـــك بأمثلة من اعتدائهم على حدود الله ومخالطـة الجهال من المسلمين لهم في عبادة الاوثان ، ضربنا عن ذكرها صفحا ، ومن اراد التوسع فليراجع « فتوحات فيروز شاه » .

وسرير المملكة وغيرها من الاثاث الفاخر سيملأونها صوراً ورسوما بما ورد به النهي .

فأمرنا بالقضاء على هذه البدعـــة الشنيعة والاقتصارأِعلى مايسمــح به الشرع من صور الاشجار والبساتين والجبال والمناظر البهيجة وغيرها .

( ١٤ ) وكذلك تركنا من الملابس الحريرية والازياء المزركشة المزخرفة ماورد به النهي وقنعنا منها بما أباحه الشرع الشريف ، ولم يبق للمحظورات منها عين ولاأثو « والحمد لله على الاسلام »

( ١٥ ) ومن النعم الجليلة التي انعم بها الله على ان وفقني لتشييد المباني الحيرية والمساجد والمدارس والزوايا ليلتجيء اليها الزهاد والعلماءوالمشايخ فيناجوا فيها ربهم وينقطعوا الى ذكر الله ويخصوها بالعبادة ويدعوا لبانيها بالحير والبركة .

وكذلك امرنا بحفر الانهار والآبار وغرس الاشجار رجعلناها ومعها اراض اخرى وقفا في سبيل الله حسب ماورد به الشرع، وأجمع عليه العلماء، وصرحنا بذلك في (وقف نامه) حتى يصل ريعها الى من يستحقونه من عباد الله ولا ينقطع ذلك عنهم أبد الدهر.

( ١٦–١٧ ) جدد الملك فيروز تغلق ما اندرس او نهدم من المباني الشاهقة التي اسس بنيانها الماوك الذين خلوا من قبله واعاد بناء عدد غير قلبل من المساجد والمنادات والمقابر والقباب والغدران والحياض .

وقد افاض في ذلك الملك واسهب في غير طائل ، الا انه يؤخذ عليه تجديده لابنية القبور ومراقد الملوك وانقـاق الاموال الطـائلة وارصاد الاراضي الواسعة وقفا للمحافظة على مصالحها و مراقبة سؤونها في المستقبل (راجع: ص ١٤ – ١٩). ومن البلية ان صاحبنا يعد كل هذا من نعم الله عليه والحسنات التي وفقه الله لانجازها.

والحال ان هذا كله بدعة لااصل لها في الكتاب والسنة . وانما ورد به النهي (١) صريحاً في الا-اديث الصحيحة بحيث لايبقى فيه محال للأوهام والظنون .

( ١٨ ) ومما يسر الله لي انجازه ان اسسنا مستشفيات خيرية لينتفع بها العامة والجمهور من الناس ، لافرق فيها بين فقير وغني .وفيها اطباء يعنون بمن يقصدها من المرضى ويصفون لهم الداء والدواء .

<sup>(</sup>١) روى البخاري عن عائشة: قالت ١١ اشتكى النبي صلى الله عليه وسلم ، ذكرت بعض نسائه كنيسه رأينها بأرض الحبشة ، فذكرتا من حسنها وتصاوير فيها ، فرفع رأسه فقال أو لئك اذا مات منهم الرجل الصالح بنوا على قبره مسجداً ثم صوروا فيسه تلك الصور ، او لئك شرار الخلق عند الله « البخاري : كناب الجنائر ، باب بناء المسجد على القبر » وكذلك روى الترمذي عن جابر قال نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم ان نجصص القبور وان يكتب عليها وان يبنى عليها وان توطأ « كتاب الجنائز : باب كراهية تجصيص القبور » :

نص الحديث والرواية: حدثنا اسميل قال حدثني مالك عن هشام عن ابيسه عن عائشة رضي الله عنها قالت لما اشتكى النبي صلى الله عليه وسلم ذكرت بعض نسائمه كنيسه رأينها بارض الحبشة يقال لها مارية وكانت ام سلمة وام حبيبة رضي الله عنها أتنا ارض الحبشة فذكرتا من حسنها وتصاوير فيها فرفع رأسه فقال اولئك اذا مات منهم الرجل الصالح بنوا على قبره مسجداً ثم صوروا فيه تلك الدور اولئك شرار الحلق عند الله « فتحالباري بشر صحيح البخاري - للمسقلاني ج ٣ - هامش - باب بناء المسجد على القبر ص ٧ - ١ الطبعة الاولى . المطبعة الكبرى الميرية ١٣٠٠ه ) الناشرون

ولها ارقاف ينفق منها على المرضى وأدويتهم وما يحتاجون اليه من الحمية والاغذية النافعة الناجعة •

( ١٩ ) ومن حسنات هذا الملك العادل التي تذكر بلسان الثناء انه الراد ان يؤدي الديات عن الذين قتلوا بغير حق في عهد ابن عمه الملك محمد تغلق ( ٧٢٥–٧٥٢ هـ ) ويوضي ورثتهم بها ويستقدح زناد قلوبهم ويستميل عواطفهم حتى يعفوا عن الملك المغفور له ويصفحوا عما اصابهم من النكاية والاذي بيده وقلوبهم مطمئنة بذلك .

فأغدق العطايا عليهم وعلى الذين نالهم مكروه او مستهم جراحة في العيون او الايدي والارجل وأرضى الجميع بما أدر عليهم من الاموال على ان يكتبوا بأيديهم الهلك المغفور له شهادة الرضا والعفو عما اصببوا في نفوسهم او ذوي قرباهم • فكتبوا مواثبق الرضا عن الملك المرحوم واشهد عليها رجالاً آخرين ، وأودعها مقبرة الملك المغفور له في جانب رأسه بعد ما وضعها في حندوق خص •

( ٢٠ ) وكذلك رد الملك الاراضي المغصوبة الى اهلها. واعلن للجمهور ان كل من انتزعت من يده ارض بغير حق واستبدت بها الحكومة او العاملون لها ، له ان يقدم الشهادة او الحجة التي تثبت له حقه على ارض بعينها فيستردها ويتصرف فيها كيفها بشاء . فالحمد لله الذي وفقنه المقام مهذه المبرة حتى ردت الحقوق الى اهلها وعاد الماء الى مجراه .

( ٢٦ ) ومن حسناته ان رغب اهل الذمة من رغيته في الاســـلام وقام بواجب الدعوة خير قيام .

واهله اول من احس بذلك من ملوك الهند المسلمين ، فأعلن للجمهور ، مثيراً كامن رغبتهم ومستمطراً سحابة تشوقهم ، بان كل من يدخل في الاسلام من الاهاني ويدين بالله ورسوله تسقط عنه الجزية من فوره . فبلغ ذلك مسامع العامة وأخذ من قلوبهم مأخذاً حتى جعلوا يدخلون في دين الله افواجاً . « ولاتزال تأتينا جماعات منهم فتؤمن بالله ورسوله وتسقط عنهم الجزية ويتمتعون بانواع من الجوائز والنعم التي يمكننا ان غتمهم بها وندرها عليهم « فالحد لله رب العالمين »

(٢٢) ومن نعم الله الخاصة التي أسبغها علينا ان عباد الله ، نفوسهم واموالهم واعراضهم ، مصونة في دائرة بملكتنا من عبث العابثين ، لاتصلها ايدي الطامعين ولايجتريء عليها العال وموظفوا الحكومة ، فلانسمحبان يؤخذ من احد شيء بغير حق . وكثيراً ماوشي الي بعض الناس بالعمال والتجار فعاقبنا السعاة والماشين بالنميمة ، حتى يتخلص الناس من شرهم .

« فحسن الاحدوثة وثراء الجود خير من القناطير المقنطرة من لذهب هل مرة واحدة من الثناء خير المخزائن الاموال ? هل الدعاء مرة واحدة خير ام آلاف مؤلفة من الدنانير والدراهم ؟

(٣٣) ومن فضل الله على هذا العبد ان حب الفقراء والمساكين قد رسيخ في قلبي وفكرة التودد الى قلوبهم قد تمكنت من اعماق فؤادي، حتى انني كلما سمعت بفقير او صوفي منقطع الى الله في زاويته بادرنا الى زيارته والانتفاع بدعائه حتى يصدق القول « نعم الامير على باب الفقير » .

(٢٥) انعــام انجال امراء الحكومة وعمالها ونوابها بماكان يتمتــع به آباؤهم ، شأن الملوك الحازمين في رعيتهم ومن يستظلون بظلحكومتهم.

(٢٦) ومن افضل النعم على هذا العبد الحقير وأجلها وأرفعها درجة عند الله ، ان وفقني جل شأنه وعز للاتصال بمقام الحلافة العباسية وامتثال اوامرها اذ لايستقيم الامر الا باذن الحليفة ولا يجوز لاحد ان ينفذ أمراً الا بعدما يتشرف « بمنشور ، من عنده بذلك . فصدرت « المناشير ، من مقام الحلافة العلية باذن المملكة ونيابة الحلافة وتشرفنا بلقب « سيد السلاطين ، من عند امير المؤمنين .

وتتابعت المناشير ومايتبعها من «الراية والطيلسانوالخاتم والسيف» هــذا برض من عد وقليل من كثير من نعمه تعالى التي أسبغها على هذا العبد وخصه بها .

وانما اردنا بتدوينها في هذا الكتيب تسجيل الشكر له تعالى جل وعز مثأنه اولاً ، وترغيب الناس وتشويقهم الى سلوك هذا الطريق وانتقاء هذه الخطة المستقيمة ثانياً ، حتى يستحقوا حسن الثناء في الدنيا وجزيل الثواب في الآخرة وننعم بمزيد المثوبة والاجر « فان الدال على

وهذا آخر ماكتبه الملك فيروز تغلق من اعماله الاصلاحية في كتببه الصغير الملقب بده فتوحات فيروز شاهي، الذي تقدم ذكره. فليكن مختتم كلامنا ايضاً عن هذا الملك المسلم ، رحمه الله وأسكب عليه سجال رضوانه .

ولولا شدة اهتمامه وعظيم عنايته باقامة الدين ورفع كلمة الاسلام لما أرخينا عنان القلم في الاشادة بذكره والتنويه بمـآثره ، فات لكل مقام مقالاً .

## سكندر اللودى ٨٩٤ ـ ٩٢٣ ه:

ومن ملوك المسلمين الذين تولوا امر الحكومة المركزية في دهلي ولم يغفلوا عن فريضتهم الدينية سكندر بن بهاول اللودى الذي اعتلى سرير المملكة بعد وفاة ابيه سنة ٨٩٤ للهجره.

والذي نعرفه حتى المعرفة عن سيرته واحواله انه كان عالما صالحا محباً للعلم والعلماء . وقد ذمه المؤرخ الانكليزي الفنستن Elphinstone

<sup>(</sup>١) «الدال على الخير كفاعلهوالله يحب اغائة اللهفان » – قال احمد معتروك واورده الذهبي في الضعفاء - راجع فيض القدير الجامع الصغير للمناوى – باب كل – واورد مسلم في كتاب الاماره – بابفضل اغائة الغازي في سبيل الله .. «من دل على خير فله مثل اجرفاعله». الاماره – بابفضل اغائة الغازي في سبيل الله .. «من دل على خير فله مثل اجرفاعله».

كثيراً وأنحى عليه باللائمة الشديدة برالذنب هو ذنب الهمجية والتعصب . وكذلك عده رام شرما (') من الماوك المتعصبين امثال محمد تغلق وابن عمه فيروز تغلق اللذين سبق التنويه باعمالهما .

وهاك اولاً ما كتبه الفينسان: «.... لكنه كان من ماوك الهند المتعصبين المعدودين. هدم المعابد وبذل وسعه في صد الناس عن زيارة مدنهم المقدسة والترحال الى مشاهدهم المعظمة عندهم. وايضاً نهى الناس عن الاستحمام في بعض الانهار. وربما بلغت به الوقاحة والمادي في الاضطهاد (كذا) الى ابعد الغايات ، حتى انه ذات مرة لما بلغه البرهمياً يدعي « ان الاديان كلها مرضية مقبولة عند الله اذا سار الناس عليها وسلكوا مسالكها بدقة واهمام ، ، أنذره بالوبل وأجبره الن يناظر العلماء وبجاذبهم حبل البحث . ثم لما لم يمتنع ذلك البرهمي عن دعوته هذه أمر بضرب عنقه (٢) .

واتفق أن رجلًا من المسلمين طارحه الكلام في شأن منعه المشركين من زيارة هياكلهم واراد ان يصرفه عن التضييق في هذه المسألة ، فاستشاط غضباً واستل السيف صارخاً :

تباً لك ! ايها الشقي !! أأنت تريد ان تؤيد عبادة و الأوثان » ؟ فأجاب ذلك المسلم قائلًا : ( لا ! والله !! انما اربد ان لايجور الملك في الحسكم على رعيته )

<sup>(</sup>۱) ص ۵۰۵ .

<sup>(</sup>٢) راجع ايضاً شرما س٦ . - المؤلف ــ

وذات مرة كان في احد أبد فارة الحربية ، فأذا بفقير من المتصوفة عرف الد يقال الله عرف الم يق مناديا الماه كما ينادي العبد ربه ، فأجابه الماك في الدر . « أدع بالله ) الذي يعطف على رعيته دائماً ولا يغرب عنه مثقال ذرة في الماوات ولا في الارض (') » .

ويؤيد ذلك ماجاء في مقال لكاتب هندكي في هذا الشأن(٢):

ويظهر ان فيروز تغلق لم ينجح في مساعيه الاصلاحية نجاحاً تاماً ،
 لان سكندر اللودي بذل جهوده من جديسد في القضاء على بعض البدع التي شدد في شأنها فيروز تغلق من قبل »

وكذاك جاء في تاريخ داؤدي ــ الذي هو المعتمد عليه عند الجميع في تاريخ الودين : «كان مساماً متحمساً صادق النزعة ، وقد أصرعلى هدم عدة معابد المهنادك الوثنين ، ودمر المعابد والمشاهد في متهرا ــ كعبة الوثنين ومهوى قاويهم ــ وحول بعضها الى المدارس والرباط ، (ج ٤ ص ٤٤٧ ) .

« اعطى المشركين اراضي مبعثرة في بلاد شــتى ورتب الامور على منهاج ساعده على ازدهار الثقافة الاسلامية ، وتقلص ظل العادات الجاهلية

<sup>(</sup>١) تاريخ الهند لألفينستن « بالانكايزية » : الصبعة السابعة ، ص ١٩٠

<sup>( ° )</sup> مقالة الكاتب الهندكي S. N. SEN « الزنادقة المسلمون والهندكية ـ

Hinduism And Mohammedan Heretics . المنشورة في كتابسه : «دراسات في تاريخ الهند». Studies in Indian History ... المؤلف

( ص ٤٤٧ ) . . قد منع الاحتفال السنوي ( سالارغازي ) منعاً باتاً ، ونهيت النساء عن زيارة القبور، ( ص ٤٤٧ )

## حقيقة مرة ومنكرات اخرى للملوك

هذا ، والذي ذكرناه في ماتقدم بشيء من التفصيل عن اعمال الملوك محمد تغلق ( ٧٥٧ – ٧٥٠ ه ) محمد تغلق ( ٧٥٠ – ٧٥٠ ه ) وابن عمه فيروز تغلق ( ٧٥٠ – ٧٥٠ ه ) وسكندر اللودي ( ٨٩٤ – ٩٢٣ ه ) وخدماتهم للدين ومساعيهم الحسنة في سبيل رفع كلمة الدين ونشر تعاليم الاسلام ، يدل على ان هؤلاء الملوك كانوا يحسون في قلوبهم ميلا الى الدين ولم يمنعهم مانع (٢) التحبب الىسكان البلاد عن كبح جماح البدع وكسر سورتها اذا وضحت لهم المحجة رتبينت الجادة المستقيمة ، لكن البلية ، كل البلية ،هي اما جهلهم بقوانين الاسلام الحربية او عدم معرفتهم بتعاليم الدين الحقيقية ، فرعا كانوا يتعاطون اعمالاً ويرتكون اشياء لم يسميح بها الشرع وماورد بها شيء في كتاب الله وسنة نبه .

<sup>(</sup>۱) ينعقد هذا الاحتفال السنوي الى هذا اليوم ويرتكب فيه من البدع والعواحش ماليس له أدنى علافةبالاسلام . وخفت على إبالة أن كا هذه البدع والمنكر ات تفترف باسمالدين. (۲) هذا ماذكر ناه عن ثلاثة ملوك مسلمين في الهند . والرابع منهم سوف يأتي ذكره في موضعه ؛ ألا وهو ابو المظفر محي الدين عالم كيراوزنك زيب «۱۱۱۸ م» أفوام شكيمة واصلبهم عزيمة وارجعهم رأيا . لكن هؤلاء الملوك الاربعة ما كانوا الا بدعاً بين ملوك المسلمين في الهند ، ولك ان تقدر ما كان لهم من تأثير في تغيير مجرى الافكار او تسييردفة المملكة عا كتبه احد معاصرينا المسلمين في هذا الباب : «... هكذا

و من هنا يتبين الفرق العظيم بين الفاتحين الأول من العرب وبين الذين وردوا الهند من الثغور الشمالية الغوبية .

هذا محمد بن قاسم الثقفي حامل الراية الاسلامية في السند وماجاورها من الاقطـار لم يأت في جميع غدواته وروحاته الحربية بشيء ، تأباه الشريعة الاسلامية. وذلك انه ومن صحبه من غز اقالعرب كانوا قد شاهدوا بأم اعينهم ما أحدثه الاسلام من سنة حسنة في معاملة اهل البلاد المفتوحين والرفق بهم وحفظ ذمامهم وماقدمه دين الحق من انموذج صالح للغزاة

كانت حان المهالك في الهند . ومن البين الماوم انه لم يكن هناك متسم المك ضن دائرة هاتيك المهالك ان يكون خادماً الدين مدافعاً عن حوزته . لا جرم ان السلطتين الدينية المسلطة الدينية كانت خاضعة « Church » والدنيوية «State »كانتا في يدوا حدة ؛ لكن السلطة الدينية كانت خاضعة السلطة الدنيوية القاهرة والمصالح العاجلة الدية «Material Well - being» اللهم إلا بعض المؤك امثال فيروز تغلن وأورنك زيب سسوا بعض الشيء في التوفيق بين الشرع وتدبير المملكة وجعل السلطة الملكية خاضعة لاو امر الشرع ؛ لكن سياستهم ما أتت بحدوى ولم تنفعهم في شيء ، ان لم نقل انها اضرت بالمملكة . وذلك ان الهنادك ما كانوا نيرضوا بأن يستظاوا بظل مملكة مستندة الى نوانين الشرع ، وان كانت تلك المهالك الاسلامية بلغت منتهى شأو المرتمي في اقامة العدل والحكم بين الناس بالقسط . انتهى ما اردنا نقله من قول معاصر لنا مسلم . وهذا لا يجناج الى انتقاد او ابداء وأي من عندنا . فالامر واضح ليس عليه غبار . راجع .

Some Cultural Aspects of Muslem Rule in India السيد محمد جعفر ، المطبوع سنة ١٩٣٩ . . . - المؤلف -- اما هؤلاء المساكين الذين دخلوا الهند وحملوا عليها من الجهة الشهالية الغربية ، فلم يكن لهم اشتغال بالكتاب العزيز والسنة النبوية الا قليلا . وانما كان جل همهم في الفقه – أريد به كتب المتأخرين من فقهاء الحنفية – وفروعه . فبقوا في معزل عن تعاليم الاسلام الحق ولم بتسن لهم ان يرتووا من مناهل الدين العذبة وعيونها الصافية من أكدار البدع ومنكرات الاعاجم . فذاقت البلاد – ولاتزال تذوق – وبال جهلهم وتنكبهم عن محجة الحق . وهناك نماذج اخرى من المنكرات التي اقترفها بعض ملوك الهند من هملوا على الهند وامتلكوا ناصيتها وأظهر والله الهم بذلك يخدمون الاسلام وينشرون محاسنه ومزاياه .

هذا الامير تيمور (ت سنة ١٨٠٧ه/ ١٤٠٩م) كبير (١) اسرة ملوك المغول في الهند ، مجمل على الهند وفيها ملك من آل تغلق الامجاد، ولم يمض على وفاة فيروز تغلق الاعشر سنين ، رافعاً علم الجهاد الاسلامي ، ومعلناً للناس الدواعى التي حفزته الى مكابدة مشاق السفر الشديدة والحملة على الهند :

<sup>(</sup>١) قد ذكرنا سكندر اللودي «٩٩٤ - ٩٢٣ هـ» الذي ملك الهند بعده بكثير ، من قبله ، لماثلة حياته وتمثل اعماله أعمال العاهلين المسلمين من آل تغلق فأثرنا ذكر الثلاثية الممتازين بتدينهم في طراز واحد . أما تيمور فبدأ السير من سمر قند في رجب سنة . . . ، واستولى على دهلي عاصمة الهند في الثامن من ربيع الآخر سنة . . . ه «راجع : ٣ : Elliol . . و . . . » .

و والغرض من حملني على الهند وتجشم وعناء السفر ينقدم الى نوعين : الاول مقاتلة عبدة الاوثان الذين هم اعداء الاسلام . وثاني اثنين يتعلق بحطام هذه الدنيا الدنيئة . وهو ان يدخر الجيش الاسلامي مايتيسر له ينهب اموال عباد الاوثان وسلبهم اياها . ( ج ٣ ص ٤٦١ : الكان) .

فماذا يقول في هذا الجهاد العلماء من المتبوئين عرش الافتاء في سائر النحاء العالم الاسلامي .

هل يعد هذا القتال من الجهاد الشرعي المقبول عند الله الموعود عليه بنعيم الجنة . ورضوان من عنده تعالى شأنه ?

ومنغريب المصادفة ان المسلمين والهنادك في بلدة بهتنير ( Bhainir ) قاتلوا جيش تيمور متحدين في مابينهم ، تحت لواء واحد . فأصدر هذا ( المجاهد الشهير ) فتوى بتكنير اولئك المسلمين الذين جاذبوه حبل القتال :

« . . . الآن قد ساءت حال المسلمين والمشركين في الحصن ، فأدخل المشركون اهلهم واولادهم في بيت وأحر قوه . والذين يتسمون منهمم بالمسلمين ، والحال انهم خلموا ربقته عن اعناقهم ، هم ايضاً اقتفوا اثر المشركين وقتلوا نساءهم واولادهم ثم استهانوا في الدفاع حتى قتلوا عن آخرهم ( ص ٢٦٦ ) » .

لاجرم ان اولئك المسلمين الذين ذكرهم تيمور واشارالى قتلهم بأيديهم فساءهم واولادهم قد اتبعوا سنن آبائهم الوثنيين ، كما ذكرنا في بدء هذا

م-(٤)

الكتاب ولكن قل لي بالله ، إيها القاريء ، ماذا نقول في الذين تتبعوا سنن جنكيز وهلاكو في قتل الابرياء وتدمير المباني واحراق المدن ولم يفرقوا في ذلك بين من آمن بالله ورسوله ومن كفر به ؟

لقد تشدق تيمور في ملفوظاته (١) غير مرة «بانه لم يسق جيوشه الجرارة الالقتال المشركين وعبدة الاصنام » ، لكنه وجنوده لم يفرقوا في سفك الدماء وانتهاب الاموال بين الوثنيين وجيرانهم المسلمين

وقد ذكر بنفسه عن جماعة من المسلمين والقضاء على حركاتهم المفضية الى قتل النفس و اضاعة النفائس ما يأتي :

«كانوا قد تسموا بالاسلام ولم يكن لهم حظ من الدين القويم . قد بلغوا الغاية وتجاوزوا الحد في السرقة وقطع الطريق ، بحيث لايقدراحد ان يضارعهم فيها » .

هذا ماذكر تيمور عن لصوص وقطاع للطرق منتمين الى الاسلام.

وهاك مادونه هذا « المؤمن الصادق » عن زيارته لقبر الشيخ فريد كنج شكر احد اقطاب الصوفية وكبار مشايخهم المدفونين في هـذه الديار (ت سنة ٦٧٠هـ):

أنبئت أن مشهد الشيخ العارف بالله فريد كنج شكر رحمه الله في هذه البلدة فبادرت الىزيارته وقرأت هناك الفاتحة وتاوت أدعية آخرى.. وسألت روحه الطاهرة النجاح والظفر ( ص ٤٢١ ) » .

<sup>(</sup>١) مجموعة من أقواله وسيرته بقلمه : ج ٣ ، ص ٧٧ : -- ٢٨٩ : Ælliol

فقل لي بالله هل يبيح الشراع مثل هيده المنكوات من الاستمانة بالقبور وأرواح الصالحين ??

وجملة القول أن الملوك الذين تبؤوا العرش قبل القرن العاشر للهجرة ، لهم بعض الاعذار في عدم استمساكهم بعروة الاسلام في كل نازلة والتجائم الى حظيرته في كل طارئة لان تعاليم الاسلام الصادقة ماكانت قد انتشرت أذ ذاك وما تعممت معارفها الحكيمة وقتئذ ، وأن نبغ منهم أحد يلتهب غيرة على دين الحق واراد أن يرتق منه مافتق ويرأب الصدع فلن يمكنه أن يبقى ثابتاً على جادة الحق ، ومواظباً لحطة الصدق لانعدام وضوح المحجة وتضارب الآراء وتشعب الافكار ،

ومن ثم مااستطاع ان ينفع بجهوده المسلمين نفعاً يرتجى من ممتلك لناصية الامر ، آخذ لزمامه بيده ، وكذلك ما ازدهر للاسلام في عصره مجد ومارفع لدعوته لواء لعدم كونه متضلعا من دقائقه عارفاً لأسراره ودقائقه .

## تهاون العلماء والمشايخ

وعلى كل فان الملوك ، على مابهم من النهاون في أمر الدين والانصراف ولى توطيد دعائم المملكة ، قد سعى بعضهم في درء المفاسد وازالة بعض ماانتحله الناس على الدين ودفع ما التبس على أهله من البدع والمنكرات والاخلاق الذميمة المناقضة لروح الاسلام . لكن العلماء والمشايخ ماقاموا بما كان عليهم من واجب الدعوة وبث محاسن الدين المبين وتطهير عيونه الصافية

من ادران الجهل والبدع ، وذلك أما لانعدام جماعة من العلماء متضامة بعراء من العلماء متضامة بعراء من الكتاب والسنة . مضطلعة بأعباء الامر بالمعروف والنهي عن المذكر ، أو كونهم في غمرة من كل ذلك واشتغالهم من الفروع والمسائل التافهة بما ألهاهم عن فريضة الدعوة وجعلهم في معزل عن واجهم الحقيقي . فما أنبرى لحدمة الدين والدعوة الحالة الاشرذمة قليلة من مشايخ الصوفية المنبين في شرق الملاد وغربها .

والذي نراه اليوم في هذه البلاد من اسماء المسلمين وصورهم فالشقص الاوفر فيه بعد فضل الله تعالى ووضوح تعاليم الاسلام وملاءمتها الطبيعة البشرية للأولئك المشاييخ الذين تغلغلوا في داخل البللاد واستوطنوها وارتدوا بأزياء الاهالي وتكلموا بلغاتهم وتشبهوا في اعمالهم ومناهج حياتهم بفقراء الهنادك المنقطمين الى تعبد آلهتهم حسب معتقداتهم . لكن هؤلاء المشاييخ ، بطبيعة الحال ولانزوائهم عن الناس وانقطاعهم الى زواياهم لم يكن ينتظر منهم ان يقضوا على البدع ويكونوا سداً منيعاً دون تيال المنكرات التي تسربت الى العقيدة الاسلامية فامتزجت بها امتزاجا . حتى التبس الامر على من يتطلب الحق الصراح ويريده غير مشوب بمنصو ولامزيج ببدعة .

ومن اليلية ان قبور اولئك المشادخ أنفسهم اصبحت مرتماً واسعاً للبدع وسوقاً نافقة للخرافات والاباطيل يتجربها منجاء بعدهم من اتباعهم والذين ينتمون الى طريقتهم . وضغث على ابالة أن بعض أتباعهم المتحمسين قد تجاوزوا الحد في اختلاق المنكر وترويج البدع فابتدءوا قبوراً لاتضم

بين جوانحها ميتاً وأحدثوا مشاهد للاولياء لاتثبت مججية ولايعضدها برهان وجعلوها تجارة رابحة لايخشى عليها من كسياد السوق وجدب الزمان ولايصيبها أدنى ضرر من جراء غلاء الطعم او نزور الملبس.

## السيد محمد المهدي الجون بوري ۸٤٧ ـ ٩١١ هـ

الان وقد عرفت ، ايها القراري، المتبصر ماكان ليمض الملوك من مساع مشكورة وجهود متواصلة متتابعة في سيبيل اعلاء كامة الدين وتشميد مباني عزه ومجده ، كأني بك تسائلني : ﴿ فَمَاذَا أَدَاهُ العَلَمَاءُ فِي تَلْكُ الة, ون من واجب تجديد مآثر الدين واحياء مادرس من معالمه ? فمن دواعي الأسف ، والقلب ملؤه الحزن والندم ، انهم لم يأتوا بشيء يذكر فينوه به في هذا الشأن ، بل كانوا في غمرة من هذا . ووجدوا لأنفسهم أشغالاً من دون ذلك يعملون لها من التحبب الى العامة والتزلف الملوك وتكفير بعضهم لبعض ، بما سارت بخبره الركبان ويعرفه القاصي والداني فلانعرف رجلا من بين العلماء تصدى لمقاومةتمار الزندقة والالحادوانبوي لمقارعة فتن البدع وتتبسع الشهوات والاهواء غير السيد محمد المهدي الجون بوري ــ الذي ادعى انه مهــدي آخر الزمان ــ فالتبس أمر. على الناس وأصبح العلماء والمؤرخون ــ من معاصريه والذين جاؤوا من بعده ــ في شأنه على قسمين ، بين مادح وقادح ، قسم يتجنب الحمكم والقطع بشيء في شأنه ويفوض أمره الى الله . وذلك لمـــا جاء به هو وأتباعه من مساع جليــلة وجهود مثمرة متتابعة لاصلاح مافسد من تعــاليم الدين ومقاومة

## مافشا في المسلمين من التهافت على البداع والمذكرات OR والمتكرات

وذلك في عصر اتسع فيه الحرق على الراقع وجاوز السيل الزبي وبلغ اضطهاد الملوك للمصلحين مبلغاً تقشعر لهوله الجلود وتزل فيه أقدام الرجال.

وقسم لم يتحرج في تكفير السيد محمد وأتباعه ولم يدخر وسعاً في استئصال شأفتهم و المحققون ألفوا في الرد على المهدوية الغلاة (١) وتفنيد مزاهمهم الباطلة في منزلة والسيد محمد المهدي ، لكنهم آثروا الكف عن اطالة لسان القدح في شخص السيد محمد وتفويض أمره الى الله .

وذكر العلامة صديق بن حسن القنوجي البخاري (ف ١٣٠٧ه) نقلا عن الشيخ علي المتقي ( ٨٨٥ ـ ٩٧٥ه ه) « أن رجلا من اهل الهند ادعي في عصره « المهدوية » وتبعه خلق كثير وظهر أمره وذاع صيته ثم توفي ، لكن أتباعه لايزالون على عقائدهم(٢) » .

توفي السيد محمد المهدي في أثناء الطريق حين رجوعه من بيت الله الحرام

<sup>(</sup>١) قد روى بعض الثقات ان طائفة المهدوية الموجودة الآن في بعض اصقاع الهند لاتزال معنة في غيها متنكبة عنسواء الصراط. وبالعكس من ذلك أكد لي ايضاً بعض المنتمين الى المهدوية انهم لا يرون هذا الرأي وانهم لا يخالفون اهل السنة الا في الفروع. ويعلم الله أيها افرب الي الصدق. ولم يتمكن كاتب هذه الاسطر الى الان من النحقيق والجزم بشيء في بابهم .

عام ۹۱۱ ه ، ثم قام بالدعوة أتباعه اكرنهم اضطهادوا (۱) اضطهاداً شديداً قضى على حركتهم في بدء امرها (۲)

#### همانون وبدعته ۹۳۲ ـ ۹۳۶ ه

جاء في فتوحات فيروز شاهي ـ كما تقدم ـ ان الماك فيروز تغلق بالغ في القضاء على الروافض ودعوتهم • ويتبين من ذلك ـ كما إشرنا اليه • من قبل ـ ان الشيعة قد نجم قرنها في زمن فيروز تغلق ( ٧٥٢ ـ ٧٨٩ هـ )

أو قبله بقليل او كثير ، لكن الذي لايختلف فيه اثنان أنها ماانتشرت في البلاد انتشاراً ولم يكن لها ذكر في الاندية والمجتمعات الافي عصرهما يون بن بابر (٣) الذي التجأ الى كنف ماك فارس بعد ماغلبه شير

<sup>(</sup>٢) خلف أباه بابر من آل تيمور سنة ٩٩٩ه واستقر على كرسي المملكة • وماكاد يمفي عليه زمن حتى خرج عليه الافغان في شرقي الهند وعـلى رأسهم شيرشاه السوري « ف٢٥٩ه » . فهزم هما يون شر هزيمة حتى لجأ الى بلاد فارس ، ثم رجع الى الهند بعد بضمة عشر عاماً وفتحا ، لكنه لم يلبث ان وافاه الاجل المحتوم .

<sup>(</sup>٣) هو بابر بن عمر شيخ امير فرغانة بن ابي سعيد بن سلطان محمد ميرزا بن ميران شاه حسين بن الامير تيمور . حمل على الهند ، فتابع الكرة ووالى الزحف الى ان كسر ابراهيم المودي « ٣٧ ٩ ٣ ٣ ٩ ٣ ٩ ٩ وطعنه طعنا . وتبوأ عرش الهند وسخر اكثر بلادها .ماتسنة ٣٠ ٩ ه ، فخلفه نجله الاكبر هما يون . وبما لا يكون ذكر ، غيرمناسب في هذا المقام ان كتاب الافرنج أثنوا على بابر ومدحوه مدحاً « لشدة الجلد بدون تعصب ديني ومع عدم اهتام زائد بالاسلام » . ومما لا يصح ان ينساه القارى ، ان الشيء الذي ترتاح اليه نفس اكثر الاوربيين هو ان يروا الملك المسلم غير شديدالتمسك بدينه . هذا هو مقياس الحب عندهم . راجع « حاضر العالم الاسلامي : ٢٩٨٠٤ »

شاه السوري وطحن جنوده طحناً • فأقام هنالك بضع عشرة سـنة بهيء عتاد الحرب ومجشد الجموع •

ولما ان رجع الى الهند لانتزاع مملكته من أيدي خلفاء شيرشــــا• السوري ، رجع بجنود وعساكر لاقبل لهم بها ، ومعها جنود أخرى من العقيائد الباطلة والاوهام والخرافات المنحولة على دين الحق . فزاد الطين بلة والطنبور نغمة ، وذلك أن النزعات الممادية المدين ، المناقضة لروح الاسلام كانت ــ قبل رجوع هايمون من بلاد الفرس ــ منحصرة في نوعين : نوع استقى من ينبوع التصوف الباطل الممقوت ، ونوع جاء من قبل اقتصار العلماء على كتب في الفقه وفروعه وغفلتهم عن الرجوع الى الكتاب العزيز والسنة النبوية (على صاحبها الصادق المصدق الف تحمة وسلام) . لكن بلادنا رمىت بثالثة الاثافي حينا دخلت الشعبةالهند مستظلة بواية المملكة المسلمة(١) وقتئذ ، فكانت فتنة عماء وجرحاً على ويشتد خطمها في العصور التالية حتى أصبحت من أعقد العقد استعصى على الحذاق والدهاة حلما وأعيا تداويهاالنطاسيين العارفين بأدواءالامة وآلامها. وسوف نعود الى الموضوع في موضعه ان شاء الله تعالى .

<sup>(</sup>١) ذكرشرما « Sherma » ان هما يون كان قد وعد ملك فارس بتشجيع مذهب الشيعة في الهند « راجع ص ١٩ » . — المؤاف ـــ





# الفصل الثالث







ب الدالرحم الرحيم

# الملك أكبر ٩٦٤ \_ ١٠١٤

قد عرفت بما تقدم ان معظم ملوك المسلمين في الهند ما اعتنوا بدعوة الاسلام اعتناءهم بتوطيد دعائم بمالكهم . ومن ثم نرى ان الذين أسلموا من المشركين وعبدة الاوثان على يد الصوفية والوعاظ بقيت عقدائدهم واعمالهم بمتزجة بمعتقدات البراهمة وشعائرهم . ومازالت الحال كذلك حتى تبوأ عرش المملكة أكبر بن همايون بن بابر سنة ١٩٦٤ ه ، بعد وفاة أبيه فانقلبت الارض ظهراً لبطن وتذكرت وجوه الاعيان والامراء للدين الخنيف وطمى سيل الالحاد وطغى ونجم قرن الفتنة وطال . فكانت فتنة عمياء وداهية دهواء ، ذهبت بكثير من العلماء والمشايخ في سيلها الجراف \* . وذلك ان الملوك الذين مضوا قبل أكبر ما كانوا ينصبون العداء (١) للدين الحنيف ، ان لم يكونوا من أنصاره . اكن عصر هذا العداء (١) للدين الحنيف ، ان لم يكونوا من أنصاره . اكن عصر هذا

<sup>(</sup>۱) لم نسمع بملك من ملوك المسلمين ـ قبل أكبر ـ اراد ان يحدث ديناً جديداً او سعو في القضاء على دين الحق ، غير مايروى عن علاء الدين حسين شاه «٩٩ ٨٩ ٨٩ ٨٥ هـ « ملك بننال «مقاطعة كبيرة في شرقيالهند »من انه اراد ان يرغبالناس في عبادة ستبه يع ستبه معناه « وشنو » احد آلهة الوثنين و « يير » معناه الشيخ ـ راجع :

altural Fellowship in India By Atulnanda Chakarbarti p. 25 ـــ المؤلف

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

الملك – أكبر – قد تفرد باضطهاد الاسلام والتضييق على المسلمين واختلاق بدع ومنكرات شنيعة وانتجالها على الدين المبين . ومن الغريب ان المؤرخين يسمون عصر هـذا الملك المغرور « بالعصر الذهبي » – وما أجدره ان يسمى عصر الضلالة – لان موطن المدح عندهم هوالضعف الحلقى والانحلال الديني .

وحيثما وجدت الكفار والمشركين واتباع الاهواء والشهوات يمدحون رجلا من المسلمين ويبدئون ويعيدون في اطرائه فاعلم بأن الرجل قد أتي من قبل دينه وأصابه شيء من الوهن في عقيدته.

تبوأ الملك أكبر سرير الملك وهو حدث لايكاد يتجاوز الثالثة عشر من سني عمره ، فناب (١) عنه أمير شيعي اسمه بيرم خان (ت سنسة ٩٦٨ ه) بضع سنين .

ثم لما بلغ أشده واستوى ، أخذ زمام الامر بيده واستقل بالملك . وكان أمياً لايمرف القراءة والكتابة ، نشأ على حب الاستطلاع ، فجمع جملة من المشايخ وجعل يناقشهم في مسائل الدين ، فبدأ يجنح الى أن

<sup>(</sup>١) عين عبد اللطيف معلما له ، وهو رجل كان يرمي بوهن العقيدة وينسب الى الشيعة . وايضاً عين بيرم خان – بصفته وصيا على العرش – الشيخ كدائي احد علماء الشيعة صدر الصدور – وهو منصب ديني يضارع وظيفة شيخ الاسلام – في الدولة العثانية التركية – للمملكة .

الأديان كلها حق . ولا مزية للاسلام من بينها ولا فضل له على غيره . وكانت هذه النزعة الجديدة توطئة لما أعلن من بعد من تأسيس دين جديد واعتزامه القضاء على الاسلام ، كها سيأتي مفصلا .

ثم تقدم خطوة أخرى بتزوج الأميرات الوثنيات من بيوتات الشهرف والمجد في الهند واباحته لهن الاستمساك بعقائدهن وعبادة الاوثان في داخل القصر الملكي .

وكان هذا الزواج من أكبر الدواعي التي أفسدت عليه عقله في أمور الدين . فان أزواجه الوثنيات ماادخرن جهداً في تهنيده وصرفه عن وجه الحق ومنهج الصواب .

فبنيت المعابد ونصبت الاصنام والتماثيل في القصر الملكي ، وجعل أهله وجالاً ونساء مجتفلون بأعياد المشركين وجعل اكبر من ديدنه أن يقوم تكريماً للشموع والقناديل حينا تضاء مساء الى غيرها من الاعمال التي أصبح بالعمل بها أقرب للوثنية منه للاسلام .

## علماء السوء في عصره

وبما شجعه على ذاك ، هو تشاجر علماء السوء في مابينهم ونهافتهم على حطام الدنيا الدنيئة وجمودهم على ماوجدوا عليه شيوخهم وآباءهم .

وقد تقدم آنفاً أن الملك نشأ على حب الاستطلاع \_ وكان أمياً \_ فعقد مجلساً سماه ببت العبادة (عبادت خانه) ودعا اليه العلم\_اء من كل

طائفة من السنة والشيعة والبراهمة واليهود والنصارى والمجوس. ولما جرى الكلام بين يدي الملك وتجاذبوا حبل الحديث ، ظهر له ان علماء المسلمين جامدون على ماورثوه من مشايخهم من مسائل الفروع ، منقسمون في ما بينهم لا يكادون يتفقون على شيء .

ولم يكن هذا الخلاف منحصراً في دائرة الفروع ، بل وياللاسف كانت آراءهم ومذاهبهم متضاربة ومتشعبة في اصول الدين ايضاً . وبما يسيل له القلب حزناً ودماً من أمر علماء السوء اولئك ، ان اول نزاعهم بين يدي الملك كان على تبوء المقاعد والدنو من مجلس الملك ، كل منهم يود أن يكون من الملك على قاب قوسين او ادنى ، ولا يكاد يوضى ان يؤثر غيره عله .

ولو كان لهم رأي واباء في نفوسهم وشرف في خلقهم ، لصبروا على أمر تافه مثل هذا ولم يبدوا لمن حولهم مافي نفوسهم من حب الدنيا والانانية . ولما ارتفعت أصواتهم وانكشفت سوءات أخلاقهم وعلى صريخهم بين يدي الملك ، أمر باخراجهم من مجلسه وجعل يسيء الظن بالدين الذي لايعرف حملته حتى ولا آداب الجلوس والأخذ بأهداب الكلام . وماظنك بالذين يقول أحدهم ـ وهو الحاجابراهيم السرهندي ـ ان الثياب المصطبغة باللونين الاحمر والاصفر ، لابأس بها الرجال . ثم يقوم آخر منهم وهو سيد محمد مير عدل (١) \_ فيرد على الاول

<sup>(</sup>١) مير عدل ، معناه رئيس العدل او حارسه . وكان هـذا لقبه الرسمي . ومنصب مير عدل كان عبارة عن رئيس مصلحة الاحتساب الشرعي . وذكر بعض المؤرخين ان مصلحة الاحتساب الشرعي قـد فقدت بها ها واضاعت حسن سمتها بعد محسد الامروهوي هذا .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وينكر عليه قوله ويشتمه بين يدي الملك شتماً .

وجملة القول ان الشيوخ قد كفر بعضهم بعضا وتبادلوا في مابينهم الشتائم ، فكان من ثمرات تنابزهم وجدالهم في مابينهم ان الملك بدأ يجنح شيئاً فشيئاً الى عدم التدين بدين الحق وأخذ يركن الى ماكان يلقنه نواب الطوائف الاخرى من آرائها ومعتقداتها المتضاربة .

ومما غض من شأن الدين وحط من كرامة أهله في عين الملك وحاشيته أعمال علم السوء المزرية بالدين ، ولاسيا رؤساؤهم أمثال عبد الذي الكنكوهي (ت سنة ٩٩٣هه) ومخدوم الملك الملاعبد الله السلطان بوري (ت سنة ٩٩٠هه) ومن نحا نحوهما من أقرانهم وأحزابهم .

وعبد النبي هذا كان حفيداً للشيخ العارف عبد القدوس الكنكوهي (ت سنة ٩٤٤ أو ٩٤٥ ه): وكان (١) يعد من كبار العلماء والمحدثين في عصر أكبر. وبلغ من تكريم الملك اياه انه كان يقوم له تجلة واكراماً كاما دخل عليه ويقدم له نعليه اذا اراد الانصراف.

لكن هذا الرجل كان يقرأ الحديث النبوي(٢) ﴿ الحزم سوء الظن ﴾

<sup>(</sup>١) قد ذكره الشيخ عبد الحق الدهلوي (ت سنة ٢٥٠١ هـ) في « أخبار الاخبار » عرضا وقال انه قرأ شيئاً من الحديث على الفقهاء النح فا فهم !!

<sup>(</sup>٢) عن علي رضي الله عنه من قوله « الحزم سوء الظن » . وآخر جه القضاعي في مسند الشهاب عن عبد الرحن بن عائد رفعه مرسلا . وكلها ضعيفة وبعضها يتقوى ببعض » راجيع « المقاصد الحينة » للسخاوى (ت سنة ٢٠٣ هـ) ص ١١ ؛ وتذكرة الموضوعات للفتني « ص٣٠٣ » « ف سنة ٢٨٦ ه » المؤلف ــ حديث ضعيف ويناقض احاديث النهي عن الظن ومنها « اجتنبوا كثيراً من الظن » وحديث من اساء الظن باخيفقد اساء بربه » تذكر الموضوعات ٣٠٣ -الناشرون

دائماً بالحاء والراء (بدلاً من الحاء والزين). ولما تولى منصب صدر (١) الصدور ، نفخ في أوداجه شيطان الغرور فجعل يتشمخ بأنفه ويتطاول على المساكين الذين كانت وظائفهم وأرزاقهم منوطة بالمصلحة الدينية ، ففشت الرشوة وجعل المشايخ والعلماء من أصحاب الاقطاعات والجرايات الشهرية يترددون على باب «صدر الصدور » ويتوددون الى نائبيه وخدمه وبوابه بانواع من التزلف والرشوة ، حتى اصبحت المصلحة الدينية في عهده (٢) عاداً وسبة على المملكة .

وأما ثاني اثنين من كبار مشايخ العصر ــ وهو مخدوم الملك الملا عبد الله السلطان بوري ، فقد بلغ الغاية في حب المال واكتناز الذهب وادخاره وتجاوز الحد في تحريف الدين وتلفيق الاباطيل . وان تعجب ،

١) ولما احس الملك بان مصلحة صدر الصدور لا تؤدي وظائفها كما يرجى من مثلهة من المصالح الدينية: عقد العزم على التضييق من دائرة نفوذها فبدأ بتمين ستة صدور في مقاطعات مختلفة اثلا تكون للصدر الواحد الكلمة في جميع البلاد . وذلك سنة للمماه كانت اوفر بكئير من حاجاتهم : وان رئيسهم عبد الني ، صدر الصدور العلماء كانت اوفر بكئير من حاجاتهم : وان رئيسهم عبد الني ، صدر الصدور هو الذي استبد من دون غيره بقسط عظيم من الاقطاعات وملك من الاراضي ما لم علكه أحد قبله ، فاضطر الى ان يدبر الامر من جديد وجعل الامر نحت حوزته رأساً.
٢) ومن غريب أعاجيب الدهر انه لما سامت الملك اعماله واغضه الاعتداء على حقوق الناس نفاه الى مكة المكرمة ثم رجع الى الهند بعد قليل وشاهد ما آل اليه امر الملك من الهزء بالدين فاجترأ ذات يوم على ان يرفع عقيرته بالنكير امامه فلكمه الملك لكمة بيده . . . وفي مثل ذلك عبرة ان اعتبر . قتل بأمره سنة ۴ ه و .

فعجب أنه أفتى بسقوط فريضة الحج السلاليتقول الناس أن محدوم الملك لم يتشر ف بزيارة بيت الله الحرام على مابه من نعيم الدنيا والاموال الطائلة. وأدهى من ذلك وأمر انه كان يهب أمواله لزوجه قبل غام الحول وكانت هي تهبه تلك الاموال نفسها من جديد بعد مضي ستة أشهر . فراراً من أداء الزكاة ، كأنه أراد بحيله الملعونة أن مخدع الله ورسوله ، وهيهات أن ينال بغيته (وما يخدعون الا انفسهم وما يشعرون) \* . ولما توفي مخدوم الملك سنة . و ه في احمد آبادام الملك بداره في لاهر فه فظت وعيز رجلاخاصاً للتحقيق في أمر خزائنه و كنوزه ، فانكشف التنقيب عن القناطير المقنطرة من الذهب والفضة بما ينوء بحمله العصبة أولوا القوة .

وبما عثروا عليه من ذخائر كنوزه قبور مزورة اصطنعها لامواله وأودعها صناديق بملوءة بالذهب الخالص لئلا تصلل أليه أيدي الناس ولا يجتريء أحسد على نبشها ، ظناً بأنها قبور للأموات من أهل بيته واسرته .

ومن سيآت هذين «العلمين » من اعلام عصر اكبر انها ما زالا يتنازعان في مابينها ويتجادلان بالرسائل والفتوى ، فربما يفتي أحدهما بان

\* سورة البقرة ، آية . ١

<sup>(</sup>١) ومن صنع الله في خلفه ان لايمضي يوم الا وقد اتى من العجائب ما يدهش له الناس ومنها ان الملك اكبر ١١ ساء ظنا بعبد النبي ومخدوم الملك نفاهما معاً الى مكة المكرمة ليأمن الناس شرهما لكنها ظلا يتنازعان في الطريق وفي الحرم الشريف وما استطاعا ان يمكنا بها اكثر من ثلاث سنين فرجعا معاً الى الهند فذافا وبال امرهما فبئس ما عادوا اليه بعد النفي الذي يسر لهما التوبة والرجوع الى الله العربز الغفار .

فلما رأى من اعمالهم وصنيعهم بأخوانهم وتنازعهم في مابينهم مارأى ، جعل يشك في مايروى من حسن سيرة من تقدم من اعلام علماء الاســلام والأئة المعروفين بالصدق والنزاهة واباء النفس .

والذي كتبناه عن ذنيك الشخصين الكبيرين يصح في أتباعهم ومعاصريهم من كانوا يترددون على باب الملك ويختلفون الى مجالسه .

وان شئت ان أضرب لك مثلًا ، فدونك الحاج ابراهيم السرهندي (١) « صدر » مقاطعة كجرات ، أخذ بالارتشاء وعزل عن وظيفته .وكذلك « القاضي » جلال الدين الملتاني زور مرسوماً ملكياً ليكنسب به نصف مليون « تنكة »(٢) .

قد قلنا آنفاً ان علماء السوء في عصر أكبر ، هم الذين عليهم جل تبعة ضلالته وتنكبه عن محجة الحنيفية السمحاء . وهذا بما اتفق عليه الجميسع .

<sup>(</sup>١) رئيس المصلحة الدينية في مقاطعة كجرات « وهي اليوم منضمة الى مقاطعة بومي في غربي الهند ». وكان احدث منها سناً .

 <sup>(</sup>٣) عملة من الذهب والفضة كايبها ، كانت رائجة بهذا الاسم في عصر ملوك المسلمين بالهند .
 واول من أجراها تحود الفزني ( ت ٤٣١ ه ) ، ثم تغير اسما في عصر أكبر وسمي « مهر » . ( دائرة المعارف الاسلامية : مقالة tanka الطبعة الانكليزية ) .
 المؤلف – المؤلف –

والأمر أشهر من نار على علم على . وهاك ما يقوله بهذا الصدد الشيخ احمد السرهندي ( ٩٧١ – ١٠٣٤ ه ) مجدد الالف الشاني للهجرة ، وهو الذي اختاره الله من بين عباده لمقاومة هذه الفتنة « الأكبرية ، كاسيأتي مفصلا: ورأى أحد من يعز علينا في مايرى النائم ان الشيطان الملعون جالس بهدوء وسكينة ، لاهم له في تضليل الناس وغوايتهم فاستفسره الأخ . الآنف الذكر – عن ذلك . فقال – لعنه الله – ان علماء السوء في هذا العصر أنفسهم قائمون بهذه المهمة دوننا ، فنحن اليوم في غنى .

وبما لا بجال فيه للشك ان كل ماوقع من المداهنة والتخاذل في الاحكام، « الشرعية في هذا الزمان وماظهر من الفساد والوهن في نشر الدءوة الالهية. وابقاء مآثرها في هذا العصر ، الما يرجع سببه الى « علماء السوء » الذين هم لصوص الدين « وشر من تحت أديم السماء ـ او لئك (١) حزب الشيطان ، الا ان حزب الشيطان « هم الحاسرون » .

## الملا مبارك الناكوري وابناؤه

ومن اعظم ماجر أ هذا الملك الغر على خطتهالعوجاء وشجعه على سياسته المعادبة للدين الحنيف ، مصاحبته لثلاثة رجال من ذوي العلم جملوا الهجوم

<sup>(</sup>١) « مكتوبات المجدد » متحونة بمثل هذه الانوال . ونذكرك بأن جلة « أو لئك حزب الشيطان ... النع « من نص مكتوبه الذي جاء في ص ٩٣ من الجزء الاول من الدفتر الاول .

على الدين مطية لأهوائهم وشفاء لما في صدورهم من البغضاء والحقد للمتشدقين بالدين في عصرهم . ألا ، وهم الملامبارك الناكوري (ت ١٠.٢/ ١٠٥٣ م) وابناه أبو الفضل (١) (ت ١٠١١ ) وفيضي (١) (ت سنة ١٥٩٥/ م) .

وبيان ذلك ان الملا مبارك كان رجلًا ذا علم وأدب يرمى بعدم التقيد بالمذاهب الاربعة ويرى ولده أبو الفضل انه بلغ درجة الاجتهاد . فهجم عليه علماء عصره الذين ما كانوا الا علماء سوء وسبة وعاداً على الاسلام والمسلم والمسلم ، ورموه بالمهدوية تارة وبالشيعية أخرى . فأراد مبارك الناكوري ان ينتقم من علماء السوء ويرد كيدهم في نحرهم . لحكنه من دواعي الاسف الشديد ان الطريق الذي سلكه الناكوري وأبناؤ مللأخذ بثأرهم من علماء السوء قد أدت بهم الى الشهر وأوردتهم موردا بثأرهم من علماء السوء قد أدت بهم الى الشهر وأوردتهم موردا لايكادون يصدرون عنه . فماكان من أمرهم الا ان عادوا مبعث ذل وهوان للاسلام في هذه الديار وخزياً وعاراً على أنفسهم أبد الدهر . فدخلوا على الملك عازمين ان يثاروا من مشايخ عصرهم ومعاصريهم من العلماء وجعلوا يترددون اليه حتى أصبحوا من بطانته وخاصة ندمائه . فزينوا له

<sup>(</sup>١) توفي مقتولا بإشارة من سلم بن اكبر الذي ورث اباه واعتلى سرير الملك بعد موته سنة ١١٤٤ه . وتلقب بـ « جهان كبر ».

<sup>(</sup>٢) كتب العلامة صديق بن حسن القنوجي البخاري في « ابجديةالعلوم » (ص٨٩٨) في ترجمته « انه كان على طريقة الحكماء . وكذا اخوانه ابو الفضل واخوته . وكانوا معروفين بانحلال المقائد وسوء التدين والالحاد والزندقة . نعوذ بالله منها . توفي سنة ١٠٠٤ هـ ـ المؤلف ـ ـ المؤلف ـ

رأيه السخيف وصوبواكل ماكان يرى من اتباع هوا وتقديس فكر المعتود ، واستعادن بهم أكبرعلى علماء عصره في لتفنيد آرائهم ومقارعة حججهم بحجج مثلها او من جنسها . ولولا مبارك وابناه لما تيسر الملك المغرور من يسول له العصمة في الرأي والنضوج في الفكر .

وعلى كل فان الملا مبارك لم يجسن لا الى نفسه ولا الى ملته بمساعدته الملك في ضلالته ومؤازرته في تضليله للناس وتحريفه للدين .

لقد تنكلم الكاتب الهندكي سري رام شرما « Sri Ram Sherma » المتحمس في الدفاع عن الملك - في مبارك وابنيه وأصر على القول « بأن الملك كان قد اعتزم خطته قبل ان ينال مبارك وابناه الحظوةعند « وانما استعان بهم على مقارعة العلماء وساعده مؤلاء مهمته العظيمة ، لكنهم لم يبدعو اله هذا المنهاج ولم يبتكر واله هذه السياسة وما كان تقربهم من باب الملك وتبوؤهم المحل الأسمى من بطانته الا نتيجة سياسة حرة معتدلة قد قرر العمل بها من قبل (١٠) » .

ومها يكن من الامر فالذي نريد ان نقرره في هذا المقام ان علماء السوء هم الذين كانوا البلاء الأكبر على الدين المبين ، وهم الذين يعود عليهم جل التبعة في ماجرى عليه أكبر من السياسة اللادينية ، وذلك ثابت لاغبار عليه . ومافتنة الملا مبارك الناكوري ونجليه أبو الفضل وفيضى الا فرع من شجرتهم الحبيثة وشرارة من نارهم الموقدة .

The Religious Policy of The Mughul Emperors p. 21 (١)
\_ المؤلف \_

# THE PRINCE GIAZITATION OF THE PRINCE GIAZITATION OF THE PRINCE GIAZITATION OF THE PRINCE OF THE PRI

هذا وقد ذكرنا بشيء من التفصيل الاسباب التي ساعدت أكبر على خطته وشدت عضده في مهمته المشؤومة ،فنرى ان نصرف عنات الكلام الى البدع والمنكرات التي نفقت سوقها في عصره بأمر منه او بتشجيعه رجال حاشته وأعوانه وأنصاره.

بدأت حكومة أكبر حوالي سنة ٩٩٤هم / ١٥٥٦م ، وامتدت زهاء خمسين سنة ، ومابلغنا شيء عن فساد عقيدته وخبر الحاده في السنين العشب راو العشرين الاولى من حكومته حسب اخته للف المؤرخين ـ الا انه كان قد اعتزم سياسة منكرة معادية للشرع الاسلامي بعد اعتلائه سرير المملكة بقليل ، اما الجهر بالالحد فقد شرع فيه منذ عام ٩٨٧ه أي بعد بضع وعشرين سنة من حكومته ، فاستيقن المسلمون من رعيته ان ملكهم يويد القضاء على دينهم ، ومن أشهر من انتقدسياسته العوجاء وأنحي عليه باللائمة الشديدة ، المؤرخ الشهير الملا عبد القهادر البدايوني «ت سنة ١٠٠١ه» صاحب « منتخب التواريخ » ومن دافعوا على وزيره أبو الفضل «ت سنة ١٠١١ه» صاحب عنه وآزروه ، نديمه ووزيره أبو الفضل «ت سنة ١٠١١ه» صاحب أكبر نامه ، وآئين اكبرى .

فلنشرع (١) الآن في بيان ماجاء به من المنكرات والبدع الشنيمة :\_

<sup>(</sup>۱) آثرنا ، توخیا للا بجاز ، ان ندرج جل بدعه ومنكراته في سلسلة واحدة من غیر تقید بترتیب السنین والاعوام ، ثم نخس منها بالذكر مایهمنا ، وما كان له تأثیر بلیخ في تغییر بجری الافكار وتعكیر صفاء الجو . ۔ المؤلف۔

وذلك قبل ان محظى ابو الفضل وفيضي بالمثول بين يدي الملك .

٢ - ألغى الضرائب التي كان أوجبها من قبله من الملوك على مواسم الهنادك ومواطن اجتاعهم . وكذلك أذن لهم في بناء معابد جديدة ، اذا شاؤوا .

وقد كان ذلك محظوراً في زمن من تقدمه من ملوك المسلمين . فبنيت معابد جديدة للهنادك وشيدت كنائس للنصارى وبيع للمجوس ودور عبادة لفرق أخرى غيرها من سكان هذه البلاد .

٣ – أباح المسلمين الجدد ان يوتدوا عن دينهم ويرجموا الى أديانهم الأولى .

وكذلك سمح للنصارى أن يدخلوا في دينهم من شاء ذلك عن طيب قلب وصدق طوية .

٤ – أصدر مرسوماً عامـاً بمنع ذبح البقرة لتعظيم الوثنيين اياها وعبادتهم لها ، وكذلك منع ذبيح غيرها من الماشية في أيام مخصوصة وسنة ١٥٨٣/٩٩١ ، ثم تقدم خطوة أخرى وحظر على الناس أكل لحوم الثيران والشياه والمعز والحيول والجمال سنة ٩٩٩ هـ وأيضاً أصدر أمراً ملكياً ان يمتنع الناس عن صيد السمك حينا زار كشمير سنة ١٥٩٣/١٠٠٠ م(١)

<sup>(</sup>١) ذكر بعض المؤرخين مرسوماً آخر بالمنع عن صيد السمك قبل هذا بكثير « أي سنة ١٠ ٨٣/٩٩ م » .

ونقل البدايوني ان من ذبح المواشي في الايام المحظول فيها ذبحما ، كان يعاقب بالقتل ومصادرة أملاكه ، لكن الذين آلوا على أنفسهم ان لايذكروه الا بالمدح والاطراء ، ينكرون ذلك، وان كانوا يعترفون بأنه كان منع الناس من ذبح الماشية في أيام مخصوصة .

وأيضاً يصر بعض من لايهمهم الاتبرئة أكبر من تلك الأوامر الخزية أنه امتنع بنفسه عن أكل اللحوم ولم يأمر بذلك أحداً ، الا ان قولهم هذا لايستند الى برهان ولايمكن ان يدحض ماصرح به معاصروه من المؤرخين .

ه ـ شارك في أعيادالهنادك و مواسمهم ، بل ضرب بسهم في العبادات والشعائر الخاصة عن ينتمي الى مذاهبهم ، وقد اعترف أشد الناس دفاعاً عنه بأن مشار كته في احتفالات شيوراتري « Shivaratri » ـ أحــد أعياد الهنادك ـ كانت لاتخلو من صبغة دينية (١) .

٣ ـ منع المسلمين من تزوج بنات العم والعمة والحال والخالة .

٧\_ وكذلك منعهم من الحتان .

.  $- - - - + \frac{1}{2} \int_{-\infty}^{\infty} (1)^{-1} \int_{-$ 

Sherma (۱) ص ۲۹

<sup>(</sup>٢) وقد بافت الوقاحة ببعضهم في الثناء على بدع أكبر ان تجرأ على التنديد بالملك الحسل عالم كبر أورنك زيب ( ١٠٦٤-١٠١٤ ه ) خوهو ابن حفيده ـ على منعه البات من بيم الحمر ومعاطاتها وامر بالعقاب الصارم لكل من يجتريء على ركوب هذه الدنيئة راجم Sherma ص ٣١٠٠

ه \_ أباح للبغ \_ آيا والعواهر الن يتماطين ه أشغالهن ، تحت وقالة الحكومة .

.١. وكذلك أباح الملك لرعيته ان يتعاملوا في مابينهم بالربا .

11 \_ أَبَاحِ للنَّاسِ المقامرة وعقد مجلسًا خاصاً المقامرين في القصر الملكي . وبلغ من غوايته في هذا الباب ان كان المقامرون يقرضون من الخزانة الملكية بالربا .

۱۲ \_ أسقط الاغتسال عن الجنابه ، بل رأى هو ومن تدين بدينه ان الاستحام قبل الجماع أنسب وأوفق اطبائع البشر .

١٣ ـ شجع السفور والحلاعة ، بل ذكر البدايوني ان الفتيات أمرن بالكشفءن وجوههن اذا خرجن لحاجة عرضت لهن .

١٤ - أَفْتَى بجواز نَكاحِ المُتَّعَةُ كُمَّا تَقُولُ بِهِ الشَّيْعَةُ فِي بِلادْنَا .

10 \_ أصدر أمراً ملكياً بمنع تعليم اللغة العربية ، وكذلك بالغ في تطهير الفارسية من الكلهات العربية الخالصة ، كالذي كان ولايز ال الملاحدة والشعوبيون في تركيا وايران بتشدق به .

يقول أحد من آلى على نفسه ان لايجد في سيرة هذا الملك الغر عيباً الا وبذل الجهدد المستطاع في الدفاع عنه ، اما بتكذيب الرواية او تأويلها \_ يقول هذا الكاتب : « ان أمر أكبر هذا أشبه بجهود المطهر » « Purist » العصري »الذي يريد ان يجعل الفارسية نقية غير مشوبة (۱) ، فلايفرح اعداء العربية في تركيا وبلاد فارس ولايتشمخوا

<sup>(</sup>۱) شرما : ص ۳۳ .

بأنوفهم اعجاباً بأنفسهم أنهم هم الذين تولوا كبر هذه البدعة الشنعاء في هذا العصر ، فان هــــذا الملك المعتوه الغر قد سبقهم الى هذه السفاهة بأربعة قرون .

ثم يشفع هذا الكاتب الهندكي رأيه بما يأتي : \_

« ولكن ليس هناك مايحقق ان أمر الملك هذا قد اتبع ، كما يويد البدايوني ان نوقن به ، فانه قدوصلتنا « فرامين »أي « مراسيم ملكية » عديدة من عصره فيها كلمات عربية خالصة لم يمسمها قسلم التحريف او التغيير أصلًا" »

قلنا « نعم ! قد قلت حقاً ، واكن الكلمات العربية ماوردت في « فرامينه » ومن نحا نحوه من أذناب الشعوبية في عصرنا هذا عن حسن قصد منهم ، وانحا هي العربية الفصحى وغزارة مواردها وتحكنها من أساليب البيان المتشعبة وتغلغلها في عروق لغاتهم واصطباغ مناحي كلامهم بصبغتها هي التي تجعل من كلماتها العربقة في العروبة جيشاً عرمرماً يدخل مصون كلام الفرس والترك والهنود وغيرهم من أمم الشرق والغرب حولاسيا المتحسكين بالاسلام منهم – فتحل منه المحل اللائق بصفائها وبهجتها وتتبوأمنها حيث تشاء ، وأنف إعداء العربية راغم ... نعم ! أراد وتاكبر وحاشيته منذ أربعة قرون ، وكذلك اعتزم رجال تركيا الجديدة في هذا العصر ، واقتفى أثرهم أهل فارس ، ان يطهروا لغاتهم «المقدسة» من أرجاس العربية ، بزعمهم ، الكنهم أخفقوا في مسعاهم ، وهيهات ان

<sup>(</sup>۱) شرما : ۲۴

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR ON THE UCHT FOR ON THE UCHT STATE OF T

وقد شاهدت ذلك في صحف تركيا الجديدة ومؤلفات ايران الحديثة فانها ملآى بالكلمات الضادية بالرغم من جهودهم ومساعيهم المشؤومة

١٩٥ - ومن أكبر المنكرات التي فشت في عصر هذا الملك المعتود وعمت فأضلت ، كثيراً من الناس ، سجدة التحية الملك . فكان العلماء والمشايخ والصوفية والامراء والاعيان كلهم يخرون الملك سجداً ، كايا دخلوا عليه الباب . ومن البلية ان علماء السوء اولئك جعلوا يؤولونها وأرادوا ان يتستروا وراء كلمات (سبجدة التحية ) وزمين بوسي (تقبيل الارض) . وبئس مافعلوا ان حرفوا الكلم عن مواضعه وسموا ها الشرك الفظيع سجدة التحية وتقبيل الارض او ماشاؤوا وشاءت أهواءهم وهاك مايقول في هذه البدعة الشنيعة من يبالغ في الثناء عليه لكل ماجاء به من بدع ومنكرات: والقد أدخل أكبر عادات ( Ceremonies ) جديدة في البلاط الملكي والمجالس الملكية ، وقد روج من قباله والده همايون التسليم راكعاً منحنياً ، وهذا الذي كانوا يسمونه بـ (كورنش) (٢) همايون التسليم راكعاً منحنياً ، وهذا الذي كانوا يسمونه بـ (كورنش) (٢) همايون التسليم راكعاً منحنياً ، وهذا الذي كانوا يسمونه بـ (كورنش) (٢) همايون التسليم راكعاً منحنياً ، وهذا الذي كانوا يسمونه بـ (كورنش) (٢) همايون التسليم راكعاً منحنياً ، وهذا الذي كانوا يسمونه بـ (كورنش) (٢) همايون التسليم راكعاً منحنياً ، وهذا الذي كانوا يسمونه بـ (كورنش) (٢) همايون التسليم راكعاً منحنياً ، وهذا الذي كانوا يسمونه أبوهـ الكونها في هذا كورنش (٢) المالهين أبوهـ الكونها عامة . لكن المسلمين أبوهـ الكونها عامة . لكن المسلمين أبوهـ المحكونها عامة . لكن المحكونها عامة . كورنس المحكونها عامة . لكن المحكونها عامة . كورنس المحكونها عامة كورنسان المحكونها عامة كورنس المحكونها عامة . كورنس ال

<sup>(</sup>١) ومن تشدقهم بنجاحه في هذه المهمة المشؤومة ان وفدا من رجال صحافتهم جاء الى بلادنا في بداية الحرب المساضية الكبرى فأذاع رئيسه ذلك وافتخر بتطهير اللهة التركية من الكابات المربية .

<sup>(</sup>٢) السلام راكعاً منحنياً ...المؤلف ..

مخالفة للشرع الاسلامى ، مع أن كبار العلماء أمثال تاج الدين الدهلوي(١) أفتوا بجوازها . فانقطع الملك عن هذا على مرأى من الناس ومسمع ، لكن العمل بها بقي جارياً في داخل البلاط الملكي . أما الذين كانوا يوون في هذه الصنيعة المهينة للشرف واباء النفس حرجا من الوجهة الدينية فما كانوا يجبرون عليها .

وقد اصبحت هذه السجدة التكريمية اسلوباً متبعاً في التسليم على الملك . وبقي العمل به جارياً زمن جهان كير بن أكبر ( ١٠١٤ – ١٠٣٧ هـ) . اما شاه جهان بن جهان كير ( ١٠٣٧ – ١٠٣٨ هـ) ، فأعطى العلماء من هذه السوأة اعفاء ، لكن هذه الطريقة بقيت للعامة زمناً قليلًا من عصر . الضاً (٢) .

<sup>(</sup>١) هو تاج الدين بن الشيخ زكريا الاجودهني الدهلوي ، وكان يلقب بتاج المارفين . كان على طريقة الشيخ ابن عربي ولم يكن يتقيد بأوامر الشرع . وهبو الذي زين الملك المصمة والكال في نفسه وافتى بجواز السجود له . وحذا حذوه الشيخ يعقوب الكشميري وغيره . ( ملخصاً من منتخب التاريخ البدايوني : ج ٢ : ص ٢٥٨ ).

<sup>(</sup>٣) «شرما : ص ٣٦ » و مما يناسب ذكره في هذا المقام ان الملك جهان كير «١٠١٤ هـ محمدة النحية .

- ١٠٣٧ه » بن أكبر قد اعفى كبار رجال الدين كالقضاة من سجدة النحية .
ويتكن ان يكون قد اتفق ذلك بعد اضطهاد المجدد السرهندي «ف ١٠٣٧ه» لأحل ذلك ، كما سيأتي . اما شاه جهان « ١٠٦٨ – ١٠٦٨ » فانه وان الني هذه السجدة الملمونة للملك فقد بقيت طرق السلام في عصره متشبعة بروح الوثنية . والحاصل انه ماقضى على هذه البدعة قضاه تاماً الا الملك الصالح عالم كير أورنك زيب «١٠٦٨ المماه على من شاه جهان . راجع شرما Shermal ص ٣٩٠٨ه، ه ه .

لايحتاج هذا البيان الى نقد أو اليضاح . والذي نعرفه أن العلماء والعامة كلهم كانوا يجبرون على السجدة في عصر الملك أكبر . ومن المؤلم الموجع أن علماء السوء والمشايخ في عصره أفتوا بجوازها ؛ وقالوا ه السهذه رخصة والعزيمة ترك السجود » وهذه هي الحيل والتحريفات التي أو دت بالمسلمين ونزات بهم الى هذا الدرك الأسفل من سوء الأخلاق وانحطاط الآداب . وان نعجب ، فعجب قول بعض العلماء المعاصرين وهو يندد بأعمال اكبر وينوه بجهاد المجدد السرهندي (ت ١٠٣٤ . ه) في عصر جهان كير (١٠١٤ - ١٠٣٧ ه) ويثني على أبائه السجدة للملك في عصر جهان كير (المناه العزيمة ، فلم يرض بسجدة التحية للملك التي هي رخصة وضغث على إبالة أنه نسب (الله هد القول الى السيد المجدد نفسه من غير أن يذكر المرجع الذي عول عليه ، فليت شعري (١٠ المجدد نفسه من غير أن يذكر المرجع الذي عول عليه ، فليت شعري (١٠٠٠ المجدد نفسه من غير أن يذكر المرجع الذي عول عليه ، فليت شعري (١٠٠٠ المحدود نفسه من غير أن يذكر المرجع الذي عول عليه ، فليت شعري (١٠٠٠ المحدود نفسه من غير أن يذكر المرجع الذي عول عليه ، فليت شعري (١٠٠٠ المحدود نفسه من غير أن يذكر المرجع الذي عول عليه ، فليت شعري (١٠٠٠)

<sup>(</sup>١) راجع مجلة الفرةان زعددها الخاص بذكر المجدد)ص١٩١٠.

<sup>(</sup>٢) لقد بحثنا في هذه المسألة بحثاً وسألنا من أصدقائنا من لهم اطلاع واسمع على مكتوبات المجدد ، فقالواكليم انهم لم يطلعوا على شيء من مثل هذا البيان . والذي كتبه في رسالة له الى المير محمد نمان ، مستنكراً هذه السوأة الشنيعة « ان بعض الفقهاء وان كانوا يجوزون سجدة التحية للملوك النج » ( ج ٢ : المكتوب رقم ٢٩ ) ، فلمله أراد بيعض الفقهاء تاج الدين الدهلوي ومن على شما كلته من علماء السوء وكلاب الدنيما في عصر أكبر .

THE PRINCE GHAZI TRUST

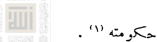
ما الذي يجعل هذا الشرك الفظيم وخصة ولو أفتى (۱) به سائر مشايخ الهند وعلمائها من لدن عصر همايون (ف ٩٦٤هـ) الى عصر جهان كير (ف ١٠٣٧هـ)

١٧ – كذلك اختار طريق الهنادك الوثنيين في الصدقة بانعمل بد ( قوله دان ) ، وذلك ان الملك كان يوزن بالذهب والفضة وغيرهما من الجواهر الثمينة ويتصدق بذلك على المساكين والفقراء ، لافرق فيه بين المسلم والكافر » .

وكانوا يزعمون أن هذه الصدقة تكون لصاحبها ردءاً ووقاية من نوائب الدهر .

ثم جرى من جـــاء بعده علىخطته حتى أن الملك المسلم أورنك زبب ( ١٠٦٨ – ١١١٨ هـ ) أيضاً اباح العمل بها في السنين الأولى من

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك الكاتب في مجلة الفرقان « ان المفتى عبد الرحمن أفتى بجواز سجدة التحية مستدلاً بنصوص من كتب الفقه » فالذي أراه ان كنب الفقه التي تقول بجواز المحدة البشر جديرة بان تخرج من دور الكتب وتحرق في الاسواق. وانما الدين ماورد به كتاب الله وسنة نبيه صلوات الله عليه وسلامه . وما لايوافقها من أقوال الناس ما أحراه ان يضرب به عرض الحائط. اما ماعزاه الكاتب الى السيد الجدد من قوله « ان سجدة التحية الملوك رخصة » فو لغالب انه قد اخطأ في عزوه اليه . والله عنده علم الصواب . والذي نعرفه ان الفقهاء صرحوا بتحريم سجدة التحية ، ومنهم من كفر فاعلها بوقد نص السرخسي (ت سنة ١٨٣ ه) في المبسوط ٢٤ : ١٣٠٠ ، باب ما يخطر على بال المكره من غير ما أكره عليه « ان من سجد لغير الله على وجه التعظيم كفر » .



١٩ ــ ألغى بعض أركان الاسلام .

٢٠ منع الصلاة و الأذان في دارالشورى الملكية «ديوان خانه ـــ
 Assembly Hall

٢١ ـ حظر على الناس أن يصوموا في شهر رمضان .

٢٢ ــ منع الناس من إداء فريضة الحج . وبلغ الامر به في ذلك عام ١٠٠١ه ( ٦ ــ ١٠٩٥ م ) ان كان يعاقب كل من اجترأ على ذكر بأشد أنواع العقوبة (٢).

٣٣ ـ تعطلت اعياد المسلمين وانقطع الاحتفال بها في عصر. ٠

<sup>(</sup>١) شرما : ص ٣٧ – ٣٦ : لقد ذكر شرما ان اورنك زيب الغي هذه البدعة في. العامالثاني عشر من حكومته (ص ٢١٠) . ويؤيده ماجاء في تبصره الناظرين للسيد محمد بن عبد الجليل البلكرامي من الغائه هذه البدعة . لكنه يعود فيقول ان الغمل بهذه الطريقة بقي جاريا في عصر أورنك زيب . والظاهر انماجاء من تأييده لهذه البدعة أو سكوته عليها كان قبل العام الثاني عشر من توليه الامر . والله عنده علم الصواب .

<sup>(</sup>٢) كل ما اوردناه من اضطهاده للاسلام والمسلمين في المادة الـ ١٨ الى المسادة الثانية والعشرين ، ذكره معاصروه من المؤرخين الاثبات ؛ لكن حاته ينكرونسه أو يؤولونه تأويلا لا يؤيده الواقع . ( راجسع شرما : ص ٤٤-٣٤) . ومن غريب المصادفات ان حكومة روسيا الشيوعية ايضاً تعاقب رعايا المسلمين على أداء فريضة الحج ولا تسمح بذلك . فما اشبه الليلة بالبارحة . وكذلك حكومة تركيا الجديدة كانت تمنع رعاياها المسلمين من اداء فريضة الحج ، الا انها ادركت خطأها ، واخذت تسمح لاهلها بزبارة بيت الله الحرام وأداء مناسك الحج . المؤلف سمح لاهلها بزبارة بيت الله الحرام وأداء مناسك الحج . المؤلف المسلمين من الماء واخذت السمح لاهلها بزبارة بيت الله الحرام وأداء مناسك الحج . المؤلف المناسك الحج .

٢٤ ـ غير أسماء النبي ( مَلِيَّنَا ) والصحابة ( رضو ان الله عليهم ) التي يتسمى بهاالمسلمون عامة واستبدل بها أسماء أخرى غيرها ، المشفى بعض ما في صدره من بغضاء للاسلام والمسلمين ، وهاك ماقاله عبد القـــادر البدايوني ، وهو المؤرخ الثقة الثبت في هذا الباب :

ه لقد شق على الكفار ومن في بلاطه من الأميرات الوثنيات اسماء أحمد ومحمد ومصطفى ، حتى انه غير اسماء بعض من كانوا يتسمون بها من خاصته ، إمثال بار محمد و محمد خان ، فانه كان بدعوهما بـ رحمـة نطقا و کتابة (۲: ۲۱۰) ،

تحولت المساجد الى مرابط للخيول (اصطبلات) واستولت الهنادك على كثىر منها .

ومن حيث أن هذه الجريمة بما يندي لها جبين المروءة خياً ، يجمل بنا ان نشفع هذا البيان بتصريح من السيد المجدد السرهندي (ت سنة ١٠٣٤ ه ) ، حتى لايدقى بحال لقائل: -

كفار نبدبي تحاشا بدم مساجد ي نمانىدو آنجا تعمير معبديات خود سازند ونيزكفار برملا واسم کفزیجای آرندو مسلمانان در المجرات اكثو أحكام اسلام عاجزاند ﴿ مَكْتُوبَاتَ الْجَدْدُ : ٢ ، ١٦٢ ﴾ | الاسلام مَعَاوِبُونَ عَلَى أَمْرُهُمْ .

عدم الكفار المساجد من غير محاباة ولاوجل ، ويبنون مكانها معابدهم وأيضـاً يؤدون شعائرهم من غير ماعنت ولاقيد ويظهرون شعائر الكفر علناً . اما المسلمون فهـــــم قاصرون عن تنفيذ معظم أوامر وأي عار أستع من ذلك لملكة على رأسها رجل يتسمى بأسماء المسلمين وحوله لفيف من العلماء والمشايخ والاعيان مؤيدون له على سيآته او ساكتون عن ذل واستكانة وان تعجب فعجب وقاحة من يدافع عن هذا المنكر الشنيع أيضاً. يقول أحد حماته: « يمكن ان يكون ماجاء عن تحويل المساجد ودور العبادة ( Prayer Rooms ) الى مرابط للخيول صحيحاً في بعض الاحوال ، حيث اقتضت مسائحة أكبر ان لايبقى مسجد في الاحياء المخصوصة بالهنادك ، فان في ذلك ضرراً لسياسة البلاد ، ولا يرتجى فائدة من وجود المساجد بأحياء معمورة بالهنادك .

٢٦ – رغب الملك رجال مملكته – بل أمرهم في بعض الاحوال –
 بحلق اللحية . وذكر المؤرخون ان الملك ورجال حاشيته كانوا
 يستهزؤون باللحية .

٧٧ - أبيح للناس ان يأكلوا لحوم النمر والخناذير الضواري . هذابرض من عد وغيض من فيض ، ولو ذهبنا نفصل القول في ما أتى به هذا الملك الغرر من البدع والمذكرات ، لاستغرق مجلدات . فلنعد الآن الى السوأة الصلعاء والجريمة الكبرى التي افترفها هذا الملك فباء بائم واثم من اقتفى إثره وحدا حدوه ، ألا ، وهو اعلانه بالقضاء على الاسلام وتأسيسه لدين جديد ، سماه « الدين الالهي » وقد سبق لنا في ماتقدم ان ذكرنا كثيراً من البدع والمذكرات التي تولي كبرها بعد تأسيس الدين الجديد ، ولذلك لن يكون كلامنا عن هذا الدين الجديد الا اجمالياً .

<sup>(</sup>١) شرما: ص ه ؛ .



فلنبدأ بذكر محضرنامه او (مرسوم العصمة) الذي ما كان الاتمهيدة لسبيل الالحاد والاعلان بالدين الجديد . وكان ذلك بأن أعد الملا مبارك الناكوري (ف سنة ١٠٠٣/ ١٥٩٣) والد الشقيقين الشهيرين أبي الفضل ف سنة ١٠١١ه) وفيضي (ف ١٠٠٤ه) وزيري الملك ، مرسوماً في رجب عام ٩٨٧هم/ ١٥٧٩م ، يخول المالك حتى الاجتماد ويصعد به الى مستوى الامام العادل المنزه عن الاخطاء .

أما حق الاجتهاد للامير العادل وأهل الحل والعقد من رجاله في مه يتجدد من وسائل ومشاكل ، فلاكلام لنا فيه ، بل الحق أن كل مااعترى الفقه الاسلامي من الجمود وخمول الذكر ، انما هو لانعدام روح الاجتهاد وتطلب الحق في الفقها، المتأخرين ؛ لكن البلية ، كل البلية ، ان الملك أكبر كان أميا لا يعرف القراءة والكتابة ، ولا علم له بالدين الا ما يملي عليه رجال حاشيته و ندماؤه . فما كان يرجي من مثل هذا المرسوم الا أن يكون شؤماً وتعسا على الدين والمستمسكين به ووسيلة ناجعة بيد الملك للقضاء على سلطان الشرع الاسلامي وافعام من ينكر عليه شيئاً من أعماله .

كتب الملا مبارك الناكوري هـذا المرسوم أو محضر نامه حسب تعبيرهم بالفارسية ـ بقاء ليقدمه العلماء والاعيان الى سـدة الملكالسنية ، يخولونه بذلك حق الاجتهاد ويعلنون على ملأ من الناس ان الملك اكبر

إمام عادل مجتهد ظل الله في الارض قد بلغ منهى شأر المرتى في الاحتماد واستوفى الغياية في الاطـلاع على دقائق الشرع ، لا يفوقه احــد ولا

بغلب رأيه رأي . وغيرخاف على من له أدنى ممرفة بالدين والشرع ما في

هذا المرسوم من جراثيم الفساد.

لكن علماء السوء من كلاب الدنيا في عصره \_ أمثال عبد النبي صدر الصدور ( ت سنة ١٩٩٧ﻫ ) ومخدوم الملك ( ت سنة ٩٩٠ ﻫ )وجلال الدين الملتاني ، قاضي القضاة وغيرهم لم يتحرجوا في تأييد المرسوم والتوقيع عليه ، ولم يتلجلج في صدورهم من امره شيء . وذلك كله خوفاً (١) من اضطهاد الملك ورجاله .

واليك نص المرسوم بعد التعربب ــ والأصل بالفارسة :ــ

أصحت النوم في غانة من الدعة والامن ويكاد يضرب بها المثل في العدل والكرم ، قد نزح اليها عدد غير قليل من رجال العرب والعجم ، العامة منهم والحاصة ؛ وفيهم من تبوأ ذروة المجـد العلمي وحاز قصب السبق في مضار البحث والتحقيق – نزحوا اليها وتوطنوهـا ، بعدما هاجروا من بلادهم وفارقوا منابت عزهم .

والآن ، جمهور العلماء ، من الذين تضلعوا منالعلوم النقلية وفاقوا

<sup>(</sup>١) يقال ان كثيراً من علماء عصر اكبر ما وقعوا عليه الاكرها . لكن ذلك لايهمنا في تليلولا كثير . والذي يعنينا في هذا المقام ، هو انعلماء السوء في عصره لمينكروا عليه هذه الخطة الشؤومة ولم يخالفوا عن رأيه وامره .

أقرانهم في الفنون العقلية وعرفوا بالورع والأمانة وصدق الطوية ، يعلنون بعدما تدبروا معاني الآية الكريمة (أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الامر منكم \*) وامعنوا في مغزى الاحاديت الشريفة (إن أحب الناس الى الله يوم القيامة إمام عادل (١)) و (من يطع الامير فقد اطاعني ومن يعص الامير فقد عصاني (٢)).

وتفطنوا الى غيرها من الشواهد العقلية والدلائل النقلية ــ يعلنون بعد كل ذلك :

« ان السلطان العادل ، أرفع درجة عند الله من العالم المجتهد . و كذلك يصرحون ان سلطان الاسالام ، امير المؤمنين ، ظل الله في الارض ، الملك الغازي أبا الفتح جلال الدين محمد أكبر حدد الله ملكه أعدل الملوك وأعقلهم وأعلمهم .

فاذا عرضت مسألة من المسائل التي تضاربت فيها أقوال الائمة المجتهدين وأراد الملك ان يعزز جانباً او يرجع رأياً ، مستندأ الى ثقوب ذهنه ونضوج رأيه ـ اذا عرضت مسألة كهذه وقطع الملك فيها بشيء تسهيلًا

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الترمذي في أبواب الاحكام .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الامارة، باب وجوب طاعة الامراء في غير معصية ولفظه: ان أحبالناس الى الله يوم القيامة وادناهم منه مجلساً إمام عادل وابغض النياس الى الله تعالى وابعدهم منه إمام جائر (ج ١ ص ١٩٥١).

ــرواه احمد في مسنده والترمذي في سنته.

<sup>-</sup> صهى المؤلف فلم بخرج الحديث المشار اليـــه برقم ٣ وكرر ذكر الحديث السابق له نص الحديث : « من اطاعني فقد اطاع الله ومن يعصني نقد عصى الله ومن يعص الأمير نقد عصاني » . صحيح مسلم كتاب الامارة ج ٣

<sup>¥</sup> سورة النساء آية vه . — الناشرون .

للعامة ونحسيناً لادارة الملك، وجب على الجيم الخضوع لأمره و العمل به .

وكذلك اذا أصدر الملك أمراً لايعارض النص ويكون فيه ترفيه عن الامة وجب العمل بمقتضاه على كل واحد ، والذي مخالف عن أمره من رعيته ، يستحق العذاب في الآخرة والخسران في الدين والدنيا جميعاً .

قد كتبهذا المرسوم ابتغاء لمرضاة الله واعلاء لكلمة الدين . وهانحن عيون علماء الاسلام في هذا العصر ، قد زكيناه وصدقناه . وذلك في رجب «عام ٩٨٧ هـ» .

انتهي المرسوم بقضه وقضيضه .

فأنت ترى مافي ثناياه من دراعي الفساد والالحاد في الدين . ولا شك أن هذا المرسوم المشؤوم كان أول خطوة في سبيل تأسيـــس الدين الالهي الجديد .



بعد ثلاث سنبن من ظهور مرسوم العصمة ، أعلن الملك بالدين الجديد المعروف بالتوحيد الالهي أو الدين الالهي ، وذلك أن رجال حاشيته وعلى رأسهم وزيراه فيضي وأبو الفضل ــ وسوسوا في صدره أنه قد مضى الف سنة على دين الاسلام وانكشفت شمس مجده بتام الألف الأول مسن بعثة النبي الأمي ، والآن آن له أن يتولى الزعامة الدينية ويوشد الناس الى الطريق الأقوم .

وقد تقدم ذكر كثير من البدع التي ابتدعها اكبر قبل الاعلان بالله بالدين الجديد وبعده وسردناها كلها في نسق واحد ، فنحن الآن في غنى عن اعادتها ، الا أنه لابد لنا من الاشارة الى بعض المعتقدات والاعمال التي جعلها أساساً لبنيان , الدين الالهي » .

ضمنها الشرك بالله تعالى شأنه بحيث لايقبل التأويل . ذكر المؤوخون أنه وكان يعبد الشمس أربع مرات كل يوم . وكان يحرر أسماء الشمس الهندية التي يبلغ عددها الفاً ووحداً . وكلما ذكرت الشمس قالوا : جلت قدرتها ( والعياذ بالله ) .

وكذلك كان يعبد النار والماء والحجر والشجر وسائر مظاهر الطبيعة ، الا انه كان يغلو في الشمس ، فكان يعتقد فيها أنها المتصرفة في في العالم ، واهبة النعم ، المظلة على الملك بظلال ربوبيتها .. الى غيرها من الحرافات » .

وللناس أقاويل في الدفاع عنه والشاء على خزعبلاته ، ورأيي أن كان مجنوناً في باب الدين ، لا يكاد يركن الى شيء . وبما يؤثر عنه في جنونه الديني أنه قال ذات مرة « أي حاجة الى الدعاء ، اذا كان الله علام الغيوب ؟ ، ثم شوهد أمام الشمس وبين يدي النار أخرى يعبد هما ظناً منه بأنها دوزان للألوهية \_ كما سبق .

فياليت شعري لماذا تخصيص هذا الرمز بالشمس والنار ? أفليس كل خلق الله ومرزاً وآية ? اولايكون ذلك مفضياً الى اعتبار ذلك الرمز هوالمعبود \_ أعاذنا الله من ذلك .

ثم تقدم خطوة أخرى وانحاز الى تأليه السيدة مريم بنت عمران وعبادة النكواكب « بل بلغت منه السفاهة ان جعل يقدس عقله الواهي، وهو الذي أفسد عليه كل شيء . والذي ذكر ته عن مصابه في عقله ، اعترف به أشد الناس دفاعاً عن ضلالاته . وهاك مايقول أحدهم :

« نحن نعترف بأن أكبر ، شأن سائر الملوك ، كان شديد التأثر بمدائع ندمائه . فلاغرو ، اذا وجدناه قد سكر بنشوة الفتوح ومآثره الجليلة وصدمته حميا الكأس ، فدخله شيء من الخبل فجعل يزعم أنه بوسعه ان يأتي بالمعجزات والاعمال الخارقة للعادة ي(١٠) . بقي لناان نذكر الميثاق الذي كان يأخذه على نفسه كل من أراد ان يدخل في هذا الدين وهو :

« أنا ، فلان بن فلان . . أتبرأ من دين الاسلام التقليدي والجازي ، الذي ورثته عن آبائي وأدخل في ( الدين الالهي الاكبر شاهي ) وأقبل

<sup>(</sup>١) شرما : ص ٣ه

الاركان الاربعة التي هي من مراتب الاخلاص في هذا الدين ــ وهي ترك المال والنفس والعرض والدين » .

والذين كانوا يدخلون فيه ، كانوا يسهون «جيله» أي (المريد) حسب اصطلاح البوكيين — الفقراء الهندكيين ، الاانه لم (يتشرف) بهذااللقب الا ثمانية عشر رجلًا من بطانته ، كلهم من المسلمين الا واحداً ، وهو نديمه الظريف بيوبر . وليس معنى ذلك ان الملك أكبر لم ينجح في اضلاله الناس . فانه وان لم يؤمن بدينه الا ثمانية عشر رجلًا ، قد تأثرت الحياة الاجتماعية بضلالاته أي تأثر ، فقد تبدلت الارض غير الارض ولاغرو ، فقدما قيل : « الناس على دين ملوكهم » .

ومن سيآت هذا الدين وأهله انهم استبدلوا بالسلام سنة الاسلام، كلمة « الله أكبر » يومزون بها الى تأليه أكبر نفسه ، وكانوا يودون هذه التحية الاكبرية بكامة « جل جلاله ، لكون « جلال الدين» لقباً للملك . وكذلك ضربوا على السكة هذا الشعار ( الله أكبر ) فالويل لمن انخرط في سلكه وانضم الى أنصاره .

و من إمارات هذا التأليه المحقوت سجدة التحية الهاك ، التي أتينا على ذكرها فيما تقدم .

وروى النقات أنهم أرادوا في سنة ٩٨٧ هـ اي السنة التي صدر فيها مرسوم العصمة ـ ان يزيدوا كلمة ، أكبر خليفة الله » الى الـكلمة الطيبة « لا إله الا الله محمد رسول الله » ، لكنهم لم يروجوها خارج البلاط الملكي حذراً من غضب الجمهور .



ومن نتائج هذا الالحاد وتأسيس الدين الجديد ان الغي التقويم الاسلامي واتخذ تقويماً جديداً ، وجعل بدأه سنة اعتلائه لسرير الملك وسماه « التاريخ الالهي » .

هذا قليل من كثير من فتنة الدين الآلهي المشؤوم . وقد توخينا الايجاز في هذا الباب ، ولوذهبنا نصف كل مامني به الاسلام في عصر هذا الطاغية من جراء هذا الدين الكاذب لاستغرق أسفاراً ومجلدات .

وبما يجمل بنا الاشارة اليه في ختام هذا الفصل ان الحياة الاجتاعية في هذا العصر قد اصطبغت بالصبغة الهندكية الوثنية أيما اصطباغ ، ولم يبق للاسلام فيها عين ولا أثر ، حتى ان أبنية المساجد المبنية في بداية عهدد كانت أشبه بمعابد الهنادك منها بالمساجد كما صرح به (Hamell) (۱) أحد المعجبين بالفن الهندي (Hindu Art) ومن مظاهر هذا الارتداد الاجتماعي ان كلمة (الله أكبر) اصبحت شعاراً للكتاب والمصنفين ببدأون بها كتاباتهم ، يويدون بذلك تأليه الملك ، ولو من طرف خفي ، وقد شاهدت بنفسي عدداً غير قليل من المخطوطات التي نسخت او قدمت الى الحزانة الملكية في عصره ، فوجدت جميع التوقيعات والامضاءات عليها مفتتحة بهذا الشعار .

من ه A Hand Book of Indian Art (١)

وكذاك شاهدت بأم عيني توقيعات للملك (١) نور الدين جهان كير ابن الملك أكبر ، مفتتحة بكلمة ، الله أكبر ؛ وغنى عن البيان ان كل هذه التوقيعات والامضاءات خاو من ( بسم الله الرحمن الرحم) .

ومن عادة الكتاب المسلمين أنهم يبدأون كتبهم بالثناء على الله بما هو أهله والصلاة والسلام على النبي الامي ( وَاللَّهُ اللَّهُ ) ؛ لكن الكتاب المنتمين الى البلاط الملكي في عصر أكبر وتلامذتهم ربيا يشرعون في كتاباتهم بأسماء آلهة المشركين ، لا سيا اذا كاتت كتبهم مترجمة من السنسكريتية أو الهندكية .

ذكر الكاتب الهندي المحقق الدكتور تاراحيذ \_ وهو المعدود من منصفي كتابهم \_ وهو يثني على هذه (الوحدةالثقافية) التي تجلت بأجلى مظاهرها في العصر الاكبري ومؤلفاته : \_

ومما يلفت نظر الباحث ويأخذ بمجامع قلبه ، هو طريق كتاب و الهندكية والفارسية في الثناء على الحالق ؛ فانهم ما كانوا مجمدون الله ويوفعون أكف التضرع والابتهال اليه تعالى شأنه حسب معتقدهم ، و بل حسب ماتقتضيه آداب اللغة التي يكتبون بها . فالمسلمون والهنادك جميعاً ، اذا كتبوا بالفارسية بدأوا بـ (بسم الله الرحمن الرحمي )؛ وواذا قدحوا زناد الخاطر بالهند كية ، بدأوا بتوجيه المدح وكالهات

<sup>(</sup>١) وذلك في الحزانة الشرقية العمومية في عظيم أباد ( تبنة ) من بلاد شرقي الهند راجع نسخة ديوان كامران الوحيدة ونسخه ديوان حافظ الفريدة وكلتاهما من أنفس نفائس هذه الحزانة .

الاطراء الى آلهة الهنادك مثل (كنيش) و (سرسوتي) (١).

وأورد تاراحيذ أمثلة وشواهـد من كتاباتهم ، يطول الكلام بذكرها . والذي نريد أن نعيـد في هـذا المقـام ونقرره هو ان هـذ الوحدة الثقافية والصبغة الهندكية هي التي كانت ، ولا تزال ، بلاء عظيا على الاسلام والمسلمين في هذه البلاد . وقد تأصلت جذور هـذه الشجرة الحبيثة في المجتمع الاسلامي الهندي بتطاول الايام وتهاون العلماء في شأنها ، بحيث لم يتمكن المصلحون الى الآن من اجتثاثها واستئصال شأفتها .

## جهان کبر بن اکبر ۱۰۱۶ ــ ۱۰۴۷ ه

مات الملك أكبر سنة ١٠١٤ هم ١٦٠٥ م وخلفه من بعده ولده سليم وتلقب بنور الدينجهان كير . فاقتفي إثر أبيه وحذا حذوه في عدم الاعتناء بالدين ؟ بل زاد الطين بلة في عصره بأن تطاولت الشيعة بأعناقها وتطلعت الى تسلم زمام الامر والنهي في الملك لمكانة حظيته نور جهان (٢) من قلبه ؟ حتى ان كبيردعاة الروافض ، نور الله الشوستري (ف ١٠١٥) مين رئيساً للقضاة . ولك ان تقدر ما آل اليه الامر في عصر هذين الملكين حصر الملك أكبر وبداية جهان كير بيا كتبه (٣)

<sup>(</sup>٢) يقال انها هي الـتي كانت تسير دفة الحكم وتسوس البلاد وجهان كير غارق في بحار الملذات . وكانتشيعية ذات جمال بارعوذ كامدهش توفيتسنة ٥٠١١/١٦١ الميلادية.

<sup>(</sup>٣) في شرحالرسالة ـــ رسالة «رد الروافض » التي هي بالفارسية المجدد السرهندي ــ

<sup>-</sup> المؤلف --

« وتولى السلطنة بعده ولده أكبر فتزندق وارتفعت راية الجهل والضلال وثاب من كل أوب إهل الملل المختلفة والمذاهب الباطلة وعظمت الفتنة وتولى بعده ولده جهان كير ، وكان ماجنا مدمناً للخمر ، فرفعت المنود رؤوسها ونصبت الروافض رؤوسها (كذا) وضيعت الديانات النح اقرأ هذا النقد الصراح ثم انظر الى الذين يقولون ان الامام الدهلوي قد أكمل بناء الصرح الديني الذي أسس بنيانه الملك أكبر (١٠).

وان تعجب فان الدهر لاتنقضي عجائبه ، رجل عالم مطلع على التاريخ ، عارف بمواقع الكلام ، يقول ويجاهر \_ ولفيف من تلامذته يتشدقون بأقواله \_ بأن الملك اكبر هو أول من أسس بنيان الحكومة الاسلامية الهندية ، وإن الامام ولي الله الدهلوي أواد إن يتم العمل الذي ابتدأ به هذا الملك الغرير ، عجيب ورب الكعبة أن يتقول على الامام ولي الله مثل ذلك ، والامام نفسه يصرح في مؤلفاته بزندقته ومروقه من الاسلام ، وهاك نص ماجاء في كتابه (أنفاس العارفين) ،

<sup>(</sup>١) مولانا عبيد الله السندي ومن حذا حذوه في مؤلفاتهم ومقالاتهم . راجع كتاب ( مولانا عبيد الله سندهي ) لتلميذُه وراويته عمد سرور — المؤلف ـــ

حلال الدين اكبر باد شـــاه أورا | وكان الملك جلال الدين اكبر يجله معظم ومفخم واشتى وبعد أذات | ويكرمه ، ولكنه لما سلك الملك كربادشاه الحاد وزَّندقد كرفت ، طريق الالحاد والزندقة انقطع الحبل بنها انقطاعاً تاما وظهرت الجفوة من كلا الجانبين (ص ١٦٠)

آل رشتدالفت زبيم كسستوتنفر تمام از بردو جانب بظهور بیو ست (170 00)

أو بعد هذا وذاك بقال ان بملكة اكبر كانت بملكة اسلامية ? كلا إيل الف كلا !! وأن كانت حكومة أكبر حكومة اسلامية ، فعلى الاسلام والدنيا السلام ،









# الفصل لرا.بع

بد الإصلاح تحقيقي





بسب لتدارحم الرحم



#### المجدد السرهندي

هانحن الآن قد بلغنا من تاريخ الهند الاسلامية منزلاً تتشعب فيه المناهج وتفترق منه الطرق وينبثق فجر الاصلاح الحقيقي لاول مرة في تاريخ الهند .

ومن سنة الله أنه لايرسل السهاء مدراراً الا بعد ماتحمى الارض وتصير جرداء قاحلة ، متعطشة الى رحمة من ربها ، وكما ان اشتدادالظلام يؤذن داغاً بانبئاق الفجر ، وظلم الحوادث الحالكة تكشف عن فرجة ذات أمان وآمال ، كذلك جرت الحوادث ببلادنا في منبئق القرن الحادي عشر للهجرة ، فيها بلغ الاضطهاد الديني أشده وتنكرت وجوه أعيان المملكة وأمرائها للدين الحنيف وأهله وضرب المتصوفون بالشريعة السمحة عرض الحائط وأمعن العلماء في التكالب على شهوات الدنيا الدنيئة وتنكبوا واجب القيام بالدعوة (وأفضل (۱) الجهاد) فأصبح القيابض على الدين قابض على المهاء في المهاء في الدين المهاء في الدين قابض على المهاء في المهاء في الدين قابض على المهاء في المهاء في الدين قابض على المهاء في المهاء ف

م -٧

الله عنه بن على رضي الله عنها وأحمد بن احتبل (ت الله ويعيده الى سيرت الله عنه بن على رضي الله عنها وأحمد بن احتبل (ت الله ويعيده الى سيرت الاولى في زمان اتسع فيه الخرق على الراقع ، فوفق الله عبداً من عباده صالحاً للقيام بالدعوة والجهاد في سبيل الحق ، فهض للأمر واعلن بالحق ورأب الثأي ورتق الفتق وطهر الدين المبين من أرجاس الوثنية وخلص البريزة الوهاج من خبث الجهل والتصوف الباطل ونقى ثوبه الطاهر مسن أدران الرفض والالحاد ودعا الناس بدعاية الاسلام والاستمساك معروته الوثقي .

وفوق كل ذلك أنه جــد دالسنة ، سنة الائة الهداة الصالحين المجاهدين في احتمال الشدائد والثبات عند المحنة ، فبادى أهل عصره من أمراء الدولة وأعيانها بما كان يواه حقاً ، وأنكر على الملك(١) تكبر في أرض الله بغير الحق ، ومازلت به قدم ــ إلا وذلك الرجل هو الامام

عد التأي بسكون الياء والهمزة قبلها الافساد والتأى بالالف المقصورة مثله الا انه يقال للامر الفظيع يقع بين القوم. ويقال رأب الصدع

<sup>–</sup> الناشرون <sub>–</sub>

<sup>(</sup>١) جهان كير نور الدين ( ١٠١٤–١٠٣٧ )الذي تولى الامر بعد موت أبيه اكبر. ــ المؤلف ــ

العارف بالله الشيخ احمد بن عبد الاحد الفاروقي السرفيدي (١) ، الذي يلقب بمجدد الألف الثاني من الهجرة النبوية (على صاحبها أذكى التحيات وأعطرها) وحق له ذلك . وكيف لا ? وقد قام بواجب أفضل الجهاد ، ورقف امام طواغيت عصر ، موقف الجبال الراسيات فأحيا السنة وأمات البدعة ورفع لواء الاسلام وأعلا كلمته . والحق ان ماقام به حسين بن علي رضي الله عنه واحمد بن حنبل (ت سنة ٢٤١ه) وابن تبية (ت سنة ٧٢٨ه) في أزمانهم من اعلاء كلمة الحتى وتجديد الدين المبين ، قد قام به هذا الشيخ الفاروقي في فانحة الألف الثاني من الهجرة ، قام به خير قيام مستمكاً بأذبال السنة ، متنكبا طرق المبتدعة ، معرضاً بوجه عن متاع الحياة ، غير خانف في ذلك ملامة لائم ولابأس ملك ، شأن من

<sup>(</sup>۱) ولد من بيت عريق في المجد والعلم ، ينتمي الى سيدنا عمر بن الحطاب ، سنة ۸۷۱ من الهجرة النبوية . ونشأ في بيئة دينية صالحة ، واستفاد من الشيخ العارف الحواجه الباقي بالله (ت سنة ۲۰۱۲ه ه)في الطريقة ، وكان من صالحي زمانه المعروفين بالورع والتقوى . وتما يجدر ذكره ان شيحه الخواجه الباقي بالله تفرس في وجهه امارات المجد والكمال لاول عهده به وكتب الى بعض اصدقائه :

<sup>«</sup> تد جاءنا منذ قليل رجل من سرهند ، متضلع من الله رفيه من القدرة على العمل والجد
ما لا يوصف . وقد جالسنا بضعة ايام ، وأرى بجما شاهدت من احواله انه سيكون
سراجايتير العالم بضيائه » . وما اصدق هذا التفرس . فقد تحقق في ما بعد انه كان
سراجا في ظلمات الهند الحالكة ، فانعم به من سراج ، واكرم بالذي ثقف همذا
السراج ، وراضه على العمل . جزاهما الله عن الاسلام خمير الجزاء وأجزل لهما
المنوبة في الدارين .

اخلصوا دينهم لله من خاصته ، رحمه الله رحمة الابرار الصالحين من عباد. ونضر وجهه يوم القيامة .

## غربة الاسلام في عصره كما يراها المجدد

نشأ السيد المجدد في النصف الثاني من عهد الملك أكبر ، لكن دعوته ظهرت في عصر جهان كير ، حينا بلغ أشده وتكاملت معارفه ، الا ان قلبه كان يسيل حزناً منذ فجر شبابه لما كائ يراه من انتكاس راية الاسلام وتقلص ظله :

لقد بلغ من غربة الاسلام في هذه الديار ان الكفار بطعنون في الاسلام ويشيدون بذكر الكفر وأهله من غير ما خوف ولا وجل ، والمسلمون محظور عليهم ان يقوموا بشعائر الاسلام ويسعوا في نشر كلمته (١) ه .

« وقد تغشت العالم ظلمات البدعة والكفر بعد مضي الف سينة من الهجرة . وجنحت شمس الاسلام والسنة الى الافول (٢) » .

« ومن حيث ان البدعة قد ظهرت وفشت ، يتراءى ان العالم عارق في بحر من الظلمات . قد غرق العالم كله في بحر البدعة وارتطم في ظلماتها . فمن للسنة ، يقوم لها ويذب عنها ويود كيد المبتدعين في نحورهم وعلماء عصرنا أكثرهم من الممالئين للبدعة واعداء السنة ، الساعين في

٠. .

<sup>(</sup>١) المكتوبات ( ٩٢ : الجزء الثاني ، ص ١٦٢ )

<sup>(</sup>٢) المكتوبات (٩٦ : الجزء الثالث ، ص ١٧٤ )



القضاء علم ا<sup>(۳)</sup> » ·

ظهرت دعوة السيد المجدد في زمن جهان كير ( ١٠١٤ – ١٠٣٧ هـ ) حينا جاهر بالحق وجاهد جهاداً مبروراً في استئصال شأفة البدع والمنكرات .

فبايعه على متابعة السنة واجتناب البدعة خلق كثير ، لايأتي عليهم الاحصاء ، وانضوى الناس الى كنفه ، ووفد اليه عباد الله من كل صوب وناحية ، حتى خف تيار الالحاد الجارف الذي كاد يذهب بالبقية المباقية من شعائر الدين الحنيف وطفق الاعيان والامراء يرجعون الى الاسلام ويثوبون الى رشدهم .

اضطهاد الحكومة له: بدأت نظهر دءوته في السنين الاولى من حكومة جهان كير ، فما اضطهاد حدته بادي، ذي بدء ، ولحكنه لما ألف كتابه () في الرد على الروافض وانتقد اعمالهم وعقائدهم علناً ، كادله بعض أفراد الشيعة وأضمروا له في قلوبهم العداوة يتحينون الفرص لاضطهاده ، فوشوا به الى الملك ... حتى أرسل اليه الملك وأمر باحضاره .. ولما دخل على الملك حياه بتحية الاسلام ولم يسجدله شأن اهل زمانه فاستشاط أمراء المملكة غضباً وانتهزوا الفرصة للتنكيل به ، لكن المجاهد أبى الا أن يصدع بالحق ويندد برجال الملك وأعمالهم المنكرة ، المعادية للدين الحنيف . في كان من الملك الا أن أمر بحبسه في سجن كو اليار (٢) . لكن في كان من الملك الا أن أمر بحبسه في سجن كو اليار (٢) . لكن

- المؤلف-

<sup>(</sup>٣) المكتوبات ( ه ع : الجزء الثاني ، ص ١٠٣ )

<sup>(</sup>۱) رسالة بالفارسية ، أحاها ( رد روافض ) 🤺

<sup>(</sup>٢) بلدة في وسط الهند .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

جدر ان السيجن ما كانت لتمنعه من الدعوة الى الحق والعمل لاعلاء كلمة الدين فتجددت سنة ابن يعقوب (عليها السلام) هناك، وجعل يدعوا من في السجن من عباد الله الحق ويرشدهم الى طاعة الله ورسوله.

حتى وجدت دعوته أذناً صاغبة وقلوباً داعبة وتبدلت الارض، أرض السجن ، غير الارض وشاهد رجال السجن ، والعجب مل،قلوبهم ان خدم السجن ومن فيه من أخلاط الناس وأوبائسهم ، جعلوا يتوبون الى الله مولاهم الحق ويتبعون السيد المجدد في مايأمرهم به من طاعة الله ورسوله . فكتبوا الى الملك يخبرونه بأن المحبوس عندهم قد أحدث في داخل السيمن انقلاباً مدهشاً ، وان ﴿ الوحوش الضارية ﴾ من قطـاع الطرق والمفسدين في الارض قد انقلبوا بدعوته رجالاً بورة ، فها أجدر هذا الرجل الورع المصلح بأن يطلق سراحه ويبوأ المحـــل الأسمى الذي يستحقه . فتأثر الملك بذلك (١) وعفا عنه ودعاه الى مقر حكمه واستقبله ولي عهد المملكة ــ الامير خرم الذي اعتلى سربر الملك بعد أبيه متلقباً ب شاه جهان ــ استقبالاً باهراً وتلقـــاه الملك بالترحاب وأكرم مثواه واعتذر(٢) اليه عما صدر من قبل . فانتهز الجاهدالفرصةووعظ الملك وطلب

 <sup>(</sup>١) وقيل ان الملك رأى في ما يرى النائم ان الرجل قد ظلم وان رجلا صالحاً يقول
 له و هو عاض على يدبه : و يجك « قد حبست رجلا مثله في الصلاح والورع » .

<sup>(</sup>٢) ويقال ان الملك عاهده على ترك الخر واتباع اوامر الشرع. أما كون ولي عهد المملكة الامير خرم الذي اعتلى سرير الملك بعد أبيه ، متلقباً بـ شاه جهان ــ قــد بايعه على اجتناب البدعة واتباع الـنة ، فذلك ، الامجال فيه للريب ـــ المؤلفـــ

اليه ان يصدر أمره بما يلي :

١ - تحريم السجدة للملك

٢ ـ الأذن بذبـح البقرة

٣ تعيين القضاة والمحتسبين في كل بلدة .

ع - إعادة بناء المساجد المنهدمة.

ه ــ الغاء القوانين غير الشرعية .

فنفذ الأمر الملكي وحصلت نهضة للدين جديدة بعد ذلك ، فكانت علامة خير وتباشير رحمة . واستبشر المسلمون بذلك وابتهجوا به أيما ابتهاج . هذا مايرويه عامة كتاب المسلمين من تحريم جهان كير لسجدة التحية او السجدة التعظيمية – كما يقولون – ورجوعه بالمملكة الحي حظيرة الشرع الشريف واستمسا كه بعروة الدين المبين في تدبير أمور الملك وتنظيم شؤونه ، الا ان التاريخ المعاصر لايشهد بذلك ، ولم نظفر للآن بشهادة تدل على ان الملك جهان كير أصدر أمراً بتحريم السجدة (١) للملك والاذن بذبح البقرة وغيرهما من الأمور على اقتراح من السيد الجدد او من غير اقتراح منه .

والذي نجزم به في هذا الشأن ، كما يوشدنا اليه التاريخ المعاصران الملك جهان كير قد تغير قليلًا في أواخر عهده بالملك عما كان عليه من قبل من اقتفاء إثر أبيه واتباع خطته ، تأثراً بدعوة المجـــدد ومواعظه

<sup>(</sup>١) قد ذكر بعض المؤرخين انه استثنى القضاة وكبـار عامه الدولة من سجدة التحية له أما الاذن بذبـع البقرة ، فلم نظفر عليه بشهادة يوثق بها .

- (١) فما يذكر عنه ويؤثر في هذا الباب تشجيع من أراد من المنادك الوثنين ان يدين بدين الاسلام ويشهد شهادة الحق.
- (٢) ومن مآثره أنه منع بيع الخمر وغيرها من المسكرات على مرأى من الناس ومسمع . ومنها أنه منع المقيامة في الأندية والمجتمعات العامة .

فلنعد الى الحديث عن السيد المجدد وما ثره الخالدة وأكرم به من حديث .

### مآثره الجليلة

حينا بلغ السيد المجدد أشده وشاهد بأم عينه ما آلت اليه حال الاسلام والمسلمين في هذه البلاد ، وأى ان أدواء المسلمين ترجع الى ثلاثة أقسام : --

- (٢) علماء السوء الذين اشتروا بآيات الله وأحكامه البينة ثمناً قليلاً
   وجعلوا المناصب الدينية مطية لأهوائهم وقضاء شهواتهم .

<sup>(</sup>١) مكثالسيد المجدد في البلاط الملكي. دة من الزمن بعدما عفا عنه الملك وقربه اليه. فلم يزل - رحمه الله - يعظه ويرشده الى الحق ، كلما سنحت له فرصة ، كما تشهد به مكتوباته .

(٣) المتصوفة الذين تقولوا على الله ورسوله أقويل وخرافات ما يمجه السمع واستبدلوا بالتوحيد الاسلامي وحدة فلسفية تدعى بوحدة الوجود تارة وتتشكل بالحلول والاتحاد ، أخرى وهيهات ان تكون لها علاقة بالاسلام .

ولما اطمأن السيد المجددالى ان نكبات الاسلام في عصره انما نشأت من تلك الفرق الثلاث ، وجه همه لى مقاومتهم وشمر عن ساق الجــــــ لمناهضتهم ومعارضتهم حسب مايسعه علمه وقوته . وهذه رسائله ودواوين مكتوباته غاصة بما كتب ودون وألف شاهدة على مدى الدهر بطول باعه في العلوم وقوة حجته في الكلام .

مقاومة السلطة القاهرة: فما كتب لدفع عدوان السلطة القاهرة رسائله الى أمراء المملكة وأعيانها يعظهم ويرشدهم الى دين الحق ويطلب اليهم ان ينصروا الدين وأهله . وقد نجحت دعوته فيهم نجاحاً ملموساً حتى ان ولي عهد المملكة بايعه على اجتناب المعاصي والرجوع الى الله واضمحل نفوذ الملاحدة من الروافض وغيرهم في البلاط الملكي ، كما تقدم . ولولا ان ضيق نطاق المقام يدعونا الى طرق باب الاختصار لتوسعنا فيه ؟ الا إنه يجمل بنا أن نتحف القراء بنموذج من رسائله الداعية الى الحق . فهاك شيئاً عما كتبه في رسالة له الى أحد أتباعه ، بمن كان لهم حظوة لدى الملك : ه أما بقاء شيء من شعائر الكفر ، التي نجم قرنها في العهد الماضي على حالها في هذا العصر ، حينا لم يبق الملك هوى في الكفر وشعائره ، فذلك بما يشق في هذا العصر ، حينا لم يبق الملك هوى في الكفر وشعائره ، فذلك بما يشق على كل مسلم . وعلى المسلمين أن يبلغوا خبير أولئك الاشرار مسامع

الملك ويبينوا له سوء مغبة أعمالهم الشنيعة ويبذلوا الجهد المستطاع في القضاء عليها ، ربما لا يكون الملك قد اطلع على سوءاتهم . وعلى كل ، فلابد من اخبار الملك مجقيقة المسائل الشرعية ، حتى يبرىء العلماء والذين لهم اسم وشرف في البياب الملكي ذيمهم . فان أوذي احد في سبيل الحق والدعوة الى الله ، فنعها هو ؛ وأي محنة ما قاسي الانبياء شدائدها في ابلاغ رسالتهم ، وأي مصيبة ما ابتلوا بها في سبيل الدعوة الالهية التي حملوها واضطلعوا بها وقد روي عن خيرهم و فضلهم انه قال (١) وسيلة « ما أوذي نبي مثل ما أوذيت ، .

أما علماء السوء فقد سعى السيد المجدد في دفع اعتدائهم على الدين ، يثلاث طرق :

الأول انه كشف عن عوراتهم وانتقد أعمالهم انتقاداً مراً ، وأظهر للملأ ضررهم على الدين بكتمانهم للحق واستبدالهم الحياة الدنيال بالآخرة واشترائهم بآيات الله ثمناً قليلًا .

وفي رسائله من ذلك ما سارت بخبره الركبان . وقد تقدم لنا نقل شيء منها في هذا الكتاب . وان شئت الزيادة من هذا الباب فاقرأ ماكتب الى أحد امراء المملكة في رسالة له :

« قد بلغنا أن الملك في حاجة الى عدد من العلماء ، لما يحس من نفسه

<sup>(</sup>۱) روى ابن عدي وابن عساكر بسند ضعيف عن جابر مرفوءاً «ما أوذي احمد ما أوذيت »وروى ابو نعي في الحلية عن أنس مرفوعاً «ما أوذي احد مثل مااوذيت في الله » -- الجامع الصغير للسيوطي : ص ۱۲۲

من مبل الى الاسلام . فالحمد لله على ذلك أولاً وآخراً . وغير خاف علي كم أن كل ماظهر من الفساد في القرن الماضي ، انما ظهر بسوء أعمال العلماء وقبح سيرتهم ، فاباك والتهاون في هذا الشأن وعليك بالصالحين منهم المتشبثين بأذيال الدين . وانما علماء السوء هم لصوص الدين لا يبتغون الا التقرب الى الملك والكرامة في أعين الناس والكبرياء في ارض الله ، أعاذنا الله وايا كم من فتنتهم » .

علماء السوء: والثياني انه رأى ان علماء السوء، على ما مهم الاجتهاد وحرفوا ما بهم من الجهل والانغاس في الشهوات قدادعى نفر منهم الاجتهاد وحرفوا الكلم عن مواضعه و تذرعوا بذلك في انجاح دعوتهم الباطلة ونحقيق آ مالهم المشؤومة في انتكاس راية الاسلام وخفوق لواء الكفر وعموم الفوضى الدينية والفساد في الارض.

فاعتزم معالجة هذا الداء العضال بالدعوة الى الكتاب العزيز والسنة النبوية والاعتصام بما جرى عليه الصحابة والتابعون لهم ومن جاؤوا من بعدهم من الائمة الاربعة والسلف الصالح .

ومن ثم تراه في رسائله يتكلم في شأن تصحيح العقيدة ويهيب بالناس الى الاخذ بما كان عليه السلف الصالحون والائمة المجتهدون ويدعوهم دائماً الى الاستمساك بما استمسك به جمهور العلماء .

فم كتبه وبعث به الى أتباعه وتلامذته في مختلف الاقطار في هذاالشأن ماجاء في رسالة له :

﴿ عَلَيْنَا جَمِيمًا أَنْ نَصِحِ عَقَائِدُنَا حَسَبِ مَا أَخَذَهُ العَلَمَاءُ الرَّبَانِيونِ مَنْ

فانه لا عبرة بما نستنبطه نحن من العقائد والاحكام ان عارضت مافهمه أولئك العلماء الفطاحل وتمسكوا به .

فانه لا تجد مبتدعاً ولا ضالا الا ويدعى الأخذ من الكتاب والسنة واستنباط عقائده الباطلة منها. والحال أنه لا يغنى من الحق شيئاً (١).

الننديد بالبدعة الحسنة: والثـــالث أنه قد أدرك ببصيرته وثفوب ذهنه أن كل مايأتي به علماء السوء من المنكرات وقبائح الاعمال الما يأتون به مستظلين بظل البدعة الحسنة ، حتى اتخذوها جنة من كل مايقترفون من المحدثات والكبائر . وفتنة «البدعة الحسنة » لم تكن جديدة وانما استفحل أمرها وتفاقم شرها في عصر السيد المجدد . وماذا عسى أن نقول في بعض كبار العلمــاء زلت أقدامهم في وحلها وجاءوا بأقوال لاتتفق مع روح الدين والسنة النبوية . وناهيك برجل عالم مثل الطرطوشي (۲) يقول بوجود البدعة الحسنة في الشريعة الكاملة . وكذلك كبير علماء متأخري الحنفية الملا على القاري الحنفي (ت سنة ١٠١٤هـ) يؤيد البدعة الحسنة ، ويستدل على مشروعيتها (۳) فأنت ترى ان فتنة يؤيد البدعة الحسنة ، ويستدل على مشروعيتها (۳) فأنت ترى ان فتنة

<sup>(</sup>١) المكتوب الـ ٨ه ١ : الجزء الاول .

<sup>(</sup>۲) الباعث على انكار البـــدع والحوادث للطرطوشي المغربي «ت سنة ۲۰ه» ه» واختصره بن شامة المغربي - وهو أورع الناس وازهدهم بشهادة السيوطي في «حسن المحاضرة : ۱ ، ۱۸۸ » راجم ص ۱۶ ، ۱۳ .

<sup>(</sup>٣) راجع الادب في رجب للملا علي الفاري « الخطوط برقم ٢٥٦٨ بالخزانة الشرقية في بالنكري بور ــ الورق ١٩٥٠ س » . ــ المؤلف ـــ المؤلف ـــ

البدعة الحسنة ، كانت قد تعدت العسامة ووجدت تربة صالحة بين الحاصة ، فأصبحت دا، عضالاً أعيا النطاسيين دواء، وعقدة صعب على الحذاق حلها .

ومن هنا تعرف قيمة جهاد السيد المجدد في قمع هذه الفتنة الشنيعة ومساعيه المتراصلة المتتابعة في كبح جماحها واستئصال شأفتها . فلما تيقن السيد المجدد ان فظائع علماء السوء وسيآت أعمالهم وشنائع أقوالهم ، انما ترجع كلها الى أصل واحد وهي البدعة الحسنة ، أعلن بالجهاد على هذا المنكر وبذل كل ما آتاه الله من تصلب في الفكرة وحكمة في الدعوة وبراعة في الحجة وبلاغة في البيان لدر، هذه الفتنة والكشف عن عورتها ،

وهذه مكانباته تراها مكنظة بانتقاد البدعة والرد عليها . وناهيك بها من شهادة . وهاك بعض ماجاء فيها من قول رصين وعظة بالغة :

« النصيحة هي الدين و متابعة سيد المرسلين عليه وعليهم الصلاة والسلام واتيان السنة السنية والاجتناب عن (كذا) البدعة اللامرضية وان كانت البدعة ترى مشل فلق الصبح ، لأنه في الحقيقة لانور فها ولا ضياء ، ولا للعليل منها شفاء ولا للداء منها دواه . كيف ، والبدعة اما رافعة للسنة أو ساكتة عنها . والساكتة لابد وأن تكون زائدة على السنة ، فتكون ناسخة لها في الحقيقة أيضاً ، لان الزيادة على النص نسخله.

فالبدعة كيف كانت ، تكون رافعة لاسنة ، نقيضة لها ، فلاخير فيها ولا حسن فيها ، ليت شعري ، من أين حكموا بجسن البدعة المحدثة في

الدين الكامل (١) وورد في مكتوب له آخر الى بعض أصحابه : « يسأل هذا الفقير الى الله ، متضرعاً اليه تعالى سبحابه أن يقيه والذين معه شرور كل مسا استحدث في الدين وابتدع بما لم يكن له أثر في زمن النبي والمنافقة وخلفانه الراشدين – رضي الله عنهم أجمعين – ، وان يتراى للناظر مستنيراً مثل فلق الصبح – يدعو الله أن يجعلنا في منجاة من تلك البدع المستحدثة . يقولون ان البدعة تنقسم الى نوعين : الحسنة والسبئة . أما هذا العاجز فلا يرى في شيء من هذه البدع حسناً ولا نوراً ولا يشاهد فيها الا ظامة وقذراً .

وقد قالسيد البشر عليه وعلى آله التسليمات ، من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد . وقال عليه الصلاة والسلام اياكم ومحدثات الامور ، فان كل محدثة بدعة وكل بدعة ضللة . فاذا ثبت ان كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة ، فأي معنى لوجرد الحسن في البدعة وأي علاقة بدنها ? )

هذا هو شأن المجدد ، يبين للناس المحجة الواضحة ويدفسع عن أبصار الناس دياجير الشكوك والاوهام ، لا يعروه في ذلك خوف ولا وجل . فالذي كتبه السيد المجدد ودعا اليه من التشبث بأذيال السنة واجتناب البدعة ، ولو كانت مبرقعة بنقاب الحسن ، يعد من جلائل أعماله وحسنة من حسناته العظيمة . فان علماء السوء والمتصوفين قد تعودوا منذ قرون

أن يتخذوا البدعة الحسنة جنة لمنكراتهم وشنائع اعمالهم ويدافعوا عن أنفسهم وعن سيآتهم متسترين من ورائها .

فكلها انكرت عليهم شيئاً من أقوالهم أو أعمالهم ، قالوا : انها بدعة حسنة ، وكلما انتقدت عليهم شيئاً من بدعهم ، مالبثوا أن واجهوك بمجن (الحسنة) . ما أفدح الخطب وما أفظعه !! قال النبي عَلَيْكَيْنَةُ : « من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه ، فهو رد » . وها هم أولاء كلاب الدنيا من علماء السوء والمتصوفة المشعوذين مازالوا مختلقون البدع والمنكرات ويدسونها في الدين الكامل .

واذا قلت لهم : « ماشأن البدع في حمي الدين الكامل ؟» ، قالوا « انها بدعة حسنة » كبرت كلمة تخرج من أفواههم، ان يقولون الاكذبه فرحم الله السيد المجدد رحمة الابرار الصالحين من عباده وجزاه الله عنا وعن الاسلام خير الجزاء ان قام لنصرة الدين والذب عن حمي السنة الطاهرة المرضة .

### الرد على الصوفية ومعتفداتهم الباطلة :

اما المتصوفة المتفلسفون الذين هجروا الكتاب والسانة واتبعوا ماشاؤوا وشاءت أهواؤهم من النظريات الباطلة والآراء الواهية السخيفة ، فانتقد معتقداتهم وأعمالهم وبين لهم وللناس ما التبس عليهم من بيئات الدين ومحكماته وندد بالذين آثروا أقوال مشايخهم على كتاب الله وسنة نبيه والمسلقة وكشف عن عوداتهم وفضائحهم حتى صرح المحض عن الزبد وتجلى صبح الحقيقة لكل ذي عينين .

آ ـ وحدة الوجود: ومن أكبر مازات فيه أقدام الصوفية ، هو القول بوحدة الوجودالتي ربما تنجر الى القول بالحلول والاتحاد ، بما تقدمت لنا الاشارة اليه في بدء هذا الكتاب (١) .

فماكان من المجدد الا ان صرف معظم همه في نقض هذه العقيدة الباطلة واماطة اللئام عن سوءاتها ، حتى لا يبقى في القوس منزع ظفر للشك، وتبرد قلوب الذين يريدون الحقومجبون ان يجتنبوا الباطل ، اذا تبين لهم .

ومن حسن المصادفة أن السيد المجدد كان أجدر من غييره بخوض هذه المعركة ، لأمه كان بنفسه من رجال الطريقة المعدودين وكان في بدء عهده قد مارس فنون الرياضة والاشغال الشاقه التي يمارسها المصوفية للتزكية بزعمهم . فما كان ليخفي عليه شيء من أباطيلهم وترهاتهم . ومن ثم ترى أنه لميا أعلن في رسائله أن ابن عربي الحاتي الاندلسي (ت ٦٣٨ه) – وهو رأس من قالوا بوحدة الوجود يد قد زاقت رجله في ثناء الطريق ، وانخدع بما يمتري السالك من الاحوال في (سفره) ويتراءى له من وحدة هذا الوجود .

<sup>(</sup>١) الصوفية تعاريف مختلفة لعقيدتهم المحبوبة وحدة الوحود . واساس هذه العقيدة « ان الله هو الموجود ولا شيء غيره ولا أصل لشيء غيره في الوجود . وذلك الموجود الحقيقي ينبوع الوجود كله وعلته والموجود هو الله » . فأنت ترى ان هذا نحريف شنيم وتعبير غريب عن عقيدة التوحيد في الاسلام . الاسلام يدعو الى ان «لاإله إلاالله» وابن عربي يستخرج من هذا ان لاموجود الا الله « وهذه العقيدة الوجودية تتشكل بصورتين : اما القول بان هذا العالم الظاهر خيال محض وان الله هو الموجود فقط في في نفس الامر »، او كا يثول البعض « ان هذا العالم الظاهر هو الموجود في الحقيقة \_

ولو تقدم خطوة أخرى لشاهد أن لأوحدة بين وجودي العبد والمعبود وأن الله هو الوراء ثم وراء الوراء ثم وراء الوراء سلا أعلسن ذلك لم ينكر عليه أحد . وانى لهم التجاسر على ذلك ، وهم يعلمون أن السيد المجدد من كبار رجال الطريقة ، المطلعين على أسرارها ودقائقها ! وانما يفارقهم في أنه مستمسك بعروة التوحيد التنزيهي – حسب تعبيره ومتشبث بأذيال السنة النبوية الطاهرة . والمسيد المجدد بحوث وآراء ناضجة في نقض عقيدة وحدة الوجود والرد على ابن عربي (٣) وغيره من القائلين بها ، نتحف القاريء بشيء منها ، ومن شاء التوسع فليراجع كتاب « تصور

( The Mufaddids Cenceptionof Tauhid ) المجدد للتوحيد

وان الله قد اوجدته الظنون والاوهام ». وكاتا هاتين الصورتين ، مناقضتان لعقيد الاسلام معاديتان لها ، اما ابن عربي – وهو إمام الوجوديين بين الصوفية المسلمين - فقد اختار الصورة الاولى وكل مايترتب عليها من نتائج منطقية .

<sup>(</sup>٢) اول من رد على ابن عربي و كشف عن عورانه الامام ابن تيمبة الحراني (ت سن ٨٢٨ه) مستدلا بالكتباب والسنة ، لكن الذين اصيبوا بداء التصوف لا يقيمود الكتاب والسنة وزنا ، اذا وجدوا نصاً لاحد ، شايخهم يعارض نصوص الله ورسو ومن ثم ما نفعت مؤلفات ابن تيمية المتصوفة واتباعهم الا فليلا اما السيد المجدد فا كافي وسعهم ان يقولوا فيه كما قالوا في ابن تيمية وغيره من انهم لايعرفون الطريق وماذانوا حلاوة السلوك ، واني لهم ان يتفوهوا بذلك . وقد رد على امامهم ابن عرمن طريق تجارب الطريقة والسلوك نفسها ، كأني به غزاهم في عقر دارهم وبسلاح خبر جزاه .

للد كتور برهان أحمد الفاروقي فانه اصاب المحن وطبق \* المفصل في هـذا الباب ، فمما جاء في مكتوب له : \_ « القول بأن الممكن عـــين ذات الواجب تعالى شأنه ، وصفات الممكن وأفعاله ( عين صفاته وأفعاله ) جل قدره ، سوء أدب والحاد في أسمائه تعالى وصفاته ، (۱) و كذاك ورد في كتاب له :

« اياك وأن تنخدع بترهات الصوفية وتزعم أن غير الحق والحق جل وعز شأنه ، كلاهماواحد لافرق بينهما (٢ ) ، ومن أقواله في هذه المسألة:

« لا يتحد الله تعالى شأنه بشيء من الاشياء . والذي يظهـــر من كلام الصوفية من معني الاتحاد . انما هو مما لايمكن أن يكون مرادهم به على ظاهره .

فان مرادهم بهذا الكلام المشعر بالاتحاد \_ اذا تم الفقر فهو الله تعالى أنه اذا اكمل الفقر وحصل العدم الحجض فلا يبقى في نظره الا الله تعالى ولا يتراءى للسالك غيره . وليس مرادهم به أن الفقدير ، أي الصوفي ، والحق تعالى شأنه يتحدان ، فانه كفر وزندقة . تعالى سبحانه عما يتوهم

<sup>(</sup>١) ج ٢ : المكتوب الاول

لاجادة .
 لاجادة .
 لاجادة .

الظالمون علواً كبيراً «'' فأنت ترى أنه يؤول كلامهم تأويلا حسنا ، ودلك شأنه دائماً في رده على الصوفية وعقيدتهم الباطلة هذه . فانه يؤول كلامهم حسب مايسعه ويصرفه الى معنى لايناقض عقيدة الاسلام الثابتة من التوحيدالتنزيهي ، وأن لم يستطع فيضرب به عرض الحائط ويعارضهم ويرد عليهم مستمسكا بكتاب الله وسنة نبيه والمائية .

المكاشفات ؛ ومن ضلالات المتصوفة وإتباعهم التي نفقت سوقها وكثر المعتقدون بها أنهم يعنمدون على « مكاشفات » مشايخهم ويثقون بها ويعملون حسب مقتضاها ، وان خالفت نصوص الكتاب والسنة ، فات قلت لهم : ساباله كم تؤمنون بمظنونات مشايخه كم وأحلامهم « ومكاشفاتهم » حسب تعبير القوم – والحال أنها معارضة لنصوص الشرع البينات ؟ » قالوا « هذه من أسرار الطريقة لايدر كها الا المشابخ والصوفية ، » الى غيرها من أباطيلهم وخزعبلانهم ،

ومن حسنات السيد المجدد التي تذكر وتشكر أنه رد على أمثال أولئك المتصوفة واتباعهم رداً عنيفاً وبين لهم بكل قوته أن الكتـــاب والسنة هما أساس الدين ، واليهما المرجع في المسائل الشرعية . فمما كتب في هذه المسألة العظمة الشأن :

ه انما المعتبر في اثبات الاحكام الشرعية ، الكتاب والسنة ، والقياس والاجماع ايضاً بما تثبت به الاحكام . وليس هناك حجة اخرى ، عيرهذه الاربعة في اثبات الاحكام الشرعية ، اما الهام الاولياء فلا يحل حراما

<sup>(</sup>١) ج ١ : ص ٢١٤ ، المكتوب : رقم ٢١٤

ولا يحرم حلالًا . وكذلك (كشوف) الصوفية ؛ لاعمل لها في وجوب شيء من الاحكام او جعلماسنة . والذين حظوا بالولاية الخاصة من الصوفية لافرق بينهم وبين العامة في تقليدهم الاثبة المجتهدين (١) »

اما الرياضات والمجاهدات التي اختارتها المتصوفة ؛ متنكبة السنة فلا عبرة بها ، لان البراهمة واليوكية والفلاسفة من الهنادك ايضاً مشاركون لهم في هذه الصناعة ، لكنها لاتزيدهم الا ضلالا وخسراناً (٢٠) » .

وكذلك تطرق السيد المجدد الى منكرات المتصوفة في عصره ، التي اتخذوها دينا لهم وعضوا عليها بالنواجذ فانتقدها انتقاداً صريحالايشوبه ادنى غموض ولا ابهام ، فمن ذلك قوله في مكتوب له :

« ومما لاريب فيه ان السماع والرقص من باب اللهو واللعب : والآيات والاحاديث وأقوال الفقهاء متضافرة في تحريم الغناء ، بجيث لايأتي عليها الاحصاء . .

وماأفتى مفت في عصر من العصور باباحة الرقص والغناء والمزامير .

اما عمل الصوفية فليس حجة في تحليل شيء وتحريمه وأقصى ما يسعنا في شأنهم ان لانلومهم ولانذكرهم بسوء بل نفوض أمرهم الى الله . وانما العبرة في مثل هذه المواقف بأقوال الأئة أبي حنيفة و بي بوسف ومحمد ابن الحسن لابعمل أبي بكر شبلي وأبي الحسن الثوري . وانما اتخيل

<sup>(</sup>١) ج ٢ ، ص ١٠٨ - المكتوب الحامس والخمدون

<sup>(</sup>۲) ج ۱ ، س ۲۳٦ ــ المكنوب رقم ۲۲۱

صوفية عصرنا الرقص والغناء ديناً لهم وشعاراً ، متسترين وراء اعمال مشايخهم ، مستندين اليها .

أولئك الذين اتخذوا دينهم لهواً ولعباً ٣٠٠

ومكتوبات السيد المجددطافحة بمثل هذه الاقوال المرضية الناصرة للسنة السنسة .

وكان ــ رحمه الله ونضر وجهه يوم القيامة ــ حريصاً على اتباع السنة . مولماً بالعمل بها . فكان لذلك تأثيره في رجوع الناس الى الحديث النبوي ودراستة ، حتى نشأت بعد ذلك طائفة ــ ولوكانت قليلة ــ من الصوفية المحدثين .

### الشيخ عبد الحق الدهلوي – ٩٥٨ – ١٠٥٢

ادا ذكرنا جهاد الشيخ المجدد السرهندي وأعماله الجليلة فلايناسب اغفال ذكر الشيخ عبد الحق الدهلوي (٢) الذي كان معاصراً للسيدالمجدد وهو الذي أحياء علم الحديث في شمالي الهند وجعل خزائنه في متناول

<sup>(</sup>١) ج ١ ، ص ٣٠٥ – المكتوب رقم ٢٦٦ .

<sup>(</sup>٢) ولد سنة ٥٥ ه ه في دهلي ، عاصمة الهند . وبعد ان تلقى العلوم على والده ، ارتحل الى الحرمين الشريفين وصحب الشيخ عبد الوهاب المنقى « تسنة ١٠٠١هـ» وقرأ عليه الكتب السنة . ثم عاد الى الوطن واستقر به وظل ينشر العلم ويخدم السنة الى ان نوف سنة ٢٥٠١ ه اما شيخه عبد الوهاب المنقى فهو اخذ عن الشيخ عسلي المتقى « ت سنة ٥٧٥ ه » صاحب كنز العالى وقد اسلفنا شيئاً من ذكره في ما تقدم من هذا الكتاب .

الناس ليأخذوا منها ماشاؤوا . وصنف كتباً كثيرة أجاد في تأليفها حتى أثنى عليه الفقهاء والصوفية معاً واتفقوا على جلالة سأنه وعلو قدره .

ومن أشهر مؤلفاته « اللمعات ،شرح مشكاة المصابيح بالعربية ، وأشعة اللمعات بالفارسية ».

ذكرنا الشيخ همنا في من بذلوا جهدهم في تجديد الدين واحساء السنة الصحيحة ، والحال أننا ماذكرنا في عداد اولئك غيره من فطاحل العلماء الذين تقدموه او عاصروه. ولنا في ذلك عذر ، لان عامة علماء الهند ، ولاسيا في شمالي البلاد ، ما كانوا يلتفترن الى علم الحديث والسنة النبوية الا قليلا ، بل كان جل همهم في كتب المنطق والفلسفة او الفقه ، فغفلوا عن معين العلم الصحيح وأغفلوا ، رحمهم الله وتجاوز عن سيآتهم . واما الشيخ عبد الحق فهو اول رجل سعى سعيه في نشر علوم السنة وبذل الجهد المستطاع في بث معارفها وكان سعيه مشكوراً بفضل الله وتوفيق من عنده ، فله منة في أعناقنا ويد على مسلمي الهند لاتنكر ولاتنسى ، لان ذيوع علم الحديث وانتشار السنة الصحيحة مايقرب الناس

المسلم المتعطش على ان يرتوي منه ماشاء ان يرتوي وأحدثت المعاصرة التنافر بين الشيخ والسيد المجدد اولاً ، كما

بنفســه الى الدين الصحيح ويدني الطالب من عيونه الثرثارة 🛪 ويحث

 <sup>◄</sup> المين الثرثارة والثرارة والثره بمنى واحدوهي الغزيرة الماء \_\_\_الناشرون\_\_

جرت به العادة والمعاصرة فتنة قاما سلم الما منها أحداً. ثم زال مابينها من التنافر وسوء التفاهم وعمل حسن طويتها في عقد أواصر الود والاخاء ، حتى اتحد أحفادهما فيما بعد لاصلاح المسلمين وارشادهم الى سبيل الحق .

## الملك عالم كير اورنك زيب – ١٠٦٨ ــ ١١١٨ هـ

لقد عرفت فيم تقدم من أبواب هذا الكتاب ان الملك جهان كير ( ١٠١٤ – ١٠٣٧ ه ) قد تغير قليلًا في أواخر سني حكومته عما كان قد تابع عليه اباه من اضطهاد المسلمين وعدم الاهتمام بالدين . فأعفى المسلمين من كثير من الاضطهادات الشائنة والتضييقات المخزية التي حملوها في عصر أبيه الطاغية أكبر ( ٩٦٤ – ١٠١٤ ه ) .

ثم خلفه من بعده نجله ولي عهده الامير خرم وتلقب بشاه جهان ( ١٠٣٧ – ١٠٦٨ ه ) ، وهو الذي بايع السيد المجدد في زمن ولاية عهده على اجتناب المعاصي وإطراح الماآثم . فأصلح كثيراً من المفاسد التي تسربت الى داخل المملكة وتغلغلت في عروقها ، وحصلت المسلمين في عصره حرية لابأس بها في أداء واجباتهم والدعوة الى دينهم ، وتطورت الثقافة أيما تطور وتطهرت الابنية والملابس وطرق المعيشة وأزباؤها من طابع الوثنية واطرحت الصبغة الهندكية اطراحاً تاماً . واني لمفض اليك

قد عرفت بما أسلفنا من الكلام أن الكتاب والمؤلفين كلهم كانوا يبدأون مؤلفاتهم في عصر الملكين اكبر وجهان كير بشعار الله أكبر مشير – ولو من طرف خفي - الى ماكانوا يعتقدون من عصة اكبر وتسنمه غارب الالوهية أعادنا الله و ايا كم من هذه الخزعبلات. ولما اعتلى شاه جهان سرير الملك واخذ زمام الامر بيده ، جعـل شعاره د الحمد لله الذي نزل على عبده الكتاب ، فاقتفى الناس أثره و امحت هذه البدعة . . . . اكنه لم يتمكن من القضاء على البدع الاكبرية ، جميعاً خُوفاً على سلطانه أو الضعف في عزيمته ، فبقيت الحاجة ماسة الى ملـك يعالج بحزم ودهماء الشرور التي بذر بذورها وتولى كبرهما الملك اكبر ويسعى سعياً متواصلًا في قمم الفتن التي تأصلت جذورها وتمكنت من قلوب العامة والحاصة ؛ فأنجز الله الامر وأكمل المهمة على يد أبي المظفر عالم كير أورنك زيب بنشاه جهان بن جهان كير بن اكبر ، الذي تولى الامر بعد أمِيه سنة ١٠٦٨ للهجرة النبوية ، بعدما استبد بالملك دون شقيقه الاكبر دارا شكو. وقهره قهراً .

وماكان النزاع بين الامير دارا شكوه وعالم كير نزاعاً في الملك فحسب ؛ وانماكان نزاعاً ببن فكرتين ( Idiologies ) متناقضتين ،كان أحدهما – دارا شكوه – يريد ان يحيي مآثر جده الاكبر – اكبر بن همايون – ومجذو حذوه في التوفيق بين الاسلام والوثنية والاخدذ بيد الزندقة والالحاد .

والآخر \_عالم كير أورنك زيب كان يجب ان يحيي سنة سيد المرسلين صلوات الله عليه وسلامه ، وينتصر للاسلام بمن يناوؤونه ويجمل كامته هي العليا . . . . قالوا « لو كانت الغلبة والنصر للامسيو دارا شكوه، لبقيت الحكومة المغولية عزيزة الجانب مرفوعة الرأس أمداً غير قليل من الزمان لالتفاف الهنادك حول رأيتها » .

قلنا: إي ونعم! لا نستبعد ذلك ، يمكن ان تكون قد بقيت الى يومنا هذا — وليس من همنا الآن أن نخوض غمار هذا الموضوع — لكن الذي لا نشك فيه أنه لوكان الظفر والغلبة لدارا شكوه لما بقي في هذه الديار للاسلام عين ولا أثر .

والحق أن عالم كير أول ملك من ماوك المسلمين في الهند واذا استثنينا بعض ماوك آل تغلق – استمسك بعروة الدين الوثقى وعاش عيشة الزهاد والفقراء ، يقوم الليل ويصوم النهاد ، وهو الذي أعاد للدين المبين في عصر • نضرته وشبابه وألغى القوانين المناقضة للشرع واكرم العلم والعلماء وقضى على البدع والمنكرات . وكان الى ذلك ، من كبار ماوك الهند قديماً وحديثاً ، وان كان في طول العمر واتساع مدة الحكومة فضل للرجل وشهادة على نبوغه وشدة مراسه وصلابة قناته ، فالملك عالم كير لايضاهيه في هذا الشأن ملك من ماوك الهند ، لافي فالملك عالم كير لايضاهيه في هذا الشأن ملك من ماوك الهند ، لافي القديم ولا الحديث من تاريخها .

فلم يتول الامر كبيير ملوك الهند القدمياء (آشوك) ( ٢٧٣ – ٢٣٢ ق.م ) الا احدى ادبعين سنة ، وكذلك لم يتول ( بكر ماجيت )، من ملوك الهنادك ( ٣١٥ - ٣٧٥ ق.م) اكثر من اربعين عاماً . وهذا فيروز شاه تغلق من كبار ملوك الهند ، ملك الامر ثانية وثلاثين عاماً فقط . اما اكبر ، فهو يضاهيه في بادىء الراي ، لكين الحقيقة انه نودي به ملكا وهو ابن ثلاث عشرة سنة ، فتولى الامر عنه بيرم خان الى ان بلغ اشده واخذ زمام الامر بيده . وذلك بعد خمس سنوات ، اما صاحبنا ، فتولى الامر وهو ابن اربعين ، منجيذ (۱) في الحروب ، رجل السياسة وواحدها .

#### ب ِ ميزانه ومآثره :

ومن ميزاته أن الحكومة المغولية ما أتسع نطافها في زمن اتماعها في عهده . وكذلك زادت ثروة البلاد ازدياداً يدهش له القاريء ، الى غيرها من جلائل أعماله ومآثره الخالده التي تضيق عنها بطون الاسفار .

لكنه من دواعي الاسف والالم ان المؤرخين الافرنج والهنادك وصموا هذا الملك العادل الزاهد بمايب واختلقوا عليه اكاذيب، وكأنهم ارادوا ان يطووا اعماله الجليلة طيا ويمحو مآثره الحالدة محواً.

ب) ومن أعاجيب شجاعته وايمانه بالله مايروى أنه بينا كان يقائل عبد العزيز البلخي ، الد حانت صلاة الظهر والمعركة حام وطيسها . فاكان منه الا ان نزل عن صهوة جواده واصطف بمن معه من الجند الصلاة مم ان رجال معيته وأصحابه الحوا عليه في الامتناع عن ذلك خشية على نفسه . فأدى الصلاة كأحسن مايؤدي المرء ، فتأثر بذلك عبد العزيز البلخي وطلب الهدنة فائلا : مقاتلة مثل هذا الرجل انكسار وجريمة .
 ( عن ، رودكوثر ، ص ٢٧٦ ) .
 منحذ في الحور ب عدرس سا .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT.

اما مفترياتهم، فلايكادياني عليها عد . وقد انبرى للرد عليهم لفيف من كتابنا المحققين وعلى رأسهم العلامة شبلي النعماني ( ف سنة ( 1911 / 1971 ) .

فلنعد الى الكلام عن مآثره وخدماته للدين الحنيف .

فمن جلائل اعماله التي تذكر وبلسان الثناء تؤثر أنه إلغى جميع البدع والمنكرات الـتي روجها اكبر ونقضها عروة عروة . ودونك فذلكتها :

- (١) ألغى التقويم الالهي الشمسي .
- (٢) منع الاحتفال بعيد رأس السنة الشمسية .
- (٣) أذن أولاً للمغنين ان يحضروا باب الملك بشرط ان يمتنعوا عن الرقص والغناء . وبعد قليل حظر عليهم ذلك ايضاً .
- (٤) قد جرت عادة ملوك المغول في الهند ان يزنوا إنفسهم بالذهب والجواهر الثمينة ويتصدقوا بها على الفقراء وذوي الحاجة زعماً منهم ان هذه تقيهم نوائب الدهر وتدفع عنهم شرها فألغ اه أورنك زيب في السنة الثانية عشرة من حكمه
  - (٥) وفي السنة نفسها عزل المنجمين عن مناصبهم .
- (٦) ومن عادة بعض ملوك المغول أنهم كانوا يطلون من شرف قصورهم وحصونهم كل صباح لتتمتع الرعية بالنظر الى وجوههم الميمونة ، شأن الملوك الوثنيين في رعيتهم ، اذ

كانوا يعبدون ملوكهم ويقلدسونهم ، وقد أصر على هــــذ. البدعة المشؤومة الملك شاه جهان ( ١٠٣٧ – ١٠٦٨ هـ ) على ماكان به من رزانة وسلامة في الفكر .

ما الملك أورنك زيب ، فما كان ليتحمل هذه الصنيعه ، فأمر بالانقطاع عنها في السنة الحادية عشرة من توليه الأمر ، أصدر أمراً بأن لاينسج شيء من الثياب الذهبية في دار الصناعة الملكمة.

(A) قد عرفت مما أسلفنا ان اكبر أباح بيع الخمسر علناً ، ثم منع ولده جمان كبر ( ١٠١٤ – ١٠٣٧ ه ) بيعما العلني ، الا أن أمره بذلك لم يغن شيئاً ، اذ كان بنفسه مدمناً للخمر سكبراً وأباح للناس ان يتعاطوها في بيوتهم ، مجيت لا تقع عليها عين الناظر . ولما تبوا شاه جمان عرش الملك أصدر امره السامي بمنع بيع الخمر بتاتا ، الا انه استثنى النصارى مسن ذلك واباح لهم ان يصنعوا لانفسهم ماشاؤوا من انواع الشراب .

لكن اورنك زيب الملك المسلم الزاهد ؛ ما كان ليقنع باصدار الاوامر فقط ، بل اعتزم ان يستأصل شأفة ام الحبائث ويجتث شجرة الشر من جذورها . فأفرد مصلحة خاصة الاحتساب الشرعي وعين لها موظفين وعمالا يقومون على تنفيذ امره ويسعون سعيهم في البحث عمن عسى ان يكون قد اقترف هذا الحبيرة . فكان كل من يؤخذ ببيع الجريعاقب بالضرب بالدرة او الحبس . وه ، أثرة لهذا الملك المسلم ملم يستطمع جحودها من يصونه بكل عيب وينسبون اليه كل قبيحة .

وهاك ماهالهاحد معاصرينامن مؤرحي الهمادك بعدما فصل العول في جهوده المتتابعة للقضاء على هذا المنكر الشنيع :

... لكنه لم يكن بمكناً ان يمحق هذه الجريمة محقاً بحيث لا يبقى لها عين ولا اثر ، لان الفساد كان قد بلغ من قبله مبلغاً ما عاديمكن معه القضاء عليه واستئصال شأفته ، الإ ان الفخار كل الفخار لاورنك زيب ، اذ لم يأل جهداً في ابتغاء ذلك الحال (١) ،

(٩) وكذلك صدر الامر الملكي للبغايا والراقصات أن يتزوجن او مخرجن من حدود المملكة .

(١٠) منع المقامرة.

ج \_ نظام الحكم في عصره :

هـذا برض من عد وقليل من كثير فيه كفاية لمن اراد معرفة مزيته بين اجداده. وجملة القول ان الملك اورنك زيب كان مثلا حسنا ، لملك مسلم ، ورث المملكة الارستقر اطية عن آبائه واحب ان يبقى متقيدا يقيودها محافظا على خصائصها . وفي الوقت نفسه تمنى من صميم فؤاده ان يبقى مسلما صادقا ، مستمسكا بأذيال الكتاب والسنة ، مطيعا لما ورد فيها من نظم للحياة البشرية وقوانين للسعادة الانسانية . فكأني به اراد ان يجمع بين نقيضيين من حيث يشعر اولا يشعر ، لان الاسلام لايعرف للأمير او الخليفة السلطان المطلق ، والممالك المسلمة الهندية كلهما

<sup>(</sup>۱) شرما: ص۱۲۲

كانت ارستقراطية مجتة ، لم تكن من نظام اللهم الاسلامي في قليل ولا كثير .

وإنماكان يختلف ضررها باختلاف الملوك وافكارهم الشخصية وميولهم الذاتية ورجهات نظر كل منهم فاذا اعتلى سريو الماك رجل صالح مثل فيروز تغلق ( ٧٥٢–٧٨٩ ه ) او أورنك زيب (١٠٦٨–١١٨٨ ه ) تجلت الثقافة الاسلامية بأجلى مظاهرها وظهر للملأ مافي الاسلام وقوانينه المدنية من حكمة وبصر بطبائع الامم . وان امتلك ناصية الامر رجل لايأبه لأوامرالشرع ولا يحتفل بهامثل علاء الدين الحلجي (٩٥٥–٧١٦ه) انتكست راية الاسلام وانكسفت شمس محاس الدين المبين ونظمه الادارية واذا شاء ربك ان يستبد بالامر طاغية مثل جلال الدين اكبر ( ١٩٦٤ - ١٠١١ه ) ، يتخذ دين الله هزوا ولعبا وينصب لأهله العداء ، فلا عجب ان ضافت على المسلمين الارض بما رحبت وحسبت ان لا ملجأ لهم من عدوانه واضطهاده الا الى الله جل وعز شأنه .

فأنت ترى ان ماوك الهند المسلمين ما كانوا يتقيدون بشيء من نظام الحكم الاسلامي ولم يكن لهم دستور او قانون اساسي يسيرون عليه ويعملون بمقتضاه والهاكان الصالحون منه يودون من تلقاء انفسهم اليكوق الشرع الاسلامي رائدهم في تنظيم أمور المملكة يرجعون السه اذا أشكل عليهم شيء أو عرضت ملمة ؛ فكأنهم كانوا يسعون ان يجمعوا بين طرفي نقيض ، كما قلت آنفاً ، ومن ثم تراهم مخطئوون كثيراً في تطبيق الشرع الاسلامي والترفيق بينه وبين ميولهم الاستبدادية الارستقر اطية تطبيق الشرع الاسلامي والترفيق بينه وبين ميولهم الاستبدادية الارستقر اطية

فبينا نرى الملك أورنك زيب وهو أورعهم وآرقهم عند حدود الله ورسوله \_ يضرب الجزية على سكان البلاد ، نجده في الوقت نفسه يهدم معابدهم وأوثانهم ، مع أن الشرع لم يسمح بهدم معابد أهل الذمة الذين تضرب عليهم الجزية .

وبينا نقرأ كثيراً في كتب التريخ عن كمال خلقه واتزان طبعه واعتدال سيرته ، اذ بحادثة خطيرة تستوقفنا \_ وان كانت تافهة في باديء أمرها \_ تجعلنا في حيرة من أمره وبيان ذلك انه «... في السابع والعشر بن من شعبان من سنة ١٠٨٧ للهجرة \_ السينة التاسعة عشر من توليه الأمر \_ دنا منه أحد السقاة على سلالم الجامع الكبير وحياه بتحية الاسلام . فنفذ الأمر الملكي بأن يفوض الى الشرطة(١) »

هذه هي غطرسة الملك وكبرياء الارستقر اطية .وهذا شأن الملوك في كل بلد وفي كل زمان . وقد أحسن الاسلام اذ قضى على هـذه وتلك قضاء لاحياة بعده

وليست تبعة هذا النظام على اورنك زيب فهو من تقاليد ماوك المغول الارستقراطيين وانما يؤخذ عليه أنه لم يتطهر من أرجاس النظام

<sup>(</sup>١) تبصرة الناظرين (من كرائم مخطوطات الخزانة الشرقية في بانكي بور: رقم ١٥٨) للمير السيد محمد بن عبد الجليل البلكرامي . وهاك نص السارة بالغارسية : سنه جلوس نوزدهم . . . . بيت ويبغم شعبان آبدارى بزرينهك مجد جامع نزديك سيدة سلام عليك كنفت حكم شد حواله كوتوال نمانيد ( الصحيفة : ٩٥)

المهمين في عصرة تطهراً كاملًا ٢٠٠٠ وقد اليعذل من يكون في مثل موقفه الحرج.

وكذلك نجد هذا الملك الصالح يتعاطى بعض البدع مع أنه نفسه قضى على معظـــــم البدع التي كان قد استحدثها أكبر ورجال حاشيته . ومالنا المومه على ذلك ، حينا نرى علماء عصره متسكمين في ظلمات البدع مخبطون فيها خبط عشواء (١).

و انا ذاكرون الك شيئاً منها عن قريب ، ان شاء الله تعالى .
وجملة القول ان الملك اورنك زيب قد خدم الدين وأحيا مآثره
وبذل الجهد المستطاع لاعلاء كامته ورفع شأنه في زمان قل فيه ناصره
فأدى الواجب وقام بما عليه وله يد على كل مسلم في هذه البلاد لاتنسي أبد
الدهر . نضر الله وجهه يوم القيامة وتجاوز عن سئاته .



# الإمام ولي التدالدّهي لوي ومن تبعيه ۱۱۱۶ - ۱۱۷۱ ه

### الهند الاسلامية في عصره :

دخل الاسلام الهند من طريق الجبال الشهالية الغربية في أواخر القرن الرابع للهجرة ، وقد حدثناك فيا اسلفنا عن غربة الاسلام خلال القرون الستة التي تلت محمودا الغزنوي ( ٣٨١ – ٤٦١ هـ) وما كان عليه المسلمون من جهل فاضح بدينهم وما نشره بعض ماوكهم من الفساد والضلال فتجاوزوا فيه الحد ، وكذلك مر بك فيا تقدم انه مانبغ في المسلمين طوال تلك القرون من يجدد لهم أمر دينهم ويحيي مآثر الاسلام في هذه البلاد ويعيد لها نضرتها وشبابها الا رجلين صالحين : احدهما كان فقيراً ملك على الناس مشاعرهم وقلوبهم فارشدهم الى مواطن الحق وسعى. سعيه في اخراجهم من ظلمات الجهل والشرك والبدعة ، وثانيها كان ملكا عاش عيشة الزهاد والفقراء واجتهد بكل ما أوتي من عزيمة وقوة في أن

م -- (٩).

يكبح جماح الفتن ويقمع شرها وفي ماسردنامن عظائم أعمالها كفايةللقارىء المستبصر ، ولكن ، قل لي بالله ماذا يفعل ذانك الرجلان وقد تأصلت جذور الفتنة وامتحت دماء المسلمين السذج ستة قرون أو أكثر ، فتفاقم شرها وأعما الحذاق النطاسين دواؤها ، ولو خلف اورنك زيب خلف ، لهم رأى وصلاحواقدام وعزعة لكان يرتحى أن تثمر حبود ذينك المجاهدين الصالحين وتؤتى أكلها ، لكنه مما يؤسف له أنه قد خلف من بعده خلف كل منهم كانأضعف قوة وأدنى بأساً من سابقه ، حتى أصبحت الدولة المغولية على وشك الانقراض ، فنجمت قرون الفتن من جديد ونفقت سوق البدع والخرافات في المسلمين حسب ما جرت به عادتهم منذقرون، وعادت الثقافة الهندكية الوطنية ـ التي كان قد تقلص ظلها بجهود السيد الجدد والملك اورنك زيب ـ تسترد سابق عهدها وغاير شأنها ، وكذلك تطاولت الشيعية بأعناقها ، مستظلة برايات امراء الولايات ، متدرجـة في أعطافهم واكنافهم .

هذا ما آلت اليه حال الحكومة ورجالها ، اما العلماء والمشاييخ فلا تسل عما صاروا اليه من الوهن في عقائدهم والانحطاط في اخــلاقهم والنهاون في سائر اعمالهم ،

فهؤلاء المتسمون بالدروشة والصوفية قد بسطوا زرابيهم في زواياهم وانعزلوا عن الناس، يكيدون للاسلام ويخربون بيوت الله بأيديهم وأيدي أتباعهم من الجاهلين،

اما المدارس (۱) فها زالت توتج بأصوات أتباع أرسطو و فلاسفة اليونان ، وان تعجب ، فعجب عكوفهم على عظام اليونان ، وان تعجب ، فعجب عكوفهم على عظام اليونان البالية ـ اريد بها علومهم ـ ودراستهم اكتبهم ومؤلفاتهم في القرن الثاني عشر للهجرة وقد نخرت وبليت ، ولم يبق في بلاد اليونان نفسها من يلتفت اليها ويبذل مجهوده في تحصيلها ، لكن علماءنا مازالوا معجبين بها واصلين ليلهم بنهارهم للتبريز فيها ، فغلن عن حاحات العصر ومقتضاته ،

فبقيت تلك المدارس المسهاة بالاسلامية ، متسكعة في ظلمات البونان ، صارفة وجهم عن ينبوع الدين الثرثار \* ، فلاتكاد تسمع فيها للكتاب او السنة ذكراً او همساً ، ومن أكبر البليات ان البيوتات العلمية الكبرى وفطاحل علمائها ايضاً ، كانوا يكتفرن من كتب الحديث

<sup>(</sup>١) دخلت العاوم الاسلامية في الهند أولا في الفرن السابع وظل همهم منحصراً في الفقه والاصول الى الفرن الثان . ثم جاءت كتب التفتازاني (ت سنة ٧٩٣ه) فنالت رواجاً عظيا وتلقاها الناس بافقبول وأقبلوا على دراستها اقبالا . ثم جاءت كتب وشروح جديدة لكتبالمنا خرين من المناطقة، حتى جرى هذا المنهاج العقيم المعروف بلدرس النظامي ، نسبة الى الملا نظام الدين المهالوي (تحسنة ١٦١١/١١١) والذي لايز الى العمل به جرياً في مدارسنا «الاسلامية» . والنسيب الاوفر فيهالمتروس والحواثي وتعليقات المتأخرين على كنب المنطقين والمناطقة ثم أضافوا الى «الدرس النظامي» كثيراً من النروح والحواشي لكنب المنطق ، فأصبح ضفتاً على إبالة .

المؤلف ـــ

<sup>﴿</sup> الثرثارِ : ذو الماء الغزيرِ وقد سبقت الاشارة اليه . \_\_الناشرون\_\_

بدراسة مشكاة المصابيح () ومشارق الانوار ، وهم هم يصر فون سنين طويلة من أعمارهم في العكوف على كتب أرسطو وعلماء اليونان؛ ينخلونها نخلا ويقتلونها بحثاً ، فأي عجب اذا بلغ منهم الانحطاط هذا المبلغ ؛ وهل يرتجى للمسلم شفاء من أدواء الجهل والبدع اذا تنكب عيون الكتاب المعزيز والسنة النبوية ? وكأني بهم ما استفادوا من عظات السيد المجدد والشيخ عبد الحق الا تحلة للقسم ،

و كأني بالشيخين لم ينجعا في ترغيب العلماء في القرآن والسنة الا قليلا، والذي أراه انه ماحر مت طبقة من المسلمين دعرة السيد الجدد والشيخ عبد الحق و نصائعها الغالية مثل ما حرمها علماؤنا اما اهل الفتوى فجعلوا يقدسون كتب الفقه والفتاوي واتخذوها قرآ نهم وآ منوا بها كما يؤمن بالغيب واصبح الشك في مسألة من مسائلها عبارة عن كفر بالله ورسوله، ومن ذا الذي يجترىء ان ينكر عليهم شيئاً من مسائلهم التي يفتون بها او افتي بها ض من تقدمهم من علمائهم وفقهائهم كابن نجيم المصري (ت ٩٠٠ه ه) او الملاعلى القارىء الحنفي (١) (ت سنة ١٠١٤ه) وان تجاسر أحد على ذلك سلقوه بألسنة حداد ولقبوه بألقاب شنيعة وان تجاسر أحد على ذلك سلقوه بألسنة حداد ولقبوه بألقاب شنيعة وان تجاسر أحد على ذلك سلقوه بألسنة حداد ولقبوه بألقاب شنيعة وان تجاسر أحد على ذلك سلقوه بألسنة حداد ولقبوه بألقاب شنيعة وان تجاسر أحد على ذلك سلقوه بألسنة حداد ولقبوه بألقاب شنيعة والمنافقة والمنافقة

<sup>(</sup>١) ومن علمائنا المعاصرين من بلغت به العصبية للاسلاف والجدد ، ان بالغ في الدفاع عن فلة احتفالهم بدراسة كتب الحديث وتهافتهم على خرافات اليونان وترهاتها . وقد أشرنا الى ذلك من قبل أيضاً .

 <sup>(</sup>٢) ذكرنا هذين العالمين الجبذين ضربا للمثل ، وليست التبعة على هؤلاء الاعلام ، وانما على الذين يؤمنون بأقوالهم وانيانهم بالكتاب والمنة .

لعل القاري، يسائلني - وقد أسهبت في الكلام عن عصر الامام ولي الله - كيف كانت معاملتهم للكتاب العزيز في مدارسهم وحلقات دروسهم ? فالحق - والحق أحق ان يقال - أننا لم نسمع بالكتاب العزيز يدرس في مدارسهم أويصرف بعض الوقت في الكشف عن وجوه معانيه والتنقيب عن محبات أسراره. وكيف يتأتى لهم ذلك ، وقد تهافتوا على المعقولات تهافتًا وتزاحوا عليها بالمناكب .

فلم يكن لأهل العلم منهم أدني المام بمعارف الكتاب العزيز ، دع عنك ذكر العامة والأوساط .

### العالم الاسلامي في القرن الثاني عشر الهجرة

ولما كانت دائرة كلامنا في هذا الكتاب تنصر في تاريخ الدءوة الاسلامية في الهند ، ماتعرضنا للآن لما كانت عليه الحال في سائر البلاد الاسلامية في تلك القرون ، الا انه يجمل بنا الآن ان ننظر في أحو ال العالم الاسلامي ونتأمل أفكار أهله وأعمالهم في القرن الثاني عشر للهجرة ، فنحن الآن بصدد ترجمة رجل عبق أريج فضله في العرب والعجم واخترقت معارفه حدود بلاد الهند . فلايخفي على من له إلمام بماجريات التاريخ الاسلامي ذلك الانحطاط العلمي والفكري الذي أحاط بالعالم الاسلامي سرادقه وأناخ عليه منذ القرن الثامن للهجرة ، فقد أغلق الفقهاء باب الاجتهاد وتلقوا متون مؤلفات المتأخرين وحواشيها بالقبول في حلقات دروسهم . وكذلك تسرب الى المجتمع الاسلامي وهن في خلق أهله دروسهم ، وكذلك تسرب الى المجتمع الاسلامي وهن في خلق أهله وشمائلهم لاستيلاء أمراء الجهلة على أمورهم واستبدادهم بالأمر دون غيرهم

فدب فيهم الانحطاط ، دبيب الديدان في العرد ، الى أن استفحل الأمر واشتد الخطب وبلغ الأمر مبلغا في القرن الثاني عشر للهجرة ، بكى عليه الصديق ورثى له العدو الشامت ، وهذا ستودارد Lothsop Stoddard الاميركي ، أحد علماء الاجتماع المعاصرين .

وقد وصف تلك الحسال الموجعة المؤلمة وصفاً حقيقياً وصورها تصويراً ، « حتى لو ان فيلسوفاً نقريساً » من فلاسفة الاسلام او مؤرخاً عبقرياً بصيراً بجميع أمراضه الاجتاعية إراد تشخيص حالته في هسذه القرون الاخيرة ما أمكنة ان يصيب المحز وان يطبق المفصل تطبيق هذا الكاتب الاميركي ستودارد - كما قال عنه أعظم كتاب الشرق وامامهم في هذا العصر الامير شكيب ارسلان رحمه الله – وهاك ماوشته بنسانه لتعرف كيف يشخص كاتب نصراني أمراضنا الاجتاعية . قال ستودارد وهو يصف حال المسلمي والاسلام في القرن الثامن عشر الميلاد (القرن الثاني عشر الهجرة) : - « في القرن الثامن عشر كان العالم الاسلامي قد بلغ من التضعضع أعظم مبلغ ومن التدني والانحطاط أعمق دركة ، فاربد بلغ من التضعضع أعظم مبلغ ومن التدني والانحطاط أعمق دركة ، فاربد

<sup>(</sup>١) حاضر العالم الاسلامي : ١٦٠،١ ( الحاشية )

Thenew Worldof (۲) : ص ۲۲،۵۲ ؛ والتعريب للاستاذ عجاج نويهش (حاضر العالم الاسلامي : ۲،۹٬۲۹۰۲ ) ، الا اننا مانقيدنا بتعريبه .

<sup>★</sup> النقوس والنقرس الداهية والمحنك والنقرس ايضاً مرض معروف ـــــالناشرونــــ

والآداب، وتلاشى ما كان باقياً من آثار التهذيب العربي واستغرقت الامم الاسلامية في اتباع الأهواء والشهوات، لافرق في ذلك بين الحاصة والعامة وساد الجهل وانطفأت قبسات العلم الضئيلة لانعدام من يتعمد المدارس العديدة الباقية بالانفاق عليها والقيام بشؤونها وانقلبت الحكومات الاسلامية الى مطايا استبدادو فوضى واغتيال فليس يرى في العالم الاسلامي في ذلك العهد سوى المستبدين الغاشمين كسلطان تركية وأواخر ملوك المغول في الهند (أي الذين ملكوا الأمر بعدوفاة اورنك زيب ) محكمون حكماً واهنا ، وقام كثير من الولاة والامراء يخرجون على الدولة وبنشؤن حكومات مستقلة ، ولكن مستبدة كالتي خرجوا عليها .

وكان هؤلاء الولاة البغاة لايستطيعون اخضاع من في حكمهم من الزعماء وأمراء الاقاليم هنا وهناك . فكثر السلب والنهب وفقد الامن وصارت السهاء تمطر ظلماً وجوراً . وجاء فوق ذلك كله رجال الدين المستبدون ، يزيدون الرعايا إرهاقاً فوق إرهاق ، فغلت الايدي وقعد الناس عن طلب الرزق ، وكاد العزم ينعدم في نفوس الاهالي ، وبارت التجارة بواراً شديداً وأهملت الزراعة ايما إهمال . وأما الدين فقد غشيته عاشيه سوداء . فألبس التوحيد النزيه الساذج ( Austere ) الذي علمه عاصحب الرسالة سجفا من الخرافات وقشور الصوفية . خلت المساجد من الحصلين وأقفرت ، وكثر عدد الادعياء والجهلاء وطوائف الفقراء والدراويش المشعوذين ، يخرجون من مكان الى مكان مجملون في أعناقهم والمتاويذ والسبحات ويوهمون الناس بالباطل والشبهات ويرغبونهم في

THE PRINCE GHAZI TRUST

الحج الى قبور الأولياء ويزينون للناس التماس الشفاعة من دفناء القبور وظنوا ان الله تقدست أسماؤه بمكانة لايمكن الوصول اليه الابواسطة هؤلاء الأولياء . وغابت عن الناس تعالم القرآن وهم بين غافل وجاحد . فصارت تشرب الخمـــر ويتعاطى الافيون في كل مكان ، وانتشرت الفحشاء وهتكوا ستر الحرمات على غير خشية ولا استحياء . ونالت مكة المكرمة والمدينة المنورة مانال غيرهما من سائر مدن الاسلام فصار الحبج الذي فرضه النبي ( الله ) على من استطاعه هزواً وسخرية وعلى الجملة فقد بدل المسلمون غير المسلمين وهبطوا مهبطاً بعيد القرار . فلو عاد صاحب الرسالة الى الارض في ذلك العصر ورأى ما كان يدهى الاسلام ، لغضب واطلق اللعنة على من استحقها من المسلمين ، كما يعلن المرتدون وعدة الاوثان ، .

بينا بلغ حال المسلمين هذا الدرك الاسفل من الانحطاط وذهبت بهم الغواية كل مذهب ، بزغت الشمس التي أشرقت بنورها الظلمات وانقشعت بضيائها سحب البدع والمنكرات ونبغ الرجل الذي رتق الفتوق التي خلت بها العقول وجبر الصدوع التي حارت لأجلها الألباب . ألا وهو الرجل العبقري الفذ الامام العارف ، لله الحجة ولي الله بن

عبد الرحيم الدهلوي (١) ، فتبدلت الارض غير الارض وتغير الجووخفقت راية الكتاب والسنة مرفرفة بعد ما كانت ناكسة . وظهرت بوادر الاصلاح والتجديد بعد ما كانت خافية ، وذلك كله بمساعي الامام ولي الله الدهلوي وأنجاله الغرالميا مين الكرام وتلامذته النجاء النوابغ العظام الذين جددوا مادرس من آثار الدين القيم وأحيوا معالمه ورغبوا الناس في الاعتصام بالكتاب والسنة ، الى غيرها من أعمالهم التي تضيق عن سردها بطوت الاسفار ، ولكن هذه النظرة الاجمالية في تاريخ الاسلام في الهند تبقى ناقصة بتراء ان أغفلنا ذكر أعمال ولي الله ومساعيه الجليلة في احياء دعوة الاسلام واقامة الدين من جديد وها أنا مفض اليك بامع من جلائل أعماله متوخاً الايجاز حسد ما استطعت .

جلائل أعماله :

ولد الامامسنة ١١١٤ للهجرة قبلوفاة الملك العادل أورنك زيب

<sup>(</sup>١) ولد سنه ١١١٤ للهجرة . وكان أبوه الشاه عبد الرحيم (ف ١١٣١ه) مسدودة من كبار الثيوخ في عصره . قرأ الامام على أبيه وتخرج على يده ولما يجاوز السنة الخامسة عشرة من عمره . ثم اشتغل بالتدريس الى ان تاقت نفسه الى زيارة الحرمين الشريفين ، فسافر اليها سنة ٣١١ه ه . وهو اذ ذاك في الثلاثين . [واقام هناك عامين وقرأ الحديث على الشيخ أبي الطاهر محمد بن ابراهيم الكردي المدني (ته ١١٤٥) . ثم رجع الى الهندسة ه ١١٤ه ه وبقي بها يدرس ويصنف ثلاثين سنة ، انتفسع به في خلالها خلق كثير بمن لا يأتي عليهم الاحصاء . وتوفي سنة ٢١٧٦ الهجرة ؛ رحمه الله ونفر وجهه يوم القيامة .

بأدبعة أعوام . وكلما قارنت بين البيئة والعصر (١) اللذين نشأ فيها الامام وترعوع وبلغ أشده وبين ماجاء به من فكرة سليمة ناضجة ومعرفة صادقة بأدواء الامم وأسباب انحطاطها ، أخذ العجب من قلبك مأخذاً عظيا . نشأ في زمن عمت فيه الفوضي وفشا الجهل وانتشرت الرذيلة والفحشاء بين الملوك والسوقة ، ثم يأتي بمؤلفات وكتب ، يضرب فيها ربقة التقليد الاعمى عرض الحائط وينظر الى التاريخ والمجتمع البشري نظرة الحكيم المستبصر ، ويتكلم ويخوض في دقائقها مستقياً من معين الكتاب العزيز والسنة النبوبة . هذه مؤلفاته ونتائج قريحته منتشرة بين القاصي والداني ، هل تجد في لفتها وطرق تأديتها للماني وأفكارها ونظرياتها والحقائق المبعثرة في مطاوي بحوثها وثنايا كلامها — هل تجد في كل ذلك من أثر لتلك البيئة القذرة المرذولة التي قلما سبق لها نظير في تاريخ الشعوب ؟ هذه حجة الله البائعة

<sup>(</sup>١) ولد قبل وفاة اورنك زيب (١٠٦٨ – ١١١٨) بأربع سنين: وتوفي سنة ١١٧٨ في عمر شاه عالم الثاني ( ١٠٦٨ – ١١٨٨) الذي تقوضت في عهذه دعائم المملكة المنولية تقوضاً تاماً ، وان تبوأ سرير المملكة بعده ملوك ، لكنهم كانوا ألموبة بيسد الانكايز ، حتى ان آخر هم بها ورشاه الثاني (١٢٥ – ١٢٧٣ ه) لم يكن له الامر الا في داخل الحصن الاحر – فعاش الامام ولي الله في زمن تتابع فيه نمانية ملوك على عرش دهلي منهم سبعة ، كل تال منهم أضعف بأساً من سابقه : وهم : بهادرشاه الاول عرش دهلي منهم سبعة ، كل تال منهم أضعف بأساً من سابقه : وم : بهادرشاه الاول العرب دارشاه ( ف سنة ١١٢٨ ه ) وفرخ سير ( ١١٢١ – ١١٢١ ه ) واحمد شاه المعروف بالخليج ( ١١٣١ – ١١٦١ ه ) واحمد شاه الثاني ( ١١٣٠ – ١١٦١ ه ) وشاه عالم الثاني ( ١١٦٠ – ١١٦١ ه ) وشاه عالم الثاني ( ١١٦٠ – ١١٧١ ه ) وشاه عالم الثاني ( ١١٦٠ – ١١٧١ ه ) وشاه عالم الثاني ( ١١٦٠ – ١١٧١ ه ) وشاه عالم الثاني ( ١١٦٠ – ١١٧ ه ) وشاه عالم الثاني ( ١١٦٠ – ١١٧ ٩ ) وساه عالم الثاني ( ١١٦٠ – ١١٧٠ ) وساه عالم الثاني ( ١١٠٠ – ١١٧ )

والغتها النقية الصافية ، هل مربك شيء من مثلها في الالف سنة من تاريخ المسلمين في هذه البلاد ?

كلا! لا والله ، وايم الحتى ان الامام نظير نفسه ونسيج وحده في بيانه والكشفءن أسرار القرآن والبيان لوجوه التوفيق بين أقوال الأثمة وتطبيق الشريعة الاسلامية لقوانين الاجتماع والاقتصاد .

وصفوة ماقلنا آنفاً ان الامام ولي الله الدهاوي (١) من الرجال العباقرة الافذاذ الذين يسعون ليل نهار لاحداث انقلاب فكري وتغيير في عقول الناشئة والشبيبة وصقل أذهان الشيوخ ليرقى بهم جميعاً الى المستوى الفكري المنشود الذي يمكنهم من النظر الى الاشياء نظرة الناقد المنصف النزيه ،

(١) كل عبقري أو عالم فذ يكون وليد بيئة ، كا يقولون ، او يكون للاساتذة تأثير ملوس في أفكاره وآرائه حب المقتاد في آراء أعاظم الرجال ومفكريهم . لكن الامام ولي الله نظير نفسه في هذا الباب ، فلن نجد في الهند عالماً او مفكراً سبقه الى مثل هذه الافكار والآراء المديدة التي جاء بها في مؤلفاته . أما بيئته فقد عرفتها آنفا ، الا انه يظهر لنا من قراءة مصنفاته أنه قرا ما وصلت اليه يده من كتب من تقدمه من العلماء – أمثال الغز الي وعز الدين بن عبد الله وأبي طالب المكمي وغيرهم – واستفاد منها من غير تعصب أو تحفظ . وكذلك نجد في ترجمته انه درس على الشيخ أبي الطاهر محد بن ابراهيم الكردي المدني وتخرج على يده في علم الحديث حين زيارته للحرمين سنة ٣٤١ م هو المدروف من امر الشيخ محمد بن ابراهيم الكردي أنه كان عالما نحريراً وعداناً جليلا يجب ابن تبعية وجلائل آثاره كاذكر صاحب ( جلاء العينين : ص ٢٠) عنه انه كان «سلفي المقيدة ذابا عن شيخ الاسلام ابن تبعية ». فاستخر جنا من ذلك عنه انه درس كتب شيخ الاسلام واستفاد منها . ثم تحققنا من بعد ذلك بعدما سيرنا غور مؤلفاته وتأملنا بعض بحوثه ، فو جدناها مقتبة من بعض مؤلفات شيخ الاسلام . هذا أثرت الاشارة اليه في هذا المقام وبسط الكلام له موضع آخر .

الافعال . ومن أنعم النظر في مصنفاته ومؤلفاته اعترف بصدق ما قلنا . وكذلك يعرف الذين لهم اطلاع على تاريخ الشعوب والامم وسير قادتها ورجالها المفكرين ، إن أمثال هؤلاء الرجال قلمــا يتسنى لهم أن يقوموا كثيراً ماتمضى حياتهم كلها في صقل الاذهان وتنوير الافكار وازاحة العقبات وحل العقد فتنشأ بذلك ناشئة متوثبة متضلعة من تلك الآراء والافكار، مشربة قلوبهم حبها وحب العمل لها ، تأخذ ببدها لواء الاصلاح والتحديد وتسير بالامة الى بغيتها وضالتها حتى تدرك غايتها أو تموت دونها . هــذ. سنة الله في خلقه ، حسب ما يظهر لنا من تتبع تاريخ الامم ودراسة ماجريات الشعوب الماضية . فالذي نراه والتاريخ يشهد به ، أن الامام ولي الله كان من عــــداد أولئك المفكرين المصلحـين الذين استنارت بأفكارهم المبثوثة فيتفاريق مؤلفاتهم عقول معاصريهمومن جاء من بعدهم وتنورت قلوبهم وانجلي مالصق بمرآتها من صدإ الشك والجمود وانحــــــل ما انعقد في أذهانهم من مشاكل الزيغ والارتياب.

لكنه رحمه وأسكب عليه سجال رضوانه ، لم يتـأت له أن يقوم بنفسه بالتجديد العملي وينهض بالامة ويرقى الى المستوى الفكري والحلقي الذي أوضحـــه في مصنفاته ، حتى أنه لم يتسن له أن يقضي على البدع

الني كانت فاشية في بيته (١) . وعذره في ذلك أنه كان منصر فا بكل قوته الى صقل مرآة الافكاروتنوير ظلمات الجهل وجلاء أصداء الزيغ وتكوين فكرة صافية مرتوية من موارد الشرع ، ثابتة على دعائم الكتاب والسنة . فما سنحت له فرصة يتناول فيها ماأحاط به وببيئنه من الفساد والطغيان ، يتناولها بالاستنكار ويقوم في وجهها جهراً ، قومة جندي باسل . واغما كانت تلك الخطوة الجبارة في حاجة الى رجال آخرين ، وقد هيأهم الله في أقل من نصف قرن من بين أهل بيته وتلاميذ تلامذته وسيمر بك فيايأتي من فحول هذا الكتاب من حديث جهادهم المبرور ماتقربه عينك ويثلج به صدرك ان شاء الله تعالى .

أما الامام ولي الله فيمكننا أن نقسم أعماله الجليلة الى قسمين: قسم يتعلق بتنقيح النظريات والفكر والآراء وانتقاد التاريخ والمالك المسلمة المنبئة في مختلف بقاع الارض من لدن عصر التابعين الى العصر الذي عاش فيه الامام.

وقسم آخر يتعلق بمذهبه المعتدل في الفقه واطلاق سراح العقول من ربقة التقليد الأعمىوالامعان في النظم الاسلامية ومناهجها واستخلاص

<sup>(</sup>١) من البدع الغاشية في ذلك العصر أنهم ما كان يحيون بتحية الاسلام على الصيغة المسنونة ( السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ) ، بل كانوا يسلمون تسليم الاعاجم بكابات ( الحادم يرفع الى سدتكم آداب النجلة والاكرام ) أو ( العاجز يعرض عليكم التحيات اللازمة)، حتى ان البيت الولي اللهي أيضاً ما كان خالباً من هسذه البدعة ، وكذلك ما كانوا يزوجون الأيامي من بناتهم حسب ماحرت عليه الجاهلية الهندكية .

رأيه الناضج الحكيم الجامع من ثناياها وتفاريقها . وإنا لمفضون اليك بشيء من البيان والتفصيل عن القسمين لتكون على بينــــة من الامر وتعرف ما لمؤلفاته وآرائه الحكيمة السديدة من قممة .

### تنقيح النظريات والافكار:

فأول ماقام به الامام ولي الله بهذا الصدد أنه نظر نظرة في تاريخ الاسلام والمسلمين في القرون التي سبقت عهده وانتقده انتقاداً شاملا يطا بجميع جوانبه ، فهو أول رجل - في مسانعرف - فرق بين تاريخ الاسلام والمسلمين ونظر في تاريخ المسلمين من جهة مقدار التوافق بين حياتهم وبين تعاليم الاسلام وعقائده ، فهل كان المسلمون مثلاً مستمسكين بالاسلام الصحيح ، داعين الى دين الحق الذي جاء به الذي وسيالية ? أم التبس عليهم الامر ، فأدخلوا في حياتهم ومنهاج أعمالهم ونظام حكوماتهم أشياء لم تكن من الاسلام في شيء وهذا موضع دقيق تزل فيه الاقدام ومؤرخهم - بمن نبغ قبل صاحبنا أو بعده - من تنبه لهسذا الفرق ومؤرخهم - بمن نبغ قبل صاحبنا أو بعده - من تنبه لهسذا الفرق العظيم بين تاريخ الاسلام والمسلمين وأراد ان يجلو مرآة الاسلام بما لصق بها صدإ الجاهلية والعادات الاعجمية في مختلف القرون .

لكن الامام ولي الله قام بهذه المهمة خير قيام وأشار الى ذلك في معظم مصنفاته ؛ الا انه استوعب الكلام في ذلك ووفى الموضوع حقه في كتابه الشهير ( ازالة الحفاء عن تاريخ الحلفاء ) .

ثم هو انعم النظر في الأسباب الجوهرية التي افضت بالمسلميــــــن

وبملوكهم وعلمائهم الى تذكب المحجة البيضاء والعدول عن الطريق المستقيم وتأملها تأملا دقيقاً فاستخلص من دراسته الطويلة ومشابوته على البحث والتنقيب ان مرجع تلك الاسباب المختلفة التي اشار اليها في ثنايا مؤلفاته وتناولها بالنقد بوجه خاص في كتابه (ازالة الحفاء) الى سببين جوهريين أن تحول نظام الحكم من الحلافة الى الملك وانعدام روح الاجتهاد وايصاد باب التحقيق واقتناع حملة العلم بالتقليد الجامد .

ولم يكتف الامام بالاشارة الى دينك السببين الجوهربين ، بل افاض فيها وبين كل واحد منها تبيينا واوضحه بالاشلة والشواهد من تاريخ المسلمين ، بحيث لايبقي في القلوب منزعاً للشك وفي النفوس مجالا للريبة .

فبين الفرق بين الحلافة والملك وماكان له من تأثير في تغييب الاحوال وتحويل مجرى التاريخ الاسلامي .

وكذلك ذكر النتائج التي ظهرت في المجتمع الاسلامي من جراء ذلك وعدم اضطلاع أولى الامر بماكان عليهم من القيام بمصالح المسلمين ، ذكرها بوضوح وتفصيل بما لم يسبقه به أحد بمن تقدمه من وجال المسلمين وعلمائهم .

وها أنا ذا كر لك بعض ما أتى به من الآراء السديدة الناضجة في هذا الباب و . . . ما أقام امير من امراء المسلمين فريضة الحج بعد سيدن عثان بن عفان ، بل اكتفى كل من جاء بعده من امراء المسلمين وملوكهم بارسال من ينوب عنه في اقامة شعائر الحج ، مع أنها من لو ازم الحلافة وولاية أمر المسلمين و كما ان تبوؤ العرش ولبس تاج الملكة واعتلاء سرير الملك

<sup>(</sup>١) الفصل السادس ( ص ١٧٤ - ١٠٨ )

للمتوارث كان يعد من امارات الملك عند القياصرة والأكاسرة ، كذلك إقامة شعائر الحج والقيام بأمرها مباشرة من امارات الحلافة وولاية الامر في الاسلام (١) . ومن أقواله في هذا الباب في كتابه ( إزالة الحفاء ) :

وكان الوعظ والفتيا فيا مضى موكولين الى رأي الحليفة. فماكان الأحد ان يعظ الناس او يفتي فيهم من غير إذن من الحليفة . لكنه لم يبق فيا بعد للخليفة سلطان عليها ، بل بلغ الأمر في الأزمنة المتأخرة الى أنهم ماكانوا يشعرون مجاجة الى ان يستشيروا أهل الصلاح والفضل في أمر الفتيا (٣) الى ان يقول:

« مثل حكومتهم كحكومة المجوس، الا أن هؤلاء يصاون ويشهدون شهادة الحق بألسنتهم. ومن سوء الحظ أننا نشأنا في ظل هذا التغير و الانقلاب، ويعلم الله ماذا يكون من مصير الامر في ما يأتي من الايام ، (٣).

وكذلك ندد بالسبب الثاني – أي انعدام روح الاجتهاد وانتشار داء التقليد الجامد – الذي عده بحق من أسباب الانحطاط والتقهقر الحقيقية وأشار اليه في معظم مؤلفاته اجمالا وتفصيلا ، حسب ما اقتضاء المقام . وهدذه مصنفاته (حجة الله البالغة ، والتفهيات ، والمسوى ، والمرفى ، والانصاف ، وازالة الحفاء وغيرها ) ، كلها مشحونة بآرائه الناقبة وأفكاره النزيمة الناضجة في ذم التقليد الجامد وبيان الحاجة الى

<sup>( )</sup> ازالة الحفاء : ص ١٣٤ ( ملخصاً )

<sup>(</sup>۲) أيضاً ( ص ۳۰ )

<sup>(</sup>٣) ازالة الخفاء : ص ٥٥١

الخلفاء وهو من أحسن مؤلفاته ، الا انه بالفارسية ، يتخالها نتف مشدرات بالعربية : - د ما كان أحد يسمي نفسه حنفياً أو شافعياً الى أواخر دولة الشام - الدولة الاموية - بل كان الجميع يستنبطون الاحكام من الحجج الشرعية حسب طريقة إنمتهم وأساتذتهم .

وانما تسمت كل طائفة باسم ولقب في دولة العراق ــ عصر الدولة العباسية ــ وبلغ الأمر الى أنهـــم جعلوا يتلكؤون عن الحمكم بالحجيج الشرعية المستخرجة من الكتاب والسيئة ، ما لم يبلغهم نص من نصوص فقهاء مذهبهم الذي ينتمون اليه ويتعصبون له .

وهكذا أصبحت الحلافات الفقهية التي نشأت وظهرت بمقتضى فلاستدلال من الكتاب والسنة واختلاف أذواق الناس في الفهم والاستخراج مذاهب مستقلة ثابتة الأركان . . . ، »

« ... ثم لما دالت دولة العرب وانتشرالناس في البلاد النائية البعيدة عن العواصم الاسلامية ، أخذ كل منهم بمذهبه الفقهي الذي تلقاء عن مشايخه واتخذه أصلًا يرجع اليه وينبوعاً يستقى منه ، فالذي كان مستنبطاً من الكتاب والسنة ، أصبح سنة ثابتة لاتحتمل التغيير والتبديل ، وأصبحوا في دراستهم يرجعون اليها ، يستخرجون من تلك المسائل المستخرجة غي دراستهم يرجعون من تفريعات من سبقهم ( علم الشأن تخريج بو تخريج

1 -- 6

وقد وصف الامام هذا الداء بما لامزيد عليه في المبحث السابع من كتابه (۲) (حجة الله البالغة ) وفي رسالته (الانصاف في بيان سبب الاختلاف ) التي أفردها للبحث في هذه المسألة . وكلامما بالعربية ، طبعا مراراً في الهند ومصر . فمن شاء التفصيل فليرجع اليهما .

هدذا ، و كان من جهود الامام ولي الله في باب تنقيح النظريات والأفكار ان التفت الى ماشاهده من الاحوال في عصره ، بعدما فرغ من انتقاد ( أسباب التقهقر والانحطاط في العصور الماضية . وقد عرفت ما تقدم أنه نبغ في عصر طبق فيه الجهل وعمت الفوضى وكادت تدرس معالم الحق . ليفاستعرض حال عصره ونبه كل طائفة الى مافيها من ازورار عن المحجة البيضاء وانصراف عن منهج الحق ، فخاطب كل فئة باسمها وبصرها بمواقع أخطائها ودلها على ماتسرب الى عقائدها من الوهن وأعهالها من الضعف والانحلال أ. ومن هذا الباب قوله في مصنفه الشسهير – تفهيات : \_...

صنى ﴿ أَمَا هَذَا الوصي ( يُويِدُ بِهُ نَفْسُهُ ) قَانُهُ وَجِدُ فِي زَمَانَ شَاعَ فَيُهُ ثَلَائَةً أَشَاءً : ـــ

(١) البوهان، وذلك لاختلاط علوم اليونانيين واشتغال القوم
 بالكلام حتى لايكاد يوجد كلام في العقـــائد الا بزوج (كذا)

١) ازالة الحفاء : ص ١٥٧

٢) المجلد الاول ، طبعة سنة ١٣٢٢ هـ ( ص ١٠٢ – ١٢٩ ) .

(٢) والوجدان ، وذلك لاجتماع الناس شهرقاً وغرباً على قبول الصوفية وانقيهادهم لهم حتى كانت أقوالهم وأحوالهم أعلق بقلوبهم من الكتاب والسنة وكل شيء ، وحتى رموزهم وإشاراتهم قبلت وشهاعت الناس . فمن (١) أنكر رموزهم وإشاراتهم اوكان لهم مجانباً فانه لايقبل ولايعد من الصالحين .

ومامن واعظ على رؤوس المنابر الا وكلامه بمزوج باشارات الصوفية ، ومامن عالم يعلم الناس الا وهو يعتقد كلامهم ويتأمل فيه اوهو من أصحاب الطبيعة كالبهائم. وما من ناد من أنديه الامراء وغيرهم الا وعرضة ألسنتهم وبذلة أيديهم وفكاهة محافلهم أشعار الصوفية ونكاتهم.

(۱) والسمع ، وذلك لدخولهم في الملة الاسلامية. ونشأ في زمان التبع فيه كل ذي رأي رأيه ولن ترى فيه أحداً يقف على المتشابهات وما أشكل عليه من العلم ، ولن ترى أحداً الا ويخوض في فهم معاني الأحكام وأسرارها ويميل في ذلك الى المعقول ، وصار لكل رجل مذهب حسب مافهمه ، وتجادلوا وتناظروا وتباحثوا ولم يكن الاتفاق والاصطلاح أصلاً .

<sup>(</sup>١) ومن هنا ندرف السبب الذي جعل الامام نفسه يستعمل رموز الصوفية واشاراتهم في مؤلفاته كما تراه يلقب نفسه بالموصلي في أول هذا الكلام . ولاشك ان هذا الامتزاج كلامه باشارات الصوفية ورموزم ، قد قلل من قيمة مؤلفاته وجعلها عرضة لتأويل المبطلين وتحريف الزائمين .

واختلفوا في أنواع الفقه ، منهم الحنفي ومنهم الشافعي ، وكل يتعصب لأصحابه وينكر على الآخرين وكثرت التخريجات في كل مذهب وخفي الحق (١) ، .

ولـه كلام نفيس في هذا الباب في غير موضع من هذا الكتاب، نقتصر هنا على نقل جملة منه ، حتى تتضح للقراء آراؤه الناضجة التي أثرت في تغيير بجرى الافكار واحداث انقلاب ديني فكري في هذه البـلاد . وهاهو يقول مخاطباً لكل طائفة من طوائف المسلمين في عصره وينتقـد أعالهم وأفكارهم انتقاداً واضحاً لاغموض فيه ولا إبهام :

فأقول لأولاد المشايخ المترسمين برسم آبائهم من غير استحقاق و لا أيها الناس مالكم تحزبتم أحزابا واتبع كل ذي رأي رأيه وتركتم الطريقة التي أنزلها الله على لسان محمد والله ورحمة بالناس ولطف بهم وهدى لهم ، فانتصب كل منهم إماماً دعا الناس اليه وزعم نفسه هادياً مهدياً ، وهو ضال مضل ، ونحن لانوض بهؤلاء الذين يبايعون الناس اليشتروا به ثمناً قليلاً ... ولا بالذين يدعون الى أنفسهم ويأمرون بجب أنفسهم . هؤلاء قطاع الطريق دجالون كذابون مفتونون فتانون ،

وأقول لطلبة العلم ، أيها السفهاء المسمون أنفسهم بالعلماء ، اشتغلتم بعلوم اليونانيين وبالصرف والنحو والمعاني ، وظننتم ان هذا هو العلم . إنما العسلم آية محكمة من كتاب الله السائم تتعلموها بتفسير غريبها

<sup>(</sup>١) النفهات الالهية: ج ١ ص ٨٣-٨٢ . طبع الهندسنة ٥٥،٠١ ه

وسبب نزولها ... او سنة قائمة من رسول الله وتتلقيق ... فاتبعوا هديه واعملوا بسننه على أنه هدي وسنة ... وخضتم كل الحوض في استحسانات الفقهاء من قلب كم وتفاريعاتهم . اما تعرفون ان الحكم ماحكمه الله ورسوله ورب انسان منكم يبلغه حديث من أحاديث نبيك ، فلا يعمل به ويقول أ:

انما عملي على مذهب فلان لاعلى الحديث ...

اعلموا أنه ليس هذا من الدين في شيء . ان آمنتم بنبيكم فاتبعو خالف مذهباً أو وافقه وأقول المتقشفين من الوعاظ والعباد والجالسين في الخانقاهات :

يا أيها المتنسكون ، ركبتم كل صعب وذلول وأخذتم بكل رطب ويابس ودعوتم الناس الى الموضوعات والاباطيل وعسرتم على الحلق والما بعثتم ميسرين لامعسرين م

وأقول الأمراء ، يا أيها الامراء ، أما تخافون الله ، اشتغاتم باللذات الفانية الدائرة وتركتم الرعية تأكل بعضها بعضاً . أما شربت الحمر جهرة وأنتم لاتنكرون ? أما بنيت مناذل ودور للزنا وشرب الحمر والقهاد وأنتم لاتغيرون . أما هي البلاد الكبيرة ، لم يضرب فيها حد منذ سنمائة او اكثر . ومن وجدتموه ضعيفاً أكلتموه ، ومن وجدتموه قوياً تركتموه خاضت أفكاركم في لذائذ الطعام ونواعم النساء ومحاسن الثياب والدور .

وأقول المسكرية ، أيتها العسكرية ! أخرجكم الله للجهاد ولتظهروا كلمة الحق وتكبّوا الشرك وأهله ، فتركتم ما أخرجكم لأجله

واتخذتم رباط الحيل ، وحمل السلاح كسيباً تستكثرون به أموالكم من غير نية الجهاد وقصده .

يامعاشر بني آدم! اتخذتم رسوماً فاسدة لغير الدين. اجتمعتم يوم عاشوراء في الاباطيل. فقوم اتخذه مأتماً.

أما تعلمون ان الايام أيام الله ، والحوادث من مشيئة الله ، وان كان حسين رضي الله عنه قتل في هذا اليوم ، فأي يوم لم يمت فيه محبوب من المحبين وقد اتخذوه لعباً بحرابهم وسلاحهم ، وقوم اتخذوه منسكا، افلصنيعكم اجتبعتم يوم البراءة يلعب قوم ويزعم قوم أنه يجب اكثار الاطعمة للموتى . قل هاتوا برهانكم ان كنتم صادقين . و ( اتخذتم ) رسوماً تضيق عليكم كالافراط في الولائم وكالامتناع من الطلاق وكامساك المرأة بعد زوجها من النكاح؛ فضيعتم أموالكم وأوقاتكم اتخذتم المأتم عيــداً كأن اكثار الطعام واجب عليكم وضيعتم الصلوات . وقوم اشتغلوا بمكاسبهم فلم يقدروا على الصلوات . . وضيعتم الزكاة ومامن غنى الاله متعلقون من المحاويج يطعمهم ويواسيهم ، ولو أنه نوى الزكاة لكفاه · وضيعتم صوم دمضان · · وصرتم عيالاً على السلطان ، ولما لميجد السلطان مايعطيكم ضيق على الرعية ، فما أقبيح صنيعكم ١١٠٠٠. وكذلك يقول في موضع آخر من هذا الكتاب:

<sup>(</sup>١) انتهى بحروفه نقلا عن التفهيات الالهية : ج ١ س ٢٤ ٢١١٩

كل من ذهب الى بلاة اجمير (٢) أو الى قبر سالار مسعود (٣) أو ماضاهاهما لأجل حاجة يطلبها ، فانه آثم أغاً أكبر من القتل والزفا . أيس مثله الا مثل من كان يعبد المصنوعات اومثل من كان يدعو اللات والعزى ، الا أنا لانصرح بالتكفير لعدم النص من الشارع في هذا الأمر المخصوص (٤) .

وعلى غرار ذلك ندد بالمتصوفة والفقهاء الجامدين في غير موضع من مؤلفاته .

ولولا خوف الاطالة ستزدنا من أقراله وآرائه ، حتى يكون القاريء على بصيرة منها ، فان بعض أنباء عصرنا – وفيهم العلماء – أرادوا ان ببدعوا فلسفة عصرية توافق أهراءهم ، يستندون فيها الى مصنفات الامام ولي الله وكتبه ، وكأنهم خافوا على أنفسهم من ابداء الآراء الضالة المضلة ، فاتكأوا على كتب الامام وحرفوا بعض أقواله من مواضعها وألبسوها معاني من عند أنفسهم ، مع انها تبرأ الى الله من تحريفات هؤلاء القوم . وهانحن نختم هذه السلسلة بنقل وكلمة ، أخرى من هذا الكتاب :

<sup>(</sup>٢) مدينة اجمير مدينة معروفة في الهند من الناحية الغربية الجنوبية من دهلي . وفيها قبر الحواجة معين الدين الجشتي (ت سنة ٦٣٦/٦٣٣) أعظم رجال الصوفية في الهند يحجون الى فبره طول السنة .

<sup>(</sup>٣) قبره في مدينة بهر ائج ، وهي بلدة صغيرة في المقاطمات المتحدة ( U'.P ) من الهند .

<sup>( ؛ )</sup> التفهيات الالهية : ج ٢ ص ه ؛ .

« قال رسول الله عَلَيْنَةُ ، لتَبَعِن سَنَ مَن كَانَ قَبْلُمَ شَبِرا بَشْبِر وذراعاً بذراع ، حتى لو دخلوا حجر ضب لاتبعتموهم « قلنا » يارسول الله اليهود والنصارى ? قال فمن ? أخرجه البخاري ومسلم \*

و صدق رسول الله ويطلقة ، فقد رأينا رجالاً من ضعيفي المسلمين يتخذون الصلحاء أربابا من دون الله ويجعلون قبورهم مساجد ، كما كان الهود والنصاري يفعلون ذلك . وقد رأينا رجالاً منهم بحرفون السكلم عن مواضعه ، يقولون « الصالحون لله والطالحون لي » كما قال الذين من قبلهم (لن تمسنا النار الا أياماً معدودة) . \*

وان سألت الحق فقد فشما التحريف في كل طائفة . فالصوفية أظهرت أقاويل لايدرى لهما توفيق بالكتاب والسنة ، لاسيا في مسالة التوحيد ، وكاد ان لايكون الشرع عندهم ببال . وكم في فقه الفقهاء من أمور لايدري من أين أخذوا ذلك ، كمسألة عشر في عشر ومسألة الآبار وغيرهما . واما اصحاب المعقول والشعراء واصحاب الثروة من الناس والعامة الذين يعبدون الطواغيت ويتخذون قبور الصلحاء مساجد اوعيدا الى اين يذكر ماهم فيه من الغواية (١) .

فيظهر مما نقلنا من آرائه وانتقاده لما شاهده من الحال المحزنة في

<sup>\*</sup> سورة البقرة آية ٠٨

رواه مىلم برقم ٢٦٦٩ واورده البخاري في « صحيحه » بلفظ « حتى لو سلكوا
 حجر ضب لسلكتموه »

<sup>(</sup>١) التفهيات الالهية : ج ٢ ص ٥ – ١٣٤

عصره وما اطلع عليه من امارات التدهور والانخطاط في القرون الماضية ما كان له من نظرة ثافبة وتبصر بأدواء المسلمين وآراء سديدة ناضجة في اسباب انحطاطهم وتقهقرهم ويتبين الناقد المستبصر كيف أحاط الامام بتاريخ المسلمين واستعرضه استعراضاً وانتقده انتقاداً شاملاً ونبههم على مواطن الضعف والوهن في تاريخهم ، حتى يكونوا على حذر من الوقوع في مثلها في المستقبل .

# و مذهبه في الاصلاح

ثم هو لايقتصر على التنبيه على مواطن الضعف والوهن في تاريخ المسلمين وانتقاد بعض آراء من تقدمه من الائمة والعلماء وتنقيح نظرياتهم ومذاهبهم ، بل يتقدم خطوة أخرى ويعرض آراءه وأفكاره الناضجة في معظم الابواب والمسائل التي انتقدها على غيره او نبه فيــــا على مواطن الضعف والوهن في آراء غيره من العلماء . فمن أهم ماتكلم عنه في كتبه وبين فيه وجهة نظره ، هو مذهبه الممتدل في الفقه . وذلك أنه لايتعصب لمذهب ولايندد بغيره . وانما نظر في جميع المذاهب الفقهية وآراء الائمة ومجتهداتهم واستعرضها استعراضاً واطلع على حجيجهم ودلائلهم ، فأخذفي كل باب بما رآه أوفق للحديث في نظره وأبلغ في الحجـة ، فلايرى الحق والصواب منحصرين في مذهب من مذاهب الفقهاء وكذلك لايتعصبعلي مذهب مخصوص ، حتى لا يأخذ بقول من أقواله وان وافق النصوص. واطمأن اليه خاطره. ومن ثم تجده بأخذ بمذهب أبي حنيفة في مسألة

ويستند الى قول الشافعي في أخرى، وكذلك ينحو نحو المالكيةوالحنابلة في غير واحدة من المسائل .

 فمذهبه في الفقه مذهب التحقيق والاخذ بالدليل من غير تعصب لمذهب او عليه ٠ >

وقد بين وجهة نظره في هذا الشأن بوجه خاص في رسالته الصغيرة (الانصاف في بيان سبب الاختلاف)، وان كانت مؤلفاته الاخرى ايضاً تشتمل على بحوث وآراء في هذا الباب منها ماجاء في (التفهيات الالهية):

« ونشأ في قلبي داعية من جهـة الملأ الأعلى ، تفصيلها ان مذهبي أبي حنيفة والشـافعي هما مشهوران في الامة المرحومة . وهمـا أكثر المذاهب تبعاً وتصنيفاً .

وكان جمهور الفقهاء المحدثين والمفسرين والمشكلهين والصوفية متمذهبين بمذهب الشافعي وجمهور الملوك وعامة اليونان (كذا) متمذهبين بمذهب أبي حنيفة ، وأن الحق الموافق لعلوم الملأ الأعلى اليوم أن يجعلا كمذهب وأحد يعرضان على الكنب المدونة في حديث النبي وليكاني ... فما كان موافقاً لها يبقي ومالم يوجد له أصل يسقط . والثابت منها بعد النقد أن وافق بعضه بعضاً ، فذلك الذي بعض عليه بالنواجذ . وأن يخالف تجعل المسألة على قولين ، ويصح العمل عليها أو يكون من قبيل اختلاف أحرف القرآن أو على الرخصة والعزيمة ، أو يكونان طريقين المخروج من المضيق كتعددالكفارات أو يكون آخذاً بالمباحين المستويين

لا بعدو الامر هذه الوجوه أن شاء الله تعالى (١) ﴿

هذا برض من عد وغيض من فيض . والامام قد بين وجهة نطر. في هذا الشأن تبييناً وفصلها تفصيلًا .

• ومن أحسن ما كتب في مذهبه المعتدل وعززه ببحوث نافعة وحجج مقنعة قوله: (واعلم ان التخريح على كلام الفقهاء الخ الخ) في الباب الثالث من رسالته الصغيرة «الانصاف» وما جاء من الكلام النفيس في «حجة الله البالغة» في المبحث السابع في فصل (وبما يناسب هذا المقام التنبيه على مسائل ضلت في بواديها الافهام) فليرجع اليها من شاء الاستزادة من آرائه في هذا الباب . •

وغير خاف على من له المام بمذاهب الفقهاء والحلاف بين الائمة ، ما في مذهبه المعتدل من لين ومرونة ، تنجذب اليه العقول وتسكن اليه النفس الحائرة ﴿ وكان من تأثير انتشار فكرته وآرائه في الفقه ، ان أخذ ينقشع غبار التعصب المذاهب الذي كان متغلغلا في الاوساط العلمية الهندية وبدأت العقول تتخلص من ربقة التقليد الأعمى والجود على أقوال الفقهاء وكذلك شرع من جاء بعده ومن تلاميذه وأصحابه وتلاميذه وأصحابهم يوجعون الى الكتاب والسنة ويأخذون من المذاهب بما يظهر لهم أوفق في أما وأقرب الى الحق والصواب ، وذلك ان الامام ولي الله ما اكتفى بالتنديد بالتقليد الأعمى والتعصب الموروث ، بل سن لمن يأتي من بعده منة حسنة بالحوض في المسائل الشرعية والاستدلال بالحجرج المستخرجة مسنة حسنة بالحوض في المسائل الشرعية والاستدلال بالحجرج المستخرجة

<sup>(</sup>۱) ج ۱ ص ۲۱۱ - ۱۱۲

من الكتاب والسنة وأوضح لهم طريق الاجتهاد في الفقه وسلك مسلك التحقيق في كل ماعن له الكلام فيه من أبواب الفقه ومسائل الشريعة .

وهذه كتبه مشحونة بالبحث على الاجتهاد والتحقيق . وكذلك بين في مصنفاته أصول الاجتهاد ومايازمه من شروط وفصل فيها القول تفصيلاً . على أنه ما تكلم في مسالة او خاض في قضية ، الا وهو مستمسك بأذيال التحقيق والبحث العلمي النزيه ، لايتقيد بمذهب بعينه او يتعصب لرأي ارتـآ. رجل تقدمه بقرون وأجيال . وانما عمدته في جميــع محوثه وآرائه التحقيق والاجتهاد ، مستنداً الى الكتاب والسنة . فكأن القاريء المستبصر أو الطالب المتعطش لايستفيد من كتبه الاصول العلمية والقواعد المجردة فحسب ، بل الامر ان مؤلفات الامام في الوقت عمنه تروض القاريء على التحقيق وأعلمال الروية وتدربه على تحري منهلج الصواب والحق.هذا ، ومن أهم ماقامبه صاحبنا فيباب الاصلاح وتجديد الفكر ، على ماذ كرنا آنفاً ، اهتمامه بنظام الاسلام الكامل المشتمل على نواحه الفكرية والخلقية والشرعية والمدنية والامعيان في خصائصه ومقوماته واعتناؤه بتدوين نظام الاسلام في شكن علمي مرتب ترتيبـــأ علمياً ، مجيث يظهر اتصال بعض نواحيه ببعض ويتبين للماس ان الاسلام نظام شامل مجيط بنواحي الحياة البشرية كلها ، لايخرج عن دائرته شيء ولايشذ عن حوزته نقير ولاقطمير \* . وذلك من مزاياه التي لم يسبق اليها أحد ، فانه اول من اعتنى بذلك اعتناء كلماً في مانعر ف .

نقير وقطمير يستمملان للقليل الزهيد .

وفيتالانكانقالقالالقاق

وبما لاننكره أنه نبغ في من تقدمه من العلماء في مختلف القرون ، من كانوا ينظرون الى الاسلام نظرة الدين الكامل ، ويرون أنه نظام للحياة شامل يحيط بجميع نواحي الحياة البشرية ، الا انه لم يهتم أحد منهم بتدوين نظام الاسلام ، وعرضه على الانظار كنظام شامل ، مرتب ترتيباً علمياً منطقياً . اما صاحبنا ، فانه عنى بوجه خاص بترتيب نظام الاسلام والاهتمام بدراسة جميع نواحيه المتشعبة ، بحيث كل من يدرس كتبه ومؤلفاته ، يعرف ان الاسلام له نظام ( Shstem ) فكري خاص . وله فلسفة للحياة محصوصة به ، تدور حول قطبيها رحى سائر مسائل الحياة ومشاكلها من العقيدة والعبادات والاخلاق والسياسة والاجتاع .

ولايغرن أحداً « الفلسفة » التي نسمع بها و نقرأ عنها في مؤلفات العلماء الذين سبقوه بقرون وأجيال ، فانها لم تكن من فلسفة الاسلام في شيء ، وانما كانت فلسفة تمت بصلة من النسب الى فلسفة اليونان والروم والفرس والهند ، اخترعها وأبدعها رجال من المسلمين تأثروا بعلوم اليونان وغيرهم ، فها أحراها ان تسمى « فلسفة المسلمين » أو فرق بين مايشتمل عليه الاسلام من أفكار سليمة ومعان سامية وتعاليم قيمة عالية وماتنم عليه فلسفة المسلمين – المقتطفة من اليونان والفرس والهند – من آراء عليه فلسفة المسلمين معوجة وطريق للتفكير غير مستقيم . ما

فالامام ولي الله الدهلوي هو أول من شق لنفسه طريقاً جديداً في هذا الباب وأمعن في الخوض في النظم الاسلامية واستخرج منها فلسفة

مرتبة متصلة الحلقات بينها ارتباط المنطقي For Quranic The diddent

وكذلك له آراء نفيسة وأفكار ناضجة في نظام الاخلاق ، حيث بني على أساسه فلسفه للعمران وشؤون الاجتماع سماهـــــا ( الارتفاقات ). وعقد لها باباً خاصاً في كتابه الشهير (حجـة الله البالغة ) ، تناول فيــه بالكلام شؤون تدبير المنزل وآداب العشيرة وسياسة البلاد ونظام القضاء والضرائب وأمور المملكة وتنظيم الجيش وغيرهما ، مما قل ان نظفر بمنه في كنب القوم كم وكذلكأفاض في نظالم الشريعة وأسرارها وفصل القول في العبادات والآحكام والقوانين الشرعية وكشف النقاب عما تنطوي عليه من مرام سامية وحكم بالغة . هذه نتف من أعماله الجليلة العلمية في باب تنقيح النظريات القديمة وتدوين نظام الاسلام وترتيب فلسفة الاسلام ك مستقاة من ينبوع الكتاب والسنة واطلاق العقول من ربقة التقليد الاعمى وتجريد الافكارمن داء التعصب الجامد ﴿ وَكَانَ مِن فَصْلِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَتُوفَيِّقُهُ اياه أن أثمرت مساعيه وآتت أكامًا ونبغ في أنجاله (أحفاده وتلاميــذه من سعوا سعيهم وجاهدوا جهاداً مشكوراً في اكمال مهمته وافراغ دعوته. في قالب الجد والكفاح والعمل}وسيأتي بيانه ان شاء الله .

#### 🔏 مايۇخذ عليە :

والذي لابد من الاشارة اليه في هذا المقام أن الامام ولي الله على مابه من علم غزير ونظرات في اسرار الشريعة ثاقبة واطلاع واسمع على تاريخ الاسلام وأسباب تقهقر المسلمين وبصر نافذ بأدواء الامة ودوائها ما سلم من تأثير البيئة التي نشأ فيها ، فلم يتخلص من مصطلحات التصوف

THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR OUR AND THOUGHT

وعلوم اليونان واشاراتهم ورموزهم البتة وذلك بما لاعهد لنا به في كتب أيَّة السلف من المحدثين والمحققين . ولولا هذا الحلل في كتبه ومصنفاتـــه لفاقت ، مؤلفات كبار أنمة المسلمين وثمرات قرائحهــــم وناهزت افكاره آثار ابن تیمیة واضرابه ـ ان کان له اضراب لکن اصطباغ کتـاباته بصغة التصوف واختياره لمصطلحاته واشاراته ورموزه التي رعما لايفهمها الا المنصوفون ، قلل من نفعها وأضر بغايتها ومقصودها . إفهو يقول تارة في كتبه أنه « وصى هذا الزمان » ، وأنه يلقى اليه الكلام من جهة الملأ ببحث في وحدةالوجود ويقرر آراءابن عربي ونظريته الباطلة «الوجودية» ويجتهد في التوفيق بين ( وحدة الوجود ) التي يقول بها ( ابن عربي ) وبين ( نظرية التوحيد ) التي انتصر لها الشيخ السرهندي ودافع عنها وجاهد في سبيلها جهاداً مشكوراً كما سبق . وكذلك لاتخلوا كتبه من اثاره مـن فلسفة اليونان العتيقة البالية .

وهذا التأثير اليوناني والاصطباغ بصبغة التصوف والتكلم بكلام فلاسفة المتصوفين تختلف درجاته باختلاف مؤلفاته. فأحسن مؤلفاته وأكثرها نفعاً في باب الشريعة والكشف عن اسرار الدين ونظمه ومناهجه والبحث في تاريخ الاسلام والمسلمين (حجة الله البالغة ) (وازالة الحفاء) . ولذلك قال من قال من أولي العلم : –

و نحن نعرف ( ولي الله ) المحدث الفقيه صاحب ( حجة اللهالبالغة)

و ( از الة الحفاء ) ونجله ، أما ( ولي الله ) المتصوف والفلسفي ، فــلا صلة لنا به ي .

وهذا هو القول الفصل في هذا الباب . ومن ذا الذي ترضى أفكار ه كامها ? وقدماً قال امام دار الهجرة مالك بن أنس رحمه الله :

وكل واحد يؤخذ من قوله ويرد عليه الا صاحب هذا القبر ﷺ

#### انجاله وتلاميذه :

قد قلنا في ماتقدم أن بدء الاصلاح الحقيقي في بلادنا كان بجهود الامام ولي الله الدهلوي ومساعيه المشكورة ، فانه هو أول من نقــــح النظريات القديمة واستعرض تاريخ المسلمين وانتقده انتقاداً وبجث في أسباب تقهقر المسلمين وزوال بمالكهم واستجلى صورة كاملة لنظام الاسلام ورتبه ترتيباً علمياً فأبرز للناس نظاماً متصل الاجزاء مرتبط الحلقات ،

اكنه لم يتح له ان يقوم بنفسه بذلك الاصلاح الحقيقي المنشود الذي مهد له السبيل بكتاباته وآرائه الناضجة ودعا اليه في كتبه ومؤلفاته بل الذين قاموا بذلك الاصلاح المطلوب وجاهدوا في سبيله جهاداً مبروراً هم رجال من أحفاده وتلاميذه وتلاميذ تلاميذه ممن اغترفوا من محسار أفكاره وارتووا من معين مصنفاته وكتاباته ، كما سيأتي بيانه .

ومـــن منن الله البـــالغة عليـه وفضه العظيم أنــه رزق

أنجالاً الربعة كلهم علم في رأسه ناو ، وهم الذين أضاؤوا سراج الكتاب والسنة في ظلمات الهند الحالكة وسعوا سعيهم وجاهدوا جهاداً عظيماً في نشر تعاليم الدين الصحيحة النقية وبث معارف الاسلام انقوعة . وقد نخرج على أيديهم ألوف من الرجال في أقصى الارض وأدناها جعلوا همهم نشر الكتاب والسنة والقوا بين أعينهم عزم الجهاد في سبيل القضاء على البدع والمنكرات واحياء مآثر الاسلام واقامة الدين من جديد . ونبغ في المقات دروسهم وحلقات تلاميذهم - ولا سيانجله الاكبر وخليفته في اعماله الشاه عبد العزيز وتلاميذه - وجال متضلعون من علوم الكتاب والسنة النبوية وافادوا جما غفيراً من الناس ، كانوا في طليعة النهضة المدينية وأصبحوا في مابعد من رواد اليقطة الدينية الحديثة .

( ) إنه الناه عبد المزيز ( ١ ٥ ١ ١ - ١ ٢٣ ه ) والناه رفيع الدين ( ١ ١ ٦٣ ١ - ١ ١ ٢٣ ه ) والناه عبد الغني ( ت ١ ٢ ٢ ٧ ه ) . ولكل منهو والناه عبد الفائد ومصنفات سائرة مسير الشمس ، ولاتزال تغيء ظلمات العقول وتنور حلك الافائد وتحارب جنود النك والزيمغ والالحاد ، الا ال اكبرهم - الناه عبد العزيز - كان يسد خليفة أبيه ووارث علومه . وقسد انتفع به خلق عظيم بمن لا يأتي عليهم الاحصاء ، واخترت شهرته حدود الهند وأمه المتعطشون العنم من أقصى بلاد العالم وأدناه . وأصفرهم الناه عبد الفني توفي وهو حدث الدن ، لم يكد يخدم الدين والامة شيء يذكر في بطون الناريخ ، الا ان الله رزقه مولوداً جله الله من مجددي هذه الامة وكبار عمله عبا في هذه البلاد ، الا وهو الشاه اسماعيل الشهيد بن عبد الغني ولي الله الذي سباقي ذكره مفصلا .

وهؤلاء الرجال الذين تخرجوا على ايدى أنجال الشــــاه ولي الله وتلاميذهم وتلاميذ تلاميذهم ، لم تكن جهودهم منحصرة في دائرة ضيقة من مسائل الفقه وفروعه ، بل كانتجهودهم ومساعيهم في سبيل الاصلاح والتجديد شاملة محيطة بجميع شعب الحياة البشرية ، حتى أنه قام من بينهم من خرج من دياره ، مهاجر أالى الله وجرد الله ف وقاتل وخاض المهارك الدامية في سبيل اعلاء كلمة الله واقامة الدين في هذه البلاد ، كما سيأتي بيانه ان شاء الله . وكذلك خدموا الكتاب العزيز والسنة النبوية وعكفوا على دراستها وعنوا بتأليف كتب في التفسير وتدوين شروح لكتب الحديث وبلغوا في اهتمامهم بالسنة النبوية واحياء مادرس من معالمها وكشف كنوزها ودفائنها مبلغاً لم تبلغه جماعة من المسلمين في القرنين الأخيرين . والامر أشهر من أن يذكر وينوه به . هذه مؤلفات علماء الهند المشتغلين بالحديث وشروحهم وحواشيهم على متون الحديث مبثوثة منتشرة في معظم الأقطار الاسلامة.

وقد أشاد بذلك ونوه به عالم مصر وعلمها المغفور له العلامة الجليل الاستاذ محمد رشيد رضا في مقدمته لكتاب مفتاح كنوز السنة ، (صق) حيث ذكر فيها :

« لولا عناية اخواننا علماء الهند بعلوم الحديث في هـذا العصر ، لقضي عليهابالزوال من أمصارالشرق . فقد ضعفت في مصر والشام والعراق والحجاز منذ القرن العاشر للهجرة ، حتى بلغت منتهى الضعف في اوائـل هذا القرن الرابع عشر ، .

وكذلك ذكر خدمات علماء الهند للحديث النبوي والسنة الشريفة في القرون الاخيرة ، كل من تصدى لتدوين تراجم العلماء والتأليف في طبقات المصنفين والمؤلفين ، ذكروها بما فيه كفاية وغني عن اعادته في هذا المقام . وانما أشرنا اليه بمناسبة الموضوع .

## الامامان الشهيدان

### السيد احمد الشهيد واسماعيل الشهيد.(١)

لقد عرف القاريء ان الامام ولي الله الدهلوي (ت ١١٧٦ه) هو اول من بذر بذور الاصلاح والتجديد الحقيقين ، وان كل ماظهر في بلادنا من امارات التجديد والاصلاح الديني والنهضة العلمية الصالحة في القرنين الاخيرين ، يرجع فيها الى الامام ولي الله وأنجاله وتلاميذه وتناعيم ، وكذلك أشرنا في ماسبق الى أنه لم يتمكن ان يقوم بنفسة بجركة علمية تأتي بالاحلاح المطلوب والتجديد المنشود ، وذلك لاشتفاله بتنقيح النظريات والآراء وصقل الافكار وتنوير الاذهان ، وكان ذلك طبيعياً أذا نظرنا الى طبائع الامم وتاريخ الانقلابات في العالم رأينا انه ربما تمضي حياة الرجل كلها في صقل الاذهان وحدل المعضلات والكشف عن دياجير الشكوك والاوهام .

<sup>(</sup>۱) ولد السيد أحمد الشهيد سنة ۱۲۰۱ للهجرة واستشهد سنة ۱۲۶۹ ه. أما الشاه اسماعيل الشهيد بن عبد النني بن ولي الله ، فكانت ولادته سنة ۱۹۳ وتوفي شهيداً مع شيخه وجماعة من كبار مشايخ الهند وعلمانها في معركة دامية سنة ۲۶۰ ه. رحمهم الله رحمة الابرار الصالحين من عباده ونضر وجوههم يوم القيامة .

ينشيء بذلك طبقة أخرى موتوية من ينبوع أفكاره مثقفة بنقافته متوثبة متطلعة الى النهوض والعمل فتخلفه في عمله وتقوم بالدعوة وترفع كلمة الاصلاح الحقيقي ونحمل لواء الجهاد بيدها وتخوض غمار المعركة من غير خوف ولاوجل.

وهكذا كان في تاريخ الهند الاسلامية ودعوتها التي نحن بصدد تاريخها الان ، فانه لم يمض على وفاة الامام ولي الله زمن قليل ، حتى نبغ من أهل بيته وتلاميذهم وبمن أخذوا عنهم رجال قاموا بالدعوة أحسن قيام وجددوا سنة النبي وتيكيته تجديداً . وهذه الدعوة التي قام بهاالا مامان الشهيدان السيدان احمد بن عرفان واسماعيل بن عبد الغني ولي الله ، كانت اول دعوة في الهند ، في مانعرف ، قامت باحياء الشريعة واقامة الدين من جديد وأهابت بالامة الى الاستقاء من معين الكتاب والسنة واللجوء الى كنف الشريعة في جميع شؤون الحياة وشعبها . والذي مهد السيل لهذه الدعوة المباركة واحياء مآثر الاسلام في هذه الديار ، هو مؤلفات الامام ولي الله الدهلوي وآراؤه الحصفة وأفكاره الناضجة الحكيمة التي أحدثت انقلاباً فكرياً فنشأت طبقة مثقفة بتلك الآراء السليمة والافكار الاسلامة الخالصة .

ثم عممها وبث خيراتها ومعارفها أنجـاله الفطاحيل الاربعة والكواكب النيرة ؛ الشـيوخ الاجلاء (عبد العزيز ورفيع الدين وعبد القادر وعبد الغني ؛ الذين وقفوا حياتهم لنشر معارف الكتاب والسـنة وجعلوا همهم تعميم التعاليم القويمة الصحيحة ، فأفادوا جمعاً غفيراً من الناس

وانتشرت طريقتهم المثلى في الدين والعلم في طول البلاد وعرضها وظهرت في سائر أنحاء هذا القطر العظيم جماعات متضلعة من علوم الشريعه متخرجة على طريقة الامام ولي الله وعلى أيدي أنجاله وتلاميذهم . فكانت هذه النهضة العلمية التي وضع أسسها وشيد بنيانها الامام ولي الله ومن تخرج على يده ويد أنجاله بج نواة صالحة للدعوة العملية والجهاد المبرور والنهضة الجبارة التي قام بها وحمل لواءها ورفع منارها (السيدان الشهيدان والعلمان الشاخان ، سليل بيت النبوة ورضيع لبان العلم والشرف السيد احمد بن عرفان '١ ( ١٠١١ – ١٢٤٦ ه ) وزميله وصاحبه قرة عين بيت ولي الله ودرة تاجمه الشيخ اسماعيل بن عبد الغني ولي الله ( ١١٩٣ – ١٢٤٦ ه ) فقاما بالدعوة خير قيام ونشرا السنة المحضة وعمها تعاليم الدين الصحيحة وساحا في الاقطار وجابا الاراضي النائية لتبليغ الدعوة وأداء الامانة .

<sup>(</sup>١) الامام المجاهد العارف بالله السيد احمد الشهيد بن عرفان ولد عام ١٢٠١ الهجرة في في قرية من الولايات المتحدة في الهند ، في بيت معروف بالعلم عربق في المجد والشرف وكان منذ الصغر ميالاً الى الورع والانقطاع الى الله مشوقاً الى الجهاد . وما كاد يبلغ من عمره السنة السابعة عشرة حتى حدا به حادي الاسفار فاقتعد غارب الاغتراب وساح في البلاد وتدرب على فنون القتال واخذ من انجال الشاه ولي الله الدهلوي ثم اشتهر امره وعرف من فضله وورعه ما جعل بعض كبارعام على الله الساه الماه الماه الماء العالمي يأخذون عنه ويرافقونه ويبايه وته على الجهاد والسمع والطاعية ، منهم الشاه الماعيل الشهيد (حفيد الشاه ولي الله) ومولانا عبد الحي (ختن الشاه عبد العزيز بن ولي الله) وغيرهما .

فانتفع بها وبأتباعها البورة مئات الالوف من الناس وأسلم على أبديمهم خلق كثير لايأتي عليهم الاحصاء . وجملة القول أنه حصلت في الهند نهضة دينية جديدة لم يكن لها سابق عهد عِثلها ، نهضة دينية مستقيمة معتدلة سائرة على طريق الشريعة المستقيمة ، اخترقت السهول والجبال واجتازت العقبات والعراقيل حتى بلغت الحـــدود الشهالية الغربية واستقرت في كهوفها وشعابها وتغلغت في مغاراتها وأوديتها ، تدعو الى الاعتصـــام بالكتاب والسنة والجهاد في سبيل الله ، الى ان التفت حول الشهيدين جماعة وافرة من المجاهدين ــ وفيهم العلماء والمحدثون والقراء بمن تخرجوا على أيدي الشاه عبد العزيز بن ولي الله (ت سنة ١٢٣٩ هـ) وتلاميذ. الميامين النجباء واجتمعت لديهم كمية لايستهان بها من عتاد الحربوعدتها. وكذلك انضوت نحت لوائهم غير واحدة من الشعائر الافغانية القاطنة في الحدود الشهالية الغربية من أحلاس الحيول وأبطال الوغي . فأعلنو الجهاد على السيك (١) ( Sikhs ) الطغاة الذين كانوا يعبثون في الارض فســـادآ ويتعاطون المنكرات من قتل النساء والعجزة وهتك الاءراض وسفك دماء الابرياء من أبناء الاسلام واهانة المساحد وتعطيل شعائر الاسلامالي غيرها بما جعلهم أعدى عدو للأسلام وأشدهم بغضأ وأكثرهم خبثأ وعداء المسلمين في هذه البلاد .

<sup>(</sup>۱) طائفة من أهل الهندنشأت منذأ كثر من أربعة قرون . والذي قام بتأسيسها كان رجلا من الهنادك اسمه كرونانك Gurunanak) ، وكرو معناه » المعلم والمرشد ، بميل الى التصوف والتنسك . ثم خلفه بعد وفاته سنة ١٥٣٣ مرجال في القيام بأمر النحلة و احد تلو الآخر ، الى ان اصطدمت بالحكومة

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

المسلمة في عهد ملوك المغول وتحوات الطائفة الى عصابات عسكرية تقطع السبيل وتأتي المنكر الدوتعبث في الارض فساداً . والاسف ان الحكومات المسلمة ، على قُوتها و منعنها ، لم تجر دجيشاً لقمع ثورتهم و كبح جماحهم ثم ظهر معلمهم العاشر ـ كوروكوبند ـ فأعلنانه هوالمعلم الاخيروانه يكفيهم بعدهالرشاد كتابهم المقدس كرنته صاحب ( Garath Sahil) ) فانتظمو امن بعده و تدربواعلى الةـــــالوشنالغاراتوالفتك بالآمنينوالابرياء الىأناستفحل أمرهم وعرا الحكومة المسلمة الوهن والضعف بعدو فاة الملك المسلم العادل أور نك زيب (١٠٦٨ المسلمة المركزية واستولى الامراء على المقاطعات ونجم قرن الثوارمن كل صوب، أخذ السبكزمام مقاطعــة (بنجاب) وماجاورهامنالبلدانبأيديهم وجعلوا يحكمونها بنوع من الشدة والقسوة . واصبحت لهم صولة و منعة في الاقطار الشهالية لا ضمحلال نفو ذالمسلمين وعدم تمكن الانكايز بعد من تلك الافطار . و ذلك في بدءالقرن الثالث عشر للهجرة \_ القرن الثامن عشر الهيلاد ، لكنهم لم يسوسوا أمرها كاتسوس الامم المتحضرة العارفة بقو انبن المملكة وطبائع الملك . وانميا دبر والشؤونها وحكموها جفاة غلاظا كما استولوا عليها. لم يرقبو افي أهاليها وسكانها الهاو لاذمة ، بل ساقو االشعب بأجمه بعصاالقهر و الاستبداد. أما المسلمون فقيد خصوهم باضطهادهموأنزلوأعليهممن أنواع المظالم والشدائد ماتقشعر له الجلود وتنفطر لسهاعه القلوب . وناهيك منها باغلاق ابو اب المساجد وتحويلها الى تكنات للجندومر ابط للخيول ومنع الأذان وهتك الحرمات والاعتداءعلى أعراض النساء الى غير هاىما لا يمكن أن يتصور والعقل البشري السليم - فالذي اصاب أبناء الاسلام بأيديهم من أنواع الخزي والهوان في بدء القرن الثالث عشر للهجرة، هيه كامن أشجان المجاهدينالبررةو حركءز اتمهم وحرضهم على القتال ، حــتي نهضو الحربهم

أعلنوا الجهادالشرعي على أولئك الكفرةالفجرة ، فبايعوا الامام العارف بالله السيد أحمد بن عرفان على السمع والظاعة واتخذوه أمسير المؤمنين ، وذلك في جمادي الآخرة سنة ١٣٤٢ للهجرة (ينايو١٨٢٧ م ) ، وان كان القتال قد بدأ فعلا قبل ذلك بزمن ، الا ان المعارك الدامية قــ د اشتدت بعد البيعة لأن البيعة واجتماع الكلمة وانخراط المجاهدين في سلك واحد زادهم قوة الى قوتهم وحرضهم على القتال وخوض المعارك وجرأهم على الاهوال والشدائد . وبما يؤلمنها ان المقام لا يتسع لاستيفاء ذكر الوقائع التي خاض المجاهدون غمراتها وسرد الفتوح التي أحرزوها ووصف القلاع التي امتلكوا ناصيتها . وجملة ما نستطيع فوله في هذا المقام أن الجاهدين ، على مابهم من فلة في العدة والعتاد وعوز في الاقوات والرجال. مكانهم غير متضعضعين . وبقيت الحرب سحالا بين الفريقين أربع سنين . اعترف خلالها العدو الغاشم بشدة مراسهم وصلابة قناتهم لكنهم اتوامن قبل داء التشتت والتفرق وظهور عقارب السوء بين الاهالي ، فقد لعبت

وهزموهم في عدة معاوك دامية الى ان استأثرت بهم رحمة الله واستشهد الامامات الشهيد ان وتوارى النجان اللامعان في تربة (بلاكوت) سنة ١٢٤٦ للهجرة ، أثر معركة شديدة خاضو اغمارها بأنفسهم وارخصو افيها الرواحهم ومهجهم. أماما أصاب المسلمين منذ ثلاث سنين في شرقي (بنجاب) بيده و لاء الفجرة من هتك الاعراض وضروب الذل و العال . . . . . فلايز ال جرحه دامياً ، وهيمات أن يلتئم على مرالغداة و كر العشي .

بالمسلمين في تلك الاقطار دو اعى التفرق ونفث علماءالسوء شرور الفتنة وأثاروا الخلافات وحدثت أمورغيرها ثارت لأجلها العشائر الافغانية . وكان منسوء حظ الاسلام في هذه البلاد أن المنتسبين له في الحدود الشالية الغربية من عشائر الافغان ماعر فوا قدر هؤلاء الجاهدين المهاجرين النازحين عن أوطانهم النازلين بينهم ليبلغوهم كامة ربهم ويعابوهم دينهم وينشئوهم على اقامـــة شعائر الاسلام ، وما وفوا بذمتهم فضلا عن مساعدتهم ومد يد المعونة اليهم ، بل غدروا بهم وفتكوا بهم فتكا ذريعـا على غرة منهم ووضعوا السيف في رقاب العلماء والصالحين الذين كانوا قدوة صالحة ونجوماً للهداية لامعة في ظلمات القرون الاخيرة ، بئس ماسولت لهم أنفسهم ومااكتفي اولئك الأشرار بذلك ، بل أصبحوا عبوناً لأعداء الاسلام على المجاهدين وجعلوا يتربصون بهـــم الدوائر ، الى أن ادر كوا سؤلهم في معركة ( بالاكوت )(١) ، فبينا كانت المعركة حامية وطيسها بين المجاهدين والسيك الطغاة ، وكانت كفة المسلمين راجعة وكانوا مستيقنين من النصر والفتسح بتوفيق من الله ، اذ حمل عليهم العدو من خلفهم ، من وراء طرق وشعاب ملتوبة في الجيال بدلالة من اولئك الجواسيس ، فخسر المسلمون في المعركة توارى في تربة ( بالاكوت ) الامل في احياء الاسلام وتنفيـ ذ الشريعة

 <sup>(</sup>١) موقعها الآن في مديرية ( هزاره ) من مقاطعة الحدود الشالية الغربية على تخوم ولاية
 ( كشمير ) وهي كلها بلاد حبلية .

واقامة الدين من جديد في هذه البلاد . ولا جرم أنه كان يوماً مشؤوماً على الاسلام والمسلمين . اللهم اغفر لهم وارحمهم رحمة الابرار الصالحين من عبادك واحشرهم في زمرة المجاهدين الأولين الذين جاهدوا مع نبيك محمد متاللة

# دعوة الامامين الشهيدين السيدين:

كل من ألم بتاريخ الاسلام في الهند وبحث في تطوراته وتطرق الى ذكر المصلحين وحملة لواء التجديد من أساطير الكتاب وحملة الاقلام في هذا العصر ، متفقون على أن بدء الاصلاح كان بجهاد المجدد السرهندي (ت ١٠٣٤ه) ، والذي شاد بناء التجديد وكمل بناء الاصلاح الحقيقي ، هو الامام ولي الله الدهلوي ( ١١١٤ – ١١٧٦ه) ، وكذلك اتفقوا على ان الامام ولي الله لم يتأت له أن يقوم بحركة عملية تأتي بالاصلاح المنشود ، واغا قام بهذه الحركة وجدد دءوة الاسلام الحقيقية الامامان الشهيدان السيد أحمد بن عرفان والشيخ اسماعيل بن عبد الغني بن ولي الله لكنهم اختلفوا في من يرجع اليه الفضل في اكمال صرح التجديد الذي وضع أسسه وشيد بنيانه الامام ولي الله . فيرى الاستاذ أبو الكلام – كاذكر

<sup>(</sup>١) كتاب نافع جداً ، دافع فبه عن السلفية وابن تيمية دفاعاً مجيداً . وكذلك أشـــاد. بموقف الامام ابن حنبل الجايل بازاء فتنة خلق القرآن ، بما لا مزيد عليه . ألفه قبل بضم وثلاثين سنة في المعتقل .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

مانعرفه \_ « ان الذي كمل بيده صرح التجديد وتمت به حجة الله على خلقه هو اسماعيل بن عبد الغني بن ولى الله » ، ويرى استاذنا المحقق السيد سليان الندوي « أن حركة تجديد الدين كان زمامها بيد الامامين معا ، لايفرق بينها ، كأنها شخصية واحدة افرغت في قالبين » .

وكذلك كتب الاستاذ ابو الاعلى المودودي « ان الشهيدين وحركتها التجديدية كانت تكملة وذيلًا للحركة الاصلاحية العظيمة التي قام بها الامام ولي الله الدهلوي » .

اما هذا العاجز فيرى ان الفضل في حركة التجديد والجهاد يوجع بعد فضل الله وتوفيقه الى السيد احمد الشهيد . وهذا أمر يوجمع الى الذوق والوجدان :

#### وللناس في مايعشقون مذاهب

وقد ظهر من ذلك أن الكل متفقون على أن الحركة الاصلاحية العظيمة التي قامت وظهرت وأزدهرت بمساعي الشهيدين وأتباعها من بعدهما ، هي الحركة التي كمل بها صرح الاصلاح المنشود وعاد بها للاسلام رواؤه وبهاؤه في هذه الديار .

اما دعوة الامامين الشهيدين ، فلاشك أنها كانت ترمي الى اقامة الدين واحياء مآثر الاسلام من جديد ، فما كانت لتنحصر في ناحية من نواحي الدين او تدور حول مسائل في فروع الفقه ، وانما كانت دعوتها الى النظام الشامل الجامع الذي جاء به الاسلام خيراً وبركة للعالمين ، ومن أعاجيب القرن العشرين ان بعض المتسمين بالعلم يتقولون عليها أنها كانا يجتهدان في استرداد المملكة المغولية التي استولى عليها الانكليز .

كأن هؤلاء لايرضون منها الآ ان يظهرا بظهر الوطنية والقومية المهقوتتين . ومن حيث ان مثل هذه الأقاويل قد ظهرت وشاءت في الآونة الأخيرة ، نوى من المناسب أن ننقل من كتاب السيد الشهيد الى بعض رؤساء العشائر الأفغانية ، مايبين وجهة نظره وغايته من القتال والجهاد ، وهاك ماقال بنصه وفصه ليتبين الحق وتنقشع سحب الشكوك والأوهام : \_

رب غيور كر عليهم بذات الصدور است براين معنى كه اين جانب را از قبول اين منصب غير ازا قامت جهاد بروجه مشروع وحصول معنى انتظام در عساكر ايل اسلام، غرض ديكراز اغراض نفسانية نيست آرى اين قدر آرزو دارم در اكثر افراد بني آدم در جميع اقطار عالم احسكام رب العالمين كه بمن بشرع متين است بسلا منازعت احدى نافذ كررد (۱)

والذي نفسي بيده ان هذا العاجز لا يريد بهذا المنصبغير اقامة فريضة الجهاد على الوجه المشروع وتنظيم جيش المسلمين على الطريق الاقوم، والله العليم بذات الصدور شهيد على ما أقول.

نعم مما اتمناه على ربي وارجوه من صميم فؤادي أن يجري العمل بقانون الشرع وتنفذا حكام الرب العلي العظيم في معظم بلاد بني آدم بل في جميع اقطار العالم ، حتى لاتكون فتنة ويكون الدن كله لله .

<sup>(</sup>١) راجع كتاب ( سيرة سيد أحمد شهيد ) بالاردية للاستاذ ابي الحسن علي الحسني الندوي ( ص ١١١ – ١١٠ )

هذا ماكان عن غاية الجهاد والهجرة أما ماجاء على اثر هـــده الدعوة المباركة من النهضة الدينية والاصلاح والتجديد في مختلف نواحي الحياة في طول البلاد وعرضها ، فحدث عن البحر ولا حرج . وجملةالقول ان كل ماظهر في القرن الماضي من الحركات الدينية والنهضات العلمية وما جد من حركة التدوين والتأليف في علوم الكتاب والسنة ، وكذلك كل ما تلميه الآن من تباشير اليقظة وأمارات الاصلاح الديني القويم ، أغا يرجع الفضل فيه الى هذه الدعوة المباركة الجليلة ، دعوة الاحياء والتجديد يوجع الفضل فيه الى هذه الدعوة المباركة الجليلة ، دعوة الاحياء والتجديد

#### هل نجحت هذه الدعوة :

والذين في قاوبهم مرض ولا يعجبهم التنويه بهذه الدعوة الدينية الخالصة ولا يروقهم ظهوردعوة دينية شاملة في هذا العصر ، يطعنون في هذه الدعوة من جهة أخرى، يقولون أن تلك الحركة التي قامت وازدهرت بجهود الامامين الشهيدين لقيت حتفها في معركة ( بالا كوت ) وما قدر لها النجاح المنشود أبداً.

كأني بهم يويدون بذلك ان يقولوا لناه اذا لم يدرك الغاية أمثال أولئك الائمة الفطاحل والمجاهدين الابرار الذين ماوقعت عين الزمان على جماعة أحسن منهم علماً وعملًا بعدعصر الصحابة ، فمابال امثالكم المستضعفين تدعون الى اقامة الدين وتنفيذ القانون الالهي وبسط نظام العدل والنهضة على وجه الارض!

والحال ان الحقيقة ليست كما يصورونها تمويهاً وتزويراً .

THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR QURANIC THOUGHT

فالذي ينبغي أن لايغيب عن الاذهان أن النجاح والحسران عندنا معنى يختلف عمايزعمون ويتصورون. فاننا ماخلقنا الاعباداً لله الاحد الفرد الصمد، وليس من وظيفتنا في هذه الدنيا الا أن نظل ساعين وراء اقامة دينه واعلاء كلمته في أرضه وابتغاء لمرضاته ورجاء في المثوبة عنده تعالى شأنه.

اما الوصول الى الغابة والحصول على النجاح الظـــاهر في هذه الدنيا ، فليس هذا من وظيفة العبد القانت ، انما ذلك يرجـع الى الرب تعالى الما نجـاحنا في هذه الحياة الدنيا ان لانتزحزح قيد شعرة عن خطة الجهاد ونظل مستمسكين بالعروة الوثقي والطريقة المثلى الى آخر نفس من أنفاس حياتنا .

هذه واحدة . والحقيقة الثانية التي يليق بالقاري، المستبصر ان يتفكر فيها ويسائل نفسه عنها هي : « أحقاً خابت هذه الدءوة في مسعاها كما يزعمون ? ترى ألم يحدث في أوساطنا الاجتماعية والسياسية انقلاب ملموس بعد الجهود العظيمة التي بذلها الشهيدان واتباعها من بعدهما ? ألم تتغير الحال الدينية عما كانت عليه قبل الامام ولي الله وفي زمنه ؟ هل بقي نكاح الايامي يعد سبة وعاداً الى اليوم ؟ او سمعت اليوم أحداً من أهل العلم او حملة الدين يستبدل تحية عادية بتحية الاسلام ? وفوق ذلك ، العلم او حملة الدين يستبدل تحية عادية بتحية الاسلام ? وفوق ذلك ، أوليس من صميم الحقيقة والواقع أنه لم يخل زمن بعد شهادة الامامين من وجال بورة ظلوا مر ابطين في الحدود الشهالية الغربية ، يدعون الى الجهاد في سبيل الله ويرخصون في ذلك مهجهم وأرواحهم .

فاذا كان هذا كله بما تشهد به الحقيقة وماجريات القرن الغابر ، في أجمل هذا الحسران والفشل الذي يتشدقون به . وأنعم بهذه الدءوة التي لاتزال آثارها مشاهدة متجلية للعيان تجذب اليها القلوب والانظار ، مع أنه قد انقضي على معركة (بالاكوت) -- التي استشهد فيها الامامان - نحو مائة وثلاث وثلاثين سنة .

#### أسباب الفشل الطبيعية:

هذا ؛ وهناك اسباب طبيعية لهذا الفشل الذي أصاب الدعوة في (بالاكوت) وبعدها ؛ لا يسمح المقام باستيفائها الا أنه لابد من الاشارة الى سبب قوي من تلك الأسباب التي افضت الى انهزام المجاهدين وانكسار شوكتهم ، وذلك ان الامامين ـ السيد احمد واسماعيـل الشهيدان ـ وزملاءهما قد اختاروا الحدود الشهالية الغربية مركزاً لجهادهم واتخذوها مقراً لحركاتهم وتنقلاتهم العسكرية ، اختاروا تلك البلاد الجبلية والمعاقل الافعانية واتخذوهامركزاً للجهاد والامارة قبل أن يجدوا الارض وينشروا فيها الدعوة ويهيؤوا نفوس أهل البلاد لقبولها ينشؤوا شبانهم وناشئتهم على آداب الاسلام وأخلاقه الفاضلة .

ومن الغريب أن جميع دعاتهم وعلمائهم ومجاهديهم كانوا مـــن أقطار الهند الشرقية (١) التي نبتت فيها الدعوة ونمت وازدهرت بعدماعمل فيها الامام وأتباعه سنين عديدة يعظون الناس ويلقنونهم عقيدة التوحيد

<sup>(</sup>١) وبين هذه الافطار الشرقية ( مقاطعات بنضال وبهار ) وبين مقاطعة الحدود المشالية الفربية الف ميل بل أكثر من ذلك .

الحالص ويرشدونهم الى طريق الحير والفلاح في العاجل والآجل ولمسا عزموا على قتال السيك واختاروا الحدود الشالية الغربية مقراً للامارة والمجاهدين ، جاؤوا بالمتطوعين من تلك الاقطار الشرقية ، متجشمسين الاخطار والاهوال .

اكنهم ، وباللاسف ، لم يهتموا بتربية سكان البلاد التي اتخذوها مركزاً للقتال والجهاد . ربما لاحاجة الى بيانه ان العشائر الافغائية القاطنة في الحدود كانت اذ ذاك في جاهلية جهلاء ، لا تعرف من الاسلام الا اسمه ، ولا تت الى الدين الا بأسباب من الرسوم الظاهرة العادية ، وقد عكنت منهم العصبية النسبية والقبلية تمكنا وتطبعت عاداتهم واخلاقهم بعوائدهم القبلية التي كان لها عليهم سلطان وأي سلطان فكانت نتيجة هذا الحطأ الفادح أنه لما جد الجد واستمر القتال بين المجاهدين والسيك أصبح كثير من القبائل الافغانية عيونا للاعداء وعونا لهم على المجاهدين .

وكذلك كلما اهتبلوا غرة من المجاهدين لم يترددوا في التنكيل بهم ورضع السيوف في رقابهم • هذا كله جهلا منهم بالدعوة وتهافتاً على حكام الدنيا الدنيئة . فلو اعتنى القائمون بالدعوة والجهاد بنشر الدعوة بين سكان تلك الاقطار وصرفوا جزء يسيراً منجهودهم وأوقاتهم في تلقينهم مباديء الدين وتنشئتهم على الاخلاق الفاضلة والآداب الاسلامية ، لما كان موقفهم من الدعوة والقائمين بها ذلك الموقف المخجل الذي قصم ظهر الدعوة يومئذ وسود وجوههم في الدنيا والآخرة .



# ا لفصل لخامس

ثورة الصنب الكبرى ومابعدها ۱۲۷۳ - ۱۲۷۳ ه





ب التدارجم الرحيم



## الثورة وما بعدها

لعل القارىء العربي بعرف أن الملكة المسامة في الهند بدأيضعف أمرها ويتقلص ظلها منذ أواخر القرن السابع عشر للميلاد ، ومنذ ذلك الموم أخذ الامر ينتقل الى ﴿ شركة الهند الشرقية ﴾ البريطانية ، حتى كاد دستنب لها الأمر في معظم أقطار الهند في بدء القرن التاسع عشر إن اما المملكة المسلمة المركزية ، فقد أصبحت منحصرة في العاصمة ( دهلي ) في « الحصن الاحمر » الذي كان يسكنه الملك . ومن غريب المصادفات ان حركة تجديد الدعوة والجهاد ما قامت الابعد ما تمكن الانكليز من ناصة الأمر في أكثر انحاء البلاد ولم تخرج عن صورة ملكمهم الا مقاطعة ( بنجاب ) وبعض المقاطعات النائية . ولما استشهد المجاهدون في معركة ( بالاكوت ) سنة ١٧٤٦ هـ/ ١٨٣١ م ، اعترى اليأس والوجوم جمهرة سكان البلاد الذن كانوا يتذمرون من قسوة عمال الشركة وسوء صنعهم في الحكم . وكذلك انتشر الاضطراب وعهم القلق في الجيش الحكومي المؤلف من الاهالي لاسباب عديدة لايتسع نطاق المقام لذكرها . وجملة لالقول انه انفجر بركان ثورة عظيمة دامية في البلاد وامتد لهيها الى جمـــع انحاء القطر ، الا انها كانت على أشدها في العسماهمة (دهلي) وماحولها ومايلها من مقاطعة الولايات المتحدة ( .U. P. ) حيث استولى الجيش والاهالي على معظم الاماكن الاستراتيجية ونشبت معارك دامية بين الجيش البريطاني والثوار واستمر القتال عدة أشهر أبلى فيها الثوار والاهالي للاء حسناً .

وقد ساعدهم على ذلك فتوى العلماء بوجوب الجهاد ومشاركتهم في الثورة فعلاً .

ولعمر الحق ، أنها كانت ثورة هائلة جبارة كادت تذهب بالسلطة البريطانية في سيلها الجارف ، الا أن القدر ماساعد أهل الهند وتمكن الجيش الانكايزي ومن لم يفارقهم من الجيش الاهلى من كبح جماح الثورة والقضاء على الثوار . وفي غضونها أسروا الملك المسلم ( المحبوس ) في الحصن الاحمر ونفوه الى بلاد ( برما ) ، حبث استأثرت به رحمة الله وامحى اسم المملكة المسلمة من خريطة الهند . وأيضاً أخذت الحكومة البريطانية زمام الامر بيدها رأساً وانتهى حكم الشركة المشؤوم الجائر ، الى غــــير ذاكمن التغيير والتبديل الذي طرأ على البلاد وقلب اوضاعها رأساً على عقب . واما انواع المظالم وصنوف الشدائد والاهوال التي صبها الجيش الانكليزي على الاهالي وماسامهم من سوء العذاب والذل المهين . فهي من أفظع أنواع الهمجية والقسوة التي يندى لهــــا جبين الانسانية ويجمر لها وجه المروءة والشرف خجـ للا وحياء . وناهيك بهـا من قتل وتشريد ونفى وتعذيب واجلاء وسفك لدماء الابوياء العزل الوادعين

و مصادرة الأموال والأراضي وانتهاك الحرمات والاعتداء على ربات الخدور ، مما سود رجه التاريخ البريطاني في هذه البلاد . ولما كان ابناء الاسلام هم الذين تولوا أمر البلاد من قبلهم ولو بالاسم منذ مائة سنة وأنهم هم الذين حملوا بيدهم لواء الثورة وكانوا في طليعة المقاتلين وعلى رأس كواكب الثوار ، أصابتهم بهذا الانقلاب صدمة عظيمة انستهم كل مصيبة أصبوا بها من قبل في هذه البلاد .

صدمة وأي صدمة ياترى ? كأني بالدهر الغشوم ما ابقى في جعبته سها الا ورماهم به ، فإن الانكليز، بعد ماظفروا بالثوار وتمكنوا منهم ، جعلوا نصب اعينهم أن يستأصلوا شأفة المسلمين وببيدوهم عن آخرهم ويقضوا عليهم قضاء لاتقوم لهم قائمة من بعده أبداً . وكل من أمعن في تاريخ الهند في المائمة سنة الماضية ودرسه درساً وافياً ، يشمد لهم بأنهم لم يغفاوا عما عزموا عليه ، ولاطرفة عين ، وأنهم لم يجدوا فرصة التنكيل بالمسلمين الا انتهزوها .

وهيهات ان يلتئم هذا الجرح على مدى الايام والليالي . تأث**ير الثورة في حياه المسلمين** 

ان لهذه الثورة مابعدها في تاريخ الهندولاسيا في تاريخ مسلميها واقد عرف القاريء ، بماسر دناه في الفصول الاولى من هذا الكتاب ان الدين الحالص لم يتمكن من قلوب الاهالي ولم يتغلغل في عروقهم قط. وانما نشأت في هذه البلاد امة متسمة بالاسلام ، مئقفة بثقافة بمتزجة من تقافات الهند والفرس والترك.

THE PRINCE GHAZI TRUST

وازدهرت هذه الثقافة المدخولة في ظل الملوك المسلمين من الترك والافغان والمغول على اختلاف نزعاتهم وميولهم وأهوائهم الفردية والقبلمة .

فمنهم من جعلها هند كية وثنية ، ومنهم من أرادها متزجة مشتملة على ألوان من جميع الاصناف ·

ومنهم من أحب ان يطهرها ويصغها بصغة الاسلام الاانهابقيت ثقافة مدخولة بمزوجه من شي العناصر والالوان .

هذا من جهة الثقافة . اما العقائد ، فقد سبق لنا القول في سأنها بما لامزيد عليه . وأما الاخلاق التي بها قوام الامة وملاك أمرها ، فلم تكن على شيء من المتانة والقوة. وانما بقي ضعفهم الحلقي مستوراً من وراء صولة الحكومة ومنعتها الظاهرة . ولكنه لما تسرب الضعف والوهن الى الحكومة واعتلى سرير الملك بعد الملك العـادل المسلم (عالم كير اورنك زيب ): ١٠٦٨ – ١١١٨ هـ ) رجال ، كل تال منهم أخف عَلَلًا وأَضْعَفُ بأساً من سابقه ، ظهر هذا الضعف الخلقي المستور وعرف الصديق والعدو أن أمراء المسلمين وأعيان الملكة منهم ، مثلهم كمشل السلع ، تباع وتشترى في سوق المطامع والشهوات ، وان وزراءهم وولاتهم يمكن مراودتهم على الباطل واستمالة أهوائهم بالذهب الوهاج، وأن أهل العلم والفتيا منهم لا يختلفون عن الاحبار والرهبان ، بشترون الحياة الدنيا بالآخرة ولايتحرجون في عرض فتاويهم المزورة المحرفة على كل من يساومهم فيها في مثل هذه الحال المؤلمة وفي مثل هذا الضعف

الحلقي المتغلغل في عروق الامة ، وفي مواجهة الاستعمار والتسلط (Imperialism ) ، فوجدت الارض مهدة والجيوش مغلولة وقلوب ملوك المسلمين وامرائهم مشتتة ، كل منهم ينطوي على حقد لأخيه وينصب الحيل والمكايد للتنكيل به ويستعين بالعدو الشرس على صاحبه وابن عمه وأخيه . ولو لا مخافة الخروج عن الموضوع الذي توخيناه ، لأتينا على شيء من تفاصيل هذه المأساة المخزية التي مثلها أمراء المسلمين وقوادهم في القرن الثامن عشر الميلاد وبعده ، الا ان الامر أشهر من قفا نبك . وما يوم حلمة بسر .

هذا ماوصلت اليه حال المسلمين يوم دخلت الشركة البريطانية في ميدان الاستعار وبدأت تتوسع في الملك ، ومازالت الامة المسلمة منذ ذلك اليوم تنحدر من علو الى سفل وتنقلب من سوأ الى اسوأ منه ، حتى استنب الامر للشركة البريطانية ودانت لها رقاب الاهالي وتقلص ظلل الامارات المسلمة من فلول الحكومة المغولية وانعدام نفوذهم ، الا من انحاز الى العدو ولجأ الى كنفه وساعده على اخوانه وبنى جلدته .

وبينا وصل المسلمون الى هذا الدرك الاسفل من الانحطاط الحلقي والسياسي وأصبحوا في حيرة من مصيرهم لايهتدون اليه سبيلا ولايجدون ملجأ ياجأون اليه ويجتمعون مجيهاه ، اذا انفجر بركان الثورة الكبوى فاصطلوا بنارها وخاضوا معاركها ، وكانوا حملة لوائها وقادة جيشها ، اكن القدر ماواتاهم وباءت الثورة بالفشل والنكبة على الاهالي ، كهاذكرنا آنفاً ، فكانوا هم الغرض الذي رماهم العدو المتغطرس بسهمه وأخذهم

بجريرة ايقاد نار النورة واشعال لظاها من فيكان من تتيجة الاضطهادات والشدائد التي ذاقوها خلال الثورة وبعدها الله السلمين تشتت شملهم وتفرقت كلمتهم وكادوا يصبحون عالة على غيرهم يتكففون ولا يجدون مايسدون به رمق حياتهم و ومن شر مافعلت بهم الحكومة البريطانية أنها سدت في وجوههم أبواب الرزق في دواوينها وصادرت أملاكهم وأراضهم وتركتهم حيارى لايدرون ماذا يفعلون وكيف يعيشون وجملة القول ان الحكومة ارادت ان تجعلهم كالمنبوذين من الوجهة السياسية والاقتصادية وكذلك قررت منهاجاً للتعليم في مدارسها ينفر المسلمين من ارتياد مناهلها ، ان أرادوا ان يبقوا مستسكين بعقائدهم ، فتخلف المسلمون عن جيرانهم في موكب التعليم الجديد ، تخلفاً لايزال يشاهد اثره الى اليوم .

### انقلاب في الحال الدينية

لقد ظهر مما ذكرنا آنفاً ان النورة أحدثت انقلاباً عظيماً في أوضاع البلاد ، وأكبر من تأثر بر وأصيب في الصميم بحياته من جرائها ، هم المسلمين الذين حملوا لواء الثورة بيدهم وكانوا في طليعة المحاربين . وهذا التأثر والانقلاب الملموس والتبدل العظيم ، كان مشاهداً في جميع نواحي حياتهم ، الا أن مناط بحثنا في هذا الكتاب بوجه خاص ، هو الدعوة ، فلننتظر في الحال الدينية وماطرأ عليها من تغيير وتبديل بعد هذا الانقلاب . واغا ذكرنا شيئاً ماجريات الثورة وأثرها في حال المسلمين العامة في هذا المقدام ليكون كلامنا في هذا الصدد متناسقاً ، متصل العامة في هذا المقدام ليكون كلامنا في هذا الصدد متناسقاً ، متصل



#### الحلقات ٠

هذا ، وليذ كر القارىء ان جميع من ذكرنا من المصلحين والمجددين من الامام ولي الله الدهلوي الى السيدين الشهيدين وأتباعها ، كالهم نشأوا ودرجوا قبل الثورة الكبرى . ولما انفحر بر كان الثورة وانتهت بالقضاء التام على المملكة المسلمة وتولي الحكومة البريطانية لزمام الامر مباشرة ، تبدلت الارض غير الارض وانقلب الحال ظهراً لبطن . ومن هذا الانقلاب تضييق (۱) الحناق على العلماء وحملة الدين ونفيهم الى جزر (اندمان) واعتقالهم في السجون من غير محاكمة ، حتى مخلولها الجولية عن من يعارضها في ماتويده من «الاصلاحات» .

## سيد احمد خان وحركة علي كره

بيناكان جمهور المسلمين مشتتين في الاقطار وعلماؤهم محبوسين في السجون او منعزلين في الجوامع والزوايا ، والحكومة وأعوانها ينظرون اليم بعين الازدراء والاحتقار وجيرانهم – الذين كانوا بالامس من رعاياهم – يتبوأون أعلى المناصب في دواوين الحكومة ، اذ قام (سيد

<sup>(</sup>١) يظهر تضييق الحكومة على علماء الدين يومئذ بما كتبه الكاتب الانكليزي الشهير بلنت. ( W. Blunt ) الذي زار الهند بعد الثورة بقليل .

<sup>«</sup> تراقب الحكومة كل« مولوي » ينال سمة ثم تضيق عليه بكر طريق . واٺاستقر على طريقته ، نفته الى جزر ( اندمان ) . [ في زمن اللوردين ] .

احمد خان (۱) الشهير ، فسعي سعيه لاصلاح ذات البين وتقريب مابين الحكومة ورعاياها المسلمين من سوء التفاهم وشقة الحلاف . وبما ساعده على ذلك وجر أه على الاضطلاع بهذه المهمة الحطرة، هو مساعدته اللانكليز المهددين بالحطر والهلاك إبان الثورة وموقفه المعروف بجانب الانكليز المهددين بالحطر والهلاك أبام اشتداد الثورة واضطرام لهيبها ، بما أكسبه دالة وحظوة لدى ولاة الحكومة وعمالها . فلما رأى (سيد أحمد خان) مصير بني قومه وما آل الله أمرهم من التشتت وتفرق الكلمة وسوء معاملة عمال الحكومة لهم ، شمر عن ساق الجد ووقف موقفاً كريماً في الدفاع عن قومه وشعبه وجرد لذلك قلمه ولسانه ، فألف كتاباً لطيفاً جامعاً في (أسباب الثورة) ، كشف القناع فيه عن علل الثورة الحقيقية وبرأ ساحة المسلمين من كثير من التهم والمفتريات التي كانت تلصق بهم .

وكذلك الف في الرد على الدكتور وليم ولس هنتر ( W.W. Hinter ) الذي قال في كتابه السائر مسلمو الهند ( Iddian Muslimans) ان المسلمين لن يكونوا رعية صالحة لأية حكومة

<sup>(</sup>١) هذا هو سيد أحمد خان الشهيد ، مؤسس كلية ( عليكره ) الاسلامية ، التي ترقت في ما بعد وازدهرت الى ان اصبحت جامعة رافية . نعم ، هذا هو سيد أحمد الذي رد عليه السيد جمال الدين الافغاني في ( العروة الوثقى ) رداً عنيفاً . ولهذا الرجل أثره البالغ في سياسة المسلمين ومنهاج تعليمهم وطرق معيشتهم بعد التورة وكل من يريد معرفة تاريخ المسلمين في هذه الحقبة من الرمن لابد له من ذكر ( سيد أحمد خان ) والتنوبه باعماله ومساعيه أو التنديد بيآته واجتهاداته . ودعوته اليوم تعرف باسم حوكة ( على كده ) ، المدينة التي أسس بها كليته الشهيرة .

ماداموا عاملين بالقرآن ، •

التضليل والتنفير عن الاسلام .

هذا من ناحية ، وفي جانب آخر أهاب بقومه الى الاغتراف من بحر التعليم العصري والاقتطاف من غرات الثقافة الجديدة الاوروبية التي بدأ غراسها الانتكايز والارساليات المسيحية منذ ثلاثين او اربعين سنة وتهافتت عليها الهنادك منذ ذلك الحين ؛ لكن المسلمين استنكفوا من ادخال ابنائهم في تلك المدارس لما وجدوا فيها من رائحة « التبشير » او

فكان سيد احمد خان ، اول من قام من المسلمين بهذه الدعوة بعد الثورة ووقف حياته ومواهبه للسعي وراء انجـــاحها وألف لذلك جمعيات وأصدر مجلة لبث أفكاره ونشــر آرائه الحديثة العصرية في هذا الشأن .

ولو اكتفى بذلك أي الدعوة الى الاقتطاف من ثمرات التعلم الحديث ، لما كان في عمله ضرر كثير ، ولما خالفه علماء عصر • وأولي الرأي منهم ، لكنه خلط عملا صالحاً وآخر سيئاً .

وذلك ان سيدا حمد خان ومن حذا حذوه من زملائه ومعاصريه قد استولت على قلوبهم هيبة اوربا العلمية استيلاء يكاد يذهب بعقولهم وألبابهم كأني بهم دهشوا لما شاهدوه من فخفخة الانكليز الظاهرة وأساليبهم المزخرفة في التحقيق والبحث ، فجعلوا يحسنون الظن بكل مايأتي من أوربا من علم او نظرية وأرادوا ان يطبقوا روائع محكمات القرآن ومعجزاته عليها ، كأنهم افترضوا في أذهانهم ان كل مايأتي به هؤلاء القوم

قضايا مسامة ، لا يتسترب اليها أدنى شك و لا ريب ، فأذا رأوا في الكتاب العزيز مالا يوافق آراء القوم و نظرياتهم المتغيرة المتبددة ، عمدوا الى آي الكتاب فحر فوها عن مواضعها و ألبسوها معاني توافق أهواءهم و أغراضهم جعلوا هذا ديدنهم وعادنهم في كل مسألة عارضت فيها أقوال الافرنيج كتاب الله ، وهذا تفسير سيد احمد خان و مؤلفات أتباعه و زملائه عشوة بمثل هذه الحرافات والتحريفات الزائغة الباطلة ، و من غريب أمر تلك الطائفة المتجددة إنهم ما أتوا بشيء طريف في باب التحريفات الزائفة بعد سيد احمد خان على كثرة عددهم ، حتى ان ( محمد على اللاهوري ) سيد احمد خان في هذا الشأن .

وضغت على ابالة أنهم بدأوا يصيحون بالالحاد وينادون بالويل والثبور وبقولون بملء أفواههم « الدين ! الدين !! خذوا بيده واحموهمن هجهات الاعداء والعلوم العصرية » والحال أنه لم يكن وقتئذ الحساد ولا زندقة ، وماكان المسلمين معرفة بنظريات الغرب وآرائها الاقليلا خوفوا بالالحاد والزندقة ، واستعدوا لمعارضتها وبهذه الحجة تركوا افكارهم وآراءهم تجري في سيل الفتنة نفسها واطلقوا عنان أقلامهم للمطابقة بين آيات الله وأحكامه وآراء الافرنج ، فقتحوا بذلك للفتنة باباً عظيماً وجنوا على الدين جناية لاتغتفر .

وبمالابد من ذكره في هذا المقام ان سيد احمد خان نجـــج في الدفاع عن المسلمين الى حد بعيد . بمالاريب فيه ان سياسة الحكومة قد تبدلت قليلاوجنحت الى اللين مع المسلمين بعد مساعيه المشكورة وأدرك

عقلاؤهم ان المسلمين قد ظلموا واضطهدوا بغير حق فكان له بذلك تأثيراً على الشعب فولى وجهه شطر القبلة الجديدة التي بناها له سيد احمد خان و زملاؤه و أريد بذلك ان القوم أخذوا يوسلون أبناءهم الى المدارس العصرية ويتهافتون على مناصب حقيرة في دواوين الحكومة و وما أيده في مهمته هذه أنه رزق زملاء وأعواناً مخلصين اقتضوا إثره وحذوا حدوه واضطلموا باعماله بعد وفاته وقاموا بها أحسن قيام و فما اضمحلت فكرة (سيد احمد خان) التجديدية او حركة (علي كره) الجديدة كم تسمى اليوم و وماقل نفوذها بعد وفاته ، بهل رسخت جذورها واستوثقت عراها بتأسيس كلية (عليكره) وأخوانها ، لان القائمين بها وطلبتها و متخرجها جعلوا فكرة قائدهم ، نصب أعينهم و مطمح أبصارهم .

#### معهد ديوبند (١)

قبل ان نبدأ بذكر معهد (ديوبند) وحركته الدينية التي أصبحت دمزاً للحركات المعادضة لحركة (عليكره) ، يجمل بنا ان نشير الى ان (ديوبند) و (عليكره) أصبحتا بعد قليل مدرستين في الفكرة متعادضتين و انبثت المدارس على كلا النوعين في طول البلاد وعرضها ، وان معظم المدارس والكليات التي تأسست بعد الثورة بثلاثين اواربعين سنة كانت تستوحي فكرتها وتستنبط منهاج عملها من هاتين المدوستين

<sup>(</sup>١) هذا المعهد الديني أسس سنة ١٢٨٣ أي بعـد الثورة بعثرة أيام ، وكذلك قبل تأسيس كلية ( عليكرة )بنحو عشر سنين . وديوبندهذه قريةفي مديرية (جهارك بور) على مقربة من دهلي .

المتعارضتين في المبدأ والمنهاج .

وكذلك ما أحرانا أن نستعرض الحركة الدينية وأعمال القائمين بها وتحولهم الى أحزاب وطوائف عديدة منذ عهد امام النهضة الدينية ولي الله الدهلوي ( ١١١٤ – ١١٧٦ ه ) الى العصر الذي تأسس فيه معهد (ديوبند) فظهرت دعوة (سيد احمد خان ) المعارضة لتلك الحركة الدينية ، حتى يكون القاريء على بصيرة من تاريخ الدعوة الاسلامية في الهند .

لقد عرفت في ماسبق ان الامام ولي الله كان محققاً في الفقه لا يتقيد بمذهب دون مذهب و لكن نجله الكبير الشاه عبدالعزيز الدهلوي (ت ١٢٣٩ه) كان يميل الى الحنفية ولم يكن على غرار أبيه في التحقيق و الاجتهاد و فانقسمت تلامذة هذا البيت الكريم الى الحنفية البريئة (٢) عن البدع و أهل الحديث .

فبينا ترى معظم تلامذة الشاه عبد العزيز مائلين الى الحنفية ، تجد فيم الامام ولي الله وابن شقيق الشاه عبد العزيز ــ امام أهل الحديث في الهند وحامل لوائهم ، فاتصلت الحنفية وأهـل الحديث كلهم بهذا البيت العلمي الكريم ، كأن هذه كلها دوحات وأغصان تفرعت من هـــذ. الشجرة الزكية التي أصلها ثابت وفرعها في السهاء .

وكان من بين تلاميذ الشاه عبد العزيز ، سبطه الشاه محمداسحاق

<sup>(</sup>٢) فلنا « البريئة عن البدع » لان في الهند فرفاً من الحنفية كثيرة ، تنتمي الى الامـــاب أبي حنيفة رحمه الله ، لكنها غارقة في بحار البدع والمنكرات ، تعبد القبور والاولياء.. ومعاذ الاله ان تنتـب أعمالهم المنكرة الى أبي حنيفة وأصحابه الكرام .

THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR QURANIC THOUGHT

﴿ نُوفِي بُحُهُ المُحْرِمَةُ سُنَّةً ١٢٦٣ هـ ﴾ والشَّاهُ عبد الغني المجددي ﴿ من سلالة المجدد السرهندي الذي تقدم ذكره مفصلا استفاد منهما وانتفع بعلومهما خلق كثير . وبمن تخرج على يدهما الشيخ محمد قاسم النانوتوي (ت سنة ١٢٩٧ هـ) والشيخ رشيد أحمد الكنكوهي اللذان قويت بها شـوكة الحنفية . وأسس أولهما المعهد الديني الشهير في قرية ( ديوبند ) الذي نحن بصدد البحث في شــأنه الآن والذي يعد اليوم معقل الحنفية \_ وهم الاغلبية الساحقة ــ ومو ألهم في الهند . فالحنفية الديوبندية ينتسبون الى الامام ولي الله بطريق الشيخ محمد قاسم النانونوي عن الشيخ عبد الغني المجددي عن الشاه عبد العزيز الدهاوي . اما اهل الحديث ، فيقل نسبهم العلمي بالبيت الدهاوي بطريق الشيخ نذير حسين (١) البهـاري الدهاوي عن الشاه محمد اسحاق عن الشاه عبد العزيز . وفي انتشار مذهب اهل الحديث يد عظيمة للعالم الشهير السيد صديق حسن القنوجي البخاري (ت

<sup>(</sup>١) محدث جليل من كبار تلامذة الشاه محمد اسحاق الدهلوي . وهو الذي قبوا منصب تدريس الحديث في (دهلي) بعد استاذه . فأفاد جأ كثير من الناس وربما يزبد عدد تلاميذه على الالوف . وهو نظير نفسه في هذا الباب . وقد رزق عمراً طويلا ، حتى انه قد تخرج على يده الجد والابن والحفيد من بعض البيوتات العلمية . فكانت حلقمة دروسه اكبر وسيلة في تعميم مذهب اهل الحديث في الهند . أصله من قرية في أبالة ، بهار ) جاء (دهلي) طالباً ثم استوطنها . توفي سنة ١٣٢٠ ه عن مائة سنة تقريباً .

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGH (هـ) – زوج اميرة بوفال ۱۳۰۷

فانه اتصل بالشيخ حسيين بن محسن السبعي الانصاري اليمقير (ت ١٣٢٧ه) تلميذ بن الشوكاني واستفاد منه . وأتاح له القدر أن يترك مئات من المصنفات في مختلف العلوم . وكذلك عني بطبع كثير من كتب الحديث النادرة ونشرها وتوزيعها بين الناس الى غيرها من مكارم الاعمال التي لا يتسع لها نطاق المقام . وهو أول من عرف علماء الهنسد بكتب علماء اليمن المحققين .

اذا قرأت هذا ، فاعرف ان العلماء لمارأوا ما آل اليه أمر المسلمين بعد انكسار الشوكة من تفرق الكلمة وتشتت الحال وشاهدوا مايدعو الناس اليه من متابعة الانكليز واقتفاء أثرهم في مناهج العلم وطرق المعيشة وآداب الاجتاع - لماشاهدوا ذلك بأم أعينهم أحسوابالخطر المحدق بكيان الامة وشمروا عنساق الجد لأداء ماعليهم من واجب الدعوة والدفاع عن حظيرة الدين والذودعن حياضه . فاستقر رأي بعض أولي العلم والنظر منهم ان يؤسسوا معهداً دينياً في قرية تسمى (ديوبند) ، فبدأوا بالامر في كوخ صغير بمدرس وطالب فقط ، وذلك سنة ١٢٨٣ ه . ثم كان من فضل الله وصدق عزائم القائمين بها ، أن ازدهر المعهد وترقى رقياً باهراً وافتتحت معاهد دينية أخرى في مختلف مدن الهند أصبحت حصونا للدين منيعة في تلك الايام المظلمة التي اتسع فيها الحرق على الراتق واصبح القابض على الجمر .

# THE PRINCE GHAZI TRU النزاع بين القديم والجديد

خدمت هذه المعابد الدين في هذه البلاد خدمات تشكر عليما وتؤثر وبلسان الثناء تذكر ، الا ان منهاج (۱) التعليم في تلك المعاهد مكان. عقيماً لايصلح لهذا العصر الذي تغيرت فيه أوضاع العالم ولايؤهل الطالب المتخرج على ذاك المنهاج ان يخدم الدين ويذود عنه في هذا الزمان الذي تطورت فيه النظريات وتجددت الافكار والآراء . فكما ان كليسة (عليكرة) وأخواتها جعلت من همها اقتفاء اثر الغرب وتتبع معالمه في كل شيء وما اهتبت بالتعليم الديني في قليل ولا كثير ، كذلك هدد ورثوها عن شيوخهم ولم يتفكروا شيئاً في ما يتطلبه العصر الحاضر من علوم وآداب وما يحتاج اليه العالم من الفنون والمعلومات للدفاع عن حرمة الدين والذود عن حياضه ، فكانت النتيجة ان هذين المركزين العلمين

<sup>(</sup>١) منهاج التعليم الرائج في معاهد الهند الدينية كان يدعي الدرس النظامي نسبة الى أحد علماء الهند ملا نظام الدين (ت ١١٦١ه). وكان هذا المنهاج يشتمل على كتب المنطق والفلسفة اليونانيتين وشروحها وتعليقاتها وجلة من كتب النحو والبلاغة على الوجهة النظريةوشيء من التفسير والحديث. لكنأهل ديوبند ، كذلك اهل الحديث، بعدما ألقي اليهم زمام التدريس في المعاهد زادوا في القسم الديني المشتمل على التفسير والحديث والفقه وقللوا من علوم اليونان ، الا انهم لم يعتنوا بتدريس اللفة العربية أصلا. وان اهتموا بتدريس بعض كتب في الادب العربي ، واهتموا بلغات ميتة كالمنكريتية، لا يكتب ولا ينطق بها .

- (يوبند وعلي كره) - اللذين نشآ والزدهرا بعد الثورة ، أصبحاعلى طرفي نقيض وتكونت بذلك فكرتان جديدتان تناقص احداهما الاخرى وبدأ الصراع بين القديم والجديد ، بين المولوي المتخرج في معهد ( craduate ) الناشيء في الكليات العصرية .

وان شئت الاستزادة من هذا الباب وأحببت الاطلاع على تفاصيل ذلك الصراع ، فلنعد الى الوراء قليلًا ولنتصور المجتمع الاسلامي الهندي قبل خمسين او ستين سنة .

وهب أنك دخلت أحد الأندية الكبرى العامرة في احدى العواصم يومئذ: فاذا ترى فيه ? انك ترى أحد المتحبسين لدعوة (سيد احمد خان) من زملانه ، القائمين بحركة (علي كره) يصعد المنبر وينادي بأعلى صوته قائلا: هلو ، إيها القوم ، هلموا الى ما أدعوكم اليه من اجتناء ثمرات الحضارة الحديدة الاوربية واقتطاف أزهار هذا التعليم العصري الذي طالما غفلنا عنه ، فتقهقرنا عن الركب ، والى تتبع معالم الشعوب الراقية الاوربية المتحضرة التي غيرت سنن الكون وأحدثت انقلاباً مدهشاً في عسالم الابداع والاختراع ، هلموا الى ما أدعوكم اليه ، والا ، فالويل ، كل الربيل لكم في الحاضر ولأبنائكم في المستقبل الذي يكاد يكشر عن أنبابه لمن يتخلف عن ركب الحضارة ويبقي جامداً على تراث العصر الغابوالذي لأكل عليه الدهر وشرب وهاهم جيرانكم الهنادك ورعاياكم بالامس ، متربصون بكم الدوائر ويربدون ان يستحدوا غوارد التروة كالماويستدوا

وقد بلغت الحال وقتئذ الى ان اصبح من العسير اتفاق الفريقين على كلمة واحدة ولاتكاد ترى دعاة الطائفتين يجتمعان في مجلس واحد. وان اجتمعا ، فهنالك الجدال والخصام . ويعلم الله ، كم من مثل هذه الجالس وأندية الخطابة تحولت الى معترك للجدال وميدان للشقاق والخصام .

وجملة القول ان (سيد أحمد ) وزملاء وأنصاره واتباعه من بعده كانوا يستهزؤون « بالمتدينين » عامة ويرمون المشايخ والعلماء منهم بالجمود خاصة ، وكذلك العلماء المشايخ يكفرونهم وينسبونهم الى الزندقة والالحاد « فكاد الاسلام يضيع بين جامد وجامد كما قال شيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله .

وزاد الطين بلة والطنبور نغسة ، تضارب العلماء والمشايخ وتشاجرهم في مابينهم وتكفير بعضهم لبعض ، كأني بهم ، لم ببق لهمم من عمل في هذه الحياة الدنيا الا الجدال والنقاش في مسائل معدودة فلاتجد مجالس المسلمين ومحافلهم خالية من مناظرة بين الحنفية وأهل الحديث او جدال بين الديوبندية والقبوريين من الحنفية و ومن دواعي الأسف والألم ان معظم تلك المناظرات والمجادلات كانت تدور دحاها حول مسائل تافهة وترهات لاصلة لها بالحياة العملية البتة ، وما كان العبد ليحاسب عليها بين يدي ربه ، ومن المبكيات الموجعات في ذلك الزمان ان عدداً غير قليل من بيوت الله لم تكن أبوابها مفتوحة لجميع المسلمين ، وان تجرأ أحد بمن لاينتمي الى الطائفة المستبدة بالجامع على الدخول فيه او دخل فيه خطأ ، ظاناً أنه بيت من بيوت الله ، فهناك الطامة الكبرى ، وان تعجب ، فعجب لجوامع يشرف عليها الصوريون كانت تغسل بالماء غسلا اذا وضع فيها قدمه من لم يكن من نحلنهم وطائفتهم .

ولمثل هذا يذوب القلب من كمد أن كان في القلب أسلام وأيمان ندوة العلماء

لا بلغ الامر الى ماتقدم آنفاً من انحياز طائفة الى الغربوايانها بعصمة أهله وتلقيها بالقبول كل ماياتي من أوربا من علم وأدب او عقيدة ومبادى، خلقية ، وجمود طائفة على ماورثته من شيوخها من منهاج المتدريس وأوضاع في المعيشة وطرق للتفكير ، ناظرة الها تظر تقديس واجلال لما وصل الامر الى هذا الحد واتسعت شقة الحلاف بين الفريقين حتى ظهرت آثاره في كل فرع من فروع الحياة ، أحست

حماعة متفقية من العلماء وأولى الرأى بالخطر الداهم وأرادوا ان بتداركو. قبل ان يتفاغ الخطب ويتسع الخرق على الراقع ، فشمروا أذيالهم لســد هذه النَّامَة الشَّنَيْعَة ورتق هذا الفتق العظم الذي ظهر في المجتمع الاسلامي الهندي ، فأسسوا جمعية ( ندوة العلماء (١١) ) وفتحوا أبوابها لكل من يويد المشاركة فيها من المؤمنين بالله ورسوله من غير فرق بين طائفة وطائفة وجعلوا من أهم مقاصدها اصلاح مناهبج التعليم في المعاهد الدينية حتى تكون جامعة بين علوم الكتاب والسنة والعلوم العصرية ، تتخرج فيهــــا جماعة مثقفة بالثقافتين الجديدة والقديمة وتتقدم الى ميدان العمل حاملة بيمينها لواء الكتاب العزيز والسنة النبوية وآخذة مصياح العلوم الحديثة والمعارف الجديدة بشمالها ، فتدافع عن حوزة الملة الحنيفية دفـــاع المجاهدين المتنورين . وكانت غايتهم القصوى من تأسيس الجمعية ودار علومها التابعة لها أن لاتتسعشقة الخلاف بين الطائفتين المتجددة والجامدة ولايتعذر اتفاقها على كلمة واحدة في الاعمــــال والمشاريـع التي تتعلق مصالح المسلمين العام . وهذه الفكرة ، وأن كانت بدعاً عند العلماء والمتجددين قبل خمسين سنة ، ولذلك خالفها من خالفها من المتجددين وكفر القائمين بها من كفرهم من الجامدين ، الا أنها أصبحت في مابعد فكرة سائدة ورأياً محكماً مستولياً على قلوب الامة وزعائها ، آخذا عيمامع قلوب العلماء والمتعلمين الجدد .

<sup>(</sup>١) تأسست سنة ١٣١١ ه / ١٨٩٣ م ، ثم اسس بنيان دار العلوم التابعة لهــــــا بعد خمس سنين .

وكان من نجاحها في مهمتها أن مدرسة (ديوبند ) واخواتهــا من الدينية جعلت تقفو اثرها وتحذو حذوها في اصلاح مناهج التعليم والدعوة الى الوئام بين فرق الاسلام من حيث تشعر ولا تشعر ، فان الزمان خير معلم ومدرب ، وياليتهم تنبهوا من غفلتهم وتيقظوا من رقدتهم من قبل . وكذلك نبغ من نهاء المتعلمين الجدد رجال مؤمنون بالدين يدعون الى الاصلاح والتجديد أمثال الزعيم الحالد مولانا محمد على (١) والشاعر الحكيم الدكتور محمد اقبال (٢٠ ــ رحمها الله واسكب على تريتهما سحال العفو والغفران ــ بمن ارتووامن مناهج العلم الحديث والعقلية الجديدة في عواصم أوربا وفاقوا فيها أقرانهم في جانب وبذوا العلماء والمشايخ في حبهم للدين وتحمسهم في الدفاع عن كمانه في جانب آخر . وكذلك نشأت من متخرجي دار العلوم التابعة لندوة العلماء نفسها جماعة مختار. فنهلت من الينبوعـين وتضلعت منالموردين القديم والجديد وقامت بأعمال مشكورة وخدمات جليلة معروفة في عرض الاسلام باســــاوب حسن وابراز محاسنه بطرق توافق روح العصر ، حتى اصبح لها مقام مرموق في الادب الاسلام الهندي . وقد ذاعت واشتهرت مؤلفـــات الندويين ونالت حظوة لدى المتعلمين الجدد بوجه خاص . وذلك ان المشايخ الجامدين لا يزالون مستمسكين بنصوص الفقهاء المتأخرين . غيير عارفين بأحوال العصر

<sup>(</sup>١) الزعيم المسلم الشهير المتوفي سنة ١٩٣٠ م .

<sup>(</sup>٢) شاعر الشرق الاكبر الدكتور محمد إقبال المتوفي سنة ١٩٣٩ م .

ومقتضياته ، فلايلتفت الناشئة الجديسية الى مايكتبون ويقررون في دروسهم .

أما المنتسبون الى ندوة العلماء المتشمون بهذه الفكرة الندوية المعتدلة ، فحعلوا الكتاب العزيزوالسنة النبوية أصلا لهم وسنداً ، يرجعون اليها في حل المعضلات وفتح أبواب المشكلات ، وفي جانب آخر لاترعبهم حذلقة المتجددين وتعويلهم على النظريات الغربيـة في كتبهم ومقالاتهم ، فانهم تذرعوا بتلك الاسلحة الجديدة حتى زاحموهم فيها ، فجاءت مؤلفاتهم ثابتة على أساس الكتابوالسنة ، رافلة في حلل الاساليب الحديثةالعصرية. وذلك سر نجاح مصنفاتهم وتلقى المتعلمين لدعوتهم بالقبول . وبقى لنا أن نشير الى مزية أخرى لندوة العلماء ودار العلوم التابعة لها ، لا تضاهم ـــــا ولا تزاحمها فيها مدرسة ولاكلية ولا جامعة في الهند . وذلك أن القائمين لها اعتنوا في أول ما اعتنوا بتدريس اللغة العربية اعتناء عظما ، فانهم جعلوا تدريس لغة القرآن نطقاً وكتابة من أهم ما يشتمل عليه منهاج دار علومها . ومن ذلك انهم سعوا سعيهم في جميـع أدوارها ، لأن يجلبوا أساتذة اللغةالعربية من بلاد العرب نفسها ، ليتدرب الطلبة على الكلام ويتمرنوا على الكتابة. وقد رزقهم الله نجاحاً باهراً في هذا الشأن، حتى أن أشد الناس محاربة لدعوة الندوة ومعارضة لها ، يمترف بذلك . والفضل ماشهدت به الاعداء .

وقد بلغ الامر ببعض الجامدين في ذلك الى انهم يعيرونها بهــذه المزية قائلين « مافي الندوة غير العربية » . هذه هي المناهج الثلاثة التي سار عليها نظام المسلمين التعليمي في الهند من بعد الثورة الى اليوم. والمنهاج السائد الشائع من بينها الذي نال قبولا ورواجاً بين الاغلبية ، هو المنهاج العصري الجديد الذي دعا اليه سيد أحمد وأتباعه وتربي وترعرع في حضن الحكومة وكنفها ، والذي كان جل دعوته الى محاكاة الغرب في علومهم وآدابهم ومعيشتهم وملابسهم، والى الحصول على وظائف في دواوين الحكومة. فما كان من ثمراته الا الضعف في العقيدة والانحلال في الاخلاق والحور في العزيمة ، وضغث على ابالة ان الوظائف الحكومية التي ألهتهم عن الدين والحلق وصرفتهم عن ارتياد مناهل الكتاب والسنة ، طمعاً فيها قد سدت أبوابها في وجوه جهرة المتعلمين بعد قليل لقلة عدد الوظائف و كثرة المتزاحمين المتهافتين عليها .

ويتلوه في الذيوع والرواج المنهاج القديم المقيم المتبع في المعاهد الدينية القديمة ، فانها ، وان أدت بعض خدمات تشكر عليها ، لم تكن أهلا للقيام بواجب الدعوة في الاحوال المتبدلة الجديدة لايمانهم بعصمة شيوخهم وعصمة الكتب الستي كانوا قرروها للتدريس قبل مائتي سنة واعراضهم عن مجاراة الزمن ومراقبة سير الحوادث عن كثب ، فاصبحوا في ممزل عن شؤون الدنيا و كذلك أصبح العالم وشؤونه الجديدة في غن عن خدماتهم ومساعدتهم .

وقد بلغوا في انعز الهم عن شؤون الدنيا وسياستها مبلغاً ، أنهم كلما تدخلوا

غي شأن من شؤونها ، أخفقوا في مسعام وما تمكنوا من الاضطلاع بأعبائه ، وكان ذلك حجة للمتعلمين الجدد عليهم وعلى التعليم و الديني ، القديم ، ، لعدم كفاءتهم وقلة خبرتهم بأمور الدنيا وتسيير شؤونها ،

أما المنهاج الثالث المعتدل ، الجامع بين التالد والطريف والقديم والجديد ، فلاجرم أن القائمين به والمتخرجين عليه قد قاموا بمهمتهم أحسن قيام وأدوا واجب الدعوة والدفاع عن الدين أحسن تأدية ، الا ان نفوذهم بقي منحصراً في دائرة محدودة وبقيت الاغلبية الساحقة من المدارس اما منضة الى صفوف الكليات الحديثة أو منخرطة في سلك المعاهد القديمة . فالمدارس التي آثرت هذا المنهاج وسارت عليه ، كان عددها قليلا جداً . اما الذين تأثروا من المتعلمين وجمهرة القراء بمؤلفات الندويين ومن على شاكلتهم من حملة الفكرة المعتدلة ، واستفادوا منها وأشربوا فكرتهم فلاشك ان عددهم غير قليل ، وهم الصفوة المختارة من الامة ، والامل منوط بأمثال هؤلاء .

هذا ، ولابد من الاشارة في هذا المقام الى شيء مهم كان يعوز هذه المناهج الثلاثة بأجمعها ، بل الحق ان كل ما اطلعنا عليه ودرسناه من مناهج التعليم في الهند ومصر وغيرهما من بلاد المسلمين ، ينقصه هذا الشيء الحطير الذي كان السبب الاعظم في تقهقر الدعوة الاسلامية وخيبة المسلمين في مشاريعهم التعليمية وتسييرها على الوجه الاسلامي الصحيح .

 الدينية والدنيوية في أول أمرهم بالاصلاح والتغيير ، فكل ماغــــيروه وبدلوه وأصلحوه ، انما كان من هذه الوجهة وبهذه الفكرة الحاطئة الـتي ترى ان العلوم تنقسم الى دينية ودنيوية . وكأني بهم زعموا ان التفسير والحديث والفقه وما اليها من العسلوم التي تدرس في الازهر وديوبند وغيرهما من المعاهد ( الدينية ) هي علوم ( دينية ) ، والاقتصاد والتاريخ السياسي والكيمياء والهندسة والميكانيكا وغيرها من العلوم المستحدثة المستوردة من بـــلاد الغرب التي تلقن وتدرس في الكليات العصرية ، علوم دنيوية . فلما اعتزموا اصلاح منهاج التعليم بعدما قرروا هذا المبــدأ السقيم واعترفوا بهذا التقسيم الخاطيء من حبث بشعرون أو لا بشعرون إرادوا أن يجمعوا بين النوعين ، كما فعلت دار العلوم الندوية في الهند وُ دار العلوم في مصر ، فأصبحت هذه المدارس بعد هــذا ﴿ الامتزاجِ ﴾ مدارس نصف عصرية - كما يواه بعض الناس \_ فاقدة شيئاً من صغتها الدينية ، كما يزعم المنتمون الى معهد ديوبند عندنا مثلا . والمدارس التي الحديثة فحسب اسميت مدارس دنيوية مثل الكليات والجامعات العصرية في جميع البلدان.

أما المعاهدالتي اقتنمت بالعلوم و الدينية » التي ورثتها عن شيوخها و ما التفتت الى العلوم العصرية في قليل ولا كشير ، فهي التي تستحق لقب المدارس و الدينية » ، حسب هذا الاصطلاح الخاطيء .

ومن البين الواضح ان هذا التقسيم خاطيء برمته ، باطــــل من

أساسه ، وأنه ينم على فكرة خاطئة باطلة ؛ استحكم بنيانها وتوثقت عراها في القرون المتأخرة ، قرون الجمود والتقهقر الفكري . وبيان ذلك ان الاسلام كلمة جامعة تشمل جميع نواحي الحياة البشرية من عقيدة وعيادة وخلق وسياسة واجتماع ، وأنه ليس بعبارة عن صلة فردية بين العبدوريه فحسب ، بل الامر أنه نظام شامل كامل كافل لجميع الشعوب البشرية في جمع العصور والازمنة ، محيط بمختلف شعب الحياة وفروعها . وليس الاسلام بنحلة كالنحل الاخرى قد تنحصر في دائرة مجموعة من الرسموم والشعائر يؤديها العبد بين يدي ربه في داخل المعبد والمسجد ، ويكون حراً طلقاً لايتقيد بشيء ، اذا دخل معترك الحياة وعالج شؤونها المختلفة . بل الحق الذي لاخفاء فيه ولامراء ان الاسلام هو الدين الجامع الشامل الكافل للحياة البشرية بأسرها ، محيط بجميع فروعها وشعبها ، لايند عن دائرته شيء ولايشذ عن نفوذه شأن من شؤون البشير . فاذا قلنا والعلوم الدينية ، أو ﴿ المعاهد الدينية ، و ﴿ التعليم الديني ، فمعناها أننا نريد بذلك علوماً او منهاجاً للتعليم يؤهل الطالب الدارس له ، المتخرج فيه كي يقوم عهمة و الدين ۽ بمفهومه الاسلامي والدعوة اليه .

ويقدر على ان ينتزع زمام الزعامة العالمية من أيدي الفجرة والطواغيت ويأخذه بيده ويسير شؤون العالم حسب الاوامر الالهية ، فكيف يقوم بهذه المهمة الجليلة ، مهمة الدعوة الى الدين الكامل الشامل أسعادة البشر ورفاهيتهم في جميع نواحي حياتهم ، من لاخبرة له أصلا بأمور الدنيا وشؤونها وحوادثها المتقلبة ونظمها المتجددة المتبدلة ،

وكذلك كيف يقدر ، ياترى ، على تسيير دفة الملك والاضطلاع بأعباء السياسة والاقتصاد ، من تلقى نبذة يسيرة من مباديء بعض العلوم التي لها علاقة بشؤون الحياة ? فمهالاريب فيه ان الذي درس العلوم على المنهاج القديم أو تربى ونشأ على المنهاج الممتدل ، لايقدر على ادارة شؤون الحكم والاضطلاع بأعباء الشؤون المتنوعة المتجددة التي تعرض للحكومات في هذا العصر . أما الذين تخرجوا في الجامعات العصرية الحديثة التي تفتخر بكونها لادينية (Secular) ، فما لهـــم ولتنفيذ الشريعة الاسلامية. وتطبيق أحكامها في نظـم الحكم وادارة شؤون المملكة ? نحن في واد وأولئك في واد آخر . فالطريق الوحيد لاصلاح مناهج التعماليم واعداد الشبان للاضطلاع بمهمة اقامة الدين المكامل ، هو ان نضر ب نظرية التقسيم بين العلوم الدينية والدينويةعرض الحائط ونسخر علوم الارض كلهالحدمة الدين القيم ونضع منهاج تدريبها على أساس اسلامي متبن بمكن الطالب اذا درس الفلسفة او علم الاقتصاد مثلًا ان يعرف من اول يوم منزلة ذلك العلم من النظام الالهي وصلته بالقوانين الابدية التي جـاء بها الكتاب العزيز وشرح أحكامها وبين تفاصيلها الرسول الامي ميتالية .

فلسنا بحاجة الى مدارس وكليات ومعاهد كمدارس الندوة وكليات عليكره ومعاهد ديوبند ، والما نحن في حاجة الى مدارس جامعة لاتفرق بين العلوم الجديدة منها والقديمة وتلقن الطالب مباديء جميع العلوم المهمة بعدما تفرغها في قالب اسلامي وتصبغها بصبغة دينية . وبعدما يتخرج الطالب من التوجيهة أو الثانوية مثلا ، ينضم الى الفرع الذي يميل اليه

ويتخصص فيه. ولا يثقل كاهل كل واحد بأعباء العلوم كلها. وهذا القسم الذي يتخصص فيه الطالب يكون تابعاً للفكرة الاسلامية ، مسخر لها ملائم لطبيعتها . لكن هذا العمل ، عمل ادخال العلوم كلها في حوزة الدين وجعلها مذعنة بطبيعة الشريعة الالهية الحالدة ، ليس بهين ، واتما يتطلب المائا أصيلا حكما وعقرية فكرية وجهوداً جبارة متواصلة متتابعة من أقطاب الفكر والروية في العالم الاسلامي .

هذا هو الحل الوحيد لمشاكل المنهاج التعليمي ، وهذه هي الطريقة المثلى الجديرة بالاتباع ، اذا أردنا اقامة الدين من جديد وبسط سلطات الاسلام ـ لا المسلمين فقط ـ على وجه الأرض في هذا العصر . وانما أردنا أن نقول هذا كله للذين يؤمنون بائلة ورسوله واليوم الآخر ويعتقدون الاسلام هو دين الانسانية ، وأنه هو الدين الحالد والنظام الشامل المرضي عند الله ورسوله المتبع الغالب الى يوم القيامة . أما الذين يريدون اقتفاء آثار الغرب وتتبع معالمه في نظم الحكم والاصلاح الاقتصادي وفي السلم والحرب ويرون أن الدين صلة بين العبد وربه فحسب ، فلا كلام لنا معهم على الله أن يهديهم وينبههم من غفلتهم .

### شبلي النعماني:

ذكرنا النهضة الفكرية التي حصلت بعد الثورة وما كان لمناهج التعنيم الثلاثة من تأثير في تغيير مجرى الأفكار ، وتكوين مناهج مختلفة في النظر والرأي .

و من البين الظاهر أن شجرة هذه النهضة ما أثمرت وآتت أكلها

الا بعدما سعى لها عدد غير قليل من اقطاب الأمة وعيون رجالها ، لا يكن تسمية كل واحد منهم بأعيانهم في هذا المقام . ولكننا ما ننس ، لاننس عالم الهند وعالمها المغفور له العلامة المحقق شبلي (۱) النعماني . فان المرحوم خدمات جليلة مشكورة في سبيل انهاض المسلمين من كبونهم وتثقيف عقول الناشئة و نشر معارف الاسلام والدفاع عن حظيرة الدين . وكذلك هو الذي تعهد دار العلوم التابعة لندوة العلماء من اول يومها و نشأها أحسن تنشئة وغذاها بعلمه وقلمه ولسانه ، وهو الذي بث فكرة الاعتدال والجمع بين القديم و الجديد وعممها بمجلة والندوة ، الشهرية التي كان يجردها بنفسه . ولعل العارفين من قراء العربية يتذكر ون دفاعه الجيدعن الاسلام والعرب و انتقاده الجريء النزيه لكتاب و تاريخ التهدن الاسلامي ، والعرب و انتقاده الجريء النزيه لكتاب و تاريخ التهدن الاسلامي ، والعرب و انتقاده الجريء النزيه لكتاب و تاريخ التهدن الاسلامي ،

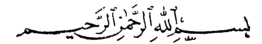


# ا لفصل لسادس

المف كرون المجدد. قبل الحرب العالمية الاولى وبعدهه









# نصيب السلفية في الهند

ذكرنا أكثر الآراء والافكار الدينية التي وجدت سيلا الى قاوب المعلماء في الهند من له استضاءت أرجاؤها بأنوار الدين المبين ، لكن فاتنا ان نشير الى شيء مهم في هذا الباب . وه وان علماء الهند قديماً وحديثاً الا من رحم ربك ، ما كانوا يعرفون شيئاً من مصنفات الائمة الاعلام الحققين امثال الامام ابن تيمية (ت ٧٢٨ه) وتلميذه ابن القيم (ت ٧٥١ه) ومن نحا نحوهما من علماء السلف كمحمد بن اسماعيل الامير السمني (ت سنة ١١٨٨ه) ومحمد بن على الشوكاني (ت ١٢٥٠ه) في المتأخرين . وكل ماجاءهم من خبر ابن تيمية وآرائه وأفكاره انما جاءهم بواسطة الشيخ احمد حجر الميكي (الله والله والله على كتب الشيخ بنفسه ، وانما كتب عنها حسب ماروي له ، كما قال بعض العلماء والأمر أشهر من قفانبك !

فكان من دأب علمائنا وديدنهم ان يطيلوا لسان القدح في ابن على شاكلته من الائمة الاعلام . ولم يخل من هذه المعرة الانزر

«كان داوود الظاهري من أتباع الشيطان ، ثم ظهر ابن حزم الظاهري الذي كان خبيثاً ، ثم جاء تلميذه ابن القيم (كذا) وابن تيمية ، تلميذ (?) ابن القيم ...

وكان أصحابه أشراراً جهلاء .

فهل لناقد مجال للقول في هذه اللآلي ( الغالية ) من عقد التحقيق البليغ ? ولم يكن البدايوني هذا بدعاً من علماء الهند ، وانما جاء على غرار مشايخه وأسلافه . وكذلك كتب عالم كبير من علماء لكهنو في الرد على أحد معاصريه من العلماء الاعلام .

ر لاتذكروا الشوكاني في الفقه . والماكان أديباً (١) , ابو الكلام احمد المولود سنة ١٨٨٨/١٠٣٥

نحن الآن في مفتتح القرن الرابع عشر للهجرة او في بدء العقد الثاني من القرن العشرين الميلادي ، والعالم الاسلامي يومئذ مهدد بالحطر من جميع أطرافه هاهي غيوم متلبدة في جو مراكش النائية وهناك

<sup>(</sup>١) راجع ( تذكرة ) لأبي الكلام س ٢٣٨ – ٢٢٦

سيعب من الدماء متكاثفة تكاد قطر على حصون آدرته وسهول طرابلس الغرب، وههنا في الهند، في داخل البلاد شارع (١) من الشوارع العامرة متعطش الى دماء المسلمين ـ هذا من الناحية السياسية.

اما الناحية الدينية فقد تقدم لنا الكلام في شأنها بتفصيل وقد عرفت آنفاً ماكان عليه مشايخ الهند من العلم وسعة المعرفة (!!) ولانتكر ان الامام العارف بالله الشيخ ولي الله بن عبد الرحيم الدهلوي وأنجياله وتلاميذه وتلاميذهم قد نشروا المعارف ، معارف الكتاب والسنة ونوروا البلاد بأضواء العلم الصحيح والفكرة السليمة ، الا انسحب الجهل المتراكمة وأغشية الظلام المتلبدة منذ قرون ماكانت لتنقشع في يوم أو يومين .

في مثل هذه الحال وفي مثل تلك الظروف برز الى ميدان العمل شاب ألمعي متوقد القرمجة ، متنور الفكر ، مشبع بروح القرآن والسنة النبوية ، متحمس في العمل بالغ الغاية في الكتابة ، مستول على الأمد في الحطابة ـ خاض غمار المعترك ، وهو شاب لم يتجاوز عمره بضعاً وعشرين

<sup>(</sup>١) اشارة الى حادث عظيم وقع سنة ١٩١٣ في بلدة (كان بور) من المدن الكبيرة في الأيالات المتحدة ( U. P. ) حيث هدم جزء من أحد الجوامـع الكبيرة ليستقيم شارع من شوارعها ويزول مابه من عوج ، ولما أراد المسلمون ، شبانهم وشيوخهم وصبيانهم ، أن يبنوا الجزء المتهدم من الجامع من جديد أطلقت عليهم النميران من غير هوادة ولارفق ، فاستثهد مثاتمن أبرياء المسلمين وكان مشهداً جللا وكارثة فاجعة ،

سنة وأصدر صحيفة والهلال و(١) الاسبوعية التي كانت فاتحة عهد جديد في تاديخ الصحف المسلمة الهندية . طلع الهلال من سماء شرقي الهند المتلبدة بغيوم الحوادث الخطيرة ، وما ان مضت عليه أيام حتى أصبح بدرا متلالناً ينور القلوب ويثاج الصدور بأشعته القدسية المقتبسة من مشكاة الكتاب والسنة ، ثم تحول هذا البدر المتلاليء شهاباً ثاقباً ينقض على دؤوس الاستعار والنفاق والزندقة والالحاد نعم ! لم تمض على ظهور الهيلال المابيع عديدة حتى بدأت الاحوال تتبدل وجعل العلماء يتنبهون من غفلتهم والمتعلمون يفيقون من سكرتهم وأحست الامة بأسرها بنفحة من الحياة تسري في جسمها .

وكذاك الحكومة ما كانت لتبقي نائمة فوقفت للحركة الجديدة بالمرصاد وجعلت تتربص بها الدوائر .

طلع الهلال وصاحبه شاب لا يعرفه أحد ، وما ان اطلعت الامة على أفكاره و دعوته القرآنية ، حتى لقبته بامام الهند، دينا وامام الاحرار سياسة – ألا وذاك الشاب هو احمد بن خير الدين الشهير بأبي الكلام ، الذي نفخ في ذلوب الامة روح الحياة وقادها الى ميادين الجهاد والكفاح، في حركة عظيمة وجهود جبارة متواصلة بما لا يتسبع المقام الملافاضة فيه . والذي يعنينا في هذا المقام من اعماله بوجه خاص هو الناحية الدينية وتجديد الدعوة الى الدين الحالص . وكذلك لا يثنينا عن اعطائه ما يستحقه من الشكر والاعتراف بالجميل والثناء على إعماله الحالدة و دعوته المباركة ، ماطرة الشكر والاعتراف بالجميل والثناء على إعماله الحالدة و دعوته المباركة ، ماطرة

١) ظهر أول عدد من « الهلال » في يوليو سنة ١٩١٢ الميلادية .

عليه من تقلب وما ظهر من تبسدل في أفكاره وما كان من جنوحه الى الهنادك في السنين الاخيرة ، فان لكل مقامه في التاريخ والتالي لايمحو ماتقدم وسبق .

فلاجرم ان دعوة الهلال كانت دعوة قرآنية خالصة وفتحاً جديداً في تاريخ الهند الديني . دعا عامة المسلمين الى الاعتصام بالحكتاب العزيز والسنة النبوية والرجوع اليهما في كل مايعترضهم من مسائل ومشاكل دينية كانت أو سياسية ، على حسب الاصطلاح الشائع .

فان المسلمين لايصلح أمرهم في هذا الزمان ، الا بما صلح به في زمن الصحابة والتابعين . ودءا العلماء والمشايخ الى الامعان في كتاب الله العزيز واستخراج درره ولآلئه وابرازها للناس وأهاب بالمتعلمين الجدد ان لاتغرنهم بموهات الافرنج وأباطيلهم وان يعطوا كتاب الله حقه من العناية ويعكفوا على دراسته وتدبر آياته ومعانيه ويثابروا عليها ... الى غير ذلك بما كان ينشر على صفحات الهلال الأغر من معارف الحكتاب العزيز ونفائس أسراره بقلمه المعجز البليغ واساوبه البديع الانيق . فأدرك الناس خاصتهم وعامتهم ، ان كتاب الله جدير بالدرس والتأمل ؛ وان فيه من غرر الحكم وبدائع للهافي مالايوجد في كتاب مجموع بين دفتين على وجه الارض .

وكان من عادة صاحب و الهلال ، الزاهر في مقالاته ان لايبدأها الا بآي من الذكر الحكيم ، وقد جعل كتاب الله شعاره وعنوان بيانه ، وتبعه في ذلك ، كما اتبعه في اسلوبه الفذ المبتكر ، كثير من الزعماء والعلماء

والكتاب ، وان لم يرزقوا النجاح الاقليلاً .. وأعانه على نجاح دعوته ، قامه السيال بالفوائد وطبعه الريان من اللغة وبراعة الاسلوب ومنطقه السديد الذي لم يقارع به خصامها علاكعبه ، الا أفحمه وألزمه ،

وماننسي ، لاننسي ، كتابه الحالد الممتع ( تذكر ) الذي كشف فيه عن عورات علماء السوء وأماط اللثام عن جهلهم وتهافتهم على حطام الدنيا الدنيئة وحيلهم ومكايدهم التي أبدعوها وتفننوا فيها . وذكر غفلتهم عن واجبهم وتأييدهم الباطل في عصر الملك (أكبو) ، العصر الذي تنكرت فيه وجوه الامراء والاعيان للدين الحنيف ، كما تقدم بتفصل . ثم تطرق الى التنويه بأعمال السلف وجهادهم في سبيل الحق ، فأشـــاد بجهاد امام اهل السنة احمد بن محمد حنبــــــل ( ت سنة ٢٤٦ ه ) وسمو منزلته وجلالة قدره وعظم شأنه . وكذلك بين منزلة شيخ الاسلام ابن تيمية ومواقفه المشهودة وجهاده المشكور لاعلاء كلمة الدين ، وصرح لاول مرة في تاريخ الهند الديني أن تعصب العلماء الجامدين على شيخ الاسلام ومطاعنهم في شخصه وعقيدته ، لم تكن الا عن قلة العلم وعدم الاطلاع على مصنفاته وأفكاره . وكل ذلك بلهجة قارعة محرجة متحدية مستفيضة من معين الذكر الحكيم ، لم يقرأها أحد الاط\_أطأ رأسه امام بلاغته وبراعة اسلوبه واستسلم لدعوته وأذعن لحججه وبراهينه . وعلى غرار ذلك بين مكانة الاتمة المتجددين في الهند ونوه بمآثرهم وجلائل اعمالهم ومنازلهم في العلم والدعوة والتجديد امثال المجدد السرهندى والامام ولى اللهالدهلوى وحفيده اسماعيل الشهيد . وجملة القول أنه هو الذي سن الناس سننة التفكير في الكتاب العزيز وبين لهم مزايا العلم الصحيح الحالص من شوائب الجمود والتقليدونوه بحملة السنة الصحيحة من المتقدمين والمتأخرين وأشاد بذكرهم. فأخذت

الدكتور محمد اقبال ١٢٨٩ – ١٣٥٧ هـ – ١٩٣٨ سـ ١٩٣٨ م نشأ محمد اقبال ونبغ في نفس العصر الذي نشأ فيه ابو الكلام . ولكل منها يد في النهضة الجديدة وبعث الحمية الدينية من مرقدهاوانهاض النخوة الاسلامية من كبوتها ، واليها يرجع الفضل ، بعد فضل الله وتوفيقه ، في تكوين روح اليقظة الحديثة السيتي عمت وشملت جميع طبقات الامة وساعدت العاملين وشحذت عزائهم وحفزت همهم للقيام بجر كات دينية قوية سمع دويها في سائر أرجاء العالم . لكنها نشآ في بيئتين مختلفتين وعملا في حقلين متعارضين ، ربالم يجتمعا في ناد ولم يجمعهما الجهاد في صف واحد.

درس محمد اقبال في كليـة من الكليات العصرية وتخرج فيهـا . ثم سافر الى اوربا ودرس في كمبردج وبرلين ونال شهادة الدكتوراه في الفلسفة وتعاطى المحاماة بعد الرجوع مدة من الزمن تم تركها لما بين قر يحته الشاعرة وطبعه الريان من الحكمة وبين المحاماة العصرية من منافاة .

اشتهر صاحبت بقرض الشعر وهو في مقتبل الشباب . وكان في أول عهده بالشعر شاعراً مطبوعاً يميل الى الوطنية ، يتألم لما يرى بعينه من سوء حال وطنه وبني جلاته ويبكي دما على ما آلت اليه حال البلاد في

مغتتع القرن العشرين من تفرق الكلمة وتشتث الحال . ولما سافر الى اورباسنة ١٩٠٥ وأقام بها ثلاث سنين وشاهد خلالها المدنية الغربية عن كثب وأطلع على سوآتها ومافيها من تمويه وبريق كاذب ، تنبه فيه الشعور الاسلامي الكامن وتحولت طبيعته الشاعرة من حمى الوطن الضيق الى كنف الاسلام الرحيب الواسع .

والذي أثر فيه بوجه خاص وجعله يتلهف أسى وحسرة على ذلك، ماكان يشاهده صباح مساء هنالك في لندن وبرلين من افتتان الشبيبة المسلمة النازحة عن أوطانها بالغرب ومظاهر و الحلابة وما يلاحظه من انخداعهم بدعايته الكاذبة الملفقة . و كذلك تأثرت نفسه الشاعرة بما اطلعت على ما محاك من الدسائس وما يدبر من المؤامرات في العواصم الاوربية المسلمين وأوطانهم وبما لكم . وجملة القول أن محمد اقبال عاد من اوربا بعد ثلاث سنين شاعراً مسلماً يتوقد غيرة على الاسلام ومصير المسلمين ويعطف على أبناء الاسلام في سائر أنحاء المعمورة يخطب ودهم ويشيد بذكرهم وينوه بمآثرهم .

هذا ، ويبتديء جهاده الموفق المبرور بعد رجوعه من أوربا اذ شرع يبث أفكاره وآراء الناضجة الحكيمة ، مفرغة في قالب الشعر البليغ المعجز ، فقد نشر دواوين عديدة باللغتين الفارسية والاردية ، ضمنها آراء في السياسة العالمية والحضارة الغربية ودسائس الاوربيين ومكايدهم ، وكذلك أهاب بالمسلمين وحثهم على الاستمساك بعروة الدين المبين ، وعدم الانخداع بأباطيل الغرب المموهة . كل ذلك جعله أساس دعوته والقطب الذي تدور رحاها حوله . والذي ساعده على ذلك وحبب اليه دعوته الى الشبيبة الناشئة هو ارتواؤه من معين الغرب وتمكنه من الفلسفة الجديدة وتضلعه منها مضافاً الى عقيدته المحكمة الراسخة وتفننه في القول المنظوم تفنناً يبلغ حد الاعجاز .

ثابر محمد اقبال على دعوته وجهاده ثلاثين سنة متتابعة ، شاهسه خلالها بأم عينه غرات أعماله ونتائج دعوته المشكورة ، فان مئات من المثقفين الجدد ، بمن تخرجوا في أوربا ، كادوا يزيغون عن جادة الحق ويضلون سواء السبيل ، لولا شعر محمد اقبال وافتتانهم ببلاغت وحكمه الحالدة . فالذين لم يؤثر فيهم مواعظ المشايخ ومقالات المحققين من العلماء ، والذين ما كانوا ليلتفتوا الى دعوه المصلحين من الزعماء لاغترارهم بأباطيل الغرب وولوعهم بزخارفه .

كشيراً ما اتفقت لهم أن يردوا عن شعره الصافي ويرتشغوا من مناهله العذبة ، فيتأثروا بآرائه وأفكاره من حيث لا يشعرون . وهنالك رجال لا يقنعهم مافي كتاب الله وسنة رسوله الكريم ، الا اذا أفرغ في قالب من الحكمة أو ورد بما يؤيده من ثمرات عقول الفلاسفة والمتكلمين فأمثال هؤلاء الرجال اذا قرأوا مقالات محمد اقبال الفلسفية وأفكاره الحصفة الناضجة ، اقتنعت بها عقولهم وأطمأنت بها قلوبهم وسكنت اليها خواطرهم . وكذلك انتفع بشعره وكتاباته وآرائه الحكيمة جماعة من الناشئة الجديدة لا تحسن الظن بالمشايخ والفقهاء ، فيلا تقبل منهم شيئاً ولا تثق بشيء بما يأتون به من أوامر الشرع ، وذلك لمرض في قلوبهم ولا تثق بشيء بما يأتون به من أوامر الشرع ، وذلك لمرض في قلوبهم

وانخداعهم بالحضارة الغريبة واغترارهم بوغرفتها الكاذبة وتكالبهم على حياتهم المادية الفاتنة ـ انتفعت هذه الجماعة وأمثالها بشعر اقبال وآرائه الحكيمة فاهتدت واقتربت من الاسلام بعدما نفرت عنه وتباعدت وذلك أنهم ماكان في مكنتهم ان يتهموا محمد اقبال في آرائه الدينية وعقيدته الراسخة ودعوته المباركة أو يرموه بالجمود والرجعية أو بعدم الاطلاع على مقتضيات العصر ومطالعه المتشعمة .

فان صاحبنا كان من خيرة من أنجبتهم الجامعات العصرية في بلادنا، وله المحل الاسمى في الاوساط العلمية الاوربية ، ولآرائه الفلسفية ونظرياته في الحكمة المقام الارفع بين المشتغلين بالفلسفة في بلادنا .

والمدكتور محمد أقبال آراء أخرى طريفة في سياسة البلادونظربات مبتكرة كانت تعديدعاً من أخوتها حين أبداها لأول مرة قبل عشرين سنة، الا أن ماجريات السياسة أيدت فكرته وتقلبات الحوادث أكثرت من أنصارها ، والايام أثبتت أن شاعرنا كان محقاً في ما أرتأى وتفكر ، وأن نبوءته كانت صادقة ، فأنة أول من بدا له تأسيس دولة مسلمة في الناحية الشالية الغربية من الهند . وقد أظهر هذا الرأي بادىء ذي بدء في مؤتمر الرابطة الاسلامية سنة ١٩٧٩ الميلادية .

وهذا الرأي ، وان ظهر للناس غريباً اد ذاك ، وقد سخر منه الناس واستهزأت به الصحف جميعاً ، قد عاد فكرة ثابتة بعد سنين عديدة وهذا الحلم الذي رأته نفس اقبال الشاعرة ، قد تحقق بعد ثانية عشر عاماً من دؤياء . وله مواقف اخرى مشهودة في ميدان السياسة ، ليس من

موضوعناالافاضة فيهاو الاحاطة بتفاصيلها . وانما استطردنا الى ذكر ماتقدم من « تنبؤه السياسي » لأهميتها وخظورتها ، وعسى ان يكون ذلك عذراً عند من يلومنا على الخروج عن دائرة البحث .

ولصاحبنا مأثرة جليلة أخرى في باب الدعوة الدينية والدفاع عن حرمة الدين المبين ، لاتنسى أبد الدهر . ولو لم يكن من أعماله الجليلة الخالدة الا هذه المأثرة العظيمة لكفته فخراً في الدنيا وذخراً في الآخرة . ألا ، وهو موقفه الجليل المشهود بازاء النحلة (١) القاديانية الضالة المضلة في السنين الأخيرة من حياته . وبيان ذلك إن هذه الطائفة الضالة التي رباها الاستعار في مهده وغذاها بلبان مكره ودهائه ، استفحل أمرها وتفاقم خطبها بعد الثلاثين من السنة الميلادية – أى قبل عشرين سنة – لتدخلها في السياسة وأخذ الاستعار بناصرها وتشجيعه اياها على تبؤ المناصب العالية من الحكم والقضاء في جانب ، وانحراف الشبيبة المثقفة الجديدة عن الدين ونفورهم عن العلماء والمشايخ وأرباب الفتيا في هذه الديار في جانب آخر . فكان من نتائجه السيئة أن المتعلمين الجدد المتخرجين في الجامعات العصرية فكان من نتائجه السيئة أن المتعلمين الجدد المتخرجين في الجامعات العصرية

<sup>(</sup>١) النحلة المعروفة في الهند باسم القاديانية نسبة الى الكذاب غلام احمد القادياني الذي ادعى النبوة ، وظهر أمره في الثلث الاخير من القرن الغابر . ووافاه الاجل المحتوم سنة في النبودية . وانما ذاع صيته واشتهر أمر نحلته الكاذبة لتأييده للاستمار البريطاني وتشجيع السلطة الغاشة له ولا تباعه ولولا مساعدة السلطة البريطانية لاتباع القادياني ، لانعدموا قبل ان يستفحل امرهم . و (قاديان) اسم قرية من قرى (بنجاب) ، ولا فيها الكذاب وبها قبره .

الذين لم يدرسوا الدين ولم يعرفوا منه الاكما تعرفه عجائز القرية بدأوا لا يخلطون بين الاسلام والقاديانية وشرعوا ينظرون اليها بعين واحدة . واذا قال لهم أحد من العلماء أو المنتمين الى الدين باجتناب شرور هذه الطائفة الحبيئة اوحذرهم عواقب الاتصال بها ما اكترثوا لقوله ، بلقالوا: « هذا من جمود العلماء ، وفي دين الله متسع للجميسع » .

وضغت على ابالة ان بعضالمُتقفين المتنورين من زعماء الهنادكجعلوا يزعمون ان الحركة الجبارة التي اثارتها الجمعيات الدينية في مقاطعة (بنجاب) لفصل القاديانية عن المسلمين في دواوين الحكومة وسيحل الاحصاء الرسمي، أنما هي حركة رجعية ، وأن القاديانية طائفة متنورة من المسلمين تدعو الى الاصلاح والرقى والاخذ بأساب الحضارة ، حتى ان الزعم ( جواهر لال نهرو ) كتب مقالتين في « المجلة العصـــرية ( Modern Review ) \_ احدى كبريات مجلات الهنـــادك باللغة الانكابزية ـ ينكر فيها على الحال ، في السنين الاولى من العقد الرابع من السنة الميلادية ، انبرى المسلم المؤمن محمد اقبال للدفاع عن حظيرة الاسلام ورد كيد القاديانية في نحورها و تطهيرها على حسب تعبير الشاعر الحكم نفسه \_ الدن المبين من ارجاسها وأدناسها . فنشر تصرمحات عديدة في الصحف ، بين فيهامو قف الاسلام بازاء هذه النحلة المارقة التي تؤمن بنبوة الغلام القادياني الكذاب،

<sup>(</sup>١) نشرت هذه المةالة في رسالة مستنة أحاها « الاسلام والاحمدية »

<sup>(</sup> Islam and Ahmadism )وزعت منها ألوفمنالنسخ الانكليزية والاردية.

وكشف عن عورات القاديانيين وأماط اللئام عن خدماتهم للاستعساد البريطاني وتمسكهم بأذياله ، وان ننسى ، لاننسى مقالته القيمة الحكيمة التي دبجتها براعته البليغة رداً على الزعم (جواهر لال نهرو) في مزاعمه عن هذه النحلة المارقة وتفنيداً لتعاليم القاديانية الكاذبة وتبيينا للحقائق الغامضة المستورة في هذا الباب .

ولعمر الحق ان مقالته تلك كانت فريدة في الموضوع وآية في سطوع الحجة ووضوح البرهان ، فكانت قاصة لظهور دعاة القاديانية وكاشفة عن فضائحهم ودسائسهم . وما ان ظهرت مقالاته وتصر مجاته المتتابعة حتى انكشف الحق للذين كانوا في شك مني امر هم وتجلى الصبح لكل ذي عينين وعاد الشبان المثقفون « المتجددرن » ينظرون الى الفئة المارقة بعين الريبة والحذر وادركوا ان هؤلاء القوم مطية للاستعار وخطر على الاسلام والمسلمين في هذه البلاد . وذلك لا يمانهم بعلم اقبال و تأثرهم بشعره وحكمته وعلمهم بأنه ليس من المشايخ والفقهاء الجامدين .

ومن مزايا محمد اقبال ومآثره في هذا الباب انه ما اقتنصع بنشر المقالات واذاعة التصريحات فحسب ، بل حمل عليهم حملة شعواء من جهات عديدة . منهاانه اصر على ان لايقبل احد منهم عضواً في جمعية من جمعيات المسلمين . وبدأ في ذلك بجمعية وحماية اسلام (١) » الكبيرة في لاهور التي كان صاحبنا رئيساً لها . فاستقال منها محتجاً على انضام القاديانيين اليها .

ومازال ثابتاً على استقالته ثلاثة اشهر حتى و تطهرت ، الجمعية وفروعهة المتشعبة وكلياتها ومدارسها من كل من ينتمي الى تلك الطائفة المارقـة. وكان لعملية والتطهير ، هذه ضجة عظيمة في الاوساط المسلمة ، وكذلك حسبت لها الحكومة الف حساب.

ومن تصلمه في باب القاديانية أنه لم رفر ق به الطائفتين القاديانية والاحمدية اللاهورية وأصر على تطهير دوائر جمعية (حماية اسلام) مــن. كلتا الطائفتين ، وقد أصاب في ذلك وأحسن . أحزل الله مثوبتــه في ا الدارين . وهذه حسنة من حسناته جديرة بأن تكتب بماء الذهب وتدون في سجل الحلود ، فان كثيراً من المتسمين بالتجدد والتعليب العصري لايشددون في أمر الاحمدية اللاهورية الني تقول بأن غلام أحمدالكذاب لم يكن نبياً ، وانما كان ﴿ المسيح الموعود ﴾ ظهر في صورة المجدد ﴿ وأنْ إِ الوحي لم ينقطع بمحمد ﷺ ، و ﴿ أَنْ الله يَكُلُّم الصَّالَحِينَ مِنْ عَبَّادُهُ الْيُ هذا اليوم » كما كان يكلم الكذاب غلام أحمد ونزل عليه الوحي وأن ... وأن الـخ ، لايشددون في أمرهم زعها منهم أن هؤلاء لا يقولون بنبوة الغلام القادياني و لا يكفرون من لم يؤمن بنبوة الكذاب . والحال ان اللاهوريين هؤلاء أشد من القاديانيين الخلص الذين يؤمنون بنبوته ويكفرون. من لايؤمن به ضرراً بالاسلام واكثر بلاء لاهله . ومن لابسهم وخالطهم. عرف سرائرهم وخبياً تهم . ولسنا الان بصدد البحث في القاديانية وتفنيد مزاعمها وأباطيلها حتى نتناول المسألة بالشرح والتفصيل .

وأنما استطردنا الى ذكر ما تقدم تبيينا لموقف محمد اقبال الحاسمير

المحمود بازائهم وتنويهاً بجهاده المشكور في كبيح جماحهم والقضاء على غوايتهم .

هذا جهاد شاعر الشرق وحكيم الاسلام في سبيل الحق ، وهذه نتف من مساعيه في القضاء على فتنة القاديانيه وشرورها . وقد رزق نجاحاً عظيما في كل ذلك بفضل من الله وتوفيق من عنده ، حتى ان الناس أيقنوا أن النحلة المارقة أخذت في الانقراض وبدأ طالعها النحس يجنع الى الأفول . الا أن الاحوال قد تغيرت بعد الاستقلال وتطلعت رؤوس الشياطين من مناصب الحكم وآفاق الامر من جديد . ومن لي بأخباد عمد اقبال ، المسلم المؤمن في مثواه ان أتباعه والمتغنين بفكرته وأناشيده من ولاة (باكستان) وأولي الامر فيها ، قد عادوا يشجعون تلك الفئة من ولاة (باكستان) وأولي الامر فيها ، قد عادوا يشجعون تلك الفئة وينيطون بهم مقاليد الوزارات وتسيير دفة المملكة ! أعاذنا الله من الحور والفسوق بعد الاعان .





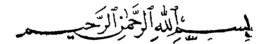


# الفصل لسابع

الحركات السيايية









## تأثير الحركات السياسية

قد منى على المسلمين بعد الثورة الكبرى ــ أي ثورة سنة ١٨٥٧ المُملادية ـ حين من الزمن تنكرت فيه وجوه الوحياء للدين الحنيف ، ه: كان « المتحددون » والمتعلمون والاغنياء المتزافون للحكومة المتدينوا ويعيشوا عيشة المؤمنين المحافظين على صلواتهم وسُعاثرهم بحال من الاحوال. حتى أثمرت حركة ندوة العلمـاء وبدأت طائفة من المتعلمين تمـل الى الدين. وتمد يد المصافحة الى العلماء . ثم كان لأبي الكلام وصحفته ماكان من. التأثير العظيم في احداث انقلاب عام وتكوين فكرة دينيةوجنوح جمهور. الامة الى التمسك بأهداب الشريعة الى أن طـــارت شرارة الحرب في. طرابلس الغرب وولايات بلقان ، ثم انفير بوكان الحرب العالمة الاولى. فقامت في البلاد حركات سياسية دينية أقامت الحكومة وأقعدتها • ولما كانت هذه الحركات كلما منشقة نبعتها من عاطفة الاخوة الدينية والوحدة. الاسلامية ، مالت قلوب المتعلمين والمتحددين الذين كانوا في طلبعة القائمين. تتطلبه الشريعة الاسلامية . فنشأ منهم رجال بلغوا الغاية في التحمسالديني وفاقوا أقرانهم من العلماء في الحمة الدينية ــ والدفاع عن شعائر الاسلام حـ أمثال المغفور له مولانا محمد علي (ت١٣٤٨/١٣٤٨) الزعيم الشهير ومولانا مظهر الحق ومن نحا نحوهما من الزعماء .

ثم لم تمض على الحرب عشية او ضعراها ، حتى ظهرت حركة ﴿ الْحَلَافَةَ ﴾ الجِبَارَة ، مساعدة اللَّتُرَاكُ حملة لواء الْحَلَافَة وقَتَنْذُ وَخُرُوحًا على بريطانية التي وعدت رعاياها المسلمين وعودآ كاذبة خلال الحرب وعللتهم عَالَاَمَالُ وَالْآمَانِي المُعْسُولَةِ • وَكَانَتَ حَرَكَةَ دَيْنَةَ نَحْتَةَ أَثَارَتُهِــــا الغبرة على مقــام الحلافة والحرص على تطهير البلاد المقدسة من نفوذ الاحــانــ ، شمرعوا فيها حسب ما أفنى به العلماء في مؤتمر عظيم لهم عقدو. خاصاً لهذا الغرض ، حضره خمسائة عــالم من شتى أنحاء البلاد . فارتفعت مــكانة العلماء ونزل الزعماء السياسيون المتخرجون في جامعات أوربة عند ارادتهم واهتدوا بهديهم والتمروا بأوامرهم . وكذلك اقتفي اثرهم المحاموت والدكاترة من حجـاج لندن وباريس في الزي وأدوات المعدشة وأســالــــ الدراسة . فتغيرت الازياء وطرق المعبشة واستبدلت الازياء الهنيدية طللابس الافرنجية وتبدلت مناهج التفكير وعادوا ينظرون الى الكتاب والسينة مصدراً للدستور والقانون ، ومصباحاً يستنيرون به في ظلميات العصر الحالكة ومنارأ يسترشدون به اذا أشكل عليهم الامر وعميت عليهم الطريق.

ومما ساعد على تحسن الحال الدينية واحترام الجمهور لشعائر الدين ورغب الخاصة والمتعلمين في الرجوع الىحظيرة الشريعة الغراء والاقتطاف من ثمرات التعليم الديني ، مشاركة العلماء اياهم في ميدان السياسة وتقدم

جمعينهم الكبيرة وجمعية العلماء الى حقل الكفاح السياسي و كذلك تقدمت العلماء خطوة أخرى في الهند الشرقية بأن أسسوا جمعية الامارة الشرعية في مقاطعة (بهار) ونصبوا لهم الدينية من جمع أموال الزكاة وفصل يتولى أمورهم ويقوم على مصالحهم الدينية من جمع أموال الزكاة وفصل الحصومات وفسخ العقود والدعوة والارشاد الى غيرها من الامور التي تمكنوا من القدرة عليها في النطاق المحدود المضروب عليهم تحت سلطة أجنبية مالكة لأزمة الأمور فحدث بذلك انقلاب عام في حسال البلاد الدينية وانقادت الحاصة والعامة لارشادات العلماء في كل ما يعرض لهم من مشاكل الحاة ومسائلها .

#### تبدل الفضاء وأسبابه

فما لايختلف فيه اثنان ان الحال الدينية في هذه الاقطار قد تحسنت بعد الحرب العالمية الاولى وحدث انقلاب ملموس في عقائد الجمهور وطرق تفكيرهم في المسائل ، الا ان هذا التحول والانقلاب لم يبقطويلا فانه مالبث ان هدأت البلاد وانخمدت نيران الحركات السياسية المتأججة حتى هبت دياح الخمول على النشاط الديني ايضاً وبدأ المتجددون من المتعلمين يعودون الى سيرتهم الاولى ، فنكص من نكص وثبت من ثبت على طريق الحق .

ولله في خلقه شؤون لايدرك سرها الا الراسخون في العلم . وعلى كل فان البلاد في سنتي ١٩٣٣ و ١٩٢٤ ، كانت أحسن ديناً وأمنن خلقاً وأقوى عملًا وأملًا بما كانت عليه في السنين التي سبقت الحرب .

ولكنه لم يمض على ذلك زمن حتى انقلبت الحال ظهرا لبطن وبدأ النفوذ الديني يفقد تأثيره في قلوب المسلمين وشرع المتجددون في حركات متواصلة متتابعة للقضاء على الحمية الدينية ، ونجحت على أثرها فتن وشرور وطلعت رؤوس الفساد والفوضى من كل حدب وصوب الى ان أصبح الاستهزاء بالدين وحملته شيئاً عادياً ونشأت طائفة من المتعلمين لاتقبل سنة الرسول والمنتية حجة شرعة ولاتذعن لها ، تخليصاً لأنفسهم من تبعه الأوامر والواجبات المفضلة في كتب الحديث الصحيحة المضبوطة بدأ هذا التبدل السيء في حياة مسلمي الهند منذ سنة ١٩٢٤ الميلادية ، ومن دواعي الأسف ان هذا الانحطاط الديني الذي ظهرت اماراته قبل خمس وعشرين سنة ، مازال يعمل عمله ولم يبلغ قراره الى اليوم ، وهذا التبدل المشؤوم وذلك التحول الممقوت ، له اسباب وعوامل ، نذكرها في مايلي على سبيل الايجاز ، ليكون القاريء على بصيرة من الامر .

### الغاء نظام الخلافة في تركية :

لما بلغ أهل الهند ، المتحسين لنصرة مقام الحلافة المجاهدين في سبيل المحافظة عليها ، خبر الغاء الحلافة ، سقط في أيديهم وكادت جماعة منهم مخلصة تفقد وشدها وتقع في حيرة من أمرها : ماذا عسى ان تفعل في مثل ذلك الموقف الحرج الذي لاناقة لها فيه ولاجمل . وبازاء تلك الفئة الصادقة المؤمنة ـ وعلى وأسها الزعيم الشهير دفين الحرم القدسي الشريف مولانا محمد على رحمه الله ـ انبرت جماعة منهم للدفاع عن مصطفى كمال وأيدت زعيم الاتراك في صنيعته هذه وأعلنت في الصحف بأنه كان محقاً

في همله وان نظام الحكم الجمهوري اللاديني (Secular) المتبع في أنقرة هو أقرب شيء الى نظام الحكم في الاسلام • ومن المبكيات الموجعات في هذا الصدد ان مولانا أبا الكلام هو الذي حمل بيد • لواء هذ • الطائفة ونشر مقالاً طويلاً بقلمه ، أيد فيه جانب الاتراك ونظام الحكم المتبع في أنقرة فكأنه سحب بذلك ذيل النسيان على مادبجته بواعته في العشر سنين الماضية وماعاد اليه من احيا • نظام الاسلام ووحدة المسلمين وانخر اطهم في سلك واحد بقلمه ولسانه وعمله •

ثم بدأت الاخبار تترى بتجديد الاتراك واصلاحاتهم ﴿ فاشتد بها ساعد الذين كانوا يجدون في أنفسهم على ﴿ الدين ﴾ وحملته في هذه البلاد وجعلوا يظهرون بين حين وآخر أن لاسبيل الى نهوض المسلمين الاالقضاء على العلماء والمشايخ والسير على خطة الاتراك ﴿ المتجددين ﴾ .

# ب \_ بدع أَمان اللهِ

ثم كان من أمر أمان الله ملك الافغان السابق ما كان من عاربة الشعائر الدين ودعوة الى السفور واتباع لأهل الغرب في مدينتهم وطرق معيشتهم ... فاتخذته تلك الفئة فرصة أخرى المطمن على العاماء والتنديد بجهودهم ورجعيتهم ، ونشبت معركة عظيمة على صفحات الجرائد بين الفريقين ، فريق من المحافظين ؛ ينكر على أمان الله تجديده المتحلل ووافتنانه عظاهر الغرب وفريق من ( المتجددين ، يؤيد اعماله وما أتى به من ( الاصلاحات ، ( !! ) المنكرة في بلاده ، فذاق وبال أمره .

ج \_ قانون الزواج الباكر عافيات

واتفق في تلك الغصون أن الحكومة شرعت قانوناً (١) للزواج خاصاً أرادت به تحديد سن الزواج بان لايكون عمر الفتي والفتاة أقل أقل من ثمانية عشر وأربعة عشر عاماً على الترتيب . فاستنكر المسلمون هذا القانون وأعلنت جمعية العلماء بملء صوتها :

ان هذا القانون تدخل في شؤون المسلمين الدينية وقوانينهم الشخصية ( Personal Low )، وانه ماجاء شيء في الكتاب والسنة عن تحديد سن الزواج، فلايوضي المسلمون الا ان يكون الاذن عاماً والباب مفتوحاً على مصراعيه كما أبقاه الشارع، مع أنهم لايستحسنون الزواج الباكر، وان هذه السوءة الشنيعة من تزويج الصبيات والاطفال لاتوجد في المسلمين أصلا، وان كان لها وجود في بعض الطبقات الجاهلية فهو نزر قليل جداً لايؤبه له، وسيفني عن قريب بمساعي الوعاط والمرشدين، .

وما اكتفت الجمعية ببيان موقف المسلمين ازاء ذلك، بل خالفت القانون علناً وجاهدت في سبيل ذلك جهاداً عظيماً، حتى لاتتجرأ الحكومة في المستقبل على التدخل في شؤون المسلمين الدينية، فاغتنم الملاحدة والمتجددون من أذناب الاتواك ومطايا الاستعار هذه الفرصة للتعريض بالعلماء والزرابة على المانعين لمثل هذا القانون والطعن الفاحش في الدين الذي يدعو الناس الى الرجعية والتقهقر بزعمهم .

<sup>(</sup>١) وذلك في سنة ١٩٢٩ الميلادية



#### غفلة العاماء

ومن أهم الاسباب التي أفضت الى هذا التدهور الديني والانحطاط الحلقي الذي لم يستقر قراره الى اليوم ، غفلة العلماء عن واجب الدعوة والارشاد وانقطاع جمعيتهم الكبيرة \_ جمعية العلماء \_ الممثلة لعلماء الهند كافة الى السياسة الوطنية والشؤون الوقتية المتجولة كل صباح ومساء وتهافت اعضائها والقائمين بأمرها على المناصب والمقاعد في الجمعيات السياسية المبثوثة في سائر أنحاء البلاد .

أما أنه هل نفع البلاد وأهلها انغاسهم في أوحال السياسة الوقتية وتزاحمهم الهتعلمين بالمناكب في حقل السياسة الوطنية ام لم ينفع ? فهذا مالم نسق الكلام لأجله في هذا المقام ، والمسألة فيها آراء متضاربة ولكل منها وجه ومتسع من الوقت .

والذي يهمنا في هذا الشأن انغفلةالعلماء عن واجب الدعوة والسعي الاصلاح الديني الحقيقي وعدم اكتراثهم لنزعات الالحاد والزندقة وقلة اهتامهم بفريضة الدفاع عن حوزة الدين ، وقد أخذت بالدعوة الاسلامية ضرراً عظيماً ، فانها حرمت جهود العدد الكبير من حملتها المطلعين على مناهج سيرها وخطط تعميمها ونشرها ، لاشتغالهم وانصراف همهم الى اعمال من دونها ، كانوا يعملون لها ويبذلون جهودهم في سبيلها .







# الفصل لشامن

ظهروالانحياد





استالهم الرحمي



## الدعوة الى الالحاد وجعود الحديث النبوي سنة ١٩٢٧/ ١٣٤٦ ، ومابعدها

كل ماذكر آنفاً من تبدل الفضاء والانحراف عن جادة الحق والسخرية من شعائر الدين انماكان تمهيداً لسبيل الالحاد وتوطئة لما كان يضمره بعض أعداء الدين من المتسمين بالاسلام من الكره والحقد للدين المبين . فما ان رأو الجو صالحاً والفضاء ملائماً لاهوائهم وقلوب الشبيبة المتعلمة مستعدة لقبول آرائهم الباطلة وأفكارهم الواهية ، حتى جاهروا بدعوتهم الكاذبة وبدأوا بانكار الحوارق من مولد السيد المسيح – عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام – من غير أب ووجود الحضر والتقام الحوت لنبي الله يونس وغيرها من أمثالها .

ثم لما أحست هذه الطائفة المارقة ان السنة الشريفة وكتب الحديث النبوي تحول دون أمانيهم و تعوقهم عن تحريف الآيات حسب مزاهمهم ، تجاسروا على انكار الحديث النبوي برمته . وقد بلغت الوقاحة من بعضهم ان جعل يسخر من الله تعالى شأنه في مقالاته وكتاباته . ومنهم من أداه اجتهاده الكاذب المشؤوم الى ان الصلوات المكتوبة ثلاث ، الى غيرها مما تخرصوا به من الاباطيل والخزعبلات .

THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR OUR ANIC THOUGHT

ولا يحسبن القاريء ان هؤلاء الملاحدة كان لهم اي تأثير في الخاصة والعامة غير طلبة الكليات العصرية وطسائفة من المتعلمين . وكذلك لا يظنن احد ان حماة الدين القويم واعلام الجهاد الاسلامي كانواساكتين عن الحق . واغا الامر بالعكس من ذلك ، فان اعلام الجهاد وحملة لواء الدفاع عن الاسلام وعلى رأسهم علم الهند وعالمها الاكبر الاستاذ المحقق العلامة السيد سليان الندوي ونخبة من زملائه وتلاميذه - كانوا يرقبون الملاحوال عن كثب ويردون عليهم ردوداً علمية بالغة الغاية في قوة البيان ونصوع البرهان ووضوح طريق الحق والصواب ،عسي ان تنفعهم وتردهم عن غوايتهم . وكذلك بالغوا في النصح لهم ولم يألوا جهداً في افهامهم بالقلم هن الكن الذين أشربت قلوبهم الكفر وحب اثارة الفتن ، ماأصاخوا الحلى نصائح هؤلاء الاعلام ولم يكترثوا لأقوالهم .

فأعلن السيد سليان الندوي وزملاؤه بذلك في صحف الامة . وحا كموا اولئك المفسدين في الارض الى الرأي الاسلامي العام قائلين : د ان هؤلاء الطغاة لايريدون الا بذر بذور الشقاق والفساد واحداث الثلم في بنيان الامة ، فهم جناة الله وجناة عباده في أرضه ، فالى الامة أمرهم واليها المشتكى بعد الله جل وعز شأنه ، .

وما أن أعلن بذلك ونشرته الصحف السائرة حتى اهتاجت الامة وثار ثائرها وشددت الصحف المسلمة في استنكار اعمال تلك الفئة الماردة خفاف الجناة على أنفسهم والتجأوا الى الامة متضرعين خافضي رؤوسهم ، متذرعين بكل وسيلة من الدين والعلم والرحم أن تصفيح عن ذلاتهم

وتسحب ذيل العفو على مآ ئهم ، فقبلت الامة اعتذارهم وتذللهم واذعانهم لصوت الحق بعدما تابوا الى الله من سيئاتهم وعاهدوا بمثلي الامة على ان لا يعودوا لمثلها في المستقبل .

ثم لما رأى اولئك الملاحدة ان الامة قدغفلت عن أعهالهم واطمأنت الى أعدارهم عادرا الى سيرتهم الاولى وأخذوا في بث دعاية الالحداد وترويج بضاعة الضلال من جديد . وكذلك اعلام الجهاد والدفاع عن حوزة الدين الحق ، ما كانوا ليغفلوا هذا الامر العظيم ، ومن جراء اولئك ظلت الحرب قائة على ساقها بين الملاحدة والمسلمين المعتزين بدينهم وعقائدهم م

وهذا الذي ذكرته في ماتقدم ، يتعلق بالسنين التي خلت بين سنتي ام ١٩٢٧/٣٤٦ ه ، ١٩٣٤/١٣٥٣ ، الا أن و فتنة جحود الحديث النبوي ١ والغض من شأن الرسالة المحمدية على صاحبها ألف تحية وسلام قد استقحل أمرها وتفاقم خطبها مرة أخرى بعد الاستقلال وتكون الدولة الجديدة باكستان ، ومن دواعي الألم الشديد أن الذي تولى كبر هذه الفتنة والذي يسخر من السنة الشريفة في مقالاته وكتاباته صباح مساء ، هو رجل من الموظفين في وزارة الداخلية . ومن غريب أمر هذا الرجل الموظف أنه لا يعرف من العربية الا ما تعرف عجائز القرية من علوم الهندسة والكيمياء ومع ذلك ألف تفسير اللقرآن الكريم في أربعة مجلدات ضخمة . فياللجهل ويا لضيعة الدين . وهذا كله لجهل الناس باللغة العربية وعدم تمكنهم من الارتشاف من مناهل الكتاب والسنة ، فتروج عليهم هذه الضلالات ، كأ راجت من قبل ضلالات الغلام القادياني ، عليه لعنه الله الى يوم القيامة .

ومن ثم نرى أن الدواء الناجع لامراض الامة الدينية والطريق الايسر المقضاء على تلك الاضاليل والدعايات الكاذبة ، هو نشر اللغة العربية وتعميمها بين جماهير المسلمين وتلقين كل مسلم ومسلمة مباديء لغة القرآن برى هذا الرأي ونؤمن به وندعو اليه .

### سليان الندوي المولود ١٣٠٢ ه :

عودا الى الحديث السابق. ذكرنا أن الحرب ظلت قائمة بين جاحدي الحديث والمسلمين المؤمنين المعتزين بدينهم المتمسكين بسنة نبيهم والفضل في ذلك الجهاد في سبيل نشر معارف السنة النبوية والدفاع عن حظيرة الدين الحق ، يرجع الى علم الهندوعالمها الاكبر الاستاذ المحقق السيد سليان الندوي صاحب مجلة (معارف) الشهيرة ورئيس جمعية « دار المصنفين ، والمشرف على دار العلوم التابعة لندوة العلماء في لكهنؤ (الهند) فم الانجتلف فيه اثنان أن السيد سليان الندوي \_ حرسه الله وأبقاه ذخراً للاسلام والمسلمين \_ امام الدفاع الاسلامي وبطله المغوار بلا مراء . فان لمؤلفاته العلمية المستفيضة من عيون الكتاب والسنة تأثيراً بالغاً في تكوين عقائد المسلمين وتقويم أود أفكارهم .

ولعمر الحق أنه لولا السيد سليان ومجلته ومقالاته المتتابعة

و دفاعه الجيد لانتكست راية الاسلام في ذلك العصر الذي نحن بصده تاريخه الآن ، فانه كان يومئذ ، الركن الوحيد الذي يأوي اليه العلماء اذا استعصى عليهم شيء من مهات المسائل .

ويرجع اليه رواد العلم ويستندون اليه في حل مشكلاتهم وفك معضلاتهم ؛ والطود الشامخ الذي تنطحه طواغيت الالحاد والزندقة بين حين وآخر ، فلا يكون مثلهم الا :

كناطح صغرة يوما ليوهنها

فلم يضرها ، وأوهب قرنه الوعــــل









# الفصل التاسع

الإنعسل المحسر بد وتأثيره في الإنحطاط الديني والتدهور ألخاهي ١٣٤٧ - ١٣٦٦ هـ ١٩٤٧ - ١٩٤٧ م





بسب التدارحم الرحيم



#### مقدمات الاسباب:

هذا وقد وصلنا في (تاريخ الدعوة) الى العصر الذي نحن فيه والزمن الذي مر ولا يزال بمر أمام إعيننا . فليكن كلامنا في هذاالشأن مفصلا محيطاً بجميع أطرافه ونواحيه ، حتى يسهل على القياريء العربي استجلاء الحقيقة واستطلاع الامر الواقع . وهناك أمور يجب أن أشيراليها قبل الدخول في صلب الموضوع ، لتتجلى العوامل والاسباب التي أدت الى هذا الانقلاب المدهش في الحال الدينية ، كما شاهدنا في السنين الماضية ولا نزال نشاهدها .

### تبدل المؤقر الوطني :

ومن أهمها ان المؤتمر الهندي الوطني ( Indian National ) أخذ يميل الى العصبية الهندكية واحياء القومية الوثنية القديمة وبدأت تصبغ اعالها بصبغة الدبانة البرهمية وشرع زعاء الهنادك يدعون الى تجديد الحضارة الهندية العتيقة البالية وبعث اللغية السنكريتية من مرقدها واستبدالها باللغة الهندستانية السهلة المفهومة السيائرة بين القاصي

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والداني . وقد تجلت هذه الظاهرة الجديدة في ماجريات المؤتمر الوطني المندي بعد الثلاثين ، وأن كان مجلم بها ويتمنى نحقيقها رجالهم وكتابهم منذ خمسين سنة فصاعداً .

### تشاجر المسلمين :

هذه واحدة . والثانية ان زعاء المسلمين بدأوا يتشاجرون في مابينهم منذ سنة ١٩٢٥ / ١٩٢٥ حينا دخل ابن سعود الحجاز ظافراً وفاتحاً ، فاختلفت الاحزاب عندنا وتقابلت في مابينها ، هذا يدافع عن ابن سعود وهدمه للمشاهد ، وذلك يذمه وينكر عايه اعتداءه على المقابر والآثار المقدسة . ثم نجعت فتنة أخرى سنة ١٩٤٧ – ه ١٩٢٨ م بشأن دستور البلاد وحقوق اهلها في الاصلاحات ( Reforms ) التي وعدت بتنفيذها الحكومة البريطانية . واتفق ان المؤتمر المندي الوطني قدم اذ ذاك و تقريراً » ( Report ) عن الدستور المنشود ، قامت بوضعه لجنة من الوطنيين على رأسهم موثي لال نهرو المنشود ، قامت والدجواهر لال نهرو ، رئيس وزراء الهند الحالي .

فكان من رأي المغفور له ، زعم المسلمين الاكبر مولانا محمد على ومن حذا حذوه من الزعماء أن هذاه التقرير » لايفي بمطالب المسلمين وفيه من الاجتحاف بحقوقهم ، مالا قبل لهم باحتاله ، وبازاء ذلك ارتآى مولانا أبو الكلام ومن ترآى برأيه من رجالات المسلمين أن هذا التقرير واف بمطالب الهند الوطنية ، لا فرق فيها بين مسلم وهندكي . ومسن دواعي الاسف الشديد أن الفريقين وأنصارهما وأتباعها تمادوا في النزاع

و اخترقوا حدود الاعتدال في التشاجر وجاوزوا الحد في الحلاف والشقاق وبلغوا في التفرق مبلغا ذهب بمهابتهم وأضعف بأسهم وجعلهم مثلا يضرب للناس في تفرق الكلمة وتشتت الشمل .

### جمعية العلماء وتغيير موقفها :

والثالثة أن جمعية علماء الهند التي كان لها ولاعضائها نفوذ وسمعة في البلاد ومكانة في قلوب الشعب وكانت فروعها منبثة في سائر انحاء القطر والتف حولها عدد كبير من علماء هذه البلاد من مختلف المداهب والاوساط قد حدث تبدل عظيم في سياستها وخطة عملها بعد الثلاثين وذلك انها جعلت تؤيد و المؤتمر الهندي الوطني » في برامجه ومنهاج عمله وتضم صوتها الى صوته في كل مسألة وقضية واخذ العلماء من اعضائها يساعدون الوطنيين من الهنادك وبشاركونهم ويعاضدونهم في حركاتهم السياسية .

ومن سوء الحظ أنه كلما ازداد المسلمون نفوراً وبعداً عن «المؤتمر الهندي الوطني » ، ازدادت جمعية العلماء اتصالاً به وانضاماً الى صفوفه ، فكان من جراء ذلك ان معظم صحف المسلمين أخذت تندد بالعلماء وتشن الغارة على جمعيتهم وتنسب اليهم أنواعاً من المطاعن والأقاويل ، وكذلك شرع زعماء المسلمين من المقاومين للمؤتمر الهندي الوطني وسياسته يشدون الكرة على العلماء وجمعيتهم في خطبهم وتصريحاتهم وينكرون عليهم معاونتهم للمؤتمر الوطني الهندي وتعاونهم مع الهنادك . فأصبحت النتيجة ان العلماء فقدوا نفوذهم بين الجماهير ولم تبق المدين وحملته مهابة في قلوب

THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR QURANIC THOUGHT.

عامة الشعب وتطلع المتفرنجون الى الزعامة وقيادة الشعب المسكين .

### المتفرنجون

والرابعة أنه لما تقلص نفوذ العلماء واضمحل تأثيرهم في نفوس الامة انهز المتفرنجون الفرصة وبرزوا الى الميدات ، حاملين لواء الزعامة ، يقودون الشعب الى الكفاح ومقاومة المؤتمر الوطني الهندي بالغض من كرامة العلماء وتشويه سمعتهم ، وتفننوا في ذلك تفنناً وأتوا في ذلك من المخزيات المبكيات بما يندى له جبين المروءة ومجمر له وجه البشرية . لكنها كانت فتنة عامة استولت على البلاد وذهبت في تيارها الجارف بالبقية الباقية من أخلاق الامة .

### حركة مسلمة قوية

والخامسة أنه لما اشتد تعصب الهنادك على المسلمين، وازداد المؤتمر الوطني الهندي عتواً واستكباراً واجعافاً بحقوق المسلمين، واعراضاً عن قبول مطالبهم السياسية المعتدلة، ولاسيا بعد مامنعت البلاد شبه استقلال داخلي في المقاطعات - سنة ١٩٣٧ م / ١٣٥٦ ه - وقام زعيمهم الأكبر غاندي بحركة عنيفة للقضاء على اللغة.

الاردية(١) الهندستانية – في سنة ١٣٥٥ ه/ ١٩٣٦ م ومابعدها\_

<sup>(</sup>١) وكان من أقوال غاندي في هذا الثأن :« ان اللغة الاردية تكتب بخط القرآن ، فعلى المسلمين انفسهم ان يحافظوا عليها » . مع انه يعرف الجميع ان اللفة الاردية ماجاءت من بلاد العرب ، وانما نبتت وبسقت وآتت أكلها في تربة الهنسد نفسها ، كاللفات الهندية الاخرى ، اللهم الا أن يقال : ان فيها من كلمات العربيسة والفارسية ـــ

لما كان الأمر كذلك وهاج هياج المسلمين واشتد نفورهم من الهنادك واستقال كثير من رجالهم من المؤتمر الوطني الهندي ، قامت حركة قومية بين المسلمين ، مصادمة « للمؤتمر الوطني الهندي » ومقاومة لسياسته الهندكية ، المعادية لمصالحهم ومطالبهم ، والجمعية التي قامت بهذه الحركة ، حركة المقاومة لمزاعم الهنادك والدفاع عن مطالب المسلمين ، هي جمعية الرابطة المسلمة .

( Muslim League ) ، والرجل العصامي الذي نهض لقيادتهم وحمل لواء الدفاع عن القومية المسلمة ومطالب المسلمين السياسية ، هو المحامي الشهير والسياسي المحنك والقانوني البارع ، محمد علي جينا ، الذي

ماينوق ه ه ٪ ، ولكنه امر طبيعي بعد مادخل المسلمون الهند ولم يحكوها من ورا. البحاركما فعلتالانكليز ، بل سكنوها وعمروها ثمانية فرون وخدموا علومها ولغاتها وآدابها وأضافوا الى جمالها وزادوها بهاء أعلى بهاء .

وهذه منة في عنق الهند ، لو كان في قلوبهم شيء من الشرف لما انكروها ، بل فكروها بالحير والشكر . فالحق ان مجرد وجود الكابات المهر بية والغارسية في الاردية لا يجلها المة أجنبية . وكذلك الحط الاردي لا يصبح خطأ تمقوتاً مبغوضاً بمجرد كونه يما ثل الحط العربي او الغارسي . هذا ، اذا نظروا الى المسألة بعين الانصاف أما التعصب الممقوت والقومية الضيقة الجفر انيسة ، فلا تعرف الحق ولاتهتدي الى الصواب الاقليلا . وهامم أتباع غاندي اليوم يكادون يقضون على اللغة الاردية في البلاد الهندية ويسدون سبيل الرقي والانتشار في وجهها بكل طريق مشروع او غير مشروع . الا اننا جازمون بأن لغة حية نامية لا يمكن وأدها بهذه السهولة . وسيطم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون .

انتخب رئيساً الرابطة المسلمة سنة ١٩٣٦م فهذه هي الاسباب المهمة والعوامل البدائية التي أفضت الحذلك الانحطاط الديني الحلقي الذي بدت آثاره بعد الثلاثين ، ومازال ينمو ويكبر تحت تأثير تلك العوامل ويزداد فوة واتساعاً من جراء تلك الاسباب حتى أصبح خطراً على الدين والاخلاق . وماكان هذا الانحطاط الديني وذلك التدهور الحلقي اللذين أشرنا الى أسبابها في ماتقدم ، منحصرين في اقامة الشعائر الظاهرة والشعور وفشو التبرج والحلاعة ، بل الامر أن هذا الانحطاط في الفكرة الدينية والعقائد ، وذلك التبدل المشاهد في المقاييس الادبية والقيم الحلقية ، كانا أعظم أثراً وأبعد مدى وأقوى نفوذاً . وهذه هي الطامة الكبرى أعظم أثراً وأبعد مدى وأقوى نفوذاً . وهذه هي الطامة الكبرى الحلقية والادبية ، الا وكان فيها هلاكها وتبابها .

هذا ، وهانحن مفضون اليك بشيء من التفصيل بما نويد بيانه من هذه القضية وفروعها ومن تلك الافكار الزائفة وأسباب نشوئها ، ليتضع الأمر ويعرف الكل مدى تأثير هذا الانقلاب والتبدل في حياة الامة وأفكارها ومعتقداتها ومقابيسها الحلقية والادبية .

# القومية المسلمة والاسلام الجغراني

وقد عرفت آنفاً ان المسلمين قاموا بحركة سياسية عنيفة مصادمة للمؤتمر الوطني الهندي ومقاومة لسياستها الهندكية المتطرفة .

وهذه الحركم ، وان أخذت في الظهور والاتساع بعد الثلاثين ، ما أتسح لها الرقي والازدهار الا بعد سنة ١٩٣٦/١٣٥٥ حينًا تولى زعامتها القائد محمد على جينا . ومن سوء الحظ أن القيائد محمد على جينا ، على تضلعه من الدستور والقانون العصريين وعلو كعبه في الدبلوماسية الغربية وحذقه في السياستين الهندية والانكليزية ماكان له سيابق عهد بمعرفة الاسلام وحقيقته ومزاياه ، ولم بكن له علم بمافيه من نظم للحياة شاملة وبركات للبشرية عميقة جاهعة .

وليس الذنب ذنبه ، وانما التبعة على المهد الذي تربى فيه وتوعوع والبيئة التي نشأ فيها وبلغ أشده والجو الذي تذسم فيه هواء العلم والادب فقد نشأ نشأة أفرنجية خالصة بين طائفة من الاسماعيلية التي لاصلة لهمسا بجمهور المسلمين ولاتجمع بينها وبين جمهرة مسلمي الهند رابطة غير اسم « الاسلام » الذي يتبرك به الجميع ولا يعرفون ما يدعو اليه من عقيدة صافية نقية ونظام للحياة شامل .

وكذلك الذين لبوا دعوته وانضووا تحت لرائه وتتبعوا معالمه في مقاومة المؤتمر الهندي الوطني ومحاربة خطته العوجاء ، كانوا من الذين غذوا بلبان الثقافة الغربية وتخرجوا في الكليات العصرية ونشأوا نشأة بعيدة عن مراكز الدين والعلم . فكل ماقام به القائد محمد على جينا وأتباعه المتحمسون في سبيل تأبيد قضيتهم وتقوية مطالبهم من الحركات والمظاهرات وما أقاموه من الحفلات والمؤتمرات ، جاءت على غرار الجمعيات السياسية العصرية . منتهجة خطتها ، مقتفية اثرها ، لا تجد عليها مسحة من الدين او الطابع الحلقي الاسلامي الذي يميزها عن غيرها من خصلات غير المسلمين . وكذلك الذين ألقيت إليهم مقاليد الزعامة في طول البلد

وعرضها وتولوا الدفاع عن حقوق المسلمين في الأقاليم والقرى ، كانوا على غراد سادتهم وكبرائهم في البعد عن الدين وتعاطي المنكو وادتكاب الفحشاء.

وكذلك نرى حفلاتهم ومؤتمراتهم مكتظة بالنساء الساخرات المتبرجات ، يتقدمن الرجال ويشاركنهم في عالم مخلقهن الله لأجله ، اما الذين محافظون على الصلوات منهم ويؤدون الواجبات الشرعية ، فعددهم نزر قلمل حداً .

هذا من الناحية العلمية . أما صنيعهم من الناحية الفكرية ، فقد نبتت فيهم فكرة القومية المنطرفة المسلمة مناقضة للقومية الهند كبة الغالية .

وبيان ذلك أنه نشأ فيهم بادي، ذي بدء الجنوح الى الاستمساك بكل ماوجدوا عليه آباءهم من الثقافة والآداب شأن الهنادك في آبائهم و من وتجيدهم التراث أسلافهم وبدأ فيهم الميل الى الاعتزاز بمآثر أسلافهم و من سبقهم من الملوك والامراء والاحتجاج بماجاؤوا به من الأعمال فيحقول الأدب والعمران والثقافة . ثم تطرقوا بذلك الى تمجيد ماجاء به أسلافهم من مختلف الأعمال ، ولو كانت منكرة بعيدة عن محجة الشريعة البيضاء ، ناكبة عن السنة المحمدية الناصعة .

وأدهى من ذلك وأمر ان عامة أتباع القـــائد محمد على جينا وجمهرة المنضوين تحت لوائه حعلوا بقدسون أعماله واعمــال زملائه من كبار زعهاء الرابطة المسلمة ويختلقون أعذاراً واهية وحيلًا سخيفة لمــــا يقترفونه من المنكرات من عدم المحافظة على الصلوات وتعاطي الخر وتشجيه على السفور والتبرج وغيرها بما يضيق سرده نطاق المقام .

فالحلاصة ان الرابطة المسلمة وزعاءها كانوا من أكبر من ساعد في ترويج فكرة القومية المسلمة وتمجيد أعمال ملوك المسلمين وقوادهم وزعائهم – ولو كانت منحرفة عن جادة الحق متنكبة الصراط السوي – وكأني بهم التبس عليهم الأمر ، بأنهم لم يفرقوا بين الاسلام والمسلم ، ولم يدركوا – أو لم يريدوا ان يدركوا – مابينها من فرق عظيم وشقة شاسعة فان الاسلام دين شامل جامع كافل لسعادتي الدارين ؛ جاء بمجموعة من المبادي، والعقائد والعبادات والقوانين للعقود والمعاملات ونظام للحياة ودستور للملك والحمكم ، وحدد لكل واحد منها حدوداً مبينة وبين معالم الحلال والحرام لكل من يريد ان يدين به ويدخل في كنفه .

فالمسلم ، هو الذي آمن بتلك المبادي، والعقائد وعمل بتلك القو انين والتزم تلك الحدود وخشي الله في السر والعلانية ، راجياً المثوبة في الدار الآخرة .

اما الذي ولد من أب وأم مسلمين وتسمى بأسمائهم ثم اقترف ماأراد ان يقترف من الاعمال المنكرة واضآر ماشاء وشاءت أهواوه الجامحة من المباديء الهدامة والنظريات الزائفة الزالفه ، فليس من الاسلام في قبيل ولا دبير ، وان كان اسمه مكتوباً فوق الجميع في سجل الاحصاء الرسمى ، وذلك ممالا مراء فيه ولا مكابرة .

وهذه هي الغلطة الكبرى \_ أي عدم التفطن الى مابين الاسلام والمسلم من فرق عظيم ــ التي أدت بزعماء الرابطة المسلمة ان يجشروا تحت لوائهم كل من اتسم بسمة المسلم وأدى اكتتاب(١) الرابطة ووافقهم على مطالبتهم بالاستقلال ومحاربة المؤتمر الوطني الهندي ، من غير نظر الي. عقائدهم وخلقهم وطبائعهم واستقامة أحوالهم ومعاملتهم للناس . فكان من نتائحها أن انضوى تحت لواء الرابطة كل غث وسمين من أذناب الاستعمار وأعوان الشيوعية وأنصار الكمالنين ودعاة القومية المتطرفة والوطنية الجغرافية والاسلام « الجغرافي » بمن اتسم بسمة المسلمينوتسمي والاغراض لا مكن أن تبقى متساندة متراصة ، الاحين إقامة المظاهرات والحفلات والقيام بالحركات والثورات. وقد حدث كذلك فعلًا ، فانهم ظلوا مستمسكين بميادىء الرابطة محاربين للمؤتمر الوطني الهندي وسياسته العوجاء سنين عديدة حتى نجحوا في مهمتهم . وما ان تبوؤوا مناصب الحكم وتولوا أمر البلاد بعد استقلالها وانفصالها عن الهند المشتركة ، انكشفت عوراتهم وبدت سيآتهم وتجلت للعيان عوامل الضعف والوهن الكامنة في نفوس الصاغين محركة الرابطة ، المنضمين الى صفوفها .

ولولا ماتوخيناه في هذا المقام من الاقتصار على الكلام عن تأثير هذه الحركة في بحرى الفكر الاسلامي ، لفصلنا القول في سيآت أعمالهم وكشفنا النقاب عن سوءاتهم ، فكها قلنا ان مثل هذه المجموعة المحتشدة

<sup>(</sup>١) وهو آنتان في السنة فقط أي مايعادل فرشاً مصرياً .

من كل رطب ويابس لايكن أن نظل مناسكة متعاضدة ألى مدى بعيد كذلك مما لامجال فيه للشك أن مثل هذه الكتلة المشتملة على حملة الافكار النعة كالشيوعية والنزعات الواهية الحاطئة كالقومية الجغر افية والنزعات الراهية الخاطئة كالقومية الجغر افية والنزعات الراطلة كالكمالية المتفرنجة ، لا تأتي باصلاح خلقي ولا يكن أن تكون نواة صالحة لا نقلاب اسلامي شامل ، والعيان لا يجتاج الى البيان ، وقد شاهد تا هذه الكتلة المجتمعة من شتى العناصر والاهواء ، وقد تفرقت شيعاً بعد علاستقلال ولم يبق بينها جامع فكري . فمنهم من يدعو الى الشيوعية عاناً هدمنهم من يأخذ بناصر المهولين ( Cohritaerilo ) ، ومنهم من يدعو شيعاً بد هدعاية الاسلام من فوق المنابر وفي جلسات البولمان ، واذا خلا الى أصدقائه وخلانه ، تعاطى المنكر في الحلوة والنادي واقترف من المآثم

ومن سيآت هذه القومية المسلمة او والاسلام الجغرافي ، \_ حسب المصطلح الشائع في البلدان العربية \_ أنه نجحت بين الشبيبة المنضوية تحت لواء الرابطة المسلمة ، نزعة الكمالية ، نزعة التفرنج والالحاد والزندقة .

والمخزيات مايمجه السمع ويأباه الذوق ، به الشريعة والدين .

والذي غذى هذه النزعة الخبيثة ورواها هو اتفاق زعماء الرابطة المسلمة واتحاد كلمة الصحف المنتسبة اليهم على الطعن في العلماء والزراية على حملة الدين والسخرية من شهمائر الاسلام وعدم الاكتراث لأوامر الشرع ونواهيه ولاتزال هذه النزعة باقية آثارها في شرذمة قليلة من الشيان .

وبازاء الدعوة الى هذه القومية المسلمة – او الاسلام الجغرافي – وحركة الرابطة بانفصال المسلمين عن المؤتمر الوطني الهندي ومقاطعته كانت الحركة الوطنية الهندية القومية التي ظهرت بوادرها في أواخر القصر السالف تحت لواء المؤتمر الوطني . وكان لهذه الحركة أنصار ودعاة بين المسلمين منذ أول أمرها . وكان عددهم يزداد حيناً ويتضاءل حيناً آخر ، وذلك حسب مايظهر من التبدل والتحول في معاملة زعاء الهنادك المسلمين ومطالبهم السياسية وتودد أولئك الى هؤلاء . وبقي الامر على ذلك بين ارتفاع وانخفاض وصعود وهبوط الى ان وضعت الحرب العالمية الاولى أوزارها ونكثت الانكليز بوعودهم الخلابة وقامت على أثرها عركتا الخلافة والاستقلال القويتان الصارمتان اللتان زلزلتا عروش بريطانية وحليفاتها .

فاشترك المسلمون في المؤتمر الوطني الهندي اشتراكاً تاماً وأخذوا بنصيبهم في تدبير شؤونه وتنظيم صفوفه ، حتى أصبحت لهم يد نافذة وكلمة مسموعة في برامج المؤتمر الوطني ووضع خططه ومناهجه وتسيير دفة شؤونه . واستمرت الحال على ذلك الى سنة ٢٣٤٨ / ١٩٢٩ حتى انفصلت جماعة عظيمة من المسلمين و كبار زعائهم عن المؤتمر الوطني ، بعد ماقدم « تقريره » المشؤوم – عن مطالب البلادالسياسية ومطمع آمالها الذي ما أنصف المسلمين و بخسهم حقوقهم السياسية ومطالبهم المدنية المشروعة ، كما سبقت الاشارة اليه . ثم مازال زعاء المسلمين يستقيلون من

مناصبه وينفصاون عنه ، واحداً إن آخر ، حتى لم يبنى فيه من رجالات المسلمين وزعمائهم المعدودين ، الا أبو الكلام وشرذمة من أتباعه وأعضاء جمعية العلماء الشهيرة . ومن هنا بدأت المشادة وحدثت المنساجزة بين الفريقين . فريق من العلماء والوطنيين يدعون الى القومية الهندية الوطنية المشتركة معارضة للحكومة البريطانية ، يشرف عليهم ويساعدهم المؤتمر الوطني بوسائله وأدوات الدعاية الواسعة بيده ، كما بدأ فريق من زعماء المسلمين - تحت زعامة القائد محمد علي جينا - يدعون الى القومية المسلمة والانفصال عن الهنادك ، كما تقدم .

وكان قول هؤلاء في ذلك « ان المسلمين أمة مستقلة بأنفسهم ، وأنه لا يجمع الهنادك و إياهم شيء بما يمكن ان يعد من مقومات القومية ومشخصانها ، وأن قضية الهند ، ليست بقضية امة واحدة ، وانما هي قضية امتين مستقلتين كل واحدة منها تمتساز عن الاخرى بمديزانها وعوائدها الحاصة بها ، ما الذين كانوا من أنصار المؤتمر الوطني والمشاركين إياه في برانجه ، المساعدين له في السياسة الوطنية ، فكانت دعوتهم الى القومية الهندية الوطنية ، وحجتهم في ذلك و ان الهنود أمة واحدة لافرق ببز مسلم منهم وهندكي في اللغة والمعيشة و أدوات الأكل والشرب ، وان المسلم القاطن في أقصى ( بنغال ) أقرب الى جاره الهندكي و أحس به رحماً منه الى المسلم القاطن في بنجاب ، او ( أفغانستان ) ، وان الدين لا أثر له في تكوين القوميات في هذا العصر ، وأنه شيء ذاتي بين العبد و ربه ، و لاناقة له و لاجمل القوميات في هذا العصر ، وأنه شيء ذاتي بين العبد و ربه ، و لاناقة له و لاجمل في السياسة العملية ،

وهذه الدعوة وأنصارها أيضاً ما كانوا أحسن حالاً وأمتن خلقاً من دعاة القومية المسلمة والاسلام الجغرافي . اما العلماء الذين حملوا لواء هذه الدعوة وحاربوا الرابطة المسلمة محاربة شديدة ، فانهم ، وان كانوا بأنفسهم متدينين متمسكين بآداب الدين أشد التمسك ، شأن مشايخ الدين والعلماء في بلادنا ، الا ان أكثر الذين شاركوهم وتعاونوا معهم في الدعوة الى المؤتمر الوطني ومحاربة الرابطة المسلمة ، كانوا من أشد الناس عدارة للاسلام وأضمرهم شراً الدين المبين في هذه الديار .

ومنهم من لايؤمن بالله ورسوله أصلاً ، ومنهم من آمن بمبادي، الشيوعية وكفر بالله ورسوله واليوم الآخر . ومنهم من يتظاهر بالاسلام والمحافظة على شعائره ، وقلبه غير مطمئن بالايمان وقد استيئس من مستقبل الاسلام وعلو كلمته في هذه الدنيا .

ومنهم من يميل بطبعه الى دين جديد بمزوج مشتمل على شيء من تعاليم الاسلام وبعض تقاليد البراهمة ، مفرغ في قالب وطني خالص ، شأن الملك المأفون اكبو ، الذي تقدم لنا الكلام في ضلالاته وأباطيله . فهذا ماكان عليه أنصار المؤتمر الوطني ودعاته من دين وخلق . وماظنك بمجموعة من الناس مشتملة على كل رطب ويابس من نفايات القوم . هل يرجى منها أن تعود على الاسلام والمسلمين بخير في العاجل أو الآجل ? كلا !! ليس « الاسلام » بألعوبة يلعب بها كل ماكر أو غادر ويتصرف فيها حسب أهوائه ويستخدمها لارضاء شهواته . إنساه و الدين الشامل . لجامع المرضي عند الله الكافل لسعادتي الدنيا والآخرة ، وله نظم وقوانين الجامع المرضي عند الله الكافل لسعادتي الدنيا والآخرة ، وله نظم وقوانين

و مباديء وأصول ، من آمن بها عن رضى وعمل بها و استمسك بعروتها الو ثقى ، فهو مسلم عند الله ورسوله .

اما الذي يتسمى بأسماء المسلمين ويتظاهر بالاسلام ثم يفصم عروته ويدين بما يشاء من الافكار والنزعات ويعمل بما تأمره به نفسه وشهواته، فليس من الاسلام في عير ولانفير .

وجملة القول ان دعاة الوطنية الهندية المشتركة من بين المسلمين ما كانوا أحسن حالاً من دعاة القومية والاسلام الجغرافي ، بل كان أو الله شراً من هؤلاء وأكثر خطراً على الاسلام وأهله ، ومن سوءحظ المسلمين ، وبما يذوب له القلب كمداً وحزناً ان علماءنا من أعضاء جمعية العلماء والقائمين بأمرها ، مازالوا متشبثين بأذيال المؤتمر الوطني ، متعلقين بأهدابه ، خلافاً لجمهور الشعب وأولى الرأي منهم ، وهذه هي الطامة بأمور الشعب وأولى الرأي منهم ، وهذه هي الطامة الكبرى التي أصيب بها الاسلام في هذه البلاد في العشرين سنة الماضية ، وكان من نتائجها السيئة وعواقبها الوخيمة ، زوال مهاية العلماء وسقوط منزلتهم في عيون العامة وهو انهم على الشبان المتفرنجين وازدياد السخرية من الدين وشعائره كماذكرنا مراداً ، لأهميته وخطورة شأنه وفد حمصاب من الدين وشعائره كماذكرنا مراداً ، لأهميته وخطورة شأنه وفد حمصاب الامة به ، ولاحول ولاقرة الابائة .

والعجب كل العجب بين جمادي ورجب أننا كلما قلنا – في السنوات العشر الماضية – لاخواننا من أعضاء جمعية العلماء ان يكفوا عن معاضدتهم المؤتمر الوطني ويقوموا بواجب الدعوة الدينية الحقيقية ويشدوا أزرنا في محاربة دعاة « الاسلام الجغرافي » وأعوان الكمالية

والتفرنج ، أجابوا قائلين : هانحن نحارب الاستعار الولا للحصول على الاستقلال . واما القيام بواجب الدعوة الى إحياء الاسلام ورفع كلمة الله . فسنقوم به بعد ذلك ، كبرت كلمة كانت تخرج من أفراههم ، وبئس ماسولت لهم أنفسهم وزينت لهم عقولهم . وهانحن أولاء نذوق اليوم وبال ماعملوا والامة الاسلامية الهندية بأسرها تندب حظها وتبكي لسوء حالها، وعلماؤنا والمساكين » لايزالون متشبئين بأذبال المؤتم الوطني ، يرجون من فرعمائه المتفطرسين الجائرين العدل والنصفه ، وهيهات ان ينالوا بغيتهم .

#### نظرة في كلنا القوميتين

هذا ، وصفوة ماسردنا في ماتقدم من حديث بوادر الانقلاب الجديد و سبابه وعوامله ، أنه نبت بين مسلمي الهند بعد الثلاثين من السنة الميلادية ، فكرتان : فكرة القومية المسلمة والاسلام الجغرافي ، تريد الانفصال عن الهنادك وتأسيس بملكة مسلمة قومية في جزء من بلاد الهند ، ولانأخذ على دعاة هذه الفكرة الا ما نأخذ على سائر دعاة الوطنية الجغرافية او القومية النسلية والعنصرية ، لأن الميزان الوحيدالذي يزن به الأشياء ، هو ميزان الاسلام والدين الحق ، لاغير . وبما لاخلاف فيه ان الدين الحق لايعرف للقومية العنصرية او الوطنية الجغرافية معنى . ويفا هو عبارة عن مباديء وأصول محكمة ومجموعة من العقائد والعبادات ونظم الملك ، مستبينة واضحة ، فمن أراد ان يكون مسلماً ، فعليه ان يؤمن بثلك المباديء ويعمل حسب مقتضاها ويجد ويجتهد في تكوين البيئة التي بيري فيها ذلك النظام العادل وايجاد الجو الذي تنفذ فيه تلك القوانين

#### السليمة المعتدلة.

أما التسمي بأسماء المسلمين وادعاء الاسلام في كل مكان ثم العمل عا يناقضه ويأتي بنيانه من القواعد ، فليس من الاسلام في شيء . وانما هو سبيل الذين يخادعون الله ورسوله والمؤمنين ومايشعرون أن الدعايات الكاذبة لايدوم أثرها وأنه مها استطال ليل الدعاوي المزخرفة فلابد ان يعقبه صبح الحقيقة والصواب ، وأنها مها تلبدت الحقيقة بغيوم الأحاديث الكاذبة ، فانها تنكشف وتتجلى في يوم من الايام ، لامحالة .

والفكرة الثانية ، فكرة القومية الهنـــدية الوطنية الداعية الى إدماج المسلمين وثقافتهم ونظمهم الاجتماعية والسياسية في ثقافة الهنادك وآدابهم ونظمهم المستقاة من الوثنية القديمة .

ومن الواضح البين الذي لاخفاء فيه أن هذه الفكرة ، فكرة لجوء المسلمين الى كنف الهنادك والمؤتمر الوطني الهندي وانضوائهم تحت لوائه واصطباغهم بصبغة الثقافة الهندكية البرهمية كانت أشد ضراوة وأفدح خطراً على الاسلام والمسلمين من الفكرة الاولى ، فكرة القومية المسلمة « والاسلام الجغرافي» .

فالخلاصة ان المسامين في الهند بعد الثلاثين سنة ١٣٤٩ هـ ومابعدها — أصبحوا بين نارين : نار الوطنية المشتركة والقومية الهندية الجاوفة . ونار القومية المسلمة والاسلام الجغرافي ، فمنهم من آثر الأولى واصطلى بلظاها ومنهم من اختار الثانية — وهم الأغلبية الساحقة — وزاد

تلك النار المتأججة اضطراماً ولهيساً وولانخفي على القداريء اللبيب المستبصر المطلع على تعاليم الاسلام ، العارف بمبادئه الراسخة وأصوله الحجكمة مافي كلا الأمرين وكلتا الفكرتين من خطر على الدين الحق ومستقبله في هذه الديار .

وقد تقدم لنا الكلام في ذلك بما يغنينا عن إعادته في هذا المقام .





# الفصلالعاشر

دعوة إسلاميت خالصة





ب الدارحم الرحمي



#### ١ - دعوة أخرى

ومن ههذا ، وفي هاتيك الاحوال ، وفي تلك الغضون المحرجة ، ظهرت دعوة إسلامية خالصة ، بريئة من أرجاس النزعات الوطنية والنعرات الاقليمية طاهرة من أدناس الميول العنصرية ومنازع التفرنج والاباحية ، دعوة دينية صادقة ، متفجرة من ينبوع الكتاب والسنة ، مستقاة من سيرة النبي ( عَلَيْكَيْنَ ) وأصحابه ( رضي الله عنهم ورضوا عنه )، دعوة الرجوع الى كمف الدين المبين واللجوء اليه في كل ما يعرض الممرء من المسائل والمشاكل في مختلف نواحي الحياة وشعبها .

ظهرت هذه الدعوة الى اقامة الدين وتجديد مادرس من معالم الدين الصحيح والقضاء على ماتسرب الى فكرة الاسلام من خرافات الشرق وأوهام الغزب واستئمال ما ابتدعه المسلمون من طرق معوجة ومناهج زائفة من تلقاء أنفسهم ، خلال القرون السالفة، قرون الانحطاط والجمود والتقليد الأعمى في العالم الاسلامي – ظهرت هذه الدعوة بعد الثلاثين بقليل ، حينا بدأت حركتا القومية المسلمة والوطنية الهندية المشتركة تتنازعان وتتشاجران ، ويكاد المسلم المخلص يكون في حيرة من المشتركة تتنازعان وتتشره بنور من الهداية ودعوة الحق وتنير لهم الحطة تخرجهم من حيرتهم وتبشرهم بنور من الهداية ودعوة الحق وتنير لهم الحطة

# THE PRINCE GHAZI TRUST ( الله المجادة والكفائر FOR QURANT الواضعة والطريق المستبين للجهاد والكفائر المجادة والمحادث المجادة والمحادث المحادث ال

فأول مابدأ القاءون بها ، تصحيح الفكرة وتبيين حقيقة الدين وإذالة مالحق بقصيدة التوحيد النزية وفكرة الاسلام النقية من أدران الزيغ والجود. وذلك ببيان معنى الاسلام الحقيقي وغايته وأهداف وما يشتمل عليه من عقيدة محكمة ومباديء ثابتة راسخة ونظم الملك والعمران والاجتاع بينة واضحة. فإن مرآة الاسلام الصافية قد اتسخت في القرون الأخيرة بأصداء النظريات الباطلة والافكار العقيمة الجامدة ،

#### ۲ – الاسلام ودعرته

فالاسلام – كما يفهم من كتاب الله وسنة نبيه ، وكما بينه بوجه خاص القائمون بهده الدعوة في مؤلفاتهم وصحفهم ومجلاتهم – هو الدين الذي لا يتقبل الله ولا يوضى من عباده ديناً سواه [ ومن يبتغ غير الاسلام ديناً فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين ٣ : ٨٥٤] . والدين هو المنهاج الوحيد الحقيقي الصالح للحياة البشرية والطراز المخصوص للتفكير والعمل في هذه الحياة الدنيا . وزد على صالح انه منهاج عملي عام جامع ، محيط بالحياة البشرية ، بجميع نواحيها ، القردية منها والجماعية ، ولا يختص بقطر دون قطر أو زمن دون زمن أو أمة دون أمة .

فالاسلام ، كما يفهم من قوله تعالى : إن الدين عند الله الاسلام [ ١٩:٣] ، هو المنهاج الوحيد الصحيح المرضي عند الله في هذه الحياة النام الحياة البشرية جمعاء ، المحيط بها في كل عصر وفي كل

زمان . وماهو ، كما يؤعم بعض المتخدعين بترهات الغرب وأباطيله ، بعبارة عن علاقة فردية أو ذاتية بين العبد وربه ، ولا صلة له بنظم الملك والمسران البتة . و كذلك ليس الاسلام ، كالبودية والنصرانية وغيرها من الديانات بمجموعة من شعائر معينة وطقوس معلومة ، يؤديها العبد ببنه وبين ربه في جزء محدود من أوقاته ، ثم يكون حراً طليقاً في معاملاته وشؤون حياته يتصرف فيها كيف يشاء . بل الحق أنه نظام الحياة البشرية بأسرها الفردية منها والجماعية ، وأنه يدعو البشر قاطبة الى التزام مثل الحياة العليا ويهيب بهم على اختلاف منازعهم ومشاربهم إلى اتباع الطريق الاقوم وينير لهم الطريقة المثلى في كل فرع من فروع الحياة وشعبة من شعبها ، من الشؤون الفردية والعائلية إلى المسائل السياسية والمدنية ومشاكل الحرب ومؤترات الصلح العالمية .

فهذه هي فكرة الاسلام النقية الخالصة ، وهذا هو معنى الدين الحقيقي . وماهو من قبيل الفكرة المفكرة أو العقيدة الغارغة . وإنما هو منهاج عملي جاء به محمد بن عبد الله ، الرسول النبي الامي ، والتيليق ، وأمر الله عباده جميعاً أن يتبعوه وينفذوا ما يشتمل عليه من الخطط البينة والأساليب الواضحة المستنيرة .

وهذه هي العبودية التي لم يخلق البشر إلا لأجلها ، وهذا هو المراد من واجب إقامة الدين التي أمر الله بها أنبياءه ثم المؤمنين جميعاً ، حيث يقول ، عز من قائل ، وهو أصدق القائلين : \_ شـرع لـكم من الدين ما وصي به نوحاً والذي أوحينا إليـك وما وصينا به إبراهـم وموسى

## وعيسى أن أقيموا الدين ولا تنفرقوا لفيه [ ٢٠] .

فقد تبين لك ا تقدم ما يدءو إليه الاسلام من عقيدة سامية ونظم للحياة جامعة . وماهي رسالته الحقيقية التي يويد أن يبثها في الارض ويعمم خيرانها في جميع أنحاء المعمورة . ولا جرم أن الامة الاسلامـــة ما أخرجت (١) للناس إلا لتبليغ هذه الرسالة ونشر تلك العقيدة والنظم بين العالمين ؛ والتاريخ يشهدوالآثار الحية الخالدة تنطق بأنها قامت بواجبها خير قيام وأدتها احسن تأدية في أول أمرها ، في عهد السلف الصالح من الصحابة والتابعين ومن بعدهم ، واكنه بما يزعم الفؤاد ويملأ القلب حزناً وكَمداً 'ن الامة قد غفلت عن هذه الدعوة في القرون المتأخرة ، ولاتزال غافلة عنها ، منهاونة في شأنها ، مقصرة في جنب تلك الفريضة الخطيرة التي أُلقيت على كواهلها . فما افقر الامة وما أحوجها إلى حركة اسلامية خالصة تقوم بالدعوة من جديد وتستأنف السير إلى الغاية المنشودة بجد وثبات ، تشهد شهادة الحق بأقوالها وأعمالها ، وتبين للناس دين الله الخالص ومافيه من خير الدنيا والآخرة وتعرض عليهم نظامه العالمي الشامل، الكافل السعادتين الدنيوية والاخروية والضامن للرفاهيتين : العاجلة والآجلة.

وذلك كله بحجج بينة وبراهين ساطعة وأساليب جديدة وطرق مؤثرة جكيمة ، وفي أدواء القلوب ناجعة ، توافق عقول الناس وأفكارهم

 <sup>(</sup>١) إشارة إلى قوله تعالى : [ ٣ : كنتم خير أمـــة اخرجت الناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله ] .

في هذا الزمان وتلائم طبائع الرجال وأذواقهم في هذا العصر الذي تغيرت فيه الأذواق وتبدلت الاوضاع .

١ - المطالب الثلاثة:

آ \_ الاول ،

فاذا أردنا عرض هذه الدعوة ، دعوة الدين والحق والاسلام الحالص واجمال غايتها واهدافها في كابات قليلة ، يمكننا ان نقسمها الى ثلاثة مطالب مهمة ونحددها في ثلاثة بنود أساسية وهاك بيانها :

(١) دعوتنا للبشركافة والمسلمين خاصة إن يعبدوا الله وحده ولا يشركوا به شيئاً ولا يتخذوا إلها ولا رباً غيره .

(٢) ودعوتنا لكل من اظهر الرضا بالاسلام ديناً أن يخلصوا دينهم لله ويزكوا إنفسهم من شوائب النفاق واعمالهم منالتناقض

(٣) ودعوتنا لجميع اهل الارض ان يحدثوا انقلاباً عاماً في اصول الحركم الحاضير الذي استبد به الطواغيت والفجرة الذين ملأوا الارض فساداً ، وان ينتزعوا هذه الامامة الفكرية والعملية من ايديهم، حتى يأخذها رجيال يؤمنون بالله وباليوم الآخر ويدينون دين الحق ولا يريدون علواً في الارض ولا فسادا .

وهذه المطالب الثلاثة واضحة في نفسها وضوح الشمس في رابعة النهار ، ولكنه من دواعي الاسف انها انكسفت وتوارت حقيقتها بأستار من الجهل والغفلة والجمود ، حتى ان المسلمين أنفسهم اصبحوا بحاجة الى ان تشرح لهم هذه المطالب ويبين لهم مرماها ومغزاها ، دع عنك غيير المسلمين ولملذين لم يتسن لهم معرفة دعوته وتعاليهه .

هذا ، فالعبودية \_ فه الواحد الأحد \_ التي تدعو اليها ، لي ـ س المراد منها أن يقر العبد بعبوديته تعالى شأنه ثم يبقى في حباته العملــــة حراً طليقاً ، كما كان من قبل في حياته الجاهلية . وكذلك ابس المقصود من عبودية الله أن يعتقد العبد كونه تعالى خالقاً لكون ، رازقــاً لمن في الارض ، مستحقاً للعبادة من جميع خلقه ، من غير أن كون له سلطان في هذه الحياة الدنيا ومسائلها وشؤونها المتعددة المتشعبة . وأبضاً المس من معنى العبودية أن تقسم الحياة الىقسمين : قسم يتعلق بالدين أو الامور الدينية وقسم يتصل بالدنيا وشؤونها العديدة المتنوعــــة ، وان تنحصر العبودية لله في القسم الديني الذي لايخرج ، حسب المصطلح الشائع ، عـن هائرة العقائد والعبادات والمسائل التي لها علاقة بالحياة الفردية وقوان بن الاحوال الشخصية . اما الحياة الدنيوية وشؤونها المتشعبة وفروعهاالمتنوعة من مسائل العبران والساسة والاقتصاد والآداب والاخلاق ، فلا سلطان فيها لله الواحد الاحد ولا نفوذ لاحكامه في دائرتها ، والعبد حر في بابهــا يفعل فيها مايشاء ويصنع لنفسه من نظم العمران والملك مابريد أو مختسار أمن النظم الوضعية مايجب ويوضاه .

فالقائمون بدعوة الاسلام في هذه البلاد ـ وطبعاً في سائر اقطار العالم ؛ لان الدين واحد لم يتغير والكتاب واحد لم يأته الباطل من بسين يديه ولامن خلفه ـ يرون ويعتقدون أن معاني العبودية هذه كاما باطلة من أساسها ويريدون القضاء عليها وقطع دابرها كما يريدون استئصال نظهم الكفر والجاهلية واجتثاث شرروهما من جذورهما ، لان هذه المعانى وتلك

التمابير هي التي شوهت وجه الحقيقة ومسيخت فكرة الدين مسيخاً .

والذي نواه ونجزم به ونعتقده وندعوا الناس اليه أن العبودية التي دعت اليها رسل الله الكرام من لدن أبي البشر آدم عليه السلام الى سيدنا وسيد المرسلين وخاتمهم محمد الرسول الامي عليه المراد بها أن يقر ويعتقد وأنه من اله الا الله ، وأنه الله الفرد الصمد الحاكم بين عباده السيد المطاع في برتيه ، المشرع المدستور والقوانين والمالك لامورهم ، المشحرف في شؤونهم والجازي على أعمالهم : وأن يسلم نقسه لذلك الله العزيز المقتدر ويخلص دينه له تعالى جده ويذعن لعبوديته في كل شأن العزيز المقتدر ويخلص دينه له تعالى جده ويذعن لعبوديته في كل شأن من شؤون حياته ، الفردية منها والجاعية ؛ الحلفية منها والسياسية ، الاقتصاديا منها والاجناعية . وبهذا المعنى ورد في التنزيل ، قواله عز من قائل :

يا أيها الذين آ منوا ادخلوا في السلم كافة [ البقرة ٢٠٨ ] الذي يأمر فيه عباده: أن ادخلوا في دين الله كافة ، بمجموع حياتكم ، لايشة عن سلطانه شيء ولا يند عن دائرة نفوذه جزء من أجزائها ، فلا يكن من شأنكم في ناحية من نواحي حياتكم ان تتجردوا عن عبوديته الشاملة ، فتحسبوا أنفسكم أحرارا في شؤونكم ، تختارون من المناهج والاوضاع ما تريدون أو تتبعون من النظم والقوانين الوضعية المستحدثة ماتحبون . وهذا هو معنى العبودية الذي نبئه ونعمه وندعو البشر كافة ، المسلمين منهم وغير المسلمين ، الى قبوله والايمان به والاذعان اله .

ب ـ الثاني

والمطلب الثاني من هذه المطالب الثلاثة ﴿ أَنَنَا نَطَالُبِ الذِينِ مِنْ مَنْ لَدُ

بالاسلام او يظهر ون إيمانهم به أن يؤكوا أنفسهم من شوائب النفاق وأعمالهم . من مظاهر التناقض » .

والمراد بالنفاق في هذه الكامة أن يدعى الرجل الايمان بنظام. خاص ويتظاهر بالانتساب الله والتمسك بأدياله ، ثم يعيش راضاً مطمئناً " في نظام للحياة مناقض للنظام الذي يؤمن به ولايجد ويجتهد في قلب ذلك النظام المعارض العقيدته التي يؤمن بها واستبدال النظام الصالح به ، بل رعا يبذل جهوده ويستنفذ قواه ومساعيه في توطيد دعائم ذلك النظــــام الفاسد الحائر أو إقامة نظام باطل آخر ، سد مسد ذلك النظام الحيائر الذي يعدش في كنفه • هادئاً مغتبطاً • فمثل هذا الطراز من الناس كمِثل: المنافق ، فإن الاعان بنظام للحياة نم الاطمئنان بنطام آخر مناقص له ، شيء يمجه السمع ويأباه العقــل ولايرضاه الشرع • فمن مقتضيات الايمان: الأولية أن يود المرء من صميم فؤاده أن تكون كلمة الله هي العليا . وأن يكون الدين كله لله ؛ وأن لايبقى في الارض منازع ينازع جاملوا لواء الاسلام في دعوته وأداء مهمته للانسانية ، وان لايرداً له بال ولايقر له قرار اذا رأى مايصب ذلك الدين في صممه او ينقص شيئًا من سلطانه أو دائرة نفوذه ، وكذلك من امارات الايمان ان يظل الرجل فلقــــــأ مضطربا ، لا يهنأ له بال ولا يطيب له عيش حتى يوى ذلك النظام العادل قداسترد أبهته وسلطانه وعادت أعلامه خافقة وكاته نافذة بين الناس .

هذا من علامات الايمان وإماراته التي لايكابر فيها الا متعنت ، او جاحد ، واما ان يعيش المر، راضياً مقتنعاً في النظم العصرية الباطلة التي لاسلطان فيها للدين ، والتي جملته منحصراً في ذائرة ضيقه من مسائل الزواج والطلاق والارث ، التي لاتضر بتاك النظم السائدة الجائرة ولاقندخل في حدود إمرتها وسلطانها ـ اما ان يعيش المرء مطمئناً بمثل تلك النظم ، قانعاً مغتبطاً في كنفها ، ولا يبقى له عرق ولا يخفق له قلب فلمسر الحق ان مثل هذه الصنيعة من امارات النفااق ومن صميمه من غير شك .

وربما يجد مثل هذا الرجل عوناً ومساعدة من بعض الفقم ا والمشايخ ويبقى مسلماً في سجل الاحصاء ودواوين الافتاء، لكن روح الشريعة تأبى الا ان تحكم على مثل هذه الصنيعة بالنفاق ولو أفتى للفتون بخلاف ذلك ، حرصاً على المعاش الزهيد ومتاع الدنيا الزائل .

فالذي نريد من المسلمين والذين يتظاهرون بالاسلام و ندعوهم اليه أن مخلصوا دينهم لله ويزكوا أنفسهم من شرائب هذا النفاق . و من حق هذا الايمان أن يتمنى المرء من سويداء قلبه أن تكون نظم الحياة والملك ومناهج الاقتصاد والاجتماع التي جاءت بها رسل الله ، مرفوعة الرأس عالمه الذري نافذة في الدنيا ، لاينازعها أحد ولا يعوقها عائق ، فكيف عن يرضى بها ويعيش في كنفها راضياً مغتبطاً ?

اما من يتجرأ على السعي وراء توطيد دءائم النظم الباطلة والجد لاءلاء كلمتها . فذلك أعرق في الضلال وأشد تمادياً في الفي . أعاذنا الله وإياكم من شرور أمثاله .

أما ﴿ السَّاقِضِ ﴾ الذي نطالب المسلمين جميعاً ــ من غير فرق بين

من نشأ في بيت مسلم ومن دخل في الاسلام بنفسه البتركية أعمالهم من مظاهره ، فالمراد به أن يكون عمل الرجل مناقضاً لما يدعه بلـــانه المرء باختلاف شؤون الحياة وبناقض بعضها بعضاً . فليس من الاسلام في شيء أن يتبع الرجل أوامر الله ويتمسك بأهداب الشريعة في ناحمة من نواحي حياته ويعصي أمر الله ويتعدى حدوده في الشعب الاخرى من شعبها ، ومن مقتضيات الايمان ان يسلم المرء نفسه لله وان يدخل بمجموع حياته في كنف الدين الحق ، لايعصى الله في شيء من أو امره ولايصدر. عنه شيء ينقص من تلك العبودية الشاملةوالاتباع الكامل لدينه وشريعته ومن امارات المؤمن ان يكون مصطبغاً بصبغة الله ، لايتأثر بشيء من مظاهر الدنيا الفاتنة ولايتنكب الصراط السوي في شيء من حياته وأعمـــاله . ومن علاماته ان يستغفر الله ويتوب اليه اذا بدرت منه بوادر تنم على الخطـأ والعصيان او حدثت منه فلتــات قد تؤدى الى الشر والطعيان .

أما أن يدعي الرجل الايمان بالله ريصلي ويصوم ويؤدي شعائر معينة محدودة ثم يحسب نفسه حراً طليقاً لايتقيد بقيد ولايذعن لأمر الله في دوائر الحياة العملية الاخرى ، فذلك هو التناقض الذي ينافى العبودية .

ومارأيك في هذه الشعوذة التي يرتكبها المسلمون اليوم في جميع أنحاء العالم ? يتشدقون بالايمان بالله واليوم الآخر ويتظاهرون واذا دخلوا في معترك الحياة العملية وخاضوا غمار السياسة وبحثوا في مسائل الاقتصاد والاجتاع ، لم تجد عليهم مسحة من تعاليم الاسلام ولا ثر من آثار أتباعهم للدين الحق والشريعة الكاملة ، وأي شعوذة أكبر من ذلك وأشنع ? يقرون صباح مساء بأنهم « لايعبدون لا الله ولا يستعينون الا إياه » وبعد ذلك لا يتحرجون من ان يتبعوا كل ناعق ويدينوا بكل نظرية او فكرة وان يخضعوا لكل جبار متكبر في أرض الله ويستسلموا لأمره ويذعنوا لجبروته .

فذلك هو التناقض وهذه علاماته . وهذه أسس جميع أمراض الحلقية المسلمين الحلقية والاجـــتاعية . ومادامت فيهم هذه الأمراض الحلقية الفتاكة ، لايرجي إبلاء لهم من مرض الانحطاط والذل والتقهقر ولاأمل في انتشالهم من وهدتهم التي أودت بهم ولاتزال تهوي بهم الى مهواة الشقاء والمهانة .

وبما يذوب له القلب كمداً وحزناً ان علماء المسلمين ومشايخهم والمالكين لأزمة أمورهم جعلوهم يستفيقون منذ زمان أنهم يكفيهم من أمور دينهم ان يشهدوا شهادة الحق ويصلوا ويصوموا ويؤدوا المناسك والشعائر المحدودة المعينة .

ولايضرهم في شيء ولايمنعهم سبل النجاة ولايسد في وجوههم أبواب الجنة اذا اقترفوا بعد ذلك ماشاؤوا من المنكرات واتبعوا من أية الكفر والضلال أو اختاروا ماشاؤوا وشاءت أهراؤهم

من الافسكار والنظريات الزائفة ، وقد بلغت بهم الوقداحة والجرأة على الدين أن رأوا الانسام بسمه الاسلام بكفيهم مؤونة القياام بواجبات الشريعة الملقاة على كواهلهم ، حتى أن أئمة الضلال منهم في هذا العصر قد تقدموا خطوة أخرى وزعموا ان التسمى بأسماء المسامين كاف لتدوين أسمائهم في سجل الاحصاء الرسمي وتبوؤ مناصب الحكم والامر في الحكومات المسلمة وغير المسلمة ، كأنهم هم الذين نقل عنهم القرآن : ( وقالوا لن تمسنا النار إلا أياماً معدودة ) البقرة : ٨٠ ) ومن نتائج هذا الداء العضال المتكن من أجساد المسلمين وأرواحهم ، أنك تواهم يدينون بالشيوعية والناتسة والديمقراطية وأمثيالها من النظريات المستحدثة المستوردة من الغرب ويتتبعون معالم الظلمة الفحرة الذين يتكبرون في أرض الله بغير الحق ، سواء كانوا من ملوك المسلمين او غـــــبوهم ، ولايتحرجون من ذلك ولا قلامة ظفر ، ولانشعرون بأن هذه النظريات وتلك الآراء وهؤلاء الطغاة المتكبرين يناقص طريقها وطريقهم طريق الاسلام ، وان مسالكم المعوجة والصراط المستقيم على طرفي نفيض .

PARTIE ANTONIO

فمن أهم مبادى، دعوتنا التي نطالب بها كل مسلم ان يكون حنيفاً مسلماً منقطعاً لله ، متجرداً من كل عصبية ، صارفاً وجهه عن كل فكرة معارضة لفكرة الحق وان يظل مثابراً على ذلك ، مواصلا جهوده للانقطاع عن الطرق الموجعة والمناهب الزائفة التي ما أنزل الله بها من سلطان .



واذا عرفت هذا ، فلانخفي عليك مانريد بالمطلب الثالث من مطالبنا الثلاثة الاساسية : \_

« ودعوتنا لجميع أهل الارض أن يحدثوا أنقلاباً عاماً في أصول الحكم الحاضر الذي استبد به الطواغيت والفجرة الذين ملاوا الارض فساداً ، وأن تنتزع هـ ذه الامامة الفكرية والعملية من أيديهم حتى يأخذها رجال يؤ منون بالله واليوم الآخر ويدينون دين الحق ولايريدون علواً في الأرض ولا فساداً « فتلك نتيجة طبيعية لما أسلفنا من قبل من معاني العبودية السكاملة والحلاص الدين لله وكون الأنفس طاهرة من شوائب النقاق والاعمال بريئة من مظاهر التناقض ، كما لا يخفى على اللبيب المنفطن أن ذلك لايتأتى الا باحداث انقلاب عام في نظام الحياة الحاضر الذي يدور قطبه حول رحى الكفر والالحاد والفسوق والعصيان ، والذي يديره ويدبر أمره ويسير دفة شؤونه رجال انحرفوا عن الله ورسوله واستنكفوا عن عبادته واستكبروا وتكبروا في أرض الله بغيير الحق .

فادات أزمة امور العالم بأيدي هؤلاء ومادامت العلوم والآداب والمعارف والصحف والتشريع والتنفيذ والشؤونالدولية والمالية والمسائل التجارية والصناعية تتحرك دواليبها مجركاتهم وتتمشي عجلاتها حسب اشارتهم وارشادهم فمادامت الامور كذلك لا يمكن لمسلم أن يعيش في الدنيا مسلماً ، متمسكاً بمبادئه ، متبعاً للشريعة الالهية منفذاً لقوانينها في حياته

العملية ، فانه من المستحيل أن يتبع الرجل الدين الألهي الكامل المحيط بجميع نواحي الحياة وشعبها ، وهو يعيش في بلاد تدين لقانون غير قانون الشريعة وتسير على منهاج ، غير المنهاج المرضي عند الله ؛ بل يتعذر عليه أن يتعمد تربية اولاده وتلقينهم مباديء الدين الالهي وتعاليمه وأن ينشئهم على الاخلاق المرضية والآداب الاسلامية الزكية ، لأن نظام الكفر والالحاد الذي يعيش في كنفه بسد في وجهه سبيل التربية الاسلامية ، والبيئة الكورة التي يتنسم هواءها ، تأبى عليه الاأن مجذو حذو القوم ويتخلق بأخلاقهم ويتخلى عن مقومات دينه وخلقه تدريجياً .

وزد على ذلك انه من واجب العبد المسلم المخلص لله دينه ان يطهر أرضه من أدناس الفساد والطغيان ويقيم فيها نظاماً معتدلاً على دعائم الصلاح والرشاد . ومن الظاهر البين أنه لا يتسنى الظفر بهذا المقصود ولاتنال هذه البغية السامية ، مادام زمام أمور العالم بيد الطغاة والمفسدين في الارض ، يديرونك كيفها يشاؤون ويتصرفون في شؤونه حسب ما يريدون .

وقد تحقق لنا بالتجربة في هذا الزمان ان المتكبربن في أرض الله بغير الحق والسادرين في غلوائهم بغياً وعدوانا ، هم العقبة الكبرى في سبيل اقامة نظم الصلاح والنصقة . وانهم هم الذين يجولون دون توطيد دعائم السلام والعدل ، وكذلك ثبت لنا باليقين والبرهان والمشاهدة انه لا أمل في صلاح العالم ولا رجاء في استقامة الامور على موازين الرشاد والحق ، مادام أرلئك الطغاة المنحرفون عن الله ورسوله بتصرفون في

شؤون الملك ويديرون المورة ويشرفون عسلى جليلها وصغيرها. فمن مقتضيات اسلامنا وعبوديتنا الحالصة لله الواحد الاحد ان نجد ونجتهد ونبذل اقصى مافي استطاعتنا من الجهود المتواصلة والمساعي المتتابعة للقضاء على زعامة أئة الكفر والضلال واجتثاث النظم الباطلة من جذورها واحلال الامامة العادلة والنظام الحق محلها . وربما يسائلني القاريء في هذا المقام فكيف السبيل الى الانقلاب في الزعامة والامامة ? فالظاهر ان هذا الانقلاب لا يحصل ويتأتى بمجرد الاماني والاحلام المعسولة . ومن سننالله في أرضه أنها لا بد لها من رجال يسوسون امرها ويديرون شؤونها .

وهذا التدبير وتلك السياسة بحاجة الى صفات وخلق ، لابد لكل من يربد ادارة شؤون العالم وتدبير امرها ، من ان يتصف ويتحلى بها . وكذلك من سنة الله في خلقه ان يفوض تدبير أمور الارض وتسيير دفة شؤونها الى من شاء من غير الصالحين والمؤمنين ، ان لم تكن في أرضه جماعة مؤمنة صالحة متصفة بتلك الصفات ومتخلقة بتلك السجايا اللازمة التي لابد منها لكل من يتبوأ منصب الزعامة والامارة .

وأما اذا وجدت جماعة صالحة مؤمنة بالله ورسوله ، متحلية بتلك الأوصاف والاخلاق الجوهرية التي لابد منها للقيام بالملك ولا مندوحة عنها في تسيير شؤون العالم ــ اذا وجد مثل هذه الجماعة التي لاتتحلى بتلك السجايا اللازمة فحسب ، بل تفوق فيها الطغاة المتكبرين الذين استبدوا بمناصب الامر والحكم ، فلا نرى المشيئة الربانية والسنن الالهية بمثابة من حب الظلم والفساد أن تؤثر اولئك الجائرين المفسدين في الأرض وتدع

أزمة امور العالم تبقى في أبديهم الآئة الغاشمة بعيثون بهاكما بشياؤون ويتصرفون فيها كما يويدون وتريد أهواؤهم وشهواتهم . فلا تنحصر دعوتنا اذن في التمني والرجاء والابتهال الى الله ان يقطع دابر الجور والفساد في الارض ويفوض أمر دنياه الى المؤمنين الصالحين من عباده ، بل دعوتنـــا للعالم بأسر. والبشر قاطبة أن يعني ويهتم باعداد جماعة صالحـة مؤمنة بالله ورسوله ، مستمسكة بالاخلاق الزكية الفاضلة في جانب ، ومتصفية بالصفات والمزايا السامية ، متحلية بالسحايا والطباع التي لابد منها لتدبير شؤون الدنيا رتنظيم أمور العالم في جانب آخر ، لاتتصف هذه الجمـــاعة الصالحة بتلك المزايا والطباع فحسب ، بل تعلو وتفوق أتمة الكفر والضلال وأعوانهم - الذين تراهم مستبدين بأزمة أمور الدنيا اليوم - في تلـــك المواهب وانحلال المؤهلات اللازمة الاضلاع بأعباء الملك وتدبير شؤون العالم. هذه هي الديوة الدينية الخالصة التي ظهرت من بين الحركتين المتطرفتين المنحرفتين عن جادة الحق : حركة القومية المسلحة وحركة الوطنية الهندية . ﴿

## ٣ - ظهور الدعوة :

ظهرت هذه الدعوة الدينية في السنين الأولى من العقد السادس من السنة الهجرية \_ أي في بدء العقد الرابع من السنة الميلادية \_ ، ظهرت باديء ذي بدء باصدار مجلة ( ترجمان القرآن ) الشهرية التي عني باصدارها و تحريرها الاستاذ أبو الاعلى المودودي ، وهو في مقتبل الشباب لم يجاوز الثلاثين من عمره . أصدر المجلة لتحقيق هذه الغاية السامية وابواز فكوة

الاسلام الى ميدان العمل وعرضها على أنظان الناس واضحة محققة ،ولتنزيه العقول والأفكار من أدواء التقليد والجمود والخمول وتنقيتها من شوائب التفرنج والزندقة والالحاد .

وأول ماوجه همه اليه صاحب « ترجمان القرآن » في مقالاتــــه وكتاباته هو تلقيح العقول وتنقيح الافكار وتغذيتها بالآراء الناضج\_ة فظل مثابراً على ذلك بضع سنوات . مكباً على عمله بــــدرس ويكتب وينشر آ راءه ويقرر نظرياته الى ان أثمرت مساعيه وكادت تؤتي أكلِها . وقد أحسن اذ جمل جل همه خلال هذه المدة منحصراً في دراسة الاسلام من ينابيعه الصافية وافراغ تعاليمه السامية في قالب عصري يوافق أذواق أهل العصر وطبائعهم . وكذلك عنى بوجه خاص لكشف النقاب عن عورات الزنادقة والملاحدة الذين أشربوا حب الغرب ونشأوا مولعــين بتتبع معالمه . وأيضاً جرد قلمه السيال لتفنيد مزاعم منكري الحــديث والدعاة الى الاقتصار على الكتاب العزيز والانحراف عن السنـــة النبوية . وكذلك مافاته في كتابانه التنبيه على مزالق العلماء الجــامدين والردعلي ماتشبثوا به من الفروع وما تشاجروا فيه من مسائل لاأصل لهـــا في الشريعة .

وجمان القول أن بضع السنين الاولى من مجلة (ترجمان القرآن) كانت أعوام نشر الفكرة وبت مبادىء الدعوة ، كأن صاحبها مهد السبيل بذلك وهيأ الاسباب لماكان يريده من اقامة حركة دينية شاملة ، وكرأن مساعيه في تلك الاعوام كانت بمثابة نواة للحركة الاسلامية الخالصة التي ظهرت بعد عشر سنبن من ظهر ر مجلة ( ترجمان القرآن ) ، وبينا كان صاحب مجلة ( ترجمان القرآن ) مشتغلا بنشر مبادئه وأفكاره ، مكباً على تدوين نظرياته و تبيين ما استخرجه من معين الكتاب والسنة من آ داب المجتمع وأصول الملك و مباديء لنظم العمر ان والاقتصاد ، والناس يكادون يلتفون حوله ، يتأثرون بكتاباته ويتشبعون بآرائه وافكاره - بينا كان الأمر على ذلك ، اذ الفجر بركان انقلاب خطير في السياسة الهندية عام ١٩٣٧ م / ٣٥٦ ، ه ، حينا انتقل جزء من الحكم في المقاطعات الى الأهالي وتبوأ الوطنيون مناصب الوزارة والامرة في سبع مقاطعات من مقاطعات من مقاطعات الى الأهالي وتبوء بمثليهم وزعمائهم مناصب الحرم والامارة قد كان بمثابة انفجار البركان وتبوء بمثليهم وزعمائهم مناصب الحكم والامارة قد كان بمثابة انفجار البركان في الحقيقة ، لأنه قد انكشفت به عورات الهنادك الوطنيين وظهرت نيانهم في الحقيقة ، لأنه قد انكشفت به عورات الهنادك الوطنيين وظهرت نيانهم في الحقيقة ، لأنه قد انكشفت به عورات الهنادك الوطنيين وظهرت نيانهم في الحقيقة ، لأنه قد انكشفت به عورات الهنادك الوطنيين وظهرت نيانهم في الحقيقة ، لأنه قد انكشفت به عورات الهنادك الوطنيين وظهرت نيانهم في الحقيقة ، لأنه قد انكشفت به عورات الهنادك الوطنيين وظهرت نيانهم في الحقيقة ، لأنه قد انكشفت به عورات الهنادك الوطنيين وظهرت نيانهم في الحقيقة ، لأنه قد انكشفت به عورات الهنادك الوطنيين وظهرت نيانهم الحبيئة وتجلى للعيان ما كانوا بضمر ونه من سوء القصد بازاء المسلمين .

وقد تنبه لهذا البركان وما سيتبعه من انفجارات ووقائع داميات الاستاذ أبو الاعلى المودودي في حينه وأجمع أمره لايقاظ المسلمين من سباتهم وتنبيهم من غفلتهم القاضية عليهم ووطد عزيمته على ارشادهم الى سلوك الطريق الأقوم الذي ينجيهم من وقائع الهلاك في هذه الدنياوينضر وجوههم عند الله يوم القيامة .

فبدأ بسلسلة مقالات متتابعة في مجلته ، تكلم فيها عن ماضي المسلمين في هذه البلاد وحاضرهم وفصل القول في مافاتهم في الغيابر من الدعوة الى الدين الحالص والقيام بشهادة الحق وحذرهم سوء السياستين –

الوطنية والقومية في العاجل والآجل في حَدَّمَ في كتابة هـذه المقالات ثلاث سنين متوالية ، لايلوى خلالها على شيء ولايثنيه عن ذلك معارضة المخالفين ولامعاداة المعاندين . وذلك في ثلاثة أدوار:

ففي الدور الاول اقتصر على تذبيه المسلمين على مافانهم منواجب الدعوة وشهادة الحق في الغابر و ماجرت عليهم هذه الغفلة من وبال وشقاء، واهتم ببيان الطريقة المثلى التي يجب عليهم سلوكها واتباعها في كل حال ، وكذلك حذرهم سوء العاقبة والمصير السيء في الدنيا والآخرة ، إن آثروا المؤتمر الوطنى الهندي وسياسته العوجاء .

وفي الدور الثاني حمل على المؤتمر الوطني الهندي وسياسته الوطنية الهندية ونظريات القومية الغربية والوطنية الهندكية المشتركة ، حمل عليها حملات منكرة شديدة كشف فيها عن فضائحها وأماط اللثام عن مزاعم الهنادك التي كانوا يخفونها وراء ستار من القومية والاستقلال ، وأردفها بقالات بين فيها أخطاء نظرية القرمية العنصرية او الوطنية الاقليمية مزوداً بالحجج الساطعة والبراهين المقنعة . والذي ساعده على كل ذلك وجمل لكلمته قوة ونفوذا ، هو استقاؤه من الينبوعين القديم والجديد وتضلعه من الثقافتين الاسلامية والعصرية ودراسته الواسعة للفلسفة وعلوم الاقتصاد والقانون والسياسة العصرية فضلاعما أوتيه من نظرة ثاقبة في معارف الكتاب والسنة وحذق في أصرار الشريعة وتفهم كامل لطبيعة الدن القويم .

ومن همنا يعرف السبب الذي منع النــــاس عن الرد عليمه

وعلى أفكاره في هذا الشأن . وكأني بهم اعترفوا بصدق لهجته ونصوع حجته ووضوح منهجه في هذا الشأن والذي بشهد به الجميع من بين مادح لأذكاره وقادح في شأنها أن مقالاته هذه هي التي قصمت ظهر فكرة الوطنية الهندية وأوصدت عليها جميع الابواب والمنافذ الني كانت تدخل الى قلوب الشبيبة المسلحة وأذهانهم ، ولولاها ، لما كان في وسع الرابطة المسلمة ( Muopin Peagud ) والقائمن بها أن يقاوموا حركة الوطنية الهندية ويجاذبوها بجيل . وبينا كان الاستاذ المودودي في الدور الثاني من كتابة هذه المقالات ، والمعركة حام وطيسها بينه وبين الوطنيين المسلمين من المفتتنين بالمؤتمر الوطني الهندي والمعجبين بدعوته ، اذ بدأت الرابطة المسلمة تتكب الصراط السوي ودعوتها الى القومية المسلمة أو الاسلام الجغرافي ــ ترفع رأسها ، والقائمون بها يعربون عن آرائهم المريضة وأفكارهم الواهيـــة من تتبع الغرب في الدستور ونظم الملك وتقليد الـكماليين المتفرنجين في الثقافة والآداب ، بما سبق لنـا ذكره بشيء من التفصيل . ولما رأى الاستاذ المودودي نجوم قرن الالحاد والفوضى من هذه الناحية والسمى وراء هدم بنيان الدين باسم الدين وشأهد بأم عمنه هــذا الخطر المحدق بالاسلام ءشمر ذيله للتنديد بالقومة العنصرية وآنبري لتفنيد مزاعم المتفرنجين ودحض شهات المفتنين بالكماليين ، فأنذر بني جلدتـــه مامجاك لدينهم من الدسائس من فوق منابر المسلمين وبصرهم بعواقب مايدبر لهم مَن المؤامرات باسم الدين والملة ومن همنا يبتديء الدور الثالث من تلك المقالات الرنانة التي أفامت البلاد وأقعدتها وأحدثت انقـلابا فكريا

دِين المسلمين . وفوق كل ذلك ألجأت رجالات المسلمين جميماً الى التفكير في مصيرهم ومستقبل شؤونهم ، بل أرغمهم عليه ارغاماً .

ظهرت هذه السلسلة من المقالات في ثـــلاث سنين ( ١٣٥٦ – ١٣٥٩ هـ) وطبعت (١ ووزعت عشرات الالوف من النسخ ، في طبعـات عديدة متتابعة ، وكذلك أعادت الصحف السائرة اليومية والاسبوعيـــة نشرها تباعا في صفحاتها ، الى أنه لم يخل بيت من بيوت المسلمين يقرأ أهلها ويكتب الا وقد وصله شيء من تلك السلسلة .

#### ٤ - تأسيس الجماعة :

فكان من نتيجة هذه المقالات والانقلاب الفكري الذي أوجدته وبذرت بذوره في نفوس الشبان المتعلمين ان التف الناس حول الكاتب ولتشبعوا بفكرته وتحمسوا المدعوة اليها ، فجعلوا يرغبونه ويلحون عليه أن يتفرغ لهذه الدعوة وأن يقودهم الى منازل الجهاد والكفاح في سبيلها ، لكنه آثر أن يتربث في الامر ، فأهاب اولاً بالجعيات المسلمة والمشرفين عليها أن يلبوا هذه الدعوة الحالصة ويتلقوها بالقبول ويصرخوا بوجوههم عن النظريات الباطلة ويضربوا بنعرات الاقليمية والعنصرية عرض الحائط وأن يبذلوا جهودهم ومساعهم لاقامة الدين وأداء شهادة الحق ، اهاب جؤلاء وأولئك ودعاهم جميعاً الى التجرد عن العصبيات واسلام وجوههم بهؤلاء وأولئك ودعاهم جميعاً الى التجرد عن العصبيات واسلام وجوههم بهؤلاء وأولئك ودعاهم جميعاً الى التجرد عن العصبيات واسلام وجوههم به العزيز المقتدر وأرضاد قواهم ومواهبهم كلها القيام بدءوة الاسلام

 <sup>(</sup>١) طبعت هذه المقالات في ثلاثة مجلدات مستقلة باسم « المسلمون ومعضلات السياسة الحاضرة إ مسلمات اور حو جوده سياسي كشمكش ] .

ولما أن وجد زعماء المسلمين والمشرفين على جمعياتهم والمتزعميين لحركاتهم السياسية بمعنين في غيم ، غافلين عن فريضة اقامـة الدين وأداء شهادة الحق ، وأدرك ان الذين أصلب بهم ولفت انظارهم الى الاضطـلاع بأعباء هذه الفريضة ، لا يعيرونها سمعهم ولا يلتفتون اليها في قليل ولا كثين لما وجد الامر ، كذاك ، اعتزم الامر و تأهب للقيام بالدعوة والتفرغ لها والاستاتة في سبيلها .

ثم أهاب بالذين بوافقونه على المبدأ ويجدون في نفوسهم استعدادا ومقدرة للاضطلاع بأعباء هذه المهمة الخطيرة والجهاد في سببلها ومقاومة جميع الاخطار والشدائد التي تنتظر مثل هذه الدعوات الالهيـــة التي نقوم على دعائم انكار الذات والكفر بالطواغيت والاستسلام الكامل لله العزيز والاذءان لاوامره وةوانينه فاجتمع خمسة وسبعون رجلًا في اول شعبان سنة ١٣٦٠ ه/ اغسطس عام ١٩٤١ بمدينة لاهور وتفاوضوا في الامر وتشاوروا فيه . وبعد ما قتلوا المسألة يحثا وقلبواوجو. الرأي والنظر فيها ، اجتمعت كلمتهم على تأسيس جهاعة تقوم بهذه الدعوة \_ أي دعوة اقامة الدين وما يلزمها من تنفيذ القانون الالمي في ارخه وتوطيد نظم الملك والعمران والاجتماع والاقتصاد على دعائم العدالة الاجتماعية والبر والتقوى التي جاء ما الاسلام ودعا العالمين جمعاً الى اتباعها والسبر عليها . فأسسوا و الجاعـة الاسلامية ۽ ( جهاءت اسلامي)وانتخب الاستاذ السيد أبو الاعلى المودودي القائم بالدعوة منفرداً الى ذلك اليوم \_ أميراً لهذه الجماعة باتفاق مــــن الحاضرين ، واشترطوا في دستورالجاعة أن تسير الجاعة ، من وضع الخطط ورسم القواعد الى سائر مناهجها واعمالها على أسس الاسلام الحسالصة ، لاتشوبها شائبة من الديمقر اطية العصرية أو نظم الدكتاتورية أو أوضاع الملكية الشخصية الموروثة في بلدان المسلمين وحكوماتهم ، وانما أرادوا بذلك أن تكون الجماعة الداعية الى افامة نظام الاسلام وتنفيذ التشريع الالمي الخالص ، سائرة على المناهج الاسلامية الخالصة في اعمالها وأوضاعها الداخلية من اول امرها ومبتدأ حياتها .

### ه – تربية الاعضاء ونشر الدعوة

بدأت الجماعة نشاطها من شعبان ١٣٦٠ ه، وأخذت تبث دعوة الاسلام وتنشر مبادئها الحالصة النقية بين المسلمين وغير المسلمين وتدءوهم جميعاً الى الاستمساك بهذا المبدأ الجليل من اخلاص الدين لله وأداء شهادة الحق قولاً وعملاً والتزام أوامر الشريعة ونواهيها في جميع شعب الحياة ، قامت بهذه الدءوة جماعة من المؤمنين المخلصين ملنوا غيرة وحمية ، طهروا أنفسهم من شوائب النفاق وزكوا أعمالهم من مظاهر التناقض وأعلنوا اعتزامهم على الدخول في السلم كافة . وما ان ظهرت الدءوة وأقبل الشبان المخلصون عليها ، يستقبلون من وظائف الحكومة السكافرة ويتبرأون من المحاكم القائمة على أسس البغي والعدوان ويتنصلون من تبعات العقرد المحادة ومعاملة المصارف المتعاطبة للربا ، وفوق كل ذلك يظهرون استعدادهم للترحاب بالشدائد والاخطار في سبيل اقامة الدين \_ ما ان طهرت الدءوة بهذا الشأن وتقدم الشبان بهذه الصورة من التضعية وبذل

النفائس ، وانتشرت الدعاة في كل مكان يدعون الى عبودية الله ، حتى قامت قيامة المسلمين الجغرافيين وثار ثائر المشايخ القابعين في زواياهم وهاج هياج العلماء المقتنعين بالتدريس والتصنيف في مدارسهم وبجامعهم وجعلوا ينادون بالويل والثبور ويشمتون بالقائين بالدعوة والمستجيبين لندائهم ، فيهم من يرميهم « بالخروج » ، بانهم لا يريدون الحاكمية الا لله الواحد ، وهذا في رأيهم مسلك الحوارج .

وأما الاسلام ، فهو هين لين بزعهم ، لا يمنع أتباعه ان يخضعوا رؤوسهم الهلوك والولاة والامراء . وقد بلغت ببعضهم الوقاحة أن احتجوا بسيدنا يوسف و تبوئه منصب الوزارة في بملكة كافرة . ومنهم من يعترف بصدق الدعوة ، الا انه يرى ان الزمان قد ادبر وتولى ، ولم يبق من المكن ان يرجى رجوع عهد الراشدين ونظامهم مرة اخرى . ومنهم من جعل يندب حظ الشبان المخاصين الذين استقالوا من المحاماة في ومنهم من جعل يندب حظ الشبان المخاصين الذين استقالوا من المحاماة في النظام المناورة ووظائف الحكومة ومناصب العز والشرف في النظام الباطل ، استجابة لدعوة الله ورسوله ، ويبكي لسوء حالهم من الفقر والبؤس والشدة ، حتى ان كثيراً من الآباء جعلوا يضيقون على أبنائهم الذين استجابوا لله ولرسوله ودخلوا في الجاعة وطردوهم من بيوتهم ، حتى يتبرؤا من كلمة الحق ويفيئوا الى حياة الجاهلية والغفلة الستي كانوا فيها من قبل .

جرت الحال على دّلك بضع سنين ، والدعوة تنمو صعداً ، وأعضاؤها يفتنون في دينهم وعقائدهم والمنتمون اليها يؤذون ويتبلوث

ويصابون بشتى الشدائد والآلام؛ الآان تلك الفتنية وهده الشدائد والآلام رحمة من الله لهم، صقلت مرآة قلوبهم وأذكت في نفوسهم جذوة من الايمان ، لاتخمد ولا تخبو بثل هده الفتن والاضطهادات ، سأن المسلمين الاول الذين كانوا يفتنون عن دينهم وعقائدهم ، فيتجلدون ويصبرون ويثبتون على الحق ثبات الجبال الراسيات .

وجملة القول أن الجُماعة في السنين الأولى من حياتها عنيت يوجه خاص بنشر الدعوة وتعميم كلمتها في الديار الهندية وأداء الشهادة القولية على أتم طريق و ُحسنه ؛ وذلك في مختلف اللغات الهندية الرائجة في أقطارها المترامية الأطراف ، الا أن معظم كتها ومؤلفاتها كانت باللغة الاردية ، لغة مسلمي الهند عامة . وكذلك اهتمت الجماعة اهتاماً بالغاً بأداء الشهادة العملية ، بأن يظهر اعضاؤها في اخلاقهم ومعاملاتهم وسائر اعمالهم بمظهر وضيء وقور يكون حجة ناطقة للاسلام على أهل هذا العصر ، بأنهم اذا شرهدرا في متساجرهم وأسواقهم ار عوملوا في معاملهم او امتحنوا في أنديتهم ومدارسهم ، يتجلى لمن يشاءدهم ويعاملهم ويستحنهم ان الدين الذي ينجب ويكون مثل هؤلاء الرجال الصدنين في معاملاتهم الصالحين في شؤونهم ، لابد أن يكون ديناً الهيأ بإنباً ، صالحاً للمحتمع والعمران في كل عصر . ومن أجل ذلك ، بالغت الجماعة في الاهتام بتربية اعضائها وتنشئتهم على الآداب الاسـلامـة والاخلاق الفاضلة ، واختارت لذلك طرقاً ومناهج نافعة مثمرة . منها أنها أسست دارها (١) المركزية . أي

<sup>(</sup>١) كانت تلك الدار على مقربة من بلدة ( بتهان كوت ) في شرقي بنجاب . وبين دار الاسلام والبلدة أربعة أميال ، وبن لاهور ودار الاسلام نحو مائة ميل ، وقد خاعت في ماضاع من أملاك المسلمين وضياعهم وخزائنهم ومعاهدهم في كارثة النقسيم .

مركزها العام \_ في مكان بعيد عن العمران وضوضاء المدينة وعمرت هناك قرية صغيرة مستقلة منفصلة عن القرى المجاورة بأميال ، مأهولة بأعضاء الجماعة والعاملين في ادارتها ، القائمين بشؤونها ، ولقد أحسنت الخصت دارها المركزية او القرية ال\_تي وضعت خططها وعمرتها « دار الاسلام » .

فكان يؤمها بالتناوب اعضاء (۱) الجمعية وأنصارها والمتأثرون بدعوتها من كل ناحية وصوب يقضون فيها مدة من الزمن ، يتلقون دروس العلم والعمل من أمير الجماعة وزملائه ويتدربون على طرق الدعوة والارشاد ، حتى اذا رجعوا الى أوطانهم ، رجعوا مزودين بأسلحة العلم والثقوى ، مشبعين بروح الفكر والعلم ، متحمسين للدعوة والجماد في سبيلها .

هكذا ظلت الجماعة سالكة خطتها التي اختارتها لنفسها ، مثـابوة

<sup>(</sup>١) مما نحسن الاشارة اليه في هذا المقام ان المنتمين الى هذه الجماعة على ثلاثية أقام، حسب ماينس عليه دستورها: - ١ - الاعضاء المخصوصيون (أركان)، ومم الصفوة المختارة من دعاة الجماعة وعامليها، من تعتمد عليهم وترجسع اليهم. وهم مم الذين أسلموا أنفسهم لله من غير قيسه ولا شرط. ٢ - الانصار ( همدرد ) اي الذين يعطفون على الدعوة وينصرونها بأموالهم وأنفسهم ويعملون لها حسب وسعهم، الا أنهم ما وهبوا أنفسهم لله الجماعة ولا وقفوها لحدمة الدين ودعوته ٣ - المناثرون بالدعوة ( متفق ) والمراد بهم الذين يوافقون الجماعة على دعوتها ومناهج عملها، وربما يجودون لها بشيء من المال أو يقولون فيها كلمة حق في بعض الاحاييين، الا انهم لا يقدرون ان يتحملوا الشدائد التي تلحقهم بمجرد الجبر بالدءوة وقبولها.

عليها ، مواصة الجهود بتؤدة ووقال ؛ لا يردعها عنها وادع ، ولا تخاف في الحق لومة لائم ، الى ان جاءت كارثة تقسيم البلاد ووقعت المجزرة الهائلة في شرقي بنجاب ، التي كان فيها مركز الجهاعة ، فابتلي الاعضاء بلاء شديداً وحوصروا في دارهم من كل جهة والتجأ اليهم المسلمون من سائر تلك الانحاء ، لكنهم وقفوا موقف المجاهدين الصادقين ، لم يتضعضعوا ولم يتزحزحوا قيد شبرة من مكانهم ، الى ان قيض الله لهم الفرض وصلوا لا هور بسلام آمنين ، وذلك بفضل من الله وتوفيق من عنده ،

هذه هي مجمل تاريخ الجماعة الاسلامية ــ القائمة بدعوة الاسلام الحالصة الكاملة الشاملة ــ من لدن تأسيسها ــ شعبان سنة ١٣٦٠ هـ ــ الى يوم النقسيم ٢٧٠ رمضان ١٣٦٦ ه/ ٥ أغسطس ١٩٤٧ .

ولولا ضيق نطاق المقام وعدم اتساع الكتاب لتفاصل الباب ت لفصلنا فيه القول ولأتينا من تاريخ هذه الجماعة واعمالها ومواقف رجالها بما يقرعينك ويثلج فؤادك . وسيكون لنا عودة الى الموضوع في رسالة أخرى مستقلة أن شاء الله تعالى .

نعم! قد بقي لنا ان نشير الى مساعي الجماعة في نشر دعوتها باللغات الاخرى غير الهندية ، فانها ، وان كانت دعوتها أولاً وبادي، ذي بدء موجهة الى القاطنين في هذه القطعة الهند من المعمورة الأرضية الا أنها دعرة عالمية الى دين عالمي لايفرق بين الاقطار والاجناس ، كما لا يخفى على أحد ، فرأى القائمون بها ان يخصوا شيئاً من جهودهم المشر دعوتهم باللغتين العالميتين : العربية والانكايزية ونقل كتبهم ومنشورانهم

المؤلفة بالأردية اليها ، كما ينقلونها الى سائر اللغات الهندية ، غير الاردية ، ولما كانت للعربية مكانة بمتازة من بين لغات العالم ، وكان لها منزلة سامية من قلوب المسلمين ومحل الصدارة من لغاتهم ، جعلو لها فرعاً خاصاً يعنى بنشر الدعوة وكتبها فيها ، وأسموه ( دار العروبة (١٠) للدعوة الاسلامية) ، وهاهي منشوراتها جعلت ترسل الى البلدان العربية وتتلقى بالقبول والثناء في كل مكان .

<sup>(</sup>١) قد رأى بعض الاصدقاء ان كامة الدروبة تدل على النزوع الى القومية الدربسة المنفرية عن فروع الجماعة ، لان ذلك المنفرية عن فسيد في المنفرية عن فروع الجماعة ، لان ذلك منافض للدعوة ومبادئها بتاناً ، لكن الذين آثروا هذه التسمية ، انما ارادوا «بالعروبة» ماجاء في الماجم المربية من معني هذه الكامة ، لا غير . مثال ذلك ماورد في المساح المنير للفيومي تحت مادة (؛ رب) : «عرب بالضم اذا لم يلحن ، وعرب لسانه اذا كان عربياً فصيحاً » .





# الفصل لحادي عشر

بعب الإنقلاب ريضان ١٣٦٦ ه - آب ١٩٤٧م





ب التالر منارحيم



### ١ ـ النقسيم وما تبعه من النكبات :

قد وصلنا في تاريخ دعوة الاسلام في البلاد الهندية الى نقطة مهمة من تاريخنا ، ألا وهو استقلال البلاد ونحولها الى مماكتين مستقلتين : بندرشيان [ انديا ] وباكستان . لكن هذا الاستقـلال ماحصل بهدوء وسلام كماكان يتمنى كثير من الناس ويعللون انفسهم بذلك وانما حصل الاستقلال وتمتع المسلمون بالحكومة الذاتية في جزء صغير من شبه القــادة الهندية بعد كارثة فظ معة ومجزرة هائلة لم يسمع بمثلها تاريخ البشرية ، حتى ولا في أشنع ادوارها واعرقها فيالجهل واشدها ظلمة وهمجية . مذبحة ١٠ي مذبحة ، قتل فيها زهاء خمسائة الف نسمة من أبناء الاسلام ، من بين رجل وامراة وشيخ وعجوز مريض مدنف وطفل رضيع . اما الاعراض التي انتهكت حرماتها والحوامل اللائي بقرت بطونهن والفتيات اللاتي اختطفن من احضان آبائهن وامهاتهن ، فلا يعلم عددهن إلا الله .فظائع(١) موجعة محزنة تفتتت الاكباد وتمزق الاحشاء ، وشنائع محزية مؤلمة يندى لها جبين المروءة رمجمر لها وجه الانسانية خجلا وعياءاً . الا انها وقعت بمراى منا ومسمع ، ومرت امام اعيننا ، كأنها صاعقة من الله انقضت على

جاءت هذه الكارثة على حين غفلة من جمهور المسلمين واتتكائهم على زعمائهم وقواد سياستهم ، اما زعماؤهم ، أعضاء الرابطة المسلمة الذين تولوا زمام الأمر في المملكة الجديدة فقد ألهتهم عن التفكير في مصير شعبهم واتباعهم الحفلات والمهرجانات التي كانت تقام وتعقد في العاصمة كراتشي – فرحا بالاستقلال وسرورا بتسليم مقاليد الحكم ، فقد كان القوم منفمسين في تعاطي كؤوس الخمر والتسابق الى دور الملاهي ، حينا كانت الحرمات تنتهك في مدن (شرقي بنجاب) وقراها والمساجد تهدم والمصاحف تحرق وتداس بالاقدام ، وجموع محتشدة من اللاجئين الى باكستان بنزل عليهم في طريفهم من أنواع الآلام والشدائد ماتقشعر لموله الأبدان .

بدأت هذه المذابح والخازي تقترف قبل التقسيم بشهر ، والقوم غافلون ، قد أسكرتهم خرة الحكم وأخذتهم نشوة الامارة من قبل ان يتسلموا مقاليد الأمر فعلا ، فغفلوا عن واجبهم وسهوا عما كان عليه من المتنبه للخطر والتيقظ لما كان يبيته أعداؤهم من المؤامرات الشنيعة ومامحيكون لأبناء الاسلام من الدسائس الحبيثة وجروا على ذلك مدة غرير قليلة لايلتقتون الا الى مايهم في أنفسهم وقضاء مآربهم وأهوائهم الذاتية .

اما الامة فقد ذاقت وبال غفلتهم وعلمت اليقين ان الذين جعلوهم أئمة لهم وقواداً وفوضوا اليهم جميع أمورهم وشؤون سياستهم ، ماكانوا

بأهل لذلك ، وانما كان جل همهم في طلب المناصب والنظام ع الى دواون الحكم والتهافت على حطام الدنيا الدنيئة • ولما وجد أوائك سؤلهم في. الوزارات ومناصب الدولة وأدركوا ماكانوا يجدون ويجتهدون لأحله ، غفلوا عن الامة وماتحتاج البه من معونة وذهلوا عما كانوا وعدوها به من الوعود الكانبة وما منوهاً به من الآمال الحلوة والأماني المستولة . وجملة القول أن الامة سرعان ما أدركت أنها كانت مخطئة في الوثوق نهم والركون اليهم في تدبير أمورهم وشؤون سياستهم، ولكن قد سُنَقَ السيف العدل ولات حين هندم . فما الحيلة إذن ? هــذا ما كات في باكستان ، بلادنا التي نقطنها ونتمني أن تكون في طليعة من محمل بـدها لواء الدعوة الاسلامية من بين سائر الشعوب الاسلامية . اما هندستان ، فلا تسل عن سوء حال المسلمين فيها وتعرضهم الأخطار ومصابهم في دينهم وعلومهم ومدارسهم وآدابهم . ومثلهم كمثل الأيتام على مأدبة اللبام، لايشفق عليهم ولايواسيهم أحد . اما الذين كان زعماءهم والمسيطرين على شؤونهم الجلىلة والحقيرة ، فقد هربوا منها خوفاً على حـــالهم ونفوذهم والتجأوا الى باكستان المتمتعوا هنالك بمناصب الحكم وينعموا بمقاعد في الجالس التشريعية او يخطوا باحدى السفارات في العواصم الاوروبية . وقد بلغ بهم الجين وخور العزيمة أن رئيس الرابطة المسلمة ــ التشودري خلىق الزمان – أيضاً لم يتجرأ على الاقامة بالبلاد الهندية ومجابهة الأخطاء ومقاساة الشدائد مع أتباعه هنالك ، فقد تنصل منها بعد التقسيم بعدقليل وأصبح يجول في كراتشي ويصول ، تاركاً أتباعه وزملاءه ومن انخذو.

BANKEN BERNER

زعيماً لهم ، عرضة للأخطار وغرضاً لسهام الهنادك وطعناتهم .

وايم الحق، انه لولا فرار زعماء الرابطة من الهند وتركهم حبل الامة على غاربها وحرصهم على أغراضهم الذاتية ومنافعهم الشخصية ، لما آلت حال المسلمين في الهند الى ما آلت اليه بعد فرار زعمائهم وتسللهم الى باكستان ، فان الامة التي كانت تحارب الهنادك وتقاومهم منذ عشر سنوات بزعامة هؤلاء القوم وتحت لوائهم قد وجدت نفسها في طرفة عين تحت نير الهنادك ، كقطيع من الغنم لاراعي لها ، يعبث بها الذئب الوثني كيفايشاء ، وماظنك بشعبه وآلامه ، حينا لاتجد في مثل تلك الاحوال الحطرة من ينصح لهم ويرشدهم الى مواطن الغر ويبصرهم بمواقف الحركة والدفاع في هذه الأحوال المتبدلة .

## ٢ ـ الجماعة الاسلامية ودعوتها بعد التقسيم ــ هندستان

وقد عرفت هاصار اليه حال المسلمين في الهند من الاضمحلال وتشتت البال وفتور العزائم ، وكان من بين زعماء الرابطة المسلمة الذين كان بيدهم زمام أمر المسلمين الى ماقبل التقديم فلما هرب اولئك القوم الى باكستان جبناً وهلماً ، تاركين أتباعهم يقتلون ويتبلون ويشردون في الآفاق ، قامت الجماعة الاسلامية بواجبها وأمرت أعضائها من سكان هندستان المقيمين فيها ان لايتزحزح أحد منهم عن مكانه ويواجه الاخطار والشدائد مهما كانت قاسية ويلهم بني قومه الصبر ويلقنهم الثبات ويواسهم في المحن ويبصرهم بعواقب الماضي وأخطار المستقبل حتى يكونوا على بينة من أمرهم ويتمكنوا من وضع منهاج للعمال في أحوال الهند



المتجولة المتبدلة .

وهذه هي ثلاث سنين ونيف لاتزال الجماعة الاسلامية في هندستان قائمة على مبدئها ، ثابتة على خطنها ، تدعو الناس على اختلاف أديانهم ومشاربهم الى عبادة الله وإقامة نظام الحق ، شأن المجاهدين الصادقين الذين يقومون بواجباتهم في كل حال ولايكترثون للاخطار والاضطهادات ، مهما كانت شديدة وقاسية ، ومنهاجهم في كل ذلك ، هو منهاج النبي وسيالية في حياته الملكية ، يتبعون معالمه الكريمة مسيونية ويجتهدون في اتباع طريقة الاقوام وسلوك سنته السوية المستقيمة في دعوته للناس ، ولاجرم أن الطريق أمام اخواننا في هندستان رعر ، صعب المسالك ، محقوف بالاخطار ، الا أن الله الذي وفقهم للقيام بهذه الدعوة الكريمة في مثل على البلاد الجافة ، الكريمة في مثل هذه الاحوال الشاذة في مثل تلك البلاد الجافة ، سيوفقهم الثبات على المبدء والاستقامة على الطريقة ويقيهم شرور الاعداء ونوائب الدهر الغشوم .

وكذلك يجمل بنا ان نذ كر في هذا المقام ان الجماعة الاسلامية القائمة بدعوة الاسلام في البلاد ، قد انقسمت على قسمين ، قسم استقل بأمره في بندستان ، والتف حوله اعضاء الجماعة من سكان تلك البلاد القاطنين فيها وقت التقسيم ؛ وقد قاموا بالامر \_ ولازالوا قائمين \_ خير قيام وأسسوا مركزهم العام في مدينة ( رام بور ) من مقاطعة الايالات للتحدة ، وانتخبوا الاستاذ أبا الليث النووي الاصلاحي لهم أميراً . والاستاذ أبو الليث بمن لهم نظرة ثاقبة في معارف القرآن واطلاع واسع

على مقتضيات العصر ، وهو بعد كل ذلك من العاملين المخلصين الذين قلما يوجد لهم نظير في مثل هذا الزمان الحالك المظلم . وللجاعة في هندستان صحف ومجلات في مختلف لغاتها .

وكذلك بما لابد من التنبيه عليه في هذا المقام ان الجماعة الاسلامية في الهند مستقلة بذاتها ، لاعلاقة لها بأختها في باكستان . اما العقيدة والمنهاج ، فالمسلمون العاملون ، المتحدون في العقيدة القائمون بالدعوة كلهم اخوان متحابون في مابينهم ، سواء اكانوا في هصر او باكستان او اندنوسيا او الهند .

هذه فذاكمة ماقامت به الجماعة الاسلامية في هندستان، ولاتزال قائمة به . واما البسط في الموضوع والاطاحة بتفاصيله فلة موضع آخر . فعودوا الى الحديث عن باكستان وسيير الدعوة فيها بعد التقسيم والاستقلال .

### ٣ ـ بعد الانقلاب في باكستان

عودا الى الحديث السابق ، قد عرفت في ماتقدم ها كان عليه منهاج الجهاعة الاسلامية في دعوتها وبرنامج اعمالها قبل التقسيم وما آل اليه الامر في هندستان ( Jmojia ) بعد ذلك ، اما باكستان ، مقر الجهاعة الاسلامية ومركزها ، فقد بقي لنا أن نشير بكامة هؤخرة الى أعمال الجهاعة وسير الدعوة فيها بعد التقسيم ، وهانحن نشرع في المقصود ، متوخين الايجاز حسب الطاقة ، هستمدين المعونة والتوفيق من الله تعالى.

لعل القارىء العربي يعرف ان حركة باكستان والمطالبة باستقلال

هذا الجزء من الهند الما قامت باسم الاسكام، والذين بذلوا مهجتهم. وأرواحهم وضعوا بنفوسهم ونفائسهم من جمهرة المسلمين في هذا السبيل الما بذلوها رجاء ان تعلوا كامة الاسلام ويكون الامر والسلطان. للقانون الالهي .

وذلك أن زعماء الرابطة المسلمة الذين كان ببدهم زعمامة النسلاد ، كانوا بنادون في كل ناد ومجلس ويجاهرون في كل حفلة ومجتمع ، أنهم لا يريدون بهذه الحركة والطالبة بالاستقلال وتقسم السلاد ، الا ان يؤسسوا بملكة اسلامة، مستندة الى الشريعة الالهنة مستندة من قوانعنها ومناهجها من معين الكتاب والسنة . لكنه لما تبوؤا مناصب الحكم في للدين الحنيف وجعلوا محتالون ومكرون واخذوا بماطلون ويراوغون وكلما قبل لهم في ذلك ، قالوا : ﴿ هَاهِي مُلَكَّةَ حَدَيْثَةً ، لَا تَقْتَلُوهِ اللَّهِ الْفَيْرُ مهدها بالمجاهرة باسلامتها ، فان هذه الكلمة - الاسلام - تجعل من الجيران أعداء ومن أمم العالمالقوية خصوماً ألداء . وكلما أردنا أن نفهمهم ان هذه الظنون والاوهــــام تنم على مرض في صدور قائليا وضَّعَفُ في أ عقائدهم وعدم تثبتهم من الايمان بالله ورسوله . لووا رؤوسهم وأصروا على مزاعمهم الباطلة واستكبروا استكباراً . أما الثبريعة الاسلامية السمحة التي يظنون ما الظنون ويستحيون من الانتساب اليهـــا والدعوة الى الاستمساك بها ، فلعمر الحق أنها لو عمل بها وسيرت الامور وفق مطالبها: ومقتضاتها ؛ لدانت رقاب الجابرة لجلالة سأنها وعنت الوجوء المتكلوة

لوضوح حجتها ونصوع مناهجها وأرضاعها . اكن الاسلام غريب فيأهله، حائر بدين متبعيه الذين يقسمون باسمه ويتسمون بسمته ثم يتنكرون له ومخالفون عن أمره ولتربصون به الدوائر وجملة القول ان بضعة أشهرمن حكم أولئك القوم وماظهر منسيئات أعمالهم من تشجيع للخلاعة وترويبج لحفلات الحمور والدعارة وغيرهما من الموبقات المهلكات وما بــدأ من تناقض شنيه بين أقوالهم وأممالهم ومالاح من نياتهم ، جعلتنا والاغلبية الغالبية من الامة على يقين من ان القوم لا يويدون بالدين الا شراً ؛ وأنهم عازمون على وضع دستور مقتبس من دساتير انكلترا وأمريكا ، الا إنهم لا يتجرأون على ابداء ما في انفسهم ، خوماً من الرأي العام وحذرا من غضبة الشعب المؤمن القوي الذي لم يلب دعوة الاستقلال ولم يخص غمار الجهاد ولم يضع بما قدر له أن يضحي به من ذات يسده وذات نفسه ، الا حباً في ارتفاع كلمة الاسلام وشوقاً الى قطعه من الارض يوفرف عليهـــا نلواه الحكم الاسلامي العادل.

فلما كان الامر كذلك وتبين الصبح لذي عينين واستيقنت الامة ان القوم هازلون ، لا يهمهم امر الدين في قليدل ولا كثير. وانهم غارقون في مجار اهوائهم وشهوائهم ، وانهم ان تركوا وشأنهم ، افسدوا الامر وقلبوه رأساً على عقب ، تقدمت الجاعة الاسلامية الى ميدان العمل مخطوات جريئة حاسمة ، اقامت البلاد واقعدتها وأرغمت القائمين بالامر أن يقرروا في المجلس التأسيسي القرار المعروف « بقرار المبارىء » .

تأسيسها ومجتم على المجلس التأسيسي إن يضع دستوراً للمملكة مستنداً الى الشهريعة الاسلامية ، مستمداً قوانينه من ينابيع الكتاب والسنة .

وفوق ذلك يعلن بصوت جهوري أن المملكة امانة من الله العلي المقتدر وأن الحاكمة في الارض مختصة بالله تعسالي شأنه وان الدستور الجديد لانجرج عن الحدود التي حددها الله لعباده ، الى آخر مساجاه في ذلك القرار التاريخي — والظاهر ان ذلك لم يحصل في يوم واحسد ولا بدون كفاح وصراع ودونك بيان ذلك الكفاح بايجاز :

نالت البلاد الاستقلال في شهر رمضان ١٣٦٦/ أغـطس ١٩٤٧، كما تقدم ، فكان من أول ما اشتغلت به الجماعة الاسلامـــة واهتدت نــهـ اهتماماً عظيماً ، هو مساعدة اللاجئين المنكوبين الذين الجأنهم المجازر المتواصلة والمذابيح المتتابعة في هندستان الى اخــتراق حدود باكستــان. والاحتاء بحاها والانضواء تحت كنفها ، والامر قــد اشتهر امره وغرف خبر • بمالا حاجة الى اعادته في هذا المقام . وخلاصة القول أن قضيةاللاجنين. ومساعدتهم وتعهدهم بايوائهم والاشراف على أمورهم والسهر على مصالحهم المتنوعة المتشبعة ، كانت شغل الجماعة الشاغل في بضعة الشهور الأولى من عهد الاستقلال ، أبلت الجماعة خلالها بلاء حسنا ، وقد ظهر فيها أعضاء الجماعة. وانصارها بمظهر من الخلق والشات في العمل وتحمل الشدائد والصبر علم المكاره والامانة والعفة ما أنطق أعدى اعدائهم بالثناء عليهم والشهادة لهم بالسبق في هذا المضهار ، حتى أن كثيراً من عمال الحكومة وكسار. موظفيها اعترفوا بأنه لولا هذه الجماعة ومساعــدتها العملية المتواصلة ، لمــــا

# المكن لهم أن يؤدوا وأجهم في بعض الواقب المحرجة ا

## ٤ - المطالبة باقامة نظام الاسلام:

وبعدما خفت وطأة اللاجئين المحتمين بملكة باكستان وخرجت الجماعة الاسلامية من المعمعة ظافرة مرفوعة الرأس ، واعضاؤها وانصارها الذين خاضوا غمراتها . مزودين بالتجارب العملية والدروس النافعة والمظات البالغة في خدمة المنكوبين والجرحى والمضطهدين ، دخلت الجماعة الاسلامية في ميدانها العملي الحقيقي وشرعت في حركة عامة شاملة للمطالبة باقامة في ميدانها العملي الحقيقي وشرعت في حركة عامة شاملة للمطالبة باقامة نظام الاسلام ووضع الدستور الملكة الجديدة على قواعد الكتاب والسنة وذلك بأنهم أولا رتبوا مطالبهم بهذا الشأن ثم نشر وها في طول البلاد وعرضها وعمومه بالضحف والنشر ات والحفلات والحطب في المساجد وبكل وسيلة أمكنتهم .

وكذلك طبعوا تلك المطالب على اللافتات والظروف والبطاقات حتى أنه ارتجت البلاد بأصوات تلك المطالب وجعلت تقرع أبواب الملك في كراتشي وتنبهم من غفلتهم . وكذلك قرروا قرارا بذلك في مشات الالوف من الحفلات في جميع نواحي القطر .

ثم قدموا محاضر شعبية الى اعتاب الحكومة ، موقعة عليها من جميع طبقات الامة ، فكان من نتيجة هذا وذاك أن القائمين بالامر اضطروا أن يعيروا المسألة اهتامهم ويتشاوروا في ما بينهم في بابها ، حتى يجدوا منقذا مخرجون به من المأزق الذي وقعوا فيه بوعودهم الكاذبة التي وعدوا الامة بها قبل الاستقلال .

أما المطالب التي تقدمت بها الجماعة الاسلامية الى الحكومة ووافقتهم عليها الامة جميعاً ، والتي كانت الاساس الذي قامت عليه حركة المطالبة باقامة نظام الاسلام ووضع الدستور الاسلامي على قواعد الكتاب والسنة هدونكها بنصها بعد التعريب:

ولما كانت الاغلبية العظمى من سكان باكستان تؤمن بمبادى، الاسلام وان المسلمين ماقاموا بما قاموا به من تضحيات وجهود بالغة الا ليتسنى لهم تسيير شؤون حياتهم وفق تلك المبادي، السامية ، فالآن بعدما ثم تأسيس باكستان ، يطالب كل مسلم باكستاني ، المجلس التأسيسي بأن يعلن : –

(١) ان الحاكمية في باكستان مختصة لله العلي الاحد، ومــــا لحكومة باكستان من الامر من شيء ، غير أن تنبع وتنجز مرضاة مالكها في أرضه .

(٢) وأن الشريعة الاسلامية هو القانون الاساسي لباكستان .

(٣) وأن القوانين النافذة في البلاد ، مايعارض منه الشريعة الاسلامية يلغى ويبطل وانه لاينفذ بعد ذلك قانون مخالف الشريعة .

وأن حكومة باكستان لاتتصرف في الامر الا ضمن الحـدود التي رسمتها الشريعة .

هذه هي المطالب الاربعة التي أقامت البلاد وأقعدتها حينا من الزمن ونبهت النائمين من نوم الغفلة وبصرت الامة بما ينبغي لها أن تتمسك به وتعض عليه بالنواجذ وتطالب الحكومة بقبوله .

اما القاءُون بالأمر والمتبوؤون مناصب السلطية والوزارات في كراتشي ، فهم ايضاً افاقوا من سكرتهم وجعلوا يتوبون الى وشدهم ، لأن هذه الحركة الشعبية القوية اقضت عليهم مضاجعهم وارغمتهم على التفكير في الامر ارغاماً كما تقدم . لكنهم ما كانوا ليتعظوا بسهولة ويتبعوا الظريقة المثلى عن طيب قلب ، فعادوا الى طرق الاضطماد والنضيق وكم الافواه وتعطيل الصعف ومصادرة النشرات . وكان من اول امرهم في هذا الماب ان اسروا الاستاذ ابا الاعلى المودودي امير الجماعة الاسلامية ، والاستاذ أمين احسن الاصلاحي ، من فحول علماء البلاد وكسار اعضاء الجاعبة والسد طفيل محمد ، سكرتير الجماعة الاسلامية وحبسوهم في المعتقل من غير جريرة ومحاكمة . وذلك في رابع اكتوبر سنة ١٩٤٨ . ثم حبسوا كثيراً من أعضاء الجماعة في مقاطعتي الحدود الغربية الشاليـــة وبنجاب الغربية لما في صدورهم من نار الاحن والعداء للدعوة الاسلامية والقائم بن بها . وكذلك سلطوا رقابة شديدة على البريد ، وجعل رجـال البوليس السري يرافقون اعضاء الجماعة في حلهم وترحالهم ، لا يفارقونهم أبداً \_ إلى غير ذلك من الشنائع التي لا ينسع المجال لذكرها . لكن هذه الاضطهادات ما كانت لتفت في اعضاء القائمين بالدعوة أو يقلــل من نشاطهم أو تحمسهم العاملين من اعضاءالجماعة الاسلامية وانصارهاالا مضا في العمل واستمساكا بالميدأ ورسوخاً في العقيدة .

وقد ظهرت نتيجة ذاك بعد ستة أشهر ــ وامير الجاعة وزملاؤه

محبوسون في السجن بأن المستبدين بومام الامر والمتبوئين عروش الحكم أذعنوا لمطالب الامةوقبلوها بعد شيء من التغيير والتبديل وعرضوها على المجلس التأسيسي ، بعد ما صاغوها في شكل قرار جامع ، معلنين بذلك اعتزامهم واعتزام الامة جمعاً على وضع الدستور الجديد وفق مبادى الكتاب والسنة ومقتضات الشريعة الاسلامية . وهاك نص ذلك القرار التاريخي الذى امضاه المجلس التأسيسي وصادق عليه باتفاق من اعضائه في الثاني عشر من مارس ١٤/١٩٤ ، جمدادي الاولى ١٣٦٨ ، والذي يعرف بقرار المبادى التي حتم على المجلس التأسيسي بموجب هذا القرار بيان الاسس والمبادى التي حتم على المجلس التأسيسي بموجب هذا القرار بيان الاسس والمبادى التي حتم على المجلس التأسيسي بموجب هذا القرار بيان لا يخرج عن دائر بم في وضع الدستور وشرح فصوله و أبوابه :

« ولما كان الامر والحكم في هذا الكون لله وحده، وكانت السلطة التي منحها الله بملكة باكستان بواسطة شعبها ، وديعة مقدسة ، لتز اولها خمن الحدود التي رسمها الله » ، « يقرر هذا المجلس التأسيسي بصفته ممثلا فلشعب الباكستاني ان يضع لمملكة باكستان المستقلة ذات السيادة الكاملة:

( آ ) دستوراً تمارس به المملكة وظيفتها وتتمتع بالسلطات المخولة لها بواسطة نواب الشعب المنتخبين .

(ب) دستوراً يكون العمل به وفق سادي، الديمقراطية الكاملة والحرية والمساواة والتسامح والعدالة الاجتاعية ، كما جاءت في تعالميم الاسلام .

(ج) دستوراً يؤهل فيه المسلمون لتنظيم حياتهم الفردية والجماعية

حسب تعاليم الاسلام ومقتضياته التي وردت في الكتاب والسنة الخ الخ .

هذا هو الجزء (١) الذي يهمنا من هذا القرار التاريخي في هذا المقام فأنت توى ان أمضاء المجاس لهذا القرار كان نجاحـاً ملموساً وظفراً مبيناً للشعب المسلم المؤمن الذي أبى إلا الاستمساك بدينه والاصرار عـــــلى المطالبة بحقه الذي هو حق الله على عباده بتنفيذ القانون الالهي في أرضه.

#### ه \_ المطالبة ماستبدال القيادة

لقد صدق من قال و أن الامة الى غير واكن الضعف في القيادة وهذه هي حال المسلمين في جميع الاقطار المأهولة بهم . وكذلك باكستان فانها أيضاً كأخواتها من بلاد المسلمين مأهولة بأمة مسلمة مؤمنة قوية في في أيانها ، الا أنها ابتليت بشرذمة من الناس استبدوا بالزعامة في العهد البريطاني بمن تخرجوا على أيدي اساتيذهم الانكايز ونشأوا على خصالهم فلا يهمهم أمر الدين في قلبلولا كثير . وأغاجل هم أولئك القوم في ارتياد دور الملاهي وتشجيع التبرج والحلاعة والقضاء على آداب الاسلام وتعميم أخلاق الافرنج ونشر و مكارمهم ، التي آمنوا بها واشربت حبها قلوبهم

<sup>(</sup>١) هذا هو الجزء الذي يصرح باسلامية الدستور ويحتم على المجلس التأسيسي أن لايخرج في وضع الدستور وتدوين اصوله وفروعه عن قواعد الثريمة الاسلامية . اما مايليه من اجزاء هذا القرار ، فذلك يبين موقف الدستور بازاء الاقليات غير المملة ويشرح وضمية الادارة والقضاء والحتوق المامة وغيرها من المطالب التي لابد من ذكرها في مقدمة ( Preamble ) الدستور ليهتدي بها الواضون والشارحون ويستنيروا بضوئها .

وذلك كاه ليخلو لهم الجو ، يفعلون مايشاهون ، لا ينكر عليهم أحد اعمالهم الشنيعة ولا يؤاخذهم بسيآتهم وحرائرهم . وحينا صدر هذاالقرار التاريخي ، رجونا ورجت الامه أن تنقلب حالهم ويشرع القوم في اصلاح أحوالهم الفردية والبيتية ، حتى تلائم حياتهم العملية طبيعة هدذا القرار الذي يحتم عليهم أن يستنبطوا قواعد الحديم من معين الكتاب والسنة ويسيروا دفة الامر وفق الشريعة الاسلامية .

رجت الامة ذلك منهم وما استعجلت وما ألحت عليهم في هــذا الشأن والما أرادت منهم وطلبت اليهم أن يشرعوا في السير على المنهاجالذي اختاروه الأمة والمملكة ، وكذاك رجونا أن يشرعوا في تهيئة المقدمات وأعداد الأمور البدائية اللازمة لتدوين الدستور الجديد . وأقل مــاكان يؤمل من هؤلاء القوم الايسنوا قوانين جديدة تناقض الشريعة الاسلامية وتخالفها ، وأن كانت الامة تطالب بأن لايتأخروا في الغاء القوائين القاسدة التي ورثتها البلاد من العهد البريطاني المشؤم ، لكن القوم مــا اتوا بشيء حن ذلك وما دل شيء من اعمالهم على انهم غير هازلين أو انهم يويدون الجد . وذلك انهم ، كما دلت عليهم القرائن وما جريات الحوادث التاليـة ما كانوا صادقين في اقوالهم وتصريحاتهم، وانما ازادوا وقتئذ ان يكسروا ثورة الحركة الشعبية المطالبة باقامة نظام الاسلام ويفتأوا خميهما باضدار « قراز المباديء » والاعلان باعترام المجلس التأميسي على وضع الدستور الجديد على قواعد الشريعة . ومن ثم ترى انهم كاما خوطوا في هذا الشأن وذكروا عا يتطلمه هذا القرار الناريخي من عمل جدي وقوة حاسمة في سبيل المشروع ، لووارؤوسهم واستكبروا استكبارا .

هذا من جهة ومن جهة اخرى جعلوا ينادون في كل ناد ومجلس ويصيحون بأعلى أصواتهم في المؤتمرات الدولية والاندية العالمية ﴿ انهم مسلمون ویریدون ان یعیشوا مسلمین » وانهم عازموت علی ان یجعلوا مملكتهم مملكة اسلامية مستندة الىقواعد الشريعة وقوانين الاسلام الحالدة، والقوم كلهم ــ من الحاكم الاعلى الى ادنى وزرائهم ــ سواسية في هذا الباب ، ينادون بالاسلام ويناقضون احكامه في كل مجتمع ومجلس يعقدون مؤةراً عالمياً لمسائل الاقتصاد ويبدون سرورهم بمشاركة الفتيات العاريات المتبرجات في جاساته ، يقيمون معرضاً دوليـــاً للمصنوعات والمنتوجات ويجعلونه ممرضاً عاماً للتبرج والسفور والخلاعة . وقد بلغت منهم الوقاحة أن جعلوا يفتحون دور السينا وشركات التمثيل والملاهي بتلاوة آي من الذكر الحكيم ، كأنهم لم يكفهم كل هذا الطغيان فأرادوا ان مجلبوا سخط الله عليهم بهذا العمل الشائن . و كأني بهم لم يبق لهم الان الا أن يفتتحوا حوانيت الجر بتلاوة الآية الكريمة : « أنما الحر والميسسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبو. لعلكم تفلحون ، ( المائدة : . ٩ ) ويرأسوا حفلة افتتاح دور الحلاعة والفجور ويبدؤا فيها بآي من الذكر الحكيم تندد بالفحشاء وتبين العقوبات الصارمة لمن يقترفها ... هذا بوض من عد وقليل من كثير من منكراتهم والتناقض الشنيع بين أقوالهم واعمالهم . ولعمر الحق أنه قد مضت قبل ذلك أمم كلا ! لم نسمع بمثل ذلك ، لا في الغابر ولا في الحاضر ، وانها لجريمة شنعاء يرتكبها المستبدون بالامر في هذا الحزء من بلاد المسلمين ، وانها لجريرة تجلب سخط الله وتستعجل عقوبته . عسى الله ان يرحمنا ويتفضل علينا بنعمة من عنده ولا يؤاخذنا بما فعله المسيء منا . انه غفور رحيم .

هذا ، ولما استيأست الامة واستيأس القائمون بدعوة الاسلام واقامة نظام الحق في هذا القطر من الزعماء المستبدين بمناصب الحلكم والسلطة ولم يبق فيهم أمل ان يفوا بوعودهم ويسيروا على الحطة الـتي وسمها الاسلام لمن يدين به ويظهر رضاه بالايمان بمبادئه ـ لما استيأسوا

من أولئك القوم ، بدأوا بحركم شعبية أخرى لتنفيد خطتهم وانجـــاز مطالبهم ؛ حركة تغيير القيادة وتبديل الأيدى التي تحرك دولاب العمل وتسير دفة شؤون الملك ، فان هذه الأيدي الأثنيمة هي العقبة الكؤودفي ولاتزال تحول دون المضى في العمل والتقدم في سبيل الاصلاح المطلوب فلم يبق للامة ملجاً الا الى هذه المطالبة ــ مطالبة استبدال الزعامة وابعاد المسطرين عليها عن مناصبهم واحلال رجال صالحين محلهم ، رجال يؤمنون بالله واليوم الآخر ولايعصونه في ما أمر عباده به من اتبــــاع شريعته وامتثال أوامره ونواهيه ويرجون ثوابه ويخافرن عقابه في مايقومون به من أممال الملك ومايؤدونه من وظائف الحكم . لكن المستبدين بمناصب بفروغ صبر وطيب قلب ، فات النفوس مطبوعة على حب الذات والأثرة والانانية .

فلم يكن من المنتظر من أمثال هؤلاء الرجال الذين نشأوا في ظل المادية البحتة وطبعوا على الانغماس في الشهوات واتباع الملذات النفسية ان يتلقوا مثل هذه المطالبة بطلاقة الوجه ورحابة الصدر او يتخلوا عن مناصبهم من غير مقاومة ومعارضة ، ومن هنا بدأت الحركة بنشاط وتقدم مطرد ولاتزال قائمة و حتبقى قائمة ماضية الى ان يذعن المسيطرون على مقادير الامة لمطالبتها ويقوموا بانتخاب مجلس تأسيسي جديد برأي الامة وأصواتها ، يقوم بمهمة وضع الدستور الاسلامي الجديد ، فان

هذا الجيلس التأسيسي قد أثبت بتلكؤه في العمل وتنكمة الصراط السوى في تدوين الدستور ، ان اعضاءها ليسو ا بأهل لهذا العمل الخطير ، وأنهم مغلوبون على أمرهم وأنهم ليس فيهم من الديانة ونضوج الرأي وتحرى الصدق مايجعلهم مستمسكين بقرار المباديء الذي كان إصدر ليكون رائداً لهم ومرشداً في سبيل وضع الدستور وتدوين أصوله وفروعه . وكذلك تبين بما يظهر من تقارير بعض لجان المجلس التأسيسي وماجاء فيها من تعليات ( Recommondations ) اجمالية وتفصيلية عن بعض واحى الدستور ان القوم سالكون مناهج انكلترا وأمريكا ، وان مابينهم وبين الاسلام وقواعده الحكيمة الشاملة العادلة مابين الارض والسهاء ، وأنهم عازمون على أن يؤسسوا دكتاتورية ، يستبدون فيها بجميع السلطات المشروعة وغير المشروعة ، وانهم معتزمون ان لايتخلوا عن مناصب الامرة والسلطة بحال من الاحوال. قد بدأت حركة تبديل القيادة، منذ سنة ونيف ، وكانت الامة خلالها تطالب ايضاً باطلاق سراح الاستاذ أبي الأعلى المودودي ــ أمير الجماعة الاسلامية ــ وزملائه الذين حملوا لواء الدعوة الاسلامية وقاموا بهذه الحركة الشعبية لاقامة نظام الاسلام.

THE THE PROPERTY OF THE PARTY O

وبقيت الامة تطالب بالامرين وتدعوا اليها في كل ناد ومجتمع، حتى اضطرت الحكومة الى اطلاق سراح الاستاذ المودودي وزملائه في أواخر مايو سنة ١٩٥٠ م / شعبان ١٣٦٩ . فقوي بذلك ساعد القائمين بحركة تبديل القيادة ومضوا في عملهم بثبات وتقدم مطرد . ثم جاءت بعد ذلك نتف من تعليات ( Recommondations ) بعض لجان المجلس

التأسيسي التي أشرنا اليها آنفاً، والتي لم تدع مجالاً الشك في ان المجلس التأسيسي الموجود غير أهل للاضطلاع بهذا العبء الفادح ، وان اعضاء ولايهم أمر الاسلام في شيء ، وأنهم مفتونون بدساتير أوربا وأمريكا ، مقتفون أثرهم ، متتبعون لمعالمهم ، فلم يبق للامة الا المضي في المطالبة بتبديل الزعامة وحل المجلس التأسيسي الحاضر والقيام بانتخاب جديد عام للمجلس . وهاهي الحركة قائمة على أشدها والحكومة بمعنة في غيها ، والجماعة الاسلامية جادة في تنظيم حركة شعبية عامة لارغام الحكومة على المخضوع لهذه المطالبة واتتمكن الامة من انتخاب بمثلين ذوي صلاح ومضاء لوضع الدستور الاسلامي الجديد . ويعلم الله ماذا ينتظره المستقبل فمذا الشعب المنكوب ، المبتلي بهذه الشرذمة من القيادة الزعاء الذين على الامة قبل ان يغادروا بلادنا ، والذين لاهم لهم في سلطتهم الانكليز على الامة قبل ان يغادروا بلادنا ، والذين لاهم لهم في هذه الدنيا الا اتباع أهوائهم الذاتية والانغماس في الشهوات الدنيئة .

### آ - المستقبل

هذا ماوصلت اليه البلاد \_ الى يومنا هذا \_ في اج\_ابة دعوة الاسلام والقيام بواجب اقامة الدين وأداء شهادة الحق . وبمانحمد ونشكر الله عليه من أعاق فؤادنا أنه قد تشكلت فيها جماعة دعية الى الله ورسوله منذ عشر سنوات ، جعلت نصب عينيها أداء شهادة الحق واقامة الدين الكامل وتوطيد دعائم النظام الاسلامي من جديد . وقد أعدت لذلك عدتها من قبل وعنيت من أول يومها بتربية اعضائها وتنشئتهم على الاخلاق الاسلامية الزكية والآداب الانسانية السامية ، ليكونوا قدوة لغيرهم في

THE PRINCE GHAZI TRUST

مهدان الجهاد والكفاح ودعاة الى الحق والخير بأعمالهم لا بأقوالهم فعسب. وهاهى قد دخلت الجهاعة في ميدان الكفاح العملي واضطهد اعضـــاوها ولابزالون يضطهدون ويؤذون بأنواع من الآلام والشدائد ويبدلون يصنوف من الأخطار والأهوال ، لكنهم لم يتضعضعوا ولم يتزحزحوا قيد شبرة عن الخطة المثلى التي اختاروها لأنفسهم ــ بعون الله وتوفيقه ــ وكذلك ماغفلوا خلال هذه المعامع عن دعونهم الأساسية وترغيب الناس في قبولها واللجوء الى كنفها والدخول في حظيرتها ، فهم اليوم قائمون بالامرين ، ومضطلمون بالعبئين معاً : الاول : •طالبة الحكومة باقامة نظام الحق او التخلى عن مناصب الامرة والحيكم ، وثاني اثنين تربيةالامة وتزكية أخلاقها وأعمالها بنشر محاسن الدين وتعميم مكارمه وبث تعاليمه البينة المستنيرة . فالصراع شـديد والكفاح مستمر والأحوال متقلمة والنفوس جامحة والطباع مائلة الى الشر . فالله المسؤول ان بأخذ بأبدينا وينصرنا في مهمتنا ويسدد خطاانا ويثبث أقدامنا وأن يجعل عملنا كله خالصاً لوجه الكريم ، فانه لانتوكل الاعليـــه ولانستمين الااياء ولا نستمد المعـــونة والتوفيق الا منه ، انه ولى التوفيق وانه قريب مجبب .

اما المستقبل ، فليس من الميسور لكاتب حقير مثل كاتب هذه السطور ان يتنبأ بشيء بنوع من الثقة والحزم ، الا أننا نؤمن بشيء ونعتقده وندين به ، وهو ان الاسلام دين عالمي شامل ، كافل لحاجات البشر جميعاً ومحيط بنواحي الحياة البشرية طرا ، لايشذ عن حكمه شيء

THE PRINCE GHAZI TRUST

ولايند عن دائرة نفوذه أمر ، وأنه الدواء الناجع والبلسم الشافي الوحيد لآلام العالم وأمراضه الفتاكة التي أصيب بها وابتلى بشدائدها ، وانتــا مسؤولون أمام الله يوم القيامة ، أن لم نقم بأداء شهادة الحق قولاً وعملا ولم تتم حجة الله على خلقه بكهال هـذا الدين وكونه علاجاً ناجعاً ودواء شافياً لأدواء العالم الاجتماعية والسياسية والاقتصادية جمعاً! نحن نؤمن بذلك ونعتقده وندين به ، وهذه العقيدة وهذا الاءان وتلك الثقة عهمة الاسلام ورسالته الحالدة ؛ هي التي تحدونا على العمل وتستحثنا على الجماد والمضى في الكفاح لاقامة نظام الاسلام وتنفيذ الشريعة الاســـلامية في هذا الجزء من العالم الاسلامي ، وذلك لنتمكن من أداء شـــادة الحق ونَبْرَى، ذمتنا أمام الله ورسوله . وفي الوقت نفسه نعرف ونعلم علم اليقين السلطة ، ايس من طبيعته أن يبقى منحصراً في هذا الجرء من بلاد المسلمين بل الذي نلاحظة وتقرع أسماعنا أخباره ان هذه المنازعة بين الحقوالباطل بدأت تمتد وتتسع وتنتشر في مختلف أقطار العالم الاسلامي. لأن النكمات المنتابعة المتواصلة ونتسائج الحركات القومية السئة وعواقب النعرات الرطنية والنسلية الوخيمة وسيول الالحاد والفحور المتدفقة من راوسيا وأمريكاً ، جملت المسلمين ورجال الاضلاح والفكر منهم على حذر وبدأت تنبهم الى ماني هذه التيارات الجرفة من أخطار شديدة ومأنى تلك الدعوات الباطلة من أضرار ذدحة . هذا في جانب ، وبجانب آخر نرى أتباع الغرب وأتباعهم وتلامىذهم « الأوفساء » في كل قطر من

وفنت المنتازين القعرالة التا

أقطار المسلمين لايزالون تابتين على المانهم بنظريات الغرب البـــاطلة ، مستمسكين نجمال أفكارهم ومناهجهم وأوضاعهم الفاسدة المناقضة لروح الاسلام ، المعارضة لتعاليم الشريعة الاسلامية ، القاضية على البقبة الماقمة من أخلاق المسلمين وعاداتهم الأصلمة الزكمة التي ورثوها من أسـلافهم والصالحين من آبائهم وأجدادهم . ومن ههنا المصارمة والمقاومة بين قوى الحتى والباطل بين من يريدون ان يرجموا بأبناء الاسلام الى حظيرة الدن المبين ويعودوا بهم الى كنف الشريعة الغراء ويجدوا ويجهدوا في اقامة نظام الاسلام وتوطيد دعائم الملك والحكم على قواعده الثابتة وبين من يحبون ان يبقوا على ماهم عليه من تقليد الافرنج واتباع طواغيهم وتتبسع معالمهم وآثارهم في الضلالة والطغيان . والذين يظهرون منهم التدين والرضا عماديءالاسلام وتعالمه ءانما مجصرونها في دائرة ضقة من العقائد والعبادات ونبذة من مسائل الحماة الاجتماعية التي تسمى بقوانين الأحوال الشخصية . اما نظم الحكم ومناهج الاقتصاد وأوضاع السياسة وقوانين السلم والحرب . وأيهم في شُأنها ان قوانين الاسلام الحالدة لاتصلح لهذا العصر ٰ عصر « النور » والحضارة ( كبرت كلمة تخرج من أفواههم ، ان يقولون الا كذباً ). فالصراع والمكافحة بين الحق والباطل ، بين دعاة الحق وأذناب الغرب ، بين المؤمنين برسالة الاسلام الخالدة والمؤمنين بطواغيت الغرب ؛ الصراع بين هاتيك القوتين ( Porces ) حق واقع لامحالة . فلا يهو أن أحداً ولا يفزعنه هذا النزاع والمصارمة بين فريقين من ابناءا لاسلام، كم يظهو لأول وهلة ، وانما هونزاع بين مبدأين متعارضين ، وصراع بين منهاجين متناقضين ولامندوحة عن ذلك، فلا يمولن ذلك أحــداً ، لأنه شيء طبيعي لابد من اجتيازه واحتماله اذا أردنا اقامة نظام الاسلام وتنفيذ الشريعة الألهية في الارض.

اما المستقبل ، مستقبل الدعوة ومستقبل هذا الكفاح والنزاع في بلادنا ، فليس من الميسور التنبؤ بشيء في باجها ، كما أسلفت ، الا ان دعاة الحق الذين عاهدوا الله على ذلك ، عاز مون على خطتهم ، مستميتون في سبيل اقامة نظام الاسلام ، فهم بين أمرين أما ان يفنوا دونها ، فيتموا بلنجاح والظفر ، فينعموا بسعادتي الدارين ، واما ان يفنوا دونها ، فيتموا حجة الله على خلقه ويبرؤوا ذمتهم عند الله ورسوله . والله يتولى من يجاهد في سبيله وينصر دينه ، ولينصرن الله من ينصره . انه قوى عزيز .

هنا يقف القلم عن الكتابة . وهذا آخر ما أردت تسويده في الريخ الدعوة الاسلامية في الهند .عسى الله ان يجعله خالصاً لوجهه الكريج. رآخر دعوانا ان الحمدللة رب العالمين.

وذلك في خامس شهر ربيع الآخر سنة ١٣٧٠ الهجرية ، على صاحبها الف تحية وسلام .





## الفهرس

صفحة : انتشار الاسلام في الهند الفصل الاول ١ : قبل القرن العاشر الفصل الشاني 14 الفصل الثالث : عصر الضلالة OV : لدء الاصلام الحقيقي الفصل الرابسع 9 2 : ثورة الهند الكبرى وما بعدها الفصل الخامس 144 : المفكر ون الحدد القصل السادس Y + V قبل الحر بالعالمة الاولى وبعدها الفصل السابع : الحركات الساسمة 770 : ظهور الالحاد القصل الثامن 740 الانقلاب الحديد الفصل التاسع 717 وتأثيره في الانحطاط الديني والتدهو الخلقي الفصل الماشر : دعوة اسلامية خااصة 774 الفصل الحادي عشر: بعد الانقلاب 494 (رمضان۱۳۶۹ه/ أغسطس۲۹۹۱م)

