







وَتِلْكَ ٱلْأَمْثُ لُنَضْرِبُهَ لَا الْكَالِمُونَ لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهُ كَالِمُونَ لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهُ كَالِمُونَ

صدق الله العظميم العنكبوت / ٤٣







التربية الاسلامية والمقارنة

: تربيسة اسلاميسة

#### بسم الله الرحمن الرحيم

جِالمعة أم القــــــري كلية التربية بمكة المكرمسة الدراسات العليا

نموذجرقم ( ٨ ) ۞ .

القسم

التخصص

اجازة أطروحة علمية في صيغتها النهائي \_\_\_\_ة بعد اجراء التعديلات المطلوبية

الاسمرباعسي : حليمه على مصطفى أبو رزق

الدرجة العلمية : مأجستير في التربية الاسلامية

عنوان الاطروحة: التربية العقلية عند ابن الجوزى

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين وعلى آله وصحبه أجمعيس وبعد ،،

فبناء على تومية اللجنة المكونة لمناقشة الاطروحة المذكورة عاليه والتي تمت مناقشتها بتاريخ ٨ ١/ ٠ ١ / ١٤٠٧ بقبول الاطروحة بعد اجراء التعديلات المطلوبة ، وحيث قد تم عمل اللازم ٠

فان اللجنة توصى باجازة الاطروحة في صيغتها النهائية المرفقة كمتطلب تكميلي للدرجة العلمية المذكورة أعلاه والله الموفق •

أعضاء اللجنة

مناقش من القسم

المشرف

مناقش من خارج القسم الاسم : د عبد الرحمن صالح عبد الله د و محروس سيتيد مرسي إ د محمد حسن الشلبي

A S التوقيع :

رئيس قسم التربية الاسلامية والحقارنية

پوضع هذا النموذج أمام الصفحة المقابلة لصفحة عنوان الاطروحة في كل نسخة

الملكة العربية السعود يوة الملكة العربية السعود يوقة الملكة العربية السعود يوقة الملكة الملكة القربية الملكة التربية الاسلامية والمقارنية

التربية العقلية عند ابن الجـــوزى

اع\_\_\_\_ار

حليمة على مصطفيى أبو رزق

اشـــــراف

الدكتور / عبد الرحين صالح عبد الله ميد الرحين صالح عبد الله ميد الرحين صالح عبد الله ميد الله عمد الله ميد الله

دراسة مقدمة الى قسم التربية الاسلامية والمقارنة في كلية التربية بجامعة أم القرى كمتطلب تكميلي لنيل درجة الماجستير فسي





عنوان الرسالة: " التربية العقلية عند ابن الجروري "

اسم الباحثة: حليمة على مصطفي ابورزق

التربية الاسلامية تربية متوازنة لجسم الانسان ، وروحه ، وعقله . فالعقل الحد هذه الجوانب المهمة في النفس الانسانية لأنه يتفكر في مخلوقات اللهتعالى . والعقل في الاسلام شرط من شروط تحمل السئولية والتكليف . وقد حددت الباحثة دراستها بفكر عالم من علماء الحديث والوعظ والارشاد ألا وهو ابدن الباحثة دراستها بفكر عالم من علماء الحديث والوعظ والارشاد ألا وهو ابدن الجوزى . من خلال كتبه مع التركيز على كتابيه الأذكياء ، وأخبار الحقول الله والمغفلين وقد صنف الموالف هذين الكتابين ليبين مدى ارتباط العقل بالله سبحانه وتعالى، فكلما اقترب الانسان من الله تعالى ، كان علمه أكثر قربا دليم الخير والصلاح . فالدراسة الحالية تهدف الى أمور عدة يأتى في مقدمتها :

- ١ تقوية الايمان بالله تعالى وتنميتــه .
- ٢ مفهوم العقل من خلال الكتاب والسنة .
- ٣ مفهوم العقل عند ابن الجـــوزي .
- ٤ خصائه التربيه العقليه .
- ه \_ أهداف وطرق التربية العقلية عند ابن الجوزى .
- 7 تحديد صفات السلوك الذكي والأحسق.

لقد استعانت الباحثة في هذه الدراسة بالنسبج التاريخي لأن ابن الجسوري متأثر بمن سبقه من العلماء السلمين وخاصة الحارث المحاسبي. كما استخدمت

المنهج التحليلي الاستدلالي عند تحليل النصوص الواردة في الكتابين لتبيان خصائص السلوك الذي ، والسلوك الأحمق ومن ثم استخلاص المبادئ التربويية التي دعا اليها ابن الجوزى . هذا وقد تضمنت الدراسة الفصول التالية : الفصل التمهيدى : يشتمل على خطمة الدراسية .

الغصيل الا ول : يشتمل على التعريف بابن الجوزى وبكتابيه: الأذ كياء واخبار الحمقى والمفغلين ، وطريقته في معالجة موضوعاته في الكتابين وقد تهويم المنهج الذي سار عليه في الكتابيين .

الفصل الثانيي : نوقش فيه معنى العقل في اللغة ، والاصطلاح ، والقرآن الكريم والسنة المطهرة . وذكرت الباحثة في هذا الفصل أهم خصائص التربية العقلية المستمدة من الكتاب والسنة مثل : الاقرار بوحد انية الله تعالى والتوازن ، والوسطية والتفكر في الكون وفي النفس الانسانية .

الفصل الثاليث : حدّدت في هذا الفصل مفهوم العقل عند ابن الجوزي، وتحت مقارنة آرائه بآراء بعض العلماء القدامي ، والمحدثين وهوالاء هلل المحاسبي ، وابن حبان ، وجون ديوي ، وانتهى الفصل بتقويم مفهوم العقل عند ابن الجوزي .

الفصل الرابيع: ويناقش أهداف التربية العقلية عند ابن الجوزى وأههده هذه الأهداف تنمية الايمان بالله تعالى والعمل بموجبه . وتنمية القسيم الاسلامية وادراك الظواهر الاجتماعية ، والتزام الآداب الاسلامية ومحاربة الانحرافات في المجتمع ، والبعد عن الأسباب التي توادى الى الففلة مشلل النسيان ، وقلة العلم والمعرفة ، وعدم مصاحبة الحمقي والمغفلين ، والحسد . الفصل الخاميس : يعالج هذا الفصل نهج ابن الجوزى في تربية العقلل

ومحتوى المنهاج ، ومن الطرق التي يدعو اليها ابن الجوزى التربية عن طريسق الترويح عن النفس ، والتربية بالقصة والحادثة ، والتربية من خلال مراعاة الفسروق الفردية ، والتربية بالقد وة الحسنة ، والتربية بالثواب والعقاب. أما محترسوى المنهاج الذي يصلح لتربية العقل عند ابن الجوزى فيشتمل على حفظ القرران الكريم مع فهم شرحه وتفسيره وتعلم الأحاديث النبوية المطهرة ، والفقه ، وتعلم اللحساب والخط والآداب ، والسيرة النبوية لمعرفة سيرة النبى محمد صلى الله عليه وسلم والاقتداء بهده .

## ومن نتائسج الدراسسة:

- ١ تربية العقل للوصول به الى الكمال الانساني الذي يرتضيه الله تعالى .
- ٢ العقل أشمل هن الذكاء ، فالعاقل هو الذي يعقل عن الله سبحانه وتعالى أوامره ونواهيه ، والذكاء وسيلة لا دراك هذه الأوامر والنواهي ، أو عصد م ادراكها لاستخدامها في عكس ماأمر الله تعالى به مثل اللصوصية ، والانحراف الفكرى ، والخلقي.
- ٣ الطرق التى استخدمها ابن الجوزي فى تربية العقل تتضافر مع بعضه البعض لتوضيح العبرة ، والموعظة منها والترغيب والترهيب فى عمل الخسير ، والبعد عن عمل الشمر .
- عدم ايمان النظرية البراجماتية بالله سبحانه وتعالى وما أنزل عن طريسية الوحى ، والحقيقة عندها تخضع للتجربة والبحث والتربية العقلية تربية ربانية مثالية تربط السلم بالله سبحانه وتعالى ، والتخلق بالأخلاق الحسنة والسلوك السوى من شرات العقل الواعى المد رك لله تعالى . وهذه الخاصية تجعل التربية العقلية عند ابن الجوزى متميزة عن التربية العقلية في سائر المذاهبين الوضعية التي تبقى العقل الانساني أسير هذا العالم المحسوس .



# 

- \* \* الى أبسى وأسى سبب وجسودى فسى هذه الحيساة .
- \* \* الى زوجى الذي ساعدنى في السير في طريق العلم .

اليهم جميعنا أهندي هذا الجهند المتواضيع



# شكــــر وتقديـــــر

( رَبِّ أُوزِعنِي أَن أَشكُرُ نِعنَتَكَ الَّتِي أَنعَتَ عَلَيَّى وَعَلَى وَالِدَ يَّ وَالْمِدَ يَّ وَالْمِدَ يَ وَأَن أَعَلَ صَالِحاً تَرضَاهُ وَأَد خِلنِي بِرِحَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ » النسل / ١٩

فأنسى أشكــــرلزوجـــى الــذى ساعدنـى فى التوفيـق بـــين البيـــت والدراســـة .

كما أشك صلح عبد الله عنى مشرفى الفاضل الدكتور. عبد الرحمن صالح عبد الله على علي الشادى وتعليمى وتعديل أخطائي فجزاه الله عنى خير الجزاء ووفقه لما يحبسه ويرضاه وأتمنى من الله المناء وابنته لكل مافيه الخير والصلح .

وكسيل من مد لي يد العون والمساعدة فجزاه الله عني خير الجسيزاء .

وآخسر دعوانا أن الحسد للسه ربّ العالمسين ،،



## قائمة المحتويسات

| الصفحة       |                                    |
|--------------|------------------------------------|
| Y            | الفصـــل التمهيـــدي               |
| ۲            | ١ ـ المقدمـــة                     |
| ٦            | ٢ _ أهمية الموضوع وسبب اختياره .   |
| ٨            | ٣ ـ تحديد الموضــــوع .            |
| 9            | ۽ _ أهـــداف البحـــدث ،           |
| ) •          | ه - شهجيـــة البحــــــ .          |
| 1 7          | ٦ - الدراسات السابق                |
|              |                                    |
| ١٤           | الفصـــــلا ول                     |
|              | التعريف بابن الجوزي وبكتابيــــه:  |
|              | الاذكياء ، واخبار الحمقي والمغناين |
| jo           | ١ - ترجمة حياة ابن الجـــوزي :     |
| ٥١           | اً ۔ مولدہ ونشأت۔ .                |
| هٔ ۱         | ٠ - نسيـــه .                      |
| 17           | ٠ - مولـــــه .                    |
| ٦٦           | ٣ ـ نشأتـــه .                     |
| 1 Å          | ٤ - محنته في آخر حياته .           |
| ١٨           | ه ـ وفاتــــه .                    |
| 1 9          | ٦ ـ مجالسه العلميسية .             |
| 7.7          | γ - شيوخــــه :                    |
| * *          | أ _ أبو الفضل ابن ناصر .           |
| 7 7          | ب - أبو الحسن بن الزاغوني .        |
| * <b>* *</b> | ج ـ عبد الوهاب الأنماطــــي .      |
|              | ,                                  |

|          | الله الله الله الله الله الله الله الله      |
|----------|----------------------------------------------|
| الصفح_   | THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT   |
| ۲۳       | ں ۔ أبو منصور الجواليقي                      |
| ۲٤       | هـ _ أبو بكر الدينــسورى .                   |
| ۲٤       | و _ أبوحكيم النهروانسي .                     |
| ۲ ٥      | ب ـ طبيعة العصر الذي عاش فيسه:               |
| ۲.٥      | ١ ـ الحياة السياسـة .                        |
| ۲Ņ       | ٢ - الحياة الاجتماعية .                      |
| ۳۱       | ٣ _ الحياة العلميــة .                       |
| ۳٥       | جـ نتاجــه العلمــي .                        |
| ٣.٨      | ٢ _ التعريف بكتاب الا ذكي ا                  |
| 77.8     | أ_ الاهداف من تأليف                          |
| ٣ ٩      | ب - ابواب الكتـــــاب .                      |
|          | ٣ - التعريف بكتاب أخبار الحمقى والمففلين     |
| ٤٠       | أ _ الاهداف من تأليف .                       |
| ٤١       | ب_ أبواب الكتاب .                            |
| ٤٣       | ٤ ـ طُريقته في معالجة موضوعاته في الكتابين : |
| ٤٤       | أ _ الايات القرآنية .                        |
| ٤٥       | ب_ الاستشهاد بالاحاديث الشريفة .             |
| ۱ه       | جـ الاستشهاد بالشعر .                        |
| ٥٣       | د _ الادبالرمـــزي .                         |
| ۳٥       | ه_ الأحداث التاريخيـة .                      |
| ٤٥       | ه - تقویم منهجه فی الکتاب بین .              |
|          |                                              |
| 3.5      | الغصل الثانـــــي                            |
| 3.7      | التربية العقلية في الاسمللم                  |
| ٦٥       | ١ - معنى العقل في اللغة ٠                    |
| <u>:</u> |                                              |

This file was downloaded from QuranicThought.com

| الصفحة   | THE PRINCE GHAZI TRUST                                                |
|----------|-----------------------------------------------------------------------|
| 77       | ۲ ـ العقل في القرآن الكريم                                            |
| Yì       | ٣ ـ العقل في السنة المطهرة                                            |
| YA       | <ul> <li>٢ خصائص التربية العقلية المستمدة من الكتاب والسنة</li> </ul> |
| <b>Y</b> | 1 _ التربية الربانية .                                                |
| ٨.       | ب ـ التوازن .                                                         |
| X.4 ·    | ج _ التأمل والتفكر .                                                  |
| ٨٥       | <ul> <li>د _ الوسطيـــة .</li> </ul>                                  |
|          | الفصل الثالييي                                                        |
| <b></b>  | العقييل عند ابن الجيوزي                                               |
| 人名       | عدريف العقل عند ابن الج <u>وزي</u>                                    |
| 4 •      | الا مور التي ركز عليها ابن الجوزي في تعريفه للعقل                     |
| 9.7      | ۱ ـ ربط العقل بالله سبحانه وتعالى وهو وسيلة                           |
| 4 7      | •                                                                     |
| •        | لمعرفة الله وعباد تــــــــه.                                         |
| 4 4      | ۲ - شـــرات العقـــل :                                                |
| ۹۳       | أ كرح الهوى والشهوات.                                                 |
| 90       | ب- السكينة والرزانة.                                                  |
| 47       | جـ غض البصر.                                                          |
| ٩ ٨      | د التقــوي .                                                          |
| ્ વ:વ    | ٣ ـ الاستعداد الفطري.                                                 |
| 9 9      | ع ـ الادراك.                                                          |
| 3 • .•   | ٢ ـ د رجات العقل عند ابن الجوزي                                       |
| 1 • . ٢  | أ _ أصحاب الفطنيه .                                                   |
| 11 - 3   | ب_ الأذكيا.                                                           |
| 11.      | ـ مواصفات السلوك الذكى .                                              |
|          |                                                                       |
|          |                                                                       |

|             | الله المنافقة المنافقة المنافقة القالفة القالف |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة      | THE PRINCE GHAZI TRUST                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 111         | FOR QURANIC THOUGHT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 111         | د _ التففيـــل .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 14.         | هـ الحـــق :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1 70        | ـ درجات الحمـــق :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 773         | ا _ غريـــــزي ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| °<br>1⁄4 )∖ | ب_ مكســــب .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ) 7 7       | - صفات الاحسسس :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 177         | اً _ صفات جسميــة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ) ۲ ۲       | ب ـ صفات سلوكيــة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| )           | _ مثال الحمق الفرينزي :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ) 7 7       | أ _ عدم الاحساس بالنفس وضرر الغير .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|             | ب ـ عدم القدرة على التميييز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1 4 7       | ـــ اعتلى على الحمق المكتسب.<br>ــ اعتلى الحمق المكتسب.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 177         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1 7 7       | 1 _ عدم فهم وادراك الايام والربط بينها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 376         | ب ـ التقليــــ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 177         | و _ البله .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ) T Y       | ٣ - مقارنة آراء ابن الجوزي بآراء بعض العلماء القداسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|             | والبحد تـــــين :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 114         | أ مكانة العقل عند المحاسبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١٣٩         | ب مكانة العقل عند ابن حبان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 187 .       | ۔ درجات العقل عند ابن حبان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1 2 7       | جـ - مكانة العقل عند جون ديوي .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 10人         | ٤ - تقويم مفهوم العقل عند ابن الجدوزي .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT                                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الغصـــــل الرابـــع                                                                                                       |
| أهداف التربية العقلية عند ابن الجــوزى:                                                                                    |
| ١ - تنمية الايمان والعمل بموجبـــه .                                                                                       |
| تعريف الايمسان                                                                                                             |
| أسباب زيادة الايمان :                                                                                                      |
| ۱ - العلم .                                                                                                                |
| ۲ ـ العمل .                                                                                                                |
| <ul> <li>۳ ـ الذكر والفكر .</li> <li>درجات الايمان عند ابن الجوزى .</li> <li>تنمية الجانب الايماني وهذا يتضمن :</li> </ul> |
| أ _ الايمان بالله تعالى .                                                                                                  |
| ب - الايمان بالقرآن الكريم .                                                                                               |
| جـ الايمان بالكتب السماوية الاخرى .                                                                                        |
| د _ الايمان بالرسول صلى الله عليه وسلم .                                                                                   |
| هـ - الايمان باليوم الاخـر .                                                                                               |
| و _ الايمان بالقدر خيره وشـــره .                                                                                          |
| ٢ - تنمية القيم الاسلامية وادراك الظواهر الاجتماعية.                                                                       |
| أ _ أداء العبادات مثل الصوم والصلاة                                                                                        |
| ب۔ الصـدق .                                                                                                                |
| ج ـ الوفــــا، .                                                                                                           |
| <ul> <li>مواجهة الفيرة عند النساء .</li> </ul>                                                                             |
| هـ التزام آداب الطعــــام .                                                                                                |
| و _ البشاشة عند مقابلة الناس .                                                                                             |
| ٣ _ محاربة الانحرافات في المجتمع.                                                                                          |
| 1 _ محاربة شــرب الخمــر .                                                                                                 |
| ب - السرقة والتصدى لقطاع الطرق .                                                                                           |
|                                                                                                                            |

| الصفحي         | الا الله وفقية المرتفاني الفكر القراق                            |
|----------------|------------------------------------------------------------------|
| 1.87           | جــ تجنب استخدام الرجال في البيوت THI. جــ تجنب                  |
| ንአዩ            | u _ محاربة جرائم الخطف والقتــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 1              | ه_ محاربة النميمة .                                              |
| ነ 人 ፡          | و _ محاربة السخرية والاستهزاء                                    |
| 1 AY           | ۽ ـ ادراك الطواهر الكونيــــة.                                   |
| 1              | ه - البعد عن الاسباب التي توسى الى الففلة.                       |
| ነአባ            | أ ـ النسيان .                                                    |
| 1 ሊባ           | ب ـ قلة العلم والمعرقة .                                         |
| ) 4 +"         | جـ ـ عدم مصاحبة الحمقي والمغفلسين                                |
| 191            | ر _ الحسيية .                                                    |
|                |                                                                  |
| 198            | الغصــــل الخامـــــي                                            |
| 1118           | نهج ابن الجوزى في تربية العقل ومحتوى المنهاج.                    |
| 190            | ١ - التربية عن طريق الترويح عن النفس .                           |
| 199            | ٠ - التربية بالقصية :                                            |
| 7 - 1          | أ _ الشخـــص .<br>ب ـ الحـــدث .                                 |
| 7 • 1<br>7 • 7 | ب مرابعات .<br>جــ الحــــوار .                                  |
|                | ں ۔ السیسیرد .                                                   |
| 7 • Y          | ٣ _ التربية بالحادث_ة .                                          |
| 418            | ع _ التربية من خلال مراعاة الفروق الفرديــة                      |
| 7 J A          | <ul> <li>٥ - التربية بالقدوة الحسنية .</li> </ul>                |
| 777            | ٦ _ الشـــواب والعقـــياب .                                      |
| 44.5           | γ _ التكـــــرار .                                               |
| 770            | ٨ - محتوى المنهاج عند ابن الجــوزي :                             |
| 770            | أ _ القرآن الكريسم .                                             |
|                | ب - اللغة العربية .                                              |
| F 7 7          | · —                                                              |

| الصفحة       | THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT |
|--------------|--------------------------------------------|
| Y Y Y        | ج - الفق                                   |
| <b>አ</b> የ የ | د _ الحديث الشريسف .                       |
| * * *        | هـ التاريــخ .                             |
| 77.          | و _ تعلم الخط والحساب والآداب .            |
| 777          | النتائيج والتوصيـــات :                    |
| 7 7 8        | النتائــــــ                               |
| 777          | التوصيــــات .                             |
|              |                                            |





## الفص\_\_\_ل التمهي\_\_\_دى

|   | المقد مـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | 1 | ١ |
|---|--------------------------------------------|---|---|
| • | <u></u>                                    |   | ı |

- (٢) أهمية الموضوع وسبب اختياره.
- (٣) تحديد الموضيوع .
- (٤) أهـــدافالبحـــت .
- (ه) منهجيسة البحست .
- (٦) الدراسات السابقـــة .



# (١) المقد \_\_\_\_ة

العقل في الاسلام مناط الوعى والا دراك ومن يهبه الله سبحانه وتعالى ذكاء به يعرف خالقه ويتعرف على الاشياء التي تحيط به ، وبسه يختسار احسد ي السبيلين: الخير، أو الشر، ومع أن لفظة "عقل" بصيفة المصدر لم ترد في اى آيسة من آيات القرآن الا أنه ورد الفعل الماضى "عقسل" وعدة صيغ من الفعل المضارع في عشرات الايات القرآنية وهذه الصيغ هيى :

أ \_ صيغة عقلوه . ومثال ذلك قوله تعالى :

( أَفَتَطَعُنُونَ أَن يُوْمِنِوُا لَكُمْ وَقَد كَأَنَ فَرِيقٌ مِنِهُم يَسمَعُونَ كَلاَمُ اللهِ شَمَّ يُحَرِفُونَهُ مِن بَعدِ مَاعَقَلُسوهُ وَهُم يَعلَمُسُونَ ) (١)

ب ـ صيغة يعظون . ومثال ذلك قوله تعالى :

« إِنَّ شُرَّ الدَّوَابِعِندَ اللَّهِ الثُّمَّ البُّكُم الَّذِينَ لاَ يَعْظِيرُ وَنَ ﴾ (٢)

جـ صيغة تعقلون . ومثال ذلك قوله تعالى :

﴿ أَتُنَا مُرُونَ النَّنَاسُ بِالبِرِ وَتَنَسُونَ أَنَفُسُكُم وَأَنتُم تَتلُونَ الكِسِسَابَ أَثَا مُرُونَ الكِسِسَابَ أَفُلًا تَعَقِلِسَونَ ﴾ (٣)

د ـ صيغة يعقلها . ومثال ذلك قوله تعالى :

( وَتَلِكَ الأَمْثَالُ نَضَرِبُهُ اللِّنَاسِ وَمَا يَعْقِلُهُ اللَّا العَالِي وَ فَا ) . ( ٤ )

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، آية : ه γ .

<sup>(</sup>٢) سورة الانفال ، آية : ٢٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، آية : ٤٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت ، آية : ٣٠ .

هـ ـ صيفة نعقبل . ومثال ذلك قوله تعالى: THE PRINCE : الله قوله تعالى الم FOR QURANIC THOUGHT (١) (١) (١) (١) (وَقَالُوا لُو كُنَّا نَسَمُعُ أُو نَعَقِلُ مَا كُنَّا فِي الْصَحَابِ السَّعِيرِ » (١)

وهذا يدل دلاله واضحة على اهتمام القرآن بالعقل . ولقد أدرك العلمان المسلمون هذه الحقيقة فاهتموا بالعقل وتربيته باعتباره الوسيلة التي يتعلم المرء من خلالها على مقاصد الشريعة الاسلامية . فمكانة العقل من الشريعات بمكانة العين من الشعاع . وعملية الابصار لا تتم الا بوجود شعاع مضي وعلي تدرك ذلك الشعاع . يضاف الى هذا أن القرآن الكريم يشير الى العديد ملى العمليات العقلية ، ويحث الانسان على استخدامها ، ومن هذه العمليات العقلية .

أ \_ التدبر . وفي ذلك قوله تعالى :

﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَرُونَ القُرآَنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقَفَالُمُ ..... (٢)

ب التذكير . وفي ذلك قوله تعالسي :

﴿ أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ أَانَا اللَّيلِ سَاجِدًا وَقَائِبًا يَحذَرُ الأُخِرُةَ وَيَرجُسوا رَحمَةَ رَبِهِ قُل هُل يَسَتَوَى الذين يعلمون والدِّينَ لَا يُعلَمُونَ إنسُا يَتَذَكَّرُ أُولُو الأَلبَانِ ﴾ (٣)

جــ التفكر ، وفي ذلك قوله تعالىي :

﴿ أَوَ لَمَ يَتَغَكَّرُوا فِي أَنفُسِمِ مَا خَلَقَ اللَّهُ السَّوَاتِ وَالأَرضَ وَمُأْبَينَهُ مَا لَا اللهُ السَّوَاتِ وَالأَرضَ وَمُأْبَينَهُ مَا لَا اللهُ السَّواتِ وَالأَرضَ وَمُأْبَينَهُمُا لِلاّ بِالحَقِ وَأَجَلِ مُسَمَّى وَلِنَ كَثِيرًا مِنَ الناسِ بِلِغَايِ رَبُهِم لَكَا فِرُونَ ﴿ ( ؟ ) لَا بِالحَقِ وَأَجَلِ مُسَمَّى وَلِنَ كَثِيرًا مِنَ الناسِ بِلِغَايِ رَبُهِم لَكَا فِرُونَ ﴾ .

<sup>(</sup>١) سورة الملك ، آية : ١٠

<sup>(</sup>۲) سورة محمد ،آية : ۲۶ .

<sup>(</sup>٣) سورة الزسر ، آية : ٩ .

 <sup>(</sup>٤) سورة الروم ، آية : ٨

د \_ العــــــــــرة . وفي ذلك قوله تتعالـــــــــــي : THE PRINCE

( قَد كَانَ لَكُمُ اللهُ فِي فِئْتَيْنِ التَّقْتَا فِئُهُ تُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ يُوكِدُ مِنصَرِهِ مَن يَشَاءً وَأُخْرَى كَافِرُهُ يَوْكَدُ مِنصَرِهِ مَن يَشَاءً لِأَخْرَى كَافِرُهُ يَوْكَيدُ مِنصَرِهِ مَن يَشَاءً لِأَنْ فِي ذَلِكَ لَعِبَرَةً لِأُولِي الأَبْصَارِ ) ( ( )

ليس هذا فحسب بل ان القرآن الكريم يحذر من الافات التي تعيق التفكسير السليم ومن هذه الافسات :

أ ـ اتباع الأهوا . ويتضح ذلك في قوله تعالى :
 ( أَرئيت مَنِ اتّخَذَ اللّهُ هُواهُ أَفَانَت تَكُونُ عَلَيه وَكِيلاً ، أَم تَحسَبُ
 آنَ أَكْثَرُهُم يَسْمَعُونَ أُو يَعَقِلُونَ إِن هُم إِلَا كَالاَ نَعَامِ بَل هُم أَضَلَلُ سَبِيلًا . )
 سَبيللاً » . )

ويو كسد ابن الجسوزي على هذه القضية فيقسول:

"ان صاحب الهوى لا يرى الا الهوى إ فأقرب الاشياء شبها به سن فى المدينة ، فانه لا يجد ريحها حتى يخرج فيعلم أين كـــان . واعلم ان الهوى يسرى بصاحبه فى فنون ، ويخرجه من دار العقبل الى دائرة الجنون ، وقد يكون الهوى فى العلم فيخرج بصاحبه الى دائرة الجنون ، وقد يكون الهوى فى العلم فيخرج بصاحب الى ضد ما يأمر به العلم . وقد يكون فى الزهد فيخرج الى الرياء (٣)

ب- التقليد الاعسى ، وفي ذلك قوله تعالى : ( وَإِذَا قِيلُ لَهُمُ اتبُعُوا مَا أَنزَلُ اللّهُ قَالُوا بُل نَتبُعُمُ اللّهُ عَليسيمِ

<sup>(</sup>١) سورة آل عبران ، آية : ١٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان ، آية: ٣ ، ٢ ، ٤ ،

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: ذم الهوى ، ص ١٦-١٠.

أَبُا أَنَا أَوْ لُو كَانَ أَابَا وُ هُم لَا يَعْقِلُونَ شَيئًا وَلَا يَهْتَدُ ونَ ﴾ ( ! )

جـ المكابـــرة:

وبدأت قصة مكابرة الشيطان معالانسان منذ بداية الخليقة ،عندما أمسر الله سبحانه وتعالى الملائكة بالسجود للانسان بعد خلقه تكريما وتعظيما لهذا المخلوق الذى اصطغاه وحده للاستخلاف ، ولكن الشيطان فسق عسن أمر ربه ، ورفض السجود لآدم ، وهو خير منه لان الله خلقه من نار ، فعصلى الشيطان أمر ربه ، فطرده الله من رحمته ، وهذه المكابرة التى تقوم على الشيطان أمر ربه ، فطرده الله من رحمته ، وهذه المكابرة التى تقوم على الا دراك الخاطئ ليست وقفا على الشيطان بل هى خصلة من خصال مسمن الا دراك الخاطئ ليست وقفا على الشيطان بل هى خصلة من خصال مسمن الله من موضع منها قوله تعالى المتكبرين فى القسمرآن

( كُوالَّذِينَ كُذَبُوا بِأَياَتِنَا وَاستَكِبَرُوا عَنهَا أُولَئِكِ أَصَحَابُ النسَارِ هُمَ فَيِها خَالِدُ ونَ (٢)

ومن العلماء الذين اهتموا بدراسة العقل الحارث المحاسبي الذي عاشفي القرن الثاني الهجري ، وقد بين آراء تلك في كتابه مائية العقل الذي قسلم حسين القوتلي بتحقيقه ، ومنهم أيضا ابن حبان صاحب كتاب روضة العقسلاء ونزهة الغضلاء وقد نوقشت دراسة ابن حبان في دراسة تحليلية متمه لدرجسة الماجستير بكلية التربية بمكة \_ جامعة أم القرى .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، آية : ١٧٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة الاعراف ، آية : ٣٦ .

<sup>(</sup>٣) عبد الكريم أحمد زهد : دور العقل في التربية الاسلامية عند ابن حبان البستي من خلال كتابه روضه العقلاء ونزهة الفضلاء .

وقد كان ابن الجوزي أحد العلماء الذين ادركوا أهمية العقل والتربيية العقلية ، ويتجلى ذلك من الآراء التي دونها في كتابيه : الأذكياء ، وأخبار الحمقي والمغفليين ، وتحاول الباحثة في الدراسة الحالية تقصي مفهوم العقل والتربية العقلية عند ابن الجوزي بهدف التأكيد على اسبقية أعلام الفكر الاسلامي في هذا الميدان ومعرفة مايمكن أن تستفيد منه التربية هذه الأيام مين الجيروي .

# (٢) أهمية الموضوع والباعث على اختياره

هناك من يرى أن وظيفة العقل ادراك ما يجرى فى البيئة التى تحيط بالمراء وهذا الادراك أمر يقوه القرآن الكريم ، فالقرآن الكريم يحث الانسان فى آيـــات كثيرة على ادراك حقائق الاشياء التى تقع تحت حواسه مثل الرياح، والشمـــس والقمر، والا بل، والنفس الانسانية . وقد سار العلماء السلمون الذين بحثوا فـــى طبيعة العقل فى هذا الطريق . فالمحاسبى على سبيل المثال \_يــرى ان الانسان يعقل ما يغيده فى الحياة العاجلة ، ولكنه قد لا يدرك ما يغيده فى الحياة العاجلة ، ولكنه قد نقص لمدم ادراك هـــذه الاخرى ، وهذا الانسان يسمى عاقلا وان كان عقله قد نقص لمدم ادراك هـــذه الحقيقــة .

<sup>(</sup>١) المحاسبي : العقل وفهم القرآن ، ص ٢٠٣٠ .

لذا فإن أهمية موضوع التربية العقلية في الاسلام تنبع من حقيقة ارتباطه \_\_\_\_ بالعبودية لله سبحانه وتعالى . ولن يجد هذا الدين مستقرا له الا عنــــــد أصحاب المعارف والعقول الناضجة التي تتقى الله وتخشاه .

ولا شك ان ابن الجوزي كان يدرك هذه الحقيقة عند ما اعتبر فرعون والنسرود ومن يتخذون الأصنام آلهه في عداد المفغليين .

ما تقدم يتضح أن عطية الأدراك في الأسلام تختلف عن الأدراك عند مسن لا يربطون العقل بالله . فغى الأسلام يبدأ المرّ بادراك ما فيه من قدرات عقليــة ويستخدم هذه القرات في معرفة ما يحيط به من أشياء وظواهر ، وتنتهى عمليــة الأدراك بالانتقال من عالم الشهادة الى عالم الغيب ، فالوظيفة الحقيقية للعقل هي الأيمان بالله .

يتضح ما تقدم أن أهمية البحث في التربية العقلية ستمدة من أهميــــة البهدف الذي تسعى الى تحقيقه ألا وهو الايمان بالله سبحانه وتعالى خاصــة وأن ابن الجوزى يوكد على هذا الجانب الايماني ، فابن الجوزى أحد أعـــلام الفكر الاسلامي الذين كتبوا في مجالات شتى منها التربية العقلية، وأهميــــة الدراسة الحالية مستمده من تأكيدها على أسبقية الفكر الاسلامي في ميـــدان التربية العقلية . وفوق هذا وذاك فان الباحثه مقتنعه بأن الآراء التي جاء بها ابن الجوزى يمكن أن تسهم في توجيه النشئ هذه الأيام التي يطفى فيهــــا

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى : اخبار الحمقى والمغفلسين ، ص ٢٦٠ .

٢) على عثمان : التربية الاسلامية المام التحديات ، ص . ٤ .

العقل الهادى على الجانب الايماني . وحيث أن التربية العقلية جزء لا يتجزئ من التربية الاسلامية الشاملة فأن التربية العقلية مهمة للعاملين في حقل التربية والتعليم. فالمعلم المسلم يهمه أن يتعلم الطلاب استعمال التجارب المعملية على سبيل المثال - لكنه يرغب في كيفية تنمية الجانب الايماني ، عند ما يدرب الطلاب على اجراء تلك التجارب .

## (٣) تحديد الموضــــوع

لقد ألفابن الجوزى أكثر من ثلاثمائة كتاب، وصلنا عشرات منها لك ....ن الباحثة تنوى تقصى التربية العقلية من خلال التركيز على كتابين هما:

- أ \_ الاذكي\_\_\_\_ا، .
- ب أخبار الحمقى والمفغلين .

ولا تنوى الباحثة ان تقوم بتحقيق نصوص هذين الكتابين ، فهذا يقع خارج مجال الدراسة الحالية مع أن هذا الأمر على جانب كبير من الاهمية ، فالدراسال الحالية تهتم بتحليل المواقف التى تدل على السلوك الذكى ، والسلوك الأحمى ، الحالية تهتم بتحليل المواقف التى تدل على السلوك الذكى ، والسلوك الأحمى ، لان هذا يسهم في معرفة خصائص التربية العقلية عند ابن الجوري . وما يجب التأكيد عليه أن تركيز الدراسة الحالية على الجانب العقلى لا يعسني الا قرار بتجزئة النفس إلا نسانية ، فالانسان في التصور الاسلامي وحدة مترابطة يلتقى فيها العقل مع الجسم والروح . وهذا يتضح من تأكيد ابن الجوزي علسي الصلة القوية بين العقل والا يمان .



تهدف الدراسة الحالية الى التعرف على آراء ابن الجوزى فى التربيــــة العقلية ، وهذا الهدف العام يمكن تجزئته الى الاهداف الفرعية التاليــة :
(أ) الاهداف المعرفيــة :

تهدف هذه الدراسة الى التعريف بما يلى:

- ١ خصائص التربية العقلية المستمدة من الكتاب والسنة .
  - ٢ مفهوم العقل عند ابن الجوزى .
- ٣ ـ تحديد صفات السلوك الذكي كما يراه ابن الجوزي .
- ع تحديد صفات السلوك الأحمق كما يراه ابن الجوزي.
  - ه ـ تأثر ابن الجــوزي بسابقيــه .
  - ٦ نهج التربية العقلية عند ابن الجوزى .
    - (ب) تنمية الاتجاهات التاليسية .
      - ١ دعم الايمان باللـــــه .
    - ٢ قبول الفروق الفردية بين الناس .
    - ٣ \_ تكوين الاتجاء السليم نحو العقل.
  - إهداف التربية العقلية عند ابن الجوزى.
  - (ج) تقويم مفهوم ابن الجوزي للعقل والتربية العقليسة :
- ١ عناط القوة : وتتضمن الاراء التي يمكن ان تستفيد منها التربيسة
   المعاصسيرة .
- ٢ نقاط الضعف : وتتضمن الآراء التي لا تجد سندا في الكتاب والسنة
   وتعارضها نتائج الدراسات العلمية .



تقتضى طبيعة الدراسة الحالية استخدام منهجين من مناهج البح\_\_\_\_\_:
هذان المنهجان همـــا :

أ \_ الشهج التاريخ\_\_\_ي :

هو أحد مناهج البحث العلمي، ويبحث في أحداث الماضي ويحللها ويحاول معرفة العوامل التي أسهمت في حدوثها . وحيث أن ابن الجوزي الذي على التي أسهمت في حدوثها ، وحيث أن ابن الجوزي الذي على التي أسادس الهجري قد سبق بعدة علما بحثوا في موضوع العقل فلل المنهج التاريخي يفيد عند مقارنة آراء ابن الجوزي بسابقية ، كما يفيد عند البحث في تفاعله مع العصر الذي عاش فيه .

ب - المنهج التحليلي الاستدلالي :

يعتبد هذا المنهج على قرائة النصوص والتعرف على عناصرها ومكوناتها شم استنباط قاعدة منها (1) وابن الجوزى يورد في كل من كتابيه : الأذكيـــا، وأخبار الحمقي والمغفلين . أمثلة على السلوك الذكي والسلوك الأحمق، لــذا فالباحثة تنوى استخدام هذا المنهج للتعرف على خصائص السلوك الذكــــي والسلوك الأحمق . ويمكن ايضاح الطريقة التحليلية بالموقف التالي الذي يصف فيه ابن الجوزى سلوكا ذكيا . يقول ابن الجوزى :

"حدثنى رجل من أهل الرقة عن عبد الملك بن عمير ، قال : أخست
زياد رجلا من الخوارج فافلت منه ، فأخذ خاله ، فقال : ان جئست
باخيك والا ضربت عنقك ، قال : أرأيت ان جئت بكتاب مسسست

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن حسن حبنكه الميد اني: ضوابط المعرفة واصول الاستدلال والمناظيرة ، ص ۱۶۰ – ۱۶۱ .

آمير الموامنين تخلى سبيلى ، قال : نعم ، قال : فأنا آتيك بكتساب من العزيز الرحيم ، واقيم عليه شاهدين ابراهيم وموسى عليهمسا السلام ( اَم لَم يُنبناً بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَى ، وَالْبِرَاهِيمَ الَّذِي وَفَسَى، وَالْبِرَاهِيمَ الَّذِي وَفَسَى، الله عَدا رجل الله تَزْرُ وَا زِرَةُ وِزِرَ أُخَرَى ( ) . قال زياد : خلوا سبيله ، هذا رجل لقسن حجتسه . ( ٢ )

فهذا المثال يوضح أن الاستشهاد بآية قرآنية افضل من أن يوئتى بكتاب سين أمير الموئنين لان الله سبحانه وتعالى ملكالملوك . وقد أدرك الخارجيي ان الانسان السلم الذي يخضع لا رادة الخليفة لابد وأن يخضي علارادة رب الخليفة . ثم ان حفظ الخارجي لهذه الايات القرآنية ومعرفة ما تحملون من معان جليلة أسهم في خروجه من المأزق الذي وقع فيه . فكأن ابن الجوزي يقول أن السلوك الذكي له خصائص منها :

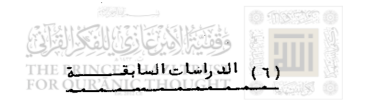
- ١ معرفة مكانة الخليفة عند الوالسسى .
- ٢ معرفة المكانة العالية والاجلال الذي يقربه الانسان المسلم لخالقه .
  - ٣ \_ الحف\_\_\_ظ .
  - ع ـ ادراك المعسني .

وتأمل الباحثة تحليل مواقف تمثل مختلف الفئات التي تحدث عنها ابن الحسوري لتحديد مواصفات السلوك الاحسسق الذي يصدر عن عقل فقد كمالمه .



<sup>(</sup>١) سورة النجم ، آية : ٣٦ - ٣٨ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: الاذكياء ، ص١٣٧



من البحوث التي كتبت في التربية العقلية عند ابن الجوزي كتاب الدكتي...ور عبد الرحمن صالح: ابن الموزي وتربية العقل . " وتهدف هذه الدراس\_\_\_ة الى التعريف بالتربية العقلية عند ابن الجوزى " . وقد بين فيه التعريف بشخصية ابن الجوزي وأهمية العقل في الكتاب والسنة ، وأن العقل شرط فـــــى تحمل المسئولية في الاسملام . ووضح أن من العلماء من يشكك في صحمه الاحاديث التي وردت عن العقل وفضله ، ومنهم ابن حبان وابن الجوزي وناصــر الدين الألباني ، ثم بين أن هذه الشكوك لا تلقى قبولا عند الجميع ومنهـــــــــم الاحاديث لم يكن قاطعا وأنها لاتتعارض مع ماجاء في القرآن الكريم والسنبية المطهرة ، وتحدث الصحابة عن العقل اقتداء بالرسول صلى الله عليه وسليم (٢) ثم تناول التعريف بكتابي ؛ الأذكياء ، وأخبار الحمقى والمفغلين . ثم وض\_\_\_\_ مفهوم العقل والذكاء والحمق عند ابن الجوزى ءثم تناول العلاقة بين العقيل والذكاء ، وإن العاقل هو الذي يعقل عن الله سبحانه وتعالى ، أما الذكي فهو سريع الفهم والأداء في المواقف التي تواجه ...... ثم قوم آراء ابن الجوزي وتوصل الى عدة نتائج منها ؛

كلما كان الانسان اكثر ذكاء كان أكثر أداء وربط بين العقل والسمات

<sup>(</sup>١) عبد الرحمن صالح عبد الله: ابن الجوزي وتربية العقل ، ص ١٠٠

<sup>(</sup>٢) العرجع السابيق ، ص ٢٠ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابيق ، ص ٤٦ - .

والدراسة التي ستقوم بها الطالبة ستتضمن جميع النقاط السابقة مع التوسع فيها بالاضافة الى مقارنه آراء ابن الجوزى بآراء بعض العلماء القدام والمحدثين ثم شرح أهداف التربية العقلية عند ابن الجوزى ، ونهج ابن الجوزى في تربيلة العقل ومحتوى المنهج الدراسي الذي يتبعه ابن الجوزى في تربيلة العقل ومحتوى المنهج الدراسي الذي يتبعه ابن الجوزى في تربيلة العقل ومحتوى المنهج الدراسي الذي يتبعه ابن الجوزى في تربيلة العقل ومحتوى المنهج الدراسي الذي يتبعه ابن الجوزى في تربيلة العقل ومحتوى المنهج الدراسي الذي يتبعه ابن الجوزى في تربيلة العقل ومحتوى المنهج الدراسي الذي يتبعه ابن الجوزى في تربيلة العقل ومحتوى المنهج الدراسي الذي يتبعه ابن الجوزى في تربيلة العقل ومحتوى المنه الدراسي الذي يتبعه ابن الجوزى المنه المنه العقل ومحتوى المنه ال

<sup>(</sup>١) عبد الرحمن صالح عبد الله: ابن الجوزي وتربية العقل ، ص ٩ ] .



## 

التعريف بابن الجوزى وبكتابي التعريف بابن الجوزى وبكتابي الأذكياء ، وأخبار الحمقى والمغفل ين

- ١ ترجمة حياة ابن الجــــوزي .
- أ \_ مولــــده ونشأتـــــه .
- ب طبيعة العصرالذي عاش فيــه .
- ج ـ نتاجـــه العلمــــي .
- ٢ التعريف بكتـــاب الأذكيــاء .
- أ \_ أهـــدانى تأليف الكتـــاب .
- ب أبـــاب الكتـــاب .
- ٣ التعريف بكتاب اخبار الحمقى والمفغلين .
- أ \_ أهـداف تأليف الكتـاب .
- ب ـ أبـــاواب الكتـــاب .
- ؟ طريقته في معالجـــة موضوعاتــه
- أ \_ الآيات القرآني\_\_\_\_ة .
- ب \_ الاستشهاد بالاحاديث الشريفة .
  - ج \_ الاستشهاد بالشع\_\_\_\_\_ر .
  - د \_ الادبالرم\_\_\_\_نى .
  - ه \_ الاحـــداث التاريخيـــة .
  - ه تقويم منهجه في الكتابمين .



(١) ترجمة حياة ابن الجــــوزى\*

## أ \_ مولسده ونشأتــــه :

#### (۱) نسبـــه:

"أبو الغرج عبد الرحمن بن أبى الحسن على بن محمد بن على بسين على بسين عبيد الله بن عبد الله بن النضر بن القاسم بن محمد بن عبد الله بن عبد الرحمين ابن عبد الله بن القاسم بن النضر بن القاسم بن محمد بن عبد الله بن عبد الرحمين ابن القاسم بن محمد بن أبى بكر الصديق رضى الله عنه ، القرشي التيمي البكري البخد ادى الفقيه الحنبلي الواعظ الملقب جمال الدين الحافظ ، شيخ وقتمسه والمسلم عصره المسرد المسلم عصره المسلم عصره المسلم عصره المسلم عصره المسلم عصره المسلم عصره المسلم المسلم عصره المسلم المسلم عصره المسلم عصره المسلم المسلم المسلم المسلم عصره المسلم ال

\* انظر ترجمته فـــــى

(۱) ابن رجب: الذيل على طبقات الحنابلة ، ج۱، ص ۹ ۹ ۳ - ۳۶۶ . ابن خلكان: وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، جس، ص ١٤٢ - ١٤٢ . ابن كثير: البداية والنهاية ، جس، ص ٢٨ - ٣٠٠ . ابن العماد الحنبلى : شذرات الذهب في أخبار من ذهب، ج٤، ص ٣٦٩ - ٣٣١ . ابن الاثير: الكامل في التاريخ ، جه ، ص ٥٥٥٠ .

المنفذرى: التكملة لوفيات النقلة ، جر، ص ع ٩٩ - ٥٩٥ .

\*\* والجوزى: بفتح الجيم وسكون الواو وبعدها زاى ، هذه النسبة المسلى فرضة الجوز وهو موضع مشهور . (ابن خلكان ، مرجع سابق ، ج ٣ ، ص ٢ ) () وقيل بل كانت بداره في واسط جوزة ، لم يكن بواسط جوزة سواها .

(ابن رجب، مرجع سابق ،ج،،ص،،) .

وذكر هو أنه منسوب الى محلة بالبصرة تسمى محلة الجوز. (ابن عماد الحنبلى: مرجع سابق، جع، ص ٣٣٠) وابن الجوزى نسبة الى فرضة نهر البصـــرة. (ابن كثير ، مرجع سابق ، ج٣١، ص ٢٨) .

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

اختلف المؤرخون في سنة مولده فقيل : كانت ولادته بطريق التقريب سنة ثمان ، أو سنة عشر وخس مئة . وقد ذكر ابن الجوزى نفسه أنه لم يكسن متحققا من تاريخ مولده ، غير أنه مات والده في سنة أربع عشرة وخمسمائة ، وقالست له والدته إن عمره كان نحو ثلاث سنين ، وكان مولده ببغداد بدرب حبيب . (1)

## (٣) نشأتـــه:

"نشأ يتيما على العفاف ، والصلاح" . توفى والد ، فى سنة أربع عشرة وخس عنة وعمره ثلاث سنين . فربته أمه وعمته التى ذهبت به الى سجرا وخس عنة وعمره ثلاث سنين . فربته أمه وعمته التى ذهبت به الى سجرا أبى الفضل بن ناصر وهو خاله ، فقام على تربيته وتلقينه الحديث . وذكر ابرا المجوزى أنه هو الذي تولى تسميمه مسند الامام أحمد بن حنبل وغيره من كترب الحديث ، وكان يكتب له أسما الكتب التى يحفظها . وقد قال ابن الجروى أول مشيخته :

"حملنى شيخنا ابن ناضر الى الاشياخ فى الصفـــر، وأسمعنى العوالي وأثبت سماعاتى كلها بخطه ، وأخذ لــى اجازات منهم ، فلما فهمت الطلب كنت ألا زم من الشيـــوخ أعلمهم ، وأوثر من أرباب النقل أفهمهم ، فكانت همتى تجويــد

<sup>(</sup>١) ابن خلكان: وفيات الاعيان ، جم ، ص ١٤٢٠٠

<sup>(</sup>٢) ابن العماد الحنبلي : شذرات الذهب في أخبار من ذهب ،جع، ص ٣٠٠ .

۱ (۳) ابن خلکان : مرجع سابق ، ج۱ ، ص ۲ و۲

<sup>(</sup>٤) ابن العماد الحنبلي: مرجع سابق ،ج٤ ، ص ٣٣٠ .

<sup>(</sup>ه) ابن الجوزى : لفتة الكب في نصيحة الوليد ، ص ٣٠-٣٠ .

العُدد لاتكثير العدد . ولما رأيت من أصحابي من يوائر الاطلاع على كبار مشايخي ذكرت عن كل واحد منهم حديثا . وذكر في هذه المشيخة أن له سبعة وثنانين شيخا " (())

وذكر سبطه أبو المظفر أن ابن الجوزى كان زاهدا في الدنيا ، لا يأكل مين حجمة الا يتيقن حلبها . وكان لا يضيع من وقته شيئا فقد كان يكتب في اليروم (٢)

وكان ابن الجوزى يختم القرآن في كل سبعة أيام ، ولا يخرج من بيت الجوزى الله القرآن في كل سبعة أيام ، ولا يخرج من بيت الجوزى الا للصلاة وللمجلس ، وحفظ القرآن وقرأه على أفضل القراء . وذكر ابن الجوزى أنه درس جميع العلوم . ويصف نفسه في الصغر فيقول :

"فانى أذكر نفسى ولي همة عالية وأنا فى المكتب ابن ست سنين وأنا قرين الصبيان الكبار، قد رزقت عقلاً وافرآ فسي الصفر يزيد على عقل الشيوخ ، فما أذكر أنى لعبت فى طريق مع الصبيان قط ولا ضحكت ضحكاً خارجاً . حتى انبي كنت ولى سبع سنين أو نحوها أحضر رحبة الجامع، فلا أتخير حلقية مشعبة ، بل أطلب المحدث فيتحدث بالسير، فأحفي في جميع ما أسمعه ، وأذهب الى البيت فأكتبه "(٢)

<sup>(</sup>١) ابن رجب: الذيل على طبقات الحنابلة ،ج١،ص ١٠٤٠

<sup>(</sup>٢) ابن العماد الحنيلي: شذرات الذهب ، جع ، ص ٣٠٠ .

<sup>(</sup>٣) ابن رجب: مرجع سابق ، ج١٠،١٥ ص .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ٤٠١ .

<sup>(</sup>ه) ابن الجوزي ، لفتة الكبد في نصيحة الولد ، ص ٣٦

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق ، ص ٢٩ - ٣٠

THE PRINCE GHAZI TRUST

أثناء ولا ية الوزير ابن يوس الحنبلي عقد مجلسا لعبد السلام بــــــــــن عبد الوهاب بن عبد القادر الجيلسي لمحاكنته بتهمه الزند قة لبحثه في علم الفلك بحضور ابن الجوزى فأحرقت كتبه وسلمت مد رسسة جده ـ عبد السلام بنعد الوهاب الى ابن الجوزى . وعند ما ولى الوزارة ابن القصاب الرافضى ، انتهز عبد السلام الفرصة ووشى بابن الجوزى ، فكتب ابن القصاب إلى الخليفة الناصر بذلك ، وكان الناصر يميل للشيعة ، فأمر الخليفة بتسليم ابن الجوزى إلى عبد السلام ، فخت على كتبه وداره وشت عياله ، ونقله في سفينة الى واسط ، واستغرقت الساف خسسة أيام ، لم يأكل فيها شيئاً ، وكان عمره آنذاك ثمانين عاماً ، وفي مدينا واسط، جمع عبد السلام الناس وادعى أن ابن الجوزى تصرف في أوقاف المدرسة ، وأتكر ابن الجوزى ذلك ، ثم سجنه بواسط في دار بدرب الديوان ، وكان ذلــــك وأتكر ابن الجوزى ذلك ، ثم سجنه بواسط في دار بدرب الديوان ، وكان ذلــــك في سنة تسعين وخس مئة للهجرة لمدة خس سنين ، ثم سعى له ابنه محـــــيى الدين يوسف ، وساعدته أم الخليفة التي كانت تعطف على ابن الجوزى ، فشفعــــــــ فيه عند ابنها الناصر ، فأمر بالإ فراج عنه سنة خس وتسعين وخس مئة للهجرة .

#### (ه) وفاتــــه

كانت وفاته ليلة الجمعة في الثاني عشر من رمضان في سنة سبع وتسعيين وخس مئة للهجرة ، وله من العمر سبع وثمانون سنة . وكان الحر شدييد آ ، وخس مئة للهجرة ، وله من العمر سبع وثمانون سنة . وكان الحر شدييد آ (٣) فأفطر كثير من الناس لكثرة الإرد حام ، ودفن في بغداد بباب حرب عند أبيه .

<sup>(</sup>١) أبن رجب: الذيل على طبقات الحنابلة ، ج١، ص ٢٥- ٢٢٤ .

<sup>(</sup>٢) ابن كثير : البداية والنهاية ، ج٣ ، ص ٢٩ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابسيق ، ص ٢٩ - ٣٠ .

THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR OUR ANIC THOUGHT

يضف ابن جبير مجالس ابن الجوزي العلمية فيقــول:

"شاهدنا يوم الخميس ، بباب بدر، في ساحة قصور الخليفة ، وخص بالوصول إليه ، والتكلم فيه ، ليسمعه الخليفة ووالدته ، كما يدخل العامة إلى ذلك الموضع الذي بسط بالحصر ، ويجلس بهذا المكان كل خميس، وجلسنا إلى أن وصل هذا العبر المتكلم ، فصعد المنبر وابتدأ القراء بالقراءة على الترتيب ، وقد أحصينا لهم تسع آيات من سور مختلف ات ، وعند ما قال خطبته أتى بأوائل الآيات منتظمات ، وسرد الخطبة على فقرة آخر آية منها على الترتيب إلى أن أكملها . وكانت الآية : ( هُو الّذِي جَعَلُ لُكُمُ الليلُ لِتسكُنُوا فِي في وَالنّهَا رَ مُصِراً إِنّ في ذُلِكُ لا ياتٍ لِقَومٍ يَسمَعُ وَنُ )) والنّها رأ مُصِراً إِنّ في ذُلِكُ لا ياتٍ لِقَومٍ يَسمَعُ وَنُ )) والذعاء له ولوالدته ، وكنى عنها بالستر الأشرف والجناب والدعاء له ولوالدته ، وكنى عنها بالستر الأشرف والجناب الأراف (٢))

ويذكر ابن كثير أن ابن الجوزى فى أحد مجالسه التفت الى ناحية الخليف ويذكر ابن كثير أن ابن الجوزى فى أحد مجالسه التفت الى ناحية الخليف والمستضى، وأخذ يعظه ، ويذكره بالفقراء والمساكين ، وأن العمال القائد وسين على حكم الرعية يظلمون الناس من ظلم أمير الموامنين الذى ولا هم ولم يحسن الاختيار فيهم ، وضرب له مثالا بيوسف عليه السلام الذى مكنه الله على خزائن مصر،

<sup>(</sup>۱) سورة يونس: ۲۲

<sup>(</sup>٢) ابن جبير: رحلة ابن جبير ، ص ١٦٠ .

وعمر بن الخطاب ثاني الخلفاء الراشدين ، ولقد مكتهم الله في الأرض ومع هــــذا لم ينفرد وا بالطعام ، والشراب دون الرعية . وقد التفت ابن الجوزى اثنــــاء الوعظ إلى الخليفة فقــال :

" يا أمير المو منين إن تكلمت خفت منك ، وإن سكت خف ت عليك، وإن قول القائل لك اتق الله خير لك من قوله لك إنكم أهل بيت مغفور لكم ، كان عمر بن الخطاب يقول: إذا بلغنى عن عامل لي أنه ظلم فلم أغيره فأنا الظالم ، يا أمير المو منين وكان يوسف لا يشبع في زمن القحط حتى لا ينسب الجائع، والله لا ذاق عمر سمناً ولا سمينا حتى يخصب الناس، قال فيكي المستضى وتصدق بمال كثير ، وأطلق المحابيس ، وكسى خلقا من الفقراء " (١)

ويذكر ابن الجوزى أن قوله كان يقع فى قلوب الناس وأنه أسلم على يديه نحسو مائتين من أهل الذمة ، وتاب فى مجالسه أكثر من مائة ألف وقطع اكثر من عشريسن ألف سالف للذين كانوا يتظاهرون بالتخنث فى عصره (٢) وكان يستطيع ارتجال المجلس كله من غير اعداد محفوظ ، وربما تقرأ عنده فى المجلس خسى عشرة آيسة ، فيأتى عن كل آية بخطبة تناسبها فى نفس الوقت . (٣)

وكان ابن الجوزى في مجالسه يمدح السنة ، والإمام أحمد وأصحابه ،ويذم من يخالفهم ، خصوصاً في مسائل الأصول ومنها مسألة القرآن .

<sup>(</sup>١) ابن كثير: البداية والنهاية ،جر٣،، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: لفتة الكيد في نصيحة الولد ، ص ٣٦ .

<sup>(</sup>٣) ابن رجب: الذيل على طبقات الحنابلة ، جر، ص ١٠٠٠

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، ج ١ ، ص ٢٠٠ .

ويذكر سبطه أبو المظفر أنه سمع ابن الجوزى على المنبر في آخر عمره يقول :

"كتبت بإصبعي هاتين ألفي مجلد ، وأسلم على يدى عشرون
ألف يهودى ونصراني "(١)

ويقول ابن كثير في وصفحالسه : حضر مجلس وعظه الخلفاء والوزراء والمسوك ويقول ابن كثير في وصفحالسه : حضر مجلس وعظه الخلفاء والعلماء والفقراء ومن سائر فئات الناس ، وأقل ماكان يجتمع في مجلسس وعظه عشرة آلا ف وربما تكلم من خاطره على البديهة نظماً ونثراً ، لا نظير له في الوعظ. ويذكر ابن خلكان انه كانت له في مجالس الوعظ أجوبة نادرة منها :

"أنه وقع الخلاف ببغداد بين أهل السنة والشيعة فــــى المفاضلة بين أبى بكر ، وعلى رضى الله عنهما ، فرضى الكل بما يجيب به الشيخ أبو الغرج ، فسأله شخص عن ذلك وهــو في مجلس وعظه . فقال: أفضلهما من كانتُ ابنته تحتــه ، ونزل في الحال حتى لا يراجع في ذلك ، فقالت السنــة : هو أبو بكر لأن ابنته عائشة رضي الله عنها تحت رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقالت الشيعة : هو على لأن فاطمـــة ابنة رسول الله ملى الله عليه وسلم ، وقالت الشيعة : هو على لأن فاطمـــة ابنة رسول الله عليه وسلم ، وقالت الشيعة : هو على لأن فاطمـــة

ومن لطائف كلاسسه

سأله رجل يوماً : "أيما أفضل ،أسبح أم أستغفر ؟ فقال : الثوب الوسيخ أحوج إلى الصّابون من البخسور " (٤)

<sup>(</sup>١) ابن رجب: الذيل على طبقات الحنابلة ، ج١، ص ١٠٤٠ .

<sup>(</sup>٢) ابن كثير: البداية والنهاية ،ج٩١،ص٢٩ .

<sup>(</sup>٣) ابن خلكان : وفيات الاعيان ، ج٣ ، ص ١٥١ .

<sup>(</sup>٤) ابن كثير: مرجع سابق ، ج١٢٥ ص ٢٥

" وسأله سائل : أيج وز أن أفسح لنفسي في مباح الملاهى ؟ الملاهى ؟ فقال : عند نفسك من الففلة ما يكفيها ، فلا تشفله الملاهي ملاهيى " ( ( ) )

γ ـ شيوخــــه :

(أُ) أبو الفضل ابن ناصـــــر .

هو محمد بن ناصر بن محمد بن على بن عمر السلامي ، الفارسي الأصل شسم البغدادى ، الأديب اللغوى ، الحافظ أبو الفضل بن أبى منصور ، ولد سنة سبح وستين وأربع مئة للهجرة ، وتوفى سنة خسين وخس مئة للهجرة ، كان حافظ فابطاً متقناً ، ثقة من أهل السنة ، أخذ عنه ابن الجوزى علم الحديث ، وسمسه منه مسند الإمام أحمد بن حنبل بقرائته وغيره من الكتب ، ولا زمه مدة ثلاثين سنة ولم معرفة تامة بالمتون ، والاسانيد ، كثير التلاوة للقرآن الكريم .

(ب) أبو الحسن بن الزاغونسي .

على بن عبيد الله بن نصر بن السرى بن الزاغونى البغدادي الغقييية المحدث الواعظ ، ولد سنة خسس وخسين وأربع مئة للهجرة ، وتوفي سنة سبيع

(TT)

<sup>(</sup>١) ابن رجب: الذيل على طبقات الحنابلة ، ج١، ص ٢٢٤ .

<sup>(</sup>٢) ابن الاثير : الكامل في التاريخ ،جه ، ص ٢٧ .

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى : المنتظم : ج.١٠ص ١٦٣ .

<sup>(</sup>٤) ابن رجب: مرجع سابق ، ص ٢٢٦ - ٢٢٢ .

<sup>(</sup>ه) المرجع السابق ، ص ١٨٠٠

<sup>(</sup>٦) ابن الجوزى : مرجع سابق ، ص ٣٢ .

وكانت له حلقة بجامع المنصور يناظر فيها يوم الجمعة قبل الصلاة ، ثم يع \_\_\_\_ظ بعد الصلاة ، ويجلس يوم السبت أيضاً في باب البصرة وأخذ أماكنه أبو على بن الراذاني ولم يعطها ابن الجوزي لصغر سنه (١)

# (ج) عبد الوهاب الأنماطيي .

عبد الوهاب بن البيارك بن أحمد بن الحسن الأنهاطي ، الحاف الوالبركات ، محدث بغداد ولد سنة اثنتين وستين وأربع مئة وتوفي سنة شهان وثلاثين وخس مئة ، تتلمذ عليه ابن الجوزي وقرأ عليه الحديث في زمان الصبا ، كان لا يغتاب أحداً ، ولا يُغتاب عنده ، وكان صبوراً على القراءة عليه ، يقعد طول النهار لمن يطلب العلم ، ولم يكن يأخذ أجراً على العلم .

### (د) أبو منصور الجواليقي.

موهوب بن أحمد بن محمد بن الخضر بن الحسن بن محمد الجواليقى ، أبو منصور بن أبى طاهر ، شيخ أهل اللغة في عصره ، ولد سنة خس وستيين وأربع مئة للهجرة وتوفى سنة أربعين وخس مئة للهجرة . أخذ عنه ابن الجوزى علم اللغة ، وسمع منه الحديث وغريب الحديث وقرأ عليه كتابة "المعرب" وغيره من تصانيف .

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: المنتظم ، ص ٣٠٠

<sup>(</sup>٢) ابن الاثير: الكامل في التاريخ ،جه ، ص ٧

<sup>(</sup>٣) ابن رجب: الذيل على طبقات الحنابلة ، جر ، ص ٢٠٢ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ٢٠٣٠ .

<sup>(</sup>٥) ابن الاثير: الكامل ،جه،ص ١١.

<sup>(</sup>٦) ابن الجوزى : مرجع سابق ،ج.١،٠ص ٣١٠

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق ع ص ١١٨٠٠

رهه) ابو بكر الدينسوري ، THE PRINCE GHAZI TRUST (هـ) ابو بكر الدينسوري

أحمد بن محمد بن أحمد الدينورى البغدادى ، الفقيه الإمام أبو بكر ابن أبى الفتح ، برع فى الفقه ، وتقدم فى المناظرة على أبنا وانه . وتوفى سنية اثنتين وثلاثين وخسى مئة للهجرة ، وأخذ عنه ابن الجوزى الفقيه . (٢)

## (و) أبوحكيم النهروانسي .

إبراهيم بن دينار بن أحمد بن الحسين بن حامد بن إبراهيم النهرواني الرزاز ،الغقيه الزاهد الحكيم الورع ، ولد سنة ثمانين وأربع مئة للهجرة ، وتوفسي سنة ست وخسين وخس مئة ، وكانت له مدرسة بناها بباب الأزج ، وكان يدرس ويقيم بها ، ولما احتضر سلمها لابن الجوزى ، ودرس على يديه العلم خلق كثير ، وانتفعوا به ، ومن هوالا ابن الجوزى .الذي تعلم منه القرآن وعلم الفرائسين، وقد كان أبو حكيم من الزهاد في الدنيا العابدين الله حسق عبادته وسسن العلما العالمين بالعلم والتعبيد ، وكان يخيط الثياب ليكسب قوته ، ولا يغالى في رفع ثمن الخياطة ، فاذا أعطى الاجرة واستكثرها رد الباقسي . (٥)

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: المنتظم ، ج. ١ ، ٧٣٠١ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٣١ .

<sup>(</sup>٣) ابن رجب: الديل على طبقات الحنابلة ، جر، ص ٢٣٩ .

<sup>(</sup>٤) نفس المكان .

<sup>(</sup>ه) نفس المكان .

عاش ابن الجوزى في القرن الساد س الهجري في بغداد ، أي أنه عاصــــر حكم السلاحقة في الدولة العباسية الذي بدأ سنة سبع وأربعين وأربع مئة للهجرة ، والذي يهمنا دراسته من هذه الفترة الزمن الذي عاش فيه ابن الجوزي .

#### (١) الحياة السياسيــة:

ينتسب السلاجقة إلى سلجوق بن تقاق احد رواساء الأتراك وكانوا يسكنون بلا ماورا النهر " في مكان يبعد عن بخارى بعشرين فرسخا " " وكان عدد هم كثير جدا " وكانوا لا يدخلون تحت طاعة سلطان واذا قصدهم جميع دد هم كثير جدا " وكانوا لا يدخلون تحت طاعة سلطان واذا قصدهم جميع لا طاقة لهم به دخلو المخابئ والملاجئ وتحصنوا بالرمال ، فلا يصل اليهم أحد " ويقول ابن الاثير في سبب إسلام السلاجقة أن سلجوق بن تقاق لما كبر ظهر عليه أمارات النجابة ، ومخايل التقدم ، فقربه ملك الترك لكن زوجة الملك أبدت تخوفها من سلجوق وأغرت زوجها بقتله . عندها هرب سلجوق الى ديار الإسلام مع أتباعه،

<sup>\*</sup> تقاق معناها القوس الجديد . (ابن الأثير: الكامل ، جري م ٢٠) .

<sup>(</sup>۱) حسن ابراهیم حسن: تاریخ الاسلام السیاسی والدینی والثقافی والا جتماعی ، جع ، ص ۱ ۰

<sup>\*\*</sup> ما ورا النهر: نهر جیحون وهو النهر الفاصل بین خوا زم وبلاد خراسان وبین بخاری وسمرقند وتلك البلاد ، فكل ما كان تلك الناحیة فهو ما ورا النهر (ابن خلكان: وفیات الاعیان ، جه ، ص ۲۸) .

<sup>\*\*\*</sup> الغرسخ : هو ثلاثة اميال ، والميل ستىة آلاف دراع . (صحيح مسلم بشــرح النووى ، ج ؟ ١ ، ص ٥ ٦ ٦ ، وابن منظور : لسان العرب المحيط ، قدم له عبد الله العلايلي ، اعداد يوسف خياط ونديم مرعشلي ، ح ٢ ، ص ٣ ٧ ٠ ٠ .

<sup>(</sup>٢) ابن خلكان ، مرجع سابق ، جره، ص ٢٦-٤٠ .

وأخف يعمل على نشر الإسمالام ومحارسة كفار الترك (١)

وعل السلاجةة على توسيع ملكهم ، مماد فعهم للتطلع إلى بغداد وأرسل طغرل بك : أبو طالب محمد بن ميكائيل بن سلجوق بن لا قاق ، الملقب ركن الدين أول ملوك السلجوقية (٢) يستأنن الخليفة العباسي القائم بأمر الله في دخول بغداد ، فأرسل الخليفة العباسي إلى طغرل بك يستنهض على السير الى بغداد ، وذلك في سنة سبع وأربعين وأربع مئة للهجرة بعد أن استفحل الشقاق بين الخليفة والبساسيري ، وظهر الخلاف بينهما بعد أن تأكد الخليفة من أن البساسيري كاتب الفاطميين في مصر خرج على ماكان عليه من طاعب من أن البساسيري ، وقد صح عند الخليفة سوء عقيدة البساسيري ، وشهد عليه جماعت من الا تراك أنه عازم على نهب دار الخلافة ، وأنه يريد القبض على الخليفة ، لذلك كتب الخليفة إلى طغرل بك يحثه على القدوم إلى بغداد ، وكان هذا من أهساساب استيلاء السلاجقة على العراق . فأنفض أكثر من كان مع البساسيري، وهي في الجانب وعاد والي بغداد ، ثم أجمع رأيهم على قصد دار البساسيري ، وهي في الجانب

<sup>(</sup>١) ابن الاثير : الكامل ،ج٨،ص ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) ابن خلكان: وفيات الاعيان، جه، ص ٦٣٠.

<sup>\*</sup> البساسيرى: هو أرسلان أبو الحارث البساسيرى التركى ، كان من مماليك بها الدولة ، وكان أولاً مملوكاً لرجل من أهل مدينة بسا ، فنسب اليه فقيسل له البساسيرى ، وتلقب بالملك المطفر ، ثم كان مقد ما كبيراً عند الخليفة القائم بأمر الله ، لا يقطع أمراً دونه ، وخطب له على منابر العراق كلما . (ابن كثير: البداية والنهاية ، ج ٢ ، ص ٢ ٨) .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٦، وابن الاثير: الكامل ، ج٨، ص ٧١ .

ومنذ تولى السلاجقة السلطة في بفداد عملوا على استعادة نقــــوذ

الخليفة العباسى على الرملة ، وبيت المقدس ، ود مشق التى استولى عليه الفاطميون في مصر . وهذا مما زاد من الثقة بين الخليفة ، والسلاجقة . وظلت العلاقة حسنة فيما يبد و بين السلاجقة ، والخلفاء لأن السلاجقة الا تراك كانسوا يحبون أهل السنة ، ويوالونهم ، ويرفعون قد رهم .

وقد ولي الحكم في حياة ابن الجوزي عدة خلفا عباسيين ، كما حكم في هـنه الفترة عدة سلاطين سلاجقة ، ولم تقتصر العلاقة بين السلاجقة والعباسيين على الحكم والسياسة ، بل أقيمت بينهم بعض روابط المصاهرة لتقوية تلك العلاقة .

فغى سنة ثلاث وخسين وأربع مئة للهجرة تزوج طفرل بك أبنة الخليف ...ة ، وتزوج الخليفة القائم بأمر الله الخاتون ابنة أخ طفرل بك . •

وفى سنة ثمان عشرة وأربع مئة للهجرة تزوج الخليفة المسترشد آبنة السلط\_\_\_ان (٤) سنجر . وفى سنة إحدى وثلاثين وخس مئة تزوج الخليفة المقتفى بالخاتـــون فاطمة بنت محمد بن ملكشاه .

<sup>(</sup>١) على جميل مهنا : ابن الجوزي ومقاماته الادبية، ص ٤ .

<sup>(</sup>٢) ابن كثير: البداية والنهاية ، ج٢ ١، ص ٩ ٦ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٩ ٨ ، وعماد الدين الاصفهاني : تاريخ السلجوق ، ص ٢٩٠٠

<sup>(</sup>٤) ابن كثير: مرجع سابق، ج١٢، ص٤٩٠٠

<sup>(</sup>ه) المرجع السابق ، ص ٢١١ وابن الاثير: الكامل ، جر ، ص ٢ ه ٠٠

<sup>(</sup>٦) ابن كثير : مرجع سابق ، ج١٠،٥ م ١٩١٠،١٩١ ، ٢٢٤٠

فغى سنة ست عشرة وخس مئة للمجرة وسنة سبع عشرة وخس مئة للمجسرة دارت الحرب بين السلطان دبيس ابن صدقة ، وبين الخليفة المسترشد بالله وفي كلتا المعركتين كان النصر فيها للخليفة .

وفى سنة عشرين وخس مئة للهجرة وسنة إحدى وعشرين وخس مئة للهجيرة دخل السلطان محمود بحيشه بفداد ونهبها ، ونهب دار الخلافة ، ولكن الخليفة المسترشد بالله تمكن من هزيمته والخرجه من البلاد . (٢)

وفى رمضان سنة تسع وعشرين وخس مئة للهجرة أسر السلطان سعود الخليفة المسترشد ونهبت الأموال ، والحواصل وما فى معسكر الخليفة ، وفى نفس السنية دبر السلاجقة من يقتاله ، ومثلوا بجثته . وفى منتصف القرن السادس الهجيرى تمكن الخليفة العباسى المقتفى من القضاء على حكم السلاجقة فى العراق وبذلك أفسل نجم المسلاحة فى العراق وبذلك المسلوب (٤)

#### (٢) الحياة الاجتماعيدة ؛

كان المجتمع العراقي يتألف من عدة فئات هسى:

أ - الحاصة : وهم أصحاب الخليفة من الوزراء ، والقواد ، والقضاة ، والعلماء ،
 والكتاب ، والا دباء .

ب - العامة : وهم أقل ثقافة من الخاصة ومنهم : التجار، والصناع ، والغلاحـون ، والجند ، ويوالفون خليطاً من العرب ، والفرس ، والترك ، والنبط، والأرمـن ،

<sup>(</sup>١) ابن كثير: البداية والنهاية ، ج ١٢ ، ص ١٩٠ - ١٩٣٠

<sup>(</sup>٢) عماد الدين الاصفهاني : تاريخ آل سلجوق ، ص ١٤١ .

<sup>(</sup>٣) ابن كثير : مرجع سابق ، ص ٨ ٠ ٨ .

<sup>(</sup>٤) عماد الدين الاصفهاني : مرجع سابق ، ص ٢١٦ - ٢٢١ .

والجركس ، والاكراد ، والبربر وسنوا جنيعاً بالعرب ، لسيادة اللغييية والجركس ، والاكراد ، والبربر وسنوا جنيعاً بالعربية في العصر العباسي .

- جـ الرقيق : ويوالغون الغالبية العظمى من الخدم وهم : الجوارى ، والخصيان ،
  وبعضهم من أسرى الحرب ، ومعظمهم جلبوا في العصر السلجوقي من بلاد
  ما وراء النهر وهوالا ، يقومون على خدمة الخليفة وحاشيته والناس في فلاحــة
  الأرض وحراسة الدور ، وكان الخلفا ، يشترون الجوارى لجمالهن ، أو للفناء .
  وانتشرت تجارة الخصيان في المجتمع العراقي لحماية النساء .

وخير من يصف لنا الحياة الاجتماعية في بغداد ابن الجوزى لأنه ابنها مولداً
ونشأة . وقد قسم ابن الجوزى الناس إلى قسمين : عالم ، وجاهل .
ويرى أبن الجوزى أن الجهل يشمل أكثر طبقات المجتمع . فمن هوالا \* :

أ ـ السلاطين وعمالهم الذين تربوا على الجهل ، ولبس الحرير ، وشرب الخمسر ،

· - المسترطين وتعالمهم الدين تربوا على الجهل الوليس الحرير الوسر الحمسر المحمسر المحم

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حسن : تاريخ الاسلام السياسي ،جع ، ص ٢٥ - ٢٢٧ .

- ب التجار الذين همهم جمع المال ، كما أن هو لا التعاملون بالربا ولا يدو و و الزكاة . ومنهم من يطفف المكيال ، ويخسر الميزان ، ويبخس الناس حقوقهم . ويقضى طول النهار في الأسواق ، ولا يقيم للصلاة في حياته وزنا واردا صلمي بعضهم نقرها أو جمع بينها فهم كالبهائم .
- ج \_ قطاع الطرق الذين يتطلعون إلى اللذات فلا يساعدهم عيشهم فيخرجـــون للنهب ، والسلــب .
- لا \_ النساء اللواتى لا يحافظن على العفة ، والشرف وَيخُنَّ أزواجهن ، ومنهـــن من لا تصلي ولا تعرف شيئاً عن الدين ، فإذا سمعن موعظة لا تو ثر فيهــــن وكأنهن لم يسمعن شيئاً .
- ه \_ العلماء ذوو النية الخبيثة الذين يتعلمون للمباهاة ، ويعيلون إلى الغسق .
- و ـ الزهاد الذين يظهر منهم الريا ، والنغاق ، فسنهم من يلزم زاوية فـــــى السجد ولا يزور مريضا ، ولا صديقاً مدعياً أنه مشغول بالعبادة حتى يشار إليه بالبنان ، وهذا ليس من الإسلام ، فقد كان الرسول صلى الله عليه وسلم يعود المريض ، ويمشى بين الناس، وكل صحابى كان له عمل يقتات منـــه ، فأبو بكر رضى الله عنه كان يبيع القماش ، ومن هو الا الزهاد من يلزم السجد ويصلى ليل نها رليراه الناس فيصلوا مثله وتطيب نفسه بحمد الناس لـــه ، وسهم من يظهر الصوم الدائم حتى يقال عنه ما يفطر أبداً ، وهـــــوالا لا يد رون أنهم يفعلون هذا من أجل الناس والله تعالى يكلهم للنـــاس وفيهم من يصلى الفجر يوم الجمعة بالناس ويقرأ المعوذ تين حتى يقال عنه أنه ختم القرآن الكريم . فكل هذه الاعمال تدل على النفاق ، والريـــا،

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزى: صيد الخاطر، راجعه وحققه على الطنطا وى وناجى الطنطا وى ، ص ه ۲۹۸ - ۲۹۹

ومنهم من يأخذ الصدقات وهوغير محتاج لهسا (1)

هذه الانحرافات التي كانت ظاهرة في المجتمع البفدادي لم تكن خافية على كثير من زوارها ، فقد وصفهم ابن جبير الأندلسي في رحلته بنفس الصفات فقال:
" أهل بفداد كانوا كأهل روما في أواخر أيام الدولة الرومانية"

فسنهم من يتصنع بالتواضع ريا، ويتصفون بالكبريا، والفرور، ويزد رون الغرب الويظهرون الأنفة ، والكبريا، لمن د ونهم ، ويحتقرون أهل جسيع البلاد كأنه يطنون أن ليس لله بلاداً ، ولا عباداً سواهم ، ويسحبون أن يالهم بطراً ولا يفيرون منكراً ، ويتعاملون بالربا ، ويخسرون الميزان في البيع لفيرهم ، ويطففون الدالة المتروا ولا يبالون في ذلك ، فالغريب فيهم لا رأفة ولا رحمة له ، متضاعف الإنفاق، لا يجد من أهلها إلا من يعامله بنفاق . وأما فقها واهم المحدثون ووعاظهم فهم مدا ومون على الوعظ، والتذكير ، والتنبية ، والمثابرة على الانذار المخوف والتحذير ، فلا يخلو يوم من أيام جمعاتهم من واعظ يتكلم فيه ، ولكن سرعان ما يذهب وعظهم ، ولرشاد هم أدراج الرياح فلا تجد من يسمع او يجيب . (٣)

#### (٣) الحياة العلميسسة:

تأثرت الحالة العلمية في هذه الحقبة من الزمن بعوامل متعددة منها :

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى : صيد الخاطر ، ص ٣٣٠-٣٣١ .

<sup>(</sup>٢) أبن جبير: رحلة ابن جبير، ص١٢٠.

<sup>(</sup>٣) العرجع السابق ، ص ٧ ه ١ - ٨ ه ١ ٠

<sup>(</sup>١٤) ابن الجوزى : المنتظم ، ج. ١ ، ص ٢١٣ .

### ب ـ سيطرة الدولة على التعلسيم :

اهتم الخليفة الناصر لدين الله (٥٧٥ه - ٢٦٢ه) بالناحية العلميسة ونقل الكتب العديدة والقيمة إلى المدرسة النظامية . وأنشأ مكتبة ضخمسة له وكانت تحتوى على نغائس الكتب .

كما أن انتشار التعصب المذهبي أدى الي ضعف مكانة العلماء والمغكريسن في ذلك الوقت ، وأصبحت الدولة تتدخل في تعيين الموظفين في المدارس ، وأصبح لا يستطيع أحد التحدث في المدارس والساجد الا باذن من الخليفة. ثم إن السلاطين السلاجقة أخذ وا يتدخلون في مصروفات المدارس، ويقسول ابن الجوزى: إن السلطان تقدم في صفر سنة ثلاث وعشرين وخس مئسة للمجرة بالختم على أموال مدرسة ابي حنيفة ومطالبة وكلائه بالحساب، ووكل قاضي القضاة الزينبي بهذه المهمة . وكان قد قيل له إن الدخل نحو ثمانين ألف دينار وماينغق عليه عشرة (٥)

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: المنتظم ،ج. ١ ، ص ٢ ، ٣ ، ٢ ، ٢ ،

<sup>(</sup>٢) ابن كثير: البداية والنهاية ، ج١ ١ ، ص ٠٥٠٠

<sup>(</sup>٣) أحمد شلبي : التربية الاسلامية ، نظمها ، فلسفتها ، تاريخها ، ص ١٩٤٠ .

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزى : مرجع سابق ، ج. ١ ، ص ١٤٢ - ه ١ ، ٠

<sup>(</sup>ه) المرجعالسايق ،ص١١ ٠

THE PRINCE GHAZI THE UNITED THE OUR ANIC THOUGHT

لم تعد الدولة تساند مذهب الأشاعرة وسمحت لأهل السنة بذمه سلم واستجابت لضغط الحنابلة في إخراج أبي الفتوح الإسغرائيني من بفسداد سنة إحدى وعشرين وخس مئة للهجرة ، وسنة ثمان وثلاثين وخس مئة للهجرة وسنة خس وأربعين وخس مئة للهجرة .

ويقول ابن الجوزي في مساندة الخليفة له سنة إحدى وسبعين وخس مئسة للهجرة كان الرفض في هذه الأيام قد كثر ، فكتب صاحب المخزن الى أسسير المؤمنين يحثه على دعم جهود ابن الجوزي في مقاومة البدع ، فوافق أمير الموامنين على ذلك ، وأخبر الناس أن من يتهجم على الصحابة سوف يهدم منزله ويخلسد في السجسن ، وفي شوال من نفس السنة منع الوعاظ كلهم من الوعظ الا ثلاثة : ابن الجوزي من الحنابلة ، والقزويني من الشافعية ، ومهر العبادي من الحنفية .

وقد ظهرت العديد من المدارس في هذه الفترة اذ يذكر ابن جبير الــذى زار العراق في أواخر القرن السادس الهجرى أنه كان في مدينة بفداد نحـــو ثلاثين مدرسة ، وجميعها كانت واقعة في الجهة الشرقية من المدينة ، وأعظمهـــا وأشهرها المدرسة النظامية التي بناها نظام الملك ، وقد شرع في بنائهـــــا

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: المنتظم ، ص ٢٠٦٠، ١٤٣٠ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى : مرجع سابق ، ج. ١، ص ٥ ٥٠٠

<sup>(</sup>٣) المرجّع السِابق ،ج.١٠٠٥ ٥٠ ٠

<sup>(</sup>٤) ابن جبير: رحلة ابن جبير، ص ١٦٤٠.

عام سبعة وخسين وأربع مئة للهجرة ، وبدأ التدريس فيها في ذى القعدة سنسة تسع وخسين وأربع مئة للهجرة ، وعين لتدريسها وشيختها أبو اسحاق الشيرازى . وبالا ضافة إلى المدرسة النظامية كان يوجد عدة مدارس أخرى نذكر منها علسيل المثال لا الحصر :

- (٣) ٢ - المدرسة التي بناها ابن الابرى بباب الأزج سنة أربعين وخس مئة للهجرة .
- " المدرسة التي بناها ابن الشمحل في المأمونية ودرس فيها أبو حكيم إبراهيم ابن دينار النهرواني الحنبلي ، وقد توفي في آخر هذه السنة ودرس بعده فيها ابن الجوزي وذلك في سنة ست وخسين وخس مئة للهجرة (٤)
- المدرسة التي بناها حمزة بن على بن طلحة أبو الفتوح الحاجب، بجانب بين طلحة أبو الفتوح الحاجب، بجانب بين داره ، وتوفى سنة ست وخمس مئة للهجرة ، وبنى هذه المدرسة الأصد قائل من الله المدرسة الأصد قائل من الله بين داره ، وتوفى سنة ست وخمس مئة للهجرة ، وبنى هذه المدرسة ال

<sup>\*</sup> أبو اسحاق الشيرازى : هو ابراهيم بن على بن يوسف الفيروز ابادى ، شيخ الشافعية ، وشيراز قرية من قرى فارس وقيل هى مدينة خوارزم ، ( ابن كثير : البداية والنهاية ، ج ٢ ، م ٢ ٢ ) .

<sup>(</sup>١) ابن جبير: رحِلة ابن جبير، ص ٩٥، ٥٥ .

<sup>(</sup>٢) ابن الاثير: الكامل ، حبر ، ص ٩٦٩ .

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى :البنتظم، جتها، ص ١١٥ - ١١٦٠

<sup>(</sup>٤) ابن كثير: مرجع سابق ، ص ه٢٤٠

<sup>(</sup>٥) ابن كثير: مرجع سابــــق ، ج١٢ ، ص ه ٢٤ .

<sup>(</sup>٦) ابن الاثير: مرجع سابق ، جه، ص ٧٨٠.

ه - وفي سنة سبع وخسين وخس مئة للهجرة كلت المدرسة التي بناها الوزير - روي سنة سبع وخسين وخس مئة للهجرة كلت المدرساً (١) ابن هبيرة بباب البصرة ، ورتب فيها مدرساً وفقيهاً .

وأقام فيها الفقهاء ورتبت لهم الجراية وكان مدرسهم أبو الحسن البراندسي.

- ٦ في سنة سبعين وخس مئة للهجرة سلمت لابن الجوزى المدرسة التي كانت
   ١ داراً لنظام الدين أبي نصربن جهير ، وقد أوقفت على أصحاب أحمد بن حنبل.
  - ٧ وفي يوم الأحد ثالث المحرم سنة سبعين وخس مئة للهجرة بدأ ابن الجوزى بالتدريس في مدرسته التي بناها بدرب دينار وذكر فيها يومئذ أربعة عشر درساً من مختلف العلوم .

## 

لقد كان لابن الجوزى باع طويل في جميع أنواع العلوم ، والفنون ، وألـــف مئات الكتب منها المطبوع ، ومنها المخطوط، ومنها المفقود .

يقول ابن العماد الحنبلي عن ابن الجوزى :

"الواعظ المتغنن صاحب التصانيف الكثيرة الشهيرة في أنواع العلم من التغسير والحديث والفقه والزهد والوعظ والاخبار والتاريخ والطيب.

وسئل عن عدد تصانيفه فقال زيادة على ثلاث مائة وأربعين

<sup>(</sup>١) ابن كثير: البداية والنهاية ، جرم ، م ٥٠٠٠ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: المنتظم ، ج.١، ص ٢٠٣٠.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٥٢ - ٢٥٣ .

<sup>(</sup>٤) ابن رجب: الذيل على طبقات الحنابلة ، جر، ص ٥٠٥ ، وابن الجوزى: مرجع سابق ، ص ٢٥٠ .

#### مصنفاً منها ماهو عشرون مجلداً ، وقال الحافظ الذهبير المجاددة منها ماهو عشرون مجلداً ، وقال الحافظ الذهبير

ماعلمت أن أحداً من العلماء صنف ماصنف هذا الرجل (()

وقد صنفت ناجية عبد الله إبراهيم مولفات ابن الجوزي حسب الموضوعات . كليلي :

- (١) ٢٧ كتابا في القرآن وعلوسه.
- (٢) ٢٤ كتابا في الحديث ورجاله وعلومه .
- (٣) ٥٥ كتابا في المذاهب والاصول والفقه والعقائد .
  - (٤) ١٤٣ كتابا في الوعظ والاخلاق والرياضيات.
    - (ه) ۱۰ کتب فی الطب.
    - (٦) ١٦ كتابا في الشعر واللغية .
- (٧) ٩٢ كتابا في التاريخ والجغرافية والسير والحكايات.

وبهذا يكون مجموع ماصنفته ثلاثمائه وأربعة وثمانين كتاباً ونذكر بعض أسمياء هذه الكتميين :

- ۱ جامع السانيد است وعب به أغلب مسدد أحمد ، وصحيحي البخاري ومسلم وجامع الترمندي .
  - ٢ المنتظم في تواريخ الأم من العرب ، والعجم في عشرين مجلداً .
    - ٣ \_ لقط الجمأن في كان وكان . ٣
    - ٤ الموضوعات في أربعة أجسزا ،

(٣) ابن كثير: البداية والنهاية ، ج ١٣ ، ص ٢٩ .

<sup>(</sup>١) ابن العماد العنبلي : شذرات الذهب ، جع ، ص ٩ ٣٩ ، ٣٣١ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى :المصباح المضيئ في خلافة الستضيّ ، تحقيق ناجيــــة عبد الله ابراهيم ، ج١،ص ٢٩ .

ه - زاد المسير في علم التفسير أربعة أجزاء (١٠)

٦ - المصباح المضيئ في دولة المستضئ : وقد ألفه للخليفة المستضئ .

γ ـ عمدة الراسخ في معرفة المنسوخ والناسخ : خمسة أجزاء .

A - منهاج الوصول إلى علم الأصول : خمسة أجزاء .

و .. العلل المتناهية في الأحاديث الواهية : مجلدان .

. ١- فضائل عمر بين الخطياب .

١١ - فضائل عمر بن عبد العزيز .

١٢- فضائل سعيد بن السيب.

٣ ١ - فضائل الحسن البصيري.

ي ١- صفة الصفوة ؛ أربع مجلدات .

ه ١- دم الهوى : مجلسدان .

٦ ١- صيد الخاطر -

١٧-الاذكيــا، .

٨ ١- أخبار الحمقي والمغفلسين .

٩ استقد العلم والعلماء أو تلبيس ابليس: مجلدان.

. ٢ - المقامات .

( TY)

<sup>(</sup>١) ابن خلكان : وفيات الاعيان ، جم ، ص ، ١ .

<sup>(</sup>٢) ابن رجب: الذيل على طبقات الحنابلة ، جر ، ص ٩٠٠ - ٢٠٠ .



# أ \_ الأهداف من تأليفـــه :

ذكر ابن الجوزى الأسباب التي دعته لتأليف كتابه الأذكياء وهذه هي :

- 1 معرفة أحوال الأذكياء لأن هذا يوادي إلى تقديرهم حق قدرهم. وهدذا يعنى أن ابن الجوزى يعتبر الذكاء عنصراً بارزاً في الشخصية الانسانية.
- - ٣ تأديب المعجبين والمتباهين المغرورين برأيهم .

يرى ابن الجوزى أن عرض أنواع مختلفة من السلوك الذكي يوادى إلى تأديب المعجبين برأيهم ، وكان ابن الجوزى يريد تأديب هوالا من خلال تعريفهم بأنماط السلوك المتميز التى يتصف بها الأذكيا ، وعند ما يدرك هوالا المغرورون تفوق غيرهم عليهم فإنه من المحتمل أن يقللوا من غلوا عهسسم ،

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى : الاذكياء ، ص ه .

<sup>(</sup>٢) مسنك الامام أجمد بن حنيل ، جرا، ص ١٥٠٠ .

THE PRINCE GHAZING THOUGHT

#### ب أبواب الكتـــــاب:

يضم الكتاب ثلاثة وثلاثين باباً كرست للحديث عن السلوك الذكي بجميع صوره من أقوال ، وأفعال سواء كان هذا السلوك بناءاً أو هداماً . ففي الأبواب الأربعة الأولى يذكر فضل العقل وأثره على تصرفات الإنسان في السر والعلانية ، وطبيعة القدرة العقلية العامة ، ومحلها وبيان معنى القدرات العقلية مثل الذهبين والغهم ، والذكاء . ثم ذكر سمات العاقل ، واستدل على فضل العقل بأحاد يث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم . وأوضح أن العقل هبة من الله سبحاني وتعالى يهبه لمن يشاء من عباده ، فالفائز في الدنيا والآخرة من استغل عقليه في كبح جماح شهواته العاجلة التي تسبب الضرر له وللمجتسع ، وكان عمله خالصاً في كبح جماح شهواته العاجلة التي تسبب الضرر له وللمجتسع ، وكان عمله خالصاً لله عز وجل لينال الجنة . كما بين سمات العاقل واعتمد في ذلك على ما قاليه العلماء الذين سبقوه مثل أحمد بن حنبل ، والمحاسبي ، وأبي حنيفة ، والشافعي

ثم استعرض في الأبواب الثلاثة التالية السلوك الذكي عند الأنبياء المتقدمين الذين سبقوا محمداً صلى الله عليه وسلم ومنهم سيدنا ابراهيم، واسماعيل عليهما السلام، وذكر من الحكماء لقمان الحكيم . كما ناقش السلوك الذكي الذي تميز بمه نبينا محمد صلى الله عليه وسلم .

وفى الأبواب السبعة التالية اي من السابع وحتى الرابع عشر تحدث ابن الجوزى عن السلوك الذكى قولاً ، أو فعلاً عند أصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: الاذكياء ، ص ٦ .

والخلفا، ومعظم الخلفا، الذين ذكرهم من الدولة العباسية ومن هوالا السفاح أول خلفاء الدولة العباسية ، وأبو جعفر المنصور ، والمهدي ، والمأمون ، والمعتضد بالله وذكر من خلفا الدولة الأموية عبد الملك بن مروان ، وهشام بن عبد الملك. وذكر السلوك الذكى عند السلاطين ، والحجاب ، والأمراء وأصحاب الشرطية والوزراء والقضاة ، والعلماء ، والفقهاء .

ومن القضاة الذين ذكرهم كعب بن سور وأبو بكر الباقلاني ، وشريح ، ومــــن العلماء والفقهاء الشعبي ، والاعش ، وأبو حنيفة ، والشافعي .

أما الأبواب التسعة عشر الأخيرة خصصت لإعطاء أمثلة من السلوك الذكى عند الفئات الأخرى في المجتمع الإسلامي مثل النساء ، والاطفال ، والشعراء واللصوص، والأعراب ، والأطباء ، والمحاربين ، والعوام ، والمتطفلين . وتضمنت الفصرول السابقة كذلك أمثله من السلوك الذكي لأفراد آخرين ينتمون إلى مجتمعات أخرى خارج المجتمع الاسلامي ، وقد ختم ابن الجوزى كتابه ببابين عن السلوك الذكي عند الحيوان .

# (٣) التعريف بكتاب أخبار الحمقى والمغفلين

### أ ... الاهداف من تأليف ... .

يذكر ابن الجوزى أنه قصد من تأليف هذا الكتاب تحقيق الأهداف التالية:

(١) شكر الله تعالى على هبة العقل .

ان الله سبحانه وتعالى خلق الناس متفاوتين في الفهم ، والإدراك . فالذين وهبهم الله تعالى المكانة العالية في العقل يستطيعون أن يتصرفوا التصــــرف

الصحيح السوى في المواقف السختلفة التي تقابلهم في الحياة اليومية ،امـــا الذين ينقصهم الفهم والإدراك ، فانهم لا يحسنون التصرف في هذه المواقــف لذا فانهم يجلبون الضرر على أنفسهم ، وغيرهم ، ويكون الصحت لهم في المجالــس خيراً من الكلام لأنهم لا ينطقون بصحيح ،أو بشيئ يستفاد منه ، وهم فئات مختلفة ، أذ منهم من لا يستطيع أن يدرك الاعداد ولا النظافة الجسمية ، ولا حتى الطريق الصحيح لعبادة الله سبحانه وتعالى ،كل هذا يكون عبرة للعاقل السوى . فإذا الصحيح لعبادة الله سبحانه وتعالى على ما وهبه الله من قوة عقلية شاهدهم أو سمع أخبارهم شكر الله سبحانه وتعالى على ما وهبه الله من قوة عقلية تجعله يدرك الأمور على حقيقتها ويقدرها على أحسن تقدير .

(٢) اتقاء أسباب الغفلة الفير الموروشة .

على الموامن أن يبتعد عن أسباب الفغلة ويكون ذلك بالتعليم، والعمل ، والتفقه في آيات الله عز وجل وفهمها الفهم الصحيح وأن يبتعد الإنسان عـــن التقليد الأعمى .

(٣) الترويح عن القلب باللهو المباح الهادف الذي يجدد النشاط ويبعست في النفس الهمة والقوة على مواصلة العمل ، ويبعد الحزن عن القلب . اي أن ابن الجوزي قصد من ايراد بعض أخبار الحمقي تسلية النفس وجلاء الهم . وهنا يلفت ابن الجوزي نظر العربين الى أهمية الترويح في العملية التربوية (١) وأثره في جذب الانتباء وتجديد النشاط ودفع السيّام .

### ب - أسواب الكسساب:

وهى أربعة وعشرون باباً. تكلم فيها ابن الجوزى عن السلوك الأحمق والمففل بحميع صوره، وأشكاله سواء كان غريزة، أو صدر عن فعل من العقلاء وبذلـــــك

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: أخبار الحمقى والمفظين ، ص ١٥ - ١٦

اعتبرهم ابن الجوزي من الحمقي والمغ<u>فله الين</u> THE PRINCE

وعالج ابن الجوزى في الأبواب الثلاثة الأولى تعريف الحمق والتغفيل وبيين أن الناس يتفاوتون في الحمق والتغفيل .

وفى البابين الرابع والخاس ذكر واحدا وأربعين آسما للأحمق منها الرقيسع، المائق ، المأفوك ، وثمانية أسماء أخرى للنساء الحمقاوات منها ثلاثة أسماء مشتركة بين الجنسين وهي الرطئ ، الرطيئة ، الأخرق ، الخرقاء ، الداعك ، الداعكة (١)

وأوضح بعد ذلك الصفات الجسمية للأحمق ، وأفعاله ، السلوكية وكيف يمكن معرفة الأحمق من أقواله ، وتصرفاته . وكرس الباس السادس للتحذير من صبحية الأحمق وعدم مخالطته حتى لا يكسب الفرد السلوك السبيء ، لأن معظالمعارف ، والعادات ، والسلوك الخلقية تكسب من مجتمع الفرد ، وبيئته السبتى يعيش فيهسلا

وفى الباب السابع ذكر ما يضرب به المثل عند العرب في الحمق ، فذكر عشرة أمثال تضرب للحمقي من الرجال ، والنساء منهم : هبنقة ، وجما .

كما أورد بضعة أمثال تشير الى حمق بعض الحيوانات مثل الضبع ، والذئبية ويضعة أمثال تشير الى حمق بعض الطيور مثل النعامة . وأنهى الغصل بالمشل التالى : "أحمق من رجلة " والرجلة نبات ينمو في مجارى المياة وهي السبتي يسمونها البقلة الحمقاء ويسميها بعض العوام (الفرفحينة) .

أما الباب الثامن فقد أورد فيه أخبار من ضرب المشل بحمقه، وتفغيله وسن هوالاء هبنقة وجحا وأبو عبد الله الجماص ودغهة بنست مغنسيج

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: أخبار الحمقى والمففلين ، ص ٢٧٠٠

<sup>(</sup>٢) هبنقة: يزيد بن ثروان أحد بنى قيس ابن ثعلبة، مضرب المثل فى الفغلة، و ويلقب: ذى الودعات ومن حمقه انه جعل فى عنقه قلاده من ودع وعظام وخزف خوفا من أن يضل نفسه فيعرفها بذلك (ابن الجوزى: أخبار الحمقى والمغفلين عص ١٤) .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق عص ٠٤٠

ويرى ابن الجوزي أن العاقل قد يتصرف تصرفاً أحمق ، ويصر عليه ويستصوبه ، وفي هذه الحالة فانه يعتبره مفغلاً ، وأحمق هذه الحقيقة أوضحها ابن الجسوزى في الباب التاسع . ومن أولئك العقلاء الذين صدرت عنهم تصرفات من هذا النوع إبليس عليه لعنه الله ، وقابيل ، وفرعون . وأما بقية أبواب الكتاب فقد كرست إلا عطماء نماذج من السلوك الأحمق عند طبقات المجتمع المختلفة فذكر في الباب العاشر أخبار المغفلين من القراء وبين في الباب الذي يلية اخبار المفغلين من رواة الحديث . ولم يسلم الأمراء ، والولاة من التغفيل اذ بين ابن الجوزي ذلــــك المغفلين من القضاة ، والكتاب ، وكرس ابن الجوزى البابين الخاس عشــــر، والسادس عشر لذكر المغفلين من المواذنين ، والأئمة ، أما المغفلون مسسين المتحد لقين في اللغة فقد بين حالهم في الباب الثامن عشر ، واورد ابن الجوزي في الباب التاسع عشر نماذج من أشعار المفغلين . واورد أخبار الحمقي حصين كتابه بالباب الرابع والعشرين الذي جمع فيه أخبار معفلين ينتمون الى مختلف طبقات المجتمع .

# (٤) طريقته في معالجة موضوعاته في الكتابين

ما من شك في أن حُسن اختيار الطريقة المناسبة لشرح الموضوع المراد إبرازه يكون سبباً في النجاح للوصول إلى الهدف المنشود ، وقد استمان ابن الجسوري بعدة طرق لتوضيح الفكرة التي يريد أن يعبر عنها وهي :

THE PRINCE GHAZI TRUST

يتشابه الكتابان في الأسلوب ، وطريقة العرض ، فقد استمان ابن الجووي بالآيات القرآنية في الكتابين للتعبر عن الفكرة التي يريدها ، لأن الله سبحاني وتعالى أنزل القرآن الكريم على النبي صلى الله عليه وسلم وبعثه كافة للنور البخرجهم من الظلمات إلى النور ، ويهديهم إلى طريق الخير في الدنيا والآخرة ، ويحذر الله تعالى الناس أن يبتغوا غير الإسلام دينا الله تعالى لن يقبل من أحد أن يبتغى غيره دينا .

وقد أورد ابن الجوزى آيات قرآنية في كل من الكتابين ، فهناك آيات جيئ بها للدلالة على حسن التصرف وسرعة الجواب، يروى ابن الجوزى أنه جياء طفيلي إلى وليمة فأغلق الباب دونه ، فأخذ سلما وضعه على حائط صاحب الوليمة ، فأشرف على عيال صاحب الدار وبناته ، فقال له الرجل : أما تخاف الله رأيت أهلي وبناتي ، فقال الطفيلي :

" لَقَدَ عَلِمتَ مَالَنَا في بَناتِكَ مِن حَقَّ وَإِنَّكَ لَتَعلمُ مَانُرِيسهُ" . (١) فأذن له الرجل بالدخول وحضور الوليسة .

والسلوك الذكي هنا يتمثل في حفظ الآيات القرآنية والتعبير بها عما يقصد، الشخص ، وجهل المرّ بالقرآن دلالة على حمقه ، وتغفيله، ومن الأمثلة التيذكرها أن بعض الائمة لا يقرأون بغاتحة الكتاب في الصلاة ، وهذا لا يجوز لقول الرسول صلى الله عليه وسلم :

<sup>(</sup>۱) سورة هود : آية γ ،

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى : الاذكياء ، ص١٧٨ .

ر لا صلاة لمين لم يقيراً بفاتحة الكتياب ).

وفى حديثه عن الحمقى من معلى الصبيان ساق قصة ذلك المعلَّم الذى ك\_ان يدخل آية في آية من سور تُتعَددة ويظن أنها آية واحدة. فقد كتب لأحروب تلاميسذه :

\* واذ قَالَ لُقَمَانُ لِابنِهِ وَهُوَ يَعِظُهُ ۚ ۚ ۚ يَابُنَى ۖ لَا تَقْصُصُرُوا يَسَاكَ عَلَى إِذْ قَالَ لُقَمْ لِللَّا فِرِينَ عَلَى إِذِ وَتِكَ مَ فَيَكِيدُ وَاللَّا فِرِينَ كَا مَا أُورِينَ كَا مُنْهِلِ الكَّافِرِينَ أَمْمِلَهُم رُوَيَسَدَا ( ؟ )

أَمْمِلُهُم رُوَيَسَدَا ( ؟ )

وعند ما قيل له انك تدخل سورة في سورة ، قال: نعم حتى لا يتعلم التلميسية في سورة ، قال: نعم حتى لا يتعلم التلميسية شيئاً لأن والده لا يدفع ، ويدخل شهراً في شهر . محاولا أن يمرر حمقه .

# ب الاستشهاد بالأحاديث الشريفة :

الرسول الكريم خير قدوة للمسلمين ومعلم للبشرية ، فكان عليه الصلاة والسلام خلقه القرآن ولهذا غرس العقيدة في قلوب الصحابة الذين كانوا هم دعائــــم قوية للمجتمع الإسلامـــي .

وقد استعان ابن الجوزى بالأحاديث النبوية فيما يربوعلى ثلاثين موضع \_\_\_\_اً

(١) صحيح سلم بشرح النووى ، جع ، ص١٠٠٠ .

(٢) سورة لقمان : آية ١٣ ( وَإِذ قَالَ لُقمان لِإبنه وَهُو يَعِظُهُ يَابُنَى لا تُشرِك بِاللّه إِنَّ الشِّركُ لَظُلُم عَظِيمٌ )

(٣) سورة يوسف : آية ه . ( قَالَ يَابُنَى ۖ لاَ تَقصُص رُوءَ يَاكَ عَلَىٰ إِخوَتِكَ فَيكِيدُ وا لَكَ كَيداً إِنَّ الشَّيطانَ الإِنسانِ عَدُو وَمُبِتَ يَنْ ۗ ﴾

(٤) سورة الطارق: آية ١٧٠٦ ( وَأَكِيدُ كَيداً ، فَسَهِلِ الكَافِرِينَ أَسْهِلْهُم رُويدا »

(ه) ابن الجوزي و اخبار الحمقي والمفغلين ، ص ١٤٢ .

فى كلمن الكتابين ، منها الأحاديث الصحيحة ومنها الضعيفة ، إلا يضاح الفكسرة التي يعبر عنها ، فعند ما أراد الرسول صلى الله عليه وسلم التخلص من الذين يثيرون الفتنة بين السلمين ذكر ابن الجوزى فى كتاب الأذكياء تحت باب فين سياق المنقول عن أصحاب نبينا صلى الله عليه ورضى الله عنهم الحديث الاتى :

( قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : " من لكعب بــــن الأُ شرف فإنه قد أذى الله ورسوله ، فقال له محمد بن مسلمة التحبُّ أن أقتله يارسول الله قال: نعم، قال: أنا لـــــه يارسول الله فائذن لي أن أقول ، قال : قل فأتاه محمد بن مسلمه فقال: إن هذا الرجل قد أخذنا بالصدقة وقد عنانا، وقد مللنا منه ، قال: الخبيث لما سمعها والله لتملنه أو لتملن منه وقد علمت أن أمركم سيصير إلى هذا ، قال ؛ إنــــا لا نستطيع أن نسلمه حتى ننظر ما يفعل وإنا نكره بعسب أن تبعناه حتى ننظر إلى أى شيئ يصير أمره وقد جئت لتسلفني تمرا ، قال : نعم على أن ترهنوني نساءكم ، قال محمد : أنرهنك نساءنا وانت أجمل العرب ، قال: فأولا دكم ، قال : فيعير الناس أولا دنا بأنيا رهناهم بوسق ،أو وسقين وربمي قال: فيسب ابن احدنا فيقال برهن وسق أو وسقين ، قال: فأى شئ ترهنوني، قال : نرهنك اللامة يعنى السلاح ، قال : نعم فواعده أن يأتيه ، فرجع محمد إلى أصحابه فأقبل وأقبسل معه أبو نائله وهو أخو كعب من الرضاعة وجاء معه برجليين . آخرين ، فقال: اني مستمكن من رمته فإذا ألا خلت يدى فسي رأسه فدونكم الرجل فجاووه ليلا فأمر أصحابه فقاموا في ظل

النخل وأتاه محمد فناداه ، فقالت المراته : اين تخرج هذه الساعة ، قال : إنما هو محمد بن سلمة وأخى أبو نائلة فنزل إليه لمتحفا في ثوب واحد وينفخ منه ريح الطيب، فقال محمد : ما أحسن جسدك وأطيب ريحك ، قال : إن عندى ابنة فلان وهي أعطر العرب ، قال : افتأذن لي أن أشمه ، قال : نعم قال : فأدخل محمد يده في رأسه فشمه ثم قال : اتأذن لسي قال : فأدخل محمد يده في رأسه فشمه ثم قال : اتأذن لسي ان أشمه أصحابي ، قال : نعم فأدخلها في رأسه ثم شبكيده في رأسه قبضا ، ثم قال لأصحابه : د ونكم عد و الله فخرجوا عليه فقتلوه ، ثم أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبره "(١) .

وقد ورد الحديث في صحيح سلم بالنصالتالي :

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: الاذكياء ، ص ٢٧- ٨٠ .

قَالَ: يُنَسَبُّ ابْنُ أَحَدِ نَا فَيُقَالُ رُهِنَ فِي وَسَقَين مِنَّ تَسُرٍ وَلكِــنْ نَرْهَنُكَ اللَّامةَ \* يَعْنِي السَّلاحَ \* قَالَ: فَنَعَمْ وَوَاعَدَهُ أَنَّ يَاتِيهُ بالحارِثِ وَأَبِي عَبْسِ بِن جَبْرِ وَعَبَّادِ بْنِ بِشْرِ قَالَ؛ فَجَاوا فَدَعَدُهُ لَيْلاً فَنَزَلَ اليُّهِمُ قال سغيان قَالَ غَيْرُ عَرْو قَالَتْ لَهُ الْمُؤْتَ لَهُ ، إِنَّ لَأَسْمَعُ صَوْتًا كَأَنَّهُ صَوْتُ دُم قَالَ: إِنَّما هَذَا مُحَسَّدَ بِسُنَّ يُ مَسْلَمَةً وَرَضِيعُةُ وأبو نَاعَلَةَ انَ الكُرِيمَ لَوْ دُعِيّ إلى طُعْنَهِ لَيْ لَا الكُرِيمَ لَوْ دُعِيّ إلى طُعْنَهِ لَيْ الآ لَا تَجَابَ، قَالَ مُحَمَّدُ إِنتِي إِذَا جَاءَ فَسَوَّفَ أَمُدُّ يَدِي إِلَى رُاسِهِ فَا ذِا اسْتَمَكَّنْتُ منْهُ فَدُ وَنَكُمْ قَالَ: ۖ فَلَمَّا نَزَلَ نَزَلَ وَهُو مِتُوسَةٍ فَقَالُوا نَجِدُ مِنْكَ رِيحَ الطِّيبِ قَالَ نَعَمْ تَحْتِي فُلاَنَهُ هِيَ أَعِطُرُ نسسارً العَرَبِ قَالَ، فَتَأْذُ نُ لِي أَنَّ الشُّمِّ منْهُ قَالَ نَعَمُّ فَشُمٌّ فَتَنَّا وَلَ فَسَيَّ ثُمّ قَالَ بُاتِنا ذَيُّ لَى أَنَّ أَعُونَ قَالَ اللَّهُ عَلَيْكُنَ مِنْ رَأْسِهِ ثُمِّقَكَ لَ إِ دُ وَنَكُمْ قَالَ: فَقَتَلُوهُ اللهِ

وتحت باب في ذكر طرف من أخبار النساء المتفطئات \* ذكر الحديث : "عن عائشة قالت: قلت: يارسول الله أرأيت لو نزلت واديا فيه شجر أكل منها ووجدت شجرا لم يواكل منها فـــــى أيها كنت ترتع بعيرك ، قال: في التي لم يرتع منها تعنى أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يتزوج بكرا غيرها \* (٢) ولم يشر إلى وجوده في أي من كتب الحديث .

<sup>(</sup>١) صحيح سلم بشرح النووى ، ج١ ١ ، ص ١ ٦ ١ - ١ ٦ و نظر صحيح البخارى : جه ه ص ۲۵ .

<sup>(</sup>۲) ابن الجوزي: الاذكياء، ص ٢٠٧

وقد ورد الحديث في صحيح البخاري بالنص التالي: الله

(عن عائشة رضى الله عنها قالت: قلت : يارسول الله الرأيت لو نزلت واديا وفيه شجرة قد أكل منها ووجدت شجرة لم يوكل منها في أيها كنت ترتع بعيرك قال : في التي له يرتع منها تعنى النرسول الله صلى الله عليه وسلم لم يستزوج بكرا غيرها ) (()

وذكر ايضا تحت نفس الباب الحديث الآتى ولم يَعْرَهُ إلى مصدر حديثى:

(عن عائشة قالت: كان النبى صلى الله عليه وسلم اذا خرج في سفر أقرع بين نسائه فطارت القرعة على عائشة ، وحفصة فخرجتا معه جميعا فكان النبى صلى الله عليه وسلم اذا سار بالليل سار مع عائشة يتحدث معما ، فقالت حفصة لعائشة ألا تركبين بعيرى وأركب بعيرك فتنظرين وأنظر، قالت: بلى ، فركبت عائشة على بعير حفصة وركبت حفصة على بعير عائشة فركبت عائشة وعليسه فجاء رسول الله صلى الله عليه وسلم الى جعل عائشة وعليسه خوصة فسلم ثم صار معها حتى نزلوا فغقد ت النبى صلى الله عليه وسلم فغارت فلما نزلت جعلت تدخل رجليها بين الاذ خروتقول: يارب سلط على عقربا يلدغنى رسولك لا أستطيسي

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ،جح ،ص ۱۱۹

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى : الاذكيا ، ص ٢٠٧٠.

وقد ورد الحديث في صحيح البخاري بالنص التالسي: HB

"عن عائشة ان النبي صلى الله عليه وسلم كان اذا خــرج أترع بين نسائه فطارت القرعة لعائشة وحفصة وكان النبي صلى الله عليه وسلم اذا كان بالليل سار مع عائشة يتحدث فقالت حفصة ألا تركبين الليلة بعيرى وأركب بعيرك تنظرين وأنظر فقالت بلى فركبت فجا النبي صلى الله عليه وسلم الى جمــل عائشة وعليه حفصة فسلم عليها ثم سار حتى نزلوا وافتقدتــه عائشة فلما نزلوا جعلت رجليها بين الانخر وتقول: يارب عائشة فلما نزلوا جعلت رجليها بين الانخر وتقول يارب سلط على عقربا او حية تلدغني ولا أستطيع أن أقول له شيئا ومن الأحاديث الضعيفة التي ذكرها ابن الجوزي لتوضيح فضل العقبل: عن ابن عباس قال: لما خلق الله العقل قال: له أدبــر فأدبر ثم قال له أقبل فأقبل ، قال : وعزتي ماخلقت خلقا قـــط أحسن منك فبك أعطى ، وبك آخذ ، وبك أعاقب " (٢)

وهذا الحديث ضعفه ابن تيمية ، وابن الجوزى ، وقال ابن تيمية : " كذب موضوع " . والحديث كما أورد ، ابن تيميدة :

"أول ماخلق الله العقل قال له: أقبل ، فأقبل . ثم قال له : أدبر ، فأدبر . ثم قال : وعزتى وجلالى ماخلقت خلقا أكرم على منك : بك آخذ ، وبك أعطى ، وبك أثيب ، وبك أعاقب ( ٢ )

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ،ج ۲،ص ۱۵۶ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: الاذكياء ، ص ،، وابن الجوزى: ذم الهوى ، ص ٨ .

<sup>(</sup>٣) مجموع فتا وي ابن تيمية :الحديث ، جرم ١ ، ص ٣٣٧-٣٣٦ .

<sup>(</sup>٤) نفس المكان .

وأحيانا يدخل الحديث النبوي ضن الكلام فلا يستطيع القارئ العادي تمييين FOR QURANIC THOUGHT الحديث بسموله ومثال ذلك:

#### جـ الاستشهاد بالشعـــر:

الشعر لفة رقيقة تدخل النغوس وتهذبها وتواثر فيها.

وكان ابن الجوزى محباً للشعر ، يروى الكثير منه ، وله أشعار حسنة ، لذا استعمل ابن الجوزى الشعر لتوضيح الفكرة التي تجول في خاطره ، فقد أورد في كــــلا الكتابين باباً عن أحوال الشعراء ، وأقوالهم ، بالإضافة إلى أنه أورد أشعـــاراً متفرقة في بقية أبوابالكتابين . وقد استشهد في هذين الكتابين بشعر فحــول الشعراء ، مثل عبد الله بن رواحة شاعر الرسول صلى الله عليه وسلم ، وجريــر ، والفرزد ق ، وزهير ، والبحترى ، وجميل بثينة ، وكثير عزة ، وذي الرمة ، والاعشـــى ، ومن الأشعار ماكان في مدح الرسول صلى الله عليه وسلم ، ومنها في الفزل ، والحت على العمل ، والهجاء ، والمدح . ويذكر ابن الجوزى أحيانا الشعراء الذيـــن

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزى: أخبار الحمقى والمغفلين، ص۱۸۷، وسنن ابن ماجة، تحقيق محمد فواد عبد الباقى، ج۲، ص۱۲۳۳، وصحيح الترمذى، عارض الاحوذى بشرح صحيح الترمذى، ج. ۱، ص ۲٦١ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي: مرجع سابق ، ص ١٨٧٠

استشهد بشعرهم ،بينما نجده في مواضع أخرى لا يذكر اسم القائيل.
ومن الشعر الذي أورده في مدح الرسول صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن رواحة:
"أثانا رسول الله يتلو كتابية من كما لاح منشور من الصبح ساطيع أرانا الهدى بعد العمي فقلوبنا . . به موقنات أن ماقال واقسيم يبيت يجافي جنبه عن فراشيم . . اذا استَثقلت بالكافرين المضاهيع

" وأثقل منى زائرى وكأنسا . . يقلبُ فى أجفانِ عينى وفى قلبى فقلت له لما بَرِت يِقْرُبسو . . أراك على قلبى خفيفاً على القلب (٢) ومن الشعر الذى لم يذكر قائله ماقيل فى وصف الظبى والبدر:

" ماسلم الظبي عَلَى حُسنِه . . كُلا وَلا البدر الذي يُوصَ فَ الله الله الله الله و ال

الشعراء في قول البحترى عندما أراد أن يمدح أحد الأفراد ، فقال ؛

" لك الويلُ من ليل تطاول آخـــره" فقال الممدوح: لك الويلُ والحــرون )

وكثرة كلامه قول: أبي سعيد بن دوست:

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزى: الأنكياء، ص ۲۷. وابن الجوزى: اخبار الحمقى والمفغلين، ص ۲۵. وصحيح البخارى ، ج۲، ص ۲۵، ج۲، ص ۲۵.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي: الأذكياء ، ص٧٥٠ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢١٧٠ .

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزى : اخبار الحمقى والمفقلين ، ص ، ٣٠ .





واستخدم ابن الجوزى الأدب الرمزى عندما ذهب كثير عزة الى بثينة يخبرها بأن جميلاً يريد أن يراها فانفعلت، فسألها أبوها عن سبب هذا الانفعال، فقالت: كلب لا يزال يأتينا من وراء الجبل بالليل وأنصاف النهار، وهي تعنى أنهـــا ستقابله وراء الجبل في الليـل .

وأمتازت الأقوال العربية بالبلاغة والايجاز والمعانى الشاملة منها الأمسال التى تظهر الأدب والحكمة ، ومن هذه الأمثال التى ذكرها ابن الجوزى " وافسق شُنَّ طَبَقَة " ويضرب فيمن يجمع بينهما توافق وتشابه فى الذكاء ، والفهم ، واطلسق هذا المثل عندما تزوج شن من طبقة لتوافقهما فى الذكاء (٢)

# هـ الأحداث التاريخيـة:

استعمل ابن الجوزى الأسلوب القصصى فى شرح موضوعاته وقد شغلت معظم الكتابين ، ومن الأسلة على ذلك قصة جذيمة ملك الحيرة والملكة الزباء (٣) اذ شغلت هذه القصة حوالى سبع صفحات ، وعند ما يسرد القصة أو الخبر يكون مسندا بسلسلة من الرواة ، وأحيانا ترد النصوص دون سندها مثل قوله : قسمال بعضهم ، أو حركى أن .

# (ه) تقويم منهجه في الكتابيين

من الملاحظ أن ابن الجوزى قد وزع محتوى كل من الكتابين على أبيرواب، وأبواب كل من الكتابين على العموم متناسبة فيما بينها من حيث الحجم الا أن هناك

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: الاذكياء ،ص ١٥ - ٢١٦ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢٢١ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٥ ه ١ - ١٦٦ .

بعض الأبواب وردت في صفحة واحدة . أو أقل من ذلك (٢)

واستهل كل من الكتابين بمقدمة موجزة أتبعها بذكر الأهداف الكامنية وراء تأليف الكتاب، أما بالنسبة لأبواب الكتاب فلم يكن لها مقدمات بل يدخل فيي الموضوع الذي يتحدث عنه مباشرة .

وأسلوبه في سرد مادة الكتابين سهل ، وبسيط الا أنه لا يخلو من بع الالفاظ التي تبدو الآن غريبة مثل: وسوكوني بالأيارج ، وأكلت دعلجا فأصابسني في بطني سجح ، فقال: خذ غلوص وخلوص .

لقد أخذ ابن الجوزى عن بعض علماء اليونان منهم حالينوس، كما نسب بع في الآراء التي وردت في الكتابين الى التوراة .

والباحثة لا تعييعلى ابن الجوزى أخذه عن غير المسلمين لأن الحكمة ضالية الموامن ، لكنها ترى أنه لم يمحوتك الآراء اذ لا يعقل أن نصدق مانسبه اليلواة في أن اللحية تخرج من الدماع وأن طولها دلالة على التغفيل (٥)

<sup>(</sup>١) ابن الجوزي : الأذكياء ، ص ٤ ٨

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى : اخبار الحمقى والمفقلين ، ص ١١٠٠

<sup>\*</sup> الأيارج: دواء وهو معرب ( ابن منظور: لسان العرب المحيط، جراء ص ١٤) .

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: الاذكياء ،ص١١٠ .

<sup>\*\*</sup> دعلجا: الأكلينهم او النبات الذي آزر بعضه بعضا، ( ابن منظور : لسان العرب المحيط، ج ١ ، ص ٥٨٥) .

سجح : لين اواسهال ، ( المرجع السابق ، جرى ، ص ١٩) .

غلوص: اللحم الذي على الرقبة ، (العرجع السابق ،ج٢، ص ١٠٠٥) .

خلوص: الثفل الذي يكون أسفل اللبن ( المرجع السابق ، جرا ، و ٨٧٨) .

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزي : اخبار الحمقي والمفغلين ، ص ١٢٧٠

<sup>(</sup>ه) المرجع السابق ، ص ٢٩٠٠

كما أن الدراسات الحديثة تدعم وجهة نظر جالينوس التى استشهد بهـــا والتى ربط فيها بين الحمق وطول الرقبة ، وأن هنالك بعض الصفات الجسدية التى تنم عن البله والحمق كما أنه يوجد صفات جسدية تنم عن الفطنه والذكــاً . ولا أن هذه الصفات لا يمكن تعميمها اى ليس كل طويل رقبة يكون أحـــق .

(عن أبى هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: 
"خرجت امرأتان ومعهما صبيان فعدا الذئب على أحدهما فاخذتا يختصان فى الصبى الباقى ، فاختصتا إلى داود عليه الصلاة والسلام ، فقضى به للكبرى منهما فمرتا على سليمان عليه السلام ، فقال: ما أمركما فقصتا عليه القصة ، فقال: ائتونــــى السلام ، فقال: ما أمركما فقصتا عليه القصة ، فقال: ائتونــــى بالسكين أشق الغلام بينكما ، فقالت الصغرى: اتشقه ، قال: بالسكين أشق الغلام بينكما ، فقالت الصغرى: اتشقه ، قال: به لهـــا ، فقال: هو ابنك ، فقضـــى به لهـــا ") (٢)

وقد ورد الحديث في صحيح البخاري بالنصالتالي:

(عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "كانت امرأتان معهما ابناهما جاء الذئيب فذهب بابنان إحداهما ، فقالت لصاحبتها إنما ذهب بابناك

<sup>(</sup>١) حامد عبد السلام ظهران : علم نفس النمو ، ص ٢٧٨ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى : إلا ذكياء ، ص ١٦ - ١٧ .

وقالت الأخرى إنما ذهب بابنك فتحاكمتا إلى داود عليه السلام فقضى به للكبرى فخرجتا على سليمان بن داود عليهما السلام فأخبرتاه ، فقال ائتونى بالسكين أشقه بينهما فقالست الصفرى لا تفعل يرحمك الله هو ابنها ، فقضى به للصفرى ، قال أبو هريرة والله ان سمعت بالسكين قط الا يومئذ وماكنا نقول الا المديدة ") .

وقد ورد الحديث في صحيح سلم بالنص الاتسى :

(عَنَّ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم ، قَالَ : "بَيْنما امرأتان مَعهُما ابْناهُما جَا َ الذَّنْبُ فَذَهب بِابْنِ إِحْدَاهُما فَقَالَت هذه لَصَاحِبَتها إِنَّما ذَهب بابْنِكِ أَنْتِ ، وَقَالَت الأُخْرَى فَقَالَتُ هذه لَصَاحِبَتها إِنَّما ذَهب بابْنِكِ أَنْتِ ، وَقَالَت الأُخْرَى ، فخرجتا إِنَّما ذَهب بابْنِكِ أَنْتِ ، وَقَالَت الأُخْرَى ، فخرجتا إِنَّما ذَهب بِابِنِّكِ فَتَحاكَمتا إلى دَاوُد فَقَضَى به للكبرى ، فخرجتا على سليمان بن داود عليهما السلام فأخبرتاه ، فقال : ائتونى بالسكين أشقه بينكما ، فقالت : الصفرى لا يرحمك الله هسو بالسكين أشقه بينكما ، فقالت : الصفرى لا يرحمك الله هسو ابنها فقضى به للصفرى . قال أبو هريرة : والله ان سمعست بالسكين قطالا يومئذ ماكنا نقول الا المدية " (٢)

والحديث الاتي كما أورده ابن الجوزي:

" اخبرنا كعب ابن مالك قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم قلما يريد غزاة يغزوها الا ورى بغيرها ". (")

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ،ج٨ ، ص١٢ .

<sup>(</sup>٢) صحیح مسلم بشرح النووی ، جـ۱۲ ، ص ۱۸-۱۹ ،

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى : الاذكياء ، ص ٢٠ .

وقد ورد الحديث في صحيح البخاري كما يلى عن كعب بن مالك قال:
" ولم يكن رسول الله صلى الله عليه وسلم يريد غزوة الا ورى بغيرها" (١)

والحديث الاتي كما أورده ابن الجوزى:

"أخبرنا أبوسعيد الخدرى قال سمعت رسول الله صلي الله عليه وسلم يقول: يا أيها الناس إن الله عز وجل يعسرض بالخمر سينزل فيها أمرا فمن كان عنده منها شئ فليبعه علي فلينتفعه ، قال: فما لبثنا إلا يسيرا حتى قال صلى اللسم عليه وسلم: أن الله عز وجل حرم الخمر فمن أد ركته هسنه الاية وعنده منها شئ فلا يشربه ولا يبع فاستقبل الناس بمساكان عندهم منها طرق المدينة فسفكوها "(٢)

وقد ورد الحديث في صحيح سلم بالنص التالي :

"عَنَّ أَبِي سَعيد الْخُدْرِيِّ قَالَ سَعْتُ رَسُولَ اللّهِ صلّى اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَخْطُبُ بِالْمِدينة ، قَالَ : يا أَيّما النّاسُ إِنَّ اللّهِ تَعَالَى يُعَرِّضُ بِالْمَدينة ، قَالَ : يا أَيّما النّاسُ إِنَّ اللّه تَعَالَى يُعَرِّضُ بِالْخَسِر وَلَعَلَّ اللّهُ سَيُنْزِلُ فيها أَمِراً فَشَ كَانَ عَنَدَهُ مُنْهَا شَيْ فَلْ يَسْدِراً عَنْدَهُ مُنْهَا أَمْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ إِنَّ اللّهُ تَعَالَى حَسِراً مَنْ فَلَي قَلْ يَعْدَهُ مِنْهَا فَي طَرِيتِ وَلا يَبْعَ فَلَا يَنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ إِنَّ اللّه تَعَالَى حَسِراً المَّا فَي عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ إِنَّ اللّه تَعَالَى حَسِراً المَّا فَي طَرِيتِ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ إِنَّ اللّه تَعْدَهُ فَلا يَشْدِربُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَنْ أَذْ رَكَتُهُ هَٰذِهِ الآية وَعَنْدَهُ مِنْهَا شَيْءٌ فَلاَ يَشْدِربُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَنْدَهُ مِنْهَا فَى طَرِيتِ وَلاّ يَعْدَهُم مِنْهَا فَى طَرِيتِ وَلاّ يَعْدَهُم مِنْهَا فَى طَرِيتِ وَلاّ يَعْدَهُ مَا أَنْ عَنِدَهُم مِنْهَا فَى طَرِيتِ وَاللّهُ اللّهُ عَنْدَهُ مَا اللّه اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ اللللّهُ الللللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ

۱) صحیح البخاری ،ج٤، ص ٦

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى : الاذكياء ، ص ٢٠ - ٢١ .

<sup>(</sup>٣) صحیح حسلم بشرح النووی ، جر ۱ ، ص ۲

وهناك بعض الأحاديث كررها ابن الجوزي ولم يشر الى وجودها في أى \_\_\_\_ن كتب الحديث ، ومثال ذلك كما ورد في صحيح مسلم الحديث الاتى :

"عن أبى هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الحرب خدعــة " (١)

وقد استخدم الحديث السابق في اكثر من موضع في "باب في سياق المنقــــول من ذلك عن أصحاب نبينا رضي الله عنهم أجمعين " .

أحدها عندما أرسل الرسول صلى الله عليه وسلم أحد أصحابه الى بترعض والمسد في المجتمع وهو رجل من اليهود ليقتله ، فسأله الصحابي أن يأذن ليه بذلك فأذن له ، وقال له ؛ إنما الحرب خدعة ، والنص كما أورد، ابن الجوزى :

"عن ابن عباس قال: بعث رسول الله صلى الله عليه وسلمر رجلا من أصحابه الى رجل من اليه ود ليقتله ، فقال: يارسول الله انى لن أستطيع ذلك ، إلا أن تأذن لي ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم إنما الحرب خدعة فاصنع ماتريد "(٢)

وفى الموضع الثانى أورد ابن الجوزى نفس الحديث فى الحرب النفسية ضـــــد العد وعند لم أتى نعيم بن سعود رضى الله عنه إلى الرسول صلى الله عليه وسلم وقال له: إنى أسلمت ولم يعلم بى أحد من قوى ، مُرنى أمرك ، فصرح له الرسول صلى الله عليه وسلم أن يتحدث بما يستطيع فإنما الحرب خدعة . والنص كـــــا أورده ابن الجوزى فى الموضع الثانى :

"عن عبد الله بن كعب بن مالك قال: جاء نعيم بن مسعود

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم بشرح النووی ، جد ۱۲ ، ص ۶۵

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى : الاذكياء ، ص ٢٨٠.

الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : يا رسول اللـــه المن المن المن الله عليه وسلم فقال : يا رسول الله فقال المن ولم يعلم بى أحد من قومى ، مرني أمرك . فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم إنما أنت منا رجل واحـــد فحدث عنا ما استطعت فانما الحرب خدعة "(١)

وأيضا كرر في حديث:

معن اللَّيْ قَالَ انْ رَسُّولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : الَّذِي يَشَرَبُ فِي آنِيةِ الفِضَّةِ إِنَّمَا يُجَرُّجِرٌ فِي بَطْنِهِ نَارً جَمَّنَمِ (٢)

"جا وجل الى البشير بن سعد ، قال: كيف حدثك نافي عن النبى صلى الله عليه وسلم" في الذي نشرت في أبيرب القصة " فقال الليث: ويحك انما هو " في الذي يشرب في آنية الفضية " ( " )

فغى المرة الأولى صحح ابن الجوزى الحديث أما فى الثانية قال: جاء رجل الى الليث بن سعد ولم يصحح الحديث لاظهار كيفية التصحيف ويكون خطأ ف\_\_\_\_\_\_ القراءة وتغير المعيني .

والتكرار لبيان مدى التغفيل الناتج عن تغيير كلمات الحديث.

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: الاذكياء ، ص ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم بشرح النووي ، جدي ، ص ٢٧٠ .

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى ، اخبار الحمقى والمغفلين ، ص ٩ ٩٠٨٠٠٧ .

أسلوب في سرد القصص سهل وبسيط ، ولم يكرر في القصة إلا في حالات قليلة منها:

المان دلامة عند ما دخل على الخليغة المهدى وأنشده ، وطلب ان يعطيه مكافأة له على شعره كلب صيد ، ودابة ، وغلاماً يخد مهم ، وجارية ، وداراً ، ومالاً ، فأعطاه المهدى ماطلب .

وفى المرة الثانية اورد نفس القصة مع الخليفة المنصور با يجاز أكثر . وفى المرة الأولى يوضح ابن الجوزى ذكاء أبى دلامة فى الاحتيال لبلوض غرضه . اما المرة الثانية فيوضح حال الشعراء فى كيفية اتخاذهم الشعرروسيلة لكسب المال .

واستخدمها لأداء غرضين : في الأولى لتوضيح شدة ذكاء القاضي كعب بن سور في فهمه لما تعنية العرأة من شكواها زوجها بأنه يهجرها للعبادة والصوم ، ومقدرته على انصاف هذه المرأة بأن أمر زوجها أن يصوم ثلاثة أيام مع القيام بلياليهن ثم يفطر في اليوم الرابع ويبقى عند زوجته وينام تلك الليلة عندها أخذاً بمفهوم الآية :

« فَأُنكِحُوا مَاطَابُ لَكُمْ مِنَ النِّسَارُ مَثنَى وُثلاثَ وَرُسَابً اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى : الاذكياء ، ص١٠٣

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق عص ١٥٤ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٦ - ٦٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء: آية ٣.

وذكر هذه القصة في موضع خر لتوضيح شدة ذكاء المرأة في مدحها زوجم \_\_\_\_ا وطريقتها اللبقة في شكواها .

٣ ـ كرر قصة أحد الخلفاء الذي كتب الى عاملة يطالبه بإحصاء عدد المخنشين
 فصحف الكاتب فقرأها بالخاء فخصاهـــم .

أما في المرة الثانية خصاهم لأن عامله غيب ورعلى دينه والتخنث يجلب ب الانحلال فعمل هذا حتى يتخلص من الجرائم الخلقية (٣)

والقصصالتي وردت عن الأم غير الاسلامية قصة ذكرت في كتاب الأذكياء تحت باب في ذكر من احتال فانعكس عليه مقصوده ، ثم ذكرت الينا في تحت باب في ذكر المغفلين على الاطسلاق: كتاب اخبار الحمقي والمغفلين تحت باب في ذكر المغفلين على الاطسلاق: وملخص هذه القصة أن شاباً من كتاب النصاري أخذه الأكراد وطلبوا منسمان يشتري نفسه فرفض ، وأرسل الي أهله أن يرسلوا له أفيوناً ليشربه ، فتحصل له سكتة ، فعند تذي يظن الاكراد أنه مات ، فيرسلونه الي أهله ، وطلب منهما عند ما يرسلونه اليهم أن يدخلوه في الحمام ، ويضربوه فان يفيق ، وعند مساشرب الأفيون لم يعلم مقدار الشرب ، فحصل له سكتة ، فأرسلوه الي أهله وأد خلوه الحمام وضربوه ، فلم يُفق ، وتركوه إلى أن ظهرت رائحته المتعفنة .)

<sup>(</sup>١) ابن الجوزي: الاذكياء ، ص ٢٠٨ - ٢٠٨٠ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمففلين ، ص ٧٩٠٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق عص ١٠٥٠

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ١٦٢ .. وابن الجوزى : الاذكياء ، ص ١١٠ .

واست خدم ابن الحوزى القصص التاريخية عن الشعوب البائدة واستقاهــــا من الكتب التاريخية السابقة ولم يشر الى مصادرها ومثال ذلك قصة الملك حذيسة والزبـــا، (۲)

وقصة (أبوغبشان) الذي كان معه مفاتيح الكعبة ولما سكر اشترى منه قصى ابن كلاب ولاية الكعبة وأخذ منه مفاتيحها .

احيانا يقتطف جزءاً من القصة وكأنه يفترض أن القارى و يعرف القصة بأكملها مثل : "أحمق من المسهورة احدى خدمتيها ". (٤)

ولم يبين القصة التي ضرب بها المثل: وقد وردت في مجمع الا مثال بالنسي التالى: "أن رجلاً كانت له امرأة حَمْقاً ، فطلبت مهرها منه ، فسنزع خَلْخَالها ود فعه اليها ، فرضيت بمه "(٥)

<sup>(</sup>۱) أبن الجوزى: اخبار الحمقى والمغفلين ، ص ١٦٢ . وابن الجـــوزى: الاذكياء ، ص ١٦٠ .

<sup>(</sup>۲) ابن الجوزى: الاذكيا، ، ص ٥ ٥ ١- ١٦٦ - والميدانى: مجمع الامثال، تحقيق محمد محى الدين، ج١، ص ٢٣٧- ٢٣٣ . والمسعودى: مسروج الذهب ومعادن الجوهر، تحقيق محمد محى الدين، ج٢، ص٠٠٠ .

<sup>(</sup>٤) أبن الجوزى: المرجع السابق ، ص . ٦ .

<sup>(</sup>٥) الميداني : مرجع سابق ، جرم ، ص ٩ ٢٠ .

أما بالنسبة للشعر فلم يكرر الا نادراً ومن الأمثلة على ذلك الأبيات التي قالها شاعر الرسول صلى الله عليه وسلم عبد الله بن رواحة والتي سبق الاستشهاد بها وأما سبب التكرار فهو أنه أوردها في موضعين مختلفين ، اذ أوردها في الموضيع الأول لبيان شدة ذكاء عبد الله بن رواحه في ارضاء زوجته عند ما رأته يضاجيع جاريته فأنكر هذا وأوهمها أن هذا من القرآن الكريم ، وأن الجنب لا يقيراً القرآن فصد قته وكذبت نفسها .

أما المهدف الثانى الذى حققه فهو بيان شدة التففيل عند الذين يظنسون أنفسهم علما فى القرآن الكريم وهم لا يعلمون شيئاً اذ عند ما سئل أحد المغفلين عن موضع هذه الأبيات التى تليت عليه قال: فى سورة حم عسق . ومن النسادر أن يحيل ابن الجوزى القارئ الى كتبه وقد ذكر ذلك مرة واحدة عند ما أحسال القارى الى كتابه منهاج القاصدين . ومن الكتب التى الغها غيره وأشار اليها: كتاب غرر النوادر (٢) وكتاب أبى الحسين ابن الراوندى "الدامع (٢) وكتاب التاريخ لمحمد بن عبد الملك الهمذانى . وكتاب التاريخ لأبى الحسن بن هملال الباد الما الما المحمد الله المهذانى . وكتاب التاريخ لأبى الحسن بن هملال المحمد الصاب الما المحمد الله المهذانى .

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: الاذكياء ، ص ١١.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمفغلين ، ص ٥٥

<sup>(</sup>٣) العرجع السابق ، ص ٢ ٦٠

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزى: الاذكياء ، ص ١ م .

<sup>(</sup>ه) العرجع السابق ، ص ٣ ه .





# الفصل الثانييي

# 

- ١ معنى العقل في اللف ......ة .
- ٢ العقــل في القـرآن الكريـــــــ
- ٣ العقيل في السنية المطهسرة .
- عائص التربية العقلية الستمدة من الكتاب والسنة :
  - أ \_ الاقرار بوحد انية الله وعباد تــه .
  - ب التــــوانن .
  - ج ـ التأمل والتفك ....
  - د ـ الوسطيــــة .

#### (١) معنى العقل في اللف

استخدم "العقبل "في اللغة للدلالة على معان متعددة منها:

أ العقل نقيض الجهل: يقال عَقَل يعقل عَقلاً ، اذا عرف ما كان يجهله، أو انزجر عما كان يغهله، ورجل عَقُول ، إذا كان حسن الفهم وافر العقسل .

جـ العقل بمعنى الحبس، فالعاقل هو الذي يحبس نفسه ، ويردها عن هواهـــا وقد أخذ من قولهم: اعتقل اللسان إذا حبس ومنع من الكلام .

د العقل بمعنى التثبت في الأمسور .

ه ـ العقل هو الذي به يتميز الإنسان من سائر الحيوان .

وقد استخدم العرب الفاظاّ أخرى دالة على العقل منها:

أ - "اللُّبُّ: والجمع الألباب، وقد جمع على ألبُّر، كما جمع بوس على أبـوس، وس، ونعم على أنعم على أبعروا ونعم على أنعم على أنعم . قال أبو طالب - قلبي إليه مشرف الألب وربما أظهـروا التضعيف في ضرورة الشعر كما قال الكيب :

إليكمْ ذَوِى آلِ النبيِّ تطلَّعَتْ نوازع من قلبى ظِمَّا وَالْبُسَيِّ تطلَّعَتْ نوازع من قلبى ظِمَّا وَالْبُسِيب ويقال: بنات البُّبِرِ: عروق من القلب يكون منها الرِقَّة وقيل لأعرابية تعاتب ابناً لها: مالك لا تَدْعِينَ عليه ؟ قالت:

١) أبن فارس: معجم مقاييس اللفة ، ج٤ ، ص ٩ ٦ .

<sup>(</sup>۲) ابن منظور: لسان العرب المحيط، قدم له الشيخ عبد الله العلايلي ، ج۲، ص ٥ ٨ - ٨٤٦ .

- تَأْبَى لَهُ بَنَاتُ أَلْبُسِي عَلَى واللَّبِيبِ: العاقبل " (١)

وي . ب \_ النهية بالضم : واحدة النهك ، وهي العقول ، لأنها تنهي عن القبيح .

فالعقل اذن هو قوة ينهي صاحبه عن فعل القبيـــ .

### 

وردت الإشارة إلى العقل في القرآن الكريم في تسعة وأربعين موضعاً في صيف\_\_\_ة الفعال منها :

أ مسعة "أفلا تعقِلُون "أستفهام إنكارى للتقريس ، والتوبيخ في شمسلات عشرة مرة ، ومثال ذلك قوله تعالى :

﴿ أُتَّأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِالبِرِ وَتُنسُّونَ أَنفُسُكُم وَأَنتُم تَتَلُونَ ٱلْكِتَابُ أَفلا تَعْبِقلُون ﴾

- ب فى صيفة "أفلا يعقَّلُون " مرة واحدة فى قوله تعالى : ( ) ( ) ( ) وَمُن نُعَّمِره انكَسِم في الخُلسقِ أَفَلا يعقِلُ ون ( ) )
- ج \_ صيغة "لعلكم تعقلون " في ثماني مرات . ومثال ذلك قوله تعالى :

  (( فَقَلْنَا اضْرِبُوهُ بِبُعضِهُا كُذُلِكُ يُحييِ اللَّهُ المُوتَى وَيُرِيكُ \_\_\_\_\_

  ايات ِ لَعَلَكُمُ تُعقِلُ وَ ( ) .

(77)

<sup>(</sup>۱) الجوهري : الصحاح ،ج۱ ،ص ۲۱٦ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ج٦ ، ص ٢٥١٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة Tية : ٤٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة يسس آية : ٦٨٠

<sup>(</sup>ه) سورة البقرة آية : ٧٣ .

ـ صيفة " يُعْقِلُها " مرة واحدة في قوله تعالى THE PR!

( وَتَلْكَ الْأُمْثَالُ نَضُرِبُهُمَا لِلنَاسِ وَمَا يَعْقِلُهُا لِلاَ العَالِمُ وَنَا )

ه ... صيغة " عَقَلُوهُ " في قوله تعالى :

﴿ أَفْتَطَمُعُونَ أَن يُومِنُوا لَكُمْ وَقَد كَانَ فُرِيقٌ مِنهُم يُسَعُدُ وَنَ كَانَ فُرِيقٌ مِنهُم يُسَعُدُ ونَ كَلاَمُ اللّهِ ثُمُ يُحَرِّفُونَهُ مِن بَعْدِ مَاعَقَلُوهُ وَهُمْ يُعَلّمُونَ ﴿ ٢ ) .

و \_ صيفة " نُعقِلُ " مرة واحدة في قوله تعالى :

( و وَقَالُوا لُو كُنا نَسَمَعُ أُو نَعَوِّلُ مَا كُناً فِي أَصَحَابِ السَّعِلِيِّ (٣)

ز \_ صيفة " يُعقِلُونُ " مرتين ، ومثال ذلك قوله تعالى :

﴿ أَفَلُمْ يَسْمِرُواْ فِي الْأَرْضِ فَتْكُونَ لَهُمْ قُلُوبُ يَعَقِلُونَ بِهِ ــــــا ُ

اَو اَلذَا نُ يُسْمَعُ وَنُ بِهَا فَإِنْهَا لَا تَعْمَى الْابْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى

اَلْقُلُوبُ الَّذِي فِي الصَّدُ ورِ ﴿ ٤ ﴾ .

ح - صيغة "لِقَوْم يَعْقِلُونَ" في شانِ مَراتَّت ، وَمثال ذلك قوله تعالى :

(( وَاخْتِلاَفِ اللَّيلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنزَلُ اللَّهُ مِنَ السَّمَّارُ مِن رِزقِ

فَأَحْيَا بِهِ الْأَزْضُ بُعْدَ مُوتِهُا وَتَصْرِيفِ الرِيَاحِ الْكَاتُ لِقَصَدِيقِ فَي يُعْقَلُ مِن السَّاءُ وَمَا يَعْقَلُ مَن السَّاءُ وَالْمَارِيَّ الْمَارِيَاحِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّالَةُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللللل

ط وحائ الإشارة إلى العقل بأسلوب النفى ( لا يَعقلونَ) إحدى عشرة مسرة ومثال ذلك قوله تعالى :

(YY)

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت آية : ٣٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية : ٢٥٠

<sup>(</sup>٣) سورة الملك آية: ١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الحسج آية : ٢٦ .

<sup>(</sup>ه) سورة الجاثية آية: ه.

(لَا يُقَتلُونَكُمُ جَمِيعًا إِلاَ فِي قُرَى مُحَصَّنَةٍ أَوْ مِن وَرَاءُ جُسُدرِ بَاسَهُمُ بَينَهُم شَتَى ذُلِسِكُ بَاسَهُم بَينَهُم شَتَى ذُلِسِكُ بِأَسْهُم تَوْمُ لَا يُعْقِلُونَ (١). بِأَنْهُمْ قَوْمُ لَا يُعْقِلُونَ (١).

ى \_ كذلك جاءت الإشارة للعقل بلفظ "إِنَّ كُنتُم تَعقِلُون " مرتين ومثال دليك

(قَالُ رَبُّ ٱلمشرق وَالمَغرب وَمَابِيَنَهُ مَا ان كُنتُم تعقل عَقل ون ))

ك - وجائت الإشارة اللي العقل بصيفة الاستفهام التوبيخي " أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلون " صدة واحدة ، في قوله تعاليي :

( وَلَقَدَ أَضَلَ مِنِكُمْ حِبِيلًا كَثِيراً أَفَلَمْ تُكُونُوا تَعَقِلِ مُونَا اللهِ وَنَ )

وورد في القرآن الكريم ألفاظ عديدة مراد فة للعقل منه\_\_\_ا :

أ \_ الحجّ \_ رُ

<sup>(</sup>١) سورة الحشير آية : ١٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الشعنسراء آية : ٢٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة يـــــ آية : ٦٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة الفحـــر آية: ٥.

<sup>(</sup>ه) محمد الشوكاني : فتح القدير ،جه،ص ٢٣٤ .

THE PRINCE GHAZI TRUST وقفيتا أوري الفكر القرآن المنافع الفكر القرآن المنافع الفكر القرآن الفكر القرآن المنافع المناف

وردت الإشارة الى النّهي بمعنى العقل في القرآن الكريم في موضعين منها قوله تعالىيى :

( كُلُواْ وَارْعُواْ أَنْهَا مُكُم إِنَّ فِي ذَلِكُ لَآيَاتٍ لِأَوْلِي اَلنَّهُ \_\_\_\_\_ ( ) ( ) وَلَيْ النَّهُ وَلَيْ النَّهُ \_\_\_\_\_ دلالات، الله خَلَق النَّباتات واخرج منها غذا الكم ولحيواناتكم وهي دلالات، وحجج ، وبراهين لذوي العقول السليمة المستقيمة على وجود الله تعاليي ووحد انيت\_\_\_\_\_ ( 7 )

وفى الآية السابقة يخاطب الله سبحانه وتعالى الرسول الكريم ويقول لسه: ألم يتعظ ويعتبر هوالا والمكذبون بما جئتهم به وبالأمم البائدة التي كذبت بالرسل فلا أثر لهم في ديارهم، وإن هذه الآثار عبرة لذوي العقول الصحيحة.

ج ـ اللُّــــِّبُ

وردت الإشارة إلى الألباب بمعنى العقول في القرآن الكريم في ستة عشــــر

<sup>(</sup>١) سورة طــه، آية : ٤٥

<sup>(</sup>٢) محمد على الصابوني: مختصر تفسير ابن كثير ،ج٢، ص ١٨٤٠.

<sup>(</sup>٣) سورة طه ، آية : ١٢٨ .

<sup>(</sup>٤) ابن كثير: تفسير القرآن العظيم ، جس ، ص ١٧٠٠



موضعاً . ومثال ذلك قوله تعالىي :

( النَّحَجُ الشَّهُرُ مُعَلُّومًا تُ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجُ فَلاَ رَفَثَ وَلاَ فَسُوقَ وَالْحَجُ وَلاَ فَسُوقَ وَلاَ فَيَا اللَّهُ وَتَسَرَوُولُوا وَلاَ جَدَالٌ فِي الحَيَج وَمًا تَفَعُلُوا مِن خَيرٍ يَعْلَمُهُ اللَّهُ وَتَسَرَوُولُوا وَلاَ جَدَالٌ فِي الحَيَج وَمًا تَفَعُلُوا مِن خَيرٍ يَعْلَمُهُ اللَّهُ وَتَسَرَوُولُوا فَلْ جَدَالٌ فِي الحَيْجِ وَمُا تَفَعُلُوا مِن خَيرٍ يَعْلَمُهُ اللَّهُ وَتُسَرَزُولُ وَاللَّهُ وَتُسَرَزُولُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَال

يبين الله تعالى فى الاية السابقة مواعيد الحج ، وآدابه وهى شهر شوال ، وذو القعدة ، والعشر الأوائل من ذي الحجة ، فمن أوجب على نفسه الإحــرام فعليه عدم الرفث والفسوق ومنها عدم ذكر العلاقات الزوجية ، وعدم جدال الرّجل مع صاحبه كى لا يغضبه ، والتجرد لله تعالى والتذكر الستسربان الله سبعانه يعلم ما يفعله من خير وأن قل ثم يدعوهم الله تعالى إلى التقوى فهى زاد الجسد والمقبل ، والروح ، وأصحاب العقول هم أول من يد رك التوجية إلى التقوى وخير من ينتفع بها .

والقرآن الكريم تحدث عن العقل من حيث الوظيفة ، والآثار التي يقوم به الموهى التعقل والتذكر ، والتفكر ، والتدبر ، لأن الله تعالى أودعه في كيان الإنسان ليكون مبعث أفكاره ، وقائد مسيرته في الحياة الدنيا ، وسيزاً بين الخير، والشسر، والهدى ، والضلال ، والعقل سر من أسرار قدرة الله وعلمه وحكمته .

ما سبق نرى أن القرآن الكريم لم يبحث في ماهية العقل بل بحث فــــــى

آثاره وخصائصه ، وهي التفكر والتدبر والنظر حتى يستطيع الإنسان أن يتعــــظ

ويعتبر بما حصل للأمم السابقة ويتفكر في سبب هلاكها ودمارها وهو نكرانهـــا

<sup>( ( )</sup> سورة البقرة ، آية : ١٩٧

<sup>(</sup>۲) سيد قطب: في ظلال القرآن ، جر ، ص ١٩٦ - ١٩٢٠

٣٠ - ٢٨ ص ٢٨ - ٣٠ •
 ٣) عبد الكريم الخطيب : الانسان في القرآن ، ص ٢٨ - ٣٠ •

الإيمان بالله تمالي علماً ، ويقيناً في القلب بومسللاً .

والعقل سر من أسرار الله سبحانه في خلقه لا يمكن للإنسان معرفة كنه وهو وسيلة لتحصيل العلوم ، والمعارف، ويمنع صاحبه من الإنحدار إلى الكفر آن والنفاق ، وهو أداة الا دراك ، والتمييز بين الخير والشر والهدى والضلال والقران الكريم يحث الموامن على استخدام عقله ، وتحكيمه ، ويوبخ الذين يفعلون المنكر ، ويقلد ون غيرهم دون فهم وإدراك ، ويهملون عقولهم فهم كالبهائم .

# (٣) العقل في السنة العطم رة

وردت عد فأحاديث في العقل وفضله ،بيد أن العلماء أبدوًا وجهات نظير متعارضة حول هذه الأحاديث ، فابن الجوزي يقول في الأحاديث التي تبسين فضل العقيل :

"المنقول عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في فض\_\_\_ل
العقل كثير ، إلا أنه بعيد الثبوت "(!)
ومع هذا فانه ذكر عدة أحاديث ضعيفة منها:

(عن ابن عباس قال: لما خلق الله العقل قال له: أَدُّبُ رِ فأد برَ ثم قال له أقبلٌ فأقبلَ، قال: وعزتي ماخلقت خَلقاً قــط أحسنَ منك فبكَ أُعطي وَبِكِ آخُذُ وَبِكَ أُعاقــب ) (٢)

(Y))

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: ذم الهوى ، تحقيق مصطفى عبد الواحد ، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى : الاذكياء ، ص ٨ ، - وابن الجوزى : دم الهوى ، ص ٨ ٠

والحديث السابق ضعفه أبن تيميسية أيضياً (٢) والحديث السابق ضعفه أبن تيميسية أيضياً FORQURANIC THOUGHT

"لست أحفظ عن النبى صلى الله عليه وسلم خبراً صحيحاً فسى العقل ، لأن أبان بن أبى عياش ، وسلّمه بن وُرْدَانَ ، وعُسَير ابن عمران ، وعلى ابن زيد ، والحسن بن دينار ، وعبّاد بن كثير ، وميسرة بن عبد ربه ، وداود ابن المحبّر ، ومنصور بسن صقر ودويهم ، ليسوا من أحتج بأخبارهم ، فأخرَج ماعند هم من الأحاديث في العقل " (٢)

كذلك أخذ الألباني بهذا الرأى حيث قــال :

" وما يحسن التنبيه عليه أن كل ما ورد في فضل العقـــف، من الأحاديث لا يصح منها شئ ، وهي تدور بين الضعـف، والوضع ، وقد تتبعث ما أورده منها أبو بكر بن أبي الدنيــا في كتابه العقل وفضله فوجدتها كما ذكرت لا يصح منها شئ ، فالعجب من مصححه الشيخ محمد زاهد الكوثري كيف سكــت عنهــا "(٣)

ومن الأحاديث الضعيفة التي ذكرهــــــــ :

(قوام المراعقلم ، ولا دين لمن لاعقلل للماء عقلم ،

(YT)

<sup>(</sup>١) ابن تيمية: مجموع فتاوى ابن تيمية ، الحديث ، جهر ١، ص ٣٣٦ .

<sup>(</sup>۲) ابن حبان : روضة العقلاء ونزهة الفضلاء ، تحقيق محمد محيى الديــــن عبد الحميد وآخرون ، ص ۱٦ ، وابن الجوزى: ذم الهوى ، ص ٨٠٧ .

<sup>(</sup>٣) محمد ناصر الدين الالبانى: سلسلة الاحاديث الضعيفة والموضوع .....ة وأثرها السيّ في الامة ،جر ، ص ١٣ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ج١ ، ص٠ ٣٧ .

موضوع ذكره السيوطي في ذيل الإحاديث الموضوعية. أ أ

يتضح ما تقدم أن ابن الجوزى والألبانى لا يسلمان بصحة الأحاديث المتصلة بغضل العقل بينما يشكك ابن حبان البستى في صحة أحاديث العقل علي معيدة الاطلب لاق . فهل معنى ذلك أن السنة المطهرة لم تتضمن أحاديث صحيحة متصلة بالعقل ؟؟ إن من يتصفح كتب الحديث يجد أن هناك أحاديث صحيحة مرتبطة بالعقل ودالة على بعض خصائصه منها :

أحاديث تدل على العقل بصيفته الاسمية ، والفعلية ومن هذه الأحاديث تليك التي تدل على قوة التذكر ، والحفظ أو ضعفها ، ويعتبر النسيان من نقصان عقل المرأة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال:

( يَا مُعْسَرَ النِّسَاءُ تَصَدَّقْنَ وَأَكْثِرْنَ الاستَغْفَارَ فَائَنَى رَأَيْتُكُ فَنَ الْكُثِرَ أَهْلِ النَّارِ فَقَالَت أَمْراَةً مِنْهُنَّ جَزْلَةً ، وَمَالَنَا يَارَسُولُ اللّه الْكُثِرَ أَهْلُ النَّارِ ؟ قَالَ : تُكْثِرْنَ اللَّهْنَ ، وَتَكُفُرْنَ الْفَسَيرَ ، وَتَكُفُرْنَ الْفَسَيرَ ، وَتَكُفُرْنَ الْفَسَيرَ ، وَتَكُفُرُنَ الْفَسَيرَ ، وَتَكُفُرُنَ الْفَسَيرَ ، وَمَا رَأَيْتُ مِنْ نَاقِصَاتِ عَقْلِ ، وَدِينِ أَغْلَبَ لِذِي لُبِّ مِنْكُنَّ قَالَتَ : وَمَا رَأَيْتُ مِنْ نَاقِصَاتِ عَقْلِ ، وَدِينِ أَغْلَبَ لِذِي لُبِ مِنْكُنَّ قَالَتَ : يَارَسُولُ اللّهِ وَمَا نَقْصَانُ الْعَقْلُ وَالدِينِ ؟ قَالَ : أَمَّا نُقْصَالُ لَوْ عَلَى اللّهُ وَمَا نُقْصَانُ الْعَقْلُ وَالدّينِ ؟ قَالَ : أَمَّا نَقْصَالُ لَا يَعْدِلُ شَهَادَةً وَرَجُلُ فَهَذَا نُقْصَالُ اللّهُ قُلُ وَلَدْ يَنِ ؟ وَقُلْ وَمُ مَنْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الل

<sup>(</sup>۱) محمد ناصر الدین الالبانی: سلطة الاحادیث الفعیفة والموضوعة و اثرهاالسیی فی الامة ، ج۱،ص۰۳۰ .

(۲) صحیح سلم بشرح النووی ، ج۲،ص ۲۵-۲۱ ، وصحیح البخاری ، ج۱،ص۸۷۰ وسنن الداری ، ج۱،ص۸۷۰ وسنن ابن ماجة ، تحقیق فواد عبدالباقسی ج۲،ص۲۳۱ - ۱۳۲۷ .

والقرآن الكريم يوضح النسيان عند المرأة بقوله تعاليي :

( كُواستَشْهِدُ وا شَهِيدٌ بِن مِن رِّجَالِكُمْ فَإِن لَّمْ يُكُونًا رَجُلَسَينِ فَوَرَا لَكُمْ فَإِن لَّمْ يُكُونًا رَجُلَسَينِ فَرَجُلٌ وَاسْتَشْهِدُ وَا شَهِيدٌ بِنَ الشُهدَدُ ارْ أَنْ تَضِلٌ إِحدَاهُ لَلْ فَرَجُلٌ وَمَا الشُهدَدُ ارْ أَنْ تَضِلٌ إِحدَاهُ لَلْ فَرَكُ اللهُ فَا اللهُ خَرَى اللهُ اللهُ

وهناك أحاديث توضح أن العقل في الإسلام شرط تحمل المسئولية والتكليف فسن كان فاقداً للعقل فهو غير مسئول عما يفعل. قال صلى الله عليه وسلم:

( رُفِعَ الْقَلَمُ عَنْ ثلاثٍ ، عَنِ النَّائِمِ حَتَى يَسْتَيْقِظَ وعن الصفير حَتَى يكبر وعن المجنون حتى يعقل ،أو يفيق ) .حديث صحيح.

وعند ما أتى ماعز بن مالك إلى الرسول صلى الله عليه وسلم وطلب أن يطم وسرم من الزنا ، فقال صلى الله عليه وسلم :

رَ أَتَعْلَمُونَ بِعَثْلِمِ بَأْساً تُنْكِرُونَ مِنْهُ شَيْئاً ؟ فَقَالُوا : مَانَعْلَمُسهُ إِلَّا وَقَيْ الْعَلْمُسهُ إِلَّا وَقَيْ الْعَقْلِ مِنْ صَالِحِينَا . . . . ) .

ومن الأحاديث مايدل على أن العقل يعنى القدرة على الفهم والحفظ والإدراك والتذكر :

( عَنْ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ وَفَيْعِ قال : سَأَلْتُ أَنسَ بْنَ اللهِ أَخَبِرْنى اللهِ أَخَبِرْنى اللهِ عَلَيْم وَسَلَّمَ ... ( ؟ ) .

<sup>(</sup>١) سورة البقـرة ، ٢ية : ٢٨٢

<sup>»</sup> محمد ناصر الدين الالباني : إرواء القليل في تخريج احاديث منار السبيل، ج٢، ص٤٠

<sup>(</sup>٣) صحیح عسلم بشرح النووی ، جدا ، ص ٢٠٢

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ،ج٢،ص ١٩٦٠

وهو يقصد بذلك وعيته وفع مته وأن ركت مرميكاه THE PRINGLE THOUGHT

وقول محمود بن الربيــــع :

\* عَقَلْتُ مِنَ النَّبِي صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ مَجَنَّةً مَجَّهَا في وَجُهسي وَأَنا ابْنُ خَهْسِ سِنينَ مِنْ دَلْسُو\* .

وهذا الحديث يَدُلُّ على أنه يتذكر تلك المجـــه .

وورد العقل في صيغة المدح ، والثناء وذلك في قوله صلى الله عليه وسلم:

ويعنى صلى الله عليه وسلم بقوله: ما أعقله: أي ما أرجح عَقْلُه، وهو يدُّل علـــــــى ميزة العَقل وقيمتــه .

كذلك ورد العقل في مدح الرجل الذي يحسن توجيه الأسئلة إلى الرسول صلسي الله عليه وسلم :

( عَنْ أَنَسِ مِنْ كَالِكِ قَالَ ... فَكَانَ يُعْجِبُنَا أَنْ يَجِئُ الرَّجُسُلُ وَ مَنْ أَنْ يَجِئُ الرَّجُسُلُ وَمَنْ أَنَى يُعْجِبُنَا أَنْ يَجِئُ الرَّجُسُلُ مِنْ أَهُلِ أَلْهَادِيةَ الْعَاقِلُ فَيَسْأَلَهُ وَنَحِنُ نَسْمَعُ .. ( " )

فهذا يشير إلى أن العاقل هو الذي يسأل بقصد المعرفة فهو لا يسأل إلا عُسلا يغيد به في دينه ودنياه . وماقيل فسى المدح :

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری: ج۱، ص ۲۷ - ج۲، ص ۵۵ ،

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم بشرح النووی ، ج۲ ، ص ۱۲۰-۱۲۸ ، وصحیح البخیاری ، ج۸ ، ص ۲۹ ، ۱۲۰-۱۲۸ و وصحیح البخیاری ، ج۸ ، ص ۲۹ ، وسنن ابن ماجه ، تحقیق فی واد واد عبد الباقی ، ج۲ ، ص ۲ ۳ ، والترمذی ، ج۳ ، ص ۳۲۱ .

<sup>(</sup>٣) صحیح حسلم ،بشرح النووی ،ج۱ ،ص ۱٦٩ .

وَ قَالَ رَسُولُ ٱللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَم للْأَشَجَ اشَجَّ عُبُدِ ٱلْقَيتُ اللَّهِ وَالْحَلَّمُ وَالْأَسَجَ اشَجَ عُبُدِ ٱلْقَيتُ اللَّهِ وَالْحَلَّمُ وَالْأَنَا وَ (١)

وأتى العقل بمعنى العلم بأحكام الإسلام، وتحريم القتل وذلك في قوله صلى الله عليه وسلم :

( ... فَأَمَّا مَنْ دَخَلَ في أَلْإِ سُلام وَعَقَلَهُ ثُمَّ قَتَلَ فَلاَ تَوْبُهُ لَهُ إِنْ اللهِ مِ

وذلك لأن الذكى يعقل الأحكام ثم يجترح السيئات يكون أعظم جُرَّماً ، وأثقل إِثــاً ويصف النبى صلى الله عليه وسلم الذين يتها فتون على الدنيا ، وملاهيها بعـــدم العقل لأنهم لا يدركون الدنيا على حقيقتها فيقول صلى الله عليه وسلم :

( ... هو اللهُ عَجْمَعُونَ الدُّنيا لَا يَعْقِلُونَ شَيْئِاً ... ) .

ذلك لأن الذى ينسى الفاية السامية التى خلقه الله تعالى لها ، يهبط عـــن الستوى الذى أكرمه الله من أجله وهو عبادته ، واستخلافه فى الأرض ليعمرهــا بالتقوى والحق والخير ، لا يكون عاقلاً .

#### وأتى العقل بمعنى العلــــم :

(عن ابن حكيم يحدث عن أبيه عن جده قال: قلت يانبي الله!
ما أتيتك حتى حلفت أكثر من عدد هن - لأصابع يديه - أن
لا أتيك ولا أتى دينك، واني كنت امراً لا أعقل شيئاً إلا ماعلمني
الله عز وجل، ورسوله، وإني اسألك بوحي الله: بما بعثك ربسك
الينا ؟ قال: بالإسلام ...).

( Y 7 )

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم بشرح النووى ، جرا، ص ۱۸۹ ، ومعنى الحلم: العقل ، وأمـــا الأناه: فهى التثبت وترك العجلة .

<sup>(</sup>٢) صحيح سلم بشرح النووي ، جه١ ، ص١٦٠ ٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، جγ ، ص ٧٨ - ٧٨ .

 <sup>(</sup>٤) النسائي : سنن النسائي ،جه ، ص ٤

كذلك أتى العقل بمعنى ربط البعير وذلك فى قوله صلى الله عليه وسلم:

ويفيد العقل هنا المنع لأن عقال البعير يحول بينه وبين الهروب إذ يحسست .

يتضح ما تقدم أن العقل في السنة ، ورد بصيغته الاسمية والفعلية وأنهما مناط الوعي والإدراك ، والفهم والتمييز والتذكر ، وشرط أساسي في تحميل

وأما انقسام العلماء في الرأى حول أحاديث العقل ، فراجع لأسباب عسدة منها الخلافات الحادة التي نشبت بين أهل الاعتزال ، وأهل الحديث والي هذا الرأى ذهب الدكتور محمد على الجوزو الذي قال :

"تصادم الآراء بين المعتزلة الذين غالو في تقدير العقلل وبين أحمد بن حنبل، وأهل الحديث من وقفوا في وجلم هذه المفالاة والتزموا بالنص (٢)

"أخذوا يوفقون بين العقل والنقل ، وتقديم العقل على النقل ، وأصبحت أولى الحقائق في منهجهم البرهنة على العقائست بالأدلة العقلية المنطقية ، وأسرفوا في تقدير سلطان العقل وتقديمه على النص ، ورفعسوا العقل إلى مرتبسسة

(YY)

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ، ج۲، ص۱۳۲ .

<sup>(</sup>٢) محمد على الجوزو: مفهوم العقل والقلب في القرآن والسنة ، ص ١٣٥٠ .

# القياس والدليل في أسسر العقيدة والإيسان .

ويتفق مع هذا الرأى الدكتور صلاح الدين المنجد الذى ذكر بأنه لا يستبعسك أن يكون المعتزلة ، وغيرهم قد وضعوا أحاديث لتأييد مذاهبهم التى تغالى فسى إعلاء وظيفة العقل . وربما أدى هذا الموقف المتطرف إلى إنكار علماء السلف فضل العقل . بل إن بعضهم غالى فى ذلك ، وحكموا بكذب كل حديث ورد فسى العقل ، بل الأحاديث الصحيحة التى رويت عن رسول الله صلى الله عليسه وسلم . وعلماء السلف لم ينكروا فضل العقل ولكنهم ينكرون أن يكون العقل حاكما على النقسل .

### (٤) خصائص التربية العقلية المستعدة من الكتاب والسنة

سلامة العقل ، وصحته شرط أساسى في تحمل السئولية في الإســــلام ، وتعمل التربية الاسلامية على إعداد العقل السلم إعداداً سليماً ليكون قادراً على الفهم والاستجابة الصحيحة التي شرعها الله له (٣)

وللتربية العقلية المستمدة من الكتاب والسنة عدة خصائص منها:

#### أ\_ التربي\_\_\_ة الرباني\_\_\_ة :

وهب الله سبحانه الإنسان العقل الذي يتميز به عن الحيوان ، حيث يدعسو العقل إلى المثل العليا ، وعمل الخير ، والطاعة الصادقة ، والإيمان بالله تعالسي

(XX)

<sup>(</sup>۱) محمود أحمد خفاجى: في العقيدة الاسلامية بين السلفية والمعتزلية ،

<sup>(</sup>٢) صلاح الدين المنجد : الاسلام والعقل على ضوء القرآن الكريم والحديث النبوي، ص ٤٠٠٠

<sup>(</sup>٣) أنور الجندى: التربية وبناء الأجيال في ضوء الاسلام ، ص ١٨٩ .

والتسليم له والبعد عن الشهوات العاجلة التي تجلب الضرر والدمار للإنسان والمجتمع من حوله . وعبادة الله عز وجل وحدة ، وعدم الإشراك به بالمفهسوم الديني الشامل هي الهدف الأسمى للتربية العقلية الذي يتوجب على الإنسان أن يوجه اليه كافة مجهوداته ، ونشاطاته ، ومخترعاته الحضارية . فالله سبحانه وتعالى خلق الانسان والجن لعبادته ، قال تعالى :

( وَمَا خَلَقَتُ الحِنَ وَالإِنسَ الله لِيعَبِ مَا خَلَقَتُ الحِنَ وَالإِنسَ الله لِيعَبِ مَا مَا خُلَقَتُ الحِنَ وَالإِنسَ الله الرسل للناس . ويتضح والتوحيد هو القاعدة الثابتة للعقيدة منذ أن بعث الله الرسل للناس . ويتضح ذلك في قوله تعالمي :

وعند ما يقر العقل بمعرفة ربه ، ويوئن بأنه خالق هذا الكون العظيم ويخضيه لا رادته ، وينفذ شرعه ، يدعوه القرآن الكريم للتفكر في نفسه ، ليدرك أسرارها ليزداد ايماناً بالله تعالى ، وليست العبرة من الآيات مجرد تلاوتها بل الخشية ، والخضوع ، والإجلال لصانع الكون والإنسان ، الله القادر على اعادة تكوينه ، وبعشه ، وحسابه . والعقل السليم هو الذي يدرك وجود الخالق ووحدانيته ، أما الذي يفشل في إدراك ذلك فهو الذي يقود صاحبه إلى مرتبة الحيوانات .

<sup>(</sup>١) محمد تقى المدرسي : الفكر الاسلامي مواجهة حضارية ، ص ٢٠١٠

<sup>(</sup>٢) عماد الدين خليل: العقل المسلم والروعية الحضارية ، ص ١٨٠٠

<sup>(</sup>٣) سورة الذاريان، آية : ٢٥ .

<sup>(</sup>٤) سيد قطب ؛ في ظلال القرآن ،ج ٤ ،ص ٢٣٧٤ .

<sup>(</sup>ه) سورة الانبياء ، آية : ٢٥ .

<sup>(</sup>٦) عبدالرحين عبيرة : منهج القرآن في تربية الرجال ، ص ٣٠- ٣١

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

تتميز التربية الاسلامية عن غيرها : بأنها ليست تربية رهبانية ،أو أخرويه ، أو د نيوية ،أو فردية فقط ،أو اجتماعية فقط ، بل هي مزيج متوازن من كل ذلك . والذي يقوم بعملية التوازن هذه : العقل فهو يفكر ويدبر ويوازن بين الأسسور في كل الحالات ، وقد أشار الرسول صلى الله عليه وسلم الى التوازن فسي أداء العبادات والتشع في الحياة الدنيا والعمل للآخرة .

"عن أنس أن نفراً من أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم قال : قال بعضهم : لا أتزوج النساء ، وقال بعضهم : لا آكل اللحم ، وقال بعضهم : لا أنام على فراش ، وقال بعضهم : أصوم فلا أفطر ، فبلغ ذلك صلى الله عليه على وسلم ، فحمد الله وأثنى عليه ، ثم قال : ما بال أقوام يقولون كذا وكذا ، لكنى اصلى وانام ، واصوم وأفطر ، وأتزوج النساء ، فمن رغب عن سنستى فليس منى " ( ٢ )

والتربية العقلية توكد على الناحية الوظيفية النفعية في العلوم والمعسسارف فهذه لا تطلب لمجرد التباهي بل لما يعود بالنفع على المسلمين في الداريسن الدنيا والآخرة ، والذين يفعلون ذلك هم أصحاب العقول الذين هداهم اللسمالي الحق ، قال تعالى :

﴿ الَّذِينَ يَستَمِعُونَ الْقُولَ فَيَتبِعُونَ أَحسَنَهُ أُولَٰئِكُ الدِّينَ هَدَاهُمُ اللهُ وَأُولُولُ الأَلْبَابِ (٣) اللهُ وَأُولُولُ الأَلْبَابِ (٣)

<sup>(</sup>۱) محمد منير مرسى : التربية الاسلامية ،أصولها وتطورها في البلاد العربية، ص٢٢٠

<sup>(</sup>٢) النسائي : سنن النسائي المجتبى ، ج٠ ، ص٠٥ .

<sup>(</sup>٣) ساورة الزمسر ، آية : ١٨٠

وتضع التربية العقلية توازناً بين المثاليات وبين عالم الواقع في السلسوك الإنساني ، ومثال ذلك أنها تضع الحد الأدنى للسلوك ولكنها في الوقت نفسسه تحث الانسان على التسامي في تصرفاته فللانسان الحق في أن يعاقب بمشلسل ما وقدع عليه من ضرر ، قال تعالى :

( وَإِن عَاقَبَتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِسْلِ مَاعُوقِبِتُمْ بِسَلِيهِ ) ( ) وَإِن عَاقَبَتُمُ فَعَاقِبُواْ بِمِسْلِ مَاعُوقِبِتُمْ بِسَلِيقِهِ النفس الإنسانية . ( " ) والحد الأعلى للمثاليات السلوكية يدعم بما تطيقه النفس الإنسانية . قال تعالى .

وهناك توازن بين العلوم التى تعتبر فرض عين وتلك التى تعتبر فرض كفاية ، فلا بد لكل سلم أن يتعلم الأمور الدينية العامة التى بها يستطيع أن يقيم العبادة لله من صلاة ، وصوم ، وزكاة ، وحج ، وجهاد ، وغير ذلك ، أما العلوم التى تعتبب فرض كفايدة فهى العلوم التى لا يمكن للمجتمع الإستغناء عنها مثل : الطبب الذى يلزم لعلاج الجسم ، والحساب الذى به تستقيم المعاملات وهى العلبوم

(A);

<sup>(</sup>١) سيد قطب : في ظلال القرآن ،جم ، ص ٥٠ ٣٠ .

<sup>(</sup>٢) سيورة النحيل ، آية : ١٢٦ .

<sup>(</sup>٣) اسحاق أحمد فرحان: التربية الاسلامية بين الآصالة والمعاصرة، ص ٥٥-٢٤٠.

<sup>(</sup>٤) سورة التفاين ، آية : ١٤ .

#### ج ـ التأمل والتفكـــــر :

لقد ذكر التفكر في القرآن الكريم في عدة مواضع ، وغالبا ما يأتي بعد الحديث عن مشهد يثير في النفس معنى الخير ، والفضيلة والميل والتقرب اليهما ، او مشهد يثير في النفس معنى النفور من الشر ، والرنيلة والبعد عنهما ، ما يوكد المعنى الأخلاقي القرآني لفضيلة التفكر وهو الا تعاظ ، والاعتبار ، فالإنسان يتفكر بعقله في أمر المعاصى ، والطاعات ، والصفات المهلكة ، والصفات المنجية ، فييتعـــــد عما يسبب له الهلاك ويزد اد من عمل المنجيات ، وكانت المقول في الجاهليسة أسيرة الأوهام ، والخرافات محصورة في حيز الأرض ، وجاء القرآن الكريم وأخرجها من أسرها للتفكر والنظر في الكون للتعرف على بدائم صنع الله في السماء ، والأرض، وأي قد رة الله وراء كل شي (٣) وأن أصحاب المعقول والإدراك السليم يدركـــون وأن قد رة الله وراء كل شي (٣) وأن أصحاب المعقول والإدراك السليم يدركـــون أن التفكر في خلق السموات والأرض هو عبادة ، وذكر لله تعالى ، وأن هنــاك تقديراً ، وتدبيراً ، وحكمة ، وغاية من خلق الناس في هذا الكون ، وأن وراء هــذه الحياة حياة أخرى هي الدار الآخرة ، يتحقق فيها الحق ، والعدل في الجــزاء .

<sup>(</sup>١) اسحق أحمد فرحان: التربية الاسلامية بين الاصالة والمعاصرة، ص ١٨- ١٩ .

<sup>(</sup>٢) أحمد الشرباصي : اخلاق القسرآن ، ص ٢٢٧ .

<sup>(</sup>٣) محمد شديد : منهج القرآن في التربيـة ، ص١٣٧٠ .

وهوالا العقلا يدركون عذاب الله تعالى بالنار لمن يكفر به وباليوم الا خصص هوالا عم الذين يتفكرون في خلق السموات والأرض ، ويدركون أنها لم تخلص باطلاً ، يدركون أن الله سبحانه وراء هذا الكون العظيم فيتوجهون له بالعبادة، والدعاء ، والنجاة من النار ، قال تعالى :

(إنَّ فِي خَلَقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفُ اللَّيلِ وَالنَهسَارِ لَا يَكُونُ اللَّيلِ وَالنَهسَارِ لاَ يَكُونُ اللَّهُ قَيَاماً وَقَعُوداً وَعَلَى لَا يَكُونِهُم وَيَتَفَكَرُونَ فِي خُلَقِ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ رُبَّنا مَا خَلَقَ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ رُبَّنا مَا خَلَقَ السَّمَانِكَ فَقَبَا عَذَا اللَّارِ (٢٠).

يشير الله تمالى فى الآية السابقة إلى تعاقب الليل ، والنهار واختلافهما فسي الطول ، والقصر ، ودرجة الحرارة ، وأن أصحاب العقول السليمة عند ما يتغكرون فى هذه المخلوقات يصلون إلى الإيمان البعيد عن الشك ، هوالا ، هم الذيسس يواد ون الصلاة قياماً ، إما اذا كان بهم تعب فانهم يواد ونها جلوساً ، وإذا كان بهم مرض يواد ونها وهم على جنوبهم ولا يضيعونها ، وتغكيرهم يوصلهم إلى أن الله تعالى منزه عن العبث ، واللهو ، ولم يخلق الكون للعبث ، واللهو بل للدلالسة على حكمته ، وقد رته ، فيلتجئون دائماً إلى الله جلّ وعلا بالدعاء أن ينجيهم مسن عسداب النسار (٣) وطريق العقل إلى فهم نظام الكون ، والكشف عن قوانينسه هو ربط تغكيره بالحس ، والنظر ، والتجربة ، الأن التغكير النظرى يوادى السسي الجدل ، والبعد عن واقع الحياة ، ولقد ربط القرآن الكريم بين الفكر ، وبين آيات

<sup>(</sup>١) سيد قطسب : في ظلال القرآن ،جا ،ص ٤٤٥ - ١٤٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عسران ، آية : ١٩١،١٩٠ .

<sup>(</sup>٣) الشوكاني: فتح القدير، جرا، ص١٥ - ١١) .

الله عزشانه في الكون ، ونظمه . وأكد ثبات السنن الكونية ، وحولها في الوقت نفسه إلى دافع حركي يفرض على الأمة المؤمنة أن تبتعد عن الخطأ الذي قلام الأم السابقة إلى الدمار ، والهلاك مستعدة التعاليم من حركة التاريخ نفسه. قال تعاليمين :

( أَوُلَم يَسِيرُواْ فِي الأَرْضِ فَينَظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ اللَّهِ بِنَ كَانَوا مِن قَبِلِهِمِ كَانُواْ هُم أَشَدَ مِنِهُم قُوةً وَاَثَارا فِي الأَرْضِ فَاكَذَهُمُمُ مُن اللَّهُ بِذُنُوبِهِمِ وَمَا كَانَ لَهُم مِنَ اللَّهِ مِن وَاقِ (٣).

وأمر الله تعالى الإنسان بالتدبر في نفسه فقال في كتابه الكريسم:

(( وَفَرِينَ أَنفُكُ النفُكِدُ مِ أُفلاً تَبُصِدُونَ ))

(( مِن أَي شَكَيْ خُلَقَاهُ فَقَدْ رَهُ مَ مُ السبيل )

(( مِن أَي شَكَيْ خُلَقَاهُ فَقَدْ رَهُ مُ مُ السبيل

يذكر الغزالى في مجمل شرحه لهذه الآيات تكرار النطفة في القرآن الكريسم للتفكر في عظمة قدرة الله تبارك وتعالى الذي خلق منها الإنسان في أجمسل صورة ، فسبحان الله تعالى كيف خلق الإنسان من نطفة رقيقة لو زاد عدد هسا لاحتاج الإنسان إلى استئماله ، ولو نقص لتشوه الجسم ، وعند ما يكتمل نمسسو الجنين في الرحم يخرجه الله جلت قدرته إلى الحياة الدنيا أضعف المخلوقات،

<sup>(</sup>١) محمد شديد : منهج القرآن في التربية ،ص ١٤٠ .

<sup>(</sup>٢) عماد الدين خليل : حول اعادة تشكيل العقل السلم ، ص ٤ ه .

<sup>(</sup>٣) سورة غافىر، آية : ٢١٠

<sup>(</sup>٤) سورة الذاريات، آية: ٢١٠

<sup>(</sup>ه) سورة عبسس ، آية : ١٨ - ٢٠

فيتغذى على لين أمه ثم بعد ذلك على الطعام الصلب ، ثم يرزقة الله تعالى FOR QURANIC THOUGHT

القدرة ، والتمييز ، والعقل ، والهداية تدريجياً حتى يبلغ ويتكامل ، فيكون إسا
كفوراً ، أو شكوراً مطيعاً ، أو عاصياً ، موامنا أو كافراً .

فالذي يدرك هذه الحقائق بعقله ، يهديه الله جل وعلا إلى الإيمان ، والاعتقاد

#### د \_ الوسطيــــة :

وسط الشيئ هو النقطة المتساوية البعد عن جميع الأطراف ،أى أنها علي المعاد متساوية من أطراف الشيئ خيارة . والوسط من كل شيئ خيارة . والوسط من كل شيئ خيارة . أما الوسط بالنسبة لسلوك الإنسان ،فهو السلوك العدل الذي لا يعلل الإبالإ فراط ، ولا بالتغريب ط (٢) ويعرف سيد قطب الأمة الوسلط :

"بأنها الأمة الوسط بكل معانى الوسط سوا، من الوساط سة بمعنى المعسن والفضل ، أو من الوسط بمعنى الاعتدال والقصد ، أو من الوسط بمعناه المادى الحسى (٣) (عَنْ أَبِي سَعيدِ الخُدْرِيُّ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : يُجاءُ بِنُوحِ يَوْمُ القِيامَةِ فَيُقالُ لَهُ : هَلُ بَلَّغُسَتَ ، عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : يُجاءُ بِنُوحِ يَوْمُ القِيامَةِ فَيُقالُ لَهُ : هَلْ بَلَّغُستَ ، عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : يَجاءُ بِنُوحِ يَوْمُ القِيامَةِ فَيُقالُ لَهُ : هَلْ بَلَّغُستَ ، فَيَقولُ : نَعَمْ يارَبِ ، فَتَسَالُ أُسَيَّهُ هَلْ بَلَّعُكُمْ ؟ فَيَقولُ ونَ : مَا جَاءَنا مِنْ نَديرِ ، فَيقُولُ : مَنْ شُهُودُ كَ؟ فَيقولُ : مُحَمَّدُ وأَسَّدُ وأَسَّدُ مِنْ نَديرٍ ، فَيقُولُ : مَنْ شُهُودُ كَ؟ فَيقولُ : مُحَمَّدُ وأَسَّدُ وأَسَّدُ مِنْ نَديرٍ ، فَيقُولُ : مَنْ شُهُودُ كَ؟ فَيقولُ : مُحَمَّدُ وأَسَدُ

<sup>(</sup>١) الفزالي: إحياء علوم الدين ، جى ، ص ٣٩٧ - ٠٠٠ .

<sup>(</sup>٢) أحمد محمد الحوفي: من أخلاق النبي ، ص ٠٠٠ .

<sup>(</sup>٣) سيد قطب: في ظلال القرآن ، جرا ، ص ١٣١٠

فَيْجَاءُ بِكُمْ ، فَتَشْهَدُ وَنَ ثُمَّ قَرَأَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَ وَكُلُولُ وَكُلُولُ اللّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَكُلُولُ اللّهِ عَلْدُلاً لِتَكُونُوا شُهَدا عَلمتى وَكُذُلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَلَما اللّهُ عَلْدُكُمْ شَهيداً ( ) ( )

قالتعالىيى:

( وَكُذُ لِكُ جَعُلْنَاكُم أُمَةً وَسُطًا لِتَكُونُواْ شُهَدَآءً عَلَى النسَّساسِ وَيُكُونَ الرَّسُولُ عَلَيكُم شَمِيسَدًا (٢٠)

ويقول سيد قطب في شرحه هذه الآية: إن الأمة الإسلامية جعلها الله أمة وسطاً لتقيم العدل بين سائر الإمم الأخرى ، لأنها تلقت مادئها ، وقيمها من الله تعالى خالق الكون ، والنفس البشرية ، وعلى هذا تقيس مبادئ ، وقيم وشعها رات الأمم الأخرى الوضعية ، وبينما هي تشهد على هذه الأمم فإن الرسول صلى الله عليه وسلم يشهد عليهم جميعاً .

والأمة الإسلامية وسط في المجالات التاليسة:

- العقلية ، والروحية ، والجسمية بحيث تعطى كل جانب النفس الإنساني القسدر العقلية ، والروحية ، والجسمية بحيث تعطى كل جانب احتياجاته بالقسد الذي يستحقه ، دون أن يطفى جانب على آخر من تلك الجوانب بدون إفراط، أو تفريل ط
- ۲ التفكير والشعــور: لا تجمد على فكرها ، ونتاج عقلها ، وتغلق باب المعرفة
   والتجريب من الفير ، ولا تقلد تقليداً أعمى د ون تمحيص ، ورويــــــة ،

('A٦<sup>i</sup>)

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ،جم ،ص٥٦ ٠

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، آية : ١٤٣ .

<sup>(</sup>٣) سيد قطب : في ظلال القرآن ،جر ،ص ١٣٠ - ١٣١ .

بل شعارها الحقيقة ضالة الموامن فهى تأخذ من كل العلوم مع احتفاظها FOR QURANIC THOUGHT . بدينها وشرعها .

- ٣ ـ التنظيم والتنسيق : تجمع بين تربية ضمير الفرد ، واعلائه عن الوقسوة
   في الرذائل وبين فهم الإنسان للتشريع الإلهى فلا يسكل الناس لقسوة
   سلطان الحاكم ولا إلى ضمائرهم بل تجمع بين هذه جميعاً ويكون نتاجهسا
   التوجية الذي فيه خير المسلمين ، والتهذيب ، والتأديب بالشرع .
- الارتباطات والعلاقات: لا تغالى فى إعطاء الغرد الحرية المطلقة بـــأن لا يهتم إلا فى ذاته ، ومصالحه الشخصية ، ولا تهضم شخصيته وحقوقه ، بــل تضمن للفرد بأن يحقق شخصيته ، وكيانه مما يدفعه لحدمة الجماعة ، كذلك الجماعة تعمل على المحافظة على الفرد ونمو العلاقات المتبادلة بينهمـــا، فهى تربى الفرد ليكون مصدر خير لنفسه ولمجتمعــه .
- ه في المك المك تعطى ما عندها لأهل الأرض جميعا ، فعن طريقها يدخل غذا الروح والجسد إلى باقى أطراف الأرض .
- ٦ في الزمان : أنهت عهد الجاهلية الظالمة الضالة للانسان فلي الدنيا ، والآخرة ، وتوقف فتنتها بالعقل وتقدمها الحضارى المادى اللذي يطلق العنان للعقل لانطلاقه فيما يهوى ، وتوقف عقلها في التفكير فلي عد ود الشرع وهو الوسط بين هذا وذاك .

وعلى الأمة الاسلامية التي كرمها الله بهذه الخصائص أن تعيد النظر فسسى

به نه القيادة وهده المسئولية وهده المسئولية الله تعالى FOR QURANIC THOUGHT

بالتوسط المحمود في الانفاق . قال تعالى :

﴿ وَلَا تَحِعَلَ يَدُكَ مَعْلُولَةً الَّى عَنْقِكَ وَلَا تَبسُطَهَا كُلِّ البَسَطِ ﴿ ` لَا تَبسُطَهُا كُلِّ البَسَطِ ﴿ ` لَاللَّهِ عَنْ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ

والقاعدة الكبرى في الإسلام هي التوازن في الإنفاق ، فلا يسرف حتى يذهــــب ب كل ماعنده ، ولا يبخل في الإنفاق لدرجة الإقتبار .

وعلى السلم أن يستعمل عقله ، ويحكمه في الأمور ويختار الأوسط والأفضل في الدنيا والآخرة . وتكون أخلاقه ، وسلوكه تبعاً لما جاء في الشريعة الإسلامية وهكذا نجد أن خصائص التربية العقلية تعمل من أجل سعادة الإنسان في الحياة الدنيا لتقربه إلى الله تعالى عن طريق التفكر في سننه الكونياة بطريقة حوازنة متزنة ، وكل هذه الخصائص تقود النفس الانسانية إلى حياة أخروسة هانئة خالية .

<sup>(</sup>١) سيد قطب : في ظلال القرآن ،ج١ ،ص ١٣١ - ١٣٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة الاسراء ، آية : ٢٩

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان ، آية : ٦٧ .

<sup>(</sup>٤) سيد قطب: مرجع سابق ، جه ، ص ٢٢٢٣ .





### الفصل الثالست

# العقل عند ابن الجــــوزى

- ١ تعريف العقل عند ابن الجسورى .
- ٢ ـ درجات العقل عند ابن الجـــوزى .
- ٣ \_ مقارنة آراء ابن الجوزي بآراء بعض العلماء القدامي والمحدثين .
  - أ \_ مكانة العقل عند المحاسسبي .
  - ب مكانة العقل عند ابن حبسان ..
  - جـ مكانة العقل عند جون ديوى .
  - ع \_ تقويم مغهوم العقل عند ابن الجــــوزى .



#### (١) تعريف العقل عند ابن الجــــوزي

العقل غير مرئى ولكن يستدل عليه من آثاره في السلوك الذي يسلكه الفسرد فهو مثل الهواء لا يرى ، ولكن يمكن تحديد اتجاهه مثلا بمشاهدة تحريكه لأوراق الشجر . وقد أورد ابن الجوزي في كتابه عدة تعريفات للعقل وهي :

الاول: "هو الآلة في تحصيل معرفة الاله. وبه تضبط المصالحة والاله وتلمظ العواقب، وتدرك الفوامض وتجمع الفضائل المالة العواقب المالة العوامض وتجمع الفضائل المالة العوامض وتحمي الفضائل المالة الما

الثاني: "الغهم والتمييز الذي يفارق به الانسان البهائم وهـــــو (٢) الاستعداد لتحصيل العلـوم .

الثالث: العلم الذي "يوضع في ذات الفرد بجواز الجائـــــزات (٣) واستحالـة الستحيلات ".

ومثال ذلك استحالة وجود الغرد في مكانين مختلفين في وقت واحد، و وأن الاثنين اكثر من الواحد ، وهذه من الأمور البديهية أي مصصدن المسلمات التي لايشك في صحتها .

الرابسع: العلوم التي تستفاد من التجارب والعواقف التي يمربها الغرد ويكتسبب الفرد من هذه المواقف عدة خبرات قد تثبت خبرات سابقة وقد تصححها وقد يكون خبرة جديدة .

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى : الاذكياء ، ص ه ·

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ، ١٠

<sup>(</sup>٣) نفس المكان .

السادس: العقل غير مرئى ، وغير محسوس وانما يستدل عليه بالسلوك والا فعـــال
مثل السكوت ، والسكينة ، وخفض البصر، وتقوى الله والخوف منه فـــى
السر والعلانية وتقدير مايمكن وقوعـه .

والمقصود بالمعنى الأول أن العقل وسيلة لمعرفة الله عز وجل وبه يستطيسه الا نسان السيطرة على سلوكه ، وتوجيهها التوجيه الصحيح . والمقصود بالمعسنى الثانى والثالث أن العقل غريزة ، وبالرابع ان العقل مكسب بالعلم والتجسارب، أما المعنى الخاس فهو نتيجة لهذا العلم وثمرته فيقد رعلم الا نسان يكون ابتعاده عن ارتكاب المعاصى ، ويستطيع التحكم في شهوته ، وأما السادس فالعقل استدلالي . ومن التعريفات السابقة للعقل عند ابن الجوزى يتضح أنه لا يبحسث في ماهية العقل بل يبحث في آثاره ، ووظائفه . واذا نظرنا الى هذه التعريفات نجدها لا تتعارض بل مكملة لبعضها بعضا لأن التعريف الأول يوضح أن العقل وسيلة لمعرفة الله سبحانه وتعالى ، وأد راك الحقائق الكونية ، وحينا قليات المغريزة فهو يشير الى الجانب الفطرى ، وما يوكد وجهة نظرنا هذه ان ابسين الجوزى اعتبر الأنبياء يتمتعون بأعلى د رجات الذكاء حيث يكون ذكا وهم فيوق لد رجات العبقرية البشرية أى في قمة الكمال العقلى الانساني وأفرد لهم بابسين لتوضيح الفطرية عندهم ، فقال :

<sup>(</sup>١) ابن الحوزي: الاذكياء ، ص ١٠-١٠ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٤.

معلوم أن فطن الانبيسياء في وق الفطيسين " " معلوم أن فطن الانبيسياء في وق الفطيسين " " FOR QURANIC THOUGHT

وهو يرى أن الناس يتفاوتون في العقل حيث قال:

" والناس يتفاوتون في هذه الأحوال الا في القسم الثانييي الذي هو العلم الضروري " .

وهذا لا يتعارض مع التعريف الرابع الذي يشير الى اكتساب العلوم والمعـــارف، وهذا مكمل للتعريف الخامس لأنه ثمرة هذه العلوم والتجارب، وهذا بدوره يتكامل مع التعريف السادس الذي يمكن أن نستدل عليه بالملاحظة والتجربة ثم يحورها الفكر ليخرج منها بنتيجــة .

ويتضح من التعاريف السابقة أن ابن الجوزى يركز في تعريفه للعقل عليين

(۱) ربط العقل بالله سبحانه وتعالى وهو وسيلة لمعرفة الله وعبادت. وعمل ما أمر الله به ، ونهى النفس عما نهى الله عنه وصدق معجزات الرسل عليهم الصلاة والسلام وآستخدم المخلوقات ودربها على خدمة الانسان ، ونظر فصصى عواقب الأمور فحث على الفضائل ونهى عن الرذائل .

وابن الجوزى يصف الكاربا وصفهم به القرآن الكريم بأنهم كالأنعام بل هـــم الفران الجوزى عند الكاربا وصفهم به القرآن الكريم بأنهم كالأنعام بل هـــم الفريم بأنهم كالأنعام بل هـــم المحالي :

( وَلَقَد ذُرَانًا لِجَهَنَمُ كَثِيراً مِنَ الجِنِ وَالإِنس لَهُم قُلُ سوبٌ الْأَيْفَةُ وَنَ بِهَا وَلَهُم عَلَمُ الْعَيْنُ لَا يُبِصرُونَ بِهَا وَلَهُ سبم الدَّانُ

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى : <u>الاذكياء</u> ، ص ه ١ ٠

<sup>(</sup>٢) العرجعالسابق ، ص ١١ .

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: ذم الهوى ، ص ١٠ .

لَا يَسَمَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَالاَنعَامِ بَل هُم أَضَلَّ أُولئِكَ هُـــمُ

(٢) لا يناقش ابن الجوزى ما هية العقل بل يركز على دراسة مظاهــــره السلوكية لذا نجده يقول: ان عقل العاقل له موشرات عدة منها: حركاتـــه، وأقواله ، ونظراته ، وانفعالاته . فعند ما يرتبط العقل بخالقه ، ويتجه اليـــه فان الانسان يجنى الشرات التاليــة:

### 1 \_ كبح الموى والشم وات:

يرى ابن الجوزى أن اطلاق العنان لحب شهوة المال أدى الى السرقية والقتل وهى من الأعمال التى حرسها الله ،كما أن الا فراط فى الشهوات الجنسية أدى بصاحبه الى انفاذ حد القتل فيه لا قدامه على اللواط، او جلب المحلس رض أدى بصاحبه الى انفاذ حد القتل فيه لا قدامه على اللواط، او جلب المحلس لا ثيان البهائم . واطلاق شهوة العشق أدى بصاحبة الى أن يقتل من يعشقها . والطفل يميل الى ما يهوى ولو أدى به الى الضرر . ويفضل عنه العاقل بكبل جماح هذا المهوى والله سبحانه فضل الانسان على الحيوان بقوة الا رادة المانعة لهذا المهوى ،لأن البهائم عند طباعها لا تنظر فى العواقب فهى تتنسلول المخذا المهوى ،لأن البهائم عند طباعها لا تنظر فى العواقب فهى تتنسلول الطعام والشراب وتفعل الروث \_ أى تتخلص من الفضلات \_ فى أى وقت والانسان الطعام والشراب وتفعل الروث \_ أى تتخلص من الفضلات \_ فى أى وقت والانسان يمتنع عن ذلك بقهر عقله لطبعه . أويبين القرآن الكريم ان المهوى يوس عن يوس عن الفساد الشامل . قال تعالى :

<sup>(</sup>١) سورة الاعراف ، آية : ١٢٩٠

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى : الاذكياء ، ص ؟ ( ·

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٤-٤٤، ه١٧٠

<sup>(</sup>٤) ابن الحوزى: نم الهوى ، ص ١٣٠٠

### ( وَلَوِ اتَّبَعُ الْحَقُ أُهُوا مُهُم لَفُسُدٌ تِ السَّمَا وَالْأُرْضُ وَمَن فِيهِنَ

ولم يخلق الله سبحانه وتعالى الشهوة سدى ، ولا عبثا فشهوة الطعام وضعها الله للابقاء على الحياة . وشهوة الجنس للابقاء على النسل ، ولا دراك لــــنة حاضرة يقيس عليها لذات الآخرة . فالأكل يكون واسطة لصحة البدن والقـــدرة على القيام بالعبادات فاذا زاد الأكل عن الحد أدى بالانسان الى كثرة النوم ، والخمول وجلب الأمراض ، اما الا فراط في شهوة الجنس فقد يصرف الرجل الــــى كثرة التمتع بالنساء فينشغل عن العمل للآخرة وقد يوادى به الى ارتكاب الفواحش والا فراط في شهوة العلية الصلاة والسلام :

رَمَا مَلاَ آدَ مِي وَعَاءً شَراً مِنْ بَطْن بِحَشْبُ آبُن آدَ مَ أَكَسَلاتُ مَ اللَّهُ اللَّهُ وَثُلُثُ مَا مَا فَانْ كَانَ لَا مَحَالَة قَدُّلُثُ لَطَعامِةٍ وَثَلْثُ لَشَرَابِهِ وَثُلُثُ مُ اللَّهُ فَانْ كَانَ لَا مَحَالَة قَدُّلُثُ لَطَعامِةٍ وَثَلْثُ لَشَرَابِهِ وَثُلُثُ لَا مَعَامِةٍ وَثُلْثُ لَشَرَابِهِ وَثُلُثُ لَا مَعَامِةٍ وَثُلْثُ لَشَرَابِهِ وَثُلُثُ لَا مَعَامِةٍ وَثَلْثُ لَشَرَابِهِ وَثُلُثُ لَا مَعَامِةٍ وَثَلْثُ لَشَرَابِهِ وَثُلُثُ لَا مَعَامِةٍ وَثُلْثُ لَا مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَالَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الل

فالعاقل هو الذي يفكر في عاقبة الهوى ، والرذائل التي يقع فيها والذل ، والمهانة والاثم وسو السبعة ، وأن يتفكر في الأذى الذي يصيبه بعد ارضا عواه ، والأذى الذي يقعلي غيره فيعرف عيوبه فيتوصل من ذلكالي أن بصيرة الهوى عميا ، والعاقل يفكر في حسن عاقبة من غلب هواه ، وسو حال من قهره هواه وفائد ةمخالفة الهوي من حسن السمعة في الدنيا وصيانة النفس والعرض وحسن الثواب في الآخرة ، وموافقة الهوى وما يصيبه من ذل ومهانة في الدنيا والآخرة .

<sup>(</sup>١) سورة المواسون ، آية : ٧١ .

<sup>(</sup>٢) ابن قدامه المقدسي : مختصر منهاج القاصدين ، ص ١٦٨ - ١٦٩ .

<sup>(</sup>٣) الترمذي ، عارضه الأحوذي بشرح صحيح الترمذي ، جه ٩ ، ص ٢ ٢ ٠ .

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزى : نم الهوى ، ص ١ ١ ، ه ١ .

بعواقب الأمور والعمل لنيل الجنة لأنه لم يخلق للعبد واللهو ، كما أنه مطالب بالتدبر في عاقبة الهوى والرذائل التي قد يقع فيها وأن يتفكر بعاقبة شهسادة الزور في الدنيا والآخرة ومثال ذلك الرجل الذي شهد أنه زوج لأمرأة زورا ففرم القاضي نفقة عشر سنين ، هذا عدا عذاب الآخرة عند الله سبحانه وتعالب والمرأة التي تزوجت برجل ليكون محللاً لها وهذا محرم في الاسلام (() لأنب يعرف في الفقه الاسلام بالتحليل وقد وصف الرسول صلى الله عليه وسلم فاعلب بالتيس المستعار ، وأن المحللين تيوس هذه الأمة ، وعلى السليين التفكسير في العبادات لانها تعود عليهم بالخير عاجلا وآجلا وان تكون معاملتهم للآخرين بما يرضى الله لتحصيل النجاة في الحياة الآخرة واصلاح التفكير من اصلحل المقيدة ، فالتفكير يجب أن يكون لاصلاح الحياة العاجلة والآجلة لتحصيل المعلم الذي ينجى من الوقوع في الضلال في الدنيا والآخرة ، والانسان عقبل تخدّ مه الأعضاء ولولا تفكير المقل لكان الانسان كالانعام فتكون صلاحية أعالله ،

#### ب \_ السكينة والرزانـــة :

السكينة هى الطمأنينة والوقار والاستقرار والثبوت وهى من الله سبحانيه وتعالى ينزلها فى قلب عبده الموامن عند اضطرابه من شدة المخاوف فيتحصول (٣)

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: الاذكياء ،ص١٠١٠،٢٣٠ .

<sup>(</sup>٢) محمد الطاهر بن عاشور: اصول النظام الاجتماعي في الاسلام، ص ٥١- ٦٢.

<sup>(</sup>٣) محمد مرتضى الزبيدى : تاج العروس ، جم ، ص ٨٦٠٠

ولقد أنزلها الله على رسوله وعلى صاحبه أبى بكريوم الفار وأنزلها علـــــــــى

\*
رسوله وعلى الموعمنين يوم حنيين . قال تعالى :

( لَقَد نَصَرُكُمُ اللّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ وَيُوم كُنْنَينِ إِذَ أَعَجُبَتكُم كَثَرَتُكُم فَلَم تُغْنِ عَنكم شَيئاً وَضَاقت عَلَيكم الأَرضُ بِما رَحبُسست، ثُم وُلَيْتُم مَدُيرِينَ ، ثُمُ أَنزَلَ اللّه سُكِينَتَه عُلَى رُسُولِهِ وَعَلَسسى المُوَعنينَ وَأُنزَلَ جُنُوداً لَم تَروَها وعَذَبُ الذِينَ كَفَرُواْ وَذَلسِكَ جَزَا الكَا فِرِيسَنَ ( ) .

والعاقل ذو السكينة والرزانة تنجلى ألم الحقائق ويفرق بين الحق والباطسل وبين الهدى والضلال، فصمت يكون تفكرا في الأمور وعواقبها ، ونطقه يكسون حكمة وحقا . كما أن السكينة تضفى على صاحبها هيبة ووقارا وتجعله يعالسج آموره دائما بأناة ورويسة .

#### ج ـ غــــــــالبصــــــر :

<sup>(</sup>١) سورة التوبة ، آية : ٢٦،٢٥ .

<sup>(</sup>٢) الزبيدى : تاج العروس ، جه ، ص ٦١٠ .

لا ينزلق الانسان في المهالك ويعف عن المحرمات ، ويكون قانعا بما أحــــل الله تعالى له . والله سبحانه وتعالى أخبر رسوله الكريم أن يبلغ الموامنيين ان يغضوا من أبصارهم وذلك في قوله تعالى :

( قُل لَلْمُو مِنْمِنَ يُغُضُّواْ مِن أَبْصَارِهِم وَيَحَفَظُوا فُرُوجَهُم ذَلِكُ الْمُو مِنْاتِ يغضضن أَركَى لَهُمُ إِنَ اللَهَ خَبِيرُ بِمَا يُصنَعُونَ ، وَقُل لِلمُو مِنَاتِ يغضضن مِن أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظُنُ فُرُوجَهُنَّ وَلاَ يُبِدِينَ زِينَتَهُنَّ الا مَاظَهَر مِن أَبْصَارِهِنَّ وَيَعَمُونَ عَلَى جُيُوبِهِنَّ وَلاَ يَبْدِينَ زِينَتَهُنَّ الا مَاظَهَر لِلاَ مِنهَا وَليضَرِبنَ بِخُمُرهِنَ عَلَى جُيُوبِهِنَّ وَلاَ يَبْدِينَ زِينَتَهُنَّ الاَ مِنهَا وَليضَرِبنَ اوَ أَبَاءً بِعُولَتَهِنَّ أَو أَبْنَائِهِنَ أَو النَّابِعِينَ فَيْرِ أُولِي الإربك مِن الرَجَالِ أَو الطَعلِ اللَّذِينَ لَم يُظَهُرُوا عَلَى عَوْراتِ النِسَاءُ وَلاَ يَضُرِبنَ بَارِجُلِهِنَّ لِيعُلُم لَا يُخْفِينَ مِن زِينتَهِنَّ وَتُوبُوا إِلَى النَّومِينَ لَعَلَامُ مَا يُخْفِينَ مِن زِينتَهِنَ وَتُوبُوا إِلَى النَّالِينَ لَمَ يُظْهُرُوا عَلَى عَوْراتِ النِسَاءُ وَلاَ يَشَاهُنَ أَلُو الطَعلِ اللَّذِينَ لَم يُظَهُرُوا عَلَى عَوْراتِ النِسَاءُ وَلاَ يَشَاهِنَ الْمُومُونَ لَيَعْلَمُ مَا يُخْفِينَ مِن زِينتَهِنَّ وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيْهُ لَيْ لِيعُلُم مَا لَيْخَوْنِ مِن إِينَاتُهُ وَتُوبُوا إِلْكُولِ لَا لَيْتَهُونَ وَاللّهُ اللّهُ جَمِيعًا أَيْهُ النُومُونَ لَعَلَّمُ مُا يُخْفِينَ مِن زِينتَهِنَ وَتُوبُوا إِلَى اللّهَ جَمِيعًا أَيْهُ النُومُونَ لَعَلَّمُ مُعْلَى الْمُعْلِقُولُ اللّهُ عَيْرِالِهُ اللّهُ وَمُنُونَ لَعَلَيْكُمُ تُولِدُونَ ﴿ إِلَيْ الْمِنْ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ إِنْ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَالِ أَلُولُ اللّهُ الل

ويرى ابن الجوزى ان اطلاق النظر والتمعن فيما حرم الله يوادى الى ظههه ويرى ابن الجوزى الى ظههه والفتنه في المجتمع، والاضرار بحياة الناظرين وهلاكهم . كما يوادى الى وقهورى المهوى في القلب فيشفل الانسان عن أمور الآخرة وفي ذلك يقول ابن الجوزى:

"ان البصر صاحب خبر القلب ينقل اليه أخبار المبصـــرات ، وينقش فيه صورها فيجول فيها الفكر ، فيشغله ذلك عن الفكـر فيما ينفعه من أمر الآخــرة " ."

<sup>(</sup>١) سورة النور ، آية : ٣١ ، ٣٠ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى : <u>الاذكيا ً</u> ، ص٠٥ ، ١٥ ٠

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: دم الهوى ، ص ٨٢٠

ب \_ التق\_\_\_و*ي* :

يرى ابن الجوزيان التقوى هي مخافة الله تعالى في السر والعلانية وفعــل الغير في السلوك الذي يقوم به الانسان سوا أكان في الأكل أم في العليــــــ فيكون مصدره حلالا طبيا ، وأن يتقى الله في لسانه فلا ينطق الا خيرا ويبتعـــد عن النميمة ، والقول الذي قد يسبب الضرر له أو لغيره ، ويبتعد عن جميــــــ الا فعال السيئة والشبوهة التي قد تجلب الضرر آجلا أو عاجلا (١)

وتقوى الله عز وجل أصل السلامة على كل حال فى العنى والفقر والضيــــــق والسعة والمرض والعافية ، فعلى الانسان أن يحمد الله على كل حال ويتقيــــه ، فالتقوى مفتاح أبواب الصبر والقناعة وتحمل المشاق .

ومن يتق الله سبحانه وتعالى يثبت قلبه على الايمان وينور له بصيرته ويمنحه حسن الهداية التي يفرق بها بين الحق والباطل عند التباس الأمور واختلاطها، قال تعالى:

وتقوى الله تعالى تنور القلب وتشرح الصدر وتزيد في العلم والمعرفة الستى (ه) يغرق بها صاحبها بين الحق والباطل والحلال والحرام والهدى والضللال.

 <sup>(</sup>١) ابن الجوزى : الاذكياء ، ص١٤ ٠

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: صيد الخاطر ، ص ١٢٣٠ .

<sup>(</sup>٣) لبيب السعيد : الدراسة الاولى في مناهج البحث الاجتماعي في القرر وي الكريم وعند علمائه ومفسريه ، ص ٩٦ .

<sup>(</sup>٤) سورة الانفال ، آية : ٢٩ .

<sup>(</sup>٥) لبيب السعيد : مرجع سابق ، ص ٨٨٠

### (٣) الاستعبداد الفيردي :

يرى إبن الجوزى أنه لابد من وجود است عداد لدى الفرد حتى يتمكنت من النجاح في أى مجال من المجالات التى يريد الخوض فيها (٢) والاستعنداد قد رة كامنة ، في الفرد تجعله يتعلم بسرعة وسهولة ويصل الى ستوى معقول من المهارة في مجال معين وفي زمن معين كالعلوم الشرعية ،أو الرياضيات أوالاً دب. والاستعداد مرتبط ارتباطا وثيقا بالعقل حيث يقوم العقل بتيسير جمين الاعبال الانسانية ومن كانت لدية قوة استعداد استطاع أن ينجح في سلاست التغكير والادراك وتحمل المسئولية ، ومن لا يوجد عنده استعداد لا يستطيمان يتقدم في هذه العمليات لذا على التربية أن تراعي استعدادات الطسللب العقلية وتعمل على توجيههم التوجيه الصحيح في اختيار دراستهم والمهن التي يلتحقسون بها .

### (٤) الادراك :

يرى ابن الجوزى أن عملية الا دراك ضرورية لا نماء العقل والعمل وترتبط عملية الا دراك بعملية الاحساس ، ذلك أن الحواس هى النوافذ التى تدخل منها المعرفة الى العقل الانسانى ، والانسان الذى لا يعقل حواسه لا يستطيعان يدرك الاشياء من حوله على حقيقتها ، وهذا يودى بالتالى الى عدم القصدرة

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، آية : ٢٨٢ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى : الاذكياء ، ص ه ، ١١٠

٣٩٣ عزت راجح : اصول علم النفس ، ص ٣٩٣ .

على الادراك المجرد عدديا كان أو لفظيــــــا (١)

ولقد حث القرآن الكريم المقل البشرى على التفكير في نفسه ، ومصيره ومعاشد، وأن الله تعالى خلق الانسان لهدف عبادته في الحياة الدنيا ، وأن الدنيا . حسر يعبر عليه الانسان ليوصله الى الجنة في الحياة الأخرى . قال تعالى :

﴿ أَوَ لَمُ يَتَغُكَّرُوا ۗ فِي أَنفُسِمِ شَا خَلَقَ اللَّهُ السَّمَا كَاتِ وَالاَرضُ وَمَا بَينَهُمَا لِلَّا بِالحَقِ وَأَجَلِ مُسَمَّى وَلِنَّ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ بِلِقَاءَ رَبِهِمَ لَكَا فَهُرُونَ ﴿ ٢ )

وأمرنا الله تعالى أن نفكر فى الكون وتسخير مخلوقاته لخدمة الانســـان، وكيف أن الله سبحانه وتعالى خلق من الحيوانات ما يسخره الانسان لخدمته، ونقل متاعه ومتعه بأكل لحمه كما سخر الطبيعة للانسان بأن تنبت له الزرع والبقول والشار المختلفة فيكون منها معاشه ثم يتفكر العقل البشرى بأن مصير الانسان الى هذه التربة التى تنتج له طعامه اليومى ويبين له أنه سيدفن فيها غدا (٣)

### (٢) درجات العقل عند ابن الحـــوزى

فيما سبق وضحنا مفهوم العقل والآن نود توضيح درجات العقل عنيد ابن الجوزى فقد عرف الذكاء بأنه الفهم التام السريع الذي يوادى الى سرعيد الاهتداء للحل وسرعة الدراك المعنى او الموضوع على حقيقته وسرعة البديهيدة

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: اخبار الحمقي والمفغلين ، ص ١٦٦-١٦١ .

<sup>(</sup>٢) سورة الروم ،آية : ٨ .

<sup>(</sup>٣) محمد على الجوزو: مفهوم العقل والقلب في القرآن والسنة ، ص ٢ ٢ .

والتكيف مع الأحوال الطارف <u>وفية الأميري (حالفة المرافزة)</u> FOR OURANIC THOUGHT

ويرى ان الذكاء يتكون من عدة قدرات هـــــى :

أ ـ الذهبن : هو الاستعداد لقبول واكتساب الآراء، اى الامور الفريزية .
 ب ـ الفهب : هو جودة الذهن والتهيو والاستعداد لاكتساب المعرفة .

مما تقدم يتضح أن أبن الجوزي يرى أن هناك أمورا موروثة فهو يتحدث عــن جودة الذهن والفهم التي تكون فطرية في الانسان ، والانسان الذي يتحلــــي بجودة الاستعـداد والارادة يتحلى أيضا بسرعة الاداء وجودة السلوك .

" والارادة: هي ان تريد الشيئ وترغب في

والا رادة من وظائف العقل الذي يعيز الانسان عن الحيوان ، والعقل يتقبــــل الا فكار الطبية والاعمال الصالحة ويستريح لها بالغطرة ، كذلك يمكن افساد الارادة بالا فكار الضالة والاعمال الفاسدة ، فمن كان على الغطرة دون افساد أفكاره يعيل الى الصواب ، وافساد الارادة يكون من البيئة المحيطة بالفرد وموثرات الطفولسة الخارجية التي توثر في معتقداته وآرائه ، لهسذا :

ر قَالَ رَسُولُ ٱللهُ صَلَى ٱللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ مَا مِنْ مُولُود إِلَّا يُولُدُ عَلَى الْفَطْرَة فَا أَبُولُهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهَا عَلَى اللهِ عَلَيْهَا عَلَى اللهِ عَلَيْهَا عَلَى اللهِ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيسَلُ وَاللهِ التِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيسَلُ لَخَلْق ٱللهِ التِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيسَلُ لَخُلْق ٱللهِ التِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيسَلُ لَخُلْق ٱللهِ التِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيسَلُ لَخُلْق ٱللهِ التِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيسَلُ لَخُلُق ٱللهِ اللهِ الذِي اللهِ الذِي اللهِ اللهِ الذِي اللهِ اللهِ اللهِ الذِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

1 (()•1)

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزى: <u>الاذكياء</u>، ص١١

<sup>(</sup>٢) جودت سعيد : العمل قدرة وارادة ، ص ٧٩٠٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٧٩ - ٠ ٨٠

<sup>(</sup>٤) صحیح حسلم بشرح النووی ، جـ١٦ ، ص ٢٠٧٠ .

ويقسم الشيخ عبد الرحمن حبنكة الميد انى الا دراك الذهني الى قسمين:

الا ول ؛ الا دراك الضرورى ، اى لا يحتاج الذهن فيه الى دليل بل يأخــــنه

الثانى: الا دراك النظرى: أى المكتسب بالتأمل والنظر فى الا دلة وينتقل فيها الذهن من المعلوم الى المجهول ، ومثال ذلك ما نستنتجه فى الرياضيات بالتأمل والنظر كايجاد جذر تربيعى أو تكعيبى لعدد من الاعداد (()

واستشهد ابن الجوزى على ذلك بما استنتجه الرسول صلى الله عليه وسلسسم عند ما أسروا رجلا من جيش العدو وهم في طريقهم الى بدر ، فسألوا الأسير عسن عدد جيشهم ، فلم يخبرهم ، فسأله الرسول صلى الله عليه وسلم عن عدد الجسزر التي ينحرونها في اليوم ، فقال الأسير : عشر لكل يوم ، فاستنتج الرسول صلسسي الله عليه وسلم من عدد الجزر المعلوم عدد جيش العدو المجهول ، وهو ألف . (٢)

وصنف ابن الجوزى الذكاء الى عدة درجات أعلاها الذين يتسعون بالعبقريسة وأدناها الجنون وتقع بين أعلى درجة وأدنى درجة عدة درجات متداخله مسسم بعضها البعض، وهذه الدرجات همى :

### (أ) أصحاب الفطندة:

وهم الانبياء عليهم السلام فهم يمثلون أعلى درجة في الذكاء البشرى حيت

" معلوم أن فطن الانبياء فوق الفطي

<sup>(</sup>١) عبد الرحمن حبنكه الميداني: ضوابط المعرفة ، ص ١٩ - ٢٠ -

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: الاذكياء، ص ٢٠٠٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابيق ، ص ١٥

١ قصة سيدنا ابراهيم عليه السلام عندما ترك أم اسماعيل وابنها اسماعيل
 نعى مكة المكرمة (البيت الحرام)

وقد أورد ابن الجوزي النع السابق ما ختلافات في بعض الالفاظ حيث ذكر ابن الجوزي النع السابق ما ختلافات في بعض الالفاظ حيث ذكر النام سبحانه وتعالى أمر عباده أن يأكلوا من الرزق الحلال الطيب وأن يشكروا الله تعالى على هذه النعم التي أنعمها عليهم ، الأنه سبحانه وتعالى المنعلم المتفضل على الناس بهذه النعم . قال تعالى :

<sup>(</sup>۱) <u>صحيح البخاري</u>، ج٤ ، ص ١١٣ - ١١٧ ، وابن الجوزى : الاذكياء ، ص١٥ - ١٦ ٠

<sup>(</sup>٢) ابن كثير: تفسير القرآن العظيم ، ج٢ ، ص ٨٩٥ .

### ( فَكُلُوا مِنَا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حُلَالًا طَيِباً وَآشكُرُوا نَعِتَ اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللّ

وكون الأمر كذلك فأن سيدنا اسماعيل عليه السلام عندما أخبرته زوجته بما قاله عليه السلام عند ما أخبرته زوجته بما قاله سيدنا ابراهيم عليه السلام فهم وأدرك بشدة ذكائه أن زوجته غير شاكرة لله تعالى على نعمه ، فهى اذا ليست الزوجة الصالحة له .

"عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضِي اللّهُ عَنْهُ أَنْ رَسُولَ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ كَانت أَمْراتانِ مَعَهُما أَبْناهُما جَاءَ الذّ يُّبُ فَذَ هَلِب اللهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

وقد أورد ابن الجوزى الحديث السابق مع اختلاف في بعض الالفاظ والحديدث يدل على أن الله سبحانه وتعالى فطر الوالدين على حب الأبناء ، وقد بيالسف البعض في هذا الحب لدرجة أنه ينس واجبات أخرى ، أو ينشغل عنها وهسسده

الحقيقة نجدها في قوله تعالى : ((المَّالُ وَالبِنُسُونُ زِينَسَةُ الحَيسَاةِ الدُنيسَا الْ وَالبِنُسُونُ زِينَسَةُ الحَيسَاةِ الدُنيسَا

<sup>(</sup>١) سورة النحل ، آية : ١١٤ ،

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری، ج۸، ص۱۱، وصحیح سلم بشرح النووی، ج۱۱، ص۱۸ . وابن الجوزی: الاذکیاء مص۱۲-۱۲ .

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف ، آية : ٢٦ .

ومادام الامر كذلك فان الانسان لا يستطيع أن يحتمل رواية ولده وهو يقطيع الى نصفين . وهذه الحقيقة أدركها سليمان عليه السلام بثاقب بصره وحدة ذكائه. ولذا فانه أراد حسم النزاع بين هاتين الامرأتين فتظاهر أنه يريد ان يقسيم الفلام الى قسمين حتى يتبين منهى الأم الحقيقية التى لا ترضى ان ينقسم ابنها .

مَنَهُ وَسَلّمَ يَخْطُبُ بِالْمُد يِنَةُ قَالَ سَمِ هُتُ رَسُولُ اللّهَ صَلّى اللّهُ عَالَى النّاسُ إِنّ اللّه تَعَالَى الْعَرْضِ الْخَرْرِ وَلَعَلْ اللّهَ سَيْنُولُ فِيهَا أَمْراً فَمَنْ كَانَ عُنسَدَهُ عَالَى الْعَرْضِ الْخَرْرِ وَلَعَلْ اللّهَ سَيْنُولُ فِيهَا أَمْراً فَمَنْ كَانَ عُنسَدَهُ مَنْهَا شَيْ وَلَكَ اللّهَ سَيْنُولُ فِيهَا أَمْراً فَمَنْ كَانَ عُنسَدَهُ مَنْهَا شَيْ وَلَي اللّهَ تَعَالَى حَرَمُ الْخَرْرُ فَمَسَدَن اللّهَ تَعَالَى حَرَمُ الْخَرْرُ فَمَسَد اللّهَ اللّهَ تَعَالَى حَرَمُ الْخَرْرُ فَمَسَد اللّهَ اللّهَ تَعَالَى حَرَمُ الْخَرْرُ فَمَسَد اللّهَ اللّهُ اللّهُ

وقد أورد ابن الجوزي الحديث السابق مع اختلاف في بعض الأ لفاظ وذلك عنسد حديثه عن تحريم الخمر والميسر . وقد ورد النص القرآني مصرحا بتحريم الخمسر والقمار قال تعالمسي :

( كَمَا أَيْهُ) الدِّينَ المَنُواُ إِنَّا الخَسِرُ وَالمَيْسِرُ وَالاَ نَصَابُ وَالاَرْلاَ مُ ( ) ( ؟ ) رَجْسُ مِن عَمَلِ الشَّيطانِ فَاحِتنَبِوُهُ لَعَلَكُمُ تُغلِحُونَ ﴾ ( ؟ )

<sup>(</sup>۱) صحیح سلم بشرح النووی ، ج۱۱، ص۲ ، وابن الجوزی : الاند کیسساء، صحیح سلم بشرح النووی ، ج۱۱، ص۲ ، وابن الجوزی : الاند کیسساء،

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة ، آية : ٩٠

القرآن . وهذا يدل على حدة ذكا الرسول صلى الله عليه وسلم لتقد يسلم المشركات . وأن المشكلات قبل وقوعها ، بأن يهيئ عقول الناس لقبول التشريعات الدينية ، وأن يقلل من الخسارة المالية بالانتفاع بثمن الخمر قبل تحريمه .

### (ب) الاذكيـــاء:

ليس الذكاء خاصاً طبقة من الناس دون طبقة بل يشمل جميع الناس مسع تفاوت في درجات الذكاء فمن الناس الذكي جدا ومنهم الذكي ومنهم المتوسط وبذلك يقول ابن الجوزى:

"فان الناس يتفاوتون في العقل ، وجوهره ومقد ار ماأعطوا منه"
وليس من السهل تحديد كل درجة من درجات الذكاء التي فوق المتوسط كما يراها
ابن الجوزى بمجرد تحليل المواقف ، كما أن ليس من السهل أن نصدر حكما بأن هذا الموقف ينتمي الى هذه الدرجة أو تلك ، لان تحديد الدرجات يحتاج الى أد وات قياس ، واختبارات مقننة بطريقة علمية موضوعية (٢)

وسأقوم بتحليل السلوك الذكى العام دون احالته الى اى درجة من الدرجات سالفة الذكر مثال ذلك :

1 - جلس المنصور يوما على أحد السطوح في مدينته ، فرأى رجلا مهمو ميا فأحضره وسأله عن حاله ، فأخبره أنه ربح مالا من تجارته وأعطاه الى زوجته ثم سألها عنه ، فأخبرته بأنه سرق ولم يجد أى علامات في البيت تدل عليل السرقة ، فسأله المنصور عن حال زوجته ، ومتى تزوجها ، وهل كانت بكيرا ،

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمفغلين ، ص ٢٥٠

<sup>(</sup>٢) سعد عبدالرحس: القياس النفسي ، ص ١٩٢٠

وهل لها أولاد من غيره ، فأخبره بأنها ثيب ، وصغيرة السن وليس له للاد من غيره ، فأعطاه المنصور زجاجة طيب حاد الرائحة ، وقال للله عنه ، وأمر أربعة من رجاله بأن يجلس كلل وأحد منهم على باب من أبواب المدينة ، وأن يأتوا بالرجل الذي يشمون منه هذا الطيب ، وعندما عاد الرجل المهموم الى بيته ، أعطى الطيب الليب الرجل كانت تحبه ، وهو الذي أعطته المال ، فآجتاز أحد أبواب المدينة ، فأمسك به حارس الباب ، وأحضره الى المنصور ، فاستجوبه وتأكد من أنه هو الذي أعطته المرأة المال ، فوكل الرجل أمر هذه الملل ألى الخليفة المنصور ، فأمره بطلاقها ( )

ولقد أمر الرسول الكريم الزوج أن يكون راعيا في أهل بيته ومسئولا عنه سسم وأن يحقق لهم كل ما يحتاجون ، كذلك من مسئولية المرأة وواجباتها في بيت زوجها أن تحافظ على عرضه ، وماله وأولاده .

رعن عَبْدَ اللهِ ابْنَ عُمْرَ قَالَ: سَمَعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَى اللّهِ مَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّه عَلَى اللّهِ عَلَى وَمَعْدِهِ وَمُعْدِهِ وَمُعْدِهِ مَعْدُولُ عَنْ رَعِيتُهُ وَالْمُوْأَةُ راعِيةً عَلَيْهِ وَسَلّمَ يَقُولُ كُلّكُمْ مَا عَوْكُكُمْ مَسْتُولُ عَنْ رَعِيتُهُ وَالْمُواتُةُ وَاعْدِهُ وَاعْدِهِ وَالْمُواتِيةِ فَى اللّهِ عَنْ رَعِيتُهُا ، وَالْخَادِمُ راعِ فَى سَلّا فِي مَنْ وَعَيْتُهُا ، وَالْخَادِمُ راعِ فَى سَلّا فِي مَنْ وَعَيْتُهُا ، وَالْخَادِمُ راعِ فَى سَلّا فِي وَمَنْ وَلَا عَنْ رَعَيْتُهِا ، وَالْخَادِمُ راعِ فَى سَلّا فِي مَنْ وَعَيْتُهِا وَمُنْ رَعَيْتُهِا ، وَالْخَادِمُ راعِ فَى سَلّا لِي مَنْ وَعَيْتُهِا وَمُنْ رَعَيْتُهِا ، وَالْخَادِمُ راعِ فَى مَنْ رَعَيْتُهِا وَمُنْ رَعَيْتُهِا وَمُنْ رَعَيْتُهِا وَالْمُوالِّ عَنْ رَعَيْتُهِا وَمُنْ رَعَيْتُهِا وَالْمُولُ عَنْ رَعَيْتُهِا وَالْمُولُ عَنْ رَعَيْتُهِا وَالْمُؤْلِقُولُ عَنْ رَعَيْتُهِا وَالْمُولُ عَنْ رَعَيْتُهِا وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَلَا لَا لَهُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَا اللّهُ اللّهُ مِنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مُنْ وَالْمُولِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَلَا عَنْ مُعَلّمُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَالْمُؤْلِقُولُ والْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَلِمُ لِلْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَلِمُ لَا مُعْلِقُولُ وَلَالُمُولُولُ وَلِمُ لَالْمُؤْلِقُ وَلَالْمُولُولُولُولُ وَلَالْم

وقال صلى الله عليه وسلم :

( كَمَا اسْتَفَادَ الْمُوسِيُ مَبَعْدَ تَقُوى اللّهِ مَخِيراً لَهُ مِنْ زَوْجَسِةٍ صَالِحَةٍ . إِنْ أَمَرَهَا أَطَاعَتْهُ وَإِنْ نَظَرَ الّيها سَرّتُهُ وَإِنْ أَقْسَمَ

<sup>(1)</sup> ابن الجوزى : الاذكياء ،ص٣٨ - ٣٨ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ،ج١ ، ص ٢١٥٠

### رَ مَ الْمُرْسُورِ وَانْ غَابِ عَنْهَا نُصَحَتُهُ فَى نَفْسِها وَمَالِمِهِ ) . عَلَيْهَا أَبُولُمِهِا وَمَالِمِهِ ) .

وعلى ذلك استطاع المنصور بناقب بصره وحدة ذكائسه أن يحدد المشكلة وأسبابها ، ومن شم ابتكبر وسيلة لوضيع يده على المشتركين بهذه الجريسة . وطليق المنصور زوجة الرجل منه لأنها ليست المرأة التي تحافظ على عرضها ومال زوجها في بيتها أي انهلل البست المرأة الأمينة في بيتها .

۲ - ویتمثل السلوك الذكی فی حل أحمد بن حنبسل لهذه السالة وهی:
اذا اشتری رجل خماریت لزوجات الشلاث ، وقبال لهت أنستن طوالی ان لیم تختمیر كل واحید قمنكین عشریت یوما فیست هیذا الشهیر ، فالحیل أن تختمیر الكیری والوسطی بالخماریین عشیر عشیری لتختمیر فیست مشری الکیبری خمارها للصغیری لتختمیر فیست عشرین یوما ، ویبقی خمیار الوسطی الی تمیام عشریسین یوما ، ویبقی خمیار الوسطی الی تمیام عشریسین یوما ، شیم تأخیذه الكیبری الی تمیام الشهیر (۲)

وحدة الذكاء تتمشل في سرعدة الفهم عند أحمد بن حنب

<sup>(</sup>١) سنن ابن ماجة / تحقيق محمد فواد عبد الباقي ،ج١ ، ص ٩ ٦ ٥ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى : الاذكياء ، ص ٩ ٧ - ٨٠

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

لهــذه السالــة ، والقـدرة الحسابيــة وهــذا أدى الى تجنــــب مشكلــة قد تحــدث وهــى طلاق الزوجـات الثلاث .

" والشال الاتبى يدل على كيفية التخطيط للموامرات والجرائيسم:
خرج رجل وزوجته من بغيداد الى حصص واتغقاعلى حيلسبة
ليجمعا بها الذهب والنقود من الناس ، فجلس فى السجيد
يملي ليسل نهار الا في الاوقات المحظور فيها الصيلاة،
وقال لزوجته بمأن تعجه له الزبيب مع اللوز وتضعه بجانب
السجيد ، وأن لا تقترب من زوجها حتى لا يشيك بأمرهم أحيد ،
ولا يخرج من المسجيد الا وقت القيلوليه يذهب ليتوضأ ويأكيل
الزبيب واللوز المعجمون دون أن يراه أحيد ، فظن النياساس
أنه لا يأكيل ولا يشيرب ، فعظم شأنه عندهم ، وفي أحيد الأيام أتب زوجته وادعت أنها المرأة قتيل آبنها وترييد أن تقلم بدلا منيه ، ففيزع ليه الناس وقد موالها مقسيدار عشير ديات ومائية أليف درهم والذهب والثبياب فيداءا ليجهيا وفي بها وفيرت الى بغيداد ، وبعد عيدة أييال

والله سبحانه وتعالى حسرم قتسل المسلم لأخيسه المسلم فعن قتل مؤمنسسا

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى : الأَذكياء ،ص ١٠٠- ١٠٢ .

( وَمَا كَانَ لِمُوامِنِ أَن يَقتُلُ مُوامِناً اللّهِ خَطَاً وَمَن قَتَلَ مُوامِناً اللّهِ خَطَاً وَمَن قَتَلَ مُوامِناً اللهِ خَطَاً وَمَن قَتَلَ مُوامِناً اللهِ خَطَاً وَمَن قَتَلَ مُوامِناً اللهِ خَطَاً فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُوامِناةٍ وَدية كَسَلَمَةُ اللهَ أَهْلِيهِ (٢٠).

وآستطاع الرجل بحدة ذكائه أن يستغل هذه الآية فتظاهر أمام النــــاس بالزهد والتعبد حتى يكسب ثقتهم ويدافعوا عنه ويساعدوه عند تنفيذ خطتــه وهم لا يعلمون حقيقته ، وهذا ماتم بالفعل ، فعندما أتت زوجته وتظاهـــرت انه قتل ولدها قدم لها الناس المال والذهب فداءًا لــه .

ومن الأمثلة السابقة نستنتج مواصفات السلوك الذكي عند المربين السلمين :

- ١ معرفة الله سبحانه وتعالى ، وأن الله تعالى خالق السموات والأرض ومابينهما .
  - ٢ ـ الدين الاسلامي هو اساس المعاملة في الاسلام وبتطبيق ما جاء في القران
     الكريم والسنسة المطهرة في الحياة اليومية يكون العرء قد نفسسنة
     تعاليم الاسلام.
    - ٣ \_ سرعة الفهرم ، وتوقع المشكلات التي ستحدث في المستقبل .
    - ع \_ القدرة على تحديد الهدف ، وحسن التخطيط ، والدقة في التنفيذ .
  - و حسن استعمال الوسيلة المناسبة في حل المشكلة ، وسرعة التكيف مع البيئــــة الجديدة .
  - ٦ القدرة على التفكير المجرد والقدرة الحسابية ، والتحليل ، وادراك العلاقات
     العددية ، واللفظية .

(11+)

<sup>(</sup>١) ابن كثير: تفسير القرآن العظيم ، ج١ ، ص ٢٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء ، آية : ٩٢ .

### ج ـ الجنـــون :

"الجنون هو الخلل في الوسيلة والمقصود جميعاً (١)

### د \_ التغفي\_\_\_\_ل :

يعرف ابن الجوزى التعفيل بأنه الخطأ في الوسيلة ، والطريق الى الوصــول (٢) للهدف مع صحة المقصود ، وهذا غير الجنون .

وابن الجوزى أخطأ فى هذا التعريف لأن التغفيل قد يكون الخطأ فــــى
الهدف والوسيلة معا . مثل ابليس الذى أخطأ الهدف والوسيلة بابتعاده عــن
طاعـــة اللـــه .

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى : اخبار الحمقى والمغفلين ، ص ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) نفس المكان .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق عص ١٤٢ .

فى غفلته الا ظاهر الحالة التى تصيبه ولا يدرك معنى الابتلاء، قال تعالى : ( فَأُمَّا الإِنسَانُ إِذَا لَمَا ابتُلاهُ رُبُهُ فُأَكْرُمُهُ وَنَعْمَهُ فَيَقُولُ رُبِّنِي }

الكُرُمُنُ ، وَأُمَّا إِذَا كَمَا أَبتَلاهُ فَقَدَ رَعَلَيهِ رِزقَهُ فَيَقُولُ رُبّى أَهَا نَبُ )

ولذلك قد يغريه الخير فيجلسه عن العمل ، او يستخفه السوَّ فيقنط وينخــــذل عن العمل ، ولكن الموَّس يشكر الله على كل حال في السراء والضراء، ويرى سن ذلك داعيا ودافعا للعمل الصالح . وطلب الأجر والثواب في الآخره وأن الدنيا دار ابتلاء يتحن الله فيها عباده بالخير والشريط يصبهم فيها (٢)

والقرآن الكريم يجعل السبب لضلال الانسان هو غفلته عن آيات اللوسية ويتضح ذلك في قول الله تعالى:

(لَهُمُ قُلُوبٌ لَا يَعْقَهُونَ بِهَا كُلَهُم أُعِيُنٌ لَا يَيْصِرُونَ بِهَا كُلَهُم أُعِينٌ لَا يَيْصِرُونَ بِهَا كُلَهُمْ أُعَيْنٌ لَا يَيْصِرُونَ بِهَا كُلَمُسَمَّ وَلَهُمْ أَعُنُ لَا يَعْمَ أَضُلُ أُولَئسِك كَالَا نَعَامِ بَلَ هُم أَضُلُ أُولَئسِك كَالَا نَعَامِ بَلَ هُم أَضُلُ أُولَئسِك كُهُمُ الغَافِلِسُونَ (٣).

ويرى أبو الاعلى المودودى أن نتائج هذه الغفلة تظهر على صورتـــين: الصورة الاولى: أن يقلد الانسان في دينه ، وايمانه غيره بدون فهم ولا بصــيره، سواء قاده التقليد الى طريق النجاه ام الى طريق الهلاك . ويتضح ذلك فــــى قوله تعالــــى :

( وَإِذَا قِيلَ لَهُم تَعَالُوا ۚ إِلَى كَا النزَلَ الله وَالِي الرَّسَدُولِ الله وَالِي الرَّسَدُولِ وَالْحَالُ وَالْحَالُ الله وَالله وَاللّه وَاللّهُولِي وَاللّه وَلّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَلّه وَاللّه وَلّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَلّه وَلّه وَلّه

(111)

<sup>(</sup>١) سورة الفجر ، آية : ١٥ - ١٦ •

<sup>(</sup>٢) حسن الترابي: الايمان ،أثره في حياة الانسان ، ص ٨١٠

<sup>(</sup>٣) سورة الاعراف ، آية : ١٧٩ .

## اباً وهم لا يعلم المنطق شيئاً ولا يه تسك ون ال

الصورة الثانيسة : ان يتبع الانسان هواه ويعرض عما أنزل الله ، فلا يحسل للانسان علم اليقين الذي هو وسيلة ضرورية لسلوك الطريق السوى ، بل تصبيح شهواته مسيطرة على عقله فيميل عن الخط المستقيم الى الا فراط والتغريط، وفيي ذلك يقول الله تعاليه :

(( كُلاَ تُطْعِ مُنُ أَغَفَلْنَا قَلَبُهُ عَن ذِكْرِنَا كَآتَبَعَ هَوَاهُ وُكَ اللهِ انَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

هذه هى عواقب الففلة عن الآيات الالهية والاعراض عن التدبر والتفقه فيهـــا ، والذين يتلون آيات الله ، ولا يفهمونها فلا يأمنون في أي لحظة من أن يبتلــوا باحدى هاتين الصورتين من الضلال . لذلك أمر الله تعالى ورسوله بالتفقه فــى الدين وفهم أحكامه . قال تعالى :

وقال الرسول صلى الله عليه وسلم :

ويرى أبو الاعلى المودودى أن اكبر نكبة أصيب بها المسلمون اليوم الغفلية فى الدين وعدم التدبر فى آيات الكتاب وفى السنة مما زعزع عقائدهم وشتت شملهم ، وخرب مساعيهم ، وأهدافهم وجرحياتهم الى التذبذب والفوضى .

(117)

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ، آية : ١٠٤

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف ، آية : ٢٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة الانعام ، آية : ٨٨ .

<sup>(</sup>٤) سنن ابن ماجه ، تحقيق محمد فواد عبد الباقي ، ج ١٠٠٠ م. ٨٠

<sup>(</sup>٥) ابو الاعلى المودودي: الاسلام في مواجهة التحديات المعاصرة عن م ١٤ - ١٦٠,

وقد أورد ابن الجوزي عدة أمثلة للسلوك المعفل منها:

١ - عدم ادراك المسدف ،

يسمى تفغيلا حتى لو كان الغرد ذكيا ويزعم أنه على درجة كبيرة من العقلل والعلم وبالتالى فان الذى لا يدرك حقيقة الله وانه الواحد الأحد واليه المصير ويستبدله سبادئ وضعيه لا تسمن ، ولا تغنى من جوع وضعها أفراد حسب أهوائه مبادئ ومصالحهم وهى متغيرة فى كل زمان ومكان ، يكون مغفلا ، كيف يضعون مبادئ يصفونها بالكمال ، وهم لا يصلون الى أى درجة من الكمال لا فى الخلق ولا فى الدين . ومثال ذلك ابن الراوندى الملحد الذى ألف كتاب الدامين يشتم فيه الا نبيا عليهم السلام ويتطاول على الله سبحانه وتعالى فيقيول :

وينتج عن عدم تحديد الهدف تحديدا سليما اعطاء الحرية المطلقة للعقلل وهذا لا يجوز ، فالعقل محدود وليس من حقه البحث في الغيبيات لأن السلام الموء من يجب عليه الايمان وتصديق الغيبيات دون أن يراها أو يجادل فيها . فابليس لما آعتد بعقله اعترض على الله سبحانه وتعالى وخطأه في تغفيلة آدم عليه وجادله وهو يعلم ان الله غنى عن العالمين . واستكبر على تنفيذ أوامر الله سبحانه وتعالى ، ويتضح ذلك في قوله تعالى :

(قَالُ يُمَا رَّابِلِيسُ مَا مَنْعَكَ أَن تَسَجُّدُ لِما خَلَقَتُ بِيكَ يَّ أَسَتُكَبَرُتُ الْمَا خَلَقَتُ بِيكَ يَّ أَسَتُكَبَرُتُ الْمَالِينَ ، قَالَ أَنَا خَيرٌ منِهُ خَلَقَتُنِي مِن تَّارٍ وَخَلَقَتَ مَ أُم كُنْتَ مِن الْفَالِينَ ، قَالَ أَنَا خَيرٌ منِهُ خَلَقَتُنِي مِن تَّارٍ وَخَلَقَتَ مَ أُم كُنْتَ مِن اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيكُ لَعنسَتِيّ مِن طِينٍ ، قَالَ فَأَخَرُج مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ ، وَإِنْ عَلَيكُ لَعنسَتِيّ مِن طِينٍ ، قَالَ فَأَخَرُج مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ ، وَإِنْ عَلَيكُ لَعنسَتِيّ

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمفغلين ، ص ٢٢٠٠

<sup>(</sup>٢) نفس المكان .

إلى يَومِ الوينِ ، قَالَ رُبِّ فَأَنظِرنِي الِي يَومِ يَبْعَثُونَ ، قَالَ اللهِ يَومِ يَبْعَثُونَ ، قَالَ فَبُعِزَّتهِ كَ فَإِنَّكَ مِنُ المُنْظَرِينَ ، إلَى يَومِ الوقَّتِ المَعَلَّومِ ، قَالَ فَبُعِزَّتهِ كَ فَإِنَّكَ مِنْ المُعَلِّمِ ، قَالَ فَبُعِزَّتهِ كَ لَا غُويِنَهُمُ المَعْلَومِ ، قَالَ فَبُعِزَّتهِ كَ لَالْعَقُومِينَ ( ( ) . لَا غُويِنَهُمُ المَعْلَمِينَ ( ) .

كذلك النعرود الذي جادل ابراهيم عليه السلام في ربه وادعى أنه يحيى ويعيب عثم أتاه ابراهيم عليه السلام بحجة قوية لا يستطيع النعرود الرد عليها ، وهي ان يأتى بالشمس من المغرب . ويتضح ذلك في قوله تعالى :

( أَلَمْ تَرُ الِي الَّذِي حَاجَ إبراهِيمُ فِي رَبِهِ أَن اَلَاهُ اللهُ الملك إِذ قَالَ إبراهِيمُ أَرْسَى النَّذِي يُحيى وَيَنْيُتْ قَالَ أَنَا أَحِي وَأَسِتُ قَالَ إبراهِيمُ فَانَّ اللهُ يَاتِي بِالشَّسِ مِنَ المُشرِقِ فَأَتِ بِهَا مِن المغَرِبِ فَبَهُتِ النَّذِي كَفَرُ وَاللهُ لا يَهُدِى القَوْمُ الظَّالِمِينَ ( " ) .

وفرعون الذى ادعى أنه الاله ونادى فى قومه افتخارا بأن له ملك مصر وأن النيـل يجرى من تحت قصوره . قال تعالى :

﴿ وَنَادَى فِرعُونَ فِي قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْمِ أَلْيَسَ لِي مُلكُ مِصَـــرَ وَهُ وَنَادَى مُلكُ مِصَــرَ وَهُ وَهُ وَهُ وَهُ وَالْأَنْهُا رُ تَجْرِي مِن تَحْتِي أَفَلاَ تَبُصِرُونَ (٥) .

والكفار عبدة الأصنام الذين قالوا: أحرقوا ابراهيم عليه السلام وانصروا آلمتكـم وهي التي لاتستحق العبادة لأنها لاتنفع ، ولا تستطيع أن تدافع عن نفسمـاً،

<sup>(</sup>١) سورة ص: آية : ٥٧-٨٣ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجورى: أخبار الحمقي والمفظين ، ص٦٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، آية : ٢٥٨ .

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزى: المرجع السابق ، ص ٦٣٠.

<sup>(</sup>ه) سورة الزخرف ، آية : ۱ه ٠

<sup>(</sup>٦) ابن الجوزي: المرجع السابق ، ص ٦٣٠٠

ال تعالىي : الله

( قالوا حُرِقُوهُ وَانصُرُوا اَلِهُ تَكُم إِن كُنتُم فَاعِلَ عِينَ )) ( ( )

ومن التفغيل تبديل كلمات القرآن الكريم ومثال ذلك قال أحد المغفلين وان في القرآن الكريم خطأين وهما :

ويرى المفغل أن تصحيبها على التوالى: "كل بنا وجماص ، والجبن والزيتون" والقرآن الكريم كلام الله سبحانه وتعالى أنزله على رسوله صلى الله عليه وسللله عليه ليناس كافة ، ويهديهم الى الصراط الستقيم والله سبحانه وتعالل تكفل بحفظ القرآن الكريم . قال تعالى :

« إِنَا نَحَنُّ نَزَّلَنَا اللِّهِ كُرُ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُ وَنَ »

ولا يستطيع أحد من البشر أن يأتي بمثل القرآن الكريم أو يبدل كلمات القسرآن الكريم لأن ذلك من أبلغ المحرمات . قال تعالى :

( كُارِن كُنْتُمُ فِي رَيْبٍ مِثَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبِدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِن مِثلِهِ كوادعُوا شُهَدَا كُمُ مِن دُونِ اللّهِ إِن كُنْتُم صَادِ قِينَ ، قَالِ لَسَسم تَعْعَلُواْ كُلُن تَغْعَلُواْ فَاتَغُوا النَّارُ الَّتِي كُوتُودُ هَا النَّسَساسُ

(111)

<sup>(</sup>١) سورة الانبياء ، ٦٨ : ٨٠

<sup>(</sup>٢) سورة ص ، آيــة : ٣٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة التين ، آيـة : ١

 <sup>(</sup>٤) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمغفلين ، ص ١٩٢ .

<sup>(</sup>٥) سورة الحجر، آية: ٩.

وَالْحِجِ اللهِ أَعِلَ اللهِ الله وَالْحِجِ اللهِ أَعِلَ اللهِ أَعِلَ اللهِ ال

٢ - عدم القدرة على القراءة الصحيحة:

( ذَرهُم يُأْكُواْ وَيَتُسَتَّوْاْ وَيُلْمِمُ الأَكُلُ فَسَوفَ يَعَلَمُ وَنَ ) ( قَلَمُ وَنَ ) حَدَثَ صحف قراءة " ذرهم " فقرأها ( درهم ) .

وقرأ أحد المشايخ المغفلين "ولله ميزاب السموات والأرض " فقيل له: ما معناها ؟ فقال: المطر الذي ينزل ، فقيل له: انما هي:

( كَوْلِلُو مِيرَاتُ السَّمَا وَاتِ وَالأَرْضِ وَاللَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبَرِيرٍ )

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، آية : ٢٣ - ٢٤ .

 <sup>(</sup>٢) ابن الجوزى : اخبار الحمقى والمفغلين ، ص ٩ ٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر ، آية : ٣ .

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزى : المرجع السابق ، ص . ه .

٠(٥٠) سورة آل عبران ،آية : ١٨٠ .

فقال: أنا أقرأها منذ أربعين سنة هكذا . وكأنه يرى أن طول المدة أعطهاه FOR OURANIC THOUGHT مقا في الاقدمية بحيث يجعل الخطأ صوابا .

ومن التصحيف في الحديث النبوى ماقاله رجل لليث بن سعد ، كيف حد شك نافع عن النبي صلى الله عليه وسلم : في الذي "نشرت في أبيه القصصصصة " فقال له الليث : انما " هو في الذي "يشرب في آنية الفضة " . "

والحديث كما جاء في صحيح البخاري:

رَ عَنْ حَذَيْغَةَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ قَالَ: نَهانَا النّبِي صَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عِلَيْهِ (٣) فيها وَعَسَنْ فَلَيْهِ (٣) فيها وَعَسَنْ فَلَيْهِ (٣)

٣ \_ ومن الأمثلة التي أوردها عن عدم الفهم مايلسي :

أ \_ عدم فهم وادراك الحديث :

من المحدثين ورواة الحديث من يفهمون الحديث على غير وجهه ، فلا يستطيع افهامه الى المحتمع الذي يحدث فيه ، ومثال ذلك أن محدثا أخذ يحدث الناس بحديث أبى هريرة :

( عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه نهى عن خاتم الذهب)

ففهمه بأن أبا هريرة يحرم لبسه على ابنته وغير محرم لبسه على الرجال ، فعند ما بدت يد ، وبها خاتم الذهب انتقد ، الحاضرون ، وقالوا له : كيف تنهانا عن لبس الذهب وتلبسه ؟ فرد عليهم بأنه ليس ابنة أبى هريرة .

(11)

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمففلين ، ص ٧٤٠٠

<sup>. (</sup>٢) البرجع السابق عص ٨٣٠٨٠ .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ،ج٧ ،ص٥٥ ٠

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم بشرح النووى، ج٤ ١، ص ٥٥ . وابن الجوزى: المرجع السابق،

واعتبار ما ينطبق على موقف أنه قد ينطبق على موقف آخر؛ فبعض الناس تكون فسى يده السلطة ، ولكنه يكون على درجة ضعيفة من التفقه في علوم الشرع ، فلا يفسرق بين الانسان والحيوان في تنفيذ الحد ، ومثال ذلك النصر بن مقبل عامل الرشيد على الرقة الذي "أمر بجلد شاه الحد ، فقالوا : إنها بهيمة ، قال : الحد ود لاتعطل وان عطلتها فبئس الوالي أنا ، فانتهى خبره الى الرشيد فلما وقف بين يديه ... قال له الرشيد : كيف بصرك بالحكم ؟ قال : الناس والبهائم عندى واحد فسي قال له الرشيد : كيف بصرك بالحكم ؟ قال : الناس والبهائم عندى واحد فسي الحق ، ولو وجب الحق على بهيمة وكانت أمى أو اختى لحدد تها ولم تأخذ نسسى في الله لومة لا ئسم " . "

ع ـ عدم ادراك الوسائل الموصلة الى الاهداف .

يلاحظ أن أبن الجوزى أفرد بأبا عن سلوك المعلمين غير السوى والأمثل التي ذكرها تحت هذا البابعن معلمي الكتاتيب ، وكأن التغفيل مرتبط بمعلم الكتاب وربما كأن هذا هو السبب الذي جعل بعض الولاة لا يقبلون شهادة معلم الكتاب ، وهناك من ضرب مثلا لذلك فقال :

" النساء أعدل شهادة من معلاً عدل شهادة من

واعبرهم ابن الجوزي مفعلين ومن الأمثلة التي جاء بها في هذا الباب مايأتي :

أ ـ ضرب معلم طلابه ، فسأله آخر عن سبب ضربه ایاهم بغیر ذنب ، فقال : یدعون
 لی بالحج حتی یتفرقوا فی المکاتب .

وتفغيل المعلم هنا أنه لا يريد الذهاب لقضاء فريضة الحج خوفا من أن يتفرق طلابه على معلمين غيره ، فعند ما يعود لم يجد من يدرسهم . وعلى الانسان

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٩٧ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ، ١٠

<sup>(</sup>٣) العرجع السابق ، ص ١٤١ .

أن يعمل ما في جهده لجلب الرزق ويتوكل على الله تعالى لان الله تعالى ويتوكل على الله تعالى لان الله تعالى . مقسم الأرزاق على عباده ولا دخل للبشر في هذا التقسيم . قال تعالى :

( قُلُ ارِّنَ رَبِّي يَيسُطُ الرِزقَ لِمِنَ يَشَاء وَيقَدِرُ وَلَكِنَ أَكْثَرُ النَّامِ

لاَ يَعلمُ وَنَ ( ( ) ).

ب- ضرب معلم صبيا ، فقيل له لم تضربه ؟ فقال: حتى لا يذنب . وتفغيل له لم تضربه دون ذنب ، فالضرب مع المذنب لا يكسون المعلم هنا أنه عاقب الصبى وضربه دون ذنب ، فالضرب مع المذنب لا يكسون من أول مرة ، بل يكون بالتنبيه والتنفير من الذنب ، فكيف يعاقب وهو لم يذنب بعد ؟ وهذا ما وضحته في الفصل الخامس .

ومن خصائص المعفلين كما أسلفت أن المعفل قد يكون على درجة من العلب، والمعرفة ، ولكنه يخطئ في تحديد الهدف ، وبالتالي تكون الوسيلة الموصلية للهدف خاطئة مثلما حصل لأبليس ، كذلك قد يكون التغفيل لانهم يطلقون الحرية المطلقة للعقل في أن يفكر فيما لا يرضاه الله تعالى أو في التطاول على القسرآن الكريم ، والا نبيا عليهم الصلاة والسلام ، كما فعل ابن الراوندى .

ومن معيرات المفغلين التكبر ، والفرور ، وعدم الايمان بالله تعالى وعسم التوكل عليه سبحانه وتعالمي .

يرى ابن الجوزى أن الحمق فساد في العقل ، والذهن أي لا يستطيع الغرد ان يفهم الأشياء البديهية مثل الحرارة ، والبرودة ، والألم وليس عنده استعداد

(37+)

<sup>(</sup>١) سورة سبأ ، آية : ٣٦ .

<sup>(</sup>٢) أبن الجوزى: اخبار الحمقى والمفقلين ، ص ١٤٢٠٠

والفرق بين الجنون والحمق والتفغيل أن الجنون حالة مرضية يكون فيهـــا
المجنون فاقدا لعقله فتصدر عنه أقوال ، وأفعال غير سوية ، ويكون اختياره للاسور
فاسدا وطريقته في معالجتها فاسدة ، وقد يشفى المجنون من مرضه ويمارس حياته
العادية .

أما الحمق فمنه غريزي لا علاج له ، ومنه مكسب وهو عند ما يكون المقصــــود صحيحا والوسيلة للوصول الى الغرض خاطئة .

أما التففيل فيكون الخطأ في الوسيلة والهدف معا ، ويكون المفغل أحيانسا على درجة من العلم والمعرفسة .

### درجــات الحســـق:

يرى ابن الجنوزي أن الحمق قسمان:

أ \_ غريزى موجود فى أصل الجوهر لا ينفعه التعليم ، والتدريب ، وقد سبـــق أن أشرنا الى الذكاء بأنه لابد له من استعداد فطرى فاذا فقد الاستعـــداد الفطرى لا ينفع معه التعليم والتدريب وهذا المفهوم ينسجم مع رأى علــــاء النفس القائل: بأن الذكاء محدود ولا ينفع معه التعليم الا بقدر (٢)

ب \_ مكتسب وهو من كان أصل جوهر عقله سليما واكتسب الحمق من الظـــــروف العارضة ، فهذا يمكن علاجه بالتعليم ، والتدريب .

( 1·7 lb) [

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمففلين ، ص ٢٠٠

<sup>(</sup>٢) احمد زكى صالح : علم النفس التربوي ، ص ٧٦٧ .

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: مرجع سابق ، ص ه ٢٠

ويرى ابن الجوزى أن للأحمق عدة صفات تنقسم الى قسمين :

أ \_ صفات جسميـــــــة :

وهى صغر الرأس وردائته وهذا يدل على ردائة فى الدماغ ، وكلما طالست اللحية كلما زاد صاحبها حماقة ، كما أن صغر الأذن يدل على الحماقة .

ب - صفات سلوكيــــة .

ومسال الحميق الغرييزى:

أ عدم الاحساس بالنفس وضرر الغمير .

مثل ذلك دغة التى وضعت وظنت أنها أحدثت ، فأخذت ضرتها الوليد .
وكان وليدها لا يكف عن البكاء فظنت أن به علة ، ثم نظرت اليه يوما فسرأت
يأفوخه يعلو ويهبط فظنت أن هذا موطن العلة فأحضرت سكينا ثم شقت
رأس ولدها وأخرجت دماغه ليسكن ألمه ويسكت عن البكاء (٢)

وهذه المرأة لا يوجد عندها الاحساس بالا مور البديهية المحسوسة وهــــى الوضع وألمه ، ثم أنها لم تستطع ادراك سبب بكاء ابنها فربما كان مريضا أو يحتاج الى نظافة ، أو يصرخ من الجوع ، وأنه يعالج بغير الطريقة الــــتى عالجته هي بها وهي اسكاته الى الابــد .

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: اخبار الحنقي والمفغلين ، ص ٢٨- ٥٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٥٥ .

كذلك الأحمق الذى قال لغلامه : "اذا مرزنا بالطبيب فذكرنى وجع ضرسى "اذا مرزنا بالطبيب فذكرنى وجع ضرسى "وهذا الأحمق ليسعنده القدرة على الاحساس بالألم ما يجعله قادرا علي تذكره ، فمثل هذه الامور لا تحتاج الى تذكير من الآخرين .

ب عدم القدرة على التسييز.

مثل تلك التي كانت تشوه شعر أولادها لتعرفهم من أولاد الجيران . وهذه المرأة ليس عندها القدرة على التعرف على أولادها وتمييزهم مسسن أولاد الجيران فالأم أكثر تعرفا على أولادها من أى مخلوق ، فلو اصطف أولاد العالم كله مع أولادها لاستطاعت أن تخرجهم من بينهم .

أما الا مثلقة على الحمق المكتسب فمنها :

أ ـ عدم فهم وادراك الايام والربط بينها ، وهذه الفئة لا تستطيع التعبير عن ترتيب الأيام تعبيرا صحيحا ، ولا عدد أيام الشهر ، وعدم ادراك العلاقات بين الأيسام ، ومثال ذلسك :

1 - "كتب بعضهم الى أبيه: كتابى اليك يوم الجمعة ،عشيـــــة الأربعاء ، لأربعين ليلة خلت من جمادى الأوسط، وأعلـــك أنى مرضت مرضة لو كان غيرى كان قد مات ، فقال أبوه: امـك طالق ثلاثا ، لو مت لما كلمتك أبدا "(")

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: أخبار الحمقى والمفغلين ، ص ١٦٧٠.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٥ م .

<sup>(</sup>٣) العرجع السابق ، ص ١٧٠ .

لا يدرك أن الله سبحانه وتعالى هو الذي يشفي البرضي ويهبهم الحياة ،

والموت بيد الله سبحانه وتعالى . قال تعالى :

( وَالِذَا مَرِضَتُ فَهُو يَشْفِينِ ، وَالَّذِي يُبِيتُنِي ثُمَّ يُحْيِـــيْن )

۲ - "قدم رجل من الحمقى الى مكان فسأله رجل متى قد مست ؟
 قال: غدا، قال: لوقد مت اليوم سألتك عن انسان، فمنى تخرج؟
 قال: أسى، فقال: لو أدركتك كتبت معك كتابا "(٢)

وهذا الاحمق لا يعرف مدلول الأيام ، اى انه لا يعرف أن غدا هو اليسوم القادم وأن أس هو اليوم الذى مضى ، فعند ما سأله الرجل عن قد ومه قال : غدا وعند ما سأله عن خروجه أو سفره ، قال : أسس ولم يعرف معنى أمسس : أنه اليوم السابق الذى مضى ، فكيف سافر في اليوم السابق وهو ما زال موجود المعابة .

ب. التقليد : وقف رجل بباب داره يوم الجمعة وسيول الما تجرى من المطر فشأل أحد المارين ، هل هذا هو المطر ؟ فقال له : مارايك ؟ فقال الرجل : اردت ان أقلد غيرى في الانقطاع عن صلاة الجمعة ولا أعمل بعلني . والله سبحانه وتعالى نهى عن التقليد الأعبى الذي يجرعلى الانسان الهلاك في الدنيا والآخرة ، قال تعالى :

﴿ وَاذِا قَيِلَ لَهُمُ اتَّبِهُ وَا مَا أَنَزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَل نَتَبِهُ مَا أَلفيناً عَلَيْهِ وَاللَّهُ قَالُوا بَل نَتَبِهُ مَا أَلفيناً عَلَيْهِ وَابُأُ فَنَا أَوْلُو كَأَنَ اَبَا وَهُمْ لَا يَعَقِلُونَ شَيَانًا وُلاَ يَهَتَدُ وَنَ ﴾ عَلَيْهِ وَابُأُ فَنَا أُولًا يَهَتَدُ وَنَ ﴾

(371)

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء ،آية : ١٨٠ (٨٠

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: أخبار الحمقى والمغفلين ، ص ١٧١ .

۱۹۳- ۱۹۲ مرجع السابق ، ص ۱۹۳ - ۱۹۳

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ، آية : ١٧٠ .

جـ المدح الكاذب : وكذلك الشعراء الذين يأخذ ون الشعر مهنة لنيــــل المال وتلبية رغباتهم الشخصية وبذلك يتقربون الى الولاة والأمراء والخلفاء ويمدحونهم بما ليس فيهم لينالوا رضاهم . وهذا لا يجوز لانه يجر الــــى الضلال ، قال تعالىـــى :

« وَالشَّعَرَا مُ يَتَبِعُهُمُ الفَاوْنُ ، أَلَمَ تَرَ أَنهُم فِي كُلِ وَادٍ يَمِينُونَ »

د عدم فهم الزهد : بعض الا فراد يريد الظهور بالتقوى والخشوع فيضع على نفسه القذارة والنجاسه أو يجعل غذاء من بقايا الطعام الفاسد الذي يلقى مع القمامة . وهذا لا يجوز لأن الله سبحانه وتعالى أباح لنا أكل أفضل الطعام ، يتضح ذلك في قوله تعالى :

( يَا أَيُهُا اللَّهِ مِنَ اَمَنُوا كُلُوا مِن طَبِياتٍ مَا رَزَقْنَاكُم وَاشكُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ لِيا اللَّهِ إِن كُنتم إِيَاهُ تَعْبَدُ وَن ) . لللَّهُ إِن كُنتم إِيَاهُ تَعْبَدُ وَن ) .

ويرى ابن الجوزى أن تناول الفذاء الفاسد يوادى الى الوساوس والجنون وسوء الأخصطلاق.

سا سبق نستنتج أن من خصائص الحمق الفريزى أن المصابين به يتسيزون بعدم القدرة على الاحساس بالأمور البديهية مثل الألم ، وعدم التعييز ويسوئذ ون أنفسهم وغيرهم . وتتميز فئة الحمق المكتسب بأنهم قادرون على التعليم الكافيي

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمغفلين ، ص ٩ ٢ ٠

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء ، آية : ٢٢٥ ، ٢٢٥ .

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: المرجع السابق ، ص ١٣٧٠.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ، آية : ١٧٢ .

<sup>.</sup> ٧٠٨ أبن الجوزى : نقد العلم والعلماء او تلبيس ابليس ، ص ٧٠٨ .

ولم يدرك الأبله أبعاد المشكلة وأن اللصوص يستطيعون فتح الصنيد وق بالكسير وأخذ مافيد .

ومثال آخر :

" قيل لبعض البله وكان يتحرز من الغيبة ماتقول في ابليس ؟ فقال: اسمع الكلام عليه كثيرا والله أعلم بسريرته ".

وهذا الابله لم يدرك أن ابليس الملعون عدو البشر وأنه الضال المضل للانسان وأنه أخرج أباه آدم عليه السلام من الجنة وتوعد أن يفوى ذريته أجمعين .

<sup>(</sup>١) فواد افرام البستاني : منجد الطلاب ، ص ٤٤ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي: اخبار الحمقي والمفقلين ،ص ١٨٠٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٩٣٠ .

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT (٣) مقارنه آراء ابن الجوزى بآراء بعض العلماء القدامي والمحدثين

### (أ) مكانة العقل عند المحاسيى:

المحاسبي هو أبوعبد الله الحارث بن أسد المحاسبي ، عالم جليل من علماً البصرة ، عالم بالحديث ، ورث عن أبيه مالا كثيرا ولكنه لم يأخذ منه شيئا لأنه كان من الزهاد ، ولد عام خمس وستين ومئة للمجرة وتوفى المحاسبي فقيرا فللمستدى سنة ثلاث وأربعين ومئتين للمجرة ، وله كتب عديدة منها .

- ١ مائيـة العقــل .
- ٢ فهم القرآن .
- ( 1 ) . • الرعايـــــة .

ويسرى الحارث المحاسبي أن للعقل ثلاثة معمان هي :

### المعنى الاول:

"ان العقل غريزة ،أو نور وضعه الله سبحانه في أكثر خلقه ، به يدرك المرا الأشياء ، ولم يطلع عليها العباد بعضهم من بعض، ولا اطلعوا عليها من أنفسهم برواية ، ولا بحسس، ولا ذوق ، ولا طعم وانما عرّفهم الله اياها بالعقل منه ، فبذلك

(TTY)

<sup>(</sup>۱) الخطيب البفدادى: تاريخ بغداد ، جرم، ۱۵-۲۱ ، وابن خلكان: وفيات الاعيان، ص ۲ه-۸ ه .

وابن الجوزي: صفحه الصفوه ، جع ، ص ٣٦٩ - ٣٦٩ .

والمحاسبي : العُقل وفهم القرآن /تحقيق حسين القوتلي ، ص ٢ ، ١ ٩ ٢ ، ١

العقل عرفوه ، وشهد واعليه بالعقل الذي عرفوه به مــــن

أنغسهم بمعرفة ما ينفعهم من خير، ومعرفة ما يضرهم من شر، فمن عرف الخير الذي ينفعه من الشر الذي يضره ، عرف أن الله تعالى قد من عليه بالعقل الذي سلب أهل الجنون وأهسل التية وسلب أكثره الحمقي الذين قلت عقولهم (1)

والعقل عند المحاسبي غريزة وصعها الله تعالى في أكثر خلقه ولا يمكن لهدنه الغريزة ان تعرف بالتعليم أو تكتسب بالخبرة الحسية ، اى أن العقل لا يمكسن معرفته الا بذاته ، والمعرفة نتيجة للعقل لا نها عنه تكون والعقل وسيلة لمعرفة ذاته ويمكن معرفة العقل الغريزي النظري بأفعاله الظاهرة مثل :

١ - النطبق : أي أن الكلام المترابط المنطقي يدل على العقل الغريزي .

۲ - الاستدلال: عملية الاستدلال عملية تدل على أن وراعها عقلا غريزي المراء الأشياء ثم يفرق بينها بما تعلم أو أن يغرق بينها بالمشاهدة دون أن يعرف أسماءها .

۳ - الاختيار : على الانسان أن يختار بين ماهو ضار وماهو نافع .

المعسني الثاني : الفهسم .

والفهم هو الظاهرة التى تصدر من عقل الفرد بأنه يفهم المعنى فهمسا صحيحا ويستطيع أن يعبر عن هذا المعنى ، وهذا الفهم متحرك باتجاه الاشياء والظواهر ، منها متعلق بالحس ، ومنها متعلق بالدنيا ، ومنها متعلق بالسروح والآخرة ، فاذا حقق الانسان الاصابة في هذا المعنى فقد حقق الفهم .

<sup>(</sup>١) المحاسبي : العقل وفهم القرآن /تحقيق حسين القوتلي ، ص٢٠١ - ٢٠٠٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٥٠٠ - ١٥١

المعنى الثالث: البصيرة . HE PRINCE GHAZI TRUST

البصيرة وهي ظاهرة عقلية تكون من عقل الفريزة وتتخطى معانى الاشيـــــا الواقعة الى ماورا عها ،أي أن البصيرة العقلية هي غريزة النفاذ أي القــــد رة على الاستنتاج الى ماورا عذه الأشياء لمعرفة قيستها الالهية ، والاخلاقيــة أي يرى أشياء محسوسة يستنتج منها أشياء غير محسوسة ، فببصيرة الانسان العقليــة يدرك قدرة الله تعالى في هذا الكون وبالتالى يطبع الله تعالى طاعة عقلية . (1)

والعقل الغريزى عند المحاسبى يساعد على عقل الفهم والبصيرة ومسسن الناس لا يستعملون عقل الغريزة فقط، هسوالا الناس لا يستعملون عقل الغريزة فقط، هسوالا الناس عند المحاسبى كالانعام يقلدون آباءهم ويعجبون بآرائهم دون أن يفهموا للحياة معنى ودون أن يدركوا ببصيرتهم ماوراء الحياة الدنيا من قدرة وقيعة (٢)

ويرى المحاسبي أن ماهية العقل هي حجة الله تعالى على عباده وضعها في أكثر خلقه مستثنيا منها أهل التيه ، والحمقي لينال في الأخرة كل شخصص الجزاء العادل على بينة . قال تعالى .

﴿ لِيهَ لِكَ مَن هَلَكَ عَن بَيِنَهِ وَيحَيِ مَن حَى عَن بَيِنَةٍ وَإِنَّ اللَّهَ لَكَ اللَّهَ لَكَ مَن حَى الْكَانِ وَلَا اللَّهَ لَلْكَانُ مَن عَلَيْكِ مَن اللَّهِ وَإِنَّ اللَّهَ لَسَمِيسِعِ عَلْسِيمُ ﴾

وعند ما يتحدث المحاسبي عن العقل باعتباره غريزة فانه لا ينس التأكيد عليي وعند ما يتحدث المحاسبي لا يوصف الصلة بينه وبين الأفعال التي تصدر عن صاحبه ، فالعقل عند المحاسبي لا يوصف

<sup>(</sup>١) المحاسبي : العقل وفهم القرآن ، ص ٥ ٥ - ٥ ٥١

<sup>(</sup>٢) العرجع السابق ، ص ٥ ه (٠)

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص١٦٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة الانفال، آية: ٢٤ .

بطول ، أو عرض ، أو طعم او شم بل انه نور وضعه الله في الانسان ، وهو قابـــل للنما و نتيجة للخبرات التي يمر بها المر . ومع أن المعرفة المكتسبة تو شر فـــي العقل الآ أنها ليست مراد فة له . وهذا ما يوضحه قول المحاسبي :

" فالعقل غريزة يولد العبد بها ... وقد زعم قوم أن العقل معرفة نظمها الله ووضعها في عباده ، يزيد ويتسع بالعليم المكتسب الدال على المنافع والمضار ، والذي هو عند نييا أنه غريزة ، والمعرفة عنه تكون " . "

وعند ما يكتسب العقل المعرفة فانه يستعين بنوعين من الأدلسة :

النوع الاول: الادلة الحسية التي يشاهدها الانسان ، وهذه مثبوتة في السماء، والحبال ، والانهار .

النوع الثاني : الادلة التي جاء بها القرآن الكريم .

هذا وقد قسم المحاسبي الناس الى أربع فئات حسب عقولهم :

الفئة الاولى: التي عقلت البيان ثم جحدت كبرا ، وعنادا مثل ابليس الذي استكبر.

الفئة الثانية : هي التي طفت برأيها وتحسكت وأعجبت به وقلدت غيرها فعميست

بصيرتها عن الحق، وجحد تطلبا الله نيا بعد عقلها البيان، فأصبحت

على باطل وشرظنا منها أنها على حق ودين .

والفئتان السابقتان يرفضهما المحاسبي .

الفئة الثالثة: هي الفئة التي عقلت عن الله سبحانه وتعالى وأدركت قدرة الله الفئة الثالثة: على أدركت قدرة الله على تنفيذ الوعد والوعيد والخلق، وقدرته على تنفيذ الوعد والوعيد والمعالى في الخلق، وقدرته على تنفيذ الوعد والوعيد والمعالى في الخلق المعالى في المعال

<sup>(</sup>١) المحاسبي : العقل وفهم القرآن ، ص ٢٠٥٠ .

فاتقت الله تعالى وخافته وأطاعتـــه . و الم

الفئة الرابعة: هي الفئة التي عقلت ، وأدركت قدرة الله تعالى في تفرده ، وتدبيره في الخلق ، والصنع ، وأدركت قيمة الايمان وأنه المنجي من العداب في الآخرة فآمنست .

والفئتان السابقتان يوايدهما المحاسبي .

ونرى أن المحاسبى رفض الفئة الا ولى والثانية لان الا ولى عقلت ثم جحدت، والثانية مالت الى التقليد بعد أن عقلت ، وكلاهما عقلت ثم جحدت ومالت عسن الخط المستقيم الأولى بالاستكبار ، والثانية بالتقليد والغرور، أما الثالث والرابعة فقد قبلهما المحاسبى لان الثالثة هى التى فهمت مقدرة الله على الوعد والوعيد وخشعت لله فى كل أعمالها وطاعاتها ، والفئة الرابعة هى التى فهمست وآمنت بأن الله تعالى خالق الكون ، ومافيه ، ومربيه وهو سبحانه يستحق العبادة وحده د ون شريك وفهمت الثواب والعقاب فآمنت لتتجنب العقاب .

ويعرف المحاسبي العاقل عن الله بأنه الموامن الخائف من الله الذي يذكر الله تعالى بتربيته له ، ويعقل آياته وحكمته في مخلوقاته ، ودلائل حسن تقديره ، ويستدل من ذلك على أنّ الله تعالى لا اله غيره ، وأن الفهم في الدين يجلب محبة الله ويغهم الآيات التي تحث على ألتعظيم لله ومخافته ، ومن يعلم أن الله ابتدأ عباده بالرحمة والتفضيل والاحسان مع علمه تعالى بأن الناس يعصونه ، ومن يغهم أن الدنيا فانية والآخرة نعيم وخلود (٢)

ويرى المحاسبي انه قد يسمى كاملا في العقل عن الله تعالى من كانت في

(171)

<sup>(</sup>١) المحاسبي: العقل وفهم القرآن ، ص ١ ٦٤٠ .

<sup>·</sup> ١٤٦ - ١٤٥ م ه ١ - ١٤٦ .



لاث خصـــال هـــــى : rrust

۱ ـ الخوف من الله تعالـــــى .

- ٢ القيام بما أمر الله تعالى به .
- ٣ ـ قوة اليقين بما وعد الله وتوعد ، وفهم دينه ، ومعرفة ما أمر به ونهى عند .
   والبعد عن الشبهات .

ويرى الحارث المحاسبى أن بين العاقلين عن الله تعالى تفاوتا فى الدرجة بالرغم من تساوى الناس جميعا فى غريزة العقل التى وضعها الله فى خلقصن وأقام بها الحجة عليهم أى أن الناس ليسوا على درجة واحدة فى العقل عصن الله تعالى من كان أفضلهم عقلا عن الله الله تعالى من كان أفضلهم عقلا عن الله وبالتجارب والعلم يزداد العقل ، والغريزة العقلية لا تكسب بالخبرة عن طريسق الحواس وانا بالعقل فقط ، لأن الانسان كائن يتفكر ، ويتدبر ومبيز عن الحيوان بالعقل فقط ، لأن الانسان كائن يتفكر ، ويتدبر ومبيز عن الحيوان

#### العقل العملي عند المحاسسين :

يرى المحاسبى أن العقل العملى هو التطبيق الحياتى لما يعقل الانسان عن ربه من معان قرآنية ، وأحاديث نبوية ، والأخلاق العملية هى أخلاق كريمية توجب على الانسان حسن معاملة الآخرين ، وهى جزّ من فهم القرآن والعقيل النظرى والعملى عند المحاسبي عقل اسلامي قرآني ومثال ذلك التحلي بكظيم الغيظ الذي دعانا الله اليه في القرآن الكريم ، قال تعالى :

(177)

<sup>(</sup>١) المحاسبي : العقل وفهم القرآن ، ص ٢ ١ ١ - ١٤٨٠ .

<sup>(</sup>٢) العرجع السابق ، ص ١٧٨-١٧٩ .

# « الَّذِينَ يَنُفِقُونَ فِي السَّرَّاءُ وَالضَّرَّارُ وَالكَاظِمِينَ الغَيــــظُ وَالكَاظِمِينَ الغَيـــظُ وَالكَافِينَ النَّاسِ وَاللَّهُ يَحْبُ التَّحِسِنِينَ (١) .

وعند ما نقارن رأى المحاسبي هذا برأى ابن الجوزى فاننا نلاحظ أن :

البشر عن العقل بأنه غريزى ومكتسب والفريزة وضعها الله في بنى البشر لتميزهم عن سائر المخلوقات، وهذه الغريزة وهبها الله تعالى لبنى الانسان للتفكر والتدبر في أمور الدنيا والآخرة ليقيم على هذه الأرض عبادة الله وحده لا شريك له.

٧ - المحاسبي وابن الجوزي يتفقان في أن العقل غير مرئى ، وغير محسوس ولا طول له ولا عرض وانما يعرف بأفعاله الظاهرة عنه ، والسلوك الذي يقوم به الفرد، فالذي يعرف الخير من الشر ، والنافع من الضار ، ويعمل ما أمره الله تعالى وينتهي عما نهى الله تعالى عنه ويسير في الأرض بالسكينة والتقوى والخروف من الله تعالى في السر والعلانية فهو الفرد الذي يتمتع بالعقل ، وإذا كانت

<sup>(</sup>١) سبورة آل عمران ، آية ، ١٣٤ .

الا فعال ترضى الله ورسوله كان صاحبها أقرب الى الله وكلما ابتعد بأفعاله ولا الله ورسوله كان من الحمقى والمفغلين .

٣ ـ الفهم عند المحاسبي هو الاستعداد والقدرة على فهم المعاني والتعبير عنها . والبصيرة هي القدرة على الاستنتاج الناتج عن هذا الفهم أي أنه يستنتج من أشياء محسوسة أشياء غير محسوسة وهذا القول يتطابق مع قول ابن الجوزي في الاستعداد والقدرة على الفهم فيقول :

"حد الذهن قوة النفس المهيأه المستعدة لاكتساب الآراء وحد الفهم جودة التهيد ولهذه القوة " ( ( )

فمثلا الذى ينظر للكون ، وما فيه من مخلوقات فيرى بعينه السما ، مرفوعة بغيير أعدة ويحس بجميع حواسه الحبال والأنهار والبحار وسائر المخلوقات فانه يفهم ويدرك أن لابد من هذا الصنع البديع من صانع، وخالق فيدرك ويستنتج ببصيرته ان هذا الخالق هو الله تعالى فيوامن به باقتناع عقله بأنه الواحد الذى لا يستحق العبادة سو اه سبحانه وتعالى . قال تعالى :

( اللَّهُ الَّذِي رَفَعُ السَمَواتِ بِفَيرِ عَمَدٍ تَرُونَهَا ثُمَّ استَوَى عُلَسَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الكَوْرَ عُلَا يَحْرِي لِأَجَلِ شُكَّى يُدُبِسِرُ العَرَشِ وَسَخَرَ الشَّسَ وَالْقَمَرُ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلِ شُكَّى يُدُبِسِرُ الاَمْرُ يُفَصِّلُ الآياتِ لَعَلَّكُم بِلُقَا رُبِكُمُ تُوقِنُونَ ( ) . اللَّمَرُ يُفَصِّلُ الآياتِ لَعَلَّكُم بِلُقَا رُبِكُمُ تُوقِنُونَ ﴿ ) .

٤ - عرف ابن الجوزي المعنى الرابع للعقل بأنه العلوم المكتسبة التى تستفاد من التجارب ، ويزد اد العقل بالعلم ، والتجارب التى يمر الفرد بها . ويسرى المحاسبي أن العقل يزد اد بالعلم ، والتجارب التى يمر بها الفرد أى المعرفة ،

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى : الاذكياء ، ص ١١ .

<sup>(</sup>٢) سبورة الرعد ، آية : ٢ .

ولكن المعرفة والعلوم ليست مراد فة للعقل لان المعرفة عن العقل تكون، العرب المعرفة عن العقل تكون، العرب المعرفة هي العقل بينما المعاسبي يسلم

ه - قسم المحاسبي الناس الى أربع فئات اثنتان مرفوضتان : الا ولى لا نه المرام عقلت عن الله سبحانه وتعالى البيان فأد ركت الحلال والحرام وعقلت ما أمر الله به ومانهي عنه ثم جحدت واستكبرت عن طاعة الله تعالى مثل ابلي الذي استكبر عن السجود لآدم كما أمره الله تعالى فكان من الملعونيين، قال تعالى عن السجود لا دم كما أمره الله تعالى فكان من الملعونيين،

( وَإِذ قَلْنَا لِلْمَلاَ عِكَةِ اسجُدُ والإَّكُ مَ فَسَجَدُ وَالِلاَ اِبلِيسَ أَبَسَسَى وَاللهِ اللهِ اللهَ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الله

والثانية عقلت البيان عن الله تعالى ولكنها قلدت غيرها وتسكت برأيه الدا بتقليدها لفيرها ظنا منها أنه الصواب فأصبحت على باطل بعسد ادراكها الحلال والحرام ومعرفة أن الله الواحد الاحد . قال تعالى :

( الَّذِينَ ضَلَّ سَمِيُّهُم فِي الخَيَاةِ الدُّنيَا وَهُم يَحسَبـــــــونَ الخَيَاةِ الدُّنيَا وَهُم يَحسَبــــــــونَ الْمَيَاةِ الدُّنيَا وَهُم يَحسَبـــــــــونَ الْمَيَاةِ الدُّنيَا وَهُم يَحسَبــــــــــــــــــــونَ الْمَيْنِ مُنعــاً (٢).

والفئة الثالثة والرابعة قبلهما المحاسبي لان الثالثة عقلت قدرة الله تعالى ، ووعده ووعيده فأطاعته بخشوع . قال تعالى :

( وَيَد عُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبِاً وَكَانِسُوا لَنَا خَاشِعِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

(170)

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، آية : ٣٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف ، آية : ١٠٤٠

<sup>(</sup>٣) سورة الانبياء ، آية : ٩٠ .

والفئة الرابعة عقلت عن الله وفهمت ما يجنبها الايمان بالله من المسلداب FOR QURANIC THOUGHT

قال تعالى :

« كَالْغَرِينَ هُم مِن عَذَابِ رَبِيِّ مِمْ مُشْفِقً وَنَ »

اما ابن الجورى فقد قسم الناس الى أذكياء وحمقى ومفغلين ومجانسيين وبله والا ذكياء هم الذين تبلغ درجة عقولهم فوق المتوسط ومنهم العباقسرة وهم الانبياء ويمثلون أعلى درجة في العقل البشرى كما وضحت سابقا ويليهم بقية الناس وهوالا عيتفاوتون فيما بينهم في العقل عن الله تعالى كذلكك وكانت أعاله في عكس ما يأمر به الله تعالى مثل اللصوص والمنحرفين خلقيا . والحمقي وهوالاء منهم من لم يهبه الله غريزة العقل كذلك يرى المحاسسيبي أن الحمقى سلبهم الله تعالى غريزة العقل فكانوا لا يحسنون صنعا فيي أى شيئ بل يأتي الضرر منهم ولا يعرفون الحلال من الحرام وليس عند هــــم القدرة على التميز بين الخير والشر ، فهؤلاء كالأنعام ومثال ذلك ( دغسة ) التي شقت رأس ولدها ليسكت عن البكاء . ويرى ابن الجوزى أن القسيم الآخر من الحمقي وهبهم الله عقل الغريزه ولكنهم لم يستعملوه ويقلب ون غيرهم في تأدية العبادات مثل الانقطاع عن صلاة الجمعة بسبب المطـــــر والمحاسبي لم يتعرض لهذه الغئمة .

- المفغلون وهوالا وهبهم الله تعالى عقل الفريزة والمكتسب وهم عليين درجة من العلم ، والمعرفة فمنهم عقل عن الله قدرته على الخلق ونسى عنداب

<sup>(</sup>١) سورة المعارج ، آية : ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمفغلين ، ص ٩ ه

الله تعالى في الا خرة فآستكبر عن طاعة الله وجحد مثل ابليس، وفرعون الـذي

ادعى انه الاله وله ملك مصر . قال تعالى :

وهو الاء مثل الفئة الاولى والثانية اللتبان رفضهما المحاسبيي

كذلك ابن الراوندى الذى تطاول على الأنبياء عليهم السلام وشتمه ورد على القرآن الكريسم ورد على القرآن الكريسم وادعى أن فيه لحنا ، وقد علم أن القرآن الكريسسم قد عجزت الانس والجن عن مجاراته بل عجزوا عن الأتيان بسورة مثلسه . قال تعاليه :

( قُل لَئِنِ آجَتَمَعَتِ الإِنسُ وَالجِنُ عَلَى أَن يَاتُوا بِمِثِلِ هَلَا الْقُرَآنِ لَا يَاتُوا بِمِثِلِ هَلَا القُرآنِ لَا يَاتُونَ بِمِثِلِهِ وَلَو كَانَ بَعضُهُم لِبِعَضِ ظَمِيراً ( ) . القُرآنِ لَا يَاتُونَ بِمِثِلِهِ وَلَو كَانَ بَعضُهُم لِبِعَضِ ظَمِيراً ( ) . القُرآنِ لَا يَاتُونَ بِمِثِلِهِ وَلَو كَانَ بَعضُهُم لِبِعَضِ ظَمِيراً ( ) . المُ

وقد تملك ابن الرواندى الفرور بنفسه بأنه أبلغ الفصحاء فألف كتاب الدامغ الدامغ الدرين في الدنيا والآخرة (٣)

- المجانين وهوالا عرفوع عنهم القلم لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم:
( أن القلم رفع عن ثلاثة عن المجنون حتى يغيق ، وعن الصبى
حتى يدرك ، وعن النائم حتى يستيقظ وقال على وكل الطللق المعتوه (؟)

(1 TY)

١) سورة الزخرف ، آية : ١٥ .

<sup>·</sup> ٨٨ : مدورة الاسراء ، آية : ٨٨ .

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: أخبار الحمقى والمفغلين ، ص ٦٢ .

<sup>(</sup>٤) صحیح البخاری ،ج۲ ،ص ۱۹۹

والمحاسبي أيضًا يرى أن الله تعالى سلب من أهل الجنون عقولم....م.

- البله وهم عند المحاسبي وابن الجوزي أهل التيه الذين يسيرون دون هدايــــة .

<sup>(1)</sup> ابن الجوزى: نم الهوى ، ص ١٣٠٠

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: الاذكياء ، ص ه ١٠

وذم القرآن الكريم من اتبع هواه ويتضح ذلك في قوله تعالى:

( وَلَو شِئنًا لَرَفَعَنَاهُ بِمَا وَلَكِنَهُ أَخَلَدَ إِلَى الأَرْضِ وَاتَبَعُ هَـــــوُاهُ وَالْمُ وَلَوْ شِئنًا لَرَفَعَنَاهُ بِمَا وَلَكِنَهُ أَخْلَدَ إِلَى الأَرْضِ وَاتَبَعُ هَـــوُوهُ وَالْهُ فَمَثَلُهُ كُمْثُلِ الكَلَبِ إِن تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلَهُتُ أَو تَتَرُّكُهُ يَلَهُتَ ذَلِكَ مَشَلَلُ فَعَمَّلُهُمْ يَتَغَكّرُونَ ( ) القَومِ القَومَ لَعَلَهُمْ يَتَغَكّرُونَ ( ) القَومِ القَومَ لَعَلَهُمْ يَتَغَكّرُونَ ( )

والعقل ايضا عند ابن الجوزى يأمر بالصبر ، صبر على الطاعات وصبر عن المعصية. والصبر يجلب الخير في الدنيا والآخرة وقد ذكر الله تعالى الصبر في القــــرآن الكريم في عدة مواضعه ، قال تعالى :

ر سَلَمُ عَلَيكُم بِيَا صَبَرتُم فَنعِم عَقَدَ الْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

# (ب) مكانة العقل عند ابن حبان

ابن حبان هو أبوحاتم محمد بن حبان التميمى البستى ، ولد عام بضــــــع وسبعين ومائتين للهجرة ، وتوفى عام أربعة وخسين وثلاث مائة للهجرة . لــــه عدة موالفات من أشهرها :

۱ \_ صحیح ابن حبـــان .

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى : ذم الهوى ، ص ه ١٠

<sup>(</sup>٢) سورة الاعراف ، آية : ١٧٦ .

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: مرجع سابق ، ص٨ه٠

<sup>(</sup>٤) سورة الرعد ، آية : ٢٤ .

THE PRINCE GHAZIT: روضة العقلاء ونزهة الغضلاء THE PRINCE GHAZIT: ٢ ونزهة الغضلاء ونزهة الغضلاء والمتعلمين المالمين الما

وأورد ابن حبان عدة تعريفات للعقل وهسى:

- ۱ "ان محبة المرا المكارم من الأخلاق وكراهته سفسافها هو نفس العقلل و العقلل مناه العقل به يكون الحظ ويوانس الغربة ، وينفى الفاقة ، لا مال أفضل مناه و العقل به يكون الحظ ويوانس الغربة . وينفى الفاقة ، لا مال أفضل مناه و العقل المال أفضل مناه و العقل العق
  - ٢ هو معرفة الصواب واتباعه ومعرفة الخطأ والبعد عنه .
- ٣ ـ هو الفهم والعلم وتوقع الأمور المستقبلية وهو نفس معرفة الصواب وسلوكسه ،
   واجتناب الخطط (٤)

ومن مظاهر العقل عند ابن حبان العلم الذي يراد به اصلاح الدنيسسا والآخرة وارضاء الله سبحانه وتعالى مثل تعلم القرآن الكريم ، والأحاد يسست النبوية ، والفرائض ، والعلوم الأخرى التي لا يستفنى عنها في الأمور الدنيويسة مثل الطب الذي يعمل على حفظ الصحة ، ووقاية الا جسام من الأمراض وعلاجها ، والحساب الذي يستخدم في تقسيم المواريث ، ومعاملات البيع والشراء ، وحساب السنين والتاريسيخ .

<sup>(</sup>۱) ابن كثير: البداية والنهاية ،ج۱۱، ص۹ ه ۲ ، وابن العماد الحنبلى: شذرات الذهب ،ج۳، ص۱۱ . وعبد الكريم أحمد زهد: دور العقل في التربية الاسلامية عند ابن حبان البستى من خلال كتابه روضه العقلا ونزهة الغضلا ، ص۱،۰۱۰ .

١٦ ابن حبان : روضة العقلاء ونزهة الفضلاء ، ص ١٦ .

٣١) نفس المكان .

 <sup>(</sup>٤) عبد الكريم أحمد زهد : مرجع سابق ، ص ٦٢ .

ومن المظاهر الروحية للعقل تقوى الله عز وجل والتوكل عليه والصبر على الشدائد.
ومن المظاهر النفسية والاخلاقية للعقل الصدق والصمت وحفظ اللسان ، والرفق وألحلم والتواضع والقناعة ، واعتزال الناس والترويح عن النفس بالمزاح الذي يجدد النشاط ويبعث الهمة في النفس . ويكون اعتزال الناس اما للعبادة ، أو للدراسة أو النظر في الكتب ويكثر في خلوته ذكر الله تعالى وشكره على نعمه ، وأن يعتزل مجالس السو، أو المجالس التي يحصل فيها الغيبة والنعيمة واضاعة الوقت فسسي اللهو واللعب الذي لا يجدى ، ويكون اعتزاله للناس غير تام بل يخرج للناس وقت الحاجة ويحضر الجنازة ، ويزور المريض ، ويصل الرحم . (١)

ويقسم ابن حبان العقل الى جانبين:

١ - فطرى مطبوع كالأرض .

مكتسب ومسموع كاليذر والماء .

والجانب الفطرى يولد مع الانسان ، ولا يستطيع أن يعمل بمعزل عن الجانب المكتسب أى الخبرات التى يكتسبها ، واذا لم يستفد من التجارب لم يكن ناضجا يدل على ذلك ما يقوله ابن حبان :

" ولا سبيل للعقل المطبوع أن يخلص له عمل محصول دون أن يرد عليه العقل المسموع فينبهه من رقدته ، ويطلقه مسن مكامنه كما يستخرج البذور الماء من كثرة الرّبع " (٢)

<sup>(</sup>۱) عبد الكريم زهد: دور العقل في التربية الاسلامية عند ابن حبان البستي من خلال كتابه روضه العقلا ونزهه الفضلا ، ص ۱۱۰ - ۱۵۰ من خلال كتابه روضه العقلا ونزهه الفضلا

<sup>(</sup>٢) ابن حبان: روضة العقلا ونزهه الفضلا ، ص١٧٠٠

# درجات العقل عند ابن حبران العقل عند العقل ا

ميز ابن حبان نوعين من درجات العقل : عقل موصول بالحق ، وعقل منقط معنه والموصول بالحق ميز فيه أربع درجات من الذكاء ولم يوضح ابن حبان خصائصها وبالرجوع الى معاجم اللغة نوضح التالمي :

- الأديب: هو الظريف الذي يحسن الاختيار في العلم الذي يتعلم الذي يتعلم الذي يتعلم الذي يتعلم الذي يتعلم الدي القول والعمل ويبتعد عما يشينه .
- ۲ الأريب: العاقل الذي يحسن الارب في العقل، وهو الذي يدرب علي الشئ فيصير به ماهرا بصيرا ، والارب: الدها والبصر بالأمور، وهي العقل العقل والدين والأرب والخبرة والعليم الغطن أو الرجل العاقل ذو الحيلة في الدها والمكر (۲)
- ٣ ـ اللبيب : العاقل ذواللب ، واللب خالص كل شيئ وخياره وهو العقــــل،
   ولب الرجل ما جعل في قلبه من العقـل .

أما حينما يرتبط الذكاء بالبعد عن الحق والشر فقد صنف الناس الى فئات أربعهى : ١ - الشيطان : وهو الذي يستعمل مواهبه في الشر وهو العاتى من الحسسين،
والأنسس، والدواب (٥٠)

(731)

<sup>(</sup>۱) محمد مرتضى الزبيدى: تاج العروس/تحقيق على هلالى ، جرم ، ص ۲ ، و و و ۱۲ ، ص ۲ ، ص ۲ ، و و و و ۲ ، ص ۲ ، ص ۲ ، ص

<sup>(</sup>٢) ابن منظور : لسان العرب المحيط ،ج١،٠٠٢ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ج٣، ص ٣٣٠ .

<sup>(</sup>٤) محمد مرتضى الزبيدى : مرجع سابق ، جه، ص ٣٨٠٠

<sup>(</sup>ه) الجوهرى: الصحاح ،جه ،ص ٢١٤٤ .

- ٢ المارد : وهو العاتى الشديد الظلم المتجبر في الطفيان الذي جاوز الحد.
  - س \_ العبقرى : وهو صفة لكل مابولغ فى وصفه ، وقيل العبقرى الذى ليس فوقسه سيئ وهو الكذب البحت أى خالص لا يشوبه صدق .
  - العفريت : هو الرجل النافذ في الا مر المبالغ فيه ، ومن جمع الى خبشـــه،
     ود هائه شد ة شر ، وهو الرجل الشرير الداهية الخبيث الظلوم .

ألما فيما يتصل بتدنى درجات الذكاء فيذكر أربعة أصناف لم يميز معانيه ــــا

ولكن معانيها كما جاءت في المعاجم على النحو التالي :

١ - المائق : الأحمق الغبي الهالك ، او الحمق في غباوه .

٢ - الرقيم : الأحمق قليل الحيا .

٣ \_ الأنوك : الشديد الحمق ،العاجز الجاهل ،الفبي في كلامه .

٢) على العقل وفاسد البرائي .

مسلل سبق نرى أن ابن حيان قسم الناس الي ثلاث مجموعات :

المجموعة الاولى: العقلاء وهوالاء قسمهم الى اربع فئات.

المجموعة الثانية: ويبعد فيها العقل عن الله ويرتبط بالشر وهوالا وسمهم الى

أربع فئات.

(TET)

<sup>(</sup>١) محمد مرتضى الزبيدي: تاج العروس ، ج ٢ ، ص ٥٠٠ .

<sup>(</sup>٢) ابن منظور : لسان العرب المحيط ، ج٢ ، ص ٦٧٢ .

<sup>(</sup>٣) العرجع السابق ، ج٢ ، ص ٨ ٢ ٠

<sup>(</sup>٤) فواد افرام البستاني : منجد الطلاب ، ص ٥٥٣٠٠

<sup>(</sup>ه) المرجع السابق ، ص ٨ ه ٢ .

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق ، ص ١٥١ .

۱٤۱ - ۱٤٠ و العرجع السابق ، ص ، ۱ - ۱٤۱ .

الناس الى ثلاث فئات ، الفئة الاولى التى يرتفع فيها الذكاء عن المتوسط وهذه المعجموعة قسمها الى أربع درجات أولهم العباقرة وهم الأنبياء عليهم الصلاة والسلام وابن حبان لم يشر الى هذه الدرجة ، ثم باقى البشر وهوالاء يتفاوتون فى مقدار الذكاء ، فمنهم الذكى جدا ، والذكى ، والمتوسط الذكاء ويتفق ابن الجوزى وابن حبان فسى هذه الفئات كذلك من الأذكياء عند أبسن الجسورى مستن المنات كذلك من الأذكياء عند أبسن الجسمون مستن المنات كذلك من الأذكياء عند أبسن الجسمون مسرابن حبان فالم يصل ذكاء ، بالحق ، والعمل المالح ومثال ذلك اللصوص ولم يشر ابن حبان الى هذه الفئات .

٧ ـ الفئة الثانية وهى فئة المفغلين وهذه الفئة تقابل عند ابن حبان المجموعة الثانية وهى التي تستعمل عقلها في الشر، والطغيان، سواء من الجنن الوالانس وقسمها ابن حبان الى أربع فئات وتجمع كلها صفات ابليس السذى يفوى الناس على الفساد ، والضلال الا من عصمه الله تعالى . قالتعالى:
( قَالَ فَيُعِزَّتُكُ لاَّغُوِينَهُم أُجمعِينَ ، إلَّا عِبَادَ كَ مِنهُمُ المُخلَصِينَ )

واعتبره ابن الجوزى من المفغلين وكذلك من سار على دربه من الانسالـذى يستخدم ذكاء ضد مصلحته الشخصية في الآخرة وربما لمصلحته الشخصيـة في الحياة الدنيا ، ويتجبّر ويتطاول على الله سبحانه وتعالى مشـــــل ابنالرا وندى ، وفرعون وقابيل واعتبرهم ابن الجوزى مفغلين لأن أعمالهــــم

<sup>(</sup>۱) سورة ص ، آية : ۸۲ - ۸۳

- كلها شر . ويتفق ابن حبان وابن الجوزي في هذه الفئــــة .
- س ـ أما الغئة التي يتدنى فيها الذكاء فقسمهم ابن الجوزى الى ثلاث فئسات منهم : الحمقى وينقسم الحمق الى قسمين حمق غريزى لا علاج له ، وحمسق مكتسب يمكن علاجه بالتعليم ، والتدريب أما هذه الغئة عند ابن حبان فقلم ميز فيها أربع درجات وهي : المائق ، والرقيع ، والا نوك ، والا حمق واعتبرها ابن الجوزى مجرد أسماء تطلق على الأحمق .
- فئة المجانين وهى حالة مرضية قد تصيب أى فرد من الناس ويكون الشخص فيها غير قادر على حسن استعمال أى شئ سواء لفظا ، أو عملا أو سلوكا أى يكون الفرد مسلوب العقل وابن حبان لم يذكر هذه الفئة .
  - \_ البله وضحتها سابقا عند ابن الجوزى ولم يتعرض ابن حبان لذكرها .
- ه ـ تقسيم ابن حبان العقل الى مطبوع ، ومسموع تبعه فى ذلك ابن الجوزى ومن قبلهما المحاسبي حيث ان العقل المطبوع هو العقل الغريزى الذى يحتوى على العلوم الضرورية ، والعقل المسموع هو العقل المكتسب الذى يسرداد بالعلم والتجارب .

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمغفلين ، ص ٢٧٠٠

<sup>(</sup>٢) ابن حيان: روضة العقلا ونزهة الفضلا ، ص ١٩-٣٠٠

γ ـ ويرى ابن حبان أن العاقل هو الذي يعرف الخطأ قبل أن يقع في ـ ـ ٠ ويرى ابن حبان أن العاقل هو الذي يعرف الخطأ قبل أن يقع في وسبب ويتعد عنه واذا وقع فيه ، صبر ، ورضى ، وشكر الله سبحانه وتعالى وطلـــب من الله تعالى الخلاص، والنجاة من هذا الخطأ والعاقل هو الذي يعقل عن الله سبحانه وتعالى أوامره وينتهى عما نهى الله تعالى عنه . ويتفـــق ابن الجوزى مع ابن حبان في هذا .

#### مكانسة العقل عند جيون ديسيوي

اشتهر جون ديوى باعتباره من الموسسين للفلسفة البراجماتيه ومربيا ، ومصلحا اجتماعيا في أمريكا (٢) ولد سنة تسع وخمسين وثمان مئة وألف ميلادية ، ومن أعماله التربوية تأسيس المدرسة التقدمية "التجريبية "(") ومن مولفاته كتاب المدرسية والمجتمع ، وكتاب (المادئ الاخلاقية في التربية) ، وكتاب (الديمقراطية والتربية) وتوفى جون ديوى عام اثنين وخمسين وتسع مئة وألف ميلادية .

وبدأت الفلسفة البراجماتية تظهر في أواخر القرن التاسع عشر وقويت في النصف الا ول من القرن العشرين ، وتعنى الفلسفة العملية ، أو النفعية لتأكيد ها لقيمة العمل والنشاط في كسب المعرفة ، أو الفلسفة الأداتية لا نها تنظر للمعرفة والخبرة والا شياء على أنها وسائل لتحقيق غايات نافعة . ولحكمها على الا شياء بمقد ار النفع الذي يعود على الفرد والمجتمع . أو تسمى الفلسفة التجريبي

<sup>(</sup>١) ابن حبان : روضة العقلا ونزهة الفضلا ، ص ٢٧ - ٣٠ .

<sup>(</sup>٢) بوخينسكي : تاريخ الفلسفة المعاصرة في اوربا ، ص ١٩٢٠

<sup>(</sup>٣) برتراند رسل: تاريخ الفلسفة الغربية ،ص ٢٦٦ - ٢٢٤ .

<sup>(</sup>٤) جون ديوى : المدرسة والمجتمع ، ص ٧

جون ديسوی .

- يسرى جون ديوى أن السلوك الذكى يعمل بهدف ، والعقل هو النشساط الذي يعمل بفرض مقصود مع ادراك الوقائع وفي حدود الامكانات والقسدرات الخاصة وربط الشروط الراهنة بالنتائج ، وبمقد ار معرفة الشخص لنتائسيج أفعاله يكون مقد ار ذكائه . فكلما كانت النتائج أكثر فائدة كلما كان الشخص أكثر ذكاء وقياما بأداء هسندا العمل .
  - والمعرفة العقلية هي المعرفة التي يتوصل اليها العقل عن طريق الذكياء بالتجارب العملية (٣) فهو يحرر الانسان من التقليد الأعبى السابق الدي أصبح عادات وتقاليد ، وكل ما يصل اليه الانسان من مبادئ معرض للخطيا ، والنقد ، والتصحيح ، وقد يصل العقل عن طريق التجربة الى نظريات، وقوانين تصبح فيما بعد ثابتة ، والذكاء يتطلب ملاحظة مستمره للنتائج واعادة التكيف مع الجديد ، انه وسيلة لتجديد الخبرة الانسانية (٤)
  - والبراجماتية تنفى المعرفة غير التجريبية ، والمعرفة التأملية وتو من بكل ما هـو قائم على التجربة وتو من بأن العقل نتاج الجسم . أى أن المعرفة العقلية هى نتاج المعرفة الحسية ، أو التجريبية . وترى أن التربية الأخلاقيـــة بعيدة بعدا تاما عن التربية العقلية بقولها :

<sup>(</sup>١) عمر محمد التومي الشبياني : تطور النظريات والا فكار التربوية ، ص ٣٠ - ٣٠ .

<sup>(</sup>٢) جون ديوى: الديمقراطية والتربية ، ص ٩٤ .

<sup>(</sup>٣) جون ديوى : تجديد في الفلسفة ، ص١٨٢٠ .

<sup>(</sup>٤) نفس المكان.

<sup>(</sup>ه) بوخينسكى : تاريخ الفلسفة المعاصرة في اوربا ، ص ١٨٦ - ١٩١٠

" النقص الأخلاقي لا يساوي النقص العقلي ... والتفرقة بسين ماهو فكرى وبين ماهو أخلاقي ".

ويرى ديوى أن التجربة هي المصدر الوحيد للمعرفة ، والقيم ، الأخلاقيـــة ويمكن اكتساب القيم الأخلاقية من التفاعل مع البيئة التي يعيشها الانسان عن طريق الخبرة ، والتجربة فهي ليست مفروضة عليه من الدين . والقـــيم الأخلاقية عبارة عن أخلاق اجتماعية أو ظاهرة اجتماعية لا تنبع من النف ...... الانسانية ،أو العقل بل تكتسب نتيجة للتفاعل مع البيئة ، وتكون أخلا قيـــة بقدر ماتعمل على نمو الفرد ، وحل مشاكل المجتمع، والعمل على تقدمــه، وتحقيق المصلحة العامة . والقيم الخلقية موضوعية وتخضع للاختبار، والتقويسم والتعديل اذا احتاج الأمر وهي متغيرة حسب المنفعة . والذات الانسانية عند ديوى في حالة تغير حستمرلذا فهويقسم الاعتقادات الى فئتين : احداهما حسنة ، والا خرى سيئة وهذه الاعتقادات مايكون في وقت ما حسنا تكون أكثر ارضاء للشخص ، أي أن الاعتقاد بصدد حادثة مايصنف كاعتقياد حسن ، أوسيع لا طبقا لما اذا كانت الحادثة وقعت بالفعل ، بل طبق ....ا للآثار المستقبلة للاعتقاد ويحكم على الاعتقاد بآثاره ، كما أن الادراك السليم تبعا لذلك يكون متغيراً.

- ونرى أن معايير القيم الاخلاقية في التربية العقلية الاسلامية ثابتة لا تتفسير

<sup>(</sup>١) جون ديوى : المبادئ الاخلاقية في التربية ، ص ٣٧، ٣٤ .

<sup>(</sup>٢) عمر محمد التومى الشبياني : تطور النظريات والا فكار التربوية ، ص٣٤٦-٣٤٦ .

<sup>(</sup>٣) برتراند رسل: تاريخ الفلسفة الغربية ، الكتاب الثالث، ص ١٨٤ - ١٨٥ .

- ويعرف ديوى التفكير بأنه المحاولة المقصودة لا كتشاف الروابط المحددة بين شيئ تصنعه وبين العواقب التي تنتج عنه .

وبهذا التعريف يكون التفكير معادلا للتعبير الصريح عن العنصر الذكيين في خبرتنا لأن ذلك يجعل المرسوميل وألمامه غاية يبلغها ،أي أن هيدا شرط لوجود أهداف نعمل على تحقيقها (٣)

- والتفكير الذكي يوادي الى مزيد من الحرية في العمل والابتعاد عـــــن المصادفات. فالفكر يوحي بطريقة للآستجابة تختلف عن الطريقة التي تتبـــع لولم تواد الملاحظة القائمة على الذكاء الى استنتاج شيئ سيحدث فــــى المستقيـــل (٤)
- ومعيار قيمة الفكر عند ديوى محصورة فيما يحققه من نجاح ومنفعه وتبعا لذلك يقسم العمل بين الأفراد ويكون الحكم عليه على أساس الاخلاص في العمل ،

<sup>(</sup>١) سعد بن عبد الله بن جنيدل: أصول التربية الأسلامية ، ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات ، Tية : ١٣

<sup>(</sup>٣) جون ديوى : الديمقراطية والتربية ،ص ١٣٢ .

<sup>(</sup>٤) جون ديوى : تجديد في الفلسفة ، ص ه ٢٠٠٠

<sup>(</sup>٥) بوخينسكى : تاريخ الفلسفة المعاصرة في أوربا ، ص ١٩٢٠

وماتقد مة من نفع للآخرين ، وليسعلي أنه نتائج عقليـــة .

ويرى ديوى أن المعرفة الحقة هى المعرفة التجريبية ، لذلك يو كد على أن الخبرة هى طريقة للتعلم عن طريق التجربة مع حذف الأخطاء ، فالحيوادث التى يعربها الفرد تكون عبارة عن جزئيات يقابلها بشعور معين ، فالذاكره تعمو الجزئيات المختلفة فى الوقت الحاضر ، وتختار المتشابه منها فيتكون فيما بعد عادة فى مجال السلوك ، وبالتالى يتكون صورة ذهنية عامة لشيئ ، أو لموقف معين أى ادراك الكليات والمبادئ مثال ذلك أن ندرك أن هيذا انسان ، أو شجرة ، او فرد من فصيلة معينة .

- من فالخبرة الذن مواقف معينة يمربها الفرد ، ويصنف هذه المواقف لتوادى فسسى النهاية الى تكوين بصيرة معينة عامة وقدرة معينة منظمة في العمل .
- ويرى ديوى ضرورة الربط بين الخبرات التي يعربها التلميذ خارج المدرسة ، ود اخلها ، مثال ذلك تعلم الحساب بأن تعمل المدرسة على ربط الحيال اليومية للتلميذ بالمحيط التجاري الذي يعيشه بالاشارة الى محيطهـــا الاجتماعي لتكون للتلميذ وعيا حيا بهذه الحياة على الدوام . وأن يعمــل الطفل في البحث والاستقصاء واجراء التجارب بنفسه ليتوصل الى الحقائــق ، وأن تراعى المدرسة اتجاه ، وميول وقد رات التلاميذ العقلية في البحـــــث والتجربة حتى تنهى عقولهم لا أن يكونوا تابعين لغيرهم فقط (٣)
- معيار الخبرة التربوية الجيدة عند ديوى أن تتميز بالاستمرار، والتفاعــــل

<sup>(</sup>١) جون ديوى: المبادى الاخلاقية في التربية ، ص٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) جون ديوى : تجديد في الفلسفة ، ص ٩ ه ١ - ١٦٠ .

<sup>(</sup>٣) جون ديوى: المدرسة والمجتمع ، ص ٨٣- ٨٧ .

والنسوء والنضج.

ويقصد بالاستمراران يستفيد التلميذ من الخبرات السابقة في الخصيرة الحاضرة وبالتالى تعدل من الخبرات المستقبلة . والتفاعل هو تفاعلل الظروف الخارجية ، والداخلية للتلميذ وينتج عنها الموقف التربوى . والمقصود بالنموعند ديوى أن يرقى الفرد في أي اتجاه من الاتجاها السواء كان هذا الاتجاه ضارا ،أو نافعا . (٢)

<sup>(</sup>١) جون ديوى: الخبرة والتربية ؛ ص ٨٠٣٠ .

<sup>(</sup>٢) العرجعالسابق : ص ٣٧٠.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٩ ٣ .

لـو قارنا آراء ديوي بآراء ابن الجوزي نجد أن :

ويرى ابن الجوزى أن من الاخلاق الاسلامية أن يوادى الفرد جميع حقوق الآخرين عليه من زوجة ، وولد وأقارب ومعارف وأن يوادى حقوق نفسه في الحسن الاعمال مع مراعاة نتائج الأمور حتى يتعود الصبر على النتائج الحسنة والسيئة ، وان يكون انفاق الفرد من غير تقتير ، ولا تبذير حتى لا يحتاج الى طلب المعونة من الناس لقوله تعالى :

( وَ اَتِ ذَا القَّرِبَى حَقَّهُ وَالسِكِينَ وَابِنَ السَّبِيلِ وَلاَ تُبُدِّرِ تَبُدِّرِ تَبُدِّرِ تَبَدِّرِ الشَّيطَانُ الشَّيطَانُ الشَّيطَانُ الشَّيطَانُ الشَّيطَانُ الشَّيطَانُ الشَيطَانُ السَّبِيرِ لَقُلْبِهِ اللَّهُ السَّبِيرِ السَّبِيرِ السَّبِيرِ السَّبِيلِ السَّبِيلِ السَّبِيرِ السَّبِيلِ السَّبِ

والمحافظة على المال من الدين لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم:
( انَّ الله كره لكم ثلاثا: قيل وقال، واضاعة المال وكترة (٣)

واذا بدرت من الانسان بعض بوادر الغفلة عن نفسه فليذهب الى زيـــارة المقابر ليتعظ ، ويتفكر فيما يوول اليه المصير في الحياة الدنيا ، وبأنــــه

(10%)

<sup>(</sup>١) جون ديوى: المدرسة والمجتمع ، ص ٨ ه - ٢١ ١٠

<sup>(</sup>٢) سورة الاسراء ، آية : ٢٧ ، ٢٦ .

<sup>(</sup>٣) صحیح البخاری ،ج۲ ،ص ۱۳۱ ۰

ان عاجلا أو آجلا سوف يد نن تحت التراب وليتذكر قرب هذا اليوم ، وما قد من عمل الخير الذي يلقى به ربه . وهو لا ريب آخذ في كل هذا بساداب القرآن الكريم ، والسنة المطهرة . والعقيدة في الاسلام ثابتة لا تتفسسير ، وهي نقطة الا رتكاز التي يشمع منها النشاط العقلي ، ويكون الا نسان مسئولا عن جميع أعماله ، والا خلاق الاسلامية ناتجة عن العقيدة وتخضع لها جميسع أفعال الانسان ، وهي تمثل مجال الحياة كلها ، وعلاقة الانسان بغيره مسن الكائنات الحية في الكون ، وعلاقة الانسان بربه ، وقد دعا الاسلام لتنميسة روح المسئولية عند الافراد ، ونقصد المسئولية الشاملة التي تتضمن المسئولية العقلية ، والعلمية التي تجعل الانسان يبحث عن الحقيقة ويلتقطها حيث وجدها ومن ثم يصدر أحكامه على الشواهد والوقائع على أساس متين ، ومسن ثم يقد رنتيجة عمله ويتحمل نتائج أفكاره . )

الم تغير الاخلاق في الاسلام فيرى ابن الجوزى أن السلوك والأخلاق شسرة المعقل السلم والتغير دائما يكون الى الأفضل في الأخلاق الجزئيسية ، والفرعية مثل التعود على كبح جماح هوى النفس والتوسط في انفاق المال . أما الاخلاق الأصلية مثل الشجاعة ، والكرم ، والصدق والأمانة ، والعفسو، والصبر فهى مطلقة الثبات في كل زمان ، ومكان ولو كانت الأخلاق لا تتفسير فما قيمة المواعظ والعقاب والثواب . وهذه الأخلاق تتمشى مع العقسول فما قيمة المواعظ والعقاب والثواب . وهذه الأخلاق تتمشى مع العقسول السليمة ، وتفى بحاجات الفرد والمجتمع وتتصف بالشمول ، والتوازن ، والاعتدال

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: لفته الكبد في نصيحه الولد ، ص ٢ - ٥ - ٠

<sup>(</sup>٢) حسن ابراهيم عبد العال: مقد مة في فلسفة التربية الاسلامية ، ص١٨٧-١٨٨٠

<sup>(</sup>٣) ابن قدامة المقدسي : مختصر منهاج القاصدين ، ص ه ه ١٠

والواقعية ، والربط بين الاعتقاد والعمل وعدم معارضتها للتقدم النافـــــع (١) للمجتمـــــع .

٧ ـ تعتمد النظرية البراجماتية على التجريب في المجال التربوى أى أن جميسيع ما يحيط بالانسان يمكن اخضاعه للعمل ، واجراء التجارب العملية عليه . ونظرا لنجاح هذه الطريقة العلمية الموضوعية أخذوا يطبقونها على النفسس البشرية ،أى أنهم يعاملون الانسان كأنه قطعة خشب يمكن وضعه أمسسام الباحث والقاء التجارب عليه وهذا من المستحيلات ، لأن النفس البشريسسة تحتوى على أحاسيس وشاعر ، متغيرة ، ومعقدة لا يستطيع أى باحث مهمسا بلغ من قوة الذكاء ، والفطنة والملاحظة أن يصل الى صحة ما يدور داخسسل النفس الانسانية ، لأن النفس آية من آيات الله لا يدرك حقيقتها بالكليسسة الا خالقهسا . وأكد ابن الجوزى على أن التجربة أحد الطرق العلميسة المهامة في التعلم بقوله :

" ولما كان العقلاء يتفاوتون في موهبة العقل ويتباينون فــــى ما يتقنه من التجارب والعلم ... ".

والتجارب التي يقصدها ابن الجوزيهي التجارب العلمية المادية التي توادي الى زيادة العلم ، والمعرفة التي عن طريقها يصل الانسان الى معرفة الله تعالى ، وليست التجارب التي تقوم على النفس الانسانية ومعاملتها كأنها قطعة خشب ، أو قطعة معدن .

٣ ـ عدم ايمان النظرية البراجماتيه بوجود الله سبحانه وتعالى أدى الى عسدم

<sup>(</sup>١) عمر محمد التومى الشبياني: فلسفة التربية الاسلامية ، ص ٢٢٧ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: الاذكياء، ص ه .

ایمانها بالعلوم غیر التجربینة وهذا أدى بها الى عدم تصدیق ماجا ب ب العلوم غیر التجربینة وهذا أدى بها الى عدم تصدیق ماجا ب الانبیا ، والرسل علیهم السلام عن طریق الوحى كما أهملت التراث الحضارى الماضيى.

وأكد الاسلام المعرفة عن طريق الوحى ، والرسل ، والانبياء ومنها عبادة الله الواحد القهار، وكل ما أخبر به الرسول صلى الله عليه وسلم عن الجنة ، والنار والا مور الغييية . قال تعالى :

﴿ لِنَمَا أُمِرتُ أَن أُعَبُدَ رِبَهِ هذهِ البَلدِ أَةَ الَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُـلَّ اللَّهِ الْمَا الْمَا أَوْلَهُ كُـلَّ اللَّهِ الْمَا الْمَا الْمُعَلِينَ ﴿ (١) مَنَ إِلَيْ الْمُعلِينَ ﴿ (١) مَنَ المُعلِينَ ﴿ (١) ...

﴿ وَتُنفِذُ رَيُومَ الجَمِعِ لَا رَيبَ فِيهِ فَرِيثُ فِي الجَنَةِ، وَفَرِيثُ فِي السَعِيرِ ﴾

وأكد الاسلام المعرفة عن طريق النظر والتأمل والتفكر والعقل والحـــواس والعراد من النظر والتأمل والتفكر أن يكون عبرة للانسان ليحسن أعالــــه الدنيوية التى توصله الى حياة أخروية محمودة العواقب ويتضح ذلك فــــى قوله تعالــــى :

( قُل سِيرُوا فِي الأ رَضِ فَانظُرُوا كَيفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُعرِمينَ ) . . والنظر يكون بالعين وهي احدى الحواس الخسس التي من وظيفتها المشاهد، فتنقل الصورة للعقل الذي يفكر ، كما أكد الاسلام على استعمال الحواس في المعرفة ، وتضامنها مع العقل وهي احدى الوسائل للمعرفة العقلية والتجريبية.

<sup>(</sup>١) سورة النسل ، آية : ١٩ .

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى، آية: γ.

<sup>(</sup>٣) سورة النسل ، آية : ٢٩ .

<sup>(</sup>٤) حسن ابراهيم عبد العال: مقدمة في فلسفة التربية الاسلامية، ص ٣٠٠ .

ويتصح ذلك في قوله تعالى THE PRINCE GHAZITR: ويتصح ذلك في قوله تعالى THE PRINCE GHAZITR: ( وَاللَّهُ أَخْرُجُكُم مِن بُطُونِ أُمُهَاتِكُم لَا تَعَلَّمُونَ شَيئاً وَجُعَــلُ لَكُمُ السَّمْعَ مَوَالاً بَصَارَ وَالاَّ فَئِدَةَ لَعَلَّكُمُ تَشكرُونَ ( ( ) ) .

عدم وجود هدف واضح محدد لدى البراجماتية لأن ديوى يعتبر الخبرة هي الهدف والوسيلة وهذا القول فيه مغالطات لأن ديوى لا يوئن بوجود حقائق ثابتة ، وليست الوسيلة هي نفس الهدف ، ولانه بالوسيلة الجيدة الناجحة يمكن تحقيق الهدف الذي تسعى التربية الى تحقيقه .

ويواكد ابن الجوزى على الهدف وأن الانسان الذى لا يدرك هدفه يدخل في باب التغفيل مثل ابن الراوندى ، وفرعون ، والمعلم الذى يدخل سورة فــــى سورة حتى لا يتعلم الطفل شيئا لأن والده يدخل شهراً في شهر .

وأسمى الاهداف التربوية عند ابن الجوزى الايمان بالله تعالى . أمــــا البراجماتيون فأهدافهم قصيرة المدى موصولة بهذا العالم فابن الجـــوزى ربط الايمان بالعقل والبراجماتيون ربطوا العقل بالمنفعة . أى أن ابــــن الجوزى يوكد على الايمان بالله تعالى مالك الملك خالق السموات، والارض ولمايينهما ، المتصرف الذى منه الثواب والعقاب فى الدنيا والآخرة واليه المصير وأن تكون اعمالنا فى السر ، والعلانية لطاعة الله تعالى .

أما البراجماتية فهى توكد على المنفعة الحياتية فى الحياة الدنيا فقط، ولا شأن لها فى الحياة الآخرة والبعث ، والحساب ، والثواب والعقالات

ه \_ يرى ديوى مراعاة الفروق الفردية في التعليم وأنه لابد من وجود استعداد ،

<sup>(</sup>١) سورة النحسل ، آية : ٧٨٠٠

وانتباه لدى الفرد حتى تتم علية التعلم ولم يغفل ابن الجوزى مراعـــاة الفروق الفردية العقلية بين الناس حيث قال:

" فان الناس يتفاوتون بالعقل وجوهره ومقدار ما أعطوا منه "

كما يرى أن الاستعداد والانتباه من ضروريات التعلم ويوكد هذا بقوله :

"تلقيح ألباب السامعين اذا كان فيهم نوع استعداد لنيـل تلك المرتبــة (٢٠).

ويختلف ابن الجوزى مع ديوى فى طريقة التعلم حيث يرى ابن الجوزى أن يتعلم التلميذ عن طريق القد وة الحسنة ، أو القصة والحادثة والترويح عن النفسس والا يحاء البناء الذى يستنتج مثلا من قصص سيرة النبى صلى الله عليه وسلس ، والقصص الهادفة لتنمية قيمة من القيم الاسلامية ، وأن يلقى على الطفسل سيرة النبى صلى الله عليه وسلم ، وأزواجه ، واصحابه حتى يسير على خطاهم وأن يتعلم تعاليم دينه بشتى الطرق التعليمية ، وأن يكون كل تعليمسه مربوطا بالله سبحانه وتعالى معتنمية الجانب الايمانى لدى التلميذ وهسذا ما سأوضحه في الفصليين التاليين .

كذلك يرى ديوى عدم القاء الأوامر الى الطفل بأن يفعل شيئا ما فه ....ذا أسلوب غير تربوى ، وهذا يتعارض مع التربية العقلية الاسلامية لأن الطفلل يجب أن يوء مر ليتعلم أمور دينه لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم :

( عَلْمُوا الصَّبِي " الصَّلَاة آبْنَ سَبْعِ وآضْرِبُوهُ عَلَيْهًا آبْنَ عَشَرِ)

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمفغلين ، ص ٢٥

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى : الاذكياء ، ص ه ·

<sup>(</sup>٣) الترمذي: عارضة الأحوذي بشرح صحيح الترمذي ، ج٢ ، ص ١٩٨٠ .

۲ \_ تعمل البراجماتية على زيادة حرية التفكير الذي يعبر عن الذكا وريـــادة المنفعة بفض النظر عن مصدر هذه المنفعة سوا كانت محللة ،أو محرمــــة لأن هذا التفكير غير مربوط بالله سبحانه وتعالى والتفكير الجيد عنــــــ ابن الجوزى هو الذي يو دي الى اصلاح الفرد ، والمجتمع في الدارين الدنيا والآخرة ، ويرى أنه يجب على الانسان أن يتعلم بالدليل . وأن لا يكــــون مقلدا ، وأن يعمل على أدا الفرائض واجتناب المحارم ، والفضائل تتفاوت بين الناس فمنهم من يرى أن الفضائل هي الزهد في الدنيا ، ومنهم يراها فــــى التعبد ليل نهار ، ولكن الفضائل المقيقية هي الجمع بين العلم ، والعمـــل ومن ثم يتعرف الفرد على الله سبحانه وتعالى والعمل على محبته وخشيته .

## (٤) تقويم مفهوم العقل عند ابن الجـــوزي

بعد أن وضحت مفهوم العقل ، والذكاء ، والحمق ، والتغفيل عند ابسسن الحوزى أود أن أوضح نقاط القوة والضعف في موقفه من العقل فمن نقاط القسوة أن ابن الجوزى من أحد علماء السلمين الذين وضعوا أيديهم على نظرية تفساوت القد رات العقلية بين الناس هذه النظرية التي تلقى اليوم قبولا عالميا بسسين العاملين في ميدان التربية، وهو من الذين بحثوا في تفاوت الناس في الذكاء، والحمق ، والتأخر العقلى ، أو ما يسمى بالفروق الفردية اليوم .

والعقل يتصف به الغالبية العظمى بن الناس ستثنى منهم أهل الحميق ، والبلها ، ويرى ابن الجوزى أن العاقل هو الذي يعقل عن الله سبحانه وتعالى

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: لفته الكبد في نصيحة الولد ، ص ٢٣-٢١ .

أوامره ، ونواهيه ويتملك هوى المنفس أى أن ابن الجوزى يرى تكامل المعرف العقلية والتجريبية عن طريق الحواس للوصول الى الايمان بالله تعالى . بينما علما الغرب اليوم يناد ون بالمعرفة عن طريق التجربة فقط ، فهم يحصرون دور العقل فى الامور المحسوسة فى العالم الذى يحيط بنا ، وبالتالى لم يو منوا بخالق هذه المحسوسات : لأن العقل و الحواس تتفافر لا دراك المعرفة المتصلية بالحواس ، والعقل وحده يد رك الحقائق المعنوية التى تزوده الحواس بأساسياتها ، لأن المعرفة الحسية توسى الى معرفة غير حسيه ، أى أن الانسان عند ما ينظر الى المغرفة التي تحيط به ويحسما بحواسه مثل الجبال ، والا شجار والحيوانات التى سخرها الله له يتفكر فى خالق هذه الأشياء ويزداد ايمانا بالله تعالى (١)

والذكاء طاقة فكرية وقد يكون وسيلة لتثبيت الايمان بالله، أو وسيلة عكسيسة لهذا كما هو الأمر لدى اللصوص. ومن نقاط القوة أيضا أن ابن الجوزى أد رك أهمية البيئة في تنمية الذكاء ، أىأن الطفل الذي يولد في أسرة تساعده علسسي تنمية مواهبة ، وقد راته المعقلية ، ويجد كل ما يحتاج من أسباب التعليم ، فان ذكاء ينمو ويزداد ، أما الطفل الذي يولد في أسرة لا تساعده على التعلم وعلى تنميسة قد راته ، فان ذكاءه لا ينمو بل قد يضمحل ولا يظهر . فكأن ابن الجوزى يحمسل التربية حسئولية رفع ذكاء هولاء وازالة العوارض التي قد تحجب الذكاء عنهسم ، أي أنتا نزيل هذه العوارض بالتعليم ، والتدريب والتربية ، ولكن التربية لا تجعل من الفبي عبقريا بل تنبي ماهو موجود وتصلحه بقد ر الا مكان ، وحيث ان ابسسن الجوزى أكد على أهمية الجانب الموروث في العقل فاننا نستطيع القول ان العقل الحوزى أكد على أهمية الجانب الموروث في العقل فاننا نستطيع القول ان العقل

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن صالح عبد الله: المنهاج الدراسي أسسه وصلته بالنظريــــة التربوية الاسلامية ، ص ۱ ه ۲ ،

- من وجهة نظر ابن الجوزى ـ ناتج عن تفاعل العوامل البيئية ،بالعوا ـ الوراثية . ويرى ابن الجوزي أن التغفيل هو الخطأ في الوسيلة والطريق للوصول الى الهدف مع صحة المقصود ، ولكن التغفيل قد يكون الخطأ في الوسيلـ والهدف مثل ابليس الذي ابي واستكبر وكذلك معلم الصبيان الذي أد خــل سورة في سورة لأن والد الطفل ادخل شهرا في شهر بالنسبة لدفع الأحــرة المتفق عليها (()) فالهدف لم يكن واضحا ، أو مقبولا لدى كل منهما . وهـــذا الاعوجاج في الهدف هو الذي تسبب في انحراف الوسيلة التي استخدمــــت لتحقيقـــه .

يذكر ابن الجوزى أن هناك علاقة بين الذكاء ، والصفات الجسمية حيــــث ان صفر الرأس وردائته تدل على ردائة العقل وصاحب العيون التى تشبه عيــون البقـر أحمـــق .

ولقد أثبت العلم الحديث خطأ هذا الا في حالات نادرة كما ذكرت سابقاً كذلك خلط ابن الجوزي بين الذكاء ، والسلوك الفطري . حيث ان النمالية عن حمل فتات الطعام فانها يد خر غذاء في الصيف للشتاء ، واذا عجزت نملة عن حمل فتات الطعام فانها ترجع وتخبر النمل عنها ويتضح هذا من وقوفها معها ثم تتعاون في حملها .

« قَالَت نَمْلَةٌ يَاأَيْهَا النَملُ ادخُلُوا مَسَاكِنكُ .....م

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمفغلين ، ص ١٤٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٧٨ - ٢٩ .

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمن صالح عبد الله ، إبن الجوزي وتربية العقل ، ص ه ٤ .

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزى: الاذكياء، ص ٢٣٨٠

<sup>(</sup>ه) سورة النمل ، آية : ١٨ ·

وربما كان ابن الجوزى لم يقصد أن يقارن ذكا؟ الانسان بذكاء الحيوان أو يضعهما في نفس المرتبة ، بل كان يريد أن يوضح ان جميع المخلوقات تسبح الله سبحانــه وتعالى ولكن بطريقتها الخاصة بها . قال تعالى :

( أَلَمْ تَرُ أَنَ اللّهَ يُسَبِحُ لَهُ مَن فِي السّمَواتِ وَالا رَضِ وَالطّبيرُ وَ السّمَواتِ وَالا رَضِ وَالطّبيرُ وَ السّمَواتِ وَاللّهُ عَلَيْمُ بِهَا يَفْعَلُونَ (١)

وحتى النبات تسمع ذكر الله تعالى لحديث جابر بن عبد الله:

(أن امرأة من الانصار قالت لرسول الله صلى الله عليه وسلم يارسول الله ألا أجعل لك شيئاً تقعد عليه، فإن لى غلاماً نجاراً قال: ان شئت، فعملت له المنبر، فلما كان يَوْمُ الجعة قعد النبى صلى الله عليه وسلم على المنبر الذى صنع، فصاحت النخلة التي كان يخطب عندها حتى كادت أن تنشق، فنزل النبى صلى الله عليه وسلم حتى أخذها فضمها اليه فنزل النبى صلى الله عليه وسلم حتى أخذها فضمها اليه فعلت تئن أنين الصبى الذى يُسكت حتى استقرت، قال: فحملت تئن أنين الصبى الذى يُسكت حتى استقرت، قال:

وقد أورد ابن الجوزى ليدلل على هذا قصة القرد في السفينة الذي رأى صاحبه بشموب الخمر الذي يبيعه بالماء ، فأخذ كيس الدنانير وأخذ يرمى ديناراً فسي البحر وديناراً في السفينة حتى لم يبق في الكيس شيئاً . لكن السوال السذي ينبغني طرحه هو:

(171)

<sup>(</sup>۱) سورة النور ، آية : ۱۱ ·

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری ،ج۳،ص ۱۶

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى : <u>الاذكياء</u> ، ص ٢٣١ .

#### هل القرر يفهم الحلال ، والحرام كما يفهمه السلمون ؟ FOR QURANIC THOUGHT



### أهداف التربية العقلية عند ابن الح وزي

- ١ تنميدة الايمان والعمل بموجيد .
  - أً \_ الايمان بالله .
  - ب\_ الايمان بالقرآن.
- جـ الايمان بالكتب السماوية الاخرى .
- د \_ الايمان بالرسول صلى الله عليه وسلم .
- هـ الايمان باليـــوم الاخــــر .
- و \_ الايمان بالقدر خييره وشيره.
- ٢ تنمية القيم الاسلامية وادراك الظواهر الاجتماعية .
  - أ \_ اداء العبادات مثل الصوم والصلاة .
    - ب۔ الصـــدق .
      - ج \_ الوفــــاء .
    - د مواجهة الفيرة عند النساء.
    - هـ الترام اداب الطعـــام .
    - و \_ البشاشة عند مقابلة الناس .
    - ٣ ... محاربسة الانخسرافات في المجتمسيع .
- 1 \_ محاربـــة شـــربالخمـــــــــر .
- ب \_ التصدى لقط\_اء الط\_رق .
- ج ـ تجنب استخدام الرجال في البيـــويت .
- د ـ محاربة جرائم الخطـف والقتـــل .
- ه ـ محاربـــــة النميمــــة .
- و \_ محاربة السخريسة والاستهسسزاء .
  - ع \_ ادراك الظواهر الكوني \_\_\_\_\_ة .
  - ه \_ البعد عن الاسباب التي توادى الى الغفلة .
    - أ \_ النسي\_\_\_ان .
    - ب \_ قلدة العلم والمعرف \_\_\_\_ة .
    - ج ـ عدم مصاحبة الحمقى والمفعلين .
    - د \_ الحس\_\_\_\_ه

تعريف الايمان:

هو اسم يستعمل مطلقاً ، ويستعمل مقيداً . وإذا استعمل مطلقاً ، فجميع ما يحبه الله ورسوله من اقوال العبد وأعماله الباطنة والظاهرة يدخل في حسى الايمان عند عامة السلف والأعمة ، من الصحابة والتابعين وتابعيهم ، الذين يجعلون الايسان قولاً وعملاً ، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية ويدخلون جميع الطاعات فرضها ونغلها في مسماه ، وهذا مذهب الجماهير من أهل الحديث والتصوف والكلام والفقة ، من أصحاب مالك والشافعي وأحمد وغيرهم . ويدخل في ذلك ماقد يسمى مقاماً وحالاً ، مشسل الصبر والشكر والخوف والرجاء والتوكل والرضا والخشية والانابة والاخلاص والتوحيد وغير ذلك .)

والا يمان المطلق يدخل فيه الاسلام . لقول الرسول صلى الله عليه وسلم لوفيد عبد القيس آمركم بأربع ، وأنهاكم عن أربع :

ر أَمْرَهُمْ بِالاَيمانِ بِاللَّهِ عز وجل وَحْدَهُ قالَ: هل تَدْرُونَ مَا الإِيمانُ بِاللَّهِ وَحْدَهُ قالَ: هل تَدْرُونَ مَا الإِيمانُ بِاللَّهِ وَحْدَهُ مَقَالُوا بَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قالَ: شَهادَةُ انْ لا الهُ إلا اللَّهُ وَانَ مُحَدَّدًا رَسُولُ اللَّهِ وَاقامُ الصَّلاةِ وَايتا وَالزَّكَاةِ وَصُومُ رَمَضانَ ، وان تَعطُوا الخُسَ مِن المَفْنَمُ وَنَهاهُمْ عَنْ أَرْبَعِ: عَن الحَنتَ بِاللهِ والدّبّاءِ والنّقيرِ والمزفّية (٣) والدّبّاء والنّقيرِ والمزفّية (٣)

وقال صلى الله عليه وسلم:

رَبُنَى الاسلامُ عَلَى خَسْ شَهادَةِ أَنْ لا إِلهَ إلا اللهُ وَأَنَ مُحسَداً رَبُنَى الاسلامُ عَلَى خَسْ شَهادَةِ أَنْ لا إِلهَ إلا اللهُ وَأَنْ مُحسَداً رَبُنَى الاسلامِ عَلَى خَسْ شَهادَةِ وَالْعَبِ وَصَوْمٍ رَمَضانَ (٤) . رَسُولُ اللّهِ وَإِنّاءُ الزكاةِ وَالحَبِّ وَصَوْمٍ رَمَضانَ (٤).

<sup>(</sup>١) ابن تيمية : مجموع فتاوي ابن تيمية ـ الايمان ، جγ ، ص ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٢) عبد المجيد الشاذلي : حد الاسلام وحقيقة الايمام ، ص ، ه ، ٢

<sup>(</sup>٣) صحیح البخاری، جرورس ۲۰۰۹ ، وصحیح مسلم بشرح النووی ، ج ورس ۱۸۳ .

<sup>\*</sup> الحنتم والدباء والنقير والمزفت كلها أوان كانت تستعمل لوضع الخمر فيها ، صحيح مسلم بشرح النووي ، جرا ، ص ١٨٣ .

<sup>(</sup>۶) صحیح البخاری ،ج۱،ص۸ ، وصحیح مسلم بشرح النووی، ج۱،ص۱۲۸ . وصحیح مسلم بشرح البخوی، ج۱،ص۲۰ . و ۱۲۰ . وسنن ابن ماجة/تحقیق محمد فواد عبدالباقی ، ج۱،ص۲۰ . وسنن ابن ماجة/تحقیق محمد فواد عبدالباقی ، ج۱،ص۲۰ . وسنن

ويتضح ذلك في قولم تعالمي :

« اللَّهُ يسنَ آنُو وا وَكَانَ وَ اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَ

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ أَمَنُوا فَيُعلُّمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن رَبِم \_\_\_\_\_ ".

وقول النبي صلى الله عليه وسلم:

( الايمانُ أَنْ تُومَنِ باللهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَرَسُلِهِ وَكُتْبِهِ وَاليومِ الآخــر والقيم الآخــر والقيد رخــيره وشـــره (٤)

وقوله صلى الله عليه وسلممه:

( لا يوس عبد حتى يوس بأربع : بالله وحده لا شريك لــه وأنى رسول الله ، وبالبعث بعد الموت ، والقدر ) .

ويبين الرسول الكريم فضل ، وعظمة الشهادة مع اليقين فيقول :

ر ما من نفس تموت تشهد أنْ لا إله إلا الله وأنتى رسول الله و صلى الله عليه وسلم يرجع ذلك إلى قلب مونن ، إلا غَفَرَ الله لها).

والمقصود بالايمان المقيد هو علم القلب بالحق وان يقترن هذا العلم بالعمــــل ( Y ) والمحبـة واتباع القلب بما يو مـــن .

<sup>(</sup>١) ابن تيمية : مجموع فتاوي ابن تيمية \_الايمان، ج٧، ص٧ ٢ ٢ ٨ ٠ ٦ ٢ ٨

<sup>(</sup>٢) سورة يونس ، آية : ٦٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، آية : ٢٦ .

<sup>(</sup>٤) سنن ابن ماجة /تحقيق محمد فواد عبد الباقي ، جرا، ص ٢٥-٢٥ .

<sup>(</sup>ه) المرجع السابق ، ج١، ص ٣٢ .

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق ، ج٢ ، ص ١٢٤٧ .

<sup>(</sup>γ) عبد المجيد الشادلي: حد الاسلام وحقيقة الايمان ، ص ۱ ۹ .

فمجرد معرفة أن الله واحد لا شريك له وأن محمد الرسول الله لا يكفى ، فاذا كان هناك علم ولم يقترن هذا العلم بعمل القلب من حجبة والتعظيم ، والتسليم للسمه كان صاحبه ليس موامنا بل كافر مثل ابليس ، وفرعون ، ويتضح ذلك في قول الرسول صلى الله عليه وسلم :

( الإيمان معرفة بالقلب وقول باللسان وعمل بالأركـــان)
ويرى الشيخ ابنتيمية أن الموئمن الذي معم العلم ، واليقين ، أفضل من الموئمين
الذي ليس معم هذا العلم واليقين . قال تعالى :

« يَرْفَعَ اللَّهُ الدِّينَ الْمَنُوا مِنكُمْ وَالدِّينَ أُوتُوا العِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللَّهُ بِمَا تَعَمَّلُونَ خَبِيرُو ﴾ وَاللَّهُ بِمَا تَعَمَّلُونَ خَبِيرُو ﴾

" ويتغاضل الناس في نفس الايمان والتصديق في قوته وضعفه، وفي عمومه وخصوصه، وفي بقائه ودوامه، وفي موجبه ونقيضه، وغير ذلك من أموره " (؟)

قال تعالىسى : ( إنّما الموامِنُونَ الذينَ إذا ذكرَ اللَهُ وَجِلَتَ قُلوبُهُم وَاذَا تُليِت عَلَيْهِمَ أَيَاتُهُ زَادَتُهُم إِيمَانًا وَعَلَى رَبِهِم يَتُوكُلُونَ ( ٥ ) وقول النبي صلى الله عليه وسلم :

( الإيمان بضع وستون باباً أدناها إماطة الأذى عن الطريسق وأرفعها قول لا إله الا الله والحياء شعبه من الايمان ).

(177)

<sup>(</sup>١) ابن الجوزي: اخبار الحمقى والمفغلين ،ص ٦٣،٦١ .

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجة /تحقيق محمد مصطفى الاعظمى ، جراء ص ١٤

<sup>(</sup>٣) سورة المجادلة ، آية : ١١ .

<sup>(</sup>٤) ابن تيمية : مجموع فتاوي ابن تيمية ـ الايمان ، جγ ، ص ٢٦ .

<sup>(</sup>ه) سورة الانفال، آية: ٢.

<sup>(</sup>٦) سنن ابن ماجة / تحقيق محمد فواد عبد الباقي ،ج١٠ص ٢٢ .

فزيادة العلم توادى الى زيادة اليقين، والمعرفة والمقصود بالعلم هنسسا العلم بالله تعالى ، وأسمائه ، وصفاته ، والقرآن الكريم وماجا ، فيه من الأخبار، والحكم، والأمثال ، والاعتراف برسالة محمد صلى الله عليه وسلم وكل ماجا ، بسه من عند ربه ، فمن يعرفها معتقدا ، فقد حاز على أصل الايمان ولكنهلايتساوى مع من يعرف معناها .

#### ٢ ـ العمــسل :

كلما أكثر الانسان من عمل الصالحات، وزاد من الطاعات كلما زاد يقينيا وزاد ايمانيات ، وكلما أغرق الانسان في الشهوات وعمل المعاصي، قبل ايمانياه .

#### ٣ \_ الذكر والفكسر:

المقصود بالذكر هو ذكر الله بصفاته وعظمته وتلاوة القرآن ، فهذا يصلل العلب بالله ، وقلته تورث النسيان والغفلة عن الله .

والفكر: هو دوام النظر في ملكوت الله وآياته ومعجزاته مع التفكير في مخلوقاته، وعظمة أفعاله ، والاعتبار لان ذلك من الايمان.

ومن صفات المومنين انهم يذكرون الله قياما وقعود ا وعلى جنوبهم ويتفكرون في خلق السموات والارض فيزداد ون ايمانا ويقينا . قال تعالى :

﴿ الَّذِينَ يَذَكُرُونَ اللَّهَ قِيَاماً وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم وَيَتَعَكَّرُونَ في خَلَق بِاللَّهِ مَا اللَّهَ عَيَاماً وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم وَيَتَعَكَّرُونَ في خَلَق السَمَوَّاتِ وَالاَرْضِ رَبَنَا مَا خَلَقتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَ السَكُواتِ وَالاَرْضِ رَبَنَا مَا خَلَقتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَ السَكُونَ في

<sup>(</sup>١) محمد ياسين : الايمان ، أركانه ، حقيقته ، نواقضه ، ص ١٨٩ - ١٩٢

وصنف ابن الجوزي الناس في الايمان الى أربع درجات وهيي :

- ١ من الناس من غرتهم الحياة الدنيا فبعد واعن الحق فهلكوا وهوالا عم الكفار.
- - ٣ \_ منهم سليم الايمان ، لكنه يقصر عن تأدية العبادة لله تعالى .
- بالنسبة لمن فوقه ، وهوالا ، أفضل الموامنين لا نهم يعملون كل مايستطيعون
   من العبادة (٢)

ويرى ابن الجوزى أن تنمية الجانب الايمانى وزيادته تكون بالعبادة، وتعليم أركان الاسلام قولا وعملا واعتقادا ، وعمل كل ما يحبه الله ، ورسوله والانتهاء عما نهى عنه الله ، ورسوله ليزداد يقينا بعظمة الله تعالى وقد رته جل جلاله ويكون ذلك على النحو التالى :

## أ\_ الايمان بالله تعالىي:

على السلم أن يومن بالله تعالى قولا ، ويقينا وأن لا يخاف الكار مهم الحقوا به من أذى ، وضيق ، فإن الصادق في الايمان ينجيه الله تعالى من أذا هم ويرد كيد هم على أعقابهم . ويظهر ذلك في القصة التاليم :

أحضر رجلان من آل فرعون رجلا مو منا الى فرعون ليقتله ، فسأل فرعون الرجلين : من ربكما ؟ فقالا : أنت ، ثم سأل الموامن ؛ من ربك ؟ فقال : ربى ربهما ، فقت ... ل

 $(\lambda F())$ 

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ، آية : ١٩١ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى : صيد الخاطر ، ص ٢٦٩ .

فرعون الرجلين لأنه ظن ان الموامن على دينه وأنهما يشيان به . قالوا فذلـــك FOR QURANIC THOUGHT

« فَوْقَاهُ اللَّهُ سَيِئًاتِ مَا مَكَرُوا وَحَاقَ بِئَالِ فَرِعُونَ سُوءً الْعَذَالِ ").

والسلوك الذكى هو أن الرجل يدرك ان الله سبحانه وتعالى رب الجميع وعند ما قال لفرعون ربى ربهما ظن فرعون أنه يعنيه ، ولكنه يقصد أن الله تعالى رب الجميع، وخالقهم ، وأن الله تعالى يحفظ أوليا ، من غدر الكفار ومكرهم ويعذب الكفيار أشد تعذيب وأن المكر السيئ يحيق بأهله .

## ب الايمان بالقسرآن الكريسم :

على كل مسلم أن يومن بالقرآن الكريم ، وأنه منزل من عند الله تعالى على الناس نبيه محمد صلى الله عليه وسلم وهو الدين الحق الذي أوجبه الله تعالى على الناس كافــة . قال تعالى .

( كَالْرَاسِخُونَ فِي العِلْمِ يَقُولُونَ عَامَنَا بِهِ كُلُّ مِن عِنِدِ رَبِّنِكًا »

وتتجلى ثمرة الإيمان في القرآن الكريم بالقصة التالية :

علق عالم من علما عبنى اسرائيل ورقة من القرآن الكريم فى صدره تحت ثيابسه ، وعند ما عرض بنو اسرائيل عليه كتابهم الذى حرفوه ، وقالوا له : أتوامن بهسذا ؟ فأشار الى صدره وقال : آمنت بهذا الكتاب يعنى القرآن المعلق فى صدره ، وعند ما مات وجدوا القرآن معلقا فى صدره فعرفوا أنه كان يقصده .

(114)

<sup>( ( )</sup> أبن الجوزى : الاذكياء ، ص ١٢٧ - ١٢٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة غافر ، آية : ٢٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران ،آية : γ . .

<sup>(</sup>٤) ابن الجورى بالمرجع السابق ، ص ه ١١٠

والسلوك الذكي هنا هو أنه أوهم اليهود بأنه يوامن بكتابهم المحرف حتى يتقيى شرهم ، ولكنه في الحقيقة يقصد أنه يوامن بالقرآن الكريم الذي أشار اليه تحييت ثيابه . والحادثة تدل على حسن التخلص دون اللجوا الى الكذب .

#### ج \_ الايمان بالكتب السماوية الأخرى:

ويتضح ذلك من الموقف التالى: احتمن ابن داود الحارث بن حسكين بخلق القرآن ، وقال له: اشهد ان هذه القرآن ، وقال له: اشهد بأن القرآن مخلوق ، فقال الحارث : أشهد ان هذه الا ربع مخلوقة ومد أصابع يده وقال: التوراة ، والا نجيل والزبور والفرقان فكسنى وتخلص من القتسل (()

د ـ الايمان بالرسول صلى الله عليه وسلم وأنه جاء بالحق ليهدى الى الصـــراط المستقيم واستشهد ابن الجوزي بحديث أنس رضى الله عنه :

رَحَدُ ثَنَا أَنُسُ بَنُ اللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ اقْبُلَ نَبِيُّ اللهِ صَلَّى اللهِ صَلَّى اللهِ عَنْهُ قَالَ اقْبُلَ نَبِيُّ اللهِ صَلَّى اللهِ عَنْهُ قَالَ ابْكُرِ وَابُو بَكْرٍ شُيسخُ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ شَابُّلا يَعْرُفُ ، قَالَ : فَيَلْقَى لَيْعَرُفُ وَنَبِيُّ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ شَابُّلا يَعْرُفُ ، قَالَ : فَيَلْقَى الرَّجُلُ أَبَا بَكُرٍ مَنْ هذا الرَّجُلُ أَبَا بَكُرٍ فَيَقُولُ إِنَا أَبَا بَكُرٍ مَنْ هذا الرَّجِلُ الذِي بَسَانِينَ الرَّجُلُ أَبَا بَكُرٍ فَيَقُولُ إِنَّا أَبَا بَكُرٍ مَنْ هذا الرَّجِلُ الذِي بَسَانِينَ السَّبِيلَ . . . (٢) .

والسلوك الذكى هنا يتمثل فى أن أبا بكر مدرك ومتيقن أن الرسول صلى الله عليه وسلم نبى أتى ليهدى الناس الى طريق الحق ، والهدى فاستخدم كلمة يهدينى التى تغيد لدى السامع معنى غير الذى يعنيه أبو بكر الصديق رضى الله عنييه أن يتبادر منها الى الذهن أنه رجل يدله على الطريق .

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: الاذكياء ، ص ١٢٩٠٠

<sup>(</sup>٢) صحیح البخاری، ج٤، ص٥٥، ، المرجع السابق، ص٢٠ ـ مع وجود اختلافات في بعض الالفاظ.

# هـ الايمان باليوم الاخطار THE PRINCE GHAZI TRU: هـ الايمان باليوم الاخطارة

على كل سلم أن يومن بيوم البعث يوم الحساب، يوم الجنة والنار، يسوم البعث يوم البعث يوم الحساب، يوم البعث والنار، يسوم لا ينفع مال ولا بنون الا ماقدم المرا لنفسه من أعمال صالحة ترضى الله تعالىى، فمن يومن بهذا اليوم العظيم يضع نصب عينيه دائما أن يجعل أعماله في الخسير والصلاح. والايمان باليوم الآخر. يتضح من القصة التالية :

لقى رجل صديقا له كان يستخفله ، فسلم عليه وقال له: اشهد على ، قال صديقه : بماذا أشهد ؟ قال: بأن الله اله واحد لا اله الا هو وأن محمدا عبده ورسولي وأن الجنة حق ، والنار حق ، والساعة آتية لا ريب فيها ، وأن الله يبعث من في القبور ، فقال الصديق : سقطت عنك الجزية وأصبحت من اخواننا . وانقلب الولع بي . والسلوك الذكي ان صديقه تلاطف معه وبين له أن الجزية تسقط عن غير السلمين عند اسلامهم والاعتراف بهذه الأمور واجب على كل مومن .

#### و \_ الايمان بالقدر خيره وشره :

على كل مسلم أن يوامن بأن كل ما يصيبه في الحياة الدنيا من مرض، وعافية ، وظلم وخير، مقدر من الله سبحانه وتعالى وأن كل شيئ من عند الله تعالى وأن يعمل كل ما في استطاعته حتى يتخلص مما حلّبه من مرض أو لحق به من ظلم ولا يرضى بالظلم والمرض محتجاً بالقدر ، يتضح ذلك من القصة التالية :

شكا الناس ظلم الأتراك الى أمير الموامنين ، فقال لهم: كيف أرد قضاء الليهم وقدره ، فقال له أحدهم : أن الله صاحب القضاء ، يقول :

﴿ وَلُولًا ذَ فَيْ اللَّوِ النَّاسَ بَعضَهُم بِيعَضٍ لَفُسُدٌ تِ الأَوْنَ ﴾ .

(1Y4)

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى : <u>الاذكياء</u> ، ص ١٣٦٠ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٣٧٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، آية : ٢٥١ .

## (٢) تنمية القيم الاسلامية وادراك الظواهر الاجتماعية

كل مجتمع يعتنق عقيدة يسترشد بها أفراده ، والمجتمع الاسلامي يستمسد مادئه من ديننا الخالد ، والانسان العاقل هو الذي يدرك العلاقات، والآداب الاجتماعية ويسهم في تنميتها ويحارب التقاليد البالية التي تتعارض معهسا، فالعاقل هو الذي يتبع شرع الله تعالى في علاقته مع الآخرين ويعمل على تنميسة الظواهر الا يجابية ومن الأمور التي يربط ابن الجوزي بينها وبين الذكاء:

#### أ \_ أداء العبادات مثل الصوم والصلاة :

يحث ابن الجوزى على الصيام لانه يهذب النفوس ، ويعلم الصبر ويتضح ذل\_\_\_\_\_ من الموقف التالــــى :

- استأجر رجل غلاما ، فقال له: بكم تعمل عندى ؟ فقال الغلام: بطعاميي فقال الرجل : خفض لى ، فقال الغلام: أصوم الاثنين والخميس.

والسلوك الذكى هو أن الفلام أجاب اجابة مقنعة ، وهاد قة لتنسيـــــــة أداء النوافل ، ومنها الصيام .

(TYT)

<sup>(</sup>١) سيد قطب: في ظلال القرآن ،ج١،ص ٢٧٠ - ٢٧١ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: <u>الاذكياء</u>، ص١٣٧٠

- والصلاة عباد الدين فعلى كل مسلم أن يوديها في خشوع وطمأنينسية ، وأن يوديها جماعة كلما سنحت له الفرصة لعظم فضل صلاة الجماعة على صلاة الفرد والقصة التالية توضح أموراً تتصل بالصلاة :

سر ثلاثة بالمام وهو ينتظر من يصلى معه العشاء جماعة فعند ما رآهم أقسسا الصلاة، فقال أحدهم دع عنك هذا . فأن الرسول صلى الله عليه وسلم "نهسى أنَّ يتلقى الجلّب" . وفي الشطر الاول من القصة يحث ابن الجوزى علسى صلاة الجماعة لأنها أعظم أجراً من صلاة الفرد لقول النبي صلى الله عليه وسلم: ( صَلاة الجماعة تَفْضُلُ صَلاة الغَنْ يخُسُ وَعِشْرِينَ دَرَجَسَةً )

قياسا على هذا يتمهل الامام في الاقامة حتى يدرك الصلاة من لم يكن علي وضوء . وهناك بعض السلبيات في سلوك بعض الناس عند أداء بعلي الفرائض ناتجة عن ميل أصحابها لعدم القيام ،بها أو لجهلهم كيفية أدائها واعتبرهم ابن الجوزى حمقى ، ويمكن علاج هذه السلبيات بالتعليم ، وتوضي فوائدها في الحياة الدنيا والثواب من الله تعالى في الآخرة .

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزى: الا ذكياء، ص١٣٤ ، والحديث أيضا موجود في صحيح مسلم بشرح النووى، جـ ١٠٥٥، ١٦٣، ١٦٣ ، وصحيح البخارى، جـ ٣٠٠ ص٢٦ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ، ج١، ص٨٥١٠

<sup>(</sup>٣) صحیح مسلم بشرح النووی ،ج ۱۰ ، ص ١٦٣٠ ٠

فين الأسلة التي يذكرها ابن الجوزي والتي تربط بين الحمق وبين البعيد والتي تربط بين الحمق وبين البعيد والمالة ال عن العلم ، ونقص الايمان :

- ر شهد رجل عند أحد القضاة على رجل ، فقال المشهود عليه للقاضى : كيف تقبل شهادته وهو يملك عشرين ألف دينار، ولم يحج الى بيت الله الحرام، فقال : بلى حججت ، فقال : اسأله عن زمزم، فقال : حججت قبل أن تحفر زمزم فلم أرها
- ٢ ـ خرجت أسرة من بيتها في اليمن واختفوا في احدى الجبال خوفا مسن أن (٢) يدخل عليهم شهر رمضان .

والسلوك الاحمق والمغفل هنا أن أفراد هذه الأسرة لا يدركون أن الاشهر والسلوك الاحمق والمغفل هنا أن أفراد هذه الأسرة لا يدركون أن الاشهر هي واحدة في جميع أنحاء الأرض ، سواء في المنزل ، أو الجبل وظنروا أن بعدهم عن المدينة يباعد بينهم وبين شهر رمضان ، ولعلتهم كانسوا يظنون أن رمضان شخص يمكن تضليله بالأختفاء .

٣ - سمع أحدهم أن صوم عاشورا عدل سنة ، فصام الى الظهر ثم أكل ، وقال :
يكفيني ستة أشهر . فهذا الرجل يجهل حقيقة الصيام ، وأحكامه ، ولا يدرى
أن أنتهاك حرمة جز يسير من صيام يوم تبطل صوم اليوم كله .

ب ـ الصــــدق .

المدق هو قول الحق الصريح ،الذي يطابق الواقع ، ويخبر المتكلـــــــم

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمغفلين ، ص ١ ٩٤٠٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص١٦٠٠ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٦٩ .

بما يعلمه من هذا الواقع ، ولا يعلم غيره من صحة الخسير .

او الصدق هو مطابقة القول الضير ، والشئ المخبر عنه معا لا نه يطابست الواقع ، ولكن قول الصدق من المنافق كذب لا نه يخالف ما في ضيره ، وكسدب المنافقين ليس في النطق ولكن فيما تضسره قلوبهم ( ٢ ) قال تعالى :

( إِذَا جَاءَكَ المُنَافِقُونَ قَالُوا نَسْهَدُ إِنْكَ لَرَسُولُ اللّهِ ، واللّه و كَاللّه يَشهَدُ إِنْكَ لَرَسُولُ اللّهِ ، واللّه و كَاللّه يَشهَدُ إِنْ المُنَافِقِينَ لَكَانِ بُونَ اللّهِ ، والله و يَعلَمُ إِنْكَ لَرَسُولُهُ ، والله يَشهَدُ إِنْ المُنَافِقِينَ لَكَانِ بُونَ ) .

فالا ية صريحة في أن مالفظوا به بالسنتهم وهو قولهم نشهد انك لرسول الله عد صدق لكنه كذب لمخالفته ماتنطوى عليم ضمائرهم .

والصدق من أعظم الغضائل الأخلاقية في الاسلام ، وللعقل الدور الغعال فيما يقوله الانسان من الصدق ويبعده عن الكذب، والصدق يقرب صاحبه من الله تعالى ويرفع مكانته في الدنيا والآخرة، والكذب يبعد صاحبه من الله ويجلعه عليه غضب الله في الدنيا والآخرة، واستشهد ابن الجوزي على ذلك بأن رجللا ادعى على الحسين بن على بن أبي طالب رضى الله عنهما مالا فشكاه للقاضيي ، فقال الحسين يحلف على ما ادعى ، ويأخده ، فقال الرجل : والله الذي لا الله فوقية والله الحسين : قل والله والله والله والله ، فحلف الرجل ، ثم نهليسين فوقية من المسين : قل والله والله والله ، فحلف الرجل ، ثم نهليسين فوقية منتها المناه والله والله والله الدي الرجل ، ثم نهليسين فوقية منتها المناه والله والله والله الدي الرجل ، ثم نهليسين فوقية منتها المناه والله والله والله والله الرجل ، ثم نهليسين فوقية منتها المناه والله والله والله والله الرجل ، ثم نهليسين فوقية منتها المناه والله والله والله والله المناه والله و

وهكذا نرى أن الله جل شأنه بين صدق الحسين ، وأكرمه في اظهار كـــذب

١٣٠ مد محمد الحوفى : من اخلاق النبي ، ص ١٣٠ .

 <sup>(</sup>٢) احمد الشرباصى : أخلاق القرآن ، ص . ٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة المنافقون ، آية : ١ .

<sup>( } )</sup> ابن الجوزى : الاذكياء ، ص ه ٢ ٠

خصمه والكذب مسموح فيه في أمور محددة بشرط أن لا يكون في محرم.

( قال ابن شهاب لم أسمع الرسول يرخص في شيء ما يقوله الناس كذبا الا في ثلاث: الحربُّ ، والإصلاح بين النساس وحديث الرجل زوجته وحديث المرأة زوجها ( ( ) )

واستشهد ابن الجوزى بحديث عبد الله بن رواحة لزوجته رضى الله عنهما عند ما وطئ جاريته فرأته زوجته ، فأنكر ذلك ليرضيها وقال لها : الجنب لا يقرأ القرآن وقرأ لها أبياتا من الشعر ليوهمها أنها من القرآن فصد قته وكذبت نفسه وكانت تلك الأبيات :

أتانا رسول الله يتلو كتابه ... كما لاح منشور من الصبح ساطمع أرانا الهدى يعد العمى فقلوبنا ... به موقنات أن ماقال واقسم يبيت يجافى جنبه عن فراشه ... اذ استثقلت بالكافرين المضاجم فأخبر النبى صلى الله عليه وسلم بذلك فضحك حتى بدت نواجذه . (٢)

والكذب في الحرب حتى يخدع العدو ، ويجلب النصر للسلمين ، واستشهد ابن الجوزى بقصة نعيم بن مسعود عند ما جاء الى الرسول صلى الله عليه وسلموقال له : انى قد ألسلمت ولم يعلم بى قومى ، مرنى أمرك ، فقال له صلى الله عليم وسلم انما أنت منا رجل واحد ، فحدث عنا ما استطعت فانما الحرب خدعة .

(T.Y.T.)

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم بشرح النووى : ج١٦ ، ص١٥٧ ·

<sup>(</sup>۳) ابن الجوزی: المرجع السابق ، ص ۲۸ ، ۳۳ . وصحیح سلم بشرح النووی جر ۲۱ ، ص ۲۵ . وصحیح البخاری ، چ۶ ، ص ۲۶ ، وسنن ابی داود ، وصحیح البخاری ، چ۶ ، ص ۲۶ ، وسنن ابی داود ، ح۳ ، ص ۹۹ .

الوفاء هو ما التزم به العبد من رعايدة وأداء ، سواء كان العهدد معتصدا على توثيد مكتوب ، أم على وعدد غير مكتوب ، أم ليم يكسن قد الستزم بده كالوفاء لصاحب الجميدل (() والوفاء من الصفات الجميلة المحسودة الستى يتحلى بها الأنسان ، فسن كان وفيدا ، كسان أمينا على كل شئ بينه وسين الناس ، وسن كان غير وفسى ، كان خائنا لله والناس ، ويعطينا ابن الجموزى عدة نساذج للذيسن يوفون بالوعد ، وعدة نساذج أخرى للذين يفدرون ومنها :

قال أحد علما البصرة كان لنا صديق ظريف أديب فوعدنا أن يدعونا السبى منزله فكلما مربنا قلنها : متى هذا الوعد ان كنتم صادقين " فلم يحسب وعندما اجتمع لديه مايكفى مربنا ، فأعدنا عليه القول : " فقال : " انطلقوا السبى ماكنتم به تكذبه في " ( ؟ )

#### د - مواجهة الغير عند النساء :

أدرك ابن الجوزى شدة غيرة المرأة على زوجها من ضرتها التى تشاركها في زوجها ، ووضح كيفية مواجهة الزوج ، وكيف يتغلب الزوج على غيرة زوجته واستدل

<sup>(</sup>١) أحمد محمد الحوفي : من أخلاق النبي ، ص ٢ ٥٠٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة يس ،آية : ١٨ ٠

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: الاذكياء، ص ١٤٣ - ١٤٤٠

<sup>(</sup>٤) سورة المرسلات ، Tية : ٢٩.

ابن الحورى بقصة أم محجود ، وهى : كانت أم محجن سودا و فتزوج زوجها بآمراه بيضا ، ففارت أم محجن ، وغضبت ، فقال لها : والله يا أم محجد ما مثلى يفار عليه فانى شيخ كبير ، وما مثلك يفار ، انك عجوز كبيرة ولا تكدرى على عيشى ، وما أحد أكرم على منك وأرضاها ، ثم طلب منها أن يجمع لها زوجت الجديدة فيكون أجمع لشملهم ، فوافقت وأعطاها دينارا حتى لا تظهر فى ضيد من العيش أمام ضرتها ، ثم أعطى زوجته الجديدة دينارا لتصلح به حاله وأخبرها بأنه سيجمعها مع أم محجن ، وقال لكليهما : بأن لا تخبر كل واحددة الا خرى عن الدينار، وطلب من أحد أصحابه أن يسأله أمام زوجتيه عن أحدد أسائه اليه ، فقال : صاحبة الدينار، فظنت كل واحدة أنه يعنيها (١) وهكدذا

## هـ اليتزام آداب الطعسام:

من آداب الطعام أن يفسل الغرد يديه قبل الطعام ويقول: بسم اللـــه الرحمن الرحمن الرحم عند البدء بالطعام، وإذا انتهى من الطعام حمد الله وشكـــره على هذه النعم .

(عَنَّ عُمْرَ بِنَ أَبِي سَلَمَةَ أَنَّهُ وَخَلَ عَلَى رَسُول ٱللَّهَ صَلَّى ٱللّهِ مَ اللّهَ عَلَى اللّهِ عَلَى عَلَى مَسُول ٱللهَ صَلَّى ٱللّهِ عَلَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ٱللّهَ وَكُلُّ سِلْ اللّهَ وَكُلُّ سِلّاً عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ٱللّهَ وَكُلُّ سِلّا عَلِيكَ (٢) بيينك وَكُلُّ سِلّا عَلِيكَ (٢)

(NYA)

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: الاذكياء ، ص١١٨٠١١٢٠

<sup>(</sup>٢) عارضة الاحودي بشرح صحيح الترمذي ،جر ٨ ، ص ٢٦ .

وعلى السلم أن يأكل طعامه من مصدر حلال ( ) ومن أداب الطعام أن يأكسل الانسان من الطعام الذي أمامه وقد ذكر ابن الجوزي أن أعزابيا حضر مائسدة سليمان بن عبد الملك فعد يده الى الطعام الذي ليس أمامه ، فقال له الخادم : كل مما أمامك ، فقال الاعرابي : ليس أمامي شيئ ، فتضايق سليمان ، وأسسسر بعدم عودته اليه ، ودخل أعرابي آخر فعد يده للذي ليس أمامه ، فقال له الخادم : كل مما أمامك ، فقال الاعرابي : من كثرة الطعام أتخير ، فأعجب هذا السسرد سليمان وقضى حوائجه .

وبين ابن الجوزى أن طعام الواحد يكفى الاثنين وطعام الاثنين يكفى الاربع\_ة

﴿ طَعَامُ ٱلْوَاحِدِ يَكُفِي ٱلْأَتْنَيْنِ وَطَعَامُ الْاتْنَايْنِ يَكْفِ لَي

<sup>(</sup>١) اين الجوزى: الاذكياء ، ص ١١٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٩٣٠

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، ج٦، ص٩، ٢، وصحيح مسلم بشرح النووى، ج١٥، ص٢٠٨-٢٠٨ وابن الجوزى: الاذكياء، ص١٧٨-١٧٨ مع اختلاف في بعض الألفاظ.

الأَوْبَعَةَ وَطَعَهَامُ الأَوْبُعَهِ فَيَكُّهِ فَي الْسَانِيرَ أَوْلًا ).

#### و \_ البشاشية عند مقابلة الناس :

طلاقة الوجه، وبشاشته توادى إلى المحبة عند الناس وتوثيق المودة بينهم.
( قَالَ رَسُو لُ ٱللَّهِ صَلَى ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ كُلُّ مُعْرُوفٍ صَدَ قَـــةُ مَـ وَانَ مِنَ ٱلْمُعْرُوفِ أَنْ تَلْقَى أَخَاكَ بِوَجْهِ طُلْقِ ... (٢)

ويرى ابن الجوزى أن لا يقضى القاضى بين اثنين وهو غضبان حتى لا يواثر غضبه على حكمه فيخطئ ، فقد ذكر ان أحد القضاة كان لا يبتسم أبداً ، فقالت له امرأة : لا يحل أن تحكم بين اثنين وأنت غضبان ، قال : ولم ؟ قالت : لان النبى صلى اللـــــه عليه وسلم قال :

( لا يقضى القاضى بين اثنين وهو غضبان) فتبسا.

# (٣) محاربة الانحرافات في المجتمع

تعمل التربية العقلية الاسلامية على بتر المفاسد ، والسلوك السبئ غير السوى من المجتمع المسلم ، لأنها تتعارض مع مقاصد الشرع وتقتل الأخيطانية الفاضلة لدى الفرد والجماعة . هذه المفاسد الضارة تعتبر من الأمراض الاجتماعية التى يحث الاسلام على القضاء عليها . ولقد أدرك ابن الجوزى المشكلت الاجتماعية المرضية ، وخطرها على المجتمعات لما تجلبه عليها من دمار وهلك

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: إلا ذكياء، صه ١٧، وصحيح سلم بشرح النووى، جه ١،٥٢٥-٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) عارضة الاحوذي بشرح صحيح الترمذي ، جراء ص ١٤٦٠

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: السُرجع السابق، ص٢١٦، وصحيح البخارى، ج٨، ص ١٠٩ و٣) والحديث كما ورد فيه: (لا يَقْضِينَ حَكُم بَيْنَ اتَّنَيْنِ وَهُو غَضْبَانُ ) .

وانحلال وعلى العاقل ان يتجنبها ، ويبتعد عن الطريق الموصلة اليها ومـــن المحدد الانحرافات :

#### أ \_ محاربســة شرب الخمـــر :

استشهد ابن الجوزى على تحريم الخمر بحديث رسول الله صلى الله عليـــه وسلم عن أبى سعيد الخدرى قال:

ر سَمهْتُ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ يَخْطُبُ بِالْمَدِينَةَ قَالَ مَا اللّهِ عَلَيْهُ وَسَلّمَ يَخْطُبُ بِالْمَدِينَةَ قَالَ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللهُ

ولقد أدرك ابن الجوزى أن شرب الخمر يوادى الى فقد ان العقل وعدم التسوان بين الفرد ومجتمعه وبينه وبين أسرته . واستشهد ابن الجوزى بالقصة التالية :

فقال الاول: "نلنا لذيد العيش وطيهانا "

وقال الثاني : "لما احتثثنا القدح أحتثاثا "

فقال الثالث: "امرأته طالق ثلاثا "ثم جلس يبكي عليها " "

أما الثالث فقد ارتج عليه حينما أراد أن يجاري صاحبيه في الشعر فقال كلاماً يضر بمصلحته ومصلحه زوجه .

(4人):)

<sup>(</sup>۱) صحيح سلم بشرح النووي ، جر ۱ ، ص ، وابن الجوزى : الا ذكياء ، ص ، ٦- ٢ ٢ مع اختلافات في بعض الالفاظ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى : أخبار الحمقى والمففلين، ص ١٢٨٠ .

والاسلام يحافظ على العقل لعدة أمور منها: THE PRIN:

1 - لأن الاسلام يحافظ على كل فرد من أفراد المجتمع ، فعقل كل فرد مسسن أفراد ه يسد خللا فيه ، لذلك حافظ الاسلام على سلامة العقول التي تبسني ذلك المجتمع .

- ۲ الفرد الذي يعرض عقله للفقدان يكون عبئا على المجتمع؛ لذلك على المجتمع
   أن يحافظ على عقل كل فرد ، حتى لا تزداد الأعباء في حماية البناء الاجتماعي.
- ٣ من يصاب بعقله يتعدى أذاه على الآخرين ، لذلك يسلع المجتمع كل شخص ما يوادى الى أذى عقله . ولهذا اعتبر ابن الجوزى الشاعر الذى طليق زوجمه وهو سكران مغفسلا .

## ب - السرقة والتصدى لقطاع الطرق:

"السرقة هي أخذ مال الغير ، المحرز ، خفية "، والسرقة من الآفــــات الاجتماعية قديما وحديثا وقد حرمها الاسلام لما تجلبه على المجتمع من فوضــــى وخلل . قال تعالـــى :

﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَا قَطَعُوا أَيدِيهُ لَا جَزَا ثَهِ الكَسَبَا كَلَسَالًا لَكَسَالًا وَ وَالسَّارِقَةُ فَا قَطَعُوا أَيدِيهُ لَا جَزَا ثَا بِهَا كَسَبَا نَكَسَالًا مِنَ اللَهِ وَاللَّهُ عَزِيزَ حَكِيمٌ (٣)

وأدرك ابن الجوزى أن السرقة وقطع الطريق من الجنرائم التي يجب التخليص منها بشتى الوسائل لما تجلبه على المجتمع من الخوف ، وعدم الأمن والاستقرار

<sup>(</sup>١) محمد أبو زهرة : تنظيم الاسلام للمجتمع ، ص٨٥٠

<sup>(</sup>٢) سيد قطب: في ظلال القرآن ، ج٢ ، ص ٨٨٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة ، آية : ٣٨ .

كما تجلب الفقر لمن يفقد ماله وقد توادى السرقة الى القتل ( ) وفى هذا المجال ذكر ابن الجوزى أن مجموعة من الاكراد كانوا يقطعون الطريق ويأخذ ون أسوال التجار، والقوافل ، فجهز عضد الدولة ( ) لأحد التجار صند وقين من الحلوم مملواة بالسم ، وأكثر طبيها ووضعها على بغل وأمره أن يسير أمام القافلة ، فجاء اللصوص ونهبوا القافلة ، وفتحوا صناديق الحلوى ، فانبهروا لمنظرها وطيسب رائعتها ، وأكلوا منها فماتوا جميعا ، وأخذ التجار أموالهم وأسلحتهم وأمتعتهس وهكذا استطاع عضد الدولة بحسن تدبيره أن يقضى على اللصوص والمفسد يسن في الأرض .

## ج ـ تجنب استخدام الرجال في البيوت :

وهو وجود رجل غير في محرم لنساء البيت يقوم على خدمة أهل البيت للرجال والنساء على السواء ، وينشأ عن هذه الخدمة كثرة اختلاط هوالاء الرجال بنساء البيت ، وطمعهم بهن لما يجدون منهن من لين الجانب أو الملاطفة ، فيق المحظور الذي لا تحمد عقباه . واستشهد ابن الجوزي بالقصة التالية :

كان لأحد الأعراب ابنة وله خادم راودها عن نفسها ، فوعدته ليلا ، وأحضرت رت شفرة ، فعند ما أتاها للميعاد فاجأته وجبّتُه ، فخرج يصيح ، فسمعه سيده ،

<sup>(</sup>١) ابن الجورى: الاذكياء ،ص ١٥-٩٥، ١٠٩-١٠٩

<sup>(</sup>٢) هو فنا خسروبن الحسن (ركن الدولة) ابن بويه الديلمي ، الطقب عضد الدولة وأول من لقب في الاسلام" شاهنشاه" تفلب على الطك في عهد العباسيين ، فتولى ملك فارس والموصل وبلاد الجزيره ، كان شيعيا ، أديدا عالما بالعربية ، شجاعا ، جبارا ، مات سنة ٣٧٧ه ببغد اد .

ابن الجوزى: إخبار الجمقي والمفظين ، ص ٩ ٦ .

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى : الانكياء ، ص ١ ه- ٢ ه .

فسأله من الذي فعل بك هذا ؟ فأخبره أنها ابنته ، فسألها عن السبب، فقالت انه يريد أن يشرب غير مائه ، فقال لها لا شلت يدك .

والسلوك الذكل أن الفتاة استطاعت ان تواد به حتى لا ينظر الى الحرام مسرة ثانية ، وليحذر الناس من اختلاط الخدم من الرجال مع زوجاتهم ،و بناتهم فالشهوة موجودة في الرجل سواء كان عبدا أو سيدا ،غنيا أو فقيرا كما هي موجودة فسسى المرأة ، والجوع يرضى الأسد بالجيف .

#### د \_ محاربة جرائم الخطف والقتـــل:

جريمة الخطف من المشاكل الاجتماعية التي تتضجر لها العقول وتتحسير النفوس وتنشر بين الناس القلق ، وعدم الاطمئنان والأمن . والقتل من الكبائر . التي حرمها الله تعالى . وقد ذكر ابن الجوزى القصة التالية .

رأى أحمد بن طولون رجلا يحمل صند وقا على رأسه وهو يضطرب تحته ، فقل البن طولون : لو كان هذا الرجل يضطرب من ثقل الصند وق لغاصت عنقل البن طولون : لو كان هذا الرجل يضطرب من ثقل الصند وق ويفتحه ، واذا به جاريات أو أنه يحمل شيئا يخاف منه ، فأمره أن ينزل الصند وق ويفتحه ، واذا به جاريال مقطعة ، فسأله عن خبرها ، فقال ان أربعة أشخاص أعطوه بعض الدنانير ليحمل هذه المقتولة ، فأمر بجلده مائتي جلدة وقتل الأشخاص الاربعة أنها

ويتمثل السلوك الذكى في شدة ملاحظة ابن طولون لمرتكبي الجرائم، فقيد استطاع أن يميز بين الاضطراب الناشئ عن الحالة الانغمالية النفسية وبيين الاضطراب الناتج عن زيادة الثقل .

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: <u>الاذكياء</u>، ص ٢٢٠ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص٧٥٠

النميمة هي افشاء السر وهتك الستور عما يكره كشفه ، أو هي كل ماينم مين قول الفير الى المقول فيه أو كشف مايكره كشفه سواء كان ذلك بالرمز أو الايماء ، أما اذا كانت النميمة بأن فلانا يريد أن يعمل جريمة ، أو يفتك بأهل آخر ، أو مالم ، أو عرضه فهذا ليس مما يحرم التبليغ عنه ، وعلى صاحب الولاية الكشف عن هوالا وازالتهم ، وقد نهى الرسول صلى الله عليه وسلم عن النميمة ، فقال :

وابن الجوزى يعمل على محاربة النميمية من بين أفراد المجتمع لأنها تسبب البغض، والكراهية بين الناس ، واستشهد بالمثال التالي :

"رفعت الى فخر الملك وزير السلطان قصة رجل سعى برجل فكتب عليها: السعاية قبيحة، وان كانت نصيحة، فان كسست أخرجتها بالنصح ، فخسرانك فيها أكثر من الربح وأنا لا أدخل في محظور، ولا أسمع قول مهتوك في مستور، ولولا أنك في محظور، ولا أسمع قول مهتوك في مستور، ولولا أنك في مديرتك مقابلة تشبه أفعالك، وتسسرد على نفسك هذا العيب، واثق من يعلم الغيب، فأن الله للصالح والطالح بالمرصاد "(٢)

### و - محاربة السخرية والاستم زاء :

وهي من الأمور التي حرمها الله تعالى وهي تطوى الاستهانة والتحقيير

<sup>(</sup>۱) صحیح سلم بشرح النووی ، ج۲ ، ص ۱۱۲ - ۱۱۳ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي: <u>الأذكياء</u>، ص ٩ ٤ ٠

﴿ يَا أَيْهُا الَّذِينَ أَامَنُوا لَا يَسَخَر قَوْمُونِ قَوْمٍ عَسَى أَن يَكُونُ وَا يَكُونُ وَا يَكُونُ وَا يَكُونُ وَا يَكُونُ وَا يَكُونُ وَا يَكُنُ خَيراً مِنْهُنَ ﴾ [7] خَيراً مِنْهُمَ وَلَا نِسَاءٌ مِن نِسَاءً عَسَى أَن يَكُنُ خَيراً مِنْهُنَ ﴾ [7]

ويرى ابن الجوزي عدم الاستهزاء بالآخرين ، وتحقيرهم ، والاستهانة بهم ، فسسن يستهزئ بالغير ، يجد من يستهزئ به ، وبذلك تنتج الضفينة والكراهية بين الناس، وسا ذكره في هذا المجال القصة التاليسة :

حكى أن الأعسش \*كان يجلس بالقرب من خليج من ما المطر مرتديا فروة حقيرة "، فجا وجذب يده وركبه ، وقال له : أوصلني على الطرف الآخر من الخليج ثم تلا قوله تعالىي

(سُبحَانَ الَّذِي سَخرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَا لَهُ مُقرِنِ اللَّهِ عَنَى الْكُونِ اللَّهِ الْكُونِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِلْفُولِلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ ال

(TAT)

<sup>(</sup>١) الفزالي: إحياء علوم الدين ، ج٣، ص١٢٤٠

<sup>·</sup> ١١ عسورة الحجرات ، آية : ١١ .

<sup>\*</sup> الاعش : هو أبو محمد سليمان بن مهران الأسدى \_الطقب بالأعسى \_ محدث الكوفة وعالمها في وقته ، كان عالما بالحديث والقرآن والفرائية. ولد سنة ١٦٨، وتوفى سنة ١٦٨ه .

ابن الجوزى: اخبار الحمقي والمفغلين ، ص ٣٣ ، ٧٦ .

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف ، آية : ١٣ .

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزى : <u>الاذكياء</u> ، ص ٧١ .

<sup>(</sup>٥) سورة الموامنون ، آية : ٩٧ .

والاعش هنا عامله بنفس المعاملة فعلى الانسان أن يحترم نفسه ويحترم الآخرين والاعش هنا عامله بنفس المعاملة فعلى الانسان أن يحترم نفسه ويحترم الآخرين . وهذا سلوك غاية في الذكاء من الأعش اولكنه عاقبه بمشلل ويرفض اركابه من البداية فيصرفه عنيه بالتي هي أحسن ، ولكنه عاقبه بمشلل صنيعه ليكون ذلك عبرة له ولأمثاله من يستهينون بالآخرين .

# (٤) ادراك الظواهر الكونيييية

الكون تعبير عن ابداع الله الخالق تحكمه قوانين ، وأسباب واحدة وآيـــات القرآن الكريم أعطت العقل السلم صورة للكون والحياة ، والانسان ، والوجـــدى وربطت بين الأسباب والسببات ومن ثم تربط بين الظواهر والاشياء . واحـــدى طرق القرآن الظاهرة عبر سورة هي التأكيد على ضرورة اعتماد الروئية السببيــة للظواهر والأشياء من أجل الوصول الى معجزة الخلق ووحد انية الخالق سبحانه وتعالى . فحتى يتحقق الاقناع للعقل المسلم يجب أن يكون قاد را على الربـــط بين النتائج والسببات .

وابن الجوزى يلفت النظر الى البحث والاستقصاء فى أسباب الظواهــــر الكونية فيلفت النظر الى فعل الربح باعتد الحرارة الجو وتلطيفها ، أو شدة الحر مع عدم وجود الربح ، فيذكر أنه اشتد الحريوما بالبصرة وسكنت الربح ، فقيـــل لأعرابى : كيف هوا و كم أس ؟ قال : سكن كأنه يستمع .

والسلوك الذكى هنا انه أحسن تشبيه صورة الربح بالانسان المصفى في سكينة. وهبت ريسح شديدة فأخسف الناس يدعسون الله تعالمي ويتوسسون،

<sup>(</sup>١) عماد الدين خليل : حول اعادة تشكيل العقل المسلم ، ص ٩ ٦٠٠٠ .

۲) ابن الجوزى : الاذكيا ، ص ۸۹

فقال لهم جما \* الا تعجلوا بالتوبة انما هي روبعة وتسكن . .

والذى لا يدرك خطر شدة الريح ، والدعاء الى الله تعالى بطلب خيره وتجنب ، شره أحمق ومغفل لأن الرسول صلى الله عليه وسلم كان يطلب خير مافى الريسيح ، ويستعيذ من شر مافيها . عن عائشة رضى الله عنها قالت :

( كَانَ صَلَّى ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اذَا عَصَفَت الَّرِيحُ قَالَ: اللَّهُ مَّ اللَّهُ مَّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اذَا عَصَفَت الَّرِيحُ قَالَ: اللَّهُ وَأَعُ وَذُهُ النَّي السَّالُكَ خَيْرٌهَا وَخَيْرٌ مَا أُرْسِلَتْ بِهِ وَأَعُ وَذُهُ وَأَعُ وَفُرَّ مَا فَيْهَا وَضَيْرٌ مَا أُرْسِلَتْ بِهِ (٢)

ومن الحمق عدم الراك الحالة الجوية على حقيقتها:

# (٥) البعد عن الاسباب التي تواد ي الى الغفلة

وضحنا في الفصل السابق مفهوم الحمق ، والتغفيل وبينا أن الحمق المكتسب يمكن علاجه، علاجه بالتعليم والتدريب أما الحمق الوراثي (الفريزي) فلا يمكن علاجه والبعد عن الففلة من الأهداف التي تسعى التربية الاسلامية لتحقيقه التربية الاسلامية لتحقيقه

(188)

<sup>\*</sup> جحا: رحل اسطوري، قيل أنه سكن الكوفة بالعراق، يضرب به المثل فـــى الحماقة والبلاهة وتنسب اليه الفكاهات والنوادر.

ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمغفلين ، ص ؟ ؟ .

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: المرجع السابق ، ص ٢٦ .

۱۹٦ صحیح مسلم بشرح النووی، ۹۲ ص۱۹۲ .

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: العرجع السابق بص ١٨٧ . ٠

ومن الأسور التي حذر منها ابن الجوزي العقلائ . THE PRIN: المسور التي حذر منها ابن الجوزي العقلائ . THE PRIN: النسيان :

النسيان هو الاخفاق في استرجاع ماتعلمه الانسان أو مامر به من أحداث وقد (۱)
یکون النسيان جزئيا ، أو کليا ، أو هو الفقله عن معلوم ، ومن الا مثلة التي يستشهد بنها ابن الجوزي ماحدث للشاعر أرطأة عند ما أنشد لعبد الملك بن مروان في طول عمره :

" رأيت المرّ تأكله اللياليي . . كأكل الأرض ساقطة الحديد وما تبقى المنية حين تأتيى . . على نفس ابن آدم من مزيد فأعلم أنها ستكر حيى . . توفى نذرها بأبى الولي (٢) فغضب عبد الملك وظن أنه يقصده ، فاعتذر أرطأه وقال بأنه يكنى بأبى الولي (٣) وهكذا نرى أن النسيان يوقع الفرد في مواقف لم تكن في الحسبان وينصيان ابن الجوزى المتعلمين عدم الانتقال من موضوع ، الى موضوع الا بعد اتقال الموضوع السابق حتى يتفادى النسيان وتداخل المعلومات . وفي ذلك يقول:

## ب - قلمة العلم والمعرف ... :

ان عدم العلم والمعرفة عند الانسان يوادى به الى الحكم على الأشياء حكما غير صحيح كما يعمل على اعاقة التفكير ، وعدم تنميته مما يوادى به الى الحمق ويرى ابن الجوزى أن من علامات الأحمق خلوه من العلم أصلاً ولابد لعقال

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم عبد العال: مقدمة في فلسفة التربية الاسلامية ، ص ١٦٠٠.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى : اخبار الحمقى والمفقلين ، ص ٧٠٠

<sup>(</sup>٣) نفس المكان .

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزى: لفتة الكبد في نصيحة الولد ، ص ٤٦٠.

الانسان أن يتحرك لنيل شيئ من العلم مهما قل وفي ذلك يقول:

" ومن علامات الأحمق خلوه من العلم أصلاً ، فان العقيل لا بد أن يحرك إلى اكتساب شيئ من العلم وان قل ، فاذا غلب السن ولم يحصل شيئاً من العلم دل على الحمق "(١)

ويرى أبن الجوزى أن العالم خير من المتزهد غير العالم ، لأن العالم يعسرون ما أمر الله به ومانهى عنه ، والمتزهد بغير علم يقع فى كثير من المزالق ، والمحرمات وقد ذكر أنه ذهب قاض ومعه جماعة من بلده الى متزهد ليتبركوا به ، فجرى ذكر لوط عليه السلام فلعنه المتزهد ، فقيل له انه نبى ، فقال: انه لا يعرف ذلك ، شم ذكروا فى حديثهم فرعون ، فسألوه ما يقول فيه ، فقال: انى ثبت ولا أد خسسل ذكروا فى حديثهم فرعون ، فسألوه ما يقول فيه ، فقال: انى ثبت ولا أد خسسل بين الأنبياء (٢) والتغفيل هنا أنه لا يستطيع ان يعرف الحقائق الاساسية ولا يميز بين الرسل ، والكهار .

## ج - عدم مصاحبة الحمقي والمغفليين :

يحذر ابن الجوزى من مصاحبة الا تحمق والمففل لا نه يشير على من يصاحب بما يضره ، وسكوته خير من نطقه ، لا نه لا ينطق بخير ، وقد يتأثر من يصاحب بما وكد فيكون وبالا عليه (٣)

ومن هوالا الذين تضرروا من مصاحبة الحمقى : رجل اشتهى أن يفنى ماله فأشار عليه أحد أصحابه أن يشترى زجاجا بمائة دينار ويد فع خس مائة دينار أحد أحد أن يسترى يطلق بين الزجاج قطة وفأريسين،

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمغفلين ، ص ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٣٩٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٣٦ .

فينكسر الزجاج فلا يستفيد شيئا ويغنى ماله ، وسهدًا خسر الرجل ماله . انتيجة الخدة بنصيحة صاحبيه العفيل .

#### د \_ الحس\_\_\_ه

الحسد نوعـــان :

۱ - حسد فتنة وهو الذي يصير بصاحبه الى الكفر والشرك مثل حسد ابليسعند ما رد على الله تعالى ، وأبى ان يسجد لآدم عليه السلام ، قال تعالى :
( قَالَ يَا إبليسُ مَالَكُ أَلاَ تَكُونَ مَعُ السَّاجِدِينَ ، قَالَ لَمَ أَكُنُ نَ 
إلا سُجُد ليسَرُ خَلَقَتَهُ مِن صَلَصًا لِ من حَمَا عَ مَسنُونِ ( ) . . .

٢ - حسد غفلة : عندما قال الله تعالى :

﴿ وَإِذَ قَالَ رَبُّكُ لِلمُلَائِكَةُ إِنِّي جَاعِكُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَة قَالَـــوَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللّ التَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفسِدُ فِيهَا وَيَسَفِكُ اللهِ مَا ۖ وَنحَنُ نُسُهِ \_\_\_\_\_ مُ بِحَمدِكَ وَنُقَدِّ مُسُ لَكَ ﴿ ٣ ﴾

وطلبت الملائكة أن يكون الخليفة منهم .

<sup>(</sup>١) أبن الجوزى: اخبار الحمقي والمفغلين ، ص١٦٣-١٦٤٠

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر ، آية : ٣٣،٣٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، آية : ٣٠ .

منزلته عليه فرفض أن يسجد له عند ما أمره الله ان يسجد لآدم وزعم أنه أفضل المن الدم عليه السلام . قال تعالى :

( قَالَ مَا مَنَعَكُ أَلاَّ تَسَجُدَ إِذَ أَمُرَتُكَ قَالَ أَنَا خَيرٌ بِنِهُ خَلَقْتَنِي مِن نَسَّارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِسينٍ ( ٢ )

والحسد أيضا أدى بالانسان الى أن يقتل أخاه مثل قتل ابن آدم "قابيل" أخاه "هابيل" عندما قبل الله تعالى :

( وُ اتلُ عَلَيْهِم نَهَا أَ آبِنَى أَادَمَ بِالحَقِّ إِذَ قُرَّبَا قُرْبَاناً فَتُقْبِسِلَ مِن أَحَدِهِ فَالَ النَّمَ الأُخْرِقالَ لَا قَتْلَنَكَ قَالَ النَّما يَتَقَبَلُ مُن الأُخْرِقالَ لَا قَتْلَنَكَ قَالَ النَّما يَتَقَبَلُ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ المُتَقِيمَ ( ؟ ) .

وذكر ابن الجوزي حسد غفلة اخوة يوسف عليه السلام ، وبين الله مايد ور في نفوسهم. قال تعالى :

﴿ قَالُوا يَا أَبَانَا إِنا ۖ ذَهَبِنَا نَستَبِقُ وَتَرَكْنَا يُوسُفَ عِندَ كَتَاعِنِا ﴿ قَالُوا يَا أَبَانَا إِنا ﴿ مَتَاعِنِا ﴿ وَكُمَّا صَادِقِينَ ﴿ [7] فَأَكَلُهُ الذِئبُ وَمَا أَنتَ بِمُومِنِ لَنا وَلُو كُمَّا صَادِقِينَ ﴾ .

كذلك ذكر ابن الجوزى غفلتهم في موقفهم مع يوسف عليه السلام عند ما قالوا له : بأن أخاه سرق صواع الملك وهو مثل أخيه يوسف عليه السلام . قال تعالى :

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمفغلين ، ص ٦١٠

<sup>(</sup>٢) سورة الاعراف ، آية : ١٢ .

<sup>(</sup>٣) أبن الجوزى : مرجع سابق ، ص ٦٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة ؛ آية : ٢٧.

<sup>(</sup>ه) ابن الجوزى: مرجع سابق ، ص ٢٠٠٠

<sup>(</sup>٦) سورة يوسف ، آية : ١٧.

<sup>(</sup>٧) ابن الجوزى : مرجع سابق ، ص ٢ و٠

﴿ قَالُوا إِن يَسْرِق فَقَدَ سَرَقَ أَخُ لَهُ مِن قَبَلُ فَالْسَرَهَا يُوسُنَّفُ فِي تَفْسِهِ وَلَمَ يَبُدِهَا لَهُمْ ( ( ) .

سا سبق نرى أنه يقع على عاتق العقل الايمان بالله تعالى والقرآن الكريسم ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره ، والعقل يزين العاقل بجملة آداب اسلامية يجب على كل سلم التحلى بها مثل الصدق ، والوفاء ، كذلك العاقل بيتعد عما نهاه الله تعالى عنه ويبتعد عن المعاصى بالتقرب الى الله تعالى بتأديسية العبادات على أحسن وجه ، ونظرا لأهمية العقل فقد جعله الله تعالى مناط الايمان ، والتكليف ، فمن حرم نعمة العقل ، سقطت عنه التكاليف لأنه ليسس أهلل لفهم الخطاب .

( )AT)

<sup>(</sup>١) سورة يوسف ،آية : ٧٧ .



# نهج ابن الجوزى في تربية العقل ومحتوى المنهاج

- ١ التربية عن طريق الترويح عن النفسسس
- ٢ التربيــــة بالقصــــة .
- ٣ التربيــــة بالحادثـــــة .
- ٤ التربية من خلال مراعاة الفروق الفسردية .
- ه التربيه بالقهدة بالقهدة .
- ٦ التــــاب والعقـــاب .
- γ ـ التكـــــرار .
- ٨ محتوى المنهاج عند ابن الجــــورى .



## (١) التربية عن طريق الترويح عن النفس

الترويح هو ادخال السرور وما يدعو الى الضحك وادخال البهجة الى النفس لا راحتها بعد الكد والتعب من العمل ، والفكر ، والهم ، ويكون الترويح عن طريق المزاح أو الرحلات أو السابقات . ويرى ابن الجوزى أن راحة النفس، وادخال السرور عليها يقوى عزيمة الذكر ، والفهم والعبادة لله ويبعد الملل ويجدد النشاط، وقوة الاحتمال على الانتباء والتركيز وحسن الاصغاء لزيادة التحصيل .

ومن الحديث المباح فيه المزاح ادخال الرجل السرور والبهجة على زوجتسه وأولاده . واستشهد ابن الجوزى بحديث حنظلة الكاتب الذي ورد في صحيصه مسلم بالنص التاليي :

"عَنْ حَنْظَلَةُ الْأَسْيُدِي قَالَ وَكَانَ وَنَ كُتَابِ رَسُولِ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهِ صَلّى اللّهِ صَلّى اللّهِ عَيْنَ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهِ صَلّى اللّهِ صَلّى اللّه عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَنْدُ رَسُولِ اللّهِ صَلّى اللّه عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَنْدُ رَسُولِ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَنْدُ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَنْدُ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَلْتُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَلْتُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَلْتُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَلْتُ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلّمَ قُلْتُ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ قَلْتُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَلْتُ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ قَلْتُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ قَلْتُ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلّمَ قُلْتُ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ قُلْتُ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلّمَ قُلْتُ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلّمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلّمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلّمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلّمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلّمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَ

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمغفلين ، ص ١٧٠٠

وَمَا ذُاكَ ؟ قُلْتُ ؛ يَارُسُولُ اللّهِ نَكُونُ عِنْدُكَ تَذَكَّرُنا بالنّارِ ، وَالجُنَّةِ حُتَى كُأْنا بالنّارِ ، وَالجُنَةِ حُتَى كُأْنا رَأَى عَيْنَ فَاذَا خَرَجُنَا مِنْ عَنْدِكَ عَافَسَنَا وَالجُنَّةِ حُتَى كُأْنا رَسُولُ ٱللّهِ فَقَالَ رَسُولُ ٱللّهِ فَقَالَ رَسُولُ ٱللّهِ فَقَالَ رَسُولُ ٱللّهِ فَقَالَ مَسُولُ ٱللّهُ عَلَيْه وَسُلّم وَالذّي نَفْسِي بِيدِه أَنْ لَوْ تَدُ ومُونَ عَلَى اللّهُ عَلَيْه وَسُلّم وَالذّي نَفْسِي بِيدِه أَنْ لَوْ تَدُ ومُونَ عَلَى اللّهُ عَلَيْه وَمُونَ عَلَى اللّهُ عَلَيْه وَسُلّم وَالذّي نَفْسِي بِيدِه أَنْ لَوْ تَدُ ومُونَ عَلَي اللّهُ عَلَيْه وَمُونَ عَلَي اللّهُ عَلَيْه وَسُلّم وَالذّي نَفْسِي بِيدِه أَنْ لَوْ تَدُ ومُونَ عَلَي عَلَي اللّهُ عَلَيْه وَمُونَ عَلَي اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْلَكُمْ وَفِي اللّهُ كُر لَصَا فَحَتّكُمُ الْمُلاَ ثِكَةٌ عَلَى فُرْشِكُمْ وَفِي النّذَكْرِ لَصَا فَحَتّكُمُ الْمُلاَ ثِكَةٌ عَلَى فُرْشِكُمْ وَفِي النّذَكْرِ لَصَا فَحَتّكُمُ الْمُلاَ ثِكَةٌ عَلَى فُرْشِكُمْ وَفِي النّذَكْرِ لَصَا فَحَتّكُمُ الْمُلاَ ثِكَةً عَلَى فُرْشِكُمْ وَفِي النّذَكْرِ لَصَا عَدَّكُمُ الْمُلاَ ثِكَةً عَلَى فُرْشِكُمْ وَلِينَ يَاحَنُظُلّمَ سُاعَةً ، وسَاعَةً ثَلاَتَ مُرْات . (١)

وكان النبى صلى الله عليه وسلم يمازج الصعار ويدخل عليهم السرور فقال صلييي الله عليه وسلم:

"يا أبا عبير مافعل النفير " وهو طائر صفر وكان الرسول صلى الله عليه وسلم يمزح وما يقول الاحقا فعند ما سئلت عائش رضى الله عنها هل كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يمزح قالت نعم:

"كان عندى عجوز فد خل رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالت الدع الله أن يجعلنى من أهل الجنة ، قال: ان الجنة لا تدخلها العجائز ، وسمع النداء فخرج ، ودخل وهى تبكى ، فقال: مالها ، قالوا : انك حدثتها ان الجنة لا يدخله فقال: مالها ، قالوا : انك حدثتها ان الجنة لا يدخله العجائز ، قال : إن الله يحولهن أبكاراً عرباً الرابا \* " (٣)

<sup>(</sup>۱) صحیح سلم بشرح النووی ، ج۷ ، ص ۲ - ۲ ۲ ، وابن الجوزی : اخبار الحمقی والمغفلین ، ص ۱ مع وجود اختلافات کثیرة فی الالفاظ . وسنن ابن ماجه / تحقیق مصطفی الاعظمی ، ج۲ ، ص ۶۳۲ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: مرجع سابق ، ص ١٢ ، وصحيح البخارى ، ج٧ ، ص ١٠٢ .

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: الا ذكياً من والسيوطى: الدر المنثور في التفسير بالمأشور، «٣) جه، ص ١٥٨ مع اختلاف في الألفاظ.

<sup>\*</sup> أصل الاية: « فَجَعَلْنَهُنَّ أَبِكَاراً ، عُرباً أَتَرَاباً » سورة الواقعة ، آية: ٣٦ ، ٣٧ .

وجائت امرأة أخرى للرسول صلى الله عليه وسلم في حاجة لزوجها ، فقال لها صلى الله عليه وسلم :

" من روجك فسمته له فقال الذى فى عينيه بياض فرجع الله فجعلت تنظر الى زوجها ، فقال: مالك؟! قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم زوجك فلان ، قلت : نعم، قال: الذى فى عينيه بياض ، قال: أو ليس البياض فى عينى أكثر من السواد".

" حا و رجل الى النبى صلى الله عليه وسلم ليستحمله ، قال : انا حا ملوك على ولد ناقة ، قال : يا رسول الله وما أصنع بولد ناقة ، قال : وهل تلد إلا بل الا النوق (٢)

والضحك لا يذم قليله لا نه يدخل البهجة الى النفس، فقد كان الرسول صلى الله عليه الله عليه وسلم " يضحك حتى تبدو نواجذه " . " وقد حذر الرسول صلى الله عليه وسلم من كثرة الضحك وأن يجعل الانسان كثرة الضحك صفة من صفاته ، لأن كثرته تذهب عزيمة الانسان ويتولد عنها الفتور وعدم الاهتمام ، فقال صلى الله عليه وسلم " كَسَنْرَةُ الضَّحِسَاكِ تَعِيدَ القَلْسِينَ القَلْسُونَ وَعِيدُ اللهِ عَلَيْهِ وَسِينَ القَلْسُونَ وَعِيدُ اللهُ عَلَيْهِ وَسِينَ السَّنِينَ القَلْسُونَ وَعِيدُ اللهُ عَلَيْهِ وَسِينَ السَّنِ وَيَعْلِينَ السَّنِ اللهُ عَلَيْهِ وَسِينَ اللهُ عَلَيْهِ وَسِينَ اللهُ عَلَيْهِ وَالْسُفِينَ وَالْسُونُ وَاللّنِ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّنِ فَيْنَالِ وَلِينَا اللهُ عَلَيْهِ وَلَالْسُلُونَ وَلَالِ اللهُ عَلَيْهُ وَلَالِ اللهُ عَلَيْهُ وَلَالْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالِ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالِهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالُمُ وَلِينَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالِ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالِ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالِ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلِينَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالِهُ عَلَيْهُ وَلِينَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالِهُ عَلَيْهُ وَلِينَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالْ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالْعُلْسِينَ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلِينَا اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ الل

(11Y)

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: الاذكيام ١٢٤٠٠

<sup>(</sup>٢) نفرالمكان. وسنن أيي داود ،جه، ص ٢٧١-٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمغفلين ، ص ٢ ، وسنن ابن ماج\_\_\_\_ / تحقيق محمد فواد عبد الباقى ، ج٢ ، ص ٣ ه ١ .

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمغفلين ، ص ٢١، وسنن ابن ماجه ، ج ٢ ، ص ٢٠٤٥، وعارضة الاحوذي بشرح صحيح الترمذي، جه ، ص ١٨٤٥.

كما نهى صلى الله عليه وسلم أن يكذب الانسان ليضحك جلساً وه ، فقال صلى الله عليه وسلم :

"أن الرجل ليتكلم بالكلمة يضحك بها جُلساً وَه يهوى به\_\_\_! أبعد من الثريـــا "(1)

والترويح عن النفس من الا مور الهامة في التعليم والتي على التربية ان تأخذها في الاعتبار ، حتى تخفف عن الطلبة عبا اليوم الدراسي ، وأن يكون هذا الترويل هاد فا بناء وليس للقضاء على الوقت من خلال الدروس لغرس قيمة من القلماء الاسلامية . فمثلا هذا مثال على تنمية عبادة الصوم عن طريق المزاح :

" استأجر رجل غلاماً ليخدمه فقال له كم أجرتك، قال: شبيع بطنى ، فقال له: سامحنى ، فقال: أصوم الإثنين والخميس" (٢)

وهذا تطبيق لما كان يفعله الرسول صلى الله عليه وسلم بصوم الاثنين والخميس "لانه صلى الله عليه وسلم كان يصومهما \_الاثنين والخميس "فسئل عن ذلك، فقال: ان الأعمال تعرض يوم الاثنين والخميس "(") مما تقدم يمكننا ان ستنتج ان الترويح الذي ذكره ابن الجوزي يعتمد على معايير عدة منها أنه لا يووذي الآخريسن . فالترويح الذي يرتضيه الاسلام لا يكون على حساب سعاد فالآخرين . ويلاحسط أن العجوز التي حزنت بعد ما سمعت ما قاله عليه السلام من عدم دخول العجائز الجنة قد زال حزنها بعدما أوضح لها الرسول عليه السلام حقيقة الموقف .

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمفغلين، ص ۲۰ وسند الا مام أحسد، ج٣، ص ٣٠ عن ابى سعيد الخدرى قال: أن الرجل ليتكلم بالكلمة لا يريد بها بأسا الا ليضحك بها القوم فانه ليقع منها أبعد من السما .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: الاذكياء ، ص ٢٧ (٠)

<sup>(</sup>٣) محمد ناصر الدين الألباني : ارواء الغليل في تخريج احاديث منار السبيل ، ج٤، ص١٠٢ .

ثم ان الترويح الذي ذكره ابن الجوزي يغلب عليه النشاط العقلي الذي يعتمد على اللغة والقدرة على توظيف اللغة يدل على أرقى أنواع التغكير ولعل في هدذا ايماءة الى أن الترويح المرتبط بالتفكير أسبى في ستواه من الترويح الذي يعتمد على استخدام حركات عضلية أو جسمية معينة . ومن المعايير الاخرى أن الترويح في الاسلام مرتبط بالصدق كذلك فأن الترويح مرتبط بالغاية الاساسية الا وهدي تمكين الفرد من تحسين أدائه وزيادة انتاجه وأن يكون المزاح في غير معصيدة الله تعالى لزيادة المودة والأنس بين الأهل والأولاد والأصدقاء وان لا يكسون المزاح الصغة السائدة للفرد وتضييع الوقت بل لزيادة حب العمل وتحقيدة العربوية المنشودة .

# (٢) التربية بالقصية

القصة هي حكاية تتسلسل أحداثها في حلقات وهذا التسلسل يتضين تطورات لاحداث ينتظمها الزمن أو أن القصة حكاية تروى نثرا ظاهرة من ظواهر النشاط، والحركة في حياة الانسان ، ففيها تعقب الانسان في سلوكه وتتعمقالي أدق التفصيلات أحيانا ، وفيها ربطبين البداية والنهاية وتتوغل في داخل النفس لتظهر الآثار الخارجية للحدث ( ( ) والقصة الفنية تترجم عن مشاعروا نفمالات معينة الا يتقمص الممثل شخصية صاحب القصة ، وينقل مشاعرها وأحاسيسها لمشاعر الآخرين ، وعلماء النفس من خلال تحليلهم لهذه القصصي يتوصلون الى القيم التي يومن بها الموالف . ( )

<sup>(</sup>١) محمد زغلول سلام: دراسات في القصة العربية الحديثة ، ص٣، ٤٠

<sup>(</sup>٢) التهامي نقرة: سيكولوجية القصة في القرآن ، ص ٩٠٩٠٠

والقصة القرآنية ليست عملاً فنيا في موضوعها ، وعرضها كما هو الشأن في القصة الغنية الحرة بل هي وسيلة من وسائل القرآن الى أغراضه الدينية ، وهيراحد ي وسائل القرآن الى أغراضه الدينية ، وهيراحد ي وسائل القرآن لا بلاغ الدعوة ، وتثبيتها كما أنها تكون للعظة والاعتبار والارشاد ورسم صورة للقيامة ، والنعيم والعذاب ، والأدلة التي يسوقها عليرالبعث وعلى قدرة الله والشرائع التي يفصلها (١)

والقصص القرآنى يرسم شخصياته من خلال المواقف ، ولا يركز على الشكل الخارجي أو الصور الظاهرة ، بعكس القصص الانساني الذي يطيل في وصلف الشكل والمظهر وكثيرا ما يغفل المضمون أو العبرة ، والقصص الانساني يبالغ فلي رسم شخصياته فتفسد الواقع وتشوه حقيقته فلا يكون مغذيا للعقل ، أو القلب بل ربط يجلب على المشاهد أو القارئ العناد ، والتمرد ، والانحراف .

أما القصص القرآني فانه لا يستهدف الاثارة أو الغموض بل يستهدف الصدق في نقل الوقائع والأحداث ، وبيان النهاية التعيسة للأشرار والنهاية السعيدة للأخيار والقصص القرآني يستازعن القصص الانساني بأنه يشمل في أحداث ووقائعه الناس جميعا فقصة يوسف عليه السلام مع امرأة العزيز يمكن أن تكررة في بلاد الدنيا كلها مع اختلاف في السلوك .

والقصة القرآنية تختلف عن القصة البشرية بتحليلها لمعرفة عوامل التأثير فيها ، ومدى استجابة الناس لما يدعو اليه الله تعالى ، لأن مصدرها من اللسه سبحانه وتعالى الذى يعلم مايدور في كل نفس ، والقصص القرآني والأحاديث النبوية يقصوم عليدين ، أما القصيص البشرى فيحتسل

<sup>(</sup>١) سيد قطب: التصوير الفني في القرآن ، ص١١٧٠ .

<sup>(</sup>٢) حسن الشرقاوى: التربية النفسية في المنهج الاسلامي ، ص ١٠٤،١٠٠٠.

الصدق،أو الكذب ( ( ) وتشترك القصة القرآنية مع القصة البشرية في عـــــــدة

عناصر من أهمها: الشخص ، والحدث ، والحوار ، والسرد .

### أ\_الشخــص:

أما الشخص فيكتفى القصص القرآنى بذكر بعض صفاته كما جاء فى قصة ثمرود، قال تعالى :

«كُذَّبَت تَمُودُ بِطَغَوَاهَا ،إِذِ انبَعَ ــــَثَ أَشْقَاهَ ـــَالٍ إِلَّهِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ

واكتفى القرآن الكريم بذكر الصفة النفسية للذى عقر الناقة وهو الشقاء وأحيانا يذكر القرآن الكريم صفة التقوى لمن يخاف الله ، وصفة الضعف والندم، والغفلة، وعدم الفهم والا دراك ويتمثل هذا في قصة قابيل الذى لم يدرك سبب قبــــول

قربان أخيه . قال تعالى : ( إِنَمَا يَتَقَبَّ لَ اللَّهُ مِسْنَ الْتَقَدِينَ ) ( ( ) ) ( إِنَمَا يَتَقَبَّ لَ اللَّهُ مِسْنَ اللَّقِينَ ) ( اللَّهُ مَانَ أُخيه . قال تعالى : ( قال يَا وَيَلَتَ مَنَ أَعَجَزَتَ أَنَ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الغُرَابِ فَأُوارِي ) ( قال يَا وَيَلَتَ مَنَ النَّادِ مِسِينَ ) ( ( ) ) ( أَخِي قَاصِبَ مَنَ النَّادِ مِسِينَ ) ( ( ) )

#### ب الحسيدث:

والحدث في القرآن الكريم يذكر أحيانا دون الزمان ، والمكان اللذين وقسع فيهما ، وأحيانا يذكر أحدهما لبيان الفرض منه ، كما في قوله تعالى :

( وَجَاءُوا أَبا هُ مِسَامًا عِسْسَاءً يَبكُ مِسْكُون ))

- (١) التهامي نقرة : سيكولوجية القصة في القرآن ، ص ٣١٠- ٣١١ .
  - (٢) سورة الشمس ، آية : ١٢،١١ .
  - (٣) التمامي نقرة : مرجع سابق ، ص ٢ ج ٠
  - (٤) ابن الجوزى: اخبار الحمقي والمغفلين ، ص ٦٣٠٠
    - (٥) سورة المائدة ، آية : ٢٧ .
    - (٦) سورة المائدة ، آية : ٣١ .
      - (٧) سورة يوسف ، آية : ٢ .

 $(7 \cdot 1)$ 

فقد ذكر القرآن الزمن الذي حصلت فيه الجريمة وهي المشاء الذي تستر اخــوة يوسف بظلامه لاتمام جريمتهــم .

#### <u>ج ـ الحــــوار :</u>

والحوار يخفف من رتابه السرد ، ويريح القارئ من متابعه هذا السرد ويبعد عنه الشعور بالطل ( ٥ )

#### د ـ الســـرد :

من الشيئ يسرُدهُ سَرَداً ثفيه ... والحديث والقراءة أجاد سياقهما واتى بهما على ولاء "(٦) وتتابع . أو هو : سرد الحوادث والوقائع بالقراءة أو الكتابية للمادة الخام التى تتكون منها القصة . (٢)

والقرآن الكريم يورد جميع أنواع القصص وهي :

١ - القصة التاريخية الواقعية التي تذكر بأماكنها ، وأشخاصها ، وحواد ثها .

٢ - القصة الواقعية التي تعرض نموذ جا لحالة بشرية قد تتمثل في أي شخصص
 أو اشخاصها الواقعيين

<sup>(</sup>١) التهامي نقرة : سيكولوجية القصة في القرآن ، ص ٩ ٩ ٠

<sup>(</sup>٢) بكرى شيخ أمين : التعبير الفني في القرآن ، ص ٢٢٣٠٠

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: أخبار الحمقى والمففلين ، ص ٦٣٠٠

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ، ٢٥٨ :

<sup>(</sup> ه ) حسين القباني : فن كتابة القصة ، ص ؟ ه .

<sup>(</sup>٦) بطرس البستاني : محيط المحيط ، ص ٥٠٥ .

<sup>(</sup>٧) سيد قطسب: النقد الادبي ، أصوله ومناهجه ، ص ٨٨٠

وقد استخدم ابن الجوزى جميع أنواع القصص السابقة سو ا كانت قرآني \_\_\_\_\_ة أو نبوية أو بشرية فمن النوع الا ول استخدم قصة ابراهيم مع قومه عند ما حط \_\_\_\_\_\_م أصنامهم واتفقوا على حرقه . قال تعالى :

« قَالُواً حَرِّقُوهُ وَانصُرُوا اللهَتكُم إِن كُنتُم فَاعِلِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

(( كُنادَى فِرعُونَ فِي تَومِهِ قَالَ يِا قَومِ أَلْيَسَ لِي مُلكُ مِصرَ وَهُدِهِ اللهِ اللهِ مَلكُ مِصرَ وَهُدِهِ اللهَ نَهَارُ تَجرِي مِن تَحتي أَفَلا تَبصِرُونَ (٥)

والهدف من هذه القصة توضيح تفغيل فرعون ونسيانه ملك الملوك الذي خلقه والهدف من هذه النصر لأنهده

( 7. - 7)

<sup>(</sup>١) محمد قطب: منهج التربية الاسلامية ، جرا ، ص ١٩٣٠.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: اخبار الحمقي والمفقلين ، ص ٦٣٠٠

<sup>(</sup>٣) سورة الانبياء ، آية : ٦٨ .

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزى: مرجع سابق ، ص ٣٠٠٠

<sup>(</sup>٥) سورة الزخرف ، آية : ١٥ -

هو المعطى والآخذ ، وبيان مدى جبروت فرعون ، وغروره ، وكبره ، وتفطرسه الـــذى المحطى والآخذ ، وبيان مدى جبروت فرعون ، وغروره ، وكبره ، وتفطرسه الـــذى أعماه عن الحق وجعله ينسى أن الله هو الواحد القهار، وأن الجاه ، والنعمة التى يعطيها الله للانسان ليست دليلا على رضى الله عز وجل عن الفرد . وهـــــذه القصص ذكرت بأشخاصها وأماكنها بالتحديد .

ومن النوع الثانى استخدم قصة ابنى آدم لتوضيح نتيجة التقوى والا يمسان بالله تعالى ، وأن الذى يتقى الله فى السر والعلانية يكون علم خالصا للسه ويوفقه الله تعالى للمداومة على احسن الاعمال ، أما الانسان الذى لا يتقى الله تعالى فان أعماله تكون غير خالصة لله (() قال تعالى :

( َ وَاتِلُ عَلَيهِم نَبَأَ أَبِنَى عَادَمَ بِالحَقِ إِذ قَرَّبًا قُرِبَانًا فَتُقْبِسُلُ مِن أَحَدِهِما وَلَم يُتَقَبِّلُ مِنَ الْآخَرِ قَالَ لَأَقْتَلَنَّكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ مِن الْآخَرِ قَالَ لَأَقْتَلَنَّكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْعَثَقِيمِنَ (٢).
اللَّهُ مِنَ الْعَثَقِيمِنَ (٢).

والهدف من هذه القصة بيان عاقبة الشر ، والفساد وهى الهلاك فى الدنيييا والآخرة ، وحزاء التقوى والصلاح فى الدنيا النعيم وحسن الثواب والعاقبيية الحسنى فى الآخرة .

ومن النوع الثالث: ذكر قصة اخوة يوسف عليه السلام عند ما ألقوه في الجيب، وقالوا لأبيهم بأن الذئب أكله ، وهي تمثل الحسد ، والحقد ، والفيرة بين بين الانسان في كل زمان ، ومكان وتدبير الموا مرات للقصاء على الطرف غير المرغيوب فيه ، ولكن الله تعالى مطلع على الجميع فلا ينصر المعتدين مهما كثر عدد هين وطلال الزمين ، ولكنيه سبحانيه وتعاليدي ينصر الموامنيين

١) ابن الجوزى : أخبار الحمقى والمفغلين ، ص ٦٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة ، آية ٢٧ .

والهدف من هذه القصة توضيح كيفية حياكة الموامرات والدسائس ، وان اللــــن تعالى يكشفها ، والله يمهل ولا يهمل وهو عالم بها قبل حد وثها ، ويجـــــنى الموامنين أحسن الجزاء في الدنيا والآخرة .

ولنتناول بعض القصص النبوي التي ذكرها ابن الجوزي :

( قال ابن عباس لما شَبَّ اسساعيل تزوج امرأة من جرهم فَجاءَ ابْراهيم فَلَمْ يَجِدُ اسْماعيلَ، فَسَأَلَ الْمُراتُهُ ، فَقالَتْ: خَرَجَ يَيْتَفَى ابْراهيم فَلَمْ يَجِدُ اسْماعيلَ، فَسَأَلَ الْمُراتُهُ ، فَقالَتْ: خَرَجَ يَيْتَفَى لُنا ، ثُمَّ سَأَلَها عَنْ عَيْشهم ، فَقالَتْ: نَحْنُ بِشَرِّ، وفي ضيق وَسُدَّة وَسُدَّة وَسُكَتْ إليه ، فقال: فَإِذَا جُاءً زَوْجُكِ فَاقْرَئِي عَلَيْهِ السَّلامَ، وَقُوليي وَشَكَ إليه ، فقال: فَإِذَا جُاءً فَا خَبْرَتُهُ ، قَالَ: ذَاك أَبِي وَقَلِي

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمغفلين ، ص ٢٤٠٠

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف ، آية : ۱۷ .

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: الانكيام ، ص ١٦ ، والقصة موجودة بتفصيل أكثر .....ع اختلاف في الألفاظ في صحيح البخاري ، جى ، ص ١١٣ - ١١٥ .

ومن القصص البشرية التي ذكرها ابن الجوزى:

عند ما أرسل عضد الدولة أبا بكر الباقلاني برسالة الى ملك الروم ، فعلم ملك الروم عن جودة علم ، وعرف أنه لن يركع أمامه كما تفعل رعيته ، فوضع سريره خلف بساب صغير لا يستطيع أن يدخله الا راكما ، فعند ما وصل البقلاني الى الباب فطن الى ذلك ، فد خل على الملك بظهره الى أن وقف أمامه ثم أدار وجهه .

والهدف من هذه القصة بيان عدم الركوع والانحناء الا الى الله سبحانه وتعالىي

سا سبق نلاحظ أن ابن الجوزي ساق القصة ليحقق عدة أغراض منها:

أ - استخدم القصص القرآنى للعبرة ، والموعظة ، وبيان قدرة الله تعالى وجبروته بما حصل للأم السابقة من الهلاك ، والفناء "بعصيانها الله تعالى مشل فرعون وهذا الهلاك يحصل للأم الحاضرة التى تكفر بالله تعالى بسلسا بيتليها الله تعالى به من البراكين والزلا زل والقحط ، والمجاعات وغسسلاء الاسعار ، والخصام ، وجور الحكام .

(4-7)

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ،ج۲،ص۱۵۱ ،

<sup>\*</sup> من القضاة أبا بكر الباقلانى : محمد بن الطيب بن محمد أبو بكر الباقلانى المتكلم على مذهب الاشاعرة من أهل البصرة ،سريع الجواب، وجهة عضد الدولة الى ملك الروم ،له كتب قيمة من أشهرها ماعجاز القرآن والانصاف توفى سنة ٣٠٤ ه. (الحافظ ابو بكرالبغدادى : تاريخ بغد اد ، جه ، ص ٩ ٧ ٣ ) . (٢) ابن الجوزى : الاذكياء ، ص ١١٢ - ٣١٣ .

- ب بيان مدى التعذيب الذى لاقاه الأنبيا، والرسل من أقوامهم لرفضه للمن المنال المن المنال الم
  - جـ شكر الله تعالى على جميع النعم التي ينعم بها على الانسان وذلك عندما يدرك المر وفضل الله عليه بأنه لم يُصبّه ما أصاب أولئك .
- د \_ البعد عن الموامرات ، والدسائس التي يحيكها الناس لبعضهم البع\_\_\_\_\_
   لأن الله تعالى يكشفها ، وينصر المظلوم مثل قصة يوسف مع اخوته .
- ه \_ بيان قدرة الله على المعجزات مثل قصة سيدنا ابراهيم عندما ألقاه قوم\_\_\_\_ه في النار ولم تمسم بسوء .
  - و أن الله تعالى هو الواحد القهار ولا ركوع الا له سبحانه وتعالى .

## (٣) التربية بالحادثة

الحادثة هي اقتران فعل بزمن ، وهو لا زم في القصة لأنها لا تقوم الا بيه، ويمكن عرض الحادثة نفسها دون مقدمات أو نتائج .

لقد أنزل الله تعالى القرآن الكريم منجما حسب الظروف والحوادث ، والتربية في ظل التجارب والأحد اث تكون أكثر مفعولا ، لأن النفس تكون مستعدة للانطباع وصهيأة للتوجيه . والأحد اث تكشف عن النوايا ، وخفايا النفوس ، لذلك كان تنزيل القرآن منجما أساسا لنجاح التربية القرآنية في النفس البشرية لأن القرآن يربسي

<sup>(</sup>١) محمد زغلول سلام: دراسات في القصة العربية الحديثة ، ص ١١٠.

الموئمنين على الاحساس بالله تعالى فهو يسميع دعاء عبده ونجواه له ولكـــــن (١) النفس تتوق الى المشاهدة والتجربــة .

وقد استفل القرآن الأحداث للتربية ، فكانت التربية بالاحداث في العميد المكي للتوجيه والصبر على الأذى ، وتدريب النفس على الاحتمال ، وفي العميد المدنى كان التوجية الى رد العدوان والاستعداد واعداد القوة للرد عليين ورد الظليم . (٢)

والحادثة لها ميزة خاصة على التربية العقلية حيث أنها تثير النفس، وترسل فيها قدرا من حرارة التفاعل، والانفعال لتصل الى الدرجة العليا من الاحساس حتى عند الذين ليسلهم رغبة ذاتية في الوصول الى هذه الدرجة ، ولقال استعمل الرسول صلى الله عليه وسلم الأحداث في تربية النفوس ليطبع عليه التوجيهات والتهذيبات التي لا يزول أثرها أبدا ، أو لا يزول الا بعد وقت طويل، وكانت نتيجة هذه التربية اخراج الامة الاسلامية خير أمة أخرجت للناس .

(عَنَّ أَبِي سَعيد الخُدَّرِي قَال: سَدِهْتُ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم يقول يَا أَيُّهَا النَّاسُ انَّ اللَّهُ عَز وجل يُعَرِّضُ بِالْخَسْرِ، عَلَيه وسلم يقول يَا أَيُّهَا النَّاسُ انَّ اللَّهُ عَز وجل يُعَرِّضُ بِالْخَسْرِ، سَيْنَزِلُ فيها أَمْراً فَنْ كَانَ عِنْدُهُ مِنْهَا شَيْءٌ فَلْيَبِعُهُ فَلْيَبْعُهُ فَلْيَنْفَعْ بِهِ، قَلْلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلَمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَعَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وقد أشار ابن الجوزي الى بعض هذه الأحداث منها تحريم الخمر :

<sup>(</sup>١) محمد شديد : منهج القرآن في التربية ، ص ٢٧٨ - ٢٧٨ .

<sup>(</sup>٢) محمد قطب : منهج التربية الاسلامية ،جر ، ص ٢٠٨٠ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٠٨ - ٢٠٨

فَلاَ يَشْرَبُهُ وَلاَ يَبَعُ ، فَأَشْتَعَبَلَ النَّاسُ بِما كُانَ عِنْدَ هُم مِنهُ \_\_\_ا طرق الْمَدِينة فَسَفُكُوهُا (1)

وهذه الحادثة تحتوى على عدة عناصر تربوية منها: ان الأشياء قبل نزول الشرع لا تكليف فيها ولا حكم فيها بتحريم أو كراهة فهى غير محرمة حتى ينزل بها الشرع وقبل نزول الشرع تكون مباحة. وقد أخد الرسول صلى الله عليه وسلم يعرض الأمر على قومه بالتدريج عندما توقع نزول تحريم الخمر فأمرهم عليه السلام التعجيل فى الانتفاع بها مادامت حلالا. وبذل النصحية للسلمين فى دينهم، ودنياهم لانه صلى الله عليه وسلم نصحهم بالانتفاع فى ثمنها والله تعالى حرم شرب الخمسر وبيعه ، والتجارة به ، وثمنه . وان الله تعالى لا يحرم شيئا الا اذا كان فيسه مضرة على الانسان وضرر الخمر أكثر من منفعته وان كان لا منفعة له اطلاقا ، لأن من يشربه يفقد عقله ولا يستطيع ادراك ما يدور حوله وربما ضيع الانسان ما يملكسه من المال وغيره ، ويصاب بكثير من الأمراض .

وقد ذكر ابن الجوزى حادثة من حوادث غزوة الاحزاب "الخندق" وما وصل المه الموامنون من جهد ، ومشقة ، وكانت مثالا لتربية المسلمين على الصبر وتحمله الموامنون

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزى: الانكائ ، ص ٢٠- ٢ . انظر الحديث فى صحيح سلم بشرح النووى ، ج ١١، ص٢ ، مع وجود اختلاف فى بعض الألفاظ، فبدلا من أن يقول يا أيها الناس : يخطب بالمدينة قال يا أيها الناس، وبدلا سن ان الله عز وجل : أن الله تعالى ، وبدلا من سينزل فيها : ولعل الله سينزل فيها ، وبدلا من فلينتفع : ولينتفع ، بدل من قال صلى الله عليه وسلم : قال النبى صلى الله عليه وسلم ، وبدلا من أن الله عز وجل : أن الله تعالى، بدلا من يشربه : يشرب، بدلا من فاستقبل : قال فاستقبل ، بدلا من عند هم منها طرق : عند ه منها فى طريق .

<sup>(</sup>٢) صحیح مسلم بشرح النووی ، جر۱۱، ص ۳ .

الشدائد ، وأن النصر من عند الله تعالى يواتيه من يشاء من عبادة الصالحين :

"أن رجلاً قال لحذيفة ياحذيفة نشكو الله الله صحبتك رسول الله أد ركتموه ولم ند ركه ، ورأيتموه ولم نره ، فقال حذيفة ونحن نشكوا الى الله ايمانكم به ولم تروه والله ماتد رىيا ابسين أخى لو أدركته كيف كنت تكون . لقد رأيتنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ليلة الخندق في ليلة باردة مظلمة مطيرة وقد نزل أبو سفيان وأصحابه بالعرصة فقال رسول الله صلى اللسبه عليه وسلم من رجل يدهب فيعلم لنا علم القوم أدخله اللـــــه الجنة ، فما قام منا أحد ، ثم قال : من رجل يذهب فيعلم لنا علم القوم جعله الله رفيق ابراهيم يوم القيامة فوالله ماقام منسا أحد ، فقال : من رجل يذهب فيعلم لنا علم القوم جعله الله رفيقي يوم القيامة فوالله ماقام أحد منا فقال أبو بكر: يارسول الله Tبعث حذيفة ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ياحذيفة فقلت لبيك يارسول الله بأبي أنت وأمي ، فقال: هل أنت ذا هب فقلت: والله مابي أن اقتل ولكني أخشى ان أوسر، فقال : انك لن تواسر ، فقلت : مرنى يارسول الله بما شئت فقال : اذهب حتى تدخل بين ظهراني القوم ، فات قريشا فقل يامعشـــر قريش انما يريد الناس اذا كان غدا أن يقولوا أين قريش أيسن قادة الناس اين رو وس الناس ؟ فيقد مونكم فتصلون القتال ، الناس اذا كان غدا أن يقولوا أين أجلاس الخيل اين الفرسان ؟

فيقد مونكم، فتصلون القتال فيكون القتل بكم فانطلقت حــــتى د خلت بین ظهرانی القوم ، فجعلت اصطلی معهم علی نیرانهم وجعلت أبث ذلك الحديث الذي أمرني به حتى اذا كان وجاء السحر قام أبو سفيان فدعا اللات والعزى وأشرك ثم قال: لينظر كل رجل من جليسه ومعنى رجل منهم يصطلى على النار فوثبت عليه فأخذت بيده مخافة ان يأخذني فقلت من أنييت فقال: أنا فلان بن فلان ، فقلت اولى فلما دنا الصبح نادوا این قریش این روس الناس ، فقالوا : هات الذی اتیتنا بـــه البارحة اين بنو كنانه اين الرماة فقالوا هات الذي اتيتنا به البارحة فتخاذلوا وبعث الله عليهم تلك الليلة الريح فعا تركت لهم بنا الا هدمة ، ولا انا الا الكأته حتى لقد رأيت أبـــا سفيان وثب على جمل له معقول فجعل يسحبه ، ولا يستطيــــع أن يقوم فجئت رسول الله صلى الله عليه وسلم فجعلت أخ بره عن أبى سفيان فجعل يضحك حتى بدت نواجده وجعلى أنظر الى أنيابه" .

ويستفاد من هذه الحادثة عدة عناصر تربوية منها :

٩ \_ عرض الأمر على الصحابة رضوان الله عليهم .

ب - عندما لم يتقدم أحد للمهمة التي طلبها رسول الله صلى الله عليه وسلم - مندما لم يتقدم أحد للمهمة التي طلبها رسول المهمة .

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزى: الاذكياء ،ص ٢٢،٢١ . (انظر ضحيح مسلم بشرح النووى جها ، مردي المعادي مع وجود اختلافات كثيرة في الالفاظ) .

ج ـ توضيح هدف المهمة لمن يقوم بتنفيذها THE PRINCE

د - توصية رسول الله صلى الله عليه وسلم لهذا الصحابي بالتسك بالا خـــــلاق الحميدة .

هـ مكافأة المثيب لتعزيز السلوك الحسن في نقوس الصحابة وتشجيعهم على على القيام بأعباء الدعوة وحماية هذا الدين .

وذكر ابن الجوزى حادثة أخرى وهى عند ما سار الرسول صلى الله عليه وسلسم الى بدر وجد أصحابه عندها رجلين ، فأسروهما ، فهرب أحدهما وأخذوا الآخر الى الرسول ، وبينما هم فى الطريق سألوه عن عدد جيشهم فلم يخبرهم ، وانما كان يقول : بأن عددهم كثير ، فكلما سألوه قال نفس الجواب فيضربونه الى أن وصلوا الى الرسول صلى الله عليه وسلم ، فسأله عن عدد جيشهم ، فلم يخسبره ، شم قال له صلى الله عليه وسلم كم ينحرون من الجزر ؟ قال : عشر لكل يوم ، فاستنتج صلى الله عليه وسلم أن عدد جيشالعدو ألف ، كل جزور يكفى مائسة (())

ويقصد ابن الجوزى من هذه الحادثة بيان كيفية الوصول الى الهدف دون ان يشعر العدو ، ومعرفة عدد جيش العدو وعدته بطريقة غير مباشرة وهـــــذه الأشياء قد يصعب الوصول اليها عن طريق القوة ، وانط بالتفكير واستعمال العقل والاستفادة من ملاطفة الأسرى والاحسان اليهم للتوصل الى معرفة أخبــــار جيشهم وقوتهم .

وحادثة أخرى ذكرها ابن الحوزى: قال عمر بن الخطاب لا تزيدوا في مهر النساء على أربعين اوقية ، فمن زاد ، ألقيت الزيادة في بيت المال ، فقالت امرأة : ماذاك لك ، قال : ولم ، قالت : لأن الله عز وجل قال :

(TIT)

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: الأذكيا ، ص ٠٠ .

( وَ اللهُ اللهُ

قال عسر ؛ أمرأة أصابت ورجه ل أخطها (٢)

ويهدف ابن الجوزى من هذه الحادثة بيان كيفية رجوع عمر بن الخطاب عسسا الخطأ وأن التى أرجعته آمرأة ، وحسن التقويم البناء وتقبله بصدر رحب مهمسا كان مصدره والعمل بما جاء فى القرآن الكريم وتحليل ما أحل الله وتحريم ماحرم. كما يظهر من هذه الحادثة أن الجرأة فى الحق ترجع المخطئ عن خطئه .

وعلى المربى فى كثير من الآحيان ان لا يترك الاحداث تذهب بفير عــــبرة وتوجيه ، وانما يستغلما لتربية النفوس ، وصقلها ، وتهذيبها حسب الشرع ، فـــلا يترك الاحداث تذهب دون فائدة .

ونستنتج ما سبق أن الأحداث التي ذكرها ابن الجوزى لها عدة معاييير منها ربط الفرد دائما بالله سبحانه وتعالى ، والتدرج في التربية ، فغي حادثة تحريم الخمر ،بدأ الرسول صلى الله عليه وسلم بأن أمرهم ببيعها حتى يهيئ نغوسهم للمرحلة القادمة التي هي أصعب وهي تحريمها ، ويمكن أن يطبق هيذا على التربية بالبدأ بالأسهل ثم الأصعب حتى يتمكن الفرد من استيعاب الصعب وتقبله ، وعند ما يريد المربي أن يجيب الطلبة عن ما يوجة اليهم من أسئلة ، فالأفضل أن تطرح الأسئلة أولا قبل اختيار من يجب عليها حتى تتساوى أمامهم الفيرس فاذا لم يوجد من يجيب يختار أكفأهم على الاجابة ، مع توضيح الأسئلة على أكسل وجه ، وتحديدها ثم يكافأ من يقوم بالاجابة الصحيحة ، مثلا بالثناء عليه حيية

<sup>(</sup>١) سورة النساء ، آية : ٠٠ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى : <u>الاذكيا</u>ء ، ص٢٠٧ .

يكون دافعا له ولفيره بزيادة النشاط وتحسين المستوى، وعلى الفرد أن يستعمل عقله ، وتفكيره في الوصول الى الأهداف وحل المشاكل ، وليس عن طريق العنف أو التقليد دون فهم ودرايسة .

## (٤) التربية من خلال مراعاة الفروق الفرد يسية

الفروق الفردية هي تلك الصفات التي تميز كل فرد عن غيره من الافراد سيواء كانت هذه الصفات جسمية ،أو عقلية ،أو مزاجية أو بيئية ويختلف الأفراد عسن بعضهم البعض من حيث التكوين الجسمي والنمو والقد رات العقلية والتكيييية والتطور الاجتماعي ((()) والفروق التي نحن بصددها هي الفروق السلوكية العقلية من ذكاء ،أو توسط أو ضعف ،أو بلية .

وقد أدرك ابن الجوزى الفروق الفردية بين الأفراد وبالتالى دعا الى تنسوع الطرق التربوية لتتلاءم مع تلك الفروق ، ودكر ان الناس يتفاوتون في القسد رات العقلية حيث قال:

" فان الناس يتفاوتون في العقل وجوهره، ومقد ار ما أعطوا منه "
كذلك أدرك ابن الجوزي أن الناس يتباينون في اكتساب العلم والتجارب وبالتالي
تكون اختلافات في سرعة اكتسابهم العلم، واستيعابه وفهمه فقال:

" ولما كان العقلاء يتفاوتون في موهبة العقل ويتباينيون في تحصيل ما يتقنه من التجارب والعلم أحببت أن أجميع

( T 1 E)

<sup>(</sup>١) عبد الحميد الهاشمي : الفروق الفردية ، دراسة تحليلية تطبيقية فــــى مجال التربية والاجتماع ، ص ٩-٧ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: اخبار الحمقي والمغفلين، ص ٢٠٠

كتابا فى أخبار الأذكياع الذين قويت فطنتهم وتوقد ذكا وعهم الم المستعملة المس

ويوجد تفاوت بين الناس في حسن الفهم والتفكير وقد يغلب الصفار الكسار ذوى التجارب بحسن فهمهم وادراكهم للأمور ، واستشهد ابن الجوزى بالقصال التالية : اشتكى اياس ابن معاوية شيخا الى قاضى د مشق ، وقال له :ان هذا الشيخ ظلمنى وأخذ مالى ، فطلب منه القاضى أن يرفق بالشيخ ، فقال اياس: ان الحق أكبر منى ومنه ، ومنك فقال له القاضى : اسكت ، فقال اياس : من يقسوم بحجتى ؟ فقال القاضى : تكلم بخير ، فقال اياس لا اله الا الله وحده لا شريك له ورفع هذا الخبر الى السئول عن القاضى فعزله وولى اياسا مكانه .

وفى هذه القصة أدرك أياس أن خير الكلام ذكر الله سبحانه وتعالى وأنيه أفضل من كل مباهج الحياة ، وأموالها وخيراتها .

ويتخذ ابن الجوزى من نفسه مثالا للطالب الذكى المجد صاحب المسسة العالية الذى يتفوق بذكائه على أقرانه الكبار وأنه جاد في طلب العلم والتغسوق منذ الصغر فيقول:

"فانى أذكر نفسى ولى همة عالية وأنا فى المكتب ابن ست سنين وأنا قرين الصبيان الكبار، قد رزقت عقلا وافرا فى الصغر يزيد على عقل الشيوخ، حتى انى كنت ولى سبع سنين، أو نحوها أحضر رحبة الجامع، فلا أتخير حلقة مشعبة بيل الطلب المحدث فيتحدث بالسير، فأحفظ جميم

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: الأذكياء ، ص ه .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢٠٢٠

فابن الجوزى يقصد من هذا أنه كلما زاد ذكاء الفرد ، كلما زاد تحصيله العلمى ، وكلما انخفض الذكاء ، يتبعه هبوط في التحصيل العلمي . ويرى ابن الجـــوزى مخاطبة كل فئة من الناس بما تفهمه وتعيه حيث قال :

"لا ينبغى أن يكلم كل قوم الا بما يفهم ون" .

كذلك استشهد ابن الجوزى بالقول التالى :

"اياكم والنحوبين العامة فانه كاللحن بين الخاصــــه".

ويرى ابن الجوزى أن التحدث بالنحو أمام الذين لا يفهمونه جهل ، ومضيعة للعلم وتغفيل ، ومن الصواب أن يتحدث الغرد مع الناس بما يعقلونه . وذكر ابن الجوزى انه جاء نحوى الى زجاج فقال له : بكم هاتان القنينتان اللتان فيهما نكتـــان خضراوتان ؟ فقال الزجاج .

( مُد هَا مَّسَانِ ، فَبِأَيِّ الاءَ رَبِّكُسُا تُكَدِّبُ سَانِ »

والنحوى هنا خاطب الزجاج بلغة عربية فصحى ظنها من القرآن الكريم فرد عليه من القرآن الكريم ولم يفهم مايريد ؟

وقسد قسم ابن الجوزي الطلاب من حيث اكتسابهم العلم الى أربعة أصناف :

۱ من الطلاب ضعیف الارادة ، والاستعداد للتعلیم فیمک فی الفصل میدة
 طویله د ون أن یفهم شیئا .

(117)

<sup>(</sup>١) أبن الجوزي: لفتة الكبد في نصيحة الولد ، ص ٢٩ - ٣٠ .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: أخبار الحمقى والمففلين ،ص ١٢٥٠

<sup>(</sup>٣) نفس المكان .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ١٢٦٠٠

<sup>(</sup>ه) سورة الرحمن ، آية : ٢٥، ٦٥ .

- ۲ من الطلاب من يحسع مع ضعف الارادة والاستعداد وقلة الفهم وعسده
   التعلم أذى الطلاب فيون يهم ويسرق طعامهم ، فهذا الطالب لم يفهم وبالتالى لم يصلح حاله ، ولم يكف شره عن غيره .
- علمه وزملائه في عزة نفسه وأدب باطنه ، وسلوكه الظاهر ، واستعسداده
   الداخلي يدفعه لنيل أكبر كمية من العلم في أقصر وقت . (1)

وعلى القائمين على العملية التربوية مراعاة الغروق الفردية بين الطلاب ووضع الطلاب المستازين في صفوف منفصلة عن الطلاب متوسطى الذكاء أو قليلى الذكاء، حتى يتمكن كل طالب من تحقيق النجاح في حدود قد راته العقلية ، ولا يحدث الرسوب أو الفشل الدراسي للطلاب المتوسطى الذكاء أو قليلى الذكاء اذا وضعوا مع الطلاب المستازين ، أو يحدث تقييد لمواهب الطلاب الأذكياء اذا كانست الدراسة في حستوى أدنى من مقد رتهم ، كما يمكن عن طريق مراعاة الغروق الغردية واكتشافها توجيه كل طالب الى نوع التخصص الذي يلتحق به أو المهنة السستي يشتغل بها في المستقبل .

(Y,Y,Y)

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: صيد الخاطر ، ص ٢٦٩٠

# 

القد وة ماتسننت به ، وهى الأسوة ( ) وهى اصدار القول والعمل والسلوك بحيث تكون في غاية الكمال الانساني وتصدر هذه الافعال عن نبى أو رسول ليعلم البشرية مثل النبى محمد صلى الله عليه وسلم قد وة المسلمين . قال تعالى :

( لقد كان لكم في رَسُولِ الله و أُسوة حَسن من الله الله الله و المسلمين . قال تعالى :

والام والاب في البيت والمعلم في المدرسة خير قد وة لأبنائنا وبناتنا للتحليبي بالاخلاق الفاضلة التي أمرنا الله تعالى ورسوله بها . ان الله تعالى ربيبي الرسول محمدا صلى الله عليه وسلم ليكون قد وة لحميع البشر يهديهم الى طريبق الخير في الدنيا والآخرة ويهديهم الى الدين الاسلامي وجمله بفضائل الأخلاق قال تعالىبين :

وعند ما سئلت السيدة عائشة رضى الله تعالى عنها عن أخلاق الرسول صلى الله عليه وسلم قالت :

ر كان خلق القران)

وكان صلى الله عليه وسلم يدعو أصحابه للاقتدا عبه في جميع أفعاله فك\_\_\_\_ان يقول لأصحابيه :

- (١) ابن منظور: لسان العرب المحيط ، جم ، ص ٣٨٠٠
  - (٢) سورة الاحزاب، آية بر٢٠
  - (٣) سورة القليم ، آية : ٤ .
  - (٤) سورة الشورى ، آية : ٢٥٠
  - (٥) سند أحمد بن حنبل ،ج٦،ص٢١٦ .

(X1X)

وقد كان صلى الله عليه وسلم يهدى البشرية الى عبادة الله وحدة، فكان رجل التربية ، والقيادة والأب والبرشد ، والناصح الأمين والصديق المخلص ، والسزوج ، الو فى الرحيم ألف بين القلوب ، وجمع بين القبائل المتناحرة على العشب، والكلأ فأصبحوا أمة واحدة كالبنيان البرصوص يشد بعضه بعضا ، وعلمهم الصبير ، والشجاعة فى سبيل الله سبحانه وتعالى ، والاستعلاء على تفاهات الحياة الدنيا وأن يعمل الاخرته كأنه يموت غدا . وكان صلى الله عليه وسلم مثلهم فى العبادة والقيادة والرعاية (٢) وقد استشهد ابن الجوزى بحديث أنس رضى الله عنه قال :

(لما هاجر رسول الله صلى الله عليه وسلم كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يركب وأبو بكر رديفه ، وكان أبو بكر يعرف الطريق لا ختلافه الى الشام، فكان يمر بالقوم فيقولون: منهذا بين يدك يا أبا بكر ؟ فيقول: هاد يهديني (٣)

فقد أستعمل أبوبكر أسلوب التورية هنا اذ المتبادر للسامع أنه يهديه الطريسق

( 7 ) 9 )

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، جراءص ١٥٥٠

<sup>(</sup>٢) احمد محمد يحيى المقرى: تربية النفس الانسانية في ظل القرآن الكريم، ص١٩٠٠

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: الاذكياء ، ٣٥ . وانظر الحديث في صحيح البخارى ، حج ، ص ٥ ه ٢ - بالنص التالى: (حدثنا أنس بن مالك رضى الله عنه قال: أقبل نبى الله صلى الله عليه وسلم الى المدينة وهو مرد ف أبا بكر وأبو بكر شيخ يعرف ونبى الله صلى الله عليه وسلم شابّ لا يعرف قلل فيلقى الرّجل أبا بكر فيقول يا أبا بكر من هذا الرّجل الذى بين يلك فيقول هذا الرّجل يهديني السّبيل ...) .

السلوك، بينا يريد أبو بكر رضى الله عنه أنه يهديه الى الحق والى صراط ستقيم وصدق ابو بكر الصديق فأن الرسول الكريم يهدى الى عبادة الله وحده لا شريك له ويبين للناس أجمعين وللصحابة رضوان الله عليهم طريق الخير من طريق الشروقد اتبعوه ، واقتدوا به ، وساروا على نهجه فكانوا خير امة أخرجت للناس .

ويحث ابن الجوزى على مصاحبة العاقل ومخالطته لأنه يكون قد وة حسنية لمن يصاحبه ويجنبه الشّر ، وبسلك به مسالك الخير فيقول:

" وقد ثبت أن رواية العاقل، ومخالطته تغيد ذا الليستي الما

كما حذر ابن الجوزى من مصاحبة الأحمق لانه يضرّمن يصاحبه ، ولا منفعة تجميني من صحبته الا نقصان العقل على من يصاحبه ويخالطه واستشهد بالقول التالى :

" يابنى الزم أهل العلم وجالسهم واحتنب الحمقى فانـــى ما حالست أحمق فقت ، الا وجدت النقص في عقلي " (٢)

وقد سبق أن أوضعنا في الفصل الثالث ان الذكاء فطرى ومكتسب فابن الجوزى حين يشير الى أن الحمق مكتسب فانه يقصد بذلك أن الانسان يكتسب عادات عقلية غير جيدة تحد من مستوى ذكائمه .

والقد وة من طريق التربية العقلية الفعالة التي تصلح سلوك الفرد حييا يكون القول مطابقا للفعل د ون تناقض ، وقد أمر الله تعالى المسلمين باتباع أمر الرسول صلى الله عليه وسلم ، لأنه أعلم بأحوالهم ، ومصالحهم في الدنيا والآخرة ومايقد رون عليه بالقول ، والعمل ، وتبدأ القد وة الحسنة من الحصن الأول للتربية "البيت " فالوالدان هما خير قد وة لأبنائهما في القول ، والعمل فلا ينهيا الابسن

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزى : الاذكياء ، صه .

<sup>(</sup>٢) أبن الجوزى: أخبار الحمقي والمففلين ، ص ٣٦ .

عن عمل ويأتيا به ،أو يأمرا الابن بالصدق ، وهما لا يلتزمان به ، وأن ينهياه عن اخلاف الوعد وهما يخلفانه ، والمعلم قد وة لتلاميذه في تصرفاته ، فان كان أمينا صاد قا وفيا في عمله ، نشأ التلاميذ على حسن الأخلاق ، والقيم الاسلامية الرفيعة ، وحتى يكون المربى قد وة حسنة عليه التمسك بالقرآن الكريم والعمليل بما جاء به (۱) والطفل يولد ولديه الاستعداد للنمو والتطور حسب المواتسرات التي تحيط به وتواثر فيه . لذا فانه يستجيب للقد وة بوالديه في اتجاهاته صحيحة كانت ،أو خاطئة . قال صلى الله عليه وسلم :

ر مامِنْ مَوْلُود أَلاَّ يُولَدُ عَلَى الغِطْرَةِ فَأْبُواهُ يُهُوِّد انِهِ أُو يُنَصِّرانِهِ أَوَّ يُمَجَّسانِهِ كَمَا تُنتَجُ البَهيمةُ بَهيمَةً جَمْعاءَ هَل تُحِسُّونَ فيها مِن جَدْعياءً (٣)

ثم قرأ أبو هريرة رضى الله عنه قول الله تعالى :

﴿ فِطُرُتَ اللَّهِ النَّبِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيهَا لَا تَبُويلَ لِخَلقِ اللَّهِ ذَلِكَ التَّبِويلَ لِخَلقِ اللَّهِ ذَلِكَ النَّاسِ لَا يَعَلَمُونَ ﴿ ۚ ﴾ . التَّرِينُ القَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعَلَمُونَ ﴿ ۚ ﴾ .

والحديث السابق يوضح مدى تأثر الأبناء بآبائهم ، فاذا كانت معتقدات الاباء صحيحة وسلوكهم حسنا ، نشأ الأبناء على الاعتقاد السليم ، والسلوك الحسين السوى ، واذا كانت معتقد اتهم غير حسنة نشأ الأبناء على المعتقد الخاطيي، والسلوك السيئ ، لذا على الآباء التحلى بالأخلاق والقيم الاسلامية الفاضلية

<sup>(</sup>۱) حامد الحربى : مدى تطبيق المدرسة للقيم التربوية المستنبطة من سيورة الحجرات ، ص ٥٣٠٠ .

<sup>(</sup>٢) محمد فاضل الجمالي : تربية الانسان الجديد ، ص١٢٨٠٠

 <sup>(</sup>٣) صحیح البخاری، ج۲، ص۹۸، ۹۸، وصحیح مسلم بشرح النووی، ج۲، ص۹۸، وصحیح مسلم بشرح النووی، ج۲، ص۹۸، ص۹۸،

<sup>(</sup>٤) سورة الروم ، آية : ٣٠ .

حتى تتمثل فيهم القدوة الصالحة لأبنائهم . وعلى كل من هو في مركز القدوة وكل داعية ان يخلص في سلوكه وأن يضدق في أداء العبادات لله تعالى مالك الملك واليه المصير ، حتى يتأثر من يقتدون بهم ولا تكون توجيهاتهم وارشاداتهم هباء منشورا . وذلك عندما تكون أعمالهم مناقضة لأفعالهم .

## (٦) التصواب والعقصاب

الثواب والعقاب من الأمور المهمة في الحياضة الدنيا حتى يبتعد الانسان عن عمل مايسيئه في الحياة الدنيا والآخرة ، ويزداد من الأعمال التي تقربه من الله سبحانه وتعالى .

ويرى ابن الجوزى ضرورة اثابة المجتهد واكرامه حتى يكون هذا حافزا له على زيادة الاجتهاد والمثابرة ، ويكون دافعا لغيره للجد والمثابرة واستشهد ابسن الجوزى بالقصة التالية : ان أحد المحسنين الاغنياء أرسل مع أحد أصحاب ملا وثيابا عندما أراد ان يوءدى فريضة الحج ليوزعها على من يجدهم من حفظة القرآن الكريم من قريش ، فلم يجد الرجل في ذلك العام أحدا يحفظ القسرآن الا رجلا واحدا من بنى هاشم فأعطاه نصيبه ورد باقى المال والثياب الى صاحبها وبعد عامين أرسل المحسن المال والثياب فوجد عددا كثيرا من جميع قبائل قريش قد حفظوا القرآن ، فوزع عليهم جميع المال ، والثياب وبقى منهم من لم يأخذ فطالبوه بحقهم في ذلك ، وهذا الرجل عمل خيرا برد فضائل قريش اليها بحف ظالقرآن الكريم .

( 777 )

<sup>(</sup>١) بريكان بركى القرشي : القدوة ودورها في تربية النثئ مص ٢١٠٠

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: الاذكياء ، صهه .

والعقاب عند ابن الجوزى يكون على مراحل : فعند ما يخطئ التلميذ علي مراحل المربى أن يونبه سرا ، ولا يكشف ستره ولا يونبه أمام أصحابه حتى لا ينتصل لخطئه ، فيكون اصراره على الخطأ أدوم ، واستشهد على ذلك بقول هشام بلين عبد الملك لمودب ولده ، قال :

"اذا سمعت منه الكلمة العورا عنى المجلس بين جماعة فسلا توانبه لتخجله وعسى أن ينصر خطأه فيكون نصره للخطساً القبح من ابتدائه به ، ولكن احفظها عليه فاذا خلا فرد هعنها ".

( لَا يُجْلُدُ أَحَدُ فَوْقَ عَشَرَة أَسُّواط إِلَّا فِي حَدِّ مِنْ حُدُ وِدِ ٱللَّهِ)
ومن أساليب العقوبة الخاطئة التي اعتبرها ابن الجوزي ضربا من التغفيل ،
تلك التي كان يستعملها معلموا الكتاب ، فسنهم من كان يشتم الصبيان شتملك

(777)

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: الاذكياء ، ص ٣٦ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>٣) صحیح مسلم بشرح النووی ، ج۱۱، ص ۲۲۱ .

فاحشا ، وآخر يترك الصبيان يضرب بعضهم البعض، ومنهم من يشترط على الطلاب أنه اذا أتى الى الكتاب قبلهم ، ضربهم واذا حضروا قبله ، ضربوه ، ومعلم آخـــر يعاقب التلميذ بالضرب قبل أن يذنب، وكل ذلك حتى لا يتعلم الطلاب شيئاً (1)

## (٧) التكــــرار

هو اعادة ماسبق دراسته ويكون لتثبيت ماحفظ في العقل ولتسهيل المسادة الدراسية ، وزيادة فهم التلاميذ ، ولزيادة ربط المعلومات ببعضها البعلومات وربط المادة الدراسية بالمواد الأخرى ، واستنتاج مايمكن استنتاجه من معلومات قد تكون جديدة (٢)

ويقدم ابن الجوزى توجيهاته الى طالب العلم بأن يجعل معظم وقته للحفظ، والاعادة ، وأن يجعل وقت التعب للتكرار ، والنسخ أو حل الواجبات المدرسية ، حتى يكتسب أكبر كبية من العلم وفي الاعادة ، والتكرار والنسخ يكون الجهد الذي يبذله الشخص قليلا ، ولا يجهد عقله فهذا يعمل على راحة العقل وتثبيييندله المعلومات ، وعلى المتعلم أن يفهم ما يحفظ ، وليس العراد من العلم معرفيون صوره وألفاظه ، انما العراد فهم العقصود منه والعمل به وهذا يزرع الخشية والخوف من الله تعالى ، والله تعالى من على عبد ، بالعلم ليكون حجة على المتعلم من المعلم عبد ، بالعلم ليكون حجة على المتعلم من الله تعالى ، والله تعالى من على عبد ، بالعلم ليكون حجة على المتعلم على وأبن الجوزى نفسه كرر بعض القصص ، ولا شك في أنه يعتقد ان تكرارها يعطي

( + + E)

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: أخبار الحمقي والمفغلين ،ص ١٤١ - ١٤٣٠

<sup>(</sup>٢) صالح عبد العزيز ، وعبد العزيز عبد المجيد : التربية وطرق التدريـــــس ، جر ، ص ٢٨٠ ٠

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: صيد الخاطر ، ص ٣٢١-٣٢٦ .

بعض الغوائد . فقد كرر قصة المرأة التي أتت الى الخليفة عبر بن الخطاب رضى الله عنه تشك و زوجها بأنه يصوم النهار، ويقوم الليل ويباعدها ( ) والتكرير النهاد توضيح كيفية استنتاج حكم الشرع من مفهوم الآية ، وكرر قصة الرجل الشخلف الذى شعرب أفيونا ولم يعرف مقد ار ما يشرب ( ) والتكرار هنا لبيان ضرر التقليد الأعمى دون فهم ودراية حتى يبتعد العاقل عن هذا التقليد .

## (٨) محتوى المنهاج عند ابن الجوزى

يختلف المحتوى من منهج الى آخر حسب البيئة ، وابن الجوزى من العلماء الذين اعتبروا العلوم الدينية من الأمور التي يجب ان يهتم بها الانسان ، فهـــو يدعو الى تعليم مايأتـــى :

#### أ \_ القرآن الكريــــــــــ .

تعلم القرآن الكريم ، والنظر في تفسيره حتى يفهم معانيه . عملا بقرول الرسول الكريم :

ونلاحظ حثه على حفظ القرآن الكريم في كتابيه حيث ذكر أن أحدهم حفظ القرآن الكريم في ثلاثة أيام ( $^{(\circ)}$ ) وهذا دلالة على قوة الذكاء ، ومنهم من استعان بحفظ ...

(470)

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: الازكياء ،ص ٢٠٨-٢٠٧، ٢٠٨٠ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١١٠ وابن الجوزى : اخبار الحمقي والمفقلين مص ١٦٢٠ .

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى : <u>صيد الخاطر</u> ، ص ١٦٠ ٠

<sup>(</sup>٤) سنن ابن ماجه / تحقيق محمد فواد عبد الباقي ،ج١،ص ٧٧ .

<sup>(</sup>ه) ابن الجوزى: الاذكياء ، ص ٧٦-٧٦ .

للآيات القرآنية في الاستجارة حتى يتقى شرعد وه ﴿ وَآخَرِ استطاع التخلص مــــن المأزق الذي وقع فيه بحفظه للآيات القرآنية .

وقد ذكر ابن الجوزى عدة أمثلة على عدم فهم القرآن الكريم منها:

صلى أعرابي خلف المام في الصف الاول وكان اسمه "مجرما " فقراً الامام: والمرسلات الى قوله: ((أَلَم نُهلِكِ الأولَينَ)) فرجع الاعرابي الى الصف الثاني: فقال الامام: ((يُمَ نُتيِعَهُمُ الأَخِرِينَ)) ، فرجع الاعرابي الى الصف الأوسط ، فقراً الامللاء ((كُذُلِكَ نَفعَلُ بِالمُجرِمِينَ)) ، فخرج من الصلاة هاربا وهو يقول: ما أرى المطلوب ((آ) فعري) ، فخرج من الصلاة هاربا وهو يقول: ما أرى المطلوب غيرى ، واعتبر ابن الجوزى هذا الاعرابي مغفلا ، لأنه لم يفهم معانى القرآن الفهم الصحيح ، وينبه ابن الجوزى ان يهتم القارئ بالقرآن الكريم ويفهم معانيه كما بين مضار عدم فهمه .

#### ب - اللغسسة العربيسية :

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: الاذكياء ،ص١٢٠،١٢٠٠

<sup>. (</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٣٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة المرسلات ، آية : ١٦ .

<sup>(</sup>٤) سورة العرسلات ، آية : ١٧٠

<sup>(</sup>٥) سورة المرسلات ، آية : ١٨٠

<sup>(</sup>٦) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمغفلين عص١١٧٠.

<sup>(</sup>٧) فواد افرام البستاني: منجد الطلاب ، ص ٦٨٧٠٠

وانفعالات ( الله وعن طريق اللغة ينتقل التراث الثقافي من جيل الى جيل الله وتتاز اللغة العربية الفصحى عن غيرها من اللغات بسعتها وشمولها ، وأنها لغة القرآن الكريم ، وهي مفتاح التفقه في الدين ، وتزيد من قوة اليقين في معرفة اعجاز القرآن الكريم ، وتزيد من البصيرة في اثبات النبوة للرسول صلى الله عليه وسلم. وتعلم أصول قواعد اللغة العربية له الأهمية الاولى في اعتدال لسان الشخص ما يجعل نطقه صحيحا .

ويرى ابن الجوزى أن عدم تعلم اصول قواعد اللغة العربية تفغيل ومثالذلك أن هناك من لم يعرف أن المثنى يرفع بالألف وينصب ويجر باليا وبدلا مسسن أن يجر المثنى بالياء يرفعه بالألف ، وكذلك من الناس من لم يتقن قاعدة الاسماء الخسة وهي أنها ترفع بالواو ، وتنصب بالألف وتجر باليا ، وبعضهم لا يستطيع التفرقة بين الباء التي من حروف الجر وبين الباء التي في أصل الكلمة (٣) وتكون اجابته تقليدا لما يسمع دون فهم . كذلك يرى ابن الجوزى أن اختلاف مدلول الرمز اللغوى بين المتكلم والسامع يوادى الى عدم الفهم ، والتفاهم فيما بينهم . الذا يجب تعلم أصول قواعد اللغة العربية حتى يتجنب الشخص الوقوع في هسذه الاخطاء .

ج ـ الفقـــه .

وهو استنباط الحكم من النصاو الآية . ومن أفضل العلوم التي يتعلمها

<sup>(</sup>١) فتحى على يونس، ومحمود كامل الناقة: أساسيات تعليم اللغة العربية، ص١٢،١٦٠٠

<sup>(</sup>٢) أبو منصور الثعالبي : فقه اللغة وسر العربية ، ص ٢ ، ٣ .

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: اخبار الحمقي والمغفلين ، ص ٩ ١ ٢-١٦٠٠

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص١٢٧٠ .

<sup>(</sup>٥) رويعي بن راجح الرحيلي : فقه عمر بن الخطاب ، جدا ، ص ٦٧ .

الفرد علم الفقه حيث يتعلم طالب العلم أحكام الشرع والعبادات . عملا بقـــول الرسول صلى الله عليه وسلم :

( مَنْ يُرِد اللهُ بِهِ خَيْراً يَفْقَتُهُ فَى الديــــن )

ويذكر ابن الجوزى أن أحد القضاة كان اذا شك بالشهود فرقهم فشهد عند، رجل وامرأتان ، فأراد أن يفرق بين المرأتين ، فقالت احداهما : أخطأت لا ن الله تعالى قال :

(أَن تَضِلَّ إِحدَاهُمَا فَتُذَكِّرُ إِحدَاهُمَا الأُخَصِرِي (٣) اللهُ وَتَن يَضِلُ إِحدَاهُمَا الأُخصرِي (٣) فاذا فرقت بيننا زال المعنى الذي قصده الشرع .

وفهم المرأة للشرع بأن شهادة احداهن لا تنفع الاسم الأخرى جعلها ترد مللها وفهم المرأة للشرع بأن شهادة احداهن لا تنفع الاسمال وبين صاحبتها .

د \_ الحديث الشريف .

ان يتعلم كتب الأحاديث كالصحاح والسنس والسانيد حتى يتفه التالية: الاحاديث الصحيحة من الأحاديث الضعيفة . ويتضح ذلك في القصة التالية: كان لاحدهم جار طفيلي فكلما دعى هذا ذهب الطغيلي خلفه فيكرمه الناس طنسا

**{ \* \* \* & }** 

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: صيد الخاطر عص ٥٥١ - ١٦٦٠

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری ،ج۱،ص ۲۹ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، آية : ٢٨٢ .

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزى: الاذكياء ،ص ٢٢٤٠

<sup>(</sup>ه) ابن الجوزى: صيد الخاطر ، ص ١٦١٠

هو الداخل على القوم من غير ان يدعى ويقال كان رجل من بنى هلال يقال
 له طفيل بن زلال اذا سمع بقوم عندهم دعوة أتاهم فأكل طعامهم فسمى كل
 من فعل ذلك به . (ابن الجوزى: الاذكياء ، ص ١٧٧).

منهم أنه صديقه فأضمر الرجل في نفسه ان اتبعه الطفيلي ليكشفن أمره، فدعـــى الرجل يوما عند أحد الأمراء ، فتهيأ للخروج ، فوجد الطفيلي يقف على بـــــاب داره ، وخرج الرجل وتبعه الطفيلي الى أن دخلا دار الداعي وجلسا ، ثم أحضر الطعام ، فعندما مد الطفيلي يده ، قال الرجل : قال رسول الله صلى الله عليــه وسلـم :

" مَنْ دَخَل دار قوم بفير إِذْ نهم فأكل طعامهم دخـــل سارقاً وخرج مفيراً و (١)

فقال الطفيلى: أما تستحى من هذا الكلام فما من أحد من الجماعة الا وهـــو يظن أنك تقصده ، وتتحدث بمثل هذا على مائدة غيرك وتبخل بطعام غيرك ، ولا تستحى أن تحدث عن رسول الله حديثا ضعيفا ، وحكم السارق القطـــع ، وأين أنت من هذا الحديث الصحيح ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم :

" طَعَامُ الْوَاحِدِ يَكُفِى الأَثْنَينِ وَطَعَامُ الاَثْنَيْنِ يَكُفِى الأَرْبَعَـة وَطَعَامُ الاَثْنَيْنِ يَكُفِى الأَرْبَعَـة وَطَعَامُ الاَثْنَانِ يَكُفِى النَّمَانِيسَةَ " (٢)

فأفحم الرجل ولم يستطع الجواب • ومن رجال الحديث من عنده القدرة عليي فأفحم الرجل ولم يستطع الجواب • (3)

ه ـ التاريــــخ .

ثم تعلم التاريخ لمعرفة نسب الرسول صلى الله عليه وسلم وسيرته العط\_\_رة

( T T · P · )

<sup>(</sup>١) ابن الجورى: الاذكياء ، ص ١٧٩ . ويذكر أنه حديث ضعيف .

<sup>(</sup>٢) نفس المكان . وصحيح مسلم بشرح النووي ، جع ١ ، ص ٢٣-٢٢ .

<sup>(</sup>٣) نفس المكان .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق عص ٨ ٩ - ٩ ٠

للاقتداء به ومعرفة أقاربه ، وأزواجه ، والصحابة ، والسلف الصالح . ولمعرفة تاريخ الأمم وأحوالها وما ينتابها من السعادة والشقاء .

وقد أكثر ابن الجوزى من القصص التاريخية ، وأوضحنا هذا عندما أشرت اليي التربية بالقصة ، والحادثة ، والقدوة .

و .. تعلم الخط والحساب والآد اب .

ويدعو ابن الجوزى الى الأخذ من كل علم وان لا يكتفى بنوع واحد من العلوم حتى لا يكون جاهلا ببقية العلوم ويعجبه قول أحدهم لولده:

" يابنى خذ من كل أدب طرفا فانه من جهل شيئا عاداه وأنا أكره أن تكون عدو الشيئ من الآدب " ( " )

ويرى ابن الجوزى ضرورة تعلم حسن الخطحتى يستطيع الفرد قرائة القسران، ويستطيع غيره قرائة خطة د ون جهد . وقد ذكر ابن الجوزى أن أحد الفقها كان خطة في غاية الردائة ، فكان أصد قاوئه يعيبونه بذلك فيتضايق منهم ، فمسريوا بمن بييع الكتب فوجد خطا أردأ من خطه فاشتراه وبالغ في ثمنه ليحتج عليهم به وعند ما اجتمع بهم وذكروا قبح خطه ، فأخرج الكتاب الذي اشتراه فتصفح واذا في آخره اسمه ، وكان قد كتبه في شبابه ، فخجل من ذلك . وتعلم الحساب ضرورة من ضروريات الحياة حتى يستطيع الانسان أن يتعامل مع الناس، ويستطيع حساب الايام والأشهر والسنين ، وأحكام الزكاة وتقسيم الارث. قالتعالى :

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى: صيد الخاطر، ص ١٦١.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢٦٩ .

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى : <u>الاذكياء</u> ، ص ٦ ٤ ٠

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص١١٣٠ (١)

لِتَعلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالحِسَابَ مَا خَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا بِالحَقِّ اللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا بِالحَقِّ النَّهُ اللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا بِالحَقِّ النَّهُ الْأَيَاتِ لِقَوْمٍ يَعلَمُونَ (١) .

وذكر ابن الجوزى أن رجلا اشترى من خباز مائتين وعشرين رطلا من الخبرال بدينار ، فسحب الرجل من الخباز مائة وعشرين رطلا الى أن تحاسبا ، فقلل الخباز : أخذت منك مائة وعشرين رطلا وبقى لى عندك مائة وعشرون رطلا ، فاجعل هذه بهذه وأعطنى الدينار وتخاصما الى ان رفعت قضيتهم الى الأسلم واعتبر ابن الجوزى الرجل مغفلا لأنه لا يعرف الحساب ولا يعرف كيفية معاملة الناس فى البيع والشرائ .

وقد وضح ابن الجوزى محتوى منهاجه هذا في رسالته لولده حيث قال:

" فينبغى لذى الهمة أن يترقى الى الفضائل، فيتشاغل بحفظ
القرآن، وتفسيره، وبحديث الرسول صلى الله عليه وسلم، وبمعرفة
سيرته وسير أصحابه والعلماء بعدهم ليتخير مرتبة الأعلللللاء فالأعلى، ولا بد من معرفة ما يقيم به لسانه من النحو، ومعرفة
طرف مستعمل من اللغة، والفقه أصل العلوم والتذكير والوعظ

ويحث ابن الجوزى على طلب العلم وانه من الفضائل التي يتحلى بها الرجال ويستشهد بقول أبى محمد الأزدى \*:

(171)

<sup>(</sup>١) سورة يونس ، آية : ه .

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمففلين ، ص ١٩٢٠.

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى: لفتة الكبد في نصيحة الولد ، ص ٢٧،٢٦٠.

<sup>\*</sup> هو عبيد الله بن محمد بن جعفر الأزدى ، نحوى له كتاب " الاختـــلاف " مات سنة ٨٤ ٣ه. (انظر ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمغفلين، ص١٢٤)

## واظب على العلم فانه يزين الرجي ال

وطلب العلم فريضة على كل سلم حمتى يتمكن كل فرد من تعلم أمور دينه ، والقيما بالعبادات على وجهها الأكمل .

\* \* \* \* \* \* \*

(١) ابن الجوزى: اخبار الحمقى والمغفلين ،ص ١٢٤٠

( 777 )





## النتائـــج والتوصيــات



الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات والصلاة والسلام على معلم الانسانية الخير محمد بن عبد الله وبعيد ،،

اهتمت حميع الأمم بالعقل والتربية العقلية ومما يدلعلى ذلك التقدم العلمي والحضاري الذي أحرزه العلم اليوم . وقد أعلى الدين الاسلامي من شأن العقل وفضله وأظهر أهميته في القرآن الكريم والأحاديث النبوية الشريفة . فحث القرآن الكريم على التفكر في الكون ، والنفس الانسانية ، والعقل وسيلة التفكر، والتربيسة العقلية تعد الانسان للتفكر في عظمة خالق الكون ، فيتعرف الانسان على أن الله . الانسان أن يلتس ، ويرى تطور خلق الانسان من ضعف الى قوة ، ومن قوة الــــى ضعف ، كما أن لكل شيئ بداية فأن لكل شيئ نهاية ، وأن الله تعالى قاد رعلي بعث الانسان بعد موته كما خلقه أول مرة . ونهى القرآن الكريم العقل مين التقليد الأعبى للآباء والأجداد لأن هذا يبعدهم عن معرفة حقيقة الاسلام، وكل انسان مسئول عن عمله لا عن عمل غيره . كذلك نهى القرآن الكريم والسنسسة المطهرة عن شرب الخمر والمسكرات ، الأنها تذهب العقل ، ومن ثم يصبح الفرد غير مدرك لما يفعل . والعقل في الاسلام مناط الوعي والتكليف وتحمل المسئولية، وشرط أساسي في تنفيذ العقاب واقامة الحدود وأداء الشهادة ، وهو مصـــدر سلوك الانسان ، فبقد ر ما يكون عقل الانسان قريبا من الشريعة الاسلامية يكون سلوكم صحيحا ، وبقدر بعد عقل الانسان عن الشريعة يكون سلوكه معوجـــــــا ،

( 778)

وتربط التربية العقلية الاسلامية بين الجانب العقلى والروحي والجسمي للانسان وتوازن بينها جميعا ، لتصل بالفرد الى الكمال الانساني ، وتحث الفرد عليه بالخيير الختيار الطريق الأفضل والاسلم والأمثل في جميع الأمور لما يعود عليه بالخيير والصلاح في الدنيا والآخرة ، والتربية العقلية في ضوا الاسلام تحت العقل علي اختيار البديل الأفضل من بين عدة بدائل . وقد توصلت الباحثة من هيذه الدراسة الى بعض النتائج والتوصيات ، ومن أهم هذه النتائج مايلي :

- ١ يهدف ابن الحوزى من تربية العقل الوصول به الى الايمان بالله تعالى .
- ۲ العقل يختلف عن الذكاء ، حيث ان العاقل هو الذي يعقل عن اللـــــه سبحانه وتعالى ما أمربه ، ونهى نفسه عما نهى الله تعالى عنه أما الذكى قد يستعمل ذكاء في اصلاح نفسه وعقله وتثبيت الدين الاسلامي ، وقـــــــد يستعمل ذكاء في تحقيق هدف شخصي نهى الدين الاسلامي عنه مــــــــل اللصوصية والانحراف الخلقي .
- ٣ ـ استخدم ابن الجوزى عدة أساليب في تربية العقل منها: التربية بالقصة ، والحادثة ، والقدوة ، والثواب والعقاب وهي تتضافر مع بعضها البعيين لتوضيح العبرة والموعظة منها والترغيب والترهيب في عمل الخير ، والمعين عن عمل الشر ، وبيان الدمار الذي أصاب الأمم السابقة بسبب تكذيبها الرسل وعدم الايمان بالله تعالى .
- علم العلوم الدينية من أهم العلوم اللازمة لتربية العقل عند ابن الجيوزى
   حتى يستطيع الانسان أن يقوم بالعبادات التي فرضها الله عليه على خيير
   وجه مثل: الصوم ، والصلاة وغير ذلك .
- ه تقسيم ابن الجوزى العقل الى درجات والربط بين هذه الدرجــــات

ومقدرة الفرد على التعلم يودى الى مراعاة الفروق الفردية بين المتعلمين ، وهذه الفروق العقلية نعمة من الله تعالى على البشر حتى تستمر الحياة، ويكمل الناس بعضهم بعضها .

- تسم ابن الجوزى العقل الى غريزى ، ومكتسب، فالغريزى وضعه الله تعالىيى
   فى أكثر خلقه ، فاما أن يكون دالا على قوة الفهم والاستعداد والذكياء
   أويدل على الحمق ، والبله ، والمكتسب يزداد بالعلم والتجارب .
- γ هناك عدة قيم ايجابية يجبعلى كل مسلم ادراكها والعمل بموجبها مشلل الصدق ، والوفاء ، كذلك السلبيات التي يجبعلى كل مسلم الابتعاد عنها وعن الطريق الموصل اليها مثل: شرب الخمر ، والسرقة ، والاستهزاء بالاخرين واختلاط الرجال بالنساء .
- ٨ على كل مسلم عاقل ان يبتعد عن الأسباب التي توادى الى الغفلة ويحسن
   معاملته مم الآخريــن .
- وبالتالى تنفى المعرفة عن طريسق الوحى والمعرفة عن طريسق الوحى والمعرفة الحقيقية عندها ماهو قائم على التجربة الحسية وبالتاليسي
   لا توامن بالقيم الأخلاقية المفروضة عليها من الدين بل الأخلاق تكسسب من المجتمع، وتخضع للتجربة والموضو عية والتقويم .
- والتغير في الاسلام ثابتة والاخلاق الاسلامية ناتجة عن هذه العقيدة و الاخطلاق الاسلامية دائما الى الأفضل وهذا يكون في الأخطلاق الاخطلاق الأخطلاق الأخلاق الأصلية فهي ثابت في كل زمان ومكان .

(777)



- إ \_ أوصى المسوالين عن وضع المناهج الدراسية أن يهتموا بمحتوى المادة الدراسية بحيث تربط الطالب بعقيدة التوحيد حتى يشب على وحد انية الله سبحانه وتعالى ، وأن تراعى التوازن بين مختلف الجوانب الجسمية والمقلية والروحية لتصل بالفرد الى الكمال الانسانى ، وأن تشمل على الممارسات العمليسة التى من شأنها ان تكسب الطلاب المهارات المرتبطة بالقيم الاسلاميسة كالصدق ، والا مانة ، والوفا ، وان تشتمل على تنمية الاتجاهات الايجابيسة نحو الدين الاسلامي .
- ب \_ أنصح ادارة المدرسة أن تراعى أن يكون المعلمون قدوة صالحة لطلابهم في سلوكهم حتى يقتدوا بهم ، وعلى المعلمين أنفسهم أن يتقوا الله تعالى في ذلك ما استطاعوا ، وان تكون أقوالهم مطابقة لأفعالهم وسلوكهم في الصدق والامانة والفكر وحب الله تعالى ورسوله .
- ۳ ـ استيراد النظريات التعليمية على علاتها أمر خطير ، فالنظرية البراجماتية على سبيل المثال تعلى من قيمة العقل وتفصل بينه وبين الايمان باللسبحانه وتعالى ، لذا ينبغى تقويم النظريات التي تدرس وفق المعايسير الاسلامية . وفي الاسلام يتآزر العقل والوحى ولا يختلفان ، بخلاف النظريات التربوية الوضعية ، ولكن الأخذ برأى البراجماتية أن كل شيئ يخضلين للتجربة والموضوعية أمر لا يقبله الاسلام ، لأن الموضوعية معناها عدم التحسيز الذاتي لأي أمر من الأمور وهذا يتنافى مع الدين الاسلامي ، لان على المسلم

(TTY)

- بما أن ابن الجوزى يرى وجود الذكاء عند الصغار، والكبار، رجالا ونساء فمان
   التربية مطالبة بتنمية ذكاء المتعلمين في جميع المراحل التعليمية .
- ه أثبت ابن الجوزى أن الذكاء ليسحكرا على فرع معين من فروع المعرفة فهناك سلوك ذكى عند الشعراء ، والقضاة والأطباء .. والتربية التى تتهتم بهذه الحقيقة تحث على تنمية الذكاء في شتى الموضوعات التى يدرسهما الطلاب ، لذا فاننى أوصى المعلمين والمعلمات جميعا بالعمل على تنمية العقل كل في مجال اختصاصه فمعلم الأدب ومعلم الحساب ومعلم العقيدة كل منهم يستطيع تنمية العقلم .
- ٦ تنمية العقل ليست حكرا على طريقة معينة ، فقد يتم ذلك من خلال البحت
   والملاحظة ، أو القصة ، أو القد وة الحسنة . لذا فان الباحثة توصل المربين بتنويع طرق التدريس التي يتبعونها وأن لا يقصروا تنمية العقل على طريقة واحدة . فكما أن سائر المواد المقررة تسهم في تنمية الذكاء
   فان طرق التدريس المختلفة تقود الى الهدف ذاته ان أحسن استخدامها .

\* \* \* \* \* \*







## القرآن الكريم وكتب الحديث والتفسير

- ۱ القـــرآن الكريــــم .
- ۲ أحمد بن حنبـــل .

مسند الاطم أحمد بن حنبل . - بيروت : المكتب الاسلامي ودار صادر ، عند الاطم أحمد بن حنبل . - بيروت : المكتب الاسلامي ودار صادر ، عند الاطم أحمد بن حنبل . - (٢) أجزاء .

- ٣ ـ الألباني ، محمد ناصر الدين .
- ارواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل . ط ٢ . بـيروت : المكتب الاسلامي ، ١٠٥٠هـ ١٩٨٥ م (٨) أجزاء .
- ه البخارى، أبو عبد الله محمد بن اسماعيل بن ابراهيم بن المفيره . صحيح البخارى . استانبول: المكتبة الاسلامية ، ١٨١ (م. (٨) أجزاء.

صحيح الترمذي، عارضة الاحوذي بشرح صحيح الترمذي تحقيق حافظ ابن العربي المالكي . - بيروت : مكتبة المعارف، د.ت. - (١٣) جزا.

γ ـ ابن تيميـــة ،أحمـــد .

مجموع فتا وى ابن تيمية ، الحديث . . الرباط: مكتبة المعارف ، د.ت. . . ج ۱۸ . - (۳۷) حزا .

( Y E + )

- ۸ الداری ، أبو محمد عبد الله بن عبد الرحمن بن الفضل بن بهرام .
   سنن الداری . القاهرة : دار الفکر ، ۱۳۹۸ه ۹۷۸ م . جزان .
- ۹ أبوداود ،سليمان بن الاشعث السحستانى الازدى .
   سنن أبى داود /اعداد وتعليق عزت عبيد الدعاس وعادل السيد . . .
   د مشق،بيروت : دار الحديث للطباعة والنشر ، ٩ ٩ ٢ هـ ٩ ٩ ٢ م . .
   (٤) أجزاء .
- . ۱ سيد قطب .

  في ظلال القرآن ط ۱ . بيروت : دار الشروق ، ١٠٦ه ١٩٨٢م .
- ۱۱ السيوطى ، جلال الدين عبد الرحمن بن ابى بكر .
   الدر المنثور فى التفسير بالمأثور . القاهرة : العطبعة الميمنية .
   ۱۳۱۶هـ (۲) أجزاء .
- ۱۲ ابن كثير ،اسماعيل بن عمر . تفسير القرآن العظيم . ـ بيروت : دار المعرفة ، ۱۹۸۳ه - ۱۹۲۹ م. - و ۱۹۲۹ .
  - - ۱٤ الشوكاني ، محمد بن على بن محمد .
       فتح القدير . بيروت : محفوظ العلى ، د . ت . (٥) أجزاء .
    - ۱۰ بيروت: دار الجيل ۱۹۲۳، م. (۹) أجزاء .
  - ۱۱ ابن ما جه ، محمد بن يزيد القزويني .

    سنن ابن ما جه / تحقيق محمد فواد عبد الباقي . القاه . ـ رة :
    عيسى البابي الحلبي وشركاه ، ۱۹۷۲ م - جزان .

· ( ( 7 E ) )

- ۱۱ ابن ماجه ، محمد بن يزيد القزويـنى THE PRINCE CH
- سنن ابن ماجه/ تحقيق محمد مصطفى الاعظمى . الرياض: شرك .....ة الطباعة العربية السعودية ، ٣ ، ٤ ، ١ه ٩ ٨٣ م . (٣) أجزاء .
- ۱۸ الا مام مسلم القشيرى ، أبو الحسين مسلم بن الحجاج .

  صحيح مسلم بشرح النووى / تحقيق محيى الدين أبو زكريا يحيى بـــن

  شرف النووى ، ـ القاهرة ؛ مطابع شركة الاعلانات الشرقية ، ۳۸۳ هـ. 
  (۱۸) جزءا .
  - ۱۹ النسائی ، الحافظ ابی عبد الرحمن بن شعیب .
     سنن النسائی . القاهرة : مطبعة مصطفی البابی الحلبی وأولاده ،
     ۱۳۸۳ (هـ ۱۹۲۶ م ۰ (۸) أجزاء .

## الرسائـــل الحامعيـــة

- . ٧ أحمد محمد يحي المقرى .
- تربية النفس الانسانية في ظل القرآن الكريم ، رساله ما جستير مقد مــة الى قسم الدراسات العليا الشرعية ، فرع الكتاب والسنة ـ جامعــــة أم القرى ، ٣٩٨ هـ ٩٧٨ م، غير منشوره .
- ۲۱ حامد سالم عائض الحربى .

  مدى تطبيق المدرسة للقيم التربوية الستنبطه من سورة الحجرات ،

  رساله ماجستير مقدمه الى قسم التربية ، جامعة أم القرى ، ٤٠٤ ه.
- عبد الكريم محمد أحمد زهد .

  ر ور العقل في التربية الاسلامية عند ابن حبان البستى من خلال كتابه
  روضه العقلاء ونزهة الفضلاء ، رسالة ماجستير غير منشورة بقسم التربية
  جامعة أم القرى بمكة المكرمة ، ٢٠٠٤ ه.

THE PRINCE GHAZI TRUST . على جميدل مهنكا

ابن الجوزي ومقاماته الا دبية ، رسالة دكتوراه في الا دب والنقد ،غــــير منشورة بجامعة الأزهر ، ٣٩٦هـ / ٩٧٦م،

## الكتب المنشرورة

٢٠ - احمد عزت راجــح .

أصول علم النفس . ـ ط ١ ١ . ـ القاهرة : دار المعارف ، ٩ ٢ ٩ ١ م .

ه ۲ - ابن الاثير، ابو الحسن بن ابى الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بــــن عبد الكريم بــــن عبد الواحد الشيبانـــى .

الكامل في التاريخ . ـ طع . ـ لبنان : دار الكتاب العربي ، ٣٨٧ هـ ـ الكامل في التاريخ . ـ طع . وطع . والكامل في التاريخ . وطع .

٢٦ - أحمد زكني صالح .

علم النفس لتربوي . وطي . والقاهرة: مكتبة النهضة المصرية، ١٩٦٥م وم

٢٧ - أحسد الشرباصيي .

أخلاق القرآن . - بيروت: دار الرائد العربي ، ١٩٧١م٠

۲۸ - أحمد شلسبي .

التربية الاسلامية ، نظمها ، فلسفتها ، تاريخها . ـ طرح . ـ مكتبـــــة النهضة المصرية ، . ٨ ٩ ٨ م .

٣٩ \_ أحمد محمد الحوفسي .

من أخلاق النبي . . القاهرة : دار نهضة مصر للطباعة والنشر، ٩٧٩ ١م٠

٣٠ \_ اسحاق أحمد فرحسان .

التربية الاسلامية بين الأصاله والمعاصرة . عان : دار الفرقان للنشر والتوزيع ، ١٠٢ه ه - ٩٨٢ م .

(787)

٣١ - الأصغهاني عماد الدين محمد بن محمد بن حامد . تاريخ دولة آل سلجوق . - ط٢ . - بيروت: دار الآفاق الجديدة ، ٩٧٨٠م .

٣٢ - أبو الاعلى المودودي.

الاسلام في مواجهة التحديات المعاصرة / ترجمة خليل أحسد الحامدي . ـ ط م . ـ الكويت : دار القلم ، ؟ ٩ ٣ ٩ هـ - ١ ٩ ٩ ٩ م .

٣٣ - أنور الجندى .

التربية وبنا الأجيال في ضو الاسلام . - بيروت : دار الكتاب العربي ، ه ١٩٢٥ م ٠

٣٤ ـ برتر اندرسل .

تاريخ الفلسفة الفربية / ترجعة محمد فتحى الشنيطى - الكتاب الثالث الفلسفة الحديثة . - الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ٩٧٧ م.

ه ۳ - بريكان بركى القرشىـــى .

القدوة ودورها في تربية النشق . - طع . - مكة المكرمة : المكتبــــــة الفيصلية ، ه ، ٤ (ه / ١٩٨٤ م ،

دائرة المعارف . - بيروت : دار المعارف ١٣١٨ه ، - (١١) جزا.

\_\_\_\_\_ - TY

محيط المحيط، قاموس مطول للغة العربية . ـ بيروت : مكتبة لبنــــان، ١٩٧٧ م ٠

٣٨ - بكرى شيخ أسين .

التعبير الفنى فى القرآن . - طع . - بيروت ، القاهرة : دار الشمروق ،

۹ م م بوخینسک بیست ی .

تاريخ الفلسفة المعاصرة في أوربا / ترجمة محمد عبد الكريم الوافيي... ليبيا: موسسة الفرجاني ، و ٢٨٨ه .

· ( T E E)

وُقِفَيْتُا لَا يَنْ إِنْ إِنْ إِنْ إِنْ الْفَكِوْ الْفُرْآنَ

، ۽ ۔ التهامــى ن<mark>قـــــر</mark>ة .

سيكولوجية القصة في القرآن ١٠ تونس: الشركة التونسية للتوزيع ، ١٩٧١ م.

رع - ابن تیسنة ، احمند ،

مجموع فتاوى ابن تيمية - الايمان . - الرباط: مكتبة المعارف، جرى . (٣٧) جزاء

- بن جبير ، ابى الحسين محمد بن أحمد .
- رحلة ابن جبير . ـ دار التحرير للطبع والنشر ، ١٣٨٨ه ١٩٦٨ مر
  - ٣٧ جسودة سفسيد .

العمل قدرة وارادة . - د مشق : دار الثقافة للجميع، ١٤٠٠ه - ١٩٨٠م و ١

ابن الجوزى ، ابو الفرج عبد الرحمن بن على .
 أخيار الحمقى والمغفلين /تحقيق لجنقاحيا الترات العربي . ـ طه . .
 بيروت : دار الآفاق الجديدة ، ٣٠٥ ١هـ/ ٩٨٣ ١٥٠.

الاذكياء \_\_\_\_يروت : مكتبة الغزالي . ـ د . ت .

- 81

صغة الصغيوة / تحقيق محمود فاخورى . طع . بيروت : دار المعرفة، ٩٩ معرود إلى أجزاء .

- 5 A

صيد الخاطر / تحقيق ناجى الطنطاوى ، وراجعه على الطنطاوى . ـ طع . ـ دار الفكر ، ١٣٩٨ هـ ١٩٧٨ م .

- 59

لغتة الكبد في نصيحة الولد / قدم له وعلق عليه مروان قباني . ـ بيروت : المكتب الاسلامي ، ٢٠١٤ ه.

( T E 0 )

| ابن الجوزى ، ابو الغرج عبد الرحمن بن على ، بين المورى ، ابو الغرج عبد الله ابراهيم المصباح المضيى ، في خلافه المستضيئ / تحقيق ناجيه عبد الله ابراهيم |       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| . ـ بغداد : مطبعة الا وقاق ، ٩٦٦هـ ٩٧٦ ١م جزان .                                                                                                     |       |
| المنتظم في تاريخ الملوك والاممحيـــدر آباد : دائــرة                                                                                                 | -01   |
| المعارف العثمانية ، ١٣٥٨ه (١٢) جزءا .                                                                                                                |       |
|                                                                                                                                                      | - 0 7 |
| نقد العلم والعلماء او تلبيس ابليس القاهرة : ادارة الطباعة المنيرية ، د . ت .                                                                         |       |
| جــــون <i>د يـــوي .</i>                                                                                                                            | - ٥٣  |
| تجديد في الفلسفة / ترجمة أمين مرسى قنديل ، مراجعة زكى نجيب بمحمود مكتبة الانجلو المصرية ، د . ت .                                                    |       |
|                                                                                                                                                      | - o { |
| الخبرة والتربية / ترجمة محمد رفعت رمضان ونجيب اسكندر مكتبية                                                                                          |       |
| الانجلو المصرية ، د . ت                                                                                                                              | - 00  |
| الديمقراطية والتربية / ترجمة نظمى لوقا . مكتبة الا نجلو المصرية،                                                                                     |       |
| ት ነ ዓ ሃ አ<br>- የ ነ ዓ ሃ አ                                                                                                                             |       |
| المادى الاخلاقية في التربية إترجمة عبد الفتاح السيد هلال ، مراجعة                                                                                    | - 01  |
| أحمد فواد الاهواني . الدار المصرية للتأليف والترجمة، ١٩٦٦ م.                                                                                         |       |
| المدرسة والمجتمع / ترجمة أحمد حسن الرحيم، مراجعة محمد ناصر                                                                                           | - o Y |
| بفداد ، دا. مكتبة الجياة الطباعة والنشر م و و ر                                                                                                      |       |

(787)

وفنت المرعازة الفحالقان

۲۵ - الجوهري ، اسماعيل ابن حنات THE PRINCE GHAZI الجوهري ، اسماعيل ابن حنات THE PRINCE GHAZI الجوهري ، اسماعيل ابن حنات المحار ، ط ۴۵۰ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳ - ۱۹۸۳

وه - ابن حبان ، ابوحاتم محمد بن حبان البستى .

روضة العقلاء ونزهة الفضلاء / تحقيق محمد محى الدين عبد الحميد والخرون . والقاهرة : مطبعة السنة المحمدية ، ١٩٢٨هـ - ١٩٤٩م .

٠٦ - حامد عبد السلام ظهران . علم نفس النمو . - طن . - القاهرة : دار المعارف ، ١٩٨٦ م،

11 - حسن ابراهيم حسن .

تاريخ الاسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي . - ط٢ . - القاهرة : مكتبة النهضة المصرية ، ١٨٩ (م - (٤) أجزاء .

٦٢ - حسن ابراهيم عبد العال .
مقدمة في فلسفة التربية الاسلامية . - الرياض : عالم الكتب ، ٥٠٥ هـ - مقدمة في فلسفة التربية الاسلامية . - الرياض : عالم الكتب ، ٥٠٥ هـ - مقدمة في فلسفة التربية الاسلامية . - الرياض : عالم الكتب ، ٥٠٥ هـ - مقدمة في فلسفة التربية الاسلامية . - الرياض : عالم الكتب ، ٥٠٥ هـ - مقدمة في فلسفة التربية الاسلامية . - الرياض : عالم الكتب ، ٥٠٥ هـ - مقدمة في فلسفة التربية الاسلامية . - الرياض : عالم الكتب ، ٥٠٥ هـ - مقدمة في فلسفة التربية الاسلامية . - الرياض : عالم الكتب ، ٥٠٥ هـ - مقدمة في فلسفة التربية الاسلامية . - الرياض : عالم الكتب ، ٥٠٥ هـ - مقدمة في فلسفة التربية الاسلامية . - الرياض : عالم الكتب ، و١٤٥ هـ - مقدمة في فلسفة التربية الاسلامية . - الرياض : عالم الكتب ، و١٤٥ هـ - مقدمة في فلسفة التربية الاسلامية . - الرياض : عالم الكتب ، و١٤٥ هـ - مقدمة في فلسفة التربية الاسلامية . - الرياض : عالم الكتب ، و١٩٥ هـ - المقدمة في فلسفة التربية الاسلامية . - الرياض : عالم الكتب ، و١٩٥ هـ - المقدمة في فلسفة التربية الاسلامية . - الرياض : عالم الكتب ، و١٩٥ هـ - المقدمة التربية الاسلامية . - الرياض : عالم الكتب ، و١٩٥ هـ - المواطنة التربية الاسلامية . - المقدمة التربية الاسلامية . - المواطنة التربية التربي

۲۰ - حسن محمد الشرقاوى .

تحو علم نفس اسلامى . القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب ،
۱۳۹۲هـ - ۹۷۲ م٠

التربية النفسية في المنهج الاسلامي . - مكة المكرمة: رابطة العالم الاسلامي ، ه ، ٤ ، ١ه - ١ ، ٥ ، ١ السنة الرابعة ، العدد ، ٣٠٠ .

(Y. (Y)

- ۱۸ ابن خلکان ، ابو العباس شمس الدین أحمد بن محمد بن ابی بکر .
   وفیات الأعیان وأنبا و أبنا و الزمان / تحقیق احسان عباس . بیروت : دار صادر ، ۱۳۹۷ هـ ۹۷۷ م (۲) أجزا .
- ۲۰ ابن رجب ، زین الدین أبو الغرج عبد الرحمن بن شهاب الدین احمد البغدادی.
   ۱۱ الذیل علی طبقات الحنابلة . القاهة : مطبعة السنة المحمد یــــة ،
   ۱۳۲۲هـ ۲۰۹۲م. ( جزان ) .
  - ۲۱ رویعی بن راجح الرحیلی .
     فقه عمر بن الخطاب . بیروت : دار الفرب الاسلامی ، ۳۰۶ ه . .
     ثلاثة اجزاء .
- ۲۲ الزبیدی ، محمد مرتضی الحسینی .
   تاج العروس / تحقیقعلی هلالی : مطبعة حکومة الکویت ، ۱۳۸٦هـ .
   ۱۹۲۱ م (۱۰) أجزا .
  - ٧٣ ـ سعد عبد الرحسين . القياس النفسي . ـ الكويت : مكتبة الفلاح ، ٣٠ ٤ هـ - ٩٨٣ ١م٠
- ٢٤ سعد بن عبد الله بن جنيدل .
   اصول التربية الاسلامية . الرياض : دار العلوم للطباعة والنشـــر ،
   ١٤٠١هـ ١٩٨١ م .
- ه ٧ سيد قطــــب . القران و القران و

( \ \ \ \ \ \ \ \ \

THE PRINCE GHAZI TRUST • THE PRINCE GHAZI TRUS

النقد الادبى ، اصوله ومناهجه . - القاهرة ، بيروت : دار الشروق ، د . ت .

- γγ صالح عبد العزيز، وعبد العزيز عبد المجيد .

  التربية وطرق التدريس . ط۱۰ . القاهرة: دار المعارف ، ۱۹γ۹ م . (۳) أجزاء .
  - ٧٨ صلاح الدين المنجد .

    الاسلام والعقل على ضوا القرآن الكريم والحديث النبوي . ط٢ . ..

    بيروت : دار الكتاب الجديد ، ٩٧٦٠ ١م٠
- ٧٩ عبد المجيد الشاذلي .
   حد الاسلام وحقيقة الايمان . مكة المكرمة : مطابع الصفا ، ٤٠٤ هـ ١٩٨٣ م٠
- ٨٠ عبد الحميد الهاشمي .
   الغروق الغردية ، دراسة تحليلية تطبيقية في مجال التربية والا جتماع .
   دمشق : دار التربية للتأليف والنشر والتوزيع ، ٥٠٠٠ .
- ٨١ عبد الرحمن حسن حبنكه البيد انى .
   ضوابط المعرفة واصول الاستدلال والمناظرة . د مشق ، بيروت : دار
   القلم ، ١٣٩٥هـ ١٩٧٥ م٠
- ۸۲ عبد الرحمن صالح عبد الله .

  ابن الجوزي وتربية العقل . مكة المكرمة ، شركة مكة للطباعة والنشــر ،
  ۱۶۰۲ ۱۹۸۳ م ،
- المنهاج الدراسي أسسه وصلته بالنظرية التربوية الاسلامية . الرياض : مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الاسلامية ، ه ، ١ ١٥٠ م ، ١٩٨٥ م
- ۸۶ عبد الرحمن عسيره . منهج القرآن في تربية الرجال د.م: شركة كتبة عكاظ ، ١٠١ هـ - ١٩٨١ م٠

( 7 2 9 )

ر بر عبد الكريم الخطي<u>ب</u> .

الانسان في القرآن . . د . م : دار الفكر العربي ، ١٩٧٩ م .

٨٦ - على عشـــان .

التربية الاسلامية المام التحديات ، موتمر التربية الاسلامية المنعقد فيي بيروت من ١٠ - ١٦ جمادي الاولى ١٠٥ ( هـ . - بيروت : دار المقاصد الاسلاميسية .

ابن العماد الحنبلى ،أبو الغلاح عبد الحى .
 شذرات الذهب فى أخبار من ذهب . ـ بير

شذرات الذهب في أخبار من ذهب . - بيروت : المكتب التجارى للطباعة والنشر والتوزيع ، د . ت . - ( ٨ ) أجزاء.

. عماد الدين خليل .

حول اعادة تشكيل العقل السلم . - قطر : مطابع الدوحة الحديثة ، 15٠٣ هـ - 14٨٣ م.

\_\_\_\_\_ - 人作

العقل السلم والرواية الحضارية . - مصر : دار الحرمين للنشر ١٩٨٣٠ .

٠٠ - عمر محمد التوبي الشيباني .

تطور النظريات والافكار التربوية . - طع . - ليبيا : الدار العربية في الكتاب ، ٣٩٧ هـ - ١٩٧٧ م.

٩١ - الغزالي ، ابوحاله محمد بن محمد .

احيا علوم الدين . - بيروت : دار القلم ، د . ت . . - (ه) أجزاء .

٩٢ - ابن فارس ، ابن الحسيين أحمد بن فارس بن زكريا .

معجم مقاییس اللغة . - طع . - القاهرة : مطبعة مصطفى البابى الحلبى ، العجم مقاییس اللغة . - طع . - (٦) أجزاء .

٩٣ - فواد افرام البستاني .

منجد الطلاب . ـ ط ۱۳ . ـ بيروت : دار الشروق ، ۱۹۲۳ م.

( 70 . )

- اساسيات تعليم اللغة العربية . القاهرة : دار الثقافة للطباع . ق والنشر ، ٩٧٧ م .
- وه ابن قدامه المقدسي ،أحمد بن محمد بن عبدالرحمن .

  مختصر منهاج القاصدين . طع . بيروت ، دمشق : المكتب الاسلامي ، ١٣٩٤ ه.
  - ٩٦ ابن كثير، أبوالفداء الحافظ.

البداية والنهاية . - بيروت : مكتبة المعارف ، ١٩٦٦م (١٤) جزءا .

γ - لبيب السعيد .

الدراسة الاولى في مناهج البحث الاجتماعي في القرآن الكريم وعند علمائه ومفسرية . د. د.م: دار عكاظ للطباعة والنشر، ١٤٠٠هـ - ١٩٨٠م

- ٩٨ المحاسبي ، الحارث بن أسد .
- العقل وفهم القرآن / تحقيق حسين القوتلي . طع . لينان: دار الكندى،ودار الفكر ، ١٩٩٨هـ / ١٩٧٨ م٠
  - ٩٩ عجد أبو زهــــره .

تنظيم الاسلام للمجتمع ...القاهرة : دار الفكر العربي ، ١٩٢٥م.

- وروز محمد تقى المدرسين .
- الفكر الاسلامي مواجهة حضارية . ـ طع . ـ بيروت : دار الجيل ،
  - ١٠١- محمد زغلول سلام .

دراسات في القصة العربية الحديثة ...منشأة المعارف السكندرية...د .ت.

۰٫۰۲ محمد شدی<u>ــــ</u> .

منهج القرآن في التربية . - بيروت : مؤسسة الرسالة، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م٠

(101)

وفقية المنتا إذك القلاالقراق

THE PRINCE GHAZI TRUST محمد الطاهرين عاش عاش ١٠٣

اصول النظام الاجتماعي في الاسلام . ـ د .م : الشركة التونسيــــة للتوزيـــع ، ١٩٧٦ م .

١٠٤ محمد على الجــــوزو .

مفهوم العقل والقلب في القرآن والسنة . ـ طع . . بيروت : دار العلايين ١٩٨٠ ، مهوم العقل والقلب في القرآن والسنة . ـ طع . . بيروت : دار العلايين

م ١٠٥ محمد فاضل الجمالي .

تربية الانسان الجديد . ـ د م : الشركة التونسية للتوزيــــــــع ، ١٣٨٦هـ - ١٩٦٧م٠

۲۰۲ محمد قطیی ،

منهج التربية الاسلامية . ـ ط ٦ . . بيروت ، القاهرة : دار الشروق ، ١٠٥ هـ - ١٩٨٢ م . - جزءان .

١٠٧ ـ محمد ياســــين .

الايمان ، اركانه ، حقيقته ، نواقضه . ـ ط ه . ـ الكويت : مكتبة الفلاح ، ١٤٠٧هـ - ١٤٠٧م٠

١٠٨ - محمد منير مرسسي

التربية الاسلامية ،أصولها وتطورها في البلاد العربية . - القاهـــرة، عالم الكتب ، ١٩٧٧ م.

، ر \_ محمود أحمد خفاجسي .

فى العقيدة الاسلامية بين السلفية والمعتزلة . \_ القاهرة : مطبع \_ \_ \_ ق الامانة ، ٩٩٩هـ - ٩٧٩ (م.

١١٠ - السعودي ، أبو الحسن بن الحسين بن على .

مروج الذهب ومعادن الجوهر / تحقيق محمد محى الدين . ـ طه . ـ بيروت : دار الفكر ، ۳۹۳ هـ - ۹۷۲ م . ـ (٤) أجزاء .

(YOY)

١١ - المنذري ، زكى الدين أبو محمد عبد العظيم بن عبد القوى .

التكلم لوفيات النقلة / تحقيق بشار عواد معروف . طرح . د .م : د .ن ، ۱۹۸۱ هـ - (۶) أجزاء .

١١٢ - أبو منصور ،عبد الملك بن محمد الثعالبي .

فقه اللفة وسر العربية . القاهرة : المكتبة التجارية الكبرى ، د . ت .

١١٣ ـ ابن منظــــور .

لسان العرب المحيط/ قدم له الشيخ عبد الله العلايلي ، اعداد وتصنيف يوسف خياط ونديم مرعشلي . مبيروت : دار لسان العرب ، ٩ ٨ ٩ ٨ ه - يوسف خياط ونديم مرعشلي . مبيروت : دار لسان العرب ، ٩ ٨ ٩ ٨ ه - ١ ٩ ٧٠ .

۱۱۶ - الميداني ، أبو الفضل أحمد بن محمد بن أحمد بن ابراهيم . مجمع الاستال / تحقيق محمد محي الدين . - طس . - بيروت : دار الفكر ، ۹۳ هـ - ۹۷۲ م ، - جزءان ،

\* \* \* \* \* \* \*

تمت ولله الحميد

( TOT)