

سُلُولِكُ وَالْتَرَام

تأليف د بيم وهيم كابلك











### بسم الله الرحمن الرحيم وبه نستعين

# اللهم إني أستهديك لأرشد أمرى وزدنى علماً ينفعني

CE GHA TOUTIRUS

إن ورود النص القرآئي على الشورى ، وأنها عامة بين المسلمين في قوله تعالى ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ (١) ، وأنها خاصة بين ذوى الرأى من المسلمين ، يلتزم بها من يلى أمرهم ، في قوله تعالى ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ ﴾ (٢) يؤكد لنا أن الشورى هي المبدأ الذي يلتزم به المسلمون جميعا حاكمهم ومحكومهم .

وإن ترتيب نزول هاتين الآيتين يكشف لنا عن سبب صياغتها بالشكل الذي وردتا فيه .

أما الآية الأولى ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ فهى إحدى الصفات الإيمانية التي وصف الله بها عباده المؤمنين ، وهي مكية ، أي أنها

<sup>(</sup>١) سورة الشورى الآية ٣٨.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران الآية ۱۵۹.

نزلت وصفا لحال المؤمنين السابقين الذين دخلوا في الإسلام . ولما ينتظم أمرهم في دولة ، ولكنهم كانوا من حيث تعاونهم وتشاورهم وتحملهم ما يلاقونه كتلة واحدة متراصة ، وأمرهم واحد ، وهو شورى بينهم ، والرسول عليه الصلاة والسلام قدوتهم وإمامهم ، وقد كان عليه أحرص الناس عليهم . وهو أولى بهم من أنفسهم ، فأراد استبقاءهم ليكونوا غرساً صالحا للدعوة الإسلامية ، وهداة وأمثلة حية للناس عن هذه الدعوة ، في حياته وبعد مماته .

ولذلك أذِنَ لمن يرغب منهم فى البعد عن اضطهاد المشركين بالهجرة إلى الحبشة أولا وثانيا . ثم لما أيقن أن مكة لم تعد لهم دار قرار ، أذِن لهم بالهجرة إلى المدينة ، بعد أن دخلها الإسلام وتمكن فيها . ولم يعد هنالك خوف على المسلمين من الاضطهاد .. وكان هو آخر من التحق بهم مع صاحبه أبى بكر الصديق ، ولحق بهم بعد ذلك على بن أبى طالب الذى استبقاه الرسول فى سريره ليموه على المشركين أنه فيه ، وليرد الأمانات التي كانت مودعة لديه عيالة الى أصحابها .

أما الآية الثانية ﴿وَشَاوِرْهُمْ فَى ٱلْأَمْرِ اللّهِ اللهِ من اللهِ اللهِ اللهِ وعسكرية ، وبدأ يُعِدُّ نفسه ومن آمن معه لتبليغ الدعوة وللدفاع عنها ، فكانت غزوة بدر الكبرى ، ثم أعقبتها غزوة أحد .. هذه الغزوة ، التي خالف أكثر الرماة أمر الرسول الكريم ، فانقلب النصر إلى هزيمة خالف أكثر الرماة أمر الرسول الكريم ، فانقلب النصر إلى هزيمة

على المسلمين ، وأوذى الرسول بشخصه وبحمزة عمه ، وبعدد من كرام الصحابة ، فأنزل الله تبارك وتعالى آيات عدة من سورة آل عمران فيها آية ﴿وَشَاوِرْهُمْ فَى الْأَهْرِ ﴾ يصف بها حال المسلمين آنئذ ويذكرهم نصره لهم ببدر إذكانوا قلة ، ليعلموا أن النصر إنما هو من عند الله لا بكثرة العدد ولا العدد ، وأن ما أصابهم فى غزوة أحد ، لم يكن خاصا بهم ، فقد جرى مثل هذا على الأمم التي كانت قبلهم من أتباع الأنبياء ثم كانت العاقبة للمؤمنين والدائرة على الكافرين مصداقاً لقوله تعالى ﴿إِنَّا لَنْنُصُرُ رُسُلُنَا وَالَّذِينَ عَامَنُواْ فى الْحَيَوةِ اللَّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَدُ ﴾ (١) .

وليعتقدوا أن النصر لهم عن أن يضعفوا وأن يهنوا بسبب ما جرى لهم ، وليعتقدوا أن النصر لهم ماكانوا مؤمنين وأن ما مسهم من قرح ، قد مس أعداءهم قرح مثله ، وتلك الأيام يداولها سبحانه بين الناس ليعلم الذين آمنوا ، وليتخذ منهم شهداء ، وليبتليهم ، ويختبر إيمانهم ، فيُدْخِلَ الجنة منهم من جاهد ومن صبر ..

ويذكرهم سبحانه بأنهم كانوا يتمنون الموت ، أى التسابق إلى الجهاد فى سبيله . وذلك من قبل أن يلقوه ، فما عليهم بعد أن تلاقوا مع أعدائهم إلا أن يصبروا وأن يعلموا أن الجنة تحت ظلال السيوف . وأن رسولهم محمداً عليا المؤمنون على أعقابكم ، ومن ينقلب ما أصابه القتل ، انقلبتم أيها المؤمنون على أعقابكم ، ومن ينقلب على عقبيه فلن يضر الله شيئا وسيجزى الله الشاكرين .

<sup>(</sup>١) سورة غافر الآية ٥١.

والموت لا يكون إلا بتقدير من الله ، وتحديد لوقته ، حيث لا تأخير فيه ولا سبق ، وأن المطلوب من المؤمنين عند ملاقاتهم لعدوهم أن يسألوا الله أن يغفر ذنوبهم وإسرافهم في أمرهم وأن ينصرهم على القوم الكافرين .

ويحذرهم سبحانه من أن يطيعوا الكافرين ، فيردوهم على أعقابهم فينقلبوا خاسرين ، وهم يعلمون أن الله مولاهم وأنه خير الناصرين .

وقد صدقهم الله وعده بالنصر فى بداية اللقاء ، ﴿إِذْ تَحْسُونَهُمْ اللهُ عَلَى الْأَمْرُ وَعُصِيتُمْ مِن بَعْدُ مَا أَرَاكُمْ مَا تَعْبُونَ ﴾ ، طمعا بمتاع قليل من الدبيا ﴿مَنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الدّنيا ﴿مَنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الآخرة ثُمْ صَرِفْكُمْ عَهُمْ لَيْبَلّيكُمْ وَلَقَدْ عَفَا عَنْكُمْ وَاللهُ ذُو فَضُلُ عَلَى المُؤْمِنِينَ ﴾ .

وإن صرف ربهم لهم عن عدوهم كان ليبتليهم، وقد وقع الابتلاء، وتبين الذين صدقوا من الذين تخاذلوا وأهمتهم أنفُسُهم، غير أن الله قد عفا عنهم، على الرغم مما وقع منهم ومن هزيمتهم المنكرة. ومن تخليهم عن رسول الله عيالية وهو يدعوهم فى أخراهم، فأصابهم من الغم على ما فاتهم من نصر، وما حصل منهم من معصية أعقبت الهزيمة.

وبعد هذا يكشف رب العالمين عن الذين أهمتهم أنفسهم ، الذين يظنون بالله غير الحق ظنّ الجاهلية ، الذين قالوا ﴿هل لنا من الأمر شيء ؟ ﴾ أفلا يعلمون أن الأمركله لله ، أولئك الذين يُخفون في أنفسهم ما لا يبدون ، إذ قالوا ﴿لُو كَانَ لَنَا مَنَ الأَمْرُ شَيء

ما قتلنا ها هناك ولو أن الله كتب عليهم القتل ، لما تخلف عنه أحد مطلقا . ولكنه ابتلاء وتمحيص . ومع هذا فقد عفا الله عن هؤلاء الذين استزلهم الشيطان ببعض ماكسبوا من ذنوب سابقة . .

ويحذر الله الذين آمنوا من أن يكونوا كالكفار فى اعتقادهم من أنهم إذا خرجوا للتجارة أو للغزو عرّضوا أنفسهم للموت ، ولو أنهم بقوا فى بيوتهم ماماتوا .. والذين آمنوا لا يغيب عنهم أن من يقتل فى سبيل الله أو يموت .. فسبيله أن ينال رحمة الله وعفوه ورضوانه .

وهنا تأتى الآية التى تتضمن أمره تعالى ﴿وَشَاوِرْهُمْ فَى اللهُ لَنتَ لَهُمْ وَلُو الْأَمْرِ ﴾ (١) حيث يقول جلا وعلا ﴿ فَهَا رحمة من الله لنت لهم ولو كنت فظا غليظ القلب لانفضوا من حولك فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم فى الأمر فإذا عزمت فتوكل على الله إن الله يحب المتوكلين ﴾

إن هذا النص الإلهى الكريم يتضمن الأمر من الله سبحانه لرسوله عليه الله على أمر المسلمين أن يعفو عمّن خالفوا أمره وأن يستغفر لهم ، وأن يستمر على مشاروتهم فيا يحزيهم من أمر.

وقد لخص أمير المؤمنين عمر بن الخطاب \_ رضى الله عنه \_ وضع المسلمين من الشورى ، حاكمهم ومحكومهم ، فى خطبة له ، يوم أن عزم على المسير بنفسه على رأس الجيوش الإسلامية إلى

<sup>(</sup>١) قد فصلت مضمون هذه الآية في الفصل الثاني من الباب الثاني من هذا الكتاب.

لقاء الفرس ، وأثناه عن ذلك ذوو الرأى فقال<sup>(١)</sup>

أما بعد ، إن الله عز وجل ، قد جمع على الإسلام أهله ، فألف بين القلوب ، وجعلهم فيه إخوانا ، والمسلمون فيما بينهم ، كالجسد لا يخلو منه شيء من شيء أصاب غيره ، وكذلك يحق على المسلمين أن يكونوا وأمرهم شورى بينهم ، وبين ذوى الرأى منهم . فالناس تبع لمن قام بهذا الأمر ، ما اجتمعوا عليه ، ورضوا به ، لَزِمَ الناس ، وكانوا فيه تبعا لهم .

ومن قام بهذا الأمر تبع لأولى أمرهم ، ما رأوا لهم ورضوا به

يا أيها الناس إلى إنما كنت كرجل منكم ، حتى صرفنى ذوو الرأى منكم عن الخروج فقد رأيت أن أقيم ، وأبعث رجلا ، وقد أحضرت هذا الأمر من قدّمت ومن خلفت . هذا هو التحديد لمفهوم الشورى فى الإسلام . ولموقف الحاكم والمحكوم منها ، وهذا هو الواجب فى اتباعه والتزامه ، وإن الناس تبع لمن يلى أمرهم ، بعد أن أعطوه البيعة وأجمعوا على توليته عليهم ، عن طواعية ورضا .

وللامام \_ المسؤول الأول \_ أن يلتزم بمشاورة ذوى الرأى ، وأن يأخذ بما أجمعوا عليه ، لقوله عليه لأبى بكر وعمر \_ رضى الله عنها \_ « لو اجتمعتا في مشورة ما خالفتكما » (٢) لأن الشورى سلوك من الرعية . والتزام من الراعى .

 <sup>(</sup>۱) الكامل لابن الأثيرج ٢ ص ٣١٠ في الهامش نقلاً عن الطبرى.

<sup>(</sup>٢) رواه آلامام أحمد.

وبذلك تتحقق الغاية من إلزامية هذا المبدأ ، وهي التوصل إلى الرأى الأصوب من ذوى الرأى ، تحقيقا للمصلحة ، فلا تضيع مواهب ، ولا تُكتم نصيحة ، ولا يستعلى أحد على أحد . .









# الباب الأول

الشورى سلوك والتزام

الفصل الأول مفهوم الشوري ومعانيها .

الفصل الثانى ـ أدلة الالتزام بالشورى .

الفصل الثالث \_ إعداد كبار الصحابة لتحمل المسؤولية الكبرى .







# الفصل الأول

مفهوم الشورى ومعانيها

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUANT THOUGHT المبحث الأول \_ الشورى في كلمات.

المبحث الثاني \_ الشورى بمفهومها العام .

المبحث الثالث \_ الشورى العامة .







# المبحث الأول

## الشورى في كلمات

### أولا \_ الشورى :

هى تبادل وجهات النظر (وتقليب الآراء) مع آخرين فى موضوع محدد للتوصل إلى الرأى الأصوب (١).

### وتتكون من أربعة عناصر :

١ ـ المستشير: يستفيد رأيا جديدا ،أو دعما وتأييدا.

المستشار : مؤتمن ، وذو علم ، وعليه بيان رأيه بإخلاص وتحرد .

٣ ـ المستشار فيه : أمر له خطره الفردى أو الجماعي .

٤ ـ الرأى: وهو الرأى الذى يكون أقرب إلى روح الشرع وأبعد عن النقد.

#### ثانيا \_ الشورى :

من حيث هي تبادل الرأى لاستخراج ما هو أقرب إلى الصواب ، فهي تعاون ، وتناصح ، وعزم ، وتوكل على الله ثم هي سلوك والتزام .

<sup>(</sup>١) والرأى لا يكون صوابا إلا إذا وافق روح الشرع ، ولم يصطدم بنص مانع .

ولابد للمستشير أن يستخلص الرأى الأصوب حسب اجتهاده ، بالتعاون والتناصح مع من اختصهم بثقته ، وما يرشده إليه الدليل .

وإذا عزم على تبنى هذا الرأى أن يتوكل على الله ، فهو المستعان وهو الهادى إلى سواء السبيل .

#### ثالثا \_ الشورى:

سليمة في نتائجها لنواح ِ عدة .

١ \_ إذا أدت إلى الرأى الأصوب ، فهو المطلوب .

٢ ــ وإن لم تكن كذلك ، فلا يلوم المستشير نفسه من أنه لم
 ستشر فى أمره .

ولا يقع لوم عليه ، من أنه انفرد بالتصرف دون الاستعانة
 بأهل الخبرة والقدرة .

٤ ـ وإن لحقه من الشورى مضرة ، فإن العون المادى ،
 أو الدعم المعنوى ، يتلقاهما ـ أو يتلقى أحدهما ـ بتقبل ومسارعة .

### رابعا ـ الشورى :

قد تكون مبادرة من آخرين فى أمر تبيّن للخبير منهم ، ولم يباشره المسؤول ، أو باشره ، وأمكن تداركه ، إذا تبين أنه الرأى .

#### هى :

١ مشاركة فى تحمل المسؤولية ، ورغبة فى التعاون بإخلاص ، للتوصل إلى تحقيق المصلحة المشتركة ، على تقدير أن النتائج ستؤول إلى الجميع .

٢ - وهي: إعراب عن حرية الرأى وتشجيع عليها.
 ٣ - وهي: كشف عن مواهب وملكات ، كانت خبيئة ، لولا فسح المجال من المسؤول في تقبل رأى الخبير في مجال اختصاصه.
 ٤ - وهي إلفة للجاعة ومسبار للعقول وسبب إلى الصواب (١).





<sup>(</sup>١) قاله ابن العربي في (تفسير القرطبي في الجامع لأحكام القرآن) ج ١٦ ص ٣٧.





### المبحث الثاني

# الشورى بمفهومها العام

الشورى ، والمَشْوْرَةُ من ش . و . ر . أى أشار باليد ، أو أو مأ . أو أشار عليه بالصواب . لأن الشورى إن لم تكن مخلصة ، فهي مخادعة وغش .

فالمشاورة ، هي الاجتماع على الأمر ليشيركل واحد منهم على صاحبه ، ويستخرج ما عند الآخر ، ليتوصل طالب الشورى إلى الرأى الأصوب .

وقد يكون المستشير أفضل رأيا من المستشار ، غير أنه يزداد برأيه بصيرة ونورا ، أو أنه يكون غافلا عن ناحية ، نبهه إليها المستشار . فهو لم يعدم فائدة من الإستشارة ، لأنه إما استوثق من رأيه وأيقن أنه على صواب ، أو استفاد من غيره ما يهديه إلى الصواب ..

لذلك ورد فى الأثر (من استشار لم يعدم رشدا ومن تركها لم يعدم غيّا). وقيل أيضاً (ما تشاور قوم إلا هُدوا إلى أرشد أمرهم).

وإن المستشير يأمن من ندم الاستبداد بالرأى ، إذا كان رأيه

24

خاطئا ، ويحرز الصواب على الأغلب ، وذلك بعد تقليب أوجه الرأى فى الموضوع المستشار فيه .. لأن المشورة والمناظرة بابا رحمة ومفتاحا بركة ، لا يضل معها رأى ، ولا يفقد معها حزم . كما رُوى عن عمر بن عبد العزيز .

ويروى عن عبد الملك بن مروان وهو يوصى أخاه عبد العزيز قوله :

« إذا انتهى إليك مشكل فاستظهر عليه بالمشاورة ، فإنها تفتح مغاليق الأمور المبهمة ، واعلم أن لك نصف الرأى ولأخيك نصفه ، ولن يهلك امرؤ عن مشورة » .

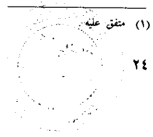
وهذا ما سبق إليه علىّ بن أبي طالب بقوله :

« الاستشارة عين الهداية ، وقلا خاطر من استغنى برأيه » .

و إنما يحتاج العاقل ذو التجربة إلى المشاورة ليتجرد له رأيه من هواه ، ولأن رأى المستشار \_غالباا \_ بعيد عن الهوى .

وإن تبادل الرأى ، هو نوع من التعاون والتناصح ، لأنه لا يكون إلا بين اثنين فأكثر ، ولا يكون التعاون المخلص ، إلا بتقديم الرأى المخلص ، أو النصيحة المخلصة ، والنصيحة هي الدين كما ورد عنه علي في قوله « الدين النصيحة » (١)

وقد أخرج الإمام أحمد في مسنده عن أبي هريرة قوله ، قال رسول الله عليه بغير رشد وسول الله عليه بغير رشد فقد خانه ».



وله فی روایة أخری أشد وضوحاً.

« من استشار أخاه فأشار عليه بأمر وهو يرى الرشد غير ذلك فقد خانه » .

فالشورى لا تكون من غير إخلاص ، أى أن المستشار إن لم يكن موضع ثقة المستشير فقد أورد نفسه مورد التهلكة ، ولهذا فإن المستشير يجب أن يضع سرّه عند من يأتمنه عليه ، لقوله عليه « المستشار مؤتمن » (١) .

وقد أصبحت الشورى من الأمور التي لا يستغنى عنها حاكم أو رئيس أو إدارى ، أو قاض ، أو صناعى ، لأن التخصص أصبح طابع هذا العصر ولأن قضايا الناس وأمورهم تشعبت وتعقدت ، ولابد من استشارة المختصين في الأمور ذات الأثر البعيد .. وهؤلاء المستشارون يتميزون ، بالإضافة إلى تخصصاتهم ، بالتجربة والتفوق ، لأن المستشار إن لم تكن فيه صفات تؤهله لمثل هذا المنصب ، كان هو والإنسان العادى سواء .. لأن الدافع على الاستشارة تحرى الرأى الأصوب عند من تعتقد أنه يملكه ، أو بمقدوره أن يهديك إليه .

ومن هنا يتأكد لنا أن المستشير حريص على التعرف على ما يهديه إلى صحة المنطلق أو صحة التصرف، فإذا ما أيقن من سلامة الرأى سارع إلى تبنيه، لكيلا تضيع عليه الفرصة المواتية. وإن مبادلة الرأى مع الآخرين، وبخاصة لمن هم في موقع

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد وأصحاب السنن.

المكتب المعام المحمد وأصحاب السنن.

المكتب المعام المحمد وأصحاب السنن.

المسؤولية ، عامة كانت أو خاصة ، تُخليه من الذم ، فيما إذا لم تكن النتائج متفقة مع الغرض من الاستشارة ، ولو أنه انفرد برأيه لكان موضع نقد وهجوم من أعدائه ، هذا إن سكت عنه أنصاره ومحبوه ، لأن الإنفراد بالرأى لا تحمد عواقبه .

ومن هنا تكون استشارة المسؤول ، على اختلاف وتنوع مسؤوليته ، قد أشركت معه فى المسؤولية مستشاريه ، ويكون فى تبادل الرأى استفادة محققة للجميع ، من كان منهم على خطأ سارع إلى تصحيح خطئه ، ومن كان رأيه على صواب ، اطمأن إلى ذلك ، وبات على يقين من صحة منطلقه ، ومن كان بعيدا عن الموضوع تعلم أشياء جديدة عليه ، فكانت له هذه المشاورة تدريبا على تحمل المسؤولية فيا إذا أسندت إليه يوما ما .. وهكذا فإن الشورى ذات آثار بعيدة ومفيدة على أغلب الأحوال .

وإذا تتبعنا من كان مستغنيا برأيه عن مشاورة غيره ، وقارناه بمن يكثر من المشاورة ، تأكد لنا ، أن الأول قلما يسلم من النقد ، وأن الثانى محمودة عواقبه ، لأن الشورى لا تتم إلا بعد روية وتبصر ، وبذلك يكون للمستشير فضل من الوقت يتدبر به أموره إن أعوزه الوقت ، أما المتسرع ، والذى لا يرتضى برأى أحد سواه ، فقد يندم على تسرعه ، ويكون فات عليه الوقت لتدارك تقصيره ، ولات ساعة مندم ..

### المبحث الثالث

### الشورى العامة

سبق البحث فى الشورى بشكل عام دون تحديد لنوعية الموضوع المخصص للشورى ، وإن أبرز موضوعات الشورى ، هى الشورى التي تختص بأمور الحكم .

والسبب في كون هذه الشورى ذات أثر بارز إذا ما قورنت بغيرها ، ذلك لأن أثرها أعم وأشمل ، فإن لم يكن من يلى أمر الأمة حريصا على تحقيق الشورى في جميع ما يمس مصالح الأمة ، أضاع على نفسه وعلى أمته خيرا كثيرا .

وإن من يلى الأمر يختلف عن أى فرد عادى ، لأن مسؤوليته لا تقتصر عليه وحده ، وإنما تعمُّ الأمة بأسرها ، وهو بهذه الصفة أكثر حاجة إلى الشورى ، ليتحقق دائما من أنه على صواب ، وبذلك تكون نتائج تصرفاته أقرب إلى المصلحة ، إن لم تكن عين المصلحة .

وقد يضطر ولى الأمر أن يتعرف على رأى ذوى الرأى فى مسألة معينة ، ويجد الأفضل أن لا يبدى رأيه فيها قبل الاستماع إلى آراء مستشاريه ، لكيلا يتوجه بعضهم إلى تزيين ما يراه تزلفاً إليه ، وقد يجد من المصلحة أن يصرح بما يراه ، فيما إذا كان الأمر يتطلب

الإعلان عنه ، وتعميمه على ذوى الرأى ، غير أن هناك أمورا لابد من طرحها على الشورى ، وأن يُخلِص المسؤول في عرضها ليكون ذوو الرأى على بصيرة مما هو مطلوب منهم .. إلى آخر هذه الاحتمالات والتصورات التي تُكيف تصرفات المسؤول وسلوكه .. وإن من المصلحة أن يشجع المسؤول حرية الرأى ليتعرف على ما يدور في أذهان أفراد رعيته ، وأن يتقبل منهم الرأى المعارض ، لأنه بالنسبة إليه رأى جديد ، وقد يكون فيه الخير .. فإن أعان أولى الرأى على إبداء آرائهم دون ضغط ظاهر أو خنى ، فإن حصيلة ما يستمع إليه من الآراء الجديدة تزيد في خزانة معرفته ، وتكون فرصته في اختيار ما هو أفضل وأقرب إلى الصواب كبيرة ، على خلاف ما لو أنه كبت حرية الرأى عند مواطنيه ، وحرمهم من خلاف ما لو أنه كبت حرية الرأى عند مواطنيه ، وحرمهم من الاشتراك فيا تعود عليهم نتائج تصرفاته ..

لأن الخالف يأتى الحاكم بجديد من الفكر، فيكون مرشدا وهاديا، والموافق لا يأتيه بجديد، وإنما يزّين له رأيه، إن لم يكن مخلصا له .. ويغلب على من يوافق دائما، أنه يتوخّى من ذلك اكتساب رضى المسؤول، وتحقيق النفع لنفسه عن هذه الطريق، فهو في الحقيقة مخادع وذو غرض.

وإن حرية الرأى تستنطق العقول ، وتساعد على استخراج الدفين من الملكات التي لولا هذه الحرية ، لاختفت ، ومن ثم انعدمت ، فكانت الحسارة على مجموع الأمة ، سببها استبداد المسؤول في اتخاذ القرارات ، أو القيام بالتصرفات منفرداً عن مشورة ذوى الرأى وأصحاب الاختصاص .

وهنا لابد من ملاحظة أن الرأى الحر لا يصدر إلا عن إنسان حر، أى عن إنسان لا يخضع لسلطة غيره، أو أن له من القوة ما تحميه من تعديات أو انتقام المستبد.. وقد يكون المستشار للوظف، للوظف أضعف مواجهة للمسؤول من المستشار غير الموظف، لأن الموظف قد يجارى المسؤول في هواه محافظة على مصدر رزقه، أما المستشار غير الموظف، ومن تحميه الأمة وتشد أزره، فهو أقدر على مواجهة الطُغاة، فيا إذا أرادوا العبث بمقدرات الأمة.. وإن اختلاف المجتمعات يبرز في مدى ما تتمتع به من حرية وإن اختلاف المجتمعات يبرز في مدى ما تتمتع به من حرية أو قسر، وإنما هي العدالة التي تمتاز بها المجتمعات المتمدنة، فلا يضبع حق لإنسان، أو يمنع من الحصول على حقه، لأنه لا يجد من يساعده على ذلك، لكثرة المنتفعين الذين يشاركون المستبد في حصر الانتفاع به وبأعوانه، ولو على حساب هلاك الآخرين...

إن المجتمعات الحرة هي التي لا يسكت أفرادها عن تجاوز للسلطات ، مها كانت طفيفة ، لكيلا تمهد إلى تجاوزات أكبر ، وهي التي تحاسب المسؤول فيا إذا أخطأ كما تخضع للمحاسبة فيا إذا صدر الخطأ من جانبها . وهي المجتمعات التي يتجه فيها الرأى العام إلى تحرّى المصلحة ورفع مستوى الأفراد من جميع متطلبات الحياة الحرة ، وأن لا يكون تصرف المسؤولين في غير المصلحة العامة . إن رقابة الأمة لولاة أمرها تتطلبه مصلحة الجميع ، وإن هذه الرقابة تتطلب الحرية والحاية ، فإن تقاعست الأمة في توفير ذلك

لمن يتولى أمر الرقابة ، تكون هي المفرّطة في حقها وهي الملومة عن ذلك ، ويكون سكوتها عمّن ظلمها عقوبة لها عن هذا السكوت .. فلابد للأمة من أن يتماسك أفرادها بالتعاون المخلص في دعم من تنتدبهم لتمثيلها في المطالبة بحقوقها وفي المحافظة عليها ، وأن تكون وراءهم في كل محاولة من وليّ الأمر لتخطّي هذه الرقابة ، والاستهتار بها ..

وهذا التماسك لا يتم إلاّ إذا وعى كل فرد مسؤولياته وأيقن أنّ السلامة فى التعاون المخلص وفى الاستماتة الصادقة فى سبيل المحافظة على رعاية مبادئه فى الحرية والعدالة والمساواة وذلك باختيار من

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

يحسن تمثيله بكل أمانة وقوّة .



# الفصل الثانى

أدلة الإلتزام بالشورى

THE PRINCE GHAZITRU اللبحث الأولى ﴿ وأمرهم شورى بينهم ﴾ .

المبحث الثانى \_ الآية الثانية ﴿وشاورهم في الأمر﴾ وطريقة المشاورة .





# أدلة الالتزام بالشورى

إن الشورى فى القرآن العظيم تحكمها آيتان هما على ترتيب النزول .

۱ \_ ﴿ وأمرهم شورى بينهم ﴾ (١) .

٢ \_ ﴿وشاورهم في الأمر﴾ (٢) .

المبحث الأول :

الآية الأولى ﴿وأمرهم شورى بينهم﴾ .

لقد نزلت هذه الآية فى العهد المكى ، يوم لم تكن هناك دولة إسلامية ، وإنما إعداد لتهيئة السابقين الأولين من المسلمين ، ليكونوا نماذج حية للدعوة الإسلامية ، وليحملوا الدعوة إلى غيرهم بسلوكهم وتصرفاتهم .

فالشورى صفة من الصفات الإيمانية للمسلمين تنيء عن سلوكهم الذى رباهم الإسلام عليه فى أن يكون وأموهم شورى بينهم .

٣٣

 <sup>(</sup>١) سورة الشورى الآية ٣٨ وترتيب نزول هذه السورة هو ٦٢ وسيمر معنا تفصيل أوسع لهذه الآية .

 <sup>(</sup>۲) سورة آل عمران الآية ۱۵۹ وترتيب نزول هذه السورة هو ۸۹ وسيمر معنا تفصيل أوسع لهذه الآية .

وإن الذين أقدموا على اعتناق هذا الدين في بداية عهده ، كانوا أكثر الناس تفها له وتقبلا ، لأنهم أقدموا على اعتناق هذه الدعوة إلى الإسلام ، لمعرفتهم التامة بصاحب الدعوة ، وإنهم كانوا على يقين ، من أنه لم يسبق له أن كذب على الناس فكيف يكذب على الله ، وإن ما يدعو إليه هو الخير والصلاح كله في الدنيا والآخرة . فصبروا على ما لاقوه من المشركين حتى أذِنَ لهم بالهجرة ، فكانوا السابقين الأولين وكانوا هم المؤمنين حقا .

وقد سميت السُّورة التي وردت فيها هذه الآية باسم « سورة الشورى » ، لما للشورى من أثر عظيم فى حياة الأمة المسلمة . وإن كلمة (أمرهم) كلمة عامة يراد منها كل أمرهام له مساس بحياتهم ، وإن الاطلاق الوارد فى هذا اللفظ يشمل فى حقيقته كل أمر مها كان شأنه خاصا أو عاما .

وإن كلمة (الشورى) لا يتحقق معناها إن لم تكن متداولة بين أكثر من واحد ، وحيث إن الوصف هنا جاء بصيغة الجمع فهو يشمل الأمة جميعا ، أى أن أمرهم العام شورى بينهم ، وإن أمورهم الخاصة \_ ذات الأثر المتعدى \_ هى شورى بينهم أيضا ، لتحقق النفع من ذلك .

فعنى الشورى يفيد التعاون المخلص بين المسلمين ، لأن الشورى لا تؤتى ثمارها إن لم تكن صادرة عن إخلاص ، ولأن الذى يشير على أخيه بأمر ويعلم أن الرشد فى غيره فقد خانه . ولا يتصور من الإخوة فى الايمان أن لا يصدق أحدهم الآخر ، وأن لا يحب أحدهم لأخيه ما يحبه لنفسه .

ولما كانت الشورى هي تعاون وتناصح ، فإن الأمر بالتعاون ورد بأن يكون على البر والتقوى ، فالشورى تدخل في شمول هذا الأمر أيضا ، ولا تتعدى مضمون البر الذي هو جماع الخيركله ، وتقف التقوى رقيبة على تصرفات الفرد المسلم تحجزه عما لا يتفق ومضمون كلمة البر.

وآیة ﴿وأمرهم شوری بینهم﴾ وردت بصیغة الجمع لتفید الدعوة إلى التعاون المشترك ، لأن ید الله علی الجاعة ، وهی تتضمن المفهوم المعاكس ، من أن الانفرادیة غیر مرغوب فیها ، فلا یصح أن ینفرد امرؤ باتخاذ قرار دون مشورة ، وبخاصة إذا كان لهذا القرار آثاره المتعدیة .. لأن الذئب \_ أو الشیطان ، أو سوء التصرف ، أو العدو \_ یسطو علی الشاة المنفردة أو القاصیة (۱۱) . وقد سأل موسی علیه السلام ربّه أن یجعل له وزیرا من أهله یشدد به أزره ویُشرکه فی أمره ، أی لیستشیره ، لکیلا ینفرد موسی بالأمر دون معاضدة ومؤازرة ممن یکون موضع ثقته وشوراه .. وقد اتخذ الرسول علی أبا بکر وعمر وزراء له یستشیرهما فی کل أمر ویشرکها معه فی کل تصرف لیریهها علی یدیه ، بعد أن وجد فیهها الاستعداد والکفاءة لکی یخلفاه من بعده ، وقد ذکر علی ابن أبی طالب أنه کثیرا ما سمع الرسول عیا یقول « جئت أنا وأبو بکر وعمر ، وخرجت أنا وأبو بکر وعمر ، وخرجت أنا

روى الإمام أحمد عن معاذ بن جبل رضى الله عنه أن رسول الله عليه قال « إن الشيطان ذئب الإنسان كذئب الغنم ، يأخذ الشاة القاصية والناحية فإياكم والشعاب وعليكم بالجاعة » .

وأبو بكر وعمر » (١) ويُروى أنه قال لها « لو اجتمعتها في مشورة ما خالفتكما » (٢) .

وإن ورود آية الشوى في قوله تعالى :

﴿ وَالَّذِينَ اَسْتُجَابُواْ لِرَبِهِمْ وَأَقَامُواْ الصَّلَوٰةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْتُنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ (٣) يَفيد أن صفة الشورى وردت بين ركنين عظيمين من أركان الإسلام . الصلاة والزكاة ، وأن ورودها بينها يؤكد على أن الشورى ركن له أهميته العظمى فى حسن النتائج التى تتولد عنها ، إضافة إلى الصفات الأخرى السابقة واللاحقة لصفة الشورى ، والتى يمتدح الله بها المؤمنين (٤) .

وكأنما يريد الله سبحانه من إيراد صفة الشورى بين عدد من الصفات الأخرى المميزة للمؤمنين فى أخلاقهم وفى سلوكهم ، وفى عبادتهم ، أنها أصيلة فيهم ، وان من لم يأخذ بالشورى ، حاكما كان أو محكوما ، فقد أخل بصفة من الصفات التي وصف الله بها عباده المؤمنين .. وهذا غير وارد بحقهم .

وهذا التعداد لصفات المؤمنين ، هو فى حقيقته تذكير لكل مؤمن من أن عليه أن لا يفرط بأى صفة من هذه الصفات ، وأن عليه أن يعود إلى التخلق بالصفة التى قصّر فيها ، لأنّ من صفات

 <sup>(</sup>۱) رواه الإمام مسلم في صحيحه في باب مرافقة الصديق والفاروق للنبي على .

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد في مسنده .

<sup>(</sup>٣) سورة الشوري الآية ٣٨

 <sup>(</sup>٤) أفردت فصلاً خاصا بتفصيل الآيات الواردة قبل آية الشورى وبعدها من هذا
 الكتاب .

المؤمنين أيضا ، الإنابة إلى الحق مصداقا لقوله تعالى :

إن اللين اتقوا إذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا فإذا
هم مبصرون (١)

المبحث الثاني:

الآية الثانية: ﴿وشاورهم في الأمر﴾ (١) وطريقة المشاورة

إن هذه الآية تتضمن الأمر من الله سبحانه وتعالى لنبيه عليه الصلاة والسلام فى أن يشاور صحابته ، على الرغم من مخالفتهم لأوامره فى غزوة أُحد ، وعلى الرغم مما أصابه شخصيا من أذى ، وما افتقده من صحابته ، وبخاصة عمه حمزة رضى الله عنه .

وهذا الأمر من الله سبحانه وتعالى لنبيه عَلَيْكُ نزل عليه بصفته ولى أمر المؤمنين ، وليس نبيا ، يبلّغ عن ربه ، وهو تذكير لمن يلى أمر المسلمين من بعده أن لا يتخلوا عن الشورى ، مهاكان الأمر ،

<sup>(</sup>۱) ولما كان العبد لابد أن يغفل وينال منه الشيطان الذي لا يزال مرابطاً بنتظر غرّته وغفلته ، ذكر تعالى علامة المتقبن من الغاوين ، وإن المتتى إذا أحس بذنب ومسه طائف من الشيطان فأذنب بفعل عرم أأو ترك واجب تذكر من أي باب أتي ومن أي مدخل دخل الشيطان عليه ، وتذكر ما أوجب الله عليه ، وما عليه من لوازم الايمان فأبصر واستغفر الله تعالى واستدرك ما فرط منه بالتوبة النصوح والحسنات الكثيرة فرد شيطانه خاسئًا حسيرًا قد أفسد عليه كل ما أدركه منه . (من كتاب تبسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للأستاذ الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدى ج ٣ ص ٢٦) .

 <sup>(</sup>۲) أفردت فصلاً مستقلاً لدراسة مدلول هذه الآية وسبب ورودها يغنى عن التوسع أو التكرار .

لأن الشورى من قواعد الشريعة وعزائم الأحكام وهى ركن من أركان الحكم الإسلامى ، وإن من لا يستشير أهل العلم والدين ، فعزله واجب ، هذا ما لا خلاف عليه (١) . لأنه خرج عن أمر الله وأخل بصفة من صفات الإيمان .

وإن من الواجب على الولاة مشاورة العلماء فيما لا يعلمون ، وفيما أشكل عليهم من أمور الدين ، ووجوه الجيش فيما يتعلق بالحرب ، ووجوه الناس فيما يتعلق بالمصالح ، ووجوه الكتاب والوزراء والعمال فيما يتعلق بمصالح البلاد وعمارتها (٢) .

وهذا الأمر من الله تبارك وتعالى لنبيه عَلَيْكُ ﴿ وَشَاوِرَهُم فَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّالِقُلْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّامِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّا مِنْ اللَّالِمُ اللّه

الكريم ، ومن النص الكريم ، ومن النص العام ﴿وأموهم شورى بينهم ﴾ نستخرج وجوب استشارة ولى الأمر لأهل الرأى ممّن يثق بهم ويعتمدهم ، لأن الإنسان لا يستشير إلا من اعتقد فيه الاخلاص والعقل ، والتجربة ، وكان من أهل العلم والصلاح .

وإن مشاورة المسؤول ذوى الرأى وأصحاب الاختصاص يشركهم فى تحمل المسؤولية معه ، ولهذا كان من سداد الرأى وإصابته أن يكون شورى بين أهله ولا ينفرد به واحد .. (١)

<sup>(</sup>۱) من كتاب تفسير القرطبي ج ٤ ص ٢٤٩ منقولاً عن ابن عطية .

<sup>(</sup>۲) المرجع ذاته عن ابن خویزمنداد ص ۲۵۰ ، ومن هذا التعداد یتبین معنا من هم أهل الشوری .

<sup>(</sup>٣) عن الإمام النووي.

<sup>(</sup>٤) من كتاب أعلام الموقعين لابن القيم ج ١ ص ٨٤.

ومها بلغ الأمر بالمسؤول فإنه يتصرف لمصلحة غيره ، ويرجو أن يوفق في التوصل إلى تحقيق هذه المصلحة على خير وجه ، وإن إشراك غيره معه في تحمل المسؤولية ، تُبعد عنه تبعة التقصير فيما لو أن النتائج جاءت على غير ما يرجو ، فيقصر لوم اللائمين عنه ، ويحاولون ترضيته بأنه اجتهد ولكنه لم ينفرد باجتهاده ، فهم معه ، ولهم الأجر جميعا ، ويستمرون في تحرى الرأى الأصوب قدر وسعهم في كل أمر يشاورهم فيه ، فهو بهذا التصرف قد اكتسب ودهم ودعمهم واستمرار تعاونهم معه ، وهم بهذه المشاركة ، يتدربون على أسلوب الحكم والنظر إلى الأمور العامة ، وكأن كل واحد منهم هو المسؤول عن الجميع ..

كما أن مشاركة ذوى الرأى للمسؤول الأول فيا يعرضه عليهم من أمور يَرْتَجِي لها حلا \_ تجعلهم بحيطون بالمشكلات التي تجد عليهم ، ولم يسبق لها وقوع ، وأن يقفوا على تطورات هذه الأمور ودوافعها ومسبباتها ، فيكون رأيهم فيها أكثر تمشيا مع الوقائع ، مما لوكانوا بمعزل عن هذه المشاركة ، إذ لُولاها لَقَّل اهتمامهم بتتبع تطورات الأمور . وابتعدوا عن الميدان العام ، فتتغلب روح الانفرادية عليهم ويسىء الوضع ، وينقلب الحكم استبداديا ، مخالفا للتوجيه الإسلامي من أن الحكم شورى بين المسلمين ، وإن على الحاكم أن يستشير ، وأن يتحرى الرأى الأصوب من أصحاب الرأى وبعمل به .

إن هاتين الآيتين ﴿وأمرهم شورى بينهم﴾ ، ﴿وشاورهم فى الأمر﴾ يجعلان من الحكم الإسلامي حكما شوريا ، وفقا لما جرى

تنفيذه وتطبيقه عمليا من قبل الرسول على بصفته ولى أمر المسلمين ، فلم يكن أكثر منه مشاورة لأصحابه ، ولم يكن يتجاوز رأى أحدهم فيما إذا وجد فيه تحقق المصلحة . وكان يتقبل رأى صاحب الاختصاص فيما هو أصلح مما قدره ، عليه ، ولا يجد غضاضة في أن يتراجع عن رأيه ، أو تصرفه ، ويأخذ بما يتأكد أنه الرأى الواجب اتباعه ، أو الأخذ به ، كما فعل في النزول على ماء بدر ، وكما فعل بحفر الخندق .

وكان أيضاً حريصا على تعرف رأى ذوى العلاقة ، أو من لم يكن واثقا من موقفهم ، فيكرر قوله : « أشيروا على أيها الناس » حتى يفطن بعضهم إلى أنه يريدهم ، فيسارعون إلى بيان موقفهم وإعلان رأيهم فيا يريده منهم ، كما حصل عندما تأكد له إنه لابد من ملاقاة قريش في غزوة بدر ، وأن الأنصار لم يتضح له موقفهم من هذا اللقاء ، وهم الذين بايعوه على أن يحموه مما يحموا منه نساءهم وأبناءهم فيما إذا دخل بلدهم .. فلما أعلنوا موقفهم من أنهم معه حيث سار ، وأنهم تحت إمرته ، ويقاتلون من قاتل ويهادنون من هادن ، سرّه ذلك وبشرهم بنصر الله ..

وكذلك الأمر عندماكاد أن يتم اتفاقه مع زعيمى قبيلة غطفان على ثلث ثمار المدينة ، وأن ينسحبوا من قتاله ، ويتخلوا عن قريش ، لأنه وجد أن العرب رمت المسلمين عن قوس واحدة ، فأحب لهم أن يكسر شوكة بعضهم بالاتفاق معهم على مقدار معين من ثمار المدينة ..

فلها أعلم بذلك السعدين « سعد بن معاذ وسعد بن عبادة رضي

الله عنهما » وهما سيدا الأنصار ، أشارا عليه بما جعله يعدل عن توقيع هذه الاتفاقية مع غطفان دون تردد .. وذلك لأن الثمر هو ملك للأنصار ، وأن لابد قبل التصرف فيه أن يعرف رأى أصحابه ، وتقبلهم له .

ويتبين لنا من هذين الشاهدين أن الاستشارة كانت خاصة بالأنصار، ولم يستشر أحدا غيرهم، لأنهم أصحاب العلاقة بالموضوع، وهم الذين يجب أن يبدوا رأيهم فيه. (١)

إن حرص ولّى أمر المسلمين على مشاورة أهل الرأى قبل المبادرة بالتصرف، أو اتخاذ القرار فى ذلك يحقق المقصود من قوله تعالى وشاورهم فى الأمر، فإذا تم التداول فى هذا الأمر، وظهر للمسؤول الأول الرأى الأصوب سارع إلى تقبله وتنفيذه ، لأنه هو الرأى الذي عرص عليه .

وإن هذه المشاورة ليست سرا بين المسؤول ومستشاريه ، وإنما هي علنية يستمع إليها الموجودون جميعا ، وغالبا ما يسبق إلى إبداء الرأى كبار الصحابة ، وعندما لا يتقدم أحد بالاعتراض على هذا الرأى يسارع ولى الأمر إلى وضعه موضع التنفيذ . وإن سكوت الآخرين ، لا يعنى حجب رأيهم ، وإنما يعنى رضاهم بما استمعوا إليه ، وإذا ماكان في الموضوع أكثر من رأى ، اختار المسؤول الأول ما يجده أقرب إلى مصلحة المسلمين ، كما حصل في واقعة الشورى لأسرى بدر ، حيث كان الرسول عالم أميل إلى قبول

<sup>(</sup>١) ان تفصيل هذه الشواهد وارد في الفصل المخصص الماذج من صور الشورى في عهده ميالية .

الفداء لحاجة المسلمين إلى المال ، بغض النظر عن مخالفة هذا التصرف لما أراده الله سبحانه منهم لأنه سبحانه أراد من رسوله أن لا يقبل الفداء قبل الإثخان في قتل المشركين تخويفا لهم وردعا ، والإثخان هو الإكثار من القتل . ولم يسبق في هذا التصرف أن نزل وحى من الله ليكون الرسول على بنية منه ، ولذلك اجتهد رأيه بعد أن شاور الصحابة فما يرونه في هذا الأمر .

وإن هذا الاجتهاد من الرسول عَيْقَ ومن كان على رأيه ، لا يجعله موضع مؤاخذة ، ممّن خالفه الرأى ونزل القرآن بتأييده ، لأن التصرف كان وفقا لما اقتضته مصلحة المسلمين من حاجتهم إلى المال ، وإبقاءً على حياة أولئك الأسرى ، لعل الله سبحانه وتعالى أن يهديهم إلى الإسلام بعد ذلك .

غير أن تقدير الله سبحانه للوضع الذي كان عليه المسلمون من حيث التمكن من قتل مخالفيهم في أول لقاء تتجمع فيه صناديد قريش لقتال المسلمين ، لم ينتبه له من أشار بالفداء .. وذلك كله بتقدير من الله سبحانه ، ليعطى السابقة في الشورى أنها قد تخطىء أيضا في نتائجها . ولكن بعد المشاورة ، وهذا ما يخفف أثر وقع اعتراض المخالفين ، لأن الأمر لم يكن مبنيا على الاستبداد ، وإنما كان لكل وجهة نظر له مبرراتها ، وللمجتهد أجر ولو أخطأ ، لقوله على الله مبرداتها ، وللمجتهد أجر ولو أخطأ ، لقوله على الله مبرداتها ، وللمجتهد أجر ولو أخطأ ، وإذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران ، وإذا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري.

وإن الغرض من هذا الاستشهاد أن الشورى حصلت ، وأن ولي الأمر ، لم يتصرف بغياب أهل الرأى . أى أن الشورى ملزمة ، وعلى ولى الأمر أن يباشرها فى كل أمر من أمور المسلمين ، وذلك ، لعموم النص فى قوله تعالى : ﴿وَأَمُوهُم شُورِى بِينَهُم ﴾ ، أى لابد من جعله شورى قبل الإقدام على التصرف فيه ، ولقوله تعالى من جعله شورى قبل الإقدام على التصرف فيه ، ولقوله تعالى ﴿وَشَاوِرُهُم فَى الأَمْنِ الْمِرْ الْمُ اللهِ النص الأول ، لأن صيغته لا تتضمن نفسه أنه غير داخل فى شمول النص الأول ، لأن صيغته لا تتضمن الأمر .

وإن الطريقة التي كانت تتم فيها الشورى هي عرض الأمر المطلوب التداول فيه على أهل الرأى ، وأن من لديه رأى أو وجهة نظر يسارع في بيانها . وكانت الشورى تتم بمحضر من الناس المقيمين مع ولي الأمر ، ولم تكن تخرج عن نطاقهم ، لتوافر العدد الأكبر من أولى الرأى بصحبة ولي الأمر .

وإن شكليات الاستشارة لم تكن تخرج عن العهود فى ذاك الزمن ، أى عن المتعارف عليه فى طرح الموضوع على الشورى ، لأنه لم يتقدم أحد بطلب تغيير تلك الشكليات واستبدالها بطرق أخرى ، لأن الطرق أسباب ووسائل لا تراد لذواتها ، وإنما المراد غاياتها التى هى المقاصد (1) . والمقاصد هنا هى التوصل إلى الرأى الأصوب فى القضية أو الموضوع المطروح على الشورى .

وأن الرسول على مكلف من الله سبحانه وتعالى بتبين ما أنزل

<sup>(</sup>١) من كتاب اعلام الموقعين لابن القيم ج ٤ ص ٣٧٣.

الله ليهتدي الناس به ويعلموا وفق ذلك.

وإن أسبقيات الرسول عَلِيْكُ لم تخرج عن اتباع المتعارف عليه في هذا الصدد.

ويمكننا الاستدلال من بعض تصرفاته على إبجاد ممثلين عن مجموع الأمة يبلغون المسؤول آراءهم عن طريقهم وفقا لما رواه الإمام البخارى في صحيحه عن عروة بن الزبير، أنَّ مروان ابن الحكم والمسور بن مخرمة أخبراه أن رسول الله عليه قال حين أذن المسلمون في عتق سبى هوازن، أنى لا أدرى من أذن فيكم ممن لم يأذن، فارجعوا حتى يرفع إلينا عرفاؤكم أمركم. فرجع الناس، فكلمهم عرفاؤهم، فرجعوا إلى رسول الله عليه فأخبروه أن الناس قد طيبوا وأذنوا, وهذا يؤكد مشروعية إقامة العرفاء، لأن الإمام لا يمكنه أن يباشر جميع الأمور بنفسه، ولابد له ممن سلغه آداء الآخرين.



## الفصل الثالث

إعداد الصحابة لتحمل المسؤولية الكبرى

المبحث الأول \_ إعداد القرآن لهم .

المبحث الثاني \_ إعداد الرسول لهم .

المبحث الثالث \_ إعداد الصحابة بعضهم بعضا .







## إعداد كبار الصحابة للمسؤولية الكبرى

المبحث الأول: إعداد القرآن لهم:

يحملوا رسالته للناس كافة .

وهذه الرسالة ، هي الدين الإسلامي الذي ارتضاه الله سبحانه للناس ، ولم يرتض لهم دينا غيره ، هذا الدين الذي جاء متما للرسالات السابقة ومهيمنا عليها ، وجاء رسوله خاتم الأنبياء ، للناس جميعا .

وقد كان من سنة الله سبحانه ، أن يبعث في كل قوم واحد منهم أو أكثر من واحد يدعوهم إلى تنفيذ أوامر الله ، وذلك مصداقا لقوله تعالى ﴿وَإِن مِن أُمَّةٍ إِلاَّ خَلاَ فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ (١) ولقوله سبحانه ﴿وَمَا أَهْلَكُنّا مِن قَرْبَةٍ إِلاَّ لَهَا مُنذِرُونَ ﴾ (١) . وكان سبحانه يوالى إرسال الرسل ، فمن الناس من يؤمن بهم ، وقليل ما هم ، ومن الناس من يكفر بهم ، لأنهم جاءوا على خلاف ما يرغبون ،

<sup>(</sup>١) سورة فاطر الآية ٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء الآية ٢٠٨.

وقد يعمد بعضهم إلى قتل هؤلاء الرسل ، مصداقا لقوله تعالى ﴿ كُلَّمَا جَآءَهُمْ وَسُولُ بِمَا لاَ تَهْوَىٰ أَنفُسُهُمْ فَرِيقًا كَذَّبُواْ وَفَرِيقًا يَقَتُلُونَ ﴾ (١) .

غير أن الأمة المحمدية التي ختم الله بدينها وبرسولها الأديان السابقة ، والأنبياء والرسل جميعا ، لم يتركها بعد وفاة رسولها دون هاد أو مرشد ، وإنما جعل ذلك فيها ومنها ، لأن كل فرد منها مكلف بأن يبلغ رسالة هذا الدين \_ ضمن نطاق استطاعته \_ إلى من لا يعرفها ، وبذلك تكون مسؤوليته التبليغ ، مستمرة مع بقاء هذه الأمة الإسلامية (٢) ، وقد تكفل الله أن يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها دينها (٣) . وإن خير هذه الأمة بعد رسولها صحابته الكرام الذين تربوا على يديه ، واهتدوا بهديه ، واستنوا بسنته ، فكانوا خير مثل لمن جاء بعدهم ، فهم القدوة واستنوا بسنته ، فكانوا خير مثل لمن جاء بعدهم ، فهم القدوة الحسنة ، وهم الذين شهد الله لهم بأنهم خير أمة أخرجت للناس ، لالتزامهم بأوامر الله أخذا واجتنابا ، وقد قال عنهم عبد الله بن مسعود «إن الله اطلع في قلوب العباد فرأى قلب محمد علية خير قلوب العباد فاختاره لرسالته ، ثم اطلع في قلوب العباد بعده ، فرأى قلوب أصحابه خير قلوب العباد فاختارهم لصحبته (١) » .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة الآية ٧٠.

 <sup>(</sup>٢) إن هذه المسؤولية عظيمة جداً وقد يغفل عنها الكثيرون ، فيسيؤون التمثل بأخلاق الاسلام ، فيُظُنَّ أن الاسلام هو السبب ، فينفّرون الناس من هذا الدين بسوء تصرفاتهم ، فيتحملون وزر ذلك إلى قيام الساعة .

<sup>(</sup>٣) رواه الأمام أبو داود في أول الملاحم .

<sup>(</sup>٤) كتاب أعلام الموقعين لابن القيم ص ٦٥ و ٨٠ ج ١ .

ويقول الإمام الشافعي فيهم:

وقد أثنى الله تبارك وتعالى على أصحاب رسول الله عَلَيْكُمْ في القرآن والتوراة والإنجيل ، وسبق لهم على لسان رسول الله عَلَيْكُمْ من الفضل ما ليس لأحد بعدهم فرحمهم الله وهنأهم بما آتاهم من ذلك ببلوغ أعلى منازل الصديقين والشهداء والصالحين ، أدُّوا إلينا سنن رسول الله عُطِّيِّهِ ، وشاهدوه والوحى ينزل عليه فعلموا ما أراد رسول الله على عاما وخاصا وعزما ، وإرشادا ، وعرفوا من سنته ما عرفنا وجهلنا ، وهم فوقنا في كل علم واجتهاد وورع وعقل وأمر استدرك به علم واستنبط به ، وآراؤهم لنا أحمد ، وأولى بنا من

المبحث الثانى : إعداد الرسول لهم :

وإذا تتبعنا سيرة الرسول ﷺ مع أصحابه وجدناه أبا شفوقاً وبراً رحيا بهم ، وهو أولى بالمؤمنين منَّ أنفسهم وزوجاته أمهاتهم ، وقد وصفه ربه بقوله:

﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١)

وقد كان أعرف الناس بصحابته ، وبكفاءة كل منهم وإمكاناته واستعداده ، لذلك كان يوجههم حسب هذه المعرفة ، فيستفيد من كل منهم ما هو قادر عليه ، فما كانت تضيع عليه منهم موهبة ،

 <sup>(</sup>۱) كتاب أعلام الموقعين لابن القيم ص ٦٥ و ٨٠ ج ١ .
 (٢) سورة التوبة الآية ١٢٨ .

وكان كل واحد منهم حريصا على أن يزداد تقربا إليه ومحبة له وتمسكا بسنته والتزاما بهديه .. وكان أكثر الصحابة تقربا منه ، العشرة المبشرون بالجنة ، وعلى رأسهم الخلفاء الأربعة ــالذين حديث عنهم دون أن يحدد أشخاصهم ، باستثناء أحاديث قليلة كانت تشير إلى احتمال تتابعهم بعده ، منها قوله :

« فعليكم بسنتي وسنة الحلفاء الراشدين المهديين فتمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ » . . (١) ومنها :

« بينا أنا نائم رأيتني على قليب عليها دلو فنزعت منها ما شاء الله ثم أخذها ابن أبي قحافة فنزع منها ذنوبا أو ذنوبين ، وفي نزعه ضعف والله يغفر له ضعفه ، ثم استحالت غربا فأخذها ابن الخطاب فلم أر عبقريا من الناس ينزع نزع عمر حتى ضرب الناس ينزع نزع عمر حتى ضرب الناس مطن » (٢)

ويروى الإمام البخارى أنّ امرأة أتت النبي عَلَيْ فأمرها أن ترجع إليه ، قالت «أرأيت إن جئت ولم أجدك \_ كأنها تقول الموت \_ قال عَلَيْ إن لم تجديني فأتى أبا بكر».

وروى الطبراني من حديث عصمة بن مالك قال « قلنا يارسول

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في مسئده .

٧) متفق عليه وقد ذكر الإمام الشافعي تفسير هذا الحديث الأم فقال بعد أن ساقه « ومعني قوله» وفي نزعه ضعف. قصر مدته وعجلة موته وشغله بالحرب لأهل الردة عن الافتتاح والازدياد الذي بلغه عمر في طول مدته. وينقل ابن مسعود عن النبي عملي أنه طلب من أبي بكر أن يعبر الرؤيا فقال : إلي الأمر من بعدك ، ثم يليه عمر. قال : كذلك عبرها الملك ( فتح الباري ج ٧ ص ٣٩) والعطن : مبرك الإبل حول الماه. وضرب ذلك مثلاً لاتساع الناس في زمن عمر وما فتح الله عليهم من الأمطار ( النهاية في غريب الحديث والأثر) .

الله إلى من تدفع صدقات أموالنا بعدك؟ قال: « إلى أبي بكر الصديق » .

وروى الاساعيلي في معجمه من حديث سهل بن أبي خيثمة قال « بابع النبي عَلَيْهِ اعرابيا فسأله إن أتى عليه أجله من يقضيه ؟ فقال « أبو بكر . ثم سأله من يقضيه بعده ؟ قال : عمر » (١) .

وروى الإمام مسلم عن عائشة رضى الله عنها قالت قال لى رسول الله عليه في مرضه « ادعى لى أبا بكر أباك ، وأخاك ، حتى أكتب كتابا ، فإنى أخاف أن يتمنى متمن ، ويقول قائل أنا أولى ، ويأبى الله والمؤمنون إلا أبا بكر » .

إن هذه الأحاديث تشير إلى أن أبا بكر وعمر خلفاء الرسول من بعده ، لأنها كانا وزيريه وأحب الناس إليه ، وقلم يفارقانه ، مصداقا لما قاله على بن أبى طالب يوم وفاة عمر « وايم الله إن كنت لأظن أن يجعلك الله مع صاحبيك ، وذاك إلى كنت أكثر ما أسمع رسول الله عليه يقول « جئت أنا وأبو بكر وعمر ، ودخلت أنا وأبو بكر وعمر ، فإن كنت لأرجو وأبو بكر وعمر ، فإن كنت لأرجو أو لأظن أن يجعلك الله معها » (٢)

المبحث الثالث: إعداد الصحابة بعضهم بعضا: إن سيرة الخلفاء الراشدين ، وخاصة منهم ، أبا بكر الصديق ،

<sup>(</sup>۱) يقول الإمام ابن حجر العسقلاني في شرحه للحديث الذي رواه الإمام البخاري عن المرأة التي أنت النبي على أن حديث الطبراني إسناده ضعيف ، ولو ثبت كان أصرح في حديث الباب من الاشارة إلى أن أبا بكر الخليفة بعده . ( فتح الباري ج ٧ ص ٢٤) .

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام مسلم.

وعمر بن الخطاب تعطينا أوضح الأمثلة عن تطبيق مبدأ الشورى في خلافة كل منهما ، وذلك انهما كانا يتحريان فعل الرسول عليه وهديه في جميع أمورهما العامة والخاصة ، وكان إذا لم يجدا حكما في القرآن أو سنة عنه عليه الصلاة والسلام ، بعد السُؤال عن الصحابة في ذلك ، يستشيران الصحابة فما يعرض لهما ، وكانت مدة خلافة أبي بكر سنتين ونيف، واجّه فيها من المشكلات أصعبها ، ولولا أنه أهل لمواجهتها لكانت أثرت على مجرى الحياة الإسلامية في قابل أيامها ، ولكن صموده وثباته ، وإصراره على ما رآه انه الحق ، جعل الصحابة تُجْمِعُ على متابعته فها رآه ، في إنفاذ جيش أسامة ، وفي محاربة المرتدين ومانعي الزَّكاة ، حتى استقرت الأمور قبيل وفاته ، فجهز الجيوش لغزو الفرس والروم ، واطمأن إلى النصر الذي كان يلقاه المسلمون في معاركهم ، وكان من توفيق الله له أن أمر خالد بن الوليد في أن يتوجه إلى بلاد الشام لنجدة الجيوش الإسلامية التي تقف في مواجهة الأعداد الضخمة من الروم ، وكان من توفيق الله أيضا أن يقبل قادة الجيوش بعد مشاورةٍ وعرض لوقائع الجيوش المتحاربة أن يعهدوا لخالد بقيادة الجيوش المسلمة في موقعة اليرموك ، حيث أبلي المسلمون بلاء حسنا أكسبهم النصر، وأكسب الذين استشهدوا رضا ربهم والجنة .. وكان عمر بن الخطاب رضي الله عنه في نهاية هذه المعركة قد استلم الخلافة بعد وفاة أبي بكر رضي الله عنه ، وجزيرة العرب موحدةً تحت طاعته ، يعيىء منها الجيوش ليمد بها القادة في مختلف المواقع ، ولم يقع في زمن خلافته أي اضطراب داخلي ، يشغله كما شغل أبا

منه كانت بعض آثار توجيهات الرسول على في أصحابه ، الذين رباهم على يديه وأخرجهم للناس منارات هدى وأمثلة صادقة عن الإسلام الحي الذي كان يعيش فيهم ، وتنعكس إشعاعاته على من يتصلون بهم ، ومن يقرأون لهم ويدرسون سيرتهم إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها . رحمهم الله ورضى عنهم ، وأجزل لهم المثوبة بما هو أهله .

ومن فضائل عمر رضى الله عنه أنه ماكان يسمح لكبار الصحابة أن يغادروا المدينة \_ إلا للحج \_ وكان يقول لهم إن جهادكم مع رسول الله على يكفيكم استبقاءً لهم وحرصاً على الانتفاع من آرائهم وسبق صحبتهم لرسول الله .. وبذلك تحقق له أن يكونوا في مجلس شوراه ، وأن يستأنس بهم لأنهم من المؤمنين الذين شهد الله بصدق إيمانهم وأنهم خير أمة أخرجت للناس .





### الباب الثاني

ب التي نزلت فيها آيتا الشورى

FOR QURANIC THOU ويتضمن هذا الباب ما يلي :

االفصل اأول : وأمرهم شورى بينهم . الفصل الثاني : وشاورهم في الأمر .



# الفصل الأول: وأمرهم شورى بيهم

ويتضمن هذا الفصل الفروع التالية :

الفرع الأول : متاع الحياة الدنيا .

الفرع الثانى : الذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون .

الفرع الثالث : اجتناب كبائر الإثم والفواحش .

الفرع الرابع : وإذا ما غضبوا هم يغفرون .

الفرع الخامس : والذين استجابوا لربهم .

الفرع السادس: وأقاموا الصلاة.

الفرع السابع : وأمرهم شورى بينهم .

الفرع الثامن : ومما رزقناهم ينفقون .

الفرع التاسع : والذين إذا أصابهم البغي هم ينتصرون .

الفرع العاشر: ملخص سورة الشوري وما تدل عليه.





# الفصل الأول ـ وأمرهم شورى بينهم

إن قوله تعالى ﴿وأمرهم شورى بينهم ﴾ ورد ضمن آيات كريمة في سورة الشورى ، لما في سورة الشورى ، لما لمذه الكلمة من أهمية في التشريع الإسلامي .

وقد وردت هذه الآية بين ركنين عظيمين من أركان الإسلام ، وهما إقام الصلاة وإيتاء الزكاة (١١) .

وإننا إذا ما استعرضنا الآيات التي سبقت آية الشورى والآيات التي تلتها، وجدنا أن كلمة الشورى وردت ضمن صفات عدة يصف بها رب العالمين عباده المؤمنين فيقول جل من قائل:

إن لفظ الانفاق إذا ورد ذكره بعد الصلاة يراد به الزكاة وفقاً لما روى عن ابن عباس في هذا المعنى .

الناس ويبغون فى الأرض بغير الحق أولئك لهم عذاب أليم (۱) . هذه هى الآيات التى وصف بها رب العالمين الذين آمنوا ، وقد وردت ضمنها الصفة التى تنص على أن أمرهم شورى بينهم . ولما كانت هذه الصفات فى حقيقتها يغلب عليها أنها من أركان الدين ، لذلك وجدت لزوم شرح ما ترمى إليه بشكل موجز . لأتوصل بعدها إلى استخلاص ما تتضمنه هذه الصفة من أوامر ملزمة للمسلمين على اعتبار أنها قاعدة عامة من قواعد الحكم فى الإسلام .

#### الفرع الأول ـ متاع الحياة الدنيا :

إن التوجيه الالهي الكريم يبتدىء باعطاء وصف حقيقي لما يتعلق به الناس من انه متاع (٢) ، وانه مقصور على هذه الحياة الدنيا الزائلة ، وانه لا يغرى المؤمنين مها كان شأنه ، ، ليقينهم في أن الذي عند الله هو خير بما لا مجال معه للموازنة ، وانه باق على الدوام ، أي لا نفاد له ، بقاء الحياة الأخرى الدائمة .

ويعدد رب العالمين أوصاف الذين آمنوا الذين لا تغرنهم الحياة الدنيا ولا الذى فيها من متاع لله مهاكان مقدار هذا المتاع ونوعه ، لأنهم ، وان استعملوه هو استهلكوه ، أو تزينوا به ، فانه متاع زائل بزوال هذه الحياة الدنيا ، فهو وسيلة وليس غاية .

<sup>(</sup>١) سورة الشورى الآيات ٤٢/٣٦.

 <sup>(</sup>٢) المتاع: هو كل ما ينتفع به من عروض الدنيا ، قليلها وكثيرها ( من كتاب النهاية في غريب الحديث والأثر) لابن الأثير مادة متع.

وقد سبق لرب العالمين أن عدد ما تتعلق به النفس الانسانية وتحرص عليه فى سورة آل عمران بقوله ﴿زُيّن للناس حب الشهوات من النساء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والحيل المسوّمة والأنعام والحرث ذلك متاع الحياة الدنيا والله عنده حسن المآب ﴾ (١).

إن هذا كله هو متاع \_ ومتاع إلى حين \_ ، وقد زيّنه رب العالمين للنفس الانسانية لتنتفع به فى هذه الحياة الدنيا دون أن تجعله غاية لما تعيش لأجله وتموت لأجله .. لأن تحريم التمتع بما أحلّه الله لا يستقيم معه أمر ولا يتفق مع ما ترمى إليه الشريعة من استمرار النوع بالتزاوج ، ومن الكسب للإنفاق على النفس وعلى من تجب إعالته ، وللانفاق فى سبيل الله .. وللتقوى به واعداد القوة التي أمر بها رب العالمين حيث ختم هذا الأمر بوجوب الانفاق .. (٢) وما تتطلبه الحياة الدنيا من مستلزمات لا تتحقق إن لم يأخذ بها الانسان بالأسباب ، شريطة أن لا يتجاوز الحد أو أن يطغى .

وإن متع الحياة الدنيا والطيبات من الرزق يتنعم بها البشر جميعاً مؤمنهم وكافرهم ، غير أن هذه النعم خالصة للمؤمنين يوم القيامة ، لقوله سيحانه :

﴿قُل من حَرِّم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآية ١٤.

 <sup>(</sup>۲) وذلك في قوله تعالى في سورة الأنفال ﴿وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الحيل ثرهبون به عدو الله وعدوكم وآخرين من دونهم لا تعلمونهم الله يعلمهم وما تنفقوا من شيء في سبيل الله يوف إليكم وأنتم لا تظلمون الآية ٦٠.

قل هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون (١)

### الفرع الثاني \_ الذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون :

إن متاع الدنيا الذي هو بلاغ (٢) لا يوازن بما أعده الله لعباده المتقين ، ومن هم هؤلاء المتقون ؟ هم الذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون . فمن هم الذين آمنوا ؟ (٣)

إن الجواب عن هذا التساؤل نجده في عديد من الآيات القرآنية التي تعدد صفاتهم لتبين من هم ، غير أنني سأقتصر فيما يلي على الوصف الذي يصفهم به رب العالمين في معرض ذكر الشورى وأنها من صفاتهم وأنها هي التي سببت استحقاقهم لهذا الفضل العظيم ، وأول هذه الصفات انهم على ربهم يتوكلون .

فما هو المقصود من التوكل؟

إن التوكل: هو الإعداد والاستعداد، هو الأخذ بالأسباب، مع الاعتماد على الله وليس على هذه الأسباب: فالتوكل لا يتعارض مع الأخذ بالأسباب، بل هو من متماته، لأن التوكل على الله يوجب الأخذ بالأسباب، ثم يَترك المراء الأمر إلى الله ويَعتمد عليه دون نظر إلى النتائج التي ستنتج عن الأخذ بالأسباب.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف الآية ٣٢.

٢) البلاغ: ما يتبلغ ويتوصل به إلى الشيء المطلوب وقد ورد في الحديث قوله عليه (واجعل ما أنزلت لنا قوة وبلاغا إلى حين)

<sup>(</sup>٣) الآيات ١١/١ من سورة المؤمنون والآيات ١٦/٥٧ من السورة ذاتها التي تعدد صفات المؤمنين.

فالتوكل فى حقيقته هو الاعداد والاستعداد والتصرف وفقاً لما أمر الله دون التفات إلى النتائج بعد ان فوض الانسان المسلم أمره إلى الله .

وهكذا فان النصر هو من عند الله ، لا بكثرة العَدد ولا العِدَد ، غير أن الواجب \_ كما سبق ذكره \_ هو الاعداد والاستعداد ، أى الأخذ بالأسباب ، دون اعتقاد بأن النصر يأتى بسبب ذلك وإنما هو من عند الله . ولنتذكر قول الله تعالى فى معرض الحديث عن غزوة حنين :

(لقد نصركم الله في مواطن كثيرة ويوم حنين إذ أعجبتكم كثرتكم فلم تغن عنكم شيئا وضاقت عليكم الأرض بما رحبت ثم وليتم مدبرين (١١).

U ) وقوله تعالى في معرض حديثه عن غزوة أحد :

﴿إِذْ هَمْتَ طَائِفَتَانَ مَنْكُم أَنْ تَفْشُلًا وَاللّهُ وَلِيهُمَا وَعَلَى اللّهُ فَلَيْتُوكُلُ المُؤْمِنُونُ﴾ (٢) لا على أى شيء آخر مادام القتال في سبيل الله . . ولكن مع الاعداد والاستعداد . .

ويُذَكِّرُ رب العالمين المسلمين بنصره كهم يوم بدر على قلة عددهم آنئذ فيقول:

﴿ وَلَقَد نَصَرَكُم الله ببدر وأنتم أَذَلَهُ فَاتَقُوا الله لَعَلَكُمُ تَشْكُرُونَ ﴾ (٣)

ويخاطب الله تبارك وتعالى رحزكه الكريم بمناسبة غزوة أحد

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الآية ٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران الآية ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران الآية ١٢٣.

مذكّرا له بما جبل عليه من رحمة ، كانت السبب فى أن تلتف حوله القلوب ، وموجهاً له بأن يعفو عمن خالف أوامره وأن يستغفر لهم (١) فيقول : ﴿فَهَا رَحْمَةُ مِنَ اللهَ لَنْتَ لَهُمْ وَلُو كُنْتَ فَظاً غَلَيْظُ اللهُ لِنْتَ لَهُمْ وَلُو كُنْتَ فَظاً غَلَيْظُ اللهُ لِانفضوا مِن حولك فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم فى الله لانفضوا من حولك فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم فى الأمر فاذا عزمت فتوكل على الله إن الله يحب المتوكلين (١)

إن هذا التوجيه الكريم بتضمن الأمر لرسوله على النه على الرغم مما أصابه بسبب مخالفة الرماة لأوامره ، بأن يعفو عنهم ويستغفر لهم ، وان يشاورهم في الأمر .. فاذا عزم ، فليتوكل على الله . إن التأكيد على وجوب المشاورة ، مها كانت النتائج التي أعقبت مخالفتهم له ، يجعل من الشورى مبدأ الزاميا لولى الأمر مها كانت الأحوال .. يلتزم به كل مسؤول في الأمة ، فعليه أن يشاور وأن يقلب وجوه الرأى في الأمر المعروض على الشورى ، وأن يتم الأخذ \_ بعد المشاورة \_ بما تبين انه الأصلح ، فاذا عزم الأمر ووضحت الفكرة ، وجب التصميم على ذلك ثم التوكل على الله في تنفيذ ما انعقد عليه العزم ، لأن الله هو المتصرف في الأمور كلها ولأنه سبحانه يحب المتوكلين عليه ، وأنه لا خاذل لمن ينصره الله ،

<sup>(</sup>۱) مخالفة الرماة فى ترك أماكنهم التى أمرهم الرسول على بأن لا يبارحوها مهاكانت النتائج غير أنهم الدفعوا وراء الغنيمة بعد أن ولى المشركون هاربين على الرغم من تحذير آمرهم لهم من مخالفة أمر الرسول ، متصورين أنه لم يعد للمشركين من عودة ، فتركوا بهذا التصرف الثغرة الحصينة خالية فاندفع منها المشركون بخيوهم فكانت سببًا فى أن تنقلب المعركة لصالحهم وأن يصاب الرسول بشخصه وبحمزة عمه ...

ولا ناصر لمن يخذله ، لكن التوكل على الله هو من صفات المؤمنين .

ويختم رب العالمين الآيات المتعلقة بغزوة أحد مبيناً مصير الذين استشهدوا في هذه المعركة ، وانهم أى المؤمنين ، على الرغم مما أصابهم ، ملتزموك بعقيدتهم وبايمانهم بالله ، وان ما يقال لهم عن أعدائهم ، وعن الحشود التي جمعوها لقتالهم ، لا يخيفهم ، بل على العكس من ذلك ، فانه دافع لهم لكى يزدادوا إيمانا ، لأن حسبهم الله ، وهو نعم الوكيل ..

يقول الله تبارك وتعالى :

ولا بحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أمواتاً بل أحياء عند ربهم يرزقون \* فرحين بما آتاهم الله من فضله ويستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم من خلفهم ألا خوف عليهم ولا هم يحزنون \* الذين استجابوا لله وللرسول من بعد ما أصابهم القرح للذين أحسنوا منهم واتقوا أجر عظيم \* الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم إيمانا وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل \* فانقلبوا بعمة من الله وفضل لم يمسسهم سوء واتبعوا رضوان الله والله ذو فضل عظيم الله عليم عليم الله عليم فضل عظيم الله عليم فضل عظيم الله عليم في الله والله في المناس عظيم الله والله في الله عليم الله عليم الله والله في الله عليم الله عليم الله والله في الله والله في المناس عظيم الله والله والله في الله في الله والله الله والله في الله والله والله والله في الله والله والله

هذه هى عاقبة التوكل على الله، وهذا هو المقصود من التوكل، وهو أن يأخذ الانسان المسلم بالأسباب، وأن يستجيب لله ولرسوله، وإن يترك الأمر بعد ذلك لله رب العالمين..

ولهذا كان التوكل على الله من صفات المؤمنين، وهو تبع

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآيات ١٧٤/١٦٩.

لإيمانهم بالله لقوله تعالى ﴿للذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون﴾.

### الفرع الثالث \_ اجتناب كبائر الإثم والفواحش :

وتأتينا الصفة الثانية من صفاب المؤمنين التي تسبق بيان حالهم من أن ﴿أُمُوهُم شُورِي بِينهُم﴾ ، هذه الصفة هي اجتناب كبائر الأثم والفواحش .

إن الاثم هو جماع الشروركلها ، وتدخل فى شموله الفواحش ، كما أن البذ هو جماع أمور الخيركلها وتدخل فى شموله التقوى . وقد ورد الأمر من الله سبحانه للمؤمنين بأن يتعاونوا على البر والتقوى ، ونهاهم أن يكون تعاونهم على الإثم والعدوان (١١) .

ولما كانت التقوى حاجزاً للمؤمن عن ارتكاب ما لا يتفق مع البر، قرن الله سبحانه التقوى مع البر، لينصرف المؤمن إلى أعمال الخير في جميع أحواله، وان لم يكن قادراً على ذلك فلا أقل من أن يحجم عن الشر، فيكون احجامه هذا من أعمال الخير، أي من أعمال البروتكون تقواه، أي ابتعاده عن ارتكاب الشر مساعداً له في اكتساب الأجر من الله. (٢)

وإن ورود كلمة (الفواحش) مضافة إلى الإثم ، تقابل كلمة

<sup>(</sup>١) وذلك في قوله تعالى في سورة المائدة هوتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الاثم والعدوان، الآية ٢.

<sup>(</sup>٢) لقوله عليه : غلى كل مسلم صدقة ، قالوا فإن لم يجد ، قال فيعمل بيديه فينفع نفسه ويتصدق ، قالوا فإن لم يستطع أو لم يفعل ، قال فيعين ذا الحاجة الملهوف ، قالوا فإن لم يفعل ، قال فيأمر بالخير ، أو قال بالمعروف ، قالوا فإن لم يفعل ، قال فيمسك عن الشر فإنه له صدقة .

العدوان الواردة فى أمر الله بالتعاون وألا يكون على الإثم والعدوان . لأن مرتكب الفواحش معتدٍ بتصرفه على غيره ، ويكون ارتكابه للفاحشة ـ أية فاحشة ـ عدوانا على الآخرين ، وأى عدوان .

وكلمة (الاجتناب) تفيد معنى الابتعاد ، وعدم الاقتراب ، إضافة إلى ما تتضمنه من معنى النهى أصلاً عن مقارفة الشيء الذي يدخل فى شمول الإثم والفواحش .

لأن الاقتراب من الشيء الممنوع قد يدفع بالانسان إلى مقارفته \_ ومن حهم حول الحمى أوشك أن يقع فيه \_ ، أو على الأقل يدفع به هذا الاقتراب إلى الاعتياد على رؤيته وبالتالى إلى عدم استنكاره ، وأخيراً إلى الوقوع فيه . .

وهذا القول من الله يعطينا معنى تحرز المؤمنين مما يشينهم ويسىء إلى سمعتهم ، وحرصهم على الابتعاد عن مواطن الريبة والشبهات لقوله عليلية :

«الحلال بين والحرام بين وبينهما أمور مشتبهة فهن ترك ما شُبِّه عليه من الإثم كان لما استبان أترك ، ومن اجترأ على ما يشك فيه من الاثم أوشك أن يواقع ما استبان ، والمعاصى حمى الله ، ومن يرتع حول الحمى يوشك أن يواقعه» (١) .

وان اجتناب كبائر الإثم والفواحش ، يفيد طهارة القلب واستقامة السلوك . وحسن التعايش مع الآخرين .. ومن يحرص على أن يتخلق بهذه الصفات الإيمانية ، تكون اشعاعاته الخيّرة هي

<sup>(</sup>١) رواه الإمام البخاري.

الغالبة على تصرفاته. وهذا ما يدعو إليه الاسلام فى جميع أوامره ونواهيه .

### الفرع الرابع ـ وإذا ما غضبوا هم يغفرون .

ان الغضب لا يكون مذموما الا إذا خرج فيه الانسان المسلم عن طبيعته الخيّرة ، وانساق وراء انفعالاته المودية به إلى سوء التصرف بالقول والعمل .. وان من يملك نفسه عند الغضب هو الانسان السويّ القويّ (۱) .

وقد كان عليه الصلاة والسلام لا يغضب لنفسه فيما إذا نال أحد منه ، وإنما كان يغضب إذا انتُهكت حرمات الله ، أى أنه كان يغضب لله ، فاذا غضب لله لم يقم لغضبه شيء .

فالرسول عَيْنِ كَانَ يَغْفَرُ لَمْنَ يَحَاوِلُ إغضابِه لذاته ، وكان يدرأ السيئة بالحسنة ، وهذا الخُلُق من صفات اكفضل التي تتايز بها هذه الأمة استناداً إلى بوجيهات الله سبحانه وتعالى ، في أن يدفع الانسان المسلم السيئة بالحسنة ، ليكتسب \_ في النتيجة \_ قلوب أعدائه . (٢)

ولنتذكر موقف الرسول عليه من أعدائه يوم فتح مكة ، وكيف عاملهم ، بعد أن تمكن منهم .. فلقد عفا عنهم وتركهم

<sup>(</sup>۱) لقوله عليه السديد بالصرعة إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب ، رواه الأمام البخاري هو وسابقه .

 <sup>(</sup>۲) لقوله تبارك وتعالى ﴿ولا تستوى الحسنة ولا السيئة ادفع بالتي هى أحسن فإذا
 الذى بينك وبينه عداوة كأنه ولى حمم ﴾ سورة فصلت الآية ٣٤

لأنفسهم ، وقال «لا تثريب عليكم اليوم .. اذهبوا فأنتم الطلقاء» فكان لهذا التصرف المثالى الحميد ، أن أقبلوا يدخلون في دين الله أفواجا .

### الفوع الحامس ـ والذين استجابوا لربهم .

إن الاستجابة لله تعنى الالتزام بأوامره واجتناب نواهيه ، فيتحقق الخير لمن يأخذ نفسه بذلك ، وقد اشترص رب العالمين لمن يستجيب لدعوته ودعوة رسوله الحياة المثلى وذلك في قوله :

﴿ يِا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجْيَبُوا للهُ وَللرسُولُ إِذَا دَعَاكُمُ لمَّا

يعييكم ﴾ . (١)

الأن في هذه الاستجابة تتحقق الحياة ـ بكل معانيها ـ ، وقد تحققت فعلاً لمن استجاب من المؤمنين الأولين ، فأخرجهم بها الله من الظلمات إلى النور ، ومكّن لهم في الأرض ، وجعلهم منارات هدى لمن يأتى بعدهم ، ويرغب في التأسى بهم ..

وإننا نقرأ قوله تعالى فى هذه الآيات التى نحن بصدد تعداد بعض آثارها ، ان الذين آمنوا ، هم الذين استجابوا لربهم فعلاً (٢) ، أى أنهم سارعوا بتلبية نداء الله بعد دعوته لهم ، فأصبحوا مستجيبين له حقاً ، ولذلك فان لهم من الله الحسنى (٣) .

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال الآية ٢٤ ويقول سبحانه ﴿وَإِذَا سَأَلُكُ عَبَادَى عَنَى فَإِنَى قَرْمِبُ أَجِيبُ دَعَقَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

 <sup>(</sup>٢) يقول الله تبارك وتعالى ﴿إنما يستجيب اللين يسمعون ﴾ الأنعام الآية ٣٦.

 <sup>(</sup>٣) يقول الله تبارك وتعالى ﴿ لللَّذِين استجابوا لربهم الحسنى ﴾ سورة الرعد الآية ١٨ .

وإن من طبيعة الايمان بالله ، ومن مستلزماته ، الاستجابة له والإنابة إليه . ولهذا فان الله سبحانه يقرر هنا صفات المؤمنين بعد تخلقهم بها ، وأنها أصبحت لاصقة بهم ، لا انفصام لهم عنها ، وقد وردت بصيغة الماضى (استجابوا لربهم) لأنها أصبحت صفة ماضية فيهم .

#### الفرع السادس ـ وأقاموا الصلاة .

يقول الله تبارك وتعالى : ﴿إِن الصلاة كانت على المؤمنين كتابا موقوتاً ﴾ . (١)

ولهذا فان الذين آمنوا لن يتوانوا لحظة عن إقامة الصلاة فى أوقاتها .. مهاكانت حالهم وظروفهم ، فى حرب ، أو فى سفر ، أو فى سلم واستقرار .. لأن الصلاة فريضة الله على عباده . وهى الركن الثانى من أركان الدين بعد توحيد الله وإفراده بالعبودية وان محمداً عبده ورسوله ..

وأن معنى (وأقاموا الصلاة) يفيد حسن أدائهم لها ومداومتهم عليها ، لأنها لا تتم الا بتوجه الانسان المسلم إلى ربه مخلصا له العبادة ، فهى صلة بين العبد وربه ، يقف أمامه خمس مرات فى اليوم ، يتطهر بها من ذنوبه وآثامه ـ دون الكبائر ـ كما يتطهر الانسان فى ظاهره لو أنه اغتسل خمس مرات فى اليوم ، إضافة إلى النوافل التى يؤديها فى جوف الليل بعيداً عن كل شاغل أو رياء . وإن صلاة الجماعة لا تؤتى ثمارها إن لم تكن مع الجماعة لما فى

<sup>(</sup>١) سورة النساء الآية ١٠٣.

ذلك من تحقیق لمعنی صیغة الجمع الواردة فی كلمة (وأقاموا) ، وفی كلمة (وأمرهم شوری بینهم) .. إلى آخر صیغ الجمع الواردة فی هذه الآبات .

واعتقد أن ما تحققه الصلاة مع الجماعة من آثار إيجابية لا يستطيع أن ينكرها أحد .. فهى التوجه إلى الله معا فى صفوف متراصة نحو قبلتهم الواحدة ، متابعين لإمامهم ، يركعون بركوعه ويسجدون بسجوده ، لا يشذ عن ذلك أحد منهم .. فهى من حيث الشكل الذى يظهرون فيه كأنهم قطعة جيش واحدة ، وهم من حيث المضمون متعلقون بالله لا يصرفهم عنه أى صارف ، وكأنهم جسد واحد ، يخفق فيه قلب واحد ، يشغلهم اعتقاد بإله واحد ، يعبدونه خوفاً وطمعاً ... خوفاً من أن لا تكون عبادتهم هذه مقبولة عنده ، وطمعاً فى رضوانه وما أعده لهم من ثواب عظم ...

وإن الآثار الاجتماعية للصلاة كثيرة جداً ، فهي أولاً تطهير للبدن ، وتطهير للنفس ، وهي سلوك موحد للمسلمين جميعاً ، وهي وقوف بين يدى الله في أوقات محددة ، وهي كشف للحساب مع الله المطلع على خفايا النفس الانسانية ، فيمتنع على المصلى المخلص في صلاته \_ أن يخضع لوساوس نفسه أو لوساوس الشيطان ، لأنه يكبر الله في مطلع كل حركة يقوم بها في صلاته .. وبذلك يقتلع من نفسه ما لا يتفق وحرصه على ابتغاء مرضاة الله ، فعطه علانته كا طهرت سربرته .

وهي لجوء إلى الله ومثول بين يديه ، يجد فيها المؤمن راحته

النفسية بعد ما أرهقه نصب الدنيا ، كما كان يقول المصطفى ـ صلوات الله وسلامه عليه ـ لبلال «أرحنا بها يا بلال ..» إلى آخر هذه المعانى المعروفة للصلاة .

#### الفرع السابع ـ وأمرهم شورى بينهم .

إن هذا القول من الله سبحانه إعجاز باللفظ واعجاز بالمعنى ، لأنه يجمع فى مضمونه أموراً كثيرة تتفرع عنه ، فاذا أخذنا كلمة (وأمرهم) نجدها عامة شاملة كل أمر يتعلق بالجاعة المسلمة ، وبذلك تكون الشورى واجبة فى الشؤون المشتركة بين المسلمين ، ذات الأثر المتعدى عليهم جميعاً ، أفراد وجاعات .. وقد سبق وذكرت أن أمر الله سبحانه لنبيه المصطفى (وشاورهم فى الأمر) يدخل فى شمول كلمة (وأمرهم شورى بينهم) ، لأن ولى الأمر هو أحد أفراد الأمة ، بل هو أعظمهم مسؤولية ، ولما كانت كلمة (وأمرهم شورى) من صيغ العموم ، فان كلمة (وشاورهم فى الأمر) تدخل فى شمول هذه الصيغة ، فلا يصح أن ينفرد رئيس الدولة باتخاذ أى قرار له مساس بالأمة دون الرجوع إليها ..

وقد وردت هذه الآية ، أو هذه الصفة الايمانية ، بين صفات أخرى سابقة ولاحقة تأخذ جميعها مفهوم التحديد لما يجب أن تكون عليه الجماعة المسلمة ، أو لما هي عليه ، لأنها جاءت بصيغة التقرير لواقع الذين آمنوا ..

وان توسط هذه الصفة بين الصلاة والزكاة يفيد وجوب تحقق هذه الصفة فى المؤمنين ، كما وجبت عليهم الصلاة وكما وجبت عليهم الزكاة .. أى ان الشورى ليست تخييرية بل هى الزامية . وان هذا الالزام لا يخص فرداً أو فئة من الأمة ، بل إن الأمة جميعها تشترك في هذا الالتزام وهذه المسؤولية .

وإننى لا استطيع أن أخصص هذا التوجيه الإلهى بناحية دون أخرى مادام اللفظ قد ورد عاما ، وشاملاً لكل معنى يحتمل أن يدخل فى مضمونه ..

ولهذا وجدنا ان الرسول \_ صلوات الله وسلامه عليه \_ طبّق هذا المفهوم ، مفهوم الشورى ، فى شؤونه الحاصة ، كما طبقها فى الشؤون العامة . . وتأسّى به من خَلَفَهُ فى ولاية الأمة ، فكانت صفة مميزة لهم فى سلوكهم الفردى وفى تصرفهم برعاياهم .

وهكذا نستطيع أن نقول أن مبدأ الشورى فى الاسلام لم يرد قصراً على نظام الحكم، وإنما شمل الأمور الادارية والعلمية والثقافية والاجتماعية الأخرى، إضافة إلى النواحى الشخصية فى منطلقات الفرد المسلم. (١)

ولما كانت الشورى في الأمور السياسية (أي في سياسة الدولة العامة) لها الأثر الأكبر ، لذلك ورد أمره تعالى لرئيس الدولة (ممثلاً

<sup>(</sup>۱) فقد استشار النبي على في قصة الافك ، علياً واستشار اسامة واستشار بريرة ، كما استشار زوجته زينب بنت جحش ثم قام في المسجد خطيباً وقال «اشيروا على في أناس أَبْلُوا أهلي ».. أي رموهم بما لا يليق) .. كما ورد التشاور أمراً من الله سبحانه في حالة الطلاق بين الزوجين وذلك فن قوله تعالى ﴿ وَانْ أَرَادًا فَصَالاً عَنْ تُراضَ منها وتشاور فلا جناح عليها في البقرة ٣٣٣ وكذنك ورد الأمر من الله سبحانه في أن يتم الاتفاق بعد تشاور في حالة إرضاع الولد بلفظ ﴿ وَأَتْمُرُوا بِينكُم بمعروف ﴾ الطلاق ٢.

آنئذ بالرسول علي بأن يشاور أمنه بالأمر الذي يعمهم جميعاً.. ومن هذا الأمر الإلهي، ومن هذا الوصف الايماني الذي وصفهم به ربهم، تكوَّن مبدأ الشوري في الاسلام وأصبح قاعدة عامة ملزمة للحاكم والمحكوم.

#### الفرع الثامن ـ ومما رزقناهم ينفقون .

إن هذه الصفة الايمانية تشير إلى مسارعة من اتصف بها إلى الانفاق فة سبيل الله ، أى إلى بذل مازاد على حاجاته الضرورية عند الاقتضاء \_ ابتغاء مرضاة الله ، وذلك فى تغطية النفقات التى أوجبها دخول بعض الفقراء فى دين الله أو شراء بعض من أسلم من

الأرقاء وإعتاقهم .. ويلاحظ أن سورة الشورى سورة مكية ، وان الزكاة لم تفرض على المسلمين في العهد المكي . غير أن المؤمنين في هذا العهد يتصفون بصفات ابْعَدَت عنهم البخل والنفاق ، لأننا لا نجد في القرآن المكي (الذي نزل في العهد المكي) ذكر البخل إلّا مرةً واحدة في سورة الأعلى عند الموازنة بين المؤمن والمشرك ، بين من أعطى واتتي وصدق بالحسني ، وبين من بخل واستغني وكذّب بالحسني ... وكذلك النفاق ، فان ذكره لم يرد في هذا العهد ، لأن المؤمنين وهم السابقون الأولون ـ كانت أموالهم وأرواحهم مرصودة في سبيل الله .. وقد تخلوا عن أموالهم وديارهم ، وهجروا أوطانهم فراراً بدينهم .. ومن يفعل ذلك يبتعد في دوافعه وسلوكه عن البخل والنفاق ..

وان ذكر الانفاق بعد ذكر الصلاة مباشرة يفيد معنى الزكاة ، وليس الانفاق التطوعى . وقد ورد ذكر الزكاة فى الآيات التى نزلت فى العهد المكى كثيراً ، وإن كانت لم تفرض فى ذلك العهد ، مما يعطى التأكيد على أن فرضيتها لا بد واردة أو كانت قائمة ، على قول من يقوك انهاكانت مفروضة ، ولكن مقاديرها لم تحدد بعد ، وكذلك لم تحدد الأموال التى تجب فيها .

ومها كان القول ، فان الزكاة لم تجب على أغنياء المسلمين فى العهد المكى ، لأن أموالهم كلها كانت مرصودة للدعوة ولصالح المسلمين .. وإن وصف المؤمنين بالمسارعة فى الانفاق تأكيد على وجوب هذه المسارعة ممن آتاه الله مالاً ، وترغيب لمن سيأتى بعدهم التأسى بهم ..

الفرع التاسع ــ والذين إذا أصابهم البغى هم ينتصرون .

إن النفس المؤمنة لا تخضع إلّا لله سبحانه ، ولذلك فهى عزيزة ، وقد قال الله جل ثناؤه : ﴿ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين ﴿(١) فهى (أى النفس المؤمنة) تأبى الضيم وتأبى الظلم ، وإذا ما بغى أحد عليها انتصرت لنفسها ، ما كان ذلك فى امكانيتها .

وهي بهذه الصفة تمتنع عن الظلم وعن البغي ، لأنها لا تحبه لنفسها فكيف تحبه لغيرها ؟ .

<sup>(</sup>١) سورة المنافقون الآية ٨.

وإن رد العدوان أو الانتصار من البغى لا مؤاخذة عليه ، وقد يكون احيانا واجباً لكيلا يتجرأ ضعفاء النفوس فيتادون فى عدوانهم ، لأنهم لم يجدوا أحداً يقف فى وجههم أو يحول دون استمرارهم فى عدوانهم .. ولهذا ورد قوله تعالى بعد هذه الآية في وجزاء سيئة سيئة مثلها ..

أما من تمكن من خصمه وأصبح قادراً على الانتصار منه فان التوجيه الاسلامي يهيب بالفرد المسلم أن يبادر إلى العفو والاصلاح ، لأن عاقبة ذلك أجدى في إزالة الضغائن ، والأحقاد من النفوس ، وإعادة الألفة والمودة بين الناس .. ومن يفعل ذلك فأجره على الله إنه لا يحب الظالمين ...

ويتمم سبحانه هذا التوجيه الإلهى مؤكداً ما سبق ذكره بقوله: هولمن انتصر بعد ظلمه فأولئك ما عليهم من سبيل. إنما السبيل على الذين يظلمون الناس ويبغون فى الأرض بغير الحق أولئك لهم عذاب أليم. ولمن صبر وغفر إن ذلك لمن عزم الأمور.

### الفرع العاشر\_ ملخص سورة الشورى .

إن هذه الآيات التي سبق ذكرها والمتضمنة وصف المؤمنين بأن هُمُوهُم شورى بينهم أبرزت أهمية الشورى وأنها قرينة الصفات الأخرى من حيث الوجوب ، وان السورة التي وردت فيها حملت اسم الشورى ، لأن الآيات التي تتضمنها هذه السورة تدور حول هذا المبدأ العظيم الذي أرشد إليه سبحانه وجعله صفة تتخلق بها

الأمة المؤمنة ...

وهذه السورة تبتدىء بتقربر مصدر الوحى وصفات الله الحسني ، وإن هذا الوحي أنزله رب العالمين على محمد قرآناً عربياً لينذر أم القرى ومن حولها ، ولينذرهم يوم القيامة ــ لا ريب فيه ــ وان كل اختلاف في أمور الدين والدنيا فحكمه إلى الله ، وانه سبحانه الخالق الرازق ، وإن هذا الوحى هو ذاته الذي سبق نزوله على الأنبياء من قبل ، وان تفرق أممهم لم يكن الا بعد أن قامت عليهم الحجة . وان الدين واحد ، وهو الحنيفية السمحاء ، وان الرسول مأمور بالدعزة إلى هذا الدبن والاستقامة عليه والعدل ببن الناس . وأن الذين لا يؤمنون بالساعة مشفقون منها ، ويعلمون أنها الحق . وأن لهم الحرية في الحياة الدنيا بأن يعملوا ويعتقدوا بما HT يشاؤون 7 غير أن الظالمين منهم لهم عذاب أليم . والذين آمنوا وعملوا الصالحات في روضات الجنات ، وإن الله بقبل التوبة عن عباده وبعفو عن السيئات. وهو الذي يحدد الرزق وينزل الغيث. و إن المصائب لقاء ماكسبت أيدى الناس ويعفو عن كثير. وان نعيم الدنيا لا قيمة له إذا ما قورن بما عند الله وما أعده للمؤمنين أصحاب الصفات العالية والتي منها أمرهم شورى بينهم .. وان من لم يكن منهم فهم الذين خسروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة .. فعليهم تدارك مافاتهم ، فان أعرضوا فهم وشأنهم ..

ويختتم سبحانه هذه السورة بما ابتدأها من ذكر الوحى الذى هو روح من أمره سبحانه ، جعله نوراً يهدى به من يشاء من عباده .. ولما كان هذا الوحى الذى افتتحت به السورة واختتمت هو القرآن الكريم ، وهو دستور المسلمين إلى يوم الدين ، فهو الذى تضمن فى أحكامه مبدأ الشورى ليكون قاعدة من قواعد الحكم فى الاسلام ، وصفة من صفات المؤمنين ، وأمرا ملزماً لمن يلى شؤونهم والتصرف بمصالحهم .

ولما كانت هذه القاعدة العامة التي تجعل أمر المسلمين شورى بينهم لم تحدد الطريقة التي يجب أن تتم فيها كيفية تطبيق مبدأ الشورى وكيفية الأخذ بنتائجها ، فإنني أستطيع القول أن هذا الذي لم يرد تحديده في هذه القاعدة تشمله هذه القاعدة ذاتها .. أي أن تحديد كيفية الشورى ، وكيفية الأخذ بنتائجها ، يخضع للشورى بين المسلمين \_ إذا حصل اختلاف على كيفية التطبيق ، أو اقتضت مصلحة الأمة وضع قواعد ملزمة تتحد فيها الشكليات التي يجب أن تتحقق فيها الشورى المقصودة ...

وقد قدمت الشورى (السياسية) على الشورى (العامة) لأن الخلاف فى الرأى وارد فى الناحية السياسية ، وكيف يجب أن تتم الشورى بين رئيس الدولة ورعاياه .. وهل هى ملزمة بنتيجها لولى الأمر ، ولو خالفت رأيه واجتهاده ، أم أنها غير ملزمة .. وإذا كانت ملزمة ، فهل تكون الشورى عامة بين جميع المسلمين ، أى كما هو معروف فى عصرنا هذا باسم (الاستفتاء العام) أم أنها تقتصر على فئات محددة من المسلمين يكوّنون أهل الشورى ؟؟

إن تنظيم هذا الأمر يخضع كما نوهت سابقاً للشورى العامة المطروحة على المسلمين جميعاً ، ممن يقدر منهم على بيان وجهة نظره كتابة ، وأن تطرح نتائج هذه الآراء على الجمهور ليتم

الاستفتاء عليها ، لِتَبَنّى ما تجمع عليه الأمة أو أكثرية أفرادها .. أو أن تعمد الأمة إلى اختيار ممثلين عنها يؤدون عنها هذه المهمة .. ويتحملون مسؤولية مواجهة الأمور مباشرة مع الجهات التنفيذية في الدولة ..









# الفصل الثاني

THE PRINCE GHAZI ويتضمن هذا الفصل المطالب التالية :

المطلب الأول : الإعداد لغزوة أحد ووقائعها .

□ المطلب الثانى: تحليل وقائع غزوة أحد.
 □ المطلب الثالث: آثار رحمة الرسول بالمؤمنين.







# الفصل الثاني

# وشاورهم في الأمر

يقول الله تبارك وتعالى :

وفيا رحمة من الله لنت لهم ولو كنت فظاً غليظ القلب النفضوا من حولك فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم في الأمر

فاذا عزمت فتوكل على الله إن الله يحب المتوكلين، (١١)

إن هذه الآية تتضمن الأمر من الله سبحانه لرسوله الكريم بأن يعفو عن المؤمنين ، وأن يستغفر لهم ، وأن يشاورهم فى الأمر ، بعد أن وصفه ربه بالرحمة ، كما وصفه بها من قبل فى آية أخرى بقوله :

﴿لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين رؤوف رحيم﴾ (٢)

إن هذه الرحمة التي أكرمه الله سبحانه بها ، كانت خُلُقًا له ، عَلَيْ الرَّعْم مما صدر عَلِيْقًا ، ولكونه رحيماً بالمؤمنين فقد لان لهم ، على الرغم مما صدر عنهم في غزوة أحد من مخالفة لأوامره ..

ولو أنه كان على خلاف خلق الرحمة \_ أو كان فظاً غليظ

 <sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآية ١٥٩ ـ ويلاحظ أن هذه الآية مدنية نزلت بعد نزول قوله
 تعالى ﴿وشاورهم فى الأمر .

سورة التوبة الآية ١٣٨.

القلب ، لما تمكن من حسن أداء الرسالة ولتفرق عنه أصحابه ، وَلَمَا كَانِ الله سيحانه اختاره لرسالته العظمي فختم به رسله وأنبياءه و﴿الله أعلم حيث يجعل رسالته﴾ (١) .

وبذلك تكون صفة الرحمة التي تخلق بها رسول الله عليه أداة عون له في استجلاب قلوب البشر نحوه ، وتحبيبهم به وبما يدعو إليه ، فهي عامل فعّال من عوامل الدعوة الاسلامية يجب أن ىتخلق بها كل داعية ..

والدليل على ذلك ما أثمرته الرحمة التي تخلق بها الرسول في اقبال من عفا عنهم من مشركي قريش يوم فتح مكة على اعتناق ُ الاسلام تلقائياً ، بعد أن تغالوا في إيذائه وفي معاداته وفي الكيد

اله .. افكما تمكن منهم سألهم قائلاً :

ـ ما تظنون أنى فاعل بكم ؟

قالوا: أخ كريم وابن أخ كريم ..

قال : لا تثريب عليكم اليوم .. اذهبوا فأنتم الطلقاء .

وإنكل من دخل في الاسلام بعد تلك المعاداة صارحه بأنه لم يكن على ظهر الأرض وجه أبغض إليه من وجهه ، وانه ـ بعد اسلامه \_ لم يعد على ظهر الأرض وجه أحب إليه من وجهه .. (٢) وهناك من صرّح بأنه لم يكن يستطيع أن يملأ عينيه منه اجلالا له ، ولو سئا, أن تصفه ما أطاق<sup>(٣)</sup>.

 <sup>(</sup>١) سورة الانعام الآية ١٧٤.
 (٢) انظر حديث ثمامة ابن اثال.

<sup>(</sup>٣) انظر حدیث عمرو بن العاص.

هذا وأن الأمر الوارد من الله سبحانه لرسوله المصطنى بالعفو عنهم ــ عن المسلمين الذين خالفوا أوامره فى غزوة أحد ــ واستغفار الله لهم ، ومشاورتهم فى أمرهم المشترك ..

إن هذا الأمر لم يرد منقطعاً عن أسبابه .. ولذلك فلا بدّ من التعرف على هذه الأسباب حتى نتمكن من دراسة النص القرآئى بوجوب المشاورة ..

#### المطلب الأول \_ الإعداد لغزوة أحد ووقائعها .

إن هذه الآية الكريمة (وشاورهم في الأمر) جاءت نتيجة لما حصل في غزوة أحد ! هذه الغزوة التي أعدت لها قريش للانتقام من المسلمين بسبب ما وقع بهم في غزوة بدر . . وإن من استعراض دوافع هذه الغزوة ونتائجها تتكشف لنا الحكمة من الأمر بالمشاورة . قال ابن هشام : (١)

«لما أصيب يوم بدر من كفار قريش أصحاب القليب ، ورجع فَلُهم إلى مكة ، ورجع أبو سفيان بن حرب بعيره ، مشى عبدالله بن ربيعة ، وعكرمة بن أبى جهل وصفوان بن أمية ، فى رجال من قريش ، ممن أصيب آباؤهم وأبناؤهم واخوانهم يوم بدر ، فكلموا أبا سفيان بن حرب ، ومن كانت له فى تلك العير من قريش تجارة ، فقالوا : يا معشر قريش ، إن محمداً قد وتركم ، وقتل خياركم ، فأعينوا بهذا المال على حربه ، فعلنا ندرك منه ثأرنا بمن أصاب منا ، ففعلوا فنزل فيهم قوله تعالى :

<sup>(</sup>١) سيرة ابن هشام ج ٣ ص ٣ وما بعدها تحقيق الذكتور خليل هراس بتصرف يسير.

﴿إِنَ اللَّهِ كَفُرُوا يَنْفَقُونَ أَمُوالْهُمْ لَيْصَدُوا عَنْ سَبِيلَ اللَّهُ فَسَيْفَقُونَهَا ثُم تَكُونَ عَلَيْهُمْ حَسَرَةً ثُم يَعْلَبُونَ وَالَّذِينَ كَفُرُوا إِلَى جَهْمُ عَشْرُونَ ﴾ . (١)

فاجتمعت قريش لحرب رسول الله عَيْقِيلِهُ حين فعل ذلك أبوسفيان وأصحاب العير، بأحابيشها (٢) ومن أطاعها من فبائل كنانة وأهل تهامة .. وخرجو بالظعن (٣) التماس الحفيظة (٤) ولكيلا يفروا .. ودعا جبير بن مطعم غلاما له حبشيا يقذف بحربة له قَذْفَ الحبشة قلّا يخطىء بها ، فقال له : اخرج مع الناس ، فإن أنت قتلت حمزة عم محمد بعمى طعيمة بن عدى فأنت عتيق .. وكانت هند بنت عتبة كلا مرّت بوحشى أو مرّ بها ، قالت : وَيْهًا (٥) أبادَسْمَةً إشْف وَاستُشْف .. فأقبلوا حتى نزلوا مقابل المدينة .

(إنى قد رأيت والله خيراً ، رأيت بقراً تذبح ، ورأيت فى ذباب سينى ثلما ، ورأيت أنى أدخلت يدى فى درع حصينة ، فأولتها

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال الآية ٣٦.

 <sup>(</sup>٢) الأحابيش: هم أحياء من القارة انضموا إلى بنى ليث في محاربتهم قريشاً.
 والتحبّش: النجع. وقيل حالفوا قريشاً تحت جبل يسمّى حُبْشياً فسمّوا بذلك.

٣ الظعن : النساء واحدتها ظعينة ، وأصل الظعينة : الراحلة التي يُرحل عليها . وقيل للمرأة ظعينة لأنها تُحمل على الراحلة إذا ظعنت .

<sup>(</sup>٤) التماس الحفيظة : التماس غضبهم وإثارتهم .

 <sup>(</sup>٥) وَيّها أبا دَسّمة : حَمّا له على تنفيذ المطلوب منه وله ما شرطوه ، ويُكنى وحشى بأنى دَسْمة .

المدينة . فإن رأيتم أن تقيموا بالمدينة وتدعوهم حيث نزلوا . . فإن أقاموا ، أقاموا بشر مقام ، وإن هم دخلوا علينا قاتلناهم فيها ) . وكان رأى عبدالله بن أبي بن سلول \_ رأس المنافقين \_ مع رأى رسوك الله عليلية يكره الخروج . .

فقال رجال من المسلمين ممّن أكرم الله بالشهادة يوم أحد وغيره ، ممّن كان فاته يوم بدر : يارسول الله أخرج بنا إلى أعدائنا ، لا يرون أنّا جبنا عنهم وضعفنا ؟

فقال عبدالله بن أبي : يارسول الله أقم بالمدينة لا تخرج إليهم فوالله ما خرجنا منها إلى عدو لنا قط إلا أصاب منا ، ولا دخلها علينا . إلا أصبنا منه ، فدعهم يا رسول الله ، فان أقاموا أقاموا بشر محلس ، وإن دخلوا قاتلهم الرجال في وجوههم ورماهم النساء والصبيان بالحجارة من فوقهم ، وإن رجعوا رجعوا خائبين كما حاءوا . .

فلم يزل الناس برسول الله عَلَيْ ، الذين كان ا من أمرهم حب لقاء القوم ، حتى دخل رسول الله عَلَيْ بيته ، فلبس لامته ، وذلك يوم المجمعة حين فرغ من الصلاة .. ثم خرج عليهم . وقد ندم الناس ، وقالوا استكرهنا رسول الله عَلَيْ ولم يكن ذلك .. فلما خرج عليهم رسول الله عَلَيْ قالوا : يا رسول الله استكرهناك ولم يكن لنا ذلك ، فان شئت فاقعد صلى الله عليك .

فقال رسول الله عَلَيْكُم :

(ما ينبغى لنبى إذا لبس لامته أن يضعها حتى يقاتل . أو «حتى يحكم الله بينه وبين عدوه») .

فخرج رسول الله عَلَيْكُم في ألف من أصحابه .. حتى إذا كانوا بالشوط بين المدينة وأُحدُّ أنخزل عنه عبدالله بن أبيّ بثلث الناس ، وقال : أطاعهم وعصاني ، وما ندرى علام نقتل أنفسنا ها هنا أيها الناس . فرجع بمن اتبعه من قومه من أهل النفاق والريب . واتبعهم عبد الله بن عمرو بن حرام (والد جابر بن عباالله) يقول :

يا قوم ، أذكِّركم الله أن تخذلوا قومكم ونبيكم عندما حضر مِن عَدُوهِم ، تعالوا قاتلوا في سبهل الله أو ادفعوا .. فقالوا : لو نعلم أنكم تقاتلون لما اسلمناكم . وككنا لا نرى انه يكون قتال .. فلما استعصوا عليه وأبوا إلا الانصراف عنهم ، قال : أبعدكم الله أعداء

الله ، فسيغنى اللهُ عنكم نبيه . .

ومضى رسول الله عَلَيْكُ حتى نزل الشعب من أُحد ، في عَدَوْة الوادى إلى الجبل فجعل ظهره وعسكره إلى أُحد ، وقال : لا يقاتلن أحد منكم حتى نأمره بالقتال ..

وتعتى رسول الله على للقتال ، وهم سبع مئة رجل ، وأمّر على الرماة عبدالله بن جُبير والرماة خمسون رجلاً وقال : انضح الخيل عنا بالنبل ، لا يأتونا من خلفنا ، إن كانت لنا أو علينا ، فاثبت مكانك لا نؤتين من قِبَلك .

وتعبّأت قریش ، وهم ثلاثة آلاف رجل ومعهم مائتا فرس قد جنبوها ، فجعلوا على ميمنة الخيل خالد بن الوليد ، وعلى ميسرتها عكرمة بن أبى جهل .

والتقى الناس ، وكان شعار أصحاب رسول الله عَلَيْكُم يوم أحد : أُمِتْ ، أُمِتْ ، وحميت الحرب .. وقاتل أبو دجانة حتى أمعن فى الناس ، وقاتل حمزة بن عبدالمطلب .. فقتل من قتل ، حتى هزّ وحشى حربته ودفعها عليه فوقعت فى ثِنَّتِهِ (١) حتى خرجت من بين رجليه .. فقضت عليه . وقاتل مصعب بن عمير دون رسول الله عَمْلِيْهِ حتى قتل .

ثم أزل الله نصره على المسلمين وصدقهم وعده ، فحسوهم بالسيوف حتى كشفوهم عن العسكر ، وكانت الهزيمة لا شك فيها .. وقال الزبير بن العوام : والله لقد رأيتني أنظر إلى خدم (۱) هند بنت عتبة وصواحبها مشمرات هوارب ، ما دون أخذهن قليل ولا كثير .. إذ مالت الرماة إلى العسكر ، حين كشفنا القوم عنه ، وخلوا ظهورنا للخيل (۱) ، فأتينا من خلفنا ، وصرخ صارخ : ألا إن محمداً قد قتل .. فأنكفأنا (۱) وانكفأ علينا القوم ، بعد أن أصبنا أصحاب اللواء حتى لا يدنو أحَدً من القوم منه .. إلى أن أخذته عمرة الحارثية فرفعته لقريش فلاثوا به (۱) .. وانكشف المسلمون ، فأصاب فيهم العدو ، وكان يوم بلاء وتمحيص ، أكرم الله فيه من أكرم من المسلمين بالشهادة ، حتى خلص العدو إلى رسول الله عين من المسلمين بالشهادة ، حتى خلص العدو إلى رسول الله عين من عرباعيته ، فأصيبت رباعيته ، وشخة وجهه ، وكلمت شفته .. ووقع رسول الله عين في حفرة من وشخة وجهه ، وكلمت شفته .. ووقع رسول الله عين في حفرة من

<sup>(</sup>١) الثُّنَّة : ما بين السرة والعانة من أسفل البطن.

<sup>(</sup>٢) خيدم : جمع خدمة ، وهي الخلخال أو الساق .

<sup>(</sup>٣) خلّواً ظهورناً : تركوها مكشوفة .

<sup>(</sup>٤) الكفأنا : انقلبنا منهزمين .

<sup>(</sup>٥) فلاثوا به : اجتمعوا حوله .

<sup>(</sup>٦) فَلَأْتُ : رُميَ .

الحفر التي عملها (أبوعامر الفاسق)<sup>(١)</sup> ليقع فيها المسلمون وهم لا يعلمون ، فأخذ عليّ بن أبي طالب بيد رسول الله ورفعه طلحة بن عبيد الله حتى استوى قائماً . . وقال رسول الله عليه حين غشيه القوم : من رجل يشرى (٢) لنا نفسه .. فتتابع خمسة من الأنصار بقاتلون دونه رجلاً رجلاً حتى آخرهم . . ثم قامت فئة من المسلمين فأجهضوهم (٣) عنه ... وقاتلت أم عمّارة ، نسيبة بنت كعب يوم أحد ، وترَّس دون رسول الله أبودجانة بنفسه يقع المبل في ظهره ، وهو منحن عليه ، حتى كثر فيه النبل ، ورمى سعد بن أبي وقاص دون رسول الله ، وقال سعد : فلقد رأيته ، يناولني النبل وهو يقول : إرم فداك أبي وأمي ، حتى إنه ليناولني السهم ماله نصل فيقول : إرم به . . ومرّ أنس بن النضر برجال من المهاجرين والأنصار ، وقد أَلْقَوا (٤) بأيديهم ، فقال : ما يجلسكم ؟ . قالوا : قُتل رسول الله عَالِمُهُمْ . قال : فماذا تصنعون بالحياة بعده ؟ فموتوا على مامات عليه رسول الله ، ثم استقبل القوم فقاتل حتى قتل . . وكان أول من عرف رسول الله عَالِيُّهُ بعد الهزيمة وقول الناس : قُتل رسول الله ، كعب بن مالك ، قال : عرفتُ عينيه تزهران من تحت المغفر، فناديت بأعلى صوتى : يا معشر المسلمين أبشروا هذا رسول الله عَلَيْلَةِ ، فأشار إلىّ رسول الله ان أنْصِتْ ، فلما عرف

<sup>(</sup>١) كان أبوعامر يسمى في الجاهلية الراهب ، فسماه رسول الله الفاسق .

<sup>(</sup>٢) يشرى لنا نفسه \_ أَى يبيعها ، قال الله تعالى هووهن الناص من يشرى نفسه ابتخاء مرضاة القه .

<sup>(</sup>٣) فأجهضوهم : أي نحوهم أو أزالوهم .

<sup>(</sup>٤) قد القوا بأيديهم : أي قعدوا عن القتال .

المسلمون رسول الله نهضوا به ، ونهض معهم نحو الشعب ، معه أبوبكر وعمر وعلىّ وطلحة والزبير ، رضوان الله عليهم ، والحارث ابن الصمة ، ورهط من المسلمين . .

فلها أسند رسول الله في الشعب أدركه أبيّ بن خلف وهو يقول : أي محمد ، لانجوتُ إن نجا فقال القوم : يا رسول الله أيعطف عليه رجل منا ؟ فقال رسول الله عليه «دعوه ، فلما دنا ، تناول رسول الله الحربة من الحارث بن الصمة فطعنه في عنقه تدأدأ منها عن فرسه مواراً <sup>(١)</sup> فمات بسرف <sup>(٢)</sup> ، وهم قافلون إلى مكة .

فبينا رسول الله عليه بالشعب، معه أولئك النفر من أصحابه ، إذ علت عالية من قريش الجبل ، فقال رسول الله «اللهم ا الله لا ينبغي لهم أن يعلونا»، فقاتل عمر بن الخطاب ورهط معه من المهاجرين حتى أهبطوهم من الجبل .. ونهض رسول الله عَلَيْظُهُ إلى صخرة من الجبل ليعلوها ، وكان قد بَدُّنَ (٣) وظاهر بين درعين ، فلها ذهب لينهض لم يستطع ، فجلس تحته طلحة بن عبيد الله ، فنهض به حتى استوى عليها .. وصلى الظهر يوم أُحُدِ قاعداً من الجراح التي أصابته ، وصلّى المسلمون خلفه قعودا .. وقد كان الناس انهزموا عن رسول الله حتى انتهي بعصهم إلى المدينة . . فلها انقضت الحرب أشرف أبوسفيان على الجبل فنادى أفيكم محمد ؟ فلم يجيبوه ، فقال أفيكم ابن أبي قحافة ؟ فلم يجيبوه ، فقال

 <sup>(</sup>١) دأدأ: تلحرج وسقط.
 (٢) سرف بكسر الراء: موضع من مكة على عشرة أميال.

 <sup>(</sup>٣) بدّن : كبر وأسنّ ومنه في آلحديث (لا تبادروني بالركوع والسجود إنيّ قد بدَّنت) .

أفيكم عمر بن الخطاب؟ ، فلم يجيبوه ، ولم يسأل إلا عن هؤلاء الثلاثة لعلمه وعلم قومه أن قيام الاسلام بهم ، فقال : أما هؤلاء فقد كفيتموهم . فلم يملك عمر نفسه أن قال : يا عدو الله إن الذين ذكرتهم أحياء وقد أبتى لك الله ما يسوؤك . فقال : قد كان في القوم مُثْلَةٌ لم آمر بها ولم تسؤني . ثم قال أعل هبل . فقال النبي عياله ألا تجيبونه فقالوا : فما نقول : قال : قولوا : الله أعلى وأجل . ثم قال : لنا العزى ولا عزى لكم قال : ألا تجيبونه ؟ . قالوا ما نقول ؟ قال الذ تحيبونه ؟ . قالوا ما نقول ؟ قال الذ تولوا الله مولانا ولا مولى لكم . .

المطلب الثاني ـ تحليل وقائع غزوة أحد .

ا ـ لقد حرصت قريش على الانتقام من المسلمين لما أصاب الملأ منها (۱) يوم بدر ، فعملت على تأليب عدد من القبائل المعادية للمسلمين ، بما فيهم الأحابيش ، لمحاربة المسلمين في عقر دارهم ، وأعدوا العدة لذلك ، ورصدوا أموال العير التي كانت سبباً في اللقاء يوم بدر ، هذه العير التي نجت من يد المسلمين .. وأخرجوا معهم النساء زيادة في الاصرار على الانتقام ولكيلا يفروا عنهن وليشجعنهم على القتال ..

۲ رأى الرسول عليه قبل الموقعة ، ما يفيد وقوع قتلى بين صفوف
 المسلمين ، ومن بينهم أحد أقاربه ، وانه أدخل يده فى درع

 <sup>(</sup>۱) الملأ: اشراف الناس ورؤساؤهم. ومنه الحديث «انه سمع رجلاً ، منصرفهم من غزوة بدر يقول «ما قتلنا الا عجائز صلعاً ، فقال «أولئك الملأ من قريش ، لو حضرت فعالهم لاحتقرت فعلك» أى اشراف قريش.

حصينة ، فأولها المدينة .. وأن نتائج هذه الرؤيا لا بدكائنة ، لأن رؤيا الأنبياء حق ، خرجوا إلى لقاء العدو خارج المدينة أو بقوا فيها بانتظار دخول العدو عليهم فيها ..

وإن كنتُ ممن يميل إلى القول بأن عدم خروج المسلمين إلى القاء عدوهم وبقاءهم فى المدينة ، كان بمثابة الدرع الحصينة لهم .. ولكنهم خرجوا نتيجة الحاح عددٍ ممن لم يشهد بدراً على لقاء العدو ..

وإننى أعلل استجابة الرسول عليه لأقوال من ألح عليه بالخروج ، إن خروجه لم يكن نتيجة لهذا الالحاح ، وإنماكان نتيجة قول أحدهم أخرج بنا إلى أعدائنا ، لا يرونا إنّا جبنا

THE PRINCE

والرسول على أبعد الناس عن التخلق بصفات الجبن أو البخل! وهو لهذا وافقهم على الخروج ، لكيلا يخالج أحداً من المسلمين ، أو من غيرهم أن تحصنهم داخل المدينة كان نتيجة لضعفهم وجبنهم عن لقاء العدو ..

٣ ـ كما أن النص وأضح من أن الذين ألحّوا بالخروج هم (رجال من المسلمين ممن أكرم الله بالشهادة يوم أحد وغيره ممن كان فاته يوم بدر) . .

إن هذا النص لا يفيد أنّ من ألح كانوا هم الكثرة ، لأن من أكرم الله بالشهادة يوم أحد ، وغير يوم أحد ، لم يكونوا أكثرية المسلمين آنئذ ، فقد كان عدد من قاتل مع الرسول عليه في غزوة أحد سبعائة رجل .. وإنني لم أجد في كتب

السيرة نصاً واحداً يشير إلى أن الذين ألحّوا على الرسول على السول على كانوا الأكثرية ، وانه نزولاً عند رأى الأكثرية دخل بيته ليلبس لامته ويخرج إليهم . وقد قال الإمام ابن القيم : فكان رأيه على أن لا يخرجوا من المدينة وأن يتحصنوا بها ، فإن دخلوها قاتلهم المسلمون على أفواه الأزقة والنساء من فوق البيوت ، ووافقه على هذا الرأى عبدالله بن أبي ، وكان هو الرأى (١) ، فبادر جاعة من فضلاء الصحابة ممن فاته الخروج يوم بدر وأشاروا عليه بالخروج وألحّوا عليه في ذلك . (١) عليه بالخروج إلى القول : استكرهنا رسول الله على فلي كن الحرب ، دفع بمن ألح

لنا ذلك . فلما خرج عليهم وهو لابس لامته قالوا : يا رسول الله استكرهناك ولم يكن لنا ذلك ، فإن شئت فاقعد صلى الله

علىك .

#### فقال علي :

(ما ينبغى لنبى إذا لبس لامته أن يضعها حتى يقاتل «أو يحكم الله بينه وبين عدوه»)

وهذا الذي منع الرسول عَلَيْنَ من أن يعود إلى رأيه بعدم الخروج إلى الأعداء وأن يتحصنوا بالمدينة .. ولولا هذه الصفة الخاصة به عَلِينَةٍ من أنه نبى لعاد إلى رأيه ..

<sup>(</sup>١) لنلاحظ قول ابن القيم (وكان هو الرأى) ، ولو أراد الرسول أن يرجع إلى رأيه لفعل ولكنه لبس لامته .

<sup>(</sup>۲) کتاب اعلام الموقعین ج ۲ ص ۹۱.

وان هذه الصفة ليست لها علاقة بالشورى ولا بالعدد كثرة أو قلة ، إذ كان بمقدور الرسول عين أن يعدل عن الخروج بعد تنازل أصحاب هذا الرأى عن رأيهم ، وأن يبقى داخل المدينة وأن يتحصن فيها ، فهى درعه كما أولها ، وكما فعل فى غزوة الخندق حيث لم يخرج من المدينة إلى لقاء أعدائه ، وإنما حفر خندقاً حجز أعداءه عن اقتحام المدينة إليهم .. ولكنه بعد أن لبس لامته (ثياب الحرب) لم يعد له الحق فى أن يرجع ولم يحارب كما أفصح عن ذلك النبي عين بقوله «ما ينبغى لنبي إذا لبس لامته أن يضعها حتى يحكم الله بينه وبين عدوه» . وهذا هو الذى فرض عليه الخروج وليس إلحاح أولئك وهذا هو الذى فرض عليه الخروج وليس إلحاح أولئك

وهدا هو الذي فرض عليه الخروج وليس إلحاح اولئك بعد تنازلهم عن رأيهم .. وقد كانت العودة إلى ما رآه حقاً أحق بالاتباع ، ولكنه نبى ولبس لامته في معرض التهيؤ للقتال مع أعدائه المنتظرين للقائه ..

إن انخزال عبد الله بن أبى بثلث الجيش وعودته إلى المدينة تم بزعم أن الرسول عليه خالفه الرأى وقال : أطاعهم وعصانى بالخروج إلى لقاء العدو خارج المدينة ..

فكشف بذلك عن حقيقة نفاقه ، ونفاق من تبعه من قومه ، مما سجله القرآن الكريم بقوله :

وما أصابكم يوم التقى الجمعان فبإذن الله وليعلم المؤمنين ، وليعلم الذين نافقوا وقيل لهم تعالوا قاتلوا في سبيل الله أو ادفعوا قالوا لو نعلم قتالا لاتبعناكم هم للكفر يومئذ أقرب منهم للايمان يقولون بأفواههم ما ليس في قلوبهم والله

أعلم بما يكتمون. الذين قالوا لإخوانهم وقعدوا لو أطاعونا ما قتلوا قل فادرء واعن أنفسكم الموت إن كنتم صادقين (١٠) و إن التقدير الإلهى بأن يخرج الرسول إلى لقاء العدو ، حمل حِكَماً كثيرة ، منها ابتلاء المؤمنين بما أصابهم ، وأنهم على الرغم من ذلك فقد صبروا وثبتوا ولم يتزلزلوا . ومنها كشف حال المنافقين الذين انفصلوا عن المؤمنين لزعم كاذب ، لأن المنافقين كانوا على يقين من أن العدو لم يرابط على أبواب المدينة الله المسلمين ولينتقم لقتلاه في غزوة بدر ..

وأنه لولا هذه الواقعة لما انكشف حالهم لجميع من كان معهم من المسلمين .. ولكن الله أراد كشفهم ولذلك قال :

ما كان الله ليذر المؤمنين على ما أنتم عليه حتى يميز الحبيث من الطيب وماكان الله ليطلعكم على الغيب ولكن الله يجتبى من رسله من يشاء ... (٢)

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآيات ١٦٦ – ١٦٨.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ١٧٩.

أى ماكان الله ليذركم على ما أنتم عليه من التباس المؤمنين بالمنافقين حتى يميز أهل الايمان من أهل النفاق ، كما ميرهم بالمحنة يوم أحد ، وماكان الله ليطلعكم على الغيب الذي يميز به بين هؤلاء وهؤلاء ، فانهم متميزون في علمه وغيبه ، وهو سبحانه يريد أن يميزهم تمييزاً مشهوداً فيقع معلومه الذي هو غيب شهادة . (١)

أى أن يتميز المؤمنون من المنافقين ، فيعلمهم علم رؤية ومشاهدة ، بعد أن كانوا معلومين في غيبه ، وذلك العلم الغيبي لا يترتب عليه ثواب ولا عقاب ، إنما يترتب الثواب والعقاب

على المعلوم إذا صار مشاهداً واقعاً في الحس . (٢)

وكان من حكمة هذا التقدير تكلم المنافقين بما فى نفوسهم فسمعه المؤمنون وسمعوا رد الله عليهم وجوابه لهم ، وعرفوا مؤدى النفاق ، وما يؤول إليه ، وكيف يُحرم صاحبه سعادة الدنيا والآخرة ، فيعود عليه بفساد الدنيا والآخرة . (٣)

آن التأكيد على الرماة بأن يلزموا مراكزهم ، وأن لا يفارقوها مهاكان الأمر ، يتضمن تقديراً لاثر الرماة فى رد خيل المشركين عن المسلمين ، وانهم إذا ما غادروا أماكنهم مكنوا الأعداء من مهاجمة المسلمين من ظهورهم .. وهذا الذى حصل مع الأسف ، لأن معظم الرماة عندما تبين لهم النصر ،

<sup>(</sup>۱) كتاب (زاد المعاد في هدى خير العباد) لابن قيم الجوزية ج ۲ ص ۹۹.

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق ص ۱۰۰ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ١٠٧.

وتأكد لهم هزيمة المشركين، ورأوهم مدبرين هاربين حتى انتهوا إلى نسائهم، ترك الرماة مراكزهم، وقالوا: الغنيمة، الغنيمة .. فذكرهم أميرهم عهد رسول الله .. فلم يستمعوا له، وظنوا أن ليس للمشركين رجعة فذهبوا في طلب الغنيمة وأخلوا الثغر .. فكنوا بذلك الأعداء من اقتحامه وكر فرسان المشركين ومن لحق بهم .. وأحاطوا بالمسلمين، فأكرم الله من أكرم بالشهادة، إلى أم وصلوا إلى رسول الله عيالية ، فجرحوا وجهه، وكسروا رباعيته اليمني ــ وكانت السفلي ــ ، وهشموا البيضة على رأسه، ورموه بالحجارة حتى وقع لشقية وسقط في حفرة من الحفر التي كان أبوعامر الفاسق حفرها دون علم المسلمين ليقعوا فيها .. ونشبت حلقتان من حلق المغفر في وجهه فانتزعها أبوعبيدة بن الجراح وعض عليها حتى سقطت ثناياه منشدة غوصها في وجهه الكريم ..

إنَّ مخالفة الرماة أمر رسول الله عَيْلِيَّةٍ جعل الدائرة تدور على المسلمين ، وقد كان ذلك طمعاً في مغنم دنيوى تافه ، ولكنها النفس الانسانية التي تضعف أحياناً أمام المغريات المادية . . وقد سجل ذلك رب العالمين بقوله :

﴿ولقد صدقكم الله وعده إذ تحسّونهم بإذنه حتى إذا ' فشلتم وتنازعتم فى الأمر وعصيتم من بعد ما أراكم ما تحبون منكم من يويد الدنيا ومنكم من يويد الآخرة ثم صرفكم عنهم ليبتليكم ولقد عفا عنكم والله ذو فضل على المؤمنين \* إذ تصعدون ولا تلوون على أحد والرسول يدعوكم فى أخراكم فأثابكم غمّا بغم لكيلا تحزنوا على مافاتكم ولا ما أصابكم والله خبير بما تعملون﴾ (١) .

«فلها ذاقوا عاقبة معصيتهم للرسول وتنازعهم وفشلهم كانوا بعد ذلك أشد حذراً وبقظة وتحرزوا من أسباب الخذلان ، غير أن حكمة الله وسنته في رسله واتباعهم جرت بأن يُدالوا مرة ويُدال عليهم أخرى ، ولكن تكون لهم العاقبة ، فلو انهم انتصروا دائماً دخل معهم المسلمون وغيرهم ، ولم يتميز الصادق من غيره ، ولو انتصر عليهم دائمًا لم يحصل المقصود من البعثة والرسالة ، فاقتضت حكمة الله أن يجمع لهم بين الأمرين ليتميز من يتبعهم ويطيعهم للحق وما جاءوا به ممّن TRI يتبعهم على الظهور والغلبة ، وهذا ما حصل في غزوة بدر ، يوم أظهر الله المسلمين على أعدائهم وطار لهم الصيت دخل معهم في الاسلام ظاهراً من ليس معهم فيه باطناً ، فاقتضت حكمة الله عز وجل أن سبّب لعباده محنة ميّزت بين المؤمن والمنافق لله فأطلع المنافقون رؤوسهم في غزوة أحد ، بعد أن تبين لهم كثرة المشركين وظاهر قوتهم ، وتكلموا بما كانوا يكتمونه وظهرت مخبآتهم وعاد تلويحهم تصريحاً ، وانقسم الناس إلى كافر ومؤمن ومنافق انقساماً ظاهراً وعرف المؤمنون أن لهم عدوا في نفس دورهم ، وهم معهم لا يفارقونهم فاستعدوا لهم وتحرزوا منهم ..» (۲)

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآيات ١٥٢ \_ ١٥٣ .

<sup>(</sup>٢) من كتاب الزاد لابن القيم ص ٩٩.

٧ - إن إصابات الرسول على بشخصه ، والتفانى بالذود عنه ، وافتدائه بالنفس كشف عن صدق محبة هؤلاء لرسول الله على الله ، وهذا فقد كانوا يتسابقون فى ابتدار الموت دفاعاً عن دينهم وعن رسوله ، وحرصاً على اكتساب الشهادة فى سبيل الله ...

ولما قيل إن محمداً قد قتل ، وقع ذلك في قلوب كثير من المسلمين وفر أكثرهم ، وكان ذلك قدراً مقدوراً ، وقال بعضهم « ماتصنعون بالحياة بعده ، قوموا فهوتوا على مامات عليه .. ثم عرفه من بريق عينيه كعب بن مالك فنادى بأعلى صوته : يا معشر المسلمين أبشروا هذا رسول الله .. فعاد إليه أكثرهم ، والتفوا حوله فرحين به مستبشرين » ..

ولقد سنجل هذا الموقف قول الله تبارك وتعالى مذكّراً ومبشراً ومنذراً :

وقد خلت من قبلكم سنن فسيروا فى الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين \* هذا بيان للناس وهدى وموعظة للمتقين \* ولا تهنوا ولا تحزنوا وأنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين \* إن يمسسكم قرح فقد مس القوم قرح مثله وتلك الأيام نداولها بين الناس وليعلم الله الذين آمنوا ويتخذ منكم شهداء والله لا يجب الظالمين \* وليمحص الله الدين آمنوا ويمحق الكافرين \* يجب الظالمين \* وليمحص الله الدين آمنوا ويمحق الكافرين \* أم حسبتم أن تدخلوا الجنة ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم ويعلم الصابرين \* ولقد كنتم تمنون الموت من قبل أن تلقوه فقد رأيتموه وأنتم تمظرون \* وما محمد الا رسول قد خلت من قبله رأيتموه وأنتم تمظرون \* وما محمد الا رسول قد خلت من قبله

الرسل فئن مات أو قتل انقلبتم على أعقابكم ومن ينقلب على عقبيه فلن يضر الله شيئاً وسيجزى الله الشاكرين \* وماكان لنفس أن تموت الا باذن الله كتابا مؤجلاً ومن يرد ثواب الدنيا نؤته منها وسنجزى الشاكرين \* وكائن من نبى قاتل معه ربيون كثير فما وهنوا لما أصابهم فى سبيل الله وما ضعفوا وما استكانوا والله يحب الصابرين . وماكان قولهم الا أن قالوا ربنا اغفر لنا ذنوبنا وإسرافنا فى أمرنا وثبت أقدامنا وانصرنا على القوم الكافرين \* .(١)

المطلب الثالث \_ آثار رحمة الرسول عَيْلِيُّهُ بالمؤمنين

إن هذا التصوير القرآئى لغزوة أحد وما رافقها من أحداث ، وما تمخضت عنه من شهداء ومصابرين مقاتلين ، ومن منهزمين خائرين ، ومن منافقين مكايدين . . ومن دروس وعبر وحكم من الله ، ماكانت لتظهر عيانا للناس الا بنتيجة الموقعة . . إن هذا كله يفصح لنا عن معنى قول الله تعالى :

وفيا رحمة من الله لنت لهم ولو كنت فظاً غليظ القلب الانفضوا من حولك فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم في الأمر فاذا عزمت فتوكل على الله إن الله يحب المتوكلين.

إن رحمة الرسول على بالمؤمنين تكشفت لنا بعد كل ما حدث له ـ وما أثيب به من أصيب من المؤمنين .. عن أنه لم يوجّه اللوم إلى أحد ، ولم يعنف أحداً ، ولم ينسب إلى الرماة الذين

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآيات ١٣٧ ـ ١٤٨ .

حالفوا أمره ، وتخلوا عن مواقعهم طمعاً ببعض حطام الدنيا .. انهم السبب فى ذلك كله ... ولم يسمح لأحد من أصحابه أن ينالهم بشيء ...

إن هذه الرحمة التي تميز بها محمد رسول الله جعلته يتجاوز عن مخالفات أصحابه ويتركهم لأنفسهم علّهم يعتبرون بما حصل ، وهو تربية لهم ولمن جاء بعدهم بأن لا يعودوا إلى مخالفة ما يصدر إليهم من أوامر أولياء أمورهم ، لأن أولياء الأمور أكثر تفها لما يريدون من اتباعهم عندما يوجهون كل فئة إلى اختصاصها ، ويفرضون عليها التزام ذلك ، دون مخالفة أو تأويل ، أو اجتهاد .. لأن التخطيط لمثل هذه الأمور يشمل مستقبل الأمر وما يمكن أن يحيط به ، وما يمكن أن يحيط به ، وما الأمر ، ولم تكن أن يصيب أو يلحق به من تطورات كانت بحسبان ولي الأمر ، ولم تكن بحسبان أي فئة من هذه الفئات التي أمرت بتنفيذ ما يخصها وما هو مطلوب منها ، لأن كل فئة من هذه الفئات لا ينظر إليه ولي الأمر الشامل الذي ينظر إليه ولي الأمر حسب اختصاصه ، وما خطط له ..

إن هذه المخالفات \_ غير المقصودة \_ وما نجم عنها من إصابات ونتائج لم تكن فى ظاهرها فى صالح المسلمين ، ولكنها \_ كها سبق القول عنها \_ دروس وعبر جمعت أمر المسلمين ووحدت فيها بينهم ، وميزتهم عن المنافقين . . وأبرزت للمؤمنين نماذج نادرة فى التفانى والتسابق إلى الدفاع عن رسول الله وعها جاء به ، والموت على مامات عليم ، عندما ظنوا أنه مات ، وجعلت من هؤلاء أمثلة عليا يتحدث بها المسلمون فى مجتمعاتهم ، وينقلونها إلى من جاء

بعدهم ..

لأن الهدف من ذلك كله تحقيق المعانى الاسلامية فى قلوب المسلمين ليبرزوها فى أقوالهم وتصرفاتهم حية ناطقة أبد الدهر. ومن هذه الرحمة التى ميّز الله بها نبيه عن غيره ، أمره بالعفو عمن خالف أمره ، وطلب منه أن يستغفر لهم .. وهو توجيه لكل من يلى الأمر بعده أن يكون رحيماً بالمؤمنين ، وأن لا يغلظ عليهم ، وأن يتجاوز عن سيئاتهم ، لأن لهم أسوة حسنة بما فعله الرسول وأن يتجاوز عن سيئاتهم ، لأن لهم أسوة حسنة بما فعله الرسول عيمل له الجميع ، وتزداد محبتهم لبعضهم بعضا ، فيحبون لله ويبغضون لله ...

وإن طلب العفو والاستغفار الموجّه من الله إلى نبيه يؤكد أيضاً أن الله سبحانه قد عفا عن سيئات هؤلاء وتجاوز عنها ، وهو العفو الغفور .

ثم يأتى توجيه الله لنبيه \_ على الرغم مما حدث \_ ان يشاورهم في الأمر . . أى أن لا يقطع أمراً دونهم . . (١)

وأن كلمة (الأمر) الواردة في هذه الصيغة ، لا تخص وقائع الحرب ، وإنما تشمل كل أمر يحزبهم ويتعلق بمصالح الأمة

<sup>(</sup>١) لقد أمر أولاً بالعفو عنهم ، إذ عفوه عنهم مُسقط لحقه ، ودليل على رضاه على أو وعدم مؤاخذته ، ولما سقط حقه بعفوه ، استغفر لهم الله ليكمل لهم صفحة وصفح الله عنهم ، ويحصل لهم رضاه على ورضا الله تعالى ، ولما زالت عنهم التبعات من الجانبين شاورهم إيذاناً بأنهم أهل للمحبة الصادقة والحلة الناصحة ، إذ لا يستشير الإنسان الا من كان معتقداً فيه المودة والعتى ، والتجربة . (تفسير البحر المحيط ج ٣ ص ٩٩) .

المشتركة .

وانه أمرٌ لكل من يلى أمر هذه الأمة بالمشاورة ، وأن لا ينفرد برأيه ..

وهذا هو التوجيه العام بالمشاورة ، على الرغم مما نتج عنه من عنالفات .. وان لا يستبد مسؤول فى الانفراد برأيه مها حصل من رعيته ، وأن لا يحمله ذلك على الاستهانة بهم وعدم اشراكهم بالمسؤولية .. فهم الذين يتحملون نتائج تصرفات ولى أمرهم ، ولمصلحتهم يتم التصرف بشؤونهم ، وبهم يتقوّى على الأعداء .. وإن اشراكهم بالمسؤولية يبعده عن المذمة ، ويخلى طرفه من وإن اشراكهم بالمسؤولية يبعده عن المذمة ، ويخلى طرفه من

وإن أجراء المشورة هو طرح الأمر موضوع البحث على أولى الرأى ليبدى كل منهم بصوته ، وبذلك تتلاقى الأفكار ، وتتلقح الآراء بما تم عرضه ، ويتم التوصل إلى الرأى الأصوب . وهذا مقصد الشورى ومؤداها .

وإن هذا الأمر من الله لرسوله الكريم بالشورى لم يرد مقيداً بطريقة أو أسلوب ، وإنما هو مفهوم الشورى الذى كان متعارفاً لديهم ، وفقاً للغة العرب التي نزل القرآن الكريم بها ، فانه نزل بهذه اللغة مجرداً من أى توجيه آخر ، وذلك وفق ما تعارف عليه العرب وفهموه .

## الباب الثالث

نماذج من صور الشورى

فى عهد النبوة والخلافة الراشدة

RI ويتضمن الفصول التالية :

□ الفصل الأول: نماذج من صور الشورى في عهده ماالله

صليالله عليوسية

🗖 الفصل الثاني : نماذج من شوري خلفائه من بعده .



الفصل الأول ـ نماذج من صور الشورى فى عهده عَلَيْكُمُ وفيه المباحث التالية :

🗆 المبحث الأول ـ القضايا الفردية .

المثل الأول : النزول على ماء بدر .

المثل الثاني : حفر الخندق .

🗀 المبحث الثاني ـ القضايا العامة .

🔾 المثل الأول : الشورى في غزوة بدر .

UGHT ← المثل الثاني : الشوري في أسرى بدر .

المثل الثالث: الشورى في غزوة الأحزاب.

المثل الرابع : الشورى في صلح الحديبية .

المثل الحامس : المعارضة أو حرية الرأى .

المثل السادس: رأى أم سلمة رضى الله عنها.

المبحث الثالث ـ القضايا الشخصية . المبحث الثالث ـ المبادن

حديث الافك.

# الفصل الأول

# نماذج من صور الشورى في عهده عليه

إن الأمر من الله بالشورى لم يرد مقيداً بطريقة أو أسلوب ، وإنما تُرك للمسلمين الذين نزل عليهم هذا الأمر أن يفهموه كما هو متعارف عليه بينهم ، أى وفقاً للغة القرآن التي فهموا منها كل أمر

THE PRINCE GHAZI. آخر THE PRINCE GHAZI. وإنّ كثيراً من الأوامر القرآنية المجملة جاء تفصيلها وتعريف كيفية تطبيقها أو نفاذها من قبل الرسول عَيْقِيلَةٍ . فهو المكلف من الله سيحانه سان ما أنزله الله على الناس ..

غير أن هذا الأمر ، أى الأمر بالشورى ، لم يرد تفصيله قولاً من الرسول على ، وإنما طبقه عملياً فى جميع تصرفاته الخاصة وشؤون أمته العامة ، وكان أكثر الناس مشاورة لأصحابه ، وهو بهذه الصفة ربّاهم على الأخذ بهذا المبدأ ، لأنه لم يقطع أمراً دونهم ..

وإننا نرى من تتبعات قضايا الشورى فى كتب الحديث، وكتب الحديث، وكتب السيرة، أنّ قضايا الشورى تشمل القضايا الفردية والقضايا المخصية.

#### المبحث الأول ـ القضايا الفردية :

إن هذه القضايا لا تخصه عَلِيْتُ شخصياً وإنما نرى أنه اقتصر فيها على رأى صحابى واحدٍ في قضيةٍ وجد أن رأيه فيها هو عين الصواب وذلك في مثلين اثنين :

#### المثل الأول : النزول على ماء بدر

قال ابن اسحاق: ومضت قريش \_ في طريقها إلى بدر \_ حتى نزلوا بالعُدوة القصوى من الوادى ، والقُلُب (١) ببدر في العدوة الدنيا ، وبعث الله السماء (٢) ، وكان الوادى دهساً (٣) فأصاب رسولُ الله عَلِيقِ وأصحابَهُ منه ما لبّد لهم الأرض ولم يمنعهم من السير ، وأصاب قريشاً منها ما لم يقدروا على أن يرتحلوا معه ، فخرج رسول الله عَلِيقِ يبادرهم إلى الماء ، حتى إذا جاء أدنى ماءٍ من بدر نزل به .

قال ابن اسحاق: فَحُدِّئْتُ عن رجال من بنى سلمة أنهم ذكروا ، أن الحباب بن المنذر بن الجموح قال: يا رسول الله ، أرأيت هذا المنزل ، أمنزلاً أنزلكه الله ، ليس لنا أن نتقدمه ، ولا نتأخر عنه ، أم هو الرأى والحرب والمكيدة ؟

قال : بل هو الرأى والحرب والمكيدة .

فقال : يا رسول الله ، فإن هذا ليس بمنزل ، فانهض

<sup>(</sup>١) القُلُب: بضم القاف واللام ، البئر القديمة .

<sup>(</sup>٢) بعث الله السماء: أي أنزل المطر

رُهُمْ الدهس من الأرض : المكان الليّن الذي لم يبلغ أن يكون رملاً وليس بتراب ولا طين . طين .

بالناس ، حتى نأتى أدنى ماء من القوم ، فننزله ، نُغوّر ما وراءه من القلب ، ثم نبنى عليه حوضاً فنملوء ه ماءً ثم نقاتل القوم ، فنشرب ، ولا يشربون ، فقال رسول الله عليه : لقد أشرت بالرأى ، فنهض رسول الله عليه ومن معه من الناس ، فسار حتى أتى ماء من القوم نزل عليه ، ثم أمر بالقلب فغوّرت ، وبنى حوضاً على القليب الذى نزل عليه فلىء ماء ، ثم قدفوا فيه الآنية (۱) إن هذا المثل يعطينا الفكرة على أن الرأى الذى أشار به الحباب ابن المنذر هو الصواب ، لقوله عليه أن الرأى الذى أشرت بالرأى . كما أن تقدّم الحباب بهذا الرأى ، أو مبادرته بسؤال الرسول عليه المؤلي عن سبب نزوله الأول ، وهل هو وحى ، فلا مجال لهم أن يتقدموه أو يتأخروه ؟ أم أنه الرأى ؟

فان كان هو الرأى ، فلا بد من بيان صحة هذا المنزل من الوجهة الحربية ، لأن الرسول على ربّاهم على حرية الرأى ، وأن لكل منهم حق إبداء ما يراه دون تردد ، مادام ذلك منهم يتعلق بالمصلحة العامة .

وقد تقدّم الحباب برأيه هذا بمحضر من الصحابة ، ولم يعترض عليه أحد ، مما يؤكد أن قوله ، أو ما أشار به وجد محلّه .. ومن هذا المثل نتأكد أيضاً أن الرسول على الرأى الأصوب ، وبذلك تكون الشورى قد أدّت مفعولها ، وآتت أكلها .

<sup>(</sup>۱) سیرة ابن هشام ج ۲ ص ۲۰۲.

#### المثار الثاني \_ حفر الحندق

(وكان سبب غزوة الخندق أن اليهود لما رأوا انتصار المشركين على المسلمين يوم أحدٍ ، وعلموا بميعاد أبي سفيان لغزو المسلمين ، فخرج لذلك ثم رجع للعام المقبل ، خرج بعض أشرافهم إلى قريش بمكة يحرضونهم على غزو رسول الله ويوالونهم عليه ، ووعدوهم من أنفسهم بالنصر لهم ، فأجابتهم قريش . ثم خرجوا إلى غطفان فدعوهم فاستجابوا لهم ، ثم طافوا في قبائل العرب يدعونهم إلى ذلك فاستجاب لهم من استجاب ، فخرجت قريش وقائدهم أبوسفيان في أربعة آلاف ووافاهم بنو سلم بمرّ الظهران ، وخرجت بنو أسد وفزارة وأشجع وبنومرة ، وجاءت غطفان .. وكنان من وافي الحندق من الكفار عشرة آلاف). (١)

GHT فلما سمع رسول الله عليه بمسيرهم إليه استشار الصحابة ، فأشار عليه سلمان الفارسي بحفر خندق يحول بين العدو وبين المدينة ، فقيل الرسول هذا الرأى وعمل على تحقيقه بنفسه ترغيباً للمسلمين في الأجر، وعمل فيه المسلمون فدأب ودأبوا..

وأبطأ عن رسول الله عَلِيُّلْةٍ في عملهم ذلك رجال من المنافقين وجعلوا يورّون<sup>(٢)</sup> بالضعيف من العمل ، ويتسللون إلى أهليهم بغير علم من رسول الله عليه وسلم ولا إذن . وجعل الرجل من المسلمين إذا نابته النائبة ، من الحاجة التي لا بد منها ، يذكر ذلك لرسول الله عَلَيْلَةٍ ويستأذنه في اللحوق بحاجته ، فيأذن له ، فإذا قضي

 <sup>(</sup>۱) كتاب (زاد المعاد) لابن القيم ج ۲ ص ۱۱۷.
 (۲) يورون بالضعيف من العمل: أي يسترون نفاقهم بهذا العمل الخفيف.

حاجته رجع إلى ماكان فيه من عمله رغبة في الخير ، واحتسابا له ، فأنزل الله تعالى في أولئك من المؤمنين.

﴿إَنَّمَا المُؤْمِنُونَ الَّذِينِ آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولُهُ وَ إِذَا كَانُوا مِعْهُ عَلِّي أَمْر جامع <sup>(١)</sup> لم يذهبوا حتى يستأذنوه إن الذين يستأذنونك أولئك الذين يؤمنون بالله ورسوله ، فإذا استأذنوك لبعض شأنهم فأذن لمن شئت منهم ، واستغفر لهم الله إن الله غفور رحيم، (٢)

إن هذا المثل في الشوري الذي ضربه الرسول عَلَيْكُ بقبوله الرأي الصادر من أحد الصحابة في موضوع حيوى وجد فيه تحقق المصلحة ، يأتى مؤكداً للمثل السابق ، في النزول على مياه بدر ، من أن الشورى تُعطى تُمارها يانعة في جو من التعاون وحرية الرأى وتحرّى المصلحة ، دون التفات إلى شخص قائلها ، مادامت مؤدية HT كالغرض الذي قيلت السبه FOR

وفي هذين المثلين يتضح لنا أيضاً أن الرسول عليه لم يعرض ما ارتآه الحباب بن المنذر أو سلمان الفارسي على التصويت لمعرفة آراء الآخرين فيه . .

كما أن أحداً من الصحابة ممن سمع هذا الرأى أو ذاك لم يزد عليه ، لأنه وجد فيه ما وجده الرسول عَلَيْكُ من كفاية المطلوب . ولوكان هناك ما يخالف هذا الرأى ، أى ما هو أقرب إلى المصلحة ، لما تأخر أحد من الصحابة الحاضرين في إبدائه وطرحه على الرسول عليه . وهذا كله تأكيد على أن المطلوب من المشاورة

 <sup>(</sup>١) أمر جامع : أي خطير يستحق الاجتماع عليه والتشاور فيه .
 (٢) سورة النور الآية ٦٢ .

# هو التوصل إلى الرأى الأصوب.

المبحث الثانى \_ القضايا العامة المثل الأول: الشورى في غزوة بدر

لما أتى الرسول عليه الخبرُ عن قريش بمسيرهم ليمنعوا عيرهم ، استشار الناس ، وأخبرهم عن قريش ، فقام أبوبكر الصديق فقال وأحسن ، ثم قام عمر بن الخطاب فقال وأحسن ، ثم قام المقداد ابن عمرو ، فقال : يا رسول الله ، امض لما أراك الله فنحن معك ، والله لا نقول لك كما قالت بنو اسرائيل لموسى (إذهب أنت وربك فقاتلا إنا هاهنا قاعدون) (١) ، ولكن اذهب أنت وربك فقاتلا إنا معكما مقاتلون ، فوالذي بعثك بالحق ، لو سرت بنا إلى برُك الغاد لجالدنا معك مَنْ دونه حتى تبلغه ، فقال له رسول الله على الله عبراً ودعا له به (٢)

أم قال رسول الله على السيروا على أيها الناس ، وإنما يريد الأنصار ، وذلك أنهم عدد الناس ، وأنهم حين بايعوه بالعقبة قالوا : يا رسول الله إنا برءاء من ذمامك حتى تصل إلى ديارنا ، فاذا وصلت إلينا فأنت في ذمتنا ، نمنعك مما نمنع أبناءنا ونساءنا ، فكان رسول الله على يتخوف الا تكون الأنصار ترى عليها نصره إلا ممن دهمه بالمدينة من عدوه ، وأن ليس عليهم أن يسير بهم إلى علو من بلادهم .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ٢٤.

<sup>(</sup>٢) بَرُكَ الغاد : اسم موضع باليمن .

فلما قال ذلك رسول الله عَلَيْكُ ، قال له سعد بن معاذ : والله لكأنك تريدنا يا رسول الله ؟ قال : أجل .

قال: فقد آمنا بك وصدقناك، وشهدنا أن ما جئت به الحق، وأعطيناك على ذلك عهودنا ومواثيقنا على السمع والطاعة، فامض يا رسول الله لما أردت، فنحن معك، فوالذى بعثك بالحق، لو استعرضت بنا هذا البحر فخضته لخضناه معك، ما تخلف منا رجل واحد، وما نكره أن تلقى بنا عدونا غداً، إنّا لصُبُر في الحرب صُدُق في اللقاء، لعل الله يريك منا ما تقرُّ به عينك، فسر بنا على بركة الله.

فسُرَّ رسول الله عَلِيْكُمْ بقول سعد ، ونشَّطه ذلك . ثم قال : سيروا وابشروا ، فإن الله وعدنا إحدى الطائفتين (١) والله لكأنى الآن انظر إلى مصارع القوم . (٢)

إن هذا اللقاء لم يكن من تدبير الرسول على ، لأن خروج الرسول كان عندما سمع بأن أبا سفيان بن حرب عاد من الشام فى عير لقريش عظيمة ، فيها أموال كثيرة ومعها أربعون رجلاً . فندب المسلمين إليها وقال : هذه عير قريش ، فيها أموالهم ، فاخرجوا إليها لعل الله يغنمكموها ، فانتدب الناس فخف بعضهم وثقل بعضهم ، وذلك أنهم لم يظنوا أن رسول الله على يلتى حرباً . وهذا ما أكده

<sup>(</sup>١) لقوله تعالى : ﴿ وَإِذْ يَعْدَكُم الله احدى الطائفتين انها لكم وتودّون أن غير ذات الشوكة تكون لكم ويريد الله أن يحق الحق بكلاله ويقطع دابر الكافرين، سورة الأنفال الآية ٧.

<sup>(</sup>٢) سيرة ابن هشام ج ٢ ص ٢٩٦.

### سعد بن معاذ بقوله للرسول عليه :

يا نبى الله ألا نبنى لك عريشاً تكون فيه ، ونعد ركائبك ، ثم نلتى عدونا ، فإن أعزنا الله وأظهرنا على عدونا ، كان ذلك ما أحببنا ، وإن كانت الأخرى ، جلست على ركائبك ، فلحقت بمن وراءنا من قومنا ، فقد تخلف عنك أقوام ، يا نبى الله ، ما نحن بأشد لك حباً منهم ، ولو ظنوا أنك تلتى حرباً ما تخلفوا عنك ، يمنعك الله بهم ، يناصحونك ويجاهدون معك» ...

ولهذا كان حرص الرسول على على معرفة رأى الأنصار في لقاء قريش أكثر من حرصه على معرفة رأى المهاجرين للأسباب التي سبق ذكرها

وعلى هذا تكون الشورى فى هذه الغزوة لها طابعها ودافعها الخاص غير أن الشورى قد حصلت وأنتجت خيراً . وإنَّ تَكُلُّمَ سعد بن معاذ باسم الأنصار كان كافياً لمعرفة رأى الأنصار جميعاً ، ولم يحتج الرسول عَلِيلِيْ أن يطلب من أحدٍ غيره بيان رأيه ، لأن مقصوده تحقق فى تثبته من وقوف الأنصار إلى جانبه ..

### المثل الثاني ـ الشورى في أسرى بدر

إن استعراض واقعة المشاورة فى أسرى بدر تكشف لنا أيضاً عن أن الامام له حق الاختيار أو ترجيح ما يراه أقرب إلى المصلحة ، وقد كانت نتيجة المشاورة أن أخذ الرسول عَلَيْكُ برأى أبى بكر معللاً ذلك بقوله:

أنتم عالة فلا ينفكن أحد منهم إلا بفداء أو ضربة عنق.

وقد روى عن عبدالله بن مسعود أنه قال : لما كان يوم بدر قال رسول الله عَلَيْكَ : ما تقولون فى هؤلاء الأسارى ؟

فقال أبوبكر: يا رسول الله ، قومك وأهلك ، استبقهم واستتبهم لعل الله أن يتوب عليهم .

وقال عمر : يارسول الله كذَّبوك وأخرجوك ، فقدّمهم فاضرب أعناقهم .

وقال عبدالله بن رواحة : يا رسول الله ، أنت فى وادٍ كثير الحطب فاضرم الوادى عليهم ناراً ، ثم ألقهم فيه .

فسكت رسول الله عليه ، فلم يرد عليهم شيئاً ، ثم قام فدخل ، فقال ناس : يأخذ بقول أبى بكر ، وقال ناس : يأخذ بقول عمر ، وقال ناس يأخذ بقول عبدالله بن رواحة . ثم خرج عليهم رسول الله عليه فقال :

إن الله ليلين قلوب رجال حتى تكون ألين من اللبن ، وأن الله ليشدد قلوب رجال فيه حتى تكون أشد من الحجارة . وإن مَثَلَكَ يا أبابكر كمثل إبراهيم عليه السلام قال :

وفن تبعنى فإنه منى ومن عصانى فإنك غفور رحيم . وإن مثلك يا أبا بكر كمثل عيسى عليه السلام قال : وإن تعذبهم فإنهم عبادك وان تعفر لهم فإنك أنت العزيز الحكيم .

وَإِن مثلك يا عمر كمثل موسى عليه السلام قال : ﴿ رَبُّنا أَطْمُسَ عَلَى أَمُوالْهُمُ وَاشْدُدُ عَلَى قَلُوبُهُمْ فَلَا يَؤْمَنُوا حَتَّى

يروا العذاب الأليم﴾ . (١)

وإن مثلك يا عبدالله بن رواحة كمثل نوح عليه السلام قال : هرب لا تنر على الأرض من الكافرين ديارا ثم قال «أنتم عالة فلا ينفكن أحد منهم الا بفداء أو ضربة عنق» (٢)

إن هذه المشاورة صريحة في نتائجها ، بغض النظر عا أنزله الله سبحانه بخصوصها من القرآن الكريم ، لأن الرسول عليه اجتهد رأيه ، كما اجتهد كل ممن شارك في المشاورة ، في تقديم رأيه ، وكذلك فعل الحاضرون ، وإن لم يتكلموا ، لأنهم استمعوا إلى ما قبل ، ولم يكن عندهم ، أو عند أحد منهم رأى يخرج عا سمعوه من أبي بكر وعمر وابن رواحة . وبذلك تمت المشاورة ، وحصل المقصود منها .

هذه المشاورة تؤكد لنا أن اسلوب المشاورة يختلف في هذه عما سبقه ، وقد كان الرسول عليه أميل إلى رأى أبي بكر ، وهو القائل ، في أسوأ حالاته التي لاقاها من قريش : «اللهم أغفر لقومي فانهم لا يعلمون».

ولنقرأ دعاءه المشهور دعاء الطائف وجوابه عَلَيْكُم لِمَلَكِ الجبال بخصوص قومه :

<sup>(</sup>۱) إن دعاء موسى عليه السلام على قومه ابتدأه بقوله ﴿ رَبُّنَا أَطْمَسَ عَلَى أَمُواهُم ﴾ . . وهذا تأكيد منه عليه السلام على أن أشد الأشياء تأثيراً فيهم هي الأموال ، لا غيرها . .

<sup>(</sup>۲) رواه الإمام الترمذی والحاكم.

اللهم إليك أشكو ضعف قوتى وقلة حيلتي وهواني على الناس يا أرحم الراحمين أنت رب المستضعفين ، وأنت ربي إلى من تكلني ؟ إلى بعيد يتجهمني أم إلى عدو ملكته أمرى ؟ إن لم يكن بك غضب على فلا أبالي غير أن عافيتك هي أوسع لي ، أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة أن يحل على غضبك أو أن ينزل بي سخطك لك العتبي حتى ترضي ولا حول ولا قوة إلاَّ بك» فأرسل ربُّه تبارك وتعالى إليه مَلَكَ الجبال يستأمره أن يُطْبِقَ الأخشيين على أهل مكة ، وهما جبلاها اللذان هي بينها ، فقال : لا ، بل استأنى بهم ، لعل الله يخرج من أصلابهم من يعبده Y يشرك به شيئا . $^{(1)}$ 

TRUST اهذا هو خُلُقُ الرسول عَلَيْنَ ، وهذه رحمته بالناس مشركهم وكافرهم ... ولذلك فانه بطبعه كان أميل إلى رأى أبى بكر رضى الله عنه .

# المثل النالث \_ الشورى في غزوة الأحزاب(٢)

لم يحفظ لنا التاريخ أن الرسول عَلَيْكُ تهاون في أمر الشورى أو أنه استبد برأيه دون أن يسبق إصرارَه على هذا الرأى عَرْضُه على الشوري كما حصل في صلح الحديبية ، لأنه عليت نظر إلى مستقبل الدعوة وما يوفره الصلح ، أو الهدنة \_ على المسلمين من التقاط أنفاسهم ومن التفرغ لشؤونهم ، ومن الاستعداد لملاقاة قوى

<sup>(</sup>٢) سبق التكلم عن غزوة أحد فى الفصل الثانى بكامله .

الشرك .. وكان هذا الصلح في حقيقته فتحاً مبينا كما وصفه ربه . وان حرص الرسول على أن يوفر عن المؤمنين بعض العناء ، أو أن يخفف عنهم ثقل بعض الأعداء فإنه أقدم حين دهمته الأحزاب واجمعت على قتاله ، أن يهادن بعض القبائل على مبلغ من المال أوكمية من الثمر يعطيها لهم مدة سنة ، وأن يتركوا الأحزاب ويتخلوا عن قتاله .. وقد أقدم على إبرام هذه المصالحة ، وقبل أن يتم التوقيع عليها ، وجد من المصلحة عرضها على ممثلي الأوس والخزرج وهما سعد بن معاذ وسعد بن عبادة ، ولنستعرض معاً دوافع هذه المشاورة ونتيجتها :

لقد كانت غزوة الأخراب شديدة الوقع على المسلمين، فلما اشتد البلاء على الناس بعث رسول الله عليه إلى عيينة بن حصن وإلى الحارث بن عوف، وهما قائدا غطفان .. فأعطاهما ثلث ثمار المدينة على أن يرجعا بمن معها عنه وعن أصحابه ، فجرى بينه وبينهما الصلح حتى كتبوا الكتاب ، ولم تقع الشهادة ولا عزيمة الصلح ، إلا المراوضة في ذلك .. فلما أراد رسول الله عليه أن يفعل بعث إلى سعد بن عبادة وسعد بن معاذ ، فذكر ذلك لها واستشارهما فيه ، فقالا له :

يا رسول الله ، أمراً تحبه فنصنعه ؟ أم شيئاً أمرك الله به ، لا بد لنا من العمل به ، أم شيئاً تصنعه لنا ؟

قال : بل شيء أصنعه لكم ، والله ما أصنع ذلك إلا أننى رأيت العرب قد رمتكم عن قوس واحدة ، وكالبوكم من كل جانب ، فأردت أن أكسر عنكم من شوكتهم إلى أمرٍ ما .

#### فقال سعد بن معاذ:

يا رسول الله ، قدكنا نحن وهؤلاء القوم على الشرك بالله وعبادة الأوثان ، لا نعبد الله ولا نعرفه .. وهم لا يطمعون أن يأكلوا منها تمرة إلا قرى أو بيعاً ، أفحين أكرمنا الله بالاسلام وهدأنا له وأعزنا بك وبه ، نعطيهم أموالنا ؟ والله مالنا بهذا من حاجة ، والله لا نعطيهم الا السيف حتى يحكم الله بيننا وبينهم .

قال رسول الله عليه : فأنت وذاك ، فتناول سعد بن معاذ الصحيفة فمحا ما فيها من الكتاب ، ثم قال ليجهدوا علينا . (۱) إن هذه المشاورة اقتصرت على زعيمى الأوس والخزرج لأنها ينوبان عن قومها لمكانتها عندهم ، ولم تشمل باقى الأنصار ، ولا غيرهم . واكتنى رسول الله بقولها ، وعدل عاكان عازماً عليه .. لأن الأنصار هم أصحاب الثمر ، والمصالحة كانت عليه .

### المثال الرابع ـ الشورى في صلح الحديبية

وهذه قضية الحديبية ، فإن فيها من المشاورة ما يؤكد لنا أن الغرض منها هو إعلام الناس بالأمر المطلوب ، وإيقافهم عليه ، ومعرفة رأى من له رأى فيه ، ثم الأخذ بالأصلح والتوكل على الله بعد ذلك .

يروى أن رسول الله علي \_ في طريقه إلى الحديبية \_ بعث من يأتيه بخبر قريش ، حتى إذا كان قريباً من عسفان ، أتاه من بعث به فقال :

<sup>(</sup>١) أي ليشتدوا في حربنا وعداوتنا وليبذلوا في ذلك أقصى جهدهم .

إنى تركت قريشاً قد جمعوا لك الأحابيش وجمعوا لك جموعاً، وهم مقاتلوك وصادّوك عن البيت.. فاستشار عَيْنَا أَصحابه قائلاً:

أترون أن نميل إلى ذرارى هؤلاء الذين أعانوهم فنصيبهم ، فإن قعدوا ، قعدوا موتورين محزونين ، وان نجوا يكن عنق قطعها الله . أم ترون أن نؤم هذا البيت فمن صدّنا عنه قاتلناه ؟

فقال أبوبكر: الله ورسوله أعلم ، إنما جئنا معتمرين ، ولم نجىء لقتال أحدٍ ، ولكن من حال بيننا وبين البيت قاتلناه .

فوافقه الرسول ﷺ على رأيه .

ولم أجد فى كتب السيرة أنه سأل أحداً آخر عن رأيه ، أو أن أحداً اعترض على رأى أبى بكر غير أن المشاورة قد حصلت وأعطت ثمارها ، وانطلقوا لِمَا خرجوا إليه .

ويقول ابن القيم عا في قصة الحديبية من الفوائد الفقهية .. أن منها:

«استحباب مشورة الإمام رعيته وجيشه استخراجاً لوجه الرأى واستطابة لنفوسهم ، وأمْناً لِتَعتبهم ، وتعرفاً لمصلحة يختص بعلمها بعضهم دون بعض ، وامتثالاً لأمر رب العالمين في قوله تعالى : ﴿وشاورهم في الأمر﴾ (١)

وهذا القول من ابن القيم يتضمن الغرض من المشاورة ، فقد جعل مشاورة الإمام لرعيته استحباباً ، وانّا نراها ملزمة ، أى لا بد

<sup>(</sup>۱) کتاب (زاد المعاد) ج ۲ ص ۱۲۳.

له من المشاورة ، لاستخراج وجه الرأى .

ومعنى وجه الرأى ، أى الرأى الأصوب . وهذا ما نقول به . واستطابة لنفوس المستشارين ، وهذا من فوائد الشورى ومن موجباتها ، لأنها تقدير لهم واشراك لهم بالمسؤولية ، وبذلك يأمن عتبهم .. واستخراجاً لمصلحة ، أو رأى يختص بعلمه بعضهم دون بعض .. وأخيراً امتثالاً وتنفيذاً لأمر رب العالمين (وشاورهم في الأمر) .

وهذا إيضاح منه لما تحققه المشاورة ، ولم نقرأ له رأياً نستفيد منه كيفية اجراء شكليات المشاورة ، وهل أنها يمكن أن تتم بغير هذه الطريقة التي تمت بين النبي علي وأصحابه ؟

إن الجواب عن هذا التساؤل هو أن فقهاءنا الأوائل ماكان همهم ينصرف إلى الشكليات ، وإنماكانوا يبحثون فى تنفيذ أمر الله وأمر رسوله ، وما يعقبه من فوائد وحكم ... وأعتقد أنه لوكانت هنالك طريقة أخرى فى إجراء المشاورة ، أو طلب الاستشارة لما غفل عنها الفقهاء وبخاصة امثال ابن القيم .

### المثال الحامس ـ المعارضة أو حرية الرأى

ونقرأ فى صلح الحديبية مشاورة من نوع خاص مبنية على حرية الرأى ، والتأثر من ظواهر لم تكن واضحة المقصود لعمر بن الخطاب حيث صعب عليه أن يتم الصلح بين المسلمين وبين المشركين على الشكل الذى تم فيه . فأفصح عمر عن رأيه لأبى بكر مستنكراً عقد الصلح بشروطه الواردة فيه قائلاً له :

يا أبا بكر ، أليس برسول الله ، أو لَسْنا بالمسلمين ، أو ليسوا بالمشركين ؟ قال «بلى ، قال له» : فعلام نعطى الدنية فى ديننا ونين أعدائنا ؟

فقال أبوبكر : إلزم غرزه حيث كان ، فإنى أشهد أنه رسول الله عمل : وأنا أشهد . ثم أتى رسول الله عمل فقال : يا رسول الله ، أولسنا بالمسلمين ، أو ليسوا بالمشركين ؟ قال على الله . قال : فعلام نعطى الدنية في ديننا ؟ فقال عمل : أنا عبد الله ورسوله ، لن أخالف أمره ، ولن يضيعني . قلت : أو لست تحدثنا انا سنأتى البيت ونطوف به ؟ قال : بلي . أفاخبرتك أنك تأتيه ومطوف به . العام ؟ قلت : لا ، قال : فانك آتيه ومطوف به .

إن هذا التساؤل من عمر يسيء عن تأثره البالغ من شروط الصلح ، وكيف أن الرسول على وافق على أن تكون مدة الصلح عشر سنوات ، يأمن فيها الناس ، ويكف بعضهم عن بعض ، على أن من أتى محمداً من قريش بغير إذن وليه ، ردّه عليهم ، ومن جاء قريشاً ممن مع محمد لم يردوه عليه .. وأن يرجع عامه هذا فلا يدخل على قريش مكة ، وانه إذا كان عام قابل خرجت قريش فدخلها الرسول علي وأصحابه فأقاموا فيها ثلاثة أيام معهم سلاح الراك ، السيوف بالقرب ، لا يدخلون بغيرها ..

إن هذه الشروط لم يرتح لها عمر ولم يجد لها تفسيراً يقبله ، لذلك جهر برأيه في حربة مطلقة ، وإن هذه الحرية في إبداء الرأى لهي أعلى درجات التقدم والرقى في حياة الأمم ، وذلك أن يقف الفرد من رئيس الدولة موقف المعارض ، لأنه يرى أموراً لم تتضح

له مراميها . . ولا يناله من رئيس الدولة إلاَّ التطمين والتأكيد على أن ما فى نفسه سيتحقق حتماً ، ولكن ليس فى الوقت الذى قدره . .

ولو أن إبرام هذا الصلح كان أمراً من الله ، لأعلنه الرسول عليه ، ولما تمكن أحد من الاعتراض عليه مطلقاً ، ولكنه اجتهاد صرف ، توافق معه أن توقفت ناقة الرسول عن متابعة سيرها تجاه قريش ، فقيل إنها خلأت ، فقال عليه الصلاة والسلام : ما خلأت وما هو لها بخلُق ، ولكن حبسها حابس الفيل عن مكة ، لا تدعوني قريش اليوم إلى خطة يسألونني فيها صلة الرحم أو يعظمون فيها حرمات الله ، الا أعطيتهم إياها ، ثم زجرها فوثبت به ، فعدل عنهم حتى نزل بأقصى الحديبية على ثمدٍ قليل الماء (١)

الن موقف الرسول على من قريش ، مثل موقفه معهم عندكل بحابهة ، فهو يتآنى بهم ، ولا يعجل عليهم ، وينتظر أن يهديهم الله وهم وافرون .. لهذا فإن جنوحه إلى المسالمة هو من خلقه عليه ومن تخطيطه لاستيعاب قريش بحلمه وتجاوزه عن سيئاتهم مها عظمت بحقه .. وإن تابوا وأنابوا واهتدوا إلى الاسلام ..

وإن مجال الاستشهاد بهذه الحادثة أن الرسول على بصفته ولى أمر المسلمين كان يستمع إلى (المعارضة) ، ولا يضيق بها ، ويرد عليها ، أو على المعترض بما يؤكد له وجهة نظره مستقبلاً ، وهذه هي الشورى في أجلى معانيها .

<sup>(</sup>١) ثمد: هو الماء القليل.

### المثال السادس ـ رأى أم سلمة رضى الله عنها

وهناك استشهاد آخر يتفرع عن وقائع صلح الحديبية ، وله مدخل على مبدأ الشورى ، حيث إن الرأى الذى استمع إليه الرسول على من أم سلمة رضى الله عنها \_ بعد أن تمت وقائع الصلح \_ كان مقبولاً منه ، فعمد إلى تنفيذه فعلاً ، فآتى ثماره المرجوة كما أشارت به هذه السيدة الكريمة .

إن عمر بن الخطاب لم يكن الوحيد من المعارضين ، ولكنه كان يعبر بلسانه عن باقى الصحابة ممّن شاركوا بوجودهم فى وقائع صلح الحديبية ، أى أنه كان ممثلاً لهم ، فكانوا بمجموعهم يشكلون جهة المعارضة التى يتزعمها عمر بن الخطاب .

وتحدثنا كتب الحديث والسيرة أنه بينا كان الرسول على يكتب الكتاب هو وسهيل بن عمرو إذ جاء أبو جندل بن سهيل بن عمرو يرسف في الحديد، قد انفلت إلى رسول الله على . وقد كان أصحاب رول الله على لا يشكون في الفتح، لرؤيا رآها رسول الله على الناس من الصلح والرجوع قبل أن تتحقق أمانيهم، دخل على الناس من ذلك أمر عظيم حتى كادوا يهلكون، فلم رأى سهيل أبا جندل قام إليه فضرب وجهه، وأخذ بتلابيبه، ثم قال : يا محمد قد لجت القضية بيني وبينك قبل أن يأتيك هذا . قال : صدقت . فجعل ينتره بتلبيبه ويجره ليرده إلى قريش، وجعل أبوجندل يصرخ بأعلى صوته : يا معشر المسلمين أأرد إلى المشركين يفتنونني في ديني ؟ فزاد ذلك الناس إلى ما بهم . فقال رسول الله على على الله على الله على الله على الله على الله على على الله على على الله على على الله على على الله الله على الله

معك من المستضعفين فرجاً ومخرجاً ، إنّا قد عقدنا بيننا وبين القوم صلحاً ، وأعطيناهم على ذلك ، وأعطونا عهد الله ، وإنّا لا نغدر بهم . فوثب عمر بن الخطاب مع أبى جندل يمشى إلى جنبه ، ويقول : اصبر أبا جندل ، فإنما هم المشركون ، وإنما دم أحدهم دم كلب ، ويدنى قائم السيف منه رجاء أن يأخذ السيف فيضرب به أباه فصن الرجل بأبيه ونفذت القضية .

فلما فرغا من الكتاب ، وكان رسول الله عَلَيْكُ يصلى في الحرم وهو مضطرب في الحل (١) فقام رسول الله عَلَيْكُ فقال : يا أيها الناس انحروا واحلقوا ، فما قام أحد ، ثم عاد عَلَيْكُ بمثلها ، فما قام رجل ، ثم عاد عَلِيْكُ بمثلها فما قام رجل . فرجع عَلِيْكُ فدخل على أم رجل . سلمة رضى الله عنها فقال : يا أم سلمة ما شأن الناس ؟

قالت : يا رسول الله قد دخلهم ما رأيت ، أخرج ولا تكلمنّ منهم إنسانا واعمد إلى هديك حيث كان فانحره ، واحْلق ، فلو قد فعلت فعل الناس .

فخرج رسول الله عَلِيْكُ لا يكلم أحداً حتى إذا أتى هديه فنحره ، ثم جلس فحلق ، فلما رأى الناس أن رسول الله عَلِيْكُ قد نحر وحلق ، تواثبوا ينحرون ويحلقون . (٢)

إن هذا المثال يعطينا الفكرة فى أن الرسول عَلَيْكُ كان يتقبل الرأى متى تحقق له أنه يغى بالمطلوب فيسارع إلى تنفيذه دون تردد .

<sup>(</sup>١) وهو مضطرب فى الحل : أى أنه ﷺ مقيم فى الحل ، ويجول ويتحرك فيه ، وعندما تقام الصلاة كان يهليها فى الحرم لأنه على حدوده فى منطقة الحديبية .

<sup>(</sup>٢) من كتاب (زاد المعاد) لابن قيم الجوزية ج ٢ ص ١٢٥.

كما يعطينا المثلا الحي من أن الرسول على ما كان يتأخر، أو السعاد الميان الميان الرسول على ما كان يتأخر، أو استجب المنا روأة المسامن الأطلية في إسداء والمستجب على خير وجمه . والتصييحة هي تتييمة المشاورة ، لأنها لا تتم الا بعد أن يعرض صاحب الحاجة مشكلته اللآخرين ويتلق منهم نصيحتهم في ذلك .

وشار الماس الماسي مناسب الماسية أن بشر الله المناسية والماس المناسبة المنا

# RINCE GHAZI TRUST بيسمجياا لالمفقا – ثالثا ثعباا

### ١ - حديث الإفك: ١٦٠٠)

المنا أن السهار على الانسان، فها إذا قبل فيه ما ليس فيه، فا ليس فيه، في أن مسال من الساس ، ويتحرى آراءهم حول هذه الما التي التي أميل أميل الما أميل الما أميل الما أن يكون الحديث الدائر من أميل الما أن يكون الحديث الدائر و الما أن يكون الحديث الدائر من أهله ، أموره ، ألا وهو النيل من أهله ، في أميل المن أميل به أول أميل أميل به أميل

<sup>.</sup> الا ب ما داته عبي ۱۲۱ .

هذا في الجاهلية ، فكيف بعد أن أعزنا الله بالاسلام . (١) وإن حادثة الافك ، التي برّأ الله منها عائشة في قرآن يتلي إلى يوم القيامة ، ليس بالأمر العادى ، أو الأمر الهيّن ، وبخاصة إذا كانت زوجة رسول الله ، وله من أعدائه من يسره أن يقال فيه مثل هذا القول ، فكيف إذا تمسكوا بظاهر الحال ، دون أن يكون لهم من أنفسهم أي رادع ، وأخذوا يُفيضون في الايذاء واختلاق الأقوال الكاذبة واشاعتها بين الناس ..

إن هذا الأمر أشد قساوة على النفس، وهو يتناول خير الناس، وليس لديه من عمل أو قول يقوله سوى ما يعرفه عن زوجه، وما يعرفه عن الانسان الذي قيل فيه ما قيل كذباً وبهتانا .. وان إشاعة الفاحشة بين الناس والعمل على إذاعتها ، يصوّر مدى الحقد الذي في قلوب أولئك الذين استغلوا هذه القصة ، وأضافوا إليها من الأقوال ، ما جعل الأنفس الطيبة الطاهرة ، تقف حائرة ، وليس لها غير أن تقول : «سبحانك هذا بهتان عظم» ..

إنَّ هذه الحادثة ، وشدة وقعها على الأنفس الزكية لا يمكن أن يُصورها إنسان بقلمه ، لأنها أكبر من أن يتناولها قلم ، وبخاصة إذا طال الأخذ والرد فيها ، مدة تزيد على الشهر ، وأولئك المجرمون يتمادون في غيهم ولا يقصرون .. ويكفينا أن نعلم شدة وقع هذا الاختلاق على نفسية الرسول عليلة وعلى صاحبه أبى بكر ، وعلى باقى أفراد الأسرة ، من الحديث الذي يرويه لنا الامام البخارى في

<sup>(</sup>۱) من کتاب (فتح الباری شرح صحیح البخاری) ج ۸ ص ٤٨٠ .

مسيمه .. ويكشف لنا فيه ، عن أن هذا الأمر العظيم لم يمنع السول على الله المد المعنع بم أفرب الناس إليه ، السول على عم أقرب الناس إليه ، في هم أقرب الناس إليه ، في هم أقرب الناس إليه ، في معمع ألى على الله الموقف .. إن هذا الموقف .. وقد كان لهذا الموقف وخسط أعمام فيه ، إلا رسول وصلين .. وقد كان لهذا الموقف المره على الجاحة الاسلامية ، فواد من كاسك أفرادها الطبيين . أو على الجاحة الاسلامية ، في أعطى درساً كبيراً المجميع ، في وكشف زعن المنافقين المخربين ، فأعطى درساً كبيراً المجميع ، في وجوب الترثب ، وعدم الاسراع في تلقف أى خبر ، وكاصة مثل وجوب الترثب ، وعدم الاسراع في تلقف أى خبر ، وكاصة مثل الحبر المغيم – قبل التثبت من حقيقته ، ومن حقيقة الأسخاص النبين بنسب إليهم ، لأن الله سبحانه ماكان يرخي الاسخاص النبين بنسب إليهم ، لأن الله سبحانه ماكان يرخي إسلاله ، وهو الطلع على خفايا الأمور في الحال وفي الاستقبال – وفياً مغيى – أن يرخي إسوله ما لا يكون على مستواه في الحلق وفياً مغيى – أن يرخي إلى المؤلم المؤلم المؤلمة وتوافق الأخلاق .. وهو القائل :

نبينها تابيفان تالينجا نهئيجا، نيئينجا تاليبها، في قبغه هم نهايق لا نهيه، خاناه أ تابيفان هي ه ح

<sup>(1)</sup> mecā lliec lkiā 77.

#### ٧ \_ رواية الحديث

باب ﴿ لُولا إذ سمعتموه قلتم ما يكون لنا أن نتكلم بهذا سبحانك هذا بهتان عظيم ﴾ ﴿ لُولا جاءوا عليه بأربعة شهداء فإذ لم يأتوا بالشهداء فأولئك عند الله هم الكاذبون ﴾

يفتتح الامام البخارى رواية حديث الإفك بهاتين الآيتين الكريمتين ويقول رواية عن عروة بن الزبير «قالت عائشة»:

<sup>(</sup>١) العلقة: أي القليل.

جارية حلايثة السن ، فبعثوا الجمل وساروا ، فوجلت عقدي بعل المعارية حلايثة السن ، فبعثوا الجمل وساروا ، فوجلت عقدي ما استمر الجيش فبجنت ، فأست ، ما داع ولا يجيب . فأمين المعارية والمعارية ، في المنتقاء ، في المنتق

الما الذي تولي الإفاف عبدالله بن أبي بن سلول ، فقلمنا الما الذي توال الذي الماس فيضون في قول المساب الافاف ، ولا أشعر شهراً ، والناس فيضون في قول أحساب الافاف ، ولا أشعر بشيء من ذلك ، وهو كربيني في أن لا أعرف من رسول الله اللطان الذي كنت أرى منه حين وجمى أن لا أعرف من رسول الله اللها الذي كنت أرى منه حين الماسكي ، إنما يدخل على رسول الله اللها بها به يقول : كمين المحموم ، أم يتصرف ، فذاك الناد الذي يربيني ولا أشعر بالشر ، حتى تحموم ، أم يسعر أم يسعل قبل الناصم (" ، خرجت بعد ما نقمت فحرجت معي أم مسطح قبل الناصم (" ، وهو متبرزنا . وكنا لا نحرج إلا أبلا إلى ، وذلك قبل أن تتخذ وهو متبرزنا ، وكنا لا نحرج الأبلا أبل المرب الأول في التبرذ قبل الكنف قريباً من بيوتنا ، وأمثرنا أمثر العرب الأول في التبرذ قبل الكنف قريباً من بيوتنا ، وأمثرنا أمثر العرب الأول في التبرذ قبل الكنف قريباً من بيوتنا ، وأمثرنا أمثر العرب الأول في التبرذ قبل الكنف قريباً من بيوتنا ، وأمثرنا أمثر العرب الأول في التبرذ قبل الكنف قريباً من بيوتنا ، وأمثرنا أمثر العرب الأول في التبرذ قبل الكنف قبل من بيوتنا ، وأمثرنا أمثر العرب الأول في التبرذ قبل الكنف قبل أمثر المؤلف أمثر العرب الأول في التبرذ قبل الكنف قبل أمثر المؤلف أمثر العرب الأول في التبرذ قبل الكنف قبل أمثر المؤلف أمثر المؤلف المؤل

<sup>(</sup>١) المناه : بالما الميمال شيئلا الياخ ليم : والميا : واسل .

الغائط ، فكنا نتأذى بالكنف ، أن نتخذها عند بيوتنا . فانطلقتُ أنا وأم مسطح \_ وهي إبنة أبي رهم بن عبد مناف . وأمها بنت صخر بن عامر خالة أبي بكر الصديق ، وابنها مسطح بن أثاثة \_ فأقبلت أنا وأم مسطح قِبَلَ بيتي وقد فرغنا من شأننا ، فعثرت أم مسطح في مرطها ، فقالت تعس مسطح ، فقلتُ لها : بئس ما قلت ، أتسبين رجلاً شهد بدراً ؟ قالت : أيْ هنتاه (١) ، أو لم تسمعي ما قال؟ قالت قلت وما قال؟ فأخبرتني بقول أهل الإفك ، فازددت مرضاً على مرضى . فلما رجعت بيتي ودخل عليّ رسول الله عليه أنه م قال : كيف تيكم ؟ فقلتُ : أتأذن لي أن آئي أَبُوِّي \* قالت وأنا أريد أن استيقن الخبر من قبلها \_ قالت : فأذن لي UST رسبول الله عليه عليه و فجئت أبوى ، فقلت الأمي : يا أمتّاه ما تحدث الناس ؟ قالت : ما بنية هوّني عليك ، فوالله لقلها كانت امرأة قط وضيئة عند رجل يحبها ولها ضرائر إلاّ أكثرن عليها . قالت: فقلت: سيحان الله، أو لَقَدْ تحدث الناس هذا؟ قالت: فبكيت تلك الليلة حتى أصبحت لا يرقأ لى دمع ، ولا أكتحل بنوم حتى أصبحت أبكي . فدعا رسول الله ﷺ على بن أبي طالب وأسامة بن زيد رضي الله عنها حين استلبث الوحي يستأمرهما في فراق أهله . قالت : فأما أسامة بن زيد فأشار على رسول الله علمالية بالذي يعلم من براءة أهله ، وبالذي يعلم لهم في نفسه من الودّ ، فقال : يا رسول الله ، أهلك ، وما نعلم إلاّ خيراً . وأما علىّ بن أبى

<sup>(</sup>١) أي هنتاه : أي يا مغفلة ، أو أيا هذه أغافلة أنت؟

أعابرك منه ، إن كان من الأوس خمريت عنقه ، وإن كان من المجان من الحزى أمرتنا ففعلنا أمرك. قالت : فقام سعد بن المجارة ـ وهو سيد الحزى ، وكان قبل ذلك رجلاً حماطاً ولكن عبادة ـ وهو سيد الحزى ، وكان قبل ذلك رجلاً حماطاً ولكن احتماء الحميّة ـ فقال السعد : كذبت اممر الله ، لا تقتله ولا تقدر على قتله ، فقام أسيد بن حضير ـ وهو ابن عم سعد بن معاذ ـ فقال السعد بن عبادة : كابت اممر الله انقتلته ، فانك منافق

<sup>.</sup> مفحد دداً د منه ميانع نب ببلك ددا (١)

<sup>(</sup>٣) وفي داية أخرى الباطرى «قام رسول الله ﷺ في خطية في شمه مدمد الله والتي عليه بما هو أهله ثم قال «أما بعد أشيروا على في أناس أبنوا أهلى، واجم الله ما علمت على أهلى من سوء ، ابنوهم بجن ؟ والله ما علمت عليه من سوء قط ، ولا يتحل بيني قط إلا وأنا حاضر، ولا غبت في سفل الا غاب مهي ..

تجادل عن المنافقين. فتساور الحيّان. الأوس والحزرج حتى همّوا أن يقتتلوا ورسول الله عليه قائم على المنبر ، فلم يزل رسول الله عليه يخفضهم حتى سكتوا وسكت ، قالت : فمكثت يومي هذا لا يرقأ لى دمع ولا أكتحل بنوم . قالت : فأصبح أبواي عندي وقد بكيت ليلتين ويوما لا اكتحل بنوم ولا يرقأ لى دمع يظنان أن البكاء فالق كبدى . قالت فينها هما جالسان عندي وأنا أبكي ، فاستأذنت علي " امرأة من الأنصار فأذنت لها ، فجلست تبكي معي ، قال : فبينا نحن على ذلك دخل علينا رسول الله عليه مُ جلس ، قالت : ولم يجلس عندي منذ قيل ما قيل قبلها . وقد لبث شهراً لا يوحى إليه و في شأني . قالت : فتشهد رسول الله على حين جلس ثم قال : TRUST أما بعد ، يا عائشة فانه قد بلغني عنك كذا وكذا ، فان كنت بريئة فسيبرؤك الله ، وإن كنت ألممت بذنب فاستغفرى الله وتوبى إليه ، فإن العبد إذا اعترف بذنبه ثم تاب إلى الله تاب الله عليه . قالت : فلما قضي رسول الله مقالته قلص دمعي حتى ما أحس منه قطرة ، فقلت لأبي أجب رسول الله عَلَيْتُهُ فَمَا قَالَ . قَالَ : والله ما أدرى ما أقول لرسول الله ﷺ . قالت ، فقلت : \_ وأنا جارية حديثة السن لا أقرأ كثيراً من القرآن \_ . إنى والله لقد علمت ، لقد سمعتم هذا الحديث حتى استقر في أنفسكم وصدّقتم به ، فلئن قلت لكم إنى بريئة \_ والله يعلم أنى بريئة \_ لا تصدقونني بذلك ، ولئن اعترفت لكم بأمر ـ والله يعلم انى منه بريئة ـ لتصدقنّى . والله ما أجد لكم مثلاً إلا قول أبي يوسف ، قال (فصبر جميل والله المستعان على ما تصفون) ، قالت : ثم تحولت فأضطجعت على

. را منه ما العنب عبار المهند عبار الم هو خير اكم اكل امريء منهم ما اكتسب من الأنم واللب تولي ﴿إِن اللَّهِ عِلَى الْمِلْكِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الْمِلِ الْمِلِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ أقوم إليه ، ولا أحميد الا الله عز وجل . وأنزل الله : ي من الذا ، منشاد ل : لم بلان تملا ماءاً سنالا ، خاصف عليه . قالت : فلم سُرِّي عن رسول الله عليه سُرِّي عنه وهو الجان من العرق ، وهو في يوم شات من قتل القبول الذي نزل عليه ، فأخذه ما كان يأخذه من البرحاء ، حتى إنه ليتحدر منه مثل مارام رسول الله 🐉 ، ولا خرج أحد من أهل البيت حتى أنزل يرى رسول الله على أو الدم رؤيا بدؤني الله بها . قالت : فوالله نأ مجهاً شنح نهكا، د لهنو يهأ ترَّح شا لملاتو نأ نه يقمأ ليحسف ولكن والله ما كنت أخل أن الله منول في شأني وحياً يُتلى ولشأني في د لأمان وأنا حيثنا أعلم أن بريَّة وأن الله مبرني براءتي ،

﴿ لولا إذ سمعتموه على المؤمنون والمؤمنات بأنفسهم خيراً وقالوا

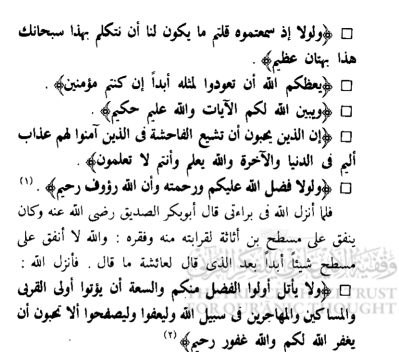
هنيه علا إقاء مين ﴾ .

الله الموشار الهال لم فاذ الموش تعبى أر ميلد المدلج كاما الله

اللانيا والآخرة لسكم ورحمته في الدنيا والآخرة لمسكم في عند الله هم الكاذبون).

ه هم الله منا مناه منا المنطقة ال

وتحسبونه هيّنا وهو عند الله عظيم ﴾ . الله المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم ما ليس لكم به علم



قال أبوبكر: بلى والله ، إنى أحب أن يغفر الله لى ، فرجع إلى النفقة التى كان ينفق عليه ، وقال : والله لا أنزعها منه أبداً . قالت عائشة وكان رسول الله عليه يسأل زينب ابنة جحش عن أمرى ، فقال : يا زينب ، ماذا علمت ، أو رأيت ؟ فقالت : يا رسول الله ، أحمى سمعى وبصرى ، ماعلمت إلاّ خيرا ، قالت ، وهي التي كانت تساميني من أزواج رسول الله عليه فعصمها الله بالورع ، وطفقت أختها حمنة تحارب لها ، فهلكت فيمن هلك من

<sup>(</sup>١) سورة النور الآيات ٢٠/١١.

<sup>(</sup>۲) سورة النور الآية ۲۲.

. خانه ۱۲ بالحمد

قال الزخشرى: لم يقع فى القرآن من التغليظ فى معمية ما وقع الدخش الإفك الموضوع المعشون فا القرآن من التغليظ في معمية ما وقع المدين المعشون الموضوع الموضوع المعشون المعروبية والبيا المعتسون والتعال المعتمون والبيا المعتمون المعتمو

، رسما العرفيخ لهذه شا رهبي المنها له المنه المنه المنه المنه نال نبع المنه المنه المنه نبع المنه نبع المنه نبع منه المنه نبط المنه نبط المنه نبع المنه نبع المنه نبع المنه نبع المنه نبع المنه نبه المنه نبه المنه نبه المنه نبه المنه نبه المنه نبه ألمنه نبه ألمنه نبه ألمنه نبه ألمنه المنه نبه ألمنه ألمنه نبه ألمنه ألم

وإن المتصود من هذا الاستشهاد أن الرسول السنسال في استشار في المستشار أن الما الماد عامل الماد على المستشار فيه أيضاً استشارات علماء المحاد في المناه من المناه من المناس .. وأماد في المناس .. المناس ..

م كم كم نايا – لمهند مثلا ربحى – بمعد زبر مثلامبد زأ محملا زموي و مناياً و ملماً أم أم تاماً و تعلم المسلم المسلم

الله من كتاب فح البادي ع ٨ ص ٧٧٤.

اللفظ هكذا:

«وكان إذا أراد أن يستشير أحداً في أمر أهله لم يَعْدُ عليا واسامة».

أي أنه على الله يستشير \_ كعادته في الاستشارة \_ عليا وأسامة فها يتعلق بأمر أهله ، لأن كلا من هذين ترتّى عند الرسول عَلَيْكُ فكانا ا بالنسبة له كالولد ، لتربيته لها ، ولذلك كانا مخصوصين بالمشاورة فيها يتعلق بأهله عَلِيْنَةً لمزيد اطلاعها على أحوالهم أكثر من غيرهما . وكان أهل مشورته فها يتعلق بالأمور العامة أكابر الصحابة كأبى بكر

<sup>(</sup>١) والعلة في اختصاص على وأسامة بالمشاؤرة ، أن علياً كان عنده كالولد لأنه ربَّاه من حال صغره ثم لم يفارقه ، بل وازداد اتصاله بتزويح فاطمة ، فلذلك كان مخصوصاً بالمشاورة فها يتعلق بأهله لمزيد اطلاعه على أحوالهم أكثر من غيره ، وكان أهل مشورته بالأمور العامة أكابر الصحابة كأبيّ بكر وعُمر، وأما أسامة فهوكعلي في طول الملازمة ومزيد الاختصاص والمحبة ، ولذلك كانوا يطلقون عليه أنه جبُّ رسُول الله ، وخصّه دون أبيه وأمَّه لكونه كان شاباً كعلى ، وان كان على أشَنَّ منه . وذلك أن للشاب من صفاء الذهن ما ليس لغيره ، ولأنه أكثر جرأة على الجواب بما يظهر له من المسن .. (من كتاب فتح البارى ج ٨ ص ٤٦٨) .





# الفصل الثانی نماذج من شوری خلفائه من بعده

ويتضمن المباحث التالية :

المبحث الأول: الشورى في زمن أبي بكر الصديق رضي الله عنه: استخلاف النبي لأبي بكر في الصلاة .

TRUST لا استخلاف الناس لأبي بكر.

٣ - انفاذ حشر أسامة . ٣- انفاذ حشر أسامة .

\$ \_ قتال مانعي الزكاة .

٥ استخلاف أبي بكر لعمر رضى الله عنها.

المبحث الثانى : الشورى فى زمن عمر بن الخطاب رضى الله عنه :

١ ـ تقسيم الأراضي المفتتحة عنوة بين الفاتحين .

٢ ـ استشارة عمر في أن يسير بنفسه لحرب الفرس.

(أ) الشورى فى الحروج بنفسه قبل تأمير سعد بن أبى

وقاص .

(ب) الشورى الماثلة لسابقتها ، وهى الحروج إلى موقعة نهاوند .

٣- الشورى في استخلاف عمر لن بعده.

. أبيقياً إلى فا فالله فالمشتما - ١ : هند مثنا ربح نالفد ربز نالجد زمن فا دري شارا : شالنا شعبها :

٧ - استشارة عنمان ولاة الأقاليم.

من لم يفقه حكم الشرع ١٠ - شهادة الحاكم لا تغنى وحدها . قوم لوط ٧ - دية المقتول في الزحام ٨ - رفع القلم عن المجنون . ٩ -3 - lakon lhis 0 - lk شترك في القتل ٢ - احراق من فعل عمل ١- جمع القرآن ٢- توحيد الصاحف ٣- في حد الحمر المبعث الرابع : الشورى العلمية :



This file was downloaded from QuranicTh



# المبحث الأول

# الشورى في زمن أبي بكر الصديق رضى الله عنه

١ \_ استخلاف النبي لأبي بكر في الصلاة :

قال ابن مسعود رضي الله عنه : <sup>(۱)</sup>

«نعي إلينا نبيُّنا وحبيبنا نفسه قبل موته بشهر ، فلما دنا الفراق

حمعنا في بيت عائشة ، فنظر إلينا ودمعت عيناه ، وقال : موحباً بكم حيّاكم الله ، رحمكم الله ، آواكم الله ، حفظكم الله ، رفعكم الله ، وفَّقكم الله ، سلمكم الله ، قبلكم الله ، أوصيكم بتقوى الله ، وأوصى الله بكم ، واستخلفه عليكم وأؤديكم إليه ، إنى لكم منه نذير وبشير أن لا تعلوا على الله في عباده وبلاده ، فانه

﴿تلك الدار الآخرة بجعلها للذين لا يريدون علواً في الأرض ولا فسادا والعاقبة للمتقين، (٢)

قلنا : فتى أجلُك ؟ قال : دنا الفراق والمنقلب إلى الله ، وسدرة المنتهى ، والرفيق الأعلى وجنة المأوى . .

قال لي ولكم:

 <sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ ج ٢ ص ٢١٧.
 (٣) سورة القصص الآية ٨٣.

المسال اشتد مرضه آذنه بلال بالصلاة ، قال مؤوا أبا بكر فاصل بالناس . قالت : إنه رجل رقيق ، وإنه متى يقم مقامك لا يطبق ذلك . قال : هوا أبابكو فليصل بالناس ، قالت مثل ذلك ، فنجس ، وقال : هإيك صواحبات يوسف مؤوا أبابكو ذلك ، فنخس ، وقال : «إنكن صواحبات يوسف مؤوا أبابكو المحلمة وجد رسول العمل بالناس ». فتقدم أبوبكر ، فإل دخل في الصلاة وجد رسول الله على خفة ، فخرج بين رجلين ، فإل دنا من أبي بكر تأخر أبوبكر ، فأشار إليه أن قم مقامك ، فقعد رسول الله على بصل أبوبكر ، فأشار إليه أن قم مقامك ، فقعد رسول الله على بصلاة النبي ، والناس بالبي بالبي بالبيل بالناس سي عشرة صلاة بي بحب أبي بكر جالساً فكان أبوبكر بالناس سي عشرة صلاة ، فيل بلائة أيام . ثم إن رسول الله على جرح في اليوم الذي بوفي فيون أبي بوسل الله على بالبيل في علائه الله بالبيل في الملاة . فيسم رسول الله على فرحاً لما رأى من وسول الله على بالبيل في الصلاة . ثوسم رسول الله على بوسول الله يقالي قبل أن منول مسول الله على بوسول الله على بوسول الله يقالي قبل أبي بوسول الله يقالي بول الله بوسول الله يقالي بوسول الله بوسول الله يقالي بوسول الله يقالي بول بول الله بو

ولما نوفى رسول الله على ، كان أبريكر بمتزلة بالسنح ، وعمر حاضراً ، فلم نوفى قام عمر فقال : إن رجالاً من المنافقين يزعمون أن رسول الله على توفى ، وإنه والله مامات ولكنه ذهب إلى ربه كما ذهب موسى بن عمران ، والله ليرجعن رسول الله على فليقطعن كا ذهب موسى بن عموان ، والله ليرجعن رسول الله على فليقطعن

<sup>(1)</sup> الكامر في التاريخ ، مرجع سابق ع ٢ ص ١١٧ .

وأقبل أبوبكر وعمر يكلم الناس ، ولم يلتفت إلى شيء حتى دخل على رسول الله على الله على وهو مسجّى فى ناحية البيت عليه بردة حبرة ، فكشف عن وجهه ، ثم قبّله وقال : بأبى أنت وأمى طبت حيّا وميتاً ، أما الموتة التي كتب الله عليك فقد مُتّها ، ثم رد الثوب على وجهه ، ثم خرج وعمر يكلم الناس ، فأمره بالسكوت ، فأبى إلا أن يتكلم ، فلما رآه أبوبكر لا ينصت أقبل على الناس ، فلما سمع الناس كلامه أقبلوا عليه وتركوا عمر (۱) ، فحمد الله وأثنى عليه ثم قال :

«أيها الناس من كان يعبد محمدا فإن محمدا قد مات . ومن كان يعبد الله فإن الله حيّ لا يموت ، ثم تلا هذه الآية» :

وما محمد إلا رسول الله قد خلت من قبله الرسل أفإيْن مات أو قتل انقلبتم على أعقابكم ومن ينقلب على عقبيه فلن يضر الله شيئاً وسيجزى الله الشاكرين (٢)

قال: فوالله لكأن النّاس ما سمعوها إلاّ منه. قال عمر: فوالله ما هو إلاّ إذ سمعتها فَعُقِرْتُ حتى وقعت على الأرض ما تحملنى رجلاى ، وقد علمت أن رسول الله ﷺ قد مات . (٣)

### ٢ \_ استخلاف الناس لأبي بكر:

سئل سعيد بن زيد (الصحابي الجليل وأحد العشرة المبشرين

<sup>(</sup>١) إن انصات الناس لأبي بكر وتركهم عمر وهو يتكلم يؤكد على منزلة أبي بكر لديهم ، وأنه أحق من غيره بالاستماع إليه ، وبخاصة بعد أن استخلفه رسول الله على الصلاة ولم يقبل غيره .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ١٤٤.

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ ج ٢ ص ٢١٩.

المبلغة) متى بويع أبويكر؟ قال : يوم مات رسول الله ﷺ ، كرهوا أن يبقوا بعض يوم وليسوا فى جماعة . (/)

وإن مسارعة الأنصار الاجتماع بعد أن بلغهم نبأ وفاة الرسول الدر المناه الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه في أن يتم أن يناه السلمين المناه و فنه ، يؤكد على ما لأهمية اختيام بن يلى أمر السامين المناه من أهمية ، وإنه ايس من المستسلال المناه بنق ناه المناه بعد ناه بعد ناه بعد ناه بعد ناه بعد ناه بعد ناه بعد أمريم من يتولى أمريهم .

وإن إجتماع الأنصار لم يكن دون تشاور فما بينهم على من يلى أمر المسلمين بعد وفاة الرسول عليه . وقد كان سعد بن عبادة – على ما يظهر – هو المرشح الوحيد لهم ، ولذلك ورد فى النص انهم اجتمعوا ليبايعوا سعداً ، وكأنه أمر متفق عليه بينهم .

ولا سعد بن عبادة انفرد بعد قاق سعد بن معاذ بالمعال على و المد سعد بن معاذ أكثر من سعد بن معاذ أكثر المعال المعاد أو معاذ أكثر منه المعاد أو معاذ أكثر منه بن منه فالمعاد والسول على منه والمعاد والمعاد والمعاد والمعاد والمعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد المعاد والمعاد والم

لومه، لقللنانه يمرابأ شالمان بمخل فالحمار فالجاري و الجلام البخاري ، وفي رواية الامام البخاري ، أن هؤلاء

<sup>(</sup>١) المربح السابق ع ٢ ص ١٢٢.

الثلاثة ذهبوا ومعهم المهاجرون \_ دون تحديد اسائهم أو بيان عددهم \_ والتقى المهاجرون بالأنصار ، وتحدث أبوبكر وتحدث الحباب بن المنذر ، وتحدث غيرهما ، وبنتيجة ذلك توصل المجتمعون إلى مبايعة أبى بكر ، وقد كانت حجة المؤيدين لمبايعته أنه أفضل المهاجرين ، وخليفة رسول الله عليا في الصلاة ، وهي أفضل دين المسلمين ، وأن الرسول عليا رضيه لديننا أفلا نرضاه لدنيانا ؟ ، ففن ذا ينبغي أن يتقدمه أو يتولى هذا الأمر عليه ؟ .

فلماكان الغد من بيعة أبي بكر جلس على المنبر وبايعه الناس بيعة

عامة .

إن بيعة أبي بكر لم تكن موضع استغراب من أحد ، وإن تمت بهذه السرعة ، لكونه كان متعيناً لهذا الأمر ، ولأنه لا يوجد بين المسلمين من هو أفضل منه ، وكانت دلالة كثير من النصوص تساعد على قبول بيعته وقد كانت بيعته خيراً للمسلمين وللاسلام ، لأنه وقف بعد وفاة الرسول على مواقف أثبتت أنه كان أربطهم جأشا وأكثرهم حزماً ، وأشدهم عزماً . ويكنى أنه كان موضع ثقة رسول الله عليا وصاحبه في الهجرة وثاني إثنين إذ هما في الغار ، وأنه ماكان يفارقه إلا لنوم أو لحاجة ..

### ٣\_ إنفاذ جيش أسامة:

سبق أن استعمل الرسول على أسامة بن زيد على جيش وأمره أن يتوجه إلى الشام ، وكان قد ضرب البعث على أهل المدينة ومن حولها وفيهم عمر بن الخطاب ، فتوفى النبي على قبل أن يسير

الجيش إلى مقصده ، وارتدت العرب إلاّ قايلاً منهم ، وتغيّر الوضح المبيش المسلمين ، ووجدوا أن إعادة الجيش إلى المدينة هو الرأى الماسر ، لأمهم ما كانوا ليأم المعافية رسول الله ، وعلى حرم الأحموب ، لامهم المالول المأمنية أن أن منيسلما الله ، وعلى حرم سلما الله ، ولا على المسلمين من أن يفطفهم المشركون .. وأوفد المولى الله ، ولا على المخطب المقابل أبابكر بذلك ، وأن يأمر بعودة الجيش ، كما طلب الأنصل من عمر أن يسأل أبابكر باستبدال أسامة بمن هو أقلم سناً ..

فلما تعمد (غبة الناس في العودة حماية ليشعد الاسلام ، به يعضة ملحف لا يول أمال م مؤكداً لهم أنه لا يود قضاء فضي به مبر وضفة ملحف الله ألمال ألمال بيق في القرى غيره لأنفذه . .

الله عمر غبة الأنصار في استبدال أسامة بغيره ، ثار الله وقام من جمسه وأخذ بلحية عمر قائلاً له : استعمله رسول الله على ، وتأمرني أن أعزله ؟ إن هذا لا يكون أبداً . ثم خرج أبديكر حتى أبي الجيش وشيعه وأحماه ، واستأذن

اسامة في أن يُبني له عمرا للاستعانة به ، فأذن له

وسا من موس المعاجرين والأنصار، حتى إن عمر كان على جلة الصحابة من المهاجرين والأنصار، حتى إن عمر كان على رأيم ، رأوا أن الطروف قد تغيّرت بعد وفاة الرسول، فأرادوا أن ينصحوا لخليفة رسول الله ، وأن لا يتركوا الجيش يغادر المدينة بمثل هذه الظروف ..

وقد كان إنفاذ جيش أسامة أعظم الأمور نفعاً للمسلمين ، في ظروفهم تلك ، لأن العرب قالوا : لو لم يكن بالمسلمين قوة لما أرسلوا هذا الجيش ، فكف كثير منهم عما كانوا يعدونه ضد المسلمين ، وقد عاد أسامة غانما بعد غياب أربعين يوماً ، وقيل

إن موقف أبى بكر مبنى على وجوب تنفيذ أمر رسول الله ، ولذلك لم يقبل تغيير رأيه ، وقد استمع إلى أقوال المعارضين لموقفه ، فلم يجد ما يحمله على مخالفة أمر رسول الله يهله ، وإن كان ما يستند إليه المعارضون صحيحاً ومحتملاً ، فكانت المعارضة ، وكانت المصارحة ، وكان الإصرار على التمسك بالرأى الأصوب ، وكان السمع والطاعة لولى الأمر لأنه استمع للشورى ووجد أنه هو صاحب الحجة والرأى .

#### ٤ ـ قتال مانعي الزكاة :

تبین معنا فی الشاهد السابق أن أبا بكر لم یكن لیقبل أی رأی فیه تغییر لما أمر به رسول الله علیه ، وكیف كانت النتیجة ، عندما

أخذ الجميع برأيه ..

. العيلة بسبة بالم الله على بالمان عامية المان ا الله عليه ، ولذلك قال واقسم على قوله : والله لو منعوني عناقاً مما رايس ملعفي ناكر له يينع لبليق لا هان الح بر الج قلحة وم يتغنير لما المحدود يتغنير لما سال الله رغ مجنس لنال د عالد معبي متاليه را علي شا رايس إن النصر من عند الله ، وكذلك التوفيق ، وإن تصرف ابي بكر

شه شا رحن قهم روأ نه حيمه رغ ري الحبا الملاا روي

مدر أبي بكر للقتال فعرفت أنه الحقي . رَبُ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ إِلَا أَنَّا إِلَمُ لَا يُمِهِ لا نَهِ مُعْدُ لِلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ حق المال ، والله لو منعولي عقالا كانوا يؤدونه إلى رسول الله 📜 الله ، فقال : والله لاقاتل من وق بين الصلاة والزكاة ، فإن الركاة فن قال لا إله الآ الله عصم مني ماله وغسه إلا بحقه وحسابه على ر منها كما با كم الماجعة رتح بالناس التاقا نأ تبءاً المناس وسول الله منا الماجعة المناسب حق بقولوا لا إله الأالله كفر من العرب ، قال عمر لا بي بكر : كيف تقائل الناس وقد قال : فألة عنا

الله : «من بناً دينه فاقتلوه» . من قتال المرتدين عن الاسلام ، لأنه كان يستند إلى قول رسول الله إن موقف أبي بكر من قتال مانعي الزكاة لا يختلف عن موقفه

وجد الصحابة الكرام أنه لا مناص من تنفيذه – ماقاله عبدالله بن ويؤكد ان موقف ابي بكر هذا قد انفرد فيه وحده \_ إلى أن

مصرحاً بأنهم مجمعين ، على عدم مقاتلة مانعى الزكاة . يقول ابن مسعود رضي الله عنه :

«لقد قمنا بعد رسول الله عَيْمِالِيَّهُ مقاما كدنا نهلك فيه ، لولا أن الله من علينا بأبي بكر ، أجمعنا على أن لا نقاتل على إبنة مخاض أو إبنة لبون ، وأن نأكل قرئ عربية ونعبد الله حتى يأتينا اليقين ، فعزم الله لأبي بكر على قتالهم ، فوالله ما رضى منهم إلا بالخطة المخزية أو الحرب المجلية ، فأما الخطة المخزية فان يقروا بأن من قتل منهم فى النار ، ومن قتل مِنّا فى الجنة ، وأن يَدوًا قتلانا ، ونغم منهم ، وأن ما أخذوا منا مردود علينا . وأما الحرب المجلية فان يخرجوا من ديارهم .» (1)

هنالك من يقول ، إن هذين الشاهدين ، شاهد إنقاذ جيش أسامة ، وشاهد قتال مانعي الزكاة ، لا علاقة لها بالشورى ، لأن أبا بكر ينفذ أمراً سبق لرسول الله أن أصدره ، أو ينفذ حكماً ، معلوماً بالضرورة ، فأين هي الشورى ؟

إن الشورى لا تعنى فقط أن يطلب الانسان رأى غيره فى قضية التبس عليه الأمر فيها ، أو أنه يريد أن يعرف ما إذا كان هناك رأى أصلح أو أوجه من رأيه .. بل الشورى أن يكون الأمر عاما بين أهل الرأى ، عرضه ولى الأمر أم تقدم به غيره كها حصل فى هذين الشاهدين .. وهذه هى الشورى فى حقيقتها أن لا يَضُن أحد من ذوى الرأى بما يرى فيه المصلحة ، وأن يعلن رأيه فيه ، وأن يتقبل

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ج ٢ ص ٢٣١.

دلى الأمر ما يعرضه عليه مستشاروه ، أو أصحاب الاختصاص ، وأن لا يست بالأمر قبل التطلع أو التعرف على آراء الآخرين فيه ، فإذا تبين له وجه الصواب عزم على الأخذ به وتوكل على الله ، كما فعل أبوبكر ، وكما سبقه فى ذلك الرسول على الله ، وكالهم يتصرف بالرعية وفق المصلحة ، ويطبقون ما يرونه أقرب إلى نخما الله ورضا دسوله .

### ٥ - «استخلاف أبي بكر لعمر رغي الله عنها» :

إن حرص ابى بكر على مصلمته المسلمين دفعت به أن يفكر في حرف العلاً لها من كبار في كبار أهلاً لها من كبار مصطبة رسول الله عطائع خيراً من عمر ، فلستشار عبدالرحمن بن عوف ، فلستشار عثان ، وجاءه فلحة عماره من أنه إذا وألى عوف ، فيششى أن يكون مسؤولاً عن ذلك أمام الله . ماكان مهم عمر ، فيششى أن يكون مسؤولاً عن ذلك أمام الله . ماكان من أبى بكر إلا أن قال له : أنحوفي بالله ؟ إذا سألى عن ذلك قلت له إنى اخترت لهم خير أهلك . (ولنا أن نلاحظ كلمة أهلك ، أى أن المؤمنين هم أهل الله) .

ولم يفرض أبوبكر رأيه على المسلمين ، وإنما سألهم : أترضون بمن استخلفت عليكم ؟ فانى ما استخلفت عليكم ذا قرابة ، وانى قد استخلفت عليكم عمر ، فاسمعوا له واطبعوا . فانى والله ما آلوت من جهد الرأى .

فقالوا: سمعنا وأطعنا. واستدعى عمراً وأوصاه بتقوى الله ، وبما يجب عليه تجاه رعيته ، بوصية يندر أن يجد أحدنا نظيراً لها فى كتب العهود التى كانت تكتب لغير عمر ، الا مقتبسة منها أو دونها. لأنها وصية رجل يوشك أن يغادر هذه الحياة الدنيا بما له ، وبما عليه ، وهو لا يريد أن يختتم حياته ، دون أن يكون قد استخلف من يرضى عنه للمسلمين ، وهو على يقين ، من أنه ما اختار لهم الا من كان أقرب الناس إلى رسول الله عيالة بعده ، وقد سبق الاستشهاد بقول على رضى الله عنه ، عند وفاة عمر أن قال : وايم الله إن كنت أكثر ما أسمع رسول الله عيالة يقول : جئت أنا وأبوبكر وعمر ، وخوجت أنا وأبوبكر وعمر ، وخوجت أنا وأبوبكر وعمر ، وخوجت أنا وأبوبكر وعمر ،

إن استخلاف أبى بكر لعمر ، ماكان إلاّ عن استشارة ورضا من المسلمين ، وقد حصل اعتراض وبيان رأى ، أو تنبيه لولى

<sup>(</sup>١) رواه الامام مسلم.

الأمر، فلبقته واستمع إليه ، وأجاب عنه بما أفاد أنه يتحمل مساولينه تفريعه دنيا وأجري ..

رقع المجال المناه المن





#### المبحث الثاني

## الشورى في زمن عمر بن الخطاب رضي الله عنه

ترتى عمر فى مدرسة النبوة ، وكان من النجباء إن لم أنجب أفرادها بعد أبى بكر رضى الله عنه ، وكان مستشار رسول الله عليه وصاحبه وصاحبه وصاحب صاحبه ، فهو من المقربين الذين رضى عنهم رسول الله وبَشَرَهم بالجنة ، وقد قال فى حقه : إن الله جعل الحق على لسانه وقلبه (۱) وقال أيضاً : لقد كان فيا قبلكم من الأمم ناس محدّثون ، فإن بك فى أمتى أحد فإنه عمر . (۲)

ولم تغب نجابة عمر عن رسول الله على الاسلام، مما جعله يدعو الله جل وعلا أن يهديه إلى الاسلام فقال: اللهم أعز الاسلام بأحب الرجلين إليك بعمر أو بعمرو بن هشام. فسبقت السعادة لعمر بن الخطاب، وهذا ما دفع بخباب بن الأرت، الذي كان في بيت أخت عمر عندما بلغه أنها اسلمت هي وزوجها سعيد بن زيد، فأراد أن يبطش بها، فأطلع هناك على صحيفة فسسسسس

رواه الامام الترمذي.

 <sup>(</sup>۲) رواه الامام البخارى ، والمحدّث : هو الرجل الصادق الظن ، وهو من ألتى فى روعه شىء من قبل اهمار الأعلى فيكون كالذى حدّثه غيره به ، وانظر كتاب فتح البارى ج ۷ ص ٥ .

# المحمولة الأراضي المختشفة عنوة بين الفاحين: المحمولة المح

أبرزها الأمور التي سنعددها فيا بلي:

 <sup>(</sup>١) لقد ترسمت في تقديم الشواهد على شوري عمر في كتابي (الشوري في الاسلام : تناصح وتعلون وتعاضد).

الكتب من قادة الفتح يسألونه فيها رأيه باجابة طلب الفاتحين بتقسيم الأراضى بينهم ، أجابهم ، بأن يقسموا بين الناس ما غنموه من كراع ومال ، وأن يتركوا الأرضين والأنهار لعالها ليكون ذلك في أعطيات المسلمين ، فإنهم إن قسموها بين من حضر لم يكن لمن بعدهم شيء ..

هذا كان رأى عمر ، وعارضه فيه عدد من الصحابة . غير أنه كان يقول هذا رأيى ، ودارت بين الطرفين آراء وأدلة أراد كل منهما أن يعزز رأيه بها . وبخاصة الجبهة المعارضة ، عندما تمسكت بمضمون الآية الكريمة التي تنص على تقسيم الغنائم (۱) ، إلى أن قالوا له استشار كبار المهاجرين فاختلفوا فأرسل إلى عشرة من الأنصار . خمسة من الأوس ، وخميسة من الحزرج من كبرائهم وأشرافهم ، فلما اجتمعوا حمد الله وأثنى عليه بما هو أهله ، ثم قال : إنى لم أزعجكم إلاً لأن تشتركوا في أمانتي فيم حملت من أموركم ، فاني واحد كأحدكم ، وأنتم اليوم تقرون بالحق ، خالفني من خالفني من خالفني من وافقمي ولست أريد أن تتبعوا هذا الذي هو هوايي صحكم كتاب الله ينطق بالحق ، فوالله لئن كنت نطقت بأمر أريده ما أريد به إلاً الحق . قالوا : قل نسمع يا أمير المؤمنين .

قال : قد سمعتم كلام هؤلاء الذين زعموا أنى أظلمهم حقوقهم ، وإنى أعوذ بالله أن أركب ظلما ، لئن ظلمتهم شيئاً هو لهم

واعلحوا

 <sup>(</sup>۱) قوله تعالى ﴿وَاعْطُوا أَنَا غَنْمَتُم مِن شيء فَان لله خمسه وللرسول ولذى القربى
واليتامى والمساكبل وابن السبيل إن كنتم آمنتم بالله وما أنزلنا على عبدنا يوم الفرقان
يوم التق الجمعان/ والله على كل شيء قدير﴾ الأنفال ٤١.

وأعليمة عيرهم لقل شقيت. ولكن رأيت أما لم يبق بعد أرض المعاري شوية عنص . وقد عامة أموالهم وأرضهم وعلوجهم ، كسرى شوية وتعلى . وقد أموال بين أماله وأخرجت الحسس فوجهة على وجهه وأنا في توجيه . وقد رأيت أن أحبس الأرضين بعلوجها وأضع عليم فيها الحراج وفي رقابهم الجزية يؤدونها فتكون فيئا وأصم عليهم فيها الحراج وفي رقابهم الجزية يؤدونها فتكون فيئا المسلمين: المقاتلة والذرية ولمن يأنى بعدهم.

أرأيتم هذه النغور لا بد لها من رجال يازمونها ، أرأيتم هذه المدن العظام ــ كالشام والجزيرة والكوفة والبصرة ومصر ، لا بد لها من أن تشحن بالجيوش ، وإدرار العطاء عليهم ، فهن أين يُعطى هؤلاء إذا قسمت الأرضون والعلوج .

نا نا العيمم الله عنه لم معنه ، فعلم العيمم المالقة المعمم المعالمة المالة المعملة المالة المعملة المعلم المعملة المعلم المعملة المعملة المعلم المعملة المعلم المعملة المعلمة المعلمة

الأرض مواضعها ؟ وضع على العلوج ما يختملون؟ . الأرض مواضعها المعمق على العلوج ما يختمل مؤل المختمة المعقابة . فالمده المعمقة على عثان بن جنيف وقالوا : «تبعث إلى أهم ذلك ، فإن له بصل ما كالمع . فأسرع إلى عمر فولاه مساحة ألما السواد فأدت جابه سواد الكوفة قبل أن يوت عمر دخى الله منه بعث دهم ددانقان ، وكان وزن الدرهم بوطع بواتتال ،

هذا العرض من واقعة طلب تقسيم أراضي سواد العراق ، وغيرها من الأرضين التي افتتحت عنوة ، يعطينا الدليل على أن تصرف عمر لم يكن مبنيا على الهوى أو سرعة إجابة طلب أصحاب الحقوق ، وهم فى طلبهم ظاهريا أصحاب حق ، وإنماكان يرى رأياً يسع المسلمين فى حاضرهم وفى مستقبلهم ، فإن هو قسم الأراضى المفتوحة بين من فتحها ، لا نشغل بها هؤلاء . ولصرفهم ذلك عن متابعة الجهاد ، وان تابعوا الجهاد وتركوا الأراضى بأيديهم ، ومنعوا أهلها من استثارها ، تعطلت الأراضى ، وتوقفت عن إعطاء ربعها ..

ولما أصر على رأيه ، وأصّر المعارضون على رأيهم ووجدوا أنه لن يعدل عمّا يراه مصلحة عامة ما لم يجد دليلاً قوياً يصرفه عن رأيه ، فأشاروا عليه بأن يستشير ، فلما استشار المهاجرين الأولين اختلفوا فى الرأى ، فاستدعى غيرهم من كبار الأنصار وأشرافهم ـ وان النص الذى يشير إلى هؤلاء المستشارين يفيدنا أنهم أهل الرأى ، وليسوا عامة الناس ـ وأنه لا عبرة للعدد . وإنما العبرة للرأى الأصوب . وهذا ما تبيناه فى قبول الأنصار العشرة رأى عمر وتصويبهم له ، ومسارعة عمر إلى إنقاذ ذلك واستشارتهم أيضاً فيمن يتولى هذا الأمر العظيم ، فأرشدوه إلى من هو صاحب اختصاص وخبرة وعقل ..

فالاستشارة من عمر لا تنقطع للأمور العامة ، أو للأمور الخاصة ، مادامت نتيجة هذه الاستشارة ستعطيه أو ستوصله إلى ما هو حريص عليه ، وهو الرأى الأصوب الذي يحقق أعظم مصلحة وأعمّها .

وان استشارة عمر لمن استشارهم كشفت لنا عن تحديد وضعه

104

وأنه واحد من المسلمين ، غير أنه أنقلهم عبثاً ، وأنه لم يُدُعُ هؤلاء ويزعجهم الا ليشتركوا معه في حمل الأمانة معه ، أي أن ولاية الأمة هي أمانة ، وأن عليه أن يحسن أداءها ، فإن وجد لزوم إشراك غيره معه في التعرف على مايحتاج الأمر إلى استخراج رأيهم استدعاهم ، فإن لم يقتنع بما أبدوه من رأي استدعى آخرين ، حتى يخلص إلى الرأى الأصوب .

وانه في حال عرضه لما يرى ضرورة إشراك غيره فيه ، يحذر من أن عيلوا إلى رأيه ، لأنه رأيه ، ما استدعاهم إلاً لأنهم يقرون بالحق ، خالفه من خالفه ووافقه من وافقه ، إذ لا عبرة لهذا ما دام الأمر لايزال مطروحاً على أهل الشوري .

كما نبين لنا من النص أنه لم يبدأ بعرض رأيه حتى استمع المستشارون أو المحكمون إلى رأى الطرف الآخر . وما ظهر فيه من المستشارون أو الخلم ، بامتناعه عن تقسيم الأراضي التي افتتحوها

بأسيافهم بينهم . وأن الاتهام بالظلم ، بلن يحرص على تطبيق العدل ، وإن لا

يكون هذا المعال مقصوراً على فئة دون أخرى ، إنه إنهام قاس معال معالمة مله ، ولكنه سكت عليه لله لأنهم أصحاب حق فى طلبهم ، كما يبدو في ظاهر الأمر .

الله ، وهو الصادق ، أنه إذا كان نطق بأمر يريده ، فإنه الله ، الا ، الـ

آراءهم بحرية وجرأة ، واتهام ، دون خوف أو وجل . .

وإن أمير المؤمنين ، لا يُدِلُّ عليهم بمنصبه ، ولا يقول لهم إنى المسؤول الأول ولى الكلمة الأولى والأخيرة ، وعليكم طاعتى دون مراجعة أو اعتراض ، وإنما يعلن عن أنه واحد من المسلمين ، وله رأيه ويراه وجيهاً . وإن الرأى الذى تقدم به المعارضون ، ليس له الوجاهة ذاتها ، لأن تقسيم الأرضين بين من افتتحها سيضيع على الأمة منافع هائلة . وسيحرم الانتفاع من سيأتى من المسلمين في قابل أيامهم .

إنها المصلحة العامة التي تُنطق عمر ، وإنها الأمانة الكبرى التي يحرص على أن يؤديها حق أدائها . ويحدثنا النص ــ في مصدر آخر ــ أن المعارضة اشتدت عليه ، للرجة دفعت به أن يدعو على أفرادها ، لأنه لم يعد يطبق أن يرى أن المصلحة الفردية يجب أن تطغى على المصلحة العامة ، أو أن المصلحة الآنية يجب أن تحجب نظر الناس عن المصلحة المستقبلة . وأن المسؤول ينظر بغير العين والفكر الذي ينظر فيهما غيره ، ولذلك فإنه عندما وجد أن هناك من يوافقه على رأيه ويردد معه ما قاله تأكيداً وتأييداً سارع إلى إعلان إنتهاء المناقشة ، وبيان أنه عزم على الأخذ بما تبين له أنه الحق وتوكل على الله .

أعود وأقول هذه هي الشورى التي أعطت خير نتائجها عندما أدلى كل من المختلفين بالرأى وبوجهة نظره بكل حرية وجرأة . وأن المسؤول الأول ، ما حرمهم هذا الحق ، وماكان ليحرمهم ذلك ، وهو الذي كان يقف موقف المعارضة من الرسول عليالله بما هو أشد

من موقف هؤلاء معه ، وقد كان الرسول الله أرحم من عمر أصحابه ، فإنه تأتي عليهم وتحمّل منهم ، ولم يندع عليهم كما فعلى عمر ، وتركهم وشأنهم في معارضته ، وخرج إليهم امتثالاً لما رأنه أم سلمة ، فنحر وحلق ولم يكلمهم فتسارعوا عند ذلك في متابعته ، بعد ما تبين لهم أنه ان يعدان عن رأيه إلى رأيهم . عليه ورضي الله عن الصحابة أجمعين .

نأ نه، ١٤ علوشتسكما تبس بمخاً نالا. وغ لنثلج بيحناً نأو ت ليآ رجمى . مثنا بالتكرن، عجمه لدلوأ شماء تشقانه ملمع ملمها بيمهمه : رئملعة طامة لهذه نالع بمشلحاً قريس وغ قري إيما المرحظاً المرحظاً المرحظاً المرحظاً المرحظاً المرحظاً المرحظاً المرحظاً المرحظة المناسبة المرحلة المناسبة المرحلة المناسبة الم

﴿والنَّبِنَ جَآءُوا مِن بَعِدُهُمْ يَقُولُونَ رِبِنا أَغَفُرُ لِنَا وِلاَخُوانِنَا النَّبِنَ سيقونا بالايمان ولا تجمل في قلوبنا غلا للنين آمنوا ربنا إنك رؤوف

المجمعة دغيرة بمصلعوا ولم زيا تمالة توكا منه زيا : بالة

الأرضين بين هؤلاء وندع من تخلف بعدهم بغيرقسم ، فأجمع على ﴿ تركه وجمع خراجه

 <sup>(</sup>١) انظر بحث الشواهد في عهد عهد بن الخطاب وتحليها في كتابي (الشورى في الإسلام – تناصح وتعاون وتعاضل).
 (٢) سورة الحشر الأية ١٠٠.



#### ٧ \_ استشارة عمر في أن يسير بنفسه لحرب الفرس:

ما كان أحد مثل عمر يشغل نفسه بصالح المسلمين ، غير صاحبيه اللذين تقدماه ، فهو يحرص على أن يسير على خطاهم ، لكيلا ينفصل عنهم يوم القيامة ، ولذلك كنا نجده يتتبع أحوال المسلمين وأشخاصهم حيثًا كانوا ، وما كان يهمه أمر مثل أمر المجاهدين ، حتى إنه عندما كان الخبريتأخر عليه ، تجده يخرج بعيداً علّه يستبق الأخبار قبل أن يصل حاملوها إليه في المدينة ، وكان يسأل عن كل كبيرة وصغيرة وعن كل حركة يتحركها جند المسلمين ، وكان يرسم لهم الخطط ويوجههم ، ويملى عليهم ما يجب عمله ، وهو في مكانه لم يسافر معهم ، ولكنه لشدة تتبعه للأخبار ومعرفته ، أو تشخيصه للوقائع والأماكن ، فكأنه معهم حيث كانوا (۱)

غير أن هذه المعرفة الدقيقة لم تغنه عن التطلع إلى المشاركة بنفسه فى قيادة الجيوش الاسلامية . وهنا نجد فى النص حالتين تفصحان عن أن عمر ، وان كان يرغب فى المشاركة بالجهاد بنفسه ، ولكنه يريد التعرف على رأى إخوانه أيضاً فها عزم عليه .

(أ) الشورى فى الحروج بنفسه قبل تأمير سعد بن أبى وقاص : كتب عمر إلى عاله على العرب أن لا يَدْعوا من له نجدة أو فرس أو سلاح أو رأى إلا وجهوه إليه ، أما من كان أقرب إلى

<sup>(</sup>۱) راجع كتاب جمهرة رسائل العرب الجزء الأول ـ أحمد زكى صفوت ـ الطبعة الأولى ١٣٥٦هـ لتعرفالمزيد من خططه وتوجبهاته .

عبنف رغ ومم الشتساء بهما و كالدأء قبلحمها وجوء ومعم و عبد و منه و عبد و منه و

عند ذاك كمم الناس في المام : معنى د لهمكنه دول المامي في معنى دول الرأى منكم ، وقد به بهم به بيم المهمية ، في به بيم بيم بيم أ نأ سيل

إن هذا التصرف من عمر فى تحرك مع بن تجمعها لليه من بير من السلمين ، واتجاهه نحو العراق دون إعلام أحد عا يريده . بير بير الما يعلى بعد ثلاثة أميال من المدينة ، ليستطلع رأى الناس فها من المبيد ، فإلى وجد أن إجماع العامة كان إلى جانب رأيه ، فن أن بير بيسير بيسير إلى اتقاء العدو .. أحب أيضاً أيأ مستفدي بيسير الصحابة ووجوه العرب ، فاستدعى من كان غائباً منهم مثل على وطلحة والزبير وعبدالرحمن بن عوف .. فلما عرض عليهم مايراه ، أشاروا عليه بغير ماكان عازماً عليه ، ووجد أن هذا الرأى الجديد هو أقرب إلى المصلحة ، فلم يتأخر عن جمع المسلمين ، وإعلامهم ما جَدَّ لديه ، وأنَّ ذوى الرأى منهم صرفوه عما ارتآه من قبل ، فرضى الجميع بما أشاروا عليه دون إبداء أى معارضة ، ثم طلب مشورة هؤلاء فى أن يدلوه على الرجل الذى سيبعثه مكانه ، وكان أن وافق ورود كتاب من سعد بن أبى وقاص ، وكان على صدقات هوازن ، فقالوا له لقد وجدته . قال : من هو ؟ قالوا : سعد بن مالك (ابن أبى وقاص) لأن والده اسمه مالك . فاستدعاه وقلده هذا المنصب وأوصاه وسرّحه فيمن اجتمع إليه من المسلمين .

إن اجماع الراى كان على ان يسير عمر ، والدين اجمعوا على ذلك كانوا عامة الجيش دون اعتراض أحدٍ منهم أو بيان رأى مخالف ، ولما استدعى كبار الصحابة ووجوه العرب وأفصح لهم عن هدفه وجدوا أن إقامته فى المدينة . وإرساله أحداً غيره يقوم مقامه ، وامداده بالجيوش ، أو استبداله بغيره خير له وللمسلمين .. فلم يتردد عمر فى أن يقبل بهذا الرأى وأعلن عن عدوله عن الرأى السابق لتحقيق المصلحة فما ارتآه له ذوو الرأى .

إن العزم كان من عمر فى تحركه بنفسه نحو العراق ، ثم بدأ له أن يَعْلَمَ الجميعُ بقصده ، ولم يكن فيهم آنئذ كبار الصحابة ، فاستدعاهم وأخذ برأيهم وعدل عن الشخوص بنفسه .. ومن هنا يتضح لنا أن الرأى هو لذوى الرأى وليس للعامة رأى بحضور

أصحاب الرأى ، لأن هؤلاء بجربون وموثوقون ، ولهم من صحبتهم مع رسول الله عظيم ، ما يجملهم أهلاً لموازنة الأمور ودراستها واقتراح ما هو أقرب إلى المصلحة .

وأن هذا ذي أن حرص عمر على استبقاء كبار العسطانة إلى المنه في استبقاء كبار العسطانة إلى المنه في المنه في المنه في ولو كان المجهاد و مبنام و المنه و ا

تكون بطانته ومن يكن إليهم من هذه الطبقة التي توفى الرسول عليائي وهو عنها راض . كما يفيد أيضاً معنى آخر ، وهو حرص ولئ الأمر فى أن يكون إلى جانبه من معاونيه ، ومستشاريه من يكونوا موضع ثقة ، لأنه يتقوى بهم ، فهم أجنحته التي يطير به ، فإن لم يكونوا على مستواه فى القوة هبطوا به كه حصل مع من خلفه فها

## (ب) الشورى الماثلة السابقتها ، وهي الحوج إلى موقعة

.46ir :

إن عمر شخصية فذة ، فهي تبتى حريمة على أن توالى الأمور المسفد ، وأن لا تعتمد كثيرًا على غيرها ، الا إذا اختبرته وعرفت منه أنه لا يقل عنها ورعاً وحرصاً على المصلحة العامة وزهداً في حطام الدنيا .

وكأنه + رضي الله عنه - كان يري أن خوجه على رأس

الجيوش الاسلامية يكون أكثر تأثيراً في معنويات الجيش ، وأكثر استسالاً واندفاعاً نحو النصر أو الشهادة .

ولهذا فإنه عندما بلغه تجمع الفرس في نهاوند، واستاتهم في الدفاع عن آخر قلعة حصينة لهم، وأنهم قذفوا باعداد هائلة لمقابلة جيوش المسلمين، دفع كل ذلك بعمر أن يسير بنفسه هذه المرة أيضاً، غير أنه وازن بين ما سبق أن قيل له من أن بقاءه في المدينة وارسال من يقوم مقامه وامداده بالقوة تلو القوة أكثر إغاظة للعدو. وأكثر فائدة للمسلمين من أن يفتقدوا شخصه، وهو رأسهم وملاذهم، أو فئتهم التي يرتدون إليها في حال تغلب قوى العلو عليهم، لذلك استدعى كبار الصحابة، بما فيهم قائد جيوش المسلمين في فارس، سعد بن أبي وقاص، واستمع إليه عن حقيقة الأوضاع هناك. وعا يراه شخصياً ثم جمع عمر الناس واستشارهم، فتكلم من تكلم، وكان من رأى بعضهم أن يستدعى الجيوش المسلمة من الشام واليمن وأن يسير هو بنفسه بأهل الحرمين وألى الكوفة والبصرة، وأن يلتي الجميع هناك، فيقابلوا، الجيوش المشركة ويكون النصر للمسلمين باذن الله .. غير أن على بن أبي طالب أشار نخلاف هذا الرأى وقال:

أما بعد يا أمير المؤمنين ، فإنك إن أشخصت أهل الشام من شامهم ، سارت الروم إلى ذراريهم وأن أشخصت أهل اليمن من يمنهم ، سارت الجبشة إلى ذراريهم ، وإنك إن أشخصت من هذه الأرض ، انتقضت عليك العرب من أطرافها وأقطارها ، حتى يكون ما تدع وراءك أهم إليك مما بين يديك من العورات ،

والعيلات ، أفرد هؤلاء في أمصارهم. واكتب إلى أهل البصرة والعيلات ، أفرد هؤلاء في أمصارهم. واكتب إلى أهل البصرة في أمل الميذفرق في ذلات في المحرفة في أهل المحرفة به أن ينظروا إليات غداً فيقولوا ، هذا أمير أمير الأعاجم أن ينظروا إليات غداً فيقولوا ، هذا أمير المؤمنين ، أمير المحرب وأصلها فكان ذلك أشد الكام بالمحرب بأمير المحرب بأما با ذكرت من عددهم ، فإذا لم نكن أقدا على تغيير ما يكره ، وأما ما ذكرت من عددهم ، فإذا لم نكن فلتا يأد به محلة به في الكثرة ولكن بالنصر.

قال عمر: هذا هو الرأى كنت أحب أن أناج عليه . فأشيروا على برجل أوليه ذلك الثغر ، وليكن عراقياً ، فقالوا أنت أعلم على برجل أوليه ذلك الثغم وكلمتهم ، فقال : والله لأولين بجندك وقد وفدوا عليك ورأيتهم وكلمتهم ، فقال : والله لأولين أمرهم رجلاً يكون أول الأسنة إذا لقيها غداً ، فقيل من هو؟ أمرهم به للغيان بن مقون المؤلى.

#### برأى دونهم .

#### ٣ \_ الشورى في استخلاف عمر لمن بعده

يروى الامام البخاري عن عمرو بن ميمون أنه قال : رأيت عمر بن الخطاب رضي الله عنه قبل أن يصاب بأيام بالمدينة ، ووقف على حذيفة بن اليمان وعثمان بن حُنَيْف ، قال : كيف فعلتها ؟ أتخافان أن تكونا حمّلتها الأرض ما لا تطبق ؟ قالا : حمَّلناها أمراً هي له مطيقة ، ما فيها ، كبير فضل . قال : أنظرا أن تكونا حمَّلتها الأرض ما لا تطيق . قالا : لا . فقال عمر : لئن سلمني الله لأدعنّ أرامل أهل العراق لا يحتجن إلى رجل بعدى أبداً . قال : فما أتت عليه إلاّ رابعة حتى أصيب . قال : إنى لقائم ما بيني وبينه إلاّ عبدالله بن عباس غداة أصيب ، وكان إذا مرّ بين الصفين قال : استووا ، حتى إذا لم ير فيهم خللاً تقدم فكبّر ، وربما قرأ سورة يوسف أو النحل أو نحو ذلك في الركعة الأولى حتى يجتمع الناس، فما هو إلاّ أن كبّر فسمعته يقول: قتلني ـ أو أكلني ـ الكلب ، حين طعنه ، فطار العلج بسكين ذات طرفين ، لا يمرّ على أحد يميناً ولا شهالاً إلاّ طعنه ، حتى طعن ثلاثة عشر رجلاً ، مات منهم سبعة . فلما رأى ذلك رجل من المسلمين طرح عليه برنسا ، فلما ظن العلج أنه مأخوذ نحر نفسه . وتناول عمر يد عبدالرحمن بن عوف فقدّمه ، فمن يلي عمر فقد رأى الذي أرى ، وأما نواحي المسجد فإنهم لا يدرون غير أنهم فقدوا صوت عمر وهم يقولون : سبحان الله. فصلى بهم عبدالرحمن صلاة خفيفة،

ابن الخطاب أن يدفن مع صلحبيه . فسلم واستأذن ، ثم دخل عليها أمير المؤمنين ، فإنى لست اليوم للمؤمنين أميراً ــ وقل يستأذن عمر إلى عائشة أمّ المؤمنين ، فقل : يقرأ عليك عمر السلام \_ ولا تقل فسل في قريش ولا تعليم إلى غيرهم ، فأدعني هذا المالي . انطلق أموالهم ، وإلاَّ فسل في بني تحبُّق نبغ كان لم نعن أموالهم وَعَانِينَ ٱلْفَا أَوْ نَحُوهُ ، قَالَ : إِنْ وَقُ لَهُ مَالَ ٱلْ عَمَرِ فَادِهُ مِنْ عبدالله بن عمر أنظر ما على من اللمين . فحسبوه . فوجدوه ستة قال: يا ابن أنحى ، إرفع ثوبك ، فإنه أبغ الموباد . يا لى . فلم أدبر إذا إزاره يمس الأرض ، قال : ردوا على الغلام . لا ١٤ لا كُولُمُ خَافِعَ فِلمَاءُ نَا أَنْتُهُ بِمِعَ لَا لَا وَمُلِهِمُهُ وَ سَامِعُو سَمِيْ ېڅ د نسماد سا له و ۱۲سلا رغ پونونۍ د نځله شا رایس شبحسه نه و خلما مثلها رديمشبو زيينم لما إلى أميراً : رالغة بالمثم ربحي ولجاء واج . هيلت زيمنتي الملعجمة رسالنا ، لجم : هيلت لنلخملة د تسيم هاأ المملعة يتمول : أخاف عليه ، فأنَّى نبين فشره ، فخرج .ن جرحه ، الناس لم تصبهم مصيبة قبل يومئذ ، فقائل يقول : لا بأس ، وقائل فكأن . وحجوا حجكم ؟ فأحشول إلى بيته ، فانطلقنا معه ، وكأن أي إن شت قتلنا – قال : كذبت بعد ما تكلموا بلسانكم وحملوا ــ تسلمغ تــشـُدُ ن إ : بالغه . لقيق لمحيكة أ يسلبعاا ناكع . تنيبلال رجل ينحى الاسلام . قد كنت أشناه بالبائية عابما ريحتي إلى العلوج بيد ريختيه لِمعجم لم ريمناا على ملمها ﴿ لَهُ يَهِمُهُ مِنْ نُسَهِمُ مُلْعًا ﴿ عَلَمًا طَالَّا لَا : الله . ومن : الله المسلما : الله . فيهذا (ممانة : الله المبه أ فلم انصرفوا قال : يا ابن عباس ، انظر من قتلني . فجال ساعة ،

فوجدها قاعدة تبكى ، فقال : يقرأ عليك عمر بن الخطاب السلام ويستأذن أن يدفن مع صاحبيه . فقالت : كنت أريده لنفسى ، ولأوثرنه به اليوم على نفسى . فلما أقبل قيل : هذا عبدالله بن عمر قد جاء . قال : أرفعونى ، فأسنده رجل إليه ، فقال : ما لديك ؟ قال : الذي تحب يا أمير المؤمنين ، أذِنَت . قال : الحمد لله ، ماكان من شيء أهم إلى من ذلك ، فإذا أنا قضيت فاحملونى ، ثم سلم فقل : يستأذن عمر بن الخطاب ، فإن أذنت فأدخلونى ، وإن ردّتنى ردّونى إلى مقابر المسلمين . وجاءت أم المؤمنين حفصة والنساء تسير معها ، فلم رأيناها قمنا ، فولجت عليه فبكت عنده ساعة ، واستأذن الرجال ، فولجت داخلاً لهم ، فسمعنا بكاءها من الداخل . فقالوا : أوص يا أمير المؤمنين ، استخلف .

قال: ما أجد أحق بهذا الأمر من هؤلاء النفر أو الرهط للذين توفى رسول الله عليه وهو عنهم راض . فسمّى عليا وعثمان والزبير وطلحة وسعداً وعبدالرحمن ، وقال يشهدكم عبدالله بن عمر ، وليس له من الأمر شيء كهيئة التعزية له له فإن أصابت الأمرة سعداً فهو ذاك ، وإلا فليستعن به أيّكم ما أُمِّر ، فإنى لم أعزله عن عجز ولا خيانة .

وقال: أوصى الخليفة من بعدى بالمهاجرين الأولين، أن يعرف لهم حقّهم، ويحفظ لهم حرمتهم، وأوصيه بالأنصار خيراً، الذين تبؤوا الدار والايمان من قبلهم، أن يقبل من محسنهم، وأن يعنى عن مسيئهم. وأوصيه بأهل الأمصار خيراً، فإنهم ردء الاسلام، وجباة المال وغيظ العدو، وان لا يؤخذ منهم الا فضلهم عن

ضاهم . فأوصيه بالأعراب خيرا ، فانهم أصل العرب ، وماذة الاسلام ، أن يؤخذ من حواشى أموالهم . ويرد على فقرأهم . وأدميه بنمه رسول الله الله بأن يرفى بعدهم ، وأن يقائل من ورائهم ، ولا يكافوا إلا طاقهم .

فالم يمد نا ملايلة لمساء يحشر القلفان الم يجد بالمعد نا المحسد ال

اجعلوا أمركم إلى ثلاثة منكم . فقال الزير : قد جعلت أمرى إلى على ، فقال طلحة : قد جعلت أمرى إلى عثان . وقال سعد : قد جعلت أمرى إلى عبدالرحمن بن عوف .

قال عبد الرحمن: أيما ابرا من هذا الأمر فنجه إلى ، والله على الاسلام لينظرن أفضلهم في شمسه في فأسكت الشيخان. المنظرة أفضلهم في فسه و فأسكت الشيخان. القال عبد الحمل في أن لا آلو عن المحلم و قال : ابع و ابنه من المحلم و قال : ابع قرابة من المحلم و قال : ابا قرابة من المحلم القال : المنظل و الاسلام ما قد علمه من فالمعلم في خلا المناف المنطق و أحمل و أبن أحمل المنطق و أبل المنطق و أحمل و أبن بالتو و عمل ، والمنطق أحمل المناف و أحمل المناف و بمناف و ب

ملعب، د بالطخا زبر بمد علوشتما تعقاء نو رضا المغار المعالم الما نار المعالم المعالم المعالم أن المعالم أن المعالم أن المعالم المعالم

عن رغبة عمر ، فى أن يجعلها فيمن يُجْمعُ عليه المسلمون ، لأنهم من أصحاب الرسول على ولأنهم المبشرون بالجنة ، وأن الرسول الأعظم توفى وهو عنهم راض ، وترك لهم الحيار فى أن يختاروا واحداً منهم ، لأنه لم يرد أن يتحملها حيا وميتاً ، بعد أن اطمأن بأنها لن تخرج عن أحد من هؤلاء ، وكلهم كفء لها ، وقد رأينا كيف أن عبدالرحمن بن عوف استخلص الرغبة ممّن يريدها لغيره وحصرها فى ثلاثة ، ثم أخرج نفسه منها بعد أن أخذ من المرشحين لها المواثيق بأن يقبلا باختياره ، فشاور عدداً كبيراً من الصحابة ، للتعرف على أى المرشحين يميلون إليه .. وينتيجة المشاورة ، واستطلاع الآراء ، وجد أن الحلاقة هى لعثمان ، فبايعه على ،

إن ما تضمنه حديث البخارى عن بيعة عثمان رضى الله عنه يكشف لنا عن تعلق المسلمين بعمر، وتأثرهم العظيم بمصابه، ولكنها إرادة الله ليموت في أَجَلِهِ شهيداً.

وإنه من المستحسن أن نتتبع ما ورد فى متن هذا الحديث لنتعرف على سياسة عمر فى نواح عدة وردت الاشارة عنها فيه ، ومن أبرزها اعتراضه على الاستكثار من العلوج ، فقد وردت إنه قال لابن عباس : قد كنت أنت وأبوك تحبان أن تكثر العلوج بالمدينة . وقال أيضاً : هذا من عمل أصحابك ، كنت أريد أن لا يدخلها علج من السبى فغلبتمونى ، وفى رواية أخرى قال قد نهيتكم أن تجلبوا عليها من علوجكم فعصيتمونى (١) وكان جواب العباس

UST وبايعه الناس اجمعون THEPR

<sup>(</sup>۱) فتح الباری ۷ ص ۹۶.

لا يجسأا نء لنيلد المختلة لا : لا ناق لل ، يمعا هند مثلاً يحنى الا لا ينبل المنت نايا : هايق سابعاً هبلج أن المناه المنتب لا

يستقيم الا بالعلوج . ولما أصيب عمر ، دخل عليه الصحابة ، ثم أهل المدينة ، ثم أهل الشام ثم أهل العراق ، فكلا دخل عليه قوم بكول واثنوا عليه .

وإنه لما دخل عليه الشاب بشتره بحسن الحاتمة ، لم يشخله ما هو فيه من الموت عن الأمر بالمعروف والنهبي عن المنكر عندما قال الفتى ، إرفع ثوبات ، فإنه أبق لثوبات وأنتى لربات . وفى رواية أنتى لثوبات .

<sup>(</sup>١) جمع وصيف: العبد.

عبدالله عند الله يوم القيامة ؟ فقال : نعم . فقال : اللهم لك الحمد .

ويروى عن الحسن البصرى عندما ذكر له فعل عمر عند موته وخشيته من ربه أنه قال:

هكذا المؤمن من جمع إحساناً وشفقة ، والمنافق جمع إساءة وعزة ، والله ما وجدت إنساناً إزداد إحساناً إلاّ وجدته إزداد مخافة وشفقة . ولا ازداد إساءة إلاّ إزداد عزة . (١)

وكان من خشية عمر قبيل موته بعد أن سمع الثناء عليه ، أن قال لابنه عبدالله :

ألصق خدّى بالأرض يا عبدالله بن عمر ، قال ابن عباس : فوضعته من فخذى على ساقى ، فقال : ألصق خدى بالأرض ، فوضعته حتى وضع لحيته وخده بالأرض فقال : ويلك عمر إن لم يغفر الله لك .

وقد جعل عمر الخلافة فى ستة ووكل ذلك إلى اجتهادهم ، فهو لم يفعل مثل صنيع الرسول عليه حيث لم يصرح باستخلاف شخص بعينه ، ولا صنيع أبى بكر حيث صرّح ، فتلك طريق تجمع التنصيص وعدم التعيين ، وان شئت قل : تجمع الاستخلاف وترك تعيين الخليفة ، فعينهم ومكنهم من المشاورة فى ذلك والمناظرة فيه لتقع ولاية من يتولى بعده باتفاق من معظم الموجودين حينئذ ببلده التى هى دار الهجرة وبها معظم الصحابة (٢) .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٦٦ .

<sup>(</sup>٢) ص ٦٩ منه .





#### المبحث الثالث

## الشورى في عهد عثان بن عفان رضي الله عنه

إن عثمان بن عفان من السابقين الأولين، وممن هاجر الهجرتين، إلى الحبشة وإلى المدينة . ويعرف بذى النورين، لأنه تزوج ابنتين لرسول الله عليها ، الأولى رقية والثانية أم كلثوم، وقال عليه الصلاة والسلام لو كان عندى ابنة أخرى لزوجتها له . وقد خلفه النبي عليه على ابنته رقية في مرضها لما خرج إلى بدر، فماتت رقية حين وصل زيد بن حارثة بالبشارة (بشارة النصر ببدر) . ثم زوجه أختها أم كلثوم .

ويروى البخارى عن ابن عمر رضى الله عنهما قال : «كنا فى زمن النبى عَلِيْكُ لا نعدل بأبى بكر أحداً ، ثم عمر ، ثم عثمان . ثم نترك أصحاب النبى علي لا نفاضل بينهم» .

وقد قال النبي عَلَيْظُةٍ «من يحفر بئر رومة فله الجنة ، فحفرها عثمان ، وقال : من جهّز جيش العسرة فله الجنة ، فجهّزه عثمان .. إلى كثير من فضائله رضى الله عنه .

وهو أحد الستة الذين جعل عمر فيهم الشورى ، وقد تم اختياره فيها خليفة لعمر ، فهو ابن الشورى وربيبها ، وقد صاحب

الرسول إلى في مختلفأحواله ، كما صلحب أبابكر وعمر في زمن خلافتهما ، ولم تكن تفوته قضية من الفضايا العامة الا وهو في طليعة

. لهذا المناد فيها . . هيله ريخي لاري ميلها المنه ريميلة ريم ألحي، خالا ها المناه .

#### مَيقِ فِي إِلَيْهِ فِي الشِّما - ١

المسلمين فسأل جرجير عن الخبر، فتيل قد أتاهم عسكر فَقَتَ فسل جدًا إليهم وأقام معهم ، ولما وصل كثر الصياح والتكبير في • فسيَّر عبدالله بن الزبير في جماعة إليهم ليأنيه بأخبارهم ، فامتنع منهما وتكبر عن قبول أحدهما ، وانقطع خبر المسلمين عن كل يوم ، وراسله عبدالله بن سعد يدعوه إلى الاسلام أو الجزية نهلتنق فالنه العواقة ، قللطيب شيله ذيب هني نالاد بالمملسلال عه وأهل البلاد فبلغ عسكره مائة ألف وعشرين ألف فارس ، والتني كرابلس إلى طنجة ، فلما بلغه خبر المسلمين نجهز وجمع العساكر عندها من الروم .. وكان ملك الروم هناك اسمه جرجير ومُلكهُ من فيمن معه من المسلمين.. وساروا إلى طرابلس الغرب فغلبوا من عالما بن سعد إلى إفريقية ، فلم وصلوا إلى برقة لقيم بن نافع جماعة من أعيك نا معالله ومنه مهالله ومنه من المعال ناليداً مع معالم الم الصمحاة فأشار أكثرهم بذلك ، فئها ينها كومن المدينة وفيهم نه ملنه نأن ناله الشما ، سعم به مقالبه بالتر ميا إلى المع فال خراج مصر وحربها فكتب إليه يسأله أن يأذن له في غزو إفريقية ، راه و به از از با به سر الماليد نالغد بن ناراد رامعتسا

ذلك في عضده . ورأى عبدالله بن الزبير قتال المسلمين كل يوم من بكرة إلى الظهر ، فاذا أُذِّنَ بالظهر عاد كل فريق إلى خيامه . وشهد القتال من الغد فلم ير ابن السرح معهم ، فسأل عنه ، فقيل إنه سمع منادى جرجير يقول : من قتل عبدالله بن سعد فله مائة ألف دينار وأزوجه ابنتي ، وهو يخاف . فحضر عنده وقال له : تأمر منادياً ينادى من يأتني برأس جرجير نَفَلْتُه مائة ألف وزوّجته إبنته واستعملته على بلاده ، ففعل ذلك فصار جرجير يخاف أشد من عبدالله . ثم إن عبدالله بن الزبير قال لعبد الله بن سعد : إن أمرنا يطول مع هؤلاء وهم في امداد متصلة ، بلاد هي لهم . ونحن منقطعون عن المسلمين وبلادهم ، وقد رأيت أن نترك غدا جاعة صالحة من UST أبطال المسلمين في خيامهم متأهبين ، ونقاتل نحن الروم في باقي العسكر ، إلى أن يضجروا ويملوا ، فاذا رجعوا إلى خيامهم ، ورجع المسلمون ، ركب من كان في الخيام من المسلمين ولم يشهدوا القتال وهم مستريحون . ونقصدهم على غرة فلعل الله ينصرنا عليهم . فأحضر جاعة من أعيان الصحابة فوافقوه على ذلك ، فلما كان الغد فعل عبدالله ما اتفقوا عليه وأقام جميع شجعان المسلمين فى خيامهم . وخيولهم عندهم مسرجة . ومضى الباقون فقاتلوا الروم إلى الظهر قتالًا شديدا فلما أُذِّنَ بالظهر همَّ الروم بالأنصراف على العادة فلم يمكنهم ابن الزبير ، والح عليهم بالقتال حتى اتعبهم ثم عاد عنهم هو والمسلمون . فكل من الطائفتين ألتي سلاحه ووقع تعبا ، فعند ذلك أخذ عبدالله بن الزبير من كان مستريحاً من شجعان المسلسمين وقصد البروم، فسلم يشبعروا بهم حتى

177

خالطوهم ، وحملوا حملة رجل واحد ، وكبروا فلم يتمكن الروم من ابس سلاحهم حتى غشيم المسلمون وقيل جرجير ، قتله ابن الزبير ، وانهزم الروم وقتل منهم مقتلة عظيمة وأخذت إبنة جرجير سبية ، ونازل عبدالله ابن سعد المدينة فحصوها حتى فتحها ، درأى فيها من الأموال ما لم يكن في غيرها ، فكان سهم الفارس ثلاثة آلاف دينار وسهم الراجل ألف دينار .. (1)

في السامنة منه الله في أن غيل أن منه الله عبه سارع في المناه الله منه سارع في غزو أفريقية ، وأنه كان بيام واله كان بيام والمنه ، وأنه كان بيام ، واله كان بيام ، والمناه ، والمناه ، وهالخألهم ، والمناه ، وهالمنه بين المناه منه المناه والمناه بين المناه والمناه بين المناه بيناه بين المناه بين المناه بيناه بين

المعتسا رك رابيا النياهمي شعاشاً المنه رغ رديمشاً والته زيا و المعنج ومنج و ألح و رامعنو مغلس فالا لا رديمشاً ألمبه فالمئد و المناهم و أمر و هما المنطقة المناهم و أمن المهمور أو أسلماً المناهم في أميراً المناهم في منهمور و و بعه المناهم و ال

ومن الملاحظ أيضاً ، أن الشهرى كانت تنحمر في كبار الصحابة وأعيانهم ، بمغى أنها كانت تدور بين ولى الأمر ، من خليفة أو قائد جند وبين أهل الشورى ، أى بين ذوى الرأى من الحاضرين .

<sup>(1)</sup> 无祖中 1224 色 1225 3 7 0 03/13.

# ٧ \_ استشارة عثمان ولاة الأقاليم

لما تطاول الناقمون على عثمان ، أرسل إلى معاوية ، وإلى عبدالله بن سعد ، وإلى سعيد بن العاص وإلى عمرو بن العاص ، وإلى عبدالله بن عامر ، فجمعهم فشاورهم ، وقال لهم : إن لكل أمرىء وزراء ونصحاء وإنكم وزرائي ونصحائي وأهل ثقتي ، وقد صنع الناس ما قد رأيتم ، وطلبوا إلى أن أعزل عمّالي وأن أرجع عن جميع ما يكرهون إلى ما يحبون ، فاجتهدوا رأيكم وأشيروا على . فقال له ابن عامر : أرى لك يا أمير المؤمنين أن تشغلهم بالجهاد عنك حتى يذلوا لك ، ولا يكون همة أحدهم الا في نفسه ، وما هو فيه من دبر دايته وقبل فروته . وقال سعيد : احسم عنك الداء فيه من دبر دايته وقبل فروته . وقال سعيد : احسم عنك الداء فيه من دبر دايته وقبل فروته . وقال قوم قادة متى تهلك يتفرقوا ، ولا يجتمع لهم أمر .

فقال عثمان إن هذا هو الرأى لولا ما فيه ...

إن هذا الشاهد يعدد لنا ما ذكره عثمان ــ رضى الله عنه ، من أن لكل أمرىء وزراء ونصحاء ، وإن الذين استشارهم هم وزراؤه ونصحاؤه وأهل ثقته .. أى أنهم أهل شوراه ، وليست العامة ، وبخاصة فى مثل هذه الأمور التى ابتلى بها عثمان ، واحتملها بصبر وثبات ، وحال دون أن يراق فى سبيله قطرة دم ، وجعل دمه ثمناً لذلك .

إن الشورى كانت عريقة فى أهل ذاك الزمن ، لأنهم تربوا فى مدرسة من كان يعطى من نفسه المثل فى كثرة المشاورة ، وان انتشار

الفتن ذاتها لم يكن الا وليد مشورة بين أهلها ، على اختلاف دوافعهم وشخصياً بم ، وقد كان لين عثان وعدم أخذه بالشدة دوافعهم وشخصياً بم ، وقد كان لين عثان وعدم أخذه بالشدة عند اللاوم سبباً في كثير مما جرّ على نفسه وعلى الأمة جمعه ، فقد كان رضى الله عند : بمصل رحما ويسد خلة ، ويؤوى ضائعاً ، وولى كان رضى الله عند ولاه . وايس أدل على حقيقة رحمته بالناس ، شبيها كان عمر ولاه . وايس أدل على خقيقة رحمته بالناس ، قال :

أما المالة المالية ال

# قبلی ، ولم تکونوا تختلفون علیه . . <sup>(۱)</sup>





(١) المرجع السابق ص ٧٧/٧٥.





## المبحث الرابع الشوري العلمية

إن المبدأ الذي انطلق منه الصحابة الكرام في التعرف على الحكم أن ينظروا أولاً في كتاب الله تعالى ، فإن وجدوا فيه ضالتهم قضوا بما ورد عليه فيه ، وإن لم يجدوا في كتاب الله ، نظروا في سنة رسول الله على أن وجدوا فيها ما ينشدون أخذوا به ، فان أعياهم ذلك سألوا الناس (أي استشاروهم) فيما إذا كان أحدهم يعلم أن رسول الله على قضي فيه بقضاء ، فربما قام إليه القوم فيقولون : قضى فيه بكذا وكذا ، فإن لم يجدوا سنة سنها النبي على في وجمعوا رؤساء الناس فاستشاروهم ، فاذا اجتمع رأيهم على شيء قضوا به ، وهذه كانت سيرة كل واحد من الحلفاء الراشدين ، فقد كان أبوبكر يفعل ذلك ، وكان عمر من بعده يفعل ذلك ، فإذا أعياه أن يجد ذلك في الكتاب والسنة ، سأل : هل كان أبوبكر قضاء قضى فيه بقضاء ؟ فإن كان لأبي بكر قضاء قضى به ، والا جمع علماء الناس واستشارهم ، فإذا اجتمع رأيهم على شيء قضى به . إن هذا السلوك من الخلفاء الراشدين يؤكد لنا أن حرصهم كان على التوصل إلى نص قرآني أو سنة نبوية ، أو سابقة ، فإن لم يجدوا على التوصل إلى نص قرآني أو سنة نبوية ، أو سابقة ، فإن لم يجدوا

۱۸۳

جمعوا علماء الناس فاستشاروهم ، فاذا اجتمع رأيهم فلا بد من الأخذ به ، لأنه اجماع من ذوى الرأى .

أخذ به ، لأنه اجماع من ذوى الرأى . وهذا ما سبق أن استوضع عنه على بن أبى طالب النبى الله

: طاعة. عنه سخة لمو . نالكما! هيه لابنا لم انبا لم يسال المال المال المال المال المال المال المالين المالين

ومن هنا نستطيع أن نتبيذ أن أهل الشورى هم العالمون من المؤمنين ، وأنه لا يصح أن ينفرد واحد من المسؤولين برأيه دون أن يشاور أهل الرأى فيه . وهذه كانت سنة الحلفاء الراشدين رضي الله عنهم .

: ناتيما المحرب - ١

إنك رجل شاب عاقل لا نتهمك ، وقد كنت تكتب الوحى لرسول الله عَلَيْ فتتبّع القرآن فاجمعه . فوالله لو كلفونى نقل جبل من الجبال ماكان أثقل على مما أمرنى به من جمع القرآن .

قلت: كيف تفعلون شيئاً لم يفعله رسول الله عليه ؟ قال: هو والله خير. فلم يزل أبوبكر يراجعني حتى شرح الله صدرى للذى شرح له صدر أبى بكر وعمر رضى الله عنهها. فتتبعت القرآن أجمعه من العسب واللخاف وصدور الرجال، حتى وجدت آخر سورة التوبة مع أبى خزيمة الأنصارى، لم أجدها مع أحد غيره، ﴿لقه جَآءَكُم رَسُولٌ مِن أَنفُسِكُم عَزِيز عليه ماعنتم ﴿ حتى خاتمة براءة ، فكانت الصحف عند أبى بكر حتى توفاه الله ، ثم عند عمر حياته ،

وقال الخطابي «وغيره» يحتمل أن يكون عيالية إنما لم يجمع القرآن في المصحف لما كان يترقبه من ورود ناسخ لبعض أحكامه أو تلاوته ، فلما انقضى نزوله بوفاته على ألهم الله الحلفاء الراشدين ذلك وفاءً لوعده الصادق بضمان حفظه على هذه الأمة المحمدية زادها الله شرفاً ، فكان ابتداء ذلك على يد الصديق رضى الله عنه بمشورة عمر . (١)

وقد كان زيد لا يكتنى بالحفظ دون الكتابة ، لأنه كان يحفظ القرآن كله وإنما أراد من تتبعه المبالغة فى الاستظهار ، والوقوف عند ما كُتِبَ بين يدى النبى عَلِيلًا ، وكان لا يقبل من أحد شيئاً حتى

<sup>(</sup>۱) من کتاب فتح الباری شرح صحیح البخاری ج ۹ ص ۱۲.

به به شاهدان . وما يدا ها نان الله الماهدان . وما الماهدات المهيئة الماهدان . وما الله على الماهدات الماهدان ا

يؤمن به . ولما أم زيد ما كتب ، تذاكره الناس ، وتعرفوه وأقروه . فكان المكتوب متواتراً بالكتاب ومتواتراً بالحفظ في الصدور»(()

<sup>(</sup>١) من كتاب (المعجزة الكبرى - العرَّان) عمد أبوزهرة ص ٣٣.

#### ٢ ـ توحيد المصاحف

يروى الإمام البخارى عن أنس بن مالك أن حذيفة بن اليمان قدم على عثمان ، وكان يغازى أهل الشام فى فتح أرمينية وأذربيجان مع أهل العراق ، فأفزع حذيفة اختلافهم فى القراءة ، فقال حذيفة لعثمان : يا أمير المؤمنين ، أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا فى الكتاب اختلاف اليهود والنصارى ، فأرسل عثمان إلى حفصة أن أرسلى إلينا بالصحف ننسخها فى المصاحف ثم نردها إليك . فأرسلت بها حفصة إلى عثمان ، فأمر زيد بن ثابت وعبدالله بن الزبير ، وسعيد بن العاص وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام فنسخوها فى المصاحف ، وقال عثمان للرهط القرشيين الثلاثة : الزبير ، فريش فإنما نزل بلسانهم ، ففعلوا . حتى إذا نسخوا الصحف بلسان قريش فإنما نزل بلسانهم ، ففعلوا . حتى إذا نسخوا الصحف فى المصاحف رد عثمان الصحف إلى حفصة ، فأرسل إلى كل أفق بمصحف عما نسخوا ، وأمر بما سواه من القرآن فى صحيفة أو

وجاء عن عثمان أنه إنما فعل ذلك بعد أن استشار الصحابة . وهذا ما يؤيده قول على رضى الله عنه : لا تقولوا فى عثمان إلا خيرا . فوالله ما فعل الذى فعل ، فى المصاحف إلا عن ملا منا قال : ما تقولون فى هذه القراءة ؟ فقد بلغنى أن بعضهم يقول إن قراءتى خير من قراءتك ، وهذا يكاد أن يكون كفراً ، قلنا : فما ترى ؟ قال : أرى أن نجمع الناس على مصحف واحد فلا تكون

مصحف أن محرق».

فرقة ولا اختلاف . قلنا : فيمم ما رأيت» (١) وهذا يؤيده أيضاً أن الصحابة ، على توافرهم في عهد عثان ، كانوا على اطلاع وعلم لأنهم لم يعترضوا على تصرفه ، وكذلك قادة الجند الذين تلقوا النسخ من المصحف الموحد .

#### 4-6-41-44

دوى الامام أحمد في مسنده عن أس رضى الله عنه قال:

كان سول الله يعلى يعلّى في الحمر بالنعال والجريد ، هم ضرّبَ البيري أربيين ، فلم كان زمن عمر ودنا الناس من الريف والقرى ، أبريكر أربيبي ، فلم كان زمن عمر ودنا الناس من الريف والقرى ، ألله الناس ، فقل دالله في الناس ، فقال مستشار في ذاك أن الناس ، فقل عبد الرحمن بن عوف أرى أن بجمله كأخف الحدود ، فضرَب عمر غلاين، (٧)

<sup>(</sup>١) البارى ج الإدراج سابق.
(١) البارى ج الإدراج سابق.
(١) البار عمر إلى الرأة فأسقطت جنين استشار المعمونة ، فقال عبد الرحمن بن عوف وعثان: انما أشته مؤدب ولا شيء عليك ، وقال له على: أما المأم فارجو أن يكون محطوطاً عنك ، وأرى عليك اللبية فاتيم عمر قول على. (من كتاب اعلام المؤقمين ج ١ ص ١٢٥).

نمانین ، فإنه إذا شرب سکر وإذا سکر هذی وإذا هذی افتری ، فجلد عمر فی الخمر ثمانین» .

وان وقوع الاستشارة فى رفع حد الخمر إلى ثمانين جلدة يؤكد على أنه لم يبلغ الصحابة رضوان الله عليهم أن النبى على حدّ فيه أربعين ، إذ لو بلغهم لما جاوزوه ، كما لم يجاوزوا غيره من الحدود المنصوصة . لأن الاستشارة لا تكون إلا فيما ليس فيه نص كما هو معروف .

#### إملاص المرأة

يروى الامام البخارى عن المغيرة بن شعبة قال : سأل عمر بن الخطاب عن إملاص المرأة \_ وهي التي يضرب بطنها فتلقى جنينا \_ فقال : أيكم سمع من النبي على شيئاً ؟ فقلت : أنا فقال : ما هو ؟ قلت : سمعت النبي على يقول : فيه غرّةٌ ، عبدٌ أو أمة . فقال : لا تبرح حتى تجيئني بالمخرج فها قلت .

فخرجت فوجدت محمد بن مسلمة فجئت به فشهد معى أنه سمع النبي علي يقول: فيه غرّة عبد أو أمة . (١)

وهذا السؤال والتثبت من عمر رضى الله عنه يؤكد حرصه على التعرف على الحكم إذا لم يجد له دليلاً فى القرآن ، أو لا يذكر حكماً للرسول على ، فانه يسأل الصحابة عن معلوماتهم بهذا الحصوص ، فإذا كان أحدهم لديه علم بذلك سارع إلى القول وبيان ما لديه .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

.. سالبتا ا و الهمه عالنه نايحي خي يستوثق من نسبة الحديث إلى رسول الله 🐉 ، خوفا من أن د بحدًا ملعلمين مملع أ ان إ كما بطبق كما نا الله من يع ث بلج وكان من عادة عمر نحي الله عنه إذا ما استشهد احدهم

. نالشاا اندر مديما لد وايحماا قباصحاا إنّ كان يجهله – نمن لديه علم به ، ولذلك كان يتردد في سؤال والمهم في مدا الشاهد أن عمر كان حرصاً على معرفة الحكم -

عنه من قول أو تصرف .. ولهذا كان يخاطبهم بقوله : عو أن لا تفوته صحبتهم لرسول الله على ومعرفتهم بما كان يصدر و إن حرصه على بقاء العسمانة ، أو كبار العسمانة إلى جانبه ،

اللنيا ولا تراك. سول الله عظيم ما ينافك وخير لك من غزوك اليوم ، أن لا ترى H الرجل منهم ليستأذنه في الغزو فيقول : قد كان لك في غزوك سي أخوف ما أخاف على هذه الأمة انتشاركم في البلاد ، فان جاء

من اهل محة . وكان يفعل ذلك بالمهاجرين من قريش ، ولم يكن فلعف فالآء

(١) . يعمد نكم ومهياً بيماً فلما ولى عثمان خلَّى عنهم فانتشروا وانقطع إليهم الناس ، كان

الاشتراك في القتل مقال له (اتمالق) ، والأصل في الممالؤ هو المقال في المشاكا ــ ٥

<sup>(1)</sup> IDAN 3 7 an .P.

قضاء عمر رضى الله عنه فقد كان فى مدينة صنعاء امرأة غاب عنها زوجها وترك فى حجرها إبناً له من غيرها يقال له أصيل فاتخذت المرأة بعد زوجها خليلاً ، فقالت له إن هذا الغلام يفضحنا فاقتله ، فأبى فامتنعت عنه فطاوعها ، فاجتمع على قتل الغلام خليل المرأة ورجل آخر والمرأة وخادمها فقتلوه ثم قطعوه أعضاء وألقوا به فى بئر . ولما ظهر أمر الحادث وفشا بين الناس أخذ أمير اليمن خليل المرأة فاعترف ثم اعترف الباقون ، فكتب إلى عمر بن الخطاب بخبر ما حصل ، فكتب إليه عمر أن اقتلهم جميعاً ، وقال : والله لو تمالأ عليه أهل صنعاء لقتلتهم «جميعاً» (١) . وهذا ما أخذ به على من بعده فقتل ثلاثة قتلوا رجلاً .

ویذکر ابن القیم فی هذا الشاهد أن عمر کان یشك فی وجوب قتل المشترکین فی قتل واحد ان یقتلهم ، فاستشار ، فقال له علی رضی الله عنه : أرأیت لو أن نفراً اشترکوا فی سرقة جزور ، فأخذ هذا عضواً ، وهذا عضواً ، أکنت قاطعهم ؟ قال : نعم . قال فأخذ برأیه وکتب إلی عامله بذلك (۲)

#### ٣ ـ إحراق من فعل عمل قوم لوط

کتب خالد بن الولید رضی الله عنه إلى أبی بکر الصدیق رضی الله عنه أنه وجد فی بعض نواحی العرب رجلاً يُنكح كما تُنكح المرأة ، فاستشار أصحاب النبی علی دم

<sup>(</sup>١) من كتاب التشريع (التشريع الجنالي في الاسلام) لعبد القادر عودة ج ٢ ص ٤٠.

<sup>(</sup>٢) ابن القيم مرجع سابق ج ١ ص ٢١٣.

المعن لم بالما الما في الما المنع و لا أع المعنى و مهجى مقا المنا المنع و مهجى مقا المنا المنع و المعنى المنا و معنى المنا و المنا و

و تعول الامام ابن القيم : وقال أصحابنا : إذا رأى الإمام

قول أيضاً: فقد أنتى الله سبحانه على المؤونين بأن أمرهم وقول أيضاً: فقد أنتى الله سبحانه على المؤونين بأن أمرهم شورى بينم ، وقال تعالى النبيه على المؤوهم في الأمر ، وقال شورى بين الحطاب في الأمر ، وقال كان السالة تنزل بعمر بن الحطاب في الله عنه ، فيستشير لها مخد من الصحابة ، وركا جمعهم وشاورهم ، حتى كان من حضر من الصحابة ، وركا جمعهم وشاورهم ، حتى كان بشاور بن عباس في الله عنها ، وهو إذ ذاك أحلث القوم سناً ، الساور بي بيار علياً كوم الله وجهه وعنان وطلحة والزبير وعبدالرحمن وكان يشاور علياً كوم الله عنهم أجمعين ، ولا سياً إذا قصد بن عوف وغرين أحموبه وتعليهم (٧)

۷ ـ دينة المقتول فى الزحام ورد فى متن الحزقى : «ومن لم يكن له عاقلة أخذ من بيت المال ، فان لم يقدر على ذلك فليس على القاتل شيء» (٣)

١٠) من كتاب اعلام المرقعين ج ٤ ص ٨٧٣٠

به ۱۲۰ من تباسا رحبه ۱۲۰ (۲)

<sup>.</sup> ليخياً لمعد من تعقد ١٩٣٧ مع ٨ عن قمامة لا لا ليغما بالكان (٣)

وقد اختلفت فى ذلك أنظار الفقهاء فمنهم من قال يؤدى عنه ، وهو الزهرى والشافعى لأن النبى عَلَيْنَ وَدَى الأنصارى الذى قتل بخير من بيت المال .

ورُوى أن رجلاً قُتِلَ فى زحام فى زمن عمر ، فلم يُعرف قاتله ، فقال على لعمر : يا أمير المؤمنين ، لا يُطَلُّ دم امرىء مسلم ، فأدّى ديته من بيت المال . ولأن المسلمين يرثون من لا وارث له ، فيعقلون عند عدم عاقلته كعصباته ومواليه .

ومنهم من قال لا يجب ذلك ، لأن بيت المال فيه حق للنساء والصبيان والمجانين والفقراء . ولا عقل عليهم ، فلا يجوز صرفه فيما لا يجب عليهم ، ولأن العقل على العصبات ، وليس بيت المال عصبة .. والمهم في هذا الشاهد أن عمر لم يتأخر عن الأخذ بمشورة على في هذه القضية لأنه وجد فيه منطقاً معقولاً ، وهو أنه لا يُطل دم امرىء مسلم ، أي لا يُهدر دون تعويض إذا لم يعرف قاتله .

#### رُفع القلم عن المجنون

فأرسلها . فجعل عمر يكبّر .

روى الامام أبوداود فى سننه عن ابن عباس قال : أتى عمر بن الخطاب بمجنونة ، قد زنت ، فاستشار فيها أناساً ، فأمر بها أن ترجم ، فقال على ارجعوا بها . ثم أتاه ، فقال : يا أمير المؤمنين أما علمت أن القلم قد رفع عن ثلاثة ، عن المجنون حتى يبرأ ، وعن النائم حتى يستيقظ ، وعن الصبى حتى يعقل . فقال : بلى . قال : فما بال هذه ؟ قال : لا شىء ،

194

وظهر من هذا النص أن واقعة الزنا ثابته على الرأة ، أما حالة العلم من على الرأة ، أما حالة العلم جنون في المرأة و المنحة ، لأن موقع الرأة من عمر لم شكل الحد ، فلا عرب على الحد ، فلا عرب على على الحد ، ولما كان على المشقط عنها الحد ، ولما كان على أن تقضته أو تحقق ، أو تحقق من حالة جنونها المتقطع ، فإنه لم يسعه أن أسمس بم بيان أن المنان ميه انقاذ حياة هذه الرأة ، التي وقعت في بيان المتفل فيها حالتها الجنونية فافترسها دون رحمة .

بعبى ولا المنا وله عن الله عنه الله عن وجوب المنا المنا المنا المنا المنا عنه وجوب المنا المنا المنا والمنا المنا والمنا والمنا

#### ويمشاا وحمه طقط لم نه - ٩

 فقال : أراها تستهل به كأنها لا تعلمه ولا ترى به بأساً ، وليس الحد إلا على من علمه . قال : صدقت ، والذى نفسى بيده ما الحد إلاً على من علمه . (١)

وفى المحلى لابن حزم اضافة على النص المذكور (فأمر بها فجلدت مئة وغربها) (٢) ، وهذا القول لا يأتلف مع النص السابق ، ولا مع النتيجة التي استخلصها عمر وأكد عليها من أن الحد على من علمه ، وخاصة لمن كان عهده بالاسلام قريباً . والملاحظ في هذا الشاهد أن عمر عندما استمع إلى رأى على وعبد الرحمن بن عوف ، لم يرتح له ، وطلب من عثمان بيان رأيه ، فلم تقدم عثمان برأيه وافقه عليه عمر وتبناه فوراً ، مما يؤكد أن عمر ضمم رأيه إلى رأى عثمان ، عندما وجده أقرب إلى منطق الأشياء .

#### ١٠ \_ شهادة الحاكم لا تغنى وحدها

كان عمر يعس بالمدينة ذات ليلة ، فرأى رجلاً وامرأة على فاحشة ، فلما أصبح قال للناس أرأيتم أن إماما رأى رجلاً وامرأة على فاحشة فأقام عليهما الحد ماكنتم فاعلين ؟

قالوا: إنما أنت إمام. فقال على بن أبى طالب ليس ذلك لك ، إذن يقام عليك الحد، إن الله لم يأمن على هذا الأمر أقل من أربعة شهداء. ثم تركهم ما شاء الله أن يتركهم ثم سألهم فقال القوم

<sup>(</sup>۱) من كتاب كنز العال على هامش مسند الامام أحمد ج ۲ ص ٤٠٥.

<sup>(</sup>٢) من كتاب المحلى للامام ابن حزم ج ١١ ص ١٨٤.

مثل مقالتهم الأولى ، وقال على مثل مقالته . (١)

ومن هذا الشاهد يسين لنا أن عمر تنبت من صحة الواقعة ،

وكنه لا يجد عليها شهوداً غيره ، وهو ولى الأمر ، فأراد أن يتعرف 
على رأى صحابته في ذلك ، فكان رأى الأكثرية أن له ذلك بعضته على رأى محابته بأن الله خلالة بأن له ذلك فيأه 
ولي أمر ، غير أن على بن أبها طالب عسد المية وله الله سبحانه وأصر 
ولي أمر ، غير أن على بين الله بها أصر الآخون على قوهم : إنما 
علمه عمد عمد استشارته ، كما أصر الآخون على قوهم : إنما 
المناه . فلم يأخذ عمر برأيهم ، وأخذ برأى على امتثالاً للنص 
القرآئي . ومها يكن الأمر فإن الشورى قد عت قد هذه الناحية ، 
والترم ولي الأمر بما هو أقرب إلى دوى الشرع .



This file was downloaded from QuranicTh



<sup>(</sup>١) كتر العال مربع سابق ص ١١٤٠

#### الباب الرابع

#### المحتمع الاسلامي والشوري

ويتضمن الفصول التالية :

الفصل الأول: المجتمع الاسلامي مجتمع الشورى والتعاون والتناصح والتعاضد. الفصل الثاني: ما يمكن أن تحققه الشوري. الفصل الثالث: حاجة المجتمع الاسلامي المعاصر إلى الفصل الثالث: حاجة المجتمع الاسلامي المعاصر إلى

الشوري .







# الفصل الأول المجتمع الشورى والتعاضد والتعاضد

إن المجتمع يتكون من الأفراد ، وان الفرد لبنة في المجتمع ، فاذا ما تماسكت مع اختها الصالحة ، وإذا ما فسدت ، وسكت المجتمع عن فسادها فان المجتمع سينال جزاء تهاونه في ذلك ، مصداقا لقوله تعالى :

□ ﴿ وَاتَقُوا فَتَنَةُ لَا تَصِيبُ اللَّذِينَ ظَلَمُوا مَنْكُم خَاصَةَ ﴾ (١) وان المجتمع الاسلامي متميز بما تربّي عليه في منطلقه الأول ، فكان سمةً له ، يتأسّى به من جاء بعدهم ، وينهجون على منوالهم . وقد سبق لعبدالله بن مسعود أن وصف أفراد هذا المجتمع الأول فقال فيهم :

«إن الله نظر فى قلوب عباده فوجد قلب محمد خير قلوب العباد . ثم نظر فى قلوب الناس بعده فرأى قلوب أصحابه خير قلوب العباد فاختارهم لصحبته ، وجعلهم أنصار دينه ووزراء نبيه ، فما رآه المسلمون حسناً فهو عند الله حسن . وما رأوه قبيحاً

<sup>(</sup>١) سورة الانفال الآية ٢٥.

فهو عند الله قبيع» (1) وان فضائلهم ومناقبهم وما خصهم به من العلم والفضل أكثر

مهزار غركر. مهزار غراصما و يعفلشا و الامام المعقر علوشت الاستمارية منه عياد بابنز رحمها و مهداست ، في شا بابس نبس لنياز ابه أ في منه به المام به المام به المام به المام به المام به المعلم به المع

each IKah Ivi en Iteir:

Jish IKar eli, IKar eleli : elanan aha elen istin
elanan ence! : elanan ede : elan إدراكا . elanan
elanan ence! : elanan ede : elan إدراكا . elanan
elanan initio ander Ilirit, eace Ililey, espec ander
eail : Iliri alanel Ilirit, eace Ililey, espec ander
initio initio alanel Ilirity eace Ililey, espec an
Illuch : initio Ilira eace on especan el elele
Illuch : initio ellanan electro especan el electro
Illuch : initio ellectro
Illice : initio el

إن هذا المجتمع تربي على الناخي في الله والابثار في سبيله ، والتعاون على البر والتقوى ، والنصرة لدين الله والتناصح في بينهم ، والاعداد والاستعداد ، والمسارعة في الحيرات ، والأمر بالمورف والاتتار به ، والنهى عن المنكر والانتهاء عنه ، وانهم بعد أن والائتار به ، والنهى عن المنكر والانتهاء عنه ، وانهم بعد أن تفقت فيه هذه الصفات أخبر عنهم به بقوله : « تتنم خير أمة أخرحت المنابي تأمرون بالمورف وتبون عن المنكر وتؤمنون بالله () .

<sup>.</sup> ١١٧ سه ٢ ج نيمغيلا و كاها جالة (١)

<sup>(1)</sup> Elly laky likewis 3 1 an 14.

وإن سورة الشورى هي من السور المكية التي لم تنزل والمسلمون كانوا في قوة ومنعة ، وإنما نزلت والمؤمنون لا يأمنون على أنفسهم ، فنهم من هاجر إلى الحبشة ، ومنهم من دخل في جوار بعض سادة قريش ، ومنهم من تحمل الاضطهاد والأذى ، حتى أذن الله لهم جميعاً بالهجرة إلى المدينة حيث تلقاهم هناك أنصار الله ، ففتحوا لهم قلوبهم قبل أن يفتحوا لهم بيوتهم ، وانطلقوا بما تربوا عليه يوحدون أمورهم ، ويتعاونون فيما يُنيهم ، ويعدون العدة لتبليغ الدعوة إلى الناس وقتال من يصد عن سبيل ويعدون العدة لتبليغ الدعوة إلى الناس وقتال من يصد عن سبيل

إن سورة الشورى نزلت فى غير هذا الوضع الذى أصبح عليه المسلمون فى المدينة حيث يُحسب لهم الحساب ، ويرهب جانبهم ، وإنما نزلت كما سبق ذكره ، فى بيئة يغلب عليها الشرك والعصبية والصد عن سبيل الله وتعذيب من آمن بالله .. فكان المسلمون فى هذا البلد .. مكة قبل الفتح ـ يكتمون إيمانهم ، إلا ما ندر منهم ، ويتابعون توجيهات الرسول عيالة وتعلياته ، ويتدارسون ما يتنزل عليهم من قرآن ، كان من جملته سورة الشورى ، هذه السورة التى تضمنت وصف المؤمنين بأن أمرهم شورى بينهم ، وأن هذا الوصف لم يكن مقصوراً عليهم وهم فى تلك الحالة من الحوف والحذر .. وإنما هو وصف لهم دائم ، لأن القرآن المكى كان إنذاراً

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآية ١١٠.

على خوف وحذر من أعدائهم ، أكثر الناس تعلوناً وإيثاراً ، وإن هؤلاء السابقين الأولين ، كانوا بطبيعة وضعهم ، وهم . وتوايم المعنا بلعداً من لمعداً في أعداً الموقع الموقع . لن يكفر به ، ورَبِيةً لن يؤمن به ، واعداداً للأجيال القبلة على

الأوامر التي كانوا يتلقونها تؤكد لهم وجوب أن يكونوا كها وعفهم فا لا خلك مهيك بعضة بعضه فالمناهدة وتعمله

أموالهم حق للسائل وانحدوم) (١) قليلاً من الليل ما يمجعون « وبالأسحار هم يستغفرون » وفي المائد \* كنيسة قال المائر المان المعالم ما آناهم المعالم المانية المائر المانية المائد . لعدن

اللائكة ألا النين قالوا ربنا الله نم استقاموا تنتول عليهم اللائكة ألا وانظر إلى تثبيت الله لهم ، ما استقاموا وامنوا بالله وحده .

وما يُلقَاها إلَّا النَّين صبروا وما يلقاها إلَّا ذو حظ لُّى هَا فَعَ إِلَى هِمَا تَسْمِ فَإِذَا اللَّهِ يَشَالُوا عَالِمُ هِمَا مَّنْسِلًا وعمل صالحاً وقال إني من المسلمين \* ولا تستوى الحسنة ولا ها تلخون ، نولا من غفور رحيم ، ومن أحسن قولاً ممن دعا إلى الله في الحياة الدنيا وفي الآحرة ولكم فيها ما تشتهي أنسكم ولكم فيها تخافوا ولا تحزنوا وابشروا بالجنة التي كنتم توعيدون ﴿ عَن أُولِياؤَ كُمْ ا

ليحمع تنالاريخاا تتنفاا منله تنماملا تنيآبقاا تءلآيا ن يميخ ليا (١) ﴿ لَوْجُهُ ٢

1 . 7

<sup>(</sup>١) سرة الناسات الآيات ١١-١١.

 <sup>(</sup>٢) سررة نصلت الأيات ١٣٠٠ ه.٣٠

ولا تأخذ ، وتصبر ولا تكفر ، وتُحسن ولا تَمنُنُ ، قد شرح الله صدرها للاسلام فهى على نور من ربها ، وهم الذين اجتنبوا الطاغوت أن يعبدوها وانابوا إلى الله لهم البشرى فبشر عباد . الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه ، أولئك الذين هداهم الله وأولئك هم أولو الألباب .

وهؤلاء هم الرعيل الأول ، هم القادة وهم الهداة ، وهم الذين ثبتهم الله على كلمة الحق فلم تلن لهم قناة ، ولم تأخذهم بالله لومة لائم ، يقولون الحق ولو على أنفسهم ، هم الذين اصطفاهم ربهم وأورثهم الكتاب ، فهم يتلونه حق تلاوته ، وهم الذين انفقوا أموالهم سراً وعلائية يرجون بذلك تجارة لن تبور ، يرجون رحمة الله ورضوانه ، وهم الذين وصفهم ربهم بقوله : ﴿للفقراء المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون فضلاً من الله ورضوانا وينصرون الله ورسوله أولئك هم الصادقون . والذين تبؤوا الدار والايمان من قبلهم يحبون من هاجر إليهم ولا يجدون في صدورهم حاجة مما أوتوا ويؤثرون على أنفسهم ولوكان بهم خصاصة ومن يوق حاجة مما أوتوا ويؤثرون على أنفسهم ولوكان بهم خصاصة ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون « والذين جاءوا من بعدهم يقولون ربنا اغفر لنا ولأخواننا الذين سبقونا بالايمان ولا تجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا ربنا انك رؤوف رحيم (۱)

هذه هي التربية الايمانية التي انقذت المهاجرين الأولين ففروا بدينهم ، تاركين وراءهم كل شيء إلا السمعة الطيبة والأثر

<sup>(</sup>١) سورة الحشر الآيات ٨ ــ ١٠ .

المسن ، وانتقلوا إلى الذين سبقوهم في الايمان في دار الهجرة ، في السيان الماليان و دار الهجرة ، والسين الماليان و الماليول الماليان و الماليول الماليان و الماليون الماليان و الماليان المنه بهم الماليان الماليان و الماليان الماليا

مشاورة أسمان ، إنمانة إلى نؤل الآية السابقة في العهد الكي مساورة أمسان ، العهد الكي المساورة و العهد الكي في معلى من مبدأ الشورى في الاسلام منطلقاً للمسلمين في الحكم في أن نكون أمورهم شورى ، بعد أن تزلوا على مثل هانه الترجيبات الأوامر أمورهم شورى تتا تنسف وتا تأسب الآية الأخرى والأموم شورى بينهم ، فإي التات البيد اليات الآية الأخرى في الأموم في الأموم . في الما يعد هنالك ما يبرر التخلى عن هذا البدأ ، لا من الناحية الفردية ، ولا من الناحية الجامية ، ولم يعد البدأ ، لا من الناحية الفردية ، ولا من الناحية الجامية ، ولم يعد منالك عند إلى ابن أن أن أن ينكب الاسلن الأخطاء لأنه انفرد برأيه ، أو لأنه لم يجد من يستشيره فالشورى كما هي ملزمة المحاكم فانها واجبة الأمان أنه أو المحاكم أنه أو أمند إلى المحاكم أنه أو أمند أن المناه المحاكم أمند أن المحاكم أمند أن المحاكم أمانه أمانه

إن نول هذه الآية الكريمة توجيها لولى الأمر بأن يستمر في

يسأل ، مادام أن الأمر شورى بين المسلمين ، وعليه أن يبادر إلى بيان ما يعتقد بصحته ، وأن يجهر برأيه ، لأنه أحد الأفراد الذين سيتناولهم هذا الأمر ، فاذا ما سكت ، وكان عنده حقيقة ما هو جدير بالأخذ به ، فانه إن كتم ذلك يأثم ، وان تقدم به ولم يستمع إليه أحد ، فيكون قد ابرأ نفسه وأعذرها . غير أن كلمة الحق لها نفاذها ، ولا بد إلا أن تجد صداها ، مادام الدافع إلى ذلك هو المصلحة المشتركة والنة المخلصة .

وقد وجدنا فى تاريخ الصدر الأول ما يؤكد هذا الاتجاه من حيث مبادرة من لديه وجهة نظر فى الافصاح عنها دون تردد، وتقبل ولى الأمر لذلك وأخذه به بعد أن تحققت فيه المصلحة، وكذلك مشاورة ولى الأمر لذوى الرأى فى كل أمر أو معضلة ليس لديه فيها نص من قرآن أو سابقة من سنة..

وإن هذه المشاورة ، وهذه المبادرة فى بيان ما فيه المصلحة ، أصبحت الطباع المميز لهذا المجتمع ، الذى قام على التناصح فى الله ، وعلى التعاون والتعاضد ، والايثار ، فكان بحق منارا لمن جاء بعده ونبراسا للحق فى جميع منطلقاته ، فهو السلف الصالح الذى شهد له رسول الله عليه بأن قرنهم خير القرون ، والذين قال عنهم ربهم تبارك وتعالى :

الله والذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله والذين آووا ونصروا أولئك بعضهم أولياء بعض والذين آمنوا ولم يهاجروا ما لكم من ولايتهم من شيء حتى يهاجروا وان استنصروكم في الدين فعليكم النصر إلا على قوم بينكم وبينهم ميثاقي والله بما

تعملون بصير \* والدين كفروا بعضهم أولياء بعض الا تفعلوه تكن فتنة في الأرض وفساد كبير \* والذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله والدين آووا ونصروا أولئك هم المؤمنون حقاً لهم مغفرة ورزق كريم \* والذين آمنوا من بعد وهاجروا وجاهدوا معكم فأولئك منكم وأولو الأرحام بعضهم اولى ببعض في كتاب الله إن الله بكل شيء عليم

إن هذا الوصف من الله سبحانه للسابقين الأولين لم يأت لولا أنهم استحقوه بهجرتهم الحالصة لله وجهادهم بأموالهم وانفسهم ، وإن الذين هاجروا إليهم آووهم ونصروهم ، فهم جميعاً أمة واحدة وهم المؤمنون حقاً . وكني به وصفاً وشرقاً .

وهؤلاء هم الذين تربوا على مبدأ الشورى فى الاسلام ، وهم الذين طبقوه وفهموا مدلوله ، وعرفوا المراد منه ، فكان لهم صفةً ، وكان لأولياء أمورهم التزاماً وتطبيقاً .

علماً أن الرسول عليه مغوض من الله بأن يبين للناس ما لَزِل الله على الله على أمراً محدداً ، وقد يكون تصرفاً إيمام ، وحيث إن البيان قد يكون أمراً محمدداً ، وقد يكون تصرفاً يتأسى به المسلمون من بعده ، وقد يكون إقرارا لتصرف صدر عن

سررة الانفال الآيات ۲۷ - ۵۷ .

المسلمين، لم يعترض عليه الرسول على وأقرهم عليه، إلى آخر هذه الأمور المعروفة في علم أصول الفقه وفي علم مصطلح الحديث. فإن مبدأ الشورى لم يجر تحديد موضوعه بشكل مفصل، بحيث يلتزم به المسلمون فيا بينهم، كما يلتزم به الحاكم في مشاورته لذوى الرأى من المسلمين، وإنما كان يتم وفقاً للظروف والأوضاع التي كانت تحكم الموضوع عرضاً، أو تقبلاً، في الأمور الخاصة وفي الأمور العامة، في الحضر وفي السفر. توفيقاً مع قوله تعالى فوأمرهم شورى بينهم حيثما كانوا وعلى أية حالة كانوا وبأية صفة كانت لهم. ويتأكد ذلك على من يلى أمر المسلمين بأن يشاورهم في الأمر، أي فيا يهمهم ويمسس مصالحهم. دون تحديد أو تقييد، أي أن مجتمعهم هو مجتمع الشورى والتناصح والتعاون والتعاضد، فهو كما وصفه رسول الله على كالبنيان يشد بعضه والتعاضد، فهو كما وصفه رسول الله على كالبنيان يشد بعضه والتعاضد، فهو كما وصفه رسول الله على كالبنيان يشد بعضه والتعاضد، فهو كما وصفه رسول الله على كالبنيان يشد بعضه والتعاضد، فهو كما وصفه رسول الله على كالبنيان يشد بعضه والتعاضد، فهو كما وصفه رسول الله على كالبنيان يشد بعضه والتعاضد، فهو كما وصفه رسول الله على كالبنيان يشد بعضه والتعاضد كالمناه كله كالمنبان يشد بعضه والتعاضد كالنبيان يشد بعضه والتعاضد كالمناه كالمنبان يشد بعضه والتعاضد كالمنبان يشد بعضه والتعاضد كالمنبان يشد بعضه والمناه كله كالمناه كالمنبان يشد بعضه والتعاضد كالمنبان يشد بعضه والمناه كالمناه ك

وإن المجتمع الاسلامى يتكون من الذكر والأنثى لأن المؤمنين والمؤمنات بعضهم أولياء بعض والله سبحانه وتعالى لا يضيع أجر من عمل منهم وقد استجاب لهم دعاءهم عندما توجهوا إليه سبحانه قائلين :

□ ﴿ رَبِنَا إِنِنَا سَمِعِنَا مِنَادِياً بِنَادِى لِلْإِيمَانِ أَنْ آمَنُوا بَرِيكُم فَآمَنَا رَبِنَا فَاغَفُر لَنَا ذُنُوبِنَا وَكَفِّر عِنَا سَيئَاتِنَا وَتُوفِنَا مِعِ الْأَبْرَارِ \* رَبِنَا وَآتِنَا مَا وَعَدْتِنَا عَلَى رَسَلْكُ وَلَا تَخْزِنَا يَوْمِ القيامَةُ إِنْكُ لَا تَخْلَفُ المِيعَادِ \* فَاسْتَجَابِ هُمْ رَبِهُم أَنِى لا أَضْبِع عَمْلُ عَامِلُ مِنْكُم مِنْ ذُكُرُ أَوْ أَنْتَى فَاسْتَجَابِ هُمْ رَبِهُم أَنِى لا أَضْبِع عَمْلُ عَامِلُ مِنْكُم مِنْ ذُكُرُ أَوْ أَنْتَى بِعَضْكُم مِنْ بِعَضْ فَالَّذِينَ هَاجِرُوا وَأَخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهُمْ وَأُوذُوا فَى بِعَضْكُم مِنْ بِعَضْ فَالَّذِينَ هَاجِرُوا وَأَخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهُمْ وَأُوذُوا فَى

ىعضا .

سبيلي وَقَالُوا وَقِيْلُوا لا كَفُرِنَ عَنِهم سيئاتِهم ولأدخانَهم جنات تجرى (۱) ﴿ بَالِمَالِ ثُوابًا مِن عند الله والله عنده حسن النواب﴾ (۱) والايمان بالله والعمل في سبيل الله ، والهجرة والايذاء والتتال

في سبيل الله شارك فيه الرجال والنساء ، وقد عت البيعة للنساء كما تت البيعة للرجال ، واشترط عليهن فيها كما اشترط على الرجال .. وقبل أن تجيير احداهن ويقبل جوارها ..

ظارأة تلخل في شمول قوله تعالى **﴿وأمرهم شورى بينهم﴾** ؛ وها الحق في أن توكل عنها من يتولى شؤونها ويعبر عن رغباتها .

والاسلام لا يمنع أن تنقدم المرأة بفسها لتعرب عن تطلعاتها المجال ، أو أن تكون ممثلة لمن خلفها في عرض ما يجدة متمسعه من المحاسمة المستحة في ، أو أن يكن مثل الرجال في بعض ما اختصوا به .. في المستحق من أو أن يكن مثل الرجال في منهن ذلك دون أن يفرضه عليهن ، لأن الجهاد والتكسب ، فقبل منهن ذلك دون أن يفرضه عليهن ، لأن الجهاد والأعباء ما يجول دون الترام مشاكة الرجل في مثل هذه في من الأعباء ما يحول دون الترام مشاكة الرجل في مثل هذه الأمور الرهقة .. فترك الحيار لها عند اقتضاء الضورة . شريطة أن الأمور الرهقة .. فترك الحيار لها عند اقتضاء الضورة . شريطة أن الأمور الرقوع فيا لا

وان وضع قواعد تظيمية لتطبيق مبدأ الشورى تراعى فيه شكراكة المرأة في انتخاب من يطلع في الأمور العامة ، يضع أيضاً أضائل بمفخر ، تدمها في الأمور العامة بالمأبور العامة المبارا المباري ، (ريمشا المباري بيان جم عن طريق الشوري ، (7)

. طامعها علما رحمه ي

 <sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآيات ۱۹۲ – ۱۹۰ .

 <sup>(</sup>٣) انظر بحث وضع المرأة المسلمة من الشعرى في الفصل السادس من كتابنا (الشهرى في الاسلام – تناصح وتعاون وتعاضل).

ومما سبق عرضه عن مبدأ الشورى فى الاسلام ، يتضح لنا أن المشاورة هى للتعرف على الرأى الأصوب ، هذا الرأى الذى تحقق فيه المصلحة ، عرضاً وتنفيذاً ، لأن التصرف بالرعية منوط بالمصلحة ، وأينا تكون المصلحة فثم شرع الله ودينه .

وإن الاتفاق على تنظيم طريقة استعال هذا المبدأ في عرضه ، وفي نتائجه ، لا يتعارض مع الشرع الاسلامي ، إذا كان الغرض من ذلك التوصل إلى وضع موازين للحكم يتعرف عن طريقها الحاكم والمحكوم على الأسلوب الذي تدار به شؤون الدولة ، على تقدير أن كل مواطن مسؤول ، شريطة أن لا يكون فيها تجاوز على نصوص الشرع وروحه

الاسلامية ، وأخذ المسؤول الأول نفسه بها ، هي خير ضهان على الاسلامية ، وأخذ المسؤول الأول نفسه بها ، هي خير ضهان على أن يسود مبدأ الشورى تصرفات الحاكم والمحكوم ، لأن حسن الأخذ بهذه المبادىء الاسلامية ، يساعد على إيجاد مجتمع متاسك متناصح يشد بعضه أزر بعض ، كالجسد الواحد وكالبنيان المرصوص ، وإن التوصل إلى تحقيق ذلك مطلوب من كل فرد في المجتمع ، لأنه المسؤول وحده أمام ربه عن سلوكه ، وعن حسن تعاونه مع بقية أفراد المجتمع ، وعن تطبيق مبدأ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر على نفسه وعلى الآخرين ...

وان مبدأ الشورى فى شواهده التى مرت معنا يقوم على قواعد إسلامية وأرضية إسلامية ، يخضع فيها الجميع لشرع الله ، وان انتظار تطبيق مثل هذا المبدأ ممن فرض نفسه واستبد بالأمر ، وهو

#### (١) سورة الأعراف الآية ٨٥.





لا يؤمن به ، كمن ينتظر الحير ممن ليس له نصيب فيه ، فيكون محدرعاً باحتال عودة أمثال هؤلاء إلى الجادة المثلى .. والله سبحانه وتعلى يقول ﴿والذى خبث لا مخرج إلّا لكداً﴾(١)

### الفصل الثانى ما يمكن أن تحققه الشورى من نتائج

إن المجتمع الاسلامي لا يكون اسلامياً إن لم تحكمه قواعد الاسلام ، ولا يتحقق لهذا المجتمع أن يكون اسلامياً إن لم يلتزم أفراده بهذه القواعد ويتخلقوا بها ، وأن سَبْقَ أخذ المسلمين الأوائل بهذه القواعد والتزامهم بها جعل منهم خبر أمة أخرجت للناس . وان قواعد الاسلام وأحكامه هي في صالح الفرد كما هي في صالح المجتمع ، وان تهاون الفرد بالأخذ بها ، أو خروجه عليها يؤثر على غيره . ويتأثر بذلك مجتمعه ، ولهذا وجب على المجتمع أن لا يتهاون في الأخذ على يد المنحرف أو المسيء ، وأن يحرص على تقويمه ما استطاع إلى ذلك سبيلا ، خوفاً من أن يتحقق إنذار الله سبحانه لهذه الأمة في قوله :

#### 🗆 ﴿واتقوا فتنة لا تصيبن الذين ظلموا منكم خاصة﴾ 🗥

وان الشورى هى من قواعد الحكم فى الاسلام، وان التزام المجتمع بها يحقق المقصود من ورود النص عليها فى أنها صفة إيمانية للمسلمين يتشاورون فى كل أمر من أمورهم العامة . . وأن على ولى

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال الآية ٢٥.

الأمر أن لا يبرم أمراً له تعلق بمصالح المسلمين دون مشاورة أهل الرأى فيه .. ويذلك يتحقق التعاون والتعاضد بين أفراد المجتمع على مختلف مسؤولياتهم .

إن هذه القاعدة من الحكم غير مقصورة على الناحية السياسية ، وإنما هي ذات شميل لكل ما ترتبط به مصلح والمحمد عبد الجراء ، وأن أبرزها ما يتلعن بأمور الحكم ، لما المحمد المحمد بأثر مباشر أو غير مباشر على الأوضاع العامة داخليا وخارجياً .

فاذا مالتزم أفراد المجتمع الاسلامى بمبدأ الشورى ، التى عي مفته تميزة لهم ، تحقق لهم جانب الحيد فى أمورهم جميعها ، لأن مفهوم الشورى يقوم على عرض الأمر على ذوى الرأى لموفة وجهة نظرهم فيه .

ون هنا يماً كد انا أن الشورى نعتمه على النصيحة ، لأن الله و با كو أخاه فوا عرض له ، وأن الله و با كون له ، ولا تكون الخاصية الله عضا المحيسة مادقة على أحيدة تعييم المحيسة به ، ولا تكون النصيحة نصيحة مادقة الإ إذا أخاص صاحبها فيها ، والا تكون غشا وخديمة ، وهذا لا إلا إذا أخلق بالسام ، وقد قال عليه الصلاة والسلام : المناز الله با المحيسة ) (١)

وتدخل النصيحة في باب الأمر بالمعروف والنهي عن المذكر فيمًا إذا لم يتقدم أحد بطلبها ، وإنما وجد (المحتسب) وجوب التقدم بها

<sup>(1)</sup> رواه الامام مسم والترمذي وأحمد .

حسبة ، لأنه رأى فى تصرفات أحد الأفراد ما يدفعه إلى تقديم النصيحة له ، ليعود إلى الجادة وليستقيم أمره وفقاً لما يتطلبه الشرع منه .

وقد يتطلب الوضع أحيانا تدخل السلطة فى مراقبة حسن سلوك الأفراد ، وتقديم النصح لهم والزامهم بالاستقامة فى تصرفاتهم القولية والفعلية ..

ومن هذا المنطلق نجد التعاون قائماً بين الأفراد وأولى الأمر فى تطبيق مبدأ الشورى فى مختلف الأحوال ، لأن الشورى لا تتحقق إلا بتعاون الآخرين مع طالبى الشورى فى تقديم العون المطلوب من رأى أو مساعدة أو غير ذلك من أمور البر والتقوى ، وما أكثرها . وإن تقديم النصح أو الرأى لا يختص بمن يطلبه ، إذ يصدر أحياناً ممن يلاحظ وجوب تقديم النصح لمن كانت حالته تتطلب ذلك ولو لم يفصح عنها . . ويقع ذلك فى الأمور الخاصة ، كما يقع فى الأمور العامة .

وإن حرية الرأى تجد مجالها عند افساح المسؤولين لأصحاب الرأى بأن يبدوا آراءهم دون تردد أو خوف ليتعرفوا على ما عندهم، فيستخرجوا منهم ما قد يكون ذا جدوى وفائدة محققة فى الموضوع.. وقد يستطيع الانسان أن يعرض ما عنده، ولو لم يطلب منه ذلك، مشاركة منه فى تحمل المسؤولية وفى بيان النصح أو التذكير تصحيحاً أو تأييداً .. وأكثر ما يظهر هذا الأمر فى وسائل الاعلام فى عصرنا الحاضر، حيث يتمكن الانسان من بيان وجهة نظره فى مسألة خاصة أو عامة، أو التنبيه إلى ما يجب اتخاذه فى

بغمال الأمور التي تتحقق فيها مصلحة عامة ..

: طهمة مالحبس aing , an lab It seemen .. King lab leag litizis eilang lite أمور ، أو الذين يبادرون إلى بيان رأيهم دون انتظار طلب المشورة ن اقدر الناس على بيان وجهات نظرهم في يعرض عيهم من

#### 

الاساءة لأنه أحد أفراد هذا المجتمع LLINCE CHY مق*حلة ، معمت*ج نتخ للحيفه نالا ، وإي لو نخ<sup>ا</sup>لًا <sub>ل</sub>مّن نأ بالت<sup>ح</sup> د ميلد وهن تدم الما نايان . ولجن تهجي، وملقت لم مه ناكر . واي لا أنملخ كبيمتنا لم إنما إلم أ ل أبدأ كالمنان في لم مميلة رسياء و هسفنا م التصرف خلافا لما ريَّاه بعد عرض وجهة نظره يكون قد اعذر من حق مجتمعه ، لا نه كتم رأيا يعتقم ملتحمه معمدة الأخل ، فإذا وإن حجب الراى عنه وجوب بيأنه يعتبر تفريطا من صاحبه في

أشبه ما يكون بالجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعي له سائر ﴿ لَمُسْدِلُنَا لَهُ الْحَسْدُ لَمُسْتَجِّ مَنْ لِمُعِدِّ مُعْدِدًا مُعْيِبُهُ نَالِي

دراه على غيره عمن يعتقد فيهم الغيرة مثله على مصير هذا الجتمع ، المسؤول الوحيد عن سلامة هذا المجتمع ، وأن يبادر إلى عرض ما فألا واجتناب نواميه .. وأن يتصرف كل فرد من أفراده وكأنه ولا يتحقق هذا المفهوم إلا بالترام أفراد هذا المجتمع بأوامر

<sup>(1)</sup> mece line 1/2 43.

وبذلك تنحقق نتائج الشورى وتظهر آثارها فى تصرفات هؤلاء الأفراد ويشملهم جميعاً لأن أمرهم شورى بينهم ..

وإن لم يلتزم كل فرد من أفراد المجتمع بما تفرضه عليه أوامر دينه فانه يكون مقصراً بحق نفسه وبحق مجتمعه ، وإذا ازدادت إساءته ولم يردعه مجتمعه ، حاقت بالجميع عاقبة سوء تصرفه ، لأن الأخذ على يد المسيء إنقاذ له ، كما هو إنقاذ لمجتمعه ..

ومن هنا يتأكد لنا أن الشورى لها مجالها فى مختلف حقول الحياة ، أى أنها غير مقصورة على الناحية السياسية ، وإن كانت هذه الناحية ذات أهمية كبيرة فى حياة المجتمع كها سبق بيانه . وإن المجتمع الذى يأخذ بمبدأ الشورى ويحرص على تطبيقه ورعايته وعدم التفريط فيه ، يكون مجتمعاً خيراً ، لأن تصرفاتهم لم تعدم روية ودراسة وأخذا بالرأى الأصوب .

وهذا ماكان عليه سلفنا الصالح عندما التزم بتطبيق مبادىء الشورى ، لأنها فى الحقيقة سلوك والتزام ، ومن لا يأخذ نفسه بهذا السلوك المستقيم ولا يلتزم به يحصد عاقبة ذلك ندامة وأسى ، لأنه تجنب الطريق السوى والصراط المستقيم الذى أرشدنا إليه ديننا الحنيف ، وجعل مبدأ الشورى صفة إيمانية ومبدأ إلزامياً .





## الفصل الثالث حاجة المجتمع الاسلامي المعاصر إلى الشوري

إن منافع الشورى وحسن نتائجها غير خافية على أحد عندما يحرص أفراد المجتمع على رعايتها والأخذ بها سلوكاً والتزاما . وإن تخلف أفراد المجتمع ـ على مختلف مسؤولياتهم ـ عن الالتزام بالشورى وتطبيقها فيا يحزبهم من أمر ، يجعل من هذا المجتمع مجتمعاً متفككاً يكيد بعضه لبعض ، لأنهم وجدوا المسؤولين فيهم ينفردون بالتصرف بالأمور العامة دون الرجوع إلى ذوى الرأى وأصحاب الاختصاص ، ولأنهم لم يشركوهم بالمسؤولية التي سيحصدون عواقها جميعاً .

إن الشورى - كما سبق بيانه - من الصفات الا يمانية التي وصف الله بها عباده المؤمنين . وإن هذا الوصف يفيد الخيرية فيمن يلتزم به لأنه من جملة الأوصاف الخيرة الأخرى التي امتازت بها الأمة الاسلامية عندما اخذت بها . وان التخلف عن التخلق والالتزام بهذا الوصف يفيد الانتقاص أو الابتعاد عن أحد هذه الصفات الخيرة ، ويكون لهذا التخلف أو الاعراض أثره بمقدار تأثير هذا الوصف فيما لو أخذ به أفراد المجتمع على مختلف مسؤولياتهم . وقد سبق لنا أن استعرضنا المزايا التي يخلفها تطبيق مبدأ وقد سبق لنا أن استعرضنا المزايا التي يخلفها تطبيق مبدأ

414

الشورى في ختلف حقول الحياة الاجتماعية ، وإن هذا المجتمع الذى الشورى في ختلف حقول الحياة الاجتماعية ، وإن هذا المجتمع المرود لل يبه وي لا يبه وي المرود المرود المرود المرود المرود المرود المرود المحصوب النوايا السيئة ، لانهم إن يجلوا فنو يفذون منها ، مادام المحصوب النوايا السيئة ، لانهم إن يجلوا فنو يفذون منها ، مادام أواد المجتمع لا يصدون في جميع تصوفاتهم إلا عن مشورة أواد المجتمع لا يصدون في سواهم .. لأن أمرهم شورى بينهم .. وتناهم في الأحد المراهب الواقع يؤكد لنا تخلفنا عن الأحد بالمحمل شورى بينها وتناه إذا تخلفنا عن الأحد بالمحمل المواد يأد إذا تخلفنا الحيان المنه المواد الموادين .. وما إذا تخلق المراهب المراهب وللمحمل المناهب من قوة وعزة ودفعة .. لأن العزة لله وإسواه وللمواد والمده بين المحمل بأن المنا بالمحمل بوائع بالمحمل بأن أرهدنا بالاعداد والمستعداد في ختلف خلات القوة دون المحمل أو تقييد ، وأدرنا بالاعداد والاستعداد في ختلف أو تقييد ، وقتال جل من قائل:

ا ﴿واعدوا هُم ما استطعم من قرق﴾ (()
و هكذا اطلق كلمة القرة لنكون أقرياء في كل شيء، وإذا ما
كنا أقرياء فإن القريب والبعيد سيحسب لنا ـ كما يقولون ـ ألف حساب ، وبابنا العدو الظاهر ، كما يهابنا العدو المترهي .

ا في في المناه أنه أنه أنه أنه أنه المناه ا

<sup>.</sup> ٣. قبرتما بالغالما قيم. (١)

وتبرز القوة وتتحقق بشكل أكثر فعالية في تحقيق معنى قوله تعالى :

🗆 ﴿وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الاثم والعدوان ﴿ (١)

وإن التعاون والتعاضد والتآزر ، يتجلى كل ذلك ، في مجالات الشوري التي تتداخل في مختلف شؤون الحياة وتثبت حقيقة هذا التعاون ، لأن التفوق لا يتحقق فيمن ينفرد بالدراسة دون الاستعانة بآراء أصحاب الاختصاص ، وهذا الأمر يشمل جميع أفراد الأمة على اختلاف مسؤولياتهم ، ولهذا ورد الخطاب في معظم آيات القرآن الكريم موجهاً إلى الذين آمنوا ، أي إلى هذه المجموعة UST المؤمنة التي تتصف بصفات الايمان ، أي إليهم جميعاً ، ولم يرد الخطاب موجهاً إلى فرد دون غيره ، إلا في حالات قليلة جداً عندما

وإن خطاب الذين آمنوا مجتمعين يؤكد على ضرورة استمرارهم على هذه الحالة من الاجتماع والتعاون والشورى ، لأن انفراد كل منهم عن أخيه إضعاف له ولغيره وللمجتمع من حيث كونه يمثل الأمة حمعاء ..

وكذلك الحال في قوله سبحانه:

يخاطب رب العالمين الانسان تذكيراً وتحذيراً .

🗆 ﴿واعتصموا بحبلالله جميعاً ولا تفرقوا﴾ (٢)

وفى قوله سبحانه:

🗖 ﴿يا أيها الذين آمنوا استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم لما

 <sup>(</sup>١) سورة المائدة الآية رقم ٢.
 (٢) سورة آل عمران الآية رقم ١٠٣.

(۱) ﴿لمحتنج

أفراد المجتمع استجابة فعلمية صادقة لتحقيق التعاون والتناصح والتآزر مع بأقى ن، هذه الأوامر والترجيمات لا تتحقق إفرادياً ، ولا بد لها من

. محم الأمة لتهاونها في الأخذ على بد الآعين والمنحونين الذين يفسدون في اختيارياً وإنما هو أمر وجوبى إلزامي ، وإن التفريط بها يعود أثره على أبهأ ريسيا للهقيقح لمبر لمخاكما نأني د قدمكما ملطه أريمتسه طابنأ ردنماا وإن هذه الأوامر باقية ومستمرة ومحفوظة بحفظ الله لهذا الكرآن

قنيفساا المنكر، والأخذ على بد الظالم توفيقاً مع قوله ﷺ في حديث ناجون بالترامهم إفرادياً دون تحقيق مبدأ الأمر بالمعروف والنهبي عن 🔃 المهربة المنطعة بالمغاء وأميم جميع عيميد لمحيضه المم كأ وللتزمون بها جماعيا ، ويلزمون بها الذي يحاول التفريط بها .. مادام وهذه الأوامر لا تتحقق تلقائياً إن لم يأخذ بها الكافون إفرادياً ،

(٢) (الحجنع المجينة 🗖 «فإن يتركوهم وما أرادوا هلكوا جميعاً وإن أخذوا على أيديهم

. ...

<sup>.</sup> لاذ رمنى توكا باللغال أكليه (١)

<sup>.</sup> دى لخمياً ولمنا ماى . لعيمه ليجمع ليجمع بهيمياً لهد الملحا خرقنا في نصيبنا خرقاً ولم نؤذ من فوقنا هابن يتركوهم وما أرادوا علكوا جميعا وان الله مُركِّل النِّين في اسفلها إذا اسقوا من الماء مرَّوا علي من فوقهم فقالوا لو انا يهمنعون لعكافة ومهنعه جالحة قنيف رعي المعهمة المية ولمألجا وأيااء فقا (٣) عن النعال بن بشير رضي الله عنه عن النجي إلى اله قال : مثل القام على حدود

وما أحوجنا اليوم إلى هذه الأوامر التي تحقق لنا الحياة الحرة الكريمة ، وان نأخذ بها سلوكاً والتزاماً ، وبحاصة منها مبدأ الشورى ، وان نطبقه في كل منطلقاتنا العامة والخاصة ، مادامت عواقب هذا السلوك وهذا الالتزام حميدة ومشمرة .

وإن هذه الأوامر والتوجيهات تبقى عارية عن آثارها إذا ما تركناها وراءنا ظهريا ، ولا بد من العودة الصادقة إلى الالتزام بها وتمثلها فى تصرفاتنا قولاً وعملاً ، وماكان الله ليغيّر نعمة أنعمها على قوم حتى يغيروا ما بأنفسهم .

وإننا مسؤولون أفراداً ، كما اننا مسؤولون جماعة عن تغيير واقعنا والانتقال به إلى ما يتفق وحقيقة اسلامنا وإيماننا بالله .

والويل للأمة التي تتخلى عن الأخذ بعناصر القوة والاعتصام بحبل الله والابتعاد عن أسباب التفرق والخذلان .

والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون.







اسم الكتاب

القرآن الكريم

الأندلسي القرطي أحمد بن حنبل الشيباني مسلم بن الحجاج القشيرى

المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم محمد فؤاد عبدالباقي المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوى ونسنك ورفقاه الجامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي) محمد بن أحمد الانصاري

> THE PRIN متناكر الأمام أحمد THE PRIN OR QURANIC THOUGH صحيح الأمام مسلم

تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان عبدالرحمن الناصر السعدى ابن قم الجوزية \_ محمد بن أبي بکر

النيسابوري

أعلام الموقعين عن رب العالمين

الأشعث سلیان بن السجستاني

سنن الامام أبي داود

أحمد بن على بن حجر العسقلاني

فتح الباري شرح صحيح البخاري

لابن الأثير الجزرى ـ مجد الدين أبي السعادات المبارك

النهاية في غريب الحديث والأثر

774

دى لخباا ولماكما ويجمد ولشه نبا قيس

العاد في هدي خير العباد نايد ولا لمحيط <sub>ا</sub>يحبا <sub>م</sub>يسفة

سن الامام الترمذي المستدرة على المسترمين

في الناريخ

المعجزة الكبرى – القرآن التشريخ الجنالى الاسلامي المغني

كنز العال في سن الأقوال والأفعال الحلى جمهوة رسائل العرب

خماس بن اساعيل البخارى لا المخال البخارى المخال ال

ت بفد کی مفوت

26 Miles

Kic elg - Ke san al

OLT رحملقا أنمالية يه رييال العُهم THE

#### آثار المؤلف

### المطبوعة

#### اسم الكتاب

- - ٢ ــ المدخل إلى القانون المدنى والالتزامات طبع جامعة حلب
    - ۳ \_ الشورى في الاسلام ، دار الارشاد ـ بيروت
      - ٤ \_ فى التشريع النبوى ، دار الارشاد ـ بيروت
- \_ الاقتصاد في ضوء الشريعة الاسلامية ، دار الكتاب اللباني \_ بيروت
  - ٦ ـ المال في الاسلام ، دار الكتاب اللباني ـ بيروت
  - ٧ \_ السوق الأسلامية المشتركة ، دار الكتاب اللباني \_ بيروت
- ٨ ــ الشركات التجارية دراسة لنظام الشركات في المملكة العربية السعودية المؤسسة العلمية ــ حلب
- ٩ ــ الأوراق التجارية دراسة لنظام الأوراق التجارية في المملكة العربية السعودية.
- ١٠ ـ الأسس الفكرية والعملية للاقتصاد الاسلامي دار الرفاعي ـ الرياض
- ١٨ معانى الأخوّة في الاسلام ومقاصدها ، رابطة العالم الاسلام مكة المكرمة
- ۱۲ ـ الشورى ، سلوك والتزام ، رابطة العالم الاسلامى ــ مكة المكرمة «وهو هذا الكتاب»

270

## : الطبع :

ميست وي من الاسلامية ، خبرورة حسمته

١٥ – الشورى في الاسلام – تعاون وتناصع وتعاضد

١١١ - تلخل الدولة في الأمور الاقتصادية

١٧١ – تمويل الدولة الاسلامية في عهد النبوة والخلافة الراشدة

١٨ – العدالة والتوازن في توزيع الثروة في المجتمع الاسلامي

و ۱۲سلا رغ مالتقا ميدي شه - ۱۹

١٧ – اعمار الأرض وملكيتها وكراؤها في الاقتصاد الاسلامي

١٧ - نظرات ابن خلدون الاقتصادية

ry – الآبان القرآنية والأحاديث المنيوية في المال والانتصاد

هي کرا ناکيقا ت اديمني م شينست – ۲۲

۲۲ – البحث العلمي وتحقيق المحطوطات ۱۲۷ (



This file was downloaded from QuranicTh







#### الحقوى

| Richard Helbert 198, to a the control of the the con-                                                                                          | •            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| النحش الثالث: اعداد الصحابة بغضهم بعضا                                                                                                         | . 10         |
| <ul> <li>البحث الثانى : اعداد الرسول فم</li> <li>البحث الثانى : اعداد الرسول فم</li> </ul>                                                     | 63           |
| □ المبحث الأول : اعداد القرآن لهم                                                                                                              | ٨3           |
| المميل المال : اعداد كبار الصحاة أمحل الميولية الكبرى                                                                                          | 03           |
| اللعمل الثاني : أدلة الالترام بالشورى<br>□ البحث الأدل : الآية الأدلى ﴿وأموهم شورى بينهم﴾<br>□ البحث الثاني : الآية الثانية ﴿وشاورهم في الأمر﴾ | 14<br>44     |
| تداما ديمثا : شاكا ئحبا ا                                                                                                                      | ۸¥,          |
| المبحث الثاني : الشورى يفهومها العام                                                                                                           | , 77         |
| المحلال : المالك عبدا المالك عبدا                                                                                                              | · <b>b</b> ( |
| الفصل الأول : مفهوم الشورى ومعانيها                                                                                                            | ٨١           |
| الباب الأول: الشورى سلوك والتزام                                                                                                               | ٥١           |
| مَعلقًا!                                                                                                                                       | . ^          |
| الدغموع الد                                                                                                                                    | محث          |

| ٥٩  | الفصل الأول: ﴿وأمرهم شورى بيهم﴾                     |
|-----|-----------------------------------------------------|
| ٦.  | □ الفرع الأول : متاع الحياة الدنيا                  |
| ٦٢  | □ الفرع الثانى : الذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون      |
| ٦٦  | □ الفرع الثالث : اجتناب كبائر الاثم                 |
| ٦٨  | 🗖 الفرع الرابع : وإذا ماغضبوا هم يغفرون             |
| ٦٩  | 🗖 الفرع ّ الخامس : والذين استجابو لربهم             |
| ٧٠  | 🗖 الفرع السادس: واقاموا الصلاة                      |
| ٧٢  | 🗖 الفرع السابع : وامرهم شوری بینهم                  |
| ٧٤  | 🗖 الفرع الثامن: ومما رزقناهم ينفقون                 |
| ٥٧  | □ الفرع التاسع : والذين إذا اصابهم البغي هم ينتصرون |
| ٧٦  | 🗆 الفرع العاشر: ملخص سورة الشورى وما تدل عليه       |
|     | THE PRINCE GHAZI TRI                                |
| ۸۱  | UG الفصل الثانى: وشاورهم في الأمو                   |
| ٨٥  | المطلب الأول : الاعداد لغزوة أحد ووقائعها           |
| 97  | المطلبُ الثاني : تحليل وقائع غزوة أحد               |
| ١٠١ | المطلب الثالث: آثار رحمة الرسول عليه بالمسلمين      |
|     |                                                     |
|     | الباب الثالث: عاذج من صور الشوري في عهد النبوة      |
| ۱۰٥ | والحلاقة الواشلة                                    |
|     | الفصل الأول: نماذج من صور الشورى في عهده عليات      |
| ٧٠٢ | •                                                   |
| ۱۰۸ | <ul> <li>□ المبحث الأول: القضايا الفردية</li></ul>  |
| 11. | المثل الثانى : حفر الخندق                           |
| 117 | <ul> <li>□ المحث الثانى: القضايا العامة</li> </ul>  |
| ۱۱٤ | المثل الثانى : الشورى فى أسرى بدر                   |
|     |                                                     |
| 779 |                                                     |

| A lumbally to collect to the state                                                                             | 4/11  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| مند شا رحی نافع ن نابع                                                                                         | ٥٨١   |
| □ البحث الثالث : الشورى في عهد                                                                                 |       |
| ٣- الشورى في استخلاف عمر لن بعده                                                                               | VFI   |
|                                                                                                                | 371   |
| (ب) الشورى المأثلة لسابقتها وهي الحروج إلى موقعة نهاوند                                                        |       |
| سياطا سيام فسطن ييسير نان على معد قيالستسا                                                                     | 111   |
| ١ - تسم الأراضي المنتحة عنوة بين الفاعين                                                                       | 301   |
| مدر بن الخطاب رضي الله عنه بررسي                                                                               | 701   |
| نابع الما الما الما الما الما الما الما الم                                                                    | TRUS  |
| ٥ - استخلاف أبي بكر لعمر رضي الله عنها                                                                         | UGH   |
| 3 - 12 16 15 15 m                                                                                              | ۸3١   |
| ٣ − انقاء جشم السار مشيم غالقاء                                                                                | 031   |
| ٣ - استخلاف الناس لابي بكر                                                                                     | 431   |
| 1 - Imake Ilyo 🎥 YE D. & E ILAKS                                                                               | 131   |
| الله على المجان الما الله عنه الله الله الله الله الله الله الله ال                                            | 131   |
| □ البحث الأول: الشورى فى زمن                                                                                   |       |
| النصل النافع: عافح من شورى خلفاله من بعلو                                                                      | المرا |
| The second second second                                                                                       |       |
| المناب المناب ١ عالا المناب - ١ عالا المناب - ١                                                                | 771   |
| المُعْمَا : بُالطَا بُحَيًّا : اللَّهُ |       |
| لهند مثلا رحني قمل وأ ردأي : سماساً ركلا                                                                       | 377   |
| المثل الخامس: المعارضة أو حربة الرأي                                                                           | 141   |
| الله الرابع : الشورى في صلح الحديثة                                                                            | 111   |
| المثل الناك : الشورى في غزوة الأحراب                                                                           | W/V   |
|                                                                                                                |       |

| 174           | ٢ ــ استشارة عثمان لولاة الأقاليم                      |
|---------------|--------------------------------------------------------|
| ۲۸۳           | 🗖 المبحث الرابع : الشورى العلمية                       |
| ۱۸٤           | ١ ــ جمع القرآن١                                       |
| ۱۸۷           | ۲۰ ـ توحید المصاحف                                     |
| ۱۸۸           | ٣_ في حد الخمر                                         |
| 144           |                                                        |
| 19.           | ه _ الاشتراك في القتل                                  |
| 191           | ٦ ــ احراق من فعل عمل قوم لوط `                        |
| 197           | ٧_ دية المقتول في الزحام                               |
| 198           | ٨ ــ من لم يفقه حكم الشرع٨                             |
| 1.90          | ٩ ـ شهادة الحاكم لا تغنى وحدها                         |
|               | THE PRINCE GHAZI TRUS                                  |
| 194           | الباب الرابع : المجتمع الاسلامي والشوري                |
|               | الفصل الأول : المجتمع الاسلامي مجتمع الشوري            |
| 199           | والتعاون والتناصح والتعاضد سيسسب                       |
| * 1 1         | الفصل الثانى: ما يمكن أن تحققه الشورى                  |
|               | الفصل الثالث: حاجة المجتمع الاسلامي المعاصر إلى الشوري |
| <b>Y</b> -1 V |                                                        |
|               |                                                        |
| Y.X Y         | المراجع                                                |
| 770           | آثار المؤلف                                            |
| 447           | المحتوى                                                |

# arte or air Ilmhuts

| or - 18mg election lawing -                                 | [ معلى عبد الحميد حميرده ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| علا - الاستشراق والمستشرقون وجهة نظر                        | [ اللكور عدلان عصد وزان]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١٢٠ - الأقليات المسلمة في آسيا وأستراليا                    | [ الأستاذ سيمد عبد المجيد بكير] [                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٢٢ – مُعَيَّمُ الإنسان بين القرآن وتصور العلوم              | [ يوسجعاً لماينياً بهأ يمتحملًا ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الإكاة للمشته وأحكامها - ١٢                                 | [ الدكتور على محمد العماري ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٢٠ - المعاملات في الأسلامية                                 | [ اللكتور عبد الستار السعيد ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٥١ – المحاءلم الهوالاء أ تاء إيقاا                         | [ كيدلها لممع نابعه ريتكالا ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| - [١] ولا تسلم المال الكرم المال المال - ١١                 | [ الأستاذ أحمد عمد جمال]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| VI - see Itio & IK-Kg                                       | [ الدكتور محمد الصادق عفيني ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٢١ – البيئة الإدارية في الجاهلية وصدر الإسلام               | [الأستاذ محمد محمود فرغلي]]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٠٠ - تاريخ القرآن الكريم                                   | [ المستح إلى المعد بالمتح المتح المت |
| 31 - cec limits to 1Konky                                   | [الأساد عبل محمل مختار]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| TI - refec 2 libels                                         | [ الأستاذ جنين أحمد حسرن ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١٢٠ - السنة لي موجهه الأباطيل                               | [الأساد عمد فالعر حكيم]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١١ – محال نايقاً و فيسف تالح                                | [ د مشالها ملمح ميمهامليد ع]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 11 - Ilban Krakoz Telen etaleco-                            | [الملكور عباس حسن محمد]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                      | [السعام الله الما المبعد الماسالا]]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| مَّيه كالمي المحملة عن العلمان عن المحال المجال المراسم - ٨ | [ lluzze from llum ecl3]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| م م المنطقط للدعوة الإسلامية                                | [ المشيع بلمع ريد ريح يارا]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٣ – السيرة النبوية في القرآن الكريم                         | [المنكتور عبد الصبور مرزوق]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥ – وسائل مقاومة الغزو الفكرى                               | [الدكتور حسان محمد حسان]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 31- 15-W/ 1645                                              | [ الدكتور حسين مسؤنس ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 🕶 ـ الرسول ﷺ في كتابات المستشرقين —                         | [الأشناذ نايس حمسان]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Y - 14gle & 1KmKg offine eadling                            | [ بالنج بدمة بلنماً السالا]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| عظمانا في سورة المانية                                      | [ ألك تعرب باجسوة ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| بالحاب                                                      | الإلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الكياب                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| المؤل         | الكتاب |
|---------------|--------|
| 7 <b>5</b> 41 | المعاب |

| [ الدكتور محمد محمود عمــارة ]     | تربية النشء في ظل الإسلام                                                | _ ۲7 _       |
|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|--------------|
| [ الدكتور محمد شوقى الفنجرى ]      | مفهوم ومنهج الاقتصاد الإسلامي                                            | _ 44         |
| [ الدكتور حسن ضياء الدين عتر ]     | وحى الله                                                                 | _ YA         |
| [ حسن أحمد عبدالرحمن عابدين ]      | حقوق الإنسان وواجباته في القرآن                                          | _ ۲٩         |
| [ الأستاذ محمد عمــر القصار ]      | المنهج الإسلامي ف تعليم العلوم الطبيعية                                  | -4.          |
| [ الأستاذ أحمد محمــد جمــال ]     | القرآن كتاب أحكمت آياته [٢]                                              | -41          |
| [ الدكتور السيد رزق الطويل]        | الدعوة في الإسلام عقيدة ومنهج ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ       | 47           |
| [ الأستاذ حامد عبد الواحـد ]       | الاعلام في المجتمع الإسلامي                                              | 277          |
| [ عبدالرحمن حسن حبنكة الميداني ]   | الإلتزام الديني منهج وسطــــــــــــــــــــــــــــــــــــ             |              |
| [ الدكتور حسـن الشــرقــاوى ]      | التربية النفسية في المنهج الإسلامي                                       | CAPT         |
| [ الدكتور محمد الصادق عفيني ]      | الإسلام والعلاقات الدولية                                                | _٣٦          |
| [اللواءالركن محمدجمال الدين محفوظ] | العسكرية الإسلامية ونهضتنا الحضارية ـــــ                                | _ 47         |
| [ الدكتور محمود محمــد بابللي ]    | معانى الأخوة فى الإسلام ومقاصدها ـــــــ                                 | _ ٣٨         |
| [ الدكتور عملي محمم نصر]           | ألنهج الحديث في مختصر علوم الحديث                                        | _ 44         |
| [ الدكتور محمد رفعت العوضي ]       | من التراث الاقتصادي للمسلمين ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ        | _ { ,        |
| [د. عبدالعلم عبدالرحمن حضر]        | المفاهيم الاقتصادية في الإسلامُ                                          | _ ٤١         |
| [ الأستاذ سيل عبد المحيد بكر]      | الأقليات المسلمة في أفرقيا                                               | _ £ Y        |
| [ الأستاذ سيــد عبد المجيد بكر]    | الأقليات المسلمة في أوروبا                                               | _ 24         |
| [ الأستاذ سيــد عبد المحيد بكر]    | الأقليات المسلمة في الأمريكتين                                           | - 11         |
| [ الأستاذ محمـد عبد الله فودة ]    | الطريق إلى النصر                                                         | _ \$0        |
| [ الدكتور السيد رزق الطويل]        | الإسلام دعــوة حــق                                                      | _ £7         |
| [ الدكتور محمدعبدالله الشرقاوي ]   | الأسلام والنظر في آيات الله الكونية ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | _ <b>£</b> V |
| [د. البدراويعبدالوهابزهران]        | دحض مفتريات                                                              | _ £A         |
| [ الأستاذ محمد ضياء شهاب ]         | المجاهــدون فی فطـــانی ـــــــــــــــــــــــــــــــــ                | _ ٤٩         |
| [ د. عبد الرحمن عثمان ]            | معجزة خملق الإنسان                                                       | -0.          |







المخال بالمجالة المجالة الإسلامات المحاف ال







