



# زوجيه جازودى

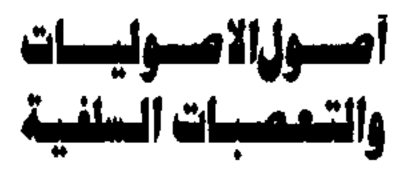
مكنبك الشروا















ينسايسر: ١٩٩٦

مكتبة الشروق ٢ ش البورصة الجديدة / قصر النيل





# رُوچٽيهجَارُودِي



مكتبة الشروق





رقهم الإيسداع ۱۰۷٤۷ / ۹۵

تم عمل التجهيزات الفنية بمصر لخدمات الناشرين ٩ شــارع ٨٦ ثكنات المعادى - القاهـرة ت : ٣٥١٦٧٤٣



#### بین یدی الکتاب

قد يكون مصطلح الأصولية من أكثر المصطلحات استخداماً في الإعلام العالمي ومجالاته السياسية والأمنية ... خاصة لو كان الحديث عن العرب والمسلمين ..

أما صرب البوسنة مثلاً ، فلم يطلق عليهم أحد الأصوليين الأرثوذكس ، ناهيك عن الإرهابيين أو حتى المتطرفين ..

كذلك منظمة تحرير إيرلندا IRA التي توجع قلب لندن منذ عشرات السنين بالقنابل والمتفجرات ... يقابل كلينتون وعما ما .. ويساعدها الأمريكيون من أصل أيرلندي بالمال والسلاح والتدريب ..

وفي الهند ، يتبهادل الهندوس والسيخ ذبح المسلمين واضطهسادهم وهدم مساجدهم ... لكن لم نسمع عن أية أصولية هناك .

ومنذ عدة أيام ، قتل أحد اليهود ـ بالدم البارد والرصاص المحرم ـ رئيس وزرائه رابين ، في حفل من مائة ألف مشاهد ، بالاضافة لشاشات التليفزيون . ومن سخريات القدر أن رابين ـ الذي جاب مشارق الأرض ومغاربها .. شمالها وجنوبها .. يحذر العالم من الأصولية الإسلامية وخطرها على الحضارة والأمن والاستقرار ، يغرس الإسفين تلو الإسفين بين العالم والمسلمين ، ثم بين المسلمين وحكوماتهم ـ يلقى حتفه بيد من يقول : قتلته بأمر الله ! ..

كان الله معى في قتل رابين ! ..

ثم يقف القاتل أمام القاضى قبائلاً : قبلته لأنه يقبرط في أرض إسرائيل التوراتية .. أرض الميعاد ١



أليس على هذه الحبجة الأصرلية قامت دولة إسرائيل بالدم والحديد والنار ؟

وقبل ذلك .. فتح باروك جولدشتاين ـ وآخرون ـ النار على الراكعين في صلاة الفجر بسجد الخليل ...

فاستشهد أكثر من ثلاثين وأصيب أكثر من مائة ...

وحظى ياروك بقبر كقبور الأنبياء ، أصبح مزاراً لليهود في إسرائيل ..

وقبل ذلك كثير وكثير وكثير ..

ولكن لم تجد وسائل الإعلام العالمية بغيتها في التنديد والتشهير بالأصولية اليهودية ..

قهل تم تفصيل مصطلح الأصولية وحجزه للمسلمين كما يقول د . مراد هوڤمان في كتابه الأخير « الإسلام عام ٢٠٠ » ؟ .

يناقش روجيه جارودي في هذا الكتاب أصل الأصوليات ، ويسميها التعصيات السلفية .. وكيفية علاجه ..

ويعرض في لمحات سريعة إبادة الرجل الأبيض ٨٠٪ من السكان الأصليين في أمريكا ، ثم الملايين الذين أهلكهم هتلر ..

ومناقسة تاريخية في البرلمان الفرنسي عن الأعراق الأسمى والأعراق الأقل ، وسياسة صندوق النقد والبنك الدولي. ، وكيف نشأ التعصب السلفي في الجزائر .

ولقد حذفنا من الكتاب هجوم المؤلف الشديد . المبرر . ونقده القاسى . الذى في محلم . لبعض الحكومات العربية البترولية قما أحوجنا اليوم لرأب الصدع وجمع الشمل .



# نمسرس الموضوعسات

| 7   | الوطسوع                                           |
|-----|---------------------------------------------------|
| ٥   | بين يدى الكتاب                                    |
| 4   | مقدمة : ما هو التعصب السلفي ٢                     |
| 11  | التعصب السلفى العلمى                              |
| 14  | تعصب روما السلفي القاتيكاني                       |
| **  | التعصب السلفى الإسرائيلي                          |
| ۳۱  | تبعات الاستعمار : التعصب السلفى الإسلامي الجزائري |
| 40  | تدهور الغرب: التعصب السلقي الإيراني               |
| £1  | تهضةالإسلام                                       |
| £4" | كيف يقاوم التعصب السلفي ؟                         |
| ۵٩  | مشكلة المهاجرين: التعصب السلفي والاندماج          |
| ٥٢  | -<br>التغير الضرورى فى العلاقات مع العالم الثالث  |
| ٧٣  | خاتمة الحوار                                      |







# مقدمة ما هو التعصب السلفى ؟

يُشكِّلُ المتعصبون السلفيون اليوم سواء كانوا من التكنوقراطيين أو الستالينيين أو المسيحيين أو اليهرد أو المسلمين ، يُشكلون جميعا اليوم أكبر المخاطر على المستقبل ، وسوف يترتب على انتصارهم ، في فترة لم يعد لنافيها خيار إلا بين الدمار المتبادل المحقق والحوار .

سيغضب هذا الكتاب كل المتعصبين السلفيين بكافة انتماء اتهم ، لأنه لن يقبل أي منهم هذا النعت .

بيد أن التعريف واضع: فالتعصب السلفى بتمثل فى تعريف عقيدة دينية أو سياسية أو غير ذلك فى الشكل والإطار الثقافى أو الذاتى الذى كان لها فى فترة زمنية سابقة من تاريخها، وربطها بهذه الفترة الزمنية، أى هو الاعتقاد بحقيقة مطلقة ثم فرضها.

قهناك المتعصبون السلفيون التكنوقراطيون الذين يزعمون معرفة كل الإجابات ، وذلك باسم مفهوم بالروضعى للعلم ، ويؤمنون بهيمنة الفرب الأبدية . وهناك التعصبية السلفية السنالينية والرومانية ، أى الكاثوليكية ، واليهودية ، والإسلامية ، وتعصبية چان مارى لوبن السلفية . ونحن نقوم هنا بتحليل أغاط هذه التعصبات السلفية ومصادرها وخاصياتها .

وستسمح لنا هذه الدراسة باقتراح بعض الحلول ، وتوضيح ما ينبغى تجنبه : أى التنازلات والتضليلات والقمع ، ثم معالجة جذور المشكلة : أى إدخال تغيير جلرى في علاقتنا مع العالم الثالث والعمال المهاجرين في بلداننا والذين يشكلون العالم الثالث في عالمنا .



والحوار هو نقيض التعصب ، ولكن هذا الحوار لا يمكن أن يقوم بين سيد وعبده . فلو لم نتمكن من إيجاد حل للمشكلة الأساسية يتحول الحوار إلى جهد فارغ . فتجاهل المشاكل الرئيسية هو العنصر المولد للتعصب ، ومن تلك المشاكل العلاقات مع العالم الثالث ، والبطالة وكل ما يترتب عليها ، إلى الهجرة ، ثم الاعتراف بثقافة ومعتقدات الآخرين .

والمشكلة التى بفرضها علينا التعصب السلفى ترجع جذورها إلى عوامل اقتصادية وسياسية ، ولكنها أيضا آفة روحية تهدد كل الحضارات .

وللخلاص من هذا التعصب السلفى ، لا يحتاج عالمنا لا لقيصر جديد ولا ناپوليون آخر ولكته يحتاج إلى تلبية الملابين من الرجال والنساء نداء يوجهه لوثر جديد أوغاندى آخر .

سيشكل هذا الكتاب صدمة لكل هؤلاء القراء الذين أثرت عليهم وسائل الإعلام . والواقع هو أن التعصب السلقى بكل أشكاله فى العالم الغالث قد ولذ كنتيجة لطموح الفرب منذ عهد النهضة لفرض غوذجه الإنمائى ولأن كنتيجة لطموح الفرب منذ عهد النهضة لفرض غوذجه الإنمائى وتقافته .

ومن هنا بدأنا وضع خطة هذا الكتاب ، أولا دراسة التعصب السلفي الغربي يليد بقيد أنواع التعصب السلفي والتي ولدت كرد فعل للأول .



#### التعصب السلفى العلهى

لايزال التعليم في فرنسا يحمل طابع فلسفة عصر التنوير العائدة للقرن ١٨، التي وصلت في كفاحها العادل ضد الكنيسة المستبدة إلى الشك الساخر . مثل كتابات قولتير . أو الرفض العقائدي الجازم . مثل هولباخ . وفي وسط الثورة إلى مشاريع القتل الجماعي في قندي !

وبعد إكليريكية ناپوليون الملحدة ـ وكلائي ، جنودي ، أساقفتي ـ وردود الفعل القائمة ، والحرص على منجزات الثورة واستبعاد الانفلاق الإكليريكي والذي ظل دوما سلاحا ضد هذه الحركة والتقدم ـ حسب قول كوندورسيه ـ ظهر بعض العلماء النظريين مثل سان سيمون ، الذين حرصوا على وضع أساسي أيديولوچي في إطار محاولة لتحويل التقدم والعقل إلى ديانة جديدة .

وهكذا خلق دين جديد صانعا من العلم عقيدة جازمة، ليصبح العلم هو المقدس .

والعلم هو مبدأ النظام الجديد في إطار تعريف كمجموعة من الحقائل القابلة للملاحظة ، والعلاقات بين هذه الحقائل الملاحظة والقابلة للقياس . على العلم التوقف عند هذا الحد . أما العصر الميتافيزيقي . عصر البحث فيما وراء الطبيعة . فيمتد من القرن ١٤ حتى ١٨ ، وهي فترة حرجة في تاريخ البشرية يسميها الثورة الغربية ، وقد وصلت ذروتها بالثورة الفرنسية .

ويبدأ العصر الوضعى ، عصر العلم والحقائق والقوانين والقياسات التى طبقت على الطبيعة والإنسان على السواء ، والذي يستوعب السياسة في إطار اجتماعي . يبدأ هذا العصر بأوجست كومت ، وهو يحدد نهاية تاريخ ، خُتم بدين قاطع جازم ، ألا وهو العلم ، الحقيقة واليقين المطلق .



أنشأ كومت في ١٨٤٨ و الرابطة الحرة للتبعليم الوضعي » ووجمه نداء إلى المحافظين ، بل ولقيصر روسيا والوزير الأكبر للدولة العثمانية .

وظلت فكرة أوجست كومت تشكل فرضاً لازماً في التعليم لمدة قرن ونصف .
وأكد كومت للغرب أند العرق الأفضل المتفوق المتسلط ، ليس يسيب الاصطفاء الإلهى . كما زعمت الكنيسة عند مساهمتها في المشاريع الاستعمارية في أمريكا وأفريقيا وآسيا . برفع شعار « تنصير الهدائيين » . ولكند الأفضل والأجدر بالسيادة يسبب تفوقه العقلائي والعلمي والتقني .

ولقد كان مبرر الاستعمار آنذاك ما تقدمه الحضارة الغربية إلى الشعوب البدائية التى ما زالت فى مرحلة اعتناق الدين . وليس من قبيل المصادفة . بل العكس صحيح . أن أبرز قادة هذه الأيدبولوچية ، مؤسس المدرسة العلمانية « چول فيرى » ، كان فى نفس وقت المد الاستعمارى فى مدغشقر وتونس وقيتنام . ولقد وضع هذا المفكر الأسس النظرية الأكثر صرامة للاستعمار الفرنسى ، على غرار ستيوارت ميل . أحد معتنقى مذهب أوجست كومت الوضعى فى إنجلترا . ، فأعلن فى مجلس النواب الفرنسى فى ٢٨ يولية ١٨٨٥ : تعم ، نحن لنا سياسة توسع استعمارى توتكز على أسس ثلاثة : إقتصادية . إنسانية . سياسية (١١) .

الحجة الاقتصادية: تشكل المستعمرات استشماراً مجدياً لرأس المال للدول الثرية، وقد بين هذا ستيوارت ميل. ويضيف چول فيرى: إن تأسيس المستعمرة هو بمثابة إيجاد منفذ جديد.

الحجة السياسية : امتلاك قواعد في العالم أجمع : لهذا كان لابد لنا من تونس وسايجون وكوشينشين . ولهذا كذلك نحتاج إلى مدغشقر ونستقر في ديجوسوارز ولن نغادرها أبدأ (٢) .

الحجة الإنسانية : نحن ننقل الحضارة وتقدمها ، ولقد نتج عن هذا المبرر الاستعماري الأيديولوجي أنذاك في مجلس النواب ، إعلان واضح وثابت لمعتقدات

١ -الجريدة الرسمية من ١٠٦٢

٧ – الجريدة الرسمية عري ١٠٦٧ . ١



چول فیسری یجدر بنا أن نذکرها بشئ من التفصیل ( الجسریدة الرسمیة ص ۱۰۹۵ و۱۰۹۹) :

#### چسول فیسری

يقول السيد كاميل بيليتان « ما هي تلك الحضارة التي نفرضها بضربات المدافع ؟ ي ، ها هي النظرية أيها السادة ، ولا أثردد في أن أقول أن هذا ليس سياسة ولا تاريخا ولكن هذا ميتافيزيقا سياسية ، أيها السادة ، لابد أن نتحدث بصوت أعلى وأوضع ، ينبغي أن نقول « إن الأعراق الأسمى لديها حق في الأعراق الأقل سعوا » .

... همهمة وحركة في العديد من الصفوف في أقصى يسار القاعة ...

#### 

أتجرؤ أن تقول هذا في البلد الذي أعلن وأقر وثيقة حقوق الإنسان ؟!

#### دي جيلوتيه

إن هذا تبرير للعبودية ولتجارة الرقيق الأسود!

چول فيرى: لو كان السيد الموقر ماين محقا، فلو كان إعلان حقوق الإنسان قد كُتِبَ لصالح سود أفريقيا الاستوائية، بأى حق إذن ستفرضون عليهم التبادلات ؟ التَجارة ؟ إنهم لا يدعونكم ؟ .

ولقد عُرَف چول فيرى هذا الأساس الذي يرتكز عليه أي استعمار : تفوق الغرب على الشعوب و المتخلفة » التي لا يمكن أن تحظى بحقوق الإنسان (١١).

١ - جاء في كتاب و غطرسة القوة و للسناتور و . قولبرايت في باب سماه و غطرسة القوة و ، يتكلم فيه عن القوة عند كتاب و غطرسة القوة و ، يتكلم فيه عن القوة عند عند عند عند عند عند المعالم عند عن مسوغ مقبول ، لتخلط نفسها بالقضيلة ، ويسهل عليها اغتراض أن من واجبها تنفيذ إرادة الله . . . ثم يسترسل المؤلف في ذلك ، ويعترب . فيما يعرب . مثلين عن الولايات المتحدة ، فيقول :

لقد دخلت الولايات المتحدة الحرب في ١٨٩٨ لسبب معلن هو تحرير كويا من الطغيان الإسپاني ، ولكن ما إن أنشهت الحرب وهي حرب كانت إسپانيا على استعداد للذع أي لمن لتجنبها . حتى قامت الولايات المتحدة برضع كويا المحردة تحت الحساية الأمريكية . وبعد ذلك ضعت الفليين لأن الله كما يقول الرئيس الأمريكي ماكنلي قد أضني إليه بأنه من واجب أمريكا أن تعلم الفليبينيين وترقع من شأنهم وتنقلهم إلى طور الحضارة وتعلمهم المسيحية ، وبقضل الله تفعل لهم كل الخير مثل أولتك الذين مات السيد المسيح من أجلهم ا .ص ٤٦ ، ٤٧ غطرسة القوة . منشورات مركز الأهرام عام ٩٤ .



وهكذا ، كان هذا هو التعصب السلفى الغربى الغافل والفتاك والذى منذ خمسة قرون ، كان المبرر الأيديولوچى لكل الفظائع الاستعمارية ولعب دوره الخبيث مرة أخرى في آخر المغامرات الاستعمارية ؛ مغامرة الأمريكان في الخليج .

فلقد طُرِحت هذه كأنها عملية الدفاع عن شعب ذى سيادة وكَع ضحية غزو ، طُرِحت هكذا بأسم الاحترام المقدس للقانون الدولى . ولكن بسيط المقارنة يُبيّن نفاق هذا و الدفاع عن القانون الدولى » وعن قرارات الأمم المتحدة ، فردود الفعل تختلف جذريا حسب ما إذا كان الانتهاك من فعل قوة عظمى أو كبيرة أو من فعل من تقوم بحمايتهم ، أو كان من فعل أى بلد من بلدان العالم الثالث .

٢٨ أكتوبر ١٩٨٣ : تغزو الولايات المتحدة جرانادا ويطلب مجلس الأمن أن
 تسحب قواتها قوراً ، فتفرض الولايات المتحدة الثيتو .

۲۱ ديسمير ۱۹۸۹ : تغزر الولايات المتحدة پاناما ، بل تذهب إلى منع
 سمأع عثل پاناما الشرعى أمام مجلس الأمن .

يوليو ١٩٦٧ : تحتل إسرائيل القدس ، والضفة الفربية ، وغزة ويطلب مجلس الأمن استعادة وضع القدس الدولي ( القرار ٢٦٧ / ٣ يوليو ١٩٦٩ ) وتطلب الأمم المتحدة انسحاب قوات الاحتلال من الضفة الغربية وغزة والجولان ( القرار ٢٤٢ / ٢٢ نوفمبر ١٩٦٧ ) ويحظر مجلس الأمن إنشاء المستوطنات الإسرائيلية في الأراضي المحتلة (القرار ٤٦٥ في مارس ١٩٨٠) .

ولكن لم تُحتَرَم أى من تلك القرارات ، فلقد فرضت الولايات المتحدة الثيتو في وجد كل إجراء أو عقوبة .

ولكن ها هو الاختبار المضاد لما يمكن أن يقوم به مجلس الأمن: في ٢ أغسطس ولكن ها هو الاختبار المضاد لما يمكن أن يقوم به مجلس الأمن: في ٢ أغسطس حصار مدخل الجيش العراقي الكويت، وقورا طلبت الولايات المتحدة فرض حصار على العراق وبعثت إلى الخليج بسلاح وتجهيزات لم يُشهد مثلها منذ حرب قيتنام.

فلماذا هذه الاتجاهات المتعارضة جداً ؟ لأنه في الحالات الأولى ، اندرجت الغزوات في إطار عرف قُطّاع الطرق المستعمرين الغربيين ، بينما أنه في حالة الكويت تمثل الغزو العراقي في مخالفة الاستعمار الغربي .



إن الكويت كانت دوما جزماً من العراق سبواء كان ذلك في أثناء حكم الدولة العثمانية أو في أثناء الانتداب البريطاني، نشأت الكويت كدولة مستقلة في ١٩ يونيو ١٩٦١ بناء على رغبة شركات البترول وتدخل عسكري دعمه الغرب والذي كانت له آنذاك الأغلبية المطلقة التلقائية ، وهذا عندما قرر الجنوال قاسم ، رئيس دولة العراق في ١٩٦١ ، قرر أن يسحب امتيازات تنقيب ونقل البترول من الشركات الكبري البترولية ، وللسيطرة على ثروات الكويت كما يشاءون ، قامت هذه القوى بإنشاء دولة عاجزة ودون جذور ، ونصبوا رئيس قبيلة كأمير لها : وكانت الحكومة (حتى أغسطس عاجزة ودون جذور ، ونصبوا رئيس قبيلة كأمير لها : وكان حق التصويت مقصوراً على ٣ ٪ من السكان ، بل حتى ما يسمى بالبرلمان ( والذي نتج عن هذه الانتخابات ) حُلً من السكان ، بل حتى ما يسمى بالبرلمان ( والذي نتج عن هذه الانتخابات ) حُلً من السكان ، بل حتى ما يسمى بالبرلمان ( والذي نتج عن هذه الانتخابات ) حُلً من السكان ، بل حتى ما يسمى بالبرلمان ( والذي نتج عن هذه الانتخابات ) حُلً من السكان ، بل حتى ما يسمى بالبرلمان ( والذي نتج عن هذه الانتخابات ) حُلً من السكان ، بل حتى ما يسمى بالبرلمان ( والذي نتج عن هذه الانتخابات ) حُلًا من السكان ، بل حتى ما يسمى بالبرلمان ( والذي نتج عن هذه الانتخابات ) حُلًا من السكان ، بل حتى ما يسمى بالبرلمان ( والذي نتج عن هذه الانتخابات ) حُلًا من السكان ، بل حتى ما يسمى بالبرلمان ( والذي نتج عن هذه الانتخابات ) حُلًا من السكان ، بل حتى ما يسمى بالبرلمان ( والذي نتج عن هذه الانتخابات ) حُلي من السكان ، بل حتى ما يسمى بالبرلمان ( والذي نتج عن هذه الانتخابات ) حُلي من السكان ، بل حتى ما يسمى بالبرلمان ( والذي نتج عن هذه الانتخابات ) حُلي من السكان ، بل حتى ما يسمى بالبرلمان ( والذي نتج عن هذه الانتخابات ) حُلي من المن المنات السكان ، بل حتى ما يسمى بالبرلمان ( والذي نتج عن هذه الانتخابات ) حُلي من السكان ، بل حتى ما يسمى بالبرلمان ( والذي بلاح الله و الله و

بيد أن هذا لا ينسينا أبدأ الطريقة الوحشية التي استخدمها العراق لتحقيق هذا التكامل العسكري .

ونفهم تماما الأس والكرب الذي عاشته الملايين في العالم أجمع في مواجهة الدور الذي أجبرَت حكومة العراق الآلاف من الرهائن على لعبه . وفي ١٩٩٠ اتضع أنه لا يمكن في نظر الرأى العالم العالمي ، أن يستمر استخدام الآلاف من أبناء البشر الأبرياء كقطعة عملة للمقايضة . ولكننا كذلك لا ينبغي أن ننسى أن الحصار المفروض على هذا البلايكاد يُميتُ الملايين من مواطني العراق جوعا ، وهم أبرياء مثلهم مثل الرهائن .

أما بالنسبة لصدام حسين نفسه ، فلقد أعربنا عن رأينا علنا حوله في كتابنا و ذكريات » و « رحلتي في أرجاء القرن وحيدا » . ونحن هنا لا نتكلم عن ديكتاتور ولا عن نظامه ولكننا نتكلم عن الطابع الاستعماري للعمليات العسكرية الموجهة اليوم ضد العراق .

إذن قد ترتب على رفض الاستمرار في الخضوع إلى الأوامر العسكرية ، ترتب عليه تدخل الولايات المتحدة عسكرياً ليس من أجل حماية شعب أو حق أى كان ، ولكن للسيطرة على بترول الخليج ، وهو أساس كل غو في المنظور الغربي ، وكذلك لردع أي محاولة يقوم بها أي بلد في العالم الثالث لوقف استغلال ثرواته ، ولكن



كذلك حتى تُبَبِّن الولايات المتحدة أنها ( في قيامها ليس بالحصار ولكن ، بالاستغزازات المترتبة على الحصار ، وهو عمل حربي ) تنوى الاستمرار في فرض هيمنتها على بقية البلدان الغربية .

ولقد نتج عن هذه السياسة الاستعمارية ، سياسة الرئيس الأمريكي بوش ( الرئيس السابق لوكالة المخابرات الأمريكية ، وكالة التجسس والقتل على الصعيد العالمي ) ، نتج عنها بالطبع اندلاع موجة من التعصب السلفي في العالم العربي أجمع كرد فعل لهذا العدوان الاستعماري الجديد ، وأفضت عمداً إلى حرب بين الفقراء والأثرياء ، حرب تهدد كل العالم الثالث ليبقي على العلاقات الاستعمارية وتهدد كل الغرب للاستمرار في تبعيته للولايات المتحدة .

ولربا أن هذا الشكل هو أكثر أشكال التعصب السلغى مخاتلة : الاعتقاد المقدس بتغوق وعلو الغرب علميا وتقنيا على كل أغاط الحياة الأخرى ، والملطخة بوفائها المتخلف للتقاليد والتعصب و الدينى » والمعارضة المسبقة لكل و حضارة » أو تقدم ، معياره الوحيد القدرة على تسخير الطبيعة والإنسان بالعلم والتكنولوچيا .

ولقد وقر هذا المفهوم الوضعى والمتعثل بترتيب هرمى الشكل لثقافات وحضارات العصر الدينى ، وقر أساسا أيدبولوچيا لكل السياسات الاستعمارية والتى تُسمى « استيعابية » والتى تمثلت فى إدماج « نخبة محلية » ، أى هؤلاء الذين قبلوا التخلى عن ثقافاتهم للارتباط مع نظام المحتل والتحالف معه . وهكذا « أدمجت » الجزائر مثلا بالكامل فى فرنسا ولم تعد « مُستعمرة » بل أصبحت « إدارة أو محافظة » فى فرنسا .

ولقد أفضت فكرة چول فيرى ، والمتمثلة فى قهر المسلمين عن طريق تُخبة علمائية إلى النتيجة التالية : فى ١٨٩٠ : ١٠٩ ٪ من المسلمين فى مدارس فرنسية من المسلمين فى المدرس كانوا مسجلين فى مدارس فرنسية ولاً ٤ ٪ فى ١٩٠٤ ، وهكذا من بلد كان من بين تعداده ١٥٠٪ من و المتعلمين و الناطنين باللغة العربية فى زمن الأمير عهد النادر ، أصبحت الجزائر يوم تحريرها بعد ما



يقرب من قرن ونصف من « الوجود الفرنسى » ، بلداً يشكل فيه الأميرن ٦٥ ٪ وذلك بطرد الثقافة العربية وترصيل الثقافة الفرنسية لأقلية ضئيلة جداً .

وتُلخص دائرة المعارف الفرنسية « معايير الاستيعاب الثلاثة » في إطار الهجرة وليس في إطار الاستعمار كما يلي :

- التجريد والتعديل الثقافي والذي يتخلى بوجبه المهاجر عن ثقافته ويقبل قيم ومعايير سلوك « البلد المضيف » .
  - الاندماج ، واللي يُقاس بتحولات شخصية « الفرد المرشح » للاستيعاب .
- الانتشار أو التناثر واقتيس « لا يكون الاستيعاب كاملا ما دام حديثو الوصول لا يزالون يمتعون بهوية منفصلة .... وهذا الفقدان الكامل للهوية الاجتماعية يشكل أحسن مؤشر للاستيعاب الكامل » . ( دائرة المعارف الفرنسية ، مجلد ٢٢ ص ٦١٨ ) وينتهى بهذا وجود المهاجرين كجماعة ويتم تفتيتهم ونثرهم حسب معايير الفردية الغربية .

وهكذا أدت عقيدة التطور الإنساني ، والتي كانت ذروتها « الحداثة » الغربية ، أدت إلى إنكار وتدمير كل أشكال الحضارات الأخرى ، وكذلك إلى إفقار الحضارة الغربية التي تركت بُعد الجماعية للضمور باسم « فرديتها » وبُعد الإنسان « الأسمى » باسم وضعيتها .

ولقد نتج عن مفهوم العلمانية هذاوالملوث بالوضعية ، ومفهوم الحداثة الذي التبس بإنكار السمو والمجتمع ، نتج عنه إفلاس أخلاقي في الغرب .

وكأي عصبية سلفية ، فإن كل العقائد الجزمية المرتبطة بهذا الانتساب العلمى الشمولي بالية .والوضعية العلمية الانتساب ترتكز على مفهوم للعلم استُهلك منذ أكثر من قرن من الزمان : وهر المفهوم الميكانيكي المحرك ، مفهوم أوجست كومت ، وإلذي يرى أن العالم مكون من عدد محدود من المجموعات الكلية التي تؤثر على بعضها البعض عن طريق زيادات أو طفرات قابلة للقياس الدقيق في نطاق ثابت غير متحرك وفي إطار زمني خطى . وكل هذا بحدث ويستمر خارج الإنسان وما بخصه من



مسائل ، وهذا العالم اليوم ، دون الإنسان ، بال كسندهب أبيكورس ، المذهب الذرى الراجع إلى ألفي سنة مضت .

ولقد جمعلنا تطور العلم في النصف الأول من هذا القرن ، تُدرك عن طريق اكتشاف تظرية النسبية والفيزياء الكمية ، ندرك أننا لا نقف في مواجهة هذا العالم كما لو كان مجموعة من البيانات ، ولكننا أمام شيّ دائم التجدد والتولد . ولقد غيرت هاتان النظريتان واللتان تظهران في أساس أي طبيعة فيزيائية حديثة ، غيرتا نظرتنا للأمور جذريا .

فلقد اختفى مفهوم « الشئ » المناظر لنفسه والمستقل عن الأشياء الأخرى وعن الإنسان في منظور الفيزياء الكمية ، فلقد أصبح المراقب مشاركا ، والكون نسيجا من الروابط والعلاقات لا تُعَرِّف فيه أي مجموعة فرعية منها إلا بعلاقاتها مع الكل . وتقدم لنا النسبية ( والتي لا تُشكل فيها الكتلة إلا مظهرا من مظاهر الطاقة ) تُقدم لنا الكون كمحيط لا تتجلى فيه « المادة » إلا عن طريق نشاطها وفعلها .

ولقد مر أينشتين بهذه التجرية المأساوية المتمثلة في زلزال العقل الذي دمر كل مفاهيم الفيزياء الكلاسيكية: وكما لوكانت الأرضى تهوى من تحت أقدامنا ولم يعد هناك شئ ، محدد في أي مكان ، فعلام نستند وعلام نُشيد ؟ . الهوية ، والشئ ، والعليّة والمساحة والزمان ... كل هذا الهيكل المطمئن (هيكل كل ما هو عقلاني ) ينهار »كانت هذه كلماته في كتابه و معتقداتي » .

ولقد أصبح الانتساب العلمى ، بارتكازه على مفهوم العلم القديم البالى الناظر إلى الرواء ، أصبح شكلا من أشكال التشاؤم الخيالى . أو بالأحرى تعصباً سلفياً شموليا يقوم على نظرية تقول بأن « العلم » يُوفَر حلول كل المشاكل . وكل مالا يقدر العلم على قياسه وتجريبه والتنبق به فهو لا وجود له . وهذه الوضعية المقلقة المفرطة التبسيط تستبعد بهذا أعلى مستويات الحياة : الحب ، الإبداع الفنى ، الإيمان .

وهذا التعصب السلفي العلمي الانتساب هو أحد المؤثرات وكذلك أحد وسائط تفتت الثقافة الغربية ، وهو مُعزز الروح التكنوقراطية ، وستُغضى استخدامات طاقاتنا التقنية دون تفكير بشأن الفايات والنهايات الإنسانية ، ستفضى إلى تدمير الإنسان وكوكبه ولن تؤدى إلى ازدهار أى منهما .





### تعصب روما السلفى الفاتيكانى

لا يزال التعصب السلفى الكاثوليكى معاصراً لنا فى الحاضر ، بيد أنه لم تعد هناك محاكم تفتيش ولا البابا بايوس العاشر المكافح ضد التجديد ، ولا البابا بايوس الثانى عشر صاعق القساوسة العمال فى ١٩٥٤ ، ولكن أتباعهم لا يزالون يحتجزون مستقبلنا كرهينة .

لقد عقد البابا يوحنا الثانى والعشرين مجمع القاتيكان الثانى من أجل تجديد وتحديث الكنيسة حتى تنفتح على العالم وتستجيب لمشاكله وحاجاته. وقد ولد هذا أملاً كبيراً أشار إليه أبث جانتيل بايش في جريدة الصليب في العاشر من مارس 1904 آملاً في: كنيسة تسمع قبل أن تنطق ، وتستقبل بدلاً من أن تصدر الحكم أو تقضى ، وتعلن بدلاً من أن تندد .

والآن ، ألا تقدم الكنيسة بهيكل زعامتها الحالى وذلك بعد مضى ثلث قرن على المجتبع ، ألا تقدم هذه السمات المعيزة لكل تعصب سلفى : العودة إلى الماضى والرغبة في فرض قانوتها استبداد 1 ؟

- على الصعيد الاجتماعي: بلغة شعبية ، العودة إلى التيار المحافظ في مواجهة خيار الفتراء.
- وعلى الصعيد السياسى: العودة إلى مركزية استبدادية تقترب من مجمع ترنت ومجمع الثانيكان الأول أكثر عا تقترب من مجمع الثانيكان الثاني .
- وعلى الصعيد الثقائى : مفهوم غربى تماما للتعبير عن الإيمان . فالعودة للماضى على الصعيد الاجتماعى ، مثل ما هو على بقية الأصعدة ، هو العودة إلى ما قبل المجمع .

والشئ الجديد جدا الذي ظهر في مجمع القاتيكان الثاني والمعرب عنه في نص



« السعادة والأمل » في ١٩٦٦ كان الانفتاح على العالم والتخلى عن دعاوى الوصاية عليه ، وذلك للذهاب لخدمته في ضوء التواضع التبشيرى الإنجيلي مع الاعتراف بد « استقلالية الحقائق الدنيوية » ( ص ١٥١ ) . كما أن « الكنيسة تعلم بأن الآمال المعلقة على ما بعد الحياة لا تقلل من شأن المهام الدنيوية ، بل تعزز إقام هذه باتجاهات ودوافع جديدة » ( ص ١١٢ ) .

ولقد كانت الخلاصة واضحة : « إدراج القانون الإلهي في المدينة الدنيوية » ( ص ١٧٤ ) .

ولقد كان صدى هذه الرسالة حول مهمة الكنيسة التحريرية أكبر ما كان في أمريكا اللاتينية. فانطلاقاً من حالة بؤس وقهر تاريخية ، وعارسات ملموسة تقوم بها و جماعات كنسية » ، وكنتيجة لهذه التجربة المزدوجة ، ومنذ ١٩٧٠ ، وللرت حركات تحرير دينية ( لاهوتية ) ، ولاهوتيات التحرير ، أو رژبة متحررة للدين ، ارتكزت على اختيار تبشيري إنجيلي بولي الأولوية للأكثر حرمانا .

لم يكتف مؤسسوها . من پيرو والبرازيل والسلفادور وأوروجواي . بالتعاليم الأخلاقية البعيدة عن التاريخ والحياة اليومية ، بل ربطوا بين تحرير الإنسان تاريخيا ( التحرير الاجتماعي والسياسي ) والتحررمن الخطيئة .

وتتطلب هذه المعرفة الدينية ـ التي تهتم بحالة السيادة وممارسات المجتمعات الكنسية الجماعية ـ قلباً جذرياً لاتجاهات الديانة التقليدية .

فبدلاً من استخلاص مذهب سياسى من آبات الإنجيل على طريقة پوسيه فى كتابه و سياسات مستمدة من النصوص المقدسة » ، أو من مذهب اجتماعى للكنيسة يدعم ويضمن استمرار النظام القائم ، بدلاً من ذلك عاش المبشرون بديانة التحرير عيشة أولئك الذين تترادف عندهم حالة الفقر وحالة عدم الكينونة .

وفي كتابه و المذهب الاجتماعي للكنيسة كأيديولوچية » المنشور ١٩٧٩ . الناشر دوسيرف عطى الأب شينو شرحه للأسباب اللاهوتية التي حدت بالمجمع للتخلي عن المنهج الاستدلالي لصياغة و مذهب مسيحي عن المجتمع » ، فتحرير المتحرير الكامل والقاطع يندرج دوماً في عمليات التحرير التاريخية الجزئية ، وهكذا يتعين تحدى لاهوتية مجردة لا تأخذ بعين النظر إلا حالة البشرية الساكنة الذاتية ،



سواء في آمالها أو بؤسها . وكثيراً ما شكل هذا النوع من اللاهوتية . ولا يزال يشكل . الأساس الأيديولوچي لأولئك الذين يستلكون السلطة الاقتصادية والسياسية ، ويسعون للحفاظ على الحال كما هو ، وهكذا يبرز الإنسان في شكل خالق حريته والذي يبذل جهده ليصنع نظاماً يسمح له بأن يصبح إنساناً .

في زيارة البابا الأمريكا اللاتينية . التي تشكل نصف العالم الكاثوليكي . عام ١٩٨٥ ، تكلم البابا بطريقة مؤثرة عن المشكلة الرئيسية التي يعاني منها السكان هناك مشكلة الجوع ، فأعلن تضامنه مع الفقراء في الأرض ، وأدان انتهاك الكرامة البشرية ، ونادي « بتأسيس نظام أكثر عدلاً » يصحح الاختلالات والتفاوتات في توزيع الممتلكات والخيرات ، ورداً على كلمات وقد جاء يقول : أبانا تحن جهاع ، قال : رغبتي وأمنيتي أن يبقى الجوع إلى الله ويذهب الجوع إلى الخبز ، وأن نجد وسائل توفير الخبز . رغبتي ألا تكونوا جياعاً للخبز كل يوم ولكن جياعاً لله .

كلمات نبيلة ولكن الحاجات البومية والفعلية تختلف عن هذا .

ولكن اختيار المقابلات كان له مدلوله ... لقاء ودى مع أفظع الحكام المستبدين ، والمستبول عن قمع أفقر الفقراء الجياع ... الجنرال جالتير .. الحاكم الأرچنتينى الطاغية ... وفي المقابل ، رفض استقبال والدة القس الذي تُتل في المقاومة « كاميلوتورس » ، كذا الأب إرنستو كاردنيال في نيكاراجوا .

ثم بدأت تظهر الكتابات القاتيكانية التي تهاجم لاهرت التحرير ، فرد عليها أسقف كراتيوس في شمال شرق البرازيل ، واثنان من الآباء اليسوعيين ، والأب الياكوريا عميد الجامعة الكاثوليكية في السلقادور والذي اغتاله بعد ذلك عملاء النظام والمخابرات الأمريكية .

تبين من هذه الكتابات أن جوهر ديانة التحرير أن تجعل من الإيمان مصدراً فاعلاً في بوتقة التاريخ .

ويستخلص أدولفر بيريز إسكيفل المعنى الحقيقى والعميق لذلك في حديث لجريدة الصليب في العاشر من فبراير ١٩٨٦ :

- لقد امتنعت القيادات الدينية كثيراً عن التنديد بالقهر ، وعلى الكنيسة



أن تشعر بالفخر بلاهوتية التحريس ، رلكن عليها أن تقلق كذلك من جراء لاهوتية السيطرة .

- لاهوتية السيطرة ! ماذا تقصد بهذا ؟
- هى ديانة يستخدمها مثلاً العسكريين الأرجنتينيين لإخضاع الشعب عن طريق مفهوم للمسيح يجعله مصلوباً دون أمل ، فالدين ينبغى أن يُحرر ولا ينبغى أن يسيطر ، فالإدانة المستمرة في اتجاه واحد ، إدانة لاهوت التحرير ، الأمر الذي يُسعد معتنقى لاهوت السيطرة ، لأنهم بذلك يمكن أن يتهموا كل مسيحى يشترك في نضال من أجل تحقيق الإنسان بالهرطقة .

وفى الواقع ، أفصح فى نهاية ١٩٨٤ عن وجود كتيب أو دليل « عمليات سيكولوچية فى مكافحة العصابات » أعدته وكالة المخابرات الأمريكية ووزعته على قوات الكونترا المناهضة للنظام فى نيكاراجوا ، ويشتمل على دراسة لاستخدام الدين فى وسائل الدعاية والبروباجندا ، ويضفى على أعمال الكونترا صبغة مسيحية صليبية ديموقراطية ، ويقترح تسمية هذه القوات « المحاربين المسيحيين » ، وتقع هذه الوثيقة فى نفس الانجاه السياسى كوثيقتى « خطة بانزر » فى البرازيل ، ووثيقة « سانتافى » التى ظهرت فى ليما - پيرو فى السابع من فبراير ١٩٨٥ ، حيث توصى أيديولوچيات ريجان . فى الاقتراح الثالث ـ ينبغى أن تبدأ سياسة الولايات المتحدة الأمريكية بمواجهة ديانات المتحرد .

تتجه كل هذه الوثائق إلى روح القسطنطينية ، تضافر القيادة الدينية والسلطة الاستبدادية .

فالعودة إلى الماضي هي عودة إلى مركزية روما الكاثوليكية.

إن تحسقسيق الكاردينال راتزنجسر حول « هذف وغساية رجمل الدين » بتساريخ ٢٦ بونية ١٩٨٩ تقفل الباب في وجه أي حوار . وردأ على اعتراض رجال الدين ، تُعلن هذه الوثيقة « إن الهيئة التعليمية العليا الحاكمة ، بمرجب السلطة التي تمارسها باسم المسيح ، هي المفسرة الحقيقية لكلمة الله » ، « كما أن البابا والأساقفة موهوبون صفة العصمة من الخطأ ... ويمكنهم تعليم القواعد الأخلاقية دون خطأ » .



قالعردة إذن إلى الماضى على الصعيد الثقافى هو إعادة انبعاث المركزية العرقية الغربية داخل الكنيسة ، والتعبير عن الإيمان المسيحى بشكله الغربى وحده . ولقد طرح الأب شينو في مايو ١٩٨٧ ضرورة تعددية الثقافات في التعبير عن الإيمان « منذ ١٥ قرن عندما أعطى الإمبراطور قسطنطين الكنيسة وضعها الاجتماعي السياسي ، وجد إيمان المسيحيين قوامه في إطار وشكل روماني ، حتى عند اكتشاف الأمريكتين ، تطور التبشير متبعاً طرق ووسائل الاستعمار ، وكان اعتناق المسيحية تغريباً للشخص في ثقافته المحلية الأصيلة ، وهذا ما زاد حتى يومنا هذا ، وفقط بعد قيام الحرب العالمية الثانية بدأت بلدان العالم المختلفة في استعادة الوعي بشأن أصلها قيام الحرب العالمية الثانية بدأت بلدان العالم المختلفة في استعادة الوعي بشأن أصلها الثقافي ، وقهمت الكنيسة آنذاك أن عليها أن تجرد دبنها من كسوته الأوروبية حتى يناسب المحليات المختلفة ، وأن تحقق عالميتها في ظل تعدد ثقافاتها » .

ولقد كانت « تصفية استعمارية الدين » هذه في جدول الأعمال في العالم الثالث منذ المجمع، ولاحظ المحرر الديني لجريدة لرموند في ١٢ فبراير ١٩٩٢ أنه قد أصبح من المتناقض جداً «في حقبة سافر فيها البابا أكثر من أي وقت سابق، أن رسالة الكنيسة ليست مركزية وموحدة فحسب ، ولكن الأنكى أنها مقدمة بلغة الغرب الثقافية » .

وتبين الرسالة البابوبة الموجهة لقساوسة أمريكا اللاتينية عناسبة القرن الخامس لتنصير العالم الجديد ( الأمريكتين ) ، والتي صدرت كمرسوم من قبل البابا يوحنا يولس الثاني في ٢٩ يونيو ١٩٩٠ ، تبين تمامة هذا الازدواج في التعصب السلفي الغربي : وهو كون الغرب مصدر وغوذج كل ثقافة وما يترتب من استيداد عن هذه العقائدية المركزية الإثنية .

ويدل عنوان هذه الوثيقة على روحها: ١٩٩٢ ليست ذكرى المشروع الاستعمارى الكبير الأوروبي الأول والذي بدأ بإبادة قارة ( ٨٠ ٪ من الهنود الأصليين أبيدوا عن طريق السخرة وأوبئة الجدرى ومرض الزهرى ( ولم ترد كلمة واحدة عن أى من هذا في الصفحات الـ ٤٦ كأنه لم يحدث شئ آخر في ١٤٩٢ سوى بداية التنصير ).

ولم يكن هناك أى نقد ذاتى حول دور الكنسة الرسمية التى دعمت الجريمة ، لأن البابا آنذاك قسم العالم الجديد بين أسپانيا والبرتفال بقريعة والتنصير، عينه، ولا تشير الرسالة إلا إلى بعض الآباء الشجعان الذبن أدانوا مساوئ الاستعسار مثل



بارثولومى دى لاس كاساس الجدير بالإعجاب والمسمى (حامى الهنود)، والذى طرده المستعمرون من أبرشيته. والرسالة لا تتكلم كذلك إلا عن « إساءات المستعمرين المستوطنين » ولا تقول شيئاً عن مهدأ الاستعمار ذاته ولا نظام التمليك والذى عنح المستوطنين سلطة متروكة لهم لتحديدها بمعرفتهم وذلك على الهنود، معيدة بهذا واقع الرق.

ولم تحتو الوثيقة إلا على سطرين حول « الثقافة المحلية » من إجمالى ٤٦ صفحة ، وذلك في تحية عابرة لها . أنها قد « أثمرت قيماً روحية وإنسانية » . ولكن الوثيقة أغفلت ذكر ما هي هذه القيم ونسيت أن تذكر أنها دُمرت بفعل تضافر جهود الغزاة والكنيسة الرسمية التي أحرقت كل الكتابات التي كانت الناقل لهذه الثقافة ، كما كان مثال الأسقف ديجو دي لاتد والذي أباد حرقاً كل أثار ثقافة المايا المكتوبة وكتبها المقدسة ، وهَشَم كل تحفها الفنية باعتبارها أوثان .

ويسرى البابا يبوحنا بولس الثانى من هذا الغيزو ومحاكم التفتيش هذه التي أستوردت من الغرب إلى أمريكا ، يبرى أن النتيجة و عموما إيجابية » ( ٤ من الرسالة ) .

ومنذ ذاك الحبن سارت كل توجيهات التنصير الجديد ( والمطالب بدكل رجال الدين والراهبات ) والتي يسميها البابا زرع ثقافة الإنجيل في نفس الطريق السابق ، فلا يجب أن يُنظر إلى المسبحية كدين أو إيمان يمتد بجذوره في ثقافات وروحانيات محلية من أجل إخصابها وزيادة ثمارها ولا لتعلم شئ منها ، كما لا يهتم بكشف ثراء الحضارات الإنسانية والذي يمكن أن يعطى الرسالة المسيحية تعبيرا جديدا عن عالميتها وعن كاثوليكيتها ، كلا فليست هناك مهمة مناطة برجال الدين وراهبات أمريكا اللاتينية إلا أن يكونوا جزم نابعاً لتاريخ « البعثات التبشيرية » التقليدية : فلى روح الأبوية الاستعمارية الغربية المهيمنة ، ينبغي استجلاب كل شئ من الخارج .

رهكذا تكتسب إدائة ديانات التحرير في هذا السياق كل شكلها التعصبي السلفي .

تتردد ألرغبة في تصفية استعمار الدين واضفاء طابع نسبى على الثقافة الغربية . من أجل صون قيمة المسيحية العالمية . ويقوة جاء الرد في كتاب أحد الآباء اليسوعيين في الكاميرون ، الأب هيجها و تحرير الكنائس الواقعة تحت الوصاية » : ليست المسيحية



دينا غربيا ولكنها دينا شرقيا استحوذ عليها الغرب وختمه بطابع لا يمحى من فلسفته وقوانينه وثقافته ثم قدمه بعد ذلك بهذا الشكل لبقية شعوب العالم . وعلينا أن نطبع هذا الدين بدورنا بطابعنا نحن الذي لا يمكن أن يمحى ، دون أن نرفع الأرسطوطالية الطومائية ( نسبة إلى أرسطو والأب طوما الاكويني ) ولا الفكر البروتستانتي الألماني والأنجلوساكسوني ولا بعض العادات الفرنسية القديمة ، أو الإغريقية الرومانية أو البرتغالية أو الإسپانية ، دون أن نرفع كل هذه إلى درجة الوحى الإلهى » .

ودفاعاً منه عن لاهوتية تولدت من لقاء متعمق بين الكنيسة وثقافات العالم . خلص الأب چان مارك إيلا الكاميروني إلى أن « زرع الثقافة » لا ينبغي أن يُستخدم عنراً لتجاوز هذه المشكلة .

وهذه الربية تجاه النماذج الغربية تشهد بأن الأمر هنا لا يتصل بكونه أزمة إيمانية ولكن أزمة الثقافة التي يُعَبِّر فيها هذا الإيمان عن نفسه .

ولفهم أشكال التعصب السلفى غير الغربية ، من الملائم أن نتسا مل كيف اتخذت ردود الفعل الرافضة في مواجهة غوذج تعصبي سلفى انحلالي { يحاول أنه يظهر إما عظهر « تقدمي » ( التعصب السلفى الوضعى والتعصب السلفى الساليني ) أو بمظهر يتميز ينطاق عالمي ( كاثوليكي )} ، كيف اتخذت ردود الفعل هذه مظهر التراجع بدلا من التجاوز .

لقد كان الاستعمار والاستعمار الجديد إنكارا تعصبيا سلفيا للثقافات المحلية . وتعصب « الهوية » السلفى ما هو إلا رفض هذا الإنكار ، ويتخذ هذا أيضا شكل الرفض الكامل .

ولا يمكن لمكافحة التعصب السلقى أن ننطلق من تعصينا نحن السلقى ، أى من هذا « الشعور بالأهمية والكفاية » ولا هذا الانفلاق على النفس وهذا الاطمئنان بتفوق ثقافة بزعم أنها فريدة وذات قيمة عالمية ، وعليه فإنه انطلاقا منها يتم قياس كل الثقافات الأخرى . فلا يمكن أن يوصف المر ، « بمتعصب سلقى » بذريعة أنه لا يشاركنى ثقافتى ولا دينى ولا عدم إيمانى . « فتعصبه السلقى » لا يمكن أن يتم تعريفه إلا انطلاقا من إحداثيات إيمانه هو : فهل هو كافر أو جزئى بالنسبة لـ « سلامة وكمال » الرسالة التى ينتسب إليها ؟





ولا يمكن لنقد التعصب السلفى أن يكون فعالاً إلا إذا تأسس أولا على المعرفة الكافية للثقافة وللدبن ، والذى يُشكَلُ التعصب انحرافاً عنهما . وهكذا فقط يمكن لنا أن نساعد الآخر لكى يفهم أن ما يسميه هو « دفاعا شاملاً » عن دينه وثقافته هو « تعصب سلنى » وذلك لأنه قد ربط بين دينه وثقافته فى الإطار والشكل الثقافى والمؤسس الذى أخذه هذا الدين فى مراحل سابقة من تاريخه ( لأنه لا يأخذ بفهم هذا الدين بكامله ) .

ومن دروب الشعور بالأهمية الذاتية الغربية أن يعتقد المرء بأن ثقافته أرفع ، وذلك ببساطة لجهله بكل الثقافات الأخرى والتي يمكن لنا انطلاقا منها أن تُكون وجهة نظر ناقدة لثقافتنا نعن ولانحرافاتها .

وينبغى لمكافحة التعصب السلفى ، بالنسبة لنا نحن الغربيين ، أن نبدأ بعملية نقد ذاتى عن طريق إدراك تعصبنا نحن السلفى ، ودعاوانا الاستعمارية التى دعتنا أن نعتقد بأننا الأساتذة والأسياد فى العالم بدلا من أن نضع ثقافتنا فى هيكل الثقافات الكوكبى ليس من أجل « استيعاب » الآخرين ولاحتى من أجل مجرد تحملهم ، ولكن من أجل قبول الحوار الحقيقى ، ذاك الحوار الذى يتأسس على اليقين بأننا جميعاً يمكن أن نتعلم من بعضنا البعض .

وفقط هذه الممارسة ، والمتمثلة في الإخصاب المتبادل ، هي التي مستستجيب لاحتياجات عالم لا يمكن إلا وأن نفكر فيه كعالم « واحد » ، واحد على كل المستويات الاقتصادية والإيكولوجية والأمنية وأصعدة الثقافة والدين .

فإما أننا سنهلك جميعا أو ننجو سويا .



### التعصب السلفى الإسرائيلى

ولقد كان العامل الثالث الذي أسهم في غو التعصب السلفي في العالم العربي ، وخاصة في لبنان لدى الأكثر تطرفا ، ونما أضر بجهود منظمة التحرير الفلسطينية الرامية إلى تحقيق قدر من الاستقرار المتوازن ، كان العامل الثالث سياسة زعماء إسرائيل والتي عقبت الاستعمار الغربي .

ولقد بَين من قبل ثيره ورزل مؤسس الصهيونية ، بين للأوروبيين في مذكراته ص ١٢٢ و المزايا التي تمثلها وجود دولة يهودية لصالح أوروبا قاطبة ، وأعلن في كتابه و الدولة اليهودية ، ص ٣٢ أنها « ستكون معقل متقدم للحضارة الغربية في مواجهة البربرية ( الوحشية ) الشرقية » ا

وانفصالا عن تقاليد الأنبياء اليهود العظيمة ، وعلى الرغم من الإدانة القطعية لصهيونية ثيودور هرتزل السياسية من قبل أغلبية الحاخامات آنذاك ( والذين نددوا بهذا الإحلال « لدولة إسرائيل » في مكان « إله إسرائيل » ) أنشئت دولة تتأسس على أكثر المبادئ قدما ، مبادئ قديمة تُشكل قاعدة السياسة العدوانية المستمرة والتوسع واستعمار الأراضي المحتلة بالمستوطنات . وانتظم هذا كله انطلاقا من مفهوم طائفي وعنصري للدولة .

وحسب قانون إسرائيل الأساسي (وذلك لأنه ليس لهذا البلد دستور بعد)، يكون إسرائيليا من تتوفر فيه الشروط التالية :

- و يولد الأم يهودية ( معيار عنصري ) » .
- « أو يتهود حسب أحكام الشريعة ( معيار ديني طائفي ) » .

كسا تعطى دولة إسرائيل مشالا غطيا للتعصب السلغى: فهي تطالب بأرض

TV



فلسطين باسم مفهوم رجعي قَبَلي للدين .

ولقد قدم الحاخامات المتعصبون السلفيون الذريعة الأيديولوچية وهم يُشهرون التوراة وكأنها عقد ملكية يحمل توقيع « الله » ، قدموا هذه الذريعة الأيديولوچية لطرد وذبع الفلسطينيين ، السكان الأصليين المسلمين والمسيحيين ، ولقد أمكن القيام بإرهاب الدولة هذا دون رادع أو عقاب بفضل دعم الولايات المتحدة السياسى والعسكرى والمالى غير المشروط على مدى ما يقرب من نصف قرن وبفضل تواطؤ الفرب برمته .

ولقد غَذَى مثل هذا الوجود الغربى بهذا القرب وهذه الوقاحة في قلب العالم الإسلامي ، غذى (كرد فعل) التيارات « الإسلامية الانتساب » بل ساعد على إقامة الديكتاتوريات العسكرية والتي بررت سيطرتها واستيدادها بإشارات ( خاصة شفهية) إلى ما تقوم به إسرائيل من فظائع وأعمال وحشية .

وأخيرا ، فإن الحركة العالمية الصهيونية هي إحدى هيئات دولة إسرائيل في العالم أجمع كما ينص قانون إسرائيل ، ويقول قانون الكنيست الصادر في ٢٤ توقمبر ١٩٥٢ عن المنظمة الصهيونية للعالمية : « تعتمد دولة إسرائيل على مشاركة كل اليهود وكافة المنظمات اليهودية في تشييد الدولة » ، وفي يوم الاثنين ٩ يوليو ١٩٩٠ ، أعلن حاخام فرنسا الأكبر چوزيف سيتروك للإذاعة الإسرائيلية في القدس : « إن كل يهودي فرنسي عمل لإسرائيل » وفي نفس اليوم ، أعلن لرئيس وزراء إسرائيل آنذاك ، إسحاق شامير: «كن على ثقة بأن كل يهودي في فرنسا مدافع عما تدافعون عنه » .ولدي عودته إلى پاريس أكد : « ليس هناك في قلبي أدني فكرة متمملة في ولاء مزدوج » .

وهذا التسييس للدين وتقديس سياسة ما هما من صفات التعصب السلفي .

ولقد أضفى على هذا المفهوم طابع رسمى عن طريق قرار الكنيست في يوليو المدادة ١٩٥٤ ، بالاتفاق مع المنظمة الصهيونية العالمية ، وبموجب التفاهم بين الحكومة والهيئة التنفيذية الصهيونية ، تمنح الحكومة دعمها الوفى للحركة الصهيونية » . وهكذا أصبحت الحركة الصهيونية جهازاً رسميا في دولة إسرائيل . أصبحت كقطاع إعلامي للبروپاجاندا في السفارات ، تعمل بكفاءة ، أولا في الولايات



المتحدة ثم في أوروپا كلها للحصول على الدعم غير المشروط والموافقة ، أو على الأقل السكوت على كل ما تقوم به إسرائيل من أعمال ضم من ١٩٤٨ إلى ١٩٦٧ إلى غزو لبنان ثم القسع الرحشي للانتفاضة في الأرض المحتلة ، واستمرار مصادرة الأرض المغلسطينية وكل أعمال العدوان الإسرائيلي . وهكذا تطور لدى الشعوب المسلمة شعور بالقلق بأنه هناك مؤامرة عالمية وحصار عليهم وذلك بسبب الموافقة التي منحتها الولايات المتحدة لكل تعديات دولة إسرائيل ، وبسبب موقف الإعلام العالمي الدائم والذي مثل روح حرب صليبية ضد الإسلام .

ومن الواضح أن هذا المناخ موات (في كل البلدان ذات الأغلبية المسلمة) لظهور الديماجوجيات وظهور الطائفات التعصبية السلفية ، والتي تعتبر نفسها المدافع الخالص والعتبد عن التقاليد الإسلامية في مواجهة الغرب وطلائع حملاته الصليبية الجديدة المتمثلة في التعصب السلفي الإسرائيلي .







## تبعات الاستعمار : التعصب السلفى الإسلامى الجزائرى

يتمثل المصدر الرئيسي لكل أشكال التعصب السلفي في يومنا هذا في القهر وقمع هوية مجتمع أو ثقافته أو دينه .

ومثال قريب هو مولد التعصب السلنى فى الجزائر ، فالاستعمار الفرنسى لم ينكر فحسب قيم هذا الشعب على مدى فترة امتدت طوال أكثر من قرن ، بل إنه ، بعد التدمير الرحشى المترتب على الغزو ، استمر هذا الاستعمار الفرنسى فى « إدماج » وهر استيعاب » الذين قبلوا فقدان هويتهم ، فلقد شجع دوما وأيد العناصر الأكثر رجعية وتعصبا ، والذين تحولوا بفعل خضوعهم للسلطة الفرنسية إلى متواطئين مستكينين . وفي نفس الوقت اضطهد الاستعمار « علماء الدين التقدميين » أمثال الشيخ ابن باديس والشيخ الإبراهيمي الذين كانوا يُعلمون إسلاما متفتحا مستجيبا لاحتياجات عصرنا ، والذي جعلهم أساتذة الفكر في أعين أغلبية زعماء حركات التحرير وحرب الاستقلال .

ولقد أظهر تحرير الجزائر من المستعمرين « المستوعبين » تيارين قيادين ، نظرا إلى المستقبل كاقتباس مزدرج لنعوذج النمو الغربى . الأول في « هيئته السوقينية » للإنتاج ، والذي دفع بالتصنيع إلى آفاق عملاقة وتسبب في إفراغ الريف ، والآخر في «هيئته الرأسمالية» لطريقة استهلاك سكان المدن الميسورين ، والتي زادت من مدبرنية الدولة ، لحساب قلة من الأغنياء وأصاب الفساد القادة الذين حالفوا المصالح الغربية .

ولقد تتج عن إخفاق هذا الاقتباس المزدرج ، بطالة متفاقمة بين الشباب في هيكل ديموغرافي شاب ( ٥٠ ٪ من الجزائريين دون سن السادسة عشر ) خاصة بين فئة الشياب التي دخلت مجال التعليم فأصبح لها تطلعاتها المستقبلية .



ولما فشل هذا الشباب في الحصول على منفذ لطاقاته ، انتهى به الأمر إلى تشكيل جمهور من البائسين اليائسين ، فريسة سهلة للديماجوجيين - وفي هذه الأرضية ولد التعصب السلفي في الجزائر . أولا ، اتخذ شكل وطنية متأججة أشعلها طغيان المحتل السابق ، والذي أصبحت حتى لغته محل الرفض . ومن الطبيعي أنه يعد طول احتقار الاحتلال للغة العربية ، طالب هذا الشعب بالحق في أن يتمكن من إعادة ذاته . ولكن لأن الجزء الأكبر من الثقافة العالمية ، ابتداء من نصوص الهند المقدسة مثلا وانتهاء بأبحاث الدراسات الفيزيائية والأحيائية ، لم تترجم إلى اللغة العربية ، كان هذا الرفض للغة ، يمكن أن تستخدم كوسيط للنقل ، عقية كبيرة في طريق التعلم .

ولقد كان الشق الثانى لهذه الوطنية التعصيبة السلفية المتنكرة في شكل نهضة دينية هو التراجع إلى الماضى . ولقد كان رد الفعل الأول مفهوما من حيث المبدأ ، أنه بعد طول الاستبعاد لدينه ولثقافته ، كانت العودة إلى البحث فيما كان سابقا لهذا الاستبعاد وكنقطة انطلاق .

وهذا معناه بالنسبة للجزائر العودة إلى ما قبل الاحتلال الفرنسى ، بل إلى ما قبل السيطرة التركية . وهكذا اندرج العصر الذهبى فى أعماق القرون الماضية فى زمن « العروبة العربية » الخالصة . وكان يمكن لهذا أن يُشكل نقطة انطلاق طبيبة كتلك المتمثلة فى الإشعاع الثقافى العربى الإسلامي فى بغداد وقرطبة ، والذى كان مركز الإشعاع لكافة أوجه الثقافة المديثة فى العلوم التجريبية والرياضية والمحكمة فى التفكير فى أهداف هذه العلوم إنسانيا وإلهيا ، وحتى أشكال التصوف والحب الإنسانى الأكثر رفعة .

ولكن لم تكن هذه هى النقطة التى انطلق منها المتعصبون السلفيون لإحياء إسلام يجيب عن الأسئلة الحيوية لعصرنا ، فكأن الإسلام بالنسبة لهم أن يعيش الإنسان كأحد رعايا الخلفاء العباسيين ، والذين يعود تاريخهم إلى عشرة قرون مضت ، تماما كما ينادى مونسنيور لوفيقر والذى يرى بأن الكاثوليكية لا يمكن أن يعيشها الإنسان إلا فى الشكل الذى اتخذته فى فترة الإصلاحات المضادة ومجمع ترنت .



ف « العودة إلى الأصول » أصبحت « عودة إلى الشكل » وهكذا فهذه العودة التي تبعث بالأمل في عصر ذهبي جديد في صدور الجماهير ، حصرت هذا الأمل في تغييرات رمزية شكلية ، ولم تنظرق للجوهر ومن هنا نشأ عجز المتعصبين السلفيين عن تشكيل مشروع للمجتمع ، ولا نجد في برامجهم أي إجابة على المشاكل الأكثر إلحاحاً وحدة اليوم في الجزائر ،أي البطالة ، التصحر في الريف ، الأمن الغذائي ، المديونية ، التبعية التي تفرضها الشركات المتعددة الجنسيات والبنك الدولي ، الجيش ، المشاركة الشعبية في حل كل هذه المشاكل والتي سبتوقف عليها المصير .

ولقد كان الحل الذى طرحه « الإسلاميون » لمعالجة مشكلة البطالة مثلا هو إخراج المرأة من سوق العمل وإعطاء وظائف المرأة للرجال العاطلين ، ويا له من اقتراح خاطئ وغير واقعى اقتصاديا ؛ لأنه في الوقت الراهن ٧ ٪ فقط من النساء الجزائريات يعملن خارج المنزل .

وهذا يشبه المقترحات التي طرحها لوبن في فرنسا والذي زعم بطريقة ديماجوجية أن حل مشكلة البطالة يتم بطرد العمال المهاجرين من سوق العمل ، بدلاً من النساء .

وتحول برنامج القادة « الإسلاميين » إلى تكرار ، بزعم تعليمى ، لصيغ قرآنية ولأحاديث مجردة من السياق ، سواء في الكتاب الكريم أو في التاريخ . وهم ينادون يهذا بطاعة زعماء الدين بطريقة سلبية ،ولإ يطالبون بجهد التفكير أو المشاركة .

وكثيرا ما تقع هذه الحركات فريسة سهلة للقوى الخارجية ، والتي نجدها دوما على أتم استعداد لمساندتهم وتمويلهم تمويلا سخيا . وهذا هو ما يسمح لهذه القوى الخارجية بتعزيز هيمنتها الأيديولوجية عن طريق تأمين التبعية الاقتصادية .







# تدهور الفرب التعصب السلفى الإيرانى

ومصدر التعصب السلفى الثانى هو انحلال الغرب الأخلاقي ، والذي يقدم كذريعة ( وهو للأسف ذريعة حقيقية ) لرفض كل ما لا ينتمي للماضي رفضاً شاملا ، ويقدم في مقابله توجه روحي .

ومنذ عصور النهضة ، أى منذ الولادة المتزامنة التى نتج عنها كل من الرأسمالية والاستعمار ، ومجتمعاتنا تعانى من ضمور بُعد الإنسان الأسمى ، نما رمى إلى تقليص الإنسان إلى كائن أحادى البعد : أى ببساطة منتج ومستهلك ، لا تحركه إلا مصلحته . وتنظوى حرية الأسواق على تنافس وحشى ومواجهات كأنها تتم في الغابة بين إرادات القوى ، ابتداء من العنف الذي يسود الشارع إلى « ميزان الرعب » الذي يسود علاقات القوى الكبرى .

رلقد أصبحت التنمية الصناعية من عناصر تهديد الميزان الإيكولوجي البيئي في كسوكبنا ، أولا عن طريق استنفاد الموارد ثم عن طريق التلوث ، سواء تعلق هذا بالنفايات النووية أو غيرها .

كما أن العلاقيات الإنسانية قد تفتنت في غابة صراعات القري والنمو ؛ من « ميزان الرعب النووي» ومذابح العالم الثالث على الصعيد الدولي إلى عنف الأفراد والمجموعات.

ولقد نتج عن هذا التدهور الأخلاقي زيادة مطرّدة في معدل الجرائم: في معدل الجرائم: في معدل الجرائم: في المعدد نتج عن هذا التدهور الأخلاقي زيادة مطرّدة في معدل الجرائم: وتغتصب الإحصاء أن إنساناً يُقتل كل خسس ساعات، وتغتصب امرأة كل ثلاث دقائق. وكإحصاء سنوى



يشكل هذا ٧١٢,٤١٩ جريمة لهذه المدينة وحدها . ولا تعطى إحصاءات الشرطة هذه الا المالات التي تم الإبلاغ عنها ، ومن بينها ١٩٠٥ جناية قـتل ، و ٣٢٥٤ جناية اغتصاب ، و ٣٣, ٣٧٧ جنحة سرقة في الشارع . وهناك ١٤ مليون مدمن مخدرات في أمريكا بكاملها ، وينعكس غط الحياة هذه أيضا في الأفلام الأمريكية التي تُبثُ كل مساء على العالم .

وتكتب جماعة الپانكس شعاراتها . بسبب انهيار المجتمع ، وانتشار هذه الأرواح التي تعيش دون أمل . تكتب على فائلاتها « لا مستقبل » . ويُذُكُّرُنا هذا الانهيار بتشنجات الانحطاط والانهيار الروماني في أحلك ساعاته .

هذا إذن هو « غوذج » الانفلات دون وازع من إيمان أو قانون الذي يفرضه الغرب على العالم تحت شعارات متنوعة : العالم الحر ، التحرد ، الديموقراطية ، الحداثة إلخ . ولقد انتهت سيطرة الغرب وهيمنته على إدارة الكوكب خمسة قرون بكارثة . كما أن استمرار علاقات التبعية ، حتى بعد تصفية الاستعمار ، والتي فُرِضت عن طريق الاستعمار الجماعي . بواسطة صندوق النقد الدولي والبنك الدولي ـ اقتصاديات مشوهة ، لا تعتمد على احتياجات هذه الشعوب ، ولكن على منتج أوحد أو محصول أوحد يوجه للتصدير لخدمة قوائد الدبون ، وأفضى كل هذا إلى النتيجة التالية : ٥٠ مليون حالة وفاة بسبب الجوع وسوء التغذية . وهكذا تفرض سيطرة الغرب الاقتصادية على انعال أضعاف أضعاف خسائر قنبلة هيروشيما .

وفي المرحلة الأولى ، من هذا العالم الذي لا معنى له ولاهدف إنسانى ، والذي لا تحكمه إلا قوانين الاقتصاد والسوق ، وحيث لا تشكل فيه الحياة الروحية إلا شيئا داخليا لا يلعب أي دور في تنظيم العلاقات الاجتماعية ولا في توجيه العلوم والتقنيات حتى تساعد على ازدهار الإنسان بدلا من أن تدمره ، ظهرت حالات هروب فردية في طرق كاقاندو والطقوس الغيبية الخفية، والبحث عن مُعلمين ومرشدين روحيين ، ثم أنه بعد ذلك أدى إلى ردود فعل سياسية رافضة رفضاً شاملاً لحضارة الغرب الفاسدة .

وأحسن مثال على هذا الرفض يتمثل في الثورة الإيرانية. فهي أولى الثورات



الموجهة ليس فقط ضد هيكل اقتصادى واجتماعى ، أو ضد نظام سياسى ، لكنها موجهة ضد حضارة ، حضارة الغرب .

فعلى مدى سنوات عديدة ، رأى هذا البلد العربق فى نظام الشاء رفضاً وإنكاراً لأعظم ما كان فى تاريخه الإسلامى . فقد فرض الشاء ( بجساعدة جيش تسانده الولايات المتحدة عسكرياً وفنياً ومائياً ، وبحساعدة شرطة السقاك : البوليس السرى السباسى الإيرانى ، المتقنة لأفظع أنواع التعذيب) ، فرض طغيانا إرهابياً . ولقد أخضع الأغلبية الساحقة للسكان من الفلاحين والعمال وصغار التجار لحياة متخلفة كأنها تنتمى إلى ألف سنة مضت ، وذلك مع منع كل الامتيازات لبضعة تجار مليارديرات متحالفين مع شركات الغرب الكبرى . ولقد كان رمز هذه التضليلات الغامضة والتي أسماها الغربيون ، خاصة الأمريكان ، و بالمعجزة الإيرانية » ( لأن سياسة الشاء قد جعلت منه شرطى حماية البترول فى الخليج ) كان رمزها الخفل الأسطورى لألفية عرش جعلت منه شرطى حماية البترول فى الخليج ) كان رمزها الخفل الأسطورى لألفية عرش الطاروس ، وأظهر فيه الشاء نفسه كخلف للأخمينيين متجاهلاً قرون الحضارة الإسلامية وراجعاً لأجداده الوثنيين . ولقد اشترك فى هذه المسرحية الهزلية كل قادة التبذير والتحضر والأبهة مليارات ابتلعت فى صحرا ، يسردها الجوع . وكانت تكلفة التبذير والتحضر والأبهة مليارات ابتلعت فى صحرا ، يسردها الجوع .

ولم يكن بوسع المعارضة أن تعبر عن نفسها إلا في المساجد ، حيث أدان آيات الله وحجات الإسلام والملالي فساد النظام وولا « المطلق للولايات المتحدة ، ووحشية عارساته القمعية . وتكونت في إطار هذه التعاليم الأخلاقية كوادر الحركة الثورية . وأصيح هؤلاء الذين سبجنهم النظام أو عذبهم ( وهم عشرات الألوف ) ، أو الذين اغتيلوا أو تم نغيهم ، أصبحوا « شهدا » وأبطال الإسلام المجاهدين . ولكلمة « شهيد » وقع ديني وشعبي عميق في إيران ، لأن غوذج الشهيد الأول كان سيدنا الحسين ، حفيد رسول الله ( صلى الله عليه وسلم ) والذي قتله ثاني ملوك بني أمية .

وهكذا انصهرت السياسة مع الدين في بوتقة الكفاح ضد الطاغيية وحلفاء الأجانب.

وعندما هرب الشاه تاركأ لجيشه ولشرطته ولشهبور بختيار مهمة القمع بالحديد



والنار ، عجزت هذه القوة عن احتواء حركة الشعب الغاضبة ، وعلى الرغم من الخطر والنار ، عجزت هذه القوة عن احتواء حركة الشعب الغاضبة ، وعلى الرغم من الخطر والتهديد ، وصل آية الله الخوميني إلى طهران ، واستقبلته جموع حافلة رأت أنه قد بدأ يحقق وعد ظهور « الإمام » وهو روح حية في الإسلام الإيراني .

وعندما أصدر شهبور بختيار أوامر حظر التجول محذراً بإطلاق النار على مخالفي النار على مخالفي الخطر ، أعطى الإمام الخرميني تعليماته لكل الشعب بالسير في الشوارع في ساعات الحظر .

وهنا وقع أهم الأحداث ، جمهور أعزل يواجه جنود الحرس الإمبراطورى و الخالدين » وذاك الجيش الذي كان يسمى « بخامس جيش في العالم » . ولقد وقع مئات القتلى ولكن لم يُترك مكان أي من « الشهداء » خاليا . وهُزم الجيش ونُزع سلاحد دون أن توجد ضده ولا حتى طلقة واحدة وقع أمام نداء « الله أكبر » .

ولقد كان فى هذا تكذيب جديد لكل توقعات الاستراتيجيين السياسية والعسكرية ، والتى قامت بقياس القوة بحجم العتاد والإدارة العسكرية ، كان التكذيب عائل لذاك الذى كنا رأيناه سلفا فى قيتنام والجزائر ، فعفى ضيق أفقهم الرضعى ، لم يفهم استراتيجيو الغرب سبب فشلهم ، وهو أن الإيمان لا يمكن إدخاله كبيانات ومعلومات فى حواسهم الآلية ودوائرها الإلكترونية .

ولقد أصبح الإمام الخوميني بهذه الهالة العظيمة ، هالة النصر السلمي والقوة الروحية في مواجهة قوة السلاح المادية ، أصبح الإمام زعيم البلد الروحي باسم المعنوية الإلهية في مواجهة قمع « الشيطان » الأمريكي وتابعه : الشاه السابق ، وبدأ في أعين الجماهير أخيرا تبلور شكل النصر وانتصار الخير على الشر .

ولقد بدأت التورة الإبرانية أولا بخلع رموز غوذج الحياة الأمريكية التي رغب الشاه في فرضها عليه .فعلى سبيل المثال ، حُرِقت دور السينما الأمريكية ، وأفلام العنف والأفلام التي ترسم غط حياة تسيطر عليه المادة ، وحرقت الملاهي الليلية ، وهُشمت جيال من زجاجات الخمر . وهكذا ولدت أول ثورة مرجهة ضد الحضارة الغربية والتي لم تُقَاوم فحسب في انحرافاتها وانحلالها ، ولكن في أساسها ذاته وأكثر الأشكال قدما للإسلام أصبح أقوى في تعصبه السلفي ، لا سيما وأنه تعرض للقهر سنوات طويلة من نظام الشاه المرعب وسادته الأمريكان .

78



ولكن لو كان لطاقة معنوية أخلاقية أن تسمح بتدمير نظام ووضع الغايات الإنسانية والإلهية لمشروع المجتمع في سياسته واقتصاده ، ولكنها لا تقدم لا الوسائل ولا التقنيات المطلوبة لتحقيق هذا الهدف ، فكيف إذن تمكنت هذه التوجهات المعنوية من توليد التعصب السلفي ا

لعب في هذا الإطار عاملان تاريخيان دوراً هاماً : « الإمامة الشيعية » والتي أضفت على السلطة طابعا شخصياً ، وحرب العراق وإبران ، والتي تحالف فيها العالم أجمع ضد إيران ، عا جعل هذا النظام يتطرف ويصبح راديكاليا .

فين أهم خصائص الإسلام الشيعى « الإمامة » ، ورجود « إمام مختف منتظر » ، ولقد اعتبر الخومينى « ممثله » المرئى ، والذى تحيط به مجموعة حقيقية من رجال الدين في تدرج زعامى دينى : آيات الله ، حجات الإسلام ، الملالى . فلقد أضفى عليهم نضالهم ضد استبداد الشاه ، وغزو الغرب الأخلاقى ، وعدد الشهدا ، من بينهم ، أضفى عليهم كل هذا هالة من الهيبة العظيمة . وهكذا تكون نوع من أنواع حكم رجال الدين ، مهدأ لظهور « الإمام المختفى » .

وأعلن الخومينى: « من وجهة النظر الدينية ، أنا مؤهل لأفعل ما أقوم به » فهذا التفريض الإلهى ، والذى دعمه موافقة أغلبية الشعب الكبرى ، منحه كل السلطة وكذلك منحها للزعماء الدينيين .

ولقد ظهر عنصر رئيسى جديد فى هذه الثورة الإيرانية الإسلامية ، وهو أن و إضفاء القداسة » على السياسة كان حتى ذلك الحين فى خدمة استبداد الأمراء والطبقات المتمتعة بالامتيازات ، بينما أصبح الآن تبوء الجماهير سلطة الإسلام . ولقد كان هذا حدثاً ذا أهمية كبرى لحركات التحرير : تحرير الإسلام من سيطرة القوى العميلة لقوى خارجية ، ودوره فى النيارات الثورية .

ولقد أثار هذا الجانب والشورى» في الحدث الإيراني المنوف والكراهية لدى كل قوى المعالم، فأطلقوا العراق في الحرب عليه، وكونوا تحالفا عالمياً ضد الثورة الإيرانية، كما كان الحال سلفا في أوروپا عندما تحالفت ضد الثورة الفرنسية التي هددت كل العروش، وفي هذه الحرب الشاملة التي شنها صبدام حسين ضد إيران، بناء على توصيات الولايات المتحدة، قدمت فرنسا والاتحاد السوثيتي السلاح للمعتدى، حتى عندما كان يتصرف كمجرم حرب باستخدامه الأسلحة الكيماوية، ودفعت السعودية



ودول الخليج ديون العراق ، ووصل الأمر بالجامعة العربية في ١٩٨٨ إلى إعلان إيران « العدو الرئيسي » .

وأدت هذه الحرب العالمية على إيران إلى التشدد والإرهاب كما حدث لفرنسا في ١٩٢٠ولروسيا في ١٩٢٠ بعد غزو قوات التحالف .

ويطبيعة الحال ، أطلق ضجيج إعلامى ضخم ضد التطرف والتعصب السلفى الإيرانى لـ « تشبيهه بالشيطان » ، ومن الملاحظ كذلك أن وسائل الإعلام ركزت على إيران ، بينما ساد الصمت الملئ بالاحترام بشأن التعصب السلفى السعودى الأكثر ضراوة .

فلو أنه مثلاحدث في إيران أن قُطعت يد وارتكبت أعمال تعذيب جديرة بالإدانة ، قد كان هذا بفعل قضاة لا يمثلون التيار الرئيسي «لا عقول ولا قلوب لهم» على حد قول رافسنجاني (رئيس وزراء إيران) ، ولكن لم يكن هذا أبدأ بتعليمات مركزية ، وأضاف أن الحكومة لم تتدخل لأن السلطة التنفيذية لا ينبغي أن تتدخل في أعمال السلطة القضائية . وهكذا وعلى عكس ما حاولت أن تظهره بيانات الصحافة عن الرعب الواقع في إيران ، مثلا « إيران تستخدم آلة لقطع الأيدي » (قد كان هناك بالفعل بعض التطبيقات الوحشية لهذا الحد للأسف ) ، توقفت هذه الممارسات بسرعة جداً .

بينما في السعودية ، وفي كبل يوم جمعة ، « وبأمر السلطة » و بالتنفيذ العلني ، تُوقع عقوبات قطع اليد أو الجلد أو حتى الرجم أحيانا ، وقطع الرقبة ، دون أن تولى وسائل الأعلام الغربية عُشر الضجة الإعلامية الموجهة ضد إيران . ومع هذا ، فإن هذا التحيز الإعلامي لا يُبرئ التعصب السلفي إطلاقا ، والذي ترتب عليد إصدار الخوميني ، في ابتعاد كامل عن روح القرآن ، إصداره حكم الموت على كاتب اتُهم بسب الدين أو الإله \*

وهنا نرى الخط الفاصل بين إيران والسمودية ، والذي يفصل بين الصراخ الإعلامي والصمت المحترم ، فهو الخط الذي يُرسم ليفصل بين هؤلاء الذين يُدينون تحلل الغرب وهؤلاء الذين ينضمون إليه )

<sup>\*</sup> اتهم سنمان رشدي بسب النبي محمد صلى الله عليه رسلم والارتداد عن الإسلام ، فإذا ثبت أرتداده ، فعقوية ذلك فيها خلاف بين الفقها ، القتل أو الاستثناية أو الترك ، ويُغْرَق البعض بين من يرتد في يلد دينه الإسلام أو غيره ، وبين من يرتد ويؤلب ضد الإسلام أو لا يؤلب .



### نمضة الإسلام ؟

لا يمكن أن تقوم نهضة للإسلام في يومنا هذا إلا إذا اكتشفت كل أبعاده ، تلك التي صنعت عظمته في بدايته وفي فترات ازدهاره حتى القرن الثاني عشر الميلادي .

« بُعده العالمي » ، بعده القرآني ، وذلك حتى لا يُخلط بهذا التقليد أو هذا التراث من تقاليد الشرق الأوسط وماضيه ، وللحيلولة دون انغلاقه على نفسه ، فكثيرا ما نسعي إلى زيادة حدة الشعور بخلافاته واختلافاته أو تبجيل منشأه بدلاً من نشر رسالته .

« بعده الرحاني » وبُعد الحب فيه ، والذي قد دافع عنه كبار الصوفية من « ذي النون المصرى » إلى « ابن عربى » ، والذين دافعوا عنه ضد كل الشكليات والشعائرية والحرفيات الجافة . وأركان الإسلام هي دعائم هذا النوع من الحياة : الصلاة لأجل الرجوع إلى الله والاتحاد معه ، الزكاة من أجل الاتحاد بالناس ، الحج من أجل الاتحاد بالجماعة ، والصوم من أجل تذكر الله وتذكر الجياع .

وهذه الأركان تؤيد الحياة المكرسة لعبادة الله والتعاون مع الناس ، فهى وسائل لتحقيق هذا الهدف وحياة مثل هذه . فما هو المصير الذى تؤول إليه هذه الدعائم لو قصلت عن غاياتها ؟ ما هو مصير هذه الأركان إذا لم تعد تدعم شيئاً ؟ أطلال كمعابد الإغريق تقف اليوم أعمدتها كأذرع فارغة فى سماء جرداء .

« وبعده الاجتماعي ، مع استعباد غابة المصالح المتضاربة وتراكم الثروات في قطب والبؤس في قطب آخر في المجتمع . آنئذ فقط سيجد الإسلام الروح الثورية لمبادئه ويتوقف عن كوند وسيلة في خدمة الأمراء وأهل بلاطهم .



ولا يمكن لأى نهضة فى العالم الإسلامى أن تقوم إلا بتغيير جذرى فى طريقة تعليم الدين: فالعلماء، فقهاء الدين، وتحويلهم للشريعة إلى شكليات قانونية جافة، والأمراء الذين يخدمهم هؤلاء، هم المستولون عن تهميش الإسلام بسبب التعصب السلفى.

ولن يتم شئ إن لم يُنزَع عن هذه الفئة المحدودة والمحصورة المسيئة والمتحجرة ، إن لم يُنزع عنها الإحتكار الذي تفرضه على التفسير ( الاجتهاد ) وحقها في التلاعب بالملايين من المسلمين وخلق صحراء فكرية جرداء في دار الإسلام .

إن رسالة القرآن الأساسية هي دعوة كل مسلم أن يتأمل شخصيا ـ ودون وساطة رجل الدين ـ وأن يكون مسئولا عن نفسه وأن يشارك في خلق نظام اجتماعي ، وأن يشترك في وضع سياسة واقتصاد على أسس الإسلام الأخلاقية ، وهذا لا يتم عن طريق عزل النفس والتهليل بالإشارة إلى الفروق بيننا وبين الآخرين ولكن على العكس ، الدخول في حوار أخوى مع المسيحيين وكل الناس أيا كانت انتماءاتهم (حتى لو كانوا يعلنون أنفسهم ملحدين ) والذين يتصرفون بيقين من أن العالم له معنى وهدف ، وأنه واحد وأن كل واحد منا مسئول شخصيا عن نُصرة هذه « الوحدة » في مواجهة الخصوصيات ونصرة هذا « المعنى » والوقوف في مواجهة كل الانحرافات في مواجهة الخصوصيات ونصرة هذا « المعنى » والوقوف في مواجهة كل الانحرافات

فالإسلام ، بإيمان الملايين من البشر الذين يعيشون هذا الإسلام ، والذين تبينوا أنهم قادرون على عيش إيمانهم حتى لو كان الشمن الشهادة ، هذا الإسلام يمكن أن يلعب اليوم دورا هاما إلى جانب الأديان الأخرى والتي قامت بتحديث نفسها ولا تنوى أن تتحول عن هذا الطريق .

فغى مواجهة كل هذه التعصبات السلفية ، قام لاهوتيو التحرير في أمريكا اللاتينية وفي أفريقيا وحققوا فعلا تحولا جذريا في اللاهوتية التقليدية .

فالإسلام هو أيضا يحتاج إلى نهضة تجديد تحريرية خاصة به .





# كيف يقاوم التعصب السلفى ؟ أولاً : مالا ينبغى

كيف نقوم بمقاومة التعصب السلفى ، أحد الأمراض الفتاكة فى نهايات هذا القرن العشرين بداخل كل الأديان وكل السياسات ؛ ربا أن علينا أن نتفكر أولاً فيما ينبغى تجنبه ، لا تنازلات ، لا تضليلات ، لا قمع .





### التنازلات

تتولد التنازلات من الخطأ المتمثل في الاعتقاد بأن اقتباس بعض النظريات من التعصب السلفي ، تلك التي أدت إلى نجاحه ، الاعتقاد بأن هذا الاقتباس سيجعل من المكن استقطاب بعض مؤيديه . وهكذا فإن كل الأحزاب الفرنسية انخرطت في هذا السبيل الفتاك في مواجهة چان مارى لوين ، وفي هذا قبولهم قاعدة اللعبة التي أقرها ثم الانطلاق من نفس الأرضية .

والمثل النعطى الواضع هو مثل لوران ثابيوس ، رئيس المجلس الوطنى الفرنسى ورئيس المجلس الوطنى الفرنسى ورئيس الوزراء الأسبق والذى أعلن فى التلفزيون « إن إجابات لوپن أطروحات غير صالحة لمشاكل حقيقية » . وليست هناك وسيلة أكثر فعالية فى تضليل الرأى العام . فهى أسئلة لوبن ذاتها هى التى تسمم الحوار السياسى فى فرنسا وذلك عن طريق تحويل الانتباء بعيداً عن المشاكل المقيقية .

فالمسألة الأساسية التي طرحها لوپن هي ما يلي : هل يمكن أن نحل مشكلة البطالة في قرنسا عن طريق طرد العمال المهاجرين ؟ وردد لوپن كإجابة الشعار التالي : « ٢٠٥ مليون عاطل في قرنسا هم ٢٠٥ مليون عامل مهاجر زائدين عن اللازم يه . ٢٠ مليون عامل مهاجر زائدين عن اللازم يه .

والكذبة الخبيشة في هذا السؤال نفسه هو أنه ربط بين مشكلة البطالة ومشكلة الهجرة . وكما سترى، يماثل هذا الربط بين مشكلة الهجرة والعنصرية ، وهي أحد الفخاخ التي وقع فيها كل ساستنا .

فى ١٩٧٤ ، كان عدد العمال المهاجرين كما هو اليوم ولكن نسبة العاطلين آنذاك كانت تمثل ( بالمقارنة إلى نسبة اليوم ) الربع فقط . فليس من الصحيح إذن أن البطالة متأثرة بالديناميكية الاقتصادية . فإيقاف الهجرة رسميا من قبل الحكومة في ٣يوليو ١٩٧٤ لم يوقف زيادة البطالة على الإطلاق .



على أى حال ، هذا من الحقائق الاقتصادية التى تنسحب على العالم أجمع : فالبطالة لا علاقة لها بزيادة السكان . فاليابان بلد مكتظ بالسكان ولا يعانى من البطالة بينما أن كندا ذات نسبة السكان المنخفضة ، يعانى ١٠ ٪ من سكانها من البطالة .

وهكذا قد حول سؤال لوپن الانتباه عن المشكلة الأساسية ، فلابد من وضع حد المسياسة التي تصنع البطالة ويشكل فيها النسلح والنووية عنصرين أساسيين ، وهذا اسبب بسيط وهو أن الصناعات هي التي تتطلب أكبر حجم ممكن من الاستشمارات لأدنى عدد ممكن من الوظائف أو فرص العمل الدائمة التي يمكن أن يتم خلقها .

والسؤال الحقيقي هو كيف نعيد إحياء الاقتصاد مع الاستجابة لاحتياجات الشعب الفرنسي الحقيقية دون حجز ربع ميزانية فرنسا للتسلح غير المفيد . الحل هو التوقف عن برنامج أهوس للمفاعلات النووية التي تدمر إمكانية البحث والتنمية ، وذلك بإنتاج الطاقة بوسائل أخرى ، مع تخفيض الأضرار والاستثمارات . ولكننا نقوم بإعداد مراحل جديدة لمفاعلات نووية تستهدف تصدير الطاقة مع استيقاء الأخطار ، ومنها خطر النفايات الضارة التي سنتركها ميراثا مرعبا للأجيال المقبلة .

وبدلا من إعادة التفكير من جديد في مشروع لإعادة الهيكلة الشاملة والمتناسقة للاقتصاد ، نفرض على أنفسنا الركود متحملين وأبل العواقب التي ستحلُ على الأكثر حرمانا الذين بواجهون مشاكل الحصول على عمل ، خاصة الشباب الذين لا تدريب لهم ولا مشروع ، والذين يجدون أنفسهم في مجتمع لا هيكل له . وهذه الحالة الاقتصادية تفسح الطريق أمام ديماجوجية لوين الجماهيرية التوجه وتُزيد من وقعها ، تلك الديماجوجية التي تنصب جميعها على أكثر المحرومين حرمانا ، العمال المهاجرين .

وبالمثل ، أصبح التعايش أكثر صعوبة ، ليس بالضرورة بسبب الهجرة ، والتى أوقفت رسميا منذ عام ١٩٧٤ كما رأينا - ولكن يسبب عدم كفاية الخدمات الاجتماعية والإسكان وهذه مشكلة عامة يواجهها كل من الفرنسيين والمهاجرين -

ويتعرض تعليم أبناء المهاجرين للاضطرابات أولا بسبب حاجز اللغة . فالسياسة التعليمية التي لا تأخذ مأخذ الجدية ضرورة حل هذه المشكلة تفضى إلى اضطرابات أيضا في تعليم بقية الأطفال مما يؤدى إلى شكاوى مشروعة تتقدم بها أسر هؤلاء .



فمعدل الجرائم الصغيرة والجُنح يزداد كلما انخفض مستوى المعيشة : وهذا المعدل لا يرتبط بالأصل أو المنشأ العرقي ولكن بظروف المعيشة دون الإنسانية .

هذه هي « المسائل ۽ الحقيقية ، والتي تختلف تماما عن تلك التي يجرنا فيها لوپن هو والذين يقيلون مسائله الزائفة ، بدلا من إظهار أن مشاكل المهاجرين والمحرومين الفرنسيين واحدة وأن حلها يندرج في إطار حل اقتصادى واجتماعي شامل وليس في إطار التمييز العرقي .

ونفس هذه التنازلات والالتباسات تراها لدى چاك شيراك رئيس وزراء قرنسا وعمدة باريس الأسبق ، والذى فى خلال حملته الانتخابية الرئاسية فى مارسيليا ، أدان التخوف من الأجانب كلاما ، ولكنه أضاف إضافة شبه قورية عن هذا الشعور ، شعور الخوف : « إن كنت عاجز عن تقبله إلا أننى قادر على تفهمه » . غريب هذا « التفهم » لمشاعر التخوف من الأجانب . تفهم طالما تُرجم فى شكل تحالفات انتخابية مع حزب لوپن ، الجبهة الوطنية ، وعدم فهم للظروف الاقتصادية والاجتماعية التى تسمح للديماجوجيات الجماهيرية التوجه أن تستغل مصاعب حقيقية وتُصبُ على كبش الفداء ( أى العمال المهاجرين ) المظالم المشروعة التى يُولِّدها نظام يسحق الفقراء أيا كانت جنسيتهم أو أصلهم العرقى .

لقد سعى رئيس الوزراء - وبأى ثمن - إلى التوصل إلى اتفاق مشين ، كذاك الذى تم التوصل إلى اتفاق مشين ، كذاك الذى تم التوصل إليه حول و الدفاع النووى » والذى ، في مجال مشاكل المهاجرين ، تبلور في و مسألة الحجاب الإسلامي » أحد أعظم الهدايا التي أهديت للوين .

فلقد جعلت الهستريا السياسية العنصرية الموجهة في وسائل الإعلام ، جعلت من مسألة خمار الرأس مسألة من مسائل الدولة ، وبرزت في إطار هذه المسألة ( وكأنها أدوار في مسرحية تراجيدية ) برزت تلك الكلمات الشجية المشحونة بالخوف والقلق والكراهية ، العائدة إلى عصر مضى : تعصب سلفي وعلمانية، إسلام وهجرة ، الخمار الذي سيتحول إلى « تشادور » ، ثم « التبشير » وفي نهاية هذا التصعيد سمعنا عبارة « مأساة الهوية الفرنسية » 1

ما الذي كان في بداية هذا الهوس ؟ في كراي وكذلك في مونفرميي ، فعل من أفعال التمييز العنصرى : هل حدث أبدأ أن وُجه اللوم لطالبة مدرسة لأنها علقت على



### رتبتها صليباً أو نجمة داوود ، وهي علامات خارجية لانتمائها الديني ؟

ولقد خلق التوافق المشين مناخأ متعصباً سلفياً كمناخ الحملات الصليبية. ويمكن للوين أن يفرح بهذا التجمع الرحدوى . فهل هناك قدر أدنى من التعصب السلفى في منع الخمار عما هو في فرضه ؟ فرضه كما هو الحال في السعودية أو نزعه بالتوة عن الطالبات الجامعيات في مدخل الجامعة كما هو الحال في تركيا ؟

قهل انحدر بنا الحال للاختيار بين فرنستين إحداهما على النموذج السعودى والأخرى على النموذج التركى ؟ فلا هذا الحل ولا ذاك سيكتب له المستقبل . ولكن في أوهامهم يبدو أن البعض يميلون إلى النموذج التركى ، ، وتجد لهذا الميل مبرواته الغريبة :

إن الحجاب سيكون رمزاً لتغريب المرأة واسترقاتها . فهل سننسى أن هذا الخمار كان أيضا خمار مريم العذراء كما تشهد عليه كل التماثيل المسيحية ؟ وأنه منذ قرون لباس الراهبات . لقد أكدت إحدى و المدافعات عن حقوق المرأة ، في برنامج تلفزيوني وإن الأمر يتصل بالدفاع عن كرامة المرأة ، فهل سنحظر على الراهبات ارتداء الخمار ؟

ولا ينتج عن هذا التعبيز سرى نار التعصب لدى الجانبين: قلو كان « الإدماج » يتطلب تدمير الهوية الثقافية ، فإننا ندفع المهاجرين أن يختاروا ما بين الإدماج والتعصب السلقى والذي يشجعه التعصب وعدم السماحة .

ولقد نُظمت مائدة مستديرة بقصر ساتينيون عن موضوع : و الهجرة والعنصرية ، وهذا الافتراض : ستكون والعنصرية ، وهذا الافتراض : ستكون هناك علاقة علة وأثر بين الهجرة والعنصرية لأن الأولى تولد الثانية .

وهذا التأكيد لا أساس له إطلاقا لأن التأكيد على هذه العلاقة هو تناس لأن العنصرية ، في كافة القواميس ، تعرف على أنها أيديولوچية تفترض وجود عرق أسمى من عرق . هل هذه الأيديولوچية هي التي سيعيشها الفرنسيون ؟ أم الكثير من المشاكل المحددة التي أشير إليها : الإسكان ، العمالة ، التعليم ...وهي مشاكل ترجع إلى غياب سياسة حقيقية تجاه القطاعات الاجتماعية الأكثر حرمانا دون تمييز عرقي أو تمييز على أساس الهوية ؟





ففى هذا المنظور ، بل فى هذا المأزق ، تتشكل « تنسيقات » بنفس انحراف تلك التى تشكلت فى ماتينيون ، نشهد انبعاث المسائل العزيزة على لوپن والتى تناقشها المعارضة بصوت أخفت وبعد تنازلات ، الواحدة تلو الأخرى ، يستوعيها روكارد فى « الميثاق الأدنى » .

وأول التنازلات الهامة جدا ، لأنه تراجع عن الميادئ: سحب اقتسراح تصويت الأجانب المهاجرين في الانتخابات المحلية ، وما هو أكثر فظاعة هو : أن في هذا و الميثاق الأدنى » تم إدخال مواضيع قمعية وأحكام مسبقة أشارت إليها المعارضة أثناء « الاجتماع العام الخاص بالهجرة » . فمثلا المشروع الخاص بإصدار تشريع عن « ختان البنات » الذي يمارسه بعض الأفارقة أو حول تعدد الزوجات الذي نُدد به بقوة، بينما يتصل الأمر بحالة ظاهرتين نادرتين جدا فيما بين المهاجرين ، وأن القوانين العادية العامة موجودة بالفعل من أجل منع المارسة التي تسبب التشوه ، محارسة الختان ، وأيضا لمنع أي انتهاك للقانون الفرنسي في مجال الميراث والخدمات الاجتماعية التي يمكن أن تترتب على الزيجات المتعددة والتي هي محدودة جدا بين المهاجرين .

كما يحق لنا أن نسأل ، لماذا انتظر هؤلاء كل هذا الوقت للتأثر بهذه الممارسات للرجة توخى عقوبات قانونية ضدها ؛ إن فرنسا ، كإنجلترا ، كانتا ذات السيادة في أفريقيا السوداء خلال قرن من الزمان . فما الذي فعلته لوضع حد للمارسة ( ختان البنات ) اللا إنسانية عندما كانت السلطة في يدها حتى تسمح لنفسها اليوم بأن تجعل من هذا سببا للاستبعاد الاجتماعي حتى مع أن الأمر لا يخص في فرنسا إلا بعض الحالات الفردية النادرة جدا ؟

لقد حكمت فرنسا جزءً كبيراً من العالم العربي الإسلامي خلال أكثر من قرن من الزمان . هل يمكن أن يكون السبب هو أن تعدد الزوجات والذي تحظره القوانين ، مندرج عسليا بشكل منافق في الأخلاق والعادات ، ذاك الذي جعله من الصعب أن يبين بوضوح الانتقال من حالة القانون إلى حالة الواقع في الوقت الذي نشهد فيه غياب الدقة في تشريعاتنا ؟ فلماذا نصنع من هذا اليوم ، وبهذه الضوضاء ، سببا للتمييز؟ بينما لم نقم بأي جهد في هذا الطريق عند ما لم يكن هذا يضر التجارة في أيام الاستعمار ، بل كان يوفر اليد العاملة الرخيصة بسبب زيادة عدد السكان ، أو عندما الاستعمار ، بل كان يوفر اليد العاملة الرخيصة بسبب زيادة عدد السكان ، أو عندما



كنا نحتاج هذه أليد العاملة خلال سنوات التوسع حتى عام ١٩٧٤ ؟ لم نسمع باقتراح أي قانون من هذا النوع آنذاك ؟ .

رنحن نرى الآن المدافعين الأفاضل عن الأسرة يريدون أن يضاعفوا من عدد العقبات القانونية أمام جمع شمل الأسر. إن هذا ليس خطراً كبيراً ( ٢٩ ألفاً في ١٩٨٦ ) ولكن موضوعا ديماجوجيا لا نود أن تتركه حكراً خالصا للوين.

ولا يمكن لمثل هذه السياسة إلا أن تؤدى إلى ازدياد التعصب السلفى الذى نواجهه فقط بطرق تمعية ، وازدياد طاقة الجبهة الوطنية والتى نقبل مطالبها الواحد تلو الآخر في تنازلات متعاقبة .

نعندما تكلم ميتران عن «حد أر عتبة السماحة » وأعلن روكارد و أن فرنسا لا يمكن أن تستقبل كل بؤس العالم » ، فهم يكررون بلغة خجلة أو أكثر تأكيداً ، شعار لوپن الأكبر والذى وضعه في ١٩٨٢ في المؤقر العام للجبهة الوطنية في مدينة نيس « إن عدد العاطلين تضاعف لا سيما وأن حدودنا مفتوحة أمام كل عاطلي العالم » .

فلو استمرت كل الأحزاب في التكلم في مسائل لوبن ، فمن السهل أن نفهم كيف أن لوبن نفسه الذي ولد كل هذه المسائل ، أكثر مصداقية ، وأن كل هذه المتازلات خُدَمته : فحزيه الذي لم يكن له نشاط في وقت التوسع الاقتصادى به ١٪ من الأصوات في الانتخابات التشريعية في ١٩٧٤ و ١٠٠٠ على صوت في ١٩٨١ ، مصل بعد تجميد الرواتب والأسعار في ١٩٨٧ على ١٩٨٠ ، ٤ صوت في انتخابات الرئاسة في ١٩٨٨ .

إن احتمالات ازدهار لوبن ستزداد بتطورات أوروپا ۱۹۹۲ والتي ستفرض مثلا بذريعة « التنافسية » مراجعة تخفيضية لكل ما يرفع سعر البد العاملة وذلك لأن فرنسا تتجاوز بـ ٥ ٪ المتوسط الأوروبي في « أعبائها الاجتماعية » .

كما يمكن أيضا أن يستفيد مدعيا و دفاعه عن مصالح فرنسا ، في انتقاده لأوروبا من و أدنى نقطة ، لوجهة النظر الوطنية محولا الانتباه مرة أخرى بعبدا عن المسألة المقيقية وانتقاد أوروبا من أعلى ، أي من وجهة نظر انفلاقها في وجه العالم الثالث بينما أن مصلحة الشعب ومصلحة الجميع تتطلب الانفتاح .





### نانياً ؛ التطليلات

إن التضليلات تحول الانتباه عن المشاكل الحقيقية: فالإجراءات السياسية تنعو إلى إخفاء المسائل الحقيقية، وذلك لأن هذه التضليلات تجعلنا نعتقد أن العنصرية هى المعبار السياسى الذي يسمح بتصنيف الفرنسيين في صف اليمين أو اليسار. فالفرنسيون « العنصريون » هم الذين يعارضون وجود المسلمين « المتعصبين السلفين » .

فالعنصرية ، ولنكرر تعريفها مرة أخرى ، القناعة التى بموجبها توجد أعراق عليا وأخرى سفلى ، عنصرية درومونت أثناء محاكمة درايفوس لا يمثلها واحد بالألف من الفرنسيين ، وهى نفس نسبة « التعصب السلفى » بين المهاجرين . فعندما يقوم هؤلاء «المتعصبون السلفيون » بتعيئة تابعيهم مثلا عندما يطالبون بقتل سلمان رشدى ، فعددهم لا يتجاوز ٢٠٠٠ ( وكثيرون من هؤلاء سنج بسطاء ) ، وذلك من بين ملايين المسلمين الذين يعيشون في فرنسا ، ٣٠٠ فقط أجابوا الدعوة التى وجهها محرض مشاغب لهم بالذهاب للتجمع في شارع سباستو بول في پاريس .

ولا شك في أن هذا الاستقطاب المفتعل مفيد جدا للوپن. ونلحظ هنا النمو المتوازي بين لوپن وجمعية مكافحة العنصرية. فالترويج الإعلامي لرئيسها هارلم دزير وتدفق المساعدات الحكومية لمساعدة حركته، تتبع نفس المنحني، منحني الزيادة الذي يمثله لوپن وجبهته الرطنية التي من المفروض أن دزير يقوم بمكافحتها. لماذا ؟ لأنه هنا أيضا نقف معتمدين نفس أرضية لوپن كما لو كانت العنصرية ومناهضة السامية من أهداف حركته.

ولم يولد هتلر ولم تولد النازية ، وهي أبلغ تعبير عن التعبصب السلفي ، لم



بولدا فقط من فعل تفكير رجل واحد فكر في الإهانات والمآسى التي انهالت على الشعب الألماني بسبب معاهدة قرساي كما يتولد اليوم في العالم الثالث العصيان والمتعصب السلفي من جراء الإهانات والمآسى التي فرضها صندوق التقد الدولي والبنك الدولي في شكل « سياسات التكيف الهيكلي » بل تولد من غضب الملايين من العاطلين الألمان الذين كانوا يعيشون أزمة لاحل لها . فلم يصل هتلر إلى السلطة بفعل انقلاب ، بل بانتخابات « ديموقراطية » حصل فيها على الأغلبية . فلقد جذب الملايين من أصوات العمال اللين وعدهم بنهاية البطالة والذل ، ويطريقت هذه حل مشكلة البطالة وذلك بتحويله العاطلين إلى عمال من أجل زيادة التسلع ، ثم تحويلهم إلى جنث هامدة .

ولكن ديماجوجيته وجدت قبولا في ظل الحالة السائدة آنذك ، حالة المواجهات بين أحزاب سياسية دون مشروع أو برنامج ، تصطدم في مشاجرات عقيمة للوصول إلى السلطة أو للاحتفاظ بها ، فلقد استفاد من ملل الناس من هذه السياسة المسرحية ومن مواجهة فساد الأحزاب ، وهكذا قد كانت سياسة الزعماء الكاريكاتورية هذه من ناحية ويأس الجماهير من ناحية أخرى الأرض الخصبة وسمادها الذي غذى هذه الزهرة المتوحشة .

أليست هناك الآن في فرنسا ( دون طفرة أو قفزة ودون تغير جلري في المواجهة ) ، التظروف أو الأساليب الماثلة التي يمكن أن تنجم عنها هذه الآثار ؟

فغى الماضى وبالنسبة لهتلر ، لم تكن « العنصرية » إلا ذريعة من أجل تحقيق أهدافه ، وهى الوصول إلى السلطة مع الاستفادة من الأزمة الاقتصادية . فلقد كان هناك ٩ ملابين عاطل فى ألمانيا فى ١٩٣٣ ؛ . واستفاد من تحلل نظام الجمهورية الألمانية وفساد الأحزاب والآثار الفظيعة المترتبة على معاهدة قرساى ، أى بعبارة واحدة ، يأس الشباب والعاطلين وشعب لم يُقدم له أى حزب من الأحزاب مشروعاً اجتماعياً ذا مصداقية .

لقد كانت هذه ثورة « العدمية » وتمكنت علناً من التعبير عن نفسها بهذه الطريقة في شكل عام وتجمع « البائسين البائسين » الذين أصابهم اليأس بسبب غياب منظور المستقبل وصاروا فريسة لأقبح الديماجوجيات الشعبية التوجه .



ونرى التشابد بين هذه الحالة والحالة التي أدت إلى ميلاد لوين.

فلقد تمكن هتلر ببراعة من تجنب كل التدخلات من جانب « الديم وقراطيات التحررية » المزعومة ،وذلك في تنصيبه لنفسه كزعيم « مكافحة البولشفية » . ووجه الأساقفة الألمان المجتمعون في فوللا في ٢٤ ديسمبر ١٩٣٦ نداءً قالوا فيه : « إن زعيم ومستشار الجمهورية ، زعيم الرابخ ، أدولف هتلر أدرك في الوقت المناسب حجم كارثة البلشفية . فلقد كرس نفسه بكل طاقاته من أجل تجنب الشعب الألماني والغرب برمته هذا الخطر الهائل . ويعتبر الأساقفة الألمان أن من واجبهم أن يؤيدوا زعيم الرابخ في كفاحه هذا وذلك بكل الوسائل المتاحة لهم في المجال الديني » .

وينفس هذه الروح في ميونيخ في ١٩٣٨ ، سلم دالاديد وشامبرلين لهتلر ، لتشجيعه في كفاحه ضد البولشفية ، سلموه تشيكوسلوڤاكيا ومعها مفتاح غزو أوروپا .

قلم تكن العنصرية والوطنية لهتلر إلا اللياس الذي غطى به خطة سيطرته ، فقد صور اليهودي كبولشغى وكمسيطر على السلطة المالية في آن واحد : البلشغية اليهودية . وكان اليهودي كبش الفداء ، كرمز لكل مآسى ألمانيا ، كما يصور اليوم لوبن ابناء شمال أفريقيا أو المغاربة على أنهم المستولون عن البطالة وعدم كفاية المساكن وتدهور الحالة الأمنية ... إلغ.

والنظرة إلى لوبن على أنه ببساطة « مناهض للسامية » هو الانزلاق في نفس هذه الأوهام والتضليلات . فمن الملاحظ أننا نستقطب الخلاف القائم ضده بشكل متزايد حول كلامه أكثر من حول أفعاله : فلقد أولت وسائل الإعلام مقاما أكبر جدا لتجاوزاته الكلامية البغيضة عن « حاشية في التاريخ» « ديورافور المحرقة » عما أولت لمقترحاته المحددة لطرد الملايين من المهاجرين .

فمن غير المعقول أن نضع على قدم المساواة بيانات لوبن المخزية ضد اليهود و أعماله » المنتظمة من أجل استعداء الفرنسيين على المغاربة ، والذين هم في الواقع عدفه ، لأنه حول هذه المسألة ، يمكن أن يقوم بتعبئة الملايين من السذج والذين يرون في المهاجر العربي منافساً في سوق العمل ومتطفلا مضايقاً في الإسكان الشعبي أو صاحب ملف الجنع المحتمل مسقبلا .



إن تضليلات هارلم دزير ورابطة مكافحة العنصرية والتي يحركها من بُعد عِهاوة جوليان دراى وبرنار هنرى ليقى ، من نتائجها أنها تزحزح مركز المقاومة الحقيقى عن مكانه ، وهذا بالطبع ليس الهدف الواعى لجماهير المساندين الذين ينضمون لهذه الحركة عن شهامة وكرم وشعارهم « لا تمسوا صديقي وزميلي » . وأحد الأمثلة النبطية لهذه التنضليلات هي مظاهرات الاحتجاج على الواقعة المخزية ، واقعة تدنيس المقاير اليهودية في كاربنتراس .

تعبئة جماهيرية عملاقة .

ضد من ۱

ضد شئ مجرد ، العنصرية . لأنه حتى الآن لا يعرف أحد من المسئول عن هذا الفعل المشين .

ولكن لمن ؛ أعلام دولة إسرائيل. حيث يُذبع الأحياء يوميا . ترفرف على هذا الجرم الذي وقع ضد الأموات . ولم يجرؤ أحد على التنديد بوجود هذه الأعلام سوى سيمون ڤيل التي تددت بوجود هذه الأعلام وكان مقابل شجاعتها أنها تعرضت للسب في اليوم التالي .

أليس من الملائم أن يُذكر هنا بعبارات الكاتب طاهر بن چلون في جريدة لوموند في ٢٧ سبت مير ١٩٨٢ غداة مذابع صابرا وشاتيلا في لينان : و من درب المصادفة الطريفة أنه عندما يكرر الإنسان ما يقوله كثيراً تصبح أقوال الإنسان مؤشراً كبيراً . فلقد صرنا نعرف فائدة الاعتداءات المناهضة للسامية في أوروبا وعلى من تعود هذه الجريمة بالفائدة ) .

ألا يمكن أن نضيف أن هذه التغطية الإعلامية المنقطعة النظير لحادثة تدنيس مقابر كاربنتراس الذى جاء فى تلك اللحظة التى قتل قيها سبعة من العمال الفلسطينين فى حيفا ، ووقع فيها الضحية رقم ٧٠٠ من بين الفلسطينين منذ قيام الانتفاضة ، وأعلن فيها بيان عن لجنة الدفاع عن الطفولة ( وهى هيئة أمريكية سويدية ) أن ٢٠ طفلا دون سن الخامسة عشرة قتلهم جيش الاحتلال فى فلسطين ؟ هل ذكر أحد بمناسبة الحادث الاستفزازى المشين فى كاربنتراس أن قادة إسرائيل قد ازالوا ومسحوا من على وجه الأرض بالجرافات ٢٥٠ قرية فلسطينية بمقابرها ؟









### تالثاً : القسمسع

هناك مثل غطى على مساوئ الطريقة القمعية: إنه في اتخاذ جريمة وقعت ضد المقابر اليهردية كذريعة لهاجمة المهاجرين زاعمين مهاجمة لوپن فقط، في هذا اغتيال ليس فحسب لحرية الصحافة ولكن للبحث التاريخي.

وهنا نجد أنفسنا بالضرورة على طريق قوانين الطوارئ. وفي نتائج قضية كاربنتراس ما هو جدير بالملاحظة. أولا ، الانتهاء بزعماء الحزب الاشتراكي إلى سحب مشروع القانون الذي كان سيمنح المهاجرين حق التصويت ، وهذا على الرغم من عدم وضوح العلاقة بين هذه المسألة ومسألة كاربنتراس. ثانيا ، مبادرة الحزب الشيوعي الغرنسي نحو توافق الآراء المشين : مشروع قانون يحكم المحاكم والهيئات القضائية في المسأئل الخاصة بالحقائق التاريخية في كل ما يخص الحرب العالمية الثانية، ويحظر تشكيك المؤرخين في خلاصات ونتائج محاكمات نورمبرج.

وعوجب هذا « القانون المسين» ، « قاتل الحرية » كما قال ديموقراطيو القرن الماضى ، أدرج فى قانون حريات الصحافة لـ ١٨٨١ ، أدرجت مادة ٢٤ مكرر : « يعاقب بعقوبات منصوص عليها ... الذين يفندون ... وجود جريمة أو جرائم ضد البشرية كما هى مُعَرَّفة فى المادة ٦ للمحاكم العسكرية الدولية المرفقة باتفاق لندن الصادر فى ٨ أغسطس ١٩٤٥ » .

بهذا تصبح الحقيقة التاريخية رسمية رغير قابلة للمساس بها، قدسها القانون ولا يمكن بأى حال من الأحوال أن تشكك في نتائج محاكمات نورمبرج، والتي أصبحت المعيار المعصوم والقاطع حول الحقيقة التاريخية فيما يتصل بالحرب العالمية الثانية، ولم يحصل قرار محكمة طوال التاريخ وفي أي مكان كان على مثل هذه الصفة التقديسية.



هذا برغم أن محكمة نورمبرج ، في قول قضاتها ومن أنشأوها ، كانت « محاكم ستثنائية » و « آخر فعل من أفعال الحرب » . لقد قال النائب العام الأمريكي روبرت جاكسون في جلسة سماع يوم ٢٦ يوليو ١٩٤٦ : « إن الحلفاء يجدون أنفسهم اليوم من الناحية الفنية ، في حالة حرب ضد ألمانيا ... فهذه المحكمة ، بصفتها محكمة عسكرية تُمثل استمرار لجهود الحرب التي بذلتها دول الحلفاء » .

وهكذا عُرَف دستور هذه المحكمة كسما يلى و المادة ١٩ : لا تلتوم المحكمة بالقواعد الفنية الخاصة بإقامة الأدلة . وتقوم المحكمة باعتماد وتطبيق إجراءات سريعة قدر المستطاع ( والصيغة الإنجليزية تستخدم كلمة سريعة ) وغير رسمية وتقبل أي وسيلة تعتقد بقيمتها الإقناعية . المادة ٢١ : لا تطلب المحكمة تقديم الأدلة بشأن الأعمال ذات الشهرة العامة أو العلنية وتعتبرها مسلماً بها . كما تعتبر هذه المحكمة وثائق وتقارير الحكومات الأعضاء بالأمم المتحدة ، أدلة حقيقية » .

ولم يكن لقرارات محكمة نورمبرج وضع فقه قانونى وسابقة فحسب (كما هو في المعتاد للمحاكم العادية والتي هي من حيث المبدأ متروية وغير عاطفية) بل كان لها كذلك قيمة معيارية وضعت بعض الحدود التي لا يمكن تجاوزها في البحث التأريخي (ويترتب على تجاوزها مقاضاة قانونية) وحدوداً أخرى لمناقشة هذه الأبحاث التأريخية ولنشرها أو مناقشتها في الصحف.

ولقياس انعراف مثل هذا الاختيار ، لنأخذ مثالين لنصوص وقعت بذلك تحت طائلة هذا القانون .

هذان هما النصان الصادران عن اثنين من أبرز وأثبت مويدى النظريات الإسرائيلية والتي تبين مجرد عناوينها نية المؤلفين: « موجز (أو دستور) الكراهة » - ليون پولياكوڤ « الحل النهائي » - چيرار ريتلنجر ، فلو اقتبس أي شخص الآن من كلمات پولياكوڤ في الطبعة الأولى لكتابة ( ١٩٥١ ) : « فيما يخص المفهوم الفعلي لحطة الإبادة الشاملة ، فإن الفاعلين الدلائة أو الأربعة الرئيسيين قد ماتوا ، ولم تبق أي وثيقة ، وربا لم يكن هناك أبدا الرئيسيين قد ماتوا ، ولم تبق أي وثيقة ، وربا لم يكن هناك أبدا قي رئت وثيقة » ، لو اقتبس أحد هذا الكلام يكون عرضة



للتقديم للمحاكمة لأنه د يهذر الشكرك ع حول وجود خطة إبادة .
وتكون الجريمة جريمة دمراجعة » : لو التسبئا من آخر طبعة في ١٩٧٩ ص ١٩٤٩ التي يقول فيها بولياكوث : د ليس لدينا الوثائق التي تخص عملية تكوين الفكرة ، فكرة د الحمل النهائي للمسألة اليهردية » حتى أنه حتى الآن من الصعب أن نقول دكيف» ودمتى» ودعن طريق من » يالضبط أعطى الأمر بإبادة اليهود » .

وأنا شخصيا شاهد على الضرر الكاني في هذا القانون والذي تفاقم من قانون ١٩٧٢ وذلك لأنداستُخدم نفس الاستخدام الذي كان يمكن وأن يستخدمه الأول.

لقد نشرت في جريدة لوموند في ١٧ يوليو ١٩٨٧ مع الأب ميشيل لولونج والقس ماثيو مقالة حول و مفزى العدوان الإسرائيلي في لبنان » ورفعت رابطة مكافحة العنصرية ومعاداة السامية ضدنا قضية بتهمة و معاداة السامية والإثارة الرامية إلى التمييز العنصري ». وفي مناسبات ثلاث رُفِضَت دعوى هذه الرابطة والزمت بدفع غرامة الرسوم والنفقات . وفي عالم مايو ١٩٨٣ أنتهت محكمة باريس العليا إلى : و إنه ، آخذين بعين النظرأن الأمر يتصل بانتقاد مشروع لسياسة دولة ما والأيديولوچية الملهمة لها ، ولا يتصل الأمر بإثارة عرقية، رُفِضت دعوى الرابطة وألزمت بدفع الرسوم والنفقات » .

ویالطیع لم تذکر أی جریدة . سوی تلك التی اتهم مدیرها چاك قولید فی تفس الوقت اللی انهمنا فید . لم تذکر أی جریدة أخری هذا



الحكم . والآن وبفضل هذا القانون الجديد المشين والذي يُفاقم من الأول لأند لا يعطى وحق الرد » إلا للبعض من المنظمات فقط (المادة لا من قانون ١٩٩٠) وأصبح للرابطة الحق في أن تحدد من مُعاد ومَن ليس معادياً للسامية، ويحق لها أن تقوم برفع دعوى أو مقاضاة أي شخص على أساس تعريفها .ومفهوم طبعاً في هذا أن هتل ، المسئول عن قتل ، لا مليون في العالم في أثناء الحرب العالمة الثانية ، لم يرتكب في رأى القانون جرائم ضد البشرية إلا في حق اليهود . فآفة النازية كلها لم تكن شيئا إلا منبحة يهودية كيرى وكل جرائم متلر النازية الأخرى المتهقية تدرج تحت طائلة القانون العام المستهان به كرد جرائم حرب » يمكن أن تتقادم حسب قانون ١٩٦٠ ديسمبر ١٩٦٤ . ومن الآن فصاعدا يأمر التاريخ الرسمي باحترام هذه العقيدة الجزمية .

وكل من الدارسين والماحثين عليهم أن يلتزموا بهذه الصيغة الشعبية المقدسة الواسعة الانتشار.



# مشكلة المهاجرين التعصب السلفى والاندماج

#### أبيابالمبسرة

كانت فترة الهجرة الأكثر كثافة ، ثلك التي امتدت من نهاية الحرب العالمية الثانية في ١٩٤٥ إلى بداية أزمة ١٩٧٤ الاقتصادية .

ولقد أعلن مركز الإعلام التعليمي الفرنسي في وثيقته الأولى عن « الهجرة » عن المقيقة الأساسية التي تم كشفها ( ص ٣٥ ) وهي : « أن الهلاأن الصناعية هي أكبر المسئولين عن الهجرة » -

فقد نتج عن نهيها لثروات البلاان التي استعمرتها ، البشرية والمادية ، والتي اعتبرتها مصادر المواد الخام واليد العاملة منخفضة السعر ، وسوقاً لتصريف المنتجات ، نتج عن كل هذا تدمير النظم الاقتصادية التقليدية والهياكل الرئيسية للبلاان المستعمرة ، فلم يبق أمام مواطنيها إلا الهجرة .

والاختيار المتمثل في اختراع مستقبل جديد بدلا من التعرض لأثار ما حدث في الماضي ، هو بمثابة الاعتراف أولا بأن مشكلة الهجرة ليست إلا حالة خاصة في المشكلة الرتيسية في زمننا ، وهي العلاقات مع العالم الثالث ، بعبارة أخرى مع الشعوب المستعمرة سابقا . فالهجرة هي العالم الثالث فيما بيننا في بلادنا .

ولمعالجة مشاكل المستقبل بطريقة جادة ، من الضرورى أن نذكر بأسباب الهجرة والتي أدت إلى الحالة الراهنة ، وأن نقوم برضع كشف الحساب عن هذه الحالة .

لقد أدت أسباب رئيسية ثلاثة بفرنسا بين ١٩٤٥ و ١٩٧٤ ( وحتى تُوَمَّن وسائل إعادة بناء نفسها ) أن تستخدم الآلاف من الأجانب . أولا خسائر الحرب البشرية



فى أوروپا ، بالإضافة إلى معدل المواليد المنخفض فى فرنسا فيما بين الحربين جعلا من الضرورى استخدام يد عاملة أجنبية .

ثم إن الوظائف والمهن الدنيا في الطرق وصيانتها والبناء والحديد والصلب أو خطوط صناعة السيارات ، لم يعد يهتم بها العمال الفرنسيون .

ثالثاً . انهيار اقتصاديات البلدان المستعمرة والبؤس الناتج عنه ، والذي دفع الجماهير التي لا تجد فرصة عمل للهجرة . ووصلت أولى الموجات من شمال إفريقيا وإفريقيا السوداء .

لم يُغير استقلال « المستعمرات » السابقة السياسى من هذا الاتجاه ، ووقعت اتفاقيات في ١٩٦٣ مع المغرب وتونس ، ثم مع الجزائر ، والذي أجيب طلبه بأن لا يتم الاستخدام عن طريق المهيئة الفرنسية المعنية ، ولكن عن طريق المكتب الوطنى الجزائري للعمالة .

لكن المنعطف الاقتصادى تحول تحولا كبيراً ومفاجئاً في ١٩٧٣ : فلقد ضربت الأزمة كل القطاعات الصناعية تقريبا ، ومن ناحية أخرى ازدياد عدد المواليد في فرنسا من ١٩٤٥ إلى ١٩٦٥ ، ووصول الشباب الذي ولد في فترة « الازدياد الكبير في المواليد ه ( الـ Baby Boom ) إلى سوق العمل وهو في أقسى لحظات كساده .

والحكومة ، التي لا تنظر إلى المشاكل إلا بعبينها وحدها (أي في ضوء احتياجاتها) قررت في ٣ يوليو ١٩٧٤ أن تُعَلِّق الهجرة وذلك ريشما يتم إعادة العمال المهاجرين إلى بلادهم.

ومنذ ۱۹۸۲ « استقر عدد الأجانب الإجمالي في فرنسا عند حوالي ٥ . ٤ مليون شخص » وذلك حسب الوثيقة الفرنسية « المهاجرين والأجانب في فرنسا » والتي نشرت في سبتمبر عام ۱۹۸۹ - ومن بين هؤلاء « يمثل المهاجرون الأوروپيون الأغلبية في سبتمبر عام ۱۹۸۹ - ومن بين هؤلاء « يمثل المهاجرون الأوروپيون الأغلبية (٥٩٪ وذلك في مقابل ٣٩٪ من شمال إفريقيا وإفريقيا السوداء) » وهذا حسب البيانات الاجتماعية للمعهد الوطني للإحصاء والدراسات الاقتصادية في ١٩٩٠ .

کیف یعیشرن ؟

بالطبع يشغلون وظائف دنيا .



۸۵٫۸٪ منهم عسال: ۱۳،۵٪٪ عسال بدویین ، ۳٤٫۵۲٪ عسال غیر مؤهلین ۳۷٫۹۵٪ عمال مهنیین أو مهرة و ۴٫۷٪ نقط کوادر ومعلمون .

ولقد ترتب على هذا وابل من التبعات ، مثلا فيما يخص الإسكان : ٣٤ ٪ يعيشون في « أكواخ » ، ١٧ ٪ في « أحياء فقيرة » . إذن ٦٠ ٪ يسكنون سكنا سيئا جدا ، ومن جانب آخر فهم الأكثر تأثراً بالبطالة ، خاصة فئة العمر دون ٢٥ سنة . ومن ناحية أخرى ، ترتفع نسبة إصابات العمل بين المهاجرين لتصل تقريبا ضعف المعدل الوطنى ، ويتعرض المغاربة لنسبة أكبر من الآخرين وذلك لطبيعة المهن التي يعملون بها ( البناء ، عمل الليل ... إلغ ) حيث تزداد المخاطر .

أما فيما بخص الصحة ، مثلا ، وحسب أماكن العمل ، يرتفع عدد الإصابة بالسل بين العمال المهاجرين إلى ٦٠ مرة معدله فيما بين الفرنسيين ، وذلك بسبب سوء التغذية والمساكن غير الصحية والمكتظة ، حيث يصعب النوم والحفاظ على مبادئ الصحة الأساسية .

ويُضاف لهذا أمراض التكيف من الأمراض البدنية النفسية المنشأ: قرحة الاثنى عشر ، الاكتثاب ، الأمراض النفسية ... إلخ ، وهي ردود فعل لظروف الحياة .

ومن ناحية أخرى ، ينتهى تعليم أبناء المهاجرين فى الأغلبية الكبرى من الحالات بفشل دراسى . أولا لأن هؤلاء الأطفال بصطدمون بنفس العوائق التى تعانى منها الأسر الفرنسية الأكثر فقرأ ، ثم بعد ذلك بسبب مشاكل اللغة والتكيف مع وسائل المياة والتعليم والتى تبعدهم عن جذورهم .

### ردود نعل الفرنسيين تجاه هذه المشاكل

ولم تتلق الأغلبية الكبرى من الفرنسيين أى تعليم يسمع لهم بتفهم هذه المشاكل ، سواء كان ذلك في الكتب المرسية أو وسائل الإعلام ، والتي تحول دورها بازدياد مستمر إلى التلاعب بالمعلومات بدلا من الإعلام -

ويبين تحليل ناقد لهذه الكتب المدرسية كتحليل مؤسسة رابطة « الإسلام والغرب » يبين كيف أن الإسلام يصور بصورة كاريكاتورية للأطفال ، عما يشكل عقبة كبرى في سبيل التفاهم والحوار .





#### وها هي بعض الأمثلة :

. يُقدم الإسلام على أنه « دين جديد قاما » وله إله : الله ( الكلمة مكتبوبة بالأحرف اللاتينية وكأنه اسم علم غريب لا مكافئ له في اللغة الفرنسية ) وكأنه إله غريب على التراث المسيحي اليهودي ، وكأنه چربيتر كبير الآلهة لدى الرومان . وهذا هو ما يحول دون الوعي بالوحدة الإبراهيمية بين اليهود والمسيحيين والمسلمين .

- يُقدم الإسلام كما لوكان ظاهرة روحية خالصة ، وهذا يمنع فهم أصل وقدر الجماعة في الإسلام ، ويرفض طريقة الحياة الإسلامية ويفصلها عن الإيمان ويلحقها بالفولكلور .

ويقول كتاب آخر: إن هذه « الروحانية » تتميز بالإيمان بإله واحد ، حدد مُسبقاً « مصير كل إنسان » وهذا هو ما يثبت في ذهن الأطفال الفرنسيين صورة المسلم النعطية كمستسلم وكسول وجيري .

. الثقافة العربية الإسلامية لاتُعرف على رجهها الصحيح بخصوصياتها ، وتقدم كما لو كانت فقط وسيط نقل تراث سابق إلى الغرب ، حتى أند رقد لعبت الثقافة العربية الإسلامية هذا الدور ، انتهى دورها في التاريخ ولم يعد هناك ما يمكن أن يتعلمه أحد من هذه الحضارة الميتة . ومثل هذه الرؤية تنتهى باستحالة الحوار ، حيث أند لم يعد هناك ما يمكن لطرف أن يتعلمه من الآخر ، ويُبرر استيعاب المهاجرين المسلمين غير المؤهلين بداخل و الحضارة » الوحيدة المكتة : حضارة الغرب .

ويمكن لنا أن نقدم الكثير من هذه الأمثلة ، رنيين كيف أننا بعيدون عن توصيات اليونسكو ( منظمة الأمم المتحدة للعلوم والثقافة والتربية ) في ١٩٧٤ والتي تقول : « إن التعليم المدرسي ينيفي أن يكون أحد الأدوات الرئيسية التي تشجع على التفاهم والاحترام بين الناس وحضاراتهم وطرق عيشهم ونظمهم الاجتماعية » ، خاصة عندما ندرك أن الصحافة والإذاعة والتلفزيون تعقب المدارس في زيادة إقفال قنوات الاتصال الممكنة .

ويمكن أن نستشف الكثير في المناورات الكبرى التي يقوم بها صانعو الرأى ، وذلك الأنها تبين الأمور مُهوكة ومُكبَّرة جدا (عندما تخص الأمور المهاجرين) مُستهدفة الأكثر حرمانا : وهكذا يقال أنه في مصانع سيارات رينو في فلينز هناك



۱۹۰۰۰ عسامل مسهساجس من بین ال ۱۵۰۰۰ ومنهم ۵۰۰۰ مسلم ، وقی رینو فی بیانکورت من بین ۱۲,٤۰۰ عامل هناك ۷۰۰۰ مهاجر منهم ۵۰۰۰ مسلم ، وقی مصنع تالبوت / پواسی من بین ۱۶٬۰۰۰ موظف هناك ۷۰۰۰ مهاجر منهم مهاجرین مسلم ، وقی مصنع سیتروین فی أولنای هناك ۵۳۰۰ عامل ، ۵۰۰۰ منهم مهاجرین ومن بینهم حوالی ۳۰۰۰ مسلم .

إن الأسباب الموضوعية لإضرابهم - الرواتب وظروف العمل - تبين غضبهم إلى حد كبير - ولكن وسائل الإعلام والسلطة تصر على الحفاظ على أسطورة « المنظم السرى » القادم من الحارج . ولقد كانت هناك فترة تندد فيها كل الأحزاب « بيد موسكو » وهى اليوم « يد الخومينى » أو « التعصب السلفى » الإسلامى .

يتسل الأمر إذن بمعاولة خلق رد فعل رافيضي ، وذلك في دفع الفرنسيين للاعتقاد بأن طرد العمال المهاجرين سيحل مشكلة البطالة .

وهذه كذبة صلفة لأن دراسة الوظائف التى يشغلها العمال المهاجرون تبين أن ٨٥ ٪ من هذه الوظائف التى يشغلونها لا يتقدم لها الفرنسيون . إذن فإن طرد ٢٠٥٠ من هذه الوظائف التى يشغلونها لا يتقدم لها الفرنسيون . إذن فإن طرد ٢٠٥٠ من ٢٠٥٠ من نفس الوقت سيحب ٢٠٥٠ مهاجر سيحرر ٢٠٥٠ نفس الوقت سيحب اقتصادنا بالفوضى بسبب الفراغ الذى سيترك فى الـ ٨٥ ٪ المتبقية ، وستزداد البطالة وليس العكس .

فأسوأ الأخطاء هو ترك الفرنسيين يعتقدون ( بطريقة مجموعات النازيين الجدد والفاشيين الجدد ) أن المستقبل هو د فرنسا للفرنسيين ۽ وطرد الأجانب ، وهذا سيعطى المهاجرين الانطباع بأن الخيار أمامهم هو إما الرحيل أو الاستيعاب .

وأكثر المحررين دقة من الذين وضعوا تقرير « العمالة وعلاقات العمل والنقابات » للخطة الثامنة ( ١٩٨١ . ١٩٨١ ) أشاروا إلى « الدور الهيكلى الذي يلعبه العمال المهاجرون في الاقتصاد الفرنسي » ، وحذروا التحذير التالى : « إن التحريض على الاستقالة الطرعية لا يخص بالكاد أكثر من بضعة عشرات من الآلاف من العمال ، وقد يخفض عدد السكان العاملين والتي ستحتاج لهم فرنسا غداً مرة أخرى » .







## التغير الضرورى نى العلاتات مع العالم الثالث

هذه المشاكل الثقافية ومشاكل حوار الثقافات تتطلب تغييرا كبيرا في علاقاتنا الاقتصادية والسياسية مع العالم الثالث ، تغيير لا يمكن أن يتحقق إلا بحوار حقيقي .

وحتى نقوم بتأسيس علاقات مع العالم الثالث لا يترتب عليها لا ردود فعل الرفض ولا التعصب السلفى ، من الملائم أن نعتمد اتجاها مختلفا قاما عن ذاك الذى يعتمده صندوق النقد الدولى في منطقه السائد الحالى .

فمنطق صندوق النقد الدولى هو منطق استعمار جماعى تقوم به الهلدان الغنية مضطلعة بدور الاستعمار السابق ، وهو استعمار لم يعد يتطلب الاستعمار العسكرى وسيطرة الدولة القائمة بالاحتلال المهاشر على الإدارة . قوسائل سيطرته أساسا اقتصادية : تفرض كشرط أساسى لتقديم القروض « سياسة تُكُيف ترمى إلى ضمان سداد قوائد الديون » .

ويطلب برنامج و التكيف و : تخفيض قيمة العملة حتى لا تشجع الاستبراد وحتى تشجع التصدير ، وتخفيضات قاسية في الإنفاق العام ، خاصة على الصعيد الاجتماعي ، ورفع الدعم عن السلع الاستهلاكية ، بما في ذلك المواد الغذائية ، وخصفصة الشركات العامة أو زيادة سعر خدماتها أو الاثنين معا ( مثل الكهرباء والماء والنقل ... إلخ ) ، وإلغاء السيطرة على الأسعار و و إدارة الطلب و أي تخفيض الاستهلاك عن طريق تثبيت الحد الأقصى للرواتب ، وتقبيد الائتمان وزيادة الضرائب ورفع سعر الفائدة وكل ذلك من أجل تخفيض معدل التضخم .



ولا يطلب في مقابل ذلك صندرق النقد الدولي ( والذي يقرض رما ضغط ميزانيات الخدمات الاجتماعية ) ، لا يطلب أبدأ تخفيض لانفاق العسكري ، أي باختصار ليس في طأ إلا نظام عسكري لتجريد الشعب قاما .

وتلك البلدان التي تورطت في أثقل الديون هي نفسسها كانت واقعمة تحت ديكتاتوريات عسكرية: البرازيل والأرجنتين وشيلي. وبفرضه هكذا على بلدان لعالم الثالث الفقيرة غوذجا إغائياً يهدف إلى جعل اقتصاداتها فرعاً من اقتصادات البلدان الغنية، يقوم بالاستجابة لمتطلبات البلدان الغنية من حيث احتياجات غوها ففي أعقاب الاستعمار التقليدي ، جعل صندوق النقد الدولي من تغلف ثلثي العالم مرادفا ملازماً لنمو الثلث الباقي .

وستقوم أوروپا بمفاقمة هذه الحالة أكثر . فكثيراً ما يكون انتقاد و أوروپا هذه » من و أدنى » أى من وجهة نظر مصالح بعض البلدان الأوروپية الوطنية مثل فرنسا . ومن الملائم أن يتم هذا النقد من و أعلى » ، أى من وجهة نظر المجتمع الدولى على الصعيد العالمي . وستكون أوروپا هذه مفتوحة أمام الولايات المتحدة الأمريكية واليابان ولكن بانخفاض مستمر في اهتمامها بالعالم الثالث . فبالفعل قد قامت بتخفيض حجم استثماراتها يقدر ضخم فيه ( في إفريقيا مثلا تخفيض فرنسا لنصف استثماراتها ، وألمانيا ٨٠ ٪ منها ) ثم إن القروض المقدمة للدول الشرقية تستقطع دوما من و مساعدات » العالم الثالث .

وهذه السياسة انتحارية للجميع: وبالنسبة للعالم الثالث، هي تغضى إلى « التهميش » وهذه عبارة خجلة في التقرير الأخير الصادر عن البنك الدولي عن إفريقيا، أي بوضوح، الإخفاق والمجاعة، ولكن أيضا بالنسبة للبلدان الثرية نفسها والتي في تدميرها لمنافذ تصريف قادرة على الدفع، خلقت أركان أزمة اقتصادية لم يسبق لها مثبل.

والحل يكمن بيساطة في إلغاء الديون ، حتى لو كان ذلك لصالح موبوتو أو غيره من الذين يمتصون دماء شعوبهم . فهو يُبنى على ممارسة سياسة قروض مخالفة لتلك التي يستخدمها صندوق النقد الدولى : ألا يكون هناك تسليف أو استثمار إلا



فيما يخص المساريع التي تستجيب (ليس لمصالح البلاان المقرضة عن طريق بيع السلاح والمراكز النووية والمساريع المجنونة التي تفضى بسبب حجمها إلى كوارث بيئية ، أو المنتجات الفاخرة التي تستوردها أقلية من القادة من سكني المن والتجار الطفيلين ) ولكن التي تستجيب لاحتياجات الشعب الحقيقية . مثلا في القطاع الزراعي ، وسعيا لتحقيق الاكتفاء الذاتي الغذائي عن طريق انتقاء وتوفير البذور والمعدات الزراعية الملائمة لاحتياجات وكفاءات المزارعين ، بدلا من أن تكون ملائمة لتحقيق الفائدة للشركات المتعددة الجنسيات في مجال صناعة المعدات الزراعية والحافظة .

في كلمة واحدة ، خلق الظروف للسماح لتلك البلدان بإنها ، اعتمادها وتبعيتها للسوق الدولي عن طريق لعبة المحصول الأوحد أو تصدير المواد الأولية والمنتجات الوحيدة بأسعار مستمرة في الانخفاض .

ومنعاً لسيطرة أقليات أو سلطات متواطئة ترمى إلى تصفية بلدائها في تواطئها مع المولين الخارجين ، منعا لهذه السيطرة مرة أخرى لا ينهفي تسليم القروض إلا لمنظمات أو مشاريع تعتمد على مشاركة المستخدمين ، سواء كان ذلك في شكل تعاونيات أو مشاريع وطنية يشترك في إدارتها الموظفون والمستخدمون .

ونفس هذا التوجد يمكن أن ينسحب على الاستثمار في مجالًا الصحة والإسكان والتعليم وتدريب الكوادر المحلية في كافة المجالات .

وقده هذا القلب للأولريات من أجل المصول على قروش واستفحارات هو الذي سيخدم الهدف المزدوج المسلازم ، وهو ديموقراطية عقيقية عن طريق المشاركة الجماهيرية ، وتنمية الإنسان وليس تنمية أثرياء الخارج والمتواطئين معهم في الداخل .

فهل مثل هذا المشروع مثالى خيالى ؟ وهل بعتمد ببساطة على شعور أدبى نابع من أحد و المتحاطفين مع العالم الثالث » ؟ أبدا . لأنه أيضا يستجيب لمصالح البلدان الأخرى ، البلدان الثرية ، على المدى الطويل .



وفى كتابها وحتى الرقبة ، أي لشوشته ، الناشر لادكوڤرت ١٩٨٨ ، تبرر لسيدة سوزان چورج (ص ٣٦٩) واقعية هذه المقترحات فهى تقول : إن بلدان العالم لغالث اليوم والتى سحقتها الديون و ينبغى أن تستغل تناقضات مصالح المصارف عبر لوطنية ، وكل قطاعات اقتصاد الشمال الأخرى ، فبينما تكون المصارف هى المستفيدة من الأزمات ، فإنه من ناحية أخرى تنحسر مبيعات الشمال فى المجال الزراعى والصناعى فى العالم الثالث بسبب عدم قكن العالم الثالث من الإنفاق إلا فى حدود ضنيلة جدا فى استيراد الغذاء والمعدات من الشمال » .

وفى مواجهة مشروع كهذا ، كم هو مدعاة للسخرية أن الشرط الوحيد للموافقة على القروض هو « تعدد الأطراف أو الأحزاب » كما نودى به فى مؤقر القمة الإفريقي الفرنسي في لابول في يونيو ١٩٩٠، والذي قُوض فيه أحد أكبر الطفاة القمعيين وأكثرهم فساداً ورفضاً لدى شعبه ، بأن يقوم بالإعداد للاجتماع التالي في غضون سنتين ، وهذا ينطوى على ، ضمن ما ينطوى على ، ضمن ما ينطوى على ، أن فرنسا ستقوم بمساعدته ومساندته حتى ذلك الحيس ضد شعبه .

ومـن قِصـر النظـر دفـع العـالـم الثـالـث إلى الإفـلاس وجعلـه غـيـر قـادر على الدفع .

رعلى العكس ، قمن الواقعية إدراك التخبط الحالى : « فبلدان العالم الثالث وقعت في الديون حتى عنقها ، وذلك لأنها قبلت ثم قلدت ثم استوعبت غوذج التنمية الذي ينادى به صندوق النقد الدولى والبنك الدولى » .

ومن الضرورى وبسرعة لفرنسا مثلا ، بدلا من أن تتداخل أكثر فأكثر فى النادى « الأوروبية » الأوروبي» نادى المستعمرين القدامى والذى تشكله « الاثنتا عشرة دولة الأوروبية » ( أصبح عددها اليوم ١٥ . المترجم ) ، أن تتوجه وبثبات تجاه بقية العالم وأن تحقق هذا التحول السياسي تجاه العالم الثالث . أى التوقف عن الهيمنة المصرفية والسياسية « الشايلوكية » القصيرة النظر والتي في إصرارها على سداد فوائد الديون تصفى دماء العالم الثالث ، وقنعه من أن يصبح شريكا نشطاً في الاقتصاد العالمي . وعلى دماء العالم من ذلك فإن مساعدة تنمية « ذات منشأ محلى » ومترسخة في جدور التاريخ



فى البلد وثقافته ، وذات توجه نحو احتياجات جماهير الشعب ، هذا هو الخيار الوحيد الذي من شأنه أن يسمح ( وذلك في مقابل سياسة المصارف والتي تطلب دفع كل متأخرات الدبون مع خلق اقتصاد مشوه وتبادلات متزايدة الظلم ) بتنسبق احتياجات الطرفين ، وذلك بتمكين التنمية والمشاركة الديموقراطية في بلدان العالم الثالث ، وفي نفس الوقت إعطاء دفعة جديدة لصناعات وزراعات البلدان الغربية عن طريق توفير أسواق أكبر وأصح ، مع توفير فرص العمل الحقيقية ، ليس « الشغلانات الصغيرة » في العالم « الغربي » .

وتظل مشكلة البطالة هي المشكلة الأساسية ، فليس من الصحيح أن مشكلة البطالة يمكن أن تُحلّ عن طريق خلق و سوق أوروپي كبير » بل على العكس من ذلك فإن تفاوت مستويات المعيشة ( مشلا عند تناظر المؤهلات بين عامل برتفالي أو يوناني يكسب فقط خمس ما يكسبه عامل ألماني ) ، وأقطاب الجذب التي تتميز بها البلدان الأكثر ثراء تنحو إلى خلق نسخة مقلدة من العالم الثالث في أوروپا ذاتها . وزيادة عدد أسواق تلك البلدان ذات الهياكل الاقتصادية المتقاربة ، وبالتالي المتنافسة لن يوسع المنافذ بهل سيفاقم من التنافسية ، وسيكون خفض الأسعار عن طريق تخفيض « الأعباء الاجتماعية » لأن هذا هو القانون الحديدي ، قانون المنافسة .

وعلى العكس ، فإن معالجة وشفاء اقتصاديات العالم الثالث وإعدادها للاستجابة لاحتياجات سكانها ، سيفتح الآفاق ويعطى الأولوية ( وذلك لتفوقه على المضاريات المصرفية وفي البورصة) ، يعطى الأولوية للإنتاج الصناعي والزراعي في الغرب نفسه ، لأند لو حددنا إنتاج قصح المزارعين في أمريكا أو إنتاج الألبان في فرنسا ، لن يكون السبب أن العالم لديه كفايته من الخبز أو الزبد . وهذه أكذوبة تماثل الأكذوبة الأخرى التي تستعدى العمال الفرنسيين على العمال المهاجرين في محاولات إقناع الفرنسيين بأن هناك يد عاملة وفيرة وفرص عمل قليلة ، بينسا أنه هناك في الواقع سوق غير محدود لصناعة معدات مفيدة للعالم الثالث . ولكن لكي يتم هذا ينبغي التوقف عن تدمير إمكانيات العالم الثالث الشرائية . وهذه القدرة الشرائية قد دمرت اليوم بسبب تدمير إمكانيات العالم الثالث الشرائية . وهذه القدرة الشرائية قد دمرت اليوم بسبب الديون وفوائد الديون التي تُدفع للمصارف في تبادلات ظالمة ، وبيع الأسلحة التي التيد إلا الذين يقومون بصنعها ، والزعماء الذين يقومون بشرائها لاستخدامها التي لا تغيد إلا الذين يقومون بصنعها ، والزعماء الذين يقومون بشرائها لاستخدامها



في القمع . وهكذا يتفجر الغضب في شعوب لاتشعر بأن حاجاتها الأساسية مغطاة .

هذا هو التحول الكبير الضرورى فى هذا العالم المنقلب على رأسه ، وذلك لوضع حد للتيديد وللفوضى ، وهنا فقط يكمن العلاج الأساسى لاتبعاث التعصبات السلفية بكل أنواعها ، والتى تولد بسبب الإحباط والتغريب ونكران الاحتياجات الحقيقية والهوية الذاتية لأكبر عدد ، وعلاج الديماجوجيات والمضاربات والعنف الذى ينشأ أكثر ما ينشأ فى هذه المستنقعات المعقدة .

وفى مواجهة لكل تضليلات المؤرخين السياسيين والحملات الإعلامية ، من الضرورى أن نُذكر بأن تغيير علاقاتنا جذريا مع العالم الثالث هو المفتاح الأساسى لأى بناء مستقبلى ، وهذا هو الخيار الذي يتوقف عليه حل المشاكل الأخرى ، وهو خيار صعب وحيوى ، وهذه المشاكل هى انتشار البطالة والتصصب السلفى والمشاكل الاقتصادية والاجتماعية .

رمن غير المجدى أن نتكلم عن الحوار لو لم نخلق الشروط التى تجعله ممكناً : فليس هناك حوار حقيقى بين السيد والعيد ، أو الجانع ، رذاك الذى ينرى الحسفاظ على السلطة التى تسمع له بالاستمرار في تجويعه .

قعالم اليوم عالم ﴿ واحد ﴾ .

ولا يمكن لأى مشكلة أن تجد الحل في إطار جهود بلد واحد ، أو انطلاقا من وجهة نظر مجموعة دينية أو روحية واحدة ، وهكذا تدان كل أوجد الشعور الرطني التنفردي في أي مكان ، وتدان الكتل ، كل الكتل في الغرب أو في الشرق أو في أوروبا ، وتدان كل التعصبات السلفية ، كل التعصبات السلفية والتي تزعم تقديم الحل الشافي لكل أمراضنا ، وتستبعد أي منهج آخر يخالف منهجها .

أما الحقيقة الجديدة في زمننا ، فهي أن هذه الرؤية الكونية للـ « واحد » لم تعد مثلاً أعلى بل حقيقة . حقيقة لا يمكن أن ننتهكها حتى لو تعرضنا للموت .

والتزاوج الفتاك بين القذيفة والذرة يولد خطراً شاملاً : فتوازن القوى القديم قد أصبح توازن الرعب ، والذي يملك كلُ فيه القدرة على تدمير الآخر وتدمير ذاته .





فالأقسار الصناعية التي تنقل البث التلفزيوني تُوصُّل العالم إلى كل نقطة في الكرة الأرضية ، والسوق العالمي يجعل من تخلف البعض مرادفا ملازماً لنمر البعض الآخر.

فإن « الواحد » و « الكل » لم تعد نداء ولا مثالية . وانطلاقا من هذ المثل الأعلى ، فإن الحقيقة الأكثر عمقاً عكس التصور القديم للذرة ( وحدة فردية يفصلها عن الآخرين فراغ) ، فإن علم الطبيعة الحديث يكشف لنا عن تفاعل عالى . فكل جسم تمتد جذوره حتى حدود الكون وكموجة دون حدود في محيط من الطاقة دون سواحل له ، يسكنه كل الآخرين فهو إذن لكل الآخرين .







### خاتهسة المسوار

فى زمننا هذا ، والذى يمكن فيه للبشر من الناحية العملية أن يقوموا بتدمير البشرية ، لم يعد أمامنا من خيار سوى بين « التدمير المتبادل المحقق » والحوار .

ويما أند لا يمكن حل أى مشكلة فى إطار جماعة جزئية بسبب الترابط العالمى ، فإن التعصب السلفى الدينى أو السياسى ، وكذلك الزعم بحيازة حقيقة كاملة لحل كل هذه المشاكل وفرض هذا الحل ، أصبح من أكبر المخاطر .

وهدف الحوار هو كشف القيم المطلقة كشفأ مشتركاً ، وهذه القيم هي الوحيدة القادرة في الوقت الحالي على السماح لنا بالهروب من الغابة الانتحاربة ، غابة الفرديات والوطنيات وتعصبات المعتقدات أو الأحزاب .

ولكن لا يمكن أن يقوم الحوار حقيقة إلا إذا اقتنع الجميع بأن هناك ما يمكن أن يتعلموه من الآخرين ، وبالتالي يكون الجميع على استعداد لإعادة النظر في أفكارهم .

ويتطلب هذا الحيوار حصانة ضد بعض الفتن ، مثل « استبعاد » كل ما هو مفاير لحقائقنا نحن ، مثلا « ما من خلاص خارج الكنيسة » وفتنة الاشتمال على إيمان الآخرين : « حقيقتنا نحن تشتمل على كل شئ » ، وفي سلم المعتقدات الهرمي نحن أهل القمة والآخرون لبسوا إلا مرحلة قديمة ، وفتنة وضع كل شئ على صعيد واحد : نحن نتبع سبلاً متوازية . فهذا هو ما يحول دون التلاقي والتبادلات .

ولا يمكن أن يتحقق الإخصاب المتبادل في التجمع وفي الفوضى ، والإيمان هو طريقة حياة منبثقة عن البقين بأن الحياة لها معنى وأن العالم واحد وأننا مسئولون شخصيا عن إتمام هذا المعنى وهذه الوحدة .

هذه قرضية غير قابلة للإثبات ولكنها ضرورية من أجل تماسك ومغزى لحياتنا كما

٧٣



كانت نظرية إقليدس غير قابلة للإثبات ولكنها ضرورية من أجل تشبيد الحوائط .

وعلى هذا الصعيد لايكون الحوار ندوة بين أخصائى تاريخ الأديان المقارن ، ولا متى لقاءً بين علماء الدين من مختلف الأديان ، بل هو اجتماع للبشر المؤمنين ، بقبلون النظرية والبرهان الحيوى بأن إيمان الآخرين يمكن أن يثرى إيمانهم ، ويجعلهم بكتشفون في أنفسهم أبعادا أحيانا تكون غائبة عنهم . وهذا يفترض أننا نبحث عن فهم الآخر ليس كموضوع فهم خارجى ، ولكن من داخل أنفسنا عندما نجعل من أنفسنا سؤالاً . والإيمان هنا يقع في فئة الأسئلة وليس الأجوية .

فهل تهدف إذن كل الأديان وكل الحكم إلى نفس الهدف ؟ هل يمكن أن تفكر عناهجها للوصول إلى المطلق بشكل مجزء أو منعزل ؟

هل يمكن أن نعيشها سويا ؟

ما من إيمان ولا جماعة تقدر على استنفاذ تجربة المطلق ولا على إعلاء الوحدة الكونية على إيمان ولا جماعة والتعصبات السلفية ، سواء كانت الأفراد أو الأمم أو لكنائس أو الأحزاب .

فإن نصر المستقبل على الماضى ، والواحد والكل على الفنويات أو الخصوصيات القديمة ، والحوار على التعصب السلفى والتناسق على الهيمنات سيكون نصراً للروح . لأنه على عكس ما يعتقد « الواقعيون » المزعومون ، إن السلاح ليس هو القوة . فالأسلحة يحملها الرجال ، وعندما ينكسر شئ في رأس أو في قلب هؤلاء الرجال ، فإن الأسلحة مهما كانت متطورة تسقط من أيديهم ، ويكون النصر من نصيب أولئك الذين ظنهم الخبراء الاستراتيجيون السياسيون والعسكريون الأضعف ، وذلك لأنهم لم يتمكنوا من قياس الإيمان بمقاييسهم الجامدة التي ينظمها الحاسب الآلى . ولقد أخطأت توقعات الخبراء المزعومين دوما ، ولقد بينت التجربة هذا في قرننا المالى منذ هيروشيما : بنصر الشعب الثيتنامي على جيش أمريكي حائز لقدرة تقنية وعسكرية وإدارية تفوق قدراته بحثة مرة ، والشعب الجزائري الذي أجبر الجيش الفرنسي على وإدارية تفوق قدراته بحثة مرة ، والشعب الجزائري الذي أجبر الجيش الفرنسي على الرحيل ، وشعب آخر أعزل في إيران ينتصر على « خامس جيش في العالم » ودعامته الأمريكية ، وشعوب الشرق التي كسرت طغيان الطغاة العتاة .



فأكبر العقبات تكمن فينا نحن وفي قدرة وسائل الإعلام التعصبية السلفية . فغزوها لداخليات الأرواح تكسر الروح الناقدة بل تكسر حتى المقدرة ( وحتى الإرادة ) على قول كلمة و لا » لعالم يسوده العبث ، واقتصاده المنتصر في شكل سوق أعمى ، وزيف وخداع و ردعه النووي » وجبوش من أكبرها لأصغرها لم يعد لها أي دور في النفاع الوطني ولكن في القمع الداخلي ، أو التدخلات البالية التالية للاستعمار ، ثم نصل إلى مهازل الثقافة حيث تدخل الموسيقي في حيز الضجيج وإصابة الآذان والأرواح بالصمم ، وحيث تقدم السينما تحت هيمنة أمريكية غاذج سلوك دموى ، وحيث يُخدِ ومنوعاته ، وألعابه وإعلاناته وبرامجه الرياضية ومنوعاته ، يُخدِ الروح الناقدة ، وهذا يولد السلبية وشعور بالعجز ، ويعطى من العالم صور الفخامة والأشباء الفاخرة والعنف منطلقاً من نظرية غباء الجماهير التي يعبث بها الإعلام ، يكونها ويشكلها ، ويعافظ على شكلها الذي يريده لها .

وفي مواجهة احتىلال التعصب السلفي الداخلي هذا ، واحتلال أعداء الروح ، علينا أن نطالب بيقظة الأحياء وتنظيم شبكات المقاومة ، مقاومة العبث .

وهذا يتطلب تعاون كل البشر المؤمنين ، وقرة كل أولئك الذين اختاروا الاختيار التالى : أن الحياة لها معنى ، وينبغى أن يكون هناك رفض حازم لبقايا ومخلفات الماضى ، وتجرد الجميع من أحكام الماضى المسبقة التي تنكل بإيمائهم عندما تفصلهم عن الآخرين .

إن التعصب السلفى الدينى والسياسى يتولد دوماً من شعور بالإحباط في مواجهة الشعور بالوحدة وبالعبث في عالم لا غاية له .

رجال يانسون دون مستقبل ، بانسون فريسة لكل د العدميات » أمام د قيم » مزعومة لا تعطى الحياة قواما ولا مغزى ، فريسة أيضا للتبشير والمبشرين الدجالين الذي يعدون بملكة إله ، أى إله !!

وآنذاك سادت الغيوم المطمئنة على مسيرات الجماهير حاملة المشاعل في نورميرج لحرق الكتب كرموز حكمة زائفة أدت إلى العدم ، وللاحتفال بالخرافات القديمة والطقوس ، طنوس الآلهة الحربية .



ولا يمكن أن نتخلص من إجابات التعصب السلفي الزائفة هذه الا بتنبيه الرجال لمعنى الأسئلة الحقيقية .

أولا مسألة النظام الاقتصادى والاجتماعى والسياسى والذى يعطى الكل إمكانية الاستفادة الكاملة من الكل . الإمكانيات التى يحملها بداخله ، ولكن أيضا إمكانيات وثروات النظريات التى يرتكز عليها مثل هذا النظام ، والتى تُكُرُن أساس كل رؤية دينية للعالم . عالم مجزء بمخرطة الوضعية مكون من أشياء معزولة وأشخاص مشوهين كذلك ، عالم يجب أن يولد منه الوعى بالوحدة الأصلية لهذا العالم الذى لا يعيش فيه أى شخص إلا بعلاقاته مع الآخرين ويستمد المغزى والمعنى منها .

« وتظنك متعلقا وفاهما » ؟ متعلقا بهاذا ؟ بنقيض الحياة ؟ « متعلقا » بوابل الأصوات العالية أو الراديو الواكمان الصغير .

و متعلقا ، بهمهمة أجنحة اللباب تقاوم حرب الإعلانات في المحال الكبري .

متعلق بالتلفزيون والحياة الزائفة المكونة من المسدسات ورجال الشرطة والانفجارات والتي بدورها تستند إلى الإعلانات ، ولعبة ذاكرة للنسيان واليانصيب الوطنى بشعاره المخزى و اليانصيب سهل اللعب ويمكن أن يدر ثروة كبيرة » .

اقطعوا القيود إذن أبها الأناس الآليون الموجهون من بعد ، افصلوا أطرافكم الصناعية الخرجوا من سجونكم إذ لا يزال في الخارج أناس ، أناس حقيقيون يتكلمون بلغة بنى البشر الخرجوا ولا تزال أشياء موجودة بروائحها الطبيعية تحت رائحة زيت الوقود ، وحبها ليعضها البعض ، وليس فقط علاقاتها الجنسية ، وموسيقاها ، وليس فقط جنون هستيرى ، وشاعر عاشق أو زاهد رغم وجود « الإنسان المهرمج » كما لو كان إنساناً آلياً .

آنذاك لن نعانى من أى نوع من أنواع التعصب السلفى الذي يحاول أن يجد في جمع الدهماء بديلا للمجتمع ، وفي التعصب السلفي بديلاً مُقلداً للإلد .

إن كل تعليم ، وكل فن وكل سياسة لا تساعد على هذا الإدراك والوعى بما هو إنساني أساساً وأصلا في الإنسان ، سيفضى بنا إلى انتجار جماعي كامل .







