

الإسلاموالأوضاع 7 (

### طبعة جديدة ومحققة

•



This file was downloaded from QuranicThought.com





سرنى أن تظهر طبعة جديدة من هذا الكتاب . ذلك أنه أول كتاب ألفته فله في النفس مكانة . . .

ثم لأنه يمثل مرحلة من كفاح الإيمان الحر في سبيل الوصول إلى غاية أرشد . وهذا الضرب من الكفاح يجب أن يعرف ويذكر ، لماذا ؟

لأن أمتنا لم تكسب خيرًا قط من عناصر الإلحاد والتحلل التي لا ينقطع لها لغو وادعاء . . .

إن هذه العناصر الشريرة استطاعت أن تمكر بالمؤمنين ، وأن تنزل بهم ضربات موجعة ، وأن تضع يدها على جهودهم المادية والأدبية لإصلاح العوج وإقامة الميل . . .

ثم خرجت على الناس تدعى الإصلاح والعبقرية ، فرأينا أن ننشر الصحائف المطوية لكي يعلم الناس أن رجال الإسلام لم يصمتوا . .

ولكى يخجل الذين ورثوا جهود الأخرين من طول التبجح .

فقد تكلمنا يوم كانت الأفواه مكممة ، ثم تقدموا يوم الطمع ، وهم الذين خسروا يوم الفزع . . ﴿ لِلَهِ الأَمْرُ مِن قَبْلُ وَمَنْ بَعْدُ وَيَوْمَئِذٍ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾(١) .

وقد كانت في هذا الكتاب لحات وجب إعادة النظر فيها لأننا طلاب حق وإنصاف . . وقد فعلنا ذلك في هذه الطبعة الجديدة – من وحي ضميرنا – لأنا ندور مع الحق . . . وقد فعلنا ذلك في بقية كتبنا . . . ولنا الأجر في كلا الحالين إن شاء الله .

هاإنغا لهمكم

Ęŗġ

(١) سورة الروم من الآية ٤ .

الإسلام والأوضاع الاقتصادية

This file was downloaded from QuranicThought.com



### مقدمة الطبعة الثانية

هذا كتاب ألفته سنة ست وستين وثلاثمائة وألف من الهجرة (١٩٤٧م) . وقد صدرت طبعته الأولى في السنة نفسها . . وصدرت منه ست طبعات أخرها سنة ١٣٨٣هـ (١٩٦٣م) . . وتوقف صدوره - عن عمد منى - منذ ذلك الوقت . . أي منذ ثلاث وعشرين سنة .

لقد ألفت هذا الكتاب إصلاحًا لاعوجاج كان قائمًا . . واعتمادًا على أفكار كانت مطروحة . .

وقد كان هذا الكتاب أول ماكتبت من كتب . . وقد كانت لنا – في مصر وفي الحركة الإسلامية – ظروف وجهتنا– ابتغاء وجه الله- أن نقول ماقلنا في هذا الكتاب . .

وفى هذه الظروف – ودعونا نعود إلى سنة ١٣٦٦ هـ (١٩٤٧م) – لم يكن فى منظورنا القريب – والغيب بيد الله -أن يسير التاريخ على هذا النحو . . وأن يقضى على الإسلاميين – أو تبذل محاولات القضاء عليهم – بهذه الحدة والشراسة . . وفى الكفة الأخرى . . تقوم إسرائيل على أنقاض فلسطين والعرب بهذه الصورة . . وكأن الأمرين وجهان لعملة واحدة . . خنق الإسلام وتحطيم العاملين . . وتشويه كل مايمت إليه ، ورصد كل بذرة إسلامية على أرض المسلمين ومعاملتها بكل غلظة . . بل بغلظة لم تعرف عصور الهمجية لها مثيلاً . . وللأسف بأيد محسوبة على الإسلام . . !

وفى الناحية الأخرى : صمت مربب . . وتواطؤ سرى . . وأدب وعقل . . وكلام عال صارخ يصحبه فعل حذر مستكين . . مع بنى إسرائيل والصهيونية العالمية والصليبية الدولية . . وكان ( الحصاد الر) تشتيت العاملين للإسلام ، وبعثرة الطاقات الصادقة فى الأمة . . وقيام إسرائيل قوية مرهوبة مستعلية . . !

استئساد هنا . . واستنواق هناك . . وشدة على المؤمنين . . ورحمة مع الكافرين . . وبطولة مزيفة خادعة . . رصيدها الكلام . . واستسلام ومغامرات فاشلة . . في جانب الفعل المتصل بقضايا الأمة المصيرية . .

ودخلت أمتنا مرحلة نكدة من التيه والضياع . . وضاعت فلسطين . . وأجزاء أخرى من بلاد عربية . . وضاعت أجزاء كثيرة إسلامية ، وسُكِتَ – بتواطؤ آثم – عن قضايا إسلامية كثيرة . . وحقوق إسلامية مهدرة .



وفى سنة ١٩٦١م . . وبعد انكشاف الضياع المقنع بشعارات لاتحمل أدنى رصيد من الشرف والحقيقة . . بدأت مرحلة الضياع الاجتماعي والاقتصادى والفكرى . . تحت راية ماسمى بالقوانين الاشتراكية . . وكان شيوعية مغلفة زاحفة !!

وظهر أن ماكنا نظنه إصلاحًا . . إنما هو داء جديد أسوأ خطرًا من الداء القديم الذى كنا نحاربه فى هذا الكتاب . . وكما دخلنا المعركة فى سنة ١٩٤٧م . . ضد الإقطاع والاستبداد . . دخلناها سنة (١٩٦١م) ضد الأخطار الجديدة ، وأوذينا فى الله . . ونحمده على ذلك . . وأصدرنا فى هذه الظروف كتابنا (معركة المصحف فى العالم الإسلامى) وتابعنا المعركة حتى أوصدت فى وجوهنا كل أبواب العمل للإسلام من خطابة وتربية وكتابة .

\* \* \*

إن تجربة العقود الثلاثة الماضية كانت - بحق - تجربة مرة . . وقد أصيبت الأمة فى هذه العقود الصعبة بما لم تصب به فى كثير من فترات تاريخها . . وقد ظهر فيها دجالون كثيرون . . وارتفعت فيها رايات ، وخفضت- أو توارت - رايات . . واختلطت المفاهيم الزاحفة على حقائق ديننا ومنهج ربنا . . وكنا نغزى من الشرق ومن الغرب . . ونُحْرَم من حق الدفاع عن ديننا . . وتفرض المفاهيم المنحرفة - بقوة القانون الوضعى وحماته- على جماهير الأمة المسلمة المسكينة .

وقد تبين لى- وأنا باحث أنشد الحق ولا أبتغى إلا وجه ربى- أن كثيرًا من مواطئ أقدامنا تحتاج إلى تبيين . . وأن بعض الآراء والاجتهادات ربما تحتاج إلى تمحيص ، مع ظهور حقائق جديدة ، ومع ما أفدته من تجربة العقود الثلاثة الماضية .

لقد كنت- فى كتابى هذا : (الإسلام والأوضاع الاقتصادية)- قد استخدمت مصطلح (الدين فى خدمة الشعوب) وكان لهذا الاستخدام ومازال عندى مايبرره . . فقد كان استخدام هذا المصطلح فى مواجهة ذلك المصطلح الذى روج له الشيوعيون فى تلك الفترة (الدين أفيون الشعوب) . . واستخدامى لهذا المصطلح (الدين فى خدمة الشعوب) ينبع من قوله تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ ﴾<sup>(١)</sup>

ومن حديث رسول الله بي «أبغوني في ضعفائكم ، هل تنصرون وترزقون إلا بضعفائكم ؟»(٢) .

(١) سورة الأنبياء الآية ١٠٧ . (٢) صحيح . . أخرجه مسلم والإمام أحمد . . برقم ٤١ صحيح الجامع .

£ • 3



ولكن الشيوعيين- والحمد لله - قد تواروا خجلاً من شعارهم ذاك . . وفرض عليهم الفكر الإسلامي أن يعودوا إلى الجحور ، بل إنهم ليحاولون تملق الإسلام الآن . . والدخول من باب آخر . . ونحن لهم ولكل ملاحدة الشرق والغرب بالمرصاد إن شاء الله .

وقد كنا قد كتبنا هذه الفصول (في سبيل الله والمستضعفين من الرجال والنساء والولدان) كي نقلب المائدة في دحرجة ملاحدة الشرق والغرب الذين حاولوا تصوير الإسلام وكأنه ضد المستضعفين ، أو كأنه يقف موقف الكنيسة التي تواطأت مع الإقطاع ضد الشعب . . وتقاسمت معه الغنائم على حساب المقهورين حتى كان شعار الثورة الفرنسية ( اشتقوا آخر إقطاعي بأمعاء آخر قسيس ) فالموقف في الإسلام . . وموقف الدعاة المسلمين . . موقف مناقض لهذا الموقف الكنسي . . وقد كان الإسلام ورجاله الخلصون ضد كل حركات الظلم والاضطهاد في التاريخ الإسلامي . . وتاريخ رجال الدعوة والفكر . . فضلاً عن مبادئ الإسلام في العدالة الاجتماعية خير دليل

والحق أننا بعد مرورنا بتجربة العقود الثلاثة الماضية ، وانهيار الفكر الشيوعى في النظر والتطبيق . . نرى أن القضاء على الملكية الخاصة – وليس تهذيبها وتوجيهها – أمر لايمت إلى التصور الإسلامي الصحيح بشيء . . وأن تحويل العامل إلى كائن غير منتج حسبه أن يطالب بالحقوق والعلاوات والأرباح . . هو عمل مدمر ليس من الإسلام في شيء كذلك .

ونرى أنه لابد من توازن بين الواجبات والحقوق . . وأن الواجبات تسبق الحقوق . . وأنه لابد من موازنة عادلة بين الملكيتين الخاصة والعامة . . وأن ترك الأثرياء يطغون ويعبثون بأموال الأمة أمر ينكره الإسلام ، وكذلك فإن ترك العمال والفلاحين يستأسدون ويدمرون - ولايعملون- وتدليلهم تحت شعارات مختلفة أمر ينكره الإسلام كذلك . .

وإذا كان العامل- في البلاد الرأسمالية- يعمل بجد وإخلاص ثماني ساعات كاملة أو أكثر . . فبأى شيء تسمى البطالة المقنعة للعمالة في البلاد التي تزعم أنها تقوم على العمال ولصالح العمال ، ولاسيما في عالمنا الإسلامي . ؟ !

إنه لاكرامة في ديننا لمن يخالف الإسلام ويتخطى سنن الله الكونية مهما رفع من رايات . . أو زعم أنه يتجه إلى الشرق أو الغرب . . فالشعارات – مهما كانت براقة – لن تغنى عن الحقائق فتيلاً .

وفي كتابنا هذا خلال طبعاته السابقة كنا قد عرضنا لبعض القضايا . . وقد جد



من الحقائق مايدعونا إلى أن نعود إليها بشىء من التمحيص . . وكما يقول المثل :(رب يوم بكيت منه . . فلما جاء غيره بكيت عليه) . . فقد كنا قد وقفنا من بعض الصور الاجتماعية والاقتصادية التي كانت قد وصَّلَتْ إلينا الموقف الإسلامي الذي أملاه علينا ضميرنا الإسلامي . . لكن يبدو أن الأمر لم يكن كما وصلنا . . فقد كان هناك شطط في المصادر التي نقلت هذه الصور وبالغت في تشويهها . . ! !

وقد أيقنت بعد تجارب كثيرة أن الحركات الإصلاحية السليمة تخضع لتشويه كبير من قبل أجهزة راصدة مشبوهة ، ومن هذه الحركات حركة جمعية العلماء في الجزائر ، وحركة السنوسية في ليبيا ، وحركة الإخوان المسلمين في مصر ، والحركة السلفية في الجزيرة على يد المجتهد الشيخ محمد بن عبد الوهاب ، وحركة توحيد الجزيرة العربية بقيادة الملك عبد العزيز . . السلفي العاقل والسياسي المحنك . . رحمه الله .

\* \* \*

وأحب أن أنتهز فرصة إعادتى لطبع هذا الكتاب بعد هذا المدى المتطاول من الزمان ... فأقول – بصفة عامة حول بعض ماورد فى هذا الكتاب إن بعض ماورد مما قد يقرؤه الناس فلا يحسون بصداه كما كنا نحس به يوم كتبنا ماكتبنا يرجع إلى أن الكاتب المسئول يكتب بإحساسه وباجتهاده وفق مايصله من معلومات .. ولقد كنا فى الأربعينيات والخمسينيات نتلقى المعلومات عن ظاهرة الإقطاع تلقيًا مشوهًا مضخمًا . وليس يعنى هذا أن الإقطاع لم تكن له سيئات ، ولكن الحقيقة أن الذين صوروا الإقطاع لم يكونوا دعاة إصلاح وإلا لكان موقفهم من الإقطاع ورجاله ليس القتل والتشريد والمصادرة الكاملة وإبادة الكفايات النادرة ، وإنما كان الإلزام بالقانون ، وبخدمة المجتمع وبتطوير الاقتصاد ، وبرفع الظلم ، وبصادرة ماكان أصله حرامًا من غش أو وساطة أو احتكار ...كن هؤلاء الذين صوروا الإقطاع كانوا يريدون وراثة الإقطاع ، وقد ورثوه بالفعل

وهكذا كانت الرؤية خاضعة لظروف وقتية فلما تكشفت الحقائق لزم تغيير الأراء ( وهذا باب من أبواب الاجتهاد التي تتغير فيها الرؤى والأحكام) . . ومثل هذا يقال فيما كنت قد ذكرته من آراء حول المملكة السعودية والملك عبد العزيز . . فبعد دخولي الملكة وزوال حواجز المعرفة ورجوعي إلى المصادر ، وتعرفي خلال سبع سنوات أمضيتها في الملكة على نواحي التطور ، أدركت أن الملك عبد العزيز من خيرة الرجال الذين بذلوا الكثير ، وكان رجل توحيد ووحدة . . وقد حقق الأمن في الملكة ، وأسدى خدمة جلى للمسلمين بتأمين طرق الحجاج . . كما أنه استن سننًا حميدة-



€٧≩



كمساعدة المسلمين في كل بقاع العالم وعقد المؤتمرات الإسلامية- مما كان له أثره في ترسيخ هذه السياسة في أبنائه من بعده أعانهم الله للسير على خطاه!!

لقد ذكرت في كتابي « المسلمون يستقبلون القرن الخامس عشر » أنه قد تبين لي أن الملك عبد العزيز « ملك عابد صوام قوام » . . وأحمد الله أني قلت هذا الكلام لوجه الحق . . بعد أن أمضيت سنوات عملي في الملكة وتركت عملي الرسمي بها فقلت ماقلت خالصًا لوجه الله . . لاإرضاء لأحد ، ولاخشية من أحد . . فأنا لا أريد أن ألقي الله ظالًا لأحد ، ولامجاملاً لأحد على حساب الحق الذي علمنا إياه ديننا . . دين الحق .

وإحقاقًا للحق فإننى أذكر أن الأسرة السعودية في العشرين سنة الأخيرة قد حققت أكثر ماكنت قد تمنيته في هذا الكتاب قبل ثلاثين سنة . .

لقد كنا قد تمنينا أن يكون استعداد مكة لإيواء الحجاج والعمار أرحم وأجمل من استعداد روما للقاء أبناء البابا .

وتمنينا أن تبنى بدل القصور الخاصة الفنادق العامة التى تؤوى الحجيج ، وتمنينا ألا يوكل وفود الحجاج إلى متعهدين ومطوفين كل همهم الكسب وليس راحة الحجاج ! . وتمنينا أن تمهد الطرق ويستبدل بالطرق الوعرة طرق مهدة . . .

وتمنينا أن تزدهر في مهبط الوحى دراسات الدين والعلم ، وأن يرتقى السلوك والخلق بحيث يحس الحجيج والقادمون أنهم في جو روحي منعش وأن صلتهم بالله تربو في هذه البقاع الطاهرة .

والحقيقة أن الأسرة السعودية في العشرين سنة الأخيرة التي لم يطبع فيها كتابنا هذا لم تقصِّر في تحقيق هذه الآمال . . وقد شهد القاصي والداني بأنها تكدس الجهود في سبيل راحة الحجيج ، وقد ألغت ضرائب الحج ، وأنفقت مئات الملايين في توسعة الحرمين الشريفين وأنفقت المليارات في تعبيد الطرق وقامت بمراقبة المطوفين والمتعهدين ، كما أقامت في مكة المكرمة مهبط الوحي (جامعة أم القرى) منارة لدراسات الدين والعلم ، وهي منارة شامخة يقوم عليها رجال مخلصون لدينهم ووطنهم .

ونحن مازلنا نأمل المزيد من الجهد من رجال الحكومة السعودية الذين قدَّر الله لنا أن نعيش بين ظهرانيهم سبع سنين ، فرأينا في كثير من رجالهم أخلاقًا لم تفتنها النعمة ، وخشوعًا وتواضعًا وغيرة حميدة على الإسلام ، ومازلنا نؤمن بأن الحكومة السعودية « بخاصة » أمل كبير للمسلمين ، وبالتالي يجب أن تبذل فوق ماتبذل في



سبيل التضامن الإسلامي ، ورفع المعاناة عن المسلمين ، ومقاومة الغزو الفكرى ، وفي سبيل تقديم النموذج الذي يقترب بالمسلمين من أيام الخلافة الأولى مع مراعاة الظروف والأحوال . . أعانها الله ومكنها من تحقيق آمال المسلمين فيها .

بقيت نقطة أرى من الضروري العروج عليها ، لأنها من جملة ماكان قد ورد في هذا الكتاب « الإسلام والأوضاع الاقتصادية » وقد تبين لنا وجه الحق في حقيقتها . .

فقد كنا قد تحدثنا عن النزعة الطائفية الموجودة لدى بعض الدول الإسلامية ، كما تحدثنا عن استخدام بعض الدول للقوة والبطش في سبيل تحقيق الأمن . . ! !

والحق أنه فيما يتعلق بالملك عبد العزيز . . فقد كان الرجل محبًا للعدل ، بعيدًا عن التعصب ، يجمع فى حاشيته بين الحجازى والنجدى والصرى والشامى والعراقى وكل من يستطيعون تقديم الشورى والعون له . . وقد حكم مملكة – بعد أن وحدها – تبلغ مساحتها أكثر من مليون وخمسمائة ألف كيلو متر مربع ، وتتوزع مدنها وقراها بين مراكز متباعدة ، وتمثل الصحراء ورمالها الجزء الأكبر فى هذه الملكة . . وقد كانت الأمور قبله وقبل توحيد الجزيرة فوضى يعتدى الأقوياء على الضعفاء ، ويبغى أهل البادية على أهل الحضارة ، ويتقاتل أهل البادية فيما بينهم قتالاً مستمراً يشبه قتال الجاهليين . . والأسوأ من ذلك أنهم كانوا يستبيحون هذه الغارات ويسمونها (غزوًا) الملك عبد العزيز – كسبًا لطاعتهم أو خوفًا من جنوحهم – إن طبقوا عليهم الشريعة – ويعتبرونها مصدر رزق حلال ، ومظهر رجولة وعروبة . . ويتملقهم حكام الأقاليم – قبل الملك عبد العزيز – كسبًا لطاعتهم أو خوفًا من جنوحهم – إن طبقوا عليهم الشريعة – الى صفوف خصومهم . . وفى هذا المناخ كانت تفرض على الحجاج المارين الإتاوات . . فكلما مر الحجاج من جزء تسيطر عليه قبيلة دفعوا لها مايسمى (الخوة) – أي

لقد قتل<sup>(1)</sup> الملك عبد العزيز ستة عشر قاطع طريق من عتاة الحاربين لله خلال نصف قرن . . وقد حقق هذا أمنًا عظيمًا تمتعت به المملكة والوافدون إليها ، وهو أمن لم تصل إليه دولة – تقريبًا – في العصر الحديث ، مع سعة المملكة ، وقلة سكانها وتباعد عمرانها – كما ذكرنا – وقد التزم الملك بتطبيق الشريعة – وهو يحاكم الجرمين قطاع الطرق . . وأين هذا – وسيلة وغاية – ما ارتكبه الثوريون الذين اعتدوا على أبسط حقوق الإنسان . . دون أن يحققوا أمنًا أو يطبقوا شرعًا . . بل زرعوا الرعب والخوف وحب الهروب من الأوطان في كل قلب آمن ، وعقل معطاء ؟ ! !

إننا نقف ضد كل ظلم ، وضد كل جريمة تعالج بجريمة ، ونحن كذلك ضد كل

(١) بحد الحرابة .



طائفية يستعلى بها الناس على بعضهم . . فلا استعلاء في الإسلام - أصلاً - وما يشيع بين بعض المسلمين الآن من صور العنصرية والاستعلاء الوطني أو القبلي وبقية من بقايا الجاهلية يجب أن يتكاتف الخلصون على تحطيمها . . فالمسلم- الحق - أخو المسلم لايظلمه ولايخذله . . والجنسية الإسلامية فوق كل الجنسيات الوطنية . . وبلاد المسلمين هي لكل المسلمين ، ويجب أن تسن القوانين التي تكفل للمسلم الحياة الكريمة ، والعمل الشريف ، في كل بلد إسلامي يستطيع أن يجد عملاً فيه ، وأن يخدمه ، وذلك في إطار التشريعات الإسلامية الخاصة بالعمل والعمال .

وأنا والله لاأدرى . . لماذا يستعلى بعضنا- نحن المسلمين والعرب- على بعض . . وكلنا في الهم شرق- كما يقول الشاعر - ومامصدر هذا الاستعلاء والشرع الإسلامي يحرم تحريًا قاطعًا هذا التنابذ البغيض . . وهذه الجاهلية المدمرة . .؟

وكيف يصبح المسلم غريبًا في بلد إسلامي بينما يكرم- في كثير من الأحايين -الصليبي واليهودي والملحد ؟!!

إن أوضاعًا كثيرة قد تغيرت خلال العقود الثلاثة الماضية . . وإن معدلات كثيرة قد انقلبت ، ومفاهيم قد تحولت من النقيض إلى النقيض . كل هذا صحيح . . لكن من المؤكد أن صورًا كشيرة من الخلل مازالت تجتاح عالمنا الإسلامي . . في أوضاعه الاجتماعية والاقتصادية والسياسية . .

وللأسف فإن كشيرًا من الحلول المطروحة- لأنها لاتنبع من الفقه الصحيح بالإسلام- تجنح تارة إلى اليسار ، وتجنح تارة إلى اليمين وقد تعالج (صداعًا) فتجلب بعلاجها سرطانًا . . !

ولاسبيل إلا أن يصح فقهنا بالإسلام ، وتحسن عودتنا إليه ، ونفهم الدنيا الحيطة بنا . . ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا لِّقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ ٢٠ ١٤٠٧هـ

.

مكمح الغزالي

۱۹۸٦ م

£173

(١) سورة المائدة الآية ٥٠ .



مقدمة الطبعة الأولى

هذا بحث مجمل في موقف الدين من الأوضاع الاقتصادية ، اعتمدت في موضوعه على الدراسة الجردة لنصوص الدين ، والفهم المستقل لآثاره الثابتة .

ولم أجنح من هذه الدراسة إلى المقارنة بين نظام ونظام ، أو المفاضلة بين مـذهب ومذهب من هذه الأنظمة والمذاهب التي تمخض عنها تطور الفكر الإنساني في العصر الأخير ، فليس هذا مايعنيني ، ولست أملك العُدَّة اللازمة لاستقصاء البحث فيه ...!

وإنما ألفت هذه الرسالة ، ورتبت فصولها المحددة ، لغاية واحدة : هي إعطاء القارئ صورة صادقة عن الفكرة الذاتية للدين ، والروح العامة لمبادئه ، والموقف الذي يقفه بإزاء الأفكار الاقتصادية المختلفة .

وللقارئ بعدئذ أن يقارن ويفاضل ، ويستخلص من النتائج مايشاء ، وحاشاي بهذا الكلام أن أقحم الدين فيما ليس له ، أو أن أحمله من الآراء مالا شأن له به ، فما إلى هذا قصدت . . .

كل ما أبغيه أن أنصف الدين من سوء الفهم ، وسوء الاستغلال .

فقد أنكرت الشيوعية الدين ، لأنها حسبته مُخَدِّرًا للشعوب ، ومسكِّنًا لألام الطبقات المظلومة ، وصارفًا لِهمم أبنائها عن المطالبة بحقوقهم المضيعة . !

واحتقرت الرأسمالية الدين ، إذ توسلت به إلى إشباع المطامع الجشعة ، وإقرار الفوارق الجائرة ، وتعويض النهضات الحرة . !

> والدين مظلوم بين من كفروا به ، ومن جحدوه ! بين الشيوعية المتطرفة والرأسمالية المتعجرفة !

ولابد من أن نكشف عن حقائقه ، وأن نبين معالمه ، لنرد عنه سوء الفهم ، وسوء الاستغلال جميعًا .

والسبيل العادلة إلى ذلك ، هي تحديد موقفه من نصوصه نفسها . .

\* \* \*

وقلَّما تنصرف النفوس عن الدين ، لو عُرض عليها عرضًا صحيحًا نقيًا ، فإن أسباب الكفر مفتعلة عند أغلب المتبرمين بالتدين .

EN 3



وأكثر هؤلاء كافر بما لامعنى للإيمان به . . مرتاب فيما تجب الريبة فيه . ولو أتيحت لهم الفرصة ، وكشف عن أعينهم الغطاء ، ودرسوا الدين كما أنزل من عند الله ، لا كما أخذ من الناس لعادُوا من أرسخ الناس دينًا وأعمقهم يقينًا !

ذلك أن الدين -مع الأسف الشديد - مصاب منذ القدم بإضافات زائدة ، وأفكار فاسدة ، شابت جوهره ، وعكرت حقيقته ، ولبست تراث النبيين الهداة بأضاليل الشياطين الغواة .

وعلينا أن نفصل الحق من الباطل ، وأن نميز الخبيث من الطيب ، حتى لاتختلط أمام النظرات السطحية أسباب الهدى بأسباب الضلال .

فإذا تميز الخير من الشر ، وانفصل كذب الأرض عن وَحْي السماء ، لم يبق ثَمَّة موضوع لسوء الفهم ، أو سوء الاستغلال !! ولم يبق على التنكُّر للدين إلا أقوام من المتنطعين والمتعنتين .

وإلى هؤلاء لايساق حديث ، ومنهم لاينتظر اقتناع .

وقد قرر القرآن هذه الحقيقة- بشأن الدين ، ومايطرأ عليه من أوهام ، وما يضاف إلى حقيقته من بدع وخرافات- فقال <sup>(١)</sup> :

﴿ ومَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلا نَبِي إِلاَّ إِذَا تَمَنَّىٰ أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُمْنِيَّتِهِ فَيَنسَخُ اللَّهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ آيَاتِهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٢٠) لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ فِتْنَةَ لَلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَالْقَاسِيَة قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ الظَّالِينَ لَفِي شَقَاقٍ بَعِيد (٣٠) وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن رَّبِكَ فَيُؤْمِنُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ الظَّالِينَ لَفِي شَقَاقٍ بَعِيد السَّيْعَانَ أَوَتُوا الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن رَّبِكَ فَيُؤَمْنُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَ

أجل فإن حقائق الدين من منابعه الفريدة الأولى ما إن أخذت تسرى في مجراها من هذه الحياة حتى علق بها من رواسب البيئات ، ومخلفات القرون ، وجهالات العامة ، وشهوات الخاصة ، ونزوات الحكام ، ماذهب بالكثير من صفائها ونقائها ،

 الآيات تجزم بأن رسالات السماء يشوبها أحيانًا من دس الشياطين ، وجدل المكابرين مايعكر صفوها ، ولكن الله يتداركها بما ينفى الدخيل ويبقى الأصيل وعلى طلاب الحق ألا يكفروا بالوحى لهذا اللبس العارض .
 (٢) سورة الحج آية ٥٢ : ٥٤ .



حتى لتشبه «ماء النيل» في مجراه الأدنى ، لايصلح للشراب إلا بعد مجهودات متعاقبة من الترشيح والتنقية ترده «سماويًا» كما كان .

وقد خضع موقف الدين من الأوضاع الاقتصادية لهذه الصبغة العامة ، والسُنَّة المطَّرِدة ، فظن الناس فيه الظنون ، وتولدت من ذلك رأسمالية جائرة ، وشيوعية كافرة .

ومن حسن الحظ أن الاضطراب الذي أصاب الناس في أعمالهم وأحكامهم لم يؤثر تأثيرًا خطرًا على المقياس الذي نتناول به هذه الأعمال والأحكام بالنقد والتخطئة والتصويب . . .

فمعرفة الحقيقة لاتزال في مقدورنا ، ورسم حدود للدين تنفى ماوراءها عن حظيرته المقدسة ، أمر سهل .

وقد كافح كثير من أئمة الفقه والتشريع والإصلاح على مر القرون ، لنيل هذه الغاية فنالوها .

على أن الإنسانية لم تزل بحاجة إلى من يوضح هذه الخطوط ، إذا درست بفعل العوامل الختلفة ، وتَعَهَّدُ ذلك ضرورة لابد منها لمصلحة الدين ، ولمصلحة الناس أجمعين .

#### \* \* \*

وأقصد بالدين ، الخلاصة التي اشتركت كافة الديانات في تقريرها ، وعملت الرسالات المتعاقبة على إبلاغها . ثم جاء القرآن الكريم فأفرغها في صيغتها الأخيرة ، وأعطاها صبغتها النهائية ، وربطها بفطرة النفس السليمة ، والعقل الرشيد ، ووجَّه قلب الإنسان ولُبَّه إليها ، عندما قال :

﴿ فَأَقَمْ وَجْهَكَ لِلدّينِ حَنِيفًا فَطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْدِيلَ لَخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ٢٠٠ ﴾ ٢

وعلى نصوص هذا القرآن ، أعتمد في الاستدلال والاستنتاج ، مسترشدًا بما قد يرد في السُنَّة في شرح وتفصيل .

وأكرر مرة أخرى أن البحث في هذه الرسالة ديني محض ، أضعه تحت أنظار معتنقي المذاهب الاقتصادية ليحكموا بعده للدين أو على الدين . .

(١) سورة الروم آية ٣٠ .

**E**ir]



وطريقتنا تقوم على احترام ظواهر النصوص ، والتمشى مع قواعد الدين العامة ، فإن ضروب التأويل التى تعلق بها الكثيرون ليست إلا لونًا من تحريف الكلم عن مواضعه ، خدمة لبعض الأغراض الصغيرة ، أو تحاشيًا للاصطدام مع بعض السلطات القائمة ، أو تحكيمًا للعرف السائد والتقاليد المتوارثة في الدين نفسه ، ليلين معها ، وينجرف في تيارها .

وقد التصقت هذه السبة بالدين ، حتى جاءت الحضارة الحديثة فحرمت النخاسة<sup>(٢)</sup> ومايتبعها من خصى ونحوه ، وهى وماتبعها لم تُحَل فى دين من الأديان ، بل قد وردت نصوص تحرم اختطاف الأحرار ، وتحرم إيذاء الرقيق بالكلمة – بَلْهَ قتل الرجولة فيهم .

ولكن سوء الفهم - هنا- فرض على الدين فرضًا ، فَتجنَّى الناس على الدين . ! وجاء الدين - مثلاً - يقرر الشورى في الحكم ، فجاء بعض المفسرين يقول : إن الحاكم يستشير ثم يمضى على رأيه ، لا على الشورى !! وبذلك أصبح معنى النص يتحمَّل الشيء وضده ! فإذا قال القرآن : ﴿ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ ﴾<sup>(٣)</sup>

كأن معنى الآية يبيح للحاكم أن يكون ديمقراطيًا وأن يكون مستبدًا !! مادام له حق القبول وحق الرفض . !!

ومثل هذه التأويلات ترحب بها الحكومات المستبدة في الشرق الإسلامي ، ولعلها نبتت في ظلها وبإيعاز منها . .

الإسلام والأوضاع الاقتصادية



ومن ثُمَّ قال الشيخ محمد عبده- في هذه التمحلات البعيدة- « إنها نزعات شياطين ، وشهوات سلاطين » .

وقد هونت هذه التأويلات من قداسة الدين وغضت من كرامته ، ولذلك نريد أن نجليها عنه .

﴿ فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاءً وَأَمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُتُ فِي الأَرْضِ<sup>(١)</sup>

ثم يجب أن نعرف أن هناك أهدافًا كبرى للدين ، يعمل للوصول إليها ولايتخلى أبدًا عن المطالبة بها ، وله مطالب أخرى ثانوية ، تدور مع الأهداف الكبرى ، كما يدور عَقْرِبُ الثواني في الساعة ، يتجه كل ناحية ، ولكنه - في حساب الزمن - خاضع للعقربين الكبيرين ، لايضطرب أبدًا معهما .

وكثير من المتدينين ، وقفوا عند هذه المطالب الصغرى ، فلم يفقهوا من الدين إلا قشورًا ، لاتُغنى عن اللُباب ، وقيودًا تنبو عنها روح الكتاب .

وموقف الدين من الأوضاع الاقتصادية ، يتطلب منا أن نحترم النصوص الجزئية ، وأن نحترم- كذلك- الدلائل العامة .

فنحن نريد أن ننصف الدين . .

نريد أن نداوى بالإيمان مايراد له أن يُداوى بالكفر والعصيان !!

وسيجد القارئ في هذه الرسالة طائفة من الأفكار الإسلامية ، أرجو أن تكون بدايةً موفقة للكلام في هذا الموضوع الخطير .

ملمح الغزالي

E \o]

(١) سورة الرعد آية ١٧ .



## الطبقات المترفة والطبقات البائسة

الترف والبؤس:

للتَّرف تاريخ يضرب في أغوار القدم .

ولمظاهره المادية والأدبية آثار عرفها المتقدمون والمتأخرون من سكان هذه الأرض على اختلاف أقطارهم .

وللبؤس- كذلك – تاريخ تمتد جذوره في ماضي الإنسانية البعيد- ولِصُوره المادية الكئيبة ، معالم عرفها الأسلاف والأخلاف جميعًا .

وكلا الأمرين – من ترف وبؤس- تواردا تواردًا عامًا على أجيال البشر ، لا كما يختلف الليل والنهار اختلافًا منتظمًا ، يستوى الأحياء كافة في الانتفاع بضيائه والهدوء في ظلامه .

بل هو توارد آخر ، جعل ظلام البؤس قسمة لبعض الناس ، يعيشون فيه أبدًا ، ويفقدون فيه أبصارهم - إذ إنها لاتري فيه شيئًا .

وجعل شعاع النعمة مشرقًا على بعض آخر ، فهم يعيشون فيه أبدًا ، وهم يَعْمونَ فيه كذلك ، من طول مايَبْهَرُهُم رونقه ، ويأخذ أبصارهم تألَّقه ! .

وفى ظهور الترف والبؤس ، توجد الطبقات المترفة ، والطبقات البائسة ، ويولد نظام الطبقات ، ويحدث التظالم الفردي والاجتماعي والسياسي .

وتنشأ معاني السيادة والرق ، والقداسة والضعة .

وتقرر شتى التقاليد المرتبطة بهذه الأمور ارتباطًا يقترب ابن المقفع من وصفه إذ يقول : «إذا افتَقر الرجل اتَّهمه من كان له مؤتمنًا ، وأساءَ به الظَّن مَنْ كان يظن به حسنًا . فإذا أذنب غيره ظنّوه ، وكان للتهمة وسوء الظن موضعًا . وليس من خلّة هى للغنى مدح ، إلا وهى للفقير عيب : فإذا كان شجاعًا سُمِّي أهوج ، وإن كان جَوادًا سُمى مُفسدًا ، وإن كان حليمًا سمي

ضعيفًا ، وإن كان وقورًا سمى بليدًا ، وإن كان لَسِنًا سمى مهذارًا ، وإن كان صَموتًا سمى عَيِيًا » .



سرهذا التقسيم:

وَقَر في النفوس : أن تفاوت الناس في اقتسام الأرزاق سُنة إلهية ، وأن انقسام الأم-تبعًا لذلك - إلى طبقات ، تتفاضل بحسب ماتملك من متاع الحياة وخيراتها ، أمر طبيعيٌّ . قَصَد إليه الدين بل صرح به القرآن الكريم ، وفي تسويغ ذلك تساقُ آيات شَتَّى .

﴿ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلائِفَ الأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِّيَبْلُوَكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾<sup>(1)</sup>

﴿ وَاللَّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ فِي الرِّزْقِ فَمَا الَّذِينَ فُضِّلُوا بِرَادِّي رِزْقِهِمْ عَلَىٰ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَهُمْ فِيهِ سَوَاءٌ أَفَبِنِعْمَةِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ <sup>(٢)</sup>

﴿ وَقَالُوا لَوْلا نُزِّلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ (٣) أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَاتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًّا وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِّمًا يَجْمَعُونَ ﴾ (٣)

ونحن نقول : بأن الدين منذ – فجر الخليقة – حارب فكرة انقسام الناس إلى طبقات ، على أساس مايمتلكون من أنصبة مادية ، جليلة أو قليلة .

والأيات السابقة لاتخدم الغرض الذي تساق من أجله ، ولايجوز أن يبقى في ظلها نظام الطبقات المعروف بمَأثمه ومغارمه ومظالمه .

فالآية الأولى ، إنما تدل على أن الله استخلف الناس في الأرض ليعمروها وليكدحوا فيها ، وفاوت بينهم فيما منح من الوسائل الأدبية والمادية التي تعين على ذلك .

والتفاوت في المواهب الإنسانية والجهود الإرادية حقيقة لاريب فيها .

فالناس ليسوا سواء في الذكاء والغباء ، وليسوا سواء في العمل والكسل . ومن ثَمَّ يجب ألاَّ يتساوَوْا في الأجر المادي والأدبي الذي يأخذونه بإزاء طاقتهم

- (١) الأنعام آية ١٦٥ .
  - (٣) الزخرف آية ٣٢، ٣١ .

(٢) سورة النحل أية ٧١ .

**{**[v]



وجهدهم . وذلك معنى الابتلاء الذي تضمنته الآية والتهديد الذي ختمت به . إذ إن الله سائل كل امرئ حتمًا على قدر ما أتاه من خصائص ، ومنحه من ملكات . .

والآية الثانية صريحة في أن التفاضل في الرزق- إن جاء من أسبابه المشروعة - لا يسوغ أن يكون مثار جشع وحرص ، يجعل الفاضل بخيلاً به على المفضول ، بل ينبغي أن يرد المتازون بالمال بعض ما معهم على مَنْ تحت أيديهم ، من الخدم والأتباع وغيرهم ، شكرًا لله على ماميزهم به من مواهب وسلطان .

وأما الضنُّ بالخير على الفقراء إليه فجريمة لا يقرها دين .

وليس في الآية ماينفي جعل التفاضل في الرزق تابعًا للتفاضل في العلم والفن وخدمة الوطن والمجتمع ، بل ذلك مفهوم من الآية الأولى ومن غيرها .

وأما الآية الأخيرة ، فهى تشير إلى أن جسم الأمة كجسم الإنسان ، لابد فيه من رأس مُدِّبر ، وعقل مُفكِّر ، ومن أطراف تُسخَّر للتنفيذ ، وأعضاء يُستعان بها على بلوغ الغايات المقصودة . . وهذه حقيقة مقررة في كل نظام إنساني ، فإن الناس لايصلحون فوضى .

والمصالح العامة لأية أمة لابد فيها من تنوع الوظائف إلى علمية وعملية ، وإلى مدنية وعسكرية ، وإلى زراعية وصناعية .

ومن هذه وتلك يوجد التافه والخطير ، والدقيق والجليل .

ولكى تصلح الأوضاع يختار لكل وظيفة من يستطيع القيام بأعبائها ، ومن ترشحه مواهبه للعمل فيها ، وملكات الناس في ذلك متبانية أشد التباين .

فهذا مهندس للمصنع يعمل فيه بعقله ، وهذا عامل مجرد يشتغل فيه بيده ، وهذا يتبع ذاك فيما يشير به ، لأن هذا يضع التصميم ، وذاك يقوم بالتنفيذ .

والخضوع الواجب في مثل هذه الحالات ، هو خضوع الجند لأوامر القيادة ، فليس هو - ألبتة - تسخير إذلال وقهر ، ولكنه تسخير نظام وعمل . هو ترتيب يشبه ترتيب الأعداد صعودًا أو نزولاً ، فالأول قبل الثاني ، والثاني بعد الأول . وأساس هذا الترتيب أو هذا التسخير ، هو الكفاية الذاتية وحدها .

\* \* \*

على أن اللاحظ في البيئات التي يظهر فيها الترف والبؤس ، ويوجد فيها نظام الطبقات ، غير ذلك .



إذ يقوم التفاوت المالي مقام التفاوت العقلي . ويستنكر بروز النابغين من الطبقات الفقيرة ، أو توضع العوائق الكثيرة لعرقلة نموهم ، وإخماد نارهم .

وهذا ماسَجَّلَته آية القرآن الكريم حين حكت الاعتراض على نزول الوحى في بيت فقير : ﴿ وَقَالُوا لَوْلا نُزِّلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ (١) .

وحين ردت الأمور إلى نصابها ، جاعلة التفاوت العقلى وحده أساس انقسام الناس إلى حقير أو عظيم (الله أَعْلَم حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ )<sup>(٢)</sup> .

وهكذا تتخير الرحمة العليا مَحلَّها الذي تهبط إليه ، غير معترفة بالأساس الجائر للتفاوت المادي بين الناس ، فهو مقياس باطل لعظمة مُزَيَّفة .

ومن ثم تختم الآية بهذا التذييل ﴿ ورَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ (") إن الكلام في «النظام الطبقي» يحتاج إلى مزيد من البيان .

فإن بعض الناس فوضوى الفكر يحسب أن كل امرئ من الناس ككل امرئ أخر لافروق ولاخلافات . ! !

ومن الناس من يتصور أن البشر خلق بعضهم ليسود والآخر ليضام . ! .

ولاريب أن هذه الأخيلة بعيدة عن الصواب الذي يقرره الدين ، وعن المنفعة التي تقوم عليها الدنيا .

إن المساواة المطلقة خرافة ، والتفاوت المفتعل لغير سبب معقول مرفوض من أساسه . .

الناس سواء في الحقوق العامة ، فحق الحياة مثلاً لاريب فيه لكل إنسان ولايقبل إهداره لعذر مفتعل ، فلو أن فيلسوفًا قتل حمَّالاً لقُتل فيه ، ولو أن عملاقًا قتل طفلة لقُتل فيها . .

ويكن إحصاء الحقوق العامة ، وإقامة الشرائع المحترمة لحمايتها وصد العدوان عليها . لكن هناك حقوقًا خاصة لابد من تقريرها ، ويستحيل قبول المساواة فيها ، وهذه الحقوق تتبع التفاوت الطبيعي الموجود في الأشخاص والأشياء ! !

(٢) سورة الأنعام آية ١٢٤ .

(۱) سورة الزخرف آية ۳۱ .
 (۳) سورة الزخرف آية ۳۲ .

This file was downloaded from QuranicThought.com

€i



إن الحجارة منها ماهو كريم يباع بأغلى الأثمان ، ومنها ماهو خسيس يترك مكانه لأنه لايساوي عناء حمله !

والاختلاف في مواد الأرض صورة للاختلاف بين طبائع البشر ومواهبهم . . هناك البليد الذي لايحس القريب من أنفه .

وهناك الألمعي الذي يظن بك الظن كأنه قد رأى وقد سمعا . ! !

وهذا التفاوت قدر أعلى ، ويبدو أن الحياة لاتقوم إلا به ، وقد تبدو له صورة عجيبة ، فهذان أخوان شقيقان رزق أحدهما رقة في حباله الصوتية ، فإذا هو «فنان» وإذا فنه يُورثه الضياع والقصور ، ورزق الأخر حنجرة عادية ، لم تجد عليه قليلاً ولا كثيرًا ، فعاش في غمار الناس ، لاسمعة ولاثروة .

وإذا تركنا ميدان المال إلى ميدان النبوة العالى وجدنا هذا التفاوت بارزًا ، ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ مِّنْهُم مَّن كَلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ ﴾ (١)

إن هذا التفاوت بين الناس حقيقة لايمكن إنكارها ، ولايمكن لنظام بشرى أن يلغيها أو يغض من نتائجها . .

وهذا - وحده - هو المقصود بقول الله : ﴿ رَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ ﴾ (٢).

ربما كان هذا الرفع بأصل الخلقة ، وهو كثير ، وربما كان بتوفير الظروف المعينة على الارتقاء ، وهو أيضًا كثير . .

وهنا نسأل : هل معنى رفع الدرجة قرب المنزلة من الله ، وكسب اختبار الحياة المفروض على الناس أجمعين ؟

والجواب السريع : لا ، إن المواهب الرفيعة تتعرض لتجارب أشق ، وامتحانات أصعب ، بقدر ماتميزت به طاقة ، والحصيات التي تتحرك على ظهر الأرض في نطاق محدود غير الكواكب التي تقطع أجواز الفضاء في سرعة لاهثة .

- (١) سورة البقرة أية ٢٥٣ .
- (٢) سورة الأنعام آية ١٦٥ .

 $\mathbb{D}$ 



وقد فسر القرآن الكريم هذا الاختلاف في الدرجات بأنه أساس للاختلاف في التكليف والابتلاء ، فقال : ﴿ ورَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِّيَبْلُوَكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ ﴾ (1) .

وظاهر مما أوضحنا أن «الدرجة» غير «الطبقة» .

الدرجة صفة نفسية خاصة ، أما الطبقة فمجموعة من الناس ادعت لنفسها صفات وحقوقًا معينة . .

قد تقول : من حق المتفوقين من الناس أن يجمعهم عقد خاص بهم ، ويتميزون به على غيرهم !!

ونقول : لو حدث ذلك لفرض هذا العقد على الدنيا نفسه ، ولما نهض منطق يرفضه .

لكن تصور ذلك يناقض واقع التاريخ ، وسير الجماعات البشرية !! ولننظر إلى الأمر بإنصاف وروية . .

هل هناك طبقات من الناس جمع بينها الذكاء والإنتاج والتفوق والإقدام وانتظام صفوفها طولاً وعرضًا؟!

وهل نظام الطبقات الذي شقيت به الإنسانية من قبل الطوفان إلى الآن قام على هذا الأساس؟

إننا نقول بملء أفواهنا : لا . . !

إن للناس عيوبًا في هذا الجال يجب أن تذكر ، ولنبدأ بأتفه هذه العيوب وأشيعها ! ! هل بياض الجلد منقبة تجمع بين أصحابها؟ هل الانتساب إلى ملك ما ، أو أحد الأنبياء ، أو إحدى الأسر ذوات العزوة والمنعة ، مناقب تعرف لذويها؟

إن الطبقية في كثير من بقاع الأرض تقوم على هذا الأساس الخرافي ، وتعطى مجموعات من الناس حقوقًا خاصة!!

لقد اعترفنا بحقوق الكفاية العظيمة المادية والأدبية ، فكيف نعترف بهذا الوهم . . ؟ ! ولكن يبدو أن بعض الناس يسره أن يكسب مجدًا بدون جهد ، وتقدمًا بدون تعب ، ولاعليه أن يغالي بالنسب العريق والجنس الراقي ، فذلك يعود عليه بفوائد ذات بال . . !!

(١) سورة الأنعام آية ١٦٥ .





هل يمكن سوق أيات رفعة الدرجة في هذا الجمال ؟ ! كلا ، وسوقها في هذا الجمال تحريف للكلم عن مواضعه ، وعبث بالوحي الإلهي يدور بين الجهل والكفر . .!!

والغريب أن النظر الى الأنساب والألوان يعصف بالعقول قديمًا وحديثًا ، وقد عرفته الجاهلية العربية ، وتعرفه المجتمعات الأمريكية والأوروبية سواء بسواء .

وربما قام نظام الطبقات على إبراز بعض الحقائق وإغفال بعض أخر ، فإن قوانين الوراثة قد تنقل الخصائص الرفيعة من الوالد إلى الولد ، وقد يمكن إلى جانب ذلك تطويع البيئة لخدمته ، ودعم قواه وتنمية ملكاته !

ومن هنا يلد الكبراء كبراء ، وينسل العظماء عظماء . .

وهذا الكلام تصوير جانبي يصدق ويكذب ، فإن قوانين الوراثة غامضة النتاج ، وهي تنقل الوضاعة والرفعة ، كما أن السيطرة على البيئة قد تميت فسادًا ، وتحيى فسادًا من لون أخر . .

وقد استطاع فقراء أن يثبوا إلى الملك ، وجاء من أعقابهم المباشرين من عجز عن البقاء في دَسْته . .

إن تحويل الامتياز الفردي إلى تفوق عنصري واستعلاء طبقي غيرصحيح .

ونحن – مرة أخرى – نؤكد أن الدرجة غير الطبقة ، وأن اختلاف الناس درجات غير انقسامهم طبقات . فالقوانين الطبيعية شيء ، والأمراض الاجتماعية شيء أخر . .

وتوجد محاولات عنيدة من قديم الزمان لتقسيم الناس طبقات على أسس شتى ، دون نظر إلى القيمة الإنسانية الخاصة ، ودون احترام لكفاح أحاد الناس نحو السمو والاكتمال .

وبديهى أن تكون الثروة ، أو السلطة محاور لهذه الطبقية المتمردة ! فتجد من بعض الناس استطالة لامعنى لها ، واستهانة بالآخرين لاإنصاف فيها ، وتجد شعورًا عارمًا بحقوق خاصة ، وذهولاً عن أى واجب مطلوب ، في الوقت الذي يفرض فيه هؤلاء على الآخرين واجبات لاحصر لها دون مقابل معروف .

وقد عمل الإسلام على هدم هذه الطبقية وإعلاء القيم الإنسانية وحدها ، وأخذ ذلك الهدم المقصود صورًا شتى تلمحها في الأحاديث التي نسوق إليك طرفًا منها . .

عن أبى ذر قال : قال رسول الله عنه : «يا أبا ذر أترى كثرة المال هو الغنى ؟ قلت : نعم يارسول الله . قال : فترى قلة المال هو الفقر ؟ قلت : نعم يارسول الله . قال : إنما الغنى غنى القلب والفقر فقر القلب»!!





ثم سألنى عن رجل من قريش قال : هل تعرف فلانًا ؟ قلت : نعم يارسول الله قال : فكيف تراه ؟ قلت : إذا سأل أعطى ، وإذا حضر أدخل !!

قال : ثم سألنى عن رجل من أهل الصفة فقال : هل تعرف فلانًا ؟ قلت : لا والله ما أعرفه يارسول الله . . فما زال يحليه وينعته حتى عرفته ، فقلت : قد عرفته يارسول الله !! قال : فكيف تراه ؟ قلت : هو رجل مسكين من أهل الصفة .

قال : فهو خير من طلاع الأرض من الأخر !

قلت : يارسول الله أفلا يعطى من بعض ما أعطى الآخر ؟ قال : إذا أعطى خيرًا فهو أهله ، وإذا صرف عنه فقد أعطى حسنة<sup>(١)</sup> . .

وعن أبى سعيد الخدرى عن النبى عنه قال : احتجت الجنة والنار - أى نوه كل منهما بشأنه وذكر حجته - فقالت النار : فيَّ الجبارون والمتكبرون ، وقالت الجنة : فيَّ ضعفاء المسلمين ومساكينهم !

فقضى الله بينهما : إنك الجنة رحمتى أرحم بك من أشاء ! وإنك النار أعذب بك من أشاء ! ولكليكما علىَّ ملؤها <sup>(٢)</sup> .

وعن أبي ذر قال لي رسول الله عنه : «انظر أرفع رجل في المسجد» . . قال : فنظرت فإذا رجل عليه حلة ، قلت : هذا .

قال : «فانظر أوضع رجل في المسجد ! فنظرت فإذا رجل عليه أخلاق - ثياب رثة - قلت : هذا» .

قال أبو ذر : فقال رسول الله ﷺ : لهذا عند الله خير يوم القيامة من ملء الأرض مثل هذا ..!

إن تلك الأحاديث مايصح معناها إلا حيث سقناها فإن الإسلام لايخاصم الغنى بل يعدُّه فضل الله على عباده ، ولايخاصم الحمال والزينة بل يستحبها للناس ، ويؤثرهم للمؤمنين خاصة ، وإنما يرفض احتقار النفس الإنسانية لطوارئ القلة والقيلة ، ويرفض انتقاحها لظروف الثراء والسلطان .

وقد ترى ناساً من المشتغلين بالعلوم الدينية يرسلون فتاوى منكرة فيما يتراءى لهم من أحوال الناس ، فإذا رأوا رجلاً تمكن من رياسة أو سلطة وسألتهم عن شأنه ، هزوا رءوسهم ثم غمغموا : (۱) صحيح برواية أخرى ... أخرجه النسائى فى سننه ، وصحيح ابن حبان تحت رقم ٧٨١٦ صحيح الجامع عن أبى ذر . (٢) صحيح أخرجه مسلم والترمذى فى سننه تحت رقم ١٨٥ صحيح الجامع عن أبى سعيد .



فَلَّلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمَلْكَ تَؤَتِّي الْمَلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ ﴾ (١). وهذا استشهاد جهول ، وفهم مستنكر ، فإن الاحتجاج بالمشيئة الإلهية لايجوز في تسويغ غصب لمنصب ، أو سرقة لعمل عام أو خاص .

وقد ترى هؤلاء يسكتون سكوت القبر لعامل بُخس حقه وظُلم أجره ، وينظرون إلى مَنْ أوقع به هذا الحيف ثم يقولون :

﴿ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَات لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًّا ﴾<sup>(٢) .</sup> ! !

إن هذا موقف بالغ الشر فادح الضرر ، جرىء الكذب على الله ورسوله ! فإن الإسلام يستحيل أن يسيغ ظلمًا أو يقبل ضيمًا .

وإذا كان الله قد جعل بعض الحيوان قويًا والآخر ضعيفًا ، فهو لم يجعل ذلك ليعتدى قوى على ضعيف . . ، وإنما خالف بين أنواع الموجودات لتستقيم الحياة ويصح العمران . .

على أن علماء الإسلام في شتى القرون كانوا أوفياء للحقيقة ، أسانيد للعدالة ، ولم يحطب منهم في حبال الحكام الفجرة إلا النزر اليسير .

وجمهور الأئمة ومن تبعهم بإحسان كانوا مع الجماهير ضد المتسلطين والمعتدين . . ، غاية مايؤخذ عليهم أنهم لم يترجموا تعاليم الإسلام ضد المظالم السياسية والاقتصادية إلى قوانين محدودة ، ودساتير مضبوطة (٣) . .

وبعض العلماء المعاصرين من أهل الخير يمشى في هذا الخط ، ويتجاهل ماحققته الإنسانية في سيرها العاني من تجارب ومقررات تحقق الخير للناس ، وترسى رغبات الدين على قواعد متينة !

فإذا سألتهم : ماذا يصنع الإسلام لوقف الاستبداد السياسي والميل الاقتصادى؟ أجابوا : إن أهل الحل والعقد يستطيعون باسمه أن يفعلوا كذا وكذا . . ! !

والواقع أن أهل الحل والعقد يمكن أن ينتظموا في سلك الأمور الثلاثة المشهورة ، الغول ، والعنقاء ، والخل الوفي . !

- (۱) آل عمران : ۲۲ .
- (٣) لمزيد من البحث حول دور أئمة الفقه في الحياة الاجتماعية والسياسة . . . انظر كتابيه ː سر تأخر العرب والمسلمين . . ، ومشكلات في طريق الحياة الإسلامية .

(٢) الزخرف : ٣٢.

 $\odot$ 



إنهم في واقعنا المديد أمنية حالمين ، ويجب أن نستفيد من الدساتير الحديثة التي قلمت أظافر الطغاة ، وأتاحت لكتل الشعوب أن تتنفس في هدوء !

أوضاع معكوسة:

شتان بين ماهو كائن ومايجب أن يكون في بلاد الإسلام البائسة المنكوبة بأفانين من الاستعمار الداخلي والخارجي .

> إن الغنى والفقر- وحدهما- ميزان الطبقات هنا وهناك . ! ! الغني الذي لا يُعرَف من أين جاء ، والفقر الذي لايُعرَف كيف حَلَّ .

في مصر شعب تضطرب به سهول الوادي الفسيحة ، يكدح وينصّب ليرتاح على ثمار جهوده نفر من الأعيان والوجهاء . !

شعب أقعده الشقاء ، وأضره الحرمان ، وقِلَّةُ أبطرها النعيم ، وأغواها الطغيان . وماهذه الفوضي الشاملة ؟وكيف تستقر هذه الحماقة باسم الدين ؟ ! !

أهذا هو الإسلام الذي يجعل العلم وحده مناط رفعة الدرجة ، ويجعل التقوى وحدها أساس امتياز الأفراد ؟ !

> أفتعطى الأعمال في مصر على أساس الكفاية في العلم والدين ؟ ! . . إذًا فما أسعد الوظائف بأصحابها ! .

> > أفينقسم الناس طبقات شتى على هذا الأساس عينه؟ ! إذًا فما أشقى الفقراء بغباوتهم! .

> > > أم هي الأوضاع المنقلبة والحقوق المسروقة ؟ !

أجل إنها لكذلك ، ولو استقام كل شيء على وجهه الذي يرضى الله لارْتَقتْ جماهير هائلة من الحضيض الذي تقلب فيه ، إلى مستوى أخر تسعد به ويسعد بها .

ما أحوج الشرق الى أن تعمر العدالة الاجتماعية ربوعه الخربة ، وأن تنقل إلى الحياة الصحيحة شعوبًا أعياها اللغوب ، وأضناها طول الغِلاَب . .

Ę۲٥



أما استغلال الدَّين لتجريع الشعوب ماتغصُّ به من مرارة الظلم وهضم الحقوق ، فهو ضرب قبيح من ضروب الإلحاد ، إن لم يكن أقبحها على الإطلاق . رأسمالية قديمة :

استوقفَتْ نظرى هذه الآية الكريمة : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنُطْعِمُ مَن لَوْ يَشَاءُ اللَّهُ أَطْعَمَهُ إِنْ أَنتُمْ إِلاَّ فِي صَلالٍ مُبِينٍ ﴾<sup>(1)</sup>.

فإنى شعرت بأن التساؤل الذي انطوت عليه الآية ، يتضمن اعتراضًا رأسماليًا صادقًا في تصوير حالة قائليه .

وأدركت أن الفكرة التي يَصْدُرُ عنها الأغنياء ، في تصرفاتهم مع الفقراء تكاد تكون – قديًا وحديثًا – واحدة ، لاتتغير ولاتتطور .

وأساس هذه الفكرة الغائرة في الماضي ، الممتدة مع الأيام ، أن الله جعل الأغنياء أغنياء هكذا ، لأن الله أحب لهم أن يستمتعوا بنعمة الغنى ، وأن الفقراء ، فقراء هكذا ، لأنه شاء لهم أن يشْقوا بمصيبة الفقر .

وأنه فـاوت بين الناس ، فـخلق المُكْثرين والمقلين ، قصـدًا إلى إقـامـة فـوارق مـادية طبـيـعيـة بينهم ، على أسـاس التـفـاوت في ثرواتهم ، وأنه لـذلك فضل البـعض على البعض في الأرزاق والمعايش ، فليس يجوز إيجاد أي نظـام يصادم هذه الحقائق ! ! .

وقد زَيَّف القرآن هذا الكلام الذي لا يحمل مَسْحة من المنطق ، وبين قيمة أصحابه عندما عقب على تساؤلهم « أَنُطْعِمُ مَن نَّوْ يَشَاءُ اللَّهُ أَطْعَمَهُ » بقولهم : « إِنْ أَنتُمْ إِلاَّ فِي ضَلالٍ مِّبِينٍ»

وذلك أن الأغنياء - في نظر الإسلام- لايجوز أن يبقى لهم غناهم كاملاً ، وأن الفقراء لايجوز أن يبقى عليهم فقرهم كاملاً .

ولابد أن يشترك هؤلاء وأولئك ، في إقامة مجتمع ، لايوجد فيه الرجل المترف والرجل الحروم .

ولو أن التفاوت في الأرزاق كالتفاوت في المواهب ، ماصح أن يكون ذلك ذريعة لإهدار المصلحة العامة ، بل وجب أن يكون وسيلة إلى إقامة هذه المصلحة وتكليف كل فرد بنصيبه الشخصي منها ، على قدر كفايته الذاتية الخاصة .

(۱) سورة يس ٤٧ .



حـقًا ، إن الله فـضل بعض الناس على بعض ، في الملكات والوظائف والحظوظ النفسية ، ولاأظن الشيوعيين في بلادهم يستطيعون هَدْمَ هذا المبدأ الطبيعي .

فهم يعطون القائد أكثر مما يعطون الضابط أكثر مما يعطون الجندي ، لكن هذا التفاضل في الأرزاق لايعني التقاطع بين الناس والتظالم بين الطبقات ، والتوقح على مقسم الأرزاق ! .

نقول له : مادمت قد أفقرت فلم تغنى؟ ! ومادمت قد أغنيت فلم تفقر؟ ! بل يجب أن نجعل من ذلك مبدأ تعاون تام واشتراك عام في بناء مجتمع ينتفى منه الترف والبؤس ؛ ويسوده العدل الاجتماعي الشامل .

\* \* \*

ومن الأقاويل التي سمعتها في تبرير الحرمان والهوان ، الذي تلقاه الجماهير الفقيرة ، أن الدين لم يفرض الزكاة في أموال الأغنياء ، إلا على أساس اعترافه بالفقر والفقراء ، ونظرته إلى ذلك نظرة لاغرابة فيها ولاإنكار !!

وعلى هذه الطريقة في الاستدلال يمكننا أن نقول : إن الدين لم يفرض الجهاد على المؤمنين ، إلا على أساس اعترافه بالكفر والكافرين ونظرته إلى ذلك نظرة لاغرابة فيها ولا إنكار !!

ثم لكى نضمن بقاء فريضتى الزكاة والجهاد ، يجب أن نعمل على بقاء الفقر والكفر ، وإلا لم يبق للأغنياء والجاهدين ، عمل يقومون به إيمانًا واحتسابًا . .

أرأيت كيف تنتهى الحماقة بأصحابها ؟ ! !

إن الله عز وجل لايحب من الناس ، أن يشردوا أو يفسدوا ، وهو القائل :

﴿ إِن تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنكُمْ وَلا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ ﴾<sup>(1)</sup> ولا يحب لعباده كذلك ، أن يشقوا أو أن يفتقروا ، وهو القائل :

﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ (٢)

فإذا كان اعوجاج الحياة الإنسانية على ظهر الأرض ، وزيفها عن سواء السبيل ، قد أدى إلى ظهور الفقر والكفر هنا وهناك ، فإن رسالة الدين تقوم على علاج هذا الانحراف ، وتستهدف رَدَّ الناس جميعًا إلى الإيمان والأمان .

(٢) سورة البقرة أية ١٨٥ .

الإسلام والأوضاع الاقتصادية

E IV 3



كما تقوم رسالة الطب على علاج الأمراض وقتل جراثيمها ، فهى لاتهادن المرض لحظة . وكما تقوم رسالة العلم على محاربة الجهل واكتساح ظلماته ، لاتسكت عن ذلك فترة . فالقول بصداقة الدين للفقر ، يشبه القول بصداقته للكفر ، يشبه القول بصداقة العلم للجهل ، والطب للمرض ! !

OR OUR'ĂNIC THO

إن الخطأ قد يكون طبيعة في البشر .

وتاريخ الإنسانية لايعدو أن يكون سعيًا نحو الكمال ، وتخلصًا من الأفات العقلية ، والأوزار الاجتماعية التي تعترض هذا السعى الحثيث .

لكن بقاء الخطأ في طبيعة الإنسان ، لايرقى بالخطأ إلى اعتباره ضرورة من الضرورات المحتومة .

فمن الخبل أن يُظَنَّ بالدين ميله إلى بقاء الفقر ، لأنه أعدله - مثلاً - فريضة الزكاة .

أجل ! سيبقى الناس متفاوتين في أرزاقهم ، بعضهم فوق بعض ، أو بعض دون بعض ، فتلك سنة الحياة .

ومهما اجتهدنا في تعميم العدالة وتوزيع الخيرات فسيبقى من يستحقون الرحمة والعطف ، من يحيفُ عليهم الخطأ والنسيان ، أو من تبطئ بهم قدراتهم فيتعرضون للعجز والعطل . .

ثم إنه لن تعم الناس حالة يستغنون فيها لحظة عن رقابة الدِّين ويقظة الضمير . مادامت منابع الظلم في شِيمهم ، لايدركها جفاف !!

ومن هنا فلابد من توصية القادرين على الضعاف ، والمتبوعين على الأتباع . وما يخلو مجتمع بشرى من هذه الصفات المتناقضة .

لكن إرصاد الأدوية للعلل المرتقبة لايعني تشجيع الأوبئة على الانتشار . .

ونحن نلحظ في بلاد الإسلام ميلاً مجنونًا لدى بعض الناس كي يغتني من ألف طريق دون اكتراث بحلال أو حرام . وميلاً أشد إلى استبقاء جم غفير من الخلائق يحيون على الفتات .

ويلازمون المسكنة . وهذا ماننكره باسم الله .



# الصِّراع بين الخير والشر

تتضافر نصوص الدين الصريحة ، وقواعده العامة ، على تحقيق وحدة الأمة في ظل الإيمان الصادق والعدالة الشاملة .

ونستطيع أن نرى مصداق ذلك نصوصًا في آيات القرآن الكريم وتطبيقًا في عهد الخلافة الراشدة ، التي يصح اعتبارها امتدادًا لعهد النبوة في فترات متقطعة تومض خلال ليل طويل .

أما مراحل التاريخ الإسلامي بعد ذلك ، فإن بعض نظم الحكم لم تكن وفق مثل الإسلام العليا ، قد تقترب منها قليلاً فتستريح الأم وتهدأ أنفاسها ، وقد تبتعد فتصاب الجماهير بالعنت .

وربما كان المسلمون في ظل دينهم أحسن من غيرهم حالاً إلا أن ابتعاد الدين الصحيح عن الحكم في بعض الفترات ترك أثره في الأمة فقد اكتنفتها فتن مزعجة ومظالم دامية .

وعملت هذه السياسات الغاشمة عملها في بعض الفترات ، لكي تصرف المسلمين عن لباب دينهم ، وتشغلهم بقشور خفيفة الوزن من تعاليمه ؛ فأصبح علمهم بدينهم يكاد لايتعدى الزبد الذي يذهب جفاء .

أما الحقيقة الخالدة التي تنفع الناس وتعمر بها أخلاقهم فقد فرطوا فيها . وإن كان القرآن نفسه بقى ناطقًا بالحق شاهدًا به على مَنْ هَجره من الناس ! .

وإن كان التاريخ قد خط للنظام الطبقى سجلاً حافلاً بمهازل الشرف المزعوم ، وإذا كان التاريخ قد خط للنظام الطبقى سجلاً حافلاً بمهازل الشرف المزعوم ، ومساخر النبل الموهوم ، فقد جاء الكتاب الكريم بعرض مستفيض ، لما ردد القوم من أكاذيب ، وماكبر في نفوسهم من أباطيل ، ثم أخذ يكشف خبأها ، ويفضح زيفها .

حتى لتكاد تلمس في ثنايا الآيات أنقاض ما انهدم من نظام الطبقات وتسمع عند تلاوتها آخر ما أرسلت النعرة الكاذبة من أنفاس قبل أن تفترسها قوى الخير- وهي في طريقها إلى الأرض - حاملة نور السماء ! .

ولابد من كلمة تشرح جرثومة هذا النظام ، السرف في المعيشة تجاوز الحد في النفقة وإجابة مطالب النفس كلها .

E Y9



والترف إلف هذه المعيشة الناعمة ، واستدامة عناصرها ومظاهرها ، والضجر لتخلف شيء منها لأن التنعم أصبح عادة مستحكمة . .

ويبدو أن المرء عندما يألف مستوى خاصًا من الحياة الرضية يفقد لذة الإحساس بها ، وقد نسخط مايعده الآخرون أملاً لهم بعيد المنال . .

وذاك سر قول الرافعي : إن الله أخذ اللذة من أفواه الأغنياء فوضعها في عيون الفقراء .

ويبدو كذلك أن هذا هو السر في تقلب حياة الرسول على بين الضراء والسراء ، فقد روى أن المعيشة الرغدة عرضت عليه ، وأنه خير بين امتلاك القناطير المقنطرة من الذهب والفضة وبين حياة الكفاف ، فآثر أن يكابد الحياة على لونيها ، وقال : «يارب أجوع يومًا فأذكرك وأشبع يومًا فأشكرك»!! .

ولندع سيرة الأنبياء في مستواها الأشم لنقول : إن الترف يفسد ذوق الفرد وحكمه ، وإنه إذا شاع في أمة أصابها ببلايا جمة . .

فالمترفون يكاثرون غيرهم بالفضول التي يجمعونها ، ويتنافسون بينهم في اصطياد المتع ، ويقبلون على الدنيا بنهمة لاتنتهى ، وهذا كله يقع على حساب الحق والخير ، ومطالب الإيمان وحدود الله .

وقد كشف القرآن عن طبيعة مجالسهم التي يشيع فيها اللغو والطعن وتناول الآخرين بما يسوء : ﴿ وَيْلُ لّكُلِّ هُمَزَةَ لَمَزَةً أَنَا الَّذِي جَمَعَ مَالاً وَعَدَّدَهُ ٢) يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَدَهُ ٢) كَلاً لَيُنْبَذَنَّ فِي الْحُطَمَةِ ﴾ <sup>(١)</sup> .

والمترفون يزدرون نعم الله عندهم ، وتغريهم كثرتها بابتذالها ، وقلة شكر الله عليها ، وإراقتها فيما لاجدوى منه ، والضن بها على من يحتاجون إليها ، ولعل ذلك هو السبب فى جعلهم خلاصة أهل النار ﴿ وَأَصْحَابُ الشّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشّمَالِ آ) فِي سَمُومٍ وَحَميمٍ (٢) وَظِلٍّ مِّن يَحْمُومٍ (٢) لا بَارِدٍ وَلاَ كَرِيمٍ (٢) إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ مُتْرَفِينَ ﴾ (٢) .

- (١) سورة الهمزة أية ١ -٤ .
- (٢) سورة الواقعة آية ٤١ ٤٥ .



والمتأمل في حياة المترفين يجد أن حرصهم على ماهم فيه يغريهم بطلب المال من كل وجه ، حلَّ أو حرم ، ذاك لايهم . المهم هو كيف تستدام هذه المتع وتيسر أسبابها ولو على أنقاض المعصوبين والحرومين .

ثم هم يعبدون هذه الدنيا التي انغمسوا في فتنها وذاقوا حلاوتها ، ومن هنا فقلما ينهضون إلى نصرة حق أو الدفاع عن عقيدة ، أو التضحية من أجل مبدأ كريم .

ولقد خشى النبى على أن تنغمس أمته في الترف ، فتصرفها شهوات الدنيا عن رسالتها وتتهاوى بها في موارد الردى .

وكان يحس أن الأزمات التي تمر بالمسلمين طارئة ، وأن الدين الحق سيهزم العوائق التي تعترضه ، وأن أتباعه المطاردين اليوم سيكونون رءوس الناس غدًا فخطب يحذر المسلمين أن يفتتنوا بسعة الغني وكثرة المال .

عن أبى سعيد الخدرى - رضى الله عنه - قال : إن النبى عن أبى سعيد الخدرى - رضى الله عنه - قال : إن النبى وينه جلس ذات يوم على المنبر وجلسنا حوله فقال : «إنما أخاف عليكم من بعدى مايفتح عليكم من زهرة الدنيا وزينتها !! فقال رجل : يارسول الله ، أو يأتى الخير بالشر؟!» .

فسكت النبى على فقيل له « للرجل » : ماشأنك ؟ تكلم النبى ولا يكلمك ؟!

فرأينا أنه ينزل عليه الوحى فمسح عنه الرحضاء <sup>(١)</sup> فقال : أين السائل ؟ – وكأنه حمده- فقال : «إنه لايأتى الخير بالشر ، وإن مما ينبت الربيع مايقتل أو يلم<sup>(٢)</sup> إلا أكلة الخضراء<sup>(٣)</sup> حتى إذا امتدت خاصرتاها استقبلت عين الشمس فثلطت وبالت<sup>(٤)</sup> ورتعت .

وإن هذا المال خضرة حلوة فنعم صاحب المسلم ما أعطى منه المسكين واليتيم وابن السبيل» أو كما قال النبى ﷺ « و إنه من يأخذه بغير حقه كان كالذى يأكل ولا يشبع ويكون شهيدًا عليه يوم القيامة »<sup>(ه)</sup> .

- (١) العرق الذي يتصبب منه عند الوحي .
- (٢) يعنى أن الدابة قد يغريها الزرع الزاهر ، فلا تزال تلتهم منه حتى تصاب بالتخمة فإما أهلكها الشره ، وإما قاربت
   (٢) الهلاك لكثرة ما تناولت .
- (٤) تخلصت مما في جوفها ، والمثل الضروب في الحديث الشريف يفيد أن النهم في طلب الدنيا يعرض للهلك ، وأن الذين ينطلقون في عرض الحياة لا غرض لهم إلا التهام ما يقع في أيديهم واختزانه لأنفسهم قد يصابون بتخمة مالية قاتلة ! . إن الاكتناز قد يكون سبب الدمار ، وإن للمال دورة اجتماعية يتداول بها هنا وهناك ، فإذا احتبس دون إتمامها تعرض المجتمع لثورات غاضبة معطبة ، كما يوت الحيوان أحيانًا لاكتظاظ أمعائه ، وعجزه عن تصريف ما لديه ! إن هذا الحديث معجزة من جوامع الكلم الحمدي .
- (٥) من حديث مطول . . صحيح أخرجه الإمام أحمد والبخاري ومسلم والنسائي في سننه وابن ماجه تحت رقم ٢٣١٧ صحيح الجامع عن أبي سعيد الخدري .





وهذا الحديث يرشد إلى أن التصرف الحسن في المال هو مناط النفع به ، فالمال خير لأنه يصون بدن الإنسان وكرامته ، ويحفظ عرضه ومروءته .

وهو عندما يكتسب من حق ، وينفق في وجوهه الصحيحة لايذم أبدًا ، بل إن كسبه – والحالة هذه – جهاد ، وإن إنفاقه لعبادة . .

إن الأرض تزين بالربيع ، وتضحى معه وارفة الظلال دانية الثمر . . والعاقل ينال من هذا الربيع مايكفى حاجته ويحسن هضمه ، أما إذا أقبل مسعورًا على ما أمامه يجرى وراء كل رغبة ، ويتناول كل ما يتيسر أخذه ، فقد يصبح كالدابة التى تستحلى الأكل ، فما تزال تقضم وتبلع حتى يكتظ جوفها بما لا تطيق ، وكم فى الناس من أشباه لهذه الدواب! يجمعون ما لا يتقون الله فى تحصيله ، ويركمون من ثرواتهم حولهم مثلما تنسج دود القز حول نفسها ، فماتزال تكثر الخيوط حتى يكون نسيجها مقبرتها . . !

ولو أن شرور المترفين تلحقهم وحدهم لجاز تركهم وما يصنعون بأنفسهم ، ولكن الأم يلحقها بلاء عظيم من ظهور هذه الطبقات واستقرارها ، ومن تكون أوضاع عامة تسلط هذه الطبقات على سائر الأمة مهما كان نصيبها تافها من التقوى والذكاء .

إن الأم يجب أن تسير وفق ضوابط الإيمان والخلق ، وأن تولى وجهها شطر أهداف رفيعة ، وألا تسمح لنوازع الهوى والجور أن تميل بها وراء كبراء سفهاء .

ولهؤلاء الأكابر الجرمين منطق خاص في الحكم على الأمور فربما أبغضوا أحكم الرسـالات وأجـدرها بـالاتبـاع لا لشيء إلا لأن الفقراء سـارعوا إلى اعـتناقـها ، ومـا دام الفقراء قد اقتربوا من الحق فقد شاه وجه الحق وساء طريقه !

وقد حكى القرأن الكريم هذا المنطق :

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا للَّذِينَ آمَنُوا لَوْ كَانَ خَيْرًا مَّا سَبَقُونَا إِلَيْهِ وَإِذْ لَمْ يَهْتَدُوا بِهِ فَسَيَقُولُونَ هَذَا إِفْكٌ قَدِيمٌ ﴾ (<sup>()) .</sup>

فإذا فرض الحق نفسه على الحياة والواقع قالوا : لا بأس به على شرط أن يجيئنا مثله فلا يكون أحد أفضل من أحد !

إن نظرتهم إلى المبادئ وأصحابها من خلال زاوية واحدة هي مكانتهم وعصبيتهم . \_\_\_\_\_\_\_ (١) سورة الأحقاف آية ١١ .



سئل أبو جهل : ما رأيك فيما سمعت من محمد ؟ قال : ماذا سمعت ؟ تنازعنا نحن وبنو عبد مناف الشرف ، أطعموا فأطعمنا ، وحملوا فحملنا ، وأعطوا فأعطينا حتى إذا تجاثينا على الركب ، وكنا كفرسي رهان قالوا : منا نبى يأتيه الوحى من السماء ، فمتى ندرك هذه ؟ واللَّه لا نؤمن به أبدًا ولا نصدقه ! !

وحدث أن أبا جهل صافح النبي - عليه الصلاة والسلام - فقال له رجل : ألا أراك تصافح هذا الصابئ ؟ فقال أبو جهل : والله إنى لأعلم إنه لنبى ولكن متى كنا لبنى عبد مناف تبعًا ؟!

إنه كفر جحود واستكبار فلا غرو إذا قال الله في جزائهم : ﴿ سَيُصِيبُ الَّذِينَ أَجْرَمُوا صَغَارٌ عِندَ اللَّهِ وَعَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا كَانُوا يَمْكُرُونَ ﴾<sup>(١)</sup>.

عيب هؤلاء أن تفكيرهم مادى حيوانى . الأكثر مالاً والأشد قوة هو الأجدر بالحياة والصدارة ، ويستحيل أن يقوم على ذلك مجتمع أو تنهض حضارة . القرآن والطبقات المترفة :

لذلك يرى القرآن وجود الطبقات المترفة ، خطرًا دَاهِمًا لا يفتأ يتهدَّد الحياة الإنسانية ، ويملأ مستقبلها بالغيوم والرُّجُوم .

ويرى أن تأمين الشعوب على سعادتها وحقها ، يتطلب اتخاذ الوسائل المكنة ، للحيلولة دون الترف والمترفين .

وقد ذكر القرآن عدة أسباب لتسويغ هذه الخطة الحاسمة :

أولاً : يقرر القرآن أن المترفين أعداء كل إصلاح ، وأنهم خصوم الحق المتألبون ضده في كل زمان ومكان ، تكاد لاتنبت دعوة للحق والشرف حتى ينأوا عنها مُتَّخذين نحوها صفة أحزاب « المعارضة » . . .

المعارضة الخسيسة التي تريد أن تكبت حديث الخير والعدل بحديث الثروة والمال ، وتهجر مطالب العقل ، المتطلع إلى الهدى ، إلى مطالب الجوف المتكالب على الشهوات ، وتهبط بطموح الروح إلى الحرية والكمال إلى حضيض المادة المتعلقة بالرفاهية الناعمة ، والجمود البليد .

(١) الأنعام : ١٢٤ .



ومن هنا وَجَّه إليهم القرآن اتهامًا عامًا . وألحق بهم وصفًا ثابتًا فقال :

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلاَّ قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ كَافِرُونَ ( َ ۖ ) وَقَالُوا نَحْنُ أَكْثَرُ أَمْوَالاً وَأَوْلادًا وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴾ (١) .

وهكذا ندّد القرآن بموقف هذه الفئة المتعالية واعتدادها المنكر بما تملك من متاع ، واستحمق تفكيرها الذي يربط مجد الدنيا وسعادة الآخرة بكثرة الأموال والأولاد ، ثم استتلى يرد عليهم شارحًا الطريق الصحيح للعظمة الإنسانية ، وهو العمل الصالح والخلق الرضيّ لا البطر بما أتيح للمرء من أسباب القوة .

﴿ وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلا أَوْلادُكُم بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِندَنَا زُلْفَىٰ إِلاَّ مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالًا فَأُوْلَئِكَ لَهُمْ جَزَاءُ الضِّعْفِ بِمَا عَمِلُوا وَهُمْ فِي الْغُرُفَاتِ آمِنُونَ ﴾ (٢) .

وقد فَصَّل القرآن في كثير من سُوَرِه ، موقف الطبقات المترفة ، تجاه كل كتاب منزل وكل نبي مرسل ، فكان التكذيب واحَدًا للدين الواحد الذي بعث الله به أنبياءه من لدن نوح – عليه السلام – إلى خاتم النبيين محمد – صلوات الله عليه وسلامه – .

ومما يثير العجب تشابه الرد الذي انتظم على ألسنتهم جميعًا حتى لتكاد تجزم بأنهم يشعرون بعاطفة واحدة ، ويدافعون عن مصلحة واحدة .

في نوح ورسالته وأتباعه يقص القرآن هذا الرد :

﴿ فَقَالَ الْمَلاُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِه مَا نَرَاكَ إِلاَّ بَشَرًا مَّثْلَنَا وَمَا نَرَاكَ اتَّبَعَكَ إِلاَّ الَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلُنَا بَادِيَ الرَّأْيِ وَمَا نَرَىٰ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضْلٍ بَلْ نَظُنُّكُمْ كَاذِبِينَ ﴾ <sup>(٣)</sup> .

وفى رسالة هود : ﴿ وَقَالَ الْمَلاُ مِن قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِلقَاءِ الآخِرَة وَأَتْرَفْنَاهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا مَا هَذَا إِلاَّ بَشَرٌ مَّثْلُكُمْ يَأْكُلُ مِمَّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مَمَّا تَشْرَبُونَ (٣٣) وَلَئِنْ أَطَعْتُم بَشَرًا مِّنْلَكُمْ إِنَّكُمْ إِذًا لِخَاسِرُونَ ﴾ (٢) .

(۱) سورة سبأ آية ۳۵، ۳۵.
 (۳) سورة هود آية ۲۷.

(٢) سورة سبأ آية ٣٧ .
 (٤) سورة المؤمنون آية ٣٣ ، ٣٤ .

**\_\_\_\_\_\_** 



وفي رسالة صالح :

﴿ قَالَ الْمَلاُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِن قَوْمِهِ للَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لَنِ آمَنَ مِنْهُمْ أَتَعْلَمُونَ أَنَّ صَاحًا مُرْسَلٌ مِن رَّبَه قَالُوا إِنَّا بِمَا أُرْسِلَ بِهِ مُؤْمِنُونَ ۞ قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا بِالَّذِي آمَنتُم به كَافرُونَ ﴾ <sup>(َ) .</sup>

وفى رسالة شعيب : ﴿ قَالَ الْمَلاُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِن قَوْمِهِ لَنُخْرِجَنَّكَ يَا شُعَيْبُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَكَ مِن قَرْيَتِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا ﴾<sup>(٢)</sup> .

وفى رسالة موسى وهارون إلى فرعون وملئه : ﴿ فَاسْتَكْبَرُوا وَكَانُوا قَوْمًا عَالِينَ ( ٤٠ فَقَالُوا أَنُوَْمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَابِدُونَ ( ٤٠ فَكَذَّبُوهُمَا فَكَانُوا مِنَ الْمُهْلَكِينَ ﴾ (٣) .

وقد رأيت في رسالة محمد - صلوات الله عليه وسلامه - كيف ضاق المشركون ذرعًا بالقرآن ، لأنه لم ينزل على رجل من القريتين عظيم!!

وكيف استهانوا بمن أمن به حتى قالوا : ﴿ لَوْ كَانَ خَيْرًا مَّا سَبَقُونَا إِلَيْهِ ﴾<sup>(٤)</sup> . وكيف أخرجوهم من قريتهم ، وحاربوهم في مهاجرهم :

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آمَنُوا كَمَا آمَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنُوْمِنُ كَمَا آمَنَ السُّفَهَاءُ أَلا إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ وَلَكُن لاَّ يَعْلَمُونَ ﴾ (٥) -

ورسالات الإيمان والإصلاح ، التي حمل لواءها الأنبياء ، تهدف إلى المساواة بين الناس ، أمام إله واحد ، يدين له الجميع بالطاعة ، ويصدع الجميع بما يأمر به وينهى عنه ثم يساهم الجميع – على سواء – في إقامة صروح العدالة والفضيلة والدفاع عنها .

ولكن الذين ورثوا الجاه والتسلط والعدوان أو حصلوا على ذلك بالوسائل الملتوية التي ما يعرف الطغاة غيرها! لكن هؤلاء الذين ظنوا أنفسهم من دم آخر ، ومردوا على

- (١) سورة الأعراف آية ٧٥ ، ٧٦ . (٣) سورة المؤمنون آية ٤٦ ، ٤٧ ، ٤٨ . (٥) سورة البقرة آية ١٣ .
- (٢) سورة الأعراف آية ٨٨ .
   (٤) سورة الأحقاف آية ١١ .

Ero 3



الترف والغرور والانتفاخ . رفضوا أن يتقدموا خطوة في هذه السبيل ؛ حتى ذكر القرآن في معرض الأسف والغضب هذه الحال المنكرة :

﴿ فَلَوْلا كَانَ مِنَ الْقُرُونِ مِن قَبْلِكُمْ أُوْلُوا بَقِيَّة يَنْهَوْنَ عَنِ الْفَسَادِ فِي الأَرْضِ إِلاَّ قَلِيلاً مَّمَّنْ أَنجَيْنَا مِنْهُمْ وَاتَّبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُوا مَا أُتْرِفُوا فِيهِ وَكَانُوا مُجْرِمِينَ (١٣) وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ الْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ (١)

ولم يستثن القرأن من الرسالات التي لاقت هذا العنت ، إلا رسالة يونس ولعلَّ قريته خلت من هؤلاء المترفين المعوقين إلى حين .

﴿ فَلَوْلا كَانَتْ قَرْيَةٌ آمَنَتْ فَنَفَعَهَا إِيمَانُهَا إِلاَّ قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا آمَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الْخِزْيِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَىٰ حِينٍ ﴾<sup>(٢)</sup> .

\* \* \*

ثانيًا : يقرر القرآن أن الطبقات المترفة ، مصدر فساد عريض ، ومثار فتن متجددة ، وأنها – بجوار غيرها من طبقات الأمة – تشبه المستنقع الراكد ، لا تزال تهيج منه جراثيم المرض ، وتنبعث منه روائح الحمي . .

فإما تدارك المصلحون الأمر فردموا المستنقع واستراحوا منه ، وإما بقى على حاله فاسدًا مفسدًا حتى يعم الوباء ، ويستشرى الخطر وتصاب الأمة بالفناء العاجل ، يلحق كيانها ، ويحطم أركانها .

إن أساس التأخر وسبب الدمار الذي يصيب الأوطان والشعوب ؛ هو من هذه الطبقات .

﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَن نُّهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْميرًا ﴾ <sup>(٣)</sup>.

ومرجع ذلك إلى أن حياة الترف ، تحول دائمًا عن مشاغل العمل وأسباب الكفاح ، ولا يتسع الميدان فيها إلا للبطالة واللهو .

سورة هود آية ١١٧، ١١٦.
 سورة يونس آية ٩٨.
 سورة الإسراء آية ١٦.



وطبيعة الشهوات الإنسانية أنها إذا لم تجد حدودًا تقف عندها ، طغت بأصحابها ، وسخرت قواهم للأغراض الدنيئة .

فإذا كان الحكم يكاد لا يتجاوز حدود هذه البيئات ، فماذا تكون حال الأمة التي تنكب به؟! .

إن عدوى الفساد الخلقى والاجتماعى والسياسى ، تهبط من أعلى إلى أسفل وتكوِّن دائرة محكمة من التقاليد الباغية ، والمظاهر الفارغة .

فإذا استطاع فرد أو أفراد طبقة أخرى – بجهدهم وسعيهم – أن يكتسبوا من المال والجاه ما يخرجهم عن حدود الطبقات التي خرجوا منها ، وينظمهم في عداد المترفين السعداء ، فإن مسلكهم العملي ينسجم أتمَّ الانجسام مع مقتضيات حياة الترف الجديدة وتقاليد المترفين ، ذلك أنهم يتنكرون – على مر الأيام – لنشأتهم الأولى ، فلا ينتظر منهم إلا أسوأ ما ينتظر من شركائهم المترفين .

ولهذه الشهوات الحمراء وَقُودها الذي تشتعل به ، ولن يكون هذا الوقود إلا حطام الطبقات البائسة ، بعد أن يراق دمها ، ويستنزف جهدها ، ويجف عودها ، ثم يرمى بها في أتون المطامع والمظالم ، لكي ينعم مَنْ ينعم ، ويستريح مَنْ يستريح .

ومن ثمَّ فليس أبغض لدى كثير من الفاسقين الذين أهلكهم الترف من كل دعوة توقظ الغافلين ، وتقيم القاعدين ، وتوجه أصحاب الحق إلى حقهم .

وليس أحب إلى قلوبهم من أن تبقى الشعوب جاهلة ، لأن العلم ينير لها طريق النجاة .

وليس أحب إلى قلوبهم من أن تبقى الأمة مريضة ، لأن القوة تخلق روح النقـد والتغيير ، والصحة توحى بالأمل وتغرى بالنشاط .

وليس أحب إلى قلوبهم من أن تبقى الأمة فقيرة ، لأن ثمرة عملها – إن كان لها ثمرة عمل – لا يبقى منه فضل يتسع للبذخ والسرف ، أو يسمح بالاطمئنان إلى الترف . وقد صدق من قال : « ما رأيت إسرافًا إلا وإلى جانبه حق مُضَيَّع » .

وعندما تكون الشعوب بهذه المثابة ، تسقط من أول ضربة يتناولها بها الاستعمار الخارجي ، وتلك هي علة العلل فيما أصاب الشرق أخيرًا من انهيار وانحطاط .

Erv3



﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكَابِرَ مُجْرِمِيهَا لِيَمْكُرُوا فِيهَا وَمَا يَمْكُرُونَ إِلاَّ بِأَنفُسِهِمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ (١).

\* \* \*

وقد أدرك المستعمرون هذه الحقيقة ، فمَهدُوا لبقائهم في البلاد التي احتلوها بإنماء نظام الطبقات ، وضمنوا للمترفين ما تصبو إليه شهواتهم ، من حياة رغدة وتركوا كتل الشعب الكبرى يوج بعضها في بعض ، تطلب الضرورات الأولى للجسم والنفس والعقل ، فلا تجد من ذلك إلا جرعات ، تسكن ثورانها أن ينفجر ، أو تبقى للعبيد الرمق الذي يحيون به لخدمة السادة . . . فحسب! .

\* \* \*

ثالثًا : ويقرر القرآن أن المترفين أعداء الشعوب ، وأن على الشعوب التي تريد الحياة الكريمة في الدنيا ، والحياة السعيدة في الآخرة ، ألاَّ تُواليَ هؤلاء الطغاة ، وأن تأبي الدخول في طاعتهم ، والإذعان لأوامرهم ، وإلا كان مصيرهم مصير القائلين :

﴿ رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءَنَا فَأَصَلُّونَا السَّبِيلاْ (٦٧) رَبَّنَا آتِهِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ الْعَذَابِ وَالْعَنْهُمْ لَعْنًا كَبِيرًا ﴾ <sup>(٢)</sup> .

ذلك أن عقلية هؤلاء المترفين ، تقوم على زعم كاذب ، بأن ميراث الأرض ، وخيرات الدنيا ، وتصريف الأمور ؛ كل أولئك ليس إلا احتكارًا لهم ووقفًا عليهم – اختصوا به لأمر يجهله الناس – وأنه ليس على الناس إلا أن يسمعوا ويطيعوا ، وأن يقدموا لهم أنفسهم وأموالهم وحرياتهم وحقوقهم طائعين .

فإذا حدثت أحدًا نفسه بغير ذلك ، فهو حقيق أن ينفى من الأرض التي عصى أمر سادتها .

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَّكُم مِّنْ أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي ملَّتنَا فَأَوْحَىٰ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهْلِكَنَّ الظَّالِينَ (٣٣) وَلَنُسَكَنَنَّكُمُ الأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ذَلِكَ لَمِنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدٍ (٢٠) وَاسْتَفْتَحُوا وَخَابَ كُلُّ جَبَّارٍ عَنِيدٍ ﴾ <sup>(٣)</sup> .

(٢) سورة الأحزاب آية ٦٧ ، ٦٨ .

- (١) سورة الأنعام آية ١٢٣ .
- (٣) سورة إبراهيم أية ١٣ ١٥ .



بل إن هؤلاء القوم ليحسبون أن دعوات الإصلاح والعدالة ، ليست إلا ستارًا ، يختفي وراءه الطمع في انتزاع ما يستمتعون به من سلطان .

فكل صيحة تنادى بالإصلاح الاقتصادى ، والعدالة الاجتماعية ، وتتيح لأبناء الأمة أقساطًا متساوية من الحياة الصحيحة ، وتجعل الناس لايذلون إلا لبارئهم وحده ، تعتبر في عرف هؤلاء الطغاة وفهمهم ، صيحة لمنازعتهم السلطة ، ومشاركتهم الدولة ، ومقاسمتهم الثروة ، يتذبذب في صدورهم – بعد سماعها – منطق المستكبرين من أل فرعون عندما قال لموسى :

﴿ أَجِئْتَنَا لِتَلْفِتَنَا عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا وَتَكُونَ لَكُمَا الْكِبْرِيَاءُ فِي الأَرْضِ وَمَا نَحْنُ لَكُمَا بِمُؤَمِنِينَ ﴾ <sup>(١)</sup>.

مثل هذه العقلية الجامدة على موروثاتها ، المستهينة بحق غيرها في الحياة الصحيحة ، لا يجوز أن تلقى من الشعوب إلا النبذ والاحتقار .

فإذا سول الشيطان لبعض الأذلاء المتملقين ، أن يعيشوا لهؤلاء أتباعًا يأكلون على موائدهم ، ويدفعون عن مبادئهم . فهم مع من ارتبطوا بهم في الدنيا والآخرة لكل خزى يتبعه خزى ، وعذاب يلحقه عذاب :

﴿ وَبَرَزُوا لِلَّهِ جَمِيعًا فَقَالَ الضُّعَفَاءُ لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلْ أَنتُم مُّعْنُونَ عَنَّا مِنْ عَذَابَ اللَّه مَن شَيْءٍ قَالُوا لَوْ هَدَاناً اللَّهُ لَهَدَيْنَاكُمْ سَوَاءٌ عَلَيْنَا أَجَزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مَّحِيصٍ ﴾ <sup>(َ)</sup>.

#### \* \* \*

هذه أسباب - أجملناها - لِرَأْى القرآن في الطبقات المترفة! .

ونحن حين نرسل نظرات خـاطفـة إلى تاريخنا الطويل ، نجـزم بأن قـوى الشـر قـد انتصرت في كثير من الأعصار والأمصار .

ونرى أن الطبقات المترفة (حتى لو اتسمت بالثورية والتقدمية) لم تلبث أن استعادت سلطانها ، الذى أفقدها الإسلام إياه ، يوم أن كان الوحى غضًا فتيًّا ، ويوم أن كان الحق عزيزًا بجنده وأنصاره . .

(٢) سورة إبراهيم أية ٢١ .

(۱) سورة يونس أية ۷۸ .

This file was downloaded from QuranicThought.com

€r?]



فلما انتقلت مقاليد الأمور إلى عبيد الشهوات ، وجلادى الشعوب من المترفين الثوريين وغيرهم ، وقف سير الحضارة العادلة الرشيدة ، بل تراجعت تراجعًا أليًا في نواح كثيرة .

ولو استقُرَأْنا أحوال أمتنا في كثير من الأحقاب ، لراعنا الصّراع الصَّامت العنيف بين الحق والباطل ، وبين الظلم والعدل ، وبين الشورى والاستبداد ولرَاعَنا أنَّ حساب الأرباح في بعض العصور ضئيل ، وأن حساب الخسائر سَيْلٌ لا آخر له ولرَأينا أَدلة واقعيَّة تتزاحم أمامنا ، شاهد عدل على أن الأم التي تسلم زمامها للمترفين من أبنائها إنما تسلم عنقها لجزار أثيم .

قصاراه - إزاء الشعب - أن يذكر الله وهو يذبح الناس .

وعلى ضوء هذا الدرس المؤسف : يجب أن نفكر طويلاً . . إذا أردنا الحياة الواعية الرشيدة ، ويجب أن نعزم على اتخاذ كل الوسائل التي تقيم الموازين القسط بين طبقات الأمة ، وأن نغلق الباب إلى الأبد ، في وجوه المتعطلين والمنتهزين . ذكر إن نفعت الذكري

تأتى على الأم فترات تنسى فيها مُثلها العليا ، وتعنى بخسائس الحياة ، وتوافهها ، ويتجه نشاطها العقلى والاجتماعي إلى اللغو واللهو .

هذه الفترات كساعات الإغماء للإنسان الحي ، أو كساعات الذهول للعقل المفكر!! إذا طالت كانت لها عواقبها الخطيرة ، بل إن أخطر ما يعترى الأم من انتكاسات وهزائم ، إنما يبدأ في هذه الفترات الطائشة .

وقد أتى على الأمة الإسلامية عصر بل أعصار ، كان ساستها وقادتها لاشغل لهم إلا البحث عن اللذائذ ، والجرى خلف الشهوات ، وإشباع النزوات الدنيئة ، بفنون من العبث والجون! .

وولدت جراثيم الانحلال في جسم الأمة يومئذ ، ثم مشت في دمها . ولم تزل بها حتى أوردتها سوء المصير .

وكان الشعراء المرتزقون كالصحفيين المأجورين في هذا العصر ، يتملقون الطبقات المترفة ، ويصفون حفلاتها الماجنة وصفًا مغريًا ، ويسكتون سكوت المقابر عن وصف حالة الشعب ، وتصوير بأسائه وضرائه ، لأن الثمن كان يغدق عليهم إغداقًا من دوائر المال الكبري ، ومن المصاريف السرية ، ومن طوائف الكبراء المنتفخين ! .



وبلغ فجور بعض الشعراء في العصر الأندلسي ، أنه ألّف شعرًا أنطق به الحمائم في أغصانها وجعل أنغامه مشابهة لهديلها! فقال :

> إن الحـــمام بــأَيْكها تــــشدو هَلْ قَدْ عُلم أو قَدْ عُهدْ أو كان؟ كالمــعتصم والمعتضد مـلكان؟

وهكذا أنطقوا الحمام - وهو رسول السلام - بمدح أقوام كانوا حربًا على مستقبلها ، وعلة أصيلة في الهزائم المتلاحقة الشنيعة . . التي سحقت دولة الأندلس . ومحت معالمها محوًا لا نظير له في التاريخ! .

والمعتصم والمعتضد اللذان ورد ذكرهما في هذا المدح الفريد ، قد تناولهما شاعر أخر من حكماء الشعر البُصَرَاء بأقدار الرجال ، وسياسات الدول ، فذكرهما في معرض السخرية والازدراء . وقال :

مما يُزهدُني في أرض أندالُس ألقاب مُعْتصم فيها ومُعتضد ألقاب مملكة في غير موضعها كالهر يحكى انتفاخًا صولة الأسدَ

وما أحوجنا – والعظة حافلة في ماضينا الحافل – أن نحشد الأقلام والألسنة لتعلن على المترفين حربًا لا تنتهى حتى ينتهوا .

فلن تقوم في الشرق دولة عادلة ، وفيها مترفون فاسقون غافلون! ولن تبقى آمنة من النكسات الحذورة ما بقى لهؤلاء المترفين أذناب مروجون ، وصحفيون مأجورون . وشعراء مرتزقون .

#### \* \* \*

إن حرية التملك<sup>(١)</sup> التي أباحها الإسلام تكتنفها قيود كثيرة ، وهي قيود قوامها الأول ألا يصطاد المال من وجوه الريبة فضلاً عن أبواب السحت . .

وأغلب دعائم الترف التي رأيناها – إن لم تكن كلها – تقوم على هذه المصادر .

ولو أن الحلال المحض أثل لأصحابه مجدًا جعلهم يعيشون مترفين لكان من حق الأم أن تحرس كيانها بمنع هذه الحال . . فإن الطوائف المترفة خطر مرهوب العقبي على مستقبل الشعوب .

 (۱) إن مجرد الغنى أو امتلاك المال ليس ترفًا فالترف مسلك معين وخلق محدد . . وقد كان الملك فيصل رحمه الله أغنى من كل الثوريين العرب . . وكان أطهر وأتقى وأنقى وأزهد من أكثرهم إن لم يكن جميعهم .

This file was downloaded from QuranicThought.com

11



هل لِلرّذائل أسباب اقتصادية؟

العقائد الدافعة إلى العمل الصالح والخلق الفاضل ، هي لُبابُ الدِّين ، ومحور تعاليمه .

وغاية ما يصبو إليه الدين ، أن يجد الجو الملائم لغرس عقائده وظهور آثارها من خلق وعمل . فإذا ضمنا هذا الجو الرَّحْب ، فقد أمكن الدين أن يحقق رسالته . وإلا فالدين لا يعدُو أن يكون بضاعةً تُباع للناس في بطون الكتب ، أو كـلامًا تنقله طائفة من الرجال في حلقات الوعظ ، وخطب المنابر لا يثمر غير التوجيه النظري .

ويكون الدين حينئذ موجودًا على هامش الحياة فقط .

وقد رأيت بعد تجارب عدة ، أننى لا أستطيع أن أجد بين الطبقات البائسة الجوَّ الملائم لغرس العقائد العظيمة ، والأعمال الصالحة ، والأخلاق الفاضلة!! .

إنه من العسير جدًا أن تملأ قلب إنسان بالهدى ، إذا كانت معدّتُه خالية أو أن تكسوه بلباس التقوى ، إذا كان بدنه عاريًا .

إنه يجب أن يُؤَمَّن على ضروراته التي تقيم أوَده كإنسان ، ثم يُنْتَظر بعدئذ ، أن تستمسك في نفسه مبادئ الإيمان .

كثيرًا ما وَجَدتُني أعالج وَعْظ الناس في بيئات صرعَها الفقر والمرض والجهل . فكنت أحار . . ماذا أقول لهم ؟!! .

> هل أُقبِّح لهم الدنيا ، كما يظن أنه مفروض على علماء الدين؟! . إن الدنيا لن تكون أقبح مما هي عليه في أعين هؤلاء التعَسَاء .

وحاجتهم إلى من يعرِّفهم أركان الحياة ، أمسُّ من حاجتهم إلى من يعرِّفهم أركان الإسلام . .

وجمهورهم لا يدرى الأساليب الصحيحة للزراعة والصناعة والتجارة . . فضلاً عن أن يعرف كيف يعامل ربه وإخوانه و . . . حكامه! .

أعرفهم بالله عز وجل؟ . . إن معرفة الله لا سبيل إليها إلا بعد معرفة النفس ، فإن من عرف نفسه عرف ربه .



وهؤلاء التُّعسَاء مذْهولون عن أنفسهم ، تائهون عن حاضرهم : إن الشعور بالهوان والحرمان ، قد شلَّ تفكيرهم ، فأنَّى يعرفون ربَّهم ؛ أو يشعرون بما قد قدموا له؟

إنهم أعجز من أن يقدموا الحساب عن يومهم ، فهيهات أن يأخذوا الأهبة الحقة للدار الأخرة؟ .

أنا لا أنكر أن وراء حَنَاياهم الضامرة ، قلوبًا فيها إيمان ما ، وتَدَيُّنٌ ما ، لكن قيمة هذا كله تافهة ، لا تُجدِي على أصحابها كثيرًا ، في الدنيا أو الآخرة .

والدين الحق لا يؤدى رسالته في هذا الجو الخانق ، ولا تثمر عقائده في هذه البيئات العقيمة .

فلابد من التمهيد الاقتصادي الواسع ، والإصلاح العمراني الشامل ، إذا كنا مخلصين حقًا ، في محاربة الرذائل والمعاصي والجرائم باسم الدين ، أو راغبين حقًا في هداية الناس لرب العالمين .

أما أن نترك الظروف التي تلد الجريمة حَتْمًا ، تنمو وتتكاثر ، ثم نكتفي في خدمة الدين بالنصائح الجرَّدة ، والعواطف المفتعلة ، فهذا في الحقيقة هو العبثُ المبين .

ولست - هنا - أنكر قيمة الوازع الأدبى ، أو أحاول بَخسَ الضمير الإنسانى حقه ، فقد توجد أحوال شديدة تقف الإنسان على شف اجُرُف هَار وتطلق فيه غرائزه الدنيا ، ويتضافر الحرمان والإغراء معًا على سَوْق المرء إلى الجَريمةً سوقًا عنيفًا ، ومع ذلك يتراجع عنها ، ويستنكف مقارفتها . وتنتصر مَواهبه العليا آخر النزاع .

غير أن هذه الأحوال لا يجوز انتظارها من كافة البشر ، بل لايجوز انتظارها أبدًا على تطاول الأزمنة واختلاف الأحوال من إنسان يضيء الإيمان قلبه ، مهما بلغ فضله ، وربا علمه .

وخير لنا أن نتعرف الأمور من وقائع الدنيا ، وأن نقرر أن النسبة الكبرى من الرذائل تعود إلى واحد من الثالوث المتوطن فى أرجاء أمتنا من زمن بعيد ، ثالوث الفقر والجهل والمرض ، أو إلى اثنين من هذا الثالوث البغيض ، أو إلى أفراده جميعًا .

وأن زوال هذه الأفات الإنسانية ، يخفض نسبة الجرائم في بلادنا ٩٠٪ .

ونحن نعرف أن في مصر ألافًا من العلماء الذين ينتمون إلى الدين وينبثون في معاهده ومساجده ، وينطلقون في المدائن والقرى يبشرون ويخطبون .



فهل وصلنا - بعد هذا الجمهود المادي والأدبى الواسع - إلى درجة من الرقى ، والسلامة الاجتماعية ، كالتي وصلت إليها بعض الدويلات الأوروبية مثل سويسرا مثلا؟ كلا . .! .

فشتان بين عدد الجرائم عندنا وعددها عندهم . .!

وما أضخم القضايا التي تنظرها الحاكم عندنا ، من جنايات ، وجنح ، ومخالفات ! .

والعلة الأصلية في هذا أن اختلال التوازن المادي والأدبى ، مكن لشياطين الإجرام أن تعمل وتنجح .

فكيف لا يتدخل الدين في تغيير هذه الحال ، إن أراد لنفسه البقاء ، ولرسالته التحقيق؟!

بل كيف يستغل الدين لإبقاء هذه الحال المنكرة؟!! وهل معنى ذلك إلا أنه ينكر نفسه ويخفض رأسه ويحفر رَمْسَه؟؟!!

ولنضرب مثلاً ببعض الجرائم الشائعة لنرى مصداق ما قلنا . السرقة :

جريمة خلقية واجتماعية كبيرة ، رتَّب عليها الدين عقوبة دنيوية ، تتراوح بين قَطْع اليد ، وقطع العنق ، عندما تكون السرقة في الخفاء ، أو عندما يكون صاحبها مدمنَ اختلاس أو عندما تكون السرقة غصبًا بالإكراه كما يعبر القانون الحديث .

وعقابٌ كهذا ليست به شائبة قسوة مادام القصد من تنفيذه تأمين الحقوق ، وصيانة الجهود ، وتوجيه الناس إلى العيش من كسبهم الحلال ، لا السَّطُو على كسب غيرهم ، والعيش به من حرام .

ولكن هذه الأغراض كلها تذوب في مجتمعنا الذي يَزْخَر بأسباب التملك الباطل ، ووسائل الاستغلال المريب . .

فإذا قامت حول الجريمة شبهات ، تجعل العقاب لا يحقق هذه المصالح وجب وقفه . وامتنعت إقامته .

ومن هنا أمر النبي - صلوات الله عليه وسلامه - أن ندرأ الحدود بالشبهات . وأمر عمر رضى الله عنه أن يعطل حد السرقة في عام الجاعة!

ورأى أئمة الفقه أن دعوى الملك في المسروق ، تمنع من الحدِّ – مادامت شبهة الملك معتبرة! .



وقصد الشارع من وراء هذا الاحتياط ألا تقطع إلا اليد الظالمة الآثمة . يد اللص المعتدي على حق غيره يسرقه ، غير قانع بما عنده ، وهو يكفيه ويغنيه .

والجرمون الذين يُعدُّون من هذا النوع قلائل . . بل إنهم يعدون على الأصابع من بين الالاف ، التي تقدم إلى الحاكم . .

روى مالك بن أنس فى الموطأ أن رقيقًا لحاطب سرقوا ناقة لرجل من مُزَيْنَة فانتحروها ، فرفع ذلك إلى عمر بن الخطاب ، فأمر عمر كُثَيِّر بن الصلت بقطع أيديهم . . .!!

ثم قال عمر : أراك تجيعهم؟! والله لأغرمنك غُرْمًا يشق عليك .

ثم قال للمزنى : كم ثمن ناقتك؟ فقال : قد كنت – والله – أمنعها من أربعمائة درهم! . فقال عمر لحاطب : أعطه ثمانمائة درهم . .!!

قال ابن وهب : إن عمر - بعد أن أمر كُثَيِّر بن الصلت بقطع أيدى الذين سرقوا -أرسل وراءه من يأتيه بهم ( ليرفع الحدَّ عنهم ) .

فلما جيء بهم قال لعبد الرحمن بن حاطب : لولا أنى أظنكم تستعملونهم وتجيعونهم حتى لو وجدوا ما حرم الله لأكلوه لقطعتهم .

ولكن والله إذ تركتهم لأغرمنك غرامة توجعك . . .

من هذا الأثر ترى أن عمر فهم تشريع القطع على حقيقته . فهم أنه عقوبة رادعة لمن يرتكب هذه الجريمة من غير حاجة تلجئه إلى مال الغير .

- وحين تبين له أن هؤلاء الغلمان اضطروا إلى السرقة - لما نالهم من جوع وحرمان أبعد الحد عنهم .

وإذا أسـقط الحـد عن هؤلاء المرهقين ضـاعف العـقـوبة على رب المال الذي أسـاء الامتلاك ، وكان – بأثرته – علة هذا الاضطراب في المجتمع . . .!! \* \* \*

والاضطراب الاجتماعي الخطير في هذا الوادي ، هو الذي يصم باللصوصية أقوامًا ، كان من المكن ألا يوصموا بها قط ، ويُبرِّئ من اللصوصية أقوامًا ، كان ينبغي ألا تنفك عنهم أبدًا .

وما أكثر بلاد الإسلام التي يغلب عليها هذا الاضطراب والتناقض!

E to 3



ولعل أيسر الأمور إقامة مجتمع تقلُّ فيه جرائم السرقة أو تختفى ، لا بالإرهاب والقطع والقتل ، ولكن بمنع الأسباب غير النفسية ، أى بمنع الأسباب المادية ، التي تُلجِئ إلى السرقة في أغلب الأحيان .

عندما تفتح أبواب العمل ، وتضبط مصادر الكسب ، وتحدد أسباب الملكية وقيمتها .

وعندما يعرف نور الحياة ونور العلم طريقه إلى المشردين من أبناء الأمة .

وعندما يحول تعطل الطبقات المترفة إلى عمل ، ونستثمر أموالها في المشروعات التي يفيدون بها ويفيدون منها . . .

عندئذ تقل جرائم السرقة حقًا! ويومئذ يستحق السارقون أن تقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف .

السزناد

جريمة خُلقية واجتماعية بالغة الفحش ، ولعل الاختلال الاقتصادى - بما يخلقه من بؤس وترف - أهم الأسباب المؤدية إلى انتشار هذه الجريمة ، حتى نظم القانون<sup>(١)</sup> العام وقوعها وأوقات ارتكابها ، ومع من ترتكب .

واعتبرت أسواق البغاء العلني وحفلات الليالي الساهرة ، من الأمور المعتادة للطبقات الصغيرة وللطبقات الكبيرة ، غير أبهين للصياح المختنق ، الذي يرسله رجال الدين ، بين الحين والحين .

ومواجهة هذه المشكلة لا تكون بالاستنكار السلبي ، فما أسهل هذا الاستنكار على متعودي الخطب الوعظية ، وما أحقر أثره في تغيير الواقع الأثيم .

إن الشهوة الجنسية لابد أن تتحرك ، فإذا لم تتح لها الحركة الطيبة ، لم يبق أمامها غير الحركة الخبيثة .

والعصمة المؤقتة أو الدائمة عند بعض الرجال الفضلاء ، أو الرجال الهادئين لا يصح الالتفات إليها عند وضع تشريع عام يراد به حفظ عفاف الأمة ، وصيانة قوى الشباب المادية والأدبية والعقلية .

(١) صدر بعد ذلك قانون بتحريم البغاء ، ومع غض النظر عن النتائج المرتقبة لهذا التشريع القاصر ، ترى أن له بقية لم تأت بعد فهناك الحفلات الراقصة ، والسهرات العابثة والليالي الحمر ، وإلغاء قوانين البغاء لا يغني عن إلغاء تقاليد البغاء ، فهي منه أخطر ، وهي في أرجاء البلاد أشيع .



فإذا أردنا - باسم الدين - قمع الحركات الخبيثة الجنسية ، فيجب أن نيسر وأن ننظم أسباب الاتصال الجنسى الحلال ، وأن نفرغ من العمل على وضع الحلول الصحيحة لهذه المشكلة المعقدة ، ولن يكون إلا بإعادة النظر فى فهم حقيقة الزواج ، والأساليب العسيرة ، التى يتم بها الآن .

إن إتاحة الزواج للراغبين مسألة لا تقل عن ضمان الأقوات للشعوب ، وعندى أن وزارة التموين لا تمثل إلا نصف المشكلة المادية وأن شئون الزواج والأسرة تحتاج إلى وزارة أخرى .

والطبقات الفقيرة والمتوسطة ، تواجه مع الزواج ثلاث مشكلات ، فالمهر عقبة ، وقد يسهل اجتيازها ، فتبقى مشكلة الدخل الذى يصون البيت الجديد والأسرة الناشئة ، ثم تبقى مشكلة الدخل الواسع ، الذى يكفل حياة أولاد تجب تغذيتهم وتربيتهم على خير وجه . .

هذه كلها عوائق اقتصادية ، لا يقوى الدين بالكلام على حلها .

وإنما يفرغ الدين منها ، عندما يبنى المجتمع ، الذى لا يبقى فيه فقير ولا حقير ، والذى يقدم للفرد الضمانات المعقولة ، لكفالة أسرته ، ورعاية مستقبلها والذى يسخر فيه إنتاج الأمة ، لإسعاد الأمة كلها ؛ لا لترف بضعة أفراد منها .

فإذا تم ذلك ، تم القضاء على نسبة ضخمة من جرائم الزنا ، وإذا صودرت أسباب الترف لدى المترفين ، تم القضاء كذلك على جزء آخر من مظاهر الفسق والخلاعة والتحلل .

فمن أبى إلا ارتكاب الفاحشة بعد أن مهَّدْنَا له طريق الفضيلة ، وَجَبَ جَلْدُهُ أو رَجْمُهُ . بل وجب قتله رَمْيًا بالرصاص! .

التعطل:

هو جريمة خلقية واجتماعية ، تصاب الأم من جرائها بشرّ مستطير . وقد نهى الدين عنه ، ووصى بأن يعمل المرء أى عمل يقيم أوَدَه ، ويحفظ حياته وكرامته . والتعطل نوعان : تعطل المترفين ، أصحاب القناطير المقنطرة من الذهب والفضة . وقد أشرنا إلى الأضرار الناجمة من ترك هؤلاء بلا عمل يشتغلون به ، والنكبات التى تصيب الشعوب والأم من وراء تبطلهم! . .





ولما كان لابد من سد ذرائع للفساد ، وجب الحجّر على هؤلاء السفهاء وضغط حرياتهم الشخصية ، حتى يتحولوا أفرادًا منتجين ، وحتى تكون ثرواتهم المدخرة ، مصادر خير لهم ولغيرهم .

وهناك تعطل آخر منتشر بين الطبقات الفقيرة ، وينتظم الألوف المؤلفة من أبنائها ، وتأوى إليه جرائم التسول والتشرد ، والفساد والعدوان .

وحاجة هؤلاء إلى العمل الشريف لاريب فيها ، وفائدة الدولة من استغلال هذه القوى المضيعة لاريب فيها كذلك .

وإنى لأظن تأخر الشرق الإسلامي يعود إلى التعطل الفاشي في مختلف أقطاره ، وإلى القوى المهدرة التي حبسها الشلل في جلود أصحابها فهم أحياء أموات .!!

المفروض أن الإنسان عنصر من عناصر الإنتاج ، وأن ثمرة وجوده تبدو في إثارة الأرض التي يعيش فوقها .

لكننا نرى الألوف المؤلفة مخلدين إلى الكسل لأنه لا عمل لهم ، ولا احتراف . . وقد يكون بعضهم محزونًا حائرًا لأنه يبحث عن مورد رزق فلايجد . . . وقد يكون بعضهم قد تبلّد لطول ما ألف البطالة .

وليس أعجز من مجتمع تراق فيه الثروة البشرية على هذا النحو الشائن ، خصوصًا إذا كانت أرضه حافلة بالدفائن النفيسة التي يجب استخراجها مهما تكلفت من جهد ، وتطلبت من عون أو كانت الرقعة المزروعة يمكن زيادتها واستنبات الطيبات منها .

ومن الحماقة التهوين من مصيبة البطالة ، أو من آثارها المادية والمعنوية .

إن العمل الكثير المنظم يدارى فتوقًا كثيرة ، وإنى لأعتقد أن عورات النظام الشيوعى ما يسترها إلا العمل الدءوب الموصول الذي جندت له الجماهير وسيق له الرجال والنساء والشيوخ والولدان .

أما لدينا . . فجزء ضخم من الأمة لا يعمل!! ، وجزء أضخم من صاحبه يعمل أقل ما يجب عليه وما تطيقه قواه! وتلك حال لا يقبلها الإسلام بل ويستحيل أن تنهض معها أمته! .

والحكومات في هذا العصر هي المسئولة عن تمهيد ميادين العمل ، وعن تقريب مناله لكل طالب ، بل عن تحميل أعبائه لكل كاهل . . .



فليس التعطل مشكلة فردية ، بل هو أزمة اجتماعية .

\* \* \*

ومن المستحيل قطع دابر هذا التعطل بالنصائح والتذكير ، مهما ارتفعت فيها حرارة الإخلاص ، ومهما سيق فيها من آيات الله والحكمة!!

لأن الضوائق الاقتصادية الناشئة عن طغيان الاستعمار الداخلى مُحكمة الحلقات ، بل هي تخلق التعطل خلقًا ، وستظل السبل ملأى بالمتعطلين والمتسولين الأصحاء منهم ، أو أصحاب العاهات ، إلى أن تفض هذه الحلقات المضروبة ، وإلى أن يصبح العمل ضريبة يلزم بها كل فرد ، فإما دفعها واستحق الحياة ، وإما دفع دونها دمه وأخلى الطريق للعاملين . .

وقد سُنت أخيرًا قوانين للعمل قاربت مثيلاتها في أوروبا ، وحددت أجور العمال في مصالح الحكومة وأنواع الشركات .

ولكن العمال الزراعيين يشتغلون شهرين من العام بأتفه الأجور ، ثم يتعطلون سائر العام وهم يأكلون لقمتهم مغموسة بالسُّم - كما يقولون - .

وكثيرون من أبناء الأمة موارد رزقهم مبهمة ، ونهاية حياتهم مظلمة .

ولو وجد هؤلاء أبواب العمل لاقتحموها ، ولكان إنتاجهم فيها مَضْرِبَ الأمثال . . .! أمثلة وقاعدة :

هذه صورة سريعة لبعض الرذائل الخلقية والاجتماعية ، التي يضطرب فيها مجتمعنا ، والتي تمخضت عنها الأوضاع الاقتصادية المعوجة عندنا .

ولو ذهبنا نستقصى أسباب الكثير من المعاصى الدينية ، لوجدنا الضمير الإنسانى يُعانى محنًا قاسية ، ولوجدنا الفطرة الإنسانية لا تلبث - وهى في سذاجة الطفولة -أن يدركها من الشقاء ما يطمسها .

فإذا تخطَّت إلى طور الرجولة ، خلقًا آخر لا تنتفع به الدنيا ولا ينتفع به دين ، خلقًا يقارف الرذائل والحاقر من الأمور ، ويعيش لها عيشته المشوَّهة الناقصة حتى يوارى في بطن الثرى ، فلا تسمع له رِكزًا! . أحَلال هذا أم حرام؟!!

€®}



إن رجلين عاقلين لا يختلفان في حرمة هذه الحالة وقد وضع أئمة الفقه الإسلامي قاعدة ثابتة هي أن : «كل ما أدَّى إلى الحرام فهو حرام » فلابد إذًا من إعادة التوازن الاقتصادي ، على أساس لا تبقى معه هذه الموبقات ، ولا تتوطَّن فيه هذه المفاسد الشائنة .

فإذا لم نفعل هذا ، . . فأخوف ما أخافه أن يُنكبَ دينُ اللّه ودنيا الناس جميعًا نَكبةً ساحقة ، إذ تُتَّهم الدنيا بالظلم والطغيان ، ويُتَّهمُ الدِّين بالسكوت على الظلم والجمود أمام الظالمين .

وينبغى أن لا ننسى - إذ نقرر هذه الحقيقة - صيحات رجال الثرورة الفرنسية : « اشنقوا آخر ملك بأمعاء آخر قسيس »! .

فقد اعتبروا الدين متآمرًا مع الأرستقراطية ، على قتل الشعب وإهدار حقوق الإنسان . ويقول القرآن الكريم- محذرًا من عواقب هذا الاختلاط الاقتصادي :-

﴿ وَكَمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَة كَانَتْ ظَالَةً وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًا آخَرِينَ (1) فَلَمَّا أَحَسُوا بَأْسَنَا إِذَا هُم مِّنْهَا يَرْكُضُونَ (77) لا تَرْكُضُوا وَارْجِعُوا إِلَىٰ مَا أُتْرِفْتُمْ فِيه وَمَسَاكِنكُمْ لَعَلَكُمْ تُسْأَلُونَ (77) قَالُوا يَا وَيْلَنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِينَ (1) فَمَا زَالَت تِّلْكَ دَعُواهُمْ حَتَّى جَعَلْنَاهُمْ حَصِيدًا خَامِدِينَ (1) ﴾ (1)

وأنت تسأل إذ نقرأ ذلك : ما السر في أن يُناقش الظالمون الحساب في مساكنهم ، التي قضوا فيها حياتهم الآثمة! ثم لا تلبث أن تدرك الحكمة البالغة في أن تكون ساحة الحكمة هي الديار التي شهدت الجرم باغيًا .

وهل أدلُّ على إشعار الجانى بما اقترف ، من أن يكون استجوابه أمام جسم الجريمة ومادتها؟ وإذًا فَلْيكن حساب المترفين ، أن تعرض أمام أعينهم . مظاهر من دنياهم المسرورة ، وإلى جانبها مظاهر من دنيا البائسين المقهورة .

> ثم يؤخذ من المقارنة بين الحالتين ، نصُّ الاتِّهام ، ودليل الإجرام . وسوف يذوق الجاني عقابه أجلاً ، إن أُفْلِت منه عاجلاً . والظلم - أبدًا - مرتعهُ وخيم <sup>(٢)</sup> .

سورة الأنبياء آية ١١ - ١٥.
 نشر هذا الكلام قبل الثورة بسنين طوال.



### مساواة واهمة :

قد يقال : أين هي آثار نظام الطبقات ، وما هذا الكلام عن الأوضاع الاقتصادية الختلة ، مع أن الناس جميعًا يأخذون أنصبتهم من الحريات العامة بأقساط متساوية ، وهم - مهما تفاوتوا - سواءٌ أمام القانون ، كما نص على ذلك الدستور؟؟ . وهذا كلام قد تبدو عليه مسحَةُ الصحة ، ولكنه في باطن الأمر عليل . !

وهذا كلام قد تبدو عليه مسحة الصحة ، ولكنه في باص الم مر عليل . .. فليس القانون الموضوع - ليتحاكم الناس إليه - هو كل شيء ، حتى يذكر هذا

قليس الفانون الموضوع - ليت كلم الناس إليه مسمو عن ملي و من علي يدعر معه. الاعتراض .

لقد طفتُ أكثر البلاد العربية فلم أجد في أحدها التفاوت بين الناس الذي وجدته في مصر . .!

رأيت الإنسان العادى ينادى الوزير فمن دونه قائلاً بصوت جهير : أبا فلان !! فيلتفت الموظف المنادى مهما كان منصبه ملبيًا النداء دون تأفف ولا ضجر . .

ورأيت الخادم في بيوت الأغنياء مرعيَّ الكرامة ، ويغلب - إن لم يتحتم - أن يأكل من طعام رب البيت . . .

وحرمته المادية والمعنوية مصونة لا يفكر أحد في إهانتها أو تجاهلها .

ورأيت الضابط والجندى زميل عمل ، ورفيق سلاح ، تجمع بينهما عشرة حسنة ، يوقر الصغير الكبير ، ويرحم الكبير الصغير ، ولا تجرى على ألسنتهما بذاًءة ، أو يسكن قلوبهما كره . .

رأيت البشر هنالك يحيون على تفاوت الأرزاق حياة لا انكسار فيها ولا إذلال . فقلت لصديق لى : فما بالنا نحن نصنع مجتمعًا حافلاً بالنقائض والمنغصات؟! . فقال : لعلها آثار الحكم التركي في بلادنا!! بقيت بعد ما زال وانقضى عهده .

فقلت : أعلم أن للأتراك في هذا السفه ماضيًا معنتًا ، ولكن الأتراك حكموا البلاد العربية كلها ، فلم بقيت هذه الرواسب لدينا وحدنا؟! .

وفكرت في الأمر فوجدت ، أن بقايا الفرعونية الأولى ، إلى جانب الغشم التركى ، إلى جانب الفقر الرهيب والغنى الرحب ، إلى جانب ضياع معنى الإيمان الحي . . إلى جانب أمور أخرى كثيرة ، صنعت في مصر ما نرى .

€₿



فهناك تقاليد مقررة ، ومبادئ قائمة ، هي أعمق أثرًا ، وأشد نفاذًا في بيئاتنا كلها ، أقامت من الفوارق بين أبناء الأمة الواحدة ، ما يتعذر معه أي إصلاح .!!

ولقد أقمت سنوات في المدن ، وسنوات في الريف ، فرأيت أمراض هذا الداء متفشية في كل مكان ، وتاكدت من أن كرامة الفرد محدودة الثمن ، يشتريها ويدوسها – إذا شاء – موظف صغير . .

وأن طبقات الأمة لا تستمتع بالمساواة الحقة الكاملة في العلم وفي الحكم . بل ولا في الطعام واللباس والتمريض والتوجيه العام .

والتفكير المستكبر الجهول ، الذي شرَّد «جَبلةَ بن الأيهم » ، لا يزال يملأ رءوس الكثيرين من سادتنا الذين لم يشردوا بعد .!

وهذا التفاوت العجيب يظهر حتى في الثياب التي نرتديها ! تلك الثياب التي جعلت من الأمة المصرية الواحدة «كرنفالاً» لا تؤذن مهازله بانتهاء ، فكأن الأزقة والميادين تأخذ أمداد المارة من عدة شعوب ، أو كأنها تَعجَّ بخليط ضَلَّ منبته الأصيل ، فليس يُدْرَى أعربيّ هو أم أعجميّ .؟!

ومع ذلك نزعم في أنفسنا وَحْدَة الفكر والشعور والاتجاه!

فأين ذلك من وصية النبي محمد - صلوات الله عليه وسلامه - لصاحبه أبي ذَر بشأن خادمه « أطعمه مما تطعم وألبسه مما تلبس»(١) .

ومن أثار هذا الاختلال ، أن تَلوَّثتْ حقيقة الخير في النفوس ، حتى هبطت إلى مستوى لم تهبط إليه من قبل . .!

وأين – برب الناس – معنى الخير في حفلات لاهية صاخبة ، يرصد دُخلُها لإعانة المنكوبين؟! .

وكيف يأبى المترفون إلا الحرص على مُتعهم الحقيرة ، حتى في الساعات التي يصطرخ فيها الأشقياء ، فيأبى هؤلاء أن يرسلوا إغاثتهم إلا وقد أخذوا في مقابلها لذة وأطفأوا شهوة؟!! .

أتراهم لو شـعـروا بالإخـاء الصـحـيح ، والمسـاواة الكاملة ، التي تربطهم بجـمـهـور الشعب ، أكانوا يستسيغون ارتكاب هذه السفاسف الوضيعة . .؟!!

وقد انتشر هذا الفساد - من أعلى إلى أسفل كما أشرنا سابقًا - فإذا ألقيت نظرة \_\_\_\_\_\_\_(۱) فتح الباري .



عجلى على المنشآت الخيرية ، وجدتها لم تقم - غالبًا - على بِرِّ خالص أو سماحة مشكورة ، بل وجدت الكثير منها تأسس على مال « اليانصيب » وهو المال الذي دفعه أصحابه طمعًا في أن يرتد أضعافًا ، ليست الأضعاف السبعمائة التي ينتظرها المؤمنون ، بل هي الأضعاف المبهمة التي ينتظرها المقامرون! .

ولست أعرف الخير ينتزع انتزاعًا من مصادر الشر ، كما أعرفه في هذه المستشفيات ، والمبرات التي تستميت في أخذ المال من جيوب لا يبذل أصحابها شيئًا في سبيل الله ، على حين يبذلون الكثير في سبيل الشيطان !

ومن آثار هذا الانحلال أن ظهرت هذه الأرستقراطية العلمية الشائعة في كثير من الأوساط المثقفة!! .

ففى الوقت الذى لا يزال جمهور الأمة يفكر فيه بعقلية الزنوج الهَمل ، تحت وطأة الجهل المتراكم عليه من قرون ، نرى البعض يفكر بعقلية اللاتين ، أو السكسون ، أو الأمريكان ، ويحيط نفسه فى البيت وفى النادى وفى الملهى ، بهذا الجو الغربى البهيج الألوان!! .

والهدف الفذ لهذه الطائفة ، أو لأغلب أفرادها ، أن يُحَوِّلوا قوتهم العلمية إلى قوة مالية . .

> فهم يتكالبون على شراء المتلكات الختلفة من عزب وعمارات! . وبذلك تتآمر شتى العوامل على إبقاء الطبقة الدنيا . فقيرة من العلم . . فقيرة من القوة والسلامة والعافية .

ونشأ عن ذلك ، أن معظم درجات التعليم ، لا يطيق الانتظام في سلكها إلا القليلون من أبناء الطبقات العليا ، ونفر قليل من أبناء الطبقة الوسطى ، التي تكافح -دائمًا - لحفظ مركزها وصيانة حقوقها في الحياة . .

ورءوس هذه الطبقة ، كثيرًا ما يتكلمون عن الأمة الجاهلة ، كما تراها عقولهم الكبيرة ، والضعيفة ، كما تحسها نفوسهم القوية ، يتكلمون عنها ، وهم لا يشاركونها حياتها ، ولا يشاطرونها ألامها ، لأن من خصائص طبقتهم المتازة بالعلم والمال ، ألا تخالط المواطنين إلا بحذر وقدر! .

E or 3



فالعلم والغطرسة على سواد الشعب متلازمان .

ولا يكاد أحد هؤلاء السادة يحيى الجمهور إلا بهزة من ذراعه ، ثم لا تلبث قوانين الجاذبية ، أن توقف تذبذبها ثم تردها إلى وضعها السابق العتيد .!!

ومن آثار ذلك أن الجندية يستطيع أن يفلت منها الأغنياء وأوساط الناس . . .

أليس دفع (البدل) جائزًا؟ وما دام يمكننا دفع ضريبة الجيب (١) بدل ضريبة الدم فعلى المساواة العفاء! .

ومن الغرائب أنهم لما عدَّلوا هذا القانون ، جعلوا البدل الشخصي يقوم أحيانًا بدل البدل النقدي! .

أليس هذا ذريعة ليتمكن المترفون من إبقاء أبنائهم معهم ، وليأخذ الجيش حاجته من أبناء الفلاحين والعمال فقط!! .

مع أن الأمر الذي لا ريب فيه أن الأمة أحوج إلى إبقاء الفلاح في حقله والعامل في مصنعه .

وأشد حاجة إلى كف هؤلاء المترفين عن عبثهم الفارغ ، وقيادتهم - رغم أنوفهم -إلى ميادين التدريب والتمرين .

ولا نريد أن نمضى فى سرد المظاهر الدالة على صدق ما أثبتناه أول هذا الكلام ، فهى كثيرة ملموسة ، ولا أن نضرب الأمثلة ، لما يحدثه تفاوت عناصر الأمة الشديد فى اقتسام أهم مقومات الحياة ، فما نظن أحدًا يجهل ذلك . ولكن نريد أن نعرف ، ما السبيل إلى تلافى هذه الأضرار والأوزار فنسلكها عاجلين مسارعين؟ .

ولعلنا نوفق إلى صنع معالم الطريق ، بعد أن يصل بحثنا هذا إلى غايته إن شاء الله .

<sup>(</sup>١) صدر بعد ذلك قانون تعميم التجنيد وهذا حسن ، وحبذا لو أبيحت ترقية ضباط الصف إلى ضباط عاملين بالجيش ، فإن ذلك يفتح أبواب الأمل أمام الجنود ، ويشعر الضباط بأن أنفار اليوم قد يكونون زملاء الغد ما يدعم الأخوة الواجبة بين المواطنين كافة من جنود وضباط .



## هل للفضائل أسباب اقتصادية ؟

أجدُنى بحاجة إلى أن أؤكد مرة أخرى قيمة الفطرة الإنسانية ، ومبلغ الكمال الذى تستطيع معنوياتها أن تصل إليه ، مهما أُحيطت بالعوامل المضادة لها . فقد تحتفظ الجذوة بحرارتها واشتعالها أمدًا طويلاً بين أكوام التراب البارد!! . وقد تنمو في جوف الصحراء ، أشجار تختزن في أوراقها الماء والخضرة والريّ! .

وإقرار هذه الحقائق لا ينكر حقائق أخرى ، تعلن أن الفضائل الإنسانية والقومية تفتقر في نموها إلى موارد دافقة ، من أمواج الحياة الغنية الكريمة العزيزة ، وأن هذه الفضائل قد تذوى وتنتهى إذا لم تجد هذه الأمداد المتتابعة التي تمدها بالغذاء والنماء .

ومما هو جدير بالذكر : أن النبى - صلوات الله عليه وسلامه - كان يستعيذ بالله كثيرًا من الديون وشرورها ، وقد سمع ذلك منه مرارًا ، حتى سئل في ذلك فأجاب بأن المدين قد تُلجئه قلة الوفاء إلى الكذب .

فإذا كانت بعض أحوال الدنيا توحى بالكذب والبخل ، فبعضها الآخر يوحى بالصدق والكرم - لا مراء - ونريد نحن أن ننظر إلى بيئتنا لنرى ، أتوحى بالفضائل وتنشئ النفوس عليها ، أم أن لها إيحاء آخر؟؟

وليس فيما شرحناه في الفصل السابق غناء عن متابعة النظر في هذا المعنى فنحن نقصد - هنا - بالفضائل المستوحاة من البيئة ، تلك الفضائل الإيجابية الجليلة ، من إنسانية عامة ، أو من قومية خاصة! .

تلك التبي لا تقوم على ظهر الأرض حضارة عظيمة إلا في ظلها .

\* \* \*

وفقدان العدالة الاجتماعية في أنحاء هذا الوادي جعل الناس يخرجون من ظلام الأرحام إلى ظلام الدنيا المليئة بالفاقة والجهالة ، لا عمل لهم إلا ما توارثوه من بذر الحب وانتظار الثمار من الرب كما يقولون .

فإذا طلعت الشمس عليهم طلعت على قوم ، لم يجعل الفقر لهم من دونها سترًا ، بل طلعت على قوم لا يكادون يفقهون قولاً! .

**£**00 ]



وكان لزامًا – في هذه الحياة الراكدة الجامدة – أن يصاب جمهور الشعب بنقص عقلي ، هبط بقواهم الأدبية ، هبوطه بقواهم المادية .

ومن المفيد أن نعلم أن عقل الإنسان كجسمه ، يحتاج إلى غذاء دسم منظم ، لكى يستمر نماؤه ويتم كماله ، ذلك أنه - كثيرًا - ما نجدالرجل في سن الخمسين ، وعقله دون هذه السن بكثير! ، فنجد له تفكير الأطفال ، وقصور فهمهم لشئون الحياة العامة .

والسر في ذلك بَيِّن ، ففي حين وَجَد هذا الرجلُ حاجاته الضرورية لجسمه من طعام وشراب ، فقدَ حاجاته الضرورية لعقله ، من علوم وثقافاتَ وآداب! .

وقد يكون المعدن العقلى لهذا الرجل نفيسًا ، ولكنه كالأرض الطيبة التربة ، لم تجد ماء ولا بذرًا فلم تجد فيها حياة ولا ازدهارًا .

ومن الحزن أن ننظر إلى كـثيرين من أبناء أمتنا ، فنراهم قـد أصيبوا بهـذا الشلل العقلي ، والعقم الفكرى ، والهوان الأليم في إنسانيته ، لأنهم حرموا في طفولتهم ، وفي رجولتهم ، هذا الغذاء العقلي ، الذي لابد منه .

والنقص الأدبى لا يحس به صاحبه إحساسه بالنقص المادي . .

بل ربما أحاطت به أحوال تشعره بالكمال والعظمة ، وتهون في ناظريه القيم المعنوية .

ولو أن كل محروم من وسائل المعرفة والفضيلة ، يتألم لذلك ألم الجوعان لفقدان ما يرحم معدته من وقود ، لاستراح الناس واسترحنا من لوثات الأغبياء والأدعياء!! . لكن المجتمع العام – بعكس الفرد – شديد التأثر والإحساس بمدى الكمال المعنوى لمن ينتمون إليه ويعيشون فيه .

فمن الناحية الدينية ، يحتاج الإيمان إلى الكمال العقلى . والله عز وجل يقول : ( اتَّقُونِ يَا أُوْلِي الأَلْبَابِ )<sup>(۱) .</sup>

ومن الناحية الدنيوية ، تقل الفوارق كثيرًا بين الإنسان والحيوان ، كلما قل عقله ، فيهبط السلوك الإنساني إلى الحضيض بهبوط التفكير .

ونحن أمة أحوج ما تكون إلى العلم الواسع ، لتنتفع به في دينها ودنياها . وكيف الطريق إلى ذلك إذا لم تتلاش فوارق الطبقات ، ولم يتلاش معها التظالم الاجتماعي . \_\_\_\_\_\_(١) سورة البقرة آية ١٩٧ .



ثم يبنى الجتمع على أسس من احترام الإنسان ، وتقرير حقوقه ، وتنمية ملكاته ، وتدعيم فضائله؟ .

ذلك من الناحية الإنسانية .

\* \* \*

أما من الناحية القومية ، فإن فضائل الشعوب الحية ينقصنا – مع الأسف – الكثير منها .

إذ لابد للشعب الحر من توافر الحمية والأنفة والشجاعة والتضحية ، فأنى ذلك؟! وللأمية الغالبة على بلادنا أثر بالغ السوء في تبلد المشاعر ، وضعف الفهم لقضايا الوطن ، وقلة الحماسة العامة لها ، وعدم انعقاد الإجماع على نصرتها ورواج النفاق السياسي بين المحترفين القدامي من الساسة الشيوخ ، الذين تصدروا الصفوف ؛ لأن الغاصبين أرادوا لهم أن يتقدموها .

وبين الهواة الجدد بمن أغرتهم المنافع ، وظنوا أن في الاشتغال بالسياسة كسبًا لأشخاصهم ، وليس واجبًا يفرضه عليهم هذا الوطن المغلوب على أمره! .

ولقد كانت الحوادث الأخيرة عبرة ، لمن يرقبون أطوار اليقظة القومية في بلدنا .

فقد دلت على أن هناك بقايا كثيرة من التخدير الذي أمات الإحساس الصحيح في جسم الأمة ، فهي تحاول النهوض ، فيطاوعها بعض أطرافها ؛ ويستعصى البعض الآخرا! .

وهي تنظر بعين ، فيها بوادر الغضب ، وفيها فتور النوم! .

وهى تفتح فمها فلا تدرى : ألتقول الكلمة الفاصلة ؟! أم لتتثاءب ، أم لتخلط بين الأمرين ؟! .

وعندما أعلن الطلبة غضبتهم<sup>(١)</sup> الأخيرة لمستقبل بلادهم الغائم ، كان على (القهوات) رجال يطالعون أنباء الطلبة كما يطالعون أنباء الصين ، ورجال يخرجون من الأزقة القذرة إلى أعمالهم المعتادة وهم يضحكون أو يتضاحكون ، ورجال آخرون في صميم الريف يمسكون بأذيال البقر وينطلقون خفافًا أو ثقالاً إلى الحقول ـ ليقضوا سحابة النهار ـ ثم يعودون مع الليل الهادئ ، إلى القرية النائمة أبدًا!! .

(۱) في مأساة (كوبرى عباس) المشهورة ، حيث قتل بضع عشرات من الطلاب على عهد الأقلية الحاكمة من رجال الحزب السعدي ، وقد انتهى هذا العدوان الوحشي بسقوط الوزارة فحسب (!) .

E ov 3



ذلك كله . . . لأن الوعى الاجتماعي ضعيف عندنا ، والفضائل القومية - تبعًا لذلك - فاترة مريضة .

ولكيما تقوى وتصح ، يجب أن نبحث لها عن الدواء ، ولن نعرف الدواء إلا إذا عرفنا أن للفضائل العامة والخاصة دعائم اقتصادية ، يجب تعرفها وتقريبها . وَلْنَضْرِبِ المثل ببعض الفضائل المطلوبة ، لنرى مصداق ما نقول :

عزة النفس:

فضيلة يطلبها الدين ، ويجعلها من خصائص المؤمنين ، وينكرها على الفاسدين ، في أقوالهم وأعمالهم .

قال الله تعالى : ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَلِلَهِ الْعِزَّةُ جَمِيعًا إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾<sup>(١) .</sup>

ولكن مجتمعات البشر ، لم تقم على هذا الأساس ، وحاولت أن تجعل للقلة والكثرة دخلاً في العزة والذلة . وقديمًا قال الشاعر :

ولست بالأكثر منهم حصًا وإنما العزة للمكاثر

والقرآن الكريم نفسه ، يصف المؤمنين قبل موقعة « بدر » بأنهم كانوا أذلة إذ يقول : ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ ببَدْر وَأَنتُمْ أَذَلَّةٌ ﴾<sup>(٢)</sup> .

ويمتن عليهم بأنهم بهذا النصر انتقلوا من حال إلى حال ، وأنهم اشتدوا به ماديًا وأدبيًا ، معنويًا واقتصاديًا :

﴿ وَاذْكُرُوا إِذْ أَنتُمْ قَلِيلٌ مُسْتَضْعَفُونَ فِي الأَرْضِ تَخَافُونَ أَن يَتَخَطَّفَكُمُ النَّاسُ فَآوَاكُمْ وَأَيَّدَكُم بِنَصْرِهِ وَرَزَقَكُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ ﴾<sup>(٣).</sup>

ويمكنك أن تنظر إلى أحوال رقيق الأرض من الفلاحين ، وإلى أشبباههم من الطبقات البائسة . أتجد لديهم عزة نفسية؟! . . وإذا وجدت شيئًا من ذلك ، أتستطيع القول : بأن ذلك يشبه عزة الموظفين والتجار والملاك وغيرهم ، من أصحاب الأوضاع الاقتصادية الكريمة؟! لا . .

(۱) سورة فاطر أية ۱۰ .

(۲) آل عمران ۱۲۳ .

(٣) الأنفال ٢٦ .



فحاجة النفس الإنسانية إلى سناد مادى ، لتقوى به وتعتز ، أمر لابد منه وإلا فسيدركها ذل الاحتياج ، وهوان الشأن في البيئة الفقيرة الحقيرة !

ولولا الكفاح المتتابع الجاد ، الذي قام – ولم يزل يقوم به العلم والإيمان – لاستبد في الأرض سلطان الكثرة في المال والجاه ، ولأنكر على الطبقات الفقيرة كل شرف وتقدم .

فلنغرس العزة في النفوس - إذا شئنا - بالدعايات الواسعة والهتافات المدوية .

ولكن لن يبقى بعد ذلك ، إلا أثر المكان الذي ينبت العزة ، والمجتمع الذي يمنح كل الطبقات نصيبها المفروض لها ، من الإباء والتطلع والاعتزاز .

وقد يعقل الفقر الفتى دون همه وقد كان لولا الفقر طَلاع أنجد

ومن المؤلم أن الذل اختلط بالدين الآن اختلاطًا سمجًا ، فكثيرًا ما كنت أستمع إلى كلمات الرضا « بما قسم الله لي » من أفواه الفلاحين الكسالي المنكوبين في أرزاقهم ، ومن أفواه العمال المضيعين في أجورهم . ومن أمثال هؤلاء ، وأولئك ، ممن حظهم في الحياة ضئيل ، ونصيبهم من الدنيا قليل! ولا يسعون إلى تغيير وضعهم بالعمل والعلم والوعي والإيمان . . .

فكنت - أول الأمر - مخدوعًا بما تشير إليه الكلمة من إيمان وتسليم ، حتى تبينت أخيرًا أن للكلمة الشائعة دلالة أخرى ، قد تكون أقرب إلى الواقع! .

> فرجعت أتساءل . . ترى هل هذا رضاء بالقدر في أشد أحواله؟ . أم هو حرص على الحياة في أحط صورها؟!

ولم يطل تساؤلي كثيرًا ، فقد عرفت وجه الحق .

إن المسألة لا تعدو الاستمساك بأهداب الحياة ، ولو كانت في الدرك الأسفل من الشقاء . والاستنامة في مهاد الذل ، ولو كان مليئًا بالأشواك والأقذار! .

ترى هذا كله ثاويًا في قرارات النفوس المريضة ، تمكن له التعاليم الضالة والفكر الخاطئة ، فإذا هو يظهر على الألسنة كأنه تسبيح وتحميد ، ولكنه في الحقيقة الركون إلى معيشة العبيد !

وقد عاب القرآن قومًا ، لأنهم يرضون بالحياة على أي صورها فقال :

€0}



﴿ وَلَتَجدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَىٰ حَيَاةٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُزَحْزِحِهِ مِنَ الْعَذَابِ أَن يُعَمَّرَ ﴾ ①.

إن عدم الفرار من الحياة القذرة - ولو إلى الموت - مهانة نفسية ، لفت في سوادها أكثر أقطار الشرق الإسلامي .

والغريب أن يكون هذا باسم الإيمان بالله ، والتسليم للقدر ، مع أن التجارب علمتنا : أن الجرأة على الموت فضيلة لا تظهر إلا في الشعوب الحية والأم القوية ، وضريبة الدم التي نسمع عنها ؛ لن يدفعها إلا أبناء هذه الأم العظيمة .

وقد كان العرب الأوائل يحرصون على الموت ، أكثر ما يحرص أعداؤهم على الحياة . . أما الحياة السقيمة ، فهم أبعد الناس عن الرضا بها ، أو الهدوء في كنفها .

فأين من هذا أقوام يطوون بطونهم على خشاش الأرض ثم لا يرضون بهذا فحسب ، بل يقولون : « اللهم أدِمْها نعمة ، واحفظها من الزوال » .

> أليس زوال هؤلاء نعمة تستريح بها الحياة! . إن استحال إصلاحهم؟ قال ابن المقفع على لسان «كليلة ودمنة» :

« إن منَ الناس مَنْ لامُرُوءةَ له ، وهم الذين يَفرحونَ بالقليل ويَرْضونَ بالدُون! ؛ كالكلب الذي يُصيبُ عظمًا يابسًا فيفرحُ به! .

وأما أهلُ الفضل والمروءة ، فلا يُقنعهم القليل ، ولا يرضوْن به ، دونَ أن تسمو به نفوسُهم إلى ما همْ أهلٌ له ، وهو أيضًا لهم أهلٌ ، كالأسد الذي يفترسُ الأرنب ، فإذا رأى البعير تركها وطلب البعير .

ألا ترى أن الكلب يبصبص بذنبه ، حتى ترمى له الكسرة . إن الفيل المعترف بفضله وقوته إذا قدم إليه علفه لا يعتلف حتى يمسح ويتملق له .

فمن عاش ذا مال وكان ذا فضل وإفضال على أهله وإخوانه ، فهو – وإن قل عمره – طويل العمر .

ومن كان في عيشة ضيق وقلة وإمساك على نفسه وذويه فالمقبور أحيا منه ، ومن عمل لبطنه وقنع ، وترك ما سوى ذلك عد من البهائم .

قال كليلة : قد فهمت ما قلت ، فراجع عقلك ، واعلم أن لكل إنسان منزلة وقدرًا . \_\_\_\_\_\_(۱) البقرة آية ٩٦ .



فإن كان في منزلته التي هو فيها متماسكًا كان حقيقًا أن يقنع . وليس لنا من المنزلة ما يحط حالنا التي نحن عليها .

قال دمنة : إن المنازل متنازعة مشتركة على قدر المروءة .

فالمرء ترفعه مروءته من المنزلة الوضيعة إلى المنزلة الرفيعة ، ومن لا مروءة له ، يحط نفسه من المنزلة الرفيعة إلى المنزلة الوضيعة! .

وإن الارتفاع إلى المنزلة الشريفة شديد ، والانحطاط منها هين ، كالحجر الثقيل : رفعه من الأرض إلى العاتق عسر ، ووضعه إلى الأرض هين . .

فنحن أحق أن نروم ما فوقنا من المنازل ، وأن نلتمس ذلك بمروءتنا . » . التعلم:

فضيلة طالما أطنب الدين في مدحها ، حتى جعل منزلة العالم بين العباد كمنزلة البدر بين سائر الكواكب! وحتى جعل فضل العالم ، تشهد به الطيور في الجو ، والحيتان في البحر!

ولكن بمقدار ما مدح الدين العلم ، بمقدار ما تهاوى المسلمون في الجهل!! . فما حولتهم نصائحه بدورًا ولا شموعًا ، ولا شهد لهم بالفضل طير ولا دابة ، بل قَلَّتْ نسبة المتعلمين ، وفحشت نسبة الجهال ، وأضحى مستوانا العلمي لا يشرف أبدًا!! .

ومنذ عشرين عامًا ، والمصلحون في مصر يحاربون هذه الروح المنكرة ، حتى استطاعوا أن يرفعوا نسبة المتعلمين إلى ٢٠ ٪ ، من بينهم من يحسن كتابة اسمه فقط ، ومن يحسن قراءة الصحف بعد إعلان الحرب على علماء اللغة جميعًا . وقد تعلو نسبة التعليم مع هذه الجهود الدائبة ، بيد أن نسبة المثقفين لا تزال ضئيلة ، ومستوى التربية العامة لا يزال أدنى من أقطار أخرى .

وبديهي أن تعميم التعليم بالنصح والإرشاد والترغيب ، أمر لا طائل تحته فإن الأمر يحتاج إلى إلزام عام ، تُسَخَّر فيه قوى الدولة ومواردها!

ويجب أن تلين أنظمة الأمة الاقتصادية والاجتماعية ، تبعًا لذلك ، حتى لا يبقى في البلاد جاهل واحد . وإلا فلا قيمة مع الجهل لدين يبقى لنا ، أو لدنيا نحيا فيها .

إن احتكار العلم كان - قديمًا - إحدى الدعائم التي يقوم عليها نظام الطبقات . .

فكان الكهان والرهبان ، ومن على شاكلتهم يمنعون المعارف القليلة التي بين أيديهم أن تصل إلى غيرهم ، حتى لا يشاركوا في القداسة والكبرياء المفروضتين لطبقتهم! .

٦١ ,



وقد أشرنا أنفًا إلى أن هناك أرستقراطية علمية ، تُتمِّم زميلتها المادية ، ويعانى الشعب الأمرَّين في ظلهما .

ولا فكاك من هذه القيود المظلمة إلا بإشاعة العلم ، وتحطيم الحواجز القائمة ، التي تحرم الجمهور أن يَعُبَّ منه حتى يرتوى ويكتفى ، إن كان من العلم ارتواء أو اكتفاء .

وينبغى أن نجزم بأن العلة الأولى في فساد التديُّن وتأخر أصحابه ، هي الجهل الثقيل ، الذي ضيق آفاق الحياة في أعينهم ، وأفسد الذوق الإنساني في فطرتهم ، ووقفهم أمام نصوص الدين وهم لا يفقهون .

> ذلك لأن القرآن نفسه يقول : ﴿ وَتِلْكَ الأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلاَّ الْعَالَمُونَ ﴾ <sup>(١)</sup>. فكيف بعد ذلك يوجد مع الجهل دين؟ وكيف يعم الدين القلوب ، إذا لم يعم العلم العقول؟ وكيف يتم هذا أو ذاك ، إلا في حراسة العدل الاجتماعي الصحيح؟ حسن الخلق :

فضيلة إنسانية ، حض عليها الدين . وجعلها ثمرة لكثير من العبادات التي أمر بها ، واعتبرها أمارة الكمال البشرى . في أرقي مراتبه ، حتى لم يوصف النبي -صلوات الله وسلامه عليه - إلا بها ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾<sup>(١)</sup> . . في معرض مدحه وبيان فضله .

والمجتمع الذي يتوافر حسن الخلق في معاملاته ، هو هدف الرسالات العظيمة ، من دينية ودنيوية .

ونحن إذا حلَّلنَا سوء الخلق ، ورجعناه إلى عناصره التي يتكون منها كما يتكوَّن الماء من عنصريه المعروفين ، لوجَدناه مزيجًا من جهل وفقر ، أو جهل ومرض ، أو جهل وترف .

والحق أن خلو المجتمع من هذه العناصر ، يتبعه - غالبًا - خلوه من شراسة الأخلاق وضعة السلوك!!

- (١) سورة العنكبوت أية ٤٣ .
  - ۲) سورة القلم أية ٤.



وأن المجتمعات التي يروقك شرف معاملاتها ، وجمال آدابها ، وصدق اتجاهاتها ، هي هذه المجتمعات ، التي تأصّل فيها العلم ، وسادتها العافية ، وتقاربت فيها العقول ، وتساوت فيها الحقوق ، وأمكن فيها التفاهم والتعارف وتجاوبت فيها العواطف . حتى لتكاد التحية العابرة في الطريق أو في الترام تؤسس حُبًا مَكينًا بين أصحابها . .

أما هنا ، فالحرمان ملأ النفوس بالبغضاء ، والتفاوت البالغ بين الثقافات والمشارب والمنافع جعل الناس يتنفسون في جَوَّ من الشراسة والتناكر .

وفي البيت أو في الشارع ، في القرية ، أو في المدينة . يكون من أيسر الأمور ، أن تتحول المناقشات التافهة ، إلى معارك حامية!! .

ثم نبحث عن حسن الخلق ، فلا نجد إلا قشرة خفيفة ، وراءها جفاء غليظ! . ولا عجب ، فهذه النتيجة هي آخر ما يمكن للدين أن يصل إليه بالكلام . أما إذا أردنا النتائج العملية العظيمة ، فلها طرق أخرى .

وسنجد في هذه الطرق أن حسن الخلق ثمرة دانية القطوف ، في كل مجتمع ذكمي غنى قوى . يصل الدين إلى تحقيق أغراضه فيه ، بحسن توزيع العلم ، وحسن توزيع المال . أما قبل ذلك ، فلا موضع لأمل ، ولا جدوى في عمل .

ذلك لأن الخلق ليس شيئًا يقول له الخطيب الجيد : كن فيكون! بل هو أثر تفاعل النفس مع البيئة في البيت والشارع والعمل والمدرسة وغير ذلك . . .

فيجب تكييف هذه الأشياء كلها ، لتعين على تحقيق ما نريد .

شرق جديد :

من الكلمات التي كنت أستمع إليها وأظنها من الحقائق المسلمة ، أن الشرق موطن الروحانيات ، وملهم العالم مُثْله العليا ، وموثل الفضائل الجليلة إن نبَتْ بها دار أو تنكرت لها أقطار!! وأن ربوع الشرق أتخمت بهذه النظرات الإنسانية العليا .

حتى صاح «أمين الريحاني» صيحة الوجل من كثرتها ، يريد أن يستبدل بها بعض الإنتاج المادي الذي زخر به الغرب فهو يقول : «أنا الشرق عندي فلسفات! من يبيعني بها دبابات وطائرات» .

هذه الكلمات الناطقة بأن الشرق وطن الفلسفات الروحية الجردة! وخصم الأفكار المادية الحضة هي – عندي – موضع نظر الآن ، ويجب أن نعرضها على ميزان النقد ، لنعرف حقيقة ما تنطوى عليه ، ولنعرف – كذلك – قيمة ما لدينا وقيمة ما لدى غيرنا : فلا نضل ولا نخزى!!



لقد بحثت عن هذه الروحانية المزعومة في مظانها الختلفة ، فلم أجد لها أثرًا يذكر . أتجدها في حياة الكبراء الشرقيين؟! لا .

إن باشوات هذا الوادى الخصب ، وبعض أشياخ العرب المترفين ، ومهراجات الهند ، في أرضهم المبهمة ، لا يدرون شيئًا في معايشهم المفعمة بالنعمة والثراء . . عن الروحانية وفلسفتها!! .

بل إن مقابح المادية المغرقة ومساوئ الانحباس في بهيمية الحياة الدنيا ، لا تجد لها مجالاً أوسع ، مما تجده في هذه الطبقات المتكبرة .

أين تجد هذه الروحانية؟ أبين طوائف الفقراء المحرومين؟؟!!

أحسبك لن تتصور السجن الذي ضم هؤلاء البائسين برجًا عاجيًا ، أو تتخيل ابتعادهم عن الطيبات والمباهج ، زهدًا مقصودًا ، وتعاليًا محمودًا .

إنما هي فوضى الأوضاع وفلسفة الحرمان ، وهذه لا تساوى في «سوق النقد» شيئًا نشترى به من الغرب دبابات ولا هراوات ، وما تقدم الغرب إلا يوم مشى في طريق بعض تربه الموطوء بالأقدام ، هذه الفلسفات البائسة!! .

وقد مرت الروحانية الشرقية بتجربة قاسية ، يوم خرس لسان كاهنها الأكبر «غاندي» عن استنكار المذابح الطائفية ، التي التهمت ألوف الأطفال والنساء والرجال ، غداة استقر الأمر على تقسيم الهند إلى شطرين .

وكان ذلك على غير رغبة المهاتما صاحب فلسفة السلام العام والبعد عن أسباب الخصام! خرست هذه الفلسفة ، بعد أن ثرثرت قليلاً ، لتتقن تمثيل دورها ، فما أجداها هذا الخداع إلا أن كشف نيتها ، وفضح طويتها ، فلا روحانية ، ولا روحانيين .

إن نزوات الأجسام إلى الطعام والشراب والنساء ، أخذت صورتها الحالمة ، في ألف ليلة وليلة! وأخذت صورتها الواقعة في قصور الواجدين الفاسدين ، وتميز الشرق ، بأن بعض كبرائه يوزن بالذهب والماس ، ويبعثرهما من غير حسيب!

نعم قد يوصف الشرق بالروحانية ، لأنه مهبط الديانات ، ومطلع أشعتها ، ومورث صحائفها المطهرة للعالمين .

بَيْدَ أن حالة الديانات الآن في الشرق ، أو في الغرب ، لا تسر .

وعاطفة التدين تواجه - في هذه الأونة - أزمات خانقة ، والروحانية التي تدعو إليها الأديان . تحتاج إلى بيان ينفي عنها ما لازمها ، من تشويه وتحريف على مر العصور .



والإسلام – وهو الدين الجامع لما قبله ، المانع لما بعده – واقع تحت سلطان حفنة من الفراعنة والقوارين ، جعلوا انتفاع الناس منه محدودًا جدًا .

فأية روحانية تبقى في الشرق بعد ذلك؟ لا شيء!

الحقيقة ، إن الإنسان في الشرق ، هو نفسه إنسان الغرب ، إن الروحية والمادية هنا أو هناك ، تخضع لعناصر البيئة وأحوال المجتمع ، وهي عناصر وأحوال يمكن الهيمنة عليها ، والتصرف فيها ، وتكوين معادلات «جبرية» تنتج المادية في الشرق ، أو الروحانية في الغرب ، إن شئت . .!

ليس تفكير امادياً:

يتوهم ذوو الآفاق المغلقة ، أن إدخال العوامل الاقتصادية في الرذائل والفضائل ، جنوح إلى التفكير الشيوعي القائم على النظرة المادية المحضة للحياة! واستهانة بالقوى الروحية السامية ، التي يجب التعويل عليها في عصمة الإنسان من السقوط في مهاوى الإثم والعصيان .

وهذا التوهم خاطئ .

فلسنا نغض من قيمة الجانب الروحاني ، في تدعيم معنويات الإنسان ، وحفظ كيان الأم .

بَيْدَ أن ذلك لا يعنى إغفال المشاهد الملموس ، من تولد الرذائل الخطيرة في المجتمعات ، المصابة بالعوز والاحتياج!!

بل إن الاضطراب الاقتصادي ، في أحوال كثيرة جدًا قد يكون السبب الأوحد في نشوء الرذيلة وشيوعها .

وقد بَيَّنَ ذلك نبى الإسلام - صلوات الله عليه وسلامه - في قصة رمزية صغيرة .

فعن أبى هريرة أن رسول الله على قال : قال رجل : لأتصدقنَّ بصدقة! فخرج بصدقته فوضعها في يد سارق فأصبحوا يتحدثون : تصدَّق على سارق ، فقال : اللهم لك الحمد على سارق!

لأتصدقن بصدقة ، فخرج بصدقته فوضعها في يد زانية! فأصبحوا يتحدثون : تصدَّق الليلة على زانية ، فقال : اللهم لك الحمد على زانية!

لأتصدقن بصدقة ، فخرج فوضعها في يد غَنِيّ ، فأصبحوا يتحدثون : تصدَّق الليلة على غنى .

10



فقال الرجل : اللهم لك الحمد على سارق ، وزانية ، وغنى ! فقيل له : أما صدقتك على سارق فلعله أن يستعف عن سرقته . وأما الزانية فلعلها أن تستعف عن زناها . وأما الغنى فلعله يعتبر ، فينفق مما أعطاه الله <sup>(١)</sup> . . . هذه القصة تشير إلى أن الفقر قد يُلْجئ إلى السرقة والزنا . وأن علاج هذه الجرائم ، يكون بمحو العلل التي تمخضت عنها .

وليس القول بهذا شيوعية في التفكير ، ولا مادية في الحياة . وقد ينشأ الاضطراب الخلقي عن الاضطراب الاقتصادي ، ثم تبقى النفس صريعة له أمدًا طويلاً ، حتى يتغلغل فيها وتغور جذوره في طبيعتها .

فإذا انزاحت الأسباب الاقتصادية الحرجة ، بقيت النفس على الحال الأثيمة التي اكتسبتها ، فلا تتخلى عنها ، إلا بعد جهاد طويل!!

وهذا إن دل على شيء فعلى ضرورة اليقظة الكاملة للعوامل المستقرة في البيئة ، حتى لا تفقد النفس طهارتها إلى الأبد بسببها ، وتصبح النصائح والإرشادات عديمة الجدوى ، أو قليلة الغناء .

إن الاضطراب الاقتصادى ، يورث الأخلاق اضطرابًا شنيعًا . بل يجعل الأجيال المتعاقبة تتوارث أنواعًا شتى ، من أخبث الأمراض النفسية ، والآفات العقلية الوخيمة النتائج ، البعيدة الأخطار .

وكم تظن عمق الْفَجْوَة بين بيوت العبادة ، ونواحي المجتمع ، إذا كـانت هذه توحى إلى الخير بأقوالها ، وهذه توَحي إلى الشر بأحوالها؟

إن العلاقة بين الاثنين ، هي علاقة بالخيال!!

فبينما القول البليغ يهتف في المساجد : أنْ فرُّوا إلى الله! إذا الناس مشقلون في المجتمع بقيود من الحاجة الملحَّة ، تحبسهم في سَجون الضرورات المذلة ، والعذاب الأليم ، فلا يستطيعون عنها فرارًا . وَوَدُّوا لو يستطيعون!!

والحديث الذي يلمح فيه نبي الإسلام : إلى أن المعاصى قد توقع فيها الضوائق المالية ، حديث يضع أيدينا على طرف الحقيقة ، التي بدأ الناس يفهمونها الآن كاملة .



# الاستعمار الداخلى يُمهدّ للاستعمار الخارجي

كان الشرق الأوسط مستعمرات مقسمة بين الروم والفرس قبل انبثاق فجر الرسالة الإسلامية فلما ظهر الإسلام بدأ حرب تحرير شاملة ضد المغيرين على أهل هذه البلاد . .

وكان عهد عمر بن الخطاب نقلة حاسمة في سير التاريخ البشرى فقد تلاشت دولة الفرس ، وزالت معالمها ، وتزلزلت أركان دولة الروم ، وتقلصت رقعتها ، وظلت الضربات تنهال عليها -بعد - حتى لحقت بأختها بعد أيام طوال . . .

والفاروق القائد الذي صنع هذا الصنيع الخارق جدير بأن تدرس نواحيه الختلفة ، وأن تعى الأجيال المعاصرة أصول عبقريته الفذة .

ونحب أن نلقى نظرة على الحالة الداخلية التى ساندت حروب التحرير أو فى نطاق أخص نحب أن نعرف معالم العدل الاجتماعى لأيام عمر - يَعَانِي - وصلة المسلمين بعضهم ببعض ، وصلة الدولة بجماهير الناس ، وكيف كفلت حاجاتهم وسدت ثغراتهم وقوت ضعيفهم وأسعفت محتاجهم ، وطاردت البأساء والضراء فى كل مكان ، على أساس أن ذلك صميم رسالتها ، وجوهر وظيفتها .

وكان عمر بن الخطاب أخبر الناس بأثر الأوضاع الاقتصادية في الأخلاق ، وضغطها المباشر وغير المباشر على سلوك الأفراد والجماعات ، وتدبر هذه الوصية التي وجهها إلى ولاته : « ألا تضربوهم فتـذلوهم ، ولا تجـتمروهم فـتفتنوهم ، ولا تمنعوهم حقوقهم فتكفروهم ، ولا تنزلوهم الفيافي فتضيعوهم » .

ومعنى التجمير إطالة غربة الجيش بعيدًا عن الزوجات والأولاد ، فقد يؤدى ذلك إلى الانحراف الجنسي ، واعتياد المعصية .

وهذا إرشاد خليفة يعرف الواقع ، ويعترف بما ينشأ عنه .

والناس يحبون أن تصان حقوقهم ، وأن يحيوا موفوري الكرامة ، فإذا وجدوا أنهم – في ظل نظام ما – يحاصرهم الضيم والهوان ، ويفقدون العزة والاستقرار هان عليهم أمر الإيمان ، وبرد حماسهم له ، بل سهل عليهم تركه .

والإلحاد غالبًا ما نشأ في البيئات التي عجز الإيمان عن الوفاء فيها بالتزاماته المادية وأهمل الوصاية على حقوق الأفراد والجماعات .

€v3



وهذا ما يرفضه عمر كل الرفض . .

قدم الأحنف بن قيس في وفد من أهل العراق ، في يوم صائف شديد الحر ، وعمر معتجر بعباءة يداوى بعيرًا من إبل الصدقة ، فقال : « يا أحنف ، ضع ثيابك وهلم فأعن أمير المؤمنين على هذا البعير ، فإنه لمن إبل الصدقة ، وفيه حق اليتيم والمسكين والأرملة .

فقال رجل من القوم يغفر الله لك يا أمير المؤمنين ، فهلا أمرت عبدًا من العبيد فيكفيك هذا؟!

فقال عمر : وأى عبد هو أعبد منى ومن الأحنف؟! إنه من ولى أمر المسلمين فهو عبد المسلمين يجب عليه لهم مثل ما يجب على العبد لسيده من النصيحة وأداء الأمانة » .

وبهذه السيرة الوضاحة شرح أمير المؤمنين وظيفة الدولة مع الشعب ، وسهرها الواجب على رعايته وضمان مصالحه وتوفير ضروراته .

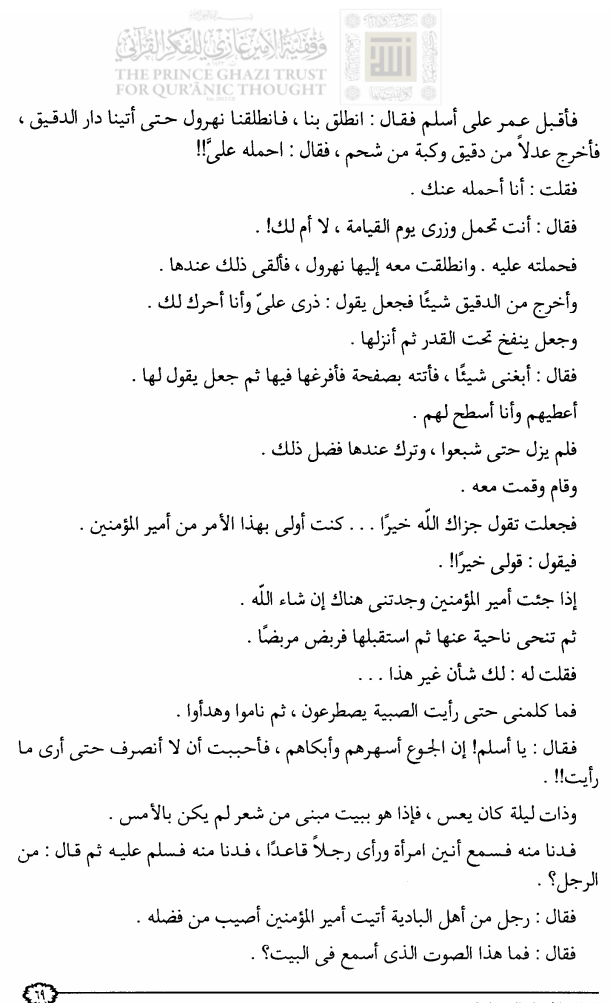
ولقد كان - رَضَابِنْ - مثالاً فريدًا في هذا الجال ؛ ولا بأس أن ننقل من تاريخه هذه النماذج .

روى زيد بن أسلم عن أبيه أنه قال : «خرجنا مع عمر بن الخطاب - يَبْيَابِهُ - إلى « حرة واقم » حتى إذا كنا بـ « صرار » إذ نار توقد .

فقال : يا أسلم! إنى لأرى ههنا ركبًا قد ضربهم الليل والبرد . انطلق بنا .

فخرجنا نهرول حتى دنونا منهم ، فإذا امرأة معها صبيان صغار وقدر منصوبة على نار وصبيانها يتضاغون .

فقال : السلام عليكم يا أصحاب الضوء ؛ وكره أن يقول : يا أصحاب النار . فقالت : وعليك السلام . فقال أأدنو؟ فقالت أدن بخير أو دع . فدنا وقال : ما بالكم؟ فقالت : قد ضربنا البرد والليل! فقال : وما بال الصبية يتضاغون؟ قالت : الجوع . فقال : فأى شىء فى هذا القدر؟ قالت : ما أسكتهم به حتى يناموا ، والله بيننا وبين عمر . قال : أى رحمك الله ، وما يدرى عمر بكم؟! قالت : يتولى أمرنا ثم يغفل عنا؟! . . .





فقال : على ذلك ما هو؟ ، فقال : امرأة تمخض . فقال : هل عندها أحد؟ فقال : لا .

وانطلق عمر حتى أتى منزله ، فقال لامرأته أم كلثوم بنت على بن أبى طالب : هل لك في أجر ساقه الله إليك؟ .

قالت : وما هو؟ ، فقال : امرأة غريبة وليس عندها أحد . فقالت : نعم إن شئت . قال : فخذى ما يصلح المرأة لولادتها من الخرق والدهن وجيئيني ببرمة شحم وحبوب .

فجاءت بكل ذلك ، فقال : انطلقى! .

Ev 1

وحمل البرمة ومشت خلفه حتى انتهى إلى الباب ، فقال لها : ادخلى إلى المرأة وجاء حتى قعد إلى الرجل فقال له : أَوقد لى نارًا ، وأوقد تحت البرمة نارًا حتى أنضجها وولدت المرأة فقالت أم كلثوم : يا أمير المؤمنين بشر صاحبك بغلام .

فلما سمع الرجل بأمير المؤمنين . . . هابه فجعل يتنحى عنه .

فقال : مكانك كما أَنت . فحمل عمر البرمة ووضعها على الباب ثم قال لامرأته : شبعيها .

ففعلت ثم أخرجت البرمة فوضعتها على الباب ، فقام عمر فوضعها بين يدى الرجل ، فقال : كل ويحك ، فإنك قد سهرت من الليل . وقال له : إذا كان غد فأتنا نأمر لك بما يصلحك .

### \* \* \*

تلك صورة الحاكم الأمين عندما يتحسس كل ثغرة في الجتمع فيسدها ، وكل محنة فيزيلها ، فالأفراد في ظله يحسون أن الحاكم ساعدهم الأيمن في تحقيق الخير ودفع الغير وصون الشرف .

هذا اللون من الحكم هو الذي يقيمه الإسلام ، ويجعل حمل عبئه عبادة ، وتوقير صاحبه تقوى . . .

أما أن يسطو ناس على مقاليد الأمور ليجعلوا من ذواتهم أصنامًا مرهوبة ومن حقوق الناس لبانات مرغوبة فهذا هو الكفر . .



ولسنا نقول ذلك مبالغة ولا مجازفة ، فإن المذاهب الاجتماعية الملحدة لم تشق طريقها في هذه الحياة إلا عند شلل الدين عن حماية الحقوق وصيانة الإنسانية!! عندما وقعت هذه المحنة النفسية المذلة جاء من يقول :

> ما دمت محترمًا حقى فأنت أخى آمنت بالله أم آمنت بالحجر!! هكذا يذوب الإيمان وتسقط رايته!!

وذلك ما كان عمر بن الخطاب يحذره عندما جاهد لتكون الدولة مسئولة عن إطعام الناس من جوع وتأمينهم من خوف وعندما قال كلمته الكبيرة : لا تمنعوهم حقوقهم فتكفروهم!!

ويروى عنه كذلك هذا القول : « والله ما أحدُّ أحق بهذا المال من أحد ، والله لئن عشت لهم لَيَصِلَنَّ الراعِيَ في صنعاء حظه من هذا المال » .

وهذا الكلام الذي قاله عمر ، إن كان من عند نفسه ، فَنعمَّا هو! وجدير به أن يكون دينًا للناس ، إذ لا قيام لدين ، أو خلق ، إلا في ظله كما أوضَحنا .

وإن كان من وحى الدين الذي يعتنقه – وهو ما نعتقده – فلا موضع لخلاف في فهم دلالته ، وتحقيق أغراضه .

فهو يتضمن دستورًا خطيرًا من أهم دساتير الحرية الاجتماعية والاقتصادية وحصانة قوية من الحصانات التي تتوافر للشعوب ، فتقيها أوزار الظلم الاجتماعي وظلماء الاستعمار الداخلي . .

> ونحن أحوج الناس إلى فهم هذه الحقائق ، جملةً وتفصيلاً . نحن الذين نسينا ذلك دهرًا ، فوقعنا في مخالب المستعمرين الباطشة .

إن الاستعمار يُبقى للناس صورَ العبادات الميتة ، إذ لا غناء لهم فيها ، ولا خطر عليه منها ، ويساعد على جعل الدين مقطَوع الصلة بكرامة الإنسان الفردية والاجتماعية والسياسية .

فالدين – في نظره – يجب أن يعادي هذه الحقوق المقررة بالفطرة ، أو أن يكون عونًا لمن ينتهكونها! أو على الأقل ، يجب أن يكون محايدًا بإزائهم وإزائها .

أما أن يؤيد الدين هذه الحقوق ، وأن يحض على النداء بها ، وأن يجعل في مقدمة الشهداء من يموتون فداء لها ، فلا . .!

EVI 3



وعلى هذا المبدأ الجرم ، قام الاستعمار الداخلى في الشرق ، فأسلم الشعوب لقمة سائغة ، وغنيمة باردة ، للغزاة الأوربيين الذين استولَواْ على كل شيء واستغلوه لمصلحتهم قبل أي شيء .

ونعنى بالاستعمار الداخلى فقدان الأم القدرة على حكم نفسها بمن تختار من أبنائها ، وسقوط أزمة الحكم في أكثر الأحايين بين أناس تمقتهم الجماهير ، وتتمنى زوالهم لأنهم يؤثرون شهواتهم على مصالحها ، ولا يملكون كفاية حقيقية للبقاء في مناصبهم ، ومن ثم فهم يستديمون حكمهم بالإرهاب والاحتيال وغير ذلك ، ونجاح الاستعمار الغربي في أقطار الشرق مهدت له هذه الأحوال .

ثم جاء دور الأحرار في الكفاح . واسترداد ما ضاع ، فمن الغفلة أن ننسى دروس الماضي وعبره : « لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين »<sup>(۱)</sup> .

ولقد لدغتنا المظالم في الداخل فسمَّمتْ دماءنا ، وهدَّت قوانا ، وسبَّبتْ لنا هزائم مريرة ، فيجب ألا نمكن لها من العودة أبدًا .

﴿ إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُوا عَلَيْكُمْ يَرْجُمُو كُمْ أَوْ يُعِيدُو كُمْ فِي مِلَّتِهِمْ وَلَن تُفْلِحُوا إِذًا أَبَدًا ﴾<sup>(٢)</sup>. الدين والاستعمار :

للدين مع الاستعمار العالمي ، موقف حاسم ، لا تجد فيه إلا الخصومة الظاهرة والاستنكار البالغ .

فقد وضع الدين معالم ثابتة للإخاء الإنساني ، الذي يجب أن يسود بين شعوب الأرض ، إذ رفع من شأن أبناء آدم جميعًا ، وصان لهم كرامتهم ، ونَوَّه بأن بداية خلقهم انبثقت من الله – جل شأنه – ، وأن الله – عز وجل – ، أَسْجَد ملائكته لأبيهم ، ثم خصهم بفنون من المواهب والملكات ، أعلَت شأنهم بين سائر الموجودات :

﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾<sup>(٣).</sup>

ولا شك أن الناس يختلفون فيما أوتوا من خصائص نفسية وعقلية .

(1) صحيح عن أبي هريرة أخرجه الإمام أحمد والبخاري ومسلم وبرقم ٧٧٧٩ في صحيح الجامع .
 (٢) الكهف آية ٢٠ .



ولكن لا يسوغ أن يكون هذا الاختلاف بابًا إلى التعادي والتناكر ، بل يجب أن يكون أساسًا لتعاون بعيد المدى ، يقف القَوىُّ فيه بجانب الضعيف ويأخذ العالِمُ فيه بيد الجاهل ، ويفيض المكثر فيه على المقل .

أما أن يأكل القوى الضعيف ، ويستعلى العالمُ على الجاهل ، ويستعبد الغنى الفقير ؛ أما أن يشعر كل ذى فضل من جاه أو مال أو سلطان ، بأن له حق البغى فى الأرض ، وجعل أهلها شيعًا ، يستضعف طائفة منهم ، يذبح أبناءهم ، ويستحيى نساءهم . . فهذا فساد عريض ، وانتكاس بقيمة الإنسان ومنزلته ، وردها إلى قوانين الغابات وطبائع الوحوش !!

وقد انطبع الاستعمار العالمي بهذا الطابع الأسود من قديم العصور ، واحمرَّتْ جوانب التاريخ البشري بدماء الضحايا المسفوكة ، إشباعًا للغرائز الخسيسة ، والمظالم الفادحة .

ولم تتورَّع الحضارة الغربية الأخيرة - برغم تقدمها العلمي الهائل - عن الانزلاق في هذا المنحدر الدنيء ، بل لعلها فاقت من قبلها في هذا المضمار .

فهي تقاتل الشعوب المتطلعة إلى حريتها ، وتجتهد في حرمانها ، من أسباب العلم والقوة والنهوض .

وقد أبادت أجناسًا في كثير من البلاد المنكودة الحظ التي سقطت في يدها . . .

وهى لا تريد إلا جعل المستعمرات الشاسعة ، التى تضم أكثر من نصف البشر ، حقول استغلال ، ثم اتخاذ أهلها خدمًا ، يعملون لغيرهم ، ويكدحون لسادتهم المتطفلين الدخلاء .

ويعتقد لفيف من المفكرين أن نهاية الاستعمار موشكة ، وأنه سوف يضطر لترك الأم التي بليت به ، رادًا إليها حريتها التي سلبها إياها من قبل .

ونحن لا نؤيد هذه النظرة المتفائلة ، ولا نحسب ضمائر الأقوياء تثوب إلى رشدها من تلقاء نفسها .

نعم قد تنسحب جيوش الاحتلال ، وتختفى السيادة المباشرة ، غير أن أوضاعًا أخرى ستحل محلها فورًا ، وتبقى الأم الضعيفة مقودة بخيوط خفية إلى السادة الأولين أنفسهم أو إلى بديل لا يقل عنهم لؤمًا وضراوة .

إن الاستعمار قد يتطور ويبدل أزياءه وفق الأحوال التي تلائمه ، ولكنه باق ما بقي حق ضعيف وباطل قوى .

Evr



ومن المهم أن نعرف التغير الذى يطرأ على أشكال الاستعمار ، إنه ليس صحوة ضمير . .! ولا رجعة تائب؟ . . إنه تنازع الأقوياء على السيطرة وحذر بعضهم من البعض الآخر ونشوء فلسفات إنسانية ومذاهب اجتماعية أكثرت اللغط حول الإنسان وكرامات الشعوب ، ثم نشأة قوى متحررة داخل الأقطار المفتوحة نفسها . . . ذلك كله جعل المستعمرين يلجأون إلى الحيلة ، يفكرون أن يحتلوا الشعوب بأسلوب بعد أن انكشف أسلوب! .

أما الإصرار على استنزاف الأقطار المتخلفة لمصلحة الجنس الغالب ، فذاك مالا شك فيه .

ودول أوروبا وأمريكا كقطيع من الذئاب يعدو هنا وهنالك بحثًا عن الفرائس ، وربما كان من مصلحة الشعوب الوادعة أن يشتغل هؤلاء بأنفسهم في حروب المطامع التي تدور بينهم حينا بعد حين .

وقد أتت الحضارة الأوروبية من هذه الناحية ، فلم يزل التنافس الاستعماري مَثارَ قتال متواصل ، وحروب نرجو أن تكون كما قيل :

﴿ تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لا يُرَى إِلاَّ مَسَاكِنُهُمْ كَذَلِكَ نَجْزِي الْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ ﴾ <sup>(١)</sup>.

## وقاية:

غير أن الدين الذي يعرف غوائل المرض لا يكتفى بالتحذير منه فقط بل يُحَصِّن أبناءه ضده ، ليكونوا بأمن من فتكه وبطشه .

والحقيقة أن التدين الصحيح عدو الاستعمار الأول ، لايجد الاستعمار عدوًا أمضى منه سلاحًا في محاربته ، واستئصال شأفته .

حَصَّن الدين أبناءه ضد هذا الوباء وجعلهم - لو أمنوا بالله حقًا - أقرب الناس إلى التمتع بحرياتهم المطلقة ، وحقوقهم الكاملة ، وأشد الناس رفضًا للضَّيْم ، وثورانًا عليه!!

وأول ما يؤسسه الدين لضمان ذلك المسلك ، تكوين البيئة الحرة في الأمة تكوينًا بَيِّن المعالم ، واضح الخطوط .

ولإيجاد هذه البيئة ، يجب توافر عناصر ثلاثة هامة :

(١) سورة الأحقاف آية ٢٥ .



(۱) الكرامة الفردية:

وتقوم على حفظ حقوق الإنسان ، وتحريم دمه وماله وعرضه ؛ والارتفاع بها إلى مرتبة القداسة ، حتى إن النبى اعتبر حرمة المؤمن أقدس من حرمة الكعبة ، التي يتَّجه إليها المسلمون في صلواتهم ، وفسَّر حرمته ، بأنها حرمة دمه وماله وعرضه .

ثم حفظ للفرد شخصيته المعنوية بعد المحافظة على شخصيته المادية ، فطالبه بعزة النفس ، وأوصاه أن يستمسك بها ، وشرع من العقائد والتعاليم ما يؤكدها ، واستنكر أن تكون القلة المادية سبيلاً للنَّيْل من كرامة إنسان أو إذلال جانبه :

وفي ذلك يسوق القرأن قصة أقوام ارتكبوا هذه المحاولة :

﴿ هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لا تُنفقُوا عَلَىٰ مَنْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ حَتَّىٰ يَنفَضُّوا وَلَلَّه خَزَائِنُ السَّمَوَات وَالأَرْضِ وَلَكِنَّ الْمُنَافَقِينَ لا يَفْقَهُونَ ؆ يَقُولُونَ لَئِن رَّجَعْنَا إِلَى الْمَدينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الأَعَزُّ مِنْهَا الأَذَلَ وَلَلَّهِ الْعَزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (أ) .

وقد استقصى الدين أسباب هذه الكرامة الفردية ، حتى إنه لينصح المؤمن ألاً يُعَرِّض نفسه لنوع من الانكسار والغضاضة ، إذا هو أخذ على نفسه تنفيذ أمر لا يقدر عليه ، ثم ظهر عجزه عنه .

فينصح النبي - صلوات الله عليه وسلامه - : « لاينبغي للمؤمن أن يذل نفسه قالوا : وكيف يذل نفسه؟ قال : يتعرض من البلاء لما لا يُطِيق » <sup>(٢)</sup>! .

وهذه شدة إحساس بالكرامة الفردية ، ضرورة تدعيمها بالسلوك القويم : «إيَّاك وَمَا يُعْتَذَرُ منْهُ» .

(٢) الكرامة الاجتماعية :

وتقوم على المساواة بين الطبقات ، وإقامة الموازين القسط بينها ، وجعل التكافل الماديِّ والأدبيِّ ، هو الرِّباط الذي يجمع شتاتها ، ويركِّز قُوَاهَا ، فلا تكون النِّعمة احتكارًا لطائفة ، ويكون الحرمان نصيب أخرى .

إذْ إن هذه التَّعاسة مصدرُ ضعف عام ، ومثار سخط مكتوم ، تجعل أبناء الوطن الواحد لا يتحمَّسُون للدفاع عنه ، ماداموا ليسوا سواء في الانتفاع بخيره . . (۱) سورة المنافقون آية ۷ ، ۸ . (۲) صحيح عن حذيفة . . أخرجه الإمام أحمد والترمذي وابن ماجه رقم ۷۷۹۷ صحيح الجامع .



ولأن الأشقياء في بلادهم ، المتبرمين بأوضاعهم ، سيتركون مؤنة الدفاع عنه ، لمن يأكل خيره . وقديمًا قال شاعر :

لاَ أَذُودُ الطَّيْرَ عَنْ شَـجرٍ قَـدْ بَلَوْتُ المُـرَّ مِنْ ثَمَرَهُ

وهذه الحقيقة ، هي سرُّ الفتور والبرود ، الذي يسود الجماهير في الأمم المستعمرة أو الشبيهة بالمستعمرة ، فلابد من محاربة الاستعمار الداخلي ، حتى لا يكون هناك مجالٌ لأيِّ تدخل خارجيّ . وحتى تهب الشعوب على قلب رجل واحد بإزاء أي هجوم يُوَجَّه إليها من أعدائها الآخرين! .

وقد جعل الدين الموازنة بين طبقات الأمة ، وعدم استرقاق واحدة لأخرى ، من حقيقة الإيمان ، وقَرَنَهَا بواجب العبودية لله وحده .

﴿ يَا أَهْلَ الْكُتَابِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلَمَة سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلاَّ نَعْبُدَ إِلاَّ اللَّهَ وَلا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللَّهِ ﴾<sup>(١)</sup>.

ومعنى الربوبية لغير الله هو ما قَدَّمنا .

فقد كان رجال الدين طبقةً تُتَمِّمُ طبقة المترفين ، وتقاسمها بَذْخها ، تفتات على جمهور الشعب في ذلك .

﴿ إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الأَحْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾<sup>(١)</sup>.

فوصف القرآن هذه الحال وصفًا صحيحًا مُجرَّدًا ، ناعيًا على الناس وقوعه منهم وفيهم :

﴿ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرَهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللَّهِ ﴾ (").

(٣) الكرامة السياسية:

وتقوم على إيجاد الحكومة المعقولة المعتدلة ، التي يشعر أفرادها ، بأنهم أجراء الشعب وخدامه ، لاسادته وجلادوه .

(۱) سورة أل عمران أية ٦٤ .

(٢) و (٣) سورة التوبة آية ٣٤، ٣١ .

This file was downloaded from QuranicThought.com



فإن الحاكم المستبد ، الذي تنتهى تصرفاته بإذلال الشعب ، واحتقار رأيه ، وكُبت رغائبه ، هو الحاكم الذي يمهد تمهيدًا واسع النطاق للاستعمار ، ويفتح أبواب البلاد على مصراعيها ، للعداون الأجنبي .

وما لاريب فيه ، أن سياط الحكومة في الداخل توطئ الظهور لقبول السياط من الخارج!

ومتى انحنت القامات مَرَّةً لمن يريد ذلك من الحكام المجرمين ، انحنت مرة ومرة ، لمن يشتهى ذلك من طغاة المستعمرين!

ومن ثُمَّ وضع الدين مبدأ القصاص من الحاكم ، حتى لا يجرؤ على ضرب الناس كلما بدا له!

وقد بدأ النبي – صلوات الله عليه وسلامه – فطبَّقَ المبدأ على نفسه ، حتى تكون منه الأسوة الحسنة .

بينما كان رسول الله عنه يقسم شيئًا إذْ أكبَّ عليه رجل – زاحمه وضايقه – فطعنه الرسول بِعُرْجُون كانَ معه ، فتألم الرجل ، فقال له الرسول : تعالَ فَاسْتَقِدْ منى – اقتص– فقال : بل عفوت يا رسول الله .

ولما كان ظلم الحاكم واستباحته للرعية خطيرًا في نتائجه ، ويعتبر تهديدًا لسلامة الدولة أرشد عمر بن الخطاب جمهور المسلمين على عهده إلى حقوقهم كاملة فقال : « إنى لم أبعث عمالي ليضربوا جلودكم ، ولا ليأخذوا أموالكم فمن فُعل به ذلك فلْيَرْفعهُ إلىّ ليقتص منه » .

فقال عمرو بن العاص معترضًا : « لو أن رجلاً أدَّب بعض رعيته أتقصَّهُ منهُ »؟!

فقال عمر : « إي والذي نفسي بيده ، أقصُّهُ منه . وقد رأيت رسول الله عليه يقص من نفسه » .

وقد طبق عمر - يَجْيَابِهُ - هذه القاعدة في حزم يدل على بالغ اهتمامه بها ، عندما أراد لذلك المصرى الأبى الذى ضربه ابن عمرو بن العاص حاكم مصر ، أن يقتص من عمرو نفسه .

وقال كلمته الخالدة التي يزهو بها التاريخ : « متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارًا » .

وكتب عدَىُّ بن أرْطأة إلى عمر بن عبد العزيز وهو عامل له :

This file was downloaded from QuranicThought.com

€w



. . أما بعد فإن أناسًا قِبَلنا لا يؤدُون ما عليهم من الخراج ، حتى يمسهم شيء من العذاب .

فكتب إليه عمر : أما بعد ، فالعجب كلَّ العجب من استئذانك إياى في عذاب البشر ، كأنى جُنَّةٌ لك من عذاب الله ، وكأن رضاى ينجيك من سخط الله! - إذا أتاك كتابى هذا ، فمن أعطاك ما قبَلُه عَفْوًا وإلا فأحلفه فوالله لأن يلقوا الله بجناياتهم أحب إلىَّ من ألقاه بعذابهم والسلام . .

وبهذه الوصاة رفض الخليفة الراشد مبدأ الضغط على الجمهور ، وإهانته حتى يدفع الضرائب المستحقة عليه! .

فهل تعرف ذلك حكومات شرقية كثيرة؟! . .

وروى أن قومًا من الكلاعيين ، سُرِق لهم متاع ، فاتهموا أناسًا من الحاكة فأتوا بهم النعمان بن بشير - يَضَابِهُ - ، فحبسهم أيامًا ، ثم خلى سبيلهم .

فأتوا النعمان وقالوا له : خليت سبيلهم بغير ضرب ولا امتحان؟

فقال النعمان ما شئتم؟ إن شئتم ضربتهم ، فإن خرج متاعكم فذاك ، وإلا أخذت لهم من ظهوركم مثل ما أخذت من ظهورهم . فقالوا : هذا حكمك؟! ، فقال : هذا حكم الله ورسوله . وبهذا رفض الصحابي الجليل مبدأ تعذيب المتهمين ، لحملهم على الاعتراف .

فهل تجد من هذه الأمثلة وغيرها شيئًا يعين الأمراء والولاة على الاستهانة بحقوق الناس وحرياتهم .

\* \* \*

ومع هذا الهدى الواضح ، في تقرير الكرامة السياسية ، فقد نُكبَ الشرق بحكومات قصمتْ ظهره من طُول ما أهانَتْه وأذاقَتْهُ الهوان ومن طول ما ادَّعَى أصحابها زورًا ، وانتفخوا غرورًا ، فضاعوا وأضاعوا ، وضلوا وأضلوا .

لقد أبى عثمان بن عفان – وهو خليفة صحيح البيعة راشد السيرة – أن يصدر الأوامر بضرب الجماهير التي تألبت ضده وأحاطت بقصره .

كأنه - يَضِيَابِهُ - كره أن يستنّ إعمال السوط في ظهور الناس ، أو يلجأ إلى استدامة سلطانه بالسيف ، ومات الخليفة الراشد مستمسكًا بهذه السياسة .



ومع ذلك فإن عشرات الحكومات ظهرت في الشرق الإسلامي لا تعتمد في بقائها على أثارة من حب ، أو رائحة من إعزاز ، إنها ما تعتمد إلا على السيف وحده في بقائها . وما تتوسل بالحكم إلا لضمان مصالحها الخاصة!! .

وكم تظن عمق الفجوة بين هؤلاء الحكام وبين أممهم المقهورة؟

لذلك قلنا : إن أمثال هذه السلطات استعمار داخلي ، وإن ما يتولد في ظلها من ذل وقطيعة وبغضاء هو المهاد الطبيعي للاستعمار الخارجي .

ضرورات:

شرحنا أنفا معالم البيئة الحرة كما رسمها الدين ، أتراه نسى منها عنصرًا ، أو أهمل منها مظهرًا؟ كلا .

غاية ما هنالك أنا نجدها مطمورة في بطون الكتب ، لاتطفر بمن يعمل لها .

وأنه وجد من رجال الدين - أعنى الرجال الذين مثلوا الأديان كلها ، في كل عصر ومصر - من خرج عن هذه الحدود ، مثل ما خرج - تمامًا - الرجال المدنيون عن مبادئ الحرية والإخاء والمساواة التي نادوا بها ، ثم كفروا بتطبيقها ، في أكثر بلاد الدنيا ، التي استمعت لهم ، وخدعت بقولهم! .

فالأفة ليست في الدين . ولا في المبادئ العظيمة القريبة من حقيقته .

إنما الآفة في النفاق السياسي ، الذي ضلل الإنسانية عن غايتها ، والذي أدار رحى المطامع ، على أكباد الأم المسكينة فمزقتها !

وهذا يوجب على الجماهير ، أن تستيقظ لتضع حدًا لهذا الافتيات الحقير وهذا الاستهتار الكبير!! .

وفى العدالة الاجتماعية ، والديمقراطية السياسية ، ضمان لتكوين البيئة الحرة ، وتنشئة الأفراد على الاستقلال الذاتي ، وعشق الحرية الكاملة ، ورفض العبودية إلا لله وحده! .

وحاجة الدين إلى هذه المعاني – ليبقى – كحاجة الإنسان إلى الهواء ليحيا ، وكحاجة السمك إلى الماء ليعيش .

فإذا ضاعت الكرامة الفردية والاجتماعية والسياسية ، لأمة من الأمم ، ثم قيل : إن الدين باق فيها ، فاعلم أن ما بقى ليس إلا جثمانه الهامد ، وملامحه الميتة!

Eve 3



وعندما يشيع الغدر بالأمم ، واسترقاق الأحرار ، وأكل أجور الكادحين من العمال والفلاحين ، فلا موضع بعدئذ إلا لسخط الله وبطشه .

ومن هنا جاء في الحديث القدسي عن الله عز وجل : « ثلاثة أنا خصمهم يوم القيامة - ومنٍ كنت خصمه خصمته - رجل أعطى بي ثم غدر - أعطى عهدًا أو حكما أو مالا - ورجل باع حرًّا وأكل ثمنه ، ورجل استأجر أجيرًا فاستوفى حقه من العمل ، ولم يوفه أجره »<sup>(۱)</sup> . بلى ، فتلك أمور يبرأ منها الدين . ولا جرم أنه يقر كل نظام يحول دون وقوعها ، ويقى الناس غوائلها! إنه لا يقره

فحسب ، بل يدعو إليه ويناصره .

إنه لاشيء ينال من مناعة البلاد وينتقص من قدرتها على المقاومة الرائعة ، كفساد النفوس والأوضاع ، وضياع مظاهر العدالة ، واختلال موازين الاقتصاد ، وانقسام الشعب إلى طوائف، أكثرها مضيع منهوك، وأقلها يرح في نعيم الملوك . .!!

ومثل هذه البلاد تكاد لا تنهال على أبوابها مطارق الفتح الخارجي والعدوان الأجنبي حتى تنهار الأبواب وتذل الرقاب .

وكأنما يجعل الله ذلك عقابًا لها على تفريطها في أمرها ، وعدم تنظيمها لشئونها الداخلية.

وقد ذكر القرآن أن بني إسرائيل سلط عليهم أعداؤهم ، واستعمرت بلادهم لهذا السبب : ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ فِي الْكَتَابِ لَتُفْسِدُنَّ فِي الأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَتَعْلُنَّ عُلُوًّا كَبِيرًا۞ فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ أُولاهُمَا بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَّنَا أُوْلِي بَأْسٍ شَدِيدٍ فَجَاسُوا خِلالَ الدّيار وكان وعداً مَّفْعُولاً (٢) .

وهكذانري التعالى الباطل والنظام الأثيم يجر على البلاد ويلات الاحتلال ويعتبر ذريعة لوقوعها في براثنه .

ثم يذكر القرآن بعدئذ المرة الثانية لسقوط البلاد في يد أعدائها وتعرضها لغزوهم . . (1) عن أبي هريرة في البخاري ومسند الإمام أحمد وقيل ضعيف تحت ٤٠٥٠ في ضعيف الجامع . (٢) الإسراء : ٤، ٥ .



﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ الآخرَة لِيَسُوؤُوا وُجُوهَكُمْ وَلَيَدْخُلُوا الْمَسْجِدَ كَمَا دَخَلُوهُ أَوَّلَ مَرَّة وَلِيُتَبِّرُوا مَا عَلَوْا تَتْبِيرًا ؆َ عَسَىٰ رَبَّكُمْ أَن يَرْحَمَكُمْ وَإِنْ عُدتُمْ عُدَنَا ﴾ (١) .

وهذا التحذير الرادع ، والتخويف الواضح ، ليس قسوة من القدر على الأم التي تَخْتَلُّ فتحتلُّ ، والتي يسهل الظلم فيها فيسهل الظلم عليها . .

فإن هذه الأم أعضاء مريضة ، في جسم العالم الإنساني الحي . ولابد من علاجها لتصح حالة العالم كله .

وقد تكفل القدر بهذا : ﴿ وَلَوْلا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَّفَسَدَتِ الأَرْضُ وَلَكِنَّ اللَّهَ ذُو فَضْلٍ عَلَى الْعَالَيْنَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

وما يتصل بالكرامة الاجتماعية للأمة ، أن يتقرر فيها مبدأ تكافؤ الفرص وإتاحة العلم والعمل والمغانم للجميع ، على سواء . . .

وهذا من أوليات العدالة ، التي شرع الله لعباده .

وما يذكر أن عمر بن الخطاب أقر هذا المبدأ على أولاده ، ورفض أن يتميز أولاد أمير المؤمنين على سائر المؤمنين .

فقد أرسل أبو موسى الأشعرى – لما كان واليًّا للكوفة – بعض الأموال الحكومية إلى عمر ، مع ابنين له ، كانا مجندين في الجيش القافل من الكوفة إلى المدينة ، وأراد أبو موسى أن ينفع ابنى عمر من هذا المال المرسل إلى أبيهما ، فدلهما على شراء بعض الحاصيل الرخيصة في الكوفة ، ليبيعاها بثمن أغلى في المدينة ، ويأخذا لنفسيهما الفرق !

ولكن عمر استولى على المال المرسل ، وقاسمهما الربح الزائد ، لأن هذه الفرصة ماكانت لتتاح لرجال الجيش على سواء ، ولا لابنيه بصفتهما الشخصية! .

إنما أتيحت لهما ، لأنهما من بيت الحكم ، والربح من هذا الطريق لا يجوز!!

وهذا التصرف من عمر شدة إحساس منه بضرورة تكافؤ الفرص بين المسلمين ، وضرورة قطع الطريق ، على الوسائل المريبة في الاستغلال ، وجر المنافع الشخصية ، وتسليط الوساطات المغرضة ، لاقتناص الفرص السانحة ، من أية سبيل ، وبأي ثمن .

(٢) سورة البقرة أية ٢٥١ .



أوضاعنا القلقة

مقارنات:

ENG

لاندرى ، هل سيظل العمران على وجه الأرض قرنًا آخر أم لا؟ ولا ندرى ما سوف تكون عليه أحوال الشرق الإسلامي ، وأحوال غيره ، من أم الأرض الأخرى .

ولكننا نكتب وصفًا مقارنًا للأحوال العامة ، التي نعيش اليوم فيها ، حتى يدرك أخلافنا بُعْدَ الشُقَّة بين مُثُلِنَا الْعُلْيَا ، التي ورثناها من ديننا ، والواقع البشع في حياتنا المريبة! .

وليدركوا - كذلك - بُعْدَ الشقة بين مجتمعنا الزاخر بالمظالم وهو - كما يقال -مجتمع إسلامي ، ومجتمعات الغرب الحافلة بأثار العدالة والاستقامة وهي - كما يقال - لا إسلام فيها ولا إيمان!

وسيتوارى الدُّعاة إلى الإسلام خَجَلاً ، عندما يجدون أنه باسم النبى العظيم «محمد» على الذي عاش متواضعًا ، لين الجانب ، قد حكم جبابرة ، وقام قياصرة وأكاسرة ، وأنه باسم هذا النبى الكريم ، الذي عاش فقيرًا ، ومات فقيرًا ، قد جمعت ثروات ، وخزنت كنوز ، واستمتع أفراد وجاعت شعوب!!

ولن نَعْدُوَ في وصف ذكْر المشاهد القائمة ، والمقالات المنشورة ، وسنعرف ما الذي عرا الخصائص التي جعَلت الإسلام يُسَيْطر قديمًا على القلوب والأقطار ، ويمثل في تاريخ الإنسانية دور التجديد والنشاط والابتكار .

ثم ما الذي أقعده في هذه العصور ، عن أداء رسالته! ، بل جعل بلاده نفسها فريسة الهوان والإذلال؟!

ولما كان كتابنا هذا خاصّاً بالناحية الاقتصادية ، فهاك صورًا من نقائض الحياة في بلاد وبلاد . . .

ولنبدأ بالدولة العجوز «إنجلترا» عدو الشيوعية اللدود ، هي ورضيعتها الولايات المتحدة ولننظر روابط الطبقات فيها . .

ذكرت مجلة «أخر ساعة» تحت عنوان «الملكية» و«الاشتراكية» ما يلي :

« ثم تعجب – وأنت في «لندن» – عندما ترى التوافق العجيب بين الاشتراكية والملكية . . .



إن شعب بريطانيا ، أصبح يقدس تعاليم الاشتراكية . . . وهو في الوقت نفسه يحترم النظام الملكي ويقدس الأسرة المالكة .

أجل إن الأسرة المالكة في بريطانيا ، موضع حب ، واحترام ، وإجلال كل فرد . وقد استحقت الأسرة المالكة الحب الذي تتمتع به . . . إذ نزل الملك «جورج» عن جميع ممتلكاته للدولة ، مقابل مبلغ ما يتقاضاه كل عام . . .

وفتحت أبواب القصور الملكية - ما عدا قصر «بكنجهام» - لتدخلها الجماهير وتتمتع بمشاهدتها .

ولقد أهدت الملكة «مارى» أخيرًا إلى الدولة سجادة ، صنعتها بيدها ، في ثماني سنوات ، وطلبت الملكة أن تعرض هذه السجادة ، في مزاد بين دول العملة الصعبة . . . ويضاف الثمن إلى رصيد بريطانيا ، من هذه العملة .

. . . ويتمتع أفراد الأسرة المالكة بالحقوق نفسها ، التي يتمتع بها كل مواطن في إنجلترا ، وعليهم ما عليه ، من واجبات .

فإنهم يدفعون الضرائب - كغيرهم- على ممتلكاتهم الخاصَّة . . .

وحدث في عدة مرات ، أن طولب بعضهم بضرائب باهظة ، فاضطروا أن يفتحوا قصورهم الريفية للراغبين في زيارتها ، نظير أجر . . . حتى يستطيعوا أن يدفعوا الضرائب » .

ويقولون لك في لندن : «إنهم لن ينسوا فرحة الأميرة «اليزابيث »<sup>(١)</sup> بزوج من «جوارب النايلون» أرسله أحد أفراد الشعب هدية لها في زفافها . »

ولقد بلغ من الدلال في الاستمتاع بالحرية هناك ، أن هذا التصرف النبيل من الملكة «مارى» كان موضع نقد لاذع ، من الشيوعيين الذين لم يقنعهم هذا الجهد الكريم المشكور ، إن اشتغال الملكة بنسج سجادة تباع لمصلحة الشعب الإنكليزى كان موضع سخرية المعارضين لنظام الحكم القائم إذ إن هؤلاء المعارضين لا يكتفون أن يكون أفراد الأسرة المالكة خدامًا لأمتهم على هذا النحو الرائع بل يطلبون - ما هو في نظرهم حق الشعوب ومنطق المساواة - يطلبون انقضاء هذا النظام العتيق وهاك ما نشرته صحيفة «المصرى» تتمة لهذا الموضوع :

استغلت اليوم جريدة «الديلي ووركر» الشيوعية ، العاطفة النبيلة التي أبدتها الملكة «مارى» والدة جلالة ملك بريطانيا أسوأ استغلال ، واتخذت منها مادة لبث دعايتها ضد الأسرة المالكة البريطانية .

(1) التي أصبحت ملكة بريطانيا فيما بعد . إذ إن هذا المؤلَّف كُتِبَ قبل أن تتقلد منصب الملكة .





ويذكر القراء أن الملكة الوالدة ، قد قامت بصنع سجاد جميل ثمين ؛ قضت في نسجه أعـوامًا طوالاً ، ثم قـدمـتـه هدية إلى الأمـة البـريطانيـة ، كي يبـاع في أمـريكا ، وتنفق الدولارات التي ستدفع قيمة له ، فيما يعود بالخير على بريطانيا الفقيرة إلى الدولارات .

وقد تحدثت صحف العالم بأسرها – ومن بينها الصحف المصرية – عن ذلك الشعور الجـمـيل ، الـذي دفع الملكة الوالـدة إلى التـفكيـر في خـيـر بلدها في هذه الظروف الاقتصادية القاسية ، التي تمر بها بريطانيا :

وقد شاءت الجريدة الشيوعية ، أن تَسْخَر من هذه العاطفة الكريمة فاقترحت في مقال نشرته اليوم ، أن يُحوَّل جناح كامل ، من أجنحة قصر «بكنجهام» إلى مصنع ملكي لصنع السجاجيد ، يعمل فيه الملك والملكة والأميرات ، ونبلاء ونبيلات المملكة المتحدة .!

ونلك كي تكسب بريطانيا من بيعها في الولايات المتحدة ما هي بحاجة إليه من دولارات .

وقالت «الديلي ووركر» : إنه إذا ارتفع الإنتاج إلى عشرة آلاف سجادة في الأسبوع ، فإن أثمانها ستعود إلى بريطانيا بدولارات ، تبلغ قيمتها أضعاف الدولارات التي ستتلقاها بريطانيا في العام المقبل ، وفقًا لمشروع مارشال .

وهذه هي المرة الثانية في خلال هذا الأسبوع ، التي عمدت فيها الجريدة الشيوعية إلى النَّيْلِ من الأسرة المالكة البريطانية .

فقد نشرت منذ أيام قليلة صورة «كاريكاتورية» تقارن فيها بين مركز الملك والملكة ، ومركز «سبترزخاما» الزعيم الأفريقي ، الذي قررت الحكومة البريطانية نَفْيَهُ من بلاده ، لأنه تزوج من فتاة بريطانية بيضاء .

العدالة الاجتماعية في إنجلترا :

والنظام الاشتراكي في «إنجلترا» مثلٌ سام لتعاون السلطات كلها ، على رفاهية الشعب وتنفيذ القانون في نطاق واسع .

والملك في هذه الجزائر خاضع خضوعًا مطلقًا للشعب ، إنه لا يستطيع لنفسه ولا لأحب الناس إليه ضرًّا أو نفعًا .

والحدود التي يحيا داخلها تجعله رمزًا يفيد أكثر مما يستفيد .

وإنه ليذكرنا بالحكام الأوائل أيام الحضارة الإسلامية الزاهرة إنه ملك طيِّع لأمته وقوانينها لا يفكر في النكال فيها قيد أغلة .

ونثبت هنا ما نشرته مجلة «المصوَّر» تدليلاً على هذا الاتجاه الدقيق ، تحت عنوان :



ماحيلة الملك، والأمر للوزير ؟ ...

يذكر القراء - ولا شك - تلك الضجة التي أثارها زواج ابن شقيقة ملك إنجلترا «اللورد هاروود» من ابنة ملحق نمسوي ، وحضور الأسرة المالكة حفلة الزفاف . ولقد استقبل الملك العروسين أخيرًا ، عقب عودتهما من الرحلة الطويلة التي قاما بها . وفي الحضرة الملكية ، قال اللورد الشاب لخاله الملك : «إن زوجتي تشاطرني الفرح يا مولاي ، إذ نراك معافي وقد استعدت صحتك . . . » فَرَبَتَ الملك على يده قائلا: الحمد لله ، إذ لم يتجشَّم السير «جيمس ليرموث» - الجراح الملكي - عناء قطع ساقي في هذه المرة . . . وعسى أن يعفى من هذا العناء دائمًا! وسأل الملك اللورد الشاب عن أحواله ، فقال : على ما يرام ، يا مولاي . . على أنني سأتخلى عن الأراضي التي أملكها في «ليدز»... فهتف الملك في دهشة : «ولماذا؟ . . . إنها من أقدم أملاككم ، ولكم فيها ذكريات عزيزة » . - هو ذلك يا مولاي . . . ولكن حكومة جلالتكم ترى أن توزيع الذكريات على أربعة ألاف فدان ، ترف يجب أن تتقاضى عنه ضريبة باهظة! . . . وهز الملك رأسه وهو يقول : - أو تحدثني عن هذا؟! . . . إنني لا أجهله ولكن . . ، ولكن ما حيلتي والأمر في يد مستر «ستافورد كريبس» ، وهو مخلص في تطبيق القانون؟؟» . وليس بمستغرب في بلاد هذه شئونها الدستورية ، وأوضاعها الاقتصادية ، أن تدور فيها انتخابات حرة ١٠٠٪ فتخفق فيها الشيوعية ١٠٠٪ ولاينجح فيها نائب واحد . فَلْنترك إنجلترا الكافرة (كذا) إلى بعض بلاد الخليج العربي ، وَلْنمْ سكْ قلوبنا بأيدينا ، قبل أن تذوب أسبى وحسرةً ، أو قبل أن تتقطع حنقًا وغضَّبا . . . ماذا نرى؟ مثل واحد لقاعدة مطردة :

إن الاستيلاء على المرافق العامة ، واستغلالها في الملذات الخاصة قد سرت عدواه في أكثر دول الخليج العربي وفي غيرها من دول البترول . . .

This file was downloaded from QuranicThought.com

Ę٨٥



فبدلاً من الإفادة من موارد «البترول» في رفع مستوى الشعب ، وسد خلته ، وتدعيم ثروته ، تكبر أملاك بعض الرجال الحظوظين! ويشتد عنفوان الاستعمار الداخلي!

وقد مات أخيرًا «الشيخ أحمد آل جابر الصباح» أمير الكويت ، فذكرت الصحف : أنه يعتبر صاحب أكبر دخل في العالم .

إذ هو يكسب أربعة ملايين جنيه كل عام ، أو ما يعادل ٢٨٠ ألف جنيه كل شهر ، أو ٧٠ ألف جنيه في الأسبوع ، أو ستة جنيهات وستة عشر شلنًا في كل دقيقة – حسب إحصاء الصحفي الإنجليزي الذي يقول : إن هذا الدخل خالص الضريبة ، إلا ما يفرضه هو نفسه عليه ليجبيه إلى خزانته!

ومصدر هذه الثروة البترول (١) .

فانظر – رعاك الله – كيف تتبرع ملكة إنجلترا بثمن سجادة من كد يديها وعينيها لوطنها ؛ فيتحول الملك الخاص ، إلى عام ، إشارة إلى فناء الفرد في الجماعة .

على حين تنعكس الآية في الشرق الإسلامي ، فيتحول الملك العام إلى خاص ، إشارة إلى فناء الجماعة في فرد . . .

فى روسيا حيث لا إله والحياة مادة ! وفى الهند حيث يقدسون البقر والقردة ! وفى سائر أوربا وأمريكا حيث يعبد الثالوث ! فى أرض الله الواسعة الأخرى ، ينظر إلى المناجم وما تنتجه من حديد أو ذهب أو بترول على أنه ملك الشعوب الخالص ، تنفقه فى مصالحها المشروعة وحسب . . أما فى بلاد الإسلام الأولى وما جاورها فإن الاستعمار الداخلى جعل ذلك ملكاً خاصاً لرجل ، أو لأسرة . . . أى نكر هذا؟ وأى غرابة؟ فى مصر! فى مصر! ونحن نؤثر أن نكسر القلم قبل المضى فى سرد المقارنات والتعليقات المثيرة عندنا فى مصر! وفى مصاير أتباعه – بوصفهم أمة – فهذا ما يعنينا قبل كل شىء .



انتفاع الأمم بالإسلام سر دخولها فيه وبقائها عليه

لقد استقبلت الإنسانية الإسلام ، منذ أربعة عشر قرنًا ، كما يستقبل المدلج الجهود مطالع الصبح الباسم ، يرى فيه الهداية والرشد .

أو كما يستقبل الرقيق المغلول المكدود ، بشائر الحرية والعدالة ، فهو يطفئ فيها ظمأ روحه إلى السيادة والسعادة .

فإذا تركت المقياس الأدبى في تقويم الإسلام - كدين - يحدد العلاقة بين الإنسان وربه على خير وجه ، ويدفع هذه العلاقة في طريق مستقيم ، ونظرت إلى الإسلام بالقياس المادى الجرد - على ضوء انتفاع الناس منه - لكان ذلك كافيًا في فهم انتشار الإسلام ، وإقبال الأمم الختلفة على اعتناقه .

﴿ وَقَيِلَ لَلَّذِينَ اتَّقَوْا مَاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُوا خَيْرًا لِّلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَلَدَارُ الآخرَةَ خَيْرٌ ﴾<sup>(۱)</sup> .

لو كان هذا الدين «بضاعة» تصدر من الجزيرة -قديمًا لا حديثًا - لأرسل أهل فارس والشام ومصر ، يسعون إلى جلبها والإفادة منها ، في هدم السلطات التي عبثت طويلاً بمصالحهم ، وبنت كيانها على أنقاض كيانهم .

إذ كان المفهوم : أن الإسلام ديمقراطية سياسية ، واجتماعية ، واقتصادية تؤاخى بين الناس ، فيما لهم وما عليهم .

ومن ثَمَّ قامت حول الإسلام الأول أجيال تتعصب له تعصب الخبراء الفاهمين ، لا تعصب الحمقي الجامدين .

أما الآن فأنت ترى وتلمس مبلغ فساد التطبيق العلمى ، بل الفقه العلمي للإسلام . ومبلغ إفادة الأم الأخرى من الأنظمة التي تسودها . . .

ثم نشأ عن ذلك أن الرأسمالية الغربية قامت في بيئة تفهمها وتهضمها وتدفع عنها . وأن الشيوعية لها - كذلك - دولة تتعصب لها وتبشر بها .

(1) سورة النحل أية ۳۰.



This file was downloaded from QuranicThought.com

€∧₹



أما الإسلام الذي يجب أن يكون جبهة جديدة لا شرقية ولا غربية ، فإن أحوال أهله خليط ، من ديمقراطية واستبداد ، ومن رجعية وتقدم ، ومن رأسمالية وإقطاع . .

وهذه الأسماء كلها رموز لأشكال من الحكم ، ليس وراءها إلا الانهيار المعنوى ، والتبلد النفسي .

وعندما يكون بين جوهر الأمة وشكل الحكم فيها منطقة فراغ ، فإن أمورها لا تؤذن بخير أبدًا!!

وإذا كانت الشيوعية – على ما بها من عورات وسوءات – قد استطاعت تكوين قوم يتعصبون لها ، فكيف حالنا إذا اصطدمنا بها من غير أن نكون الجيل الذي يتعصب لنظمنا الخاصة؟

وأنى نقدر على ذلك ، إذا لم يحس أفراد الشعب جميعًا باطمئنان ، وارتياح إلى هذه النظم؟

إن الصراع الدائر الآن في ربوع العالم صراع عقائد قبل أن يكون صراع أسلحة . . هناك جماهير كثيفة ألفت الشيوعية وانطبعت بتعاليمها وهي تقاتل بحرارة عنها .

وهناك في الجبهة المقابلة أم تحترم كنائسها وتثاليثها وتقاليدها وتستميت دون أن ينال شيء من ذلك بسوء .

فكيف نواجه هذه الكتل المتراصة بما لدينا من فراغ نفسي وخلخلة اجتماعية وفتور في المشاعر وانكسار في الأمال؟

هاك صورتين من صور التعصب للمبدأ ، إحداهما من روسيا ، والأخرى من أمريكا . ولعل المستقبل يجنب الشرق الإسلامي العثار ، فيؤدى واجبه نحو تقاليده وأبنائه . . فنقدم له صورة ثالثة أصدق وأصح .

من وراء الحدود:

EM;

أما الصورة الأولى ، فللكاتب الروسي « إيليا اهرنبورج » .

ولقد رشح «اهرنبورج» نفسه لعضوية الجلس السوفيتي الأعلى .

وهو يقول في مقال – أذاعه راديو «موسكو» – : إن شعبنا لن يعيش مُؤْتَمرًا بأمر الغير . . .



وعبثًا يحاول الرئيس «ترومان» أن يخدعنا ، كعبث محاولة السناتور «ماكماهون» أن يعضنا بنواجذه .

إننا في غير حاجة إلى إرشاد الجبناء ، من ملاك العبيد في «كارولينا» ، كما أننا لا نخشي بائعي «الخردوات» في المدن الواقعة على الحيط الأطلسي .

ولو كان هؤلاء يوزعون القنابل ، بدلا من « الدنتللا » .

ونحن مقتنعون بأن الاشتراكية أجدى من الرأسمالية ، وأن الأخوة أسمى من قانون الغابة ، وأن صداقة الشعوب أولى من كراهية الأجناس » .

ثم تابع القول : « إننا لا نقترح تعليمهم وإرشادهم . بل نترك أمرهم ليحكم عليهم التاريخ . .

غير أننا نقول لهم - في بساطة - : إذا كنتم تظنون أنه لايوجد ما هو أحسن من نظامكم الاقتصادي ، ومن غلاء المعيشة ، ومن كساد الأسواق ، ومن تقلبات الحالة المالية ، ومن الإفلاسات . فلكم أن تحتفظوا بها وأن تسيروا سيرتكم التي ارتضيتموها .

بل يمكنكم أن تنظموا الإنتاج وفق طريقتكم ، وتعلموا أطفالكم وفق أهوائكم ، وتكتبوا القصص الإجرامية ، وتصنعوا أفلامًا سخيفة . بل لكم أن تضعوا أقدامكم على الموائد ، بشرط أن تكون موائدكم التي تملكونها . . .

إننا نعتقد اعتقادًا ثابتًا في عدالة مبادئنا ، وليست لدينا أية نية ، في تدعيم هذه المبادئ بالقنابل . ولقد دافعنا عن السلم منذ الأيام الأولى ، لنشأة جمهوريتنا وسنظل ندافع عنه دائما » .

ثم عاد يتحدث عن أمريكا فقال : « . . . إن الدولار أصبح معبودًا في أمريكا» .

وقال : «إ نه حينما كان يقيم في أمريكا ، سمع شابّاً يغازل آنسة بقوله : تبدين لي كمليون دولار ، أي « ما أجملك » ولو أن مثل هذا القول وجه إلى آنسة سوفيتية لغضبت ، ولها الحق كل الحق في غضبها » .

والصورة الثانية : تكشف عن وجهة النظر الأمريكية في هذا التفكير الشيوعي الثائر .

وأهل الولايات المتحدة مخلصون لحياتهم ، راضون عن أسلوبها وليسوا مأجورين للدعاية ضد روسيا كبعض الطوائف عندنا .

E AT



وقد نشر مستر «ليوناردشابيرو» الصحفي المعروف ، مقالا هامّاً عن روسيا ، وهو من علماء القانون ، وقد درس أنظمة الاتحاد السوفيتي بدقة ، وقال :

« إن هناك فرقًا كبيرًا بين العهود التي كانت الشيوعية المتطلعة إلى امتلاك ناصية الأمر تقطعها على نفسها ، وبين الأعمال التي تحنث فيها البلشفية المنتصرة بوعودها السابقة .

لقد وعد الشيوعيون سكان روسيا في سنة ١٩١٧ «بالسلام والخبز والأرض ، وإلغاء عقوبة الإعدام» .

ولكن – بدلاً من ذلك – استمرت الحرب الأهلية سنتين ، وبدلاً من الخبز ، ما زال الجنود الروس يذهلون لمستوى المعيشة في شرقي ألمانيا ، برغم مرور أكثر من ثلاثين عامًا ، على تأسيس النظام الشيوعي في روسيا .

وأما الأرض فقد أخذها الفلاحون لكي تنتزع منهم مرة أخرى . بواسطة نظام المزارع الجماعية الذي انتهى بخمسة ملايين ، إلى معسكرات السخرة ، لمعارضتهم له .

وأما عقوبة الإعدام فقد عادت إلى روسيا بعد أشهر قلائل من إلغائها!!

ومن رأى هذا الكاتب : أنه لا أمل في عقد أي اتفاق ، أو أي تفاهم مع ساسة الكرملين!

وتحدث الكاتب عن الوعود التي وعدها الشيوعيون الشعب الروسي بشأن مصيره السياسي ، وقولهم له : إن دكتاتورية الدولة ستزول من روسيا ، ويخلفها نظام يكفل حرية الفرد الكاملة .

ولكن حركات التطهير استمرت من عام ١٩٢٨ إلى اليوم!

E٩٠

وأعلن «ستالين» أنه لابد أن تبقى الدولة ، وأن يشتد ساعدها ، مادامت الرأسمالية موجودة في أي مكان في العالم .

ولم يكن من المصادفات أن أعدم «بوخارين» في إحدى حركات التطهير المتتابعة .

فقد كـان أعظم مـفكرى الحزب الشيـوعى الروسي بعـد «لينين» ومن أقوى دعاة اختفاء دكتاتورية الدولة ، لتوفير الحرية للفرد!!

\* \* \*



والأمريكان طليعة الجبهة التي تكره الروس ، وتحاربهم فكريّاً وسياسيّاً ، وترى الشيوعية عدوّاً يجب استئصاله بالسلم أو بالحرب . . .

والإسلام - بداهة - يمقت الشيوعية ، ويراها من شر ضروب الكفر .

وإن المرء ليعجب : كيف تطابق ألوف من الخلائق على أن الحياة مادة بحت ، وأنه لا إله ، ولا شرائع ، ولا حساب؟!!

وكيف قامت للإلحاد هذه الدول الشامخة تستمسك به وتدعو إليه؟!

وفى رأينا أن هذه الفلسفة الزائغة وأمثالها - كالوجودية والفوضوية - ما نبتت واستغلظت إلا فى غيبة تعاليم الفطرة عن دنيا الناس ، وشيوع ألوان من الإيمان الخرافى والظلم الاجتماعى مكنت لهذه النزعات أن تولد وتسير .

ولسر ما لم تعرف هذه المذاهب الضالة إلا في أقطار الغرب ، ولم تفرخ إلا تحت جناح الصليبية الغربية الحاكمة القاهرة .

والحق أن الأثرة الطائشة التي اتصف بها الأوروبيون ، والمغارم التي تحملتها الطبقات الكادحة والأقطار المفتوحة في العالم القديم كانتا السبب الفعال في بروز الشيوعية واتساع دائرتها . .!

والإسلام يقوم في ميدان العقيدة على الصلة بإله واحد يثبته العقل ، ينسب إليه كل كمال ويحكمه في كل شأن ، وأغلب الذين كفروا بالألوهية كفروا بها على أنها أصنام أو أبقار أو تثاليث مبهمة ، والكفر بالآلهة الخرافية جزء من حقيقة التوحيد .

فإن كلمة التوحيد تتألف من جزء سالب «لا إله» وجزء موجب «إلا الله» فإنكار ألوهية البشر والحجر وما إلى ذلك نصف الحق . وكان يجب الاقتناع بالألوهية الصحيحة لتتم العقيدة الصادقة .

وأنى يوجد ذلك في بلاد لا تعرف دعوة الإسلام؟!

\* \* \*

أما الثمرات الاقتصادية التي يهفو البشر للعيش في ظلالها ، فأساسها قد شرحه الإسلام في موقفه من المال . . .

This file was downloaded from QuranicThought.com

€¶]



إن الإسلام جعل الفرد حرّاً فيما يكسب ويستثمر . ولكنه رفض أن يضر بالمال ويتعدى به مصلحة الجماعة .

إن الإسلام أشد من الشيوعية حرصًا على تعاون الطبقات واستئصال شأفة الاستغلال والاستعلاء .

وأشد من الديمقراطية حرصًا على كيان الفرد ، وإطلاق خصائصه وكفالة حرياته . بيد أن الإسلام تكب خلال قرون متوالية بأقوام يعرفون ذواتهم قبل أن يعرفوا ربهم ، ويقدرون شهواتهم على وحيه ، ومصالحهم على أمره ونهيه .

ومن هنا حفلت بلاد الإسلام بفنون من الفوضي الاجتماعية والسياسية يطيش لها الحليم .

بعض ما عندنا ! :

ولعل هذا الاستعراض للمبادئ السائدة ، وعواطف المتعلقين بها يدل على مبلغ ما أصاب حياتنا النفسية والعقلية ، من اضطراب في ظلال الأحوال الاقتصادية ، التي نعيش فيها . .

لقد سمعت رجلاً يشكو من جودة هضمه ، ويتساءل ماذا يفعل ، ليجيب صيحات معدته التي تعلو بين الحين والحين ، وهو لا يجد القوت؟!

وقرأت أخيرًا نبأ العثور على جثة محترقة بالإسكندرية ، فلما عرف صاحبها وانتقل الحققون إلى مسكنه ، وجدوه يعيش مع امرأته في غرفة حقيرة ، كل ما فيها لحاف قديم مهلهل قذر ، كمان الزوجان يتغطيان به ، ويضعان رأسيهما على قطعة صغيرة ، من قضبان السكك الحديد . .!

وذكرت الزوجة أن رجلها ، كان دائم الشكوي من الفقر . .

فلما وجه إليها الحقق السؤال التقليدي : هل لزوجها أعداء؟ أجابت المرأة : نعم! وأشارت إلى بطنها صارخة : المعدة يابك! عدونا الأول والأخير ، وهي أكبر عدو . .!

هذا القتيل في الحقيقة صريع الفوضى الاقتصادية ، وخواء الجتمع ، من حقيقة الدين والعدالة والنظام .



وإذا كانت روسيا ستجند المتعصبين لها ، لكي يقاتلوا معها ، وأمريكا ستحشد المؤمنين بنظامها ، حتى يستميتوا من أجلها .

فهل الذين تقتلهم نظمنا الاقتصادية البائدة والاجتماعية الخاوية هم الذين يدافعون عنها دفاع المتعصب المستقل؟!

إننا نوجه القول إلى حكام الشرق الإسلامي المسكين .

لقد أفسدتم دينكم وأضعتم دنيانا ، وبقى لكم من الدنيا ما تحرصون عليه ، وبقى لنا من الدين ما نتمسك به .

وهذه البقايا المتهافتة توشك أن تزول ، فأمامنا الاستعمار الرأسمالي الغربي يتربص ، والاستعمار الشيوعي يتهدد ، والصهيونية العادية الفاجرة تتلمظ .

وما هكذا تقتنص المصالح أو تساس الشعوب : أنا النذير لكم منى مجاهرة كى لا أُلاَمَ عَلَى نَهْى وَإِندَار فإن عصيتم مقالى اليوم فانتظروا أَنْ سوف تلقوْنَ خِزِيًا ظاهر العار وتصبحون أحاديث مُلكنة يُلْهو المقيم بها وَالْمُلْجُ السَّارِي

\* \* \*

ET



## سوءاستغلال الدين في حَل المشاكل العامة

المرض .

فى مصر أمراض متوطنة كثيرة ، تنبعث من الديدان المنتشرة في تربتها ومياهها ، والغبار المنبعث في جوها يرمد العيون .

وثمَّ أمراض أخرى فتاكة تنشأ من قلة التغذية ، وكثرة الإرهاق ، وسوء توزيع الأعمال والأموال والعلوم الختلفة .

والتقدير المادي لقيم النفوس والأجسام ، يفرض على الحكومة العاقلة الراشدة ، أن تحارب الأمراض ، بكل الوسائل التي يملكها البشر .

ذلك فضلاً عن التقدير الأدبى لقيم الناس ، وضرورة إنقاذهم من الغوائل التي تأتى على عقولهم وقلوبهم ، فيما تأتى عليه من أجسامهم وقواهم المنتجة .

والدين يحب العافية ، ويعتبرها النبى – صلوات الله عليه وسلامه – أفضل ما أوتيه إنسان بعد الإيمان بالله . ويوصى الناس بطلبها من الله – عز وجل – بعد كل أذان ، واعتبر من الأدعية المأثورة التي يكررها المؤمن خمس مرات في اليوم « اللهم إني أسألك العفو والعافية في الدنيا والأخرة »(١) .

وبديهى أن التماس العافية لا يكون بالتمنى على الله ، بل باتخاذ الأسباب المكنة الموصلة إلى استئصال المرض ، وإشاعة الصحة العامة ، وبناء المستشفيات لذلك وتزويدها بحاجتها ، وبما هو فوق حاجتها من الأطباء والدواء .

وهذا – بداهة – بعد رفع مستوى المعيشة ، وتنظيم الأوضاع الاقتصادية ، بحيث يستطيع كل فرد أن يأخذ نصيبه من الألبان واللحوم والفواكه وغيرها .!

تلك حقيقة يتضافر الدين مع الدنيا على تقريرها ، ويعملان معًا على تحقيقها .

ولكن الناس فهموا أن الدين إن لم يُرحِّب بالمرض فهو لا يبالي بدفعه! وإن اهتم بدفعه! فبالكلام القوى ، أو بالكلام المريض .

وذاك حسبه من واجب ، يفرضه على الحكومات ، ويوجه إليه الشعوب . (١) من حديث مطول . . أخرجه آبن ماجه في سننه تحت رقم ٦١٢٧ في ضعيف الجامع عن أبي هريرة .



وعندما كانت أوبئة الحمى تحصد الرجال والنساء والأطفال في مصر العليا . . ، وعندما كان الموتى يحملون على الدواب كأنهم أكوام تراب ، لانهيار المناكب التي تستطيع الحمل! استعانت الحكومة برجال الوعظ! في أعمال المكافحة ، لكى تستطيع إسماع القرى المنكوبة رأى الدين في النظافة والوقاية .

وهذا العمل خير في ظاهره وباطنه ، لو أن انعدام النظافة والوقاية ، هو السبب الحق ، في انتشار هذه الأوبئة ، أو لو كانت النصائح الجردة ، هي الوسيلة الحقة لمنع هذا . . .

ولكن الناس يعلمون علم اليقين ، أنَّ ثمَّة أسبابًا هائلة ، وراء هذه القشور الظاهرة ، وأن نصائح علماء الدين لم توقف من سير المرض شيئًا ، لأن المرضى وذويهم ، أحوج إلى المال والعون والغذاء والكساء والدواء ، منهم إلى الخطب والنصائح والأحاديث والآيات . . .

إن الجائع لا يحتاج إلى وَحْي من السماء يقال له : كلْ!

والمريض لا يحتاج إلى وحى كذلك يقول له : استشف! بل الناس - بفطرتهم - تحت سَوْرَة الجوع والمرض ، يتطلّعون إلى الغذاء والدواء .

فمن التمسح الباطل بالدين أن نقصر في توفير الأغذية والأدوية . . .

ثم نرسل - بدل ذلك - جملة من الوعاظ .

لقد « أمت » مهنة الطب في بلاد كثيرة . وأضحى لكل مريض حق واجب على الدولة أن تتعهده حتى يشفى ، مهما بلغت نفقات دوائه .

والتأمين الصحى(١) على حياة الجمهور لا تستكثر في سبيله الألوف . وإنها لجريمة أن تتاح فرصة التداوى للأغنياء ، بل لكلابهم!! ، في مستشفيات خاصة ، وأن يرمي بغيرهم في الطريق!!

وأخشى أن تضطرب العلائق بين العمال وأصحاب العمل ، فتستعين الحكومات برجال الوعظ لتسكين الخواطر وتهدئة الثوائر!! ، بدلاً من الجنوح إلى الحلول الصحيحة الواجبة ، في أمثال هذه المشكلات ، لأن الأمر لا يعدو الاستغلال الصغير للدين مما تضيق به طبقات المنكوبين والمظلومين . .!

ورَأْىُ الدين الصحيح في هذه المشكلات ، يمكن فهمه من مصادره ، وهو أقوم السبل لإراحة الواعظين والموعوظين على السواء .





الفقر :

يعتبر الفقر سببًا ونتيجة معًا ، في سلسلة المشكلات التي نعاني ويلاتها . والفقر – في نظر الدين – قد يكون معصية يسأل الفرد عن الوقوع فيها ، وقد يكون نكبة تسأل الدولة عن ضرورة تلافيها .

وعوام المسلمين يرون أن رقة الحال ضرب من التدين ، وأن الفقر في الدنيا أمارة على الغني في الآخرة !!

وهذا خطأ بعيد ، يعمل الكثيرون على إشاعته!!

فالإسلام يعتبر الفقر مصيبة ، ويعمل على تخليص الناس من أثارها ، جهد المستطاع . وقد امْتنَّ القرآن على النبي ﷺ بنعمة النجاة من متاعب الْعَيْلةِ والحيرة واليتم . فقال تعالى :

أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيمًا فَآوَىٰ () وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَىٰ () وَوَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنَىٰ ().
وكان النبى عَنْ يَنْ الناس وقعًا .
وكان النبى عَنْ المال الفقر مع أحلك الأمور سوادًا ، وأشدها على حياة الناس وقعًا .
فكان من أدعيته المأثورة « اللهم إنى أعوذ بك من الكفر والفقر وأعوذ بك من عذاب القبر ، لا إله إلا أنت »().

كذلك كان يقرن استدانة العوز والحاجة بسقطات المعاصى : « أعوذ بك من المأثم والمغرم وأعوذ بك من غَلبة الدين وقهر الرجال »<sup>(٣)</sup> .

وقد بين أن الرجل المؤمن ، هو الذي يملك شأنه ، ويحزم أمره ، ويستثمر قواه ، ولا يعيش في الدنيا متصعلكًا مضيعًا .

روى سعد بن أبى وقاص عن النبى عنه أنه قال . « إن الله يحب العبد التقى الغنى الخفى »(٤) .

وكراهة الإسلام للقعود والْعَيلة ، جعلته يرفع منزلة العمل ، ويعد التعب فيه جهادًا في سبيل الله ، والهجرة في طلبه ، هجرة إلى الله .

> (۱) الضحى آية ٦: ٨. (٢) أخرجه أبو داود في سننه ومستدرك الحاكم تحت رقم ١٢١٠ في ضعيف الحاكم عن أبي بكرة . (٣) أخرجه أبو داود في سننه تحت رقم ٢١٦٩ في ضعيف الجامع عن أبي سعيد . (٤) صحيح . . أخرجه الإمام أحمد ومسلم تحت رقم ١٨٨٢ في صحيح الجامع .



ولعل التنقل في جنبات الأرض ابتغاء الغنى والعفاف ، هو بعض ما جاء به النظم القرآني . في قُلْ يَا عِبَادِ الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وأَرْضُ اللَّهِ وَاسعَةٌ ﴾<sup>(١)</sup> .

\* \* \*

ولم يكن النبى مسكينًا ، على المعنى الذى يفهمه الناس للمسكنة الآن!! ، من هوان النفس وإغلال اليد . بل كان الأعراب يرسلون إليه الهدايا لترد إليهم مضاعفة . . حتى إن أعرابياً غضب لأنه أهدى إلى النبى ناقة واحدة ، فرُدَّتْ إليه ثلاث نياق فقط! وكان ينتظر من النبى أكثر من ذلك!!

ولقد هم النبي عليه ألا يقبل هذه الهدايا التجارية العجيبة . .

على أن موقف النبى على أن موقف النبى على المال كان مغايرًا من وجوه عدة لموقف الناس ، مؤمنيهم وكافريهم منه .

فهو صاحب دعوة نفسية وعقلية ، تعتبر مبادئها رأسماله الضخم ، أولاً وأخرًا .

فإذا انتظر الأولاد من آبائهم ميراث الدرهم والدينار فإن محمدًا على لا يورث أهله شيئًا من ذلك .

فقد وردت عنه : « نحن معاشر الأنبياء لا نورث ما تركناه صدقة »<sup>(٢)</sup>.

هو يقول ذلك عن نفسه .

على حين يقول لسعد بن أبي وقاص : «إنك إن تذرَ ورثتك أغنياء خير من أن تذرهم عالة يتكففون الناس »<sup>(٣)</sup> .

فإذا لم يكن النبى على صاحب خزائن مفعمة ، فإن ذلك لا يعيبه فى شىء . . إنما يخدش رجولة الرجل العادى أن تضيق حيله ، وأن يقف تحوله ، وأن تكثر ثرثرته عن الحظوظ العاثرة ، والأقدار القاهرة !!

مع أن عيبه منه وداءه فيه لأنه يؤثر معيشة العاجزين القاعدين .

ومسئولية الفقر في هذه الحال تقع على الرجل المقصر .

(1) الزمر آية ١٠ . (٢) صحيح – أخرجه الإمام أحمد والبخاري ومسلم والترمذي والنسائي وأبو داود . (٣) صحيح أخرجه الإمام أحمد والبخاري ومسلم . . رقم ٣١٨٠ في صحيح الجامع .

**E** (V)



غير أن هناك رجالاً يأخذون للعيش أسبابه ، ويطرقون للعمل أبوابه ، ويحرق الواحد منهم دمه وأعصابه . . ثم لايجدون شيئًا بعد هذا الجهد المضنى ، أو يجدون شيئًا يمسك الرمق ، ويسد بعض الحاجات الملحة ، ثم يجف المعين ، وتسود الدنيا في وجوههم ، وتضطرم في نفوسهم ثورة مكتومة على المجتمع والدولة ، ويسوء ظنهم في قيمة العمل والسعى . . .

ومثل هذه الحال تظهر وتكثر عندما تضطرب الأوضاع الاقتصادية ، وتتدخل أمور غير إرادية في توزيع الخسائر والأرباح ، فربما أصابت القاعدين بالربح ، وربما أصابت العاملين بالخسارة!! .

والدولة مسئولة - لا ريب - عن إعادة التوازن ، وتنظيم الأمور وتحقيق العدالة ، ولا يجوز إقحام الدين - عندئذ - في الرضا بالقسمة والنصيب!! .

لقد سمعت أحد الفقراء يشكو سوء الحال ، وقلة الربح . . برغم جده .

ويقول - معتذرًا - : إن الجنيه يقرع الباب أولاً ويسأل : هل أخى هنا؟ فإن قيل له : نعم ، دخل . وإن قيل : لا ، يمم شطر ناحية أخرى ، باحثًا عن مستقره إلى جنب أخيه! . وقد يكون أخوه مدفونًا تحت التراب ، أو محبوسًا في جوف خزانة! .

وهكذا تعمل الأوضاع المضطربة على أن يزداد الغنى غنى والفقير فقرًا! . وهذا كلام ينطوى على صواب كثير ، وأكثر الحكومات في العالم تأخذ به أخذًا واضحًا ، وتضع على أساسه سياستها الاقتصادية!! .

وأقرب الأمثلة إلى أذهاننا ، مكاسب الحرب والضرائب الاستثنائية ، التي فرضت عليها . . .

فمما لاشك فيه ، أن أثمان البضائع قفزت بها الحرب إلى حد بعيد .

وبين عشية وضحاها ، أصبح التاجر الذي كان يملك ألفًا ، يملك عشرة آلاف أو يزيد .

واقتحمت هذه الأموال الزائدة طريقها إلى خزائن الغنى ، وهو لم يكلف نفسه ، حتى مشقة فتح الأبواب ، أمام هذه الوفود السعيدة التي حلت به فجأة!

وبينما حالة الحرب تفعل فعلها هذا ، وترفع به طبقة من الناس . إذا بها تفعل نقيضه مع طبقات أخرى ، فتكلفها أن تقدم دمها ، وتفقد حياتها ، أو تكلفها أن تعيش عيشة تعسة لا خير فيها ولا غناء .



فكان لزامًا على الحكومات أن تعالج هذه المفارقات البعيدة ، وأن تحسم نتائجها المربكة .

فوضعت شتى القوانين لمصادرة الأرباح الاستثنائية ، وحاولت أن تخفف ضغط البؤس الاقتصادي ، عن الطبقات التي نكبت به .

\* \* \*

وقد تكون هذه السياسات الموضوعة ، أفلحت في تحقيق الغرض منها . .

لكن يبقى البحث عن الدواء ، الدواء الدائم ، لحالات الحرب والسلم معًا . . تبقى الإجابة عن شكوى هذا الفقير ، الذى يريد أن يعمل ، وأن يربح ، وأن يدخل ميدان الحَياة لينتصر فيه بجده أو أن ينهزم فيه بتفريطه! .

ومن الموكد أن الجهود التي يبذلها أصحابها ، ثم لا يربحون منها شيئًا ، لا تذهب عبثًا ، بل تمشى في مسارب ملتوية ، ثم تنتهى إلى أقوام قليلي العمل ، عظيمي النتائج ، أي أن شقاء الملايين تسعد به - بطريق غير مباشر - حفنة من الرجال! وهذا ظلم فاضح .

ومن أكبر الفواحش عند الله أن يبقى . . بل أن يستغل الدين لإبقائه .

يجب أن يدخل الناس ميدانًا تتكافأ فيه الفرص وتؤدى الأسباب نتائجها ، وتتأكد فيه قواعد العدل الاجتماعي الصحيح .

هل العلاج في الزكاة؟

كثير من العلماء ، إذا ذكر عناية الإسلام بالفقراء ، وحدبه على الطبقات البائسة ، لم يجد ما يستشهد به على ذلك إلا الزكاة! .

تلك الصدقة التي فرضها الله في أموال الأغنياء حقًّا معلومًا يتسع لحاجات المنكوبين ، ويفرج به ضيق المكروبين .

وهذا تفكير محدود ، واستدلال ناقص .

ذلك أن الزكاة لا تعدو أن تكون ضريبة إحسان . ومصارف الزكاة التي بينها الشارع تشير إلى هذا .

ومكان الإحسان المالي في بناء أي مجتمع ليس مكان القواعد والأوتاد .



This file was downloaded from QuranicThought.com

En B



ومن العبث ، أن تربط حياة قسم كبير من الأمة بالفضلات التي تلقى إليه من القسم الآخر!! .

والشخص الذي يستطيع العمل من كد يده ، وعرق جبينه لا يجوز أن نفرض عليه الاعتماد في حياته كلها أو جلها على الزكاة .

وإلا فقد انقلبت الزكاة تشريع إفساد ، لا تشريع إصلاح . . تشريعًا يعين على البطالة ويدفع إليها ، ما دامت الفريضة لابد من إخراجها ، وما دام الحتاجون لابد أن يأخذوا منها . وتلك كلها نتائج لا يقصد إليها الدين ، ولا يمهد لها .

وقد قال الرسول - صلوات الله عليه وسلامه - : « لا تحل الصدقة على غنى ولا لذى مرَّة سوى »<sup>(۱)</sup> .

فالرجال الأصحاء لابد أن تهيأ لهم وسائل العمل .

والربح الوافر الذي يكسبونه من أعمالهم ، هو الدعامة الاقتصادية الأولى في بناء كل مجتمع صحيح بحيث يكون موضع الزكاة معها ثانويّاً ، يظهر مع طوارئ الضعف والعجز والتعطل والقعود .

وهذا موضع الزكاة الواجب ، ومصرفها المعقول .

ثم إن توفير أسباب العمل أمر تلزم به الحكومة ويفرض عليها ، ويباح لها أن تتخذ من الوسائل الاقتصادية ، ما تراه كفيلاً بتحقيق هذه الغاية العظيمة .

بل يتحتم عليها أن تتخذ هذه الوسائل ، وأن تبتكر من المشاريع العمرانية والتحويرات المالية ، ما يقطع دَابِرَ التعطل ، ويسوق أفراد الشعب - قاطبة - إلى ميادين العمل والإنتاج .

وليس في دين الله ، ولا في تعاليم الحياة ، ما يحول دون هذا . بل على العكس . هناك من التوجيهات الدينية الخاصة والعامة ، ما يؤكد هذا المسلك ويستلزمه .

فإن الإسلام - مثلاً -يفرض التجنيد المالي إلى جانب التجنيد العسكري ويحتم تعبئة النفوس والأموال ؛ لخدمة الحق والفضيلة والإيمان .

وتجنيد النفوس ، وتجنيد الأموال ، ليس عملاً عسكريّاً بحتًا .

ومن الخطأ فهم ذلك في عصر تطوَّرَتْ فيه الحروب ، حتى أصبحت علمًا وإنتاجًا ، يستنفذ طاقة الأم حتى لا يبقى لها قطرة! .

(١) صحيح أخرجه الإمام أحمد والنسائي وابن ماجه . . عن أبي هريرة . تحت رقم ٧٢٥١ صحيح الجامع . £\..3



فتجنيد النفوس والأموال عمل زراعي وصناعي وتجاري .

هو تسخير للقوى المنتجة ، وجعلها تُرُوسًا قوية ، في الآلة الدائبة التي ينبغي أن تدور في أوقات الحرب والسلام جميعًا للإعداد والاستعداد .

ومثل هذه الحالة لا يبقى معها عاطل ، ولا يعيش فيها متشرد .

والمساهمون في حركتها النشيطة ، هم - جميعًا - جنود مجاهدون ، يعرفون رسالة الحياة جيدًا ، ويقومون بأعبائها على خير وجه .

وإلى بعض هذا يشير الحديث الشريف : « إن الله يثيب في السهم الواحد ثلاثة نفر : الذي صنعه ، والذي ناوله ، والذي رمي به »<sup>(١)</sup> .

وعلى ضوء هذه الحقائق ، تعرف القصد من القرآن الكريم :

﴿ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُم بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعْدًا عَلَيْهِ حَقَّا فِي التَّوْرَاة وَالإِنجيلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ أَوْفَىٰ بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُم بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ (٢) .

فتستطيع كل حكومة عاقلة معقولة أن تسن من القوانين ، وأن تضع من النظم ما ترى أن فيه الوفاء بحاجة الأمة ، على اختلاف طبقاتها ، وفاء لايبقى معه عاطل ولا محروم .

\* \* \*

فليفهم الناس روح الدين - إن شاءوا - وليعلموا أن من حق القادر أن يعمل ، وأن يجاهد في الحياة ما دام حيّاً ، لا أن تتسول الحكومة له الإعانات ، وأن تفتح له مطاعم الصدقات ، وأن يكون ذلك باسم الحنان الديني ، ووجوب إخراج الزكاة! .

نظار<sup>(۳)</sup> لكم أن يرجع الحق راجع إلى أهله يومًا فتشجوا<sup>(٤)</sup> كما شجوا على حين لا عـذرى لمعـتـذريكمـو ولا لكمـو من حـجـة الله مـخـرج

(۱) من روايات متعددة وحديث مطول . . أخرجه الإمام أحمد والنسائي والترمذي . .
 (۲) سورة التوبة آية ۱۱۱ .
 (٤) تحزنوا .

This file was downloaded from QuranicThought.com

ÐÐ



## ضوابط الملكية الخاصة فى الإسلام

المال الذي يقع في أيدينا ، هل هو ملك مطلق لنا ، نتصرف فيه كيف نشاء؟ أم هو ملك مُقَيَّد تخضع فيه تصرفاتنا لقوانين الجتمع وتقف ، أو يجب أن تقف عند حدود معينة؟

إن نصوص الدين تجيبُ على هذا التساؤل إجابة صريحة . وهى إجابة لا تُرْضى مطلقًا طوائفَ الانتفاعيين ، ولا الاستغلاليين ؛ لأنها تَغُل أيديهم عن العبث والفساد والظلم!

المال الذي في أيدينا هو ملكنا على التجوُّز لا على الحقيقة .

ونحن مستخلفون فيه ؛ لينظر الله عز وجل ماذا نعمل به . فإما حكمت تصرفاتنا لنا أو علينا .

وقد فهم بعض الناس أن محاسبة أصحاب الأموال على تصرفاتهم في مالهم إنما تكون هناك - في الدار الآخرة - حيث يسأل كل ماليّ عن ماله : « من أين اكتسبه؟ وفيما أنفقه؟» كما جاء في الحديث .

ولكن المفهوم من مبادئ الإسلام ، ومن تصرفات خلفائه الراشدين غير هذا . فتصرفات السفهاء في أموالهم وُضع لها الحَجْرُ على حرياتهم الشخصية . وهذا مبدأ تستطيع الدول أن تتوسع فيه .

فكما تُنْقذ الفرد من حماقة سلوكه ، تنقذ المجتمع من حماقة بعض طبقاته! ومبدأ «من أين لكَ هذا؟» أخذ به الخليفة الراشد «عمربن الخطاب» عَنِيَاشٍ .

- (١) سورة النور آية ٣٣ .
- (٢) سورة الحديد أية ٧ .



فصادر – على أساسه – بعض الممتلكات التي ارتاب في مصدرها ، ورأى أن طريقة تملكها باطلة .

## \* \* \*

والقاعدة العامة في هذا ونحوه ، نأَخذها من قول القرآن الكريم :

﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بالْقسْط ﴾<sup>(٢)</sup>.

فهدف الديانات والرسالات الأولى : قيام التوازن بين الناس ، بإقامة العدل الاجتماعي والسياسي فيهم ، وتشريع القوانين المادية والأدبية التي تكفل تحقيق هذه الغاية الكبيرة بينهم .

وبديهي أن الميزان الذي جاء به الأنبياء ، ليس الميزان الحديدي الذي يمسكه التجار . .! ولكنه الميزان الشرعي الذي يمسك به المصلحون لضبط الأوضاع والأعمال ، وتوزيع الحقوق والواجبات ، وتنظيم الهيئات والطبقات!

وهو ميزان تتجدد أحكامه بتجدد العصور ، وتتغير قوانينه بتغير الأمكنة والأزمنة .

ولكن قيام الناس بالقسط ، هو محور الارتكاز الذى لا يتغير أبدًا ، وقد قال بعض علماء الأصول : إن مصالح الناس المرسلة ، لو وقف دون تحقيقها نص أُوَّل هذا النص ، وأمضيت المصالح التي لابد منها .

وقالوا كذلك : إنه يجوز قتل ثلث الناس ؛ لإصلاح حال الثلثين!

فإذا كان إصلاح حال الجماعة الإنسانية يحتل من الدين هذه المنزلة . فهل تقف الحقوق المكتسبة أو المغتصبة لبعض الطوائف دون إصلاح المجتمع العام ، وتحقيق السعادة لأكبر مجموعة من أبنائه؟!

وهل لا يجوز بعدئذ مراقبة مبدأ الملكية الزراعية والصناعية وتوظيفه ؛ لتحطيم قيود الجهل والرذيلة والبأساء ، التي ترزح تحتها جماهير الشعوب حتى لو أدى ذلك في بعض الظروف إلى تقييد الملكية؟

إن التعنت في هذا ، جهل بالدين ، وظلم له عظيم . .

(١) سورة الحديد آية ٢٥ .

This file was downloaded from QuranicThought.com

EI.T.



فحساب الناس على أموالهم دنيوى وأخروى معًا ورعاية المصلحة الفردية والاجتماعية والسياسية تدخل في نطاق هذا الحساب ، دخولاً لاشك فيه .

وللحكومة - من وجهة النظر الدينية - أن تقترح ما تشاء من الحلول ، وأن تبتدع ما تشاء من الأنظمة ؛ لضمان هذه المصلحة ، وهي مطمئنة ، إلى أن الدين معها لا عليها ، ما دامت تتحرى الحق ، وتبتغى العدل وتنضبط بشرع الله فيما تصدره من اقتراحات وقوانين .

\* \* \*

ومنع المنافع العـامـة ، من أن تكون ملكًا لشـخص واحـد ، وجـعلهـا ملكًا للدولة وحدها ، أمر لا شيء فيه .

إذ ورد في الحديث : « إن المسلمين شركاء في ثلاثة : في الماء والنار والكلاً » . وهذا من قبيل التمثيل للأمور التي كان لا يجوز – قديمًا – احتكارها لفرد ما ؛ إذ إن حاجة جماهير الناس إليها سواء ، فلا يصح تمكين يد واحدة من الاستيلاء عليها .

فإذا اتسعت حاجات الناس باتساع الحضارة وتغير الزمن . فعلى الحكومة أن تضع يدها – باسم اشعب – على مصادر الثروة العامة ، وأن تقصى الحتكرين – أفرادًا كانوا أو شركات – من محاولة استغلالها لأنفسهم ، وتسخيرها وتسخير الشعب معها لمطامعهم . هل يفهم من كلامنا أننا نجور على حق التملك الخاص؟

إننا ما نقصد إلى هذا بتاتًا ، فحرية التملك جزء من الحرية الشخصية التي نحترمها ونود لو أحيطت بألف سياج . .

من حق أي إنسان أن يعمل وأن ينال ثمرة عمله كاملة ، وأن يستمتع بنتائج جهده ، وأن يورث أبناءه ما اكتسب .

> وقد أقر الإسلام مبدأ الملكية ، ودافع عنه ، قال تعالى : ﴿ وَلا تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قِيَامًا ﴾<sup>(١)</sup> . وقال : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُم بَيْنَكُم بِالْبَاطل ﴾<sup>(٢)</sup> .

- (١) سورة النساء أية ٥.
- (٢) سورة النساء أية ٢٩ .



إلا أن الإسلام أكثر من القيود التي تجعل حق التملك لا ينقلب وبالاً على أصحابه وعلى الناس .

فالملك مقبول من حلال ، مرفوض من حرام .

والملك الحلال لابد أن تخرج منه حقوق شتى حتى يُسْلَم لصاحبه ما بقي له .

وما بقى بعد ذلك لا يجوز أن يكون سنادًا لتطاول أسر متكبرة تحاول بقوة المال أن تحكم وتتصدر وتسوق الجماهير بثرائها أو بعصاها! .

ذلك ، إلى أن المرافق العامة ينبغى أن نرفع عنها أيدى الأفراد حتى لا تلقى مقاليد الأمة المادية والأدبية إلى نفر يفرضون عليها وصايتهم ويملون عليها إرادتهم . دلالة المال المعنوبة :

تزكية النفس والضمير ، وترقية الخلق والسلوك ، من أهم ما عنى الدين بدرسه وغرسه ، وهو – وحده – مقياس الخير والشر ، وميزان القيم الصحيحة للرجال .

وقد تواضع الناس من قديم على اعتبار هذه الحقيقة فوق الشك والجدل ، من الناحية النظرية . .

أما من الناحية العملية ، فوزن الرجال بجيوبهم قد يقدم على وزنهم بقلوبهم ومقدار ما لديهم من مال هو الذي يحدد مقدارهم بين الناس! .

حتى شكا الشاعر من أنه حين يطلب رؤية الشريف يريه الناس الغنى دائمًا ، كأن الشرف فضة أو ذهب لا علم ولا أدب :

إذا قلت يومًا لمن قد ترى أروني السرى أروك الغني

ومثل هذه الحال جديرة بعلاج الدين ؛ حتى لا تنطمس الحقائق ، ويستحمق رأى الناس في الفضائل ، ويضلون طريق اكتسابها .

وقد بدأ القرآن الكريم فنفى أن يكون المال - وإن كشر - مظهرًا لرضوان الله عن شخص ما ، كما نفى أن يكون في الإقتار دليل على تجرد الإنسان من الخير والفضل ، فقال :

﴿ فَأَمَّا الإِنسَانُ إِذَا مَا ابْتَلاهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَّمَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَنِ ( ) وَأَمَّا إِذَا مَا ابْتَلاهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَهَانَنِ ( ) كَلاَّ . . . ﴾ ( ) .

(١) سورة الفجر أية ١٥ - ١٧ .

€] }



بل إن القرآن ذهب إلى أبعد من هذا ، في نفى كل دلالة معنوية عن المال فبين أنه بعض متاع الحياة الدنيا ، الذي ينتهى معها إلى فناء وعدم ، على حين يخلد الحق والخير ، ويبقى المستمسكون بها أحياء ، بعد فناء الدنيا وما فيها .

وأنه لولا تخوف الفتنة على ضعاف النفوس ، لقصر المال والجاه على الأراذل والأشرار .

﴿ وَلَوْلا أَن يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً جَّعَلْنَا لَن يَكْفُرُ بِالرَّحْمَنِ لِبُيُوتِهِمْ سُقُفًا مِّن فِضَّة وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ (٣٣) وَلِبُيُوتِهِمْ أَبْوَابًا وَسُرُرًا عَلَيْهَا يَتَّكِئُونَ (٣٠) وَزُخْرُفًا وَإِنَ كُلُّ ذَلِكَ لَمُتَّقِينَ ﴾(٢).

ومن الطريف : أن النبى على حكى : « أن رجلا دخل الجنة فرأى عبده فوق درجته ! فقال : يارب هذا عبدى فوق درجتى قال : نعم جزيته بعمله ، وجزيتك بعملك! » .

وهذا بيان جميل لرأى الدين الواضح ، في أن الرجال بأعمالهم لا بأموالهم .

وقد جاءت أيات شتى ، تنفى كل دلالة معنوية للمال ، وتجابه الطبقات الغنية بالحقيقة التي يكثر نسيانها وينتشر الجهل بها أو تجاهلها .

حقيقة إن قيمة الرجل بما يعمل لا بما يملك .

ومع ذلك ، فموازين الحياة المختلفة ما زالت ـ ولا تزال ـ تقوم على عكس ذلك .

وشيوع البغى الاجتماعى والسياسى ـ تبعًا لاختلال الأوضاع الاقتصادية ـ يؤكد رأى القرآن في المال عندما يفيض فيغرق ويهلك : ﴿ إِنَّ الإِنسَانَ لَيَطْغَىٰ آ أَن رَّاهُ اسْتَغْنَىٰ ﴾(٢) .

﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغُوا فِي الأَرْضِ ﴾ (٤).

- سورة المؤمنون أية ٥٥ ، ٥٦ .
  - (٣) سورة العلق أية ٢، ٧ .

(٢) سورة الزخرف آية ٣٣ : ٣٥ .
 (٤) سورة الشورى آية ٢٧ .



ويؤكد كذلك ضرورة التحكم فيه ، حتى لايكون مثار بغى ولا طغيان . فطالما أصيبت الإنسانية في مقاتلها ، من قلة القوانين التي تضبط توزيع المال وتقيد استغلاله وإنفاقه .

وطالما كان وجود المال في الأيدى العابثة الفاجرة ، مثار إغواء بالعبث والفجور ، يكاد يخلع الإيمان من القلوب ، ويطرد الطمأنينة عن المجتمعات ، لولا صيحات التحذير التي تعيد الحَق في نصابه ، وترد إلى الفضائل والمثل العليا قيمتها الثابتة ، وتهون من شأن المال وأصحابه .

وذلك في مثل القرأن الكريم :

﴿ فَلا تُعْجِبْكَ أَمْوَالُهُمْ وَلا أَوْلادُهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُم بِهَا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَتَزْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَافِرُونَ ﴾ (١) .

\*\*\*

وأصحاب الأموال إنما يأخذون مكانتهم في الحياة ووجاهتهم بين الناس لسببين : الأول : أن المال يعطى صاحبه قوة بالغة يحقق بها مآربه ، ويبلغ بها أغراضه ، ويستطيع ـ في ظلها ـ الاستغناء عن الكثيرين من الناس ، والكثير من الأعمال الحرجة والمضنية .

والناس يدنيهم الاحتياج ويبتذلهم ، ويقصيهم الاكتفاء ويمكِّن لهم .

ومن ثم أدخلنا العوامل الاقتصادية في تكوين الفضائل والرذائل ، ولم نغفل خطرها في تكوين الشخصية الإِنسانية .

الثاني : أن الدين يعد المؤمنين بحسني الحياتين جميعًا .

فهم إن أمنوا وأصلحوا ، صلحت معايشتهم في الدنيا ، وصلح مستقبلهم في الآخرة .

﴿ مَنْ عَملَ صَالحًا مّن ذَكَر أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَّنُهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> .

(٢) سورة النحل أية ٩٧ .

EI.V3

This file was downloaded from QuranicThought.com



فالسعادة في الدنيا بعض الأجر المعجَّل للإنسان ، على استقامته فيها . وقد قال الله عزَّ وجل ـ في أبي الأنبياء إبراهيم عليه السلام ـ :

﴿ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ النُّبُوَّةَ وَالْكِتَابَ وَآتَيْنَاهُ أَجْرَهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الآخِرَةِ لَنَ الصَّالِينَ ﴾<sup>(۱)</sup>.

ولذلك وهمَ الأكثرون ، أن الغنى منّح إلهية ، تدل على الرضاء العالى! . وأن السعادة المرجوة ، لا تقَوم إلا على ركام كثيف من المال! .

وقد تضافر هذان السببان على إعطاء الطبقات الغنية ، مهابة في القلوب ، وسعة في الجاه ، مما جعل جمهور الشعب يتلقى سطوتها بالقبول والانحناء ، تارة باسم الدنيا ، التي يملكها صاحب المال ، وتارة باسم الدين ، بجعل الدنيا نصيبًا مفروضًا للأغنياء ، أخذوه باستعدادهم واستحقاقهم .

ولكن الدين ـ كما علمت ـ لايري في المال أية دلالة معنوية .

وطيب الحياة الذي وعد الله به المتدينين ، لا يعنى بالتحديد كثرة المال ، وبسطة الرزق ، واتساع الجاه .

فهذه أمور قد يصيبها المؤمن ، وقد يصيبها الكافر ، وقد ينالها البعيد عن الله والقريب منه ، إذ قال الله تعالى :

﴿ كُلاَّ نُّمِدُّ هَؤُلاءٍ وَهَؤُلاءٍ مِنْ عَطَاءٍ رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَحْظُورًا ﴾ (٢) .

وقد ينكب المؤمن في هذه الأمور ، لعوامل طارئة ، فلا تنقص قيمته ، ولا تخدش كرامته! . .

أما طيب الحياة المفروض للمؤمن ، فمعناه أن يعيش كبير القلب ، رفيع الرأس ، يُقْبِل على الدنيا ؛ لي أخذ منها زاده المادي ، ويقبل على الدين ؛ لي أخذ منه زاده الروحي . يحرص على إيمانه بربه أبدًا ، ويحرص ـ كذلك ـ على نصيبه الحق الكريم من دنيا الناس .

فإن فقده نداء إيمانه بربه وإنسانيته ومُثْله العليا ، فإلى حيث أَلْقَتْ ، وإن وجده عَونًا ومَددًا لحياة نقية ، بعيدة عن الهوان والطغيان ، فبها ونعمت!

\* \* \*

(٢) سورة الإسراء أية ٢٠ .

(١) سورة العنكبوت أية ٢٧ .



والمذاهب السياسية والاقتصادية ، التي تغمر العالم في الفترة الأخيرة من تاريخه ، تنظر إلى الدنيا هذه النظرة نفسها ، والرجال الذين ينادون بها يريدون أن يعيشوا في ظلها سعداء ، أو يوتوا دونها شهداء .

فالشيوعية ـ مثلاً ـ في روسيا وعدت جمهور الشعب بحياة لا شقاء فيها ولا جوع ولا بأساء .

فإذا تحمل جمهور الشعب الشقاء والجوع والبؤس في سبيل الذود عنها - حين وقعت الحرب بين روسيا وألمانيا - فليس ذلك طبيعة النظام الذي ارتضوه لأنفسهم ، ولكنها طبيعة الحرب ، التي فرضت عليهم .

وما يقال عن الشيوعية ، يقال عن النازية ، ويقال عن الديمقراطية .

فكل دين أو نظام يَعدُ أصحابه الخير الكثير ، ولكنه لا يكذب إذا كلف أصحابه أن يقدموا أنفسهم وأموالهم وكل خير لديهم في سبيله!

> غاية ما هنالك أن الأنظمة المدنية لا تعد أشياعها إلا بأجزية مادية قريبة . أما الدين فَيَعِدُ أتباعه بالآخرة إن هم \_ في سبيله \_ فقدوا الدنيا . هل يفهم أحد من ذلك ، أن الدِّين يكره الدنيا ويحتقر المال؟

إذا كان الدين يُتَّهمُ بذلك ؛ لأنه يأمر الناس أحيانًا أن يُضَحُّوا بالدنيا ، وأن يزهدوا في المال . فإن الأنظمة المدنية والمبادئ الإلحادية ، ينبغي أن تتهم كذلك بالتهمة نفسها ؛ لأنها كلفت أصحابها أن يُضَحُّوا بالرجال والأموال ، ولكن أحدًا لم يتهمها بذلك .

لأن سوء الفهم للدِّين وحده ، موفور ؛ إذ تؤيده الشهوات ، وتدعمه الأهواء ! . . أما سوء الظن بالمبادئ والأنظمة الأخرى فقليل أو معدوم .

\*\*\*

ليست للمال دلالة معنوية مجردة ، على خير أو شر ، وإن كان من المكن أن يكون خيرًا ، ومن المكن أن يكون شرًّا ، على حسب الطرق التي يؤخذ منها وينفق فيها .

غير أننا إذا أردنا بناء عالم جديد ، تمتزج فيه الدنيا بالدين ، لخير الإنسانية ومستقبلها فلنضع نصب أعيننا أولاً ، ضرورة تقارب الملكيات وتكافؤ الفرص ، وتساوى الأفراد في الحصول على المقومات الأولى للإنسان من غذاء ، ولباس ، وعلم ، وخلق .

This file was downloaded from QuranicThought.com

Eig



ففي هذا الجو ـ وحده ـ يكون التسامي بالمواهب العظيمة فقط ، وتقل أو تنعدم كل دلالة باطلة للمال ، على رفعة أو جاه .

ويجب ثانيًا : أن يوضع من الأنظمة مايجرد الأغبياء من مظاهر الذكاء ، وما يرفع الأذكياء عن حياة الخمول والتعطل ، وذلك يتطلب تقويم كفاية الفرد تقويًا ماديًا ؛ فمن ارتفعت منزلته الأدبية ارتفعت منزلته المادية .

وقد كان أبو بكر يوزع على الناس سواسية ، فلما جاء عمر ، رفض هذا التقسيم وأعطى الناس حسب منازلهم .

ذكر الدكتور محمد يوسف موسى في كتابه « فقه الصحابة والتابعين » : كان الصديق أبو بكر يُسوى بين الناس في أعطيتهم فلا يفضل أحدًا على أحد .

قال يزيد بن أبي حبيب : إن أبا بكر لما قدم عليه المال جعل الناس فيه سواء وقال : «وددت أن أخلص مما أنا فيه بالكفاف ، ويخلص لي جهادي مع رسول الله بيني» .

وحدث الليث بن سعد أن أبا بكر كُلم في أن يفضل بين الناس في القسم فقال : «فضائلهم عند الله ، فأما هذا المعاش فالتسوية فيه خير » .!

فلما تولى عمر الخلافة واتسعت الفتوح وتدفقت الغنائم رأى عمر في توزيع العطاء بين الناس غير ما رأى سلفه .

رأى أن لا يسوى بين من قاتل رسولَ الله وبين من قاتل معه!

ثم جعل الناس مراتب وطبقات في الأخذ من هذا المال ، حسب درجة كل منهم في الإسلام . .

ومن كلامه في تبرير هذا التفاوت : « ما أنا في هذا المال إلا كأحدكم ، ولكنا على منازلنا من كتاب الله عز وجل ، وقسمنا من رسول الله عن . . »!

فالرجل وتِلاَدُه في الإسلام . .! والرجل وَعَنَاؤه في الإسلام . .! والرجل وحاجته في الإسلام . .! وعندنا أن مَلْحظ عمر في تقسيم العطاء أولى بالتطبيق . فإن درجات الناس في الآخرة حسب إيمانهم ، لاتهد الفوارق التي بينهم في الدنيا

فإن درجات الناس في الأخرة حسب إيمانهم ، لا تهد الفوارق التي بينهم في الدنيا. حسب كفايتهم وجهادهم . .



وإن كان أبو بكر يرى الدنيا أنزل قدرًا من أن تراعى في تقدير .

وحجة أبي بكر في صنيعه : أن حساب الناس على أعمالهم وجهادهم إلى الله وحده ، في الدار الآخرة .

أما الدنيا ، فالأمر أمر معَد ، يجب أن تملأ ، وأجساد يجب أن تكسى ، يستوى في ذلك الناشط والكسول ، والمتقدم والمتأخر .

لكن عمر أبي إلاتحقيق العدالة ، وتنظيم الأوضاع ، وتكريم المتقدم ، وتأديب المتأخر في الدنيا ، وحساب الناس ـ بعد ذلك ـ إلى الله .

حق الناس في المال :

لا يجوز أن يبقى رجل من غير دَخل ـ قليل أو كثير ـ يكفل له المستوى الواجب لمعيشته .

وعلى الجتمع الدَّيِّن ، أن ينظم أموره تنظيمًا ، يؤدي إلى هذه النتيجة المحتومة ، وإلا كان مجتمعًا لا دين له .

وفى ذلك يقول الرسول على الله عرصة أصبح فيهم امرؤ جائعًا ، فقد برئت منهم ذمة الله تبارك وتعالى » .

وقد أفتى ابن حزم وغيره من العلماء ، بأنه إذا مات رجل جوعًا في بلد اعتبر أهله قتلة ، وأخذت منهم دية القتيل .

وقد اعتبر القرآن أنه من التكذيب بالدين ، أن تَدُعَّ اليتيم ، وألا تَحُض على طعام المسكين .

فكيف يكون رأى القرآن في بلاد لا تهمل الحض على طعام المسكين فقط ، بل تصنع الفقر والمسكنة ، وتخرج إلى المجتمع الإنساني ألوف الفقراء والمساكين؟!! .

فكأن أنظمتها الاقتصادية آلات جبارة ، تصوغ البؤس في قوالب من أبناء آدم ، ثم ترمى بهم على أفاريز الطرق ، وفي خرائب الأبنية أو بين السجون والملاجئ والمستشفيات .

هل نسمى هذا إلا أنه كفر بالدين ، وإنكار لنصوصه وقواعده ومبادئه ، إي وربي ، وإن أصحاب هذه النظم هم أصحاب الميسرة<sup>(١)</sup> في الدار الآخرة .

€∭

(١) أحزاب الميسرة الأن هم المعروفون بالميول الاشتراكية .



﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كَتَابَهُ بِشَمَالَه فَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كَتَابِيَهْ (٣) وَلَمْ أَدْرِ مَا حسَابِيَهْ (٣) يَا لَيْتَهَا كَانَتِ الْقَاضِيَةَ (٣) مَا أَغْنَىٰ عَنِّي مَالِيَهْ (٢٨) هَلَكَ عَنِّي سُلْطَانِيَهُ (٣٦) خُذُوهُ فَعُلُوهُ (٣) ثُمَّ الْجَحِيمَ صَلُوهُ (٣) ثُمَّ فِي سلَسلَة ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذَرَاعًا فَاسْلُكُوهُ (٣٦) إِنَّهُ كَانَ لا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ الْعَظِيمِ (٣٣) وَلا يَحُضُ عَلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكِينِ ﴾(١) .

\* \* \*

والمال الذي يكفى لإذهاب العَيْلة ، واستئصال الحرمان ، وإشاعة فضل اللّه على عباده ، يجب إخراجه ـ مهما عظم ـ من ثروات الأغنياء ، ولو تجاوزت تجاوزًا بعيدًا مقادير الزكاة المفروضة ؛ لأن حفظ الحياة حق إسلامي أصيل .

> - ومقادير الزكاة ليست إلا الحدَّ الأدنى لما يجب إنفاقه . - وقد ورد عن النبى عَظِيْ « إن في المال حقّاً غير الزكاة » . ولنا كلام يأتى بعد في أنصبة الزكاة التي فرضها الشارع .

غير أننا نلفت النظر ، إلى أن الزكاة في صدر الإسلام ، لم تكن المصدر الوحيد ، الذي رُصِدَ لحاربةالفقر واستئصال شأفته .

إن رأس مال أي أمة ناهضة هو جهد بنيها ، وكدحهم وراء الرزق ، واعتصارهم أسباب الحياة من الصخور .

وعلى الدول شق ميادين العمل لكل قادر ، واستنفاد الطاقات المختزنة في الأجساد لمصلحة الفرد والجماعة ، فإذا توفرت ثمرات العمل أولا . .

فإن الزكوات وشتى ضروب العطاء عليها بعد ذلك أن تعمل عملها الواسع في تفريج الضوائق ، وسد حاجات اليتامي والمساكين والمعوزين .

فإذا جفت بعض المنابع ، كان على المنابع الباقية أن تحمل العبء كاملاً ، وعلى الدولة أن تستنبط من موارد المال ، ما توازن به شئون المجتمع ، وتقيم به مصالح الناس . والدين لها في كل ذلك ظهير .

<sup>(</sup>١) سورة الحاقة الأيات ٢٥ : ٣٤ .



وإذا كانت الغاية التي شرعت من أجلها الزكاة ، هي تحرير الفقراء من قيود الفاقة ، وإطلاق إنسانيتهم من إسارها الحالك ، فلْنُحَققْ هذه الغاية كاملة ، وَلْنَحمل ما تفرضه علينا من تكاليف ، قليلة أو كثيرة !

لكن إبقاء كثير من الناس صرعى للفقر والمسكنة كان – والحق يقال – هدف أكثر الحكومات المتتابعة ، في العصور السابقة واللاحقة!! .

إذْ أن تجويع الجماهير ، بعض الدعائم التي تقوم عليها سياسة الظلم والظلام! .

ومن هنا انتشر الفقر انتشارًا ذريعًا في الشرق الإسلامي ، وسخر الدين ورجاله ، لحمل الناس على قبوله واستساغته ، وفسرت نصوص الدين المتصلة بهذا المعنى ، تفسيرًا سقيمًا ، نسى الناس معه حقوقهم وحياتهم ، وجهلوا دنياهم وأخراهم ، وحسبوا الفقر في الدنيا ، سبيلاً إلى الغنى في الآخرة ، كما أسلفنا القول! . ونحن لا ننكر أن هناك آثارًا دينية ، تحمد الفقر وتنوه بشأنه .

- ولكن ما دلالة هذا وما معناه؟
  - هل إذا قال شاعر:
- جـزى الله الشـدائد كل خيـر عَرَفتُ بها عَدُوى منْ صديقى

قلنا : إن الشدائد خير . . وألفنا مصلحة أو وزارة ، نسميها وزارة الشدائد لتذيق الناس لباس الجوع والخوف؟!!

وإذا قبال القرآن الكريم في وصف حديث الإفك ، الذي طُعنَ به شَرَف السيدة عائشة - صانها الله وكرمها \_ : « لا تَحْسَبُوهُ شَرَّا لَّكُم بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ »(!)

قلنا : إن الإفك خير ، وألفنا جماعة لترويج الزور ، ورمى الناس به ، ودعوة الناس إلى الصبر عليه أ!

وإذا وقعنا على حديث للنبى على يحدح الفقر على النحو الذي عزيتْ به السيدة المتهمة بالإفك ، وجدنا من بعض المتدينين من يؤلف طوائف من المتسكعين والمتبطلين باسم التصوف أو غيره ؛ ليعيشوا في الدنيا فقراء بائسين!!

أجل ، فإن الشدائد خير ، وإن الإفك خير ، وإن الفقر خير ، مادامت الطبقات الكثيفة من الشعوب ستنام على الضيم ، تاركة النعمة والترف والبذخ لمن قيض لهم هذا كله من الحتكرين والمستغلين!!

(١) سورة النور أية ١٠ .





وهذا هو المنطق الذي يراد أن يقبل باسم الدين . . .!

إن مصائب الحياة قد تكون خيرًا لا ريب فيه ،كما تكون السموم دواء في بعض الأحيان لأمراض الجسد .

وهناك أفراد - بل أم - تمتلئ حياتها بمظاهر الكبر والجبروت والعدوان ، وتحتاج إلى قَمْع وتأديب مِنْغُضُ من كبريائها وَيَحُدُّ من عدوانها ، فيبتليها الله بالآلام .

وليس في شيء من هذا ما يبيح لنا الظلم الاجتماعي ، أو ما يقسم البشر إلى ألهة وعبيد .

وسُنَّة الله في خلقه أن يقيم ميل الإنسانية إذا اعوجَّت ، وأن يُعيدَ إليها توازنها إذا اختلتْ ، وأن يرددها لذلك بين السلم والحرب ، والغني والفقر ، والأمان والقلق .

﴿ وَلَوْلا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَّفَسَدَتِ الأَرْضُ وَلَكِنَّ اللَّهَ ذُو فَصْلٍ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ (١) .

فلنترك للقدر الأعلى أن يبرز حكمته ، وأن تتخذ وسيلته ، فلا شأن لنا بذلك ، إنما كلفنا – ونكلف أبدًا – أن نقيم العدالة بيننا ، وأن نفرغ في تحقيقها وسعنا وأن نبذل قصارانا ، في مصلحة الجماعة ، وضمان حقوق الفرد ، متجنبين الفتن والحن ، بكل ما نملك من قوة وتفكير .

\* \* \*

(١) سورة البقرة أية ٢٥١ .

الإسلام والأوضاع الاقتصادية This file was downloaded from QuranicThought.com



الزكاة والضريبة

للمصالح المرسلة وأنواع القياس منزلة كبرى في الفقة الإسلامي ، فهو مرجع خصب لكبار الأئمة ، يستنبطون منه شتى الأحكام ، ويواجهون به صُور الحياة المتجددة على مَرِّ الأيام .

وإلى هذه الأصول التشريعية مثلاً أمر عمر يَبْيَانِهُ بالقصاص من جماعة ، قتلوا واحدًا ، فقتلهم جميعًا ، وإليها كذلك ، لم تعتبر أرض السواد غنيمة ، تقسم أخماسًا على الفاتحين ، فأبقى الأرض لأهلها ، وضرب عليها الخراج وعليهم الجزية . وإليها – أيضًا – أشار عليٌّ بجعل حَدٍّ الخمر ثمانين جلدة ، فإن مَنْ سكر هَذَى ومَن

هَذَى افترَى .

والأمثلة كثيرة ، وليس هنا موضع سردها . . . في فقه الزكاة الذي يشيع الآن بيننا قصور لا يليق أن يبقى .

هناك أحكام ينقصها السداد ، وصور استجدت تضطرب فيها الفتيا ، ويشعر جمهور كبير من السلمين أنهم لا يعرفون رأى دينهم فيها . . .

ومنذ أيام كنت أقرأ في كتاب فقه استوعب الأحكام التقليدية في العبادات فوجدت مثلاً أن الأوراق النقدية لا تجب فيها زكاة عند إمامين من الأربعة!

فاستغربت ذلك الكلام الذي ينقصه الجد! . . إن العالم الآن يتعامل كله بالأوراق ، النقدية ، وقد توارى الذهب في خزائنه العتيدة – ليكون رصيدًا ضامنًا لهذه الأوراق ، ثم إن الزكاة عن هذا النوع – من الأوراق النقدية – لاتخرج ذهبًا ولا فضة ، إنها تخرج من جنس النصاب المقرر ، وتسد حاجات الفقراء بهذا الأسلوب المستقر . . فما معنى نفى الزكاة في هذه الجنيهات والدنانير والليرات وغيرها؟!

وقرأت كـذلك أن زكاة الزروع والثمـار إنما تخرج من الأقوات التي تدخر ، كالقـمح والشعير والتمر والزبيب ، وأن هذا رأى أغلب الأئمة .

وهذا الرأى ربما اعتمد على ملابسات محلية فى جزيرة العرب لا معنى بتاتًا لاستصحابها فى أرض الله الواسعة . . إن هناك أقطارًا فيحاء تعتمد على الفواكه والموالح والقطن والكتان والتيل وقصب السكر وغير ذلك فكيف يتصور – دينا – أن زارع القطن والقصب لا تجب فى ثروته الطائلة زكاة فى حين تجب على زارع القمح والأرز ؟!!





والغريب أن القرآن الكريم عندما نبه إلى حق الله في الزروع والثمار ، ضرب الأمثلة بإنتاج الحدائق وما إليها قال تعالى - :

﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنشَأَ جَنَّات مَّعْرُوشَات وَغَيْرَ مَعْرُو شَات وَالنَّخْلَ وَالزَّرْعَ مُخْتَلَفًا أَكُلُهُ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُتَشَابِهًا وَغَيْرَ مُتَّشَابِهٍ كُلُوا مِن ثَمَّرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَآتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَاده ﴾(١).

ولما كان الإسلام دينا عالميًا ينتظم البيئات كلها فإن تحديد دائرة الزكاة بالمعهود في أرض الجزيرة تحجير كا مساغ له وهو - كما رأيت - مخالف لسياق النص القرآني الشامل .

وتتبعت خلاف العلماء في زكاة عسل النحل فوجدت الخلاف يدور حول قيم الآثار الروية فيه أكثر مما يدور حول تمحيص الوقائع التي تعرضت لها هذه الآثار . .! روى أحمد بن حنبل عن أبي سيارة المتعي قال :

قلت يا رسول الله ، إن لي نحلا ، قال : فَأَدِّ العشور ، قلت : يارسول الله احم لي جبلها ، قال : فحمي لي جبلها ، أي خصه به .

وفى عهد عمر بن الخطاب كتب والى المنطقة سفيان بن وهب إلى عمر يسأله عن ذلك فكتب عمر : إن أدَّى إليك ما كان يؤدى إلى رسول الله من عشور نحله فاحم له الجبل ، وإلا فإنما هو ذباب غيث يأكله من شاء .

فعمر لم يعزم برأى ، إن أدى الرجل عشر العسل الذى يجنيه بقى له الجبل الذى ألف النحل التردد عليه ، وإلا فليس على الرجل شيء ، وللناس جميعًا أن يشتاروا هذا العسل ولا حكرة فيه لأحد !

ونقدة الحديث وفي طليعتهم البخاري يرفضون هذه المرويات لأحمد وأبي داود وغيرهم ولا يعتمدون عليها في إثبات زكاة . .!

ومن الأئمة من يوجب في العسل الزكاة . . .

والذي أراه أن العسل مال ، وأن العشر يجب فيه يوم يتكون دون جهد كما تجب الزكاة بمقدار العشر في الأراضي التي ترويها الأمطار أو الفيضانات . . .

أما أصحاب المناحل التي تتكلف رعاية وأبنية وأغذية فالزكاة فيها نصف العشر لا العشر . . .



فإطلاق ألا زكاة في العسل ، أو أنه في كل عشر قرب قربة غير صحيح . وفقهاء الظاهر لا يرون في عروض التجارة زكاة ، وهذا مذهب خطير ولكن يخفف من ضرره أن هؤلاء الفقهاء يوجبون في أموال الأغنياء ، مقادير من النفقة تقل أو تكثر بمقدار ما يذهب العيلة ويسد الحاجة . . .

وأخطر منه الرأى الحنفى الذي يأبى الجمع بين الزكاة والضريبة في الأراضي المزروعة ، وهو رأى أدنى إلى البطلان ، ولا يجوز ذكره في فتوى .

ومنذ أيام سألنى صاحب سيارة أجرة يكسب منها نحو ٥٠ جنيهًا في الشهر عن حق الله في هذا الكسب ، فقلت له : أخرج نصف العشر بعد خصم الضرائب المقررة!! فقال لى صديق من العلماء : كيف قلت هذا؟ وهو لو حال عليه الحول ما أخرج من ماله إلا ربع العشر .

قلت له : التحقيق العلمي للموضوع انتهى بي إلى هذا الحكم ولو أفتيت بما درست ما خرجت الزكاة من أرض تزرع ، ولا وجبت إلا في المدخرات التي حال عليها الحول كما تقول ، وهي لا تمثل في المكاسب المتداولة إلا نسبة قليلة جدًاً . . .!

لقد تدبرت شتى النصوص من الكتاب والسُنَّة ، وأعملت ما ينبنى عليها من أنواع القياس والاستصلاح ، ورأيت بعدئذ أن علماء عصرنا مقصرون بإزاء فريضة الزكاة ، وأن كتبنا التقليدية تضبط المقادير التي تخرج عن الإبل والغنم والبقر ، وما عالجه الأقدمون من هذه الشئون ، وتسكت عن أمور أخرى ذات بال .

وقد جدَّت في هذا العصر مشكلات مالية ، لا يجوز أن نقف أمامها مكتوفي الأيدي ، كما لا ينبغي أن نتراخي في وضع حلولها ، حتى لا يضطرب الناس في أمر دينهم ، من ذلك نظام الزكاة .

فالزكاة ركن من أركان الإسلام الأول ، ومن دعائم أوضاعه الاقتصادية ، التي يكفر من جحدها ويحارب مع المرتدين من منعها .

وأنصبة الزكاة في صنوف المال ، حددها الدين تحديدًا يعتبر نصّاً في أكثر الأحوال ، ونريد أن نعتبره – قياسًا – فيما سنورد من أمثال .

ذلك أن الإسلام أوجب إخراج ربع العشر ، من رأس المال الذي يبلغ مائتي درهم فما فوقها ، والزكاة في هذه الصورة ، معتبرة برأس المال فقط ، زاد أو نقص ، أو بقى على حاله ، ما دام قد مرَّ عليه عام وقد فرض الإسلام – كذلك – زكاة في الزروع والثمار ، جعلها العشر أو نصف العشر .

This file was downloaded from QuranicThought.com

**E**IV]



والزكاة في هذه الصورة ، قد اعتبرت على أساس الدَّخل الناتج ، مرّ عليه العام ، أو لم يَمرّ ، ولا عبرة فيها برأس المال المُغَلِّ – وهو الأرض المزروعة ، قلّت قيمتها ، أو عظمت .

ومن هنا نستطيع الحكم ، بأن قاعدة فرض الزكاة في الإسلام ، قد تكون رأس المال ، وقد تكون مقدار الدخل ونخلص من هذا ، إلى أن من له دخل لا يقل عن دخل الفلاَّح الذي تجب عليه الزكاة ، يجب أن يخرج زكاة مساوية ، ولا عبرة ألبتة برأس المال ، ولا بما يتبعه من شرط .

فالطبيب والحامي والصانع وطوائف الحترفين والموظفين وأشباههم ، تجب عليهم زكاة ، ولابد أن تخرج من دخلهم الكبير .

ولنا على ذلك دليلان :

الأول : عموم النص في قول القرآن الكريم :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنفِقُوا مِن طَيِّبَاتٍ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ الأَرْضِ ﴾ (١) .

ولاشك أن ربح الطبقات الآنفة ، كسب طيب ، يجب الإنفاق منه وبهذا الإنفاق الواجب ، يدخلون في عداد المؤمنين ، الذين ذكر القرآن أنهم هم : ﴿ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾(٢) .

والدليل الثانى : أن الإسلام لا يتصور فى حقه أن يفرض الزكاة على فلاح يملك خمسة أفدنة ، ويترك صاحب عمارة تُدرُّ عليه محصول خمسين فدانًا ، أو يترك طبيبًا يكسب من عيادته فى اليوم الواحد ، ما يكسبه الفلاح فى عام طويل ، من أرض إذا أغلَّتْ بضعة أرادب من القمح ، ضربت عليها الزكاة يوم الحصاد! . .

لابد إذًا من تقدير زكاة على أولئك جميعًا ، ومادامت العلة المشتركة التي يناط بها الحكم موجودة في الطرفين ، فلا ينبغي المراء في إمضاء هذا القياس وقبول نتائجه .

وقد يقال : كيف نقدر هذه الزكاة! وعلى أي نسبة تكون ؟!

والجواب سهل . فقد ردد الإسلام زكاة الثمار بين العشر ونصف العشر ، على قدر عناء الزارع ، في ريٍّ أرضه ، فلتكن زكاة كل دخْل على قدر عناء صاحبه في عمله . \_\_\_\_\_

(٢) سورة البقرة أية ٣.

(١) سورة البقرة أية ٢٦٧ .



ومن المكن إيضاح التفاصيل ، وتفريع المسائل ، وتحديد القيم ، بعد أن يتقرر هذا الأصل الخطير والأمر لا يستقل به تفكير واحد ، بل يحتاج إلى تعاون العلماء والباحثين .

أضرار التطبيق الحرفى لنظام الزكاة :

نريد أن تؤتى النصوص ثمارها في أوسع نطاق ممكن لها ، وألاّ نحصرها في حدود ضيقة ، تبقى بعدها قليلة الجدوى ، قليلة الغناء ، وإلا استطاع الأغنياء أن يخرجوا من تبعة الإنفاق المحتوم ، ولا لوم عليهم ، وضاعتْ على الفقراء أموال كثيرة ، الدين – في الحقيقة – برىء من إضاعتها فمثلاً ذكر لى أحد التجار أن لديه ٢٠٠٠ من الجنيهات رصيدًا لعمله ، وأنه يجب عليه أن يخرج عنها ٥٠ جنيهاً ، وهو القدر الواجب إخراجه للزكاة (١) .

فإذا اشترى بهذه الألفين بيتًا ، واستغله بطريق الإيجار . فهل تجب عليه زكاة؟ والقواعد الموضوعة الآن ، توجب إخراج الزكاة عن الألفين الموضوعين في الخزائن لا يكسبان شيئًا .

ولا توجب إخراج زكاة ما عن الألفين اللذين يكسبان الكثير ، عندما وضعا في بيت للإيجار .

وهذا أثر من أثار التطبيق الحرفي لنصوص الزكاة!!

وهناك أصحاب العزّب التي تؤجر لصغار الفلاحين . يأخذ الملاك الألوف المؤلفة منها ، وهم لم يُعملوا بها يدًا ، ولم يغبِّروا قدمًا ، وينفقون ما يصل إلى أيديهم عن أخره ، فيكاد لا يبقى منه شيء ، لأنهم موقنون بأن سَتجْبي إليهم ثمرات كل شيء . . .

وهؤلاء لا تجب عليهم زكاة لقلة ما يدخرون ، على حين تجب الزكاة على المزارعين في أملاكهم ، المتعبين طوال العام في السعى وراء أرزاقهم .!!

وهذا أثر من أثار التطبيق الحرفي لنظام الزكاة!! وهو ما لا يعقل أن يقرَّه الدين!! .

ولو عُرضَتْ هذه الصُّور للأئمة المجتهدين الأوائل لكانت لهم في ذلك آراء حاسمة ولانماع من الفقة الإسلامي هذا الجمود الذي لا يزال يقرر أن أقل تصاب تجب فيه الزكاة من الفضة مائتا درهم ، ومن الذهب عشرون مثقالاً ، مع وحدة النقد في هذه الأيام ، وضرورة تساوى القيم من الذهب والفضة وغيرهما!!

داعى فارق العملة الآن . . إذ إن الشيخ الغزالي قد كتب هذا المبحث الهام عام ١٩٤٧ .

E



على أن إثارة الكلام حَوْل أنصبة الزكاة وقيمها ، لا يغير من معنى الزكاة الذي أشرنا إليه في فصل سابق ؛ فهي محدودة المصرف والغرض ، وميزانيتها – ضاقت أو اتسعت – لا تنفق إلا في مشروعات البر والإحسان ، التي أشارت إليها آيات القرآن .

أما كيان الأمة الاقتصادى ، وما يتصل بهذا الكيان ، من تحقيق العدالة الاجتماعية ، ونشر للفضائل ، ومحو للرذائل ، وتعميم للثقافة ، وعناية بالصحة العامة ، وتنفيذ للمشروعات العمرانية ، ودفاع عن البلاد ، وحماية لمقومات الإنسانية ومُثْلِها العليا . وجهاد في السِّلم والحرب لذلك كله ، فهذا لا صلة له بنظام الزكاة .

وإنما تؤخذ الأموال اللازمة له من شتى الضرائب والالتزامات ، التي تفرضها الدولة ، كيف تشاء ، ومتى تشاء <sup>(١)</sup> .

## هل تغنى ضريبة الأرض عن زكاتها..؟

EIY

كتب الأستاذ الشيخ عبد الوهاب خلاف – رحمه الله – تحت هذا العنوان بحثًا قيّمًا ورد فيه : « إن الضريبة التي تحصلها الحكومة عن الأرض الزراعية في مصر هي خراج توظيف ، ومُلاَّكُ هذه الأرض الخراجية ليس عليهم في مذهب الحنفية زكاة . . .» .

وهذا النقل من مذهب الحنفية صحيح ، ولكنه عند التمحيص العلمي والرجوع إلى النصوص الخاصة والقواعد العامة في ديننا الحنيف لا يمكن قبوله .

وقد تكون هناك ملابسات أوْحَتْ بهذا الحكم قديمًا .

أما الآن فلا وجه لاستقراره ، بل لا معنى للقول به .

وليس الرفق بالفقراء هو الذي يبعثنا على مناقشة هذا الرأى ، بل كشف النقاب عن الحق المجرد فقط ، ثم تأتى رفادة الفقراء منه تبعًا .

إن الزكاة – كحق لله في مال الإنسان – شيء يغاير الجزية والخراج والضرائب الأخرى ومصارفها التي وصفها القرآن الكريم ، وحصرها في طبقات معينة ، غير مصارف الأموال التي تستولى عليها الدولة بأي اسم آخر ، ولأي سبب آخر .

ولا مكان للخلط بين حصيلة الزكوات ، وموارد الخزينة الأخرى ألبتة .

فِالأساس في فرض الضريبة ، الإنفاق في المصالح العامة ، التي تعود - بطريق غير مباشر - إلى دافعيها ، في شكل حراسة للأمن ، و تمهيد للطرق ، و إقامة للجسور ، وَحَفْر للتَّرع . . . إلخ . (1) دون تعسف أو ظلم .



وما دامت الحكومة تخدم الفرد في نواح شتَّى ، فمن حقها عليه أن تتقاضاه ثمن هذه الخدمة .

فالضريبة إذًا سدادٌ لمصلحة شخصية .

أما الزكاة والصدقات فأساس فرضها تكليف المؤمن ، أن يقوم بشيء ، من حق أخيه المؤمن عليه ، وقوامها البر والإيثار والرحمة .

ولا يجوز صرفها في المصالح المدنية العامة .

المعنى العبادي ملحوظ في الزكاة من الناحيتين الفردية والاجتماعية .

فهي من الناحية الخاصة شكر لله على نعمائه ، وتقرب إليه بإنفاذ أمره وقربة يتوسل بها لتطهير النفس وغفران الذنوب . .

وهي من الناحية العامة صلة للأرحام ، ودعم للأخوة الدينية ، وتقريب للطبقات المتفاوتة في الرزق ، وغسل للأفئدة من الأحقاد والخصومات . .

أما الضريبة فهي أدخل في دائرة العاديات التي تواضع الناس في كل القارات على إقرارها ، ضمانًا لمصالحهم المشتركة . . .

والناس في كل زمان ومكان لا يرون حرجًا في دفع الضرائب للحكومات على شرط واحد ، ألا توظف هذه الضرائب في مأرب أسرة غالبة أو فرد متحكم .

ومن هنا انتهت الشعوب إلى أنه لا تفرض ضريبة إلا بموافقة الجالس النيابية ، وألا تنفق إلا في الوجوه التي ترتضيها هذه الجالس الممثلة للأمة . . .

والدين يدخل في دائرة العاديات مقومًا للعوج ومانعًا للانحرافات ، وهو يرى أن شئون الدنيا إذا خالطتها النية الصالحة رفعت قدرها ، وجعلتها عبادة مأجورة .

ولكن شئون الدنيا – في ظل القواعد الكلية وما جاء من نصوص – موكولة إلى علم الناس وتقديرهم على أية حال .

ونستطيع من الناحية الإسلامية أن نضيف شيئًا آخر . . . إن ضريبة الدفاع عن الدين والوطن تشبه الزكاة في أنها عبادة محتومة ، ولكنها تختلف عنها في أن الجهاد بالمال والنفس لا يقف عند حدود مرسومة .

فإذا تطلب الجهاد فرض ضرائب باهظة النسبة ، فلا حرج ، ونحن لن نبخل بأموالنا ، إذا بذلنا أنفسنا . .!!

€[iî]



والمهم تمحيص الأعمال لله وتخليصها من شوائب العبث السياسي والأمجاد الشخصية .

وقد يقع تماس بين دائرة الزكاة ، ودائرة الضريبة فتتناول هذه ما تتناوله تلك ، بيد أن هذا التلاقي الجزئي لا يمحو الفروق الكبيرة بينهما ، فالزكاة شيء والضريبة شيء أخر ، وأحدها لا يغني عن الآخر .

والقول بأن أنواع الضرائب تسد مسد الزكاة نوع من الاحتيال على إقصاء الدين كله ، والتخفف من فرائضه ونوافله.

أما ما اعتمد عليه المرحوم الشيخ عبد الوهاب خلاف في عدم الجمع بين الزكاة والخراج فمردود من أصله . . .

إن السلمين لما طردوا الرومان من مصر وسورية وطردوا فارسًا من العراق وغيرها ، وضعوا عن الجماهير الخالفة في الدين عبء الدفاع عن البلاد مقابل دفع الجزية عن الأشخاص والخراج عن الأرض . . .

فإذا أسلم من شاء الدخول في دين الله سقطت الجزية عن شخصه والخراج عن أرضه وحلت الزكاة والضرائب العادية محل التسميات القديمة .

وقد أخرج أبو داود في سننه : أن رسول الله عظي قال :

«إنما الخراج على اليهود والنصارى ، وليس على المسلمين خراج» .

وروى أبو داود كذلك : « ليس على مسلم جزية » .

ولا نريد الآن ذكر ما صنعه عمر بن الخطاب في أرض السواد ، أيام كان أهلها كُفَّارًا .

أما بعد إسلامهم ، فمسألة الخراج هذه ، لا ينبغي أن تتجاوز حدود الذكريات التاريخية ، كمسألة الجزية سواء بسواء .

للدولة أن تفرض من الضرائب ما تشاء ، في حدود المصلحة العامة ، وليس هذا بكاف ٍ مطلقًا عن إخراج الزكاة .

ولو صح سقوط الزكاة في الزروع والثمار لسقطت كذلك في التجارات وسائر الأموال التي تلاحقها الحكومة بالضرائب الباهظة .

بل الحقيقة أن ضرائب الأطيان قد تكون أقل كثيرًا ما ينفق عليها من قبل الحكومة .

EIT



ففى ميزانية ١٩٤٩ - ١٩٥٠ - لمر كانت قيمة هذه الضرائب ٤,٧٠٠,٠٠٠ جنيه ، بينما بلغت ميزانية مصلحة الرى وحدها ٦,٢٠٠,٠٠٠ جنيه .

أى أن الدولة ترهق بعض الطوائف الأخرى من دافعي الضريبة ، لكى تحفظ للأرض الزراعية خصبها وصلاحيتها ومستوى إنتاجها . فكيف تعفى هذه الأرض من الزكاة؟ ولماذا؟!

> إن نص القرآن عام ، في أن كل مسلم يُؤْتِي الزكاة . فما الذي يخصص هذا النص من الدلائل الأخرى؟! والسنة صريحة في أن المسلم لا يدفع جزية ولا خراجًا .

فما الذي يحملنا على تضييق مصارف الزكاة ، وتسمية ما يدفعه الفلاح خراجًا ، يذهب إلى المصالح العامة؟!

ذاك رأى أطرحه للمناقشة والدراسة ، ولكنه وقر في نفسى ، وأعتقد أنه جدير بالشيوع والاتفاق . . .

#### \* \* \*

بعد خمس وعشرين سنة من نشر هذا البحث<sup>(١)</sup> ، ورفض البعض له قرأت بحثًا نفيسًا في الزكاة للأستاذ الشيخ « محمد أبو زهرة » وجدت فيه تأييدًا تامًّا لهذا الاتجاه ، قال فضيلته في هذا البحث :

الأموال النامية التي جدَّت في هذه العصور :

« . . . تبين مما سبق أن العلة فى فرضية الزكاة التى يناط بها الحكم بوجوبها هو النصاب النامى بالفعل أو بالقوة ، أى القدرة على تنميته وإن لم يعمل على تنميته بالفعل . وأن هذه العلة تؤخذ من تعليلات الفقهاء فى مواضع مختلفة . وبتتبع الأموال التى تجب فيها الزكاة فهى فى النقود لأنها نامية بالقوة . وتجب فى الزرع والثمار لأنها نماء الأرض والشجر . وتجب فى السائمة لأنها تنمو بمضى الزمن ولا تجب فى الأموال

ولذلك لم يوجبوها في المسكن المعـد لسكني رب المال ، ولا أدوات الصناعـة التي يعمل بها الصانع . . وهكذا .



ولقد فرض النبى عليه الزكاة في النقود وطبقها الصحابة من بعده في عروض التجارة . وفرضها - عليه الصلاة والسلام - في الزروع والثمار ، وفرضها في النعم واستنبط الفقهاء علة الزكاة في هذه الأنواع وهي أنها مال نام .

فهل إذا وجد في هذه العصور أموال نامية بعضها لم يكن ناميًا في عصر النبي ولا في عصر الصحابة ولا الأئمة المجتهدين فهل يسوغ لنا أن نفرض فيها الزكاة تطبيقًا للعلة التي استنبطها الفقهاء لحكم وجوب الزكاة؟

وإذا فعلنا ذلك لا نكون قد أتينا ببدع في الأحكام الشرعية؟

والجواب عن ذلك : أن هذا سائغ لنا . ونحن فيه لا ننشئ اجتهادًا ولكن نطبق علة القياس كما لو رأينا مواد مسكرة غير ما كان معروفًا في عصر الاجتهاد الفقهي من مشروبات ، فهل نبيحها ونقول إنه لم يرد نص فقهى بتحريمها ونقول إن تحريمها تزيّد لا يجوز؟!!

#### \* \* \*

« إنه يجب إذًا تطبيق العلة وعندنا مسوغات ثلاثة من أقوال الفقهاء :
 أولها :
 أن النبى على قال :
 « ليس على المسلم فى فرسه وغلامه صدقة » . وهذا متفق عليه .
 وروى الترمذى أن النبى قال :
 « عفوت لكم عن صدقة الخيل والرقيق » .

ولكن الإمام عمر يُعَايد فهم أن منع الزكاة في الخيل كان لقلتها ولأنها لم تتخذ إبان ذلك للتنمية ولم تكن سائمة . ولما رآها كثرت واتخذت للنماء وكانت سائمة كالنعم فرض فيها الزكاة . وما كان كلام النبي ين منعًا للزكاة فيها ، ولكنه كان عفوًا اقتضاه الاحتياج إليها في الحروب . ولذلك قال عليه السلام : «عفوت لكم»وإن كلمة العفو تفيد أن الموضع موضع زكاة ولكن لم يتوافر السبب . ولذلك أجمع الفقهاء على أن الخيل والعبيد إن كانتا للاتجار وجبت الزكاة على أساس أنها عروض تجارة فوجد سبب الوجوب .

Eire?



وكذلك إذا وجد سبب النماء فالحكم هو الوجوب وقد روى عن عمر يَبَيَّانِهُ أنه كان يأخذ عن الفرس عشرة دراهم . وعن البِرْذَوْنِ خمسة دراهم .

وقد اتبع الإمامَ عمرَ في هذا وفي تطبيق العلة أبو حنيفة رَضَالِلْم فقد روى عنه أنه قال :

« إن كانت الخيل ذكورًا وإناثًا كانت فيها زكاة » .

وروى عنه أنه لا يشترط أن يكون فيها ذكور وإناث بل إنه تجب الزكاة ولو انفرد أحد الصنفين والسبب هو أنها تتخذ للنماء .

> وزكاتها عند أبي حنيفة عَنِيَانِهِ : دينار عن كل فرس أو ربع عشر قيمتها . ولعله لاحظ أن يكون الدينار مساويًا لربع العشر .

وإن هذا يسوغ لنا أن نقلد أبا حنيفة ومن قبله الإمام عمر في تطبيقه النصوص من حيث تعميم العلة .

### ثانيها:

« أنه روى عن الإمام أحمد بن حنبل يَبَيَابِهُ أن كانت له غلَّة تجيئه من أجرة دار له فكان يخرج الزكاة عن تلك الغلة كل عام ولما قيل له في ذلك قال :

أنا أذهب إلى قول عمر بن الخطاب في أرض السواد إذ كان يأخذ الزكاة منها»<sup>(١)</sup> .

واقتداؤه بالإمام عمر من حيث إنه اعتبر غلة الدار كنماء الزرع فما يؤخذ منها هـو ما يؤخذ من خراج على الأرض ، وما يؤخذ من زكاة عن الزرع ، وقال ذلك مع أن الدور كانت من الحاجات الأصلية ولم تتخذ للاستغلال إلا نادرًا .

#### ثالثها:

أن فرض الزكاة في الأموال التي ظهرت في هذا العصر أو في الأموال التي تغير وصفها عن الماضي إذ كانت في الماضي تتخذ للحاجات وصارت الآن أموالاً نامية كالمصانع الكبيرة والعمائر التي تتخذ للاستغلال والحيوانات التي تتخذ للنماء .

إن فرض الزكاة في هذه الأموال ليس خروجًا على أقوال الفقهاء السابقين . بل تطبيق لأقوالهم بأن نعمِّم حكم العلة في كل ما تتحقق فيه ، وهذا يسمى تحقيق المناط . وتحقيق المناط لا يصح أن يخلو منه عصر من العصور .

(١) مناقب الإِمام أحمد ص ٢٢٤ .

£103



وقد قال في ذلك الشاطبي في الموافقات ما نصه :

الاجتهاد على ضربين : أحدهما : لا يمكن أن ينقطع حتى ينقطع أصل التكليف وذلك عند قيام الساعة . والثانى : يمكن أن ينقطع قبل فناء الدنيا . فأمَّا الأول – فهو الاجتهاد المتعلق بتحقيق المناط ، وهو الذى لا خلاف بين الأمة فى قبوله (ومعناه أن يثبت الحكم بمدركه الشرعى . ولكن يبقى النظر فى تعيين محله) . أى فى تطبيقه على الجزئيات والحوادث الخارجية . وبعد أن يضرب الأمثال المختلفة يقول يَحَافِ : وبعد أن يضرب الأمثال المختلفة يقول يَحَافِ : وبعد أن يضرب الأمثال المختلفة يقول يَحَافِ : أتت بأمور كلية وعبارات مطلقة تتناول أعداداً لا تنحصر . ومع ذلك فلكل معين خصوصية ليست فى غيره ولو فى نفس التعيين » . ثم يقول : « فالحاصل أنه لا بد منه . وبالنسبة إلى كل ناظر وحاكم ومفت . . ولو فرض ارتفاع هذا النوع من الاجتهاد لم تتنزل الأحكام الشَّرعية على أفعال الكلفين إلا فى الذهن»<sup>(1)</sup> .

وإن تعميم الأحكام الخاصة بالزكاة في كل ما يتحقق فيه العلة يؤدى إلى أمر حق ويمنع أمرًا ظالمًا لأنه يؤدى إلى المساواة العادلة بين الناس فلا تجب الزكاة في زرع من يملك فدادين ، ويعفى منها من يملك عمارة فخمة ضخمة تدر عليه درّاً كثيرًا يساوى عشرات الأفدنة .

ولا يعفى من كان له رأس مال وضعه فى مصنع يدر عليه ربحًا فائضًا كبيرًا . والأمر الظالم الباطل الذى يمنع فرض الزكوات على الأموال التي تدر مالاً كثيرًا ولم تكن فى عهد الرسول هو أن يفر الناس ما تجب فيه الزكاة إلى ما لا تجب فتكون الكثرة الكاثرة فى جانب من أبواب الكسب والقلة فى باب آخر . وربما كانت حاجة الأمة إليه أمس وأشد . على ضوء هذه الحقائق المقررة نقول :

«إن كل مال يتحقق فيه النماء والشروط التي ذكرها الفقهاء تجب فيه الزكاة ولو لم يكن جاء به النص عن رسول الله عن فإن القياس ثابت في الفقه الإسلامي وتطبيق موجب القياس ثابت في كل العصور والأزمان ، وهو نوع من الاجتهاد لا يصح أن يخلو منه عصر من العصور ليمكن تحقيق علة النصوص تحقيقًا علميّاً سليمًا » .



# الأوضاع الاقتصادية

لله حقٌّ في مال الإنسان ، فهو واهبه الأول ، وللجماعة حقٌّ في مال الإنسان فهي البيئة التي نبت فيها وعاش في جوها ، وخدمته شتَّى عناصرها ، خدمة مباشرة أو غير مباشرة ، فلها أن تتقاضي ثمن ذلك .

وكما أن حرية الإنسان الشخصية مقيدة بألايُضَارَّ منها المجتمع ، فكذلك حريته المالية .

فللمجتمع أن يتدخل في مال الإنسان ، التَّدخل الذي تمليه الاعتبارات الدينية والمدنية ، التي يراها لازمة ، لاستقامة الأمور ، وإقرار المصلحة .

ولما كان رأى الدين : أن « الضرورات تقدر بقدرها » فمدى تدخل الجتمع في مال الفرد ، يضيق ويتسع وفق ما تُوحِي به مقتضيات الأحوال العامة .

فإطلاق الملكيات أو تقييدها ، ووضع حد أعْلى أو أدنى للضرائب على رأس المال أو على الدَّخْلِ ، وجعل المرافق العامة ملكًا للدولة أو للأفراد ، هذه كلها أمور يُخْضِعُها الدين لحاجات الناس وأطوار الزمن .

ولنا أن ننظر إلى حاجات شعبنا ، ومطالب عصرنا ، وأحوال وطننا ، ونضع لأنفسنا ما نشاء من النظم الاجتماعية والاقتصادية ، التي نراها كفيلة بتحقيق أهدافنا الكبري ، في ميادين الإصلاح العام .

والشعب – في الحقيقة – يدفع باليمين ما يأخذ بالشمال . فمايؤخذ منه ، يُرَدُّ عليه وينفق في مصلحته .

ولا يجوز - ألبتة - أن تستغل أموال الشعب في النواحي الشخصية لأحد ، لينفق منها على زينته ، أو يسرف في أبهته .

فما لهذا تشرع الضرائب ويحل جمعها .

والحكومة الصالحة هي التي ترتب أبواب ميزانيتها لخدمة الشعب والنهوض به ورفع مستواه .

وإن كنا – مع الأسف – نرى مسارب المتع الشخصية لا أخر لها ، فيما تنفقه الحكومات ، باسم الشعب .

EITY



وخطط الإصلاح التي رسمناها توجب علينا - دينًا ودنيا - أن تشكل أوضاعنا الاقتصادية على نحو جديد ، إن كنا حقّاً جادين في دفع غوائل الفوضي والفساد عن بلادنا .

وأمامنا صُوَرٌ حيَّة ، وبرامج مدروسة ، وأنظمة مطبقة في كثير من أقطار الأرض ، يجب أن نقتبس منها ، ما نقيم به العوج ، ونحسن به الداء . ونقترح – على سبيل المثال لا على سبيل الحصر – الحلول الآتية لإنهاء بعض مشاكلنا السياسية والاجتماعية والأخلاقية .

\* « تأميم » المرافق العامة ، وجعل الأمة هي المالكة الأولى ، لموارد الاستغلال ، وإقصاء الشركات الحتكرة لخيرات الوطن ، أجنبية أو غير أجنبية ، وعدم إعطاء أي امتياز فردي من هذا القبيل .

\* تحديد الملكيات الزراعية الكبرى وتكوين طبقة من صغار الملاك ، تؤخذ نواتها من العمال الزراعيين .

\* فرض ضرائب على رءوس الأموال الكبرى يُقصد بها تحديد الملكيات غير الزراعية .

\* استرداد الأملاك التي أخذها الأجانب ، وإعادتها إلى أبناء البلاد وتحريم تملك الأرض المصرية على الأجانب ، تحريمًا مؤبدًا .

» ربط أجور العمال بأرباح المؤسسات الاقتصادية ، التي يعملون فيها بحيث تكون لهم أسهم معينة ، مع أصحابها في الأرباح .

\* فرض ضريبة تصاعُديَّة على التركات ، تنفق في وجوه الخير على النحو الذي أشار به القرآن إذ يقول :

﴿ وَإِذَا حَضَرَ الْقِسْمَةَ أُوْلُوا الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينُ فَارْزُقُوهُم مِّنْهُ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلاً مَعْرُوفًا ﴾(١) .

هذه خطوط صغيرة ، نمهد بها لجعل الأمة طبقات متوازنة . لا طبقات متعادية ، ونختم بها المآسي التي تمخض عنها نظام الطبقات المعروف بمظالمه ومخازيه .

ثم يجب بعدئذ أن تمحى الأمية محوًا تامّاً ، وأن تعمم مراحل التعليم الابتدائي والثانوي ، وأن يجبر كافة الأفراد على الانتظام في التجنيد العسكري وأن تتكافأ (١) النساء آية ٨ .



الفرص ، أمام أبناء الأمة جميعًا ، في أخذ نصيبهم من الحياة الصحيحة وأن تلغى الألقاب الجوفاء ، فلا تبقى إلا الألقاب العلمية والعسكرية ونحوها ، وأن تصادر ضروب التحلل الخلقي والإلحاد الديني ، وأن يعنى بتربية الطفولة تربية طيبة ، وتوجيه الرجولة توجيهًا سديدًا فاضلاً .

وأن تتضخم ميزانية الدولة لتنفيذ هذا المنهاج ، فلا يجوز أن تكون هناك عوائق اقتصادية ، تحول دون أن تنتفع به الأمة وترتفع .

ولو لم يبقَ لكل فرد من أفراد الشعب إلا قُوتُه الضروري ، لما جَاز أن تتراجع الدولة في تحقيق هذا البرنامج ، الذي تعلن به الحرب على الظلم والجهالة والاستعمار!! .

أجل فَلْتفرض الدولة على الأملاك ما تشاء من القيود ، وعلى الأموال ما تشاء من الضرائب ، وعلى الأوضاع الاقتصادية ما تشاء من الأنظمة ، فإن الدِّين ظَهِيرُها في هذه الوسائل السهلة أو الصعبة ، مادامت تريد من ورائها حماية جمهور الشعب ، من أن يسقط فريسة سهلة للاستعمار الداخلي أو الخارجي على السواء . .!!

وفى سبيل الإبقاء على كيان الأم ، يهون البذل عن سعة ، والإنفاق في سخاء .! حقائق مؤسفة :

كنت أتردد على الريف بين الْفيْنة والفينة ، بُغْيةَ الاستجمام ، فما أدركتني قطَّ ، عواطف الشعراء ، حين كنت أعيش بين أهله ، وأخالطهم عن كثب .

وما فرَّج عن قلبي ما يتُوَهمُ وجوده هناك ، من الماء والخضرة والوجه الحسن! . .

فإن نظرتي للأشياء ، واقعية اقتصادية ، لا أثر فيها للخيال ، ولا تطلُّع فيها للجمال . . .

الماء؟ . . إنه عَكِرٌ ، يشربه الناس ، ويشربون معه شتى الجراثيم فهو للارتواء وللداء معًا !

والخضرة؟ . . إن هذه الزروع اليانعة ، يمضى في ظلالها المستأجرون الهلكي أو الملاك المدينون ، وعلى ملامحهم من غبار الأرض ، قَتَامٌ حافل بالنذر من المستقبل المريب! وحتى الدواب سرت إليها – هي الأخرى – العدوى فهى عِجَاف ساهمة ، برغم نشاط وزارة الزراعة ، في تلقيحها بالأمصال الواقية .

Eiri



والوجه الحسن! أين ترى الوجوه الحسان بين هذا الماء وهذه الخضرة؟

إن الجمال مُسِخَ في فتيان الريف وفتياته .

فالكثرة الساحقة من الرجال والنساء ، فيها صُور مجملة ، لأبناء آدم .

أما الملامح التفصيلية ، ففيها تحريف كثير ودمامة والْتوَاء ، ترك على الجبين الكادح عروقا نافرة ، وعلى الوجوه الساهمة غضونًا غائرة .

ثم هناك شلل في نماء هذه الأجسام ، قَلَّمَا ترى معه الهامات الفارعة ، والعضلات الحافلة .

ولولا إلغاء الجيش المرابط ، لَرأَيْنا في شوارع المدن «عينات – نماذج» كثيرة لهذه التعاسة السائدة ، خفف من شدتها بعض التجميل والتصحيح ، الذي يفرضه النظام العسكري .

تلك هي حال الريف . . حال المستودع الذي تأخذ منه الدولة الرجال والأموال . وتترك أسباب الفناء تَعملُ فيه عملها الشنيع . .!

فإذا تركت الريف إلى المدن ، وجدْتَ مظاهر الرخاء والنعمة منتشرة هنا وهناك ، ولكن حظ المصريين في هذا كله ضئيل . إذ إن الميادين والشوارع الكبرى تكاد تكون وقفًا على رءوس الأموال الأجنبية! .

> ولسنا ننفى أن للوطنيين حظّاً في هذه الأعمال والمشروعات الضخمة . غير أن الأجانب يظفرون منها بنصيب الأسد .

ولا تزال الأحياء الوطنية أمثلة باقية ناطقة بالفوضى العمرانية ، والهون والهوان المادي والأدبى الذي يعيش فيه جمهرة الشعب .

وكم في الغرف الحقيرة ، والأزقة المظلمة ، والخرائب المتهدمة ، من كفايات مقبورة ، وعزائم مقهورة ، ونفوس نَسِيَت النور من طول ما قبعت في الظلام! .

عندما أزور « مصر الجديدة » يلفت نظرى ما يبدو على هذا الحي الفخم من سعة وجمال ونظافة ، وما يستمتع به أهلوه من راحة وطمأنينة ، وتذوَّق للحياة الطيبة .



وليس هذا ما أريد أن أسجله ، إنما الذي أريد تسجيله ، أنه - إلى جانب هذه القصور الشاهقة ، والمباني الرائعة - توجد أرض أخرى في أحياء قريبة ، عليها بيوت كأوكار الثعالب ، وفيها وحشة كأنما خُلِعتْ عليها من صمت القبور . يقطنها أقوام ، عضَّهم البؤس ، ولَفَّهم في أرديته الكئيبة .

وهذه الأرض – بما عليها من جدران وقطعان – تسمى « عزبة المسلمين » .

والحق أن هذه التسمية تترك في القلب ألمًا مضًا وأسفًا عميقًا! . وتجعل الرجل يخجل من نفسه ، ومن جماعته ، ومن دولته . . . وتجعله يشعر ما في هذه التسمية من غمز وتحقير! .

لا لمسلمي مصر فحسب ، بل للمسلمين في مشارق الأرض ومغاربها .

ولعل سر هذه التسمية ، أن شركة أجنبية ، هي التي تولتْ بناء الجزء الفخم في الحي الفخم ، تاركة لنا أن نعمر عزبتنا الحقيرة بأيدينا ، إن استطعنا التعمير .

ونحن مذهولون عن ذلك ، لأننا مقيدون بميراث ثقيل ، من سوء الفهم في الدين والدنيا جميعًا . . ومشغولون عن التعمير الماديِّ والأدبيِّ ، بالثرثرة الإصلاحية ، والألاعيب السياسية ، والمشاغل الشخصية . . .

ولا علينا أن تكون منزلتنا الاجتماعية ممثلة في عزبة إلى جانب قصور . فإن منزلتنا السياسية في العالم ، منزلة الخرب من المعمورة ، أو الظلام من النور . . .

\* \* \*

وقالوا : إن الحكومة صحَّ عَزْمها على مكافحة الجهل والفقر والمرض .

وسواء كان الغرض من المكافحة تأمين البلاد ضد الشيوعية ، أو قطع حُجَّة الإنجليز في صلاحية مصر للاستقلال ، أو الرحمة الحقيقية بعباد الله ، من أن تأتى على بقيتهم أخطار هذا الثالوث الوبيل .

أيّاً ما كان الأمر ، فإن هذا عَزْم نسَرُّ به ، ونرجو أن يأخذ طريقه إلى الحياة والنماء . ولكن بوادر التنفيذ إلى الآن توحى بأن الأمر هَزْلٌ لاجدًا !!

€ĨſĴ



والدعاية التي سبقت مشروع المكافحة ، لم تتمخضْ عن أمر ذي بال .

فقد وكل إلى «الروتين» الحكومي المعتاد ، وإلى بعض المجالس والمصالح المعروفة ، أن تقوم على إنقاذ البلاد من أخطار هذا الثالوث الفتاك! .

ومع أن الحالة تحتاج إلى تجنيد عام ، وإلى تسخير أبواب الميزانية - جلها إن لم يكن كلها - لإنقاذ الوطن من هذه الأعداء الداخلية المتغلغلة في تُرْبته ٍ ، من قديم .

إنهم لو ألُّفُوا وزارة مـخـتـصـة بعـلاج هذه المشـاكل ، على نسق وزارة الشـئـون الاجتماعية ، ما استبشرنا بذلك خيرًا .

فمشاكلنا أعقد من ذلك وأعصى ، على مثل هذا العلاج الضعيف .

غاية ما سيحدث ، أن أموالاً ترصد ، وموظفين يعينون ، ومشروعات يعلن عنها ، ثم يبقى الجهل والفقر والمرض ، كما بقيت أوضاعنا الاجتماعية مختلة ، لم تصلحها الوزارة التي ألِّفَتْ باسمها ، وكُوِّنَتْ لإصلاحها .

وعندما يذهب المريض إلى طبيب يشخص له الداء ، تشخيصًا مغلوطًا ، ثم إلى صيدلي يركب له الدواء تركيبًا مسمومًا! .

فأنى يجيء الشفاء ، وكيف تنتظر النجاة؟!

Eirr

إن الحكومات المتعاقبة ، تتجاهل مصدر الشرِّ وأساس البلاء ، وهي تبذل الأموال ، وتسخر الرجال لغسل الظل المرسوم على الأرض ، ولا تفكر في أن تزيل الجسم ، الذي يلقيه إلقاء ويثبته إثباتًا . . .!!

وقد تنكمش – لعوامل خارجة – ظلال الأحزان التي تغمر بناء هذا الوادى ، ولكنها لن تزول ، إلا إذا زالت الأوضاع المعوجة ، وإلا إذا طلعت الشمس ، فلم تجد أشعتها عائقًا ، يرد عن الناس أسباب الضياء والنماء .

\* \* \*



# المجتمعات المسخطة لايزدهر فيهادين

جهدضائع:

حيث يوجد الهوان المادي والأدبيّ لا يُرْجَى خير ، ولا يؤمن شر ، فالإنسان المغلق الخامل الحطَّم ، لا ينتفع بالدين ، ولا ينتفع به الدين! .

ما الذي يفيده الإسلام من رجل طُمِسَتْ حياته ، وشاهت مَلَكاتُه ، وعاش على ظهر الأرض حفْنةً من ترابها ، أو قِطعة منَ صخورها؟

إن الإسلام لا يستفيد شيئًا من هذا الشخص . بل إنه يُضارُّ به وَيَهُونُ فيه . والإناء الملوَّث يُزْرى بأطهر السوائل ويبخس قيمتها .

كذلك الشعوب العاجزة الكسول ، تحط من مكانة الأديان التي تعتنقها ، وتهبط بمستوى العقائد التي تنتمي إليها . .!!

وكما أن الدين لا ينتفع بتابعه الهيِّن ، فإن التابع الهين لا يحسن الانتفاع ما سيق إليه ، من مواريث نفيسة ، ولا مما أحيط به من مبادئ غالية ، كـالجاهل الـذي يلقى نفسه في مكتبة حافلة ، أو المعود الذي يواجه مائدة مفعمة!! .

> بل إن الأتباع الحمقى ، كثيرًا ما يفرضون سفههم على أسمى الحقائق! . فبدلاً من أن يرتفعوا معها إلى الْقمَّة ، يهبطون بها إلى السفوح!! . ومن ثمَّ يجب أن نقرر هذه الحقيقة ، في علاجنا لمشاكلنا المعقَّدة .

إن شعوب الشرق الإسلامي تحتاج - قبل أن تفهم الإسلام ، وقبل أن ينتظر منها إعزاز الإسلام - إلى جهود جَبّارة ، لرفع مستواها الماديّ والأدبيّ . أمال من منابقة ما أبلاً

أى إلى تصحيح إنسانيتها أولاً .

حتى إذا كوَّنًا الإنسان الذي يعقل ما يُخاطبُ به ، ويعرف واجبه نحوه ، قلنا له : انصر رَبَّكَ ونفسك ، إذا شئت الحياة الكريمة في يومك وغدك .

أما جهود المصلحين - قبل اتخاذ هذه الخطوة - فهي أمواج من الماء ، تتدفَّق على صحراء من الرمال . . هيهات أن يكون لها ثمر!! .

Ę



ماالدين؟

والدين في حقيقته ؛ ليس إلا إكمالاً لمشاعر الإنسان ، وتصحيحًا لمواهبه . فهو عقل يحسن التفكير ، وعين تحسن النظر ، وأُذن تحسِن السمع ، ويَد تحسِن العمل . . والمؤمن على هذا – إنسان ناضج الفهم ، والتأمل ، والحكم على الأمور . إنسان جيد الإنتاج والآثار والتصرفات . . .

فإذا اضطربت هذه المعاني في نفسه ، اضطرب معها مَصْدر الإيمان في قلبه وَلَبِّه ، وتقلصت معها حقيقة إنسانيته .

ولا تزال طوائف من الناس تفقد إيمانها وإنسانيتها معًا ، حتى تدمغ بوصف القرآن لها :

﴿ إِنَّ شَرَّ الدَّوَابِ عِندَ اللَّهِ الصُّمُّ الْبُكْمُ الَّذِينَ لا يَعْقِلُونَ ﴾ (١) .

والمرء يستحيل دابة ، يوم يموت فيه عقله المفكر ، وترتكس فيه مشاعره اليقظة ، فيصبح غير مسئول عن سمعه وبصره وفؤاده ، لأنه ليس له من ذلك إلا ما للحيوان السائم . حواس مسخرة في أغراض الحياة الدنيا فقط .

وأمثال هؤلاء هم - مع الأسف العميق - قوام الجماهير الغَفيرة ، التي أعماها الجهل ، وأوهاها المرض ، وأهانها الفقر ، قوام الكتل الضخمة من البشر ، الذين يَزْخَر بهم الشرق ، ولا يتقدم بهم إلى الأمام خطوة ، بل يتأخر بهم خطوات ، أو هُمُ التراب ، الذي تبرد فيه حرارة الإسلام وتتبدد قواه ، كدين موجه فعال .

هذا الهوان الماديّ الأدبيّ ،لا ينبغي حسبانه دينًا ، أو ظلاّ لدين! .

فهو عار ولدته بيئات أثمة لا تتصل بالدين إلا ادِّعاء ، ولا يتصل بها الدين إلا مشَوَّهًا مظلومًا مفتري عليه! .

ولكى نطمئن إلى وجود ديانة صحيحة وأتباع محترمين ، يجب أن نسارع إلى محو كل أثارة للفقر والجهل والمرض ، وأن نخلق جيلاً جديدًا ، يصلحُ – بفطرته – لأداء الرسالات الكبرى ، وحمل أعبائها .

(1) سورة الأنفال آبة ٢٢ .



رجال ورجال

كلما نظرت إلى الرجال والنساء ، في الريف البائس المكروب ، أو في زحام الأحياء الوطنية بالمدن ، أو حيث أعمل لوعظ الناس بالمساجد وأشباهها من الأندية الدينية ،كنت أرى أن هناك حلقة مفقودة ، لابد منها ، ليتصل هؤلاء الناس بالدين ، اتصالاً مُجْديًا عليه وعليهم .

فقد يحدث أن تبذل وقتًا ، في تطبيب دابة جريح ، وأن تبذل الوقت نفسه في إصلاح سيارة عاطلة ، أو طيارة مهيضة .

ولكن النتائج التي تحصل عليها من وراء هذه الجهود ، تتفاوت تفاؤتًا كبيرًا .

والذي يركب الدابة بعد شفائها ، غير الذي ينطلق بالطائرة بعد إصلاحها! .

والتبشير بالدين بين الشعوب البليدة الوانية المترنحة ، قد يكسب الدين عددًا من الأنصار الكسالي ، أو الأتباع السكاري . . .

فهل هذه الثمرة ، هي التي تحصل عليها ، لو جئت من بداية الأمر ، فعملت على فتح العقول المغلقة ، وإنماء المواهب المشلولة ، وإعزاز النفوس الكسيرة ، وإبراء الأكمه والأبرص؟!

فإذا قدمت للدين بعد ذلك أحدًا ، قَدَّمتَ قُوَّةً ، يعمل به ، لا عقبةً يضطرب خيالها . .!!

إن النبي - صلوات الله وسلامه عليه - ، وَجه دعوته الأولى للعرب ، وهم - على كُفرهم الموروث - قوة لا يُستهان بها في موازين الرجولة .

أجسام لم تستنزفها الأمراض المتوطنة ، وكفايات خُلقية عارمة ، لما كانت في جانب الضلال ، جعلته مرهوب العدوان ، فلما نقلها صاحب الرسالة العظمى من الغيِّ إلى الرشاد ، جعلت الحق مهيبًا ، وطَوَّفت به أقطار الأرض ، تصارع دونه الأبطال ، وتزلزل أمامه الجبال .

وأمام الشعوب الإسلامية الآن مراحل من صحة الأبدان والأخلاق ، ومن كفاية العمل والنظام ، ومن روعة الإنتاج وإخصاب المواهب . . .

€Ir3



مراحل طويلة يجب أن تقطعها على عجل ، حتى تقف على قدم المساواة ، أمام شعوب الغرب الكافرة بالإسلام ، بل المتمردة على الديانات جملة .

إن هذه الأمم المحسوبة على الإسلام ، لن ترفع به رأسًا ، ولن ترفع له عَلَمًا ، مادامت تعيش في هذا الدرك من الهوان الإنساني .

قيمة العقل في الدين :

إن حـدَّة الذكـاء ، ويقظة الفكر ، واسـتنارة الرأى ، عناصـر لابد منهـا في تكوين الإيمان الصحيح ، فإن الإيمان معرفة بلغتُ حدَّ اليقين ، وانتفت معها الريبة .

وحيث لا يوجد الإدراك الواضح ، والفهم الناضج ، يصبح اليقين غير ذي موضوع!! ولا يحسب أحد أننا بذلك نظلم البلهاء ، أو نغمط الحمقي حقهم – إن صحت لهم حقوق – بل إننا نستوحي هذا الحكم ، من نصوص القرآن الكريم نفسه .

فالعقول الذكية وحدها هي التي تستطيع اختراق أسرار الكون ، ومعرفة آيات الله في شتى الأمكنة والأزمنة :

- إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾<sup>(١)</sup>.
- ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآيَاتٍ لأُوْلِي الأَلْبَابِ ﴾ (٢) .

والعقول الذكية وحدها ، هي التي تميز الحق من الباطل ، وتعرف حقائق الوحي ، من نزعات الهوي وتلفيق الضلال :

﴿ أَفَمَن يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَىٰ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُوا الأَلْبَابِ ﴾<sup>(٣)</sup> .

والعقول الذكية وحدها ، هي التي تستفيد من عِبَر الماضي ، وتنتفع بتاريخ الإنسانية الطويل ، وقصص الأبطال أو الأنذال ، من المصلحينَ أو المفسدين :

(٢) أل عمران من أية ١٩٠.

﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لأُوْلِي الأَلْبَابِ ﴾ (٤) .

- (1) فاطر آية ٢٨ .
   (٣) الرعد آية ١٩ .
- (٤) يوسف أية ١١١ .



ولا تكون الحكمة في معالجة الأمور ، والدقة في الحكم على الأشخاص والمسائل ، والبصر بالمقدمات والنتائج ، إلا لأصحاب العقول الراجحة ، والمدارك الواسعة ، والمواهب الرائعة :

﴿ يُؤْتِي الْحِكْمَةَ مَن يَشَاءُ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَّكَّرُ إِلاَّ أُوْلُوا الأَلْبَاب ﴾ (١) ·

وتربية العقول ، وإذكاء المواهب ، وتفتيق الملكات الإنسانية ليس أمرًا هَيِّنًا .

فمراحل التعليم في المدرسة ، ومراحل التجريب في الحياة ، واستيراد الأفكار البعيدة ، وضم ما لا نعرف إلى ما نعرف ، والنظر في الجديد نظرة تلطف وإيلاف ، لا نظرة جمود واعتساف ، والتطويف في آفاق العوالم المادية والأدبية .

هذه جميعًا ، وسائل العقل الإنساني ، ثم هي بَعْدُ وسائل العقل السليم لمعرفة الله ، وحسن الإيمان به ، والإفادة من دينه .

إن عمل العقول الكليلة في آيات الوحى ، هو عينه عمل الحشرات القارضة في أوراقه ، عندما يَدُبُّ فيها البلي ، تتلفها ولا تعرفها ، وتظلمها ولا تنصفها .

> وذاك سر التدهُوُر الاجتماعي ، بين جماهير الأميين من المسلمين وغيرهم . وما أبعد هذه الكتل الأمّية عن الدين! مهما زعموا لها من إيمان العجائز!! .

نعم قد يكون هناك من ذوى العقول القوية من يَحِيدُ عن مناهج الاستقامة ، وأصول الفضائل ، ومن يتمرد على تعاليم الدين! .

بَيْد أن هذا لا يُقَلِّلُ من قيمة العقل ، ولكنه يبين لنا خطورة الشهوات الجامحة ، والأهواء التي قد تصرف المرء عن الحق وهو يعرفه .

ثم إن محاربة الجهل أن يطغى على العقل ، لا تغنى عن محاربة الفساد أن يتطرق إلى الفؤاد .

والنَّكْسَةُ التي أصابتنا في تاريخنا الطويل ، جاءت من فساد عقول العامة ومن فساد ضمائر القلة الحاكمة . فإذا أصلحنا العقول بالتعليم الشامل ، صَحَا الشعب ، فلم يبقَ أمام فاسدى الضمائر مُتَّسعٌ للبقاء .

ذلك أن الشعوب المتعلمة قوة ، يجرف تيارها القذي والغثاء :

(١) البقرة أية ٢٦٩ .



EIN



﴿ فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاءً وَأَمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُتُ فِي الأَرْضِ ﴾ <sup>(١) .</sup>

فُلْنَعْملْ - على عجل - لرفع المستوى العلمى ، فهذه وحدها هى السبيل . زعموا أن ظريفًا ، سمع رجلاً يشكو إلى الله علَّته ، ولم تكن علته من داء واحد ، فأخذ يسأل الله أن يشفى له بصره المرمود ، وبطنه المعود ، وقلبه المصطرب وقدمه المختلج و . . و . .

PRINCE GHAZI TRU

فقال له الظريف : يا أخى بدلاً من أن يرقِّع فيك هذا كله يأخذك ويخلق غيرك! هذه الفكاهة التي أداروها حول المريض المسكين ، ذكرتها في نفسي عقب إلقاء عظة طويلة على المصلين في مسجد السيدة زينب ، وبعد نظرة عميقة إلى العلل النفسية والعقلية والبدنية ، التي تعمل عملها في جمهور هذه الأمة .

إن هناك كثيرين من أبناء الجيل الحاضر يعز على الإصلاح حالهم ، لأنهم مصابون من نواح شتى ، ولأن الالتواء الذي حدث في نظرتهم إلى الحياة ،يكاد يصبح فيهم خليقة ثانية ، فأنت لا ترفع خرقًا حتى يظهر لك فتق جديد . .!

وقديمًا قالت امرأة عجوز :

أضحى يمزق أثوابي ويضربني أبعد شيبي يبغى عندي الأدبا؟!

إننى أنصح بالاتجاه إلى الناشئة ، والعناية بمغارسها ، حتى يتم نماؤها على خير الوجوه ، فإن الأجيال التي مرنت على الظلام تستغرب النور :

﴿ فَمَا آمَنَ لَمُوسَىٰ إِلاَّ ذُرِّيَّةٌ مِّن قَوْمِهِ عَلَىٰ خَوْفٍ مِّن فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِمْ أَن يَفْتِنَهُمْ ﴾ (٢) .

(۱) سورة الرعد آية ۱۷ . (۲) سورة يونس آية ۸۳ .



نتائج محزنة

يربو عدد المسلمين في العالم ، على عدد اليهود خمسين ضعفًا .

وقد مثل هؤلاء اليهود مع المسلمين ، الرواية التي يمثلها اللص العادي مع صاحب البيت الوادع .

وبدلاً من أن يقاد الجرم إلى التحقيق ، وينتصف منه لصاحب الحق المهضوم ، فإن اللصوصية الدولية أهدرت الحق الواضح ، ومن ورائه أربعمائة مليون مسلم ، وأزرت الباطل السافر ، ومن حوله عشرة ملايين يهودى ؛ لأن معسكرات السياسة الدولية القائمة على المنافع الحضة ، استهانت بالكثرة الحقة ، ولم تحرص على كسبها ولم تبالٍ بنبذها . . .

على حين خطبت ود اليهمود ، وسترت مخازيهم وزوقت باطلهم وحاربت في صفهم!!!

ولماذا كل ذلك التجنى والجحود؟! لأن القلة اليهودية التي تحدتنا - على كثرتنا -تسلَّحت بآخر ما وصل إليه العقل الإنساني ، من قُوًى علمية ومادية ، فأصبحوا بين أحزاب العالم المتحفزة موضع رجاء وخوف ، على حد قول الشاعر :

إذا أنت لم تنفع فـضـر فـإنما يرجى الفتي كيما يضر وينفعا

فأما المسلمون، فلا تزال أحوالهم العامة، تجعلهم موضع الأسبى من الصديق، وموضع الشماتة من العدو!!

ولا ريب أن هذا الظلم الفادح ، الذي أوقعته بنا السياسات الكبرى قد هزنا هزًا ، واستيقظنا منه على قارعة أثارت الحفائظ ونبهتنا إلى ما ينبغى عمله لضمان مستقبلنا بعد ضياع حاضرنا .

فَلْنذكر أن الإسلام يجعل المسلم أهلاً للنصر ، يوم يكون ذلك المسلم أرجح في ميزان الحق ، من عشرة آخرين :



﴿ إِن يَكُن مَّنكُمْ عَشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مِانَتَيْنِ وَإِن يَكُن مِّنكُم مِّانَةٌ يَغْلِبُوا أَلْفًا مِّنَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَّ يَفْقَهُونَ ﴾<sup>(١) .</sup>

والكلمة الأحيرة في الآية هي مفتاح الموقف .

فعندما تكون النفسية الإسلامية والعقلية الإسلامية أعظم اتساعًا ، وأطول باعًا وأسبق في ميدان المعرفة ، وأقدر على إنشاء الحضارة ، وأرسخ في حماية المثل العليا ، وعندما تكون الأمية العقلية والاجتماعية في جانب غيرنا ، لا في جانبنا ، وعندما نوصف بالذكاء ويوصف عداتنا بالغباء ويقال فينا : إننا نفقه ، وفي خصومنا : إنهم لا يفقهون كما تنص الآية الكريمة ...

عندئذ فقط نحل قضايانا بأيدينا . ونلزم الحياة أن تتبع قواعد العدل ، ثم تعنو الحياة لنا طوعًا وكرهًا ، لأن البقاء للأصلح حتمًا . .!!

وقبل أن نصل إلى هذه المرحلة ، لن يقدر المسلم أن يقف أمام عشرة بل سيحدث العكس ، وسينتصب اليهودي أمام عشرة منا . . لا . بل إنه قد وقف – فعلا – أمام أربعين . . . .!!!

لماذا ؟

ولك أن تسأل دَهشًا : لمَ تكون هذه أحوالنا وأوصافنا ، ولمَ تَمضى سُنَّة الحياة فينا على هذا النحو القاسى؟ أخُلِقْنَا من طينة غير طينة هؤلاء الذين يسودون الدنيا ويقودونها . .؟!!

والجواب كلاً . . . فسادة اليوم ، هم عبيد الأمس ، وعبيد اليوم هم سادة الأمس . والنفس الإنسانية تذوى وتنمو ، وتنكمش وتمتد ، على حسب التربة التي تحيا فيها!! ولو أتيحت لشعوب الشرق الفرص التي أتيحت لشعوب الغرب لبُللّت الأرض غير الأرض .

ألست ترى أرْجُل البشر تكبر على طبيعتها هنا وهناك؟! حتى إذا ذهبت إلى الصين - حيث يلبس البعض أحذية من حديد - وجدت أقدامًا ضامرة شلَّ الحديد نماءها منذ الطفولة!!

إن لدينا أنظمة ، هي وأحذية الحديد الصينية سواء . . أنظمة تركت وراءها حطامًا من الأجيال الهامدة ، التي عاشت عمرها في صراع مع الضرورات المذلة .

(١) االأنفال آية ٦٥ .



ومثل هذا الصراع يموت فيه المنهزم موتًا ماديّاً ، محرومًا من العافية والاستقرار ، ويموت فيه المنتصر موتًا أدبيّاً .

> فأنى الترقى والازدهار لمن يقنع في حياته بنيل ضروراته؟! أنظمة تجعل الحياة في المجتمع دون الحياة في الغابة! .

فإن الطيور تغادر أعشاشها ، سعيًا وراء رزقها ، فتغدو خماصًا ، وتروح بطانًا ، فنتيجة سعيها تكون مكفولة .

فكيف الحال في مجتمعات يرهق العامل فيها نصّبًا ، ويقضى حرمانًا .؟

أجل . . قد تكون آجال الحيوانات في الآجام رهنًا بجوع السباع وشبعها ، أفتحسب الحياة في بعض ربوع الشرق أفضل من ذلك؟!

لا تزال هناك أم تعطى حق الحياة لكبارها أولاً . . . ثم لصغارها ما عنت وجوههم لهؤلاء الكبار .

وما استغنى الكبار عن افتراس هؤلاء الصغار ، وإلا فالحكم للسيف والنار ، ولمن يملك النار والسيف .

### علة العلل :

البيئة الحرة الكريمة ، هي التي تعيش في حضانتها الصحيحة ، وهي التي ينتظُرُ منها أن تُنبِتَ النفوس القوية ، والعقول الذكية ، والأجسام الفتية ، ولن تجد جراثيم الهوان المادي والأدبي بقاء لها في مثل هذه البيئة .

ففى الجو الصَّحْو ، والأرض المشمسة ، تموت الدِّيدان ، وتنقرض الأوبئة . ولكن الاسترقاق السياسي والاقتصادي ، عدوَّ البشرية الأول ، وسرطان الأم المعذبة .

وفي ليله الطويل ، لا تلمح العقول أشعة المعرفة ، ولا تدرى الطباع معنى الكرامة ، ولا تشرب النفوس حب الخير .

وأنت إذ تبحث - جاهدًا - عن الفرد الذي تعلم في الغرب فاخترع ، أوالذي انتخب حاكمه ثم جاء دُوْرُه هو فحكم! ، إذ تبحث عن هذا الفرد في ظل الاسترقاق السياسي والاقتصادي ، تجده تائهًا كاسف البال ، يحسب أن وظيفته في الحياة لا تَعْدُو العيش على هامش الفلاحة في أرض ملكته ولم يملكها ، أو الاحتراف في أشغال بدائية لا تُدرُ إلا الكفاف .

**E**II



ويسند هذا الهوان تديَّن فاسد ، خرج من الأرض ، ولم ينزل من السماء . وليته خرج من أرض نقية ، فكان فكرًا سليمًا ، بل خرج من أرض سبخة ، فكان عبثًا رجيمًا .

هذا التديَّن المكذوب على الله عز وجل ، كانت مهمته أن يخفف من وقع الاستبداد السياسيّ ، والطغيان الرأسماليّ على نفوس المظلومين والحرومين .

حتى شاع بين الكثيرين أن الدِّينَ مُخدِّرٌ للشعوب . وليس أبعد عن الصدق من هذه المقالة الجائرة .

على أن الدين – وقد أصيب بهذه التهمة لأسباب شتى – بحاجة إلى من يمسح عنه عاره ، ويرد إليه اعتباره ، ويصيح في المشرقين والمغربين ː إن الدين عون الشعوب على نيل حقوقها ، وكسر خصومها وحفظ حرياتها ، وضمان كرامتها .

بلى . . . ونحن موقنون بأنه في الوطن المغلوب على أمره ، المنهوب خيره ، المتهن أهله ، لا عمل للدين – أولاً – إلا رد الحقوق ، ومنع العقوق ، وكسر شوكة المعتدين ، وإذلال كبرياء الظالمين .

إن الاستبداد السياسي والافتيات الرأسمالي ، والتدين الصناعي ، أفات قديمة في الشرق .

وإنها لسفالة لا قرار لها . . . أن يسخر الإسلام في إبقاء هذه الأفات! .

إن بعض الجماعات المتدينة تحسب أن قوام الدين هو الإيمان بالغيب ، واليقين في الآخرة ، والعبادات الخاشعة ، والتعاليم الروحية . . وطائفة أخرى من الأحوال الشخصية والأحكام الفردية المحدودة . .

وهي تنشط لخدمة الدين في هذه الدائرة الضيقة ، ولو نجحت في بلوغ أهدافها هذه مع بقاء الديكتاتورية السياسية ، والرأسمالية الاقتصادية ، فإن نجاحها وإخفاقها سواء .

وسيظل الدين تعاليم في ورق ، ورقمًا على الماء ما بقيت الفرعونية الحاكمة ، والقارونية الكانزة ، تفسد في الأرض ، وتسفك الدماء .

## كيف ينظرون إلينا؟

لئن كانت الفوضى الاقتصادية قد صدعت البناء الاجتماعي للإسلام - كدين عام - وشوهت حقائقه الأولى في عقول أبنائه وقلوبهم - كعقيدة خاصة - فقد أصابت كذلك الوضع السياسي للمسلمين ، بما جعلهم أعجوبة في العالمين .



وإنك لتستطيع أن ترى مصداق ذلك ، فيما تقرأ وتسمع كل يوم ،مما يصيبنا في محافل العالم الكبري! .

وقد كنا نرجو - وخصومنا كثير - أن يدور الصراع بيننا وبينهم على أسس من الاحترام المتبادل .

أجل . .! ، فقد يكون لك عدو تكرهُك مواهبه على تقديره ، وقد يكون لك صديق تكرهُك تفاهته على تصغيره!! فأين - يا ترى - ينزلنا العالم فيما ينشب بيننا وبين غيرنا من خلاف؟!!

أنقل هنا كلمة كتبت على هامش السياسة الخارجية بصحيفة يومية ، وفيها الجواب على هذا السؤال :

إن الشرق الأوسط ما زال موضع ازدراء الأم الراقية ، رغم غناه بالمواد الأولية الهامة ، ورغم مركزه المتاز في عالم التجارة .

وسبب ازدرائه : أن الحكومات في الجزء الأكبر من رقعة الشرق ، لا تهتم بمشروعات الإصلاح المنتجة ، قدر اهتمامها بالمشروعات التي تعود على الأقطاب بدعاية كبيرة ، أو شهرة واسعة ، أو نفوذ متسع النطاق .

أما التعليم والرى ، وإنشاء خزانات المياه لوقت القحط ، والانتقال من زراعة المطر إلى زراعة الآبار ، ومشروعات توليد الكهرباء ، وصناعة الأسمدة ، فإنها ما زالت تدرس منذ عشرات السنين ، ثم توضع على الرف ، ثم يعاد درسها ونفض الغبار عنها ، لتعود مرة أخرى إلى الرف ، وهكذا حتى يئس العالم الشرقى من كل دعاية تداع أو تكتب في الصحف ، حول مكافحة الجهل والمرض ، والأمية والحفاء .

ومن أعجب الأمور ، أن للشرق الأوسط مركزًا استراتيجيًّا متازًا .

ففى رقعته تقع أكبر الموانئ والمطارات ، وسمكك الحديد الضرورية لأى دفاع أو هجوم .

والدول الغربية مقبلة على صراع رهيب ، سيكون لهذه المرافق فيه دور خطير ، فهل استفدنا من هذا المركز المتاز؟ . والجواب على ذلك هو : كلا .!

وسبب هذا المركز الضعيف ، أننا مختلفون فيما بيننا على أمور ثانوية ، تاركين الدول الاستعمارية تستغل مواردنا الاقتصادية ، وقواعدنا الحربية ، وطرق مواصلاتنا ، ومطاراتنا ، وموانئنا ، بدون أجر أو ثمن معقول!! .

**E**IP



بل بدون أي ميزة كبيرة نستفيد بها في معالجة تأخرنا الاقتصادي والاجتماعي الحالي .

وإلى جوارنا دولة ضعيفة ناشئة ، مؤلفة من مليون ونصف المليون نسمة – هي إسرائيل – فرضت على أسطول بريطانيا أن يخرج من قاعدة حيفا ، فأخرجته وفرضت على السلاح الجوى البريطاني أن يخرج من مطار (اللد) وغيره من المطارات الفرعية الأخرى فخرج ، وفرضت على الجيش البرى البريطاني أن يخرج من معسكرات صرفند ، وعكا ، وغزة ، وحيفا وغيرها فخرج<sup>(١)</sup> .

أما الدولة العربية التي تمثل خمسين مليونًا<sup>(٢)</sup> ،فإنها ما زالت متفرقة مختلفة ولهذا تعجز عن إخراج القوات البريطانية من الحبانية في العراق ، ومن قواعدها في شرق الأردن ، ومن منطقة « فايد »!! .

بل أعجب من هذا كله أن لنا في بنك بريطانيا نحو ٣٠٠ مليون من الأرصدة ، لا نعرف كيف نستردها منها ، ونطلبها قطرة بعد قطرة ، كأننا نسألها إحسانًا .

أما إسرائيل فقد عقدت مع بريطانيا اتفاقًا ، يسهل لها سبيل الحصول على أرصدتها الإسترلينية ، رغم أن مصر أهم لبريطانيا – بمواردها ومركزها الحربي – من إسرائيل!! .

بل هذه هي مسألة « السودان » والإنجليز يعاملوننا فيه معاملة الأجانب ، على حين يفرضون على أشقائنا سكان الجنوب أن يعاملوا الإنجليز معاملة الوثني لأصنامه ، ويحرمون عليه امتيازات يبيحونها للإنجليزي ، بل يمنعونه من دخول أماكن يدخلها سادته الإنجليز . .!

ويزرع البريطانيون في الجزيرة قطنًا ينافسون قطننا به ، ومع ذلك فإننا مازلنا نرفض الاتجار مع دول كبيرة أخرى ، ومازلنا نعتمد في بيع قطننا على « لانكشير »!! هناوهناك :

إننى أجزم بأن الأنظمة الاقتصادية السائدة في الغرب ، تعتمد في بقائها على قبول الشعوب لها واطمئنانها إليها .

ولو أنها كانت خالية من المزايا التي تجعلها كذلك لُسَقطتُ من زمان بعيد ، فإن المرتبة التي وصلت إليها حقوق الإنسان وحريات الشعوب في هذه البلاد لا تسمح لنظام ما أن يبقى طويلاً برغم أنف الذين يعيشون في ظله ، على عكس الحال عندنا .

> . (١ و ٢ ) كتب هذا الكلام قبل ثلاثين سنة . . وتطور الأمور معروف في الوقائع وفي العدد .

> > ELE



فإن الناس كثيرًا ما تكون قلوبهم ضد الحكومات ، ولكن أعمالهم معها .

وقديمًا قيل : « الناس قلوبهم مع الحسين وسيوفهم مع أعدائه »!! .

وتلك الحال المنكرة ، هي بعض آثار البطش السياسي الذي سادنا في القرون الوسطى ، ولا تزال بقاياه تترك في نفوس الجماهير الاستكانة ، وتطبع الرأى العام في أغلب أطوار يقظته ، بطابع الإنكار القلبي ، أو الاستنكار السلبي . . . لما يؤله!

ومهما اختلفت المذاهب الاقتصادية المنتشرة في الغرب ، وتنوّعت إلى رأسمالية أو اشتراكية ، أو شيوعية ، فإن هناك عاملاً مشتركًا بين هذه المذاهب كلها ، يجعل أصحابها يتمسكون بها ، أو لا يرون بأسًا من الإبقاء عليها ، وهذا العامل مفقود في الأحوال الاقتصادية التي تقوم بيننا .

وتستطيع أن تجد وجوهًا من الشبه القريب بين الحياة في روسيا الشيوعية ، والحياة في أمريكا الرأسمالية!! .

على حين تجد الصلة واهية ، أو منفية بين الرأسمالية في أمريكا ، والرأسمالية في الشرق الإسلامي وغير الإسلامي .

ففي أمريكا – كـمـا في روسـيا – لا يعـرف هذا الركـام الغليظ من الجـهل والفقر والمرض ، ولا توجد البيئة التي تخلق الرذائل خلقًا ، وتطرد الفضائل طردًا .

وهناك لا تقيم الفوارق الآثمة أيَّ فاصل بين طبقات الأمة الواحدة .

فإن رئيس الولايات المتحدة ، جاء من طبقة الشعب ، التي جاء منها رئيس جمهوريات الاتحاد السوفييتي . . .

أما في معظم أرجاء العالم العربي والإسلامي فالأمور تجرى على النحو الذي أسلفنا .

ولا يجوز أن نقارن بين رأسمالية الشرق ورأسمالية الغرب ، فإن البَوْنَ شاسع والمسافة بعيدة .

إن الأحوال الاقتصادية لا تزال في الشرق تحمل طابع عهود الإقطاع ، ولا تزال

£103



المعاملة بين مواطن ومواطن مثله ، كالمعاملة بين الإنجليز والهنود ، أو بين الأمريكان والزنوج!!

والإسلام لا يؤيد نظامًا اقتصاديّاً بعينه ، ولا يخاصم نظامًا اقتصاديّاً بعينه ، إنما يحارب ويسالم ، ما يكون من النُّظُم ، بحسب ما يتولد منها ، وما ينشأ عنها ، وما يصيب الشعوب من خيرها أو شرها .

إن الدين كالنسيج الخام ، يلبس الناس منه ما يحفظ أجسامهم ، ويزين هيئاتهم .

وقد تختلف طرائقهم في كيفية التفصيل وأسباب التزين ، ولكن لا يجوز على أية حال أن يعروا عنه .

والأنظمة الاقتصادية العامة ، قد تختلف نظراتها وتقديراتها لمصالح الجماعة .

غير أن ذلك لا يعنى أن نطرح الدين جانبًا! فما قيمة الإنسانية إذا جحدت ربها وتَمرَّدَتْ على خالقها؟!

يجب أن ننتفع بالدين في بناء أمَّة تتوافر فيها التربية النفسية العميقة ، والعدالة الاجتماعية الشاملة ، والديمقراطية السياسية المنظمة ، وبذلك وحده يأخذ الشرق الإسلامي طريقه إلى الحياة .

\* \* \*



كلمة الختام

للثقافة جيش غير منظور ، يصل إلى أهدافه المرسومة في سكينة وسلام .

وإنى أود أن أسلح القارئ الكريم بهذه الأفكار ، وأملى ألاَّ يقف عند حدود المطالعة العابرة . . . ثم الموافقة الباسمة . . .

فإن من الثقافات ما نعدُّه ترفًّا عقليًّا ، ويكون حَسْبُ القارئ منه أن يقف هذا الموقف . . .

أما إذا تعلق الأمر بحقيقة دين كالإسلام ، ومستقبل أمة زحمت التاريخ وشغلته قديًا وحديثًا كالمسلمين . فالأمر أخطر مما نتصور!

هو عندئذ ضرورة ماديَّة وأدبيَّة ، تجعل من القارئ شريكًا للمؤلف ، وتحشدهما معًا لخدمة قضية مشتركة ، يتقاسمان - جميعًا - أعباءها وتبعاتها!!

فلعل الذين يقرأون معي ، يقومون بهذا الحق ، ويمدون شعاع الفكرة ، ويشاركون في إبلاغها الغاية .

> إن بعض الوقائع في هذا الكتاب قد ارتبطت بظروفها وتاريخها . . . لكن جوهرها ما زال درسًا صالحًا لكل زمان ومكان .

ولقد ظهر بعض المصلحين لصور الخلل التي ذكرنا . . . فكانوا شرّاً من الإقطاع والإقطاعيين . . . وجروا على البلاد الخراب . . . فكل هؤلاء وأولئك كانوا بعيدين عن منهج الإسلام . . .

ولا حل لأوضاعنا الاقتصادية ، وغير الاقتصادية إلا بالعودة إلى منهج الإسلام وحده دون إفراط أو تفريط .

Eitv;



الفهـــرس

| صفحة | الموضوع                                  |
|------|------------------------------------------|
| ٣    | تمهيد                                    |
| ٤    | مقدمة الطبعة الثانية                     |
| 11   | مقدمة الطبعة الأولى                      |
| 17   | الطبقات المترفة والطبقات البائسة         |
| ١٧   | سر هذا التقسيم                           |
| 70   | أوضاع معكوسة                             |
| 22   | رأسمالية قديمة                           |
| 29   | الصراع بين الخير والشر                   |
| ٣٣   | القرأن والطبقات المترفة                  |
| ٤٢   | هل للرذائل أسباب اقتصادية؟               |
| ٤٤   | السرقة                                   |
| ٤٦   | الزنا                                    |
| ٤٧   | التعطل                                   |
| ٤٩   | أمثلة وقاعدة                             |
| 01   | مساواة واهمة                             |
| 00   | هل للفضائل أسباب اقتصادية                |
| ٥٨   | عزة النفس                                |
| ٦٢   | حسن الخلق                                |
| 73   | شرق جديد                                 |
| 70   | ليس تفكيرًا ماديًّا                      |
| ٦٧   | الاستعمار الداخلى يمهد للاستعمار الخارجي |
| ٧٢   | الدين والاستعمار                         |
| ٧٤   | وقاية                                    |
| ٧٥   | الكرامة الفردية                          |



| كرامة الاجتماعية                                                | ٧٥         |
|-----------------------------------------------------------------|------------|
| كرامة السياسية                                                  | <b>۲</b> ٦ |
| وضاعنا القلقة                                                   | ۸۲         |
| قارنات                                                          | ٨٢         |
| عدالة الاجتماعية في إنجلترا                                     | ٨٤         |
| ا حيلة الملك ، والأمر للوزير؟                                   | No         |
| شل واحد لقاعدة مطردة                                            | 10         |
| يتفاع الأمم بالإسلام سر دخولها فيه وبقائها عليه                 | ٨٧         |
| ىن وراء الحدود مىيىيىيىيىيىيىيىيىيىيىيىيىيىيىيىيىيىيىي          | ٨٨         |
| عض ما عندنا!                                                    | ٩٢         |
| موء استغلال الدين في حل المشاكل العامة                          | ٩٤         |
| لرض                                                             | ٩٤         |
| فقر                                                             | ٩٦         |
| سوابط الملكية الخاصة في الإسلام                                 | ۱۰۲        |
| لالة المال المعنوية                                             | 1.0        |
| حق الناس في المال المستحق الناس في المال المستحق الناس في المال | 111        |
| لزكاة والضريبة                                                  | 110        |
| ضرار التطبيق الحرفي لنظام الزكاة                                | 119        |
| ىل تغنى ضريبة الأرض عن زكاتها                                   | 12.        |
| لأحوال النامية التي جدت في هذه العصور                           | 177        |
| لأوضاع الاقتصادية                                               | 177        |
| حقائق مؤسفة                                                     | 129        |
| لمجتمعات المسخطة لايزدهر فيهادين                                | ١٣٣        |
| جهد ضائع                                                        | 188        |
| با الدين؟                                                       | 132        |
| جال ورجال                                                       | 170        |
| سمة العقل في الدين                                              | 127        |



| 139 | لتائج محزنة محدزنة |
|-----|--------------------|
| 151 | علة العلل          |
| 127 | كيف ينظرون إلينا؟  |
| 122 | هنا وهناك          |
| ١٤٧ | كلمة الختام        |