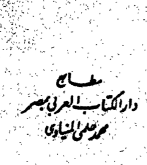




24841 2 LH

7441 a \_ 3011 4











الأنت والمن هج الاستراكية

> الطبعة الثالثة ١٣٧٣ هـ ـ ١٩٥٤ م

مط ایج داراکتا سیالعربی مصر محرصلی لمنیادی



# بسم سدا ارحمن ارحسيم



# مقدمة الطبعة الثانية الإسلام في أوطانه

جرت هذه الكلمة على لسان كثير من الساسة والرؤساء فى بلادنا ﴿ إِنَّ الْإِسلام يُعْصَمَنَا مِنَ الشَّيُوعِيةَ ، وفي مبادئه المثلى غناء عن الأَفْكار التي غزت أقطاراً أخرى من العالم » .

ونحن أعرف الناس مصدق هذه الكلمة وأعرف الناس - كذلك - بأن الذين قالوها رجال كذبة ، لا يختصون للإسلام ولا يسعون لنفع الأمة البائسة بتعالميه الحانية الرشيدة .

ويذكرنا موقف هؤلاء الزعماء من الإسلام بموقف المنافقين القدامى من رسوله العظيم : « إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا : تَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللهِ . وَٱللهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ » .

إن الإسلام حصانة ضد المبادىء المتطرفة حقاً . ولكن ما هو هذا الإسلام الذى يعصم بلاده ضد الفلسفات الهدامة ؟

أهو هذه الآيات المكتوبة بين دفتي المصحف حبراً على ورق لا يسمع لها أمر ولا يجاب لها نصح ؟

أهو هذه الأحاديث المهملة من سنة رسوله السكريم ، لا تتخذ منها أسوة ولا يقترب نحوها حطوة ؟

ومن هم أولئك الأوصياء على هذا الإسلام ؟ الذين يملأون أفواههم باسمه ورطو بة الخير لا تزال تدور فى أشداقهم ؟ أو الذين يقضون أعمارهم فى الملاهى ولا يعرفون الطريق أبداً إلى بيوت الله ؟ فإذا عرمت لأحدهم صلاة فهى

ضريبة أداها مرغمًا ليميك بها صلته المزورة بهذا الدين المزعوم .

إن الإسلام حقاً سياج لأتباعه ، يحميهم من كل ما يرزؤهم في معاشهم ومعادهم . لـكن متى تتم هذه الحماية و يحكم أمرها ؟

إذا قبلت توصيات الإسلام في نواحي الإصلاح العام ونفذت بأمانة ودقة .

أما أن تقصى التربية الدينية من برامج التعليم .

أما أن تقصى التشريعات الإسلامية من ميدان القانون .

أما أن تقصى القواعد والمبادىء المالية الإسلامية عن شئون المجتمع .

أما أن يمزل الإسلام عن الحسكم والتوجيه والقيادة . . . ثم يقال : إن الإسلام سوف يحصننا من الشيوعية . . . فهذا هو النفاق البارد !

إن الإصلاحات التي يقترحها الإسلام لمحاربة الفساد المنتشر في جنبات الأمة الإسلامية ، تحارب مثلما تحارب الشيوعية الآئمة أو أشد! ومع ذلك فإن انسلاخ الوجوه من قشرة الحياء يُسوِّل الساسة الـكذبة أن يقولوا: إن الإسلام سيحمى أتباعه من الشيوعية . ولن تقر عين الشيوعية بشيء كأن يكون خطنا الدفاعي بإزائها على هذا الضعف والاضطراب .

#### شرف الدعاة إلى الإسلام مهدد:

يوجد فئات من الناس بعملون لخدمة الإسلام هنا وهناك . في مقدمتهم أو من بينهم العلماء المختصون بالثقافة الإسلامية والعبادات الشخصية .

والعب الذي يقع على رجال الأزهر في هذا المضار كبير وحسابهم عليه عسير . والمعروف من نصوص الإسلام أنه يحارب المنكرات كلها . وأنه يحارب صدورها من أفراد الأمة جميعاً . فإذا حدث أن علماء الدين هاجموا منكراً بعينه وسكتوا عن منكر بعينه ، أو ثاروا لصدور هذه المنكرات من شخص ،

وسكتوا إذا صدرت مى نفسها من شخص آخر . فهم - بلا ريب - بريب مؤاخذون على هذا التفريق والتمزيق لتعاليم الإسلام . فضلا عن أن هذا الموقف المتناقض سيهبط بقيمة الحق فى كلامهم يوم تستدعى الأحوال أن يتولوا للجاهير أى كلام .

ولعل هذا سر انصراف الطوائف الختلفة عن الدروس والمواعظ التي تبذل لهم كل يوم بالحجان مع كثرتها وقوتها .

\* \* \*

إننا نتساءل عن سر هذه الهدنة القائمة بين كبار الشيوخ في الأزهر ، و بين طبقة الكبراء في الشرق الإسلامي المعذب ؟ إن الأولين مكلفون ببذل التاسح وسوق الإنذار ، والآخرين تنوء كواهلهم تحت أثقال فادحة من التقريط في الواجبات واغتيال الحقوق والحرمات .

ومع ذلك فليست بين الفريقين حرب معلنة بل صداقة نامية على من الأيام ! .

آه . . لو أمسك أحد أولئك الشيوخ الفضلاء بتلابيب واحد من هؤلاء السكبراء . وهو يسرق من أرض الشعب أفدنة أو من مال الدولة قروشاً . . ثم فضحه — باسم الإسلام — على رءوس الأشهاد . . إذن لتأخرت الشيوعية ألف ميل إلى الأمام .

ولكننا لما مجزنا عن النهوض بذلك الواجب ، واحتبست الكلمات في حلوقنا ، انقلبنا إلى العامة والدهماء نعظهم بالخطب الفياضة والمقالات البليغة .

يحكى أن المعرى مرض \_ وكان رحمه الله نباتيا \_ فلما رأى الطبيب هزاله أمر أن يذبحوا له ديكا لعله يقوى بأكل اللحم. وجيء بالديك مطهيًا



إلى أبى العلاء فتحسسه في أسف. ثم قال: استضعفوك فوصفوك ! هلا وصفوا شبل الأسد ...؟ وامتنع عنه .

و برغم قصة أبى العلاء هذه . فسيترك الخاصة نغير نكير ، ويتوجه إلى العامة النذير تلو النذير ، ألا يغضبوا الله العلم الكبير !!

\* \* \*

وفى الفترة الأخيرة وقعت أحداث عميقة الدلالة بين أصحاب الإقطاع ورقيق الأرض انتهت بقتل عدد من الفلاحين فى «كفور مجم» و «مهوت» و «كفر البرامون» كما هوجمت بعض القصور والمخازن وأشعلت فيها الحرائق.

ولا شك أن « النيابة العامة » وحدها هى المختصة بتحقيق الناحيــة الجنائية فى الموضوع ، ثم إحالتها إلى القضاء

بيد أن هناك ناحية إسانية حية لها وزمها الأكبر في هذه الأحداث المتشابهة . وأعتقد أنه كان على كبار الشيوخ — باسم الإسلام —أن يتحركوا لها ولو برسائل تعزية لمن سقطوا صرعى

فإن الناس يحصون على كبار الشيوخ رسائلهم إلى الكبراء في أتفه المناسبات .

إننى أقترح ذلك لأسد الطريق أمام المبادىء الهدامة وأنتزع الثقة من ذويها . ولن يتم شيء من ذلك بالضغط والكبت .

\* \* \*

هب أن معتدياً لطم ضعيفاً وأخذ منه شيئاً ما . . وتطلع المسكين يمنة ويسرة . . فوجد رجلين أحدها شيوعي كافر والآخر مسلم من هؤلاء الدهاقين الذين يقولون ولا يفعلون ، أو على الأصح لا يقولون شيئاً .

فأما الشيوعى فقد احتج على ما وقع وبدأ يعرض عومه . . وأما الكاهن الآخر فقد أسرع مسيره . وهو يقول : يضيق صدرى ولا ينطق لسانى !!! أليس هذا أليس هذا هو الشيطان الأخرس — كما سماه نبى الإسلام ؟ — أليس هذا الجبان الفار فى معركة الشرف هو أول من يمد للشيوعية و يغرى الجهلة باعتناقها.

إننا نصرح فى وجوه السكبار من علماء الأزهر بأن الإسلام فى خطر وأن شرف الدعاة إليه مهدد: وأن سكوتهم حيث تجب الحركة وحركتهم حيث يجب السكون خبال يحملون وزره آخر الدهم.

#### الإصلاح الداخلي أولا:

لقد تأكد لى أن مصر هى حجر الزاوية فى نهضة العالم الإسلامى. وأن القوة التى تسرى فى أوصالها تنضح على جاراتها الأخرى بالحياة والنشاط وهـــذا هو السبب الأصيل فى عناد الصليبية الغربية وضنها على بلادنا بحقوقها المقررة

وعندى أننا نتعلق بالوهم إذا كنا سنر بط الإصلاحات الكبرى مجلاء الإنجليز — من تلقاء أنفسهم — عن وادينا العظيم . فإن الإنجليز لن يخرجوا الا مكرهين ، أى يوم يجدون تكاليف بقائهم في مصر أفدح من أن يحتملوها وهذه لن تتم إلا إذا دعمنا نهضتنا الداخلية ، ورفعنا مستواها المادى والأدبى أضعاف ما هو عليه الآن .

وقبل أن نفاوض الإبجليز على قضيتنا نريد أن نفاوض أنفسنا : هل محن مستعدون لإجراء هذه الإصلاحات المنشودة أم لا ؟

\* \* \*

إن تدبير المال والأعمال والرجال هو قوام مجدما وركيزة بنائنا .



فاين تدهب اموالنا ؟

إن المصطافين من كبراثنا ينفقون فى مواخير فرنسا نحو عشر بن مليوناً من الجنيهات كل عام .

فهل سنضع الحواجز أمام هـــذا السيل الدافق من ثروتنا القومية بمد الجلاء ؟ ولماذا لا نضعها الساعة ؟

وأبن الأعمال التي تستغرق أوقاتنا ؟

إن الفراغ يلتهم أوقات الفقراء والأغنياء عندنا حتى لنحسب الزمن أهون ما لدينا من متاع . وفى القاهرة مئات ومئات من الأندية التى تؤوى للتسكمين سحابة النهار وقطعاً من الليل .

وأساليبنا في الحياة لا تكوِّن شعباً يسود في الحياة .

كنت أزور إحدى القبائل فى فلسطين . فرأيت بضعة عشر رجلا يتوافرون على صنع القهوة بالطريقة الفريدة التى لا يستجيد البدو سواها! فعرفت واحداً من عشرات الأسباب التى أضاعت فلسطين من العرب .

هذا الجهد الإسانى الضائع عندنا سدى يقابله من الناحية الأخرى قوم يشحون بالدقيقة على اللهو ، و ينطلقون كادحين كأنهم جن سليان لاستعادة ملك سليان ! . . ملك إسرائيل . . !

وأين الرجال الذين نعدهم لما نبغي ؟

لقد كنت أقرأ أنباء البترول في إيران . وأما أتميز من الغيظ . لا لأن انجلترا تحق الباطل وتبطل الحق بجبروتها في البر والبحر والجو . فإن الأمة المستقلة تحتقر قوى العالم لو تجمعت ضدها تريد أن تـكيد لها وتعتدى عليها .

ولكن الذى غاظنى أن إيران كانت تستجدى الإخصائيين فى صناعات البترول من أور ما وأمريكا .

لأن الإخصائيين في هذه الأمور لايوجدون في مصر أو العراق أو إيران.



إن لدينا إخصائيين فى الاستمتاع بالحريم ومد الولائم وتعذيب العال فقط. أين الرجال الذين نعدهم لمستقبل مجيد بدل هذا الحاضر المنكود ؟

ألا فلنعد إلى أنفسنا نفاوضها قبل كل شيء لتحقيق هذه الأهداف ، فإذا ماطلتنا نفوسنا فلنقصر ملامنا لمن يستبيحون هضمنا . . .

\* \* \*

ميقول البعض إن الاستعار الأجنبي مصدر هذا البلاء كله ، فإذا طردنا عصاباته تحررنا مما نشكو .

أما أن طرد هذه العصابات المحتلة سيكون يوم فرحتنا الكبرى ، فذلك ما لا يختلف فيه اثنان . كذلك لا يختلف عاقلان فى أننا مقصرون تقصيراً واضحاً فى الإعداد لهذا اليوم وتقريب أجله . . .

وفى مقدورنا أن مخطو خطوات حاسمة إلى غايتنا المرجوة ، بيــد أننا نقدم رجلاً ونؤخر أخرى . بل إننا سد الأزمات الدستورية والأواص العسكرية والقوانين الرجعية الأخيرة نتأخر سراعاً إلى الوراء ، وهذا وذاك جعل شهية الإنجليز تنفتح لاستئناف القضم والهضم مرة أخرى .

من حقوقنا وحرياتنا . . .

#### مصارح:!!

إن الإسلام ، ولا شيء غير الإسلام ، هو الأمل الفذ لنجاتنا من التحالف الذي انعقد أخيراً بين الصهيونية والصليبية الغربية ، وكشف النقاب عن وجهه الوقاح فإذا هو وجه شيطان مريد! والإسلام الذي ندعو إليه . هو إسلام محد بن عبد الله . أعظم مقرر للاشتراكية الاجتماعية والديمقراطية السياسية في الأرض وليس هو ما تدجل به الوثنيات السياسية في الشرق على قطعان المعبيد المغفلة .



ونحن نعلم أن بيننا من لايدين بالإسلام . وهؤلاء لا حرج عليهم ما دمنه و إياهم على هذه القاعدة المنصفة « لـكم ما لنا وعليكم ما علينا » .

وماذا يضيرهم إذا سدنا في بلادنا فسادوا معنا ؟

يعجبنى قول الأستاذ أمين بك نخلة — وهو مسيحى كريم العاطفة صائب الحسكم — « وفى هوى محمد لا حرج فى التمسك باللفة كما أنه لا حرج فى التمسك بالدين . . . .

فى هواه تتلاقى ملتا العرب: ملة القرآن وملة الإبجيل. حتى كأنما الإسلام إسلامان واحد بالديانة وواحد بالقومية واللغة. أو كأنما العرب حلى اختلاف أديانهم — مسلمون جميعاً. حين يكون الإسلام هكذا هوى بمحمد وتمسكا بقوميته وكلفاً بلغته. !

وعمد . لاتستطيع طائفة في العرب التباهى به - وحدها - فهو فضلاً عن كونه للخلق كلهم حيث يتشبهون بأكرم الناس . في حفظ النفس وحفظ الجار وحفظ الله . . لبالأجدر أن يكون للعرب كلهم حيث نتشبه - فوق ذلك - بأبلغنا في الفصحى وأنهضنا في الجلي يوم حطت الكفة بعرب وشالت بأمجام . . .

و إن لغير المسلم فى أرض العرب ألا يدين بدين « ابن عبد الله » . وأن يخلب لبه مثلاكتاب « لابن مريم »كل حرف منه يقطر رفقاً وصليب قمدت به دنيا وقامت به دنيا .

أما أن يكون فينا عربى من لحنا ومن دمنا . . ثم يغدو . لا يمت إلى محمد بعصبية ولا إلى لغة محمد وقومية محمد . . فهو ضيف ثقيل علينا غريب الوجه بين بيوتنا . . »



إننا نترك هذا الدرس يأخذ طريقه إلى قلوب ينلى فيها الحقد على محمد وتبعالميه وتملأ الدنيا ضجيجاً على النهضة الإسلامية التي ظهرت بواكيرها في روعنا .

وأيًّا ماكان الأمر فان نحيد عن شرعة العدالة التي تعلمناها من كتاب محمد ومن سنة محمد .

\*\*

ومرة أخرى نسوق القول إلى الحكام والمرشحين للحكم: دعوا مواكب الإسلام تمر بألويتها إلى ما تريد . !

لا تحرصوا على كل شيء فتفقدوا كل شيء . . .

اقبلوا حكم الدين فى دنياكم . . . قبل أن تسلبكم الثورات الحاقدة . كل رحمة فى الدين وكل متمة فى الدنيا . . .

محد الغزالي

(46170)



## مقدمة الطبعة الأولى

#### المسلمون والتطورات العالمية

كان للقدر الذي يخط مصاير الأمور أثره الفريد في إخراج هذا الكتاب للناس ، فعندما تناولت القلم لأكتب لم أكن أبغي إلا زيادة فصول قلائل على الطبعة الثانية من كتاب ﴿ الإسلام والأوضاع الاقتصادية ﴾ فإذا بمنادح النظر تتسم وآفاق الفكر تمتد ، ورأيت من الوفاء بحق الفكرة التي أعمل لما أن أمشى مع الموضوع حتى يستجمع حقائقه و بستكمل عناصره ، ثم عمدت هنا إلى شيء من التفصيل والمقارنة على غير ماصنعت في كتابي الأول ، إذكان غرضي هناك أن أرسم « الخطط العامة » لإنقاذ الشعوب من سوء استغلال الدين في نهب حقوقها ، ثم وحدت أن ذلك لايغني عن ذكر «الطرق الواضحة » لهذا الإنقاذ الذي أصبحت الأمة الإسلامية في حاجة ماسة إليه ، فمضيت قدماً في إتمـام هذه الرسالة ، وقصاري ما أرجوه أن تـكون طليعة موفقة لغزو المظالم المتوطنة في بلادنا ، ولعل أقلام الأحرار من الكتاب تساهم بنصيمها في هذا الكفاح النبيل ، حتى تشتد على الطغاة وطأته ، وتحلم قلوب المتكبرين رهبته .

#### الحق المر ٠٠٠ !

لعلك تدرى أن النعامة تدفن رأسها فى الرمال حاسبة أنها وقد حجبت عينيها عن الصياد فقد اختفت عنه ، وأنها ما دامت لا تراه فإنه لا يراها ؟ إن بعض الناس يقفون من حقائق الحياة الثابتة هذا الموقف الأحمق فيحسبون

أنهم ما داموا يجهلون الحقائق فستجهلهم هى الأخرى ولن تفرض عليهم قوانينها ولن تنزلم على حكمها! وهذا ضلال بعيد. فإن السائر في طريق يجهل أن بها هاو ية محفورة سيظل يمشى حتى تصل قدمه إلى حافة الهاوية فينزلق لا محالة . ولو أجمع الناس على خطإ بنافي الواقع فإن الواقع لن يتغير قيد أنملة جبراً خاطر الفافلين عنه . بل سيظل الواقع على حاله حتى يصل الناس إلى معرفته . ولقد كان العالم يوما يجهل أن هناك قارات — لما تسكتشف — فهل اختفت هذه القارات الجهولة أم بقيت في مكانها المتيد حتى رست على شطانها سفائن الملاحين المكتشفين؟ إن الحق لا يغلب على أمره قط ولكنه يغلب الناس على أوهامهم حتما! ولو نزل الحق على أوهام الناس لحظة لاختلت نظم العالم ولا نقلب قوانينه الدقيقة إلى فوضى شاملة : « أمْ يَتُولُونَ بِهِ حِنّة ؟ ن بَنْ جَاءهُمْ وَالمَّنُ المُلْقُ . وَأَ كُثَرُهُمْ وَلَمَنْ فِيهِنَ . وَلَو اتّبَعَ الحُقُ أَهْوَاءهُمْ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالل

والقرآن الكريم يذكر عن نفسه أنه جاء للفت أنظار الناس إلى الحق وربط قلوبهم به . وأن آية من آياته لم تزغ في معناها ولا في غرضها عن هذا الحق المبين : « وَ بِالحُقِّ أَنْزَلْنَاهُ وَ بِالحُقِّ نَزَلَ ، وَمَا أَرْسَلْنَاكَ لِلَّا مُبَشِّرًا وَمَذِيراً » .

#### تجاهل الحق

وقد ألف الناس تنشئة أولادهم على الحقائق التى يعرفونها قلّت أوكثرت فالأستاذ يشرح لتلامذته الصواب والخطأ و يمسِّكهم بالأول و يجنبهم الثانى فن لم يجد من الناشئين من يعرفه ذلك شب جاهلا بجملة من الحقائق . والصغير يعلمه أبواه شيئاً من دروس الدنيا فإذا لم يتعلم شب عن الطوق ليواجه

الدنيا بعقل صفر من حقائق كثيرة . والعامة تقول : من لم يربه أبواه ربته الأيام والليالي ، فإن حقائق الحياة لا تلين للميوعة والدلال . بل ستظل تصفع المعوج إلى أن يستقيم عوجه وينتظم سلوكه مع قوانين الدنيا الصارمة. ومايقال عن الأفراد يقال عن الأمم . فالأمة التي تمرف الحق وتمشى على سننه وتقف عند حدوده . أمة تنجو من العثار وتوقى المزالق الخطرة . والأمة التي تشب كالطفل المدلل لا تجد من يعرفها الخطأ والصواب والخير والشر لابد أن تؤدبها الأيام والليالى ولابد أن تلقى من اللطات والمخازى ما يملمها الحق الذي جهلته . ويلزمها السبيل التي شردت عنها ! ! والتجارب القاسية التي يلقاها المرء في عمره القصير ليمرف بعدها الحق و يفتح عليه عينيه هي هي الهزائم المريرة التي تلقاها الأم في عصورها المتطاولة فتصحح على ضوئها أغلاطها وتثوب إلى رشدها وربما كان هذا سر حلف القرآن بالمصور . على أنه لا فلاح للإنسانية إلا إذا استمسكت بأسباب الحق وتعلقت بأهدابه من إيمان و إصلاح ومصابرة : « وَالْمَصْرِ ! ! إِنَّ الْإِنْسَانَ لَنِي خُسْرٍ . إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ يَـٰكِلا اُلصَّالِحَاتِ وَتَوَ اصَوْ ا بِالحَٰقِّ وَتَوَ اصَوْ ا بِالطَّابْرِ » .

ومهما زعت أمة لنفسها من كرامة ؛ ونسبت لنفسها من مكانة ؛ فلن تصيب من رعاية الله حظاً . ولن تدرك من تأييده سهماً ؛ إلا إذا أقامت نظامها على الحق ؛ وحكمت بين بنبها بالحق ؛ وقسمت بينهم المضائم والمفارم بالحق ؛ فإذا لم تفعل ذلك رفع الله يده عنها ؛ وأباح لذئاب الأرض أن تنهش جثتها وأن تسقط هيبتها ؛ وفى ذلك يقول الرسول صلوات الله عليه وسلامه : « لا تقدس أمة لا يقضى فيها مالحق ولا يأخذ الضعيف حقه من القوى غير متعتم » .

#### عقاب ١٠٠

وأينها رجعت بصرك في أحوال هذه الأمة ومناحي حياتها الحاضرة وآماد تاريخها القريب ، فإنك لا ترى إلا تجاوزاً عن الحق وغضاً من قيمته و إهمالًا لشأنه . وكم من حقوق ألف الناس ضياعها . ومعالم توارثوا طبسها ، وأباطيل أطبقوا على احترامها ، ومساخر تهيبوا مسها . بل تعلموا إجلالها ، فهل كان ينتظر لأمة — ذاك سير الأمور فيها — أن يحابيها القدر أو تستثنى من قوانينه الغالبة ؟ كلا: ﴿ وَمَن يَبِدُلُ نَعْمَةُ اللهُ مَنْ بِعَدْ مَا جَاءَتُهُ ، فَإِنْ اللهُ شديد العقاب » . إن المسلمين تنكبوا عن الحق الذي هداهم الله إليه فلا جرم أن يسلبوا الحصانة التي استمتعوا بها دهراً طويلا . وعليهم أن يستفيدوا من الدرس الذي تلقنوه . فإذا وجدت راية المدالة والإنصاف جواً تخفق فيه ، وإذا داعبت أطرافها نسائم الحرية الطلقة المتاحة لكل فرد وإذا مشت في ظلالها الجاهير الغفيرة والطبقات الكادحة لا تشكو ضيقًا ولا عنتًا ولا افتياتًا . فإن هذه الراية تسود مشارق الأرض ومغاربها وترمقها الأبصار في أي مكان بنظرات الرعاية والحب . أما الآن فإن العالم كله يدرك من أحوال الشرق الإسلامي ما لا يسر قط ، ويعرف أن هذا الجانب من الأرض ــ الذي يسكنه حملة القرآن وأتباع محمد - إنما هو جانب مريض في دنيا أفعمت بالعافية ، جانب غبي في حياة أفعمت بالعلم ، جانب بثت في نواحيه السدود والقيود وقلت في آفاقه الحريات والمثل العلميا على حين اهتزت الأرض من حوله بحركات الأحرار ونتائج عقولهم الخصبة وآثار أيديهم العاملة وإقدام نفوسهم الكبيرة . وصحيح أن للحق في بلادنا آيات تتلي وكلمات تتردد وهتافات تشق أجواز الفضاء . ونحن نقول نعم . وعلام يدل هذا ؟ هل الحانث الذي يذكر اسم الله ليحلف به زوراً ، يعتبر الله ذاكراً و به عارفاً ؟ لكأنما تليت آيات الله ليكفر بها و بُستهزاً بها . لقد كانت وظيفة الدين الأولى أن يمهد الطويق أمام الأم المتعبة المستذلة لتنال الحرية والأمان والكرامة : «وَنُرِيدُ أَنْ يَمُنَّ عَلَى الّذِينَ الشّيْصُفِفُوا فِي الْارْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أُمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ وَنَكَمْ لَكُمْ فَي اللّهُ رَضِ » أما في الشرق الإسلامي الآن فالدين ذر بعة المصمت عما يجب الصراح في وجهه . ووسيلة المركون إلى ما لا ينبغي الركون إليه ، ودعامة لأنظمة هي منذ قرون علة التأخر والانحلال .

والدين أبعد ما نتصور عن هذا الاحتيال والاستغلال . وسنرى أن صلته بهذه المهازل هي صلة العدو اللدود بالعدو اللدود .

#### ما هو الدن 🗜

كلة الدين \_ في حقيقته المجردة \_ تساوى كلة « الإنسانية » في نسقها الأهلى ، وقد سلح الله الإنسانية بجناحين تحلق بهما أو تهبط ها : « الفطرة والمقل » فإذا استكلت طبيعة الإنسان سلامة العطرة وحصافة العقل ؛ فقد استكلت من الدين جوهره ، واستوعبت أصوله . والرحل الذي تتم فيه معالم الإنسانية تتم فيه معانى الدين والنظام الاجتماعي أو السياسي المعتمد في وسائله وأهدافه على احترام الإنسان وصيانة قلبه ولبه ، هو نظام ديني و إن فقد هذا العنوان . وعلى العكس من ذلك كل نظام تطمس فيه الفطرة ، ويهمل فيه العقل ، وتداس فيه الحقوق . . مهما زع هذا النظام لنفسه من تدين وتلا من العقل ، وتداس فيه الحقوق . . مهما زع هذا النظام لنفسه من تدين وتلا من تطورات الفكر لإنساني إلا صراع بين الفطرة الإنسانية التي تشق طريقها للها الكان شة وتفرض نفسها على الحياة فرضاً و بين « أديان » خرجت على إلى الكان شة وتفرض نفسها على الحياة فرضاً و بين « أديان » خرجت على

نفسها يوم خرجت عن حقيقتها الإلهية ، وانسلخت عن جوهرها يوم انسلخت عن معانيها الإنسانية . ولذلك جاء الإسلام يصف بفسه بأنه « الفطرة » التي ذرأ الله الناس عليها . واستقبلتهم الحياة ؛ يوم ولدوا ؛ بها ويميشون ؛ لو تركوا لأنفسهم ؛ في هديها . . ويضرب الرسول لذلك المثل القريب من عقول الأعراب في بيئتهم الساذجة الأولى فيقول : « ما من مولود إلا يولد على الفطرة . . كما تنتج المهيمة مهيمة جماء . هل تحسون فيها من جدعاء ﴾ ؟ يعنى أن التغييرات الطارئة على هذه الطبيعة التي ولدت كاملة هي من صنع الناس لا من خلق الله . وقد أضفى الله من لدنه الكمال على هذه الفطرة فهي دين الحق لمن شاء الحق وقد انطلفت هذه المطرة تتلمس طريقها في الحياة ، وتحارب العوائق التي وضعت أمامها ، ووجدت من رجال الإسلام الأولين أعظم الأعوان لمد أشعتها، فا متصرت بهم وانتصروا مها ، وحطموا كهانات التدين المُـكذوب التي اعترضت زحفها . ثم بدأ المسلمون – لا الإسلام – يتخلون عن هذا المعنى الإنساني . فوقفوا حيث انتهوا ؛ بل تراجعوا تراجعا عاماً في كل ميدان . وأخذ غيرهم هذه المطرة الإنسانية العاقلة و بدأ يسير على منهجها المستقيم ؛ فتحرر العقل من قيوده وانطلق يعمل ومحن نشاهد! وأخذ الإسان حقوقه، كما أخذت الطبقات المختلفة تنتصف وترتقى، ونحن نشاور أنفسنا ما العمل وكيف السير ؟ والإجابة على الشفاه قريبة . إن منابع التقدم العالمي بدأت من الإنسان الحر في فطرته وفكرته . فحرروا الطبائع والأفكار تفُّقهوا معنى الدين وتذوقوا معنى الدنيا .

بین تفسکیرالانساں وهدی الأدیاں :

وللمقارنة بين الأمرين أساس مكين كما رأيت ؛ فمرد الدين إلى الفطرة (٢)

السليمة ، وعلى ضوء الفطرة السليمة يستهدى المقل في سيره . وقد تنحرف نصوص الدين عن موضعها لأسباب لا محل لذكرها ، وقد يضطرب المقل في تفكيره وتجمح الفطرة في مذاهبها ؛ ومن هنا يثور النزاع بين تفكير الإنسان وهدى الأديان ؛ بيد أن ثمة قاعدة يجب أن تكون نصب أعيننا أن كل أمر قطع المقل الإنساني بصحته وأيقن بصوابه فلن يوجد في الدين ما يقف ضده ؛ و إذا وجد شيء ما يعارض هذه المقربات المقلية الثابتة فلنجزم بأنه ليس من دين الله ؟ و إنما هو من أهواء الناس وخرافات الأجيال الصقوها بالدين إلصاقاً ؛ و يصدق الأمر كذلك بالنسبة إلى حقائق الدين ؛ فإن ما ثبت منها عن تمحيص ودقة و بصر ؛ يستحيل أن يصطدم به المقل أو تنفر منه الفطرة ، ولا عبرة بمرضى القلوب والمقول فيا يرسلونه من آراء وظنون . .

لقد كان صوت الوحى يرشد البشرية في أطوارها الأولى ؟ ويلتى عليها من النصائح والآداب والتوجيهات ما يجنبها الخطل ويقيها الزلل ثم . . انقطع الوحى بعد أن قالت السهاء كلتها الأخيرة إلى الأرض ، وضمنتها صحائف القرآن المطهرة . وأهمل أبناء القرآن ما لديهم ، وأحالوا آى كتابهم مصادر كسب خسيس بجوار المقابر وفي ساحات المعابد . واضطرت الإنسانية أن تواجه مستقبلها بتجاربها الخاصة . وأن تستفيد من هذه التجارب في زيادة معارفها وثقافتها ، ووقفنا نحن سبجل ملاحظاتنا على ما يحدث كالرجل الذي أدبه أبوه وهو طفل ثم مات عنه وهو طفل أيضاً ، فكلما سمع بعظة حكيمة قال : لقد أوصابي بها أبي قبلا — رحمه الله — وكما ترامت إليه خطة مستقيمة هز رأسه أسفا وهو يقول : لقد شرح لي أبي أصول هذه الخطة وأكد على ضرورة التمسك بها ! وهكذا صنعنا نحن المسلمين ، لا تكاد الإنسانية الصاعدة في مراقى التقدم تضع لنفسها نظاماً دقيقاً حتى نسارع إلى النصوص الخاصة

والقواعد العامة من تراثنا الجليل مؤكدين أن دعائم هذا النظام لدينا من زمان طويل . بلى أيها الناس إن آيات الفطرة نطقت بالحق منذ قرون ، لكن الفطرة عملت عملها الحاسم عند غيرنا . لقد حكم على الآيات هنا بوقف التنفيذ ووضعت أمامها العقبات النفسية والاجتماعية والسياسية الشديدة غير أن الله كان أبر بعباده مما يظن الغافلون ، واستطاع وهيج الطبيعة الإسانية الحار ، أن يحرق ما يعلوه ثم يذروه رمادا ، وكان الإنتاج الإنساني كثيراً ورائعاً من الناحية المادية والأدبية . ولا نزعم أنه خلا من الأخطاء ، فهذا لا يمكن ، على أنه في جملته جيد مقبول و يكفيه من النجاح أنه أكره رجال الأديان على على أنه في جملته جيد مقبول و يكفيه من النجاح أنه أكره رجال الأديان على إعادة النظر في موقفهم المريب من المواهب الإنسانية الخالدة وأكره المسلمين خاصة أن يدركوا مدى تفريطهم في حقائق دينهم ومدى تمشيهم مع الرجعية السياسية والاجتماعية التي حولت بلادهم — قرى ومدائن — إلى إقطاعات لاخير فيها لدنيا أو دين .

#### عراء . . متى ينفضى ؟

توترت العلائق بين الإنتاج الإنسانى العقلى و بين الأديان صوماً . ولهذا التوتر أسباب لا يحسن التغاضى عنها وعلى الباحث المسلم - إحقاقاً للحق - أن يتعرض لها .

إن العلم المادى المتصل بشئون الحياة وقوى الكون علم ممتاز جداً أدى المعالم في عصرنا الحاضر خدمات جليلة فضلا عما كشفت عنه بحوثه العميقة من عظمة الطبيعة وروعة أسرارها . غير أن هذا العلم لا يهتم بالدين ولا يتحمس لربط الناس بربهم وسوقهم إلى خالقهم .

والاقتصاد المالمي الآن اقتصاد باهر في وسائل استغلاله لخيرات الأرض



وفى محاولته تسميمها على الناس وفى نظره الشئون الاجتماعية نظرة استقراء وتدقيق . ولكنه كالعلم لا يلتفت لتعاليم الدين ولا يكترث كثيراً أو قليلا لما جاء بها . . . فما السر فى ذلك ؟

السر فى ذلك واضح ، فقد مر العلم والاقتصاد بأطوار شتى ، وعندما كانت الأمة الإسلامية سيدة الأرض كانت الثقافة الإسانية تلقى فى كنفها ترحيباً وإكراماً . فلما انتقلت هذه الثقافة إلى أور با فى عصورها الوسطى لقيت عنتا أليما ، ولقى أهلها اضطهاداً وقسوة وواجه العلم عصراً من الصراع الملىء بالمآسى قام فيه رجال الدين بدور من الإرهاب المنظم لم يلبث أن انتهى بالفشل . . وكره إلا أن هذا الترويم الذى وقع على العلم وذويه ترك أثره . فألحد العلم . وكره العلماء الدين . وساء ظنهم بالعقائد كلها على الإطلاق .

وكذلك كان رجال الدين فريقاً يتم القسم الثانى من الارستقراطية التي أذلت الشعوب واحتضنت الرأسمالية الطاغية ولم يبال هؤلاء الرجال أن يتركوا الطبقات الدنيا تموت بؤساً وضياعاً فلما تطور الاقتصاد العالمي واتجهت الحياة العامة نحو الاشتراكية ، كفر الاشتراكيون بالدين و بنوا مذهبهم على هدمه و بيتوا العداء الشديد للأديان كلها . وهذا المسلك ينطوى لا ريب على غاو ظالم فإن مسلك الإسلام — وهو دين إنساني بحت — من العلم والسياسة والاقتصاد لا يبيح لواحد من هذه الثلاثة أن يكفر به ، ولا أن يجحد قدره وسنرى في هذه الرسالة دلائل متضافرة على هذه الحقيقة الثابتة . وما دام الإسلام هو الخلاصة الصحيحة لرسالات السهاء ، وما دام مدلوله الصادق القريب هو الفطرة الإنسانية النقية التي تشع العلم والاقتصاد والسياسة في أسمى صورها ، فهل هناك من سبب معقول لبقاء أية عداوة بين الدين و بين نتائج الفكر الإنساني في هذه الميادين ؟



#### آفة الشرق :

وأخطر مطمن يوجه إلى الإسلام ، وشر معرة تلحق بمبادئه نفسها بقاء الحالة الاجتماعية والسياسية فى بلاده . تثير الأقاويل منه ، وتعرضه على العالم فى أسو إلباس ذلك أن جماهير المسلمين تضطرب فى مستوى دنىء من المعيشة المسادية والتفسكير المقلى ، ولا أحسب أن نظاماً ما من نظم الغرب يرضى أن ينحدر أبناؤه إلى الحضيض الذى وصلنا إليه ، فهل يعقل أن يرضى الإسلام مهذه الحال بله أن يسخّر لبقائها؟

ولقد كتب سحانى أمريكى يصف لأبناه العالم الجديد حالة الشعب المصرى ومقدار التعاسة التي تنصب على رأسه من نظام الطبقات المتغلغل فيه فقال: « إن الطبقة الحاكمة في مصر لا يزيد عدد أفرادها عن ٥ ٪ من مجوع السكان. وأفراد هذه الطبقة يملكون يحو ٩٥ ٪ من خيرات البلاد. أما الفلاح فيميش هو وأسرته وجاموسته وحماره في بيت واحد من اللين وقد يترك الباشا من باشوات مصر طعاماً لم يمس على مائدته يكفي لإشباع فلاح مع أسرته الكبيرة عدة أسابيع » ثم يصف أفراد هذه الطبقة بالتضليل مع أسرته الكبيرة عدة أسابيع » ثم يصف أفراد هذه الطبقة بالتضليل واستغلال سذاجة الشعب « وعدم مواجهة المشاكل الحقيقية في مصر. وليس هناك من شك في أن الحركات التي يقوم مها العمال في الوقت الحاضر وليس هناك من شك في أن الحركات التي يقوم مها العمال في الوقت الحاضر لتحسين أحوالهم ستوصف بأنها حركات شيوعية غير أن هذه الأوصاف ستتلاشي من تلقاء نفسها قريباً ».

وهذه الأحوال نحن أعرف الناس مها ، لأننا نعيش فيها ! والذى نريد أن نقوله : إن الإسلام لن يذكر مخير قط ، ولن يؤثر عنه خير أبداً إذا بقيت أمور المسلمين مهذه المثالة المحزنة ، و ، في المتكلمون باسم الدين سكوتاً بإزائها ، وأى حجة تقوم للدين إذا فشل في تحديد موقفه عملياً من هذه الماسى الفاجعة ؟







# (۱) التأمين الاجتاعي

THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR OURANIC THOUGHT

قالوا فى الأمثال: الجاهل يميش ليأكل والعاقل يأكل ليميش، وظاهم أن كلا الرجلين يأكل ، ولكن هذا يجعل الأكل غاية للحياة وذاك يجعله وسيلة إليها. والإنسانية الفاضلة إنما تصح وتسمو بذلك الصنف من البشر الذين يرتفعون بوجودهم عن مستوى الضرورات الملحة والشهوات الجامحة، غير أن إيجاد هذا الصنف من الناس يحتاج إلى أمور لا بد منها.

فإن المأكل والملبس وما إليهما من ضرورات العيش ، إذا عز منالها طل التفكير فيها ، وإذا طال التفكير فيها واشتد السعى إليها عظمت قيمتها وغلت حقيقتها . ؟ فإذا كلفت طائفة من الناس بأن تقضى عرها في تحصيل هذه المطالب المادية ، وأن تقف تفكيرها واحتيالها على توفير هذه الضرورات الإسانية ، فعى هذا أننا كلفنه م بأن يعيشوا ليأكلوا . . أو ليأتوا بالأكل لأهلهم وأولادهم ولعل هذا هو الذي جعل الجمهور عندنا يطلق العيش على الخمهم وألادهم ولعل هذا هو الذي جعل الجمهور الشائع بين العامة الخبر . ولا أدل على مقوط القيم الأدبية من هذا الإطلاق الشائع بين العامة وهم معذورون إذ يحيون في بيئة ترغمهم على أن يعيشوا ليأكلوا ، ولا تمنحهم فرصة من الراحة والطمأنينة يستر يحون فيها إلى ما قد يكون في الحياة من خبر وجال وسلام و إيمان .

إن الملكات الإنسانية الني تقيد بإزاء تحصيل الأقوات ، والتي قد تحبس أو تستهلك في سبيل ضمان المعيشة الكريمة . . هذه الملكات يمكن الانتفاع بها في ميادين الحياة الأخرى ، وإبما انطلقت العقلية الأوروبية تقتحم الآفاق الحجمولة ، ثم ترجع بالكشوف الباهرة في ميادين الدلم والفن والأدب ، لأنها تخطت عوائق الحرمان والضيق ومزقت لباس الجوع والخوف على حين ظلت العقلية الشرقية — في القرون الأخيرة — تذوب في البحث عما يمسك عليها

رمق الحياة ؟ . . وقد حكوا أن فقيها إسلامياً كبيراً فاجأته خادمته وهو ذاهب لإلقاء الدرس بأن الدار ليس بها دقيق فطارت من رأسه مسائل العلم التي أعدها !! فإذا وقع كثير من العلماء والأدباء صرعى لهذا القلق ، و إذا فقدت البيئة كلها هذا التأمين الاجتماعي الواجب لأبنائها جيماً ، فأى فشل في الإنتاج المادي والأدبي ينتظر لمثل هذه الحال ؟ إن حقائق الحياة الضنكة في الشرق الإسلامي تحدد هذا الجواب .

ثم لماذا ننسى الأزمات النفسية التى تعتور الإيمان فى ظل الاضطراب الاجتماعى عندما يدفن الأذكياء دفئاً ويختنى وهجههم فى ألفاف من المسكنة والبأساء ، بينما تغدق على بعض الناس الخيرات والبركات لأن المصادفات وحدها — أطعمتهم من حوع وآمنتهم من خوف ، مع أن هذه الأزمات النفسية الناشئة عن الاضطراب الاجتماعى قد تخلع الإيمان من القلوب على نحو ما قال الشاعر :

كم عاقل عاقل أعيت مذاهبه وجاهل جاهل تلقاه مرزوقا ؟ هذا الذي ترك الأوهام حائرة ؟ وصير العالم النحرير زنديقا ؟ ولسنا نرضي عن هذا الانجاه الشارد في سخطه . فليس العيب من تصريف القدر للأرزاق ولسكن العيب من تظالم الناس وسوء اقتسامهم لما قسم الله بينهم من معايش . ثم العيب كذلك على طوائف من المتدينين لا ترى مواطن العبادة إلا في مواطن المسكنة والدماءة والقلق ، كأن الله لم يختق الراحة والجال والمتاع ، إلا ليحتكرها الإلحاد والملحدون ؟ . ومن ثم فهم على الفقر وعلى عدم الشكوى منه حريصون ، والمنحدون ؟ . ومن ثم فهم على الفقر وعلى عدم الشكوى منه حريصون ، والمختى والتطلع إليه متهمون . جيل ألا يفقد الإنسان توازنه النفسي إن فقد المجتمع توازنه الافتصادى . وجميل إذا أحرجتنا مطالب الحياة المارية الانسى

صور الحياة العليا . وأن نكرس بعض أوقاتنا لها إن استبدت بأكثر أوقاتنا مساكل الدنيا الرخيصة . ولكن هل من الحتم أن يتعرض الإنسان لهذه الحن ، وأن يضطرب في هذا البلاء ليخرج منه بعد أذ سلياً أو جريماً ؟ في أمثال العامة أن رجلا قال : اللهم أدخلني بيت الظالم وأخرجني منه على خير . . . فقال له العقلاء ولم هذا كله ؟ لا يدخلك فيه ولا يخرجك منه! وخير الطرق للنجاة بإيمان الناس والبعد بهم عن الزيغ والسخط ألا نجعل وخير الطرق للنجاة بإيمان الناس والبعد بهم عن الزيغ والسخط ألا نجعل البيئة الاجتماعية مثلا آخر لبيت الظالم الآنف ذكره ، بيئة مليئة بالتجويم والتشريد ، فمن يدرى ربما دخلوها فلم يخرجوا منها بخير قط ؟ ولأن خرج البعض من أمثال هذه البيئات بخير ما ، فهو خير طفيف الوزن قليل الغناء ، وإن أفضل ما نقدمه لديننا ودنيانا أن نعمل على سيادة التأمين الاجتماعي ، وعلى شموله لكافة ما يحتاج إليه الفرد من ماديات ومعنويات .

## بالوصايا الخلقية أم بالقوانين الحاسمة؟

والسبيل لذلك ميسرة لمن أراد السير عليها ، فإن تأمين المجتمع من الجنايات الخطيرة شرعت له القوانين ، وبنيت له الحجاكم ، وكونت له فرق الشرطة . ولم تكتف حكومة في شرق الأرض ولا في غربها أن تحارب السرقة أو القتل بالنصح المجرد والوعظ البليغ ، بل قامت الحكومات بالخطوات العملية الواجبة لحراسة الأموال والدماء والحقوق ، واعتبرت ذلك وظيفتها الأولى .

فهل تأمين المجتمع ضد الفقر والعجز والهوان الأدبى والعقلى ، أمر يعتبر أقل خطراً من أن تلتفت له الحكومات وتجعله من جوهر أعمالها ومن أسس وظائفها الطبيعية ؟ ؟ ولماذا يفرق بين الحالين فتتكفل القوانين بواحدة ويترك للخطباء والوعظين أن يستدروا العطف وأن يتسولوا الإعانات لإطعام جوعان

أو لكسوة عريان أو لمساعدة عاجز ؟ أو ليس هـذا التفريق بين حالتين متشابهتين مثار نساؤل مريب ؟ بلى ! فما قام هذا التفريق السمج إلا فى غفلة الأديان عن أداء رسالتها و بسط رقابتها ، فقام المحتكرون والمستغلون يؤلفون طبقات تأخذ من الشعب ماله — غصباً حراماً ثم ترد له بعضه — صدقة مذلة — فتصل هذه الصدقات إلى فريق قليل ، وعلى أوقات متباعدة ، وتبقى الكثرة العظمى من الأمة فى أكثر أيام السنة تهددها الويلات وتنتابها الكوارث .

إن الإسلام تارة يعتبر الأمة كالبنيان يشد بعضه بعضاً، وتارة يجل الأمة كالجسم الواحد في شيوع الإحساس والشعور بالألم ، غير أن هذه الأقوال إن لم تترجم عملياً وإن لم تنقل من ميدان النصائح والأخلاق المستحبة إلى ميدان القوانين المهيمنة على شئون الدولة ومصاير الأفراد وعلائق الطبقات فإنها تبقى كما هي في مواضعها من بطون الكتب أو في أفواه رجال الدين ولا تتقدم الحياة شبراً إلى الأمام.

وقد جاء الإسلام بتعليات مالية خطيرة الأثر ــ لو أردنا تطبيقها ــ وهى فى جملتها تهدف إلى إقرار التأمين الاجتماعى ، و بث الطمأنينة فى قلوب الناس ، وعلينا أن نبتدع الوسائل لتنفيذها ، وأن نقتبس وننتفع بالأنظمة السائدة الآن ، والتى تلتقى و إياه عند غاية واحدة ، ولنعمل على تطهير المجتمع من آثار التخلخل الاجتماعى بسن القوانين و إحكام التشريعات مثلما نصنع تماماً فى مكافحة الجرائم الاجتماعية التى حرمها الدين ، و إلا كنا ممن يؤمن ببعض الكتاب و يكفر ببعض .



## مجتمع مثالي

والخطوط التوضيحية التى رسمها الإسلام للمجتمع الذئآف ينشده تشير كلها إلى أنه لابد من اجتثاث عوامل المسكنة والانقطاع وإلمعوز ، وإمداد كل فرد بما يحفظ كيانه ويصون حياته ، واشتراك أبناء الأمة قاطبة في الاستمتاع مخيراتها ، يقول الرسول صلوات الله عليه. وسلامه : « من كان له فضلٌ ظهر فليعد به على من لا ظهر له ، ومن كِنان له فضلٌ زاد فليعد به على من لازاد له ، . . قال راوى الحديث فذكر أصنافًا من المال حتى رأينا أن لاحق لأحد منا في فضال . فلما بني أول مجتمع إسلامي في المدينة ، سنحت الفرصة العملية ل بحقيق هذه القاعدة ، فكانت الأخوة المنكافلة في السراء والضراء ؛ ١١ لمتقاسمة للخير والشر ؛ المتساوية في نيل الفرص أو الحرمان منها: ﴿ هِي الدعامة المسكمينة التي قامت عليها هذه الأمة في أنق عصورها . . وَأَمَّد أَرَاد النبي الغزو مرة فقال : ﴿ يَا مَعْشُر المُهَاجِرِينَ والأنها ر إن من إخوانكم من ليس له مال ولا عشيرة ، فليضم أحدكم ازینه الرجنین والثلاثة » قال جابر بن عبد الله ـــ راوی الحدیث ـــ فضممت إلى اثنين أو ثلاثة وما لى إلا عقبة كعقبة أحدهم من جملي . . . وكان الرسول يقول : « من كان عنده طعام اثنين فليذهب بثالث ، ومن كان عنده صعام ثلاثة فليذهب برابع بخامس » ولم يكن هذا الترغيب فى استنقاذ النياس من برائن الجوع والفقة نافلة هينة . بلكان الأمر متصلا بلايمان وصلب الدين . ومن ثم قال الرسول : « ما آمن بي من بات شبه ن وجاره جائع إلى جانبه وهو يعلم » كما روى أن رجلا جا. لى المبي ودل له : أكسني يا رسول الله فأعرض عنه ـــ لعدم استطاعته ـــ



فعاد الرجل يقول : اكسنى يا رسول الله فقال له : أمالك جار له فضل ثو بين؟ قال : بلى غير واحد! قال : فلا يجمع الله بينك و بينه فى الجنة » .

ولقد أتى على الأمة الإسلامية عصر كان كل فرد فيه مكلفاً ألا يمسك لديه من المال فوق حاجته! ثم ينفق الباقى فى وجوه المصلحة العامة . وفى ذلك يقول القرآن: « وَ يَسَأَ لُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ ؟ قُلِ: الْمَعْو اكَذَلِكَ مُيتِينُ اللهُ لَكُمُ الآياتِ لَعَلَّكُم تَتَفَكَّر وُنَ فِي الدُّنْيا وَالآخِرةِ » ولقد عمل مهذه الآية فى نزولها . ثم تآدرت عليها وعلى أشباهها من آى القرآن ظروف جعلت النزول على حكمها لا يتجاوز سنين عدداً . . . ثم طفت أمواج التفكير الرأسمالي . ورجع الناس إلى حكم الأنانية الباغية ! وقطع الإدلام من عمر الزمن أربعة عشر قرناكان أغلب الأمة الإسلامية فيها يفر من قطر إلى قطر ابتفاء النجاة . أو يفر من الحياة إلى الموت ابتفاء الراحة وكان يبحث - بخلع الفرس - عن ضرورات العبش فلا يجدها . ومع ذلك يبحث - بخلع الفرس - عن ضرورات العبش فلا يجدها . ومع ذلك من أحاديث!

### بيوت الشياطين

وذلك أن ضغط الطبقات المترفة كان شديد الوطأة فاستطاع هؤلاء الشياطين أن يكموا الأفواه ، وأن ينشروا الرهبة والرعب . وأن يقضوا أعمارهم فى أيام باسمة وليال حالمة . على حين يحصد الحرمان أجيالا غفيرة من المنكو بين والضحايا . فلا عجب إذا سمى الإسلام هؤلاء شياطين . واعتبر بيوتهم التى يسكنونها بيوت الشياطين ، ومراكبهم التى يمتطونها مراكب الشياطين ، فعن أبى هريرة قال النبى صلوات الله عليه وسلامه :

« تكون إبل الشياطين و بيوت الشياطين . فأما إبل الشياطين فقد رأيتها يخرج أحدكم بنجيبات معه قد أسمنها ، فلا يعلو بعيراً منها ، و يمر بأخيه قد انقطع فلا يحمله . وأما بيوت الشياطين فلا أراها إلا هذه الأقفاص التي تستر الناس بالديباج » . وهذه التسمية تشعر بما ينبغي إكنانه لأصحابها من عداوة وما يجب إظهاره لهم من تنكر : « إنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلْإِنْسَانِ عَدُوًّا مُبِيناً » .

ومن الواضح أن بيوت الشياطين هذه هي التي هدمها الثوار الفرنسيون عندما انطلقوا يبحثون عن حقوق الإنسان ويهدمون معاقل الظلم ، و يتخلصون من ضوائق الكبت والحرمان . وهي كذلك البيوت التي هدمها الروس الحر لما أعنتهم تفاوت الطبقات ، وأمضهم الترف المضاعف في ناحية والبؤس المضاعف في ناحية أخرى ، وقد تكون هذه الثورات الدامية قد اقترنت بقليل أو كثير من الإغراق والشطط ولكن هذه طبيعة الحياة ، قلما يتمخض فيها الخير والشر وعندما يكون الفعل منكراً يكون رد الفعل أشد نكراً ، وقد عانت الدنيا ضلالا كثيفاً وآلاماً غليظة من معيشة المترفين والمستبدين ، فلا جرم إذا المنطر بت بعض اضطراب تحت أقدام المهتاجين الذين انتصبوا لحربهم وانطلقوا لتأديبهم ، وستستقر الأمور أخيراً فيأخذ الناس اللباب و يتركون ما عداه ، كما يطعم المرء النمار الخالصة و يرمى بالبذور والقشور والنوى !

والخبيرون بالنفس الإنسانية يعلمون أن أفراد الشعب لو تساؤوا في الحرمان والأزمات ما شعر أحد منهم بغضاضة ، بل لعل في هذا عزاء وسلوى للجميع ، وتلك حال الأم عندما تشتبك في حرب فتتوزع المصائب والتضحيات على كافة طبقاتها ، وعندئذ لا يكون هناك موضع لتبرم فرد أو سخط طائفة ، أما إذا مرت بالشعوب فترات أما إذا مرت بالشعوب فترات

طائشة تسوق السرور إلى بيت ، والكآبة إلى آخر ، لغير حكمة واضحة ، وامتياز معروف ، فهنا موضع الضغينة ومنبت الثورة وعلة الإضراب والفوضى .

وقد تضمن الإسلام طائفة من الوصايا التي يصح أن تعتبر بداية لها ما بعدها في علاج هذه المشاعر المضطرمة ، ولا بأس من أن تستكل اتجاهاتها النبيلة بمختلف التشر بعات الملائمة . وفي مقدمة هذه الوصايا ما يقوله الرسول صلوات الله عليه وسلامه : « أتدرى ما حق الجار ؟ إذا استعانك أعنته ، و إذا استقرضك أقرضته ، و إذا افتقر عدت عليه ، و إذا مرض عدته ، و إذا أصابه خير هنأته ، و إذا أصابته مصيبة عزيته ، و إذا مات اتبعت جنازته ، ولا تستطيل عليه بالبنيان فتحجب عنه الربح إلا بإذنه . ولا تؤذه بقتار ربح قدرك - إلا أن تغرف له منها - و إذا اشتريت فاكهة فأهد له ، فإن لم تفعل قدرك - إلا أن تغرف له منها - و إذا اشتريت فاكهة فأهد له ، فإن لم تفعل فأدخلها سراً ، ولا يخرج بها ولدك ليغيظ بها ولده » .

وتلك النصائح لا ريب لها أثرها العميق في البيئة العربية الساذجة ، وأول نتائجها أنها لا تخلق بيوت الشياطين التي ذكرناها ، بل بالحرى تخلق بيوت الملائكة الأبرار ، فإذا احتال الشياطين لبناء هذه البيوت وحياطتها بأسوار من التقاليد والقوانين ، فلتبق ما شاءت وشاء لها الهوى ، فموقف الدين حيالها لا تغيره الجهالات والظنون .

#### هذا الفريق الطائش . . ! !

ليس كبيراً في عمله ولا خلقه ، ليس كبيراً في رجواته ولا مروءته . ولسكنه مع هذا الصغار اللازب ومع هذا الإقفار من آيات الخير والفضل معدود من كبراء مصر ! لأن مصر كثيراً ما يكبر فيها هؤلاء - بسحر ساحر - وقد لا تبعد عن الصواب إذا فلت . لا يكبر فيها إلا هؤلاء . لو كان البشر

يكتسون بأماناتهم وكفايتهم ماعاش هؤلاء أبد الدهر إلا عرايا لا تخفى لهم سوءة ولا تستر لهم عورة كأمهم قطعان من الحير أو الكلاب .

بعيش هؤلاء في مصر بعض العام وفي أورو با البعض الآخر . فأما في مصر فوظيفتهم الأولى اعتصار جهود الكادحين فوق هذه التربة المغبرة وحصاد ما زرع غيرهم ! حتى إذا أفعموا حيومهم ذهباً وفضة رحلوا إلى أوربا ليكونوا مغراء لنا في ميادين اللهو واللعب . وعندما يستقر هؤلاء السفهاء في أوربا أو غيرها يبدأ موسم الاستغلال والاستيلاء على الغنائم الباردة فتتراكم الخسائر على موائد الميسر . وتسيل الأموال المبذولة من منابع لاتغيض ولاتشح . وتحمر جوانب الليل بما يذبح من أعراض ويداس من حرمات . وتسجل الصور الفاضحة للحفلات الراقصة . سيقاناً تهتز فتهتز فوقها أرداف و بطون تتحرك فتتحرك فوقها نهود . وموسيقي تميل أصداؤها بشتى الأعضاء والأهواء .

وكم يبلغ هؤلاء ؟ فوق عشرين ألفاً ينفقون أكثر من عشرين مليوناً من الجنيهات . غصبت من مصر سحتاً وأنفقت في أور با باطلا، وفي الوقت الذي نسعى فيه لإجلاء امجلترا عن مصر (!) ندع المجال فسيحاً لصحفها الكبرى كيا تنشر صورة امرأة لعوب على أنها الراقصة الأولى في مصر الإسلامية!

وفى الوقت الذى بشكو فيه من عض الأزمات بجمهور الشعب نسمح السفهاء من باشاواتنا وغيرهم ببعثرة الثروة القومية فى البلاد الأجنبية على نحو أثار اشمئزاز الأجانب أنفسهم .

ونتلفت حولنا فى هذا الصيف فنجد المصايف القريبة والبعيدة مصايد للإغراء والهزل والجهالة ، بينها نحن لا نزال رسمياً وواقعياً فى حرب مع اليهود المتربصين والمتحفزين .



ماذا نقول لهذا الصنف الرقيع من الناس؟ نقول لهم : لا تعودوا إلى بلد أنتم غرباء عن عواطفه ومشاعره بل أنتم أعداء لقضيته ومستقبله .

إننا لا نملك إلا التعليق على مجونهم وترفهم بإهداء هذه الآية إلى كل آمم منهم « تمتّع بگفرك قليلا إنّك من أصحاب النّار » .

وعسى أن يأتى يوم ينفذ فيه حكم الله فتطهر الأرض من هذه الأرجاس و يطهر الجو من هذه الأنفاس .

# كيف ننظم هذه الأعمال . . ؟

وردت في الإسلام نصوص كثيرة مفصلة ومجلة تدعو إلى التعاون على البر والتقوى ، وتحض على القيام بأبواع من الخدمة الاجتماعية التي يحتاجها كثير من الناس فالشيوخ والعجزة والمتعبون ، يحب أن تبذل لهم المساعدات التي بتطلعون إليها ، وعلى الأقوياء أن يقوموا بهذا العبء في كل زمان ومكان « ليس من نفس ابن آدم جارحة إلا عليها صدقة في كل يوم طلعت فيه الشمس . قيل : يا رسول الله ، من أين لنا صدقة نقصدق بها ؟ فقال : إن أبواب الخير كثيرة . . تدل المستدل على حاجته ، وتسعى بشدة فقال : إن أبواب الخير كثيرة . . تدل المستدل على حاجته ، وتسعى بشدة ساقيك مع الضعيف ، فهذا كله صدقة منك على نفسك »

والأطفال المشردون الذين فقدوا آباءهم حقيقة أو حكما ، يجب أن نعنى بكفالتهم ، وأن نشرف على توحبهم و تربيتهم حتى يستغنوا بأنفسهم : « من ضم يتيًا بين مسلمين إلى طعامه وشرابه حتى يستغنى عنه وجبت له الجنة البتة » كما يقول النبى صلوات الله عليه وسلامه « خير بيت في المسلمين بيت فيه يتيم يساء إليه » بيت فيه يتيم يساء إليه » وشر بيت في المسلمين بيت فيه يتيم يساء إليه »

والنسوة اللاتى فقدن رجالهن ، يجب أن تضمن لهن حياة العفاف والكرامة. وألا يتركن لقسوة الزمن وتقلبات الليالى « الساعى على الأرملة والمسكين كالحجاهد فى سبيل الله ، وكالذى يقوم الليل ويصوم النهار » .

وإعطاء العمال والموظفين رواتب سمحة نسد الحاجة وتغرى بالإجادة أمر لا يسوغ نسيانه « هل جزاء الإحسان إلا الإحسان » ؟ وكذلك منحهم الراحة اليومية والأسبوعية والسنوية التي تمنع عنهم السآمة وتجدد في نفوسهم الرغبة وتحبب لهم الحياة فإن الإسلام نهى في العبادات أن يصلي أحد فوق نشاطه ، فكيف بأعمال الدنيا ؟ ثم إن الترويح عن القلوب وإدخال السرور على الناس ورد المضايقات عن نفوسهم أمر ارتفع به الإسلام حتى عده أقرب إلى رضوان الله من الانقطاع إلا الصلاة والصيام! وفي ذلك يقول الرسول: « لأن يمشى أحدكم مع أخيه في قضاء حاجته أفضل من أن يقل السترواح إلى الحياة والاستمتاع بطيباتها ؟ .

والإسلام — كدين — يعتمد على الضمير الإنساني أولا في غرس هذه المبادى و يكل إلى الأوئدة الرقيقة والقلوب الشفيقة أن تصبغ المجتمع بهذا الحنان والرفق في إقامة شتى العلائق بين بنيه . ومن ثم يوصف الناس بأنهم إخوة أو رفاق أو زملاء أو مواطنون أو أى وصف آخر يدل على معنى التكافل في الحقوق والتكافؤ في الدماء والتعاون في الحياة ! فإذا لم يشكون في الفرد هذا الضمير الاجتماعي الذي يشعره بواجباته بحو أمته و بحقوق سائر أفراد الأمة عليه ، فهو شخص ساقط ، لا إيمان له و إن زعم أنه مؤمن . فمن أبي موسى الأشعرى أنه سمم النبي صلوات الله عليه وسلامه يقول : « لن تؤمنوا حتى ترحموا ، قال يا رسول الله كلنا رحيم . قال : إنه يسر برحمة أحدكم صاحبه ولكنها رحمة عامة الناس » .

فهل معنى هذا السناد العاطني للتأمين الاجتماعي أن يفقد العضد القانوني ؟ كلا . فإن تدريس الأخلاق لم يغن عن وضع القانون الجنائي . وأعمال البر التي شرحنا طرقاً منها لابد من تنظيمها لتحيا وتبقى ولتؤتى ثمرتها المرجوة منها ! قد تنزل الفاجعة بأسرة من الأسر ، فإذا بمشروع خيرى يعلن عنه في الصحف . وإذا بطلاب الخير - وهم قليل -يتبرعون ، وإذا بطلاب الرّياء ومحبى الألقاب ــ وهم كثير ــ يتبرعون ، ثم ينتهى الأمر. فهل كل فواجع الناس يعلن عنها في الصحف؟ إن الكثرة الساحقة من مآسي المجتمع لا يعلم بها إلا ذووها! ثم هل التبرعات المنقطعة أو الدائمة مي الطريق الطبيعي لمواساة من يتخلفون عن القافلة البشرية ويقعون في الطريق؟ إنها إن ردت عن البطون الطوى فلن ترد عن الوجوه الخجل! فالحاجة ماسة إذاً لتدارك هذا الخلل . وتدخل الدولة هنا لا محيص عنه ، وروح الدين بل نصوصه تملى به ، فإن النصوص الدينية إذا قصر الأفراد في تنفيذها وعجزوا عن تحقيق حكمتها ، ووقفوا بها دون غايتها التي شرعت من أجلها وجب انتزاعها من أيديهم ووضعها في وصاية الدولة لتحقق الغرض الذي إليه قصد الدين ، لأن السكوت عن تقصير الأفراد في الفرائض الموكولة إليهم ، هدم للدين نفسه وتجاهل لوظيفته ! .

## عمل الدولة

فى الإسلام عبادات شخصية يؤديها الأفراد أداء مباشراً كالصلاة والصيام وما يقرب مهما ، وفيه كدلك عبادات اجتماعية يؤديها الأفراد وساطة الدولة كالجهاد وإقامة الحدود وإيتماء الزكاة وما شابه ذلك ، والأصل فى هـذا الضرب من العبادات أنه لحفظ كيان الجاعة الإسلامية وتأمين سلامتها فى الداخل والخارج ، ولنتريث قليلا فى تفهم الطريقة التى تؤدى بها هذه العبادات .

أمر الإسلام بالجهاد في سبيل الله ، فهل من المستطاع أن ينبعث كل فرد على حدته لقتال الأعداء ؟ وهل يقال إن الأمة قد نزلت عند حكم الله إذا أرسلت أبناءها فرادى قياماً بواجب الكفاح المشود ؟ لا . . بل هناك تجنيد عام ، وقوى متساندة ، وقيادة منظمة ، ووسائل عرفتها الأمم بالبداهة ، فكونت الجيوش ورسمت الخطط وعلى الفرد أن يسلم نفسه في سن معينة للدولة وهي تصنع به ما تشاء وتكلفه بما ترى . و بذلك يكون قد أدى ركن الجهاد ولو أدى هذا الواجب الاجتماعي بأسلوب فردى الهشلت الدولة في الدفاع عن نفسها ، بل لفشل الفرد في العودة بنفسه سالماً !!

كذلك تكاليف الخدمة الاجتماعية التي تفرض على المرء أنواعاً من الزكاة والصدقات والضرائب ، يؤديها ليطهر البيئة التي يعيش فيها من مظاهر البأساء والضراء . إن هذه التكاليف لون آخر من ألوان الجهاد ، إنه جهاد مسالم نبيل لا يقوم على سفك الدماء و إزهاق الأرواح ، ولكنه يقوم على تجفيف الدموع المراقة ، وتخفيف الحسرات المكظومة ، وطمأنة القلوب القلقة ، بلى إنه جهاد ، وقد عد الرسول صاحبه مجاهداً كما سبق في الحديث : « الساعى على الأرملة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله » . ومن الضروري لنجاح هذا الجهاد الداخلي أن نسلك به مسلك زميله الجهاد الخارجي ، فنعهد به إلى الدولة و بذلك تعتبر الدولة مسئولة مسئولية مطلقة عن إطعام كل جائع ومداواة كل مريض ومساعدة كل عاجز . ولها تبعاً لذلك جباية ما تريد من أموال مختلفة المصادر . كثرت أو قلت .

وليس هذا التفكير جديداً إلا على أبناء المصور الإسلامية المتأخرة! أما العهد الزاهم للخلافة الراشدة الأولى ، فقد كان هذا التفكير مألوفاً فيه لدى الشعب والحكومة جيعاً . وقد رأينا كيف قاتل الخليفة الأول لجم الزكاة ، فهل كان استيلاؤه عليها إلا ليتولى هو نفسه — كحاكم — وضعها في مصارفها المعروفة ، وهل هذا إلا إقرار بمبدأ مسئولية الدولة عن التأمين الاجتماعي في بلادها ، وقيامها عن الأفراد بهذا الواجب ؟ ثم جاء عمر فزاد في مسئولية بيت المال زبادة جديدة إذ جعله يكفل العجزة من أهل الكتاب . حدث أن رأى ذمياً يسأل فقال له : ما أنصفناك ، أخذنا خلك الجزية وأنت قادر ، ونتركك الآن ؟ وأجرى عليه راتباً يغنيه . .

وفى عصرنا الحاضر انسعت دائرة التأمين الاجتماعى ، وتعقدت مشاكل الحياة ، وتعددت أفضية الناس ، وزادت مهام الدولة ، وتجاوزت وظيفة الحاكم حدودها الساذجة الأولى . فلا جرم أن يتطور الفكر الإنسانى ، وأن ننظر إلى الدين لا فى نطاق الحوادث الجزئية التى تكلم عنها وحكم فيها ، بل فى نطاق الروح العامة التى ترمى إلى إسعاد الإنسانية و إلزامها حدود الحق والعدل وإشرابها معنى الأخوة والفضل .

## مشاعر قلقة في مجتمعات مضطربة

عندما يفقد المجتمع الدعائم المتينة التي يرسو عليها، والقواعد الأمينة التي يثبت فوقها تنفعل نفوس الناس بعواطف محترقة ، كلما لفحهم من شقاء الحياة مس الحوادث السكاسرة والآلام القاهرة! وقد حفظ لنا الأدب العربي عصوراً كثيبة لمشاعر الضيق المسكظومة نذكر بعضها هنا مثلا لما يعانيه جهور الناس، ولا يحسن أن يبين عنه بالتعبير الواضح والأسلوب البليغ.

هذا رجل لا يعيش لنفسه ، فقد فرغ من حظوظ نفسه بعد مارسا فى الحياة كالضرس يطحن الحلو والمر و يسيغ الخير والشر ، والكنه يعيش لأولاده و يعتصر الجهود المضنية ليقدمها لهم ، وهم لا يدركون ، هو يحب ابنته و يتحرك قلبه نحوها أبدا ببد أنه يخشى عوادى الأيام أن تتخطفه ثم تواجه فتاته وحدها المستقبل المجهول! فهو لذلك يتمنى أن تموت قبل أن يموت! أو أن يحيا لها . .

وهذا رجل آخر يريد أن يتنقل فى جنبات الأرض وأن تتقاذفه مناكبها العريضة فتمنعه قيود الأهل والولد من هذه الحركة النشيطة وتضطره أن يحد من مسلسكه وأن يقف به فى حدود الدائرة التى تنتهى بأولاد ريطت بمنقه وحده كفالتهم ونيطت به رعايتهم:

لولا بنيات كزغب القطا رُدِدْن من بعض إلى بعض الحكاث لى مضطرب واسع فى الأرض ذات الطول والعرض وإعسا أولادنا مشى على الأرض

سيقول بعض الناس: إن هذه المظاهر الجزعة من آثار عدم الثقة في الله! ونقول لهم بل هي مظاهر الفوضي الاجتماعية التي ليس في بقائها إلا ما يغضب الله . . لقد رفض الإسلام أن يقعد الكسالي عن طلب الرزق اعتماداً على هذه الثقة المزعومة . وما دامت بركات السماء لا تنزل في الأيدى المغلولة عن العمل ، فهي لا تنزل في المجتمعات المحرومة من قوامين العدالة وأنظمة التأمين الدقيق لما يصيب الناس من كوارث وضائقات .

وهل ينافى الثقة بالله أن يموت الرجل وهو يدرى أن الأمة التى يعيش فيها سوف تغذو أولاده وتكسوهم وتصل بهم إلى أعلى مرحلة يطيقونها من التعليم والتربية لأن القوانين التى تحكم البلاد تكفل ذلك كله ؟

إن المشاعر التي ذكرنا أمثلة لها هنا ليست عواطف فزع هين ، بل هي نفثات صدور محرجة يجب أن نستمع شكاياتها بجد وإخلاص .

ولنعلم أن الرجل مع مواهبه كالقائد مع جيشه إذا اضطر إلى الحرب في جهات عديدة أخط و التوفيق في أكثرها أو في جميعها ومواهب الرجال عندنا توزع على غير ميدان من ميادين الحياة المادية المتشعبة فهي لا تعطى فرصة الاستجام التي تمينها على هضم الحياة والابتكار فيها ، وإجادة العظيم المنتج من فنونها ، أفلا نوفر لها ذلك باسم الله ومن تعاليم دينه ؟ ؟

# القيم الإنسانية في المجتمع المؤمن

إذا كفلت للناس الضرورات التي يحتاجونها ، ومنعت عنهم الزيادات التي يطغون بها سقط المال عن العرش الذي يتربع عليه من قديم . وأصبح أغلب تفاوت الناس راجعاً إلى قيمهم الإسانية وحدها . !

وهذا كسب عظيم للدين وشوط واسع إلى أهدافه الفاضلة . فقد بلغ المال منزلة جعلت له في القلوب مرتبة القداسة حتى قال القائل فيه :

« لولا التُّقَى الله جلَّت قدرته »!!

وائن كان التقى قد عقل الألسنة عن أن تقول ذلك فقد عجز عن منع المجتمعات من بناء تقاليدها الكثيرة على هذا الأساس المنهار ، ثم رسخت



هذه التقاليد حتى بنيت عليها طائفة من الأحكام الفقهية الخاصة بالزواج والمهور والنفقات !!

وقال شاعر - يعتذر عن سياحته في جمم المال:

فإن الفتى ذا الحزم رام بنفسه جواشن هذا الليل كى يتمولا ! ومن يفتقر في قومه يحمـــد الغني و إن كان فيهم واسط العم نُخُولًا! و بزری بعقــــل المرء قلة ماله و إن كان أزكى من رجال وأحولا

كأن الفتي لم يمر يوماً إذا اكتسى ولم يك صماوكا إذا ما تمولاً!

ونحن نشاهد في الطبقات الدنيا من الناس ، أنها برغم عريها العقلي من التعليم على جانب كبير من الذكاء الذي يدور محوره على كسب المال وجمع من أعقد الطرق واستخلاصه من أشد المصادر ضناً به ، وذلك لأن السعى وراء المال يتصل في حياتها بغر يزة البقاء . وهي غريزة متأصلة في الحيوان والإنسان معًا ، إلا أن نتائج هدا السعى الحثيث ، في بيئة شحيحة بالخير ، كانت و بالا على الأخلاق والمجتمع إذ أصبح النفر من الرجال يقتل حول قروش معدودات . وأصبح العدد من الفلاحين يقتل لرى حقل ! أفلا نستطيم تلافى هذا الهوان الإبسابي . إذا أمنا على حياة المجتمع تأميناً يقطع دابر الحاجة والاحتيال؟



# (٢) فلسفة الغني والفقر

يميل البعض ليفهم من الدين أنه عدو الدنيا ، يُزهَّد أصابه فيها ، ويُقنِّمهم بالقليل منها ويُصَبِّرهم على لأوائها ، ويُرضِّهم ببأسائها وضرائها ويعدهم بالقليل منها ويُصبِّرهم على لأوائها ، ويُرضِّهم ببأسائها وضرائها ويعدهم في الدار الآخرة مما حُرموا منه في هذه الدار . و مذلك يخلق مجتمعاً يحيا على التافه ويكسل عن استنباط ما في الأرض من خيرات ، و يتخلف حما عن المجتمعات التي تعبد الحياة وتكرس قواها كلها لخدمتها وتجديدها . ا

ولعل الشيوعية وهي تحارب الدين تضع هذه الشهة نصب عينها . وما لنا مخص الشيوعية بهذا الاتهام ؟ إن الحضارة الأور بية التي تسود الغرب لا تسمو بالدين عن هذا الغهم . وهي والشيوعية صنوان في الكفر والإلحاد !

#### \* \* \*

ونحن إذ نفند هذه الشهة - لا نزم أن الدين يوضى الناس مالتكالب على الدنيا ، والتفايى فى خدمتها ، و إشباع نهمة النفس منها ، كما تفعل ذلك المذاهب المادية . ولا نزم أن الزهد فى شهوانها والتخفف من لذائذها ووضعها - بالنسبة إلى الآخرة فى الكفة المرجوحة ، لا نزم ذلك خطأ فى الفكر أو نقيصة فى الحلق . بل إنها نعترف أن اتجاهات الدين فى هذه الأنحاء واضحة . وصادقة .

وما دامت الآخرة حقاً ، فإن إسقاطها من حساب الإنسان ضلال ، وما دامت للحياة الدنيا مثل رفيعة بنبغى إيثارها و إن أدى الاستمساك بها إلى قليل أو كثير من التضحيات ، فإن إعفال الفضائل الروحية لا يسوغ إلا فى مجتمع من الحيوانات .

ونحب أن نلفت النظر إلى حقيقة مشتركة بين طبيمة الدين في تعالميه وطبيعة الإبسان في أعماله .

إن الدين رُيذكِّر حيث يُظن النسيان، ويكرر حيث يُظنُّ الإِهمال، ويكرر حيث يُظنُّ الإِهمال، ويوقظ حيث نظن الغفلة، فإذا لم يحتج الأمر، إلى ذلك سكت أو أرسل القول على نحو لا إثارة فيه.

إنه بوصى الولد ببر أنويه ويؤكد هذه الوصية مراراً . وقلما يلتفت إلى الآباء يوصيهم بأولادهم ، فإن حنان الآباء المنبعث عن أعمق الغرائز والذى يتفجر عواطف غامرة تجعل المرء يتفانى لإسعاد ذراريه . ذلك كله ليس بحاجة إلى إرشاد الساء ليؤدى رسالته . أما مسلك الأولاد فالأمر فيه على المكس . ومن ثم تكاثرت الآيات والأحاديث لتوجهه إلى الحق .

وقد كان للفروض أن الناس يعملون للدنيا بوحى غرائزهم المجردة ، بل إن علمهم للدنيا يستولى على ألبابهم و يستغرق أوقائهم و يشتط بهم إلى سبل معوجة . فالمنتظر من الدين — والحالة هذه — أن ينذر بالآخرة وأن يسوق من صور الوعد والوعيد ما يغزو القلوب بالرغبة والرهبة وليس يفهم أبداً من الدكلام عن الآخرة شل الأيدى التي تعمل للدنيا .

سيد أن المسلمين في عصور انهيارهم العقلي والخلق ، وهموا أن الاشتغال بالدنيا أمر منكر ، فاضطربت في أيديهم مصالح الحياة . وتأدى بهم ذلك إلى شر لابد منه فضاعت من أيديهم مطالب الدين نفسه . وظلت مضاعفات هذا الغباء تترادف حتى سقطت دولة الإسلام ، وأصبحت أرضه كلاً مباحاً للاستعار الغربي واللصوصية الدولية . وازد حمت أسواق التجارة ومعاقل الصناعة بساسرة اليهود ودهاة الأجانب . وخلت هذه الدواثر المتحكمة في مصاير الشعوب في كل أثر للنشاط الإسلامي النظيف .

\* \* \*

والغريب أن العمل للدنيا - و إن كان نزوعاً مفروغاً منه لكل حيّ -

إلا أن الإسلام تكلم فيه بأسلوب صريح ، في تحديده للأطراف التي تنشأ عنها الفضائل والرذائل ، وتشخيصه للأهواء التي تصرف عن الحق وتدفع إلى الباطل . و باستقراء الآيات والأحاديث الواردة يوقن أدنى مطلع أن الدنيا ما ذُمَّت بتّةً إلا حيث يكون معناها الغرور أو العصيان أو الشهوة الجامحة . وأنه ما هُوِّن شأنها إلا حيث يكون القصد التنويه بالآخرة وخلودها الطويل إلى جانب انصرام الحياة والقضائها .

وفى الحديث: « إما الدنيا لأربعة نفر: عبد ررقه الله مالاً وعلماً فهو يتقى فيه ربه ويصل فيه رحمه ويعلم لله فيه حقاً فهذا بأفضل المنازل، وعبد رزقه الله علماً ولم يرزقه مالاً فهو صادق النية يقول: لو أن لى مالاً لعملت بسل ملان فهو بنيته. وأجرهما سواء، وعبد رزقه الله مالاً ولم يرزقه علماً، فهو يخبط فى ماله نفير علم لا يتقى فيه ربه ولا يصل فيه رحمه ولا يعلم لله فيه حقاً فهذا بأخبث المنازل، وعبد لم يرزقه الله مالاً ولا علماً فهو يقول: لو أن لى مالاً لعملت فيه بعمل فلان فهو بنيته. فوزرهما سواء ».

إن الدار الآخرة لا يمكن الوصول إليها إلا عن طريق الدنيا الصالحة فكيف تنفصل عن الدين أو تحسب غريبة عليه ؟

ولا بأس أن نستمرض من نصوص الكتاب والسنة ما يوهم ظاهره أنه ترغيب عن الدنيا أو تحبيب في حياة الفاقة وقلة ذات اليد!!

# هل يكون الفقر شرفا . . ؟

إن الفقر — فى نظر الإسلام — معرّة وسُبَّة ، يوم يكون نتيجة الخمول والقعود وعقبى التفريط والاستحاق . وليس هذا النوع من الفقر هو المقصود مطلقاً من الآيات والآثار التى تذكر الفقراء مخير . .



وعندما مدرس سيرة الرسول وصحابته تتأكد لدينا هذه الحقيقة ونعرف ما يعنيه الإسلام عندما يُمجِّد ألواناً من الحياة القاسية والميشة الغليظة!! هناك فقر التضحية ؟.

الرجل يكون عاص الخزائن واسع الجاه فيعتنق مبدأ كريمًا يبذل من أجله النفس والنفيس ، ويبيع راحة البال والوداعة مع الآل في سبيل فكرته التي آمن بها ؛ ويلحقه من جراء ذلك بؤس أصحاب الدعوات المكافحة .

« للفقراء المُهَاجِر بنَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيارِهِمْ وَأَمْوالِهِمْ ، يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِنَ اللهِ وَرِضْواناً ، وَ يَنْصُر ونَ ٱللهَ وَرَسُولَهُ . أُولَئْكَ هُمُ الصَّادِقُونَ » .

هذا فقر جره النضال ، وعرفته الأم كافة في عظاء الرجال من بنيها ، سواء منهم الشهداء المجهولون أو القادة المعروفون . عن عبد الله بن عرو عن رسول الله أنه قال : هل تدرون أول من يدخل الجنة من خلق الله عز وجل؟ قالوا : الله ورسوله أعلم قال : الفقراء المهاجرون ، الدين تُسدُّ بهم النفور، وتشقى بهم المكاره ، ويموت أحدهم وحاجته في صدره لا يستطيع لها قضاء . فيقول الله لمن شاء من ملائكته : ائتوهم فحيوهم . فتقول الملائكة : ربنا فيقول الله لمن شاء من ملائكته : ائتوهم فحيوهم . فتقول الملائكة : ربنا غض سكان سمائك وخيرتك من خلقك ، أفتأمرنا أن ناتي هؤلاء فنسلم عليهم؟ قال : إمهم كانوا عباداً يعبدونني لا يشركون بي شيئاً ، وتسد بهم الثغور وتتقى بهم المكاره، ويموت أحدهم وحاجته في صدره لا يستطيع لها قضاء . قال فتأتيهم الملائكة عند ذلك ، فيدحلون عليهم من كل باب سلام عليكم بما فتأتيهم الملائكة عند ذلك ، فيدحلون عليهم من كل باب سلام عليكم بما صبرتم فنع عقبي الدار »

أجل لقد صبروا على الفقر ، ولسكن أى فقر ؟ إنه ليس فقراً لصعاليك من المتبطلين وذوى الهمم الساقطة لقد رهدوا في الدنيا لا عن مجز فيها ، بل



عن تطلع لما فوقها . فلما جاءتهم الدنيا توسلوا بها لمما يريدون ففرغت أيديهم منها .

هناك فقر يلحق الرجال عندما يقفون في صفوف المعارضة للسلطات القائمة ولقد قرأنا لأساطين العلماء كيف احتقروا الملوك وابتذلوا مهابتهم ، ودفعوا ثمن ذلك من معايشهم الضيقة ، ومن المناصب والرياسات التي رفضوها وحسبهم ألهم ساندوا الحق ، ولو داسه المتملقون الفجرة بمن يترضون الحكام ابتغاء عرض الدنيا . يحكى أن الحجاج بني داراً فحمة ، واستدعى الزوار يباهيهم بها ، فجاءها الحسن البصرى فلما دخلها قال : الحمد فله ، إن الملوك ليرون لأنفسهم عزاً ، و إنا المرى فيهم كل يوم عبراً ، يمد أحدهم إلى قصر فيشيده و إلى فرش فينجده ، و إلى ملابس ومراك فيحسنها . ثم يحف به ذباب طمع وفراش نار وأصحاب سوء . . فيقول : انظروا ماذا صنعت ؟ فقد رأينا أيها المغرور افكان ماذا با أفسق الفاسقين ؟

أما أهل السموات فقد لعنوك ، وأما أهل الأرض فقد مقتوك ؛ بنيت دار الفناء وخر بت دار البقاء . وغررت في دار الغرور لتذلُّ في دار الحبور .

تم خرج وهو يقول إن الله سبحانه أحذ عهده على العلماء ليُبَيِّنَـُنَّهُ للناس ولا يكتمونه .

هؤلاء علماء فقدوا الدنيا . أين من هؤلاء مَن استماتوا في طلب الدنيا بالزلغي إلى أمثال الحجاج من حكام الشرق المهوب المنكوب ؟

إن علماء السوء — في عصرنا هذا — شياطين خرس ! وعلى صمتهم ومنقهم يعتمد الحسكم الفردى في غشمه واستبداده إنه يقر بهم ويسبغ عليهم المال والجاه على قلة بضاعتهم في العلم وقلة نصيبهم من الشرف ، بيما يطوح بغيرهم في أقصى الدنيا لأمهم يقفون ضده بالمرصاد .

وفى بعض الدول الإسلامية تذوب الميزانية العامة فى شهوات أسرة من غير ما نكير . . وتسأل أين حملة العلم الإسلامى يمسكون بخناق اللصوص ؟ فتجدهم يتنافسون على الفضلات التى ترميها العصابة النهمة ، لتشغل الأفواه بالمضغ ، عن النقد والملام .

روی سفیان الثوری قال: لما حج المهدی أیی إلا أن يطلبنی ، فوضعوا لی الرصد حول البیت فأخذونی باللیل ، فلما مثلت بین یدیه أدنانی ثم قال: لأی شیء لا تأتینا فنستشیرك فی أمرنا فها أمرتنا من شیء صرنا إلیه وما نهیتنا عن شیء انتهینا عنه . فقلت له: كم أنفقت فی سفرك هذا ؟ فقال: لا أدری ، لی أمناء ووكلاء ، قلت فها عذرك غداً إذا وقفت بین یدی الله فسألك عن ذلك ؟ لكن عمر من الخطاب لما حج قال لغلامه: كم أنفقت فی سفرنا هذا ؟ قال: یا أمیر المؤمنین ثمانیة عشر دیناراً ، قال: و یحك! أجحفنا ببیت مال المسلمن!!

إن سفيان كمالم مسلم رأى محاسبة الملك العباسي عن نفقاته في رحلة حجج أول ما يسأل عنه ، إبراء للذمة في الحفاظ على مال الأمة . أما ممثلوا الإسلام اليوم في كثير من أممه الضائعة ، فأقصى ما يخدمون به دين الله وعباد الله هو إصدار التصريحات المتكررة ، بأن الإسلام يحمى الملكية الشخصية . . و بلغت الجراءة بأحدهم أن يعد ذلك من الغايات العظمى التي بعث النبي لإبلاغها . . ! !

وذلك كله إرضاء للسَّرَقَةِ من الحـكام الذين كونوا لأشخاصهم أملاكا طائلة هي قطعاً مفتصبة من حقوق الجماهير .

إن الفقر الدى يحرص عليه الإنسان عندما يحارب هذه الأوضاع هو فقر أشرف من الله غنى يفد عن مهادنتها . وهو الفقر الذى مجده الإسلام

وقد قرأنا لأى ذر قوله: إذا ذهب الفقر إلى بلد قال له الكفر: خذنى معك وأبو ذر قائل هذه الكلمة في محاربة الفقر هو الذى يطلب الفقر عندما يتعين سبيلا لنظافة الخلق « عن أبى أسماء أنه دخل على أبى ذر وهو بالربذة وعنده امرأة سوداء مسفعة ليس عليها أثر المحاسن ولا الخلوق. فقال: ألا تنظرون إلى ما تأمرنى به هذه السويداء ؟ تأمرنى أن آتى العراق ، فإذا أتيت العراق مالوا على بدنياهم! وإن خليلي صلى الله عليه وسلم عهد إلى أن دون جسر جهنم طريقاً ذا دحض ومزلة ، وأنا أن نأتى عليه وفي أحمالنا اقتدار واضطار أحرى أن ننجو من أن نأتى عليه ومن مواقير » .

هذا الرجل الأبي آثر الشظف مع زوجته على أن يدخل في دنيا الحكام برضاً أو معونة ، ولوكان في ذلك الفقر ، فهو في منطق الإيمان أدنى إلى النحاة عند الله .

# الرضا بالمقسوم

إن الرغبة في إحراز الدنيا وكسب المال لا تقف من الناحية النفسية عند حد ، كما أن الشريعة لم تقدر حظوظاً معينة من الأرزاق يهدأ المرء بعد نيلها ، فالمسلم يستطيع مدافع من طبيعته و ماعث من شريعته أن يكتسب ما يشاء ، بيد أن للمال ضراوة عند المشتغل بجمعه قد تسيطر عليه فتجور على خلقه . والكدح في الحياة ليس معركة مضمونة النتائج دائماً ؛ ومن اليسير أن نرى في ميادين الكفاح وراء لقعمة الخيز فما فوقها طوائف شتى من الناس تستبد مها عواطف الحزن والفرح واليأس والأمل .

وتدخُّل الدين في هذه الحال ليخفف من مضاعفاتها ويلطف من غلوائها أمر مفهوم مقبول . إن أى مجتمع فى الدنيا لا يخلو من نفر يرى نفسه مهضوم الحق منقوص الحظ ، ومهما اجتهدنا فى تصحيح الأوضاع و إشاعة العدل فإن الذين يُزكُون كُون كفاياتهم و يتهمون غيرهم لن ينعدموا . فهل يترك الدين هؤلاء فريسة السخط ؟ أيقول لهم : انتحروا ؟ أيقول لهم : احقدوا ؟ أم يوجههم إلى الاحتفاظ بحياتهم واستغلال الفرص المتاحة لهم ؟ .

فى هؤلاء يساق النصح المعروف : « يا أيها الناس هلموا إلى ر بكم فإن ما قل وكنى خير مما كثر وألهى » ثم يلفت النظر إلا أن المرء قد تتوفر له سم هى فى ظاهرها تافهة ولكنها فى باطمها خير حزيل « من أصبح آمنا فى سر به ، معافى فى بديه ، عنده قوت يومه ، فكأ بما حيزت له الدنيا بحذافيرها » .

وليس هذا من الإسلام ترضية بالواقع عَلَى عِلاَته . أو تقبلا المظالم من الباغين . فإن تعاليم الإسلام في التشبث بالحقوق ومقاتلة الجائرين فوق الحصر . عن سويد بن مقرن قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « مَن قُتُل دون مظلمته فهو شهيد » ، وعن سعيد بن ريد سمعت رسول الله يقول : «من قتل دون ماله فهو شهيد ، ومن قتل دون دينه فهو شهيد ، ومن قتل دون دينه فهو شهيد ، ومن قتل دون أهله فهو شهيد » .

فا كانت القناعة رضا بالهوان أو خدشاً للعزة ، وتَقَبُّلُ الإنسان -- من الله - ما قسم له لا يمنع محاسبة الناس على تصرفاتهم وردها سنف إن جانبت الصواب . . والفهم الصحيح لمذه المسألة متصل بالفهم الصحيح لعقيدة المقضاء والقدر .

وقد تسكون القناعة أمراً واجباً ، إذا كانت سياجاً دون الحرام وحجراً على مطامع النفس وحبها لأخذ المال من أى طريق. سيما إذا رأى المرء أقرانه أغنياء وهو فتير! ولا شك أن فقر القناعة هنا أشرف والرضا بالمقسوم أكرم،

إن لم تكن هناك أبواب متاحة للفنى الحلال . . ولا ينتظر أحد من الإسلام أن يجيب دواعى الجشع والتطلع المريب! .

قال عطاء بن أبى رباح سمعت أبا سعيد يقول: يا أيها الناس لا تحملنكم العسرة على طلب الرزق من غير حله ، فإنى سمعت رسول الله يقول: « اللهم توفنى فقيراً ولا توفنى غنياً واحشرنى فى زمرة المساكين. فإن أشتى الأشقياء من اجتمع عليه فقر الدنيا وعذاب الآخرة » .

وهذا الكلام واضح في أنه حرب معلنة على الثراء المجلوب من كسب الحرام وأكل السحت ، و إيثار للفقر عليه مهما كانت متاعبه .

## المستضعفون

عدما كان الحسكم الفردى المطلق يسود القرون الأولى لم يكن للشعوب وطبقاتها السكادحة شأن يذكر ، كانت مقومات الأم ومقدراتها تلتقى عند سدة ملك متسلط ينسب له كل شيء و يصدر عنه كل شيء .

فإذا أعلن حرباً أكلت الأخضر واليابس، وطاحت فيها ألوف الضحايا فرض على الأمة أن تحمل هذه المفارم لتتوج هامته بأكاليل النصر، وتسجل اسمه – اسمه وحده – في تاريخ الفاتحين. أما النسوة الشكلى والشباب الملكى فليس لهن ولا لهم حساب وكثيراً ماكانت تقوم حروب عاصفة من أجل مشاكل أسرة مالكة وصلاتها بأسرة أخرى.

هذا في عصور الحرب \_ وما أكثرها \_ أما عهود السلم فكانت الأم تشقى في حراثة الأرض وإدارة الآلات ليظفر بثمرات عملها اللاغب نفر من الفراعنة والقياصرة والأكامرة .

كان عامة الناس وقوداً يحترق في صمت لإشباع هذه المطامع . وكانت



### جاهير المستضعفين تذوب مادياً وأدبياً في أشخاص السادة الحاكمين . .

\* \* \*

فلما جاء الإسلام هدم هذه الخرافات ، و بدأ يرد إلى الأم ثقتها بنفسها و بدأ يفهم كل من له شارة من جاه أنه لا فضل له فيها ، وأن حياته لا تخلص له إلا من جهاد أولئك المستضعفين .

عن مصعب بن سعد بن أبى وقاص قال : رأى سعد أن له فضلا على من دونه . فقال رسول الله : « هل تنصرون وترزقون إلا بضعفائكم ..؟ » وقال كذلك : « إنما تنصر هذه الأمة بضعفائها – لا بكبرائها – بدعوتهم وصلاتهم و إخلاصهم » وقال أيضاً : « ابغونى فى ضعفائكم . إنما ترزقون وتنصرون بضعفائكم » .

هذا انجاه شعبى حق يبرزه الإسلام اينصف به الطبقات المهملة – وهم الأمة كلها – ويكفكف به غلواء القادة والحكام وأنانيتهم التي آذت الله ورسوله وأهل الأرض أجمين .

وقد كان هذا الكلام غريباً على من ألفوا استغلال السواد الأعظم من الناس فى بناء مجدهم الشخصى البحت . ولسان حالهم يقول :

والجمـــاهير ثنايا المرتقى فى المعالى وجسور العابرين!

ولكنه الحق الذى أكده نبى الإسلام فى إرشاده المتكرر . إن هذا العامل الزراعى الملوث بالطين ، وهذا العامل الصناعى الملوث بالزيوت والدخان ليس شيئًا تافها فى حياة العالم و إن لم يكتب اسمه فى تاريخ العالم المشحون بأسماء الملوك والحاكين .

عن أمية بن عبد الله قال : كان رسول الله يستفتح بصماليك المسلمين



وعن معاذ قال رسول الله صلى الله عايه وسلم : « ألا أخبركم عن ملوك الجنة ؟ قلت : بلى ! قال : رجل ضعيف مستضعف ذو طمر بين لا يؤ به له ، لو أقسم على الله لأبرً . » .

وقد وقع المتصوفة على هذه الأحاديث كما يقع الذباب على العسل، ففهموا منها — قبحهم الله — أنها دعوة إلى الهوان والضعة ! 1 . و إلى نزع السلاح ونبذ الكفاح .

وفى ظلمات هذه العقول القاصرة ، تحولت آيات الجهاد العسكرى والنضال السياسى إلى ضروب من الرياضيات التى تهزل البدن والروح ، وتميت عناصر الغلب والطموح ، لا صلة لها أبداً بدين الله .

و إنه لما يحزُّ فى ضمائر المؤمنين أن ينتشر هذا الجهل الفاضح ، وأن يظل يهوى بالأمة الإسلامية حتى ينتهى بها إلى هذا الدرك الذى وصلت إليه !

إن إهانة الطبقات العاملة واستذلالها لحساب نفر من المستبدين تأدى بالأمة إلى حال من الذلة جعلت وزير خارجية فرنسا في إبان الحرب البلقانية يقول: لا لو كان المسلمون أر بعائة مليون كلب . . لحسبنا حسابهم » وهذا الذي يقوله الوزير الفرنسي صورة صادقة لنظرة امجلترا وفرنسا وأمريكا وروسيا إلى جاهير المسلمين . إلى الأمة التي أهانها كبراؤها . . . فهانت بهم على الناس أجمين

\* \* \*

إن الطبقات المستضعفة حصلت على حقوقها فى الغرب منذ آماد طويلة ، والدساتير المرعية هناك آية تنطق بهذه الحقيقة . وقد كانت انجلترا – التى تحارب الحرية فى بلادنا – أسبق الدول الحديثة إلى تقييد سلطان الملوك فنى سنة ١٢١٥م ثارت على الملك « جون » الثابى ثم هاجت على الملك «شارل»



ونفذت فيه حكم الإعدام ، كما طردت الملك « جيمس » الثانى . وفى ثورة سنة الممام وطدت سلطامها الشمبي فمضى في طريقه مستقيما إلى اليوم .

وحدثت فى أخريات القرن الثامن عشر بفرسا نورة جائحة انتهت بقطع عنق الملك لويس السادس عشر وسفك دماء عدد ضخم من النبلاء . ووضعت مبادىء صالحة لصيامة حقوق الإنسان ، لا تخرج فى معناها وأهدافها عن المبادىء المعروفة - نظرياً فقط - فى بلاد الإسلام ! .

وفى مصر دستور صالح لإسعاد الشعب ، لو أحكمت الخطط لتنفيذه ، ولم تلعب بنصوصه الأهواء . واكن غير مصر من أقطار الإسلام الأخرى يعيش فى أجواء خانقة كئيبة ، يحلم فيها بالحرية والخبز وقلما يجد إليهما سبيلا .

فهل يحنو الزمن على أواثلك الضعفاء ؟

وهل يُقصى - ولا يقول يقتصُّ - من سادتهم الكبراء؟ الغني الطيب

القرآن الكريم يسمى المال الكثير خيراً ، و مه فسر العلماء قوله تعالى : 

« كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَ كُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَوَلَّتَ خَيْرًا الْوَصِيَّةُ » وقوله 
« وَإِنَّهُ كُلِبِ النَّذِيد » كما أوصى القرآن بحسن تثمير المال ، وجعله فى الأيدى الخبيرة التى تستطيع الإفادة منه ، وتحصيل المنافع المبتغاة به « وَلاَ تُوْتُوا اللهُ مَوَاللهُ مُو اللهُ مُو اللهُ مُو اللهُ مُو اللهُ عليه وسلم : « اهم المال الصالح وفى الحث على كسبه بقول النبى صلى الله عليه وسلم : « اهم المال الصالح المعبد الصالح » .

وفى حديث موسى لما أرسل إليه جردان من ذهب « فجعل يحمو منه فى حجره ، فقال الله له : ألم أكن أغنيتك عن هذا ؟ فقال له موسى : ولكن لا غنى لى عن بركتك ! » .

ومن أدعية الكتاب: «ربَّنا آتِنا في الدُّنيا حسَنَة وفي الآخِرة حسَنَة » ومن أدعية السنة: « اللهم أصلح لى ديني الذي هو عصمة أمرى . وأصلح لى دنياى التي فيها معاشى . وأصلح لى آخرتى التي إليها معادى .

واجعل الحياة زيادة لى فى كل خير . واجعل الموت راحة لى من. كل شر» .

وفيا يتيحه المال لأصحابه من فرص السبق فى الدنيا والآخرة ورد عن أبى هريرة أن فقراء المهاجرين أتوا النبى صلى الله عليه وسلم فقالوا: ذهب أهل الدثور بالدرجات العلى والنعيم المقيم! قال وما ذاك! قالوا: يصلون كما نصلى ويصومون كما نصوم، ويتصدقون ولا نتصدق ويمتقون ولا نعتق ا! ».

ويستطيع أولئك الفقراء أن يذكروا أن بركات الغنى الطيب أكثر من هذا ، فهو فى الدنيا قوام الدولة المسلمة ، وفى الآخرة منار يهدى ذويه إلى رضوان الله .

وقد سمع النبي شكاة القوم ، ثم أوصى بأن يكثروا من التسبيح والتحميد ليدركوا بإدمان الذكر ما فاتهم من فضل النفقة! قال أبو صالح: « فرجع فقراء المهاجرين إلى رسول الله فقالوا: سمع إخواننا أهل الأموال بما فعلما فغعلوا مثله! — فرجع لهم سبقهم بالغنى!! — فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « ذلك فضل الله يؤتيه من بشاء » .

والواقع أن الغنى النظيف ؛ الناتج عن الكسب الشريف ؛ المبذول فى خدمة المثل العليا والنواحى الفاضلة ؛ هو لا ريب منتهى ما ينشده الدين لأتباعه فى هذه الحياة .

وأن الرجل المتمكن في الدنيا البارع في شئونها وقيادة أزمتها إذا سخَّر

مواهبه ومكاسبه في سبيل الله فهو لا ريب أرسخ قدماً في الإيمان ، وأدنى مثو بة ومنزلة لدى الرحمان من أى فرد آخر .

وقد قال الله فى يوسف - لما أشرف على خزائن الأرض فى مصر وتولى أرفع المناصب بها - « وَكَذَلِكَ مَكْنًا لِيهُوسُفَ فِي الْأَرْضِ يَتَبَوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَاه ، وَلاَ نُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ وَلاَ خُرُهُ الآخِرَةِ خَيْرُ لِلَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ »

# الثراء وظيفة اجتماعية لانعمة شخصية

من النعم ما لا يكاد يتجاوز صاحبه ، فهو أول الناس شعوراً به وانتفاعاً منه كالصحة والجمال مثلا . فإن صلة الحجنم بهذا النوع من المواهب الحاصة محدودة . والغنى ليس من هذا القبيل ، فإن الإسلام ربط بالنراء من الحقوق العامة مالا يحصى ، وجعل الغنى في ثروته كالموظف الذى يسند إليه منصب ما . فإن قام بأعبائه بتى فيه ، وإلا عزل عنه !

والواجبات المنوطة بالمال كثيرة ، إذ لم يؤدها رب المال تعرض لأنواع شتى من العقو بات ، قد يكون بينها ما يلتى فيه حتفه و يفقد ثروته .

وقد رويت آثار لطاف تشير إلى هذا المعنى ! فمن عبد الله بن عمر:

« إن لله عند أقوام نعماً أقرها عندهم ماكانوا فى حوائج الناس . ما لم يملُوهم .

فإذا ملَّوهم نقلها إلى غيرهم » وفى رواية « إن لله أقواما اختصهم بالنعم لمنافع العباد ، يقرهم فيها ما بذلوها . فإذا منعوها نزعها منهم فحولها إلى غيرهم » .

وعن ابن عباس « ما من عبد أسم الله نعمة فأسبغها عليه ، ثم جعل من حوائج الناس إليه ، فتبرّم ، فقد عرض تلك النعمة للزوال » .



وهذه الأحاديث جميعاً تنتظمها الآية الكريمة « إنَّ اللهَ لاَ يُفَيِّرَ مَا بِيْقَوْم سُوءًا فَلاَ مَرَدًّ لَهُ ﴾ مَا بِيْقَوْم سُوءًا فَلاَ مَرَدًّ لَهُ ﴾

ن ذال لله ملكا ورَزْقاً ، استخلف فيه الإنسان لينظر أيحسن أميس، ؟ وقد خلقه وموَّله . وجعل الإيمان حق الخلق ، والنفقة حق المال قال نعالى : « آمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولهِ وَأَنْفَقُوا مِمَّا جَعَلَكُمُ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ . فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمُ وَأَنْفَقُوا لَهُمْ أَجْرُ كَبِير » .

والنفقة المطلوبة هنا أعم من الزكاة المشروعة . هي كل ما يفرضه المجتمع من تكاليف لصيانة المصالح الدينية والدنيوية وقد جاء بعد ذلك في تعليل الأمر بالنفقة قوله : « وَمَا لَـكُمُ أَلاَّ تُنفَقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَللهِ مِيرَاتُ اللهَّمُواتِ وَالْارْضِ، لاَ يَسْتَوِى مِنْكُمُ مَنْ أَنفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ ، أَللَّا مَنْ أَنفَقُ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ ، أَوَلَنْكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِنَ الّذِينَ أَنفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُوا » .

فالنفقة المبذولة هذا نعنى تضحيات الجهاد من بين ما تعنيه من شتى الأبواب . ولذا صح التفاوت بين المنفقين قبل الفتح يوم كان الأمل فى انتصار الإسلام ضعيفاً و بين المنفقين بعد الفتح عندما أصبح الناس يدخلون في دين الله أفواجاً . . .

### نقاء المال

لا يكون الذي طيباً إلا إذا عرفت مصادره فكانت متفقة مع ما شرع الله . و إلا إذا حسن العمل فيه فجرت نفقته على ما يرضى الله .

والأغنياء الذين يجمعون ثرواتهم من هذا القبيل ، و يتصرفون فيها على هذا النحو ، قلة غريبة في الدنيا ، ولذلك جاء في الحديث « اطّلعت على النار

...

فرأيت أكثر أهلها الأغنياء والنساء » وقصة المال والمرأة تتجدد فصولها فى كل عصر ومصر . وتسكو"ن جانباً دامياً فى شتى المجتمعات . والمقصود بالأغنياء هنا سُرًاق الجهود ودعائم الطغيان ، والمقصود بالنساء هنا بأتعات الهوى وحبائل الشيطان . . .

والنفوس تهفو إلى الاستمتاع بالثراء العريض والنسوة الفاتنات . بل إن هذه المتعة هي فتنة الطبقات المترفة و بغية الطبقات المحرومة . وهذا التكالب على الدنيا من الواجدين والفاقدين شديد الخطر على شرف الفرد وعقافه بل هو شديد الخطر على كيان الأمة ومقدرتها ، فلا عجب إذا حذر الرسول صلى الله عليه وسلم منه « إن الدنيا حلوة خضرة . وإن الله تعالى مستخلف مها فينظر كيف تعملون فاتقوا الدنيا واتقوا النساء » .

هل معنى اتقاء الدنيا أن نعيش فيها صعاليك ؟ وهل معنى اتقاء النساء أن نقطع النسل وننهى الحياة ؟ كلا . كالا . فالاتصال بالنساء واجب فى حدود النظم المشروعة والمتعة بهن حلال فى هذه الحدود .

والتزوج بالدنيا مطلوب! وما دام الانصال بها عن عقد يهيمن عليه الدين، فباليمن والبركة . إما المحظور أن تختلس تمارها، أو أن تنتهب خيراتها أو أن ينقلب وضع الرجل فيها، فبدلا من أن يتصل بها ليكون سيداً لها، تتصل هي به لتستذله وتفنيه

عن عبد الله بن عرو سمعت رسول الله يقول: « الدنيا حلوة خضرة ، في أخذها بحقها بورك له فيها ، ورب متخوض فيما اشتهت نفسه ليس له يوم القيامة إلا النار » .

إن الإسلام إذ يتدخل في شئون المال ويراقب آثاره بين الناس ، يهتم بعدة أمور:

١ -- أن المال وسيلة لا غاية ، وأن الغرض المقصود من جمعه و إنفاقه
 يجب أن يستقيم مع الغاية العليا لوجود الإنسان على الأرض .

٢ ـــ أن الفضائل المقررة من عدل وعفاف ، ورحمة و إيثار يجب أن تهيمن على سائر التصرفات المالية .

٣ — أن الإكثار والإقلال لا يسمح لهما بتمزيق أوصال المجتمع وجعل الرفعة والضعة على أساس مادى بحت .

ولا ننسى أن عناية الإسلام بالدنيا جزء من عنايته بالآخرة! وأن اكتراثه بنظم الأرض ليجعلها فى ضمان السماء . ومن ثم فتشاريعه المالية عبادة كفرائضه الروحية سواء بسواء .

إن الزكاة واجبة كالصلاة ، وإن الرّبا حرام كالزنا أو هو أشد . . . وقد سمى رسول الله العمل لكسب المال جهاداً ، كالعمل لقتال العدو ونصرة الدين . وهو إنما يكون كذلك في الدائرة التي رسمناها . أما عندما يتمخض كسب المال لشهوات الدنيا وزينتها الحائلة ، فالإسلام يقف منه موقف الملام والاستنكار .

\* \* \*

وقد حرم الدين التنافس فى جميع الحطام والمسكائرة به على نحو يُهَوَّنُ من قيمة الآخرة ومصيرها المرتقب أو يجعل الحياة الدنيا منتهى الأمل والألم عن المستورد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « ما الدنيا فى الآخرة إلا كما يجعل أحدكم إصبعه هذه فى اليم . . فلينظر بم يرجع ؟ » .

ومن نقائض التاريخ أن المسلمين في عصور التأخر انقسموا فريقين ، فريق عزف عن المال وزهد فيه ! وفريق أكبّ عليه وأثرف به ! فأما الزاهدون المغفلون فقد فروا من ميادين السكفاح .

وكيف ينتصر دين ليس له في ميادين الكفاح أتباع ؟

وأما المترفون ، فقد نسوا الله ، وأضاعوا الصلاة ، واتبعوا الشهوات . وهؤلاء حرب على الأخلاق والشعوب ، وعلى الدنيا والآخرة .

وهكذا الهدمت الأمةالإسلامية بين القاعدين والفاسدين ، وغام مستقبلها يومَ غامت عليها وجوه الرشد في سياسة المال .

عن كعب بن عياض قال سمعت رسول الله يقول : ﴿ إِن لَكُلُّ أَمَّهُ فَتَنَةً أَمْتَى الْمَالَ ﴾ .

ومنذ عدة قرون ، وهذه الأمة الإسلامية تدخل — من اضطراب توزيع المال وسوء التصرف فيه — فى فتنة بعد أخرى ، ظلمات بعضها فوق بعض . وإن منزلتها اليوم بين أم العالم وما تعانيه من تأخر هو نتيجة مؤلمة لأخطاء أجيال متتابعة من الحا كمين والحكومين .

\* \* \*

إن الغرائز البزاعة لما يشبع هواها من زهرة الحياة الدنيا ليست وقفاً على طائفة دون أخرى . وعند ما يحدث في مجتمع ما أن تسكر طوائفه العليا بخمرة المال فإن النشوة الحرام تنضح مالرغبة على من دونها من شتى الطوائف، فتتحرك هي الأخرى لتطلب الثراء بأية وسيلة ، ولتشارك غيرها فيا ينعم به من لذة ، وتتحول عناصر الأمة كلها إلى سمى جشع وراء المال . . . لا المال



الذي تبنى به المسكارم وتؤسس عليه الأمحاد. بل المال الذي يهدِّي الأنفاس المبهورة وراء المتع والمزوات والمساد.

والويل لأمة تصاب بهذا المرض ، إنه سيقودها من سما عما المحل كان النبي صلى الله عليه وسلم يعتبر أمته صاحبة رسالة كبرى في الارص يجب أن تؤديها بأمانة وإخلاص ، وتضحية وإيثار ، فقد حذر المسلمين من السقوط في هذا الدرك من فتنة المال ، فقال : « توس عبد الدينار وعبد الخميصة . إن أعطى رضى وإن لم يعط سخط ، تعس وانشكس وإذا شيك فلا انتقش ، وطو بني لعبد أخذ بعنان فرسه في سسبيل وإذا شيك فلا انتقش ، وطو بني لعبد أخذ بعنان فرسه في سسبيل الله ، أشعث رأسه ، مغبرة قدماه . إن كان في الحراسة كان في الحراسة . وإن كان في الساقة كان في الساقة . إن استأذن لم يؤذن له ، وإن شفع لم يشفع » .

\* \* \*

وقد لوحظ على حضارة الغرب أنها بذلت جهداً مشكوراً فى التقريب بين الطبقات وإدارة شئون المال على سياسة أدنى إلى العدل فى إنصاف العال وقمع الحكام . ولكن الغرب الذى أحسن توزيع المال أساء فى الإفادة منه . وكأنه إنما نقم على المترفين القدامى احتكارهم للذة وهمل على إشاعتها بين الجميع ، فأصبح الجهد الإسابى مبذولا فى حب الشهوات من الساء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة . وتقار بت حظوظ الملوك والصعاليك من هذه جميعاً .

ولا غرو فالحضارة الغربية لا دين لها . وقدجرها الترف إلى البطر فالحسد فالقتال ، فهى فى حرب مع نفسها أبداً .



وقد أساء الغربيون إلى أنفسهم و إلى العالم مهذه المادية العارمة . إنهم سادوا بها العالم ، ثم انقلب عليهم و بالها فدمرهم ودمرنا معهم .

وها هم أولاء قُد أعادوا البناء ولكن الهذم: « وَكُمُ أَهْلَكُمَا مِن قَرَيَةُ بِطِرَتُ معيشَهَا فَتِلِكُ مساكِنُهُم لم تُسكن مِن معدِهم إلا قليلاً ، وكنا نحنُ الوارِثين » .

#### \* \* \*

إن « الاشتراكية » الإسلامية تحارب ما أسماء النبي : « الفقر المنسى » و « النبي المطفى » .

الفقر الذي ينسِّى الإنسان الواجبات ، لأنه محروم من الضرورات! والغنى الذي يفرِّغ الإنسان للشهوة والمتاع ، لأنه من أرباب القصور والضياع!







# (٣) القعور عن الدنيا مدم للدين



# نحو إنتاج وأسع ونروة ضخمة

إن الأم لا تؤدى رسالتها بالحجان ، ولا تبلغ أهدافها عن صريت الفقر والكسل والإهمال . فإن أعباء الحياة أثقل مما يطيق الكسالى وأوسع مما يفكر القاعدون . والرسالات الكبرى — سواء فيها الحق والباطل — تكلف ذويها أن يبذلوا ما عندهم وأن يستنبطوا منابع أخرى تمين على البذل والإنفاق . وحاجة الدولة إلى ضخامة الإنتاج وسعة الثراء كحاجة البدن إلى الغذاء الذي يمده بالحرارة و يحفظ عليه الحياة .

ولقد قرعت آذاننا الأرقام الهائلة « لميزانيات » المسكرات المتأهبة في الشرق والغرب ، فرأينا الدول الكبرى ترصد للدفاع أو للهجوم أموالا طائلة . ونحب أن نلقي نظرة مجلى على ميزانية الولايات المتحدة لسنة ١٩٥١، المزى كم يبذل هؤلاء الناس في سبيل التمكين لأنفسهم أو التأمين لمبادئهم — كما يقولون — ثم لنقارن بعدئذ بين ما يدفعه الأدريكان لأداء رسالتهم في الحياة ، و بين ما يدفعه العالم الإسلامي في هذا المضار العتيد .

بلغ تقدير المصروفات التي طلبها مستر ترومان ٧١ ملياراً من الدولارات منها ما يزيد على ٤٨ ملياراً للدفاع الوطني والدولي والمساعدات العسكرية الخارجية ، (المليار أاف مليون) ومن الاعتمادات المطلوبة ١٠٠ مليون للاستعلامات والتربية في خارج أمريكا! وكلة تربية هذه واسعة الدلالة ، ونحن في الشرق الإسلامي ندري تمام الدراية ما تصنعه المكليات والملاجيء والمؤسسات الأمريكية ، وكنا نحسب موارد هذه المشآت تأتي من جيوب المتبرعين لجماعات المتبشير المسيحي فحسب! وهذا لا يعنينا الآن .



إنما يمنينا أن نقول: إن الشعب الأمريكي قبل رضي النفس أن يؤدى هذه الضريبة الفادحة ، وأنه عرف ما عليه فلم ينكره ، ولما كان أفراد الشعب في آخر تمداد نحو ١٣٠ مليونا ، فإن ذلك يدل على أن كل فرد هناك رجل أو امرأة أو طفل ، قد قدم من دخله الخاص للدولة ١٥٠ جنيها في السنة !! فما ظلك بهذا الدخل نفسه ؟ وما ظنك بقيمة رأس المال الذي يدرّه ، وما ظنك بضخامة الأمة التي تضم أفراداً لهم هذا الغني الواسع ؟ لا شك أن هذا الشعب القوى قد وصل إلى مرتبة من الإنتاج في ميادين العمل المختلفة تستحق التنويه ، فما منزلتنا نحن في هذه الدنيا ؟ وما رسالتنا في هذا الوجود ؟ وما إنتاجنا الذي يخدم هذه الرسالة ؟ إمك لتشعر بالحسرة في هذا الوجود ؟ وما إنتاجنا الذي يخدم هذه الرسالة ؟ إمك لتشعر بالحسرة البالفة و ينص بالجواب حلقك إذا علمت أن متوسط الدخل للفرد في مصر يصل إلى ثلاثين حنيها فقط ! وأن اللغوب وراء الضرورات التي تمسك الرمق هو شفل الجماهير الففيرة ، والذهول وراء النزوات العاصفة شفل القلة المتعة أما رسالة الإسلام فقد جُحدت أهدافها وطرحت أعباؤها .

\* \* \*

هل يرجع ذلك الفقر إلى طبيعة الرقمة التي يقع فيها العالم الإسلامي ؟ كلاء فإن أخصب بقاع الأرض تربة ، وأغناها بالخيرات وأحفلها بالمعادن ، وأعظمها سيطرة على المرات التجارية في العالم كله ، وأقدرها على التحكم في الشئون العسكرية والسياسية . . إن ذلك كله يقع في داخل الدائرة التي يعيش المسلمون فيها كثرة ساحقة . . . وطبيعة هذه الأقطار دفاقة بأسباب الغني . . . عجزت عن معالجتها الأيدى المشلولة فتلقفتها في غير عناء ، أيدى الماملين الأذكياء !

هل يرجم ذلك الفقر إلى طبيعة الإسلام ؟ كلا كلا .. فالإسلام دين عمل متواصل وكدح طويل ، وليس الإسلام كشريعة من السماء هو الذي يهمل أمر الأرض ويترك كنوزها دفينة لاينتفع بها أحد أويترك أتباعه هملا لا يصلحون لشيء ...كيف ونبيُّ الإسلام قد احترف العمل الذي كان يؤديه سواد الناس على عهده ، فني البادية الخشنة قام برعى الغنم أجيراً لأهل مكة على قراريط من الأرض! وإخوانه الأنبياء السابقون كانوا أصحاب حرف يرتزقون منها ،كان فيها النجار والحداد والبناء . وأصحابه الذين حملوا شريسته وبلغوا من بعده رسالته كانوا ذوى جد ملحوظ ويسار ظاهر من نشاطهم في ميادين المال والأعمال ، ونبوغ المسلمين الاقتصادي هو الذي عكر على اليهود مستقرهم بالمدينة وجعل الأسواق تفيض بعزمهم وخبرتهم . ولو كان هؤلاء الأصحاب الكرام بيننا في هذا العصر لما تجاوزت أزمَّة الحياة الصناعية والتجارية أيديهم اللبقة ، ولرأيناهم في المدائن والقرى آيات من الدأب والكفاح والنجاح . . ولم تكن تقوى الله في عصور الفهم والإدراك علامة على السذاجة والفراغ والعجزكما هي الآن في عصر الامحطاط المسادي والمعنوي الذي نخبط في ظلماته . بل انظر إلى واحد من عباد الله الصالحين أوتى خبرة في الحصون السامقة يلجأ إليه الخائفون من الفزو يقولون ﴿ إِنْ يَأْجُوجُ ومأجوج مفسدون في الأرض ، فهل نجعل لك خرجا على أن تجعل بيننا و بینهم سداً ، قال : مامکنی فیه ر بی خیر . فأعینونی بقوة أجمل بینکم و بینهم ردماً ، آتونی زبر الحدید ، حتی إذا ساوی بین الصدفین قال انفخوا ، حتی إذا جعله ناراً قال آتوبي أفرغ عليمه قطراً ، فما استطاعوا أن يظهروه وما استطاعوا له نقباً » .

إن عباد الله الصالحين ، نو أرادوا مثل ذلك اليوم لاستقدموا الخبراء

الأجانب ووقفوا ينظرون مشدوهين إلى براعتهم وفنهم! هذا هو صلاح القرون المتأخرة والأجيال المدعية الكذوب. ولقد لانت صناعة الحديد لداود، وعدًّ الله ذلك من أنعمه عليه وقرن نعمة هذا الإلمام الفني الرائع بنعمة التوفيق إلى العبادة الخاصة تلك العبادة التي أطلقت لسان داود بآيات التسبيح نغا حلواً تردد صداه الجبال وتشارك في ترجيعه الطير ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضَلًّا يَا جَبَالُ أُوِّبِي مَعَهُ وَالطُّيْرَ ، وَأَلَنَّا لَهُ الْخُدِيدَ ، أَنِ اعْمَلْ سَايِغَاتٍ وَقَدَّرْ فِي السَّرْدِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا » في هذا الجو الطهور من الإخلاص لله وشكر آلائه كانت المطارق تدوى ، والمسابك تصوغ ، والأفران تصهر . . أما اليوم فأمارات الصلاح المـكذوب والتقوى المصطنعة أن ترى رجالا يمشون رويداً ، ويكثرون لغواً ، ويأكلون سحتاً ، ويعيشون في جو من الهمهمة وَالشعوذة لاعمل فيه ولا كفاح ولا تكسب!! وربما وقر في نفوس هؤلاء البطالين أن أعمال الحدادة والنجارة والبناء ورعاية الغنم وأمثالها . . ليس مما يليق بالنبلاء وأشراف الناس أن يتكسبوا به ، ولا غرو ! فمن أين لمؤلاء منطق النبوة العالية والرجولة الصحيحة وهم عاطلون قاعدون ؟ إن فلاحاً مغبر الرأس مغضَّن الجبين ينحني على فأسه ليخط بها سطور الحياة في حقله ، يجيئه وقت الصلاة فيتوجه إلى الله حيثًا آذنته الصلاة ، في أى مكان من أرض الله التي يعمرها ، هذا الفلاح أقرب إلى فطرة الأنبياء وأدنى إلى رعاية السماء وأعرف برسالة الحياة وحق الأحياء ، من بطين بليد يجلس في محراب صامت ليدير في يده حبات مسيحة .

إن العالم الإسلامى خارت قواه المادية منذ جهل دينه وما يستهدفه هذا الدين للإنسانية من هدايات وأمجاد ، واليوم نتلفت ، فنجد الأمم الكرى تتدفق من بين بديها ومن خلفها يناسيم الثروة التي لا تحقق بها هدفاً نبيلا ولا عملا جليلا . أما نحن فننتظر منهم أن يقدموا لنا الإبرة التي نخيط مها ثيابنا

والملعقة التى نأكل مها طعامنا! بل قد تصل المصيبة المضحكة بهم و بنا إلى حد أن نطلب منهم السلاح الذى نحمى به ذمارنا وندفع به العدوان - أى عدوانهم - عنا .!

إن الإسلام يحملنا صنوفاً شتى من تكاليف الخدمة الاجتماعية والسياسية يجب أن مقدمها للعالم الكبير ، حتى نمثل بحق عقيدة التوحيد ونعرض على أعين الناس مبدأ الإيمان بالله واليوم الآخر ، ومن المستحيل أن نصل إلى عُشر ذلك مع هذا الجهل الغليظ برسالتنا . ولو علمنا حقائق هذه الرسالة الكبرى ، فمن المستحيل أن نسدى لها يداً مع ضآلة إنتاجنا وقلة ثروتنا ، وستظل أبواب الثراء موصدة حتى تطرقها أيدى العاملين المشمرين الساعين إلى خير الدنيا والآخرة .

ليس الإسلام دين قعود ، ولا الأرض التي يحل فيها اليوم من دنيا الناس صفراً من أسباب الغني ، فلم هذا الفقر ؟ وما سر هذه الصعلكة ؟

يجب أن نعلن حرباً شعواء على البطالة وقلة الإنتاج ، وأن نرد إلى العمل قداسته . ولنعلم أن تكريم القاعدين جريمة ، وأن إثابة عامل دون حقه إهانة لقيمة العمل كا هو بخس لأجر العامل ، وأن الإسلام لا يتصور منتسبا له فارغ النفس من الجد ، فارغ اليد من الشغل ، ولا يقبل أن تدين به أمة مغلوبة على أمرها ، ينزح الأجانب إلى ديارها فيملئون جيوبهم نضاراً ؟ ويخلفون للمواطنين الخانمين فقراً وعاراً . إن الإسلام رسالة ضخمة لا يطيقها إلا الأغنياء . وعلى العالم الإسلامي أن يسعى حثيثاً ليقوى و يغتني بالعمل المتواصل في مواطنه الخصبة المنتجة . و يوم نفقه حقوق ديننا علينا و نرصد لبلوغها ميزانية كبيرة الأرقام تجمع حصيلتها من أفراد ذوى جدة و بسار . . يومئذ يفرح المؤمنون بنصر الله .



### هذه الآفات

الـكسل والعجز والبلادة ليست رذائل خلقية فحسب ، بل مى آفات اجتماعية وكوارث اقتصادية ، طوحت بأقطار شرقية إلى الوراء .

وفقدان العقلية المنشئة ، العقلية التي لا تقنع باستغلال ماتحت يدها ، بل تسعى إلى استنباط قوى جديدة ، العقلية التي تتخطى حدود الفرص المتاحة لتخلق فرصاً بعيدة . ! فقدان هذه العقلية بيننا ، جعل موارد الشرق غفلا وخيراته صفراً ، ومكن للاستعار الغربي أن يوطد أقدامه و يرفع أعلامه !.

هذه مثلا مصر . كم بها من كنوز مدفونة وثروات مهملة ؟ عندما اعتقلنا فى طور سيناء أيام الانتكاسات الدستورية التى طالما تمترى بلادنا ، لا حظنا أن هناك أودية رحبة نجود فيها الزروع والقواكه وتكثر بها المياه الجوفية ، وهى مع ذلك لا تجد من يوجه لها عناية أو يلتى لها بالا . ويوجد طوائف من الأعراب أقرب إلى البهائم يميشون على الطوى . قد يجلس الواحد منهم على شاطىء البحر ليصطاد سمكة أو سمكتين لا يزيد ! على قدر غذائه أو عشائه فقط .

وفى هذه المصحراء وامتدادها جنو با وشمالا يعيش عشرات الألوف من البدو . . على ماذا ؟ على النهريب ، وعلى الخيانة ، خيانة الوطن لمن يدفع أتفه ثمن . في عهد الاحتلال الإنجليزي كان للجيش الزاحف المعتدى أدلة من هؤلاء الأعراب ، وفي أيام الهجوم الصهيوني كان أولئك البدو يُستأجرون لأعمال التجسس وطعن المصريين من الخلف .

فماذا صنعت الحكومات المتعاقبة لتحضير هؤلاء وحشدهم فى مستعمرات زراعية منظمة تكثر بها ثروة البلاد وتعالج ما طبع عليه أولئك الأعراب من فراغ وفساد ؟ لاشىء . برغم أن حدود مصر الشرقية أحوج ما تكون إلى التحصين والتأمين بعد ما اقترب البهود منها . واليهود عدو ماكر ماهم . وقد استطاع أن يملأ صحراء النقب بعشرات من المستعمرات الغنية بمواردها القوية بأسلحتها .

فكيف يجوز أن تبقى صحراء سيناء وصحراؤنا الشرقية تميج بقطعان من المهر بين لاعمل لهم إلا جر الأخطار على البلاد ؟ و إلى متى تظل الأرض الصالحة بهذه المناطق جرداء لا زرع فيها ولا ضرع ؟ ولماذا لا تنتثر فيها الواحات الحافلة بالأزهار والأثمار ، المليثة بالقلاع والرجال كاحدث فى الجهة المقابلة بصحراء النقب ؟. ثم ماذا ننتظر ؟

# البقاع المقدسة

وننترك مصر جانباً ، ثم لنورد مثلا آخر من بلاد الإسلام المنكوب بالأدعياء والمنافقين ؛ لنذهب إلى نجد والحجاز حيث القفار الواسعة والمهامة المغبرة ؛ واملك تتوهم أن الطبيعة ضنت على هذه البلاد المجدبة ، بينما عمرت غيرها بأنهار تفيض سمناً وعسلا . وهذا خطأ فاضح ؛ فالقحط في هذه الديار الجفية ، قحط أخلاق لاقحط أرزاق ، والفقر السائد هناك فقر مصطنع تعاونت على التمهيد له حكومات مجرمة ، وقبائل تحيا هنا وهناك كالسائمة .

يقول (1) الأمير (شكيب أرسلان): « من الأغلاط المشهورة الظن بأن بلاد الحجاز بجدبة ، وأنها من القحولة بحيث لا تتحمل عدداً من السكان يزيد على أهاليها الحاضرين . يقولون : إن الحجاز ناشف يابس وأنه كثير الحجار والحرار ، قليل الرياض والغياض . وهذا كله من الكلام المرسل بدون تحقيق . يقوله من لا يعرف الحجاز! أو يقوله الكسالي من أهل بدون تحقيق . يقوله من لا يعرف الحجاز! أو يقوله الكسالي من أهل

<sup>(</sup>١) في كتاب « الارتسامات اللطاف في خاطر الحاج إلى أقدس مطاف » المطبوع سنة ١٣٤٠ هجرية ..!!

الحرمين الشريفين الذين يبدون ويعيدون أمام حجاج بيت الله الحرام ، وزوار الروضة النبوية ، فهم يسهبون فى الحديث عن فقر الحجاز تعمداً منهم ليستزيدوا بر الحجاج بهم ، ويستدروا عوارف العالم الإسلامى عليهم .

وحقيقة الحال أن من عرف جزءاً من الحجاز — لاكله — علم أن الحجاز إذا قام أهله على فلحه وزرعه حق القيام أعاش منهم ملايين بالراحة التامة وأصار إليهم من الخيرات ما لا يذكر موسم الحج إلى جانبه شيئاً!. ولقد رأيت على مقربة من مكة وادى قاطمة المعتد إلى وادى الليمون مسافة خس عشرة ساعة . فرأيت جنة من جنان الله في أرضه لا تفضلها بقعة لا في الشام ولا في مصر ولا في العراق . . » .

فلماذا — بالله — تعيش جمهرة الشعب على التسول وتلك إمكانيات الأرض التى تدب فوقها ؟ وما هو عمل الحكومات القائمة إذا كان السواد الأعظم يذوب مادياً وأدبياً فى حلقة محكمة من الفراغ والتعطل ؟ وهل يبغى الاستعار الصليبي أكثر من ذلك لو أنه باشر الحسكم فى هذه البقاع ؟ .

إن كلا الاستمارين من داخلي وخارجي يستمد بقاء من مهامة الأم وتقييد حركاتها وشل نشاطها . وإنه لمن المؤسف ألا تزال بلاد الإسلام — وفي مقدمتها الأماكن المقدسة — تضطرب في مهاد الذل الذي هيأه لها هذا الكابوس المزدوج من الاستمار .

\* \* \*

يقول الأمير « شكيب أرسلان » : لما كنت في المدينة المنورة قبل الحرب العامة سنة ١٩١٤م ، وجلت في عواليها والبقاع التي تليها ، وشاهدت زكاء تلك الأرض وسمعت خرير مياهها . . قدَّرت أن البلد الطيب وحده لو بقيت سكة الحجاز الحديدية متصلة به لتحمل نصف مليون نسسمة

ولما تكاءده أمر معيشتهم ، وقد بلغ سكان المدينة قبل الحرب الأولى خسين أنف نسمة فلما تآمرت الجلترا وفرنسا على قطع السكة الحديدية بين الشام والحجاز ، وجحدتا حقوق المسلمين فيها تقهقر العمران في المدينة وضواحيها ، فهبط سكانها إلى خسة عشر ألعاً ، كما أن جميع القرى التي ازدهرت على جوانب الخط تراجعت بسرعة إلى الوراء ، كمان وتبوك ومداين صالح . الح » .

قال الأمير المسلم: « إن التخوف من عمران الحجاز أهم الأسسباب التي دفعت الدولتين الاستعماريتين إلى المعارضة في تسليم سكة حديد الحجاز إلى المسلمين فانجلترا وفرنسا اللتان تتحكمان في مائتي مليون مسلم تكرهان أن يكون لهم ملجأ تهوى إليه أفئدتهم ، وتتوافر فيه أسباب الراحة ، ويستعد لاستقبال الملايين فيه لا سيما الحجاز ، لا سيما الحجاز » .

واستطرد الأمير يذكر الأماكن الصالحة للزراعة . فأشار إلى إمكان تعمير خبير وهذا حق . فخيبر — كا قرأما في كتب السيرة — كانت بلاداً تفيص بأطيب المحصولات . وكان يهودها يدلون بغناهم على عرب الجزيرة . وقد اتخذوا منها قواعد عسكرية محصنة ناوشوا بها الإسسلام حيناً ، ثم أجلوا عها أخيراً ، وقد تقهقرت خيبر الآن ولا يقيم بها سوى بعض الأجراء من السودان ، ألفوا الحي التي تنتشر في مستنقعاتها .

و إننا ندهش لأن رذيلة الكسل وخلق البلادة قد تحولا إلى تقاليد معقدة من تقاليد الشرف المكذوب والنبل السخيف ، فكثير من العرب يحتقر الفلاحة ويزرى على العلاحين ولا يزال هذا السفه شائماً بين العوام في صعيد مصر . ولعل هـذه التقاليد التي تستكبر على العمل (!) هي

التى نشرت النسول والفقر ، واستقدمت الاحتلال من أقصر طريق!! ولا يزال العرب عندنا يتعالون على تزويج بناتهم من الفلاحين لأن الفلاحة عار. والبطالة شرف. . . !!

ومن الأماكن المستطاع تعميرها وتثميرها ، وادى القرى والحجر . قال أبو عبد الله السكوتى : «كانت قديماً منازل ثمود وعاد . ومها أهلكهم الله وآثارها إلى الآن باقية ، ونزلها بعدهم اليهود . . فاستخرجوا كظائمها وأساحوا عيونها وغرسوا مخلها . فلما نزلت مهم القبائل عقدوا معهم حلفاً . وكان لهم فيها على اليهود طعمة وأكل في كل عام نظير حراستها من سائر العرب » . وهذا نصرف هجيب ! .

وروى أن معاوية مر بوادى القرى ، فتلا قوله نعالى : ﴿ أَ تَتْرَكُونَ فِيهَا هَا مُعَالَلَهُ اللَّهُ الل

\* \* \*

إننا نحب أن نصارح قومنا بأن أساليمهم فى الحياة لن تؤدى إلا إلى فنائهم . إن الأجيال تجدّ وهم يهزلون .

وصراخهم فى طلب الحقوق سيعد نباحاً ما لم يثبتوا جدارتهم بما يطلبون ، بل إن أهليتهم لهذه الحقوق ستكون موضع ريبة بالفة مالم يتحولوا فى بلادهم إلى رسل للحياة والتعمير ، والنشاط والتدبير .

هذه سنة الله في كونه ولن يزيغ عنها إلا هالك .



## الفساد السياسي إخبث علل المسلمين

من البلاء أن يكون الرأى لمن يملكه لا لمن يبصره ١ .

منذ أمد بميد وأحوالنا تجرى على هذا النحو، مصلحون يرون الأخطار ويرفعون عقائرهم بالتحذير منها، وعميان يقودون القافلة — بسلطات مبهمة — إلى هذه الأخطار نفسها !!

يبذل هؤلاء المصلحون جهودهم بالقلم والاسان لتبيين الرشد من الغيّ وميز العدل من الجور وفضح العقبات التي تسد السبيل القاصدة أمام المسلمين ، فإذا بهذه الجهود تذهب بدداً تحت وطأة الطغيان الحاكم بأمره هنا وهناك .

وكثير من بواكير الإصلاح أهيل عليها التراب قبل أن تنبسق وتنمو فلحقها الموت في مهدها . .

قتل جمال الدين وهو يحارب استبداد الملوك على عهده ومات عبد الرحمن الكواكبي منكشاً بعد ما صودرت كتبه وحور بت مدرسته . وقضى محمد عبده وهو يحس مرارة الهزيمة في حلقه . .

وفى الأيام الأخيرة أراد وزير فدم أن يطوى أعلام نهضة إسلامية ضخمة ، ظلت تعمل عشرين عاماً حتى وسعت مئات الألوف من الشباب ، فاستصدر بإيعاز من سادته أمراً عسكرياً بحل « الإخوان المسلمين » ثم قتل «حسن البنا» أقدر زعيم عرفه الشرق فى العصور الأخيرة وفتحت المعتقلات والسجون لأتباعه ليذوقوا وراء جدرانها العذاب الأليم . . .

يا لله ِ المسلمين ! رجل واحد يملك مهذه الصولة كلما . فيسجن أمة و وقف نهضة !

إنها أزمة في الرجولة بعانيها هذا الشرق البائس. لاندرى متى تنزاح ضائقتها؟

نقول ذلك ونحن نذكر هنا ما دونه منذ ثلاثين سنة الأمير « شكيب أرسلان » وهو يعالج إصلاح الجزيرة العربية ويتقدم بالمقترحات النادفعة لرفع مستواها وتدعيم شأمها . . ومات الرجل المجاهد ولم ينفذ له رأى .

قال الأمير شكيب « إن الحجاز فيه بقاع كثيرة فى الدرجة القصوى من الخصب والزكاء ولسكن ينبغى لها المال والعلم . لابد من بناء السدود وحفر الآبار لاستنباط المياه ومن الاعتباد فى السوانى على الآلات الرافعة الحديثة والدواليب الهوائية . . .

أما المال اللازم لهذه المشروعات فله طريقتان :

الأولى : تنظيم الميزانية المالية لحكومة الحجاز .

ونسارع نحن إلى التعليق على هذا المقترح الذى طالب العقلاء به منذ ثلاثين عاماً فالمعروف أن الحجاز ليست لهميزانية عامة لمصالح الشعب وأخرى خاصة لشئون القصر . بل المال الوارد كله للجيب الخاص .

وتوجد فى المالم الآن بضع وستون دولة فيها دول كافرة ووثنية ومجوسية ومسيحية ويهودية . وليس فيها كلها مثل هذا الوضع الذى انفردت به الأسر الحاكمة فى الأردن والممن والحجاز .

وهذا الوضع الزرى هو الإسلام! الذى لا يعرفه الله ورسوله .!! نعم هو الإسلام . . . و إن كانت صلة هذه التصرفات بالإسلام هى صلة الجهل بالملم والفوضى بالنظام . .

قال مستر « مور يسون » وزير خارجية انجلترا وهو يتحدث عن مشكلة البترول بين دولته و إيران « إن الحكومات — في إيران — فئة من الناس تستغل حهود العمال لتزداد ثروة وقدكان المفروض أن تنفق هذه الحكومات الأموال التي تأخذها ثمناً للبترول في إصلاح الحالة الاجتماعية . ولكنها مدلاً



من أن تفس ذلك حولت هذه الأموال عن الطريق القويم الذي كان يجب أن تسير فيه . إلى طرق أخرى » .

وهذا السكلام ينطبق عليه قول الرسول السكريم : « صدقك وهو كذوب » فامجلترا جرثومة الفساد السياسي الذي أهلك الشرق وأذل بنيه . وتشبثها ببترول إيران هو تشبث اللص بسرقته بعد يقظة رب البيت وأهله وإسراعهم لتخليصها منه .

ولكن كلام الوزير البريطاني في اتهام الطبقات الحاكمة صحيح وإنه لأشد ما يكون صحة بالنسبة إلى الحجاز ومواردها الغزيرة من البترول .

\* \* \*

أما الطريق الثانى لتنظيم واستثمار موارد الحجاز فهو تأيف شركات إسلامية كما يقول الأمير شكيب من مصريين وعرافيين ونجديين الخ . . . والاقتراح معروض منذ ثلاثين سنة على ما قرأنا . وقد مات في الكتب التي شرحته كما مات كثير غيره من توجيهات المصلحين .

وتولت الشركات الأمريكية أعباء الاستغلال وأعمال التثمير والإنشاء . ومن وراء هذه الشركات تزحف الجبهة الاستعارية الغربية وتضع أيديها على شرايين حياتنا ودعائم ثروتنا .

والذين استقدموا هذه الشركات ومنحوها أوسع الامتيازات على حساب العرو بة والإسلام هم طواغيت الاستعار الداخلي المنكود . .

وهكذا تختنق دعوات الإصلاح الحر! وتضرب القافلة الشاردة في طريق عياء! يقودها المترفون الناعمون ، ويضيع فيها الإسلام والمسلمون .

\* \* \*

إن كبراء المسلمين أقل الناس حظوظاً من الأمانة النفسية والكفاية



العملية ، وربماكان قدماؤهم يمترفون بتعاليم الإسلام في ظاهر الأسر إلا أن هذا الاعتراف لا يعدو الشئون التافهة والتقاليد الفارغة .

فإذا اصطدم الدين بملذاتهم الخاصة نبذوه وتنكروا له . إن الدين فى نظرهم يجب أن يمشى فى ركاب الولاء وأن يتهيأ أبداً للتضحية والفداء كما قال شوقى للسلطان عبد الحميد :

يفديك نصرانيُّه بصليبه والمنتمى لمحمد بهلاله . . !

و إذا قبل السلطان — الذى ضن على أمته بالدستور — هذا الفداء فله الشكر . أما قيمة الأنبياء والرسالات والوحى بعد أن فُدى بها واحد من الكبراء . فأمر لا يكترث له .

أما كبراء العصر الحاضر فينفرون من الإسلام نفوراً شديداً . و يعتبرون التعصب له معرة شنيعة .

وهم فى حكمهم يظهرون تجردهم من كل نزعة إسلامية .

والبلبلة التي سكبت الماء البارد على حرارة الأمة الإسلامية الناهضة جاءت من هذا الفريق الكافر بربه وأمته .

إن الأخوة المتساندة فى العمل ، المتكافلة فى الرزق ، المتساوية فى الحق ، المتناصحة فى الدين ، المتقاسمة الشر فى الضراء ، والخير فى السراء ؛ هى لب الإسلام وقلبه . وما عداها فهو سخف حكام وصغار شعوب .







# ( ؛ ) توزيع الملكيات



الإسلام يرفض أن توجد طبقة مّا تحتكر الثروة، وتستولى بغناها الفاحش على التوجيه الاقتصادى . وهو يدرك النتائج الوخيمة لتكوئن مثل هذه الطبقة فيحول دون تكوينها ، ويمنح الحاكم الحرية في اتخاذ الوسائل التي تعينه على إقامة التوازن بين طبقات الأمة المختلفة .

و بيان ذلك أن الرسول صلوات الله عليه وسلامه لما هاجر إلى المدينة كان الأنصار مطمئنين في وطنهم يقيمون في ديارهم، ويستثمرون أرضهم ويعيشون فيها عيشة رخية على عكس المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم ؟ إذ صادرها مشركو مكة واغتصبوها منهم ، فلما استقر بهم المقام في المدينة قام المجتمع الإسلامي على نوع من الأخوة الفاضلة كان الأنصار فيه أصحاب البذل الجيل والسماحة المشكورة حتى الطلقت السنة المهاجرين بالثناء وهم يذكرون ذلك للنبي ويقولون له : « لقد ذهب الأنصار بالأجركله المارأينا قوماً أحسن بذلا لكثير ولا أحسن مواساة في قليل منهم ، ولقد كفونا المؤنة ا ! » .

ولقد شكر الله ورسوله هذا الصنيع الكريم لأصحابه ، إلا أن إبقاء هؤلاء المهاجرين من غير أملاك مستقلة يأوون إليها وينفردون فيها بجب ألا يطول كثيراً . ومع أن المسلمين انتصروا في موقعة بدر ، إلا أن المنائم لم يكن بد من توزيعها على كل من اشترك في القتال وقام بدوره كاملا — وفي هؤلاء كثرة كبيرة من الأنصار — ومن ثم ظلت الحالة الاقتصادية على ما هي عليه حتى حدثت موقعة بني النضير ، فرأى الرسول الفرصة سانحة لإعادة المتوازن الاقتصادي — إذ اعتبر هذا الفيء ملكا خاصاً له — فجعل الفنائم من التوازن الاقتصادي — إذ اعتبر هذا الفيء ملكا خاصاً له — فجعل الفنائم من

أرض ومال وقفاً على المهاجرين ، إذ لا معنى لأن يزداد الأنصار غنى على غناهم بينها أكثر المهاجرين في قلة ظاهرة من المال .

قال الزهرى: «كانت غنائم بنى النضير للنبى خالصة إذ لم يفتحوها عنوة بل فتحوها على صلح ، فقسمها النبى بين المهاجرين ، لم يعط الأنصار منها شيئًا ، إلا رجلين كانت بهما حاجة » .

وفى ذلك يقول القرآن « مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلهِ وَلِي مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلهِ وَلِيرً سُولِ وَلِنِي الْفَرْقِي وَالْمَيْتَامَى وَالْمَيْتَاكِينِ وَأَبْنِ السَّبِيلِ كَيْسَلَا يَكُونَ دُولةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاء مِنْسَكُمْ ... » ثم يقول : « لِلْفُقْرَاء اللهَاجِرِينَ الّذِينَ دُولةً بَيْنَ اللهِ قَرِضُو اللهَ وَرِضُو اللهَ وَرَضُو اللهِ وَرَسُولَهُ . . » .

ومن الغلط أن نظن أن إعادة هذا التوازنكان موقوقاً على غنائم القتال ، فقد كان النبى يبدى رغبته تلهيجاً أو تصريحاً — فى عهود السلام — كى يعاد التوزيع على أساس عادل ، ويسن من التشريعات ما يراه منتهياً إلى هذه الغاية ، فعن جاءر من عبد الله قال : كان لرجال منا فضول أرضين . فقالوا نؤجرها مالثلث أو الربع أو النصف فقال الرسول : « من كانت له أرض — أى واسعة — فا يزرعها ، أو يمنحها أخاه ، ولا يؤاجرها إياه ولا يكربها » له ا

فهذا التخيير بين أن يزرع الرجل أرضه كلها وحده ، وبين أن يمنح أخاه السلم بعضها ، مع تحريم استئجار المزارعين لها يكاد ينضح بالرغبة الصادقة التي يتقدم بها الرسول إلى كبار الملاك كي يشاطروا الرجال الذين يستطيعون العمل أرضهم الواسعة مدل أن يشغلوهم فيها لقاء أجر معلوم ، ويدل على هذا ما رواه ابن عباس كذلك أن النبي صلوات الله عليه وسلامه خرج

إلى أرض وهي تهتز زرعاً ! فقال : لمن هذه ؟ فقالوا : اكتراها فلان . فقال « لو منحها إياه كان خيراً من أن يأخذ عليها أجراً معلوماً » .

والحديث يشير إلى أن المنح خير من المنع ، ولا يتضمن سياقه أمراً حاسماً بضرورة التقسيم العقارى على العمال الزراعيين . وذلك حق . فإن وصايا النبي لأصحابه في هذا الأمر الخطير كانت تخضع لبواعث شتى من مقتضيات المجتمع الذي يعيشون فيه ، ولذلك فهي متكاثرة متفايرة . لاختلاف الرجال شحاً وجوداً واختلاف الأحوال عسراً و بسراً .

ولقد كان الأنصار على عهد رسول الله هم كبار المزارعين . وقد أثبت التاريخ لهم من فضائل البذل والإيثار والتضحية ما لم يثبته لقوم فى الأولين والآخرين ، ولقد كانوا « يحبون من هاجر إليهم . ولا يجدون في صدورهم حاجة مما أوتوا . ويؤ رُرون على أنفسهم ولوكان بهم خصاصة، و بيئة مثل هذه البيئة لاتجد سلطة القانون موضعاً فيها لتعمل عملها الباطش العنيف . وما دام الرجل يعطى أكثر مما يطلب منه ، وينفق أضعاف ما يكلف به . ويقدم ضرورات غيره على ضروريات نفسه ، فمن العبث بقيم الرجال أن تجنح إلى سيف القانون تهدد به وتتوعد !! فما أكثر ما نغني التقاليد عن القوانين ، ألست ترى إلى انجلترا ؟ إن برلمانها أعرق البرلمانات في العالم ، ومم ذلك لايقوم النظام البرلماني فيها على مواد مكتو بة بل على عرف مقرر محترم لايكاد أحد يميل عنه قيد أنملة ، بينها توجد بلاد أخرى تكتب فيها المواثيق بالدماء ومع ذلك لا ترعى لها حرمة . و بلد كالولايات المتحدة يوجد فيها من كبار الملاك من يجودون بالملايين لخدمة الأغراض الاجتماعية وتدعيم النواحي الإنسانية، وأنواع البرهناك لم تشك قط جفافاً في مواردها . فإذا ارتكس هؤلاء القوم وانهارت تقاليدهم العامة فلم تعدلها سلطة القوانين الحازمة فستضطر انجلترا إلى ثدوين تقاليدها البالية في كتاب، وستضطر الولايات المتحدة إلى تسجيل ديموقراطيتها الاقتصادية في صحائف حمر، كذلك كانت أحوال المسلمين في دار الهجرة على عهد النبوة، أدت التقاليد الفاضلة رسالتها، بل قامت بأكثر مما يجب عليها. ونظر الرسول إلى جمهور الشعب فوجده رضى النفس لا يشكو من ضيق هو بعد لما يولد، ولا ينقم على سرف هو بعد لما يوجد فياءت وصاياه بشأن توزيع الملكية ترغيباً لا يبلغ حد الإلزام بل لعله الأيام؛ ولذلك رأينا الأحاديث السابقة تحض على التطوع بهدذا التوزيع، إذ لم تكن ثمة ضرورات توحى بإجرائه «حكومياً» في أغلب وتنفيذه «رسمياً» بعد ما كفلت التقاليد الآنفة وقوعه «عملياً» في أغلب الأحيان والأحوال.

أما إذا نغيرت النفوس ، وحلت الأثرة مكان الإيثار ، وتزاحم الناس على المورد المحدود كل يبغى أن يستبد به دون غيره . أما إذا لم تجد إلا شحاً مطاعاً ، وهوى متبعاً ، ودنيا مؤثرة ، أما إذا لم تجد إلا طبقات مسترقة ، وطبقة مؤصرة ، فهنا يتدخل القانون — باسم الله ورسوله — ليحقق الحكمة التى عناها القرآن عند تقديم الملك والمال فقال «كى لا يكون دُولَة بين الأغنياء منكم » .

## موضع الفرد من الحياة العامة

يصف الإسلامُ اللهَ عز وجل بأن رحمته سبقت غضبه ، ويعتبر الشرائع التي أنزلها على العباد أداة لإقرار الخير بينهم ، ورفع الحرج عنهم « ما يُويد الله إليجمل عليكم من حَرج ، ولكن يريد اليطهر كم ولئيتم نعمته عليكم لعلّم الله اليجمل عليكم من حَرج ، ولكن يريد اليطهر كم ولئيتم نعمته عليكم لعلّم

تشكرون » ويقرر أن الخصائص الأولى لرسالة الإسلام الأخيرة ، هي تخليص الإسانية من أعبائها التي انقضت ظهرها وأثقات كاهلها وحبستها عن الحركة الحرة أعصاراً متطاولة ، ثم يرد إلى هذه الإنسانية اعتبارها المسلوب ، ويحدد وظيفة النبيّ بين الناس بأنه جاء إليهم « يأمرهم بالمعروف ، وينهاهم عن المنكر ويحلُّ لهمُ الطيبات ، ويحرم عليهم الخبائث » . . وبهذه المحلمات القلائل العميقة الدلالة نظف الإسلام حقيقة « التدين » مما على ولا يزال عالقاً بأفهام المكثيرين للأسف البالغ له من أن التدين يهنى دائماً الحياة الجافة والمعيشة المون ، والزهادة البليدة واليد التي لاندرك قيمة المال ، والنفس التي لا تفقه معنى الجال ، والمسلك الذي يجعل البيت قبراً قبل القبر ، والدنيا فناء قبل الموت والعمر حرماناً من كل استرواح ونعمة !!

وعبارة القرآن في تكذيب هذه الظنون ، وتسفيه أصحابها تنطوى على غضب كبير وتبرم ظاهر « قُلْ أَرَأْ بَتُمْ مَا أَنْ لَ اللهُ لَـكُمُ مِنْ رِزْقِ فَجَعَلْتُمْ مِنْ مَنْ رِزْقِ فَجَعَلْتُمْ مِنْ حَرَاماً وَحَلَالاً قُلْ آللهُ أَذِنَ لَـكُمُ أَمْ عَلَى اللهِ تَفْتَرُونَ ؟ وَمَا ظَنْ الَّذِينَ مَنْ مَلَى اللهِ تَفْتَرُونَ ؟ وَمَا ظَنْ الَّذِينَ مَنْ مَلَى اللهِ تَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

قالدين في الحقيقة يعرف الإنسان بمتاع الحياة ، ويهى وله سبل الانتفاع به ويكلفه لقاء ذلك أن يشكر الله عليه ، ويفهمه أن الأرض والسماء وما بينهما لخدمته ، وأن ما انبث في فجاج الأرض من خيرات ، وما انتثر على آفاق السماء من كواكب . وما انسق في نظام الكون من جمال و بهجة ، إنما هو مهاد ميسر للحياة الإنسانية كيا تتأنق . وتزدان

فنظرة الدين للإنسان كبيرة ، والموضع الذى يطلبه له من الحياة العامة خطير ، وهو لا يفترض له إلا المعيشة الكريمة ، لا المعيشة التي يستكمل فيها



ضرواته فحسب بل التي يستكمل فيها مباهجه ومرفهاته ، وبهذا يكون أهلا لنهم خطاب الله وتذوق ما فيه من معان وأغراض!!

ولإبضاح ذلك نورد أن القرآن مثلا يقول: ﴿ أَلَمْ تُرَوْا أَنَّ اللهُ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ، وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعْمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً ؟ ﴾ ترى من يفهم هذا القول ؟ ومن يحس بما فيه من إدلال بالنهم وتذكير بالفضل ؟

أهو الإنسان المكفول في معايشه ، القوى على أيامه ، المفتوح المشاعر لما في الحياة من خير وجمال أم الإنسان المشرد الذهن ، الموصول بالدنيا من أحلك شئونها وأنس حظوظها ، فهو لا يحس بما توحى به الآية من أن السموات والأرض مسخرة له ، بل يحس بأنه مسخر — روحاً وبدياً — لكل من السموات والأرض! و إذا تحدث القرآن عن الآلاء التي أنزلها الله لمباده كافة: ﴿ وَأَثْرَلَ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءَ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَاثِقَ ذَاتَ بَهُجَةٍ ، مَا كَانَ لَـكُمْ أَنْ تُنْبِتُوا شَجَرَهَا ﴾ فمن الذي يدري فتنة البساتين النضرة ، ونفحات الحداثق العطرة ؟ أهم سكان مدننا المحرومون من المتنزهات العامة المحبوسون في أزقة تملأ القلوب وحشة والعقول ضيقًا ؟ أم غيرهم بمن أخذوا أنصبتهم وفوق أنصبتهم من الأشمة والرياضة والرحلات إلى الأقطار البميدة بعد أن ملوا النظر إلى ما حولهم من قصور وجنان؟ . و إذا ذكر القرآن حياة الفلاح في ريفه الهادىء الباسم وشرح حالته في غدوه ورواحه إلى حقله قال : ﴿ وَالْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَـكُمْ فِيهَا دِفْ؛ وَمَنَا فِمُ ، وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ، وَلَـكُمْ فِيهَا جَمَالُ حِينَ تُرِيحُونَ وحِينَ تَسْرَحُون » فمن الذي يعرف هذا الجال ، وتشيع الغبطة في نواحى نفسه حين ينغمس فيه ؟ أهم رقيق الأرض الذين يزرعون القمح ويأكلون الطين وينتجون القطن ويعيشون عرايا ؟ .

إن الإسان الذي يعيش تحت المستوى المعقول اللاثق به والذي لايأخا القدر المقسوم له من نعم الله وفضله - وهو قدر كبير جداً لو وصل إلى أصحابا سالمًا \_ هذا الإنسان المنكود يقل نصيبه حتما من التكاليف الدينيا والإنسانية ، وهو لن يبلغ درجة التقوى في تدينه إلا إذا أخذ نصيبه المعلو. من مال و بنين وجنات وعيون كما يقول القرآن حين يحض الناس على تقوى الله ﴿ وَاتَّقُوا الَّذِي أَمَدُّ كُمْ بِمَا تَعْلَمُونَ أَمَدَّ كُمْ بِأَنْمَامٍ وَبَنِينَ وَجَنَّات وعُيُون ﴾ فأية حال منكرة تلك التي ينظر فيها الكثيرون إلى أنفسهم فلا يجدون لهم شيئًا من ذلك كله . وهل ترشحهم أحوالهم الضنكة هذه للخطاب الإلمي الكريم ؟ إن الهيمان الشارد على وجهه أبداً ، لا يعرف معني الإلف و إن طال حنينه إليه ، والمحروم التائه عن حقه أبداً ، لا يذوق طعم الحياة و إن عاش فيها ، فإذا استكان في بيئته إلى عجزه وقاقته فهو – بعض إنسان – لا إنسان كامل ، ألم تر أن القرآن الكريم جعل من خصائص الرقيق أنهم لا يقدرون على شيء ، وأنهم لا يملكون أي شيء ؟ أما الإنسانية الحرة الطليقة فهي التي تملك أن تنفق ، وأن تتسع في وجوه الإنفاق : ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَارًا عَبْدًا كُمْلُوكاً لاَ يَقْدِرُ عَلَى شَيْء، وَمَنْ رَزِقْنَاهُ مِنَّا رِزْقاً حَسَناً فَهُوَ يُنْفِقُ مِنْهُ سِرًا وَجَهْرًا هَلْ يَسْتَوُونَ . الخَمْدُ لِلهِ . كِلْ أَكُمَّرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ٧٠

### العمل وحده

وما دام مكان الفرد فى الحياة العامة بهذه المثابة الجليلة ، فلابد من صيانة حقه فيه ، ولابد من إعطائه الوسائل التى تبلغه إليه ، ولابد من حياطة هذه الوسائل حتى تثمر الخير لأصحابها وحدهم ، فلا يسرق نتأئجها العجزة والكسالى والقاعدون! وهذا لن يكون إلا بتنظيم الأعمال العامة تنظيما دقيقاً عكما ، فن نكل عنها نكل به! ومن تأخر فيها دفع إلى الوراء وأخرت منزلته

ومن أحسن فيها كان حقيقًا أن يأخذ حظه الموفور من الحياة الصحيحة . إن الله عز وجل جعل منارل الناس في الدار الآخرة — وهي أكرم عنده وأعز عليه - بالعمل العظيم لها ، فلا ظلم في أن نجعل منازل الناس في الدنيا بالعمل لها كذلك: « ولكل درجات مما عملوا وليوفيهم أعمالهُم وهم لا يُظلمون » ومن ثم فمن الفوضي أن تحكون الدنيا نصيب القاعدين ، وأن تكون التعاسة نصيب العاملين !! والعمل في الإسلام هو الوظيفة الطبيعية لكل حي ، وهو سر الخلق وحكمة الوجود : « إنَّا جَمَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِينَةً لَهَا اِنْنِبُلُومُمْ أَيُّهُمْ أَخْسَنُ عَمَلًا» « هُوَ أَنْشَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَاسْتَهْمَرَ كُمْ فِيهاً » . والأعمال الدينية الحجضة لانستذرق من عمر الإنسان كبير وقت ، فالصلاة مثلاً لا تشغل من ساعات اليوم والليلة إلا وقتاً يتراوح ببن ١ ٪ ، ٢ ٪ فكيف تنقضي سحابة الليل والنهار بعد ذلك ؟ يقول القرآن : ﴿ وَإِذَا قُضِيتُ الصَّلَاةُ فَاسْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَنُوا مِنْ فَضْلِ اللهِ ﴾ ومسرح العمل رحب المذاهب واسع الميادين يشمل الأرض برها و بحرها وخصبها وجدبها « هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَـكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَا كِبِهَا وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ » . أما استفصاء أبواب العمل ووجوه النشاط العمرانى وأسسباب النجاح الاقتصادى فموكول إلى الرجال الذين يتقنون فن الحياة ، ولا يضيعون الأعمار لغواً وسهواً ، ومع أن القرآن كتاب حياة حارّة ينبض بالتوجيــه العارم إلى الجهاد الدائم، فإن أساليب العمل ملتوية جداً في أيدى المسلمين ، والانتشار في الأرض الذي أمروا به عقيب الصلاة لا يعد وفي اتساع خطوه حركات السلحفاة! ومناكب الأرض التي ذكرت في كتامهم ضانت في أذهامهم كثيراً حتى أصبحت لا تتجاوز مضطرب الرجل بين دار صغيرة وزراعة حقيرة ! ! مع أن التدين الصحيح يموت في هذا الجو الخانق - كما أسلفنا - حو الصملكة

والمسكنة . إن الإسلام وثيق الصلة بالكون والحياة ، ولا يمكن البتة عزل حقائقه الأولى عن العالم المتحرك الذي نصبح فيه ونمسى ، ذلك أن الإيمان في تعاليم هذا الدين يقوم على النظر في السكون ، والعبادة في تعاليم هذا الدين تقوم على العمل في الكون ، ومعاش المسلم ومعاده كلامًا لا ينحصر في صومعة ولا ينعزل عن آفاق السماء والأرض ، و إلا انعزل عن أسباب حياته . والآيات الكريمة التي تدعم إيمــان المسلم بربه عن طريق ربطه بمظاهر الطبيعة ، تبصره - في الوقت نفسه - أن هذه المظاهر الطبيعية مصادر نعمة له ، وموارد رزق يطعم منه وينتفع به . وأنت تشعر بذلك أتم الشعور عندما تقرأ فول القرآن الكريم: ﴿ اللهُ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْتَنُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُ وَن . وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيمًا مِنْهُ . إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتِ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُ ون ﴾ . فالبحر مثلاً هنا مورد اقتصادى يستغلهالمؤمن استغلالاً مادياً ، ليقيم به حياته المدنية الحجردة . وهو كذلك مورد معنوى حافل بأسرار القدرة و بسطة الخلق وعظمة التكوين ؛ فهو من هذه الناحية مثار تفكر وتدبر و إيمان ا! والناحية الاقتصادية في الآية هي الأساس الذي بنيت عليه الناحية المعنوية . وعلى هذا النحو استعرض القرآن مافي العالم ليقرر أن النظر في الكون إيمان، وأن العمل فيه عبادة ، وزاوج الإسلام بين عمل الإنسان لر به وعمله لتفسه ، فأصبح كلا العملين يتخذ من الحياة مجرى واحداً ، وفهم المسلمون من ذلك أن حاجة الدين للدنيا كحاجة الروح للجسم ، فكما أن الرجل يحتاج ضرورات مادية تقيم كيانه وتحفظ حياته وإلى كاليات يبتهج بتوفرها ويسر وإلافلن يستطيع عملا ، فكذلك الدين يتطلب قوى مادية وأعمالا عرانية تعينه على تحقيق أهدافه وأداء رسالته ، وإلا فسوف يجمد ويموت . . . ويستحيل أن يبلغ المتدينون رسالة ربهم ، إلا إذا فهموا منطق الحياة المادى ، وصححوا غلطهم القديم نحوه ، وقدسوا العمل فى المزارع والمصانع والمتاجر كما يقدسون العمل فى المساجد سواء سواء . . هذا العمل هو الذى تريد جعله ميزان الرجال ، يثقل بهم أو يخف على حسب جهدهم ، ولا يجوز احترام الأسباب المصطنعة الأخرى التى يجنح إليها الفاشلون كى يحصلوا على المال والجاه ، فن كان فقيراً فى عله وجب أن يكون فقيراً فى ماله ، ومن كان مكثراً فى ماله فيجب أن يكون فلئ اشتاً عن إكثار فى العمل . وتوزيع الأموال ماله فيجب أن يكون ذلك ناشئاً عن إكثار فى العمل . وتوزيع الأموال على اختلافها ينبغى أن تراعى فيه وجه الحق ، وأن نسترشد فى ذلك بقول الرسول صلوات الله عليه وسلامه : « إن أقواماً يتخوضون فى مال الله بغير حتى فلهم الناريوم القيامة » ولا غضاضة على كبار الملاك أو صغارهم ، إذا هم نزلوا عند رأى الدين فى هذه الأمور .

## نظريات مختلفة

مما ذكرنا آنعًا يتضح أن الإسلام يرتفع بموضع الفرد فى الحياة العامة ماديًا وأدبيًا ، ويأبى أن توجد طائفة بله أمة من الناس تعيش فى مستوى منحط من الفاقة والحرمان ، وأبنا أن تفاوت الناس فى اقتسام معايشهم ، يخضع قلة وكثرة — فى نظر الإسلام — لقيم الأعمال التى يؤدونها ، ومن هاتين المقدمتين تنكشف بعض النواحى الاشتراكية فى هذا الدين ، ونحب الآن أن نعرض لطائفة من الأفكار الحديثة المتصلة بهذا الموضوع ليزداد الأمر وضوحاً.

الفكرة الرأسمالية تقوم على حرية العمل والاستثمار والتملك ، وثرى أن المرد ما دام واسع الذكاء والحيلة ، جم النشاط والسمى ، فله أن يحوز



مايشاء من مال ، ما دامت سوق المنافسة حرة ، وما دامت طرائق الجمع مشروعة ، ومن الظلم أن توضع القيود والعوائق أمامه ، لنشل إنتاجه فى ميادين العمل المختلفة .

وهذا كلام وجيه في ظاهره ، ولقد لتى قبولا ورواجاً في القرون الأولى ، ثم لوحظ على مر الأيام أنه لا يكاد ينفك عن المآخذ الآتية :

ا ـ تستبد بالرأسماليين شهوة جمع المال من كافة الوحوه الممكنة ، فلا يبالون باستغلال جهود العمال ، وانتقاص حقوقهم ، وتسخير مواهبهم ، فما ينسب في النهاية إلى صاحب المال من نجاح وما يضاف إلى اسمه من ثروة ، ليس كله في الحقيقة له .

بنسى الرأسماليون حقوق الله والناس فى أموالهم ، ويتهر بون من أداء الواجبات الدينية والاجتماعية المنوطة بهم ، و يحولون ثر واتهم على عجل إلى كنوز ميتة يقل انتفاع الأمة بها أو ينعدم .

٣ — إذا كان من بين هؤلاء من يعين في مشروعات الخير ، ويساهم في نواحى البر ، فإن ثرواتهم تنتقل بنظام التوارث إلى أقوام لاعمل لهم ولا غناء فيهم .

على قتل صغار الرأسماليين الناشئين ؛ وترصد من مصروفاتها ما يفسد الأسواق أمام النشاط الاقتصادى لمؤلاء ، وبهذا يضيع معنى التنافس الحر .

خامر أن مجتمعات الرأسماليين تفص بفنون اللذائذ الرخيصة ، وتنضح بعوامل الفساد العريض ، وأن روح الكفاح والمثابرة والجد التي تظهر جلية على مؤسسي هذه الأسر تفني تماماً في أعقابهم .

على أن هذه المآخذ تختلف نسبتها بين قطر وقطر ، ويقل الإحساس بخطورتها بين شعب وشعب . وقد عالجتها الحكومات بفرض الضرائب القاسية ، وسن تشريعات العمل الكثيرة . ولكن الداء في مكمنه باقى عنيد وقد تخف حدته أو تثقل وطأنه تبعاً لضعف الرقابة عليه أو يقظتها . ولذهك فالمشاكل بين العال وأصحاب العمل لا تزال في مقدمة ما تجتهد هذه الأم لوضع الحل الحاسم له قدر المستطاع . وموقف الإسلام من هذا النظام ومن مآخذه المعروفة يعود إلى قواعده العتيدة المقررة في أصوله التشريعية . . . قواعد منع الضرر ، ورفع الحرج ، وسد ذرائع الفساد ، ورعاية مصالح العباد وهي مبادئ دينية يسع الأم أن تجنح إليها لإثبات ما تبغى لنفسها من نظام ، ومحو ما لا تود من أوضاع ، وتغيير ما لا يلائم أحوال العصر من قوانين .

أما الفكرة الشيوعية في طورها الأخير فتقدم أساساً للتنظيم الاقتصادي يعتبر مغرياً للطبقات الضائعة -- من الناحية النظرية -- أما الناحية التطبيقية فلم تتح لنا أسباب دراستها حتى يتيسر الحسكم عليها ، وإن كنا نلاحظ عوماً أن ثمة مبالغة في سيطرة الدولة على الفرد وفي مصادرة مبدأ الملكية مصادرة عنيفة شاملة ، مع أن الحاجة ماسة إلى جعل المرافق العامة وحدها ملكاً للدولة . أما المرافق الخاصة التابعة للملكيات الخاصة فلا ضير على الشعب من بقائها تحت أيدى أصحابها

وتنص المادة العاشرة من دستور الجمهوريات السوفيتية على أنه ( يحمى القانون المواطنين حقهم في الامتلاك الشخصى للدخل الناتج من عملهم ومدخراتهم والمنازل التي يقطنونها وأثاث البيوت والأمتعة والأدوات المخصصة للاستعال الشخصي ولتوفير الراحة . . . وحقهم في وراثة الملكية الشخصية ) – أى المنقولات – والمادة الرابعة تدلنا على القاعدة العامة التي يخضع

لها مبدأ الملكية هناك ، فهي تذكر أنه (يشتمل الأساس الاقتصادي الماتحاد السوفيتي على نظام اقتصادي اشتراكي وملكية اجتماعية للآلات ووسائل الإنتاج) كما تقرر المادة الخامسة أن (الملكية الاشتراكية إما أن تأخذ شكل نملك الدولة فتكون الثروة للشعب عامة أو شكل الملكية التعاونية أو الجماعية ) — ملكية مزارع جماعية منفصل بعضها عن بعض . أو ملكية الجماعات التعاونية .

ş

ونحن نورد هنا محاورة شيقة من كتاب « نفسية الرسول العربي » محمد ابن عبد الله للأستاذ لبيب الرياشي ، تلخص المبادىء اليسارية وموقف الإسلام منها .

المؤلف: من منكم يعلم أسس الشرائع الشيوعية والمبادىء الظاهرة العلمية التي ترتكز عليها.

توفيق — وهو الشاب المتطرف فى عقائده السياسية ، وقد اعتنق فى ماضى حياته المبادىء الشيوعية — ينتفض انتفاضة من مسه سلك كهر بائى و يقول : إن منهاج الانترناسيونال الثالث يلخص فيما تسمعون :

أولاً : إلغاء ملكية الأفراد للأراضى ، واعتبارها ملكا للدولة مؤجرة للأفراد الذين يدفعون أجرتها للحكومة .

ثانيــًا : فرض ضريبة تدريجية على الدخل .

ثانشًا : إلغاء حقوق الوراثة.

رابعـاً : إشاء مصرف مركزي يتولى هو وحده إقراض الأهلين .

خامساً : جعل جميع طرق النقل والانصال من سكات حديدية ، وبواخر وقطر ترام ، وتلفرافات ، وتليفونات — ملـكا للدولة .

سادسًا : توسيع نطاق المعامل ، والمصامع التي تملكها الدولة .

سابعاً : إنشاءً جيش من العمال للزراعة والصناعات الوطنية .



ثامنـاً : تنظيم العلاقة بين الصناعة والزراعة .

تاسماً: إلغاء الفروق بين الطبقات وجعل السلطة المطلقة بين أيدى العامة. عاشراً: إلغاء النقد ورءوس الأموال ومدح كل فرد من أفراد الأمة ما يحتاج إليه وأخذ ما يفيض عنه .

حادى عشر: يقول كارل ماركس: إن الدكتاتورية هي شرط لازم للمبادئ الشيوعية.

المؤلف: إن إلغاء ملكية الأفراد، وتسليم الحكومة وحدها المصرف المركزى وطرق النقل والاتصال، والمعامل — كما تقول المادة الأولى والرابعة والخامسة، والسادسة. معناها أن واضعى هذه الأسس يتصورون الحكومة قسطاس حكمة وميزان عدل، حتى إذا ما حكمت حكما مطلقاً دكتاتورياً أنصفت الناسكافة.

إمها لقصيدة شعرية خيالية بزت ألوامها وصورها - ألوان قصيدة دانتي وصورها . أما من ناحية التشريع المحمدى فإنها بمثابة احتكار . احتكار فئة كبرى من البشر جلست على كراسى الحاكمية - لتتصرف بمطلق الحرية والسلطان مقدرات البشر ، ونشاطهم وجهودهم . تبدل احتكار الشركات باحتكار جيش من رجالات السلطة . الله أعلم بسرائرهم ، وإن الاحتكار أبها الأدباء - محرم - في التشريع المحمدى

قال المشرع الأعظم في أحاديثه :

« الجالب مرزوق والمحتكر ملعون »

وقال: « بئس العبد المحتكر: إن أرخص الله الأسعار حزن. و إن أغلاها فرح » .



وفى وصية الإمام على الوصية التى هى دستور الحسكم الراشد بين الوالى والرعية ، وقد وجهها الإمام السامى للأشتر النخمى لما ولاه مصر ، قال موصياً بالتجار وذوى الصناعات :

« واعلم مع ذلك أن فى كثير منهم ضيقاً فاحشاً ، وشحاً قبيحاً واحتكاراً للمنافع ، وتحكماً فى البياعات ، وذلك باب مضرة للعامة وعيب على الولاة . فامنع من الاحتكار فإن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم منع منه .

وليكن البيع بيماً سمحاً بموازين حلال ، وأسمار لا تجحف بالفريقين من البائع والمبتاع . فمن قارف حكرة بعد نهيك إياه فنكل به وعاقب في غير إسراف » .

صادق: أما البند الثانى القائل بفرض ضريبة تدريجية على الدخل فليس في هذا التشريع إبداع واستكشاف ، لأن الزكاة والصدقة من أسس التشريع المحمدى . أما البند الثالث القائل بإلغاء حقوق الورائة فمناقض للشريعة الإلهية التي تعلن الفرائض بصراحة وقد جاء في سورة النساء ه للرِّجال نصيب مِّمَا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَ بُونَ ، وَلِلنِّسَاء نَصِيب مِّمَا قَلَ مِنْهُ أَوْ كَثَرَ — تصيباً مَغْرُ وضاً » إلى آخر ما ورد في الفرائض ، وكلها تأمر بأن يرث الأهل الأقر بون لا الحكومة .

أما البند التاسع القائل: « بإلغاء الفروق بين الطبقات وجعل السلطة المطلقة في يد العامة » فإنه تشريع لا يقره عقل ولا يتسامح به منطق لأن الإنسان يتفاوت في أخلاقه وكفاءته وقواه العقلية والجسمانية ونشاطه تفاوناً يزيد أو ينقص ، وليس بين العلوم البشرية ما يخالف هذا التفاوت الحقيق: « وَجَعَلْنَا بَعْضَكُم فَوْقَ مَعْضٍ دَرَجَات » فهل من العدل أن ينال العامل الحقيم ما يناله النبيه الذكي النشيط.

سمد: وهنالك تشريع للشيوعية لم يذكره الرفيق توفيق ــ يتعلق بالله والإلحاد، ومشاعة المرأة، وسيطرة الحسكومة ــ على الأطفال ــ بعد الثانية من عمرهم.

إنه لتشريع يناقض العقل كما يناقض شريعة المشترع الأعظم محمد بن عبد الله .

صادق : ذاك تشريع يذكره السيد سعد ، نمر به مر الكوام .

المؤلف: إذن لا توافق بين الشرع المحمدى السامى الجليل والشرع السيوعى ، جل ما يفهمنا إياه هذا التشريع ، أن فئة كبرى من البشر رضخت تحت وطأة فئة انغمست فى الظلم وتمرغت فى أتون الاستبداد وسوف تنفذ فيها الشريعة التى أعلنها الإمام على منذ أربعة عشر قرناً .

« إن يوم المظلوم على الظالم أشد من يوم الظالم على المظلوم » .

ليون: حقاً إن الشرع المحمدى غنى فى التشريع الإلهى والاجتماعى ، فاجلسوا إلى موائدكم ، وكلوا منها طيباً ، إنسكم بغنى من فضل ربكم عن الاستعطاء التشريعي واستجداء الفضلات من موائد الأغيار.

حسبكم أن تكونوا يقظين ، نامهين مخلصين لتقطفوا من شرعكم السامى — أنبل الشرائع وأطهرها — نفحة تعيدكم إلى حظيرة الحقى والهدى فتنتصف الروح ، و ينتصف العقل ، وتنتصف اليد العاملة

صادق : حقاً يا سيد ليون ، إنك من رجال العلم المثقفين المحللين (١) » .

\* \* \*

إن المآخذ التي نوردها نحن المسلمون على النظام الشيوعي تلتقي عندأصول

<sup>(</sup>١) هذه المحاورة آثرنا إثباتها كاملة لأمها تصور فكرة أديب سبيحى منصف عن الإسلام وعن الشيوعية .

ثلاثة . فى واحد منها فقط ما يزهدنا فى الشيوعية فكيف بالثلاثة مجتمعة ؟ . ومع علمى بتوفر هذه السوءات فى النظام الشيوعى فقلما أبحت لنفسى أن أحمل عليه بالأسلوب الذى لا يفيد منه الإسلام أبداً . بل نستفيد منه نظم أخرى هى فى اعتقادى لا تقل عن الشيوعية خطراً و إلى القارىء السكريم البيان :

#### \* \* \*

أول ما يطالع الدين من مقابح الشيوعية فلسفتها المادية القائمة على الإلحاد والإباحية . إن الحياة البشرية تتحول في ظلال هذه الفلسفة الجافة إلى إنسان « ميكانيكي » لا يدرى من وجوده إلا ما يزحم المعدة من وقود و يثير الغرائز من شهوات و يهيج المطامع من حروب . ثم تنقطع الصلة بين الإنسانية و بارئها سبحانه . و يتحول الرجال والنساء إلى رقيق الأرض وعبيد للمصنع ! ! ونحن المسلمين لا نرضى البتة بهذه الصورة الجاحدة من التفكير .

بيد أننا إذا رفضنا هذا الإلحاد الاقتصادى الشبوعى فليس معنى ذلك أننا نرضى بالإلحاد الثقافى أو الإلحاد التشر بعى أو الإلحاد الاجتماعى الذى يسود بلادنا فى ظل الرأسمالية الجائمة على صدورنا .

فإذا قيل لنا حاربوا الشيوعية لأمها إلحاد . فلنقل : سنحاربها ولن نسكت عن الرأسمالية التي تحتضن أفانين من الكفر والعبث والحجون . بل هذه أولى بالكفاح السريع فهي عدو مقيم . أما الشيوعية فعدو بيننا وبينه أميال وأميال . .

والمأخذ الثانى الذى سجله العالم كله على النظام الشيوعي أنه نظام يقوم على الاستبداد السياسي، وخنق الحريات العامة، و بسط سيطرة الدوله على كل مدينا يستطيع البرلمان الإنجليزي أن يسقط الوزارة التي لاتحوز شيء في الأمة فبينا يستطيع البرلمان الإنجليزي أن يسقط الوزارة التي لاتحوز مثلا . ويمهض النظام الديمقراطي في البلاد المستمتعة به على أن الناخب



#### - 17 -

يأتى بالنائب ، والنائب بأتى نالحاكم فالشعب هو أولا وآخراً مصدر الحسكم ومرجع الاعتبار . . تجد أن الأوضاع السياسية فى الانحاد السوفيتى تقوم على النظام الهرمى . وأن الرأس فى هذا المثلث نقطة الارتكاز التى يقوم عليها الحسكم كله ! .

فهو الذى يختار الوزراء والنواب. والشعب كذلك إن أمكن! وهذا هو الحسكم الاستبدادى البغيض. فإذا قيل لنا حار بوا الشيوعية لأنها إلحاد ثم لأنها استبداد. قلنا لا بأس. وينبغى أن محارب الاستبداد في صوره كلها. وأن ندعم نظم الشورى في بقاع الشرق الإسلامي عامة. حتى إذا ذاق الناس طم الحرية المبذولة والحقوق المصونة أنفوا الاستكانة إلى سطوة فرد والخنوع في كنف جبار عنيد.

أما أن تصاب الحياة الدستورية بنكسات فى الوطن الإسلاميِّ الكبير، ويميش كثيرون من أهله عبيداً جاهلين بمعنى الديمقراطية لأمهم لايذوقون لها طماً. فليس هذا مما يعنينا على مقاومة الاستبداد الشيوعى قط مهما كتبنا ومهما خطبنا.

والمأحذ الثالث على الفكرة الشيوعية أمها تصادر مبدأ الملكية مصادرة عنيفة شاملة .

والملكية نوعان : ملكية إنتاج وملكية استهلاك ، والشيوعية تعطى الناس حق الامتلاك والادخار لما يكسبون من أعمالهم وجهودهم . فهي تبيح الثانية وتحرم الأولى .

ومدى هذا أن الدولة لا تتدخل هناك فيما يملكه المرء إذا اقتصر انتفاعه منه على شخصه ، أما إذا حاول فيما يمثلك أن يسخر الآخرين في عمل تدخلت الدولة في الحال ماسة .

فلك أن تبنى بيتاً تسكنه . وليس لك أن تؤجره ! والحقيقة أن مبدأ اللمكية مضيَّق عليه جداً في روسيا ومطلق الحدود جداً هنا . والتضييق الشديد هناك حرم المباح . والإباحة المطلقة هنا جعلت الكثير يمتلك عمارات وتفاتيش من أبواب هي السحت عينه .

وبحن محب أن محارب الشيوعية ولكنا لا يدمن الناس وقد أباح لهم الإسلام حق التملك ألا يعبثوا به و يستغلوه أسوأ استغلال لأكل الحرام والحلال .

وهذا لا يغض من مبدأ ( إعطاء كل قدر حاجته ، وتكليف كل قدر طاقته )، الذى أقام عليه الشيوعيون دولتهم الهائلة .

إن رسالة الأحياء — في نظر الإسلام — أن يعملوا دائماً ، وتكليفهم بالعمل لابد أن يتخذ إحدى طرائق ثلاث : إما أن يكلفوا بالسعى والكفاح في حدود طاقتهم ، وإما أن يكلفوا بما هو فوق طاقتهم ، وإما أن يكلفوا بما هو دون طاقتهم ، وتكليف المرء بالعمل فوق استطاعته لم يقل به شرع ولاعقل لا لَكَلفً الله مُ نَفْسًا إلّا وُسْمَها » وتكليفه بما يعد دون مواهبه وملكاته وأوقاته ، خلق للفراغ واللهو والكسل ، وقتل للذكاء والإتقان والإجادة . وهذا من الآفات الاجتماعية الني بليت بها الأمم المتواكلة في الشرق .

ولم أر فى عيوب الناس عيباً كنقص القادرين على التمام فلم يبق إلا تكليف كل قدر طاقته .

و إعطاء المال للإنسان يأخذ هذه الطرائق الثلاث نفسها ، إن أعطى دون حاجته حرم وظلم ، و إن أعطى فوق حاجته أثرف ونم فأسرف وأفسد، فلم يبق إلا أن يمطى قدر حاجته ، وأن تحزم الدولة أمرها في تنفيذ هذا القانون الدقيق .

ومعلوم أن حاجات الناس تتفاوت كما وكيفما وأن استحقاقهم لمما يحتاجونه

يتفاوت كذلك . وهذا لا يقف عقبة فى سبيل تنفيذ هذا الشطر من المبدأ الذى بين أيدينا . . غاية ما هنالك أنه يفرض تحرى الحق و إصابة الواقع حتى تأخذ العدالة مجراها الصحيح فى أوسع دائرة لها بين الناس .

وهذه الأفكار التي سقناها عن الرأسمالية والشيوعية ، لا نخدم بها البحث العلى المجرد ، أما واقع الحياة في مصر فإن الصراع فيه ايس بين نظام رأسمالي ونظام شيوعي كما هي الحال في بعض أم الغرب، ولسكن الصراع هنا بين نظام إقطاعي موجود ، وعدل اجتماعي منشود . أي بين بقايا من ظلمات القرون الوسطي و بين طلائع التطور الإنساني الحديث . ونحب أن يعرف حكم الله في هذا النزاع ، وأن نقرر نظر بة الإسلام لنجيب بها أسئلة ملحفة ، ونطمئن أفئدة متلهفة : « وَ مَمَّتُ كَلِهَ تُربِّكَ صِدْقاً وعَدْلاً ، لاَ مُبدِّل لِهَ المَّاتِه وَهُوَ الشَّيعِمُ الْعَلِيمُ ، وَإِنْ نُطِعُ أَكُرَّ مَنْ فِي الْأَرْضِ بُضِلُوكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ ، إلا يَخْرُصُونَ » .

### 

في هذه البلاد شباب قد يصفون أنفسهم أو يصفهم غيرهم بأمهم «بلاشفة» ، ولو ذهبت نستقصى حقيقة هذا الوصف ما وجدت له عند أكثرهم أثراً . غاية ما هنالك أن هؤلاء الشباب غاظنهم مهانة الجماهير وصفاقة السكبراء ، وهاجتهم وطأة الاحتلال الداخلي والخارجي وضعف المقاومة المعدة له . على كثرة الخطب والصياح من المستوزرين وطلاب المنافع ! فكان من امتزاج هذه العواطف السليمة وانعدام الموجه الرشيد لها ما وسمها بالطابع اليسارى .

ولا ريب أن هذا عنوان غلط لمعان صحيحة وفى الاشتراكية الإسلامية مُتنفّس رحب لهذه المشاعر المكظومة كلها .



أعجبنى من قصيدة للأخ الشاعر أحمد فرح الفالوحى قوله:
ما حياة الشعوب فى ظلمات من سياط الإرهاب والتهديد؟
وهل المترفون النصب والنهسب وأنتم المدح والتمجيد؟
دفنونا فى مصرع الفقر أحياء وشادواالقصور فوق اللحود!
نحن المزرع والتجارة والصنع وأسيادنا لصرف المقود!

كم زعيم فى الشكل من صنع بار بـــس وفى المقل من عصور الجايد! طلب الحجد فى الموائد والميســر والرقص وابنة العنقــود جنحوا للمفاوضات فى الغرف البيــض فصرنا إلى الخطوب السود! لا تسلهم عن الموى والغيد طعنوا المسلمين فى القلب لما ســلموا قلب دينهم البهود!

لا ترد الحقوق في مجلس الأمن ولكن في مكتب التجنيد إن ألنى قذيفة من كلام لا تساوى قذيفة من حديد

هب من قبل حقبة حسن البناء برسى قواعد التوحيد . ا فإذا الغرب ثائر . وإذا الأذ ناب يرضونه برأس الشهيد الكا قام مصلح يفضح الظهدلم أطاحت به حراب العبيد

يا شباب الإسلام قد برّح القيد فهلا انتفضتم من رقود! مالسكم والمبادىء الصغر والحمدر وقرآنكم منار الوجود.! يدفع المسلمين للملم والإنتداج قبل التسبيح والتحميد



إعما نحن وحمدة مزقتها دول الغرب باصطناع الحدود إن يوماً يلمنا من شتات هو للمسلمين أسعد عيد!!

## الملكيات الزراعية في مصر

غصب الحقوق من أهليها يعد من أقبح المظالم التي جاء الدين بتحريمها، وتنفير الناس من الوقوع فيها ، وغصب الأرض خاصة جريمة فاحشة ، واللعب في حدودها المعروفة بغية الاستيلاء عليها أو على جزء منها مثار لعنة دائمة وفي ذلك يقول الرسول صلوات الله عليه وسلامه « لمن الله من غَير تخوم الأرض » والجزاء المعد لذلك يوم القيامة يتقل كواهل الغاصبين « من ظلم قيد شبر من الأرض طُوقه من سبع أرضين » وفي رواية أخرى « من أخذُ شبراً من الأرض نغير حق خسف به يوم القيامة إلى سبع أرضين » وذلك لأن نهب المروض والمنقولات قد يستهلك ويقف أثره عند حد، أما اختلاس الأراضى فيبقى دهراً طويلا بالبيع الحرام والإرث الحرام ونحوهما ويترك ندو باً غاثرة في جسم المجتمع تظل مثار اضطراب وألم . وأنواع النهب تختلف آثارها وتختلف أجزيتها ، وشر ما رهب منه الإسلام وجعله ماحقًا للايمان ودافعًا إلى سخط الله « أن ينتهب الرحل نهبة - ذات خطر - يرفع الناس إليه أبصارهم حين ينهبها \_ عجبًا من جرأته \_ » ونهب الأرض لا يعدو هذا القبيل الشنيع .

\* \* \*

و عن إذا استمرضنا تاريخ التملك الزراعي في مصر ، و العصور الأخيرة ، لم نجد إلا ظلالاً سوداً لفوضي النمليك واللملك ، والاستهانة بالحقوق ، والمحاباة



للمحاسيب والأجانب ، والتجاهل لقيم العمل والمال ، والفقلة عن مستقبل ؟ الأمة ومصاير رنيها ! .

وعلة ذلك عدم قيام حكومات شعبية تسأل دستورياً عن تصرفاتها، مما جعل الحسكم الفردى يتورط في سلسلة من الأخطاء والتصرفات لم تنج الأمة إلى اليوم من عقابيلها!.

وهذا الذي حدث كان بقية من فلسفة الحسكم التركى في معاملة الشعوب على عهود الفشم والافتيات ؛ إذ كان السلطان يعد بفسه المالك الطبيعي للأرض أليس هو النائب الشرعى عن مالك الملك سبحانه ؟؟ فله إذاً حق التصرف فيها كيف يشاء ، ونبادر فيثبت حكم الإسلام في هذا الفهم العجيب ، وهذا التلصص الحكومي البائد ، قال رسول الله صلوات الله عليه وسلامه : «منكان لنا عاملا فليكتسب زوجة ، و إن لم يكن له خادم فليكتسب خادماً ، وإن لم يكن له فادم فليكتسب خادماً ، وإن لم يكن له مسكن فليكتسب مسكناً » قال أبو بكر : أخبرت أن النبي قال : « من اتخذ غير ذلك فهو غال أو سارق »! فهل هذا المدى النبوى هو الذي اعتماد عليه السلاطين في السطو على الأرض ، ومصادرتهامن أصحابها ، واعتبار أنفسهم ملاكا فيها نيابة عن الله ؟ والله عز وجل لا يعتبرهم إلا أجراء لدى جمهود المسلمين فحسه !!

## ما حدث لها وما ينبغي أن يحدث

لا أسمع الآن إلا أصوات خافتة قليلة تهمس بضرورة توزيع الملكيات الكبيرة ، وتقييد ما يملك منها فى المستقبل ، وقد قدم مشروع برلمانى بذلك ، غير أنه قو مل بصدود بالغ ، وانتهزت أول فرصة للتخلص من صاحبه وسمعت صيحات الاستنكار جهيرة من رجال الدنيا ومن رجال الدين !!



كأن التفكير فى ذلك إثم يشين صاحبه ، والله يعلم أين يستقر الإثم أفى السكوت عن مداواة المرض المستفحل؟ أم فى الطب له ومحاولة إنقاذ الأمة من براثنه ؟؟

لقد جاء على الملكيات الزراعية حين من الدهر كانت كلها في يد الوالى ، وفعت عها أيدى أصحابها الذين عاشوا فوقها كادحين . وما واتحت واها لاغبين وسوغ ذلك بأنه إجراء اقتضته المصلحة العامة ! ثم عجزت الإدارة بعد ثذ عن استغلال الأرض ففكرت أن تعيدها على الشعب من جديد ، مرتبطة بأثقال فادحة من الضرائب والإتاوات ، فكان الناس يفرون من الملك ومغارمه ! ثم وزعت بطريقة الاقطاع أو الاستيلاء أو الشراء الصورى ، وخضع توزيمها للحظ الذي :

يعطى ويمنع لا بخلا ولاكرما لكنها خطرات من وساوسه! فكانت النتيجة التي سجلتها الإحصاءات المتكررة ، أن عشر معشار المصريين يملكون تسعة أعشار الأرض ، والباقي يملك العشر الأخير ، الفاضل من نصيب الأسد .

\* \* \*

فهل يعتبر تقييد الملكيات نداء آثماً في مثل هذه الأحوال المريبة و بين هذه الطبقات الكثيبة ، فإن يكن هذا إثماً في تكون العدالة والاستقامة والحسني في معالجة الأمور ؟

ثم هناك الأرض الواسعة التي تملكها المرابون الأجانب . إن تجهل الطرق الخبيثة التي تمكن مها هؤلاء المرابون من طرد الفلاحين عن رراعتهم ليس إلا تجاهلا لنصوص الإسلام نفسها ، هما أحذ هؤلاء الأرض إلا نطير الدون الفاحشة الرما ، والأرباح المركبة البعيدة عن التصور التي فرصوها ، فكانت الجنبهات القلائل يخرحها الخواجة المقرض ، لتصطاد له معد سنين فكانت الجنبهات القلائل يخرحها الخواجة المقرض ، لتصطاد له معد سنين

أمدنة بأسرها . ومبالع انربا في نظر الإسلام ، كديون القار في نظر القانون ، لا يحوز الاعتراف بها ولا بما ترتب عليها ، فطرد هؤلاء الأجانب من الأملاك المصرية واجب محتوم !

ثم هنك الأرض التي أقطعنها الحكومة للشركات المستفلة في شمال الدلتا وغيرها كيا تقوم على إصلاحها ، فاستخدمت هذه الشركات جماهير العلاحين المدر بين الذين استاتوا في تحويلها إلى حنان ناضرة ، ثم أخرجوا منها بالأساليب المنحطة التي اتبعت في تسعير الأرض وتقسيط ثمنها فاستردتها الشركات من جديد. مع أن الذين أصلحوها هم أحق الناس بملكها على مقتضى القاعدة الشرعية « مَنْ أَحْيَا مَوَ اتاً فَهُو كَهُ » .

إن مضى الزمن ، وتنقل المواريث ، لا يحل الحرام ، ولا يبيح المحظور ، ولا يسلب السرقة صفتها الأولى ليوارى سَوْءتها فى لباس خداع ، والإصلاح الدينى اذلك الفساد واضح لمن شاء الأخذ به « فَمَنْ شَءَ مَلْيُوْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكُورْ . إِنَّا أَعْتَذُنَا لِلِظًا لِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقِهاً » !!

## فى إطار أسود

بين صدور الطبعة الأولى والطبعة الثانية من هذا الكتاب ، نقل إلى اللغة العربية كتاب « الأرض والفقر فى الشرق الأوسط » اعتمدت فيه مؤلفته « دورين وورنر » على منشورات المؤسسة الملكية للشئون الدولية بلندن

والإنكليزهم طليعة خبراء العالم فى فهم المشاكل الاقتصادية لهذا الجزء الحساس من العالم ولهم سياسة خاصة فى تعقيدها أو تهوينها على النحو الذى يخدم مصالح امبراطوريتهم وحدها .

ونحن نقتبس فقرات مما يخص مصر ، ويتفق مع رأينا الذى أثبتناه في غير ما كتاب من كتبنا . تقول المؤلفة : « ومع أن الإنتاج الزراعى فى مصر لا مثيل له فى العالم كله من حيث مقداره ، إلا أن دخل الفلاح فيها أقل دخل فى أقطار الدنياكلها ، ومن المؤكد أنه أوطأ دخل للفرد فى أى قطر أخذ بأسباب الزراعة الحديثة و يتمتع برأس مال كبير .

أضف إلى ذلك أن ظروف الفلاح الحيطة به رديثة جداً . فالأمراض الوبيلة التى تهدد حياة الناس سببها ما يتبع في البلاد من أساليب الريّ .

وليس للناس من مستوى. للحياة ، فالوجود في هذا العالم هو المستوى المقبول عندهم . وأى شيء دون ما يعيش فيه الفلاحون معناه الهلاك » .

وتقول الكاتبة « إن أسهل السبل وأقصرها للتغلب على مشكلة الهقر هى أن تنهج مصر نهج بلاد شرق أوربا ، فتسارع إلى تقسيم ما لديها من أراضى زراعية على الذين لا يملكون أرضاً من الفلا-ين ، أو الذين يملكون قطعاً صغيرة لا يكفى إنتاجها لسد أودهم » .

ونحن لا نعرف النظام الذي تعنيه الكاتبة بالضبط. وما نقترحه لمشاكلما ينبع من فكر إسلامي مستقل. ونحن نؤيد المؤلفة كل الهتأييد فيا تقوله بعد ذلك « لا توجد في بلاد العالم عوائق سياسية تحول دون تحقيق هذا الإصلاح أقوى مما هي في مصر. فالباشوات المصريون المهيمنون على ما تنتجه البلاد والمتمتعون بثرواتها وخيراتها والقابضون على مرافق القطر بأيد من حديد يفعلون بها ما يشاءون . . وهم يعارضون أي إصلاح من شأنه أن يرفع مستوى يفعلون بها ما يشاءون . . وهم يعارضون أي إصلاح من شأنه أن يرفع مستوى الميشة ، كما أن في البلاد كثيراً من الإقطاعيات الواسعة ، تمتلكها شركات كبرى وقد زالت الرواط الإنسانية من علاقات هذه الشركات بمستخدميها وعمالها ومع أن الحكومة تسيطر سيطرة تامة على الإنتاج إلا أبها لا تستعمل سلطاتها ومع أن الحكومة تسيطر سيطرة تامة على الإنتاج إلا أبها لا تستعمل سلطاتها ومع أن الحكومة تسيطر سيطرة تامة على الإنتاج إلا أبها لا تستعمل سلطاتها ومع أن الحكومة تسيطر سيطرة تامة على الإنتاج إلا أبها لا تستعمل سلطاتها ومع أن الحكومة تسيطر سيطرة تامة على الإنتاج إلا أبها لا تستعمل سلطاتها المحد من بأس أصحاب الأرض . لأبها تمثل فئة الملاك من الشعب » .

وتمود بنا المؤلفة القديرة إلى الصفحة للنطوية من تاريخ مصر الحديث فتقول « إن ماجرى في وادى النيل من أحداث خلال القرن الماضى أدى إلى دعم سيطرة الملاك وزيادة بأسهم فقد تمخضت الإصلاحات التي قام بها محمد على باشا عن الاقطاعيات الكبيرة ولئن قضت تلك الاصلاحات على سلطان جباة الضرائب الذين كانوا يسيطرون على البلاد أيام الحكم العثماني فإمها عوضتهم بدل ما فقدوه من سلطة أراضي شاسعة . ثم ضاعف هؤلاء أملاكهم عا أضافوه إليها من مساحات جديدة » .

ثم قالت : وفى عهد إسماعيل ملكت تلك الأراضى إلى الأغنياء تمليكا نهائيًا وقد تضاعفت الأراضى الزراعية خلال القرن التاسع عشر بنسبة ٧٠٪ مماكانت عليه قبلا و يمتلك أغلبها الأغنياء من المصريين .

وجاء دور الاحتلال الأجنبي فقوى سلطة الأغنياء - بل أعطى الخونة من أتباعه مقداراً آحر من التفاتيش والعزب -

ولا ريب أن الحركة الحقيقية التيءرفتها مصر والتيكان يؤمل منها الخير للبلاد هي ثورة عرابي باشا الذيكان هو نفسه فلاحاً ولكن الإنجليز — لاحظ أن الكانبة انجليزية — لكن الإنجليز أخدوها بقصفهم مدينة الإسكندرية عام ١٨٨٢.

وتستطرد الكاتبة الموفقة فتقول: ايس من أمل لإصلاح نظام ملكية الأرض حتى ولوكان ذلك على نطاق محدود ما دام توزيم الثروة وأسلوب الحسكم باقيين بشكلهما الراهن.

إن إصلاح نظام ملكية الأرض يتوقف على إحداث تنييرات سياسية جوهرية ، وإلا فستصبح مشكلة الأرض يوماً ما الدافع الرئيسي إلى قيام ثورة في البلاد . »



وبحن نسكره الثورات . ونسكره ما يؤدى إليهـا من عوج وفوضى ، وما يمقبها من مذابح ومظالم .

و يزداد كرهنا لهذه الثورات إذا كانت حمراء ، تحرق وحى السهاء إلى جانب ما هاج أحقادها من غبن وافتيات .

وأسلوبنا الذى نؤثره نغليب الروية على النزق . ولعل الحكمة تسود الموقف آحر الأم

وقد ساءنا ما ذكره المعرب الأستاذ حسن السلمان عن أحوال العراق — وهو بصدد الكلام عن إمكان هجرة الأيدى العاملة من مصر —

عقد قرر حاجة العراق إلى فلاحينا الذين لا أرض لهم !! ثم استدرك : « لسكن ذلك يتوقف إلى حد بعيد على إحداث تعييرات سياسية في هذا القطر أيضاً . و إلا كانت الهجرة إليه بمثابة نقل الفلاحين المصريين من عبودية إلى عبودية أخرى . . . »

أرأيت ؟ ؟ .

إن المسلمين بشر في كل مكان ! !

وليهنأ كبراؤنا . مع آفاقهم المذهبة .. هناك بعيداً عن الفاقة والحرمان .

#### فوضى التمليك ونكبة فلسطين

يخطىء من يحسب الهزيمة الشنعاء التي لحقت بالمسلمين في الأرض المقدسة حدثًا عارضًا ، أو طعنة وجدت منفذها الدامي من جسم مكتمل سليم !

فالحقيقة أن العار الذي صبغ وجوهنا في هذه الجولة الأولى من مأساة فلسطين . كان نتيجة متوقعة أو محتومة للأسباب الكثيرة التي تجمعت من

قبل في أحوال الأرض التي اغتالها اليهود ، وفي أحلاق الأهلين الذين عاشوا فوق هذه الأرص .

إن مشكلة فلسطين كانت متيجة أخطاء الفرون السابقة! .

من الذي باع أرض فلسطين لليهود ، وأمضى بيده صكوك البيع للبقاع الشاسعة التي بني عليها اليهود مستعمراتهم الحصينة ؟ .

من الذى قدم لليهود الداعائم التى بنوا عليها دولتهم فى صمت ؟ والتى استطاعوا منها الوثوب على بقية فلسطين وتضييق الخذق على أهل البلاد، وعلى الجيوش التى ذهبت لإنقاذهم — كما يقال — ؟ .

إن الذي فعل ذلك هم كبار الملاك!

هم طبقة الأفندية الذين يساوون فى مصر طبقة الباشوات!

هم أصحاب الإقطاعات التي منحت لهم أو لآبائهم بالجبت والطاغوت ، منحها لهم السلطان التركى أو نوابه من الولاة اللصوص .

هؤلاء الغرباء على الأرض وعلى الزراعة وعلى العمل والإنتاج هم الذين باعوا لليهود أرض الوطن ليضيم الوطن كله -- من بعد -- .

أما الفلاح الذى يملك القليل وتر بطه بأرضه الضيقة أقدس روا ط الألفة والحياة والحجبة . فقد ظل بأرضه حتى قتل فيها أو طرد منها .

وهكذا تحمل المسكين في الحرب والسلم خطايا الكبراء الحاكمين .

#### خيانة وكبر

ومن أعجب ما يصور لك سفالة هؤلاء « الأفندية » من باعة الأرض اليهود، ويوضح لك نظرتهم الحقيقية إلى جمهور الشمب أن أعرابياً من البدو انتقل — بسحر ساحر — من صفوف العامة إلى صف أصحاب الثراء والجاه



وعلم الأعرابى المحظوظ أن واحداً من ذوى الإقطاعات الكبرى يريد أن يبيع أرضه لليهود فأرسل إليه يعرض أن يشترى منه الأرض بالثمن نفسه الذى عرضه السماسرة الصهيونيون.

ولكن ابن الكرام سليل الحسب والنسب هاج وماج لهذه المساومة ، وأبى أن يكون الطرف البائع فى صفقة يكون طرفها الآخر فلاح مهين!! إن انتقال الأرض لليهود أشفى لنفسه وأحفظ لكبره...

هذه الفجوة العميقة بين المترفدين والكادحين التي تجمل المهانة نصيب العامل والاعتزاز نصيب العاطل، رأيتها في مصركا علمتها في أقطار العروبة الأخرى . حتى لقد كانت أواصر المودة تنعقد بين أعيان الريف وبين « الخواجات « النازحين إلى بلادنا للاشتغال بالربا! ربما مر الواحد منهم « بالخواجة » فلوى يده بالسلام باشاً ، فإذا مر بفلاح فقير تجهم وانتفخ وأدبر واستكبر . . . .

ومكذا يكون الإسلام في بلاد الإسلام ! ! .

### تشابه نظام الوقف والنظام الشيوعي

تبلغ مساحة الأرض الموقوفة بمصر للمساحة المزروع من أرض مصر كلها، وهذا قدر كبير من الثروة العامة يستحق منا النظر العميق والتفكير الطويل، ونظام الوقف يعنى إبقاء عين الأرض محبوسة على الجهة المعينة لها إلى قيام الساعة. فلا يمسها تصرف ما، وتنفق غلتها في المصارف التي حددت لها، من نواحى الخير الموجودة أو التي ستوجد!.

والوقف نوعان خیری وأهلی :

أما الوقف الخيرى فجائز باتفاق الفقهاء ، وقد أقره الرسول ، رلم ير به



بأساً « فقد أصاب عمر أرضاً مخيبر ، فأنى النبى صلوات الله عليه وسلامه وقال : يا رسول الله : أصنت أرضاً مخيبر ، لم أصب مالا قط أنفس عندى منه ، فكيف تأمرنى به ؟ فقال : إن شئت حبست أصلها وتصدقت بها . فتصدق بها عمر رضى الله عنه ، أنه لا يباع أصلها ولا يورث . . للفقراء والقربى والرقاب وفى سبيل الله و ان السبيل والضيف . . ثم اتفقوا أنه لا جناح على من وليها أن يأكل منها بالمعروف ، ويطعم صديقاً غير متأثل مالا » .

وأما الوقف الأهلى ، فقد رفضه فريق من الفقهاء - فيهم الإمام العظيم أبو حنيفة - بحجة أنه يحبس الأموال عن التداول العام بما يضر بالحالة الا قتصادية . ! وهذا نظر دقيق لا ريب . غير أن كثيرين من الفقهاء أقروه ، ويقوم هذا الوقف على حبس العين بين طبقات من الورثة حتى إذا انقرضوا عادت إلى جهات الخير المعينة لها . وقد غالى الفقهاء بهذا النوع من الوقف حتى جعلوا شرط الواقف كنص الشارع ! ! فجاء من الواقفين من مزق أحكام المواريث الإسلامية ، فأعطى الأبناء وحرم البنات ، والفقهاء ساكتون في انتظار فناء الجيع ، لتظفر جهات الخير بالتركة المرتقبة ! و ينتظر أن يتخلص المسلمون من هذا النوع من الوقف . . . .

\* \* \*

والذى يعنينا أن الفقه الإسلامي سمح بأن يحبس أصل الأرض وأن تبذل ثمارها للمستحقين ، وهذا ما توسع الشيوعيون في تطبيقه وتنفيذه . فأصبحت الأرض عامة لا يمسها هنالك بيع ولا إرث ، وأصبح الشعب كله مستحقاً فيها ! . فهل يا ترى تشبه حال المستحقين هناك حال مستحق



وزارة الأوقاف هنا؟؟ إن كان الأمر كذلك ، فقد آن الأوان لينفخ فى الصور! . . و إلا فعلى النظام الشيوعى أن يطلب رد اعتباره من نظام الوقف المصرى الذى يطم فيه الموظفون و يجوع فيه المتسحقون!!

وهذه المقارنة لا نرمى بها إلا إلى لفت النظر إلى الماطفة الإسانية المريقة ، المتغلغلة في تعاليم هذا الدين بحو الفقراء واليتامى والمتعبين ، بما جعله يؤبد بعض موارد الإحسان على صورة مشت النظم الحديثة في فكرتها وتصميمها ، وإن خالفتها في نواح عدة!! والعيب عندنا دائما ينبت من سوء الفهم وسوء العمل . وقد تآمر هذا وذاك على إحاطة نظام الوقف بإطار أسود يوحى بالرجعية والفساد والمظالم . . . ويشير إلى أن المستحقين فيه آخر من ينتفع به !! .

#### أحكام المواريث

ومن العوامل الدائبة على تقسيم الملكيات الكبرى وتحطيم كتلتها ، نظام التوريث الإسلامي الذي يجزِّي التركة أرباعاً وأثماماً وأثلاثاً وأسداساً . وقد وضع حزب العمال الإنجلبزي في برنامجه الاشتراكي أن يتجه بالمواريث الإنجليزية هذه الوجهة ؛ إذ أن التركات والألقاب هناك من نصيب الابن الأكبر وحده لتبقى الثورات على ضحامتها الأولى ، فتبقى للأسر الأتوقراطية دعامتها المادية التي تعتزبها وتشمخ .

ولكن أعنياء المسلمين لا يميلون إلى الأخذ بأحكام كتامهم فى هذا الموضوع ، فهم يحتالون بإجراءات مصطنعة للفرار منها . فتارة يحرمون البنات ، وتارة يفضلون وارثاً على وارث ، وما أكثر عفود البيع الصورى التى تنجو مها الملكيات الكبرى من هذا التوزيع الواحب . مع أن

الرسول فال: « الإضرار في الوصية من الكبائر ، ثم تلا قوله تعالى: « تلك حدود الله ، ومن يُطِع الله ورسولة يدخله جنات تجرى من تحتها الأنهار ، ومن يعص الله ورسوله و يتعد حدوده يدخله ناراً خالداً فيها . . . » وهذه الحدود المذكورة هي أنصبة المواريث في : « يُوصيكم الله كورة هي أنصبة المواريث في : « يُوصيكم الله كورة هي أولادكم للذكر مِثل حظ الأنتيان . . . الخ » .

وروى عن الرسول كذلك : « إن الرجل ليعمل بعمل أهل الخير سبعين منة ، فإذا أوصى حاف في وصيته فيختم له بشر عمله فيدخل النار ؛ وإن الرجل ليعمل بعمل أهل الشر سبعين سنة ، فإذا أوصى عدل في وصيته فيختم له بخير علم فيدخل الجنة » .

وهذه الآثار إنما يقصد بها قطع دابر التدخل في التوريث الإلمى الأهل والآفر بين ، على أن نظام التوريث ليس إلا عاملا ثانوياً في تدعيم الاشتراكية الاجتاعية التي يجب أن تسود ، حتى لا ينقسم البشر المتساوون . إلى سادة وعبيد . أما العامل الأول فهو مراقبة مبدأ الملكية نفسه ، وملاحظة مدى إفادة المجتمع من إطلاقه وتقيده ، وإصدار التشريعات المتصلة بذلك لتعمل عملها الحاسم حين الحياة و بعد المات! وقص أجنحة الثروات المتزايدة بفرض الضرائب وأخذ الصدقات . و بذلك يحال بين الترفع الأوتوقر اطي و بين دعائمه المادية الخبيئة .

#### موقف الشيوعية من مبدأ الوراثة

والشيوعية ترفض نظام التوارث المشروع عندنا ، بل إمها تحارب مبدأ التوريث نفسه ، ولا تكاد تقره إلا في توافه المتاع .

وحجتها الأولى والأخيرة أن الميراث قد ينقلأموالا طائلة لمن لايستحقون

بعملهم شيئاً منها . وذلك ينافى العدالة ، وينافى مبدأ تكافؤ الفرص ، ثم إن أولاد الأغنياء لهم فى ثرواتهم الموروثة تصرفات أضرت بالمجتمعات وزحمتها بأفانين من العبث والسخف . .

وهذا كلام عليه مسحة من الصدق ، بيد أنه مغشوش لمن فطن إلى جوهره . .

لوكانت المواريث تنقل الأموال فقط من الأجيال السابقة إلى الأجيال اللاحقة لأمكن عدد ذلك من الأمور التي تقاوم الطبيعة فيها - لو أمكن أن أتقاوم - ولكن الوراثة سنة ثابتة مطردة تنقل مقادير هائلة من الخصائص والصفات المادية والمعنوية ، وتحملها بأمانة عن الموتى المدبرين إلى ذراريهم الناشئين .

وقوانين الوراثة معروفة فى علوم الأحياء والاعتراف بآثارها لامندوحة عنه . والحجتمعات كلها تمترف بالذكاء والنباهة والقوة – وهى بعض ما يورث – وتقدم ذويها – وتحتقر الغماء والبلادة والضعف – وهى بعض ما يورث كذلك – وتؤخر ذويها – ومبدأ تسكامؤ الفرص لا يتدخل فى توزيم المواهب على البشر! .

والمال الموروث من أيسر الشئون التى يستطاع التحكم فيها حتى لا تضار الأمة به . فالإسلام الذى حدد لسكل وارث حظه من التركة ، وضع من القوانين ما يمنع سوء التصرف في هذا النصيب الموروث . فسد أبواب الحرام في المجتمع حتى لا يمكن إنفاقه في حرام ، وقدر مصارف الحلال للفرد . حتى إذا جنح بعدها إلى تبذير ومتلفة أمكن الحجر عليه إلى أن يرشد .

ومن ثم يتضح أن المال الموروث ــ فى ظل الإسلام ــ لا يميل ذرة (٨) عوازين العدالة . وأن سبيله سبيل غيره من روافد الوراثة الأخرى . بل لعله أقالها خطراً .

فالزعماء الذين ورثوا الفقر والذكاء تخلصوا من أوزار الفقر ومضوا صعداً إلى القمة

وهناك من ورثوا فى دمائهم جراثيم الدعارة وآلت إليهم ثروات طائلة وملك عريض . . فيا هي إلا أيام حتى ضاعت أملاكهم ثم هووًا إلى الحضيض . . !

#### \* \* \*

على أن الإسلام الذي أقر مبدأ التوارث المالى رفض بشدة مبدأ توارث الزعامات الروحية أو المدنية أو غيرها .

فعندما اختار الله « إبراهيم » عليه الصلاة والسلام نبياً ، طلب منه هذا النبى الكريم أن تتنقل نعمة هذا الاختيار فى بنيه ، فأبى الله عليه ذلك : « وَ إِذِ أَ ْ بَتَلَىٰ إِبْرَ اهِيمَ رَبَّهُ مُ بَكَلِمات فَأَ مَهُنَ . قَالَ : إِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ : وَمِنْ ذُرِّ يَتِي قَالَ : لا يَنَالُ عَهْدِي الظّالِمِينَ » .

وتعاليم الإسلام تقطّع دابر هذا التوريث ولا ترشح للزعامة إلا آلها الذين يدركونها عن جدارة وكفاية .

غير أن المسلمين لهم فى ذلك تقاليد جنونية فى منتهى السخف ، بل أحسبها نزعة من نزعات الوثنية المخرفة تسرى إلى الأمم فى إمان الضعف والسقم . وليس لأمتنا أى عذر فى هذا الخبط!

إن المتصوفة فى بلادنا يتوارثون مشيخة الطريق ! ويكتبون أوراقاً طولما عدة أذرع مملوءة بالأنساب التى تصلهم إلى فلان أو فلان .

وفي مصر جمعية شرعية أسسها جد ، وورثها ابن ، وينتظر رياستها حفيد



وقد كان شيخ الإسلام فى تركيا يلد شيخ الإسلام المرتقب ، والقائد المظفر بلد القائد المظفر .

والشرق الإسلامى ملىء بالأسر التي لا تنتسب إلى آدم أبى البشر المعروف! فهو مخلوق من تراب! أما هم فسلالات من عنصر آخر لا يدرى كنهه . لعله النار. . .

وتاريخ هذه الأسر يعرفه – من يطلبه – عند ما تمحص الأسباب الحقيقية لتدهور الإسلام والمسلمين . منذ بدأ طور الانحلال إلى اليوم .







# (٠)مؤسسات الربا والاحتكار والاستغلال



#### الدين والربا

نصوص الإسلام متضافرة على تحريم الرما ، وعلى عده منكراً اقتصادياً واجتماعياً غليظ الإنم ، ومن الممكن عدّه جريمة سياسية كذلك إذ ثبت أن الغزو الاقتصادى القائم على المعاملات الربوية ، كان الغميد الفعال للاحتلال العسكرى والتجارى الذى سقطت أكثر دول الشرق في مخالبه الباطشة ، فقد اقترض الحكام الشرقيون بالربا ، وفتحوا أبواب البلاد للمرابين الأجانب فاهى إلا سنوات معدودة حتى تسربت الثروة من أيدى المواطنين إلى غيرهم وقد مرت أيام عصيبة على الثروة العقارية في مصر ، كانت فيها مهددة بالضياع لولا تدخل الحكومات آخر الأمر لإبقاذ ما يمكن إنقاذه .

والتحريم الرما في الإسلام — بل في كافة الأديان — علل خلقية واجتماعية جديرة بأن تعرف ، وأن تناقش . فإن الربا عصب الحياة المالية الحاضرة، ودعامة النظم الرأسمالية القائمة . وقد أفصى الدين عن الحياة الاقتصادية لمكى تحيا هذه النظم وتبقى ، وعلى الدين أن يختار أحد نهجين إما أن يرضى بموقف الخنوع والاستنكار السلبي ويكتنى بالنصائح الروحية التافهة ! . . . وإما أن يصطلح مع النظم التعاونية والاشتراكية الحديثة و يتقدم إلى الميدان بحلول عملية إيجابية .

أما محاولة اللمب بالمصوص ، وتقديم الفتوى الملائمة ، أو الغفلة عن أخطار الرأسمالية القريبة والبعيدة والتجهم للنزعات الاشتراكية الحرة فذاك مالا جدوى منه قط على دين الله ودنيا الناس . ولن يزيد العالم إلا خبالاً ، وسيظل يقوم و يقمد كالذى يتخبطه الشيطان من المس



#### شبهة سقيمة ... ا

سألى رجل قاصر النظر : كيف تقيمون نظاماً إسلامياً يحرم العائدة الربوية مع أن كيان العالم كله يقوم على الفائدة وتسميرها وتمويل المشروعات الهائلة على أساسها . . ثم أردف إنكم تخربون ولا تشيدون ! .

وعجبت - فى نفسى - لهدا الأحمق يحبس نفسه فى دائرة ضيقة ، ثم يتساءل : كيف الفكاك منها . كأن العالم إذا أجمع على ترك نظام الزواج جاء من يقول : لا محيص من إباحة الزنا ، و إلا انقطع السل . فإذا قلت له : إن الزنا حرام ! قال لك : أثر يد انقطاع الحياة ؟ .

وأسارع إلى إفهام أولئك المعترضين أن الإسلام ليس وحده الذي يحارب الزنا . . إن طائفة كبيرة من مؤسسى الاشتراكية الحديثة ينبذون نظام الفائدة . ويرى «كارل ماركس» مبتدع الشيوعية أن الربا واحد من مظاهر اللصوصية التي تسلسكها الرأسمالية في سلب حقوق الطبقات العاملة .

ولما كان العال - في نظره - هم المنتجين الحقيقيين فإن بخسهم ثمرة جهدهم بسبب إقراضهم أو تسخيرهم يعد جريمة . وسواء كان المستولون على جزء من أجر العمل ملاكا أو مرابين أو منتجين فهم جميعاً آكلون لأموال الناس بالباطل . ومن ثم وجب أن تكون وسائل الإنتاج ملكا للجاعة حتى لا يتحكم فرد في فرد!!

ونحن نذكر رأى ماركس فى الربا ليعرف الحقى وأنصاف المتعلمين فى الردنا أن هناك أنظمة قامت واستوت على أقدامها ، وهى تحتقر الربا وأصحابه فكيف يعجز المسلمون — إذا أحلصوا لدينهم — عن إقامة صرح اقتصادى



لا مكان فيه للر ما والمرابين ؟؟ ويكون فى جوهر. ومظهر. إسلامياً بحتاً ؟؟ ثم إن الر ما حرام فى كل دين . وليس فى الإسلام وحده .

كان القانون الرومانى يبيح القرض بفائدة ، فجاءت الكنيسة الكاثوليكية وحرمته تحريماً صارماً ، إذ جاءت التوراة والإنجيل على السواء بتحريمه . لذلك قال الكنسيون بتحريم المطالبة بفائدة عن النقود لدى إقراضها ، فروح الأخوة التي هي أساس تعليم المسيح كانت من دعائم هذا التحريم .

ثم نقل فقهاء القانون الفرنسى القديم هذا التحريم ، وعلاوه بسبب منطقى ، اقتبسوه عن أرسطو ، هو أن النقود لا تلد نقوداً ، فتكون المطالبة بفائدة عن النقود ضد طبيعة الأشياء .

ويقول علماء النشريع الحديث بعد هذا : إن أثر ما تقدم على القانون يبدو في تحديد سعر الفائدة !!.

والذي أعرفه أن اليهود لا يستبيحون التعامل بالربا إلا مع من لا يدين اليهودية ، إذ أن الربا عندهم محرم تحريماً باتاً بنص التوراة . . وقد نعى القرآن عليهم تناقضهم مع دينهم في معاملة الأجانب واستباحة مالهم . أما الدكتور شفيق شحاته أستاذ القانون المدنى بكلية الحقوق في كتابه تاريخ القانون الحاص في مصر » فقد استعرض القانون المصرى من عهد الأسرة الثالثة الفرعونية من سنة ٢٩٨٠ قبل الميلاد إلى سنة ٣٦٣ ق . م ثم قال : إن القرض بفائدة لم يعرف في مصر إلا في عهد الانحطاط الثاني الذي حدث في الفترة الواقعة بين ١٢٠٠ - ٣٦٣ ق . م . وهو ينقل رأى العالم الكامير ريفييو : [ إن المصريين كانوا لا يتعاملون بالربا أبداً ، فالتعامل



بالرباكان مقصوراً على الأجانب]. وهو يرى أن فكرة الفائدة دخلت القانون المصرى في عهد الإقطاع الثاني المتقدم ذكره، منقولة عن الكلدان.

ويهمنا أن نعلم أن النظام القانوني في مصر القديمة كان — إبان ازدهاره — في منزلة من السمو دونها كثير من النظم القانونية المعاصرة ، ويما يستحق العناية أن المصريين القدماء عرفوا مختلف النظم التي يريد العالم أن يجريها الآن ، فقد سادت عندهم نظم المذهب الفردي ، والإقطاعي ، والاشتراكي ، وغير ذلك من النظم . ولم يعرفوا خلال هذه المراحل المختلفة التعامل بالفائدة ، حتى قيل إنها دست على القانون المصرى في أواخر أيام الأسر الفرعونية المغلوبة على أمرها ! وذلك بعد أن نكست الأوضاع ، وأظلمت الأفكار ، وانحطت الأخلاق ، وأراد الله لدولة العز أن تزول المورى أمر فاسقوها أن تدمر ! .

#### حكمة تحريم الربا

يسعى الدين من وراء تحريم الربا إلى أمرين خطيرين: أولمها عدم استغلال الأزمات والضوائق الطارئة و بيع المساعدات فيها بأجر غال أو زهيد فإن تغليب العاطفة الإنسانية واجب، ووظيفة المجتمع أن يحمى أبناءه شرور الحاجة، وأن يكفل ضروراتهم الطارئة والملازمة. والأمر الثانى ألا يوجد أفراد يأكلون من غير عمل، ويربحون من غير كفاح، فإن سرقة جهود العاملين باسم ماقدم اليهممن مال لا تجوز، وقد أسلفنا القول في ضرورة جعل العمل أساس الدخل والامتياز والتفوق. ولا مانع – شرعاً – من مصادرة التصرفات المالية التي تخالف هذا المبدأ، والتي قد يتذرع بها إلى إقرار الربا و إشاعته.

وظاهر أن كلا الأمرين لا يتحقق إلا في جو اشتراكي صحيح ، أما ترك

المعوزين فريسة سهلة للمرابين ، وترك أصحاب الكفايات التجارية ألعوبة فى أيدى أصحاب الأموال المدخرة ، فهذا حرام . والإسلام يرسم صورة دامية للاستغلال الربوى الشائن ، ويوضح فيها كيف يعيش بعض الناس على كد غيرهم ونشاطه كما تعيش الديدان الطفيلية على غذاء الأجسام الكادحة .

وكيف يزدردون سهلا ليناً ما احترق غيرهم في جمعه وتحصيله! ثم يبين الجزاء المعد لهم يوم القيامة فيقول النبي صلوات الله عليه وسلامه: «رأيت الليلة رجلين أتيابى فأخرجانى إلى أرض مقدسة ، فانطلقنا حتى أتينا على نهر من دم فيه رجل قائم ، وعلى شط النهر رجل بين يديه حجارة ، فأقبل الرجل الذى في النهر ، فإدا أراد أن يخرج رماه الرجل — الذى على الشط — بحجر في فمه فرده حيث كان ! فجعل كما أراد أن يخرج رمى في فمه بحجر فيرجم كما كان ! فعل كما أراد أن يخرج رمى في فمه بحجر فيرجم كما كان !

أنهار من دماء وقذائف من حجارة ، وقمع موصول القسوة والإصرار ، وحرب من الله ورسوله بدأت فى الدنيا ولم تؤذن بنهايته ، فلم أعد هذا كله ؟ إن هذا اللون من التعذيب يرمز إلى أحوال مصاصى الدماء من المرابين الذين يرجمون المجتمع بفضل ثرواتهم ، فيتركون الحياة فيه جحيما لا تطاق !

فهل من عيب على المجتمعات البشرية إذا هى أعادت تنظيم كيانها الاقتصادى من جديد بعيداً عن رءوس الأموال التي لا تعمل إلا بالفائدة ؟ إن الإسلام يرى – على لسان نبيه – أن : « درهم ربا يأكله الإنسان ، وهو يعلم ، أشد من ست وثلاثين زنية »!! فهل يعنى ذلك إلا أن المجتمع الدين يجب أن يحيط معاملاته المالية بسياج يمنع هذا الوماء . وأن يقبل كافة صور الاستفار والاستغلال الاقتصادى التي تبعده عن الربا قليله وكثيره



وأن يدرس ببصر مفتوح الوسائل الحديثة التي يتبمها الاشتراكيون في الزراعة والصناعة والتجارة وسائر ضروب الإنتاج .

#### الشركات الكبرى

ليس هناك ما مع شرعاً ولا عقلاً — من أن يشترك عدة أوراد في إدارة على ما ، لكى ينتفعوا به و ينفعوا الأمة منه ، وقد أقر الإسلام نظام الشركة وفصل الأحكام المتعلقة به في صوره المحدودة الأولى ، وأوجب أن يكون الشركاء أمناء : « أما ثالث الشريكين ما لم يخن أحدهما صاحبه فإذا خان خرجت من بينهما وجاء الشيطان » ولا ربب أن خيانة الشركاء لأنفسهم هي دون خيانتهم لجمهور الشعب ؛ وتآمرهم جميعاً على اغتيال حقوقه الكثيرة أعظم جرماً من تففل بعضهم للبعض الآخر ، فإذا تأسست الشركات وهدفها الأكبر هذه الخيانات الشعبية فهي شركات شيطانية يجب غل أيديها عن العمل، وضبط تصرفاتها في الحدود السليمة المقولة .

وقد تضخمت الشركات في النظم الرأسمالية حتى لتضارع ميزابيتها ميزانية بعض الدول الكبيرة . وما كان هذا ليعتبر مثار شكاية ولا موضع مؤاحذة لو أن الأمور جرت مع هذه الشركات في أوضاعها النزيهة ، لكن هذه الشركات تمثل — من وجهة النظر الإسلامية — مجموعة آثام اقتصادية شائنة فهي تقوم غالباً على أساس الاحتكار ، والتحكم في الأسعار ، وحرية تحديد أحور العال ، وجعل الربا صبغة ثابتة لمعاملاتها المالية المديدة . وقد ضق المالم ذرعاً مهذه الشركات ، ونبتت في أقطار شتى نظم جديدة للاستغلال الاقتصادي الذي يتى الناس شرور هذا الاتجاه الرأسمالي وما فيه من افتيات واضح على مصالح الشعوب وحقوق الطوائف العاملة .

وتباینت النظم الجدیدة فی تقدیرها للصالح العام ، وتحدیدها للطرق المنتهیة إلیه ، وأبرز ما فی الحیاة الغربیة الآن « اشتراکیة الدولة » و « اشتراکیة رأس المال » وهی التی یقوم علیها النظام الشیوعی فی روسیا ، إذ یمتاز هذا النظام ( بأن الدولة تملك الصناعة وتتولی إدارتها جمیعاً ، فالارض والمصانع والسكك الحدیدیة والسفن وخطوط الطیران والمتاجر والمصارف . مثلها هناك كثل الشوارع والطرق الزراعیة عندنا لیست ملكا خاصالأفراد أو شركات، بلملك المجتمع كله . ویدبرها موظفون تعینهم الحسكومة وتجری علیهم الأرزاق وتسالهم عن تصرفاتهم ) ولیس هناك سبیل إلی إحراز المال إلا من العمل فی مصدر من مصادر الثروة المعروفة . والمادة الأولی من الدستور السوفیتی تنص علی أن الاتحاد الجمهوری ( هو دولة اشتراکیة من العمال والفلاحین ) .

ويبيج القانون الروسى — إلى جانب النظام الاشتراكى السائد — أن يقوم أفراد من الفلاحين ورجال الصناعات اليدوية بأعمال خاصة ضيقة النطاق تعتمد على مجهودهم الشخصى على شريطة ألا يستغلوا فيها مجهوداً لغيرهم .

أما اشتراكية الدولة فنظام اقتصادى وسط ، طبق بأشكال مختلفة في ألمانيا وإيطاليا على عهود النازى والفاشيست ، ويطبق الآن في انجلترا وغيرها مع مع تعديلات موضعية لا تفض من الأساس الحقيق له ، والقاضى بإشراف الدولة على المصالح والشركات السكبرى . إشرافا مباشراً ، ودخولها في رأس المال بأسهم تزيد على النصف ، وتحكمها في أنواع الإنتاج ووسائله ، وتوزيعها للأرباح على الأيدى العاملة توزيعاً ينتني به الجور والحقد ، وتتقارب به مستويات المعيشة بين الرؤساء والمرءوسين .

\* \* \*

وهذا المهج الاقتصادى وسطكما ترى بين تعطيل مبدإ الملكية وبين



إطلاقه . والناس — من الناحية الدينية — أحرار في اختيار الأسلوب الذي ينظمون به دنياهم ما دام هذا الأسلوب لا ينطوى على كهوف خفية للمآسى التي تؤثر في معنوياتهم ، والتي تشكل حياتهم تشكيلا كله أغلاط وانحطاط . وقد بين الإسلام الجرائم الاقتصادية التي يحاربها فذكر في عدادها الربا والاحتكار والاغتصاب . وهذه المآئم تعتبر المعالم الأولى للنظام الرأسمالي الطليق فكيف يبقى و يبقى معه الإسلام ؟

إذا حرمنا نباح الكلاب وعواء الذئاب فالطريقة المثلى المتنفيذ أن تعدم الكلاب والذئاب ؟ لأنها ما دامت حية فستنبح وتعوى . والنظم التى نبحت الإنسانية ، وقطعت طريقها ، وأنشبت فيها أظافرها وأنيابها ، هى هذه النظم المحتكرة للأفوات والمصالح ، المحتقرة الشعوب ، والطبقات العاملة ، المتسلطة بالجبروت على المال تعبث به وتملأ به الأرض فساداً . وعندما يصدر الحسكم بإعدامها يكون الناس قد استجابوا حقاً لرأى الدين و مزلوا على رسالاته العادلة .

#### حياة تعاونية أو حياة ربوية

لم يذكر القرآن آية فيها ترهيب عن الربا إلا ذكر معها كلاماً يُرغّب في المعاونة الصادقة والمساعدة الواضحة لمن يحتاجونها ، تارة باسم الزكاة ، وتارة ماسم الصدقات ، وتارة باسم الإنفاق العام في السراء والضراء جميعاً ، هو مَن رباً لِيَرْبُو في أَمْوَ الْ النّاسِ فَلَا يَرْ بُوعِنْدَ أَللهِ ، وَمَا آتَيتُمْ مِنْ زَكَاةٍ يُر يدُونَ وَجْهَ أَللهِ فأُولَئِكَ هُمُ المُضْفِفُونَ » . « يَمْحَقُ اللهُ الرّبا ويُرْبى الصَّدَقَاتِ » . « يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُو الآتا كُلُو الرّبا أَضْعَافاً مُضَاعَفةً وَاللّمَ اللهُ عَن ربَّكُمْ وَجَنّةٍ عَرْضُها السَّمُواتِ وَاللّمَ رَبِّكُمْ وَجَنّةٍ عَرْضُها السَّمُواتِ وَالأَرْضِ أُعِدَّتُ الْمُعَلِّمَ ، الدِينَ يَنْفِقُونَ في السَّرَاء وَالضَّرَّاء » . « وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنّةٍ عَرْضُها السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ أُعِدَّتُ الْمُعَلِّمَ ، الَّذِينَ يَنْفِقُونَ في السَّرَاء وَالضَّرَّاء » .

والمفروض أن عقلية الشعوب عندما تسمع ذلك لاتقف في تطبيق الآيات عند محاربة الصور الجزئية للربا أو مصادرة أحواله العارضة . و إلا كانت عقلية بدائية صغيرة بل الواجب أن يدور دولاب العمل ، وأن توضع له قوانين الحركة ، بحبث لا تكون هناك حاجة ما إلى التفكير في نظام الهائدة الربوية ، ومن ثم فتمويل المشروعات العامة والأعمال الكبرى ينبغي أن يتم عن طريق التعاون الشعبي الذي لا يسمح فيه بإدخال العناصر غير العاملة ، و إن ملكت المال حما دامت لا تعيش إلا على الابتزاز والسلب حلى أن يحمى العال والمستهلكون من وساطات السمسرة والاحتيال ، و يسترشد في هذا الشأن بقوانين الجاعات التعاونية الناجحة في مختلف البلاد والأنظمة الأخرى ، وأما الأعمال الفردية فتوفر لها سبل القرض الحسن ، أو ليس هذا كان أبق على كياننا من تصرفات تنتهي بإنشاء صندوق الدين ؟ فتدفع الحكومة الربا بدل أن تدفع غوائله عن الناس .

#### تقسيمات للربا

قسم فريق من الاقتصاديين الربا إلى قسمين: ربا استهلاك، وربا إنتاج، ويقصد بالأول الفروض التي تأخذ لتستهلك في النواحي الإنسانية البحتة من أطعمة وأدوية ونفقات مدرسية وشبهها، وأحذ فائدة عن أمثال هذه الديون خسة وصغار، ولذلك فهم يحرمونها - لأسباب خلقية - أما النوع الثاني وهو ربا الإنتاج فهو عن الديون التي تؤخذ الأغراض التجارية المحضة، ويرون أن الفائدة - في حدود نسبة معينة - لامانع من إقرارها، وهذا التقسيم ليس إلا محاولة لتخفيف آثار الربا وتغطية بصائحه، ومدًّا لأجل الأنظمة الرأسمالية البالية، وغضًا عن أوزارها التي ناءت بها الشعوب.

وهذا الكلام خطأ من الناحية الدينية والناحية المدنية معاً، فإن الإسلام حرم الربا في القروض كلها ، ما كان منها للاستهلاك ، وما كان منها للتجارة « ذَلِكَ بَأَنَّهُمْ قَالُو ا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرّبا ، وَأَحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرّبا » ثم حرمه بنسبه كلها فاحشة كانت الفائدة أم خفيفة « يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُو النَّوُ اللهُ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرّبا » « فإنْ تُنبُ وَلَكُمْ رُمُوسُ أَمُو اللهَ النَّفِلُ لَكُ وَلَا اللهُ وَلَا تُطْلَمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ » فكل ما زاد على رأس المال يعتبر أخذه ظلماً . لا أصل له ، فإن قيد الأضعاف هنا كقيد الإحصان في قول القرآن : لا أصل له ، فإن قيد الأضعاف هنا كقيد الإحصان في قول القرآن : لا أصل له ، فإن قيد الأضعاف هنا كقيد الإحصان في قول القرآن : لا أصل له ، فإن قيد الأضعاف هنا كيد الإحصان في قول القرآن : لا أصل له ، فإن قيد الأضعاف هنا كيد الإحصان في النانية القيد في الآية الثانية .

ذاك من الناحية الدينية ، أما من الناحية المدنية فلدينا من الأسباب ما يجعلنا لا نفغل في ربا الإنتاج الجوانب الإنسانية التي لاحظناها في ربا الاستهلاك ، بل هناك ظروف حيوية تجعلنا نحرم الربا بنوعيه في شتى القروض. فإن التاجر الذي يقترض ليعمل إنما ينفق كسبه في الفذاء والكساء والدواء وما إلى ذلك فلم يباح الربا في قرضه ؟ على أن الأمر الذي يستحق الذكر والاعتراض القروض التي تطرحها الشركات في الأسواق المالية سندات محددة الفائدة ، فإن هذه السندات تضاعف رأس مال الشركة وتخفف الأرباح التي توزعها على حملة السندات ، وتنمى الإيرادات الأصلية ، مع العلم بأن أكثر الشركات المساهمة صورية ، يلتهم أعلب أسهمها وأطيب ثمراتها أفراد لا يتجاوزون عد الأصابع و يتناول فتات المائدة بمدهم جمهور الموظفين والعال ، و بذلك عمل الربا على ترجيح كفة الطبقة المالكة . و بحس الطبقة العاملة ، وهو مالا وجود له قط في النظام التعاوني الذي طالبنا به آنفاً باسم الدين .



#### وباء . . !

أيها رميت ببصرك في جوانب الحياة الداكنة التي نميش فيها ، رأيت شبح الربا ماثلا أمامك . لم يترك عملا اقتصادياً إلا دس فيه أصابعه الصفراء ، فالأغنياء يودعون أموالهم في المصارف بالربا ، والمصارف تمنح التجار مساعداتها المالية بالربا، والشركات تطرح أسهمها وسنداتها بالربا، والحكومة تعقد القروض الوطنية بالربا، وتقبل وفور الأفراد بالربا، وتحكم قوانينها على المدينين بسداد الربا، وشركات التأمين تبذل عونها فىالـكوارث المفاجئة على أساس الربا . . وهكذا صح ما يروى عن الرسول « ليأتين على الناس زمان لايبقى منهم أحد إلا أكل الربا ، فمن لم يأكله أصابه من غباره ، والشبكة الربوية العديدة الفروع الطويلة الخيوط المعقدة الاتجاهات المنتشرة في الحياة العامة انتشار الشرايين في الجسم يجب أن ندرك لما خطورتها ، فإن انقاذ الأمة منها ليس بالأمر الهين. وهذه الآلة الدائرة قد وكل إلىها كياننا المالى كله ، ونحن لا نريد تغيير جزء فاسد منها « بقطعة غيار سليمة » فهي للأسف متماسكة الأجزاء ، متشابكة الحركة ، فلابد من تحطيمها كلها ووضع نظامنا المالى على دعائم أخرى ، تكفل له على عجل حيانه وازدهاره ، وتصون حاضره ومستقبله . إن التأمل القليل ، والتفكير القرنيب ، يكشفان عن وجه الحقيقة في هذه المشكلة ، وسنرى عندما نبحث ، أن الفساد الخلقي والاجتماعي ، وجفاف المعانى الإبسانية من الحياة العامة ، ونية الاستغلال والاغتيال عند العاطلين المكتبزين ، وقلة الفرص السائحة أمام العاملين المجتهدين ، وانعدام العون أوضاً لته لمن يصابون بالنوازل الفادحة ، هذا كله هو العامل المباشر لوجود الرباً . فهو في الحقيقة مرض الرأسمالية المشربة بالأنانية الحادة والمنافع الشخصية

الجارفة . أما حيث يوجد التكافل الاجتماعي والنظام التعاوني ونضيق الحيل في وجوه الجشمين والمستفلين فلا محل لظهور الربا والمرابين، وذاك ما تعمل له دأمًا السياسة الاشتراكية الحريصة على مصلحة الجمهور ، وعلى سوق أفراده جميعاً إلى ساحات الكفاح والجد .

من الذي يفلق أبواب الإسلام دون قبول هذه الأفكار الطيبة والآراء المعقوله ؟ أهم رجال الدين ؟ لا . فما يقبل أهل الدين حياة تغيم صفحتها بسواد كثيف من غبار الربا ! أهم أبناء الشعب ؟ لا . فما يقبل جمهور الشعب أن ينغص عيشه بكلّب أصحاب المال وهم يضيقون عليه الخناق ويسدون أمامه للذاهب ، إنهم نفر قليل من عباد العجل الذهبي ومقدى القرابين الشعبية على مذبحه ، ولهذا النفر الشتى يجب أن يقال : « أنظُرُ إِلَى إِلَهَكَ ٱلذِي ظَلْتَ عَلَيْهُ عَاكِفًا ، لَهُ مُ النَّمُ اللهُ أَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَالَمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَسِمَ كُلُّ شَيْءً عِلْمًا ﴾ .

#### شركات التامين . . .

الدلائل منعقدة على أن المعاملات المالية السائدة أصبحت لا تعتمد إلا على الطرق الآلية الحجردة ، فى إنقاذ المنكوب وإسعاف الحجرج ، ويبدو أنها نغضت يديها تماماً بل لعلها تسخر — من فكرة انتظار العون والإنقاذ من جهات البروالخير ، وما الداعى لهذا الموان ؟ إن التاجر يخرج مبلغاً محدوداً يحتسبه من نفقاته المستهلكة ، ويؤمن به على موارد رزقه ، فإذا فجأته كارثة وصل إليه العوض السريع وهو مطمئن النفس مرفوع الجبهة ، وذاك أجدى على حياته وأصون لكرامته من انتظار الصدقات التي قد تأتي أو لا تأتي على حسب أريحية المتطوعين والمتبرعين !! ومن ثم أصبحت فكرة التأمين حسب أريحية المتطوعين والمتبرعين !! ومن ثم أصبحت فكرة التأمين



عالمية ، تستمسك مها دول شتى ، وتقوم لها شركات هائلة ، وقد جعلت حكومتنا النأمين إجبار ياعلى كثير من الأشخاص والمرافق ، والدعايات النشطة دائبة على توسيع دائرته في كل ناحية .

ونظام التأمين يقوم في جوهره على أعمال ربوية محرمة ، والضرورات التي أوحت به هي الضرورات التي أوحت بإقامة حفلات الرقص لإعانة مشروعات الخير ، أي هي خراب المجتمع من العاطفة الإنسانية النبيلة التي تندفع إلى الإحسان من تلقاء نفسها ، وفقدان الأنظمة الدينية والخلقية أو بعبارة أصرح ؛ فقدان الأنظمة التعاونية والاشتراكية التي تضع منهاجاً دقيقاً شاملا لعلاج الطوارىء الفاجمة ، والتي تمد رواق التأمين الاجتماعي على حاضر الناس ومستقبلهم فلا يتوجسون في أنفسهم ريبة ، والتي تفترض الرحمة قارَّة في القلوب \_ فإن لم تكن مستقرة بها غرستها غرساً \_ ثم سنت من التشريعات المالية الصحيحة ، ما يجعل المجتمع كله يضطرب إذا أصيب أحد أفراده بسوء حتى يندفع عنه !! مصداق قول الرسول صلوات الله عليه وسلامه «مثل المسلمين في توادهم وتعاطفهم وتراحهم كمثل الجسد الواحد إذا اشتكي منه عضو تداعي له سائر الجسد بالسهر والحي» ورأى الإسلام في هذا أن « الضعيف أمير الركب » . . يمنى أن القافلة الحافلة بالأقوياء والأصحاء تكيف مسيرها ونزولم بما لا يجشم الضعيف مشقة ولا يكلفه عنتاً ، وأن المجتمع إذا بلي بعاجز توفرت القوى على خدمته وإعانته ، بل على تكريمه ومواساته وقد لُفِّنت الأمة الإسلامية درس الرفق بالضعفاء عندما فُهِمّت أنها لا يمهد لها في الأرض إلا إذا مهدت حياة الراحة لمن يضعفون فيها وأمَّنت معايشهم ، وفي ذلك يقول الرول « إنما ينصر الله هذه الأمة بضعفائها » .

سيقول السفهاء من الناس : إن تحقيق هذا خيال ، وكذبوا . فلو أن

الجهود التى بذلت فى نشر التأمين الربوى بذل مثلها فى إقرار التأمين الاجتماعى لتغيرت الحال و بدلت الأرض غير الأرض. وقد لجأت الحكومة إلى التأمين على بعض العال و بعض المرافق لدى شركات الربا ، فهل أعيت الحكومة الحلول الصحيحة حتى لجأت إلى هذا الحل المريب ، أم هو الفرار المخجل من مبادىء الاشتراكية ونظر ياتها الصائبة فى علاج المشاكل ، ولماكان بعض علماء الدين قد خدع عن حقيقة نظام التأمين فأفتى بإباحته إذ عرضت عليه بعض صوره عرضاً سليا بل مغرياً ، فلزم أن نصحح الحكم المشروع وأن نكشف حقيقة الموضوع .

#### أساس الفتوي. . .

الذين يقولون بإباحة هذا النوع من المعاملات بين الأفراد والشركات يعتمدون على أحد ، بل فيها ضمان يعتمدون على أحد ، بل فيها ضمان لمستقبل بعض الناس يؤخذ من أر باح الجماعة المتعاونة ، ومما تدخره من مالها لمستقبلها المجهول .

ولكى تعرف خبيئة هذا الكلام نبين لك معنى التعاون الصحيح، الذى يقره الإسلام بل يرغب فيه و يدعو إليه ، وسترى هل التأمين تعاون اجتماعى سليم أم استغلال اقتصادى بحت ينبغى أن يخضع لنظام المعاملات التى قال الشارع فيها حكمه ، وأوضح فيها رأيه .

إنه لسكى يكون هناك تعاون سليم بين أية جماعة لتساعد أحد أفرادها إذا نزل به مكروه ، يشترط فيها يجمع من مال لتحقيق هذه الغاية أمور :

ان يدفع الفرد النصيب المفروض عليه فى ماله على وجه التبرع قياماً
 مق الأخوة ، ومن هذا المال الحجموع تؤخذ المساعدات المطلوبة للمحتاجين .



- ٧ ــ إذا أريد استغلال هذا المال المدخر فبالوسائل المشروعة وحدها.
- س ــ لا يحوز لفرد أن يتابرع الشيء ما على أساس أن يعوض بمبلغ معين إذا حل به حدث ، والحكى يعطى من مال الجماعة بقدر ما يعوض خسارته أو بعضها على حسب ما تسمح به حال الجماعة .
- ٤ التبرع هبة . والرجوع فيهاحرام ، فإذا حدث فليراع حكم الشرع في ذلك ، ومحن نلاحظ في المعاملة السائدة بين شركات التأمين وعملائها أن كلة التماون هنا مزيفة ، يذكر كا يذكر التاجر لز مائنه كلة التضحية فيا يبيعه لهم من سلع ، والأمر لا يزيد عن كونه محاولة للربح ، ومتاجرة بالكلات واستفلالا لتهييب الناس من غدهم المبهم ، ونلاحظ على هذه المعاملات مآخذ خطيرة :
- ١ -- فما يدفعه الشخص للشركة: إن أخذه بعد مضى المدة المنصوص عليها في العقد أخذه مضافاً إليه ربح هو ربا لا شك ، و إن لم تمض المدة بل أراد فسخ العقد انتقص منه نصف ما يدفعه تقريباً وهذا لا يجوز.
- ٢ المبلغ الذي يؤخذ حال الوفاة أو الإصابة ليست له صورة مقبولة فقها في المعاملات الإسلامية ، بل هو استيلاء على أموال الغير . وليس العميل هنا شريكا في الربح والخسارة حتى يقتطع من أرماح الشركة هذا المبلغ إن احتاج إليه ، وليس غيره من العملاء المؤمنين متبرعاً بما يدفع حتى يسوغ أخذ مالهم .
- ٣ ــ هذه الشركات مقطوع بأنها توظف كثيراً من أموالها في أعال
   ربوية صريحة .
- ٤ ــ الخير الذي يصيب بعض الطوائف الفقيرة من هذه الشركات

قريب من الخير الناشىء عن مشروعات اليانصيب وأشباهها ، والواجب تغليب روح التدّين وتمحيض الخير لأربابه ابتغاء وجه الله .

التأمين بهذا المعى ذريعة لجرائم احتيال كثيرة ، ترتكب
 القتناص المبالغ الكبيرة المرصودة للحوادث المفاجئة .

#### ماذا نصنع . . ؟

موقف الدين تجاه الأزمات المعارضة يقوم على عملين كريمين ، يطلب أولاً إلى الرجل المحزون ألا يفقد رباطة جأشه ، وألا تقفه المقبات الطارئة عن مواصلة سيره ، فإن كانت لديه طاقة شخصية على استثناف نشاطه مضى معتمداً على ربه ، واثقاً من نفسه ، موقناً بنجاحه ، واضعاً نصب عينه قول رسول الله : « من نزلت به فاقة فأ نزلها بالناس لم تُسَدُّ فاقته ، ومن نزلت به فاقة فأنزلها بالله يوشك الله له برزق عاجل أو آجل » وهذا التوجيه الرشيد من أهم مبررات التوفيق للأشخاص الذين تهبط قواهم الممنوية إثر ماينتابهم من آلام ثقال! والعمل الآخر يناط بالمجتمع نفسه ، إذ أنه مسئول عن سلامة أعضائه ، فإن إماطة الأذى عن الطريق – حتى لا يصاب أحد بسوء – بعض تعاليم الإسلام ، وقد قرر الفقهاء أن هناك واجباً عينياً في مال الفرد ، وواجبًا كَفَائيًا في مال الجماعة ، يرصدان كلاهما لتلافي الميلة ومحاربة النوائب. والأمة المؤمنة العادلة هي التي تمشى في ضياء من إيمان بنيها وعدالة نظمها ، فلا يهون فيها رجل ، ولا نظلم فيها كفاية ، ولا يغيم فيها مستقبل ، ومثل هذه الأمة هي التي تحظى بأقساط وافرة من التأمين الشال لكل صغير أُوكبير من رجالما ، وكل دقيق أو جليل من شئونها « انْذِبنَ آمَنُوا — وَلَمْ بَلْدِسُوا إِمَا مَهُمْ نَظُلْمِ \_ أُولَٰئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهُتَدُونَ ﴾ أما تجفيب

الأفئدة من حنان الإيمال ، وتجفيف المجتمع من تراحم الطبقات ، وتجفيف القوانين من حسن الكفالة ودقة الرقابة وانقظار المعونة الآئمة من بنود الربا الحرام وشركات الاستغلال الجشعة ؛ فتلك حماقة كبرى لن تعقب إلا حرب المطامع في أبحاء الأرض والسموات .

#### الاحتكار ...!

خلق الله هذه الأرض مباركة التربة موفورة الخيرات وقدر لها أقواتها ، وأودع فيها أرزاقها وهيأ لمن فيها رغد الحياة عليها ، ودبر لكل نسمة عوامل طمأنينتها، ثم ساقها إليها وهو يعلم مستقرها ومستودعها ، فالناس جميعاً يستطيعون العيش الرخى ، ويقدرون على أخذ أنصبتهم اللازمة لهم من موارد الحياة الدافقة أبداً ، والتي لا تغيض قط كما يأخذون أنصبتهم من الماء والهواء والضياء سواء بسواء ، ولكن الدنيا بليت بأقوام اعترضوا مجرى الحياة المعتاد فعاقوه عن مضيه وحبسوه عن انطلاقه ، كما تعترض الجمادل الصلدة مسايل الأنهار الكبرى ، فتحجز الماء وراءها لججاً صاخبة وتترك أمامها بقاعاً جرداء ترتقب الرى فلا يصلها ، وتنطلع إلى الخير فلا يأتيها !!.

ذلك عمل المحتكرين في العالم ، وأثر قلوبهم الخربة وأبديهم الملوثة ، يتلقفون السحب الهامية فيبيعونها للناس قطرة قطرة بالسعر الذي يشاءون ، ويستولون على مناكب الأرض ثم يوزعونها على الشعوب ذرة ذرة كما يشتهون!! وقد حرم الإسلام الاحتكار ، فإن المحتكر مناع للخير معتد أثيم وهو مضيَّق لفضل الله على الناس ، يقول الله له يوم القيامة : « اليوم أمنعك فضلى ، كما منعت فضل ما لم تعمل بداك » وهو مسخَّر لإشقاء الجماهير وتعريض حياتهم لمظان التلف ، وهل أدل على ذلك من أن و باء «الكوليرا»

لما انتشر أحيراً ونشر بعض الأطباء أسماء العقاقير التي تقي منه ، اختفت هذه العقاقير من محالما على عجل — وكانت قبلا مبعثرة في السوق \_ ليتحكم تجار الموت والحياة من اليهود المحتكرين في طريقة بيعها وتقدير تمنها! وقد اختار النبي صلوات الله عليه وسلامه لمؤلاء الصفة التي اختارها القرآن لدمغ جبابرة الأرض بالخزى والهوان فقال فيهم : ﴿ لَا يُحْسَكُمُ إلا خاطىء » كما قال القرآن في وصف الجبارين من مستعبدي الشعوب ﴿ إِنَّ فِرْ عَوِنَ وَهَامَانَ وَجُنُو دُهَمَا كَأَنُوا خَاطِيْين ﴾ ثم بين موقف الدين منهم وموقفهم من الدين فقال : «من احتكر طعاماً ـــ أر بعين يوماً ـــ فقد يرىء من الله و برىء الله منه » !! بلى . و إنه لمن الخير للإنسانية أن تستأصل - كمناصر ضارة - هذه الطوائف التي لا تبني راحتها النفسية إلا على حساب الانتقاص من راحة الناس ، ولا تبني سعادتها الشخصية إلا على الاختلاس اللئيم لحقوق النياس ، ويحن نرى القرآن يعتبر الأعمال الناشئة عن الأنانية الحبيثة فجوراً ، و إن كان مظهرها هيناً كالتطفيف في الكيل والوزن الذي يجمعل صاحبه يحب أن يأخذ كثيراً وأن يعطى قليلا « وَ يْلْ لِلْمُطَفِّفِينَ، الَّذِينَ إِذَا أَكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ، وَإِذَا كَالُوهُمْ أَوْ وَزَنُوهُمْ يُغْسِرُونَ ، أَلَا يَظُنُ أُولَاكَ أَنَّهُمْ مَبْهُونُونَ لِيَوْمٍ عَظِيمٍ ! يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِّ الْمَالِمَينَ ؛ كَلَّا . إِن كِتَابَ الْفُجَّارِ لَفِي سِجِّين ، فكيف بهؤلاء المحتكرين الذين يريدون أن يأخذوا من الشعوب كل شيء ، ولا يودون أن تأخذ الشعوب منهم شيئًا قط ؟ ؟ .

و إذا كانت تلك غضبة الإسلام العارمة لحبة نغتال من كفة ميزان أومن جوف مكيال . . فكم يكون غضبه قاسيًا وعقابه حاسمًا لحقوق شعوب بأسرها نغتال ، وخيرات أقطار واسعة نحتكرها حفية رجال



#### الشركات المحتكرة ...

نستولى هده الشركات على مصادر الإنتاج ، وعلى المرافق العامة ، وتتولى معاملة المستهلكين بطرائقها الخاصة فقظل المنتجين والمستهلكين جميعاً، إذ تشترى السلع من الأولين بأسعار زهيدة ، وتبيعها للآخرين بأنمان فاحشة ، وبهذا تصل أرباحها إلى حدود تتجاوز الحقائق إلى الأحلام ! وتبرز مساوى هذا النظام على أقبح وجوهها فى البلاد المستعمرة سياسياً أو اقتصادياً . فزراع القصب فقراء ؛ وشركات السكر والكحول متخمة الخزائن ، وزراع القطن يرتدون الأسمال ، وشركات الغزل والنسيج تخب فى الحرير ، ومياه النيل تذهب هدراً فى جوف البحر وتباع مكررة لسكان المدن بما جعل الرباح شركاتها تزيد أضعافاً مضاعفة على رأس المال ، ومن هذا القبيل شركات البترول والنقل وسائر المؤسسات الاحتكارية .

ولا ريب أن هذه الشركات تؤدى أعمالاً عامة نافعة ، وتستخدم كفايات ذكية ، وقوى كثيرة . ولسكن هل هذه هي الطريق الفذة لخدمة الأم ونفع الجماهير ؟ كلا . لقد جاء النظام الشيوعي - بأساليبه الغالية في معالجة الأمور - فحاكافة الوساطات بين المنتج والمستهلك ، ووضع أصابع الحكومة على منابع الإنتاج الزراعي والصناعي ، وتولى وحده معاملة المستهلك وحمايته من هذه الشركات المحتكرة ! .

ورأت الاشتراكية أن الضرورات لا تحتم هذا المسلك فاستولت على المرافق العامة « وأممتها » وسنت من النشر بعات ما رأته كفيلا بإنقاذ المنتج والمستهلك من برائن الاحتكار . ونحن إذا رجعنا للسوابق الإسلامية في هذا الشأن وجدنا أن الإسلام يعلن حربًا شعواء على شركات الاحتكاركما رأينا

بل ينص على أن هناك مواد معينة لا يجوز أن يتملك حق التصرف فيها الأفراد! ويظهر أن البيئة البدائية التي كان يعبش فيها العرب هي التي حددت هذه المواد و إلا فلا وجه لتحديدها على الدوام. روى عن عائشة أنها قالت: يا رسول الله: ما الشيء الذي لا يحل منعه ؟ قال: « الماء والملح والنار » كما روى كذلك: « إن المسلمين شركاء في ثلاثة الماء والنار والكلاً » حتى روى أن ثمها حرام!! والمهم أن هناك أشياء كثيرة يجب أن تبقي شعبية، وأن يكون تدخل الحكومة فيها لتنظيم توزيعها فقط، ومن المفيد أن نعرف أن التيار الكهر بأئي يوزع بالحجان في اعض بلاد أمريكا!! كاكان يوزع الحكلاً في صحراء الجزيرة قديماً.

#### هل الاحتكار يدخل في نطاق التجارة الحرة؛

على أن هذه المواد غير المحدودة التى يرى الدين مبدأ إشاعتها أو التى يبيعها على الناس بما لا يزيد عن تكاليف إنتاجها لأن الحاجة العامة ماسة إليها كا اعترفت روسيا وأمريكا عملياً بذلك — هذه المواد لبست كل شىء في نواحى الحياة الشعبية . فئمة غيرها أشياء بصح أن تكون موضعاً للتبادل التجارى وأن يباشر العمل فيها أفراد أو شركات ، لكن تدخل الحكومة في تحديد الأرباح والأسعار يبدو أمراً محتوماً في أوقات الحرب والسلم معاً ، ولا عبرة بما يقال من ترك ذلك للتنافس الحر ، فما أبسر تكاتف أولئك المحتكرين على التحكم في السوق تكانفاً شائناً لا وزن معه لمصلحة الجهور! ولقد لدغت أكثر الشعوب من هذا الجحر فأصبحت تحاذر لآن من فتح بابه والتعرض لعذابه . والإسلام يقرر أن محاولة يغلاء الأسعار على المسلمين جريمة والتعرض لعذابه . والإسلام يقرر أن محاولة يغلاء الأسعار على المسلمين جريمة



منكرة وجاء فى حديث النبى صلوات الله عليه وسلامه: « من دخل فى شىء من أسعار المسلمين ليفليه عليهم كان حقاً على الله تبارك وتعالى أن يقعده بعظم من الناريوم القيامة » .

فلا حرم أن على الدولة عبء الرقابة اليقظة والتوجيه النافذ فى النشاط الاقتصادى كله لتدفع الأمور دفعاً إلى طريق السهاحة والتيسير . و إلا فإن إصرار المحتكرين على موقفه النابى سيمهد الطريق للعالم أن يأخذ بنظرية « الشيوعية » فى منع كل واساطة بين مواطن الإبتاج ومواطن الاستهلاك حتى يجتث جذور الاحتكار الخبيثة من أصولها .

\* \* \*

روى عن فروخ خادم عثمان بن عفان أن طعاماً أنتى بباب المسجد - لبيعه - فخرج عمر - وهو أمير المؤمنين يومئذ - فقال ما هذا الطعام ؟ فقالوا طعاماً جلب إلينا ، فقال : بارك الله فيه وفيمن جلبه ، فقال له بعض من معه يا أمير المؤمنين قد احتكر ، فقال ومن احتكره ؟ قالوا فروخ خادم عثمان وفلان خادم عمر ، فأرسل إليهما فأتياه فقال : ما حملكما على احتكار طعام المسلمين ؟ قالوا يا أمير المؤمنين نشترى بأموالناونبيع !! فقال عمر سمعت رسول الله يقول : لا من احتكر على المسلمين طعامهم ضر به الله بالجذام والإفلاس ، فعند ذلك قال خادم عثمان : فإبى أعاهدالله وأعاهدك على ألا أعود إلى احتكار طعام أبداً وتحول إلى مصر . أما خادم عمر - فقد أصر على مبدأ حرية التجارة - قال نشترى بأموالنا ونبيع !! .

قال أبو يحيى ـــ راوى الحادث ـــ فرأيت خادم عمر هذا « مجذوماً مشدوخاً » . وعمر لم يكن الحاكم الذى يحارب الاحتكار مانتظار الجذام لمقترفيه . فسيرته حافلة بالشدة فى انتهاج السياسة المالية الملائمة لمصلحة المسلمين . ولعله وجد فى هذه الحالة تفاهة لا تستحق النكير أو شبهة اعتمد عليها هؤلاء الخدم فاكنهى ببيان خطئها

#### منهج الدين

الإسلام - كدين - له تعبيرات وتوجيهات خاصة ، تمتاز بطابعها الذي يقرن التجارة بالخُلُق ، والأعمال بالعقيدة ، والمقوبات الزاجرة في الدنيا بالأجزية المعدة في الآخرة . ولا يستغرب منه أن يلجأ إلى وسائل الله بية النفسية أولا ، ثم إلى الأحكام التشريعية ثانيا ، ليصل إلى أغراضه الواضحة فإن كان في أحكامه إجمال . فعلى الحاكم أن يضع لها من التفاصيل ما يصل بها إلى الأغراض المرسومة المعلومة !! ومهيج الدين في محاربة الربا والاحتكار والاستغلال بين . فإذا لجأ إلى مكافحة هذه الآفات بالوعيدواللعر فليست هذه وسائله الأولى والأخيرة!

إن الإسلام يبغى أن ينقى المجتمع من هذه الشوائب ، وقد ظهر أن الإملاق إلى جانب الترف بولدان الربا ، وأن موارد الإنتاج المهملة إلى جانب الطبقات المستهلكة المصيَّمة تلد حتما شركات الاحتكار المستعلة ، وضاك المعايش المذلة .

ومن رعى غنما في أرض مسبعة ونام عنها تولى رعيها الأسد وهذه وثلك لا تعيش إلا في ظلال الاقتصاد الرأسمالي ، والتقسيم الإقطاعي والاستمار الداخلي والخارحي وهل تنشب الحروب في العالم إلا لهده الأسباب وما ينشأ عنها من أطباع ، وهل يشيع الاضطراب والاحتراب إلا من تقاتل



الرأسماليين على استغلال الضعفاء وانتهاب ما بأيديهم من خيرات ؟ أفتبقى الدرافع إلى الحروب بهذه الشدة لو وقر فى الأذهان أن كل إنسان على ظهر الأرض يحب أن تكفل حقوقه المادية والمعنوية ، ثم ينتهى من تاريخ البشرية إلى غير رجعة طور الربا والاحتكار والاستغلال .

إن الإسلام من هذه الماحية قد قال كلته ، وأعلن دعوته ، وأنصف الناس من أنفسهم ، ومن البرامج التي توضع لهم ، وذكر قاريخ الأولين لما ارتكبوا هذه المظالم لتكون منه عظة للآخرين : « فَبِظُلْم مِنَ الَّذِينَ لَمُ الدِّينَ عَادُوا حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتٍ أُحِلَّتْ لَهُمْ ، وَ بِصَدِّهِمْ عَنْ سَبِيلِ اللهِ كَثِيرًا ، وَأَحْدُمُ الرّبا وَقَدْ نَهُوا عَنْهُ ، وَأَكْمِهِمْ أَمْوَالَ النّاسِ بِالْبَاطِلِ ، وَأَعْتَدُما لِلْسَاسِ بِالْبَاطِلِ ، وَأَعْتَدُما لِلْسَاسِ بِالْبَاطِلِ ، وَأَعْتَدُما لِلْسَاسِ بِالْبَاطِلِ ، وَأَعْتَدُما لِلْسَافِ بِنَ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِياً » .



## (٦) الطبقات الكادحة



إنها أحب الطبقات إلى الله ، وأحقها بالحياة الكريمة ، وأجدرها بالمستقبل الباسم ، وأقربها – في هذه الأعصار – إلى أماكن الصدارة في الأم ، ومواضع القيادة الناجحة في مختلف الشعوب .

احتنى بها الإسلام ، وعمل على توسيع دائرتها حتى تشمل الناس قاطبة فلا يبقى فيهم عاطل ، واعتبر الأنبياء — وهم أصحاب المدايات الصحيحة عالا يأكلون من كسب أيديهم ، وجعل شرار الناس أولئك القاعدين من غير عمل ، الطاعين من غير حق ، المشتغلين بالثرثرة لتضييع الفراغ « أشرار أمتى الذين ولدوا في النعيم وغذوا به ، يأكلون من الطعام ألوانا ، ويتشدقون في الكلام » كما جعل أخيار الأمة وأعز بنيها عليها هؤلاء الذين يعرفون رسالة الحياة و يؤدون ضريبة الصحة والعافية و يقضون أعمارهم في العمل والسعى « ماكسب رجل كسباً أطيب من عمل يده » . وقد ورد أن الرسول قبل يداً ورمت من كثرة العمل . وقال « تلك يد يحبها الله ورسوله » كما ورد عنه كذلك « من أمسى كالاً من عمل يده أمسى مغفوراً له » .

وكان بيت النبوة مثلا عالياً للبيوت التي تعيش لتعمل ، وتؤدى للمجتمع أضعاف ما تأخذ منه ، ولم يأذن الرسول لشارة من شارات النرف أو أمارة من أمارة القمود والراحة أن تدخل هذا الديت قط! ولم بحك تار بخ الاشتراكية ولن يحكى - عن معالم الحياة الداخلية لبيت من بيوت القادة الشعبيين ، مثل ما حكى عن البيت النبوى الخشن المكافح الذى يعمل كل فرد فيه حتى يقعده التعب ، و يشتغل حتى يجهده النصب ، ولسنا الآن بصدد سرد الآثار الناطقة بذلك من الكتاب والسنة فهى فوق العد! ولكن أعجب مافي القاريخ

الإسلاميّ من نقائص أن هذا النبي العظيم ، أفني عره في الدعوة إلى تأليه رب واحد ، وجمع الناس على التآخى في دينه والتعاون على حل أعباء الحياة الكثيرة ، وهو لم ينل من حظوظ الدنيا أكثر بما يناله عامل يشتغل «باليومية» في بعض الحرف المضنية . ثم جاء أناس باسمه . . و باسم الدين المشرق الذي أبلغ رسالته كاملة . . فتألموا على الناس في الأرض ! سخروا الشعوب للعمل ، و بقوا قاعدين ، وملأوا أفناء بيوتهم بفنون المرح والبطر ، على حين كلفوا الجاهير الشقية أن تدمى أظافرها في التنقيب عن صبابة تمسك على حين كلفوا الجاهير الشقية أن تدمى أظافرها في التنقيب عن صبابة تمسك عليهم الرمق ، فلما جاءت الأجساد للخبز وجاءت الأرواح للحرية ، وجاءت المشعوب للكرامة المادية والمعنوية ، وجاءت الحضارة الأور بية تستغل هذه الشعوب للكرامة المادية والمعنوية ، وجاءت الحضارة الأور بية تستغل هذه التعاسة ، وتزعم أنها تريد إنقاذ ذوى الجلابيب الزرق ، استفاق أخيراً التعاسة ، وتزعم أنها تريد إنقاذ ذوى الجلابيب الزرق ، استفاق أحيراً المتحلون باسم الدين ، وقرروا العمل !! أتراهم وصلوا متأخرين ؟ أحسب المتول في الوقت فسحة لإقناع الدنيا بأن أصول الدين الحجردة تضمن لمم ما يلائم المقول ويربح الأفئدة !!

### حركات العمال . . .

ومما يلفت الأنظار أنه قلما يمر يوم دون أن نسمع عن مطالب للممال تقدم وإضراب يقع أو يهدد به ، وتوطدت مرا كز النقابات في البلاد المتحضرة حتى أصبحت تملى شروطها على أصحاب العمل ، وأصبحت اتحادات العمال تحسب الدولة حسامها فيما تضع أو تدع من قوانين ا وقد يتخوف المتشائمون من عواقب هذه اليقظة . ومن تأثيرها على أداة الإنتاج ، وهذا إن صح في بلاد أخرى لم نعرف حقيقة أحوالها فلا محل له في بلادنا . إن العمال هنا — زراعيين وصناعيين — يسعون لاستكمال ضرورات الحياة ، أما هناك أفيسعون لاستكمال زينتها و بهجتها ، وقد ألّف العمال في الغرب أحزاباً تولت

الحسكم وأبدت فى إدارته كفاية رائعة ، أما فى مصر وغيرها من شعوب الشرق فقد ألقت أحزاب هزيلة للعال ، وتولى رياستها نفر درجوا منذ نعومة أظهارهم على وضع أيديهم فى قفازات الحرير!

فما لهؤلاء ومشاكل العمل وحقوق العمال ؟؟

# عزة بالإثم

لقد زادت نسبة الحساسية وذاك بما يبشر بالخير ، لكن الشقة لما تزل طويلة أمامهم لكى بصلوا إلى الحال السعيدة التى وصل إليها إخوانهم فى النرب . والمقمة شديدة عليهم من جهات عديدة حتى من الرجال الذين وظفوا لخدمتهم والسهر على مصالحهم ! وفى مصر كثيراً ما يسلب الرجل حقه ؛ فإذا حدث بينه و بين خصمه جدال كان صوت السالب عنيفاً قوياً ، وصوت المسلوب خفيضاً محرجا ، ومن ثم تستباح حقوق وتفلق مصانع ، أو تؤكل أجور ، ويطرد فلاحون ، ويولد الاحتجاج على ذلك ضعيفاً أو ميتاً ، لأن العزة بالإثم شائعة فينا .

إن الاعتزاز بالنفس قد يكون أمراً مفهوماً ومقبولا عند ما يؤدى الرجل واجبه ويفرغ ذمته ويستوى سره وعلنه في الإخلاص لعمله والقيام بحقه وحقوق الناس عنده أما التاجر الذي يغشك ثم تحمر عينه غضباً بدل أن يحمر وجهه خجلا إذا كشفت أمره، وأما الموظف الذي يخومك ثم تنتفخ أوداجه كبراً بدل أن يتوارى شخصه خزياً إذا فضحت خبيئته، فهؤلاء جميحاً معتزون بالإثم مستكبرون بالباطل. وينبغي ألا تأخذنا هوادة في رغم أنوفهم وكسر نفوسهم، فليس من حق الضلال أن يظهر بله أن يعتز ويشمنخ! اوليس من حق الظلم أن يبقى بله أن يتغطرس وقد ذكر القرآن في معرض الازدراء والقمع هذا الصنف الفاسد المفسد لنتخذ معه الأساليب



المجدية في حسمه « وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ فَوْلُهُ فِي الْخَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللهُ عَلَى مَافِي قَلْبُهِ وَهُوَ أَلَدُ الْخُصَام ، وَإِذَا تَوَلَّى سَتَى فِي الْأَرْضِ لِيُغْسِدَ فِيهَا وَيُهُ مِلْكُ مَا فِي قَلْبُهِ وَهُوَ اللَّهُ الْخُصَام ، وَإِذَا تَوَلَّى سَتَى فِي الْأَرْضِ لِيُغْسِدَ فِيهَا وَيُهَا اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّا الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللللللللَّا الللللللَّا الللللللَّا اللللللَّهُ اللللللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللللَّل

#### كرامة العمل ...

نويد بالعمل كل مايتي الإنسان شرور العطلة وآثام الفراغ ، فإن القعود في الحياة نقص يعترى الرجولة وشلل يصيب المواهب ، ومهما توافرت لدى الإنسان دواعى الراحة فإن الركون إليها نكبة تمحق فضائله ، وقديماً قال الشاعر يهجو :

دع المكارم لا ترحل لبغيتها واقعد فإنك أنت الطاعم الكاسى ولا زلنا نمانى طائفة من التقاليد التي آذت الشرق وأورثته الانحلال ، تقاليد النمائى عن الحرف والأشغال ومصادر الكسب التي بثها الله عز وجل وراء الأسباب المعتادة !! قالرجل الذي يأكل من فضل ثروته أوجه في مجتمعنا من الذي يأكل من عرق جبينه ، والذي يجد القليل من طرق الكسب الشريف أهون جانباً من الذي يقع على الكثير في ميادين التزوير والاحتيال وإذا قيل : فلاح ، أو عامل ، وقرت في الأذهان صورة لا تشرف أصابها . أوقل : صورة تسم أصابها بالضعة وخول الشأن . . . لاننكر أن المستويات المقلية والخلقية لمؤلاء الناس فيها ضعف كبير . غير أن هذا الضعف الشائن يرجم أكثره إلى تهو يننا للحرف التي يتكسبون منها ، وغض المجتمع الذي يرجم أكثره إلى تهو يننا للحرف التي يتكسبون منها ، وغض المجتمع الذي نعيش فيه من قيمتها وقيمة أصابها ، ولو أننا نهائى بها و بذويها لتقررت لم في النفوس مكانة أعلى وأرسخ .

ذُكر للرسول رجل كثير العبادة - لا يعمل - فقال: من يقوم به ؟ قالوا: أخوه . قال : أخوه أعبد منه . وقال : « إن الله يحب العبد المحترف » وعن أس قال : كنا مع النبي في سفر فمنا الصائم ومنا المفطر . قال : فنزلنا منزلا في يوم حار ، أكثرا ظلاصاحب الكساء ، فمنا من يتقي الشمس بيده ! قال : فسقط الصوام - إعياء - وقام المفطرون فضر بوا الأبنية وسقوا الركاب ! فقال الرسول صلوات الله عليه وسلامه : « ذهب المفطرون اليوم بالأجركلة » ! فهذه كرامة العمل عند الله بالنسبة لطول العبادة والصيام ، بل إن الإسلام عد الإقبال على العمل والتشمير عن ساعد الجد فيه ، ضرباً من الجهاد في سبيل الله .

مر على النبى رجل ، فرأى أصحاب الرسول من جلده ونشاطه — فى الاكتساب والارتزاق ما حلهم على الكلام فيه — قالوا : يا رسول الله لوكان هذا فى سبيل الله !!

فقال الرسول: إن كان خرج يسمى على ولده صغاراً ، فهو فى سبيل الله و إن كان خرج يسمى على أبوين شيخين كبيرين ، فهو فى سبيل الله ، و إن كان خرج يسمى على نفسه يمفها ، فهو فى سبيل الله ، و إن كان يسمى رياء ومفاخرة فهو فى سبيل الشيطان .

ولقد أخذت الأمور مجراها الصحيح في أقطار الغرب، فقدر العمل حق قدره، وكرم المجتمع هناك العمال انسياقاً مع منطق العقل السديد والصياعاً لقوانين الحياة الجارفة . فكان من سعاة البريد من ارتقى حتى صار رئيساً خطيراً لدولة عظمى، ومن سواقى القطر من ارتفع حتى صار وزيراً كبيراً من دهاة السياسة لأعرق الأم في السياسة . ولو أن هذه الوقائع حدثت في بلادنا لكانت مثار الدهشة، ولا تخذت منها الصحف الهازلة فكاهة العمر لصعاليك القراء!! أذلك خير أم أن يصير الرجل ذا شأن هائل، لأنه الحدر

من أسرة ذات شأن متوارث ؟ إن رجلا من عامة الناس يسمو بكفايته أرضى فله من أى إنسان بملك ذرة من الجاه لأصالته — كما يقولون — وفانون الإسلام يبتر كل شهة حول ذلك المبدأ : « من أبطأ به عمله لم يسرع به نسبه » ، ولكن الشرق الإسلامي وحده — من سائر بقاع الدنيا — هو المكان الذي تؤسس فيه دول بأسماء أشخاص هلكوا منذ قرون طوال ، بل هلكوا في الجاهلية ! ! لأن الانتساب لهؤلاء الأشخاص هو الذي رشح وحده السؤددوا لمجد فيقال : « الدولة الهاشمية » و « الدولة السعودية » و « الدولة الفقر والضعة ! .

إن كرامة العمل تضيع في البيئة التي تشتد فيها وطأة النظم الرأسمالية والإقطاعية ، لأمها بيئة الأوهام المقدسة ، والخرافات المبجلة ، فلا غرو أن تهمل فيها الأوزان الحقة للحياة ، وأن تضاع فيها القو عد الصادقة للتقديم والتأخير ، وأن تتناول فيها المبادئ العالية بطريقة تدعو للسخرية .. وتلمح ذلك في نقاش الكفار للمؤمنين ، وكيف سجل القرآن وحهة نظر المبطلين في الرد على الآيات بْأَغْبِي الاعتراضات وأَتَفْهُها : « وَ إِذَا مُتْلَىٰ عَلَيْهُمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَى الْعَر بِقَيْنِ خَيْرٌ مَقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًّا . . ؟ وَكُمُّ \* أَهْلَكُنَّا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْن هُمْ أَحْسَنُ أَثَاثًا وَرَثْيًا !!» هما وجه المقابلة بين طيب المقام وجلال الحق و بين فحامة نادىالكفر وقلة ما لدى المؤمنين من أثاثات!! وما لهده المظاهم تذكر في معرض الجد ، وليس هو مجال عرضها ؟ لا شيء ... إلا أن الشبه قريب بين هذا الغباء و بين تقدير بعض الناس اليوم لوجاهة القعود ونظافة ملاسه واتصال أناقته ، بينها يكلف العملُ رجاله أن يعفِّرُوا جباههم ويلوثوا أيديهم ويخلطوا عروقهم بتراب الأرض ، وما درى الحمق أن هذا التراب الندئ بجهود الأبطال هو منبت الخصب والعمران والحياة ! ! .

# العلاقات بين العال وأصحاب العمل

المصلات القائمة بين الناس جيعاً حدود ينبغى أن نلتزمها ، وأن نشرب قلو بنا احترامها ، وأن نعلم الصفار والكبار الوقوف عندها . هذه الحدود تدور حول مبدأ تبادل الواجبات والحقوق ! يؤدى المرء ما عليه من الواجبات دون ويأخذ ماله من حقوق ، ومن العجز أن يؤدى ما عليه من واجبات دون أن يطلب ماله من حقوق ! ويكاد الناس يطبقون على صحة هذا المكلام ولو نظرياً — بين الطبقات المتكامئة مادياً وأدبياً ! فإذا تفاوت الأفراد وكانت المعاملة مثلا بين خادم ومخدوم أو رئيس ومرءوس صار الغبن كله فى ناحية والغرم كله فى ناحية أخرى وأصبح قيام الصغير بما عليه فرضاً الازماً ، وقيام الكبير بما عليه نافلة ، يؤديها على سبيل التطوع إن شاء . و يجحدها وهو السيد المطاع على أى حال — إن شاء !!

كأن القدر إذا فرض على إنسان منزلة غير رئيسية في الحياة ، فقد أهدر إنسانيته ، وأباح لأى معتدانتهاب حقه . وهذا خطأ بعيد . فعن عائشة قالت: جاء رجل فقعد بين يدى الرسول وقال : إن لى مملوكين يكذبونني و يخونونني و يعونونني ، وأشتمهم وأضربهم ، فكيف أنا منهم ؟

فقال له الرسول صلوات الله عليه وسلامه: ﴿ إِذَا كَانَ يُومِ القيامة بحسب ما خَانُوكُ وعصوكُ وكذبوكُ ، وعقابك إيام ، فإن كان عقابك إيام على قلر ذنوبهم كان كفافاً لا لك ولا عليك ، و إن كان عقابك إيام فوق ذنوبهم اقتص لم منك الفضل ! فتنحى الرجل وجعل يهتف و يبكى فقال له الرسول أما تقرأ قول الله عز وجل «ونضع الموازين القسط ليوم القيامة فلا تُظلم نفس شيئاً . و إن كان مثقال حبة من خردل أتينا بها وكفى بنا حاسبين » ؟ فقال شيئاً . و إن كان مثقال حبة من خردل أتينا بها وكفى بنا حاسبين » ؟ فقال

الرجل يا رسول الله ما أجد لى ولهؤلاء بدًا من مفارقتهم ، أشهدك أنهم كلهم أحرار . وهذا تشريع حكيم يكف يد الأذى التى قد يبسطها أصحاب الجاء والسلطة على من تحتهم ، ويقرر أن معانى الإنسانية المشتركة بين كافة البشر تسكرهم فى كل شخص ولا تذكر لإنسان وتنسى لإنسان .

وقد تجاوز الناس هذه الحدود في عصور الظلام .

حكى أن نبيلا فرىسياً قال لخادمه هات كذا فأومأ الخادم بالإيجاب وانصرف ليلبي الطلب . فاستوقفه النبيل في غضب وقال له تقول نعم ؟ إن الذي يملك أن يقول نعم يملك أن يقول لا . يجب أن تصدع بالأمر في صمت ؟ حرص هذا النبيل أن يلبس حركات خادمه ثوب الذلة . فلما المدلعت الثورة دفع ثمن هذه الفطرسة دق عنقه . أين هذا من روح العطف والسماحة التي تبدو في جوانب نبي الإسلام لما جاءه سائل يقول له : كم أعفو عن الخادم ؟ فقال له في اليوم سبعين مرة . فلنضم إذاً نصب أعيننا أن العاملين يجب أن تقدر إنسانيتهم فلا تمتهن ، وأن تقدر أهمالهم فلا ترتخص وأن تقدر طبقتهم فلا تترك لغوائل الحرمان وعوادى الزمان .. وسوق هذا الكلام في أثناء النعرض لقضايا العمل فيه ضرب من التجوز . . . فليس العمال حدماً قط لأحد من الناس بخصوصه . إنما هم خدم لوظائفهم ومعايشهم وأمنهم و بلادهم . وفي هذا الميدان لا تخدش كرامة ولا يلحق عار . بل إن أصحاب العمل بشاركونهم هذه الصفة و يعملون معهم في هذا المضهار بيد أن الرق الذي انقضى - ولله الحمد --أمده ، وانحسر عن الإبسانية عهده . قد بقيت له آثار جعلتنا نستمع إلى أن هناك رقيقاً أبيض ورقيق الأرض ورقيق الآلات . . وأخيراً رقيق الكبرياء السمجة التي لا تزال تغرى أححاب الإقطاعات ورجال الشركات بأن ينظروا إلى العال نظرة الراعي إلى قطعانه الغبية لا نظرة الرجل إلى إخوانه المتساوين

معه فى الحقوق والحريات ، وقد لا يصدق الناس الآن أن التعاليم التى سنها الدين لرقيق القرون الأولى تجمل حالنهم أفضل كثيراً من رقيق الأرض فى العصور الحاضرة .. فقد وصفتهم هذه التعاليم بأنهم : « إخوانكم جعلهم الله فتية تحت أيديكم فمن كان أخوه تحت يده فليطعمه من طعامه و يلبسه من لباسه . ولا يكلفه ما يغلبه فإذا كلفه ما يغلبه فليعنه ! » .

ويقول الرسول صلوات الله عليه: « للمماوك طعامه وشرابه وكسوته ، ولا يكلف إلا ما يطيق فإن كلفتموهم فأعينوهم . ولا تعذبوا عباد الله خلقاً أمثالكم » ويقول كذلك « أكرموهم ككرامة أولادكم وأطعموهم بما تأكلون » ثم يرغّب في تيسير أشغاله وتخفيف أعبائه « ما خففت عن خادمك من عمله كان أجراً لك في موازينك » ويهدد المتعنتين الميالين إلى الزهو والإذلال لمن تحت أيديهم من الناس « لا يدخل الجنة سبىء المملككة » ثم يطلب فصل الصلة بين السيدالسفيه والعبد المظلوم فيقول «من لطم مملوكا له أو ضر به فكفارته أن يعتقه » . . وروى سويد بن مقرن قال كنا سبعة على عهد الرسول وليس لنا إلا خادم فلطمها رجل منا فقال الرسول : « أعتقوها » . قالوا إنه ليس لنا خادم غيرها قال : « فلتخدمهم حتى يستغنوا فإذا استغنوا فليعتقوها »

لكن هذه التعاليم المثانية وكلت إلى الذم والضائر وأبعدت عن سلطة الدولة وقوا بينها فما هى إلا سنين حتى تبخرت من الرؤوس وتسر بت من المجتمع واقترن مهذا الرق من الأسى واللؤم ما حمل العالم على استئصال شأفته وقطع دابره . وتم هذا العمل بعيداً عن رجال الدين فكان أرضى عمل لرب الدين رب العالمين . والعبرة المستفادة من هذا الدرس الفريد أن العلاقات بين الممال ورؤسائهم لا يجوز أن تترك بعيداً عن هيمنة القانون الصارمة . بل لابد أن تخضع لرقابة الدولة وسلطتها ، وعلى الدولة أن تجعل الصلة بين هؤلاء وأولئك



صلة الزمالة بين رجال أحرار جمعتهم الحياة على عمل واحد ومن العدالة أن يقتسموا مغارمه ومغانمه ، ولا يسوغ أن يكون عامل جائع عار وصاحب عمل طاعم كاس ، بل تعاون على الحالين فإن لم يكن العال ملاك الحقل أو المصنع فليكن صاحب الملك عاملا فيه معهم حتى يجمعهم شعور واحد و يلمهم شمل واحد

#### حقوق العمال

للعال الزراعيين أو الصناعيين حقوق كثيرة تكافى، الواجبات المرتبطة بأعناقهم ، وقد وصلت بعض طوائف العال إلى تقرير مرتبات سخية لها و بقيت الجهرة الكبرى تعانى كآبة الحاضر وقلق المستقبل وتنتظر ما يبت فى أمرها ويحسم من وجلها . والطبقات العاملة على اختلاف أفرادها وتنوع مهنهم ، محاجة إلى ضمانات مادية وأدبية عديدة نذكر فى مقدمتها ما يتصل بجسم الإنسان والمحافظة على صحته ، وحايته من الآفات والعوادى .

إن الجسم الإساني صناعة إلهية باهرة ، أحكمت القدرة العليا تكوينه ، وأبدعت تقويمه ، وحبته من وساقة التركيب وجمال الملامح ودقة الحواس ما يستحق منا أجل العناية وأعظم الحياطة . وكأن نشوة من الإحساس بهذا الإبداع الأعلى كانت تغمر قلب الرسول وهو ساجد لر به يقول « سجد وجهى للذي خلقه وصوره ، وشق سمعه و بصره ، تبارك الله أحسن الخالقين » فمن أفن الرأى وحمق الفكر أن نعرض هذا الجسم لما يسلبه جوهره من القوة ، أو ندع هذا البناء الإلهي يتهدم و يتساقط أو لما يسلبه من مظهره من الرواء ، أو ندع هذا البناء الإلهي يتهدم و يتساقط تحت تأثير العلل المفتعلة والإهال المقصود ، بل قمن بنا أن نتخذ من الوسائل الصحيحة ما يحفظ علينا سلامة مشاعرنا وأعضائنا ، فإن ذلك كفيل بأن يبقى



علينا سلامة عقولنا وأفهامنا ، ويتقاضانا هذا الاتجاه ذكر بعض ما يؤدى إليه من أسباب .

## المسكن الصحيح ...

الدور المهيئة للميشة الكريمة لها أثر عيق في كيان الإنسان وعافية بدنه من الأمراض، ولها إيحاء يتغلغل في تفكير الإنسان فيرسله طلقاً نقياً ، يستقبل الحياة من أفضل نواحيها نشاطاً وأملا . وإشعار الناس بهذه الحقيقة لم يكن بحاجة إلى تنصيص ديني ! فهو من شئون الدنيا التي يعرفونها بطبيعتهم ويسعون إليها بسجيتهم ، ولكن الإسلام خشى أن يأتي قوم فيسكنوا الخرائب باسم الدين ويهملون تأسيس بيوتهم وتأثيثها - باسم الإقبال على الآخرة - فقال النبي صلوات الله عليه وسلامه ، في ذلك « ألاث من السعادة المرأة تراها فتمحبك وتغيب فتأمنها على نفسها ومالك ، والدابة تكون وطيئة فتلحقك بأصابك ، والدار تكون واسعة كثيرة المرافق . وثلاث من الشقاء ، المرأة تراها فتسوءك ، وإن غبت لم تأمنها على نفسها ومالك ، والدابة تكون قطوفا فإن ضر بتها أنعبتك وإن غبت لم تأمنها على نفسها ومالك ، والدار تكون قطوفا فإن ضر بتها أنعبتك وإن غبت لم تأمنها لم تلحقك بأصابك ، والدار تكون ضيقة قليلة المرافق » .

وقد وردت أحاديث شتى تكره المسكن الضيق وتصفه بأنه سوء وشؤم وهذا حق فإن كثيراً من الشرور المادية والعقلية تنبعث من الأزقة المتداعية والقرى الكابية التى يعيش فيها الإنسان والحيوان متجاور بن ويأوى أسحابها إليها كما تأوى الحشرات في الجحور.

إن الريف المصرى لاتصلح أموره بالترقيع ، كيف ؟ ونواحى حياته كاء بالية تتطلب حركة إفناء عاجل ثم بعث جديد ليقترب من المستوى النظيذ الرائع الذي وصل إليه الريف الأوربي . وطالما نسم عن بجميل العواصم وإعداد المشروعات الضخمة لتنسيق شوارعها وتحسين ميادينها ، أما الريف فهو محروم من الماء النور والمرافق اللازمة لصحة بنيه ، ومن العجيب أن الإسلام حرم البول في الماء الراكد والجاري وفي الموارد والظلال والطرق. ومع ذلك لم توضع وسيلة عملية لإغناء الفلاحين عن التخلي في هذه الأماكن ومع ذلك لم توضع وسيلة عملية لإغناء الفلاحين عن التخلي في هذه الأماكن وما غناء المستشفيات مع بقاء هذه المباءات ؟ وقد نصح الإسلام بالبعد عن الأرض المو بوءة وترك السكن بها . قال فركة بن مسيك المرادي : يا رسول الله ، عندنا أرض هي أرض ريفنا وميرتنا وهي وبيئة ! فقال له : يا رسول الله ، عندنا أرض هي أرض ريفنا وميرتنا وهي وبيئة ! فقال له : هدعها عنك ، فإن من القرآف التلف » يعني أن القرب من الريف المو بوء متلفة للصحة . فإذا لم يكن بد من العيش به والكدح فيه فيجب إمداده عنه عنط حياة بنيه وعافيتهم . فلا تكون أحوالهم كا نرى ونعرف من ضعف وضعة .

وعمال المدن لا يسكنون في ميادينها الفسيحة ولا يقطنون أحياءها الفخمة بل يختفون في شقوق الأزقة ومجامع القامة ومواطن الذباب، وكثير من دروب القاهرة وحارات العواصم الكبيرة لا يستحق إلا النسف بالديناميت ليعاد تعميرها على قواعد صحية جديدة، فإن الإسلام يكره الدور القذرة: « إن الله نعالى طيب يحب الطيب، نظيف يحب النظافة كريم يحب الكرم، جواد يحب الجود، فنظفوا – أفنيتكم – بيوتكم – ولا تشبهوا باليهود» ويبدو أن الآية انعكست في هذا العصر، فقد يماكان المسلمون يحذرون من إعمال بيوتهم وتركها نهباً للقذارة والدمامة حتى لا يشبهوا اليهود. والآن يبنى اليهود مستعمراتهم فيتحول بها الريف إلى جنان ناضرة وقرى زاهرة بينما نحن على ما نعل.

لوكانت الأمور تجرى على منطق الدين عندنا لكانت أجسامنا و بيوتنا وقرانا ومدننا نسقاً أعلى تحتذيه أم الأرض لتقتبس من جماله وطهره ووضاءته وهل ينتظر أقل من ذلك فى دين نصف تعالميه فى الطهارة والوضوء وتجميل المظهر والخبر على سواء . ولكن للدنيا شئون والجنون فنون .

ويقال إن الحكومة ستبنى للفلاحين قرى نموذجية : وهذه الرغبات الطيبة تبدو وتخنى كمقاعات الهواء فى البحر المائج لانجد من يعين على تنفيذها، لأنها تولد فى محيط مصطخب الشهوات مضطرب التيارات من أهواء الرأسماليين والإقطاعيين ، ومظهرى الحنان السكاذب من الدجالين والجلادين .

## الآجر الكافي

يوصى الإسلام المحافظة على حق العامل، ويحذر من انتقاصه والافتيات عليه، و بضرب الأمثال - على طريقته كدين - ليدلل على أن إيفاء العامل حقه وسيلة للنجاة من المحن التي قد تترادف على الأمم اجتماعياً وسياسياً لوظلم فيها العاملون ويئسوا من نوال أحورهم كاملة والمثل الذى ضربه الإسلام لذلك فيه بساطة يدركها الأطفال وتلين لأفهامهم . فقد حكى أن رجالا أواهم المبيت إلى غار فانحدرت صخرة من الجبل فسدته عليهم فدعا كل منهم ربه بأحسن عمل قدمه في حياته كى ينقذه من ورطته . فكان الأول براً بوالديه، بأحسن عمل قدمه في حياته كى ينقذه من ورطته . فكان الأول براً بوالديه، وكان الثابى حفيظاً على الأعراض ، وتوجه كلاها إلى الله بصالح عله، فانفرجت الصخرة قليلا عن فم الكهف،غير أن ذلك لم يمكنهم من الخروج، فانفرجت الصخرة قليلا عن فم الكهف،غير أن ذلك لم يمكنهم من الخروج، حتى قال الثالث « اللهم إلى استأجرت أحراء وأعطيتهم أجرهم غير رجل واحد حتى قال الذى له فنمرت أحره حتى كثرت منه لأموال ، فجاءني بعد حين فقال لى

يا عبد الله أدّ لى أجرى ، فقلت له : كل ما ترى من الإبل والبقر والغنم فهو من أجرك . فقال يا عبد الله لا تستهزىء بى ، فقلت إنى لا أستهزىء بك ، فأخذه كله فاستاقه أمامه فلم يترك منه شيئًا ، اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج عنا ما نحن فيه ، فانفرجت الصخرة وخرجوا يمشون » ! . .

وهذه القصة الطريفة ترمز إلى معنى عظيم من معابى العدل والنبل والفضل التى يجب أن يسير عليها صاحب العمل ليأمن موارد التلف وفواجع القدر ، وهى تشير إلى أن انتهاء العامل من أداء مهمته يجعل أجره أمامة في عنق صاحبه يبقى وديمة لديه إلى آخر الدهر ، فإن عزله على حدة بتى له على حالته ، وإن أداره في العمل واستغله في جر أر باح زائدة فإن الأجر وأرباحه المضاعفة من حق العامل ، وليس لصاحب العمل منه إلا أجر عمله هو فيه ، إن شاء أخذه عدلا وإن شاء تركه فضلا كما فعل بطل القصة السالفة .

ولئن كانت هذه الحكاية الجميلة تشير إلى رأى الدين في التعامل الفردى والأساس الذى ينبغى له ، فهى تشير من قرب أو من بعد إلى أن الأمة التي يفشوا فيها أكل أجور العمل وغصب حقوقه الواضحة ليست الأمة التي تعيش في ضمان السماء أو التي توقى نسكبات الحياة أو التي إذا أصابها حرج تُوقع لها الفرج ... بل على العكس لاتكاد تتردى في هاوية حتى تجد من يتقدم ليهيل عليها التراب لا لينجدها: « وَمَا كُنّا مُهلِيكِي الْقُرَى إلا وَأَهْلها ظَالِيوُنَ » وذلك سر نجاح الثورات الكرى في هذه الحياة ! إنها تندلع في نظم قد دب فيها البلى ، وطال منها الظلم ، وابتعد عنها التوفيق ، وأدبر عها النجاح فها تكاد نذر التمرد على الطغيان والاستبداد تظهر في الأفق حتى يفغر التاريخ فمه ليبتلع دولة شاخت و يسلمكها في عداد الذكريات المرة ، وليتأذن بميلاد دولة جديدة ونظام جديد تتعلق به آمال البشركرة أخرى

وهناك حالة نفسية يهتم لها الإسلام و يحتفل بها و يرقب أطوارها في عناية بالفة ، حالة العامل المكدود في شغله ، فإن الإسلام يرفض أن يراه ساخطًا متبرماً ، ويقرر له أن يعطى حتى يرضى ، وحتى بشعر بأنه مجدود في حظه على قدر ما هو مكدود في عمله . وليس أخطر في حقيقته وآثاره ، من ترك العامل يشعر بأنه مفتصب الجهد منتقص الأجر . وأن تعب يمينه وعرق جبينه وتلوث إهابه و إضناء أعصابه يذهب سدى من غير مقابل معقول أو ثمن مقبول ، ولذلك يوصى الرسول بحسم هذا الشعور المرير : « أعطوا الأجير أجره قبل أن يجف عرقه » .

والمقصود أن يكون في الأجر المبذول له تعويض كامل عما أدى من عمل و بذل فيه من قوة ، حتى يتكون في نفسه إحساس بأن عرقه الذي لم يجف بعد هو مصدر هذا الكسب المائل في يده فلا ظلم ولا استغلال! وهذه النتيجة هي المنشودة للدين سواء أخذ العامل أجره قبل جفاف عرقه أو بعده! وقد عد الرسول صلوات الله عليه وسلامه من الرجال الذين يخاصمهم الله بنفسه يوم القيامة رجلا استأجر عاملا فاستوفى منه العمل ولم يوفه الأجر! فأية جريمة شنيعة يرتكبها الفرد الظالم والمجتمع المتواطىء والدولة المهملة كهذه الجريمة التي تعرض مقترفها لخصومة الله!

ومن الضرورات الملحة في هذه الأيام وضع حد أدنى للأجور يراعى فيه أن يقوم بحاجات المرء الأولى ومطالبه المحتومة ، فإن الناس لم يخلقوا على ظهر الأرض مستغنين عن تمارها وطيباتها « وَمَا جَعَلْنَاهُمْ جَسَدًا لاَ يَأ كُلُونَ الطَّمَامَ وَمَا كَانُوا خَالِدِين » فإعطاء الأجور الكفيلة بسداد هذه المطالب ، وتوفيرها للفقراء أبداً إليها أمر لابد منه! وهل يستغنى عنها أحد ؟

و بقى أن تعرف الأساس الذى تقوَّم به أجور العمل تقو يماً لا بخس فيه

ولا جور . . . أيترك ذلك لأريحية أصحاب العمل ؟ . لا ! أيترك ذلك المعامل نفسه ؟ . لا ! فتلك أسس تعمل الأثرة فيها عملها وتترك مجال النزاع قائماً بين الفريقين لاتهدأ له حدة . وخير الحلول لهذه المشكلة أن يربط أجر العمل بحالة المديشة العامة من غلاء أو رخص ، وحالة الأرباح الأخيرة من قلة أو كثرة وحالة الفرد نفسه من نشاط أو بلادة . وملاحظة هذه الأمور الثلاثة تقينا اضطرابات شتى وأوضاعاً متناقضة . فقد انضح أن بعض الشركات تربح القناطير المقنطرة من الذهب والفضة ، ونضن على موظفها بثمن بخس دراهم معدودة ، كما اتضح أن أحد مديرى الشركات أنفق على تشييد حمّام له عدة الأف من الجنيهات مع أن العامل عنده يعييه شراء قطعة من الصابون ! وللفروض أنه إلى هذا العامل يرجع الفضل الأكبر فيا تستولى عليه الشركة من أموال طائلة . فن المبادىء المعقولة بل التي يحتضنها الدين احتضاناً أن تراعى الأمور الثلاثة الآنفة في تقدير الأجر السكافي للعامل . ومن ثم نحقق أهداف النصوص الشرعية السابقة .

#### تحديد ساعات العمل

المَاثور عن أخلاق الرسول صلوات الله عليه وسلامه أنه ماخُيِّر بين أمرين الله اختار أيسرها ما لم يكن إثماً . فإن كان إثماً كان أبعد الناس عنه والمعروف من وصاياه لأصحابه أنه كان يقول: « يسروا ولا تعسروا و بشروا ولاتنفروا » والله سبحانه يبين للرسول العظيم منهاج حياته — ولنا فيه أسوة — فيقول له: « ما أَنْ لَنَا عَلَيْكَ الْقُراآنَ لِتَشْقَى » والرسول كذلك يزيد الأمر وضوحاً فيقول للناس « روِّحوا القلوب ساعة بعد ساعة فإن القلوب إذا كلت عيت » ونصوص الدين إذا استهديناها وروحه إذا استوحيناها تشير إلى أن



الاستمرار فى الأعمال إلى حد الإرهاق أمر لا يأذن به الشرع ولا يرضى عنه الله سبحانه .

ومن هنا نعرف حكمة المطالبة بتحديد ساعات العمل وسبب استمساك العمال بها \_ في الأحوال المعتادة \_ فإن الطبقات السكادحة لا تتكون من مردة وشياطين بل من أناس لهم مشاعر وعواطف تستحق الاحترام ولهم مطلق الحرية في أن يستمتعوا بزينة الله التي أخرج لعباده، وأن يتركوا جو العمل الجاد ليتنفسوا في جو الحياة المرحة ومواطن اللهو المباح . و ينبغي أن يلقن المسلمون دينهم على هذا النحو السمح ، وحسب الدنيا ما أصابها من عناء وضيق عندما تلقت تعاليم الدين على أيدى غلاة المتصوفة ومحترفي التقوى وأصحاب الأمزجة المسودة ممن ضرب الله الحياة بهم ضربة بلى واعملال وتعفن .

على أن تحديد ساعات العمل تشريع يناسب أوقات السلم خاصة . أما أزمنة الحرب وما يشبهها من الفترات التي تحتاج الأمة فيها إلى أن يضاء ف أبناؤها جهودهم وأن ينتظموا جميعاً في كتائب العمل المتواصل ليلا ونهاراً فإن لها لا ريب قوابينها المؤقنة! وفي الحرب ترخص الدماء فلا جرم أن الجهود ترخص ولو استنزفت ما لدى الإسان من طاقة . لكن الواجب أن يوزع هذا البعب على طبقات الأمة بنسب عادلة ، حتى لا تستريح طبقة على حساب أخرى! فإذا عادت السلم لم يبق مسوغ المارهاق والحرج . ولقد كانت نقابات العمال في أقطار الفرب تطالب بأن يكون أسبوع العمل أر بعين ساعة و بذلك يعطى العامل فرصة ليأخذ نَفساً عميقاً في راحته الطيبة . أما لدينا فقد سمت من أفواء العال ، ومن الفلاحين المحرو بين أن هذه الدنيا (أشغال شاقة من أفواء العال ، وهذا تعبير يقطر أسى وقنوطاً! وعلته أن العامل زواعياً كان أو صناعياً يعتبر آلة من آلات الإبتاج الصاء لا يزال يستغل حتى يستملك



فإذا اعتصر خبره أوجفف عوده وأصبح لا يصلح لشىء رمى به إلى الخارج ليتسول بقية حياته ثم ليموت على مهل أو على مجل! اما التفكير فى إعطاء العامل قسماً من يومه وأسبوعه ليروى ظمأ مشاعره من الحياة التى يعيش فيها فذاك أمر لا يخطر على بال.

#### العلاقات بين الملاك والفلاحين

ومن النقائض التي تقم في مصر وفي أشباهها من البلاد المنكوبة بالمظالم الاجتماعية والسياسية ، أن هناك أقواماً يعملون كثيراً ولا يملكون شيئاً قط وأقواماً يملكون كثيراً ولا يعملون شيئاً قط . وربحا وجدت الرجل يقضى العمر الطويل يحول الطين وروداً ورياحين ، ويشقى هو وأولاده أجمعون ليخرجوا الخبوء من تربة هذه الأرض فيمزجون دمهم ببقلها وفومها وعدسها و بصلها، و يحرمون منه ! ، والعلة في هذه النقائض أن هذا ورث وهدا لم يرث . وقد علمت كيف مدأت هذه الموروثات وكيف آلت لأصحابها ، أما رأى الشارع في هذه المواريث فمعروف جاء رجل من حضرموت ورحل من كنده إلى النبي صلوات الله عليه وسلامه ، فقال الحضرمي يا رسول الله إن هذا قد غلبني على أرض كانت لأبي ! فقال السكندي هي أرض في يدى أزرعها ، ليس له فيها حق! – احتجاج بوضع اليد عليها والتصرف فيها – فقال الرسول للحضرمي ، ألك بينة ؟ قال: لا قال: فلك يمينه! قال الحضرمي إن الرجل فاجر ! لايبالي على ما حلف عليه وليس يتورع عن شيء فقال ليس لك منه إلا يمينه ــ إذ عجز عن الإدلاء ببينة ــ فانطلق ليحلف وفي رواية قال الحضرمي أَحَنُّهُ والله ما يعلم أنها أرضى اغتصبنيها أبوه ، فتهيأ الكندى لليمين فقال الرسول : من حلف على يمين ليقتطع سها مال امرىء مسلم هو فيها فاجر

لتى الله أجذم . . فخاف الرجل وقال : هى أرضه ، وتركما له . . وهذه القصة لا تشبه من جميع وجوهها الحالة التى تحدث الآن فى بلادنا بيد أمها تمثل الأطراف المقيتة منها . وقصة الملكية فى مصر قد اكتنفها من التعقيد والالتواء ما يملأ الأفئدة ضجراً!! وخير ما تمالج به أن تقيد هذه الملكيات فى الحال . . وإلى أن يتم هذا التحول نريد أن نبحث الآن الصلات القائمة بين ملاك الأرض والعاملين فيها

تستخدم الدوائر الزراعية طوائف الأحداث في شتى المناسبات العمل فيها، وأبرك هذه المناسبات وأحفلها بالبر والخير تلك التى تهجم فيها أسراب الدود على الثمار والمحاصيل تحاول الفتك مها فتلجأ هذه الدوائر إلى استيراد الأولاد من القرى الفقيرة . ومن مواسم هذه الآفات يرتزق جمهور كبير من الفلاحين وأولاده . بل هى أيام أفراحهم وأعياده !! والأجور التى تصرف لأولئك الصغار تافهة يباع فيها الجهد الإنساني بأقل الأثمان . ومع ذلك لا تصل هذه الأجور إلى مستحقيها كاملة ، فإن السماسرة يفرضون عليها ضرائبهم و يسرقون الأجور إلى مستحقيها كاملة ، فإن السماسرة يفرضون عليها ضرائبهم و يسرقون منها ما يمكن الاستيلاء عليه . وهذا حرام لاشك فيه وقد نص الرسول على حرمته « إياكم والقسامة . قلنا وما القسامة قال الرجل يكون على الفئام من الناس فيأخذ من حظ هذا وحظ هذا » .

فهل تدرى مكاتب العمل الحكومية شيئًا عن هذه الأحوال ؟ إن هؤلاء الأولاد يقضون أيام عملهم ولياليها يطعمون شر مطعم ويبيتون شر مبيت ! ثم يعودون إلى قراهم المتلهفة لمقدمهم وقد نال منهم الإعياء وأصبحوا فريسة مهلة للأمراض المتوطنة أو للعلل الوافدة ، ولولا إلحاح الحاجة وعض الفقر ما فر"ط الآباء في فلذات أكبادهم بذلك الهوان .

وقد كان الآباء يمنعون أولادهم من الانتظام في سلك التعليم ليحمُّلوهم

- وهم صغار - أعباء البحث عن الرزق فى بيئة شحيحة به إ فلما كفل الطعام أخيراً لصغار التلامذة أقبل الممتنعون ثانية وازد حت بهم الفصول حتى أصبح دخول المدارس يحتاج وساطات . أليس فيها الطعام العزيز ؟ أليست هذه نقائض تستلفت نظر الأغبياء ، أن يعيش أفقر شعب فى أخصب أرض وأن تعيش أمة مريضة فى أصحى جو وأصفاه . وأن يعز القوت فى البلد الذى ينتج الأقوات ؟؟؟ على أن فى النفس أشياء من تكليف هؤلاء الأطفال مؤنة لكسب وتحميلهم مشاق العيش ، وخصوصاً فى جو يفيض بالنقائص ويكتظ أسباب الاحتيال والضلال . وقد كان عنان بن عفان يقول :

« لا تكلفوا الصبيان الكسب ، فإنكم متى كلفتموهم الكسب سرقوا ، ولا تكلفوا المرأة غير ذات الصنعة الكسب فإنكم متى كلفتموها كسبت بعرضها ، وعفوا إذا أعفكم الله ، وعليكم من المطاعم بما طاب منها » والكلمات الأخيرة من وصايا عثمان بالعفاف لو أحيطت بالضمانات المعقولة لاطمأننا إلى أن ما يحذر لن بقع ١١ لكن ما الحيلة إذا تلفت الناس فلم يجدوا مرتزقهم إلا أعشاباً تنبت في الصخور وأقواتاً من رجال مردوا على القسوة والفجور ؟

وإلى جانب هؤلاء الأطفال المطالبين بالتكسب من نعومة أظفارهم ، وما أظن أظفارهم إلا خشنة من ساعة الميلاد ، يوجد صنف آخر من الفلاحين هم سكان العزب والقرى التي سقطت عا فيها ومن فيها بين مخالب أصحاب الإقطاعيات الشاسعة كما تسقط البلاد المهزومة في أيدى الجيوش الغازية !! وهؤلاء الفلاحون يجدون معايشهم المحدودة منتظمة بوع انتظام ما داموا قادرين على خدمة الأرض وسادتها . . . فهم في هدية من حاضرهم ما بقيت عمتهم تعينهم على شق الأرض و بذر الحب ، والويل لهم إن أصامهم مرض . لقد اضطرب مستقبلهم ، وخيبت آمالهم ؛ فهم في بيوت لا يملكونها ،

وفى زراعة لا يملكونها ، ووراء حيونات لا يملكونها ، ومعنى هجزهم عن ، العمل أن يخرجوا هم وأولادهم ونساؤهم و يتركوا خلفهم هذا كله .. لرب الأرض المحظوظ . وقد ارتفعت صيحات شتى بأن « الملكية » وظيفة اجتماعية تفرض على المالك أن يعنى بمن عنده من طوائف الفلاحين يمدهم إذا احتاجوا أو يسعفهم إذا نكبوا أو يوفر لهم الفذاء والكساء والدواء ، ولكن هيهات . إنها صرخات ذهبت فى واد ، فما طاب بها مالك نفساً ولا رفع بها فلاح رأساً وما من ذى نعمة من هؤلاء الملاك البطرين إلا والفلاح التعس رب نعمته ومصدر ثروته ومتكا وجاهته ،غير أن الفلاح محروم من هذا الذى صنعت يداه وهو منه قر يب - كما تحرم الإبل فى الصحراء من الماء محمولاً على ظهورها وهى تكاد تهلك عطشاً .

ومن العجائب ، والعجائب جمة قرب « الطعام » ؟ وما إليه وصول كالعيس في البيداء يقتلها الظما والماء فوق ظهورها محمول وثم صنف آخر من الفلاحين ، هم مستأجرو الأرض من ملاكها الصفار أو الكبار ، و الظاهرة الفذة أن هذه الإيجارات قلما تنتهى بخير إلى جانب الرجل المرهق فيها ، فإما عاش المستأجر من غلتها كفافاً لا له ولا عليه ، وإما استدان للوفاء بحقوقها المر بوطة بعنقه ، وربما باع فيها بعص أملاكه الشخصية بعد مآمى تشهدها المحاكم ومحاضر الحجز ، و يتوسط فيها أهل الخير والشم !!

#### بين العمال والشركبات

وننقل تلخيصاً للأستاذ راشد البراوى عن حالة طائفة أخرى من العال الذين تحسن الرأسمالية استغلالهم إلى آخر رمق ولا تفكر فحط فى الإحسان إليهم والأحذ بيدهم .



#### وهو تلخيص مستقى من مصدر حكومي قال :

جاء فى تقرير بعثة وزارة الصحة قدراسة الحالة العامة للمال فى المنطقة الصحراوية بسواحل البحر الأحر « وقد ثبت للبعثة من اطلاعها على بيانات مراكز العلاج هناك على ضآلتها أن أغلبية العال قد أصيبوا بالحى والنزلات الشعبية و بالروماتزم علاوة على حالات التسم بالمنجنيز الذى ينتهى بالشلل، ومما لفت نظر البعثة أن العال الذين يشتغلون فى حفر الآبار كانوا يصعدون على سلالم حديدية على ارتفاع كبير يزيد على ٣٥ قدماً ، وهم بملابس رقيقة لا تقيهم شر البرد القارس على هذا الارتفاع . حيث يمكثون فى المرة الواحدة مدة تتراوح بين ٣٠ و ٩٠ دقيقة ليلا ونهاراً .

وقد لاحظت البعثة أن حالة العال فى منجم الحويطات سيئة للغاية بالنسبة لزملائهم فى المناجم الأخرى . إذ نحلت جسومهم بشكل واضح علاوة على التهوية الضعيفة فى المنجم ، وانخفاض سقفه مما يضطر العامل للممل وهو منحن باستمرار . وفى منجم العطشانة وصل ضيق التنفس والاختناق داخل المنجم إلى حد كبير ، علاوة على أمراض العيون التى تنتشر هناك . ومع كل ذلك فإن الأدوية والعقاقير التى تبعث بها وزارة الصحة لاتكاد تكنى لحاجات العشرات .

ومن المؤلم أن منطقة مرسى علم وبها ستة مناجم تضم ٧٤٧ عاملا ، ليس بها سوى نقطة إسعاف واحدة صغيرة ، يعمل بها تومرحى حاصل على شهادة حلاق صحى .

ومن الدلالة على جسامة إصابات العمل فى هذه المناطق أن البعثة قد حصرت وحدها فى خلال مدة قصيرة ١١٧ إصابة بين عمال شركة رأس غارب و١٣٠ إصابة بين عمال شركة سفاجة

و ٣١٩ إصابة بين عمال شركة القصير و ١٢٤ إصابة بين عمال شركة الدرية فيشيا و ٢٠٣ إصابة بين عمال شركة سلنشيليو .

وقد لجأت الشركات في هذه المناطق إلى فصل العال الذين يقعد بهم المرض دون تعويض ، فكشفت البعثة في رأس غارب عن فصل خسة من العمال أخيراً ، أولهم بسبب الضعف العام . وثانيهم بسبب ضعف النظر ، وثالثهم بسبب التهاب الكلى . ورابعهم بسبب البول السكرى . وخامسهم بسبب السل الرئوى .

ثم جاء أن البعثة قد لاحظت أن الشركات لا تعنى بشروط وقاية العال . فعال الشحن بشركة أبى زنيمة مثلا لا تصرف لهم القناعات التى فرضتها الحكومة أثناء مزاولة العمل ، حتى لا يصابوا بالتسم الذى يفضى إلى الشلل . وكذلك الأمر مثلا فيمن يعملون فى ضغط بعض الغازات كالبنزين إذ لا نصرف لم المناظر والقفازات التى تقيهم من تأثير الهيدروجين المكبرت ، مما سبب كثيراً من حالات الالتهابات الجلدية بأيدى عمال الآبار ، والأمر أشد هولا فى شركة سفاجة ، إذ العال معرضون بأيدى عمال الآبار ، والأمر أشد هولا فى شركة سفاجة ، إذ العال معرضون عناك باستمرار لمسحوق الفوسفات دون وقاية لصدورهم وعيونهم .

ولعلاج هذه الحالة يجب تهيئة جو صالح أثناء العمل، وذلك بإصدار قانون المصنع حتى يمكن تعديل النظم الحالية المعمول بها فى الوقت الحاضر، تنفيذاً لقانون الرخص الصادر سنة ١٩٠٤ وحتى يمكن عند الترخيص بإنشاء إدارة المحال الصناعية مراعاة توفر الأمكنة الصالحة لقضاء فترات الراحة وتناول الطمام، والتخلص من الغازات والأبخرة والدخان والغبار والسوائل، علاوة على مايوضع الآن من الاشتراطات الحاصة بالموقع والإضاءة والتهوية وموارد المياه وغير ذلك من الشروط الصحية الأولية.

ومن مميزات هذا المشروع أن يتمكن أصحاب الأعمال من الوقوف مقدماً وقبل تنفيذ مشروعاتهم على الاشتراطات الواجب توافرها ١. ه .

\* \* \*

وقد وقر فى أذهان هؤلاء العال أن الكسب والخسار أقدار قاهرة لادخل فيها لتمب الإنسان وكفاحه . وذلك لطول ما علوا وتعبوا وكافحوا ولم يجدوا ربحاً يذكر أو نفعاً يؤثر . ولطول ما رأوا الأعيان يروحون ويندون ناعى البال هادئى النفس مطمئنين إلى اليوم والغدكان الشاعر همس فى أذن كل واحد منهم ببيته الناعس الرخيّ :

وإذا السعادة لاحظتك عيونها نم فالمخاوف كلهن أمان ومثل هذه الفكرة شر مستطير على الشعب الذي يعتنقها .

وأسوأ ما تبلى به أمة أن ينتشر هذا الفهم للقضاء والقدر بين أبنائها وأن تعامل على ضوئه كلا من أصدقائها وأعدائها إنه منطق معكوس . لانتيجة له إلا قلب الحقائق و إلقاء اليأس في النفوس . وقد نشبت الحرب الأخيرة ورأت الحكومة أن الضرورات تقضى بتحديد إبجار المساكن فسنت لذلك قانوناً لا يزال سارياً إلى اليوم . بيد أنها رفضت أن نضع أى تحديد لإيجارات الأرض مع تعطش الجمهور في القرى والمدن جميعاً إلى سن مثل هذا القانون . وهذا التصرف من غرائب التشريع في العالم ، وعلته هنا تغليب المصلحة الفردية على المصلحة العامة وترك نفر من الكبراء والأغنياء بعيشون في مستوى شاذ من الترف والسرف بعيداً عن الإحساس بأية تبعة في أعناقهم نحو الأمة التي ميشون على قلوب بنيها . أما الجمهور فقد عابى وما يزال يعاني غلاء فاحشاً في الخضراوات والفواكه والألبان واللحوم . ولم يفلح تسمير هذه المواد في وقف موجة الغلاء الكاسحة إذ أن العلة الأولى ماقية وهي ارتفاع إيجار في وقف موجة الغلاء الكاسحة إذ أن العلة الأولى ماقية وهي ارتفاع إيجار في وقف موجة الغلاء الكاسحة إذ أن العلة الأولى ماقية وهي ارتفاع إيجار الأرض ارتفاعاً لا مبرر له . إلا أن يزداد الغني غنى والفقير فقراً .







(۷) دين واقعي لاخيالي قد يقال ما للأديان وهذه المشاكل تتصدى لما ؟ وجدير بها أن تقف عند خصائصها الأولى فتوضح المسائل الآلهية وتشرح التعاليم النفسية والخلقية . ولئن نجحت في هذا الميدان فقد كسبت معركة الحياة حقاً ، وأدت رسالتها كاملة ! وهذارأى له وجاهته لو أن الدين بقى علىمافهمه الناس فيه . منطقوس تقام ، ورسوم تصان ، و بخور يحرق ، وأيد تقبل ، وملامسة للنفس الإنسانية من أضيق جوانبها ، وتعرض لقواعد الأخلاق من الماحية السلبية التي لاتعرف إلا الأمر الجرد والمهي الجرد ، ولو أن هذه الأشياء هي حقائق الدين وقصاري جهده في توجيه الحياة الإنسانية والهيمنة عليها لوجب إقصاء الدين عن دنيا الناس فوراً . . لكن الدين - كما أبدينا في المقدمة - هو الفطرة السليمة والعقل الرشيد . . والأنظمة العمرانية التي تتجه إليهــا الفطرة ويستريح إليها العقل ما دامت تمشى في حراسة الضمير اليقظ الموصول بالله — ملك الناس إله الناس فهي دين لاغبار عليه . . أي إن الدين له مركز ثابت لا يتنبر ولا يتنقل – كنقطة ارتكاز الدائرة – هو الضمير الإنساني وله آفاق تمتد وتتسع وتترامى في شتى الأمكنة والأزمنة لكنها ترتبط بهذا الضمير ارتباط محيط الدائرة بنقطة ارتكازها ، وهذه الامتدادات ليست إلا عمل المواهب البشرية في هذه الحياة . وهي لاحدود لها ولا تخوم و إنما صنعت لها الحدود وأقيمت في وجهما السدود أيام التأخر العقلي الغابر .

والإسلام دين يقوم على هذه الحقائق وحدها ، ويبرأ من الأوهام متى انصلت به لتجعله دين كهنوت وجبروت ، كالأديان التي سبقته ، ثم حال لونها على من الزمن ففسدت وأفسدت على الناس حياتهم ، وملكت نواصيهم لأصنام من الحجر أو أصنام من البشر . وما هكذا أنزلت من عند الله ولاهكذا



يحب الله للناس « وَمَا اللهُ يُريدُ ظُلْمًا لِلْعِباد » ولقد كره نبي الإسلام أن يطلم دينه على الناس وهو يرتدى لهم مسوح القساوسة ، وخشى أن تضيع أركانه الحقة كما ضاعت الرسالات الأولى بين حملة القاقم ولبسة الطيالسة . وحذر أمته عواقب السير في هذه الطريق فقال « إنما أخاف على أمتى الأُمَّة المضلين !! » وكأنما رمق المستقبل وما يطرأ على الأم من تطورات تهدد كيانها وتخدش رسالتها فقال « ليأنين على أمتى ما أتى على بنى إسرائيل حذو النعل بالنمل » ولو أن الأديان تؤخذ من أحوال أصحامها وأعمالهم اسقط الإسلام في هاوية لا يقام منها ، ولـكن فوة الاقناع والإيمان من التعاليم الأولى الحجردة لانزال في مستواها العالى تفهم الإنسان أن الدين قلبُ حرْ يعنو لله وحده ، وعقل حر ينطلق في آفاق الحياة انطلاق الشماع ، وإرادة حرة أملو على الشهوات والأهواء والمباذل ، فمن فقد ذلك فقد الدين ولم تجده فتيلا شفاعات الأرض ولا وساطات السماء . ومن وجد ذلك وجد الدين ولم يضره قليلا تألب الحق ولا استنكار الأغبياء . إن الإسلام أسقط الوسائط بين الخلق والخالق وجعل التدين الصحيح صنواً للتفكير الصحيح ليس احتكاراً ، لطائفة ولا خاصاً بإنسان . ومن تم فهو قائم على الحقائق المتغلظة في عروق التاريخ إلى الأزل الممتدة على وجه الحياة إلى الأبد، و مهذا أصبح الإسلام ديناً إنسانياً عاماً ، يشرع للإنسان على أنه جسم وروح فلا يفرق بين جوانبه المادية والمعنوية لا في التكليف ولا في الجزاء . ويشرع للدنيا كما يشرع للأخرى على أساس أن الإنسان سيعيش في «الآخرة» - حتما كما عاش في الدنيا - قطعا -فمن عمى عن الحقائق الصحيحة هنا لم يبصرها هناك ٥ وَمَنْ كَانَ فَ هَذِهِ أُغْمَى فَهُو َ فِي الْآخِرَةِ أُغْمَى وَأَضَلُ سَبِيلا ﴾ .



ثم حارب الإسلام فكرتين تتسلطان على أوهام الناس غالباً كلُّماً ذكرت الأديان .

#### العلو" في العبادات ...

وتلك هي الفكرة الأولى ، وتصدق على أحوال طائفة من المتدينين الذين ينتمون إلى نعض الميثات الإسلامية أو العرق الصوفية ، ولأن كأن الغلو الآن ليس صفة شائمة عند جمهور المسلمين ، لأن التفريط يغلب على تصرفاتهم ، إلا أنه أمل العصاة منهم إذا ثابوا إلى رشادهم ، وقرروا إصلاح أمرهم ، و إقامة عوحهم ، إذ نظن كثرتهم أنه أمارة الخير ودليل التقي ، حتى ليتم في عرف الناس أن طول العبادة وعرضها واستغراقها لأوقات أصحابها صفات لاتنفك عن العبادات العظيمة المتقبلة! ويوجد الآن من طوائف المسلمين من يقضى نصف يومه فى الصلاة وحدها ، ويزعم أن الدين لا يصلح إلا بهذا التغالى ، وهذا خطأ ، فمن سهل ابن أبي أمامة أنه دخل هو وأبوه على أنس ن مالك صاحب الرسول - فإذا هو يصلى صلاة خفيفة كأمها صلاة مسافر!. فلما سلم قال له يرحمك الله ، أرأيت هذه الصلاة المفروضة أو شيء تَنَفَّلْتُهُ - تطوعت به - ! قال إمها الصلاة للفروضة ، وإنها لصلاة الرسول صلوات الله عليه وسلامه ما أحطأت إلا شيئًا سهوت عنه . ثم قال إن الرسول قال : « لاتشددوا على أنفسكم فيشدّد عليكم ، فإن قوماً شددوا على أنفسهم فشدد عليهم ، فتلك بقاياهم في الصوامع والأديار : ﴿ رَهُبَانِيةَ ابْتُدْعُوهَا مَاكْتَبْنَاهَا علیه ».

و یشیع الآن ببن جمهور المسلمین استمال السبحة ، کأمهم لم یکفهم ما شرع الله من أذکار ، فزادوا فیها ما یبلغ به الدین تمامه ! ور بمــا حرص

بعضهم على نوافل الدين أكثر مما حرص عليها صاحب الرسالة نفسه . ونستطيع القول بأن هذا الإغراق يكاد يكون مظهراً عكسياً لانحلال عرا الإبمان في النفس ، وأن الباحث عن جوهر الدين لا يجده في أفئدة هؤلاء المفالين الدجالين . وإذا وجد منه شيئاً فنسبته تافهة إلى جانب المظاهر الكثيفة التي يتظاهرون بها و يتطاولون فيها .

ودلالة ذلك أن هذا التغالى لا يقع إلا في العبادات الشخصية القائمة على الإيمان بالغيب ، ولا يقع في العبادات الاجتماعية القائمة على التواصى بالحق والصبر والتعاون على الخير والبر . ولا في العبادات السياسية المبنية على الجهاد الدموى والمالى لتحقيق الأهداف الإنسانية العمليا ؛ فإذا فات الشخص حظه من هذه العبادات فقد فاته لباب الدين ، فما يجديه التغالى بعدمذ في مظاهر المصلاة والصيام ؟ و إنما وقع الغاو المذموم في النوع الأول من العبادات وحده وازدحم المتنظمون على موارده لأن التلبيس به ممكن على النفس وعلى الناس ومقياس الصحة والفساد فيه والقبول والرفض له غيب عند الله وحده . .

والانفعالات النفسية التي تدفع أصحابها إلى الإغراق في التعبد لا ميزان لها عند الله . إنما الميزان الراحح لما يتعوده لإنسان من أعمال صالحة يستقيم بها خلقه وتزكو بها نفسه ويسمو بها ضميره وسلوكه حتى المات ، ولقد روى عن الرسول — وقد أخبر عن مولاة له تقوم الليل وتصوم النهار — فقال : « إن لكل عامل شِرَّة ، ولكل شرة فترة فن صارت فترته إلى سنتي فقد اهتدى ومن أحطأ فقد ضل » .



#### التزهد في الدنيا

من أقسى المطاعن التي وحهت إلى الدين في صميمه ، ونالت منه في هذا العصر شر منال ، أنه عدو لدود للعمران البشري ، وعقبة كؤود أمام النشاط الإنساني ، وسجن مطبق السدود للغرائز المرحة المهتاجة ، والعواطف المنطلقة الجياشة، والأفكار الحرة المحلقة في طباق الأرض والسموات، مم أن هذه كلها وقود الحياة المنطلقة في طريقها ، والسائق الحادي للقافلة البشيرية كما تملأ البر والبحر زحاماً وتجديداً و بناء وتعميراً وهذه التهمة معرة تلتصق بتدين الرسوم والطقوس! ومالتعبد الذي يبني مبادئه الأولى على التجاهل للفطرة وتزييف اتجاهاتها وتزوير نزعاتهما ! ! والديانات التي تأتى للإنسان فتمحو من حياته أخصب مشاعره وأمسها برسالته الدنيوية لا تستحق أن تبقي . وقد نفي الإسلام عن نفسه في حرارة وحماسة هذه التكاليف الباطلة ، وأهان من يتدخلون في السلوك الإساني ليحلوا منه ما شاءوا و يحرموا منه ما شاءوا : ﴿ وَلاَ تَقُولُوا لِمَا نَصِفُ أَلْسِنَتَكُمُ الْكَلْدِبَ لِمَذَا حَلَالٌ وَلهٰذَا حَرَامٌ لِتَمْتَرُوا عَلَى اللهِ الْـكَذِبِّ . إِنَّ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْـكَذِبَ لاَ يُفْلِيحُونَ . مَتَاعْ قَلِيلٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ۗ ٨ . بل اعترف الإسلام بالغرائز الإنسانية اعترافًا كاملا ، وواجه بها الحياة مواجهة سافرة ، وقدر المدى الحيوى الذي يحتاجه كل فرد ثم منحه إياه ، ولم يبتر من الطبيعة الأصيلة في النفس عرقًا ، غاية ما صنع أنه تدخل في « المظهر السلوكي » لهذه الغرائز فنهج به المنهج الذي آفره علم النفس الحديث منهج التسامى بالنزعات الساذجة واستبدال ما هوخير بالذي هو أدني . ومن هنا أحل الطيبات كلها يغرف الإبسان منها ويرتوى حتى يشبع نهمته ووطَّأللناس ما في الأرض جميعاً ينتفعون منه قدر طاقتهم .

بل وزع الكواكب في السماء بستريح إليها طرف الإنسان إذا شاء المتعة «وَقَدْ جَعَلْنا في السَّمَاء بُرُوجاً وَزَيَّنَاها لِلنَّاظِرِين » وجعل للجسد حقاً والعين حقاً وللأهل حقاً والضيف حقاً وأوصى أن يعطى كل ذي حق حقه . ولم يجعل التمكين في الدنيا والاستخلاف في الأرض أمراً تافعاً تدركه الشعوب الهزيلة أو الأم التي لاقدرة لها على التعمير ولا كفاية لديها للإجادة والتنظيم ، كلا عليس يرشح للسيادة في الأرض إلا الصالحون للوصول الإسان إلى مكانته العظمى فوقها «وَلَقَدْ كَتَبْناً في الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذَّ كُرِ أَنَّ الْارْض يَرْبُهَا عِبَادِين » .

ويدل على هذه الحقيقة أن الله تعالى امتن على يوسف الصديق بأن مكن له فى الأرض — بهذا المعنى — يدير شئونها ويشرف على أهلها ، ويهيمن على خزائن المال فيها : « وَكَذَلِكَ مَكَنّا لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ يَتَبَوّاً مِنْهَا حَيْثُ يَشَاهُ ، نُصِيبُ مِرَ حَمَّتِنَا مَنْ نَشَاهُ وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ المُحْسِنِينَ » وهذا في الدنيا فقط ولذلك يقول بعدها : « ولا جُرُ الآخِرةِ خَيْرٌ لِلّذِينَ آمَنُوا وكَانُوا يَتَّمُون » ولما أصبحت شئون الدنيا لاتزن عند المسلمين جناح بعوضة أصبحوا م — شعو با وحكومات — لايزنون في نظر العالم جناح ذمابة ، ولما أصبحوا م من أيديهم أشهم السبق فيها وأعجزهم النبوغ في علومها وفنونها أفلت الزمام من أيديهم وأضحت سياسة العالم تدور بعيداً عنهم مل تدور المكر بهم والكيد لهم .

إن الدين يكره أن تأتى الدنيا للإنسان من حرام ، ويكره إذا جاءته أن يسخرها فى خسائس الأمور ومحاقرها ، لكنه يطلب طلبًا حاسمًا أن يقبل الإسان عليها من أبوابها المشروعة ، ولأمر ما ارتفع الإسلام بالتجار الذين بكسبون الحياة و يحوزون الدنيا من هذه الطريق حتى سلكهم مع النبيين

والصديقين ، كما ارتفع بالفلاحين الذين يشقون الأرض ؟ فجمل ما يطعم الناس والعدواب والطيور من زراعتهم صدقات ماضية الأجر إلى يوم القيامة ، وهكذا يعمل المؤمن للحياة مادام حياً ، فتتصل به و بغيره مواكب العمران ، وتعتز به و بجهده حقائق الإيمان فإذا جاءه الموت جاء لينقله من حياة كفاح إلى حياة فلاح ، فهو بلقاه مقبلا لا مدبراً .

متى جاء هذا الموت لم ألف حاجة لنفسى إلا قد قضيت قضاءها! فلسفة التصوف... والمذهب المادى

مِن تزاوج الغلوفي الدين والزهد في الدنيا ، ولدت فلسفة التصوف فكان نتاجها العقلي أسوأ ما أصاب التفكير الديني من شلل وانطفاء ، إذ وجد رجال يركَّبُون من أسماء الله وصور العبادات وشتى الأوراد ، أدوية للنفوس ، كما يركِّب الدجالون من أدعياء الطب أدوية الأجسام من العقاقير والحشائش المجهولة فتريح الناس لا من آلام المرض بل من تكاليف الحياة نفسها . وعلى هذا النمط شرع رجال الطرق من الدين مالم بأذن به الله، ووصفوه للأم على أنه العلاج الناجع فكان السم الناقع إذ دخل به على صميم الدين فساد كبير . وقد شعر أئمة الإسلام بما تنطوى عليه فكرة التصوف من أغلاط تمس جوهر الرسالة التي دعا إليها القرآن فأعلنوا عليه حر باً شعواء وخاصموا رجاله الذبن انتموا إليه عن ثقة به أو لإصلاح أمره وإقامة عوجه، بيد أن المعركة انتهت بهزيمة التفكير السليم الناضج — الأسف العميق — واستطاع أغبياء المتصوفة أن يلو وا عنان الإسلام عن نهجه العتيد إلى نهجه الجديد الزائف، وانبعث مرة أخرى الرهبانية التي كان الإسلام أول عهد. قد قضى عليها وأصبح هم ا العامة أن يترددوا بين بيوتهم والمسجد، وأن يأخذوا من الحياة ما يسد الرمق

فحسب . . . وأصبحت كلة التدين عموماً نمني كل شيء إلا تأسيس الحضارات و إقامة النهضات و بعث المدنيات ثم ظل معنى الكلمة يهوى حتى صار التدين سَبَّة يأنف الأذكياء من الاتصاف بها . . . ودين الله برىء من هذا المجون وذلك الجنون . وهو في حقيقته الناصعة أشرف من أن يؤخذ عن أفواه الحمقي! وقد أبنًا لك عن نواح صادقة من جوهره الأصيل . . وكان رد الفعل لهذه الرهبانية المتصوفة التي صبغت الدين أن انسع نطاق المذاهب المسادي لللحد وغلبت نظرته للحياة غيرها من سائر النظرات ، وانجه العالم اتجاها آليا بحتا في تصويره للإنسان وتقديره لجهوده، كما اتجه نفس الاتجاه في فهمه للطبيعة وتحليله لعناصرها وفي وضعه للعلوم وسيره بمناهجها ! وانطلق الناس في هذه السبيل لايلو ون على شيء . . يدوسون تحت أقدامهم المخلفات الدينية التي قد تصادفهم أو يركلونها لتختني من أمامهم في جانب مهجور من جوانب الطريق حتى لا تعوق تيار الحياة الذي تحرك ولا يريد الوقوف! وقد اعتنقت الرأسمالية والشيوعية كلتاهما المذهب المادى واستراحتا إلى فكرته ، إلا أن الرأسمالية كانت ألَّام في معاملتها للدين فضمته إلى معسكرها ، ولكن بعد أن شوهت وجهه ومسخت ملامحه واطمأنت إلى أنه سيقبل الهوان في كنفها وأنه لن يقف يوماً ما في طريق أطماعها . . . أما الشيوعية فلم تجد ما يلجئها إلى تمثيل هذه الأدوار الهازلة . . .

ونحن نتساءل أتلك نهاية المطاف ؟ أنثوى الفطرة الإنسانية الحرة الذكية في هذه المقبرة المظلمة ؟ وهل يقف الضمير الإنساني هذه الوقفة الذليلة الجاحدة متنكراً لربه ودينه وخلقه معتذراً بأن بعض الرجال الذين يمثلون الأديان هم الذين أكرهوه على هذا الموقف ؟

إن الإسلام النابع من الفطرة الصحيحة المنبق من الطبيعة السليمة الذاهب مع مسارح الفكر اليقظ كل مذهب ، المنتبط بنتاج العقل الرشيد أيما اغتباط ، يأبي على الناس هذا الشرود والتبلبل ، ويقر معهم مادية الحياة ثم يذكرهم بمعنوياتها التي لا يليق أن تنسى، أو يقر معهم حاضر الدنيا ولكنه يذكرهم عستقبلهم في الآخرة ، فما أحقر الوجود الإنساني لوكان نصيبه الأول والأخير هذه السنوات التي يحياها المرء ثم يختني بعدها تحت الثرى إلى غير معاد .

جسد وروح ، مادية ومعنوية ، ودعونا من فلسفة التصوف الغبيِّ ومن فلسفة المادية الصغيرة .

#### مقيااس دقيق

لم يجمل الإسلام كثرة العبادة دايل التقى والعفاف ، فإن القلب وحده موضع التقوى . واستقامة الضمير الإنساني وارتقاؤه هما السكال الحق والخير المنشود . وقد حذرنا النبي صلوات الله عليه وسلامه من أقوام عبادتهم كثيرة وظواهرهم مغرية « تحقرون صلاتكم إلى صلاتهم . وقراء تكم إلى قراء تهم . . . وغرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية . من قاتلهم كان أولى باقله منهم ودعوة الإسلام إلى منابذة هؤلاء المتعبدين الدجالين تنطق بمقته المظاهر المسكذو بة ، وتدل على أن كل بناء لا يقوم على الضمير الزكى المستنير فهو بناء المسكذو بة ، وتدل على أن كل بناء لا يقوم على الضمير الزكى المستنير فهو بناء مشيد على دعائم من رمال . كذلك لم يجمل الإسلام الإقبال على الدنيا دليل رقة في الدين أو ضعف في اليقين . كيف وهو يعتبر التاجر — الذي يكسب ماله بالوسائل الشريفة — في النبيين والصديقين والشهداء والصالحين . . ويرى أن من الناس من يستمتع بالحياة في أنعم صورها فلا يحول ذلك بينهم

وبين أن يكونوا أهلا لرضوان الله وحسن منو بنه: « ليذكرَنَّ الله أقوام في الدنيا على الفرُش المهدة فيدخلهم الدرجات العلى » أفبعد هذا يبقى للتصوف بشقيه — الغلو فى الدين والزهد فى الدنيا — موضع يعترف الإسلام به ؟ أو يبقى لحذا اللون من الجنون الدينى أساس يرجع إليه أو سناد يعتمد عليه ؟ لكن المنشأ يمين من أصحاب الأمزجة السوداء ، والمعلولين من أصحاب الأجسام السقيمة ، والفاشلين فى ميادين الحياة النشطة ، والمنتفعين من نوم الشعوب الحذرين من بوادر اليقظة فيها ، هؤلاء جميماً حريصون على إلباس الدين أسمالا مزقتها الليالى ، وعلى إنطاقه بتماليم مجتها الطباع ، ولا نتيجة لها إلا جعل المتدينين فى هذه الحياة أخلاطاً من الصعاليك والرعاع .

# الصراع بين الشيوعية والإسلام

تكلمت الصحف أخيراً عن الفجوة العميقة التى تفصل بين المسلمين فى روسيا و بين تعاليم ماركس وفلسفة الشيوعية المادية التى يشرف اليوم على تنفيذها الرفيق ستالين والتى تسود أرضاً مساحتها خمس العالموتطوى فى غمارها قرابة ٢٠٠ مليون من السكان فيهم ما ير بو على اله ٤٠ مليوناً من المسلمين .

وأول ما يلفت النظر في الأخبار الواردة من روسيا أن الإيمان في صفوف المسلمين قد استعصى على كل موجات الإلحاد ومغريات الفساد . وأن هناك أقباساً مرز أنوار المعرفة بالله لا تزال تتألق في الصدور النقية برغم ما اقترنت به الثورة الحراء ، من إنكار على الدين وتنكيل بأهله و برغم أن المسلمين في روسيا معزولون مادياً وفكرياً عن إخوانهم في أنحاءالعالم . وإنه لما يثير الإعجاب أن يبقى إخواننا من المسلمين الروس ثابتين راسخين كالبحيرة التي انقطعت عن الححيط العام ، ثم لم يدركها جفاف ولم يظهر لها قاع بل ظلت (١٢)

جارفة النيار ىعيدة القرار، وقد ذكرت جريدة المصرى أن هناك معركة تدور، في الخفاء بين رجال الدين الإسلامي و بين رجال الحزب الشيوعي. وأن هناك إصراراً من أولياء أمور الطلاب المسلمين ألا يلقنوا أولادهم العلم في مدارس لا تحترم الإسلام، ولا تشيد به وأن السلطات الدينية في أواسط آسيا تستنكر من الدستور السوفيتي المادة التي تمكن كل فرد من الدعوة للآراء التي يراها حتى ولوكانت معادية للدين وللتقاليد القديمة ، إذ أن هذه المادة قد استغلها المتطرفون ضد الإسلام في البلاد التي تخرج منها ابن سينا وغيره من فلاسفة الإسلام . . !

## الحملة على الإسلام

وكان ميسوراً لدعاة الإلحاد أن ينشروا المقالات المطولة فى الصحف لمحاربة الخرافات الدينية! ونحن ننقل نبداً من عبارات الكتاب الذين ترجمت لنا أقوالهم لنقف على طرائق تفكيرهم وعلى قيمة الأسلحة التي يحاربون بها الدين حتى نحدد موقفنا كما يجب منها.

قال كاتب فى جريدة « سوفيبيت كرجيزيا » (إن الدين ألمو بة فى أيدى الرأسماليين . وإنه فكرة تسعى لإقناع الطبقه العاملة بحب الذين يستغلونهم استغلالا لا رحمة فيه . وأنه ليس ضد العلم فحسب بل إن مظاهره الخارجية من صلاة وصيام تقلل ساعات العمل فى المزارع المتعاونية بالجمهوريات السوفيتية وتخفض إنتاجها وتقضى على النظام الدقيق الذى وضع للمال وهذا مالايدركه كثيرون من رجال الدولة المسلمين حتى زعماء الحزب الشيوعى منهم . وهذا خطر بهدد النظام السوفيتى فى بلاد آسيا الوسطى بوجه خاص .

هذا الكانب يصور بدقة التهم التي توجه للاسلام . . وهي تهم موغلة

في الافتراء ولو وجدتُ لها والله ظلا من الحق ما كابرت في الرد عليها . فإن تماليم الإسلام لا تجعله ديناً يخدم الرأ سمالية بل يخذلها و يناصر الطبقات الكادحة و يصون حقوقها و يدفع عنها كل عادية و يحضها على مقاتلة أي من الناس تحدثه نفسه بالافتيات عليها ونهب مالها . والإسلام يجعل القتيل في معركة الحقوق شهيداً والقاتل بجرماً يخلد في الغار . والاشتراكية الإسلامية التي المقاصل الطبقات المترفة وتأبي وجود أي أثر للجوع والجهل والهوان لا يمكن البتة أن توصف بأنها تقنع العمال بحب ظالميهم والرضوخ لمستغليهم كما يزم هذا الكاتب الجاهل بالإسلام .

#### واجب الأزهر

على أن طبيعة الإسلام الصافية قد عكرتها طبيعة بعض الرجال الذين يسلون له فى هذا العصر . وعلى الأزهر أن ينعطف نحو الشعب ونحو الفقراء وأن يهتم بدراسة مشاكل الجهور الاقتصادية دراسة تحرج الطبقات التى أقامت كيانها على إذلال الطوائف العاملة وتجويعها وأكل حقوقها وغصب أراضيها ، وإنه ليحزننا أن نقول إن التصريحات والافتاءات التى نشرت أخيراً لم يكن لها أثر ترتاح إليه نفوس المتنبعين للحركات الإسلامية ، وقد قمت شخصياً بواجبى فى الرد عليها حين صدورها . والمهم أن نعلم بأن الإسلام متهم بأنه ألمو بة فى أيدى الرأسماليين . وأن هذه التهمة بعيدة عن جوهره ولكنها تلتصق به إذا سكت رجاله عن محار بة البزعات الاستغلالية ومجاهرة أصحامها بالعداء .

أما قول الحكاتب الروسي بعد ذلك إن العبادات تعوق عن العمل

والإنتاج ، مما يؤثر فى مقدرة روسيا المادية فهو هراء كسابقه . فإن الصلوات التى فرضها الإسلام لا يستفرق أداؤها ثلث ساعة من الأربع والعشرين ساعة . وساعات العمل فى اليوم كله تبلغ ثمانى ساعات بل إن أسبوع العمل فى كثير من الدول لا يزيد عن أر بعين ساعة .

بيد أن هدا الكاتب يطعن على الإسلام من تصرفات بعض المتنطعين من الصوفية والسبكية وأشباههم من الفرق التي قد تزهد في العمل وتفالي في العبادات وتشتغل فقط بالأحزاب والأوراد وتسىء بمسلكها الخاطيء إلى سمعة الدين وأهله.

وواجب الأزهر إخضاع هذه الفرق الشاردة له و إلزامها طوعاً أو كرها مبادى الإسلام ومناهجه . فإن أفكار العامة قد بلبلها طول الاختلاف وقلة المراجع الحاسمة . وبحن لانحب أن يظن بالعبادات الإسلامية أنها عائق عن الانتاج المادى والأدبى ، أو أنها قيود مفروضة على النشاط الإسابى فإذا كان مسلك بعض المسلمين سوف يتدرج به إلى إلصاق هذه الظنون بالإسلام فليس على الأرهر حرج قط إذا احتاط لهذا الأمر .

قد أنصور فى الفاتيكان أن يحارب الشيوعية بالعظات يوم الأحد وأن يبث القساوسة فى البيوت والأمدية لهذا الغرض . أما الأزهر — وهو ممثل الإسلام — فسعيله إلى محار بة الشيوعية معالجة الأمراض الاجتماعية ووصف الدواء الناحح لها من تعاليم الدين ، والقيام بحملة جهيرة الصوت على الخال الخلق والاقتصادى الذى يجمل فى بلادنا حقراً عيقة يملؤها السيل الشيوعى الخلق والاقتصادى الذى يجمل فى بلادنا حقراً عيقة يملؤها السيل الشيوعى فى أول مدله!! فالفيضان العالى يكافح بتعلية الشواطىء والشيوعية تكافح بتعلية المستوى الاجتماعى وهذا ما يجب أن يصرخ الأزهر مه فى آذان الفافلين . . !!



#### وجود الله

ونشرت جريدة « تركنسايا » التي تصدر في جمهورية التركمان الإسلامية مقالا لمدىر بيت الثقافة تساءل فيه :

هل الله موجود فعلا ؟ ثم رد على سؤال نفسه فقال : لا أستطيع أن أقول : إن كان الله موجوداً أم أنه ليس بموجود ! ! ! ولسكننى مقتنع اقتناعاً تاماً بأن هناك قوة عليا تدير العالم . !

وماكاد الكاتب ينشر هذا المقال حتى هاج عليه الشيوعيون وحملوا عليه حلة شعواء ، وقالوا إن مقاله يتنافى مع التعاليم الماركسية . . .

يا مجبًا . . إن هذا الكلام اعتبر تدينًا فى البيئة الملحدة ! وهو يعتبر كذلك إلحادًا فى البيئة المتدينة .

وهو إن دل على شيء فعلى الأزمة العصيبة التي يمر بها الفكر الإنساني لا في روسيا وحدها بل في سائر أقطار الغرب بل بين بعض الناس في مصر والشرق . وقد قرأت أخيراً أنباء الإلحاد في كتاب الله والتهجم على مقدسات الإسلام ، و إننا لنعلم أن من الموظفين في وزارة المعارف من أخذوا أجازاتهم العلمية من جامعات عاريس على أساس الطعن في القرآن والنبوة .

وهذه الحالة المفكرة يجب أن يواجهها الأزهر بأساليب جديدة من التوسع العلمى فى الدراسات النظرية والعالمية معاً . ولقد حدث القلاب فى الرامج الدراسة بالأزهر على عهد الشيخ المراغى رحمه الله بتركثيراً من علوم الرياضة والطبيعة والإحياء فى القسم الثانوى وهذا لعمرى خطاً بالغ . فالعالم الأرهرى أحوج إلى التعمق فى هذه النواحى منه فى حواشى الفقه واللغة التى أساءت أكثر مما أحسنت إلى الفقه واللغة ؟

وقد أضيفت بعض المواد إلى كلية أصول الدين لتدعيم مستواها الثقافي . وعندى أن من الضرورى إعادة دراسة سنن الله الكونية ونقد المذاهب الحديثة والتوسع في دراسة علوم النفس والتربية . حتى نستطيع مواجهة تيار الإلحاد بتيارات أخرى تربو عليها علماً بالحياة والأحياء وعجائب الكون في الأرض والسماء .

إن الإلحاد يزحف فى بطء أو على عجل . ونحن أمام الله مسئولون عن مواجهته . وليس يفيد فى ذلك أن نواجه التجديد بتجديد ولا يفل الحديد إلا الحديد .

# أخوة فى الدين واشتراكية فى الدنيا

خلق الله الناس من نفس واحدة وجعلهم فى الحياة سواسية ، وحملهم أعباء المعايش جميعاً كيا بكابدوا السعى لها ، وعرضهم للفشل أو النجاح فى الحصول عليها ، بعد ما وضعهم على قدم المساواة أمام فرصها المتكافئة بالنسبة لهم كلهم ، « ليهالك من هلك عن بينة و يحيا من حى عن بينة »! غير أن الإنسانية فى أغلب عصورها لم تحفل مهذه الحقائق جملة فلا أخوة البشر العامة ، ولا حقوق المساواة العادلة ، ولا الفرص المتكافئة لشتى الأفراد ولا المعايش الكافئة لشتى الأفراد ولا المعايش الكافئة لشتى الأفراد ميادة القوانين الطبيعية المنتظمة فى وقوعها انتظام الليل والنهار ، بل كان سيادة القوانين الطبيعية المنتظمة فى وقوعها انتظام الليل والنهار ، بل كان العدل يظهر حيناً والظلم يفلت أحياناً ، وكانت الحقائق الآنفة تطل على العالم بوجهها الجيل قليلاً ثم تختفى لتحل مكامها أشباحاً مجرمة للطفيان والفوضى والاستهتار ، وسجل تاريخ الإنسانية أن بعض البشر تطاول كثيراً جداً فوق مكانه فزعم أنه إله البشر الآخرين ، وسى — أنه وهم إخوة — وحكى مكانه فزعم أنه إله البشر الآخرين ، وسى — أنه وهم إخوة — وحكى



القرآن عن فرعون هذا الطغيان الفردى ، وقد كان منطوياً فى الوقت نفسه على طغيان اجتماعى وسياسى عندما قال لجمهور المسلمين : « مَا عَلِمْتُ لَــَكُمْ مِنْ إِلَٰهٍ عَيْرِي » . . « أَنَا رَبُّـكُمُ الْأَعْلَى » .

ثم تقدمت الإنسانية قليلاً واستحيى الطغاة أن يزعموا لأنفسهم الألوهية ، ورفضوا كذلك أن تتكافأ دماؤهم مع سواهم من الناس فوصفوا ذواتهم بأنهم ظلال الله في الأرض ، وقرروا أن لمم حقوقًا مقدسة لا يجوز التطاول عليها وكونوا طبقات نازعت الله صفات الكبرياء والجلال والعظمة وكلفت الشعوب المهضومة أن تدفع تكاليف هذه الأوهام بالدم والمال .. ثم تقدمت الإنسانية قليلاً وبدأت تطرح عن عاتقها الأثقال التي بهظتها واستمعت إلى صوت « القرآن » وهو يقصم ظهور الجبارين ، ويدمدم بأن السيادة لله وحده وأن البشركافة عبيد أذله : « إِنْ كُلُّ مَنْ فِي ٱلسَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آيِي الرُّ عَن عَبْدًا . لَقَدْ أَحْصَاهُمْ وَعَدُّهُمْ عَدًّا . وَ كُلَّهُمْ آتِيهِ يَوْمَ الْقِيامَةِ فَرْدًا» ثم استمعوا إلى صوت نبيه : « الناس سواسية كأسنان المشط لا فضل لعر بى على مجمى إلا بالتقوى ٧ . فبدأت الدنيا تنتعش من رقود . وتتخلص من قيود . وتتبرأ من سيد ومسود . غير أن شهوات الاستعلاء والتأله القديم ما فتئت تنبعث من جحرها لتلدغ العالم ثم تأوى إلى وكرها . وما وكرها إلا ما عامت من طوائف المستغلين والمستذلين ، تارة باسم الدنيا وتارة باسم الدين ، فلنصرخ في وجوههم بالحق المر : إن الإسلام أخوة في الدين واشتراكية في الدنيا .



# في هذا الكتاب

مقدمة الطبعة الثانية : الإسلام فى أوطائه مقدمة الطبعة الأولى : المسلمونه والتطورات العالمية التأمين الاجتماعي فلسفة الفقد والغنى فلسفة الفقد والغنى الدنيا هدم للدين توزيع الملسكيات مؤسسات الربا والاحتفار الطبقات المادعة

دین وانعی لاخیالی







#### للىۋانىڭ ،

ر ـــ الإسلام والأوضاع الاقتصادية .

٧ - ﴿ وَالْمُنَاهِجِ الْأَشْتِرَاكِيةٍ .

۳- « المفسترى عليسه . .

ع \_ « والاس\_تبداد السياسي .

٦-من هنا نعسلم .

٧ ــ التعصب والتسامح في الإسلام .

٨ - عقيدة المسلم .

مناق المسلم .

١٠ ـ فقه السيرة .

تحت الطبع ١ ـــ في موكب الدعوة

