

















# الاعنازالبنانالغآن

ومسائل ابن الأزرق من المرادة عائشة عبد الرحن

روق مصاحبه. بنت الشاطئ

أستاذ الدراسات القرآنية بدار الحديث وكالية الشريعة جامعة القرريين : المغرب







لناشر \* قالو اللعائف يمصر ١٩١٠ كويقيش النيل – القاهرة ج. م. ع.

This file was downloaded from QuranicThought.com













### الإهلااء

إلى أستاذى الإمام وأمين الخولي و في قلوبنا وضائرنا وعقولنا ، وإلى تلاميلي الزملاء الأصدقاء : طلاب جامعة القروبين ، أهدى هذه الدراسة القرآئية ،

اهدى هده الدراسة القرانية ، نقلا لرسالة العلم من جيل إلى جيل . عائشة عبد الرحن

ائٹرب :

<sub>የ</sub>ትናየች : #የሞቶች











#### دليل

- مدخل
- المبحث الأول
- المعجزة
- الحدل والتحدي ، آيات الماجرة
  - وجوه الإعجاز والسان القرآني
    - البلاغيون والإعجاز
      - المبحث الثاني
  - ــ فواتح السور ۽ وسر ُ الحرف
- \_ دلالات الألفاظ ، وسير الكلمة
  - ـــ الأسلوب وسر التعبير
    - المحث الثالث
  - ــ مسائل ناهع بن الأزرق

The state of the s





لولا نسب لى فى الشيوخ عريق ، لتهيبت التصدى لهذا الموضوع الدقيق الصعب، الذى توارد عليه أثمة من علماء السلف أفنوا أعمارهم فى خدمة القرآن الكريم ، وقدموا إلى المكتبة الإسلامية ثمار جهودهم السخية الباذلة.

ولولا ما أعلم من مكانة جليلة كانت للمرأة المسلمة في تاريخنا ، الأحجمت عن التقدم إلى هذا الميدان الجليل ، إشفاقاً من أن يُشكر مكاني فيه . . . .

مع الكتاب المعجز عشت عرى كله ، وفي المدرسة القرآنية كانت تلمدتي الطويلة التي تولاها أبي في مراحلها الأولى . وإليها انتهى تخصصي في الدراسة العليا التي وجهبي إليها أستاذي الإمام «أمين الجولى» وظل لمدى ثلث قرن يقود خطاى على الطريق الشاق ، ويحميني من عدرة الرأى ومزائق التأويل وسطحية النظر ، ويأخذني بضوابط منهجه الدقيق الصارم الذي لا يجيز لنا أن نفسر كلمة من كلمات الله دون استقراء كامل لمواضع ورودها بمختلف صبغها في الكتاب المحكم ، ولا أن نتناول موضوعًا قرآنيًا أو ظاهرة من ظواهره الأسلوبية ، دون استبعاب لنظائرها وتدبر سياقها الحاص في الآية والسورة ، وسياقها العام في القرآن كله .

وقد شغلتى قضية الإعجاز البيانى دون أن أتجه إليها قصداً: فأثناء اشتغالى بالتفسير البيانى والدراسات القرآئية ، تجلّى لى من أسراره الباهرة ما لفتى إلى موقف العرب الأصلاء من المعجزة القرآئية فى عصر المبعث ، ووجهنى إلى محاولة منهجية فى فهم عجزهم عن الإتيان بسورة من مثل هذا القرآن ، وقد تحداهم أن يفعلوا ، والعربية لغته ولغتهم ، والبيان طوع ألسنتهم .

وهم بلا ريب قد أدركوا من أسرار إعجازه البيانى ، ما أيأسهم من محاولة الإتيان بلفظ يقوم مقام اللفظ فيه ، أو أن يأتوا بآية على غير الوجه اللبي حاست به في البيان المعجز . . .

وهذا هو مجال المحاولة المتواضعة التي أقدمها اليوم في فهم إعجاز البيان القرآف

لا أجحد بها جهود السلف الصالح في خدمة كتاب الإسلام تفسيراً وإعرابيًا وبلاغة ، وقد زوّدتني بمعالم هادية على الطريق الذي سرت فيه من حيث انتهت خطواتهم . . .

واثقة أن هذا القرآن سيظل أبدآ النبع السخيّ لعلماء العربية والإسلام على امتداد الزمان والمكان . . .

وموقنة أن الأجيال بعدنا حين تبدأ من حيث انتهى بنا الشوط ، سبوف تجتلي من أسراره الباهرة ما لم يتح لنا أن فهتدى إليه .

والموضوع في نسسقه الذي أقدمه به اليوم ، يجمع خلاصة مما لمحت من أسرار البيان القرآني في « التفسير البياني » (١١) وفي دراسات قرآنية نشرتها من قبل (٢) ، وبحوث ألقيتها في مؤتمر المستشرقين بالهند ( سنة ١٩٦٤) ومؤتمر أدباء العرب في يغداد (١٩٦٥) وندوة علماء الإسلام بالمغرب (١٩٦٧) والندوة العلمية لأسبوع القرآن بجامعة أم درمان الإسلامية ( ١٩٦٨ <sup>)</sup> .

ومعها خلاصة ما يتصل بالإعجاز البياني من بحسوث ومحاضرات ألقيتها في و جامعة القرويين ﴾ على طلاب دار الحديث في الرباط ، وكليات : الشريعة بفاس ، وأصول الدين بتطوان ﴾ واللغة العربية بمواكش .

منسقة بين تلك الحلاصات بحيث تأخذ مكانها في موضوع الإعجاز البياني ، ومفسفة إليها نما لم يسبق نشره ، جلميد ما هدى إليه عكوفي على دراسة الموضوع وتدبر آيات البيان المعجز . 

San Anna Carlo Car

<sup>(</sup>١) خيرمنه أخروان الأول والتأور . ط هار المعارف بالقاهرة

<sup>(</sup>٢) سَبَا ومقالَ في الإنسان : دراسة قرآئية ٥ - طدار المعارف ١٩٦٩ ... وه القرآن وحرية الإرادة ٥- ط الكويت ١٩٦٥ و و القرآن وسقوق الإنسان ٥- المغرب ١٩٦٨--وه كتابتاً إلى كنز ، ط جاسة أم درمان الإسلامية ١٩٦٨ .





## مدخسل

من إعجاز القرآن أن يظل مطروط على الأجيال تتوارد عليه جيلا بعد حيل ، ثم يبنى أبداً رحب المدى سخى المورد ، كلما حسب جيل أنه بلغ منه الغاية ، امتد الأفق بعيداً وراء كل مطمح ، عالياً بغوت طاقة الدارسين .







من إعجاز القرآن أن يظل مطروحاً على الأجيال تتوارد عليه جيلا بعد جيل ، ثم يظل أبدآ رحب المدى سخى المورد ، كلما حسب جيل أنه بلغ منه الغابة، أمنك الآفق بعيداً وراءكل مطمح ، عالياً بفوت طاقة الدارسين .

فى القرن الثالث للهجرة ، كانت البيئة الإسلامية نموج بأقوال فى الإعجاز أخذت وضعاً حاداً فى صراع الفرق الإسلامية ، فانتصر أعلام كل فرقة لرأيهم فيه وتصدوا لنقض آراء مخالفيهم .

ولم تنفرد قضية الإعجاز في أول الأمر بالبحث والنظر ، وإنما عولجت مع غيرها من القضايا التي احتدم فيها الكلام وتجادلت الفرق ، وبخاصة تلك التي تتصل بالنبوة والمعجزة ، كالذي في ( تأويل مشكل القرآن ) لابن قتية ، و (مقالات الإسلاميين ) لأبي الحسن الأشعري ، و (حجج النبوة ، للجاحظ ) و ( الانتصار ) لأبي الحسين الحياط الذي نقض كتب «اين الواوندي» ومنها (الزمرد ) في إبطال الرسالة ، و ( الدامغ ) و ( الفريد ) ( الفريد ) في الطعن على نظم القرآن .

أو تناولها المفسرون في سياق التفسير ، كالذي في (جامع البيان) للظبري و ( مجاز القرآن ) لأبي عبيدة و ( معانى القرآن ) للفراء .

على أن القضية لم تلبث أن استقلت بالتأليف المفرد: في القرن الثالث ظهرت كتب في الإعجاز تحمل في الغالب عنوان ( نظم القرآن) وللجاحظ (ت ١٥٥ هـ) كتب في الإعجاز الحمل في الغالب عنوان ( نظم القرآن) وللجاحظ أشار إليه في كتابه ( الحجيج) كتاب بهذا الاسم لم يصل إلينا ، وإن كان الجاحظ أشار إليه في كتابه ( الحجيج) كنا أشار إليه الباقلاني في كتابه ( إعجاز القرآن) .

· وألف والسجستاني : أبو بكر عبد الله ، كتابه ( نظم القرآن) (٢٠ في المنصف

<sup>(</sup>١) يذكر الكتابان في بعض المصادر باسمي (الدافع والفرند) - انظر فهرست ابن العليم صورة الله ويقدمة (إصهار القرآن البقلاف) س ٨ ط الذعائر .

رصمة الاسمين ؛ (الدامغ ، والفريد) على ما حققهما أبو العلاء في كلابه عن كتبيه أثين الثافقية في (رسالة الففران) من ٤٧٤ طبعة خامسة ، ذخائر ...

<sup>(</sup> ٧ ) ذهب الاستاذ السيد صفر - في مقدمه إصحار القرآن للبائلافي : حس م فضائر عدال السيد المسال السيد المساد السيد منظر - في مقدمه إصحار العرب المساد في عدم التسمية . ويبدي أنه اعتمار على مجرد السبق الزيني الجاجط (ت سنة ١٩٠٥) --

١٦ الثانى من القرن الثالث وأوائل الرابع ، وكذلك وأبو زيد البلخى ، أحمد بن سليان الثانى من القرن الثالث وأوائل الرابع ، وكذلك وأبو زيد البلخى ، أحمد بن على : ابن الإنعشيد ت ، ٣٢٦ ، وقد ت ٢٢٢ ، ومعاصره ، أبو بكر أحمد بن على : ابن الإنعشيد ت ، ٣٢٦ ، وقد ت ٢٢٢ ، ومعاصره ، أبد المناف ا

اساوی المان القالت ، ظهر أول كتاب - فيما نعلم - بعنوان ( إعجاز القرآن ، وفي أواغر القرن القالت ، ظهر أول كتاب في نعلم المعتزل (ت ٣٠٦ هـ) في نظيمه وتأليفة ) الآي عبد الله محمد بن زيد (١) الواسطى المعتزل (ت ٣٠٦ هـ) وقد ذكر حاجي خليفة في (كشف الظنون) أن كتاب الواسطى في إعجاز القرآن وقد ذكر حاجي خليفة في (كشف الظنون) أن كتاب الواسطى في إعجاز القرآن شرحه الشيخ عبد القاهر الجرجاني في شرحين : الكبير وسماه المعتضد ، والمشرح شرحه الشيخ عبد القاهر الجرجاني في شرحين : الكبير وسماه المعتضد ، والمشرح الصغير .

وظن أعلام هذه الطبقة الأولى بمن كتبوا في نظم القرآن وإعجازه ، أنهم استوفوا الكلام فيه فلم يدعوا لن بعدهم عجالا لحديد يقال .

كتب المحاحظ في (حجج النبوة) يقدم كثابه ( نظم القرآن) إلى الفتح بن

خاقال

مثلى في الاحتجاج للقرآن والرد على كل طعان فيه نفسى وبلغت منه أقصى ما يمكن مثلى في الاحتجاج للقرآن والرد على كل طعان فلم أدع فيه مسألة لرافضى ولا لحديهي ولا لحشرى ولا لكافر مباد ولا لمتافق مقموع ولا لأصحاب النظام من يزعم أن الفرآن حق وليس تأليفه بحجة ، وأنه تنزيل وليس جرهان ولا دلالقي

وشهد أير المحسين الملياط علدا الكتاب فقال في ( الانتصار) :

البوات ، وكتاب في نظر الفران ، علم أن الد على المشبهة وكتابه في الأخبار وإثبات البوات ، وكتابه في نظر القرآن ، علم أن له في الإسلام غناء عظيماً لم يكن الله عز فيل ليضبعه عليه . ولا يتعرف كتاب في الاحتجاج لنظم القرآن وعجيب تأليفه وأنه حجة لمحمد على نبوته غير كتاب الجاحظ،

<sup>=</sup>على السوستان (١٩٥١/١٥٠) - وقد ترى أن ( نظم القرآن) كان المحوّان الفيتان المعنى المنهي المنها الثالث ، حرف أن يفتدي على بالترويق ، تقليد المنهن لهابق .

<sup>(</sup>١) عن (كنف الغلبون) - مادة إعبيال القرآن . وق (قهيمت ابن الندم) عنه طا المعمالية و مقدمة (العبال القرآن البقادات) حن وو شعالم و أو حمد بن بنديد ] . والقار در قديد بقلول معدم في (أثر القرآن في تطور النقلة العرب) حن ١٩٣٧ هار المعلوط و ١٩٣٩ .

ونقل أبو حيسان التوصيدي في (البصائر) قول أبي حامد القاضي في كتاب

«لم أركتابًا في القرآن مثل كتاب الآبي زيد البلدي ، وَقَالَ فَاصَلَا يَدُهُ وَيُدُ البُلِدِي ، وَقَالَ فَاصَلَا يَدُهُ وَ الْفَرَانَ بَكَلام لَطِيفَ دَيِّقَ فِي مِواضِع ، يَدُهُ مِن الْفَرَانَ بَكَلام لَطِيفَ دَيِّقَ فِي مِواضِع ، وَأَحْرَج سَرَائِرُهُ وَمِمَاهُ نَظُم القرآنُ ، ولم يأت على جميع المعانى فيدي .

وَتَلَقَى القَرْنُ الرَّابِعِ هَذَا الْجَهَدُ فَلَمْ يَجَدُ فَيَهِ مَعَ ذَلَكُ مَا يَغَنَى ، بِلَ كَانَهُ فِي تَقَدَيْرِهِ كَمَا قَالَ الفَاضَى أَبُو بَكُرِ البَاقِلانِي فِي ( إعجاز القرآن)(١) :

الرقد كان يحوز أن يقع ثمن عمل الكتب النافعة في معافى القرآن وتكلم في فوائده من أهل صنعة العربية وغيرهم من أهل صناعة الكلام ، أن يبسطوا القول في الإبانة عن وجه معجزته والدلالة على مكانه ، فهو أحق يكتبر عما صنفول فيه من القول . . . فالحاجة إليه أمس ، والاشتخال به أوجب .

الروقة قصر بعضهم في هذه المسألة حتى تحول قوم منهم إلى مداهب البواهبة فيها ، ورأول أن عجز أصحابهم عن نصرة هذه المعجزة بوجب أن لا مستنصر فيها ولا وجه لها ، حين رأوهم قد برعوا في لطيف ما أبدعوا وانتهوا إلى الفاية فيا أحدثوا ووضعوا ، ثم رأوا ما صفوه في هذا المعنى \_ إعجاز القرآن \_ غير كلهاني في مابه ولا مستوفى في وجهه ، قد أسحل بتهاديب طرقه وأهميل ترتيب بيلاه .

« وقد يُعادَر بعضهم في تفريط يقع منه فيه وذهاب عنه ، لأن هذا البانب عنه يعدد البانب عنه على عليه القله البانب على على المور شريعة المحل عظيمة اللقله الرابعد التقام في أمور شريعة المحل عظيمة المقام المحلف المحلف

« وقد صنف الحاحظ في نظم القرآن كتابًا لم يؤد فيه على ما قاله المتكالسون فيه ولم يكشف عما يلتيس في أكثر هاذا المعنى »

وكذلك قال أبر سليان الحطابي ( ٣٨٨ هـ ) في مقدمة وسالعه المعالية

<sup>(</sup>١٠) طبعة المتعالى ، من الماه من (١٠)

<sup>(</sup>٢) طبعت مع الدكت الله الحدن عين البعاق والثانية الجرحاف ، بعدله (الانفاد الدران) ما اللخالق .

و قد أكثر الناس الكلام في هذا الباب قديمًا وحديثًا وذهبوا فيه كل مذهب من القول . وما وجدناهم بعد صدروا عن ريً ، وذلك لتعذر معرفة وجه الإعجاز في القوان ومعرفة الأمر في الوقوف على كيفيته » ٢٠

وقدم هذا القرن الرابع رصيده ، واختار عنوان ( إعجاز القرآن ) الذي غلب على رسائل من تصدوا التأليف فيه من أعلام هذا القرن .

ومن أشهر ما يصل إلينا من مصنفاتهم في الإعجاز :

﴿ النُّكُتُ فَى إِعجازِ القرآنُ ﴾ لأبي الحسن على بن عيسى الرماني \_\_ ت ٣٨٤هـ.

﴿ بِيانَ إَعْجَازَ القرآنَ ﴾ للخطابي ء أبي سليان حمد بن محمد – ت ٣٨٦ ه . ﴿ إعجازَ القرآنَ ﴾ لأبي بكر الباقالاني – ت ٢٠٤ ه .

و معها جزء (إعجاز القرآن) من كتاب (اللغنى : فى أبواب التوحيد والعدل) القاضى أبي الحسن عبد الحبار اللعنزلي » ــ ت ٢١٥ هـ (١).

وقد نقلتا آنف من كلام الباقلاني فيمن سبقوه ، ما ندرك معه كيف رأى أن موضوع إعجاز القرآن « قل أنصاره واشتغل عنه أعوانه وأسلمه أهله ، فصار عنرضة لمن شاء أن يتعرض فيه ، حتى عاد مثل الأمر الأول على ما خاصوا فيه عثد ظهور أمره ، فن قائل قال إنه سيجر وقائل يقول إنه شعر ، وآخر يقول إنه أساطير الأولين ، وقالوا : " لو نشاء لقلنا مثل هذا " . إلى الوجوه التي حكى الله عز وجل عنهم أنهم قالوا فيه وتكلموا به ، فصرفوه إليه ١ - ه

وتجرد الباقلاني لتفصيل القول في مسألة الإعجاز وفاء بما قصر عنه سلفه ، المدين في نظم القرآن، بما يكون مستفاداً من كتابه خاصة، وموجها ما قصل إليه جهده به إلى الخاصة لا فق أهل صناعة العربية اللهين وقفوا على جمعل من محاسن.

وَ ( ) رَسَالِنَا الْمِعَانَ وَالْمُطَافِي ، نَشَرِنَا مِع شَافِيةِ الْمُرِعَانَ بَعِنْوَاكَ ( ثَلَاثُ رَسَامًل في إعجاز القرآن )

وكذلك نشر (إعجاز الفرآن لللقاهن) في طبعة اللخائر بتعمليق السيد أحدد عيفر وسيقاً المنه في طبعة دار الفاليف بالقاهن معه ١٩٨٣ بيناية السيد عبد الله السيدي ، وفي طبعة عباني سنة ١٩٨٣ أيضاً - بعمليف الدكور عبد الفيم الأدن جامعة طلبكره بالخلالا .

الفي المورد المام المنه المراد من (كفاي المن القامي عبد الميار) فيشرته و زارة الفقائة محصر سنة ١٩٦٠ ، بتحقيق الاستاذ أمن الميار

وظن الباقلاني أنه أغلق الباب وقال فيه الكلمة الأخورة ، فنجاء 4 عبد القانعو الحرجاني ﴿ فِي القَرْبُ الحامس، وعرض السؤال في قضية الإعجاز كأن لم يعرض من . قبل، وبدأ القول فيها كن يرى المبدان خالياً ليس فيه دليل، يحيث العلج الله وضع كتابه ( دلائل الإعجاز) (١) مقدمة لفهمه بإدراك أبيرار العربية ، فليبتض ع طاقته في عرض أساليبها ونحوها وملاحظها البلاغية ، من حيث هي الهادية إلى، دلائل الإعجاز .

1

ولم يبدأ في كتابه حتى نظر في كتب السلف فلم ير إلا شرًّا وتخليطاً ؛ وَأَنْكُو تَصِيلُونِي كثير منهم لتفسير القرآن وتأويله وقد أعوزتهم آلة فهمة والدراك عجازه ، وقال قيا قال : ٥ ولو أن هؤلاء القوم إذ تركوا هذا الشأن تركوه جملة فلم يأخذوا أنفسهم بالتقوَّيُّ ﴿ فيه والتصرف فيها لم يعلموا منه ، ولم يخوضوا في التفسير ولم يتعاطوا التألوبل ، الكان البلاء وأحدًا والكانوا إذا لم يبنوا لم يهدموا وإذا لم يتصلحوا لم يكونوا سبباً للقساد . ولكنهم لم يفعلوا ، فجلبوا من الداء ما أعيا الطبيب وحير اللبيب ، وأنتهي التخليط يما أَتُوهُ قَيْهِ إِلَىٰ حَدٍّ يُسُسِ مِن ثَلَاقِيهِ ، فلم يبنِّي للعَارِفُ النَّذِي يُكَرِّهِ الشُّغب إلَّا التعجبُ والسَّكُوتُ , وما الآفة العظمي إلا وأحدة وهي أنَّ يجيءَ من ألا تُعمان يجري الفظاء ويكثر من غير تحصيل ، وأن بحسنُ البناء على غير أساس وأن يقول الثنيء ﴿ لم يقتله علماً ﴿

نَهُ وَهُمْ إِنَّا وَإِنْ كِينَا فِي رَمَانَ هِو مَا هُو عَلَيْهِ مِنْ إِسَالَةُ الْأَمْوَرُ عَنْ جِهَالَهَا وَتُعْرِيلُ \* الأشياء عن حالاتها وتقل النفوس عن طياعها وقلب الخلائق المحمودة إلى أهندا وها منا ودهر البهن القضل وأهله لديه إلا الشر صرفا والعيظ بعتا والا ما بليعش معتولهم وأنه حَيْنَ صِال أُعجِر الناس وأباً عَنه اللهبع عن كانبته له عمة أن يستكيد علمه أوسم ورداد نهم المأو يكيب فضلا برار من المساولة المسا

« فإنَّ الإلنَّف من طباع الكريم ، وإذا كلن أمن حقَّ العمدين عليك والأطلُّما ال

<sup>(</sup>١) نشرته عِللة المنار ، ومسع أضله الشيخ عبد عبده والفيخ الفنقيطي ، وطاق حواليو

إذا تقادمت صحبته وصحت صداقته ألا تجفوه بأن تنكبك الأيام وتضجرك النوائب وتحرجك محن الزمان فتتناساه جملة وتطويه طبنًا ، فالعلم الذي هو صديق لا يحول عن العهد ولا يدغل في الود ، وصاحب لا يصح عليه النكث والعدر ولا ينظن به الخيانة والمكر ، أولى منه بذلك وأجدر ، وحقه عليك أكبر . . ، ٢٧

وظن الجرجاني أن قطع قول كل دارس وجاء في بيان فوت نظم القرآن بما قصر عنه الأوافل والألواخر ، وأتى به تا على وجه يؤخذ بالليه و يتناول من كثب و يتصور في النفس كتصور الأشكال ، ليتبين ما ادعيناه من الفصاحة العجيبة في الفس كتصور الأشكال ، ليتبين ما ادعيناه من الفصاحة العجيبة في الفرآن ، » . »

وأوجب على كل ذى عقل ودين أن ينظر فى الكتاب الذى وضعه فيه : ﴿ قَالِنَ عَلَيْهِ ۚ اللَّهِ وَإِلَىٰ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَذَالُنَا عَلَيْهِ ﴿ وَهِيهِ آتَ فَالِكُ ﴾ وأي أن له طريقناً غيره أوماً لنا إليه وذلتْنا عليه ﴿ وهيهاتَ فَالِكُ ﴾

أو كما أضاف متحدياً :

ولست أرهب خصماً إن بدا فيه في النظم إلا بما أصبحت أبديه إنى أقول مقالاً لسب أخفيه ما من سبيل إلى إثبات معجزة

كالصبح منهلجاً في عين راتيه

قولوا وطلاً فأصغوا للبيان تروا

ومع الدلائل ، قدم الجرحاني ( الرسالة الشافية ) في إعجاز القرآان - نشوت ضمن بلاث رسائل في الإهجاز - وحسب أنه أنى فيها و يما يشي من له طبع إذا للحتماوي، وقلت إذا أربع وأي . وأما من لا يرى ما شريه ولا يمتلك المذي بهديه فأنت همه كالنافي في المعجم من فير فال وكالملتمس الشم من أحشم . وها الا يقيم الشهو في نفس من لا ذوق له ) لا يفهم هذا المناب من في يؤت الآلة التي يها يقهم اللا أنه إذا أنه قد أوتيها ، وأنه عن يكمل المسكم و يصمح المه الله الما يخون البلاء إذا طن العادم لها أنه قد أوتيها ، وأنه عن يكمل المسكم و يصمح عنه الله المناب من في على المناب عن يكمل المسكم و يصمح عنه القول المنافع و المناب المناب المناب عن يكمن المستوانية على يتحد المناب وقت المناب المناب المناب المناب المناب المناب وقت المناب المناب المناب المناب المناب وقت المناب المناب المناب ومن إذا أبي عليك أبي ذاك طبعه فرد و الميان وفتح المناب المناب ومن إذا أبي عليك أبي ذاك طبعه فرد و المياك وفتح المناب المناب وفتح المناب المناب وقت المناب وقت المناب المناب وقت المناب المناب المناب وقت إذا أبي عليك أبي ذاك طبعه فرد و المياك وفتح المناب المناب وقت إذا أبي عليك أبي ذاك طبعه فرد و المياك وفتح المناب المناب وقت المناب المناب وقت المناب المناب المناب المناب وقت المناب المناب المناب وقت المناب المناب المناب وقت المناب المناب المناب وقت المناب المناب المناب المناب المناب وقت المناب المناب وقت المناب المناب

11

لك ورفع الحجاب بينه و بينك وأخل به إلى حبث أنت ، وصوف ناظره إلى الباعة اللي إليها أومأت : فاستبدل بالنفار أنساً وأراك من بعد الإباء قبولا . وبالله التوفيق ي. .

وفي القرن الخامس أيضًا ، ظهر ابن حرَّم الظاهري (ت ١٥٩١هـ) فتصلى للسلف عن تكلموا ف إعجاز القسران ، واشتلت وطأته على القاضي الباقلاني فقال إنه ١ كافر أصلع التكفر ، ملحد عبيث المدعب معون ، نقل بوجب الشك في الله وفي صحة النبوة ، مظلم الجهالة من أعل الضلالة ، تارور فاسق أحسق ينكيد للإسلام ١٠١٠

وجاء القرن السادس فلم ير في فصل ابن حرم ما ينهي الصراع المدعى يون المفسرين والمتكلمين في الإعجاز والنبوة ، كما لم يجد في شافية الحرجان ما يشقى غليلا أو يروى ظمأ . ولا صح عنده أن عبد القاهر جاء بدلائل الإعجاز على نبحو يؤخذ باليد ، أو بلغ منها ما قاله من و إقرار الأمور قرارها ووضع الأشياء في مواضعها ، وبيان ما يشكل وحل ما يتعقد والكشف عما يخفي، حتى يؤهاء السامع ثقة بالحجة واستظهاراً على الشبهة واستبانة للدليل » .

الله هبية التي أضرت بالإسلام أشد الضرر . وصرح بأن و الأقاويل الشرعية المصرح بِهِمَا فِي الْكُتَافِ العزيز للنجميع ، لها ثلاث خواص دلت على الإعجاز ; إُحلِناهُمْ أَنَّهُ لَا يُوجِدُ أَنَّمُ إِقْنَاعَنَّا وَتَصِدِيقًا للجميعِ منها . والثانية أنها تقبل النصرة بطبيعتها إلى أن تنتهي إلى حد لا يقف على التأويل فيها - إن كانت عما فيه تأويل - إلا أعلى البُرِهَاتُ . والثالثة أنَّهَا تنضمن التنبيه لأهل الحق على التأويل الحق . وهُلَمَّا ليسُّ يُوجِهُ إلا في مداهب الأشعرية ولا في مذاهب المعتزلة . أعنى أن تأويلاتهم لا تقبل النصرة ولا فتضمن التنبيه على الحق ولا هي حق ، ولهذا كرت البدع -

و . . . فعسى أن يكون ذلك مبدأ لن يأتي بعد ، فإن النفس عا تحلل عليه الشريعة من الأهواء الفاسدة والاعتفادات الحرقة ، في غاية الحزن والثُّم . ويخاصل مَا عَرْضَ كَمَا مِن ذَلِكَ مِن قِيلِ مِن ينسِبِ نَفْسِهِ إِلَّى الْحُكْمَةِ . فَإِنْ الْأُفْيِقُ مِن الصلعيق هي أشد من الأذية من العدو . أعنى أن الحكمة هن صاحبة الشريعة . والأخت الرضيعة ، قالأذية من ينسب إليها أشد الأذية مع ما يقع ينهما من العداوة والبغضاء والمشاجرة . وهما اللصطبحتان بالطبع والمتحابقان بالحوهر والغريزة . وقد كاذاها أيضًا كثير من الأصدقاء الجهال عن ينسبون أنفسهم إليها ، وهي الِفرق المرجودة غيها ع (١).

وفي عصر أبي الوليد بن وشد ، قدم الإمام فخر الدين الرازي - محمد بن عمر ، (ت ٢ م ١ هـ ١) كتابه ( نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز ) يرجو به أن يستدرك ما فات غيره وأن يهذب ما قالوه و بعثاصة عبد القاهر الجرجاني، الذي قال فيه الرازي ، في مقدمة كتابه، إنه وأعمل في رعاية ترتيب الأصول والأبواب، وأطنب في الكلام كل الأطناب . . ولما وفقني الله لمطالعة كتابيه - دلائل الأعجاز، والشافية - التقطت مسما معاقد فواقدهما ومقاصد فرائدهما ، وراعيت الترتيب مع التهديب ، والتحرير مع التقرير، وضبط أوائد الإجمالات في كل باب بالتقسيات البقينية ، وجمعت متقرقات الكلم في الضوابط العقلية، مع الاجتناب عن الإطناب الممل ، والاحتراز عن الاختصار المحل . . .

وَى القيرِن السابع أيضًا ، قلم أبن أبي الإصبع اللصرى ( ت ١٥٤ ) كتأبه ( بديع القرآن ) (\*).

م لم يمض غير قرن واحد ، حتى كان الإمام يحيى بن حمزة العلوي -(ت ٧٤٩ هـ) يرى الميدان قفراً خالياً ، ولا ينقضي له عجب « من حال علماء البيان وأهل البراعة فيه عن آخرهم ، وهو أنهم أخفلوا بلاغة القرآن في مُصِفَّاتُهُم . . . مع أن ما ذكروه من الأسرار المعنوية واللطائف البيانية من البديع وغسيره ؛ أنما هو بهان لطائف الإعجاز وإدراك دقائقه واستنهاض عجائله . فكيف ساغ لهم تركها وأعرضوا عن ذكرها ، وذكروا في آخر مصنفاتهم ما هو

ا أي لو علمولًا من كان منهم أيس له حظ في الماحث الكلامية ولا كانت له الله والمنطق في العلوم الإلمية ، وهم الأكثر منهم كالسكاكي وابن الأثابر وصاحب العبال (١١) . . . فما بال من كان له فيها البد الطول كالرازي ، فإنه أعرض عن ذلك

<sup>(</sup>١) « مُعَلَّلُ أَلْقُالُ ، فيها بين الشريعة والحكة من الاتصال » ص ٩٨ .

الله المعالم ١٩٥٧ أعلين د المن قرف اللها بالعام الامراء المناه المراه المراع المراه المراع المراه ال

<sup>(</sup> العبيان في المرات على مناسب كلاب ( العبيان في أقسام الفران )

وقدم ابن حمزة العلوى كتابه الموسوم بالطواز ، المتغين أشراؤ البكلاعة وحقائق الإعجاز ، لينقع الغلة ويشي العلة .

وذكروا من رصيد القرن الثامن أيضًا ، كتابًا لابن سراقة في العجاز القرآن لا تعرف عنه سوى اسمه .

ولكن القرن الثانى ، لم يجد فى الطراز أكر مما وجده مصنفه فى تراث السلف ، وألقى البقاعى – برهان الدين بن عمر ، (ت ٨٨٥ هـ) دلوه فى النبع السخى ، فخرج بكتاب حماه ( نظم الدرر ) وصفه حاجى خليفة فى ( كشف المؤتون ) فقال إنه « كتاب لم يسبقه إليه أحد . جمع فيه من أسرار القرآن ما تتخبر فيه المغليل ، وأنضح المعانى المشكلات . وقال فى بيان فقتله :

هل رأيتم يا أول التفسير من صاغ تفسيراً كنظم الدر ؟ دق معى ، جال سبكاً لفظه في وجوه الفكر مثل العرد و (١٩٥٠) و و وفي معى ، جال سبكاً لفظه في وجوه الفكر مثل العرد و (١٩٥٠) و و و و و و الفكر مثل العرد و المنافق في المنافق في من

ولم يمهل الزمن اليقاعي في النظار جواب ما سال عنه ، بل تصليف له م معاصريه من خالفوه وجرحوه ، حتى كادت تكون فئنة !

وقد حمل البقاعي ذلك منهم على محمل الحسد ، فقال فيا نقل حاجي عليفة في الكشف.

في مصنفاتهم في تفسير القرآن ونظمه وإعجازه، مثل ما قال في كتابه ( نظم الدرر ) قلم ينسلنم الأحد منهم أن يدعى القول القصل في الكتاب المعجز .

واتجه هم المتأخرين إلى جسم ما قبل في الإعجاز ، كصنيع جلال الدين السيوطي "فصل في وجوه الإعجاز" في الحزء الثاني من كتابه (الإتقان في علوم القرآن). والشيخ محمد عبده في (تفسير الذكر الحكيم) عقد قصلا " في تحقيق وجوه الإعجاز عمد له بقوله :

و وللباحثين فيه أتوال كتبت فيها فصول وألفت فيها رسائل وكتب. وقاد عقدت هذا الفصل لل علمت من شدة حاجة المسلمين أنفسهم اليها ، دع أمر دعوة غيرهم أو الاحتجاج عليهم يها . . .

اً ولعمرى إن مسألة النظم والأسلوب لإحدى الكُبَّر، وأعجب العجائب لمن فكر وأبصر . وأعجب العجائب لمن فكر وأبصر . ولم يوفها أجد حقّها على كثرة ما أبدأوا فيها وأعادوا ، (1)

وجاء من بعده السيد مصطنى صاهق الرافعي فنظر في تراث المكتبة القرآئية فلم ير فيه كله شيئاً ذا بال ، بل وجد « أن القوم من علمائنا رحمهم الله قد أكثر وا من الكلام في إعجاز القرآن وجاءوا بقبائل من الرأى لونوا فيها مذاهبهم ألوائا مختلفات وغير مختلفات ، بيد أنهم بمرون في ذلك عبرضا على غير طويق ، وبشتقون في الكلام ههنا وههنا من كل ما تمترس به الأكسنة في اللاد والمنصومة وما بأعد بعضه على بعض من مذاهبهم وتسحيلهم، وليس وراء ذلك كله إلا ما تحصره وما بأعد بعضه على بعض من مذاهبهم وتسحيلهم، وليس وراء ذلك كله إلا ما تحصره علمه المكالم ، والمنطق إلى والمنطق إلى والأ أشكال من عده التراكيب الكلام ، وانهم يقوم على الجدل والمنطق إلى والعسر ، ٢٣

والزافعي لا يتحرج من القول بالظن في مصنفات السلف ؛ فهو محكم على كتاب المفاحظ ، ولم يصل إلينا ، بأنه لم يحاول فيه ( أكثر من توكيك القول في الفصاحة والكشف عنها على ما بني بالابتداء في هذا المعنى ، إذ كان هو الذي ابتدا الثاليف فيه ولم تكن علوم البلاغة قد وضعت بعد ١ ١٩٧٠

<sup>(</sup>١٤) تفسير الذكر الملكم : ١/٩٩١ ما المدار .

<sup>·</sup> تهدير الأرقام بن أواخر الفقرات المعقرلة ، إلى صفحامًا من العلمة الطائفة الإعجاز القرآن الرافعي .

وفنتا المتهازي القحالة إن

وقال في كتاب الرامطي ، ولم يصل البينا كالله : ٢٠٠٠

ا ولا نظن الواسطى بني إلا على ما ابتدأه الخامط ، كا من عبد القامر في دلائل الإعتجاز على الواسطى ! »

م يشير إلى كتاب لابن سراقة في إعجاز القرآن ، ضاع فيا ضاع من قرالها ، فيحكم عليه قاتلا .

٥ على أن كتابه لوكان مما ينفع الناس للكث في الأرض المهم الله الم

وتصدى الرافعى للموضوع الجليل، فتناوله أول الأمر مبحث من مبلخت كتابه ( تاريخ آذاب العرب) ثم أفرهه مستقلا ليكون كما قال : و كتاباً بنفسه ، تعم به المنفحة ويسهل على الناس تناوله » ونشره بعنوان ( إعجاز القرآن )

ولم بحسل ، رحمه الله ، أن يختلف معاصروه في كتابه ، فيكون منهم من يراه قصل الخطاب ويشهد له بأنه «كأنه تنزيل من التنزيل ، أو قيس من تور الله كر الحكيم » كما قال سعد زغلول ، ومن بيجب «على كل مسلم غنده تسخة من القرآن أن تكون عنده نسخة من هذا الكتاب » ثنا قال الدكتور يعقوب حروف في تقريظه للكتاب .

ويكون منهم علماء شيوخ لا يحسنون الرأى في الكتاب ولا يتقبلونه يمثل الم القبله به سعد زغلول ويعقوب صروف – وليسا من أصحاب الكلمة في مثل المحلف الموضوع – فيقف الرافعي منهم مثل المرقف الذي أنكره على السلف من اللدد في المحصومة والفتنة الماحلة لا تقف عند غاية في اللجاح والعمر ا ه كتب في مقدمة الطبعة الثالثة من (إعجاز القرآن):

ورأما بعد، فهذه هي الطبعة النائنة من نسخ كتابي تظهر النوم ألم فينا مع فريق الطاعة فريق المعصية، ومع أهل اليقين عصبة الشلك، ومع طائفة فينا مع فريق الشبهة عن ومع جماعة الملداية أفراد الضلاك يتخلفون ألحلم و ألم المواد الناس وتحليل عبقدهم الوليقة وتوهين أخلاقهم الصالحة القورة و وهول المنا معتنى إن ينكن بعضه في العلم فأكبره في الجهل، وإن يكن له منطقية فله خطأ بغمر صوابه ، وإن كان فيه ما يرجع لما عقيل العلمة فقه كذلك ما يرجع المن عقيل العلمة عصر الله المناس و المنا

إلى عقولهم هم . . وناهبك بها عقولا ضعيفة معتلة علب عليها الكيد وأفسدها التقليد وتزع بها لؤم الطبع شر منزع ، حتى استهلكها ما أو يقهم من فساد الخلق ، وما يستهويهم من غوايات المدنية . فجاءونا في أسماء العلماء ولكن بأفعال أهل

وما يستهويهم من عوايات المدنية . فجاءون في المدنية ويدن المستمد ويدن المستمد المستمدة الا خبيشًا . . . المجهل، وكانوا في العلم كالنبات الذي خبئت لا يخرج في الأرض الطبية إلا خبيشًا . . .

و وإلك لن تجد سياهم إلا فى أخلاقهم فتعرفهم بهذه الأخلاق ، فستنكوهم جيما ، ولتطمئ عليهم كل سوء ، ولريستهم حشو أجسامهم طينا وحمأة ، في زع كذب يسعى لك الطين طيباً والحمأة مستكا ؛ ولتجدن أحدهم وما فى السفلة أسفل منه شهوات ونزغات ، وإنه مع ذلك ليزور لك ويلبس عليك ، فنا فيه من لون علله يعيه الاهو عنده تحت اون يزينه ، ولا رذيلة تقبحه إلاهي في معنى فضيلة تبحمله . فخذ منه الكذب فى فلسفة المنفعة ، والتسفل فى شفاعة الغريزة ، والموقاحة فى زعم الحرية ، والحطأ فى علة الرأى ، والإلحاد فى حيجة الغلم ، وفعاد الطبيعة فى دعوى الرجوع إلى الطبيعة ! وبالحملة ، خذ أفعالهم فسمها غير صفاتها ، واكذب بالألفاظ على المعانى وقل : علماء في مصلحون ، وأنت تعنى ما شئت إلا حقيقة العلم والإصلاح .

و أيتها الحصاة ! ما يسخر منك الساخر بأكثر من أن يجلوك على الناس في علية جوهرة . ,

\* وأنت أيها القارئ ، غلا يغرنك منهم من بلبس العمامة ويتسم بسمة الشريخ ثم يذهب أين ذهب وشعلة الحجيم العلمية تدور في رأسه تهفو من ههنا وعنا إ

ه ويمن تراه في ثباب المعلم بتلبس بالمنشء كما يتلبس الداء بعضوحي لا يدع أبداً أن يغيز غمزة ، ويبتلي بما فيه من ضعة وبلاء فلا يصلح إلا على إفساد الحياة ، فلا يفوى الا على إضعاف القوى ، ولا يعيش إلا على إغذاء من الموت ؛ كأن عندا للعلم أخواه بلاه كان عددة في قبر مم نفخه الله إنسانًا يجعله في يبلو به المعلق ويضرب الطباة بدهم به الحدال وبلى وتعفن ا

و ومن تراه سخر به القلر أشد سخرية قط ، فضغطة في قالب من قوالب الدياة المفتوعة فإذا هو في تصاريف الدنيا كاتب مرشد متنصح ، ينفث دخان قلبه الأسود ويعمل كما تعمل الاعاصير على إهداء الوجود والاعبن والانفاس صحفاً منشرة من فهار الأرض ، إن لم تكن مرضاً فأذي ، وإن لم تكن أذى فضيق ، وإن لم تكن

ضيقًا فلن تكون شيئًا ما بساغ أو يقيل أو يحيب HE PRINC

Y¥.

وأعدد عن هذه الإطالة في نقل فقرات من مقدمة السيد الرافعي لكتابه (الإعتبان) فعباراته فيها تعكس صدى رأى علماء جيله في هذا الكتاب، بقدر ما تكشف لناعن من طريقته في النظر والتنساول ، ومنطقه في البرهنة والاحتجاج، وأسلوبه في المناقشة والحديدة .

فيمثل هذا الندفق جرى قلمه في موضوع الإعجاز ، ويَثَلَ هَذَهُ الطَّوْاعَيَةُ الطَّوْاعَيَةُ الطَّوْاعَيةُ الطَّوْاعِيةُ اللَّاعِيةُ اللَّهُ اللَّاعِيةُ اللَّاعِيةُ اللَّاعِيةُ اللَّاعِيةُ اللَّاعِيةُ اللَّاعِيةُ اللَّهُ اللَّ

واستراح من حيث ظن أنه ألقم الأوائل والأواخر حجراً ، وقال : أ في غيرًا الجهات التي كتب فيها كل من قبله ه !

مُ لَمْ يَلِيثُ أَنْ صَارَ هُو مِنْ وَ الْأَوْلِ وَ اللَّذِي تُولِدُ لِنَا مَا تُولِدُ .

لم تمض أعوام على ظهور كتابه في الإعجاز ، حيى بله المهدان لن يعده تعاليه أو يكاد ، فرأى و الدكتور عبد العليم ، أن ينشر في الهند كتاب الباقلائي في (إعجاز القرآن) في الوقت الذي رأى فيه الزميل السيد أحمد صقر أن ينشر الكتاب تفسد في معهر ، لأنه في تقديره « أعظم كتاب ألف في الإعجاز إلى اليوم ، وأعظم كتاب ألف في الإعجاز إلى اليوم ،

وهو رأى لم يسلم به الدارسون من قداى وعدان ، وينقل الويل في مقدمه الإعجاز الباقلاق ، أن بعض المتعصبين كرهوا تشركتاب الباقلاق ، وخطلي النه بصبحة حديث ان داراً للنشر والطبع استشارت كرواً منهم في طبع الما الكتاب بتحقيق ، فكب إليها بعقط بده يقول : "أقا لا أنصح بطبع كان اعتجاز القرآن للباقلاني، لأنه ليس أنفس كتاب في موفيزوعه " ولما في كان التقرير العبيب قدفت سامعته بهذا التحدى دلني على كتاب واحد في إعبطال القرآن تريو قبمته على كتاب الباقلاني فأيلس ولم يحر حواماً و الما المراكدة

وقلت وأنا أقرأ هذا التعليق : رحم الله ابن حزم ! ورحمنا الله إن كانت حياتنا عقمت ، فليس لها أن تعرف من الإعجاز ، أومن أى موضوع آنحر ، غير ما قاله قائل منذ عشرة قرون !

ونبدا نحن من حيث انتهى السلف ، وتراثهم بين أيدينا علامات على الطريق، لا نغض من قيمته ولا نحط من أقدار أهله ، وإنما نرى فى كل منهم جهد عصر وطاقة زمن ومستوى بيئة وحتمية تقدم وسُنة حياة .

وعضى ونترك للأجيال بعدنا ما نترك ، والباب مفتوح أبدأ ليس لأحد أن يدعى أنه أغلقه ، والحجال رحب بتلق كل حين جديداً لن يلبث أن يصبر من القديم ، دون أن تُسلم الحياة بأن أحداً قال الكلمة الأخيرة فيه .

لقد قالها الحاحظ من قديم وهو يقدم كناجه ﴿ نظم القرآن ﴾ إلى الفيتح بن خاقاله : وقالها الباقلاني من بعده ، والحرجاني وابن حزم والرازي والعلوي والبقاعي . فما لبث الزمن أن نسخ ما قالوا .

وكذلك قالها الرافعي في كتابه الذي بدا لسعد زغلول 1 كأنه تنزيل من التنزيل ه وأرجب أبعقوب صروف على كل مسلم عنده نسخة من القرآن، أن يقتني نسخة منه فأرجب أبعقوب صروف على كل مسلم عنده نسخة من القرآن، أن يقتني نسخة منه في كتابًا ظهر في الإعجاز بعد كتاب الباقلاني من القون الزايم للهجوة !

فإن تكن المصرمة المله عبية والفكرية فيا مضى ، قد وضعت قضية الإعتجاز في دوامة الصراع المله عبي والحدل الكلاي والعداوة الشعصية ، فإذا لعود بعد هذا كله فنقول ما قلناه في مستهل هذا المدخل :

لعل من إعجاز الفرآن أن يظل معروضاً على الأحيال تتوارد عليه جلا يعد . حمل ، يعد رحب المدى سمخي المورد ، كلما حسب حيل أنه بلغ عنه ميلغاً ، المجدد الأفق بعيداً وراء كل مطمح وفوق كل طاقة .

ومع إدراكي أن الإعجاز البياني للقرآن يقوت كل غياولة لتحديده ، أتقام

فى خشوع إلى الميدان الجليل فأضع إلى جانب مجاولات السلف الصالح ، ما هدى البه عكوفي الطويل على تدبر كلمات الله ، من وجه في هذا الإعجاز ، وليه عكوفي الطويل على تدبر كلمات الله ، من وجه في هذا الإعجاز ، ولا أَنْزَلْنَا هَذَا القُرْآنَ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْقَهُ خَاشِعاً مُتَصَدَّعاً مِنْ خَشْرَةِ اللهِ ، وتلك الأَمْدَالُ نَضْرِبُها للنّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُون ،

صدق السالعظيم









# المبحث الأوك

- ١ ــ المعجزة
- ٢ ــ قضية التحدي وآيات المعاجزة
- ٣ ــ وجوه الإعجاز واليبان القرآني
  - 2 البلاغيون والإعجاز













من قير المبعث ، فرض القرآن إعجازه على كل من سمعوه من العرب ، على تفاوت مراتبهم في البلاغة وقد تعير المشركون في وصفه ، وحرصوا على أن يصد وا العرب عن سماعه ، عن يقين بأنه ما من عربي بخطئه أن يميز بين هذا القرآن ، وقول المشر

قضية الإعجاز البياني بدأت تفرض وجودها على العرب من أول المبعث . فمنذ ثلا المصطفى عليه الصلاة والسلام في قومه ما تلقى من كلمات ربه ، أدركت قريش ما لهذا البيان القرآني من إعجاز لا يملك أي عربي يجد حيس لفته وذوقها الأصيل، سليقة وطبعاً ، إلا أن يسلم بأنه ليس من قول البشر .

من هنا كان حرص طواغيت الوثنية من قريش ، على أن يحولوا بين العرب وبين سماع هذا القرآن . فكانوا إذا أهل الموسم وآن وفود قبائل العرب للحج ، ترصدوا لما عند مداخل مكة ، وأخذوا بسبل الناس لا يمر بهم أحد إلا حذروه من الإصغاء إلى ما جاء به «محمد بن عبد الله» من كلام قالوا إنه السحر يفرق بين المرة وأبيه وأخيه ، وبين المرء وزوجه وولده وعشيرته (١).

وربما وصلت آيات منه إلى سمع أشدهم عداوة للإسلام ، فألتى سلاحه مصدقًا ومبابعًا ، عن يقين بأن مثل هذه الكلمات ليست من قول البشر .

حلفوا أن و عمر بن الحطاب » نعرج ذات مساء متوشحًا سيفه يريد رسول الله ورهطًا من أصحابه ، في بيت عند و الصيفا و سمع أنهم مجتمعون فيه ، فلقيه في الطريق من سأله :

ــ أين تريد يا عمر ؟

أجاب : أريد عَمَداً هَذَا الصَّابِيُّ اللَّذِي فَرَقَ أَمَر قَرَيْش وَسَفَّهُ أَحَلَامُهَا وَعَابِ دَينِهَا وَسَبِّ آلِمُتُهَا ، فأقتله .

قال له صاحبه:

خراتك نفسك يا عمر ! أثرى بني عبد مناف تاركيك تمشى على الأرض
 وقد قتلت عمداً ؟ أفلا ترجع إلى أهل بيتك فتقيم أمرهم ؟

سأله عمر ، وقد رابه ما سمم :

\_ أى أهل بيثى تعنى ؟ \_

فأخبره أن صهره وابن عمه ٥ سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل » قد أسلم .

<sup>(</sup>١) أبن مشام : السيرة النهوية – ١/ ٢٧٠ عد الحلبي .

وكذلك أسلمت زوجه ، أخت عرا لا فاطعة بنت الطالب FOR OUNTED

فأخذ الاعمر الطريقة إلى بيت صهره مستثار الغضب ، يريد أن يقتله ويقتل زوجه فاطمة . فماكاد يدنو من الباب حتى سمع تلاوة خائنة لآيات من سورة طه ، فلدخل يلح في طلب الصحيفة التي لمح أخته تخفيها عند دخوله . . .

وانطلق من فوره إلى البيت الذي اجتمع فيه المصطفى بأصحابه، فيابعه. وأعز الله الإسلام بعمر، وقد كان من أشد قريش عداوة للإسلام وحرباً الرسول(١٠).

وفى حديث بيعة العقبة ، أن الرسول صلى الله عليه وسلم ندب صاحيه ومصعب بن عمير ، ليدهب مع أصحاب العقبة إلى يثرب ، ليقرئهم القرآن ويعلمهم الإسلام . فنزل هناك على ه أسعد بن زرارة ، الأنصارى الخزرجى . فحدث أن خرجا يوماً إلى حى ببى عبد الأشهل رجاء فى أن يسلم بعض القوم . فلما سمع كبيرا الحى و سعد بن معاذ ، وأسيد بن حضير ، بمقدم مصعب وأسعد ، ضاقا بهما وأنكرا موضعهما من الحى . قال سعد بن معاذ لصاحبه ألسد بن حضير :

« لا أبا لك ! انطلق إلى هذين الرجلين فازجرهما وانههما عن أن يأتيا دارينا .
 فإنه لولا أن أسعد بن زرارة مى حيث علمت ، كفيتُك ذلك : هو ابن خالئى ولا أجد عليه مقد ما .

والتقط أسيد بن حضير حربته ومضى إلى صاحبي رسول الله فزجرهما متوجداً:

The second of the second

الله مصعب بن عير

ما تكره ؟ ما تكره ؟

فركَّز أسيد حربته واتكأ عليها يصغى إلى ما يطو مصعب من القرآن. ثم أعلى

 <sup>(</sup>١) السيرة لابن هشام : ٣٤٢/١ . واقرأ معها ترجعة عمر رضي أماة عنه في طبقات الصحابة ،
 وسيرته في تاريخ العابري .

إسلامه من فوره ، وعاد إلى قوّمه فعرفوا أنه جساء بغير الوجه الذى ذهب به . وما وال أسيد بسعد بن معاذ حتى صحبه إلى ابن خالته أسعد بن زرارة ، فبادره سعد سائلا فى غضب وإنكار :

« يَا أَبَا أَمَامَةً ، لَوْلاً مَا بِينِي وَبِينَكَ مِنَ القَرَابَةُ مَا رُمُتُ هَذَا مَنِي . أَتَعَشَانَا في دَارَنَا مِنَا نَكِرِهُ ؟ » ﴿

ولم يجب أبو أمامة، بل أشار إلى صاحبه لا مصعب » الذي استمهل سعد بن معاذ حتى يسمع منه، ثم تلا آيات من معجزة المصطلق، تفذت إلى قلب ابن معاذ فرقت عنه حبجب الغفلة وغشاوة الضلال. وأعلن إسلامه وعاد إلى قومه فسألهم : يا بني عبد الأشهل ، كيف تعلمون أمرى فيكم ؟

أجابوا جميعاً : 'سيدنا ، وأفضلنا رأيًّا ، وأبمننا نقيبة .

فعوض عليهم الإسلام ٥ فوالله ما أمسى في حي بني عبد الأشهل رجل أو امرأة إلا مسلماً ومسلمة ١٠٠٠.

وفي الحبر كذلك أن « جبير بن مطعم بن عادي » أتى رسول الله عليه الصلاة والسلام ، في معنى حليف له من المشركين يريد أن يفاهيه . فل على المشرك والمصطنى يقرأ سورة الطور . فلما انتهى صلى الله عليه وسلم إلى قوله تعالى به والمصطنى يقرأ سورة الطور . فلما انتهى صلى الله عليه وسلم إلى قوله تعالى به والمصطنى يقرأ سورة الطور . مالك من دَافِع » أحدث المشرك رجفة الوعى ، فا لبث أن أسلم وهو يقول ؛ محشيت أن يدركني العذاب . . .

واقرأ حديث العقبة الأولى تجد أن وفد الخزرج أسلموا بمجرد أن تلا عليهم المصطفى آيات من القرآن ، عندما لقيهم لأول مرة في « العقبة » ، ثم لما عادوا إلى ينرب أظهروا الدين بها فلم يبق بيت من بيوت الانصار إلاوقيه قرآن ، حتى لقد قبل : فترحت الأمصار بالسيوف وفتحت المدينة بالقرآن (٢)

<sup>. (</sup>١) بنصبه ، من (السعة النبوية لابن هشام) : ١٠٥/٣ .

<sup>(</sup>٢) الحطابي : س ٧١ من ( ثلاث رسائل في إعجاز القرآن) ذخائر .

عل فرض القرآن إعجازه على هؤلاء الذين استنارت بصائرهم فأمثوا بمعجزة المصطفى بمجرد سماعهم آيات منها ، دون غيرهم عن لجوا في العناد والتكذيب الم

دُهب القاضي أبو بكر الباقلاني إلى هذا ، حين علا تفاوت العرب ، عَصَرُ المبعث ، في الفصاحة ، من الوجوه الصارفة عن الإسلام ، لمن ظلوا منهم على الشرك والتكذيب أمداً طال أو قصر .

ذَكُمْ آيَةُ النَّوْمَةُ : ﴿ وَإِنْ أَخَدُ مِنَ الْمُشْرَكِينَ اسْتَجَارُكُ فُأَجِرُهُ خَتَّى يَسْمَعَ كُلَّامَ اللهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُ ، ذلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمُ لَا يَعْلَمُونَ . .

قرأى فيها الدليل البين على أن فيهم من يكون سماعه إياه حجة عليه :

 قان قبل : أو كان كذلك على ما قلتم ، لوجب أن يكون حال الفصحاء الذين كانوا في عصر النبي صلى الله عليه وسلم : على طريقة والحلاة عند سفاعه .

ا قيل له: الايجب ذلك . لأن صوارفهم كانت كثيرة: منها أنهم كانوا يشكُّون، فَقُيهِمْ مَنْ يَشَلُّكُ فَى إِنْهَاتَ الصافع ، وفيهم من يشك في التوحيد ، وفيهم من يشك ف النبوة . . .

« فكانت وجوه شكوكهم مختلفة وطرق شبيههم متباينة . فمنهم من قلت شبهه وتأمل الحجة حق تأملها ولم يستكبر فأسلم . ومنهممن كثرت شبهه أو أعرض عن تأمل الحجة حق تأملها ، أو لم يكن في البلاغة على حدود النهاية فتطاول عليه الزمان إلى أن نظر واستبصر وراعي واعتبر ، واحتاج إلى أن يتأمل عجز غيره عن الإتيان بمثله ، فلذلك وقف أمره . . . ولو كانوا في الفصاحة على مرتبة وإحدة ، وكانت صوارفهم وأسبابهم منفقة ، لنوافوا إلى القبول جملة واحدة له(١٠).

وعاد الباقلاني فأكد هذا المعنى ، بواشتط فسوى بين العربي الذي ليس في المرتبة العلما من الفصاحة ، وبين الأعجمي . من حيث لا يتهيأ له ه كما لا يتهيأ لمن كان لسانه غير العربية من العجم والترك وغيرهم ، أن يعرفوا إعجازًا القرآك إلا يأن يعلموا أن العرب – البلغاء -- قد عجز وا عن ذلك . ` . ` .

<sup>(</sup>١) الباقلاني : إصبار القرآن – ص٣٩ ، ١٧١ عذ الذخاتر .

و وكذلك نقول : إن من كان من أهل اللسان العربي إلا أنه ليس يبلغ في الفصاحة الحد الذي يتناهي إلى معرفة أساليب الكلام ووجوه تعرف اللغة وما يعدونه فصيحاً بليغاً بارعاً من غيره ، فهو كالأعجمي في أنه لا يمكنه أن يعرف إعجاز الفرآن إلا بمثل ما بينا أن يعرف به الفارسي الذي بدأنا بذكره . وهو — أى العربي غير البليغ — ومرّن ليس من أهل اللسان ، سواء » .

وفي هذا النكلام ما فيه من ضعف وشطط ، لأن العرب في عصر المبعث فصحاء ، وإن تفاوتوا في مراتب البلاغة والاقتدار على فن القول ، وتميز مهم خاصة من خطباء بلغاء وشعراء فحول ، فما كانوا بحيث يغيب عهم جيد القول من رديثه ، وعالميه من هابطه ، أو يفرتهم حيس لغنهم في ذوقها وبيانها . شأنهم في هذا شأن ه أم جندب : لم تعرف لها مشاركة في قول الشعر ولاكان لها حظ منه ، ولكنها بحسها اللغوى المرهف سليقة وطبعاً ، استطاعت أن تميز مواضع الضعف والقوة في قصيدتي امرئ القيس وعلقمة بن عبدة الفحل ، في وصف الخيل (١) .

فعامة العرب في عصر المبعث ، مهما يتفاوتوا في البلاغة والاقتدار على فن القول ، كانت لهم هذه الحاسة النقدية التي أرهفتها سليقة لغوية أصيلة لم تفسد . وأرى الباقلاني قد خلط هنا بين الفصاحة وبين القدرة البلاغية : فالفصاحة عامة أن العرب قبل أن يخرجوا من جزيرتهم ويخالطوا غيرهم من الأمم عائطة لغوية . وقد اعتمد علماء اللغة ما سمع من عرب الجاهلية وعصر المبعث ، حجة أنى الفصاحة ، دون أن يفوت اللغويين في تدوينهم معجم الفصحي أن العرب الفصحاء ليسوا سواء في المقدرة البيانية والمرتبة البلاغية .

وليس الأمر في إعجاز القرآن أن يتوهم كل فرد القدرة على الإنيان بمثله ثم يعجز، أو « أن يكون الرجوع فيه إلى جملة الفصحاء دون الآحاد » كنص عبارة الباقلاني (٢).

<sup>(</sup>١) انظر مناقشتي لمن أنكروا أن تكون القصة حدثت ، وتعبوا إلى عدما من متحوّلات الرواق ، في الباب الثاني بن كتابي ( الحنبياء ) ط دار المعارف .

 <sup>(</sup>٣) إصجاز القرآن , ص ٤٧ : يعو نقيض ما ذكره في مورد ٣ : « بر أم فعلمه - صلى الله عليه وسلم - قال للم : ارجعوا إلى جميع الفصحاء فإن عجزوا عن الإثبان بمثله فقد ثبتت حجق ٥ وفي هذا أيضاً موضع نظر .

بل العبرة فيه أنهم جميعاً فصحاء قادرون على أن يلزكوا فوت البيان القرآنى بلاغة كلفائهم . وفي هذا أيضاً أرى الباقلاني قد اعتلط عليه القرق بين المعجزة وبين التحدي .

فن حيث هو معجز ، الأمر فيه واضح لكل ذى سليقة عربية أصيلة . وإدراك إعجازه كان ميسراً لهم جميعاً في عصر المبعث لا ينفرد به خاصة بلغائهم دون العامة . وما تلا المصطفى آيات معجزته وهو يتقدر أن البلغاء وحدهم هم الفيعن يدركون إعجازها .

أما من حيث تحديهم أن يأتوا بسورة من مثله ، فقلك قضية أخوى معروضة على أبلغ بلغائهم ومن يظاهرونهم من جين فيا زعموا ، على ما يأتى بيان خلك يتفصيل في قضية التحدي والمعاجزة .

ونوجز القول هنا في إيضاح الفرق بين إدراك المعجزة وبين التحدى ، فنلفت إلى أن الشاعر العربي كان يقول قصيدته فيتلقاها جمهور المستحين بالإصحاب والتقدير أو الصد والتهاون. أما أن يعارضها آخر منهم ، فللك محصور في أقرائه من الشعراء لا يعدوهم إلى عامة القوم.

والمشركون من قريش حين كانوا يأخذون سبل الحاج إلى منكة ليصرفوم عن سماع القرآن ، لم يكونوا يتحرون الحطباء البلغاء والشعراء الفحول منهم ، أو يقدرون أن الوافلدين على الموسم كانوا سواء فى المرتبة البلاغية ، بل التقدير أنهم جميعًا عرب خيليس فصحاء ، يحدون حس لغتهم فطرة وطبعاً ويميزون أساليبها بسليقتهم اللغوية . ومن هنا كان التوجيه القرآ فى – فى آية التوبة – خاصاً بمن لم يسمعوا منهم كلام الله ، وليس بمن هم فى المرتبة العليا من البلاغة :

والدين بادروا منهم إلى الإيمان بالمعجزة ، لم يكونوا جَميعًا مُن عَمَّناع القَوْلُ المستأثرين بالمرتبة البلاغية العليا ، وإنما أدركوا بسليقتهم أن هذا القرآن معجز. والذين تأخر إسلامهم ، كانوا في الغالب ممن صد وا عن سماع القرآن أو صدوا عنه ، ثم لما أصغوا إليه آمنوا به ، وليسوا جميعاً شعراء وخطباء .

أريد لأقرر أن القرآن لم يفرض إعجازه البيانى من أول المبعث ، على هؤلاء اللهن سبقوا إلى الإيمان به فحسب ، بل فرضه كذلك على من ظلوا على سفههم وشركهم ، عناداً وتمسكاً بدين الآباء ونضالاعن أوضاع دينية واقتصادية واجماعية لم ينكونوا يربدون لها أن تتغير . وقد أمعنوا فى إيذاء المصطفى واضطهاد من آمنوا برسالته يما كان لديه صلى الله عليه وسلم ما يواجه به الوثنية الباغية فى عنفوان شراستها ، سوى كلمات الله يتلوها فتزلزل صروح الوثنية وكأنها تريد أن تنقض .

وفى الخبر أن من طواغيت قريش وصناديدالوثنية العتاة مأن كانوا يتسللون فى ألحبر البعث خفية عن قومهم، ليسمعوا آيات هذا القرآن دون أن بملكواإرادتهم:

روى « ابن إسحاق » فى السيرة أن أبا سفيان بن حرب العبشمى ، وأبا جهل ابن هشام المخزوق ، والأخنس بن شريق الزهرى ، خرجوا ذات ليلة متفرقين على غير موعد ، إلى حيث يستمعون من رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يصلى ويتلو القرآن فى بيته . فأخذ كل رجل منهم مجلسًا يستمع فيه ، ولا أحد منهم يعلم بمكان صاحبيه . فباتوا يستمعون له حتى إذا طلع الفجر تفرقوا فجمعهم الطريق فتلاوموا وقال بعضهم لبعض :

لا تعودوا ، فالو رآ كم بعض سفها تكم لأوقعتم في نفسه شيئا ،
 ثم انصرفوا .

حتى إذا كانت الليلة التالية، عاد كل منهم إلى مجلسه لا يدرى بمكان صاحبيه. فباتوا يستمعون للمصطلى حتى طلع الفجر فتفرقوا وجمعهم الطريق فتلاوموا ، وانصرفوا على ألا يعودوا.

الكنهم عادوا فتسللوا في الليلة الثالثة وباتوا يستمعون إلى القرآن الناب

في (السيرة) أيضاً أن الملأ من قريش بعثوا أحد صناديدهم « عتبة بن ربيعة » إلى ربيعة » إلى ربيعة عليه وسلم ليعرض عليه أموراً أرسلوه بها . فقرأ المصطفى آيات من سورة

<sup>(</sup>١) العبوة التيوية لابن هشام : ١١/ ٣١٥

"فُشَّلَت" عاد « عتبة « بعدها إلى قريش مأخوذاً ، فما محوه حتى ضاحوا : عاد أبو الولىد بغير الوجه الذي ذهب به .

وقد تحير المشركون من قريش فيا بينهم ، بم يصفون هذا القرآن : قالوا هو شعر ، وقالوا هو سحر ، وقالوا هو كهانة . وقد عرفوا الشعر كله وجزه وقصيده وبقبوضه ومبسوطه ، وعرفوا السحر وتفقه وعقده ، وعرفوا الكهانة وسجعها وزمزمتها ، وما جهلوا أن القرآن ليس شيئا من ذلك كله ، فإذا كانوا قد وصفوه حكفة فلقت أقروا بأن له من السلطان على عقولهم وأفئدتهم ما لم يعهدوا له شبيها إلا في أخذة السحر ونفوذ الشعراء والكهان . ذلك حين اجتمعوا في دار الندوة عند ما دنا أول موسم بعد المبعث وآن وفود القبائل للحج . وإذ تواطأ طواغيت قريش على أن يأخذوا سيل الناس إلى مكة ويصدوهم عن سماع القرآن ، كان عليهم أن يتفقوا فيا بينهم على قول واحد في هذا القرآن بلقون به العرب ، حتى لا يختلفوا فيه وبرد بعضهم قول بعض . وشهدت دار الندوة حيرتهم في وصفهم إياه بالسحر أو الشعر أو الكهانة ، وين بعض . وشهدت دار الندوة حيرتهم في وصفهم إياه بالسحر أو الشعر أو الكهانة ، وين المرب بحيث لا يفوتها أن تميز القرآن من يقولوا ان محمداً جاء بكلام هو السحر يفرق بين المرء وأحية وأبيه ، وبين المرء ووله وعليه وعليه ، وبين المرء ووله والمدة وعشيرته الأدنين (١)

هو إذن سحر البيان يعرفون سلطانه على الوجدان العربى ، فهم في تحشية من أن يدولة العرب ، كل العرب لا البلغاء والشعراء منهم فحسب ، إعجاز البيان القرآقية ...
أو هذا هو ما فهمتُه من وصفهم القرآن بالشعر والسحر ، لا على أنهم حمالوه حقيقة على النسق المألوف من شعر شعرائهم .

وهو أحد وجهين صحبًا لدى الباقلاني .

أما الوجه الآخر مما صح عنده ، فهو و أن يكون عمولا على ما كان يطاق الفلاسفة على حكمائهم وأهل الفطنة منهم في وصفهم إياه بالشعر ، لذقة تظرهم في وجوه الكلام وطرق لهم في المنطق ، وإن كان ذلك الباب خارجاً عما هو عند العرب شعر على الحقيقة و (٢٠).

<sup>(</sup>١) السيرة لأبن مشام : ٢٦٩/١.

<sup>(</sup> ٢ ) إعجاز القرآن : ٧٧ .

ونضيف فى رد هذا الوجه : أن العرب فى عصر المبعث لم يكونوا يعرفون مذهب الفلاسفة فى وصف حكما تهم وذوى الفطنة منهم بالشعر ، ولا كانوا يحملون الشعر على دقة النظر فى وجوه الكلام وطرق لحكما تهم فى المنطق !

ثم لانتعلق بما تصدى له «الباقلانى» من رفض ما قد يزعمه زاعم من أنه وجد فى القرآن شعراً، وأورد منه عدداً من الأمثلة، فيها أبيات لابى نواس— وأين هو من عصر المبعث! — بها عبارات قرآنية على وجه التضمين، لا على وجه كونه شعرا فى القرآن (١).

ذلك زعم يحتمل أن يكون قيل بعد عصر المبعث، ورد عليه الجاحظ من قبل، بأنك إذا قيست الشعر بهذا المقياس، فلن تعدم أن تجد في كل كلام، حتى كلام السوقة والباعة، ما تحمله على الشعر!

وما نعلم المشركين خاضوا أيام المبعث ، في أن من آيات القرآن ما يمكن أن يُحمل على وزن الشعر ونسقه حين قالوا إن محمداً شاعر ، وإنما أرادوا أن للقرآن مثل وقع الشعر على الوجدان والعقل، وذهبوا إلى وصف سحر بيانه ، بما ألفوا من وصف روائع شعرهم .

وأوهن منه أن يجيب الباقلاني من يسأل عن هذا الوجه في حمل وصف المشركين للقرآن بالشعر، على أن فيه مقاطع موزونة كوزن الشعر، بمثل قوله: لا اعلم أن الذي أجاب به العلماء عن هذا السؤال سديد. وهو أنهم قالوا: إن البيت الواحد وما كان على وزنه لا يكون شعراً. وأقل الشعر بيتان فصاعداً. وإلى ذلك ذهب أكر أهل صناعة العربية من أهل الإسلام.

 ا وقالوا أيضاً: إن ما كان على وزن بيتين إلا أنه يختلف وزنهما أو قافيتهما فليس بشعر .

٥ ثم منهم من قال إن الرجز ليس الشعر أصلاء لا سيا إذا كان مشطوراً أو

حقاً وما كنا له مقرنين

سيحان من سخر هذا لنا وقوله متغزيلا :

والهوى يصدع الفؤاد السقيا

وقبرا معلناً ليصدع قابى أرأيت الذي يكذب بالد

<sup>(</sup>١) عثل قوله في مجلس شراب :

منهوكمًا . وكذلك ماكان يقاربه في قلة الأجزاء . وعلى هذا يسقط السؤال ۽ (١) وأضاف :

المنعور المنعر إلى يطلق متى قصد القاصد إليه على الطريق الذى يتعقد ويسلك ، ولا يصح أن يتفق مثله إلا من الشعراء دون ما يستوى فيه العاى والحاهل والعالم والعالم بالشعر واللسان وتصرفه ، وما يتفق من كل واحد ، فليس يكتسب اسم الشعر ولا صاحبه اسم شاعر ، لأنه لو صح أن يسمى كل من اعترض في كلامه ألفاظ تنزن بوزن الشعر أو تنتظم انتظام بعض الأعاريض كان الناس كلهم شعراء ، ألا ترى أن العامى يقول لصاحبه : ، أغلق الباب وائتنى بالطعام .

ويقول الرجل لأصحابه: • أكرموا من لقيتم من تميم ه ﴿ ﴿ وَا

ومى تتبع الإنسان هذا النحوعرف أنه يكثر فى تضاعيف الكلام مثله وأكثر منه » ولحص احتجاجه لنبى الشعرعن القرآن ، بأن « مين سبيل الموزون من الكلام أن تتساوى أجزاؤه فى الطول والقصر والسواكن والحركات ، فإن خرج عن ذلك لم يكن موزونا .

« وليس فى القرآن على الوزن الذى وصفناه أولا ، وهو الذى شرطنا فيه التعادل والتساوى فى الأجزاء ، غير الاختلاف الواقع فى التقفية . ويبين ذلك أن القرآن خارج عن الوزن الذى بينا ، وتم فائدته بالخروج منه . وأما الكلام الموزون فإن فائدته تم يوزنه » (٢)

والباقلاني لم يزد هنا على ما سبقه إليه الجاحظ في رده على من زعم أن في قوله تعالى ؛ ﴿ تبت بدا أَبِي لَهِبِ وتب ﴾ شعراً ، لأنه في تقدير : • مستفعلن مفاعلن . قال في البيان والتبيين :

اعلم أذلك لو اعترضت أحاديث الناس وخطبهم ورسائلهم لوجلت فيها مثل مستفعلن مستفعلن م كثيراً و مستفعلن مفاعلن م وليس أحد في الأرض بمعل ذلك المقدار شعراً . ولو أن رجلا من الباعة صاح : من يشترى بأدّنجان ؟ لقد كان تنكلم بكلام في وزن م مستفعلن مفعولات م وكيف يكون هذا شعراً وصاحبه

<sup>(</sup> ۲ ، ۲ ) إعجاز القرآن : ص ۸۰ ، ۸۰ – وسوف ثرى ، في " السجم ورعاية الفاصلة " أن البائلاني نبي السجم عن القرآن مثل هذه المقاييس لعلماء الصنعة .

لم يقصد إلى الشعر ، ومثل هذا المقدار من الوزن قد يتهيأ في جميع الكلام ؟ وإذا جاء المقدار الذي يتُعلم أنه من نتاج الشعر والمعرفة بالأوزان والقصد إليها كان ذلك شعراً . وسمعت علاماً لصديق لى ، وكان قد سنّى بطنه ، وهو يقول لغلمان مولاه : ه اذهبوا إلى الطبيب وقولوا قد اكتوى .

ه وهذا الكلام يخرج وزنه على خروج: « فاعلاتن مفاعلن، فاعلانن مفاعلن » مرتين . وقد علمت أن هذا الغلام لم يخطر على باله قط أن يقول بيت شعر أبداً . ومثل هذا كثير ، ولو تتبعته في كلام حاشيتك وغلمائك لوجهة» (١) .

والحاحظ لا يسوق هذا الكلام ، ردًّا على وصف قريش للقرآن بالشعر ، وإنَّمَا يرد على من التقطوا بعض آيات قرآنية زعموا أنها في وزن الشعر .

لكن يوهنه عندى ، هذا التنظيرُ بكلام العامة والسوقة ، من الحاشية والغلمان الباذنجان . فما هانت وباعة القضية إلى المدى الذى يساق فيه مثل هذا ، في الاحتجاج لنبي الشعر في البيان الأعلى .

وما زلت أقول : إن مثل هذا لا موضع له في كلام الباقلاني عن الوجوء التي يحتملها « ما حكاه القرآن عن الكفار من قولهم إنه شاعر ، وإن هذا شعر »

من حيث أرى أن الكفار من قريش ، ما قصدوا إلى أن فيه يعض فقرات موزونة وزن الشعر ، ولا خطر لهم على بال أن يتعلقوا بآيات فيه على وزن بيت أو بينين من قصيد أو رجز ، ولا بلغ جم عقم الطبع وفساد السليقة ، أن يتشفلروا له بمثل ما يجرى على ألسنة للعامة في مبتذل الكلام .

وإنما هو سحر البيان ، عرفه المشركون للقرآن من قبل أن يسمع غيرهم من ماثر العرب كلمات منه ، وكان أبو جهل بن هشام يتحدث عن يسليقة أصيلة مرهفة حين الهت قومه إلى أنهم ما إن يقولوا إن القرآن شعر حيى ينكر العرب عليهم دلك ، وإنما غاية ما يبلغون من وصفه أن يقولوا ما نصح لهم به: إن محمداً جاء بكلام هو السحر يفرق بين الرجل وأخيه و زوجه و ولده .

<sup>(</sup>١) الحاجظ : البيان والتبيين ٢٢٨/١ . وقد التفت الزبيل السيد أحمد صقر على هامش الإصبار الباقلاني (ص ٨١) إلى هذا التشابه بين الحاجظ والهاقلاني .

Control of the second of the s

The was the state of the same of the same

ولا شيء غير هذا أفهمه من نص الحوار الذي دار بينهم أول المبعث ، ونقله ابن هشام عن ابن إسحاق في ( السيرة النبوية ) .

وهو أيضًا ما عنوه حين وصفوه بسجع الكهان ، ناظرين فيه إلى ما ألفوا من وقعه على وجدانهم وسيطرته على أفتدتهم ، وذلك ما نعرض له بمزيد تفضيل في الخديث عن " السجع ورعاية الفاصلة " في النظم القرآتي .

وإذ كانت صفة الشعر هي أقرب ما يَعلَّقُوا به ، حرص القرآنِ عَلَى أن ينبي عن المصطفى هذه الشاعرية ، لا ذمًّا الشعر كما ذهب الباقلاني في العصل الذي عقده " في نهي الشعر من القرآن "(١)

ولكن لأن الشعر مظنة الالتباس بالمعجزة البيانية ، نفاذاً إلى الوجدان العربي وسلطانيًا على عقولهم وأفئدتهم وضمائرهم.

وأول ما نزل من ذلك ، آية ﴿ يس ﴾ المكية :

﴿ وَمَا عَلَّمْنَاهُ الشُّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ ؛ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُّبينٌ ﴿ لِيُمْنْفِرَ مَنْ كَانَ حَبًّا وَيَحِقَّ الْقَوْلُ عَلَى الْكُافِرينَ \* ٦٩ \* ٧٠ \*

ونص الآبة صريح على أنها تحديد لصفة القرآن وبيان لمهمته ورسالته ، وليست إعلانًا عن موقف عداء للشعر .

بعدها نزلت آية « الصافات » ترد على من جادلوا في المعجزة :

ا وَيَقُولُونَ أَرْبًا لَتَارِكُو آلِهُتِنَا لِشَاءِرِ مَجْنُونِ ، بَلْ جَاء بِالْحَقُّ وَصَدَّقَ الْمُوسَلِينَ ٣٧٠ ، ٣٧

ثُم آية الأنبياء :

هَ بَلُ قَالُوا أَضْغَاثُ أَخْلَامٍ بَلِ افْتَرَاهُ بَلُ هُوَ شَاعِرٌ ، فَلْيَأْتِنَا بِآيةٍ كُمَّا أُرْسِلَ الْأُولُونَ ۗ ه - ه

وآية الطور :

الْمُذَكِّرُ فَمَا أَنْتُ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَلَا مَجْنُونِ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرُ نَتُرَبُّصُ بِيْ رَيْبِ الْمَنُونِ ، قُلْ تَرَبُّصُوا فَإِنِّي مَعَكُمْ مِنَ الْمَتَرِبُّضِينَ » ٢١ : ٢٩ وَكُلُّ هَذَهُ الْآيَاتُ مَكِياتُ ، وَكُذَلُكُ آيَةً ﴿ الْحَاقَةُ ﴾ إلى فزلت في أوامحر العهد المكن تحسم بأسلوب رادع ، ذلك الحدل العقيم في صفة المعجزة والرسول :

<sup>(</sup>۱) لِعجاز القرآن ۽ س ۲۷ ـ ر

« فَلَا أُفْسِمُ بِمَا تُبْصِرُونَ \* وَمَالًا تَبْصِرُونَ \* إِنَّهُ لَقُولُ رَمُولِ كَرِيمٍ هُ وَمَا هُو بِفَوْلِ مَا تُقُولُ رَمُولِ كَرِيمٍ هُ وَمَا هُوَ بِقُولٍ مَا تُقَولُ مَا تُدُمُونَ \* وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنٍ قَلِيلًا مَا تُدُمُونَ \* وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنٍ قَلِيلًا مَا تَدُمُونَ \* وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنٍ قَلِيلًا مَا تَدُمُونَ \* وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنٍ قَلِيلًا مَا تَدُمُونَ \* وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنٍ قَلِيلًا مَا تَدُمُ كُونُ \* وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنٍ قَلِيلًا مَا تَدُمُ كُونُ \* وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنٍ مَا تَدُمُ كُونُ وَلَا مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينِ \* ٣٠ : ٣٠ ؛

أما الآيات المدنية من سورة الشعراء المكية :

« وَالشَّعَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ الْغَاوُونَ ، أَنَّمْ تَرَ أَنَّهُمْ فَ كُلُّ وَادٍ يَهِيمُونَ وَ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَضْعَلُونَ :

فلم تأت في سياق نبي الشعر عن القرآن والاحتجاج للمعجزة كما وهم البلقلاني (ص ٧٦) وإنما نزلت في شعراء الأحزاب من قريش، أخذوا مكانهم في المعركة بين الوثنية والإسلام ، يتكذبون ويضلون ويستهوون الغاوين ، وليس المقصود باللهم قيها مطلق الشعراء بل تمضى الآيات بعدها فتستثنى الشعراء المؤمنين الذيني يتقون المه فيما يقولون ، وينتصرون الحق دفعاً لما سيموا من ظلم المشركين ، وقد وعسد الله هؤلاء الشعراء المتقين بنصرهم على الظالمين :

« إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَذَكُرُوا الله كَثِيرًا وَانْتُفَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا ؟ وَمَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَى مُنْفَلَبِ بِنَقْلِبُونَ ١٢٧٥

## والسؤال الذي يعرض هنا هو :

لم جاءت معجزة الني العربي بهذا البيان الذي تعلق المشركون في وصفع ، بالشعر وبالسحر والكهائة ، لما رسخ في يقينهم من سلطانه الذي لا عهد لهم بما يشيهه في كلام البشر ، إلا أن تكون أخذة السحر وأسر الشعر وسيطرة الكهافة ؟

ولم لم يؤيد الله رسوله المصطفى بآية من مثل ما جاء به الرسل الأولون كذا تقرح الكفار من قومه وهم يحادونه و يجادلونه ؟

التفت « الشريف المرتضى » - فى : طيف الحيال - إلى ارتباط مسجوّة اللَّجِيَّ اللَّجِيِّيِّ اللَّجِيِّيِّ اللَّجِيّ العربي بمكان البيان في قومه .

وأزيد الموقف إيضاحًا ، بما أطمئن إليه ، والله أعلم ، بما هدى إليه النظر في

تاريخ الأديان المقارن من أن معجزات الأنبياء سايرت تدرج البشرية في مراحل تطورها من قديمها البدائي إلى عصر رشد الإنسان :

فلقد نلحظ أن موسى عليه السلام تلتى رسالته وقد آن للبشرية أن تجاوز عصر السحر . فكانت معجزته التي غلبت أفانين السحرة في زمنه وتحدت براعة المهرة منهم، ليؤمن المرتابون أن ماجاء به « موسى » نيس في طاقة البشر ، ويصديقوا بنبوته فيهديهم برسالته إلى عصر جديد .

لكن البهود ما لبثوا أن زيفوا الرسالة الموسوية وحرفوا كلمات الله عن مواضعها ، و فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكُتُبُونَ الكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُون هَذَا مِنْ عِنْدِ اللهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ نَمَنَا قَلِيلًا ، فَوَيْلُ لَهُمْ مِمَّا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُمْ مِمَّا يَكْسِبُونَ ﴿ البقرة : ٧٩

ومضى حين من الدهر ضبجت البشرية فيه من شر العصابات من يهود ، وتزييفهم رسالة نبيهم فكانواكما قال الله فيهم :

هُ مَثَلُ الَّذِينَ حُمُّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَخْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا ، بِثْسَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كُذَّبُوا مِآبَاتِ اللَّهِ لَمْ وَاللَّهُ إِلَّا يَهَا وَاللَّهُ الظَّالِمِينَ والجمة: ه

حَيَّى تَلَقَّى ﴿ عَيْسَى عَلَيْهِ السَّلَامِ ﴾ رسالته وقد آن للبُّشرية أن تنتقل من عصر عبادة الأبطال البديل لعصر تعدد الآلهة . وإذ كانت البطولة في ذلك الزمن تقترن بالخوارق، جاءت معجزة المسيح الحارقة ، لكي يؤمن الناس بنبوته المؤيَّدة بما يجاوز خوارقهم البطولية ، فيتبعوه وهو يخلصهم من عبادة الأبطال ويهديهم إلى التوحيد . لكن معجزة المسيح الحارقة ، ما لبثت أنَّ التبست على كثير من أتباعه ، فقالوا بالوهيته وهو الذي بنعيث لينسخ عصر الشرك وعبادة البشر ، ويعمر إلى عبادة الحالق بيحده

ومغمت سنة قرون على مبعث المسبح عليه السلام ، أنهكت فيها البشرية المتدينة بالمصراع المذهبي بين القائلين بلاهوتية السيد المسيح والقائلين بناسوتيته ، وآن

للعقيدة الدينية أن تتحرر من كل شائبة تمس التوحيد وهو جوهر الدين كله. فاصطفى الله لحتام رسالاته «محملة بن عبد الله » بشراً سوينًا مثل سائر البشر، يأكل الطعام ويمشى في الأسواق ، وتجوز عليه أعراض البشرية وعواطفها ومسومها ه مثلما تجوز على سائر البشر .

وكانت المعجزة الكبرى الشاهدة على نبوة هذا البشر الرسول ، كتابًا هُرَبِيًّا مبيناً أيعبى العرب أن يأتوا بمثله ، لكي يصدقوا بنبوته ويتيعوه وهو يقودهم برسافته إلى عصر الإنسان الذي لا يقر بالعبودية لغير خالقه .

وإذ جاء الإسلام مصدقًا لما بين يديه من رسالات الله ومهيمنًا عليها بما نبي من جوهر الدين الحق ، اختنست به الأديان بعد أن شارفت الإنسانية في تطورها مرحلة وشدها، وصارت أهلا لأن تحتمل أمانة إنسانيتها وتكاليف وجودها الحمور

وما ينبغي أن يتعلق بالوهم، تجاهل المعجزات الأعرى المصطفى عليه الصلاة والسلام، التي صح بها الحبر . وإنما الأمرأن موضوع هذه الدراسة خاص بإعجاز القرآن .

وليس صحيحاً أن المعتزلة أبطلوا سائر المعجزات غير القرآن ، فالحق أنهم أثبتوها معجزة ودلالة على النبوة ، وعد وها \_ بالنسبة إلى من لم يشاهدوها ، ممن جاءوا بعد عصر المبعث – فرعاً على ثبوت النبوة ، لكنهم لم يتعلقوا بها في الاحتجاج ومكالمة المحالفين . يقول و القاضي عبد الجبار و بعد كلامه في ثبوت المعجزة القرآنية على وجه الإلزام :

« ولهذه الجملة لم يعتمد شيوخنا في إثبات نبوة مجمد صلى الله عليه وسلم ، على المعجزات التي إنما تُعلم بعد العلم بنبوته صلى الله عليه وسلم. لأن ثبوت ذلك فرع على ثبوت النبوة ، فكيف يصح أن يستدل به على النبوة ؟ وجعلوا هذه المعجزات مؤكدة وزائدة في شرح الصدور فيمن يعرفها من جهة الاستدلال . . فأما من يشاهد ذلك ــ بمن عاصروا النبي صلى الله عليه وسلم ــ فحاله فيها كحاله مع القرآن ، في أنه يمكنه الاستدلال بها كما يمكنه ذلك في القرآن ، لأن ثهوتها بالمشاهدة أخرجها من أن يكون عيلم المشاهيد لها كالفرع على النبوة ، فصح أن يستدل بها على النبوة ، ولذلك اعتمد شيوخنا في تثبيت نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، على القرآن ، « فأما من شنع وزعم أنهم أبطلوا سائر معجزات محمد صلى الله عليه وسلم ، فكلامه بدل على جهل. لأن شبوخنا أثبتوها معجزة ودلالة ، لكنهم لم يجوزوا الاعتماد عليها في مكالمة المخالفين» (١).

ثم أفرد القاضي عبد الجيار ، فصلا " للكلام في إثبات سائر معجزات الرسول مهلى الله عليه وسلم سوى القرآن ، وبيان دلالتها على فبوته " .

ونقل فيه عن شبوخه ، أن « من هذه المعجزات ما أيعلم باضطرار ، مما حدث في المجامع العظيمة وحصل النقل فيه منظاهراً . . . وقد ذكره أبو هاشم في مواضع ، فأما شيخنا أبو على نقد ذكر ذلك في ( نقض الإمامة ) على ابن الراوندي » (٢) .

A Control of the Cont

<sup>(</sup>۱) آلماني : ۲۰/۲۷ .

<sup>(</sup>٢) المن (٢) المن (٢)





( ۲ ) الجدل والتحدى وآيات المعاجزة

ق الثن اجتمعت الإنس وأيلن على أن يأتوا عثل هذا القرآن لايأتون على عثله ولو كان بعضهم ليعض ظهيرا .

(ميورة الإسراء)

و وإن كنتم في ريب نما نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله وادعوا شهداءكم من دون الله إن كنتم صادقين ، فإن أ تفعلوا ، ولن تفعلوا ، فاتقوا النار التي وقود ما الناس والحجارة أعيدت الكافرين ،

( سِورةِ ظَيْقَرةٍ )

تلا المصطفى فى قومه العرب ما تلتى من كلمات معجزته ، فآمن بها من آمن بمجرد أن أصغى إليه . وعز على طواغبت الوثنية القرشية أن يسلموا بنبوة بشر مثلهم ، ابن امرأة من قريش تأكل القديد ، جاء يسفه أحلامهم وينسخ دين آبائهم ويقوض أوضاعاً اقتصادية واجتماعية توارثوها خلفاً عن سلف ، واستقرت عليها حبساتهم من قديم الدهور والأحقاب ، وتهيأ بها لقريش ثراؤها ونفوذها اللدينى والتجارى على قبائل العرب ، بحكم استثنارها بالموظائف الكبرى فى « أم القرى المعنق فى موسم الحج ، بعكاظ ومجنة وذى الحجان العامة التى كانت تقام هناك بالبلد العتبق فى موسم الحج ، بعكاظ ومجنة وذى الحجان . . .

ولم يأتهم المحمد بن عبد الله " بآية من مثل ما أتى المرسكون قبله . وإنما كانت معجزته الكبرى هذا القرآن العربي المبين ، يعرفون كما لا يعرف سواهم أنه معجز ، وما عهدوا على المحمد بن عبد الله كذباً قط، ولا ارتابوا في أمانته ورجاحة عقله وكرم خلقه: لكنهم في مواجهة الدعوة التي ترفض دين آبائهم وتسفه أحلامهم وتهدد مصالحهم وتقوض ما ألفوا من أوضاع ، تصدوا لمجادلته في معجزة نبوته .

ومن شأن هذه المجادلة أن تورطهم في اتهامه بما يوقنون أنه برىء منه ولهذا ينبغى أن نفرق في موقفهم من المعجزة ، بين حقيقة رأيهم فيها ، وبين ما انساقوا البه من دعاوى جدلية في خصومتهم للمصطفى ، لعلها تصد العرب عن الإيمان برمالته .

وفيا سبق من حديث المعجزة ، نقلنا ما كان من حيرتهم في وصف القرآن بالشعر أو السحر والكهانة ، مع إقرارهم فيما بينهم وبين أنفسهم بأنه ليس شيئًا من ذلك كله ، ويقينهم أنه غير ما عرفوا من كلام البشر .

فلم تبلغ بهم الغفلة أن يتصوروا أن العرب يفوت عليهم أن يميزوا بين القرآن ومنظوم الشعر وسجع الكهان وهمهمة السحر ، وإنما تعلق أمل المشركين من قريش ، في أن يصرفوا سمع العرب الوافدين إلى مكة في الموسم ، عن هذا القرآن .

وتكفلوا بأهل مكة ، بأن رابطوا في البيت الحرام بحولون بين المسلمين وبين تلاوة القرآن في الحرم ، اتفاء نفاذه إلى قلوب الملكيين لوضائرهم ، مع الإطعاح في اضطهاد من يسلم منهم .

ولكن الدعوة مضت تكسب كل يوم مؤمنًا بها . . .

وكلمات الله تصدع جبروت الوثنية وتزلزل صروحها ، فتنجلت من حزيها جنوداً لله وأنصاراً لرسوله . . . .

ومع الاضطهاد والتعذيب ، كان المسلمون يزدادون ثباتًا على عقيدتهم واستبسّالا في احتمال الأذي . . .

وفي مهب الخطر،، بدا للمشركين أن يكذبوا الرسول ويتهموه بافتراء القرآن . لا عن ظن بأنه افتراه حقيًّا ، ولا لأن فيهم من تصور لا أن الكل قادرون على الإتيان يمثله . .

ولكن ليلقوا ظلال الريب على رسالته ، فيصد عنها من يحرصون على يقاء الأوضاع الموروثة والأعراف الراسخة ، ومن يشق عليهم أن يعقوا آباءهم ويتسلخوا من دينهم ، ومن يشفقون من تصدع كيان القبيلة التي حازت شرف السيادة الدينية وجاه السيطرة الاقتصادية والأدبية على جزيرة العرب .

يقول القاضي عبد الحبار:

« على أن ما ظهر من أحوالهم يدل على أن القوم لم يكونوا شاكتين في أمر القِرآن ، لأن استجابة بعضهم تدل على نبي الشك ، وكذلك إعظام من لم يستجب خال القرآن ، وعدوله إلى ما عدل إليه . وكذلك عدولهم إلى الحرب وغيره ، فلا يصح والحال هذه أن يكونوا شاكين في ذلك » (<sup>()</sup>-

واحتدم الحلك على امتداد العهد للكي ، من أول المبعث إلى آخر سورة تولت بمكة وهي سورة الطففين :

إن محمداً بشر لايمنكر بشريته ، فلماذا لا يقولون إنه تقوَّل القرآن ، فهو

<sup>(</sup>١) المفنى ٢٩٠/١٦٠ .

إفك افتراه ، وما عدا أن يكون من قول البشرة THE PRING وألك المساطير اكتنبها ؟ وفيهم من يكتنبون أساطير الأولين ، فماذا عليهم لو زعموا أنها أساطير اكتنبها ؟ وفيهم كذلك من التقطوا كلمات من صحف الأولين ، وقد يفوت الأمر على من لم يسمعوا القرآن ، لو أن المشركين ادعوا أنه تلقى كلمات من تلك الصحف ، فهي تُملى عليه بكرة وأصيلا ؟

ويسجل القرآن مفترياتهم لا يكتمها، ويجادلهم فيها بما يهدى كل ذى عقل وبصيرة إلى وجه الزيف فيا زعموا ، كما في آيات: (١)

القلم: « وَلَا تُطِعْ كُلَّ حَلَّافَ مَهِينِ \* هَمَّانِ مَشَّاءِ بِنَحِيمٍ \* مَنَّاعٍ لِلْخَيْدِ مُعَّتَد أَثِيمٍ \* عُتُلُّ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ \* أَنْ كَانَ ذَا مَالٍ وَبَنِينَ \* إِذَا تُتُلَى عَلَيْهِ مُعْتَد أَثِيمٍ \* عُتُلُّ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ \* أَنْ كَانَ ذَا مَالٍ وَبَنِينَ \* إِذَا تُتُلَى عَلَيْهِ مَعْتَد أَثِيمٍ \* عُتُلُ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ \* أَنْ كَانَ ذَا مَالٍ وَبَنِينَ \* إِذَا تُتُلَى عَلَيْهِ آَيُاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الْأُولِينَ ١٠١ : ١٠ .

المدثر : « ذَرْنِي وَمَنْ خَلَفْتُ وَجِيدًا » وَجَعَلْتُ لَهُ مَالًا مَمْدُودًا ، وَبَنِينَ مَنْهُودًا ، وَمَهَّدْتُ لَهُ تَمْهِيدًا ، ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ ، كَلَّا إِنَّهُ كَانَ لِآيَاتِنَا عَنْهُودًا ، وَمَهَّدْتُ لَهُ تَمْهِيدًا ، ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ ، كَلَّا إِنَّهُ كَانَ لِآيَاتِنَا عَنِيدًا ، سَأَرْهِقُهُ صَعُودًا ، إِنَّهُ فَكَر وَقَلَّرَ ، فَقُتِل كَيْفَ قُلَّر ، ثُمَّ قُتِل كَيْفَ قُلَّر ، ثُمَّ فَتِل كَيْفَ قَلَّر ، ثُمَّ فَتِل كَيْفَ قَلَّر ، ثُمَّ فَتِل كَيْفَ قَلَّر ، ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَر ، ثُمَّ أَذْبَرَ وَامْتَكُبَر ، فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ ، سَأَصْلِيهِ سَقَرَ ، الله ٢١ : ٢١ هَذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ ، سَأَصْلِيهِ سَقَرَ ، الله ٢٠ : ٢١ هَذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ ، سَأَصْلِيهِ سَقَرَ ، الله ٢٠ : ٢١

الفرقان : « وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا إِذْكُ افْتَرَاهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ فَوَمُ آخَرُونَ ، فَقَدْ جَاعُوا ظُلْمًا وَزُورًا » وَقَالُوا أَمَّاطِيرُ الْأَوَّلِينَ اكْتَتَبَهَا فَهِي تَوْمُ آخَرُونَ ، فَقَدْ جَاعُوا ظُلْمًا وَزُورًا » وَقَالُوا أَمَّاطِيرُ الْأَوَّلِينَ اكْتَتَبَهَا فَهِي نَمُنَى عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلًا • قُلْ أَنْزَلَهُ الَّذِي يَعْلَمُ السَّرَ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ثُمُنَى عَلَيْهِ بُكُرَةً وَأَصِيلًا • قُلْ أَنْزَلَهُ اللّذِي يَعْلَمُ السِّرَ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ غَفُورًا رَحِيمًا • وَقَالُوا مَا لِهَذَا الرَّسُولِ يَأْمُكُلُ الطَّعَامُ وَيَعْشِي فِي

<sup>(</sup>١) مُرتبة هنا ، على المشهور في ترتبيب النؤول

الْأَسْوَاق لَوْلًا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيَكُونَ مُعَهُ مُلَايِرًا اللهِ أَوْ يُلْقَى إِلَيْهِ كَنْزُ أو تَكُونَ لَهُ جَنَّةً يَأْكُلُ مِنْهَا ، وَقَالَ الظَّالِمُونَ إِنْ تَتَّبِعُونَ إِلَّا رَجُلاً مَسحُورًا و أَنْظُرْ كَيْفَ ضَرَبُوا لَكَ الْأَمْفَالَ فَضَلُّوا فَالَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا • تُبَارَكَ الَّذِي إِنْ شَاءَ جَعَلَ لَـكَ حَيْرًا مِنْ ذَلِكَ جَنَّاتٍ تَجْرَى مِنْ تَحْتِهَا الْأَزْلِهَارُ وَيَجْعَلَ لَلُكَ قُصُورًا هُ بَلُ كُذَّبُوا بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدُنَا لِمَنْ كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا ﴿ ١١ ومعها الإسواء : ٨٧ : ٩٥

الأَنعام: وولَوْ نَزَّلنا علَيكَ كِتاباً في قِرْطَاسٍ فَلَمَسُوه بِأَيْرِيهِمْ لَقَالَ الَّذِين كفروا إنْ هذا إلا سِحْرٌ مُرِين \* وقالوا لَوْلا أُنزِل عليه مَلَكُ ولو أنزلنا ملكمًا لقُضِي الأَّمرُ ثم لايننظرون \* واو جَعلناه مَلَكاً لَجَعلناه رَجُلا ولَلَّبسَّنا عليهم مَّا يَلْبِسُونَ » ٧ : ٩

ا وَمِنْهُمُ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَنْ يَفْقُهُوهُ وَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرًّا ، وَإِنْ يَرَوًّا كُلُّ آيَةٍ لا يُؤْمِنُوا بِهَا ، حَتَّى إِذَا جَاعُوكَ يُجَادِلُونَكُ يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرٌ الأَوَّلِينَ . وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْأُوْنَ عَنْهُ وَإِنْ يُهْلِكُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ١٠٠ ٢٠ ٢٠

سبأ : ﴿ وَإِذَا تُتُلِّي عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيُّنَاتَ قَالُوا مَا هَذَا إِلَّا رَجُلُ يُريدُ أَنْ يَصُدُّكُمْ عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُكُمْ وَقَالُوا مَا هَذَا إِلَّا إِفْكُ مُفْتَرَى، وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ \* وَمَا آتَيْنَاهُمْ مِنْ كُتُب يَكُونُ سُونَهَا وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ قَبْلُكَ مِنْ نَذِيرٍ \* وَكَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ فَجُلِهِمْ وَمَا بَلَغُوا مِعْشَارٌ مَا آتَيْنَاهُمْ فَكَذَّبُوا رُسُلِي فَكَيْفَ كَانَ نَكِيمٍ • قُلْ إِنَّهَا أَصِفُكُمْ بِوَاحِدَة أَنْ تَقُومُوا لِلهِ مَثْنَى وَفُوادَى ثُمَّ تَتَفَكُّرُوا ، مَا يِصَاحِبِكُمْ مِنْ جِنَّةِ إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَكُمْ رَبِينَ بَنَى عَذَابِ شَدِيدٍ \* قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرِ فَهُوَ لَكُمْ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى اللَّهِ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ، ٢٠ : ٢٧

وففيت المرتهان التحالقات

الأنبياء : «اقَترَب لِلنَّاسِ حِسَابِهُمْ وَهُمْ يَلْعُبُونَ ، كَا يَأْتِيهِمْ ، وَهُمْ يَلْعُبُونَ ، لَاهِيةً قُلُوبُهُمْ ، وَهُمْ يَلْعُبُونَ ، لَاهِيةً قُلُوبُهُمْ ، مِنْ فِي كُو مِن رَبِهِمْ مُعْدَث إِلَّا اسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعُبُونَ ، لَاهِيةً قُلُوبُهُمْ ، وَأَسْرُ وَالنَّسِعُ الْعَلِيمِ وَأَرْسُ وَهُو السَّحِيعُ الْعَلِيمِ \* وَأَسَرُوا النَّجُوى الَّذِينَ ظَلَمُوا هَلْ هَا السَّمَاءِ وَالأَرْضِ وَهُو السَّحِيعُ الْعَلِيمِ \* تَبْصِرُونَ ، قَالَ رَبِّي يَعْلَمُ الْقَوْلُ فِي السَّمِاءُ وَالأَرْضِ وَهُو السَّحِيعُ الْعَلِيمِ \* بَلْ قَالُوا أَضْفَاتُ أَخْلَام بَلِي افْتَرَاهُ بَلْ هُو شَاعِرُ فَلْيَالَيْنَا بَآيَةٍ كَمَا أَرْسِلَ بَلْ قَالُوا أَضْفَاتُ أَخْلَام بَلِي افْتَرَاهُ بَلْ هُو شَاعِرُ فَلْيَالَيْنَا بَآيَةٍ كَمَا أَرْسِلَ بَلْ قَالُوا أَضْفَاتُ أَخْلَام بَلِي افْتَرَاهُ بَلْ هُو شَاعِرُ فَلْيَالَيْنَا بَآيَةٍ كَمَا أَرْسِلَ الْأُولُونَ الْمُسْلِقِينَ \* وَمَا أَرْسَلْنَا الْمُسْرِقِينَ \* فَمْ صَلَّقُنَاهُمُ وَمَا كَالُولِينَ \* فَمْ صَلَّقُنَاهُمُ وَمَا كَالُولِ خَالِدِينَ \* فَمْ صَلَقَنَاهُمُ وَمَا كَالُوا خَالِدِينَ \* فَمْ أَذَرُلْنَا إِلَيْكُمُ وَمَا كَالُوا خَالِدِينَ \* فَمْ صَلَقَنَاهُمُ وَمَا كَالُوا خَالِدِينَ \* فَمْ أَذَرُلْنَا إِلَيْكُمُ وَمَا كَالُوا خَالِدِينَ \* لَقَدْ أَذَرُلْنَا إِلَيْكُمُ وَمَا كَالُوا خَالِدِينَ \* لَقَدْ أَذَرُلْنَا إِلَيْكُمُ وَمَا كَالُولِ غَلْمُ اللَّوْلُ فَالْمَالُولُونَ الطَّعَامُ وَمَا كَالُولُ الْمُعْرِقِينَ \* لَقَدْ أَذَرُلْنَا إِلَيْكُمُ وَمُولِكُونَ اللَّهُ وَمُ الْمُعْلِينَ \* الْمُعْلِينَ \* الْمُعْلِيلُ اللْمُعْلِينَ \* الْعُلُولُ فَالْمُولُونَ \* الْمُعْلِينَ \* الْمُؤْلِلُولُ الْمُعْلِينَ \* الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ \* الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ \* الْمُؤْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ \* الْمُعْلِينَ \* الْمُؤْلِلُولُولُ خَلِيلُولُ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُؤْلِقُولُ وَالْمُعُلِينَ الْمُؤْلِقُولُ وَالْمُولُولُولُ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِينَ فَعُلُولُ الْمُعْلِينَ الْمُؤْلُولُ الْمُعْلِينَ الْمُؤْلُولُ ا

الحاقة : « فَلَا أُقْسِمُ بِمَا تُبْصِرُونَ » وَمَا لَا تُبْصِرُونَ » إِنَّهُ لَقَوْلُ وَسُولُ عَلَيْهِ وَلَا يَقُولُ كَاهِنِ ، وَسُولُ كَرِيمٍ ، وَمَا هُوَ بِقَوْلِ صَاعِرِ ، قَلِيلًا مَا تُؤْمِنُونَ \* وَلَا يِقَوْلُ كَاهِنِ ، وَسُولُ كَرِيمٍ ، وَمَا هُوَ بِقَوْلِ صَاعِرِ ، قَلِيلًا مَا تُؤْمِنُونَ \* وَلَا يِقَوْلُ كَاهِنِ ، قَلْيِلًا مَا تَذَكَّرُونَ » تَنْزِيلً مِن رَّبً الْعَالَمِينَ \* "

وَإِنَّا لِنَعْلَمُ أَنْ مِنْكُمْ مُكَدَّبِينَ هِ وَإِنَّهُ لَحَسْرَةٌ عَلَى الْكَافِرِينَ \* وَإِنَّهُ لَجَقُ الْيَقِينِ \* فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظيمِ ٢٠ ٢٠ ؟

العنكبوت: ﴿ وَمَا كُنْتَ تَتُلُو مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِمَابِ وَلَا تَدَخُطُهُ بِيَهِينِكَ إِذَا لِارْتَابِ الْمُبْطِلُونُ \* بَلْ هُو آيَاتُ بَيْنَاتُ فِي صَدُورِ اللَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَمَا يَبْخَدُ بِآيَاتِنَا إِلَّا الظَّالِمُونَ \* وَقَالُوا لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ آيَةً مِنْ رَبِّهِ قُلْ إِنَّمَا أَنْ يَكُفِهِمُ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْإِنَّاتُ عِنْدَ اللهِ وَإِنَّمَا أَنَا لَذِيرٌ مُبِينٌ \* أَوَ لَمْ يَكُفِهِمُ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْأَيْاتِ يَعْدَ اللهِ وَإِنَّمَا أَنَا لَذِيرٌ مُبِينٌ \* أَو لَمْ يَكُفِهِمُ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ اللهِ الْمُؤْمِنُ وَ وَاللَّيْنَا فِي اللهِ وَإِنَّمَا أَنَا لَذِيرٌ مُبِينٌ \* أَو لَمْ يَكُفِهِمُ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْمُحَدِينَ \* وَلَا لَيْهُ مِنْ وَفِي كُولَ لَهُ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مَنْ فَي اللّهُ مِنْ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ \* وَاللَّذِينَ فَي اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَيْنِي وَبَيْنَكُمْ شَهِيدًا بَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَالأَرْضِ \* وَالنَّذِينَ وَاللَّذِينَ وَبَيْنَكُمْ شَهِيدًا بَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَالأَرْضِ \* وَالنَّذِينَ وَاللَّذِينَ وَاللَّذِينَ وَبَيْنَكُمْ شَهِيدًا بَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَالأَرْضِ \* وَالنَّذِينَ وَاللَّذِينَ وَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مَا فَاللَّهُ مَالِكُ لَولَاكُ لَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَالأَرْضِ \* وَاللَّذِينَ وَاللَّذِينَ وَاللَّذِينَ وَاللَّهُ مِنْ فَالْمُولِينَ وَاللَّهُ مَا فَا السَّمُواتِ وَاللَّهُ مَا فَا السَّمُولُ وَاللَّالِيلُهُ مَا فَي السَّمُواتِ وَاللَّالِيلَةِ مَا اللَّهُ مَا فَا السَّمُولِينَ وَاللَّهُ مَا فَي السَّامِ اللسِّولِي السَّلَالِيلِي اللْمُعَلِينَ وَاللَّهُ مِنْ اللْمُولِيلُولُولُهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ اللّهُ وَاللَّهُ مُنْ فِي السَّولَ الللَّهُ مَا فَا اللْمُعَالَقِهُ الْمُعَالِقُولُ اللْمُولِيلُولُ الْمُؤْمِنَ الللّهُ المُعْلِقُ الْمُؤْمِنَ الللّهُ وَالْمُولِقُ الْمُؤْمِلُولُولُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللللّهُ المُعَلِيلُولُ الْمُؤْمِنُ الْمُعَالِيلُولُ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْمُؤْمِنُ الللّهُ المُعْلِقُ اللْمُعِلَالِهُ المُعْلِقُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ

آمَنُوا بِالْبَاطِلِ وَكَفَرُوا بِاللَّهِ أُولَيْكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ٢٠، ١٠ ٢٠

المطففين : «وَيْلُ يَوْمَثِلْ لِلْمُكَذَّبِينَ . الَّذِينَ يُكَذَّبُونَ بِيَوْمِ اللَّينِ . وَمَا يُكَذَّبُونَ بِيَوْمِ اللَّينِ . وَمَا يُكَذَّبُ بِهِ إِلَّا كُلُّ مُعْتَدَ أَثِيمٍ . إِذَا تُتُلَى عَلَيْهِ آيَاتُذَا قَالَ أَمَاطِيرُ الْأَوْلِينَ. وَمَا يُكَذِّبُونَ عَلَيْهِ آيَاتُذَا قَالَ أَمَاطِيرُ الْأَوْلِينَ. وَمَا يُكَذِّبُونَ ١٠٤ : ١٠

ولقد أملي للمم في هذا الجدل السقيم والمماراة الفاحشة ، أن « محمد بن عبد الله » يقر بأنه بشر مثلهم ، وأنه لم يأتهم بآية مما اقترحوه عليه .

ورداً على هذه المزاعم الجدلية من المشركين، بدأ القرآن من أواسط العهد المكى الندى اشتداً فيه الجدل على ما نقلنا - يواجههم بالتحدى والمعاجزة ، حسمًا لكل جدل أو ريب فيه ، وبرهاناً قاطعاً على إعجازه ، وحجة بالغة على من زعموا أن محمداً تقوله وافتراه أو اكتتبه من أساطير الأولين .

وأول ما نزل من آيات المعاجزة ، آية الإسراء المكية ، ردًّا على من جحدوا نبوة الرسول لكونه بشراً مثلهم ، فكان إعجاز القرآن مع الإقرار ببشرية الرسول عليه الصلاة والسلام ، تحدياً جهيراً لهؤلاء الذين أبوا إلاكفوراً واستكباراً :

بلى هو بشر رسول لا ريب في بشريته المعاثلة لبشرية سائر الناس، وهذا القرآن معجزة رسالته ، يتحداهم مجتمعين ، إنساً وجناً ، أن يأتوا بمثله ولو كان

وسورة الإسراء المكية ، ترتيبها في النزول الخد من - على المشهور- والصعدى فيها ٥ بمثل هذا ألقرآن ، (١) .

و بعد أن ألقي القرآن هذا التحدي العام، في آية الإسراء، نؤلت بعدها آية يونس تتحداهم أن يأتوا بسورة واحدة فحسب، مثل هذا القرآن، وليدعوا من استطاعوا من دونِ الله :

م أَمْ يَقُولُونَ ۚ افْتَرَادُ ، قُلْ فَأَنُوا بِسُورَةِ مِنْلِهِ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُون اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* بَلْ كَذَّهُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِولْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأُويلُهُ . ٣٨ ٣٨ ٣٩

والمشهور في سورة بونس أنها نزلت بمكة بعد الإسراء مباشرة ، إلا الآيات. ٤.، ٩٦،٩٥، ٩٤ فنزلت بالمدينة (الإثقان ١/١٥) وآية التحدي هي الثامنة والثلاثون فهي في حيز المكيات . والتحدي فيها بسورة واحدة ، قطعًا للجدل وتقوية للحجة .

بل لماذا ، وقد زعموا أن محمداً افتراه ، لا يأتون بعشر سور مثله مفتريات ، وإنه لبشر مثلهم ؟ بهذا تحدتهم آية هود التي نزلت بعد سورة يونس مباشرة :

« أَمْ يَتُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأَتُوا بَعَثْسِ سُورِ مِثْلِهِ مُفْتُرَيّاتِ وَادْعُوا مَنِ الْمُعَطَّمْتُمْ وِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ . فإنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكُمْ فَأَعْلَمُوا أَنُّهَا أُنْزِلَ بِعِلْمِ اللَّهِ وَأَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَهَلْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ١٣٠٠، ١٠ بل لماذا ، واللغة لغتهم والبيان طوع أنسنتهم، لا يأتون بحديث مثله كما تحدثهم

أية الطور :

﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَمَاعِرُ نَتَرَبُصُ بِهِ رَيْبَ الْمَنُونِ \* قُلْ تَرَبُّصُوا فَإِنِّي

<sup>(</sup>١) ويلهب أستاذنا أمين الحول إلى أن يكون مراداً به ماكان قد نزل منه ، يعوأتل بي فيوف القرآن : ﴿ إِنْ لَمْ يَكُنْ مُرَاداً بِهُ ﴾ وهو الأنجح ؛ ما يصدق عليه امم القرآن ، وهو القطعة منه و . كذا وجدته بخطه ، حاشية عل ص٣٧١ من الجزء الثالث من كتاب ( الطواز ) ليحير بن حمزة العلوي ، في نسخة أستاذن بخزانة كتبه .

مَعَكُمْ مِنَ الْمُتَرَبِّضِينَ ، أَمْ نَأَمُرُهُمْ أَخْلَامُهُمْ بِهَذَا أَمْ هُمْ قَوْمٌ طَافُونَ ، أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ بِلَ لا يُؤْمِنُونَ ، فَلْيَأْتُوا بِحَلِيثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِقَين ، ٣٠ تَعَوَّلُهُ بَلَ لا يُؤْمِنُونَ ، فَلْيَأْتُوا بِحَلِيثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِقِين ، ٣٠ تَعَوَّلُهُ بَلْ لا يُؤْمِنُونَ ، فَلْيَأْتُوا بِحَلِيثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِقِين ، ٣٠ تَعَوِيدًا

۳.

وكل هذه الآيات في المعاجزة نزلت قبل الهجرة ، من آية الإسراء وترتيبها في النزول الحمسون ، إلى آية الطور وهي السورة السادسة والسبعون ، على المشهور في ترتيب النزول .

وبعدها ، في مستهل العهد المدنى نزلت آية البقرة ، أولى السور المدنيات ، والتحدي فيها بسورة من مثله ، إنهاء لهذا الجدل الذي طال :

﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِى رَيْبِ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهداء كُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنَ تَفْعَلُوا قَالْبَقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالحِجَارَةُ أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِينَ ؟ ٢٢ ، ٢٢

على هذا النحو حُسِمت قضية المعاجزة بالقرآن ، وقد نزلت منه في العهد المكي سبع وثمانون سورة : أعيا العرب أن يأتوا بسورة من مثله .

ولا وجه لما تعلق به بعض المتكلمين، فيا نقل «القاضى عبد الجبار» عنهم، من أن النبي صلى الله عليه وسلم : « إنما تحداهم بالفرآن لما قوى أمره وظهر حاله وكثر أصحابه ، وعاجلهم بالحرب فنعهم الحوف من إيراد مثله» (١)

وقد نقضه عليهم القاضى عبد الجبار ، بما لا نرى ضرورة لنقله هنا ، وقد أغنانا عنه أن آيات التحدى – عدا آية البقرة – نزلت قبل الهجرة التى تحول فيها الرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه إلى المدينة بعد أن بلغت الجولة المكية ذروتها الرهيبة من ضراوة الاضطهاد والأذى والفتنة ، دون أن يؤذن للمسلمين في قتال .

وآية اليقرة ، آخر آيات التحدى، نزلت في مستهل العهد المدنى ، من قبل أن يبدأ الصدام المسلح بين الإسلام وأعدائه من وثنيين ومنافقين ويهود . . .

<sup>(</sup>١) المغنى : ١٦/١٣٩

ጚጓ

وقد سبق القول إن إدرائي المعجمة ميسر لكل العرب في عصر المبعث ، لا ينفرد به بلغاؤهم دون عامتهم ، على ما وَهرِمُ الياقلاني .

أما المعاجزة ، فصريح النص القرآني لآياتها ، أن التحدي للإنس والجن جميعًا أن يأتوا بمثله .

لكن الخطاب فيها موجه إلى المشركين العرب الذين جادلوا في المعجزة والمقام يقتضى أن من يتصدون للتحدى ؛ إن استطاعوا : هم أعلى البلغاء مرتبة وأقدره على البيان ؛ إذ تفرض طبيعة الموقف ألا ينتظر من عامة مشركي العرب التعرض لهذا التحدى ، وإنما يندب له بطبيعة الحال من يتوهم في طاقته القدرة عليه . وقد أليف العرب في مواسمهم في أخريات الحاهلية أن يقوم الشاعر الفحل منهم فيعاجز كل من حضروا الموسم بقصيدة ينشدها ، ويتحداهم أن يعارضوها بمثلها . فلا يتفهم أنه يتجه بالتحدى إلى عامة القوم ، وإنما يتجه به إلى أقرائه الأكفاء من فحول الشعراء . والأمر في هذا لا يختلف عن عرفهم في المتافرة ، وعن تقاليد فرسائهم وأبطاطهم في المتافرة ، وعن تقاليد فرسائهم وأبطاطهم في المتافرة ، وعن تقاليد فرسائهم وأبطاطهم في المتافرة ، حين يقف البطل فيتحدى الناس جميعاً قلا يقوم له منهم سوى أقرائه الأكفاء .

وموسى عليه السلام، عاجز بآيته قوم فرعون ، فندب له أمهر السحوة في زمائه! طبيعة الموقف إذن تفرض أن يعاجز القرآن من يتوهمون في أنفسهم القلمرة على الإتيان بمثله من أمراء البيان ، وإن أطلق التحدي عاماً للناس جميعاً .

ويؤنس إلى تعلق التحدى بأبلغ بلغائهم قوله تعلق في آين التحدي ، من سورتى يونس وهود : « وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْسُمُ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنتُمْ صَاهِقِينَ ، من سورتى يونس وهود : « وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْسُمُ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنتُمْ صَاهِقِينَ ، من يرقهم عما تفهم من مطالبتهم أن يدعوا للإنيان بمثل هذا القرآن ، من يرقهم

وفنيتا المنتان انفا القحالة التا

THE PRINCE GHAZI TRUME عليه THE PRINCE GHAZI TRUME عليه THE PRINCE GHAZI TRUME THOUGHT

وفى هذا يقبل ما ذكره الباقلاني من تفاوت مراتبهم في البلاغة ، دون أن يختلط بسياق إدراكهم جميعاً لإعجاز القرآن .

ونعجب مع الباقلاني لمن « ذهب إلى أن الكل قادرون على الإتيان بمثله ، وإنما يتأخرون عنه لعدم العلم بوجه ترتيب لو علموه لوصلوا إليه . وأعجب منه قول فريق منهم إنه لا فرق بين كلام البشر وكلام الله تعالى في هذا الباب ، وأنه يصبح من كل واحد منهما الإعجاز على حد واحد » (١).

ونراها بما أقاحمه يعض المتكلمين على قضية التحدى ، فما خطر على بال المشركين حين تورطوا جدلا في أن القرآن من قول البشر ، أن أحداً من أبلغ بلغائهم يقدر على الإتيان بمثله .

والقرآن يتحدى الجن مع الإنس.

ونفهم من معاجزة الجن ، ما تواترت به المرويات من أن العرب كان الشعر يبهرها فتتصور أن لكل شاعر فحل تابعه من الجن يظاهره ويلهمه روائع القصيد . (٢) وشاهده في آية التحدي من سورة الإسراء :

«قُلْ لَمَيْنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنْ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُوْآنِ لا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ه

لكن ُ الباقلاني ۽ فهم من معاجزة ابَّدن ۽ أن نظم القرآن وقع موقعاً من البلاغة يخرج عن عادة كلام الإنس ، فهم يخرج عن عادة كلام الإنس ، فهم يعجزون عن الإتيان بمثله كعجزنا ويقصرون دونه كقصورنا ، وقد قال الله عز وجل :

 « قُلْ لَمَيْنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنْ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِحِثْلِ هَذَا الْقُرآن
 لَا يَأْتُونَ بِحِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا »

قال: هذه دعوى منكم وذلك أنه لاسبيل لنا إلى أن نعلم عجز الجن عن

(١) الباقلاني : إعجاز القرآن ؛ و ذخائر

<sup>(</sup>٢) انظر (رسالة التوابع والزوابع) لابن شهيد . في الحزء الأول من كتاب ( الذعبيرة الانجيام) ط جامعة القاهرة

الإتيان بمثله وقد يجوز أن يكونوا قادرين على الإثبان بمثله إن كنا عاجزين، كما أنهم قد يقدرون على أمور لطيقة وأسباب غامضة دقيقة لا نقدر نحن عليها ولا سبيل لنا للطفها إليها ، وإذا كان كذلك لم يكن إلى علم ما ادعيم سبيل .

«قيل: قد يمكن أن نعرف ذلك بخبر الله عز وجل ، وقد يمكن أن يقال إن الكلام خرج على ما كانت العرب تعتقده من مخاطبة الجن وما يروون لهم من الشعر ويحكون عنهم من الكلام . وقد علمنا أن ذلك محفوظ عندهم منقول عنهم . والقدر الذي نقلوه من ذلك قد تأملناه فهو في القصاحة لا يتجاوز حد فصاحة الإنس ، ولعله يقصر عنها . ولا يمتنع أن يسمع الناس كلامهم ، ويقع بينهم وبينهم ولعله معاورات في عهد الأنبياء صلوات الله عليهم ، وذلك الزمان مما لا يمتنع فيه وجود ما ينقض العادات . على أن القوم إلى الآن يعتقدون مخاطبة الغيلان ، ولهم أشعار محفوظة مدونة في دواوينهم . . . » (١)

ونقل بعدها مختارات فی کلام الغیلان أو وصفها، من شعر تأبط شراً، وشمیر بن الحارث الضبی، وعبید بن أبوب، وذی الرمة.

على حين أبطل « القاضى عبد الجبار » قول من قال : إن مقتضى تبحلت الإنس والجن بالقرآن ، ألا نعلم كونه معجزاً إلا بعد أن نعلم تعذر المعارضة على الجن.

أبطله بقوله: «قد بينا أنا نعتبر في كون القرآن ناقضاً للعادات، العادة المعروفة دون مالا نعرف من العادات، فإذا لم يكن لنا في العقل طريق إلى معرفة الجن أصلا لأنهم لا يشاهدون ولا تعرف أحدوالهم بغير المشاهدة، فقد كفافا في معرفة كون القرآن معجزاً ، خروجه عن عادة من تعرف عادته . ثم إذا علمنا بذلك صحة فيوته وخبرنا صلى الله عليه بالجن وأحوالهم ، وأنهم كالإنس في تعدر المعارضة عليهم ، وعمنا أن حالهم كحال العرب ، لأن العلم بإعجاز القرآن موقوف على هذا العلم .

لا يبين ذلك أنه صلى الله عليه وسلم لو لم يخبرنا بالحن ، كنا لا نعلم إعانهم الصلا ، وكان لا يقدح ذلك في العلم بأن القرآن معجز . وكفلك القول في فقد المعرفة الحالم ، وكان لا يقدح ذلك في العلم بأن العارضة متعذرة فكان لا يقدح في كون الحالم . ولولا الحبر الوارد كنا لا نقول إن المعارضة متعذرة فكان لا يقدح في كون القرآن معجزاً ، وكان يحل ذلك محل أن يجعل دلالة نبوته تمكنه من حمل الحبال القرآن معجزاً ، وكان يحل ذلك محل أن يجعل دلالة نبوته تمكنه من حمل الحبال الواسيات وطمر البحار ، في أن ذلك إن تعذر على الإنس فقد صار هالا على الراسيات وطمر البحار ، في أن ذلك إن تعذر على الإنس فقد صار هالا على

<sup>(</sup>۱) إعجاز القرآن : ۱۷ ، ۵۸ ذخائر ،

نبوته وإن لم نعلم تعذَّره على الجن أو الملائكة ١١٠٪ .

وفهمُنا لمعاجزة الجن ، على ما قلعنا من توابع الشعزاء يظاهر ونهم و بلهمونهم ، يغنينا عن الخوض في مثل هذا الجدل الغريب والتعلق بمعتقدات العرب في الجن ومغامرات شعرائهم مع الغيلان ، احتجاجًا لفوت القرآن فصاحة الجن !

وقد نرى عجباً من العجب ، أن يسوق الباقلاني شعراً لتأبط شراً وذي الرمة وغيرهما ، ليحكم به على مستوى كلام الجن والغيلان من جهة الفصاحة ! والذى حكاه الشعراء العرب عن مغامراتهم مع الغيلان ونقلوه من كلاههم ، هو بلا ريب من كلام الشعراء أنفسهم .

ودون أن ندخل في مناقشة لحقيقة هذه المغامرات وما إذا كان الشعراء فيها يحكون عن مشاهدة لما تجسَّد من تصوراتهم ، أو أن الأهر فيها لا يعدو تجارب شعرية لمغامرات خيالية .

أقول إن الشاعر حين يمكي عن الجن ويتحدث بلسان الغيلان، فبلُخَـَته يتكلم وبلسانه هو يعبر : وقد جمع "المرزُّباني" في القرن الرابع جملة من (أشعار الحن) في كتاب له بهذا الاسم، أشار إليه أبو العلاء في ( رسالة الغفران ) حين التَّبي بالحِّي الى هدرش ، الخيتعور ، من بني الشيصيان : حي من الجن » .

وشخصية أبى هدرش من الشخوص المسرحية التي ابتدعها خيال أبي العلاء ، ونظم على المنافه قصيدتين مطولتين تحكيان مغامراته. والقصيدتان مشحونتان بغريب الألفاظ ، ولا كلمة منها أو من الحوار الذي أنطق فيه أبو العلاء أبا هدرش ، يمكن أن نحكم بها على كلام الجن حقيقة ، وإنجا التصوص كلها لأبي العلاء تصوراً وصياغة ولفظاً !

وما تحدثت التوابع والزوابع في ( رسالة ابن شهيد) و إنما تحدث « ابن شهيد » بالمبانها ، شعراً ونبراً .

وأقرب من هذا إلى ما نحن بصلحه من معاجزة الجن ، أن نذكر أن القرآن المكريم قد حكى عن الجن ، فهل يخرج ما حكاه من ذلك ، عن البيان القرآ في المعجز ، إلى كلام الجن على الحقيقة ؟

وهل نطق الهدهد والنملة ، بنص الكليات التي تتلوها في سورة النمل ؟

<sup>(</sup>١١) المفي : ٢١/ ٢٧٩

ونوح وابنه ، وموسى وفرعون والسحرة ، وامرأة العزيز وتسوة بالملدينة ، والعزيق وإلملاً من قومه ، وإبراهيم والملائكة . . .

ولا شيء من هذا كله يمكن أن يخرج عن البيان القرآني المعجز، لنحكميه على فصاحة هؤلاء الغابرين ، في اللسان العربي إ

4 4

وتلقانا هنا أيضًا ، في قضية التحدي والمعاجزة ، مسألة بالغة الدقة ، لما داخلها من التباس ، وهي :

هل كان التحدي موجهاً إلى العرب في عصر المبعث ، أو أنه قائم أبداً على المتداد الزمان ؟

ذهب قريق ممن كتبوا في الإعجاز إلى « اختصاص أهل العصر الأولى بالتحدي» وذهب آخرون إلى أنه و تحد لسائر الناس على مر العصور والأجيال و (١)

واضطرب موقف بعضهم بين بين ، قالوا مرة بالرأى الأول ، ثم انساقوا إلى القول بالثانى من حيث بدرون أو لا يدرون .

وفى رأيى أن الحلاف في هذه المسألة الدقيقة يجسمه أن نفرق بين الإعجاز والتجدي: الإعجاز قائم في كل عصر لا يختص به أهل زمان دون زمان ، وهذا هو ما نفهمه من كلام الإمام الطبرى عما أيد الله به المصطفى من معجزة وعلى الأيام باقية ، وعلى الدهور والأزمان ثابتة ، وعلى مر الشهور والسنين دائمة ، (١)

فالحديث هنا عن المعجزة ، لاعن التحدى كما فهم مَن نقل هذه الفقرة من كلام الطبرى، واستخلص منها ٥ أن الإعجاز فيها واقع فى كل عصر ، والتحدي يها لازم لأهل كل زمان، (٢).

فإن يكن للعرب في عصر المبعث وجه ُ اختصاص ِ بالتخدى ، فلأنهم أصبحاب هذا اللسان العربي يدركون أسرار بيانه .

فناط التحدي إذن ١٠ هو عجز بلغاء العرب في عصر المبعث عن معارضة

<sup>(</sup>١) انظرَ الحلاف في هذا ، في (إعجاز القرآن للباقلاف)ص ١٠ وما يعدها .

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى : المقدمة ۲/۱ .

<sup>(ُ</sup> ٣ ُ) السيدُ صقرُ ، على هامش ص ١٦ ، من (إعجاز القرآن) الباقلافير.

الإعجاز ألبياني القرآن

هذا القرآن ، دون أن يُفهم من هذا أن حجة إعجازه خاصة بعصر دون عصر ، أو

على العرب دون العجم .

وكان الخلط بين ما في ثبوت عجز المشركين من العرب عن الإتيان بسورة من مثله ، من حسم لموقف التحدى ، وبين خلود المعجزة ويقاء الحجة بها ثابتة

على مر الدهور ، هو مدعاة الالتباس في القضية وطول الجدل فيها .

وقد نقل ﴿ القاضي عبد الجبار ﴾ كلام من سألوا عن العجم، ممن لا يعرفون الفصاحة أصلاً ، كيف يعرفون مزية كالام فصيح على سواه ؟ قان كالوا لا يعرفون ذلك فيجب ألا يكونوا محجوجين بالقرآن .

وردًا بأن الحميع من العجم يغرف إعجاز القرآن، في الحميلة ، بعجز العرب عن معارضته مع توافر الدواعي .

وقد أطال القاضي عبد الجبار الكلام في مؤقف العجم من إعجاز القرآن، وهم لا يعرفون القدر المعتاد من القصاحة فضلًا عن أنَّ يعرفوا الحَّارِج عن هذا الحَّادُ ، ونقل أقوال شيوخه في هذه المسألة ، ثم قال : « فأما قول من يقول : إن العجم إذا لم يصبح فيهم تأتَّى مثل هذا القرآن ولا تعذُّرُه، فلا ينكشف ذلك فيهم أصلا، فكيف يصح التحدي فيهم والاحتجاج بالقرآن عليهم؟ فبعبد، وذلك لأنا لا نقول إنه صلى الله عليه وسلم تحداهم ، وإنما تحدّى أهل هذا الشأن ، وجعل تعذّر المعارضة عليهم دلالة على نبوته ، ودلالة لسائر الناس على أن القرآن خلرج عن العادة . . فهم يعلمون أن تعلن المعارضة على أهل هذا اللسان هو الدلالة ، فإذا أمكنهم معرقة ذلك فحالهم في أن الحجة قائمة عليهم ، كحالهم لو عرفول تعذر المعارضة من قبِلهم لوكانوا أهل الفصاحة، (١٠) .

واضطرب « الباقلاني » في موقفه من هذه القضية ، فهو يشتد في حملته على خطأ من زعموا اختصاصأهل العصر الأول بالتجدي ، « وقالوا: الذي بني عليه الأمر في تثبيت معجزة القرآن، أنه وقع التحدي إلى الإنيان بمثله ، وأنهتم عجز واحنه بعد التجدي إليه . فإذا نظر الناظر وعرف وجه النقل المتواتر في هذا الباب ، وجب له العلم بأنهم كانوا عاجزين عنه ۽ .

ثم لا يلبث أن يقول:

<sup>(</sup>۱) ألمفي : ۲۹/۱۹ : ۲۹۷

« إن هذه الآية - المعجزة- عيله كلزم الكل قبوله والانقباد به ، وقد علمنا تفاوت الناس في إدراكه ومعرفة وجه دلالته ، لأن الأعجمي لا يعلم أنه معجز إلا بأن يعلم عجز العرب عنه . وهو يحتاج في معرفة ذلك إلى أمور لا يحتاج إليها من كان من أهل صنعة الفصاحة . فإذا عرف عجز أهـل الصنعة حل محلهم في توجُّه الحجة عليه . وكذلك لا يعرف المتوسط من أهل اللسائي من هذا الشأن ما يعرفه العالى في هذه الصنعة . فربما حل في ذلك محل الأعجمي في أن لا تتوجه عليه الحجة حتى يعرف عجز المتناهي في الصنعة عنه . . .

 ٥ والمرجوع في هذا إلى جملة الفصحاء ، دون الآحاد . . . ٥ (١) وهو في هذا الكلام ، لا يبعد عما ذهب إليه الذين ذهبوا إلى اختصاص أهل العصر الأول بالتحدي ، فاشتد في نكيره عليهم

وإذ يقول في أهل العصر الأول :

« إنا إذا علمنا أن أهل ذلك العصر - عصر التي صلى الله عليه وسلم - كَاتُوا عاجزين عن الإنيان بمثله ، فمنَّن بعدهم أعجز ، لأن فصاحة أولئك في وجوه ٍ مَا كَانُوا يَتَفَنَّنُونَ فَيْهُ مِنَ القُولَ، ثما لا يُزيِّد عليه فصاحَة مَنَ بعدهم ، وأحسنُ أَ حَوَالِهُم أَنْ يَقَارِ بَوْهُم أَوْ يُسَارُوهُم ، فَأَمَّ أَنْ يَسْبَقُوهُم فَلا » .

لا يلبت في الْفقرة التالمية لها مباشرة ، أن يهدر اختصاص العرب في عضر المبعث ، ويقول بأن التحدي مطروح عليهم وعلى غيرهم على حد واحد بـ

والطريق في العلم بكل واحد من الأمرين طريق واحد، لأن التحدي في الكل على جهة واحدة ، والتنافس في الطباع على حد واحد، والتكليف على منهاج لا يختلف » .

وأخشى أنى أظلم القاضي الباقلاني بنقل فقرات من كلامه قَدْ أراها تحدد موقفًا له من قضيتي الإعجاز والتحدي، فالحق أنني ما أكاد أستبين له رأياً في فقرة أنقلها من كلامه ، حتى يبدو لي في فقرة أخرى تالية ، غير ما فهمتُهُ من الفقرة تَبلها : ` وأحسبه ما تحير في موقفه إلا لآنه لم يَفصل بين الإعجاز باقباً أبدأ ملزماً للناس جميعيًّا على اختلاف العصور وامتداد الزمن ، وبين التحدي مطروحيًّا على ً المشركين في عصر المبعث ، قد حسمه عجزهم عن أن يأتوا بمثله ، وفيهم أمراءً

<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن : ٣٥ ، ٣٤

البيان ومن يظاهرهم من جن فيما زعموا . وكان ﴿ عبد القاهر الجرجاني ﴾ أجلى موقفًا وأوضع مسلكًا في بيانه لوجه اختصاص العرب في عصر المبعث بالتحدي ، لا يعني اختصاصهم بالإعجاز ، ولكنه بعني أن ثبوت عجزهم عن الإتبان بمثله، قاطع الدلالة على عجز سواهم ، ومن ثم يكون هذا العجز حافقًا لفضية التحدي، أما الإعجاز فيبني قائمًا عابقي الدهر . قال في مقدمة رسالته ( الشافية ) :

ه معلوم أن سبيل الكلام سبيل ما يدخله التفاضل ، وأن للتفاضل فيه غايات ينأى بعضها عن بعض ، ومنازل يعلو بعضها بعضًا . وأن علم ذلك علم " يخص أهله ، وأن الأصل والقدوة فيه العرب – في لسانهم – ومرَن عُذَاهم تبع مَفْم وقَاصر فيه عنهم ، وأنه لا يجوز أن يـُدّ عي المتأخرين من الخطباء والبلغاء عن زمان النبي صلى الله عليه وسلم ، الذي نزل فيه الوحى وكان فيه التحدي، أنهم زادوا على أولئك الأولين أو لمملوا في علم البلاغة أو تعاطيها لما لم يكملوا له ...

« هذا حالد بن صفوان يقول : كيف تجاريهم وإنما نحكيهم ، أم كيف نسابقهم وإنما نجري على ما سبق إلينا من أعراقهم ؟ - - -

و والأمر في ذلك أظهر من أن يخلي أو ينكره إلا جاهل أو معاند ، وإذ ثبت أنهم الأصل والقدوة ، فمَيناً أن تنظر في دلائل أحواهم وأقواهم حين أتلى عليهم القرآن وتُنجلوا إليه وملئت مسامعهم من المطالبة بأن يأتوا بمثله ومن التقريع بالعجز عنه ، وبُنتُّ الحكم بأنهم لا يستطيعونه ولا يقدرون عليه ، (١)

وما من شك ف أن عجز البلغاء من العصر الأول ، عن معارضة القرآن ، وفيهم أصل الفصاحة، يرهان فاصل في قضية التحدي. فحين نقول إنها حُسمت في عصر المبعث ، فلا يمكن بحال ما أن يُحمل هذا القول على مظنة اختصاص إعجازه بعصر المبعث دون سائر الأعصار ، وإنما معناه أن مَـن هم أصل العربية ، لغة القرآن، هم الذين يُقْتَرض أن يواجمَهوا بالتحدي، لما يملكون من أسرار لغتهم التي نزل بها الكتاب العربي المبين. فاختصاصهم بالتحديجاء من كونهم أهل الاختصاص بالعربية لغة القرآن . وقد حسمها عجزهم عن أن يأنوا بسورة من مثله ؛ والمعجزة « على الأيام باقبة وعلى الدهور والأزمان ثابتة ، كما قال الإمام الطبرى في مقدمة تفشيره .

<sup>(</sup>١) ص ١١٧ من ( ثلاث رسائل في إعجاز القرآن) ذخائر .





( 4 )

## وجوه الإعجاز والبيان القرآني

اختلفت مذاهب السلف من علماء المعلمين في بيان الإعجاز، وتعددت أقوالهم في وجوهه . لكن إعجازه البلاغي لم يكن قط موضع خلاف ، وإنما كان الحدل بين الفرق الإسلامية ، في اعتباره الوجه في الإعجاز ، أو القول بوجوه أخرى معه .

حُسمت قضية النحدي بعجز العرب المشركين في عصر المبعث ، عن أن يأتوا بسورة من مثل هذا القرآن ،

لتظل قضية الإعجاز معروضة على الأجيال المتعاقبة ، تلقاهم بهذا السؤال : لماذا أعيا العرب أن يأتوا بسورة من مثله ، وقد تحداهم أن يفعلوا، وليد عوا من استطاعوا من دون الله، وليستظهروا بالجن مجتمعين ؟ (١) .

وقد نزل القرآن بلغتهم ، وكانت في عصر نزوله في عز أصالتها ونقائها ، لم تشبُّها شائبة من عجمة ، ولا اختلطت بغيرها من الألسن .

لكيف عجز شعراؤهم الفجول وأمراء البيان من بلغائهم ، ممن عبأنهم قريش لحربها ضد الرسالة والرسول ، أن يأتوا بسورة من مثل سوره القصار ، وهم الذين خاضوا المعركة ضد الإملام بسلاح الكلمة وأجهدوا قرائحهم في هجاء المصطفى بقصائد مطولات (٢٠) ، كان يغني عنها أن يجتمعوا على الإتيان بسورة من مثل هذا القرآن ؟

سورة واحدة فحسب ، كانت تعفيهم كذلك من التورط في حملة الاضطهاد السفيهة الشرِسة التي أرهقوا بها من أسلم منهم ، وتكفيهم شر الحرب التي صَلُّوا نارها سنين علَّداً وأكلت فلذات أكبادهم وحصدت رءوس صناديدهم .

ا لوكان ذلك في وسعهم وتحت أقدارهم، لم يتكلفوا هذه الأمور الحطيرة ولم يركبوا تلك الفواقر المبيدة ، ولم يكونوا تركوا السهل الدمث من القول إلى الحرَزن الوعر من الفعل . هذا مالا يفعله عامل ولا يختاره ذو لب. وقد كان قومه قريش موصوفين برزانة الأحلام ووفارة العقول والألباب ، وقد كان فيهم الخطباء المصاقع والشعراء المفلقون ، وقد وصفهم الله تعالى في كتابه بالحدل واللدد فقال سبحانه : "مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلا جَدلًا بَلْ مُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ". وقال : "لِتُمَذِّنَ بِهِ قَوْمًا لُذًا " . . .

<sup>(</sup>١) مُ فر الوقوب عند ما نقله بعضهم من هذيان مسيلمة الكذاب وأشاله عن ادعوا النبوة بعد عصر المبعث ، فهي أهون من أن توضع في الميزان أو تدخل في القضبية الكبرين التحدي والمعاجزة .

<sup>(</sup> ٢ ) تجمَّع چنلة وافرة من هذه القصائد ، في ( السيرة النهو ية لابن هشام) وفي ( تاريخ الطبري ) : مصر المبعث

ومعلوم بالضرورة أن رجلا عاقلا از عطش عطشا شديداً خاف منه الملاك على نفسه ، وبحضرته ماء معرض الشرب فلم يشربه حيى هلك عطشا ، أنه عاجر عن شربه غير قادر عليه . وهذا بين واضع لا يشكل على عاقل (١) .

و يؤكد القاضى المعترلي عبد الجبار هذا الملحظ ويضيف إليه:

العقل : فقد قال أمية بن خلف الجمحى : " لو نشاء لقلمًا مثل هذا" قبل له: إن ادعاء الفعل وإمكانية، لا يمنع من الاستدلال على تعذره بأن لا يقع مع توفر الدواعى ، يبين ذلك أن كل واحد منا يتمكن من أن يدعى ما يعلم أنه لا يمكنه أن يأتيه .

« فإن قال : فكيف استجاز ذلك مع ظهور كذبه ؟ قبل له : لا يمثلع على الواحد والحمع اليمير أن يدعى ما يعلم خلافه، على طريق البهشت والمكابرة ، لبعض الأغراض . . . .

لا وبعد فإذا لانتجوز على الجمع اليسير ما ظنه السائل على كل حالى، من تواطؤ على توك المعارضة أو إخفائها ، لأنه مع التنافس الشديد والتقريع للعظيم وتحرك الطباع ودخول الحمية والأنفة وبطلان الرياسة والأحوال المعتادة والدنجول تحت المذلة، لا يجوز في كثير من الأحوال على الواحد أن يسكت عن الأمر الله يويل به عن نفسه الوصمة والعار والأنفة ، فكيف على الجماعة القليلة أو الكثيرة ؟ مثل هذا لا يجوز على عاقل واحد إذا كان من أهل المعرفة فكيف على الجماعة ؟

و يعدلون عن الأمر الواضح الذي لا شبهة فيه ؟ وهل حالهم في ذلك إلا كخال من عبور عليه مع شدة العطش والماء معروض والمواقع وائلة ، أن يعدل عن تناوله مع شدة الحاجة وتوفر الدواعي إليه ؟ وذلك يوجب إخراجهم عن يحد العقلاء مه (١)

<sup>(</sup>۱) الحطاني : بيان إصحار القرآن . ص ٢٢ من (ثلاث رسائل في إعجاز القرآن) قابله على المحار القرآن ) قابله على البيان والتبيين للجاحظ ): ٢١/١ طالتجارية ١٩٣٤ و يكاه ما هنا أنه يكون بنجه في (البكت الرماني : ١١) ولا مختلف عنه ما في (الإعجاز الباقلاني : ٢٧) ومع مزيد توسع وتقسيل في (شافية الحرجاني : ٢٠٠) - ثلاث رسائل .

ومن قديم فرضت قضية الإعجاز نفسها على السلف من علماء المسلمين على اختلاف مذاهبهم، وتعددت أقوالهم في وجوه هذا الإعجاز .

وأبيًّا ما قالوا فيها، فالذي لا ريب فيه هو أن إعجازه البلاغي لم يكن قط موضع جدل أو خلاف ، وإنما كان الجدل بين الفرق الإسلامية ، في اعتباره الوحه في الإعجاز ، أو القول معه برجوهِ أخرى . وقد تبدو شبهة خلاف فيه ، في ضجيج جدهم الكلامي ، لكن الشبهة تنجلي في المآل ، لمن يمعن النظر في موقفهم من خلال الجدل المثار .

 قال قوم فيه بالصرفة ، وعنوا بها « أن الله تعالى صرف الهمم عن معارضته » وشاعت نسبة هذا القول إلى المعتزلة بعامة، ونُـ قل فيه كلام عدد من متقدمي شيوخهم : منهم أبو إسحاق النظام وهشام القوطي وعباد بن سليان . ووجيَّهُ احتجاجهم للصرفة ، أنه إذا جاز عقلا عدم تعذر المعارضة ، ثم عجز بلغاء العرب ــ فضلا عمن دونسّهم ــ عن معارضته والقطعوا دونه، فلماك برهان على المعجزة ، ه لأن العائق من حيث كان أمراً خارجاً عن حجاري العادات ، صار كسائر المعجزات »

ولعلهم لم ينظروا في ذلك إلى المعجزة ، وإنما نظروا إلى دلالتها على النبوة ، فبصرف النظر عن المعجزة ذانها، يكني عجزُ البشر عنها لتكون الآية والبرهان. ` أوكما قالوا افتراضًا :

﴿ وَلُو كَانُوْ اللَّهُ عَزْ وَجُلُّ بِعِثْ نَبِينًا فِي زِمَانَ النَّبُواتِ ، وَيَجْعَلُ مَعْجُزَتُهُ فِي تَحْرِيكُ يده أو مند مرجله في وقت قعوده بين ظهراني قومه، ثم قبل له: ما آيتك ؟ فقال : " آييى أن أحرك يدى أو أمد رجلي ، ولا يمكن أحداً منكم أن يفعل مثل فعلي " \_ والقوم أصحاء الأبدان لا آفة بشيء من جوارحهم - فحرك يده أو مد رجله ، فراموا أن يفعلوا مثل فعله فلم يقدروا عليه، كان ذلك آية دالة على صيدقه، وليس يُنظِّرُ فِ المُعجزة إلى عظم حجم ما يأتى به النبي ولا إلى فخامة منظره، و إنما تعتبر صحتها بأن تكون أمراً خارجاً عن مجارى العادات ناقضاً لها ، فيهما تكن بهذا الوصف ، كانت آية داليَّة على صدق عن عام بها THE PRINCE

ويبدو أن مثل هذا الاحتجاج للنبوة بصرف الهمم عن معارضة القرآن ، قال أوقع في شبهة أن إعجازه البلاغي غير معتبر عند من لم ينظروا إليه . وذلك ما الثقت إليه أعلام المعتزلة أنفسهم ، فجهدوا في تقرير وجه إعجاز فصاحته ونظمه ، وتجردوا للاحتجاج له .

فالحاحظ، وهو من تلاميذ « النظام » صنف كتابه ( نظم القرآن) احتجاجًا لإعجاز هذا النظم ، ومخالفًا به رأى من اكتفوا فيه بالقول بالصرفة ، دون تظر إلى بلاغته المعجزة التي تفوت بلاغات البشر<sup>(۱)</sup>

والذي فهمته من كلام القاضي عبد الجبار ، وهو من أقطابهم ، هو أنّ الاعتبار الأول. عنده لإعجاز القرآن من جهة فصاحته، وأن القول بالصرفة حجة ملزمة لمن قالوا بها . قال في مبحث " بيان صحة التحدي بالكلام الفصيح " بيات صحة التحديد بالتحديد بالكلام الفصيح " بيات صحة التحديد بالكلام الفصيح التحديد بالكلام القديد بالكلام الفصيح التحديد بالكلام العديد بالعديد بالعديد بالكلام العديد بالكلام العديد بالعديد بالكلام العديد بالعديد بالعديد

« فإن قال – قائل س : هلا قلم إن النحدى بالقرآن يصح لأمر يرجع إلى النخلية والدواعي، فكأنه يتحداهم أن يأتوا بمثله فيمتنع عليهم ذلك لحصول منع فيهم أو لورود بعض الصوارف عليهم مما يختص القلب أو اللسان . . . فن أين لكم مع تجويز ما ذكرناه، أنه خارج عن العادة من قدر الفصاحة ؟ . . .

<sup>(</sup>١) لم يتصل إلينا (نظم القرآن للجاحظ) وإنما جاءت إشارات إليه في ( حجج النيوة) وانظر معه كلام الحاحظ في (البيان والتبيين : ٢٨٤/١) في إعجاز نظم القرآن وكيف عنافف جميع الكالام منظوبه ومتلوره.

حاله ، يؤثر في صحة الكلام أصلا ؛ وقد علمنا أن من كان في زمانه صلى الله عليه وسلم من الفصحاء ، لم يتعذر عليهم الكلام ، فلا يصح أن يُقال إنهم اختُصوا بمنع ، وبـــان ً دو \_ عليه السلام \_ منهم بالتخلية .

و فإن قال : امتنع عليهم ذلك بأن أعدمهم الله تعالى العلوم التي معها يكون الكلام الفضيح فصار ذلك ممتنعاً عليهم لفقد العلم .

و قبل له : لست تنخلو فها ذهبت إليه من وجهين ﴿

إما أن تقول : قد كان ذلك القدر من العلم حاصلاً من قبل معتاداً ، فمنعوا منه عند ظهور القرآن ، أو تقول : إن المنع من ذلك مستمر غير متجدد ، وأنهم لم يختصوا ، ولا من تقدمهم ، بهذا القدر من العلم .

فإن أردت الوجه الأول فقد كان يجب أن يكون قدر القرآن في الفصاحة قدر ما جرت به العادِة من قبل ، و إنما منعوا من مثله في المستقبل . ولو كان كذلك لم يكن المعجز هو القرآن ، لكونه مساوياً لكلامهم ولتمكنهم – قبل – من فعل مثله في قدر الفصاحة ، وإنما يكون المعجز ما حدث منهم من المنع ، فكان التحدي بجب أن يقع بذلك المنع لا بالقرآن . حتى لو لم ينزل الله تعالى القرآن ولم يظهر ا أصلا ، وجعل دليل نبوته امتناع الكلام عليهم على الوجه الذي اعتادوه ، لكان وجه الإعجاز يختلف. وهذا مما نعلم بطلانه باضطرار ، لأنه عليه السلام تحدي بالقرآن وجعله العمدة في هذا الباب . على أن ذلك ، لو صح ، لم يقدح في صحة نبوته ، لأن كان يكون عنزلة أن يقول صلى الله عليه وسلم : دلالة نبوقي أنى أريد المشيى في جهة فيتأتى لي على العادة ، وتريدون المشي فيتعذر عليكم . . فإذا وُجد الأمر كذلك دل على نبوته ، لكون هذا المنع على هذا الوجه فاقضاً للعادة .

وإن أراد الرجة التالي مما قدمناه ـ أي أن المنع مستمر ـ فهو الذي يتعول عليه . لأنا نعلم أن للقرآن المزية في الفصاحة من حيث يحتاج إلى قدر من العلم لم تجر العادة بمثله أن يفعله تعالى فيهم ...

ه فأما ادعاء السائل أنه صلى الله عليه توافرت دواعيه وأتى عثل القرآن ، وانصرفت دواعيهم عن فعل مثله فلذلك لم يأتوا به ، وأن وجه التحدي في ذلك وقوع الصرف فيهم عن مثله ؛ فبعيد . لأنا نعلم باضطرار توافر دواعيهم إلى إبطال أمره والقدح في حاله ، حتى لم يبق وجه في الدواعي إلا نوافر فبهم، فكيف يصح مع ذلك ادعاء ما ذكرته ؟ .

ه فإن قلت: إن دواعيهم وإن توافرت فإنه تعالى صرفهم عن ذلك بجنس من الدواعى ؛ فهذا يوجب إثبات ما لا يُعقل من الدواعى . وإن قلت : إنه تعالى صرفهم بمنع ، فهو الذي بينا فساده من قبل . وهذه الحملة تبطل قول من يتعلق في إعجاز القرآن بذكر الصرفة ، لأنها إذا كشفت فلا بد من أن يراد بها بعض ما بينا فساده ، ولا معتبر بالعبارات في هذا الباب ، وإنما المعتبر بالعاني هذا .

إلى هذا المدى، يمضى عبد الحبار المعتزلي فى الرد على من يتعلق فى إعجاز القرآن بالمصرفة ، وبيان وجه فساده إن اعتبر فيها بالألفاظ الموهمة احتمال القدرة على الإتيان بمثله ، فى فصاحته ، لولا صرفهم عن ذلك .

ومدار كلامه ، على إعجاز القرآن بفصاحته والتحدى بأن يأتوا بمثله . وقد تجرد لبيان وجه "اختصاص القرآن بمزية في رتبة الفصاحة خارجة عن العامة" (١٢ رداً على من قالوا : « فبينوا أن للقرآن هذه الرتبة في الفصاحة ليم ما ذكرتم ، و أو وحين عرض الاختلاف مذاهب العلماء في وجه إعجاز القرآن ، صرح بأن فصاحته الحارجة عن العادة هي وجه الإعجاز ومناط التحدي به ، قال :

العلماء في دلالة القرآن : فمنهم من جعله معجزاً الاختصاصه برتية
 الفصاحة خارجة عن العادة . وهو الذي نظرناه وبيتنا مذهب شيوخنا فيه .

ومنهم من جعله معجزاً من حيث صرفت هممهم عن المعارضة وإن كانوا قادرين ومنهم من جعله معجزاً من حيث صرفت هممهم عن المعارضة وإن كانوا قادرين من جعله معجزاً اصحة معانيه واستمرارها على النظر وموافقتها الطريقة العقل (١١).

<sup>(</sup>١) اللغين : ٢١٧/١٦ وما بعدها

<sup>(</sup>۲) ه : ۲۱۱/۱۹ وا بشط

<sup>(</sup>٣) المنتي : ٢١٨/١٦

ولم يفته أن يبطل الصرفة ، بالفهم الشائع A كلامة THE PRINCE THAT

والمنافرة المارسة وإن كانت المارسة المارسة المارسة المارسة وإن كانت المارسة ا

و ٥ على بن عيسى الرمانى » وهو من المعتزلة أيضًا ، لم يزد في القول بالصرفة ، على أن ساقه بإيجاز بين وجوه إعجاز القرآن . قال :

ه وأما الصرفة فهى صرف الهدم عن المعارضة ، وعلى ذلك كان يعتمد بعض أهل العلم في أن القرآن معجز من جهة صرف الهدم عن المعارضة ، وذلك خارج عن العادة كخروج سائر المعجزات التي دلت على النبوة ، وهذا عندنا أحد وجوه الإعجاز التي يظهر منها للعقول» (٢)

على حين جعل رسالته كلها ( النكت في إعجاز القرآن ) للحديث عن إعجازه البلاغي ، باستثناء الصفحتين الأخيرتين .

<sup>(</sup>۱) المغنى : ۲۲۷/۸٦.

<sup>(</sup>٣) ثلاث رسائل في إعجاز القرآن : ١١٠ .

ويوشك أن يكون هذا هو الموقف الغالب على المتكلمين في إعجاز القرآن ، ممن عدوا الصرفة وجها الإعجاز ، ثم مضوا ينظرون في بلاغته المعجزة .

فالزيخشري المعتزلي، يقرر أنه « لا بد من علم الهيان والمعاني لإدراك معجزة رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، ويعرفة لطائف حجته» (١) .

وقد خالف أهل السنة ، من قالوا بالإعجاز بالصرفة واكتفوا بها عن النظر في المعجزة . قال : « الخطابي » بعد أن ساق كلامهم :

« وهذا أيضًا وجه قريب – من وجوه الإعجاز – إلا أن دلالة الآية تشهد بخلاقه ، وهي قوله سبحاثه :

" تُكُلْ لَئِينِ احْتُمَاتِ الإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَي أَنْ يَأَذُوا بِعِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ ، لَا يَتَأْتُونَ بِهِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بِعِضْهِم لِبِيضٍ فَأَهِيرًا ".

فأشار في ذلك إلى أمر طريقتُه التكلفُ والاجتهاد، وسبيله التأهب والاحتشاد . والمعنى في الصرفة التي وصفوها لايلائم هذه الصفة. فدل على أن المراد غيرها والله أعلم» (٢) .

ودهب إلى أن البشر تعذر عليهم الإنبان بمثل القرآن، ولأنه معجز البلاغة ، جام بأفضح الألفاظ في أحسن نظوم التأليف متضمناً أحسن المعانى ع...

وسلَّم و أبن حزم الظاهري » بأن في كون القرآن كلام الله تعالى ، وقله أَصَارِهِ مُعجزًا ومِنْعُ مِن مماثلته ، برهانا كافياً . غير أنه أنكر أن يكون أحد قد قال إن كلام البشر معجز . ونص عبارته في ( الفيصل) :

الله يقل أحد إن كلام غير الله تعالى معجز . لكن لما قائه الله تعالى - أى القرآن \_ وجعله كلاماً له ، أصاره معجزاً ومنسم من مماثلته . . وهذا بوهان كَافُ لَا يُحتاج إلى غيره . ه Burney Carlotte

The second of

• 1 ...

<sup>(</sup>١) الكشاف : ٢٠/١ -

<sup>(</sup>٢) ثلاث رسائل في إعجاز القرآن : مين ٢٢ ·

وأراد « الفخر الرازي » أن يتحاشى هذا الخلاف ، فقال في تفسير آية المعاجزة من سورة الإسراء :

١ و النَّاس في إعنجاز القرآن قولان : منهم من قال إنه معجز في نفسه ، ومنهم من قال إنه ليس في نفسةً معجزاً إلا أنه تعالى لمنَّا صرف دواعيهم عن الإتبان بمعارضته ، مع أن تلك الدواعي كانت قوية ، كانت هذه الصرفة معجزة .

والمحتار عندنا في هذا الباب أن نقول .

القرآن في نفسه إما أن يكون معجزاً أو لا يكون. فإن كان معجزاً فقد حصل المطلوب. وإن لم يكن معجزاً بل كانوا قادرين على الإتيان بمعارضته وكانت الدواعي متوافرة على الإثبان بهذه المعاوضة ، وماكان لهم عنها صارف ومافع ، وعلى هذا التقدير كان الإتيان بمعارضته واجباً لازماً ؛ فعدم الإنيان بهذه المعارضة مع التقديرات المذكورة يكون نقضًا للعادة فيكون معجزاً . فهذا هو الطريق الذي نختاره في هذا ألبات »(١)

نقله ١ ابن كثير ١ وقال إن هذه الطريقة إنما تصلح على سبيل التنزل والمجادلة ، لكنها غير مرضية ، لأن القرآن في نفسه معجز :

ه وقد قرر بعض المتكلمين الإعجاز بطريق يشمل قول أهل السنة ، وقول المعتزلة في الصرفة ، فقال : إن كان القرآن معجزاً في نفسه لا يستطيع البشر الإتيان بمثله ولا في قواهم معارضته، فقد حصل المدِّعي وهو المطلوب . وإن كان في إمكانهم معارضته بمثله ولم يفعلوا مع شدة عداوتهم له، كان ذلك دليلا على أنه من عند الله لصرفه إياهم عن معارضته مع قدرتهم على ذلك .

٥ وهذه الطريقة وإن لم تكن مرضية ، لأن القرآن في نفسه معجز لا يستطيع البشر معارضته كما قررنا ، إلا أنها تصلح على سبيل التنزل والمجادلة والمنافحة عن الحق . ويهذه الطريقة أجاب الرازي في تفسيره عن سؤاله في السور القصار كالعصير وإنَّا أعطيناك الكوثر و(٢) .

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير للرانى د ٥٠/٥٤ ط الشرفية سنة ١٣٩٣ 🖰

<sup>(</sup>٢) تفسير لمبن كثير : ١١/١ .

والمسألة كما ترى، قد عولجت في مجال الجدل النظرى وله آلت بالمعتزلة أنفسهم ، بعد الحيل الأول من شيوخهم ، إلى أن اعتبار الصرفة وجها من وجوه الإعجاز ، لا يعطل النظر في وجه إعجازه البلاغي . والذين ذكروا الصرفة ، من غير المعتزلة ، استيعاباً لمذاهب المتكلمين في الإعجاز ، لم يلبتوا أن خصوا إعجازه البلاغي بالعناية والاهمام .

 وقال قوم إن إعجاز القرآن بقيامه ومثّله وأحكامه ووجهاه استخدالة أن يأتى مثلها من بشر أى فى قوم أميين ، فى زمان ومكان هيهات أن يشارهًا ذلك الأفق القرآ فى العالى .

وهؤلاء أيضاً لم يكونوا بحيث يفوتهم أن البيان القرآئى - أو النظم كما سهاه بعضهم - هو الذى فرض إعجازه على العرب من مستهل الوحى ، وأن قضية التحددي واجهت المشركين في العهد المكي وحسمت بآية البقرة أولى السور المدنيات ، قبل أن يتم النشريع والأحكام بهام الوحى في آخر العهد المدني

وهم وإن لم ينصوا على التفاتهم إلى هذا الملحظ ، فقد عبر عنه مسلكهم خين اكتفوا يأن عك أوا القيم والأحكام بين وجوه الإعجاز ، ثم تفرغوا النظر في الإعجاز البلاغي للقرآن .

بل إنهم لم يستطيعوا فصل الأحكام والقيم والمثل القرآنية ، عن النظم البليغ المعجز الذي صيغت به . فالحطابي يقول شرحاً لهذا الوجه من الإعجاز .:

أمر تعجز عنه قوى البشر ولا تعلفه في رهم، فانقطع الحلق دوله ٢٠٠٠ ١١٠.

و « الباقلاني » كتب بعض فقرة في « إعجاز المعاني التي تضمنها ، في أصل وضع الشريعة والأحكام ، والاحتجاجات في أضل الدين والرد على الملحدين ، ، ثم اتجه بكل هذا إلى أن المعانى والأحكام لا جاءت على تلك الألفاظ البديعة وموافقة بعضها بعضاً في اللطف والبراعة مما يتعذر على البشر ويمتنع . وذلك أنه قد علم أن تخير الألفاظ للمعانى المتداولة المألوفة والأسباب الدائرة بين الناس ، أسهل وأقرب من تعفير الألفاظ لمعان مبتكرة وأسباب مؤسسة مستحدثة . فإذا برع اللفظ في المعنى البارع كان ألطف وأعجب من أن يوجد اللفظ البارع في المعنى المنداول المتكرر، والأمر المتقرر المنصور؛ ثم انضاف إلى ذلك التصرفُ البديع في الوجوه التي تتضمن تأييد ما يُستِدأ تأسيسه ويراد تحقيقه، بــان َ التفاضل ُ في البراعة والقصاحة . ثم إذا وجدت الألفاظ وفق المعنى والمعانى وققها لا يفضل أحدهما على الآخر ، فالبراعة أظهر والفصاحة أثم » (<sup>٢٧)</sup>

ويوشك أن يكون هذا هو النهج الغالب على من عدوا قيم القرآن وأحكامه وجهاً من وجوه إعجازه ، لم يفصلوها عن نظمه المعجز الذي حشدوا جهدهم للنظر

وإعجاز القيم والمثل والأحكام القرآنية ، ليس موضع جدل أو خيلاف. لكنه كما التفت الحطابي ﴿ ليس بِالأَمْرِ العَامِ فِي كُلِّ سُورَةٍ مِنْ سُورِ القَرْآنُ ، وقد كانت المعاجزة بسورة واحدة . ومعلوم بالمضرورة أن سورة واحدة لا تجمع كل ما ذكروه من أحكام القرآن ومعانيه ومثله وآدابه ۽ ٢٧ .

فضلًا عن كؤن التشريع والأحكام ، هما أنجهت إليه عناية القرآن في العهد المدنى ، بعد حسم قضية المعاجزة ، بآية البقرة : أولى السور المدنية .

● ويقال مثل هذا فيمن ذهبوا إلى أنه معجز بما ذكر من أحداث قبل أن تقع ، وأخير عن أمور كانت لا تزال مطوية في مضمر الغيب ، ثم حدثت تمامًا كما أنبأ عنها .

<sup>(</sup>١) ثلاث رسائل في إصبار القرآن : ٢٧ – وانظر ( المنفي) : ٢٢٨/١٦ .

<sup>(</sup>٧) أعجاز القرآن الباقلاني ۽ ١٠٠٠

وهو أحد وجوه قال بها الأشاعرة في الإعجاز (١)، ولم يتخلف أحد عجم في صدق ما أخبر به القرآن من أحداث قبل أن تقع ، حتى أصحاب العرق من المعتزلة قالوا به . فشيخهم «النظام» يقرر أن « الآية والأعجوبة في القرآن، ما فيه من الاخبار عن الغيوب ، .

وأهل السنة لم يترددوا في تقرير أن هذا وجه من وجوه الإعجاز ، لكنه عندهم ليس الوجه العام الذي يتحقق في كل سورة ، فتقع به المعاجزة . والأمر فيه كما قال الحطابي :

ه وزعمت طائفة أن إعجازه إنما هو فيما يتضمنه من الإغبار عن الكوائن في مستقبل الزمان . نحو قوله سبحانه :

« أَلَمْ » غُلِبَتِ الرَّومُ فِي أَدْنَى الْأَرْضِي وَمُم مِن بَعْلِمِ غَلَيهِم سَيْنَالْمِبُونَ \* فِي بِضْعِ سِنِينَ ٥ وكقوله سبحانه : ﴿ قُلْ لِلْمُحَلِّقْفِينَ مِنَ الْأَغْرَابِ بَسْنُدْعُونَ إِلَى قَوْمِ أَمِلَ بَأْسٍ شَدِيدٍ »

ولحوهما من الأخبار التي صدقت . . ج

« قلت : ولا يُشلك في أن هذا وما أشيهه من أخباره ، نوع من أنواع إعجازه ، ولكنه ليس بالأمر العام في كل سورة من سور القرآن . وقد جعل سيجانه في صفة إ كل سورة أن تكون معجزة بنفسها لا يقدر أحد من الحلق أن يأتي عثلها نقال : " فَنَأْنُوا بِسُورَة مِنْ مِثْلِمِ وَادَّعُوا شُنهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنَّ كُفَّتُمْ صَادَةِ بِنَ " من غير تعيين – للسورة – فدل فلك على أن المعنى غير ما ذهبوا إليه، :

ويوضح القاضي عبد الحبار مذهب المعتزلة في هذا الوجه : إن اعتبُر به في صدق النبوة فصحيح ، أما أن يقال إنه مناط التحدي بإعجاز القرآن ، فبعيد . أو كما قال :

« فأما من قال إنه صلى الله عليه وسلم إنما تحدى بالقرآن من حيث تضمن الإخبار عن الغيوب، فبعيد، لأنه قد تحدى بمثل كل سورة من غير تخصيص،

<sup>(</sup>١) الباقلاني : إعجاز القرآن ١٨ : ١٠ -

THE PRINCE CHANGE THOUGHT TO FAIR CHANGE TO PARTY TO PART

الا يبعضه ع<sup>(۱)</sup> .

و فإن قال : جوَّزُوا ، وإن كانت المعارضة ممكنة ، أنهم ظنوا أنه تحداهم بما تضمنه من الإخبار عن الغيوب . ولولا ظنهم ذلك لما طلب بعضهم إلى بعض أخبارً الفُرس . قِيل له : إن هذا الوجه مما يدل على النبوة - على ما سنذكره - لكنه صلى الله عليه وسلم تحدى بالقرآن لمرتبته في قدر الفصاحة ، لا لما ذكرتــه ، الوجوه التي بيَّناها من قبل . ولا يجوز في العرب أن تنصرف في هذا الباب عن الطريقة المعنادة لهم في التحدي ، إلى طريقة غير معتادة . لأنهم قد عرفوا أن المتازعة والمباراة في سائر الكلام كيف تقع ، وأنه لا معتبر فيه بالمعاني ــ وحدها ــ وإنما يعتبر قدره في الفصاحة : إما على كل وجه ، أو في نظم مخصوص ، على ما تقدم ذكره . وذلك يُسقيط هذا السؤال » (٢) .

وأضيف إليه: أن كثيراً من الصحابة آمنوا بالمعجزة ، بمجرد سماع آيات منها . وأن كل السابقين الأولين سبقوا إلى الإسلام إثر نزول السور الأولى من الوحى ، دون أن ينتظروا حتى تتحقق أحداث أنبأ بها ، ليدركوا وجه إعجازه -

وهــــذا الملحظ نفسه ، وارد على من ذهبوا إلى أن القرآن كان معجزاً ، بما جاء به من أخبار الماضي الغابر و وجهه أنه كان معلومًا من حال النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان أمينًا، ولم يكن يعرف شيئًا من كتب المتقدمين وأفهائهم وسير هم. ثم أتى القرآن بجمل ما وقع وحدث من عظمات الأمور ومهمات السيّر ، من حين خلق الله آدم عليه السلام إلى حين مبعث مجمد صلى الله عليه وسلم » .

والذين ذكروا هذا الوجه في الإعجاز ، لم يستطيعوا أن يقصلوه عن البيان القرآني . وقد علموا أن التوراة والإنجيل فيهما الكثير من أخيار الأمم الخالية وقصص الأنبياء منذ خلق الله سبحاقه آدم. ولعلها في التوراة والإنجيل أكثر تفصيلاً . ولم يقل أحد إن الكتب السياوية كانت معجزات رسلها وآيات نبوتهم ، ولا علمنا أن عيسى وموسى عليهما السلام، تحديا قومهما

<sup>(</sup>١) المغنى : ٢٠/١٦ .

<sup>(</sup>٢) ألمغنى : ٢٨١/١٦ .

أن يأنوا بسفر أو إصحاح من مثل الثوراة والإنجيل HE PRINCE والإنجيل OR QURAN وواضح أن القرآن قدر مكان البيان في العرب ، ودرايتهم بفنون القول ، جيت

يستطيمون أن يحكموا في إعجازه .

رُ • والإعجاز البلاغي هو الذي « ذهب إليه الأكثر ون من علماء أهل النظر» (13 سيطر على مباحث المتكلمين في الإعجاز، سواء منهم من جعلوه الوجه الذي يضخ به التحدي بالسورة الواحدة من القرآن ، ويفسر مؤقف العرب ، عصرَ المبعث ، من المعجزة؛ أو الذين ذكروا مع إعجازه البلاغي غيره من وجوه الإعجاز الأخرى التي لا مشاحة فيها ؛ وإنما الحلاف في أن تنفصل عن إعجاز نظمه وبلاغته .

والواقع أن المصنفات الأولَى في الإعجازَ ، على اختلاف مذاهب أصحابها ، جاءت أشبه بمباحث بلاغية مما قدروا أن إعجاز القرآن بُعرف بها ، وإن استوعبت أقوال المنكلمين في وجوه الإعجاز . فرسائل الحطابي السبي ، والرماني المعنزلي ، والباقلاني الأشعري ، تأخذ مكانها في المكتبة البلاغية .

وبعد أن استقلت البلاغة بالتأليف والتصنيف، وُجُّهت إلى خدمة الإعجاز البلاغي :

« الحرجاني » يضع كتابه في البلاغة ويقدمه باسم (دلائل الإعجاز) . و ﴿ أَبُو هَلَالُ الْعَسَكُرِي ﴾ يَضِع علم الفصاحة والبِلاغة تاليًّا لِعِلْم النوحيد ، ويقدم (كِتَابِ الصِنَاعَتِينَ) بقولِه : « أعلم علمكِ اللهُ الخيرَ أَن أَحق العلوم بالتعلم وأولاها بالحفظ ، بعد المعرفة بالله جل ثناؤه ، علم البلاغة والقصاحة ، الذي يعرف به إعجاز كتاب الله ي .

و﴿ الرَّحَشِّرِي، البلاغي ﴿ وهو من المعتزلة ، يقرر أنه ﴿ لابه من علم البيان والمعالحة لإدراك معجزة رسول الله ومعرفة لطائف حجته، 😲 ...

و «ابن سنان الحفاجي» و إن قال بالصرفة وصرح بأنًا هاذا عندنا إلى التحقيق وجدنا وجه إعجاز القرآن صرف العرب عن معارضته ، يقور في مقلعة ( سر الفصاحة )

<sup>(</sup>١) الحطابي : ٢ ، ٢٤ من ( ثلاث رسائل في الإعجاز ) .

<sup>(</sup>٢) الكشاف : ٢/١.

أنه و لا بد لمن يبحث في إعجاز القرآن من معرفة سر الفصاحة والبلاغة ، سواء أقال بالصرفة أم بغيرها ٥ (١)

و «السكاكي» إمام البلاغيين المدرسيين ، يقول في كتابه مفتاح العلوم : « اعلم أن إعجاز القرآن يدرك ولا يمكن وصفه ، كاستقامة الوزن تدرك ولا يمكن وصفها ، وكما بدرك طيب النغم العارض للصوت. ولا يدرك تحصياه لغير ذوى الفطرة إلا بإتقان علمي المعاني والبيان والحذق فيهما »

ولاحمزة بن يحبى العلوي» يصنف كتابه الموسوم بالطراز في أسرار البلاغة ، يتلوها فصل في حقائق الإعجاز ، يمهد له بأن « الكلام في بيان كون القرآن معجزاً ، خليق يإبراده في المباحث الكلامية والأسرارِ الإلهية لكونِه مُحَمِّصاً بَهَا ومن أهم قواعدها ، لما كان علامة دالة على النبوة وتصِديقًا لصاحب الشريعة ، حبث اختاره الله تعالى بياناً لمعجزته وعملماً دالاً على نبوته و برهاناً على صحةرسالته» · ثم يؤكد صلة المباحث البلاغية بالإعجاز ، من حيث « كانت وصلة وذريعة إلى بيان السر واللباب. والغرض المقصود عند ذوى الألباب ، إنما هو بيان لطائف الإعجاز وإدراك دقائقه واستنهاض هممه . .

من هنا كان بدؤه بالمباحث البلاغية مدخلا إلى هذا الفصل في الإعجاز . وقد نقلنا في مدخلنا هنا ، عجبَبَه الذي لا ينقضي من حال علماء البيان وأهل البراعة فيه لما أغفلوا من هذا الثأن (١).

وجرى المتأخرون على أن يجمعوا في الإعجاز كل ما قال السلف من وجوه . كصنيع السيوطي في ( الإنقان) والشيخ محمد عبده في الفصل الذي كتبه في الإعجاز فبدأ بإعجازه بأسلوبه ونظمه وبلاغته ، وبتأثيره في القلوب والعقول: ثم ذكر إعجازه بأخبار الغيب فيه، وتعبيره عن المعانى بما يقبله المختلفين في فهمها مع موافقة الحق، وبسلامته من الاختلاف. ، وبالعلوم الدينية والتشريع ، ويعجز الزمان عن إبطال شيء منه ، وتحقيق مسائل كأنت عبهولة للبيشر ٥٠٠ بالمان المان المان المان المان المان المان المان المان المان

ang di mang mengangan pengangan pengangan pengangan pengangan pengangan pengangan pengangan pengangan pengang

and the second second

<sup>(</sup>١) سر الفساحة : ٤ - ط ١٩٣٢ .

<sup>(</sup>٢) الطراز : ۲۹۸/۳ .

<sup>(</sup>٣) تفسير الذكر الحكيم : ١٩٨/١ – ط المنار .

ولا أعرض هنا للذين خاضوا حديثًا فيا سموه "الإعجاز العلمي" وتأولوا فيه آيات قرآنية في اختراع الذرة وسفن الفضاء وقانون الحاذبية ودوران الأرض وهندسة السدود؛ وغير ذلك مما لم يخطر على بال أي عربي في عصر المبعث وصدر الإصلام، ولا كان بحيث يلتقط لمحة منه، أيُّ صحابي من ألوف المؤمنين الذين لقوا المصطفى وأصغوا إلى كلمات ربه فبهرهم إعجازها وخروا لله ساجدين .

وهل كان طواغيت الوثنية القرشية وهم يأخلون سبل العرب إلى مكة في الموسم ويحذرونهم من الإصغاء « إلى ما جاء به محمد من كلام هو السحر ، يحسبون حسابًا لأى شيء سوى إدراك العرب أن هذا البيان القرآني ليس من قول البشر ؟

لا أحد يحجر على أي إنسان في أن يفهم القرآن كما شاء ، ولكن المحنة أن يؤلُّف فيه من ليسوا من أهل الاختصاص ، وتروج في البيئة الإسلامية أقاويل وتأويلات مقحمة على القرآن نصاً وروحًا، لا يعرف لها فقهاء العربية والإسلام والمتخصصون في القرآن ، سنداً ولا دليلاً ، وإنما تستند إلى ملتقطات من معارف المحدثين، في التشريح وعلم الأجنة ورياضيات الفلك وبيولوجيا القمر. . . و . . . ولا شيء من هذا كان بحيث يتاح للرسول والصحابة لكي يفهموا هذا الإعجاز العلمي ، فضلا عن أن يبينوه للناس!

وقد يلفتنا أن أكثر المحدثين ممن اقتحموا مجال التفسير العلمي وصنفوا الكتب في القرآن والعلوم ، ردوا النظريات والكشوف العلمية في عصرنا إلى أصول لها في القرآن، وليسوا من أهل الاختصاص في الدراسة القرآنية وعلوم العربيسة والإسلام .

وطالمًا نبه علماء الدراسات القرآنية إلى ما ينبغي لكل دارس يتعرض لشيء منها ، من اختصاص بالعربية وفقه لأساليب كلامها، واطلاع على طرق المتكلمين وأصول الدين .

و ﴿ مَنْ هَنَا تَهِيبَ كُثْيُرِ مِنْ السَّلْفُ ﴿ كَمَا قَالَ الْخَطَابِي ﴿ تَفْسِيرِ الْقَرَّآنَ ﴾

وتركوا القول فيه حذرًا أن يزلوا فيذهبوا عن المراد ، وإن كانوا علماء باللسان فقهاء في اللهين . فكان الأصمعي ، وهو إمام أهل اللغة ، لا يفسر شيئًا من غريب القرآن ه (۱)

 $\mathcal{L} = \{1, 2, \dots, n\}$ 

gradual surger of the place of the first of

and the second of the second of the second of the second of and the second s

(١) تَلاث رسائل في الإصمار . ومِي

وقد شغلتني علما القضية ، وكانت ميضوع كتابي (القرآن وللتفسير العصري) نشرته دار الممارف بالقاهرة ، سنة ١٩٧٠ .





( في ) البلاغيون والإعجاز البياني خطوات على الطريق هذا الإجماع على إعجاز البيان القرآنى ، هو الذى نقل القضية إلى الميدان البلاغى على وجه التخصيص ، إلى جانب ما يعرض له المفسرون ، وبخاصة البلاغي على وجه التخصيص ، لل جانب ما يعرض له المفسرون ، وبخاصة البلاغيون مهم ، من ملاحظ بلاغية في سياق تفسيرهم لآيات الكتاب المحكم .

وقد ظهرت محاولات مبكرة في الإعجاز البلاغي ، واشتهر عبد القاهر الجرجاني بأنه صاحب مذهب الإعجاز في النظم ، واشتهر أبو بكر الباقلاني بأنه أول من بسط القول في بلاغة القرآن .

والواقع أن كل المصنفات الأولى التي تحمل عنوان ( نظم القرآن) تشير إلى أن مصنفيها اتجهوا إلى الدرس البلاغي « احتجاجًا لنظم القرآن ، كما قال الجاحظ في تقديمه كتابه ( نظم القرآن) إلى الفتح بن خاقان ، ومثله كتاب السجستاني في ( نظم القرآن) والكتابان من تراث القرن الثالث .

وإذا كنا لا نملك الحكم على مناهج المصنفين الأوائل فى الإعجاز البلاغى ، ممن لم تصل إليناكتبهم ، فلننظر فى مناهج الذين بقيت كتبهم معالم لخطواتهم على الطريق .

سبق (الحطابي » من القرن الرابع الهجري – ت ٣٨٨ ه – في رسالته ( ببأن إعجاز القرآن) إلى شرح فكرة الإعجاز بالنظم ، إيضاحاً للإعجاز من جهة البلاغة « الذي قال به الأكثرون من علماء أهل النظر » قبله ، وإن كانت فكرتهم فيه قائمة على نوع من التقليد وضرب من غلبة الظن . أو كما قال :

«وفى كيفيتها - جهة البلاغة - يعرض لهم إشكال ويصعب عليهم منه الانفصال . ووجدت عامة أهل هذه المقالة - الإعجاز من جهة البلاغة - قد جروا في تسليم هذه الصفة للقرآن على نوع من التقليد وضرب من غلبة الظن دون التحقيق له وإحاطة العلم به ، ولذلك صاروا إذا سئلوا عن تحديد هذه البلاغة التي اختص بها القرآن ، الفائقة في وصفها سائر البلاغات ، وعن المعنى الذي يتميز به عن سائر أنواع الكلام الموصوف بالبلاغة ، قالوا : إنه لا يمكننا تصويره ولا تحديده بأمر ظاهر نعلم به مباينة القرآن غيره من الكلام ، وإنما يعرفه العالمون عند سماعه

ضربًا من المعرفة لا يمكن تحديده . وأحالوا على سائر أجناس الكلام الذي يقع قيه التفاضل ، فتقع في نفوس العلماء به عند سماعه معرفة فالله ، ويتميز في أفهامهم قبيل ُ الفاغدل من المفضول منه . قالوا : وقد يخفي سببه عند البحث ويظهر أثره في النفس حتى لا يلتبس على ذوى العلم والمعرفة به . قالوا : وقد توجد ليعض الكلام عذوبة في السمع وهشاشة في النفس لا يوجد مثلها لغيزه منه ، والكلامان معنا فصيحان ، ثم لا يوقف لشيء من ذلك على علة .

ه قلت: وهذا لا يُنقنبع في مثل هذا العلم ، ولا يَشْهَى مَنْ دَاءَ الِحَهِلُ بِهِ ﴿ وَإِنَّهَا هو إشكال أحيل على إبهام . . .

ه فأما من لم يرض َ من المعرفة بظاهر السمة هون البحث عن ظاهر العلة . . . فإنه يقول: إن الذي يوجد لهذا الكلام من العدوية في حسن السامع والخشافة في نفسه ، وما يتحلي به من الوونق والبهجة التي يباين بها سائر الكلام حتى يكون له هذا الصنيع في القلوب وتكحصر الأقوال عن معارضته وتنقطع به الأطماع عنها ، أمر لا بد له من سبب ، بوجوده يجب له هذا الحكمُ وبحصوله يستخل هذا الوصف (١) ٢٦ : ٢٤

ومناط البلاغة في النظم القرآني ، عند الحطابي ، أنه « اللفظ في مكانه إذا أبدل فسد معناه أو ضاع الرونق الذي يكون منه سقوط البلاغة ٢٩٥

وهذا الملحظ الدقيق ، هو المحور الذي أدار عليه عبد القاهر مذهبه في الإعجاز بالنظم . وهو أيضًا مما يلتق ــ إلى حد ما ــ مع جوهر فكرتنا في الإعجاز البياني ، ثم نختلف بعد ذلك في تحقيق مغزاه ولمع أبعاده وطريق الاحتجاج له :

فالحطابي حين يقول بسقوط البلاغة لقساد المعنى أو ضياع الروش ، يتجه إلى الرونق اللفظي فيجعله غير فساد المعني .

وسنرى الحرجاني يعتمد هذه التفرقة بين المعنى واللفظ أساساً لنظريته في النظم، على حين لا نرى اللفظ منفصلا عن معناه بحيث بمكن أن يصح أحدهما والأنظر فاصد، بل يفسد المعنى بفساد لفظه ، ولاعبرة عندنا برونق لفظى مع فماد المعنى .

<sup>(</sup>١) الأرقام التي ذيلت بها الفقرات المنقولة من كلام الخطابي ، تشير إلى مواضع صفحاتها من رسالته ، ق ( ثلاث رسائل في الإعجاز ) ذخائر .

ثم إن الحطابي في شرح فكرته في النظم المعجز ، يرى من الإعجاز أن تأتى بلاغات القرآن جامعة لطبقات ثلاث متفاوتة من حيث المستوى ، بعد استبعاد الهجين المذموم . قال :

« والعلة فيه ... بعنى إعجاز القرآن من جهة البلاغة ... أن أجناس الكلام عنلفة ومراتبها في أسبة التبيان متفاوتة ودرجاتها في البلاغة متباينة غير متساوية : فنها البليغ الرصين الحزل ، ومنها الفصيح القريب السهل ، ومنها الجائز الطلق . وهذه أقسام الكلام الفاضل المحمود ، دون النوع الهجين المذموم الذي لا يوجد في القرآن شيء منه ألبتة :

« فالقسم الأول أعلى طبقات الكلام وأرفعه . والقسم الثانى أوسطه وأقصده ، والقسم الثالث أدناه وأقربه ، فحازت بلاغات القرآن من كل قسم من هذه الأقسام حصة ، وأخذت من كل نوع من أنواعها شعبة ، فانتظم لها بامتزاج هذه الأوصاف غط من الكلام يجمع صفتى الفخامة والعذوبة ٢٦٥

والعبارة موهمة ، قد يُنفهم منها أن في القرآن ما هو من الدرجة العليا في البلاغة وفيه ما هو من أوسطها وأدناها . وذلك مردود عندنا من ناحيتين :

. أولاهما : أن فهمنا للإعجاز البياني ، فوت لأعلى درجات البلاغة دون أوسطها وأدناها .

والأخرى ، أن هذه الدرجات الثلاث لا تجتمع ، بداهة ً ، في السورة الواحدة ، وبسورة واحدة كان التحدي والمعاجزة .

وسبق «الخطاب» أيضًا إلى لمح فروق دقيقة في الدلالة، لألفاظ قرآنية جرت معاجمنا وكتب المفسرين على القول بترادفها مع « ألفاظ أخرى في معناها » مثل : العلم والمعرفة ، الحمد والشكر ، العنق وفك الرقبة ، ( ٢٩ : ٣٣) . . .

وهذا أيضًا مما ننزود به لطريقنا إلى فهم الإعجاز البياني ، ابحلي ما سوف نوضحه في : " الترادف وسر الكلمة" .

وتجرد الخطابى لدفع شبهات من جادلوا فى بلاغة عبارات قرآنية قالوا إنها جاءت على غير المسموع من فصيح كلام العرب. وفى رد الخطابى عليهم ملاحظ دقيقة، غير أنا نختاف معه ، من حيث المبدأ ، فى قبول عرض العبارات القرآنية على

ما نقل عصر التدوين من قصيح كلام العرب والأصل أن يعرض هذا الذي نقلوه على القرآن ، إذ هو قمة الفصحى والنص الموثق الذي لم يصل إلينا من أصيل العربية نص آخر توافر له مثل ما توافر للقرآن من توثيق يحميه من يتوائب الرواية النقلية ، ولا يلجئ إلى رواية بالمعنى ، فضلا عما في الشواهد الشعرية من ضرورات لا مجال لمثلها في الشواهد القرآنية .

وتفرغ الحطائي في النصف الأخير من رسالته ، لنقض ما سوو و معارضات اللقرآن ، من مدَّعي النبوة ، فبسط القول في معنى المعارضة وشروطها ورسومها ، وضرب الأمثلة من معارضات أمرئ القيس وعلقمة في وصف القرس ، والمرئ القيس والحارث بن التوم اليشكري في إجازة أبيات، كما ضرب أمثلة من تنازع الشاعرين معنى واحداً ، كأبيات في وصف الليل لامرئ القيس والنابغة الدبياني ، وفي وصف الحمر للأعشى والأخطل؛ وفي صفة الحيل لأبي دؤاد الإيادي والنابعة الجعدى . وقايمًل هذا كله على إسفاف مسيلمة الكذاب وسُدِّف من تكلم في الفيل، مبيناً سقم كلامهم وعدم استيفائه شروط المعارضة ورسومها . . .

ولهذا الفصل من رسالة الحطابي قيمته في المباحث البلاغية والتقدية المبكرة . وارى مع ذلك أن أبا سلمان كان في غني عن الاشتغال بهذيان من ادعوا النبوة بعد عصر الرسول صلى الله عليه وسلم وجاءوا بسخافات هابطة سقيمة يعارضون بها القرآن فيها زعموا . وهي عندنا أهون من أن توضع في الميزان أو يشار إليها في مجال الاحتجاج لإعجاز القرآن من جهة البلاغة . ومجرد ذكرها في هذا المقام الجليل، وَلُو لَلْكُشْفُ عَنْ سَقِمُهَا وَإِسْفَافِهَا ، يَرْفِعُ مِنْ شَأَلُهَا وَيَعْطِيهَا مِنْ الْقَيْمَةُ مَا لَا تستحق :

وبالاغة القرآن هي موضوع ۽ علي بن عيسي الرماقي ۽ - من القرن الرابع آيضًا \_ في رسالته ( النكت في إعجاز القرآن) : مهد لها بسرد مذاهب القوم في وجوه سبعة للإعجاز ، ثم تفرغ للنظر في إعجازه من جهة البلاغة .

والبلاغة عنده على ثلاث طبقات ، عليا ووسطى ودنيا ﴿ فَمَا كَانَ أَعَلَاهَا طَبَقَةَ

THE PRINCE GHAZI TRUST

فهو معجز ، وهو بلاينة القرآن . وما كان دون ذلك ههو ممكن كبلاغة البلغاء من الناس » ٧٠

على خلاف ما ذهب إليه أبو سليان الحطابى من أن بلاغة القرآن تحوز هذه البلاغات في طبقاتها الثلاث .

وليست البلاغة عند الرمانى : « فى إفهام المعنى ، لأنه قد يفهم المعنى متكلمان أحدهما بليغ والآخرعيى ؛ ولا البلاغة أيضًا بتحقيق اللفظ على المعنى ، لأنه قد يحقق اللفظ على المعنى وهو غث مستكره ونافر متكلف . وإنما البلاغة إيصاك المعنى إلى القلب فى أحسن صورة من اللفظ : فأعلاها طبقة فى الحسن بلاغة القرآن وأعلى طبقات البلاغة للقرآن حاصة ، (١) ٢٦

ثم كان منهجه فى بيان إعجاز القرآن من جهة البلاغة ، أن جعل البلاغة على عشرة أقسام : الإيجاز ، والتشهيه ، والاستعارة ، والتلاؤم ، والفواصل ، والتجانس ، والتصريف ، والتضمين ، والمبالغة ، وحسن البيان .

وعقد لكل باب منها فصلا يبدأ بتعريف الباب ، ثم يقدم شواهد قرآنية منه ، في باب الإبجاز مثلا ، يبدأ فيعرفه بأنه « تقليل الكلام من غير إخلال بالمعنى . وهو على وجهين: إبجاز حدف ، وإبجاز قصر . فالحذف إسقاط كلمة للاجتزاء عنها بدلالة غيرها من الحال أو فحوى الكلام . والقصر بنية الكلام على تقليل اللفظ وتكثير المعنى من غير حذف »

ثم يقدم من شواهد الحدف :

" واسأل القرية " " . " ولكن البير " من اتنى " " براءة من الله " " طاعة وقول معروف "

« ومنه حذف الأجوبة وهو أبلغ من الذكر . وما جاء منه في القرآن كثير كقوله جل ثناؤه : « ولو أن قرآنًا سيسرت به الجبال أو قبط عت به الأرض أو كنائم به المونى » كأنه قيال : لكان هذا القرآن . ومنه : « وسيق الذين اتقوا وبتهم الى الجنة زُمَرًا حتى إذا جاءوها وفتيحت أبوابها » كأنه قبل : حصلوا على النعيم

<sup>(</sup>١) تشير الأرقام في نهاية الفقرات المنقونة من رمالة الرمائي ، إلى مواضع صفحاتها من ( ثلاث رسائل في إعجاز القرآن) ذخائر .

المقيم الذي لا يشوب التنغيص والتكارير FOR OURANIC THOUS والتكارير

﴿ وَإِنَّمَا صِارَ الْحَدُفَ فِي مثل هذا أَبِلغُ مِن اللَّهَ كُو لَأَنْ النَّفْسُ تَدُّهُ بِ فَيَهَ كُلُّ مذهب ، ولو ذكر الجواب لقصر على الوجه الذي تضمنه البيان :

77

1

9 ·

« وأما الإيجاز بالقصر دون الحذيف فهو أغمض من الحدّف وإن كان الخذف عَامِضًا ، للنحاجة إلى العلم بالمؤاضع التي يصلح فيها من المؤاضع التي لا يعملن . فمن ذلك :

" وَالكُمْ فِي الْقِيصَاصِ حَبَاةً "

"يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ"

" إِنْ يَنْسِمُونَ إِلَّا الظُّنَّ وَمَا تَهْوَى الْأَنْفُسُ "

و إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ"

﴿ \* \* وَلَا يَنْجِينُ الْمَكُرُ السَّبِيِّي ۚ إِلَّا بِأَعْلِهِ \* \*

واستطرد الرماني إلى بيان وجه الإعجاز بإيجاز القصر في قولة تعالى : لا ولكم في القصاص حياة » عن طريق المقارنة بينها وبين ما استحسته الناس من الإيجاز في قَوْلُهُم : "القَالَ أَنْنِي للقَالَ " فَلَا كُمْ أَنْ التَّفَاوَتَ بِينَهُمَا يَظْهُرُ مِنْ أَرْبِعَةُ أُوجِه

\_ أن العبارة القرآنية أكثر فائدة ، ففيهاكل ما في قولهم : القتل أنْفي للقتل ﴿ مع زيادة معان حسنة ، منها إبانة العدل لذكره القصاص، وإبانة الغَرْضُ المُرغُوبُ فيه لذكره الحياة ، والاستدعاء بالرغبة والرهبة لحكم الله .

\_ الإيجاز في العبارة ، فعدد حروف " القتل أنَّى للقتل " أربعة عشر حَزْفًا . وَقُولُهُ تَعَالَى : « القَصَاصِ حَيَّاةً » عَشَرَةً أَخَرَفَ .

 البعد عن التكلف بالتكرير الذي فيه على النفس مشقة . في قوامم: "الفكل" أَنْنِي لَلْقَتَلَ " تَكُوير " غَيرُه أَبِلُغُ منه . ومنى كان النكوير كذلك فهو مقصر في البلاطة عن أعلى طبقة .

\_ العبارة القرآنية أحسن تأليفاً بالحروف المثلاثمة ، يُمَدُّرُكُ بالحس ويوجِدُ في اللفظ . فإن الحرّوج من الفاء إلى اللام – في : القصاص – أعدل من الجروج من اللام إلى الهمزة - في : القتل أنبي - لبعد الهمزة من اللام . وكذلك الخروج من الصاد

إلى الحاء ، أعدل من الحروج من الألف إلى اللام FOR QURANI إلى اللام المحروج من القتل أنى و فياجتهاع الأمور التي ذكرناها صلا " القصاص حياة " أبلغ من " القتل أنى القتل " وإنكان بليغًا حسنًا » .

واستأنف الرمانى القول فى الإيجاز ، فأوضح الفرق بينه وبين التقصير ، وذكر أوجه الإيجاز ومسالكه ومراتبه ، من حيث كانت المعرفة بها « سبيلا إلى معرفة فضيلة ما جاء فى القرآن منه على سائر الكلام ، وعلوه على غيره من أنواع البيان ، وخم الباب بقوله :

الإيجاز تهذيب الكلام بما بحسن به البيان . والإيجاز تصفية الألفاظ من الكدر وتخليصها من الدرن . والإيجاز البيان عن المعلى بأقل ما يمكن من الألفاظ .
 والإيجاز إظهار المعلى الكثير باللفظ اليسير ٢٠٨

وعلى هذا النهج سار « الرمانى » فى الأبواب الآخرى التسعة ، لليلاغة عنده. وقد تمهلت فى الوقوف عنده دون ضجر بنقل ما نقلت منده ، لأنى أقدر أن الرمانى قدم فى ( النكت ) محاولة جليلة من المحاولات الرائدة فى التصنيف البلاغى وتنسيق أبواب ومصطلحات فيه ، كما أردت أن ألفت إلى كونه لم يخرج عن موضوع الإعجاز فيا عرض له من أبواب البلاغة ، بل كان همه أن يقدم لكل باب شواهده القرآنية ، وأن يلمح بذوق مرهف ما فيها من نكت بلاغية .

وهذا ما نفتقده في أكثر الكتب التي تناولت إعجاز القرآن من جهة البلاغة ، بعد الرماني . فنرى الباقلاني مثلا يسخرُج في كتابه عن الدراسة القرآنية إلى دراسات للشعر ، ونرى عبد القاهر يستكثر في ( الدلائل) من الاستشهاد بالشعر ، وقلما بأتي بشواهد قرآنية تجلو الملحظ البلاغي . وهذا هو ما غلب على جمهرة المصنفين من البلاغيين فيا عدا قلة منهم جعلت الشواهد القرآنية المكان الأول في مباحثها البلاغين فيا عدا قلة منهم جعلت الشواهد القرآنية المكان الأول في مباحثها البلاغية ، كابن أبي الإصبع المصري – في القرن السابع – الذي سار في مباحثها البلاغية ، كابن أبي الإصبع المصري – في القرن السابع – الذي سار في ربديع القرآن) على نهج الرماني ، في تقديم الشاهد القرآني .

ونرجى التعرض لرأى الرمانى فى بلاغة اللفظ والمعنى إلى حيث يتسع المجال لمثل هذا فى " مذهب النظم للجرجانى " ونتابع خطوات السلف على الطريق ، انطلاقاً من هذه الحطوة الرائدة التي وسل إليها جهد الرماني في دراسته البلاغية للقرآن ، وقد بدا فيها واضبع الفكرة والمنهج ، لم تختلط عنده بالحسل الكلامي، ولا شُغل عنها بالنظر في هذيان مديعي معارضة القرآن .

وفصاحة القرآن كانت مناط النظر ، في الجزء الحاص بإعجاز القرآن ، من (كتاب المغنى ) للقاضي المعتزلي عبد الحبار .

لم يتناوله تناول البلاغيين ، كزميله الرماني ، وإنما كان همه الاستلمال لإعجاز القرآن ، من جهة فصاحته التي انفرد بها ، وصحة التحدى به . فاقتضى هذا بطبيعة الحال ، أن ينظر في مفهوم الفصاحة وإعجازها ، فكان أن عرض لقضية النظم ، مقصوداً به النمط الحاص من صياغة الكلام ، وبيئن وجهة نظر المعتزلة فيها .

والملحظ الدقيق في النظم عنده، بمعنى النمط والطريقة ، أنه لا يكفي علم السبق إلى مثله ، ليكون وجها الإعجاز . وإلا كان يجب القول بإعجاز من يبتاع طريقة ركيكة من النظم ، لم يُسبق إليها « وقد علمنا أنه لا بد من أن يُعتبر شع النظم المبتدع ، رتبتُه في الفصاحة » .

ومن ثم ينبغى أن يتبين المقصود بالنظم: إن أريد به بجرد السبق إلى طريقة مبتدعة ، فبعيد « وإن أراد من قال: " إن وجه إعجاز القرآن النظم المخصوص هذا المعنى ، وهو أنه تعالى خصه بالقرآن على نظام لم تجر العادة بمثلة ، مع اختصاصة برتبة فى الفصاحة معجزة - فهوالذى يستاه . لأن خروجه عن العادة فى الفصاحة ، يوجب كونه معجزاً بانفراده ، واختصاصه بنظم من دون هذا الوجه ، لا يوجب كونه معجزاً ، وإنما بنقوى ويؤكد كونه معجزاً . فإن سلم هذا الجالف لم ذكرناه ، فهو الذى تصرناه .

« فإن قال : إنه يكون معجزاً للنظم فقط ، ولكونه على هذه الطريقة الجايئة لمنظوم كلامهم ومنثوره ، وإن لم يختص برتبة الفصاحة ، فالذى قدمناه يبطله . ومنى اعتبر في كونه معجزاً كلا الأمرين : فإن أراد أنه بمجموعهما يتم ذلك ، فقد يمنيا أنه قد يتم بأن يبين من كلامهم برتبة عظيمة في الفصاحة . وإن أراد أنه يؤكد بينا أنه قد يتم بأن يبين من كلامهم برتبة عظيمة في الفصاحة . وإن أراد أنه يؤكد

ذلك فهو صحيح ، وهذا هو الأقرب الأنهم لا يريدون النظام دون رتبة الفصاحة ، وإنما يريدون بذلك أنه تعالى جاء بالقرآن على أوكد الوجوه فى نقض العادة والمباينة ، وهذا وأوكدها أن يكون فظاماً مهايناً لما تعارفوه ، مع رتبته العظيمة فى الفصاحة ، وهذا بين "(1).

ولم ير «القاضى عبد الجبار» أن إبدال لفظة بأخرى موضع تعلق ، « وذلك لأن هذه الطريقة تفارب الحكاية ، فكما أن حكاية الكلام لا تدل على معرفة ، فكذلك وضع لفظة بدل أخرى ووزنهما واحد ، لا يدل على المعرفة . وإن كان من يتمكن في هذا الباب ، لا بد من أن يكون له قدر من العلم بالألفاظ التي تنفق معانيها وأوزانها، حتى يمكنه أن يأتي بكل واحدة منها ما يماثلها أو يقاربها ، لكن هذا القير من العلم لا يكني في التصرف المخصوص الذي قدمنا ذكره ، لأنه يحتاج في ذلك إلى قدر من العلم زائد على ذلك ، حتى يمكنه أن يورد هذا القدر من الفصاحة ، وبذلك أبطانا قول من يقول: "إن المقحم يمكنه قول الشعر على هذه الطريقة" لأن إبدال الكلمات لا يمتد تمكيناً من الشعر وإن كان الكلام شعراً . حتى إذا صح منه أن يبتدئ ذلك و يتصرف فيه ، عد قدلك منه شعراً » (٢) .

وعقد عبد الجبار بعد ذلك فصلا ( في اختصاص القرآن بمزية في رتبة الفصاحة ) فلم يتناول الموضوع تناول البلاغيين ، بل مضى على طريقته في الاستدلال لإعجاز القرآن بعلو مرتبته في الفصاحة ، إلى حيث بايس الفصيح من كلام العرب ، وأعياهم أن يأتوا بمثله . قال : « وقد بيسًا أن العرب كانت عارفة بما يباين المعتاد من الفصيح ، للتجربة والعادة . فلم تكن عند سماع القرآن والوقوف على مزيته محتاجة إلى تجربة مجددة ، وعلمت خروجه عن العادة . ومن قصر حاله عن حالهم فكسمشل ، لأنه إذا عرف بالتجربة تعذر مثل كلامهم عليه ، فبأن يتعذر عليه أولى . وإن كان لا يمتنع أن يكون في العرب كلامهم عليه ، فبأن يتعذر عليه أولى . وإن كان لا يمتنع أن يكون في العرب ممن ظن في الوقت أن مثل القرآن بواتيه إن راحه ، ثم تبين تعذره . وإن كان ذلك حالفن – يبعد من أهل التقدم في الفصاحة ، كما يبعد ممن جرب مقادير ما يمكنه أن يفعله ، أن تلتبس عليه حال الأمور العظيمة . وقد أورد بعض شيوخنا عند

<sup>(</sup>٢٠١) القانجي عبد ألجيار : ألمنيني ٢٢١/١٩ ، ٢٧٠٠.

جحد بعض اليهود أن للقرآن مزية، بعض ما ذكرناه من حال العرب. ثم تلا عليه قوله تعالى:

ا والنَّجْمِ إِذَا هُوَى \* مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى \* وَمَا يَنْظِقُ عَنِ الهَوَى \*
 إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْى \* يُوحَى \* ، وبعضهم دلا قوله تعالى :

" وقِيلَ يَا أَرْضُ اللَّهِي مَا اللَّهِ وَيَا سَمَاءُ أَقْلِعِي وَغِينَ الْمَاءُ وَقَعْنِي الْأَمْرُ الْأَمْرُ وَالشَّوْتُ عَلَى الْمَاءُ وَقَعْنِي اللَّمْرُ وَالشَّالِمِينَ ﴾.

وإذا تأمل السامع لقوله تعالى: «وَأَصْحَابُ الْيَعِينِ \* مَا أَصْحَابُ الْيَعِينِ \* مَا أَصْحَابُ الْيَعِينِ \* و إلى آخر الآيات، علم أن مزيته على ما نسمع من الكلام القصيح عظيمة ، وإنما بشنبه مثلُ ذلك على من لا حظ ً له «٢١٤/١٦

ثم كان أكثر ما تجرد له القاضى عبد الجبار: الرد على مطاعن المخالفين فى القرآن (٣٣٧) وبطلان القول بأن للتنزيل فى القرآن تأويلا باطنا غير ظاهر ، على ما يحكى الباطنية (٣٦٣) وبطلان طعنهم فى القرآن بأن فيه تناقضاً واحتلافاً في يتصل باللفظ والمعنى والمذهب (٣٨٧) وبيان فساد طعنهم من جهة التكرار والتطويل وما ينصل بذلك (٣٩٧).

وفى كل ذلك ، كان بجادل و بحتج على طريقة الكلاميين لا البلاغيين . وحسبنا على كل حال ، أنه أكد نصره لوجه إعجاز القرآن بفصاحته ، وأعطانا مفهوماً عرراً لمعنى النظم: لا يراد به مجرد طريقة مبتدعة في صياغة الكلام تباين ما عرف العرب من منظوم ومنثور ، وإنما انفرد معها برتبة في الفصاحة عرفها أهل التقدم منهم بمجرد سماعه ، دون أن يظنوا أن مثل القرآن بدواتي من رامه . . .

وجاء « الباقلاني » في أواخر القرن الرابع ، فقدم كتابه المشهور في (إعجاز القرآن)، وليس دراسة قرآئية خالصة للإعجاز كما يقهم من عنوانه وكما تعيد مقدمته ، بل هي أقرب إلى الحدل الكلاء والمدّهي ، والتقد الأدبى لنصوص كتار طوال ، من الشعر والنّر .

فني الفصول الأولى ، يتصدى الباقلاني لتخطئة أقوال في الإعجاز ، رفضها الإعجاز البياني للفرآن الأشاعرة وهو منهم ، ولإبطال زعم من زعموا أن علم وحدانية الله لا يمكن بالقرآن ، والرشاعرة وهو منهم ، ولابطال زعم من زعموا أن علم وحدانية الله لا يمكن بالقرآن ، . . . والرد على زعم المجوس أن بعض كتبهم معجز . . . .

وهو في هذا كله يورد شبهات الحصوم دون ذكر أسمائهم ، ويشتد في تجريحهم والطعن عليهم والزراية بهم .

بعد ذلك ينقل عن الأشاعرة ثلاثة أوجه في الإعجاز ، فلا يطيل الوقوف عند الأول والثاني منها – الإخبار عن غيب المستقبل ، وعن الماضي منذ خلق الله آدم – بل يمر بهما مربعاً كي يخلص للوجه الثالث وهو « بديع نظم القرآن وعجيب تأليفه وتناهيه في البلاغة» فتحسبه قد تجرد للدرس البلاغي لبديع نظم القرآن، لكنه لا يلبث أن يستطرد بين حبن وآخر إلى جدل كلاي تجهيد .

بل إنه فيما يختص بالفصول البلاغية التي عقدها ، لا يفرغ للنظر في أسرار البيان القرآني ، وإنما يعمد إلى نقل قصائد وخطب طوال من مختار الشعر والنثر ، ويتجرد لنقد ما ينقده منها «لكيلايتوهم منوهم أن جنس الشعر معارض لنظم القرآن، فتخطفه الطير أو تنهوى به الربح في مكان سحيق ».

وقد يكتنى بإيراد النصوص الشعرية والنثرية المحتارة ، ويعقب عليها بأن هبوطها عن مستوى النظم القرآني لا يخني على ذي بصر ويصيرة .

نقل نصوص سبع خطب الرسول صلى الله عليه وسلم ، وكتابيه إلى كسرى والنجاشي ، وعهد صلح الحديبية ، ليقول بعدها : « إن من كان له حظ في الصنعة وقسط من العربية ، لا يشتبه عليه الفرق بين القرآن وكلام النبي ، عليه الصلاة والسلام .

ونقل بعدها خطبة لأبى بكر الصديق، وعهد و إلى عمر، وكتابين من أبى عبيدة ابن الجراح ومعاذ بن جبل إلى عمر بن الخطاب ورده عليهما ، وعهد و إلى أبى موسى الأشعرى في القضاء ، وخطبة لعبان بن عفان ، وكتابه إلى على بن أبى طالب ، ورثاء على لأبى بكر ، وخطبتين من خطب الإمام على ، وكتابية إلى عبد الله بن عباس ، وخطباً لابن مسعود ، وعمر بن عبد العزيز ، والحجاج بن يوسف ، وقس ابن مباعدة ، وخطبة أبى طالب في زواج عمد \_ صلى الله عليه وسلم \_ من خديجة . . . 114 : 172

وعقب على هذا الحشد الكاثر على الله المائي ملا به أربعين طفحة بعيارة توجز القول بأن « من تأمل الحطب المتقدمة ونحوها ، سيقع له الفصل بين كلام الآدميين. وكلام رب العالمين » .

وملاً ثلاث صفحات من كلام مسيلمة الكذاب وسجاح التعبيمية ، ليقول : « ومن كان له عقل لم يشتبه عليه سخف هذا الكلام » ٢٣٨ : ٢٤٠

وتتبع القصائد المشهورة لكبار الشعراء ، ينقلها وينقدها بيتًا بيتًا ، حتى لتستغرق القصيدة الواحدة بضع عشرات من الصفحات ، كعلقة امرى القيس ( ٢٤٣ : ٢٧٧ ) وقد انتهى منها إلى القول :

« فأما نهج القرآن ونظمه ، وتأليفه ورصفه ، فإن العقول تنيه في جهته وتحار في بحره وتضل دون وصفه . ونحن نذكر لك في تفصيل هذا ما تستدل به على الغرض وتستولى على الأمد وتصل به إلى المقصد ، وتتصور إعجازه كما تنصور الشمس وتنيقن تناهى بلاغته كما تنيقن العجز . ، واعلم أن هذا علم شريف الحل الشمس وتنيقن تناهى بلاغته كما تنيقن العجز . ، واعلم أن هذا علم شريف الحل عظيم المكان قليل الطلاب ضعيف الأصحاب ، ليس له عشيرة تحميه ، ولا أهل عصمة تفطن لما فيه ، وهو أدق من السحر وأهول من البحر وأعجب من الشعر . . . .

لا ولو لم يكن من عظم شأنه إلا أنه طبق الأرض أنواره وجلل الآفاق ضياؤه
 ونفله في العالم حدُكمتُه وقبيل في الدنيا رسمه ، وطهمس ظلام الكفر بعد أن كان
 مضروب الرواق ممدود الأطناب مبسوط الباع مرفوع العماد . . . .

فَكَانَ كُمَا وَصِفُهُ اللهُ تَعَالَىٰ جِلَّ ذَكُرُهُ مِنْ أَنَّهُ نُورٌ فَقَالَ :

" وَكَلَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِيَا " الآية

النظر إن شئت إلى شريف هذا النظم وبديع هذا التأليف وعظيم هذا الرصف على المنظم من هذه الآية تامة ، وكل من لفظ بديع واقع ١٨٤٥

وتنوقع بعد هذا أن يفرغ الباقلاني لما « تستندل به علي الغرض ويستولم على الأمد وتنصور إعجاز النظم القرآني كما تتصور الشمس » .

فإذا به يستأنف نقل النصوص الطوال من شعر البحترى وأبى نواس وابن الرومى وأبى تمام وابن العميد . . . .

ليقول إن هذا كله مما يمكن أن يوازى بغيره أو يعارض، احتجاجًا لما ذكره قبل هذه الصفحات المثات ، من أن نظم القرآن :

« ليس له مثال يحتدى عليه ولا إمام يقتدى به ، ولا يصح وقوع مثله اتفاقاً كا يتفق للشاعر البيت النادر والكلمة الشاردة والمعنى الفذ الغريب والشيء القليل العجيب . وكما يلحق من كلامه بالوحشيات ويضاف من قوله إلى الأوابد . لأن ما جرى هذا المجرى ووقع هذا الموقع فإنما يتفق الشاعر في لنمسع من شعره والمكاتب في قليل من رسائله والخطيب في يسير من خطبه . ولو كان كل شعره نادراً ومثلا سائراً ومعنى بديعاً ولفظاً رشيقاً ، وكل كلامه مملوءاً من رونقه ومائه ، ويحلى ببهجته وحسن روائه ، ولم يقع فيه المتوسط بين الكلامين والمتردد بين الطرفين ، ولا البارد المستفقل والغث المستنكر ، لم يبن الإعجاز في الكلام ولم مظهر بسين التفاوت العجب بين النظام والنظام ولا والنظام و

ومن أشق الأمور على دارس ينظر فى كتاب الباقلانى ، أن يستخلص له من بين ذلك الحشد الكاثر من الحدل الكلامى والنصوص الطوال من الشعر والنثر ، فكرة واضحة فى الإعجاز البلاغى لنظم القرآن . فقد عقد بعد هذا كله فصلا " فى وصف وجوه من البلاغة " بدأه بقوله :

« ذكر بعض أهل الأدب والكلام أن البلاغة على عشرة أقسام » ثم نقل هذه الأقسام العشرة عن ٥ الرماني » الذي لم يصرح باسمه ، فلا بها ثلاثين صفحة (٢٩٦ : ٢٩٦) ثم تعقبها بالنقد الذي لا يستبين منه مذهب واضح في الإعجاز البلاغي في بديع نظم القرآن .

وفياً تناوله من أنواع هذا البديع ، بمعنى البلاغة ، لم يلتزم منهج الزماني في الاستشهاد بالقرآن ، بل قدم مع الشواهد القرآنية شواهد من الشعر والنثر . ور بما

بدأ بتقديم هذه الشواهد من كلام البشر، لم عقب عليها بقوله: " ونظير ذلك في الغرآن . . " أو : "ومثله في القرآن . . . "

وهذا التنظير والمماثلة ، مما ينبو عنه حيس من يدوك أن الإعجاز البياني لا يحتمل وجود المثل والنظير . . .

وأقدم هنا مثلا من نظر «الباقلاني» في الإعجاز البلاغي ، وأسلوبه في التنظير :

« ويعدون من البديع ، الموازنة )، وذلك كقول بعضهم :

" أصبر على حر اللقاء ومضض النزال وشدة الميصاع "- أى الحجالدة بالسيف \_ وكقول امرى القيس :

سليم الشظا عبل الشوى شنج النِّساً له حجبات مشرفات على الفال • وفظيره من القرآن :

" وَالسَّمَاء ذَاتِ الْبُروجِ \* وَالْيَوْمِ الْمَوْعُودِ \* وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودِ " . . . وَقُول الْآنو . . . . وقول الآنو . . . . وقول الآنو . . . . وقول الآنو . . . . وقول المقنع الكندى . . . وكقول عروة بن حيزام . . .

﴿ وَلِنْحُوهُ قُولُ اللَّهُ عَزْ وَجِلُ :

" اللهُ وَلَى الَّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظَّلْمَاتِ إِلَى النَّورِ ، والَّذِينَ كَفَرُوا أَوْلِيهَا أُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ النَّورِ إِلَى الظَّلْمَاتِ ".

٥ ومن البديع التكميل والتتميم ، كقول القائل :

وما عديت أن أشكرك على مواعيد لم تُشمَن عطل، ومرافد كم تُشبَب بمَنَ ، ويبشر لم يمازجه ملكق ، ولم يخالطه مذق . . .

وكقول نافع بن خليفة :

رجال إذا لَم يقبلوا الحق منهم ويعطوه ، عادوا بالسيوف القواطع وذلك كقول الله عز وجل : " إن الله عنده علم الساعة . . . " الآية . . . . ه ومن البديم الترصيع ، وذلك على ألوان . . .

منها قول امرئ القيس :

مخش مجش مقبل مدبر معاً كتيس ظباء الحدليب العدوان

ومن ذلك كثير من مقدمات أبي نواس :

يا منسِّة امتنها السكر ما ينقضى منى لها الشكر »

ثم لم يقدم على الترصيع شاهداً من القرآن . . .

كما لم يقدم أي شاهد قرآني في عدد من أنواع البديع اكتفي لها بشواهد من الشعر والنثر : كالمساولة ، والمبالغة ، وصحة النفسير ، والتكافؤ والكناية والتعريض ، والاعتراض ، والرجوع ، والاستثناء . . .

وتحاول أن تلتمس في تناول الباقلاني لفنون البديع ، ملحظاً له في أسرار الإعجاز ، أو نكتة بلاغية فيا يقدم من شواهد قرآنية ، فيلقاك بمثل قوله :

٥ فكر في هذه الكلمات ، من القرآن ، كل واحدة منها كالنجم في علوه ونه ره ، وَكَالْمَاقُوتِ يَتَلَاّلًا بَيْنَ ﴿شَدُورُهِ ﴿ صَ ٢٩٣ . ﴿

لا وما رأيك في قوله تعالى :

" إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ "

هذه تشتمل على كلمات ، سناؤها وضياؤها على ما ترى ، وسلاستها وماؤها على ما تشاهد، ورونقها على ما تعاين، وقصاحتها على ما تعرف ...

﴿ انظر إلى هذه الكلمات الأربع التي ألف بينها ، واحتج بها على ظهور قدرته ونفاذ أمره ، أليس كل كلمة منها في نفسها غيرَّة وبمفردها دُرَّة؟ وهو مع ذلك يصدر عن علو الأمر ونفاذ القهر، ويتجلى في بهجة المقدرة، ويتحلى بخالصة العزة ، ويجمع السلامة إلى الرصانة ، والسلامة إلى المتانة ، والرونق الصافي ، والبهاء الضافى . . ۲۸۶

ه ثم انظر في آية ، وكلمة كلمة ، هل تجدها كما وصفنا من عجيب النظم وبديع الرصف ؟ فكل كلمة لو أفردت كانت في الجمال غاية ً وفي الدلالة آية ، فكيف إذا قارنتها أخواتُها وضامتُها دواتها ، بما تجري في الحسن مجراها وتأخذ في معناها ؟ ــ ٢٨٩ .

« فلعلك ترجع إلى عقلك وتستر ما عندك إن غلطت في أمرك أو ذهبت في مذاهب وهميك أو سلطت على نفسك وجه ظنك . منى تهيأ لبليغ أن يتصرف في قدر آية في أشياء مختلفة فيجعلها مؤتلفة من غير أن يبين على كلامه إعياء الخروج والتنقل ، أو يظهر على خطابه آثار التكلف والتعمل ؟

«هيهات هيهات! إن الصبح يطمس النجوم وإن كانت زاهرة، والبحر يغمر الأنهار وإن كانت زاخرة . . . » ـــ ۲۹۰

## ٥ ومن المؤتلف قوله تعالى :

"فَخَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ الْأَرْضَ ، فَمَا كَانَ لَهُ مِنْ فِيَّةٍ يَتْصُرُونَهُ مِنْ فَيَةً مِنْ أَنْ مَن الْمُنْتَصِرِينَ".

ا وهذه ثلاث كلمات ، كل كلمة منها أعز من الكبريت الأحمر ٢٩٣ .
 اى خاطر يتشوف إلى أن يقول ؟

" يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَمَاءُ مِنْ عِبَادِةٍ ... " الآية .

﴿ وَأَى لَفَظَ يَلْمُرِكُ هَذَا اللَّهِمَارِ ، وأَى حَكَيْم يَهْتَدَى إِلَى مَا لَهُذَا مِنَ النَّورِ ، وأَى فصيح يَهْتَدَى إِلَى هَذَا النَّظُمِ؟ ــ ٣٠٣ .

## « نم تأمل قوله :

" وَأَنْ لِمَرْهُمْ يَوْمَ الْآزِفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كَاظِمِينَ . . . "

«كل كلمة من ذلك على ما قد وصفتها، من أنه إذا رآها الإنسان في وسالة، كانت عينها، أو قى خطبة كانت وجهها، أو قصيدة كانت غرة غرنها وبيت قصيدتها، كالياقوتة التي تكون فريدة العقد وعين القلادة ودرة الشلر ؛ إذا وقع بين كلام وشدّحه، وإذا ضمن في نظام زينه، وإذا اعترض في خطاب تميز عنه وبان بحسنه منه ــ ٢٠٤.

« ارفع طرف قلبك وانظر بعين عقلك وراجع جلية بصيرتك ، إذا تفكوت في كلمة كلمة عما نقلناه إليك وعرضناه عليك ، ثم فيا ينتظم من الكلمات إلى أن يتكامل فصلا وقصة ، أو يتم حديثًا وسورة .

« لا، بل فكر ف جميع القرآن على هذا الترتيب، وتدبره على فحو هذا التتريل،

فلم ندَّع ما ادعيناه لبعضه، ولم نصف ما وصفناه إلا في كله ، و إن كانت الدلالة في البعض أبين وأظهر ، والآية أكشف وأبهر .

« وإذا تأملت على ما هديناك إليه ووقفناك عليه ، فانظر هل تجد وقع هذا النور في قلبك واشتماله على لبلِّك وسريانيَّه في حسك ونفوذ آه في عروقك ، وامتلاءك به إيفانًا وإحاطة ، واهتداءك به إيمانًا وبصيرة ؟ أم هل تجد الرعب يأخذ منك مأخذه من وجه ، والهزة تعمل في جوانبك من لون ، والأريحية تستولى عليك من باب؟ وهل تجد الطرب يستفزك لِلسَّطِّيفِ ما فطنتَ له ، والسرورَ يحرَّكك من عجيب ما وقفت عليه ، وتجد في نفسك من المعرفة التي حدثت لك عزة ، وفي أعطافك ارتباحاً وهزة ، وترى لك في الفضل تقدماً وتبريزاً ، وفي البقين سبقاً وتحقيقًا ، وترى مطارح الجهال تحت أقدام الغفلة ، ومهاويهم في ظلال القلة والذلة ، وأقدارهم بالعين التي يجب أن تلحظ بها ، ومراتبهم بحيث يجب أن ترتبها ؟

و هذا كله في تأمل الكلام ونظامه وعجيب معانيه وأحكامه . فإن جئت إلى ما البسط في العالم من بركته وأنواره ، وتمكن في الآفاق من يمنه وأضوائه، وثبت أفي القلوب من إكباره وإعظامه . . . فهل يدلك هذا على عظيم شأنه وراجح ميزانه وعالي مكانه ؟ \_ ٣٠٨

« ونظم القرآن في مؤتلفه ومختلفه ، وفي فصله و وصله ، وافتتاحه واختتاجه ، وفي كل نهج يسلكه وطريق يأخذ فيه وباب يتهجم عليه ووجه يؤمه ، على ما وصفه الله تعالى به لا يتفاوت : " وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْدِلَافًا كَثِيرًا "

ه وغيره من الكلام كثير التلون دائم التغير ، يقف بك على بديع مستحسن ويعقبه يقبيح مستهجن، ويطلع عليك بوجه الحسناء ثم يعرض للهجر ببخكُّ القبيحة الشوهاء ، ويأتيك باللفظة المستنكرة بين الكلمات التي هي كاللآني الزهر . وقد يأتيك باللفظة الحسنة بين الكلمات البهم ، وقد يقع إليك منه الكلام المثبج ، والنظم المشوش والجديث المشوه ــ ٢١٤.

وعلى هذا فقيس مختك عن شرف الكلام وماله من علو الشأن، لا يطلب مطلبًا إلا المفتح، ولا يسلك قلبًا إلا انشرح ، ولا يذهب مذهبًا إلا استنار وأضاء ، ولا يضرب مضرباً إلا بلغ فيه اللجاء ! لا تقع منه على فائدة فقدرت أنها أقصى فوائدها إلا قصرت ، ولا تظفر بحكمة فظننت أنها زُبدة حكمها إلاولله أخلك » — ٣٢٢

إلى أين وصل الباقلاني في بيان إعجاز القرآن من جهة البلاغة، بعد طول الجهد وعناء النقل للمطولات من القصائد والخطب والتصدي انقدها ؟

أوثر هنا أيضًا أن أترك له تلخيص جهده فيه واستخلاص تمرته، وإيضاح الشوط الله فيه على الطريق لفهم الإعجاز البلاغي ، حيث يقول :

« فالقرآن أعلى منازل البيان ، وأعلى مراتبه ما جمع وجوه الحسن وأسبابه ، وطرقه وأبوابه : من تعديل النظم وسلامته وحسنه وبهجته ، وحسن موقعه في السمع وسهولته على اللسان ، ووقوعه في النفس موقع القبول وتصوره تصور المشاهك ، وتشكله على جهته حتى يحل محل البرهان ودلالة التأليف ، تما لا ينحصر حسناً وبهجة وسناء ورفعة .

« وإذا علا الكلام في نفسه كان له من الوقع في القلوب والتمكن في النفوس ، ما يُشَهل ويبهج ، ويقلق ويؤلس ، ويطمع ويؤيس ، ويُضحك ويبكي ، ويجزن ويُفرح ، ويسكن ويزعج ، ويشجى ويطرب ، ويبهز الأعطاف ويستميل تحوه الأسماع ، ويوزت الأريحية والعزة ، وقد يبعث على بذل المهج والأموال شجاعة وجوداً ، ويرى السامع من وراء رأيه مرى بعيداً . وله مسالك في النفوس لطيفة ، ومداخل إلى القاوب دقيقة .

و محسب ما يترتب فى نظمه ويتنزل فى موقعه : ويجرى على سمت مطلعه ومقطعه ، يكون عجيب تأثيراته وبديع مقتضياته . وكذلك على حسب مصافره ويتصور وجوه موارده . وقد ينبئ الكلام عن محل صاحبه، ويدل على مكان متكلمه وينبه على عظيم شأن أهله وعلى علو محله ٥ - ٤١٩

تُم يقول خاتمة لكتابه في إعجاز القرآن :

« وقد بينًا في نظم القرآن أن الجملة تشتمل على بلاغة منفردة ، والأسلوب



يمختص بمعنى آخر من الشرف . ثم الفواتح والحوائم ، والمبادئ والمثانى ، والطوالع والمقاطع ، والوسائط والفواصل .

ه ثم الكلام في نظم السور والآيات ، ثم في تفاصيل التفاصيل، ثم في الكثير والقليل .

ه ثم الكلام الموشح والمرصع ، . . . والمجنَّس والموشح ، والمحل ، والمطوق والمتوج ، والموزون والخارج عن الوزن ، والمعتدل في النظم والمتشابه فيه ؛ في منظر بهيج ونظم أنيق ومعرض رشيق ، غير معتاص على الأسماع ولا مُشكَّو على الأفهام . . . . ممتلي ماء ونضارة ، ولطفًا وغضارة . يسرى في القلوب كما يَسرى السرور، ويمر إلى مواقعه كما يمر السهم ، ويضيء كما يضيء الفجر، ويزخر كما يزخر البحر . طموح العباب جموح على المتناول المنتاب . كالروح في البدن، والنور المستطير في الأفق ، والغيث الشامل والضياء الباهر :

" لَا يِهَا تِيهِ الباطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَمْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ " « مَـن توهم أن الشعر يلحظ شأوه بان ضلاله ووضح جهله ، إذ الشعر سَمّت قله تناولته الألسن وتداولته القلوب وانثالت عليه الجواجس ، وضرب الشيطان فيه بسهمه وأخذ منه بحظه ، وما دونه من كلامهم فهو أدنى محلاً وأقرب مأخذاً وأسهل مطلبًا . . .

و انظر وفقك الله لما هديناك إليه ، وفكر فيا دللناك عليه ، فالحق منهج وأضبح ﴿ والدين ميزان راجح ، والجمهل لا يزيد إلا عمى ، ولا يورث إلا ندمًا . . . . - 1713

وما استكثرتُ من نقل أحكام الباقلاني في بلاغة القرآن بنص عبارته ، إلا حرصًا مني على أن يأخذ بها موضعه من قضية الإعجاز البلاغي . لا أظلمه . . .

ويمضى الباقلاني بعد أن ترك للبلاغيين ممن تكلموا في الإعجاز بعده ، هذا الرصيد الضخم من ألفاظه الرنانة وعباراته الفخمة ، في النصاعة والبراعة والفخامة والسلاسة، والنضارة والغضارة ، والرونق والماء، والحسن والبهاء، والبهجة والسناء، والنور والضياء، واللمر والياقوت، وفريدة العقد وعين القلادة ودرة الشذر، والبحر الزاخر THE PRINCE GHAZI TRUST ( الكبريت الأحمر FOR QURANIC THOUGHT) والنجوم الزاهرة ، والكبريت الأحمر

و ترك لمدرسة السكاكي ، طريقته في التناول البلاغي: تقدم مع الشواهد من قول البشر شاهدا من القرآن ، دون تفرقة أو تمييز ، بل على القول بالميثل والنظاير ...

والحرجانى – من القرن الخامس الهجرى – يعرض فى رسالته (الشافية) لقضية الإعجاز فى جدل المتكلمين وخصومة المذهبيين ، مستقصيًا شبهات من صرفوا الإعجاز عن وجهه البلاغي ، وبخاصة من قالوا فيه بالصرفة .

وإذ كانت البلاغة عنده لبست إلا النظم ، يقرر أن العرب إنما عجزوا عن الإتيان بمثله في النظم ــ ١١٧ <sup>(١)</sup>

« وإن التحدي كان أن يجيئوا في أي معنى شاءوا بنظم يبلغ نظم القرآن في الشرف أو يقرب منه » — ١٤١

ويذهب الجرجاني إلى استحالة أن يكون التحدي بالكلم المفردة أو بمعانيها التي هي لها يوضع اللغة ، فذلك متاح لأهل اللغة . كما يُبطل أن يكون النظم : « الإتيان بكلام في زنة كلمات القرآن بمقاطعه ومفاصله ، على نحو ما يأتي الشاعر بقصيدة يعارض بها أخرى في وزنها وعلى رويها » - ١٩٨

« و إذا امتنع ذلك لم يبق إلا أن يكون الإعجاز في النظم والتأليف ، لأنه ليس من بعد ما أبطلنا أن يكون فيه إلا النظم » - ٢٠١

و يحدد معنى النظم والتأليف، بأنه يا ليس شيئًا غير توخى معانى النحو وأحكامه فيها بين الكلم، وأنا إن بقينا الدهر تجهد أفكارنا حتى نعلم للكلم المفردة مسلكًا ينظمها وجامعًا يجمع شملها ويؤلفها ويجعل بعضها بسبب من بعض ،غير توخى معانى النحو وأحكامه فيها، طلبنا ما كل محال دونه ١-١٠١

وهو يتجه بمعَانى النحو إلى مواضعها في نسّق الكلام ونظم الأسلوب ، لا لك الصنعة الإعرابية التي تُنجرَى بمعرَّل عن المعنى .

<sup>(</sup>١) الأرقام في الفقرات المتقولة من (الشافية) هي أرقام صفحاتها من ( تلاث رُسائل في إعجاز القرآن) ذخاتر .

ويمتنع عند عبد القاهر ، أن ينفهم هذا الإعجاز البلاغي في النظم ، من لم يؤت الآلة التي بها يفهم وهي العلم بالبلاغة والفصاحة . وكتابه (دلاتل الإعجاز) يفصل هذا العلم الشريف بما يتفاضل به الكلام في نظمه . أي أن الدلائل مقدمة لفهم الإعجاز ووسيلة إليه . ومعقد البلاغة عنده « أن يؤتى المعني من الجهة التي هي أصبح لتأديته ، ويتختار له اللفظ الذي هو أخص به وأكشف عنه وأتم له ، وأحرى بأن يكسبه نبلا ويظهر فيه مزية . ولا تفاضل بين لفظتين في الدلالة حتى تكون إحداهما أدل على معناها من الأخرى .

« وهل تجد أحداً يقول : هذه اللفظة فصيحة ، إلا وهو يعثبر مكاتها من النظم وحسن ملاءمة معناها لمعانى جاراتها وفضل مؤانستها لأخواتها ؟ وهل قالوا : لفظة متمكنة ومقبولة ؛ وفى خلافه : قلقة ونايية ومستكرهة ؛ إلا وغرضهم أن يعبر وا بالتمكن عن حسن الاتفاق بين هذه وتلك من جهة معناهما ، وبالمقلق والنبو عن سوء التلاؤم، وأن الأولى لم تكيق بالثانية فى معناها ، وأن السابقة لم تصلح أن تكون لفيًا التالية فى مؤداها ؟

وقد تجرد في الفصول الأولى من كتابه (دلائل الإعجاز) للاحتجاج لمذهبه في أن العبرة في الفصاحة والبلاغة ليست إلاالنظم ، دون الألفاظ التي هي مجرد خدد م للمعاني . ومن حيث رأى أن الإعجاز في نظم القرآن ينفهم بإدراك أسرار الفصاحة ، فرغ في كتابه لمباحث بلاغية صرفة يجلو بها وجه الفصاحة . وفيا بين مبحث وآخر يقدم لمحات من البيان القرآني في سياق الاستشهاد أو التنظير .

والكتاب على هذا الوضع ، من المصنفات البلاغية الهامة ، ولعله من خير ماكتب في قضية النظم ، لكن اتصاله بالإعجاز غير مباشر ، إذ ينظر في أساليب البلاغة العربية، وفي تقديره أنها وسيلة إلى فهم الكتاب العربي المبين . قال يشرح

وجه الإعجاز بالنظم : « إنا إذا سقنا دليل الإعجاز فقلنا: لولا أنهم حين سمعوا كلاماً لم يسمعوا قط مثله ، وأنهم قد رازوا أنفسهم فأحسوا بالعجز عن أن يأتوا بما يوازيه أو يدانيه أو يقع قريباً منه ، لكان محالا أن يدَ عوا معارضته وقد تُحدوا إليه وقرعوا فيه وطولبوا به . . .

و فخبر ونا عنهم ، عماذا عجز وا؟ أعن معان من دقة معانيه وحسنها وصحفها في العقول ، أم عن الفاظ مثل الفاظه ؟ فإن فلم عن الألفاظ : فاذا أعجزهم من الملفظ أم ما بهرهم منه ؟ فقلنا : أعجزتهم مزايا ظهرت لهم في نظمه وخصائص صادفوها في سياق لفظه، وبدائع راعتهم من مبادئ آيه ومقاطعها، وبحارى ألفاظه وبواقعها ، وفي مضرب كل مثل ، ومساق كل خبر ، وصورة كل عظة ، وتنبيه وإعلام وتذكير وترغيب وترهيب، ومع كل حجة برمان وصفة وتبيان، وبهرهم أنهم تأملوه سورة سورة وعشراً عشراً وآية آية ، فلم يجدوا في الجميع كلمة ينبو بها مكانها ، ولفظة يتنكر شأنها أو يترى غيرها أصلح هناك أو أشبه أو أحرى وأخلق ، بل وجدوا انساقاً بهر العقول وأعجز الجمهور ، ونظاماً والتئاماً وإتقاناً وإحكاماً ، لم يتدع في نفس بليغ منهم ولو حمك بيافوخه السماء ، موضع طمع . حتى خرست لم يتدع في نفس بليغ منهم ولو حمك بيافوخه السماء ، موضع طمع . حتى خرست الألسن عن أن تدعى وتقول ، وخلدت القروم فلم تملك أن تصول . . ٤ -٣٣٠٠٠

ثم لم يمض الحرجانى فى الاحتجاج لهذا الوجه من الإعجاز تدبراً لأسرار النظم القرآنى المعجز ، بل قدر أن الدراية بذلك « لا تتأتى عن طريق حفظ من الدليل وظاهر لفظه » وإتما يستقصى الدارس النظر فى أبواب البلاغة باياً باباً ، حتى يعرف بها الشاهد والدليل ، فلا يكون كن قيل فيه :

يقولون أقوالا ولا يعلمونها فلو قبل هاتوا حققوا، لم يحققوا وقعل وقطعاً لعذر المتهاون، يقدم الجرجاني مباحثه البلاغية لا يهدى فيها إلى أمور في نظمها، لا غنى بالعاقل عن معرفتها والوقوف عليها والإحاطة بها ٤ - ٣٣٠

وهو غيماً يعرض له من أبواب البلاغة ، لا يتحرى تناولها في النظم القرآني والاستشهاد لها منه ، وإنما يصرف النظر عنه عمداً ، مصرحاً يقوله :

<sup>(</sup>١) الأرقام في هذا الفصل ، تشير إلى مواضع صفحاتها من (كفاب دلائل الإسجاز ) طبعة المتار بالقاهرة .

و إن الجهة التي يقف منها الباحث والسبب الذي تعرف به بلاغة النظم ، استقراء كلام العرب وتنبع أشعارهم والنظر فيها » - ٣٣

ومن ثم مضى في مباحثه البلاغية ، فاستوفى القول في : تحقيق الفصاحة والبلاغة ، وتوقف النظم على التركيب النحوى ، ونظم الكلام ومكان النحو منه ، والكناية والاستعارة ، ومزايا النظم بحسب المعاني والأغراض ، والتقديم والتأخير ، والحذف والإثبات ، والتغريف والتنكير ، والقصر والاختصاص . . .

ملتمساً لكل فصل منها شواهده من بليغ الشعر والنثر ، وقد يقدم بين حين وآخر شاهداً قرآنيًّا على سبيل التنظير .

ومحتجاً بهذا كله لشرف علم البيان الذي ٥ لا ترى علماً هو أرسخ منه أصلا وأبسق فرعاً وأجلى جني وأعدب ورداً وأكرم نتاجاً وأنور سراجاً . والذي لولاه لم تر لسانيًا يحرك الوشي ويصوغ الحلي ويلفظ الدر وينقث السحر ويقرى الشهد ويريك بدائع من الزهر ويجنيك الحلو اليانع من الثمر ، والذي لولا تحقيه بالعلوم وعنايته بها وتصويره إياها ، لبقيت كامنة مستورة ، ولما استبنتَ لها يدَ الدهر صورة ، ولاستمر السوار بأهـلَّـتها - واستولى الحفاء على جملتها، إلى فوائد لا يدركها -الإحصاء ، ومحاسن لا يحصرها الاستقصاء » -- ٤

وما نجادل فيها ذهب إليه « الحرجاني» من أن الدراية بأسرار للعربية ، هي السبيل إلى فهم إعجاز النظم القرآئي. فغير منتصور أن يكون لمن أعوزته ، الدراية بأسرار التعبير في لغة ما ، أن يقدر روائع نصوصها ، فضلا عن أن عميز وجه البلاغة فيها .

ثم إن الجرجاني في تقديره لبلغاء العرب ، قد نجا مما تورط فيه ٥ الباقلاني ٥ حين تعقب مشهور القصائد والحطب لفحول الشعراء وأمراء البيان ، بالتهوين والتحقير والزراية ؛ فانساق بهذا ، من حيث لا يدري ، إلى أن العرب الفصحاء في عصر المبعث ، ما سلموا بإعجاز القرآن إلا وهم هابطو المستوي جاهلون بأسرار البيان . وقد نرى الوجه في الإعجاز ، أن يكونوا قد بلغوا من علو المستوى في الفصاحة والبلاغة ، ما يجعلهم قادرين على إدراك هذا الإعجاز . لكنا نختلف مع الجرجاني، في أن تألمس أسرار البيان العربي في شعر الشعراء ونثر البلغاء، ولا تلتمس في النص الأعلى الذي لا يمكن أن يصبح لنا ذوق العربية بمعزل عنه.

وإذا كنا تأخذ على المتأخرين من علماء البلاغة ، الماسهم ملاحظها وشواهدها من الماذج الشعرية والنبرية التي أرضت ذوقهم ، وكان ينبغي أن يجتلوا بلاغة العوبية في كتابها الأكبر.

فكيف يهون أن نتناول مباحث البلاغة بمعزل عن القرآن الكريم ، في كتاب يقدم هذه المباحث مدخلا لفهم النظم القرآني ودلائل على إعجازه ؟ إ

على أى حال ، نرى الجرجانى فى (دلائل الإعجاز) قدم ملاحظ دقيقة مما للحه من أسرار البلاغة العربية ، ولم يقدم دراسة قرآنية للإعجاز البلاغى . وهذه المباحث تأخذ مكانها فى الدرس البلاغى ، ولعلها تجلو براعة بلغاء العرب واقتدارهم على فن القول ، لكن دون أن تنصل بإعجاز القرآن إلا على وجه التوطئة والوسيلة والتمهيد .

ويظل السؤال قائمًا : ما وجه فوت النظم القرآني نظم َ البلغاء من العرب ؟ وماذا بهرهم من أسرار بيانه فانقطعوا دونه وأعياهم أن يأتوا بسورة من مثله ؟

ولعل إدراك الجرجاني لقصور (دلائله) عن أن تتجاوز المدخل إلى الموضوع، والدلائل إلى الأدلة، والوسيلة إلى الغرض، هو الذي جعله يخم مباحثه البلاغية في (دلائل الإعجاز) بفصل يحيل فيه إدراك البلاغة على مبهمات ويجردات مما سماء الذوق والإحساس الروحاني، والأمور الغامضة الحقية. والناس عنده مرضى حتى بلتمسوا الطب لديه.

وقد يجدى أن أنقل هنا هذا الفصل الحتاى من ( دلائل الإعجاز ) يلخص مذهب الجرجاني ويوضح طريقته في التناول وأسلوبه في الجنال والاحتجاج :

راعلم أذك لن ترى عجباً أعجب من الذى عليه الناس فى أمر النظم، وفالت أنه ما من أحد له أدفى معرفة إلا وهو يعلم أن ههنا نظماً أحسن من نظم، ثم تراجم إذا أنت أردت أن تبصرهم بذلك تسدر أعينهم وتضل عنهم أفهامهم وسبب

ذلك أنهم أوَّل شيء عدموا العلم به نفسه من حيث حسبوه شيئًا غير توخى معانى النحو ، وجعلوه يكون في الألفاظ دون المعاني . فأنت تلقي الجهد حتى تميلهم عن رأيهم ، لأنك تعالج مرضاً مزمناً وداء متمكناً .

ه ثم إذا أنت قدَّتهم بالخزائم إلى الاعتراف بأن لا معنى له غير توخى معانى النحو ، عرض لهم من بعد ُ خاطر يدهشهم حتى يكادوا يعودون إلى رأس أموهم . وذلك أنهم يروننا ندعى المزية والحسن لنظم كلام من غير أن يكون فيه من معانى النحو شيء يُتصور أن يتفاضل الناس في العلم به ، ويروننا لا نستطيع أن نضع اليد من معانى النحو ووجوهه على شيء يُنزعم أنَّ من شأن هذا ، أن يوجب المزيَّة لكل كلام يكون فيه . بل يروننا ندعى المزية لكل ما ندعيها له من معانى النحو و وجوهه وفروقه ، في موضع دون موضع وفي كلام دون كلام وفي الأقل دون الأكثر وفي الواحد دون الألف . فإذا رأوا الأمر كذلك دخلتهم الشبهة وقالوا : كيف يصير المعروف مجهولاً ، ومن أين يُتصور أن يكون للشيء في كلام مزية "عليه في كلام آخر، بعد أن تكون حقيقته فيهما حقيقة واحدة ؟ فإذا رأوا التنكير يكون غيا لا يحصى من المواضع اتهمونا في دعوانا ما ادعيناه لتنكير حياة في قوله تعالى : " واتكُم " في القيصاص حيّاة "" من أن له حسناً ومزية، وَأَنْ فيه بلاغة عجيبة، وظنوه وهماً منا وتخيلا .

٥ ولسنا تستطيع في كشف الشبهة في هذا عنهم ، ما استطعناه في نفس النظم \_ يعنى حملهم على الإقرار بأن البلاغة ليست إلا النظم - لأنا ملكنا في ذلك أن نضطرهم إلى أن يعلموا صحة ما نقول . وليس الأمر في هذا كذلك ، فليس الداء فيه بالهين ، ولا هو بحيث إذا ربت العلاج منه وجدت فيه الإمكان مع كل أحد مسعفاً والسعى منجحاً . لأن المزايا التي نحتاج أن تُعلمهم مكانها وتصور لهم شأنها ، أمور خفية ومعان روحانية أنت لا تستطيع أن تنبه السامع لها وتُنحد ث له علماً بها ،حتى يكون مهيشًا لإدراكها وتكون له طبيعة قابلة لها ، ويكون له ذوق وقريحة يجد لهما في نفسه إحساسًا بأن من شأن هذه البرجوه والفروق أن تعرض فيها المزية على الجملة ، وميّن إذا تصفح الكلام وتدبر الشعر ، ِفِرْقَ بِينَ مُوقِع شَى مَنهَا وشَى مَ ، وَمِنْ إِذَا أَنشَدَتُهُ قُولُ الشَّاعِرِ :

ل منك ما للنام The PRINCE CHAZITRUST منك منك ما النام The PRINCE CHAZITRUST على

وقول البحتري:

ولو آن دجلة لي عليك دموع ً

وسأستقل لك الدموع صبابة" وقوله :

وقالت : نجوم لو طلعن بأسعد

رأت مكينات الشيب فابتسمت لها وقول أبي نواس :

كأس الكري فانتشى المستى والساقي على المناكب لم تعمد بأعناق

ركب تساقوا على الأكوار بينهم كأن أعناقهم والنوم واضعها

وغسلوت للذَّات مُطَّرحاً حذر العصالم يبيق في مرحا يا صاحي عصيتُ مصطبحا فتزودا مبى محسادلة وتول إسماعيل بن يسار:

حيى إذا الصبح بدا ضوؤه وغابت الجوزاء والمسرزم خرجتُ والوطء ﴿ خَنِي كَمَا يَسَابِ مَنِ مَكَمَنُهُ الْأَرْقِمِ

« إذا أنشدته هذه الأبيات ــ ولاحظ أن الجرجاني على منهجه في الدلائل، في الاستكثار من الشواهد الشعرية، لا القرآنية ـــ أَنْـق لها وأخذتِه الأريحية عندها ، وعرف لطف موضع الحذف والتنكير في قوله ، نظرٌ وتسليم على الطرق ، وما في قول البحترى و لى عليك دموع و من شبه السحر ، . . . وعرف كفلك شرف قوله .. نجوم لو طلعن يأسعد .. وعلو طبقته ودقة صنعته . . .

« والبلاء والداء العياء ، أن هذا الإحساس قليل في الناس، حضى إنه ليكون أن يقع للرجل الشيء ُ من هذه الفروق والوجوه، في شعر يقوله أو رسالة يكتبها ؛ الهيقع َ الحسن ثم لا يعلم أنه قد أحسن .

﴿ فَأَمَا الْجُهِلُ بِمُكَانَ الْإِسَاءَةِ ، فَلَا تَعْدُمُهُ بِمِنْ لَهُ طَيْعٍ إِذَا قَسْحَتُهُ وَرِيءٌ وَقِلْبُ إذا أريته رأى . فأما وصاحبك من لا يرى ما تُمريه ولا يهتلسي لللنبي تهديه ، فأفت رام معه في غير مرى، وسُعن " نفستك في غير جلوي . وكما لا تقيم الشعر في

نفس من لا ذوق له ، كذلك لا تفهم هذا الشأن من لم يُؤت الآلة التي بها يُفهم . إلا أنه إنما يكون البلاء إذا ظن العادم لها أنه أونيها ، وأنه ممن يكمل للحكم ويصح منه القضاء ، فجعل يقول القول ارعلم غيَّه لاستحيا منه . فأما الذي يحس بالنقص من نفسه و يعلم أنه قد علم علمًا قد أوتيه من سواه فأنت معه في راحة ، وهو رجل عاقل قد حماه عقله أن يعدو طوره ، وأن يتكلف ما ليس بأهل له » .

ويستطرد الحرجاني في بيان عقم ( الدلائل ) مع خصم معاند لا يملك من الذوق والروحانية والأربحية ما يدرك به فروق البلاغة في النظم ، فيذكر أن العلوم التي لها أصول معروفة وقوانين مضبوطة ، قد يخطئ فيها المخطئ ثم يعجب برأيه فلا تستطيع رده عن هواه وصرفه عن الرأى الذي رآه إلا بعد الجهد والمشقة ، إذا كان حصيفناً عاقلاً . وهذا الصنف من الناس العقلاء يعز ويقل .

ه فكيف بأن ترد الناس عن رأيهم في هذا الشأن - مزايا النظم يتفاضل بها الكلام – وأصلك الذي تردهم إليه وتعول في محاجَّتيهم عليه ، استشهاد القرائح وسبر النفوس وفكليُّها ، وما يعرض فيها من الأريحية عند ما تسمع ؟

ه وهم لا يضعون أنفسهم موضع من يرى الرأى ويفتى وينقضي ، إلا وعندهم أنهم ممن صفيت قريحته وصح ذوقه وتمت أداته . فإذا قلت لهم : إنكم قد أُوتيتم من أنفسكم . ردوا عليك مثله وقالوا : لا ، يل قرائحنا أصبح وتظرنا أصدق وحسُّنا أذكى ، وإنما الآفة فيكم لأنكم خيَّلتم إلى أنفسكم أموراً لا حاصل لها ، وأوهمكم الهوى والميل أن توجبوا لأحد النظمين المتساويين فضلا على الآخر ، من غير أن يكون ذلك الفضل معقولا.

8 فتبعى في أيديهم حسيراً لا تملك الا التعجب ا

ه فليس الكلام يمغن عنك ولا القول بنافع ولا الحجة مسموعة ، رحتي تجد مَن فيه عون الله على نفسه ، ومن إذا أن عليك أبى ذاك طبعه فرد م إليك وفتح سمعته لك، ورفع الحجاب بينك وبينه ، وأخذ به إلى حيث أنت ، وصرف ناظره إلى الجلهة التي إليها ألومانت ، فاستبدل بالنفار أنساً ، وأراك من بعد الإباء قبولاً .

ه ولم يكن الأمر - في بلاغة النظم والمزايا التي يتفاضل بها – على هذه الجملة ، إلا لأنه ليس في أصناف العلوم الحفية والأمور الغامضة الدقيقة ، أعجب طريقاً في الخفاء من هذا . وإنك لتنعب في الشيء نفسك وتكد فيه فكرك وتجهد فيه كل جهدك ، حتى إذا قتلته علماً وأحكمته فهماً ، كنت بالذي لا يزال يتراءى لك فيه من شبهة ويكرض فيه شك ، كما قال أبو نواس :

ألا لا أرى مثل امترائى فى رسم تغص به عينى ويلفظه وهميي أتتُ صُورٌ الأشياء بيني وبينه فظني كَلَّا ظن ، وعلمي كَلَّا علم ! « و إنك لتنظر في البيت دهراً طويلا وتفسره، ولا ترى أن فيه شيئاً لم تعلمه، تُم يبلىو لك فيه أمر ختى لم تكن قد علمته . . . » ٣٩٣ : ٣٠ ي

ومضى الجرجاني، بعد أن أنم توجيه البلاغة لتكون علم الاستدلال للإعجاز ، ونقل القضية نقلة حاسمة إلى ميدان الدرس البلاغي بمعزل عن القرآن نفسه ! فرسم معالم الطربق لمن جاءوا بعده، فأفردوا البلاغة بالدرس والتأليفالمستقل،وهم يرون أنهم بهذا يخدمون المعجزة القرآئية ويهدون إلى فهم إعجازها .

· •\_.a

Constitution of the second second

the second of th

وتفرعت دروب الدارسين بعد الجرجانى ، وإن أخذوا عنه أو داروا فى فلكه : منهم من رأى أن محاولة الجرجانى فى ( دلائل الإعجاز ) تحتاج إلى إعادة ترتيب منهم من رأى أن محاولة الجرجانى فى ( دلائل الإعجاز ) تحتاج إلى إعادة ترتيب وتحدير وتهذيب ، كالفخر الرازى الذى ألف كتابه (نهاية الإيجاز فى دواية الإعجاز ) وتحرير وتهذيب ، كالفخر الرازى الذى استخرج أصول هذا العلم وأقسامه وشرائطه فاعترف بأن الجرجانى كان الذى استخرج أصول هذا العلم وأقسامه وشرائطه وأحكامه ، لكنه أهمل رعاية ترتيب الأصول والأبواب ، وأطنب فى الكلام كل الإطناب .

ومنهم من قدر حاجة هذه المباحث البلاغية إلى أن تلتمس لها الشواهد القرآنية كصنيع ابن أبي الإصبع المصرى (ت ١٥٤هم) الذي نسق كتابه (بديع القرآن) والبديع عنده بمعنى البلاغة - في مائة وعشرين باباً ، تحرى فيها الاستشهاد بالقرآن الكريم ، وإن يكن في الغالب ، قد اكتنى في أكثر هذه الأبواب بأن يذكر المصطلح البديعي للباب ، ثم يتبعه بالشاهد أو الشواهد القرآنية ، دون تفصيل لبيان وجه القوة أو سر البلاغة فيه .

ومنهم من اكتفى بما وسعّه إليه الجرجاني من دراسة البلاغة طريقاً لفهم الإعجاز ودلائل عليه، فاستقل بالبحث البلاغي بعيداً عن قضية الإعجاز ، كما عزل البلاغة عن معانى النحو التي قرر الجرجاتي ، بحق ، أنها داخلة في بلاغة النظم . وإمام هذه المدرسة هو « السكاكي » - ت ٦٣٦ ه - الذي جعل البلاغة في (مفتاح العلوم) علماً يتحصل وصنعة تضبط بقواعد منطقية .

وكان حظ القرآن من (مفتاح العلوم) وشروحه، بضع شواهد قرآنية سيقت مع حشد من شواهد وأمثلة أخرى من قول البشر . ثم كان الجهد ، كل الجهد ، موجها إلى العناية بإجراء الصنعة البلاغية التي تتعلق في التشبيه مثلا : ببيان أركانه وأداته ووجهه وأقسامه ومرتبته ، وفي الاستعارة : بتحديد المستعار له والمستعار منه والجامع والقرينة والتحريد والتصريح والترشيح . وفي الحجاز والكناية : ببيان المعنى الأصلى والمعنى المجازى، والعلاقة وأنواعها، والقرينة مانعة أو غير مانعة من إدادة المعنى الأصلى .

وفي البديع : بالمحسنات اللفظية وغير اللفظية وضروبها ومصطلحاتها .

فكان أن حسمندوا روح البلاغة في قوالب الصنعة وأغلال المنطق، وشغلتهم الحدود والتعريفات والتفريعات والإجراءات ، عن لمح سر البيان وذوق الأسلوب وروح النص .

وتوارت قضية الإعجاز عن الميدان البلاغي ، في فيض الشروح والمختصرات والحواشي على من (مفتاح السكاكي) الذي سيطر على الدراسة البلاغية . فانحصرت مسألة الإعجاز في كتب المفسرين ، بتناولونها في ثنايا ما يعرض لهم من تأويل آيات التحدي والمعاجزة . على نحو ما فعل «الشيخ محمد عبد» في تفسير آيي البقرة :

« وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَبْبِ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ . فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَانَّقُوا النَّالُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ . تَفْعَلُوا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ .

حيث كتب فصلاً ﴿ في تحقيق وجوه الإعجاز ﴾ (١) استقصى فَيها مختلف الأقوال فيه . ويعنينا هنا ما يتصل بالبيان ، أو ما سماه الإعجاز بأسلوبه ونظمه .

ووجه هذا الإعجاز عنده ، هو اشهال القرآن على النظم الغريبوالوزن العجيب والأسلوب المخالف لم مُطالعه وفواصله ومقاطعه . . .

لا ولعمرى إن مسألة النظم والأسلوب لإحدى الكبر، وأعجب العجائب لمن فكر وأبصر. ولم يوفها أحد حقها على كثرة ما أبدأوا وأعادوا فيها، وما هو ينظم واحد، وإنما هو مائة وأكبر: القرآن مائة وأربع عشرة سورة متفاوتة فى الطول والقصر، من السبع الطوال إلى الوسطى إلى ما دونها، وكل سورة منها تقرأ بالترتبل المشبه للتلحين، المعين على الفهم المفيد للتأثير، على المتلافها في الفواصل، وتفاوت آياتها في الطول والقصر، وهي على ما فيها من متشابه وغير متشابه في النظم، متشابه قائم من العالمة بعضها ببعض،

<sup>(</sup>١) تفسير الذكر الحكيم : جـ1/١٩٨٠.

« ومن اللطائف البديعة التي يخالف بها نظم القرآن نظم كلام العرب من شعر أو نثر ، أنك ترى السور ذات النظم الحاص والقوافل المقفاة ، تأتى في بعضها فواصل ُ غير مقفاة فتزيدها حسناً وجمالا وتأثيراً في القلوب . وتأتى في بعض ٍ آخر آياته مخالفة لسائر آيها في فواصلها وزناً وقافية ، فترفع قدرها وتكسوها جلالا وتكسبها روعة وعظمة ، وتجدد من نشاط القارئ وترهف من سمع المستمع . وكان ينبغي للخطباء والمتراسلين أن يحاكوا هذا النوع من محاسنه، وإن كانوا يعجزون عن معارضة السورة في جملتها أو الصعود إلى أفق بلاغتها » ١ / ٢٠١ .

ويتصدى الشيخ محمد عبده لمن يمارون في مثل هذا الكلام عن البلاغة ويرون و أن الإحالة على الذوق فيها إحالة على مجهول لا تقوم به حجة ولا يثبت به مدلول ، لأن الذوق المعنوي كالحسى خاص بصاحبه ، ومن ذاق عرف ،

وهو يرد على هؤلاء الناس ، بمثل ما رد به عبد القاهر الجرجاني فيقول : سبب هذا هو جهلهم اللغة الفصحي نفسها .

لكنه يلتفت إلى أن اللغة الفصحي يُكسَبُ ذوقها بمدارسة الكلام البليغ منها واستظهاره واستعماله . وليس بقراءة كتب الصنعة المتأخرة التي هي إلى العجمة والتعقيد أدنى منها إلى الفصاحة والبيان. مشيداً في الوقت نفسه ، بكتب الأولين ممن وضعوا قواعد النحو واللغة والبلاغة ، حتى القرن الحامس للهجرة ، وبخاصة (أسرار البلاغة ، ودلائل الإعجاز ) لأنهما الكتابان اللذان يحيلانك في قوانين البلاغة على وجدانك وجنانك !

« وقد مرت القرون في إثر القرون على نرك الناس لهذه المدارسة ، واقتصار مدارس الأمصار على قراءة كتب في النحو والصرف والمعاني والبيان، هي أدني ما وُضِع في فنونها فصاحة وبيانًا وأشدها عجمة وتعقيداً؛ وهي الكتب التي اقتصر مؤلفوها على سرد القواعد بعبارة دقيقة بعيدة عن فصاحة أهل اللغة وعن بيان المتقدمين الواضعين لهذه الفنون ومن بعدهم إلى القرن الخامس الهجري ، كالخليل وسيبويه وأبي على الفارسي وابن جني والجرجاني ؛ حتى صار أوسع الناس علماً بهذه الفنون أجهل قراء هذه اللغة بها وأعجزهم عن فهم البليغ منها ، بله الإتيان بمثله . فن لم يقرأ من كتب البلاغة إلا مثل: السمرقندية وشرحي جوهر الفنون وعقود الجمان

فشرحى التلخيص للسعد التفتازاني وحواشيها ، لا يترجى أن يدوق للبلاغة طعباً أويقيم للبيان وزناً. وإنما يُسرجي هذا النوق لمن يقرأ ( أسرار البلاغة ، ودلائل الإعجاز) فإنهما هما الكتابان اللذان يحيلانك في قوانين البلاغة على وجدانك وما تجد من أثر الكلام في قلبك وجنائك ، فتعلم أن علمي البيان شعبة من علم النفس ، ولكن لا بد مع ذلك من قراءة الكثير من منظوم الكلام ومنثوره، واستظهار بعضه مع فهمه كما قرر حكيمنا ابن خلدون في الكلام على علم البيان من (مقدمته). فهذا هو الأصل في تحصيل ملكة البلاغة فهماً وأداء . والقوانين الموضوعة لها مستنبطة من الكلام البليغ وليس هو مستنبطًا منها . وقد عُكست القضية منذ القرون الوسطى حتى ساغ لمستقل الفكر أن يقول في الكتب التي أشرنا إليها ، وهي التي تقرأ في مدرسة الجامع الأزهر ، وأمثالها : إن قواعدها تقليدية لايمكن أن يُعلم يها تفاضلُ الكلام، إذ يمكن حمل كل كلام عليها . ولذلك كان أكثر الناس مزاولة لها ، أضعفهم بيانًا وأشدهم عيًّا وفهاهة .

و فعرفة مكانة القرآن من البلاغة لا يُسحكمها من الجهة الفنية والدوقية إلا مأن أوتى حظاً عظيماً من مختار كلام البلغاء المنظوم والمنثور ، من مرسل ومسجوع ، حتى صار ملكة وذوقًا . واستعان بمثل كتابي عبد القاهر ، والصناعتين ، والحصائص وأساس البلاغة، ومغنى اللبيبلابن هشام . هذه مقدمات البلاغة، ونتيجتُها الملكمَة . ولها غاية يمكن العلم بها من التاريخ وهي ما كان للقرآن من التأثير في الأمة العربية ، ثم فيمن حذقها من الأعاجم أيضاً . . .

٥ الحد الصحيح للبلاغة في الكلام ، هي أن يبلغ به السامع ما يريد من نفس السامع بإصابة موضع الإقناع من العقل ، والوجدان من النفس – وقد يُعبِّر عنها بالقلب. ولم يتعرف في تاريخ البشر أن كلامنًا قارب القرآن في قوة تأثيره في العقول والقلوب ، فهو الذي قلَلَبَ طباع الأمة العربية وحوَّمًا من عقائدها وتقاليدها ، وصرفها عن عاداتها وعداواتها ، وصدف بها عن أثرتها وثاراتها ، ويلطا بأميتها حكمة وعلمًا ، وبجاهليتها أدبًا رائعًا وحلمًا ،وألف من قبائلها المتفرقة أمة واحدة سادت العالم بعقائدها وفضائلها وعدلها وحضارتها وعلومها وفنونها 🕟

﴿ اهتدى إلى هذا النوع من إعجازه بعض ُ حكماء أورية مستنبطاً له من

هذه الغاية التاريخية . وقد رأينا وروينا عن بعض أدباء هذه اللغة ، من غير المسلمين ، أنهم يذهبون في بعض ليالي رمضان إلى بيوت معارفهم من المسلمين ليسمعوا القرآن ويمتعوا ذوقهم العربى وشعورَهم الروحانىالأدبى بسماع آياته المعجزة. وقد شهد له أهل العلم والإنصاف منهم بهذا الإعجاز في النظم والأسلوب ، والبلاغة يغوص تأثيرها في أعماق القلوب . ولكنهم لم يفقروا دلالة ذلك على أنه من عند الله عز <del>وي</del>حل .

ه ولو شئت أن أورد الشواهد على هذا الوجه لخرجت عن الاختصار الذي التزمته في هذا الفصل . وإنك لتجد من التنبيه على عجائبها في كل جزء من هذا التفسير (١) ما لا تجده في غيره . حتى اللعقة في معانى مفرداته وتحديد الحقائق في جُمُكَهِ ، ومزج المعانى الكثيرة في أسلوبه ، ولطف التناسب بين آياته وبين سُـوره . ومن أعجبها ضروب الإيجاز التي انفرد بها ، وكثرة تكراره للمعنى الواحد بعبارات لا يملها قارئ ولا سامع ، ومن العجب غفلة أكثر طلاب البلاغة عنها ف

وبهذا أضاف الشيخ محمد عبده إلى دلائل الإعجاز ، كما فهمها الحرجاني : ضرورة الاتصال بروائع الفضحى لكسب ذوقها الذى به تكوك بلاغة النظم العجز

كما لقت إلى الأثر النفسي لفن القول ، وهو الملحظ الذي أنطلق به أستاذناً . أمين الخيل إلى مداء الرحب ، فقدم فيه رسالته عن (الإعجاز النفسي للقرآن )

والشيخ محمد عبده ، عبر عن النظم بالأسلوب ، وجعل لتأثير التلاوة مَكَانًا في قضية الإعجاز البلاغي ، وأدخل الأوربيين ممن تعلموا العربية ، في الاحتجاج لإعجاز القرآن ، وتعلق « بشهادة أهل العلم والإنصاف منهم ، بهذا الإصحار في النظم والأسلوب ، والبلاغة يغوص تأثيرها في أعماق القلوب » .

وفيها عدا ذلك ، نراه متأثراً بمذهب عبد القاهر في فهم الإعجاز ، وفهجه في المتاقشة والاحتجاج .

والواقع أنه بقلس ما سيطر «السكاكي» على البلاغيين المدرسيين ، سيطر (١) يعنى تفسيره المتضمن هذا الفصل في الإعجاز ، وهو ( تفسير الذكر الحكيم ) «عبد الفاهر» على من تصلى من المحدثين لموضوع الإعجاز البلاغي، فكان الله أروع أضافوه إلى رصيده، أن يتحدث المتحدثين عن إعجاز القرآن فيقولوا: ما أروع وما أجلى، وما أبهى وأبلغ، وما أجل وأسنى، وانظر إلى شرف هذا المعنى وجزالة ذلك المفظ وفخامة هذه العبارة وروعة ذلك المثل، وتأمل في سحر هذا الإيقاع وأسر ذلك النغى...

إلى أمثال لهذه العبارات المبذولة والقوالب الصماء التي ملتها سمع الزمان لطول ما ابتذلتها أقلام الكتاب وألسنة المداحين، في تقريظ قصص هزيلة يروَّجون لها ، وأغان مبتذلة ينتشون بها .

ومن ألف سنة ، راجت أمثال هذه العبارات الرنانة ، فلم يجد فيها أبو سليان الخطابى – ت ٣٨٨ هـ ما يقنع أو يشنى . قال فى (بيان إعجاز القرآن) (١٠ يرد على من ذهبوا إلى أن تميز القرآن عن سائر الكلام الموصوف بالبلاغة ، أمر لا يمكن تصويره وقد يخى سببه ويظهر أثره فى النفس :

« إن الذي يوجد لهذا الكلام من العذوبة في حس السامع والهشاشة في نفسه ، وما يتحلي به من الرونق والبهجة التي يباين بها سائر الكلام حتى يكون له هذا الصنيع في القلوب والتأثير في النفس فتصطلح من أجله الألسن على أنه كلام لا يشبهه كلام ، وتحصر الأقوال عن معارضته وتنقطع به الأطماع عنها ، أمر لا بد له من سبب ، بوجوده يجب له هذا ، و بحصوله يستحق هذا الوصف » .

وظل الإعجاز البلاغي مع ذلك ، يدور في هذا النطاق من القوالب التقليدية الصهاء والعبارات المضخمة التي لم يجد فيها مثل الحطابي ، من القرن الرابع ، ما يقنع في هذا الحجال أو يشهى من داء الحهل ، والتي لم تعد تليق بحرمة الكتاب المعجز ، ولا تقدم شيئًا ذا بالى ، إلى هذا الحيل من أبناء العربية الذين نحرص على أن نصلهم بمعجزة البيان الأعلى . . .

<sup>(</sup>١) ص ٢٥ من ( ثلاث رسائل في إعجاز القرآن) ذخائر .









## المبحث المشاني رأى في الإعجاز البياني

- ١ ـــ فواتح السوكر، وسيرُّ الحرف.
- ٢ ــ دلالات الألفاظ، وسر الكلمة .
  - ٣ ــ الأساليب، وسير التعبير .









## فواتح السور وسر الحرف

ما من حرف في القرآن الكريم تأوّلوه (الدار) أو من حرف القرآن الكريم تأوّلوه بحرف الداروه بحرف الحر و لا يتحدى بسراه البياني كل عاولة التأويله على غير الرجه الذي جاء به في البيان المعجز .

مع إدراكي أن الإعجاز البياني للقرآن الكريم يفوت كل محاولة لتحديده ، ويجاوز مدى طاقتنا على مشارفة آفاقه الرحبة العالية واجتلاء أسراره الباهرة ، أتقدم في خشوع إلى الميدان الجليل ، فأضع إلى جانب محاولات السلف ، محاولتي المتواضعة في فهم هذا الإعجاز .

وسبق القول إن « الحطابي » لمح الإعجاز في « اللفظ في مكانه إذا أبدل في مكانه إذا أبدل في معناه ، أو ضاع الرونق الذي يكون منه سقوط البلاغة » .

وهذه اللمحة الدقيقة ، هي – كما قلت من قبل – محور فكرة عبد القاهر الجرجاني في النظم، ولعلها أيضًا تلتقي مع جانب من فكرتنا في الإعجاز البياني ، ثم فختلف بعد ذلك في إدراك مغزاها ولمح أبعادها، وطريق الاحتجاج لها والاستدلال عليها.

لقد شُخل البلاغيون عن الإعجاز بمباحث بلاغية قدموها بمعزل عن المعجزة ، لأنهم رأوا أن علوم البلاغة هي دلائل الإعجاز وسبيل فهمه . على حين نتعلم نحن البلاغة من هذا القرآن ، ونخلص إليه لنتدبر أسرار بيانه المعجز . . .

ولعل أول ما لفتني إلى سر الحرف والكلمة ، وقفتي أمام فواتح السور ، وهي الحروف المقطعة التي افتتحت بها ست وعشرون سورة مكية ، وثلاث من السور المدنية المبكرة .

وهذا هو المشهور في تسمية الفواتح ، وإن كان البلاغي المصرى و ابن أبي الإصبع » مؤلف بديع القرآن ، قد صنف كتاباً عنوانه (الحواطر السوانح في أسرار الفواتح) وعنى بالفواتح أنواع الكلام في مفتتح السور القرآنية ، وقد نسقها في عشرة أنواع أحد ها حروف التهجي ، أو ما نسميه الفواتح ، والأنواع التسعة الآخرى هي : الثناء على الله تحميداً وتسبيحاً ، والنداء ، والجملة الحبرية ، والقسم ، والشرط ، والأمر ، والاستفهام ، والدعاء ، والتعليل .

ومثله « الزركشي » في The prince GHAZITRUIT ومثله « الزركشي » في السواو المؤلمة كتابه البرهان : " في السواو الفواتح والسور " .

وقد أدرجها «السيوطى» في نوع فواتح السور من كتابه (الإثقان) ، أما الفواتح بمعنى الحروف المقطعة ، فجاء بها باسم أوائل السور، في فصل المتشابه (١).

والسور المكية المستهلة بالفواتح ، هي على المشهور في ترتيب النزول :

القلم (ن)، ق، ص، الأعراف (المص) يس، مريم (كهيعص) طه، الشعراء (طسم) النمل (طس) القصص (طسم) يونس وهود ويوسف والحجر (الر) لقمان (الم)، غافر وقصلت (حم) الشورى (حم عسق) الزخرف والدخان والحاثية والأحقاف (حم) إبراهيم (الر) السجدة والروم والعنكبوت (الم).

البقرة وآل عمران ( الم) ، والرعد ( المر ) .

وقد تنبه السلف إلى أن مجموع هذه الحروف ، بغير المكرر منها، أربعة عشر حرفًا ، هي نصف الحروف العربية .

كما أطال بعضهم النظر في هذه الحروف، فلفتهم منها أنها نصف الحروف الهجائية على أى وجه من الوجوه التي اصطلح عليها علماء اللغة بعد نزول القرآن بزمن طويل .

فقيها خمسة حروف مهموسة ، وعدد المهموس من حروف العربية عشرة . وفيها كذلك نصف الحروف المجهورة ، بغير زيادة ولا تقصان .

وفيها ثلاثة من حروف الحلق ، هي نصف الحروف الحلقية . كما أنه فيها نصف الحروف الحلقية . كما أنه فيها نصف

وفيها نصف الحروف الشديدة ، كما أن فيها نصف الحروف الرخوة وفيها وفيها حرفان من الأحرف الأربعة المطبقة ، كما أن فيها نصف الحروف

<sup>(1)</sup> الجزء الثانى من الإنقان ص ١٢ ، ٤٣ – وانظر منه (الآيات المتفاجات) في ص١٣٢٠ من الجزء الثانى أيضاً . والنوع السابع من بوهان الزركشي : ١٩٤/١ ط الحلبي ١٩٥٧ .

الأخرى المنفتحة غير المطبقة

وفيها نصف الحروف المستعلبة ، كما أن فيها نصف الحروف المنخفضة .

وقد ذهب قوم ، منهم الباقلاني ، إلى « أن عجى \* هذه الحروف على حد " التنصيُّقَتْ مما تواضع عليه العلماء بعد العهد الطويل ، هو من دلائل الإعجاز . من حيث لا يجوز أن يقع هكذا إلا من الله عز وجل ؛ لأن ذلك يجرى مجرى علم الغيوب »

وإن يكن في موضع آخر ، قد عدها معنى من معانى إعجاز القرآن ، ببديع نظمه وعجيب تأليفه وتناهيه في البلاغة » .

وولان الزمخشري عند هذه النصفية في حروف الفواتح ، ورأى فيها لطائف ملزمة بالحجة (١)

ر ولكن ، لم جاءت حروف الفواتح ، المفردة منها والمركبة ، على هذه الصورة التي نزلت بها ؟

وماذا قال السلف فيها ؟

شغل المفسرون بها من قديم ، لما يتخلو كتاب تفسير من التعرض المروق ما يأتى كلامهم فيها عند تفسير فاتحة سورة البقرة (الم) إذ هي أول سورة في ترتيب المصحف ، مفتتحة بالحروف .

وقد أورد الإمام الطبري في تفسيره لفاتحة البقرة ، ما انتهى إلى عصره من أقوال في الفواتح . ولا يكاة المتأخرون يخرجون عن تلك الأقوال ، إلا أن يختاروا قولا منها يزيدونه تفصيلا وبياناً وإيضاحاً :

قيل هي حروف يتألف منها اسم الله الأعظم . ورووا عن سعيد بن جبير أنها أشاء الله تعالى مقطعة ، لو عرف الناس تأليفها تعلموا اسم الله الأعظم . قال ابن عباس : إلا أنا لا نعرف تأليفه منها .

<sup>(</sup>۱) أنظر (إعجاز القرآن) الباقلاني : ۱۹ ، ۱۵ وكشاف الزمختري : ۱۷/۱ والإتقان للسيوطي : ۱۳/۲ .

أو هي اسم ملك من ملائكته تعالى ؛ أو نبي من أنبيائه .

وعند بعضهم أن حروف الفواتح دوال على أسماء الله الحسى أو مفاتيح لها ، فا من حرف منها إلا وهو مفتاح اسم من أسمائه تعالى : فالكاف من الكريم أو الكبير ، والهاء من الهادى ، والعين من العزيز أو العليم أو العلى ، والصاد من الكبير ، والهاء من الهادى من الله ، والراء من الرحمن ، والميم من الملك ، والقاف من الله من الله من الملك ، والقاف من الله والقاهر أو القاهر أو القاهر

ونحو ذلك ما روى عن ابن عباس من أن في قولة تعانى (الم): أنَّا الله أعلم ، وفي (المرم : أنَّا الله أرقى .

وقيل ، هي أسماء السور الي افتئحت بها . قال ﴿ الرَّحْشرِي ، قَالَكُنَّهُ ﴿ . وَعَلَيْهِ ﴿ . وَعَلَيْهِ ﴿ . وَعَلَيْهِ ﴾ . وعليه ﴿ أَى عَلَى هَذَا الوجه ﴿ إطباقِ الأكثر ﴾ .

ولا يعنى هذا عنده أنها أشماء السور حقيقة ، بل هي التسعية بما افتأهمت به واستهلت . ونظيره قولم: قلان يروى « قفا نبلغ ، وعفت الديار « وقول القائل : قرأت من القرآن: " الحمد لله" ، و "براءة" (١) .

وقريب من هذا ، قول من قال إن الفواتح من أسماء القرآن ، كالفوقان (٢٠

ومن تأويلها وموزا لأعماء ، القول بأنها علامات وضعها كُنتَّاب الوحى . وهو قول ختائجر فيا يبدو . ويمنعه أن تدخل هذه العلامات ، وهي من عقد البشتر، في القراءات السبع وسائر القراءات .

وقبل هي أصوات المتنبيه كما في النداء ، عمد إليها الفرآن ليكون في غوابتها ما يشر الالتفات ، وقد ترك ما ألفوا من ألفاظ التنبيه إلى ما لم يألفوا ، لأنه لا يشبه كلام البشر ، ولكي يكون أبلغ في قرع الأسماع .

ثم اختلفوا فيمن يكون المقصود بهذا التنبيه : أبو حيان يرى أنها تنبيه للمشركين إلزامًا لهم بالحجة : « ليستغريها المشركين

<sup>(</sup>۲، ۲) الزمختري ، تفسير الكشاف : سورة البقرة .

والشيخ محمد عبده في ( تفسير الذكر الحكيم ) ١٣٢/١ ط المنار . الإعجاز البياني للقرآن

فيفتحوا لها أسماعهم فتجب عليهم الحجة » بسماع القرآن (١٠).

على حين يتجه بها « الفخر الرازى» إلى تنبيه النبي عليه الصلاة والسلام ، لا المشركين . قال يقصل هذا الوجه من وجوه تأويلها :

« الحكيم إذا خاطب من يكون محل الغفلة ، ومن يكون مشغول البال بشغل من الأشغال، يُقدّم على الكلام المقصود شيئًا غيره، ليلتفت المخاطب يسببه إليه ويقبل بقلبه عليه ، ثم يشرع في المقصود .

وذلك المنبِّم وقد يكون كلاماً له معنى مفهوم كفول القائل: اشمع ، واجعل بالك إلى . . . وقد يكون شيئاً في معنى الكلام المفهوم كفول القائل: أز يشد ، ويا زيد ، وقد يكون صوتًا غير مفهوم كالمصفير بالفم والتصفيق باليد . . . .

قالنبی صلی الله علیه وسلم و إن کان یقظان الجنان ، لکنه إنسان یشغله شأن
 عن شأن ، فکان یحسن من الحکیم أن یقدم علی الکلام المقصود حروقًا هی
 کالمنبهات . . .

« ثم إن تلك الحروف بحيث تكون أتم في إفادة المقصود الذي هو التنبيه ، من تقديم الحروف التي لها معنى . . . لأن المقد م إذا كان كلاماً منظوماً وقولاً مفهوماً ، ربما يظن السامع أنه كل المقصود ولا كلام بعد ذلك ، فيقظع الالتفات عنه . أما إذا شمع صوتاً بلا معنى فإنه يقبل ولا يقطع نظره عنه ما لم يسمع هيره ، لجزمه يأن ما سمعه ليس هو المقصود . فإذن تقديم الحروف التي لا معنى فما في هذا الموضع ، على الكلام المقصود ، فيه حكمة بالغة » (١)

استجاده الإمام الجويبي فقال :

القول بأنها تنبيها تجيد ، لأن القرآن كلام عزيز وفوائده عزيزة ، فينبغى أن يرد على سمع مننبه ، فكان من الجائز أن يكون الله قد علم فى بعض الأوقات كون النبي صلى الله عليه وسلم فى عالم البشر مشغولا ، فأمر جبريل بأن يقول عند نزوله :

<sup>(</sup>١) البحر الهيط : ١/ ٢٩

<sup>(</sup>۲) التفسير الكبير الرازي : ۲/۲۵۶.

"الم" و" الر"و" حم" . ليسمع النبي صوت جبريل فيقبل عليه ويصغى إليه . وإنما لم يستعمل الكلمات المشهورة فى التنبيه ك : ألا وأما ... لأنها من الألفاظ التي يتعارفها الناس فى كلامهم ، والقرآن كلام لا يشبه الكلام ، فناسب أن يؤتني فيه بألفاظ تنبيه لم تعهد ، ليكون أبلغ فى قرع سمعه به(١)

وقيل هي من حروف الجُمَّل ، أو ما يسمونه "حساب أبي جاد" ويعنون به الأبجدية : أبجد هوز حطي كلمن . . .

واتجهوا بدلالة الأعداد فيها ، إلى مدة الحيلة أو مدة الأم السابقة ، أو مدة الدنيا ! . . . .

ولعل كل المرويات في تأويلها على حساب أبي جاد مع اختلاف دلالته \_ تبدأ من قصة « حُييَ بن أخطب البهودي » وقد نقلها « ابن هشام » مقصلة في ( السيرة النبوية ) مع ما نقل من كيد يهود للإسلام ، وجدهم المعنت للمصطفى عليه الصلاة والسلام إثر هجرته إلى المدينة ، وقد كانت هي وما حوفا منطقة تقوذ لهم منذ حطوا عليها فراراً من وطأة الرومان ، قبل المبعث بنحو خمسة قرون « فتسلطوا على مواردها الاقتصادية ومزقوا الوجود العربي فيها ، بالعداوة والبغضاء .

وخلاصة القصة ، أن « أبا ياسر بن أخطب » مر بالمصطفى عليه الصلاة والسلام عام الهجرة ، وهو يتلو فاتحة سورة البقرة ، أول سورة نزلت بالمدينة :

« الم . قُلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ »

فأتى أبو ياسر أخاه «حيى بن أخطب» فى نفر من يهود ، فنقل إليهم ما سمع ما يتع مما يتلو المصطفى من القرآن . فشى «حيى » فى النفر من قومه إلى وسول الله عملى الله عليه وسلم ، فسأله فما تلا من فاتحة البقرة ، فلما استوثق منه قال :

و لقد يعث الله قبلك أنبياء ما نعلمه بين لنبي منهم ما مُلكُه بها أجبَلُ أمنيه غيرَك : الألف واحدة واللام ثلاثون والميم أربعون . فهذه إحدى وسيعون سنة ؟ أفندخل في دين نبي إنما مدة مُلكه وأجبَل أمنه إحدى وسبعون سنة ؟ ا

 <sup>(</sup>١) الإتقان لنسيوطي : ٢/٢٠.

م استطرد اليهودي يسأل : يا محمد ، هل معك مع هذا غير ، ؟

قال عليه الصلاة والسلام: نعم ، المص .

قال حيى : هذه أثقل وأطول : الألف واحدة ، واللام ثلاثون ، والميم أربعون ، والصاد تسعون ، فهذه إحدى وستون ومائة سنة ، عل مع هذا غيره ؟

رد المصطفى : نعم ، الر .

قال اليهودى : هذه أثقل وأطول : الألف واحدة واللام ثلاثون والراء مانتان ، فهذه إحدى وثلاثون ومانتا سنة ، هل مع هذا غيره ؟

ولما ذكر المصطنى: المر، أحصاها حبى بن أمحطب على حساب أبي جاد فإذا هي إحدى وسبعون ومائنا سنة .

> وعندها توقف ، ثم قام وهو يقول النبي عليه الصلاة والسلام : و لقد لبس علينا أمرًا حتى ما ندري الليلا أعطيت أم كتيراً »

وانصرف بالنفر من قومه: فتساعل أخوه أبو ياسر : ما يدرينا لعله جُسُمِعَ عَدَا كِله لمحمد ؟

وأحصى مجموع ما منعوا من سروف ، فبلغت سيعمائة وأوبعا وثلاثين سنة . وقال النفر من يهود : لقد تشابه عليها أمره .

ومن هذا التأويل اليهودى ، دخل القول بحساب الجدمثل ، أو حساب ألى جاد ، يتنقل في كتب التفسير بصورة أو بأخرى – مع غيره من الإسرائيليات الني خالطت الفهم الإسلامي للقرآن الكويم ، حتى نقل السيوطي تأويل الفواتح بهذا المصاب ، فيا جمع من أقوال السلف في هذه الحروف .

ونقل معه قول الحافظ الحجة ﴿ أَبِّن عِجْرُ ﴾ :

« وهذا باطل لا يعتمد عليه ، فقد تبت عن ابن عباس الرجر عن عد أبى جاد ، والإشارة إلى أن ذلك من جعلة المحر . وليس ذلك ببعيد ، فإنه لا أصل له في الشريعة ، (١).

<sup>(</sup>١) الإتقان السيولي : ١٣/٢ .

المعادلة المعادلة المن كثير ي من أثمة القرن الالمن المهجرة ، رت ٧٧٤ هـ)،

قال :

« وأما من زعم أنها دالة على معرفة المدد ، وأنه يستخرج من ذلك أوقات الجهادث والفنن والملاحم، فقد ادعى ما ليس له وطار فى غير مطاره. وقد ورد فى ذلك جديث ضعيف، وهو مع ذلك أدل على بطلان هذا المسلك من التمسك به على صحته ، وهو ما رواه محمد بن إسحق بن يسار صاحب المغازى قال : حدثنى الكلبى عن أبى صالح عن ابن عباس عن حابر بن عبد الله بن زياب ، قال : مر أبو ياسر بن أخطب – ونقل القصة كما وردت بنصها فى السيرة لابن هشام رواية عن ابن إسحاق حد فهذا الحديث مداره على محمد بن السائب الكلبى ، وهو من لا يتُحتج بما انفرد به » (١)

وينههم من عبارة « اين كثير » أن حساب أبي جاد الذي بدأ في قصة ابن أخطيب اليهودي — في السيرة لابن هشام — بعكد الحروف ملمة الإسلام وأجل أمته ، قد أضافت إليه العصور ، بعد ابن هشام في القرن الثاني للهجرة ، استخراج أوقات الحوادث والفنن والملاح ، من جساب الحروف بعد أبي جاد!

وقد استسخفه الشيخ محمد عبده وقال فيه:

ر إن أضعف ما قبل في هذه الحروف وأسخفه، أن المواد بها الإشارة بأعدامها في حساب الجدّمــّل إلى مدة هذه الأمة أو ما يشابه فلك . وروى لين إسحاق حديثًا في دُلك عن بعض اليهود عن الذي صلى الله عليه وسلم . . .

« ولا يزال يوجد في الناس ، حتى علماء التاريخ واللغات منهم ، من يرى أله في هذه الحروف رموزاً إلى بعض الحقائق الدينية والتاريخية ستظهره الأيام ٥ (٤٤)

ثم بدا للسيد الأستاذ «على نصوح الطاهر»، أن يتجه بحسابها العددي إلى على عدد مروف السور التي افتتحت بها ، لكن المحاولة - وقد نشوها في رسالة

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كلير: ٢٩/١ وما بمناها ، ظ أنلنار ..

 <sup>(</sup>٢) تفسير الذكر الحكيم: ١٩٢/٢. ولاحظ ما في هوايقه : « وروى ابن إسهائه بدويك في
 فقك عن يعض اليهود عن النهي صلى للله عليه وسلم به من أيهام .

## مطبوعة في القدس ، سنة ، الم الم المسلم المس

وقيل إن الحروف في مفتتح السور تشير إلى غلبة مجيثها في كلمات هذه السورة . ذكره ٥ الزركشي، بمزيد تفصيل في ( البرهان): بيانـــا لوجه اختصاص كل سورة بما بدئت به ، حتى لم تكن لترد (الم)فى موضع ( الر ) ولا ( حم ) فى موضع (طس) قال :

« وذلك أن كل سورة بدئت بحرف منها ، قان أكثر كلمانها وحروفها مماثل له ، فحق لكل سورة منها ألا يناسبها غير الواردة فيهام. فلو وضع ( ق) كَي موضع (ن) لم يكن ، لعدم التناسب الواجب مراعاته في كلام الله . وسورة في بدئت به لما تكرر فيها من الكلمات بلفظ القاف، من ذكر : القرآن ، والخلق، وتكرار القول ومراجعته مراراً ، والقرب من ابن آدم ، وتلتى الملكين ، وقول العتيد، وذكر الرقيب والسائق ، والقرين ، والإلقاء في جهم ، والتقدم بالوعد ، وذكر المتقين والقلب ، والقرن ، والتنقيب في البلاد ، وتشقق الأرض ، و إلقاء الرواسي فيها ، وبسوق النخل ، والرزق ، وخوف وحقوق الوعيد وغير ذلك . . . .

« وقد تكرر في سورة يونس من الكلم الواقع فيها ( الر ) ماثنا كلمة أو أكثر ، فلهذا افتتحت بها . واشتملت سورة (ص) على خصومات وتعددة ، فأولها خصومة النبي صلى الله عليه وسلم مع الكفار ، والحصمين عند داود ، ثم تجاصم أهل النار، ثم اختصام الملأ الأعلى، ثم تخاصم إبليس في شأن آدم . وكذلك سورة (ن ؛ والقلم): فإن فواصلها كلها على هذا الوزن ، مع ما تضمنت من الألفاظ النونية ه

ولا أدرى ما وجهه ، وفي فواصل سورة القلم : عظيم ، الحرطوم ، زعيم ، مكظوم ، مدموم . مع : يكتبون ، الصلطين ، مثين ، مثقلون !

ويبدو أن الملحظ لما لم يطود في سائر السور المفتتحة بالحروف ، عمد الزركشي إلى التأويل والتخريج ، حتى خرج بها إلى إشاريات بعيدة من مثل قوله :

 و ( الم) جمعت المخارج الثلاثة : الحلق واللسان والشفتين ، على ترتيبها . وذلك إشارة إلى البداية التي هي بدء الحلق ، والنهاية التي هي بدء الميعاد ، والوسط الذي هو المعاش من التشريع بالأوامر والنواعي ، وكل سورة افتصحت بها ( الم ) فهي مشتملة على الأمور الثلاثة .

واستراح قوم من كل هذا العناء المضي الذّي لا ينتهني في أي وجه قيل ، إلى ما يُطمأن إليه من اطراد في كل فواتح السور، فقالوا إنها سر من مكتون علمه تعالى : ورووا عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه أنه قال : ﴿ فِي كتاب الله سر ، وسر الله في القرآن ، في الحروف التي في أوائل السور ه

وحوم حول هذا ، جماعة من القائلين بعلوم الحروف، ذكرهم وأبو حيان. في (البحر) ومن ثم أضافها قوم إلى المتشابه الذي استأثر الله سبحانه بعلمه، ودعب بعضهم إلى أنه تعالى قد اختص نبيه صلى الله عليه وسلم بعلمها، وقهوا عن المحوض في تأويلها.

قال أبو حيان : ٥ وقد أنكر جماعة من المتكلمين أن يكون في القرآن مالا ينفهم معناه . فانظر إلى هذا الاختلاف المنشر الذي لا يكاد ينضبط في تفسير هذا الخروف والكلام عليها . والذي أدهب إليه أن هذه الحروف في فواتح السور هو المنشابه الذي استأثر الله بعلمه ، وسائر كلامه تعالى محكم . . .

والتورى وجماعة من المحدّ ثين. قالوا: هي سر الله في القرآن، وهي من الميثابة والتورى وجماعة من المحدّ ثين. قالوا: هي سر الله في القرآن، وهي من الميثابة الذي انفرد الله بعلمه، ولا يجب أن نتكلم فيها ولكن نؤمن بها وتمركا جامت ، وقال الجمهور: بل يجب أن نتكلم فيها وتكنمس القوائد التي تحتها والمعانى التي تتخرج عليها ، واختلفوا في ذلك الاختلاف الذي قلمناه ، قال ابن عطبة : والصواب

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآلة : ١٧٠/١ حلبي .

141

ما قال الجمهور ، فنهس هذه الحروف والتمس ها التأويل الم

ويبدو أن القول بأنها من المتشابه ، هو ما غلب على المتأخرين ، بحيث ساغ للسيوطي أن يهضع الأقوال المحتلفة في هذه الحروف في نوع للفضايه، وإن لم يقصره عليها بل أضاف إليها غيرها مما قبل إنه من متشابه القرآن بـ

وقد بدأ الفصيل الحاص بالحروف ، من نوع المنشاعة ، يقوله :

« ومن المتشابه أوائل السور . والمختار فيها أنها من الأسرار التي لا يعلمها إلا الله

تعالمي 🛚 . . .

« ويحاض في معناها آخرون ، هن استقصى السيوطي أقولهم في هذا الباب »<sup>(۲)</sup>

وينس بعضهم من كل هذا الجدل المثار في الحروف، والمجتلاف الأقوال في تأويلها . منهم القاضي، أبو بكربنِ العربي، الذي قال، فيما نقل السيوطي من كلامه في ( فوائد رحلته ) :

« ومن الباطل علم الحروف المقطعة في أوائل السور . وقد تحصل لي فيها عشروك قولا وأزيد . ولا أعرف أحداً يحكم عليها بعلم ولا يصل فيها إلى فهم . والذي أيوله إنه لولا أن العرب كانوا يعرِفون لها مدلولا متداولا عنهم لكانوا أول من أنكر ذلك على النبي صلى الله عليه وسلم . بل تلا عليهم (حم) و (ص) وغيرها غلم ينكيوا ذلك ، بل صيرجوا بالتسليم له في البلاغة والفصاحة، مع تشوقهم إلى عشرة وحرِصهم على زلة . فدل على أنه كان أمراً معروفًا بينهم لا إنكار فيه ١٥٠٠

هاذا عسله أن يكون ما عرف العرب من دلالة هذه الحريف المقطعة في خوانح السور ؟

لا يمكن أن يكونوا عرفوها إذا كانت من المثناية للذي استأثر الله بعدم .

(٣) الإنقان في علوم القرآن : ١/٣٠ (۳) الانتخان : ۱۳/۱۲ (۳)

<sup>(</sup>١) أبوحيان : البحر المحيط ١/ ٣٥ - يقد البحار البشيخ مجيد عبده أن يَفِيضِي الآبِر فيها إلى الله سبحانة ﴿ وَأَن لِيسَ مِن الدِّينِ فَي شِيءِ أَنْ يَسْتِطُعُ مُسْتَطِّعٌ فَيَخْرُعُ مَا يَشِاءُ مِن العَالَ اللَّي قَلْما يسلم محترعها من الزلل ، تفسير الذكر الحكيم : ١٧٧/،

ومثله في البعد عن إدراكهم ، أن تكون حروفًا يتألف منها الاسم الأعظم أو اسم ملك من ملائكته تعالى أو نبى من أنبيائه ، فذاله أيضًا من الأسرار المحجوبة عنهم .

كما لا يسهل أن نتصور أنهم راحوا بحصون حرف القاف في (سورة ق) ومواقف الحصومة في سورة (صرة ق) والقفف الحصومة في سورة (ص) أو بربطون بين بلماية الحلق ونهايته والمعاش والتكليف بينهما ، بمخارج جروف (الم) من الحلق واللمان والشفتين ...

ثم يرد علي كل هذه الأقوال ، سؤال عن وجه اختصاص بعض سور القرآن بفواتح من حروف مقطعة دون سائر السور . وإن كان الزخشري يرى أن هذا السؤال ساقط الكما إذا سمّي الرجل بعض أولاده زيداً والآخر عبراً ، لم يُقل له : لم خصيصت ولدك هذا بزيد بهذاك عمرو ؟ لأن الغرض هو التمييز ، وهو حاصل أبة سلك . ولدك هذا بزيد بهذا الحنس بالرجل وذاك بالفرس ، ولم قيل للانتصاب القيام ، ولمنقيضه القعود ؟ »

على حين لم يُسقط الفخر الرازى هذا السؤال عن حكمة اختصاص بعض السور بحروف الفواتج دون سائر السور ، بل رد عليه فقال :

و عقل البشر عن إدراك الأشياء الجزئية على تفاصيلها عاجز ، وأفة أتعلم
 بجميع الأشياء ، لكن نذكر ما يوفقنا الله له ٥

ثم مضى فقدم فى رده ملحظاً هاماً هو : غلبة ذكر القرآن أو الكتاب يعام حذه الفواتح . قال :

ا كل سورة في أوائلها جروف التهجي، فإن في أوائلها ذكر الكتاب أوالتنزيل أو القرآن : كقوله تعالى :

٥ اَلْمَ مَ ذَلِكَ الْكِتَابِ ٥ هِ الْمَ الْكِتَابِ ٥ هِ الْمَ الْمَالِمَ الْمَالِكَ الْكِتَابِ ٥ هِ الْمَ الْمَ الْكِتَابِ ٥ هِ الْمَ الْمَ الْكِتَابِ ١٠ هِ اللّهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ الْمَى الْمَتَابِ مُ الْمَ مَنَ اللّهُ اللّهُ ١٠ هِ الْمَ مَن وَ كَتَابُ الْمِن اللّهُ اللّهُ ١٠ هِ الْمَ مَن وَ كَتَابُ الْمِن الْمُ اللّهُ ١٠ هِ الْمَ مَن وَ كَتَابُ الْمِن اللّهُ اللّهُ ١٠ هِ الْمَ مَن وَ كَتَابُ الْمِن اللّهُ اللّهُ ١٠ هِ اللّهُ اللّهُ ١٠ هِ اللّهُ اللّهُ ١٠ هُ اللّهُ اللّهُ ١١ هُ اللّهُ اللّهُ ١١ هُ اللّهُ اللّهُ ١١ هُ اللّهُ ١١ مُ اللّهُ ١١ هُ اللّهُ ١١ مُ اللّهُ ١١ مُلّمُ ١١ مُ اللّهُ ١١ مُلّمُ ١١ مُ اللّهُ ١١ مُلّمُ ١١ مُ اللّهُ ١١ مُ اللّهُ ١١ مُ اللّهُ ١١ مُلّمُ ١١ مُ اللّهُ ١١ مُلّمُ ١١ مُ اللّهُ ١١ مُلّمُ ١١ مُ اللّهُ ١١ مُلّمُ ١١ مُلّمُ ١١ مُلّمُ ١١ مُلّمُ ١١ مُلّمُ اللّهُ ١١ مُلّمُ اللّمُ اللّمُ ١١ مُلّمُ ١١ مُلّمُ ١١ مُلّمُ ١١ مُ

«يىس « والْقُرْآنِ » هُ وَالْقُرْآنِ » هُ وَالْقُرْآنِ » هُ وَالْقُرْآنِ » هِ وَالْقُرْآنِ » « وَالْقُرْآنِ »

« الم . تنزيلُ الكِتاب »

وحم م تنزيلُ الكِيتاب ٥

إلا ثلاث سور: "كَهْيعَصْ"، "النَّمَ \* أَحَسِبَ النَّاسُ"، "النَّمَ \* غُلِبَتِ النَّمَ \* غُلِبَتِ النَّمَ \* غُلِبَتِ النَّاسُ"، "النَّمَ \* غُلِبَتِ النَّمَ \* غُلِبَتِ النَّمَ \* غُلِبَتِ النَّهُ \* غُلِبَتِ النَّهُ \* غُلِبَتِ النَّهُ \* غُلِبَتِ النَّهُ \* غُلِبَتِ النَّاسُ \* النَّمَ \* غُلِبَتِ النَّهُ \* غُلُبَتِ النَّهُ \* غُلُبَتِ النَّهُ \* غُلْبَتِ النَّهُ \* غُلِبَتِ اللَّهُ \* عُلْلِبُ اللَّهُ \* النَّهُ \* غُلِبَتِ اللَّهُ \* غُلُبِبَتِ اللَّهُ \* غُلِبَتِ اللَّهُ \* أَنْ النَّهُ \* غُلِبَتِ اللَّهُ \* أَلَّهُ اللَّهُ اللّ

لكن الفخر الرازى لم يمض بهذا الملحظ الهام إلى تدبر سر الحرف فى الإعجاز البيانى ، بل ربطه بتأويلها بالمنبهات ، ورأى لا أن الحكمة فى افتتاح السور للتى فيها القرآن أو التنزيل أو الكتاب بالحروف ، هي أن القرآن عظيم ، والإنزال له ثقل ، والكتاب له عبء كما قال تعالى : " إنّا سَنُلْقى عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيدلاً "

وكل شورة في أولها ذكر القرآن والكتاب والتنزيل، قُدم عليها منبه يوجب ثبات المخاطب لاستهاعه «٢٠)

ولم يفت الرازى أن ربط الفواتح بذكر القرآن والكتاب والتنزيل في لا يسلم له طوداً ولا عكساً كما يقول المناطقة .

فثقل القرآن لا تختص به السور المفتنحة بالحروف دون سائر السور الاخرى . فضلاً عن وجود سور ذركر الإنزال والكتاب فرآياتها الأولى ، غير مفتتحة بالحروف ، مثل سور :

الكهف : «العَمْلُهُ اللهِ الذِّي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِيَّابِ وَلَمْ يَعْفِعَلْ لَهُ عِوْجًا ،

الفرقان : «تَبَارَكَ الَّذِى نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لَيَكُونَ لَلْعَالَمِينَ لَلْعَالَمِينَ نَوْل

<sup>(</sup> ۲ ، ۱ ) التفسير الكبير الرازى : ۲/۶/۱ ، سبورة العنكبوت :

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

الْقَدْرِ : ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلُةِ الْقَدْرِ ﴾

الزُّمَر : "تَنْزِيلُ الكِتابِ مِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ مِ إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكُ الكِتَابَ بِالحقِّ فاعْبِدِ اللهُ مُخْلِصًا له الدِّينَ »

كما أن التنبيه ، حاء فى القرآن بغير الحروف المقطعة ، كالتداء في سور النساء والحج والتحريم ، والبدء بواو القسم فى مثل سور الضحى والعصر والليل والفجر والشمس والنجم . . . وعدم ذكر البسملة ، فى سورة النوبة

وقد رد الرازی علی الأول ، بأن السورة التی فیها ذكر القرآن تُنبه علی كل القرآن .
ورد علی مشغول ورد علی مشغول الثانی بأن هذه السور غیر المفتتحة بالحروف ، لیست واردة علی مشغول القلب بشیء غیر القرآن . ورد علی الثالث بأن أوائل الحج والتحریم أشیاء هاتلة عظیمة .

أما السور التي افتتحت بالحروف ولم يُذكر بعدها القرآن أو التنزيل، فعليله بأن ثقل القرآن، يما فيه من التكاليف والمعاني .

ولا يبدو ردُّه مقنعاً ، بل هو واضح التكلف والعنت . "

وكان و الزركشي، أوضح مسلكًا وأنأى عن تكلف، إذ اكتبي بقوله : و واعلم أن عادة القرآن العظيم في ذكر هذه الحروف ، أن يذكر معدها ما يتعلق بالقرآن . . .

وقد جاء بخلاف ذلك في العنكبوت والروم ، فيسأل عن حكمة فلك . • ألك وهو ما حاوله لا الحافظ ابن كثير ، فهداه الاستقراء إلى أن كل ضورة افتحت بالحروف فلا بد أن بذكر فيها الانتصار للقرآن وبيان إعجازه . على ما موف نقرأ للجافظ فيا بل

ولعل أقرب ما قالوه في حروف الفواتح ، إلى طبيعة البيان وقضية الإعجاز ، هو أن هذه الحروف هجائهم ، هو أن هذه الحروف هجائهم ،

<sup>(</sup>١) الرهان : ١٧٠/١

مفردة أو مركبة « ليدل القوم الذين نزل القرآن بلغتهم » أنه بالجروف التي يعرفونها وبينون كلامهم منها » .

ذكره الإمام الطبرى فى تفسيره ، وأى به الزمخشرى فى بيان مجىء الحروف مقطعة به مسرودة على نقط التعديد ، كالإبقاظ وقرع العصا لمن تدحدى بالقرآن و بغرابة نظمه ، وكالتحريك إلى النظر فى أن هذا المتلو عليهم ، وقد عيجزوا عنه عن آخرهم ، كلام منظوم من عين ما ينظمون منه كلامهم ، ليؤديهم النظر إلى أن يستيقنوا أن لم تتساقط مقدرتهم دونه ولم يظهر عجزهم عن أن يأتوا بمثله بعد المواجعات المتطاولة ، وهم أمراء الكلام وزعماء الحوار ، وهم الحراص على التساجل فى اقتضاب الحطب والمتهالكون على الافتنان فى القصيد والرجز . ولم يبلغ من الجزالة وحسن النظم المبالغ التي بزت بلاغة كل ناطق وشقت غبار كل سابق ، ولم يتجاوز الحد الحارج من قوى الفصحاء ، ولم يقع وراء مطامح أعين البصراء ، إلا الأنه ليس بكلام البشر ه .

و بعد أن ساق الزمخشري ملحظ مجيء الفواقح على حرف ، واثنين ، وثلاثة ، وأربعة ، وخمسة ، كمجيء ألفاظ العرب وأينيتهم على هذا لم تتجاوزه ، أنتصر لهذا الوجه الذي يربط حروف الفواقح بالإعجاز فقال :

« وهذا القول من القوة والحلاقة بالقبول بمنزل ، إشارة إلى ما ذكرتُ من التبكيت لهم و إلزام الحجة إياهم «(١)

نقله الحافظ ابن كثير في تفسيره ، وأضاف :

ا قلت : ولهذا ، كل سورة افتتحت بالحروف فلا بد أن يذكر فيها الإلهيمار. القرآن وبيان إعجازه وعظمته . وهذا يعلوم بالاستقراء ، وهو الواقع في تسع وعشرين سورة ، ولهذا يقول تعالى :

والمَم و فَلِكَ الْكِمَامِ لَا رَيْبَ فِيهِ ،

« المَّمَ مَ اللهُ لا إِلَهُ إِلاَّ هُوَ الحَقِيُّ الفَيَّومُ \* ذَرَّلَ عَلَيْكَ الكِتَابَ بِالحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ بَدَيْهِ »

« المُصَ . كِتَابُ أَنْزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُنْ فَ صَدْرِلَةَ حَرَجٌ مِنْهُ »

<sup>(</sup>۱) الزمخشرى : الكشاف ۱ / ۱ ، ۱۷ - وفيه ملحظ النصفية من حروف العربية على أى وجه نظرت فيها ، وقد مبق بيانه في مطلع هذا الباب .

الر • كِتَابُ أَذُرُلْنَاهُ إِلَيْكَ لِنَحْرِجُ النَّابَ مِنَ الظَّلُمَاتِ إِلَى التُودِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ ه

٥ المَمْ \* تَنْزِيلُ الْكِتُابِ لا رَيْبَ فِيهِ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ،

الحَمَّ \* تَغْزِيلُ مِنَ الْرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ا

الحم \* عَسَى ﴿ كَالَذِكَ يُوحِي إليْكَ وإِلَى الَّذِينَ مِنْ كُنَّدِكَ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ و الْحَكِيمُ »

وغير ذلك من الآيات الدالة على صحة ما ذهب إليه هؤلاء ــ القائلون بأنها إشارة إلى أن الفرآن المعجز جاء من مألوف حروفهم ــ لن أمعن النظر و (١)

وينتصر الحافظ ابن كثير لهذا المذهب في بجيء هذه الحروف ويانا الإعجاز القرآن، وأن الحلق عاجزون عن معارضته بمثله، مع أنه مركب من هذه الحروف المقطعة التي يتخاطبون بها . وقد حكى هذا المذهب الرازى في تفسيره عن المجرد وجمع من المحققين ، وحكى القرطبي عن الفراء وقطرب نحو هذا . وقرزه الزخشرى في (كشافه) ونصره أتم نصر ، وإليه ذهب الشيخ الإمام العلامة أبو الفبائس ابن تيمية ، وشيخنا الحافظ المجتهد أبو الحجاج المزى ، وضكاه في عن ابن تيمية ، وشيخنا الحافظ المجتهد أبو الحجاج المزى ، وضكاه في عن ابن تيمية ،

وترى هذا الكلام بنصه تقريباً ، قد نقله السيد محمد رشيد رضا ، معقباً به على قول الشيخ محمد عبده :

« الم ـــ هو وأمثاله أسماء للسور المبتدأة به . . .

« وحكمة التسمية والاختلاف في: "الم ، المص" تقوض الأمر قيها إلى المسلمي سبحانه وتعالى . ويسعنا في ذلك ما وسع صحابة وسلم وتعالى . ويسعنا في ذلك ما وسع صحابة وسلم وتابعيهم . وليس من الدين في شيء أن يتنظع متنطع فيخترع ما يشاء من الغلل التي قلما يسلم مخترعها من الزلل ٥

<sup>(</sup> ۲ ، ۲ ) تفسير ابن كثير : ۲۵/۱ – وقابل عليه ما في ( تفسير الذكر الحكيم ) ۱ /۱۲۲ ط المنار ، من إضافة السيد محمد رشيد رضا .

هذا الوجه الذي لمحه الإمام الطبرى ، وقال به عدد من أثمة المحققين، لغويين ومفسرين ، وقرره الزمخشري ونصره أتم نصر ، وأيده ابن كثير بما حكاه عن شيوخه ،

هو فيما نرى أقرب ما يكون إلى طبيعة الكتاب العربي المبين في إعجاز بيانه .

ومن أم أستخلصه من بين حشد الأقوال التي تأولوا بها فواتح السور وزادت على العشرين ، فيا ذكر القاضي أبو بكر بن العربي في فوائد رحلته .

وأمعن النظر فها بمزيد تدبر ، لعلى أجتلى منه ما أضيفه إلى ما قاله السلف الصالح في نجىء الفواتح بهذه الحروف التي يبنى العرب منها كلامهم «بياناً لإعجاز القرآن ، وأن الحلق عاجزون عن الإتيان بمثله ، مع أنّه مركب من الحروف التي ينكلمون بها »

وقد نقلنا ما وصل إليه جهدهم ، من مجيء هذه الحروف القرآنية على حد التنصيف من حروف التهجي العربية ، على أي وجه صنفها به علماء العربية وفقهاء الملغة بعد عصر نزول القرآن .

وليس لديّ ما أضيف إلى هذا الجال . "

ويبقى أن أتدبر فيما التفت إليه الرازى من غلبة مجىء هذه الحروف في سور مفتنحة بآيات فيها ذكر القرآن أو الكتاب أو التنزيل. فلا أربطها بما ربطها به من ه المنبهات التى توجب ثبات المخاطب لاستماعه ، ولا ألمح فيها ما لمحه في الآيات بعدها من ثقل العبء ، من حيث لا أرى هذه السور تنفرد عن سائر سور القرآن ، بهذا الملحظ .

و إنما أتابع ما لمحه « ابن كثير » في « أن كل سورة افتتحت بالحروف فلا بد أن يذكر فيها الانتصار للقرآن وبيان إعجازه . وهذا معلوم بالاستقراء ، وهو الواقع في تسع وعشرين سورة »

وهو استقراء كامل كما ترى ، وإن اكتنى « الحافظ » بأن استشهد بسبع سور مبتدأة بالفواتح ، ومعها مفتتح ثلاث سور من الحواميم

وفيها جميعًا يأتى ذكر الكتاب أو القرآن والتنزيل ، في مستهل السور . وقد

علق ناشر (تفسير ابن كثير) المالسيد المحملة رشيد رضا على هذا الملحظ، فكتب بهامشه: «ولكن الاستقراء غير تام، لأن سورة مريم ليست كذلك، المدرية

ومن قبله النفت « الفخر الرازى ، والزركشى» إلى أن سورة مريم ،ومعها سورتا العنكبوت والروم ، افتتحت بالجروف المقطعة ، دون أن يليها ذكر القرآن أو الكتاب :

مريح : ٥ كَهيعَصَ • ذِكُرُ رَحْمَةِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَرِيًّا ﴿
العَنكَبُوتِ : ﴿ النَّمَ • أَحَدِبُ النَّاشُ أَنَّ يُغْرَّبُكُوا أَنْ بِتَقُولُوا آمَنَا وَهُمْ العَنكَبُوتِ : ﴿ النَّمَ • أَحَدِبُ النَّاشُ أَنَّ يُغْرَّبُكُوا أَنْ بِتَقُولُوا آمَنَا وَهُمْ العَنكَبُونَ : ﴿ النَّامُ الْعَنْكُونَ } ﴿ لَا يُفْتَنُونَ ﴾

الروم : ﴿ الْمُ \* غُلِيتِ الرُّومُ فِي أَدْنِي الْأَرْضِ ﴾

ولم يفت الرازى والزركشي تخلف مده السور الثلاث عن الملحظ في مجيء الكتاب أو القرآن والتنزيل ، في مستهل السور المفتتحة بالحروف المقطعة ، علي ما نقلط من كلامهما آنفًا .

على حين لا نرى وجهاً لتعليق السيد محمد رشيد رضا على ملحظ ۽ ابن كثير ۽ من حيث لم يُقيده بالآيات التالية للفواتح في مستهل السور ، وإنما أطلق القول بأن «كل سورة افتتحت بالحروف فلا بد أن بذكر فيها الانتصار للشرآن وبيان الحجازه » .

قوله : يُذكر فيها ، لا يقيد الانتصار القرآن بالآيات التألية للفواتح ، وإنجا يطلقه فيجيء في أي موضع من السورة .

وهذا ما لم ينتبه إليه السيد رشيد رضا ، كما فات الرازى أن يلحظه فقيد ذكير القرآن بأوائل السور، ومن ثم تخلفت سور مريم والعنكبوت والروم ، مفتتحة بالحروف المقطعة ، لا يتلوها ذكر الكتاب أو القرآن والتنزيل.

وبتدبر السور الثلاث ، يطرد ملحظ ابن كثير ، لا تتخلف عنه سورة مويم \_\_ كما وهم السيد رضا \_\_ وفيها يتكرر قوله تعالى المصطفى عليه الصلاة والسلام : وواذكر في الكتاب . . . » خمس موات \_ آيات : ١٦ ، ٤١ ، ١٩ ، ٤٠ ، ٢ م تختم السورة بقوله تعالى :

رَ فَإِنَّمَا يَسُونَاهُ بِلِسَمَانِكَ لِتُبَكِّرَ بِهِ الْمُنَّقِينَ وَتُشْلِرَ بِهِ قَوْمًا لُدًا .. وَكُمْ أَهْلَكُمُنَا قَبْلُهُمْ مِنْ قَرْفِي هَلْ تُحِمَّن مِنْهُمْ مِنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رَحْرًا \* ١٨٠٩٧

كما يسلم الملحظ نفسه ، لا يتخلف ، في سورة العنكبوت ، وفيها من آيات الانتصار للقرآن والاستدلال لإعجازه ، رداً على جدل المشركين والمرتابين وأهل الكتاب ، قوله تعالى :

وَأَقُلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلاَّةُ إِنَّ الصَّلاةَ تَنْهَى عَن الْفَخْشَاءِ وَالْمُنْكُرِ ، وَلَـذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ ، وَاللَّهُ يَكْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴿ وَلَا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَخْمَنُ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا هِنْهُمْ وَكُولُوا آمَنَّا بِالَّذِي ٱلْتُرْكَ ۚ إِلَيْنَا ۚ وَٱلْمُرْكَ ۚ إِلَيْهُ كُمْ ۗ وَإِلَّهُمُنَا وَإِلَّهُ كُمْ ۚ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ۗ وَكُذَلِكَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَأَبَ، فَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمِنْ هَوَلاء مَنْ يُؤْمِنُ بِهِ ، وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنَا إِلَّا الْكَافِرُونَ ﴿ وَمَا كُنْتَ تَتَلُّو مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتُلْبِ وَلَا تَخُطُّهُ بِبَدِينِكَ إِذًا لَارْتَابَ الْمُبْطِلُونَ \* بَلْ \* هُوَ آيَاتٌ ۚ بَيِّنَاتٌ فِ صُدورِ النَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنَا إِلَّا الظَّالِمُونَ ۽ وَقَالُوا لَوْلَا أَنْزَلَ عَلَيْهِ آيَاتٌ مِنْ رَبِّهِ ، قُلْ إِنَّمَا الْآيَاتُ عِنْدَ اللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَا نَلْدِيرٌ مُبِينٌ ﴿ أَوَ لَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُعَلِّي عَلَيْهِمْ ، إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةً وَ ذَكْرَى لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿ قُلْ الْكَعْنَى بِاللَّهِ بَيَّنِي وَبَيْزَكُمُ مُسْجِيِّكًا يَعْلَمُ مَا فِي السُّمُواتِ وَالْأَرْضِ ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِالنِّاطِلِ وَكَفَّرُوا بِاللَّهِ أَوْلَهُكَ هُمُ الْخَايِمُ وَنَّ ﴾ ٢٠:٤٥ أ 

وكذلك يطرد الملحظ لا يتخلف، في سورة الروم، وفي ختامها تأتَّى هذه الآيات احتجاجًا للقِرآنِ :

ا وَلَهُ لَا ضَرَبُنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلِ ، وَلَأِنْ جِئْتُهُمْ بِآيةٍ لَيُعْوَلُنَ النَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ مُنْطِلُون ، كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى قُلُوبٍ لَيَعْوَلُنَ النَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ مُنْطِلُون ، كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى قُلُوبٍ

الَّذِينَ لا يَعْلَمُونُ مِنْ الْمُوالِّ الْمُولِّ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المِلمُولِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل

ماذا عسانا أن نضيف إلى هذا الملحظ الهام الذي يتصل اتصالاً قويبًا ومباشراً ، بما يشغلنا من أمر الإعجاز البياني ؟

يتجه منهجنا ابتداء ، إلى استقراء كامل بلحميع السور المفتخة بالتووف المقطعة ، مرتبة بحسب النزول . وهي محاولة لا أعلم أن أحداً بمن قرأت فهم في هذه الفواتح قد ا تجه إليها ، مع أنها التي يمكن أن تهدينا إلى ملحظ مشرك في هذه السور جميعاً ، مأخوذ من تدبر سياقها وفهم طبيعة المقام الذي اقتضى إيتارها يهذه الفواتح ، مرتبطاً بسير الدعوة عصر المبعث وزول آيات المعجزة :

وأول سورة نزلت مفتتحة بالحرف ، هي سورة القلم ثاني السور على المشهور في ترتيب النزول . واللافت اقتران الحرف فيها بالقلم وما يسطرون ؛ والرد على المجادلين في المعجزة :

ا أَنْ وَالْقَلْمِ وَمَا يَسْطُرُونَ وَ مَا أَنْتَ بِنِعْمَةً رَبُّكَ بِعَجْنُونِ وَإِنَّكَ لَعَلَى خَلَقِ عَظم وَ فَسَتُبْصِرُ وَيَبْصِرُونَ وَإِنَّكُمْ لَكُمْ عَلْمَ مَ فَسَتُبْصِرُ وَيَبْصِرُونَ وَإِنَّا كُمْ لَلْكُمْ لَلْكُمْ لَكُمْ لِعَنْ خَلَلْ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِالْمُهَلَّلِينِ وَلَا تُولُقُونَ وَلَا تُعْلَمُ بِعَنْ خَلَلْ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِاللَّهُ وَلَا تُعْلَمُ فَلَا تُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا تَعْلَمُ اللَّهُ وَلَا تَعْلَمُ اللَّهُ وَلَا تَعْلَمُ اللَّهُ وَلَا تُعْلَمُ اللَّهُ وَلَا تَعْلَمُ اللَّهُ وَلَا لَكُونَ وَلَا تَعْلَمُ اللَّهُ وَلَا لَكُونَ وَلَا تُعْلَمُ اللَّهُ وَلَا لَكُونَ وَلَا تَعْلَمُ اللَّهُ وَلَا لَكُونُ مَنْ اللَّهُ وَلَا لَكُونَ وَلَا لَكُونُ وَلَا لَكُونُ وَلَا لَكُونُ اللَّهُ وَلَا لَكُونَ وَلَا لَكُونُ مَا اللَّهُ وَلَا لَكُونُ وَلَا لَكُونُ اللَّهُ وَلَا لَكُونُ اللَّهُ وَلَا لَكُونُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَكُونَ وَلَا لَكُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَا لَولَا لَا لَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَا لَا لَهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا مَالًا وَيَتِينَ وَإِذَا لَتُلْلَى عَلَيْهِ آلِيَاتُنَا قَالَ أَمَا طِعِيرُ اللَّهُ اللّهِ اللّهُ الل

واضح أن الآيات موجهة إلى تأبيد نبوة المصطفى وتثبيت قلبه في مواجهة من يكذبونه ويجادلون في معجزته ، فيزعمون أن هذا القرآن من مثل ما يسطرون من أساطير الأولين .

والرسول في أول عهده بالوحي كان في أشد الحاجة إلى ما يثبتُ فؤاده ويذهب والرسول في أول عهده بالوحي كان في أشد الحاجة إلى ما يثبتُ فؤاده ويذهب

عنه قلق النفس وشواعل البال من فاحية المشركين من طواغيت قريش . وقد وصفوه بالجنون حين دعاهم إلى ترك أوثانهم التي وجدوا آباءهم لها عابدين . وزعموا أنهذا القرآن أساطير الأولين . وإنهم لعلى علم بتلك الأساطير ، وفيهم من كان يكتبها ويتلومنها تحديثًا للمصطفى على مانقل ابن هشام في (السيرة النبوية: ٢١/١ ) رواية عن ابن إسحاق ،

وهذه هي آيات المعجزة معروضة عليهم بلغتهم وحروفهم ، فليقابلوها على ما لديهم مماكانوا يسطرون . ويأتى النذير الصادع في ختام السورة :

« فَلَرْنِي وَمَنْ يُكَذّبُ بِهِذَا الْحَدِيثِ سَنَسْتَفْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ . وَأَمْلِي لَهُمْ ، إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ ، أَمْ تَسْأَلُهُمْ أَجْرًا فَهُمْ مِنْ مَعْرَمٍ مُثْقَلُونَ . وَأَمْلِي لَهُمْ الْغَيْبُ فَهُمْ يَكْتَبُونَ . فَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكُ مَ مَغْرَمٍ مُثْقَلُونَ . وَأَمْلِي لَهُمْ الْغَيْبُ فَهُمْ يَكْتَبُونَ . فَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكُ مَعْرَمِ مُثْقَلُونَ . لَوْ كُمْ وَهُو مَدْمُومُ ، فَاجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَجَعَلَهُ مِنَ الصَّالِحِينَ » وَلا نَكُن تَكَارُكُ بَابْصَادِهِمْ لَمَّا سَمِعُوا الذِّكُرَ وَيَقُولُونَ وَإِنْ يَكُونُ لِنْ فَلَوْمِ لَا يَهُولُونَ لِلْعَالَمِينَ » (الله لَهُ وَيَقُولُونَ لَهُ اللهُ لَهُ وَيَعْلَمُ اللهِ مِنْ الصَّالِحِينَ » وَإِنْ يَكُونُ لِنَعْلَمُ اللهِ اللهِ فَي اللهِ اللهِ لَهُ اللهِ اللهُ لَكُونَ وَيَقُولُونَ لِلْعَالَمِينَ » (ا)

لقد بدأ إذن حدل المشركين في المعجزة من أول المبعث، ولم يكن قد نزل من القرآن غير الآيات الأولى من سورة العلق. وعجىء الحرف (ن) في سورة القلم المكية المبكرة ، فيه لفت واضح إلى سر الحرف في البيان المعجز : فمن حيث يجادل المشركون في القرآن ويحملونه على أساطير الأولين، يبدأ الاحتجاج للقرآن بأن يعرضوه على ما عرفوا منها ، وإن كلماته لمن الحروف التي عرفوها .

ونربط هذا الاحتجاج للمعجزة في سورة (ن م والقلم وما يسطرون) عا نزل قبلها مباشرة في مستهل الوحى ، وقد كانت كلمته الأولى : « اقرأ » وقيها لفت إلى آية الله الكبرى في الإنسان حلقه الله من علق، وعلم بالقلم ، علم الإنسان ما لم يعلم . فكأن نزول سورة القلم بعدها مبتدأ بحرف (ن) يلفت إلى سر الحرف الذي هو مناط

<sup>(</sup>١) أنظر سورة القلم في الجزء الثاني من (التفسير البياني للقرآن الكريم) ط المعارف بالقاهرة .

القراءة والعلم والبيان، تنطق به في الحروف التهجي ، منفرداً منقطعًا فلا يعطي أي معنى أو دلالة ، وما يخرج عن مجرد صوت .

ثم يأخذ الحرف موضعه من الكلمة فيتجلى سره الأكبر .

وما كان المصطفى بقارئ ، ولا كان يتلو من كتاب قبل هذه القرآن ولا يخطه بيمينه . والمشركون بحيث لا يجهلون أنه ليس كأساطير الأولين التي يعرفون و يسطرون ، لكنهم حادلوا فيه عناداً واستكباراً أن يؤمنوا بنبوة بشر مثلهم . ومن ثم تتابع الوحى ، بعد أن لفتهم إلى سر الحرف في آية القلم ، يبهرهم بآيات هذا القرآن لعلهم بحا يدركون من إعجاز بيانه ، يكفون عن جدل فيه . فلما أصروا على عنادهم ، اتجه إلى صريع التحدي والمعاجزة ، إلزاماً لهم بالحجة .

وقبيل التحدى والمعاجزة ، في العهد المكي ، نؤلت تسع سور مفتتحة بألحروف مقطعة . من هذه السور يبدوأن الجدل في المعجزة قد اشتد ، وأن المشركين أصروا على التكذيب بها وحملها إما على أساطير الأولين ، أو على قول شاعر أو كاهن أو ساحر . ويسجل القرآن دعاواهم ومزاعمهم ، متجها إلى دحضها والكشف عن زيفها ويطلائها ، بالاحتجاج للمعجزة ، وسوق العبرة بمن مضى من أم كذبوا برسالات ويهم واتهموا رسله بالافتراء ، وبالسحر والجنون ، فأعدهم الله أخذ عريز مقتدر .

إيناساً للمصطفى فيها يحمل من أعباء رسالته وما يلقى من تكذيب قومه ، وتذكرة " وعبرة لمن كان له قلب أو ألتى السمع وهو شهيد . . .

وهذه هي آيات الحدل والاحتجاج في السور التسع التي نزلت مفتحة بالحروف المقطعة ، قبيل مواجهة العرب المشركين بصريح التحدي والمعاجزة ، نوودها هنا علي المشهور في ترتيب النزول :

الله ۲۴ سورة ق :

« قَ ﴿ وَالْقُرْ آنِ الْمُجِيدِ . بَلُ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْدِرٌ وِنْهُمْ فَقَالَةُ الْكَافِرُونَ هَذَا تَهِي مُ عَجِيبُ ،

ويشير الرقم قبل السورة ، إلى ترتيب قزولها على المشهور . أما الأرقام بعد الآيات، و خشير الله سيرتها .
 إلى سكامها في سورتها .

﴿ إِن فِي ذَلِكَ لَذِكُرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ أَو أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴿ ٢٧

« نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُون وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَّارٍ ، فَلَا كُرُّ بِالْقُرْآنِ مَنْ يَخَافُ وَعِينِدِ ١٥٥

#### ۳۸ - سورة من

« كِتَابِ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ لِيَدَّبُرُوا آيَاتِهِ وَلِينَقَذَ كُر أُولُوا الْأَلْبَابِ ١٩٥٠ « قُلْ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ وَمَّا أَنَّا مِنَ الْمُتَكُلِّفُيدِنَ \* إِنْ هُو إِلَا مِنَ المُتَكُلِّفُيدِنَ \* إِنْ هُو إِلَا مُنْ الْمُتَكُلِّفُيدِنَ \* المُتَكُلِّفُيدِنَ \* اللهُ ال

17 . 25 .

# ٣٩ - الأعراف :

وَالْمُصَى وَكُمْ مِنْهُ لِمُدُولَ إِلَيْكَ وَلَا بَكُنْ فِي صَدُوكَ حَرَجٌ مِنْهُ لِمُدُنْهِ فِي الْمُدُولِ ف رَفِحُرَى لِلْمُوْمِنِينَ . أَتَبِعُوا مَا أَنْوِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلَا تَتَبِعُوا مِنْ دُونِهِ أُولِينَاء ، فَلِيدُلا مَا تَذَكُرُونَ ، وَكُمْ مِنْ قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَاهَا فَجَاءَهَا بِتَأْمِمُنَا بَيَاتًا وُفْنَيْتُا لَوْنَيْنَا لَوْنَالِفَا لَوْنَالِفَا لَوْنَالِفَا لَوْنَالِفَا لَوْنَالِفَا لَوْنَالِقَالَافِي الْفَالِّذِينَا الْفَالِذِينَا الْفَالِذِينَا الْفَالِّذِينَا الْفَالِذِينَا الْفَالِذِينَا الْفَالِذِينَا الْفَالِذِينَا الْفَالِدُ الْفَالِّذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالِذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالِذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالِذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالِكِذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالِذِينَا الْفَالْذِينَا الْفَالْذِينِيلِيلِيْلِيلِيلِيْلِ

أَوْ هُمْ قَائِلُونَ \* فَمَا كَانَ دَعُواهُمْ إِذَّ جَاعِمُمْ بَأْسَنَا إِلَّا أَنْ قَالُوا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ \* أَنْ عَالُوا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ \* أَنْ عَالُوا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ \* أَنْ مَالُولُ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْأَذُنَّ الْمُرْسَلِينَ \* 1:1

٥ وَلَقَدْ جِئْنَاهُمْ بِكِتَابِ فَصَّلْنَاهُ عَلَى عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمٍ بُوْمِتُونٌ .
 هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا قَأْوِيلَهُ ، يَوْمَ يَأْتِي ثَأُويلُهُ يَعُولُ الَّذِينَ نَسُوهُ مِنْ قَبْلُ قَد جَاءَتُ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ فَهَلْ لَنَا مِنْ شُغَعَاء فَيَشْفَهُوا لَنَا أَوْ نُرَدُ فَنَعْمَلَ عَيْدَ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ فَهَلْ لَنَا مِنْ شُغَعَاء فَيَشْفَهُوا لَنَا أَوْ نُرَدُ فَنَعْمَلَ عَنْهُمْ فَا كَاتُوا غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ ، قَدْ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَاتُوا يَهْدَرُونَ » ٢٥ : ٣٥

« وَاللَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ • وَأَمْلِي لَا فَعُلَمُونَ • وَأَمْلِي اللَّهُمْ ، وَاللَّذِينَ كَيْدِي مَتِينٌ • أَوْ لَمْ يَتَفَكَّرُوا ؛ مَا بِصَاحِبِهِمْ مِنْ جِنَّةٍ ، إِنْ هُوَ إِلَّا لَهُمْ يَنَاهِبُهُمْ مِنْ جِنَّةٍ ، إِنْ هُوَ إِلَّا لَهُمْ يَنَاهِبُهُمْ مَنْ جِنَّةٍ ، إِنْ هُوَ إِلَّا لَهُمْ يَنَاهِبُهُمْ مِنْ جِنَّةٍ ، إِنْ هُوَ إِلَّا لَهُمْ يَنَاهِبُهُمْ مِنْ جِنَّةٍ ، إِنْ هُوَ إِلَّا لَهُمْ يَنْ مُبِينٌ ،

إلى قوله تعالى: ٥ وَإِذَا لَمْ تَأْتِهِمْ بِآلِيَةَ قَالُوا لَوْلَا اجْتَبَيْتُهَا ، قُلْ إِنْمَا أَتَّبِعُ مَا يُوحَى إِلَى مِنْ رَبِّى ، هذا بُصَائِرُ مِنْ رَبِّكُمْ وَهُلْدَى وَرَحْمَةٌ لِقُوم بَوْمِينُون . وَإِذَا قِدْرِيُّ الْقُرَآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا لَكَاكُمْ تُرْحَمُونَ ١٩٢١ : ١٠٠

٤١ - يس

ريس والقرآن الحكيم إنك لمن المرسلين على صواط مستقم تنزيل العزيز الرحم للغم لا يُؤمنون الدر المؤمم للغم عالمون للقد حق القول على أكثرهم فهم لا يومنون والا فرق اللا فركو وقر التعم المعين ووقا على المرسلين القول على المرسلين في الا فرق الا فركو وقر التعمين المسلور عن الا فرق الا فركو وقر التعمين المسلور عن القول على الكافرين والا فركو وقر التعمين المسلور عن القول على الكافرين والا فركو وقر التعميد القول على الكافرين والتعميد والقول على الكافرين والتعميد والتعميد والتعميد والتعميد والتعميد والقول على الكافرين والتعميد والتعميد والقول على الكافرين والتعميد والتعميد والتعميد والتعميد والتعميد والتعميد والقول على الكافرين والتعميد والتعميد

المالكة بعمريم المالية

« كَهِيهُ قَصْ ، فِكُرُ رَحْمَةِ رَبُّكَ عَبْدَهُ زَكُرِيًّا \* ١٠٠٩ أَ \* ٠٠٠ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

و وَإِذَا تُعَلِّي عَلَيْهِمْ آيَاتِنَا بَيِنَاتَ قَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوا لِلنَّذِينَ آمنُوا أَيُّ الْفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًّا ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَّا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْنِ هُمْ أَحْسَنُ أَثَاثًا وَرئياً » ٧٢٠٤٢ أَخْسَنُ أَثَاثًا وَرئياً

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواوَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ وُدًّا ﴿ فَإِنَّمَا يَسُّرْنَاهُ بِلِسَائِكَ لِتُبَمِّشُوَ بِهِ الْمُتَّقِينَ وَتُنْذِرَ بِهِ قَوْمًا لُدًّا \* وَكُمْ أَهْلَكُمْنَا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْن هَلْ تُحِسُّ مِنْهُمْ مِنْ أَحَدِ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزًا ١٩١٠٩٠

٥ طه م مَا أَمْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَى \* إِلَّا تَذْكِرَةً لِمَنْ يَخْشَى \* تَنْزِيلاً مِمْنْ خَلَقَ الْأَرْضَ وَالسَّمَوَاتِ الْعُلَى \* الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَي \* لَهُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الثَّمَ ي . . . » ٦:١ .

ا وكَذَلِكَ أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ الْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ أَوْ يُخْدِثُ لَهُمْ فِكُرًا ﴿ فَتَعَالَى اللهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ ، وَلَا تَعْجَلُ بِالْقُرْ آن مِنْ قَبْلُ أَنْ يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُ وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا ١١١:١١٣

« وَقَالُوا لَولًا يَمَا تُينَا بِآية مِنْ رَبُّهِ ، أَوَ لَمْ تَأْتُهمْ بَيِّنَةُ مَا فِ الصَّحُف الْأُولَى \* وَلَوْ أَنَّا الْمُلَكُنَّاهُمْ مِعَذَابٍ مِنْ قَبْلِهِ لَقَالُوا رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتُنْسِعَ آيَاتِكَ مِنْ فَهُل أَنْ نَذِلَ وَنَحْزَى ﴿ قُلْ كُلُّ مُتَرَبُّصْ فَتَرَّبُّصُوا فَسَتَعَلَّمُونَ مِّنْ أَصْحَابُ الصَّرَاطِ. السُّويُّ وَمَنِ الْمُشَدِّي \* ١٣٩:١٣٢

٤٧ ، الشعراء :

\* طسم م يَلْكُ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمُرِينِ \* لَعُلَّكَ بَالْحِعُ نَفْسَكُ أَلَّا يَكُونُوا مُومِنِينَ \* إِنْ نَشَا لَنُزُلُ عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاء آية فَطَلَّتُ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ \* وَمَا يِأْتِيهِمْ مِنْ فِكُو مِنَ الرَّحْمَنِ مُحْدَثِ إِلَّا كَانُوا عَنْهُ مُعْرِضِينَ ﴿ فَقَادُ كَلُّهُ وَا غَسَيًّا تِيهِمُ أَنْهَاءُ مِا كَانُوا بِهِ يَسْتُهُوْ ثُونَ ١٠١٥ ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمِ ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ نَوَلَ الرَّوْمِ اللهِ اللهِ الْعَالَمِينَ ﴿ نَوَلَ اللهِ الرَّوْمَ الْعَلَمُ اللهِ عَرَبَى مُبِينٍ ﴾ ويا الرواحُ الْأَمِينُ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذِرِينَ ﴿ بِلِمَانَ عَرَبَى مُبِينٍ ﴾

﴿ وَمَا تَنَزُّلُتُ بِهِ الشَّيَاطِينُ ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لَهُمْ وَمَا يَسْطَطِيعُونَ ﴿ إِنَّهُمْ عَن السَّمْعِ لَكُمْ وُلُونَ ﴾ ٢١٢:٢١٠ (١)

#### ٨٤ ، التمل:

#### ٤٦ ، القصص:

وَ عَرْفَ بِالْحَقَّ لِقُوم يُؤُمِنُونَ ١٠١٦ الْمُبِينِ • نَتَلُو عَلَيْكَ مِنْ نَبَلٍ مُوسَى وَوْرْعَوْنَ بِالْحَقَّ لِقُوم يُؤُمِنُونَ ١٠١٠

ر ( ) هذه الآيات من سورة الشعراء ، كية .
وفي العهد المدنى ، نزلت الآيات الأخيرة من السورة وفيها قوله تعالى :
و هل أنبتكم على من تنزل الشياطين . تنزل على كل أناك آثيم . يلقون السمع وأكثرهم كافيون .
والشعراء يتبعهم الغارون . . « إلى آخر السورة .

THE PRINCE GHAZI TRUST

فَيَقُولُوا رَبَّنَا لَوْ لاَ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا وَسُولاً فَنَسْمِعَ آيَالِكَ لِوَلَكُونَ مِنَ الْمُوْمِنِينَ فَلَمْ فَلَا مَا أُولِي مُولَى مَ أَوْلَى مَوْلَى مَ أَوْلَى مُولَى مَ أَوْلَى مَوْلَى مَوْلَى مِنْ فَبْلُ قَالُوا مِيحْرَانِ تَظَاهَرَا وَقَالُوا إِنَّا بِكُلِّ كَافِرُونَ \* يَكُفْرُوا بِمَا أُولِي مُوسَى مِنْ فَبْلُ قَالُوا مِيحْرَانِ تَظَاهَرا وَقَالُوا إِنَّا بِكُلِّ كَافِرُونَ \* فَإِنْ يَكُفْرُوا بِمَا أُولِي مُوسَى مِنْ قَبْلُ قَالُوا مِيمِنَا وَلَا أَنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* فَإِنْ قَلْلُوا بِكَالِهُ مِنْ فَبْلُ فَأَنُوا بِكَمَابِ مِنْ هِنْدِ اللَّهِ فِي أَهْلَى مِنْ مَا أَنْهَا يَتَبِعُونَ أُهُواعَهُمْ . وَمَنْ أَضَلُ مِمْنِ النَّبَعُ هَوَاهُ لَمْ يَسْمَعِيبُوا لَلْكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ أُهُواعَهُمْ . وَمَنْ أَضَلُ مِمْنِ النَّبُعُ هَوَاهُ لِمُ مُولَا لَمُ مُولِي اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ لا يَهْدِى الْقُومَ الظَّالِحِينَ \* وَلَقَدْ وَصَلَّنَا لَهُمُ لِيعَيْرِهُ مُدًى مِنَ اللهِ عَلَى إِنَّ اللهُ لا يَهْدِى الْقُومَ الظَّالِحِينَ \* وَلَقَدْ وَصَلَّنَا لَهُمُ لِيعَالًا لَهُمُ لَوْلَا لِهِيمُ وَلَا لَكُونَ \* اللهُ عَلَى اللهُ لا يَهْدِى الْقُومَ الظَّالِحِينَ \* وَلَقَدْ وَصَلَّنَا لَهُمُ لَا اللَّهُ لا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّالِحِينَ \* وَلَقَدْ وَصَلَّنَا لَهُمُ لِي اللهُ عَلَى اللَّهُ لا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّالِحِينَ \* وَلَقَدْ وَصَلَّنَا لَهُمُ اللَّهُ لَا يَقَلُونَ لَا يَعْلِى اللَّهُ لَا يَعْلِى الللَّهُ لَا يَعْلِى اللَّهُ لَا يَعْلَى اللهُ اللَّهُ لِلْهُ لَا يَعْلَى اللَّهُ لَا يَقِيلُونَ اللَّهُ لَا يَعْلَى اللَّهُ لَا يُعْلَى اللَّهُ لَا يَعْلَى اللَّهُ لَا يَعْلَى اللَّهُ لَا يَعْلَى اللَّهُ لَلْكُولُولَا لَمُ لَا اللَّهُ لَا يُعْلَى اللَّهُمْ الْمُعْلِى اللَّهُ لَا يَعْلَى اللَّهُ لَا يَعْلَى اللَّهُ لَا يَعْلَى اللَّهُ لَا يَالِهُ لَا يُعْلِيلُوا لِلْمُ لِلْكُولِ الْعَلَاقُولُ الْعَلَالِمُ لِلْمُ لَلَّا لَالِهُ لَا يُعْلِيلُوا لِلْهُ لَا لَا لَهُ لَا ا

"إِن الْأَذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لَرَادُكَ إِلَى مَعَادٍ ، قُلْ رَبِّى أَعْلَمُ مَنْ جَاء بِالْهُدَى وَمَنْ هُوَ فِي ضَلالِ سُبِينِ \* وَمَا كُنْتَ تَرْجُو أَنْ يُلْقَى إِلَيْكَ الْكَتَابُ إِلَّا رَحْمَةً مِنْ رَبُّكَ فَلَا تَكُونَنَ ظَهِيرًا لِلْكَافِرِينَ \* وَلَا يَصُدُّنَكَ الْكِتَابُ إِلَّا رَحْمَةً مِنْ رَبُّكَ فَلَا تَكُونَنَ ظَهِيرًا لِلْكَافِرِينَ \* وَلَا يَصُدُّنَكَ الْكَتَابِ اللهِ بَعْدَ إِذْ أَنْزِلَتْ إِلَيْكَ وَادْعُ إِلَى رَبُّكَ وَلَا يَكُونَنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ \* عَنْ آياتِ اللهِ بَعْدَ إِذْ أَنْزِلَتْ إِلَيْكَ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ \* عَنْ آياتِ اللهِ بَعْدَ إِذْ أَنْزِلَتْ إِلَيْكَ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ وَلَا تَكُونُنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ \* عَنْ آياتِ اللهِ بَعْدَ إِذْ أَنْزِلَتْ إِلَيْكَ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ وَلَا تَكُونُنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ \* عَنْ آياتِ اللهِ بَعْدَ إِذْ أَنْزِلَتْ إِلَيْكَ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ وَلَا تَكُونُنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ \* عَنْ آياتِ اللهِ بَعْدَ إِذْ أَنْزِلَتْ إِلَيْكَ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ وَلَا تَكُونُنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ \* عَنْ آياتِ اللهِ بَعْدَالُهُ مُنْ مَا الْهُ مُ الْمُنْ مُنَ الْمُسْرِكِينَ \* إِلَا مُنْ اللّهُ مُنْ مُنَا الْعُقَى الْمُنْ الْعَلَالُولُولُولُ مُنْ مُنْ مَا الْمُنْ الْمُنْ لِنَا لَا لِمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ لَا لَكُونُ مُنَا أَلَامُ اللّهُ مُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْفِيرِالِهُ الْمُنْوِلِ لَكُونُ مُنْ أَلَالْمُ لَا لَالْمُ اللّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْلِقِيلُ اللّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُؤْمِ اللْمُ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وفي هذه السور التي تقارب وقت نزولها ، كما تقارب ترثيبتها في المصحف ، يبدو التركيز ، في الاحتجاج للمعجزة ، على ما تلا القيرآن من قصص المرسلين الذين كلّة بول . فإن كذّب المشركون بمحمد وسولا، فكذلك كذب مين قبلهم قوم نوح ، وعاد وتمود ، وقوم لوط و إبراهيم ومّوسي وعيسي .

وإن جادل المشركون في معجزة المصطني صلى الله عليه وسلم ، فكذلك جاذل الأولون في معجزات الرسل .

ولا يخطفنا أن تلتفت إلى وصفه تعالى للقرآن بأنه : كتاب عربي مبين ، تنزيل من رب العالمين ، نزل به الوحى على خاتم المرسلين ، ويستره بلسانه ليبشر به المتقين وينذر به قيمًا لهد أ

وفى سورة القصص ، العاشرة من السور المكية الأولى المفتتحة بالحروف المقطعة ، تبدأ المعاجزة والتحدى ، بأن يأتوا بكتاب من عند الله هو أهدى عما أولى محمد وموسى

THE PRINCE GHAZLTRUST

كما لا يفوتنا أن نلحظ أن الفواتح بدأت في السور الثلاث الأولى منها ، يحرف واحد : ن ، ق ، ص .

لافتة إلى سر الحرف . .

ثم نزلت سور « الأعراف ويس ومريم وطه والشعراء والنمل والفصنص » بفواتح من حزفين : يس ، ظه ، طس . وثلاثة : طسم . وأربعة : المص ، وخمسة : كهيعص .

وألفاظ العربية مبنية على مثل هذا العدد من الأحرف التي نزل بها الكتاب العربي المبين.

فلفنت إلى أن الحروف قد تتألف منها ألفاظ عجماء ، فإذا أتحد الخرف موضعه في البيان ، تجلّي سرّه .

بعد أن نزلت عشر سور مفتتحة بالحروف المقطعة ، أولاها و أن و وعاشرتها سورة القصيص المفتتحة بـ « طسم » والتي بدأ فيها تحدى المكذبين المحادلين بأن يأتوا بكتاب من عند الله هو أهدى من القرآن والتوراة .

نِوْلْتُ سُورَةِ الإسراءِ - الحسون في ترتب النول - تواجههم بصريح المعاجزة بمثل هذا القرآن ، في سياق تعنت المشركين في جلهم في المعجزة ، وما افترحوا على المصطنى من دلائل أجرى نفنعهم بنبوة يشتر رسول المعطنى عن المؤتم ال

الْهُدَى إِلَّا أَنْ قَالُوا أَبَعَتُ اللَّهُ بِشَرِّا رَسُولًا ۞ قُلْ لُو كَانَ فِي الْأَرْضِ مَلَائِكَةً يَمْشُونَ مُطْمَئِنَيْنَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ مَلَكًا رَسُولًا \* قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا ١ ٩٦٠٨٨

﴿ وَبِالْحَقِّ ۚ أَنْزَلْنَاهُ وَبِالْحَقُّ نَوْلَ ، وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴿ وَقُرْآنًا فَرَقْنَاهُ لِتَقَرَّأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكُتْ وَنَزَّ لْنَاهُ تَنْزِيلًا \* قُلْ آمِنُوا بِهِ أَوْ لَا تُؤْمِنُوا ، إِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مِنْ قَبُّكِ إِذَا يُتَّلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِللَّأَذْقَان سُجِّدًا \* وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبُّنَا إِنْ كَانَ وَعْدُ رَبُّنَا لَمَفْعُولًا \* وَيَخِرُّونَ لِلْأَذْقَانَ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا \* ١٠٩:١٠٥

بلي ، هو يَشَرَ رسول ، معجزته هذا الكتاب العربي المبين ، يعرف الذين فزل بلسانهم كما لايبرف سواهم من غير العرب، أنه يعيي طاقة َ الإنس ومن يظاهرهم من الحن ، أن يأتوا بمثله .

ومن ثم واجمَه المكذبين وانحجادلين بالتحدي والمعاجزة ، مع أتنابع نزول السور مفتحة بهذه الحروف المقطعة التي يتألف كالام العرب منها ، ولا سبيل لأحد من أصحاب هذه العربية ، لغة الفرآن ، وأمراء بيانها ، أن يأتوا بسورة من مثله .

فهل يقولون افتراه ؟ فيم إذن عجزهم عن الإتيان بمثل ما الفتراه ، و إنه ليتحداهم تحديثًا جهيراً معلنًا ، بعد أن قرر – في آية الإسراء – عجز َ الإنس والحن تعجتمعين عن أن يأتوا بمثل هذا القرآن ولوكان بعضهم لبعض ظهيراً ؟

بعد نزول سورة « الإسراء » بهذه المعاجزة ، نزلت مباشرة سورتا « يونس وهود ، مفتنحتين بالحروف « الر » مع آيات الكتاب الحكيم ، كتاب أحكمت آياته ثم فنصُّلت من لندُن عكيم خبير .

وفي السورتين آيات تحد ومعاجزة ، رداً على جدل المشركين في المعجزة .

فَى عَوْسِ حَوْرَتِيمِ أَ فِي النَّزُولِ الحَادِيةِ وَالْحَمْسُونَ ﴿ يَتَحَدُّاهُمْ أَنْ يَأْتُوا بِسُورَةِ مِثْلُهُ :

ه وَهَا كَانَ مَذَا الْفُرْآنَ أَنْ يُفْتَرَى مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلَكِن تَصْدِيقَ الَّذِي بَهِنَ يَكَأْدِ وَتَغْصِيلَ الْكِتَابِ لَا رَيْبَ فِيهِ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ، أَمْ يَقُولُونَ افتراه عُل فَأْنُوا بِسُورَة مِثْلِهِ وَادْعُوا مِن استطعتم مِن دُونِ اللهِ إِنْ مُحْنَتُم صَادِقِينَ • بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأُويلُهُ ، كَلَلِكَ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأُويلُهُ ، كَلَلِكَ كَذَّبِ الْذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَهُ الطَّالِمِينَ • وَمِنْهُمْ مَنْ لَا يُومِنُ بِهِ وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِالْمُفْسِدِينَ • وَإِنْ كَذَّبُوكَ يَوْنُ بِهِ وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِالْمُفْسِدِينَ • وَإِنْ كَذَبُوكَ فَيْنُولُ فَيْنُولُ مَمْ أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِيءٌ مِمَّا تَعْمَلُونَ • وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ أَفَانُت تُسْمِعُ الصَّمِ وَلَوْ كَانُوا لَا يَعْقِلُونَ • وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ أَفَانُت تُسْمِعُ الصَّمِ وَلَوْ كَانُوا لَا يَعْقِلُونَ • إِنْ اللّهُ لَا يَبْعِمُونَ اللّهُ لَا يَعْمَلُونَ اللّهُ لَا يَظْلُمُ وَلَوْ كَانُوا لَا يَعْمَلُونَ • إِلَيْكَ أَفَأَنْتَ تُسْمِعُ الْعُمْ وَلَوْ كَانُوا لَا يُبْعِمُونَ اللّهُ لَا يَعْمَلُونَ اللّهُ لَا يَطْلُهُ مَنْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ أَفَأَنْتَ تَهْدِى الْعُمْى وَلَوْ كَانُوا لَا يُبْعِمُونَ • إِلَيْكَ أَفَأَنْتَ تَهْدِى الْعُمْ وَلَوْ كَانُوا لَا يُبْعِمُونَ • إِلَيْكَ أَفَأَنْتَ تَهْدِى الْعُمْ وَلَوْ كَانُوا لَا يُبْعِمُونَ • إِلَيْكَ أَفَانُتَ تَهْدِى الْعُمْى وَلَوْ كَانُوا لَا يُبْعِمُونَ • إِلَيْلُكُ أَلْفَاسَ أَلْوَانَ الْنَاسَ أَنْفُونَ وَلَوْ كَانُوا لَا يُعْمَلُونَ • إِلَيْلُولُ النَّاسَ أَنْفُولُونَ وَلَوْ كَانُوا لَا يَعْمَلُونَ وَلَوْ كَانُوا لَا يَعْمَلُونَ وَلَوْ كَانُوا لَا يَعْمَلُونَ وَلِي اللّهُ وَلَى النَّاسَ أَلْمُ الْمُولُ وَلَا لَا يَعْمَلُونَ وَلَوْ كَانُوا لَا يُعْمِلُونَ وَلِي اللّهُ وَلَتُ عَلَى اللّهُ وَلَوْ كَانُوا لَا يُعْمَلُونَ وَلِي اللّهُ الْمُ لَا يُعْمِلُونَ وَلَوْ كَانُوا لَا لِللْهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ الْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

بل لماذا ، وقد زعموا أن محمداً افتراه ، لا يأتون بعشر سنور من مثله مفتريات كما تحدثهم آية « هود » — الثانية والخمسون ، في ترتيب النزول — والزمتهم الحجة إن لم يفعلوا ؟

« فَلَمَلُكُ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَائِنَ بِهِ صَدْرُكَ أَنْ يَقُولُوا لَوْلَا أَنْهِ عَلَيْهِ كُلُّ مَنِيهِ أَنْهِ عَلَيْهِ كُلُّ مَنِيهِ أَنْهِ عَلَيْهِ كُلُّ مَنِيهِ وَاللهُ عَلَى كُلُّ مَنِيهِ وَكَذَرُ أَوْ جَاءَ مَعْهُ مَلَكُ مَ إِنَّمَا أَنْتَ نَذِيرٌ وَاللهُ عَلَى كُلُّ مَنِيهِ وَكُولُونَ افْتَرَاهُ قُلُ فَأَدُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مُغْتَرَبَاتٍ وَأَدْعُوا وَكُيلُ مَن أَوْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُم صَادِقِينَ مَ فَإِنْ لَمْ يَشْتَجِيبُوا لَكُمْ فَاعْلَمُوا مَن اللهَ عَلَيْهِ مَنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُم صَادِقِينَ مَ فَإِنْ لَمْ يَشْتَجِيبُوا لَكُمْ فَاعْلَمُوا أَنْ مَا أَنْتُم مُسْلِمُونَ » 11:11

وتائيها سور ثلاث « يوسف ، الحجر ، لقمان » توتيبها على التوالى : ٩٣ ، ٥٠ ، مفتحة بالحروف « الر ، الر ، الم » متلوة بآبات الكتاب وقرآن مبين، هدى ورحمة . وفيها جميعًا آبات تؤكد الاحتجاج لهذا القرآن العربي المين اللهي الثانية تزل بلسانهم ، وتكشف عن سقة تورطهم في الجدل في المعجزة ، بعد أن عجزوا عن الإثبان بسورة من مثل هذا القرآن ، كانت ، لو أنهم استطاعوا ، بحيث تغنيهم عن اللدد في الحصومة .

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

وَالْرَ وَ يَلْكُ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمُبِينِ \* إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرَآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعَقِلُونَ وَ نَحْنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا الْقَرْآنَ وَإِنْ كُنْتَ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الْغَافِلِينَ ١٤٠٣ وَإِنْ كُنْتَ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الْغَافِلِينَ ١٤٠٣

وَإِن دَسَ مِن دَبِيرِ مِنَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِى إِلَيْهِمْ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى ، أَفَلَمْ مِن مِنَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِهِمْ ، وَلَادَارُ الْآخِرَةِ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَدْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينِ مِن قَبْلِهِمْ ، وَلَادَارُ الْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ اتَّقُوا أَفَلَا تَعْقِلُونَ ، حَتَّى إِذَا اسْتَيَأْسُ الرَّسُلُ وَظَنُّوا أَنَّهُمْ قَدْ خَيْرٌ لِلَّذِينَ اتَقُوا أَفَلَا تَعْقِلُونَ ، حَتَّى إِذَا اسْتَيَأْسُ الرَّسُلُ وَظَنُّوا أَنَّهُمْ قَدْ كَيْنُ اللَّهُومِ الْمُحْرِمِينَ \* كُذُبُوا جَاءَهُمْ نَصْرُنَا فَنَجَى مَنْ نَشَاءُ وَلَا يُرَدُّ بَأَسُنَا عَنِ الْقَوْمِ الْمُحْرِمِينَ \* كُذَبُوا جَاءَهُمْ نَصْرُنَا فَنَجَى مَنْ نَشَاءُ وَلَا يُرَدُّ بَأَسُنَا عَنِ الْقَوْمِ الْمُحْرِمِينَ \* كُذُبُوا جَاءَهُمْ نَصْرُنَا فَنَجَى مَنْ نَشَاءُ وَلَا يُرَدُّ بَأَسُنَا عَنِ الْقَوْمِ الْمُحْرِمِينَ \* كُذُبُوا جَاءَهُمْ نَصْرُنَا فَنْجَى مَنْ نَشَاءُ وَلَا يُرَدُّ بَأَسُنَا عَنِ الْقَوْمِ الْمُحْرِمِينَ \* كُذُبُوا جَاءَهُمْ نَصْرُنَا فَنَحُي مَنْ نَشَاءُ وَلَا يُرَدُّ بَأَسُنَا عَنِ الْقَوْمِ الْمُعْرِمِينَ \* وَلَكِنْ لَوْلِي الْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَى وَلَكِنْ لَقَوْمِ الْمُولِي الْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَى وَلَكِنْ لَقَوْمِ الْمُنْ الْمَالِيقَ اللَّهُولِي الْفَالِيقَ وَهُمْ يَوْنَ الْمَالِقَ فَعْمَ لِي الْمُنْ الْمُلْكِينَ مُرَادِينَ الْمَالِيلُ اللْمُلْوِقِي الْفَالِيقِ وَالْمَالِيلُ اللْمُولِي الْقُولِ الْفَالِقُومِ الْمُلْكِينَ الْمَالِقُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمَالِيلُ مُنْ الْمُلْكِونَ مُعْلِيلًا مُعْرِيقًا لِمُنْ اللّهُ الْمُعْمِلُ اللّهُ الْمَالِ اللْمُعَالِقُولُ اللّهُ الْمُلْمُ مُنْ الْفُولِ اللّهُ مُولِي اللّهُ الْمُلْمُ الْمُعْمِلُ اللّهُ الْمُ اللّهُ الْمُولِي اللّهُ الْمُلْمُ الْمُعَلِقُومِ الْمُؤْمِ الْمُلْمُ اللّهُ الْمُعْمِلُ الْمُولِي الْمُؤْمِ الْمُنْ الْمُلْكُولُ اللّهُ الْمُعْمِلُ الْفُولُ اللّهُ الْمُلْمُ الْمُؤْمِ الْمُعْمِلُ اللّهُ الْمُعَلِي اللّهُ الْمُلْكُولُ اللّهُ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُعْلِقُومُ اللّهُ الْمُلْمُ الْمُعُلِي الْمُعْلِي الْمُعْمِلُ اللْمُولِي اللْمُولِ اللْمُعَالِمُ اللّهُ الْمُعْمُ الْم

#### وه دالججر:

 الله الله و و الله و المحدون المسلاة و المؤلون الركاة و م بالا حرة م الموفون المحدون المحدون المعدون المعدون الركاة و م بالا حرة م المؤلون الركاة و المحدون المناس من المعترى المعالمة و المعدون و و الناس من المعترى المعالمة و المحدود و الناس من المعترى المعالمة و المحدود و المناس من المعترى المعالمة و المحدود و المناس من المعترى المعالمة و المحدود و المناس الله و المعالمة و المعالمة

« وَلَوْ أَنَّ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَفْلامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْلِيهِ سَيْعَةً أَبْحُرِ مَا نَفِدَتْ كَلِيمَاتُ اللهِ ؛ إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ، ٢٧ ثُم نزلت الحواميم السبع متقالية في ترتيب نزولها ( ٦٠ : ٦٦) متقالية كذلك في

ترتيب المصحف (٤٠ : ٤٠) وهي سور : غافر ، فصلت ، الشوري ، الزخرف، الدنحان الحائبة ، الأخقاف .

وكلها تبدأ بحرق، حم ، ومعهما في سورة الشوري ؛ أحرف « عسق »

وفيها جميعاً احتجاج القرآن رداً على جدل المكذبين ، فهن تستهل بعد الأحرف المقطعة ، بتقرير تنزيله من العزيز الحكيم ، كتاباً عربياً مبيناً فيصلت آياته لقوم يعلمون ، وتنذر من جادلوا فيه بالمياطل ، بمثل ماحاق بالذين كذبوا من قبلهم بآيات الله وجادلوا فيها فأخذهم ، وترد عن المصطفى تهمة الافتراء ودعوى السحر ، فاكان عليه الصلاة والسلام بدعاً من الرسل ، وإنما يتبع ما أوجى إليه ، فليصبر على عنت المجادلين وتكذب الضالين :

#### رَوْدُ اللَّهِ السَّالِمُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الل

وَ حَمْ مَ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهِ الْعَزِينِ الْعَلِيمِ مَ عَافِرِ اللَّهُ وَقَائِلُو الشَّوْبِ شَدِيدِ الْفِقَابِ ذِى الطَّوْلِ لَا إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ إِلَيْهِ الْمَصِيرِ مَ مَا يُحَادِلُ في آذات اللهِ إلاَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا فَلَا يَغْرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي الْبِلَادِ مَ كَلَّبَتُ فَي آذِاتُ مَقَلَّبُهُمْ فِي الْبِلَادِ مَ كَلَّبَتُ فَي آذِاتُ مَقَلَّبُهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَالْأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتُ كُلُّ أَمَّةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَتَأْخَذُوهُ فَيَالُهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَالْأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتُ كُلُّ أَمَّةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَتَأْخَذُوهُ فَيَالُهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَالْأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتُ كُلُّ أَمَّةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَتَأْخَذُوهُ

وَجَادَلُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقُّ فَأَخَذْتُهِمْ فَكَيْفَ كَانَ عِفَابٍ » ١:٥ « إِنَّ الَّذِينِ يُجَادِلُونَ فِي آيِاتِ اللَّهِ بَغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ ۚ إِنْ فِي صُدُورِهِمْ

إِلاَّ كِبْرٌ مَا هُمْ بِبَالِغِيهِ فَاسْتَعِذْ بِإِللَٰهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ٥٢٥ و فَاصْبِورْ إِنَّ وَعَلَدَ اللَّهِ حَقٌّ فَإِمَّا نُرِيِّذًكَ مَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ ۚ أَوْ نَتَوَفَّيَنَّكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ مَ وَلَقَدُ أَرْسُلْنَا رُسُلًا مِنْ فَبُلِكَ مِنْهُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ نَفَصُص عَلَيْكَ ، وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَنْ يَأْلِنَ بِآيَة إِلاَّ بإذْن اللهِ ، فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ اللهِ فُضِيَ بِالعَقِّ وَخَسِمرَ هُنَالِكَ الْمُبْطِلُونَ » ٧٧:٧٧

#### ٣١ \_ فُصلت :

﴿ حَمْ هِ تَذْرِيلٌ مِنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴿ كِتَابٌ فُصَّلَتْ آيِاتُهُ قُرآنًا عَرَبيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ \* بَشِيرًا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ \* وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّةً مِمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي آذَانِنَا وَقُرٌّ وَمِنْ بَيْشِنَا وَبَيْشِكَ حِجَابٌ فَاعْمَلْ إِنَّنَا عَامِلُونَ \* قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَر مُثْلُكُمْ بُوحَى إِلَى َّأَنَّمَا إِلَهُكُم إِلَّهُ وَاحِدُ فَامْشَقِيهِمُوا إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ وَوَيْلٌ لِلْمُشْرِكِينَ » ٦:١

﴿ وَقَالَ النَّالِينَ كُفُرُوا لَا مَسْمَعُوا لِيهَدًا الْقُرْ آن وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ﴿ فَلْنُذِيقَنَّ الَّذِينَ كُفَرُوا عَذَابًا شَدِيدًا وَلَنَجْزِينَهُمْ أَشُواً الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ »

YV-Y1 ه إِنَّا الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذُّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمْ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ غَزِيزٌ ﴿ لَا يَـأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَلَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَبِيدٍ ﴿ مَّا يُقَالُ لَكَ إِلاَّ مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِنْ قَبْلِكَ ، إِنَّ رَبُّكَ لَذُو مَغْفِرَةِ وَفُو عِقَابِ أَلِيمٍ \* وُلُوْ جَعَلْنَاهُ قُرْآلًا أَعْجَبِيًّا لَقَالُوا لَوْلًا فُصَّلَتْ آبَانُهُ ، أَأَعْجَمِيُّ وَعَرَبِينٌ ، قُلْ هُوَ لِللَّذِينَ آمَنُوا هُدَّى وَشِفَاتِهِ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرْ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَنَّى ، أُولَئِكَ بُنادَوْنَ مِنْ مَكَانَ بَعِيدٍ ١٠١٩٠٨

۱۳ \_ الشورى ... ٦٢ \_ الشورى ... كَذَلِكُ يُو-

 « حَمَ \* عَسَنَ \* كَذَٰلِكَ يُوحِي إِلَيْكَ وإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبَلِكَ اللهُ الْتَعْزِيزُ اللهُ الْتَعْزِيزُ اللهُ الْتَعْزِيزُ اللهُ ا

﴿ قُلْ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَى ، وَمَنْ يَقْتُوفَ حَسَنَةً لَوْدُ لَهُ فِيهَا حُسْنًا ، إِنَّ اللهُ غَفُورٌ شَكُورٌ . أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَفُورٌ شَكُورٌ . أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا فَإِنْ يَشَا اللهُ يَخْتِمْ عَلَى قَلْبِكَ ، وَيَمْحُ اللهُ الْبَاطِلُ وَيُحِقُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

٣٣ \_ الزيحوف :

وَإِنَّهُ فِي أُمَّ الْكِتَابِ الْمُبِينِ • إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرُ آلَنَا عَرَبِيّاً لَكُلُّكُمْ تَعْفِلُونَ • وَإِنَّهُ فِي أُمَّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيَّ حَكِيمٌ • أَفَنَضْرِبُ عَنْكُمُ اللَّذُكُو صَفْحًا أَنْ كُنْشُمْ قَوْمًا مُسْرِفِينَ • وَكُمْ أَرْسَلْتَا مِنْ نَبِيًّ فِي الْأُولِينَ • وَمَا يَأْتِيهِمْ مِنْ مَبِيًّ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْمَهُ إِنُونَ اللهِ فَالْفَلَكُنَا أَشَالُ مِلْهُمْ بَطْشًا وَمَضَى مَثَلُ الْأَوَّلِدنَ ١٠١٨

"وَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ وإِنَّا بِهِ كَافِرُونَ ، وَقَالُوا لَوْلَا الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلِ مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ، أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَةَ رَبَّكَ ، وَزَقَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ نَحْنُ قَسَمْنَا بَبْنَهُمُ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ اللَّانْيَا ، وَرَقَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ نَحْنُ قَسَمْنَا بَبْنَهُمُ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ اللَّانْيَا ، وَرَقَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ كَرَجَانٍ لِيَتَّخِذَ بِعُضَّهُمْ بَعْضًا لَسُخْرِيًّا ، وَرَحْمَةُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَحْمَعُونَ " كَرْجَانٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا لَسُخْرِيًّا ، وَرَحْمَةُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَحْمَعُونَ " ٢٤٠٣٠

﴿ أَفَأَذْتَ تُسْمِعُ الصِّمُ أَوْ تَهْدِى الْعُمْى وَمَنْ كَانَ فِي ضَلَالِ مُبِينٍ ﴿ فَإِمَّا نَدُهُمَ اللَّهِ مُنْتَقِمُونَ وَ أَوْ نُرِيَنَكَ اللَّذِي وَعَدُنَاهُمْ فَإِمَّا نَدُهُمَ مُنْتَقِمُونَ وَ أَوْ نُرِيَنَكَ اللَّذِي وَعَدُنَاهُمْ فَإِمَّا عَلَيْهِمْ مُقَتَدِرُون ﴿ فَإِمْنَا مِنْهُمْ مُنْتَقِيمٍ لَا إِلَّذِي أُوحِي إِلَّيْكَ إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ مُقَدَدِرُون ﴿ فَاسْتَمْسِكُ بِاللَّذِي أُوحِي إِلَّيْكَ إِنَّكَ إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكُمْ لَكَ وَلِقُومِكَ وَمَوْف تُسْأَلُونَ ﴿ إِنَّهُ لَذِكُمْ لَكَ وَلِقُومِكَ وَمَوْف تُسْأَلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مَا وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

#### ٢٤ \_ الدخان :

الحمر ه والكِتَابِ الْمُبِينِ م إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارِشَكَةً ، إِنَّا كُنَّا مُنْفِرِينَ ه فِيهَا يَعْرَقُ كُلُّ أَمْرِ خَكِيمٍ م أَمْرًا مِنْ عِنْدِينَا ، إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ه مُنْفِرِينَ وَفِيهَا يَعْرَقُ كُلُّ أَمْرِ خَكِيمٍ م أَمْرًا مِنْ عِنْدِينَا ، إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ه رَخْمةٌ مِنْ رَبِّكِي إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ١٠١٥

الْ فَالْ تَقْبِ يُوْمُ تَأْنِي السَّمَاءُ بِلْخَانِ مُبِينِ وَ يَغْشَى النَّاسَ هَذَا عَذَابُ الْبِيمِ وَرَبَّنَا الْكَثِيفِ عَنَّا الْعَلَابِ إِنَّا مُؤْمِنُونَ وَ أَنَّى لَهُمُ الذِّكُرَى وَقَدْ جَاءَهُمْ (الْبِيمِ وَرَبَّنَا الْكَثِيفِ عَنَّا الْعَلَابِ إِنَّا مُؤْمِنُونَ وَ أَنَّى لَهُمُ الذِّكُرَى وَقَدْ جَاءَهُمْ (الْبِيمِ وَرَبَّنَا الْعَلَابُ عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمٌ مَجْنُونَ . . . ١٤:١٠ و المُعَالَمُ اللّهُ مُجْنُونَ . . . ١٤:١٠ و المُعَالَمُ وَمَا اللّهُ اللّهِ مُجْنُونَ . . . يَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُجْنُونَ . . يَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ فَإِنَّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكُّرُونَ ﴿ فَارْتَقِبِ إِنَّهُمْ مُرْتَقِبِوْنَ ﴾

٢٥ \_ الجالية

« حَمْ » تَغْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ . . . » ٢٠١

« تِلْكُ آيَاتُ اللهِ مَتْلُوهُ عَلَيْكُ بِالْخَقِ أَمِياتُ حَلِيتُ اللهِ وَآيَاتِهِ يَعْدُ اللهِ وَآيَاتِهِ يَ وَيُلُ لِكُلِّ أَفَّاكُ أَلَّكُ أَلَيْم ، يَسْمَعُ آيَاتِ اللهِ تَتْلَى عَلَيْهِ ثُمَّ يُعِيْرُ مُ مِعْدَابِ اللهِ تَتْلَى عَلَيْهِ ثُمَّ يُعِيْرُ مُ مِعْذَابِ اليهِ . وَإِذَا عَلِمَ مِنْ آيَاتِنَا شَيْقًا أَتُنَا شَيْقًا أَيْدُ مُ مِعْذَابِ اليهِ . وَإِذَا عَلِمَ مِنْ آيَاتِنَا شَيْقًا أَتُ خَذَهَا هُزُوا ، أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينً . . ه : ١٠

ه هَذَا بَصَائِرُ لِلنَّاسِ وَهُدُي وَرَخْمُ أَلِيقُومٍ يَوْفِينُونَ ، ٢٠ . . . .

### ٢٦ \_ الأَحقاف :

« حَمْ \* تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهِ الْعَزِينِ الْحَكِيمِ \* ٢٠١

" وإِذَا تُتَلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيْنَاتِ قَالَ اللّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لَيَّا جَاءَهُمْ هَذَا سِحْر مُبِينَ \* أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ إِنِ افْتَرَيْتُهُ فَلَا تَمْلِكُونَ لِي مِنَ اللّهِ شَبِيدًا بَيْنِي وَيَيْنَكُمْ وَهُوَ اللّهِ شَبِيدًا بَيْنِي وَيَيْنَكُمْ وَهُوَ اللّهِ شَبِيدًا بَيْنِي وَيَيْنَكُمْ وَهُو اللّهِ شَبِيدًا بَيْنِي وَيَيْنَكُمْ وَهُو اللّهِ شَبِيدًا بَيْنِي وَيَيْنَكُمْ وَهُو اللّهِ شَبِيدًا اللّهِ مَا كُنْتُ دِلْعًا مِنَ الرّسُلِ وَمَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلا يِكُمْ اللّهُ اللّهِ عَلَى مَا كُنْتُ دِلْعًا مِنَ الرّسُلِ وَمَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلا يَكُمْ إِنْ كَانَ أَنَّا اللّهِ وَكَفَرْتُمْ بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ بَنِي إِسْرائيلَ عَلَى مِثْلُو فَاكُنَ اللّهِ وَكَفَرْتُمْ بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ بَنِي إِسْرائيلَ عَلَى مِثْلُو فَامَنَ وَاللّهُ اللّهِ وَكَفَرْتُمْ بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ بَنِي إِسْرائيلَ عَلَى مِثْلُو فَامْنَ وَاللّهُ اللّهُ مَا يُوحَى إِلّهُ وَمَا أَنَا إِلا نَذِير مُبِينَ وَقَالَ اللّهِ مَا يَعْمَلُوا يَلْمُونَا إِلَيْهِ مِنْ اللّهِ فَاللّهُ اللّهِ مَعْمُولُونَا عَلَيْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَاللّهُ اللّهُ مَا يُعْمَلُونَا إِلَيْهِ مِنْ إِلّهُ اللّهُ مَا يَعْمُ اللّهُ مَا يَعْمَلُوا يَعْمُ اللّهُ اللّهُ مَا يَعْمَلُوا عَلَى اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا يَعْمَلُوا اللّهُ مُولِي إِللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً ، وَهَلَا كَتَامُ مُعَمَّقًا لِيقُلُولُ مُعْمَلًا لِينَا لِينَا لِينَا لِينَالِكُ اللّهُ مِنْ عَلْمُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَي اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ عَلْمُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُولِمُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَاللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ اللّهُ مُنْ الللّهُ مُنْ الللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّ

بعد الحواميم ، نزلت خمس سور بغير فواتح من الحروف المقطعة ، وكان المتوقع أن ينتهى جدل المشركين فى المعجزة ، من حيث لزمتهم الحجة علم يبق أمامهم الاالتسليم بأن هذا الكتاب العربي المبين ، تنزيل من رب العالمين ، ولكتهم عادوا يتلخون فيه ، ونزلت سورتا إبراهيم (٧٢) والسبحدة (٧٥) مبدوه تين بالأجرف :

٧٧ ــ إبراهيم :

والر ، كِتَابُ أَنْوَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَدِيدِ \* اللهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَوَيْلٌ لِلْكَافِرِينَ مِن عَلَابٍ شَدِيدٍ \* الَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا عَلَى الْآخِرَةِ وَيَصُدُّونِ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا ، أُولَئِكَ فِي ضَلَّالٍ بَعِيدٍ \* وَمَا أَرْسَلْنَهُ مِنْ رَسُولِ إِلَّا بِلِسَانِ عَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ فَيُضِلُّ اللَّهُ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ، وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ١١٠

ە٧ ــ السبچادة 🗧

« اللَّمَ \* تَعَزِيلُ الْكِتَابِ لا رَيْبَ فيه مِنْ رَبِّ الْعَالَمِين \* أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ بِلَ هُو الْحَقُّ مِنْ رَبُّكَ لِتُذَذِّرَ قَوْماً مَا أَتَاهُمْ مِنْ نَدْيَرِ مِنْ قَبْلِكَ لعلهم يَهِتَّلُون »

بعدهما نزلت سورتا الطور، والحاقة (٧٨،٧٦) بغير فواتح، ومن آياتهما تدرك أنَّ المشركين لجنُّوا في عنادهم وكفرهم ، وضافوا بهذا التحدي الذي كشف عجزهم وألزمهم الحجة ؛ فعادوا على بله ، بخيطون في متاهة الحيرة ويتعثرون في أمر هذا القرآن، لا يستقرون على قول فيه، كدأبهم في أول المبعث حين تحير را فيه بين أن يقولوا هو قول شاعر ، أو كاهن أو مجنون . وإنهم لعلى يقين من أن العرب تدرى من الشعر والكهانة والجنون ، ما لا يمكن أن يصدقوا هذه المزاعم فيما يتلو المصطنى ، عليه الصلاة والسلام من آبات القرآن .

٧٦ - الطور :

وَفَذَكُرْ فَمَا أَيْتَ بِيعْمَوْ رَبُّكَ ۚ بِكَاهِنِ وَلَا مَجْنُونِ وَ أَمْ يَعُولُونَ شَاعِرٌ نَتُرَبُّصُ بِدِ رَيْبَ الْمَنُونِ ﴿ قُلْ قَرَبُكُمُ وَا قَالَى مَعَكُم مِنَ الْمُتَرَبِّصِينَ \* \*\*\* أَمْ تَأْمُرُهُمْ ۚ أَخْلَامُهُمْ بِهَذَا مَ أَمْ هُمْ قُومَ طَاعُونَ عَالَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ عَ بَلْ لَا يُوْمِنُونَ ﴿ فَلْيَأْ تُوا بِحَدِيثِ مِثْلِهِ إِنْ كَافُوا صَادِقِينَ ٢٤١٢٩٥

۸۷ ـــ الحاقة ¿ ...

« فَلَا أُقْسِمُ بِمَا تُبْصِرُونَ ، وَمَا لَا تُبْصِرُونَ ، وَمَا لَا تُبْصِرُونَ ، إِنَّه لَقُولُ وَسُولِ كَرِيعِي وَمَا هُوَ بِقُول شَاعِرٍ ، قَلِيلًا مَا تُوْمِنُون ، وَلَا بِقُوْلِ كَاهِنِ ، قَلِيلًا مَا تَذَكُّونَ ﴿ تَنْزِيلُ مِن رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴿ وَلُو تَقُوُّلُ عَلَينَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴿ لَأَعَلَّهُا مِنْهُ بِالْيَمِينِ \* شُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَقِينَ \* فَمَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدَ عَنْهُ حَاجِزِينَ \* وَإِنَّهُ لَتَذْكِرَةُ لِلْمُتَّقِينَ \* وَإِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنْكُمْ مُكَنِّبِينَ \* وَإِنَّهُ لَحَسَّرَةُ عَلَى الْكَافِرِينَ \* وَإِنَّهُ لَحَقُ الْبَقِينِ \* فَسَبِّع بِالنَّمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ، ٢٩١٥ ﴿

بعد هذا التحدي الصادع المكرِّر ، نؤلت ، في أواخر العهد المكي ، سورتا الروم والعنكبوت مفتتحتين بـ « الم » ولا تستهل السورتان بذكر القرآن وتنزيله من رب العالمين ، لكن فيهما ، كلتيهما ، احتجاجًا للمعجزة التي يصر الميطلون ، ممن عميت قلويهم ، على جحدها مع ظهور آيتها لكلذي بَصَرِ وبصيرة :

٨٤ ــ الروم :

 النَّمْ \* غُلِبَت الرُّوعُ \* ف أَدْنَى الْأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْلِ عَلْبَهِمْ سَيَعْلِينُونَ ١. « ولَقَدُ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْآنَ مِنْ كُلِّ مَثَلَ وَلَئِنْ جِئْتُهُمْ بِآلِيَةٍ ﴿ لَيَهُولَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا مُبْطِلُونَ وَكَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۚ ۚ فَأَصْبِرْ ۚ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ وَلَا يَسْتَحَقِّفُنَّكَ الَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ۽ ٨٠٠ ١٠٠ ٨٥ \_ العنكبوت :

وَالْمَمْ \* أَحَسِبُ النَّاسُ أَنْ يُتُرَّكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لَا يُغْتَنُّونَ ١٥٠٠٠ -﴿ ٱتُّلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتابِ وَأَقِمِ الصَّلاةَ إِنَّ الصَّلاةَ تَنْهَى عَن الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ ، وَلَـذِكُرُ اللهِ أَكْبَرُ ، وَاللهُ يَعْلَمُ مَا نَصْنَعُونَ • وَلاَ تُحِادِلوا

أَهْلَ الكِيْتَابِ إِلاَّ بِالنِّي هِيَّ الْحُكِينِ إِلاَّ الذِينِ لَا طَلَقَالُ وَا مِنْهُمُ وَقُولُوا آمَنَّا وِالذِّي أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَأُنْزِلَ إِلَيْكُم وإِلَّهُمَا وإِلَّهُكُم واحِدٌ وَنَحَنُّ لَهُ مُسْلِمون ، وَ كَذَلِكَ ۚ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ ، فَالَّذِينَ آتَيْنَاهِمُ الْكِتَابَ يُؤْمَنُونَ بِهِ وَمِنْ هَوْلاءِ مَنْ يُوْمِنُ بِهِ ، وَهَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنَا إِلَّا الكَافِرُونَ ، وَهَا كُنْتَ تَتَلُو مِنْ فَبُلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلَا تَخُطُّهُ بِبَعِينِكَ إِذًا لارْتَابَ الْمُبْطِلُونَ \* بَلَ هُوَ آيَاتُ بَيِّنَاتُ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ، وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنَا إِلا الظَّالِمُونَ ، وَقَالُوا لَوْلَا أَنْزِلُهَ عَلَيْهِ آبَاتٌ مِنْ رَبِّهِ قُلْ إِنَّمَا الْآبِاتُ عِنْدَ اللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَا عَلَيْهِ مُبِينٌ وَ أَوَ لَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَمْزَلْنَا عَلَيْكَ الكِتَابَ يُتَّلِّي عَلَيْهِمْ ، إِنَّ عَلَيْهِمْ ، إِنَّ في ذَلِيكَ لَرَاحْمَةً ۚ وَذِكْرَى لِقَوْم بُونِمِنُونَ ١٠٤٥ ﴿

- وبدأ الوحي في العهد المدنى ، بعد الهجرة ، بسورة ﴿ البقرة ﴾ مفتتحة بـ : `` وَالْمُ وَذُلِكَ الْكِتَابُ لَا زُيِّبَ فِيهِ هَذَّى لِلْمُتَّقِينَ ١٠١٥ وفي هذه السورة المدنية الأولى ، حسم القرآن قضيية المعاجزة بهذا التجدي الصادع .

﴿ وَإِنْ كُنْنُمْ فِي رَبْبِ مِمَّا فَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُّوا بِسُورَة مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهُوَالِهَ كُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِن كُنْتُمْ صَادِقِينَ ء فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ الَّذِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ \* ٢٣: ٢٢

وبعدها ، لم تنزل سورة مبدوءة بالحروف القطعة ، غير سورتي آل عمران والرعد، وهما من أوائل السور المدلية، وفيهما يطرد ملحظ الاحتجاج للمعجزة وتقرير تزوفًا بالحق من الله الحي القيوم ، وإنذار الذين كفروا بها ، بعدّاب شديد، والله عزيز ذو انتقام .

٣ ـ آل عمران :

وَالْمُ مَ اللَّهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ الحَيُّ الْقَيُّومُ مَ نَزُّلُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقّ

مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَكَرِيهِ وَأَنْزَلَ التَّوْرَاهُ وَالإِنْ فِيلَ هُدًى لِلنَّامِنَ وَأَنْزَلَ التَّوْرَاهُ وَالإِنْ فِيلَ هُدًى لِلنَّامِنَ وَأَنْزَلَ التَّوْرَاهُ وَالإِنْ فِيلَ هُ مِنْ قَبْلُ هُدًى لِلنَّامِنَ وَأَنْزَلَ الْفُرْقَانَ ، إِنَّ النَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ، وَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو انْثِقَامٍ " ١: ١

ا هُوَ الَّذِى أَنْوَلَ عَلَيْكُ الْكِتَابِ مِنْهُ آيَاتُ مُعْكَمَانَ هُنَّ أَمُّ الْكِتَابِ وَأَخْرُ مُتَشَابِهَاتُ فَنَّ أَمُّ الْكِتَابِ وَأَخْرُ مُتَشَابِهَاتُ فَأَمَّا اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم وَيَغُ فَيَعْبِعُونُ مَا نَشَابِهُ مِنْهُ ابْتِفَاءِ اللهُ وَالرَّابِيخُونَ فِي الْعِلْمِ اللهُ وَمَا يَذَكُمُ إِلَّا اللهُ وَالرَّابِينَ وَاللَّهُ اللهُ وَالرَّابِينَ وَاللَّهُ اللهُ وَالرَّابِينَانِ وَاللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَالرَّابِينَانِ فِي الْعُلْمُ اللهُ وَلَالِهُ اللهُ وَاللَّالِيقُونَ الْمُنْ اللهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ وَلَالِمُ اللهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَالِهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللهُ الللللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ الللللّهُ الللهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللل

الْمُوتَى ، بَلْ اللهِ الْأَمْرُ جَمِيعًا ، أَفَلَمْ بَيْثَسِ الَّذِينَ آمَنُوا أَنْ لَوْ يَشَاعُ اللهُ الْمُوتَى ، بَلْ اللهِ الْأَمْرُ جَمِيعًا ، أَفَلَمْ بَيْثَسِ الَّذِينَ آمَنُوا أَنْ لَوْ يَشَاعُ اللهُ لَلهَ لَكُونَى النَّاسَ جَمِيعًا ، وَلَا يَرَالُ الَّذِينَ كَفَرُوا تُعِينِهُمْ بِمَا صَنَعُوا فَارِعَةً لَهَاكُ اللهَ لَا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ . أَرْ تُحُلُّ فَرَيْبًا مِنْ ذَارِهِمْ حَتَى بَأْتِي وَعْدُ اللهِ ، إِنَّ اللهَ لَا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ . وَلَا يَكُونُ وَعْدُ اللهِ ، إِنَّ اللهَ لَا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ . وَلَا قَلْمُ اللهِ يَا أَنْ اللهَ لَا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ . وَلَا قَلْمُ اللهِ يَعْدُونَا أَمْ اللهِ اللهُ لَا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ . وَلَا قَلْمُ اللهِ يَعْدُونُوا ثُمَّ الْحَلَقَهُمْ وَلَا مُنْ اللهِ يَعْدُونُوا ثُمَّ الْحَلَقَهُمْ وَلَا مُنْ اللهُ لِللهِ يَعْدُونُ اللهِ اللهِ يَعْدُونُ اللهُ لَاللهُ فَأَمْلِيثُ لِللّهُ لِللّهُ لِللّهُ مِنْ اللهُ لِللّهُ لَا يُحْلِقُ اللهِ اللهُ اللهُ لِللهُ اللهِ اللهُ الل

وَ كَذَكِكَ أَذْرَ لَنَاهُ حُكُمًا عَرَبِيًا ، وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاعَعُمْ بَعْلَدَهَا جَاءَكَ مِنْ الْعِلْمِ مَالَكُ مِنَ اللهِ مِنْ وَلِيٌّ وَلَا وَاقِ ٣٧٥

و بسورة الرعد ، انتهت السور المبدوءة بفواتح من أخرف عقطعة ، كا افتهت قضية التحدى والمعاجزة بآية البقرة التي كررت عليهم أن يأتوا يسورة من مثل هذا القرآن إن كانوا في ريب منه ، فإن لم بفعال ، وإن يقعلوا ، فليتقوا الثار .

ونخلص من هذا الاستقراء الكامل للفواتح في سورها وترتيب سياقها ، بالملاحظ الآتية :

ا \_ أنها بدأت من أوائل الوحى في سورة القلم ، لافتة إلى سر الحرف ، ثم كرت وتنابعت في أواسط العهد المكي \_ من سورة ق وترتيب نزولها الرابعة والثلاثون إلى سورة القصيص وترتيب نزولها التاسعة والأربعون \_ حين بلغ الجدل في القرآن أشده ، فعرضت قضية التحدى ، وظلت آيات القرآن تعاجزهم وتتحداهم أن يأتوا بمثلة أو بسورة منه . إلى أول العهد المدنى الذي نزلت فيه آية البقرة فحسمت الجدل العقيم ، بعد أن لزمتهم الحجة على صدق المعجزة ، بعجزهم مجتمعين أن يأتوا بسورة من مثله .

٢ – ما من سورة بـُدنت بالحروف المقطعة ، إلاكان فيها احتجاج المقرآن وتقرير نزوله من عند الله ، ودحض لدعاوى من جادلوا فيه . مع التنظير لموقف المجادلين فيه ، بموقف أمم قبلهم كذبوا بآيات الله واستهزئوا برسله تعالى فحق عليهم العقاب .

7 - أكثر السور المبدرة بالفواتح ، نزلت في المرحلة التي بلغ فيها عنو المشركين أقصى المدى ، وأفحشوا في حمل الوحى على الافتراء والسحر والشعر والكهانة ، فواجههم القرآن بالتحدي . وعاجزهم مجتمعين ، ومن ظاهرهم من الجن ، أن يأتوا بسورة من مثله مفتراة ، أو فليأتوا بعشر سور ، أو بحديث مثله ، ما داموا يزعمون أن محمدا افتراه وتقوله .

وأفحموا ، عجزوا جميعاً عن أن يأتوا بسورة من مثله ، وإنه لكتاب عربى مين : ألفاظه من لغتهم ، وحروفه هي حروف معجهم ، تلك الحروف التي تقرأ مقطعة ، مفردة أو مركبة ، فلا تعطي دلالة ما ؛ لكنها حين تأخذ مكانها في القرآن يتجلى سرها البياني للعجز .

هكالما وقفتُ أمام فواتح السور ، فكانت اللمحة المضيئة لسر الحرف . وما أعجب سره : The state of the s

ما أعجب أن تتحقق آيات الإنسان الناطق، بعروف من مثل: ا، ح،ر س، ص، ط، ع، ق، ك، ل، م، ن، ه، ي!

حروف صهاء ، قد تتألف منها أصوات عجماء لا تُدين ولا تنطق .

ومنها تصاغ الكلمات فيحقق بها الإنسان آية نطقه وبيانه ، وبحقق آية القراءة والعلم ، متميزاً عن الحيوان الأعجم ، ومرتقيبًا بإنسانيته إلى درجتها العليا في الكائنات ، ومحتملا بها أمانة التكليف ومستولية الحلافة في الأرض.

وبها نزلت آيات المعجزة البيانية ، فتجلى سر الكلمة فى البيان الأعلى اللهى أعيا العرب أن يأتوا بسورة من مثله ، والحروف التي يتألف منها ميذولة لهم فى لغتهم التي نزل بها القرآن كتابًا عربيًا ميينًا .

en de la companya de la co

the state of the control of the state of the

وانطلاقاً من هذا الملحظ لسر الحرف ، أقدم هنا لقضية الإعجاز البيانى ، بعض الشواهد من حروف قرآنية ، مفردة ومركبة ، حاول اللغويون والبلاغيون في تأويلها أن يعدلوا بها على وجه التقدير ، عن الرجه الذي جاءت به ، لكى تلبى مقتضيات الصنعة الإعرابية وتخضع لقواعد المنطق البلاغى المدرسي . فبقيت هذه الحروف تتحدى كل محاولة بتغيير أو تقدير خذف أو زيادة .

منها مثلاً حرف الباء ، في مثل آية القلم : « مَا أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ »

جرى النجاة والمفسرون على القول بأن تعذه الباء زائدة في خبر ما، كما تأتى زائدة في خبر ما، كما تأتى زائدة في خبر ليس . فهي تعمل في لفظ الحبر ، ويبقى الحكم الإعرابي على أصله منصوباً بفتحة مقدرة على آخر الحبر ، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجرائد .

لايعنون بلفظ الزيادة أنها تأتى عبشًا أو لغوًا ، وإنما هي زائدة عندهم للتأكيد . وقد جام البن هشام ، بهذه الباء الزائدة في الحبر ، مع حسسة مواضع أخرى لزيادة الباء ، وأدرجها جميعًا تحت حكم عام هو: معنى التأكيد المستفاد من الباء الزائدة (١٠) .

ومع تنبههم إلى أن من هذه المواضع ما تكون الزيادة فيه واجبة وغالبة وضرورة ، جرت الصنعة الإعرابية على قصر عملها على اللفظ دون المعلى .

وباستقراء ما في القرآن من خبر « ما ، وليس » تلقانا كثيرا ، ظاهرة مجيء هذه الهاء المقول يزيادتها ، في خبرهما المفرد الصريح غير المؤول .

وقد أحصيت من مواضع مجيء الباء في خبر « ليس » الصريح المفرد ، ثلاثا وعشرين آية ، في مقابل ثلاث آيات فحسب ، جاء فيها خبر ليس غير مقترن بالباء . وهي آيات : ( النساء ٩٤ ، هود ٨ ، الرعد ٤٣ )

وَلَهَا سَيَّاقُهَا الْبَخَاصُ ، نُنْدُبُرُهُ بِعَدُ .

<sup>(</sup>١) أبن هشام : مغى اللبيب١١/١ ط الحمالية بالقاهرة ١٣٢٩ .

وكذلك خبر لل ما ١١ الصريع المفرد بأتى غالبًا مقترفًا بالمباء المقول بزيافتها ، إلا أن تُشلبَى « ما », النافية » بالفعل «كان » فينصب الحبر به همر بحمًا مقرداً خير مقدن بالباء في آيات :

البقارة ١٦٪ : «وما كانوا مُهْتَـليدِنَ ، وسمها آيتا: الأنعام \$12٪ ويوفيق ٥٤

آل عمران ٦٧ : «ما كان إدراهم بَهُوهِيًّا ولا نَصَّرانِيًّا ،

الأعراف ٧ : « فَلَنَقُصَّنَّ عَلَيْهِمْ بِعِلْمِ وَمَا كُنَّا غَالِبِينَ ﴿ وَمَا كُنَّا غَالِبِينَ ﴿

الأَنعام ٢٣ : ٣ إِلاَّ أَنْ قالوا واللهِ ربِّنا ما كُمَّا مُشْرِكِين ٣

الأَدْهَالَ ٣٣ : «وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذَّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغَفُّورُونَ ﴾ . . . اللَّذَهَالَ ٣٣

الأَنفال ٣٠ : ﴿ وَلِكَ بِأَنَّ اللَّهُ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حتى يُخَيِّرُوا مَا بِمَانْفُيدِ عِنْمِ ١

يوسىف ١١١ : « مَا كَانَ تَحَدِيقًا يُفتَرَى » .

الإسراء ١٥: « وما كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّى نَبِعَثُ رَسُولًا " ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الإِسراء ٢٠ : «ومَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَحْظُورًا »

الكهف ١٥: ١ وما كُنْتُ مُتَّخِذَ الْمُضِلِّينَ عَضْدًا ١

مريح ٦٤ : « وها كان ربُّكَ مَمِيبًا »

الشعراء ٨ : ﴿ وَمَا كَانَ أَكْشُرُ هُمْ مِنْ مِنْهِمْ لِي اللهِ ١٤٠ ، ١٤١ م ١١٤ م ١١٤ ،

۱۹۸۱ ، ۱۷۱ ، ۱۷۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۷۹ ، ۱۹۸ ، ۱۷۹ ، ۱۷۹ ، ۱۹۸ ، ۱۷۹ ، ۱۷۹ ، ۱۷۹ ، ۱۷۹ ، ۱۷۹ ، ۱۷۹ ، ۱

النمل ٣٢ : « ما كنت أ قاطعة أمرًا حتى تَشْهَدُونِ »

مُنْ الْقُنْصَيْصِ فِي مُنْ كُنْتُ ثُنَاوِياً فِي أَهْلِ مَدْيِنَ }

القصص ٥٥؛ ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهَلِّكَ الْقُرْى حَتَّى يَبْعَثُ فَ أَمُّهَا

رَسُولًا يَتلُو عَلَيْهِمْ آلِبَاتِنَا وَمَا كُنَّا مُهْلِكَى الْقُرَى إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَالِمُونَ ا الأحزاب ٤٠ : «مَا كَان مُحَدَّدُ أَبِهَ أَحَدِ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِينَ رَسُولَ اللَّهِ ٥

إلى وانظر معها آيات: البقرة ١٩٩٦، الأنفال ٣٥، يونس ٧١، ٣٧، هود ٢٠، يوسف ٧٣، ١٦٠ هود ٢٠، يوسف ٧٣، ١٠ الكهف ٢٨، مريم ٤، ٢٨، الأنبياء ٨، يس ٢٨، الأحقاف ٩ الزخرف ١٣. . .

أما في غير أُسلوت «مَا كَانَ » فَالْأَكْثَر في البيان القرآني أن يقترن خبر « ما » الصريح ، سهده الباء المقول بزيادتها .

لم تتخلف فيا أذكر إلا في آية المجادلة :

ه الَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنكُمْ مِنْ نِسَائِهِمْ مَا هُنَّ أُمَّهَائِهِم ، إِنْ أُمَّهَاتُهُمْ إِلَّا اللَّاقِي وَلَدْنَهُمْ ﴾ اللَّاقِي وَلَدْنَهُمْ ﴾

وآية يوسف : ١١ هذا بَشَمَرًا إِنْ هذا إِلا مَلَكُ كريمُ »

وأمام هذه الظاهرة الأسلوبية ، من غلبة اقتران خبر « ما ، وليس » بالباء ، لا يهون القول بأنها حرف زائد ، إذ أن مقتضى القول برّ يادتها ، إمكان الاستغناء عنها واطراحها ، وهو ما لا يؤنس إليه البيان الةرآني .

والمفسرون يذهبون كذلك إلى أن هذه الباء زائدة للتأكيد (١).
وفي منهجنا ، لا تؤخذ الباء هنا بمعزل عن نظافرها ، وقد فلحظ في آيات فرآنية أن الباء تقرن بخبر المنبي ؛ « ليس » فلا تؤكد النبي ، بل تنقضه وترده تقريراً و الزاماً كمثل قوله تعالى : « أليس الله يكاف عَبْدَهُ » الباء فيها لم تؤكد النبي ، بل هي تنقضه وتجعله تقريراً و إثباتاً ي

فلننظر إذن في كل الآيات التي يقترن فيها خبر «ما وليس» بالباء ، مقار نة بالتي استغنى الخبر فيها عن هذه الباء ، لعل الاستقراء يهدينا إلى ملاحظ بيانية في الكتاب العربي المبين المحكم، تعطى سر هذه الباء: متى تلزم الحبر ؟ ومتى يستغنى عنها ؟

 <sup>(</sup>۱) الغار الزنخشری فی (الکشاف) ج به سورة القام
 مونی اللبیب : ۱/۱۹

ونبدأ بخبر هما ع غير المتلوة بكان ؟ فللحظ في النظم القرآني أن الباء تلزمه في الآيات المحكمات :

البقرة ١٠ : « وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنًا بِاللَّهِ وَبِالْبَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُمْ بعرفمرنين »

البقرة ٧٤ : ﴿ وَمَا اللَّهُ مِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ١٠

معها آيات: البقرة ٥٨، ١٤٠ ،١٤٩ ، ١٤٩ ، ١٦ عمران ٩٩

الأَنعام ١٣٢ : « وما ربُّكُ بِخَافِل عما يَعْمَلُونَ بِ

معها : هود ۱۲۳ ، النمل ۹۳

الأَنعام ١٠٧ : « وما جَعَلْنَاكَ عَلَيْهِم حَفِيظًا ومَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ ، معها: الشوري ٦

البقرة ٩٦ : ١ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ مَنَةً وما هُوَ بِمُزَّحْزِجِهِ مِنَ الْعَذَابِ أَنْ نُعَمَّرُ ١

البقرة ٢٠٢: ٥ وَمَا هُمْ بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَد إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ \*

: «مَا يُبَدُّلُ القَولُ لَدَى وَمَا أَنَابِظُلَام لِلغَبِيدِ ».معها : فُصطت ٢٦

البقرة ١٦٧: « كَذَلِكَ يُربهمُ اللهُ أَعْمَالُهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُمَّ

بخارجين مِنَ النَّار ،

ه ود ٢٩ : « وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهُمْ مُلَاقُورَيِّهِمْ » معها الشعراء ١١٤

يوسف ١٧ : « وما أَنْتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وِلَوْ كُنَّا صَادِقِينَ ؟ ﴿ وَمَا أَنْتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوْ كُنَّا صَادِقِينَ ؟

النحل ٤٦ : ١٥ أو يَأْخِذُهُمْ فَي تَعَلَّمُهُمْ فَعَا هُمُ بِمُعَجِرِينَ ﴾ ﴿ وَمُعَالِمُ اللَّهُ الله

غافر ٥٦ : ﴿ إِنْ فِي صُدُورِهِمْ إِلاَّ كِيْرٌ مَا هُمْ بِكَالِيْفِيدِ ۗ ﴿ ﴿

إيراهيم ٢٧ : ﴿ مَا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُمْ بِمُصْرِخِيٌّ ﴾ والأَنعام ١٣٤

وفنيتا المنتازي التخالفان

يوسف ٤٤ : وقَالُوا أَضْغَاتُ أَحْلام ومَا نَحْنُ بِشَاوِيلِ الْأَحْلَام بِعَالِمِينَ "

يوسف ١٠٣ : « وما أكثرُ الناسِ ولو حَرَصْتَ بمؤمنين »

الشعراء ١٣٨ : ﴿ إِنَّ هَذَا إِلَّا خُلُقُ الْأَوَّلِينَ ۦ وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ ٣

النحل ٨١ : « وَمَا أَنْتُ بِهَادِي الْعُمْيِ عَنْ ضَلَالَتِهِمْ » معها : الروم ٣٠

فاطر ٢٢ : « وَمَا أَنْتَ بِنُسْمِعٍ مَنْ فِي الْقُبُودِ »

الصافات ١٦٣ : ٥ ما أَنْتُمْ عَلَيْهِ بِهَ اَيْنِينَ ٥

الطور ٢٩ : «فذكِّر قدا أنت بنعمة ربَّك بكاهن ولا منجنون «معها القلم ٢

التكوير ٢٢: ٢٤ : «وَمَّا صَاحِبُكُمْ بَمَجْدُونِ \* وَلَقَدْ رَآهُ بِالْأَفْقِ المُبين \* وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَّنِينِ »

الطارق ١٤ : ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلٌ فَصْلٌ ﴿ وَمَا هُوَ بِالْهَرْلِ ١

فهل تكون الباء زائدة ، مع اطراد مجيئها في هذا الأسلوب ، لم تتخلف فيها أذكر ، إلا في آيتي المجادلة : « مَا هُنَّ أُمَّهَاتِهِهِم ،

ويوسفي: ﴿ مَا هَذَا بَشَيْرًا ۗ ؟ ﴿ الْمُنْسَالُ الْمُنْسَالِ لَهُ ﴿ مَا هَذَا لَهُ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ

أو هل يكني القول بأن الباء زيدت لمجرد تأكيد النبي ع

العربية تعرف أساليب عدة للتأكيد اللفظى والمعنوى، كالقسم والتكرار وأدوات التأكيد المعروفة. ولا بد أن يكون لكل أسلوب منها ملحظ بياني يميزه عن سواه . وقد تحسر في كل هذه الآيات الى اقترن فيها خبر «ما» بالباء ، أنَّ المقام مقام جحد وإنكار ، تقريراً لهذا الني .

كما أغنى عنها في خبر ، ما كان ، أن النبي بهذا ألاسلوب يفيد الجدد .

وننظر فى خبر و ليس ، فيلفتنا البيان القرآني إلى وجوب التفرقة بين الجمل الحبرية منها ، والحمل الاستفهامية .

فحيث يجيء النبي بليس في الجمل الحبرية ، في مقام الجمحد والإنكار الفترن الخبر بانباء ، كما في آيات :

البقرة ٢٦٧ : «ولا تَيْمُمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَلَسْتُمْ بِآخِذِيهِ البقرة ٢٦٧ ) إِلَّا أَنْ تُغْمِضُوا فِيهِ ،

آل عمران ١٨٧ : « فَلِلْكَ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللهَ لَيْسَ بِظُلَّامِ لِللهُ لَيْسَ بِظُلَّامِ لِلْعَبِيدِ ». معها : الأَنفال ١٥ ، الحج ١٠ ، فصلت ٢٦

المائدة ١٣٦ : ﴿ قَالَ سُهُ حَاثَلَتُ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَفُولِ عَالَيْسَ لِي

الأنعام ٦٦ : ﴿ قُلُ لَسُنتُ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ ﴾ الأنعام ٦٦ : ﴿ قُلُ لَسُنتُ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ ﴾ الأنعام ٨٩ : ﴿ وَقُلُ لَيَسُنوا اللَّهُ عَامَلُو اللَّهِ فَقَدْ وَ كُلْفَا بِهِا قَوْمًا لَيْسُنوا بِهَا هَوْلَا مِفَقَدْ وَ كُلْفَا بِهِا قَوْمًا لَيْسُنوا بِهَا مِكَافِرِينَ ﴾ .

الحجر ٢٠ : « وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَانِشٌ وَمَنْ لَسْنَمْ لِلَّهُ بِرَازِقِينَ ٥

الأنهام ١٣٧ : ﴿ وَمَنْ لَا يُجِبُ دُاعِي الطُّلُمَاتِ لَيْسَ ضِخَادِ عِي مِنْهَا \* هُو مِنْهَا \* هُ الطُّلُمَاتِ لَيْسَ ضِخَادِ عِي مِنْهَا \* هُ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْعَجَزٍ فِي اللَّهِ قَلَيْسَ مِنْعَجَزٍ فِي اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْعَجَزٍ فِي اللَّهِ قَلَيْسَ مِنْعَجَزٍ فِي اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْعَجَزٍ فِي الطَّلْمَاتِ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْعَجَزٍ فِي الطَّلْمَاتِ اللّهِ عَلَيْسَ مِنْعَجَزٍ فِي المُنْعِدِ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْعَجَزٍ فِي المُنْعِدِينَ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْعَجَزٍ فِي المُنْعِدِ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْعَجَزٍ فِي المُنْعِدِينَ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْعَجَزٍ فِي المُنْعِدِ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْعَجَزٍ فِي المُنْعِينَ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْعَجَزٍ فِي المُنْعِمِينَ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْعَجَزٍ فِي المُنْعِمِينَ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْعَجَزٍ فِي المُنْعِلَقِينَ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْعَجَزٍ فِي المُنْعِمِينَ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْعَجِدٍ فِي السَّلَمِينَ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْعِمِينَ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْعِمِينَ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْعِمِينَ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْعَمِينَ اللّهِ عَلَيْسَ مِنْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْ مِنْ المُنْعِمِينَ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْسَ مِنْ مِنْ المُنْعِمِينَ اللّهِ عَلَيْسَ مِنْ مِنْ اللّهِ عَلَيْسَ مِنْ مِنْ مِنْ المِنْعِمِينَ اللّهِ عَلَيْسُ مِنْ مِنْ مِنْ المِنْعِمِينَ المَالِمُ اللّهِ عَلَيْسَ مِنْ مِنْ إِلّهِ عَلَيْسَ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ إِلَيْنِهِ مِنْ مِنْ مِنْ أَمِنْ أَلْ

الأرْضِي " المجادلة ١٠ ق «وَلَيْسَ فِضَارِّهِمْ شَيْتًا إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ

ولا يستوى البيان بهذه الباء ، والاستفناء عنها في خبر المؤسسة بالسلوب النبي البسيط المعتاد ، حين يكون قائل الجملة الحبرية غير مستيقن عما ينفيف بأل الجملة الحبرية غير مستيقن عما ينفيف بأل بيوى لسانه بهذا النبي وفي نضعه من الأعر شها يمنع من التقرير والجمعات عاكاللمي في آية الرعد :

وَهَيْنُكُمْ » ٤٣

أو يكون المقام في حاجة إلى التأكد قبل نفي الحبر ، كآية النساء :

أو يغنى عن تقرير النبي بالباء ، تعقب على الجملة الحبرية بما ينقلها من الإخبار عن عيب لم يقع ، إلى ماض قد تقرر وكان ، كآية هود :

« وَلَئِنْ أَخَرْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِلَى أُمَّةٍ مَعْادُودَة لَيَقُولُنَّ مَا يَحْبِسُهُ ، أَلَا يَوْمَ يَأْتِيهِمْ لَيَسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِنِهِ يَسْتَهُزْ دُونَ » هِي يَوْمَ يَأْتُوا بِنِهِ يَسْتَهُزْ دُونَ » هِي الّي لَمْ يَقْتُونَ خَبِر لِبس فَيها بِاللّهَاء ، في الكتاب العربي المبين

هذا عن الجمل الخبرية المنفية به اليس »

أما الحمل الاستفهامية ، فيطرد على الخير فيها مقرناً بالباء عد لا يتخلف .
وما من آية منها ، يمكن أن تحتمل نفياً أو تأكيداً لنني ، بل ينتقض الني
فيها جميعاً ، ويصير إلى إثبات مؤكد وتقرير ملزم .

ويبلغ التقرير والإثبات فيها ، أن يُستغنى عن جواب المستفهم عنه ، أو يجاب عنه بلفظ « بلى ﴾ الختص بإيجاب ما يُستفهم عنه منفياً .

فلتندير كل ما فى القرآن من آيات استفهامية لحمل منفية بليس ، والحبر فيها صريح غير مؤوّل :

الأَنْ عَامِ وَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR QURANIC THOUGHT

الأنعام ٥٣ : «أَلَيْسَ الله بِأَعْلَمْ بِالشَّاكِرِينَ » الأنعام ١٥٠ : «أَلَيْسَ الله بِأَعْلَمْ بِالشَّاكِرِينَ » الأُعراف ١٧٢ : « وأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ ، قَالَوا بَلَى الأُعراف ١٧٢ : « وأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ ، قَالَوا بَلَى شَهِدْنَا »

هود ٨١ : ﴿ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصَّبِيحُ أَلَيْسَ الصَّبِيعُ بِقَرِيبٍ ﴿ الْعَالَبِينَ ﴾ العنكبوت ١٠ : ﴿ أَوَ لَيْسَ اللهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ الْعَالَبِينَ ﴾ العنكبوت ١٠ : ﴿ أَوَ لَيْسَ اللهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ الْعَالَبِينَ ﴾

يس ٨١ : ﴿ أَوَ لَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَواتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ ، بَلَى وَهُوَ الْخَلَاقُ الْعَلِيمُ ،

الزمر ٣٦ : « أَلَيْسَ اللهُ بِكَافَ عَبْدَهُ وَيُخَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِنْ دُونِهِ وَمَنْ الزَّمِرِ ٣٦ : « أَلَيْسَ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ » يُضْلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ »

الزمري٣٧ : و أَلَيْسَ اللهُ بِعَزِيزِ ذِي انْتِقَامَ ».

الأَحقاف٣٤ : ٥ وَيَوْمَ يُعْرَضُ ۖ النَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ ٱلْيِسَ هَٰذَا الأَّحقاف ٣٤ : ٥ وَيَوْمَ يُعْرَضُ ۖ النَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ ٱلْيَبْسَ هَٰذَا

القيامة ٤٠: « أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَادِرِ عَلَى أَنْ يُحْتِي الْمَوْتَى ٥.

التين ٨ : ٥ فَمَا بُكَذِّبُكُ بَعْدُ بِٱلدِّينِ وَ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَحْكُم الْحَاكِمِينَ •

النبى فى هذه الآيات جميعًا قد انتقض وخرج إلى تقرير بات وإثبات حاسم . فهل جاء معنى التقرير والإثبات فى هذه الآيات ، من خروج الاستفهام عن معناه الأصلى ، على ما قرره علماء البلاغة ؟

معروف أن الاستفهام قد يخرج إلى هذا الوجه من التقرير ، كما قد يخرج إلى وجوه أخرى كالاسترحام والضراعة أو النبي والزجر والوعيد أو النوقع والانتظار . . . وهذه الآيات خاصة بالاستفهام عن منى بليس ، وقله انتقض النبي فيها جميعاً وخرج إلى التقرير لا إلى أى وجه آخر من الوجوه التي يعرفها البلاغيون . ومن حيث اطرد اقتران الجبر فيها بالباء ، تعين أن يكون هذه الباء أثرها في تحديد الدلالة البيانية .

فلو قلنا مثلا : ألست غافلا عما حولك ؟ أليس الصبح قريبًا ؟

احتمل الاستفهام أن يكون على معناه الأصلى من طلب الفهم ، وأن يخرج إلى التوبيخ أو التنبيه أو السخرية والتهكم أو التوقع والانتظار

ولا شيء من هذه المعانى ، مما تحتمله آبات الاستفهام المقترن خبر ليس فيها بالباء ، وإنما هي للتقرير والإثبات لا لمعنى آخر ،

وهذا هو سر الباء التي قالوا إنها زائدة على الحبر للعنى التأكيد، ثم جروا على إيفال عليه أصالة في الحبر، وأعربوه منصوباً منع من ظهور حركته الأصلية الشغال علها بحركة حرف الحر الزائد.

وخلاصة ما هدى إليه الاستقراء لآياتها في البيان القرآ ني : -

- أن الجمل الحبرية المنفية بـ « ما كان » لا يقترن خبرها بالباء. ووجه الاستغناء عن الباء ، أن النبي بهذا الأسلوب يفيد الجحد أصالة " ، شأنه شأن أسلوب الجحد في الفعل : « ما كان الله ليعذبهم »

- حيثًا جاء الحبر منفيًّا بما أو ليس ، في الحمل الحبرية ، واقترن الحبر بالباء . أفادت تقرير النبي بالجمعد والإنكار .

وَلَمْ مِ الْبِهِ خَبِرَ مَا وَلِيسٍ فِي هَذَا السِّياقِ ، فِي البِّيانِ القرآنِي . ولا تتخلف إلا حين يكون المقام مستغنياً عن تقرير التَّني ، أو محتملا اشك في الحبر .

- فى الجمل الاستفهامية ، يطرد اقتران خبر ليس بالباء ، و بها ينتقصُ النبى ويخرج الاستفهام إلى إثبات حاسم وتقرير بات ، لا إلى أي وجه آخر من سائر الوجوه الى يعرفها علم البلاغة فى خروج الاستفهام عن معناه الأولى فى أصل اللغة.

وإذ كشف حرف الباء عن سره في البيان الأعلى ، يبدو القول بزيادته مما يعنوا بالزيادة مما يعنوا بالزيادة عمر حس العربية المرهف. ولا يلطف من هذه الجفوة أن نعلم أنهم لم يعنوا بالزيادة عمرد الحشو أو الفضول ، بل أدرجوها تحت الحكم العام لمعنى التأكيد بالباء الزائدة.

ولا أدرى ما إذا كان من المجدى ، أن أقول في هذه الباء غير ما قرره النحاة ، كى تبقى حرفًا أصليًا غير زائد ؟ وتظل على أصيل معناها في الإلصاق (١٠)، وتعمل عملها المباشر في الخبر ملصقة به غير مقول بزيادتها ، ومنهما معاً يستفاد خبر المنى بما وليس ؟

غير أنى لا أشك في أننا لو رجعنا النظر في سائر المواضع الأخرى التي قال النحاة فيها إن الباء تأتى فيها زائدة ، لهدى الاستقراء إلى ملاحظ بيانية ذات بال ولعلنا كذلك نعيد النظر في حروف أخر قالوا بزيادتها ، لنلتمس سرها في البيان القرآني . وسيأتي في الحديث عن « الظواهر الأسلوبية وسر التعبير \* مثل آخر من قولهم بزيادة « لا » النافية قبل فعل القسم ، في مثل قوله تعالى :

« لَا أَقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيامَةِ \* وَلَا أَقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ \*

( مغنى المبيب : ١ / ٩١ )

الاعجاز البياني في القرآن

<sup>(</sup>۱) اقتصر وسيبويه و على منى الإلصاق في الباء , وجاء أبّن عشام بالإلمشاق منى أبلّ من مَعَالَيُّ الباء التي أسبساها فكانت هنده أربعة عشر ، آخرها التأكيد بالباء الزائمة، وذكر فيه ، ووقيل هو معنى لا يفارقها »

وننظر في حروف أخرى لم يتأولوها على تقدير زيادتها ، بل قدروها محذوفة ، ومضوا في تأويل الآيات على تقدير حرف محذوف وهو مراد .

ولتأخذ مثلا : حلف حوف « لا » مقدراً ، في آيات :

يوسف ٨٥ : ﴿ قُالُوا تَاللَّهِ تَفْتَأُ تُذَكُّرُ يُوسُفُ ١٠

النساء ١٨٦ : « بُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ أَنْ تَضِلُوا ، وَاللهُ بِكُلِّ شَيء عَلِيمٌ »

البقرة ١٨٤ : « وعَلَى الَّذِينَ يُطِيفُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ».

وتأويل الحذف فيها ، يخضع للقاعدة النحوية فى حذف « لا النافية م وهم يقولون إنها تُحذف اطراداً فى جواب القسم إذا كان المنفى مضارعاً . . وقدموا له شواهد من الشعر ، أما القرآن الكريم فقدموا منهآية يوسف :

« تَاللهِ تَفْشَأُ تَذْكُرُ يُوسُفَ »

على تأويل حرف (لا) محذوفًا ، والتقدير : تالله لا تفتأ تذكر يوسف (١١) .
والذي نفهمه ، هو أنه متى اطرد الحذف - كقولهم - فالسياق حتماً مستغن عن المحذوف ، ولا وجه إذن لتقدير الحرف ثم تأويل حذفه .

لأن السياق متى أعطى المعنى المراد ، مستغنياً عن هذا الحرف أو عن غيره ، كان ذكره من الفضول أو الحشو الذي يتنزه عنه الكلام البليغ ، فضلا عن البيان المعجر . وأراهم في تقدير حرف ننى محذوف ، حملوا ٥ تفتاً ٥ على : ٥ مازال ٥ أمّ الباب من أفعال الاستمرار . وكأن قد فاتهم أن ٥ زال ٥ لا تكون فعل استمرار إلا منفية ، فإذا لم يسبقها حرف ننى فهى تامة بمعنى الزوال نقيض البقاء . واستعمالها تامة ، كثير في العربية . وهي تتصرف فيه : فعلا ومصدراً واسم فاعل ومفعول وزمان ومكان ...

على حين تفيد « في « معى الاستعرار أصالة مستغنية عن حرف الني .

<sup>(</sup>١) أبن هشام : مغى اللبيب ٢/٥٥١

ولا تأتى تامة في العربية ، فيا آذكر الوقلما انتصرف فيها إلا بالفعل ماضياً ومضارعاً : في يفتأ ولا ينفك عهما معي الاستمرار .

أما ما جوزوا فيه الحذف بغير اطراد ، فذكر ابن هشام في ( المغني ) أنه قبل به في آية : « يُجَيِّنُ اللهُ لكم أن تَضِلُوا » على تقدير : لثلا تضلوا . ثم أضاف: « وقبل : المحذوف مضاف ، أي : كراهة أن تضلوا »

والآية من آيات الأحكام في تشريع المواريث. وسياقها مستغن تمامًا عن تقدير حرف محذوف لم يجد البيان القرآني حاجة إلى ذكره. إذ لا يخطر على البال ، إيهام أن يكون المعنى : يبين الله لكم لتضلوا! وإنما يبين الله لنا ما نتقى به الضلال .

ومتى أعطى السياق المعنى المراد مستفتياً عن الحرف الذي قدروه محذوفاً عذيكر المحذوف الذي لا حاجة إليه ، يأباه البيان العالى . إذ لو كان الحذف علم يوقع في شبهة إيهام ، لا قتضي المقام ، في آية تشريع ، وجوب ذكره دفعاً لأى وهم أو لكس .

ومثلها آية الإفطار والفدية في تشريع أحكام الصيام :

﴿ يَأْمِينُهَا النَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصَّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى النَّذِينَ مِنَ قَبَلِكُمْ لَكُلِّكُمْ لَكُلِينَ إِلَى عَلَى النَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِلْدَيَةً طَعَامُ مِسْكِينٍ ، نَسفَرٍ فَعِلَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أَحَرَ ﴿ وعَلَى النَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِلْدَيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ، نَسفَرٍ فَعِلَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أَحَرَ ﴿ وعَلَى النَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِلْدَيَّةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ، النَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِلْدَيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ، المَدْ المَدَّ عَلَى النَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِلْدَيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ، المَدْ المَدَّ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ لَيُطِيقُونَهُ فِلْدَيَةً طَعَامُ مِسْكِينٍ ، المَدْ المَدَّ الْمُعَلِّمُ المَّامِ الْمُعْلَمُ اللَّذِينَ لَيْ اللَّذِينَ لَيُطِيقُونَهُ فِلْدَيَةً طَعَامُ مِسْكِينٍ ، الله المُعْلَمُ المُعْلَمُ اللهُ اللهُ

والكلام فيها يطول : فالحذف فيها ليس مما يطرد على قواعد النحاة ، وإنما هو مما يجوز ولا يطرد .

وقد اختلف المفسرون في تأويلها :

منهم من قال إنها منسوخة ، والقول بنسخها هو أول ما أورده « الطبرى » من الأنوال في تفسيرها :

«قال بعضهم ، كان ذلك في أوَّل ما فدُرض الصوم ، وكان منَّن أطاقه من المقيمين ــ غير المسافرين ــ صامه إن شاء ، وإن شاء أفطره وافتدى فأطعم لكل يوم أنطره مسكيناً ، حتى نُسخ ذلك ، فلم تنزل الرخصة إلا للمريض

بعني النسخ بقوله تعالى في الآية بعدها :

﴿ فَمَنْ مُّمهِ مَا مُنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصْعُهُ وَعَنْ كَانَ مَريضاً أَوْ عَلَى سَفَر فَعِدَّةً مِنْ أَيَّامٍ أَخَرَ ، يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمْ الْيُسْرَ وَلَا يُريدُ بِكُمْ الْعُبْسَرَ ١٨٥

وكذلك أشار الزمخشري في ( الكشاف) إلى القول بنسخ الحكم بالإفطار والفدية ، ! على الذين يطيقونه . ونقله « أبو حيان » وقال :

\* وهذا قول أكثر المفسرين (<sup>(۲)</sup>

على أن الإمام الطبري، نقل كذلك ، بعد القول بنسخ الحكم في الآيَّة ، قولي " آخرين : اللم يُنسخ ذلك ولا شيء منه . وهو حكم مشت مين لكائن الزلت هذه الآية إلى قيام الساعة (٣)

واحترز « ابن كثير ﴾ فقال بعد تلخيص أقوال المفسرين : ٥ فحاصل الأمر أن النسخ ثابت في حق الصحيح المقيم ، وإجهاب الصيام عليه لقوله تعالى : الله فَجَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشُّهُورَ فَلْيَصُمُّهُ "وأما الشيخ الفاتي الجرم الذي لا يستطيع الصيام فله أن يفطر ولاقضاء عليه لأنه ليستله حال يصير إليها يتمكن فيها من القضاء» <sup>(1)</sup> وَيَرْدُدٍ الْوَبْخُشْرِي بِينِ القولِ بَالنسخ، وبين أن يكونِ تأويلِ الآية على تقدير:

Park Carlot

<sup>(</sup>۱) تفسير للطبيق : ۲/۷۷

<sup>(</sup>٣) البحر الهيط : ١٩/٧٧

<sup>(</sup>۲) تفسیر الطبری : ۲/۲۸

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن كثير ؛ ه ٤٠ ط المنار

ه يتكلفونه على جهد منهم وعسر ، وهم الشيوع والعجائز . وحكم هؤلاء الإفطار والفدية . وهو على هذا الوجه غير منسوخ ،

و إن كان القاتلون بعدم النسخ ، قد ذهبوا فى تأويل الآية مداهب شتى : منهم من صرح بأنها على تقدير حذف « لا النافية وهى مرادة » . ونقلوا عن ابن عباس قوله : « لا رخصة إلا للذى لا يطيق الصوم »

وعن «عطاء» فيمن يجوز له الإقطار والقدية : « هو الكبير الذي لا يستطيعه بجهد ولا بشيء من الجهد . فأما من استطاع بجهد فليصمه ، ولا عذر له في تركه »(١)

وقال أبو حيان بعد أن ذكر أن القول بنسخها هو قول أكثر المفسرين:
« وجوز بعضهم أن تكون " لا" محذوفة ، فيكون الفعل منفياً ، وتقديره:
وعلى الذين لا يطيقونه . حذف " لا " وهي مرادة ، كقول الشاعر:
آليت أمدح مقرفاً أبداً ببني المديح ويذهب الرفد

وقال آخر :

فخالف فلا والله تهبطُ تلعة من الأرض إلا أنت للذلُّ عارفُ

وقال امر ؤ القيس :

فقلت بمينَ الله أبرح قاعداً ولو قطعوا رأسي لديك وأوصالي ٥

Specific Control

فقلت يمينَ الله أبرح قاعداً. ثم عقب أبو حيان :

« وتقدير " لا " خطأ . لأنه مكان إلباس. ألا ترى أن الذى يتبادر إليه القهم هو أن الفعل مثبت ، ولا يجوز حذف " لا " وإرادتها إلا في القسم ، والأبيات التي استدل بها هي من باب القسم . وعلة ذلك مذكورة في النحوي (٢) .

والنحولم بمنع حذف " لا " في غير القسم ، وإنما القاعدة حذفها الجواهة مع القسم إذا كان المنني فعلاً مضارعًا ، وجوازه في غيره ، على ما فقلعة آلفتًا من كلام ابن هشام في ( المغنى ) .

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري : ۲/۷۷

 <sup>(</sup>۲) البحر انحيط : ۳۹/۲

- ومن المفسرين ، الذين لم يقولوا بنسخ الحكم في الآية ، من لم يصرحوا بنقدير « لا » محدوفة ، و إن كانوا مآ لا يتأولونها بما يعطل الحكم مع الإثبات في « يطيقونه » على تقدير :

« وعلى الدين كانوا يطيقونه في حال الشباب فعجز وا . . . وأن الرخصة ثبتت للذين لا يطيقونه » (١)

أوعلى تقدير : « مـن يدركه رمضان وعليه صوم قضاء من رمضان المتقدم . فقد كان يطيق في تلك المدة فتركه ، فعليه الفدية »

\* \* \*

وآن لنا بعد هذا أن نتدبر الآية ، ونعرض عليها ما قالوه في تأويلها

القول بأن الحكم فيها نُسخ بالآية بعدها، إن لم يوهنه ما نقل الإمام الطبرى من قول من قرروا أنه « لم ينسخ ذلك ولا شيء منه ، وهو حكم مثبت من للدُن أُن الله عده الآية إلى قيام الساعة » ، فقد بني أن الآيتين تشرعان لحالين مختلفتين: الفدية على من يطيقونه ، طعام مسكين .

والقضاء على مَن كَانَ مريضًا ﴿ أَوْ عَلَى سَفَّرُ ﴾ عَدَةً مِن أَيَامُ أَخَرُ .

والقضاء لا يكلف به إلا من عرض له على يبيح له الإفطار في رُمضان ، ثم يلزمه القضاء بعد زوال العذر فيصوم بعدد الأيام التي أفطرها .

وفي مثل هذا لا تقبل الفدية بديلا من القضاء.

وإنما الفدية بنص الآية « على من يطيفونه »

فهل هم الذين لا يطيقونه ؟

نستبعد تماماً أن تكون « لا » حَدْفت هنا وهي مرادة . فالآية من آيات التشريع والأحكام . وغير منتصور أن يعبر عنها القرآن بالابجاب والنبوت ، فنتأولها على النفي والحذف . ا

وَلَأَحَدُ بِقُولِ أَبِي حِيانِ :

« وتقدير " لا " خطأ ، لأنه مكان إلباس . ألا ترى أن إلله يتبادر إليه الفهم هو أن الفعل مثبت » ؟

 <sup>(</sup>١) في تقسير والبغوى وعلى هامش ابن كثير : ص ٤٠٤ ط الماد ..

ولو كانت الفدية على من الآلا يطيقونه ، الأحد حرف النبي مكانه في النصى الشرعى ، ولم يترك لنا أن نختلف على تأويله بين النقيضين من إثبات ونبي !

وإذ قال تعالى فى أحكام الصيام: ٣ وعلى الذين يطيقونه » فما ينبغى لها أن نتأولها بالنبى : وعلى الذين لا يطيقونه ، فنخرجها بهذا النبي إلى نقيض حكمها الصريح بالإثبات .

ومن حيث يفرض علينا المنهج أن نرجع إلى النص القرآني فيما المتتلفوا وتنازعوا فيه ، نرى في لفظ « يطيقونه » ما يهدينا إلى سرالكلمة ومناط الحكم .

واضح أن الذين تأولوا الآية على تقدير حذف « لا » ــ صراحة أو مآ لا ... فهموا "يطيقونه" بممنى: يستطيعونه .

وليست الكلمتان : يطيقونه ويستطيعونه ، سواء .

فى لفظ الاستطاعة ، حيس الطواعية والمواتاة والقدرة . ولو كان المسلم بحيث يستطيع الصوم ، فالتكليف قامم لا تقبل عنه فدية ولا قضاء .

أما الطاقة فهى فى العربية أقصى الجهد ونهاية الاحتمال . وحين يقول العربي لصاحبه: هل تطبق هذا ؟ لا يقوفها إلا وهو يقدر أن هذا مما لا يُحتمل ولا يستطاع.

وبهذه الدلالة على أقصى الجهد ونهاية الاحتمال ، نُـقل لفظ الطاقة إلى المصطلح العلمي في الطبيعة والرياضيات .

ونستقرئ الاستعمال القرآنى للكلمة فنراه استعملها ، اسمًا وفعلا ، فلات مرابت يؤذن سياقها جميعاً بالدلالة على ما يستنفد أقصى الجهد وطاقة الاحقالات والآيات الثلاث من سورة البقرة :

was a major for the

£---

A. A. K. Say

«قَالُوا لَا طَاقَةَ النَّا الْيَوْمَ بِجَالُونَ وَجُنُودِهُ » · · · · اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

« رَبَّنَّا وَ لَا تُحمَّلْنَا مَالًا طَاقَةَ لَنَا بِهِ »

🐃 وبهما تستأنس في فهم الآية الثالثة :

« وعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينِ »

ر فندرك أن الأمر في احتمال الصوم إذا جاوز الطاقة للله ما الإيطاق، م سقط التكليف لأنه لا تكليف شرعًا بما لا يطاق، والله سبحانه وتعالى لا يكلف نفساً إلا وسعها . فالحكم بالفدية في الآية ، اغير وارد على من يستطيعونه ، إذ النساً إلا وسعها . فالحكم بالفدية في الآية ، التكليف مع الاستطاعة قائم ،

وغير وارد كذلك على من لا يطبقونه ، بسقوط التكليف عمن لا يطبق .

وإنما الفدية تيسير على من يطيقونه ، بمعنى من يستنفد الصوم طاقتهم وأقصى احتمالهم ، فليسوا بحيث يستطيعون القضاء عدة من أيام أخر .

ونقبل هنا قول من ذكروا في تفسير الآية :

« المريض الذي لا يرجى شفاؤه ، والشيخ الفانى الهرم ، لا قضاء عليه لأنه المريض الذي لا يرجى شفاؤه ، والشيخ الفانى الهرم ، لا قضاء عليه لأنه البست له حال يصير إليها يتمكن فيها من القضاء »

كما نقبل قول الزمخشري :

« يطبقونه ، يتكلفونه على جهد منهم وعسر . وهم الشيوخ والعجائز ، وحكم هؤلاء الإفطار والفدية , وهو على هذا الموجه غير منسوخ » .

تيسيراً على من لا يستطيعون القضاء عدة من أيام أخر .

وتبق الآية على صريح نصها: « وعلى الدين يطيقونه فديةطعام مسكين » دون تأويلها على « حذف لا النافية وهي مرادة »

وذلك مشكل مما قالوا فيه محذف الحرف، يمكن أن يصدق على حروف أخر قالوا فيها بالتأويل على الحذف، ويقوم النص في البيان القرآني مستغنيًا عن تقدير حرف محذوف، ولافتاً إلى سرالبيان في الاستغناء عما قدروه محذوفاً.

وقريب من هذا ، الإبقاء على حرف و لا » ثم تعطيل عمله في صريح النص ؛ كمثل صنيعهم في تأويل آية التوبة :

«لَا يَمْسَتُأْذِنُكَ الَّذِينَ يُوَمِنُونَ بِاللهِ والْيَوْمِ الآخِرِ أَن يُجَاهِدُوا بِأُمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ "\_ ١٤

صريح سياقها : نني استئذان المؤمنين في الجهاد . وحسّمانها مفسرون على نني استئذانهم في المتخلف والقعود وترك الحروج للجهاد . من حيث بدا لهم

أن الاستئذان لا يكون إلا في التخلف والقعود . قال الإمام الطبري :

« فأما الذي يُصدق بالله ويقر بوحدانيته وبالبعث والدار الآخرة والثواب والعقاب، فإنه لا يستأذن في ترك الغزو وجهاد أعداء الله بماله ونفسه . وعن ابن عباس: فهذا تعيير للمنافقين حين استأذنوا في القعود عن الجهاد من غير عدر . وعدر الله المؤمنين ، فقال : لم يذهبوا حتى يستأذنوه صلى الله عليه وسلم » (١) .

وهذا التأويل بنني الاستئذان في القعود ، يبدو مناقضًا لما ذهب إليه الزعشري في تفسير الآية :

« ليس من عادة المؤمنين أن يستأذنوك فى أن يجاهدوا . وَكَانَ الْحَكُمُ مِنْ الله المهاجرين والأنصار يقولون : لا نستأذن النبي أبدأ ، ولنتجاهدن أبدأ معه بأموالنا وأنفسنا » (٢) .

وفحتكم إلى النص القرآنى، فنرى أن حمل الآية على نبى الاستئذان فى التخلف والقعود عن الجهاد وترك الغزوق سبيل الله ، يضيع به جلال الموقف ومناط الاعتبار. وينبغى أن تُفهم الآية على صريح نصها فى نبى استئذان المؤمنين و أن يجاهدو لا أن يتخلفوا ويقعدوا . فليس المؤمن بحيث يستأذن فى أن يؤدى فريضة الجهاد ، كما لا يستأذن فى إقامة الصلاة وإبتاء الزكاة وصوم رمضان والحج .

وآية النوبة نزلت في «غزوة تبوك» ولا مجال لاستئدان في الخروج مع المصطفى صلى الله عليه وسلم بعد أن استنفر أصحابه للجهاد في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم ، بل إن الاستئذان في مثل هذا الموقف أقرب إلى أن يكون مظهر تردد وتباطق . فالمرددون هم الذين يستأذنون المصطفى في الحروج معه ، عن ارتياب وحيرة بين أن يخرجوا أو لا يخرجوا . وإلا فلو أنهم أرادوا المحروج حقاً لبادروا بالاستعداد له دون أن يترددوا و يتباطئوا ، انتظاراً لإذن الرسول فيه .

وهذا هو ما تعطيه الآية بصريح تعلق استئذان المؤمنين فيها بأن يبطهدوا ، وصريح سياقها مع الآيات بعدها :

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ١٠٠/ ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) الكشاف: ٢/٤٥١ - سوع التوبة

« إِنَّمَا يَسْتَأَذِنُكَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَارْتَابَتْ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَبْبِهِمْ يَتَرَدُّدُونَ ، وَلَوْ آرَادُوا الْخُرُوجَ لَأَعَلَّوا لَهُ عُدَّةً ، وَلَكِنْ كَرِهَ لَهُمْ فِي رَبْبِهِمْ يَتَرَدُّدُونَ ، وَلَوْ آرَادُوا الْخُرُوجَ لَأَعَلَّوا لَهُ عُدَّةً ، وَلَكِنْ كَرِهَ اللهُ انْبِعَاتَهُمْ فَتَبَطّهُمْ وَقِيلَ اقْعُدُوا مَعَ الْقَاعِلِين » • ؛ : ٢ ؛

ومعها آية التوبة ( ٨٣) في هؤلاء المنافقين الذين أرتابت قلوبهم فهم في ريبهم يترددون :

أَ فَإِنْ ۚ رَجِعَكَ اللهُ ۚ إِلَى طَائِفَةَ مِنْهُمُ فَاسْتَأَةً نُولِكُ لَلْخُووجِ فَقُلَ ۚ لَنَّ تَخُورُجُوا مَعَى أَبِدا وَلِنَ تُقَاتِناوا مَعَى عَدُّواً إِنْكُم رَضِيمَ بِالْقَنْعُودِ أَوِلَ مَرَّةً فَاقعُدُوا مَعَ الْخَالَفِينَ ﴾

وإذ يقول تعالى لنهيه المصطنى :

« لا يستأذنك الذين يؤمنون بالله واليوم الآخر أن يجاهدوا . . . بر

نفهم الآیة الحکمة بصریح لفظها وسیاقها ، دون تأویل لها بمثل عبارة الطبری : لایستأذنك فی ترك الغزو والحهاد

the state of the s

The second of th

وننظر فى حروف أخرى لم يقولوا فيها بتأويل على تقدير زيادة أو حلف ، وإنما أخذوا فيها بمذهب للنحاة يقول إن حروف الحر يمكن أن تتعاقب فيأخذ أحدها مكان الآخر وينوب بعضها عن بعض . . . « وهذا مما يتداولونه ويستدلون به عكا قال « ابن هشام » (١١) .

وهو مذهب رفضه من وصفهم «أبو هلال العسكري» بالمحققين من أهل اللغة ، ونقل عن « ابن درستويه » قوله :

الفي جواز تعاقبهما - أي الحرفين - إبطال حقيقة اللغة وإفساد الحكمة فيها والقول بخلاف ما يوجبه العقل والقياس

« قال أبو هلال : وذلك أن الحروف إذا تعاقبت خرجت عن حقائقها ووقع كل واحد منها بمعنى الآخر ، فأوجب ذلك أن يكون لفظان محتلقان لهما معنى واحد . فأبى المحققون أن يقولوا بذلك ، وقال به من لا يتحقق المعانى» (٢٠)

وقال : « ابن هشام » تعقیباً علی قولهم إن بعض حروف الحر ینوب عن ُ بعض :

و وتصحيحه بإدخال " قد " على قولهم : ينوب عن بعض . والا تعذر استدلالهم به ، إذ كل موضع ادعوا فيه ذلك ، يقال لهم فيه : لا نسلم أن هذا هما وقعت فيه النيابة. ولو صح قولهم ، لحاز أن يقال : مررت في زيد ، ودخلت من عمر . وكتبت لل القلم .

« على أن البصر يبن ومن تبعهم يرون في الأماكن التي ادَّعيتُ فيها النيابة ، أن الحرف باق على معناه » فإن كان تجوزٌ قليكن في الفعل ، لأن التجوز في الفعل أسهل منه في الحرف .

ونعرض هذا الحلاف على البيان الأعلى: فيأبى أن تتأول حرفاً منه بحرف
 آخر . عكن أن بنوب عنه

<sup>(</sup>١) ملتي البيب : ١٦٢/٢ ط مصر ١

<sup>﴿</sup> ٢ ﴾ أَبِوَ هَلالَ العَسَكَرِي : أَنْفُرُولُو الْتُقُويَةُ ﴿ ١٣ طُ الْحُلْمِينَ

من ذلك مثلاً، قوله تعالى: في البيد التوابة التوابة المرابة التوابة التوابق ال

« فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ يَتَرَدُّدُونَ »

قبل إنْ حَرِفَ ﴿ فَى » يَمَكُن أَنْ يَتَأُولَ بِحَرِفَ مِنْ ۚ أَوِ اللَّامِ ، عَلَى تَقَدْيُر :

فهم من ريبهم ، أو لريبهم ، يترددون .

ولا يمكن أن يقوم أحد الحرفين مقام الحرف في النص القرآني ، وليس المقصود منه التعليل المستفاد من حرف اللام .

وإنما مناط التعبير فيه ، هذا الانغماس والملابسة الملحوظة في ظرفية « في ٥ .

وحرف ﴿ عن ﴾ في آية الماعون :

« فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ \* الَّذِينِ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونُ » .

نستبعد قول من تأولوا السهو عن الصلاة في الآية ، بأنه سهو في الصلاة . فليس السهو فيها بخطبئة أو منكر ، وكل مؤمن عرضة لأن يسهو في صلاته ، فينجبر سهوه في الصلاة بسجود السهو أو بالسنن والنوافل على ما هو مقرر في باب الصلاة من أحكام العبادات .

كما لانطمن في تفسير السهو عن الصلاة ، إلى ما اطمأن إليه الإمام الطبري في قوله : « وأولى الأقوال عندى بالصواب ، أنهم ساهون لاهون يتغافلون عنها . وفي اللهو عنها والتشاغل بغيرها تضييعها أحياناً وتضييع وقتها أحياناً أخرى ، فصح بذلك قول من قال : عنى تركمها »(١)

وقريب من هذين الوجهين فى تأويل السهو عن الصلاة بتركها أو ترك وقتها ما أضافه الزمخشرى : « أو لا يصلونها كما صلاها رسول الله صلى الله عليه وسلم والسلف . ولكن ينقرونها نقراً من غير خشوع و إخبات ، ولا اجتناب لما يكره فيها من العبث باللحية والثياب وكثرة التثاؤب والالتفات ، لا يدرى الواحد منهم كم انصرف ، ولا ما قرأ من السور ٢٠١٥

وحين نفهم الآية ، في سياقها مع الآيات قبلها ، ومع الآية التالية لها وقله

<sup>(</sup>١) تفسير الطبرى : الجزء الثلاثون ، سورة الماعون .

<sup>(</sup>٢) الكشاف : ٢٣٦/٤ والظر سه تفسير الوازى : ٨/ ٤٩١

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

ارتبطت بها ارتباط الصلة بالموصول : « الذين هم يراءون »

يعطينا حرف "عن "سره، فترى النذير بالويل للمصلين الذين هم عن صلاتهم ساهون ، غافلون عن كونها قياماً بين يدى الحالق ، يكيح غرور الإنسان ! وينهاه عن الفحشاء والمنكر ، ويأخذه بالحشوع والتواضع أمام جلال خالقه وعظمته وقدرته ، ويرهف ضميره فيتني الله في الينيم والمسكين ، مؤديناً حقهما في التواصي بالمرحمة .

ليس السهر عن الصلاة إذن سهواً فيها ، ولا تركاً لها أو ترك وقتها ، أو العبث بالمحية والنياب وكثرة التثاوّب ، وإنما هو سهو عن حكمتها ومراءاة بها ، قد يؤديها بعضهم في أوقاتها ، ويتظاهرون بالحشوع فيها والإخبات رئاء الناس وقصداً إلى منفعة . وصلاة الذي يدع اليتيم ولا يحض على طعام المسكين ، لا يمكن أن تصدر عن قلب خاشع وضمير مؤمن ، وحين لا تنهى الصلاة عن الفحشاء والمنكر ، فذلك هو السهو عنها ، تعود به طقوساً شكلية وتفاقاً من المصلين يراءون به الناس .

ونتدبر معها حرف « ثم » في آية البله :

« فَلَا اقْتَحَمَّ الْعَقَبَةَ ، وَمَا أَقْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ ، فَكُ رَفَبَةً ، أَوْ إِطْعَامُ فِي يَوْم ذِي مَسْفَيَة ، يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَة ، أَوْ مِسْكِينًا ذَا مَثْرَبَةٍ ، ثُمَّ كَانَ مِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصَوْا بِالْمَرْحَدَةِ ،

وقف المفسرون طُويلا عَند عطف الإيمان على فك رقبة ، بحرف المم الذي يفيد الترتيب مع التراخي . فتأولوه بما يخرج به عن صريح سياقه وظاهر معناه ، ليفيد إبعاد الإيمان عما قبله ، والتراخي في الرتبة لا الترتيب -

قالوا: إن « ثم » جيء يها هنا قصداً إلى إبعاد الإيمان عن فك رقية أو إطعام يتيم أو مسكين ، كيلا يكون معها في رئية واحدة . ونص عبارة و الزعشري. في ( الكشاف ) :

« جاء بـ " ثم " لتراخى الإيمان وتباعده فى الفضيلة والرتبة عن العنتى والصدقة ، لا فى الوقت . لأن الإيمان هو السابق المقدم على غيره ، ولا يثبت عمل صالح إلا به ، THE PRINCE GHAZI TRUST

و إلى مثل هذا ذهب « أبو حيان» وزادة تفصيلا افقال FOP

م ثم : لتراخى الإيمان فى الفضيلة لا للتراخى فى الزمان ، لأنه لا بد أن يسبق تلك الأعمال الحسنة الإيمان ، إذ هو شرط فى صحة وقوعها من الطائع . أو يكون المعنى : ثم كان فى عاقبة أمره من الذين وافوا الموت على الإيمان ، إذ الموافاة عليه شرط فى الانتفاع بالطاعات ، أو يكون التراخى فى الذكر ، كأنه قيل : ثم اذكر أنه كان من الذين آمنوا . . . » (1)

وبعيداً عن كل هذه التأويلات ، نأخذ حرف الأثم ، على صريح معناه في السياق ، فنفهم أن القرآن إذ يرتب مراحل اقتحام العقبة الحدير بالإنسان المميز أن يكابده ، يضع العتق والبراحم خطوتين سابقتين على الإيمان لازمتين له ، مقرراً بدلك أن الإيمان لا يترجى فيمن يتسلط على عباد الله بالاسترقاق ، أو يتحجو قلبه فيطيق في يوم ذي مستعبة ، جوع يتهم ذي مقربة أو مسكين ذي متربة . فلا موضع لإيمان صادق ، من مثل هذا الجاحد القاسي ، يستعبد الخلق ويغفل عن حق البتيم القريب أو المسكين ، في يوم مجاعة !

ويؤنس إلى هذا الفهم لحرف « ثم » آية الماعون :

الدَّانِينَ الَّذِي يُكَدُّبُ بِالدِّينِ \* فَلَالِكَ النَّذِي يَدُعُ الْيَشِيمَ \* وَلَا يَحْضُ
 عَلَى طَعْامِ الْمِسْكِينِ \* وَآية آل عمران :

« كُنْتُهُمْ خَيْرً أُمَّةٍ أَخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمَرُونَ بِالْمَعْرُونِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتَوْمِنُونَ بِاللهِ »

والإيمان فيها مسبوق بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر .

ولا حاجة إلى احتراز بمثل قولهم : إن الإيمان شرط في صحة الظاهات .

لأن هذا من أصل العقبلة. وإنما يُحرز عن الظن بأن ظاهر الإيمان يغي عن المجاهلة والبدل والإينار ، وأن أداء العبادات يعنى من تكاليف الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، والتواصى بالصبر والحق والمرحمة . . .

<sup>(</sup>١) البحر المحيط : الجزء الثامن (سورة البلد)

ومن الحروف التي تأولوها في القرآن الكريم ، حرفُ الواو في آية النساء ؟ « فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النَّسَاءِ مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبَاعٌ ،

كَأَنْهُم حَسَبُوا أَنَّ العَطَفَ بِالوَاوِ ، يَعَطَى حَاصِلُ الْحَمَّعِ : تَسِمِ نَسَاءً ! قالوا : إن الواو فيها ثائبة عن « أو »

وقد يكني أن أنقل هنا من رد " و ابن هشام ، :

« ولا يُعرف ذلك في اللغة ، وإنما يقوله بعض صعاف اللغويين والمفسرين » .

ثم نقل من كلام (أبي ظاهر حمزة بن الحسين الأصفهاني وفي كتابه (الرسالة المعربة عن شرف الإعراب) : ﴿ الرسالة

« القول فيها – أى فى آية, النساء – بأن الواو بمعنى أو ، عجز عن دَرَّكَ الحَق . فاعلموا أن الأعداد التى تجمع قسمان : قسم يؤتى به ليضم بعضه إلى بعض ، وهو الأعداد الأصول ، فحو :

" ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَة إِذَا رَجَعْتُمْ ، ثِلْكَ عَشَرَةً كَامِلَةً "(١) " وَوَاعَدْنَا مُوسَى ثَلَاثِينَ لَيَّلَةً وَأَتْمَمْنَاهَا بِعَشْرٍ فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ " وَوَاعَدْنَا مُوسَى ثَلَاثِينَ لَيَّلَةً وَأَتْمَمْنَاهَا بِعَشْرٍ فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيَلَةً "(١).

« ولم يقولوا : إثلاث وخماس ، ويريدون ثمانية ، كما قال تعالى : ﴿ ثَلَاثَةِ أَيَّامُ فِي الْحَجِّ وَشَبْعَةٍ إِذَا رُجَعْتُمْ »

the commence of the transfer of the commence of

ونستأنس في فهم آية النساء ، بآية فاطر :

ر الْحَمْدُ لِلهِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلَائِكَةِ رُمُلَّا أُلِيهِ أَخْذِجَةِ مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ ٢٠

<sup>(</sup>١) من آية البقرة ١٩٩ : " فن لم يجد فصيام ثلاثة أيام في الحج ومبعة إذا يومكم ، الله عشرة كاملة » ،

<sup>(</sup>٢) من آية الأعراف ١٤٢

THE PRINCE GHAZI TRUST

وآية سبأ : ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَ احَدَةً أَنْ تَقُومُوا لِلْهِ مُثْنَى وَفُرَادَى ﴾ ٢٦ فندرك الملحظ البياني للواو في مثل هذًا السياق ، بَمَا تفيد من كون الملائكة ليسوا جميعًا سواء أولى أجنحة مثنى ، أو ثلاث ، أو رباع ، بل منهم أولو أجنحة مثنى ، ومنهم أولو ثلاث ، وأو رباع .

وفی (آیة سبأ) تخییر یکون لهم فیه أن یقوموا لله مثنی وأن یقوموا فرادی . ولو کان القول : مثنی أو فرادی ، للزم أن یقوموا جمیعاً لله ، إما مثنی واما فرادی . ولم یجرز أن یقوموا فی بعض الحالات مثنی ، وفی بعضها فرادی .

وبهذا الاستئنام ع لا نرى السياق يستقيم ، بل لا نرى المعنى يصح إطلاقاً ، إذا ما وضعنا ي أو ، نيابة عن « الواو » في آية النساء . لأن مقتضي التعبير بحرف أو ، التخيير بين أن ينكحوا مثنى أو ثلات أو رباع ، بحيث لا يسوغ لمن اختاروا أن ينكحوا مثنى ، أن ينكحوا ثلاث أو رباع . وليس هذا هو الحكم المستقاد من الآية ، في إباحة تعدد الزوجات ما بين مثنى وثلاث ورباع ، ثم لا يتجاوز إلى المحظور وراء رباع .

ويخطئ سر العربية من لا يفرق بين : مثني وثلاث ورباع ، وبين اثنتين وثلاث وأربع ، المعادلة لتسع ، فالأعداد لاتجمع إلا إذا جاءت على أصلها ، غير معدول بها إلى : مثنى وثلاث ورباع .

كما يخطئه من لا يميز بين " مشى وثلاث ورباع " بما تفيد من إباحة العمدد مثى وثلاث ورباع " بما تفيد من إباحة العمدد مثى وثلاث ورباع ، محسب الظروف والأحوال ؛ وبين ؛ مشى أو ثلاث أو رباع ، بما تفيد من دلالة التخيير يأة تنصر فيها إما على مثنى ، أو ثلاث ، أو رباع .

وأظن أن هذه الشواهد التي قدمتُها ، تكفي لاجتلاء سر الحرف لا يَقُوم مَقَامَه غيرُه ولا ينوب عنه .

The last of the second

ويُعنى عن مزيد تتبع هنا ، ما قد يتاج لنا من تدبر سر الحرف في سياقه القرآني عند الحديث عن " الأسلوب وسر التعبير "





and the second s

# دلالات الألفاظ

## وسر الكلمة

من قديم شغلت قضية الرادف علماء العربية واختلفت مذاهبهم فيهار والبيان القرآني يجب أن يكون له القول الفصل فيما اختلفوا فيه: حين يهدى إلى مِمرَ الْكُلِّمَةُ لَا تَقُومُ مَقَانِيُّهَا كُلُّمَةً \* سَوَّهَا و الألفاظ المول برادنها.

Property of the second

Recognition of the second of t

in the second was a supplied that it is the second of the

lient to me a series of the financial time.

the state of the s

The offered the execution of the execution will be the second

the best of the town of the second

والأمر كذلك في ألفاظ القرآن : مامن لفظ فيه يمكن أن يقوم غيره مقامه . وذلك ماأدركه العرب الخلاص الفصحاء الذين نزل فيهم القرآن .

وأحتاج هنا إلى وقوف عند مشكلة البرادف التي طال الجدل فيها والحلاف عليها .

ولايشغلنا تعدد الألفاظ للمعنى الواحد ، إذا كان عن اختلاف لغات القبائل العربية . وذلك ما لا خلاف فيه ، فيما أعلم (١) .

وإنما يشغلنا الترادف حين يقال بتعدد الألفاظ للمعنى الواحد ، دون أن يرجع هذا الترادف إلى تعدد اللغات ، ودون أن يكون بين الألفاظ المقول بترادفها قرابة صوتية .

منا من يتعلد على التعدد ظاهرة فقدان الحس اللغوى وعدم قدرته على ضبط الدلالات وتحديد معاتى الألفاظ. أو يراه من الفضول والتزيد الذي لافائدة فيه (٢).

ومنا من يراه ظاهرة ثراء وسعة وقدرة على التصرف. وما أكثر من يباهون بهذه الثروة اللغوية ويعدونها ميزة من مزايا العربية الشريفة ا

وإن يكن تقدم الدراسات اللغوية قد جاوز بنا مرحلة المفاضلة الساذجة بين لغتنا وغيرها من اللغات ، ووجب هنا إلى البحث فى خصائص العربية منتفعين بما هدت إليه البحوث العلمية فى اللغويات والصوتيات ؛ فلم تعد كثرة الألفاظ الدالة على المعنى الواحد ، مدعاة فخر ومباهاة ، وإنما أصبحت قضية تلتمس حلا .

وحين تنظر فيما وصل إلينا من كتب اللغة ومعاجمها ، نراها تسلك مسلكين متغايرين :

منها مايذهب إلى وجود البرادف فيحشد للمعنى أو الشيء الواحد ألفاظاً ذات عدد، دون إشارة إلى كونها لغات فيه. وهذا هو مذهب « أبي مسحل الأعرابي

<sup>(</sup>١) السيوطي : المزهر في علوم اللغة ، ه ، و ط الحلبي .

<sup>(</sup>٢) أبن فارس : الصاحبي في فقه اللغة ، س ٨

ق ۲ هـ» فى (كتاب النوادر) و « ابن السكيت : ق ۳ هـ ه فى ( الألفاظ ) . وللفير و زابادى ، صاحب القاموس ، كتاب اسمه ( الروض المسلوف ، فيا له اسمان إلى ألوف ) و كتاب آخر فى ( أسماء العسل ) ذكروا أنه مجمع قيه منها ممان اسمآ .

ولكن من كتب اللغة ما يميز دلالة خاصة لكل لفظ من الألفاظ الى تطلق على الشيء الواحد أو تتوارد على معنى من المعانى . وهو مذهب ا أنى منصور الثعالى الذي (فقه اللغة) وأبى هلال العسكرى في (القروق اللغوية) وأحمد بن فارس في (الصاحبي في فقه اللغة) وهم من علماء العربية في القرن الرابع للهنجرة .

والخلاف بين المذهبين قديم . نقل ٥ أحمد بن فارس » خير الأصمعي حين سأله ٥ الرشيد ، في شعر غريب ففسره ، فقال الرشيد :

ه يا أصمعي ، إن الغريب عندك لغير عريب »

قال: ياأمير المؤمنين، ألا أكون كذلك وقد حفظت للحجر سبعين اسما ؟ ع وسنمع « ابن خالويه ، يقول: جمعت للأمد خمسماتة إمم، وللحية ماثتين.

ورووا أنه قال يوماً ، في مجلس سيف الدولة بجلب : أحفظ لاسيف خمسين السماً .

فتبسم « أبو على القارسي » ، وكان يومئذ بالمجلس، وقال : ما أحفظ له إلا اسماً واحداً وهو السيف .

ولما سأله ابن خالویه : فأین المهند ، والصارم ، والقضیب ، والحمامی، وکذا وکذا ؟

أجاب أبوعلى: هذه صفات ، وكأن الشيخ لايفرق بين الاسم والصفة

111 واتفاق اللفظين والمعنى واحد :

و أما اختلاف اللفظين لاختلاف المعنيين فنحو قولك : ذهب وجاء ، وقام وقعد ، ويد ٌ ، ورجل ، وفرس .

﴿ وَأَمَا الْحَمْلَافِهَا وَالْمُعْنَى وَاحْدَ ، فَقُولَكَ : ظَنْنَتَ وَحَسَبَت ، وَقَعْدَتُ وجلست ، وذراع وساعد ، وأنف ومرسسَ .

وأما اتفاقهما واختلاف المعنيين فنحو قولك : وجدت شيئا وجدانا للضالة ، ووجدت على الرجل موجدة أي غضبت ، ووجدت زيدا كريما ، أي علمت (١١)

وما جاء به أمثلة الاختلاف اللفظين والمعنى واحد ، فيه نظر : إذ ليس الظن والقعود والذراع والأنف ، مرادقة للحساب والجلوس والساعد والمرسن . على أن « المبرد » في موضع آخر ، يرفض القول بالترادف ، على ما سوف نىقلە بعد .

ومميِّن قالوا بوجود النرادف: قطرب، والفخر الرازى، والناج السبكي . . ويوشك أن يكون هذا هو مذهب السيوطي أيضا .

وأنكره علماء آخرون إلكاراً باتناً ، منهم « تعلب » الذي نقل عن ابن الأعرابي قوله :

ا كل حرفين أوقعتهما العرب على معنى واحد ، في كل منهما معنى ليس في صاحبه ، ربما عَـرَفناه فأخبرنا به، وربما غمض علينا فلم تـُلزم العربّ جهله » ومسلك التعالي، في (فقه اللغة ) يقطع برفضه القول بالترادف ، وابن الأنباري في (كتاب الأضداد ) يقرر أن هناك علة نغوية كامنة وراء تعدد لفظين في معنى واحد ، إذ أن كل لفظ منها يختلف عن الآخر في المعنى اختلافا ما « وقد يكون الفرق دقيقاً لاينتبه له إلا العارف بلغة العرب » (٢)

وصنف « أبو هلاك العسكرى » كتابه ( الفروق اللغوية ) لبيان فروق الدلالات بين معانى ألفاظ مقول بترادفها . وصد ره بباب " في الإبائة عن كون اختلاف الألفاظ في لغة واحدة ، يوجب اختلاف المعاني " فإذا جرى اسمان

<sup>(</sup>١) المبرد ؛ بنا أتفِق لِفظه واختلف ممناه ؛ ص ٧٧

<sup>(</sup>٢) ابن الأنباري : الأضداد ، ص ٧

على معنى من المعانى أو عين من الأعيان في لغة واحدة ، فإن كل واحد منهما يقتضي خلاف مايقتضيه الآخر، وإلا لكان الثاني فضلا لابحتاج إليه.

قال : « وإلى هذا فهب المحققون من العلماء . . وإليه أشار المبرد في تفسير قوله تعالى : ﴿ لَكُلُّ جَعَلْنَا شَرَعَةُ وَمِنْهَاجِمًا ﴾ قال : فعطَّفُ شَيِرعَةً على منهاجٍ ، لأن الشرعة لأوَّل الشيء، والمنهاج لمعظمه ومُتَّسَعِهِ ... ويعطفُ الشيء على الشيء، وإن كانا يرجعان إلى شيء واحد ، إذا كان في أحدهما خلاف للآخر ، فأما إذا أريد بالثاني ما أريد بالأول ، فعُطف أحدهما على الآخر ، فهو خطأ . ه قال أبو هلال : والذي قاله " المبرد" ههنا في العطف ، يدل على أن جميع ماجاء في القرآن وعن العرب من لفظين جاريين مجرى ماذكرنا ، من العقل واللب ، والمعرفة والعلم ، والكسب والجرح ، والعمل والفعل . . معطوفًا أحدهما على الآخر، فإنما جأز هذا فيهما لما بينهما من الفرق في المعنى ، ولولا ذلك لم يبجئز عطفٌ زيد على أبي عبد الله ، إذا كان هو هو . "

٥ وكما لايجوز أن يلخل اللفظ الواحد على معنيين ، فكذلك لايجوز أن يكون اللفظان يدلان على معنى واحد، لأن في ذلك تكثيراً للغة بما لا قائدة فيه ه

وقرر « أبن فارس » في كتابه ( الصاحبي ) : « وبد هبنا أن كل صفة منها \_ أى الصفات الواقعة على الشيء الواحد ... معناها غير معنى الأخرى . وقد خالف قوم فى ذلك فزعموا أنها وإن اختلفت ألفاظها ، فإنها ترجع إلى معنى وابحد » .

وظلت القضية فيها أعلم ، معلقة لم يستقر فيها أصحاب العربية على رأى ، حيى بعد أن اتصلت دراساتنا اللغوية الحديثة بجديد البحوث في علوم اللغة والصوت والاجتاع.

وإن كان مذهب القول بالترادف هو الذي غلب وراج في العصور المتأخرة . ويقول به اليوم عدد من أصحاب التخصص في فقه اللغة وعلم الاجمّاع اللغوي . آذكر منهم الدكتور على عبد الواحد الذي نشر في مجلة الثقافة ، سنة ١٩٦٣ ، مقالًا في مزاياً لغتنا العربية ، التي انفردت بشرف نزول الوحي بها . فكَّان مما عده من مزاياها ، أنها تستطيع لثراثها أن تؤدى المعنى الواحد بعشرات الألفاظ والى عهد قريب ، كانت قضية الترادف من بين ماشئفل به المجمع اللغوي في القاهرة . وقد اقترح أحد السادة الأعضاء ، أن نتخفف من ثقل المترادفات فنصنف معجمًا لألفاظ العربية ، يستبعد في المعنى الواحد مازاد على لفظ واحد يختاره المجمعيون من حشد الألفاظ المترادفة (٢) .

والقرآن الكريم كتاب العربية الأكبر، ومن الحق ألا نأخذ في القضية برأى دون عرضها على الكتاب العربي المبين ، لأنه الذي يحسم ذلك المحلاف الذي طال وفيا أشتغل به على المدي الطويل من تخصص في الدراسات القرآنية ، شهد التبع الاستقرائي لألفاظ القرآن في سياقها ، أنه يستعمل اللفظ بدلالة معينة لا يمكن أن يؤديها لفظ آخر ، في المعنى الذي تحشد له المعاجم وكتب التفسير عدداً قل أو كثر من الألفاظ .

## الرؤيا والحلم :

نی آیتی بوسف مثلا :

﴿ أَفْتُولِ فَ رُوْيَاىَ إِنْ كُنْتُمْ لِلرُّونِيَّا تَعْبُرُونَ ﴾

وْقَالُوا أَضْغَاتُ أَخْلَامٍ وَمَا نَحْنُ بِتَأْوِيلِ الأَخْلَامِ بِعَالِمِينَ ﴾ .

المعاجم تفسرالحلم بالرؤيا .

فهل كان العرب الحلص في عصر المبعث ، يحيث يضمون أحد اللفظين

(١) أحسب أن اللم كتور أنيس ، عدل بعد ذلك عن مذهبه هذا ، في مناقشة لأزمة البرادف ، بلجنة الأمييل في المجمع اللغوى ، وقف مع من أنكروا الترادف .

(٢) أنظر مقال الأستاذ أحمد أمين في العدد الثامن من مجملة المجمع اللغوى بالقناهرة . ولاحظ ما فيه من إشارة سريعة إلى نبي الترادف في القرآن .

بديلاً للآخر ، حين تحداهم القرآن أن يأتوا بسورة من مثله ؛ فيقال مثلا :

أفتونى فى حلمي إن كنتم للحلم تعبرون ؟

كلا، لايقولها عرني يجدُ حسَّ لغته ، سليقة " وفطرة .

ونستقرئ مواضع و رود اللفظين في القرآن فلا يترادفان .

استعمل القرآن « الأحلام » ثلاث موات ، يشهد سيافها بأنها الأضغاث المشوشة والهواجس المختلطة . وتأتى في المواضع الثلاثة بصيغة الجميع ، دلالة على الخلط والتشوش لايتميز فيه حلم عن آخر :

« بَلُ قَالُوا أَضْغَاتُ أَخْلَام بَلِ افْتَرَاهُ بَلُ هُوَ هَاعِرٌ ، فَلْمِأْتِهَا بِآيةٍ كما أُرسلَ الأُوَّلُونَ ، الثنيا. . .

وعلى لسان الملأ ، من قوم العزيز ، حين سألهم أن يُفتوه في رؤياه :

« قَالُوا أَضْغَاثُ أَخْلَام وَمَا نَحْنُ بِتَأْوِيلِ الْأَخْلَامِ بِعَالِمِينَ ، يوسف ، ، أما الرؤيا ، فجاءت في القرآن سبع مرات ، كلها في الرؤيا الصادقة . وهو لايستعملها إلا بصيغة المفرد ، دلالة على التميز والوضوح والصفاء .

ومن بين المرات السبع ، جاءت الرؤيا خمس مرات للأنبياء ، فهي من صدق الإلهام القريب من الوحي :

رؤيا إبراهيم عليه السلام في أية الصافات :

﴿ وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِمُ \* قَدُ صَدَّقْتَ الرُّوْيَا إِنَّا كَلَّالِكُ نَجْرِي المُعْسِنِينَ ١٠٩١

ورؤيا يوسف إذ يقول له أبوه :

" يَا بَنَى لَا تَقَصُّص رُوْمِنَاكَ عَلَى إِحْوَيَكَ فَيْكِيدُوا لَكَ كَيْدُا إِنْ التَّيْعَالَانَ لِلْإِنْسَانِ عَدُوُّ مُبِينٌ ، ٥٠

نتابع سياقها في السورة فنراها قد صدقت وتحققت :

« وَرَفَعَ أَبُوَيْدِ عَلَى الْعَرْشِ وَخَرُوا لَهُ سُجِّنًا وَقَالِنَا يَا أَيْتَ عَلَمَا يَنَأَ رُوْيَايَ مِنْ قُبْلُ قَدْ جَعَلُهَا رَبِّي خَفًّا ، ١٠٠

ورؤيا المصطنى عليه الصلاة والسلام في الإسراء : 🦈

« وَمَا جَعَلْنَا الرَّوْيَا الَّتِي أَرَيْدَاكِ إِلَّا فِتنَةٌ لِلنَّاسِ » ١٠

ورؤياه في الفتح :

«لَقَدْ صَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الرُّوْيَا بِالْحَقِّ لَتَدَنْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاء اللهُ آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُمُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ ، فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ فَتَحَا قُرِيبًا ١٧٥

فهذه خمس مرات من استعمال القرآن للرؤيا من الأنبياء . والمرتان الأخريان في رؤيا العزيز وقد صدقت . وفي آيتها عبر عنها القرآن مرتين على لسان الملك بالرؤيا ، لوضوحها في منامه وجلائها وصفائها ، وإن يُلبِت للملأ من قويه هواجس أوهام وأصغاث أحلام :

﴿ وَقَالَ الْعَلِكُ إِنِّي أَرَى صَبْعَ بَقَرَاتِ سِمَانَ يَأْكُلُهُنَّ سَبَعٌ عِجَافً وَسَبْعَ سُنْبُلاَت خُضْر وَأَخَرَ يَابِسَات يَأْيُهَا الْمَلَأُ أَفْتُونِي في رُوَّيَايَ إِنْ كُنتُمْ لِلرُّوْمِيَا نَعْبِرُونَ \* قَالُوا أَضْعَاتُ أَخْلَامٍ وَمَا نَحْنُ بِتَأْوِيلِ الْأَخْلامِ بِعَالِمِينَ ﴾ يونف : ١٤:٤٣

وتمضى القصة في سيافها القرآني ، فإذا رؤيا الملك صادقة الإلهام ، وليست كما بدت للملأ من قومه أضغاث أحلام .

### آنيس ۽ وأبضر 🗧

في المعاجم، آنس الشيء أبصره، والصوت سمعه . واستأنس : استأذن . فهل تسيخ العربية النقية ، حيث يقول القرآن ﴿ آنس ناراً ﴿ أَن يقال : أبصرها ، أو نظرها ، أو شهدها ، أو ما أشبه ذلك من الألفاظ التي يُـُظن أنَّها تتعاقب على معنى : آئس ؟

نستقرئ الاستعمال القرآني ، فيعطينا حسس العربية المرهف ، لا تقول « آنس ، في الشيء تُبصره أو تسمعه دون أن تجد فيه أنسا . فإذا قال العربي الأصيل: آنستُ ، فقد رأى أو سمع ما يؤنسه ﴿ والقرآن قد استعمل الفعل «أنس الخماس الموات ، منها أربع في النار التي رآها موسى عليه السلام إذ سار بأهله في البرية ، فأنيس إليها . وهذه آياتها: طه ١٠ : ١ إذْ رَأَى نَارًا فَقَالَ لأَهْلِهِ امْكُنُّوا إنِّي آنَسْتُ نَارًا لَعَلَى آتَيْكُم مِنهَا بِقَيْسِ أُو أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدَى ﴾

النمل ٧ : ﴿ إِذْ قَالَ مُوسَى الْأَهْلِهِ إِنِّي آلَسْتُ نَارًا سَآتِيكُمْ مِنهَا بِخَبَرٍ أَو آتِيكُمْ بِنِهَا بِخَبَرٍ أَو آتِيكُمْ بِشِهَابٍ قَبَسِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴾

القصص ٢٩ : ﴿ فَلَمَّا قَضَى مُوسَى الْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهلِهِ آنَسٌ مِنْ جَالِبِ الطُّورِ نَارًا قَالَ لِأَهلِهِ امْكُنُوا إِنِي آلَكُمْتُ فَارًا لَعَلَى آئيكُمْ مِنها بِحَبَرٍ أَوْ جَذْوَةٍ مِنَ النَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴾ جَذْوَةٍ مِنَ النَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴾

والمرة الخامسة في آية النساء:

« وَابْتَلُوا الْبِيَامَى حَتَّى إِذَا بِلَغُوا النِّكَاحَ فَإِنِ آنَسْتُمْ مِنهُمْ رُسُدًا فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمُوالَهُمْ »

ليس الإيتاس هنا مجرد إبصار لظواهر الرشد المادية الحسية في من البلوغ ولكنه الطمأنينة المؤلسة بالابتلاء والامتحان ، إلى أنهم قد رشدوا حقًا.

وفى القرآن من المادة ، صيغة الفعل المضارع من الاستثناس فى آية النور:

« يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بَيُوتًا غَيْرَ بَيُوتِكُمْ خَتَّى تَسْتَأْتِسُوا
وَتُسَلِّمُوا عَلَى أَهلِهَا ».

والاستئناس فيها ليس مجرد استئنان كما وهم الله في بلك ، وإنما هو حسس الإيناس لأهل البيت قبل دخوله ، ولا يسوغ في ذوق العربية أن يقال مثلا : استأنس الشرطي ، أو جاني الضرائب ، أو اللهائن ، وإنما هو الاستئنان ليس فيه حس إيناس .

كا لايسوغ استعمال ١٥ آنس ، في رؤية عدو أو نار حريق ، أو في سماع هويم رعد وزاير وحش . . .

السَّأِي ، والنَّعد :

يأتى بهما أكثر اللغويين والمفسرين تأويلاً لأحدهما بالآخر ، دون إشارة إلى فرق بينهما مَن أنكروا الترادف .

ونستقرئ مواضع الاستعمال القرآنى للنأى والبعد فلا يترادفان : النأى لا يأتى إلا يمعنى الإعراض والصد والإشاحة ، بصريح السياق في آياته : الإسراء ٨٣ : ١ وَإِذَا أَنعَمْنَا عَلَى الإنسَانِ أَعْرِضَ وَنَـأَى بِجَانِبِهِ ،

معها : فصلت ۱ه

آ الأَنعام ٢٦ : «حَتَّى إِذَا جَاءُوكَ يُجَادِلُونك يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الأُولِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الأُولِينَ ءَوَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنهُ وَيَناأُونَ عَنهُ وَإِنْ يُهلِكُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ،

أما البعد ، فيأتى بمختلف صيغه فى القرآن ، على الحقيقة أو الحجاز ، فى البعد المكانى أو الزمانى ، المادى منهما والمعنوى، بصريح آياته :

التوبة ٤٦ : «لَوْ كَانَ عَرَضًا قَرِيبًا وَسَفَرًا قَاصِدًا الأَثْبَعُوكَ وَلَكِنْ بَعُدَتْ عَلَيْهِمُ الشُّقَّةُ »

الزخرف ٣٨ : ٣ حَتَّى إِذَا جَاءَنَا قَالَ يَا لَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ الْمَشْرِقَيْنِ فَبِئْسَ الْقَرِينُ ،

الفرقان ١٢ : « إِذَا رَأْتُهُمْ مِنْ مَكَان بَعِيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا »

سَبِياً ١٠٥ : ٥ وَأَنَّى لَمُهُمْ التَّمْاُوشُ مِنْ مَكَانٍ بَعِيد ١٠٠

فُصلت ٤٤ : « أُولَئِكَ يُنَادَوْنَ مِنْ مَكَانَ بَعِيدٍ »

هود ۸۳ : « وَمَا هِيَ مِنَ الظَّالِمِينَ بِبَعِيدِ »

الأنبياء ١٠١: «إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَا الْحُسْنَى أُولَيْكَ عَنْهَا مُنْعَلَدُ عَنْهَا مُنْعَدُونَ ،

ق ٣١ . « وأزلِفَتِ الْجَنةُ لِلمَتَّقِينَ غَيْر يَعِيد ه

الأَنْبِياء ١٠٩ : «وإنْ أَدْرِى أَقَرِيبٌ أَمْ بَعِيدٌ مَا تُوعَدُونَ ،

المعارج ٦ : ١ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيدًا وَنَرَاهُ قَرِيبًا ،

آله عمران ٣٠ : «يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْس مَا عَبِلَتْ مِنْ خَيْر مُخْضَرًا وَّمَا عَمِلَتْ مِنْ مُسِوءِ تَوَدُّ لَوْ أَنْ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمِدًا بَعِيدًا ﴾

: « فَقَالُوا رَبُّنَا بَاعِدٌ بَيْنَ أَسْفَارِتَا وَظَلَّمُوا أَنْفُسُهُم فَجَعَلْنَاهُم سبأ ١٩

أَحَادِيثُ وَمَزَّقْنَاهُمْ كُلُّ مُمَزَّق ،

النمل ٢٢ : ﴿ قَمَكُمْ غَيْرَ بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطْتُ بِمَا لَمْ تَعِيطُ بِهِ وَجِعْتَكُمُ

مِنْ سَبَا بِسَيَا بِعَين » وكلها في السُّعد المكاني أوالزُّمني .

وجاء البعد نقيضاً للقرب في لعنة الطرد بآيات:

هُود ١٥ : ﴿ أَلَا بُعُدًّا لِمَدَّيِّنَ كُمَّا بَعِدَتُ ثَمُّودُ ﴾

هود ١٤ ، ١٠ ، ١٨ : ١ وقِيلَ بُعُدُّهُ لِلْقَوْمِ الظَالِمِينِينَ ۽ وَمَعَهَا جَ المؤمنون ٤٦ ، ٤٤

كما جاء البعد في المعنوبات في : ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

« شقاق بعيد » بآيات : البقرة ١٧٦ ، الحيج ٩٦ ، فصلت ٥٦ من من

وه ضَلال بعيد ﴾ بآيات : إبراهيم : ٣ ، ١٨ ، والنساء : ١ ؛ ٢٠٦ ،

١٣٦ ، ١٦٧ ، والحبح ١٢ ، الشوري ١٨ ، سبأ ٨ ، ق ٧٧

والبعد ، فيها جميعاً ، نقيض القرب

على حين يخلص النأى للصد والإعراض ، نقيض الإقبال .

#### الحلف والقسم:

كثيراً ما يُنفسر أحدهما بالآخر . وقلما تفرق بينهما المعاجم .

وقد تأتى ﴿ حلف ٨ في شواهد من الشعر الحاهلي بمعنى أقسم ، في مثل قول

« النابغة الذبياني » : • حلفت فلم أترك لنفسك ريبة ،

وقول ﴿ الأعشى ﴾ : . حلفت له بالراقصات إلى مينًى ﴿

وشاس بن عبدة : • حلفتُ بما ضمَّ الحجيج إلى منى .

ولكن اللافت من حيس العربية النقية ، أنها تقول : حيافة فاجر ، وأحلوفة كاذبة ، ولم يُسمع : حلَّفة بسَرَّ وأخلوفة صادقة ، إلا أن تأتَى في بيت شعر .

وفى العربية : أحلَفَ الغلام ، جاوز رهاق الحكم فشك في بلوغه . وقد قالت العرب: ناقة محلفة السنام ، للمشكوك في سنها . وقالت : كميت محلفة ، إذا اشتبه لونها بين الأحوى والأحم ، فإذا كانت صافية الكُمتة ، قالوا : كميت غير محلفة . وقالوا : حضار والوزن محلفان ؛ وهما كوكبان يطلعان قبل سيهيل ، فينظن بكل واحد منهما أنه سهيل .

فهل يكون ما في الشعر من ٥ حلف » في غير موضع الشك والريبة ، من الضرورات الشعرية ؟

نحتكم إلى البيان الأعلى ، في النص المحكم الموثّق ، فيشهد الاستقراء الكامل بمنع ترادفهما :

جاءت مادة ﴿ حِ لَ فَ » في ثلاثة عشر موضعاً ، كلها بغير استثناء ، في الحينث باليمين .

والغالب أن يأتى الفعل مستداً إلى المنافقين ، كآيات التوبة التي فضحت زيف النفاق :

ا وَسَيَخْلِفُونَ بِاللَّهِ لَـوِ اسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ ، يُهْلِكُونَ أَنْفُسَهُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ١٠١

﴿ وَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ إِنَّهُمْ لَمِنْكُمْ وَمَا هُمْ مِنْكُمْ ﴿ ١٠٥

ا يَحْلِفُونَ بِاللهِ لِيُرضُوكُمُ ، وَاللهُ وَرَسُولُهُ الحق أَن يُوفْسُوهُ إِنْ كَانُوا مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

ويَحْلِفُونَ بِاللهِ مَا قَالُوا وَلَقَدَ قَالُوا كَلِمَةَ الْكُفِي وَمَكْفَوْط بَعْدَ إِسْلَامِهِمْ ١٤٨

﴿ يَحْلِفُونَ لَكُمْ لِتَرْضُوا عَنْهُمْ فَإِنْ ثَرْضُوا عَنْهُمْ فَإِنْ اللهُ لَا يَرْضَى عَنِي الْفَاصِفِينَ ﴾ ١٦ الْقَوْمِ الفَاصِفِينَ ﴾ ١٦

٥ وَلَيَحْلِفُنَ إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا الْحُسْنَى وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَافِيُونَ ٥ ٢٠٧
 ومعها في المنافقين كذلك ، آيات :

النساء ٢٢ : ٥ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُوا إِلَى مَا أَنْوَلُ اللهُ وإِلَى الرَّسُولِ وَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنْكَ صُدُودًا . فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتُهُمْ مُصِيبَةٌ بِمَا قُلَّمَتْ الْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنْكَ صُدُودًا . فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتُهُمْ مُصِيبَةٌ بِمَا قُلَّمَتُ الْمُنَافِقِيمِ مُنَمَّ جَاءُوكَ يَحْلِفُونَ بِاللهِ إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا إِحْسَانًا وَتَوْفِيقًا . أُولِمِكَ أَيْدِيهِمْ ثُمُ جَاءُوكَ يَحْلِفُونَ بِاللهِ إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا إِحْسَانًا وَتَوْفِيقًا . أُولِمِكَ اللهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَقُلْ لَهُمْ فِي أَنْفُيمِهِمْ اللهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَقُلْ لَهُمْ فِي أَنْفُيمِهِمْ قَوْلًا لِهُمْ فِي أَنْفُيمِهِمْ قَوْلًا لِهُمْ فِي أَنْفُيمِهِمْ قَوْلًا لِهِمْ فِي أَنْفُيمِهِمْ قَوْلًا لِهِمْ فِي أَنْفُيمِهِمْ قَوْلًا لِهِمْ فِي أَنْفُيمِهِمْ قَوْلُ لَهُمْ فِي أَنْفُيمِهِمْ قَوْلًا لِلهِمْ إِلَا لِيكُونَ بِاللهِ قَلْ لَهُمْ فَي أَنْفُيمِهِمْ قَوْلُ لَهُمْ فِي أَنْفُيمِهِمْ قَوْلُ لِهُمْ فِي أَنْفُيمِهِمْ قَوْلًا لِهِمْ فَلُولِهِمْ فَقُلُ لِهُمْ فِي أَنْفُيمِهُمْ فَوْلُ لَهُمْ فِي أَنْفُيمِهُمْ فَولًا لِلهِمْ اللهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَقُلْ لَهُمْ فِي أَنْفُومِهُونَ اللهُ لَيْنَا لِهُ اللهُ لَهُمْ فَي أَنْفُومِهُمْ فَقُلُولِهُمْ فَقُلُولِهِمْ فَقُولُولُولُهُ لِلْهُولُ لِللْهِ فَلَا لَوْلُولُولِهُ لِلْمُ لِلْهُ لِلْهِ لِلْهُ لِلْمُ لِلْهُ لِلْهِ لَهُ لِهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْلِلْهِ لَا لِللْهُ لِلْلِكُولِهِمْ لِللْهُ لِلْهِا لِلللْهِ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلِهِمُ لَلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِللْهُ لِللللْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهِمُ لِلللْهُ لِللْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْفُلُولِهُ لِلللْهُ لِللْهُ لِلللْهُ لِلْهُ لِللْهُ لِللْهُ لِللللْهُ لِلللْهُ لِلللْهُ لِلللْهُ لِلْفُلُولُ لِللللْهُ لِلللْهُ لِلْكُولُ لِللللْهُ لِللللْهِ لِللللْهُ لِلللّهُ لِلللْهُ لِللْهُ لِلْلِلْهُ لِللللللْهِ لِلللللْهِ لَلْهُ لِللللّهُ لِلْلِلْهُ لِللللللّهُ لِللللللْهُ لِللللللْهُ لِلللللللْفُلِهُ لِلللللْهُ لِللللْهِ لِللللْهِ لِللللْلِلْلِلْلِلْلِللْهِ لِللللْلِهُ لِللللللْفُل

المجادلة ١٤ : ٥ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ ثُولُوا فَوْمًا غَضِمِهَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا جُمْ مِنْكُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَيَحْلِفُونَ عَلَى الْكَافِرِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ،

المجادلة ١٨ : ٥ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ جَمِيعًا فَيَحْلِفُونَ لَهُ كُمَّا يَخْلِفُونَ لَكُمُّمُ وَيَخْمُ

وآية الفلم ١٠ : ﴿ وَلَا تُعلِمْ كُلُّ حَلَّافٍ مَهِينٍ • همّانِ مشَّاء بِينَويهِ • مَنَّاعٍ مِ

وجاء الفعل مرة واحدة مسندا إلى همير الذين آمتوا ، فوجيت عليهم كفارة الحكاف

# 

أما القسمَ ، فيأتى في الأيمان الصادقة , وجاء موصوفًا بالعظمة في آية الواقعة : «وإنَّهُ لَقَسَمُ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ » ٧٦

, |

وسؤالًا من الله تعالى ، على وجه الاعتبار ، لكل ذي حجر ، في آية الفجر ٥ :

ه هَلَ فِي قُلِكَ قَسَمُ لِلِّي حِجْر ٢٥

واختصَ القسم بحرمة الشهادة على الوصية ، حيث لا يحل الحنث باليمين ، في آيتي المائدة ( ١٠٨ ، ١٠٨ )

وَكَانَ أَصِحَابِ الْجُنَّةِ ، في سورة القلم ، صادقين :

وليس المجرمون بكاذبين إذ يقسمون يوم تقوم الساعة « ما لبثوا غير ساعة »

وَكَذَلَكُ يَسَنَدُ القَسَمُ فَى القَرَآنَ إِلَى الضَّالِينَ ، حَيْنَ يَكُونَ قَسَمَهُمَ عَنِ اقْتَنَاعِ منهم بالصدق ، قبل أن ينكشف لهم أنهم كانوا على ضلال ، كما في آيات :

الأَنعام ١٠٩ : ٥ وَأَقْسَمُوا بِاللهِ جَهَدْ أَيْمَانِهِمْ لَئِنْ جَاءَتْهُمْ آيَةٌ لَيُومُونُنَّ

بِهَا ، قُلْ إِنَّمَا ٱلْآيَاتُ عِنْدَ اللَّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَّهَا إِذَا جَاءَتْ لَا يُؤْمِنُونَ ٣

فَاطِر ٤٦ : ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَئِنْ جَاءَهُمْ ۚ نَلِيرَ ۖ لَيَكُونَّانَ ۗ أَهْدَى مِنْ إِخْدَى الأَّمَرِ قَلَمًا جَاءَهُمْ نَلِيرٌ مَا زَادَهُمْ ۚ إِلاَ نُفُورًا ﴾

الأُعراف ٤٩ : أُوفَادَى أَصْعَابُ الأُعْرَاقِ رِجَالًا يَعْرِفُونَهُمْ بِسِيمَاهُمْ فَالُوا مَا أَغْنَى عَنْكُمْ جَمْعُكُمْ وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ \* أَهَوُلًا وَ الَّذِينَ أَقْسَسْتُمُ لَا يَنَالُهُمُ اللهُ بِرَحْمَةٍ ﴾ ؟

إِبرهم ٤٤ : ١ وَأَنْذِرِ النَّاسَ يَوْمَ يَأْتَدِهِمُ الْعَذَابُ فَيَقُولُ الَّذِينَ ظَلَمُوا رَيْنَا أَخُرْنَا إِلَى أَجَلِ قَرِيبٍ نُجِبٌ دَعُوكَكَ وَنَتَّبِع ِ الرَّسُلَ ، أَوَ لَمْ قَكُونُوا أَقْسَنْتُمْ مِنْ قَبْلُ مَا لَكُمْ مِنْ زَوَالَ ١ ؟

النحل ٣٧ : ٥ وَأَفْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لا يَبْعَثُ اللَّهُ مَنْ يَمُوتُ ،

and the second s

وفي آية المائدة ٣٥ :

« وَيَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا أَهُولُاءِ النَّذِينَ أَقَصَعُوا بِاللهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِم إِنَّهُمْ لَيُعْمَ لَلْهُمْ لَكُمْ ، حَبِطَتُ أَعْمَالُهُمْ فَأَصْبَحُوا خَاسِرِينَ »

يحتمل سياقه أن يكون هذا القسم قبل أن يُستلى المنافقون بالتجربة الكاشفة عن كذبهم .

وأمام هذا البيان القرآنى ، لا يهون أبداً أن نفسر القسم بالحلف ، وصنيع القرآن يلفت إلى فرق دقيق بينهما . فإن لم نقل إن القسم لليمين الصادقة معقبقة أو وهما — والحلف لليمين الكاذبة على إطلاقها ، فلا أقل من أن يكون بين دلالتهما الفرق بين العام والحاص : فيكون القسم لمطلق اليمين بعامة ، ويختص الحلاف بالحنث في اليمين ، على ما اطرد استعماله في البيان القرآني .

التصلع والتبحطم :

وقوله تعالى في آية الحشر :

« لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلَ لَرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُتَصَدَّعًا مِنْ خَطْبِيَةِ اللهِ ، وَتِلْكَ الْأَمْذَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَفَكُرُونَ ،

ليس التصدع فها مرادفاً للتحطم :

التصدع من الصدع ، والأصل فيه الشق في الأجسام الصلبة ، وتستعمله العربية مجازاً في الصداع ، كأنه انشقاق في الرأس من الألم أو المفسلام ، ومنه العربية مجازاً في الصداع ، كأنه انشقاق في الرأس من الألم أو المفسلام ، ومنه العربية الواقعة : «و كأس مِنْ مَعِينِ « لا يُصَدَّعُونَ عَنْهَا وَلا يُسْرِفُونَا \* 15 .

كَمَا يُستعمل معنويتًا في النصدع بمعنى التفرق والتمزق ، والصفح بالأمر: الفصل فيه بحسم قاطع ، ومنه آية الحجر : « فَاصْدَعْ بِمَا تُوْمَرُ وَأَعْرِضَ عَنِ الْمُشْرِكِينَ ﴾ أما الحطم فأصله في العربية الهشم ، مع اختصاص بما هو يابس وإن لم يكن صلباً ، كالعظام . وقيل للأسد حطوم ، يحطم الفريسة ويهشمها . والحاطوم والحطمة : السنة المشتومة . ورجل حطم يلتهم كل شيء ولايشبع . وراع حمط منه .

وهذا الملحظ الأصيل من التهشيم مع العنف والقسوة، لا نخطته في الاستعمال القرآني للمادة ، في كل المواضع الستة التي جاءت فيها :

الفعل في آية النمل ١٨ :

وْقَالَتْ نَمْلَةُ يَالَيُّهَا النَّمْلُ الْمُخُلُولِ مَسَاكِنَكُمْ لَا يَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لَا يَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ »

وحطام ، للزرع المصفر اليبيس المهشم ، في آيتي الزمر والحديد :

« أَلَم تَرَ أَن اللَّهُ إِنْ أَن السَّمَاءِ مَاءَ فَسَلَّكُهُ يَنَابِيعَ فِي الْأَرْضِ ثُم يُخْرِجُ بِهِ زَرْعًا مُخْتَلِفًا أَلُوَانُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطامًا » ٢١

«اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبُ وَلَهُوْ وَزِينَةٌ وِتَفَاخُرُ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمُّوالِ وَالْأَوْلَادِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاه مُصْفَرًا الْمُوالِ وَالْأَوْلَادِ كَمَثَلِ غَيْتٍ أَعْجَبَ الكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاه مُصْفَرًا المُمَّالِينَ المُعَلِّمُ اللهُ الل

وَحُطَلَمَةً ، في آيتي « الهمزة » لنار الله الموقدة تهشم كل مُعَزَة لَلْهِمَزَة :

اللَّذِي جَمَعَ مَالًا وَعَدَّدَهَ ، يَخْسَبُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَدَهُ ، كَلَا لَيْسُبَدُنَ فَ الخُطَلَمَةُ ، وَمَا أَذْرَاكُ مَا الْحُطَمَةُ ، نَارُ الله الْمُعْقَدَةُ »

وهذا الحطم الهشيم اليبيس ، غير المتصدع للحبل الصلب في آية الحشر ، وصدع الأرض في آية الطارق :

ا وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ • وَالْأَرْضِ ذَاتِ الصَّدْعِ • إِنَّهُ لَقَوْلٌ عَمْلُ وَمَا هُوَ بِالْهَزِلِي



الخشوع والخشية ...... والخضوع والمخوف :

والتصدع للجبل ، في آية الحشر ، على أصل المعنى اللغوي للصدع .

وآية البيان فيه ، أن ثراه خاشعًا متصدهًا من خشية الله ، لو أنه ثعالى أنزل عليه هذا القرآن . إذ ليس من شأن الجبل أن يخشع ولا أن يخشى ، والحشوع والحشية ، كلاهما ، من أفعال القلوب التي لا تصدر عن جماد ، إلا أن يكون ذلك من صنيع البيان إذ يبث الحياة في الصخر الأصم .

وتفترق الخشية عن الخوف ، بأنها تكون عن يقين صادق بعظمة من فخشاء ؟ كما يفترق الخشوع عن الخضوع ، بأننا لا نخشع إلا عن الفعال صادق نجلال مَن نخشع له .

أما الخوف فيجوز أن يحدث عن تسلط بالقهر والإرهاب، كما أن الخضوع قد يكون تكلفًا عن نفاق وخوف ، أو تقية ومداراة . والعرب تقول : خشع قليم به ولا تقول : خضع ، إلا تجوزاً .

وعجيب أمر هذا البيان المعجز في اطراد نسقه ولطف دلالاته ويامر أسراره :

كل خشية فيه ، على اختلاف صيغها ، لا تكون إلا في الحياة الدنيا ، لا في الآخرة ، إذ الدنيا هي مجال الابتلاء :

وإذا تعلقت الحشية ، في القرآن ، بأمر بُخشي ، فإنه الغيب ، والساعة ، واليوم الآخر . أو العنت والكساد والإملاق ، وضياع اليتامي، والإرهاق طغيانيًا . وضياع اليتامي، والإرهاق طغيانيًا . وكفراً .

أما إذا تعلقت بذات ، لا يأمر ، فإنها في تقدير القرآن ، لا تكون الا الخشية للد وحده ، دون أي مخلوق . يطرد ذلك في كل مواضع استعمالها في الكتاب الحكم ، بصريح الآيات :

يَسَ ٣١ : ه إِنَّمَا تُشَادِرُ مَنِ النَّبَعَ اللَّكُرُ وَخَشِقَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ هُ معها آيات: ق٣٣٠، الأنبياء ٤٩، فاطر ١٨، اللك ١٣، الرجد ٢١،

المؤمنون ٥٧ .

البينة ٨ : ٥ رَضِيَ الله عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ \* ذَلِكَ لِمَنْ خَنْيِي رَبُّهُ \*

الدازءات ١٩ : ﴿ وَأُهْدِيَكُ إِلَى رَبُّكُ فَتَنَّخْشَى ۗ ﴿

الأَّحزابِ ٣٧ : « وَتَنَخْشَهِي النَّاسَ واللهُ أَحقُ أَنْ تَبَخْشَاهُ »

معها آيات : المائدة ٣ ، ٤٤ والتوبة ١٣ والبقرة • ١٠٠ والنساء ٧٧ .

التوبيَّة ١٨ : ﴿ وَلَمْ يَنْخُشُنَ إِلَّا اللَّهُ ﴾

آل عمران : « الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّالُسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِعَانَا وَقَالُوا حَسْيُنَا اللهُ وَيَعْمَ الْوَكِيلُ ».

قَادًا كَانَت خَشَية الله مُتَوَقَّعَة مِن الجَبَلِ كَمَا فِي آية الحَشر ، أُو مَن الحَجَارة كَمَا فِي آية البقرة : • وإن منها لما يهبط من خشية الله » ٧٤

فذلك من رائع البيان القرآنى إذ يبث الحياة فى الحامد الأصم ، فيجعله بحيث يحس وينفعل ، ويخشى الله ويخشع .

والحشوع كذلك ، ليس من شأن الجبل الجاملة ، لأنه من أيتمال القلوب وإذا خشع الصوت أو خشع الوجه أو البصر ، فإنما يُكُونُ ذلك من خشوع القلب . ويتسق البيان القرآن في استعماله للخشوع ، كمثل الساقة في استعمال الحشية : فكل خشوع في القرآن إنما هو الله تعالى .

يأتى وصفًا أو بيانًا لحال المؤمنين ، في هذه الحياة الدنيا ، مطرداً بلا تخلف على بصريح الآيات :

الإسراء ١٠٩ : « إِذَا يُعْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُونَ سُجُواْ وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبِّنَا لَمُفْعُولًا » وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا » إِنْ كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمُفْعُولًا » وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا » الله منون ٢ : « قَدْ أَفْلُحَ الْمُوْوَشُونَ ، اللَّذِينَ هُمْ فَى ضَلَاتِهِمْ خَاشِيهُون » الله منون ٢ : « قَدْ أَفْلُحَ الْمُوْوَشُونَ ، اللَّذِينَ هُمْ فَى ضَلَاتِهِمْ خَاشِيهُون » الله منون ٢ : « خَاشِعِينَ اللهِ ، لا يَشْتَرُونَ بِآدِاتِ اللهِ ثَمَنًا قليلًا » آل عمران ١٩٩ : « خَاشِعِينَ اللهِ ، لا يَشْتَرُونَ بِآدِاتِ اللهِ ثَمَنًا قليلًا »

THE PRINCE GHAZI TRUST

الأنبياء ٩٠ : « إِنَّهُمْ كَانُوا فِسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدَّعُونَنَا وَغَيَّا وَوَهَمَّا وَوَهَمَّا

فإذا جاء الخشوع ، في البيان القرآني ، من المجرمين والبكفار ، فقال إيما يكون منهم في البيات الذي كانوا يوعدون ، بصريح السياق في الآيات :

الغاشية ٢ : ﴿ هُلُ أَتَاكِ حَدِيثُ الْغَاشِيةِ ﴿ وَجُوهُ يَوْمَعُهُ كَاشِعَةً . وَجُوهُ يَوْمَعُهُ كَاشِعَةً . عامِلَةً نَاصِبَةً \* تَصَلَّى نَارًا حَامِيّةً »

النازعات ؟ : ﴿ قُلُوبٌ يَوْمَثِنَا وَاجْفَةً ﴿ أَيْصَارُهَا خَاشِعَةً ﴿ يَقُولُونَ آلِنَا لَكُونَ أَلِنَا لَكُونَ وَاجْفَةً ﴿ وَاجْفَةً ﴿ وَاجْفَةً ﴿ وَالْمَارُهُ وَالْمَارُونَ الْمِنَا وَالْمَارُونَ وَالْمُونَ وَالْمُونَ وَالْمُونَ وَالْمُونَ وَالْمُونَا وَالْمُونَ وَالْمُونَ وَالْمُونَ وَالْمُونَ وَالْمُونَ وَالْمُونَ وَالْمُونَ وَالْمُونَ وَالْمُونُ وَالْمُونَ وَالْمُونَ وَالْمُونَا وَالْمُونُ وَالْمُونَ وَالْمُونَ وَالْمُونَا وَالْمُونَا وَالْمُونَا وَالْمُونَا وَالْمُونَا وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَلَا الْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُومِ وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِهِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَلْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِلِونَا وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ والْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِولُ

المعارج ٤٤ : «فَلَرْهُمْ يَخُوضُوا ويَلْعَبُواحَتَى يُلَاقُوا يَوْمَهُمُ النِّي يُوعَدُونَ . يَوْمَدُونَ . يَوْمَدُونَ . يَوْمُونَ . خَاشِعَةً يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ الْأَجْدَاثِ سِراعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصِبِ يُوفِضُونَ . خَاشِعَةً إِنْهُمُ النَّهُمُ إِلَى نُصِبِ يُوفِضُونَ . خَاشِعَةً إِنْهُمُ النَّاهُمُ النَّاهُمُ النَّهُمُ النّهُمُ النَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللّهُمُولِ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُم

الشورى ٤ : ٥ وَدَرَى الظَّالِمِينَ لَمَّا رَأُوا الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلَ إِلَى الشَّلِمِينَ مَنْ اللَّهُ ،

القَمر ٧ : « فَتَوَلَّ عَنْهُمْ يَوْمَ يَدْعُ الدَّاعِ إِلَى شَيْءِ نُكُر ، حَشَّعًا أَيْصَارُهُمْ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادُ مِنْتَشِرً »

ولا أذكر أن أحداً من المفسرين أو البلاغيين قد التفت إلى هذا الملحظ في خطوع المؤمنين لله في الدنيا ، وخشوع الكفاو والمجرمين والفللين في اللاجرة . وسره البياني \_ فيها أرى \_ هو أن خشوع الكفار لا يكون إلا بعد أنو يأتي اليوم اللمي يوعدون فيخشعوا خوفاً ورهبة وذلة ، على حين بخشع المؤمنية في الدنية من صدق إعان وتقوى ، وخشية لله .

وفي آية الحشر ، لا يمنع الحبل من الخشوع إلا أن هذا القرآن أم يتمل عليه ، وإلا لرأيته خاشعًا متصدعًا من خشية الله . مثل يضر به الله تعالى للناس أعلهم يتفكرون ، FOR OUR

فإذا كان الجهل الصلد الأصم بحيث يرى خاشعًا متصدعًا من خشية الله ، لجلال هذا القرآن ، فكيف بالإنسان المدرك الواعى ، المميز السميع البصير ؟ قليل منه ، وقال تلتى هذا القرآن، أن يرى خاشعًا من خفية الله ، وإن الجبل لجدير بأن برى كذاك ، لو أنزل القرآن عليه .

ودون هذه الدرجة من الحَس والتأثر والاعتبار، تُنهدر إنسانية الإنسان بجحود عقله وقسوة قلبه ، فيكون أقسى قلبًا من الحجارة وأكثف حيسًا من الجبل : هوتلك الأَمْثَالُ تَضَرِيْها لِلنَّاسَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ،

La Egan Marie 1980

### زوج، وَامْرَأَةً :

وترى البيان القرآنى يستعمل لفظ « زوج » حيثًا تحدث عن آدم وزوجه : (آيات : البقرة ٣٥ والأعراف ١٩ وطه ١١٧ )

على حين يستعمل لفظ « امرأة » في مثل : امرأة العزيز ، وامرأة نوح وامرأة لوط ، وامرأة قرعون .

وقد يبدو من اليسير أن يقوم أحد اللفظين مقام الآخر وكلاهما من الألفاظ القرآنية ، فنقول في « زوج آدم » مثلا امرأة آدم ، وفي « امرأة العزيز » زوج العزيز ، وذلك ما يأباه البيان المعجز .

وهو الذي يعطينا سرّ الدلالة في الزوجية مناط العلاقة بين آدم وزوجه في قصة أول زوجين من البشر .. ولم تكن زوج آدم امزأة من أخريات ، بل كانت وحدها الزوج ، وكانت الزوجية ، ولا شيء غيرها ، مناط علاقتها بآدم ، وسر وجوه ها .

ونقدير سياق استعمال القرآن للكلمتين ، فيهدينا إلى سر الدلالة : كلمة زوج تأتى حيث تكون الزوجية هي مناط الموقف : حكمة وآية ، أو تشريعاً وحكماً : في آية الزوجية قال تعالى :

ويمن آياته أن خلق لكم من الفيسكم أزواجةً لتسكنوا إليها وجعل بينكم مودة ورحمة » الروم ٢١

« والذين يقولون ربنا هب لنا من أز واجهنا وذرياتها قرة أعين واجعلتا المعلية إماماً هـ الفرقان ٧٤ Section 1 Section 1

وكذلك الأمر في « أزواج » بالحياة الآشفرة. ف في مثل البائث : الواقعة أنه ، وَالْمُقَرَةُ ٢٥ ، وَآلُ عَمَرَانَ ١٠ ، وَالنَّمَاءُ ٢٠ وَالرَّخِرُ فَلَ ١٠ ٪ ، وَيُسَ ١٠٠ وَيُسَ ٢٠٠ وَيُسَ قَإِذَا تَعَظَّلَتُ آيِمًا مِنَ السَّكُنِ وَالْمُودَةِ وَالرَّحِيَّةُ ، شِيَّانَةُ أَوْ ثِنَايِنَ في العقيظة ، قامراً لا زوج : « امرأً العزيز تراودٌ فَتَأْهَا عَن نَفْسَهُ ﴾ يُوسِّقُ ٢٦٠ ؛ أَهُمْ اللهُ اللهُ لا أمرأة نوح وامرأة لموظ كانتا تحت عبدين من عبادنا صاّلحيين فعنانقاها فلم يعَنيًّا عَسِمًا مَنَ اللَّهُ شَيئًا ﴾ التحريم ، ١

 ومعها في امرأة لوط ، آبات : العنكيوت ٣٣ ، ألفل ٥٥ ، الحجر ٩٠ ، الذاريات ٨١ ، الأعراف ٨٣ \_

« امرأة فرعون » وقد تعطلت آية الزوجية بيشهما ، بإيمانها وكفره : التّحريم ١٩

وحكمة الزوجية في الإنسان وسائر الكائنات الحية من حيوان وفيات ، هي اتصال الحياة بالتوالد ، وفي هذا السراق يكون المقام لكلمة زوج ، وزوجين وأزواج ، من ذكر وأنثى ، كآيات : النساء ١ : هود ٤٠ ، الشورى ١١ ، يس ٣٦ ، الذاريات ٤٩ ، النجر ٤٥ ، النبأ ٨ . . . .

ومعها : المؤمنون ۲۷ ، الأنعام ۱۰۳ ، الزمر ۲ ، الرعد ۳ ، لقمان ۱۰ ، الحج ٥ ، الشعراء ٧ ، طد ٥٣ ، ق ٧ . .

فإذا تعطلت حكمة الزوجية في البشر بعُنقتم أو ترمل ، فاعرأة لا زوج ، كالآيات في امرأة إبراهيم وامرأة عمران ( هود ٧١ والذاريات ٢٩ ، آل عمران ١٣٥) ويضرع زكريا إلى الله سبحانه :

 وكانت اموأتى عاقرا فهنب لى من لند نك وكيناً ؛ مريج هـ و قال رب أنسَى يكون لي علام وقد بلغني الكبر وامرأتي عاقر مد العراق ، تم لما استجاب له ريه وحققت الزوجية حكمتها ، كانيت الآية : « فاستجبنا له ووهينا له يحيي وأصلحنا له زوجه «الأثبياء • ٩

وفى آيات التشريع تتعلق الأحكام بالزوج والأزواج حين تكون الزوجية

قائمة ، واقعاً أو حكما . كأحكام المواريث ، وعدة اللائى توفى أزواجهن : البقرة ٢٤٠ أما حين تنقطع العلاقة الزوجية بطلاق أو إيلاء ، فالأحكام متعلقة بالنساء لا بالأزواج : الطلاق ١ ، البقرة ٢٣٦

ومقتضى آیة البقرة ۲۳۰ : ۱۱ فان طلقها فلا تحل له من بعد حتی تنکح زوجا غیره ۱ أن تقوم الزوجیة فعلا بین المطلقة طلاقاً باثنا والمحلل ، لا أن تُحلّل عودتها إلى مطلقها ، بإجراء عقد زواج صوری ، على المحلل ا

وفي آيات الظهار : تجادل مسلمة في زوجها من حيث تشكو أن يظأهر منها والزوجية قائمة . وينزل الحكم في ٥ الذين يظاهرون من أنسائهم ، من أحيث عطلوا هذه الزوجية بالظهار

the second of th

the state of the s

way - Carbon of the same of the same of

The second secon

the transfer of the second of

and the second s

the state of the s

and the second of the second

 $\frac{1}{2} \frac{1}{2} \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} + \frac{1}{2} \frac{1}{2} + \frac{1}{2} \frac{1}{2} + \frac{1}{2} \frac{1}{2} \frac{1}{2} \right)$ 

Burney Committee of the Committee of

and the second of the second o

tang merupakan diang merupakan dianggan berada penganggan penganggan penganggan penganggan penganggan pengang Penganggan penganggan penganggan penganggan penganggan penganggan penganggan penganggan penganggan penganggan

the state of the s

A CONTRACTOR OF THE PARTY OF TH

والمحققون من فقهاء العربية لم ينكروا الترادف في الألفاظ التي تختلف جروفها وموادها فحسب ، بل أنكروه كذلك في الألفاظ تنفق مادتها وحروفها ، وتختلف صيد عنها وأبنيتها ، إلا أن يجيء ذلك في لغتين ، بل إنه لا يجوز أن تختلف الحركتان في الكلمتين ومعناهما واحد .

ونقل «أبو هلال » من ذلك مثلا ، صبغ المبالغة : « إذا كان الرجل قوينا على الفعل قبل فعول ، مثل صبور وشكور . وإذا فعل الفعل وقتا بعد وقت ، قبل فعال ، مثل علام وصبار . وإذا كان ذلك عادة له ، قبل مفعال ، مثل معوالة ومعطاء . ومن لا يتحقق المعانى يظن أن ذلك كله يفيد المبالغة فقط . وليس الأمر كذلك ، بل هي مع إفادتها المبالغة تفيد المعانى التي ذكرناها .

« وكذلك قولنا : فعلت ، يقيد خلاف قولنا : أفعلت ، في جميع الكلام ، إلا ما كان من لغتين. فقولك : سقيت الرجل ، يفيد أنك أعطيته ما يشربه أو صببته في حلقه . وأسقيته : يفيد أنك جعلت له سقيا أو حظاً من الماء . وقولك في شيرة من ألشمس ، بفيد خلاف غربت ، وأشرقت : يفيد أنها صارت فات إشراق .

« فأما قول بعض أهل اللغة إن الشَّعِرَ والشَّعْرَ ، والنهَرَ والنهر ، يَعْنَى واحد ع فإن ذلك لغتان . وإذا كان الجِبَلاف الخركات يوجب الخطلاف، المِجالى ، فاختلاف المعانى أنفسها أولى أن يكون كذلك » (١)

أَشْتِاتُ عَنْ وَشَيْ : مادتهما واحدة ، والشتُ والشتات في اللغة التفرق والاختلاف وقدا ويفت اللغة المادة خمس مرات في القرآن الكريم ، ثلاث منها بصيغة شقى عافي آلات الكريم ، ثلاث منها بصيغة شقى عافي آلات الكريم ، ثلاث منها بصيغة شقى عافي آلات الكريم ،

<sup>- (</sup>١٠) أبو هلال العنكري : الفروق اللغوية ، ١٣ ١ ١٣ ﴿

the second of th

الليل ٤ : «إِنْ سَعْيَكُمْ لَشَتِي "

الحسرة ١: "تَحْسَبُهُم جَمِيعًا وَقُلُوبُهُم شَتى ".

ومعنى الاجتلاف ، المقابل للائتلاف ، هو ما يعطيه سياقها .

على حين يؤذن السياق بمعنى التفرق ، القابل للتجمع ، في صيغة أشتات ،

الزارلة ٦ : ويَوْمَيْدِ يَصْدُرُ النَّاسُ أَشْتَابًا لِيُّرُوْا أَعْمَالُهُمْ ١ النَّور ٦٦ : ولَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاح أَنْ تَأْكُلُوا جَمِيعًا أَو الشَّتَاتًا ١

### الإنس والإنسان :

يلتقيّان في الملحظ العام الدلالة مادتها المشتركة ، على تقيض التوحش ، الكنهما لا يترادفان ، بل ينفرد كل منهما بملحظ خاص يميزه عن الآندر:

لفظ الإنس بأتى ف القرآن دائمًا مع أبلين على وجه النقابل مع يُطرف فالله ولا يتخلف في كل الآيات الى جاء فيها اللفظ قشيمًا اللعض ما وطاردها الله عشرة آية .

وملحظ الإنسية فيه ؛ عا تعني من نقيض الترحش ، هو المفهوم صراحة من مقابلته بالجن في دلالتها أصلاعلي المليفاء الذي هو من ظواهر التوحش .

وبهذه الإنسية يتميز جنسنا عن أجناس خفية مجهولة غير مألوفة لنا ، ولإ هي تخضع لنواميس حياتنا .

أما الإنسان فليس مناط إنسانيته فيا نستقرى من آيات البيان المعجزة كونه معاود أنس ، وإنما الإنسان عبد ارتقاء إلى أهلية التكليف وحمل أمانة الإنسان ، وما يلابس ذلك من تعرض للابتلاء بالحير والشر(١)

<sup>(</sup>١) في الجزء الفاني من كتابي (التفسير الهياني القرآن الكريم) تفصيل خذا الاستقراء .

Buckey

وقد معاء لفظ الإنسان في القرآن الكريم في خمسة ويبتين موضعيات تعدير سياقها جميعاً فتهدينا إلى الدلالة المميزة للإنسانية

هو في جنسه العام إنس :

وْخَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالِ كَالْفَخَارِ وَخَلَقَ الْجَانَ مِنْ مُعَلِّمِ لِيَوْمِنْ تَكَارُ ﴿ الرَّجَعُونَا \* ١٤ \* MUNICIPAL CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR

« وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالِ مِنْ حَسَلٍ مِنْ قَبْلُ مِنْ نَارِ السِّيمُومِ ، الحجر في ٢٠

من لكنه مع المنيته ، يخفن النيالك، أو يمان و الأراد الله المراد الله المراد الله المراد الله المراد الله بالقراءة والعلم: العلق ١٠٠٠ ه المحال المحسد وللم يا العلق ١٠٠٠ ه

والبيان: الرحمن ٣

وَ وَالْكُومِينَ وَالْمُكُلِينَ وَ وَالْإِنْمَانَ وَ النَّهِمُ ١٣٠ وَ الْقَوْلُمُ وَ الْإِسْرَاءِ ١٠٠ وَ والمارك وسلكيف عواس والمناس وا

و محتمل الوضية : القمان الم المعتكبوت لا الله المستحدث الم

و يروهموم الكابلية واقتحام العقبة : البلله ٤ م، ٢ م، ١٠ م،

ويحمل الأمانة التي أبت السموات والأرض والجيال أن يجملنها والمفقن منها : الأحزاب ٧٧

وهو اللَّذِي يتعرَضُ لتجربة الابتلاء ومحنة الغواية : الفرقان ٢٤، في ١٦، الحشر ١٦ ، الإنسان ٢ ، ٤ ، الفجر ١٥

ويزدهبه الغرور فيطنى ويستكبر ويضلي وهركالاستعناء ميسياللتمار \* Here was a second in a graduate with

وما أكثر ما يلد كر القرآن علمنا الإنسان بفيطه يعرفه مكبحة لجماح فرون كيلا يتجاوز قلماه فيطغي . وهو مظنة أن يُهادى به الغرور والطغيات إن حد الكثر-يخالقه والوقوف منه تعالى موقف عصيم مهين على المعالمة المع ( النحل ١٤ مريم ٦٧ )؛ الانفطار ٦٠ ، الزخرف ١٥ ، عبس ۱۷ ، العاديات ٢ ) (١).

## 

والافظان من مادة واحدة ، وهما يلتقيان في الدلالة العامة بالدتهما المشتركة . والمعاجم اللغوية لا تكاد تفرق بين الصيغتين ، والمفسرون يؤولون النعيم بكل ما تُحتمله الدلالة المعجمية للمادة (٢)

ونستقرى الصيغتين في القرآن كله فنراه يقرق بينهما تفرقة واضحة : كل نعمة في القرآن إنما هي لنعم الدنيا على اختلاف أنواعها .. يطرد ذلك ولا يتخلف في مواضع استعمالها ، مفرداً وجمعاً ، وعددها بالأثة وخمسون موضعتان

أما هميغة النعيم فتأتى في البيان القرآن بالالة إسلامية ، خاصة بنعيم اللَّخرة . يطرد هذا أيضاً ولا يتخلف ، في كل آيات النعيم وعددها سنت عشرة آية... منها خمس عشرة آية لا يحتمل صريح الفظها أي تأويل بغير نعيم الجنة ت الواقعة ٨٩ : و فَأَمَّا إِنْ كَانَ فِنَ الْمُقَرَّبِينَ مَا فَرُوْحٌ وَرَيْمُكَانُ وَرَجَنَّةُ فَعَمِم ، المارج ٧٨ : وَأَيْطُمَعُ كُلُّ امْرِيًّا مِنْهُمْ أَلَ يُلْحَلُّ جَنَّةَ نَعْيِمُ } المارية الطَّفِفُون ٢٢ : ١ إِنَّ الأَيْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴿ عَلَى الْأَرَائِكِ يَنْظُرُونَ \* تَعْرِفُ فِي 

: مَمَا لَلْتُعَرِيْهُ عَلَمْ مُواجْعَلُنِي مِنْ وَرَثَةِ جَنَّةِ النَّعِيمِ عَلَى الله الله الله الما الله الم

مُ الْإِنْسِيانَ ٢٠ : لا وَجَزَاهُم بِمَا صَبَرُوا جَنَّةً وَحَرِيرًا لا . . . « وَإِذًا رَأَيْتَ والمع وَالْمُعْمُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُعْمِدُونَهُ اللَّهُ الْمُحْمِيدِ اللَّهُ اللَّهِ وَاللَّ

(۱) لمؤيد تفصيل وبيان، انظر كتابي (مقال في الإنسان ؛ دراسة قرآنية) المعارف ١٩٦٩. (٢) افظر تفسير الطبري ، والتفسير الكبير الرازي ، سورة الكان

(٢) انظر تفسير العابري ، والتفسير الكبير الرازي : سورة التكاثر .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

المائدة ٦٥ : ﴿ وَلَأَدْ خَلْنَاهُمْ جَنَّاتِ النَّهِمِي ﴾

يونس ٩ : لا تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الْأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾

القلم ٣٤ : ١٥ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ ، عَدَاتَ بِعِنْ بِعِنْ عَنْد

لقِمان ٨ : ٥ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ جَنَّاتُ النَّعِيمَ إِنَّ النَّعِيمَ إِنَّ

" . الطور ١٧ : « إِنَّ الْمُدَّقِينَ فِي جَدَّاتِ النَّعِيمِ \* مَنْ مِنْ مِنْ مِنْ وَالْمُوَّالِينَ

الحج ٥١ : ﴿ الْمُلْكُ يُومُعُدُ لِلَّهِ ، فَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَبِلُوا الضَّالِحَاتَ لَ

جَنَّاتِ النَّعِيمِ » معها آيتا : الصافات ٢٠ ، الواقعة ١٢ .

التوبة ٢٩ : «وجَنَّات لَهُمْ فِيهَا نَعِيمٌ مُقِيمٌ ». وَتَبَقَى آيَة التَكَاثُر : وَتَبَقَى آيَة التَكَاثُر :

« ثُمَّ لَتُسْأَلُنَ يَوْمَثِذٍ عَنِ النَّعِيمِ "

ولا نستطيع أمام اطراد تخصيص الفرآن صيغة نعيم لنعيم الآخرة ، أن تفسّرها بما حشدت كتب التفسير فيها من نعم الدنيا التي لا تأتى في البيان القرآتي إلا بتضيعة

نعمة ولعماء و*ل*عكم .

وسر البيان فيها ، أن الذين ألهاهم التكاثر في أعراض الدنيا عن النزود الأخراهم ، سوف يُسألون يوم يرون الجحيم ، وسيرونها عين اليقين ، عن النعيم الحق ما هو ، وعندئذ يعلمون علم اليقين حقيقة النعيم الذي أضاعوه ، وألهاهم عنه التكالب على نعم الدنيا الفائية والتكاثر في أعراضها الزائلة (١١).

وأكتنى بما قدمت من شواهد تؤيد ما ذهب إليه المحققون من أهل اللغة في إنكار القول بالرادف إلا أن يجيء في لغتين و فأما أن يجيء في لغة واحدة فيحال أن يختلف اللفظان والمعنى واحد، كما ظن كثير من النحويين واللغويين و وأيما سمعوا العرب تتكلم بذلك على طباعها وما في نفوسها من معانيها المختلفة، وعلى ما جربت به عادتها وتعارفها ، ولم يعرف السامهون تلك العلل والفروق قطنوا ما ظهوه من ذلك به عادتها وتعارفها ، ولم يعرف السامهون تلك العلل والفروق قطنوا ما ظهوه من ذلك به عادتها وتعارفها ، ولم يعرف السامهون تلك العلل والفروق قطنوا ما ظهوه من ذلك به عادتها وتعارفها ، ولم يعرف السامهون تلك العلل والفروق قطنوا ما ظهوه من ذلك به عادتها وتعارفها ، ولم يعرف السامه ون تعلق العلل والفروق قطنوا ما طابعها والمناه و

<sup>(</sup>١) انظر سورة التكاثر، في الجزء الأولى:من ( التقسير البياني) ط المعاوف. (١)

وقد ينبغى لى أن أعترف هنا بقصورى عن لمح فروق الدلالة لبعض ألفاظ قرآنية تبدو مترادغة ، فليس لى إلا أن أقر بالعجز والجهل ، وأنا أتمثل بكلمة ابن الأعرابي ؛

و كل حرفين أوقعتهما العرب على معنى واحد ، في كل منهما معنى ليس في صاحبه ، رجما عرفناه فأخبرنا به ، و ربما غمض علينا فلم نكزم العرب جهلك » (٢).

The state of the s

and the light to be a care to the contract of the con-

and the second of the second o

and the state of t

the commence that the given is the commence of the

(١) أبو هلال السكري: الفريق اللنوية : ١٠)

many giam - giraling .





# الأتباليث ومر التعير

Ending he has a superior of the size and eight out thereon

with many the court of the same and the same that the same is a first the

the said the said sometimes are said to see the said the

الله المرافق ا المرافق المرافق

掌电管

عر انه ما وال أن أدب

المليا وليبان المجر.

Marie Company of the Company of the

the second secon

to the second of the second of

A THE SECOND STATE OF THE SECOND STATE OF THE SECOND SECON

The first of the second of the

The state of the s

#### الاستغناء عن الفاعل :

من الظواهر الأسلوبية اللافتة في البيان القرآني، ظاهرة الاستغناء عن الفاعل التي توزعت في دواساتنا وكتبنا بين أبواب شي متباعدة ، لا تعطى سر هذا الاستغناء.

فانت تقرأ في علم الصرف كيفية بناء الفعل للمجهول وصيغ المطاوعة ، وتقرأ في علم النحو أحكام نائب الفاعل ، أما لماذا حكف الفاعل وبهي فعله للمجهول، فذلك موضوع آخر تدرسه في علم آخر هو علم المعانى التي انفصلت عن الإعراب فعاد هذا الإعراب صنعة ، وهو في الأصل من صميم المعنى . كما تدرس في علم البيان إبيناد الفعل إلى غير فاعله على سبيل الحجاز .

دون أن يجاول أحد علماء العربية ، فيا أعلم ، أن يجمع هذا الشتات المنتر الظاهرة أسلوبية واحدة والاستجلاء سرها الذي من أجله تستغنى العربية عن الفاعل المنطقة إلى تغير فاعله ، بالميناء للمجهول أو المطاوعة أو الإستاد المجازي .

وقد لفتي أطراد ظَاهُرَة الاستغناء عن الفاعل في البيان القرآني ، في موقف القيامة .

إما بالبناء للمجهول في مثل آيات : `

« فَإِذَا نُفَخَ فِي الصَّورِ نَفَخَةٌ وَاجِلَةٌ \* وَحَيلَتِ الْأَرْضُ وَالْجِبَالِ فَدُكَّنَا دَكَّةٌ وَاجِدَةً »

﴿ إِذَا رُجَّت الْأَرْضُ رَجًّا \* وَبُسَّت الجِبَالُ بَسَّما »

«يومَ يُنفَخُ فِ الصَّورِ فَتَأَثُّونَ أَفْوَاجًا » وَفُتِحَتِ السَّمَاءُ فَكَاتَتُ أَبُّوايًا » وَمُيُّرَتِ الْجِهَالُ فَكَانَتُ سَرابًا »

و كُلاً إِذَا دُكَّتِ الْأَرْضُ دَكًّا دَكًّا ﴾

﴿ وَجِيءٌ يَوْمَثِنْ بِجَهَنَّمَ يَوْمَثِيلٍ يَنَذَكَّرُ الْإِنْسَانُ وَأَنَّى لَهُ الدُّكْرَى ﴾
 ﴿ وَإِذَا النَّجُومُ طُعِسَتْ ﴿ وَإِذَا السَّمَاءُ فُرِجَتْ ﴿ وَإِذَا الْجِبَالُ نُسِفَتْ ﴾

ير إِذَا الشَّمْسَ كُورَتُ مِ وَإِذَا النَّجُومُ انْكُلِّرَاْتُ مِ وَإِذَا الْعَجِبَالُّ مُسِّرَتْ ، وَإِذًا العِشَارُ عُطُّلَتْ ، وَإِذَا الوُحُوشُ خُشِرَتْ ، وإِذَا البِحَالُ مُجَرِّرُتُ ، وإِذَا التَّفُوسُ رُوِّجَتُمُ ﴿ وَإِذَا الْفُوْعُودَةُ مُسْتِلَتَ ﴿ فَأَيْ ذَلْنَ تَعِلْتُ إِلَا الْمُوعُودَةُ مُسْتِلَتِ ﴿ فَأَيْ خَتْلَتَ اللَّهِ الْمُوعُودَةُ مُسْتِلَتِ ﴿ فَأَيْ خَتْلَتَ اللَّهِ الْمُوعُودَةُ مُسْتِلَتِ ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّه وإذًا الصُّحُفُ نُشِرَتْ ، وَإِذَا السَّمَا ﴿ كُثِيطَتُ ، وَإِذَا الْجَوْمُ مُعُرِّتُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللللَّالِ الللللَّ اللَّهُ الللللَّالِي الللَّلْمِ اللَّهُ الللللَّمُ الللَّهُ ال وَ إِنَّا الَّهَ مِّنَّةُ ۚ أُزْلِفَكُ مَا تَعَلِّمُنَ كَفْسُ مَا أَنْفَظَّرُنْ مِنْ اللَّهِ مَا أَنْفَظَّرُنْ رَةُ الْعَلَمُ إِذًا يَعْتُمُ مَا فِي الْقَبُورِ ﴿ وَحَصَلُ مَا فِي الْصَّيُورِ وَ إِنْ وَيُعْمَ ومعها سائر آيات النفخ في الصور عد وكلها ميتية الفعل الجهول مر الماضي عنها to the telegraph of the leader of the self والمضارع :

( الكهف ٩٩ ، المؤمنون ٢٠١ ، يس ٥٦ ، النام ١٠١ ، يس ٢٥ ، النام ١٠١ ، على ٢٠٠ ، 

وإما أن يستغنى البيان القرآني عن ذكر الفاعل في موقعت الأخرق مسمله الده إلى غير فاعله ، مطاوعة أو مجازاً ، كما في آيات : هُ اقْتُرَبَعْتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ الْقَهَرُ » ﴿ مِنْ مِنْ السِّاعَةُ وَانْشَقَّ الْقَهَرُ » ﴿ فَالْمَا

﴿ فَإِذَا الْمُتَكِّنُ السِّمَاءُ فَكَالَتُ فَرَوْهُ كَاللَّمَانِ مِنْ اللَّهُ مَانِ مِنْ اللَّهِ مَا « إِذَا السَّمَاءُ اتْفَطَرَتُ ، وَإِذَا الْكُواكِبُ التَّفْرُفُ ، وَإِذَا الْكُواكِبُ التَّفُولُ وَالْعَالِمُ اللَّهُ وَالْكُولُ اللَّهُ وَالْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْكُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلِيلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلِيلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ إِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا عَانَشُهُ فَنْ مَا وَأَذِهَ مَنْ لِرَبُّهَا وَجَفَّمَتُوالِهُ وَفَي اللَّهُ ضَ يَعْمُهُ مِنْ أَنْ اللَّهِ فَي يَعْمُهُ مِنْ اللَّهِ مَا يَا مُعَلِّمُ اللَّهِ مُنْ يَعْمُهُ مِنْ اللَّهِ مُنْ يَعْمُلُهُ مِنْ اللَّهِ مُنْ يَعْمُلُهُ مِنْ اللَّهِ مُنْ يَعْمُلُهُ مِنْ اللَّهِ مُنْ يَعْمُلُهُمْ مُنْ اللَّهِ مُنْ يَعْمُلُهُ مِنْ اللَّهِ مُنْ يَعْمُلُهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ يَعْمُلُهُمْ أَنْ اللَّهِ مُنْ يَعْمُلُهُمْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ يَعْمُلُهُمُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّالِيلُولُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللّ وَأَلْقَسَتُ مَا فِيهَا وَتُحَلِّثُ مِي يَحْدُ بِالنَّهُ فِي مِعْدِهِ وَلِمُعَالِمُ مِنْ فِي الْحَالِمَ hapel their a threat for the المارة مُ يَعَمُونُ السَّمَاءُ مَوْدُ إِنَّ وَيَعُونِهُ الْحِيَّالِهُ مَنِيرًا إِلَيْ سِيدًا إِنْ مِن مِن « فَارْتَقِب يُوْمَ تَـأَنَى السَّمَاءُ بِلُخَانَ مُبِين » **.** .

وَهَاإِذًا بَرِقَ الْبَصْرُ وَالْقَصَرُ وَالْعَلَاقُ اللَّهُ وَالْعَلَاقُ اللَّهُ وَالْعَلَاقُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْعَلَاقُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْتَعْمِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُولُ وَاللَّهُ وَاللَّ

وَإِذَا زُلْزِلَتِ الأَرْضُ زِلْزَالَهَا \* وأَخْرَجَتِ الأَرْضُ أَثْقَالَهَا \* وَقَالَ الْإِنْسَانُ مَالَهَا \* وَقَالَ الْإِنْسَانُ مَالَهَا \* يَوْمَثِيدِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا \*

وعجيب حقاً أن تطرد هذه الظاهرة الأسلوبية في مؤقف واحد ، ثم لا تلفت البلاغيين والمفسرين إليها ، مع وضوحها إلى درجة العمد والإصرار .

والبلاغيون يقولون في حذف الفاعل : إنه يُحذف للعلم أو الجهل بنه ، أو الخوف منه أو عليه . ونعرض هذه الوجوه على البيان القرآني ، فيرفض أن يكون حذف الفاعل ، مسحانه ، لأحلام القيامة ، للخوف عليه أو الجهل به . ثم يشهد الاستقراء أن الفرآن لم يحذف الفاعل في مواضع العلم به يقيناً ، مثل :

"يَكْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ ، وَيَعَلَّمُ فِي مَنْ يَكُماهِ . ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا يَرُّزُقُ مِنْ يَشَاءُ بِعَنْيُرِ لَحِسَانِ . ﴿ اللهِ ال

المن المن المنظم من المنطق المن المنظم ا المنظم ال

عَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَةٍ . وَيَرْفُلُونِ يَعْدُمُ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَةٍ .

فَمَا سَرَ ظَاهِرَةَ الْاسْتَغَنَاءَ عَنْ ذَكِرَ الفَاصَلُ فَ أَلِحَدَاتِثَ يُومُ القِيَامَةُ ؟ بهدينا البيان القرآني إلى :

• أن أساليب: البناء للمجهول، والمطاوعة، والإسناد المجازى، تلتنى جميعاً في الاستغناء عن الذكر الفاعل، وإن كانا لكل أسلوب منها ملحظة البياني الحاص، الذي يجلوه استقراء مواضعه في الكتاب الحكم.

واطراد هذه الظاهرة في موقف البعث والقيامة ، ينه إلى أسرار بيانية وراء
 ضوابط الصنعة ، البلاغية وإجراءات الإعراب الشكلية :

فبناء الفاعل اللمجهول: فيه تركيز الاهتمام إعلى [الحدث ، يبصر ف إللنظر عن محد ثه .

والمطاوعة: فيها بيان للطواعية التي يتم بها الحد من تلقائبًا أو على وجه التسخير، وكأنه ليس في حاجة إلى فاعل . . .

Many of their of their by, it

The state of the s

And which we have been all a state of the st

البدء بوار القسم: وننظر في ظاهرة أسلوبية أخرى من البيان المعجز ، وهي ظاهرة البدء بوار القسم في مثل آيات :

Property of the same

الضبحى: ﴿ وَالضُّحَى ﴿ وَاللَّاسِلِ إِذَا سَبِجَى ﴿ مَا وَذَّعَلَتُ رَبُّكُ وَمَا قَلَى ﴾ الليل : ﴿ وَاللَّمْ لِل إِذَا يَغَنَّمُنَّى ﴿ وَالنَّهَارِ إِذَا تُجَلَّى ﴿ وَمَا عَطَلَقَ الذَّكَرَ وَالْأَنْشَى \* إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَّتَّى ،

الفجر : ﴿ وَالْفَجْرِ \* وَلَيَالِ عَشَّرِ \* وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ \* وَاللَّيْلِ إِنَّا يَسْرِ \* هُلُ فِي ذَٰلِكَ قَسَعِ لِلْذِي حِجْرِ ،

التُّنجم : ﴿ وَٱلنَّجُم إِذَّا ۚ هَوَى ۚ ﴿ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى ﴾ العاديات: ﴿ وَالْعَادِيَاتِ ضَبْحًا ﴿ فَالْمُورِيَاتِ قَدْحًا ﴿ فَالْمُغِيرَاتِ

العصر : « والْعَصْرِ \* إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرِ » !

والأصل ُ في الواو أن تأتى في درّج الكلام للربط والعطف ، فإذا جاءت للقسم فإن لها الصدارة ، ف مقام التوثيق لما يسبق إنكاره ، أو الإقرار والشهادة. وهذه غير واو القسم التي تستهل بها آيات قرآنية ذات عدد . دون أن يسبقها . ما يدعو إلى توثيق أو شهادة .

وقب البجه بها المفسرون ، أو جمهرتهم فيا أعلم ، إلى تعظيم المقسم به .

يتم مضوا يلتمسون وجه العظمة ف كل ما تلا الواو . وأكثر ما ذكروه من ذلك ، يبخل في الحكمة وهي تختلف تمامًا عن العظمة : فما من شيء في الكون خُمُلِيق عبثًا ، وكل ما خلقه الله ، خلقه لحكمة ظاهرة لمنا أو خفية علينا! أما العظمة فلا يهوية القول بها لمجرد لمح وجه ً لظاهر الحكمة في المقسم به ، بعد هذه الواو . ثم إنهم غالبًا ، لم يراعوا القيد في المقسم به : في الضحى مثلا تخدثوا عن عظمة الضياء ، وليس مقصوراً على وقت الضحى ، بل لعله في الطّعيرة أقوى . . .

عقب الليل إذا سجى ، تحدثوا عن عظمة الليل مطلق الليل ، وقود في الآية مقيد بر اذا عسمس، وإفا يعظين، وإذا يعظين، وإذا أدبر .

واضطربوا كذلك في ربط القسم بهذه الواو ، بجواب قسمه : فأيّن الصلة بين عظمة العاديات ضبحات وبين كتود الإنسان لربه ، وبعثرة ما في القبور ؟ وما معقد الصلة بين عظمة الليل إذا يغشى والنهار إذا تجلى ، وبين ، إن سعيكم لشي ؟ أو بين عظمة النجم إذا هوى ، و « ماضل صاحبكم وما غوى ، ٩ .

وقبل ذلك كله ، ما السر البياني لهذا البدء بوار القسم ؟ وهل كان الغولي الأصيل في عصر المبعث لا يجد فرقاً بين الآيات : « والضحي ، والليل إذا سجى ، « والليل إذا يغشى ، والنهار إذا تجلى » ، « والنجم إذا هوى » . . .

وبين مألوف التعبير بصريح القسم: أقسم بالضحى، وبالليل إذا سمى، وأقسم مالنجم إذا هوى ؟

إن التعظيم الذي لفتهم من واو القسم ، ليتحقق مثله بصريح الفظ المُشْمَمُ ، علم العدول عن ترافظ المُشْمَرُ ، إلى : « والنجم الا يعظى أي متلحظ البياني ؟ علمها العدول عن ترافظ المنظم النجم الدي المنظم المنافظ المنظم المنافظ المنظم المنافظ الم

المناف الدي المناف الم

<sup>(</sup>١) انظر خلاصة أقوال المفسرين ، فيا تقادا مها في تفسير هذه السور ، بالجزاين الأبول والثانى من ( الغفسير البيان) .

صغيًا ، والسياء والطارق ، والسياء ذات البروج ، R والشمس وضحاها ، والطور

وكلها سور مكية ، ولم تأت سورة مدنية مبدوءة بهذه الواو .

وَاذَا كَانَ القصد إلى إعظامها ، فما وجه إيقارها بهذا الاستهلال ، وليس فى القرآن كله ، سورة مفتنحة بالواو مع اسم من أسماء الله الحسنى ، ولا رب فى أن عظمته تعالى تتضاءل دونها عظمة مخلوقاته .

ولا مجال الآن نقيم بعظمة الله ، عظمة التين والزيتون والعاديات فسبحا ، والنجم إذا هوى . . .

بل ليس في القرآن « والله » قسما غير قسم المشركين ، في آيني الأنعام :

هُ وَيُوْمَ نِهَ عُبُورُهُمْ جَمِيهًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا أَيْنَ شُورَكُوا أَيْنَ شُورَكُوا أَيْنَ اللهِ وَاللهِ وَيَعَا مَا كُنّا اللّهِ مِنْ كُنتُمْ تَرْعُمُونَ . ثُمَّ لَمَ تَكُن فِلْمُنْكُمُمْ إِلّا أَنْ قَالُوا وَاللهِ وَيَعَا مَا كُنّا مُشْرِكِينَ . النّظُو اللهِ وَلَهُ مَا كَانُوا مُشْرِكِينَ . النّظُو اللهِ مَنْهُمْ مَا كَانُوا يَعْنَ رَفِلُ اللّهِ مَا كَانُوا يَعْنَدُونَ ، وَضَلَ عَنْهُمْ مَا كَانُوا

ه وَلُوْ تُرَى إِذْ وَقِفُوا عَلَى رَبِّهِم ، قَالَ أَلَيْسَ هَٰذَا بِالْحَقِّ ، قَالُوا بَلَّى وَرَبِّنا ، قال فَذُوقُوا العذاب بِما كَمْتُم تَكُفُّرُون ، ٢٠٠.

وَالْوَاوَ هُمَا فَى دَرْجِ الْكَلَامُ وَلِيْسَ فَى مُسْتَهَلِ السَّوْرَةِ أَوْ الْآيَةِ ، وَالْقَسْمُونَ مَّ المُشْرِكُونِ يَوْمُ الْحُشْرِ ، وَالْقَسْمِ عَلَى أَصْلُ مَعْنَاهُ مِنَ الْإِقْرَارِ . . . . .

على حين تأتى واو القسم فى فواتح السور والآيات ، والمقسيم فيها جميعًا هو الله سيحانه .

وجاءت واوالقسم مع « رَبُ ، في أربع آيات ليست في مستهل سورها ، والواو فيها الاتقم ابتداء في أول الحملة ، بل يسبقها حرف الفاء ، أو : قلا ، أو إي إ:

الذاريات ٢٣ : « فَوَرُبُ السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقَ مِثْلُ مَا أَنْكُمْ وَالْمُرْضِ إِنَّهُ لَحَقَ مِثْلُ مَا أَنْكُمْ وَالْمُونَ وَالْمُرْضِ إِنَّهُ لَحَقَ مِثْلُ مَا أَنْكُمْ وَالْمُونَ وَالْمُرْضِ إِنَّهُ لَحَقَ مِثْلُ مَا أَنْكُمْ

الحِيجِر ٢٢ : «فُورَبُكُ لَنُسُأَلُنُهُمْ أَجْمَعِينَ وَعَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ،

النساء ١٥ : ﴿ فَلَا وَرَبُّكُ لَا يُومِنُونَ خَتَى يُحَكُّمُوكَ فِيمًا شَجَرَ بَعِنَهُمْ وَ شُمُّلًا يَبِحِدُوا فِي أَنْفِيسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْمَا وَيُصَفَّعُوا نَجْلِيمًا ، يونس ١٧٠ : « وَيَسَسَأَلُونَكُ أَحَقُ هُوَ ، قُلْ إِعَ وَرَأَبِي إِنَّهُ لَكُنْ وَمَا أَلْتُمْ ِ سِنْجَزِينَ ۽

والقسم فيها جميعاً على وجهه من التأكيد والتقرير والإعظام،

و إذ يأتي القسم بالواو على وجهه مع د رب ، في أربع آباتٍ وبع في ألق، في آيتين فحسب ، مع أن القسم ؛ « والليل » وحده جاء سبت مرات ، يطرد فيها عبىء الواو في صدر الآيات و الون ذلك يدعو إلى مراجعة با قنع به المفسرون والبلاغيون في تأويل هذه الواد بأنها لإعظام ما بلاها ، من ليل ونهاد وضحي وضعي وتين وزيتون . . . من حيث لاسيبل إلى قياس عظمتها بعظمة الخالق جل جلاله وهم قد ذكروا في القسم بالليل والنهار مثلا ، وجود الحكمة فيهما وعد وا

الكثير من قوائدهما . وكرروا فاكر هذه الفوائد حيمًا جاء القسم بالضجر والصبح والضحى والنهار ، أو بالليل ساجيًا وغاشيًا وساريًا ومديرًا . . . .

وحملوا الآيات من التأويلات الفلسفية والإشارية ــ في مثل ما تقرأ في تقاسير الفخر الرازق والنيسابوري والطيرسي والشيخ عمد عيده (١١) \_ ما لا تتصور أن مله الواو يمكن أن تحمله من قريب أو بعيد . مع ملاحظة أن البيان الغرآن بلقت إلى آيتي الليل والنهار ، أو الشعش والقمر ، بغير القسم ، فيفهمها الماص وأيسور تَسْبِيُّهُ ، كَالَّذِي فِي آمَاتُ :

القصص ٧١ : ٥ قُلْ أَرَّأَيْهُمْ إِنْ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ سُوْمُدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَّهُ عِيرُ اللهِ مِأْتِيكُمْ بِضِياءِ أَفَلًا تَسْمَعُونٌ . قُلُ أَرَأَيتُمْ إِلَّ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُم النَّهَارَ سَرَمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَّهُ غَيْرٌ اللَّهِ بِأَيْهِ عَلَيْهِ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلَا تَبِعِيرُونَ وَا

الإسراء ١٧ : ٥ وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ آيَتَيْنِ فَمَحَوْفَهُ الْهَاقَ اللَّمْلِي وَجَعَلْنَا آيَةً (١) في تفسير سود الليل واللمبر والفسم . والظر كُلْكُ تَلُويْلِ ابن اللهُمْ وَ مُكَابِه وَ التيان في أتسام القرآن) النَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَبْتَغُوا فَضُلًا مِنْ رَبِّكُمْ وَلِتَعْلَمُوا عَدُدُ السَّنِينَ وَالْحِسَابَ »

يُونسَ ٦ : وهُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءَ وَالْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِيَتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ والْحِسَابَ ، مَا خَلَقَ اللهُ ذَلِكَ إِلَّا بِالْحَقِّ يُفَصِّلُ الْآيَاتِ لِتَقَوْمٍ يَعْلَمُونَ . إِنَّ فِي الْحَيْلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَادِ وَمَا حَلَقَ اللهُ فِي السَّعَواتِ وَالْأَرْضِ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ . إِنَّ فِي الحَيْلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَادِ وَمَا حَلَقَ اللهُ فِي السَّعَواتِ وَالْأَرْضِ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَّقُونَ ﴾

\_ وانظر مُعْهَا آيَات : الأنعام ٩٦ ، يؤنس ٢٧ ، النمل ٨٦ ، آل عمران ١٩٠ ، الحاثية ٥ ، الفرقان ٤٧ ، الروم ٢٣ .

وليس على هذا النحو من بيان الحكمة ، تأتى آيات القسم بالواو أ والليل إذا يغشى ، والنهار إذا تجلى . . . والضحى ، والليل إذا سنجى . وفظاهرها من ماليان

من هناكان وتوفي أمام هذه الظاهرة الأسلوبية في البيان القرآني ، لعلى أجتلى من منزها البياني ما أضيفه إلى فكرة الإعظام التي سيطرت وحدها على كل من قرأت لهم من المفسرين والبلاغيين . . .

والذي اطمأننت إليه بعد طول التدبر لساقها في الآيات المسهلة بالواو ، هو أن هذه الواو قد حرجت عن أصل أمعناها اللغوى الأول في القسم للتعظيم الي معنى بلاخي ، هو اللفت بإثارة بالغة إلى حسسات مدركة لا تحتمل أن تكون موضع جدل وبماراة ، توطئة إيضاحية لبيان معنويات يسماري فيها ، أو تقرير غيبات لا تقع في نطاق الحسات والمدركات .

م فالبيان القرآني في قسمه بالفجر وبالصبح إذا أسفر وإذا تنفس ، وبالشمس وضحاها ، والليل إذا يغشي والنهار إذا تجلي . . .

إنما يجلو معانى من الهدى والحق أو الضلال والباطل ، بماديات من النور والظلمة في مختلف درجاتهما .

وهذا البيان للمعنوى بالحسى ، هو مدار اشتعمال البيان الفراقي الظلمات

وهو الذي يمكن أن نعرضه على الآيات المستهلة بواو القسم ، فتقبله دون تكلف في التأويل أو اعتساف الملحظ . ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى ﴿ وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى ﴿ وَمَا حَلَقَ الذَّكَرَ وَالأَنْفَقِ ۗ ﴿

ذكروا فيها وجود الحكمة في تعاقب الليل والنهار ، وليسا هنا مطلق الليل ومطلق النهار . وإذ لم يتعلق البيان القرآني فيهما بغير الغشية والتجلى ، تلعيج السر البياني فيها تلفت إليه الواو من تقابل واضح محسوس ، بين غشية الليل بظلامه وتجلى النهار بضيائه .

ومثله في الوضو ح الحسى المدرك ، التفاوت بين خلق الذكر والأنبي .

توطئة إيضاحية لبيان نفاوت مماثل في معنويات لا تدوك بالحس نـ ١ إن سعيكم لشتى » ، وتفاوت أبعد ، في غيبيات مما بين الآخرة والأولى ، والجزاء والعقاب .

ورفاً أمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَدُّقَى و وَصَدِيَّقَ بِالْحُسْنَى و فَسُنْيَسُرُو لِلْيَسْرِي .

وَأَمَّا عَنَ سَخِلَ وَاسْتَغْنَى وَكَذَّب بِالْحُسْنَى وَ فَصَنْيَا مُ لِلْمُسْنَى وَالْحَسْنَةِ

«إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَى ، وَإِنَّ لَنَا لَلْآخِرَةَ وَالْأُولَ ، فَأَندَرْتُكُمْ فَارَّا لِللَّحِرَةَ وَالْأُولَ ، فَأَندَرْتُكُمْ فَارَّا لِللَّهُ فَي ، وَإِنَّ لَنَا لَلْآخِرَةَ وَالْأُولَ ، وَسَيْجُنْهُمَا الْأَنْفَى ، الَّذِي كُذُبُ وَتَوَلَّى ، وَسَيْجُنْهُمَا الْأَنْفَى ، اللَّذِي كُذُبُ وَتَوَلِّى ، وَسَيْجُنْهُمَا الْأَنْفَى ، اللَّذِي كُذُبُ وَتَوَلِّى ، وَسَيْجُنْهُمَا الْأَنْفَى ، اللَّهُ يَكُنُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ ، اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ الْمُؤْمَنِ ، اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ ، اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْعُلِيْ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللَّلِمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ اللللللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللل

الَّذِي يُعَرِّنِي مَالِيَّهُ يَهُوْرَكِي اللهِ اللهِ يَعْرِينِ مَالِيَّهُ يَهُوْرَكِي اللهِ

كل هذه المتقابلات: المعنوى منها والغيبى: أعطى و بخل، التي وإيهافي و صدق وكذب ، اليسرى والعسرى ، الآخرة والأولى ، يصلاها ويُحدّنبها ، الأشقى

علوها البيان المعجز بعوطتة موضحة لافتة إلى التفاوت المادي الواضح المدرك المركة في أو اضع المدرك المدرك المدرك المدرك أو المدرك والمركز والمرك

رُ سِينَ مَا عَالُمُ مِنْ الْعَالُمُ مِنْ الْعَالُمُ مِنْ الْعِينَ الْعِلْمُ اللَّهِ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ اللَّهِ اللّلْمُ اللَّهِ اللّ

وَفُ أَيَاتَ الضَّحِي :

" " « وَالضُّحَى " وَاللَّيْكِلِ إِذَا مُنْجَى " مَا وَدُّعَاكُ رَبُّكُ وَمَا الْعَلَىٰ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

الواو لافتة إلى صورة مادية وواقع حسى ، يشهد به الناس تألق الضوء فى ضحوة النهار ، ثم فتور الليل إذا سجى وسكن . وتتعاقب الظاهرتان الكونيتان كل يوم دون أن يكون فى تواردهما ما يبعث على دهشة وإنكار ، بل دون أن يخطر على بال أحد أن السهاء تخلت عن الأرض بأن أسلمتها إلى وحشة الليل بعد تألق الضوه فى ضحى اليوم نفسه .

طلق عجب في أن يجيء بعد أنس الوحى وتجلى نوره على المصطفى صلى الله عليه وسلم ، فتُرةً مكون للوحى ، على نحو ما نشهد من سجو الليل بعد تألق الضحى ؟ وفيم القول ، أو الظن ، بأن محمداً ودعه ربه وقلاه ؟

with the second of the second of the second

ونقد بركذلك ، آية النجم :

﴿ وَالنَّهِ جُمْ إِذًا هُوَى مَ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى ﴾ .

اللقت بالواو إلى ظاهرة كونية مشهودة ، يراها الناس في النجم إذا هوى ، فيلمحون على الأفق ما يبليو على مله البصر من انصال السياء بالأرض بخيط من النور .

ظاهرة كونية تتكرر على مرأى منهم ويشهد ، فلا يجدون فيها ما هو موضع جدل أو إنكار ، ففيم العجب وفيم الممازاة والإنكار الظاهرة الغيبية المماثلة ، إذ يتجلى نور الوحى من الأفق الأعلى فيدنو ويتدلى حيى يصل إلى المصطفى على هذه الأرض ؟

وآيات[العاديات :

السورة تبدأ بالواو لافتة ما عهد القوم من غارات الحيل المصبحة ، تفجؤهم

على غير توقع فلا ينتبهون إلا وقل توسطت الحسم فبعدرته وسط نقعها المتار .

توطئة إيضاعية لصورة بيانية أخرى منفرة بغيب غير مشهود ولا ملوك ، يفيها الإنسان الكنود فربه ، بالبعث بأخذه على غير أهبة أو توقع ، فإذا المناس في حيها وارتباك ، قد بعروا من القبور أشتاتا كالفراش المبتوث أو المراف المنتشر ، وإنا كل ما في صدورهم قد مد عمل ، لم تفلت منه غيافية ملهموة في طي الصدور في من الناس المراف المناس المراف المناس المراف المناس المنا

" إِنَّ الإِنسَانَ لِرُبِّ فَكَنُودُ م . . أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْفِرَ عَلَى الْفَبُودِيَّ وَحُصَّلَ مَا فِي الصَّدُورِ \* إِنَّ رَبَّهُمْ بِهِمْ يَوْمَثِذِ لَخَبِيرٌ ،

## وآية العصر :

الواو فى موضعها الذى تطود به الظاهرة الأسلوبية فى اللفت إلى ايتلاء الإنسان بالزمن يعصره ويصهره بالضغط والمعاناة

توطئة إيضاحية لبيان ما يستخلص العصر من عصارة هذيا الإنسان، وما يبلو من طاقته ويصهر من معدنه ، كاشفاً عن خيره أو شره . فيكون الحسر أو النجاة :

« والْعَصْرِ ، إِنَّ الإِنسَانَ لَغِي خُسْرِ ، إِلَّا الَّذِينَ آمَتُوا وَعَمِلُوا الْعَالِحَاتِ
• وَتَواصَوْا بِالحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ »

وقوة اللفت في مثل هذا الأسلوب، تأتى من العدول بالواوعن موضعها المألوف في درج الكلام، فتثير أقصى التنبه (١٠)

ولعل السلف الصالح من المفسرين، ما فاتهم هذا الملحظ البياني إلا لأن علماء البلاغة قد عرفوا خروج الحبر والاستفهام والأمر والنبي عن معافيها الأبيلي في

<sup>(1)</sup> لمن شاء مزيد تفصيل لهذه الظاهرة الأسلوبية ، أن يربح إلى ما قدمت سُبا في تقسير مور : النظم والعصر واللهل من (التفسير البياف) ومود : النظم والعصر واللهل والفجر، في الجزء الثاني .

أصل اللغة ، إلى معان بلاغية نصوا عليها في كتب البلاغة المدرسية . ثم لم يشيروا إلى خروج القسم عن معناه الأول . فكان ما كان من اعتساف التأويل لللق يات المبدودة بواو القسم ، لنظل كما أراد لها علماء البلاغة ، على أصل معناها اللغوى ، لا تخرج عنه إلى معنى بلاغى .

ولا بأس علينا إن شاء الله ، إذا نحن التمسنا من البيان القرآنى ما يمنح هذه الواو سرها البلاغي و راء معناها القريب المألوف الذي عرفوه لها .

The following with the transfer of the contraction of the contraction

and the ten of the second of the second of the second of the

The state of the s

the way have the strain of the strain of

The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

the state of the s

english and be the

Of the line of

## السجع ورعاية الفواصل :

وأنتقل إلى النظر في الفواصل القرآنية التي شغلت السلف واختلفوا فيها اختلافا

ولا خلاف بينهم أعلمه ، في أن لقواصل القرآن إيقاعها القريد وبالاغتها العليا ، لكن الخلاف في شأن هذه الفواصل ، هل هي من قبيل ما يعوف بالسجع في فنون البديع ، أو هي شيء آخر غيره ؟

ومنذ بدأ عصر التأليف في الدراسات القرآنية والبلاغية ، أخذت قضية القواصل موضعها من عناية الأجيال الأولى من علماء العربية، وإن لم تستقل بمباحث مقردة، بل جاءت عارضة في ثنايا المصنفات القرآئية المبكرة :

فأبو عبيدة ، من لغوبي القرن الثاني للهجرة ، يقف بين حين وآخر في كتابه (مجاز القرآن) عند الفاصلة إذا لحظ فيها عدولا عن مأثوف الاستعمال اللغوي ، موجها همه إلى الاحتجاج لهذا العدول بأن «العرب تفعل ذلك في كلامها » وهي العبارة التي تلقانا كثيراً في كتاب مجاز القرآن .

كذلك لم يعرض « الفراء » — من لغوبى القرن الثانى ، ت ٢٠٧ هـ من الفراق الفواصل عرضا مباشراً فى كتابه ( معانى القرآن ) ولكنه حدد رأيه فى موقف القرآن منها تحديداً صريحاً ، فى تفسيره اللغوى لمعانى القرآن ، وترجيحه بين القراعات . وعنده أن القرآن يراعى الفاصلة عمداً ليتحقق بها جمال النظم : فيقدم أو يوقو ، ويؤثر لفظاً على آخر فى معناه ، أو يعدل عن صيغة الكلمة إلى صيغة أخرى : ويؤثر الفظاً على آخر فى معناه ، أو يعدل عن صيغة الكلمة إلى صيغة أخرى : وعالية الفؤاصل أو « رموس الآيات » (١٠).

وعلى كثرة ما عرض و الفراء و الفواصل الفرآنية و بخاصة في السور اللكية و لم يذكرها باسم الفواصل وإنما هي عنده رموس آيات. وقد تحاشي القول و بالسجع ا فيها ، وإن ثبت على مذهبه في أن النظم الفرآئي يرحاها قصداً الحد الحرس التعوق والمشاكلة اللفظية .

<sup>(</sup>١) اقرأ من ذلك مثلا ، توجيه الغراء لقواصل مور : الرحمن ، والقسمى ، والقنيم ، والقائم . في (معانى القرآن) ط دار الكتب هـ ١٩٥ طـ بالقاهرة .

وفي المنتازي التحراق التا

وأنكر « ابن قنيبة » — ق ٣ ه ١ مذهب « الفراء » في هذه الرعاية اللفظية للمقاطع وردوس الآيات .

وحتى القرن الثالث للهجرة ، كان التحرج واضحاً من القول بالسجع فى القرآن ، وكانماكان الحس المؤمن ينبو عن هذه الكلمة ، لكثرة ما أطلقت عن قديم على سجع الكهان .

لكن الفضية ما ليفتر أن دخلت معبرك الحدل الكلامى بين الفرق الإسلامية فارتبطت بالإعجاز بالنظم ، وبدأت تستقل بمهاحث مفرية .

قرر ه الأشاعرة » ننى السبجع عن القرآن ، وقالوا إنما هي قواصل ، وعقد « الباقلاني » في كتابه ( إعجاز القرآن ) فصلا " في السجع عن القرآن " بسط فيه مذهبهم في التفرقة بين السجع والفواصل . وقد بدأه بقوله :

« ذهب أصحابنا كلهم إلى نني السجع عن القرآن. وذكره الشيخ أبو الحسن الأشعرى في غير موضع من كتبه ...

و وذهب كثير ممن يخالفهم، إلى إثبات السجع في القرآن. وزعموا "أن ذلك مما يبين به فضل الكلام، وأنه من الأجناس التي يقع فيها التفاضل في البيان والفصاحة، كالتجنيس والالتفات، وما أشبه ذلك من الوجوه التي تعرف بها الفصاحة . . وأما ما في القرآن من السجع فهو كثير لا يصبح أن يتفق كله غير مقصود إليه "

قوها الذي يزعونه غير صحيح ولو كان القرآن سجماً لكان غير خارج عن أساليب كلامهم ولو كان داخلا فيها لم يقع بذلك إعجاز ولو جاز أن يقولوا : سجع معجز . لحاز لهم أن يقولوا : شعر معجز . وكيف والنبيجع بما كان يألفه للكهان من العرب ؟ ونفيه عن القرآن أجدر بأن يكون حجة من لني المشعر . لأن الكهانة تلاقى المنبوات وليس كذلك الشعر ، وقد روى أذه النبي صلى الله عليه ويلم قال المذين جاءوه وكلموه في مثان بديات المحان المناس ولا أكل ، ولا صاح فاستهل ، آليس دمه قد يبطل على الوايات : المعلاة والسلام : "أسجاعة كسجاعة الحاهلية ؟ " وفي بعضها – أي الروايات : المعلاة والسلام : "أسجعا كسجع الكهان " ؟

« والذي يقدرونه أنه سبع فهو وم بالأنه قد يكون في الكلام على منافر السبع وإن لم يكن سبعاً . لأن السبع يتبع المعنى فيه اللفظ الذي يؤدي السبع وليس كذلك ما اتفق مما هو في تقدير السبع من القرآن ، لأن اللفظ يقم فيه تابعاً للمعنى . وفصل بين أن ينتظم الكلام في نفسه بألفاظه التي تؤدي المعنى بنفيه المقصود إليه ، وبين أن يكون المعنى منتظماً دون اللفظ . ومي انتظم المعنى بنفيه دون السبع كان مستجلبًا لتحسين الكلام دون تصحيح المعنى .

الم إن سلم لهم مسلم موضعًا أو مواضع معدودة ، وزع أن وقوع ذلك موقع الاستراحة في الحطاب إلى الفواصل لتحسين الكلام بها – وهي الطريقة التي يباين بها القرآن سائر الكلام – وزعم أن الوجه في ذلك أنه من الفواصل ، أو زعم أن فلك وقع غير مقصود إليه ، فإن ذلك إذا اعترض الحطاب لم يعتد سجعًا ، على ما قد بينا في القليل من الشعر كالمبيت الواحد والمصراع والبيتين من الرجز ونحو ذلك ، يعرض فيه فلا يقال إنه شعر ، لأنه لا يقع مقصوداً إليه و إنما يقع مغموراً في الحطاب ؛ يعرض فيه فلا يقال إنه شعر ، لأنه لا يقع مقصوداً إليه و إنما يقع مغموراً في الحطاب ؛

ويقال لهم : لو كان الذي في القرآن ، على ما تقدرونه ، سجعاً لكان ملموماً مرذولا ، . لأن السجع إذا تفاوت أوزانه واختلفت طرقه كان قبيحاً من الكلام . وللسجع منهج مرتب محفوظ وطريق مضبوط ، منى أخل به المتكلم وقيم الحلل في كلامه ونسب إليه الحروج عن الفصاحة ، كما أن الشاعر إذا حرج عن الوزن المعهود كان محطئاً وكان شعره مرذولا ، وربما أحرجه ذلك عن كونه شعراً .

لا وقد علمنا أن بعض ما يدعونه سجعًا متقارب الفواصل متدانى المقاطع . ويعضها مما يتضاعف طوله وترد الفاصلة على ذلك الوزن الأول بعد كلام كثير ، وهذا في السجع غير مرض ولا محمود :

« فإن قيل : " منى خرج السجع المعتدل إلى نجو ما لاكرتموه ، خرج من أن يكون سجعًا ، وليس على المتكلم أن يكون كلامه كله سجعًا ، بل يأتى به طوراً ثم يعدل هنه إلى غيره ، ثم قد يرجع إليه "

« قبل : متى وقع أحد مصراعي البيت مخالفًا للآيتر كان تخليطًا وخبطًا .

وكذلك متى اضطرب أحد مصراعى الكلام المسجع وتفاوت ، كان خبطًا . وقد عُلَم أن فصاحة القرآن غير مدمومة فى الأصل ، فلا يجوز أن يقع فيها هذا النحو من الاضطراب .

 ولو كان الكلام الذي هو في صورة السجع ، منه ، لما تحيروا فيه ، ولكانت الطباع تدعو إلى المعاوضة لأن السجع غير ممتنع عليهم »

وبعد أن أسهب « الباقلاقي، في الاحتجاج لنني السجع في القرآن ، بعجز العرب عن معارضته ، قال

ه فَسَمَانَ بَمَا قَلْمَا أَن الحروف التي وقعت في الفواصل متناسبة موقع النظائر
 التي تقع في الأسجاع ، لا يخرجها عن حمدً ها ولا يدخلها في باب السجع .

" النظام، وعباد بن سليان، وهشام القرطى"(١) ويذهب مذهبهم فى أنه " ليس ألنظام، وعباد بن سليان، وهشام القرطى"(١) ويذهب مذهبهم فى أنه " ليس فى نظم القرآن وتأليفه إعجاز، وأنه يمسكن معارضته وإنما صرفوا عنه ضرباً من الصرف" ويتضمن كلامه تسليم الحبط فى طريقة النظم، وأنه منتظم من فرق شى ومن أنواع مختلفة ينقسم إليها خطابهم ولا يخرج عنها. ويستهين ببديع نظمه وعجيب تأليفه الذى وقع التحدى إليه . وكيف يعجزهم الخروج عن السجع والرجوع إليه، وقد علمنا عادتهم فى خمطبهم وكلامهم ، أنهم كانوا لا يلزمون أبداً طريقة السجع والوزن، بل كانوا يتصرفون فى أنواع مختلفة ؟ فإذا ادعوا على القرآن مثل فلك، والوزن، بل كانوا يتصرفون فى أنواع مختلفة ؟ فإذا ادعوا على القرآن مثل فلك، عليه المحبوط فاصلة بين نظمى الكلام ه (١)

ويوشك « الباقلانى » في احتجاجه لنني السجع في القرآن ، أن يسلم بقدر منه فيه مما سماه السجع المعتدل ، وهذا القدر لا يكني عنده لحمله على السجع ، كما لا يكني وجود شطر أو بيت وبيتين من الشعر والرجز في الكلام ليكون شعراً .

ولا يبدو لنا قويًّا واضحًا ، وجه تفريقه بين القواصل والسجع ، من حيث تفاوتُ المقاطع طولاً وقصرًا

<sup>(</sup>١) من كبار المعتزلة ، وقد قالوا بالإعجاز بالصرفة الكناليس على الوجه الذي لحصه الباقلاق هذا . النظر خلاصة مذهبهم في الصرفة ، في الفصل الذي قدمناه وقد عن وجود الإعجاز "

<sup>(</sup> ٢ ) الباقلاق : إعجاز القرآن ، ١٠٠/٨٦ .

وليس حيا على من جوز السجع في القرآن ، أن يسلم ، كما قال الباقلاني ي بمذهب أصحاب الاعتزال في الإعجاز بالصرفة ؛ فالمعتزلة أنفسهم نفوا السجع عن القرآن نفيًا باتًا ، واحتج منهم و على بن عيس الرماني، لهذا النو بأقوي مما إحتج به الأشاعرة ؛ وعد َّ الفواصل الفرآنية من وجوه الإعجاز البلاغي الفرآن ؛ ميزاً بينها وبين الأسجاع تمييزاً واضحاً .

فنى رسالته ( النكت في إعجاز القرآن ) عقد بابيًا خاصًّا للقواصل ، عرفها فيه بأنها ٥ حروف متشاكلة في المقاطع ، توجب إفهام المعاني ٥ ثم استوفود شاريحًا ي

 والفواصل بلاغة والأسجاع عيب . وذلك أن الفواصل تابعة للمعانى ، وأعلى الأسجاع فاللعاني تابعة لها ، وهو قلب ما توجيه الحكمة في الللالة ، إن كان الغرض الذي هو حكمة ، إنما هو الإبانة عن المعاني الي البيها الحاجة مُلسَّةً ﴿ فإذا كانت المشاكلة وصلة إليه فهي بلاغة ، وإذا كانت المشاكلة على خلاف ذلك فهو عيب ولكنَّنة .

« وفواصل القرآن كلها بلاغة وحكمة ، لأنها طريق إلى إنهام المعاني التي " أيمتاج إليها في أحسن صورة يدل بها عليها . وإنما أخذ السجع في الكلام من سجع الحمامة؛ وذلك أنه ليس فيه إلا الأصوات المتشاكلة إذ كان المعين المثلُّ أ تُكَلُّفُ مَن غير وجه الحاجة إليه والفائدة قيه لم يُعتد به ، فصار بمُنزَّلَة مَا ليس فيه إلا الأصوات المتشاكلة ، . 

والفواصل عند ، الرماني ، على وجهين :

أحدهما على الحروف المتجانعة ، كآيات :

« طَهَ . مَا أَدْرُكُنَا عَلَيْكَ الْفُرْآنَ لِتَشْفَى . إِلَّا تَذْ يَكُرُكُ لِكُنْ يَسْفَقُ

« وَالطُّورِ . وَكِتَابِ مَسْطُورِ .

والآخر ، على الحروف المتقاربَة كالميم والنون في مثل :-

ه الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ \* مَالِلِكِ يُوْم ِ اللَّهِينِ ، ﴿ مَا لِللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّ والدال والياء ، في مثل : ﴿ ﴿ ﴿

«قَ ، والقرآنِ الْمَجِيدِ ، بَلْ عَسِمُوا أَنْ يَجَاءُهُمْ مُنْفِرُ مِنْهُمْ أَنْقَالُ

Copy and will be to the

الْكَافِرُونَ مَذَا شَيْعَ عَجِيب ، أَيْدَا مِنْدَا وَكُنَا تُرَابُا ذَلِكُ وَجْعُ بَعِيدُ ،

فَالْعَبْرَةَ عَنْدُ وَ الرَّمَانَى ، بِالْمَعْنَى ، وإن لم يَمْتَنَعُ عَنْدُهُ أَنْ يَكُونَ الْحَرْسُ الْلَعْظَى وَانْ لَمْ يَمْتُنَعُ عَنْدُهُ أَنْ يَكُونَ الْحَرْسُ الْلَعْظَى وَانْ لَمْ عَنْدُهُ أَنْ يَكُونَ الْحَرْسُ الْلَعْظَى وَانْتُلَاقِفَ فَي عَنْدُهُ الْبَابِ : وَانْ لَمْ قَالَ فَي خَنَّامُ الْبَابِ :

و الفائدة في الفواصل دلالتها على المقاطع ، وتحسينها الكلام بالثشاكل ، والفائدة في الفواصل دلالتها على المقاطع ، وتحسينها الكلام بالنظائر ، (1)

لكن أكثر البلاغيين لم يطمئنوا مع ذلك إلى هذه التفرقة بين الفواصل والأسجاع ولذ أجمعوا على الإقرار بإعجاز النظم القرآني .

قابو هلاك المسكري في فاتحة (أسرار البلاغة) يحتل بالمسجع الخصر اللهي المحدود بكون المعنى هو الذي طلبه واستدهاه : وساق شواهد من مثل هذا السجع المحمود المقيطة (٢).

ولا يهدر وأبو هلال » قيمة اللفظ الذي يطلبه المعنى في السجع ، بل يراه حلية في الكلام ، ويعد الرونق اللفظي من أسرار الإعجاز (٢).

وأكد ضرورة هذا الرونق ، للكلام البليغ ، فذهب فى باب " السجع والازدواج " من (كتاب الصناعتين) إلى : أن المنثور من الكلام لا يحسن ولا يحلو حتى يكون مزدوجا ، ولا تكاد تجد لبليغ كلاماً يخلو من الازدواج . ولو استغنى كلاماً يخلو من الازدواج لكان القرآن ، لأنه فى نظمه خارج عن كلام الحلق . وقد كثر فيه عن حصل فى أوساط الآيات ، فضلا عن تزاوج الفواصل منه وهو كثير فيه :

٥ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبْ . وإِلَى رَبِّكُ فَارْغَبْ .
 ٥ فَأَمَّا البَيْنِمَ فَلا ثَقْهُرْ . وأَمَّا السَّاتِلَ فَلَا تَنْهَرْ »
 ٥ وَأَنَّهُ هُو أَضْحَكَ وأَبْكَى . وَأَنَّهُ هُو أَمَاتَ وأَحْيَا » (")

g Zaman kan ang katalah pada 🛊 🦠

<sup>( ( )</sup> الرحاف : النكت – في : ثلاث رسائل في إصبار القرآن ، ١٩ ذخائر .

<sup>(</sup>٢) أبو هلال المسكري : أسرار البلاغة ، ٣٧٦ وما يعلبها .

<sup>(</sup>٣) المختار من كتاب الصناعين : ١٢٧ رما بعدها و ط الكتاب الصناعين : ١٢٧ رما بعدها و ط الكتاب العربي بالقاهري .

و «أبو هلال » وإن صرح بوجود السجع والازدواج في القرآن، لم يعوض للمخلاف في القضية عرضاً مباشراً ، كما فعل « ابن سنان الحفاجي ، اللذي تصدي للرد على من نفوا السجع عن القرآن وفرقوا بينه وبين الفواصل . قال :

1. وأما الفواصل التي في القرآن فإنهم سموها فواصل ولم يسموها أسجاعاً ... وفرقوا فقالوا: إن السجع هو الذي ينقصد في نفسه ثم ينحمل المعنى عليه ، والفواصل التي تتبع المعانى ولا تكون مقصودة في أنفسها . وقال " على بن عيسي الرمائي " : إن الفواصل بلاغة والسجع عيب . وعلل ذلك بما ذكرناه من أن السجع تتبعه المعانى . وهذا غير صحيح .

الفصول . والفواصل على ضربين ، ضرب يكون سجعًا وهو ما تماثلة في مقاطع الفصول . والفواصل على ضربين ، ضرب يكون سجعًا وهو ما تماثلت حروفه في المقاطع ولم تماثل. ولا المقاطع . وضرب لا يكون سجعًا وهو ليما تقابلت حروفه في المقاطع ولم تماثل. ولا يخلو كل واحد من هذين القسمين – الماثل والتقارب – من أن يكون يأتي طوعًا يخلو كل واحد من هذين القسمين – الماثل والتقارب – من أن يكون يأتي طوعًا سهلا وتابعًا المعانى ، وبالضد من ذلك حتى يكون متكلفاً يتبعه المعتى . فإن كان من القسم الأول فهو المحمود الدال على الفصاحة وحسن البيان ، وإن كان من الثانى فهو مذموم مرفوض .

« فأما القرآن فلم يرد فيه إلا ما هو من القسم الأول المحمود لُعلوَّه في القصاحة، وقد وردت فواصل مُمَّائلة »

- ذكر منها آيات: طه، والطور، والعاديات، والفجر. ونص على أن الباء حذفت فيها، من: يسر (ى) الواد (ى) طلبًا للموافقة في الفواصل. وكذلك الآيات الأولى من سورة القمر. ثم قال:

the state of the s

The state of the s

the first of the f

« وجميع هذه السورة – القمر – على هذا الازدواج . وهذا جائز يسمى سجعًا لأن فيه معنى السجع ، ولا مانع في الشرع يمنع ذلك »

أما مثال الفواصل المتقاربة ، فذكر منها كالرمانى ، آياتِ الفاتحة وأوائل سورة ق، ثم قال :

« وهذا لا يسمى سجعًا . لأنا قد بينا أن السجع ما كانت حروفه مهائلة . فأما قبل الرمانى : "إن السجع عيب والفواصل بلاغة " على الإطلاق ، فغلط الأنه إن أراد بالسجع ما يكون تابعًا للمعنى وكأنه غير مقصود ، فذلك يلاغة والفواصل مثله . وإن كان يريد بالسجع ما تقع المعانى تابعة له وهو مقصود متكلف ، والفواصل مثله . وكما يعرض التكلف في السجع عند طلب تماثل فذلك عيب والفواصل مثله . وكما يعرض التكلف في السجع عند طلب تماثل الحروف ، كذلك يعرض في الفواصل عند تقارب المغروف ،

ونيه « الحفاجي » إلى ملحظ دقيق من كراهة تسمية الفواصل القرآنية المهائلة " سجعًا فقال :

و وأظن أن الذي دعا أصحابنا إلى تسمية كل مافي القرآن فواصل ، ولم يسموا ماتماثلت حروفه سجعًا ، رغبة في تنزيه القرآن عن الوصف اللاحق بغيره من الكلام المروى عن الكهنة وغيرهم . وهذا غرض في التسمية قريب ، فأما الحقيقة فيا ذكرناه (١)

وكذلك لم ير« ابن الأثير » في ( المثل للسائر) وجهاً لذم السجع على الإطلاقيَّ ونفيه عن القرآن جملة، ولاتكاد تخلوسورة من السور من السجع البليغ .

و إنما المنكر أن يأتى الكلام على مثل سجع الكهان

وقد عرض للقضية بتفصيل في مبحث " الصناعة اللفظية " في أول كتابه ( المثل السائر قال : ﴿ وَاعْلَمُ أَنْ صِنَاعَة تَأْلَيْفَ الْأَلْفَاظُ تَنْقَسُمُ إِلَى ثَمَانِيةً أَنْوَاعٍ هِي :

ألسجع ، ويختص بالكلام المنثور .

<sup>(</sup>١) أبن سنان الحفاجي : سر الفصاحة ، ١٩٥ ط الهية بالقاهرة سنة ١٣١٧ هـ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والتصريع، ويختص بالكلام المنظوم وهو داخل في باب السبيع : والتجنيس ، وهو يعم الحنسين أيضاً .

والموازنة ، وتختص بالكلام المنثور .

واختلاف صبغ الألفاظ، وهو يعم القسمين جميعًا . ويُحرير الحروف عكذلك .

« النوع الأول المسجع ، وحدُّه أن يقال : تواطؤ الفواصل في الكلام المنثور على حرف واحد .

" وقد ذمه بعض أصحابنا من أرباب هذه الصناعة ، ولا أرى لذلك وجهها سوى عجزهم أن بأنوا به ، وإلا فلو كان مذمومًا لما ورد في القرآن الكريم ، فإنه قد أتى منه بالكثير حتى إنه ليؤني بالسورة جميعًا مسجوعة ، كسورة الرحمن وسورة القمر وغيرهما . وبالجملة فلم تخل منه سورة من السور .

لا وقد ورد على هذا الأسلوب من كلام النبي صلى الله عليه وسلم شيء كثير أيضاً ... فإن قبل : إن النبي صلى الله عليه وسلم قال لبعضهم منكواً : "أسجعاً كسجع الحاهلية . أو : كسجع الكهان" ولولا أن السجع مكروه لما أتكوه النبي صلى الله عليه وسلم ،

" فالحواب عن ذلك أنا نقول : لو كره الذي صلى الله عليه وسلم السجع مطلقاً لقال : " أسجعاً كسجع الكهائم" مطلقاً لقال : " أسجعاً كسجع الكهائم" وضار المعنى معلقاً على أمر وهو إنكار الفعل لم كان على هذا الوجه. فعلم أنه إنما فم من السجع ما كان مثل سجع الكهان لا غير ، وأنه لم يذم السجع على الإطلاق، وقد ورد في القرآن الكريم، وهو : صلى الله عليه وسلم ، قله نطق به في كثير من كلامه حتى إنه غير الكلمة عن وجهها إنباعاً ها بأخواتها من أجل السجع ، فقال لاين بنته عليهما السلام : " أعيذه من الهامة والسامة ، وكل أعين لامة".

وإنما أراد " ملمة" لأن الأصل فيها من : ألمّ فهو مليم . وكالمائد قوله عليه عليه الصلاة والسلام : " ارجعن مأز ووات غير مأجورات " وإنما أراد : موز ورات من الوزر ، فقال : مأز ورات ، لمكان " مأجورات " طلباً للتوازن والسجع . وهذا مما يدلك على فضيلة السجع .

وعلى أن هذا الحديث النبوى الذي يتضمن إفكار سجع الكهان ، عندى فيه نظر ، فإن الوهم يسبق إلى إنكاره ، يقال : فما سجع الكهان الذي يتعلق الإنكار به ونهى عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟

والحواب عن ذلك: أن النهى لم يكن عن السجع نفسه وإنما النهى عن حكم الكاهن الوارد باللفظ المسجوع. ألا ترى أنه لما أمر وسول الله عملي الله عليه وسلم في دية الجنين بغيرة: عبد أو أمنة، قال الرجل: أأدى من لا شرب ولا أكل، ولا نطق فاستهل، ومثل ذلك ينطك ؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "أسجعا كسجع الكهان" ؟

و فالسجع إذن ليس بمنهى عنه : وإنما المنهى عنه هو الحكم المتبوع فى قول الكاهن . . . ؟ وإلا فالسجع الذى قول الكاهن . . . ؟ وإلا فالسجع الذى أنى الرجل لا بأس به ، وكلامه حسن من حيث السجع ، وليس بمنكر لنفسه ، وإنما المنكر هو الحكم الذى تضمنه فى امتناع الكاهن أن يدى الجنين . . .

و واعلم أن الأصل في السجع إنما هو الاعتدال في مقاطع الكلام و ومع هذا فليس الوقوف في السجع عند الاعتدال فقط ، ولاعند تواطؤ الفواعيل على حوف واحد ، إذ لوكان ذلك هو المراد من السجع لكان كلي أهيب سجاعاً ، وما من أحد منهم ، ولو شدا شيئاً يسيراً من الأهب ، إلا وعكنه أن يؤلف ألفاظاً مسجوعة ويأتي بها في كلامه ، بل ينبغي أن تكون الألفاظ المسجوعة حلوة حادة طئانة رئانة ، لا غثة ولا باردة ، وأعنى بقول : غثة باردة ، أن صاحبها يصرف نظره إلى السجع نفسه من غير نظر إلى مفردات الألفاظ المسجوعة وما يشترط لما من الحسن ، ولا إلى تركيبها وما يشترط له من الحسن ...

« وهذا مقام تزل عنه الأقدام ولا يستطيعه إلا الواحد من أرباب هذا اللهن
 بعد الواحد . ومن أجل ذلك كان أربابه قليلا .

وهو أن يكون اللفظ فيه تابعاً للمعنى، لا أن يكون المعنى تابعاً للفظ فإنه يجيء عند وهو أن يكون اللغظ فينه يجيء عند ذلك كظاهر ممرود على باطن مشود، ويكون مثله كغيمد من ذهب على الصلى المسلى

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

من خشب . وكذلك يجرى الحكم علىالأنواع الباقية ، من التجنيس والترصيع وغيرهما ، (١)

ولحص « ابن الأثير ، مذهبه في السجع البليغ فحدد له شرائط أربعا : اختيار مفردات الألفاظ ، واختيار التركيب ، وأن يكون اللفظ تابعاً للسعني ، وأن تكون كل من الفقرتين المسجوعتين دالة على معنى غير الله دالت عليه أختها ، فهذه شرائط أربع لابد منها السجع البليغ ٢٦٠.

و ابن أبى الإصبع » البلاغى المصرى – ت : ١٥٤ هـ ـ لايبدو في كتابه ( بديع القرآن ) مستقراً على رأى في الموضوع : فهو في باب "ائتلاف الفاصلة مع مايدل عليه سائر الكلام " وهذا الباب عنده من محترعات قدامة بن جعفر ، وسماه مان بعده : « التمكين " \_ يقول مانصه :

و وكل مقاطع آي الكتاب العزيز لا تخلو من أنه تكون أحد الأقسام الأربعة \_ لا تتلاف الفاصلة، وهي: التمكين ، أوالتصدير ، والتوشيح ، والإيغال ولهذا تسمى مقاطعه فواصل لاسجعاً ولاقوافي ، لاختصاص القوافي بالشعر ، والسجع بالمنافرة ، مأخوذ من سجع المطائر ، (٣)

فتقهم من هذا ، أنه مع الذين نفوا وجود السجع في القرآن .

لكنه لايلبث في "باب التسجيع" أن يعده فنا من يديع القرآن، ويستشهد ليضربيه - المتماثل والمتقارب - بالآيات الأولى من سورة «ق» وسورة ( الرجمن و المحل بيه وكأن « ابن أبي الإصبع » تحاشى القول صراحة بالسجع في القرآن ، ثم لما وصل إلى باب التسجيع ، شق عليه ألا يقدم نماذجه العليا من الفواصل القرآنية ، في كتاب بديع القرآن .

وه يحيى بن حمزة العلوي ۽ – ت : ٧٤٩ه – في يابَ " التسجيع "من كتلبه ( الطراز ، المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز) لم يفرق بين الأسجاع

<sup>(</sup> ۲ ، ۲) المثل السائر ؛ ۱۲۵،۵۰۲ ، ۱۳۵ .

<sup>(</sup>٣٠٠) . ابن أبي الإسبع : ينهج القرآلة . جن ١٨١٥ و ١٠ ط نيفية معير ستجهده و .

والفواصل، ولا اعتد بقول الذين نقوا السجع في القرآن والتسجيع عنده: « من علوم البلاغة ، كثير التدوار عظيم الاستعمال في ألسنة البلغاء ، ويقع في الكلام المنثور . وهو في مقابلة التصريع ، في الكلام المنظوم الموزون في الشعر . ومعناه في السنة علماء البيان : اتفاق الفواصل في الكلام المنثور ، في الحرف ، أو في الوزن ، أوفي مجموعهما » (1)

وواضح من مسلكه فى الاستشهاد لكل ضرب من ضروب التسجيع بآيات قرآئية ، أنه على مذهب الذين قالوا بوجود السجع فى القرآن ، ولا فرق عندهم بينه وبين الفواصل . قال يبين أنواع التسجيع :

ا فإن اتفقت الأعجاز في الفواصل مع اتفاق الوزن ، سُمَّى المتوَّارُ في كَافُولُهُ تَعَالَى :

ر فيها سُرْرٌ مُرْقُوعَةً \* وَأَكُوابُ مَرْضُوعَةً \* وَأَكُوابُ مَرْضُوعَةً \*

﴿ وَإِنْ اتَّفَقًا فِي الْأَعْجَازُ مِنْ غَيْرِ وَزِنْ ﴾ يُسمى المُطَرَّف كقوله تعالى :

"مَا لَكُمْ لَا تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا \* وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطَوَارًا "

و إن اتفقا في الوزن دون الحرف ، سمى المتوازن ، كقوله تعالى : " ونَسَارِقُ مَصْفُوفَةٌ م وَزَرَابِي مَبَّدُونَةٌ "

وفصَّل « أبن حمزة » القول في حكم التسجيع مع الحديث المروى في كراهة سجع الكهان ، فقال :

لا وفيه مذهبان : الأول جوازه وجسنه ، وهذا هو الذي عول عليه علماء أهل البيان . وألحجة على ذلك هي أن كتاب الله تعالى والسنة النبوية وكلام أمير المؤمنين (٢) ، مملوء منه . فلو كان مستكرها لما ورد في هذا الكلام اليالغ في الفصاحة كل مبلغ. ولأجل كثرته في السنة الفصحاء لا يكاد بليغ من البلغاء

<sup>(</sup>۱) یحین بن حمزة العلوی : الطراز ، باب التسجیع – ط المقطف سنة ۱۹۱۲–۱۹۱۹ لدار الکتب بالقاهرة – تحقیق سید بن علی المرصفی

 <sup>(</sup>٢) يسى : الإمام على بن أب طالب ، كرم الله وجهه .
 وأبن حمزة اليمنى علوى ، تقلد إمارة المؤينين باليمن سنة ٧٢٩ هـ وتوفى سنة ٧٤٩ هـ

YEY

ورتجل خطبة ولا يحرر موعظة إلا ويكون أكبره مبنيًا على التسجيع في أكثره . وفي هذا دلالة قاطعة على كونه مقبولا مستعملا على ألسنة الفصحاء في المقاعات المشهورة والمحافل المعهودة .

ا المذهب الثاني : استكراهه . . وهذا شيء حكاه ابن الأثير ولم أعرف قائله ولا وجدته فيما طالعت من كتب البلاغة . ولعل الشبهة لهم في استكراهه ماورد عن الرسول صلى الله عليه وسلم، لما أوَّجَبُّ في "دية" الجنين غُرَّةً ، هبداً أوأمية . فقال الذي أوجبها عليه : كيف تكري من لاشرب ولاأكل ، ولاصاح فاستهل ، ومثلُ ذلك يُطَلَلُ وَاللهِ

« والحواب أنا نقول إنه لم ينكر السجع مطلقاً، وإنما أنكر سجعاً مخصوصاً وهو سجع الكهان ، لأن أكثر أخبارهم عن الأمرر الكونية والأوهام الظنية ، على جهة السجع وتطابق أعجاز الألفاظ .

﴿ وَالْحَتَارِ : قَبُولُهُ . وَلُو لَمْ يَكُنَ جَائِزًا فَي الْبِلاعَةِ لِمَا أَتَى فَي أَفْصِحِ كَلام وهو التنزيل . ولما جاء في كلام سيد البشروكلام أمير المؤمنين . لأن هذه هي أعظم ﴿ الكلام بلاغة وأدخلها في الفصاحة ، فلا يمكن ترك هذا الأسلوب من الكلام لقيصة عارضة من جهة الرسول – صلى الله عليه وسلم – بمكن حملُها على وجه لاثق كما أشربًا إليه »

وفي بيان السبح البليغ المقبول ، اشترط مثل مااشترط ، ابن الأثير ، ،و بمثل عبارته ، وعلى نفس الترتيب ، من الاعتدال مع شرائط أربع :

« أن تكون الألفاظ حلوة المذاق رطبة طنانة ، صافية على السماع طيبة رناقة ، وجودة التركيب وحسنه ، وأن تكون الألفاظ في تركيبها تابعة لمعناها، ولأيكون المعنى فيها تابعاً لألفاظ فتكون ظاهره النمويه وباطنُّه التشويه ، ويصير مثاله كمثال عمد من خشب على نصب من خشب .

« وأن تكون كل واحدة من السجعتين دالة على معنى حسن بانفراده » مغاير ﴿ المعنى الذي دلت عليه الأخرى . فهذه الشرائط الأربع لابد من اعتبارها في کل کلام مسجوع،<sup>(۱)</sup> .

<sup>(</sup>١) الطراز : ص٢١ وما بعدها . وقابله على ما في ( المثلالسائر لابن الأثير ) وقد سبق نقله .

وأراني أطلت في عرض أقوال السلف في الفواصل القرآنية والسجع ، توطئة لتدبر أسرار التعبير في هذه الظاهرة الأسلوبية اللاقتة ، من البيان المعجز .

وقد رأينا كيف تباعدت بهم السبل بين الطرفين المتقابلين:

فني البيئة الكلامية اختلفت الفرق الإسلامية بين نبي السجع في القرآن نفياً باتبًا ، وبين القول بوجوده في النظم القرآني ، وعَمَدُ ه مُن وجوه إعجازه .

وفي البيئة اللغوية والبلاغية ، اتسع الحلاف بين مذهب ﴿ الْفَرَاءِ ﴾ في أن السجع في القرآن مقصود إليه لذاته ، وأنه ربما عدل عن نسق إلى آخر وآثر لفظاً على غيره في معناه ، قصداً إلى المشاكلة والتوافق بين رءوس الآيات .

وبين من أنكروا ، كابن سنان الخفاجئ وابن الأثير ، أن تكون معاني الفواصل القرآئية تابعة للألفاظ .

ورأينا من علماء السلف من قرقوا بين الفواصل والأسجاع ، كالقاضي ا الباقلاني وعلى بن عيسي الرماني . وإن لم ير أكثر البلاغيين فرقاً بين الفواصل والسجم ، وعندهم أن الأمر في هذه التفرقة ، ليس إلا كراهة القول بالسجع في القرآن ، بعد أنَّ شاع إطلاقه على سجم الكهان .

the first of the second se

The second of th

Acres 6

وما نزال نجد جفوة تجاه لفظ السجع ، لطول ما ابتدلت الصنعة اللفظية في الزخرف البديعي ، في أساليب العصور المتأخرة ، يعد أن التزمه الكهان في العصر المخاهلي .

ومن ثم نؤثر أن تمضى على تسمية مقاطع الآيات في القرآن بالفواضل ، وهو الذي جرى عليه أكثر المفسرين .

وبعد الذي سُقناه من خلافهم ، يكون من المحدى حسماً لكل خلاف ،
أن نندبر الفواصل القرآنية ، لنرى ما إذا كان البيان الأعلى يتعلق في فاصلة مها بمجرد رعاية شكلية للرونق اللفظى ، أو أن فواصله تأتى لمقتضيات معنوية ، مع نسق الإيقاع بهذه الفواصل ، وائتلاف الحرس لألفاظها التي اقتضها المعانى ، في على نحو تنقاصر دونه طاقة البلغاء ؟

وأختار هنا شواهد من الفواصل التي وهم «الفراء» ومن ذهب مذهبه ، فخملوها على قصد المشاكلة اللفظية بين رموس الآيات، بإيثار نسق على آخر، أو العادول عن لفظ إلى غيره في معناه .

دون أن يحتاطوا لدفع هذا الوهم ، أو الإيهام ، بذكر المقتضى المعتوى للقواصل الموعية .

وَنَحْتَلَفَ مَعْهُمَ ، ابْتَلَامَ ، في القول بَلْفَظَيْنَ في معنى واحد ، إلا أن يكوناً في أكثر من لغة ، وقد سبق بيان ذلك في " النواهف وسر الكلمة " ثم ننظر، مثلا، في معذه الفواصل القرآنية :

الروالضّحَى ه وَاللّبِلِ إِذَا سَجَى ه مَا وَدَّعَكَ رَبِّكَ وَمَا قَلَى اللّهِ وَاللّبِلِ إِذَا سَجَى ه مَا وَدَّعَكَ رَبِّكَ وَمَا قَلَى اللّهِ فَلَا عَلَى طَرْحَ كَافَ الْحَطَّابِ مِن الْفَلْمِينِ الْفَرَاتِ جَرَى فَيها عَلَى طَرْحَ كَافَ الْحَطَّابِ مِن الْفَلْمِينِ اللّهِ اللّهِ وَمِن الْآيَاتِ ...
ومن الْقَاوَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ وَمِن اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَمِنْهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

رد ( ﴿) العَفْسِيرُ الكَايِرُ ، الرَّزِيِّ : جـ ، ، سوية الشَّخي .



واو كان البيان القرآني يتعلق بهذا الملحظ اللفظى فحسب ، لما عدل عن رعاية الفاصلة في الآيات بعدها :

«فَأَمَّا اليَتِيمَ فَلَا تَقَهُرُ \* وَأَمَّا السَّائِلَ فَلَا تَنهَرٌ \* وأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّلِكَ فَحَدُّثٍ ،

بل ليس فيها حرف ثاء ، على الإطلاق .....

وعلى مذهبهم ، كانت الفواصل أترعى بمثل لفظ : فلخَبَرُ ، لمشاكلة رموس الآيات بالعدول إلى هذا اللفظ ، عن : ﴿ فلحدث ﴾

وفرى ، والله أعلم ، أن حذف كاف من : « وما قلى » مع دلالة السياق عليها ، تقتضيه حساسية مرهفة بالغة الدقة واللطف ، هي تحاشي خطابه تعالى رسوله المصطفى ، في موقف الإيناس ، بصريح القول : وما قلاك .

بنا في القيلي من حس المطود والإبعاد وشدة البغض. أما التوديع فلا شيء فيه من ذلك ، بل لعل الحس الملغوي فيه يؤذن بأنه لايكون وداع إلابين الأحباب، كما لايكون توديع إلا مع رجاء العودة وأمل اللقاء.

وحُدُفْتُ كَافُ الْحُطَابِ فِي القراصل بعدها ، لأن السياق بعد ذلك أغنى عبها . ومِن أعطى السياق الدلالة المرادة مستغنياً عن الكاف ، قان ذكرها يكون من الفضول والحشو المنزه عنهما أعلى بيان .

## وآبات الفجر :

« والفَجْرِ » وليال عَشْر » والشَّفع والوَثر » واللَّيل إذا يَشْر » هل في 
ذَلِكُ قَسَمُ لِذِي حِجْرٍ \* أَلَمْ دَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبَّكُ بِعَادٍ » إِرَمَ ذات العِمَادِ » 
النبي لَم يُخْلَقُ مِثْلُهَا فِي الْبِلَادِ ، وَنَمُودَ النَّذِينَ جَابُوا الصَّحْرَ بِالوادِ ، 
وفرعونَ ذِي الأوتادِ »

صرح ﴿ الفراء ﴾ في (معاني القرآن ) بأن ياء العلة حذفته من ؛ يسبر (ى) لمشاكلة رموس الآيات . وكذلك ذهب ﴿ ابن سنان الحفاجي ﴾ في (سر

الفصاحة) إلى حدفها وحدف باء المنقوص من : بالواد (ى) قصداً إلى تماثل الفواصل .

لأن القاعدة عندهم ، إثبات ياء العلة : في الفعل المضارع المرقوع ، وإثبات ياء الاسم المنقوص مجروراً ومرفوعاً ، إذا القرن بـ : ال ، أو أَضِيف . يرب

الله ويكني للرد على من ذهبوا إلى حدف الياء بين في آيات الفجر، لرعاية الفاصلة ، أن نلفت إلى أن القرآن الكريم لم يقتصر على حذفهما هنا في مقاطع الآيات ، ليسلم لهم القول ُ بأن الحذف قصد إلى رعاية الفواصل وتماثل رموس الآيات، وإيما حذفت ياء المضارع المرفوع المعتل الآخر، وواود أيضًا، وياء المنقوص مضافاً ويعرفاً بأل ، في أواسط الحمل ودرج الكلام : كالذي في الآيات التالية ـ على « قراءة حفص » :

هوه ١٠٥ ﴿ \* مِينَوْمَ يَأْتَ لَا تُكَلَّمُ نَفْسُ إِلَّا مِإِذْنِهِ ٢

"الإسرام ١٨٠ : « وَيَدْعُ الإِنسَانُ بِالشَّرُّ دُعَاهِمُ بِالْخَيْرِ ١٠ "

القمر ٦ : «فَتُولَ عَنهُمُ يَوْمَ يَدْعُ الداع إِلَى شَيْءٍ نُكُر ٦ .

: ومُهْطِعِينَ إِلَى الدَّاعِ يَقُولُ الكَافرُونَ هَذَا يَوْمٌ عَبِيرٌ ۗ أَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ القمر ٨

> : « واسْتَمِعْ بَوْمٌ يُبنادِ المُنادِ مِنْ مَكَانَ قُريبِ، ق ۱ غ

الدازعات ١٦ : ﴿ هَا إِنَّالَا حَدِيثُ مُوسَى . إِذْ نَادَاهُ رَبُّهُ بِالوادِ الْمُقَدِّينِ طُوك، .

الْقَيْمُ مِنْ يَا فَلَمَّا أَنَاهًا نُودِي مِنْ شَاطِيُّ الْوَادِ الْأَيْمَنِ الْمَادِي الْأَيْمَنِ

طه ١٧ . : ﴿ إِنِّي أَمَا رَبُّكُ فَاعْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ لِلْقَالَعِينَ طُوعِيدَ \*

الله ما ١٥١ الله المُعْلَى إِذَا أَتَوَا عَلَى وَادِ النَّمْلِ قَالَتَ تَمَّلُهُ يَأَلُّهُما النَّمْلُ

ادْخَلُوا مَسْهَا كِنكُمْ لَا يُحْطِمُنكُمْ سُلَيْمَانُ وَجَنُودُهُ وَهُمْ لَا يَنْفُعُرُونَا ا

الروم ٣٥ : ٥ وَمَا أَنْتَ بِهَادِ الْعُنِّي عَنْ خَبَلَالِتِهِمْ ١٠

اليقرة ١٨٦: « وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِّي فَوْسِبَ أَجِيبِ مُعَوِّقَ إِلَا آعِ

إِذَا دَعَانَ فَلْيَسْتَجِيبُولِ لِي يَسِيدُ ﴾ ﴿ يَا مِنْ مِنْ مِنْ اللَّهُ الْمُعَانَ فَلْيَسْتَجِيبُولِ لِي يَسْهِ مِنْ ا



الصافات ٢٦٣: « إِلاَّ مَن هو صَالِ الجَعِيم ».

الرحمن ٢٤ : ﴿ وَلَهُ الْجَوَارِ الْمُنْشَتَاتُ فِي الْبِحْرِ كَالْأَعْلَامِ ﴾ . التكوير ١٥ : ﴿ فَلَا أَقْدِمُ بِالْخُنْسِ ﴾ التكوير ١٥ : ﴿ فَلَا أَقْدِمُ بِالْخُنْسِ ﴾ التكوير ١٥ : ﴿ فَلَا أَقْدِمُ بِالْخُنْسِ ﴾

ولا يجال لقول في هذه الآيات ونظائرها، بحذف ياء المنقوص المضاف أو المعرف بال ، وآخر المضارع المرفوع المعتل بالواء أو الياء، لرعاية الفواصل ومشاكلة لرموس الآيات. وقد يسبق إلى الظن أن الياء والواو حذفتا فيها للتخلص من التقائبها ساكنتين ، بساكن بعدهما ، إلا أن نلتفت إلى آيات هود والبقرة والقسر ، والحرف فيها غير متلو بحزف ساكن .

أفلا يكون القائلون بالحذف لرعاية الفواصل قد تعجلوا بمثل هذا اللقول في آيات الفجر ونظائرها، محتكمين إلى قواعد اللغويين والنحاة في المعتل الآخر والمنقوص ، حين ينبغي أن نعرض قواعدهم على ما يهدى إليه الاستقراء لكل مواضع الحذف والإثبات في الكتاب المحكم ؟

# وآينا الأعلى :

ا سَبِّح ِ اسْمَ وَبَلْكَ الْأَعْلَى \* اللَّذِي خَلَقَ فَسَموَّى \*

والليل: ﴿ إِلَّا ابْدِغَاءٌ وَجُو رَبِّهِ الْأَعْلَى ﴿ وَلَشَوْفَ يَرْضَى ﴾ ﴿ وَلَا اللَّهِ مَا الْأَعْلَى ﴿ وَلَشَوْفَ يَرْضَى ﴾

ليست صيغة "الأعلى" معدولا إليها فيهماعن العلى تخرد رعاية الفاصلة. ولا أويد بها المفاضلة بين أعلى وعال ، على ما وهم بعضهم خضوعاً لأحكام اللغويين في سيخ التغضيل ودلالتها . وقد جر هذا الوهم إلى ماأشار إليه «الفخر الرازي» من تعلق اللاحدة في " ريه الأعلى " «من اقتضاء أن يكون هناك رب آخره مفضولا في العلو(١١) ، على ما يقضى به منطق التفضيل عندهم وقواعده .

وذلك من عقم الحيس فيهم ، يغيب عنه السر البياني في إطلاق مثل صيغة الأعلى – والعليا – دون قصد إلى مفاضلة أو ترتيب ، وإنما القصد إلى المضى بالعلو إلى جايته القصوى بغير حدود ولا قده .

<sup>(</sup>۱) التفسير الكبير الرازى : ج ٨ سورة الليل ـ

وهو نفس الملحظ الدلالي لصيغ : الحسى ، واليسرى ، والعسرى ، والأشق والأتنى ، في «سورة الليل» دالة على غاية الحسن واليسر والتقوي، ، وأقصى العسر والشقاء الذي مابعده من شقاء .

ومثلها صيغة الأكرم في آية العَلَق :

ه إقرأ وَرَبُّكُ الْأَكِوَمُ \* الَّذِي عَلَّمَ بِالْقِلَمِي \* .

لم أبعدل فيها عن الكريم إلى الأكرم، لحجود رعاية الفاصلة. ولا قُلصد بها المفاضلة بين أكرم وكريم ، على ما تأوله مضرون ، وساقوا وجوها عدة الأكرميته تعالى(١)

واستقراء آیاتها ، یشهد بأن صیغی الأفعل والفعل ، تفیدان الاطلاق الی أقصى المدى ، بغیر حد أوقید مفاضلة

إنما تتعين المفاضلة بذكر المغضول ، مضافا إليه أوبجروراً بحرف من ، فيمثل: أكثر الناس ، أكثركم ، أكبر من أختها ، والفتنة أشد من الفعل ، ولا أقلل من ذلك ولا أكثر . . . . .

وروجه التفضيل في مثل قوله تعابل و والله خير الما كرين و أنه في سياق المخالية
 عن مكر المخلوفين : تمود في آية ( النمل ٥٠ ) والكافرين من بني إسرائيل ( آلب عمران هذي ) والذين كفروا من قريش ( الأنفال ٣٠ )

وقوله تعالى : ۵ وهو خير الحاكمين a بآيات يونس ۱۰۹ ، والأعرافت ۸۷ ، و يوسف ۸۰ . ومعها « أحكم الحاكمين » في آيتي هود ٤٥ والنين ۸ .

منظور فيها إلى أن الحكم قد يكون من المخلوقين ومنه فى القرآن الكويم مثل آيات : « وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل ، « وليحكم به فوا عدل منكم » « وداود وسلمان إذ بحكمان فى الحرث » « فاحكم بينهم بالقسط ، « فاحكم بين الناس بالحق ولا تتبع الهوى » .

أماً قوله تعالى : و فتبارك الله أحسن الحالقين ، فإذا لم أينظر فيه إلى أن المعلق قد يكون من الناس – و « الراغب ، في المفردات يقرق بين الحلق من الله على غير

<sup>(</sup>١) الفخر الرازي : التفسير الكبير عجم ، سورة العلق

مثال ، ومن الناس على مثال ــ فأقرب ما يبدو لنا من وجه فيه ، أن العربية لاتصوغ أفعل وفعلى ، من : خلق فهو خالق . إنما تصوغ الأخلق من معنى : خليق .

والتقييد في صيغ أفعل التفضيل ، إنما يتعين صراحة بالتمييز في مثل : أكبر شهادة ، أكثر أموالا ، أكثر جمعا ، أكثر شهاء جدلا . . . .

وذلك كلَّه غَير الإطلاق بصبيغتى : الأَفعل ، والفعلى . إلا أن يصرح في

النص بقيد تمييز أو تخصص ومقارنة ، كالذي في آيات : ﴿

الكهف ٣٠٠: «قل هل تنبئكم بالأخسرين أعمالاً الذين ضل سعيهُ هم في الخياة الدنيا وهم يتحسبون أنهم يُحسنون صُنعا »

آل عمران ١٣٢٩ : « ولا تهينوا ولا تحزنوا وأنشم الأعلون إن كنتم مؤمنين» ال عمران ١٣٢٩ : محمد ٢٥

الأنفال ٤٢ : « إذ أنتم بالحدُونَ الدُّنْسِيَا وهم بالعدُّونَ القُصُوبِي » الإسراء ١: هسيحان الذي أسرَى بعيده ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى »

فإذا أطلق و الأفعل ، والفُعلى، من قيد ومن مفضول ، خوج ، والله أعلم، عن الدلالة المفاضلة وخصوصية القيد ، وأفاد الإطلاق غير المحدود ، فلالك هو قوله تعالى :

ه اقرأ وربك الأكرم عن ومثله : ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَا مُعَلَّمُ مُنَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ م

« الآية الكبرى ، في سورتي النازعات والنجم .

و ﴿ آیاتنا الکبری ﴾ ق سورة طه

و ١٠ البطشة الكبرى ٥ في سورة الدخان .

و له الطامة الكبري ، في آية النازعات.

أَوْمُ النَّارِ الْكِيرِينَ ۚ فِي سُورَةُ الْأَعْلَى . ﴿ وَمُ النَّارِ الْكِيرِينَ ۚ فِي سُورَةُ الْأَعْلَى .

المرابع المرابع المنافقة المرابع المنافقة المرابع المنافقة المرابع المنافقة المرابع المنافقة المنافقة

و وليمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ مَ ذَوَاتًا أَفْنَانٍ ، ﴿ وَإِنَّا أَفْنَانٍ ، ﴿

42 Car. 1

ليست تثنية جنتين فيها مراداً بها الإفراد وعدل القرآن إليها مراعاة النظم كا ذهب والفراء و . و إنما السياق قبلها وبعدها على التثنية . وواضح لها أن المواد بالآية : ولن خاف مقام ربه ، من الإنس والجان ، جنتان . و فواتا أفنان، فبأى آلاء ربكما تكذبان ،

وآية التكاثر :

ه أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُو ، حَتَّى زُونُمُ الْمُفَاجِرَ ،

تجد الصنعة البلاغية فيها أن المقابر أوثرت على القبور، التمثياكلة اللفظية بينها وبين التكاثر . وبحس البلاغيون ، ونحس معهم ، مُستَّق الإيقاع بها وانسجام الحرس ،

لكن وراء هذا الملحظ البلاغي في التستى اللفظى ، ملحظاً بيافياً اقتضاه المغنى : فالمقابر جمع مقبرة ، وهي مجتمع القبور واستعمالها هنا هو الملائم معنوياً لحقا التكاثر ، دلالة على مصبر ما يتكالب عليه المتكاثرون في حطام الدنيا . هناك حيث مجتمع الموتى ومحتشد الرم على اختلاف الأعمار والأجيال والطبقات أوهذه الدلالة من السعة والعموم والشمول ، لا يمكن أن يقوم بها لفظ القبور جمع قبر فبقدر مابين قبر ومقبرة من تفاوت ، يتجلى البيان القرآني في إيثار المقابر على فبقدر مابين عبر معتمد عن غاية مايتكاثر فيه المتكاثرون على مسر العمور والأجيال .

ومما قالوا فيه يرعاية الفاصلة ، آياتُ الهمزة :

﴿ يَنَارُ اللَّهِ الْمُوفَدَةُ \* الَّتِي نَطَّلِعُ عَلَى الْأَفْتِدَةِ \* إِنَّهَا عَلَيْهِمْ مُوْصِّلَةً \*

فِي عَمَلِهِ مُعَدُّدُةِ ١٠

م على القول بأن الأفندة في معنى القلوب، وعدل إليها للمشاكلة يبن وجوب الآيات.

ولا تترادف الأفندة والقلوب في حس العربية المرعف ، ليقاله فيوعل يرعاية .

الفاصلة . بل يطلق القلب بدلالة عامة على الجهاز العضوى من أجهزة الجسم ، وعلى موضع الشعور والأهواء والعقيدة والوجدان .

أما الفؤاد فلا يطلق إلا بدلالة خاصة على المعنوى دون العضوى . وفحن نعرف مثلا جراحة القلب، أما جراحة الفؤاد فلا تدخل فى فطاق الطب البشرى. ونحن نأكل القلب كما نأكل الكبد والكلى ، أما الفؤاد فليس مما يؤكل أويباع . ونحن نعرف قلوبا البشر والحيوان الأعجم على اختلاف فصائله ، أما الفؤاد فللإنسان لا غير!

وبهذه الخصوصية في الدلالة المعنوية للفؤاد ، جاء اللفظ مفرداً وجمعاً ست عشرة مزة في القرآن الكريم ، ليس فيها مايمكن أن يحمل على معنى الجارحة .

والقلب ، وإن جاء في القرآن غالباً في المعنويات من الاطمئنان والسكينة والرحمة والتآلف والحشوع والوجل والفقه والطهر ، ومع الارتياب والتقلب والحوف والاشمئزاز والقسوة والتكبر والجبروت والزيغ والمرض والإثم والغفلة والعمى، إلا أن العربية ، لغة القرآن ، لاتستعمل غير القلب في الدلالة الأصلية على هذا العضو من الجسم .

وإذن يكون لإيثار الافئدة على الفاوب في آية الهموة ، مع الملحظ البلاشي من النسق اللفظي والجوس الصوتى ، مقتضاه المعتوى البياني ، في تبطيص الاغتلاة من حس المعضوية التي يحتملها لفظ القلوب فيا ألف العرب من لغهم . ولا نتاك نستعمل القلب بمعناه العضوى في النشريح والطب وأصناف اللحوم ، ولا نستعمل الفؤاد بهذه الدلالة على الإطلاق .

وكذلك لاتترادف مؤصدة ومغلقة ، كيقال باحيال العدول عن أولهما إلى الأخرى وعاية للفاصلة .

بل يتعيز الإيصاد يخصوصية الدلالة على إحكام الإغلاق وقوة تحصينه . والعربية استعملت الوصيد ، المبيت الحصين يتستخد من حجازة في الحبال ، والقول: استوصد في الحبل ، أي اتخذ فيه حظيرة من حجارة

ويمثل هذا المعنى من الإيصاد الهكم عاجاءت آية البلد :

فالماكيفيوالمي والمراكب المصطفيق المراكب

« وَاللَّذِينَ كَفَرُوا مِآبَاتِنَا هُمْ أَصْحَابُ الْمَثْمَامَةِ ، عَلَيْهِمْ فَأَرْ مُؤْمَدَةً ، وَاللَّذِينَ كَفَرُوا مِآبَاتِنَا هُمْ أَصْحَابُ الْمُشَامَةِ ، عَلَيْهِمْ فَأَرْ مُؤْمَدَةً ، ولا المعنى من إطباق النازعلى أصيحاب المشامة وإحكام إيصادها ، هوماتعلق به البيان الأعلى

### وآية الزلزلة :

«وَأَحْرَجَتِ الْأَرْضُ أَنْقَالُهَا \* وَفَالَ الْإِنسَالَ مَا لَهَا \* يَوْمَئِلِهِ تَحَدَّثُ أَخْدُثُ أَخْدُانَ أَوْحَى لَهَا ».

قالوا فيها : « وعد ي أوحى بالثلام ، وإن كان المشهور تعديبها بالى ، لمراعاة الفواصل (١) »

ونستقرئ مواضع فيعل الإيحاء في القرآن كله غلا قرأه يتعدئ بـ و إلى ، إلاحين يكون الموحى إليه من الاحياء . يطود ذلك في كل آيات الإيحاء بإلى، وعددها سبح وستون آية .

أما حين يكون الموحى له جماداً ، فالفعل يتعدى باللام كآية الزازلة ، أو بحرف في ، كما في آية مصلت : « وأوحى في كل سماء أمرها »

ودلالة واللام و الإنجاء المباشر على وجه التسخير؛ ودلالة وفي والمبت والملابسة . أما الإبجاء بـ ( إلى ١ فيأخذ دلالته الحاصة في المصطلح الديني للوحي ، إذا كان الموحى إليه من الأنبياء

وَلِلْ غَيْرِ الْأَلْبِياء ، بشرأ أو حيواناً ، يُكُون الإيجاء بمِعني الإلهام لا غير.

و إذن لا تأتى تعدية أوحى باللام ، الكرض في آية الزلزلة ، عدولاعن و أوحى اللهما » لمراعاة الفواصل .

بل التعدية باللام هنا متعينة ، لأن الموجي إليه جماه ، وقد هيئ الاستقراء الى أن القرآن لا يعدى الفعل بحرف و إلى ، إلا حين يكون الموجي اليعرمن الأجياء .

(١) أبو حيان ؛ البحر الهيط ، ١٠١/٨ الزلزلة .

Francisco Barrier Contraction Contraction Contractions

JAN L. O. O.

THE PRINCE GHAZI TRUST

وفي التقديم والتأخير ، قالوا برعاية الفاصلة في مثل أية الليل :

وإِنَّ غَلَيْنَا لَلْهُدَى \* وَإِنَّ لَنَا لَلْآخِرَةَ وَالْأُولَ \* .

A service of the servic

عدل البيان القرآنى فيها عما هو مألوف ومتبادر من تقديم الأولى على الآخرة .
وليس القصد إلى رعاية الفاصلة ، هو وحده الذى اقتضى تقديم الآخرة هنا
على الأولى . وإنما اقتضاه المعنى أولا ، فى سياق البشرى والوعيد ، إذ الآخرة خير وأبقى، وعذابها أكبر وأشد وأخزى . . .

وبهذا الملحظ البياني قدمت الآخرة على الأولى في سياق البشري للمصطفى . . يآية الضحى .

﴿ وَلَـ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لَـكُ مِنَ الأُولَى وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبَّكَ فَتَرُّضَى ﴾ ﴿ وَلَـ الْآخِرَةُ خَيْرُ لَـكَ مِنَ الأُولَى فَى سِياقَ الوعيد لفرعون ، بآية الثان عامتِهِ ﴿ كَا قَنْدَمْتُ اللَّهُ عَلَى مَ فَأَخَذَهُ اللَّهُ نَكَالَ الآخِرَةِ وَالْأُولَى ﴾ ﴿ وَفَقَالَ أَنَّ رَبِّكُمُ الْأُعْلَى ﴿ وَفَأَخَذَهُ اللَّهُ نَكَالَ الآخِرَةِ وَالْأُولَى ﴾

ومنطق الإعجاز أنه ما من فاصلة قرآنية لايقتضى لفظها في سياقه ، دلالة معنوية لايؤديها لفظ سواه . قبد نتدبره فنهندي إلى سره البياني ، وقد يغيب عنا فنُقرُ بالقصور عن إدراركه .

ولا يُنظَن في أنبي أهورًن من قيمة التآلف اللفظي والإيقاع الصوئي لهذا النسو الباهر الذي نجتليفيه فنية البلاغة ، تؤدى المعنى بأرهف لفظ وأروع تعبير وأجمل إيقاع ، فالبلاغة من حيث هي فن القول ، لاتفصل بين جوهر المعنى وبين أسلوب أداته ، ولا تعتد بمعان جليلة تقصر الألفاظ عن التعبير البليغ عنها ، كما لا تعتد بألفاظ جميلة تضيع المعنى أو تجور عليه ليسلم لها زخرف بديعي .

وهذا هو الحد الفاصل بين فنية البلاغة كما تجلوها الفواصل القرآنية بدلالها المعنوية المرهفة ونسقها الفريد في إيقاعها الباهر ، و بين ما تقدمه الصنعة البديعية من زحرف الفظي يمكره الكلمات على أن تجيء في غير مواضعها البيانية .

فلعل جلال الفواصل القرآنية في نسقها الفريد، يعفينا من ألد و خصومة بين أصحاب اللفظ وأصحاب المعنى ، لا يعرفها دوق العربية المرهف في البيان الأعلى بالكتاب العربي المبين .

454



التفي مع القسم :

ومن الطواهر الأسلوبية اللافتة في البيان القرآئي ، عبى م فعل القسم بعد « لا النافية » في مثل قوله تعالى :

ولا أَقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيبَامَةِ \* وَلَا أَفْسِمُ بِالتَّمْسِ اللَّوْامَةِ ﴿ أَيْحَسَبُ الإِنْسَانُ أَنْ لَنْ نَجْمَعَ عِظَامَهُ م بَلَى قَادِرِينَ عَلَى أَنْنُسُوِّي بَنَانَهُ ﴿ الْإِنْسَانُ أَن نُسَوِّي بَنَانَهُ ﴿

وقد اختلفت اللغويون والمفسرون في تأويل « لا؛ وتوجيه القسم بعدها . جاء بها ٥ ابن هشام » في باب" لا ، الزائدة في الكلام لمجرد تقويته وتأكيده ؟ ولخص أقوالهم فيها :

قَيل هي فافية . ثمُ اختلفوا في تأويل المنفي بها :

منهم من قال إنها تنبي شيئاً تقدم في سورة أخرى؛ فني آية القيامة أنكر المشركون البعث ، فقيل لهم : لا ، ليس الأمر كذلك . ثم استؤلف القسم : أقسم . ووجه هذا التأويل عندهم ، أن القرآن كله كالسورة الواحدة ، ولهذا يُذكر الشيء في سورة ، وجوابه في سورة أخرى. ونَطَرُوا لَقَالَتُ بقولُه تَعَالَ ﴿ the first that it is ردًّا على مافي سورة أخرى :

﴿ وَقَالُوا يَاأَيُّهَا الَّذِي ثُرُّلَ عَلَيْهِ اللَّكَرُ إِذَّكَ لَمَجْنُونًا ۚ ﴿ مَا مُسَالًا مُ ورَّده ﴿ أَبُوحِيَانَ ﴾ بأنه لايجوز ، لأن في ذلك خلف السرة لانه يجوها ﴿ وليس جواباً لسائل بسأل فيحتمل ذلك . نحو قولك بنولان لمن سأله عامل من رجل في الدار؟ (البحر الحيط) من المراج (البحر الحيط)

وذهب بعضهم إلى أنها تنفي الفعل، أنسهم وذلك على أن يكون الخباراً لا إلشاء، على تقدير أن المقسم به يستحق إعظاماً فيق القسم لا المقسم به المستحق إعظاماً فيق 

منهم من قال إنها زيدت توطئة وتمهيدا لنبي الجواب محذوفاً. وتقديره في آية القيامة: « لاأقسم بيوم القيامة ، ولاأقسم بالنفس اللوامة » لا يدُتْر كون سدى . ورد هذا التأويل ، بأنه لا وجه لتقدير جواب ، والجواب صريح مثبت في مثل آيات :

و فَلاَ أُقْدِمُ بِرِبُ المَشَارِقِ وَالمَعَارِبِ إِنَّا لَمَادِرُونَ ٥

الله العَسِمُ بِهَذَا الْبَلَدِ \* وَأَنْتَ حِلُّ بِهَذَا الْبَلَدِ \* وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ \* لَقَدُ عَلَقَدًا الْبَلَدِ \* وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ \* لَقَدُ عَلَقَدًا الْإِنْسَانَ فَي كَبَد \*
 عَلَقَدًا الْإِنْسَانَ فِي كَبَد \*

و فَلَا أَقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النَّجُومِ . وَإِنَّهُ لَقَسَمُ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ . إِنَّهُ لَقُرْآنَ كَرْبِم »

وذهب آخرون ممن قالوا بزيادتها ، إلى أنها زيدت لمجرد التأكيد وتقوية الكلام . ونظيره عندهم ، آية الحديد :

ه لِنَالَّا يَعْلَمُ أَهْلُ الْكِتَابِ أَلَّا يَقَدْرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِنْ فَصْبِلِ اللهِ. ٥ ورُدَّ بأنها لاتزاد لللك في صدر للكلام ، بل تزاد حشواً . لَأَنَّ زيادة الشيء تفيد اطراحه ، وكوله في أول الكلام يفيد الاعتناء به (١)

وقول ثالث: إنها ليست نافية ولا زائدة ، و إنما هي لام الابتداء، أشبيعت فتحنها فتولدت عنها ألف ، كقول الشاعر: ، أعوذ بالله من العقراب ، أشبعت فتحة الراء فيها ، فتولّد عنها أليف ، وإنما هي : العقرب

وعلى هذا الوجه ، قواءة الحسن : لا قالاً قبسيم ُ برب المشارق والمعارب، وقواءة هشام لآية إبواهم :

إذ فاجعل أفييدة من النّاس تَهْدِي إلَيْهِم ،
 إياد بعد الهمزة ، تولدت من إشهاع كسرتها .

ولما كانت لام الابتداء لا تدخل على النامل ، في قواعدهم ، قادروا دخولها

<sup>(</sup>١) ابن هشام : منى الليب ، ١/ ١٨٪ وأبر خيان في الهجر الحيط بد ٨

THE PRINCE GHAZI TRUST TOR DURANI (THE HIGH BENEFIT OF BUILDING THE HIGH BUILDING TH

ورد ، الزنخشرى ، بأن اللام في هذه القراءة لاتصح أن تكون لام القسم لأمرين : أحدهما أن حقها أن يُقرن بها النون المؤكدة ، والإخلال بها ضعيف قبيح . والثاني ،أنسياق الآية يرشد إلى أن القسم بمواقع النجوم واقع ، ومفتضى جعلها جواباً لقسم محذوف، أن تكون للاستقبال، وفعل القسم يجب أن يكون للحال (١) .

وبعد هذا كله ، نرد إلى القرآن ما تنازعوا فيه . فنستبعد بادئ ذي بله أن تكون ه لا ٥ في آيات القسم ، رد ا على كلام سبق في سورة آخرى ، لأن هذا فضلا عما يبدو فيه من غرابة ، يقتضى القراءة على وجوب القصل بين: لا ، أقسم ، لكمال الانقطاع . وكل القراءات فيها على الوصل . وتظهر غرابة هذا التلويل تنفيل المنظر وا له من قوله تعالى : ١ مما أنت بنعيمة ربيك بمتحشون المنافع المنافع القرآن من قوله في سورة أخرى : ٥ إقل لحنون المنافع في سورة المنافع في المنافع في المنافع في المنافع في سورة المنافع في المنافع في المنافع في سورة المنافع في المنافع

إذ كيف تكون آية من سورة القلم ، وهي ثاني سورة نزلت من القرآن ، رداً على آية نزلت بعدها في سورة الملجر ، وترتيبها في النول الرابعة والحمسون الم وتأويل « لا أقسم » بأنها « لاقسم » أشبعت فنحة اللام فيها فتوللمت عنها ألف ، إذا لم يبعده رد « الزعثبرى» فقد يبعده معه أن هذا الإشباع موضع إلياس بد : لا النافية . ولا إلياس في قراءة ، أقشدة »

المنتم افتدير آيات القسم في الكتاب المحكم على فيهدينا إلى اطراد عجيه آيات ولا أقسم و وضمير المتكلم فيها ، فه تعالى :

الواقعة الله : « فَلَا أُقْسِمُ بِمُواقِعِ النَّجُومِ مِ وَإِنَّهُ لَقَسَمُ لَوْ فَطَلَّمُونَهُ عَظِمٌ • إِنَّهُ لَقُرْ آلَ كُريمٌ ﴾

المحافة ٣٨ : ٥ فَالْا أَدْرِم بِمَا تَبْصِرُونَ . وَمَا لَا تَبْصِرُون . إِنَّهُ لَقُولُ السِّمِرُون . إِنَّهُ لَقُولُ السَّاعَة ٣٨

رَسُولِ كَرِيمٍ ؟ المعادج ٤٠ : ٥ فَلَا أَمْسِمُ بِرَبِ الْمَشَارِقِ وَالْمَعَارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ ؟

(١٠) الزُّفْتَرَى : الكشات ، ١١/١ سورة الواتعة .

البلد ١ : « لَا أُقْسِمُ بِهَذَا الْبَلَدِ » وَأَنتَ حِلَّ بِهَذَا الْبَلَدِ » وَوَالْمِيْرِ وَمَا وَلَهُ . لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فَي كَبَدِ ،

ولم يأت فعل القسم ، في القرآن كله ، مسنداً إلى الله تعلى ، بغير الآ ، هذا .
كما لم تأت الآ النافية مع فيعل القسم مسنداً إلى غيره تعالى . وإنما جاءت الآ الناهية في آية النور القل لا تقسموا الا وليست مما يشغلنا هنا من الظاهرة الأسلوبية [ لا أقسم ، في القرآن الله وحده ، دون غيره من الحلق .

وهذا الاطراد ، يُبعد احيال أن تكون « لا » هي لام الابتاء أشبعت فتحتها فتولدت عنها ألف ، كما أشبعت فتحة الراء في شاهدهم : « أعوذ بالله من العقراب .

أبو حيان . وقد قالوا هم أنفسهم إن زيادة الحرف تفيد اطراحه . كما صرخوا بأن عجره الحرف في أول الكلام يفود كونه موضع عناية أعطته الصدارة في أول الكلام يفود كونه موضع عناية أعطته الصدارة في أول الكلام يقود كونه موضع عناية أعطته الصدارة

فهل هي مزيدة للقسم تقوية وتأكيداً له ؟

قالوا إن إدخال لا النافية على فعل القسم جاء في كلام العرب وأشعارهم ، ومن شواهدهم قول « امرئ القيس » :

فلا وأبيك أبنة العــــامري لايدَّعي القــــوم أنى أفرت وقول ه غوية بن سلمي ه :

ألا نادت أمامة باحسمال المحزني، فلا بلك مساء أمالي

وقول آخر: • فلا وأبي أعدائها لا أخوفها • وجعلوا منه آية الحديد :

الْحَدُّلَا يَعْلَمُ أَهِلُ الْكِنَابِ أَلَّا يَقَدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ رَنْ فَضْلِ اللهِ وَ وَالآية كَمَا لاحظ اللهِ وَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ الللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ا

وكذلك كل الشواهد الشعرية التي ذكروها ، سيافيها النبي الصريح. وليس الأمركذلك في آيات « لا أقسم » وكلها في سياق الإثبات والتقرير. ونفهم أن تأتى « لا» في سياق النبي فتؤكده .

أما أن تأتى لتؤكد الإثبات، فذلك مايبدو غريباً حقّاً على المنطق اللغوى والحس البياني. إذ القسم من أقوى أساليب التأكيد، ولا يسوغ، في اللوق أو المنطق، أن تؤكده ينفيه. والنبي نقيضه التأكيد، فإذا نفيت القسم انتقض بنفيك إياه، والحمح بينهما أولى بأن يسقطهما كليهما، على القاعدة الأصولية في الدليلين يتعارضان فيتساقطان.

أفلا بهدينا تدبر سياق آيات « لا أقسم » لله تعالى وحده، إلى سر البيان في الا » تنفى حاجته سبحانه إلى القسم ؟

بلى، وإنما نحتاج نحن البشر إلى أن نقسم ، دفعاً لمظنة انهام أو إذاحة لشك . ومن ثم نلمح سر العربية إذ نستعمل هذا الأسلوب ، حيث تنتني الحاجة إلى "القسم ، في مواضع الثقة واليقين .

وفرق بعيد أقصى البعد ، بين أن تكون « لا » لتني القسم ، كما قال بعضهم وبين أن تكون لنبي الحاجة إلى القسم ، كما يهدى إليه البيان القراق ،

ومن نبى الحاجة إلى القسم ، يأتى التأكيد والتقرير. لأنه يجعل المقام في غبى بالتقة والبقين عن الإقسام .

والسر البياني لهذا الأسلوب ، يعتمه في قوة اللقت ، على ما يبدو بين

النبى والقسم من مفارقة متبرة الأقطى الالتياه الكوية والقسم من مفارقة متبرة الأقطى اللالتياه الكوية نوكد الثقة بنبى الحاجة معها إلى القسم ، فتقول لمن تثقو فيه : لا تقسم ، أو : من غير يمين .

مقرراً بذلك أنه موضع ثقتك فلست بحاجة إلى أن يقسم لك . كما تقول تصاحبك : لا أوصيك بكذا ، تأكيداً للتوصية بني الحاجة إليها

The transfer of the second of

white the contract of the second state of the

Mr. 4 had Page, a part to the start the start the

وإذ أكتنى بهذا القدر مما اجتليت من أسرار الإعجاز في البيان القرآني ، أرجو ألا يُظن في أجعد جهود السلف الصالح في خدمة كتاب الإسلام ومحاولاتهم في فهم إعجازه . فالحق أن عطاءهم السخى كان لنا على تتابع الأجيال ذخيرة ومدداً .

وأعود فأقرر أن الإعجاز البياني للقرآن، يفوت كل محاولة لتحديده، ويجاوز كل طاقاتنا في لمح أسراره الباهرة .

وقصارى ما اطمأننت إليه في هذه المحاولة لفهم إعجاز البيان القرآني ، هو أنه ما من للمطافية أو خركة أو نبرة الله ما من حركة أو نبرة لا تأخذ مكانها في ذلك البيان المعجز .

وما أزعم ، وما ينبغى لى ، أننى فيها اجتليت وأجتلى من أسرار البيان القرآني قد شارفت أفقه العالى .

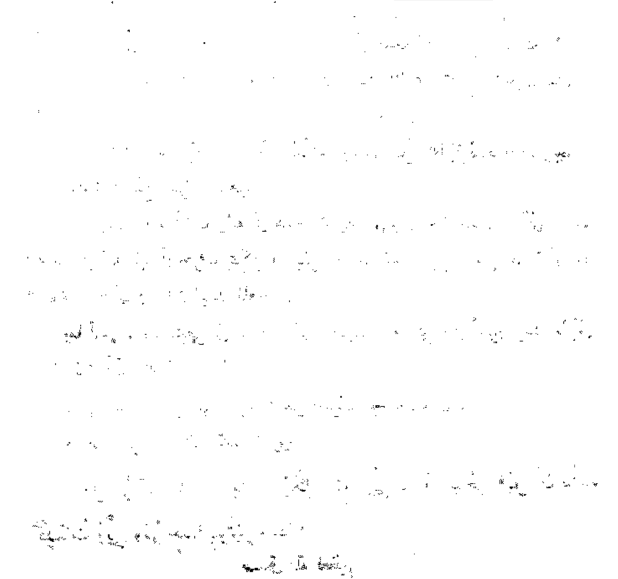
لكنها محاولة أبتغي بها ثواب المسعى وشرف الوسيلة والقربي .

وينفد القول ولا تنفد كلمات ربى :

ه قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَاتِ رَبِّى لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّى وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا، صدق الله العظيم











# الميحث الشالث

# مسائلُ ابن ِ الأزرق

دار الحديث وكلية للشريعة جامعة القروبين بالمغرب 1941 هـ: 1444 م







The State of the second

#### مقدمة :

بعد الذي قدمنا من لمح سر الكلمة في الإعجاز البياني، أحتاج إلى أن أشير إلى ما يحتاج إلى أن أشير إلى ما يحتاج إليه المفسر من شرح كلمة قرآئية بأخرى يراها في معناها ، فإن لم تكن الكلمة الشارحة لغة فيها ، فإن النفسير بها يكون دائماً على وجه التقريب ، لا أنها هي هي .

ويظل للكلمة ، في موضعها من القرآن ، سرها البياني الفريد ، لا تؤديه كلمة أخرى مهما تبدأ قريبة منها أو مرادفة لها .

ومن حيث لا أستطيع أن أتنبع هنا ما جاء به المفسرون من ألفاظ وأوها في معنى الكلمات القرآنية المفسرة ، أحاول هنا النظر في مجموعة كلمات من غريب القرآن ، في المسائل المعروفة « بمسائل نافع بن الأزرق ، وتقول الرواية إنه سأل « عبد الله بن عباس » فيها ، فأجابه عنها واستشهد لكل كلمة فسرها بيت من الشعر .

وهذه المسائل نقلها الحافظ «جلال الدين السيوطي » في كتابه (الإتقان في علوم القرآن) مدرجة في باب "معرفة شروط المفسر وما ينبغي له من معرفة علم اللغة : أسماء وأفعالا وحروفا " وقد ذكر فيه قول ابن عباس : إذا سألتموني عن غريب القرآن فالتمسوه في الشعر ، فإن الشعر ديوان العرب »

قال السيوطي :

« وَأُو عَبِ مَارويناه عنه ، مسائل نافع بن الأزرق . وقد أخرج بعضها ابن الأزرق . وقد أخرج بعضها ابن الأنباري في (كتاب الوقف) والطبراني في (معجمه الكبير) . وقد وأيت، أن أسوقها هنا بمامها لتستفاد » .

وبدأ فساق السند فيها مرفوعا إلى حميد الأعرج وعبد الله بن أبي بكر بن عمله عن أبيه قال : « بينا عبد الله بن عباس جالس بفناء الكعبة وقد اكتنفه الناس يسألونه عن تفسير القرآن . فقال نافع بن الأزرق لنجدة بن عويمس : " قم بنا إلى هذا الذي يجرى على تفسير القرآن بما لا علم له به "

لا فقاما إليه فقالا له : إذا فريد أن فسألك عن أشياء من كتاب الله فتفسرها
 لنا وتأتينا بمصادق من كلام العرب، فإن الله إنما أنزل القرآن بلسان عربي مبين .
 فقال ابن عباس : سلاني عما بدا لكما » .

ومضى السيوطى فنقل هذه المسائل مع جواب ابن عباس عن كل مسألة منها وشاهده من الشعر . وعدد المسائل في (الإتقان) مآلة وتمان وتمانون مسألة (١٠ . ونفهم من قول السيوطى في خاتمتها إنه حذف منها بضعة عشر سؤالا ، أنها وصلت إليه في نحو مائني مسألة . قال : «هذا آخر مسائل نافع بن الأزرق ، وقد حذف منها يسيرا ، نحو بضعة عشر سؤالا ،

« وهي أسئلة أخرج الأنمة أفراداً منها بأسانيد مختلفة إلى ابن عباس . وأخرج أبوبكر بن الأنبارى في "كتاب الوقف والابتداء " قطعة منها ، هي المعلم هليها بالحمرة [ في نسخة السيوطي الحطية ] قال : حدثنا بشر بن أنس ، أنبأنا محمد بن على بن الحسن بن شقيق ، أنبأنا أبو صالح هدبة بن مجاهد ، أنبأنا مجاهد بن شجاع ، أنبأنا محمد بن زياد اليشكرى عن ميمون بن مهران قال : « دخل نافع أبن الأزرق . . . ، فذكره . . . . فذكره . . . . .

وأخرج الطبراني في (معجمه الكبير ) منها قطعة \_ وهي المعلم عليها بحرف ط\_ من طريق جويبر عن الضحاك بن مزاحم، [قال : n خرج نافع بن الأزرق أي .
 وذكره

وإيراد السيوطى لهذه المسائل تحت عنوان: "ما ينبغى للمفسر من معرفة "باللغة" باللغة "م تمهيده لها بالمروى عن ابن عياس في التماس غريب القرآن من الشعر: ديوان العرب، يلفتنا إلى أن العناية بها اتجهت إلى الجانب الأدبى، من حيث هي شاهد ودليل، لمن محتجون لقيمة الشعر، على من قالوا بكراهته في الإسلام وذكروا فيه لمن محتجون لقيمة الشعر، على من قالوا بكراهته في الإسلام وذكروا فيه آية يس: « وما علم مناه الشعر وما ينبغي له » وآية الشعراء: « والشعراء يتبعهم الغاوون ، وذكروا معهما أحاديث نبوية ، في كراهة الشعر والشعراء.

فلا عجب أن رأينا مسائل ابن الأزرق ، موضع عناية من علماء اللغة والأدب ،

<sup>(</sup>١) السيوطي : الإتقان في علوم القرآن (/١٤٤ : ١٦٤ عليم الموسوية بالقاهرة سنة ١٧٧٨ه

أكثر من أصحاب النفسير . ولعل أقلم من النفت إليها منهم فيا أعلم وأبو عبيلة المام العربية في القرن الثاني الهجري ، و وللبرد ، محمد بن بزياء ، من أعمة العربية في القرن الثالث الهجري . وقد نقل و المبرد ، مجمع آنها في كتابه (الكامل) وصرح بأنه سمعها من أبي عبيدة وغيره ، من عدة وجود .

قال في حديث الحوارج ، بعد إشارة إلى نظر نافع بن الأزرق وتوعله وتعمقه :

« حد آث أبو عبيدة معمر بن المثنى النيمي النسابة – من نيم قريش ، ولاء الا نيم الرباب ، وكان من أعلم الناس باللغة وأخبار العرب وأنسابها – عن أسامة بن زيد عن عكومة قال : وأيت عبد الله بن عباس وعنده تافع بن الأزرق وهو يسأله و يطلب منه الاحتجاج باللغة ، فسأله عن قوله تعالى حل ثناؤه " والليل وما وسك " — ٢٩

« وروى أبو عبيدة فى هذا الإسناد ، وروى ذلك غيرُه ، وسمعناه من غير وجه ، أنه سأله عن قوله عزوجل : " قد جعل ربك تحتك سريبًا " ــ ٧ ه \* وروى أبو عبيدة وغيره ، أن نافعًا سأل ابن عباس عن قوله تعلل : " عُنتُلُ بعد ذلك زكيم " ــ ٧ ه

« ویدُروی عن أبی عبیدة من غیر وجه ، أن مما سأل عنه نافع بن الأزرق ،
ما كان من اهمام نبی الله سلیان بالهدهد ، وسأله عن : " الم مذلك الكتاب "
وما سأله عنه قوله عز وجل: " لهم أجر غیر ممنون " ۱۷۵

و روى من غير وجه أن ابن الأزرق أنى ابن عباس منجعل يسائله على أبلية على ابن فجعل يسائله على أبلية على ابن فجعل ابن عباس يُظهر الضجر . وطلع "عمرين عبالله بن أبي ربيعة "على ابن عباس ، وعمر يوبئد غلام ، فسلم وجلس ، فقال له إبن عباس الله يتشابها شبثا من شعرك؟ فأنشاه :

أمن آل نعم أنت عاد فسيكر عداة عد أم رائع فسيتحر — ونقل المبرد هنا أربعة عشر بيئاً إلى قوله :
رأت رجالا أما إذا الشعس عارضت فيضعن وأما والعش فيتخصر المنافق فيتخصر حتى أتمها عمر ، وهي ثمانون بيئاً ، فقال ابن الأزرق :

الأرقام الدسائل ، تشير إلى مواضعها في هذه الدراسة ، على ترتوبا في ( الإتفاق ) .

« لله أنت يا ابن عباس ، أنضربُ إليك أكبادً الإبل نسألك عن الدين فتعرض ، ويأتيك غلام من قريش فينشدك سَــُهــَها فتسمعه ؟ فقال :

\_ تالله ما سمعت سفها .

فقال ابن الأزرق: أما أنشدك ؟

رأت رجلا أما إذا الشمس عارضت فيخزى وأما بالعشى فيخسر ققال : ما هكذا قال ، وإنما قال : ما فيضحى ، وأما بالعشى فيخصّر ، م

وبعد أن علق المبرد على البيت وشرَحه ، استأنس له بقوله تعالى : " وأنك لا تظمأ فيها ولا تضمى ١٩ ١٠ .

وقد انجهت عناية المبرد فى المسائل الحمس أو الست التى اختارها ، إلى شرح الشواهد الشعرية والتعليق عليها . وسياقُها فى كتابه ، يأخذ صفة الأمالي الأدبية واللغوية ، لا الدراسة القرآئية .

ومهما يكن القدر الذي نقله منها قليلا ، فحسبنا أن وثنَّق ما سمعه من جملة الحكاية ، مروية عن « أبي عبيدة » وغيره ، من أكثر من وجه .

وإلى ماض قريب، بقيت مسائل لا ابن الأزرق الهموضعها من كفب الأدب في موضعها من كفب الأدب في قضية الحلاف على موقف الإسلام من الشعر.

a the first of

فى المغرب ، سمعت الزملاء من علماء القرويين ، ينشدون قول نشاعرهم ، وابن الوفان ، حين اخترت مسائل ابن الأزرق موضوعًا لمدروسي في التقسير :

لو لم يكن الشعر عند من مضى فضل على الكعبة لم يُعلَّق لو لم يكن فيه بيان آية ما فُسُرت مسائلُ ابن الأزرَق وقرأت ومنظومة ابن الوقان ، الى يعتز بها الأدب المعربي الإسلامي ، في طبعتها

 <sup>(</sup>١) دجمت في هذا الغصل من (الكامل) إلى شرح المرصفي (رفية الآمل من كتاب الكامل)
 في طبعته الأمل سنة ١٣٤٨ هـ ١٩٢٩ - أبخار السابع .

المغربية بشرح السلاوي(١) ب

قال الناظم ، في ( فضل الشمر ) : واعن بقول الشعر فالشعركما والشعر للمجد نجاد سيفه فقُلُهُ غيرَ مُكثر منه ولا ما عابه إلا عَنِي مفحمَم لعرفه الزكي لم يستنشق

لُ لَلْفَتِي إِنْ بِهِ لَمْ يُرْتُرُقُ وللعملى كالعقد فوق العنق تعبأ بقول ِ جاملٍ أو أحمق كم حاجة يتسترها وكم قضى بفك عان وأسير موثق (272)2

عن سيّد عن الهوى لم ينطق وذمه للزبرةان الأسمق " إن من الشعر لحكمة" " تكفى رثنا قتيلها الذي لم يعتنق ببردة والله من أيني

وكم حديث جاءنا بفضله وقد تمثل به وكان من أصحابه يسمعه في المحكلين وقد بَمَنَى المنبرَ لابنِ ثابتِ فكان للإنشاد فيه يرتَّقي وقال لابن أهتم في مدحه مقالة ختمها بقوله وعندما سمع من « قتيلة » رد ما سلبه وقد بكى شفقة بدمعيه المتعطلق وقد حبا «كعباً » غداة مدحه وبَشَّرَ الْجَعَدَىِّ وَابِنَ ثَابِتَ بِجِنَةً جَوَاءً شَعِرٍ عَسَيَّقً كَمِ خَامل سيا به إلى العُلا بيتُ مديح من بليغ ذكيق وكم وكم حطَّ الهيجـَا من ماجد ﴿ ذَى رَبَّةَ قَمَمًا وَقَدْ رِّ سَمَعِينَ إِ

<sup>(</sup>١) في نسخة دار الحديث الحسنية بالرباط ، وقم ١٦٥٩ – وتقع في جزأين كييرين ، ۲۸۲ ، ۳۹۲ صفحة - بمنوان :

<sup>(</sup> زهر الأفنان من حديقة أبن الوقان)

الفقيه العلامة الأديب أبي العباس سيدي أحمد بن خالد السلامي على منظومة الشيخ العلامة الأديب البليغ سيدي أحمد بن مجمه الونان ومطلع الأرجوزة :

مهلا على رسلك حادى الأيتك ولا تكلفها بما لم تطق والأرقام فيها غنظ منها عنها ، لأرقام الصفيحات من هذه الطبعة . الاسماز البياق لقرآن

لو لم يكن الشعر عند من مضى الفضل على الكعبة لم يعلق الولم يكن فيه بيان آية ما فسرت مسائل ابن الأزرق ما هـو إلا كالكتابة وما فضلهما إلا كشمس الأفــق وإنمـا نره عنهما النبى ليكرك الإعجاز بالتحقق وإنمـا نره عنهما النبى ليكرك الإعجاز بالتحقق (269)

وعقد الشارح فصلين في هذه الأبيات بعنوان: "ذكر مسائل ابن الأزرق وما يتعلق بها"، في نحو ثلاث صفحات و"ذكر فضل الشعر والكتابة وتنزيه النبي صلى الله عليه وسلم عنهما" وفي أولهما وهو الذي يعنينا هنا الشار الشارح إلى ما روى من سؤال عربن الحطاب رضى الله عنه، عن قوله تعالى: "أو يأخذهم على تخرف" النحل ٤٧ و فسكت القوم ، إلا شيخًا من هذيل ، قال : في لغننا ، التخوف : التنقص. فسأله أمير المؤمنين : فهل تعرف العرب ذلك في أشعارها ؟ فأجاب : نعم ، قال شاعرنا أبو كبير الهذلل يصف قاقته :

تَخَوَّفَ الرِحْلُ منها تَامِكُمُ فرداً كَمَا تَخُوفَ عُنُودَ النبعة ِ السَّفَيَنُ أَ

فقال عمر رضى الله عنه : أيها الناس ، عليكم بديوانكم لا تضلوا . قالوا : وما ديواننا ؟ قال : شعر الجاهلية ، فإن فيه تفسير كتابكم »

وأضاف الشارح - نقلا من إنقان السيوطى - : «قال أبو بكر بن الأنبارى : قد جاء عن الصحابة والتابعين كثيراً ، الاحتجاج على غريب القرآن ومشكله بالشعر . وأذكر جماعة لا علم لهم ، على النحويين ذلك وقالوا : كيف يجوز أن يُحتج على القرآن بالشعر وهو مذموم في القرآن والحديث ؟ وليس الأمر كما زعموا من أنا جعلنا الشعر أصلاً للقرآن ، بل أردنا تبين الحرف الغريب من القرآن بالشعر ، لأن الله تعالى قال : " إنا جعلناه قرآنا عربياً " وقال : " بلسان عربي مين " وقال ابن عباس : الشعر ديوان العرب فإذا خلى علينا الحرف من القرآن مبين " وقال ابن عباس : الشعر ديوان العرب فإذا خلى علينا الحرف من القرآن الذي أنزله الله بلغة العرب ، رجعنا إلى ديوانها فالتمسنا معرفة ذلك منه .

ه ثم أخرج ابن الأنبارى ، من طريق عكرمة عن ابن عباس قال : إذا سألتمونى عن غريب القرآن فالتمسوه فى الشعر فإن الشعر ديوان العرب. وروى أبو عبيدة فى (فضائله) عن ابن عباس، أنه كان يُسأل عن القرآن فينشد فيه الشعر ، يستشهد به على التفسير ، قال الحافظ السيوطي رحمه الله : قد رويتا عن ابن عباس كثيراً من ذلك ، وأوعب ما رويناه عنه مسائل نافع بن الآزرق، وقد أخرج بعضها ابن الأنباري في كتاب الوقف . والطبراني في معجمه الكبير قلت : وكذا المبرد في (كامله) ساق طرفاً منها – قال السيوطي في الإتقان : وقد رأيت أن أسوقها هنا بتمامها لتستفاده

ونقل السلاوى حكاية السيوطى ، بإسناده ، مع ثلاث مسائل فقط : عرِين ، الوسيلة ، شريعة ومنهاحيًا . ثم ختم الفصل بقوله :

« ومضى السيوطى يذكرها مسألة مسألة حتى ملاً منها نحو الكراسة ، فانظرها فى كتابه ( الإتقان فى علوم القرآن ) والله الموفق »

244:272/2

واضح أن القوم لم ينظروا في مسائل ابن الأزرق من حيث هي موضوع تقسير، وإنحا هي عندهم قضية أدبية يحتجون بها لفضل الشعر ، والحاجة إليه تفهم غريب القرآن ومشكله .

وأحدثُ من نظر في مسائل ابن الأزرق ، فيها أعلم ، خادم القرآن والسنة ، السيد محمد فؤاد عبد الباقى، رحمه الله ، وقد جاء بها لقلا عن إنقان السيوطي ملحقة " بمصنفه ( معجم غريب القرآن ، مستخرَجًا من صحيح البخاري - وفيه ما ورد عن ابن عباس من طريق ابن أبي طلحة خاصة ) (١)

وقد أتجه جهد المصنف إلى إعادة ترتيب المسائل على حروف المعجم ، مستخلصة من الإتقان , ونقل على الهامش تفسير ابن عباس لكل مسألة ، وشاهد، عليها من الشعر ، دون تعرض للمسائل من ناحية التفسير .

ولا تعنيني (مسائل ابن الأزرق) من حيث هي قضية شعرية أقرع الأقدمون

<sup>(</sup>١) طبع بمصر سنة ١٩٥٠ . وأعادت دار إحياء الكتب العربية فشره في طبعة ثانية هي اللَّيِّ أرجع إليها حيثًا أشرت إلى الكتاب أو نقلت منه . وتقع المسائل فيه من ص ٢٣٨ ، ٢٩٣

جهدهم فى خدمتها وتحقيقها ، فما عادت تحتمل أن نجادل فى قيمة الشعر أو نختلف على موقف الإسلام منه ، ولا نحن بحيث ننسى أن حركة الجميع والتدوين لتراث الشعر الجاهلي ، قُلُصد بها إلى خدمة كتاب الإسلام ، العربي المبين .

الذي يعنيني هنا من (مسائل ابن الأزرق) أنها في مجموعة السيوطي بالإنقان ، تضع أمامنا نحو مائني مسألة في التفسير (١) . وتتجه محاولتي فيها ، غير مسبوقة فيا أعلم ، إلى النظر فيها مسألة مسألة ، لمرى ما إذا كانت الكلمة القرآنية يرادفها ما فسرها به ابن عباس ، أو أن تفسيره إنما هو على وجه الشرح والتقريب الذي لا سبيل إلى سواه في تفسير كلمات الكتاب المعجز ؟

وإذكان منهجنا في التفسير: أن نستقرئ، بعد فقه دلالة المادة الأصيلة في العربية ، استعمال القرآن للكلمة بمختلف صيغها ، ونتدبر سياقها الحاص في الآية والسورة ، وسياقها العام في المصحف كله ، ثم نعرض عليها ما روى في تفسيرها .

يواجهنا هنا أن أكثر مسائل ابن الآزرق ، فى ألفاظ من غريب القرآن ، مما لم يأت فيه ، فى غير الآية ، موضع السؤال .

وفى مثل هذه المسائل ، ننظر فى الألفاظ التى فسرها بها ابن عباس ، وهى في الغالب مما استعمله القرآن فى مواضع أخرى غير المسئول عنها ، ويكون همنا أن نفهم وجه عدول القرآن عنها ، إلى الكلمة التى يسأل عنها ابن الأزرق ، وكلتاهما من معجم الألفاظ القرآنية .

مع مراجعة كتب اللغة والتفسير ، والنظر بوجه خاص في ( هفردات غريب

<sup>(</sup>١) ذكر المرصق في شرحه لكتاب الكامل ، أن ناقماً سأل ابن عباس في أكثر من مائة وستين مسألة جمع أكثرها السيوطي في الإثقان (وغبة الآمل ؛ ١٥٤/٧)

وفي هذا التقريب العددى نظر ، فالذي في مطبوعة الإتقان مائة وتحان وتحانون مسألة ، مع تصريح السيوطي بأنه حدث منها يسيراً ، نحو أربع عشرة مسألة .

القرآن): للراغب الأصفهاني و(النهاية في غريب الحديث والأتر) لابن الأثير الجزري(١).

وآن لى أن أنظر فى (مسائل ابن الأزرق) مرقمة على ترتيب إيراد الحافظ جلال الدين السيوطى لها ، في كتابه ( الإتقان في علوم القرآن) (٢) .

<sup>(</sup>١) في عليمة النبرية بالقاعرة . وجاشها كتاب المفردات الراغب الأصفهاف في يوبيه الفرآن.

<sup>(</sup>٢) ق طبعة الموسوية بمصر ، سنة ١٣٧٨ • .

# المسألة رقم ١ – عيزين :

قال نافع بن الأزرق لابن عباس : أخبرني عن قوله تعالى : « عن اليمين وعن الشيال عبزين »

فقال ابن عباس : عزين ، الحلق [ من ] الرفاق (١) . فسأله نافع : وهل تعرف العرب ذلك ؟ فقال : نعم ، أما سمعت قول « عبيد بن الأبرص » : فجاءوا يهرعون إليه حتى يكونوا حول مينهم و عيزينا

"[الكلمة من آية المعارج ٣٧ ، خطاباً للنبي عليه الصلاة والسلام : « فَمَا لَيْلَدِّينَ كَفَرُوا قِبِلَلَثَ مُهُمُطِّعِينَ . عن اليَمينِ وعن الشَّمَالِ عِزِينَ ٣ وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

وتفسيرها بالحلق من الرفاق ، جمع حلقة ، على وجه التقريب . ويبقى للفظ عيزين ، في سياقه ، دلالة مادته على الاعتزاء والإنباء ، فكأنهم كما قال الراغب » : الجماعة المنتسب بعضها إلى بعض – المفردات .

والحلقة تستعمل للدرس ، وللحصار ، وقد تطلق على جملة السلاح كما ألى ( الأساس ) وفعل الشاهد من بيت « عَبيد » أقرب إليه .

وتخصيص الحلق بالرفاق ، في تفسير ابن عباس ، احتراز يفيد معنى الجماعة يعتزى بعضها إلى بعض ، مع فرق بين إهطاع الذين كفروا قبل الرسول ، « عن اليمين وعن الشمال عزين » تظاهراً عليه صلى الله عليه وسلم وعداوة ، وبين القوم في الشاهد ، عزين حول المنبر: تأييداً وبجدة ] .

 <sup>(</sup>١) في الإثقال : [ الحلق الرفاق ] وفي معجم غريب القرآن : [ حلق الرفاق ] .
 ما بين الأقواس المربعة في المتن ، يقدم ما وصل إليه جهدنا في عدمة المسألة .

#### ٢ -- الوسيلة :

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿ وَابْتَعُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةُ ﴾

فقال ابن عباس : الوسيلة الحاجة. ولما سأله نافع : وهل تعرف العرب ذلك ؟ أجاب: نعم ، أما سمعت قول « عنترة »:

إن الرجال لم إليك وسيلة أن يأخذوك تكحلي وتخضي

[ الكلمة من آية المائدة ٢٥ :

٥ ينا بها الذين آمنوا اتقوا الله وابتغلوا إليه الوسيلة وجاهيد وا في سبيليه العلكم تُقلحون ٥

ومعها آية الإسراء ٧٥ :

« أولئك الذين يدعُون يبتغُون إلى ربُّهم الوسيلة ] أيُّهم أقرب ويرجُون رحمتُه ويخافون عذابك ، إن عذاب َ , سُّك َ كان محذوراً ،

وليس في القرآن غيرهما من المادة .

وتقسير الوسيلة بالحاجة ، لا يكون إلا وسيلة تقريب . فالقرآن استعمل "حاجة" نكرة ، ثلاث مرات آبات :

يوسف ٨٨ : ﴿ إِلاَّ خَاجِةٌ ۚ فِي نَفْسَ يَعْقُوبُ ۗ ﴾

غافر ٨٠ : ﴿ وَالتَّبِالُغُوا عليها حاجة من صدوركم ٥

الحشر ٩ : ٥ ولا كيجيدون في صدورهم حاجة مما أوتوا ١

وكونها حاجة ، في النفس وفي الصدور ، يؤذن بأنها أمر يتعلق به شعورٌ نفسى، عن رغبة فيها أو ضبق بها وغضاضة . ولا تكون " الوسيلة " في آيتيها بالقرآن إلا إلى الله سبحانه ، تقوى وخشية وجهاداً ودعاء .

ولفظ الحاجة على قربه ، لا يؤدى ما في الوسيلة من معنى التوسل إليه تعالى

والقربة ، والتماس السبيل إليه سبحانه بما يرضيه ]

### ٣ - شرعة وينهاج:

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى : ٥ شبرعة ومنهاجاً ٥

فقال ابن عباس: الشرعة الدين ، والمنهاج الطريق. واستشهد بقول « أبى سفيان الحارث بن عبد المطلب » :

لقد نطق المأمونُ بالصدق ِ والهدى وبيئن للإسلام ديناً ومنهجاً

[ الكلمتان من آية المائدة ٤٨ ، خطابًا للرسول عليه الصلاة والسلام : 
ووأنزلنا إليك الكتاب بالحق مصدقًا لما بين بديه من الكتاب ومنه يشمينًا عليه فاحكم بينهم بما أنزل الله ولا تتبع أهواءهم عمّا جاءك من الحق ، ليكل جعلنا منكم شيرعة ومنهاجًا ، ولو شاء الله بخعلكم أمة واحدة ولكن ليبلوكم فيا آتاكم فاستبقوا الخيرات ، إلى الله مرجعتكم جميعًا فينبتكم بما كنتم فيه تختلفون » .

ولم تأت صيغة « شرعة» إلا في هذه الآية . وجاء منها الفعل الثلاثي ماضياً في آيتي الشوري ( ٢١ : ٢١ ) و «شريعة من الأمر » في آية الجاثية ( ١٨ ) و « شُرَّعًا» في آية الأعراف ( ١٦٣ )

أما منهاج ، فوحيدة في القرآن صيغة ومادة .

وتفسير الشرعة بالدين قريب ، مع فرق دقيق بينهما ، تعطيه دلالة الدين ، أصلا، على الطاعة والانقياد ، ودلالة الشرعة على الطريق الواضيح ، وهي ف أصل اللغة من شريعة الماء ، بما تعطى من رئ ونجاة .

والمنهاج ، ليس كذلك مجرد طريق ، ولكنه الطريق المعبَّد المأمون . وسبق في المبحث الحاص بالترادف ، التفات إلى الفرق بين شرعة ومنهاج ] .

# ٤ - يَنْع :

وسأل ابن الآزرق عن قوله تعالى: ﴿ إِذَا أَثْمُو وَيَنْعِيهِ ﴾ فقال ابن عباس : نضجه وبلاغه . واستشهد بقول الشَّاعر : إذا ما مَشَتَّ وسُطَّ النساء تأوَّدتُ إذا ما مَشَتَّ وسُطَّ النساء تأوَّدتُ ثمَّا اهتز غُمُصنُّ ناعمُ النبتِ يانعُ THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وهو الذي أنزل من المهام ماء فاخر جنا به نبات كل شيء فاخرجنا منه خصراً منه خصراً نخرج منه حباً متراكب ومن النخل من طلقيها قينوان دافية وجنات من أعناب والزينون والرمان مشتبها وغيش معتشر من منابه ، انظروا إلى تسمره إذا أشعر ويستعيه ؛ إن في ذلكم لآبات لفوم يؤمنون ، .

وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

وتفسير البنع بالنضج والبلاغ ، تقريب لا يفوتنا معه أن البنع لأوج الازدهار الطبيعى فى النبت والثمر ، على حين يستعمل النضج ، كثيراً ، لما تنضجه الفار. وآيتُه فى القرآن الكريم :

« إن الذين كفروا بآياتنا سوف نُـعليهم فاراً كلما نصبحت جلود هم بـــ الناهم جلوداً غيرها ليلوقوا العذاب » ـــ النساء ٦٠ ع .

### ە ــ رىش :

وسال فافع عن قوله تعالى: «وريشاً » ففسره ابن عباس بالمال ، واستشهد بقول الشاعر : فرشاني بخير طال ما قد بدر يشتني وخير الموالى من يتريش ولا يتباي

إلكلمة من آية الأعراف ٢٦:

۵ یا بنی آدم قد آنزلنا علیکم لباساً بـُواری سَـو آنیکم و ریشاً ولیاس التقوی دلك خیر ، ذلك من آیات الله لعلهم بــــ کرون ،

وحيدة في القرآن صيغة ومادة .

على حين جاء المال فيه ، لكرة ومعرفة ، مفرداً وجمعاً ، ستاً ويُماثون مرة . مما يؤذن بفرق بين مال وريش، في آية الأعراف .

وصريح سياقها في اللباس ، أقرب إلى أصل ِ دلالة الريش ، يُستخذ للباس ويُستعار للزينة على سبيل المجاز . ويؤيده الشاهد، بصريح مجيء الريش فيه نفيض الآبري ، وأصلهما من : راش السهم ، ألصق به الريش فأحسن إعداده، وبراه : نتحته وعراه . وينقلان مجازاً إلى التقوية والتأييد والنصرة ، ونقيضها من الضن والحذلان . وقد جاء البيت في ( الأساس ) شاهداً على هذا الاستعمال المجازى ، من قولهم : رشت فلاناً ، قويت جناحة .

ومعه في المجازي من المادة :

ه وجعل الله اللباس ريشاً ، زينة وجمالا : " قد أنزلنا عليكم لباساً يوارى سواءتكم وريشاً " ، مستعار من الريش الذى هو كسوة وزينة للطائر . قال جرير :

وإن كانت زيارتكم لماما ١ ].

### ١ - كَبَدَ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: «لقد خلقنا الإنسان في كبد »

فقال ابن عباس : في اعتدال واستقامة ولما سأله ابن الأزرق : وهل تعرف العرب ذلك ؟ أجاب : نعم ، أما سمعت قول لبيد بن ربيعة :

يا عين هلاً بكيت أرَبد إذ

قمنا وقام الحصوم في كيدُ (١)

[الكلمة من آية البلد ؛

وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

ولم أفهم وجه التقريب في تفسيرها بالاعتدال والاستقامة ، وسياقها في الآية في يعانى الإنسان من مشاق اقتحامه العقبة ، ودلالة المشقة أصيلة في المادة ،

<sup>(</sup>١) مثله في الكشاف .

ورواية ابن هشام في التفسير ٤/٥/٤ : • وقام النساء + وفي الكامل السبود • وقام العلو • .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فالعربية استعملت الكبك أصلا في المعاناة من كبيد مريضة ، ثم نقلتها إلى المكابدة المعنوية ، على سبيل الحجاز . فقيل وقع في كبد ، في مشقة ؛ وتقول للخيصماء : إنهم لني كبد من أمرهم ، وبعضهم يكابد بعضاً ، والمسافر يكابد الليل ، إذا ركب هوله وصعوبته .

وأكثر المفسرين على أن الكبد في آية البلد ، هو الشدة والمثقة .

وأطمئن إلى أنه من المكابدة لتبعات التكليف ومحاطر اقتحام العقبة: « ألم تجعل له عينين ، ولساناً وشفتين ، وهديناه النجدين ، فلا اقتحم العقبة ، وما أدراك ما العقبة » (١٠)

وكذلك يبدو معنى المشقة فى الشاهد الشعرى ، أقرب من معنى الاعتدال والاستقامة ] ن

#### ٧ – سنّا :

وسأل نافع بن الآزرق عن قوله تعالى: «يكلد سنا برقيه » فقال ابن عباس: السنا ، الضوء . أواستشهد ببيت أبى سفيان بن الحارث . يدعو إلى الحق لا يبغى به بدلا

يجلو بضوم ستاه داجي الظلم

[الكلمة من آية النور ٤٣ :

﴿ أَلَمْ تَوَ أَن اللهَ بِنُرْجِي سَحَابًا ثَمْ يَوْلَفُ بَينَهُ ثَمْ يَجِعَلُنُهُ رَكَامًا فَتَرَى اللهَ وَيَكُونُ مِن السّاءِ مِن جِبَالُ فَيْهَا مِن بَرَدُ اللهَاءِ مِن جَبَالُ فَيْهَا مِن بَرَدُ فَيْصِيبُ بِهِ مَن بِشَاءٌ وَيَصَرِفُه عَمَّن بِشَاءٌ ، يَكَادُ سَنَا بَرَاقِهِ يَلْهَبَ أَلَا بَصَادِ ٥

وحيدة في الفرآن ، صيغة ومادة

ولفظ ، الضوء » ليس من مفردات القرآن ، و إنما الذي فيه من المادة : «ضياء» في آيات : يونس ه ، والأنبياء ٤٨ ، والقصص ٣١ .
ومعها الفعل الثلاثي ماضياً في آيتي البقرة :

<sup>(</sup>١) لمزيد تفصيل ، سورة البلد ، في الحزم الأول من ( التفسير البياف) .

« فلما أضاءت ما حوله » (كلما أضاء لم مشوا فيه ». ومضارعًا في آية النور : « يكاد ُ زيتُها يضيء ُ ولو لم تمسسه نار »

وتفسير السنا بالضوء يبدو قريباً ، وإن لم يؤيده ، الشاهد الشعرى ، من حيث لا يقال فيه : ه يجلو بضوء ضوئه داجي الظلم »

فيضاف الشيء إلى مثله . وأقرب منه أن يكون فى السنا معنى الساطع المتألق المرتفع من الضوء . وهو فى اللغة يستعمل فى العلو ، فالسناء ، بالمد : العلو والرفعة ، والسيني " : العالى المرتفع ] .

### ٨ \_ حَلَيْكَة :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿وحفدة ﴾

فقال ابن عباس : الحفكة ولد الولد ، وهم الأعوان ، واستشهد له نقول الشاعر :

حَقَدَ الولائد عوفن وأسلمت المحقد الأحمال (١٠).

[ الكلمة من آية النحل ٧٢ :

واللهُ جعلَ لكم من أنفسكم أزواجًا وجمعتل لكم من أزواجيكم بنين وحقدة ورز قكم من الطيبات، أفسالباطيل بـ ومنون و بينعشمة الله هم يتكفرون »

وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

وتفسير الحفدة بالأعوان، وهم فى الأصل و لد الولد، تقريب يلحظ معه ما فى الحفد من المبادرة إلى الحدمة عن رغبة وتطوع وصدق استجابة. وأصله اللغوى من مداركة الحطوق الحفد، قال حُديد بن ثور:

فكرأته المطايا الحافدات وقطعبت

نعالاً له دونه الإكام جلودُ ها ومنه قبل : حفد فلان في الأمر وأحتفد ، أسرع فيه وخف في القيام به ي

(١) البيت من شواهد الكشاف والبحر الهيظ . في تفسير آية النبحل ٧٧

وحفدت فلانا خدمته وخففت إلى طاعته . وبه يفهم الحفد في الدعاء : « إليك نسعى ونتحفد » والقريب من سياق الآية ، أن الحفدة أولاد البنين ، وإليه ذهب الزمخشري في (الأساس) ومن حيث يكونون أعوانا لآبائهم ، جوزت العربية استعمال الحفدة للأعوان يخفون لحدمة المحفود وطاعته ، ولو لم يكونوا من أبناء ولده ] .

#### ٩ \_ حَمَانَ :

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى : « وحناناً من لله نظم المستقلة بن العبلا : فقال ابن عباس : رحمة من عندقا ، واستشهد له ببیت طرفة بن العبلا : أبا مُنذر أفنيت فاستبق بعضنا الشر أهون من بعض الشر أهون من بعض

[ الكلمة من آية مربح ١٣ :

« يا يتجينى خُدُ الكِتَابَ بِقُوةٍ وَآتَيِناهِ الحُكُمُ صَبِيًّا .. وَحَنَانَا مِنْ الدُنُا وَزَكَاةً وَكَانَا مِنْ الدُنْا وَزَكَاةً وَكَانَ تَقَيِيًّا ﴾ .

وحيدة في القرآن ، صبغة ومادة .

على جين يكثر بجيء الرحمة في القرآن ، بصيغ شي : الرحمة ، نكرة ومعرفة ، ١١٤ مرة . و « المرحمة » في آية البلد ؛ والفعل الثلاثي ، ماضياً ومضارعاً وأمراً ، ٢٨ مرة \_ و « أرحم الراحمين » « رحماء و في آية الفتح ومن أميائه تعلى الحسني : الرحمن ( ٧٧ مرة ) والرحيم (٩٥ مرة ) ومن المادة جاءت : الأرحام اثنتي عشرة مرة ، وه أقرب رحماً » في آية ومن المادة جاءت : الأرحام اثنتي عشرة مرة ، وه أقرب رحماً » في آية المكيف .

فَلَقَتَ ذَلِكَ إِلَى فَرَقَ بِينَ رَحْمَةً ، وحَنَانَ الَّتِي لَمْ تَأْتَ إِلَا فِي آيَةً مَرْمٍ ، المستول عنها . ولعل في الحنان ، حيس الدلالة على الرقة لا تخطئه في الحنين . وفي الرجمة ملحظ من التسامح واللطف والعفو ، إذا كانت من الله سيحانه

ذى الرحمة الرحمن الرحيم ، أرحم الراحمين ، فإذا كانت من البشر ، فبملحظ من القربي وصلة الرحم ، والتراحم بين أولى الأرحام ، بصريح آياتها في القرآن ، ومعها آيات :

البلد ۱۷ : «ثم كان من اللهن آمنوا وتواصوا بالصبر وتواصوا بالمرحمة » والفتح ۲۹: «محمد رسول الله، والذين معه أشداء على الكفار رُحَماء بينهم » والكهف ۸۱ : « وأما الغلام فكان أبواه مؤمنين فخشينا أن يرهقهما طغياناً وكفراً \* فأردنا أن يُبلد لهما ربتهما خيراً منه زكاة وأقرب رُحَماً »

وآية الإسراء ٢٤ ، في الإحسان بالوالدين :

« واخِفِضُ فَمَا جَنَاحَ اللَّلُ مِن الرحمة ، وقل ربُّ ارحمهما كما رَبَّياتي صغيرا » ]

### ١٠ - يَيَّاس:

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ بِيأْسَ الذَّيْنَ آمَنُوا ﴾ فقال ابن عباس : أفلم يعلم ، بلغة بني مالك . ولما سأله نافع : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : نعم ، أما سمعت مالك بن عوف يقول :

لقد ينيشِسُ الأقوامَ أنى أنا ابنه

وإن كنتُ عن أرض العشيرة نائيا

## [ الكلمة من آية الرعد ٣١ :

لا ولو أن قرآنا سيرت به الجبال أو قبطعت به الأرض أوكلهم به المونى بل الله الأمر جميعا ، أفلم يبيأس الذبن آمنوا أن لو بشاء الله فلك ي الناس جميعا ، ولا يزال الدين كفروا تنصيبهم بم صنعوا قارعة أو تدكل قريبا من دارهم حتى بأتى وعد الله ، إن الله لا يخلف الميعاد ، ولقد استهارى برسل من قبليك فأعليت للدين كفروا م أخلتهم فكيف كان عقاب م

ولم أفهم وجه التقريب في تفسير اليأس؛ بالعلم ، مع تعذر حمل أي موضع

جاء فيه (العلم ) في القرآن ، على مع اليأس ولو من بعيد . وما ينبغي أن يفوتنا أن أكثر ما يجيء العلم في القرآن ، مسنداً إلى الله سبحانه ، وتجيء صيغة «أعالم » تسعا وأربعين مرة ، لله تعالى ، كما جاء اسمه و العليم ، أربعين مرة ، سبحانه «علام الغيوب »

مما يُبعد أن يكون ترادف ، بين العلم والياس ، حتى مع القول بأن يباس ، معناها : يعلم ، بلغة بني مالك .

والقرآن في سائر أستعماله لمادة الكلمة ، وقد جاءت فيه اثنتي عشوة مرة ، مع آية الرعد المسئول عنها ، إنما يأتي اليأس قيه بمعنى القنوط وانقطاع الأمل والرجاء كما يبدو بوضوح من سياق آياته :

المائدة ٣ : « اليوم يئس الذين كفروا من دينكم ه

المستحنة ١٣ : «يَاأَيُهَا الذِّينَ آمنُوا لا تَتُولُـوا ۖ قُومًا غَضِبِ اللهُ عليهم ، قد يُسُوا مِن الآخرة كما يشس الكفار من أصحاب القيور ،

الطلاق ٤: ٥ واللائى يتسس من الحيض من نسائكم إن ارتبته فعيد تهم الطلاق ٤: ٥ واللائى من الحيض من نسائكم إن ارتبته معيد تهم

العنكبوت ٢٣: ١ أولئك يئسوا من رحمتي ،

يوسف ٨٠ : ﴿ فَلَمَا اسْتِيأْسُوا مِنْهُ خَالَصُوا تَجْبِيًّا ﴾

يوسف ٨٧ : ٥ ولا تَسَاسُوا من رَوْحِ اللهِ إِنَّه لا يَبَاسُ من رَوْحِ اللهِ إِلاَّ اللهُ مُ الكافرون ٥ .

يوسف ١١٠ : «حتى إذا استياس الرسل ُ وظنوا أنهم قد كُذَّ بوا جاءهم نصر ُنا ،

هود ٩ : ٩ ولن أذقنا الإنسان منا رحمة ثم نزعناها منه إنه ليثوس كفور ٩ فصلت ٤٩ : ٩ لا يسأم الإنسان من دعام الخير وإن سنة الشر فيتتوس قَنْبُوط ٤ .

الإسراء ٨٣ : ٥ وإذا ملَّ الشرُّ كان يتوسأ ٥

وما من آية منها ، تحتمل أن يكون اليأس بمعنى العلم ، وإنما هو القنوط وانقطاع الرجاء . ولا بُعد في أن نفهم الكلمة في آية الرعد ، بهذا المعنى الذي أعطاه استقراء مواضع الاستعمال القرآني للمادة . فتكون الآية حشًا للذين آمنوا على القنوط من الكفار ، وعدم التعلق بحمل الناس جميعا على الإيمان إلا أن يشاء الله ، وهو ما تؤنس إليه آية يونس :

« ولر شاء ربيُّك لآمن من في الأرض كلُّهم جميعا، أفأنت تُكره الناس َ حتى يكونوا مؤمنين »

وآية الأنعام: « ولوشاء الله بلحمة على الحدى فلا تكونت من الجاهلين» .
وسياق آية الرعد أقرب إلى دلالة الفنوط من الكفار . وكذلك يفهم الشاهد بهذا المعنى عن قرب: فتكون بنوة الشاعر لأبيه مدعاة الى يأس أعدائه منه ، وإن نأى عن أرض العشيرة ؛ تهيباً منه حيثا كان . على حين يضعف المعنى ويهبط إذا حملنا اليأس فيه على مجرد علمهم بكونه ابناً لأبيه . فكأن لديهم ظل شبهة فى بنوته ، بحيث بحتاج معها إلى أن يذكرهم بما ينبغى أن يعلموه من نسبه إلى أبيه ! ] .

#### ١١ – مَثَنْبُور :

وسأل نافع بن الأزرق عن معنى قوله تعالى : « مثبوراً » فقال ابن عباس : ملعونا محبوسا من الحير . ولما سأله : وهل تعرف العرب ذلك ؟ أجاب : نعم ، أما سمعت قول « عبد الله بن الزيتعرى » : إذ أبارى الشيطان في ستنتن الغتي ومن مال عيله مثبور ( ١٠)

[ الكلمة من آية الإسراء ١٠٢ ، حكاية عن موسى وفرعون :
« لقد علمت ما أنزل هؤلاء إلا رب السموات والأرض بتصافير وإني الأظلناك يا فرعون متثباوراً »

<sup>(</sup>۱) روایة الإتقان؛ به إذ أتاف الشیطان فی سنة النوم . . . مثیورا به عدلنا عنها إلى روایة (السیرة لابن هشام : ۱۱/۶) لأبیات من القصیدة ، الروی فیها علی الشم . وقبل الشاهد :
یا رسول الله إن لسانی راتق ما فعقت إذ آنا بوراً

THE PRINCE GHAZI TRUST

وحيدة الصيغة في الفرآن ، ومن مادتها جاء الشبوراً، بالنصب أربع مولت في آيات الفرقان والانشقاق ، في سياق عذاب جهم :

ه وأما من أوتى كتابكه وراء ظهره فسوف يدعو تُبوراً . ويصلَّى سعيراً السهار وهذا هوكل ما في القرآن من المادة

فسرها أبن عباس هنا باللعنة والحبس عن الخبر . ونقل ٥ الراغب أفي ( المفردات ) في الكلمة نفسها بآية الإسراء : «قال أبن عباس رضى الله عنه : يعنى ناقص العقل ، ونقصان العقل أعظم هلك » .

والتفسير على القولين ، تقريب لا يفوتنا معه ما في " النبور" من حس الهلاك الذي لا ينفك ولا يتراخى . وهو مالم يفت « الراغب ، في تفسير النبور بالهلاك والفساد المثابر على الإتيان .

ومن صيغ المادة ، المثابرة ، وفيها معنى الدأب والاستمرار ]

#### : "=[=] - 14

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى : ﴿ فَأَجَاءَهَا الْخُاصَ ۗ ﴾ فقال ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى : ﴿ فَأَجَاءَهَا الْخُاصَ ﴾ فقال ابن عباس : ألحأها ، ولما سأله نافع : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال ! نعم ، أما سمعت حسان بن ثابت يقول :

إذ شَكَدُونَا شَدَّةً صَافِقَةً اللهُ سَفَعِ الجِيسَلُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ

[ الكلمة من آية مريم ٢٣ :

ر فحمَمَلَتُهُ فانتبذتُ به مكانًا فَصِيًّا . فأجَاءَهَا الْخَاصُ ۖ إلى جَامِعُ اللهِ الْخَاصِ ۗ اللهُ جَامِعِ النخلة قالتُ يا لينني مبتُ قبل هذا وكنتُ تَسَيَّا مَنْسَيًّا مَنْسَيًّا ،

ولم يأت الفعل: أجاء، رباعيًّا مزيداً بالهمزة، إلا في علمه الآية.

(١) من لاحية حسان ، رواً على لاحية ابن الزيمري في يوم أحد . انظرها في ديوانه ، وأن (السيرة لابن مشام : ١٤٤/٣) . الإعجاز الهاني الفرآن

# مع كثرة و رود الثلاثي منه ، مبنيل للمعلىم وللمجهول For

وتفسير " فأجاءها" بـ : ألحأها ، قد يبدو قريباً . وأقرب منه قول " « الراغب» في الكلمة ؛ « قيل ، ألجأها . و إنما هو مُعدّد كي عن : جاء »

وكأن الراغب أحس صعوبة انجىء بكلمة أخرى فى معناها ، ففسرها بصيغتها فى نص الآية ، ثم أضاف شارحاً للإجاءة ، فلم يفته أن يلمح الفرق الدقيق بين المجيء والإتيان ، من حيث لا يكون الإتيان إلا مجيئاً بسهولة ويسر وباعتبار المجيء والإتيان ، فقد يكون عسيراً صعباً ، وباعتبار الحصول، لا القصد (١).

وقى آية مربم ، تبدو العذراء مُسَيَّرة مُجاءً بها إلى جذع النخلة ، في اللحظة الحرجة من موقفها العسير الصعب .

والتعبير بالإجاءة بها ، يعطى معنى من شدة الأزمة وعسر الاضطرار ، لا تعطيه كلمة " ألجأها" بما تفيد من معنى الملجأ والملاذ ، بصريح آياتها الثلاث فى الكتاب العربى المبين :

التوبة ٥٧ ، في المنافقين المتخاذلين : « لو يجدون ملجأ أو مغارات أو مُدَّخَلا لُوَلَدُّوْا إليه وهمُ يَجْمَحُون »

التوبة ١١٨ ، في الصحابة الثلاثة الذين تخلفوا عن غزوة تبوك ، لغير نفاق ، فتاب الله عليهم :

« وعلى الثلاثة الذين خملة فوا حتى إذا ضاقت عليهم الأرض عما رحبت وضاقت عليهم الأرض عما رحبت وضاقت عليهم أنفسهم وظنوا أن لا ملجاً من الله إلا إليه ثم تاب عليهم (٢)

الشورى ٤٧ : « استجيبوا لربَّكم من قبل أن يأتى بيرم لامرَد له من الله ، ما لكم من ملجاً يومــَند ،

<sup>(</sup>۱) خودات الراغب الأصفهان ، في غربب القرآن , را لظريب استقراء (آت ي ) في القرآن وما هدى إليه من دلالة ، في تفسير آية اللهل ، الذي يؤتي ماله يتزكى ، بالجزء الثاني من ( التفسير البياني )

<sup>(</sup>٢) انظر حديث الثلاثة المخلفين ، في غزوة تبوك من السيرة لابن مشام : ٤/٥٥/٤

**ጉ**ጓ

والأمر كذلك في بيت حسان بن ثابت : شاهداً على أن السيطرة على المؤقف كانت للمسلمين بعد الجولة الأولى من أحد ، فأجاعوا المشركين إلى سفح الجبل . وتفسير الإجاءة بهم بالإلجاء ، يفيد أن المسلمين جعلوا لعدوم ملجاً ، وليس المراد . وإنما بريد حسان تقرير ما كان للمسلمين من سيطرة على المؤقف ، فكانوا هم الذين أجاءوا عدوهم إلى سفح أحد ؟

# ١٣ - النَّديُّ :

وسأل نافع بن الأزرق عن معنى قوله تعالى: الله الله الأزرق عن معنى قوله تعالى: النادي الخالس . واستشهد له يقول الشاعر : يوم مقامات وأندية ويوم سير إلى الأعداء تأويب (١)

[ الكلمة من آية مريم ٧٣ :

٥ وإذا تُتُلكَى عليهم آياتُهُا قال الذين كفروا للذين آمنوا أي الفريقين خيرً مقاسا وأحسن للدين للهريقين خيرًا

وحيدة الصيغة في القرآن . وجاء النادي مرتين في آيتي : العلق ١٧ : « فليدعُ ناديكَ .. سَنَدْعُ الزبانيه » والعنكبوت ٢٩ ؛ في قوم لوط :

و أَثَيْنَكُم لَتَأْتُونَ الرجالَ وتقطعون السبيلَ وتأتُونَ في فاديكم المنكَّرَ ، فَمَا كَانَّ جَوَابَ فَوْمِيه إلا أَنْ قَالُوا اِثْنَيْنَا بَعْدَابِ اللّهِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادَقَيْنَ ﴾ .

ومن المادة ، جاء فعل التنادى ماضياً فى آية القلم ٢١ :
« فتناد وا مُصيحين ، أن اعد وا على حرّ ثيكم إن كنم صارمين »
وسائر ما فى القرآن ، من النداء : فعلا ومصدراً واسم فاعل .

<sup>(</sup>١) في مطبوعة الإتقان : [إلى الأعدا تأويب] والضبط من (الكامل المبرد) والبيت فيه الشاعر «سلامة بن جندل».

وتفسير " ندى" بالنادى، فيه أن السؤال عن معنى فدى ، لا عن النادى وهو أيضا من الألفاظ الفرآنية ، وليس موضح السؤال .

والمعاجم تأتى بالندى مع النادى ، والأصل أن العربية تفرق بين الصيغ ، من المادة الواحدة ، للحظ من الدلالة . وقد نعس في الندى ، دلالة النعمة والرخاء . نقلاً من الندى المستعمل مجازاً في الجود . وقيل : أنّد كي صوتا ، أي أجمل وأحلى .

والقول بأن النادى المجلس ، تقريب لا يفوتنا معه ما فى النادى من دلالة التجمع والتداعى والتنادى . وإذا أطلق على المجلس ، فعلى سبيل المجاز الذى يذكر مكان الجلوس مراداً به القوم بجلسون قيه مجتمعين متنادين لأمر هام يشغلهم . ومنه قيل «دار الندوة» للدار التى اعتادت قريش أن تجتمع فيها متنادية للنظر فى جليل أمورهم .

ودلالة المادة على النداء ، أصرح من دلالتها على الجلوس ، والأندية في الشاهد من بيت الشاعر ، أقرب إلى مفهوم مجتمع يتنادون إليه للمشاورة والبت في الأمور ، منها إلى " مجالس " بعموم دلالتها على أماكن الجلوس ، فتدخل فيها مجالس العلم ، كما تدخل مجالس اللهق والطرب "

And the state of the state of the

# ۱٤ ــ أثاث ، ورثمي :

وسأل نافع بن الأزرق عن معنى قوله تعالى : ه أَثَمَاثًا ورثياً ، فَلَا سأَلُهُ فَاقْعَ : وَهِلَ فَقَالُ ابن عباس : الأثاث المتاع ، والرئى من الشراب . ولما سأَلُهُ فَاقْعَ : وهل تعرف العرب فلك ؟ أجاب : نعم ، أما سمعت الشاعر يقول : كان على الحمول غداة ولم ولم أوا من الرئى الكريم من الآثاث من الرئى الكريم من الآثاث من الرئى الكريم من الآثاث من الرئى الكريم من الآثاث

[ الكلمة من آية مرجم ٧٤ ؛

« وكم أهلكنا قبلهم من قررًن هم أحسن أثاثًا ورثيبا »
ومعها ، من الأثاث آية النحل ٨٠ : « وبن أصوافيها وأوبارها وأشعارها أثاثًا ومتاعًا »

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT أما رقى، فوحيدة الصبغة في القرآن ، على كرة ما جاء

أما ربِّى، فوحيدة الصبغة في القرآن ، على كثرة ما جاء فيه من الملادة ، في الروية والرأى والرويا ، ورباء والمراءاة والترائي ...

وتفسير الأثاث بالمتاع ، يُردُ عليه أن المتاع جاء معطوفًا على الآثاث في آية النحل « أثاثًا ومتاعًا » ولا يعطف الشيء على مثله إن كان هو هو ، على ما سبق بيانه في مبحث الترادف ، فضلا عن كون كلمة المتاع المقسر بها ، من الألفاظ القرآنية ، فعدوله عنها في الآية إلى أثاث ، يؤذن بفرق بينهما .

والراجع عندى من استقراء الآيات في الكلمتين أن الأثاث يستعمل ء أكثر ما يستعمل ، وقلما استعمل ما يستعمل ، ومع ملحظ الوفرة والكثرة ، وقلما استعمل في المعنوى ، ولعل الزيخشري وحين أهمله في (أساس البلاغة) كان ينظر إلى هذا الملحظ ، من استعمال الأثاث على أصل معناه ، في الغالب.

أما المتاع ، فعام في هو من متاع الدنيا ، غير مقصور على الأثاث وتتصرف العربية في المتاع ، على سبيل الحجاز بمثل قولهم : متع النهار متوعاً ، إذا الرتفع غلية الارتفاع ما قبل الزوال؛ وشيء ماتع : بالغ في الجودة ، ورجل ماتع : كامل في خصال الخير (الأساس) .

ويقوى هذا الملحظ في الفرق بين خصوص الأثاث وعموم المتاع ، يعطفها أحدهما على الآخر في آية النحل . مع تدبر سياق آيات في المتاع ، لا يقبل سياقها أن تُحمل الكلمة على معنى الأثاث :

الحجر ٨٨ : « ولا تُتَمَّدُ أَنَّ عِينِكَ إِلَى مَا مَتَعَنَّا بِهِ أَرْوَاجِاً مِنْهِم ، الحجر ٨٨ : « ولا تُتَمَّدُ أَنَّ عِينِكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ أَرْوَاجِاً مِنْهِم ،

البقرة ٣٦ : ١ ولكم في الأرض مُستَقَرِّ ومِناعٌ إلى حين، معها ؛ الأعراف ٢٠٠ , المائدة ٩٦ : ١ أحيل لكم صيد البحر وطعامه مناعاً لكم ، المائدة ١٧ : ١ ويما يوقدون عليه في النار ابتغاء حيلية أو مناع ١١ .

يس ٤٤ : ٥ إلا رحمة منا ومناعبًا إلى حين ٢

البقرة ٢٤١: ﴿ وَالْمُطَلَّلُهُ قَاتِ مِنَاعٌ بِالْمُعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُثَنِّنِ ﴾ [البقرة ٢٤١:

النساء ٢٤ : n قما استمتعتم به منهن فأتوهن أجورهن فريضة ً الله النساء ٢٤ و ٢٨٠

عصد ١٢ : « والذين كفروا يتمتعون ويأكلون كما تأكل الأنعام »

آل عمران ١٤ : « ذلك متاع الحياة الدنيا والله عنده حسن المآب »

آل عمران ١٨٥ : « وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور » معها : الحديد ٣٠

الأنبياء ١١١ : « وإن أدرى لعله فتنة لكم ومتاع إلى حين »
واضح أن المتاع فيها ، عام لكل متع الحياة الدنيا ، وليس كذلك " الأثاث "
بخصوص دلالته في آيتيه من الكتاب المحكم .

وتفسير "رئى" بأنه ؛ من الشراب ؛ كأنه أخيد من الرّى ، وليس المادة ، وإنما هو إلى المرئى أقرب . والمهموز من مادة رأى ، لا تنفك عنه دلالة الرؤية بالحاسة ، أو الرأى لما يرى بالفكر والعقل ، والرؤيا لما يرى فى المنام . فكذلك الرئى ، فيه ما يرى شهودا ، أو بالوهم والتخييل كقولهم للتابع من الجن : رَقِي . ولا يبدولى وجه تقريب لتفسير الرئى ، من الشراب . فى « هُمُ أَحِدْسَنَ أَقَاتًا ورثيبًا» بمل تظل له دلالة الرؤية الملحوظة فى سائر استعمال العربية للمادة ؛ ورثيبًا » بمل تظل له دلالة الرؤية الملحوظة فى سائر استعمال العربية للمادة ؛ فيقرب أن يكون : مشهدا ، يرى بالعين أو يتخيل على الوهم والظن والفتنة . هما الا يبدو تخريج الشاهد الشعرى على معنى : « من الشواب الكريم من الأثاث ، قريبًا . وأقوب منه أن نفهمه بمعنى المشهد المرئى والمنظر ؟ .

## ١٥ - قاع صَفَصَف :

وسأل قافع بن الأزرق عن معنى قوله تعالى: ﴿ فَسَيَّدَ رُهُمَا قَاعَا صَفَّصَفًا ﴾. فقال ابن عباس : القاع الأملس ، والصفصف المستوى . سأله نافع : وهل تعرف العرب ذلك ؟ فقال : نعم ، أما سمعت الشاعر يقول :

بملسومة شهباء لو قذفوا بها شماريخ من رَضُوكي إذاً عاد صفصفا

[الكلمتان من آية طه ١٠٦ في يوم القيامة :

« ويسألونك عن الجال فقل يتنسيفها ربى نسفاً ، فيبذرُها قاعبًا صنفصفًا لا ترى فيها عِوجًا ولا أمثنًا »

القاع ، واحدُ القيعان ، وحيدة الصيغة في القرآن .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ومن المادة جاءت قيعة ، في آية النور ٣٩ :

« والذين كفروا أعمالُهم كسراب بقيعة يحسبه الظماق ماء ، وتفسيره بالأملس تقريب ، ولعل دلالة الهبوط والا نخفاض في القاع ، أقرب من دلالة الملاسة ، وهو في الأصل اللغوى لما انخفض من الأرض وهبط .

وصيغة صفصف، وحيدة في القرآن كذلك.

وتفسيره بالمستوى ، لعله نُـُظر فيه إلى الصفّ . ومعنى الحلاء في الصفصيف أقرب ، والعربية تقول : صفصف ، إذا سار وحده . ودلالة الاستواء في الصفصيف على ما فسرها به ابن عباس ، ليست إلامن حيث لا ترى في القاع الخالي الأجرد علامة تتميز عن غيرها أو تظهر بارزة .

أما الصف ، فيأخذ معى الاستواء فيه ، دلالة النظام والرتيب]. .

#### ١٦ – تَصْحَى :

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى : «وأنك لا تظمأ فيها ولا تضحّى أو فقال ابن عباس : لا [تعرق] فيها من شدة الحر. ولما سأله: وهل تعرف العرب ذلك ؟ أجاب : نعم ، أما سمعت الشاعر يقول (١٠) :

رأت رجلا أمَّا إذا الشمس ُ عارضتُ

فيضحني، وأما بالعشي فيخصير سن

[ الكلمة من آية طه ١١٩ :

ه فقلُنا يَا آدم لِمَا عَدُو اللَّهِ وَلَرْوجِيكَ فَلَا يُحْرَجُكُ كُمَّا مِنْ الجُنَّةِ

(١) في الإنقان ؛ [لا تغرق] والبيت لعمر بن أبي وبيعة من وأثبته المشهورة .
وسبق ، في مقدمة الحسائل ، نقل ما جاء في (الكامل للمبيد) عن مؤلف كان بين ابن عباس وابن الأزرق حول هذا البيت .انظره في (رغبة الآمل : ١٩٦٧٧) واقرأ معه تفسير آية الفيحي ، في الجزء الأول من (التفسير البياق) فتَشْنَى . إنَّ لكَ أَلا نجوع فيها ولا تُنَعَرَى ، وأَنكَ لا تَظَمَّا ُ فيها ولا تَضْحَى » وحيدة الصيغة في القرآن .

وجاء « الضحى» الوقت من النهار فى آية الضحى . وجاء نكرة : ضحى، فى آيق طه ( ٩٩ ) والأعراف ( ٩٨ ) وضحاها ، ثلاث مرات فى آيات النازعات ٤٩ ، ٤٩ والشمس وضُحاها .

وتفسير "لاتضحى" بـ : لا تعرق من شدة الحر، إنما يكون على وجه تقريب لا يفوتنا معه أصل دلالة الضحى على الوقت بعينه من النهار فويق ارتفاع الشمس. ومنها يجيه الاستعمال في كل ما و قدّع أو فعل في هذا الوقت. ومشتقات المادة تدور حول هذا المعنى . وقبل لمن ضربته الشمس : ضدّا ، ولعله أقرب إلى معنى الكلمة في آية طه ، من العرق من شدة الحر .

وقد فسره « الراغب \* بنحو هذا فقال في ( المفردات) : أي لك أن تُتصون من حرّ الشمس .

وهو أيضاً أقرب ما يُنفهـَم به الشاهدُ من بيت عمر . وقد فسرهِ المبرد بقوله خ يضحى ، يظهر للشمس، ويخصر : في البردين: بـَرَّد العشيوما بعده. وتلا الآية ]

- . . .

Day - Comme

#### ١٧ – خُوَرَار :

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى : « لَهُ تَعَنُّوالُ » فقال أبن غباس : صياح . واستشهد بقول الشاعر :

"كَانْ بَنِي مُعَاوِيةً بَنِ بَكْرِ إِلَى الإسلام صَائِحةً" تَحْوِرُ "

#### [الكلمة من آيي 🖖

ظه ۱۸۸ و فأخرج طمع جلا جسداً له خروار فقالوا هذا المحكم و إله موسى » والأعراف ١٤٨ من حليهم عبدلا والأعراف ١٤٨ من حليهم عبدلا جسداً له خروار »

وليس في القرآن غيرهما من المادة .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وتفسير الحوار بالصباح، فيه أن القرآن استعمل الصبحة نكرة وسوية ثلاث عشرة مرة فى غير خوار العجل . فلفت إلى اختصاص الحوار بصوب العجل والبقر بعامة ، وهو أصل استعماله فى اللغة ، وقد يستعار لغير البقر على سبيل الحجاز ، دون أن تنقطع صلته بالأصل.

ولا يبدو حمل الحوار على الصياح ، صائحة تصيح ، في الشاهد الشعرى قريبًا؛ وإنما الحوار فيه تحديد" لنوع صباحها ، وليس كل صباح خواراً .

وفى الحوار ملحظ ضعف إذا قورن بزئير الأسد وصهيل القرس ونباح الكلب وعواء الذئب ونهيق الحمار ... والعربية في مجازها ، تستعير هذه الأصوات المُحظ من أصيل دلالتها على القوة مثلا في الزئير والصهيل ، والضعف في الحوار . واختصاصه أصلا بصوت البقر ، على الشبة بالصوت يتردد في الحور من الأرض ، لمُحيظ فيه حيس الضعف والفتور فانتقل بهذه الدلالة إلى الحور . ومنه في حديث عمرة ولن تخور قبوى ما دام صاحبها ينزع وينزوه وفي حديث أبي بكر : وأجبار في الجاهلية وخوار في الإسلام ، وقد نقل « ابن الأثير » تفسير ابن عباس البخوار في الجاهلية وخوار أفي الإسلام ، وقد نقل « ابن الأثير » تفسير ابن عباس البخوار بصوت البقر ، في حديث الركاة : « يحمل بعيراً أو بقرة لها خوار ، وحديث عقل بضوت البقر ، في حديث الركاة : « يحمل بعيراً أو بقرة لها خوار ، وحديث عقل بضوت البقر ، في حديث الركاة : « يحمل بعيراً أو بقرة لها خوار ، وحديث عقل بضوت البقر ، في حديث الركاة : « يحمل بعيراً أو بقرة لها خوار ، وحديث عقل بضوت البقر ، في حديث الركاة : « يحمل بعيراً أو بقرة لها خوار ، وحديث عقل بضوت البقر ، في حديث الركاة : « يحمل بعيراً أو بقرة لها خوار ، وحديث عقل أبني بن خلف : « فخر كما يخور الثور » ( النهاية )

وخوار في الآيتين ، لصوت العجل بصريح النص .

أما صبحة ، فتأتى فى القرآن فى سياق أخذة العدو ( المنافقون) والدمار الساحق (هود ، الحجر ، العنكبوت) وصبحة البعث والقيامة : ( يعرب قا ) وسبحة وشتان ما بين صبحة وخوار]

۱۸ – رئی :

وسأل نافع بن الأزرق عن معنى قوله تعالى: وولا تمنيها في ذكر عنه بن الأزرق عن معنى قوله تعالى: واستشهد يقول الشاعر أن فقال ابن عباس: لا تضعفا عن أمرى واستشهد يقول الشاعر أن أن وجدك ما ونسب ولم أزل أن أن وجدك ما ونسب ولم أزل أن أن الفكالة له بكل سمبيلي

وفي المراج المرا

[ الكلمة من آية طه ٤٢ ، خطابًا للوسى وأخيه هارون الم

وحيدة فىالقرآن صيغة ومادة .

وتفسيرها بالضعف ، تقريب لا يفوتنا معه أن الضعف من الألفاظ القرآنية . وقد جاء منه : الفعل الئلاثي ومصدره ، مع ضعف وضعفين وأضعاف . والرباعي من المضاعفة ومصدره . والسداسي من الاستضعاف . ومن صبغ المشتقات : ضعيف وضعاف ، والضعفاء والمستضعفون .

فَلْنَفْتُ ذَلِكُ إِلَى فَرَقِ فَى الدلالة، بما فى "ونى "من حسّ الإبطاء والتقصير، وفتور الهمة والعزيمة ؛ حين بكون الضعف ، أكثر ما يكون، فى القوة والطالقة والصحة ، لا عن توان وتقصير .

والعربية ميزت في المادة ، بين ما يكون من التوانى تراخيـًا وفتوراً ، وما يكون من الأناة في الحـلم والتمهل .

ومعنى التقصير والفتور أقرب كذلك إلى قول الشاعر : ﴿ مَا وَنَيْتَ ﴿ عَنْ اللَّهِ عَلَى الشَّاعِرِ : ﴿ مَا وَنَيْتَ ﴿ عَنْ اللَّهِ عَلَى الضَّاعِرِ اللَّهِ عَلَى الضَّاعِرِ اللَّهِ عَلَى الضَّعْرِ اللَّهِ عَلَى الضَّاعِرِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الضَّاعِرِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَالِمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ ع

But the second

# ١٩- القافع والمتعشر المتعشر المتعشر المتعشر المتعشر المتعسر ال

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى : «القائع والمعتر»

فقال ابن عباس: القانع الذي يقنع بما أعطى، والمعتر الذي يعترض الأبواب. سأله قافع: وهل تعرف العرب ذلك ؟ فأجاب: فعم، أما تسمعت الشاعر يقول (١١).

على مُكثريهم حق من يعتريهم " وعند المُقَلَّين السياحة والبذل"

<sup>(</sup>١) زهير بن أبي سلمي . انظره في ( ديوانه ) : ص ١١٤ ط الثقافة بمصر ١٩٦٤

\*44

[ الكلمتان من آية الحج ٣٦ :

والبُدُنَ جعلناها لكم من شعائر الله لكم فيها خيرٌ ، فاذكروا المم الله عليها صوافٌ ، فإذا وجبَبَ جُنوبُها فكُلُوا منها وأطعيموا القائع والمعشر عليها صوافٌ ، فإذا وجبَبَ جُنوبُها فكُلُوا منها وأطعيموا القائع والمعشر عليها كذلك سخروا ها لكم لعلكم تشكرون ه

وحيدتان في القرآن صيغة ً .

ومن مادة ( ق ن ع ) جاء اسم الفاعل جمعاً، من الإقناع في آية إيرانهم ٢٣٠٠ « مُهطِّعين مُقنِعي رعوسيهم لا يرتد اليهم طرفهم . ومن مادة (ع ر ر ) جاءت معرة ، في آية الفتح ٢٥:

« فتُصيبَكم منهم معرَّة " بغير علم » .

وتفسير القانع بالذي يقنع بما أتُعطيى، شرح لها بما تتعلق به القتاعة . ولله يُعُهم سياق الآية أن يكون ممن لا يسأل الناس .

أما تفسير المعتر بالذي يعترض الأبواب ، فن التقريب الذي يُحترز منه بأن الاعترار ليس مطلق اعتراض للأبواب ، فقد يكون هذا الاعتراض للتحلي والهجوم ، أو في طلب خصومة ودين ، كما قد يكون تطفلا واقتحاماً . ولا يكون الاعترار إلا لمن بأني باب القوم طالباً معروفهم . وفيه حس تهيئب وغربة والعرب تسمى الغريب في القوم عربراً . وفي حديث «حاطب بن أفي بلتعة ه والعرب تسمى الغريب في القوم عربراً . وفي حديث «حاطب بن أفي بلتعة ه حين أخيد بكتابه إلى مشركي مكة يعلمهم بتأهب الرسول عليه الصلاة والشلام عبن أخيد بكتابه إلى مشركي مكة يعلمهم بتأهب الرسول عليه الصلاة والشلام للخروج اليهم : "ولكني كنت رجلاً عربراً في أهل مكة " فسره ابن الأثير بقوله: أي دخيلاً غربباً ، ولم أكن من صميمهم (النهاية) (١)

ولعل العرير والمعتر ، ملحوظ فيهما دلالة مادتهما على الشدة والشيق . والعر في الأدى والغير الخرب ، وعره بشيء لطخه به ، والمعرة : الأذى والغيرم والحيانة والعار . وقد رد الراغب ، الكامة في الآية ، إلى أصل دلالة المادة فقال : « قيل للمضرة : معرة ، تشبيها بالعبر الذي هو الحرب ، ت

والاستشهاد للمعتر ببيت ٥ زهير ٥ فيه نظر ، فقوله ، م يعويهم ٠ من ٠

( ١ ) انظر حديث حاطب وكتابه إلى قريش ، في ( السيمة لابن هشام) ت 1/43 م ا

اعترى يعترى فهو المعترى ، بالتخفيف منقوصاً الما المعتبرة ، موضع السؤال ، فراؤه مشددة ، من: اعتر يُعتر فهو المعتر ، سالماً غير منقوص . وأقرب ما يفهم به بيت زهير : على مكثر يهم حق من ينزل بهم من الضيفان، وطلاب المعروف .

وبهذا الفهم ، يبدو لنا أن القانع والمعتر كليهما ، في الآية ، محتاجان و فأما القانع فتحجزه القناعة عن سؤال الناس – وهذا أقرب عندنا من قناعته بما عنده وأما المعتر فيلنمس اتحت ضغط الحاجة ، عطاء الكرام ، والأمر في الآية ، إطعام ذي الحاجة : قانعاً لا يسأل ، ومعترا يلتمس المعروف ويسأله . والله أعلم ]

#### ۲۰ مشیط

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى : ﴿ وَقِصْرِ مَشْيِد ﴾ فقال ابن عباس: مشيد بالجيص والآجـُرِّ. واستشَّهد ببيت عدى بن زيد: (١٠ شاده مَـرَمُول وكلله كُلُّ سَبُّ فللطير في ذُواه وُسكورُ

[الكلمة من آية الحج ه؛ :

و فكأيس من قرية أهلكناها وهي ظالمة فهي خاوية على عروشيها وبنمي مُعطّلة وقصر مشيدًى

وحيدة الصيغة في القرآن ، اسم مفعول من : شاد ، الثلاثي ومعها " مُشيئّة " من الرباعي المضعف العين ، في آية النساء ٧٨ :

﴿ أَيْمَا تَكُونُوا يُدُرِكُنُّكُمُ المُوتُ وَلُو كُنَّمَ فِي يُرُوحِ مُشْيَدَّةً ﴾

ولم يذكر القرآن المواد التي شيد بها قصر ، ومنهجنا ألا نتأول مالم يتعلق القرآن يذكره . فتحديد مواد البناء لقصر مشيد، بالحص والآجر ، يرد عليه احمال أن يكون مشيداً بالحجر أو المرمر ، ولعله أقرب في القصر من الحيص والآجر .

<sup>(</sup>١٠) منه واليمه في العظة والاغتبار بهمسر الماضين , والكلام في البيت عن كسرى و إيوافه . انظره في ديوانه من (شعراء الجاهلية) الذي نشره لويس شيخو بعنوان (شعراء النصرانية) في عيون الأخبار لابن تحبيه: ٣/١٥/٣ طحار الكتب المصرية .

4.1

ودلالة رفع البنيان وسعوقه أهنل في : شاه . وينتقل مجاواً إلى الإشادة بالذكر، أو بالصوت وبالعرزات ، بهذا الملتحظ من الرفع والإعلان ومنه في الحليب الشريف : « مَن اشاد على مسلم عورة يشينه بها بغير حق شائه الله تعالى بها يوم القيامة ، فسره ابن الأثير : بقال أشاده وأشاد به إذا أشاعه ورفع ذكره، من أشدت البنيان إذا طوكته . فاستعير لرفع صوتك بما يكره صاحبك والجهاية ) من أشدت البنيان إذا طوكته . فاستعير لرفع صوتك بما يكره صاحبك والجهاية ) والتضعيف في التشييد ، يفيد مع أصل دلالة المادة على ارتفاع البنيان ، ملحظ التقوية والتحصين ، بصريح آبته : « أينا تكونوا يدرككم الموت ولو كنم ملحظ التقوية والتحصين ، بصريح آبته : « أينا تكونوا يدرككم الموت ولو كنم ملحظ التقوية والتحصين ، بصريح آبته : « أينا تكونوا يدرككم الموت ولو كنم في بروح مشيدة ،

ويتعين في الشاهد من بيت عدى بن زيد، أن القصر شيد بالمرمر والكلس، بصريح لفظه . فليس بحتمل أن يأتى شاهداً على قصر مشيد بالجيص والآيمر ]

#### ٢١- شُوَاظ:

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى : ﴿ شُـُواطَ ﴾

فقال ابن عباس: الشواط اللهب الذي لا دخان له . ولم سأله نافع : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : نعم ، أما سمعت قول ، أمية بن أبي الصلت ، تعرف العرب ذلك ؟ قال : نعم ، أما سمعت قول ، أمية بن أبي الصلت ، تعرف يقطل أيتشب كيراً بعد كير ويتقع دائباً لهب الشواط

[ الكلمة من آية الرحمن ٣٥ : ...

لا معشر الحين والإنس إن استطعم أن تنفذوا من أفطار البحوات والآرض فانفذوا من أفطار البحوات والآرض فانفذوا لاتنفذون إلا بسلطان ، فبأى آلام وبكما تكذّبان بأبوسل علىكُما شواظ من نار ونحاس فلا تنتجيران، فبأى آلاء وسكما فكما بانه وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

وتفسير شواط ، في الآية ، باللهب الذي لا هنعان فيله ، هوما اقتصر عليه والراهب الذي لا هنعان فيله ، هوما اقتصر عليه والراهب كذلك في (الفهاية) وفقل الزهندي في (الأساس) من استعماله : « فهلان (فا اغتاظ ، أرسل عليك الشواط » في (الأساس) من استعماله : « فهلان (فا اغتاظ ، أرسل عليك الشواط » ولم يشرحه . وقال في (الكشاف) : والشوط اللهب المالين .

والاستشهاد ببیت « این أبی الصلت » فیه نظر ، إذ لا یبدو قریبًا حَمَّلُهُ علی معنی : وینفخ دائبًا لهب اللهب بلا دخان . ولعل الشواظ أقرب إلی أن یکون حُمَّمًا من نار ، والله أعلم ]

## ٢٢- أَقْلُحَ :

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى: «قد أقلح المؤمنون » فقال ابن عباس: فازوا وسعدوا. واستشهد بقول « لبيد بن ربيعة »: فاعقيلي إن كنت لميًّا تعقيلي ولقد أفلح ميّن كان عيّقيّل (١١)

#### [ الكلمة من آية (المؤمنون) الأولى :

« قد أفلحَ المؤمنون ۽ الذين هـُم في صَلا تَـِهـم خاشعون »

وفى القرآن منه: أفلح ، الماضى من الرباعى ، أربع مرات ، ومضارعهِ ثلاثًا وعشرين مرة ، واسم الفاعل منه ، جمع مذكر سالم ، مرتين ـ

إثباتا للفلاح في سياق الحديث عن المؤمنين والمتقين ، والصابع في ، والصابع في ، والمحابع في ، والمحابع في والمحاهدين ، وحزب الله ، والدين على هدى من ربهم .

ونفيًا ، في سياق الحديث عن: الكافرين ، والظالمين ، والمكافرين ، والساحق، والساحق، والساحق، والدين يفتر ون على الله الكذب .

وتفسير الإفلاح بالفوز والسعادة قريب .

ومن معانى الفلاح فى العربية : النجاحُ وإدراكُ البغية . وميز لا الراغب العربين منه : الدنيوى وهو الظفر بالسعادات الى تطيب بها الحياة لمادنيا من بقاء وغى وعز . قال : وإياه عمين الشاعر بقوله :

أُفلح بما شنت فقد بـُدرك بالض عف وقد يُحدعُ الأريبُ والضرب الآخر : فلاح أخروي : بقاء بلا فناء ، وغبى بلا فقر ، وعز بلا ذل ، وعلم بلا جهل ( المفردات )

<sup>(</sup>١) في مطبوعة الإثقان ؛ [ من كان له عقل] ولا يسلم به الوزن والروى ـ والتصحيح من (ديوان لبيد) ط المتنى ببنداد .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

وقد تميل إلى فهم إفلاح المؤمنين ، بدلالة إسلامة على النوفيق إلى ما يرضى الله سبحانه ويرضيهم . وهو في الشاهد من ببت « لبيد » أقرب إلى معنى نجاح المسعى وإدراك الطلب المراد ] .

#### ٣٠ - يؤيد :

وسأل ابن الآزرق عن معنى قوله تعالى: « يؤيد بنصره من بشاء م فقال ابن عباس : يُقَوَّى . واستشهد ببيت حسان بن ثابت : برجال لسم أمثاله من أيدوا جبريل نصراً فنتول (٢٦٠

#### [ الكلمة من آية آل عمران ١٣ :

لا قَلَدُ كَانَ لَكُمِ آيَةٌ فِي فَيْتَنِينِ النَّفَتَا فِيْهَ تُنَفَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَأَنْحِرِي كَافَرَةُ يَسَرُونَهُم مِثْلَيْهُم رأى العَيْسَ ، والله يؤيدُ بِنَصِرِه مَنَ يَشَاءُ ، إنَّ فَي ذَلِكَ لَعَبرة لاَ ولي الألبابِ ،

> وحيدة الصيغة ، فعل مضارع ، في القرآن الكريم .
> ومعها الفعل الماضي تمانى مرات ، و( الأبيد ) في آيتي ب ص ١٧ : « واذكر عبد نا داود ذا الآبيد إنه أو آب .
> والذاريات ٤٧ : « والسهاء بنيناها بأييد وإنا لمروس عون »

والملحظ الاستقرائي لسيافها ، هو أن كل تأبيد في القرآن ، مَن اللهُ تُعَلَى . يطرد ذلك في آياته النسع التي جاء الفعل فيها مسنداً إليه سبحانه ، مثبتاً غير منفي .

وتفسير التأييد بالتقوية قريب ، على ألا يفوتنا هذا الملحظ من الله لا له الإسلامية في اختصاص التأبيد في القرآن ، يكونه من الله تعالى وحده ، فليس الا لحزيه المؤمنين المتقبين المجاهدين . وكذلك " الأيد " في آيتيه ، لله سبحانه ولعبده داود ، فضلا من الله ومنه .

<sup>(</sup>١) في مطبوعة الإنقان الموسوية ؛ [السنوا أشالهم] والتجرير من ديوان حساف ؛ وبن شخره يوم أحد في الحزء الثالث من [السيرة النبوية لابن هشام].

أما القوة ، فقد تأتي عمني البأس والجنبر وت ، كالذي في آيات :

النمل ٣٢ ، في ألملاً من سبأ « قالوا نحن أولو قوة ٍ وأولو بأس ٍ شديد »

عمد ١٣: ﴿ وَكَأَيِّنَ ۚ مَنْ قَرِيةً هِي أَشَدَ ۗ قَوَةً مِن قَرِيتَكِّ ۚ الَّتِي أَخَرَجُنكُ أهلكناهم فلا ناصر َ لَهُم ﴾

فاطر ٤٤: « أو لم يسير وا فى الأرض فينظر وا كيف كان عاقبة الذين مين قبلهم وكانوا أشد منهم قوة ، وما كان الله ليتعجز ، من شيء في السموات ولا فى الأرض »

معها آیات : القصص ۷۸ ، الروم ۹ ، غافر ۲۱ ، ۸۲ وفصلت ۱۵ وقد یوصف المخلوق بالقوة ، کالذی فی آیتی القصص ۷۸ ، والروم ۶۰ . کما قد تکون الفوة من العباد ، کالذی فی آیتی : هود ۸۰ والکهف ۹۰

وليس كذلك التأييد في الكتاب المحكم ، مسنداً إلى الله سبحانه ، ومتعلقاً بالصقوة من عباده ، لا يطاغوت الكفر و بأس الحبابرة ] .

## ٢٤- نُحِيَاسِ:

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى : و محاس »

فقال ابن عباس: هو الدخان الذي لا لهب فيه . فلما سأله: وهل تعرف العرب ذلك ؟ استشهد بقول الشاعر (١٠) :

يضيء كضوء سراج السليب طر لم يجعل الله فيه عاسا

[ الكلمة من آية الرحمن ٣٥ ؛

لا يُرسَلُ عليكما شُواظ من نلر ونحاس فلا تنتصران ، فبيأى آلاء رَبِّكما تُكُدُّ بان ،

وحيدة في القرآن .

ومن المادة ، جاءت كلمنا تُنجس ونحسات في آييي : القمر ١٩ : « إنّا أرسلنا عليهم ربحًا صرصراً في يوم تُنجس مستمر »

(١) البيت للنابغة الجمدى ، وهو من شواهد الكشاف : ١ / ٢٥ آيه الرجني ..

فصلت ١٦: ١ فأرسلنا عليهم ريحًا صرصراً في أيام نسَحِسات، ٩

وتفسير بحاس بلهات من غير دخان ، تقريب لا يقوتنا معه أن تستيق الكلمة صلتها بأصل دلالتها ، من حيث استعملت العربية النحاس للهب المتقب الساطع ، على التشبيه بلون النحاس . وسمت ما يسقط ويتطاير من شور الصفر تحاساً . واستعملته في النحس يملحظ من شوم الشرر واللهب . كما قبل فيلان كريم النحاس ، بالنظر فيه إلى المعدن .

و « الواغب » فسر الكلمة عثل ما قال ابن عباس ، م زاده تضعيلاً وشرحاً : وذلك تشبيه في اللون بالتحاس ، والنحس ضد السعد ... وأصل النحس أن يحمر الأفق فيصير كالنحاس ، أي لهب بلا دخان، قصار ذلك مثلاً للشؤم ( المفردات )

ثم لا يقوتنا أيضاً ، أن المقرآن لم يستعمل المادة في آياتها الثلاث يخلين ونحس ، ونحسات ، إلا في العذاب والشؤم . ولعل سياق الآية، أغنى ابن عباس عن الاحتراز في تفسيره للكلمة ، بأن اللهب بغير دخان قد ينفع في الدفء والإصطلا وفي الشي والإنضاج ]

٥٧ - أمشاح:

وسأل ابن الأزرق عن معى قوله تعالى : ٥ أمشاج ١٥ فلما المراق المناج ١٥ فلما الله ؛ فلما الله المراق إذا فقع في الرجم و فلما الله ؛ وهل تعرف العرب ذلك ؟ أجاب : نعم ، أما سمعت قول ه أني ذويب ١٥ (١٠) كأن الريش والفرق منسمه حلال الشصل خالطه مشيع

Tt. Egn.

<sup>(1)</sup> كذا في مطبوعة الإنقان , وفي البيت والشاعر خلاف :

رواه الزمختري في (الأساس) لأبي دريب

كأن النصل والفوقين عنه الخلاق الريش سيط به مشيج البرائي المنطق وبشله في ( البحر المحيط : ٢٩٢/٨ ) للهذل .

رَمُو فَي دَيُواْنَ الْمُدُلِينَ ﴿ ١٠٣/٣ ﴾ لعمر بن الدَاعَلَ . وَفَي رَجَّةَ الْأَمْلُ ( ١٠٣/٣ ) الرَّبِيعِ بن حرامُ الهذلي، وروايته فهما :

كأن الريش والفوقين منه علاف النجل سيط به سترج و بهامش الهذليين من شرح السكرى : «وقال الأصمعى : هذه القصيدة لرجل من هذيل يقاّل له الداخل ، واضمه زهير بن جرام o – فتأمل !



﴿ \* إِنَّا خَلَقَنَا الإنسانَ مِن نُطَفَّةً أَمُشَاجً ِ نَبُتْلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا يعميراً ۾

وحيدة في القرآن صيغة ومادة .

وتفسير أمشاج ، بما نقلنا من قول ابن عباس ، هو من قبيل الشرح والتوضيح . وأصل المشج الخلط ينشب فيه المخلوط بعضه ببعض . وقال ١١٤ الراغب ١ في أمشاج : أخلاط من دم . واكتنى « أيو حيان، بأخلاط ، ونقل في ( النهر ) على هامش البحر (٣٩٢/٨) تفسير ابن عباس ، كالمذى فى (الإتقان),

وقال ابن الأثير : المشيج المختلط ، جمعه أمشاج . ومنه حديث «علي» رضى الله عنه: " ومحط الأمشاج من مسارب الأصلاب " يريد المنهي الذي يتولد منه الحنين . ( الماية )

31 Miller

وَالْأَقُوالُ مَتَقَارُ بَهُ ، وهي ترجع إلى معنى الاتحتلاط ]

٢٦ - فَوَم :

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى: «وفُومها» ﴿ ﴿ مُنْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

فقال ابن عباس: الحنطة ، واستشهد له بقول أبي محجن التقهي ي

قد كُنْتُ أحسبني كأغنى واحد قدم اللدينة عن زراعة فأوم

[ الكلمة من آية البقرة ٦٦ ، في قوم موسى :

﴿ وَإِذْ ۚ قَلْمُ يَا مُوسَى لَنَ نَصِيرً عَلَى طَعَامٍ وَاحْدَ فَادْعُ لِنَا رَبُّكُ ۖ يُخْرِجُ لنا ممَّا تُنبِتُ الأرضُ مِن بِقَلْهَا وَقَدَّاتُهَا وَفُومِهَا وَعَدَسَهَا وَبَصَلْهَا ، قال أتستبدلون الذي هو أد تي بالذي هو خير"، اهبطوا مُصَّرًا فإنَّ لكم ماسأً للم ، وُضربَتْ عليهم الذلة والمسكنة ، وباءوا بغيضب من الله ، ذلك بأنهم كانوا يكفرون بآيات الله ويقتلون النبيين بغير الحق ، ذلك بما عصواً وكانوا بىعتدون » .

RUST GHT

Y. 4

وحيدة في القرآن صيغة ومادة .

والشاهد من بيت الشاعر ، لا يعين الحنطة ، بل يحتمل معها ما في لسأن العرب من معانى الفُوم، وأولها النوم ، ثم الحمص وسائر الحبوب التي تُخبر وقد ذكر و الراغب ، في ( المفردات ) الحنطة ، ثم عقب : وقبل النوم ، على إبدال الفاء والثاء .

وقد نظمن إلى الثوم في تفسير الفوم ، لقرب مادتيهما وما يسوع على الفاء والثاء من إبدال ] .

Language of the second

#### ۲۷ – سامدون:

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى : « سامدون »

فقال ابن عباس: السمود اللهو. ولما سأله: وهل تعرف العرب ذلك؟ أجاب: نعم، أما سمعت قول « هزيلة بنت بكر » وهي تبكى قوم عاد: ليت عاداً قبلوا الحق ولم يسلوا جمودا قبل قم فانظر إليهم مم دع عنك السمعة

# الكلمة من آية النجم ٦١ :

« أَفَ مِنْ هَذَا الحَديثِ تَعَجِبُونَ ، وَتَضَمَّحُكُونَ وَلَا تَبِكُونَ ، وَأَثْمَ سَامَلُونَ . وَأَنْمَ سَامَلُونَ . وَالْتُمَ سَامَلُونَ . وَالْتُمْ سَامَلُونَ . وَالْمُعْمِلُونَ وَلَا تَبْكُونَ . وَالْمُعْمِلُونَ . وَالْمُعْمِلُونَ . وَالْمُعْمِلُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ ال

وتفسيرها باللهو ، قد يكوند تقريباً ، وفي السنبود ، المنة ، معنى الحيرة والغفلة ، ومنه حديث الإمام على بن أبي طالب حين محرج إلى المسجد توجد الناش فيه ينتظرونه الله المناف قياماً فقال : "مالي أراكم سامدين " ؟ كأنه أنكر فيامهم قبل أن يروا إمامهم . قال ابن الأثير : والسامد القائم في تخير (النهاية) "

<sup>(</sup>١) في مطبوعة الإنقان : [ قبل تقم فافتلر إليهم ] والوزن بها يختل . والتصميح من (البخر الجيط ) الجزء الثامن : سورة النجم .

وحكى الرعشرى في (الكشاف) أن السهود الفناء في لغة حسير، ولعله أقرب إلى الشاهد من شعر هزيلة بنت بكر في عاد . على أنه صرح في (الأساس) بأن السامد الغافل الساهي ]

grade in the contract of the state of the contract of the cont

# 

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى: «لا فيها غول »

فقال ابن عباس : ليس فيها أنَّن ولا كراهية خمر الدنيا . واستشهد بقوله امرئ القيس :

رُبُّ كأس شربتُ لا غَوْلُ فيها

وسقيت النديم منها مزاجسا

All the second

[ الكلمة من آية الصافات ٤٨ ، في أهل الجنة :

وحيدة في القرآن ، صيخة ً ومادة .

واضح أن تفسيرها بما نقلنا من قول ابن عباس هو من قبيل الشرح ما ولا يبدو قريبًا من أصيل دلالة الغول ، على ما يغتال العقل من أثر السكر ، وما في هذا الاغتيال من هلاك وضياع . وهى دلالة لا تنفك عن استعمال العربية للمادة : خال ، أهلك . واغتاله أخذه من حيث لم يندر وقتله غيلة . والغوائل الدواهي . وقيل للجن غيلان ، لما يتراءي منها للوهم من تصورات وما يُخاف من أفاعليها المهلكة . وقالوا : تغولتهم الغيلان ، أضلتهم عن المحجة . ومن يخاف من أفاعليها المهلكة . وقالوا : تغولتهم الغيلان ، أضلتهم عن المحجة . ومن يخاف من العرب تزعم أن المغول في الفلاة تتراءى للناس فتنغوله تغولا ، أي تتلون تلون تلونا في صور شي ، وتغولهم أي تضلهم وتهلكهم (النهاية) .

4.4

, ; de # :

وتحتمل الغنول ، في الحمر ، كل ما في هذه الدلالات من اختيال العقل، وهلاك وضلال وضياع ، ومن تلبيس الوهم وأباطيل التعنيل ]

## ٢٩ \_ إنسيق :

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى: ﴿ وَالْقُدَّمُ وَ إِذَا اتَّسَقَ وَ فقال ابن عباس: اتسأقه اجتماعه ، واستشهد بقول طرفة بن العبد : إن لنا قلائصا نقانقا مستوسقات لو يجد فو سالما الم

[ الكلمة من آية الانشقاق 10 :

٥ فَالا أُنْسِمُ بِالشَّفَقِ \* والليل ومَا وَسَقَ \* والقمر إذا السَّقِّ \* لَتَرَكِّبُنَ عَلَيْقًا عِن طَبَقًا »

وليس في القرآن من المادة ، غير هذين الفعلين في الآية : وسق ، اتستى . وقال المبرد في الشاهد: ﴿ وَيِقَالَ اسْتُوسِيِّ القَوْمِ إِذَا اجْتُمْعُوا ﴾

وتفسير الساق القمر بالاجهاع ، على وجه تقريب ، وفي الانساق من ولإلة اطراد النسق والإحكام والنظام ، ما يفوت لفظ الاجهاع الذي قد يكون يبتير ائتلاف رإحكام واتساق . E The way in

ووجه التقريب في الاجتماع ، أن الوسق في العربية الحمل ، وكل تُنيُّ مُ جَمعته وحملته فقد وسقته . ثم جاء الاتساق للإحكام وانتظام النسق ، بملحظ من الترتيب والتنظيم لله توسقه T من من من المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع ا

A SALL OF A SALANDAN AND A SALANDAN

But to my and bring a day have duy ﴿ ﴿ ﴾ في مطبوعة الإنقان : [ فم يجدن سائقاً] وبنا هنا، رواية المبرد في ( الكامل) مِن قول الراجِيز ( رغبة الآمل : ١٥٤/٧ ) والشطر الثاني ، من شواهد الكشاف : سنورة الانتفقاق ... . . .

٣٠ - خالدون :

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى : ﴿ وَهُمْ فَيُهَا حَالِمُونَ ﴾

فقال ابن عباس : باقون لا يخرجون منها أبداً . واستشهد بقول ه عدى ابن زيد » :

فهل من خالد إماً هلكنا وهل بالموت، يا لكناس ، من عار<sup>(۱)</sup>

[ الكلمة من آية البقرة ٢٠ :

« وَيَشْرَ الذين آمنوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَاتُ تَبْجَرَى مَنْ تَمْحَيُهَا الْآنِهَارُ كُلُما رُزِقُوا مِنها مِنَ ثُمُوهِ رِزْقًا قَالُوا هِذَا الذِي رُزِقُنا مِنْ تَبْلُلُ الْآنِهَارُ كُلُما رُزِقُوا مِنها مِن ثَمْرَةً رَزْقًا قَالُوا هِذَا الذِي رُزِقُنا مِن تَبْلُلُ وَاللَّهُ مُلْكَهُ وَهُمْ فَيُهَا خَالِدُونَ ﴾ .

وتفسير ابن عباس للكلمة ، هو من قبيل الشرح ، والحلود في العربية نقيض الفناء.

واستقراء ما في القرآن من مادة (خ ل د) وقد جاءت فيه بصيغ عدة مبعاً وتمانين مرة ، يضيف إلى الدلالة اللغوية ملحظاً هاماً من خصوص الدلالة القرآنية للخلود، فلا خلود في القرآن إلا في الحياة الآخرة: في دار الحلود، أو في جذاب الحلد . وحيث بأتى الحلود متعلقاً بالحياة الدنيا ، فعلى وجه الموهم أو الإنكار والني ، كالذي في آيات :

الشعراء ١٢٩: « وتتخذون مصانع لعلكم تخلدون » الشعراء ٢٠٩: « يتحسبُ أن ماله أخيلًد م »

الأنبياء ٢٤: « وما جعلنا لربشر من قبلات الخبلد آفان ميت فيهم الخالدون».
ولا غنى عن هذا الملحظ فى فهم الكلمة، تمييزاً للدلالة القرآنية الإسلامية، عن
الدلالة المعجمية للخلود، بمعنى البقاء والدوام.

<sup>(1)</sup> في الشعراء : باللناس عار .

**ም** ነገ

ونحتاج معها كذلك ، إلى ملحظ دقيق النفت إليه و الراغب الأصفهاني ، في معنى هذا الحلود ، وهو أن يبرأ الحالد من أعراض الفساد (المقردات) احترازاً مما يَتَحتمل البقاء وعدم الحروج ، على إطلاقه ، من بعض هذه الأعواض]

# ٣١ ــ جفان كالجوَاب :

وسأل فافع عن معنى قوله تعالى : « وجفان كالحواب » فقال ابن عباس : كالحياض الراسعة . وشاهده قول طرفة بن آلعبد : ﴿ وَأَلَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ كَالْجُوابِي لا تُنْسِي مَرْعَةً لِقَرْي الأَضِيافِ أَو المُحْتَقِيرِ ١١٠

[ الكلمتان من آية سبأ ١٣ فيها سُخو لسليمان من الجن :

« يَعَمَلُونَ لَهُ مَا يِشَاءُ مِن مُحَارِيبَ وَمَا ثَيْلَ وَجِيفَانَ كَالِحُوابِ وَفُدُورِ رَاسِبَاتٍ ، اعملوا آل داود مُشكراً ، وقليل مين عيادي الشكور ، .

الجفان جمع حِفنة ، والجوابي جمع جابية . وحيدتان في القرآن

وتفسير الحفان بالحياض تقريب , مع ملاحظة أن الحفان تتخذ للطعام على وجه الاختصاص ـــ ويشهد له بيت طرفة ـــ على حين يغلب أن تكونة الجياض للماء

وكذلك تفسير الجوابي بالواسعة ، هو على وجه التغريب ، ويبقي للجوابي دلالة العمق مع السعة ، حين يكون الانساع أحيانًا بغير عمق ] .

Service of the servic

# ٣٢ – في قالبية مرض :

وسال ابنَ الأزرق عن معنى قوله تعالى : ﴿ فيطمع اللَّذِي فِي قلبِهِ مِرَضِ } . فَفُسُرُهُ ابْنُ عَبَاسُ بِالْفُجُورُ وَالرَّبِي . وَاسْتُشْهِهُ بِقُولُ الْأَعْشَىٰ :

<sup>(</sup>١) في مطبوعة الإنقان: [بقري الأضياف] والتصحيح من (العقد ألفين ر ١٦٠) ورواء في البحر : \* أو السحتظر \* وفي معجم غريب القرآن : \* بقرى الأضياف بوياً تحتضر \* عن مختارات ابن الشجري .

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

حافظ للقدرج راض بالتقدى لبس يمن قلبه فيه مرَض

# و الكلمة من آية الأحزاب ٣٢ : .

و يا نساء النبي لستن كأحك من النساء إن اتقبت فلا تخصص ت بالقول فيطمع الذي في قلبيه مرض وقبلن قولا معروفاً »

وصيغة مرض ، تأتى في القرآن في أربعة وعشرين موضعًا ، كلها في مرض القلب والقلوب بخاصة .

وجاء الفعل الماضي « مرضتُ»، ومريض والمريض، خمس مرات، ومرضى خمس مرات كذلك ، وكلها في مرض الجسم على أصل معناه ، تقيض الصحة .

وتفسيرمرض القلب ، في آية الأحزاب، بالفجور والزني ، قد يردعليه أن الزني يغلب أن يطلق على اقترافه فعلا، والقرآن يستعمله بهذا الملحظ الذي يوجب حداً الزني .

والتجوز في إطلاقه على مرض القلب، فيه احمال أقرب من الزنى ، وهو أن يكون من أفعال القلوب فساداً في الضمير وشهوة ، وهجزاً عن ضبط النفس، وإن لم يبلغ الزنى والفجور فعلا . وسياق مرض القلب والقلوب في سائر الآيامة ، يتعلق بالنفاق والارتياب والرجس والكفر والضغن ، وكلها من أفعال القلوب ، وفي آية الأحزاب ، يتعلق بالطمع الذي هو من أفعال القلوب كذلك ]

### ٣٣ – لازب :

وسأل نافع بن الأزرق عن معنى قوله تعالى : « من طبن لازب ، فقال ابن عباس : اللازب الملتصق ، ولما سأله نافع : وهل تعرفُ العرب ذلك؟ قال : نعم ، أما سمعت قول النابغة (٢) :

انظرها في الديوان ؛ ص ۽ ۽ - تحقيق د . شکري فيصل، بيروت ١٩٦٨

<sup>(</sup>١) في مطبوعة الإنقال : [ ليس من قبله فيه مرض] تصحيف

<sup>(</sup> ٢ ) الذبياني ، من بائيته في مدح عمر و بن الحارث الغاف.



# ولا يحسّبون الشقّ ضربة الاؤب

والمنافي والمنافي والمنافي والمنافية

[ الكلمة من آية الصافات ١١ ، خطابا للنبي عليه الصلاة والسلام: « فاستَفْتُهُم مُنْ طَيْنَ الله عَلَمُ الله الله عن خلَفْنا، إنّا خلَفَناهم من طين لا زب » لا زب » وميدة ومادة .

وتفسير اللازب بالملتصيق قريب وفسره «الراغب» بالثابث المديد الثبوت (المفردات) والمعاجم تأتى في التروب باللصوق وبالثبوت والوجوب والمتروب والمتروب ومعنى اللوم والوجوب أقرب إلى «ضربة لازب» في بيت النابغة ، وإليه ذهب «الراغب» فقال في المفردات : ويعبر باللازب عن الواجب ، فيقال : ضربة لازب.

زاده نصر الهوريني شرحاً على حاشية (القاموس) فقال ، و والعرب تقول : ليس هذا بضربة لازب ولازم، يبدلون الباء ميماً لتقارب المفارج . قال أبو بكر: معنى قولهم : ما هذا بضربة لازب، أي ما هذا بواجب لازم ، وهو مشكل : وقد قالوها بالميم ، والأول أقصح . قال النابغة :

« ولا بحسبون الشرُّ ضربة لازب . البيت .

ولازم ؛ لُغَمَيَّة ، قال «كَثَيَّر» فأبعَدَلَ :

فسأ ورق الدنيسا بباق لأهله ولا شقة البلوى بضربة الازبيه

#### الداد :

وسأل نافع بن الأزرق عن معنى قوله تعالى : وأنداداً ه فقال ابن عباس : الأشباه والأمثال . واستشهد بقول لبيد بن ربيعة : الحماد الله فلا نيد لسه بيديه الخاير ما شاء فعمل

[ الكلمة جاءت في ست آيات ، كلها في سياق النهيي أو الإنكار والنديو المن جعلوا لله أنداداً :

البقرة ٢٦ : « فلا تجعلوا لله أنداداً وأنتم تعلمون » THE

البقرة ١٦٥ : « ومن الناس مَن ينخذُ من دون الله أنداداً »

إبراهيم ٣٠ : ٥ وجعلوا لله أنداداً ليُضِيلُوا عن سبيله »

الزمر ٨ : ١ وجعل لله أنداداً ليُضلُ عن سبيله ١

سبأ ٣٣ : «إذ تأمروننا أن نكفرَ بالله ونجعلَ له أنداداً »

فصلت ٩ : ٨ قبل أثمنتكم لمَتكفرون بالذي خلق الأرضَ في يومين وتجلعون الله أنداداً ٢

وليس في القرآن من المادة ، غير هذه الكلمة في آياتها الست ، مما يؤنس إلى دلالة خاصة لا تؤديها الأشباه والأمثال :

في الندُّ : حس مادنه في البعد والتنافر .

والأشباه : فيها دلالة الشبك على سبيل المجاز أو الادعاء ، وهو ملحظ لا ينفك عن كل تصرفات اللغة فى المادة : التشبيه والشبهة والاشتباه على التخييل أو الالتباس ، والتشابه والمشابهة. وحيثًا شبهت فشكم وجه مُ شبك .

والأمثال بهذا المعنى، فيها دلالة الشخوص والمثول ، في المثل والمثلة والتعثيل، وفي المماثلة التي فيها من البائل ما ليس في الأشباه التي تحتمل التخبيل والادعاء والاشتباه والنشبيه ومن هنا دخل مصطلح التمثيل في البلاغة ، فيا يستعار من الصور على وجه المماثلة، وفي المثل من القول ينضرب لمثله ، وفي المثلة يعتبر بها في حالات مماثلة .

فَإِذَا فَسَرَنَا الْأَنْدَادَ بِالْأَمْثَالَ ، أَخَذَتَ مَعَنَى مِنَ المَمَاثَلَة لا تَقْبَلُهُ الْعَرِبِيةِ أَصَالَةً ولا يؤنسِ إليه البيان القرآن . وكذلك تفسيرها بالأشباه يعطيها دلالة من الشبة والشبيه غير مُرادة، بشاهد من صريح الاقتصار على « أنداد » في هذا المقام ، مع كثرة استعمال القرآن للمثل والأمثال ، في غير هذا السياق .

ولا أذكر أن أحداً ممن قرأت لهم من المفسرين واللغويين ، لفت إلى هذا الملحظ الاستقرائي . أما التقرقة بين أمثال وأشباه وأنداد وما يجرى مجراها ، فقد قال فيه « الراغب » في مادة مثل : « ... والمماثلة [ أعم ](١) الألفاظ الموضوعة

<sup>(</sup>١) في طبعة الحيرية من (المفردات) : [أهم الألفاظ] وليس السياق .

411

المشابهة ، وذلك أن الند يقال فها يشارك في الجوهر ، والشبه فيها يشارك في الكيفية فقط ، والمساوى فيها يشارك في الكمية فقط ، والشكل يقال فيها يشارك في القدر والمساحة ، والمثل عام في جيميع ذلك »

على حين ذهب ابن الأثير في (النهاية) إلى أن : الأنداد نجمع زيد بالكسر وهو مثلُ الشيء الذي يضاده في أموره وينادُ ه ، أي يخالفه وينأي عنه .

و« أبو هلال العسكري » عرض للفرق بين هذه الألفاظ في الباب التاسع من كتابه (الفروق اللغوية) وقال فيه : ﴿ الفرق بين المثل والند ، أَنْ النَّدُ هُوْ الْمِثْلُ المناد، من قولك : نادُّ فلان فلانًا إذا عاداه وباعده ، وَلَمَدَا سَمَى الضِّدُّ نَـِدا ... وقال صاحب العين: الند ما كان مثل الشيء يضاده في أموره ، والندود الشرود ، والتناد : والتنافر ه

وقد لمحوا في : أنداد، حس العربية في أصيل دلالة المادة ، بما تعني من تسَّناهم " وتنافر وتضَّاد . والذي نُـُضيفه ، بما هدى إليه الاستقراء :

كأن البيان القرآني ، والله أعلم ، في إيثار كلمة أنداد لهذا المقام ، لم يرد لما جعله المشركون ألداداً الله أن يعطيها صفة المباثلة له سبحانه ، أو المشابعة ]-

#### ٣٥ \_ شُوَّبٍ :

وسأل نافع بن الأزرق عن معنى قوله تعالى : ﴿ لَشَّوْبُمَّا مِنْ حَمِيمٌ ﴾ فقال ابن عباس: الحلط بماء الحميم والغسَّاق. واستشهد بقول الشاعر : (١) تلك المكارم لا قعبان من لبن السبيبا بمام فعاها بعد أبوالا

[ الكُّلُّمة من آية الصافات ٦٧ ، في شجرة الزقوم :

« إنها شجرة تَخرُجُ في أصلِ الحجيم، طلقتُها كأنَّه رموسُ الشياطينِ • فإلهم لآكلون منها فالثون منها البطون ، ثم إن لم عليها لَشُوباً من حَميم ، وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

<sup>(</sup>١) أمية بن أب الصلت ، في ( السيرة لا بن هشام) : ٢٨٦/١ .

. وتفسير الشوب بالخلط - وإليه ذهب « الراغب، كذلك في المفردات - تقريب

لايفوتنا معه ما للشوب من دلالة خاصة على المزج والسوط. واستعماله أصلا ، في الشواب والسوائل ، تشاب فلا يتميز منها سائل عن آخر . ويستعار بهذا الملحظ من المزج ، لغير السوائل في الاستعمال المجازي .

أما الخلط فتنميز فيه عناصر المخلوط ومواده ، كأن تخلط القمح بالشعير م ويستعار للناس يخالط بعضهم بعضا دون أن تهاجى الحصائص أو تذوب الفروق بينهم . وقد جاءت مادته في القرآن في خلط عمل صالح بآخرسبي (البقرة ١٠٢) وفيها اختلط من شحوم بعظم (الأنعام ١٤٦) ومن ماء المطر بنبات الأرض (يونس وفيها ، والكهف ٤٥) وجاء الفعل المضارع من المخالطة في آية (البقرة ٢٢٠) والخلطاء يبغي بعضهم على بعض (ص: ٢٤)

وتمينز عناصر الحليط واضح فى دلالة المادة على اختلاف صيغها واستعمالها على حين لا يتميز فى الشوب سائل أو عنصر عما شبب به . وهو واضح فى آية الصافات المسئول عنها ، وواضح كذلك فى الشاهد من بيت الشاعر .

و «الراغب » وإن فسر الشوب في الآية بالحلط ، عاد فقال في (خلط) : الخلط هو الجمع بين أجزاء الشيئين قصناعدا ، سواء كافا مائعين أو جامدين ، أو أحدهما مائع والآخر جامد" وهو أعم من المزج المفردات) .

وقال ابن الأثير في "الحلاط" من حديث الزكاة : والمواد به أن يتخلط الرجل إبله بإبل غيره ، أو بقره وغنمه ، ليمنع حق الله فيها أو يبخس المصدق فيا بحب له . وفي حديث الشفعة : "الشريك أولى من الحليط ، والحليط أولى من الحلو " قال ابن الأثير : الشريك المشارك في الشيوع ، والحليط المشارك في حقوق المملك كالشرب والطريق (النهاية).

ولعل في هذا كله ، ما يوضح تميز عناصر الحليط ، فيفترق بذلك عن الشوب بما فيه من معنى النشوب والمزج . لا يتميز عنصر عن آخر ولا ينفصل ]

٣٦ ــ الفطُّ :

وسأل نافع بن الأزرق عن معنى قوله تعالى : « عَمَجِلٌ لَنِا قَبِطُنَا »

**ም**ነγ

فقال ابن عباس القبط الجزاء ، ولا سأله ابن الأزرق : وهل يعرف. العرب ذلك ؟ قال : نعم ، أما بسعت قول الأعشى : (١) ولا الأمسلك النعمان يُوم القيعيُّه . بأميَّته يغطى القُيطوط ويُعللني المُستعلى المُستعلق المُ

- [الكلمة من آية ص ١٦ :

ه إن كُلُ إلا كذَّ ب الرسل مَحتَق عقاب ، وما ينظرُ حولاً إلا صيحة واحدة ما لها من فدُّواق م وقالوا ربُّنا عَمَجِيًّل ۚ لنا قَطِّنا قبل َّ يومِ الحَسابِ، ﴿ رَا وحيدة في القرآن .

وتفسير القَطُّ بالحزام، تقريب لا يفوتنا معه أن الجزاء من الألفاظ القرآفية وقد جاء ماضيه الثلاثي أربع مرات ، ومضارعه مبنيًّا للمعلوم ستيًّا وأربعين مرة ، ومبنيًّا للمجهول ثلاثا وعشرين مرة ، واسم فاعله « ولا مولود هو جاز عن والده شيئًا ﴾ ومضارع المجازاة ، وهل نجازي إلا الكفور ، كما جاء «جزاء ، فكرة ومعرفة في اثنين وأربعين موضعًا .

وسياق آيات الجزاء ، عام في الثواب والعقاب، غالب في الجزاء يوم الأجرة . ولم يأت القط إلا في آية ( ص) موضع السؤال , وقد نظر لها الزعشري في ( الكشاف: ٣١٩/٣) بقوله تعالى : ﴿ ويستعجلونك بالعذاب ؛ على سبيل الهزيم . وقد أرى حس الضراعة في آية (ص) أولى بالمقام، عند صبحة القيامة، فرعاً من هول انتظار الحساب المتوقع الذي لا ريب فيه ولا مجال لتكثيب به

أو هزء وسخرية .

وفسر الزمخشري ﴿ قِطَّنَّكُ مِنْ الآية ، بالقسط والتصيب، وصحيفة الحساب. وربطه بأصل معنى القطع في القط: القسط من الشيء لأنه قطعة منه به منيت قَـطَيُّه إذا قطعه . ويقال لصحيفة الحائرة: قط، لأنها قطعة من القرطاس مرينا ونقل « أبو حيان » في البحر ( ٣٨٧/٧ ) قول الفراء في القيط : هو الحظ

<sup>(</sup>١) هذه رواية (الإتقان) وروي أبو حيان في ( البحر : ٣٨٧/٧) النَّطرَ الثَّائُّى : ه بغيطته يعطي القطوط ويأفل م زقال بعده ؛ « ويروى ؛ يأمنه ، أي بنعثه. ويُأفَق ؛ يصِلْغ ؛ «

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGH & Land Land I was a few of the control of the control

والأقوال متقاربة، ودلالة الكلمة أصلا على القطع، ومنها استعمال لفظ "قط" في البت والقطع والمقطع الأول من الكلمة ، مشترك في ألفاظ عدة تدل على القطع ، ثم تتميز بالحرف الثالث فروق الدلالات، باعتبار الشيء المقطوع: كالقطب والقطش والقطف والقطل والقطم ...

ويبدو لنا أن القط في سباق الآية ، ملحوظ فيه معنى الحسم والبت ، كأنهم استهولوا عذاب الانتظار . أما الشاهد من بيت الأعشى ، فسياقه في مدح النعمان مختلف عن سباق الآية . وأقرب ما يفهم عن القطوط فيه ، حمم قط عمكوك العطاء . وقد ساقه «أبو حيان » شاهداً على قول أبى عبياة والكسائى : القط ، الكتاب بالحوائز ]

#### ٣٧ حكمنا متسنون:

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى: ١ من حماً مسنون » فقال ابن عيام : الحماً السواد ، والمسنون المصور . ولما سأله : وهل تعرف العرب ذلك ؟ أجاب : نعم ، أما سمعت قول حمزة بن عبد المطلب : أغر كأن البدر سسنة وجهه جلا الغيم عنه ضوؤه فتبددا

[ الكلمتان من آيات ثلاث في سورة الحجر :

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبِيلُكُ لِلْمَلِاثُكُيةَ إِنَى خَالِقٌ بِمَثَّمِراً مِن صَلَّصَالَ مِن حَبَّماً مِنْ مَنْ مَن مسنون ١٨٨

٥ قال يا إبليس ما لك ألا تكون من الساجدين ، قال لم أكن الاسجال للبشر خلفته من صلصال من حسبا مسنون ١٩٦٨
 وفي القرآن من مادة حماً : حمثة ، في آية الكهف ٨٦ :
 ٥ حيى إذا يلغ معرب الشمس وجدكما تخرج من عيش حسينة ،

وتفسير الحما بالسواد يحتمل التقريب ببيان لونه . أي أن الحما طين أمود، لصعوبة حمل الكلمة على معيى : سواد مصور .

وكذلك التقريب في تفسير المسنون بالمصور : في السنين من دلالة الإحكام والإتقال ما نفهمه من قول العرب: سن الرمح ، ركب فيه سناته فسك ده ؛ والمكرَّية مُستخدها . وكأن ذلك مأخوذمن السِّن ، واحد الأسنان ، بملحظ من دكها وإحكامها . وقالوا : سنن الطريق ، نهجه وطريقته ، ومنه نُقُلَ إلى المصطلع في السُّنة ، بمعنى الشريعة المحكمة . من ثم نفهم آية خلق الإنسان " من حماً مسنون " بما في السنن من إحكام التصوير . والله أعلم ].

# ٣٨ - البائس الفقير:

وسأل نافع بن الأزرق عن معني قوله تعالى: ﴿ البائسِ الفقير ﴾ .

فقال ابن عباس : البائس الذي لا يجد شيئًا من شدة الحال . واستشهد له بقول ﴿ طرفة بن العيد ﴾ :

يغشاهم البائس المكافئع والضيا هُ وجارِ مُجاوِرٌ جُنْبُ

[ الكلمة من آية ( الحج ٢٧ ) محطابا لإبراهم عليه السلام : ﴿ وَأَذَّ نَ ۚ فِي النَّاسِ بِالْحَجُّ بِأَنُوكَ رَجَالًا ۗ وَعَلَى كُلِّ صَامِرٍ بِـَأْتِينَ مِينَ كُنُلُ المتبج عمين ۽ ليكشهدوا منافع هم ويذكروا امم الله في أيامي معلومات على مَا رَزَّفَهُم مِنْ بَهْيِمة الْأَنْعَامِ ، فَكُنُّلُوا مِنْهَا وَأَطَبُّهُمُوا البَّائِسَ الْفَقِيرَ و وصدة الصيغة في القرآن .

ومعها ﴿ عَذَابَ بِشِيسَ ﴾ في آية الأغراف هيام ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ . ومِن المادة ، جاءت ﴿ البأساء ﴾ مع الضراء في آياتها الأربع: البُقرة ١٧٧٠ ، ٢١٤ والأنعام ٤٢ ، والأعراف ٩٤ .

وآيتا هود ٣٦ ويوسف ٩٦ ؛ « فلا تبتئس بما كانيل يفعلون ٥٠٥ يجملون ٣٠٠ « وجاء الفعل الحامد ٥ بشس، تسبعاً وثلاثين مزة ، وهرباس، أفكرة وسنفوفة ، خمساً وعشرين مرة . أ وتفسير البائس بالذي لا يجد شيئًا من شدة الحال ، هو من قبيل الشرح. وقد احترز فيه بشدة الحال ، من احتمال أن يكون العوز من غير بؤس وشدة .

وفي البائس صريح الدلالة على البؤس ، وكذلك الباساء . والشدة أصل في المعيى ؛ وتفرق العربية بين صبغ المادة لملاحظ من فروق الدلالات : فتجعل البائس المقوة والسطوة والشدة في الحرب، وفعله : يؤس. حين تجعل البؤس والبؤسي ، هن بتئيس، لشدة الكرب والحاجة : وتجعل البائساء للمكاره . وقالوا للشجاع القوى : بئيس ، والأسد تربياً من على وزن ضيغم . وللمحتاج المكروب : بائس . وليس كل بائس فقيراً ، ولا كل فقير بائساً ، فع الزهد والتعفف لا يكون بؤس . ومن هنا جمعت الآية بين الصفتين «البائس الفقير » ولو لم يلحظ في البائس سوى العوز ، لأغنى الفقير عن ذكره ، كما في آيات : البقرة ٢٦٨ ، ٢٧١ ، وآل عمران ١٨١ ، والنساء ١٣٥ ، والتوبة ٢٠ ، وفاطر ١٥ ، ومحمد ٣٨ .

وقول « الراغب » في ( المفردات ): . البؤس والبأس والبأساء، الشدة والمكروه إلا أن البؤس في الفقر والحرب أكثر ، والبأس والبأساء في النكاية »

يرد عليه أن البأساء جاءت في آياتها الأربع مقترنة بالضراء ، فهي إلى المكاره أقرب منها إلى النكاية .

كما يرد على قوله : البؤس في الفقر والحرب أكثر ؛ أن القرآن يستعمل الفقر مقابل الغيم بصريح آيات :

آل عمران ۱۸۱ : « لقد سمع الله قول َ الذين قالوا إن الله فقير ونحن أغنياء ٥ النور ٣٢ : « إن يكونوا فقراء َ يغنهم الله من فضله »

فاطر ١٥ : « بِأَيْهَا النَّاسِ أَنَّمُ الفَقَرَاءُ إِلَى اللَّهُ ؛ وَاللَّهُ هُو الْغُنِي الْحُميدُ »

محمد ٣٨ : « والله الغني وأنتم الفقراء »

وكذلك يأتى الباس ، لا البؤس ، في الحرب والفتال وفي الجيروت والسطوة ، بصريح آيات :

> الأنعام ٦٥: ﴿ وَيُدْيِقَ بِعَضَكُمْ بِأَسَ بِعَضَ ﴾ النساء ٨٤: ﴿ عَسِي اللّهُ أَنْ يَكُنُفِّ بِأَمِنَ اللّذِينَ كَفَرُوا ﴾ النمل ٣٣ : ﴿ نحن أُولُو قُوةَ ۖ وأُولُو بأس شديد ﴾

TY1

. . . . . .

الفنح ١٦ : ٥ ستدعون إلى قوم أولى بأس شديد تقاتلونهم أو يسلمون ١

الحشر ١٤: ١ لا يقاتلونكم جميعًا إلا في قُرَّى محصَّنة أوْ من وراء جنَّدُ رِ ،

بأسيهم بيتهم شديد ، تحسيبهم جميعاً وقلوبيهم شي » .

وصحيح أن البؤس والبأس والبأساء ، ترجع جميعًا إلى أصل دلَّالتها العامة على الشدة ، لكن البؤس أقرب إلى معنى شدة الكرب والشقاء ، والباس للقوة والمنطوة ، والبأساء للمكروه والضر . والله أعلم 1

#### ٣٩ - غَدَق :

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى: «ماء عَدِقاً »

فقال ابن عباس ؛ كثيراً جارياً ، ولما سأله : وهل تعوف العرب ذلك ؟ استشهد بقول الشاعر:

بُدنى كراديس ملتفاً حداثقها

كالنبت ، جادت بها أنهارُ ما غيَّد كا

[ الكلمة من آية الجن١٦ :

 ه وأن أو استقاموا على الطويقة لأسقيناهم ماء عَدَةً ٥ وحيدة في القرآن ، صبغة ومادة .

وتفسيرها بالكثير الجاري تقريب . وفسرها « الراغب » كذلك بالغزير في (المفردات) وذهب «الزنخشري » في (الكشاف) إلى أن المعنى : لأنعمنا عليهم ولوسعنا رزقهم . وذكر للماء الغدق- بفتح الدال وكسرها، وقرئ بهما-لأنه أصل المعاش وسعة الرزق. وقال في (الأساس): ومكان غدق ومعدَّق ، كثير المَّاء مخصب ، وهم في خدقَ من العيش .

وسياقي الآية ، يحتمل تفسير ماء غدق بغزير وجار ، مع ملحظ الحير والبركة وسعة الرزق. ودلالة الحبر والحصب واضحة كذلك في الشاهد الشعري ، إذ قد يغزر الماء الحاري فيضر ويغرق ].

الإعجاز البياني للقرآن

1-16 th 1 4 th 2 1 1 1

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى : « بشهاب قبس » فقال ابن عباس ؛ شعلة من نار يقتبسون منها . واستشهد بقول « طرفة ابن العبد »

هم عرانی فیت أدفعه دی کشعلة القبس مرانی القبس

[ الكلمتان من آية النمل ٧ :

د إذ قال مومى لأهليه إنى آنست ناراً سآنيكُم منها بيختبر أو آتيكُم بشهاب قبتس لعلكم تصطلون ه

وجاء شهاب ، مفرداً وجمعنًا ، في آيات :

الحيجر ١٨ : ١ إلا من استرق السمع فأتبعته شهاب مبين »

الصافات ١٠: « إلا من خطف الخطفة فأتبعة شهاب " ثاقب »

الجن ٨ ، ٩ : ٥ وأنَّا لَمَسَنَا السهاء فوجَد ناها مُلَشَتْ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبًا وَأَنَّا كَنَا نَقَعُدُ مَنْهَا مقاعد كَلِيسم فِنْنَ يُسِتُنِهِ وَأَنَّا كَنَا نَقَعُدُ مَنْهَا مقاعد كَلِيسم فِنْنَ يُسِتُنِهِ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ يُسِتُنِهِ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ يُسِتُنِهِ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ يُسِتُنِهِ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ يُسِتُنِهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ ال

وسیاق آیاتها ، فی الحن، غیر سیاق ، شهاب قیس ، من النار التی آنسها « موسی » فی آیة النمل .

وقد جاء ٥ قبرَس ٥ مرة أخرى في السياق نفسه بآية طه ١٠: « وهل أتاك حديثُ موسى » إذ رأى ناراً فقال الأهليه امكُنُوا إني آنستُ ناراً لعلى آتيكم منها بيقرَبس أو أجرِد على النارِ هدى »

ومعهما فعل الاقتباس في آية ألحديد ١٣ : « انظر ونا نقتبس من نوركم ،

تفسير الشهاب بشعلة ، تقريب بلحظ فيه دلالة السطوع والتوهج . والشهب في العربية: الدراري . والشهب بفتحتين: الحبل علاه الثلج. وقد فسر «الراغب»

JST HT

**ም**ነቸ

الشهاب بالشعلة الساطعة من النار الموقدة ، أو من العارض في الجو ( المفردات ) . أما تفسير القبس بما يقتبسون من شعلة نار ، فتقبله الدلالة المسجمية . وفي ( القاموس ) : القبس ، محركة ، شعلة نارتقتبس من معظم النار ، كالمقباس .

ثم لا يفوننا حسّ الكلمة في البيان القرآني ، من حيث لم تأت في آياتها الثلاث ، إلا مع الإيناس والهدى والنور . فوجهت كلمة وشهاب وقبلها ، إلى غير سياقها الرادع الزاجرفي آيات الجن والحجر والصافات .

و بهذا الملحظ في القبس ، قال ابن الأثير في حديث الإمام على " حتى أورى قبسًا لقابس ": أي أظهر نوراً من الحق لطالبه ــ النهاية ]

# ٤٦ – أليم :

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى: «عذاب أليم » ففسره ابن عبامي بالوجيع ، واستشهد بقول الشاعر : نام من كان خليبًا من ألبّم " وبقيت الليل طولاً لم أنه أ

آ والكلمة جاءت في القرآن نحو سبعين مرة ، في وصف عداب الله ، وأخلم وعقابه .

ومعها آية يوسف : « ما جَزَاءُ مَن أَواد بأَهْلُيكَ سَوَءاً إَلَّا أَنْ يُسَجِّنَ أوعدابُ أَلَحُ " «

وجاء فعله الثلاثي مضارعًا ، ثلاث مرات في وطأة الحرب، يَآية النساء: ﴿ إِنْ تَكُونُوا تَأْلُونَ فَإِنْهِم بِٱلْمُونَ كُمَا تَأْلُونِ هِ

والراغب فسر الأثيم بالوجع الشديد .

ويبدو أن الوجع أقرب إلى ما يعترى الجسم من سقم المرض. وقد ذكرة (القاموس). وذكر في (الألم): الوجع، والألم من العذاب الذي يبلغ غاية البلوغ. وغلبة عبىء الألم صفة لعذاب الآخرة، تؤذن بأنه أخص وأفدح من وجع يعرض لعامة البشر ، المؤمنين منهم والكفار ، ولعل الشاهد من قول الشاعر ، يقوى بدلالة العذاب من مرض، يهون بقوى بدلالة العذاب من وجد وسهد، هو أقسى من وجع عارض من مرض، يهون بالقياس إلى ألم الأرق والشجن ]

## ٤٢ \_ قَفَيْنا :

وسأل فافع عن معنى قوله تعالى : ﴿ وَقَفَّيْنَا عَلَى آثَارِهُم ﴾ فقال ابن عباس : أتبعنا على آثار الأنبيلم . أي بعثنا . واستشهد بقول عدى بن زيد :

يوم فَمُنَّتُ عَبِيرُهُم من عَبِيرِنا واحتمالُ الحَيِّ في الصبيح ِ فَمَلَّكَيُّ

[ الكلمة من آية المائدة ٦٪ ، في الأنبياء المرسلين :

« وقفيّنا على آثارِهم بعيسي بن مرّبيم مُصدّقيّا لِمما بين يدَيه » ومعها :

آية الحديد ٢٧ : « ثم قفيّنا على آثارِهم بررسُلْنا وقفيّنا بعيسى ابن مريم »

وآية البقرة ٨٧ : « ولقد آتينا موسى الكتاب وقفينا من بعده بالرسل »

وجاء الفعل الثلاثي في آية الإسراء ٣٦ : « ولا تقفُ ما ليس لك به علم »

وهذا هو كل ما في القرآن من المادة .

وما نيُقل عن ابن عباس في تفسيرها ، تقريب . وقيدها «الراغب» في (المفردات) باتباع من خلف ، راجعاً بها إلى أصل مأخذها من القفاء كالإرداف من الردف، والتحقيب من العقيب ، والتذبيل من الذيل

وتعلُّق ﴿ على آثارهم ﴾ إلى . قفينا ، يفيد معنى التأييد واتباع نهيج مبن مضى من الأنبياء ، من حبث يأتى النبي المرسل ، مصلفة المن سبقه من الرسل ، تقفية على آثارهم ، والعرب تقول : قفوت أثره ، إذا تتبعت خطوه لا أحيد عنه .

وأغنت « على آثارهم » فى السياق، عن الاحتراز بما يكون من التقفية مطاردة " أوصداً وإدبارا ، ومنه فى الجديث : " فلما قفتى قال . . " أى ذهب مولياً . قال ابن الأثير: كأنه من القفا ، أي أعطاه قفاه وظهره .

ومثله الحديث: " ألا أخبركم بأشد ً حراً منه يوم القيامة؟ تعذينك الرجلين المقفيّية " أي الموليين. ( النهاية )

وواضح من سياق الكلمة في آياتها الثلاث ، أن التقفية على آثار الأنبياء ، إنباع تصديق وتأييد .

ويرد على الاستشهاد لمعنى الإنباع في الآية ، بقول عدى بن زيد:
«يوم قفت عيرهم من عيرناء أن الفعل فيه تعدى بحرف "من" فأقاد النول والإدبان
ممن احتملوا للرحيل ، وهو في الآية منعد بحرف "على" آثارهم ، فأفاد تتبع النهج والسير على الأثر ]

## ع المَودَّى : المَودَّى :

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعانى : ﴿ إِذَا تُرِدُّ يَ ۗ هِ

قَقَالَ ابنَ عباس : إذا مات وردى في النار , ولما سأله : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال: تعم ، أما سمعت قول «عكى بن زيد» : خطفت عبال التعميرا في المدلك بأمل التعميرا في المدلك بأمل التعميرا

#### [ الكلمة من آبة الليل ١١ :

٥ وأماً مَن بَخل واستغنى ﴿ وَكَذَّبَ بِالْحَسْنَى ﴿ فَسَنَيْسَرُ ۗ لَلْعُسْلُرَى ﴿
 وما بُغْننى عنه ماله إذا ترَرَدًى ﴾

ومن النَّردي ، المنَّر دية بآية المَّائدة ٣ :

«حُرِّمَتْ عليكم السَيَّنَةُ والدمُ ولحمُ الخنزيرِ وما أهلَّ لبخيرِ الله به والمنحدَّفة والموقوذةُ والمتردِّيةُ والنطيحةُ وما أكل السبعُ إلا ما فَكَيَّمَ وما فَأَبِحَ على النَّصُب وأن تستقسموا بالأزلام ، ذلكم فيسنق ... ،

واضح أنَّ المتردية فيها ليست منَّ الموت والتردّى في النار ، وإنما هي على أصل دلالتها في الهلاك بالميرّداة ، أي الصخرة وبه « فسر، الواغب الكلمة في أصل دلالتها في الهلاك بالميرّداة ، أي الصخرة وبه « فسر، الواغب الكلمة في ( المفردات ) . أو الني تردَّت من جبل أو في بدر فمانت ، كما في ( الكشاف )

ومنه جاء الردى ، بمعنى الموت . ومطلق الهلاك .

ويأتى الفعل 'ثلاثياً بمعنى الهلاك الساحق، مع ملحط سقوط وهبوط ، ومنه آية: طه ١٦ : « فلا يتصد آنيك عنها متن الا يؤمن بها واتبع هواه فتردي » وفي الحديث : « إن الرجل ليتكلم بالكلمة من سخط الله ترديه» قال ابن الأثير : أي توقعه في مهلكة (النهاية) .

أما كونه فى النار ، على تفسير ابن عباس ، فدلالة إسلامية خاصة لأن ذلك هو المعروف من التردى ، كما قال الإمام الطبرى فى تفسيره لآية الليل .

ويؤيده سياق الآية بعدها ، في النذير والوعيد :

ه فأنذرنكم نارأ تلكظي لا يتصلاها إلا الأشقى والذي كذّب وتروكي التي ويستفاد من صريح النص في آبتي :

الصافات؟ ٥ : « فَاطَلَع فَرآه فَى سُواء الجَحيم ، قال تالله ِ إِنْ كَانِدَ ٱلدُّرُّد بِنِي » وفصلت ٢٣ ، يوم يـُحشَـرُ أعداءُ الله إلى النار :

ا وما كنتم تستنرون أن يتشهد عليكم سمعتُكم ولا أبصار كم ولا جلود محم ولكن ظننتم أن الله لا يعلم كثيراً مما تعملون ، وذلكم ظنتكم الذي ظننتم بربشكم أرداكم فأصبحتم من الخاسرين ».

أما بيت «عدى بن زيد ، فلا يبدو لنا قريباً وجه الاستشهاد به على معنى المردى فى النار بهذه الدلالة الإسلامية ، بل سياقه فى العظة والاعتبار ، أقرب إلى معنى السقوط إلى مهواة الردى من المنية ، بصريح لفظة]

## 11 - نَهَرُ :

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى : ﴿ فِي رَجِنَاتِ وَنَهَـرَ ﴾ فَعَالَى : ﴿ فِي رَجِنَاتِ وَنَهَـرَ ﴾ فقال أبن عباس : النهير السعة ، واستشهد بقول [ قيس بن الخطيم] : (١١)

قاهو فى ديوان قيس بن الحطيم – ط دار العروبة ١٩٦٧ – من قصيدته الأولى : تذكر ليل حسنها وصفاءها وبانت فأسى ما ينال لقاءها وجاءشه تخريج للبيت على الحتلاف رواياته ، من تحقيق الدكتور ناصر الدين الأسد .

 <sup>(</sup>١) في الإتقان[ لبيد بن ربيعة] رئيس في ديوانه – ط ، الكويت ١٩٦٢ – بل ليس قيه قصيدة على هذا الروي .



## يرى قائم من دونيها ما ورامعا

#### [ الكلمة من آية القمر إه :

« إن المتقينَ في جَنَّات ونَهَرَ ، في مَقَّعد صدق عند مليك مُقَيَّدُ رَهُ وجاء نَهَرَ ، واحد الأنهار ، مفرداً في آيتي البقرة أَنَّهُ والكُهف ، أَنَا أما الجمع ، أنهار ، فجاء إحدى وخمسين مرة .

وتفسير النَّهَـّر في آية القمر بالسعة ، منظور فيه ، كما قال الراغب في ( المفردات ) إلى التشبيه بنهر الماء . ويقال: أنهر الماء جرى ـ وأنهرتُه أجريته .

ويبقى للنهر مع هذه الدلالة المجازية على السعة ، ملحظ من خير ونعمة ، في حيس العربية للنهر وأحد الأنهار ، مياهها عذبة . ويضي عليها القرآن معنى البركة والحير ، في الجنة « تجري من تحتها الأنهار » وهو الغالب على الاستعمال القرآني . وحين يذكر الأنهار في الدنيا، فعلى وجه المن بنعمته تعاني على عباده : « وسيخر لكم الأنهار في الدنيا، فعلى البحر بأمره وسخر لكم الأنهار » إبراهم ٣٢ وسيخر لكم الأنهار »

أو على وجه المباهاة بها في الحكاية عن فرعون :

«أليس لى مُللك مصر وهذه الآنهار تجرى من تحتى «الزخوف هو وفيها اقترح المشركون على الرسول عليه الصلاة والسلام أن يأتيهم به من آيات ، ليؤمنوا بنبوته : «أو تكون لك جنة من نحيل وعنب فتفجر الأنهار خلالها تفجيراً «الإسراء ٩١

والشاهد من بيت قيس بن الحطيم ، يعتمل معنى السعة فيحسب ، أما في آية القمر : مع جنات للمبتقين ، فمعنى الفيض من الحير والبركة وا

## وع \_ الأنام :

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى: ﴿ وَضَعَهَا لَلْأَنَامِ هُ

فقال ابن عباس: الخلق Reliminate بقول البياد بن ربيعة:

فإن تسألينا فيم نحن فإنسا

عصافير من هذا الأنام المسحَّر (١)

إ الكلمة من آية الرحمن ١٠ :

وتفسيرها بالحلق، على ما يبدو من قربه، لا يجيب عن وجه تفرقُد ها في القرآن، مع كثرة ورود الحلق فيه : فعلا ماضياً مبنياً للمعلوم ١٥٠ مرة وللمجهول سبع مرات ، ومضارعاً للمعلوم ثلاثا وعشرين مرة وللمجهول أربع مرات . ومضاراً أو السما خمساً وأربعين مرة ، واسم فاعل مفرداً تماني مرات، وجمع مذكر سالم أربع مرات . ومعها « الحلاق » و « مخلقة «مرتين .

ومجموعها ، مائتان وخمس وأربعون .

والدلالة المعجمية تذكر في الأنام: الخلق، أو الجن والإنس، أو مجميع ما على الأرض (القاموس)

وفي (الكشاف): « للأنام: للخلق ، وهو كل ما على ظهر الأرض من دابة . وعن الحسن : الإنس والحن فهي كالمهاد لهم يتصرفون فوقها » .

وآيات الحلق ، تؤذن بفرق بينه وبين الأنام . فالحلق عام لكل ما خلق الله في السموات والأرض وما بينهما من ملائكة وإنس وجن ، ومن خيوان ونبات وجماد ، ما تعلم منها وما لا نعلم : إن ربك هو الحلاق العليم ؛ فتبارك

<sup>(</sup>١) في مطبوعة الإنفان : [عصافير من هلى الأنام الحسخر] وما هنا من ديوان لهيد ، البيت ٣٠ من القصيدة الثامنة : ص ٥٦ ط الكويت ١٩٦٣ . قال الطوسي في شرحه : عصافير ، سينار ضعاف . . . . مسحر ، معلل بالطمام والشراب . وقوله -- تعالى - : « [نما أنت من المسجرين ه من هذا .

444

الله أحسن الحالة بن ؛ الذي أحسن كل شيء خلقه ، خلق لكم ما في الأرضن جميعًا ؛ ويخلق ما لا تعلمون ...

فهل يكون الأنام لمن خلق الله ُ لهم الأرض من الأحياء، دون ما في السموات، وسائر الكائنات المحلوقة في الأرض وما بينهما ؟

لا أراه بعبداً ، والله أعلم ] .

## ۲۱ ـ يَحُور

وسأل ابن الأذرق عن معنى قوله تعالى : « أن لن مجمور » فقال ابن عباس : لن يرجع ، بلغة الحبشة . سأله : وهل تعوف العرب ذلك ؟ فقال : نعم ، أما سمعت قول الشاعر (١٠) :

وما المرءُ إلا كالشهابِ وضوئه يحوزُ رماداً بعد إذ هو ساطعٌ

[ الكلمة من آية الانشقاق ١٤ :

« وأمَّا مَن أُونِي كِتَابِهَ وَرَاءً ظهرِهِ . فَسُوفُ يَدُعُو شُهُوراً . ويَتَصَلَّمَيُ سَعَالًا مَن أُونِي كِتَابِهَ وَرَاءً ظهرِهِ . فَسُوفُ يَدُعُورُ . بَلِي إِنْ اللَّهُ عَالًا إِنْ اللَّهِ كَانَ بُهُ بَصِيراً » مسروراً . إنه خان به بصيراً »

وحيدة الصبيغة في القرآن .

ومن المادة ، جاء مضارع الرباعي و بحاوره و في آيتي الكهف ٣٤ ، ٣٧ والمصدر و تحا وركما و في آية المجادلة .

وجاءت ۵ حور ؓ ۵ أربع مرات ، و ۵ الحوار پون ۵خمس مرات .

وقول ابن عباس ، إنها: "لن يرجع ، « بلغة الحبشة"، يُسوعُ البرادف.

<sup>(</sup>۱) لبيد بن ربيجة ، من قصيدته في رثاء أخيه أريد ، ومطلعها : بلينا وما تبلى النجوم العلوالع وتبقى الديار بعدنا والمصانع النظرها في ديوانه : من ١٦٨ ط الكويت .

وفسرها والزنخشري، بر: لن برجع . دون أن يشير إلى لغة فيها ، بل نقل عن ابن عباس : « ماكنت أدرى ما معنى يحور ، حتى سمعت أعرابية تقول لبُنية لله : حُورى ، أى ارجعى، الكشاف .

والعربية على أى حال تصرفت فى الكلمة ، إن صح أنها بلغة الحبشة ، فأعطتها إلى دلالة من أقرب مادتها : حير ، بمعنى البردد ، ثم خصّت البائى بالحيرة ، والواوئ بالرجوع ، مع ملحظ دلالى مشيرك بينهما : فكان التحاور رجعاً للكلام يتردد بين المتحاورين ، والمحور : العود الذى تدور فيه البكرة ، والحوارى : النصير يترجع إليه : والمتحارة : شبه حارة يتردد الهواء فيها برجع الصوت . وشبهت بها الحور لاستدارة الأعين ونصوع البياض فيها جول سواد المقلة .

أما الحيرة ، يائية "، فخالصة للتردد .

والراغب فسر الكلمة فى الآية بالبعث ، وهى دلالة إسلامية منظور فيها إلى الرجوع إلى الله .

أما الشاهد الشعرى ، فأقرب إلى أن يفهم بمعنى يسَصير ، كما قال «الطوسي » في شرح البيت من ديوان لبيد ]

# ٤٧ – أد ننى الا تَعُولُوا :

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى : ﴿ أَدَنَى أَلَا تَعُولُوا ﴾

فقال ابن عباس : أجدر ألا تميلوا . سأله : وهل تعرف العرب ذلك ؟ فقال :

نعم ، أما مسمعت قول الشاعر: (١)

إِنَا اتبعنا رسول َ اللهِ واطرَّرحوا

قول َ النبي و [ عالموا] في الموازين (٢)

[ الكلمتان من آية النساء ٣ :

﴿ وَإِنْ خَيِفُتُمُ أَلَا تُتُقَسِّطُوا فَى البِتَامَى فَانْكِيحُنُوا مَا طَابِ لَكُمْ مَنَ النساءِ

<sup>(</sup>١) هبد الله بن الحارث بن قيس ، الصحافي ( السيرة لابن هشام : ١٤٩/٢).

 <sup>(</sup>٣) فى مطبوعة الإنقان : [ وما لوا فى الموازين] ولا محل للشاهد فيها . والتصحيح من (السيرة)
 ومن ( الأساس) مادة : عول .

444

مثنى وتُلاث ورُباع ، فإن خيفتم ألا تعد لُوا فتواحيدة أو ما ملكت أيمانُكم ، ذلك أدنى ألا تَعُولوا ، \_ ٣

ويأتى الدنو في ( القرآن ) فعلا ماضياً ومنضارعا ، واسم فاعل د دان ، والله الدنو على الدنو على الخدارة في لا أدنى » يأتى من دلالة الدنو على القرب ، والكلمات الثلاث : أدنى ، وأجدر ، وأقرب ، قرآنية . وهي متقاربة ، وإن كان اختلاف ألفاظها يؤذن باختلاف في المعنى . ولعل الأصل في الآقرب أنه يقابل الآبعد ، وفي الأدنى أنه مقابل الآبعد ، وفي الأدنى أنه مقابل الآبعد ، وفي الأدنى أنه مقابل الآباد ، ولا يكون الأجدر ألا بمعنى الأولى

أما كلمة « تعولوا» فوحيدة الصيغة في القرآن.

وجاء اسم الفاعل في آية الضحى : ﴿ وَوَجِدُكُ عَالَمُ فَأَعْلَى ﴿

والمصدر في آية التوبة ٢٨ : « وإن خضم عيلة قسوف يُغيكم الله من فضله ع والواوى والياني منه متقاربان، لتداخلهما فيه يلحق عينهما من إعلال وإبدال. وقيل : أكثر ما يستعمل الواوى في العيول والعالة والعويل . واليائي في العيلة ، من : عال يعيل عيلا وعيلة إذا افتقر، والاسم العيلة. كذا قاله في (القاموس) واستدرك عليه مُحتشيه فنقل على هامشه: وفي (شرح الشفا): " والصحيح ورود العيلة بمعنى العيال " وتقول في الواوى : عال اليتامي يعولهم فهو عائل وهم عيال . كما تقول في البائي : يتيم عائل ، أي فقير »

ونفسير العول بالميل ، فيها نُقيل من قول ابن عباس، على وجه من التقريب أشار إليه ه الراغب «فقال: ومعنى الجور جاء من ترك النصقة ، بأخذ الزيادة: « ذلك أدنى ألا تعولوا » — المفردات .

فبُقهم الميل ، بمعنى الجور ميلا عن الإنصاف .

ولا يفوتنا مع هذا التقريب، ما في دلالة العول من الضيق وثقل العب على من يعول من عياله وأهل بيته الذين تلزمه نفقتهم . وفي حديث الثققة : " وابعًا بمن تعول ، فإن فضل شيء فللأجانب " قال ابن الأثير ، أي بمن يلزمك نفقته من عيالك - النهاية ]

٤٨ - مُـلـيم :
 وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعلق : أ وهو ملم !

فقال ابن عباس: المسيء المذنب، واستشهد بقول أمية بن أبي الصلت: برىء من الآفات ليس لها بأهل آ برىء من الآفات ليس لها بأهل آ ولكُــن ً المسيء مسو الملــيم

## [ الكلمة من آيتي :

الصافات ٤٦ ، في يونس : « فالتقمه الحوتُ وهو مُلم »

والذاريات ٤٠ ، في فرعون : « فأخذناه وجنود َه فَـنبـُــ ْناهم في اليم ّ وهو مُـلدم مُـلـم » .

وجاء اسم المفعول: ملوم، مفرداً في آيات الذاريات 16، والإسراء ٢٩، ٣٩، وجاء الفعل ٣٠، وجمعاً « ملومين » في آيتي المعارج ٣٠، والمؤمنون ٦، وجاء الفعل ثلاثياً في آيتي يوسف ٣٢ وإبراهيم ٢٢ ومضارع التلاوم في آية القلم ٣٠ « يتلاومون » و « النفس اللوامة » في آية القيامة ، و « لومة لائم » في آية المائدة ٤٥ يَجَ

وتفسير المليم بالمسيء المذنب؛ تقريب ملحوظ فيه أصل الدلالة على اللوم بمعنى العذل، وهي دلالة لا تنفك عن المادة ، في مختلف صيخها واستعمالها .

ووجه التقريب في تفسير ابن عباس ، أن المليم استحق اللهم للدفيب أو إساءة . وجيء الكلمة على صيغة اسم الفاعل : مليم ، في معنى ملوم ، يوجه إلى كونه فاعلا لموجب اللوم ]

# ٤٩ - إنكوسيونهم :

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى : ه إذ تحسونهم بإذنه » فقال ابن عباس : تقتلونهم . واستشهد بقول الشاعر وتميناً الذي لاق بسيف محمد فحسي به الأعداء عرض العساكر

[ الكلمة من آية آل عمران ١٥٢ ، في يوم أحبُد :

444

« ولقد صد تعكم الله وعد ه إذ تحسرونهم بإذن حتى إذا فسيلتم وتنازعتم في الأمرِ وعَصَيْتُم من بعد ما أواكم ما تُنْحِيثُون، منكم مَن يريد الثانيا ومنكم مرَّن بريد الآخرة ، ثم صرر فكم عنهم ليبتليكم ولقد عنها عنكم، والله ُ ذو فضل على المؤمنين »

> وحيدة في القرآن ، من الفعل الثلاثي : حـّـــيُّ ومن الوياعي آيات :

آل عمران ٥٠: « فلما أحسَّ عيسي منهم الكُفرَ » الأنبياء ١٢: ﴿ فَلَمَّا أَحَسُّوا بِأَسْنَا ﴾ مريم ٩٨ : « هل تُحيس " منهم من أحدًا » ومعها ﴿ تَحَصَّسُوا ﴿ قُي آية يوسفُ٨٧ و حسيسها » في آية الأنبياء ٢٠٠٢

والحسُّ هو أصل المعنى للمادة ، وهو المفهوم من قرب في الاستعمال القرآني للإحساس والحسيس والتحسس . وفي الحديث : ومنى أحست أم ميلدتم ، أي : مني وجدت مس ّ الحمي ( النهاية )

وقد نقل الطبري ما روي من تفسير الكلمة بالقتل في آية آل عمران ، عن أبن عباس وغيره من الصحابة. وقيده الزمخشري في ﴿ الأساسِ بِالقَتْلِ الدُّويعِ ، بشاهد من الآية . وبيِّن ﴿ الراغب ﴾ وجه إطلاق الحَسُّ على القبل فقال في ﴿ الْمُفْرِدَاتُ﴾ ﴿ نَكُلُ الْحَسَ ۚ إِلَى القَتْلُ مِنْ قَوْلُمْ ؛ أَحُسَبُهُ بِحَيَدُمِي ، نحو : رعته وكبايته. ولما كان ذلك قد يتولد منه القتل ، عُبُر به عنه فقيل : حَسَسَمُه، أي قتلته ،

وبقي السؤال عن اختصاص هذا الموقف بالحَسِّ في آية آل عمران المسئيل عنها ، مع كثرة عجيء يه القتل » في القرآن . وقد أحصيت من مواضع استعماله في الفعل الثلاثي ماضياً ومضارعاً ، للمعلوم وللمجهول ، نحو سبع وسبعين مرة ، وجاء الأمر من الثلاثي عشر مرات ، ومصدره عشر مزات ، وم القتلي و جمع

وجابة الفعل الرباعي من القبال، ماضياً ومضارعاً وأمراً، حمساً وحمسين مزورة والمصدر ثلاث عشرة مرة كا جاء فعل التقتيل ، ماضياً ومضارعاً ، أربع مرات ، ومثله الفعل من

الاقتال .

فلفت ذلك إلى فرق في الدلالة بين القتل ، والحسِّ وحيدة " في القرآن .

وتدبر سياق آيات القتل ، على اختلاف صيغها ، يعطى دلالة العموم فيه ، إذ يقع على الفرد وعلى الجمع ، بالسلاح أو بغير السلاح كما في قتل الأولاد وأداً . وقد يستعمل ماضيه مبنيًّا للمجهول ، دعاء عليه ، من المجاز كآيات :

المدثر ٢٠: «إنَّهُ فَكُرَّ وَقَدَر ، فَقُدُل كَيْفَ قَدَر ، ثَم قُدُل كَيْفَ قَدْر ، عبس ١٧ : ٥ قُتُلَ الإنسان ما أكفره ١

الذاريات ١٠ : « قُنُولِ الخرَّاصونِ ۽ الذين هم في غَمَرة ِ ساهون » البروج ؛ : « قُتُل أصحابُ الأخدود ، النارُ ذاتُ الوقود ، إذ هم عليها قعود " وهم على ما يفعلون بالمؤمنين شُهود ٥

والقثل في هذه الآيات ، دعاء عليهم

فهل بكون الحَسُّ بدلالة خاصة على استئصال الجمع بالسلاح في موقعة حرب ومعركة قتال ؟

سياق الآية يعطيه ، ويؤنس إليه ما نقل ابن هشام في ( السيرة ) عن الظروف والأحوال التي لابست نزول الآية فيما كان من موقف المسلمين بين بدر وأحبُّد . وقال ما نصه : « الحس : الاستئصال . يقال معسَّتُ الشيءَ أي استأصلته بالسيف أو بغيره ، قال جرير :

تتحسيهم السيوف كما تسامتي

حريقُ النارِ في الأجتم ِ الحصيد ِ ؛

ومعنى الاستئصال واضبح في الشاهد ، لكنه ليس استئصالا لشيء بالسيف أو بغيره، بل هو استئصال النجمع بالسيوف، بصريح النص .

وكلئك الشاهد الشعرى في تفسير ابن عباس ، ليس الحَسَّ فيه مطلق قتل، و إنماهو حسَّ استنصال ِ للأعداء بسيف عمد ، عليه الصلاة والسلام ] .



٠٠ – ألفَى :

وسأل نافع بن الأزرق عن معنى قوله تعالى : وما ألفينا ، فقال ابن عباس : يعنى ، وجلنا . واستشهد بقول نابغة بنى ذبيان :

فقال ابن عباس : يعنى ، وجلنا . واستشهد بقول نابغة بنى ذبيان :

فحستبوه فألفوه (١) كما زعمت فحستبوه فألفوه (١) كما زعمت تسعيل لم تنقص ولم تنزد

[ الكلمة من آية البقرة ١٧٠ :

« وإذا قبيل لهم التّبيعوا ماأنزل الله قالوا بل نتبع ما ألفتينا عليه آباءنا ، أو لـوكان
 آباؤهم لا يتعقبلون شيئًا ولا يهتدون » .

ومعها آيتا

الصافات ٦٩ : « إنهم ألفوا آباءهم ضالين »

ويوسف ٢٥ : « واستَبَقَا البابَ وَلَدَّتُ مَسِعة من دُيرُ وَالْفَيَا ميدَ مَا لَا مَا لَا الباب » .

وهذه الثلاث، هي كل ما في القرآن من الكلمة، صيغة ومادة .

وتفسير « ألفينا » بر : وجدنا ، قريب. وكذلك فسرها « الراغب » في ( المفردات ) في آيتي البقرة ويوسف .

ويؤنس إلى هذا القرب بين ألني ووجد ، أن الفعل ( وجد) يأتى فى مثل هذا السياق : « وجدنا عليه آباءنا ، بآيات : المائدة ١٠٤ ، والأعراف ٢٨ ، ويونس ٧٨، ولقمان ٢١. ومعها : الأنبياء ٣٣ ، والشعراء ٧٤ ، والزخرف ٢٣٠٢٢

ولا يقوتنا مع ذلك ، أن القرآن لم يستعمل و ألني الالاث مرات ، بصيغة واحدة هي الفعل الماضي ، على حين كثر استعماله للفعل و وجد ، ماضيا ومضارعاً ، للمعلوم ، وللمجهول .

<sup>(</sup>١) من معلقته . . . والكلام فيه عن زيقاء اليمامة وقد فظرت إلى حسام سراع إلى ألورد ، فعدته فألغوه كا فالمتن . . والكلام فيه عن زيقاء اليمامة وقد فظرت إلى حسام سراع إلى ألورد ، فعدته فألغوه كا قالت . انظره في (شرح التبريزي القصائد العشر ) ص ١٩٦٠ ط المتيرية . وفي هيوان النابغة : القصيدة الأولى ، ط بيروت ١٩٦٨

كما بلحظ أن الماضي في الفعل ألني، على حقيقته لزمن مضى، أما وجد، فقدينجه الماضي فيه إلى الحال والمستقبل إما صراحة بحرفي السين ولن ، وإما مآلا في سياقي المحديث عن الآخرة ، كما في آيتي :

الأعراف ٤٤ : «ونادى أصحابُ الجنة أصحابَ النار أن قد وجدنا ما وعدَا ربَّنا حقًا فهل وجدتم ما وعدكم ربَّكم حقًا ، قالموا نعم » . الكهف ٤٤ : «ووجدوا ما عميلوا حاضراً ولا يظلم ربَّك أحداً » .

وفى اللغة ، تتصرف العربية فى (وجد) فيكون منه الوجد والوجود والوجدان والموجدة، والوجادة فى مصطلح الحديث. كما تتصرف فيه مجرداً ومزيداً ، مع مشتقاتهما ..

ولانعرف لها مثل هذا النصرف ( ألقى ) الذى لا يكاد يأتى إلا بمعنى وجد، رباعيًّا مزيداً بهمزة . ومعه لـهـَاء ، كسحاب ، مهموزاً، بمعنى النزاب وكل حسيش حقير .

ولا بد أن يكون لهذه الفروق الاستعمالية بين وجد وألنى ، فى البيان القرآنى وفي اللغة ، ملحظ من فرق الدلالة لم أهند إليه ، أو لعلهما من اختلاف اللغات وإن لم أجد فيه نصًا ، والله أعلم]

٥١ - جنيف :

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى : ١ جنفآ ١

فقال ابن عباس : الميل والحور في الوصية . سأله : وهل تعرف العرب ذلك؟ فقال : نعم أما سمعت قول « عدى بن زيد » : وأمينك يا نعمان في أخواتها

[ يأتين ] ما يأتينه جنها (١)

· production of the second second

<sup>(</sup>١) في مطبوعة الإتقان ، ومعجم غريب القرآن : [ تأتين ما يأتينه] .



[ الكلمة من آية البقرة ١٨٢، في الوصية :

﴿ فَكُمْنَ خَافَ مِنْ مُوصِ جَنَفَا أُو إِنْهَا فأصلَحَ بِينَهُم فَلَا إِنْهُمْ عَلَيْهِم فَلَا إِنْهُمْ عَلَيْهِم أَلَا إِنْهُمْ عَلَيْهِ ، إِنْ اللهَ عَفُورٌ رَحِيم ﴾ .

وحيدة الصيغة ، وليس معها من مادتها في القرآن إلا اسم الفاعل من التبجائف في آية المائدة ٣، فيماحكُرُم من طعام: « فن اضطرُرَّ في متخصصة عِبرَ مُستَجانِفٍ لإثم قان الله عَفُورُ رحيم " » .

وتفسير الحنف بالميل والجور في الوصية ، واضبح القرب. وقال و الزاغب ٣: أصل الحنف ميل في الحكم، وذكر الكلمتين من آيتي البقرة والمائدة ( المفردات ) .

وقى حديث إنا نرد من جَنف الظالم مثل ما نرد من جنف الموصى ". قال ابن الأثير : الجنف الميل والجور ، ومنه حديث عروة : " يُرد من صدقة المجافف في مرضه ما يُرد من وصية المجنف عند موته " يقال : جنف وأجنف إذا مال وجار ... وقيل : الجافف يختص بالوصية ، والمجنف المائل عن الحق . ومنه حديث عمر ، وقد أقطر الناس في يوم من رمضان ثم ظهرت الشمس : "نقضيه، ما تجانفنا فيه لإثم "أى لم نمل فيه لارتكاب الإثم . (النهاية)

وقول ابن الأثير: الجانف يختص بالوصية، أقرب من قول الفيرَوزَابَادى: أبين الحق (القاموس). أبينف مختص بالوصية، وجنيف كفرح، في مطلق الميل عن الحق (القاموس).

إذ يرد عليه ، أن القرآن استعمل الحنكف ، لا الإجناف في الوصية . وفي ( الأساس ) أن العرب تقول : حمنكف في الوصية ، وجنف علينا في الحكم .

ويبدو أن المينل أصل في الدلالة ، نقلا من قولهم : رجل أجنف ، ماثل في أحد شيقيّه . ثم تخالف العربية بين الألفاظ المشتركة في معنى الميل، لفروق في الحدلالات ، فتجعل الازورار الإعراض ، والصدّ نقيض الإقبال، والزور الباطل والميل عن الهدى ، والجور للميل عن العدل على وجه القهر والغلبة ، والجنف للميل عن الحق الواجب ، فيكون منه الجور في الوصية ، والميل عن الإنصاف في الحكم .

والحنف في آية البقرة ، متعلق بالوصية بصريح اللفظ . وعطَّ ف " أمُلًا"

عليه بحرف أو : ﴿ فَن حَافَ مَن مُنُوصَ جِنْفًا أَوْ ﴿ ثُمَّا ۗ مَن حَيْثُ يَمِيلُ المُوصِي عما ينبغي له من إنصاف لأهله ، أو يأثم بالميل عن حدود الله في الوصية ]

٥٢ \_ البأساء والضراء:

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى : « بالبأساء والضراء »

فقال ابن عباس: البأساء الحصب ، والضراء الجدب ، ولما سأله : وهل تعرف العرب ذلك؟ استشهد بقول زيد بن عمر و [ بن نفيل ] (١) : العرب دس. إن الإله عزيز واسع حكك م يكفه الضر والبأساء والنعسم

7 الكلمتان من آيي :

الأنعام ٢٤ : ﴿ وَلَقَدَ أُرْسَلُنَا إِلَى أَنْهُمْ مِن ۚ قَابِلُكُ فَأَخِذُنَاهُمْ بِالبَّاسَاءِ والضراء لعلُّهم يَتَضَرَّعون ۽ - َ

وَالْأَعْرَافَ ٢٤ \* ١ وَمَا أُرْسَلُنَنَا فِي قَرْيَةً مِنْ نَبِيٌّ إِلَّا أَخَلَا ثَا أَهْلُهَا بِالبأساءِ والضرَّاء لعلهم يتضرعون 🛚 .

ومعهما آبتا البقرة:

« والصابرين في البأساء والضراء وحينَ البأس » ١٧٧ و أم حسبم أن تدخلوا الحنة ولما يأتيكم مثال الذين من قبل كم مستهم البأساء والضراء ُ وزُلزلوا حتى يقول الرسول ُ والذين آمنوا معه متى نصر ُ الله ، ألا إن نصرَ الله قريبُّ » ٢١٤ .

وقد نفهم وجه التقريب في تفسير الضراء بالجدب ، على أن يكون تخصيصًا من عموم: فالجدب ضراء ، والضراء تكون من جدب وتكون من غيره ، أذي أو يخملة و بلاء ۾

أما تفسير البأساء بالخصب، كما في (الإتقان) من قول ابن عباس، فلا تدري ما وجهه . فإن بكن نَظَرَ فيه إلى فتنة الخصب ، كما في آيات : ٥ ونبلوكم بالشرُّ

<sup>﴿</sup> ١ ﴾ مِن بَي كَعَبَ بِنَ لَؤَى ؟ وهو أبو سعيد بن زيد الصحابي ؛ وأبن عم عمر بن الحمالب . تحنف في الجاهلية قبيل المبعث . انظر خبره وشعره في ( السيرة لابن هشام) ٢٢٩/١ وما بعدها .

والحير فتنة " ﴿ إِنَّمَا أَمُوالُكُمْ وَأُولَادُ كُمْ فَتَنَهُ ۗ ﴾ فإن سياق آيات البأساء الأربع لا يعين عليه ، مع الأخذ والتضرع في آيني الأنعام والأعراف ، ومع الصبر والمس في آيتي البقرة .

كا لا أحد فيا بين يدى من كتب اللغة، ما يؤنس إلى معنى الحصب في البأساء ، من قريب أو بعيد، على الحقيقة أو المجاز . بل تدور في الاستعمال على المشدة والعداب والداهية والحزن . ومن مادتها . البؤس والبأس والبؤس والبؤس والباساء، وفي أمر بئيس: شديد، وابتأس والابتئاس، وفي ( الأساس ) وقع في البؤس والبأساء، وفي أمر بئيس: شديد، وابتأس يذلك ، إذا اكتأب واستكان من الكآبة : ٥ فلا تبتئس بما كانوا يعملون و

وبيت ﴿ زيد بن عمرو ﴾ لا يتعين شاهداً على الحصب، بل يحتمل من قرب أن تكون البأساء فيه مع الضر ، ثم قال . والنعم ، ناظراً إلى نقيض الضر والباساء .

وفرق « أبو هلال » بين البأساء والضراء فقال: « الضراء هي المضرة الظاهرة ؛ والفرق بينهما ، أن البأساء ضراء معها خوف ، وأصلها البأس وهو الحوف يقال : لا بأس عليك ، أي لا خوف عليك . وسميت الحرب بأساً لما فيها من الحوف » (١١) .

وصريخ كلامه ، أن البأساء أشد من الضراء .

وقد نطمتن إلى أن الشدة أصل في معنى الكلمة ، ثم تخالف العربية بين صيغها لملاحظ من فروق الدلالات : فتجعل البأس للقوة وشدة السطوة ، والبؤس لشدة الكرب والتعاسة ، والبأساء لوطأة المهنة على ما سبقت الإشارة إليه في المسألة رقم ٣٨ : "وأطعيموا البائس الفقير " والله أعلم ]

#### ۴۰ -- زَمَارُ :

وسأل نافع بن الأزرق عن معنى قوله تعالى : و إلا رَمَّزاً ، فقال ابن عباس : الرمز الإشارة باليد ، والوحى بالرأس ، واستشهد بقول الشاعر :

<sup>(</sup>١) أبر ملال المسكري : الفروق اللغوية ؛ ١٩٢٠

### ا ما في السياء من الرحس مرتمز HOU الله، وما في الأرضِ من وزَر

[الكلمة من آية آل عمران ٤١، في زكريا : و قال ربّ اجعل في آية "، قال آيتك ألاً تكلّم الناس ثلاثة أيام إلا رَمَزْاً، واذكر ربلك كثيراً وسَبّح بالعَشِيّ والإبكار .

وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة

وتفسير الرمز بالإشارة باليد والوحى بالرأس ، تقريب لا يفوتنا معه أن الإشارة الرمزية تكون باليد و بغير اليد . قال الراغب : الرمز إشارة بالشفة ، والصوت الخفى ، والغمز بالحاجب ، وعُبِر عن كل كلام كالإشارة بالرمز ، والعمز بالحاجب ، وعُبِر عن كل كلام كالإشارة بالرمز ، والاتكام الناس إلا رمزاً "وما ارماز أى لم يتكلم . وكتيبة رمازة : لا يسمع منها من كثرتها . (المفردات)

وفصّله «القبر وزابادى » فقال : الرمز ، ويضم ويُحرك ، الإشارة أو الإيماء بالشفتين أو العينين أو الحاجبين أو الفم أو اللسان ، والرمازة : الكتيبة التي ترتمز أى تتحرك وتضطرب من جوانيها ، وهذه ناقة ترتمز أى لاتكاد تمشى من ثقلها وسمنها (القاموس)

وكذلك الوحي بالرأس، فيه أن الوحى يغلب استعماله في الإلهام، ملحوظاً فيه أصل دلالته على السرعة والحفاء. ويأخذ في القرآن دلالة إسلامية، مما يوحى به الله تعالى إلى رسله الأنبياء، فإذا تعلق بغير الأنبياء فهو من الإلهام كآية القصص ٧: « وأوحينا إلى أم موسى » أو التسخير كآية النحل ٦٨:

« وأوحى ربك إلى النحل أن انحذى من الحبال بيوتًا » .

وكل وحى وإبحاء فى القرآن ، من الله تعالى ، باستثناء آيتى الأنعام ١٢١ ، ١٢١ فيها يوحى الشباطين إلى أوليائهم زخوف القول عروراً .

وكلام زكريا للناس رمزاً ، يبدو أقرب إلى الإيماء والإشارة ، غير مقيد بيد أو بوحى من رأس ، ودون أن ينفهتم من الرمز ، كلاماً للناس ، وحى بمعنى إلهام أو تسخير . والله أعلم ] .

Later Carlo Carlo

وسأل نافع بن الأزرق عن معنى قوله تعالى: تا فقد فاز ، فقال ابن عباس : سعد ونجا ، واستشهد بقول عبد الله بن رواحة : وعسى أن أفوز ثمتَ ٱلتي

حُجَّةً أَنَّقَ بِهَا الْقَنَّالِسَا

ر الكلمة من آبي :

آل عمران ١٨٥ : « فَمَنْ زُحَرْحِ عن النارِ وَأَدْ خَيْلِ الْجَنَةُ عَقَدٌ فَازَ ﴿ والأحزاب ٧١ : ٥ومن يُنطع الله ورسولُه فقد فاز فوزاً عظيمًا ،

وجاء معهما الفوز ، نكرة ومعرفًا بال ، سبع عشرة مرة ، وجمع المذكر السالم أربع مرات ، و « مفارّاً للمتقين » و « مفارّة من العداب » و « مفارّتهم لا يحسهم

وتفسير الفوز بالسعادة والنجاة واضح القرب . مع ملحظ من اختصاصه في القرآن بدلالة إسلامية ، في الفونر برضي الله ورحمته ورضوانه ، ونعيم جنته المنتقين من عباده ، فهو الفوز العظيم والمبين .

وما جاء من الفوز متعلقًا بالمغانم في آية النساء ﴿ وَلَنَّ أَصَابِكُمْ فَضُلَّ مَنْ أَلَهُ إِ ليقولَـنَ ۚ كَأَن ۚ لَم تَكُن بينكم وبينه مودة ۗ ياليتني كنت معهم فأفوزَ فوزاً عظيمًا ٢٠ ٧٠ فعلى سبيل الوهم والغرور . أو كما قال « الراغب » : يحرصون على أعراض الدنيا ويعدون ما ينالونه من الغنيمة فوزاً عظيما ( المفرطات )

والمفاز في القرآن ، إنما هو للمتقين ؛ والمفازة ، من العداب ، لا يمسهم السوء . والشاهد من بيت الشاعر الصحابي، عبدالله بن رواحة الأنصاري، بأحد الدلالة الإسلامية كذلك ، على الفوز يرضوان الله والنجاة سن الضلال ] .

۾ه ـــ سيَواء 🖫 وسأل نافع بن الأزرق عن معنى قوله تعالى : • سواء بيننا وبينكم ا فقال ابن عباس : عدل . واستشهد بقول الشاعر : تكلاقيننا فقاضيف سواء" ولكن جرَّ عن حال بخال

والكلمة من آية آل عمران ١٩٤ خطابًا للرسول عليه الصلاة والسلام : و قُلُ يَا أَهُلُ الْكِتَابِ لِعَالَوْا إِلَىٰ كَلَمَةُ الْمِلْوَاءِ بِينَا وبينكُم أَلا نَعْبُدُ -إلا الله ولا نُشرك به شيفًا ولا يتخذ بعضناً بعضاً أربابًا مين دون الله، فإن تَوَلُّوا فقولواً اشهكوا بأنًّا مُسلمون » .

وجاءت الكلمة في ست وعشرين آية، سياقها أقربُ إلى مع المساواة ومعها من المادة : ٥ الصراط السوى ، في آيتي طه ٣٥ ومريم ٤٣ و « ثلاث ليال سويها »، في مريم ١٠ « فتمثل لها بشراً سويناً » في مريم ١٧ .

كما جاء الفعل « ستَوَّى « ماضيًا عشر موات ، ومضارعًا مرتين .

والفعل ٥ استوى ٥ ماضياً خمس عشرة مرة ، ومضارعا عشرين مرة ، ومرة واحدة ، جاء الفعل « ساوي » في آية الكهف ٩٦ : « ساوي بين الصد فين »

وتفسير سواء بعدل ، في آية آل عمران ، قريب، ففي العدل دلالة المساولة ﴿ الأصيلة في المادة ، لا تنفك عنها في السوى المعتدل المستقيم ، وفي الاستواء .... يمعني الاعتدال ، أو التعادل إذا كان من طرفين .

وإن كان العدلُ قد غلب استعماله في الأحكام وما يجرى مجراها ، والسوي ا في الاعتدال والاستقامة ، وسواء في التساوي والتعادل والتلكفؤ ٦٠١٠ .

## ٢ ٥ - الفُلْكُ الشحون :

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى: « الفلك المشحون ؛ .

فقال ابن عباس : السفينة الموقرة الممتلئة ، واستشهد بقول عبيد بن الأبرس: شَحَنّا أرضتهم بالحيل حتى تركناهم أذل من الضّراط

## [ الكلمتان من آيات :

الشعراء ٢١٩، في نوح : ﴿ فَأَنْجِينَاهُ وَمُنَنَّ مَعَهُ فِي الْفُكُلُكُ الْمُشْجُونِ ﴾ . والصافات ١٤٠٠ وإنَّ يُونُسُ مَن الْمُرسَلين ، إذ أبيقَ إلى الفُراك المشحون ،

<sup>(</sup>١) لمزيد تفصيل، انظر (الفروق اللغوية لأبي هلال ) ص ١٧٨ و (مدردات الواغب) مادتى ۽ سوي ۽ وعدل .

424

ويس ٤١ : ﴿ وَآيَةٌ لَهُمْ أَنَا حَمَلُنَا ذُرُّيَّتُهُمْ فَى الفُّلَاثُ الْمُشْحَوِدُ ﴾ ومعها الفُلك بمعنى السفينة في عشرين آية أخرى : في فُلك نوح . وفيها سخر لمنا الله من فسُلك تسجري في البحر .

وجاء فَلَكُ فِي آيِنِي الأنبياء ٣٣ ويس ١٠ و وكل في فكك بتسبّ حون، أما مشحون فلم تأت إلا مع الفُلك . ﴿ فَالْآيَاتِ الثَّلاثِ .

وتفسير الفُلْلُكُ بِالسَّفِينَةِ هُو القريبِ المُتبادرِ ، ويؤنِّس إليه أن القرآن استعمل د السفينة » في قصة نوح والطوفان بآية العنكبوت ١٥ :

ه فأنجيناه وأصحاب السفينة وجعلناها آية العالسين،

وإن كنت مع ذلك أطبل التدبر في آبات الفُّلك الثلاث والعشرين ، وليس في القرآن كلمة السفينة إلا في آية العنكبوت ، وآيتي الكهف خبراً عن موسى وصاحبه : «فانطلقا حتى إذا ركبا في السفينة خَرَقَهَا ، ﴿ وأَمَّا السَّفِينَةُ فكانت لمساكين يعملون في البحر فأردت أن أعيبتها وكان وراءهم ملك بأخذ كلُّ سفينة غَمَيْلًا ،

فهل يكون في الفُلك ما يربطها بالفَلكات في آيات القدرة الإلهية والنظام الكوني ، وتكون انسفية لمحرد المركب المائي ؟ فلك ما ألمحه من بعيد .

وكذلك تفسير المشحون بالممتلئ قريب ، وإن كنت ألمح في الشعبة حس "الدلالة على أقصى ما تحتمله الفلك من امتلاء . وقد تقول ملأت المكان، لا تريد إلا القدر الذي يتسم له دون أن تشحه بنوع من الضغط والحشد، والله أعلم ]

٧٥ - زنم :

وسأله نافع عن قوله تعالى : و زنم ،

فقال ابن عباس : ولد الزني . واستشهد بقول الشاعر :

زنيم " تداعته (١) الرجال أريسادة " كَمَّا زيد كَل عرض الأديم الأكارع "

[ الكلمة من آية القلم ١٣ :

( ١ ) رواية الأساس : [ زنيم تداعاء الرجال ] وانظره في السيرة: ٢٨٧/١

« ولا تبطيع كُلُحُلَاف مَهَا إِنَّ الْهُ الْمُ اللّهُ الْمُ اللّهُ الْمُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمِ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ

وتفسيرها بولد الزنى قد يبدو قريبًا ، فمن معانيها فى اللغة : اللئيم المعروف بلؤمه وشره ، والدعييُّ فى القوم ليس منهم . وربحا كان مأخوذاً لهذا المعبى ، من: الزنمة ، وهي جزء يقطع من أذن البعير فيترك مُعَلَقاً. وقد ذكره «الراغب» فى (المفردات)

ونقل فيه «الطبرى» ، معنى الفاحش اللثيم ، والملصق بالقوم وليس منهم ، والمنشهد يقول حسان بن ثابت : . . وأنت زنيم أنيط في آل هاشم \*

وقول آخر :

زنيم ليس يعرف من أبروه بغى الأم ذو حسب زنيم وخصه «الزخشري» في تفسير آية القلم ، بالوليد بن المغيرة ، قيل : كان دعيماً في قريش، ادعاه أبوه بعد أن بلغ الثامنة عشرة من عمره . نقله « أبو حيان » ومعه: أن الوليد كان له ست أصابع في يده ، فكأنها الزنمة . ثم علق قائلا : «والذي يظهر أن هذه الأوصاف في آيات القلم ليست لمعين ، وإنما تصد في على عامة من يتصف بها «(1) .

ونضيف: إن سياق الآية يخرجها من الحصوص إلى العموم المستفاد صراحة من لفظه كل وإذا قيل في أسباب النزول إنها نزلت في الوليد بن المغيرة ، فالعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب الذي نزلت فيه الآية ، على ما قرره الأصوليون.

والملحظ الذي ثلتفت إليه في تفسير الزنيم بولد الزني، على ما يبدو من قربه، هو أن القرآن في تحقيه للزني إنما يقصر اللعنة على الزاني والزانية، لاعلى أولادهما من هنا نرجح في الزنيم معنى المؤم والفحش . والعربية في إطلاقها الزنيم على الدعى الملحق بالقوم ليس منهم، وعلى ولد الزئي ، قد لحظت فيه لؤم الأصل وما يغلب عليه من دفاءة الطياع ]

<sup>(</sup>١) تفسير الطبرى ، والكشاف للزمخشرى ، والبحر الحبيط لابي سيان ، سورة القلم .

وسأل نافع عن قوله تعالى : ﴿ طَوَاتِقَ مُلَاهَ ۗ إِهِ -

فقال ابن عباس : المتقطعة في كل وجه ، وشاهده قول الشاعر : ولقد قلتُ وزيـــــــــــ حاسرٌ بوم ولسَّتْهُ خيلُ زيدٍ قيه كا ...

[ الكلمة من آية الجن ١١٠ : .

« وأذنَّا مِناً الصالحون ومنا دون ذلك كُنَّا طوائق تبدكاً

وحيدة الصيغة في القرآن ، وليس معها فيه من مادتها غير القعل اللغني في آيات يوسف ، وامرأة العزيز :

« واستهقا الباب وقد ت قصيصه من د بر والفيها سيد ما لدى الباب، قالت ما جزاء من أواد بأهليك سوء الا أن يسجن أو عداب الهم قال مى واود تى عن نقسي ، وشهيد شاهد من أهلها إن كان قميصه قد من قبل واود تى عن نقسي ، وشهيد شاهد من أهلها إن كان قميصه قد من د بر فكذ بت وهو من الكاذبين ، وإن كان قميصه قد من د بر قال إنه من كيدكن إن من الصادقين ، فلما وأى قميصه قد من د بر قال إنه من كيدكن إن كيدكن إن كيدكن إن عظم »

وتفسير أقد داً المتفطعة في كل وجه، تقريب لايفوتنا معه ملحظ التمزق يأتيه من أصل دلالة القد على التمزيق ، على ما هو بين في آيات يوسف وقميصه .

على حين يكون التقطيع مجازياً بتمزيق الشمل والتفرق كما في آيات.
الأعراف ١٦٨: « وقطعناهم في الأرض أمساً منهم الصالحون ومنهم هون ذلك محمد ٢٢: « فهل عسيتُم إن توليتُم أن تفسدوا في الأرض وتقطعوا أرحامكم، الأنعام ٩٤: « فهل عسيتُم بينكم وضل عنكم ما كنم ترجمون الأنعام ٩٤: « وتقطعوا أمر هم بينهم كل النا واجعون الأنبياء ٩٣: « وتقطعوا أمر هم بينهم ذبوا كل حزب بما له يهم فرحون المؤمنون ٩٥: « فتقطعوا أمر مم بينهم ذبوا كل حزب بما له يهم فرحون المقطعة المقرة ٢٠١: « إذ تبرأ الذين البعوا من الذين البعوا ورأوا العذاب وتقطعت بهم الأسباب »

كا يكون بغير تمزيق التباعد والتفرق، إما في تقسيم الشيء وتجزئته قطعًا ،
 كالذي في آيات: الرعد \$ « بقطع من الليل ٥ ومعها : الحجر ٦٥ ، يوسف ٣٧ .

وإما بمعنى الحسم والبت ، كآية النمل ٣٧ : « ما كنت قاطعة أمراً حتى تشهدون ه أو بمعنى البنر والاستئصال ، كقطع الأيدى ( المائدة ٣٨ ، يوسف ٣١ ، ٥٠ والأعراف ١٧٣ ، طه ٧١ ، الشعراء ٥٠) والوتين ( الحاقة ٤٦) والدابر ( الأعراف ٧١ ، الحجر ٢٦، الأنعام ٥٥) والأمعاء ( محمد ١٥)

فَكَأَن التَمْزَق حسياً، ومعنويًا في التفرق ، دلالة خاصة بالقد والقيد د (١)، يفترق بها عن القطع في عموم دلالته على التمزق والتفرقة، وعلى التقسيم والتجزئة، وعلى البت والحسم، والبتر والاستنصال ].

### ٩٥ – الفكلق :

وسأل نافع عن قوله تعالى : ٥ برب الفلق ٥

خفال ابن عباس: الصبح إذا انفلق من ظلمة الليل. ولما سأله: وهل تعرف العرب ذلك ؟ أجاب نعم ، واستشهد ببيت زهير بن أبى سلمى:
الفارج الهم مسدولا عساكره كما يُفَرَّجُ عُمْ الظلمة الفلكق ُ

[ الكلمة من آية الفلق: «قل أعود برب الفكلق » وحيدة الصيغة في القرآن ، ومعها من مادتها : الفعل المطاوع ماضياً في آية الشعراء ، : " الفعل المطاوع ماضياً في آية الشعراء ، : " فأوحينا إلى موسى أن اضرب بعصاك البحر فانفليق » واسم الفاعل في آيتي الأنعام . « إن الله فالتي الكنعام . « إن الله فالتي الكناع ، » « الناتي الإصباح وجمعل الليل سكنا ، ، »

وتفسير الفلك بالصبح إذا انفلق من ظمة الليل ، وجه القرب فيه أنه جاء ( ) الراغب الأصفهان في المفردات) خص القد بالقطع طولا ، وفسر به آيات بوسف . ولم أر لهذا التخصيص وجها .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

بالفعل « انفلق » في الشرح والتفسير . وأصل الفائق في العربية الشيئ ، والفلوق : الشقوق ، والفالق : النخلة المنشقة عن الطلع ، والمطمئن من الأرض بين ربوتين ، كأنه شيَّ بينهما ؛ والفليِّش : الحوخ ينفلق عن نواه .

على أن فى تخصيص الفلق بانفلاق الصبح من ظلمة الليل خلافًا بين المفسرين : قبل هوالصبح ، وقبل: الأنهار، وقبل: الكلمة التي علمها الله موسى فانفلق بها البحر (المفردات)

وفي الحديث أنه صلى الله عليه وسلم كان يرى الرؤيا فتأتى ومثل فلكَّق الصبح » فسره ابن الأثير بضوء الصبح وإنارته ، أو هو الصبح نفسه (التهاية).

وقد أرى أن «الفلق» وإن احتمل أن يكون من انفلاق الإصباح ، ومن انفلاق الإصباح ، ومن انفلاق الحبّ والنوى بصريح آيي الأتعام ، إلا أن تعلقها في سورة الفلق ، بالفعل «أعوذ» والعطف عليها بر ومن شرّ غاسق إذا وقب ، يؤتس إلى أن ربّ الفاق ، أقوب إلى د فالق الإصباح ه] .

#### ٠٠- خکلائق :

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى : 4 خَـكارَق 4

فقال ابن عباس: تصيب. وشاهده قول أمية بن أبي الصلت:

يدعُون بالوبل لاخلاق لهم إلا سرابيل من قطر وأغلال

7 الكلمة من آيات :

البقرة ١٠٢ ، في السَّحر: « ولقد عليموا لَـمـَن اشراه ما لـهُ فَ الأَخرَةِ . من حكاك ق

قَالِيقُوهُ ٢٠٠ : ﴿ فَيَمَـنَ ۚ النَّاسُ مِنَ ۚ يَقُولُ ۗ رَبُّنَا آتَـنِهُ فَ الْدَقِيارِهِمْ لَهُ فَ الْآجَرَةِ من خَلَاقَ ٢٠٠ .

آل عمران ٧٧ : و إن الذين يَشِيرُ ون بيعتها الله وأيسانيهم نمناً قليلا أولئك المعران ٧٧ : و إن الذين يَشِيرُ ون بيعتها في الآخرة ه

ومعها آية النوبة ٢٩ :

" كالمذين من قبالكم كانوا أشد منكم قوة وأكثر أموالا وأولادا فاستمتعوا بيخلاقهم فاستمتعتم بيخلاقهم بيخلاقهم الذين من قبلكم بخلاقهم وخصتم كالذي خاضوا ، أولئك حبيطت أعمالهم في الدنيا والآخرة وأولئك هم الحاسرون ».

ولم تأت الكلمة بهذه الصيغة ، إلا في هذه الآيات الأربع : وجاء « خُلُتُق » مرتبن في آيتي : الشعراء ١٣٧ « خُلُتُق الأولين » والقلم ٤ : « وإنك لعلي خلُق عظيم »

ومرة واحدة ، جاء منها « اختلاق » في آية ص ٧: » ما سمعنا بهذا في المملكة الآخرة إن عذا إلا اختلاق »

وفيا عدا هذه المرات المعدودة ، تأتى المادة فى الخكلّق نحوماتمين وخمسين مرة ، بصيغ : المصدر ، والفعل ثلاثيبًا ماضيبًا ومضارعتًا ، واسم فاعله وخلاّق (مرتين) ومُخلَلَقة (مرتين)

وسياق «خلاق» في آياتها الأربع، يقبل التفسير بالنصيب ، وتحتاج مع دلك إلى أن نفهم وجه استعمال هذه الصيغة في النصيب ، وقد غلب استعمال المادة في الخلق ، والخلُق ، والخلُق

الحلق في معجم العربية : التقدير : فإذا أسند إلى الجالق ، فهو إبداع الشيء على غير مثال سبق . وخطق الكلام : صنعه : واختلقه : افتراه . والحلاق النصيب الوافر من الحير ( القاموس ) والحلق : السجية والطبع .

常を表 «وإنبَّكُ لَعَلَى خَلْلُقَ عَظِيمٍ» وقرى: «إن هذا إلا خِلْلُق الأولين، ١٠٥ والخلاّق: ما اكتسب الإنسان من الفضيلة بخلَّقه: ﴿ وَمَالُهُ فِي الْآخِرَةُ من خلاق ... » ( الفردات ) .

واضح أن الخلق في أصله للتقدير والإبداع ، ومنه جاء الحلمُق كأنه خيلقة فى صاحبه وسجية . فإذا اخترع الكلام كذبًا فِذلك الاختلاق .

ومعنى النصيب في الحلاق ، جاء من التقدير ، مع اتصاله بما اكتسب الإنسان من خُلُتُ . لكنا نقف عند قيده في (القاموس) بالتصيب الوافر من الحير ، وفي ( المفردات ) بما اكتسب الإنسان من الفضيلة بخلفه ، على حين اكتفى ابن عباس فيها نقلوا من تفسيره ، بالنصيب مطلقاً غير مقيد ،

ونتدبر البيان القرآني ، فنرى دلالة ﴿ خلاق ﴾ فيه ؛ أقرب إلى معني القلَّدُ ر من جراء الكسب الحليق , بشاهد من خصوص سياقه « في الآخرة » بآيتي البقرة وآ ل عمران ، ومع : ﴿ حبطت أعمالهُمْ فِي الدُّنَّيَا وَالْآخِرَةِ ﴾ ﴿ بَآيَةِ النَّوْبَةِ ﴾

أما كلمة نصيب المفسر بها ــ وهي من الكلمات القرآئية ــ فأقرب إلى معنى الواحد من الأنصبة، أي الأقسام الواضحة . تتعلق قرآتيًّا، بللاديات : من الحياة الدنيا ، بصريح استعمالها في :

« نصيب ما ترك الوالدان والأقروون »

« نتصيب من الملك »

« من الحرث والأنعام نصيباً »

« نصيبهم من الكتاب »

إلى الدنيا إلى الدنيا

النساء ٢٥

النساء ٧

الأنطخ ٢٣٦

الأعراف ٣٧

القصص ۷۷

وتتعلق كذلك بالمقدور من جزاء في الحياة الأخرى : ونصيب من نعيم الحنة أُوَعِدَابِ الآخرة ، في آيتي : الشوري ٢٠ وغَافرٍ٧٠

<sup>(</sup> ١ ) هي قراءة الحمهور . وفيه قراءة بالفضح والسكون : ﴿ إِنْ عَلَمُ اللَّهِ صَلَّقَ الأُولِينَ ﴿ وَفُسِّر مِالاختلاقي .

قد يهدى هذا الاستقراء إلى أن الخلاق إذا فُسَّر بالنصيب بمعنى الفَدَّر، فيجب أن يلحظ فيه خصوص دلالته على ما يكسب الإنسان بخلقه ومسعاه. ويكون النصيب بدلالة أعم، فيأتى بمعنى القدر من كسب الخلق والعمل، ويأتى كذلك بمعنى القدر المفروض، والحظ المقسوم]

#### ٦١ ــ قائتون :

وسأل فافع عن قوله تعالى : «كل له قانتون » فقال ابن عباس : مُقرِرُون . واستشهد بقول عدى بن زيد : قانتًا لله ِ يرجــــو عفــوه يوم لا ينكفترُ عبد ما ادَّخرٌ .

#### [الكلمة من آيي :

البقرة ١١٦: « سُبِحانَـ له ما في السمواتِ والأرضِ كُلُّ له قانتون » والروم ٢٦ : وله مَـن في السمواتِ والأرضِ كُلُّ له قانتون » .

ومعهما صيغة اسم الفاعل ، مفرداً وجمعاً ، في آيات : الزمر ٩ : « أُمَّن ْ هو قانتُ آناءَ الليلِ ساجداً وقائماً يَسَحَّدُرُ الآخرة َ ويرجو رحمة ربَّه »

النحل ٢٧٠: « إن إبراهيم كان أنَّمَة قانيتًا لله حنيفًا ولم يك من المشركين » البقرة ٢٢٨ : « حافيظوا على الصلوات والصّلاة الوسطى وقوموا لله قانتين » البقرة ٢٢٨ : « الصابرين إلى والصادقين والقانتين والمنفقين «المستغفرين المستغفرين بالأسحار»

التحريم ١٧ : ﴿ وَمَرْيَمُ ابِنَهُ عَمَانَ التِي أَحَصَنَتُ ﴿ مَرَجَهَا فَنَفَيَخُنَا فَيهُ مَنَ رَبِّهَا وَكُنُبِهِ وَكَانَتَ مِنَ الْقَانَتِينَ ﴾ وأوحينا وصد قت بكلمات ربيها وكُنُبِه وكانت من القانتين ﴾ النساء ٢٤ : ﴿ فَالْصِمَا لِحَاتُ قَانَتَاتٌ حَافَظَاتُ لَلْعَيْبِ بَمَا حَمَفِيظًا الله ﴾ . النساء ٢٤ : ﴿ فَالْصِمَا لَحَاتُ قَانَتَاتٌ حَافَظَاتُ لَلْعَيْبِ بَمَا حَمَفِيظًا الله ﴾ . والتحريم ٥ .

وجاء الفعل مرة واحدة في آية الأحزاب ٣١ ، خطابًا لنساء النبي : « ومِن يَقَنَّدُتُ مَنكُن للهِ ورسولهِ وَتَعَمَلُ صَالِحًا نَتُؤْتُمِهَا أَجَرُهَا مُرتِينِ ﴾

وتفسير القنوت بالإقرار، ، لا يكون إلا على وجه التقريب لا يفوتنا قيه أن الإقرار يغلب أن يصدر على وجه الإلزام؛ وقد يكون عن تَقَيِّة وخوف ، ولا يكون القنوت إلا عن خشوع صادق، يؤيد هذا الملحظ أن القرآن لم يستعمل القنوت إلا لله ورسوله ، والقانتون والقانتات فيه هم الصفوة المتعنون العابدون

وجوهر الفرق أن القنوت من أفعال القلوب كالخشوع والتقوى ، وليس الإقرار كذلك . وفي القرآن منه ، آية البقرة ٨٤ خطابًا لبني إسرائيل فيها تقضوا من ميثاق بعد الإقرار: «وإذ أخذنا ميثاقكم لا تَسفيكون معاءكم ولا تُخرجون أنفسكم من دياركم ثم أقررتم وأنتم تشهكون . ثم أنتم هؤلاء ِ تُقتلون أنفسكم وتُحْرِجُونَ فَرَيْقًا مَنْكُمُ مِن دَيَارِهِمْ تَكَظَّاهُرُونَ عَلَيْهُمْ بِالْإِنْمِ وَالْعَدُوانَ مِ

وآية آل عمران ٨١: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مَيثَاقَ ۚ النَّبِينَ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِن كَتَابِ إِ وحكمة ِ ، ثُم جاء كم رسول مُصَدِّق لِما معكم لتَتُومِينُنَ به ولتَنصُرُنَّه ، قالَ أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصرى قالوا أقررنا، قال فاشهدوا وأنا معكم من الشاهدين. فمن تولى بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون α .

ملحظ الإلزام في الإقرار وأضح، قا- تاج إلى إثباته والشهادة عليه وكان نقضه بعد إقراره ، إثماً وعدواناً وفسقاً .

وفي هذا ما يرد كذلك على قول «الراغب» : القنوت لزوم الطاعة مع الجنسوع ، وفُسر بكل واحد منهما في قوله : « وقوموا لله قانتين ، ه كلُّ له قانتون ، قيل : خاضعین ، وقیل طائعین ، وقیل ساکنین ، لم یعن به :عن الکلام، و إنما عنی به ما قال عليه السلام: " إن هذه الصلاة لا يصلح فيها شيء من كلام الآدميين ، إنما هي قرآن وتسبيح " ( المفردات )

الحضوع والطاعة ، قد يكونان أيضاً عن قسر وخوف أو عن تقية ويعداواة . وابن الأثير أشار إلى تكرار ذكر القنوت في الجديث ، وقال : ويرد بحمان متعددة كالطاعة ، والحشوع – وهو غير الخضوع – والصلاة والدعاء والعبادة وطول القيام والسكوت ، فيُصرف كل واحد من هذه المعانى إلى ما يحته اله لفظ الحديث الوارد فيه ( النهاية ) .

وجاء من معانى القنوت في القاموس : الطاعة ، والسكوت ، والدعاء ، والقيام في الصلاة ، والإمساك عن الكلام ، والتواضع لله تعالى .

وهي معان متقاربة ، وفيها من الخشوع والطاعة ، والتواضع لله ، ما ليس في الإقرار الملزم والحضوع ]

## ٩٢ ﴿ جَدُ يُرَبُّنَا :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : ٥ جدُّ ربنا ٥

فقال ابن عباس : عظمة ربنا . ولما سأله نافع : وهل تعرف العرب ذلك ؟ كان شاهده قول أمية بن أبي الصلت :

لك الحمدُ والنعماءُ والمُلكُ رُبَّنا فلا شيءَ أعلى منك جـَدًا وأمجـَدُ

[الكلمة من آية الحن ٣ : « وأنه تعالى جـَـد أُ ربِّنا ما اتَّخـَد صاحبِه أُ ولا و َلَـد أَ » وحيدة الصبغة في القرآن

ومعها فيه من مادتها ٥ جديد، ثمانى مرات، كلها صفة ليخلش وحدد وفي المعالمة الموائها » وجد وفي آية فاطر ٢٧: « ومن الجبال جد و بيض وحدم عنتلف الموائها » وتفسير ١ جد ربنا » بعظمته ، ثما تحتمله اللالة اللغوية ، فن معانى الجد في العربية : أبو الوالدين ، وأحد الأجداد والجدود ، والبخت والحظ والحظوة والرق والعظمة . والجدة ضد البلى ، وجد د الشيء صبره جديدا ، والجادة الطريق المسلوك الممهد . والجدء : الاجتهاد . والجديدان الليل والنهار ، عما في تعاقبهما من تجدد آيتهما .

على أن الراغب فسر الحد في الآية المسئول عنها ، بالفيض الإلمي : « تعالى جك

707

ربنا ، أى فيضه ، وقيل عظمته ، وإضافته إليه – تعالى – على سبيل الاختصاص على علكه . وسمى ما جعل الله من الحظوظ الدنيوية حكماً وهو البخت ( المفؤدات ) . وفي حديث الدعاء : دنيارك اسمك وتعالى حكماك ، قال ابن الأثير : أى علا جلالك وعظمتك ( المهاية ) .

ولعل وجه التقريب في تفسير الجد بالعظمة ، جاء من لمح ما في الجد من دلالة على ما أبدع سبحانه من نظام الكون، وما هدى إلى تهج الطريق السوى. والملحظ في البيان القرآني أنه لا يستعمل الجديد إلا في النشأة الأخرى بعد الموت والبلى ، فكل الحلق جديد في القرآن، لهذه النشأة الأخرى . أما النشأة الأولي فيعبر عنها القرآن بالحكث ، إبداعاً وتكويناً . وذلك كله من آيات القدرة الإلهية وعظمتها .

وسياق الآية يؤنس إلى ما في الحك من عظمة وتكثّر د، بهام آيته : و وأثّه تعالى جد ربنا ما اتخذ صاحبة ولا ولدأ ]

## ٦٣ - جميم آن :

وسأل نافع عن قوله تعالى : و حميم آن »

فقال ابن عباس : الآني الذي انتهيَّ طَبخه وحره . قلما سأله تافع يـ وعلى

تعرف العرب ذلك ؟ أجاب : نعم أما سمعت قول نابغة [ بني ذبيان ] : ويتخضيبُ لحية خدرت وخانت بأحثمتي من تجيع الجوف آن

[ الكلمة من آية الرحمن ١٤ :

« هذه جهم التي يكذُّبُ بها المجرمون يتطوفون بينها وبين حميم آن . فبأى الاء ربُّكما تكذُّبان ،

من : أننَى بأنبِي فهو آن ٍ . ﴿

ومعها آئية ، في آية الغاشية هَ : ﴿ تَصَلَّى نَارَا حَامِية ﴿ تُسَفَّى مِنْ عَيْنِ آئِيكَ ﴾ وجاء الفعل في آية الحديد ١٦ : ﴿ أَمْ يَأْنَ لِللَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَحْشَعُ قُلُوبِهُمْ لذكر الله ﴾

الإعجاز البياني للقرآت

والمصدر في آية الأحزاب ٥٣ : « بأيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوت النبي الا أن يؤذن لكم إلى طعام غير ناظرين إناه » .

ومن المادة ، جاءت كلمة « آناء الليل » ثلاث مرات ( آل عمران ١٦٣ ، طه ١٣٠ ، الرمز٩ )و «آنية من فضة » في آية (الإنسان ١٥) وأنتَى ، في ثمان ٍ وعشرين آية »

وتفسير حميم آن ، بالذي انتهى طبخه وحراه ، أو بالنضج كما فسره «ابن الأثير « تقريب لا يفوتنا معه دلالة الكلمة أصلاعلى الزمن ، بمعنى حان وقته ، وبلغ إناه في شدة الحر » كما قال الراغب في (المفردات) . ودلالة الزمن في « أنتى » لا تغب مع تعلقها بالمكان أو الكيفية أو الحال . وآناء الليل ساعاته ، والإنا ، بالكسر والقصر : الطعام وقت نضجه . والآنية والأوانى : وأوعية الإنا . كما لا تخفى دلالة المادة على الزمن ، في التأنى بمعنى التمهل ، وفي التوانى بمعنى الراخى والإبطاء . وكل ذلك من تصرف العربية في المادة لبيان فروق الدلالات ، دون أن ينفك عنها جميعاً أصل الدلالة على الزمن والوقت . في كل تصوفها واستعمالها .

من هنا كان التفسير بالنضيج أو انتهاء الطبخ ، ملمدوظ فيه دلالة المادة أصلاعلى الأوان ، وجاء النضج من بلوغ إناه وأوانه ] .

# ٦٤ - سلقوكم بالسنة حيداد:

وسأل نافع عن قوله تعالى: «سلقوكم بألسنة حداد » فقال ابن عباس: الطعن (١) باللسان. وشاهده قول الأعشى: فيهم الحصب والسهاحة والنج دة فيهم والحاطب الميسلاق

[ الكلمة من آية الأحزاب ١٩ ، في المعوّقين عن الجهاد : وأشيحة عليكم، فإذا جاء الحوف رأيتهم ينظرون إليك تدور أعينهم

<sup>(</sup>١) في مطبوعة الإثقان :[العطن باللسان] تصحيف .

. نے کی



499

كالذي يُغشَى عليه من الموتِ فإذا ذهبُ الخوفُ سَلَقُوكُم بِٱلنْسِينَةِ حِيدَ ادْ أشيحة على الحير، أولنك لم يؤمنوا فأحبه الله أعمالهم وكان ذلك على الله يسبرا . « سلقوكم » وحيدة في القرآن مادة وصيغة .

أما ﴿ حِداد ﴾ فوحيدة الصيغة ، وجاء من المادة : ١ حطيد ٥ ست موات و « حدود الله » ، ثلاث عشرة مرة

كما جاء الفعل «حاد ماضياً مرة ، ومضارعاً مرتين .

وملحظ الحيداً ق والعنف واضح في : ألسنة حداد ، وفي لجم المحاداً ق ولله د. الجدل . وفي الجديد ظاهرة القوة ، وفي حدود الله ما يعطيها قوة المناعة والحرية .

والسؤال فها يبدو ، متعلق بكلمة « ساتوكم ، وتفسير السلق بالطعن باللمان احتراز يغي عنه التصريح « بألسنة حداد ، فيأخذ السلق دلالته على التجريح والطعن ، من أصل مادنه في سلق الشيء بالماء الحار . قال فيه الراغب : السلق يسط يقهز ، إما باليد أوباللسان .

وفي حديث " ليس منا من سلق أو حلق " قال ابن الأثير : أي رفع صوتِه عند المصيبة ، وقبل هو أن تصلت المرأة وجهها وتمرشه ، والأول أصبح : ( النهاية ).

وفي القاموس : سلقه بالكلام أذاه ، واللحم عن العظم: التحاه ، وفلانكم 4 طعنه، والبردُ النباتُ : أحرقه، وفلانًا بالسوط: نزع جلده، وشيئًا بالماء الحار: أَذْهِبِ شُعَرِهِ وَوَبِرُهِ . وَالْمُسَلَاقِ فِي الشَّاهِدِ مِنْ قُولِ الْأَعْشِيءِ أَخَذَ السَّلَقُ فيه كونكه باللسان ، من لفظ ، الخاطب ، أي الخطيب . وكل هذا من الاستعمال المجازى للمادة ، منقولا إليه من أصل استعماله في السلَّق بالماء الحار ]. ﴿

## ء \_ أكدى:

وسأل نافع عن قوله تعالى : ﴿ وَأَكُلُّكُ ﴾ The Francis فقال ابن عباس : كدَّره بمنته . واستشهد بقول الشاعر : أعطى قليلا ثم أكدى بمنتُب ومن ينشر المعروف في التاس يُحمد

[ الكلمة من آية النجم ٣٤ :

« أفرأيتَ الذي تروكلي . وأعطى قليلا وأكدى »

والمَنَ في الشاهد الشعرى ، لا يؤخذ من قوله: ، ثم أكدى ، وإنما يؤخذ من صريح قوله : ، بمنّه ،

وقد قسره الراغب فى آية النجم ، بالمعطى المقل ، ويرد عليه أيضاً أن "أكدى" فى الآية ، معطوفة على: وأعطى قليلا ، فلزم أن يكون هناك فرق بين الإكداء وإعطاء القليل.

ولعل الشح أقرب إلى الإكداء . مأخوذاً من الكُدية ، وهي في العربية الأرض العليظة ، والصفاة الشديدة . وحفراً فأكدي : صادفها – ومن هذا المعنى نُدُقلت الكدية في الاستعمال الحجازي ، إلى شدة الدهر – ومسك " كَدَيّ : لا رائحة له .

والأقرب أن يكون الإكداء في الآية ، البخل والمشح بعد عطاء قليل . دون قيده بتكدير المن الذي صرح به الشاعر في الشاهد ؛ وفي القرآن : « الله يمن على من يشاء من عباده » و « لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأذى »

ويكون التقريب في تفسير ابن عباس ، ما في الشيخ من ملحظ تكاسير العطاء قليل ] .

## ٢١ ـ وَزُرُ:

وسأل ثافع عن قوله تعالى : « لا وَزَّرِهِ ۚ ﴿

فقال ابن عباس: الوزر الملجأ. واستشهد بقول عمرو بن كلثوم: لعَمَّرُكُ مَا إِنْ لِـــه صحرة "لعمرك ما إِنْ لَهُ مَنْ وَزَرَّ

[ الكلمة من آية القيامة ١٦ :

ه فإذا بترق البصر ، وخسسَف القمر ، وحُميع الشمس والقمر ، يقول ،

THE PRINCE GHAZI TRUST

Kök

والإنسان بومئذ أين المفر . كلا لا وزر والى ربك يومئذ المستقر . ووزر والى ربك يومئذ المستقر . وحيدة الصيغة في القرآن الكريم .

ومن المادة ، جاء الوزر والأوزار بمعنى الحمل الثقيل في آيتي الشرح ، وطه ١٨٧ . ومعهما آية محمد « حتى تضع الحرب أوزارها ،

ووزير في آيني طه ٢٩ والفرقان ٣٥

وغلب مجىء الوزر فى معنى الإثم والذنب فعلا مضارعاً : ٨ مرات ،
واسم فاعل « وازرة» خمس مرات ، واسماً ومصدراً فى آيات : الأنعام ٢٠٠،
١٦٤ وفاطر ١٨ ، والزمر ٧ والنحل ٢٠ ، وطه ١٠٠ ه

والدلالة المشتركة فيها جميعًا: ثقل العبء ، حسيًّا ماديًّا في الأحمال والأعباء ، ومعنوبًّا في الإم والذئب ، وفي الوزير يحمل الهم والعبء.

فتفسير الوزر بالملجأ ، ملحوظ فيه هذه الدلالة الأصيلة للمادة ، في الملاذ للمنتقل بعبء مادى أو هم فقسي أو ذنب وخطيئة . والعربية تسمى الجبل وزرًا ، علحظ من مناعته وصلاحيته لأن يكون حصناً وملاذاً ، وقد نظر إليه الراغب فقال : الوزر الملجأ الذي يلجأ إليه من الجبل : "كلا لا وزر " للفرهات )

وثراه اعتبر الدلالة المعجمية ، وهو فى الآية أقرب إلى المهرب والملاذ من أهول القيامة : ويقول الإنسان يومئذ أين المفر . كلا لا وزر . إلى ربك يومئذ المستقر] ؟

## ٧٧ - تعلباً:

وسأل نافع عن قوله تعالى : « قضى نَحبَه » فقال ابن عباس : أجله الذي قُدر له ، واستشهد يقول لبيد بن ربيعة : ألا تسألان المرء ماذا بحاول من التحدث فينقضي أم ضلال وياطل

[ الكلمة من آية الأحزاب ٢٣:

٥ مين المؤمنين رجال مملد قدُّول ما عاهدوا الله عليه فنهم من قضي فنحية
 ومنهم من ينتظير وما بكد لوا تبديلا و ع

# وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة والمادة المارين القرآن ، صيغة

وتفسيره بالأجل المقدر ، على ما يبدو من قربه ، قد فُسر أيضاً بالوفاء بالنذر المحكوم بوجوبه (الراغب) وفي حديث : "طلحة ممن قضى تحبه " قال ابن الأثير : النحب النذر ، كأنه ألزم نفسه أن يصدق أعداء الله في الحرب وقيل : النحب الموت . كأنه يلزم نفسه أن يقاتل حتى يموت ،

والعربية تستعمل النحب في الأجل ، وفي النذر . وربما كان أصل النحيب حشرجة السعال ، وانتحب تنفس شديداً . فكان منه حشرجة الموت وما يقترن به من نحيب على الموتي ، فجاءت دلالة النحيب على الموت . ومن حتمية قضاء الأجل ، جاء استعمال النحب في النذر ، وإن بني استعمال النحب عيمي الموت ، أكثر وأقرب ]

# ١٨ - ميرة : ١٨

وسأل نافع عن قوله تعالى : « دُو مَرَةً فاستوى » فقال ا بن عباس : دُو شدة فى أمر الله ً. واستشهد له بقول نابغة بنى ديبان : هـ وهنا ترى دى سرة حازم »

Same Same

[ الكلمة من آية النجم ٢ :

ا إن هو إلا ً وَحَيْ بِنُوحِتَى وَالْخَلَامَةُ تَشَدَيدُ القُنُوكَى وَ ذُو مِرَّةٍ فَاسْتَوْمِى مِـ وَهُو بِالْأَنْقِ الْأَعْلَى ﴾ وهو بِاللاَّفِي اللاَّفِي اللاَّفِي اللاَّفِي اللاَّفِي اللاَّفِي اللَّهِ اللهِ الل

وحيدة الصيغة في القرآن ، أما مادتها قاكر ما جاء منها : مرَّةٌ ، في ١٣ موضعاً ، ومثناها في خمينة مواضع ، وجمعها في موضع واحد .

وجاء الفعل من المرور إحدى عشرة مرة ، واسم قاعل « مستمر ، مرتين ، وأفعل تفضيل من المرارة ، في آية القمر : « والساعة أدهي وأمر "

وتفسير ذي مرزّة ، بذي شدة في أمرالله ، هو من قبيل الشرح والتقريب . ودلالة الشدة جاءيت من استعمال العربية لإمرار الحبل ، بمعنى كرر فتله فأحكمه . ونقل إلى الإحكام المجازى في المسرة . أو لعلها من الطاقة على احيال الشدة والمرارة ، كما نقل الصبر من النبات المر ، إلى احيال المكاره والصبر عليها ع

## ٦٩ - العُعْصِرات :

وسأل نافع عن قوله تعالى : «المعصرات و فقال ابن عباس : السحاب يعضر بعضها بعضاً فيخرج الماء من بين السحابتين واستشهد بقول فلبغة:

تَجُرُ بها الأرواحُ من بين شمأل وبين صباها المعضوات الدوامس (٢٦)

[ الكلمة من آية النبأ 12 ؛

وأنزلنا من المعصرات ماء تُنجاجاً ، لِنتُخرِج به حَباً ونباتاً .
 وجنتات الفافاء،

وحيدة الصيغة في القرآن ، وجاء من مادتها يُر

العَمَشِرْ ، بمعنى الزمن ، في آية العصر .

والعَصْرُ بمعناه اللغوي في عصر الحمر ، بآية يوسف ٣٦ ؛

الله أراني أعشمرُ عمراً ؛ ومعها آية يوسف 😝 :

ا ثم يأتى من بعد ذلك عام "فيه ينغاث الناس وفيه يعصرون ،

والإعصار في آية البقرة ٢٦٦ : « فأصابها إعصار " فيه نار فاحترقت ،

وتفسير المعصرات بالمسحاب يعصر بعضها بعضاً فيخرج الماء من بين السحابتين ، هو من قبيل الشرح ، ولا فرى ضرورة لقيد المعصرات بسحابتين بل تكفي دلالتها على ما تعتصر من مطر وما تجود به من عصارة السحب تنخرج حباً ونباتاً وجنات ألفافاً . و « الراغب ه لم يحدد سحابتين ، بل فسر المعصرات بالسحائب التي تعتصر بالمطر أى تغص ، وقيل : التي تأتى بالإعصار ( المفردات )

والعصر في كل صيغه واستعماله، يرجع إلى أصل دلالته على الضغط لاستخلاص العصارة . استعملته العربية حسياً في عصر العنب ونحوه ومنه " أعصر خيمراً "

<sup>(</sup>١) لم أجده في ديوان النابغة الذيباني - ط بيروت . وليس فيه تصيدة على هذا الروى .

على المجاز ، والمعصرة: آلة العضر، والمتعصرة : مكانه والعواصر : ثلاثة أحجار كانوا بعصرون بها العنب . وسميت السحب المطرة معصرات ، لما تعتصر من المطر وأعصر القوم : أمطروا . كما أطلق الإعصار على الريح الشديدة تسوق السحب . وتسمية الدهر عصرا ، ملحوظ فيه أنه يستخلص عصارة الإنسان بالضغط والابتلاء والمعاناة . وأخذه « الراغب » من نقابة ما يتعصر . وليس الوجه . وما نقله في المعصرات من قول بأنها تأتى بالإعصار ، لا يؤنس إليه سياق الآية في المن يإخراج الحب والنبات وجنات ألفافاً ، بالمعصرات ، مع الاستعمال القرآني لإعصار فيه نار أصاب جنة من نخيل وأعناب فاحترقت . كما لا يعين عليه مألوف

٧٠ – العَضَاد :

وسأل فافع بن الأزرق عن قوله تعالى : «سنشد عضد ك »

ققال ابن عباس العضد ، المعين الناصر ، واستشهد بقـــول نابغة [ بنى ذبيان ] (١) :

استعمال العربية للإعصار: إلريح العاتية، وللمعصرات: السحب المطرة].

في ذيمَّة من أبي قابوس منقذة للخائفين ومن ليست له عَضُدُ

آ الكلمة من آية القصص ٣٥ خطابًا لموسى عليه السلام:

لا قال رب إنى قتلت منهم نفساً فأخاف أن يَقتُلُون ، وأخى هار ون هو أفصح من لسانًا فأرسله معى رد عل يُصد قدى إلى أخاف أن يُكذ بون ، قال سنتشد عضد كا يتصد قدى الله المانيا فلا يتصدون إليكما ، يآياتينا أنها ومن البعد الفاليون » :

ومِعِهَا آية الكهف ٥٦ ، في إبليس وذريته :

وما أشهدتُهم خكاق السمواتِ والأرضِ ولا خلاق أنفيسهم وما كنتُ مُتَدِّدً المضلين عضداً ه

وهما كل ما في القرآن من المادة .

وتفسير المعضد بالمعين والناصر قريب. وذكر ٥ الراغب ، استعارة العضد (١) مُ أَجده في طبعة بيروت من ديوانه . وكل قواني القصائد الدانية فيه ، على الكمر .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

للمعين ، كاليد ، وأصله ما بين المرفق إلى الكتف ( المفردات )

. وذلك من الاستعمال الحبازى للعضد . في المؤازرة والتقوية ، كأنه أعانه بعضده . كما استعمل الظهير في نحو ذلك ، كناية عن التقوية والمؤازرة كأنه أسنده بظهره ، والساعد كأنه قواه بساعده .

ومن هذا الاستعمال المجازي ، جاء التعاضد والتظاهر والمساعدة في معيى المساندة والتقوية ]

## ٧١ — الغابرون :

وسأل نافع عن قوله تعالى : « في الغابرين » فقال ابن عباس : في الباقين، واستشهد يقول عبيد بن الأبرص : فتعبول وخلقني المخلف فيهم فكأنبي في الغابرين غريب

[ الكلمة من آنيقي الشعراء ١٧١ والصافات ١٣٥ في امرأة لوط : « فأنجيناه وأهله أجمعين . إلا عجوزاً في الغابرين » . « إذ أنجيناه وأهله أجمعين . إلا عجوزاً في الغابرين » . ومعهما « من الغابرين » في السياق نفسه ، من آيات:

الأعراف ٨٣، الحجر ٢٠، النمل ٥٥ العنكبوت ٣٣، ٣٣ و ٣٣ أين وفيها عدا جده الصيغة ، لم يأت من المادة في القرآن إلا و خَبَرَةٍ ، في آية هيس مع :

« و وجوه " يومنذ عليها ِ هَـَــر َ قُـ تَــر ْ هَـقُــها قَــَـرَ ةَ " هـ أُولئكُ هم ُ الْكَــَـــَـرَةُ الْفَــجــَرَةِ \$.

وتفسير الغابرين بالباقين ، بحتاج إلى وتوف لمزيد إيضاح ، صرفاً للبقاء المجيد مألوف معناه في الحديث عن لوط والمراته عائدت في الغابرين من قومه الضالين والمراته عائدت في الغابرين من قومه الضالين الفاسقين .

ويبدو الفرق بين الغابرين والباقين ، في أن القرآن لم يستعمل الغابرين إلا في

سياق هذا الحديث عن أمرأة الوط وقومه الفاسقين . أما البقاء فيأتى فى القرآن نقيض النفاد والفناء ، فيما يبنى عند الله من عمل صالح ، وما عند الله خير وأبنى ( القصص ٢٠ والشورى ٣٦) ورزق ربك خير وأبنى ( طه ١٣١ ) وفيما يخلد لا يفنى :

« ويبقى وجه ربك ذى الحلال والإكرام » الرحمن ٢٧ ۵ والآخرة خير وأبي » . الأعلى ١٧ « ما عندكم ينفد وما عند الله باق ه النحل ٩٦ ه ولتعلمُن أينًا أشد عذابًا وأبقي ه طه ۷۱ « ولعداب الآخرة[أشد وأبعي » طه ۱۳۱ و والباقيات الصالحات خير عند ربك ثوابًا و . الكهف ٤٦ ومريم الله و بقية الله محير ٥ هود ۸۸ كما جامت على أصل معناها اللغوى، نقيض المضيُّ والزوال في مثل آيات : « وجعلنا ذريتُه هم الباقين » ِ الصافات ٧٧ ٥ وجعلها كلمة أباقية أن عقبه » الزخرف ۲۸ ۵ فهل تری لهم من باقیه ۱ الحاقة « وَبَقْبَةُ ثَمَا تُرَكُ آلُ مُوسِي » البقرة ٢٤٨ ولا يقبل سياقها ، أن نفهمها يمعني : غبر

والعربية تستعمل الغابر فيمن بني وطال عمره ، مأخوذاً من الغيرة ، الهقية في الضرع . والغبار ما يبقى من النقع المثار . ويذهب « الراغب » في المفردات ، إلى أن المباقى قيل له غابر « تصوراً بتخلف الغبار عن الذي يعدو »

وأراه من الغبرة ، بقية في الضرع ، أولي .

فإذا فهمنا الغابرين بمعنى الباقين ، فلا ينبغى أن يفوتنا معنى المضى فيها وما أن ل من ظل الغيرة والغيار ، على حين لا يكون البقاء إلا للمكث والتبات والحاود ، نقيضًا للتغير والنفاد أو الفناء ]

414

٧٢ – تَأْسَى :

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى: دخلا تأمس الخوس : طقال ابن عباس : لا تحزن واستشهد بقول المرئ القيس : وقوفًا بها صحبى على مطبقهم يقولون لا تهلك أسى وتجمل وقوفًا بها صحبى على مطبقهم يقولون لا تهلك أسى وتجمل

[ الكلمة من آيتي المائدة ، خطابًا لموسى ومحمد ، عليهما السلام : « قال فإنها محرَّمة عليهم أربعين سنة ً يتقيهمُونَ في الأرض ، فكلا تُأْسَّ على القوم الفاسقين » ـ - ٢٦

« قَالَ يَا أَهِلَ الْكَتَابِ لَسَتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَى تُنْفِيمُوا التَّوْرَاةُ وَالْإِنْجِيلِ وَمِا أَنْزُلَ اللِّكُمُ مِنْ رَبِّكُمْ ، وَلَـيَزِيدَ نَ كَثِيراً مِنْهُمْ مَا أَنْزِلَ النِّلِكَ مِنْ رَبِّكَ طُغْيَانَا وَكُفُراً فَلَا تَأْسَ عَلَى القَوْمِ الْكَافِرِينِ » – ١٨

ومعهما آية الأعراف ٩٣ : ٥ فكيف آسَّى على قوم كافرين ٥ .

والحديد ٢٣: ٥ لكيلا تأسَّوا على ما فاتكم ولا تقرِّحوا بما آثاكم واللهُ لا يُحرِّبُ مُكُلِّ مُنْخَتَالَ فَتَحُورِ ، .

ومن المادة ، جاءت « أسوة حسنة » ثلاث مرات ، في آيات : الأحزاب ٢٦ والمشحنة ٤ ، ٢

وقد فسرة الراغب، الأسى بالخزن كذلك، لكنه ربط الكلمة بأصل معناها في الأسوة والإتباع ، قال : وحقيقته اتباع الفائت بالغم ، يقال أسيت عليه أسى وأسيت له : " فلا تأس على القوم الكافرين " وأصله من الواو ، لقولهم : رجل أسوان أي حزين ، والأسو إصلاح الجرح وأصله إزالة الأسي ، والآسى : طبيب الجراح . (المفردات)

وتفسير الأسى بالحزن قريب ، وفيه مع هذا القرب ، أن الأسنى يكون على ما قات ، وقد بتعلق بصاحبه أو بغيره ، أما الحزن فقد يكون طارشا " فلا يحزننك قولم " " إنى ليخرنني أن تذهبوا به " ويغلب أن يعبر عن حالة نفسية للحزين ، لا مشاركة فيها لآخرين غيره : " وابيضت عيناه من الحزند " قال إنحا أشكوبني وحزني إلى الله " تولوا وأعينهم تفيض من اللمع حزنا ألا يجدوا ما ينفقون "

٧٣ - يصد فون:

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿ يَصَدَفُونَ ﴿ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا الْحَقَ . وشاهده قول أَلِي سَفَيان : فقال ابن عباس ؛ يعرضون عن الحق . وشاهده قول ألِي سَفيان : عجبتُ لحكم الله فينا وقد بدا له صَدَّفُنا عن كل حق منزَّل ِ

[ الكلمة من آيتي الأنعام:

« انظر كيف تُصرفُ الآياتِ ثم هم يكفند فون ، ١٠

« فَمَن ۚ أَظَلَم ۗ ثَمَن كَذَ ّب بآياتِ الله وصدف عنها ، سنجزى الدّين يَعَصُّدُ فَوْنُ عن آياتنا سوء العذاب عا كانوا يتصُّد فون » ١٥٧.

ومعهما من المادة ، الصلَّدَ فان في آية الكهف ٩٦ ، في إذى القرئين : وحتى إذا ساوى بين الصلَّدفَين قال انفخُوا »

وتفسير «يصدفون» به " يعرضون عن الحق " هو من قبيل الشرح للكلمة في سياقها ، وإن كان الصدف لمطلق الإعراض ، وفيه ملحظ شدة وصلابة في الصدق : صلابة في الحدة والمنفور، يأتيه من أصل استعماله اللغوي في الصدف : صلابة في المختف البعير ، يميل به في المشيى . والصدف بفتحتين جانب الحبل المائل . وغلاف البعير ، يميل به في المشيى . والصدف بفتحتين جانب الحبل المائل . وغلاف المعير ، يميل به في المشيى . والصدف بفتحتين جانب الحبل المائل . وغلاف المعدد عنه الآذي بصلابته . ونُقل إلى الصدف مجازاً ، في الصد وشدة النفور]

## ٤٧ - تُبسَلُ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: « أن تُبسّل » فقال ابن عباس: تُحبّس . واستشهد بقول رهير : (٢) وفارقت لك يرم الوداع فقلى مهسل علقا

## [ الكلمة من آية الأنعام ٧٠ ، خطابها للنبي عليه الصلاة والسلام :

(١٠) في طبعة الإتقال ، المصرية ؛ [ يصدقوك] تحريف .

(٢) من قافيته في مدح هرم بن سنان . انظره في الديوان : س ٣٣ ط النقافة المصرية ١٩٦٤

470

« وذَكْرِ اللَّذِينَ اتَّخَذُوا دَيْنَهُم لَعَبِمًا ولَهَ وَأَ وَغُرَّتُهُم الْحِياةُ الدُّنيا وذَكُّرُ به أَن تُبسكَ نَفْسُ بَمَا كَسَبَتُ لِيسَ لِمَا مِنْ دُونَ اللهِ وَلَى وَلَا شَفِيعٌ وَإِنْ تَعَدِّلُهُ \* كلُّ عَدَالَ لا يُؤخذ منها ، أولئك الذين أبسلوا بما كتسبّواً لهم شراب من حَمَّمِ وعَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكْفُرُونَ » .

وليس في القرآن من المادة ، غير الفعلين في هذه الآية ، مبنيين للمجهول .

وتفسير البسل بالحبس قريب ، يُلحظ فيه ما في مادة البسل من قهر وحرمان ، فالعربية تستعير الباسل والمبتسل لمن يقطب وجهه قهراً وغضبًا ، ومنه قبل الشجاع باسل ، لغضبه لحرماته وعبوس ملاعمه في الذود عنها ، أو لكونه في منعة ببسالته . وللحظ القهر والمنع ، قيل للمحروم والمرتهن : مُبسل .

وقد التفت ﴿ الراغب ٥. بحس مرهف إلى ما في البسل بآيَّة الأتمام ، من حبس ارتهان حُرْمُوا به النَّواب، فَلَا كُرْ قُولُهُ تَعَالَى : " كُلُّ تَفْسَ بِمَا كُسُبِتُ رَهَيْمُهُ "] .

## ٧٥ - أفال :

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى : « فلما أَوَّ لَمْتُ لا

فقال أبن عباس : زالت عن كبد الساء . وشاهده قول كعب بن مالك : المتغير القمر المنير الفقسده والشمس قد كسفسة وكادت تأفال

## [ الكلِيمة من آية الأنعام ٧٨ ، في إبراهيم :

و فِلْمَا جِنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كُوكِبًا قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَا أَفَيَّلَ ۖ قَالَ لَا أُحبُّ الآفلين، فلما رأى القمر بازغاً قال هذا ربي فلما أفكل قال لأن لم يتهدني ربيي لَا كُونِيَنَّ مِنْ القومِ الضالين ، فلمَّا رأى الشمس َ بازغة قال هذا ربي هذا أكبرُ ا فلما أَفَلَكَتَ قَالَ يَا قَوْمِ إِنَّى بَرَىءٌ مَمَا تَشْرَكُونَ » .

وفيها عدا هذه الآيات ، لم ترد المادة في القرآن الكريم ً

وتفسير أفول الشمس بزوالها عن كبد الساء ، هو من قبيل الشرح على وجه التقريب ، فلا يفوتنا معه لمحُ مَا في الأفول من دلالة الغروب . والقرآن لم يستعمله إلا في النيرات: الكوكب والقمر والشمس ، إذ يغيب ضوؤها في الغروب. وهو في العربية منقول من الآفل: المرضع ذهب لبنها ، والأفيل: الفصيل -الضئيل]

## . ٧٦٠ - الصريم:

وسأل نافع عن قوله تعالى : «كالصريم »
فقال ابن عباس : الداهب . واستشهد بقول الشاعر :
غدوت (١) عليه غدوة فوجدته قعوداً لديه بالصريم عوادلُه

إ الكلمة من آية القلم ٢٠

وإذا بَكُونَاهُم كَمَا بَكُونَا أَصِحَابَ الْجَنَةِ إِذْ أَفَسَمُوا لَيَصَرِّمُنَهَا مُصَبِّحِينَهُ وَ وَلاَ يَسَتَنَوُنَ \* فَطَافَ عَلَيها طَائفٌ مِن رَبِّكُ وهم نَا تُمُونَ \* فَأَصَبَحَتُ كَالْصَرِيمِ ﴾ وهذا كل ما في القرآن من المادة .

وتفسيرها بالذاهب ، لا يكون إلا على وجه التقريب. وأقرب منه: المقطوع ، بدلالة الصرم على القطع المادى ، في حصد الزرع . ثم أخذ دلالته الحبازية على الهجر والقطيعة . والصريم : المقطوع والمجصود . ونقل المعجميون أنه الرماد الأسود بلغة خزيمة ، وركملة "باليمن .

والراغب قد فسر الصرم بالقطيعة ، وردّه إلى الصريم: قطعة منصرمة عن الرمل ، وفي الآية : قيل أصبحت كالأشجار الصريمة أي المصروم حملها وقيل : كالليل ، أي صارت سوداء لاحتراقها ( المفردات )

ولا أبن الأثير ، فسر الصرم كذلك بالجدع والقطع . وفي حديث : " لا يحل للسلم أن يصارم مسلماً فوق ثلاث ليال " قال : أي يهجره ويقطع مكالمته ، ومنه حديث عتبة بن غزوان : " إن الدنيا قد آذات بصرم" أي بانقطاع وانقباض (النهاية)

وترى دلالة القطع لا تنفك عن المادة : في الصرم : حصد الزرع ،

<sup>(</sup>١) في مطهومة الإنقان ؛ [ خدرة عليه ] .

414

وفى الهجر والقطيعة ، وفي الصرم: البت ، والصارم: القاطع ، عن صفات

ومعنى الآية يقوى بالقطع : دون الذهاب ، من حيث لا يطمئن السياق على تأويل : إذ أقسموا ليذهبن بها ... فأصيحت كالذاهب ... إ ...

#### ٧٧ – تَفَتَّأُ :

وسأل نافع عن قوله تعالى : ﴿ تَفْتَأُ ۗ ۗ هِ

فقال ابن عباس : لاتزال . وشاهده قول الشاعر :

لعمرك ما تفتأ تذكر خالداً وقد غاله ما غال تُبيّع من قبال ١٥٠

[ الكلمة من آية يوسف ٨٥ في حديث إخوته الأبيه :

« قَالُوا تَاللَّهِ ثُنَفُتُما أُ تَذَكِرُ بُوسُفَ حَي تَكُونُ حَرَضًا أَو تَكُونُ مَن الهالكين »

وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

وتفسيرها بمعنى : لاتزال ، قد يبدو قريبًا . قال « الراغب » : « هي من أخوات " مازال " تلتق معها في كونها ، مع النبي ، من أفعال الاستمرار ، والظاهر أن جميع النحاة والمفسرين ، حملوها على تقدير حرف نني محذوف.

صرح بذلك نصر الهوريني في حاشيته على القاموس :

« قوله : أي ، ما تفتأ ، كذا في سائر النسخ ، والصواب : لا تفتأ ، كما قدره جميع النحاة والمفسرين ٥.

ولا نقف هنا عند الحلاف في الحرف المحذوف المقدر : ما تفتأ، أو ; لا تفتأ . وإنما الذي يعنينا هو هذا الإجماع منهم على تقدير حرف نفي محذ وف، وقد هدى تدبر البيان القرآني ، إلى رفض أي تقدير أو تأويل على غير الوجه الذي جاء به في الكتاب المحكم .

<sup>(</sup>١) كذا في ( الإثقان ) والذي في ( معجم غريب القبرآن ) :

ي وقد غاله ما غال من قبل تُسِم ﴿ دُونَ إِشَارَةً إِلَى وَجِهُ هَذَا الْعَدَوْنُ عَنْ رُوائِيةٌ ٱلْإِنْظَانُ بَ

وتقديرهم حرف نني عذوف ، جاء من حيث لا تُستعمل عما زال ، وما برح . وما انفك " أفعال استمرار ، إلا جحداً . وقد حملوا فتى على «ما زال » وأخواتها ، فوجب عندهم أن تكون منفية . وإذ جاءت في القرآن مثبتة ، ذهبوا إلى ضرورة تقدير حرف في قبلها عذوف .

ولا مجال لقول في القرآن باحتمال الضرورات التي تقال في الشعر تسوية للقواعد النحوية واللغوية ، فما وجه عدول البيان القرآني عن : لاتفتأ أو : ما تفتأ، إلى « تفتأ » مثبتة غير منفية ؟ وكيف يسوغ لنا أن نقدر " لا تفتأ ، حين يقول تعالى : تفتأ ؟

وفي « سرالحرف» بالمبحث الثاني من هذا الكتاب ، سبق النظر في هذا الخرف الذي قدروه محذوفا من آية يوسف. حملاً لفعل « تفتأ » على: لا تزال وهدى التدبر إلى أن « فني » تفيد الاستمرار مستغنية عن حرف النبي ، فنقول : فني يفعل كذا ، أي استمر يفعله وليس الأمر كذلك مع "زال": تفيد الاستمرار بحرف النبي ، فإذا زال عنها النفي كانت تامة ، وأفادت معني الزوال والذهاب كما في آيات : فاطر ٤١ وإبراهيم ٤١ ، ٢٤

وكذلك برح وانفك ، يفيدان الاستمرار مع النبي ، فيلحقان بما زال ، فإذا زال عنهما النبي ، فهما فعلان تامان على أصل معناهما في البراح والانفكاك.

وتظل آية « تفتأ تذكر يوسف» على وجهها في البيان القرآبي ، مفيدة معنى الاستمرار مستغنية عن تقدير حرف نبي محذوف ] .

#### \* 63W1 - VA

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: الخشية إملاق ».
فقال ابن عباس : مخافة الفقر . واستشهد بقول الشاعر :
وإنى على الإملاق يا قوم ماجد أجد الإضياق الشواء المصها

الكلمة من آية الإسراء ٣١:

و ولا تَقْتُنُلُوا أُولادُ كُم خَشَيْةً الملاق نَحَنُ نَرَزَقُهُم وإيَّاكُمُ » ومعها آية الأنعام ١٥١ :

ا ولاتقتلوا أولاد كم من إملاق يحن نرزق كم وإيناهم الله وليساهم المادة .

وتفسير الإملاق بالفقر ، على ما يبدو من قربه ، فيه أن القرآن أم يستعمل الإملاق إلا في هذا الموضع بخاصة ، على حين استعمل الفقر والفقير والفقراء اثنتي عشرة مرة ، لا يحتمل سياقها أن يقوم بالإملاق ، في مثل الصيافات « للفقراء والمساكين . . ، التوبة ٦١ ، البقرة ٢٧١ ، ٢٧٣ \_\_

والى . « للفقراء المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأمواضم » الحشر ٨

« إن يكونوا فقراء يغنهم الله من فضله » ـــ النور ٣٢

« أحلت لكم بهيمة الأنعام فكلوا منها وأطعموا البائس الفقير » – الخيج ٢٨
 « أنتم الفقراء إلى الله » – فاطر ١٥ « وإلله الغنى وأنتم الفقراء عسد ٣٨.

وبعيد أن نفسر الفقر في هذه الآيات وأمنالها بالإملاق ، فنطعم البائس اللملق ، ونؤتى الصدقات المملقين ، ونفهم أننا المملقين والله الغي . .

والعربية تستعمل الملق في غسل الثوب ، ورضاع الصغير أمَّه . والمالحَ مُعلَى على التلطف ، والمالحَ مُعلَى بعلى التلطف، وأن على بالسان ما ليس في القلب ،

فهل يكون الإملاق بمعنى الإنفاق ، يمنص المال كما بماق الصبي أمه ؟

ه ابن الأثير ، يذهب إلى أن الإملاق إنفاق ينفد به المال ، قال ؛ وأصل الإملاق الإنفاق ، ينفد به المال ، قال ؛ وأصل الإملاق الإنفاق ، يقال أملق ما معه إملاقاً ، وماقه ملقاً إذا أخرجه من يده يها يحسنه ، والفقر تابع للناك ، فاستعملوا لفق السينية في موضع المسينة وعنى صار به أشهر (النهاية) .

وعلى هذا ، يكون وجه النقريب في تفسير الإملاق بالفقر ، أنه إنفاق يئول

إلى فقر . وقد ألمح معه من بعيد ، احتمال آن يكون البيان القرآنى فى إيثاره لفظ الإملاق فى نهى الآباء عن قتل أولادهم خشية إملاق ، قد اتجه إلى لمس عاطفة الأبوق فيهم ، بالكلمة التى ألفوا استعمالها فى رضاع الولد الصغير أمه . والله أعلم ]

## . حدائق :

وسأل فافع عن قوله تعالى : ﴿ حداثتي ﴿ . .

فقال ابن عباس : البساتين . واستشهد بقول الشاعر : بلاد سقاها الله أمَّ اسهولها فقصُّب ودرّ مُعَدْق وحداثق

## [ الكلمة من آيات :

النبأ ٣٧ : « إن للستقين مَفَازاً ، حداثق وأعنابًا ، وكواعب أترابًا . وكأسنًا دهاقًا ، لا يسمعون فيها لَغواً ولا كذاً إبًا ، .

عبس ٣٠ ؛ لا فأنبتنا فيها حَبَّاه وعينَبًا وَفَضَبًا ﴿ وَزَيَتُوبًا وَنَحَلا ﴿ وَحَدَاثُقَ ۖ عَلَيْنًا ﴾ وحداثق

النمل ٢٠ : ١ فأنبتنا به حدائق ذات بهجة ماكان لكمأن تُنبيتوا شَجرَها ٩ وليس في القرآن من المادة ، غير هذه الكلمات الثلاث .

واضح أن تفسير الحداثق بالبساتين ، هو من التفسير بمعرّب من لغة أخرى ـ فالبستان فارميي معرب ، ولم يستعمله القرآن

ومعروف من نهج العربية في التعريب ، أنها في الحلها من لغة التعري ، تنظر إلى نظير المعرب في لسانها . وهي تستعمل الحديقة ، فيما يتحد في به بناء، من شجر أو ننخل . ثم شاع إطلاقه على القطعة من النخل توسعاً بملحظ من إحداقه بها ، وذهب «الراغب » في المفردات ، إلى أنها سُميت حديقة تشبيها بمدقة العين في الهيئة وحصول الماء فيها

ومع الحديقة من أصيل العربية : روضة وجنة . وإن غلب استعمال الجنة بدلالة إسلامية على جنة النعيم في الآخوة . وكذلك جاءت لا روضة وروضات ، في القرآن ، بهذه المدلالة الإسلامية الخاصة .

أما كلمة حداثت ، فالغالب أن تكون للدنيا ( النمل ٢٠ وعبس ١٠٠ و ولم يستعسلها القرآن والآخرة إلا في آية النبأ ٣٢ : ﴿ إِنْ للمتقين مَفَازاً م جدائق وأعناباً » ]

## ٨٠ – مُقيبت :

وسأل نافع عن قوله تعالى : ﴿ مَقَيْتًا ﴾

فقال ابن عباس: قادراً مقتدراً، واستشهد بقول أحيحة الأنصاري: (١١ وذي ضغن كففت النفس عنه وكنت على مساءته مُقيتاً ،

#### [ الكلمة من آية النساء ٨٥ :

ا من يشفع شفاعة حسنة يكن له تصب منها ومن يشفع شفاعة سيئة يكن له تصب منها ومن يشفع شفاعة سيئة يكن له كفل منها، وكان الله على كل شيء مقينا الله وحيدة الصيغة في القرآن ، ولم يأت معها من مادتها غير أقوات في آية فصلت ١٠ : « وجعل فيها رواسي من فوقها وبارك فيها وقد رفيها أقواتها م والمقيت من أسمائه تعالى الحسي . واللغويون وأكثر المفسرين ، على أناصل الكلمة : القوت . صرح به الزعشري في الكشاف وأبو حيان في الهر ، وهي في القاموس ومفردات الراغب ونهاية ابن الأثير ، في مادة : قوت .

وقالوا في معناها: مقتدر، وحفيظ وشهيد، كما قبل فيها: المنجازي، والقيم بالأمور والمحيط بها. «وهذه أقوال متقاربة ، لاستلزام بعضها معى بعضيه كما قال أبو حيان في (البحر) و «الآن القوت يمسك النفس ويحفظها ، كما قال الزيخشري والراغب.

<sup>(</sup>١) البيت في ( الكشاف) من قول « الزبير بن عبد الطلب » الظره في تقسير الآية : ٢٨٦/١

على أن الطبرى أورد في الآية شاهداً من قول السموءل

رانى على الحساب مقيت و وذهب إلى أنه من غير المعانى المتقدمة ، وإنما هو بمعنى : موقوت . نقله أبو حيان فى (البحر : ٣ ؛ ٣١٠) وقال : « وهذا يضعفه أن يكون بناء اسم الفاعل ، بمعنى بناء اسم المفعول »

ولعل تأويل مقيت بمقتدر ، أقرب إلى سياق الآية والشاهد كليهما . وإن لفت إلى فرق بين الكلمتين ، أن «مقيتا» وحيدة في القرآن ، على حين كثر بجيء قادر: نكرة ومعرفة ، مفرداً وجمعاً ( ١٤ مرة ) وقدير: اسما لله تعالى وصفة ( ١٥ مرة ) ومقتدر: مفرداً أربع مرات ، ومرة بصيغة الجميع «فإفا عليهم مقتدرون»

وهذا الفرق الواضح في الاستعمال ، يُسبق لكلمة مفيت دلالة اقصال عادتها : القوت ، منقولة إلى الاقتدار عن طريق هذا المعلى الحاص .

ثم يبتى أن نندبر ماتعلق بالكلمة القرآنية من جار ومجرور: هعلى كل شيء هو والعربية تستعمل الفعل الثلاثي متعدياً: قاته ، بمعنى أطعمه قوته . كما تستعمل الرباعي منه : أقاته ، متعدياً بنفسه . قال الراغب : هو بمعنى ه جعل له ما يقنونه » وقال ابن الأثير : « هي لغة في : قات » والذي في القاموس : « وأقات عليه ، أطاقه » فهو مقيت عليه ، أي مطيق .

فهل بكون انتقال الإقاتة إلى معنى الاقتدار والإطاقة ، مختصاً بأن يتعلق به حرف الجر «على» ومجروره ، فيفترق بذلك عن مطلق الإقاتة ، على أصل معناها في القوت ؟

ذَلك مَا يَوْنُسَ إليه أَنَّ الْكَلَّمَةُ الْقَرَآنَيَةِ تَعَلَقَ بِهَا ﴿ عَلَى كُلِّ شَيِّعِ ﴾ وكذلك الشاهد :

ه وكنت على إساءته مقيقاً م

ومعه الشاهد الآخر من قول السموءل : ﴿ إِنَّى عَلَى الْحُسَابِ مَقْيِتَ ﴿ }

This file was downloaded from QuranicThought.com

٨١ – ينتأود 🖫

\*\*

ز الكلمة من آية الكرسي :

لا وَسَعَ كُرُسِيَّهُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَلَا يَشُودُهُ حَفِظُهُما وَهُو الْعَلَيْمِ الْعَظِيمِةِ الْعَلَيْمِةِ الْعَظِيمِةِ الْعَلَيْمِةِ الْعَلَيْمِةِ الْعَلَيْمِةُ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِةِ الْعَلَيْمِةِ الْعَلَيْمِةِ الْعَلَيْمِةِ الْعَلِيمِةُ الْعَلَيْمِةُ الْعَلَيْمِةُ الْعَلَيْمِةُ الْعَلَيْمِةُ الْعَلَيْمِةُ الْعَلَيْمِ اللَّهُ الْعَلَيْمِ اللَّهُ الْعَلَيْمِ اللَّهُ الْعَلَيْمِ اللَّهِ الْعَلَيْمِ اللَّهِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ اللَّهِ الْعَلَيْمِ اللَّهُ الْعَلَيْمِ

وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

وتفسير « لايتوده » بلا يثقله ، تقريب وقال الفيروزابادى فى القاموس :

« وآده الأمر أوداً بلغ منه المجهود ، وتأوده : ثقل عليه »

ولا يفوتنا مع ذلك أن القرآن استعمل الثقل نحو أربعين مرة ، إما على أصل معناه فى الوزن والموازين والمثقال ، وإما فى الأثقال حسية ومعنوية .

ولحل الفرق بين الثقل والأود، أن الوزن أصَلَ معنى النقل ، أما الأود أنفيه معنى النقل ، أما الأود أنفيه معنى العوج والمشقة ، لاحتاله أو لإقامة أعوجاجه].

#### ۸۲ – سَرِئُ :

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى: «سريًّا»

فقال ابن عباس: السرى النهر الصغير ، واستشهد بقول الشاعر : سهل الحليقة ماجد ذو نائل (١١) مثل السرى عد ما الأنهار

أ [ الكلمة من آية مريم ٢٤ :

« فَمَنَادَاهَا مِن " تَحْتِهَا أَلَا تَحْزَقَ قِدْ جَعَلَ رَبِّلُكُ تَحْتَلُكُ مَسَرِيبًا وَهِ الْمُ

ومن مادتها جاء فعل السُّرى مضارعًا في آية الفجر : « والليل إذا يسمر »

(١) في مطبوعة الإتفان المصرية : [ سهل الخليفة ماجد در فائل ] .

وفعل الإسراء ماضياً في آية الإسراء وسبحان الذي أسرى بعيده » : وجاء فعل الأمر منه خمس مرات ، كلها من الأمر الإلهي للنبي أوط في آيي هود ٨١ والحجر ه٦ ، وموسى في آيات طه ٧٧ والشعراء ٥٣ والدخان ٢٣ : وأن أسر بأهلك » .

وتفسير السرى بالنهر الصغير ، تقريب لا يفوتنا فيه ملحظ الحفاء فى كل الاستعمال القرآنى للمادة : وهو واضح فى السيري والإسراء ، ومفهوم من لفظ «تحتك » فى آية مريم ، ولعله النهر الصغير سمي سريًا ، بكوته غير ظاهر ، فكأنه يسرى، وإلا لما كانت مريم فى حاجة إلى أن تبدّل عليه .

على أن من المفسرين من وجه «سرياً» إلى معنى الشريف، في الآية ، وفي حديث أم زرع: " فنكحت بعده سرياً " قال ابن الآثير: أي نفيساً شريفاً ، وقيل : سخياً ذا مروءة . والجمع : سسراة . بالفتح ، على غير قياس ، وقد تنضم السين (النهاية)

وجمع بينهما «الراغب» فقال: وقوله تعالى: " تحتك سريًا " أى نهراً يسرى وقيل: بل من السرو أى الرفعة ، فأشار بذلك إلى عيسى عليه السلام ( المفردات )

وقد يؤنس إلى دلالة ، السرى ، على النهر الصغير الحيى ، سياق ُ الآيات في الأكل من رطب النخلة والشرب من هذا السرى قال تعالى :

« فأجاءها المخاض إلى جذع النخلة قالت باليتني مت قبل هذا وكنت فسياً منسياً منسياً و فناداها من تحتها الانجزى قد جعل ربك تحتك سرياً وهري وهري البك بجذع النخلة تُساقيط عليك رُطبًا جنياً و فكلي واشر بي وقري عيسناً فلما ترين من البشر أحداً فقولي إلى نكر رَّتُ للرحمن صوماً فلن أكللم اليوم إنسياً ».

أما الشاهد من قول الشاعر: • مثل السرى تمده الأنهار ، فصريح في معنى النهر ]

#### ۸۳ – د هاق :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ووكأسا دهاقياً و فقال ابن عباس: ملاء ، وشاهلته قول الشاعر: أتانا عامر يرجو قرانا فأفرعتنا له كأساك وهائية ال

#### [ الكلمة من آية النبأ ٣٤ :

وإن للمتقين منفازاً ، حمدائق وأعنابًا ، وكواعب أترابًا ، وكأسًا د منافئاً المعتقين منفازاً ، وكأسًا د منافئاً المحمدة في القرآن ، صيغة ومادة .

وتفسير دهاق بملاء ، أو مفعمة كما قال ١ الراغب ، في (المفردات) على ما يبدو من قربه ، يُلحظ معه أن العربية تستعمل الدهاق في الامتلاء مع تدفق وتتابع ، ومنه: ادَّ هقت الحجارة ، أي تلازمت ودخل بعضها في بعض .

وأهم من هذا ، أن البيان القرآنى خص وكأساً دهاقاً ، بذلك المقام في نعيم المتقين بدار الخلد ، على كثرة استعماله لمادة ملاً : فعلاً سبع مرات ، ومصدراً مرة ، واسم فاعل للجمع مرتين .

واللافت قيها أنها على اختلاف صيغها ، يغلب أن تأتى في سياق الرعب كآية الكهف ١٨ : « لو اطلعت عليهم لوليَّتَ منهم قراراً ولـمُليَّتَ منهم رُعبُا » .

والوعيد ، كآية آل عمران ٩١ :

و إن الذين كفروا وماتوا وهم كفار فلن يُقبِلَ من أحدِ هم ملء الأرض ذهبيًا ولو افتكى به، أولئك لهم عذاب أليم وما ليّهم من فأصرين ع

أو النذير بعداب المجرمين في جهم ، وما يملئون به بطوتهم من طلع شجرة الزقوم بصريح آيات :

الأعراف، عطاباً لإبليس: وقال اخرج منها مَذَّهُ وَمِنَّا مَدُّ حُوراً لَـمَسَنَ

(١) في بطبوعة الإنقان : [ . . . يرجو قرأنا ﴿ فَأَنْزَعْنَا لَهُ . . . ] .

تَبِعك منهم الأملان حهم المنكر أجمعين « ١١٩ ما المات : هود ١١٩ ، السجدة ١٣ ، ص ٨٥

ق ٣٠ : « يوم نقول بخمه عل امتلأت وتقول عل من مزيد »

الواقعة عنه : و ثم إنكم أيها الضالون المكذُّ بون و لآكيلون من شجر من زُمَّوم ه غالثون منها البطون ، فشار بون عليه من الحميم ، فشار بون شرب الهريم » الصافات ٦٦: « إنها شجرة " تَحَرِّجُ في أصل الحجيم، طلعها كأنه رءوس الشياطين . فإنهم لآكيلون منها فالثون منها البطون ، ثم إن لهم عليها نشرو با س جميم ٥ .

وهو ملحظ لا ينبغيأن يفوتنا في القول بتفسير ﴿ كَأْسِا دَهَاقًا ﴾ للمتقين في الحنة ، بملينة أو مترعة ] .

#### ۸٤ – کندو :

وسأل نافع عن قوله تعالى : ﴿ لَكُنْدُود ﴾

فقال ابن عباس : كنود للنعم ، وهو الذي يأكل وحده ويمنع رفده ، فلما سأله نافع : وهل تعرف العرب ذلك ؟ استشهد بقول الشاعر : ﴿

شكرتُ له يوم العكاظ نواله ولم أله الله المعروف اللم المعروف الله

[ الكلمة من آية العاديات ٦ :

« إن الإنسانَ ليرَبُّه لَكَنُّودٌ . وإنه على ذلك لَشَّهِ بِيدٌ . وإنه ليحبُّ الحيرِ لشكريده.

وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

والذي قاله ابن عباس في تفسيره : وهو الذي يأكل وحده ويمنع رفده ، أيس الا الشرح الدلالة المعجمية للكلمة ، وذكر الزعشري في (الكشاف) : أن « الكنود بلسان كندة : العاصى ، وبلسان بني مالك : البخيل ، وبلسان هَضِرُ وَرَبِيعَةً : الْكَفُورِ ،

والمعانى فيها متقاربة على كل حال ؛ والأرجح أنها ترجع إلى الأرض الكنود ،

\*\*\*

تعصى على الزرع فلا تنبت ، فهى عاصية ، وبخيلة ، ثم كثر استعماله في الكافر بالنعمة ، لا يؤدى حقها ، وذلك أسوأ البخل ، وقريب منه : الجمعيد بمعنى نكران الجميل والمعروف .

وأقرب معانيها إلى آية العاديات ، أنه الكفران بنسته تعالى ، وهو ما ذكره الراغب ، في : المفردات](١)

#### ٨٥ - بنُنْغضُون :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: و فسينغضون إليك رموسهم و فقال ابن عباس : يحركون رموسهم استهزاء . واستشهد بقول الشاعر :

أَنْ تَعْيِض كُل يُوم الفيخار وقد ترى

خيولا عليها كالأسود ضواريا (١)

[ الكلمة من آية الإسراء ٥١ : خطاباً النبي عليه الصلاة والسلام في الظالمين من قومه :

« وقالوا آئيدًا كُنَّا عيظامًا ورُفاتًا آئينا لمَبْعُونُونُ حَلَقًا جِدِيدًا . قُلِ كُونُوا حَجَارَةٌ أَو حَديدًا . أو حَلَقًا مما يكبُرُ في صدوركم، فسيقولون مَن يُعْبِدُ فَا قُل الذي فطر كم أو ل مرة ، فسينتغيضون اليكث رموسهم ويقولون مي هو، قل عسى أن يكون قريبًا ».

وحيدة في القرآل ، صيغة ومادة .

وتفسيره بتحريك الرأس استهزاء ، هو من قبيل الشرح بما في الآية من الرموسهم » وسياقها في الاستهزاء أو التعجب لله قال الراغب في ( المفردات ) والإنفاض بمعنى التحريك ، من التقريب الذي لا يفوتنا معه ما لم يفت الراهب من ملحظ اضطراب الحركة وارتجافها في النفض والإتفاض ، فليس كل تحرك إنفاض والعربية تستعمل النفض في يقوك رأسه ويرجف في مشيته ، والتفض بالنفس المنفس بالنفس بالنفس بالنفس المنفس بالنفس بالنفس بالنفس بالنفس بالنفس بالنفس بالفسل بالمنفس بالنفس بالمنفس بالمنفس

<sup>(1)</sup> تناولت شرح الآية في سياق سورتها ، بالجزء الأول من (التفسير البياني) : سورة العاديات.

<sup>(</sup> ٢ ) في مطبوعة الإنقان : [ كالأسور ضرارياً ] بالراء ، تصميف .

ويُنفَتَنَع : غضروف أعلى الكتف حيث يجيء ويذهب منه ، وناغكُض : ازدحم علمحظ اضطراب . والنغوض : الناقة العظيمة السنام ، لأنه إذا عظم اضطرب .

ويتقوى المعنى إذا فهمنا الآية بهذا الملحظ من الارتجاف والاضطراب حين يصك سمعتهم البرهان المفحم: وقل كونوا حجارة أو حديداً ، أو خلقاً مما يكبر في صدوركم ، فسيقولون من يعيدنا قل الذي فنطركم أول مرة » .

وتخونهم الطمأنيانة ، فيتم عنها إنغاض رءوسهم ، وإن لجوا في العناد : وبقولون متى هو ؟ قل عسى أن يكون قريباً ه ]

#### ٨٦ – يُهْرَءُون :

وسأل نافع عن قوله تعالى : «يهرعون ،

فقال ابن عباس: يقبلون إليه بالغضب، وشاهده قول الشاعر: أَتَوْنَا يَبُهرعون وهُمْ أَسارى نسوقُهم على رغم الأنوفِ

[الكلمة من آيتي: هود ٧٨ ، في قوم لوط:

« ولما جاءت رسلنا لوطا سيء بهم وضاق بهم ذرعاً وقال هذا يوم عصيب، وجاءه قومه بنهر عون إليه ومن قبل كانوا يعملون السيئات ، قال يا قوم هؤلاء بناتى هن أطهر لكم فاتقوا الله ولا تُخرون في ضيدي اليس منكم رجل رضيد ».

والصافات ٧٠ : في الطالمين الضالين :

« إنهم ألفوا آباءهم ضالين له فهم على آثا هم يسهر عون ، ولقد ضل قبلهم أكثر الأولين »

وليس في القرآن غيرهما من المادة .

ولعل قيد الغضب في التفسير المروى عن ابن عباس، احتراز من قوله : يقبلون اليه . وفي الإقبال ملحظ قبول . وكذلك قيده الفيروزابادي بالغضب أو الضعف والحوف ، وإن لحظ فيه معنى المشي في سرعة واضطراب ، قال : الهراع كغراب ، مشي في اضطراب وسرعة . وأقبل يهرع بالضم . وفي التنزيل : الهراع كغراب ، مشي في اضطراب وسرعة . وأقبل يهرع بالضم . وفي التنزيل : يهرعون إليه " وأهرع ، مجهولا ، فهو مهرع : يسرعد من غضب أو ضعف

\*\*\*

أو خوف ... والمهروع: المجنون ينصرع ، والمصروع من الجهد . ( القاموس) ... وأخذه ﴿ الراغب؛ من السُّوْق ِ يعنف وتخويف ، قال: هرَع وأهرَع ، ساقه سوقها بعنف وتخويف ، قال تعالى : « يهرعون إليه ؛ ـــ المفردات

وإن كان سياق آية هود في قوم لوط ، يُفيهم أنهم ما جاءوه يهرعون إليه غاضبين أو خائفين أو مُساقين بعنف ، وإنما يهرعون إليه الباساً لفعل السيئات مع ضيفه 🐞

كما أن سياق آية الصاقات ، أقرب إلى أن يعطى أنهم على آثار آبائهم ١٥ يهرعون ، تقليداً أهوج ومتابعة حمقاء طائشة ، وليس الحوف أوالغضب .

وفى الكلمة حس السرعة مع الاضطراب والعنف وطيش الاندفاع، ويتاقه للمجهول ، في آيني هود والصافات ، يعطيه دلالة هذا الانتفاع غير الإرادي كأنهم يساقون بعنف مغلوبين على أمرهم ، بشهوة فسقهم ، أو بتقليل أعمى ومسايرة طائشة على آثار آباء لهم ضالين .

وكذلك الشاهد من قول الشاعر : ﴿ أَتُونَا يُنْهُرُعُونَ وَهُمْ أَسَارِي ۗ ﴿ لا يشهد للإقبال بالغضب ، وإنما هو اضطراب أسارى مغلوبين على أمرهم ، يساقون إلى الأسر على رغم الأنوف ] . -

## ٨٧ – الرِّقلةُ المَرْقَدُود :

وسأل نافع عن قوله تعالى : « بئس الرفك المرفود "، فقال ابن عباس: بنس اللعنة ، واستشهد بقول الشاعر : لا تقذفَنَنِّي بِيوْكُنِ لاكفاءَ له ﴿ وَإِنْ نَأْسِيُّقُنُّكُ ٱلْأَعْدَاءُ ۖ بِالرَّفَانِ

[ الكلمتان من آية] هود ٩٩ ٪ في فرعون وملته : « ويَقَدُمُ قُومَتُه يُومَ القيامة فأورَدَهم النانَ وينس الورَّدُ المورود ﴿ فَأَنْسِعُوا في هذه لعنة " ويوم َ القيامة ، بئس[الرُّفك ُ المرفود ، م وحيدتان في القرآن ، صيغة ومادة . واضح أن ابن عباس فسرها بلفظ من الآية ، وإن لم يكن في الرفه نفسه

معنى اللعنة ، فضلا عن صعوبة فهم الآية على تأويل : يئس اللعنة الملعونة ، وإنما جاء التقريب من التصريح بلعنة أتبرعوها في هذه ، ويوم القيامة :

والرفد فى العربية الصلة والعطاء ، يقال : رَفَدَه ، وصله وأعطاه . والرفود الناقة لا ينقطع لبنها ، والرافدان : نهرا دجلة والفرات . والترافد : التعاون، ومنه الرفادة ، كانت لقريش فى الحاهلية يترافدون فيها لطعام فقراء الحاج فى الموسم ،

وملحظالصلة، يمكن أن يفهم في آية هود، من تتابع لعنة في هذه ويوم القيامة ، مع سياق الآية قبلها في فرعون ، يقدم قومه يوم القيامة فأوردهم النار وبئس الورد المورود ، ] .

#### ٨٨ - تتبيب:

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى : ﴿ غيرَ تُتبيب ﴾

فقال ابن عباس: تخسير . واستشهد بقول بشر بن أبى خازم: هم جد عوا الأنوف قاوعبوها (١) وهم تركوا بني سمعد تبابا

( الكلمة من آية هود ١٠١ بعد الآية في المسألة السابقة :

« ذلك من أنباء القرى نصّصه عليك منها قائم وحصيد وماظلمناهم ولكن ظلّموا أنفستهم فما أغنت عنهم آلهتهم التي يك عُون من دون الله مين مندي الله مين الما الما الما الما الما الما الما وما زاد وهم غير تتبيب ،

وحيدة الصيغة في القرآن ، وجاء من مادتها :

الفعل الثلاثي ماضيًا في آية المسد ١ : ﴿ تَـبَّتَ يِدَا أَبِي لَهِ وَتَبُّ ۗ ۗ وَتَبُّ ۗ ۗ وَتَبُّ ۗ ٥ و ﴿ تَبَابِ ﴾ في آية غافر ٣٧ :

ا وكذلك زُيْنَ ليفرعون سوء عمله وصد عن السبيل وما كَبُـد فرعون الافي تبكاب »

وهذا كل ما في القرآن من المادة..

وتفسير التنبيب بالتخسير ، تقريب لا يفوتنا معه أن القرآن لم يستعمله

<sup>(</sup>١) في مطبوعة الإثقان : [ هم جذعوا الأنون فأوعبوها] تصحيف . . الماجم ديوان بشر ، ط دمشتي ١٩٦٠

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

إلا فى لعنة الضلال ، أما الحسر فقد يحتمل الحسارة المادية ، نقيض الربح ، فى التجارة ومثلها . ومنه فى القرآن ثلاث آيات مع الوزن والكيل (المطففون ؟ ، والرحمن ٩ ، والشعراء ١٨١) ومنه نقل إلى الحسر المجازى فى المعنويات، وإلى المحمن ٩ ، والشعراء ١٨١) ومنه نقل إلى الحسر المجازى فى المعنويات، وإلى المحمى الدينى فيمن خسروا الدنيا والآخرة ، وهو الغالب فى الاستعمال القرآني(١)

ومن معانى التَّبِّ في العربية : النقص والحسار، والهلاك. وإليه ذهب ابن الآثير في حديث أبي لهب : " تبًّا للث، ألهذا جمعتنا ؟ " قال : التب الهلاك وهو منصوب بفعل مضمر متروك الإظهار (النهاية)

والعربية قلما تستعمل التب إلا في الهلاك ، والتبوب ، كالتنور: المهلكة ، وما انطوت عليه الأضلاع من ضغن أو هم . وتقول : تَبَا له ، أي سُحقًا وهلاكا . ولا أعرف أنها استعملت التَبَ في الحسارة المادية أو التعامل التجارى . وهذا الملحظ ، في الفرق بين الحسر والنب ، يجلوه البيان القرآئي في استعماله طلكلمتين يُظنَ أنهما تترادفان فتنفسر إحداهما بالآخرى ] .

#### ٨٩ - هَبُتَ لك :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : وهيت لك ه

فقال ابن عباس: تهيأت لك . ولما سأله: وهل تعرف العوب قلك ؟ أجاب: نعم ، أما سمعت قول أحيجة الأنصاري:

به أحمى المُضاف إذا دعاني إذا ما قبل للأبطال هياتا

آ الكلمة من آية يوسف ٢٣ في امرأة العزيز :

« وراودته التي هو في بَيشِها عن نَفْسه وغلَقَت الأبواب وقالت هيئت الله عن عن نَفْسه وغلَقَت الأبواب وقالت هيئت الله عن قال معاذ الله إنه ربتي أحسن مَثْواي إنه لا ينفلج الظالمون ، وحيدة القرآن ، صيغة ومادة (٢) .

<sup>( )</sup> انظر استقراء الاستعمال القرآني البخسر ، في تفسير سورة العصر ، بالجزء الثاني مج

 <sup>(</sup>۲) على تفسير ابن مباس ، تكون الكلمة من المهموز . وفي القرآن منه : « وظيئي. ٩
 ٩ و يهيي "» بَآيِنَ الكهف ، ١ ، ١٩ و « كهيئة العلير » في آيق آل عمران ٩٤ والمائلة ١١٣ .

وتفسير ابن عباس ، كأنه على قراءة من قرأ : هيتُ لك ، أى تهيأت م والجمهور على القراءة بالفتح ، وفسره الراغب فقال : هيتَ، قريب من هـَـَلُـمُّ وقرى : هـيتُ ، أى تهيأت ( المفردات )

ولم يذكر الفير وزابادى: هيت ، فى المهموز ، والذى قاله فيه: (الهيئة) الهتىء والحيء الدعاء إلى الطعام والشراب، ودعاء الإبل للشرب ...

ويا هَـَىءَ مالى : كلمة تعجب ، أو اسم للتنبيه ك : صه ، ل : اسكتُ بنى على حركة الساكنين ، وعلى الفتح للخفة (القاموس)

أما كلمة : هيت، فجاء بها في حرف الناء ، لا الهمزة . وذكر فيها كسير أوله . قال : وهميّت لك ، مثلثة الآخر وقد يكسر أوله ، أي هام . والهيت الغامض من الأرض .

وعلى قراءة الجمهور بالفتح ، يكون الأقرب في « هيت لك » معنى الدعاء والإغراء ، اسم فعل أمر ، تاؤه من بنية الكلمة أصلا ، مثل : هيهات ، وليست تاء متكلمة أو مخاطب .

وقد نرى الإغراء أوْلَى بالمقام ، من الإخبار عن تهيؤ ]

## ۱۱ - عَصِيب :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : « يوم عصيب » فقال العرب ذلك ؟ فقال ابن عباس : شديد . ولما سأله نافع : وهل تعرف العرب ذلك ؟ أجاب : قعم ، أما سمعت قول الشاعر :

هم ُ ضَرَّ بُوا قُوانس َ خَيْلِ حَمْجُرِ (١) بِجنبِ الرده في يُومِ عَصَيْبٍ

[الكلمة من آية مود ٧٧ ؛

« ولما جاعت أرسكنا ليُوطنا سيء بهم وضاق بهم ذرعاً وقال هذا يوم عصيبه » .

<sup>(</sup>١) في مطبوعة الإنقان : [هم ضريوا فونس خل حجر] والتصحيح من ( القاموس ) والقوائس ، جمع قونس : أعلى الرأس



474

وحيدة الصيغة في القرآن .

ومن مادتها ، جاءت كلمة «عُصِيَّة» أربع مرات ، في آيات : يوسف ١٤ - ٨ ، ١٤ والفصص ٧٦

وتفسير العصيب الشديد ، على سبيل التقريب ، وكذلك قسيره الراغب العقال في ( الفردات ) : ويوم عصيب ، شديد. يصح أن يكون بمعنى فاعل وأن يكون بمعنى مفعول ، أي يوم مجموع الأطراف . والعصبة جماعة متعصبة متعاضدة .

ولم أفهم معنى أن يكون عصيب ، معصوباً أى يوم مجموع الأطراف . إلا أن ننظر فيه إلى معنى الجمع في العصبة . وفيه بعثد . أما شديد ، فوجه التقريب فيه واضح ، مع ملحظ من شدة وطأته على العصب بخاصة ، فيفترق بذلك عن «شديد» الذي قد يأتى بمعنى قوى ، وحصين عكم ، ومنه في القرآن إنذ الحديد «فيه بأس شديد ومنافع للناس» وآية هود ٨٠، في لوط وقومه : لو أن لى بكم قوة أو آوى إلى ركن شديد » .

ولا يحتمل مثل هذا السياق ، أن يُفَسَّر شديد بعصب : كما لا يحتمله سياق آيات الشدِّ في التقوية والإحكام ، كقوله تعالى : « نحن خلقناهم وشددنا أسرهم وإذا شئنا بدَّلنا أمثالهم تبديلا ، الإنسان ٢٩ ومعها :

ص ۲۰ داود: ﴿ وشددنا مُلكَه وآنبناه الحكمة وقَصْلُ الخطاب ﴾ طه ۳۱ ، في حديث موسى : ﴿ وَاجْعَلْ لَى وَزْيْرًا مِنْ أَهْلِي ﴿ هَارُونَ ٱلْحَيْ ﴿ اشدُ دُ بِهِ أَزْرِي ﴿ وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي ﴾

القصص ٣٥: « قَالَ سنشد " عضدك بأخيك ونجعل لكما سلطانا فلا يصلون إليكما ، بآياتنا أنها ومن البعكما الغالبون » (١)

وذلك ما لا ينبغى أن يفوتنا فى تفسير يوم عصيب ، بيوم شديد الوطأة على العصب بخاصة ] .

<sup>(</sup>١) تجد الاستقراء الكامل للادة في القرآن ، في (التقسير اليهاف) ، الجوء الأول ، سورة العاديات .

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : « مؤصدة ه قال ابن عباس: منطبقة . واستشهد بقول الشاعر : تبحن الى أجمال مكة ناقتي ومن دونتا أبواب صنعاء موصده

[الكلمة من آيني: الهمزة في نار الله الموقدة، تذيراً لكل هُمُزَة لمُزَّة : «إنها عليهم مؤصدة م في عدمد ممكد دة» ٧

والبلد ٢٠: ١ والذين كفرُ وا بآياتِنا هم أصحابُ المشأمة ﴿عليهم نَارُ مؤصَّهُ ۗ ٥ ـ ولم يأت في القرآن من المادة ، غير هذه الصيغة في الآيتين، ومعهما « الوصيد ، في الكهف :

« وتحسبَهُم أيفاظاً وهم رُقود ، ونُقلِّبهم ذات اليمين وذات الشال ، وَكَلَّبُهُم بَاسِطٌ ذَرَاعِيه بِالْوَصِيدِ ، لو اطلعتَ عليهم لَـوَ لَّـيتَ منهم فـراراً ولسُّلثَتَ مشهم رعبًا ۽ .

إِنَّ وَتَفْسِيرُ مُؤْصِدَةً بَمُطْبِيقَةً تَقْرِيبٍ ، ومعنى الإطباق أقرب إلى أن يُنْهُم من لفظ ﴿ « عليهم » إذ تفيد من الملاصقة والإطباق المباشر ما لا تفيد « فوقهم » الاحتمال أن تكون الفوقية غير ملاصقة ولا مطبقة .

أما الإيصاد فأصلُ معناه : الإغلاق المحكم . والعربية استعملت الوصيد البيت الحصين يُتخذ المال من حجارة في الجبأل. واستوصد في الجبل: انْخَذْ فيه وصِيداً . ولا نخطئ دلالة الإيصاد على الإغلاق المحكم في الآيات الثلاث للمادة : ثار الله الموقدة ، مؤصدة ، على كل هُمَرَة لمزة ، وعلى الدين كَفَرُوا أَصِحَابِ المُشَامَةِ ، وكلب أهل الكهف باسط ذراعيه بالوصيد . وقله لمح « الراغب » معنى الإحكام مع الإطباق ، فقال في آيتي الهمزة والبلد : يقال أوصدت الباب أي أطبقته وأحكمته . والوصيد المتقارب الأصول ( المفردات ) ولم أدروجه تقارب الأصول في الوصيد ، وإنما يفهم من قرب بمعنى الباب. الموصد بإحكام . واكتنى «ابن الأثير » بالإغلاق فقال في حديث الغار " فوقع الحيل على باب الكهف فأوصده ": أي سده . يقال : أوصدت الباب وأصدته إذا أغلقته . ( النهاية ) "ለ

ولا نرى الإيصاد مجرد إغلاق ، وإنما هو السدُّ المحكم ، يُفهم من نص. الحديث : فوقع الجبل على باب الكهف فأوصده .

وهو القريب المتبادر أيضًا في الشاهد من قول الشاعر ؛ ه ومن دوننا أبواب صنعاء موصده م ١٠٠

### ٩٢ — يَسَأَمُونَ :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : « لا يسأمون » فقال ابن عباس : لا يفترون ولا يمكُّون ، واستشهد بقول الشاعر : من الحوف لا دُو سأمة من عبادة ولا هو من طول التعبيد يُحجهد

## 1 الكلمة من آية فيُصِّلُتُ ٣٨ :

«فإن استكبروا فالذين عند وبَّلُث يُسبِّحون له بالليل والنهار وهم لايتساً أُمُّونَهِ، ومعيها آيتا ، فصلت ١٩ :

« لايكسَّامُ الإنسانُ من دُعامِ الجيرِ وإن مسلَّه الشرُّ فَيَكُوسُ فَنَهُ وط ، والبقرة ٢٨٢ في كتابة الدَّيش:

ه ولا تَسَامُوا أَنْ تَكْتَبُوهِ صَغَيْراً أُوكِبِيراً إِلَى أَجَلَّهِ، ذَلَكُمُ أَتُسْسَطاً عَنْدَ اللَّهِ إِ وأقدُوم للشهادة وأدُّنى ألاَّ ترتابوا ٣

وتفسير ﴿ لَا يُسَأَّمُونَ ١٩٠ : لَا يَفْتُرُونَ وَلَا يُمَاوِنَ ، وَجِهُ التَقْرِيبَ فَهِ أَنْ قُرِي السَّامَةُ مَعْنَى الملل . قال في ( القاموس ) : سُمُّ الشيء ومنه ، كَفَرْح . . ملَّ فهو سئوم . وكذلك فسره ٥ ابن الأثير » بالملل في حديث : "إن الله لا يسأم حتى تسأمواً " قال : لا يمل حتى علوا، وهو الرواية المشهورة . والسآمة الملالة والضجر (النهاية).

على ألا يفوتنا في السآمة ، معنى الملل مما يتكرر . وهو ما التفت إليه الراغب فقال إنها : الملالة مما يتكرر ويكثرُ لبشُه ، فعلا كان أو انفعالًا ، قال ـــتعالمي: ` ه وهم لا يسأمون » وقال : « لا يسأم الإنسان من دعاء الخير » وقال الشاعر زهير بن أبي سلمي :

<sup>(</sup>١) خدمت الإيصاد بهزيد تفصيل ، في آية الحمزة ، الجزء الثاني من (المتفسير البياني) .. الإصجاز البيانى للقرآت

سئست تكاليف الحياة ومن بتعيش المانين حَوَّلاً ، لاأباً لك، يسأم المنست تكاليف الحياة ومن بتعيش المناسكة المناسكة المنسكة المن

أما الفتور ، فيما نُـقل عن ابن عباس في نفسير الكلمة ، فيأتى نتيجة للسآمة أو مظهراً لها ، من حيث يفتر الإنسان عما سئمه وملَّه ]

٩٣ \_ أبَالِيل:

وسأل فافع بن الأزرق عن قوله تعالى : «أبابيل»

فقال ابن عباس : فاهية وجائية تنقل الحجارة بمناقيرها ، فتبلبل عليهم رءوسهم . ولما سأله نافع : وهل تعرف العرب ذلك ؟ أجاب : نعم ، أمّا سمعت قول الشاعر :

و بالفوارس من ورَ قاء قد عــَلــموا أحلاس خيل على جـُرد أبابيل

[ الكلمة من آية الفيل (٣) في أصحابه:

« وأرسل عليهم طيراً أبابيل . ترميهم بحيجارة من سيجيل . فجملهم كعدَصْف مأكول ».

وحيَّدة في القُرآن كله .

وتفسير ابن عباس ، هو من قبيل الشرح للكلمة في آيتها وسياقها ، وليس من دلالة « أبابيل « منفردة . كما ليس من دلالتها في الشاهد الشعرى : م جرد أبابيل « أن تذهب وتجيء ، تنقل الحجارة بمناقيرها . وإنما أخذه ابن عباس في شرحه للكلمة ، من كونها وصفاً لطير « ترميهم بحجارة من سيجل » فكأن أبابيل في شرح ابن عباس ، تعنى : تبلبل عليهم رموسهم .

ودهب « الراغب» في تفسير الكلمة بآية الفيل ، إلى أنها : منفرقة كقطعات إبل ، الواحد : أبيل ( المفردات )

والكلمة فيا قالوا ، معربة . وقد عرفنا العربية فيما تأخذ من ألفاظ أعجمية ، تعطيها حس الدلالة من مادتها أو بما استعملتها فيه . وهي قد استعملت الإبالة في الحزمة من الحطب ، والإبل المؤبلة : المجموعة .

وَكُرُوتُ البَّاءُ وَاللَّامِ ، في كل ما فيه ملحظُ اختلاطِ واضطراب ، مأخوذًا

من بلبلة الأسينة على اختلاطها وبلبل القوم عليجهم ومنه البلبلة في عجمة اللسان واضطراب مسلكه في النطق من اختلاط الألمنة والبلبل في عجمة اللسان واضطراب مسلكه في النطق من اختلاط الألمنة والبلبل في للطائر المعروف وبينطق مردداً ما يسمعه دون وعي أو إبانة والوقت بين الحسي في البلبلة ، والمعنوى في البلبال ، للهم الشديد يضطرب له البال من اختلاط الوجاوس وكارة الهواجس. وكل ذلك مما يعطى كلمة وأبابيل به حس التأبيل والبلبلة والبلبال ، مما في شرح ابن عباس من وبليلة وعوسهم بما تنقل من حجارة به .

وإن قصّرت جملة: تنقل من حجارة ، عن التعبير القرآنى: «ترميهم بحجارة من سجيل ». وقصّر الشرحُ: تبليل عليهم ربوسهم ، عن التلمير الساحق الماحق ، في قوله تعالى: « فجعلهم كعصف مأكول »

فضلا عما لا وجه له من تقييد نقل الحجارة بمناقيرها ، والآية الطلقت الرق. من كل قيد، بالمناقير أو بالخالب ... والله أعلم ]

#### عه\_القف :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : « لققتموهم »

فقال ابن عباس : وجدتموهم . ولما سأله نافع : وهل تعرف العرب قلك ؟ قال : نخم ، أما سمعت قول حسان :

وَإِمْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا إِنَّ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ م

آ الكلمة من آبني: البقرة ١٩١٠

« وقاتباوا في سبيل الله الدين يقاتباونكم ولا تبعته وا، إن الله لا يحب المعته ين واقتلوه حيث تلقيفت المقد من حيث أخرجوكم والفتنة أشد من الفتل ، ولا تفاتباوهم عند المسجد الحوام حتى يقاتباوكم فيه ، فإن قاتباوكم فاقتباوهم ، كذلك جزاء الكافرين ، فإن انتها وافيان الله غفود رحيم ، والنساء ٩١: « ستنجدون آخرين يريدون أن يامنوكم ويأهنوا قومهم كلها ردو والى الفتنة أركيسوا فيها ، فإن لم يعتزلوكم ويناقوا اليكم السلم ردو الى الفتنة أركيسوا فيها ، فإن لم يعتزلوكم ويناقوا اليكم السلم

ويَكُفُوا أيديتهم فخُذُوهم واقتلوهم حيثُ ثُنَقيِفتموهم، وأولئكم حَعَلنا لكم عليهم سُلطانًا مبينًا ه

ومعهما الفعل الماضي مبنيًّا للمجهول في آيتي: آل عمران ١١٢ في الفاسقين من أهل الكتاب: « ضُرِبتُ عليهم الذلة ُ أين ما تُقَرِفوا »

وَالْأَحْرَابِ ٦٦ ، في المنافقين والذين في قلوبهم مرض والمرجفين في المدينة « ملعونين أينًا تُشفعوا أُخِـذُوا وقَنُتَّـلُوا تقتيلا »

وجاء الفعل مضارعًا ، في آيتي :

الأنفال ٥٧ : «الذين عاهدت منهم ثم يتقضون عهدهم في كلّ مرة وهم لا يتقون و فإمات ققنهم في الحرب فشر و بهم من خلفهم لعلهم يك كرون و وهم لا يتقون و فإمات ققنهم في الحرب فشر و بهم من خلفه وي وعدو كم أولياء تلقون والمنحنة ٢ : «يأيها الذين آمنوا لا تتخذوا عد وي وعدو كم أولياء تلقون البهم بالمودة وقد كفروا بما جاء كم من الحق يُخرجون الرسول وإياكم أن تؤمنوا بالله ربكم إن كنم خرجم جهاداً في سبيلي وابتغاء مرضاتي ، تسرون اليهم بالمودة وأنا أعلم بما أخفيم وما أعلنتم ، ومن يفعله منكم فقد صل سواء السبيل ، إن يشقفوكم يكونوا لكم أعداء ويتبسطوا إليكم أيديتهم والسنتهم بالسبيل ، إن يشقفوكم يكونوا لكم أعداء ويتبسطوا إليكم أيديتهم والسنتهم بالسبوء وود والو تكفرون ».

وهذه الكلمات الست ، هي كل ما في القرآن من المادة .

وقد حرصت على نقل آياتها جميعًا ، لينضح سياقها في القتال والعداوة . ختفسيرها به : وجدتموهم ، ليس إلا تقريبًا لا يفوتنا معه ملحظ اختصاص الكلمة بهذا السياق ، في كل آياتها بالقرآن ، وكذلك في الشاهد الشعرى من همزية حسان بن ثابت .

وقد رد ه الراغب » الكلمة في آيات آل عمران والأنفال والأحزاب ، إلى معنى الحيذق والإدراك ، منقولاً بتجوز إلى الإدراك وإن لم تكن معه ثقافة وفطئة ﴿ المفرداتُ ﴾

وابن الأثير فسرها بالفطنة والذكاء في حديث الهجرة: "وهو غلام لـقن تقف" ولقاف حديث أم حكيم بنت عبد المطلب: " إلى حسَمان " فا أكداً ولقاف بفا أعلم " " ثم أخله من التنقيف والإصلاح في قول السيدة عائشة أم المؤمنين

THE PRINCE GHAZI TRUST

تصف أباها : " وأقام أودها بثقافيه " تعنى أنه سوى عوج المسلمين ، أما في حديث : " إذا ملك اثنا عشر من بني عمرو بن كعب كان الثقف والثقافيه " ففسرهما أبن الأثير بالحصام والجلاد ( النهاية )

والعربية تعرف في المادة معنى الفطنة ، في الثقافة بمعنى الحذق ، وتقوله ، ثقيف خلاناً ، إذا أخذه وظفر به أو أدركه . كما تعرف الثقاف بمعنى الحصام والجلاد ، مأخوذاً من الثقاف : ما تُسوى به الرماح تهيئة للجلاد

وغير بعيد أن نلمح في آيات (ثقف) في القرآن، دلالة فطنة المأخذ وإيتواك العدو ؛ وجلاده . ويتضح الفرق بينها وبين (وجد) إذا ذكرنا بع ما تقدم من استقراء لمواضع استعمال الكلمة في سياق العداوة والقتال ، أن القرآن وإن استعمل (وجد) في السياق نفسه ، في آيتي : النساء في المنافقين ا وهوا لو تكفرون كما كفروا فتكونون سواء فلا تتخلوا منهم أولياء حتى يهاجروا في سبيل الله ، فإن تولوا فخلوهم واقتلوهم حيث وجدتموهم ولا تتخلوا منهم ولينًا ولا نصيراً ١٨٥٠ والتوبة في المشركين عيث وجدتموهم الأشهر الخرام فاقتلوا المشركين حيث والتوبة في المشركين عيث منافعها المشركين حيث

والتوبة في المشركين: ﴿ فَإِذَا انْسَلَحُ الاَشْهِرُ الْخُرَمُ فَاقْتَلُوا الْمُشْرِكِينَ حِيثُ وَجَدَّمُوهُم وَحَدُوهُم وَاحْصَرُوهُم وَاقْعَدُوا فَمْ كُلُّ مُرْصَدً ، فإن تابُوا وأقاموا الصلاة وَآثُوا الزّكاة فَحَدُوهُم سيبليهم ، إن الله غفور رحيم ١ ٥

إلا أن « وجد » تأتى كثيراً في البيان القرآئي في غير هذا السياق ، ويحسبي أن أذكر منها آيات الضحى خطاباً للرسول عليه الصلاة والسلام :

﴿ أَلَمْ يَجِلُكُ بِسِماً فَآوَى . ووجلك ضالاً فهدى . ووجلك عائلاً فأغنى ﴿ .

ص 22 ، في أيوب : ﴿ إِنَا وَجَدَنَاهُ صَابِراً ، نَعَمُ الْعَبَدَ إِنَّهُ أُوابِ ﴾

طه ۱۰ : « وهل أتاك حديث موسى . إذ رأى ناراً فقال لأهليه امكئوا إلى آنستُ فاراً لعلى آتيكم منها بقبس أو أجد على النار هدى » .

يوسف ٩٤ : ﴿ قَالَ أَبُوهُمْ إِنِّي لَأَجِدُ رَبِّحَ يُوسَفُ ۗ .

الكهيف ٣٧: « ولئن رُد دُن لل ربى لا جلن خيراً منها منقلها ؟ الجن ٢٧: «قل إنى لن يجيرنى من الله أحله ولن أجيد من دونه ملتحكاً ؟ المزمل ٢٠: « وما تُقد موا لانفسكم من خير تجلوه عنا الله والبقرة ١١٠ : مما يؤنس إلى أن ( وجد ) أعم في الدلالة أمن ( ثقف ) التي تأخذ في العربية دلالة الثقافة والثقاف ، ولا تأتى في البيان القرآني إلا بملحظ من فطنة للعدو ، وبصر بموضعه ومأخذه . . والله أعام ] .

#### ه ۹ - نقع :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : « فأثرن به نَفَعًا » فقال ابن عباس : النقع ما يسطع من حوافر الحيل . ولما سأله نافع : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : فعم ، أما سمعت قول حسان : عكد مشنا محييلكنا إن لم ترزوها (١) تشير النقع موعد ها كحداء

[ الكلمة من آية العاديات :

و والعاديات ضَبَّحًا ، فالموريات قَدَّحًا ، فالمغيرات صُبُحًا ، فأثرن به مُ تَقَنِّعًا ، فَوَسَطْن به جَمَعًا ، إن الإنسان لرِ بَه لَكَنُود » وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

وتفسير النقع المثار بما يسطع من حوافر الحيل ، تقريب أخذ السطوع من الآية قبله : « فالمُوريات قدحاً » دون أن يكون فى النقع نفسه معنى السطوع أن فالنقع الغبار ، وأكثر ما تستعمله العربية بهذا المعنى ، فيما يثار من الحيل العاديات،

ولعل ملحظ التقريب في شرحه بما يسطع من حوافر الحيل ؛ جاء من كولية النقع المثار في للغارة ، يسطع فيه من شدة العك و ، ما توريه حوافر الحيل من قدح الشرر](٢).

## ٩٦ – سواء الجحيم :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : « في سواء الحجيم » . فقال ابن عباس : في وسط الجحيم . ولما سأله ابن الأزرق : وهل تعرف العرب

<sup>(</sup>١) في مطبوعة الإتقال : [قدمنا خيلنا ] تصحيف . انظر البيت في همزيه حسان في السيرة النبوية لابن هشام ، وفي الديوان ... (٢) انظر سورة العاديات في الجزء الأول من (التفسير البياني)

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ذلك ؟ أجاب : نعم ، أما سمعت قول الشاعر :

رماها بسهم فاستوى في سواتها وكان قبولا للهوادى الطوارق المئة:

[ الكلمة من آية الصافات ٥٥ ، من حديث عباد الله المخلّصين في المئة:

و فأقبل بعضيهم على بعض بتساءلون ، قال قائل منهم إلى كان لى قرين .
يقول أثنتك كن المصد قين ، أثيدًا متنا وكنا ترابا وعظاما أثنا الدينيون وقال هل أنتم مُطلّعون ، فاطلّع فرآه في سواء المحيم ، قال تالله إن كدت التره ين الصافى ويأتى معها لفظ سواء في ست وعشرين آية ، سياقها في معي الصافى والنسوية والعدل .

وتفسير الكلمة في آية الصافات بالوسط ، قريب من أصل دلالة الكلمة على الموضع الوسط بين الأطراف . والعربية تستعمل المساواة في المعادلة المعتبر فيها بالموازين والمقادير والمقاييس ، ملحوظاً فيها النساوي بين مقدارين ، كما تستعمل سواء في المكان المتوسط بين مكانين .

ثم ينقل ذاك مجازياً إلى المعنويات ، في مثل « كلمة سواء » أي عدل ، و سواء عليهم أأنذرتهم أم لم تنذرهم فهم لا يؤمنون » أي يستوى الأمران .

وفي آية الصافات ، ذهب الراغب كذلك إلى أنه « سواء الجحيم ، بمعنى وسط الجحيم ، وقال ؛ ومكان سوى وسواء ، وسط ، أي يستوى طرفاه ، ويستعمل ذلك وصفاً وظرفاً ، وأصل ذلك مصدر ( المفردات )

وقال ابن الأثير في (النهاية): « وسواء الشيء وسطه، لاستها المسافة الليه من الأطراف »

والوسط المكانى هو المعنى القريب ، وقد أرى أنه ليس مراداً ، بل هو من الكناية المراد بها : صميم الجحيم ،

والشاهد من بيت الشاعر يدَقرى أيضاً بحمله على الكناية . وكذلك حديث الى بكر : "أمكنت من سواء التغرة " قال ابن الأثير في النهاية : 1 أي وسط ثغرة البحر» وأطمئن فيه إلى دلالة الكناية فيه ، على معى صميم الثغرة . والله أعلم 1 .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: «سيد ر مخضود » فقال ابن عباس: الذي ليس له شوك . واستشها بقول أمية بن أبى الصلت : إن الحدائق في الجينان ظليلة "فيها الكواعب سيدر ها مخضود" (١)

[ الكلمة من آية الواقعة ٢٨ في نعيم الآخرة :

وأصحابُ اليمين ، ما أصحابُ اليمين ، في سيد ر مُتَخْضُود ، وطلَّتْحَ مِنْضُود ، وطلَّتْحَ مِنْضُود ، وطلَّتْحَ

وِحَيْدَةً فِي القرآن ، صيغة ومادة .

أما كلمة السدر ، فجاءت في آية سبأ ١٦ : ٣ وشيء من سدر قليل ٣ - وتفسير سدر مخضود بالذي ليس له شوك ، يفهم منه أنه نسبت بغير شوك ٤ وقد يكون كذلك في الجنة والله أعلم. على أن كلمة مخضود تدل على معنى قطع الشوك عنه ، من قول العربية خضد الشجر فهو مخضود وخضيد ، بمعنى مقطوع الشوك . وفيه يفترق مخضود عن مقطوع بأن الخضد يكون للشوك أو لما هو لين منه ، أما القطع قفيه معنى الإبانة والبتر .

ويهذا الملحظ في الفرق بين الحضد والقطع أو الكسر ، تحتفظ الكلمة القرآنية بخاص دلالتها على التشذيب والتجريد من الشوك ، دون حاجة إلى التصريح بلفظه . على حين لو قلنا : سدر مكسور أو مقطوع ، لكان حيا أن نقيدهما بالشوك صراحة ، كقول ١ الراغب ٥ في الآية : أي مكسور الشوك . وقول ابن الأثير : اى الذي قطع شوكه .

وكله من الشرح للكلمة القرآئية التي لا يؤديها سواها : مخضود ]

۹۸ ـ مُقيعٌ :

وسأل فاقع بن الأزرق عن قوله تعالى : « طلعها هضيم » فقال ابن عباس : منضم بعضه إلى بعض . ولمّا سأله نافع : وهل تعرف

<sup>(</sup>١) في مطبوعة الإنقال : [ إن الحدائق في الحبان ظليلة ] بالباء التعدية الموحدة ، تصحيف .

 <sup>(</sup>٣) ه د [ رياء المعصم] بالمد مهموزا ، تصحيف .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT.

العرب ذلك ؟ أجاب : نعم، أما مسعت قول أمرى القيس :

دار لبيضاء العواذل طفلة مهضومة الكشعين ربيًّا المعصم والم

[الكلمة من آية الشعراء ١٤٨ ، في تمود ، قوم صالح : « أَتُـمَّ كُونُ فِي مَا هَلِمُهُمُنَا آمِنِينَ ﴿ فِي جَنَّاتٍ وَعِيونُ مِ وَزَرُوعٍ وَفَحْلِمُ طَلَّمُهُمَا هَضِيمٌ ﴾

وحيدة الصيغة في القرآن ، وليس معها فيه من مادتها غير المصدر في آية طه ١١٢ :

٥ ومنَن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا يتخاف ظلماً ولا مضماً ١

وقد نظر ابن عباس في شرجه: طلعها هضيم ، بانضام بعضه إلى بعض ه إلى ما في الشاهد الشعرى من مهضومة الكشجين \_ والحضكم فيهما لطف . تَعَيْضِام م أما « الراغب » فأخذه في الآية من معنى الحضم وذكر فيه الشدخ: قال : الحضم شدخ ما فيه رخاوة ، « طلعها هضيم » أي داخل بعضه في بعضي كأنه شدخ ! (المفردات)

وفسره ابن الأثير بالتواضع في حديث الحسن بذكر أيا بكر رضى الله عنهما: "والله إنه لخيرُهم، ولكن المؤمن يهضم نفسه "أي يضع من قدوه تواضعاً (النهاية)

والعربية تعرف هذه المعانى الثلاثة فى المادة ، ولعلها ترجع فيها إلى عضم الطعام ، والهضوم والهاضوم كل ما هضم طعاماً . وبملحظ منه جاء الهضم خمص البطن ولطف الكشح وقلة انجفار الجنبين . ويحوزت فاستعملته في هضم المال بمعنى إنفاقه ، ومنه جاء مطلق الهضم فى الإنهاك والحود ، ومنه آية طه : « فلا يخاف ظلماً ولا هضماً »

وتفسير « هضيم » في آية الشعراء بانضهام طلع النخل ، تقريب الأينيغي أن يفوتنا فيه حس دلالته الأصيلة على يُسْسِر الهضم ] .

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

44 - 44

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿ قولًا سديداً ﴾

فقال ابن عباس : قولا عدلا . واستشهد بقول حمزة :

أمين على ما استودع الله عليه مسلدا فإن قال قولا كان فيه مسلدا الكلمة من آيتي ،

النساء ٩ : « وليسَخَسُّسَ الذين لو تركوا من وخلَّفيهم ذُرَّية ضِعافيًا خافوا عليهم فلُيتَّقُوا الله وليقولوا قولا سديداً » .

وَالْآحِزَابِ ٧٠ : ٥ يَالُّمُها الذين آمنوا اتقوا اللهُ وقولوا قولا سَديداً »

وليس في القرآن من السداد غيرهما . وفيه من المادة سدّ ، مفرداً في آيتي يس به : «وجعلنا من بين أيديهم سكراً ومن خلفهم سكراً فأغشيناهم فهم لا يبصرون » والكهف ٩٤ : «قالوا ياذا القرنين إن يأجوج ومأجوج مقسدون في الأرض فهل نجعل لك حكراجاً على أن تجعل بيننا وبينهم سكراً الله

ومثنى فى آية الكهف ٩٢ : ﴿ حتى إذا بلغ بين السدَّين وجد من دونهما قوماً لا يُكادون يفقهون قولا ﴾ .

وتفسير « سديد » بعدل ، تقريب لا يفوتنا معه ملحظ اختصاص الكلمة بالقول في الآيتين وفي الشاهد من قول حمزة ، مع التفات إلى ما في السداد من معنى الاستقامة والصواب .

وأصل السدّد في العربية ، ما تُسدّ به الثلمة ، ومنه السدادة ، والسلّمة : واقية من المطر. والسد : الحاجز المانع أو الواقى . وتنقل إلى السداد بمعنى الاستقامة ، والسداد التوفيق إلى الصواب من القول والعمل ، على حين يغلب الحتصاص العدل بالأحكام ، نقيض الظلم والحور ، ومنه العدل بمعنى المساواة .

ويبدو الفرق الدقيق بين سديد وعدل ، إذا تدبرنا الاستعمال القرآني للعدل. فيهدينا سياق آياته ، إلى معني المساواة في مثل آيات :

الأنعام ١: « ثم الذين كفروا يربهم يعدلون » .

الأنعام ١٥٠: ١ ولا تتبع أهواء الذين كذبوا بآياتنا والذين لا يؤمنون بالآخرة وهم بربيهم يَعد لون » .

النساء ٣ : ٥ فإن خفتم ألا تعدلوا فواحدة ٥ .

النساء ۱۲۸ : ﴿ وَإِنْ تَسْتَطَيِّعُوا أَنْ تُعَدِّلُوا بَيْنَ النِّسَاءِ وَلِوْ حَرَّصَتُم ، فلا النَّسَاءِ وَلِوْ حَرَّصَتُم ، فلا النَّسَاءِ وَلِوْ حَرَّصَتُم ، فلا النَّسَاءِ وَلِوْ حَرَّصَتُم ، فلا النَّاءِ .

الأنعام ١٣٥ ٪ فلا تنتَّبِعُوا الهوى أن تنَّعد لوا ۽ ر

وقريب منه معنى الكفُّء في آيات ؛ البقرة ٤٨ ، ١٢٣ ، والأنطاع ، ١٧

و بمعنى العدالة في الحكم وما يجرى مجراه كالتحكيم والشهادة ، بصريح آيات :

المائدة ٩٥ : ﴿ يُحِكُم بِهِ ذَوْا عَلَدُ لُ مِنكُم ﴿ .

النساء ٥٨: « إِنْ الله يَأْمَرُكُم أَنْ تَؤْدُوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَعْلَمُهَا وَإِذَا حَكُمْتُمْ بِينَ الناس أَنْ تَحَكَمُوا بِالعَدْلِ »

الحنجوات ؟: « فأصلحوا بينهما بالعدل وأفسطوا إن الله يُحيِبُ المقسطين » ... المبقرة ٢٨٣ : « فليُمليل وليه بالعدل ... »

الماثلة ٨ : « يأيها الذين آمنوا كونوا قوامين لله شهداء بالقسط ولا يتجر مَنْكُمُ مُ اللهُ اللهُ

المائدة ١٠٦: « يأيها الدِّين آمنوا شهادة بينكم إذا حضر أحد كم الموت المائدة ١٠٦: « يأيها الدُّين آمنوا شهادة بينكم إذا حضر أحد كم الموت حين الوصية اثنان ذوا عدل منكم »

الطلاق ٧: ١ وأشَّ هيد وا ذوى عدل منكم وأقيموا الشهادة كله ١

ويأتى العدل في البيان الفرآني متعلقاً بالكلمة والقول ، في سياق الحكم العادل

نَفْيَضَ الظُّلُمُ وَالِحُورِ ، كَالَّيْنِي الْأَنْعَامِ :

و أفغير الله أبتغى حكماً وهو الذى أنزل إليكم الكتاب مُفَصَلاً ، والدّين المتاب مُفصّلاً ، والدّين و المتابع الكتاب يعلمون أنه مُنزَل من ربّك بالحق فلا تكونن من المعترين و وتمت كلمة ربّك صدقاً وعد لا لا مُبَدّل لكلمان وهو السميع العليم و ١٠٥ وتمت كلمة و الكيل والميزان بالقسط لا نكلف نقساً إلا وسعها وإذا قلم فاعد إوا ولو كان ذا قربى و بعهد إلله أو فوا ، ذلكم وصاكم به لعلكم تنه كثرون ، ١٠٢ فاعد إوا ولو كان ذا قربى و بعهد إلله أو فوا ، ذلكم وصاكم به لعلكم تنه كثرون ، ١٠٢

فلعل السداد أخص بالقول والرأى، صوابا وإصلاحا وإنصافا ودلالة العدل أعم،

# و يغلب تعلقه بالحكم إنصافًا ومساواة ؟ واقه أعلم [ THE PRIN

#### ٠٠٠ \_ إلى :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿ إِلا ۖ وَلاَ ذَمَهُ ﴾ فقلل ابن عباس : الإل القرابة ، واللذمة العلهد . فلما سأفه إنافع : وهل تعرف المعرب ذلك ؟ أجاب : نعم ، أما سمعت قول الشاعر : حزى الله إلا "كان بيني وبينهم جزاء ظلوم لا يؤخّرُ عاجملا

[ يبدو أن السؤال متعلق بكلمة إلى ، وهليها جاء الشاهد والكلمة من آية التوبة ٨ :

و كيف يكون للمشركين عهد عند الله وعند وسوله إلا الذين عاهد م عند المسجد الحرام فما استقاموا لكم فاستقيموا لهم ، إن الله كيب المتقين كيف وإن يَظَهُ هَرُوا عليكم لا يَرقبُوا فيكم إلا ولا فيم " يُرضُونكم بأفواهيهم وتأبى قلوبهم وأكثر هم فاسقون »

وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

وتفسيرها بالقرابة ، تقريب لا يفوتنا معه ملحظ وضوح القرابة إلى درجة لا تعتمل الإنكار وهوما التفت إليه الراغب فقال في ( المفردات ) : الإل كل حالة ظاهرة من عهد حلف أو قرابة . أخذه من : ألَّ الشي يثل، بمعنى يلمع فلا يمكن إنكاره

ومَن معانى الآلَ في العربية : العهد والحلف والجار والقرابة ... وألَّ اللونُ ' برق وصَفَا ، والآلَةُ : الحربةُ اللامعة .

ولعل وضوح القرابة فى إلى ملحوظ فى استعمال العربية لفظ آل، وهو قريب من إلى الحاصة الأهل دون عامتهم ، أو المحتصين به المواذين أرله . كما تختص «آل» بإضافتها إلى أعلام الأشخاص دون الأمكنة والأزمنة وشبههما. وفى القرآن : أهل القرى، أهل المدينة ، أهل مكرين ، وأهل بيت والبيت، أهل الكتاب ، وأهل الرجس ، أهل النار ، وأهل التقوى وأهل للغفرة ... كما تأتى مضافة إلى ضهائر المتكلم والمخاطب والغائب ، مفردا وجمعا

أما آل ، فلا تأتي فيه إلا مضافة إلى أعلام الاسخاص ، كآل همران

وآل داود وآل يعقوب وآل هارون وآل إبراهيم وآل فرشون ....

واللغويون بأخدون آل الرجل من : آل يثول ، بمعنى يرجع ، كأنهم يرجعون إليه والما النتبي معنى على الآل والإل ، وإنما النتبي معنى خاصة القرابة فيهما، وقد أشار إليه بعضهم ، فبهرني ما عدى إليه المبان القرآني ، من اطراد هذا الملحظ في الفرق بين آلى ، وأهل م

#### ١٠١ ـ خامدون :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿ خَاصَهُ بِنْ ﴿

فقال ابن عباس: ميتين . واستشهد له يقول لبيد ي

خَلَبُوا ثِيابِهُم على عوراتهم فهم بأفنية البيوت خيود (١)

## [ الكلمة من آية الأنبياء ١٥ :

« وكم قصمنا من قرية كانت ظالمة وأنشأنا بعد ها قوما آخرين و ظلماً أحسوا بأسنا إذا هم مها يركضون و لا تركنضوا وارجعوا إلى ما أثر فتم فيه ومساكنكم لعلكم تسألون و قالوا باويد لنا إذا كنا ظالمين و فازالت تلك دعواهم حتى جعلناهم حسيداً خامدين » ومعها آية « يس » في أصحاب القرية :

« إن كأنت إلا صيحة واحدة فإذا هم خامدون » ٢٩

ولم يأت في القرآن من المادة ، غير هذه الكلمة في الآيتين .

وتفسيرها بالموت يبدو قريبًا ، وذهب « الراغب » إلى أن خمودهم كتابة عن موتهم ، من قولم : خمدت النار خموداً ، أطنى لهيها . وعنه استعير خمدت المامي ، سكنت ( المفردات )

وعلى قرب تفسير خمودهم بالموت ، حقيقة أو مجازاً ، يلفتنا أن البيان القرآني لم يستعمل الكلمة إلا مرتين ، وفي هذا السياق بعينه لأصحاب القرية

<sup>(</sup>١) كذا في الإتقان ، ولا مجال لشبة في ما خسود ما محل الشاهد ، على أن وواية الديوانة ... • هنود ، في طبعة الكويت ١٩٩٢ – ص ٢٤ .

وقرية كانت ظالمة ، وقد استعمل الموت نحو ماثلة وعشرين مرة ، بمختلف المصيغ ، الفعل الماضى ثلاثباً ورباعباً ، ومضارعهما وأمر الثلاثى ، والاسم والمصدر : موت وعات ؛ واسمى المرة والهيئة : موتة وميئة ، وميت ، وأدوات وموتى وميتون ...

واضح من سياقها أن البيان القرآني يستعمل الموت مقابلا للحياة ، فهو تعالى الذي يحيى ويميت ، خلق الموت والحياة ليبلوكم أيكم أحسن عملا ، وكل نفس ذائقة الموت .

وطبيعية الموت المحتوم على كل المخلوقات ، ليست الملحوظة في اللدين حقيَّتُ عليهم ، بظلمهم ، لعنة القصم الماحق لا يبنّى ولا يذر ، والحلاك المباخت لامفر منه

ودلالة الأخط المباغت ، صريحة في «صيحة واحدة » بآية يس ، وفي « إذا » الفجائية في آية الأنبياء . فالحمود في هذا السياق هو همود يباغت من أخدتهم صيحة واحدة ، وهم في عنفوان الحياة وغرور الأمل وضجيج التكالب على الرف ، وهو شلل الحركة فيمن يركضون الهاسيا لمهرب لما رأوا بأس الله ، حين لا يجدى ركضهم ولا ينفعهم إقرارهم بظلمهم «حتى جعلناهم حصيداً .خامدين »

#### ١٠٣٠ - زُبُوُ الحديد :

- وسأل فافع بن الأزرق عن قوله تعالى: « زبر الحديد » فقال الغنال عباس: قطع الحديد ، ولما سأله : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : منعم ، أما سمعت قول كعب بن مالك :

تلظى عليهم حين أن شد حسيتها بزبر الحديد والحجازة ساجر

#### [ الكلمة من آية الكهف ٢٦ :

ه قالوا یاذا الفرزین إن یاجوج وماجوج مفسیدون فی الارض فهل نجعل لك محسرجاً على أن تجعل به به مسلم الله عالم ما مكلنی فیه ربی عیر فاعیب ولی به بعض الله الله الله الله الله ما مكلنی فیه ربی عیر فاعیب ولی بین بقد المحل بین محمل بینکم و بین هم رد ما م آنونی زُبتر الحدید حتی إذا ساوی بین

الصدّ فين قال انفيخوا على إذا بعدله الرا قال أنوني أفرغ عليه قيطرا . فا اسطاعوا أن ينظمهروه وما استطاعوا له نتقبًا ،

وحيدة الصيغة في القرآن ،

ومعها زُبُر ، بضمتين ، : و فتقطعوا أمرهم بينهم زُبُراً كُلُّ حزرب عا للبهم فرحون ٥ - المؤمنون ٥٣ ، وفي آبات : آل عموال ١٨٤ ، والتعل \$2 ، والشعراء ١٩٦١ ، وفاطر ٢٥ والقمر ١٩٦ ، ١٥

والزبور ، في آية : الأنبياء ١٠٥ ، وزبور ، مفرداً في آيي النساء ١٩٢ والإسراء ٥٥ ، وجمعًا في القمر ٤٥

وتفسير زبر بقطع يبدو قريباً ، مع التفات إلى أن القرآن استعمل قطعاً من الليل اللاث مرات ، ومعها قطع في الأرض متجاورات بآية الرعد (٤) فشهد استعمال زير الحديد ، دون قبطتم ، وكلتاهما قرآنية ، على أن هناك ملحظاً من الدلالة خاصًا بزبر .

ويبدو أن الزبرة ، واحدة الزبر ، يغلب استعمامًا في قبطتم الحديد بوجه خاص ، فيقال زبرة . بمعنى القطعة من الحديد منقولا إليها بملحظ القوة ، من الزبرة بمعنى الكاهل ، والشعر المجتمع بين كتني الأسد .

وفي التربر دلالة القوة والشدة ، ويذهبُ و الراغب و إلى أن التربور كلي كيتهيمه غليظ الكتابة ، وخص بالكتاب المنزل على داود . وقيل بل الربور كل كتاب صعب الوقوف عليه من الكتب الإلهية : • وكل شيء فعلوه في الزير • مـ المقردات ]

#### ١٠٣ – سنحقآ :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : ﴿ فَسَحَقَّا ﴾ فقال ابن عباس: بتعدآ. واستشهد بقول حسان: الاً من مُبَلِغ عَنْي أَبَيًّا ﴿ فَقَدَ ٱلْقَبِينَ فَ سُحَقِّ السَّعِيرِ

7 الكلمة من آية الملك ٩١ ، في اللمين كفروا بربهم : و وقالوا لو كنا نسمع أو نعفل ما كنا في أصحاب السعير ، فاعتراوا بلاكيهم فستعقآ لأصحاب السعير ا وحيدة الصيغة في القرآن ، ومعها سحيق في آية الحج الله : « ومتن يُشرِك بالله ِ فكأنما يُحرَّ من السهاء فتتَخطَفُه الطبرُ أو تـَهـوى به الريحُ في مكان سحيق ٩

وتفسيرها بالبعد تقريب ، بلتفت فيه إلى أن القرآن خَصَ السحق بهذا اللهاف في نذير الكفار المشركين ؛ على حين استعمل البعد بدلالة أعم ، فمنه البعد المكانى إلى الشقة والأسفار وبعد المشرقين ، ومنه البعد الزماني في أمد بعيد ، روى مقابل قريب زمنا ؛ ومنه البعد المجازى في شقاق وضلال ورجع بعيد ، ويعدا المقوم الظالمين ، ولعاد ولشمود ولمدين ...

والبعد نقيض القرب ، حسيًّا ومعنويًّا . أما السحق ففيه ملحظ انسحاق . وتفتيًّت ، من أصل معناه في تـَفتيت المسحوق . ومنه قبل السحق ، للثوب البالي .

ودلالة البعد في السحق، ملحوظ معها التدمير والهلاك، والطرد من رحمة الله ]

#### . ۱۰٤ – غُرور :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿ إِلَّا فِي غُرُورُ ۗ ۗ

سنقال [ابن عباس : في باطل . ولما سأله نافع: وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال :

عَنْعِي ، أَمَا مُسَمِعَتُ قُوْلُ حَسِالٌ :

تَمَنَّتُنَّكُ الْأَمَالَى مِنْ يَعِيدٍ وَقُولِ الْكَفْرِ يَرَجِعُ فِي غُرُورِ

[ الكلمة من آية الملك: ٢:

« أُمَّنَ هذا الذي هو جُنْدُ لكم يَسْصُركم من دونُ الرحمنِ ، إن الكافرونِ إلاَّ في غُرُورِ »

ومعها آية الأعراف ، في الشيطان وآدم وزوجه :

الأهما بغُرور فلما ذاقا الشجرة بدت لهما سوءاتهما »

وآيتا النساء ١٢٠ ، والإسراء ١٤ : ﴿ وَمَا يُعْدُمُمُ الْشَيْطَانُ إِلَّا عُرُورَا عَلَى

وفاطر ١٤٠ ه بل إن يُعد الظالمون بعضهم يعضاً إلا غروراً ،

.والأنعام ١١٧ : ﴿ زخوفَ القول غروراً ﴾

والأحزاب ١٢ = ٥ و إذ يقول المنافقون والذين في قلوبهم مرض ما وعلمانا الله ُ ورسولُه إلا غروراً »

لقمان ٣٣ ، فاطره : ﴿ وَلا يَعْرَفُكُمْ بِاللَّهُ الْغُرُورِ ﴾ ..

الجديد ١٠٤ : ﴿ وَغُرَكُمْ بِاللَّهُ الْغُرُورُ ﴾

الجديد ٢٠ : « وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور ۽ وآل عمران ١٨٥

وسيأقها فيمن غرتهم الدنيا ، والشيطان ، والأماني وزخرف القول ، وما يعد الظالمون بعضهم بعضاً ؛ يحتمل التفسير بالباطل عن قرب ، مع التفات إلى ما في الغرور من غفلة ظاهره ، يتخدع فيها المغرور لا يدرى زيفَ ما يغزه ] .

#### ۱۰۵ – حَصَاوِر :

وسألَ نافع بن الأزرق عن قرابه تعالى: ﴿ وحصوراً ﴾ فقال ابن عباس: الذي لا يأتي النساء. واستشهد يقول الشاعر : وحصور عن الحنا يأمر النا سي (١٠) بقعل الحيرات والتشمير

 إلكلمة من آية آل عمران ٣٩ ، خطابًا لؤكريا بر « فنادته الملائكة وهو قائم " يُصلِّي في المحراب أن الله يُسَيِّمُونَكُ بِيتَحِي مُصَدِّقًا بِكلمة من اللهِ وسيداً وحَصُوراً ونبيًّا من الصالحين، وحيدة الصيغة في القرآن ، ومعها :

\_ النساء • ٩ « حَصَرِتَ صَدُورُهُم » « وخدوهم واحصروهم واقعدوا لهم كل مَسَرٌ صلَّ ا « فإن أحصرتُم فما أستيسرَ من الهدى »

« للفقراء الذين أحصروا ف سبيل الله ،

ـــ التوية ه ــ البقرة ١٩٦ \_ البفرة ٣٧٧

تفسير حصور في صفة بحبي ، باللَّذِي لا يأتَى النَّسَاء ، قد مُعَنَّاجُ إِلَى قَيْدُ ﴿ عَالَمُصرِ فِي أَصِلُ مَعِنَاهُ التَّضِينِينَ ، وَنَكُلِ إِلَى الْخَصُورُ ، وَهُو اللَّذِي لَا يِأْتِي السَّاء (١) في مطبوعة الإنقان : [يأمر أنا لنا].

لعجز أو لعفة . وسياق البشرى في الآية ، يؤنس إلى كون الحصور فيها ، هو الذي لا يأتى النساء لعفة وتورع . والشاهد الشعرى ، وحصور عن الخنا ، لا يحتمل سياقه إلا هذا الوجه ، وإلا انصرف عن المدح إلى الذم والهجاء .

وذلك ما لم يفت الراغب في تفسير الآية ، قال : فالحصور الذي لا يأتي النساء إما من أنفته وإما من العفة والاجتهاد في إزالة الشهوة . والثاني أظهر في الآية ، لأنه بذلك يستحق المحمدة ــ المفردات ]

### ١٠١ – عَبُوس قمطرير:

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: «عبوساً قمطريراً »

فقال ابن عباس: الذي ينقبض وجهه من شدة الوجع ، فلما سأله نافع :
وهل تعرف العرب ذلك ؟ أجاب : نعم ، أما سمعت قول الشاعر :
ولا يوم الحساب وكان يوماً عبوساً في الشدائد قمطريراً

[ الكلمة من آية الإنسان ١٠ ، في الأبرار :

« إذا نخاف من ربُّنا يوماً عَبَيوساً قَمَّطَرِيراً م فَوَقَاهم اللهُ شَرَّ ذلك اليوم ِ ولقاًهم نتضرة وسُروراً »

وحيدة في القرآن كله ، صيغة ومادة .

وتفسيرها بالذي ينقبض وجهه من شدة الوجع ، لا يبدو قريبا في صفة يوم عبوس قمطرير ، وقد اكتنى « الراغب » بتفسير قمطرير ، في الآية ، بشديد ( اللفردات )

ويبدر أن ملحظ الضيق مع الشدة ، أقرب إلى دلالة المادة في الاستعمال اللغوى : فالقيم طرّى ، مشية في اجتماع ، يُلحظ فيها الضيق وقيد الحركة . واقعطرات العقرب : اجتمعت وعطفت ذنبها . وقد طرّر القربة : شهداها بالوكاء ، ومنه القيم على : لما تُجمع فيه الكتب ]

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

وسأل نافع عن قوله تعالى: «يوم يكشف عن ساق ، فقال الشاعر . فقال ابن عباس : عن شدة الآخرة . واستشهد له يقول الشاعر . فقال المرب على ساق .

[ الجملة من آية القلم ٢٤ ، في المجرمين :

" يوم َ يُكشَفُ عن ساق ويندء ون إلى السجود فلا يتستطيعون ، خاشعة ً البصارُهم تَرهَ قَلُهُم فَ لِنَّة " وقد كانوا يندع ون إلى السجود وهم سالمون ،

ومعها آية النمل ( £2 ) في ملكة سبأ والصرح :

« قيل لها ادخلي الصرحَ فلما رأتُه حَسبِته لُجَّةً ۚ وَكَشَفْتُ عَنْ سَاقَبَهِا ، قال إنه صَرْحٌ مُنْ مَنْ قوارير »

والكشف عن الساقين فيها على أصل معناه ، وقله خُيل لَمُلكة سبأ ، أن الصرح لُجّة .

وقد جاء الكشف في القرآن ، بصبيغة الفعل ماضياً عشر مرات ، ومضارعاً مرتين ، وأمراً مرة واحدة ، واسم فاعل خمس مرات . والغالب فيها أنها بدلالة عبازية في كشف العذاب والضر والسوء والرجز ، وهول الآزفة و ليس منا من حون الله كاشفة » أو في جلاء الحق والكشف عن الغفلة ، في آية :

ق ٢٩ : « لقد كنت في غفلة من هذا فكشفنا عنك غطاطة فيعسرك اليوم حكسيد «

واضح أن تفسير الكشف عن ساق ، في آية القلم ، بقول أبن عياس ، و « عن شدة الآخرة » هو من قبيل الشرح بذكر سبب الكشف عن ساق يوم الحساب , وهو في البيان كناية عما يأخذ المجرمين من هول الموقف ، والعربية تعبر بهذه الكناية ، عن التأهب للأمو الحصيم ، وعن شدة الوطأة فى موقف الكرب والفزع، وبخاصة فى الحرب، ومنه قول الشاعر: كشفت لهم عن ساقيها من وبدًد السمن الشرّ البوارح وقول الراجز:

قد شمرَّتُ عن ساقها أَ فُشدُوا وجدت الحربُ بكم فجيد وا ومثل الكشف عن الساق ، قول ابن قيس الرقيات : تُذَهيلُ الشيخ عن بنّنيه وتُبندي عن خدام العقيلة العذراء [

#### ۱۰۸ – إياب :

وسأل نافع عن قوله تعالى: « إيابهم »

فقال ابن عباس : الإياب الرجوع . ولما سأله : وهل تعرف العرب قال ؟ وقال : نعم ، أما سمعت قول عبيد بن الأبرص :

وكل في غَيْبة يَشُوبُ وغائبُ الموتِ لا ينوبُ

إ الكلمة من آية الغاشية ٢٥

ان الينا إيابَهم ، ثم إن علينا حسابَهم ،
 وحيدة الصيغة في القرآن ،

ومعها من المادة : مآب، تسع مرات، و « أوَّبي» في آية سبأ ١٠ ، و « أوَّابِعِ». مفرداً خمس مرات ، وجمعاً في آية الإسراء ٣٥٠ .

وتفسير الإياب بالمرجوع ، تقريب فلتفت فيه إلى أن الرجوع من الكلمات القرآنية ، وقد جاء منه : المرجع ست عشرة مرة ، والرجعي مرة واحدة ، مع استعماله للفعل « رجع » : إحدى عشرة مرة للماضي ، وخمسا وخمسين مرة الممضارع ، وثلاث عشرة للأمر .

فا الفرق بين الرجوج والإياب في الاستعمال القرآبي ؟

لحظه الراغب، أن: الأوب ضرب من الرجوع ، وذلك أن الأوب لايقال. الله في الحفوان الذي له إرادة ، والرجوع يقال فيه وفي غيره . والمآب مصدر منه

4.0

واسم الزمان والمكان ، والأواب كالتواب ، وهو الراجع إلى الله تعالى بترك المعاصي وفعل الطاعات، . . والتأويب يقال في مبير النهار ( المفردات )

نكن « ابن الأثير» قال في حديث " شخلنا عن الصلاة حتى آبت الشمسي": أى غَرُبُت ، من الأوب ، الرجوع الأنها ترجع بالغروب إلى الموضع الذي طلعت منه . ولو استُعمل ذلك في طلوعها أيضاً لكان وجها ، لكنه لم يستعمل ( النهاية ) .

ونتدبر سياق الآيات فيهمًا ، فيؤنس إلى قريب مما لحظه الراغب ، حيث يأتى الإياب والمآب للخلس ء أما الرجوع فيأتى الفعل غالبًا مستدًا إليهم عاولين جاء مسنداً إلى الأمر في آية هود ١٢٣ ، وإنيه يَـرَجعُ الأمرُ كَلُّه وإلى الأمرِر في آية البقرة ٢٩٠ : ﴿ وَإِنَّى اللَّهِ تَرْجِعُ الْأُمُورُ ﴾ ومعها آ ل عمران ٢٠٩ والْأَنْقَالِينَ ۗ ٤ والحج ٨٦ وفاطر ٤ والحديد ٥

ونقول مع هذا، إن إسناد الرجوع إلى الأمر والأمور على سبيل المجاز ، لا يجعل التجوز بعيداً في إسناد الإياب إلى الشمس ، بمعنى الرجوع ، في قول الراغب .

ثم نضيف ملحظاً هذي إليه التدبر ، لسياق الرجوع والإياب في البيان القرآني :

كل إياب ومآب فيه ، إلى الله تعالى

وكذلك صيغة مرجع والرجعي ، إليه سبحانه

لكن فعل الرجوع ، يأتى في القرآن إلى الله تعالى، ويأتَى كذلك إلى غيره ، سيجانه .

الماضي منه ، جاء مرة واحدة ﴿ إِنَّى رَبِّي ﴾ وعشر مرات : اليهم وإلى قويهم وقومه ، وأبيهم ، وأنفسهم ، وطائفة منهم ، وأمُّك ، وإلى المدينة .

ومن المضارع كذلك جاء الرجوع إلى الله ٣٢ مرة ، وجاء منه كالملك ، إلى غيره تعالى ، آيات :

الأنبياء ٥٨ ، في حديث إيزاهيم والأصنام : و فجعلهم جذاداً إلا كبيراً لهم لعلهم إليه يرجعون ١

النمل ٢٨: « ادْهِب بكتابي هذا فألنَّفِه إليهم ثم توكُّ عَنهم فانظرُ ماذا ير جعون 🖟

النمل ٣٥٪ : ﴿ وَإِنَّى مُوسِلَةَ إِلَيْهُمْ بِهِدِيةً فَنَاظُرَةً مِمْ يُوجِعُ الْمُرسِلُونُ ٥

سبأ ٣١ : «يرجع بعضهم إلى بعض»

طه ۱۹ : «حتى يرجع إلينا موسى ١

يوسيف ٢٦ : و لعلي أرجع إلى الناس لعلهم يعلمون »

الممتحنة ١٠: ٥ فلا ترجعوهن إلى الكفار»

وفعل الأمر : جاء « إلى ربَّك » و « إلى ربَّك » و « إلى ربَّك » و « إلى ربى» وجاء كذلك :

« ارجع إليهم » » « ارجعوا إلى أبيكم » » « ارجعوا إلى ما أترقتم فيه » « إن قيل لكم

ارجعوا فارجعوا » » « يا أهل يترب لا مُقام لكم فارجعوا » .

يُمكِنَ القول إذن ، إن الإياب ، والمآب ، أخذت دلالة قرآنية إسلامية خاصة بالرجوع إلى الله دون سواه ، وتُفهم آياتهما أنه المآب الحق في الآخرة : والله عنده حسن المآب ، إليه أدعو وإليه مآب ، اللهن آمتوا وعملوا الصالحات طويق لهم وحسن مآب ، وإن للمتقين لحسن مآب ، وإن للطاغين ليشر مآب . « إن علينا إيابهم »

- على حين بقيت مادة الرجوع على أصل معناها العام ، بدلالة العودة ] .

#### ١٠٩ – جُنُوب :

وسأل للفع عن قوله تعالى : « حُوبِنَّا » .

فقال ابن عباس . إثماً ، بلغة الحبشة . ولما سأله نافع : وهل تعرف العوب ذلك ؟ أجاب : نعم ، أما سمعت قول الأعشى :

5 5 5 6 6 7

فإنى وما كلفتموني من امسركم ليعلم من أمسى أعق واحوبا

#### [ الكلمة من آية النساء ٢ :

و وآنبُوا البتامَى أموالمَهم ولا تشَيداً لوا الحبيث بالمطبّب ولا تأكيلوا أموالهم إلى أمواليكم إنه كان حُوبًا كبيرًا ،

وحبيبة في القرآن كله ، صبغة ومادة .

وتفسيرها بالإثم تقريب قد يغني فيه أنه في لغة الحبشة . وفسرها « الراغب»

بالأنم كذلك ، وبين وجه التقريب فيه فقال ، وتسميته بذلك لمكونه مزجوراً عنه . والأصل فيه :حوب، لزجر الإيل ، وفلان يتحوب من كذا : يتأثم ، وقوضم : ألحق به الحوبة ، أى المسكنة والحاجة ، وحقيقتها هي الحاجة التي تحمل صاحبها على ارتكاب الإنم . . ( المفردات )

ولم يُـشر \* الراغب \* إلى لغة الحبشة فيه .

والذى فى (النهاية لابن الأثير) أن الحوب الإثم، تفتح الحاء وتقهم، وقيل: الفتح لمغة الحجاز، والضم لغة الحبشة. وذكر الحديث أن وجلا سأل النبى صلى الله عليه وسلم الإذن فى الجهاد، فقال: " ألك حوبة " ؟ قال : نعم. قال ابن الأثير فى الحوبة: يعنى ما يأثم به إن صنعه. وتحوب من الإثم توقاه وألنى الحوب عن نفسه. وقيل: الحوبة ههنا: الأم والحرم اللائى لا يستغنين عمن يقوم عليهن ويتعهدهن. ولأبد فى الكلام من حذف مضاف تقديره: ذات حوبة وذات حوبات. والحوبة الحاجة. ومنه حديث الناعاء: " إليك أرفع حوبتى " أى حاجتى. وفى الحديث أن أبا أيوب أراد أن يطلق أم أيوب ققال له النبى صلى الله عليه وسلم: "إن طلاق أم أيوب لحوب" أى: لوحشة أو إثم (النهاية) وتجمع الدلالة المعجمية بين هذه المعانى جميعاً، ففيها: الحوب والحوية الأيوان والأخت والبنت. ولى فيهم حوبة: أى قرابة من الأم. والحوية: وتقم الأيوان والأخت والبنت. ولى فيهم حوبة: أى قرابة من الأم. والحويب، ويضم، والوجع ، والحهد والمسكنة، ورجر الإبل. والحوب بالضم: الملاك والملك.

والقرآن قد خص الحوب بأكل الأوصياء على اليناى أموالهم . وأطلق الإثم عاماً في أكل أموال الينامي ، وفي الحطيئة والحيانة والفواحش والكفر . ثما يؤنس إلى أن ملحظ القربي في الضعاف من ذوى الأرحام ، أصيل في الدلالة . ومن رقة فؤاد الأم ، نجوزت العربية فاستعملت الحوب في الضعف والألم والجهد . ومنه جاء معنى الإثم في ظلم الضعفاء من ذوى القربي بخاصة .

و در ب العنت

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : « العنــَـــ ا فقال ابن عباس: الإثم. ولما سأله نافع: وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال نعم ، أما سمعت قول الشاعر :

مع الساعي على بغير دخل رأيتك تبتغى عنتي وتسعى

[ الكلمة من آية النساء ٢٥ في النكاح من الفتيات المؤمنات : « فانكحُوهن بإذن أهْله ن وآتُوهن أجورَهن بالمعروف مُحْصَنات غير مسافحات ولامتخذات أخذان ، فإذا أحصن فإن أتين بفاحشة فعلينهن نيصف ما على المحصنات من العداب ، ذلك لمن خشي العنت منكم ، وأن تَصبيروا خَيرٌ لكم والله عفورٌ رحمٌ "

وحيدة الصيغة في القرآن .

ومعها من المادة ، فعل الإعنات ماضياً ، في آية البقرة ٢٢٠ :

«.. ويسألونك عن اليتامي قل إصلاح لهم خير"، وإن تُخالطوهم فإخوانكم، والله يَعلمُ المُفسد من المصلح، ولوشاء الله لاعشتكم، إن الله عزيز حكيم » وفعل العنت ، ماضيا كذلك في آيات ،

آل عمران ١١٨ : « ياأيها الذين آمنوا لا تَشَخَذُوا بِطَالَة من دونكم لا يَالُمُونَكُم خَبَالاً وَدُوا مَا عَسَنِتُم قَلْدُبُدُ تَ الْبَعْضَاءُ مِنْ أَقُواهِهِم ومَا تُحْفَى

صدورهم أكبر،

التوبة ١٢٨ : « لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنيتم

حريص" عليكم بالمؤمنين رؤوف رحيم "

الحجرات ٧ : ﴿ وَاعْلُمُوا أَنْ فَيْكُمْ رَسُولَ اللَّهِ لَوْ يُطْبِعُنُّكُمْ فَي كَثْبُرِ مِنَ الْأَمْرِ لعَنْيَتُم ولكن اللهَ حَبِّبَ إليكم الإيمانَ وزيَّمْه في قلوبكم وكرَّه إليكم الكفرَ والفسوق والعصيان ، أولئك هم الراشدون ال

وهذه الكلمات الحمس ، هي كل ما في القرآن من المادة

وسبق النظر في استعمال القرآن لكلمة الإنم ، عنه تفسير الحوب في المسألة

وواضح هنا أن تفسير العنت في آية النساء بالإيم، ليس إلا على وجه تقريب في فهم سياقه بالآية . وقد نظر فيه و الراغب اللي قولهم العظم المجبور إذا أصابه فهاضكه: قد أعنته – ( المفردات )

وفى حديث: « والباغون البرآء العنت ، ذكر ابن الأثير في معنى العنت : المشقة والفساد والهلاك والإثم والحطأ والزني . وقال : كل ذلك قله جاء ، والحديث يحتمل كلها . ثم في حديث : وحتى تعته ، قال : أي تشق عليه ، فهو عليه ، في حديث ، فهو ضامن » قال : أي أضر المريض وأفسده ( النهاية ) .

وكل هذه المعانى مما تحتمله الدلالة المعجمية . ولا يفوتنا أن ملحظ المشقة لا ينفك عن استعمال المادة : في الإعنات والمعانتة ، بما فيهما من عنف الإلحاح على المعنت بما يشق عليه . وفي المرض والهلاك بملحظ من شدة الوطأة وقسوة المشقة . وفي الإنم والفساد بملحظ من بغي المعنت وشططه في الحطأ الباهظ .

ولعل الشاهد من قول الأعشى ، أقرب إلى معنى المشقة في الإعنات إلحاحاً في التحامل وطلب العبرة الزلل]

# ١١١ - فتيل:

وسأل نافع عن قوله تعالى: « فتيلا » فقال النابخة فقول النابخة فقال ابن عباس: التي تكون في شق النواة . واستشهد بقول النابخة فقال ابن عباس: التي تكون في شق النواة . واستشهد بقول النابخة في فقيلا فقال المرزأ الأعادى فتيلا يجمع الجيش ذا الألوف و يغزو ثم لا يرزأ الأعادى فتيلا

وليس في القرآن من المادة سواها ، وسياقها جميعًا في حساب الله لعباده ،

لا يظلم أحدهم فتيلا .

وتفسير الفتيل بالسحاة التي تكون في شق النواة ، ليس إلا من قبيل الشرح والتقريب. وقد ذكره « الراغب » في مفردات القرآن ، وذكر معه : ما تفتله بين أصابعك من خيط أو وسخ !

ووثله في ( النهاية لابن الأثبر )

والمعنيان متقاربان ، وكلاهما مما تذكره المعاجم في معاني الفتيل . ولا يفوتنا في تفسير الكلمة القرآنية بهذا أو ذاك ، أنه يرد الكلمة إلى أصل معناها اللغوى ، وهو في آياتها الثلاث غير مراد ، وإنما يراد بها معناها المجازي في الضَّالَة والحقارة ، على سبيل الكناية .

والشاهد من قول النابخة ، لا يراد به معناه اللغوى القريب في السحاة التي تكون بين شبى النواة ، وإنما المعنى المجازى هو المراد ، كناية عن الضآلة والحقارة ] .

#### 117 \_ قطمير:

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : ﴿ مَنْ قَطَمِينِ ۗ \* ..

فقال ابن عباس : الجلدة البيضاء التي على النواة ، واستشهد بقول أمية بن أن الصلت :

الما ولا فُوفَةً ولا قطمرا(١١) لم أنل منهم ُ فَسَيلًا ولا رب

7 الكلمة من آية فاطر ٢٣ :

\* يَتُولِجُ اللَّهِلِ ۚ فِي النهارِ وَيَتُولِجُ النهارَ فِي اللَّهِلِ وَسَخَرَّ الشَّمْسِ وَالقَمْرَ كُلُّ

الفسيل : القلامة . والفوفة : الغشرة التي تكون على حبة القلب والدواة ، دون لحمة التمر ، وكل تشر

<sup>(</sup>١) في مطبرية الإنقان : [لم أنل مهم نشيطا]

وليس في القرآن من المادة سواها ، وسياقها جميعًا في حساب الله لعباده ،

لا يظلم أحدهم فتيلا .

وتفسير الفتيل بالسحاة التي تكون في شق النواة ، ليس إلا من قبيل الشرح والتقريب. وقد ذكره « الراغب » في مفردات القرآن ، وذكر معه : ما تفتله بين أصابعك من خيط أو وسخ !

ووثله في ( النهاية لابن الأثبر )

والمعنيان متقاربان ، وكلاهما مما تذكره المعاجم في معاني الفتيل . ولا يفوتنا في تفسير الكلمة القرآنية بهذا أو ذاك ، أنه يرد الكلمة إلى أصل معناها اللغوى ، وهو في آياتها الثلاث غير مراد ، وإنما يراد بها معناها المجازي في الضَّالَة والحقارة ، على سبيل الكناية .

والشاهد من قول النابخة ، لا يراد به معناه اللغوى القريب في السحاة التي تكون بين شبى النواة ، وإنما المعنى المجازى هو المراد ، كناية عن الضآلة والحقارة ] .

#### 117 \_ قطمير:

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : ﴿ مَنْ قَطَمِينِ ۗ \* ..

فقال ابن عباس : الجلدة البيضاء التي على النواة ، واستشهد بقول أمية بن أن الصلت :

الما ولا فُوفَةً ولا قطمرا(١١) لم أنل منهم ُ فَسَيلًا ولا رب

7 الكلمة من آية فاطر ٢٣ :

\* يَتُولِجُ اللَّهِلِ ۚ فِي النهارِ وَيَتُولِجُ النهارَ فِي اللَّهِلِ وَسَخَرَّ الشَّمْسِ وَالقَمْرَ كُلُّ

الفسيل : القلامة . والفوفة : الغشرة التي تكون على حبة القلب والدواة ، دون لحمة التمر ، وكل تشر

<sup>(</sup>١) في مطبرية الإنقان : [لم أنل مهم نشيطا]

وليس في القرآن من المادة سواها ، وسياقها جميعًا في حساب الله لعباده ،

لا يظلم أحدهم فتيلا .

وتفسير الفتيل بالسحاة التي تكون في شق النواة ، ليس إلا من قبيل الشرح والتقريب. وقد ذكره « الراغب » في مفردات القرآن ، وذكر معه : ما تفتله بين أصابعك من خيط أو وسخ !

ووثله في ( النهاية لابن الأثبر )

والمعنيان متقاربان ، وكلاهما مما تذكره المعاجم في معاني الفتيل . ولا يفوتنا في تفسير الكلمة القرآنية بهذا أو ذاك ، أنه يرد الكلمة إلى أصل معناها اللغوى ، وهو في آياتها الثلاث غير مراد ، وإنما يراد بها معناها المجازي في الضَّالَة والحقارة ، على سبيل الكناية .

والشاهد من قول النابخة ، لا يراد به معناه اللغوى القريب في السحاة التي تكون بين شبى النواة ، وإنما المعنى المجازى هو المراد ، كناية عن الضآلة والحقارة ] .

#### 117 \_ قطمير:

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : ﴿ مَنْ قَطَمِينِ ۗ \* ..

فقال ابن عباس : الجلدة البيضاء التي على النواة ، واستشهد بقول أمية بن أن الصلت :

الما ولا فُوفَةً ولا قطمرا(١١) لم أنل منهم ُ فَسَيلًا ولا رب

7 الكلمة من آية فاطر ٢٣ :

\* يَتُولِجُ اللَّهِلِ ۚ فِي النهارِ وَيَتُولِجُ النهارَ فِي اللَّهِلِ وَسَخَرَّ الشَّمْسِ وَالقَمْرَ كُلُّ

الفسيل : القلامة . والفوفة : الغشرة التي تكون على حبة القلب والدواة ، دون لحمة التمر ، وكل تشر

<sup>(</sup>١) في مطبرية الإنقان : [لم أنل مهم نشيطا]

يَجرى الأجل مُسمَّى ، ذلكم الله ربكم المالك ، والذين ته عون من دونيه ما يُمليكون من قيط مير ، وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

والتفسير تقريب ، يقال فيه ما قلنا في فتيل ، بالمسألة السابقة ( 113) فهو يرد الكلمة إلى معناها القريب في أصل اللغة ، والمراد معناه المجازئ البعيد ، يكنى عن القطمير بأبسط الأشياء وأخفها ، ومثله الشاهد من بيت أهية ، لا يريد بالقطمير – أصل – معناه في القشرة وسحاة النواة ، وإنما يكنى بها عن أضأال الأشياء وأحقرها ]

## ۱۱۳ - أركس :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: « أركسهم » فقال ابن عباس: حبسهم ، واستشهد بقول أمية بن أبى الصلت : فقال ابن عباس: حسهم ، واستشهد بقول أمية بن أبى الصلت : فَأَرْكِ سُوا فَى حميم النار إنهم أن كانوا عتاة وقالوا الإفلام والزورا (١٠)

#### [ الكلمة من آية النساء ٨٨ :

لله الكُم في المنافقين فيشتيس والله أر كسبهم بما كسبوا ، أتبريدون أن تهد وا من أصل الله ولا الله فلكن تنجيد له سبيلا » .

ومعها آية النساء ٩٦ في السياق نفسه :

الستنجدون آخرين بريدون أن ينامنوكم وينامنوا قوسهم كليما ردوا إلى الفيتنة أركسوا فيها ، فإن لم يتعتزلوكم ويبلقوا البكم السلم ويتكفوا الديهم فخدوهم واقتلوهم حيث تقيفتموهم ، وأولئكم جعلنا لكم عليهم سلطانا مبينا ه

ولم يأت من المادة في القرآن الكريم ، غير هذا الفعلي الرياعي في أيحد

<sup>(</sup>١) كذا في الديوان ، وبثله في تفسير العلمري ، وفي البحر الحيط الآب سوان ١ / ٢٠١ والذي في (الإنفان): فأركسوا في جهم إنهم كانوا عتاة يقولون إفكاً وزوروا

فسره ابن عباس بالحبس ، على تقويب ، وأقوب منه قول « الراغب » : « والله أركسهم : أى ردهم إلى كفرهم » ( المفردات ) وقول ابن الأثير : هو شبيه بمعنى الرجع ، يقال : أركست الشيء إذا رددته ورجعته . ومنه الحديث : « اللهم أركسهما في الفتنة ركساً » والحديث الآخر : « الفتن ترتكس بين جراثيم العرب » أى تزدحم وتتردد ( النهاية ) .

والركس في اللغة : رَدَّ الشيء مقاوياً ، وقلبُ أوله على آخره . ولعل أصل استعماله من : شدَّ الركاس ، وهو حبل يُشد في خطم الجمل إلى رسغ يديه فيضيق عليه . وفي القاموس : أركسهم ، نكسهم وردهم إلى كفرهم .

والملحوظ أن الكلمة لم تأت في القرآن وفي الحديث النبوي ، إلا في النفاق والملحوظ أن الكلمة لم تأت في القرآن وفي الحديث الآيتين والحديثين ،، والفتنة . مما يؤنس إلى أن دلالة الردة والنكسة ، في سياق الآيتين والحديثين ،، – وكذلك الشاهد من بيت أمية – أقرب من دلالة الحبس في تفسير ابن عباس .

#### ١١٤ - أمرنا مترفيها :

وسأل نافع عن قوله تعالى: «أمرنا مترفيها». فقال ابن عباس: سلّطنا . واستشهد بقول لبيد (١١): إن يَغْبَطُوا يَبْبِطُوا وإن أمروا للومّا يصيروا للهمُلُكُ والنكد

[ الكلمة من آية الإسراء ١٦ :

« وإذا أرد نا أن نُهمُليك قَرَية " أمرَوْنا مُسَرَّفِيها فَفَسَقُوا فَيها فَحَقَّ عَلَيها القَولُ فَيها فَحَقَ عليها القُولُ فَكَمَّرُناها تَدَمَيرا » .

وتفسيرها بالتسليط واضح القرب من معنى الأمر ، لما في الترف من ذريعة فساد . على أن ه الراغب، ذهب إلى تقدير محذوف ، فقال : و أي أمرناهم بالطاعة ، لا يؤخذ من ظاهر النص ، وإنما على تقدير الطاعة مأموراً بها . وقيل ، معناه

<sup>(</sup>١) في مطبوعة الإثقان الموسوعة : [إن يغيطوا بسيروا . . . يعسير الهلك والفقد] وفي السيرة لابن هشام ٤ / ٣١٦ : ه يوما فهم الهلاك والفند ها وما هنا ، من الديوان (ص١٦٠ ط الكريت) ومثلها دواية (الأساس) : مادة هبط .

THE PRINCE GHAZI TRUST

كَثْرُنَاهُم ﴾ والفعل في الشاهد الشعرى ، على الختلاف رواية . أمروا . بابه فرح . وهو في الآية بفتحتين ، على قراءة الجمهور . قال في الأساس : • وقال بنو قلاق بعدما أمروا ، أي كثروا ، وأمرهم الله تعالى »

على أن الراغب نقل فيه قول أبى عمرو: ولا يقال أمرت بالتخفيف في معنى كثّرت، وإنما يقال: أمرّت وآمرت، وفي الآية قراءة بالتشهيد: وأمرّن مرقيها الأية تعالى: صرفيها الأي جعلناهم أمراء. وعلى هذا حُمل قوله تعالى:

ق وكذلك جعلنا في كل قرية أكابر مجرميها ليمكروا فيها وما يمكرون الإبانفسهم وما يشعرون ، الأنعام ١٢٣ ]

# ١١٥ – يَكُمُّ عَنْ أَ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: «أن يفتنكم الذين كفرول». فقال ابن عباس : يضلكم بالعذاب والجهد، بلغة هوازن. فلما سأله فاقع : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : نعم، أما سمعت قول الشاعر : كل امرئ من عباداللمضطهد ببطن مكة مقهور ومفتون

#### [ الكلمة من آية النساء ١٠١ :

لا وإذا ضَرَ يَمْ فى الأرض فليس عليكم جُناح أن تَقَصُروا من الصَّلاَة إن خصَفتُم أن يَقَتَ نَكُم الذين كَفُروا ، إن الكافرين كافوا لكم عَدُواً مبيئاً ، خصفتُم أن يَقَتَ نَكُم الذين كَفُروا ، إن الكافرين كافوا لكم عَدُواً مبيئاً ، خصفتُم أن يَقَال عَن القرآن ، في سياق النقاق ، والفئنة في الله بن .

وفي النفس شيء من تفسيرها في سياق آبة النساء بالإضلال ، كما الآ يبدو حمل . مفتون . في الشاهد الشعري على : مُضَلَّل .

ولعل الأقرب فيها معنى الابتلاء ، وهو معنى أصيل فى المادة من ذكره «الراغب» فقال : أصل الفتن إدخال الذهب فى النار لتنظهر جودته من رداءته ، واستعمل فى إدخال الإنسان فى النار : « يوم هم على النار يَفْقَنُونَ. دُوقُوا فَتَنْتَكُم ،

أى عدابكم . وتارة يسمون مايحصل منه العداب فتنة: «ألا في الفتنة سقطوا به وتارة في الاختبار : «وفتناك فتوناً » وجعلت الفتنة كالبلاء فيما يدفع إليه الإنسان من شدة ورخاء . وهما ، أى الفتنة والبلاء ، في الشدة أظهر معنى وأكبر استعمالا : « وهم لا يفتنون » أى لا يختبرون . « واحدرهم أن يفتنوك » « وإن كادوا ليفتنونك » أى يوقعونك في بلية وشدة في صرفهم إياك عما أوحى إليك ( المفردات ) .

وقريب منه قول ابن الأثير في « الذين فتنوا المؤمنين والمؤمنات » : فتنوهم بالنار ، أي امتحنوهم وعذبوهم . وقد كثر استعمالها فيما أخرجه الاختبار للمكروه ؛ ثم كثر حتى استعمل بمعنى الإثم والكفر والقتال والإحراق والإزالة والصرف عن الشيء ( النهاية ) .

والبلاء والفتنة والامتحان تبدو متقاربة ، وهي جميعًا مما جاء في القرآن ، وقد نلمج من تدبر سياقها ملحظ دلالة , لكل منها ، على ما يبدو من تقاربها .

الامتحان يأتى فى معنى الاختبار المحض : من الله ، أو من الناس . ولم يأت منه فى القرآن إلا آيتا :

الحجرات " : « إن الذين بَعَنُضُون أصواتهم عند رسول الله أولئك الذين المتحق الله عند رسول الله أولئك الذين المتحق الله قلو بهم للتقوى »

المستحنة ١٠: « يُلَّيها الدِّين آمِنوا إذا جاء كم المؤمِناتُ مهاجِراتِ فاستحنوهن المستحنة ١٠: « يُلَّيها الدِّين آمِنوا إذا جاء كم المؤمِناتُ مهاجِراتِ فاستحنوهن

والبلاء يغلب أن يكون من الله البشر . فباستثناء آية النساء : والابتلاء فيها على أصل معناه : « وابتلوا اليتامي حتى إذا بلغوا النكاح فإن آنستم منهم رشداً فادفعوا إليهم أموالهم » يأتى البلاء والابتلاء من الله ، في سائر آياتهما بدلالة إسلامية إما بصريح إسناد فعلهما إليه سبحانه في ٢٤ آية ، ومعها آيات :

البقرة 29 : « وفي ذلكم بلاء من ربكم عظيم » الأعراف 120 وإبراهيم . اللخان ٣٣ : « وآتيناهم من الآيات ما فيه بلاء مبين » .

الصافات ١٠٦ : ﴿ وَنَادِينَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمَ ﴿ قَدْ صِيدً قَبَّتُ الرَّوْيَا إِنَا كَذَلَكُ اللَّهُ الل

البقرة ٢٤٩ : « إن الله مبتليكم بنهر »

10 3822 27 622

المؤمنون ٣٠: ﴿ إِنْ فِي ذَلِكَ لَآمِاتُ وَإِنْ كُمَّا لَمُبْتَلِينَ ﴾ . .

ولاتخرج آيتا : الطارق ٩ « يوم ثبلي السرائر» ويونس ٣٠ :

« هنالك تبلو كل نفس ما أسلفت ورُدوا إلى الله مولاهم الحتى » عن هذه الدلالة القرآنية الحاصة، بصريح سياقهما في يوم الحشر .

أما الفتنة ، فكما تكون من الله تعالى ، ﴿ الْأَنْعَامُ ٥٣ ، طه ٨٥ ، العنبِكُوتِ ٣٠ ، ص ٣٤ ، الدخان ١٧ ، طه ٤٠ ، ص ٣٤ ، الأنبياء ٣٥ ، الصافات ٩٠ ، المائدة ٤٤ ) .

تكون من غيره جل شأنه .

من الشيطان : الأعراف ٢٧ .

ومن السحرة ، هاروت وماروت: البقرة ١٠٢

ومن الكفار والمشركين: البروج ١٠، والنساء ١٠١ وفيها سؤال ابن الأزرق ... وآيات يونس ٨٣ ، والتوبة ٤٧ ، والإسراء ٧٤ ، والمائدة ٤٩ ، والعنكبوت ١٠ ومن الناس بعضهم لبعض : الفرقان ٢٠ .

ومن المنافقين لأنفسهم : الحديد ١٤ .

وقول الراغب وابن الأثير إن البلاء والفتنة في الشدة أظهر معنى وأكثر استعمالاً ؛ لا ينهي مجيئهما في الابتلاء بالرخاء والحبر كآيات :

النعل ٤٠ : « ليبلوني أأشكر أم أكفر ٥٠

الأعراف ١٦٧ : ٥ وبلوناهم بالحسنات » .

الأنبياء ٣٥٪ : ٥ ونبلوكم بالشر والخير فتنة ٠٠.

الفجر ١٥٪ : « فأما الإنسان إذا ما ابتلاه ربه فأكرمه ونعمه فيقول دلجه أكرمن وأما إذا ما ابتلاه فقدر عليه رزقه فيقول ربى أهانن ١٤٠

# ١٩٦ ــ لم يَغَنْنُوا :

وسأل نافع عن قوله تعالى : «كأن لم يغنوا » . فقال ابن عباس : كأن لم يكونوا . واستشهد بقول لسّبيد :

# وغَنْدِيتُ سَبْنَا قبل مجرى داحس (١) ١٦ مم لو كان المنفس اللجوج خلودً

٦ الكلمة من آيات : .

الأعراف ٩٧ ، في كفار مَدْيَنَ : « فأخذَنْهم الرَّجِفَةُ فأصبَحُوا في دارهم جائمين ، الذين كذَّبُوا شُعَيَبًا كأن لم يَغْنَوا فيها ، الذين كَذَّبُوا شُعيبًا كانوا هم الخاسرين » .

وهود ٦٨ : « فلما جاء أمر أنا نتج بينا صافى والذين آمنوا معه برحمة منا ومن خيزي يوميند ، إن ربك هو القوى العزيز .. وأخذ الذين ظلموا الصيحة ألم أصبحوا في ديارهم جائمين ، كأن لم يتغذوا فيها، ألا إن تمود كفروا ربهم الا بعدا لتمود »

هود ه ؛ الولما جاء أمرُنا نجَينا شُعيباً والذين آمنوا معه برحمة منا وأُخذَ تَ الذين ظلموا الصيحة فأصبحوا في ديارهم جائبين ه كأن لم يغنوا فيها؛ ألا 'بعداً للدين كما بتعدات ثمودُه .

وفي المعنى نفسه ، جاءت في مثل الحياة الدنيا بآية يونس ٢٤ « . . حتى إذا أخذت الأرض أرخوفها وازيانت وظن أهلها أنهم قادرون عليها أتاها أمرنا ليلا أو نهاراً فجعلناها حصيداً كأن لم تغن بالأمس ١٠ .

وفيها عدا هذه الآيات الأربع ، جاءت المادة في معنى الغني ، تقييض الفقر والحاجة .

واضح أن تفسير ٥ كأن لم يغنوا فيها ١ بقول ابن عباس : كأن لم يكونوا ٢ هو من قبيل التقريب ، إذ لا تأتى غنيى بمعني كان إلا على تجوز يحتمله السياق ... والشائع في : غيني بالمكان ، أنه بمعنى أقام. وإليه ذهب ابن الأثير في حديث على تكرم الله وجهه : « ورجل سهاه الناس عالمًا ولم يغن في العلم يومًا سالمًا » قال: أي لم يلبث في العلم يومًا تامًا ، من قواك : غنيت بالمكان أغني ٤ وذا أقمت (النهاية)

<sup>(</sup>١) السبت بممنى الدهر ، قبل هو أماقون سنة . انظر شرح البيث في (ديوان لبيه) : صور ها الكويت .

فهل تكون «كأن لم يغنوا فيها » يمعني : كأن لم يقيموا فيها ؟ -

بين الكلمتين ملحظ دقيق من فرق الدلالة ، التفت إليه و الراغب الحين ربط الغبي في المكان بأصل دلالة المادة على الاستغناء . قال : غبي في المكان بمعنى طال مقامه فيه ، مستغنياً به عن غيره ( المفردات )

ونضيف إليه ملحظاً آخر من دلالة قرآنية خاصة : فالعربية تستعمل غيى بالمكان ، ولم يغن ، إيجاباً ونفياً . ولم تأت الكلمة في القرآن إلا منفية ، في سئاق ديار تمود ومدين ، ومثل الحياة الدنيا . فكأن القرآن لا يرى أى مقام في الدنيا ، يمكن أن يدُفني أو يدستغنى به . وإنما غر تمود ومدين مقامهم بدياوهم فأخذتهم الصيحة والرجفة فأصبحوا جاثمين كأن لم يغنوا فيها . ومئله السياق في مثل الحياة الدنيا ، «حتى إذا أخذت الأرض زخرفها وازينت وظن أهلها أنهم قادرون عليها أتاها أمرفا ليلا أو تهاراً فجعلناها حصيداً كأن لم تغن بالأهس القادون عليها أتاها أمرفا ليلا أو تهاراً فجعلناها حصيداً كأن لم تغن بالأهس والإستهناء فيا نظنه همعني ، إذ ليس من شأن الدنيا الفائية أن يكون فيها مغى الا غروراً ووهها ] .

#### ١١٧ ـــ الهُون :

وسال نافع بن الأزرق عن قوله تعالى ؛ وعداب الهون » . فقال ابن عباس ؛ عداب الهوان . واستشهد بقول الشاعر : إنّا وتَجَدّدُ الله واسعة " تُنتجيي من الذل والمحزاة والهون

The second secon

we will be a second of the sec

[ الكلمة من آيثي :

الأنعام ٩٣ : « ولو ترى إذ الظالمون في غَمَرَاتِ الموتِ والملائكةُ باسطُو أيديهم أخرجوا أنفسكم ، اليوم تُجَرَّون عداب الهُون عاكنم تقولُون على الله غير الحق وكنم عن آياتيه تَستكبرون »

<sup>(</sup>١) عبد أنه بن الحارث بن قيس ، من مهاجرة الحبطة . أنظر البيت في (السيّرة لابن عدام : ٢٠٤/١) .

الأحقاف ٢٠: « ويوم يأحر ض الذين كفروا على النار أذ همَبَشُم طيبًاتيكم في حياتيكم الدنيا واستمتعم بها فاليوم تأجئزون عذاب الهدون بما كنتم تستكبرون في الأرض بغير الحق وبما كنتم تنفستُقون »

ومعهما ، في مثل سياقهما ، آية فصلت ١٧ :

و أما تمود فهد يناهم فاستحبروا العسمى على الهدك فأخذتهم صاعقة العداب المون عما كانوا يكسبون .

وجاء العذاب وعذاب ، موصوفين بالمهين ومهين ، أو بع عشرة مرة .. ومعها اسم المفعول في آية الفرقان :

« يضاعـَفُ له العذابُ يوم القيامة ويخلُدُ فيه مهانًا » ٦٩ .

ويفرق (الراغب) بين نوعين من الهوان: أحدهما تذلل الإنسان المنسط لما لا يألحق به غضاضة فيمدح ، نحو : ه يمشون على الأرض هنوناً » وأن يكون من جهة متسلط مستخف به فيندكم ، وعليه قوله تعالى : ه عداب الهون » ه عذاب مهين » ه ومن يهن الله فما له من مكرم » (المفردات). ثم لايفوتنا أن تفسير الهنون بالهوان، على مايبدو من قربه، فيه أن القرآن لم يستعمل صيغة الهوان . والهوان والهنون كلاهما من مصادر (هان) لكن العربية حين تخالف بين المصادر فلملحظ من فروق الدلالات . فيكون : آلهنون بالفتح ، للسهولة واليسر ومنه يؤخذ معنى التسامح واللين ؛ والهويي : سير على مهل. . والاستهانة والتهاون للتساهل والتفريط ، كأنك تجاده هيئاً سهلا ، والهوان والهؤون ، بالضم ، للخزى ] .

# ۱۱۸ - **نگیر :**

وسأل نافع عن قوله تعالى : « ولا يُظلَّمُون نَقَيْراً » . فقال ابن عباس : النقير ما في شق النواة ، ومنه تنبت النخل. وشاهده قول الشاعر :

[ الكلمة من آية النساء ١٢٤ :

 ٥ ومن " يتعمل من الصالحات من ذكر أو أنبى وهو مؤمن فأوليك مِلخُلُونَ الِحَنَّةَ وَلا يُظٰلَمُونَ نَصَّبراً » .

ومِعها آية النساء ٣٥ :

San San San « أم هم نصيب من المللك فإذا لا يتُؤتبُون الناس بَقيراً » . ومن المادة : « فإذا نُـقر في الباقور » بآية المدثر ٨ . وليس في القرآن من المادة غير هذه الكلمات الشلاث

وتفسير النقير بما في شق النواة؛ وأضح القرب . ويقال فيه مع فلك ، ما سِيق رِ قُولُهُ فِي "قطمير" من حيث فُسر بأصل معناه اللغوى ، وسياقتُه المجازُّ ، كناية عن الشيء الضئيل الطفيف ٢

#### ۱۱۹ – فارض:

وسأل نافع عن قوله تعافي : ﴿ لا فارض ﴾ .

فقال ابن عباس : الهرمة . ولما سأله نافع : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : نعم ، أما سمعت قول الشاعر :

العبرى لقد أعطيت ضيفتك قارضاً بساق إليه ما سقوم على وجل

إ الكلمة من آية القرة ١٨ :-

« قالوا ادعُ لنا ربَّكَ يُسِيِّنُ لنا ما هي ، قال إنه يقولُ أيْهَا بِقَرَةً لَا فَارْضِيُّ ولا يبكر عَمَوَانَ بين َ ذلك فافعلُوا مَا تَنْوَمَرُونَ \* .

وحيدة الصيغة والاستعمال في القرآن . وسائر ما فيه من المانية ، إنجا هو في الفرَّض ، والفريضة ، والمفروض .

(١) في مطبوعة الإتقان : [ غير أصدا وهام] بالتخفيف .

وتفسير ه فارض ، بالهرامة تقريب يعين عليه السياق . وردها الراغب إلى معنى القطع ، قال: ورجل فارض : بصير بحكم الفرائض الحجج القاطعة – منقولا إليه من الفارض : المسن من البقر . وقيل إنما سمى فارضاً لكونه فارضاً للأرض أي قاطعاً ، أو فارضاً لما يحمل من المشاق . وقبل: بل الأن قريضة البقر اثنتان: تبيعة ومسينة ، فالتبيع يجوز في حال دون حال ، فسنسيت الفارضة لذلك ، فعلى هذا يكون الفارض اسها إسلامياً (المفردات) .

وفى (القاموس): فرضت البقرة ، كضرب وكرم: طعنت فى السن . والشاهد من قول الشاعرية كدهذا المعنى ، فهل يكون بمعنى التى انقطعت ؟]

#### ١٢٠ ــ الخيط الأبيض ، والخيط الأسود :

الحيط الأبيض ضوء الصبح منفلق والحيط الأسود لويا الليل مكنوم

[ الكلمات من آية البقرة ، في أحكام الصيام : «وكلوا واشربوا حتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفرّجر من أنموا الصيام إلى الليل » - ١٨٧

وتفسيرها ببياض النهار من سواد الليل ، واضح القرب . ولعل أقرب منه : بياض الفجر ، بعضرينع لفظ الآية . والكناية فيهما منظور فيها إلى أصل المعنى في تحييز لون خيط أبيض من خيط أسود ، مراداً به تميز بياض تور الفحر من منواد الليل ]

transfer of the second second



وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : ﴿ وَلِينُسُ مَا شَرَوا بِهِ أَنْفُسَهُم ۗ ٢٠. فَقَالُ ابن عباس : باعوا نصيبهم من الآخرة بطمع يسير من الدنيا .

ولما سأله ابن الأزرق : وهل تعرف العرب ذلك ؟ أجاب : تعم ، أما سمعت قول الشاعر :

يتعطى بهسا ثمنًا فيمنعها ويقول صاحبتُها ألا تشري ؟

[ الكالمة من آية البقرة ١٠٧ ، في السَّحْسُر : إ

٥ ويتعلمون ما يتضرُهم ولا يتنفعُهم ، ولقد عمليمُوا لَـمـن اشتراه ما له
 ف الآخرة من خلاق ، ولبيشس ما شروًا به أنفسهم ، لو كانوا يتعلمون ،

وجواب ابن عباس فيها ، هو من قبيل الشرح لمعنى الآية جملة ، والسؤال فيها يبدو ، متعلق بمجيء الشراء في معنى البيع .

والشراء في الآية ، منقول عن أصل معناه اللغوى في التجارة . ومنه في القرآن آية:

يوسف ٢١ : « وشرّرُوه بشّمن بخس دراهم متعدودة وكانوا فيه من الزاهدين » .

وقد حل الباء عادة على الملفوع نظير ما يُشترى ، شأفها شأن الباء في المبادلة والإستيدال . وقد دخلت في آية البقرة المسئول عنها على ما أخلوه تمناً لأنفسهم فنقلت الشراء إلى معنى البيع ، ونظيرها آية يوسف ، دخلت إلباء على المأخية تمناً ليوسف ، دخلت إلباء على المأخية تمناً ليوسف ، ذافادت ، شرؤه ، معنى : باعوه بشمن بحض .

وكذلك خامت شرى بمعنى بلغ في آيق :

البقرة ٢٠٧ : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مِنْ يَكُثَّرِي نَفْسَهُ ابْتَغَاءَ مُرْضَاةً ِ اللَّهُ ٤ .

والنساء ٧٣ : ﴿ فليقائلُ في سبيلُ الله الذين بَــُشَـرُونَ الحياةَ الدَّفِيا بِالْآخرة ٩ والباء فيها دخلت على المأخوذ نظير الحياة الدَّفِيا ، فأقادت ويشرون ، معنى يبيعون . ووجه استعمال الشراء في معنى البيع ، ما بينهما من تلازم وتبادل في الصفقة في المجاهدة المتعمال الأخر .

فصله «الراغب » فقال: الشراء والبيع متلازمان ، فالمشترى دافع الثمن وآخذ المثمن ، والبائع دافع المثمن وآخذ الثمن . هذا إذا كانت المبايعة والمشاراة بثمن وسلعة ، فأما إذا كانت سلعة بسلعة ، صح أن يتنصور كل واحد منهما مشتريا وبائعا ، ومن هذا الوجه صار لفظ البيع والشراء يستعمل كل واحد منهما في موضع الآخر . وشريت ، بمعنى بعث أكثر . وابتعت بمعنى اشتريت اكثر (المفردات)

وفي حديث الزبير، قال لابنه عبد الله: « والله لا أشرى عملي بشيء، وللكدنيا أهون على منحة ». قال ابن الأثير : لا أشرى ، أى لا أبيع . يقال شوى : بمعنى باع (النهاية) .

ونستقرئ ما فى القرآن من الشزاء والاشتراء ، فنرى البيان القرآنى يستعمل «شرى » فى معنى باع ، على ما هو واضح من سياق آيانها الأربع (البقرة ١٠٢، «شرى » فى معنى باع ، على ما هو واضح من سياق آيانها الأربع (البقرة ٢٠٠ ويوسف ٢٠ والنساء ٧٣) أما « اشترى » فلا تأتى فيه إلا بمعنى ابتاع ، يطرد ذلك فى آيات الفعل ماضياً (عشر مرات) ومضارعاً (إحدى عشرة مرة).

وتفريق البيان القرآنى بين الفعلين يؤنس إلى أن كلمة « شرى » وحدها ، دون « اشترى » ، هى التى ينتصور فيها تلازم البيع والشراء ، وهو ما لم يفت « الراغب ، أن يلحظه ، فى كثرة استعمال شرى بمعنى باع ، واشترى بمعنى ابتاع . أما ما أشار إليه من أن تصور التلازم بين الشراء والبيع ، خاص بالمبايعة سلعة بسلعة ، وليس سلعة بثمن ؛ فلا تؤنس إليه آية يوسف والشراء فيها بمعنى البيع ، والصفقة فيها ليست سلعة بسيلعة ، بل هى بشمن بخس دراهم معدودات ] .

علا بأس من استطراد إلى خلاف بينهم في لفظ الشّراة : لقب الحوارج . المشهور أنهم اتخذوا هذا اللقب ، فاظرين فيه إلى الآية الكريمة :

\* ومن ألناس من يشرى نفسه ابتغاء مرضاة الله » بمعنى: يبيعها . لكن

وفنيتا الميخاني الفخالة الفات

ابن الأثبر ذكر في الشراة : جلم شاريا ثم قال ؛ ويجوز أن يكون من المشاورة ، أي الملاجئة (النهاية ) .

وقال الغير وزابادى فى القاموس ، مادة (شري ): «وشَسَرِى الشرَّ بينهم ، كرضى : الستطار . . ولجَّ ، كاستشرى . ومنه الشراة الدخوارج ، لا من : شرينا أنفسنا فى الطاعة ، كما وهم الحوهرى » .

رد ما الشيخ نصر الهوريى ، محشى القاموس ، فقال : « قوله : "ووهم ألجوهرى" ، عبارته ، أى الجوهرى : الشراة الدوارج ، الواحد شار ، سموا بذلك لقوله ، شرينا أنفسنا فى طاعة الله اه . وعليه فهو من : شَرَى يشوى كرى يوى ، فهو شرينا أنفسنا فى طاعة الله اه . وعليه فهو من : شَرَى يشوى كرى يوى ، فهو شار وجمعه شراة . بمخلاف شرى ، كفرح ، فإن اسم فاعله شر ، وهو لا يتجمع شار وجمعه شراة . بمخلاف شرى ، كفرح ، فإن اسم فاعله شر ، وهو لا يتجمع على شراة . فما ذكره الجوهرى لا وهم فيه . على أن ما قاله المضنف احمال لابن سيده ، وقد نقل للجوهرى وغيره ، من غير توهيم - ١٩٥ .

#### ۱۳۲ - حسیکان:

وسأل نافع عن قوله تعالى: وحسباناً من السهاء و فقال ابن عباس: ناراً من السهاء. ولما سأله نافع: وهلى تعرف العرب خلك ؟ أجاب: نعم، أما سمعت قول حسان: بقية معشر صببت عليهم شآبيب من الحسبان شهيب

إلكلمة من آية الكهف ٤٠ :

« ولولا إذ دخلت بعندًك قلت ما شاء الله لا قوة إلا بالله ، إن تَرَنَّ أَنَا أَقَلَ مِنْكُ مَا لَا يُؤْتِينَ خَيراً مِن جَنْسَكِيَ أَنَا أَقَلَ مِنْكُ مَالاً ووَلَداً ، فعنسَى ربنَى أَلْ يُؤْتِينَ خَيراً مِن جَنْسَكِيَ ويرُسِلَ عَلَيها حُسْبَانًا مِن السماء فِتُصْبِيحَ صعيداً وَلَقَاء أَوْ يُصَبِحَ مَاؤُها عُوراً فلن تستطيع له طلبا ».

وتفسير حُسبان بنار : إذا احتمل التقريب من سياق الآية ، قفه بني أن نلتفت إلى أن القرآن استعمل « حسباناً » همنا ، مع كثرة مجيء «الناو» في معجم ألفاظه . ولم يفت « الراغب » ربط الكلمة بأصل معنى الحساب في العدد . قال : الحساب استعمال العدد : « عدد السنين والحساب » « وجعل الليل سكنا والشمس والقمر حسبانا » « لا يعلم حسبانه إلا الله » . . « ويرسل عليها حسبانا من السياء » : ناراً وعذاباً . وإنما هو في الحقيقة ما يتحاسب عليه فيتجازى به ( المفردات ) .

ودلالة المادة أصلا على العدد والحساب ، لا تتفك عنها ف كل صيغها واستعمالها . ومنه جاء « الحساب » بدلالته الإسلامية على حساب الله لعباده على أعمالهم وكنى به حسيبًا .

قاذا عن الحسبان ؟ لم يفرق ، الراغب ، بينه وبين الحساب ، كما ترى فيها نقلت من عبارته في (المفردات). واختلاف الصيغتين يوجب اختلافاً في المعنى وراء دلالتهما المشتركة :

الاستعمال في العدد ، أصل الدلالة في الحساب . ومنه أُخِذَ الحُسبانُ على التقدير الزمني كما في آيتي الأنعام : « وجعل الليل سكناً الشمس والقبر حسباناً » والرحمن : « والشمس والقمر بحسبان » .

واستعماله فى العقاب ، ملحوظ فيه معنى المحاسبة على العمل ، كما هو واضح من سياق آية البقرة : « يسقط عليها حبسباناً من السهاء » يحتمل أن يكون فاراً كما قال ابن عباس ، ويحتمل أن يكون صاعقة ، أو ريحاً صرصرا عاتية ، أو إعصاراً ، أو ما يكون من أمر الله يأتيها ، فتصبح صعيداً زلقاً . ونستأنس لهذا الفهم بقوله تعالى فى مثل الحياة الدنيا :

«حتى إذا أخذت الأرض زُخرفَها وازْيَنت وظن أهلها أنهم قادرون عليها أتاها أمرنا ليلاأو نهاراً فجعلناها حصيداً كأن لم تَخَنَّ بالأمس، كذلك نفصلًا الآيات لقوم بتفكرون « يونس ٢٤

مع آية البقرة ٢٦٦ :

﴿ أَبُودُ ۚ أَحَدُ كُم أَن تَكُونَ لَهُ جَنَةً ۚ مَنْ نَخِيلَ وَأَعَنَابَ تَجْرَى مَن تَحَنَّهَا الْأَنْهَارُ لَهُ فَيْهَا مِنْ كُلِّ الشَّمْرَاتِ وَأَصَابِهُ الْكَيْبَرُ وَلَهُ ذَرِّيَةً صُعْفًاءً فَأَصَابِهَا إعصارٌ فَيهُ نَارٌ فَاحَمْرَفَتْ ، كَفَالَكُ يَبِينِّنُ اللهُ لَكُمُ الْآيَاتِ لِعَلَّكُمْ تَنْفَكُرُونَ ﴾ ]

1- ku (+ (\* )

A Company of the second

وسأل نافع عن قوله تعالى : ٥ وعَمَمَتَ الوجوه ٥ .

فقال ابن عباس: استسلمت وخضعت . واستشهد بقوق الفاعر : ليبالك عليك كل عان بكربه وآل تسعى من مُقيل وفي وكر

#### [ الكلمة من آية طه ١١٢ :

« يومئذ لا تنفع الشفاعة إلا من أذن له الرحمن ورَضِي له قولاً . يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يحيطون به علماً . وعَنَّتَ الوجوه للحّي الفيوم وقد خاب من حميل ظلماً »

وحيدة في القرآن ، صيغة وماهة . من : عنا يعنو . واليائي منها : عني ، ليس في القرآن كذلك .

وفى المادة حيس العناء ، فيكون تفسيرها بالاستسلام والحضوع ، من التقريب بما فى الحضوع والاستسلام من ملحظ القسر والإرغام والقهر ، إذ ليس الفعلان من أفعال القلوب كالحشوع . وهالراغب الحسر الكلمة كذاك بالحضوع ، مع ربطها بالنصب والعناء . قال : وعنت الوجود للحى القيوم ، أى خضعت مستأسرة بعناء . وعني : نصب واستأسر ، ومنه العانى بعناء . وعني : نصب واستأسر ، ومنه العانى الأسير (المفردات) .

والعربية تفرق بين الواوى واليائى من المادة ، فتجعل الواوى للعناء والآسر والخضرع . ومنه العانى : الأسير ؛ والمعاناة : المكابدة والمقاساة ؛ والعنوة : القهر ؛ والتعنى : التجشم .

واليائى للاهمام والعناية ، ومنه الحديث : « مين حسن إسلام الموة تركه عالاً يعنيه » أي : مالاً يهمه كما ف(النهاية) ]

#### ٤٧٤ - خَرَبُكُ ١٠

وسأل نافع بن الأرق عن قوله تعالى : و معيشة ضنكا هـ فقال ابن عباس : المصنات الضيق الشاعد . واستشهد يقول الشاعر :

# والخيل قد (١) لحقت بها في مأزق HAZI صنائ والحية ، شديد المقدم

[الكلمة من آية طه ١٢٤ :

﴿ وَمَن ۚ أَعْرَضَ عَن ذَكْرَى فَإِن لَهُ مَعَيْشَةً ضَنَاكُمَّا وَنَحَشَّرُهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ أَعْمَى ﴿ قَالَ رَبُّ لِمَ حَشَّرَتِنِى أَعْمَى وَقَدْ كَنْتُ بِصِيراً ﴿ قَالَ كَذَلَكُ أَتَمْلُكُ ۚ آيَاتُنَا فَنَسْيِشَهَا وكذلك اليوم تُنْسَى ﴾ .

وحيدة فى القرآن صيغة ومادة .

وقد فسرها الراغب كذلك بالضيق ،

وعلى ما يبدو من قرب تفسير الضنك بالضيق ، نلتفت إلى أن القرآن لم يستعمل ضنكًا إلا في هذا الموضع ، نذيراً لمن أعرض عن ذكره تعالي ، يجشره سبحانه يوم الفيامة أعمى .

أما الفيق ، فجاء في ضيق انتفس والأرض على الثلاثة الذين خلفوا عن الحروج مع الرسول في غزوة تبوك، لغير نفاق: «حتى إذا ضاقت عليهم الأرض بما رحبت وضاقت عليهم أنفسهم وظنوا أن لا ملجاً من الله إلا إليه ثم تاب عليهم ليتوبوا « التوبة ١١٨ وفي ضيق الصدر بآيات الخجر ٩٧ ، والشعراء ١٣ ، والأنعام ١٣٠ ومعها ، آيات : النحل ١٩٧ « ولاتاك في ضيق مما يمكرون « والنمل ٧١: «ولا تكن في ضيق مما يمكرون » والنمل ١٧: «ولا تكن في ضيق مما يمكرون » والحطاب في الآيات الثلاث ، النبي عليه الصلاة والسلام . وضائق به صدرك » والحطاب في الآيات الثلاث ، النبي عليه الصلاة والسلام . وقياق بهم وضاق بهم ذرعا » .

وجاء المضيق في سياق عذاب الآخرة ، في آية الفرقان ١٣ :

الله على كذَّ بوا بالساعة وأعتد في لمن كذب بالساعة سعيراً ، إذا رأتهم من مكان بعيد سمعوا لها تغيُّظنا وزفيراً ، وإذا ألقوا منها مكاننا ضيفًا مُقدَر نَيِنَ دَعَوا هنالكُ ثبوراً » .

يبدو أن الضنك ، في البيان القرآني ، أشد الضيق كما احتراز ابن عباس فقال فيه : الضيق الشديد . ويستعمل في العذاب بخاصة ، منقولا إليه من

<sup>(</sup>١) في مطبوعة الإثقان ؛ [والحيل لقد لقد لحقت بها في مأزق] .

THE PRINCE GHAZI TRUST

ضنك الاكتناز وضنك السعال بأخذ بالحناق

أما الضيق ، فأعم في الدلالة من الضنك ، يكون من عداب كآية الفرقان، ويكون من ضيق الصدر هماً وكرباً ، كما يكون من ضيق الأرض والمكان . أو بعبارة موجزة :

الضيق : نقيض السعة ، على الحقيقة أو المجاز .

والضنك : نقيض الراحة والاطمئنان .

ويشهد له بيت الشاعر بصريح ، لفظه وصفًا لمأزق ] .

# ١٢٥ - فيَحُّ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿ مِنْ كُلُوجٍ ﴾ ﴿

فقال ابن عباس: طريق . واستشهد بقول الشاعر :

[ الكلمة من آية الحج ٢٧ خطابًا لإبراهيم :

« وَأَذَ نَ فَى النَّاسِ فَى الحِجُ يَأْتُوكُ رَجَالًا وعَلَى كُلَّ صَامَرٍ بِمَأْتُهِنَّ مَنَ " كُلِّ فَيَجُ عَمِيقَ ١ .

ومعها ، بصيغة الجمع ، آيتا :

الأنبياء ٣١): ﴿ وَجَعَلْنَا فَى الْأَرْضَ رَوَامِي ۚ أَنَ ۚ تَـمَـيِدَ بِهِم وَجَعَلْنَا فَيَهَا الْأَرْضِ رَوَامِي ۚ أَنَ تَـمَـيِدَ بِهِم وَجَعَلْنَا فَيْهَا وَلَا مَا مَا خَلَاجًا سُبُلًا لَعَلَهُم يُهَمِّدُونَ ٩ .

نوح ، ٢ : ٥ والله تُجعل لكم الأرض بساطاً وليتسالكوا متهاسبلاً فيجاجاً ٥ وهذا كل ما في القرآن من المادة .

ويبدو تفسير الفج بالطريق قريباً ، لؤلا أن القرآن استعمل الطريق كثيراً لل غير هذه المواضع الثلاثة . وقد فرق الراغب بين طريق وفج ، فقال : الطريق السبيل الذي يدُهلوق بالأرجل ؛ وعنه استعبر كل مسلك يسلكه الإنسان في فعله ، محمود ومذموم . والفج : شقة يكتنفها جبلان ، ويستعمل في الطريق الواسع (المفردات) . وقيده ابن الأثير كذلك بالسعة ، في حديث الحج : " وكل فيجاج مكة وقيده ابن الأثير كذلك بالسعة ، في حديث الحج : " وكل فيجاج مكة

منحر" قال : الفجاج جمع فج ، وهو المطريق الواسع ( النهاية ) . والفج في القاموس : الطريق الواسع بين جبلين ، والفُنجة ، بالضم ، الفرجة

ونندبر آیات القرآن فی الفج والطریق ، فتهدی إلی فرق پینهما : الفج والفجاج فی آیاتهما الثلاث ، علی أصل معناها فی الطریق الحسی المادی .

أما الطريق ، فيأتى حسينًا في آية طه ٧٧ ، خطاباً لموسى : «أَنْ أَمسْرِ بِعبَادى فاضربٌ لهم طريقًا في البحر يَبَسَسًا » .

النساء ١٦٨: « إن الذين كفروا وظلموا لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديتهم طريقًا إلا طريقٌ جهنم خالدين فيها أبداً » .

وفي المعنوي كذلك ، تأتى طريقة وطرائق في آيات :

طه ١٠٤ : «يوم ينفخ في الصور ونتحشر المجرمين يومئذ زُرُّفَا ، يتخافتون. بينهم إن لبثم الاعتشراً ، نحن أعلم بما يقولون إذ يقول أمثلتهم طريقة إن لبثم إلا يومًا ».

الجن ١١: ﴿ وَأَنَا مِنَا الصَّالِحُونَ وَمِنَا دُونَ فَلِكَ كُنَا طَرَائِقَ ۖ قَرِلَهُ ۗ ۗ . الجن ١٦: ﴿ وَأَنْ لُو استقامُوا عَلَى الطَرِيقَةِ ۚ لِأَسْقَيْنَاهُمُ مَا مِ غَدَقًا ﴾ .

ولاختصاص فجاج ، بالمعارق الحسية ، جاءت : لا فجاجاً سيلا لا لا سبلا فجاجاً ميلا و المسبلا فجاجاً الله ولم تأت سبل مع طرائق وطريق ، التي يغلب استعمالها بدلالة بجازية معنوية ، ولعل في وصف سببل بفجاج ، ملحظ السعة التي ذكرها الراغب وابن الأثير ، وله أصل في الاستعمال اللغزي للفجة بمعنى الفرجة ، على حين برجع العلريق إلى المطروق ، ويستعار للمسلك ]

وسأل ناقع بن الأزرق عن قوله تعالى : ﴿ ذَاتِ الْحُبِّكَ ﴿ وَ فقال أبن عباس : ذات طرائق والخلق الحسن . ولما سأله ابن الأزرق : وعل تعرف العرب ذلك ؟ قال : نعم ، أما سمعت قول زهير بن أبي سلمي : هم يضربون حبيك البيض إذ المقول لا ينكصون إذا مااستلحيوا وحسمول .

آ الكلمة من آية الداريات ٧ ::

« إن ما توعكون لنَصاد في " . وإن ألد بن فواقسم ، والسياء ذات الحيثاث . إِنْكُمْ لَيْقِ قُولِ الْمُعْتَلَفُ \* يَأُوْقِنَكُ عَنْهُ مَنَ أَفْقِكَ \* .

وحيدة في القرآن، مادة وصيغة .

وتفسير الحبك بالطرائق والحلق الحسن ، هو من قبيل الشرح والتقريب . وتحتاج معه إلى تلبر الفراد الحبك بهذا الموضع وحده ، مع عبى و طرائق ، في آيات

وسبق النظر في طريق وطرائق ، في المسألة عن « فنج عميق ه – ٩٧٠ – ﴿ وننظر في حباث ، فنرى ۽ الراغب ۽ فسرها بالطرائق ، أم فصلً فقائ ؟ فمن الناس مَنَ تَصُور أَنها الطرائق المحسوسة بالنجوم والمجزة . ومنهم من اعتبر ذَلَكُ بِمَا هَيِهَا مِنِ الطَرَائِقِ المُعقولَةِ المِلدِرَ كَةَ بِالْبِيصِيرَةِ . وأَصَلَهُ مِنْ قوفي ﴿ يَجبولُكُ العُمْرَى أَى محكمة . والاحتباك شد الإذار (المفردات) .

وفي بيبت عمرو بن مرة ، يحدج النبي عليه الصلاة والمعلام : . . . . • رسول مليك الناس فوق الح**بائك • الله الله الله الله الله النا** 

قال ابن الأثير : الحبائك العلرق ، واحدها حبيكة ، يعني يها للسعوات لآن فيها طرق النجوم. ومنه قوله تعالى : ﴿ وَالسِّيامَ فَاتَ الْحَمِكُ ۗ وَطَالِمُ عَلَّهُ حِيالِكِ أو حبيك (النهاية) .

والخيبك من اللغة : الشدم ، والإحكام، في التوب المحبوك ومثله . والحبيكة الطريقة المتقنة من خمُصل الشعر ، والحبُكة الأصل من أصول الكُرَم . ومن ملحظ الدِقة وإحكام الشد وحبك النوب ، جاء اليحمَكُ معنويًّا في

التوثيق والإحكام . فيكون اللفت في الآية الكريمة ، إلى آية القدرة الإلهية في إحكام عجاري الأجرام السهاوية ومسارها ، توثيقناً لحتمية الجنزاء والدين ، وصدق الوعد بما يبختلفون فيه من أمر الآخرة ، والله أعلم ]

#### ١٩٧ - حَرَضٌ :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: «حَرَّضًا » . ققال ابن عباس : الحرض الدنف الهالك من شدة الوجع . ولما سأله نافع : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : نعم ، أما سمعت قول الشاعر : أمين ذكر ليلي أن " نأت غربة "بها كأنك جم " للأطباء محرض .

[ الكلمة من آية يوسف ٨٥ ، من حديث إخوة يوسف لأبيهم :
« وتَولِنَّى عنهم وقال يا أَسَفَا على يوسُفَ وابيضت عيناه من الحزان فهو
كظيم \* قالوا تالله تَلَفَّتُأُ تَذَكَرُ يوسُفَ حيى تكونَ حَرَضًا أو تكونَ من
الها لكين » .

وحيدة في القرآن صيغة ومعنى .

وَفِيهُ مِنَ المَادِةِ ، الأَمرِ بالتَّجرِ يَضَ في آيي :

الأنفالُ ٢٥: ١ يَناأَيُها النبي حرَّض المؤمنين على القتال له . ١٠٠٠ - ١٠٠٠

والنساء ٨٤: ٥ فقاتل في سبيل الله لا تُكِلَّفُ إلا نفسكَ وحَرَّضِ المؤمنين.

وليسِ في القرآن من المادة سواها ﴿

وتفسير الحرض بالمداف الهالك من شدة الوجع ، هو من قبيل الشرح بالمفهوم من سياق الآية . وقريب منه قول « الراغب » : أشرف على الهلاك ، مأخوذاً من الحركض وهو ما لا يُعتد به ولا خير فيه . واستأنس له بقول الشاعر :

إنى امرؤ قابني هم فأحرضني (١)

وأن حديث: "ما من مؤمن يمرض مرضاً حتى يحرضه" قال ابن الأثير:

(1) في مطبوعة المفردات على هامش النهاية : [ إنى أمرنا بني هم فأحرضي] .

أى يدنفه ويسقمه يقال أحرضه المرض فهو حرض وحارض إذا فسد بدفه وأشى على الهلاك . ومنه الأحراض الذين أسرفوا في الذنوب فأحلكوا أنفسهم . وقيل: الذين فسدت مذاهبهم (النهاية).

وجمع « الفير وزايادي » هذه المعانى فقال : الحرض الفساد في البدن وفي المذهب وفي العقل ، والرجل الفاسد المريض ، والحارض ، وككُّتف : الكال المعنى ، وللشرف على الهلاك ، ومن لا تعير عنده أو لا يرتبدي خيره ولا يخاف شره ، للواحد والجمع والمؤنث ، وقد يجمع على أحراض وحُرْضَانَ وحَرَضَة ، ومَن أَذَابِه العشق أو الحزن ، كالمُعرَض ، والردىء من الناس ومن الكلام : والمضيى مرضاً وسقماً ، ومنه : ٥ حتى تكون حرَضًا ،

وناقة حرض : ضاوية .

والحرضُ : الأشنان : والمحرضة مكانه ، والحرَّاض من يحرقه للقلي . والحُمُوضَة : أمين المقامرين . وحرضه تغريضًا حَيَّظُهُ ﴿ القَامُوسِ ﴾ .

والمعانى متقاربة ، والفساد فيها راجع إلى السقم والهزال، منقولا من ناقة حرض، أي ضاوية . ومن فسأد البلدن وسقمه وهزاله ، يأتى الحجاز في سقم المذهب وفساد الرآي وخبالَ العقل : ومن الحواض موقد النار ، يأتَّى معنى التحريض في المقامرة ، وفى الحث والحض.

وَ فِي الْكُلُّمَةُ الْقُرْآنِيةِ ، هذه الدَّلالة على من أضناه السقم والحزن، ولا نخطئها في الشاهد من الشعر ، في المحرض أضناه العشق وأسقَّمه تأيُّ ليليُّ وأدنفه ] ﴿

# ١٢٨ \_ يَدُعُ :

January January State Control رسال نافع عن قوله تعالى ، « يُنَارُعُ اليتيمِ ١٠٠٠ ويُنارُعُ اليتيمِ ١٠٠٠ ويُنارُعُ اللهُ ١٠٠٠ ويُنارُعُ اللهُ فقال ابن عباس: يدفعه عن حقه . واستشهد بقول أبي طالب : المعمد الله يُقسِّمُ حقًّا لليتبع ولم يكــن يكدُعُ للدى أيسارهن الأصاغوا HE PRINCE GHAZI TRUST Y الكلمة من آية الماعون

له أوابت الذي يُكذَّبُ بالدين ، فذلك الذي يُدُعُ اليشيم م ولا يَحُضُ على طعام المسكين ،

وليس في القرآن من مادتها غير آية الطور ١٣ : « يوم يُعُدَّعُون إلى نارِ جهنم دَعَاً » .

وتفسير دع البتم بدفعه عن حقه ، إنما يكون على سبيل الشرح والتقريب ، والأولى عندنا ألا يتعلق دع البتم بدفعه عن حقه على وجه القيد أو الاختصاص ، فالبيان القرآني يستعمل أكل مال البتم فيما يتعلق يجق ماله . ومنه آيات النساء: «وابتلوا البتاى حتى إذا بلغوا النكاح فإن آنسم منهم وشداً فادفعوا إليهيم أموالكم ولا تأكلوها إسرافا وبداراً أن يكبروا ... » - -

« إن الذين يأكلون أموال اليتامي ظلماً إنما يأكلون في بطونهم فارأ وسيصلون سعيراً » - ١٠

والفجر ١٩ : [لا كلا بل لا تُكرمونِ اليتيم ﴿ وَلا تَحَاضُونَ على طعامِ المسكين ﴿ وَلا تَحَاضُونَ على طعامِ المسكين ﴿ وَتَعْرَونَ المَالَ حَبًّا جَمًّا ﴾ .

وأكل المال هو التعبير القرآنى المألوف ، فى أخذ المال بغير حق ، كآيات: (البقرة ١٧٤) فى أكل الربا ، (والتوية ٣٥ والنساء ١٥٩) فى أكل أموال الناس ، و(المائدة ٤٥) فى أكل السحت ، ومعها آية البقرة ١٨٨ :

﴿ وَلاَ تَأْكُلُوا أَمُوالَكُمْ بِينَكُمْ بِالْبِاطُلُ وَتُدَّلُوا بِهَا إِلَى الْحَكَامُ لِتَأْكُلُوا فِرِيقًا من أُمُوالُ ِ النَّاسِ بِالْإِنْمُ وَأَنْمُ تَعْلَمُونَ » .

أما دع البتيم، فنستأنس لفهمه بالآية الأخرى للدع : « فويل يومئذ للمكذبين ، آ الذين هم فى خوض يلعبون ، يوم يك عيون إلى قار جهم دعيًّا ، هذَه النار التي كنتم بها تكذبون ، الطور ١٣

ولا حق ً فيها للمكذبين يدُدَعُون عنه، وإنما الدع ُ سَوَقَى بقسوة وقهر ونهر وغلظة .

وقد فسر والراغب؛ ألدع في الآيتين بالدفع الشديد ، وردُّه إلى أصله في قولهم

للعاثر : دغ دع . وكذاك قسره ابن الأثير في ( النهاية ) بالطرد والدفع . وهو أقرب وأولى من تفدير الدع بالدفع عن الحق ، من عيث يرهف القرآن إنسانيتنا فيعد من التكذيب باللبين أن ننهر البتيم وتعليله يتلظة وجفاء، وإفاه نأكل جاله . وقاد ينصور بعضنا أنهم إذا آثوا اليتيم حقه ، فليس عليهم وراء ذلك أن ينهروه ويتصدوه في جفاء وقسوة وغلظة ، وهيهات أن بدخل الإيمان قلبًا تحجُّرُ نقسًا على اليقيم ولم بحض على طعام المسكين .

ونطمئن إلى أن تعلق الإعان بإكرام البتيم والتواصي بالمرجمية، أبلغ في التقوي والبر، من مجرد أماء عقم ، وهو ما ينفهم بوضوح من النامير في آيات الفيور: وا كالا بل لا تكرمون اليتيم \* ولا تحاضون على طعام المبكنين \* وتأكلون الوليت أكثلاً ليَمنًا مَ وَتُحبُونَ المَالُ حَبِيًا جِمنًا } .

# ۱۲۹ - منفطر:

وسأل نافع عن قوله تعالى : ﴿ السَّهَاءُ مَنْفَظَّرُ بِهِ ﴾

. فقال ابن عباس: منصلع من خرف يوم القيامة . واستشهد بقول الشاعر : طَيَاهِنَّ حَتَى أَعِنُونَ اللِّيلُ مُوتَهَا لَهُ أَفَاطِيرُ وَسَجِينَ رَوَاهِ جَلُونِهِ ا

and the second of the second o

# [ الكلمة من آية المزمل ١٨ : [ الكلمة من آية المزمل ١٨ : [ الكلمة من آية المزمل ١٨ المنافع المن

الله فكيف تَحَقُّون إن كفرتم يوماً يجنَّعَلُ الوطُّدان شيعيًّا عَ المساءُ 

وحيدة الصيغة في القرآن ، ومعها الفعل الماضي في أية الانفطار : و إذا السياء الفعظرت و وإذا الكواكب انتفرت ».

ومن المادة ، جاء الفعل الثلاثي ماضياً ثماني مرات ، الإستاد فيها جميعاً الله سيحانه الذي و فطر « السموات والأرض ، وفطرني وفطرنا وفطري الله مرة ، كاجاء اسم الفاعل ست مرات ، لله تعالى و فاطر الصموات والأرفى و ومعها « فطرة الله التي قطر الناس عليها » . وجاء « فطور » في آية الملك ٣: « فارجع البصر هل نرى من فطور » . و « تكاد السموات يستَفَعَدُونِ » في آيتي ( مرجم ٩٠ والشوري ٥ ) .

وتفسير منفطر بمنصدع من خوف يوم القيامة ، هو من الشرح المفهوم من سياق الآية . وهو أقرب من قول « الراغب »: أصل الفطر الشق طولا، يقال: فطر فلان كذا فطوراً وانفطر. "من فطور" اختلال ، وذلك على سبيل الفساد. وقد يكون على سبيل الصلاح ، قال " تعالى" " السهاء منفطر به " ( المفردات ) .

وق حديث عن ابن عباس : " ماكنت أدري ما فاطر الساوات والأرض ، حتى احتكم إلى أعرابيان في بسر فقال أحدهما : أنا فطرتها "قال ابن الأثير : أي ابتدأت حفرها (النهاية) .

وبحواجعة المادة في اللغة ، يبدو أن العربية استعملت الفطر في انشقاق الجيلد عن ناب البعير ، والعنب إذا بدت رءوسه . وبملحظ من بدء الظهور ، نقل إلى الدلالة الإسلامية في الحلق ابتداء "، وذلك ما لا يكون إلا لله وحده باستقواء كل آيات فيطر وفاطر . والفيطرة : الخيلقة الطبيعية التي جبل الإنسان عليها .

وإذ كان فطر الناب ورءوس العنب عن تشقق ، قيل : تفطرت قدماه إذا تشققت . ولعل تخصيص الإفطار بأكلة الصباح ، ملحوظ فيه أنه يكسر جوع الليل الطويل . ونقل إلى الدلالة الإسلامية في إفطار الصائم وزكاة الفطر . والفطور خلك منظور فيه إلى أصل المعنى في التصدع .

وملحظ التصدع واضح في انفطار السهاء بآيتي المزمل والإنفطار . وكذلك في تفطر السموات والأرض بآيتي مريم والشوري .

وإسناد التفطر والانفطار إلى السماء والأرض ، هو من الإسناد المجازي الدال على طواعية تلقائية ، لايدحتاج فيهما إلى ، لشدة الحدث وهول الموقف إ

# ١٣٠ - يَوْزَعُونِ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: « فهم يُـوزَعُـون » فقال ابن عباس : يُحبَـسُ أولهم على آخرهم حتى تنام الطِير ، ولما سأله نافع :

And the second s

وهل تعرف العرب ذلك ؟ أجاب: : نعم ، أما سمعَتْ قول الشاعر . : . . . . · وَزَعْتُ رَعِيلَهَابِأُ مِنْ نَبَهِيدِ (١٠) إذا ما القوم شد وا بعد خمس

[ الكلمة من آياتٍ : ﴿ وَهُمُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

النمل ١٧ : ٥ وحُشير ليسليمان جُنُودُه من الجين والإنس والعليم فهم

والنعل ٨٢: ﴿ وَيُومَ نَحْشُر مَن كُلُّ أَمَّةً فَوْجًا مِعِنَّ بُكُذِّبٌ بَآيَاتِنا فَهُم

فصلت ١٩: ﴿ وَيُومَ مُعِشَرُ أَعَدَاءُ اللَّهِ إِلَى النَّارِ فَهُمْ يُمُوزَعُمُونَ ﴿ إِلَّهُ اللَّهِ إِلَى النَّارِ فَهُمْ يَمُوزَعُمُونَ ﴾ ﴿ وليس في القرآن من المادة ، غير هذا الفعل المضارع مبنيًّا للمجهولين في الآمات الثلاث

ومعها فعل الأمر في آيتي النمل ١٩ والأحقاف ١٥ : ﴿ رَبُّ أُوَّزَعْنَيُّ أَن أَشْكُدُرَ نَعْمَتُكُ الَّتِي أَنْعُمْتُ عَلَى ۗ إِنَّ ا

وأضبح أن ابن عباس ، شرح الكلمة في جنود سليمان بآيَّة النمل ١٧ . ولايِّبلمو مع ذلك وجه قيد الإيزاع فيها بنوم الطير ، ولا في الآيتين الأخريين .

وفسر « الراغب » الوَزَّع بالكَفَّ ، على سبيل القمع في آية النمل ١٧ ، وعلى سبيل العقوبة فيمن يندَّعُون إلى جهنم بآيتي النعل ٨٦ وقصلت ١٩. وأَصَافَ: وقيل الوزوع الولوع بالشيء ، يقال أوزع الله قلانًا إذا ألهمه الشكر . وقيل هو من : أُوزَ عَ كَأَنَ الله تَعَالَى يُوزَعَهُ بِشَكْرُهُ . وَقُولُهُ : " أُوزَعَنِي أَنِ أَشَكُرُ نَعْمَتُكُ " معناه ألهمني . وتحقيقه : أوليعني بذلك واجعلني بحيث أزع نفسي عن الكفران ﴿ المُقردات ) ..

وقريب منه ما ذكره ابن الأثير في خديث " يزع السلطان أكثر مما يزع القرآن " يمعني الكف والمنع ، وفي الدعاء : " اللهم أوزِّعني " أي ألهمني وأولعني " به (النهاية)

ولا يفوتنا أن كلعة ﴿ يُوزَعُونَ ﴾ المستول عنها جاءت في آياتها الثلاث مُبيَّة للمجهولين في صياق الحشر : بلدتود سليمان أو للمكة بين وأعداء الله ، تما يؤنس إلى دلالة السوق إلى المحشر على وجه القهر والقسر .

<sup>( 1 )</sup> في مطبوعة الإثقان : [ وزغت] بالغين ، تصحيف .

ولعل أصل المعنى في اللغة: اللنفع والسنوي فيسراً ، فالموزع مساق بإرادة عيره . ويأخذ الدفع صفة الإرغام فيمن يوزعون إلى المجشر، ويأخذ صفة الحمل والتوجيه في الدعاء .

ومن ملحظ التشتت والحيرة والبعثرة في سوق الجمع قسرا ، جاء معى التفرق في الأوزاع .

وإذا فيهم الوزع في الحديث النبوى " يزع السلطان " بالكفل ، فبمعنى الردع الملحوظ فيه الدلالة على الدفع فهراً ] .

#### ١٣١ - خيبت :

وسأل نافع عن قوله أمالي « كلما خبيَتْ » . "

فقال ابن عباس : الحبو الذي يُطفأ مرة ويُسعر أخرى . واستشهد له بقول الشاعر :

وللنام تخبو عن آذانهم وأضريها إذا ابتردوا سعميرا

#### [ الكلمة من آية الإسراء ٩٧ :

وَوَمَنَ يَهِدُ اللهُ فَهُو الْمُهُمَّدِ ، وَمَنَ يُضَلِّلُ فَلَنَ تَبَجِدَ لَهُمْ أُولِياءً مِن دُونِهِ ، وَنَحَشَّرُهُمْ يَوْمَ القيَامَةَ عَلَى وُجُوهِهُمْ عُنُمِينًا وَبُنَكُنْمِنَا وَصُمَّاً مَنْ وَجُوهِهُمْ عُنُمِينًا وَبُنْكُنْمِنَا وَصُمَّاً مَنْ دُونِهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

وجيدة في القرآن صيغة ومادة .

وتفسيرها بالإنطفاء مرة والسعير آخرى ، هو من الشرح للمفهوم من سياقي الآية ، وإن كان الحبو هو فتور حيدة اللهب وانطفاء وهجه ، مع القابلية اللتسعير المستمر .

وفسرها ٥ الراغب ٥ بسكون لهبها ، كأنه صار عليها خَتباء من رماد، أي غشاء ... وأراه نظر فيه إلى المهموز زخباً . وهو قريب من قول الزعشيري في الأساس : « ومن الحجاز : وخباً لهبه إذا سكن فود غضيه . والحب في خبائه ، وهو غشاوة من السنبلة ؟ .

۱۳۲ – الهول في اللهوال

وسأل لما فع عن قوله تعالى: ﴿ كَالْمُهُلِّ ﴾ .

فقال ابن عباس: كدر دري الزيت ، ولما سأل نافع : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : نعم ، أما سمعت قول الشاعر :

تبارى بها العيس السموم كأنها تبطنت الأقراب من عرق مهاوي

[ الكلمة من آيات ثلاث :

الكهف ٢٩ : « وقبل الحقُّ من ربُّكم فَاحَنَ شَاءً فليلُّونَ هِمَنْ شَاءً فليلُّونَ هِمَنْ شَاءً فَلَيكُ مُرَّهُ فَاللَّهُ عَاءً فَلَيكُ مُرَّهُ وَإِنْ يَسْتَغِيثُوا يُخَالُوا بَمَاءً فَلَيكُ مُرَّهُ وَإِنْ يَسْتَغِيثُوا يُخَالُوا بَمَاءً كَاللَّهُ مُرَا إِنَّا أَعْلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ مُرَالِهُ وَسَاءَتُ مُرْزَهُ فَقَالًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَ

الدخان ٤٥ : ١ إن شجرة الزقُّوم طعام الأثيم ، كالمنهل يتعلى في

البُطون ﴿ كَغَلَمْ الْحُمْيِمِ ﴾ .

المعارج ٨ : « يوم تكون الساء كالمهل و وتكون الجبال كالعيهن ، ولا يتسأل حكميم حكميم حكميماً »

ومن المادة ، جاء فعل الأمر من التمهل والإمهال في آيتي : المزمل ١٦ والطارق ١٧ .

والراغب فسر المنهل ، بدردى الزيت كذلك . وهو من معانى الكلمة فى اللغة . وعجمع القاموس فيها : اسم يجمع معدنيات الجواهر كالقضة والحديد ونحوها ، والقطران الرقيق . وماذاب من صُفر أو حديد ، والزيت أو درديه أو رقيقه ، وما يتحات من الرماد ، والحمر والسم والقيح وصديد الميت

أما المدّهل ، بالفتح ، فهو التؤدة والسكون عند ، الراغب ، والسكينة والرقق في (القاموس) وأمهله ترفق به ، ومهلّه : أجلّه . وتمهل اتأد .

ولا تبدو الدلالات المعجمية المشهل متقاربة ، كما لا يبلو وجه توبيع بين المشهيل والمشهيل ، وهما من مادة واحدة .

فهل يكون المهل في الأصل لذوب المعدن المنصهر ، لُحظ قيه بطء الانصهار فجاء المرَه لل يمعني الزَّرجاء والتأخير ، والتعميل بمعنى الإرجاء والتأخير ، والتعميل بمعنى الصبر على من تُمهله ؟

وهل يجمع بين معانى المنهل: أن ذوب المعدن المنصهر شديد الحرارة منهلك، فقيل للجمر مهل، بملحظ التوقد والتلهب، وقيل لكل سائل مؤذ منهال، كالقيح والصديد ودودي الزيت؟

الكلمة القرآنية على أى حال ، إذا احتملت فى تشبيه السماء بآية المعارج ، ما فسروها به من : دردى الزيت، فإنها أقرب إلى أن تحتمل معنى الصديد والقيح فى آية الكهف شرابًا للمكذبين، وفى آية الدخان طعامًا للأثيم من شجرة الزقوم].

#### ۱۳۳ – رَيْسِل :

وسأل نافع عن قوله تعالى : « أخذا وبيلا » . فقال ابن عباس : شديداً ليس له ملجاً . واستشهد له بقول الشاعر : أخير يُ أَخيرُ يُ المديداً ليس له ملجاً . واستشهد له بقول الشاعر : أخيرُ يُ المديداً ليس له ملجاً أراه طعاماً وبيسلا (١٠)

[ الكلمة من آية المزمل ١٦ :

﴿ فَعَصَى فِرْعُونُ ۗ الرسول َ فَالْخَذْنَاهِ أَخَذُا وَبِيلاً ﴾ .

وحيدة الصيخة في القرآن .

ومن مادتها ، جاء: « وبال أمره » في آية المائدة ٩٥ ، « وبال أمرهم » في آية الحشر ١٦٥، «وبال أمرها » في آية الطلاق ٩

وجاء " وابل " ثلاث مرات في آيتي البقرة ٢٦٤ ، ٢٦٥ :

واضح أن تفسير ابن عباس لأنحذ وبيل ، بشديد ليس له ملجأ ، هو من قبيل الشرح ، ولا يفوتنا معه صريح دلاً له الوبال والهلاك في أخذ وبيل وقد وده «الراغب» إلى معنى الثقل في المطر الوابل والوبل ، ولمراعاة الثقل قبيل للأمر الذي يُخاف ضروه : وبال ، ويقال طعام وبيل وكالاً وبيل ، يخاف وباله ، قال تعالى : "أخذاً وبيلا" (المفردات)

وقال ابن الآثير: الوبال في الأصل النقل والمكروه ، وفي حديث " فاستوبكوا المدينة " أي استوخموها ولم توافق أبدانهم . يقال أرض وبيلة، أي وبثة وخيمة . المدينة " أي استوخموها ولم توافق أبدانهم . يقال أرض وبيلة، أي وبثة وخيمة .

<sup>(</sup>١) كذا في الإثقان . وفي (معجم غريب القرآن) : ه أذل الحياة وعز الممات ، ولا يحتمله سياقي البيت .

وقد نرى أن العربية خالفت بين الصبغ لفروق في الدلالات ، فجعلت الوابل للثقل الشديد التدفق والانهمار ، وأكثر ما يختص به المطر ، وجعلت الوبال للوبل وثقل العذاب ، وجعلت الوبل الوفق الرخيم ، والوبيل للفادح المهالين آ .

#### ١٣٤ – نه آويا :

وسأل نافع عن قوله تعالى: « فنقبوا في البلاد » . فقال ابن عباس : هربوا ، بلغة اليمن ، واستشهد يقول عدى بن زيد : نقبوا في البلاد من حذر المو ت وجالوا في الأرض أي مجال

[ الكلمة من آية (ق) ٣١ :

" وَكُمَّ أَ هَلْكُنْنَا قَبَلْهُم مِن قَرَن هم أَشَدُ منهم بَطَيْشاً فَنَقَبُوا فَى البلادِ هل مِن مُحيص » .

وحيدة الصيغة من مادتها ،

وجاء النَّـقُـْبِ في آية الكهف ٩٧ ، في حكاية ذي القرنين :

« آتُوكَى زُبُرَ الحديد حتى إذا ساوَى بين الصَّدَ فَيَنِ قال القَبْخُوا حتى إذا جعله ناراً قال آتُونى أُفْرِغُ عليه قبطراً فا اسطاعوا أن ينظّهر وه وما استطاعوا له ننقبًا ه ناراً قال آتُونى أُفْرِغُ عليه قبطراً فا اسطاعوا أن ينظّهر وه وما استطاعوا له ننقبًا ه واقيب في آية المائدة ١٢ :

٥ ولقد أخذ الله ميثاق بني إسرائيل وبعثنا منهم اثني عشر لقيبًا ٥ .

وتفسير التنقيب في البلاد ، في آية (ق) ، بالهروب، مقبول من الجيلاف

ثم لا يفوتنا ما في التنقيب من معنى الفحص والبحث، والمفطع الأولى من مادته (ن قي ب) يأتى في ألفاظ عربية ذات عدد، يجمعها ملحظ مشوائم من الدلالة على الفحص والمعاناة ، ثم تتميز الفروق الجاصة ، باختلاف الجوف التالي للمقطع (نق) : فيكون النقب للحفر والفحص ، والنقت للتقليب والبعثرة ، والنقح للفحص والتمييز ، والنقش للحقو والرمن ،

والنقط اللكتابة ، والنقض للفحص والهدم ، والنقع لما يثار من غبار ، والنقر لفحص الغلائر ، والنقر لفحص الغلائر ، والنقف بغرجًا من البيضة ...

ثم يُنقل إلى الدلالات المجازية ، بملحظ من هذه الدلالات الأولى ، كانتقال النقض من فحص الهدم والحفر إلى نقض الاحكام والأقوال ، والنقب من ثقب الحائط والجدار والسد – ومنه النقب في آيةالكهف ؛ والتنقيب من الحقريات والمناجم – إلى كل ثقب أو فترجة وثغرة . كما نقل التنقيب إلى المعنوى من فحص و بحث . والنقيب الذي يفحص حال قومه و ينظر في شئونهم ،

وترى هــــذه الدلالة على الفحص والبحث لا تنفك عن كل استعمال المادة محظف صيغها . ومن ثم يكون تفسير « قنقبوا في البلاد ، بالهروب ، معه تنقيب عن ملجأ ومهرب ، حيث لا مهرب ولا محيص : بصريح الآية : ه فنقبوا في البلاد هل من محيص » ] .

#### ۱۳۵ – هنگس:

وسأل نافع عن قوله تعالى : « إلا همسنا » فقال ابن عياس : الوطء الحنى والكلام الحنى . واستشهاد بقول الشاعر : فياتدوا يكرلون وبات يتسرى بصير" بالدجئ هاد همكوس

#### [الكلمة من آية طه ١٠٨ :

« يومَـنَذَ يَتَسِعُونَ الدَاعَى لا عَـوَجَ له وخَشَـعَـتِ الأصواتُ للرحمنُ فلا تَسَسَعُ ۚ إلا مَـن أذِن له الرحمن أَ فلا تَسَسَعُ ۗ إلا هـمَـسُمًا ، يومنذ لا تنفعُ الشفاعة ُ إلا مَـن أذِن له الرحمن أ ورَضِي له قَـولا »

وجهدة في القرآن ، صبغة ومادة .

وقريب من تفسير ابن عباس قول ُ « الراغب » في همس : الصوت النطني ، وهمس الأقدام أختى ما يكون من صوتها . وذكر الآية .

وقال ابن الأثير في حديث : " فنجعل بعضنا يهمس إلى بعض " : أي بالكلام الحي لا يكاد يفهم . وهى أقوال منقاربة ؛ والهمس فى الكلام هو المفهوم من صريح لفظ الآبة ، وقد كثر استعمال الهمس فى الحلى من القول، منقولاً من أصل استعماله فى سير هموس ، أخنى ما يكون من صوت الأقدام والاعتفاف ، ومنه الشاهد :

# بصير باللجى عاد هموس.

ثم نلتقت إلى أن انفراد الهمس بخشوع الأصوات للرحمن يوم ينفخ في الصور ، أعطاه ملحظًا من الرهبة والهيبة ، يقويه لفظ المحشوع ، وهو من أفعال القلوب ، لا يكون إلا من صدق تهيب وفرط قنوت وإجلال ] .

## ١٣٦ – مُقْمَعُونَ :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : «مُنْقَسَّحُونَ » .

فقال ابن عباس: المقمح الشامخ بأنفه المنكس رأسه. ولما سأله ابن الأزرق: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر: وتُعن على جوانبهما قعدود" نَعْفُض الطرف كالإبار القيماج ...

#### [ الكلمة من آبة يس ٨ :

« لقد حَقَّ القولُ عَلَى أَكْثَرِهُمْ فَهَمُّمُ لَا يُتَّوْمِنُونَ وَ إِنَّا جَعَلَمْنَا فِي أَعَنَاقِهُمْ أغلالًا فهي إلى الآذ قان فهم مُغْمَّمَ حون و وجعلنا من بين أيديهم سَدًا ومن خلفهم سَدًا فأغشَّيْنَاهم فهم لا يُبْصِيرُونِ ٥

وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

وتفسير الإقماع بشموخ الأنف وتنكيس الرأس ، إن يكن من الشيرج التقريبي ، فهو في حاجة إلى مزيد بيان، لما شاع في العربية من استعمال شمهرج الأنف ، كناية عن العزة والكبرياء والتعالى ، وقد أطال المهسرون واللغويون النظر في الكلمة .

« فالراغب» ربط الإقماح بأصل مادته في القَصْع بمعنى البر إذا سبه في السنبل من لدن الإنضاج إلى الاكتناز. ومنه أنحيذ القصع ، لرفع الرأس ليستف

الشيء ، ثم يقال لرفع الرأس كيفما كان : قمح ، قمح البعير وأسه ، وأقسحت البعير شددت رأسه إلى خاف . وقوله تعالى : " مُقمحون " تشبيه بذلك ومشل لهم . وقاصد إلى وصفهم بالتأبى عن الانقياد للحق وعن الإذعان لقبول الرشد والتأبى عن الإنفاق في سبيل الله ، وقبل : إشارة إلى حلهم في القيامة إذ الأغلال في أعناقهم والسلاسل (المفردات).

وزرى سياق الآية أقرب إلى أن يكون من وصف حال الغافلين فى إعراضهم عن داعى الحق ونذير الآخرة . وحمل الإقماح على التأبئ ، قد يُفهم منه الشموخ وهو ما لا يكون مع الأغلال فى أعناقهم .

وقال ابن الآثير : الإقماح رفع الرأس وغض البصر ، يقال : أقمحه الغلُّ إِلَّا تَوْكُ رَأْسُهُ مَرْفُوعُكُ ، ومنه قوله تعالى : "فهم مقمحون" ( النهاية ).

وفى ( القاموس ) مزيد تفصيل : أقمح ، رفع رأسه وغض بصره . وبأنفه : شمخ ، و أقمح الغل الأسير : ترك رأسه مرفوعاً لضيقه . وقمح البعير قموحاً : رفع رأسه عند الحوض وامتنع من الشرب . وقامحت الإبل : وردت فلم تشرب لدام أو برد . والقامح من الإبل ما اشتد عطشه حيى فتر شديداً . وبهامشه ، من حاشية الشيخ نصر الموريبي : «قوله : والغل الأسير إلخ ، فهو مقمح ، وذلك إذا لم يتركه عمود الغل الذي ينخبن ذقنه ، أن يطاطىء رأسه كما في ( الأساس ) .

ونقل من قول الأزهرى : وأراد عز وجل أن أيديهم لما غُلُت عينك أعناقهم رَفَعَتَ الأغلالُ أَدْقالهم ورموسهم صُعُداً، كالإبل القيماح، الرافعة رموستها » اه

فترى أن معنى الشموخ في الإقماح ، لا يكون إلا مع التصريح معه بلفظ الأنف ، وليس في الآية . واللغويون ومعهم ابن الآثير حين قالوا في الإقماح إنه من رفع الرأس وغض البصر ، احترزوا في رفع الرأس بأنه من الأغلال ، وذكروا فيه الأسير يُقميحه الغل فلا يملك أن يحيى رأسه

وبيت الشاعر لا يشهد لشموخ الأنف ، والتشبيه فيه بالإبل القيماح ، مع القعود وغض البصر . وليس مع غض البصر مجال " لشموخ بأنف" ]

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى له في أمر مربيج ١٠.

فقال ابن عباس : المريج الباطل . ولما سأله ابن الأزرق : وهل تعرف الغرب ذلك ؟ قال : نعم ، أما سمعت قول الشاعر :

فراغت والتمست بها حسَّاها وخَرَّ كأنه خُوْطُ السَّمَ عِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله

#### [ الكلمة من آية (ق) ه :

الله كنائبوا بالحق لماً جاءهم فيهام في أكبر مريج ، . .
 وحيدة الصيغة ، ومن مادتها جاء :

« مرَج البحرين » في الفرقان ٣٥ : والرحمن ١٩ .

« من مارج من نار » في الرحمن ١٥.

و ﴿ الْمِرْجَانَ ﴾ مع اللؤلؤ في الرحمن ٢٢ ، ومع الياقوت في الرحمن ٨٥ . .

ولا يبدو وجه تفسيرها بالباطل قريبًا ، وكلمة الباطل قد جاءت في القرآن ستبًا وعشرين مرة ، نقيضاً للحق . كما جاء الفعل منها خمين مرات ، واسم الفاعل « المبطلون » خمس مرات كذلك ، للضالين المفسدين الحاسرين .

وإذ لم يقل : في أمر باطل ، والكلمة من معجم ألفاظه ، فلايد من قرق في الدلالة ، يؤنس إليه قوله تعالى في آيتي الفرقان والرحمن : « مرج البحرين » بما يفيد المرجُ من معنى الاختلاط .

وقد ذكر « الراغب ، الحلط أصلا لمعنى المرج ، وفسر ، في أمر مربيج، عنجتلط ، و « مارج من نار » أى لمب مختلط ، وأمرجت الدابة في المدعي : ارسانها فيه ( المقردات ) .

وكذلك فسر ابن الأثير المرج بالحلط ، وذكر فى ا مارج من نلو المهمها المختلط بسوادها ، والمرّج الأرض الواسعة ذات النبات تمرج فيه العواب ، أى تُمخلى تسرح مختلطة كيف شاءت (النهاية) .

<sup>(</sup>١) هذه رواية (ديوان الهذلين ) من شعرعمود بن التأخل الجلل : ٣ ٪ ١٠٣ ٪ والكتبيد المصرية . وإليها عدلت عما في الإتقان : [ فراعت فانتقدت . . . فضر فكأنه ]

فإذا كان تفسير ابن عباس لكلمة «مريج» بالباطل، من قبيل التقريب فليس يفوتنا في الكلمة حيس الاختلاط والاضطراب من ارتياب الذين اختلط عليهم أمر الحق لما جاءهم، فكذبوا وضلوا وزاغوا عن الحق آ.

# ١٣٨ ــ جيّا مقضينًا :

وسأل نافع عن قوله تعالى: «حتماً مقضياً » . فقال ابن عباس: الحتم الواجب ، واستشها بقول أمية : عباس الحتم الواجب ، واستشها بقول أمية : عباد ك يخطئون وأنت رب المحكمة تياك المفايا والحتوم (١)

#### آ الكلمة من آية مريم ٧١ :

« فَوَرَبُكُ لَنَحُشُرُنَّهُم والشياطينَ ثَم لنُحضِرَنَّهُم حولَ جهُمَ جَنْبِيًّا » ثُم لَنَنْزُعَنَّ مِن كُلُّ شيعة أيَّهُم أَشَدَ على الرحمن عِنْبِيًّا » ثُم لَنَنَوْعَنَّ مِن كُلُّ شيعة أيَّهُم أَشَدَ على الرحمن عِنْبِيًّا » ثُم لَنَحُن أَعلمُ بِاللَّيْنَ هُم أُولَى بِهَا صِلْبِيًّا » وإن منكم إلا وارد ها ، كان على رَبُكُ حَنْمًا مَقَاضِيًّا »

وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

وقد فسرها ابن الأثير كذلك ، باللازم الواجب الذي لابد من فعله ، في حديث: "الموتر ليس محتم كالصلاة المكتوبة " (النهاية).

وسياق الكلمة في الأية ، يجتمل الواجب بمعنى الوجوب ، مع ملحظ من دلالة اللفظ على القطع والحسم ، وقد استعملته العربية في القضاء وإبجابه ، والحاتم : القاضى ، كما استعملته في القضاء المحتوم ، وسمنت غراب البين حاتماً ، للذيره بحتم الفراق ]

# ١٣٩ - أكواب :

وسأل نافع عن قوله تعالى : « وأكواب »

(١) في الإنقان: [يكفيك] , والبيث لأمية بن أبي المنطن .

فقال ابن عباس : الفيلال التي لا غراطا ! ولا سأله : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : فعم ، أما سمعت قول الهذلي [ الأعشى ؟ ] : (١) فلم ينطق الديك مدى مساؤَّت كوب الدنان له قاستداراً

[ الكلمة جاءت أربع مرات بآيات ﴿

الزخرف ٧١ : ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَاتِ مِن ذَهِبٍ وَأَكُوابٍ وَقِيْهِا مَا تَشْتُهِيهِ الأنفسُ وتلكُ الأعينُ ﴿

الإنسان ١٥؛ ٥ ويُطافُ عليهم بآنية من فيضَّة وأكواب كانت قواريرا ه قواريرَ من فضَّةُ قدَّرُوها تقَديراً ﴿

الغاشية ١٤: ﴿ فَي جَنَّةُ عَالِيهُ ﴿ لَا تُسَمَّعُ فِيهَا لَاغِيةَ ﴿ فِيهَا عَيْنَ جَارِيةٍ ﴿ فيها مرر مرفوعة موأكواب موضوعة م ولسمار في مصفوفة وروابي مشوقة ، الواقعة ١٨ : ﴿ يَطُوفُ عَلَيْهِم ۚ وَلَنْدَانَ ۗ مُعَلَّدُونَ مَ بِأَكُوابِ ۚ وَأَبَارَعِقَ ۗ و كأمن معين »

" وكلها في سياق البيان لنعيم أهل الحنة . وأخذ ها : كوب . " " وفسرها « الراغب » كذلك أن بالقداح لا عَرْوَقُ له أَ أُودْكُوْ مَعْهُ الكُوبَةُ عَ النظيل الله يُعلم به . ومثله في (القاموس)

فلعل العربية فرَّقت بين القامع والكوب، بأن يكون الأبلطة عُروقيه وأطلقت الكوب على ما لا عروة له ، على التشبيه بالطبل ، وإن كان الشاهد من بيت « ألاعشي، ، لا يُعين ما إذا كان الكوب بعروة أو بغير عروة ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ ا

# 

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : ﴿ وَلا هُمْ عَنْهَا يُتُرْفُونَ ﴾ ﴿ ﴿ وَالْ فقال ابن عباس : لا يسكرون . ولما سأله ابن الأثريق ؛ وهل تعوف الغرب ذلك ؟ قال : نعم ، أما سمعت قول لا عبد الله بن رواحة ؛ أ

<sup>(</sup>١) الشاهد سنزو للهذلي في (الإتفان) يف (سيم غروب القرآن) وليس في هيوانه المذلون. و إنما هو للأعشى من واثبته في مدح قيس بن معد يكرب (الديوان : ٣٥ ط أوربا) يهمه (وسالة الغفران } ۲۲۷ – ط خاممة ، ذمحائر .

[الكلمة من آية الصافات ٤٧ ، في خمر الجنة : لا يُطافُ عليهم بكاس من معين ، بيضاء لذَّة للشاربين ، لا فيها غَوَّلُ ولا هم عنها يُسْرَفُونَ ، . ومعها آية الواقعة ١٩ ، في السياق نفسه :

العطوف عليهم و لدان " تحليدون ، بأكواب وأباريق وكأس من سعين "
 لا ينصد عون عنها ولا ينز فأون ا

والكلمة في أولاهما مُبنية للمجهولين، وفي الأخرى للمعلومين وعلى قراءة الحمهور . وقرئ : يُمَزَ فون .

وتقسيرها بالسكر تقريب لا يفوتنا معه ملحظ الدلالة على نزف العقل ، منقولا إليه من نزف الماء والدم والدمع . وهو ما التفت إليه «الراغب» فقال : قيل : سكران نزيف ، نزف فهمه بسكره، قال تعالى "ولا ينزفون" وقوى : ينزفون ، من قولهم : أنزفوا إذا نزف شرابهم أو نزع عقولهم . وأصله من قولهم : أنزفوا ، أى نزف ماء بثرهم ، وأنزفت الشي آبلغ من نزفت ، ونزف الرجل في الحصومة ، انقطعت حبحته (المفردات)

وفى الآية مرضع السؤال ، تقوى الدلالة على نبى نز ف العقل، بكوجا معطوفة على : ه لانيها غول ، بما فى الغول من ملحظ اغتيال للوعى والعقل]

#### ۱**٤۱ -- غرام : پ**ندي

وسأل نافع عن قوله تعالى : « كان غراماً » .

فقال ابن عباس : ملازمًا شديداً كلزوم الغريم الغريم. وإستشهد بقول ه يشر بن أبى خازم » : ه يشر بن أبى خازم » : ويوم النسار ويسوم الجرف ا

[ الكلمة من آية الفرقان ٦٥ ، من دعاء عباد الرحمن : ﴿ وَاللَّذِينَ يَقُولُونَ رَبِّنَا اصْرَفْ عَنَا صَدَابِ جَهِم إِنَّ عَدَابِهَا كَانَ غَرَامًا ﴾ .

وحيدة الصيغة ، وفي القرآن من مادتها : Signal State Comment

THE PRINCE GHAZI TRUST

اسم الفاعل في آية التوبة ٦٠ : « وفي الزقاب والغارمين وفي سبيل الله و المسم الفاعل في آية التوبة ٦٠ : « وفي الزقاب والغارمين وفي سبيل الله ومون». واسم المفعول من الرباعي ، في آية الواقعة ٦٦ : «إنا لمنغر مون ، بل تحق هر ومون». والمصدر الميمي في آيات :

القلم ٤٠: «أم تسالهم أجراً فيهم من منفرَم منفقلون « والطور ٠٠ التوبة ٩٠: « أم تسالهم أجراً فيهم من يتخذ ما ينفق منفرما ويتربيص ينكم التوبة ٩٨: « ومن الأعراب من يتخذ ما ينفق منفرما ويتربيص ينكم اللوائر ، عليهم دائرة السوء ، والله سميع عليم »

التفت ابن عباس فيها إلى ملازمة الغريم الغريم ، احترازاً من حمل الملازمة الشديدة على طول الصحبة والألفة .

وفهمها « الراغب ، من الغرامة فقال في المادة :

الغرم: ما ينوب الإنسان في ماله من ضرر الغير جناية منه ، يقال يخم غرم غرماً ومغرماً ، وأغرم غرامة ، قال تعالى : لا إذا لمغرمون لا لا فهم من مغرم مثقلون لا والغريم يقال لمن له الدين ولمن عليه الدين : لا والغريم يقال لمن له الدين ولمن عليه الدين : لا والغريم يقال لمن له الإنسان من شدة ومصيبة ، قال : لا كان غراماً ، من قولهم : مغرم بالنساء أي بلازمهن . قال الحسن : كل غريم يقارق غريمه إلا النار . وقيل : لا غراما لا مشغوفاً بإهلاكه (المفردات)

وفى حديث: « الزعيم غارم » قال ابن الأثير: الزعيم الكفيل ، والغارم الذى يلتزم ما ضمنه وتكفل به . والغرم أداء شي لازم ، ومنه الحديث: « الرهن لن رهنه . له غنمه وعليه غرمه » أى عليه أداء ما يقكم به . والحديث « لا تحل المسألة إلا لذى غرم مقطع » أى حاجة لازمة من غرامة مثقلة ... وحليث: « أعوذ بك من المأتم والمغرم » مصدر وضع موضع الاسم ويريد به مغرم اللمنوب والمعاصى . وقيل المغرم الغرم وهو الدين، ويريد به ما استدين فيا يكرهه الله أو فيها يجوز، تم عجز عن أدائه . فأما دين احتاج إليه وهو قادر على أدائه فلا يستعاذ منه . وحديث معاذ : « ضربهم الله بذل مغرم » أى لاثيم دائم ، يقال فلان مغرم بكذا ، أى لازم له ومولع به (النهاية) ،

وترى إلحاح الملازمة المنهكة ، دلالة مشتركة في : إلزام الغرم والغرامة ، وفي

الغرام الناشب الملح لا يملك المغرم منه محلصاً ، وفي الغريم يلاحق الغريم ويلازمه كظله في مطاردة منهكة . وما نقل « الراغب » من إطلاق الغريم على من له الدين ومن عليه الدين ، إنما جاء من ملحظ المفاعلة في الغريمين يطارد كل منهما غريمه . فجاز إطلاق الغريم على المدين وإن كان يتقى لزوم الدائن . لما ينهكه من ملازمة غريمه الدائن ، فلا يجد منه مهرباً ، فكأنهما غريمان .

وبكل هذا نستأنس في فهم : « إن عذابها كان غرامًا » بما تعنى من ملازمة منهكة لا يملك المعذب فراراً منها أو مهر با ] .

the of the second of the

Commence of the commence of the

za operazioni 🛬

#### ١٤٧ ــ الرّائب :

وسأل نافع عن قوله تعالى : ﴿ التراثب ﴿ فقال ابن عباس ؛ التراثب موضع القيلادة مِن المرأة . واستشهد بقول الشاعر : ﴿ ﴿

والزّعف ران على ترائبه الله تشرِّقًا به اللَّبَّاتِ والنَّحْدُ

[ الكلمة من آية الطارق V :

ر العلمة من أيه مصارى . ﴿ فَلَيْنَظُرُ الإنسانُ مَ خَلَقَ ﴾ خَلَقَ ﴾ خُلُقَ مِن ماء دَافق ، يتخرجُ من بينِ الصُّلب والرّائب ، إنه على رَجْعُه لـقاد رُ ﴾

وخيدة الصيغة ، وفي القرآن من مادتها :

غراب : في سبّع عشرة آية .

وأتراب : في ثلاث آيات .

وَمِثْرُبَةُ : فَى آيَّةُ البَلَد : ﴿ أُو إِطْعَامُ فَى يُومُ ذَى مُسْعَبَةً ﴿ يَشِيمُنَا ذَا مَقْرُبَةً ﴾ أَو مُسكيناً ذَا مُقْرِبَةً ﴾ أَو مُسكيناً ذَا مُثْرِبَةً ﴾

وصلى ما يبدوعن قرب تفسير التراثب بموضع القلادة من صدر المرأة أو عنقها ، تجد للم فيها أقوالا عدة : وقد ذهب الراغب، إلى أن التراثب هي ضلوع الصدر . الواعدة : تريبة . وذكر الآية . وقال في الاتراث : اللذات ينشأن معا ، تشبيها في التساوي والماثل بالتراثب التي هي ضلوع الصدر . . . وقيل لأن التراثب في حال الصبتي تلعب بالتراب (المفردات) .

أما « ابن الأثير » فذكر في التريبة ، أنها أعلى صدر الإنسان تحت الذقر ، وجمعها ، تواثب ( النهامة ) .

وجمع في (القاموس)، في التراثيب عدة معان : عظام الصدر ، أو ما ولين الترقوتين منه ، أو ما بين الثديين والترقوتين ، أو أربع أضلاع من يمئة الصديد وأربع من يسرته ، أو اليدان والرجلان والعينان ، أو موضع القلادة . وأربع من يسرته ، أو اليدان والرجلان والعينان ، أو موضع القلادة . وأقربها فيما نظن موضع القلادة من العنق ، والله أعلم ] .

#### ١٤٣ - بدور :

وسأل فافع عن قوله تعالى: ٥ وكنتم قوماً بوراً ٥ فقال ابن عياس : هلاكي، بلغة أعمان ، وهم من اليمن ، واستشهاد له بقول الشاعر :

فلا تكفر واله أما قد صنعنا إليكم وكافرا به فالكفر بور لصافيعه وكافرا به فالكفر بور لصافيعه

[ الكلمة من آية الفتح ١٢ في المخلفين من الأعراب :

« بل ظننتم أن ۚ لن ۚ ينقلبَ الرسول ُ والمؤمنون إلى أهليهم أبداً وزُينَن ُ ذلكُ في قلوبيكم وظننتم ظن السَّوَّءَ وكنتم قَومًا بنُوراً »

ومعها آية الفرقان ١٨ :

« قالوا سُبِحانَك ماكان ينبغي لنا أن نَتَّخذَ مِن "دونِيكِ مِن أوَّلياءَ وَلِكُنَّ مَنَّ مُورِّلُهُ مِن أوَّلياءَ وَلِكُنَّ مَنَّعَتَهُم وَآباءهم حَتَى نَسُوا الذكثرَ وَكَانُوا قَومًا بِنُورًا » .

وفي القرآن من مادتها ، الفعل مضارعاً مرتين في آيتي فاطر :

« وَالذَّيْنَ يَمْكُرُونَ السِئَاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمُكُرُّ أُولِئُكُ هُو يَسَبُّورُ اللهِ اللهِ وَأَقَامُوا الصّلاة وَأَنْفُقُوا مَمَّا رَفِقًاهُمْ سِيرًا وَعَلائِيةً اللهِ وَأَقَامُوا الصّلاة وَأَنْفُقُوا مَمَّا رَفِقًاهُمْ سِيرًا وَعَلائِيةً اللهِ مَا اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْ

والبوار ، في آية إبراهيم ٢٨ :

هُ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّهِنَ بِلَدُّ لُوا نَعِمَةً اللَّهِ كَفُوا ، وأَحَلُّوا قومَهِم دَارَ البَّوَارِ ال

الإمجاز البياني للقرآن

<sup>(</sup>١) في الإنقان : [ فلا تفكروا] .

تفسير بور ، بهلَّكَى قريب ، والقول إنها بلغة عمان ، يُسوَّع النرادف . ثم لا يفوتنا ما فى دلالة مادتها على البوار ، وهو فى الأصل للأرض لا تصلح للزراعة . ومنه أُخ ذ البوار لركساد السوق . وتجوزت العربية فاستعملته فى العقم والفساد والخسر والضياع ، ،

الله وكل ما في القرآن من مادته ، هو من هذا الخسر بالضلال والكفر ، وإنه لأفدح الضياع والهلاك .

وقد رده «الراغب» إلى فرط الكساد ، يؤدى إلى الفساد فيعبر بالبوار عن الهلاك : « وكانوا قوماً بوراً » أى هلكى ، جمع بائر . وقيل هو مصدر يوصف به الواحد والجمع فبقال رجل بور ، وقوم بور .

وذكر شاهداً من قول الشاعر (١)

يا رسول المليب لله إن لسانى راتين ما فتفت ُ إذ أنا بهور ُ ورَرُ ورَرُ ما فتفت ُ إذ أنا بهور ُ ورَرِي المصدرية في الآية : 1 قوماً بوراً ﴾ أبلغ وأقوى من حمل اللفظ على جمع باثر . لما في وصفهم بالمصدر ، من محض بوار وهلاك ] .

#### ١٤٤ - نَهُ سُبَتُ :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: «نفشت».
فقال ابن عباس ؛ النفش الرعى لبلا . واستشهد ببيت لبيد :
بُدُّ لَنَ بعد النفشش الوحيفا وبعد طول الجرَّة الصَّريفا

[الكلمة من آية الأنبياء ٧٨ :

« وداود وسلمان إذ يحكمان في الحرّث إذ نقصَت فيه غَنَمُ القوم وكنا لحكمهم شاهدين ، ففه عَمَام مناها سلمان ، وكالا آتينا حكما وعلما ، وستخرّنا مع داود الجبال بسُمَت عن والطير وكنا فاعلين » .

وحيدة الصيغة ، وليس في القرآن من مادتها سوى اسم المفعول في آية المقارعة : « يوم يكون الناس كالفراش المبنوث و وتكون الجبال كالعيها المنفوش » . (١) عبد الله بن الزبعرى . انظره في ( السيرة النبوية : ١١/٤)

1 × 1 ... + ... (a)

تفسير النفش بالرعى ليلان بالمحظ العه دلالة المادة أصلا على التشعث والتفرق. وقد ذكر (القاموس) في النفش الرعى ليلا ، مع تقييده ، بغير راع » وذلك أبلغ في التشعيث والتفش . وكذلك قيده والراغب، فقال في المادة : الغش نثر الصوف ، قال : «كالعهن المنقوش » ونقش الغم انتشاره، والنفش الغم المتشر قال تعالى : « إذ نفشت فيه غنم القوم » والإيل النوافش المترددة ليلا في المرددة ليلا في المرعى بلا راع .

وقال ابن الأثير : نفشت السائمة تنفش نفوشًا عرادًا رعت ليلا بلا راع ، وهملت إذا رعت بالنهار (النهاية).

والذي أطمئن إليه في فهم الآية ، هو أن تتجه إلى المعنى الحجازي كتابية عن الاختلاط والفوضى ، يلتبس معها أمر غم القوم ؛ وراء المعنى القريب من أصل استعمال النفش للغم والإبل ، ترعى ليلا بغير راع ، فلا تكاد تشميز أو تنضبط ] .

# 150 - ألك الخيصام :

وسأل فافع عن قوله تعالى : ﴿ أَلَدُ الْحُصَامِ ۗ . .

فقال أبن عباس: الجدل المحاصم في الباطل. واستشهد بقول مهلهل : إن تحت الأحجار حَزَمًا وجُوداً وخصيصًا أَلِدً ذا مغسلاق

#### [ الكلمة من آية البقرة ٢٠٤ :

ه ومن الناس من بمعجبهائ قوله في الحياة الدنيا، وينتعمل الله على ما في قلبيه وهو ألمه الخيصام» .

ومعها آية مريم ٩٧، خطاباً للنبي عليه الصلاة والسلام: • فإنَّهَا يَسَمَّرَقَاهُ بِلسَّانِيَكُ، النَّهُ مِنْ اللَّهُ أَنْ ﴿ وَمُعَالِمُنَا لَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلْمُلَّا ﴿ وَمُعَالِمُنَا لَا لَهُ أَنْ ﴾ ﴿ جمع اللَّهُ مِنْ وَتُمُذِرَ بِهُ قُومًا لَلْدُأْ ﴾ ﴿ جمع اللَّهُ .

وليمي في القِرآن غيرهما من المادة .

وما رُوي عن ابن عباس في تفسير ألله الحصام ، هو من قبيل الشرح . وقال : « الراغب » : الألد الحصيم الشديد التأبي لحجته ، وجمعه لُدُدُّ ، قال تعالى: « وهو ألد الخصام» « وتُنذر به قوماً لنداً » وأصل الألد : الشديد اللدّ در أي صفحة العنق ، وذلك إذا لم يمكن صرفه عما يريده ( المفردات ) .

وفى حديث: «إن أبغض الرجال إلى الله الخصيم » قال ابن الأثير: أى الشديد الخصومة. واللدود من الأدوية ما يُسقاه المريض فى أحد شيقتَى الفم ولديدا الفيم : جانباه (النهاية).

والمعاجم تذكر في اللديدين صفحتي العنق دون الأذنين، وجانبي كل شيء. وتلدد: تلفت يمينناً وشهالا وتحير متبلداً وتلبث؛ ولداً مخصمه فهو لاد ولدود: حبسه . وتذكر في الألد: الطويل الأخدع من الإبل، والحصم الشحيح الذي لا يزيغ إلى الحق .

وأكثر ما يُستعمل اللدّدُ في الحصومة والجدل ، منقولاً عن أصل استعماله في صفحتي العنق ، ففيه ملحظ العناد واللجاجة والتصلب من الحصم الخوادل، أو كما قال الراغب : إذا لم يمكن صرفه عما يريد ] .

## . ١٤١ – حتيد :

وسأل نافع عن قوله تعالى : « بعجل حنيد »

فقال أبن عباس : الحنيذ النضيج مما يشوى بالحجارة . ولما سأله ابن الأزرق : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : تعم : أما سمعت قول الشاعر : الأزرق : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : وشاويهم إذا شاءوا حمنيسلا

الكلمة من آية هود ٦٩ :

« ولقده جاءت رسلُنا إبراهيم بالبُشري قالوا سلاما قال سلام ، هما لبث أن جاء بعيجل حنية م

وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

وقد اقتصر ۱ ابن الأثير ۱ على المشوى ، دون قيد بالحجارة . على حين ظهه الراغب ، تفصيلا فقال في عجل "حنيذ" : أى مشوى بين حجرين ، وإنما يُفعل ذلك لتتصبب عنه اللزوجة التي فيه . وهو من قولم: حنذت الفرس ،

استحضرته شرطاً أو شوطين ثم ظاهرت عليه الجلال ليعرق. وقد سندتنا الشمسي. ولما كان في ذلك خروج ماء قليل ، قيل: "إذا سقيت الحمر فاستنيل " أي قلل الماء فيها ، كالماء الذي يخرج من العَرق (المفردات).

وكل هذا مما تذكره المعاجم ، وتذكر معه : حيناذ ، كقطام ، للشعبين واستحنذ : اضطجع في الشمس ليعرق ، والحنديد : الكثير العرق ، والحنيف ؛ الماء المسخن والدهن .

ويبدو أن نضح العرق ملحوظ في الحنبذ؛ يكون من شي اللحم بحجارة محماة كما يكون في المفرس تظاهر عليه كما يكون في المفرس تظاهر عليه الجيلال في الشمس بعد الركض ليعرق. ومنه قيل للدهن والماء المسخن: حنيذ.

وفى حديث الحسن : " عجلت قبل حنيذها بشوائها " قال ابن الأثير : أي عجلت بالقرى ولم تنتظر المشوى .

ولعل الأولى أن ينفهم منه : عجلت به قبل أن يطبب شواؤه بنضع عرقه ورطوبته ] .

A STATE OF THE STA

#### 

وسأل نافع عن قوله تعالى: «من الأجداث » أ فقال ابن عبائس ؛ القبور. واستشهد بقول ابن واحد ! أن القبور. واستشهد بقول ابن واحد ! أن القبور. حينا بقولون إذ مروا على جهد أي أرشيد و بارب من عان وقد وشدا (١٠)

[الكلمة جاءت ثلاث مرات ، في آيات : القمر ٧: «فَتَوَلَّ عنهم يوم يَدْعُ الداع إلى شيء نَكُور و حُسُمًا أبصارهم يَخْرُجُون من الأجداث كأنهما جراد منتشر ، مُهطعين إلى الدام يقول الكافرون هذا يوم عسر .

يس ١٥ نهُ ونُنْفَيْخ في الصُّورِ فإذا هم من الأجداث إلى ربُّهم يَنْسُمِلُون ٠

<sup>(</sup>١) كذا فَى (الإتقان) ورواية ابن إسحاق فى (السيرة : ١ / ٦١) : حتى يقال إذا مروا على جعلى أرشده الله من عان وله رشدا

قالوا ياويلناه من بعثنا من مرفقة الما THE PRINCE GHAZI TRUST من بعثنا من المثنا من ال

المعارج ٤٣ : « فذكرهم يخوضوا ويلعبوا حتى يُلاقوا يوميهم الذي يُوعدَدون ه يعاشعة وم يتخرجون من الاجداث سراعاً كأنهم إلى نَنْصُب يتُوفِضُون ، خاشعة البيم يتخرجون من الاجداث سراعاً كأنهم إلى نَنْصُب يتُوفِضُون ، خاشعة البيم الذي كانوا يتُوعدون » . المناه الذي كانوا يتُوعدون » .

ويبدو تفسير الأجداث بالقبور قريبًا . ومثله فى (النهاية لابن الأثير) وفي المعاجم . واقتصر «الراغب » فى (المفردات) على: الأجداث جمع الجدث، يقال جدّت وجدّف .

ولا يفوتنا ، مع ما يبدو من قرب تفسير الأجداث بالقبور ، أن القرآن قصر الأجداث ، في آياتها الثلاث ، على المخرج إلى الحشر يوم القيامة ، وكلها كذلك ، في سياق الوعيد والندير للمكذبين باليوم الموعود . وهذا الملحظ الدلالي ، يفرق بين الأجداث في الاستعمال القرآني ، وبين القبور التي تأتى بدلالة عامة : في سياق البعث ( الحج ٧ ، الانفطار ٤ ، العاديات ٩ ) . للإنسان بعامة .

كما تأتى فى سياق مضجع المرتى ، قبل البعث والنشور ، فى مثل آيات : عبس ٢١ ، فى الإنسان : « من نطقة خلقه فقدره ، ثم السبيل يسرو . ثم أماته فأقبره ، ثم إذا شاء أنشره » .

النوبة ٨٤، في المنافقين: ٥ ولا تُصلَلُ على أحد منهم مات أبداً ولا تَـَقُّمُ \* على قبره »

فاطر ۲۲ : « وما أنت عِمْسُمْع ِ مَنَ فِي القبور ۽ .

المعتجنة ١٣ : «قل ينسوا من الآخرة كما ينس الكفار من أصحاب القبور».

ومعها المقابر في آية التكاثر :

ا ألهاكم التكاثر حجى زرتم المقابر،

والعربية ، كما لحظ الراغب ، تقول : جدث وجدف . ونص في القاموس في مادة (جدف) على أن الدال المهملة لغة فيها . ومن معانى الحدف، بالمعجمة : القطع والحسم والإسراع وتقصير الخطو ، والدال لغة في الكل . ومن معانى

الجدف ، بالمهملة ، ما يُرمَّى به عن الشراب من زَبَّد ، والتجديف : الكفر بالنعم، والمجدَّف عليه في الرزق : المضيَّق .

فهل تؤنس هذه المعانى؛ من ضيق وكفر ونبذ وقطع، إلى ملحظ انختصاص الأجداث ، بدلالة قرآنية إسلامية ، على مخرج الجاحدين المكذبين الملعونين إلى يومهم العسير الذي كانوا يوعكون ؟ ما أراه بعيداً ، والله أعلم ] .

# ١٤٨ ــ هَلَوْع :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : « هلوعـــًا » 📑

فقال ابن عباس: ضجراً جزوعاً . ولما سأله ابن الأزرق : وهل تعرف العرب ذلك ؟ أجاب : نعم ، أما سمعت قول بشر بن أبى خارم :

لا مانعاً لليتيم تحلقه ولا مكيبًا للطقه هلعا

[الكلمة من آية المعارج ١٩ :

الله الله الإنسان خُلِقَ هَلَهُوعاً ، إذا مَسَهُ الشِرُّ جَزُوعاً ، وإذا مَسَهُ الشِرُّ جَزُوعاً ، وإذا مَسَهُ الخيرُ مَنْدُوعاً » .

وحيدة في القرآن . صيغة ومادة .

لم يفسرها الراغب وابن الأثير .

وخصّها المعجميون بأفحش الحزع أوالحزع الشديد. وقيدها يعضهم بالحزع والفزع من الشر، وعدم الصبر على المصائب والهالع: النعام السريع في مضية لحقته ومرعة فزعه والهلواع: الناقة السريعة السبر.

وسياق الآيات بعدها، يعطى ببانا اللهلوع بأنه: ١ إذا مسه الشرجزوعاً و وإذا مسه الخير منوعا » فلا وجه اللاقتصر في تفسيره ، على الجزع من النهر ، وقد يجزع البخيل من إكراه على بذل الجير ] .

Control of the Contro

# 

وسأل نافع عن قوله تعالى: « ولات حين مناص » . فقال الأعشى : فقال ابن عباس: ليس بحين فرار ، واستشهد بقول الأعشى :

٦ الكلمتان من آلية ص (٣):

رَ كُمْ أَهْلَكُنْنَا مِنْ قَمَيْلُمِهُمْ مِنْ قَمَرْنَ فِنَادَ وَا وَلَاتَ حَيِنَ مَنَاصٍ » . وحيدتان في القرآن .

ومن مادة (لات) جاءت (لَيَنْتَ) خمس عشرة مرة .

وقد يبدو تفسير « لأت » بر : ليس، قريبًا .

ولكن الكلام فيها كثير: نقل « الراغب » فى (لات ) حين مناص قول الفراء: « تقديره ، لاحين ، والتاء زائدة فيه كما زيلت فى ثُمت وربت . وقال بعض البصريين : معناه ليس . وقال أبو بكر العلاف : أصله ليس ، فقلبت الياء ألفاً ، وأبدل من السين تاء ، كما قالوا : نات ، فى ناس ! وقال بعضهم : أصله ، لا ، وزيد فيه تاء التأنيث تنبيها على الساعة والمُدَّة ، كما قبل : ليست الساعة والمُدَّة عين مناص ( المفردات ) .

وجاء بها فى (القاموس) مع (ليت) وقال: والتاء فى " لأت حين مناص " زائدة كما فى ثمت ، أو شبهوها بليس فأضمر فيها اسم الفاعل: ولا تكون (لات) إلا مع حين ، وقد تحذف وهى مرادة .

ومع تعقُّد أزمة ( لات ) في شبّى تأويلاتهم ، فلوذ بالبيان القرآني فلا نحمل الكلمة على غير ما جاءت به في النص المحكم :

فالقول بأن التاء زائدة كما زيدت في تُسمت ورُبت ، يمنعه أن هذين الحرفين يظل لهما معناهما الذي يفيدانه قبل هذه التاء المقول بزيادتها ، أما (لات) فتثول إلى (لا) وهي غيرها .

وتأويل لات بر: ليس، على قلب الياء ألفا وإبدال تاء من السين، فيه شطط التكلف واعتساف التأويل. وما نظروا له من قول : نات، في ناس، إن لم يكن من اختلاف اللهجات ، فالإبدال في (ناس) لم يتعد الحرف الأجير من بنية الكلمة ، أما لات من ليس ، ففيها قلب وإبدال ، لا يبتى معهما من أصل بنية الكلمة غير حرف اللام وحده ، وذلك بها إخلال .

وعلى التأويلين : نرى أن ( لا ) و ( ليس ) كثر مجيئهما في القرآن ، فالعدول عنهما إلى ( لات ) في آية ( ص ) يقرر فرقاً في الدلالة ، قاد نواه في أن ( لا ) تجيء أصلالتني الجنس ، و(ليس) للتي نسخًا

أما (لات) فأقرب ما تكون إلى معنى البُعد والاستحالة .

ولو تُرك لنا مجال ُ اجتهاد في النحو الذي قرروا أنه نضيج واحترق، لفكت عقدة ( لات ) دون تأويل وقلب وإبدال، بحملها على استرفعل قريب من (هيهات) والفرق بينهما أن تكون هيهات لمظلق البعد ، و ( لات ) للبعد مع استحالة ، مُقرَّبة " من ( ليت ) التي تتعلق بالتمني للمستحيل أو ما يقاربه .

والأمر في تفسير « مناص » بـ : فرار ، هين . والمناص في العربية الملجأ ، ناص إلى كذا : النجأ إليه ، وناص عنه ارتد . فيكون وجه التقريب في تفسير المناص بالفرار ، أن الذي يفر ، يلتمس الملجأ وإلمهرب ] .

#### ١٥٠ ـ دُسُر :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : ﴿ و دُسُرِ ﴾ .

فقال ابن عباس : الدسر الذي تُخرِز به السفينة . ولما سأله ابن الأزرق : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : نعم ، أما سمعت قول الشاعر : سفينة نُـُوتِينُ قد إحكم صنعها مُنتَحَنَّة الألواح منسوجة الدسو

7 الكلمة من آية القمر ١٣ ، في فلك ثوح :

٥ وحَمَلُناه على ذات ألواح ودُسُر . تجرى بأعَيْشِنا جزافٌ لمن كلك كُفِيرً \* ولقد تركساها آية فهل من مله كره وجيدة في القرآن ، صيغة ويهادة .

وتفسير الدسر ، بالذي تخوز به السفينة ، شرح يمتاج لل مزيد ليضاح لا يقدمه الشاهد ، لما تخرز به السفينة . وعند « الراغب ؛ أنَّ الدُّمُسُر في الآية ، المسامير ، الواحد : د سكار قال : وأصل الدُّسُرِ اللَّهُ عِلَى الطَّالِ : عَالَ : دسره بالرمح . ورجل مُنَدُّسَر ، كفولك : مطعن ( المفردات )

وَكُذَلَكُ فَسَرِهَا ﴿ ابنِ الْأَثْيَرِ ﴿ بِالْمُسَامِيرِ فَي حَلَيْتُ ﴿ عَلَى ۗ ﴾: " رفعها بغير

عمد يدعمها ولا دسار ينتظمها" أي مسهار ، جمعه دسر .

وبالدفع الشديد في حديث «عمر »: "إن أخوف ما أخاف عليكم أن يؤخذ الرجل المسلم ، البرىء عند الله ، فيدستركما يُندسترُ الجنزورُ" أي يدفع ويُكبُّ للقتل كما يُفعل بالجزور عند النحر .

وفي حديث« ابن عياس »، وسئل عن زكاة العنبر فقال:

"إنما هو شيء دسره البحر" أي دفعه وألقاه في الشط ( النهاية ) .

والمعاجم تذكر في الدسر: الطعن والدفع : وإصلاح السفينة بالدسار السميار، وإدخال الدسار في شيء بقوة . وتذكر معها: الدسار، خيط من ليف تُشد به ألواحها . جمعه دسر . والدستر السفن تدسر الماء بصدورها : الواحدة دسراء (القاموس).

فقول ابن عباس فى الدسر : الذى تخرز به السفينة ، يحتمل أن يكون الجمع د سار وهو المساركا قال الزمخشرى فى (الكشاف) ، وأن يكون الحيط من ليف تشد به ألواحها ، كما قال فى (الأساس)

ولعل الشاهد أقرب إليه بقوله . منسوجة الدسر .

والمعاني متقاربة على أى حال ، نقلا من اللسسر في الله على الشديد ، وكأن إدخال المسهار بقوة ، طعن بالرمح . وغير بعيد منه: الدسراء، السقينة تدفع الماء بصدورها ، والعنبر يدسره البحر على الشط ، أي يدفعه ]

## ۱۵۱ – رکز:

وسأل نافع عن قوله تعالى : ﴿ رَكُوا ﴾ فقال ابن عباس : سعساً . وإلا سأله ، ابن الأزرق : وهل تعرف العرب ذلك ؟ أجاب : فعم ، أما سمعت قول الشاعر : وقد توجاً ساق سمعا م كذا م م قفر " نام أس " بناباً أم الصوت ما في سمعية كذا ب

[ الكلمة من آية مريم ١٨ :

« وكم أهلكنا قباله من أن الراب المستم من أسله أوتسم من المستم من المستم من المستم من المستم من المستم من المستم

وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

وتفسير الركز بالحس قريب ، مع ملحظ خفوت واختلاج .
وقد فسرها « الراغب » بالصوت الحلى ، ورد ه إلى قولُم : ركزت كذا : دفئته
دفنا خفياً . ومنه الركاز للمال المدفون إما بفعل فاعل كالكنز ، وإما بفعل
إلهى كالمعدن . ومركز الحند محلهم الذي ركزوا فيه الرماح (الراغب)

وقال ١ ابن الأثير » فى حديث الركاز الحمس : الركاز عند أهل الحجاز كنوز الحاهلية المدفونة فى الأرض ، وعند أهل العراق المعادن ، والقولان تحتملهما اللغة لأن كلاً منهما مركوز فى الأرض أى تابت . . والحديث إنما جاء فى التفسير الأول ، وهو الكنز الجاهلي ، وإنما كان فيه الخسس زكاة لكثرة نفعه وسهولة أخذه . وقد جاء فى (مسند أحمد) فى بعض طرق هذا الحديث : وفى الركائز الحسس ، كأنه جمع ركيزة أو ركزة ، وهى القطعة من جواهر الأرض المركوزة فيها والركز : الحس ، والصوت الحقى (النهاية) .

ومن دلالة الحفاء في المادة نفهم معنى الحنوت . ولعلها ترجع أصلا إلى ركنز العيراق ، بمعنى الحتلاجه]

١٥٢ - باسرة :

[الكلمة من آية القيامة ٢٤ : ١ كلا بل تُحمِين العاجلة ، وتكرّون

<sup>(1)</sup> كذا في (الإتقان) والنسار ماء لبني عامرة له يوم. و دواية القرطبي في تفسيره (11/19): • يوم الحفار ما من أيامهم كذلك . والبيت لبشر بن أبي خارَم ، انقلوه في ديوانه : ط معشق 1840-

الآخرة ، وجوه يومئذ ناضرة ، إلى ربيها ناظرة ، ووجوه يومثذ بـاسِرة ، تَظُنُنُ أَن يُنْفَعَلَ بِهَا فَاقرة » .

ومعها الفعل الماضي في آية المدثر:

« ثم نظر . ثم عَبَسُ وَبَسُر . ثم أدبر واستكبر » . وليس في القرآن من المادة غيرهما .

وتفسير باسرة بكالحة تقريب ، يؤنس إليه سياق الآية بعد « ناضرة » على وجه التقابل . كما يؤنس إليه اقتران "بِسَسَرَ " بِ : عَبَسَسَ ، في آية المدثر .

وتأولها الراغب، على وجه آخر ، فردها إلى الابتسار بمعنى التعجل قبل الأوان . قال: البسر الاستعجال بالشيء قبل أوانه . ومنه قبل لما لم يدرك من التمر: بئسر . وقوله عز وجل : « ثم عبس وبسر » أى أظهر العبوس قبل أوانه وفي غير وقته . قإن قبل: فقوله تعالى: « وجوه بومئل باسرة » ليس يفعلون ذلك قبل الوقت . قبل : إن ذلك إشارة إلى حالهم قبل الانتهاء بهم إلى النار . فخص لفظ البسر ، تنبيها إلى أن ذلك مع ما ينالهم ، يجرى بجرى التكلف ويجرى ما ينفعل قبل وقته . ويدل على ذلك قوله عز وجل : « نظن أن يفعل بها فاقرة » ما ينفعل قبل وقته . ويدل على ذلك قوله عز وجل : « نظن أن يفعل بها فاقرة » وفسره « ابن الأثير » بالقطوب في حديث « سعد» : "لما أسلمت راغمتني أمى فكانت تلقاني مرة بالبشر ، ومرة بالبسر " البشر بالمعجمة : الطلاقة ، وبالمهملة : فكانت تلقاني مرة بالبشر ، ومرة بالبسر " البشر بالمعجمة : الطلاقة ، وبالمهملة :

والمعاجم تذكر في اليسر: التعجل ، والعبوس والقهر. ومنه الابتسار تعجلُّ الشيء قبل أوافه، منقولا إليه من البسر للتمر قبل نضيجه، أو من: بسر القرحة نكأها قبل النضيج. ولعل دلالة العبوس جاءت من ملحظ الغضاضة في بسر التمر، وما يقرن بنك القرحة قبل نضجها من ضيق وألم وانقباض.

ين في (الأساس): "وإن خرجت بثرة" فلا تبسرها"، أي: لا تفقاها وهي بسرة غضة . ولعل دلالة العبوس وانقباض الملامح في "وجوه باسرة" وفيمن "عبس وبسر" هي الأولى بالسياق ، دون أن تمنع ملحظ التعجل بالعبوس والبسر ، قبل ميقاته الموعود . فلا تكون الكلمتان مترادفتين ، بل يكون البسر عبوساً قبل أوافه ،

tong and the second se

يأتى بعده ما هو أدعى للعبوس والقهر . ويكون الوجه في فهم الآية ، أن موقب الحشر أرهق المكذبين فغشى وجومهم ما غشيها من كلاحة وعبوس وقطوب ، منَّ قبل أن تلتى هول العذاب الأكبر في نار جهنم ] .

#### ۱۵۳ – خپیزی :

وسأل نافع عن قوله تعالى : « ضيري »

فقال ابن عباس: جائرة . ولما سأله ابن الأزرق : وهل تعرف العرب ذلك؟ أجاب: نعم ، أما سمعت قول امرى القيس:

ضارت بنو أسلم بحكمهم أله يتعد لون الوأس بالله نتب

#### [ الكلمة من آية النجم ٢٣ :

« أَفْرَأْيُمُ اللَّاتَ وَالْعُمْزَّى مِ وَمِنَاةً الثَّالِثَةَ الْأَخْرَى ﴿ أَلَكُمُ ۖ اللَّهُ كُورُ وَلَهُ الأنبى ، تلك إذن قسمة ضيري .

وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

وتفسير « ضيرى » بجائرة ، يبدو أقرب من ؛ قاقصة في ( مفردات الواغب ) وأصل الكلمة عنده : « فَعَلَى ، فكسرت الضاد الياء ، وقيل : ليس في كالامهم نعلی »

وفي (القاموس) : ضاره حقه ، واوية ويائية : جار .. وقال في المهموز : فَعَازَ، كُنْع : جار؛ وفلانا : بخسه ونقصه . ولا قسمة ضأزى لا سويڤليٽو – لغة فی جسیزی ، أی ناقصة .

وتأويلها بالحور أوالنقصان ، فيه أن الكلمات الثلاث من الألفاظ القرَّافية . ولا أحقق وجه انفراد آية النجم بكلمة «ضيري» دون : جائرة بأو فاقصة . وقصارى مَا ٱلمَحَهُ فَيْهَا ، عَلَى أُبِعَدُ ، أَنْ يَكُونَ فِيهَا مِعَ لَبِخُونَ ، بَصَنَ عَادَتُهَا فِيمَا يَكُوكُ عبدة ُ الأوثان من ألفاظ؛ منقولة من : ضار التمرة ؛ لا كلها في فمه . والله أعلم ] .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : « لم يتسنه » .

فقال ابن عباس : لم تغيره السنون . ولما سأله ابن الأزرق : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : نعم ، أما مسمعت قول الشاعر :

طاب منه الطعم والربح معلًا المن تراه تغير من أسمل

[الكلمة من آية البقرة ٢٥٩ ، في الذي حاجَّ إبراهيم في ربه :

الله بعد موتيها ، فأمانك الله مائة عام ثم بعثه ، قال كم لبثت قال ليؤسنه يومنًا أو بعض يوم ، قال بل لبئت مائة عام فانظر الى طعامك وشرابك لم يتَسَنَّهُ ، وانظر إلى حيمارك ولينتجع لك آية للناس وانظر إلى العظام كيف نُنْشِرُها ثُم نَكُسُوها لَحماً ، فلما تَبَيِّنَ له قال أعكم أن الله على كل شيء قدير " .

وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

وهي صيغة يتفعُّل من ( س ن ه ) وفي قول إن أصله من الواو . ولم أفهم محل الشاهد في م أسن ، وليس للمادة .

وقِد فَسَرَ ﴿ الرَاغْبِ ﴾ الكلمة في الآية ؛ بقريب عِمَا فَسَرَهِا بِهُ أَبِنَ عَبَاسٍ : لم يتغير بمرِ السنين ، ولم تذهب طراوته .

ومعه في ( القاموس ) : والتسنُّه ، التكرج . . وخبر منسنه مُتَكَمَرَّج ، منقطِم ؛ كرج الحبر وتكرج ، إذا فسد وعَلَمَتُهُ خُصُرة .

وتفسير التسنه ، بالتغير بمر السنين ، من شرح الكلمة في سياقها بعد ة مائة عام » وقد قرى أن التعفن أقرب إلى النسنه عمر السنين ، من التغير ، وجفاف الطراوة ، من حيث أبحتمل حدوثهما للطعام والشراب دون عفسَ وفساد .

وبالتعفن ، يفترق التسنه عن التغير ، بدلالته على مطلق التغير منحال إلى حَمَلُ ، وهو المعني المفهوم من التغير في آيات:

الرسمة ١٣ ٪ لا إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغير وا ما بأنفسهم . .

الأنفال ٥٣ : «ذلك بأن الله لم يك مغيراً نعمة أنعمها على قوم حتى يغير وا ما يأنفسهم ». 🖖

النساءُ ١١٩ : « و لِآمُرُ نَتَّهم فَلَلْيَكُمُّيْرُ أَنَّ خَلَقَ اللهِ » ]

#### ١٥٥ \_ ختتًار:

وسأل نافع عن قوله تعالى : « ختار » .

فقال ابن عباس: أهو الغدار الظلوم الغشوم . ولما سأله ابن الأزوق : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : نعم ، أما سمعت قول الشاعر : لقد علمت واستيقنت ذات نفسها

بأن لا تخاف الدهر صرى ولا حثري

#### آ الكلمة من آية لقمان ٣٢ :

« وإذا عَسَيهُم موجٌ كالظُّلُكُ دَعَوَا اللهُ تُعَلِّمُونَ له الدُّينَ فَلَعَلَّهُ نجاًهم إلى البرُّ فنهم مُقتصدٌ ، وما كيمحكُ بآياتينا إلا كلُّ خَسَّارِ كَفُورُ ٣. وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة .

ومن ظاهر د قتها ، أن ابن عباس احتاج في شرحها إلى ذكر ثلاث صفات متنابعات، يصيغ المبالغة: الغدار الظلوم الغشوم. فكان أقرب إلى حيس السياق من قول «الراغب»: الخمر غدر يحر فيه الإنسان، أي يضعف ويكسر الأجتهاده فيه قال تعالى: "كل ختار كفور".

ولحظ فيه « ابن الأثير » المبالغة في الغدر . فني حديث : " ما خَرْ قوم بالعهد إلاستُلَط عليهم العدوُّ " قال: الحبر الغدر، يقال خبر يعظم فهو خاتوة وختار للمبالغة ( النواية )

والغدر من معانى الخبر في المعاجم، ومعه الحبث والجديبة والعدر من أنا جاء الفتور والضعيف بملحظ من تخبر الشارب الثمل ، وقد يجترت نفسه خيث وسالين ، فالفتور من طواهر الحتر ، والحبث والفساد من أصل معناه ]



#### ١٥١ ــ القطار : 🏅 القطار

وسأل نافع عن قوله تعالى : ٥ عينَ القيطر ٥

فقال ابن عباس : عين الصُّفِّر ، ولما سَأَلَه ابن الأزرق : وهل تعرف العرب

ذلك ؟ أجاب: نعم أما سمعت قول الشاعر:

فأكلى في مراجل من حديسد قدور القيطرليس من [ البراء] (١)

رَ الْكُلُّمَةُ مِنْ آيَةِ سِبًّا ١٢ ، فيها سيخر الله لسليهان :

أُ ولسليمان الربيح غُدُوها شهر ورواحها شهر ، وأسبَلُننا لَهُ حَيَيْنَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مِنَ الْجِينَ مَن يعمل بين يديه بإذن ربيَّه ومن الجين من يعنهم عن أمرّ نا تُلَدِقه من عَذاب السعير » .

ومعها آية الكهف ٩٦ في سكر ُّ ذي القرنين :

« آتُونِی زُبِیَرُ الحدید حتی إذا ساوی بین الصَّدَ فَیَن قال انفُخوا حتی إذا جعله ناراً قال آتُونِی أفْدُرغ علیه قبطرا » .

وقرثت آیة إبراهیم ﴿ و «سرابیلهم من قطران ونغشی وجوههم النار »: « من قطر آن و قال « الراغب و : أی من نحاس مذّاب قد أنی حرَّها .

وكذلكُ فسر القطرَ في آية الكهف بالنحاس المذاب .

والصفر في تفسير ابن عباس ، هو النجاس ، وصانعه الصفَّار ,

قال في القاموس: نُظرِر فيه إلى لونه. أي الأصفر وقيده كذلك بالنحاس الذائب، أو ضرب منه. ولحله أولى من الإطلاق، في المروى عن ابن عباس ].

#### ١٥٧ - حَمَعًا :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ٥ أَكُل خَمَط ». فقال الشاعر : وأستشهد له بقول الشاعر :

ما مُعْزِلٌ فرد تراعى بعينها أغن عَضيض الطّرف من عكال الخيسط

(١) في مطبوعة الإثقان [البراءة] وفي معجم غريب القرآن : [البراة] ولم أعثر على الشاهد الأسقق الكلمة . ولعل البراء ، يمني البراية والنجانة ، أقرب إلى السياق .

GHAZI TRUST الكلمة من آية سبأ الكلمة من المناسبة الكلمة المناسبة المناسبة الكلمة المناسبة ال

« لقد كان لسبا في مسكنهم آية ، جنتان عن يمين وشال كافو من رزق ربتكم واشكروا له ، بلدة " طيبة " ورب عَفُور . فأَعْرِضُوا فأوسلنا عليهم سيُّل العرم وبالتَّلناهم بِجُنَّتُهم جَنَّتِين ذَوَاتِي أَكُل عَمْط وأثَّل وشَيء من سدر قليل 🖟 🖟 وحيدة فىالقرآن، صيغة ومادة .

والأراك في تفسير ابن عباس، لا يبدو قريبًا في وصف أكُّل . وكذلك قول الراغب: الحمط شجر لا شوك له ، قبل هو الأراك .

وفي (القاموس) من معانى الحمط: وشجر كالسدر ، وشجر قاتل، أو كل شجر لا شوك له .

ونقل محشيه بهامشه: ﴿ وقيل هوكل شجر له شوك ، نُقبلُ دَلك عن القرآء ﴿.

وعلى القولين في الشجر ، له شوك أو لاشوك له ، لا نطمئن إلى فهم الكلمة يمعني د ذواتي أكُلُ شجر، أو أراك! فلعل الأقرب أن تفهمها بما في اللغة من معنى الحمط، وهو الحامض المر من كل شيء، وكل نبت أخذ طعماً من مؤلوي وهو أول معانيها في ( القاموس). ونقل الراغب بعد تفسير الحمط بالشجر لا شوك له، أو هو الأراك : « والحمطة الحمر إذا حمضت » . ودلالة الحموضة وللوارة في . 

### ١٥٨ ــ اشمأز ّت :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿ اشْمَأْزَتْ ۗ . فقال ابن عباس: نفرت، واستشهد له بقول عمرو بن كلثوج: إذا عَضَ الثقاف (١) بها اشمأزت ووليته عِمَا

الكلمة من آية الزمر 10 :

« وإذا ذ كر الله وحد كه اشمازت قلوب الذين لا يؤمنون بالآخرة ، وإذا ذ كر الذين لا يؤمنون بالآخرة ، وإذا ذ كر الذين من د وُلِه إذا هم يستسبشرون » .

وحيدة في القرآن صبغة ومادة .

فسرها « الراغب » كذلك في الآية بقوله : أي نفرت :

وفي حديث : « سَيَلَيكُم أَمراء تقشعر منهم الجلود وتشمئز منهم القاوب » قاله ابن الأثير : أي تتقبض وتجتمع ، وهمزته زائدة ( النهاية ) .

يعبي أن أصل الكلمة ؛ شمر .

والشمر في اللغة : نفور النفس مما تكره . والتشمُّز التقبض ، واشمأز ، انقبض واقشعر ، أو ذُعر . والمشمئز : النافر الكاره ، والمذعور .

والكلمة في الآية ، فيها حيس الكراهة والنفور مع صريح مقابلتها بالاستبشار . فالاشمئزاز نقيض الاستبشار . ولا يشمئز الإنسان إلا مما يكره وينفر منه . ووجه التقريب في تفسير الكلمة بالنفور ،ما يكون من نفور الكافرين وتقبض قلوبهم ، عند ذكر الله وحده ].

#### ١٥٩ ـ جُدُّدٌ :

وسأل نافع عن قوله تعالى : « جنده ً ه

فقال ابن عباس : طرائق . ولما سأله ابن الأزرق : وهل تعرف العرب ذلك؟ قال : نعم ، أما سمعت قول الشاعر :
قلك؟ قال : نعم ، أما سمعت قول الشاعر :
قلطاد الذي (١٤) في مناها أن دار السماع الديمة المارة الإراد على السماع المارة المارة

قلغادر السع الم صفحاتها جددا كأنهاط وق الحت على أكتم

الكلمة من آية فاطر ٢٨،٢٧ :

« أَلَمْ تَـرَأَنَ اللهَ أَنْزَلَ مِنِ السَّاءِ مَاءً فَأَخَرَجَنَّا بِهِ تُـمَرَاتُ عَتَلَفَّ ٱلوَانَهَا ، ومن الحبال جَدَدَ بيض وحنَّمَر عَتَلَفَ ٱلوَانَهَا وغَرَابِيبُ سُودٌ ﴾ وحنَّمَر عَتَلَفَ ٱلوَانَهَا وغَرَابِيبُ سُودٌ ﴾ وحيدة الصيغة في القرآن ،

ومن مادتها ، جاه « جدید » عشر مرات ، نقیض قدیم . ومعها « جک » . ف آیة الجن : « وأنه تعالی جک و بنا ما اتخذ صاحبة ولا ولدا » .

<sup>(</sup>١) في يطبوعة الإتقال : [التسع] تصحيف .

The state of the state of

وقريب من تفسير ١ جدد ١ بطرائق ، قول الراغب في الآية : جمع بجد ة أى طريقة . من قوهم : طريق مجدود ، أي مسلوك مقطوع ، ومنه جاءة الطريق ، ومثله في القاموس والأساس. وقال في تفسيرها بالكشاف : الجُدد اللَّمان والطرائق .

وإن لم يبد لمنا وجه كون الجبال جدُدَداً ، بمعنى طرائق ، في سياق اختلاف ألوانها : بيض وحمر وغرابيب سود . إلا أن تكون طرابق بمعنى أنواع ] .

### ١٦٠ ــ أغتى وأقنى :

وسأل نافع عن قوله تعالى : « أغنى وأقنى » فقال ابن عباس : أغنى من الفقر وأقنى من الغني فقنع . واستشهد بقول عنترة العبسي جرير فاقَمْنَىْ حياءك لا أبا لك واعلمي . أني امر و سأموتُ إن لم أقلطَ

السؤال عن ﴿ أَقَىٰ ﴾ والشاهدُ له .

والكلمة من آية النجم ٤٨٠ :...

﴿ وَأَنَّهُ هُو أَعْدُنَّى وَأَقْدُنِّي مَ وَأَنَّهُ هُو رَبُّ الشُّعْرَي عَ ....

وحيدة في القرآن ، صيغة ومادق ...

ومن الواوي جاءت « قـنوان » في آية الأنعام ٩٩ :

ه ومن النخل من طلَّعيها قبنُوان " دافية "وجثات من أعناب ٣ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

وفي ﴿ أَقَنَّى ﴾ قال الراغب : أي أعطى منه الغني وما فيه القنية ، أي المال المُدخر.

وقيل: أقبى أرضى . وتحقيق ذلك أنه جعل له قُنْنية من الرضى والطَّاعة ( المُفرَّدَات) وفى حديث : " إذا أحب الله عبداً اقتناه فلم يترك له مالاً ولا ولداً " قال

ابن الأثير: أي اتخذه واصطفاه.

ونقل في حديث النهي عن ذبح قيني الغم ، قول أبي موسور ؛ ﴿ أَلَّهُمْ الَّهُمْ الَّهُ تُقتى للدُّرُّ والولد، واحدتها قنوة، بالضم والكسر، رقنية بالياء ؛ قَالَ الرَّهُ شُرَيًّا : القني والقنية ما اقتني من شاة أوناقة 🛚 . . . ودلالة الاقتناء وأضحة في المادة بصريح لفظها، ولا يكون إلا لما يُعزَّ ويُصان ويُلخر، القيمته ونفعه، المادي أو المعنوي. ويجوز استعماله في مطلق الادخار على أصل معناه، أو في المجاز، ومنه الشاهد من بيت عنترة ].

١٩١ – لا يَلْ ِتُنْكُم :

وسأل قافع عن قوله تعالى : الا يكتّكم » فقال ابن عباس : لا ينقصكم ، الله بني عبس . واستشهد له بقول الحطيئة العبسي :

أبلغ سراة بني سعد مغلغلة جهد الرسالة لا ألنتا ولا كذبا

الكلمة أمن آبة الحجرات ١٤ :

لا قالت الأعرابُ آمَـنَاً قل لم تـُؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا وليًّا يد ْخُطِ الإيمانُ في قلوبكم وإن ْ تُطيعوا الله َ ورسوله لايكيتكم من أعماليكم شيئًا إن الله َ غفورٌ وحيم ً ا

ومعها الفعل الماضي من المهمور في آية الطور ٧١ :

« والذين آمنوا واتبعتهم ذريتُهم بإيمان ألحقنا بهم ذُريتُهم وما ألتَناهم من عمليهم من شيء كلُّ امري بما كسبَ رَهيينٌ » .

وقول ابن عباس : بلغة بنى عيسى ، كان يكنى اولا أن فى مادتها خلافًا ، بين أن تكون من « ألت » أو من « ليت » .

وقد جاء بها «الراغب» في (ليت) وقال : لاته عن كذا يليته ليتًا، صرفه عنه ونقصه الحقاً له : « لا يلتكم » أى لا ينقصكم من أعمالكم . لات وآلات بمعنى نقص ، قال الشاعر : « ولم يلتني عن هواها ليت .

وما ألوته جهداً ، أي ما أوليته تقصيراً ، وكذلك ما ألوته نصحبًا : « لا يألونكم خبالا » .

وفى الكلمة القرآنية كذلك عدة قراءات مختلفة :

في الكشاف في آية الحجرات: «لا يلتكم» لا ينقصكم ولا يظلمكم يقال ، ألته السلطان حقه أشد الألت . وهي لغة غطفان ــ وعبس منهم ــ ولغة أسد وأهل الحجاز : لاته ليناً . وحكى الأصمعي عن أم هشام السلولية أنها قالت: " الحمد لله الذي لا يُفات ولا يبكلات ولا تُصمه الأصوات " وقرئ باللغتين : لا يلتكم ، ولا يألتكم . ونحوه في المعنى: ﴿ وَلا تَظُّلُمُ نَفْسَ سُيِّتًا ﴿ وزاده أبو حيان تفصيلا فقال في آية الحجرات:

- وقرأ الجمهور : « لا يلتكم » من : لات يليت وهي لغة الطبجاز . والحسن والأعرج وأبو عمر: ﴿ لا يَأْلَتُكُم ﴾ من : ألت ، يعني لغة غطقان

ولم يشر في ( القاموس ) إلى لغات فيها ، وإن ذكرها في : ألت، وفي : ليت . قال في الأولى : ألته حقه يألته نقصه كآلته إيلاتًا . وألاته إلاتًا ، حبسه وصرفه وحلَّه ، . . . والإلتة : العطية القليلة ، واليمين الغموس .

وفي (ليت) : ولاته يكيتُه حبسه عن وجهه ، وصرفه ، كألاته . وما ألاته شيثاً : ما نقصه .

ولعل ذلك الحلاف في مادتها وفي قراءتها ، يرجع إلى اختلاف اللغات كما أشار ابن عباس وذكره الزمخشري وفصله أبو حيان . وهي تنفق في معني نقص ۽ تُم يبقى أن كلمة « نقص » من الكلمات القرآنية » وقد جاءت فيه معمدراً وفعلا مضارعاً وفعل أمر واسم مفعول ، عما يؤذن بفرق بين النقص والنيت أو الألت. ويشهد تدبر السياق أن النقص يأتي بدلالة عامة على نقيص الزيادة ، فيتعلق بالنصيب (هود ١٠٩) كما يتعلق بنقص المكيال والميزان (هود ٨٤) ونَعُص الأرض من أطرافها ( الرعد ٤١ والأنبياء ٤٤ ونقص من الأموال والأنفس والغرات (البقرة ١٥٥ ، والأعراف ١٣٠) ومن العمر (فاطر ١٩) والعِفُّ فى آية المزمل : « قم الليل إلا أقليلا » نصفه أو انقص منه قليلاً » ﴿ على حين تتعلق «يلتكم ٥ و « التناهم ٥ في آيتها بالعمل ، فين الترسال نقيض الإنصاف ، يكون التقص تقيض الزيادة ، والله أعلم ].



وسأل نافع عن قوله تعالى : « وأبًّا » فقال ابن عباس : الأبُّ ما يعتلفمنه الدواب . واستشهد بقول الشاعر : معان بن جس . ترى به الآب والبقطين مختلطاً على الشريعة يجرى تحتها الغرب

الكلمة من آية عبس ٣١ :

« فَلَيْنِظُرُ الإنسانُ إلى طعامه ۽ أنَّا صَبَبُنا الماءَ صَبًّا ۽ ثُمَّ شُفَّقُنَّنا الأرضَ شَفًّا \* فَأَنْبَتُنَا فِيهَا حَبًّا \* وَعَنْبَأُ وَفَضَّبًا \* وزَّيْتُونًا ۖ وَنَحَالًا \* وَجُدَائِقٍ عَلَيْنًا \* وفاكهة وأبنًا \* مناعنًا لكم ولأنعامكم » . وحيدة في القرآن

ولا يبدو تفسيرها بما يعتلف منه الدواب بعيداً . وقد اقتصر عليه أبو حيان فى (النهر) فقال : ما تأكله البهائم من العشب . وفى (البحر المحيط) ذكر معه المرعى . وعن الضحاك : هو النبن حاصة .

وذهب ١ ابن الأثير ٤ إلى أن الأب : المرعى المتهيئ للرعى والقطع ، وقيل: الأب من المرعى للدواب ، كالفاكهة اللإنسان . وذلك في حديث أنس أن عمر ابن الحطاب قرأ قِول الله تعالى : ﴿ وَفَاكُهُمْ وَأَبُّنَّا ﴾ وقال : فما الأب ؟ ثم قال : ما كلفنا وما أمرنا يهذا (التهاية) ...

وَكَذَلِكُ ذَهِبِ «الرَّخَشْرِي» إلى أن الأب هو المرعى لأنه يُـوَبَّ ، أي يقع ويُنتَجع. ثم أطال الوقوف عند ما رُوي من كلام أبي بكر وعمر رضي الله عنهمله في الأب ، قال:

ه وعن أبي بكر الصديق رضي الله عنه أنه سئل عن الأب فقال : أي سياء تظلی وأی أرض تقلی إذا قلت فی كتاب الله ما لا علم لی به ؟ وعن عمر رضي الله عنه أنه قرأ هذه الآية فقال : كل هذا قد عرفنا ، فما الأب يم رفض عصماً كانت بيده وقال : هذا لعمرُ الله التكلفُ . وماعليك يا ابن أم عُمر أن لا تدرى ما الأبُّ ؟ ثم قال : اتبعوا ما تبين لكم من هذا الكتاب، وما لا ، فدعُّوه، ( الكشاف)

واضح أن أبا بكر وعمر ، فيما دوى عنهما، لم يعرفا الأثب ، فتعوجار من القول في كتاب الله بغير علم ، ومن ثم كان توجيه عمر رضى الله عنه : أن نتبع ما نبين لنا من القرآن الكريم ، ونقول فيما لا ندرى : لا ندرى ، لا نبول كلام الله تعالى بما لا نعلم .

لكن الزنج شرى ، تعلق بجدل كلامى فيا قد رأن الموقف يشبه أن يحتمله : و فإن قلت : فهذا يشبه النهى عن تتبع معانى القرآن والبحث عن مشكلاته ، قلت : لم يذهب إلى ذلك ، ولكن القوم كانت أكبر همتهم عاكفة على العمل ، وكان التشاغل بشىء من العلم لا يعمل به ، تكلفاً عندهم . فأواد أن الآية مسوقة في الامتنان على الإنسان بمطعمه ، واستدعاء شكره . وقد علم من فحوى الآية ، أن الآب بعض ما أنبته الله للإنسان متاعاً له أو لأنعامه . فعليك عا هو الآية ، من النهوض بالشكر لله على ما تبين لك ولم يشكل نما عد د من فعمه ، ولا تتشاغل عنه بطلب معنى الأب ومعرفة النبات الحاص الذي هو اسم له ، ولا تتشاغل عنه بطلب معنى الأب ومعرفة النبات الحاص الذي هو اسم له ، ولا تتشاغل عنه بطلب معنى الأب ومعرفة النبات الحاص الذي هو اسم له ، ولا تتشاغل عنه بطلب معنى الأب ومعرفة النبات الحاص الذي هو اسم له ، ولي المعرفة الجسلية إلى أن يتبين لك في غير هذ الوجه ، ثم وصى الناس واكتف بالمعرفة الجسلية إلى أن يتبين لك في غير هذ الوجه ، ثم وصى الناس فيا أشبه ذلك من مشكلات القرآن (الكشاف ) .

ومع ندرة استعمال الكلمة ، جاءت المعاجم بعدد من مشتقاتها وصيغها ومعانيها فلا كرت في الأب: الكلأ أو المرعى والحضر أو ما أنبت الأرض. وأبّ السيريث ويؤب أبًّ وإبابًا وأبابة: تهيأ، وإلى وطنه اشتاق. وأبّ أبّه: قصد قصد مد ويؤب أبًّ وإبابًا وأبيبا وأبابة: تهيأ، وبالضم: معظم السيل والموج.

وهى دلالات تبدو متباعدة ، وإن أمكن ردها إلى الكالم ، والمرعى قريب منه . وانتقل مجازاً إلى الماء ينبته ، وإلى السراب على التخييل . ومن حيث يُنتجع الكلم ، جاءت دلالة القصد والتهيؤ ، ومن حيث يُلتمس ويُطلب ، جاء استعماله في الحنين إلى الوطن .

وسياق الكلمة في الآية ، قريب من معنى الكلاً والمرعى ، يُم نتأسي بالمرتك عن أبي بكر وعمر رضي الله عنهما ، فنقول : والله أعلم ] .

۲۹۴ ــ السر: ٥ كالمثلا ٥

وسأل نافع عن قوله تعالى : ﴿ لَا تُـوَاعَدُوهُنَّ سَـرًّا ۗ .

فقال ابن عباس : السر، الجماع . ولما سأله فافع : وهل تعرف العرب ذلك ؟ أجاب: نعم ، أما سمعت قول الشاعر :

الا زعمت بسياسة اليوم أنى كبرت وأن لا يحسن السر أمثالي

ر الكلمة من آية البقرة ٢٣٥ 🗧

« ولا جُناحَ عليكم فيها عرَّضتُم به من خيطبة النساء أو أكْنَيْسَمُ في أَنْفِسِكُم، عَلَيْمَ اللهُ أَنْكُم سَنَدَكِرُونِهِنَّ وَلَكُن ۗ لَا تُواعَبِدُ وَهِن سِيرًا إِلَّا أَنْ تَقُولُوا فَوْلَا معر وفشًا ۾

وقد جاء ١ السر ٤ -في القرآن إحدى عشرة مرة ، نقيض الجهر والعلن ، وكذلك الإسرارُ: مصدراً مرتين ، وفعلا ماضياً عشر مرات ، ومضارعاً سبع ﴿ مُراتِ ، وَلَمُوا مُرَةُ وَاحِدَةً . ويعطى سِياقها جميعًا أنها من السر نقيض الجهر والعلن ، إما يصريح المقابلة ، وإما باقتران السر والإسرار بالإخفاء والنجوى والكمان والإكنان .

والكلمة في آية البقرة مع الإكتان « أو أكننتُم في أنفسكم » ولكن السر فيها يَحْتَمَلَ الدَّلَالَةُ الْمُجَازِيَةُ كَنَايَةً عَنَ الْجَمَاعُ كَمَا قَالُ ابن عَبَاسٌ ، ويكون وجه التأويل أن مثل ذلك إنما يقع في السر وليس جهراً وعلانية .

وكذلك قال الراغب: وكني عن النكاح بالسر ، من حيث إنه يخفي .

وذكو الراين الأثير ١: السر بمعنى النكاح .

وجاءت المعاجم بالجماع والنكاح ، من معانى السر ، منقولا إليهما من أصل «لالة السرعلي ما يكتم ويُنضمر لا يعلن] .

### ١٩٤ - نسيمون:

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿ فَيُهُ تَسْيَمُونَ ﴾ فقال ابن عباس: تَرعَون . واستشهد له بقول الأعشى :

# ومشى القوم بالعماد إلى الرزون المساق وأعيا المسيح بالعماد إلى الرزون المساق

الكلمة من آية النحل ١٠ :

و هو الذي أنزل من السهاء ماء لكم منه شراب ومنه شجر فيه تسييمون ». ولم تأت الكلمة في هذا المعنى إلا هنا، وجاء من المادة: يسومهم، يسومونكم، مسوّمة، مسوّمين، سياهم.

وعند « الراغب » أن أصل السوم الذهاب في ابتغاء الشيء ؛ وأجرى مجزى الذهاب في ابتغاء الشيء ؛ وأجرى مجزى الذهاب في قولهم : سام الإبل بمعنى رعاها ، وجرى الابتغاء في السومكم سوء العداب » ومنه قبل: سيم قلان الحسف . ومنه السوم في البيع والمساوعة - قصد الغبن ( المفردات )

وبالرعى فسرها «ابن الأثير» في حديث النهي عن السوم قبل طلوع الشمس ، لأنه وقت تذكر الله تعالى ، أو لأن الإبل إذا رعت في الندى أصابها منه إلوباء وذلك معروف عند العرب . وقال في حديث "السائمة عبرار" : يعنى أن ألدابة المرسلة في مرعاها إذا أصابت أحداً ، كانت جنايتها هدراً (النهاية)

والرعى هو المعنى المتبادر للسوم فى الآية . أما انتقاله إلى سوم العذاب، فأقرب مما ذكره « الراغب» فيه من مجرى الابتغاء ، أن يكون من : أسام الإيل أرعاها، وأرسلها فى المرعى . وأسام الحيل : أرسلها ، ومنه قيل : أسام على القوم ، أى أرسل خيله وأغار فعات فيهم . وتتميز فروق الدلالات بما يتعلق به السوم : فهو للماشية رعى ، وللخيل غارة ، وللإنسان ، أذى وتسلط ]

 $\langle \hat{\mathbf{w}}_{\mathbf{v}_{n}}^{(i)} \rangle = \langle \hat{\mathbf{U}}_{\mathbf{u}_{n}}^{(i)} \hat{\mathbf{w}}_{n}^{(i)} \rangle = \langle \hat{\mathbf{w}}_{n}^{(i)}$ 

#### ١٦٥ – ترجون :

وسأل نافع عن قوله تعالى: « لا ترجون لله وقاراً » فقال ابن عباس: لا تخشون لله عظمة . واستشها بقول أبي فؤيب:

<sup>(</sup>١) في الإثقان : [ إلى الدرخاء ] وما هنا رواية الديوان . ومثلُها في حيوان الحاحظ الم

إذا لسعته النحل لم يرَّح لَسَّعَهَا ٢١ روحالفها في بيت نُـوب عوامل (١)

السؤال في « ترجون » والشاهدُ له .

[ والكلمة من آية نوح ١٣ ، خطابًا لقومه :

ه ما لكم لا تَـرَجُـُون للهِ وَقَاراً » وقد خلقكم أطواراً » `

وفي القرآن فعل ُ الرجاء مضارعًا، إحدى وعشرين مرة، وفعل أمر مرة واحدة، ومرة كذلك اسم مفعول : مرجُو ُون ,

واضح أن السؤال يتجه إلى الكلمة في آية نوح وحدها لخصوصيته في معناها، إذ يجيء الرجاء في سائر مواضعه الأخرى، بمعناه المتبادر المألوف، من الطلب والأمل والتعلق بالمرجو

وتفسيره بالحشية ، تقريب لا يمنع دلالة الرجاء . وقد قال فيه « الراغب » قيل : لا تتخافون – وأنشد بيت أبى ذو يب – ووجه ذلك أن الرجاء والحوف يتلازمان ، لأن من يرجو الشيء يخاف مع ذلك أن لا يكون. و بالضد قال تعالى : « وترجون من الله مالا يرجون » ، و وآخرون مرجوون لأمر الله ».

ورد « الراغب » الرجاء إلى أصل معناه في : أَرَجَتَ الناقةُ ، دنا نتاجها . وَحَقَيْقَتُهُ : جَعَلَتُ لصاحبها رجاء في نفسها بقرب نتاجها ( المفردات )

على أن الزنخشرى، ذهب فى الكلمة إلى معنى الأمل، وعلق الوقار بالمخاطبين بعنى توقيرهم، قال فى (الكشاف): لا تأملون له توقيراً أى تعظيماً. والمعنى ما لكم لا تكونون على حال تأملون فيها تعظيم الله إياكم فى دار الثواب.

ووجُّه السياق فقال: وه لله » بيان للموقيِّر ، ولو تأخر لكان صلة للوقار. يعني بالتأخر : وقرأ لله .

وجمع «أبو حيان» من الأقوال في التأويل: « الرجاء بمعنى الجوف و يمعنى الأمل . فقال أبو عبيدة وغيره : لا ترجون ، لا تخافون ، والوقار بمعنى العظمة والسلطان . والكلام على هذا وعيد وتخويف ، وقيل: لا تأملون له

<sup>(</sup>١) هذه رواية (الإثقان) ومثلها في (الأساس) : مادة نوب . ورواية (ديوان الهذليين ؛ ١٤٣) ؛

إذا لسعه الدير لم يرج لسمها وحالفها في بيت نوب عواسل منه

توقيراً ، أي تعظيماً ونقل عبارة الزنخشري في توجيهه للآية أنفا - وأضاف بعده: أو: لا تخافون لله حلماً وترك معاجلة بالعقاب فتؤمنوا. وقيل : ما لكم لا تعنافون لله عظمة . وعن ابن عباس : لا تخافون لله عاقبة ، لأن العاقبة حال استقرار الأمور وثبات الثواب والعقاب ، من : وقر ، إذا ثبت واستقر .

« وقبل : مَا لَكُمُ لَا تَجَعَلُونَ رَجَاءً كُمُ لِللَّهُ وَتَلْقَاءُهُ وَقَارًا . وَيَكُونُ عَلَى هَذَا ، منهم . كأنه يقول تؤدة منكم وتمكناً في النظر ، لأن الفكر مظنة الحفة والطيش وركوب الرأى .

« وقال سعيد بن جبير : ما لكم لا ترجون لله ثوابيًا ، ولا تتخافون عقابًا . وعن ابن عباس: مالكم لا تعلمون لله عظمة ، وعن مجاهد والضبحاك : ما لكم لا تبالون لله عظمة . قال قطرب : هذه لغة حجازية ، وهذيل وخواجة ومضرُ يقولون : لم أرج ، لم أبال . (البحر المحيط)

وهذا الحلاف بينهم في تأويل الكلسة ، شاهد على ما يشق على الصحابة والعلماء من إعطاء كلمة تؤدى السرالبياني للكلمة القرآئية .

ثم لانري بعيداً أن يتعلق الرجاء بالأمل ، وبالخوف من فوت المرجو وإخلافه، وأن تكون المبالاة من ظواهر الرجاء ، لأن من يرجو شيئًا لابد أن بياليهِ ..

أما تأويلها على معنى الرجاء في توفير الله تعالى إباهم ، كما ذهب الزمخشري . فنراه من عسر التكلف ، فضلا عما فيه من جفوة ] .

#### ۱۹۱ – سرية :

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿ ذَا مَتَرَبَّةَ ۗ ۗ إِيِّ فقال ابن عباس: ذا حاجة وجهد . واستشهد بقول الشاعر 🤅 تَرَبِتُ بِدُ لِكُ ثُم قُلَّ قُوالُهَا وَتَرفَعَتُ عَنَهَا السَّمَاءُ سِيعِاللَّهِا ا

[ الكلمة من آية البلد ١٦ : « فيلا اقتحم العقبة ، وما أدراك ما العقبة ، فيك رقبة ، أو إطعام في يوم ذي مسخبة . يتيماً ذا مقربة ، أو مسكيناً فا متعربة ، أن وحيدة الصيغة في القرآن

ومن مادتها، جاء « تراب » فكرة ومعرفا ب ال سبع عشرة مرة . كما جاءت « أتراب » جمع ترب ، ثلاث مرات . وه التراثب » في آية الطارق ، وقد سبق الكلام عنها في المسألة رقم ١٣٧ .

وتفسير المتربة بالحاجة والجهد ، لا يكون إلا من التقريب الذي لا تنقطع فيه صلتها بالمراب. وقد قال فيها « الراغب » : أي ذا لصوق بالتراب لفقره .

وأقرب منه أن تُنهم بمعنى المسكين لايجد إلا النراب ، كناية عن شدة وعوزه وفقره .كما قالوا : أترب بمعنى أثرى ، كأن المال عنده كالتراب لوفرته .

وقوطم: تربت يمينه، أو: تربت يداه، هو من عبارات الدعاء كما وجهها ابن الأثير ، في حديث: "عليك بذات الدين تربت يداك " قال : وهذه الكلمة جارية على ألسنة العرب لايريدون بها الدعاء على المخاطب. كما يقولون : قاتله الله ... ويعضده قوله في حديث خزيمة : "أنعم صباحاً تربت يداك" وكثيراً ما ترد للعرب ألفاظ ظاهر ها الذم وإنما يريدون بها المدح كقولهم : لا أب الك، ولا أم الك ، ونحو ذلك . ومنه حديث أنس: "لم يكن رسول الله صلى الله عليه وسلم سباباً ولا فحاشاً ، كان يقول لأحدنا عند المعاتبة : تربت جبينه "قبل : أراد به دعاء له بكثرة الشجود (النهاية)

فترى أن الكلمة متصلة بأصل دلالتها على التراب، وإن كانت الدلالة المجازية هي المرادة ، كناية عن شدة الفقر وجهد العوز ] .

101 - 60 1

### ١٦٧ - مهطع :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿ مَهُطَّعِينَ ﴾ .

فقال ابن عباس: مذعنین خاصعین ، واستشهد بقول تُبتَّع : تعبَّدنی نمر بن سعد لی مکرین ومتهطیع ً

#### الكلمة من ثلاث آيات :

القمر ٨: «فتول عنهم يوم يندع اللهاع إلى شيء نكثر و خشعاً أبصارُهم ينخرجون من الأجداث كأنهم جرّاد منتشر و مهطيعين إلى الداع يقول الكافرون هذا يوم عسير »

إبراهيم ٤٣: «ولا تحسبنَّ الله عافلا عما يعملُ الظالمون؛ إنما يؤخرُهم ليوم. تَشْخَصُ فيه الأبصار ، مهطيعين مقنعي راوسهم لايترتك إليهم طيرفهم

المعارج ٣٦: ٥ فمال ليا لين كفروا قيب المن مهطعين من اليمين وعن الشمال عزين \* أيطمع كلُّ أمرئ منهم أن يُلخلُ جَنَة نعيم ٥.

وليس في القرآن من المادة غير هذه الكلمة في الآيات الثلاث.

وعلى ما يبدو من قرب تفسير الإهطاع بالإذعان والخضوع ، تعددت الأقوال في الكلمة:

« الراغب » فهمها من : هطع الرجل ببصره إذا صوَّبه، وبعير مهطع إذا صوب عنقه (المفردات).

وقال « الزمخشري » في مهطعين: أي مسرعين ماد أي أعناقهم إليه ، وقيل: فاظرين إليه لا يقلعون بأبصارهم قال : « تعبدني نمر ، البيت (الكشاف) ونقل أبو حيان في ( البحر المحيط ) : قال أبوعبيدة : مسرعين . . . وقال قتادة : عامدين . وقال الضحاك : مقبلين ، وقال عكرمة : فانحين آذاتهم إلى الصوت. وقال ابن عباس : ناظرين ، ومنه قول الشاعر : ، تعبدتي أنمر ، البيت. وقيل : خاضعين مادى أعناقهم

وعلى أى وجه تأولوا الكلمة ، يظل لها ملحظ الذلة والحضوع ، في شخوص البصر أو في الإسراع ومد العنق . قال في ( القاموس): وأهطع مد عنقه وصوب، وأسه وكمحسن ــ مهطع : من ينظر في ذل وخضوع لا يُقلع بصره ] .

whomas is go to a stage of the stage of a

### ١٩٨ - سمي :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ٥ هل تعلم له سمينًا ٥ فقال ابن عباس : ولدأ ، واستشهد بقول الشاعر : أما السَّمِيُّ فأنت منه مُكثِرٌ والمالُ فيه تغتدي ﴿ وَالْمَالُ فِيهِ تَغَتَدِي ﴿ وَوَا مُ اللَّهُ ا

production of the second الكلمة من آية مريم ٦٥: « ربُّ السيوات والأرض وما بينيهما قاعبيلية واصطبير كعادته ، عل شعلم له سميدًا ،

ومعها آية مريم 🗸 📒

ایا زکریا إذا نبشرك بغلام اسمه یحییم نجعل له من قبل سمیا ومن المادة جاء «اسم » سبعاً وعشرین مرة ، وجمعه : اساء ، والأساء اثنی عشرة مرة و «تسمیة » فی آیة النجم ۲۳ ، وفعلها ماضیاً ومضارعاً تمانی مرات ، واسم المفعول منها «مسمی » إحدی وعشرین مرة .

وكلها في المعنى المألوف المتبادر للاسم .

وإذا احتملت آية مريم ٦٥ ، تأويل السميي فيها بالولد، فليس قريباً أن نفهم الكلمة بمعنى الولد في الآية الأخرى : « يا زكريا إنا فبشرك بغلام السمه يجي لم نجعل له من قبل ﴿ ولداً . .

فضلاعن كون «ولد» من معجم ألفاظ القرآن ، وقد جاء المفرد منه أكثر من ثلاثين مرة ، والجمع أولاد ثلاثاً وعشرين مرة ، وست مرات بصيغة ولدان ومن المفرد ، مايأتي لتقرير نفي أن يكون لله ولد ، سبحانه أفي يكون له ولد، وما ينبغي للرحمن أن يتخذ ولداً ، تعالى جد ربنا ما اتخذ صاحبة ولا ولداً ، لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد ...

وسَمَيُّكُ ، فَى اللغة ، مَن يتخذ اسمَك ، ونظيرك .

فلعل وجه التقريب في تأويل ستميئ بولد ، أن الولد يكون ستميئ أبيه ، أي يأخذ اسمه ، ونظيره .

أوكما قال «الراغب»: وقوله تعالى: هل تعلم له سميناً ، أي نظيراً له يستجق اسمه، وموصوفاً يستحق صفته على التحقيق. وليس المعنى: هل تجد من يتسمى باسمه ، إذ كان كثير من أسانه تعالى قد يطلق على غيره ، لكن ليس معناه إذا استعمل في غيره ].

#### ۱۹۹- ي**م**نهر :

وسأل نافع عن قوله تعالى: « يُنصَّهر »

فقال ابن عباس : يذاب . واستشهد له بقول الشاعر : سخنت صُهارتُه فظل عثاله في سيَّطَلَ كُفيتُ به يتردد ُ

الكلمة من آية الحجادة الإنتان التعالية التعالية

« هذان خصّهان اختصموا في ربّهم فالذين كفروا قطّعت لهم ثبياب من قار يُصَبّ من فوق رءوسهم الحميم « يُصهرُ به ما في بطونهم والحلود » .
وحيدة في القرآن ، يصيغتها ومعناها .

ومعها من المادة . الصَّهر مع النسب في آية الفرقان ٤٥ : « وهو الذي خلق من الماء بشراً فجعله نسباً وصهراً » وقد فسر « الراغب » الكلمة في آية الحج ، بإذابة الشحم .

وقال وابن الأثير»: والصهر الإذابة ، يقال : صهرت الشحم إذا أذبته فكأن الإذابة ، كتفسير ابن عباس ، هي الأصل في معني الصهر ، وإن غلب استعماله في الشحم والمعادن . وانتقل إلى الصهر في النسب ، عليمظ من اختلاط الدماء وانصهارها . ومنه جاءت دلالة القرب ، فقيل : أصهر الحيش إذا دنا بعضه من بعض ، مع حس الكلمة في التلاحم والانصهار]

#### \*١٧٠ – تَشُوهُ:

وسأل نافع عن قوله تعالى : لا لَتَنوء بالعصبة ، فقال ابن عباس : لَتَنْقُل ، واستشهد بقول امرى القيس : تمشى فقال ابن عباس عجيزتها مشى الضعيف ينوء بالوسق \* أ

## [ الكلمة من آية القصص ٧٦ :

« إِن قارُونَ كَانَ مِن قُومٍ مُوسِى فَبَعْنَى عليهم وآتبناهِ مِن الكُنُوزِ مَا إِنَّ مُفَاتِحَهُ لَتَنَدُّوءُ بِالنَّعَصِّبِةَ أُولِى القُرُوةِ إِذْ قال لَه قومُهُ لا تَفَرَحُ إِنْ اللهُ لا يُحِبُ الفَرَحِينَ »

وحيدة في القرآنا ، صيغة ومادة .

وتفسيرها بالثقل يبدو أقرب من تأويله بالنهوض في قول و الراغب في قام مجاليه ينوم ويناء ، قال أبو عبيدة . ناء مثل ناع ، أي نهض . وأثاله أنهضته . قال تعالى « لتنوم بالعصة » .

وَفَ حَدَيْثُ: "فَنَاءَ بَصِدَرَه " قَالَ أَبِنَ الْأَثْيَرِ : أَيْ لَهُضَ ۚ مَ وَيُحَمَّمُلُ أَنَهُ بمعنى نأى ، أى بعد . وفى (القاموس) قيد النهوض بالجهد والمشقة، وناء به الحمل أثقله وأماله، كأناءه وناء فلان، أثقل فسقط والنوء: النجم مال للغروب ، أو سقوط النجم فى مغربه ، مع الفجر.

ومع قرب تفسير الكامة بالثقل ، فلتفت إلى أن القرآن استعمل الثقل كثيراً بصيغ عدة ، ففيه الفعل الماضى مجرداً ومزيدا : «أثقلت» و « اثباً قلم» ، وأثقال جمع ثقل ، و « ثقيلا » : و « ثقالا » ، والثقال ، واسسم المفعول : مثقلون ، ومثقلة . والثقل فيها نقيض الحفة . ويأتى : « مثقال حبة » و « مثقال ذرة » في زنة كل منهما .

فعدول القرآن عن : تثقل ، إلى لتنوء بالعصبة » في مفاتر ح كنوز قارون، يقتضي ملحظاً بيانياً من فرق الدلالة ، خاصاً بــ : ناء .

وفى المادة من العسر والمشقة ، ما تجده فى المناوأة . وقالوا : ناء به الحمل ، أثقله وأماله . وناء فلان : أثقل فسقط

وملحظ السقوط جاء من 1 النوء 1 وهو النجم مال للغروب وسقط . وحين يستعمل 11 ناء 11 يمعنى نهض كما ذهب الراغب، فذلك لا يكون إلا مع الجهاء والمشقة وعسر المعاناة ، كما قيده في (القاموس)]

#### ۱۷۱ ــ بِنَيَانِ جُ

وسأل نافع عن قولِه تعالى : و كلَّ بَـنَان ٥ .

فقال ابن عباس: أطراف الأصابع. واستشهد له بقول عنبرة العبسي: فنعم فوارس الهيجاء قومي إذا علق الأعنيّة بالهنسان

[ الكلمة من آية الأنفال ١٣ :

ه إذ يُوحِي ربَّك إلى الملافكة أنى معكم فَنْبَهْمُوا اللهِن آمنوا ، سَأَلُوقى فَ عَلَيْبَهُمُوا اللهِن آمنوا ، سَأَلُوقى في عَلَوْبِ اللهِن كَفْرُوا الرعب فاضر بوا فَوق الأعناق واضر بوا منهم كل بتنان » ومعها آية القيامة ٤ :

of medical transfer

« أَيَحْسَبُ الإنسانُ أَن أَن اللهُ عظامَهِ ، بلي قادرين على أَن نُسَوَى بَنَانَه ، بلي قادرين على أَن نُسَوَى بَنَانَه ،

وليس ف القرآن غيرهما المادة THE PRINCE GHAZI وليس ف القرآن عيرهما

وتفسير البنان بأطراف الأصابع قريب ومتبادر ، وفيه مع ذلك كلام :

فالراغب فسرها في آية الأنفال بالأصابع، لا بأطرافها : قيل سعيت بقالت لأن بها صلاح الأحوال . ولذلك خص في قوله تعالى : لا بلي قادرين على أن نسوى بنانه » وقوله : « واضر بوا منهم كل بنان » خصه لأجل أنهم بها بيقاتل ويدافع .

وفى حديث جابر رضى الله عنه ، وقتل أبيه يوم أحد : "ما عرفته إلا ببنائه" قال ابن الأثير : البنان الأصابع ، وقيل أطرافها ، واحدتها بنانة ( النهاية )

والزمخشرى فى آية القيامة : ذكر الأطراف على أنها أصابع الإنسان « التى أطرافه وآخر ما يتم من خلقه ، أو : بلى قادرين على أن نسوى بنانه وتضم سلامياتيه على صغرها ولطافتها بعضها إلى بعض ، كما كانت أولا من غير تقصان ولا تفاوت . وقيل : معناه ، بلى نجمعها عظام الإنسان ونحن قادرون على أن نسوى أصابع يديه ورجليه ، أى نجعلها مستوية شيئًا واحداً كخف البعير وحافر أصابع يديه ورجليه ، أى نجعلها مستوية شيئًا واحداً كخف البعير وحافر الحمار ، لا فرق بينها ، فلا يمكن أن يعمل بها شيئًا مما يعمل بأصابعه المفرقة ذات المفاصل والأنامل ، من فنون الأعمال والبَسْط والقبض والتأتي لما يريد من الحوائج ( الكشف ) .

ورأى أبو حيان في قول الزمخشرى تكلفاً وتنميق آلفاظ ، قال : أي نين قادرون على أن نسوى بنانه ، وهي الأصابع ، أكثر العظام تفرقاً وأدقها أجزاء ، وهي العظام التي في الأنامل ومفاصلها . وهذا عند البعثوقال ابن عباس والجمهور : نجعلها في حياته هذه بضعة أو عظماً واحداً ، فتقل منفعته بها ، وهذا القول فيه توعد . والمعنى الأول هو الظاهر والمقصود من رصف الكلام . وذكر الزنخشري هذين القولين بألفاظ منمقة على عادته في حكاية أقوال المتقدمين البحر المخيط] .

#### ۱۷۲ - إعصار:

وسأل نافع عن قوله تعالى: «إعصار » فقال ابن عباس: الربح الشديدة . واستشهد له بقول الشاعر :
فقال ابن عباس: الربح الشديدة . واستشهد له بقول الشاعر :
فقله في آثار هن خُوار وحفيف ، كأنه إعصار أ

[ الكلمة من آية البقرة ٢٦٦ فبطلمة من آية البقرة ٢٦٦

«أَيَوَدُ أَحَدُ كُمِ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَاةً مَن فَاخَيلُ وَأَعَنَابُ تَمْجَرَى مَن تَعْيَهَا الْأَنْهَارُ له فَيْهَا مِن كُلُ الثمراتِ وأصابَها الكبيرُ وله ذريةً ضُعْفَاءُ فأصابُها إلانْهارٌ له فيها من كل الثمراتِ وأصابَها الكبيرُ وله ذريةً ضُعْفَاءُ فأصابُها إلا فيه فار فاحرقت ، كذلك يُبينُ الله لكم الآياتِ لعلكم تتفكرون ». وحيدة الصيغة ،

ومعها في القرآن من مادتها :

العضر بمعناه الحسى في آيتي يوسف : « إني أراني أعصر خمرا ٢٦ ×

« فيه يغاث الناس وفيه يعصرون « ٤٩

والمعصرات في آية النبأ ١٤ ، والعصر بمعنى الدهر والزمن ، في آية العصر .
وتفسير الإعصار بالريح الشديدة ، قريب ، مع ملحظ دلالة ماه على الاعتصار . وأصل العصر في اللغة الضغط لاستخلاص العصارة « أعصر خمراً » وسميت السحب الممطرة «المعصرات» لما تعتصر من المطر . كما أطلق الإعصار على الريح الشديدة تسوق السحب أو تعصرها : واستعمل العصر مجازاً في الحبس والضغط ، وسمى الزمن عصراً ، بملحظ من اعتصاره خلاصة الإنسان بالضغط والمعاذة والانتلاء ]

### ١٧٣ – مُرَاغمَ :

وسأل فافع عن قوله تعالى: n سراغهما » فقال ابن عباس: منفسحاً ، بلغة هذيل . واستشهد له بقول الشاعر : وأترك أرض جهرة إن عندى رجاء في المراغم والتعسادي

[ الكلمة من آية النساء ١٠٠٠ :

ا ومن يشهاجير في سبيل الله يجد في الأرض منواغشماً كثيراً وتستعة ، ومن يخرج من بيته منهاجيراً إلى الله ورسوله ثم يدركه الموت فقيد وقع أجره على الله ، وكان الله عفوراً رحيماً ، .

وحيدة في القرآن ، صيغة ومادة

وليس الانفساح من معانيها القريبة ، وأصل استعمالها في الرغام ، وهو التواب

الرقيق ، ومنه قولهم : أنفه في الرغام ، كناية عن المنيلة والانكسار . واستعمل في القسر والإرغام ، ونقل إلى المنأى والمهرب ، كما تُنْقِلَ الفزع لما يُلاذ به عند الفزع .

فتفسيره بالمنفسكع، يحتاج إلى قيد يكحظ في المراغم حس مادتها وأصل دلالتها ، كقول الراغب : أي مذهبًا يَذهب إليه إذا رأى منكّراً يلزمه أن يخضب منه . كقولك : غضبت إلى فلان من كذا ورغمت إليه ] .

#### ۱۷٤ – صَلَّد :

وسأل نافع عن قوله تعالى: و صَـَلداً ، فقال ابن عباس : أملس ، واستشهد بقول أبي طالب : وانى لقيرم وابن ترم طاشم ﴿ لآباء صِيلَقَ يَجِدُهُم مَعَقَيْلٌ صَلَكُ ا

### 7 الكلمة من آية البقرة ٢٦٤ :

مالكه ريناءً الناس ولا يؤمن بالله واليوم الآخر، فشك كشل صَغُوان عليه تُوابُّ فأصابه وابلٌ فتركه صلَّداً ، لا يَقَدُّ روَنَ على شيء مماكسبوا واللهُ لايتهدى القوم الكافرين 🖟 .

وحيدة في القرآن صيغة ومادة .

وتفسيرها بالملاسة يحتاج إلى قيد بالصلابة والحلب ، فليس كل أطس صلمة. وأكثر ما يستعمل في الحجر وفي الأرض الصلداء الغليظة الصلبة ، ونقل إلى الشُّحُّ والضنُّ ، فقيل للبخيل: أصاد . وصلك َ الزندُ لم يُورِ ، والناقة ُ ضَنَّتْ بلينها L .

### ١٧٥ - مُذُون :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿ لَأَجِرًا عَيرَ مُمُونَ ﴾ فقال ابن عباس : غير منقوص ولما سأله ابن الأزرق: وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال: نعم ، أما سمعت قول زهير بن أبي سلمي (١٦ ؛ فضل الجواد على الحيل البيطاء فلا يعطى بذلك ممنونـًا ولا نَزَقًا

[ الكلمة من آبة القلم ٣ ، خطاباً للمصطفى عليه الصلاة والسلام : ٣ وإن لك لأجرأ غير ممندُون . وإنك لَعَلَى خَلُقَ عَظيم » ومعها فى الذبن آمنوا وعملوا الصّالحات :

« لهم أجر غير ممنون » في آيات : فصلت ٨ ، الانشقاق ٢٥ ، والتين ٦ . ومن مادتها جاء : الممَن ُ ١٦ مرة .

و « ريب المنون ٥ في آية الطور .

وعلى ما يبدو من تفسير «غير ممنون »بغير منقوص من قرب ، فيه كلا م : فسره الراغب بأنه غير مقطوع ولامنقوص .

ومما قاله الزنخشرى فيها: غير ممنون به عليك ، لأنه ثواب تستوجبه على عملك وليس بتفضيل ابتداءً ، وإنما تُسمَن ُ الفواضلُ ، لا الأجور على الأعمال (الكشاف). أنكره أبو حيان ورأى فيه « دسيسة اعتزال » – البحر المحط ٣٢٦/٨ .

وكذلك أنكره ابن المنبر الإسكندرى فقال: «.. ما كان النبي، صلى الله عليه وسلم ، يرضى من الزمخشرى بتفسير الآية هكذا ، وهو صلى الله إعليه وسلم يقول: " لا يدخل أحدكم الجنة بعمله" قيل: ولا أنت يا رسول الله ؟ قال: "ولا أنا ، إلا أن يتغمدنى الله بفضل منه ورحمة" لقد بلغ الزمخشرى سوء الأدب للى حد يوجب الحد ا وحاصل قوله أن الله لامنة له على أحد ولا فضل في دخول الجنة ، لأنه قام بواجب عليه ! نعوذ بالله من الجرأة عليه »

(الانتصاف، على هامش الكشاف ٤ /١٧٦)

ويهدينا تدبر ما في القرآن من آيات المن ، أن لله تعالى أن يمن على عباده

<sup>(</sup>١) من ديوانه : ص ٤٩ ط التقافة بمصر -

والذي في ( الكامل) أن ابن عباس قال : ﴿ قَدْ عَرَفُهُ أَخُو بَنَّ يَشْكُرُ حَيْثُ يَقُولُ : وَتَرِى خَلْفَهِنَ مِنْ سَرَعَةَ الرَّجِ عَ مَنْهِنَا كَأَنْهُ أَهْبِاءُ قال المبرد : منين ، يمنى الغبار . . . » بغية الآمل : ٧ / ١٦٤

تفضلا وتذكيراً بنعمه . وإنما يُكره المن من البشر حين يكون على وجه الحساب والعدُّ والتفضل . 🖳

ومن معانى المدَّن في العربية : ما يوزن به . والممنون الموزون . ومنه جاءت المنتَّةُ بمعنى النعمة ذات الوزن والقيمة . وبملحظ من الوزن جاء المعنون بمعنى المحسُّوب المعدود من متفضِّل يعد مينسَّنَه على من نالته قال الراغب في ( المفردات): وذلك مستقبح من الناس وفيه قالوا: المنة تهدم الصنيعة ، لأنها تقطع الشكر وتنقص النعمة . والمنون : المنية تنقص العدد وتقطع المدد ].

#### ١٧٦ - جابوا :

وسأل نافع عن قوله تعالى : «جابوا الصخر » فقال ابن عباس : نقبوا الحجارة والجبال فاتخذوها بيوتنًا . ولما سأله ابن الأزرق : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال: نعم ، أما سمعت قول أمية [ بن أبي الصلت ]:

وشق أبصارنا كيما نعيش بها وجاب للسمع أصمالحيًا وآذاناً

[ الكلمة من آية الفجر ٩ :

مَثَّلُهُمْ فِي البلاد ، وتُعود الدِّبن جَابُوا الصخر اللواد ، وقرعون ذي الأوَّاد ، الذين طُّعَوا في البلاد ، فأكَنْتُروا فيها الفسادُّ ، فضَبُّ عليهم رَبُّكُ سُوطًا ا عداب م إن ربتك لبالمرصاد »

وحيدة فىالقرآن بصيغتها واستعمالها

ومعها « الحوابي » في آية سبأ ١٣٠: « وجفَّان كالجَّوابِ »

والذي في القرآن من المادة غيرهما ، يأتي في معنى الإجابة والاستجابة والحواب.

وما قاله ابن عباس في «جابوا الصخر » هو من قبيل الشرح للا يفهم من الآية , وقريب منه ما قيل في معناه : خرقوا الصخر وتجتوه بيوناً ، وأَلَهُ عُود كَانْتُ أول من نحت الحيال والصخور والرخام .

وقيل: معناه قطعوا الوادى .

وقيل: بل معناه أنهم شقوا الصخر واتخدّوه وادياً يخزنون فيه الماء لمنافعهم «ولا يفعل ذلك إلا أهل القوة والفهم من الأمم «(١).

والحوب ، يمعنى القطع ، تعطيه المعاجم للمادة ، وذكروا فيها : الجوب : درع يُقطع للمرأة ، والحوبة الحفرة وفجوة بين أرضين .

وحين يقال : جاب الوادى بمعنى قطعه، فهم لا يعنون به القطع بمعنى النقشب والحفر ، وإنما هو من قبيل قولهم : جو اّب آفاق .

ومن القطع جاء النفاذ والحسم ، فاستعمل في الجواب عن السؤال . ويذهب « الراغب» إلى أنه من قطع الفجوة بين فم المجيب إلى أذن السامع ( لمفردات) .

والأولى عندنا أن يكون قطعًا مجازيًّا ، بما يُلتمس في الحواب من ففاذ وحسم.

وعلى ما يبدو من قرب تفسير «جابوا الصخر » بنقبه أو قطعه ، فلتفت إلى أن القرآن استعمل النقب فى آية البقرة ٣٦: « فنقبوا فى البلاد » وفيه كذلك القبطع : فعلا ماضياً ومضارعاً وأمراً واسم فاعل : قاطعة ، واسم مفعول : مقطوع ، ومقطوعة ، وقبطاً .

ومن التقطيع جاء الفعل الماضي سبع مرات، والمضارع خمس مرات، وجاء فعل التقطئع كذلك، خمس مرات.

وقد عدل القرآن عن النقب والقطع إلى الجواب ، في آية الفجر: «جايوا المصخو» ومقتضى هذا ، أن يكون النجوب ملحظ من الدلالة يفرق بينه و بين النقب والقطع ، وهما من معجم ألفاظ القرآن ، مع ما يبدو من تقارب الكلمات الثلاث .

وسيق من تدبر النقب في السؤال عن: « فنقبوا في البلاد » أن في التنقيب دلالة الفحص والبحث.

وفى القطع دلالة الحسم والنفاذ .

أما ١ جابوا الصخر » في سياق ما كان لشمود من فوة ومنعة ، فقد نرى فيها خصوص الدلالة على المجاوبة في القطع ، بمعنى أن الصخر ، على صلابته ، طاع لهم واستجاب حين جابوه بالوادى ، وقد كانت لهم فيه ديارهم ومساكنهم المشيدة

<sup>(</sup>١) انظر هذه الاقوال في تأويل الكلمة ، في ( التفسير البياني ) : الجزء الثاني ، صورة الفجر .

المأهولة ، قبل أن تأخذهم الصيحة و فأصبحوا في ديارهم جاعين كأن لم يَنْدُنُـ وَا فيها » ] .

#### ١٧٧ \_ حَمَّا :

وسأل نافع عن قوله تعالى: « حُبًّا جِنَّمُ اللهِ

فقال ابن عباس : كثيراً ، واستشهد له بقول أمية [ بن أبي الصلت] : إن تغفر اللهم تغفر جمَعًا وأي عبد لك ما ألمًّا

#### 1 الكلمة من آية الفجر ٢٠ :

وكلاً بل لا تُكرِمون البتيم \* ولا تتحاضُّون على طعام الميسكين ، وتأكلون التُّراتُ أَكُلا ً لمَّا ﴿ وُتَحِبُونَ المَالُ حَبُّمًا جَمَّا » .

وحيدة في القرآن ، صبغة ومادة :

وتفسيرها بالكثير قريب متبادر ، ومثله عند «الراغب، مع ربطه بأصل استعماله في جمَّة الماء ، أي معظمه ومجتَّمعُه الذي حَمَّم َّ فيه عن السيلان .

وقريب منه قول ١٦ ابن الأثير ، في الجم الغفير : وأصل الكلمة من الجموم والجمة وهو الاجتماع والكثرة . والغفير من الغفر وهو التغطية والستر ، فجُعلت الكلمتان فى موضع الشمول والإحاطة .. ولم تقل العرب : جَـَمَّاءً، إلاموصوفاً ؛ وهو منصوب على المصدر كقاطبة وطرُّرًا ، فإنها أسهاء وضعت للمصدر (النهاية) .

أما قول الزنخشري في الكشاف: «حبًّا جميًّا » كثيراً شديداً مع الحرص والشره ومنع الحقوق ، ففهمه من سياق الآيات ، والأولى بالسياق أن يرتبط حبهم الممال حبًّا جمًّا ، بالآية بعده ، في أكلهم التراث أكلا لمنًّا لا يتميز فيه حلال من حرام .

والعربية تستعمل الحمَّ في الكثرة مع التجمع . يقال: جمَّ الكيل ، إذا يلغ يه رأس المكيال . وجمَّ الماءُ : كثر واجتمع . والحمَّةُ مجتمع شعر الرأس . وجفَّنةُ جماَّء : ملأى . وجاءوا الحماء العفير " : أي بأجمعهم ، وتوقيم : قلان جمعه قومه ، أي مجتمع عز هم ، منقول من الجمجمة الي هي مجتمع عظم اللماغ . ولعل الاستجمام ملحوظ فيه ، أخذ الراحة لجمع القوى . وقد يكون الشيء كثيراً ، لكن دون تجمع . وسياق الكلمة في الآية ، يؤنس إلى دلالة الجمع مع التكثر في المال المحبوب] .

۱۷۸ ـ غاسيق :

وسأل نافع عن قوله تعالى: «غاسق»

فقال ابن عباس : الغسق الظلمة ، واستشهد بقول زهير بن أبي سلمي (١) : ظلَّت تجوب يداها وهي لاهية حتى إذا جنح الإظلام والغيست و

إ الكلمة من آية الفلق ٣ :

«َ قُلِ أَعُوذُ ۚ بِيرِبُّ الْفَلَقَ مِ مَن شَرَّ مَا خَلَقَ ۚ » وَمِن شَرَّ عَاسَقَ إِذَا وَقَلَبَ ﴾ .

وحيدة الصيغة ، ومعها من مادتها :

غسق، في آية الإسراء ٧٨: «أقم الصلاة لدلوك الشمس إلى غست الليل وقرآن الفجر ».

وغساًق في آييي :

ص ٥٧: «هذا وإن الطاغين لشرَّ مآب ، جهم يصلونها فبنس المهاد . هذا فليد وقوه حميم وغساًق ».

والنبأ ٢٥: « إن جهم كانت مر صاداً وللطاغين مآباً ولا بيثين فيها أَحَقاباً . لا بيثين فيها أَحَقاباً . لا يلوقون فيها برداً ولا شراباً . إلا حسّميماً وغسّاقاً . جراء وفاقاً ٥ .

وهذه الكلمات الأربع هي كل ما في القر أن من المادة .

وإذا فُسر الغسق بالظلمة بـ وهو قريب في آية الإسراء بـ يكون الغاسق، والسؤال فيه، بمعنى المظلم.

وقد تأوله « الراغب، بالليل: عبارة عن النائبة بالليل كالمطارق , وقيل : القمر إذا كُسيف فاسودً .

(١) لم أجد الشاهد في ديوان زهير ، ط و زارة الثقافة بمصر .

وفي (معجم غريب القرآن) أن البيت من شواهد أبي حيان في (البحر الحيط) واجعته فلم أجده فيه ، وإنما استشهد أبو حيان بقول الشاعر :

باطيف مند لقد أبقيت لى أرقا إذ جنتنا طارقا والليل قد غسقا

وفي حديث عائشة ، قال لها النبي صلى الله عليه وصلم ، وفظر إلى القمر : « تعوَّذي من هذا فإنه الغاسق إذا وقب » قال ابن الأثير : غسق غسوقاً فهو غاسق إذا أظلم ، وأغسَق : مثله . وإنما سياه غاسقًا لأنه إذا خسيف أو أيخذ في المغيب أظلم (النهاية).

وقال الزمخشري في آية الفلق: والغاسق الليل إذا اعتكر ظلامه ، من قوله تعالى: « إلى غسق الليل » ومنه غسقت العين : امتلأت دمعًا ، والحراحة أمتلأت دميًا . ووقو بُه : دخول ُ ظِلامه أَ في كل شيء . وقيل: هو القِيمرِ إذا اجتلأ، وعن عائشة رضى الله عنها : " أخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم بيدى فأشار إلى القيمر وقال : تعوذي من هذا فإنه الغاسق إذا وقب " ووقويه دخوله في الكسوف واسوداده . لأن انبثاثه فيه أكثر ، والتحرز منه أصعب ، ومنه قولهم : "الليل أخيى للويل" وقولهم : أغدر الليل لأنه إذا أظلم كثر فيه الغدر ، وأسند الغدر إليه لملابسته له من حدوثه فيه ــ الكشاف ـ

وزاد أبو حيان في الغاسق أيضاً : الشمس إذا غربت، والنجم، والثريا، والحية. والغاسق، الليل. ووقب ؛ أظلم ودخل على الناس. قاله ابن عباس والحسن ومجاهد . وزمَّکنَه ﴿ الزمخشري ﴾ على عادته فقال : والغاسق ... ـــ ونقل عبارة ۖ الكشاف آنفاً \_ ثم استطرد:

« السيعيد من شره لأنه فيه تنبت الشياطين والهوام والحشرات وأهل الفتك ، قال الشاعر:

ياطيف هند لقد أيقيت لي أرقا

إذ جئتنا طارقاً والليل قد وسقا

وقال بحمد بن كعب : النهار دخل في الليلي . وقال ابن شهاب: المراد بالغاسق الشمس إذا غربت . وقال القتي وغيره : وهو القمر إذا دخل ف ساهوره فخسف، وفي الحديث " تعوذي ... " وعنه صلى الله عليه وسلم: الغاسق النجم . وقال أبو زيد عن العرب: الغاسق الثريا إذا سقطت ، وكانت الأسقام والطاعون تهيج عندذلك . والحية إذا الدغت، والغاسق سم من البها الأنه يسيل منه! (البحر المحيط)

والغست في (القاموس)؛ ظلمة أول الايل ، وغسق الليل ، كضرب وسمع ، غستها ، ويحرك ، وغسقانا وأغسق ؛ اشتدت ظلمته ، والتربا : إذا سقطت في المغيب ؛ والعين : أظلمت أو دمعت ، والجرح : سال منه ماء أصفر . والغاسق : القمر أو الليل إذا غاب الشفق ، « ومن شر غاسق إذا وقب » أى الليل إذا غاب الشفق ، والمؤذن : أخر المغرب إلى غسق الايل .

وفستروا «غساً قلا» في آيتي النبأ وص، بما يقطر من جلود أهل النار ( مفردات الراغب ) أو ما يسيل من صديد أهلها ( الكشاف ) وقيل : ما يسيل من هموعهم . ومنه الحديث : "لو أن دلواً من غساق يتراق في الدنيا الأنتن و يحها" .

واضح أن الغسّاق بهذا المعنى ، دلالة إسلامية خاصة بما يذوق أهل المتار من عذاب . والعربية استعملت الغساق ، بالتخفيف والتشديد ، لما يسيل من صديه الجرح المنتن ، منقولا إليه من إغساق العين ، إذا دمعت من رمد ، ومنظوراً فى الغساق إلى غشية الرؤية وإظلامها فى دمع العين يسيل من رمد .

وقد نفهم منه أن الغسق لظلمة الليل إذا غاب الشفق ، والغاسق الطارق فيه من شرَّ يخاف مع الوحشة ، وأغسق إذا دخل فى الغسكن ] .

### ١٧٨ – في قلر بهم مرض:

وسأل نافع عن قوله تعالى: « فى قلوبهم مرض » فقال الناعر : فقال ابن عباس : النفاق . واستشهد بقول الشاعر : أجاميل أقوامًا حياءً وقد أرى صدورَهم تَعَلَّى على مراضها

### [ الكلمة من آية البقرة ١٠ :

الا ومن الناس من يقول آمناً بالله واليوم الآخر وما هم بمؤمنين الأخاد عون الله والدوم المتعروب المتعروب الله والله وما يشعروب الله والله وما يشعروب الله وما يشعروب الله وما يشعروب الله والله ومن الله مرضآ ولهم عداب أليم بما كانوا يكذبون ١٠٠ فلوبه ١٠٠٠ المتدونة ١٠٠٠ ومعها آبات : الأنفال ٤٩ الأحزاب ١٢ ، ١٠ المائدة من ، المتوبة ١٠٠٠ المخبر ٥٠ ، محمد ٢٠ ، ١٠ ، المدر ٢٠ ، ١٠ المدر ٢٠ ، ٢٠ ، المدر ٢٠ .

وفي القرآن من الكلمة ، الفعل ماضيهًا ﴿ وَإِذَا مُرْضِتُ عُهُو يَشْفَينَ ﴾ والموشى نكرة ومعوفيًا بأل ، أربع عشرة مرة ، والخريض خمس مرات ، والمرضى محمس مرات كذلك.

واضمح أن المرض على أصل معناه ، نقيض الشفاء ، في آيَّة الشعراء ١ ، وإذا مرضت فهو يتشتين » وفي الآيات العشر لمريض ومرضى . أما سائر الآيات الأخرى ، فالمرض يأتى فيها بدلالة مجازية على فسأد القلب .

وقد يبدو تفسير مرض قلمو بهم بالنفاق في آية البقرة - موضع السؤال - قريبًا لولا أن القرآن قد استعمل النفاق والمنافقين كثيراً ومن سُورِه : (المنافقون ) ومن اللافت أن مرض القلوب جاء معطوفًا على النفاق ، كما في آيات :

الأنفال 29 : « إذ يقول المنافقون والذين في قلوبهم مرض » .

الأحزاب ١٢ : لا و إذ يقول المنافقون والذين في قلوبهم مرض ما وعدنا الله ورسوله إلا غروراً » .

٦٢ : « لَئُن لَمْ يَنْتُهِ الْمُنَافِقُونَ وَالْذَيْنِ فِي قَلْوَبُهُمْ مَرْضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي المُدَيْنَة لنغرينك بهم ثم لا يجاورونك فيها إلاقليلا »

فشَهَدَ عطفُ الذين في قلوبهم مرض ، على المنافقين ، في البيان القرآني على ما يقتضي العطف من مغايرة بين النفاق ومرض القلوب.

وقد عم " « الراغب » بمرض القلب : الرذائل الحلقية كالجهل والحبن والبخل والنفاق. وقال ويُشتَبُّه النفاق والكفرونحوهما من الرذائل بالمرض ، إما لكومها مانعة من إدراك الفضائل كالمرض المانع للبدن من التصرف، وإما الكونها مانعة عن تحصيل الحياة الآخروية المذكورةفي قوله تعالى: «وإن الدار الآخرة لهي الحيوان». وإما لليل النفس بها إلى الاعتقادات الرديئة ميل البلك المريض إلى الأشياء المضرة (المفردات) .

وأقول : إذا كان عطف المنافقان على اللهين في قلوبهم مرض ، يمنع توادفهما في تفسير مرض القلب بالنفاق ، فإن التعميم والإطلاق في تأويله بالراذئل الحلقية ، كقول الراغب ، فيه توسع غير دقيق ، إذ لا يُحمَّمُل سيأتُهُ الآيات في مرض القلب، عموم الجهل والحبن والبعظ مما ذكره والراغب، بل تختص كلها بما يتعلق بالعقيدة والدين، من كفر وارتياب ونفاق وضغن، كصريح النص في :

المائدة ٢٥: « فترى الذين في قلوبهم مرض يُسارعون فيهم بقولون نخشى أن تُصيبنا دائرة ، فعسى الله أن يأتي بالفتح أو أمر من عند فيصبحوا على ما أمر وفي أنفسهم نادمين » .

التوبة ١٧٥ ؛ ٥ وأما الذين في قلوبيهم مرض فزادتهم رجساً إلى رجسهم وماتوا وهم كافرون » .

الحج عن : « ليجعل ما يُلقيى الشيطان ُ فتنة ً للذين فى قلوبيهم مرض ٌ والقاسية ِ قلوبيهم وإن الظالمين لـ في شيقــــاق بعيد » .

عَمَد ٢٠: ﴿ فَإِذَا أَانْزِلَتَ سُورَةً ۖ تَحَكَّمَةً ۚ وَذَ كَبَرِ فَيْهَا القَّتَالَ ۗ رَأَيْتَ الذين فَى قلوبِهِم مرض منظرون إليَّكَ نظرَ المغشى عليه من المُوت » .

عَمْدَ ٢٩: « أَمْحَسَبَ الذين في قلوبِهِم مرض " أَنْ لَنَ " يُخرِجَ الله أَضْعَانَهِم » المدرّر ٢٩: « وليقول الذين في قلوبِهِم مرض " والكّافرون ماذا أراد الله " بهذا منظلا » .

النور · ته : « أَفَى قُلُوبِيهِم مَرْضُ أَمَ ارتابُوا أَمْ يَخَافُونَ أَنْ يَحَبِيفَ اللَّهُ عَلَيهِمَ ورسولُهُ ، بِل أُولِئْكُ هُمُ الظَّالُمُونَ » .

الأحزاب ٣٢: أن يا نساء الذي لستُن كأحد من النساء ، إن اتقيتُن أَ فلا تَخضَعَنَ بالقول فيطمع الذي في قلبيه مرض وقدُلمُن قولاً معروفًا » . وقد سبقت في المسألة رقم ٣٢ .

ومن الآبات في الذين في قلوبهم مرض ، ما يحتمل المرض فيها النفاق ، كالبقرة والتوبة ومحمد ، ومنها ما يكون من ارتياب ، وفتنة شيطان ، وكفر ، وضغينة ، وقعود عن الجهاد . وكله فساد في القلب يتعلق بالعقيدة والدين .

دون أن يكون الجهل أو الجبن والبخل ، على إطلاق وتعميم ، أمراضاً في القلوب تُتُتَوعد بعقاب وتنذر بعذاب ]

### ١٨٠ – يَحَمْ مَهُ وَن :

وَسَأَلُ نَافِعِ بِنِ الْأَزْرِقِ عِن قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ يَعَمُّهُونَ ۗ وَ

فقال ابن عباس: يلعبون ويترددون. ولنَّا سأله ابن الأزرق: وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : نعم ، أما سمعت قول الأعشى : أراني قد عمهت وشاب رأسي وهذا اللعب شيّن بالكبير

[ الكلمة جاءت سبع موات في القرآن الكريم .

خمس منها متعلقة بالطغيان : ﴿ فِي طَغِيانُهُمْ يَعْمَهُونَ ﴾ بآيات : البقرة ١٥ الأنعام ١١٠ ، الأعراف ١٨٦ ، يونس ١١ ، المؤمنون ٧٥ .

ومعها آيتا : الحجر ٧٢ ، في الفاسقين من آل لوط : و لعمرك إنهم لني سُكُرْ تهم يعمهون 🖟 .

والنمل ١٠ في الكافرين : ١ إن الذين لا يؤمنون بالآخرِرَة ِ زَيَّنا لهم أعمالهم فهم يعمهون » .

وليس في القرآن من المادة يغير هذا الفعل المضارع في الآيات السبع .

وتفسيرها باللعب والتردد، يكون من التقريب الذي يتلحظ معه قيد ها بالضلال والطغيان وغفلة السكر. وفي لفظ العَمَه ، حس التخبط والضلال ، كأنه قريب من العمى . والأرض العمهاء في العربية ، التي لا أغلام فيها . وقالوا : دَهبت إبله العدمي ، حين لا يدري أبن ذهبت . وقد النفت ، ابن الأثير، إلى قُرب العَمَهُ من العمى ، قال في حديث على ": " فأين تذهبون بل كيف تعمهون ": العمه في البصيرة كالعمى في البصر ، وقد تكرر في الحديث \_ النهاية ] .

### ۱۸۱ ــ بازئکیم :

وسأل نافع عن قوله تعالى : ﴿ إِلَى بَارِئْكُم ﴾ . فقال ابن عباس : إلى خالفكم . واستشهد بقول و تُبُعِّع، شهدت على احمد أنه رسول من الله يارئ السمر الله على السمر الله السمر

[ الكلمة جاءت مرتين في آية البقرة ١٠٠٠ : « وإذ قالموسى لقوميه يا قوم إنكم ظلمم أنفسكم باتخاذكم العيجل فتواوا إلى بارثكم فاقتلُوا أففسكم : ذلكم خيرٌ لكم عند بارثكم فتابَ عليكم ، إنه هو التوابُ الرحيم » .

وجاء « البارى «اسمًا من أسماء الله تعالى الحسنى فى آية الحشر ٢٤ : « هو الله الحالق البارئ المصور له الأسماء الحسنى »

كما جاء منه الفعل المضارع في آية الحديد ٢٢ :

« ما أصاب من مُصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من قبل أن نَبرأها ، إن ذلك على الله يسير " ،

ومن غير المهموز، جاءتُ« البَّرِيَّة » مرتين في آيتي البينة :

ا إن الذين كفروا من أهل الكتاب والمشركين في نار جهم خالدين فيها أولئك هم شرَّ البريَّة » أولئك هم شرَّ البريَّة » أولئك هم خيرُ البريَّة » . وفي خبر معنى الحلق ، جاءت المادة في البراءة والنبر و والنبرئة .

وتفسير البارئ بالحالق يبدو قريباً ، لولا أن آية الحشر جمعت بين «الحالق البارئ المصور» ثم إن فعل الحلق يجيء في القرآن مسنداً إلى الله تعالى في أكثر من مائة وستين موضعا ، ومعها «خلق الله » « وخلق الرحمن »، سبحانه « خالق كل شيء » « هل من خالق غير الله » « إن ربك هو الحلاق العليم » « بلى وهو الحلاق العليم »

فهل من فرق دلالة بين الحالق رالبارىء ؟

ذكر « الواقب » أن « البارئ» خُمُّص َّ بوصفه تعلل . ولم ببين وجه اختصاص الله سبحانه بصفة البارئ .

وفى(القاموس): برأ الله الخلق ، خلقهم .

وفيه "كذلك: البراء أول ليلة أو يوم من الشهر . أو آخرها وآخره ..

وله قد اقتصر في البراء على أول الشهو ، لفهمنا البارئ بكونه تعالى يبدأ الحلق ثم يعيده كما بدأه أول مرة .

والزمخشري فسر « الحالق الباري » في آية الحشر فقال : الحالق ، المقدر لما يوجده ، الباري : الممينز بعضه عن بعض بالأشكال المختلفة.

ومثله في ( البحر المحيط ) لأبي حيان .

وذهب، ابن الأثير، إلى وجه آخر في الفرق بين الحالق والبارئ . قال: في أسهاء

الله تعالى البارئ . وهو الذي خلق الحلق لا عن مثال . ولهذه اللفظة من الاختصاص يخلق الحيوان ، ما ليس لها بغيره من المخلوقات ، وقلما تستعمل في غير الحيوان ، فيقال : برأ الله النسمة ، وخلق السياوات والأرض (النهاية)

وهذا الوجه الدقيق من التمييز بين الخالق والبارئ، هو ما يؤنس إليه استقراء ما في القرآن من آياتهما، وتدبر سياقها: فالحلق شاعل لكل شيء، سبحانه على السياوات والأرض وما بينهما . وكلمة « بارثكم » الخطاب فيها لقوم موسى ، و «البرية » في آيتيها يسورة البينة ، متعلقة بالكفار والمؤمنين : شر البرية وخبرالبرية .

لكن آية الحديد ، يتعلق فيها الفعل« نبرأها » بما أصابكم من مصية في الأرض ولا أنفسكم ، أعنى أنها في غير الحيوان . ولعل ابن الأثير نظر إليها فاحترز من التعميم والإطلاق في ( برأ ) بقوله : وقلما تستعمل في غير الحيوان ] .

### ۱۸۲ ـ زيئب :

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى : ﴿ لَا رَبِّ فَيْهِ ﴾ .

فقال أبن عباس: الأشك فيه . ولما سأله أبن الأزرق: وهل تعرف العرب فلك ؟ قال: نعم ، أما سمعت قول ابن الزبيعيري :

اليس في الحق يا أمامة رَيْبٌ إنَّا الريبُ ما يقولُ الكالوبُ

[الكلمة جاءت في «الكتاب لا ريب فيه » بآيات: البقرة ٢ ويونس ٣٣٠ والسجدة ٢.

وَفِّي ﴿ يَوْمُ الْقَيَامِةِ لَا رَبِّبِ فَيْهِ ﴾ بآيات : آل عمران \* ، \*\* والتشاء ٨٧ والأنعام ١٢ ، والمشوري ٧ ، والحائية ٢٦ .

أَمْ وَجِعَلَ مُمْ أَجِلاً لا ربِب قيه ٤ بآية الإسراء ٩٩ ٪ ﴿ رَبُّ رَبُّ الْهُ ٢٠ ﴿

ومعها: «الساعة لا ريب فيها» بآيات: الكهفية ٢١ والحج ٧٤ والحج والحاثية ٣٢ Charles The Control of the Control o

وجاء ٥ ويب ۽ غير منهي ۽ في آيات : 💎 🔻 🔞 د 🖟 د دو د البقرة ٢٣: « و إن كنتم في ريب مما نزُّ لنا على عبدنا ٪ . الحج ه : « في ريب من البعث ، « THE PRINCE CHAZI » ( تاريب المنون » . العلور ، ۳ : « أم ْ يقولون شاعر " تاريب المنون » . ۴

ومعها : « في ريبهم يترددون » بآية التوبة ٥٥ ، و« ريبة في قلوبهم » بالتوبة ١١٠ .

ومن المادة جاء الفعل من الارتياب تسع مرات ، واسم الفاعل « مسرف مرتاب » بآية غافر ٣ ، و « مريب » سبع مرات .

وقد يبدو تفسير الريب بالشك قريبًا ، لولا أن البيان القرآنى أتى بالريب وصفًا لشك في «شك مريب » ست مرات ، فلفت ذلك إلى فرق بين اللفظين لا يترادفان ، لأن الشيء لا يوصف بنفسه .

وذكر \* الراغب \* في الريب معنى التوهم كما ذكر التشكك. قال : الريب فيه \* أن تتوهم بالشيء أمراً فينكشف عما تتوهمه، ولذا قال تعالى : « لا ريب فيه \* والإرابة إن تتوهم \* إن كنتم في ريب من البعث \* وقوله : « ريب المنون \* لا أنه مشكك في كونه ، بل من حيث تشكك في وقت حصوله . فالإنسان أبداً في ريب المنون من جهة وقته لا من جهة كونه . والارتياب يجرى مجرى الإرابة . وريب الدهر صوفه ، لما يتوهم فيه من المكر ، والريبة اسم من الريب ، أي تدل على دغل وقلة يقين ( المفردات) .

وقال ۱ ابن الأثير ، فى الريب: هو بمعنى الشك . وقيل هو الشك مع التهمة ، يقال : رابنى الشيء وأرابنى بمعنى شككنى . وقيل أرابنى كذا ، أى شككنى وأوهمنى الريبة ، فإذا استيقنت بعنى من الاتهام – قلت : رابنى ، بغير ألف (النهاية ) إلا يهو ملحظ دقيق لفت إليه كذلك ، قول ١ أنى هلال العسكرى فى الفرق بين الارتباب والشك : أن الارتباب شك مع تهمة ، والشاهد أنك تقول إنى شاك اليوم فى المطر ، ولا يجوز أن تقول : إنى مرتاب بفلان [ إلا] إذا شككت فى أمره واتهمته ، وعرف الشك بأنه استواء الطوفين (الفروق اللغوية )

وعليه لا يكون الربب كالشك استواء بين الطرفين من جحد ويقين، بل مع ميل إلى الاتهام والححد ] .

وسأل نافع عن قوله تعالى: «تختم الله على قلوبهم ».
فقال ابن عباس : طبع عليها : واستشهد بقول الأعشني :
وصهباء طاف يهودياً فأبدرزها ، وعليها خَتَمَامُ

[ الكلمة من آية البقرة ٧ ، في الذين كفروا :

و خسم الله على قاويهم وعلى سمعيدهم وعلى أبصارهم غيشاوة ولهم عذاب عظيم » .

ومعها آيتا :

الأنعام ٤٤٦ه قل أرأيتم إن أخذ الله ُ سمعتكم وأبصار مُحْم وختتُم على قلوبيكم مَن إله ٌ غير ُ الله يأتيكم به » .

والحاثية ٢٣ : « أفرأيت من اتخذ إلهه هواه وأضله الله على علم وختم وختم على سمعيه وقلبه وجعل على علم وختم على سمعيه وقلبه وجعل على بصريه غيشاوة فَمَنَ يَهَديه مِنْ بعَلْدُ الله ، أفكلا تَذَكَدُّرُونَ ﴾ .

ومن المادة، جاء الفعل الثلاثي مضارعًا في آيتي : يس ١٦٥ نخم على أفواههم، والشورى ٢٤ : « يخم على قلبك » .

و « رسول الله خاتم النبيين » في الأحزاب ٤٠ ، ومختوم وتعتام في آيتي المطفقين في نعيم أصحاب الجنة :

ا يُستقبَون من رحيق عنوم ، ختامه ميسلك وفي ذلك فليتنافس المتنافسون ،

وتفسير الخم على قلوبهم الله برا طبع على قلوبهم اعلى ما يبدو من وضوحه وقربه الا يغيب عنا فيه أن البيان القرآني استعمل الطبع على القلب والقلوب الله الحدى عشرة آية السياقها جميعًا لميا يطبع الله على قلوب الكفار والمنافقين والمعتدين الكول متكبر جبار المعتدين الكول متكبر جبار المعتدين الكول متكبر جبار المعتدين المحدد المعتدين الكول متكبر جبار المعتدين المحدد المعتدين المعتد

ولا يبعد عنه سياق آيات الحتم على القلب والقلوب، لكن الكلمة جاءت على أصل معناها القريب في وحيق مختوم ختامه مسك و في وحاتم التبيين و فكأن الحتم يأتى بدلالة أعم من الطبع الذي لا يأتى في البيان القرآني، الأ منقولا إلى الاستعمال المجازي.

وواضح أن الحتم على القلوب ، لايراد به أصل معناه، وإنما هو كناية عن رسوخ الغفلة والضلال ، وراء معناه القريب في الختم . وكذلك الطبع على القلوب ، كناية عن الدمغ والنفاذ .

ونقل « الراغب » قول من ذهبوا فيه إلى أن المعنى القريب من الماتم هو المراد ؛ أى : يجعل الله ختماعلى قلوب الكفار ، ليكون دلالة للملائكة على كفرهم . ثم رده ، نرد ، معه ، بقوله : وليس ذلك بشى ء ، فإن هذه الكناية إن كانت محسوسة ، فن حقها أن يدركها أصحاب التشريح ؛ وإن كانت معقولة غير عسوسة ، فالملائكة باطلاعها على اعتقاداتهم مستغنية عن الاستدلال ( المفردات) . يعنى : الاستدلال على كفر الكافرين بعلامة حسية ، خما على قلوبهم ] .

### ١٨٤ - صَفَرُانٌ :

وسأل نافع عن قوله تعالى : « صفوان » .

فقال ابن عباس : الحجر الأملس. ولما سأله ابن الأزرق : وهل تعرف العزب ذلك ؟ قال : نعم ، أما سمعت قول أوس بن حجر : على ظهر صفوان كأن مُتونَّف في غُليان بدُهُ نَ يِرْلِسُقُ المُتنزُّلا

[ الكلمة من آية البقرة ٢٦٤ :

« يَالَيْهَا الذين آمنوا إلا تُسطِلوا صَدَ قَاتِكُم بِالمَنِ وَالْآذَى كَاللَّذِى يَسْتُقَيِقٍ مُ مَالَمَه رِثَاءَ النّاسِ ولا يؤمنُ باللّه واليوم الآخير، فشكه كمشل صَفْنُواكُ عليه تراب فأصابه وابل فتركه صَلَّداً لا يقدرون على شيء مما كسبوا، والله لا يتهدي القوم الكافرين ».

وحيدة الصيغة في القرآن ,

والصفوان ، قيل هو جمع صفوانة ، وقيل هو واحد الصني (النهاية) وقد جاء من مادته في القرآن الكريم ، الفعل الصفاء ماضياً ومضارعاً اثنى عشرة مرة ، واسم المفعولين «المصطفين الأخيار » و عسل مصفى » و «الصفا والمروة »

وسبق سؤال ابن الأزرق عن قوله تعالى : ٥ صَلَّدَاه فَفَسُرُهُ ابن عباس بالحجر الأملس (١)، فكأن تأويل الآية عنده : كمثل حجر أملس أصابه طلَلُ فركه أملس .

ولا يبدو قريبيًا .

وذهب « الراغب » في صفا ، إلى أن : أصل الصفاء خلوص الشيء من الشوب . ومنه الصفا للحجارة الصافية . ثم قال : والصفوان كالصفا ، الواحدة صفوانة ، قال — تعالى — : « صفوان عليه تراب » ويقال : يوم صفوان ، صافى الشمس شديد البرد . ( المفردات ) .

وتذكر المعاجم في صفوان : الحجرَ الصلد الضخم لا ينبت .

وذرجح أن الحلو والحدب أصل في المعنى، قالوا: أصفت الدجاجة إذا انقطع بيضها ، وأصنى الرجل من كذا : خلا ، وأصنى الشاعر: انقطع لم يقل شعراً والصوافى الأراضى جلاعنها أهلها فخلت من مالك ، والضياع يستخلصها السلطان لحاصته

ومنه جاء الصفو والصفاء لما خلا من شائية تكدره ، والاصطفاء لمن تتخذه صفياً ، والصفوة : الحلاصة النقية

ووجه التمثيل في الآية الكريمة ، أن الصفوان عليه تراب ، يكون مظنة إيهام أن ينبت شيئًا ، فإذا أصابه وابل كشف التراب عنه وتركه صلداً ] .

### ۱۸۵ – صرًّ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: « فيها صِيرٌ » ﴿

فقال ابن عباس : برد ، واستشهد بقول نابغة بني ذبيان له

لا يبرمون إذا ما الأرض جللها صير الشتاء من الإمحال كالأدمر

[ الكلمة من آية آل عمران ١١٧ ، في الذين كفروا :

« مَنْكُلُ مَا يُنْفَيْقُونَ في هذه الحياة الدنيا كَثْلُ رَبِّح فيها صِرْ أصابِتُ
حرت قوم ظلتموا انفسيهم فأهلكت ، وما طلبتهم الله ولكن أنفسيهم يتظليمون إل

<sup>(</sup>١) المبألة رتبع ١٦٩ ٠٠٠

وحيدة الصيغة . ومعها المضاعف: صرصر ، ثلاث مرات ، صفة للربح التي

أهلكت عاداً في:

الحاقة ١ : « وأما عاد " فأ هلكوا بريح صَرَّصر عاتية » .

فصلت ١٦: « فأرسلنا عليهم ريحاً صَرْصَىراً في أيام نحسات »

القمر ١٩: « كذَّبتُ عادٌ فكيف كان عذابي ونُذر م إنا أرسلنا عليهم ريحًا صرصراً في يوم نحس مستمر » .

و « صرة » في آية بالذاريات ، في قصة إبراهيم : \* فأقبلت امرأتُه في صَرَّة فصكَّتُ وجهِـَها وقالت عجوزٌ عقيم ٣ –٢٩

ومن المادة ، جاء الفعل من الإصرار أربع مرات .

وتفسيره بالبرد ، يُذكر فيه أن القرآن استعمل « برداً » في آيتي : الأنبياء ٦٩ : « قلمًا يا نارٌ كوني برداً وسلامًا على إبراهيم » .

والنبأ ٤: ﴿ لا يلموقون فيها بردا ولا شراباً ﴾

كما استعمل اسم الفاعل منه في ص ٤٢ : ﴿ هذا مغتَّسلٌ باردٌ ۗ ٥ والواقعة ٤٤ : ﴿ وظلُّ مِن يَحْمُوم مِ لا باردِ ولا كرجِ ﴾ وَاضِحَ أَنَ البَرِدُ فَيَهَا نَقَيْضُ الْحُرِ .

" فهل يكون الصِّرُ تقيض الحر؟

يبدو أن الشدة ملحوظة في الصرِّ ، كما هي ملحوظة في الإصرار أي التشابد في التمسك بالشيء، والصرَّة الشدة من الكرب والحرب ، والصبيحة من شامة الألم والكوب، والصرير عزيف الربيح وأشد الصياح .

ولعل أصل استعماله ، في الصّرار : الرباط يُشَدُّ على ضرع الناقة ليحبس لبنها فيجتمع ، وفي الصَّرّة تشد على الليراهم وشبهها . وحيس الانكماش والتقبض ، ملازم لشدة البرد . وقولهم : صرورة ، للرجل لا يحج ولا يتزوج ، فيه دلالة العسر والشدة

وقد رد «الراغب» المادة إلى الشدة ، وذكر «ابن الأثير » فيه الحبس والمنع والجمع والشَّدُّ، قال في حديث "لا صرورة في الإسلام": التبتل وترك النكاح كالرهبان، وهو أيضًا الذي لم يحج. وأصله من الحبس والمنع. وأصل الصر: الخبع والشد، من الصواد رباط ضرع الناقة كي يحبس لبنها فيجتمع - النهاية ].

۱۸۱ – تُبَوَّئُ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: « تبوى المؤمنين مقاعد للقتال » فقال ابن عباس توطن المؤمنين . ولما سأله ابن الأزرق: وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال: نعم ، أما سمعت قول الأعشى :

وما بـــوأ الرحمن بيتك منزلا بأجياد غزى الفنا والمعرر (١)

[ الكلمة من آية آل عمران ١٢١، والحطاب فيها للرسول عليه الصلاة والسلام :
 « وإذ غَمَنوتَ من أهليكَ تُبَوِّئُ المؤمنينَ مَقاعيدَ للقتالِ ، والله سميع عليم » .

ومعها آيات :

النحل ٤١ في المهاجرين والمؤمنين: « لَنَبُونِ مَنْ الدِنْيا حسنة ».

والعنكبوت ٥٨: « لنبوينهم من الحنة عُرُفًا » .

يونس ٩٣ : « لقد بو أنا بي إسرائيلَ مُبدّواً صدق و والحج ٢٦ والإعراف ٧٤

كما جاء فعل التبؤفي آيات :

يوسف ٥٦: «كذلك مكنّنا ليوسف في الأرض يَنْبَوَأُ منها حيث يشاء "» الزمر ٧٤: « وأورثننا الأرض نتبوأ من الجنة حيث نشاء » .

يونس ٨٧: ﴿ وَأُرْحِينَا إِلَى مُوسَى وَأَخْيَهُ أَنَّ تَـبَدَوَّ أَا لَقُومُكُمَا بُصِرَ بِيوَيًا ﴾

الحشر ٩: « والذين تبوأوا الدار والإعان » .

ومن الثلاثى جاء الفعل ماضيا خس مرات، ومضارعًا «تبوء » تسمًّا ومشرين مرة ، كلها فى المعنوى من اليوء برضوان الله ، أو بسخطه وغضيه، واليوء بالإنم

وتفسير « تُسُوئ » في آية آل عمران، بدن توطن ، ببلمو قريبناً . وفي القرآن منه آية التوبة ٢٠ : «لقد نصركم الله في مواطن كثيرة » . وتذكر المعاجم في بوآ : أنزل . والاسم البيئة ، وتبوآ المكان حلقه . ومتبوآ

 <sup>(</sup>١) رواية الديوان : وما بوأ الرحمن بيتك في العلا بأجياد شرقي الصفا والحمرم
 الإعجاز البياني القرآن

الولد موضعه من رحم أمه ، ويقال : باء إليه : رجع ، وبالذنب أقر واعترف به .
وذهب « الراغب» إلى : أصل البواء مساواة الأجزاء في المكان ، خلاف النبوة .
يقال : مكان بواء ، إذا لم يكن تابياً . وبوأت له مكاناً ، سويته فتبوأ ، . . .
ويُستعمل البواء في مكافأة – أي تكافؤ – المصاهرة والقصاص ، فيقال : فلان بواء فلان ( المفردات ) . . .

أَكُو وَعَنْدَ ﴿ اَبِنَ الْآثِيرَ ﴾ أَنْ أُصِلَ البَوِءِ اللزوم ؛ ومنه الحديث "فقد باء به أخدهما" أي التزمه ورجع به .

وفي حديث "من كذب على متعمداً فليتبوأ مقعده من النار" قال ابن الأثير: معناها لينزل منزله من النار.

على أنه ذكر فيه أيضًا معنى المساواة ف مثل: بيوأت بين الفتلى ، أى ساويت ، وهم بواء أى أكفاء . ومنه الحديث : " الحراحات بواء" أى سواء فى القصاص لا يؤخذ إلا ما يساويها (النهاية) .

ونستأنس بهذا كله ، فنرى أن التبوئة فى آية آل عمران ليست توطين النبي عليه الصلاة والسلام للمؤمنين على إطلاقه ، وإنما هى وضع كل منهم فى مكانها السدوي الذي يلائمه ويكون كُفؤا له . وهذا الملحظ من التكافؤ والمساواة ، ملحوظ فى سأتر صيغ المادة واستعمالها ] .

١٨٧ - زَبَيْرُون :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: «ربيبون» .
فقال ابن عباس: جموع كثيرة . ولما سأله ابن الأزرق : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : فعم أما سمعت قول حمان :
وإذا معشر تجافرا عن القصساد حملنا عليهم ربيبًا

[ الكلمة من آبة آل عمران ١٤٦ : لا وكتأبش من ذبي قاتل معه ربيسون كثير فنا وَهَـنوا لـِما أصابِهم في في سبيل الله وما ضعفوا وما استكانوا ، والله يحبِبُ الصابرين » وحيدة الصيغة ف القرآن ، ومعها من اللادة THE PRINCE CHarling ( وحيدة الصيغة في القرآن ، ومعها من اللادة المناه

رَبِّ ، مضافة إلى اسم ظاهر أو ضمير ، في نيف وتسعمائة مرة . والربوبية فيها بالمعنى الديني لله تعالى ، ويندر أن تجيء لاشر كآيات يوسف ٢٣٠ ، ١٤٠ في فرعون إذ لا في العزيز ، ورب فيها بمعنى السيد والملك . وآية النازعات ٢٤ في فرعون إذ يقول لقومه : « أنا ربكم الأعلى » .

ولم يأت « الرب » معرفاً بأل .

وجاء الحمع: أرباب، أربع موات، في سياق الإنكار للشرك أو النهي عنه ورَبانيون، ثلاث موات.

وفى غير الربوبية ، جاءت« ربائبكم » في آية المحارم من سورة النساء .

وتفسير الكلمة بجموع كثيرة ، فيه أن وصف الكثرة مصرح به في الآية « ربيون كثير » فيبتى أن معنى الربيين الجموع ، في قول ابن عباس . وهو قريب من قول المجد في ( القاموس ) : الربيون جمع ربيّ : الألوف من الناس ، من الربيب وهو الماء الكثير .

لكن «الراغب» ذكر فيه أن الربي كالرباني . قيل: منسوب إلى الربيان ، وقيل: هو منسوب إلى الربيان ، وقيل: هو منسوب إلى الرب الذي هو المصلى بمعنى التربية وهو الذي يرب العلم وقيل: منسوب إليه ومعناه : يرب نفسه بالعلم ، وكلاهما في التحقيق متلازمان ، وقيل: لأن من رب نفسه بالعلم فقد رب نفسه . وقيل: لأن من رب نفسه بالعلم فقد رب نفسه . وقيل: هو منسوب إلى الرب أي الله تعالى ، كإلهي . وزيادة التون كلحياني وبعسماني وبعسماني .

والمنع . وفي حديث على رضي الله عنه : " الناس ثلاثة : عالم وبائل على منسوب المائلة والمرب وال

وأصل استعمال الرب فی العربیة لمالك الشیء وصاحبه، ومنه فی القرآن آیات یوسف ۲۳ ، ۲۱ ، ۲۲ ، والمربوب المملوك ، وربُّ الصبيُّ ربًّاه . والربيبة الحاضينة ، وبنتُ الزوجة .

أ وقد نرى أن يبقى لكلمة « ربيون » صلتها بأصيل معناها فى التربية ، فلا تكون مجرد جموع ، بل تعطى دلالتها على أنهم تربوا على ما أبلغهم نبيبتهم من كلمات ربهم وشريعته وهداه].

#### : مُنْمَمُ اللهِ

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : « مخمصة »

فقال ابن عباس : مجاعة . ولما سأله نافع : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : نعم، أما سمعت قول الأعشى :

تبيتون في المشنى ميلاءً بطونكم وجاراتكم سُعُبُ بِسَيْنَ حَمَاقَصا (١)

#### الكلمة من آيتي :

المائدة ٣ : ٣ حكر من عليكم المنينة والدم ولحم الحنزير ووا أهمل لغير الله به والمنخنفة والموقودة والمتردية والنطيحة وما أكل السبع إلا ما ذكيم وما ذبيح على النصب وأن تستقسموا بالأزلام ، ذلكم فيست ، الموم يئس المدين كفروا من دينكم فلا تتخشوهم واخشون ، اليوم أكلت لكم دينكم وأنمت عليكم نعمى ورضيت لكم الإسلام دينكم وأنمت عليكم نعمى ورضيت لكم الإسلام دينا . فن اضطار في مخميصة غير مشجانيف لام فإن الله غفور رحم » .

والتوبة ١٢٠: « ماكان لاهل المدينة ومن حولتهم من الأعراب أن يتتخلفوا عن رسول الله ولا يترغبوا بأنفسهم عن نفسه ، ذلك بأنهم لا يتصديبهم ظمأ ولا نتصب ولا تخمصه في سبيل الله ولا يتطنون متوطبتنا يتغيظ الكفار ولا ينالون من عدو نيالا إلا كتيب لهم به عمل صالح ، إن الله لا يتضيع أجر المحسنين ».

وحيدة الصيغة ، وليس في القرآن من مادتها ، غيرها في الآيتين .

<sup>(</sup>١) كَتَا فِي الإِنقاد ،

ورواية الديوان وعيون الأخبار ٣ / ٢٦١ ط دار الكتب المصريه : ﴿ وَجَارَاتُكُمْ غُرْقٌ ﴿

وتفسير المخمصة بالمجاعة ، على ما يبدو من قريه ، فيه أن القرآن استعمل الجوع في غير هذا السياق بآيات :

البقرة ١٥٥: « ولـنبلوتنَّكم بشيءمن الخوف والجوع » .

النحل١١٢، في قرية كافرة : « فأذاقها اللهُ لباسَ الجوع والجوف ه

الغاشية ٧ فى طعام أهل النار : « ليس لهم طعام إلامن صَمَريع ، لا يُستمينُ ولا يُعنى من جُوع »

قريش : ٤ : « فلأيعبُدُوا ربُّ هذا البيتِ ، الذي أطعمُهم من جُوعٍ وآمنيَهم من خوف »

ومعها الفعل َالثلاثي مضارعاً في آية طه ١١٨ ، خطابًا لآدم في الحنة : « إن َّ لك ألا تجوعَ فيها ولا تتعثري »

وهذا يؤذن بفرق بين المخمصة والحجاعة .

والمعاجم تذكر المجاعة في المحمصة . وتذكر معها في المادة : عمص البطن، مثلثة : خلا . ورجل خمصان وخميص : ضامر البطن .

وقد التفيت الراغب ، إلى دلالة الكلمة في الأصل على الضمور ، فقال في
 مخمصة : :أي في مجاعة تورث خمص البطن أي ضموره ( الفردات )

وه ابن الأثير ، فسر الحمص والمحمصة بالجوع والمجاعة في حديث جابر: "رأيت بالذي صلى الله عليه وسلم خمصاً شديداً" ثم أضاف: ويقال رجل خمصان وخميص ، إذا كان ضامر البطن . وجمع خميص : خماص ومنه الحديث: "كالطير تغدو خماصاً وتروج بطاناً " والحديث الآخر: "خيماص البطون خفاف الظهور" أي أنهم أعفة عن أموال الناس فهم ضامرو البطون من أكلها ، خفاف الظهور من ثقل أوزارها (النهاية) .

فكأن استعمال المخمصة للمجاعة، يستبقى دلالة الكلمة أصالة على للفيدور والهزال، هما لا يكون إلا من شدة وطأة الجوع وطول عداء، إذ لا يتقسس الإنسان فلا يهزل من جوع يوم أو بعض يوم . ويوجه هذا الفهم إلى أن اضطرار المؤمن في مخمصة الى أكل ما يحرم عليه ، ترجى معه مغفرة الله تعالى ورحمته ، إذا وصل الجوع بالمؤمن إلى ضمور وهزال .

كما أن احتمال تكاليف الجهاد ، يصيب المؤمن فيها ظمأ أو نصّب أو مخمصة في سبيل الله ، يُكتب له به عمل صالح .

ثم إن انجاعة أقرب إلى أن تفهم بدلالة العموم ، كأن يصيب الناس قحط عام . والذي في آيتي المائدة والبقرة ، ليس من مجاعة عامة ، وإنما هو مما يبلغ بالمؤمن جهد المخمصة حين لا يجد طعاماً غير ما حرم عليه أكله . فنفهم ضمة أن الطعام قد يكون ميسوراً ، لمن لا يتحرجون من أكل الميتة والدم ولحم الحنزير ، إلى آخر ما عدات الآية من الطعام المحرم على المؤمن ، لا لمجاعة يمز فيها أي طعام . وكذلك الأمر فيا يحتمله المجاهدون من أذى ونحصمة في سبيل الله ، وليس مما يصيبهم وبصيب سائر الناس ، وفيهم القاعدون والكافرون ، من وطأة قحط ومجاعة عامة ] .

#### ١٨٩ - يقرف :

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى: « وليقترفوا ما هم مقترفون » فقال ابن عباس: ليكسبوا ما هم مكتسبون. ولما سأله فافع: وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال: فعم أما سمعت قول لبيد.: ولك (١) لآني ما أتيت ولذي لما القعرفت نفسي على " لمراهب

[ السؤال عن آية الأنعام ١١٣ :

ا وكذلك جعلنا لكل ذبي عدُّوا شياطين الإنس والجين يُوحى بعضهم إلى بعض رُخرف القول غروراً ، واو شاء ربتك ما فعلوه فذرهم وما يفترون ، وليتُصغى الله أفتدة الذبن لا يؤمنون بالآخرة وليرضوه ، ولييقشرفوا ما هم منفر فيون »

ومعها الفعل الماضي في آية النوية ٢٤ :

« قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُم وَأَبْنَاؤُكُم وَإِخُوافُكُمْ وَأَرْوَاجِنُكُمْ وَعَشَيْرَتُكُمْ وَأَمُوالُ الْمَرْفَتَمُوهَا وَتَجَارَةً لَنَحْشُونَ كَسَادَهَا وَمُسَاكِنَ لَرَضَوَ وَنَهَا وَلَجَبُ إِلَيْكُمْ مَنَ اللّهِ

<sup>(</sup>١) گذا بي الإتقان . وهو في ( معجم غريب القرآن ) عن الانقان : • وإن لآت ما أنيت .

ورسوله وجهاد في سبيله فتربَّصُوا حتى يأتي الله بأمره ، والله لا يُنهدي القوم الفاسقين » .

والفعل المضارع في آيتي :

الشورى ٢٣: « ومَن ْ يَنَفَرَفُ حَسَنَةُ النَّزِدُ لَهُ فَيَهَا حُسَنَنَا ﴾ والأنعام ١٦٠: « إن الذين يتكسبون الإثم َ سينُجزَون بما كافوا يقترفون ٣ ـ وهذا هو كل ما في القرآن من المادة .

وتفسير الاقتراف بالكسب ، فيسه أن القرآن استعمل الكسب : فعسلا ماضيًا من الثلاثي سبع عشرة مرة ، ومضارعًا أربعًا وعشرين مرة . كما استعمل فعل الاكتساب ماضيًا وثلاث مرات.

فهل من فرق بين الاقتراف، والكسب أو الاكتساب ؟

ذهب « الراغب » إلى أن الاقتراف في الإساءة أكثر استعمالاً . أخذه من أصل معناه اللغوى في القرف لقنشر اللحاء عن الشجر والجلدة عن الجرح . . .

ويبدو من كلام ٥ إبن الأثيره أنه يخص الاقتراف بالتهمة والذنب . وإن ذكر فيه كذلك معنى المقاربة والمداناة ، في حديث الإفلات: "إن كنت قارفت ذنباً فتوبى إلى الله " كما ذكر فيه الملابسة والمداناة ، في حديث الأرض الوبئة ، سئل عنها رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: " دعها قان من القرف التلف " القرف: ملايسة الداء ومداناة الموض ، والتلف : الهلاك ( النهاية )

ولا يبدو وجه تخصيص الاقتراف بالذنب والإثم، مع قول العرب: فلان يقترف لعياله ﴿ الأساس) وقد جاء الاقتراف في القرآن متعلقاً بأموال في آية التوبة ، وبحسنة في آية الشورى : « ومن يقترف حسنة تنزو له فيها حسناً » وإن كبر تعلقه بالسوء كما صرح « الراغب»

والذي تطمئن إليه في الفرق بين الاقتراف والكسب ، أن الملابسة بالخالطة والمداناة أصل في دلالة الاقتراف : الحسية في قرف اللحاء عن المتعجر والمطلمة عن الحرح ، والمجازية في مقارفة الذنب ، والداء من الحرح ، والمجازية في مقارفة الذنب ، والداء من أحيل استعماله في الربع المحاري ، أما المكسب فمنقول إلى الأعمال من أحيل استعماله في الربع المحاري ، على وجه الحاز ، والله أعلم ] .

وبعداء

فلعلى بهذه المحاولة فى فهم الإعجاز البيانى ودراسة مسائل ابن الأزرق ، قد أجبت عن سؤال وجهه إلى بعض طلابى فى جامعة القروبين ، وقد رأوا تمسكى بالكلمة القرآنية فى فهم النص ، لا أعدل عنها إلى سواها :

أليست العربية لغة القرآن الكريم ، فِفيم لا نفسره بها ؟

بالعربية نفهم دلالة الكلمة في لغتها ، ومن شعر الفصحي ، ديوان العرب فلتمس المسحى ، ديوان العرب فلتمس الشواهد على هذه الدلالة ، ومن حديث الرسول عليه الصلاة والسلام ، مبلع القرآن ومبيئه ، نتبين مغزاها ، وبأقوال الصحابة والمفسرين نستأنس لما نفهمه منها.

ثم تبقى الكلمة القرآنية فوق ذلك كله ، متفردة بجلالها وإعجازها .

وإذا لم يفتنا أن الوحى تحدي بالقرآن لا بغيره ، وأن الشعر يحتمل من الضرورات الشعرية ما يعدل به الشاعر عن لفظ أو حرف أو أسلوب إلى آخر قريب في متعناه ، ويحتمل كذلك أن يكون تغير على ألسنة الزواة والمدونين والنساخ ، فينبغي ألا يفوتنا كذلك ، أن القرآن استحدث للكثير من الألفاظ دلالة إسلامية لم يكن للعربية عهد بها قبل المبعث ، فليست بأية حال ، مظنة أن تكتمس من أي شاهد من ديوان الشعر الحاهلي ، إلا على سبيل الاستئناس بما عرفته العربية من معناها قبل الإسلام.

ولا يغض من قدر الصحابي الحليل « ابن عباس » ، أو غيره من الصحابة والأثمة ، رضوان الله عليهم ، ألا تكون الكلمة القرآنية مرادفة لما يذكرونه في تفسيرها ، بل يفرض الإعجاز البياني للقرآن أن يمي أي مقسر، الإتبان عثل الكلمة القرآنية في مقامها ..

آبل يُعيينان كذلك ، أن نجد كلمة قرآنية بديلا الاخرى من كلماته في غير موضعها منه وسياقها . قصارى ما يملكه أفقيهم بالعربية والقرآن، هو أن يفهم مر دلالة الحرف أو اللفط على الوجه الذي جاء به في البيان المعجز ، فإن يكن تفسير فعلى وجه الشرح والتقريب ، والله أعلم :

« رَبُّنَا لا تُوَّاخِذُنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ، رَبِّنَا ولا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كُمَّا حَمَلْنَهُ على الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا ، رَبَّنَا ولا تُحَمِّلْنَا مَا لاَرْطَاقَةَ لنَا به ، واعْفُ عَنَّا واغْفِرْ لنا وارْحَمْنَا أَنْتُ مَوْلاَنا قَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِرِ الْكَافِرِينَ ٣ .

صدق المدالعظيم







٧٠

V۲

٧A

Å٠

Many of the wind of the second



#### فهرست

|           | ٠             |   |       |    |   |     |   |                              |
|-----------|---------------|---|-------|----|---|-----|---|------------------------------|
| District. | Transition of |   | _     |    |   | •   | • | الإهداء                      |
| ¥.        | 41.1          | • | -<br> | 1. |   | ۰ - |   | الإهداء<br>دليل .<br>فاتحة . |
| <b>.</b>  | -             | • | Ī     |    |   |     |   | فاتحة .<br>مدخل .            |
| 14        | •             | • | •     |    |   |     |   | ملخل .                       |
| 157       |               |   | •     | •  | - |     |   | -                            |

# المنحث الأول

#### العجزة —

| <b>"</b> £ | $q = \sigma + \frac{1}{2} \frac{d}{d} (H) = \frac{1}{2} \frac{d^2 \sigma}{d} + \frac{1}{2} \frac{d^2 \sigma}{d} = \frac{1}{2} d^$ | • | •.    | 2 |     | ٠  | المشركون والقرآن   |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|-------|---|-----|----|--------------------|
| Éħ         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   | •     |   |     |    | القرآن والشعر      |
| ٤V         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   | ***** | ٠ | • · | ė. | القرآن ، والمعجزات |

#### ۲ - الحدل والتحدي

| 1.11 - 17     |       |   |   |   | · |       |   | · //                                    |
|---------------|-------|---|---|---|---|-------|---|-----------------------------------------|
| آيات الجدل    | •     | • | • |   |   | •     | ÷ | ~ .                                     |
| المعاجزة      |       |   |   | • | • | ٠.    |   |                                         |
| تحدى الإنس    | والحن |   |   |   |   |       |   |                                         |
| التحدي والإعد | جاز   | • |   |   |   | J. 18 | · | " · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |

### ٣ – وجود الإعجاز ، والبيان القرآ ني

| عجز العرب القصحاء.                                | ÷ |
|---------------------------------------------------|---|
| الإعجاز بالصرفة<br>الإعجاز بالقيم والمثل والأحكام |   |
| «                                                 |   |
| « البلاغي ،                                       |   |

177

#### البلاغيون والإعجاز البياني

| محاولات مبلارة      |                   |   |            |            |   |   |       |
|---------------------|-------------------|---|------------|------------|---|---|-------|
| الخطآل في: بيان إعا | سجازالقرآن        |   | •.         | •          |   | • | ۸۸    |
| الرماني في : النكت  |                   |   |            |            |   |   | 41    |
| القاضي عبد الجبار   | في : المغنى       |   |            |            |   | • | 90    |
| الباقلاني           | في : إعجاز القرآن |   | •          |            |   | 4 | 47    |
| الجرجاني            | فى : الشافية      |   |            |            |   |   | 1.4   |
| الجرجانى            | في : دلائل الإعج  | ز |            | ·          |   | • | 1 • A |
| خطوات على الطريق    |                   |   | <b>.</b> : | <b>a</b> , | e | • | 115   |

## المبحث الثاني رأىٌ في الإعجاز البياني

770:174

| 2                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | .١ - فواتح السور ، وسر" الحوك                     |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---------------------------------------------------|
| 144               | A CANADA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     | أقوال السلف في الفواتيج                           |
| 11%               | Allegations of a last last last last last last last la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     | امع الله الإعظم ، أو الأسماء الحسى                |
| 174               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | إسماء السور                                       |
| 144 _             | All Samuel Control of the Control of |     | أصوات التنابيه                                    |
| 181               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | من حروف الجمـل ، أو : حساب أبي جاد.               |
| 14.5              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | من حروف السور                                     |
| <del>ነ</del> ቸው   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | من المتشابه                                       |
| ۱۳۷               | And the state of t |     | مع ۵ کر الفران والتنزيل                           |
| 13"1              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | v . | الْقَرَآن المعجز، من حروف العربية                 |
| . Ř <sup>**</sup> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | إضافة إلى جهد السلف                               |
| 120               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | استقراء سور الغواتح، على ترتيب النزول             |
| 111               | in the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     | الفواتح مع آيات الحدل والاحتجاج .                 |
| 104               | - Jan J. A. Just.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     | الفواتح مع آيات التحدي والمعاجزة                  |
| 171               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | انهاء الفواتح ، بعد حسم الجدل في المعجزة<br>خلاصة |

| ent.                                                                      | وففيتا ويناني التحالفات               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|---------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| صفحة                                                                      | FOR QUR'ANIC THOUGHT                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                           | •                                     | حروف قرآنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| A. T. I.                                                                  | ف زائد :<br>« لسد »                   | 🔹 حروف أولوها على تقديرح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 154                                                                       |                                       | الهاء في خبر « ما »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 144                                                                       |                                       | « لا النافية » مع القا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1 W T                                                                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | • حروف قدروها محذوفة :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                           |                                       | لا « تَفَتَّا »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| VVA · ·                                                                   |                                       | لاً « يطيقونه »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| NA .                                                                      |                                       | « لايستأذنك »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ME                                                                        |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                           |                                       | 🔹 حروف أولوها بحروف غيرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| . 1AA: 😘 💢                                                                | و <u>ن</u> »                          | « عن صلاحم ساه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| - 1600s - + - 1                                                           | آهشا ۽                                | « ثم كان من الذين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                           | n G                                   | ه مشی والات ور با                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1941 = · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                | •                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                           | المسمد المسمد                         | ٢ _ دلالات الألفاظ :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                           | ) السند الكلمة                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                           | ا <b>وي</b> سِر الحكيمة.              | <b>v</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 19.6<br>19.6                                                              | ا وسنر الحلمة                         | قضية الترادف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 114<br>114                                                                | ا <b>الاستر الحليمة</b><br>           | قضية الترادف<br>الرؤيا ، والحلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| MAA                                                                       |                                       | قضية الترادف<br>الرؤيا ، والحلم<br>آنس ، وأبصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| MAA                                                                       |                                       | قضية الترادف<br>الرؤيا ، والحلم<br>آنس ، وأبصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 31A<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314 |                                       | قضیة الترادف<br>الرؤیا ، والحلم<br>آنس ، وابصر<br>النای ، والبعد<br>حلف ، واقسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 31A<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314 |                                       | قضیة الترادف<br>الرؤیا ، والحلم<br>آنس ، وابصر<br>النای ، والبعد<br>حلف ، واقسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 31A<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314 |                                       | قضیة الترادف<br>الرؤیا ، والحلم<br>آنس ، وابصر<br>النای ، والبعد<br>حلف ، واقسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 31A<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314 |                                       | قضیة الترادف<br>الرؤیا ، والحلم<br>آنس ، وابصر<br>النای ، والبعد<br>حلف ، واقسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 31A<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314 |                                       | قضیة الترادف<br>الرؤیا ، والحلم<br>آنس ، وابصر<br>النای ، والبعد<br>حلف ، واقسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 31A<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314 |                                       | قضیة الترادف<br>الرؤیا ، والحلم<br>آنس ، وابصر<br>النای ، والبعد<br>حلف ، واقسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 31A<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314<br>314 |                                       | قضیة الترادف<br>الرؤیا ، والحلم<br>آنس ، وابصر<br>النای ، والبعد<br>حلف ، واقسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                           | نضوع والخوف                           | قضیة الترادف<br>الرؤیا ، والحلم<br>آنس ، وابصر<br>النای ، والبعد<br>حلف ، واقسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                           | نضوع والخوف                           | قضية الرادف<br>الرؤيا ، والحلم<br>الناى ، والبعد<br>حلف ، واقسم<br>تصدع ، وتحطم<br>تصدع ، وتحطم<br>الحثوع والحشية ، وإلم<br>أشفات ، وسى<br>المثات ، وسى<br>الإنسان<br>التعمة ، والنعم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                           | نضوع والخوف                           | قضية الرادف<br>الرؤيا ، والحلم<br>الناى ، والبعد<br>الناى ، والبعد<br>حلف ، واقسم<br>تصدع ، وتحطم<br>الحثوع والحشية ، والم<br>أهنات ، وهي<br>الإنس ، والإنسان<br>النعمة ، والنعيم<br>النعمة ، والنعيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                           |                                       | قضية الرادف الروبا ، والحلم الناى ، وابصر الناى ، والبعد حلف ، وأقسم حلف ، وأقسم المشوع والحشية ، وإلم ألم ألم ألم ألم ألم ألم ألم ألم ألم أ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                           |                                       | قضية الرادف<br>الرؤيا ، والحلم<br>الناى ، والبعد<br>الناى ، والبعد<br>تصدع ، وتحطم<br>تصدع ، وتحطم<br>الحثوع والحثية ، والم<br>زوج ، وامرأة<br>المثاث ، وشي<br>الإنسان<br>التعمة ، والنعيم<br>الاستغناء عن الفاعل<br>البدء بواوالقسيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                           |                                       | قضية الرادف الرويا ، والحلم الرويا ، والحلم الناى ، والبعد حلف ، واقسم حلف ، واقسم الحشوع والحشية ، والمشات ، وهي المشات ، وهي الإنسان المشات ، والانسان النعمة ، والنعيم النعيم |
|                                                                           |                                       | قضية الرادف الرويا ، والحلم الرويا ، والحلم الناى ، والبعد حلف ، واقسم حلف ، واقسم الحشوع والحشية ، والمشات ، وهي المشات ، وهي الإنسان المشات ، والانسان النعمة ، والنعيم النعيم |

## المبحث الثالث مسائل ابن الأزرق

## 9.7:77

| 444         |                    |             |                    |            |       |                             | . SI N. Sy    | i = 2 mil tr                         |
|-------------|--------------------|-------------|--------------------|------------|-------|-----------------------------|---------------|--------------------------------------|
|             | •                  | ٠.          |                    | •          | •     |                             |               | المصابل في درا<br>مالتا معام         |
| AA.         |                    |             | •.                 | •          | ٠     | ، والشعر                    | بقصيته العران | سلمها عبدهر<br>نارگ                  |
|             |                    |             |                    |            | •     | •                           | ربی           | ש וניביף ואי                         |
| *           | Victorial Control  | · · · · · . |                    |            |       |                             |               | دراسة قرآنية .                       |
|             |                    |             |                    |            |       | _                           | _             | الكلمة القرآنية .                    |
| YVA         |                    | •           | i.                 | •          |       |                             | : حلق         | ٦ - عزين                             |
| 444         |                    |             |                    |            |       | 4>-                         | 년:            | ۲ – الوسيلة                          |
| <b>YV4</b>  | 1.5                | •           |                    |            |       | <u>ن</u> .                  | الدين والطريا | ٣ ـــ شرعة ومنهاج ،                  |
| **          |                    | <b>b</b> ,  |                    | -          |       | 3                           | : نضح         | <b>٤ —</b> ينع                       |
| 481         |                    | •           |                    |            |       |                             | : المَالَ     | <ul> <li>الريش</li> </ul>            |
| YAY         |                    |             | 1.                 |            | •     | ال واستقامة                 | : اعتد        | ٦ – کبد                              |
| YAF         |                    | •• .<br>•   |                    |            | • .   |                             | : الضو        | ٧ ــالــنا                           |
| YAL         |                    | <br>•       |                    |            | اِن   | أولد وهم الأعوا             | : ولدا        | ۸ ــ الخفدة                          |
| ΥΛ¢         |                    | ÷ ,         |                    |            |       |                             | رحمآ          | ٩ خنان                               |
| የለፕ         |                    | Ÿ,          |                    |            | 4:    | ة مجبوس عن ا<br>ا           | يعلم :        | ۱۰ — پیأس                            |
| YAA         | •                  |             | 1                  | · _ •,     | يلي   | ن مجيوس عن ا                | ملعود         | ۱۱ - مثيور                           |
|             | <b>.</b> • • • • • | •           |                    |            | ***   |                             | : الحام       | ١١٨ ــ أجاء ها                       |
| 7.4.1       | Set S              |             | • •                |            |       |                             | : الْجَالِي   | ۱۳- د الندی                          |
| X44         | ą.                 | •.          | ١,                 |            | •     | ن<br>وثيراب .               | :<br>نشاء     | ۱۵ ــ آثاث ورلي                      |
| YAY         | Palmbt f           | ,           | January<br>January |            | ,     | وين ۾ .<br>رهيڻو .<br>دوران | . أما         | 40 - قاع منعن                        |
| 141         | • •                | . ,         | <del>र्</del> गःदः | . •        |       | ، معنو<br>مراشلة الحر       | ئاتمۇن        | ۱۳ لغيمي                             |
| ¥4.         | d : '              | •           | •<br>• _ /         | •          | ٠     | من شدّة الحر<br>ع ·         | ا ماد         | ۱۷ –خوار                             |
| 447         | м 4                |             | Ň                  | •          | •     | , , ,                       | ا<br>افراد    | ۱۸ ــ رئي                            |
| <b>44</b> 7 | •                  | ,<br>       | 1<br>i =           | :          | •     | نه ۱۵ آ <sup>و</sup> مما    | آ ۽ اللي م    | ١٩ - القائد والمعانية                |
| <b>ሃ</b> ላለ |                    |             |                    | u z Estill | 4 6 . |                             |               | 19 القائع والمُعْتَرَزَ<br>٢٠ - مشيد |
| 4.4         | •                  |             | ٠                  |            | ٠.    | ب<br>بالحص والآج<br>مداد ا  | سبيد<br>د ا   | <br>۲۱ شواظ                          |
| 40          | •                  | , ,         | •                  | •          | •     | دخان له                     | . المناد      | -y                                   |

| 313              |                                       | STANKED.      |                    | Altinia 6                                        | 100 m ( )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                |
|------------------|---------------------------------------|---------------|--------------------|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| مفحة             |                                       | THE PRING     | CE GHAZ            | I TRUST                                          | ـ أفلح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | _ **           |
| <b>***</b>       | in 1854                               | FORQUE        | EN TOTAL           | فاز وشعد0000<br>'قَدَّهِ                         | AND RECTORD AND ADDRESS OF THE PERSON ADDRESS OF THE PERSON AND ADDRESS OF THE PERSON AND ADDRESS OF THE PERSON AD | – <b>tr</b>    |
| <b>产</b> 样       | 9                                     |               | •                  | ُيقَــُوى<br>دخان لالهب فيه<br>الدائد السالة الم |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
| ***              |                                       | li def        | د.<br>حوال نمام آآ | اختلاط ماء الر.<br>انداد                         | ۔<br>اشاح :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                |
| <b>**</b> ± 3000 |                                       | راه في الرحم  | אָש בַּיירוּא,     | الحنطة .                                         | -<br>-الفوم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
| 4.4              | • · · · · · · • · · · ·               |               | •                  | لاهون .                                          | ـ سامدون :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                |
| Y.V              | s y Mariana A                         |               |                    | فنن وكراهية                                      | ـ غول :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                |
| #**#             | * * * **                              |               |                    | اجتمع<br>ماقات لا طاب                            | _<br>_اتسق :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                |
| <b>**</b> ****   |                                       |               | ن میا              | باقون لأ بحرجور                                  | ـ خالدون فيها :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
| P1.*             |                                       | •             | بالمعة             | كالحياض الوار                                    | - جفان کابلواب :<br>نمان کابلواب :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | - 41           |
| <b>**</b> ***    |                                       | • • • •       |                    | الفجور والزني                                    | د في قلبه مرضيًا     :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>_ ٣</b> ٢   |
| <b>***</b>       | •                                     |               |                    | املتصق .<br>المستصف                              | - لازب :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                |
| <b>作标</b>        |                                       | •             |                    | أشباه وامثال .                                   | ـ أنداد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                |
| *14"             | - A                                   |               | ۔<br>سے مائٹ آرک   | الحلط بماءالح                                    | - شوب من حميم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
| <b>₩</b> \$#     | A Section 1                           | e 4           | ديم ولعسب          | الماداء                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
|                  | * * · · ·                             |               | •                  | ۱۳۶۷ -<br>ساد مصک                                | - حماً مسئون :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |
| T\A              |                                       | . 11.1        | r<br>Lautavak      | سواد مصورً.<br>الذي لايجد شيه                    | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                |
| TM               |                                       | -جو بہا       | ، من مبدور ر       | المعلق الديبية مسية<br>الماكث الدارس             | الغدق<br>- الغدق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                |
| ₹\$0.<br>ande    | • •                                   |               |                    | الكثير الجارئ<br>شماشين المش                     | - من <i>د ب</i><br>- شهاب قسس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
| 441              | •                                     |               |                    | شعلة من ناريقة<br>السعاء                         | - منهرب دسس<br>- الأل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | *:<br>. 6.4    |
| TATE.            | • 102                                 | • •           | <b>M</b> , . 1     | الوچيع .<br>أتحد                                 | - الأليم<br>- قد بنا :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | - *1<br>\$¥    |
| T 1 %            | • • •                                 | • / •         | i i                | البالدان.                                        | - ارد کی :<br>- ارد کی :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 4:1. ,<br>6:44 |
| T LO             | • :_ •                                |               | اناز .             | ا مات وبردی ی<br>اداری:                          | - دردی<br>۱۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                |
| T TA             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |               | •                  | الح <b>الة .</b><br>مالأناه                      | - المُهَرَّ :<br>الخال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | - ••           |
| TAW.             |                                       | • •           | * 1                | الحالق                                           | - الأنام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                |
| TTA              |                                       | in section is |                    | يرجع                                             | . يَحُوُرُ :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                |
| ***              | - ment                                | ଖିଲୁ#<br>•    |                    | أجدرالا تميلوا                                   | - أدنى آلاتعولوا :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | – <b>1</b> V   |
| ***              | 7.                                    | * 1 T         |                    | مىيەمدنى .                                       | - آمبلیم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | - \$A          |
| A.A.S.           | ********* I                           |               |                    | تقتلوبهم .                                       | - تحسوبهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | - 19           |
| 144              | : .<br>. • . • . • . • . •            |               | , •                | وجد .                                            | الأرق :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _ ••           |
| 772              | i<br>Organis ya                       | . A           | الصية              | الما أوالحور في                                  | مالجن <b>ت</b> : ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | - 41           |
| MA               | • 1                                   | • • • • •     |                    | المهن ما بربات                                   | البأساء والضراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
| 174              | e was a second of the                 |               | والبحى بالر        | الاشارة بالبدء                                   | بالرمز .<br>بالرمز .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                |
| PIA.             | * • • · · · · · · • •                 |               | دو ویا             | سعد وزرجا                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
| 444              | es la e                               |               |                    | عدال .                                           | بساء :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | _ 00           |
|                  | ·                                     |               | -                  |                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |

|               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | • •                                               |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| صفحة          | الا الله المنظمة المنظ | •                                                 |
| 411           | THE PRINCE GHA THE LIE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 7ء ـ الفلك الم                                    |
| 454           | ولد الزني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ∀• _ زئيم                                         |
| 450           | : متقطعة في كل وجه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>الله ــاقدد</b>                                |
| <b>ሦ</b> ቆካ   | : المصيح إذا انفلق من ظلمة الليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 🗬 🗕 الفلق                                         |
| 454           | : فصيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۳۰       خلاق                                     |
| 404           | مقرون مقرون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۳۱ – قائتون<br>۱۳ – قائتون                        |
| TOT:          | تا : عظمته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                   |
| ٣٥٣           | انهي طبخه ونضجه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۳۳ – حيم آن                                       |
| rot           | نة حداد: الطعن باللسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <ul> <li>۲۲ – سلقو کربالہ</li> </ul>              |
| Y00           | كدره بمنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الله الله الله                                    |
| 724           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۳۲ – وزر                                          |
| <b>T 6 V</b>  | : أجله الذي قدر له                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۲۷ = نحبه                                         |
| YOA           | : ﴿ فُوشِدَةٍ فِي أَمْرُ اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۱۸ ـ فومرة                                        |
| 404           | ا السحاب يعصر بعضه بعضا فيخرج الماء من بين السحابتين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | - ۲۹ – اگلعصرات                                   |
| 43.           | ب معین وناصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۷۰ ـ عضد                                          |
| 441           | ن ۽ ئي الياقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٧١ – في الغابري                                   |
| 4.14          | : لاتحزن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | $oldsymbol{VY} = oldsymbol{VY}^{arepsilon}$ لاتأس |
| 415           | : أيعرضون عن الحق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۷۳ – يصدفون                                       |
| 478           | تحبس.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ∀۷ _ أتبل آ                                       |
| 440           | : وَالْتُ عِن كُبِهِ السَّمَاءِ مِن مِن اللَّهِ السَّمَاءِ مِن اللَّهِ السَّمَاءِ مِن اللَّهِ السَّمَاءِ مِن ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۷۵ _ أفلت                                         |
| *44           | tel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ً ٧٦ – الصريم                                     |
| PHY           | : لاترال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۷۷ ــ تنتأ                                        |
|               | : الذاهب<br>: لاتزال<br>ق : مخافة الفقر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٧٨ – خشية إملا                                    |
| <b>የ</b> ጊለ   | بسانين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۱۳۸ – جدائق                                       |
| 44.           | ا قادر مقتدر<br>الأدار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۸۰ ساملیت                                         |
| <b>44.</b>    | All Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٨١ ــ لايتوده                                     |
| A.A.          | _ 16 18 _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۸۲ – سري                                          |
| <b>Y'Y</b> Y" | الهوالهستير<br>ملاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 🕅 🗕 دهاق                                          |
| 440           | the state of the s | الله – کنید                                       |
| <b>ም</b> ሂጓ`  | : کتود النعم<br>معمد مرکز از از ایران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | م م م منعضان الله                                 |
| 444           | شروسهم : يحركونها استهزاء<br>يقبلون إليه بالغضيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۸۲۰ - يهرعون                                      |
| ተሃሉ           | يقبلوك إليه بالغضيب<br>لرفود: بنس اللمنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | مبريون<br>۱۸۷ – يئس الرفاد ا                      |
| ***           | تربود ، بنش ابنعه<br>. تحد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۸۸ تنہیب                                          |
| <b>ተ</b> ለ    | تهجسیر<br>تعالیا و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۸۱ ــ هنگیت لك                                    |
| <b>የ</b> አት   | ، تهيأت لك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>*</b>                                          |
|               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                   |

| 18 PW               | المنافع المناف |
|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| خليا                | THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| PAT                 | FOR QURANIC THOUGHT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| PAL .               | ۹۹ ــ مؤصدة : مطبقة .<br>عدم الأياد الاستاد الاساد .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| allor —             | ۲۲ - د پسامون ، د پمبر ون ولا عاون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                     | ٩٣ - الماليدل : داهمه وجاتيه تنفل الحنجارة بمناقيرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 28/28 J             | ۹۶ ــ مفتموهم وجدموهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                     | <ul> <li>۱۵ – النقع : ۱۵ بسطع من حوافر الحيل</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                     | ٦٦ – سواء احتجيم وسط الجنجيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| WAY                 | ٧٧ - محصود : ليس له شوك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| +44                 | ١٨٠ مصبح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ¥44 :               | ۳۱ – سدید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                     | ۱۹۰۰ – إلىّ : قرابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| TW                  | ١٠١ - خاملون : ميتون .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| YSA.                | ١٠٢ - زُبُرالحديد : قطع الحديد .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                     | ۱۰۳ - سُنحفًا : يعلمُ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ***                 | غاد – غرور : باطل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                     | ١٠٥ – حصور : لا يأتي النساء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>£</b> * <b>5</b> | and the second s |
|                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 4.4                 | ١٠٧ - يختفعن ساق: يكشف عن شلة الاخرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| £•£                 | ١١٩ - تحوب : أنم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| £•A                 | ١٩٠ – العنت الإثم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 44                  | ١١١ - فتيل : التي تكون في شق النواة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| A.                  | ١٧٢ – قطمير : الحلدة البيضاء على شق النهاة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                     | - ۱۹۴۴ - اوکسهم : حبسهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 15A                 | ۱۱۶ – امرنا مترفيها : سلطنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                     | 110 - يَفْتُنكِ : يَصْلُكِمْ بِالْعَدَابِ وَالْحَهِدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>310</b>          | ١١٠٠ – لم يتخنوا : لم يكونوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| MV .                | ١٩٧٠ - حدّاب الهون : عدّاب الهوان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| F1A                 | ١٢٨ ــ نقير 🖟 : ما في شق النواة \cdots 🔆 🐣 🐃                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                     | ا 1914 — فارض : هرمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 27                  | * 1.5° - الحيط الأبيض من إالحيط الأسود: بياض البهار عني تشواد ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>海洋</b> 1         | ١٢١ - شروا أنفسهم : باعوا أنفسهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| <b>**</b> **  |            |              |            |              | الفكرال    | زئ          | المرت    | وففاليثا                   |              | IIII §                                |      |
|---------------|------------|--------------|------------|--------------|------------|-------------|----------|----------------------------|--------------|---------------------------------------|------|
| مفحة          |            |              |            | THE          | PRINC      | E G         | HAZI     | TRUST                      | 靈            |                                       | ••   |
| \$ <b>7</b> 7 |            | L            | •          | •            | 20111      | Dec. 2012 C | ِن<br>   | تغيره السنو<br>تعيره السنو | 100          | ــ لم يتسنة 🍩 كالنصفاء                |      |
| £114          |            | ile es       | <b>b</b> . | •            | •          | •           | عشوم     | . ارظلوم<br>ئة             | : عدل<br>ال  | ـــ ختّار :<br>التا                   |      |
| 171           |            |              |            |              |            | •           | 4        | بمسر                       |              | الفنظر                                |      |
| 171           |            |              |            |              | •          | •           | •        |                            | _            | ·                                     |      |
| 170           |            |              |            |              | 4          | •           | •        | رت                         | . نعر        | . ـ اشمارت                            | -    |
| £77           | · **       | دیدند •<br>• |            | •            |            | ٠,          | ٠.       | ائق<br>ی من الفق<br>سنة م  | صر<br>أد     | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |      |
| 17¥           | <b>4</b> . | •.           | •          | -            | الفثاعيد   | ىمن         | ر ۶ واهم | ی من اهم<br>دده ک          | احترا        | _ أغنى وأقنى :<br>الدارك              |      |
| £7A           | •          | •            | •          | •            | •          | •           |          | ينقصكم                     |              | _ لايلنكم                             |      |
| í۷۰           |            |              |            |              |            | ب           | 4 الدواب | ا<br>تعتلف ما              | i,40 ∶<br>15 | ــ أب                                 | 177  |
| £VŤ           |            |              | •          |              | -          | •           | (        | سر احتمام                  | wı .         | – لا تواعد ومن سرا                    | 175  |
| £VY           |            |              |            | _            | _          |             |          | عبال                       | : تر         | — تستمون                              | 178  |
| £VY           | .4         |              | •          | ٠            | •          | •           | التلحاد  | صعون تله ء                 | ₽.           | - در جون ۱۸۰ وقارا                    | 170  |
| įγa           |            |              |            |              |            |             | •        | اجة رجها                   | <b>-</b> :   | — ميرية                               | 177  |
| 177           |            |              |            | .4           | -          |             | 7        | لدعن نحاة                  | • :          | — مهجلع                               | 177  |
| £VV           |            |              | •          | •            |            |             | ,        | ال<br>م                    | ; وا         | — سمی                                 |      |
| £VA           |            | •            |            |              | <b>a</b> . |             |          | ذاب.                       | <u>.</u> :   | _ يُصْهِر                             | 111  |
| £V4           |            |              |            |              | ,          |             |          | ئل ـ                       | <b>d</b> i : | ۔ تنوہ                                | ₹¥±  |
| 4.4           | •          |              |            |              | ٠.         |             | سايح     | راف الأه                   | : أط         | _ بنان                                | 181  |
| £A1           | _          |              |            | _            |            | .•          | •        | ح شديدة                    | : ولا        | — إعصار                               | 174  |
| EAT           |            |              |            | . •          |            |             |          | ب<br>نفستح                 | <br>ن من     | _ مراغم                               | 174  |
| £AT"          |            | •            |            |              |            |             |          | ملبن "                     | 1:           | _ صلداً                               | 171  |
| LAT           |            |              |            |              |            |             | •        |                            |              | ــ منون                               | ) Ye |
| 144           |            |              | •          | Ċ            | ·          |             |          | بوا الحجارا                |              | 7                                     | 383  |
| £AY           | •          |              | •          | •            | -          |             |          | •                          |              | . برر سر<br>_ جـماً                   | 177  |
|               | •          | •            | •          | •            | •          | •           |          | شيرا<br>سق الظالم          |              | •                                     | 1YA  |
| EAA.<br>EK+   | •          | •            | •          | •            | •          | f           | . 4.     | _                          |              | _                                     | 174  |
|               | •          | •            |            | ٠            | •          | ٨           | •<br>•   | غاق .<br>در م              |              | — قىقلوبېمىرض<br>دە دە                | 141  |
| 447           |            | •            | •          | •            | •          | •           |          | مبون ويبرا                 |              | يعمهون<br>يعمهون                      |      |
| 447           | 1          | *            | ١          | 4            | •          | ľ           |          | الفكم                      |              | 1                                     | 141  |
| 140           | •          | ¥            | •          | ¥            | 4          | •           |          | ف .                        |              | سريب :                                | 144  |
| 444           | • ;        | •            | •          | ¥            | •          | •           | ٠        | عليها                      | طبع          | - ختم على قلوبهم :                    | 174  |
| 144           | •          | 7.           | Ŧ          | * . <b>=</b> |            |             |          | ور آملس                    |              | - صفوان :                             | 1AE  |
| 144           | •          |              | •          | •            | •          | •           |          |                            | پرد          | – صر :                                | 140  |
| # + Y         | •          | 4.           |            | 4"           | •          | ,           |          | <u>ان</u> .                | تود          | – تبوري                               | 140  |



تم إيداع هذا المصنف بدار الكتب والوثيائق القوية تحت رقم ١٩٧١ / ١٩٧١

> مطابع دار المعارف بمصر منة ۱۹۷۱



فاتت علينا في النصحيح والمراجعة ، بعض أخطاء يسيرة نتركها الفطئة القارئ ، وأخرى تحتاج إلى تصحيحها على وجه الاستدراك ، لمزيد احتياط ، وجل من لا يسهو:

| صواب                       | خطأ                        | سطر          | مبفحة |
|----------------------------|----------------------------|--------------|-------|
| الوليد بن المغيرة الحزوبي  | آبی جهل بن هشام            | 11           | ٤١    |
| ا د د و                    | D 18                       | ا ٤ من تحت   | ٤٤    |
| وباعة الباذنجان ؛ فما مانت | الباذنجان , فما هانت وباعة | 11           | ŧί    |
| رسالات الدين               | الأديان                    |              | ٤٩    |
| آخر يمكن                   | آخر . يمكن                 | الأخير       | 144   |
| ر ط الكويت                 | ط المثني ببغداد            | الهامش       | 4.4   |
| سياق الكلمة القرآنية       | سياق الكلمة                | ٤            | 440   |
| فحس" به الأعداء            | فيحسى به الأعداء           | ۲ نحت        | 444   |
| أرعية                      | وأوعية                     | 1.           | rot   |
| الآخرة                     | وللآخرة                    | ٥            | 441   |
| القرابة                    | القرابة                    | ٤            | 444   |
| وكلتا الكلمتين قرآنية      | وكلتاهما قرآنية            | 11           | 444   |
| كشفت عن سأقيها             | كشفت عن ساقيها             | •            | £ • ٣ |
| في قول و ابن الأثير و      | في قول: الراغب ا           | 11           | 8.0   |
| للأطباء محرض               | للأطباء محرض               | ٨            | ٤٣٠   |
| الى فاعل ،                 | إلى ل                      | ۽ تحت        | 24.5  |
| حيس ا                      | حيس                        | ۲            | 211   |
| للأقتصار                   | المللأغتصر                 | هــتحت       | 100   |
| ا تقیض                     | نقيصى                      | ۷ شخت ا      | \$79  |
| والذا الله                 | وقرا تله                   | <u>1</u> تحت | ٤٧٤   |
| المائمية                   | بالعصة                     | ٣- تحت       | EV4   |
| بعتم                       | عجنمع                      | خت کت        | 1AY   |
| -                          | جمجمه                      | نحت 🌯        | 100   |
| اعزعم                      | عزعهم                      | عت ا         | *AY   |
| يشفون                      | يشتين                      |              |       |
| ولرد ه معه                 | ترده معه                   | N.           |       |
| الأمراف                    | الإعراف                    | NY .         |       |
| ُ القَّوِيةِ<br>مُرَّدِينَ | القومه                     |              | -     |
| ولخم الحنزير               | ولحم الحنزير               |              | 9.1   |





#### هذا الكتاب

من إعجاز القرآن أن يظل مطروحاً على الأجيال تتوارد عليه جيلا بعد جيل ، ثم يظل أبداً رحب المدى سخى المورد ، كلما حسب جيل أنه بلغ منه مبلغاً ، امتد الأفق بعيداً وراء كل مطمع ، عالياً يفوت طاقة الدارسين .

وهذه محاولة جديدة فى فهم إعجاز البيان القرآنى ، تستقرئ فيها الدارسة أقوال السلف الصالح فيه ، ثم تبدأ من حيث انتهت جهودهم ، فتجتلى من أسرار البيان المعجز ما هدى إليه طول التدبر وجهد الاستقراء .

فى الحرف يتحد تى كل محاولة لتأويله على غير الوجه الذى جاء به فى القرآن ، وفى الكلمة لا يمكن أن تقوم مقامها كلمة أخرى من الألفاظ المقول بترادفها ، وفى الأسلوب تتقاصر دونه طاقة البلغاء .

والكتاب إذ يقدم هذه المحاولة للإجابة عن السؤال: لماذا أعيا العرب الفصحاء في عصر المبعث أن يأتوا بسورة من مثل هذا القرآن؟ يقدم في الوقت نفسه من أسرار العربية ما يؤكد أننا إذا كنا عرفنا العربية عاماً وثقفناها صناعة ومنطقاً، فقد بقى أن نجتلى ذوقها الأصيل وحسها المرهف، في البيان الأعلى.

110

1./244