

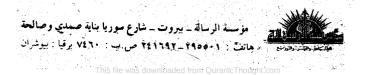
الجرخ والتعديل

## الاستاد العالم العامل البكانة عالم الشام الشيخ جَمَّل ٱلَّذِينِ الْعَسَ إِسِمِّي الدَمَشِقِي

This file was downloaded from QuranicThought.com



يم الحقوق 



## المنظلية التخالية

## ميزان الجرح والتعديل

هذا مجت جليل ، ومطلب خطير ، طالما جال في النفس التفرغ لكمتابة شيء فيه يكون لباب اللباب ، في هذا الباب ، الذي اختلف فيه الناس ، لما غلب التعصب على النفوس ، ونبذوا مشرب كبار المحدثين رواة السنة ، وهداة الامة ، حتى سنحت حلي فرصة كتبت فيها ترجمة حافلة للإمام البخاري جعلتها مفصلة مبتراجم مثوعة كان منها ( تخريج البخاري عمن رمي بالابتداع) وهم الذين اسميهم « المبدعين » (1).

ذكرت ثمة ما يناسب تأليف الترجمة ، ثم رأيت أن المقسام

(١) بتشديد الدال المفتوحة أي المنسوبين للبدعة وانما آثرنا هذا على تسمية الاكثرين لهم بالمبتدعين لأني لا أرى انهم تعمدوا المبدعة لأنهم مجتهدون يبحثون عن الحق قلو أخطأوه بعد بذل الجهد كانوا مأجورين غير ملومين فسلا يليق تسميتهم مبتدعة بل مبدعة كا سيمر بك البرهان عليه ،

يستدعي زيادة بسط واسهاب ، ودرًا شبه واحتالات أوردها بعض الفقهاء خالف قيها الحقيقة ، فخشيت أن يطول بإبرادها - في ترجة البخاري – الكلام ، ويشبه الخروج عن الموضوع ، فأفردت تتمة هذا البحث في مقالة خاصة تحيط به من اطراقه، وترده على انحائه ، وهـــذا البحث من جملة المباحث العلمية التي نسيها الخلف أو أضاعوها ، ولا غرو ان يذهل عن الغايات ، من يقصر في البدايات ، ولا حول ولا قوة الا بالله .

منشأ النبز بالابتداع :

من المعروف في سنن الاجتماع ان كل طائفة قوي شأنها ، و كثر سوادها ، لا بد ان يوجد فيها الاصيل والدخيل ، والمعتدل والمتطرف ، والغالي والمتسامع ، وقد وجد بلا ستقراء ان صوت الغالي اقوى صدى ، واعظم استجابة - لأن التوسط منزلة الاعتدال ، ومن يحرص عليه قليل في كل عصو ومصر ، وأما الغلو فمشرب الأكثر ؛ ورغيبة السواد الاعظم ، وعليسه فيجت طوائف الفرق والنحل ، فعاولت الاستئثار بالذكرى ، والتفرد بالدعوى ، ولم تجد سبيلا لاستتباع الناس لها الا الفلو بنفسها ، وذلك بالحط من غيرها، والايقاع بسواها ، حسب ما المسان ، اون النحا ، فترها، والايقاع بسواها ، حسب ما المسان .

وأول من فتح هذا الباب – باب الغلو في اطلة الساب

بالخالفين – الحوارج ، فأتى قادتهم عامتهم من باب التكفير – لتستحكم النفرة من غيرهم ، وتقوى رابطة عامتهم بهم ، ثم سرى هذا الداء الى غيرهم ، واصبحت غلاة كل فرقت تكفر غيرها وتفسقه ، او تبدعه أو تضلله ، لذاك الممنى نفسه ، حتى قيض الله تعالى من الأثمة من قام في وجه أولئك الغلاة ، وزيف رأيهم ، وعرف لخيار كل فرقة قدرهم ، وأقام لكل منهم ميزان امثالهم .

من شهر الرواية عن المبدعين ، وقاعدة المحقَّين في ذلك :

كان من أعظم من صدع بالزواية عنهم الإمام البخاري رضي الله عنه ، وجزاه عن الاسلام والمسلمين احسن الجزاء ، فخرَّج عن كل عالم صدوق ثبت من أي فرقة كان ، حتى ولو كان داعية – كعمران بن حطتان وداود بن الحصين . وملاً مسلم صحيحه من الرواة الشيعة <sup>(۱)</sup> فكان الشيخان عليها الرحمة والزضوان بعملها هذا قدوة الانصاف ، وأسوة الحق ، الذي يجب الجري عليه – لأن مجتهدي كل فرقة من فصرق الاسلام مأجورون أصابوا أو أخطأوا بنص الحديث النبوي . (

ثم تبع الشيخين على هذا المحققون من بعدهما حق قال شيخ

(١) دايجيتين تقويب النوري صفحة ١١٩.

الاسلام الحافظ ان حجر في شرح النخبة : التحقيق أن لا يود كل مكفر ببدعته – لأن كل طائفة تدعي ان مخالفيها مبتدعة ، وقد تبالغ فتكفر ، قلو اخذ ذلك على الاطلاق لاستلزم تكفير جميع الطوائف ( قال ) والمعتمد أن الذي ترد روايته من انكر امراً متواتراً من الشريمة معلوماً من الدين بالضرورة ، واعتقد عكسه . وأما من لم يكن كذلك ، او ينضم الى ذلك ضبطه لما يوويه – مع ورعه وتقواه فلا مانع من قبوله إ ه .

أفات الجرح الا بقاطع :

قال الامام ابن دقيــــق العيد : أعراض للمسلمين حفرة من حفر النار وقف على شفيرها طائفتان من النــــاس : المحدثون والحكام .

وقال الامام النووي في التقريب وشارحه السيوطي: أخطأ غير واحد من الأثمة بجرحهم لبعض الثقات بما لا يجرح – كما جرح النسائي احمد بن صالح المصري بقوله : غير ثقــة ولا مأمون . وهو ثقة إمام حافظ احتج به البخاري ووثقه الأكثرون ، قال ابن الصلاح : وذلك لان عين السخط تبدي مساوىء لهــــا في الباطن مخارج صحيحة ، تعمى عنها بججاب السخط ؛ لا ان ذلك يقع منهم تعمداً للقدح مع العلم ببطلانه ا ه .

وقال الامام ابن دقيق العبد : والوجوه التي تدخل الآفة

منها خسة : ( احدها ) الهوى والغرض وهو شرها ، وهو في تاريخ المتأخرين كنبر . ( الثاني ) المحالفة في العقائد . ( الثالث ) الاختلاف بين المتصوفة وأهل علم الظاهر . ( الرابع ) الكلام بسبب الجهل بمراتب العلوم واكثر ذلك في المتأخرين ــ لاشتغالهم بعلوم الأوائل ، وفيها الحق والباطـل . ( والخامس ) الاخذ بالتوهم مع عدم الورع . وقد عقد ابن عبد الرؤوف باباً لكلام الاقران المتعاصرين بعضهم في بعض ، ورأى أن أهل العـلم لا يقبل جرحهم الا ببيان واضح <sup>(۱)</sup> .

الوجوه التي يعرف بها ثقة الراوي :

قال السيوطي : قال في الاقتراح : <sup>(٢)</sup> تعرف ثقة الراوي بالتنصيص عليه من رواية ، أو ذكره في تاريخ الثقات ، أو تخريج أحد الشيخين له في الصحيح ، وان تكلم في بعض من خرج له فلا يلتفت اليه ، او تخريج من اشترط الصحة له ، أو من خرج علي كتب الشيخين اله فتمت النعمة بتعديل رجال الصحيحين وتبذكل وهم سواه ، وبذلك عرف للرجال فضلهم ، ولأولي العلم قدرهم ، وسن للناس طرح التعصب والتحزب ، والتصافح

(١) تدريب السيوطي صفحة ٢٦٢

(٢) كثاب في اصول الحديث للشيخ تقي الدين بن دقيق العيد ( كثف الظنون ) ،

حلى الأخوة الايانية ، وتبادل الآراء والأفكار ، واستاع الحكم ومدارك الاستنباط والاجتهاد من ذويها ، على هـــذا جرى أتمة الحديث ، وقادة الروايات ، الذين جعوا ما جعوا لدلالة الامـــة على هدي نبيها وسنة رسولهـــا عليه في أقواله وأفعاله ، حق اصبحت مرجع الفروع والاحكام ، ومعول الأثمة الاعلام .

> زيادة ايضاح في حكمة التخريج عن المبدعين وفواند ذلك :

ان تخريج أئمة السنة ، وحفاظ الهدي النبوي – حديث من نبذوا بالابتداع على طبقاتهم – فيه حكمة بليغة ، وف الدة عظيمة ، ألا وهي النهم بالعلم موالسعي وراءه والجد في طلبه ، والتنبه لحفظه من الضياع ، وسن نبذ التمصب ، والتشيع والتحزب ، والتقاط الحكمة من أي قائل . قال حافظ المغرب الامام ابن عبد البر في كتاب جامع العلم وفضله في : ( باب جامع في الحال التي تنال بها العلم ) ما مثاله : وروينا عن علي من ايدي الشركين، ولا يأنف احدكم ان يأخذ الحكمة من معما من ايدي الشركين، ولا يأنف احدكم ان يأخذ الحكمة من معما منه . وعنه ايضا انه قال : الحكمة ضالة المؤمن يطلبها ولو في منه . وعنه ايضا انه قال : الحكمة ضالة المؤمن يطلبها ولو في منه . وعنه ايضا انه قال : الحكمة ضالة المؤمن يطلبها ولو في منه . وعنه ايضا انه قال : الحكمة ضالة المؤمن يطلبها ولو في المحمة – في تفسير الإمام الشافعي كا اوضح ذلك في وسالتسه

This file was downloaded tone Ouranic Thought com

الشهوة (!) في (باب بيان ما فرض الله من الباع سنة نبيه عليه) - فلذا عمدوا الى تلقيها من كل ذي علم ، واشترطوا للعناية بها ان تكون من مسلم عدل صدوق ٬ ثبت في روايته ٬ ولم يبالوا بما غمز أو نبز او رمى به ٤ علماً بان المسائل النظرية ، أو الق مضل على اصولها تأويل بنظر المأول هي من الجتهد فيها والجتهد مأجور اصاب او أخطأ ، فعلام يترك الاخذ عن المأجور ، وقد يكون رأيه هو الحق ، ومذهبه هو الادق – ما دام الأمر فيه احتمال ولا قاطع ، أو اعترض النص ما رجعه ظاهراً – كما يعلمه من اعار نظر الانصاف مآخذ الأثمـــة ومداركهم – وقد اوضح جملًا من ذلك الأمــــام تقي الدين بن تيمية في كتابه : ( رفع الملام ، عن الائمة الاعلام<sup>(٢)</sup> ) فكان أئمة الحديث يهذا – اعنى التلقى عن كل عالم ثبت – مثال, الانصاف وكبر العقل ، وقدوة كل من يلتمس الحكمة، ويتطلب العلم ، فجزاهم الله أحسن

عقوق الخلف بهجر مذهب السلف :

سبق اني قلت في هذا المعنى كلمة في كتابي ( نقد النصائح

(١) مطبوعة مرتين .
(٢) مطبوع مرتين في الهند ومصر

الكافية" بعد أن مبرت رجب ال من خرج لهم الشبخان أو أحدهما في صحيحيها – ممن نبز بالابتداع – وهي قولي: فترى من هذا ان التنابز بالالقاب والتباغض لاجلهــــا الذي احدثه المتأخرون بين الامة عقوا به انمتهم وسلفهم – أمثال البخاري ومسلم والأمام أحدين حنبل ٬ ومن ماثلهم من الرواة الابراز ٬ وقطعوا به رحم الاخوة الايمانية الذي عقده تعالى في كتـــابه العزيز ، وجمع تحت لوائه كل من آمن بالله ورسوله ، ولم يفرق بين احد من رسله ، فاذن كل من ذهب الى رأي محتجا عليه ، ومبرهناً بما غلب على ظنه ، بعد بذل قصارى جهده ، وصلاح نيته ، في نوخي ألحق ، فلا ملام عليه ولا تثريب – لأنه مأجور على أي حال ٬ ولمن قام عنده دليل على خلافه ٬ واتضحت له المحجة في غيره ، أن يجادله بالتي هي أحسن ، ويهديه إلى سبيل الرشاد ، مع حفظ الاخوة ؛ والتضافر على المودة والفتوة : هذا ما قلته ثمة ممسا يبين انه لوكانت الفرق التي رميت بالابتداع تهجر لمذاهبها ، وتعادي لاجلها ، لما اخرج البخــاري ومسلم وامثالها لامثالهم . نعم إن هؤلاء المبدعين وامثالهم لم يكونوا معصومين من الخطأ حتى بعدوهم الانتقاد ، ولكن لا يستطيم احد إن يقول : انهم تعمدوا الانحـراف عن الحق ، ومكافحة

(۱) مطبوع بدمشق .

الصواب عن سوء نية ، وفساد طوية، وغاية ما يقال في الانتقاد في يعض آزائهم : انهم اجتهدوا فيه فاخطأوا ، ويهـذا كان ينتقد على كثير من الاعلام سلفاً وخلف لأن الخطأ من شأن غير المصوم ، وقد قالوا : المجتهد يخطىء ويصيب : فلا غضاضة ولا عار على المجتهد ان اخطأ في قول أو رأي ، وانما الملام على من ينحرف عن الجادة عـــامداً معتمداً ، ولا يتصور ذلك في مجتهد ظهر فضله ، وزخر علمه .

رد القول بمعاداة المبدعين ا

قدمنا ان رواية الشيخين وغيرهما عن المبدّعين تنادي بواجب التآلف والتعارف ، ونبذ التناكر والتخالف ، وطرح الشنآن والمحادة والمعاداة والمضارة ، لان ذلك انما يكون في الحاربين المحادين ، لا في طوائف . تجمعهما كلمة الدين ، ومن الأسف ان ينفل عن هذا الحق من غفل ، ويدهش لسماعه المتصبون والجامدون ، ويحق لهم ان يذعروا لهذا الحق الذي قاجام – لانه مات منذ قضى عصر الرواية والرواة ، وانقضى زمن المحدثين والحفاظ ، ودال الامر بعد الاخبار النبوية للآراء والاقوال ، وصار الحق – بعد ان كانت الرجال تعرف به – يعرف بالرجال ، واصبح مشرب أمثال البخاري وغيره نسيا منسيا ، ونشير لواء التعادي والتباغض في الإمة وكان مطويا ، وسبب على الأمة من التفرق والانقسام ، ما اورثها الضعف والانفصام ، فبعيد إن كان التسامح في التلقي عن الحكيماه والفضلاء من اي طبقة – ركنا ركينا في حضارة الاسلام ، خلفه التخاذل والتدابر والتعصب واللام ، ولم يكف ذاك حق ادعي انه من الدين ، مع ان الدين يأمر بالتآخي ونبذ التفرق في محكم كتابه المين .

( ومن العجب ) ان يقول قائل : لا يلزم من الرواية عنهم عدم معــــاداتهم ، اي يجوز ان نروي عن راو ٍ ، مع التدين بمعاداتنا له ، وبغضنا اياه ا

( فنجيب عنه ) بأتا لا نعرف من قال ذلك من السلف ، ولا من ذهب اليه من الائمة ، والرواية يراد بها هنا تلقي اقوال النبي عليه وسنته وهديه وتشريعه واقضيته ، وفتاويه وشمائله، لتتخذ ديناً يدان الله به ، وشريعة يقضى بها في التنازع ، ومرجعاً تحل به المشكلات ، فهل يتلقى ذلك عن يجب علينا معاداته في الدين ؟ وكيف يتصور ان نأخذ الدين عن نرى انه عدو للدين ؟؟ سبحان الله ما هذا التناقض ، ان من يأمرك الدين بأن تعاديه لا يبيح لك ان تأخذ دينك وشريعتك وعقيدتك عنه ، ومن المسلم بأن هذا الراوي أداه اجتهاده الى ما رأى ، ومن أدله اجتهاده الى ما رأى كيف يعادى ، وقد يعدل قصارى جهده ، وليس قصده الا الحق ، والتقرب الى الله سبحانه وتعالى ، وكيف يعادى من اثبت له الشارع الاجر ولو كان مخطئًا وانما يعادى الآثم لا المأجور .

رد القول بتفسيق المبدعين :

اغرب من ذلك قول البعض بتفسيق من يبدّعه ، وان بلغ ذروة الاجتهاد، واصبح معذوراً لا ملام عليه عند الله والملائكة والنبيين ، لا بل قد تفضل عليه الشارع بالاجسر . ومتى عهد تفسيتي مجتهد اذا اخطاً في المسائل الاجتهادية ؟ وهل يمكن لمثل البخاري – وهو ما هو في نقد الرجال – ان يضم الى صحيحه من مجتهدي الفرق من كان فاسقاً ليصبح جانب من كتابه مرويا للفسقة وقد جمعه ليجعله حجة بينه وبين ربه ؟ وهل يعقبل ان يجعل رواية الفاسق حجة عند المولى ؟ هذا ما يلزم من تفسيق من يفسق من الرواة فليحكم المتعصب النظر ، وليتدبر في المآل، قبل ان يأخذ في المقال .

نعم ذهلت طائفة الى تفسيق منخالفهم في شيء من مسائل الاعتقاد – كما نقله الامام ابن حزم في كتابه الفصل<sup>(١)</sup> الا انه قول مردود ولذا قال الامام ابن حزم رضي الله عنه : وذهبت طائفة الى انه لا يكفر ولا يفسق مسلم بقول قاله في اعتقاد او فتياً ، وان كل من اجتهد في شيء من ذلك فدان بما رأى انه

· ۲ ٤٧ جزء ۳ ص ۲ ٤٧ .

الحق فانه مأجور على كل حال : ان اصاب الحق فاجران ؟ وان اخطأ فأجر واحد . قـال : وهذا قول ابن ابي ليلى وابي حنيفة والشافعي وسفيان الثوري وداود بن علي رضي الله عن جميعهم ؟ رهو قول كل من عرفنا له قولاً في هـذه المسألة من الصحابة رضي الله عنهم ؟ لا نعلم منهم في ذلك خلافاً اصلاً ا ه كلامه .

فأين هذا من التسرع في التفسيق ، وتقليد من قساله من المتأخرين المقلدين ، الذين ليسوا بأثمــــة متبوعين ، ولا قولهم حجة في الدين ، ولا استندوا الى دليل أو برهان (قــل هاتوا برهانكم ان كنتم صادقين ) .

خطر النبز بالفسق ، ومعنى الفسق :

ان النبز بالفسق ليس بالأمر السهل ، لأن الفسق كثيراً ما جاء في القرآن الكريم مقابلاً للإيمان –كآية : ( أفمن كان مؤمناً كمن كان فاسقاً ) وأمثالهــا ، ولذا قيل بأن عطف قوله تعالى و والفسوق » على قوله « والكفر » عطف تفسير – في آيــة : ( وكره اليكم الكفر والفسوق ) وان احتمل أن يكون غيره اشارة الى نوع آخــر ، إلا ان النظائر والاشباه في موارده في التنزيل ، تدل على انه عطف تفسير ، وهب انه كان غير الكفر فو شيء قريب منه ، ونوع أنزل منه بدرجة ، وناهيك به .

-4

whicaded from QuranicThoug

**وإل**يك ما قاله فيه أتمـــة اللغة وفلاسفتها . قال الجوهري في (الصحاح ) : فسق الرجل فجر ، وفسق عن أمر ربد - أي خرج : وفي المصباح : فسق فسوقًا: خرج عن الطاعة ؛ والاسم الفسق ٬ ويقال : اصله خروج الشيء من الشيء على وجه الفساد يقال : فسقت الرطبة – اذا خرجت من قشرها وفي القاموس: الفسق الترك لأمر الله ، والعصيان ، والخروج عن طريق الحق ، أو هو الفجور – كالفسوق . ( وقال الامام الراغب الاصفهاني في مفرداته ) : فسق فلان : خرج عن حجر الشرع ، وذلك من قولهم فسق الرطب – اذا خرج عن قشره. وهو أعم من الكفر (قال) : والفسق يقع بالقليـل من الذنوب وبالكثير ، لكن تعورف فيا كان كثيراً ، وأكثر ما يقال الفاسق. لمن التزم حكم الشرع وأقر به، ثم أخل بجميـم أحكامه أو ببعضه . وإذا قيل للكافر الأصلي فاسق– فلأنه أخل بحكم ما ألزمه العقل واقتضته الفطرة ، (إلى إن قال) : فاسق أعم من الكافر اه .

وقال الامام محمد بن مرتضى اليماني في كتابه ( ايثار الحق ) في ( فصل في الفسق ) ما نصه : واما العرف المتأخر : فالفسق يختص بالكبيرة من المعاصي مما ليس بكفر ، والفاسق يختص بمرتكبها اله .

فأنت ترى من هذا كله ان الفسق مدلوله الكبائر والمعاصي

العظائم لأنه دائر بين الكفر وما يقرب منه، وإذا كان هدا مدلوله الشرعي ، ومعتاه العرقي ، فكيف يجوّز أن يوصف به عالم ثبت ثقة من ذوي الالباب وأولي الاجتهاد لمجرد انه اداه اجتهاده الى رأي يخالف غيره مع انه لم يقصد الا الحق ، ولم يتوج الا ما رآه الاوفق ، اذ لم يأل جُهداً في اهتمامة بمسا يراه الصواب ، وإن كان في نظر غيره على خلاف ذلك ، اذ هذا من لوازم المسائل النظرية ، ومتى عهد ان يفسق المخالف فيها أو يضلل ، لا جرم انه بدعة قبيحة ، وجناية في الدين كبيرة .

وقد قال كثير من ائمة التفسير في قوله تعالى : ( ولا تنابزوا بالالقاب ) هو قول الرجل للرجل : يا فاسق ، رواه ابن جرير عن مجاهد وعكرمة . وقال قتادة : يقول تعالى . لا تقل لاخيك المسلم ذاك فاسق ، ذاك منافق ، نهى الله المسلم عن ذلك وقعم فيه . وقال ابن زيد : هو تسميته بالاعمال السيئة – بعد الاسلام – زأن فاسق ( ثم قال ابن جرير ) : والتنابز بالالقاب بنهيه ذلك ، ولم يخصص به بعض الالقاب دون بعض ، فغير جائز لاحد المسلمين ان ينبز اخاه باسم يكرهه ، أو صفة يكرهها ( ثم قال ) : وقوله تعالى : (ومن لم يتب فاو لئك هم الظالمون) اي ومن لم يتب من نبزه اخاه با نهى الله عن نبزه من الالقاب اي ومن لم يتب من نبزه اخاه با نهى الله عن نبزه من الالقاب فأكسبوها عقاب الله بركوبهم ما نهاهم عنه . ولما لم يكن غند من يرمي اخاه بالفسق الا الظن جاء النهي عن سوء الظن إثر تلك الآية في قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَـا الَّذِينَ آَمَنُوا احْتَنْبُوا كَثَيرًا من الظن أن بعض الظــن إثم ، ولا تجسسوا ولا يغتب بعضكم بعضاً ، أيجب أحدكم أن يأكل لحم أخبه منتــاً ؟ فكرهتموه . واتقوا الله ، ان الله تواب رحيم ) ، ولمــــا كان الرمي بالفسق مدعاة لتفرق القلوب وإثارة الشحناء ، على عكس حكمة الله تعالى في خلقه الخلق للتعارف والنآ لف ، جاء ذلك على أثر ما تقدم بقوله سبحانه : (يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى ٬ وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا ، ان أكرمكم عند الله أتقاكم، ان الله علم خبير ) . فليتدبر المتقي هذه الآيات الكريمة وليقف عند أوامرهـــا وزواجرها ٬ وليعتبر وليستعبر . قال السند الطباطبائي في المفاتيح (`` : القسق ان يتحقق بفعــل المعصية المخصوصة – مع العلم بكونها معصية ، أما مع عدمه ، بل مع اعتقاد انه طاعة ، بل من امهـات الطاعات فلا . والأمر في الخالف للحق كذلك – لأنه لا يمتقد المطية ، بل يزعم ان اعتقاده من اهم الطاعات سواء كان اعتقاده صادراً عن نظر أو تقليد ، وكهم ذلك لا يتحقق الفسق ، واغمـــَا يتفق ذلك ممن

 (١) في النقل عن هذا السيد الامامي الكبير رحمه الله حجة على متعصبة الامامية في تفسيقهم مخالفهم أيضاً.

۱۷ الجرح والتعديل (۲)

يعاند الحق – مع علمه به ، وهذا لا يكاد يتفق ، وان توهمه من لا علم له اه .

فترى من العجب بعد ما ذكرناه ان يوسم بالفسق من لا يحل وسمه به – لأن معناه لا ينطبق عليه بوجه مــا ، على انه ورد تسمية رواة الحديث خلفــاء فيا رواه الطبراني والخطيب وابن النجار وغيرهم عن علي مرفوعـــا « اللهم ارحم خلفائي الذين يأتون من بعدي ، يروون احاديثي وسنتي ، ويعلمونها الناس ».

اذا علمت هذا فماذا يقال في هؤلاء المفسقين ؟ أجهلوا المعنى العرفي للفسق ام تجاهلوا ؟ ام اجتهدوا فاداهم اجتهادهم ام قلدوا ؟ لا غرو انهم جهلوا وقلدوا ، وياليتهم قلدوا اماماً متبوعاً ، بل قلدوا أواخر المقلدة الجامدة المتعصبة . ولو نظروا في تراجم الرجال ، وتدبروا سيرة كثير من اولئك المبدعين الابطال ، لملوا ان رميهم بالفسق يكاد ان يهتز له العرش . خذ لك مثلا من شيوخ المعتزلة عمرو بن عبيد ، وانظر في ترجمته الى زهده وتقواه. قال الذهبي في الميزان : وقد كان المنصور الخليفة العباسي الشهير يخضَع لزهد عمرو وعبادته يقول شعراً :

( كلكم يطلب صيد غير عمرو بن عبيد ) وذكر ابن قتيبة في ( المعارف ) ان المنصور رثى عمرو بن عبيد فقال شعراً : صلى الآله عليك من متوسد قبراً مررت به على مران قبراً تضمن مؤمناً متحنفاً صدق الآله ودان بالقـرآن لو ان هذا الدهر ابقى صالحاً ابقى لنـــا حقـــاً ابا عثمان هذا هو التوثيق – اعني توثيق الملوك – لأن كلام الملوك ملوك الكلام . وما غمز به فـكله – ان انصفت – من عصبية

التمذهب والجمود في التعصب .

نحن لا نقول هذا تحزباً للمعتزلة او لغيرهم معاذ الله فإنا في الرأي مستقلون ؛ ولسنا بمقلدين ولا متحزبين؛ ولكن هو الحق والانصاف ؛ وما قولك في قوم يرون مرتكب الكبيرة كافراً او مخلداً في النار ؟ اليس في هذا نهاية التعظيم للدين ؛ وغاية الابتعاد عن المعاصي ؛ والإشعار بامتلاء القلب من خشية الله بما يزع عن الكذب والافتراء ؟ بلى ! وألف بلى ! فانى يستجيز عاقل بعد ذلك تنسيقهم وهم على ما رأيت من التمسك بدين الله، والتصلب في المحافظة على حدوده ؟ فتدبر وانصف ؛ على ان خبر الفاسق مرغوب عنه في نظر المقل ؛ ساقط الاحتجاج به في اصول الشرع ؛ ولذا امرنا بان نتبينه ولا ناوي عليه بادىء بدء ؛ فكيف يحكم صاحبه في السنة والاحكام ؟

قال الامام الحجة مسلم – في مقدمة صحيحه في باب وجوب

الرواية عن الثقات ، وترك الكذابين ، والتحذير من الكذب على رسول الله عليه الله علم مثاله : أعلم وفقك الله أن الواجب على كل احد عرف التمييز بين صحيح الروايات وسقيمها، وثقات الناقلين لها من المتهمين ــ ان لا يروي منها الا ما عرف صحة مخارجه ، والستارة في ناقليه ، وان يتقي منها مـــا كان عن أهل التهم ، والمعاندين من أهل البدع(`` ( قال ) والدليل على ان الذي قلنــا من هذا هو اللازم دون ما خالفه قول الله تعالى ( يا أيها الذين آمنوا ان جاءكم فاسق بنب فتبينوا ان تصيبوا قوماً بجهالة ، فتصبحوا على ما فعلتم نادمين ) وقال ( واشهدوا ذوي عدل منكم ) قال : فدل بما ذكرنا من هذه الآي أن خبر الفساسق ساقط غير مقبول ، وإن شهادة غير العسدل مردودة . والخبر ان فارق معنهـاه معنى الشهادة في بمض الوجوء ، فقد يجتمعان في اعظم معانيها – اذ كان خبر الفاسق غير مقبول عند أهل العلم ، كما ان شهادته مردودة عند جميعهم . ثم روى

(١) من هنا يعلم أن رواة الصحيحين المتكلم فيهم لا يوصفون بالابتداع – لأن مسلماً رحمه الله أوجب أن لا يروى عن مبتدع ، فبالاولى البخاري – لأن شرطه ادق ، ولذلك قلت في عنوان المقالة ( المبدعون ) اعلاماً بأت خصومهم لقبوهم بالمبتدعة ، والا فهم مجتهدون والمجتهد وان اخطاً لا يوصف بالابتداع – كما أسلفناه ، ونبسطه الآن اه منه . عن ملام قال بلغ ايوب اني آتي عمر آ<sup>(١،)</sup> فاقبل علي يوماً فقال: ارأيت رجلاً لا تأمنه على دينه ، فكيف تأمنــه على الحديث . فدل ذلك على ان من ائتمنه الشيخان على الحديث ، فقد ائتمنوه على الدين ، ومن ائتمن على الدين فليس فاسقاً ولا مبتدعاً .

( ثم قال الامام مسلم ) وانما ألزموا – يعني العلماء – انفسهم الكشف عن معايب رواة الحديث وناقلي الاخبار وافتوا بذلك حين سئلوًا – لما فيه من عظيم الخطر اذا الأخبار في امر الدين انما تأتي بتحليل او تحريم ، او امر ، او نهي ، او ترغيب ، او ترهيب ، فاذا كان الراوي لها ليس بمعدن للصدق والامانة ، ثم اقدم على الرواية عنه من قد عرفه ، ولم يبين ما فيه لغيره ممن جهل معرفته كان آغاً بفعله ذلك ، غائباً لعوام المسلمين ، اذ لا يؤمن على بعض من سمع تلك الاخبار ان يستعملها ، او يستعمل بعضها ، ولعلها او اكثرها اكاذيب لا أصل لها، مع ان الاخبار الصحاح من رواية الثقات واهل القناعة اكثر من ان يضطر الى نقل من ليس بثقة ولا مقنع اه .

فهل بعد هذا يجوز غمز بعض من روى لهم الشيخان من

(١) هو عمرو بن عبيد المتقدم وكلام ايوب فيه من كلام المعاصرين بعضهم في بعض وهو مطروح كما نبه عليه ابن عبد البر في كتاب جامع العلم . اولئك الاعلام المبدعين ؟ لا جرم انه لأمر مسا عني البخاري ومسلم بالتخريج عنهم ، واخذ السنة منهم ، وتبليغها للأمة ، وجعلها حجة بينه وبين ربه ، ومسا ذاك الا اجلالا لفضلهم ، وانصافا لقدرهم .

انظر كيف يتحمل مثل البخــاري عن اعلام الشيعة ، والمعتزلة والمرجشة ، والخوارج ، ويجعل حديثهم حجبة ، ومرويهم سنة ، ويفخر بذكر اسمائهم في اسانيده ، ويخلد لهم اجمل الذكر ، في اشرف مصنف . أنظر هذا وقابل بينه وبين جمود المتسأخرين ٬ ورميهم علمساء الفرق بالفسق والابتداع والضلال ، وهجرهم لعلومهم ، وصد الناس عنهم ، حق فسات الناس – واأسفا – علم جم ، وخير كثير ، ولئن دوِّن ما دون من معارفهم ؟ فما بقي من فوائدهم في خزائن صدورهم بما كان يستثار بالاخذ عنهم ، وينال بمجالسهم – اوسع واوفر، افليس في جمود هؤلاء على ما ذكر عقوق لسلفهم الصالح ؟ بلي ! وما يضرون الا انفسهم لو كانوا يشعرون ، بمسا ذكرناه استبان لك الخطأ في نبز رواة الصحيح بالفسق والابتداع، وانه تعصب يجب التنبيه له ، والحذر منه . نحن انما نصدع بهذا - تفقها من مشرب البخاري ومذهبه ، وموافقة له في رأيه الذي لا نشك في انه الصواب الذي تدعو اليه الاخوة الايمانية، والانصاف مع مع كل راو يجتهد من هذه الامة لا يروم الا الحق ، ولا يسعى

الا اليه ، ولا يتحمل الآذي والاضطهاد الا لأجله – اذ لم يصب من رأية وما دعا النه لا دنب ولا جاها ، ولا ملكا ، فأى دليل ادل على حسن نيته من هذا ؟ وبالجملة فتسمية المتفقية بعض الرواة فسقة جهل بما قاله الاصوليون من أن الفساسق مردود الشهادة والرواية (١) ومن قبل الشيخان وغير هما خبره وحكوه في السنة ٬ واخذوا عنه ٬ فهل يكون فأسقا ؟ على ان اجماعهم على تلقى الصحيحين بالقبول موجب لتعديهل رواتهها جميعاً – لأن التلقى بالقبول فرع صحة الحديث ، وهو انمـــا يكون من صحة سنده ٬ وهو من عدالة رجاله وتوثيقهم . ولذا قالوا فيمن خرج له الشيخان : جـاز القنطرة . بمعنى انه لا يلتفت الى مساغمز فيسه . وبالجملة فمشرب المحدثين في التسامح ونبذ التعصب هو الذي تقتضبه الاصول ، وتقبله العقول ، وما احدث من النبز بالفسوق للبعض فلا سند له – لأن دعوي فسق الانسان انما يكون باتيانه مــا فسقه الشارع به ، ونص عليه كتاب او سنة نصا قاطعاً لا يحتمل التأويل ، وامــا مسائل الاجتهاد فلا يصح ذلك فيها بوجه من الوجوه .

والحاصل ان لا تفسيق ولا تضليل، مع الاجتهاد والتأويل،

(١) الستصفى ج ١ ص ١٥٨ .

وان كان ليس كل اجتهادصوَّاباً ، ولا كل تأويل مقبولاً ، ولكن ِ كلامنا في فات المجتهد والمأوَّل .

فمن لم يأل جهداً فلا ملام عليه ولا كلام ، لا جل يتحمل منه الدين ، ويتلقي عنه الهدي النبوي ، ويحكم في السنة ، على هذا جرى البخاري ومسلم وغيرهما من اقطاب الحديث والاثر ، وهو الصواب ، بلا ارتياب . وقد نقل الغزالي في المستصفى<sup>(1)</sup> عن الشافمي انه قال : تقبل شهادة أهل الاهواء الا الخطابية من الرافضة ، لانهم يرون الشهادة بالزور لموافقيهم في المذهب ( ثم قال ) ويدل على مذهب الشافمي قبول الصحابة قول الحوارج في الاخبار والشهادة ، وكانوا فسقة متأولين ، وعلى قبول ذلك درج التابعون – لأنهم متورعون عن الكذب ، جاهلون بالفسق اه.

فترى من هذا ان الصحابة قبلوا خبرهم 'وما ضرم تسمية الفقهاء لهم بالفسقة 'لأنه فسق بمنى مخالفة غيرهم ' وهــــذا الأطلاق اصطلاحي للفقهاء ' وربما رجع الخلاف ـــ في تسمية اولئك فساقاً ـــ لفظياً ، والا فيستحيل ارادة الفسق الحقيقي المانع الشهادة والرواية ـــكا قدمنــــا ـــ ومعلوم انه لا يكون

. 17. 01 - (1)

مذهب حجة على مذهب ، ولا عُرْفٌ برهاناً على عرف ، وانما الحجة والبرهان قواطع الكتاب والسنة . ولما كان البحث المذكور في غاية من الدقة ، ترى الكلام في مطولات الاصول مضطرباً متشعب الاقوال، حتى اختلفوا لذلك في ماهية المدالة ويقرب لمذهب المحدثين فيها قول بعض أهل المراق : المدالة عبارة عن اظهار الاسلام فقط مع سلامته عن فستى ظاهر اه.

جواب شبهة :

رب قــائل يقول : كِيف لا يفسق هؤلاء وقد خــــالفوا بتأويلهم النصوص من الكتاب والسنة ؟

فنقول : قدمنا ما يمنع تسميتهم فسقة شرعاً ولغة ، ولذا جاء في مسلم الثبوت – من كتب الاصول – ما مثاله : لك ان تمنع كون المتدين من اهل القبلة فاسقاً بالعرف المتقدم الذي عليه القرآن الكريم – وهو شموله للكافور والمؤمن المرتكب الكبيرة اه .

وقال حجة الاسلام الغزالي في الاحياء : مهما اعترضت على القدري في قوله ( الشر ليس من الله ) اعترض عليك القدري ايضاً في قولك ( الشر من الله ) وكذلك في قولـــك ( ان الله يرى ) وفي سائر المسائل ، اذ المبتدع محق عند نفسه ، والحق مبتدع عند المبتدع ، وكلَّ يدعي انه محق وينكر كونَّ . مبتدعاً اه .

وبالجلة فهم مخالفون بنظر غيرهم واما عند انفسهم فغيرهم هو المخالف وهم الموافقون ، وحامًّا لمؤمن عالم أن يخالف كتاباً او سنة عامداً متعمداً ، فهم مجتهدون مثابون اذ لم يألوا جهداً فيا ذهبوا السه ، وإن كنت لا تقول به وترى الحجة فيا انت عليه ، على أن ما تسميه أنت نصام يرونه ظاهراً ، أذ دعوى نصيته الشيء ليست بالامر اليسير - لأن النص هو القراطم في معناه ، المفيد لليقين في فحواه ، وهذا انمــا يكون في محكمات الدين ٬ وأصوله التي لم يختلف فيها الفرق كلها ٬ وأمسا ما عداه فكلها ظواهر ، وقد يراها البيض باجتهاده نصا ، وليس اجتهاد مجتهد بقاض على اجتهاد آخر . وعلى من يربد تحقيق هذا اب يراجع مطولات الخلاف ، ويطالع مآخذ الجتهدين، ومن انفع ما الف في هذا الباب كتاب ( رفع الملام ، عن الاثمــة الاعلام ) لشيخ الاسلام تقي الدين بن تيمية رحمه الله فانه جدير لوكان في الصين ان يرحل اليه ، وان يعض بالنواجد عليه ، فرحم الله من اقام المعاذير للائمة ، وعلم ان سميهم انما هو الى الحق والهدى ــ كما اسلفنا – وبالله التوفيق .

جواب شبهة اخرى :

يزعم بعضهم بأنه : يحتمل ان يكون الراوي تحمـــل عن

المدع قبل تمذهبه بذلك المذهب ، وهذا حيل عذاهب الرواة، ومشارب الرجال ، فان كل من الف في نقد الرجال لم يذكر في المشاهير منهم انه كان على مذهب كذا ، او ان الحافظ الفلاني تحمل عن فلان قبل تمذهبه عدهب كذا ، ومثل هذا الما مؤخد عن النقلة الاثبات كالمصنفين في أحوال الرجــــال ، ولا عكن الاجتهاد فيه بحسال من الاحوال ، ولذا تراهم يقولون في ترجمة الراوى : كان خارجياً . ونحو ذلك قولاً واحداً . وحبذا ان يكون ما ذكره مأثوراً عن امام مؤرخ مشهور . واما القول بالاحتمال ، فاذا فتح اورث الاضمحلال ، لكل ما يعول علمه في الاستدلال ، - ومثل ذلك ما يقال : يحتمل ان يكون روى عنه وهو غير عالم بما هو عليه من فساد المقيدة ! فهذا نزيد عما قدمنا من الجهل بمذاهب الرواة تجهيل أئمة الحديث ، ووصمهم بما هم براء منه من الغبـــاوة والبلاهة ٬ وانهم يتحملون عمن لا يعرفون مذهبه ولا مشربه ٬ وانهم كحاطب ليل ٬ نعوذ بالله من ذلك . وأي عاقل يجرأ على مثل ذلك في البخاري صاحب التاريخ في الرجال ؟ بل من دونه من ارباب السنن وغيرهم ممن تكلم في الجرح والتعديل ، وميز بين صحبح الحديث وضعيفه – لثقة رجاله أو ضعفهم . وهـل يعقل في صحـــاح ، وسنن ، ومسانيد ، وموطآت ، عليهــا مدار أدلة الاحــكام ، وحجج الفروع ، صنفت على الاسانيد المنوعة والمكررة بالاسماء والكنى

والالقاب – ان يكون جامعوها لا يدرون مشرب رجالها ولا ما يتحملونه – مع ان العامي والامي نراه اذا خدم عالماً لا يخفي عليه مشربه ومذهبه ورأيه وفكره. فكيف بعالم مؤلف، لا بل بامام مجتهد يستنبط الاحكام من الاحاديث ويترجم عليها، ويزاحم من تقدمه من الاتمــة في التخريج والرد والاستدراك والتفريح والتأصيل ؟ الا يدري مذهب رجال اسناده ونحلتهم – وهم عمدته في الاستدلال ، وركنه في الاحتجاج ؟؟ بلى ! ثم بلى ! وهو أجلى من ان يبرهن عليه ، او يرد على من كابر فيه . وقد كان علم الجرح والتعديل ، ومعرفة طبقات الرجــال وتراجمهم من اوائل ما يدريه طلاب الحديث ومريدو التحمل عن الحفاظ ، ولكن من اين يدري ابناء هذا الجيل ، ما كان عليه السلف من فنون التحصيل ، وقد اندرست تلك العلوم ، ولم يبق منها الا الرسوم ، فإنا فله وإنا اليه راجعون .

وأما قول بعضهم : فكيف يستدل بإخراج الشيخين على عدم جواز المعاداة – مع قيام هذه الاحتالات ؟ وكيف يسوغ للانسان ان يتمسك بالمحتمل الذي لا تقوم به حجة ؟ فقد علمت مقوط هذه الاحتالات ، وانها اشبه بالاوهام والخيالات ، والتلاعب في الحقائق الواضحات . والمحتمل الذي تقوم به حجة هو الذي يتطرق اليه احتال معقول ، أو تأويل مقبول ، جار على قوانين التأويلات ، والأوجه المعروفة في نظائره .

28

ولما احتمال في مقابلة حقيقة ثابتة ، وأمر واضح ، فلا يقال له احتمال ، وإنما هو تلاعب وهوس خيال ، يقول أثمــة الجرح والتعديل في كتبهم عن راو – ممن خرج له الشيخان أو احدهما – انه شيعي ، أو خارجي ، أو قدري ، أو مرجى. ، ثم يأتي من يريد ان ينقض هذا بالاحتمال ، وهو لم يضرب في هذا الفن بسهم ، ولا يمكن ان يرجع اليه في رأي ولا علم ، كيف لا وقد اجتمعوا على الرجوع الى أثمة الفن في هذا الباب ، لأنه أمـر لم يبق فيه مجال ولا نظر ولا احتمال ، وهذا من البديهيات الفنية عن الحجة والبرهان .

رفع وهم في عبارة للبخاري :

وأما زعم إن قول البخاري في جزء رفع اليدين : • كان زائدة لا يحدث الا أهل السنة اقتداء بالسلف » : يخالف ما استنبطناه – فعجيب جداً لأنه لا شاهد فيه ، ولا يناسب محتنا حق يخالفه ، لأن زائدة رحمه الله كان يتنع عن تحديث غير أهل السنة – أي إسماعهم الحديث واقرائهم اياه – وذلك في التلاميذ منهم والمبتدئين في طلب الحديث الذين يبغون التلقي والسماع – وقد انتموا الى غير مذهب أهل السنة ، فكان زائدة يتجافى تحديثهم اقتداء بن رآه من سلفه كذلك ، ولا منازعة في الوجدانيات ، ولا يكلف المرء ما لا يطيقه ، في كانت نفسه

19

لا تحب إسماع من كان كذلك ، فله الخيرة ولا جناح عليه في توك الاسماع ، لاسيا لتلاميذ لم يتأهلوا بعد للنظر والوقوف على التحقيق ، فمثلهم انما يكون مقلداً لا مجتهداً . وأما حفاظ شيوخ ، ذو و علم ورسوخ ، اوتوا من العلم والفضل ما أهلهم للتحمل عنهم ، والاستفادة من علمهم ، بحيث طارت شهرتهم ، وتفوقوا على غيرهم ، فلا دخل لكلام زائدة فيهم ، ولا يشملهم مشربه ، وهكذا نحن نقول ؛ لا ينبغي لاستاذ ان يشرح صدره لتلاميذ اغرار ، انتحلوا غير ما يراه الحق بدون نظر أو فكر ، بل تقليداً أو اتباعاً لكل ناعق .

وأمــا من بلغ مرتبة الرسوخ والافادة ، وكان على جانب عظيم من العلم ، وانتحل ما انتحل عن اجتهــاد ونظر ، فلا يرتاب أحـد في العناية بالأخذ عنه ، والتلقي منه ، كما فعـل الأئمة أمثال البخاري وأشياخه ، فكلام زائدة من واد ، وما نقوله من واد آخر . وهكذا يقــال فيمن حكى عنهم من المرجئة من أهل بلخ ، وأما قوله : ولقد رأينا غير واحد من أهل العلم يستنيبون أهل الخلاف، والا أخرجوهم من مجالسهم. فهو يعني به من ذكرناه من التلاميذ لقوله د وإلا أخرجوهم ، وهل يخرج الا المتعلم الضعيف في العلم والفهم ، المتطفل على ما ليس له بأهل ؟ وشتان بين من يخرج من مجلس الحديث مــن أهل الخلاف وبين من يرحل اليه ويتحمل عنه منهم ــ كرجال

۴.

الشيخين وغيرهما من هؤلاء ، ولو اطرد الابتعاد عن هؤلاء أو إبعادهم لما تلقى عنهم امثال الشيخين ، وخلد أسماءهم ومرويهم في أصح الكتب بعد التنزيل الكريم. وقد يكون مراد البخاري بأهل الخلاف أهل الرأي جوداً وتقليداً المؤثرين آراء الفقهاء على صحبح السنة – لأن كتابه المذكور وهو « جزء رفع اليدين » في مناقشة أهل الرأي وحجهم بصحيح السنة على رأيهم . وقد تجافى أرباب الصحاح الرواية عن أهل الرأي <sup>(۱)</sup> فلا تكاد تجد اسما لهم في سند من كتب الصحاح او المسانيد او السنن ، وان كنت أعد ذلك في البعض تعصباً ، اذ يرى المنصف عند هدا البعض من العلم والفقه ما يجدر أن يتحمل عنه ، ويستفاد من عقله وعلمه ، ولكن لكل دولة من دول العلم سلطا وعصبة ذات عصبية ، تسعى في القضاء على من لا يوافقها ولا يقلدها في ذات عصبية ، تسعى في القضاء على من لا يوافقها ولا يقلدها في

(١) كالإمام ابي يوسف والإمام محد بن الحسن فقد فقد لينها أمل الحديث -كما ترى في ميزان الاعتدال ، ولممري لم ينصفوهما وهما البحران الزاخران ، وتاثارهما تشهد بسمة علمهما وتبحرهما ، بل بتقدمهما على كثير من الحفاظ . وتاهيك كتاب الحراج لأبي يوسف وموطأ الإمام محد . قمم كان ولع جامعي السنة عن طوف البلاد ، واشتهر بالحفظ ، والتخصص بعمام السنة وجمعها ، وعلماء الرأي لم يشتهروا بذلك لا سيا وقد أشيع عنهم انهم يحكمون الرأي في الاتر، وان كان لهم مرويات مسندة معروفة ، رضي الله عن الجميع ، وحشرنا وإيام مع الذين انعم الله عليهم . جيميع مآتيها ، وتستعمل في سبيل ذلك كل ما قدر لها من مستطاعها ، كما عرف ذلك من سبر طبقات دول العلم، ومظاهر ما أوتيته من سلطان وقوة . وقد وجد لبعض المحدثين تراجم لأنمة أهل الرأي يخجل المرء من قراءتها فضلاً عن تدوينها ، وما السبب إلا تخالف المشرب على توهم التخالف ، ورفض النظر في المآخذ والمدارك ، التي قد يكون ممهم الحــــق في الذهاب المها ، فإن الحـــق يستحيل ان يكون وقفاً على فئة معينة دون غيرها ، والمنصف من دقـق في المدارك غاية التدقيق ثم حكم بعد .

ومما نعده تعصباً ما حكاه الامام البخاري في وجزء رفع اليدين ، المذكور من اخراج أهل الخلاف من مجالس الحديث حق يستتابوا ، وحمل قاضي مكة سليان بن حرب على الحجو على بعض علماء الرأي من الفتوى ، ومما ذلك الا من سلطة دولة الأثريين وقتئذ ، وقيامهم بالتشديد ضد غيره ، ونبذ التسامح الذي كان عليه الصحابة والتابعون في ان يفتي كل بما يواه بعد بذل جهده في المسألة دون تعنيف او اضطهاد – لا جرم ان سنة كل قوم – آنسوا من انفسهم قوة وسلطاناً – ان يستعملوا لبث مذهبهم ونشره هيمنة الحاكم وسيطرته ، ولا سيا اذاكان منهم وعلى شاكلتهم وهو مستبد في علمه وما يمضيه فحدث هناك ولا حرج . انظر الى القدرية لما دالت لهم دولة

27

was download

العلم أيام المأمون ماذا جرى منهم مع من لم يقـل بمشربهم ولم يستجب لدعوتهم ، فقد ضربت أئمة وأهينوا وسجنوا الأعـوام وأوذوا بمـا دونه التاريخ وأحصاه على هؤلاء المتعصبين ، وكان نقطة سوداء في تاريخ حياتهم ، وان كانوا يزعمون مقاومة الحشو والجود ، وتنوير الأذهان بعلوم الأوائل بمـا أخدوا بتعريبه ، وجهدوا في نشره ، الا ان الغلو كان رائدهم ، والبطش قائدهم، ولكن هي السكرة ، التي يذهب معهـا صحيح الفكرة ( اعني سكرة الدولة والغلبة ، والسلطة والقوة ) فيا من دولة الا ونقم عليها شيء من ذلك – كما يدريه من سبر اخبار الدول وفلسفة حياتهم ، ومظهر آرائهم وآمالهم .

وكذلك قل عن الفتنة التي فرّ من أجلها إمام الحرمين من العراق الى الحجاز حينا دالت دولة الحنفية ، وثارت عصبيتهم على الشافعية والاشعرية . قال التاج السبكي في طبقات <sup>(()</sup> في ترجة الإمام أبي سهل الشافعي : انه لما بلغ من سمو المقام ان أرسل اليه السلطان الخلع وظهر له القبول عند الخاص والعام حسده الاكابر وخاصموه، فكان يخصمهم ويتسلط عليهم (قال) فبدا له خصوم واستظهروا بالسلطان عليه وعلى اصحابه (قال) وصارت الاشعرية مقصودين بالإهانة والمنسع عن الوعظ

(١) في ترجمة محمد بن هبة الله بن محمد بن الحسين الإمام الكبيم أبو سهل جـ٣ ص ١٥ و ٨٦ •

44

This file was downloa

الجرح والتعديل (٣)

والتدريس ، وعزلوا من خطابة الجامع – ( قال ) وتبع من الحنفية طائفة اشربوا في قلوبهم الاعتزال والتشيع ، فخيلوا الي أولي الامر الإزراء بمذهب الشافعي عموماً، وبالأشعرية خصوصاً\_ ( قال ) وهذه هي الفتنة التي طار شررها ، وطال ضررهـــا ، وعظم خطبها ، وقام في سب اهل السنة خطيبها ، فان هــذا الأمر ادى الى التصريح بلعن اهل السنة في الجمسع ، وتوظيف مبهم على المنابر ، وصار لابي الحسن الاشعرى بها اسوة بعلى <del>ن</del> ابي طالب رضي الله عنه ، واستعلى اولئك في المجامع ، فقسام ابو سهل في نصر السنة قياماً مؤزراً ، وتردد الى المعسكر في ذلك ولم يفد ، وجـاء الأمر من قبـل السلطان ( طغر لبك ) بالقبض على الرئيس الفراتي ، والاستاذ ابي القـاسم القشيري ، وإمــــام الحرمين ، وابي سهل بن الموفق ، ونفيهم ومنعهم عن المحافل . وكان ابو سهل غائبًا في بعض النواحي ، فلمـــــا قرأ الكتاب بنفيهم اغرى بهم الغاغة والأوباش ٬ فأخذوا بالاستاذ ابي القاسم القشيري والفراتي يجرونهما ويستخفون بهما ٬ وحبسا المِعْهَندر . وبقيا في السجن مِتفرقين اكثر من شهر ( وأما امام الحرمين فإنه كان احس بالأمــــر فاختفى وخرج على طريق كرمان الى الحجاز ) .

وفي شرح الاقناع''' قــال ابن عقيل : رأيت النـــاس لا

(١) ص ١٣٠٩ من مطولات كتب الحنابلة في الفروع .

يعصمهم من الظلم الا المجز ، ولا أقول العوام بل العلماء – كانت أيدي الحنابلة مبسوطة في ايام ابن يونس ، فكانوا يستطيلون بالبغي على أصحاب الشافعي في الفروع حتى ما عكنوهم من الجهر بالبسملة والقنوت – وهي مسألة اجتهادية – فلما جاءت ايام النظام ، ومات ابن يونس وزالت شوكة الحنابلة، استطال عليهم أصحاب الشافعي استطالة السلاطين الظلمة ، فاستعدوا بالسجن ، وآذوا الموام بالسعايات والفقهاء بالنبذ والتجسيم ، ( قال ) فتدبرت أمر الفريقين ، فاذا بهم لم تعمل فيهم آداب العلم ، وهل هذه الا افعال الاجناد يصولون في ولتهم ، ويلزمون المساجد في بطالتهم ، اه .

ولدينا من القصص في عجائب ما روى التاريخ من التعصب ما لا يسعنا الا امساك القلم عن نشره إبقــــاءً على هذه البقية الباقية ، وفي الاشارة ما يغني عن الكلم ، ولا حول ولا قوة الا بالله .

وكل ذلك من التفرق الذي نهى عنه الدين ، لما يستتبعه من الازراء التي تعمل في اساسه المتين ، ويكفي مــــا جنت وتجني الأمة من ويلاته الى هذا الحين ، حتى فشلت وذهب ريحها امام اعدائها الكافرين ، والمستعان بالله .

در، وهم واشتباه :

يقول بعضهم : ان مسلماً روى عن ابن عباس انه قــال في

20

نجدة الحروري : طولا ان أرده عن نتن يقعَ فيه ما كتبت اليه ولا نعمة عين : قال النووي : كان ابن عباس يكرهه لبدعت و وهي كونه من الخوارج .

والجواب انه لا يلزم من كراهة الفرد كراهة الجموع ، والا لما خرج لثقاتهم وعلمائهم الشيخان وغيرهما ، وهل يؤخذ الجمع يجريرة الفرد؟ على ان نجده ليس من رجال الرواية عند المحدثين، فقد ضعفه الذهبي في ميزان الاعتدال وقال عنه : ذكر في الضعفاء للجوزجاني ، على ان الحال وصل اليه في قومه أن منصور البغدادي ، والملل والنحل للشهرستاني وغيرهما ، فلا نعمة عين له – كما قال ابن عباس – ولو كان يكره كل خارجي لبدعته لما أخرج لاثباتهم أثمان السنة في الصحاح والمانيد ، ويكفي ان الامام مالكا رضي الله عنه محد من يوى رأيهم كما رواه الامام المبرد في كامل<sup>(۱)</sup> ومن عزا لك ما ياثره ، وأراك مصدره ، فقد أوقفك من المالك على الصراط المستقي .

ومن الغريب أن يستدل بعضهم على معاداة المبدعين بأمسر النبي ﷺ بهجر الثلاثة الذين خلفوا، ورفض تتكليمهم حتى تيب عليهم ، مع انه لا تناسب بين دليله والدعوى بوجه ما ــ لأن

. . . . (1)

البحث في الرواة المجتهدين الثقات-المتقنين الذين ما نبذ السلف مرويهم لرأي رأوه ، أو مذهب انتحلوه ، فهل كان المخلفون كذلك ؟ وما المناسبة بين قوم هجرهم الذي علي لذنب محقق اعترفوا به حتى تيب عليهم – وقوم لا يرون مما هم عليه الا طاعة وعقداً صحيحاً يدان الله به ، وتنال النجاة والزلفي بسببه ، فالانصاف يا اولي الالباب الانصاف ، وحذار من الجري وراء التعصب والاعتساف .

غريب امر المتعصبين ، والغلاة الجافين ، تراهم سراعاً الى التفكير والتضليل ، والتفسيق والتبديع ، وان كان عنب التحقيق لا اثر لشيء من ذلك الا ما دعا اليه الحسد ، او حمل عليه الجود وضعف العلم ، وجهل مشرب البخباري ومسلم ، واصحاب المسانيد والسنن وهداة الأمة ، ولا قوة الابالله .

ثمرة الرفق بالمخالفين :

قال بعض علماء الاجتماع : يتخلف فكر عن آخر باختلاف المنشإ والعادة والعلم والغاية. وهذا الاختلاف طبيعي في الناس، وماكانوا قط متفقين في مسائل الدين والدنيبا ، ومن عادة صاحب كل فكر أن يحب تكثير سواد القائلين بفكره، ويعتقد انه يعمل صالحا ، ويسدي معروفا ، وينقذ من جهالة ، ويزع عن ضلالة ، ومن العدل ان لا يكون الاختلاف داعياً للتنافر ما دام صاحب الفكر يعتقد ما يدعو اليه ، ولو كان على خطأ في غيره ، لأن الاعتقاد في شيء اثر الاخلاص ، والمخلص في فكر ما اذا اخلص فيه يناقش بالحسنى ، ليتغلب عليه بالبرهان ، لا بالطمن واغلاظ القول وهجر للكلام ، وما ضر صاحب الفكر لو رفق بمن لا يوافقه على فكره ريئا يهتدي الى ما يراه صواباً ، ويراه غيره خطأ ، او يقرب منه ، وفي ذلك من امتئال الاوامر الربانية ، والفوائد الاجتاعية ، ما لا يحصى . فان اهل الوطن الواحد لا يحيون حياة طيبة الا اذا قل تعاريم ، واتفقت على الخير كلمتهم ، وتناصفوا وتعاطفوا ، فكيف تريد مني ان اكون شريكك ، ولا تعاملني معاملة الكفؤ على قدم المساواة .

دع مخالفك – ان كنت تحب الحق – يصرح بما يعتقد ، فاما ان يقنعك ، واما ان تقنعه ، ولا تعامله بالقسر ، فما قط انتشر فكر بالعنف ، او تفاهم قوم بالطيش والرعونة . من خرج في معاملة مخالفه عن حد التي هي أحسن، يحرجه فيخرجه عن الأدب ويحوجه اليه – لأن ذلك من طبع البشر مها تثقفت أخلاقهم ، وعلت في الآداب مراتبهم . وبعد فان اختلاف الآراء من سنن هذا الكون ، وهو من أهم العوامل في رقي البشر ، والأدب مع من يقول فكره باللطف قاعدة لا يجب التخلف عنها في كل مجتمع، والتعادي على المنازع الدينية وغيرها

11

من ثان الجاهلين لا العسالمين ، والمهوسين لا المعتدلين اه . مع تلخيص وزيادة .

ولا يخفى أن الأصل في هذا الباب قوله تمالى ( ولا تجادلوا أهل الكتاب الابالتي هي أحسن ، وقوله سبحانه ( وقولوا الناس حسنا ، وقوله جل ذكره: ( يا أيها الذين آمنوا لا يسخو قوم من قوم عسى أن يكونوا خيراً منهم ، ولا نساء من نساء عسى أن يكن خيراً منهمن ، ولا تلمزوا أنفسكم ولا تنابزوا بالالقاب ، بئس الاسم الفسوق بعد الايمان ، ومن لم يتب فأولئك مم الظالمون)ولا تنس ما أسلفنا عن السلف في تفسيرها.

حلة الاعلام المحققين على المتفقهة المكفرين :

لما استفحل الرمي بالتكفير والتضليل لخيار العلماء في منتصف قرون الألف الأولى من الهجرة ضجت عقلاء الفقهاء ، وصوبت سهام الردود في وجوه زاعمي ذلك، حتى قالت الحنفية ( عليهم الرحمة ) ما معناه : لو أمكن ان يكفر المرء في امر س تسعة وتسمين وجها ، ومن وجه واحد لا يكفر يرجح عصدم التكفير على التكفير لخطره في الدين .

ولم يشتد الرمي بالتكفير والارهاق لأجله ، والارجاف به ، في عصر من العصور مثل القرن الثامن للهجرة . ومن سبر تاريخ

الحافظ من حجر المسمى (بالدرر الكامنة في أعدان المائة الثامنة) أخذه من ذلك المتم المقعد ، اذ برى ان العالم الجلس الذي هو زينة عصره ، وتاج دهره، كان لا يأمن على نفسه من الإفك عليه، والسعاية به ؟ فيا يكفرُه ويحل دمه، حتى صار يخشى علىنفسه من أخذت منه السن ، واقعده الهرم ، وأفلجت الشيخوخة ، ولا من واحم أو منصف – كما تقرأ ذلك في ترجمة علاء الدين العطار تلميذ الامام النووي ٬ وانه متع زمانته ٬ وكونه صار حلس بيته، يتأبط دائمًا وثيقة أحد القضاة بصحة إيمانه وبراءته من كل ما يكفره ٬ ولقد أريقت دمــاء محرمة ٬ وعذبت أبرياء بالسجون والنفي والاهانات بامم الدنن وروعت شبوخ وشيان أعواماً وسنين ٬ حق عج لسان حالها وقالهــا بالدعاء الى فاطر الأرض والسموات ، بكشف أهــذه الغمم والظلمات ، ولم يزل سبحانه يملي لها ويستدرجها في غيها ، ولم تحسب للأيام ما خبىء لها في طبها ؟ إلى أن امتلا إتاؤها ؟ وحان حصدها وافناؤهما ؟ فأخذها الله وهي ظالمة جائرة ٬ ودارت على دولتهـــا الدائرة ٬ ومحق الله بفضله تلك الدولة المجنونة الجاهلة ، وأورثهما للدولة الصالحة العاقلة ، فأمنت الناس على أنفسها ودمائها ، وذهبت عصبة الجمود بزبدها وغثائها ، سقول بعض النـــاس ممن تغره، القشور ، ولم تقف مدار كه على لباب روح العصور : ان تلك الدماء المراقة ، والأرواح المهدرة ، لم يحكم عليهـــا الا بالبينة

والشهود ، التي بمثلها تقام الحدود ، وهل بعد ذلك من ملام أو ججود ، يقول ويجهل أو يتجاهل أن التعصب يحمل على الأخذ بالظنة ، او الايقاع بالشبهة ، وان المتطوعة بالشهادة قد يحملهم على اختلاقها ظن الاجر بنصرة ألدين ، بقتل هؤلاء الماكين ، لاسبا إذا دفعوا بتشويق المتصولحين والمتمفقرين (١) ، والحشوية البكانين ، احتيالاً وقنصاً للمغفلين ، ولقد استفيض عن كثير من هولاء الضالين المضلين ، الاغراء بقت ل الداغين الى الكتاب والسنة والمجاهدين في الاصلاح الماملين ، على ان قاعدة المحققين هي عدم البت في أمر تاريخي الا بعد تعرفــــه من اطرافه ، ومراجعة عدة اسفار للوقوف على كنهه وحقيقته ، والاشراف على غثب وسمينه ، ووزنه بميزان العقول السليمة ، والقواعد الاجتماعية المعقولة – كما اشار اليـــه الأمام أن خلدون في

نحن لم نصم أعمال اولئك بالظلم والجور والبغي الالما فضح نبذاً منها الامام زين الدين بن الوردي الشهير صاحب البهجة ، واللامية ، والديوان ، والمقامات ، فقد شفى بالحقيقة الأوام ، وأوضح عن مكر أولئك بالتمويه والايهام ، في مقالة بديع

(١) المتمفقر : كالمتمسكن مدعي الفقو اي التصوف وليس من أهله .

أنشاها في القاضي الرباحي المالكي <sup>(١)</sup> سماها ( الحرقــــة للخرقة ) ولابأس بنقل جمل منها تأييداً لما قلناه ، قال رضي الله عنه :

• أما بعد حمد الله الذي لا يحمد على المكاره سواه، والصلاة والسلام على نبيه محمد الذي خاف مقام ربه وعصم من اتبــــاع هواه ، وعلى آله وصحبه الذين بذل كل منهم في صون الآمــة قواه ٢ وسلمت صدورهم من فساد النيات وإنما لكل امرىء ما نواه ، فإن نصبحة أولي الامر تلزم ، والتنبيه على مصالح العباد قبل حلول الفساد أحزم ، والمتكلم لله تعالى مأجور ، والظسالم مقوت مهجور؛ وتحسين الكلام لدفع الضرر عن الاسلام عبادة، والنثر والنظم للدب عن اهل الاسلام من باب الحسني وزيادة ٢ وجَرَحة الحاكَم الاعراض بالاغراض صعبة ، إذ نص الحديث النبوي ان حرمة المسلم اعظم من حرمة الكعبة، ومخرق خرقته مذموم ، ولحم العلماء مسموم ، ﴿ وهذه رسالة ﴾ أخلصت فيها النية ، وقصدت بهــــا النصيحة للرعاة والرعبة ؛ أودعتها من جوهر فكري كل ثمين ، وناديت بها على هزيل ظلم أبناء جنسي

(١) راجعها في ص ١٩٠ من المجموعة الأدبية التي طبعت في مطبعة الجوائب عام ١٣٠٠ م، مشتملة على لامية العرب وشرحها وشرح المقصورة الدريدية ، وديوان ابن الوردي ، وديوان الخشكم ورسائله ،

مناداة اللحم السمين ، لكن جنبتها فحش القــول اذ لست من أهله ، وخلدتها في ديوان الدهر شاهدة على المسيء بفعله ، ورجوت بها الثواب ٬ نصرة للمظلوم ٬ وغيرة على حملة العلوم ٬ وسميتها : ( الحرقة للخرقة ) فقلت : اعلموا يا ولاة الامر ؛ ويا ذوي الكرم الغمر ؛ أبقًا لم الله بمصر (`` للأمة ، ووفقكم لدفع الاصر وبراءة الذمة ، أن حلب قد نزعت للزبدة ، ووقمت من ولاية التاجر الرباحي في خسر وشدة ، قاض سلب الهجوع ، وسكب الدموع ٬ وأخاف السرب ٬ وكدر الشرب ٬ بجراءته التي طمت وطمت ، وعامنته التي عمت وغمت ، وفننتـــه التي بلغت الفراقد ٬ وأسهرت الف راقــد ٬ ووقاحته التي أدهشت الألباب ، وأخافت النطف في الاصلاب ، فكم لطخ من زاهد ، وكم أمقط من شاهد، وكم رعب بريا، وكم قرب جريا، وكم سعى في تكفير سلم ، وكم عاقب بعذاب ألم، وكم قلب ذائب، بنائبة توسط بها عند النائب ، فامتنعت الأمراء عن الشفاعة ، وظنوا م والنائب ان هذا امتثال أمر الشرع وطاعة :

با حامل النائب في حكه ان يقتل النفس التي حرمت غششته والله في دينـه بشمراك بالنار التي أضرمت

(١) كانت مصر في عهد المؤلف وهو القرن الثامن عاصمة دولة الماليك .

( الى ان قال الزين بن الوردي) ثم انه فسق مفتيا في الدين؛ وفضحَ خطيباً عسلى رؤوس المسلمين ، ( ثم قال ) يحب إثبات الردة والكفر ، كحب الدنانير الصفر :

حاكم يصدر منه خلف كل الناس حفر يتمنى كفر شخص والرضا بالكفر كفر (ثم قال ) اذا وقع عنده عالم فقد وقع بين مخالب الأسود؛ وأنياب الأفاعي السود :

أدركوا العلم وصونوا أهله من جهول حاد عن تبجيله إنما يعرف قدر العلم من سهرت عينــاه في تحصيله

(ثم قال) ما أقدره على السفير ، وما أسهل عليه التفسيق والتكفير ، كم دعا الي بابلة فيا ارتاح الى الباب ، ونراه حيران لعدم الرقة فإذا قيل له فلان قد كفر طاب ، يحبس عـلى الردة بمجرد الذعوى ، ويقوي شوكته على أهل التقوى ، قـد ذلل الفقهاء والأخيار ، وجرأ عليهم السفهاء والأغيار :

> يحبس في الردة مـ ن شاء بغير شاهد لاكان من قاد كال نتاء

لاكان من قاض حكى الم فقاع جدة بادر

اراح الله من تعرضه ، وصان عراض الأعراض عن تعرضه» يقصد بذلك أهل الدين ، والقراء المجودين .

جرحت الأبرياء فأنت قاض

علىٰ الاعراض بالأغراض ضارى

ألم تعلم بأن الله عـدل

د ويعلم مــا جرحتم بالنهار ،

هذا بعض ما جاء في رسالة الامام ابن الوردي التي هي أشبه بمقامة بديعية ، وكلما حقائق صادقة ناطقة بجما كان عليه تعصب قضاة ذاك الوقت ولا سيا المالكية منهم . ولقصد كان قضاة المذاهب يحيلون الأمر في التعزير والتأديب الى القاضي المالكي لما اشتهر في الفقه المالكي من مضاعفة النكآل ، وشدة التأديب في باب التعزير ، اذ بسط للقاضي يده فيه بسطا لم يوجد في مذهب غيره ، فلذا كان محبو الانتقام والتشفي ، يعمدون إلى إحالة القضية الى القاضي المالكي لما يعلمون ما وراء قضائه – مما أحالة القضية الى القاضي المالكي وحده ، لنتعصب ضده ، وإنما كان هو الأقوى تعصباً ، والأشد تصلباً ، والا فإن مظهر وإنما كان هو الأقوى تعصباً ، والأشد تصلباً ، والا فإن مظهر ذلك العصر كان التصعب لجيعهم ، فقد حكى الشيخ الشعراني رحمه الله تعالى في مقدمة طبقاته الكبرى المياة بلواقح الأنوار ما مثاله : د وقد أخبرني شيخنا الشيخ أمين الدين امام جامع الغمري بمصر المحروسة ان شخصاً وقع في عبارة موهمة للتكفير، فأفنى علماء مصر يتكفيره ، فلما أرادوا قتله قال السلطان جقعق : هل بقي أحد من العلماء لم يحضر ، فقالوا نعم الشيخ جلال الدين الحلي شارح المنهاج ، فأرسل وراءه فحضر ، فوجد الرجل في الحديد بين يدي السلطان ، فقال الشيخ : ما لهذا ، قالوا : كفر ، فقال : ما مستند من أفتى بتكفيره ، فبادر الشيخ صالح البلقيني من مشاهير الشافعية – وقال قد أفتى والدي شيخ الاسلام سراج الدين في مثل ذلك بالتكفير ، فقال الشيخ جلال الدين رضي الله عنه : يا ولدي أتريد ان تقتال رجلا مسلماً موحداً يحب الله ورسوله بفتوى أبيك ؟ حلوا عنه الحديد ، فجردوه وأخذه الشيخ جالال الدين بيده وخرج السلطان ينظر ، فما تجرأ أحد يتبعه رضي الله تمال عنه .

وقد عد الشعراني من الاعلام الذين أكفرهم الجسامدون المتمصيون ما يقرب من الثلاثين ( فمنهم ) القاضي عياض اتهموه بأنه يهودي لملازمته بيته للتأليف نهار السبت وذكر ان المهدي قتله ( ومنهم ) الامام الغزالي كفره قضاة المغرب ، وأحرقوا كتبه ، ( ومنهم ) التاج السبكي رموه بالكفر مراراً وسجن أريضة أشهر (`` ، وكل هذا انما كان بزعم المتعصبين بشهادات

(١) ذكر السبكي محنته هذه في آخر منظومة له في الفقي، عندي
الكراسة الأخيرة منها

وأقضية وفتاوي، ولكن سرعان ما فضحهم التاريخ ، وكشف عوارهم كا حكاه الشعراني وغيره ، والحد فد الذي جعل الباطل زهوقاً .

وهكذا يمر بتواريخ تلك القرون ما لا يحصى من حوادث من أقيمت عليهم الفتن ، واتهموا بجب اتهموا به ، مع ان الحدود تدرأ بالشبهات ، ونعني بالحدود ما نص عليه في الكتاب العزيز والسنة الغراء ، فاذا كانت في تلك المكانة وقد شرع فيها محاولة درمها بالشبهات ، فكيف بحدود لا سند لها الا بالاجتهاد ، وليس لها أصل قاطع ، ولا نص محكم ، فلا ريب انها أولى بالدرم ، وأجدو بالدفع ، ولا يدري المرء ما الذي حملهم على نسيان هذه الموعظة حتى عكسوا القضية ، وأصبحوا يكبرون الصغير ، ويعظمون الحقير ، ويهولون الأمور ، ويدعون بالويل والثبور ، مما لا يقومون بعشره للمنكرات الجمع عليهما ، والكباثر التي يجاهر بها ، فلا حول ولا قوة الا بالله

ولما تشددت القضاة المالكية في هذا الباب ، اصبحوا هدفاً لأولي الالباب ، حتى قال الامام ابن الوردي في ذاك القاضي المتقدم الرباحي : ان المالكية بدمشق كتبوا اليه يا مغاوب ، لقد بغضت مذهب مالك الى القلوب ، وقطعت المذاهب الأربعة عليه بالخطأ ، وزالت بهجت عند الناس

وانكشف الفطا ، النح . والسبب في ذلك مُسَمًّا ابتدعه الملك الظاهر برقوق من توظيف قضاة أربعة على المذاهب الأربعة مما لم يعهد قبله في دولة من الدول ٬ حتى نشأ من ذلك ما نقمه عليه الأعلام ٬ وعدوه من التفرقة في الاسلام ٬ قال التاج السبكي في طبقانه (١) في ترجمة قماضي القضاة بالديار المصرية تاج الدين عبد الوهاب بن بنت الاعز الشافعي المتوفى سنة ٥٦٦ ما مثاله: وفي أيامه جدد الملك الظاهر القضاة الثلاثة في القاهرة، ثم تبعتها دمشق وكان الأمر متمحضاً للشافعية فلا يعرف ان غيرهم حكم في آلديار المصرية منذ وليها أبو زرعة محمد من عثان الدمشقي في سنة ٢٨٤ الى زمان الظاهر إلا أن يكون نائب يستنيبه بعض قضاة الشافعية في جزئية خاصة ، وكذا دمشق لم يلهما بعد أبي زرعة المشار اليه الا شافعي غير التلاشا عوني التركي ، الذي وليها يويمات وأراد أن يجدد في جامع بني أمية اماما حنفياً > فأغلق أهل دمشق الجامع وعزل القــاضي(٢) ( قــال السبكي )

(۱) ج ٥ ص ١٣٤ . (٢) تال هذا التعصب واسترجع وحوقل اين غاب عنهم فضل سائر الأنمة المبتوعين الاربعة و نمرهم ، وكيف نسوا ان الناس عيال عليهم تستمد من مركة فقههم واستنباطهم وتأصيلهم وتفريعهم ؟ ما أجد قوماً يزعمون انهم تعبدواً بذهب واحد او اتباع امام واحد ، أوما علموا ان كلهم من وسول الله ملتمس ، توان الله تعالى انما تعبد ألناس بتنزيله الكريم ، وهدي فبيه المعصوم . واستمر جامع بني أمية في يد الشافعية - كما كان في ذمن الشافعي رضي الله عنّه (قال) ولم يكن يلي قضاء الشام والخطابة والامامة بجامع بني أمية الامن يكون على مذهب الاوزاعي إلى ان انتشر مذهب الشافعي ، فصار لا يلي ذلك الا الشافعية (ثم قال السبكي) وقد حكي ان الملك الظاهر رؤي في النوم فقيل : ما فعل الله بك ، قال عذبني عذاباً شديداً بجعل القضاة أربعة ؛ وقال فرقت كلمة المسلمين ، اه .

ولا يخفى على ذي بضيرة ما حصل من تفرق الكلمة ، وتعدد الأمراء ، واضطراب الآراء ، وقد قال أبو شامة لما حكى ضم القضاة، أنه ما يعتقد ان هذا وقع قط: قال السبكي: وصدق فلم يقع هذا في وقت من الاوقات ، ( قال وبه حصلت تعصبات المذاهب ، والفتن بين الفقهاء : فانه يؤيد ما قدمناه من اتخاذ هذه آلة للفتن والتشفي من الخالفين ، حتى أدال الله من تلك الدولة للسلطان سليم خان فنسخ كل ذلك ، وقصر الأمر على قاض حنفي واحد ، ولا ريب ان هذا كان من النعسم الكبيرة ، اذ قعت به فتن خطيرة ، وحسمت به شرور وفيرة ، نعم لم يزل في الأمر حاجة الى الكال ، وهو سعي أولي الخل والعقد بعقد مؤتمر علي من كبار فقهاء الذاهب المروفة ،

الجرح والتعديل (٤)

رحمة ويسر ٬ ومشي مع المصالح والمساقع ٬ ودفع المضار في أبواب المساملات ٬ فبذلك تظهر محساسن الدين في الاقضية والاحكام ٬ ويعرف أنه دين المدنية في كل زمسان ومكان الى قيام الساعة وساعة القيام ٬ وان اليوم الذي تتحقق فيه هسنه الامنية لهو أسعد الايام ٬ والمستعسان بالله ذي الجسلال والاكرام آه .

This file was downloaded from QuranicThought.co



فہر س

. 1

Υ.

A

9

١Ň

17

١£

10 3

17

29

30

ميزان الجرح والتعديل منشأ النبز بالابتداع من شهر الرواية عن المدعين وقاعدة المحققين في ذلك ﴿ آفات الجرح الابقاطم الوجوه التي تعرف بها ثقة الراوي ايضاح في حكمة الرواية عن المبدعين عقوق الخلف بهجر مذهب السلف رد القول معاداة المدعين رد القول بتفسيق المدعين خطر النبز بالفسق ومعناه جواب شئية جواب شبة أخرى رفع وهم في عبارة البخاري درء وهم واشلياه ثمرة الرفق بالمخالفين جملة الاعلام المحققين على المتفقية المكفرين