









# فيلسوف العقلانية

تألیف د . امام تبدالفناح امام

1910

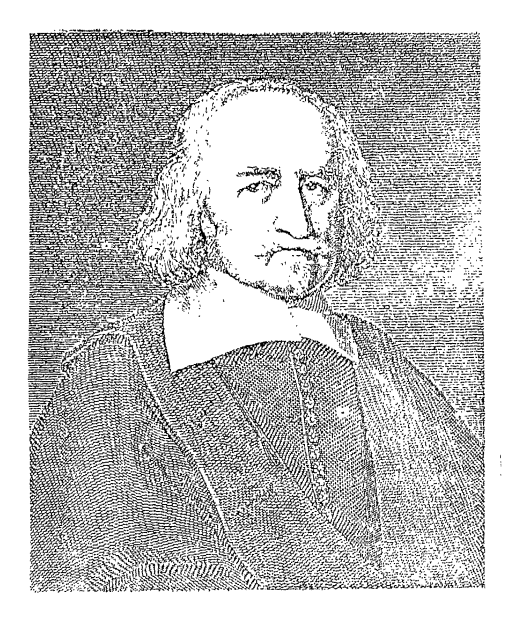
دارالتفت فته للنشرو التوزيع ۲ شارع سيف الدين المهرات تديفوت ۹۰۶،۶۹۶

















#### (( مقسدمة ))

« المهمة الأولى للفيلسوف العقلاني أن ينظف القماش السياسي مما فيه من جوانب لا معقولة ، ذلك لأن الطريقة الوحيدة لكي تكون ادينا قوانين جديدة ، هي أن ندفن القوانين القائمة كلها وأن نبدأ من جديد » •

# ( فولتي ))

« لن يستطيع المشرع تدبير شئون الدولة ،أو سن أية قوانين الا اذا وجد السطح نظيفاً أو نظفه هو نفسه »٠

« أفالاطون ـ الجمهورية ٥٠١ »





**- y** -

فى هــذا البحث محاولة لابراز عقلانية الفيلسوف الانجليزى توماس هوبز ( ١٥٥٨ ــ ١٦٧٩ ) وتوضيح كثير من الأفحار الغامضة والمبتسرة التى راجت عنه فى المحتبة العربية ، لقد كان هوبز الذى عاش ما يقرب من قرن كامل ( احدى وتسعين سنة ) ابن عصره بحل ما تحمله هذه الكلمة من معنى : ابن العلم النامى فى القرن المابع عشر ، والاتجاه العقدنى انذى ساد جميع جوانبه الثقافية ٠

لقد خرجت أوربا من العصور الوسطى الى عصر النهضة ثائرة على التراث الأرسطى الاسكولائي ، ثم جنت ثمار ثورنها في العصر الحديث: فلسفات جديدة ، وعلماً حديثاً (١) ، معتمدة في ذلك ذله على المناخ العقلى الذي بدأ فيه نمو العلم الحديث فقد شرع العلماء من أمثال كوبرنيكس ، وتيكوبراهي وكبار وجاليلو في تقويض طبيعات أرسطو وما لازمها من تصورات معرفية سيطرت على الفكر الوسيط ، وبدأ العقل البشرى يؤكد استقلاله عن السلطة ، وتحديه لمناهج الفكر الاسكولائي ، ويمكن أن نلخص أهم أفخار هذه الحركة العلمية وانعكاساتها على الفلسفة المديثة فيما يلى:

\* كان أرسطو يقسم العالم الطبيعى قسمين متميزين: ما فوق فلك القمر، وهو يتكون من مادة آثيرية دقيقة سامية، وحركة دائرية كاملة الدقة والبساطة تجعله يقترب من التقديس والألوهية وثم هناك ما تحت فلك القمر الذي يتركب من العناصر الطبيعية الأربعة المعروفة

<sup>(</sup>۱) يذهب المؤرخون ، عادة ، الى نحديد بداية عصر النهضة بسقوط القسطنطينية على يد محمد الثانى الاقب بمحمد الفاتح عام ١٤١٣ ، أما العصر الحديث مهو يشمل الفترة التى بدأت بجاليلو (١٥٦٤ ــ ١٦٤٢) وانتهت بليبنتز (١٦٤٦ ــ ١٧١٦ ) قارن :

<sup>-</sup> Hampshire, S. The Age of Reason, P. 11 A Mentor Book 1956.



#### - X --

والتى لا يمكن أن تتحول الى ما هو أبسط منها و وان كان يمكن أن يتحول بعضها الى بعض ، وذلك هو عالم الكون والفساد و فجاء العلم المحيث ليزيل هذه التفرقة ، ويجعل المادة التى يتالف منها الدون كله واحدة فيلتقى عالم السماء والأرض على صعيد واحد و أما أولئك الذين ظلوا يأملون في ضربين من الوجود فسرعان ما تحولت الفرقة عندهم الى ما هو جسمى وعقلى « أو وجود النفس ووجود المادة » وهي مشكلة ظلت قائمة عند الديكارتيين في حسورة الثنائية الديكارتية الشهيرة فترة طويلة ، أما هوبز فقد اختار اعتناق النتيجة المنطقية العلم المحديث وهي الواحدية المادية وهي الواحدية المادية وهي الواحدية المادية وحديث وهي الواحدية المادية والمحديث وهي الواحدية المادية والمحديث وهي الواحدية المادية والماديث وهي الواحدية المادية والماديث وهي الواحدية المادية والماديث وهي الواحدية المادية والمادية و

المن العلم المديث أيضا فكرة الغائية الأرسطية في الطبيعة . الذسرعان ما أكتشف العلماء وجود اطراد منتظم في وقوع الحوادث . فسيطرة فكرة السببية الآلية على تفسير ظواهر الطبيعة مما انعكس آثره على فلاسفة العصر ديكارت وهوبز : رغم أن الاول يسير بالتفسير الآلي حتى مشارف النفس نم يتوقف ، في حين يسير الثاني مع النفسير حتى نهايته .

واحياء الأفلاطونية والفيثاغورية ، كذلك اسخدمت الهندسة في اعداد واحياء الأفلاطونية والفيثاغورية ، كذلك اسخدمت الهندسة في اعداد الطرق والجسور واختراع الأدوات والآلات ورسم الخرائط ٠٠ النخ وكانت النتيجة تطبيق العلوم الرياضية على ظواهر الطبيعة التي اعتبرها جاليلو كتابا مفتوحاً كتبت كلماته بلغة الرياضة ا وأصبحت الطبيعة ساعة هائلة دقيقة الصنع تعمل وفق نسب رياضية محسوبة ، وارتبط ذلك كله بآلية ضرورية فكان كل شيء يسير سيرا ضروريا لا مندوحة عنه ، ولم ينجج من هذه الضرورة الصارمة سوى النفس البشرية عند ديخارت ومدرسته ، أما هوبز غلائه قبل النتيجة المنطقية للعلم فقد رفض الثنائية ومد الضرورة الى النتيجة المنطقية العلم فقد رفض الثنائية ومد الضرورة اللي الانسان ومن ثم أنكر روحانية النفس وحرية الارادة ٠

-- d \_

پ أدى تطور العلم الى تعريف دقيق للمادة بأنها ما له وجود عينى خارجى : فظهرت مسلطة الديفيات أو خواص المادة أتدون بدورها موضوعية أم ذاتية ا وهي مشكلة شغلت جاليليو أولا ثم ديدارت وهوبز بل امتدت الى لوك فيما بعد ، وصاحب ذلك كله انشار الماديه ، أعنى التصور المادي للكون \_ وهو تصور اعتنقه معظم فلاسمه العصر: فهوبز وجاسندى أعلنا ماديتهما سراحة ، أما ديدارت فسار مع المادة من ظواهر الطبيعة الى مملكة النبات والحيوان ثم استنى النفس والله \_ غير أن هوبز رأى أن ديخارت لم يكن أمينا مع نفسه ، وأنه فعل ذلك مداهنة لليسوعيين الذى تربى بينهم وظل ينافقهم طوال حياته : ومن هنا مد فيلسوغنا التصور المادي للنفس والله ، واصبح كل ما يوجد لابد أن يكون جسما .

\* \* \*

هكذا حاول العصر الحديث اعادة اكتشاف الذون والانسان بمناهج جديدة تعتمد على العقل ، وقد انعكست هذه المحاولة على فلسيفة هوبز بوضوح شديد : « ان النسيج الذي تصوره هوبز دان سيجاً استنباطياً تماما : امتد من الأسس الميتافيزيقية التي يتصور العالم بناء عليها ، بلغة الجسم والحركة ، الى النتائج الني تدور حول مسلمات العدل الطبيعي »(١) ، أي أن فيلسوفنا كان عقلانياً في تصوره للطبيعة والانسان في آن معا • واذا كان الباحثون يزرقون عادة بين « العقد لانية ٠٠٠٠ ... Rationality... » و « الذهب العقدلي Rationalism » ، من حيث أن الأولى اتجاه في التفكير بصفة عامة ، أو هي موقف يعتز بالعقل ويجعله حكماً ومرجعاً في جميع نواحي الحياة في حين أن المذهب العقلي يقتصر على الجانب الابستمولوجي في اعتماده على العقل \_ فاننا نستطيع أن نقول ان فيلسوفنا كان عقلانياً بالمعنيين معا!

<sup>(2)</sup> K.R Minogue: An Introduction to Leviathan P. viii.

ولو أننا رجعنا الى « رونز .... D. Runes » ولاسى ٠٠٠ ... Baldwin... « وبوللوك ... Bullock » « A.R.Lacey فيما كتبوه من قواميس فلسفية تحت مادة ٠٠٠ ... Rationalism وكذلك ما كتبه بلانشارد ....Brand Blanchard في الدراسة المتعة التي كتبها في « الموسموعة البريطانية المفصلة »(١٠) - الستطعنا أن نوجز المعانى الآتية : المذهب العقلى في نظرية المعرفة هو « الصورة التي تقابل التجربة الحسية ، أو هو الصورة التي تجعل معيار الحقيقة ليس حسيا بل عقليا واستنباطيا » ، « والرياضيات هي ماهمة المذهب العقلي » و «يباهى العقليون بسمو المنهج الاستنباطي ويعتبرونه منهج اليقين » ، و « لهذا السبب كانت المعرفه عند العقلبين كلية وضروريه » ، ومعنى ذلك أن « العقل يمـكن أن يقال في مقابل التجربة » من الناحيـة الابستمولوجية ، لكنه يمكن كذلك أن يقال في مقابل الدين أو الوحي وهـذا هو المجال الثاني للعقلانية \_ كما انه يمدن أن يقال ثالتا في مقابل العاطفة أو الشعور في ميدان الأخلاق ــ وسوف نجد هوبز عقلانيا في هذه المجالات الثلاث: في نظرية المعرفة ، وفي مجال الدين ، وغي مجال الأخلاق والسياسة! صحيح أنه يبدا من الحس لكنه ينتهي الى أن المعرفة الآتية من التجربة ليست هي المعرفة الفلسفية المحقيقيه فالأخيرة تنبع من العقل وحده • كما أنه يستبعد الدين من مجال الفلسفة لأنه يصعب دراسته دراسة عقلية ، وهو يقيم الأخلاق على أساس قوانين الطبيعة الني هي قوانين عقلبة خالصة . وهي نفسها الأسس الي يقيم عليها بناء الدولة ، فلا شك أن فيلسوفنا يطبق العقلانيه في مجال السياسة أيضاً • ولهذا فانه لا يصعب أبدأ تحديد خصائص الفيلسوف العقلاني ، يقول ميشيل أو كشوت أنه يمكن تحديد هذه الخصائص على

النحو المتالي:

(٣) قارن قائمة المراجع في نهاية البحث .



الظروف والأحوال يفكر بطريقة مستقلة بعيدة عن التقيد بالسلطة ، الظروف والأحوال يفكر بطريقة مستقلة بعيدة عن التقيد بالسلطة ذلك لأنه لا يلتزم الا بسلطة العقل وحده !

الفيلسوف العقلانى أيضاً أنه « مشاكس » كثير الخصوم ، فهو خصم للسلطة ، وللتسرع في الحكم ، والتحيز في الرأى ، والجمود في التراث ، والتوقف عند الالف والعادة !

الفيلسوف العقلانى أيضاً يتخذ موقف الشك والتفاؤل فى آن معا : أما الشك فسببه عدم ثقته فى القديم حتى أنه ليذهب الى أنه لا يوجد رأى ولا معتقد مهما تبلغ درجته فى القدم أو الانتشار لا نجوز مناقشته أو اخضاعه لحكم العقل ، فالفكرة أيا كانت لابد أن تقدم العقل أوراق اعتمادها حتى يمكن قبولها ! \_ وهو متفائل لأن الفيلسوف العقلانى لا يتشك أبدا فى قدرة العقل فى الوصول الى تحديد لقيمة الأشياء والآراء والمعتقدات اذا ما استخدم استخداماً سليماً !

\* خاصية أساسية من خواص الفيلسوف العقلانى هى ايمانه بأن « العقل » واحد وعام عند جميع أفراد البشر ، أو هو أعدل الأشياء قسمة بين الناس كما قال ديكارت « أو أن الناس متساوون فى قدراتهم جميعا » كما قال هوبز •

التجربة ع لكنه كثيراً ما يدافع عنها بناء على أسس عقلية خالصة ا

پد ليس لديه ثقة كبيرة في تراكم البجربة ، لكنه يثق في سرعة تحول التجربة الى صيغ عقلية ، فهو لا ينظر الى الماخي الا بوصفه عائقاً ينبغي تجاوزه (١) •

تلك هى ، بايجاز شديد ، خصائص الفيلسوف العقلانى مطبقة فى الابستمولوجيا والسياسية ع وأنى لآمل أن يكون البحث الذى نقدمه اليوم الى القارىء العربى قد أبرز هذه الخصائص جميعا فى الجواب المختلفة من فلسفة هويز •

ولقد قسمنا البحث أربعة أبواب: عرضنا في الباب الأول لحياته ومكانته ، وآبرزنا الصورة السيئة التي راجت عن فيلسوغنا في المكتبة العربية ، ومكانته في تاريخ الفلسفة عموما ، والفلاسفة السياسية بنوع خاص • كما عرضنا لحياته الروحية التي كرسها رغم ماديته الميتافيزيقية للفكر وحده ، دون أن يلهث ، كما فعل غيره ، وراء متع الدنيا المادية!

ثم عرضنا لذهب هوبز كما أراد صاحبه أن يكون أعنى ثلاثيا يتألف من الجسم ، والانشان ، والمواطن ، فكان عنوان الباب النانى « فى الجسم ـ أو الميتافيزيقا » درسنا فى الفصل الأول منه تصور هوبز المفلسفة مجالا ومنهجا ، وأبرزنا عقلانيته فى المجالين معا ، أما الفصل الثانى فكان عن مدهب هوبز المادى : المبادى الأولى التى بدأ منها عملية الاستنباط لبناء العالم الى تصور الجسم وكيفياته م ثم ناقشنا فكرة تعارض المادية مع العقلانية ورفضنا مثل هذا التعارض ، أما الفصل الثالث فقد تحدثنا فيه عن التصور الأساسى فى فلسفة هوبز وهو تصور الحركة : طبيعتها وشمولها ، وأنهينا الباب بالحديث عن رفضه لفكرة « الجوهر اللامادى » التى اعتبرها تناقضا فى الألفاظ ،

<sup>(4)</sup> Michael Oakeshott: Rationlism in Politics p. 5.

- 14-

أما الباب الثالث: وعنوانه « في الانسان ١٠٠ أو السيكولوجيا » فقد ناقشنا في الفصل الأول منه نظرية المعرفة الكلية الضرورية التي تأتى عن طريق المعقل وتلك هي المعرفة الفلسفية ـ أما الفصل الثاني فقد ناقشنا فيه فلسفة اللغة: نشأتها وأهميتها وطرق استخدامها وبصنيف الأسماء والكليات ومذهبه الاسمى الشهير ٠

أما الباب الرابع والأخير: فقد جعلناه أوسع أبواب البحث لأنه يشستمل على نظريات هوبز الأخلاقية والسياسية والدينية وقسمناه أربعة فصول: عرضنا في الفصل الأول منه \_ وعنوانه « من السيكولوجيا الى الأخلاق » \_ لنظرية هوبز السيكولوجية في تفسير الطبيعة البشرية وما استتبع ذلك من فهم خاطئ لنظريته في الأخلاق واعتبارها مؤسسة على « سيكولوجيا الأنانية » . ثم عرضنا « لاطروحة تيلور » التي يذهب فيها الى أن أخلاق هوبز تقوم على التراث المسيحي للعصور الوسطي وانتهينا الى أن النظريتين معا متطرفتان ، وأن الأدنى الى الصواب أن نقول ان الأخلاق عند هوبز تقوم على العقل لأنها تعتمد على قوانين نقول ان الأخلاق عند هوبز تقوم على العقل لأنها تعتمد على قوانين نظرية القانون الطبيعة ي أما الفصل الثاني فقد خصصناه لحالة الطبيعة الشهيرة التي ذهب كليرون الى اعتبارها مرحلة تاريخية مر بها الانسان نظرية المامتم وفندنا هـذا الزعم وبينا أنها مجرد افتراض منطقي م تمنع الاضطراب والفوضي وتحقق المواطن الأمن والاستقرار والسلام ،

أما الفصل الثالث فقد ناقشنا فيه خروج الانسان من حالة الطبيعة الى بناء المجتمع وأبرزنا كيف أن العقل هو الذى يحتم مثل هذا الخروج ولأن حالة الحرب والفوضى هذه متناقضة عقلياً ، فهى تستهدف أساسا المحافظة على وجود الذات مع أنها تنتهى بالقضاء عليها ! ومن ثم فلابد للفرد من التنازل عن حقه المطلق في كل شيء ، والتنازل بين طرفين هو



- 1i -

العقد الاجتماعي ... ! ثم تحدثنا عن حقوق الحاكم وواجباته ، ورفضنا في النهاية اعتبار هوبز من دعاة الفاشية أو النازية •

أما الفصل الرابع والأخير فقد ناقشنا فيه واحداً من الموضوعات المعقدة في فلسفة هوبز ألا وهو موضوع الدين: موقفه منه ، وتفسيره للظاهرة الدينية ، ثم وجود الله ، وطبيعته وصفاته التي لا يمكن ادراك كنهها ، وحرية الارادة ومشكلاتها ثم أخيراً خضوع السلطة الروحية للسلطة الزمنية ،

وانى لأرجو ، فى النهاية ، أن يكون هـذا البحث قد رد شـيئآ من الاعتبار لهذا الفيلسوف الكبير ، كما آمل أن يكون قد أضاف جديدا الى المكتبـة العربية .

والله نسأل أن يهدينا جميعاً سبيل الرشاد .

امام عبد الفتاح امام





الباسب الأول

« حیاته ومکانته »

ويشتمل على فصلين:

الفصل الأول: لماذا هوبز ٠٠ ؟

الفصل الثاني : حياة روحية لفيلسوف مادي ٠









« يعد هويز ، ان لم يكن باتفاق الجميع ، فعلى الأقل عند أولئك الذين يهتمون بدراسة النظرية السياسية أعظم فلاسفة السياسة الانجليز ، وأشدهم اثارة ، وفي قراءة كتابه التنين « Leviathan متعة لا تقدر

ولا عجب فهو على قدر عظيم من الاتساع والتركيز ٠٠ »

John Plamenatz

جون بلاميناتز

( ٢ \_\_ هوتز )





#### - 14 -

الفياسوف الانجليزى الكبير توماس هوبز .... Thomas Hobbes الفياسوف الانجليزى الكبير توماس هوبز .... Thomas Hobbes المربية عن مرحمة لأى نص من نصوصه الفلسفية ، بل أن ما كتب باللغة العربية عن هذا الفيلسوف لا يزيد عن صفحات متفرفات في كتب : السياسة ، أو الأخلاق ، أو تاريخ الفلسفة ، وهي في مجموعها تعطينا ، في الأعم الأغلب . صورة شائهة عن هذا الفيلسوف ، وربما يعود ذلك الى أنها لا تهتم كثيراً أو قليلا بالرجوع الى نصوصه الأصلية ، وتأدى بها ذلك الى الوقوع في كثير من الأفكار الخاطئة عن مذهب هوبز سواء بصدد ميتافيزيقاه ، أو فلسفته السياسية أو الأخلاقية ، وهي الأكثر شيوعا في الكتبة العربية ، ويمكن أن نتبين مدى ضحالة الفكرة العربية عن هوبز اذا ما عقدنا مقارنة سريعة بين مكانته في الفكر الغربي ، وما تقوله عنه الكتبة العربية ،

۲ ــ لقد كان هوبز في القرن السابع عشر « بعبع » عصره (۱) و هقد أطلق عليه معاصروه اسم « وحش مالسبرى » ( وهي مسقط رأسه ) ووصفه رجال الدين بانه ( رعيم الملاحدة ورسول الكفر ) وهو مصدر ازعاج في البلاد لا حد له (۲) • وتشير أصابع البرلمان الانجليزي الي « نظرياته الفلسفية » فربما كانت ، هي سبب « الطاعون » و « الحريق الكبرى » التي اندلعت في لندن عام ۱۹۳۹ (۲) • ومن هنا فقد حرمت كتبه ولعنت في الكنائس ، وأحرقت علنا ، حتى أن جامعة اكسفورد حرمت قراءة أو تداول مؤلفاته : بل سرت همهمة بين أساتذتها تطالب ،

<sup>(1)</sup> Bête Noire.

<sup>(</sup>۲) قارن بصفة عامة التصدير الذي كتبه صموئيل منتز لكتابه : « اصطياد التنين » •

<sup>(3)</sup> Samuel L. Mintz: the Hunting of Leviathan; Preface pvii Cambridge.

#### 

لا بحرق هذه المؤلفات فحسب عبل باحراق الفيلسوف نفسه فوقها (١)! ولقد خللت الأفكار التي عرضه هوبز بأسلوبه القوى المشرق ( لا سيما مادينه ، وانداره للروح ، والمسغة الأخلاق ، وتكوين المجتمع البشرى ) موضع عداء مستمر من عام ١٦٥٠ حتى عام ١٧٠٠ ثم موضع نقد ومناقشة في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر .

٣ ـ ولقد لقيت آراء هوبز تقديراً تستحقه عندما طرحت النقاش الفاسفى المتعمق بعيدا عن الانفعالات الدينية التى سادت عصره والتى جعلت بعض الباحثين يصفه بأنه عبقرية فريدة كانت تسبح وحدها ضد تيار العصر (د) • • فيصفه هيجل Hegel بأنه : « فيلسوف يتميز بأصالة أفكاره فهو كمعاصر لكرومويل وجد فى الأحداث التى وقعت فى بأصالة أفكاره فهو كمعاصر لكرومويل وجد فى الأحداث التى وقعت فى ذلك الوقت ، وفى الثورة التى نشبت فى انجلترا ، فرصة للتفكير فى المبادى والتى تقوم عليها الدولة والقانون • والواقع أنه نجح فى شق طريقه الى تصورات اصيلة تماما »(١) •

أما في القرن العشرين فقد وصف هوبز بأنه « أبو الفلسفة التحليلية الحديثة »(۱) وقال عنه جون بلامناتز John Plamentatz « انه أعظم الفلاسفة السياسيين الانجليز وأشدهم اثارة ٠٠٠ »(۸)

- (4) Bernard Gret: Introduction to his ed. of Man and Citizen, P. 30 (Anchor Books) 1972.
- (5) K. K. Minogue. An Introduction to Leviathan P. iii (Everyman's Edition ).
- (6) G. W. Hegel: Lectures on the History of Philosophy; Volume 3 p. 315 Eng. Trans: by E. S. Haldane, Rouledge and Kegan paul.
- (7) R. S. Peters: Encyclopaedia of Philosophy, Volume 4 P. 3 (art Hobbes).
  - (8) John Plamenatz: op. cit. p. 6,



### - 11 -

وقال عن كتابه « التنيين ...Ieviathan وهو المؤلف الرئيسي في فلسفته السياسة : « ليس من بين المؤلفات السياسية الخبرى في العصر الحديث مؤلف يماثل التنين في اتساقه ودقته ومتانة بنيانه سوى أصول فلسفة الحق لهيجل » (٩) • ويصف ميشيل أوكشوت ....Michael Oakeshoit

« كتاب التنين هو أعظم تحفة \_ ان لم يكن التحفة الوحيدة \_ في الفلسفة السياسية التي كتبت باللغة الانجليزية • ولا يمكن لتاريخ حضارتنا أن يزودنا الا ببضع مؤلفات قليلة على هذا القدر من الاتساع في المجال والمستوى من الانجاز ، ومن هنا فيجب الا يحدم عليه الا بارفع المقاييس • • » (١٠) •

٤ ــ تلك صورة موجزة وسريعة لهويز في المكتبة الغربية ، أما عندنا فكل ما نعرفه عنه ضئيل للغاية : فهو من الناحية الميتافيزيقية فيلسوف مادى تتلمذ على بيكون فانخرط في سلك التجريبيين الانجليز • وهو من الناحية السياسية «ملكى متطرف» ، وقف في صف الملك عندما احتدم الصراع بينه وبين البرلمان وهو يقدم لنا صورة سميئة بالغة السوء عن الانسان فهو «همجى» ، والناس كانوا في حالة الفطرة ، البدائية الأولى ، في حالة حرب انتقلوا منها الى حالة « التعاقد » • • • وهكذا ظهر المجتمع البشرى ، وان ظل الانسان حتى بعد أن تجاوز هذه المرحلة عدوا للآخرين لأنه «شرير بطبعه» نافر بفطرته من الاجتماع بغيره من الناس ، وان كان هوبز قد اشتغل بالفلسفة السياسية فلأنه : «حاول أن يفلسف أحوال بلاده وبالتالي فقيمة مذهبه تاريخية فصب » • ! وحتى ان تغاضينا عن « القيمة المحلية » لذهبه فانه في

<sup>(9)</sup> Ibid. p. 7.

<sup>(10)</sup> Michael Oakeshott: Hobbes on civil Association p. 3. (Oxford Blackwell,s 1975).

- 77 -

هـذه الحالة لا يقدم سـوى تفسير خاطىء لطبيعة الانسان عنده يحاول أن يقيم هـذا التفسير على غكرة سـيكلولوجية خاطئة هو « فكرة الأنانية » ضارباً صفحاً عن الأنكار الأخلاقية الغيرية التى اقره الانسان في كل زمان ومكان (١١) •

هـذه صورة سريعة وموجزة عن هوبز في المتبة العربية ، وأقل ما توصف به هـذه الصورة أنها «شائهة » أن لم تكن خاطئا في كثير من ملامحها ، وسـوف أكتفى هنا بمناقشتها مناقشة سريعا لأننا سوف نقف وقفة طويلة عند كل قنية من هـذه القضايا لنعرضها بالتفصيل طوال هـذه الدراسة ، ولهـذا فسوف أكتفى هنا بتحديد باللامح العريضة للقضايا التي يطرحها بحثنا الحالى عن نوماس هوبز ،

٢ ــ لا شك أن هوبز كان فيلسوفاً مادياً فعنده أن كل ما هـو موجود فهو جسم ، فكل ما في العالم ( وأنا لا أقصد بالعالم الكرة الأرضية وحدها ، بل الكون بأسره أعنى جملة الأنسياء الموجودة ) مادى ، أعنى انه جسم ، له أبعاد القدر أو الحجم ، أعنى له طول وعرض وعمق ، وأيضا كل جزء من أجزاء الجسم ، جسم أيضا له هـذه الأبعاد نفسها ، وبالتالى فكل جزء من الكون جسم ، وما ليس بجسم فهو ليس بجزء من الكون ، « فليس ثمة جزء حقيقى من هـذا الكون ، لا يكون جسما ، وليس ثمة جسم بالمعنى الصحيح لهـذه الكلمة لا يكون جنما ، وليس ثمة جسم بالمعنى الصحيح لهـذه الكلمة لا يكون جزءاً حقيقياً من الكون ، وكلمتا «الجسم» و «والجوهر» تعنيان شسيئاً واحداً ، ومن ثم فان الحديث عن جوهر لا مادى يعبر عن تناقض لأن الكلمتين تدمر الواحد منهما الأخرى اذا ما وضعنا في

<sup>(</sup>١١) نست أنوى ذكر المصادر العربية النى عرضت للافكار الخاطئة عن هوبز والتى نناقشها هنا وذلك السببين : الأول أنها متداولة ، وفي استطاعة القارىء الاطلاع عليها بسهونة اذا الراد الوقوف عليها بالتفصيل ، وتنك عموما هى الصورة الشائعة عن هوبز في كل ما كتب عنه بالأغة العربية ، والسبب الثانى : أن ما يهمنا هنا هو مناتشة هذه الأفكار الشائهة فحسب بغض التظر عن اصحابها .



# - 44 -

سياق واحد ، تماما مثلما يقول المرء ان هناك جسما غير مادى (١٢) . فكل مما يشمله هذا الكون انما هو أجسام مادية تشغل حيزاً من الفراغ ، ولا مكان فيه لما يسمى « بالنفس » أو « الروح » أو « الجوهر اللامادى » ، واتساقاً مع هذا الموقف المادى سوف يؤول هوبز فكرة الكتاب المقدس عن وجود « النفس في البدن » ، بأنها لا تعنى شعني أسوى « الحياة » ، والحياة تعنى « الدم » (١٢) .

وسوف يقتبس من آيات الكتاب المقدس ما يثبت فكرته ، حتى « الله » نفسه يجعله هوبز جوهراً مادياً ا

هذا كله صحيح ، لكن ما نود أن ننفيه هو الخلط بين المادية الميناعيزيقية والمادية الأخلقية أعنى ما يستنج عن المذهب المادى من « مفاهيم أخلاقية » بحيث يقال أن المادية ترادف اللا أخلاقية ، أو التهالك على المتع والملذات أو تتعارض عموماً مع المياة الفلسفية حياة النظر الخالص ، اننا نريد أن نؤكد منذ البداية أن هذا الفيلسوف « المادى » عاش حياة « روحية » خالصة ، وهذا ما سيتناوله الفصل القادم ، لقد عاش هوبز للفكر وحده : لم يتزوج ولم تكن له أسرة ، ولا ولد ، ولا سعى الى منصب أو جاه ، وهو الذى كان في فترة من فترات حياته معلماً لأمير ويلز الذى اعتلى عرش انجلترا باسم الملك شارل الثانى الم يحاول أن يفعل ما فعله فرنسيس بيكون مثلا فيتملق الملك أو يغدر بأصدقائه تقرباً وزلفى

<sup>(12)</sup> Thomas Hobbes . Leviathan ( his English Works Volune 3 p. 381 ) .

<sup>(</sup>١٣) قارن ما يقوله هوبر في مقدمة « التنين » من أن الحياة هي حركة الأطراف ، وما يقوله من أن مركز الحياة هو القلب \_ المجلد الأول من مجموعة مؤلفاته الانجليزية التي نشر هاسيروليم ولوزورت Sir William Molesworth ص ٢٠٦ ، كما أن الكتاب المقتدس يوحد بين النفس والدم ، المجلد الثانث من مجموعة مؤلفاته ص ١١٥ وسوف نعود الى هذا الموضوع بالتفصيل فيما بعد .



# - ¥£ -

السلطات! بل لم يغير أفكاره يوما والتيار ضده كاسح من البرلمان ورجال الدين وأساتذة الجامعات ، حتى التلميذ الوحيد الذى اعننق فلسفته أعلن على الملأ ـ تحت ضغط التيار الشعبى العارم ـ أنه برى منها الى يوم الدين احل ذلك لم يوهن من عزيمته أو يثبط من همته وسوف نعود الى ذلك عندما نتحدث عن حياته الروحية فيما بعد .

٧ — أما أن هوبز كان تنميذا لفرنسيس بيكون — ١٩٢٩... ١٠٠ فيلسوغنا فهذا ما سوف يحاول هـذا البحث أن ينفيه (\*) • صحيح أن فيلسوغنا عمل بعض الوقت سـكرتيراً « لقاضى القضاة » ، لكنه لم يتأثر قط بتجريبية بيكون ، ولم يبد أى ميل نحو المنهج الاستقرائى الذى كان يحتقره ، والذى ظل بيكون يدافـع عنه طوال حياته ، ومات وهو يطبقه على دجاجة مذبوحة ا

واذا كان كولبه · · · · · · · · نقول انه « ليس من العدل أن توصف فلسفة هوبز بأنها تجريبية صرفة · · · › فاننا لا نريد أن نقف عند هذا العد ، ولكتنا ننوى على العكس أن نبرز عقلانية . ..... His Rationalism هوبز ، وأن نبين أنه كان باختصار شديد أقرب الى ديكارت وبسكال منه الى فرنسيس بيكون وجون لوك · · · (١٤) حتى لقد ظن البعض عندما صدر كتاب هوبز « في المواطن .... · (١٤) أنه من تأليف عندما صدر كتاب هوبز « في المواطن .... De c.ve » أنه من تأليف ديكارت ، وليس بدعا أن يمتدح الفيلسوف الفرنسي هذا الكتاب بالذات ، ( شتراوس ص ٥٦ ) ، وسوف نركز في بيان هذه النقطة بالذات ، ( شتراوس ص ٥٦ ) ، وسوف نركز في بيان هذه النقطة

(\*) ربوسا كان « كونوفيشر » من أكبر المتحمسين لهذه التنسية قارن كتسابه:

Kuno Fischer; « Francis Bacon » Eng . Trans. by Oxenford P. 416.

(14) K. R. Minogue : op. cit .

\_ ts \_

على المنهج الرياضى الذى استخدمه هوبز وأعجب به اعجابا شديدا مثلما فعل ديكارت تماما (۱۰) • فالحق : « أن هوبز من حيث المنهج المنطقى لم يتبع بيكون ، لقد كان منهجه استنباطياً على غرار منهج الهندسة ولقد كان عظمااء الفلاسفة العقليين فى هذه الفترة من أمثال ديكارت واسبنوزا وليينتز أصحاب موهبة ممتازة فى الأسلوب الرياضى فى التفكير »(۱۱) • وفى ذلك كان هوبز ابن عصره تماما •

٨ لقد كان هوبز يأمل أن يضع نظرية سياسية تقوم على أسس وقواعد راسخة ، بحيث تقضى على البلبلة والاضطراب الفكرى الذى سياد الحياة الانجليزية ، آنذاك ، فحتى الحرب الأهلية كانت فى نظره حرب أفكار جزئية وحيدة الجانب تتصارع بسبب سوء الفهم ، « لقد كانت الحرب الأهلية عند هوبز حربا حول المبادىء ، انها نزاع عقلى وهو يعتقد فى نفسه أنه أعقل كثيراً من المتحاربين لأنه يرى أن نزاعهم يستند الى سوء فهم ، ، (١٧) فكيف يمكن أن نوضح سوء الفهم هذا ؟! يستند الى سوء فهم ، ، (١٧) فكيف يمكن أن نوضح سوء الفهم هذا ؟! كيف يمكن أن نقضى على هذا الاضطراب الفكرى السائد بين المفكرين والمثقفين وأعضاء البرلمان أنفسهم ؟! لا سحبيل بالطبع الا اذا وصلنا الى أفكار يقينية تكون من الوضوح والبداهة بحيث لا يختلف عليها اثنان ( تماما مثلما استهدف ديكارت فى منهجه العقلى )

<sup>(</sup>١٥) على الرغم من أن برتراند رسل يسلك جانبا من مذهب هوبز في عداد التجريبيين غانه يعترف بأن هوبز فيلسوف يصعب تصنيفه الآنه كان على خلاف مع التجريتيين وكان معجبا بالمنهج الرياضي ليس فقط في الرياضيات البحتة ، بل أيضاً في نطبيقاتها وكانت نظرته العسلمة مستلهمة من جاليلو أكثر من كونها مستلهمة من بيكون ٠٠٠ تاريخ الفاسفة النفربية الكتاب الثالث ص ٨٧ ترجمة د ، محمد فتحى الشنيطي الهيئة المصرية العسامة الكتاب عسام ١٩٧٧ ٠

<sup>(16)</sup> D. D. Raphael: Hobbes: Morals and Politics p. ii George Allenunwin 1977.

<sup>(17)</sup> John: Plamenatz: Man and Society; Volume one p. 117.

#### - 77 -

- عندئذ نستطيع أن نكون على ثقة من النجاح على رأب الصدع ، وايفاف نزيف الفنن ، والحرب الأهليه التي دمرت البلاد ، لكن كيف يمكن لنا من نزيف الفتن والحرب الأهلية التي دمرت البلاد ، لكن كيف يمكن لنا من ناحية أخرى أن نصل الى هذه الأفكار اليقينية الواضحة ؟ كيف نقيم من هذه الأفكار نظرية سياسية متينة البنيان لا تعصف بها رياح الانفعالات الغاضبة ، ؟ ! لا سبيل أمامنا الا باستخدام منهج الهندسة ، لهذا فانك لا تجد بين علماء الرياضة خلافا ، ولا تضارباً م ولا تعارضا بل اتفاق تام ، وهذا هو العامل الرئيسي في نجاح الدراسات الرياضية ، يقول هوبز في عبارة تذكرنا كثيراً بعبارة ديكارت في اختلاف الناس واضطرابهم في معارفهم :

الا هناك صنفان من الناس الذين يقال عنهم عموماً انهم مثقفون: أما الصنف الأول فهو يبدأ من مبادىء متواضعة ويسير منها على نحو واضح وهؤلاء الناس هم علماء الرياضة • وأما الصنف الثانى غهم أولئك الذين يستمدون قواعد المعرفة وأسسها من التربية ، ومن الثقات من الناس ومن العرف والعادات • وهؤلاء هم الدجماطيقيون • ولن بجد علماء الرياضة يثيرون نزاعاً فهم معفيون من ارتخاب هذه الجريمة ، وانما المسئول عن ذاك هم الدجماطيقيون • أولئك الذين تلقوا تعليما ناقصاً ، وتحت ضغط العاطفة يحسبون آراءهم حقيقية دون أدنى برهان واضح • • • • » (۱۱) وفي « التنين المسائلة بالمحتفرة باحتقار عن أولئك الذين يأخذون نقافتهم ومعلوماتهم من سلطان الكتب ، وليس من تأملاتهم الخاصة ، ثم يختتم هذه الفقرة بحكمته الشهيرة : وليس من تأملاتهم الخاصة ، ثم يختتم هذه الفقرة بحكمته الشهيرة : وليس من تأملاتهم النقود التي يعيشون عليها • • »(۱۹) •

<sup>(18)</sup> Thomas Hobbes · English works ; Volume 4 ed. by Sir William Molesworth 1960 p. 73 .

<sup>(19(</sup> Thomas Hobbes · Leviathan p. 78 ( Fontana Edition ) English works, Vol. 3 p. 22.



## — XX —

وذلك يعطى هوبز مفتاحا لحل المسكلات السياسية في عصره المضطرب ، فالبلاد زاخرة بأناس يقتنع كل واحد منهم برأيه ، وبانه على صواب ، وبأنه « الوحيد » الذي يعرف كيف ينبغي أن تبنى الدولة ، وأن تسير دفة الأمور في المجتمع ، وهو على استعداد للدفاع عن رأيه والصراع — الى أقصى مدى مع من يقول برأى مخالف ! والنتيجة هي ذلك الاضطراب الاجتماعي وازدياد العنف السياسي الذي يتحول في النهاية الى حرب أهلية طاحنة ! : « ومن الواضح أن خلاص المجتمع لن يكون الا بظهور اقليدس السياسي الذي يبرهن على الحقيقة السياسية التي تكون فوق كل مظنة الأثبك » (٢٠) ، تلك كانت الأمنية الأولى — على حد تعبير ونكنز . « W. Watkins الأمنيات ثلاث أراد هوبز أن على حققها بنظرياته انسياسية والأخلاقية (٢١) ،

و \_ أراد هوبز أن يصل عنى السياسة الى يقين الرياضة • لكنه استهدف هـذه الأمنية ليصل الى الشروط العقلية للمجتمع المستقر الآمن الذى يخلو من الاضطراب والعنف \_ بمعنى آخر استهدف البحث عن شروط « اعادة السلام الى المجتمع » ، ولم يستهدف من ورائها تأييد الملك شارك الأول الذى أعدم عام ١٦٤٨ ابان الحرب الأهلية فى انجلترا • بمعنى آخر لم يكن هوبز « ملكياً متطرفاً » كما هو شائع عنه • والحق أن هـذا الخطأ الشائع لم يقتصر على المكتبة العربية وحدها ، فمن الباحثين في الغرب من ذهب هـذا الذهب يقول جون بلامناتز فمن الباحثين في الغرب من ذهب هـذا الذهب يقول جون بلامناتز على المكتبة العربية وحدها ،

« لقد ظن الكثيرون أن هوبز بوصفه أحد أصدقاء أسرة كافنديش لا لعنديش وهي أسرة نبيلة ارتبط بها هوبز طوال حياته على نحو

<sup>(20)</sup> F. S. Mcneilly: The Anatomyof Leviathan p. 8 Macmillan 1968.

<sup>(21)</sup> K. W. watkins « Thomas Hobbes » in Maurice Cranston : Western pilitical Philosophers. 46 - 47 - the Bodley Head -London 1972.



#### **-- ۲۸ --**

ما سنعرف في الفصل القادم • ) ونظراً لأنه كان معلم الملك شارل الثاني عندما كان لاجئاً في فرنسا باسم أمير ويلز .Prince of Wales ونظراً لأن الملك شارل الثاني منحه معاشا سنويا • • الخ • لذلك خله توقع الكثيرون من هوبز أن يكون ملكيا متحمسا ـ لكنه لم يكن عذلك قط • • » (٢٢) •

وربما يكون هبز قد أعطى للسلطة الحاكمة في الدلة أكثر بكثير مما طالب به الملكيون للملك ، لكنه مع ذلك لم يكن ملكياً متطرفاً وكان يفرق بوضوح بين «شكل» الحكومة و «سلطة» الدولة المولة ولم يصر على تجميع السلطة في يد تسخص واحد هو الملك ، وانما على العكس لم يمانع في أ توضع السلطة في يد « مجموعة من الأشخاص» أو في يد مجلس سيتفق عليه البجميع ، ولهذا لم يجد هوبز حرجا في أن يعود من منفاه الاختياري في باريس الي موطنه بعد نشر « المتنين » يعود من منفاه الاختياري في باريس الي موطنه بعد نشر « المتنين » على رأس الجمهورية الوحيدة في تاريخ انجلترا التي قامت على أنقاض عرش المهار الأول ولو أن هوبز كان « ملكياً متطرفا » حتى بغض النظر عن نظرياته السياسية اكان من المنطقي أن يخشي على نفسه من العودة في «ظل النظام انجمهوري» لا سيما وأنه كان ذا طبيعة هيابة عن العراد الى القارة من البرلمان « سترافورد Straford » وخشي هوبز على حياته وحين اتهم البرلمان « سترافورد Straford » وخشي هوبز على حياته وحين اتهم البرلمان « سترافورد الهناته المياسة هياته وحين اتهم البرلمان « سترافورد الهناته المياسة هياته وحين اتهم البرلمان « سترافورد الهناته المياسة على التهراته المياسة هياته وحين اتهم البرلمان « سترافورد المياته » وخشي هوبز على حياته وحين اتهم البرلمان « سترافورد المياته »

۱۰ ــ أما القول بأن الانسان عند هوبز «همجى» ، شرير بطبعه ، غير مدنى « بفطرته » ، وأنه « نافر بفطرته من الاجتماع بغيره من الناس » ــ فذلك أيضاً تصوير خاطىء لنظريات هوبز ، الحق أن هوبز كان يعارض الفكرة الأرسطية الشهيرة التى ذكرها أرسطو فى الفصل الأول من « الأخلاق النيقوماخية » ، وهى العبارة التى رددها الفلاسفة فى العصور الوسطى ــ مسلمون ومسيحيون على السواء

<sup>(22)</sup> J. Plamenatz: Introduction to Leviathan p. 5.



#### - 79 -

ترديدا ببغاويا في الأعم الأغلب وهي « أن الانسان مدنى بالطبع » ، آو انه « حيوان سياسي بفطرنه » + لكن علينا أن نفهم جيدا ما يريد هوبز أن يقوله برفضه لهذه العبارة • أن ما ينكره هو القول بأن « الأنسان مخلوق يولد صالحا للمجتمع ٠٠ »(٢٢) • وهل يمكن لأحد أن يقول ان « الطفل » اجتماعي بطبعه أو أنه يولد « مفطورا » على حياة المجمع ١! ألسنا في هذه الحالة نلغي دور التربية : دور الأسرة ، والمدرسة والمجتمع بصيفة عامة ؟ ا ألسنا بذلك نتغاضى عما تقوم به « التنشئه الاجتماعية Socializatia الله من اعداد للطفل وتهيئته للمجتمع ٠٠ ٤! لا شك أن الطفل « يولد حيواناً فقط » أما الصبغة الاجتماعية والسياسية والأخلاقية بمسفة عامة فهي كما يقول هيجل: « طبيعة ثانية للانسان » \_ على اعتبار أن الطبيعة الأولى هي الطبيعة الحيوانية فحسب أما « الأخلاق » فهي الطبيعة الثانية \_ وقريب من هـ ذا ما يريد هوبز أن يقوله وهو ما أسىء فهمه ، فهو لا يرفض ميل الناس ولا اتجاههم الى الاجتماع بعيرهم والالتقاء بأقرانهم من البشر . لكنه يرفض أن يكون لكل منهم « ميل طبيعي » لتكوين مجتمع • يقول بوضوح شديد : « أنا بذلك لا أنكر أن الناس يرغبون في الاجتماع معا ، ولكن المجتمع المدنى شيء ، ومجرد التقاء الناس واجتماعهم شيء آخر ان المجتمع المدنى قيود وروابط »(٢٤) .

١ ــ أما القول بأن الاسسان عند هوبز «شرير بطبعه » أو أن « الطبيعة البشرية عدوانية » ، وأن الانسان بفطرته ميال الى العدوان فهو قول ظاهر البطلان ؛ أن كل ما يقوله هوبز هو أن الانسسان بغير قيد د المجتمع المدنى ينساق وراء أهوائه وانفعالاته الفطرية التى تستهدف أساساً حفط الذات ، ومن الأغراض المتضاربة التى يسعى اليها

<sup>(23)</sup> Thomas Hobbes : English works, Volume two p. 2. ( Note ) .

<sup>(24)</sup> Ibid.



#### - r. -

الناس تشا العداوة والخصومة والفتن والحروب \_ فهى أمور « نتشا » ، أعنى ، مكتسبة وليست فطرية ، وهو يقول بوضوح ايضا : « ان رغبات الانسان وعواطنه وانفعالاته ليست في حد ذاتها خطيئة ، كما أن الأفعال التي تصدر عنها ليست خطيئة أيضا » (٢٥) ، والواقع أن صورة الانسان كانت عند هوبز أفضل مما كانت عليه عند كبير من اللاهوتيين في عصره أو طوال العصور الوسطى حيث كان الانسان معموساً في الخطيئة الأولى مند ميلاده ، وباختصار كما يقول جون بلامنانز : \_

« الانسان عند هوبز لا هو حيوان سياسى كما قال أرسطو ولا هو مخلوق مدموغ بالخطيئة بالميلاد كما قال مفكرو العصور الوسطى ولا منجاة له الا بفضل من الله ومنه ٠٠ »(٢٦) ٠

۱۲ ــ يرتبط بما سبق فكرة أخرى لهوبز فهمت على نحو خاطىء هى « حالة الطبيعــة » أو « حالة الحرب » التى يصورها على أنها « طبيعــة » ــ ومن وراء هـــذا التصوير ذهب البعض الى القول بأنها مرحلة تاريخية مر بها الانســان أثناء تطوره السياسي والاجتماعي الطويل ، وهي مرحلة الانســان البدائي الأول أو المجتمعات البدائية على نحو ما توجد في بعض القارات حتى الآن ــ والدليل على ذلك ما نجده عند بعض القبائل البدائية في أمريكا ١٠٠ المنخ ٠

والحق أننا بذاك نبعد كثيراً عن فكرة هوبز ، ويمكن أن نسوق توضيحاً من هيجل عندما قال : « أن حالة الطبيعة يغلب عليها الظلم والمجور والعنف ، وتسودها الدوافع الطبيعية التي لم تروض والأعمال

<sup>(25)</sup> Thomas Hobbes . Leviathan P. 144 (fontana Edition) English works, vol. 3 p. 144.

<sup>(26)</sup> J. Plamenatz: An Introduction to Leviathan. p. 9. (Fontana Edition).



#### - 41 -

والمشاعر اللاانسانية ، ولا شك أن المجتمع والدولة يمارسان نوعاً من الحد ، لكنه حد للغرائز الفجة والانفعالات الوحشية وحدها ، كما أنه في مرحلة حضارية أرقى ، حد اللانانية المتعمدة التي تتجلى في النزوات والأهواء »(٢٧) • ان هيجل هنا لا يصور بالضرورة مرحلة تاريخية معينة لكنه يفسر لنا الدور الذي تلعبه الأخلاق والقوانين والنظم الاجتماعية المختلفة في تشكيل « الكائن الأ.خلاقي » أو الطبيعة الثانية عند الانسان • وقريب من هــذا ما يريد هوبز أن يقوله ، لقد رأى الحرب الأهليـة والفتن والاضطرابات فأخد يبحث عن الشروط العقلية التى ينبغى توفرها لكي يتحقق السلام ، ويقوم المجتمع المنظم المستقر الذي يأمن كل واحد فيه على نفسه وعلى ماله ، وأسرته وأولاده • • النخ على حياته بصفة عامة ع أعنى المجتمع الذي تمتنع فيه هده الاضطرابات وتتوقف الفتن والحرب الأهابة ، فرأى أن أهم هذه الشروط جميعاً هو « قيام سلطة عامة يهابها الجميع ٠٠ » أو التمكين لسلطان الدولة بحيث تفرض العقاب الصارم على كل من يخرج على النظام أو يعتدى على غيره أو يهدد أمن الآخرين • فاذا لم تكن هناك هــذه السلطة تحول المجتمع ، أي مجتمع ، الى حالة الفوضى والعداء «وحرب الكل ضد الدله» وأذا أردنا مثلا من حياتنا الحاضرة قلنا ان هوبز كان يبحث عن الشروط العقلية الضرورية التي يتحول المجتمع اذا ما فقدها الى « لبنان » آخر! كل انسان يترصد كالذئب لأخيه الأنسان! وهذه الفوضى الضارية التي يصل اليها الناس في مثل هـذه الحالة هي ما يسميه هوبز باسـم « حالة الطبيعة » أو « الوضع الطبيعي » الذي تغيب فيه السلطة وينعدم القانون ، ويلجأ فيه كل فرد الى الدفاع عن نفسه بوسائله الخاصة معتمداً على قدراته وامكاناته وملكاته اللتي يعتبرها هوبز: « أعدل الأشياء قسمة بين الناس » على حد تعبير ديكارت المشهور : « ومن هذه

 <sup>(</sup>۲۷) ج . ف . هیجل : « محاضرات فی فلسیفة التاریخ » الجزء الاول ــ العقل فی التاریخ ص ۱۱۲ ـ ۱۱۳ نرجمة د . امام عبد الفتام امام ط ۳ دار التنویر ببیروت عام ۱۹۸۳ .

#### - 47 -

المساواة في القدرات تنشأ المساواة في الأمل » (٢٨) ، فكل انسان «يأمل » في الفوز أملا مساويا للآخرين ما دامت القدرات متساوية ، وسوف نفرد له «حالة الطبيعة » لما لها من أهمية في فهم النظرية النظرية السياسية لهوبز فصلا خاصا ، وما يهمنا الآن أن نقوله سريعا هو أن هوبز لا يأمل خيرا في مجتمع على هذا النحو من الفوضي ، تكون فيه : «حياة الانسان متفرة عقيمة ، كريهة ، وحشية ، وقصيرة ، ، « حياة الانسان متفرة عقيمة ، كريهة ، وحشية ، وقصيرة ، « المجتمع لا يمكن أن ينتج لنا علما أو فنا أو صناعة أو زراعة (١٠) منل هذا المجتمع لا يمكن أن ينتج لنا علما أو فنا وتنظيم معترف به من المجتمع ، يحتاج الى سيادة القانون بحيث يحل الأمن محل المخوف ، والنظام محل الاضطراب ، والاستقرار محل الفوضي ، والنظام محل الاضطراب ، والاستقرار محل الفوضى ، النخ ،

ومن هنا كانت « حالة الطبيعة » : اعتراض منطقى ، لا تاريخى ، يقهم على تجريد الانسان الحالى من كل القوانين والتنظيمات والمؤسسات التى تمثل « قيوداً وروابط » بدونها تسود حالة الفوضى السابقة ، وهذا لا يمنع ، بالطبع ، من أن يضرب هوبز مثلا توضيحيا يقرب الى ذهن القارىء الحالة التى يتحدث عنها ، لكنه لا يستهدف من هذا المثال التوضيحى أى مغزى تاريخى : « حالة الطبيعة هذه ، رغم أنها ليست حالة عامة م فانها — ان أردنا لها توضيحا — تقترب من الحالة التى تعيش عليها بعض القبائل الهمجية فى أمريكا بحيث لا توجد حكومة على الاطلاق اللهم الاحكم بعض العائلات الصغيرة ، ، »(٢١)

<sup>(28)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan p. 142 Fontana Edition English works Vol 3p. III.

<sup>(29)</sup> Ibid; P. 143, English works ol. 3 p. 113.

<sup>(30)</sup> Ibid.

<sup>(31)</sup> Thomas Hobbes. Leivathan p. Fontana Edition English worksyol. 3p. 114.



#### -- TT ---

فالظاهر أن هوبز كان يعتقد أن الحياة بين البدائيين تقرب في الحقيقة من هـذه الحالة • ولكن دقة الوصف التاريخية لم تكن ذات أهميـة بالنسبة اليه ، ذام يكن غرضه التاريخ وانما التحليل (٢٢) • •

17 — أما تصوير مذهب هوبز على أنه مذهب اقتضته أحوال خاصة في بلده ، وأنه عندما أنشعل بالاضطرابات السياسية في عصره فانه بذلك: « قد فلسف أحوال بلاده وعالج اضطرابها بمذهبه السياسي والأخلاقي ، ومن أجل هذا كانت قيمة مذهبه تاريخية أكثر منها علمية » • فهو تصوير خاطيء تهاما وربما كان أقوى رد على هذه الفكرة الخاطئة ما يقوله هيجل من أنه: « في أنجلترا في القرن السابع عشر نشأ علم السياسة العقلي ، لأن النظم والحكومة التي كانت قائمة بين الانجليز في ذلك الوقت ، قادتهم بصفة خاصة الى التفكير في العلاقات الداخلية السياسية والاقتصادية ، ولابد أن نذكر هوبز هنا بوصفه المثل لهذه المقيقة » (٢٢٠) • فهيجل ، ادن ، لا يعتبر مذهب هوبز مجرد رد فعل المقيقة » (٢٠٠) • فهيجل ، ادن ، لا يعتبر مذهب هوبز مجرد رد فعل الصياسة العقلي » • •

ولقد ذهب كثيرون الى تأكيد هـذه النظرة الهيجلية فوصفوا مذهب هوبز بأنه «عقلانية سياسية» أو المذهب العقلى على نحو ما يطبق فى ميدان السياسة » • وقالوا عن طوبز انه اقليدس علم السياسة (٢١) •

( ٣ ــ هويز )

<sup>(</sup>٣٢) جورج سباین : « نطور افکر السیاسی » انکتاب الثالث ص ٦٢٩ ترجمة الدکتور راشد البراوی ــ دار المعارف بمصر .

<sup>(33)</sup> G. W. Hegel: Lectures on the History of philosophy, Volume 3 p. 313.

<sup>(</sup>٣٤) قارن ميشيل أوكشوت M. Oakeshott قى كتابه السابق عن « هوبز » ص ١٩ و هوبز » ص ١٩ و ما بعدها ، وكتاب روفائيل السابق عن « هوبز » ص ١٩ وما بعدها ، وكنساب ماكنيلى .. Mcneilly.. « تشريح التنين » ص ٨ وما بعدها .. الخ الخ ..

### -- 4"£ ---

فاذا كان هوبز قد انشغل بأحوال بلاده المضطربة ، فينبغى علينا ألا ننسى أنه لم ياتفت الى السياسة الا بعد أن وجه اقتراب الحرب الأهلية نظره اليها • لقد كان فيلسوفاً عبل أن يكون منظراً سياسياً ، ولقد طبق المناهج الفلسفية التي حصلها بطريقة مستقلة عن دراسة السياسة \_ طبقها على الشكلات السياسية »(دا) مع واذا كان هوبز يقول في نهاية « التنين » : « أن اضطرابات الوقت الحاضر هي التي وقتت صدور هـذا الكتاب »(٢٦) • فانه لم يكن يفكر في هـذه الاضطرابات الا بوصفه غياسوفا يسعى الى حل مشكلات الانسان ، والاسراع بين الفرد والمجتمع ، أو تنسير حضوع المواطن اسلطة الدولة - لكنه لا يفكر في ذلك بوصفه مواطناً انجليزي تحزنه أحوال بلاده المتردية • لقد كان يرى في الحرب الأهلية في انجلترا مثلا لفساد التنظيم السياسي الذي يقوم على قواءد هشة ، ولهدا راح يبحث عن السبل التي يتحقق بها قيام المجتمع البشرى المستقر • ان هوبز هنا فيلسوف يبدأ \_ كما فعل سقراط عندما بدأ من المفاهيم الأخلاقية الشائعة في عصره ، وكما فعل أفلاطون عندما هالته الاضطرابات السياسية والأوضاع السيئة في أثينا \_ يبدأ من مشكلات عصره ، ولكنه يعود منها الى أسبابها الأولى وعللها البعيدة ، ولهذا نراه يعرف المنهج الفلسفى بأنه البحث عن العلل البعيدة للنتائج أو الآثار الظاهرة أمامنا أو العكس ، السير من هذه العلل الى نتائج على ندو ما سنعرف غيما بعد (٣٧) ٠٠

الذى تدمه هوبز الطبيعة الشرية وهى الخلط بين التفسير السيكولوجى الذى تدمه هوبز الطبيعة الشرية وبين نظرياته الأخلاقية والسياسية ، فحتى اذا ما افترضنا خطأ تفسير هوبز « للأنانية » أو « حب الذات »

<sup>(35)</sup> J. Plamenatz: Man and Society vol. I. p. 117.

<sup>(36)</sup> T. Hobbes. Leviathan: English works vol. 3p. 713.

<sup>(37)</sup> T. Hobbes: The English works vol. lp. 65.

- 40 -

كعامل رئيسى فى السلوك البشرى ، وحتى لو افترضتنا أنه شرح « الشفقة » و « الاريحية » على نحو مخالف ، ولام يردها الى مظاهر التسعقة على الذات وحب النفس ، لو افترضنا ذلك جدلا فان نتائج فلسفته السياسية ستظل على ما هى عليه ! ان ما يريد ألى يقوله هوبز على الواقع هو أن هذه المفاهيم والفضائل الأخلاقية لا وجود لها الا مع المجتمع ، فوجود الحياة الاجتماعية المنظمة شرط منطقى لظهور الأخلاق فهو اذن يبحث عن الشروط العقلية المضرورية الواجب توفرها لقيام الأخلاق فهو اذه الم

« ان المجتمع المستقر هو الذي تظهر فيه الأريحية على نطاق واسع ، ومن ثم فهى نتيجة للمجتمع المستقر أكثر مما هي عامل من عوامل ايجاده » (٢٨) • • • كان هـذا هو غرض هوبز ، وعلى هـذا النحو كان تفسيره: « كلما قل تنظيم حياة الناس ، وقل أمنهم ، الترموا بقواعد ضيقة وحشية آنانية ، واني لأعتقد أن علم النفس الحديث يتفق مع هوبز في هـذه النقطة » (٢٩) •

ويعتقد بعض الباحثين أننا نلتقى فى هده النقطة بالذات « بأخطر سوء فهم تعرض له هوبز فيما يتعلق بنظريته فى الطبيعة البشرية » د وهدا الفريق يرفض أن يكون هوبز قد قال بالأنانية السيكولوجية : « ما أن نعترف بأن هوبز لا يؤكد الأنانية السيكولوجية حتى نتحرر تماما من مهمة التوفيق بين آرائه السياسية والأخلاقية وبين فكرة الأنانية ، وهكذا نستطيع أن نقبل ما يقدوله دون أن نعيد تفسيره » (٤٠) ،

\* \* \*

<sup>(38)</sup> J. plamenatz: Man and Socity Volume one p. 119.

<sup>(39)</sup> Ibid.

<sup>(40)</sup> Bernard Gert: Introduction to his ed. of Man and Citizen p. 5.









# الفصل الثنابي

« حياة روحية لفيلسوف مادى »

« لا الخسوف الطبيعى ، ولا وهن الشسيخوخة ، استطاعا أن يؤثرا فى قوة ذهنه ، أو تشساطه العقلى الذى استمر ، على نحو مذهل حتى نهاية حياته » • جون أوبرى







### ١ \_ الخوف يطاردني ٠٠!

١ \_ الحق أن المرء ليعجب أتمد العجب من حياة هــذا الفيلموف المادي توماس هوبز ٠ فهي حياة روحية بالمعنى الدقيق لهذه الكلمة ٠ وريما يأتي العجب ــ أوشدته ــ حين نقارن بينها وبين حياة معادره فرنسيس بيكون ٠ لقد عاش هوبز حياة مديدة بلغت احدى وتسعين سنة قضى نصفها \_ على وجه النفريب \_ في الدراسة والتامل وطلب العلم والمعرفة ، سواء بالقراءة أو الرحلات المتعددة الى القارة الأوروبية ، أو الاتصال بكبار رجالات الفكر في عصره • وقضى نصفها الثاني في التاليف والانتاج وابداع أفكار أصيلة \_ على هد تعبير هيجل \_ تثير معاصريه فيشتبك معهم في معارك فكرية ضارية استمر بعضها آذنر من عشرين عاما ! ولقد بدأت متدرجة مع الفيلسوف الفرنسي رينيه ديدارت وامتدت المي آساتذة الرياضة في جامعة السفورد مارة بالأسقف برمهول \_ وغيره من رجال الدين \_ حول حرية الارادة! فعلى الرغم من انه حان يبحث عن السلام على الأرض ليوقف المعارك م والاضطرابات السياسية ، فانه كان يسعى الى اثارة العارك الفكرية ع ربما لأنه كان يعتقد أن الخصومة هنا هي أيضا خصوبة غي نفس الوقت ! وربما لأن ذهنه النشط لم يتوقف قط عن اللحيوية والتدفق الا بمونه \_ والحق آنه لولا تدخل الملك في اللحظة المناسبة لأعدم هوبز لا محالة!

حياة هوبز ، اذن ، حياة طلب وعلم ودراسة من بدايتها الى نهايتها ، ولقد لخص بطرس R. Peters سيرة الحياة في مراحلها المختلفة وفقا المتعم في انجلترا على النحو التالى :

« لقد كان هوبز تلميذا ابان السنوات الأخيرة من عهد الملكة البيزابث ، وطالباً في الجامعة ، ومعلماً ، وعالما كلاسيكيا ، ابان حكم الملك جيمس الأول ، ثم رياضياً وفيلسوفاً صاعداً في عهد الملك شارل

- 2+ --

الأول ، ثم فيلسوفاً شهيراً وموضع ريبة في عهد جمهورية كرومويل ، ثم بعد أن عادت الملكية الى انجلترا في عهد الملك شارل الثاني ذان هوبز قد أصبح مؤرخاً وشاعرا ، ، » (١٠) ، ويحدتنا منوج Mmogue عن هذه الحياة الروحية العامرة غيقول ان العاطفة التي سيطرت على هوبز طوال حياته على نحو ظاهر ، هي عاطفته الجياشة نحو النفلسف والصورة التي نحصنها عن حياته هي صورة رجل تخي الشطر الأدبر من حياته في التآمل ، حتى أنه كان في نهاية حياته يخصص بعد الظهر التسجيل الأفكار التي طرأت على ذهنه في الصباح أثناء نزهته ، بل انه في شيخوخته عندما أصاب أطرافه ما يشبه الشلل (أو تحلب الشرايين نتيجة الشيخوخة) ولم يعد يقوى على الكتابة ، فانه كان يمزق أحرف الورق بطريقة خاصة تذكره بالأفكار التي خطرت على ذهنه حتى يستطيع الورق بطريقة خاصة تذكره بالأفكار التي خطرت على ذهنه حتى يستطيع أن يمليها على سكرتيره عند حضوره (٢) ، • كان ذلك في نهايه حياة طويلة : فكيف بدأت وما هي مراحلها • • • ! فلنبدا من البداية • • •

۲ ــ ولد توماس هوبز فی قریة وستبورت Westport بالقرب من مدینة مالمسبری Malmesoury فی مقاطعة ولتتسیر Wintehire جنوبی انجلترا فی الخامس من ابریل عام ۱۹۸۸ حساح یوم « من أیام الجمعة الجمیلة » فی تلك السنة علی ما یروی صدیقه ومؤرخ حیاته جون أوبری ... J. Aubrey وقد وضعته أمه قبیل موعده الطبیعی لما أصابها من هلع لما تردد من شائعات حول قرب وصول الأسطول

<sup>(1)</sup> Richard peters: Hobbes p. 13 Greenwood press U.S.A. 1979.

<sup>(2)</sup> K. R. Minogue: Introduction to Leviathan p. IV (Everyman's Library Edition).

<sup>(3)</sup> John Aubrey: Bref! ives p. 226 edited by Oliver Lawson Dick, Aperegrime Book, London 1949.



- 13 -

الأسبانى العظيم المسمى بالأرمادا (١٥٠ حتى أن الانجليز أطلقوا على عام ١٥٨٨ ــ السـنة التى ولد فيها فيلسوفنا اسـم عام « الأرمادا عام ١٥٨٨ ــ وكتيراً ما كان يشـير هوبز الى هـذه الواقعة التى يعزو اليها طبيعته الهيابة ، يقول فى سـيرته الذاتية التى كتبها شعراً : « لقد وضعت أمى توأمين مره واحدة : أنا والخوف ٠٠ » (٥) ٠ وكان يردد باسـتمرار « أن الخوف يطاردنى ! انه يتعقب خطواتى ٠٠ » (٦) ٠ والم يكن يخاف الأشباح والظلال فى الليالى المظلمه ، بل اللصوص وقطاع الطرف من بنى البشر : « قد سـمعته مرارا يقول اننى لا أخاف من « الأرواح » ٠ لكنى أخشى ضربة قوية تهبط على رأسى لاعتقاد أحـد الأوغاد أننى أضع فى عرفتى خمسـة جنيهات أو عشرة ٠٠ »(٧) ٠ ومن ذلك نتبين أنه كان يخشى اللصوص الذين قد يظنونه ذا يسـار

- (6) Ibid.
- (7) J. Aubrey: op. cit. p. 235.

<sup>(</sup>٤) كية Aramada تعنى بالأسبانية « المنيع » أو « الذي لا يقهر » وهو أسطول ضخم يتألف من أكثر من خمسمائة سفينة تحبل على ظهرها ولا ألف رجل أرسلة فيليب الثاني ملك أسبانيا المتعصب للهذهب الكاثوليكي لتأديب ملكة بريطانيا البروتستانتية اليزابث و وكان قد تزوج من مارى الأولى ملكة انجلترا وعادت المجلترا رسميا عقب وصوله اليها الى المذهب الكاثوليكي لكن الشعب الانجليزي مقته مقتا شديداً فاضطر فيليب الى الرحيل عام ١٥٥٥ عن انجترا دون أن يتوج ولم يرجع اليها ثانيسة ، وازداد مقته للانجليز لمساعدتهم العصاف الهولندين ضده ، وللفارة التي قام بها فرنسيس دريك لمخزوها هذا الأسطول المضخم المسهى بالأرمادا ولضرب الأسطول الانجليزي في مضايق دوفر Tover لكن العواصف وسوء الأحوال من ناحية ، وبسالة الجنود الانجليز من ناحيسة أخسرى حطمت الاسلطول تمساما وباعت المحاولة بالفشسل ،

<sup>(5)</sup> Thomas Hobbes: The life of Mr Hobbes of Malmesbury Written by himsolf in a latin poem p. 2 the Rota, 1979.



#### - 27 -

فيقتلونه طمعاً في ماله ! وهو مثال سوف يضربه هو نفسه فيما بعد في كتابه « التنين » ليبين كيف يخشى الانسان من أخيه الانسان حتى وهو داخل داره فيحكم اغلاق ابوابه وخزائنه ! • وفضلا عن ذلك فقد كان هوبز يخشى ــ فيما يبدو ــ اضطهاد أعدائه وخصومه ، وهو في ظنى خوف له ما يبرره في عصر مضطرب من ناحية ، ولا سيما أن خصومه ، من ناحية أحرى ؛ طالبوا بالفعل باحراقه واحراق كتبه ••! وباختصار لقد كان هوبز يحشى الموت الذي كان يقول عنه انه : « تفزة في الظلام ! » أو هو توقف الحركة في عالم لا يكف عن الحركة ! كان خوفه هذا سبباً في أنه عاش احدى وتسعين سنة ؟ ! كان خوفه هذا سبباً في أنه عاش احدى وتسعين سنة ؟ ! الموهد الخبرة الستمد فكرته عن الحيطة والحذر المعالاة في تفسير ومهما يكن من ذلك كله ، فان علينا أن نحذر المعالاة في تفسير

" — نعم ينبغى علينا أن نحذر من خطر المغالاة فى موضوع « الخوف الطبيعى » عند هوبز — والذى كان يحلو لبعض نقاده من رجال الدين تفسيره تفسيراً سيكولوجياً بأنه «اعتراف داخلى بالخطيئة»! وانه دليل واضح على أن ضميره يؤنبه لالحاده وتجديفه على الله(^)! ••

اننا مع تسليمنا بواقعة ميلاده المبكرة ع وانه كان بالفعل يخاف على نفسه ويفاخر بأنه كان «أول من هربوا!» اذا ما دق ناقوس الخطر! وأنه كان ذا طبيعة أننوية على حد تعبيره! فانه ينبغى أن نضع في اعتبارنا عدة ملاحظات هامة:

أولا: ان هوبز كان قد قضى خمسين سنة من عمره ، أى نصف قرن كامل قبل أن يتهدده أى خطر حقيقى • وكان عندئذ قد أتم بالفعل موجزاً للملامح الرئيسية فى فلسفته ، فعلى امتداد سينوات طويلة من الاعداد والترتيب ، أتم عملا جعله يوضع فى مصاف أعظم فلاسفة

<sup>(8)</sup> C.F.S. Mintz; the Hunting of Leviathan.



- 24 --

العصر الحديث وطوال هذه السنوات كان يستمتع بالحياة والأمن ، ولم تكن الأحلام المزعجة عن « الأرمادا الأسباني » تقض مضجعه (٩) • ويقول برفسور جولد سميث .... Goldsmith ان عمسره كان بالفعل أربعة أشهر قبل أن يقترب الأرماد Armada... من شواطىء انجلترا (١٠) • ثم ينبغى آلا تنسى أيضا أنه روى وقائع خوفه وجبنه واسبابهما بنفسه في ترجمته الذاتية التي كتبها وهو في الرابعة والثمانين ! أي بعد أن عاش حياة طويلة ثم راح يفكر بهدوء في سنوات الماضى! •

ثانية: الملاحظة الثانية هي أن هناك من الباحثين من يتشكك في واقعة « الخوف » أو « النجبن » هـذه أصلا ! فمينوج ... K.R. Minogue يعتقد أن « خوف هوبز لم يكن سوى نكتة أطلقها هو على نفسه ! »(۱۱) وأنه كان يحب السحرية والدعابة فأطلق هـذه القصة على سبيل المزاح لا الجد ! • ويستشهد « مينوج » على مواقف أخرى كثيرة : « من ذلك مثلا أنه عندما اعترض كلارندن .... Clarendon وهما في باريس على بعض النظريات التي عرضها هوبز في « التنين » أجابه بقوله : « الحق أنني كنت أضع في ذهني العودة الى الوطن ! » يعني أن حججه السياسية لم تكن سوى طريقة لعقد اتفاق سلام ومصالحة مع كرومويل .... Cromwell » ويعتقد مينوج أن هوبز في هـذا الرد كان مازها ! ــ ويقول جون بول .... John Bowle : « لقد كان هوبز في هـذا الرد كان مازها ! ــ ويقول جون بول .... John Bowle : « لقد كان هوبز الهيابة فانه يصعب جدا وصفه بالجبن ٠٠ »(١٢) •

<sup>(9)</sup> W. R. Sorley: A History of British Philosophy to 1900.p. 47 Cambridg University press 1955.

<sup>(10)</sup> Quoted by K. R. Minogue: op. cit. pvi.

<sup>(11)</sup> Ibid.

<sup>(12)</sup> Ibid.

<sup>(13)</sup> J. Bowle: Hobbes and his Critics p. 53 Frank Cass a Co. LTD 1969.



- 22 -

الملاحظة الثالثة: ( وربما كانت هـذه الملاحظه هي التي يريد ان ينبهنااليها ذلك الفريق أنذى يندر تماما حسفة الجبن عن هويز ٠٠ ) هي أننا ينبغي ألا نخلط بين هوبز « الرجل الخائف » وهوبز « الفيلسوف المغامر »! فلا شك أنه كان يدمل ذهنا لامعا جرينا ومعامرا الى أقصى حدود الجرأة والمعامرة • يقول رفائيل به به به الله القد أبدى هوبز شبجاعة ملحوذلة في نشر أفكار كان يعلم أنها ستثير ذسده السلطات الكنيسية والسياسية معا ٠٠ »(١١:) • والحق أنه لم يرتعد قط وهو يدخل معارك فكرية بالغة العنف والقود ، ولم يشمعر بوهن وهو يكيل الضربات متلاحقه للتراث والدنيسة ورجال الدين والفكر الأرسطى وأنصاره ، ثم ما قولك في رجل كان يصر على أنه قادر على « تربيع الدائرة » ويقوم بمحاولات رياضية عديدة في هـذا الصدد ؟! بل ويدخل مع أساتذة الرياضة في أكسفورد في معارك حامية تستمر سجالا موصولا نحو عشرين سنة - ولهدذا السبب اطلق عليه احدد معارضيه في القارة الأوربية \_ وهو المؤرخ الألماني هرمان كونرنجيوس .... Hermanu Commgiws : « المتهور » ا « وانه لن المذهل حقا \_ كما الحظ معاصروه \_ ألا يثبط جبنه الطبيعي الذي استمده من طفولته، من نشاطه المتوهج ، ولا من ذهبه القوى الذي استمر يعمل على نحو رائع حتى آخر حياته ٠٠ (١٥) لقد عاش احدى وتسعين سنة لم يخف فيها قط لا من الآراء الجديدة ولا من الافكار الجريئة(١٦١) • ولهذا قيل عنه ، بحق ، « انه كان أشجع فلاسفة عصره ٠٠ »(١٧) .

٤ - لا نعرف شيئ عن أمه سوى واقعة ميلاده المبكر والعبارة

<sup>(14)</sup> D.D. Raphael: Hobbes: Morals and Politics p. 9 George Allen - London 1977.

<sup>(15)</sup> John Aubrey: Brief Lives p. 235.

<sup>(16)</sup> S. Mintz: The Hunting of ! eviathan p. 13.

<sup>(17)</sup> Felix Marti Ibanez: Tales of philosophy p. 145 (Clarkson N. Y. 1967).



\_ {0 --

المتنفسبة التي رواها أوبرى: ﴿ جاءها المخاص لرعبها الشسديد من الغزو الأسسباني • • ﴾ (١٨) غوضعت طفلها الثاني توماس ....Thomas وكان لها طفل آخر يكبره بعامين هو « أدموند ....Edmund • •

أما والده ....Thomas فكان قسيس القرية في وستبورت « نصف متعلم » ، لا يعرف أكثر من قراءة الصلوات في الكنيسة وتلاوة بعض المواعظ الدينية والخلقية • لم يتذوق العلم ولم يعرف حلاوته لهذا كان يستذف به • ولقد ذكر لي ذلك ابنه ادموند بنفسه (١٩) • ويروى لنا « أوبرى » أيضا أن هذا القسيس العجوز كان شيخا طيبا يحب لعب الورق: « اذ من الواضح أن لعب الورق كان أغضل عنده من قراءة الكتب • ويقال إنه ذلل في ليلة من ليالي السبت يلعب الورق حتى فترة متاخرة ، وفي اليوم التالي غلبه النعاس وهو يقوم بالخدمة في الكنيسة ، ويبدو أنه كأن يحلم بلعب الورق فقد سمع وهو يصيح بصوت مسموع: « الاسباتي يكسب ! »(٢٠) وفضلا عن ذلكُ كان سريع العضب أثاره ذات يوم قسيس بروستانتي على باب الكنيسة ه فمربه واضطر لهذا السبب أن يهرب الى لندن فرارا من العقاب ، ولم تره أحد بعد ذلك على الاطلاق (٢١) • ولقد تولى شقيقه الأكبر « فرنسيس .... Francis » ( عم الفيلسوف ) رعاية الأسرة ، وكان رجلا ثرياً عمل في تجارة القفازات ، وكانت رائجة في ذلك المنطقة ، فربح مالا وفيرا ، ثم أصبح عضوا في المجلس التشريعي للمدينة • ولما لم يكن له أبناء فقد تعهد أولاد شقيقه بالرعاية والتعليم • ولما مات أوصى بقطعة من

<sup>(18)</sup> J. Aubrey: op. cit. p. 226.

<sup>(19)</sup> Ibid.

<sup>(</sup>۲۰) نوع من ورق اللعب . وقارن في هذه القصية جون أوبرى ص ۲۲۷ ورفائيل في كتابه عن هوبز ص ۱۰ ــ وبطرس ص ۱۳ . . الخ الخ .

(۲۱) قارن المقدمة التي وضعها مينوج K. R. Minogue للشرته لكناب التنين وكذاك جون أوبري في كتابه الساف الدكر ص ۲۲۷ .

- 13 -

أرضه تسمى « أرض جاستن Gasten - ground » لفيلسوفنا ، ومنح شقيقه ادموند بقية أرضه (۲۲) •

ه ــ قضى هوبز طفولة هادئة فى « مالمسبرى » رغم واقعة ميلاده التى أسلفنا ذكرها ، فاستمتع بصيد السمك فى نهـر أفون ... Avon... وروافده التى تشكل قوساً جميلا حول المدينــة ، ولعب فى أطلال القلعة القديمة التى تشتهر بها مدينة مالمسبرى ، وتجول مرحاً فى المروج المخضراء المجاورة ، وكان يبتهج بهجة كبيرة بالأجراس الخمسة الجميلة التى تزدان بها كنيســة القديسة مريم (٢٢) ، فلم تكن طفولته كلها سيئة على نحو ما كان يصور !

تلقى هوبز تعليمه فى المدرسة الملحقة بكنيسة القرية حتى بلغ السابعة من عمره ، ولقد قيل أحياناً ان تربيته الدينية المبكرة \_ فضلا عن مهنة والده \_ تفسر المامه العميق بنصوص الكتاب المقدس \_ غير أن السبب فى اعتقادنا هو أن هوبز كان واسع الاطلاع على نحو ما سنعرف بعد قليل ٠

وعندما بلغ هوبز الثامنة ، وكان يجيد القراءة ، ذهب الى مالمسبرى ليتعهده الراعى الرسولى ايفانز .....Evans من التحق بمدرسة روبرت لايتمر Robert Latimer وهو شاب فى التاسعة عشر أو العشرين من عمره ، مثقف حديث التخرج من المجامعة عاد متحمسا الى قرية « وستبورت » ليفتح فيها مدرسة خاصة ويديرها بنفسه ، ولقد استفاد فيلسوفنا كثيراً من هذه المدرسة حتى أنه استطاع فى نهاية هذه الفترة أن يترجم « ميديا ...Medea » ليوربيدس الشاعر اليونانى الشهير ــ من اليونانية الى اللاتينية شعراً وقدمها الى استاذه النونانى الشهير ــ من اليونانية الى اللاتينية شعراً وقدمها الى استاذه الذى كان يبقيه فى صحبته أحياناً حتى التاسعة مساء فى حوار ونقاش الذى كان يبقيه فى صحبته أحياناً حتى التاسعة مساء فى حوار ونقاش

<sup>(22)</sup> J. Aubrey. op. cit. p. 228.

<sup>(23)</sup> S. Mintz: op. cit. p. 2.



- EV -

و ابداء الملاحظات القيمة وتوجيه لسلوك التلميذ الصاعد الذي تكشف ذكاءه مبكراً على نحو واضح (٢٤)! •

### ٢ ــ الغراب في اكسفورد:

٣ ــ عندما بلغ هوبز الرابعة عشرة من عمره التحق بكلية مودلن Magdalen College في جامعة اكسفورد ، ويصف لنا «جون أوبرى» شكل الشاب توماس هوبز بأنه كان طويلا نحيلا شاحباً ، يميل أحيانا الى العزلة والتأمل مع قليل من سوداوية المزاج! كما « كانت عيناه بلون البندق » تلمعان ببريق حى عندما يثيره نقاش • وكان شعره الأسود الفاحم هو السبب في أن أصدقاءه أطلقوا عليه اسم

## « النغراب » (۲۰۰) •

٧ — كانت ذكريات هوبز في جامعة اكسفورد سيئة للغاية فقد كان يظن أنه « دخل الجامعة » وسوف يجد هناك عالماً رحباً من الثقافة وسيعة الأفق والفكر الحي فخاب أمله! مناقشات عقيمة مجدبة تتشط بين جماعة البيورتان « المتطهرين » من ناحية ، وبين أنصار الكنيسة الكاثوليكية من ناحية أخرى ، ثم دروس في المنطق الصورى عقيمة هي الأخرى ، لا سيما وأن هوبر كان يعتقد في نفسه أنه مجادل ممتاز بالطبيعة! وكان يستشعر متعة وهو يتجول في محلات القرطاسية في المنورد ليتفرس في الخرائط التي كان يحبها حباً جماً!

كانت الفلسفة التى تدرس فى جامعة اكسفورد ، آنذاك ، هى الفلسفة الأرسطية ، ولقد كتب هوبز انطباعاته عن هـذا اللون من الدراسـة فيما بعد فى الفصل السادس والأربعين من « التنين » حيث يقول :

« كانت الفلسفة الطبيعية التي تعلمها المدارس حلماً أكثر منها علماً ،

<sup>(</sup>١٤٢) قارن في ذلك كله جون أوبرى في كتابه السائف انذكر ص ٢٢٨٠

<sup>(</sup>٢٥) نفس المرجع في نفس الصفحة ،



#### - £A -

فضلا عن أنها تصاغ فى لغة ميتة لا معنى لها •• وأنا أعتقد أنه يندر أن تجد شبيئاً أشد سخفاً يمكن أن يقال فى الفلسفة الطبيعية أدثر مما يسمى باسم ميتافيزيقا أرسطو عولا شيء أشد نفوراً عن الحكومة أكثر مما قاله فى كتابه السياسة ، ولا أشد جهالة من القسط الأكبر من كتابه الأخلاق •• »(٢٦) •

لقد دخل هوبز أكسفورد عام ١٦٠٣ وتخرج منها عام ١٦٠٨ وهو يحمل أسوأ انطباع: الدروس «كريهة قاحلة» والمناقشات «عقيمة مجدبة» ، ٠٠ والمناهج أرسطية أو اسكولائية من بقايا الفلسفة المدرسية التي سادت العصر الوسيط وييدو أن هذا الانطباع نفسه كان انطباع غيره من مفكري عصره ، فقد وصف الشاعر «جون ملتون كان انطباع غيره من مفكري عصره ، فقد وصف الشاعر «جون ملتون ملتون الطباع غيره من مفكري عصره ، فقد وصف الشاعر «جون ملتون ملتون الطباع غيره من مفكري عصره ، فقد وصف الشاعر «جون ملتون في ذلك الوقت بأنها « وجبة للحمير مؤلفة من أعشاب ونفايات ٠٠ » (٢٧٠

# ٨ ـ لا نعرف على وجه التحديد ماذا كان هوبز الشاب يقرا في

(٢٦) مجبوعة مؤلفاته الالجليزية التى نشرها سير مولز ورث المجلد الثاث ص ٢٦٩ ـ والحق أن هوبز شنن على الدراسات الفلسفية في الجماعيات الانجليزية حملة بالغة العنف وكانت سببا في جلب العداء عليه من أساتنتها يقول مثلا بالنسبة لدراسة الفلسفة : « . . كان لارسطو اليد الطولى في الجامعاله ، ولهذا فان هذه الدراسة لم تكن دراسة حتيتيسة للفلسفة وانها كانت دراسة للارسطية فحسب! المجلد الثالث ص ٢٠٠ ويقول أيضا : « أما بانسبة للهندسة فقد ظلت حتى وقت قريب لا مكان لها في جامعاتنا على الاطلاق ، ولو أن شخصا قد توصل بعبقريته الخاصة الى شيء من الكمال الرياضي لقيل عنه أنه ساحر ويتيل عن فنه أنه فن شيطاني » : المجلد الثالث ص ١٧١ « ١٠٠ وحتى نهاية عهد هنرى الثابن ظات الجامعات تؤيد سلطة البابا ضد سلطة الدولة ، . ولو قيل أن الجامعات لم تكن هي صاحبة مثل هذه الفظريات الزائفة لتلنا أنها مع ذلك لم تعرف كيف تغرس نظربات صحيحة في نعوس طلابها ، » المجلد الثالث حس ٣٣٦ .

(27) S. Mintz: The Hunting of Leviathan P. 2.



#### - 49 -

فترة حياته الجامعية في أكسفورد: « ويبدو أنه كان يخفى مطالعاته الحى يزيد من قدره كمجدد ومبتكر ٥٠ » (٢٨) ولهذا فعندما اتهمه نقداده بعد ذلك بسنوات بأنه: « لم يكن يقرأ بالقدر الكافى » ، فانه لم ينف عن نفسه هذه التهمة بل أخذ يباهى بأنه لو كان قد قرأ كثيرا كما فعل الآخرون لكان جاهلا مثلهم ولما عرف أكثر مما عرفوا! لكن هوبز كان واسع الاطلاع بالفعل (٢٦) • ويرى البعض أنها لون من ألوان المزاح الساخر الذى كان يجيده هوبز! وربما جاءته التهمة من عدم احترامه للماضى أو لرفضه: « ما كان يفعله غيره من اعطاء الماضى أكثر مما يستحق ، فيجثوا أمام التراث الغابر ويستشهد باستمرار بأقوال الأقدمين » فيجثوا أمام التراث الغابر ويستشهد باستمرار بأقوال الأقدمين » على حد تعبير هوبز نفسه (٢٠) •

والأرجح أن هوبز كان واسع الاطلاع بالفعل في فترة اكسفورد، والدليل على ذلك أنه عندما تخرج عام ١٦٠٨ ، ونال درجته الجامعية ، Sir james Hussee....

W. Cavendish....

W. Cavendish....

The First Earl of Devonshire...

ولا يعقل أن يختار العميد لهذه الوظيفة شابا لا يقرأ بغزارة أو يعرف عنه أنه ضحل الثقافة قليل المعلومات !

### " ـ أسرة كالفنديش :

ه كان لانتقال هوبز العمل عند أسرة كافنديش ..... Cavendish في المعرف علاقته بهذه الأسرة طوال حياته تقريبا ، باستثناء فترات عليلة جدا انقطعت فيها الصلة لتعود أقوى

(٣٠) قارن ما يقوله هوبز عن « احترام الزمن انغابر » في انتنبين ، المجلد الثانث ، مجموعة مؤلفاته ص ٧١٢ وقارن أيضا المجلد الرابع ص ٥٦ - ٥٧ .

( } ــ هوتز )

<sup>(28)</sup> Ibid. P. 3.



مما كانت • ومن ناحية أخرى انفتح له عالم واسع كان يتطلع اليه بشغف: غها هنا سوف يجد « انجامعة الحقيقية » على حد تعبين!

أسرة كافنديش أسرة عريقة في تاريخ انجلترا كان منها الأدباء والمفكرون والعلماء ، وهادة الجيش والبحرية وكبار رجالات الدولة(٢١) . وكان البارون هاردويك ...սու ուսաասաւն.. ( وليم كافنديش أول ارل لديفنشير ) يبحث عن معلم لابنه الذي سيصبح الارل الثاني لديفنشير ، فكان من حسن حظ هوبز أن نال هذه الوظيفة التي سيكون لها أبعد الأثر في حياته : فهو هنا يدخل عالما جديدا ياتقى فيه بعلية القوم في المجتمع الانجليزي ع ويتعرف على أعلام الفكر والأدب ، والفلسفة ، ويسافر مع تلميذه الى أوروبا ، ويجد الفرصة للقراءة ، والاطلاع والمتعة الروحية الحقيقية التي كان يفتقدها في أكسفورد ، فمع أسرة كالمنديش لن يجد هوبز ما كان يجده غيره من المدرسين الخصوصيين في انقرن السابع عشر من « جهد مضنى » مع قليل من العائد ، فالأسرة « كريمة ورقيقة » ها هنا اعلام الفكر الانجليزى م وفرصة المتجوال خارج انجلترا ، نم ها هنا مكتبة من الدرجة الأولى ، وهددا سوف يتحول هوبز الى عالم كلاسيكي ضايع ، ثم كاتب بارع ، وآخيرا الى فيلسوف لامع (٢٢) ممم وسرعان ما ينخرط فيلسوفنا مع ضيوف الأسرة فيتناقش في الفلسفة مع الفيلسوف والمؤرخ الانجليزي لورد هربوت شربري Lord Herbart of Cherbury ) وفي الأرمينيانية Arminism مع رجل البلاط لوشيوس كارس مع رجل البلاط المتعادية

(٣١) قارن في أسره كافنديش بصفة عامة :

The Dictionary of National Biogrophy. Founded in 1882 by Georg smith ed. by Leslie stephen Vol. 3 oxford university press 1917.

(۳۳) الأرمينانية ... Arminianism مذهب بروتستانتي اسسه علم اللاهوت الهولندي أرمينوس ( ١٥٦٠ – ١٦٠٩ )



- 01 -

إ ( ١٦١٠ - ١٦٤٣ ) • وفى الشعر والأدب مع الشاعر والأديب الانجليزى بن جونسون .... Ben Jonson ( ١٦٣٧ - ١٦٣٧ ) : « الذى كان أقرب الشعراء الى قبله ، وأكثر أصدقاء الأسرة ومعارفها قربا منه (٢٤) • • « وغيرهم كثيرون من طبقة النبلاء التى ارتبط بصحبتها طوال حياته ، والتى ظن الكثيرون هلذا السبب أن هوبز لا بد أن يكون قد استهدف بنشر « التنين » تدعيم الحكم الملكى !

۱۰ ــ فی السنوات الأولی من علاقة هوبز بأسرة كافندیش كادیه الوقت المتفكیر ، والقراءة وااتأمل ، لا سیما وأنه عثر علی مكتبة خاصة عند هذه الأسرة ممتازة للغایة فاستعان بها فی مطالعاته ، فهاهنا قضی هوبز عامین یقرأ ــ كما یروی « جون آوبری » ــ مئات القصص والمسرحیات والاداب العالمیة ، وهذا هو السبب فیما یری «آوبری» آیضا فی « غزارة لغته وتمكنه من الكتابة بأسلوب واضح مشرق ، وهاهنا أیضا تعمقت معرفته بالشعر والمؤرخین الكلاسیكیین ، باختصار فــی شاتورث Chatsworth وولبك آبی Weibeck Abbey فی قصر أسرة كافندیش ــ فی تلك الضیعة الواسعة حیث التماثیل الفنیـــة الجمیلة وسط حدائق ممتدة ونافورات تضاهی ما كان قائما فی قصر فرسای وسط حدائق ممتدة ونافورات تضاهی ما كان قائما فی قصر فرسای

ولا يفوتنا هنا أن نلاهط أن فيلسوفنا لم يحاول قط أن يتخذ من علاقته بهذه الأسرة النبيلة سلما يرقى عليه الى منصب أو جاه ، ولم يحاول استغلال ضيوف الأسرة ومعارفها وهم جميعا من كبار

ليعارض به مذهب كانفن Calvin وينتقد تعاليمه لا سيما فيها كيتعلق بهوضوع القضاء والقدر وهو يذهب الى امكانية خلاص البشر جميعا كما أنه يدافع عن حرية الارادة ، وكان هذا المذهب موضوع حديث الطبقات المثقفة في انجلترا واوروربا ابان القرن السابع عشر . (34) J. Aubrey: op. cit. P. 236.

\_ 70 \_

رجال الدولة وأعلام الفكر والأدب في انجلترا \_ لكنه كان يحاول فقط آن يستفيد منهم علميا . أن يثقف نفسه بقدر استطاعته فيتناقش في الأدب تارة ، والعلسفة تارة آخرى وفي الدين تارة ثالثه ، في مشكلات السياسة في عصره ٥٠ وهكذا وضع هذا الفيلسوف «المادي» في ذهنه أن يعيش حياة « روحية خالصة » أن يحيا للفكر وحده سواء في فترة التحصيل التي متحدث عنها الآن أو فترة الانناج والابداع التي ستحدث عنها فيما بعد ٠

١١ -- بدأت علاقة هوبز باسرة كافنديش متدرجة فهو يدخل الأسرة فى البداية معلما لشاب صغير يعده والده ليخلفه فيكون «الارل الثانى» لديفنش--ير الادرن الكن سرعان ما تؤلف بين العلم وتلميذه: السن المتقاربة فنتحول العلاقة الى صداقة متينة! عندما التقى هوبز بتلميذه لأول مرة عام ١٩٠٨ كان فى العشرين من عمره بينما كان التلميذ فى السابعة عشرة أى أن المعلم لم يكن يكبر تلميذه الا بثلاث سنوات فحسب مما سهل الصداقة بينهما وعلى الرغم من أن التلميذ كان فى السابعة عشرة فقد كان متزوجا ، لكن عروس « الارل الشاب » كانت وريثة اسكتلندية غنية فى الثانية عشرة من عمرها ، ومن ثم فقد كان وريثة اسكتلندية غنية فى الثانية عشرة من عمرها ، ومن شم فقد كان ولهذا فقد كان زوجها من الناهية العملية اعزبا ، ومن هنا كان لديبه الموقت والفراغ من الناهية العملية اعزبا ، ومن هنا كان لديبه الوقت والفراغ من مثلما كان لدى معلمه ، للصيد والقنص وركوب الخيل التي كان ولوعا بها للغاية حتى انه اقنع هوبز أن يكتب عنها بحثا عنوانه: « اعتبارات حول سهولة أو صعوبة حركة الخيل فى خطوط مستقيمة أو دائريسة » ،

### ٤ - سنوات التجوال:

### ( ا ) رحلته الأولى الى أوروبا وعلاقته بفرنسيس بيكون:

١٢ - يرتبط تطور هوبز العقلى بثلاث رحلات الى القارة الأورومة ،

\_ 04 \_

ثم فترة طويلة في باريس سميت باسم المنفى الاختياري والارادي لهوبز حيث عاش هناك احدى عشرة سنة من اهم فترات ابداعه الفكرى (١٠٠ فبعد سنتين من التحاقه بأسرة كافنديش ححب هوبز تليمذه عام ١٦٠٠ في أول رحلة الى القارة الأوروبية زار خلالها فرنسا والمانيا وايطاليا وشرع في دراسة اللغتين الفرنسية والايطالية ووقف على التيارات العلمية الجديدة التي كانت تهب على التارة في ذلك الوقت وفقد على التيارات العلمية الجديد التي كانت تهب على التارة في ذلك الوقت وفقد المنازات العلمية المجديدة التي كانت تهب على التارة في ذلك المحديد الوقت وفقد علم المنائ المجديد خلافرا بعد اكتشافه للدوكب نبتون عسام الله المواسطة تاسكوبه هو وبدا واضحا أن دعائم المذهب الأرسطى بدأت تترنح (٢٠١ ولهذا غيل ان من أهم الخبرات التي مر بها هوبز في هذه الزيارة اقتناعه التام برفض الذكر الأرسطى وهو الاقتناع الذي بدا يتكون لديه أثناء دراسته في جامعة أكسفورد و

وعند عودته من أوروبا ( وتاريخ العودة غير معروف على وجه اليقين ) واحل العمل مع تلميذه لا بوصفه معلما بل دَسحرتير وعسديق للورد الشاب ودنت مهام عمله بسيطة الفاية فواصل مطالعاته على الآداب الكلاسيكية ، خذلك اتصاله بالأدباء ، والمفدرين الذين يترددون على الأسرة حتى أنه كان يقول أنه : « بصلته بأعلام الفكر والكتب تحت أمره لم يعد بحاجة الى الجامعة »!

۱۳ سفى هذه الفترة أيضا أنهى اول عمل له وهو ترجمة كتاب ثوكيديدز عمريد البلبونيز » مفسى استطاعة القارىء أن يلمح بعض الارهاصات « بالتنين » فى المقدمة التى صدر بها هوبز ترجمته وأنه استهدف من ترجمته لهذا الكتاب فضح مساوىء الديمقراطية ـ كتب يقول:

(36) Ibid.



- 01 -

« لا أحد أثلج صدرى مثلما فعل ثوكيد يدز لقوله ان الديمقر اطيه طالم أحمق ٠٠٠ » (\*) ٠

18 ــ وقبل أن يظهر هذا الكتاب عمل هوبز بعض الوقت سكرتيرا وأمينا لسر الفيلسوف الانجليزى فرنسيس بيكون ١٥٦١ ــ ١٦٢٦ ولا معرف الكثير عن علاقته ببيكون التي استمرت في الأعم الأغلب من ١٦٢١ حتى ١٦٢٦ عندما تقاعد قاضي القضاة! لا نعرف سوى ما يرويه «جون أوبرى» من أنه ساعد لورد بيكون على ترجمة العديد من مقالاته من اللغة الانجليزية الى اللغة اللاتينية وكان عنوان احدى هذه المقالات على ما أذكر « عظمة المدن » ولقد نسيت أسماء بقية المقالات (١٧٠) معلى ما أذكر « عظمة المدن » ولقد نسيت أسماء بقية المقالات (١٧٠) معلى ما أذكر « عظمة المدن » ولقد نسيت أسماء بقية المقالات (١٧٠) معلى ما أذكر « عظمة المدن » ولقد نسيت أسماء بقية المقالات (١٧٠) معلى ما أذكر « عظمة المدن » ولقد نسيت أسماء بقية المقالات (١٧٠) معلى ما أذكر « عظمة المدن » ولقد نسيت أسماء بقية المقالات (١٧٠) معلى ما أذكر « عظمة المدن » ولقد نسيت أسماء بقية المقالات (١٧٠) معلى ما أذكر « عظمة المدن » ولقد نسيت أسماء بقية المقالات (١٧٠) معلى ما أذكر « عظمة المدن » ولقد نسيت أسماء بقية المقالات (١٧٠) معلى ما أذكر « عظمة المدن » ولقد نسيت أسماء بقية المقالات (١٧٠) مدن المدن » ولقد نسيت أسماء بقية المقالات (١٧٠) مدن المدن » ولقد نسيت أسماء بقية المقالات (١٧٠) مدن المدن » ولقد نسيت أسماء بقية المقالات (١٧٠) مدن المدن » ولقد نسيت أسماء بقية المقالات (١٧٠) مدن المدن » ولقد ألم المدن » ولقد المدن

ويروى لنا « أوبرى » أيضا أن بيكون ذان يحب أن يتناقش مع هوبز إلى ولكنا لا نعرف موضوع هذه المناقشة وليس هناك ما يدد على أنها كانت مناقشات فلسفية ) دوأنهما كانا يتنزهان معا في جور امبرى أنها كانت مناقشات فلسفية ) دوبيض سيادة اللورد » التأمل عولهذا دان هوبز يحتفظ بريشة ومحبرة وببعض الورق ليكون على استعداد لأى نكر فلسفى مفاجىء يرد الى ذهن اللورد الذى كان يقول عن سكرتيره « أن هوبز خير من يدون أفكارى لأنه يفهم ما يكتب ٠٠ » (١٨٠ وكان يقول أيضا أن الآخرين الذى كتبوا أفكاره عندما أملاها عليهم كانوا يدونونها مرات عديدة ثم عندما يقرأها يجدد صعوبة في فهم مادونوه لأنهم هم أنفسهم لم يفهموه بوضوح ٠٠ (٢٠٥ وواضح من ذلكأن بيكون كان يقدر صحبة هوبز بوجه خاص لأنه الشحص الوحيد الدذى كان

### ( ﴿ ) ذكر العبارة أيضا في سيرته الذاتية ص ٤ انظر

The life of Mr. Thomas Hobbes of Malmesbury Written by himself-The Rota at the University of Exeter, 1979. P. 4.

- (37) J. Aubrey: op. cit. P. 229.
- (38) J. Aubrey: op. cit. P. 229.
- (39) J. Aubrey: op. cit. P. 118.

\_ 66 \_

يكتب أفكاره بوخوح والذي كان يقدم الدليل على أن تأملات قاضي القضاة يمكن أن تكون مفهومة! ولقد استمرت هذه العلاقه طيلة سنوات بيكون الأخيرة أعنى في فترة تقاعده ولقد كان هوبز هو الذي اخبر عون أوبري » بان بيكون مات مصابا بذات الرئة بعد أن خرج في عربته في الشتاء ليبتاع دجاجة ليجرب عليها وقاية الثلج للاجسام الحيوانيه من العفونة في جسم دجاجة مذبوحة لساعنها فسرت اليه قتسعريرة لم تمهله سوى أيام!

١٥ ... هناك خطآن في علاقة هوبز ببيكون يحسن أن نقول عنهما خلمة سريعة :

الفطأ الأول: تاريخي وهو ما يرويه جورج كاتلين الفطأ الأول: تاريخي وهو ما يرويه جورج كاتلين المعروف « قصة الملاسخة السياسيين » من « أن هوبز عمل سكرتيرا لفرنسيس بينون غترة ثم انتقل بعد هذه الوظيفة ليدون معلما لأحد أفراد أسرة كاغنديس الذي أصبح فيما بعد لدورد ديفنشير ٠٠ »(١٠) و وهذا خلط واضح ، ذلك لان هوبز تعرف على هذه الأسرة بعد تخرجه مباشرة من جامعة أكسفورد عا ١٦٠٨ في حين أنه نعرف على بيكون ، في الأعم والأغلب من خلال تردد الأخير على هذه الأسرة م بعد تقاعده عام ١٦٢١ كما سبق أن بينا ٠

والخطا الثانى: اهم من ذلك لأنه فلسفى • وهو اعتبار هويسز تلميذا لبيكون • آو أن تنسب نلسفة هوبز الى بيكون على نحو ما فغل كونوفيشر مثلا Kuno Fisher ، ذلك لأن هوبز لم يكن بالتأكيد تلميذا لبيكون • بل ليس ثمة ما يشهد أن الاهتمام الناسفى قد بدأ يتبلور فى ذهن هوبز حتى ذلك التاريخ الذى تعرف فيه على قاضى القضاة: « صحيح انهما يتفقان فى معارضة فكر أرسطو والعصر الوسيط ،

<sup>(40)</sup> George Catlin: The Story of the political Philosophers p. 227. Tudor publishing Co. N.Y. 1947.

- 07 -

وصحيح أيضا أنهما يحاولان اقامة تخطيط شامل المعرفة ، لكنهما يختلفان بعد ذلك اختلافا أساسيا في المنهج ، وفي المجال ، وفي ألروح ، وفي المزاج (١٤) لقد كان بيكون معروفا في الفلسفة على أنه أول مداغم عن المنهج الاستقرائي في البحث العلمي أي منهج التعميم من الملاحظة واجراء التجارب ، في حين أن هوبز لم يكن يعتمد على الاستقراء وانما على الاستنباط أعني استخراج المتائج المنطقية من المتعربيثات ، وهو هنا يتابع ديكارت وغيره من الرياضيين وجميع المفكرين العظام في القرن السابع عشر الذين اتحدوا في المجابهة بالعلم الجسديد واحتقارهم لمنطق ارسطو ، حصيح أن منطق أرسطو كان استنباطيا لكنه كان يبدأ بطريقة الأقيسة ، أما المنطق الاستنباطي الجديد عند ديكارت وهوبز وغيرهما فهو يقوم على غرار المنهج الرياضي الذي هو اعتبار المعرفة قوة ، وأن غرض البحث العلمي هو تحصيل قوة مفيدا المسيطرة على الطبيعة وأن أي بحث لا يستحق اسم المعرفة ما لم يكن مفيدا للحياة البشرية (١٤) .

ولقد لخص ت ۱۰ جيسوب ۲. E. Jessop العلاقة بين الفيلسوفين على النحو التالى :

عندما نستعرض فلاسفتنا المحدثين فاننا نجد أن أول شخصية جديرة منا بالاحترام هي فرنسيس بيكون ع أما الشخصية الثانية فهي توماس هوبز عومياة الفيلسوفين متداخلة فقد التقيا لفترة ساعد فيها الثاني ( هوبز ) الأول ( بيكون ) على عمل سخيف هو ترجمة مقالاته من الانجليزية الى اللاتينية كما لو كان من المكن لافكار هذه المسالات

<sup>(41)</sup> W.R. Sorley: A History of British Philosophy to 1900. P.49.

<sup>(42)</sup> T.E. Jessops: Thomas Hobbes P. 7 — 8 Longmans, Green X 1960.

- dy -

أن تسحر الناس بغض النظر عن الثوب اللغوى الرائع الذى وضعت فيه و لكن المهمة لا بد أنها كانت تتناسب مع فكر هوبز الذى دان يعنف أن الأفكار ترد الى الذهن اولا نم علينا أن نبحث عن العلمات التى تناسبها بأكبر غدر من الدقة والايجاز ، فى حين أن بيكون كان يعقد ان الأعكار والعبارات تنبثق الى الوجود معا ، وهذا يعنى ببساطة أن هوبز كان معكرا فى حين دان بيكون فنانا •

ويصعب أن تجد شيئا مشتركا بينهما ، صحيح أنهما معا يؤمنان بأن المعرفة قوة م لكن هددًا عان يؤمن ديدارت أيضًا ، وهكذا كان يؤمن العلماء في عصره ، والكيمائيون من قبلهم ، ولا يحتاج المرء أن يكون فبلسوفا حتى يرى ويقول انك لكى تحدث نتيجه مرعوبة لا بدلك آن تعرف أسبابها • لقد كانت المشكلة المعاصرة: كيف نكتشف الأسباب • وحول هذه القضية يقف بيكون وهويز في معسكرين متضادين متعارضين اذ يرى الأول أن علينا أن نلاحذا وأن نستمر في عملية الملاحظة حتى تتضح الروابط العلية نماما في حين يرى الثاني أن علينا أن نفكر نزولا الى المبادىء الأولى • وعلى ذلك فقد كان الأول فيلسوفا تجريبيا في حين كان الثاني فيلسوفا عقلانيا Rationalist أن منهج بيدون جعله يرتبط بمهمة لا يستطيع أن يقوم بها باحث واحد ، وتلك مسألة. لم تكن تضايقه لأن ذهنه النبيا، ذو جهد متواضع ، أما منهج هوبز فقد جعله يختصر الطريق ، فهو يمكنه رغم صعوبته ، وهو باحث واحد من اكمال المهمة ، مسئلة تنسابه تماما ، لأن ذهنه لا يكون متواضعا الا عندما يبتعد عن التفلسف • المنهج الأول يتنبأ بالنتائج ، والثاني يصل اليها ، ويضعها مرتبة ني نسق واسع (٢٦) .

# (ب) رحلته الثانية الى القارة:

١٦ ــ توفى تلميذ هوبز وصديقه عام ١٦٢٨ ، وكان ابنه وخليفته

(43) M. Oakeshott. op. cit. p. 2.



~ 6A \_

حبيا فى الحادية عشرذ ، ومن ثم غلم تجد ارملته نفسها بحاجه السى خدمات هوبز لا كسكرتير ولا خامين لسر الصبى الصغير ، وهدذا انتطعت علاقة فيلسوفنا باسرة كافنديش لنلاث سنوات قادمة!

۱۷ — كان هوبز فى الأربعين من عمره عندما مات نلميذه ، لكنه واصل السير فى مهنة « المعلم الخصوصى » فعمل معلما لابن سير جرفس كلتون Str Gervase Clinton لحة ثلاث سنوات قضى منها عامين نى القارة الأوروبية مع تلميذه ، ففى عام ١٦٢٩ غادر انجلترا اللى القارة الأوروبية فى رحلته الثانية مع تأميذه الجديد وبقيا هاك لمدة عامين ، واذا كنا لا نعرف الكثير عن تجولاته فى هذه الفيرة فاننسا نعرف شيئين هامين :

الأول: في هذه الرحلة تعرف هوبز لأول مرة على الهندسة •

الثانى: بدأت خطوات هوبز الأولى نحو الفلسفة ، فقد أعطاه عالم الرياضيات العقلى دفعة جديدة كما وجه تاملاته الفلسفية وجهة جديدة ، ومن الآن فصاعدا سوف تسيطر الفلسفة على ذهنه (٢٤٠) .

أما بالنسبة للنقطة الأولى فقد روى «جون اوبرى »قصية وقوعه « فى غرام الهندسة » وهو فى الأربعين من عمره عندما زار باريس للمرة الثانية • فقد وقعت الحادثة التى اعتبرها بعض الباحنين نقطة تحول حاسمة فى حياة هوبز (نن) • عندما كان يقلب النظر فى مكتبة صديقه فوقع نظره مصادفة على كتاب مفتوح فتناوله وقرأ ، وكان الكتاب « مبادى الهندسة » لاقليدس أما الصفحة فكانت النظرية رقم ٧٤ • • • فقرأ البرهان ثم أخذ يصيح : « يا الهى • • ! • • هذا مستحيل ! » • • فقرأ البرهان فوجده يرده الى النظرية السابقة وما احتوته من براهين ثم أكمل البرهان فوجده يرده الى النظرية السابقة وما احتوته من براهين

<sup>(43)</sup> M-Oakeshott, op. cit. p. 2.

<sup>(44)</sup> K.R. Minogue : op. cit. p. V.

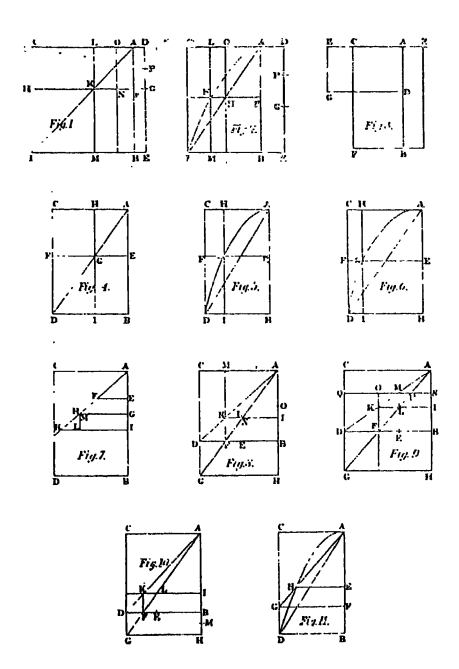
وتعريفات • وهكذا شعر انه وصل الى ضالته المنشودة التى ظل يبحث عنها طويلا: المنهج السليم الذى يؤدى الى يقين لا يزعزعه شك والذى سيعمل جاهدا على تطبيقه فيما بعد على المشكلات السياسية: « فقد كان هوبز جادا تماما في أن يكون في علم السياسة ما كانه اقليدس في علم الهندسة! • » (من) ومن هنا سعى في كتاب « التنين » الى تقديم دراسة « برهانية » للالتزامات التى تؤسس عليها الدولة كما يخبرنا هو نفسه في « الفصل الصادى والعشرين » من كتاب حيث يقدول: « تعتمد المهارة في اقامة الدول وندعيمها على قواعد معينة عما هي الحال في الحساب والهندسة ، أعنى أن اقامة الدول لا نعتمد على الجانب العملى غقط كما هي الحال في لعبة التنس ، وانما تعتمد على قواعد [ نظرية ] لم يجد أحد حتى الان الوقت أو الرغبة أو المنهج قواعد [ نظرية ] لم يجد أحد حتى الان الوقت أو الرغبة أو المنهج

۱۸ وفي هذا الوقت ، تقريبا ، بدأت آراؤه الفلسفية تتسكل فقد وجد بين مخطوطاته : «كراسة قصيرة عن المبادىء الأولى » من المعتقد انها كتبت عام ١٩٣٠ وفيها نجد المؤلف يتحدث بانقعال عن مدى تأثره لاكتشافه «عالم الرياضيات» عندما قرأ كتاب اقليدس في الهندسة ، وكيف أنه قرر أن يتخذ من الشكل الهندسي ( وهو ما فعله ديدارت أيضا ) صيغة أساسية للبرهنة على حججه ، كذلك تكشف هذه الكراسة الصغيرة عن أنه بدأ يركز تفكيره في تصور الحركة بوضع أساس لتفسير الأشياء لكنه لم يكن قد تخلي بعد عن نظرية المدرسيين في الأنواع وفي تفسير الادراك والفعل (٢٠١) ، لكن ما يهمنا الآن على وجه الخصوص هو اعجابه الشديد بالمنهج الهندسي الذي اكتشف في هذه المرحلة الهامة من حياته ثم اتخذه بعد ذلك نموذجا للمنهج الحقيقي فهو اعجاب لم يتذلعنه قط طوال حياته حتى أنه سوف يصف

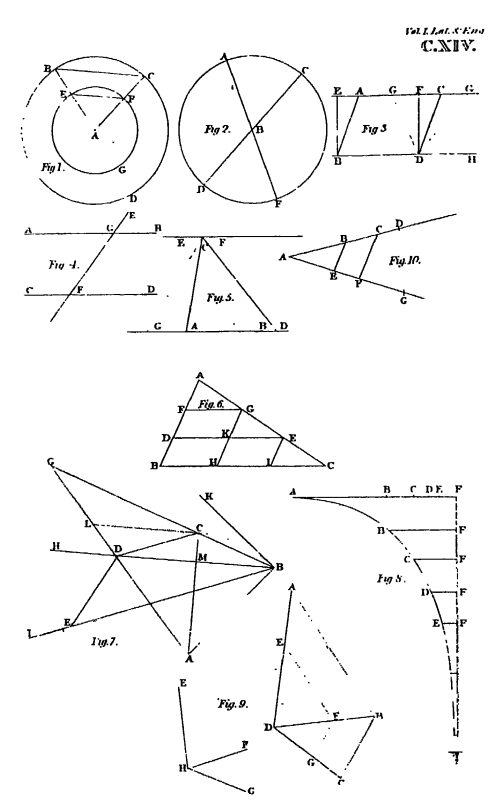
<sup>(45)</sup> Ibid.

<sup>(46)</sup> W.R. Sorley: op. cit. p. 50.

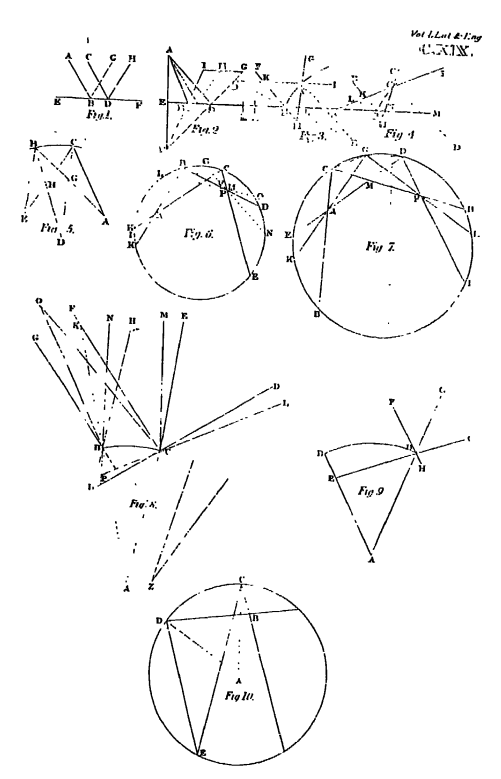




نماذج من محاولات هوبز الرياضية تبين مدى غرامه بالهندسة لحد الشطط: أعنى محاولة تربيع الدائرة



نهذج اخرى من محاولات هوبز الرياضية تبين مدى غرامه بالهندسة لحد الشطط: ومرة اخرى محاولة تربيع الدائرة



نماذج ثالثة من محاولات هوبز الرياضية تبين مدى غرامه بالهندسة لحد الشطط: اعنى محاولة تربيع الدائرة

**— 77 —** 

الهندسة فى « التنين » (۱۷) بأنها « العلم الوحيد الذى شاء الله حتى الآن أن يهبه البشر ۱۰۰۰ » ويطالب الناس أن يبدأوا مشل الهندسة بالتعريفات ، وهى هنا تحديد معانى كلماتهم ، بل ويطالب مثل ديكارت بالشك فى أقوال السابقين وتعريفاتهم ، وبالتالى عدم التسليم بها قبل فحصها فحصا دقيقا فان كانت سليمة أخذنا بها والا وضعنا غيرها ، يقول : « من ذلك يتضح كم هو ضرورى للانسان الذى يستلهم المعرفة الحقة أن يفحص تعريفات المؤلفين السابقين اما لكى يصححها

ان كانوا قد وضعوها متهاونين أو ليضع هو غيرها لنفسه ٠٠ »(د٠) ٠ ( ج ) رحلته الثالثة الى القارة :

19 ـ في عام ١٦٣١ عاد هوبز مرة أخرى للارتباط بأسرة كافنديش فهو الآن معلم « للارل الثالث لديفنشير » • وواضح أن تلميذه الجديد كان منقفا متتبعا للحركة العلمية الجديدة في أوروبا اذ يسجل هوبز في يناير عام ١٦٣٣ انه راح يبحث في مكتبات لندن عن نسخة من كتاب جاليليو : « محاورات حول النظامين الرئيسيين في العالم » نظرا الااحاح تلميذه عليه ، لكنه للاسف اكتشف أن النسخ التي عرضت في مكتبات لندن قد نفدت كلها ا

ومرة ثالثة يصحب هوبز تلميذه الجديد الى القارة الأوروبية فى رحلة كانت أطول رحلاته الثلاث ـ قبل منفاه الاختيارى فى باريس ـ فقد استغرقت ثلاث سنوات من ١٦٣٤ الى ١٦٣٧ ، وفى هذه الرحلة تسغلته مشكلة الحركة لا سيما انه سعى الى لقاء جاليليو فى بيزا Pisa وترك حديثه معه أثرا عميقا فى نفسه جعله يتحدث عنه باحترام طوال

<sup>(47)</sup> T. Hobbes: Leviathan P. 77 (Fontana)—English works, Vol. 3 p. 23 — 24.

<sup>(48)</sup> Ibid.

<sup>(49)</sup> Ibid.



#### - 18 -

حياته: «جاليلو ٥٠ كان أول من فتح لنا أبواب الفلسفة الطبيعية الكلية النبي هي معرفة الحركة ، ومن ثم فليس في استطاعة عصر الفلسفة الطبيعية أن يعد شخصا آخر أرفع منه منزلة ٥٠ » (٥٠)! • في باريس تعرفه وبزعلى الراهب الفرنسيسكاني الأبمارن مرسن Marin Merseme تعرفه وبزعلى الراهب الفرنسيسكاني الأبمارن مرسن علية أكاديمية علمية غير رسمية يلتقى فيها نخبة من أفضل عاماء عصره ويتبادلون الرأى : وكان أول ما فعله هوبز أن أطلع الأب مرسن على نتائج تأملاته المبكرة في البصريات وما وصل اليه حول الاحساس • وبعد عودته الى انجلترا ظل يراسله حول علم الطبيعة • وكان هوبز قد شكل في ذلك الوقت تصوراً ثلاثيا لذهبه الجديد في الفلسفة وهو يشمل ثلاثة أجزاء:

De Corpore ا ) في الجسم

(ب) في الانسان De Homine

(ج) في المواطن De Cive

والقسم الأول يدرس الأجسام الطبيعية أو التصور الميتافيزية المادى للكون بصفة عامة ، أما القسم الثانى فهو يدرس سيكولوجيا الانسان بما فى ذلك ارتباط هذا التصور بالفسيولوجيا : أما القسسم الأخير فهو يدرس السياسة والأخلاق • وكان يريد أن تصدر كتب التى تعالج جوانب المذهب على هذا الترتيب علكن الأحداث السياسية شدته فعكست هذه الخطة العامة ، يقول فى رسالة من المؤلف السيالية القارىء فى المجلد الثانى من مجموعة مؤلفاته :

« لقد كنت أدرس الفلسفة من أجل ذهنى أنا 4 وجمعت أنواعا من كل نوع من عناصرها الأولى وهضمتها ثم رتبتها فى ثلاثة أقسام أعتقدت أننى أستطيع أن أكتبها بهذا الترتيب:

<sup>(50)</sup> Thomas Hobbes: English works Vol. I p. VIII.



\_ 70 -

أولاً: في الجسم وخواصه العامة .

ثانيا: في الانسان وملكاته وعواطفه ٠

ثالثا: في الحكومة المدنية وواجبات المواطنين • • [ لكن الاحداث عكست النرتيب ] فما كان القسم الأخير في الترتيب أصبح الجسزء الأول زمنيا • » (١٥) •

٢٠ - ذلك أن هوبز عندما عاد من رحلته الى انجلترا وجد الغليان السياسي على أشده لا سيما بين أنصار الملك المؤيدين « لحسق اللوك الالهي » وبين البرلمانيين الذين يحاولون تقييد سلطان اللك شارل الأول: والحق أن هذا النزاع قديم قدم الملك جون نفسه ، وهو يلخص تاريخ الحركة السياسية في بريطانيا فلا بد أن نقول عنه كلمة سريعة: في عهد اللك جون حدث أن تمرد النبلاء عليه ، ذلك لأنه دأب على البالغة فى فرض الضرائب عليهم ومصادرة أملاكهم وتزويج بناتهم من عامة الشعب ٠٠ حتى ثار البارونات وطبقة النبلاء عموما ثورة مسلحة وانتصر أتباعهم على جنود الماك وأجبروه عام ١٢١٥ على توقيع الميثاق الأعظم (الماجنا كارتا Magna Carta) الذي حد من سلطة الملك على نحسو ما هو معروف ووفى القرون التالية لصدور هذا الميثاق اتجهت جهود الانجليز الى تقييد سلطات الملوك عن طريق برلمان يمثلهم لا يجوز غرض ضرائب الا بموافقته ، ولم تكن العامة ممثلة في البرلمان بادىء الأمر لأنه كان مجلس الاشراف أو النبلاء (مجلس اللوردات الآن) ، واكن لما رفض أثرياء العامة المساهمة في نفقات الملك بسبب عسدم اشتراكهم في تقريرها سمح لهم بدخول البرلمان ولكن كطبقة أقل شأنا من النبلاء فكان مجلس العموم • ولم تقدر طبقة اللوردات في بدايـة الأمر أهمية ذلك المجلس ، فلما نبتت أهميته سارع أبناؤها الى الدخول فيه فصار شآنه يزداد شيئا ذشيئا حتى جاوز شآن مجلس اللوردات •

<sup>(51)</sup> T. Hobbes : Eng. works, Vol. 2 P. XIX. ( هويز )

**— 77 —** 

٢١ \_ اكن هذا الصراع نصاعد كثيرا في القرن السابع عشر في عهد الماكين جيمس الأول (١٦٤٩ \_ ١٦٢٥) ونسارل الأول (١٦٢٥ \_ ١٦٤٩) فقد كان البرلمان يريد أن يحكم وأن تكون حقوقه مستندة التي القانون لا التي احسان المله ورضاه • واضطر جيمس الأول أن يساير البرلمان لحاجته الشديدة التي المال •

ولكن ابنه وخلفه شارل الأول كان أكثر عنادا وصلابة فعندما حاول البرلمان تحديد سلطانه وارغامه على أن يوقع عريضة الحقوق (عام١٦٢٨) التى تضمنت عدم تكايف أى انسان أى شيء ما لم يقره البرلمان ... رغض وظل يفرض الضرائب دون موافقة البرلمان وأخيرا حله عام ١٦٢٩ وحكم احدى عشرة سنة بدونه ثم اصطر ادعوته عام ١٩٤٠ كى يمنحه الاعانات المالية لمواصلة حرب الاساقفة (الحرب ضد اسكتنادا) فقدم البرلمان عريضة عدد فيها مناسد حكم الملك شارل وسعى الى تجنيد جيش وجهز اللك من جانبه جيش آخر ورفض اجابة مطالب البرلمان وحاول القبض على خمسة من أعضاء مجلس العموم لكنهم هربوا وأثاروا الشعب ضمده وبأت المعرب الأهلية عام (١٦٤٢ ــ ١٦٤٥) ثم تجددت مرة أخرى (١٦٤٧ ــ ١٦٤٩) وانتهت باعدام الماك شارل الأول في ٣٠ يناير أمرى (١٦٤٧ ــ ١٦٤٩) وانتهت باعدام الماك شارل الأول في ٣٠ يناير المولى أحد أعضاء البرلمان أوليفر كرومويل (١٩٥٩ ــ ١٦٥٨)

عندما عاد هوبز إلى البلاد كانت الاضطرابات قد بدأت ترداد عنفا فكتب بحثين عام ١٦٤٠ الأول عن الطبيعة البشرية أو الأصول الأساسية للسياسة ٥٠ والثانى عن « الهيئة السياسية أو أصول القانون » وكلاهما تم تداوله وهو مخطوط على نطاق واسع حتى جمعا ونشرا عام ١٦٥٠ ٠ وعلى الرغم من أن البرلمان لم يتخذ ضده أى اجراء فقد اعتقد أنسه من « الحيطة والحذر » ( سوف نتحدث عنهما فيما بعد ) ان يرحل السي فرنسا حيث ظل في منفاه الاختيارى في باريس احدى عشرة سنة ! ٠

<del>-</del> '\ -

### ه \_ معارك هويز الفكرية:

77 - شرع هوبز فور وصوله الى باريس فى استكمال فلسفته ففى عام ١٦٤٢ نشر كتابه « فى المواطن De Cive » وبايعاز من الأب مرسن عاد الى تأملاته فى علم الطبيعة ، وسرعان ما دخل فى نقاش مع ديكارت ( ١٥٩٦ - ١٦٥٠ ) وكان هوبز قد تعرف ديكارت ( ١٥٩٦ - ١٥٩٠ ) وكان هوبز قد تعرف بالفعل على أعمال ديكارت وتلقى نسخة من كتابه « مقال عن المنهج » من سير كنلم ديجبى حقال Sir Kenelm Dig عام ١٦٣٧ بعد نشر الكتاب بأشهر قليلة (٥٢) .

٣٣ -- وكان نزاعه مع ديكارت أول معاركه الفكرية ، وهو يرجع المى سببين الأول مسكلة الكيفيات الثانرية التى اعتقد كل منهما أنه كان أول من أشار اليها • والثانى الاعتراضات التى قدمها هوبز على كتاب التأملات اديكارت •

والقصة تبدأ مع وصول هوبز الى باريس قبل نشر تأملات ديكارت التى أرسلها الفيلسوف الفرنسى الى الأب مرسن ، لكى يجمع من المفكرين الاعتراضات التى يرونها قبل نشرها بالفعل ، وقد أعطاها الأب بدوره الى هوبز ليبدى اعتراضاته مقدما و وبالفعسل كتب هوبز سنة عشر اعتراضاً هى المشهورة فى تاريخ الفلسفة باسم مجموعة « الاعتراضات الثالثة » على تأملات ديكارت (٥٠) ، ولم يذكر هوبز اسسمه لكنه وقعها باسم « رجل انجليزى » ، غير انه أرسسل مع

(52) S. Mintz the Hunting of Leviathan p. II.

(٥٣) كان ديكارت قن أرسل كتابه التأملات الى عانم هواندى من علماء الدين يدعى كاتروس ... Caterus ، ثم أرسله الى الآب مرسن مع اعتراضات كاتروس وردوده عليها (وسميت هذه المجبوعة باسم الاعتراضات الأولى) . رجمع مرسن اعتراضات من مختلف اللاهوتيين سميت بالاعتراضات الثانية ، وكانت اعتراضات هوبز هى مجموعة الاعتراضات الثالثة .



#### - 74 -

اعتراضاته ورقة حول البصريات نسرت عام ١٦٤٤ في كتاب مرسن عن البصريات ، وهي ورقه كانت نقد! لكتاب ديكارت « عن انكسار الضوء » الدى نشر عام ١٦٣٧ ٠ غير أن ديدارت أتهم « الرجل الأنجليزي » بانه انتداء أفكاره هول الدينيات الثانوية كالصوت واللون وعيرهما باعتبارها أفكارا ذاتيه ترجع الى الذات المدركة لا الى الموضوع المدرك! وهو اتهام مرغوض من وجهة نظر هوبز الذي كان مسعولاً عَي البداية بمسكلة الحس بالفعل ، فذهب فيلسوفنا الى أنه كان أول من قال بهذ، الفكرة علنا مند عام ١٦٣٠ وآنه شرح هــذه النطرية مشافهة لاتنين من أحدقائه هما « لورد أوف نيو حاسل » و « شارل كافنديش » : والحق أن أيا من الفيدسوفين لم يكن هو أول من أعلن هده الذفرية وانما صاحبها الحقيقي كان جاليليو الذي عرضها بتفصيل سُديد مند عام ١٦٢٣ غي كتابه المحاورة فكان الفيلسوفان فخورين آكثر مما ينبغي بهذا الكشف! ولقد التقى هوبز وديكارت بالفعل في باريس عام ١٦٤٨ ( قبل وفاة الفيلسوف الفرنسي بعامين ) وتناقشا في سبب الصلابة ، التي اختلفا حولها لكن يبدو أن اللقاء كان سلمياً ، وفي السنوات التي تلت كان هوبز يتحدث عنه باحترام ميما يروى لتا جوى أوبرى ٠.

والحق آن جانبا من الخلاف بين الفيلسوفين كان يرجع الى اختلاف وجهة نظرهما حول السائل الدينية: « لقد كانت آراء ديكارت اللاهوتية هي التي لم يستطع هوبز أن يهضمها ، ولم يستطع أن يعفر اله ما كتبه دفاعاً عن « النتاول » وتحول خبز القربان وخمره الى جسد المسيح ودمه ليرضى اليسوعيين وهي فكرة كان هوبز يعلم جيدا أن ديكارت لا يؤمن بها (30) ا فضلا عن آن هوبز كان مادياً ولم يكن يتصور الكون

<sup>(\*)</sup> هنساك من يرى ان عابم الكيمياء الانجليزى روبرت بويل R. Boyle.. ( ١٦٩١ ــ ١٦٢٧ ). الذى كان أول من ميز بين العناصر والمركبات هو أيضا أول من ميز بين الكيفيات الاولية والكيفيات الثانوية انظر مثلا : Encyclopaedia of Philos Vol. 6 P. 455.



#### - 79 -

كله الا مادة أو جسما في حالة حركة ، ولهذا لم يستطع أن يقبل ثنائية ديدارت بين الروح والمادة ، ومن ناحية اخرى مقد دان ديدارت رياضيا بارعا بينما كان هوبز هاويا في الرياضيات لهددًا لم يخف الفيلسوف المرنسي سخريته من البراهين غير المقنعة التي قدمها في كتابه عن المواطن De cive عام ١٦٤٢ وان اعنرف بقدرة هوبز في ميدان الاخلاق رغم غوله أن نظريه هوبز في الطبيعة البشرية ضارة وخبيته ! ويذهب برانت Branac في تفسيره للعلاقة بين هوبز وديكارت الى أن « السبب الرئيسي للعداوة بينهما هو اتفاقهما على نظريتين كانتا أسأسيتين في الصورة الميكانيكية الجديدة للطبيعة وهما : القول بوجود مادة سامية Materia Subtilis هي وسط متخيل بين الأجسام عير المتماسة والقول بذائية الكيفيات الحسية \_ ولقد وصل الفيلسوفان الى هده النتائج حول هذه الموضوعات مستقل على منهما عن الأخر ، وكان كل منهما عنى وعى بالمحانة الرفيعة التي يستحقها ، ومن هنا كانت مشطة أسبقية أى منهما في هدده الكشوف في منتهى الأهمية بالنسبة لهما على اعسار أن كلا منهما ينظر الى نفسه على أنه مؤسس فلسفة جديدة ع ويرفض عن وعى التراث القديم كله لينطلق من بداية جديدة (٥٠٠) •

۲۶ ــ في باريس ايضا شرع هوبز في معركة فكرية من نوع مختلف وامتدت الى ما بعد عودته الى انجلترا مع جون برمهول John Bramhall النقف ديري Bighop of Derry الذي كان الأجنا في فرنسا في ذلك الوقت وبدأ الحوار في منزل صديق الطرفين « لورد أوف نيو كابيال » حيث دخل الأسقف وهـو ارميني Arminain متجمس فوچد هويز يتحدث في موضوع حرية الارادة فلمح فيه في الحال خصماً بارزا ينكر هـذه الحرية واحتدم النقاش بينهما حتى أن اللورد ظلب من كل

<sup>(55)</sup> F. Brand, «Thomas Hommes Mecanical Conception of Nature;» ch. IV.



-- Y• --

منهما أن يدون أفكاره في أوراق قليلة ويلخص هوبز المسلطة شعراً في سيرته الذاتية :

« كانت الشكلة ولا تزال ،

أنختار بارادتنا أم بارادة الله ، وكانت مشكلة ناتجة عما تقدم ،

أما هو فقد اتبع المدارس ، أما أنا فقد استخدمت عقلى »(١٠٠٠ •

واتفق الرجلان على عدم نشر ما دوناه على الورق من أفكار وآراء • لكن صديقا فرنسيا لهوبز أراد أن يطلع على ما كتب ، فوافق فيلسوفنا على أن تترجم المخطوطة الى اللغة الفرنسية • لكن المترجم ( واسمه John Davys of kidwelly ) احتفظ لنفســه بنسخة من الأحـــل الانجليزي ونشرها دون علم هوبز بعد عودته الى انجلترا عام ١٦٥٤ ٠ وهكذا شمعر الأسقف برامهول انه هوجم علنا في كتاب مطبوع ثم أغفل رأيه في الموضوع واعتبر هوبز مسئولا مسئولية كاملة عما حدث فضلا عن أنه استشاط عضبا من المقدمة التي كتبها ديفز Davys ( المترجم ) والتي تضمنت سخرية وهجوماً بذيئاً على القساوسة ! • وبالتالى فقد قام برمهول بنشر رده على الكتاب لكنه لم يكتف بالمخطوطة الأصلية التى كان قد كتبها في باريس دفاعا عن حرية الارادة وانما نشر كذلك ملحقا هاجم فيه كتاب « التنين » لهوبز وكان قد ظهر بالفعل ـــ مبيناً ما فيه من كفر وعدم تقوى وفكر حر! وهكذا نشبت معركة عنيفة استمرت سنوات طويلة ، كانت معركة «بالكتب» ، حتى كتب هوبز الخلمة الأخيرة في كتاب لم ينشر الا بعد وفاته بعنوانه « رد على كتاب نشره دكتور برمهول عنوانه اصطياد التنين » عام ١٦٨٨!

<sup>(56)</sup> T. Hobbes. Life, P. 14 (S. Mintz op. cit. p. II).



#### - VI -

ولم یکن « برمهول » أول قسیس یهاجم هوبز لعدم تدینه ففی عام ۱۹۶۵ ربما بناثیر نیو کاسل به عین هوبز معلما للریاضیات لامیر ویلز الذی کان عندئذ فی المنفی یسکن فی حی سان جرمان St. Germain بباریس و هو الذی سیعتلی عرش انجلترا فیما بعد باسیم شارل الثانی و قد آثار تعیینه نخوفات و اسعة من رجان الدین الذین شکوا فی آن هوبز قد یفسد الأمیر بمبادی الالحاد! فقد وصفه روبرت بیلی فی آن هوبز قد یفسد الأمیر بمبادی الالحاد! فقد وصفه روبرت بیلی کان اختیار اسیئا بن فی غابة السوء »! وقال صائحا دعونا نبعد عنه الأشرار! لهذا کله اضطر هوبز الی التعهد بتدریس الریاضیات الامیر لا السیاسة و لا الدین! •

70 — نشر هوبز « التنين » عام ١٦٥١ فأثار ردود فعل واسعة حتى القد أصبح وجوده في البلاط الانجليزي في المنفي مستحيلا(٥٠) وفقد يصعب عليك أن تجد واحداً من البلاط الانجليزي في فرنسا قد أعجبه هذا الكتاب عصصيح أن ميله كان نحو المحم المطلق لكنه لم يبد أي ميل خاص نحو تنفيل النظام الملكي: فقوله أن على المواطن الخضوع المحكومة القائمة ما دامت تسيير على الدولة سيطرة كاملة وحاسمة لتضمن لهم الأمن والسلام الداخلي بيدو من ذلك أن هوبز قد تعاطف مع البيورتان Purtamam أكثر من تعاطف مع الملكين مع أن هوبز لم يكن كذلك ولكن ما دخل البيورتان بالموضوع ، ومن هم أصلا ؟! « البيورتان » أو المتطهرون تيار بروتستانتي يعد من أكثر الحركات الدينية خطورة في تاريخ انجلترا ، وقد امتد أثره قويا طيلة قرن كامل الدينية خطورة في تاريخ الخليسة وتطهير العقيدة الدينية ـ ومن هنا جاء واستهدف أساساً اصلاح الكنيسة وتطهير العقيدة الدينية ـ ومن هنا جاء اسمه بالغاء الطقوس والاردية الكهنوتية ونظام الرتب الكنسية وكان أول قائد عظيم لهذه المصركة هو توماس كارت رايت

<sup>(57)</sup> Lee Mc Donald, Western political theory p. 302.



#### - YY -

Thomas Cart wright وأصبحت خلمة « بيورناني » تطلق على كل برونستانتي في ذلك العصر يريد أن يحيا حياة معندلة ليس فيها اسراف أو تطرف أو غلو وأصبحت الكلمة مالوغة ومتداولة غي القرن السابع عد. •

لكن سرعان ما اعتنق اصحاب هده الفرقة الدينية مزيجا خاصا من الأغكار الاجتماعية والسياسية والإحلاقية الى جانب الأسالة والأهوتية وهكذا شارك أصحابها في الحياة الاجتماعية والسياسية في النجلترا ودخل الكنير منهم البراان ورفضوا « حق الملوك الألهى » الذي كان يزعمه الملك جيمس الأول وابنه من بعده تسارل الأول وعادوا النزاع بين البراان والملك نارل الأول الدي تحول الى حرب اهلية قادها أحد اعضاء البرلمان حرومويل الذي كان عضوا منذ عام ١٦٢٨ ... وانتهت بهزيمة الملك كما دمنا وسميت هدده الحربة باسم وانتهت بهزيمة الملك كانوا من البيورتان بينما كان انصار الملك من المنيسة معظم خصوم الملك كانوا من البيورتان بينما كان انصار الملك من المنيسة الرسمية الأسقفية و

نعود الى ظهور « التني » الذى أغضب الملدين لحنه لم يدن مزيدا « للبيورتان » والحق أنه أغضب الأطراف جميعا ! غماديته ررغضه لفكرة « النفس » أو « الروح » أو أى ثنائية غى الكون أغضب رجال الدين عموما والانجليين خصوصا ، فى حين أن هجومه فى القسم الرابع من التنين المسمى « مملكة الظلام » على السلطة البابوية ، وعلى الكهنوتية وروما عموما أعضب « الجزويت » الفرنسيين ، والكاثوليك الانجليز عفمل « والم مونناجيو Wat Montagu » وغيره من والكاثوليك على طرد هوبز من البلاط الانجليزى فى منفاه فى غرنسا فطرده شارل الثاني عام ١٩٥٢ وعاد الفيلسوف الى انجلترا وكان أذ ذاك في الرابعة والستين من عمره (٥٠) .

(58) S. Mintz: The Hunting. P. 13.

#### - YT: --

٢٦ - وبعد عودة الملكية الى انجلترا كان نقاد هوبز يحاو لهم القول بان « التنين » قد كتب لتبرير حكم كرومويل ! فقال عنه كلارندن Clarendon أنه « حطاب بارع موجه الى كرومويل » وأن الفيلسوف كان فيه بعيد النظر ! وسرت اشاعة لا أساس لها تقول ان كرومويل عرض على هوبز أن يكون وزيراً - والحقيقة كما أعلنها هوبز نفسه ان كرومويل لم يكن حاكما بعد عام ١٦٥١ فالجمهورية لم تعلن الا عام ١٦٥٢ ولم يكن لدى هوبز طريقة لكى يعلم بها أن الجمهورية سوف تعلن ، وان كرومويل سوف يعرض عليه هذه الوظيفة ١٠٠٠ لقد اضطر الى العودة الى انجلنرا لأن وضحه في فرنسا لم يكن مرضيا ، والحق أنه لمن الأحجاف القول بانه ألف « التنين » ليؤمن له سلامة والحق أنه لمن الأحجاف القول بانه ألف « التنين » ليؤمن له سلامة العودة الى الوطن ذاك لأن الأفكار الأساسية في هذا الكتاب كانت قد تشكلت في ذهن هوبز بالفعل في وقت مبكر ربما عبر عنها عام ١٤٦٠ في كتابه « أحسول القانون » ٠

٧٧ ــ فى لندن عاد هوبز الى اهتماماته الهندسية واعتزل فى ضيعة أسرة كافنديش منذ عام ١٩٥٣ وبعد عودة الملكية الى انجلترا كان هوبز شعوفا بان تعود الفكرة الطبية عنه الى البلاط • رتب جون أوبرى موعدا لهوبز فى وقت يكون الملك هناك ، واستقبله الملك استقبالا حسناً وأبدى اعجابه بذكائه وبالنقاش معه ولم يكن متأثر! قط بالاتهامات التى وجهت ضده لا سيما ما تردد عن الداده • بل على العكس قرر له الملك معاشا سنويا قدره مائة جنيه استربيني « وان كان جلالته لم يتذكر دائما أن بدفعها »!

٢٨ ــ سرعان ما اشتبك هوبز في معركة فكرية أخرى كانت خاسرة بالنسبة له منذ البداية لكن عقله الطموح أو « المتهور » صمم على أن يسير فيها حتى النهاية ، واستمرت هذه المعركة أكثر من عشرين عاما حول « تربيع الدائرة » ! • والحق أن النزاع بدأ في البداية دفاعاً عن



\_ VŁ -

جامعة اكسفورد التي اننقدها هوبز بعنف \_ وغيرها من الجامعان الانجليزية في القسم الرابع من «التنين» الذي عنوانه «مملكة الظلام»: عهناك شن هوبز هجموها عنيفاً على الجامعات واتهمها بانها « مرتع للرذيلة والغواية » وأنها « حصن للسلطة البابوية » وفلسفتها و « الأرسطية » ولم تكن « الهندسة في نظر هـذه الجامعات وحتى وقت متأخر سوى سحر وغن شيطاني »! وتصدى اثنان من جامعة اخسفورد للدفاع عنها وهما: « جون واليس John wallis »عالمرياضة من الطراز الاول واسسناذ الهندسة في اكسفورد ، ثم ست وورد Set ward أسقف وعالم رياضي ممتاز عمل أولا في كيمبرج نم عين عميداً لكلية ترنتى بجامعة اكسفورد عام ١٦٥٩ ، وبدأ النزاع في البداية هادئًا : دفاع عن الجامعة من « ورد ward » عام ١٦٥٤ لذن في العام التالى نشر هوبز « مكتشفات الرياضية » ـ ولم يكن له في الرياضة باع طویل نهو مجرد هاو ذکی فحسب! نشر هوبز مکتشفاته مع قدر عير قليل من الزهو واستعراض البراعة وذلك في كتابه في الجسم De Corpore الذي ظهر علم ١٦٥٥ فانتهز « جون واليس » الفرصة التى كان يتحينها منذ عدة شهور فأعد ردأ هدم فيه براهين هوبز هدما عنيفا ! غبدأت نيران الحرب الفكرية تتصاعد بقوة ، وظهر سيل من النشرات لا ينقطع ، ورغم أن كفة هوبز كانت خاسرة ، فقد استطاع أن يؤكد أفكاره بثبات وعناد جديرين بالاعجاب لو أنها أسست على نحو أفضل ع ولقد كان من الجرأة بحيث استطاع أن ينقل الحرب الى معسكر الععداء رغم ما كان اذاك من نتائج سيئة ، كما جر الى المعركة آخرین من أمثال روبرت بویل Robert Boyle لکن دون أن يحقق نجاها أفضل ٠٠ » (٩٥) • ولم تكن مشكلة تربيع الدائرة « من السخف على نحو ما تبدو عليه الآن » • هنفس المشكلة ، شعلت عقولا عظيمة أخرى وعلماء رياضة ممتازين في نفس هــذا القرن من أمثال جون بل

<sup>(59)</sup> W.R. Sorley op. cit. P. 56.

#### -- VO --

John pell ولم تحسم هذه المشكلة الا في القرن الثامن عشر عندما ظهر أخيراً استحالة مثل هذه المحاولة »(١٠) والحق ان المشكلة دخلت عيها عناصر أخرى غير « تربيع الدائرة » فزادت المعركة حدة : من ذلك ما سبق أن ذكرناه من هجوم هوبز على الجامعات ، ومن ذلك أيضا أن الأستاذين « واليس » و « ورد » كانا عضوين في الجمعية التي أنشأها اللك تحت اسم « الجمعية الماكية » عام ١٦٦٣ كما كانا عضوين في جماعة البيورتان فازعجهما هوبز بسخريته من « عقيدة البيورتان » أولا من باحتقاره لمنهج الاستقراء ثانيا لا سيما بعد أن نشر طبعة معدلة منقحة من كتابه في الجسموت واليس » ٥٠ لقد كانت هذه العوامل « ستة دروس موجهة الي جون واليس » ٥٠ لقد كانت هذه العوامل من الجانبين (١١) ٠

٧٩ ــ بالاضافة الى هــذه المعارك الفكرية التى خاضها هوبز لا سيما فى النصف الثانى من حياته المديدة ، فقد كانت هناك أخطار حقيقية تهدد الفيلسوف فى سنواته الأخيرة ، فبعد عودة الملكية استقبله الملك استقبالا حسنا كما تقدم ورتب له معاشا سنويا ــ لكن هــذا هر الصلح » أحنق رجال الدين الذين كانوا يعتبرون هوبز ملحدا دينيا وخائنا وطنيا لأنه عاد فى عهد كرومويل ا وكان من اللسهل عليهم الربط بين أفكاره وبين الاباحية الأخلاقية المنتشرة فى الطبقات العليا فى المجتمع ! ثم جاءت المناسبة القوية عندما انتشر مرض الطاعون العظيم عام ١٦٦٥ ثم الحريق الكبرى فى لندن عام ١٦٦٦ وكان الناس يبحثون عن « لعة » هذه الكوارث غقدم لهم رجال الدين كبش الفدا : هوبز ! قالوا ان كتبه وما فيها من الحاد وهرطقة هى سبب غضب الرب ونقمته !

<sup>(60)</sup> S. Mintz op. cit. P. 8.

<sup>(61)</sup> R. Peters: Ency. of Philos. (art Hobbes).



#### 

قائمة بها ، وكان كتاب « التنين » على راس النائمة ، ولولا تدخل الملك لأدين هوبز لا محالة ... برغم انه عدف في ذلك الرئت على دراسة قانون الهرطقة وكتب بحثا موجرا في الموضوع! وحان تدخل الملك مقرونا بانذار هوبز بالامتناع عن الكتابة مي أي موضوع يثير الراي العام أو يمس المساعر العامة لا سيما موصوع الدين! وعندما كتب كتابه « بهموث: تاريخ أسباب الحروب المدنية على المجلترا » نصحه الملك بعدم نشره الم ينشر الا بعد وفايه عام ١٩٨٢) وكتب في نفس الوقت تقريبا: « حوار بين فيلسوف ودارس لنقوانين العامة في انجلترا » نبيجة لقراءته الكتاب بيدون أصول القانون المام ( وقد نشر بعد وفاة هوبز ١٩٨١) •

۳۰ ــ ويروى لنا جون أوبرى خيف عاش فيلسوفنا السنوات الأخيرة من عمره فيقول انه نان يحيا حياة معتدله منظمة غاية التنظيم • يسنيقظ في السابعة ويتناول افطاره المؤلف من الخبز والزبد ، نم يقوم بنزهة تأملية حتى العاشرة يدون فيها ما عن له من أغدار ، ثم يحتب هذه الأغكار بعد الظهر ويعلب النطر في أذخل طريقه يمكن أن يعرضها بها : عندما يخطر بباله خاطر وهو يتمشى كان يسرع بتدوينه ليحتفظ به غى ذاكرته الى أن يحل الى حجرنه ، فلم يدن خاملا قط ، بل كانت أفكاره النشطة تعمل باستمرار ، ولقد اعتاد أن يكتب بعد الظهر الأعمار التي دونها في الصباح ، والى جانب رياضة الشي اليومي فقد ظل يمارس لعب التنس حتى سن الخامسة والسبعين ٠٠ وعندما كان في القارة الأوربية لم يجد ملعب تنس فكان يصعد التلال ويهبط حتى يتحسب عرقاً ثم يعطى الخادم مبلغا من المال ليدلكه ! كما كان يحتفظ في مكتبته بمجموعة أغان حتى ادا ما جن الليل وآوى الى فراشه ، وأغلق الأبواب بلدكام ، وتأكد الا أحد يسمعه : يبدأ في الغناء بصوت مرتفع لا لحلاوة صوته أو عذوبة عنائه بل لصحته : فقد كان يعتقد ان العناء يفيد الرئتين ويؤدى الى اطالة العمر! » وانتابته رعشة في يديه بدأت معه في فرنسا قبل عام ۱۹۵۰ وازدادت معه بالتدريج حتى أنه لم يعد يقدر



#### \_ ٧٧ \_

على الكتابة الواضحة منذ عام ١٦٦٥ أو ١٦٦٦ « ولقد أصيب مستر هوبز بلون من الثلل أو تصلب الشرايين نتيجة للشيخوخة حتى أصبح يصعب عليه أن يكتب اسمه قبل سنوات من وفاته فكان يلجأ في حالة غياب سكرتيره \_ الى عمل خرابيس على قطعة صعيرة من الورق لتذكره بالأفكار التى طرأت عليه وألتى يزمع كتابتها »(٦٢) •

عندما بلغ هوبز الرابعة والثمانين كتب كسيرة حياته باللاتينية شهراً . ثم ترجم الأنياذة والأوديسة لهوميوس وهو في الخامسة والثمانين من عمره قائلا آنه لا يجد في مثل هذه السن عملا أفضل من ذلك: « لعله يصرف خصوعي عن حماقتهم الى كتاباتي الجادة فيقفوا على ما في الأشعار من حكمة » (٦٠) • وغادر لندن الآخر مرة عام ١٦٥٥ وهو في السابعة والثمانين نيقضي السنوات الأربع الباقية من عمره مع أسرة كافنديش في ضيعة هاردويك Hardwick مع ارل ديفنشر « في الدراسة والتأمل » كما يقول جون أوبري • والغريب ان هذا القلب النابض بالحياة يكتب وهو في التسعين قصيدة شيعر عن الحب و « محكمة كيوبيد » (٢٠) ! مرض في منتصف أكتوبر عام ١٦٧٩ وذهب الأطباء الى أنها شيخوخة لا علاج لها وتوفي يوم الخميس ٤ ديسمبر عام ١٦٧٩ عن احدى وتسعين عاما ! وهكذا طويت آخر صفحة في حياة هيذا الفيلسوف الكبير قضاها كلها في الدراسة والتدريس ثم في الابداع والانتاج والمعارك الفكرية التي لم تكن تتوقف الا بموت خصومه كما هي المال مع برمهول أو بموته هو في النهاية • •

<sup>(62)</sup> J. Aubery: op. cit. P. 234 — 235.

<sup>(63)</sup> T. Hobbes: English works, Vol. 10 P. x.

<sup>(64)</sup> Ibid.









# الباسب الثاني

(( في الجسم ٠٠٠٠ أو المتافيزيقا ))

ويشتمل على ثلاثة فصول:

المفصل الأول: الفلسفة: المجال والمنهج

الفصل الثانى: مذهب هـوبز المـادى

الفصل الثالث: ميتافيزيقا الحـــركة







## الفصسل إلاولب

« الفلسفة: المجال والمنهج »

« الفلسفة هى العقل الطبيعي الذى يطير ويحلق في تفع ويهبط بخفة وتشاط بين الكائنات ووسط المخلوقات ليعود بتقرير سليم عن نظامها وترتيبها ، عن أسبابها ونتائجها ، ومن ثم فالفلسفة هى عقلك أنت وهي لهذا موجودة بداخلك » ،

توماس هويز: « رسائة من المؤلف الى القارىء « في كتابه » في الجسم De Coypove » •







## أولا ـ مجال الفلسفة وتعريفها:

١ ــ لابد أن نضع في اعتبارنا مند البداية أنه لم تكن هناك ع غي القرن السابح عشر ، تفرةة بين العلم عسسه « والفلسفة Philosophy » سوى أن الكلمة الأولى ترجع الى أصل لاتينى ، في حين أن الكلمة الثانية ترجع الى أصل يوناني • ومن ثم فقد استخدمهما هوبز بمعنى واحد »(١٠٠٠ فلابد أن نتذكر أنه حتى وفاء نيوتن Sir 1 Newton عام ۱۷۲۷ وربما بعد ذلك ، لم تكن هناك تفرقة واضحة بين الفلسفة والعلوم الطبيعية • وكانت « الفلسفة الطبيعية » هي التعبير العام الذى يشمل في آن معا ما نسميه بالميتافيزيقا وما يسمى بالفزيقا »(٢) مع ولقدد كانت مشكلات الفزيقا النظرية في كتابات هروبز متداحلة مرح ما يمكن أن نسميه بالمسكلات الفلسفية الدائمة • والحق أن فيلسوفنا كان بذلك مسايراً لروح العصر التي تميل الي الذهبية ع ووحدة المعرفة البشرية ، فلقد كان ديكارت أبو الفلسفة الحديثة ، على سبيل المثال ، فيلسوفاً مذهبياً بالمعنى التقليدي للكلمة أي بمعنى الفيلسوف الذي يدخل كل جوانب المعرفة في اطار استبصار واحد • « نقد كان نفكيره يدور في اطار المعرفة الموحدة التى تكون فيها الفلسفة والعلم شيئا وأحدا يستخدم فيه منهج واحد ، فهو ينادى بفلسفة واحدة تبدأ بمبادىء ميتافيزيقية أى البادىء الأولى التي كان أرسطو يركز عليها بحثه ٠٠ ١١،٠٠٠ ٠

<sup>(</sup>۱) مارن تقسيهة لأفرع المعرفة البشرية المختلفة في الفصل التاسع من كتابه « التنين » وقوله : « ان اللعلم هو المعرفة بالنتائج وهو يسمى أيضا بالفلسفة » ص ۱۱۲ من طبعة فونتانا — ومجموعات مؤلفاته الانجليزية المجلد الثالث ص ۷۲ . مارن أيضا :

<sup>(2)</sup> Stuart Hampshire: The Age of Reason P. 11 Mentor Book, N.Y. 1956.

<sup>(</sup>٣) د . فؤاد زكريا : " شجرة المعرفة عند ديكارت " ــ مجلة كلية الآداب والتربية ــ جامعة الكويت انعدد الثاني عشر ديسمبر ١٩٧٧ .



- AŁ -

وتلك نفسها نظرة هوبز فالفلسفة تشتمل على كل ضروب المعرفة يقول: « الحكمة ليست شيئا آخر غير ما ياتي · المعرفة التامة بحقيقه جميع، الموضوعات آيا دان نوعها م ولا يمكن أن تكون نتيجه لمعة ذهنية ماجئه بل من عمل عقل منزن مماما ، وهذا ما نلخصه في كلمة واحد هي الفلسفة »(١٤) • واذا كان ديكارت قد شبه الفلسفة ـ في مقدمة كتابه « ميادىء الفلسفة » \_ بالنسجرة عندما قال « فالفلسفة بأسرها أشبه بشجرة جذورها الميتافيزيقا وجذعها الفزيقا » . والفروع التي تخرج من هـ ذا الجذع هي كل العلوم الأخرى التي تننهي الى ثلاثة علوم رئيسية هي : الطب والميكانيدًا والأخلاق ٠٠ »(٥) • فان هوبز يستخدم نفس التشبيه عندما يقول : « بكلمة العلسفة ينفتح أمامنا طريق نسير فيه من تأمل الأشياء والجزئيات الى الاستدلال ، وعلينا الآن أن ننظر في عدد أنواع الأشياء الموجودة التي تدخل فسيمن نطاق معرفة العقب البشرى والأغرع الكثيرة التي تنفرع اليها شجرة الفلسفة • ومن تنوع المادة تتبوع آسماء الشجرة : فدراسة الأشكال تسمى بالهندسه ودراسة الحركات تسمى الفزيقا ، ودراسة القانون تسمى بالأخلاف وجمع هـذه الفروع معا يكون ما نسميه بعلم الفلسفة ٠٠ »(٦) ٠

٢ ـ لقد قسم هوبز العلسفة ثلاثة اقسام هي على التوالى : في الجسم De Corpore وفي الانسان De Fromme ، وفي المواحلة عهد عهد عهد عهد وأما القسم الأول فهو يشمل الطبيعة وما بعد الطبيعة والرياضيات ١٠٠ المخ • في حين يدرس القسم التاني سيدولوجيا الانسان • ويعالج القسم الثالث ما يسميه بالفلسفة المدنية السياسية والأخلاق • وكان في ذهنه أن يعالج الموضوع على هددا

<sup>(4)</sup> Thomas Hobbes: Man & Citizen (De cive) P. 90 — 91 lfd. by Bernard Gert and English works Vol. 2. iii.

<sup>(</sup>٥) « مبادىء الفلسفة » : لديكارت ، ص ٢٣ ترجية د . عثمان المين .. دار الثقافة بالقاهرة عام ١٩٧٥ .

<sup>(6)</sup> T. Hobbes: De Cive: p. 91 & E.W. Vol. 2 p. iv.

**\_ ^0 \_** 

النحو بحيث يصدر غيه الكتب الفلسفية اللازمة بنفس هذا الترتيب يفول : « لقد جمعت العناصر الأولى العلسفة ، من كل نوع ، ووضعتها في ثلاثة أقسام بالتدريج ، وكنت آود أن أكتبها على سنذا النحو ذاعالج في النفسم الأول: الجسم وخصائصه العامة ، وفي القسم الثاني : الانسان وملكاته الخاصة وعواطفه ، وفي القسم الثالث المحومة المدنية وواجبات المواطنين على هددا النحو كان القسم الأول يشنمل على ما يسمى بالفلسفة الأولى First Philosophy وعناصر معينة مى الفزيقا ٤ أعنى بعض مبادىء علم الطبيعة ٤ ولقد هاولت أن أدرس غيه اسباب الزمان والمدان ، العلة ، القوة ، العلاقة ، النسبة م والكم والسَّكل والحركة • أما القسم الثاني فقد عصت فيه على النظر في المخيلة ، والذاهرة ، والعقل ، والاستدلال ، والشهوة ، والارادة ، والمخير والشر ، والنزاهة والخش وما شابه ذلك ٠٠ »(٧) • وكان القسم الثالث والأخير يعالج الفلسفة السياسية لكن اضطراب الحياة السياسية عجات بأن يدّون هو القسم الذي يصدر أولا وان كان هوبز لا يخفي في متدمته لكتابه « في المواطن De Cive انه لا خطر اطلاقا من قلب الترتيب » •

سروسوف نعالج فلسفه هوبز بالترتيب الذى وضعه لها وتصوره للفلسفة ، بغض النظر عن الترتيب الزمنى لاصداره لمؤلفاته — أى أننا سنبدأ بالجسم ثم الانسان ، وأخيرا المجتمع أو الفلسفة السياسية .

٤ ــ يبدأ في كتابه « في الجسم De Corpore » بتحديد مجال الفلسفة بصفة عامة ع ومنهجها بصفة خاصـة وهو في التعريفين يكتسف لنا عن عقلانية واضحة لا جدال فيها — ثم يبدأ في تحــديد تعريف الجسم وخصائصه العامة ٠٠ النخ ٠ فكيف عرف هوبز الفلسفة في ذاك

<sup>(7)</sup> T. Hobbes : De cive P. 102 - 103 & English works Vol. 2 P. xx.

<sup>(8)</sup> Ibid,



#### - ^\ -

الكتاب ؟ \_ يقول : « الفلسفة هي تلك المعرفة بالأثار أو المظاهر على نحو ما نكتسبها باستنتاج صحيح من المعرفة التي تكون لنا بادى، الأمر عن أسبابها أو منشئها أو هي المعرفة بتلك الأسباب ( والمناشي، ) والأصول على نحو ما تكون علبه من معرفة آثارها بادى، ذىبد، ١٦٠٠٠ وبمعنى أوضح الفلسفة عنده هي الغودس وراء الظواهر بقصد الوحول الى أسبابها الأولى أو علها البعيدة (أي ما يسميه بالمناشيء أو الأدرل) . وهو هنا لا يخرج عن تعريف الفلسفة بأنها دراسة عقلية أو استنتاج اللاسباب الأولى آبتداء من نتائجها ، ويضيف أنها قد نسير في طريق مضاد فتبدأ من الأسباب لتصعد م شيئا فشيئا الى النتائج أو الظاهر أو الظواهر التي تؤدي اليها ، وما يهمنا في طريق الصعود أو الهبوط ( وسوف نعود اليه بعد قليل ) هو أنه طريق عقلي يعتمد على الاستنتاج والاستدلال العقلى الحض ، ولهذا نراه يقول بعد التعريف السابق . ر ولكي نفهم هذا التعريف فان علينا أن ندرس في البداية الاحساس والذاكرة أو تذكر الأشياء وهي أمور عامة بين البشر جميعاً بل وعند جميع الكائنات الحية \_ وعلى الرغم من أنها معرفة فهى \_ نظرا الأنها أعطيت لنا من الطبيعة مباشرة ولم نكتسبها عن طريق الاستنتاج \_ ليست الفلسفة • • » (١٠) • هذا نص بالغ الأهمية لأنه يبرز لنا مـنذ البداية تفرقة واضحة بين ضربين من المعرفة معرفة آتية من الحس . والذاكرة • • المنح ، وهذه عامة بين البشر بل ويشترك الحيوان فيها مع الانسان ؛ ثم معرفة آتية عن طريق الاستنتاج العقلى : الأولى معرفة ظنية ، اذا أردنا استخدام المصطلح الأفلاطونسى الشسهير . والثانية معرفة يقينيه أو فلسفية أو معرفة عقلية حقيقية هي التي ينبغي علينا قبولها • ويواحل هوبز حديثه فيقول : « مادمنا نرى أن التجربة ليست سوى الذاكرة : وأن الحيطة أو التبصر وتوقع المستقبل ، وهو ليس سوى توقع تلك الأشمياء التي عرفناها

<sup>(9)</sup> Thomas Hobbes: English Works, Vol. I, p. 3.

<sup>(10)</sup> Thomas Hobbes: English Works Vol. P. 3.



#### - AV -

بالتجربة ـ فان الحيطة أو التبصر والغريب أن ديكارت يذهب الى معنى مماثل تماما ، يقول في مقدمته « للمبادىء » : « كنت أبغى أولا معنى مماثل تماما ، يقول في مقدمته « للمبادىء » : « كنت أبغى أولا أن أشرح معنى الفلسفة مبتدئا بأقرب الأشياء الى فهم الكافة مثل أن لفظ « الفلسفة » معناه دراسة الحكمة ، وأنه لا يقصد بالحكمة التحوط في تدبير الأمور فحسب ، بل يقصد منها معرفة كاملة لكل ما يستطيع الانسان أن يعرفه اما لتدبير عياته أو لحفظ صحته أو لاستكشاف الفنون جميعا ، وأن المعرفة ااتى يتوسل بها الى هاتيك الغايات لا بد أن تكون مستنبطة من العلل الأولى بحيث يكون من الضرورى لاكتسابها ( وهو ما يسمى على التحقيق تفلسا ) أن نبدأ بالفحص عن هاتيك العلل الأولى ، د » (١٢) .

و \_\_ويعود هوبز في الفصل التاسع من « الننين » عندما يتحدث عن الموضوعات المختلفة المعرفة الى توضيح هذين الضربين من المعرفة غيقول : « هناك ضربان من المعرفة أما الأول فهو معرفة الوقائع ، وأما الثاني فهو معرفة نتائج قضيه من قضية اخرى ، والمعرفة الأولى ليست سيئا آخر سوى معرفه الحس والذاكرة وهي تسمى بالمعرفة المطقدة ، كما هي الحال عندما نرى واقعه تاءة أو نتذكرها على دذا النحو ، وهده هي المعرفة المطلوبة غي سهادة العيان ، أما المعرفة الثانية فهي التي تسمى بلعلم Science (أي الفلسفة) وهي معرفة شرطية كما هي الحال عندما نعرف أنه : اذا كان النسكل الموجود أمامنا دائرة ، فان أي خط مستقيم من المركز سوف يقطعه قسمين متساويين ، وتلك هي المعرفة المطلوبة في حالة الفيلسوف ، أعنى بالنسبة لكل من يزعم أنه يقوم بعملية استدلال » (١٠) .

(11) Ibid.

viathan P. III (Fontana Edition.).

<sup>(</sup>۱۲) مبادىء الفلسفة لديكارت ترجمة الدكتور عثمان أمين ص ٢٠٠٠ من طبعة دار الثقافة بالقاهرة عام ١٩٧٥ . (13) Thomas Hobbes, English Works Vol. 3. P. 71 and Le-



#### -- M --

لاحظ أن هوبز ها يخرج المعرفة التى تأتى عن طريق النجربة ، سواء عن طريق الحس أو الذاكرة ، من عالم الفلسفة ، ذلك لأن المعرفة الفلسفية ينبغى أن تعتمد على الاستدلال العقلى وحده ، وهما له معزاه أن يقول في مكان آخر أن الحيوان يشاركنا في مثل هذه المعرفة ، بل أن الفطنة أو التحوط وهما المحصلة النهائية للتجربة هوجودة عند الحيوان ، وبالتالى فان الانسان لا يتميز عن الحيوان الا بالعقل وحده ، والمعرفة الفلسفية هي المعرفة العقلية ، والنموذج الشهير لهذه المعرفة عند العقلين جميعا هو الرياضة وهي معرفة شرطية تبدأ : باذا ٠٠ اذن ٠٠ وليست معرفة بوقائع منتهية ومغلقة وهي لهذا معرفة مطلقة كما يسميها هوبز ٠

٣ ـ علينا أن نلاحظ باستمرار كيف يعارض هوبز بين الفلسيغة والنجربة أو بين ما يأتى به الاحساس من معلومات ومعارف وبين المعرفة الفلسينية التي هي في صميمها عقلية ، يقول روبرتسن Robertson عي هذا المعنى: « لقد وضع هوبز متل أرسطو الفلسفة أو العلم في معارضة التجربة ، هنحن نحصل عن طريق التجربة على معرفة بالأنسياء ، أما الفلسفة أو العلم فهي تعطينا معرفة باسبابها وعللها ، ومن المعرفة السابقة بالعلل نصل الى النتائج ، وعندما تكون النتائج هي المعطاة نبحث عن أسبابها ، وهو في هذه الصورة يقنع بالوصف النقليدي لمهمة

النيلسوف • • » (۱۱) ويكرر « هومدنج » نفس المعنى عندها يقول : « يقف العلم أو الفلسفة عند هوبز فى معارضة الادراك الحسى والذاكرة من ناحية ، وفى معارضة اللاهدوت من ناحية أخرى : فالعلم (أو الفلسفة) على خلاف الاحساس والذاكرة لا يقف عند حدود الظواهر الجزئية ، وانما يسعى الى معرفة هذه الظواهر من خلال أسبابها • وهو أحيانا ينتقل من السبب الى النتيجة ، وينتقسل فى أحيان أخرى من النتيجة الى السبب • وينتج من ذلك أن العلم لا يعنى

<sup>(14)</sup> G.C. Robertson: Hobbes, P. 78 Ams Press New York, 1971.



#### - A9 -

الا بماله أصل ومنشأ ، وهو لهدا السبب يستبعد اللاهوت الذي يدرس الله الازلى الذي لا منشأ له ٠٠ »(١٠) ٠

٧ ــ معنى ذلك كله أن هوبز أبعد ما يكون عن التجربة وعن الذهب التجريبي ، وأقرب ما يدون الى العقل والذهب العقلى وهذا واضح منذ بداية تعريفه للعلسفة • يقول « اردمان Hi. Hi. dmann ان تعريف هويز للملسفة جعله يعارض بينها وبين الذهب التجريبي Empiricism لا سيما تجريبية بيكون ، فهوبز معجب بالهندسة ، وهو لا يكتفى باجتقاره للاستقراء ، بل هو يدافع ع صراحة ، عن منهج فلسفى يعارض الاستقراء نمام المعارضه ، فهو دى الفصل السادس كله من كتابه « في الجسم De Corpore »يدرس الفرق بين المنهج التحليلي Be Corpore Compositiva or synthetica والمنهج النركيبي resolutiva or Ana-lytica مُم يعلن في اصرار أنه لا بد من اتباعهما معا ، ومن ثم فهو يجعل النلسفة، بصفة عامة ، معارضة لكل مذهب تجريبي ٠٠» (١٦) وهو بذلك يقترب نماما من ديكارت ، أو قل أن أفضل طريقة لفهم هذه النقطة أن نقول « ان القرن السابع عشر كان العصر الذي تصور المعرفة على أنها بناء جديد : فلسفة عقلية تقوم على أسس جديدة ٠٠ وكانت القسمة الجديدة التي ظهرت في الفلسفة هي بين أولئك الذين يضعون ثقتهم في ملاحظة العالم م وبين أولئك الذين يحاولون اقامة بناء المعرفة على أسس صلبة من العقل ٠٠ والبناء الذي تصوره هوبز كان بناء استنباطيا تماما ، ابتداء من الأسس الميتاغيزيقية التي تصور فيها العالم على أنه جسم وحركة ، الى النتائج التي انتهى اليها حول مسلمات النحق الطبيعي ٠٠»(١٧) ٠

<sup>(15)</sup> Harald Hoffding; A History of Modern philosophy Vol. I. Eng. Trans. by B.E. Meyer Macmillan, 1920.

<sup>(16) «</sup>Edward Ermann: A History of Philosophy» Vol. I. P. 708 Eng. Trans. by W. S. Hough Macmillan 1898.

<sup>(17)</sup> K. R. Minogue: An Introduction to Leviathan P. Vi-Vii Everyman's Library.



#### -- 4+ -

A ــ اكن ما الذي يقصده هوبز بالاستنتاج العقلى الذي يتحدث عنه بكثرة ؟ يقول : « أنا أعنى بالاستنتاج العقلى : الحساب Cc:nputation والحساب هو الجمع والطرح ، فمعنى أن تحسب هو أن تجمع ، أي تضم مجموعات من الأشياء بعضها الى بعض ، أو أن تعرف كيف تطرح شيئا من أسيء آخر ، ومن ثم فالاستنتاج هو نفسه : الجمع والطرح ٠٠ »(١١) ومن ثم فالتفكير الصحيح هو أن تجمع ما بنبغى جمعه ، وأن تفصل ما ينبغى فصله ، ومن هنا فلا يمكن الفلسفة أن تدرس الا ما يمكن جمعه أي نركيبه ، وحله أو فدله أو فعه أ أعنى الجسم و ولهذا كان موضوع الفلسفة هو أي جسم يمكن أن نتصور أصله، وناك يعنى أن موضوع الفلسفة هو أي جسم يمكن أن تكون انا معرفة وناك يعنى أن موضوع الفلسفة هو أي جسم يمكن أن تكون انا معرفة بأصله أو بخواصه و وذلك يمكن استنباطه من تعريف الفلسفة التي مهمتها بأصله أو بخواص الاجسام من الأصل والمنشأ ، أو البحث عن الأصل والمنشأ من الخواص و ومعنى ذلك أنه حيث لا يكون هناك أصل ولا منشأ ولا خاصية فلا تكون هناك فلسفة »(١١) •

٩ ــ ويطبق هوبز هذا الفهم الاستنتاج العقلى على « موضوعات التى القلسفة » نفسها فيستبعد أو « يطرح » من مجالها تلك الموضوعات التى لا تدخل ضمن نطاق البحث الفلسفى : « ومن ثم فنحن نستبعد اللاهوت 'Theology' آعنى النظرية التى تقال عن الله الأبدى الذى لا يمكن أن يكون له أصل ولا منشأ ، والذى لا يمكن الاحاطة به ، والذى لا يوجــد نيه شىء ينقسم أو يتركب » (٢٠) ، فاللاهوت موضوع ايمان لا معرفة فلسفية ومن ثم يجب استبعاده من حظيرة الفلسفة ،

<sup>(11)</sup> T. Hobbes: English Works Vol. I, p. 3.

<sup>(19)</sup> Ibid.

<sup>(20)</sup> Thomas Hobbes: Ibid, P. 10.



#### - 41 -

۱۰ وهو يستمر ني تطبيق هذا المعيار ، وكأنه « نصل أوكام » به يجتث به الموضوعات الزائدة التي لا حاجة للفلسفة الي دراستها ما دامت لا محل فيها للاستنتاج المعقلي ولهذا نراه يستبعد ثانيا : نظرية الملائكة ، وجميع تلك الموضوعات التي لا هي أجسام ، ولا هي خواص لاجسام، ولا محل فيها لانقسام أو تركيب ، ولا قابلية للزيادة أو النقصان أعنى لا محل فيها للاستنتاج المعقلي ' ' ، • « كما يستبعد من مجال الفلسفة ثالثا : كل معرفة تحصل عن طريق الاالهام أو الموحى ، لماذا ؟ : لأنها لم تستمد من المعقل الموسود المعقل الموسود وانما جاءت عن طريق اللهام الله اللهام الموابعة ، • » ( نحم الموسود من المعقل الموسود الموسود الموسود الموسود الموسود الله الموسود الموسود الموسود الموسود الله الموسود الله الموسود الموسود الموسطى (۳۳) •

<sup>(22)</sup> Ibid, P. 11.

<sup>(23)</sup> Richard Peters: Hobbes, P. 79.

<sup>(24)</sup> Edward Erdmann: A History of Philosophy Vol. I. p. 708.



#### - 7P -

أقراص الدواء بدلا من أن يبلعها ، فلم يبرآ ، ولم ينل من جراء ذلك سوى الاحساس بمرارة الدواء في فمه (١٠) ، ومن ناحية أخرى فان كل من يحاول أن يقتبس آيات من الكتاب المفدس ليعارض بها علماء الطبيعة أو المنظرين السياسيين ، ينسى أن الغرض من الدناب المقدس ليس تعليم الناس شيئا عن الطبيعة أو عن الحياة الدنيوية ، وانما جاء الكتاب المقدس ليكون طريقا الى مملكة ليست من هذا العالم ، ولقد أمر السيد المسيح أن يوضع جانبا كل ما لا يرتبط بهذه العاية (٢١) ، يقول عوبز في هذا المعنى : « لقد حتب الكتاب المقدس لكى يبين للناس مملكة الرب ، وليعد أرواحهم لنكون رعايا مطبعة في هذه الملكة ، بحيث تترك العالم الأرضى وما فيه من غلسفة لمناقشات الناس ومنازعاتهم ليتمرسوا فيها الطبيعى ، • » (٢٠٠) •

۱۱ ــ ويواصل هوبز تحديد مجال الفلسفة مستبعدا الموضوعات التي لا تخضع الاستنتاج العقلى يقول: « أن الفلسفة تستبعد من مجالها أيضا نظرية عبادة الله ، لأنها لم تد تمد من العقل الطبيعي ، وانما استمدت من سلطة الكنيسة ، كما آنها تعالج موضوع ايمان لا موضيوع معرفة ٠٠ »(١٠٠٠) ٠

۱۲ ــ وتستبعد الفلسفة من مجالها أيضا الناريخ بن الفلسفة من مجالها أيضا الناريخ رغم أنه مغيد سواء أكان تاريخيا سياسيا أو تاريخيا طبيعيا ، فالتاريخ رغم أنه مغيد ونافع الا أنه ليس ضروريا للفلسفة • وفضلا عن ذلك غان الفلسفة تستبعد المعرفة الناريخية لأنها ليست سوى معرفة تعتمد على التجربة Experience

<sup>(25)</sup> Thomas Hobbes: English Works Vol. 3, P. 360.

<sup>(26)</sup> E. Erdmann: op. cit.

<sup>(27)</sup> T. Hobbes: English Works Vol. 3, 9, 68 & Leviathan P. 109 (Fontana Edition).

<sup>(28)</sup> Thomas Hobbes: English Works Vol. I, P. 11.



#### - 3° -

أو على السلطة Authority وهي في الحالتين لا تقوم على الاستنتاج العقلي ٠٠» (٢٩) •

۱۴ ــ ولا تستبعد الفلسفة من مجالها جميع النظريات الزائفة فحسب ، وانما تستبعد كذلك كل نظرية لا تقوم على أساس متين ، ولما كان كل ما نعرفه عن طريق الاستنتاج السليم لا يمكن أن يكذب أو آن مكون عرضة الشك ، فاننا نستبعد علم التنجيم (۲۰) ، وكل تنبؤ بالعيب لا يعتمد على العلوم ، ، » (۲۰) ،

14 ـ موضوع الفلسفة ؛ اذن ؛ هو الجسم بأوسع معنى لهذه الكلمة والجسم نوعان : طبيعى وحناعى ، فأما الجسم الطبيعى فهو من عمل الطبعية ، ويسمى بالأجسام الطبيعية ، وأما الصناعى فتصنعه ارادة الباس واتفاقهم وهو ما يسمى بالدولة ، ومن هنا ينشأ للفلسفة قسمان هما : الفلسفة الدلبيعية ، والفلسفة المدنية ، ولما كان من الضرورى لمعرفة خواص الدولة أن نعرف أولا الاستعدادات والعواطف ، والعادات عند الناس ، فأن الفلسفة المدنية تعود فتنقسم قسمين يدرس أحدهما ميسول الناس وعواطفهم وعاداتهم ، الخ ويسمى بالأخلاق ويدرس الثانى واجباتهم المدنية ويسمى بالسياسة (٢١) ،

ولعل أفضل ما نختتم به هذا القسم عن مجال الفلسفة أن نسوق تلك الرسالة الجميلة التى صدر بها هوبز كتابه «فى الجسم De Corpore ( المجلد الأول من مجموعة مؤلفاته الانجليزية ) ــ يشرح فيها للقارىء تصوره للفلسفة : مجالها وتعريفها ومنهجها ــ النخ وهى تكشف عما يتسم به هذا التصور من عقلانية ، يقول هوبز تحت عنوان « رسالة من المؤلف الى القارىء » :

<sup>(29)</sup> Thomas Hobbes: English Works Vol. I, P. 11.

<sup>(30)</sup> Ibid.

<sup>(31)</sup> Ibid P. 11 — 12.



#### - 98 -

« اننى لا أعتقد أيها القارىء المهذب ، أن الفلسفة وهي الموضوعات التي سوف أعرضها عليك في هذا الكتاب ـ هي التي تصنع ما يسمى « بحجر الفلاسفة » • كلا ! ولا هي تلك التي توجد في الدونــات الميتافيزيقية - وانما هي العقل الطبيعي للانسان يطير فيرتفع . ويهبط بخفة ونشاط . وسط الكائنات ، وبين المظوقات ، ليعود بتقرير سليم عن نظامها وترنيبها وأسبابها ونتائجها • ومن ثم ذان الفلسفة هي بنت هذا العالم ، هي عقلك أنت ، الفلسفة موجودة بداخلك ، ربما لم تتشكل بعد ، لكنها كأبيها العالم لا زالت , كما كان في البداية خليطا مهوشا . ان كانت كذلك فافعل ما يفعله النحاتون والمثالون الذين يبحثون في نحتهم عن الصور الذهنية ، أو قلد الخلق ، اذا أردت أن تكون فيلســوفا جادا ، فدع عقل يتحرك في أعماق التصورات والتجربة بحيث يقوم بادراك الأشياء المختلطة المضطربة ويفصل بينها ويعزلها ويميزها ، شم يختم كل واحدة منها باسمها الخاص ، ويضعها في نظام محدد وترتيب معين : أعنى أن منهجك لا بد أن يشبه منهج الخلق • فقد كان ترتيب الذلق: النور، ثم التمييزبين النهار والليل، ثم قبة السماء ، والنجوم. والكائنات الحية ، والانسان ـ تم بعد الخلق كانت الوصايا • ولذلك فان ترتيب التامل ، والنظر العقلى سيكون : العقل ، التعريف ، المكان ، انتجوم ع الكيفيات الحسية ، الانسان ، وبعد أن ينمو الانسان ويتطور يخضع للأوامر والوصايا • ولذلك فقد عرضت في القسم الأول من هذا الكتاب الذي جعلت عنوانه: المنطق ... عرضت لنور العقل • وفي القسم التانى وعنوانه: أسس الفلسفة ميزت الأفكار الأكثر عمومية عن طريق التعريف الدقيق ، أما القسم الثالث فهو يخص امتداد المكان : أعنسى الهندسة والرابع حركة النجوم مع نظرية الكيفيات الحسية ٠٠ ثم أعرض بعد ذلك للانسان ٠٠ ذلك هو المدهج الذي اتبعته فان أعجبك فاني أرجو أن تستخدم منهجا مماثلا ٠٠ »(٣٢) ٠

(32) Thomas Hobbes: English Works, Vol. 1. P. xiii.

- 90 -

## ثانيا \_ المنهج:

١٥ - سمى القرن السابع عشر بعصر « الاهتمام بالمنهج » ، وهذا حق ، فقد اهتم الفلاسفة والمفكرون في ذلك العصر بالطريقة التي ينبغي أن يتبعها الانسان في بحثه عن التقيقة ، وكان هذا الاهتمام راجعا الى عدة عوامل: منها أن العقل البشرى في هذا العصر \_ الذي يسميه بعض الباهثين بعصر الرنسد (٢٠٠١ ، ويسميه آخرون بعصر العقل (٢٤) . قد بدأ يتخلص من هيمنة الوحى ، وجرو على التفكير لنفسه والاستقلال برآيه • ولقد كان ذلك بالطبع يعود الى الثورة على العصور الوسطى من ناحية ، والنورة على التراث الأرسطى من ناحية أخرى ، فضلا عن العوامل الأساسية . اجتماعية وسياسية ، واقتصادية ٠٠ الن التي دفعت مذه الثورات خطوات الى الأمام ، وساعدت الانسان على أن يشق طريقه منفسه ، ومن ذلك أبضا المكتشفات الجديدة سواء في ميدان الجغرافيا والبحار والمحيطات ، على نحو ما غعل كولبس باكتشافه أمريكا \_ أو المعلومات الفلكية الجديدة على النمس ووضع الأرض ودورانها على نمو ما فعل كوبرنيكس وجاايليو • كذلك كانت هناك « حركة الاصلاح الديني » التي جعلت سلطة الضمير الشخصي أعلى من سلطة القساوسة ، كذاك كان هذاك اختراع الطباعة ، وتحسن سبل المواصلات بعد فتح الطريق الى الهند من المعرب ، وبعد الهجرة الى القارة الأمريكية فتهافت

(٣٣) عباس محمود البعقاد: « فرانسيس تيكون » ص ٦ وما بعدها المكنبة العصرية بيروت .

<sup>(</sup>٣٤) يقول ستيورات ها،بشير : يمكن في تاريخ الفلسفة أن يسمى القرن السابع عشر ، بحق ، باسم عصر العقل ، لأن اغلب الفلاسفة العظام في هذه الحقبة حاولوا ادخال منهج البرهان الرياضي الصارم في كل فروع المعرفة البشرية بها في ذلك الفلسفة ذاتها ٠٠ »

<sup>—</sup> Stuart Hampshire. The Age of Reason P. 17 A Mentor Book, N.Y. 1956.



#### - 47 --

الناس على الثراء ، فكان الطموح والاستطلاع سمة العصر كله م وكان العلم المنشود يومئذ باباً من أبواب الطموح والاستطلاع (\*) •

١٦ \_ ولم يكن للنجاح الذي تحقق من سبب سوى منهج البحث الذي اعتنقه الرواد ، فليست الحقيقة ، اذا كامنة في أغوار التراث . وبطون الكتب القديمة كما كان يظن من قبل ، وانما في استطاعة كل السان عاقل تحصيل المعرفة بنفسه ، والوصول الى المقيقة ذاتها اذا ما عرف المنهج المناسب الدى ينبغى أن يسير عليه • ومن هنا ظهرت مجموعة كبيرة من مؤلفات الفلاسفة في ذلك العصر تعمل على هداية المعقل البشرى أو ارتباده أو أصلاحه ٥٠ المنح ٠ ظهر « الأورجانون المجديد » لفرانسيس بيدون عام ١٦٢٠ ، « والمقال في المنهج » لديكارت عام ١٦٣٧ وكان قد كتب أيضا تمواعد لهداية العقل » ( الذي ظهر بعد وفاته بند ف قرن أي عام ١٧٠١ ) وكتاب الأخلاق « عام ١٦٦٠ وأصلاح العقل » عام ١٦٦٢ لاسبينوزا • وكتاب « البحث عن الحقيقة » اللبرانش (عام ١٦٧٤) ٠٠ الخ ٠ وهي كلها كتب كانت تستهدف الاستعناء عن منطق أرسطو القديم م وطريقة العصور الوسطى في التفكير واقامة منهج علمي جديد (\*\*) • ولقد كان هوبز يعتقد ، شأنه في ذلك شأن معاصريه بيكون وديكارت أن المنهج هو مفتاح الوصول الى المعرفة . وأن عقل الانسان الطبيعي آذذ فتى الاضمحلال لافتقاره الى المنهج الصحيح ، فقد رانت عليه عشاوة وأفسدته مذاهب المدارس في العصور الوسطى (\*\*\*) • وهو يتفق مع ديكارت غي أن معظم المناس يضلون

R. Peters: Hobbes P. 46.

(※)

وقارن ايضا المرجع السابق .

Richard peters: Hobbes, P. 46.

(米米)

(\*\*\*\*) الموسوعة الفلسفية المختصرة باشراف الدكتور زكى نجيب محمود ص ٣٨٨٠٠



#### **— 47 —**

السبيل ، أو يقعون في الخطأ لافتقارهم الى المنهج (٢٥٥ • وهو يعتبر المنهج السليم الطريق الصحيح الى الفلسفة أى الحكمة(٢٦) •

١٧ ــ لم يكن بدعا اذن أن يهتم هوبز بالمنهج ويرد ضروب التخبط التي يقع فيها الانسان الى نقص المنهج أو اتباعه لمنهج خاطىء (٢٧) وفضلا عن ذلك فقد كان هوبز مساير العصره أيضا عندما اهتم بالمنهج الرياضي بالذات الذي ذاع في القرنين السادس عشر والسابع عشر مواكبا أحياء الأفلاطونية والفيثاغورية من ناحية وأنحسار الأرسطية والاسكولائية، من ناحية أخرى ، ومتفقا مع جوهر الاهتمام العام بالرياضيات وتطبيقها غى جميع فروع المعرفة البشرية بوصفها النموذج الفريد Unique لنمعرفة الفلسفية الحقيقية • ولقد سبق أن أشرنا عندما تحدثنا عن حياته أنه وقع في سن الأربعين ، مصادفة ، على كتاب المبادىء في الهندسة لاقليدس ، ومنذ ذلك اللحظة « وقع في غرام الهندسة» على حد تعبيره ، وهو يصفها بأنها « العلم الوحيد الذي شاء الله حتى لأن أن يهبه للبشر ٠٠ » (٢٨) • ولقد حاول جاليليو تطبيق المنهج الرياضي في ميدان علم الفلك الذي كان يسمى « علم هندسة السماء » كما حاول «هارفي» تطبيقه على علم وظائف الأعضاء ٠٠ المخ ونحن نعرف مدى اعجاب ديكارت بالرياضيات مصفة عامة حتى قيل انها تشبه في فلسفته العصارة في شجرة المعرفة من جذورها حتى أعضائها وثمارها ، أو هي الفن الذي يتبعه البستاني الماهر حين يتعهد النبتة منذ أن كانت بذرة حتى تسنوى نسجرة باسقة ٠٠ » (٢٩) ٠ واذا كان مطلب اليقين هـو

<sup>(35)</sup> Thomas Hobbes: Eglish Works, Vol. I, P. I.

<sup>(36)</sup> Ibid P. 64.

<sup>(</sup>٣٧) قارن قوله: أن السبب الاول للنتائج اللامعقولة والمتناقضة Absurd هو نقص المنهج ، فالمفكرون لا يبدأون استنتاجاتهم من عريفات . . « التنين » ص ٨٤ من طبعة فونتانا .

<sup>(</sup>٣٨) يقس المرجع ص ٧٧ ،٠

<sup>(</sup>٣٩) د ٠ فؤاد زركيا « شجرة المعرفة عند ديكارت » مجلة حوليات كلية الآداب والنربية ـ المعدد الثاني عشر ديسمبر ١٩٧٧ ٠



#### - W -

باستمرار الشغل الشاغل للفلاسفة لا سيمافىأوقات التحولات الاجتماعية السريعة والعنيفة ، فان المنهج الرياضى بصفة عامة ، ومنهج الهندسة بصفة خاصة • يتيح لهم تحقيق هذا المطلب بشرط آلا يحدث خطأ فى طريقة البرهان (۱۰) •

١٨ \_ أعجب هوبز ، مثل ديكارت ، بالمنهج الرياضي اعجابا شديداء وأراد أن يطبقه على كل فروع الفلسفة ومباحثها لأنه المنهج الوحيد في نظره المفضى الى الحقيفة و وسوف يظل الفلاسفة يقولون لغوا الى أن يبدأوا من الهندسة ، ومن يجهل هذا العلم انما يضيع وقته ، ووقت مستمعيه ، سدى (١١) • ولهذا السبب اسعده أن يلتقي بجاليليو في ايطاليا ، ويقف على أبحاثه ، وطرية تفكيره ، ويعرف أنه بدوره يهتم اهتماما كبيرا بالرباضيات حتى قيل انه ذان رائدا في هذا المضمار • والحق أنه كان ورينا لدرسة قوية ظهرت في جامعة بادو Padua الني عمل جاليليو نفسه أستاذا بها فترة من الزمن ، كما كان هارفي تلميذا بها أيضا ، وقد ظلت « مدرسة بادوا » للعدة قرون تقدم أبحاثا منطقية وطبيعية وميتافيزيقية ، فضلا عن اسهامها في ميدان الطب • وما يهمنا من هذه المدرسة هو منهجها الرياضي وهو المنهج التحليلي التركيبي الشهير الذي اعتنقه هوبز موأخذه عنجاكوب زارابللا Jacopo Zarabella ١٥٣٢ ــ ١٥٨٩ أحد القادة الكبار لهذه المدرسة والذي ظل أستاذا بجامعة بادوا لربع قرن ( من ١٥٦٤ حتى وفاته ) وكان بكتاباته في المنطق ، لا سيما في المنهج العلمي \_ أحد كبار علماء المنطق في عصره \_ ثـم اقترنت أبحاثه بتراث رياضي جديد بدأ يتجمع في جامعة « بادوا » بعدد أن ترجمت أعمال أرشميدس الى اللاتينية عام ١٥٤٣ ــ ولقد تبنى هوبز مصطلح « التحليل والتركيب » على نحو ما استخدمهما الليدس وأرشميدس ٠

(40) Richard Peters: Hobbes, P. 49.

(41) Thoms Hobbes: English Works. Vol. I, P. 73.



#### - 99 -

١٩ ــ أعجب هوبز بالمنهج التحليلي ــ التركيبي Methodus -Resolutiva Compositiva الذي تآثر فيهبالتيار الزياضي الذي سادمدرسته « بادوا » وأراد أن يعممه لا في دراسة العالم الفزيقي فحسب ، بل وغى دراسة الفلسفة المدنية أيضا ، وهو منهج يسير في طريقين متعارضين: فهموا اما أن يتخذ من الظواهر سقفا يسير منه سفلا الى أسابها الأولى محللا كل ظاهرة توجد أمامه ألى أبسط عناصرها ، أو أن يسير من هذه الأسباب الأولى صعدا الى متائجها ، واذا كان الطريق الأول تحليلى فالثاني تركيبي م فهو مثلا عندما رأى اضطراب المجتمع المدني في بلده ، وأراد أن يصل الى أسباب الفتن والحروب ، قام بتحليل الدولة أو التنين Leviathan الى عناصره الأولى فكانت الانسان ، أعنى أفراد البشر ، ثم عاد وحلل الانسان الفرد الى أبسط عناصره ليتمكن من دراسته دراسة جيدة عتساءل عن العناصر التي يتألف منها هذا الانسان الآلة ؟! ما هي التروس ، والعجلات والأونار التي يتركب منها ؟ وهو يشسبه عمله بما يقوم به « الساعاتي » من فك الساعة الى أبسط أجزائهـــا ليقف على عملها بدقة • وهكذا بدأ « التنين » بموضوعات قد تبدو للقارىء العادى غربية : الجزء الأول منه عن الانسان ع ثم الفصل الأول عن الاحساس ، والثاني عن المخيلة ، والثالث عن ترابط الخيال ، والرابع عن الكلام ع والخامس عن المعقل ، والسادس عن الانفعالات ، النخ اليخ . وهي دَلها أمور تخص « الفرد » مع أننا ندرس « المجتمع » لكنه وصل اليها نتيجة لتطبيق المنهج التحليلي الذي يرد الموضوع المراد دراسته الى أبسط أجزائه قبل عملية الدراسة ثم تأتى عملية التأليف أو التركيب وهي تشمل الكتاب كله • يقول هوبز شارحا منهجه في كتابسه « De Cive » المواطن

« أما فيما يتعلق بالمنهج فاننى أعتقد أنه لا يكفى أن أستخدم اسلوبا سهلا واضحا فيما أقول ، اللهم الا اذا جعلت بدايتي مادة الحكومة نفسها ، ثم أسير من هذه البداية الى شكل ومنشأ هذه الحكومة ، الى

#### - 1 \*\* -

البداية الأولى العدالة ، لأن كل شيء يفهم فهما أفضل عندما نحسل الى علته التي دّونته ، والأمر هنا كمثل الوضح في الساعة أى آلسة صغيرة : مادة العجلات وشكاء! . وحركتها ، لا يمكن أن تعرف جيدا الا اذا فصلنا أجزاءها بعضها عن بعض ، ودرسنا هذه الأجزاء على حدة ، وعلى ذلك فلكى نقوم ببحث أكثر اثارة في حقوق الدولة وواجبات رعاياها ، فانني أقول أنه من النسروري لا فقط تناولها جزءا جزءا ، بل أيضا تناولها كما لو كانت مفدكة بعضها عن بعض ، أعنى أن نفهم فهما سليما : ماذا تعنى الطبيعة البسرية ، وما هي الموضوعات التي تلائم في مؤجود مثل هذه الحكومة ، كيف أن الناس لا بد أن يتفقوا فيما بينهم بحيث يمو هذا الاتفاق ويتحول الى دولة مؤسسة تأسيسا جيدا ، ، » (٢٤٠) ،

٢٠ ــ غير أن ذلك لا يعنى ان هوبز يطبق منهجه على الفلسفة السياسة فحسب أو بناء المجتمع المستقر الذي يخلو من حروب وفتن بل هو يطبقه على غروع المعرفة البشرية وعلى جوانب فلسفته كلها ، لأن المنهج التحليلي التركيبي يرتبط بفهمه للفلسفة ، وهو لهذا السبب يجد نفسه مضطرا ، عندما يريد تعريف المنهج ، الى اعادة تعريف الفلسفة : ييدو لي أنه من الضروري لفهم المنهج أن نعيد تكرار تعريف الفلسفة الذي سبق أن ذكرناه ٠ » (١٦٠) في الفصل الأول من كتاب « في الجسم الذي سبق أن ذكرناه ٠ » (لأن المنهج في دراسة الفلسفة هو أقصر الطرق لاكتشاف الآثار بمعرفة أسبابها ، أو اكتشاف الأسباب بمعرفـــة

## « وليس ثمة منهج آخر نستطيع أن نعرف عن طريقه أســباب

<sup>(42)</sup> Thomas Hobbes. Man and Citizen (De cive) P. 93—99 editid by Bernard Gert - & English Works Vol. 2, P. xiv.

<sup>(43)</sup> Thomas Hobbes: The English Works, Vol. I, P. 65.

<sup>(44)</sup> Ibid.



#### -1.1-

الأشياء سوى التركيب والتحليل: أعنى أن نحلل من ناحية ، وأن نركب من ناحية أخرى ٠٠ »(٥٠) • فالمنهج اذن عام يطبق على مجال الفلسفة كنه فهو أقصر طريق الوصول الى الحقيقة سواء في ميدان الطبيعة أو المجتمع أو غيرهما من ميادين المعرفة الفلسفية • يقول هوبز في نص جامع : « أولئك الذين يدرسون الفلسفة بغية المعرفة بصفة عامة ، وليس لمعرفة ظاهرة معينة ، من الضرورى لهم أن يقفوا على أسباب الأشياء الكلية ، أو معرفة تلك السمات الشتركة بين جميع الأجسام أعنى أعراض المادة فيها ، بل أن يستطيعوا معرفة أسباب الأشياء الجزئية ، أعني تلك الأعراض التي يتميز الشيء بواسطتها عن غيره • ولا بد لهم ، من ناحية أخرى ، من معرفة تلك الأشياء القليلة قبل أن يستطيعوا معرفة أسبابها ، واذا كانت الأشياء الظية مضمنة في طبيعة الأشياء الجزئية ، فان العقل يقوم بمعرفتها عن طريق التحليل م فمثلا: لمو أننا عرضنا المكرة ما ، ولتكن المربع ، غاننا نجد أن هذا المربع ينبغى أن ينحل الى سطح محاط بعدد معين من الخطوط المستقيمة والمتساوية والزوايا القائمة. وبهذا التحليل يكون لدينا هذه الأشياء الذلية المتفق عليها مثل: الخط، السطح ، الخطوط المستقيمة ، التساوى ، فاذا استطعنا اكتشاف أسباب هذه استطعنا جمعها معا في سبب المربع ، ولو أراد شخص أن يدرس مثلا ، تصور « الذهب » م لكان في استطاعته أن يحل هذا التصور الي أهكار مثل : ثقيل ( بمعنى أنه يتجه الى مركز الأرض ) صلب ، مرن ، وعدد آخر من الكليات التي هي أكثر من الذهب نفسه • ثم نستطيع أن نحلل هذه الكائيات الجديدة أيضا ٠٠ وهكذا الى أن تصل الى تلك الأشياء النبي هي أشد عمومية وأكثر كلية • وبهذه الطريقة \_ أعنى عن طريق الحل المستمر ... : صل الى معرفة هذه الأشياء • ومن ذلك كله أستطيع أن أقول: ان منهج الوصول الي المعرفة الكلية لهذه الأشياء هـو منهج تحليلي خالص ٠٠ »(٢٠٠) وهوبز اذ يتحدث هذا الحديث انما يضع في

<sup>(45)</sup> Ibid.

<sup>(46)</sup> Thomas Hobbes: English Works, Vol. I, P. 68 — 69.



#### - 1.4 -

ذهنه منهج الهندسة : ومنهج جاليليو التحليلي التركيبي الذي كانست تحال به الظواهر الى أبسط عناصرها ثم يعاد بناؤها من جديد بناء عقليا وفقا لنموذج معقول • وكان يعتقد مثل سائر معاصريه العقليين — أن الحقيقة الكامنة وراء ظواهر الحس الحادعة ذات طبيعة هندسية (٤٧).

بوضوح على النحو التانى: « عن طريق معرفتنا بالكليات وأسبابها ( وهى المبادىء الأولى ) يكون لدينا أولا التعريفات التى ليست أخشر من توضيح لتصوراتنا البسيطة ، فمثلا من لديه تصور سليم عن المكان من توضيح لتصوراتنا البسيطة ، فمثلا من لديه تصور سليم عن المكان عدو على نحو كافى ، وكذلك من يتصور المركة تصورا سليما لا يجهل هذا التعريف: المكان هو ذلك الفراغ الذى يشغله جسم ما ، على نحو كافى ، وكذلك من يتصور المركة تصورا سليما لا يجهل هذا التعريف: المركة هى فقدان لمكان ما ، واكتساب لمكان آخر ، وفى المرحلة التالية يكون لدينا المناشىء أو الأوصاف مثل: الخط المستقيم ، كما أن المركة تصنعها حركة الخط المستقيم ، كما

ويبقى بعد ذلك أن نبحث فيما تنتجه الحركة ، وما يتولد عنها من آثار ونتائج مثن : ما الحركة التى يتولد عنها الخط المستقيه ؛ وما الحركة التى يتولد عنها الخط الدائرى ؟ ما الحركة التى تشق طريقها بنفسها ؟ وما الحركة التى تستمد من غيرها ؟ وعلى أى نحو ؟ ما الذى يجعل الشىء الحركى أو المسموع يرى ويسمع أحيانا بطريقة ، وأحيانا أخرى بطريقة مختلفة ٠٠٠ والمنهج الذى يستخدم فى هذا الضرب من أبحث هو ما يسمى بالمنهج التركيبى ٠٠ » (٤٩) ٠

<sup>(</sup>٤٧) «الموسوعة الفلسفية المختصرة» باشراف الدكتور زكى نجيب

<sup>(48)</sup> Thomas Hobbes: The English Works, Vol. P. 70.

<sup>(49)</sup> Ibid, P. 71.



- 1.4 -

ومعنى ذلك أن التحليل هو الفن الذي يسير به عقلنا من شيء مفترض الى المبادىء ، أعنى الى القضايا الأولى أى ما يعرف بواسطة هذه القضاية الأولى حتى نصل الى مجموعة من القضايا المعروفة تكفى للبرهنة المي حمدق أو كذب الشيء المفترض ع أما التركيب فهو فن البرهان نفسه ، ومن ثم فالتركيب والتحليل لا يختلفان الا من حيث أن أحدهما يتقدم في سيره الى الامام والثاني الى الخلف (٥٠) مه ومعنى ذلك أن الاستدلال سواء أكان تركيبيا أم تحليليا يتضمن التعريفات ، والتعريفات تزيل العموض والالتباس ، وتعطى فكرة كلية عن الشيء المعرف ، وتتحاشى أسباب المنازعات والمجادلات في النقاش ، ولهذا فقد رأى هوبز في التعريفات : وهي البراهين الهندسية م الأمل الرئيسي للانسان العاقل ليجبب بلاده تاك المناقشات العقيمة التي كان يعتقد أنها أساس الفتن والحروب والمنازعات الأهلية(١٥) • واذا كنا في الهندسة « وهي العلم الوحيد الذي نماء الله حتى الأن ، أن يهبه للبشر ، يبدأ النساس فيه بالانتفاق والاستقرار على معانى كلماتهم وهو استقرار على المعنى يسمونه بالتعريفات ٠٠ ، ، هلم لا يفعل الناس الشيء نفسه في المنازعات السياسية ؟! ألا يمكن للناس أن يطوروا اللغة الكلية التي سوف تمكنهم من مواجهة المشكلات الأخلاقية ؟! بلي !! في استطاعتهم أن يجلسوا ممسكين ورقة وقام ويقول بعضهم لبعص : علندسب! « دعنا نحسب! » ويصب هوبز كل أماله عى استخدام الناس لعقولهم بطريقة رياضية في هذه العبارة الجامعة : « الننيجة التي ننتهي اليها : هي أن العَلمات الواضحة هي ضوء العقل ، وهي النور الدي يهديه ، أما العقل فهو

<sup>(50)</sup> Ibid, P. 309 - 310.

<sup>(51)</sup> Richard Peter: Hobbes P. 54.

<sup>(52)</sup> Tomas Hobbes: Leviathon P. 77 English Works Vol. 3. P. 23.



#### 一 小他 —

الأنطلاق ، وهو ازدياد العلم ، وهو الطريق ، وهو نفع البشر ، وهو الغاية ٠٠! » (١٥٠) ٠

ومن الواضح أن هوبز يلتقى هذا مع ديكارت تماما ، فهما معا يجعلان من العقل المعيار والحكم ، وهما معا يجعلان من الرياضة والمعرفة الرياضية النموذج والمثل الأعلى ، وهما معا يتخذان من التحليل والتركيب منهجا للبحث والدراسة ، فيمن نعرف أن القاعدة الثانية من القواعد الأربع المشهورة في المنهج الديكارتي هي « قاعدة التحليل »: أن أفسم كل مشكلة أريد حلها الى أقدام بقدر استطاعتي ع وبقدر ما يلزم احلها على خير وجه \_ « والقاعدة الثالثة هي قاعدة التركيب » أن أسير بأفكاري في نظام فأبدأ بأبسط الموضوعات وأيسرها معرفة ثم أتدرج الى معرفة آعةدها » (٤٠) • وهما قاعدتان أساسيتان عرضهما ديكارت في « المقال » وفي « قواعد لهداية العقل » وهما معا يشكلان قلب المنهج الديكارتي ، أما القاعدة الأولى « الشت » فهي أقرب الى تطهير الذهن لتلقى الحقيقة • والقاعدة الأخيرة هي مراجعة أتأكد فيها أننى لم أغفل شيئًا • ومعنى ذلك أن القرن السابع عشر الذي اهتم إهتماما رئيسيا « بالمنهج » حتى لقب بعصر المناهج قد تبنى المنهج التحليلي التركيبي الذي ظهر في البداية في مدرسة « بادوا » مي ايطاليا مع ظهور الاهتمام باحياء الافلاطونية والمفيثاغورية وما واكب ذلك من اهتمام بالرياضيات ــ وقد أخذ ديكارت أبو الفلسفة الحديثة بهذا المنهج ، وأعجب به هوبز اعجابا شديدا ، كما طبقه جاليليو ذي طبيعياته ، واستخدمه هارغي في اكتشاف الدورة الدمويــة •

<sup>(53)</sup> Leviathan P. 86 (Fontana Edition) — English Work Vol. 3, P. 36.

<sup>(</sup>٥٤) د عثران امين : « ديكارت » ص ١٠١ مكتبة القاهرة الحديثة الطبعة الرابعة ١٩٥٧ ٠



# الفصل الثنافي

## مذهب هوبسنز المادى

( يتألف الكون من مجموعة من الأجسام ، فكل ما فى الكون جسم ، ولا شىء حقيقى فيه لا يكون جسما، ولا يمكن اشىء أن يسمى جسما الا اذا كان جزءا من مجموعـــة الأجسام كلها أعنى من الكون » •

توماس هويز: ﴿(التنبِنِ) •







## أولا ـ المبادىء الأولى:

ا — يخصص هوبز القسم الثانى من كتابه الشهير « فى الجسم De Corpore De Corpore الذى جعل عنوانه « المبادىء الأولى الفلسفة » — لكى يعرض ميتافيزيقاه ، فهناك يدرس فى خمسة فصول عدداً من الموضوعات التى تعد بمثابة الأسس لفلسفنه المسادية فيتحدث أولا عن « الزمان والمكان » ثم عن « الجسسم والعرض » ، و « السبب والنتيجة » و « القوة والفعل » — وأخيراً « الهوية والاختلاف » • وهى مجموعة من التصورات الأساسية التى تعد بمثابة الهيكل الذى يتألف منه العالم ، لكنه هيكل عقلى محض — وهو بذاك يقف على مشارف الرياضيات محاولا أن يحدد الاختلافات بين الخط المستقيم ، والمتعرج ، والخط الدائرى وخصائص كل منهما ، والسحاوح المستوية ، والأشكال الهندسية كالمثلث والزاوية • • المنخ • •

7 — والحق أن هوبز يقوم هنا بنفس عملية التحليل التي سيقوم بها في الفلسفة السياسية فيما بعد ، فاذا كان سوف يسأل نفسه عندما نصل التي الفلسفة المدنية عن الأسس العقلية الأولى التي يقوم عليها بناء المجتمع ، أعنى أننا لو رحنا نحلل ونجرد الظواهر الاجتماعية الموجودة لنصل التي البدايات العقلية الأولى المجتمع فماذا عسانا أن نجد ؟! — فان هوبز يطرح على نفسه هنا السؤال ذاته : ما هي الأسس العقلية الأولى في بناء فلسفة العابيعة ؟! ويجيب : « ليس هناك ما يمكن أن نبدأ منه أفضل من العدم Privation اعنى أن نبدأ بأن نتخيل فناء العالم » (١) ، ولا يستخدم هوبز الجانب التحليلي من منهجه الا في هـذه البداية التي يتخيل فيها فناء الأشـياء ، ثم تأتى فلسفته بعد

<sup>(1)</sup> Thomas Hobbes: The English works Vol. I. P. 91.



### - 1+4 -

ذلك بناء تركيبيا للعالم الذي يفترض فناءه : « لو افترضنا مثل هـذا الفناء لجميع الأشيباء فقد نتساءل ، وما الذي يبقى اذا افترضنا أن هناك انساناً واحدا اسنثنيناه من هذا الفناء ؟ ما الذي يبقى لهذا الانسان ليكون موضوعا للفلسفة ؟ ما الذي يبقى له لكى يعمل فيه العقل أو أن يقوم منه باستدلال ما ٠٠ ؟ ٠٠ » (٢) • وبعبارة اخرى اذا اردنا أن نعيد بناء الكون من جديد فما هي الموضوعات الأولى التي نجد في حوزتنا تصوراتها ؟! « الجواب هو أنه سوف يبقى لمثل هـذا الانسان أفكار عن العالم ، أى أفكار عن تلك الأجسام التي كانت لديه قبل عملية الافناء ، رآها بعينيه أو أدركها بأية حاسية أخرى ، أعنى أنه سوف يبقى في ذاكرته وخياله شيء عن الأحجام والحركات ، والأصوات ، والألوان • • النح • وايضا عن نظامها وأجزائها ، فجميع الأشياء ليست سوى أفكار ومسور دهنية Phantasms تحدث داخليا عند من يتخيل ٠٠ »(٢) ويستطرد هوبز ليقول في عبارة تقربه كثيرا من البداية التي بدأ منها ديكارت: « سوف يبقى بعد فناء الأشياء جميعاً الانسان الذي استثنياه موجوداً ، وهو لا يزال يفكر ويتخيل وينذكر ، اذ لم يعد أمامه شيء يفكر فيه سوى الماضي ٠٠ »(١) .

وعلينا أن نلاحظ أن العملية التي يقوم بها هوبز هنا عملية عقلية تماما تعتمد على التجريد ، فهو يستخدم الجزء الأول من منهجه ألا وهو النشاط التحليلي ليقوم بتجريد الأشياء جميعاً ، باحثاً في أعماق هـذا العالم عن الأسس العفلية التي يرتكز عليها وجود الأشياء ، فجرد بذهنك الأشياء جميعاً وتخيل فناءها كلها لكي تعيد بناء الكون من الأسس العقلية اليقينية التي لا يأتيها الشك مرة أخرى ـ والحق أن من الأسس العقلية اليقينية التي لا يأتيها الشك مرة أخرى ـ والحق أن القارىء يستطيع أن يقارن بسهولة بين «عملية الافناء الشامل» ،

<sup>(2)</sup> Ibid.

<sup>(3)</sup> Thomas Hobbes: The English works, Vol. I, P. 92.

<sup>(4)</sup> Ibid.



#### - 1.4 -

هــذه التى يقوم بها هوبز وبين الشك الديكارتى الشامل ــ فهما معاً عمليتان عقليتان ، وهما معا يستهدفان بناء الوجود على أسس يقينية لا يتطرق اليها الشك .

س لو اننا قمنا الآن بخطوة أخرى هي غربلة ما بذهن هذا الانسان من أفكار وتصورات بعية تصنيفها فأى هذه التصورات يكون هو التصور الأول ؟! التصور الأول عند هوبز تصور رياضي أو قل انه الأساس الذي تغترضه الهندسة وأعنى به المكان Space « لو كان لدينا تذكر أو صور ذهنية عن شيء ما ، مهما يكن نوعه بم كان له وجود في العالم قبل فنائه الذي افترضناه ، ونظرنا الى هذا الشيء لا من حيث أنه كان كذا أو كذا بل على أنه فقط كان موجودا بدون الذهن ، فاننا يكون لدينا في هذه الحالة تصور لما نسميه بالمكان ٠٠ » (٥٠) إذ رغم اسقاط وجود الأشدياء جميعاً فسوف تظل فكرة المكان قائمة : « اذ لا أحد يقول عن المكان انه مكان لأنه مملوء بالفعل ، بل لأنه يمكن أن يملأ فحسب ، كما أن أحدا لا يعتقد أن اعجسام تجمل معها مكانها عندما تفنى ، بل أن المكان المعين يحوى الآن جسماً معيناً عملته يحوى في آن تضنى ، بل أن المكان المعين يحوى الآن جسماً معيناً عملته عتقد أنها تحتاج الى ايضاح أكثر من ذلك ٠٠ »(١) ٠

٤ — المكان ، اذن ، هو البداية الأولى التي يبدأ منها هوبز لأن المكان هو ما تفترضه جميع الأشياء افتراضاً عقلياً خالصا ، ولأنه لا يفنى بفنائها — وتصور هوبز للمكان قريب من تصور المكان في علم الهندسة : « فالمكان في الهندسة وسط غير محدود يشتمل على الأشياء ، وهو متصل ومتجانس لا تمييز في أجزائه ، وهو بهذا تصور عقلى

<sup>(5)</sup> Ibid, P. 93.

<sup>(6)</sup> Thomas Hobbes: The English works Vol. I, P. 93,



## - 11 -

محيط بجميع الأجسام ٠٠ » (٧ وهـذا هو بالضبط تعريفه عند هوبز ما فاذا كان بعض الباحثين قد توقع من تعريف هوبز للجسم « بأنه ما يوجد في استقلال عن فكرنا أن يستمر هوبز فيقول كذلك أن المكان مثل الجسم يوجد باستقلال عن تصوراتنا . فانه لم يفعل ذلك : « فالمكان عند هوبز صورة ذهنية لنبيء يوجد خارج الذهن ، وهو يعنى بذلك أن ما نسميه بالمكان هو ظهور لاتخارج » (١٠) و ثم ياخذ هوبز في تعريف المكان بصفة عامة وأجزائه بصفة خاصة و فهو يعرف المكان بانه : « المكان بصفة صورة ذهنية لشيء يوجد ببساطة خارج الذهن ٥٠ » (١٠) و وهكذا يصبح ما المكان عند وبز اطارا داتيا تدرك فيه الأجسام وما لها من مقادير وفي هـذه الحالة موضعا أو حيزا Place » : « والجسم نفسه هو ما نقول عنه انه ثميء متحيز المتعورة فراغ ، فالكان هو الصورة الدهنية العامة ، فاذا ما تعين في جزء فراغ ، فالكان هو الصورة الدهنية العامة ، فاذا ما تعين في جزء منه كان حيزا أو موضعا م ولهذا كان من الأفضل أن تقول ان الجسم منه كان حيزا أو موضع الى موضع لا من مكان الى مكان الى مكان (١٠) و متحرث يتحرك من موضع الى موضع لا من مكان الى مكان المي مكان الى مكان المكان الى مكان الى مكان

واذا كان ديكارت قد تصور المتان امتدادا: « فالمادة هي عين الفضاء الهندسي عند ديكارت ، والفضاء نفسه مادة لأنه امتداد ٠٠» (١١٠) فان هوبز يرفض هذه النظرة التي تجعل من المكان شيئاً مستقلا عن الذهن يقول: « هناك فيما اعتقد تعريفات خاطئة عند بعض الفلاسفة ، فمنهم من يعتقد أن المكان امتداد للأجسام ، ويعتقد أن المكان يمكن أن يزداد بشكل مستمر ، ويستنتج من ذاك أن الأجسام المكان يمكن أن يزداد بشكل مستمر ، ويستنتج من ذاك أن الأجسام

<sup>(</sup>۷) المعجم انفلسفى ــ ص ۱۹۱ ( ماده : مكان ) ــ اسدره مجمع النغة العربية بالقاهرة عام ۱۹۷۹ ۰

<sup>(8)</sup> Richard peters: Hobbes, p. 97.

<sup>(9)</sup> Thomas Hobbes; The English works Vol. I, p. 94.

<sup>(10)</sup> Ibid.

<sup>(</sup>١١) ديكارت تأليف الدكنور عثمان أمين ص ٢٢٥ -- ٢٢٦ .

## - 111 -

يمكن أن تمتد الى ما لا نهاية • واستنتج بعضهم متسرعا من التعريف نفسه أن الله يستحيل عليه أن يخلق أكثر من عالم واحد ، فليس هناك فراغ ليخلق فيه عالما جديدا ، ومن ثم فان هذا العالم الجديد لابد أن يوجد في العدم سوى العدم أن يوجد في العدم سوى العدم ذاته • مع أنه من الصواب أن نقول ، على العكس ، أنه لا شيء يمكن أن يوضع في مكان مملوء بالفعن • • »(١٢) •

٥ ــ ليس المكان امتداداً ، ولا هو مادة عبل صورة ذهنية ، ولهذا ذهب هوبز الى تعريف المكان كما سبق أن ذكرنا بأنه : « صورة ذهنية لا ألشىء يوجد بدون الذهن ٠٠ » (١٢) • أعنى أنه صورة ذهنية لا نتعرف فيها على عرض آخر ، بل تبدو موجودة فحسب بذاوتنا (١٤) • وهكذا يصبح المكان عند هوبز اطاراً ذهنيا أى ذاتيا تدرك فيه الأجسام بما لها من مقادير ، واذا نظرنا الى المكان من حيث « أن جسماً ما ، أو مقداراً ما ، يشغله فانه في هـذه الحالة يسمى موضعاً أو حيزاً Place » والجسم نفسه هـو ما نقون عنه انه شيء متحيز Thing Placad » والجسم نفسه هـو ما نقون عنه انه شيء متحيز الخونية العامة أى ما يشغله الأجسام عفان الحيز أو الموضوع هو ما يشغله جسم معين أو مقدار محدد (١٠٠) •

٦ ــ واذا كان هوبز قد رفض من قبل أن ينظر الى المكان على أنه الامتداد أو المادة بصفة علمــة على نحو ما فعل ديكارث وغيره من الفلاسفة ، فانه الآن يرفض التوحيد بين الموضع أو الحيز والمقدار: فحيز الشيء مختلف عن مقداره في أربعة فروق:

<sup>(12)</sup> T. Hobbes: The English works Vol. I, P. 93.

<sup>(13)</sup> Ibid, p. 94.

<sup>(14)</sup> Ibid.

<sup>(15)</sup> Ibid, P. 105.

## - 117 -

أولا: من حيث أن الجسم يحتفظ دائماً بنفس المقدار سواء كان في حالة حركة أم سكون ، في حين أن الجسم اذا ما تحرك فانه لا يحتفظ بنفس الحيز أو الموضع lacd بنفس الحيز أو الموضع lacd بل ان الحركة معناها أن يفقد حيزا ليكتسب آخر (١٦) ...

ثانيا: من حيث أن الحيز place هو صورة ذهنية لجسم ما له هـذا الكم أو ذاك ، أو هـذا الشكل أو ذاك ، في حين أن المقدار Magnitude هو صفة خاصـة بكل جسم ، فقد يشغل الجسم ، في أوقات مختلفة ، عـدة مواضع لكن ليس له سوى مقدار واحـد باسـتمرار(١٧) ،

ثالثا: الحيز صورة ذهنية ، وبالتالى لا يمكن أن يكون اله وجود خارج الذهن ، في حين أن القدار لا بد أن يكون له وجود مستقل خارج الذهن وملازم للشيء (١٩) •

رابعا: وأخيراً غان الموضع أو الحيز امتداد متخيل ، بوحسفه صورة ذهنية ، لكن المقدار امتداد حقيقى • والجسم المتحيز Placed الذى يشغل حيزاً ليس امتداداً لكنه شيء ممتد ــ وفضلا عن ذلك فان الموضع عيزاً ليس المتداداً لكنه شيء ممتد ــ وفضلا عن ذلك فان الموضع عن أن يتحرك ، لأن ما يتحرك هو ما ينتقل من موضع ، ولو كان الموضع يتحرك لانتقل من موضع الى موضع وذلك خلف محال (١٩٥) •

٧ \_ اذا كان العالم بأسره يتألف من أجسام ، اذ أن كل ما هو موجود فهو جسم ، أعنى مادة \_ على نحو ما سنعرف بعد قليل \_

<sup>(16)</sup> Thomas Hobbes: The English works, Vol. I, P. 105.

<sup>(17)</sup> Ibid.

<sup>(18)</sup> Ibid, P. 105 — 106.

<sup>(19)</sup> Ibid, P. 106.



## - 114-

فان هناك صورتين ذهنيتين لابد أن نفترضهما منطقياً في كل عملية لادراك الجسم ، « لأن الجسم لابد أن يشغل حيزاً من فراغ ٠٠ » أو جانبا من المكان Space أو قل أن الجسم لابد أن يتحيز Placed أعنى أن يكون في موضع ما \_ وهكذا يكون المكان بصفة عامة أو الموضع أو الحيز بصفة خاصة هو التصور الأول الذي يفترضه وجود الجسم ، أما التصور الثاني فهو الزمان Time ،

۸ ــ الزمان ، اذن ، هو الصورة الثانية الأساسية التى يفترضها العقل فى اعادة بناء الكون ــ وهو مثل المكان صورة ذهنية ، أو هو الطار ذهنى ندرك فيه الأسياء ، فالجسم الذى يتبقى لنا منه صورة ذهنية عن المكان يترك ــ وهو ينتقل من موضع الى موضع آخر فى تتال مستمر ــ يترك صورة ذهنية أخرى هى ما نسميه بالزمان السه واذا كان الناس جميعاً يعترفون بأن السنة زمان ، فانهم ٤ رغم ذلك لا يتصورون أن السنة عرض Accident للجسم ، مع أنه ينبغى عليهم الاعتراف بذلك بسبب أنه لا يوجد فى الأشياء التى توجد بدوننا شىء المحمه الزمان ، وانما هو فكرة للذهن فحسب (٢٠) .

ه — الزمان ، اذن ، صورة ذهنية مثله مثل المكان ، واذا كان المكان هو صورة ذهنية للحركة ، المكان هو صورة ذهنية للحركة ، غير أن مثل هـذا التعريف غير كاف : « فعندما أقول ان الزمان هو صورة ذهنية للحركة ، فاننى لا أعنى بذلك أن هـذا تعريف كاف أو مقنع ، ذهنية للحركة ، فاننى لا أعنى بذلك أن هـذا تعريف كاف أو مقنع ، لأن كامة الزمان تشمل فى جوفها فكرتى المـا قبل والمـا بعد نهو تتال لان كامة الزمان تشمل فى جوفها فكرتى المـا قبل والمـا بعد نهو تتال عدركة الجسم من حيث أنه يكون فى البداية هنا وهناك ، وعلى ذلك فالتعريف الكامل للزمان هو : الزمان صورة ذهنية للما قبل والمـا بعد فى الحركة ، وهى تعريف يتفق مع تعريف أرسطو الذى يقول فيه ان الزمان هو مقدار الحركة من جهة المتقدم والمتأخر ، .

( ٨ ــ هويز ؛

<sup>(20)</sup> Thomas Hobbes: Ibid; Vol. I, P. 94.



## - 118 -

وعملية التقدير هي فعل من أمعال الذهن أما التعريف الذي يقول: ان الزمان هو مقياس الحركة فهو تعريف غير دقيق ، لأننا نقيس الزمان بالحركة ولا نقيس الحركة بالزمان ٠٠ »(٢١) ٠

# ثانيا ـ الجسم ـ Body..

١٠ \_ الزمان والمكان ، أذن ، صورتان ذهنيتان أو اطاران ذانيان يفترضهما ، منطقياً ، كل ادراك عقلى للدون م لدن من أين جاءت هاتان الصورتان ؟! لا يمكن أن تكونا خلقا للذهن ، بل هما صورتان لشيء ما غي الخارج ينصوره الذهن ، فاذا تصور امتداد هـذا الجسم كان مدانا . واذا تصور انتقاله أو حركته كان زمانا ، وهـ ذا الشيء هو الجسم Body وهو يوجد وجودا حقيقيا مستقلا عن فكرنا «: ما دمنا قد فهمناً ما هو المكان المتخيل بعد أن افترضنا فناء الأشياء التي توجد هلها وجوداً حارجيا ، بحيث لا يبقى سوى تصويرات لذهننا mages فلنفترض اذن أن شيئًا ما من هذه الأشياء قد عاد من جديد الي العالم مراو خلق مرة أخرى ، أنه من الضرورى لهذا الشيء الجديد لا فقط أن يشعل حيزا من مكان كما سبق أن ذكرنا ، أو أن يشعل مكانا مع . أو يمتد مع ، بل أيضا من الخرورى أن يدُّون مستقلا عن فكرنا . وهـذا الشيء هو ما نسميه عادة بالجسم The Body • ولما دَال لا يعتمد على فكرنا نهو نبى، يوجد بذاته مستقلا ، وهو ما يمكن للعقل أن يفهمه كما تدركه الحواس سواء بسواء ٠ ومن ثم فان تعريف الجسم يمكن أن يكون على النحو التالى الجسم هو ما له استقلال عن فكرنا . وهو ما يشعل حيزاً أو يمتد في جزء من مكان ٠٠ » (٢٢) ٠

۱۱ ــ علينا أن نلاحظ أن موبز يبدأ باستمرار في التعريفات شأنه شأن المان علماء الرياضة ، فقد رأيناه فيما سبق يعرف المكان ، ثم يعرف الزمان ،

<sup>(21)</sup> Thomas Hobbes: The English works, Vol. I, P. 95.

<sup>(22)</sup> T. Hobbes: Ibid, Vol. I, P. 101 — 102.



## -- 110 --

وها هو يضع تصوره للجسم الذي يقوم على عدة تصورات أساسية تشكل في النهاية تعريفه ، وهي في الوقت ذاته يمكن أن تعد الشروط التي ينبغي توافرها في كل ما نطلق عليه لفظ « الجسم » وهي :

- ١ ــ أن يقال عنه انه موجود بالفعل
  - ٢ ــ أن يقــوم بذاته ٠
  - ٣ ــ أن يكون مستقلا عن فكرنا •
- ٤ أن يكون من المكن أن يفهم بالعقل وأن يدرك بالحواس سواء بسواء (٢٢) .

17 — لكن قد يثار هنا سؤال يحسن أن نجيب عنه قبل أن نمضى في بسط خصائص الجسم كما يتصوره هوبز — وهذا السؤال هو ألا يدل تعريفه الجسم على النحو السابق على انه يأخذ بثنائية تشبه ثنائية ديكارت ٠٠ ؟! بمعنى آخر أليس القول بأن الجسم هو ما يوجد مستقلا عن فكرنا ، يعنى أن هناك جوهرين مستقلين هما الجسم والفكر ٠٠ ؟ ٠ « بل ان البداية التى بدأ منها هوبز نفسها عندما بدأ من فكرتى الزمان والمكان بوصفهما فكرتين ذاتيتين تدل على أنه قد ألقى بنفسه في قلب وجهة النظر انفلسفية التى تسعى اللي فهم العالم ابتداء من الخكر ٠ الا أن ذلك غير صحيح على الاطلاق فهو الم يتشكك قط ، كما فعل ديكارت في الوجود المطلق الجسم كما لم يتشكك في معرفته ،

وريما كان موقف هويز هنا قريبا من البداية التى بدأ منها ليبنتز Leibni.

<sup>(23)</sup> T. Hobbes: The English works, Vol. I, P. 102,

<sup>(24)</sup> G. C. Robertson: Hobbes. P. 95.



#### - 111 -

« أن المسكلة التي بدأ منها لبيئتر لم تكن تدور قط حول وجود المادة . هل، هي موجودة أم غير موجودة ، أعسى أنه لم يسأل نفسه هل المادة موجودة؛ مل بالأحرى سأل: ما هي طبيعة المادة لا ٠٠ ذلك لأن السؤال من المادة موجودة لم يخطر على ذهن ليبنتز على الاطلاق »(٢٥) • ومن ثم فاننا نستطیم أن نقول ان هوبز ـ مثل لیبنتز الذی سوف یتأثر به تأثراً قوياً في بداية حياته قبل أن بيدا اهتمامه بالمذهب الديكارتي --لا يتشكك في وجود الجسم ، ولا يسأل هل هو موجود أم لا اكنسه يصف لنا طبيعته ، وتعريفه وخصائصه ، أما اذا كان التعريف الذي ساقه هوبز الجسم بأنه ما هو موجود باستقلال عن فكرنا هو الذي يفهم منه أنه يقيم ثنائية حادة بحيث يصبح الفكر مقولة منفصلة عن الجسم ، فذلك في الواقع فهم خاطيء لهدا التعريف ذلك لأن هوبز يقول بصراحة ووضوح: « كل ما يوجد وجودا حقيقيا فهو جسم. أما الفكر والتصورات فهي ليست أشياء حقيقية وانما هي حركة بي جوهر داخلي هو الدماغ ٠٠ » (٢٦) • ومعنى ذلك أن النشاط الذهني مادى هـو الآحر ، وهو الى هـذا الحد ، يخضع للنفس قوانين السبب والنتيجة التي نخضع لها كل ماده آخري فهوبز لم يتصور قط أن الفكر . أو النشاط الذهني عموما . يشكل جوهرا من نوع خاص يختلف عن العمليات الفيزيقية التي ينشأ عنها (٢٧) • ومعنى ذلك أنه اذا كان دوبز فيلسوفا ماديا فهو واحدى أيضا ، بل ان هـذه « الواحدية » هي غي نظره النتيجة المنطقية التفكير في العالم •

۱۳ ــ والحق أن ثنائية ديكارت بين المادة والفكر أو الجسد والنفس قد شغلت الفكر الفلسفي الحديث منذ عام ١٦٣٧ وهو العام

<sup>(25)</sup> Bertrand Russel: A Critical Exposition of the philosophy of Leibniz», F. 70 London, George Allen & Unwen, 1967.

<sup>(26)</sup> Thomas Hobbes: The English works, Vol. 4, P. 31.

<sup>(27)</sup> Samuel I. Mintz: The Hunting of Leviathna P. 65,



## - 111 --

الذي أصدر فيه كتابه « مقال عن المنهج » ، فقد انتهى ديكارت الى القول بوجود جوهرين مستقلين تماما لكل منهما سماته الخاصة وصفاته المطلقة • ولقد أدى ذلك الى كثير من الخلط وسوء الفهم لفلسفة هوبز نفسها عند كثير من الباحثين فديكارت عقلاني وهو ثنائي أما هوبز الواحدى فهو مادى ومن ثم فلابد أن يكون تجريبياً • لأنه كما قيل طور فلسفة مادية مستقلة تماما عن تيار الفكر المثالي الذي هز القارة الأوربية م بعنف في ذاك الوقت، • غير أن هدده الوجهة من النظر خاطئة تماما : اذ أن هوبز تأثر بديكارت تأثراً قوياً حتى قيل ان ديكارت هـو الذى وضع له منهجه لا جسندى ولا بيكون ، وان كان هوبز لم يتحمل ثنائية ديكارت • ذله لأنه كان يعتقد أن ديكارت يساوم بل و « ينافق » ويعبث بالفلسفة اكي يرضى اليسوعيين عولا أدل على ذلك من محاولته البرهنة على أسرار العقيدة الكاثوليكية كالتناول من سر القربان المقدس ، وهل يمكن لمثل هذا المذهب أن يستحق أسم الفلسفة ؟ لابد للفلسفة فى رأى هوبز ، أن تظل متسقة وأن تحافظ على ترابط أفنكارها وخلوها من الخلف واللامعقول مهما يكن التمن ، ولابد للفياسوف الذي مهمته التعريف ، أن يعرف أن المكماء بستخدمون الكلمات للحساب والمعد ، ولابد للفلاسفة أن يلعبوا ليربحوا ، ان الترابط ، والاتساق هما عند هوبز حجر الزاوية في بناء المذهب ومعيار الحقيقة في كل فلسفة جديرة بهذا الاسم • والعقلانية عند هوبز هي المسلمة الأساسية ، والكون العقلاني هو الذي يمكن استنباطه من مبدأ واحد ويسيط أما الثنائية فهي تدعيم للامعقول ٠٠ »(٢٨) ٠

۱٤ ــ وذلك يعنى أن هوبز مادى واحدى فعنده أن كل ما هو موجود فهو جسم حتى النشاط الذهنى نفسه ليس الا نتاجاً لعمليات مادية ١٤ شيء في الكون كله سوى المادة أعنى الجسم: لا روح

<sup>(28)</sup> W.G. Pogson Smith, Introduction to Hobbes, s Leviathan, Oxford.



## - 114 -

ولا نفس ٠٠ حتى الله نفسه جسم مادى ! ولقد عبر هوبز عن ماديته هذه بوضوح شديد في جميع مؤلفاته ، ونحن نراه في « التنين » على سبيل المثال ، يناقش فكرة « النفس » و « الروح » أو « الملاك » وغيرها من الجواهر « الملامادية » ويرفض وجودها بهذا المعنى ـ يقول في الفصل الرابع والثلاثين من هذا الكتاب : « كلمة الجسم بالمعنى الذي نفيله تعنى ما يشعل حيزا من فراغ ، و ما يحتل مكانا متخيا لكنه لا يعتمد على خيالنا بل يتسدّل جزءا حقيقيا مما نسميه بالكون ولكنه لأن الكون يتالف من مجموعة الأجسام كلها ، ولا شيء حقيقي فيه لا يكون جسما وكذلك لا يمكن لشيء أن يسمى جسما الا اذا كان جزءا من مجموعة الأجسام كلها ، ولا شيء حقيقي من مجموعة الأجسام كلها ، ولا شيء حقيقي من مجموعة الأجسام كلها ، ولا شيء حقيقي فيه من مجموعة الأجسام كلها ، ولا شيء حقيقي من مجموعة الأجسام كلها ، ولا شيء حقيقي من محموعة الأجسام كلها أعنى من الكون ٠٠ » (٢٩) ٠

10 — غير أن القول بآن العالم كله يتالف من مادة ، أو آن الدون هو مجموعة من الأجسام ، لا يعنى أننا يمكن أن نطلق على الدون كله اسم الجسم ، « فحتى المعنى الشائع بين أرساط الناس لا يجعل من الكون ككل جسما ، بل أن نفظ المجسم يطلق على تلك الأجزاء التي يمكن للناس تمييزها ، • » ( "" • والحق أن هذه النظرة المادية الصارمة التي ترفض أي جوهر آخر لا يكون بذاته مادة أو جسما ، حتى أنها لنجعل من كلمتى الجوهر والجسسم ، أو الجوهر والمادة مترادفات ! هذه النظرة سوف تحدث ردود فعل دينية واسعة النطاق . وهي نفسها التي جعلت الكثيرين يتهمون فيلسوغنا بالألحاد ع كما أنها هي كثير من الكتب الملسفية القد شسعر رجال الدين بصدمة عنيفة من في كثير من الكتب الملسفية القد شسعر رجال الدين بصدمة عنيفة من توحيده بين الجسسم والجوهر وقوله : « أن الجوهر والجسسم يعنيان

<sup>(29)</sup> Thomas Hobbes: The English works, Vol. 3, P. 381.

<sup>(29)</sup> Thomas Hobbes: The English works, Vol. 3, 381.

<sup>(30)</sup> Ibid. P. 381.



## - 119 -

شيئاً واحداً ٠٠ »(٢١) • كما سُعرو! بصدمة أشد عنفا من توحيده بين الله والجسم ، بين الله والمادة ، بين أي جوهر مهما بلغت درجة سموه وبين المادة • ومن استخلاصه للنتيجة المنطقية المترتبة على هذا التوحيد وهي أن القول بوجود « جوهر غير جسمي » أو جوهر لا مادي « هو تناقض في الأنفاظ »(١٠٠٠ • وفضلا عن ذاك فقد وجد هوبز بمسه أمام مهمة صعبة الا وهي ناويل الجواهر اللامادية : كالنفس والروح ٠٠ النح التي وردت بكثرة مي الكتاب المقدس من ناحية ، والرد على الانتقادات التي وجهها اليه رجال الدين من ناحية أخرى • وسوف نعود بالتفصيل الى ما يسميه هوبز بخرافة « الجوهر اللامادي » في الفصل القادم عندما نتحدث عن « مينافيزيقا الحركة » \_ ذلك لأنه اذا كان العالم مجموعة من أجسام مادية فان ما يميز بين هذه الأجسام هو نوع الحركة السائدة ، ذلك لأن الجسم ليس جسما فحسب بل هو جسم متحرك ، والحركة عامة وشاملة وان كانت على نوعين : خارجية تشمل المادة في العالم الخارجي ، وداخلية تشمل المادة في داخل جسم الانسان • وسوف نعود الى هذا الموصوع بشيء من التفصيل في الفصل القادم • أما الأن فان علينا أن نعود الى تتبع فكرة الجسم عند هوبز ٠

۱۹ - انتهینا غیما سبق الی أن الکون مؤلف من مجموعـة من الأجسام ، والجسم هو الذی یشغل حیزا من مکان ، وینتقل من موضع الی موضع غی تتالی زمانی ۱۰ النخ ، الجسم باختصار هو الجوهـر الأول الذی یترکب منه هذا العالم فما هی خصائص هذا الجوهر ۶ أو أقل بلغة المدرسین ما هی أعراضه ۶ یفرق هوبز بین الجسم أو الجوهر والتالی:

<sup>(31)</sup> T. Hobbes: Ibid. P. 381.

<sup>(32)</sup> Ibid.



## - 17+ -

وربما كان الأفضل لتعريف العرض ، ولكى نرضى هؤلاء الناس أيضا أن نقول: ان العرض هو الطريقة التى ، تدور بها جسما ما (٣٠٠) ما فالجسم يخضع للتغير أعنى لمظاهر متنوعة تظهر اما حواس الكائنات الحية وهو لهذا يسمى جوهرا Substance اعنى موضوعا Subject (بالمعنى المنطقى المفظ) يحمل عليه جميع الأعراض المختلفة ، فيو أحيانا يتحرك ، وأحيانا أخرى يظل ساكنا ، كما أنه يبدو لحراسنا حارا أحيانا وباردا أحيانا أخرى ، ذا لون ورائحة وطعم وصوت ، وأحيانا بالا لون ولا رائحة ولا دلعم ولا صوف ، وهذا التنوع فى المظهر يحدث نترعا فى الأثر الذى تتركه الأجسام على أعضاء الحس ، ونحن نعزوها الى تبدلات الأجسام التى نؤثر فينا وهذه الآثار هى ما نسميه اعراضا للأجسام (٢٤) ،

۱۷ ــ الأجسام م اذر ، جواهو بالمعنى الحرفى لهذه الكلمة فى اللغة الانجليزية على التعام المراق التحت اللغة الانجليزية على التعيرات التى تطرأ عليه ــ أى ما يحمل أعراضاً تتغير ) لكن اذا كان للجسم (أو الجوهر) أعراض فينبغى علينا أن نحذر الخلط بينهما: « فعندما نقول أن للجسم عرضا ما ، فانه ينبغى

<sup>(33)</sup> Thomas Hobbes: The English works, Vol. I, p. 101.

<sup>(34)</sup> Thomas Hobbes: The English works, Vol. 3, P. 381.



## - 171 -

ألا يفهم من ذلك أن هناك شيئا ما يحتويه الجسم ، كما هي الحال مثلا \_ في صفة الاحمرار بالنسبة للدم ٠٠٠ أعنى ينبغي الا نفهم أن هذه الصفة جزء من كل ، لأن العرض في هذه الحالة سيدون جسما هو الآخر » (°۲) والغريب أن هوبز يحذرنا من النظرة الهيجلية للجوهر والعرض وهي النظرة التي تجعل الجوهر يتحقق في أعراضه ، وتجعل الأعراض بذلك تتحول اللي جواهر • فاذا كان هيجل يذهب الى آن الجوهر يميز نفسه في تنوع خارجي ، بحيث يكون ما يخرجه مننفسه ذاته ، ومن ثم يحتفى من جديد في علاقة بالذات هي الجوهر فهو ليس الا لحظة من احظات الجوهر يتظر اليها الى أجل موقوت كما لو كانت شيئًا منفصلا ، وهذا النوع من اللحظات الثانية التي يظهرها الجوهر من ذاته ثم يمتصها من جديد باعتبارها تحولات في وجوده الخاصهي ما نسميه بالأعراض (٢٦) » • أقول اذا كانت تلك هي وجهة النظر الهيجلية فان هوبز يحذرنا منها ويعتبرها خاطا بين الجوهر والعرض! والواقع ان الاختلاف بين النظرتين يرجع الى أن النظرة الهيجلية جدلية ترفض اقامة تصورات صلبة جامدة لا تتحول الى تصورات أخرى ، في حين أن نظرة هوبز ميكانيكية خالصة أو هي « نظرة الفهم » ، بلغة هيجل ، الذي يقيم الفروق الحادة بين التصورات ويرفض انسيابها بعض مع بعض ! ومن هنا فان هوبز يذهب الى أن أفضل طريقة نميز بها المعرض من الجسم هي أن نقول أن العرض يمكن أن يزول ويختفي لكن الجسم لا يزول بزواله: « فالعرض انما يوجد في موضوعه لا بتلك الطريقة التي اذا زال العرض زال معه الموضوع أو الجوهر ، بل بمعنى أن المعرض قد يزول ويبقى الجوهر قائما » (٢٧) .

<sup>(35)</sup> Thomas Hobbes: The English works, Vol. I, P. 104.

<sup>(</sup>٣٦) « المنهج الجدلى عند هيجل » تأليف د ، امام عبد الفتاح امام حس ٢٢٢ ، ٢٢٢ الطبيعة الثانية ــ دار التنوير بيروت عام ١٩٨٢ ( العــدد الثاني من المكتبة الهيجاية ) ٠٠

<sup>(37)</sup> Thomas Hobbes: The English works, Vol. I, P. 104.



## - 177 -

## ثأناً ـ مشكلة الكيفيات:

۱۸ ــ لكن هوبز يقول في عبارة قد تبدو غامضه: « غين أن هناك أعراضا أخرى يمكن أن تفنى الا أذا فنى الموضوع أو الجسم معا ، أذ لا يمكن أن نتصور الجسم بلا امتداد أو بغير شكل، أما بقية الأعراذ الأخرى وهي التي ليست خاصة مشتركة بين جميع الأجسام بل هي خصائص لبعضها فحسب ، فهي يمكن أن تزول ليحل غيرها محلها دون أن يزول معها الجسم وذلك عثل الحركة والسخون واللان والسلابة» (شد)

۱۹ ــ وهكذا نصل الى ما يسمى عادة بمشكلة الكيفيات (٢٦) . وهي مشكلة شغلت فلاسفة القرن السابع عشر جميعا ثم امتدت الى القرن الثامن عشر فاحتلت مركزا هاما في فلسسفة جسون لوك ٠٠٠ والحق آن المشكلة بدأت بعيدا عن الفلسفة بمعناها الاصطلاحي فقد أثارها جاليلو لأول مرة في كنابه « المحاورة ٠٠ عام ١٦٣٣ ٠٠ عندما ذهب الى أنه لم يتمكن من فهيم المكان تحول مادذ الى أخرى ، ويعتقد أن ظهور كيفيات جديدة الشيء المكان تحول مادذ الى أخرى ، ويعتقد أن ظهور كيفيات جديدة الشيء لم تكن له من قبل يعزى الى تعير في توزيع آجزائه فحسب ، وأنه لاكون لم تكن له من قبل يعزى الى تعير في توزيع آجزائه فحسب ، وأنه لاكون أن فساد في هذه الأجزاء ، ومعنى ذلك أنه لا يمكن تفسير التغيرات أنكيفية في الطبيعة الاحين ترد الى تغيرات كمية أي الى حركات في

<sup>(38)</sup> Ibid.

<sup>(39)</sup> Primary and Secondary Bualitics by R.J. Hirst in the Encyclopadia of Philosophy Vol. 6. 455.

<sup>(</sup>٠٤) دخل جالياو ، بعد غترة صبت ، في نقاش خلاغي ,ع الاستاتذة اليسوعيين في روما حول طبيعة المنبات ونشر هدذا الكتاب وسخر غيه من الفلسفة الأرسطية عارضا المكاره المنهجية الاساسية وقد اهداه الي البابا اربان الثابن Urban VIII وقد تمكن بعدها من زيارة روما وسبح له أن يكتب عن نظام بطليموس ونظام كوبرنيكس مكتب كتاته اتالي « حوار حول نظامين رئيسيين نلعالم » ونشره في غلورنسا عام ١٦٣٢ .



#### - 114 -

الكان . ومن ثم أصبح العالم غي نظره يتألف من مادة وحركة • لكن ذلك سوف ينعكس على المعرفة انعكاسا هاما ، فاذا كان اللعالم مادة وحركه، فان الكيفيات الوحيدة التي يصح أن ننسبها الى الأجسام هي الشكل والحجم والحركة والسكون ع وهي تلك الخيفيات التي لا يمدن أن تنفصل عن الأشياء لأنها ملازمة لها وسويت بالصفات الأولية Primary Qualities أما الحيفيات الأخرى كالحرارة ، والبرودة ، واللون ، والطعم ، والصوت فهي ليست سوى أسماء نطلفها على الأشياء لما تثيره فينا من احساسات ودى لا تقوم في الأنسياء بل غي الذوات المدركة ، ولا وجود لها بدونها (نا) و وهكذا وهذه هي الكيفيات الثانوية Secondary Quanties انقسمت كيفيات الأشياء الى صفات أولية أساسية أو موضوعية توجد في الموضوع الذي ندركه مفسه ، أو هي التي تقبل القياس وتشكل موضوع العلم • وصفات نانوية وهي ذاتية تعتمد على الذات الني تدركها ولهذا فهي لا تؤلف علما • ولقد انعكست هذه القسمة على المعرغة البشرية نفسها فكان هناك الكيفيات الثانوية التي تقدمها لنا الحواس لكنا لا نستطيع الاعتماد عليها في اكتشاف حقائق الطبيعة بل لا بد من الاعتماد على العقل وما يمكن ان يقوم به من استدلال وما يستخلصه من نتائج (٤٢) •

• ٢ ـ ظهرت هذه القسمة بين الكيفيات الى أولية وثانوية مرة أخرى عند كل من هوبز وديكارت ، وتنازع الفيلسوفان من منهما كان الأسبق فى اكتشافها ، فذهب فيلسوفنا الى أنه كان أول من قال بها علنا منذ عام ١٦٣٠ ، وأنه شرح هذه النظرية مشافهة لكثيرمن الأصدقاء ، واستشهد بصفة خاصة بصديقين هما «لورد أف نيوكاسل»

<sup>(41)</sup> Harald Hoffding: A History of Modern philosophy, Vol. I, P. 181 — 182.

<sup>(42)</sup> Harald Hoffding: A History of Modern philosophy Vol.I, P. 183 Eng. Trans. by B. Meyer, Macmillan 1920.



## - 171 -

و « شارل كافنديش »! لكن الواقع أن جاليلو ، كما ذكرنا من قبل م كان أسبق منهما في الوصول الى تصنيف الكيفيات على النحو الذي ساد انقرن السابق عشر وأوائل القرن الثامن عشر •

71 \_ غير أن هناك غارقا بين نظرة كل من هوبز وديكارت الى تصنيف كيفيات الأجسام أو « أعراض الجوهر : فعلى حين أن ديكارت جعل الصفات الأولية هى التى أدركها بوضوح وتميز فى الأجسام المادية مثل الامتداد وانشكل والوضع وانحركة م أما الصفات الثانوية فهى اللون والصوت والطعم الرائحة ١٠٠ الح ٠ فان هوبز يجعل الامتداد والشكل صفتين أساسيتين للجسم : اذ لا يمكن تصور الجسم بلا امتداد أو بغير شكل » ٠ أما بقية الفصائص فهى ثانوية : فالحركة والسكرن هما كاللون والطعم والصلابة ١٠٠ الخ كلها خواص عارضة أو كيفيات ثانوية ٠

77 — كل شيء في العانم ، اذن ، اما أن يكون جوهرا أو عرضا أعنى جسما ماديا ذا امتداد وتسكل ، أو خصائص عارضة هي حركات للذهن المدرك : « والحق أن البحث في هذا الموضوع يشخل جانبا عظيما من الفلسفة الطبيعية (٦٠) » • و « لا يشترط في الأجسام أنتكون مرئية اذ الواقع أن الأجسام التي يمكن فهمها بالعقل ، والتي تلعب دورا هاما في تفسيرات هوبز الفلسفية أكثر بكثير من الأجسام التي يمكن ملاحظتها بالفعل • • » (١٠) • واذا كان رجل الشارع يطلق لفظ الجسم على كل ما يستطيع أن يلمسه أو يراه ، فانه في الواقع لا يبلغ المعرفة العلمية (٥٠) • ومعنى ذلك أننا ينبغى ألا نظن أن هناك تعارضا بين مادية هوبز وعقلانيت وسوف نعود الى هذا الموضوع بعد قليل •

٢٣ ... يتفق هوبز مع ديكارت كذلك في التصور الذي استمده

<sup>(43)</sup> Thomas Hobbes: The English works Vol. I, P. 105.

<sup>(44)</sup> Richard Peters: Hobbes, P. 94.

<sup>(45)</sup> Ibid.



## - 170 -

أساسا من جاليلو والذي يجعل العالم مادة وحركة ، ويتصور المادة على أنها امتداد ومن ثم يرد الفزيقا الى الهندسة • فلقد أعلن جاليلو أن الفلسفة مكتوبة في هذا الكتاب الكبير المفتوح أمام أبصارنا والذى هو العالم ، وأنها لا تنكشف لن أهمل دراسة اللغة التي كتب بها ذلك الكتاب : « ان كتاب العالم مكتوب بالغة الرياضة ، وحروف مثلثات ودوائر وأشكال أخرى هندسية فاذا لم نستعن بها لم نستطع أن نقرأ من الكتاب كلمة واحدة ، وكنا كالمتخبط خبط عشواء في تيه حالك! »: « ولقد امتدح ديكارت العالم الطلياني لفحصه عن الموضوعات الطبيعية باستدلالات رياضية • وكتب الى امرسن يقول : أنا متفق في ذلك مع جاليلو أتم الاتفاق ع وأرى أنه ليس من وسيلة أخرى لطلب الحقيقة (٢٠)، أما هوبز فقد كنب في اهدائه اكتابه « في الجسم الذي قدمه الى الأرل ديفنشير Earl of Devonshire يقول: «كان جاليلو في عصرنا هو أول من فتح باب الفائسفة الطبيعية على مصراعيه وأعنى به معرفة طبيعة الحركة • • ولا أحد في عصرنا يمكن أن بيزه غي الفلسفة الطبيعية (١٤٠) » • ولم يقتصر على مديحه بل سعى الى لقائه في ايطاليا كما سبق أن ذكرنا وكان سعيدا الغاية بهذا اللقاء! ومعنى ذلك كله أن هوبز قبل بلا مناقشة الافتراض المسبق الكامن خلف دراسته كلها والذي يقول ان العالم الواقعي لا يتسم الا بتلك الكيفيات التى تسمى بالكيفيات الأولية والتى تخضع للدراسة الرياضية فىعلمى الهندسة والميكانيكا مم » (١٤٨) • ولعل هذا ما قصده هوبز بقوله « اننا

ر (١٦) قارن الدكتور عثمان امين « ديكارت » ص ٢٣٤ ، ٢٣٥ (٤٦) (47) Thomas Hobbes: The English works, Vol. I, p. VIII. (١٨) قارن ما يقوله جون وبرى : « عندما كان هوبز في غلرونمسلال التقى بالعالم الإيطاني جاليلو براليلي وكون معه صداقة وكان يحترمه غاية الاحترام ويجله اعظم الإجلال لا فقط لعبقريته الفذة وانما كلئك لعذوبة طبيعته ورقة حاشيته . فضللا عن أنهما معا متشابهان ، الى حد كبير في الملابح والصورة الخارجية واضطهاد السلطات الكنسية لهما . كبير في الملابح والصورة الخارجية واضطهاد السلطات الكنسية لهما . John Aubrey: Bref lives P. 236 edited by Oliven Lawson Dick, Aperegrime book, London 1949.



## - 177 -

عندما نحسب القدار والحركة في السماء أو الأرض فاننا لا نصعد الى السماء لكي نقسمها الى أجزاء أو نقيس حركاتها هناك ، لكنا نفعل ذلك وبدن لا نزال جالسين في خلوتنا أو حتى في ظلام دامس » (٤٩) •

٢٤ \_ وهكذا انقسمت موضوعات العالم من حيث أهميتها الى ضربين من الموجودات ( وان كانت كلها من طبيعة واحدة هي الماده ) : موجودات أساسية أو جواهر لها خواص أولية هي التي تشكل عسيج العالم ، وهي مستقاة عنا ، ثم أعراض لهذه الجواهر أو خواص أو كيفيات ثانوية ايست مستقلة عنا بل هي صور ذهنية ذاتية فحسب • وإذا انقسمت الموجودات ابي ضربين على هذا النحو من الناحية الانطولوجية غلا بد أن ينعكس أثر هـذا الانقسام على الابستمولوجيا فتصبح المعرفة نوعين : أما معرفة بالأعراض والمخواص الذاتية الثانوية أو ما تتركه الأجسام على حواسنا من آثار وصور ذهنية ، وهي معرفة لا تنقل اليها طبيعة العالم الحقيقية • ولو أننا اقتصرنا عليها لابتعدنا بذلك عن معرفة الموجودات • أما المعرفة الأخرى فهي التي تزيح هذه الأعراض لتكشف عن النناسق الهندسي في العالم وما فيه من جواهر أعنى أجساما تفقد موضعا لتحصل على موضع آخر ، أعنى تفقد مكانا لتصل الى مكان آخر وتلك هي الحركة ، فالمعرفة الحقة هي الوقوف على طبيعة الحركة في العالم وهي حركة آلية تماما ونحن بذلك نصل الى منشأ الظواهر الأولى أعنى أسباب الأعراض التي تطرأ على الجسم كما نصل الى سبب الاحساسات التي تترك انطباعاتها على أذهاننا •

70 - العالم يتألف ، اذن ، من أجسام مادية متحركة ، وقد كشفنا عن خصائص الجسم وما له من كيفيات أولية وثانوية ، وبقى أن نتحدث عن الحركة ، ولما كانت الحركة من حيث طبيعتها وشمولها بالغة الأهمية

<sup>(49)</sup> Richard Peters: Hobbes, P. 97.

<sup>(50)</sup> T. Hobbes op. cit. p. 92.



## **— 177 —**

عنه هوبز فسوف نفرد لها الفصل القادم • ويكنى هنا أن نقول ان هذه المركة آلية ميكانيكية نماما • والحق أن التقدم الذي أحرزته صناعة الآلات في القرن السابع عشر قد انعكس أثره تماما على فلسفة العصر • يقول برتراند رسل: « لقد كان القرن السابع عشر قرنا رائعا ؛ لا في الفلك والديناميكا فقط ، وانما في طرق كثيرة أخرى مرتبطة بالعلم أيضًا • لنأخذ أولا مسألة الأجهزة العلمية غقد اخترع الميكروسكوب ، واخترع التلسكوب واستخدمه جاليلو استخداما جادا في أغراض علمية واخترع جاليلو أيضا الترمومنر • واخترع تلميذه تورشيللي البارومتر واخترع جريكه ,Guerike مضخة الهواء ٠٠ وبفضل هـذه الاختراعات غدت الملاحظة العلمية أكثر دقة وأشد اتساعا مما كانت عليه فى أى وقت مضى (٠٠٠) • ولكن ربما كانت الساعة كآلة لتعيين الوقت وقياس الزمن أكثر هذه الآلات كلها اثارة لما غيها من دقة وتناسق هندسي وانسجام كامل بين أجزائها • فعلى الرغم من أن الانسان عرف الساعة منذ وقت طويل فانه لم تكن هناك حتى القرن السابع عشر سوى عدد قليل من الساعات الآلية في أبراج الكاتدرائيات ، والأديرة ، والميادين العامة • ثم بدأت الساعة الآلية في القرن السابع عشر في الانتشار الواسع عندما قام بطرس هناين يسبه Peter Heni الألماني منذ القرن السادس عشر باختراع الساعة الصغيرة والخفيفة التي يمكن حملها بعد استخدام الزنبرك اللولبي • وفي بداية القرن السابع عشر تم اختراع عقارب الدقائق ، وفي نهايته كان قد تم تعطية الساعة بعطاء زجاجي لأول مرة ، وهكذا صنعت الساعات في القرن السابع عشر بصورتها الصحيحة لا سيما عندما قام كريستان هوجنز Christain Huygens عالم الفلك والفيزيائي الهولندى باختراع أول ساعة مزودة برقاص أو بندول عام ١٩٥٦ ، ولقد أدى ذلك الى ريادة ضخمة في انتاجها وأهميتها ع واتساع

<sup>(</sup>١٥) برتداند رسل: « تاريخ الفلسفة الغربية » الجزء الثالث ص ٧١ سـ ٧٢ نرجمة الدكتور محمد فتحم الشنيطي بالهيئة العامة الكتاب التاهرة عام ١١٧٧ .



## - 174 -

نطاق صناعة الساعات ، وهذا كله يفسر لنا انشار واستخدام الساعة كمثل للدقة في التنظيم والضبط م واتساق الاجزاء وترابطها وانسجام بعضها مع بعض ، حتى لتجد غلاسفة العصر جميعا ابتدا، من دينارت وهوبز حتى ليبنتر يستخدمون الساعة في تشبيهاتهم . فليبتنز مشار يفسر العلاقة المستعصية بين النفس والجسد بالانسجام المسبق بين ساعتين بينهما توافق تام ، بل انه ليذكر سراحة احدى نجاربه وجنز iluygens على رقاصين كبيرين (٢٥) • أما هوبز يلجأ الى الساعة عندما يدرس الظواهر ويطلها لكي يدسل الي المنشمة . يقول : « الأمر هنا كمثل الوضع في الساعة أو أي آلة صغيرة : ماده العجلات . وشكلها وحركتها لا يمكن أن تعرف الا اذا فصلنا أجزاءها بعضها عن بعض ودرسنا هذه الأجزاء على حدة ٠٠ » (٥٢) • وهو يفتتح « التنين » بهذه الكلمات : « ان الطبيعة أو الفن ألذى بواسطته خلق الله العالم وحافظ عليه قد قلدها الانسال بفنه ، كما حدث في أشياء أخرى ذتيرة حتى أنه أصبح في امكانه أن يضع حيوانا صناعيا ، فالحياة ليست سوى حركة الأوصال ٠٠ وهي أقرب الى الأدوات المياننيئية التي تنحرك بالعجلات والزنبرك كما هي الحال في الساعة ٥٠ اللب هو الزنبرك . والأعصاب هي الأوتار ، والمفاصل هي عدد من العجلات (١٠٠ ٠٠ الخ» الى هذا الحد كان تأثر فلاسفة العصر بالآلات التي ازداد تطورها وتقدمها فبهرتهم بدقتها ونظامها • آنم يقل ديكارت نفسه أن الحيوان أشبه بالساعة المعقدة . ولو بلغ حانع من الحدق أن صنع كلبا جمع غيه تفاصيل الأشكال والحركات التي يراها في الطبيعة لم يكن لديناً وسيلة

<sup>(</sup>٥٢) راجع الايضاح الثالث من ترجمة الدكتور جورج ملعه كتاب « ليبنتز المونادولوجيا ونصوص اخرى » ص ١٣١ . من العلبعة النانبة ، مكتبة اطلس بدمشق عام ١٩٦٥ .

<sup>(53)</sup> Thomas Hobbes: De Cive P. 89.

<sup>(</sup>٥٤) الدكتور عثمان امين « ديكارت » دس ٢١٠ من الطبعة السابعة مكتبة الأنجاو المصرية ، القاهرة عام ١٩٧٦ ..



## - 179 -

للتمييز بين ذلك الكلب المصنوع وبين الكلاب التى تنبح فى منازلنا ٥٠ « وليس من نظريات ديكارت ما بلغ صداه فى القرن السابع عشرمابلغت تلك النظرية العجيبة فى « ألية الحيوان » فان عددا من المفكرين والمشتغلين بشئون الدين أمثال « بسكال » وفلاسفة « بور رويال » رحبوا بها أخر ترحيب ٠ ويروى أن مالبرانش كان يلهو أحيانا بضرب كلبة له بحجه أنها لا يمكن أن تحس ضربا » (٥٥) ٠

# رأيما - المادية والعقلانية:

77 — جانب من الخطأ الذي يقع فيه القارىء في الحكم على مذهب هوبز حين يعتبره فيلسوفا « تجريبيا » يرجع الى ماديته ، ذلك لأن القارىء كثيرا ما يشعر بالحيرة ازاء فيلسوف مادى فكيف يمكن أن يكون عة لانيا • • ؟! وبمعنى آخر هل يمكن التوفيق بين المادية والعقلانية بحيث يلتقيان في مذهب واحد ؟! الحق أنه ليس ثمة تعارض على الاطلاق بين العقلانية والمادية ، فاذا كانت الرياضيات هي النموذج الأول العقليين ، وللمذهب العقلي ، ذليس ثمة تعارض بين الرياضيات والمادية • وليس ذلك اكتشاغا نسوقه لأول مرة بل هي حقيقة قد تغيب عن القارىء رغم أن ليينتز على الدفائية الى صمويل كلارك Samuel Clarke الله و المناهدة الثانية الى صمويل كلارك على المناهدة الثانية الى صمويل كلارك على دسالته الثانية الى صمويل كلارك Samuel Clarke (٢٥):

« ما جاء في الرسالة التي أرسات الى أميرة ويلز والتي تفضلت

<sup>(</sup>٥٥) الرجع نفسه .

<sup>(</sup>٥٦) صمویل کلارك ( ١٦٧٥ ــ ١٧٢٩ ) فیلسوف ولاهوتی انجلیزی یعد من اشهر تلامیذه نیوتن ، وكان لیبنتز قد كتب الیه رسالته الاولی فی نوفمبر ١٧١٥ ، وقد رد علیها كلارك ثم جاعت رسالة لیبنتز الثانیة هــذه ردا علی هذا ارد ، قارن :

G. W. Lelibniz: Philosophical Writing P. 106 ed. by G.H.R. Parkinson, Translated by Mary Morris & Parkinson, Rowman Edition 19769.

<sup>(</sup> ۹ ــ هويز )

#### -- 14. -

بل على العكس فهما شيء واحد تماما فيما عدا أن الرياضية وحدها . سموها فأرسلتها الى كان صادقا تماما ، وهو أن مبادىء الماديين تدعم الكفر تدعيما كبيرا • لكنى لا أعتقد أن المؤلف كان على حق عندما اضاف الى قوله أن مبادىء الفلسفة الماليفية تعارض مبادىء الفلسفة المادية ، ولا يسلمون بشيء سوى الأجسام — ومن تم فليست المبادى ، الرياضيه بل المبادىء الميتافيزيقية هي التي تعارض هؤلاء الماديين (٢٠١) » • ولقد كان ليينتز نفسه من أنصار المذهب المادى على الاقل في بداية تدوينه الفكرى يقول برتراند رسل عن تطوره الفلسفي : « لقد احتاج ليبننز الى فترة لكي يتخلص فيها مما أسماه بالتفاهة المدرسية ( الاسكولائية) الى فترة لكي يتخلص فيها مما أسماه بالتفاهة المدرسية ( الاسكولائية) فالقي بنفسه في أحضان المادية الرياضية السائدة في عصره . وبدأ جاسندي وهوبز يجذبان اهتمامه ، ووادسلا تاتيرهما العظيم على أغكاره النظرية الى أن قام بزيارته البالغة الأهمية لباريس حيث بدأ اهتمامه بالمذهب الديكارتي (١٤٠٠) » • ومن المعروف تاريخيا أن ليبنتز تعرف على بالمذهب الديكارتي (١٤٠٠) » • ومن المعروف تاريخيا أن ليبنتز تعرف على بالمذهب الديكارتي (١٤٠) » • ومن المعروف تاريخيا أن ليبنتز تعرف على فوبز وراسله وهو في السادسة والعشرين من عمره (١٩٠) •

ونحن كثيرا ما ننسى أن ديكارت كان هو الأخر غيلسوغا ماديا تماما في تصوره للعالم ، فالكون كله يتألف من جسم مادى أو جوهر مادى هو الامتداد ، ولم يستثنى ديكارت من هذا التصور المادى العالم سوى نفسه والله ! فالطبيعة مادة ، والنبات كذاك ، بل حتى الحيوان نفسه كما أن ذكرنا منذ قليل « مادة » غضلا عن كونه آلة أى هو « آلة مادية » تشبه الساعة ويستطيع الصانع الماهر أن يصنع حيوانات لا تبعد كثيرا عن الحيوانات الموجودة في منازلنا ! ونحن نجد هنا تصور هوبز العالم عن الحيوانات من أجسام أو جواهر مادية متحركة حركة آلية ومنظمسة

<sup>(57)</sup> G.W. Leibniz: philosophical Writings P. 206.

<sup>(58)</sup> Bertrand Russell: A Critical Exposition of the Philosophy of Lebniz p. 6 George Allen, 1967.

<sup>(59)</sup> Nicolas Rescher: The Philosophy of Leibniz; P. 2 Prentice-Hall 1967.



## - 141 -

تنظيما دقيقا يجل منها ساعة دقيقة ! والخلاف الوحيد بين الفيلسوفين هو أن هوبز رفض الاستثناء ، غلم يسمح باخراج « النفس » و « الله » من دائرة المادة كما فعل ديكارت ، وذهب الى أن الفيلسوف الفرنسى بذلك يتناقض مع نفسه ، ولو كان متسقا لد نطاق المادية لتشمل الكون بأسره بغير استثناء لأحد ، ويرى هوبز أن ديكارت أراد « مجاملة » اليسوعيين بل منافقتهم كما فعل في أمور أخرى كثيرة يعلمها هوبز من علاقته بالفيلسوف الفرنسي ، فهو يعرف مشللا أن ديكارت لا يؤمن بأسرار الكنيسية السبعة ولا بالتناول ، ولا بسر القربان ، ومع ذلك بعلن ايمانه ودفاعه عن هذه الأمهور ليكسب رضا اليسوعيين جبنا ونفاقا ! ا .











# الفصل الثالث ميتافيزيقا الحركة

« الحركة هي السبب الكلى لجميع الأشياء ، ولا يمكن أن يكون هناك سبب آخر غير الحركة »

De Corpore توماس هوپز « في الجسم







# أولا ـ مفهوم الحركة:

١ ــ العالم ، بما فيه الانسان ، يتألف من أجسام ، والجسم جوهر مادى ولا فارق بين اللفظين ، لأن الجوهر مادى أيضا ، وليس ثمة جواهر لا مادية على نحو ما سنعرف في نهاية هذا الفصل • ومعنى ذلك انه لا أثر في العالم لشيء اسمه « المفس » أو « الروح » أعنى شيئا لايكون بذاته مادة أو جوهرا ماديا • وهكذا يقدم لنا هوبز تصورا ميتافيزيقيا شاملا · واذا تساءلنا : ما الدى نقصده بكلمة « ميتافيزيقا » هنا ؟ لكانت الاجابة : نقصد نظرية هوبز في تفسير الواقع Reality أعنى النظرية الفلسفية التي يقدمها لنا لينسر بواسطتها العالم كله من المادة الجامدة في الطبيعة الى الكائنات الحية م الى الانسان ـ بفكرة واحدة هي « المادة المتحركة »(١) • فالعالم كله عند فيلسوفنا يتألف من أجسام مادية في حالة حرحه : من السماء التي الأرض : من حبة الرمل في الصحراء ، وذرة الماء في البحار ، الى النجوم والكواكب في السماء ، ومن مملكة النبات ، والحيوان الى عالم الانسان ، ولا شك أن هوبز تأثر في نظرته الميتافيزيقية الى العالم ، وفي تصوره الميتافيزيقي للحركة بالتصورات العلمية الجديدة التي سادت القرن السابع عشر ، ومنها النظرة الآلية لا سيما عند جاليليو ، لكنه مد فلكرة التصركة التي استمدها من فيزيقا جاليليو لتشمل كل ما هـو موجود • فهو يضم الفسيولوجيا ، بتأثير مواطنه هارفي Harvey اللي الفزيقا ، ثم يجعل من علم النفس فرعاً من الفسيوالوجيا • • وينتهى الى أن تصور الحركة هو المفهوم الرئيسي في هده المجالات جميعاً • فكيف تحقق له ذلك ٠ ؟!

<sup>(1)</sup> D.D Raphael: Hobbes, P. 22 George Allen & Unwin, 1977.



## ~ 147 -

٢ ـ تأثر أولا بفيزيقا جاليليو لا سيما نظريته الآلية ، وهى تتلخص في أن العالم يتآلف من مادة وحركة • « أما الحركة فهى تخضع لقانون القصور الذاتى • وكان كبلر repier قد ذهب الى أن الجسم لا ينتقل بذاته من السكون الى الحركة ، ثم جاء جاليلو ليضيف اللى ذلك قوله ان الجسم لا يغير اتجاه حركته بذاته ، أو ينتقل بذاته من الحركة الى السكون • أما المادة فهى مجرد امتداد فحسب (على نحو ما السكون • أما المادة فهى مجرد امتداد فحسب (على نحو ما ذهب ديكارت) ومن هنا أمكن استخدام الرياضيات في دراسة علم الطبيعة • فذهب جاليليو ، صراحة ، في كتابه المحاولة الى القول (فقرة رقم ٢) •

« أن الفلسفة مكتوبة في ذلك الكتاب الواسع المفتوح أمام أبصارنا الى الأبد والذى هو: الكون • لكن لا يمكن قراءتها قبل أن نتعلم اللغة التى كتبت بها ونألف الحروم التى كتب بها • ان كتاب العالم مدتوب بلغة الرياضة ، وحروفه هي المثلثات والدوائر والأشكال الهندسية الأخرى ، فاذا لم نستعن بها استحال على البشر قراءة حرف واحد ٠٠ » • فالعالم في النهاية يعتمد على بنية هندسية « والهندسة هي العلم الذي يدرس الحركات البسيطة المتضمنة في بناء الخطوط والدوائر والخصائص الهندسية الأخرى للأجسام ، انها تعبد الطريق أمام الميكانيكا التي تدرس نتائج حركة جسم وتأثيرها في جسم آخر ، كما تعبد الطريق أمام الفزيقا التي تفسر منشأ الكيفيات الحسية ، وخروجها من الأجزاء اللاهسية لجسم ما يتصل بأجسام أخرى متحركة ٠٠ «٢١) • وهكذا نرى أن هوبز قد تأثر تأثراً عمقيا بهذه النظرة الرياضية الى الكون التي عرضها جاليليو وتحمس لها ودافع عنها ، ولهذا نرى فيلسوفنا يتحدث عنه باحترام كبير: « لقد جاهد جاليلو لحل المسكلات الصعبة التي تركها كوبر نيكس Copernicus مثل سقوط الأجسام الثقيلة ، هكان بذلك أول من فتح لنا أبواب الفلسفة الطبيعية الكلية ، والتي هي

(2) Richard Peters: Hobbes, P. 83.



## - irv -

معرفة ملبيعة الحركة ، ولهذا فلا يمكن أن يؤرخ لعصر الفلسفة الطبيعية قبل زمانه ٠٠ »(٢) •

٣ \_ الطبيعة ، اذن ، أجسام مادية مفتاح فهمها يكمن في مبدا الحركة ، وهو مبدأ يشكله هوبز متأثراً بجالياو من ناحية كما قلنا ، وبالهندسة من ناحية أخرى ، لأن الهندسة هي حجر الأساس في فهم بنية العالم • والحركة في الطبيعة حركة هندسية في واقع الأمر ، لكن اذا كانت الهندسة أساسية عند فياسوفنا ، فقد كانت كذلك عند ديكارت ، وهـذا حق ع لكن هناك فارقأ أساسياً بينهما ، فديكارت لم يقيد نفسه بنظرة شاملة الى العالم تجعل من الهندسة « بنية الطبيعة » ، لأن الهندسة كانت عنده منهجا أكثر منها انطولوجيا(1) • أما عند هوبز فلم تكن الحركة الهندسية مجرد منظور ينظر منه الى مشكلات معينة ، بل كانت كشفا لطبيعة الكون نفسه ، فهو لم ينظر الى الفلسفة بوصفها علماً صوريا مجرداً ، بل بوصفها كشفا لصورة الحركة(٥) • ولهذا تراه يعيب على الفلسفة الطبيعية القديمة لا سيما فلسفة العصور الوسطى ... انها لم تدرك أهمية الهندسة التي هي « أم العلوم الطبيعية »(٦) ، فقد كانت الفلسفة عند مدارس العصور الوسطى أحلاماً أكثر منها علماً ، هي أحلام صيغت في لغة لا معنى لها ولا قيمة ٠٠ أن دراسة الطبيعة تتطلب قدراً كبيراً من المعرفة الهندسية م لأن الطبيعة تعمل بواسطة الحركة • ومن هنا لم يكن من المكن معرفة طرقها ودرجاتها بغير معرفة النسب الرياضية وخصائص الخطوط، والأشكال ٠٠ »(٧) ٠

<sup>(3)</sup> Thomas Hobbes: The English works, Vol. I, p. VII.

<sup>(4)</sup> Thomas A. Spragens, Jr.: The Politics of Motion. p. 62.

<sup>(5)</sup> Thomas Hobbes: English works, Vol. 3, p. 585.

<sup>(6)</sup> Ibid, P. 664 & 668.

<sup>(7)</sup> Ibid, P. 668 — 669.



- \r'\ -

 ع \_ وهـ ذا الايمان بأن مفتاح الطبيعة يكمن هى الحـركة . وفي شكلها الهندسي على وجه الدسوس ، هو اقتناع انطولوجي ومنهجي في أن معا و واذا كان أرسطو قد اهتم في دراسته للفلسة الطبيعية . بدراسة الحركة هو الأخر فانه اتجه أساسا الى التطور البيولوجي ، والى حاجات الانسان لتكون نموذجا المحردة السارية في العالم • أما هويز فقد تحول الى الهندسة ليجد فيها المعرفه الدقيقه ، والالمام الكامل بحركة العالم: « فكل من يجهل الهندسة يضيع وفته ووقت مستمعيه وقراءه سدى ٠٠ ٥ ١١٠ وترتبط طبيعة الحركة التي تنسف عنها الهندسة ارتباطا ونيقا بالمكان فيما يقول خوبز : « نمن اديه دسرر سليم عن المكان لا يمكن أن يجهل تعريفا خهذا : المكان أو الموضع هو ذلك الذي يستحوذ عليه جسم أو يشغله جسم ما على نحو كامل ٠ وكذلك من يتصور الحركة تصورا سليما سوف يعرف أن الحركة هي انعدام مكان لاكتساب مكان آخر »(٦) ٠٠ ومعنى ذلك أيضا أن الحركه تقف وراء خل تغير او تحول ' • بل الواقع أن المرحة هي نفسها تغير . ومن الواضح أن هده الفكرة هي نتيجة مترتبة على مذهبه المادي ء فاذا كان كل ما يوجد وجودا حقيقيا فهو جسم . وأذا كان الجسم ممتدا أو مكانى الطابع ، فإن التغير الوحيد الممن هو التغير في المكان أعسى : الحركة (١١) • وَفضلا عن ذلك فان الحركة تدمن وراء جميع الأسباب والنتائج والأحداث التي تقع في مسار الطبيعة ذلك لأن « السبب الكلي لجميع الأشياء هو الحركة ، وتنوع الأشكال ينشأ من تلك الحرحات التي تشكلها ٠٠ »(١١٠) • ولذن اذا كانت الحركة هي السبب الكلي الشامل

<sup>(8)</sup> Thomas Hobbes: The English works, Vol. 7, p. 81.

<sup>(9)</sup> T. Hobbes. The English works I, p. 70.

<sup>(10)</sup> Ibid.

<sup>(11)</sup> Samuel I. Mintz: The Hunting of Leviathan. P. 63 Cambridge at the University press 1969.

<sup>(12)</sup> Thomas Hobbes: The English works, Vol. I, p. 70.



- 189 -

لجميع الأشياء ، فما هو سبب الحركة ذاتها ؟ يجيب هوبز « لا يمكن أن يكون هناك سبب آخر للحركة غير الحركة ذاتها ٠٠ »(١٢) ٠

# ثأنيا \_ طبيعة الحركة وشمولها:

١ ـ فهم طبيعة الحركة ، اذن ، مسألة أساسية لفهم طبيعة العالم كما يقول هوبز نفسه (١٤) ، وهذه الحركة السارية في العالم ليست من نوع واحد ، وانما هناك حركة خارجية تشمل العالم الخارجي كما أن هناك حركة داخلية تحدث في داخل ذواتنا نفسها : « اذ لا يمكن أن يكرن هناك سبب آخر لتنوع تلك الأشياء التي ندركها بحواسنا : يالألوان والطعوم والأصوات ، ، ، ونحوها سوى الحركة ، وجانب من هذه الحركة بوجد في الأشياء التي تؤثر في حواسنا أما الجانب الأخر فهو يوجد بداخلنا نحن ، وهذا النوع الأخير من الحركة لا نستطيع أن نعرفه ، رعم وضوحه ، الا عن طريق الاستنتاج العقائي لا نستطيع أن نعرفه ، رعم وضوحه ، الا عن طريق الاستنتاج العقائي الجسم الخارجي وهي تشمل الكون بأسره ، وحركة داخلية تقع في داخل أجسامنا نحن ، و

٢ ــ ودراسة أى جانب من جوانب الكون تعنى دراسة ما في هذا المجانب من حركة بحيث نتتبع مسارها وخطواتها وما تحدثه من آثار ٠ فمثلا تبدأ الحركة من أبسط أنواعها بالحركة الهندسية: « تتحرك النقطة فيتشكل الخط ، ويتحرك الخط فيتشكل السطح ، وهكذا حركة تحدث حركة أخرى ٠٠ الخ ٠ »(١٦) ٠ ثم تنتقل الدراسة من هــذه الحركات التى تســير في خط مستقيم الى بحث الحركات التى تنتج من الخط

<sup>(13)</sup> Ibid.

<sup>(14)</sup> Ibid, P. 73.

<sup>(15)</sup> T. Hobbes: The English works Vol. I, P. 70.

<sup>(16)</sup> Ibid.

- 18. -

الدائرى و ومتل هـذا المنهج الذى يسير عليه هـذا الضرب من البحث هو الجانب التركيبي من المنهج (١٧) ، فاذا كنا قد بدأنا بالنحليل عندما افترضنا انعدام الأثبياء جميعا ، فنحن الأن نقوم باعادة تركيب الحورة من جديد ، وسوف نجد أن الحورة الأولى التي يتم بناؤها هي حورة هندسية وأن أول علم يظهر عندنا هو علم الهندسة : « علينا أولا أن نعرف الآثار التي ينتجها الجسم المتحرث عندما يتأمل حركته وحدها ولا شيء سواها ، ومتل هـدء الحركة كما راينا تشحل الخطم ثم نعرف ثانيا الآثار التي تنتجها حرحة الجسم المستطيل ، وسوف نجد أن هذه الآثار هي التي تنتج السطح وهكذا دواليك حتى نقف على جميع أثار الحركات البسيطة • ثم ننظر بعد ذلك فيما تؤدى اليه عمليات جمع وضرب وطرح وقسمة هـذ، الحركات والأثار والأشكال والخوادس وضرب وطرح وقسمة هـذ، الحركات والأثار والأشكال والخوادس التي تنتج من ذلك الجزء من الفلسفة الذي نسميه بالهندسة • • » «١٥٠١ •

٧ ــ الحركة الكلية النساملة التي راى هوبز انها تمثل الدلبيعة الأساسية للعالم هي حركة أنية تماما ، ومن هنا اختلف اختلافا جذريا عن تصور أرسطو الحركة ، اذ اختفى الطابع الغائي للحركة الذي كان مسيطرا على النموذج الأرسطى الاستولائي : فالحركة حسب تعريف هوبز بغير غاية Pelos ، وهذا الطابع الألى للحركة الذي تختفى فيه الغائية تماما من صورة الكون ، انما نجده عند هوبز في مناقشته للسببية فجميع الأسباب في نظر هوبز هي حركات : « ليس للاشسياء كلها سوى سبب واحد شامل هو الحركة ، ولا يمكن أن يفهم للحركة سبب آخر الي جانب الحركة نفسها »(١٩) ، والسببية التي كانت تتالف عند أرسطو من أسباب مادية وصورية ، وفاعلة وغائية ــ تحولت عند هوبز الي أسباب مادية وفعالة فحسب : « لقد اعتقد كتاب الميتافيزيقا

<sup>(17)</sup> Ibid, P. 71.

<sup>(18)</sup> T. Hobbes: The English works Vol. I, p. 71.

<sup>(19)</sup> Ibid, P. 69 — 70.

## - 131 -

أن هناك سببين آخرين الى جانب السبب المادى والفعال ، وأعنى بهما الماهية أو ما يسمى أحياناً بالسبب الصورى والغائى ٠٠ غير أنهما فى الواقع ليسا سوى أسباب فعالة ٠٠ »(٢٠) • لقد أدى مثل هذا التحول فى تصور السببية الى نتائج جذرية وبعيدة المدى ٠ ومن هنا ذهب فى • برانت Brandt الى القول بان الغاء هوبز للأسباب الغائية والقائها ببساطة فى سلة المهملات : « نزل على معاصرى هوبز من الأرسطيين كوقع السياط ، فالعالم كله يفنى عندما نكف عن الايمان بالأسباب الغائية ٠٠ »(٢١) •

لقد كان أرسطو يذهب الى أن القوة التى يمارسها «الفاعل المجاور» ضرورية لاحداث أية حركة وهذه هى العلة الفاعلة ، غير أن قوة هذا الفاعل « المجاور » ليست فى ذاتها تفسيراً كافياً للحركة ، بل العكس فالعلة الغائية أو الغاية والعالمة اليست ضرورية فحسب بل هى العلة السائدة ، فاسم أية حركة يستمد من هدفها وغايتها ، فأرسطو يتساعل أولا : « من أجل أى شىء يحدث ذلك ؟ » ما الهدف ؟ وما الغاية ؟ أما هوبز فقد تخلى باصرار عن هذه النظرة ، وذهب الى أن قوة الجسم المجاور هى تفسير كاف، لأية حركة ، وليس ثمة سبب آخر لحركته : « فلا يمكن أن يكون هناك سبب للحركة الا فى جسم مجاور ومتحرك » (١٢٠) و والجسم المساكن يظل ساكناً الى أن يلمسه جسم آخر متحرك فيدفعه الى الحركة (١٤ موجيدا تحولت فكرة « الفاعل متحرك فيدفعه الى الحركة (٢٠٠) و وهكذا تحولت فكرة « الفاعل متحرك فيدفعه الى الحركة (٣٠) و وهكذا تحولت فكرة « الفاعل متحرك فيدفعه الى الحركة التصبح « مجموعة من الأعراض » (٢٠٠) و أعنى المجموع الكلى لذلك القوى الخارجية التى تمارس تأثيراً على الأجسام المجموع الكلى لذلك القوى الخارجية التى تمارس تأثيراً على الأجسام المجموع الكلى لذلك القوى الخارجية التى تمارس تأثيراً على الأجسام

<sup>(20)</sup> Thomas Hobbes: The English works Vol. I, p. 131..

<sup>(21)</sup> F. Brandt. Thomas Hobbes's Mechanical. Conception of Nature P. 290.

<sup>(22)</sup> Thomas Hobbes: The English works, Vol. I, p. 124.

<sup>(23)</sup> Ibid, p.. 125.

<sup>(24)</sup> Ibid.

## - 127 -

المتجاورة والمتحركة (٢٠) و هدذا المبدأ نفسه نراه فيما يقوله هوبز فى نظرية القصور الذاتى: « ونفس هذا المبرر يصلح للبرهنة على أنه أيا ما كان الشيء المتحرك ، فانه سوف يتحرك باستمرار بنفس الطريقة وبنفس السرعة فيما عدا اعاقته بجسم آخر مجاور ومتحرك و وبالتالى فليس ثمة أجسام سواء فى حالة السكون أو النحركة أو فى حالة توسط الخلاء ، يمكن أن تنشىء أو تخمد أو تقلل من حركة الأجسام الأخرى والمتحركة تقاومها الأجسام الساكنة أكثر من الأجسام التى تتحرك حركة مضادة و ولهذا السبب تصور بعض الناس أن المركة لا تضاد الحركة بل هى ضد السكون ، وما يضللهم هنا هو أن كلمتى الحركة والسكون ليستا سوى اسمين متناقضين فى حين أن الحركة فى الواقع لا تقاوم بالسكون ، بل بحركة مضادة ، و ١٠٠٠ الحركة فى الواقع لا تقاوم بالسكون ، بل بحركة مضادة ، و ١٠٠٠ الحركة فى الواقع لا تقاوم بالسكون ، بل بحركة مضادة ، و ١٠٠٠ المركة فى الواقع لا تقاوم بالسكون ، بل بحركة مضادة ، و ١٠٠٠ المركة فى الواقع لا تقاوم بالسكون ، بل بحركة مضادة ، و ١٠٠٠ المركة فى الواقع لا تقاوم بالسكون ، بل بحركة مضادة ، و ١٠٠٠ المركة فى الواقع لا تقاوم بالسكون ، بل بحركة مضادة ، و ١٠٠٠ المركة فى الواقع لا تقاوم بالسكون ، بل بحركة مضادة ، و ١٠٠٠ المركة فى الواقع لا تقاوم بالسكون ، بل بحركة مضادة ، و ١٠٠٠ المركة فى الواقع لا تقاوم بالسكون ، بل بحركة مضادة ، و ١٠٠٠ المركة فى الواقع لا تقاوم بالسكون ، بل بحركة مضادة ، و ١٠٠٠ المركة فى الواقع لا تقاوم بالسكون ، بل بحركة مضادة و ١٠٠٠ المركة فى الواقع لا تقاوم بالسكون ، بل بحركة مضادة و ١٠٠٠ المركة و ١٠٠٠ المركة من الواقع لا تقاوم بالمركة و ١٠٠٠ المركة و ١٠٠٠

٨ ــ والواقع آنه لا يوجد عند هوبز ما يمكن أن يسمى «بالسكون» فليس ثمة في العالم الذي نعيش فيه سوى حركات وحركات مضادة وهدده النظرة تعبر عن تحول حاسم من الفكرة الأرسطية ، فقد كان السكون عند أرسطو يلعب دوراً في الأولوية الأنطولوجية ، السكون هو راحة شيء وصل الى غايته وحققها ، السكون علامة على اكتمال ، والكمال هو الغياية التي تتحرك وتتصارع نحوها جميع الحركات ، وبمعنى ما يصبح « السكون » هو علة الحركة ، ومصدراً للدفعة القوية ، والحسركة دالة على السكون ، وترمز هده العلاقة بوضوح الى والمسكون ، وترمز هده العلاقة بوضوح الى تناهى الكون ، والكون ، والمنافعة العربة ، والكون ، و

وتكمن الدفعة المحركة في الجسم المجاور المتحرك ، وعلى ذلك فقد الغي هوبز في واقع الأمر فكرة السكون بالمعنى الأرسطي تمامأ ، فعالم هوبز لا يهدا ، انه يخلو من السكون Restless ، والاستخدام

<sup>(25)</sup> Ibid.

<sup>(26)</sup> Ibid, p. 125.

<sup>(27)</sup> T. Sprgens, J., «The Politics of Motion, P. 65 - 66.

#### - 124 -

الوحيد الذى يستخدم فيه هوبز فكرة السكون هو للدلالة على غياب عارض للحركة • فموقف هوبز هو تطوير واضح للفكرة الجديدة عن القصور الذاتى • وعلى حين أن أرسطو والتومائيين ــ قد بدأوا باعطاء أولوية أسلولوجية للسكون ، وذهبوا الى أن الحركات هي بدايات من هــ ذه الحالة ، فأن السكون عند هوبز لم يعد خاصية طبيعية للجسم ، أن الجسم في حالة سكون لا يختلف الا عرضاً عن جسم آخر غير معارض يواصل حركته بغير انقطاع في نفس الاتجاه • ولم تعد للسكون بألمعنى الأرسطى الذي يعنى غياب الحركة ، الأولوية ، بل هو مجرد بنطواحد من حركة بغير عجلة ، الها الآن الأولوية الانطولوجية • لقد كانت نمط واحد من حركة بغير عجلة ، الها الآن الأولوية الانطولوجية • لقد كانت الكسمولوجية الأرسطية تدور حول التفرقة بين الحركة والسكون ، مط التفرقة الجديدة فهي بين الحركة المتصلة والعجلة ما التفرقة الأرسطية بغير معنى (٢٨) •

9 - ولقد جلب هـ ذا التصور الجديد للحركة تصوراً جذرياً للتغير عفالمحركة لا تحوى توترا ولا صراعاً ، ليس ثمة حركة تتصارع فيها الأشياء بغية الوصول الى هدف أو غاية ، وانما الحركة اتصال بسيط ، واتجاه الحركة ليس صوريا بل موجهـة Vectorial ، فالحركة ليست مبنية بواسطة سلسلة من الحركات ، ومن ثم فليست الخاصية الأساسية للحركة هى النمو أو التطور لكى تصل الى التحقق بل هى أن تثابر وتواصل الى ما لا نهاية »(٢٩) .

۱۰ ــ وأخيرا فان الحركة عند هوبز متجانسة فهو ينظر الى جميع المحركات ، ببساطة على أنها صورة معينة من تغير في المكان ، ومن ثم تختفي تفرقة أرسطو بين الحركة الطبيعية والحركة العنيفة لكون كله فهما ، بمعنى ما ع يدخلان تحت مبدأ الضرورة الذي يشمل الكون كله

<sup>(28)</sup> Thomas A. Spragens, Jr: «The Politics of Mot on: The World of thomas Hobbes» p. 66.

<sup>(29)</sup> Ibid, p. 67.

- 122 -

في نظر هوبز ، ذلك لأن جميع الحركات في عالم هوبز ، تشكل مزيجا تصورياً يناظر التصور الأرسمي للتلقائية أو الصدفة ، أعنى الحركات العارضة ، والأشياء التلقائية عند أرسطو هي الأشياء التي تتحرك بغير سبب ، والحركة عند هوبز آلية لها والحياة نفسها كذلك : « لماذا لا تقول أن جميع الآلات المساعة الساعة الآلات التي تتحرك بذاتها بواسطة الزنبرك والعجلات مثل الساعة ) لها حياة صناعية ، ، ) (۱۱) ، أغلب الظن أن أرسطو سوف يجيب عن هذا السؤال بقوله : لأن الحياة تتضمن صراعاً غرضياً في حين أن الالية لا تتضمن ذلك غير أن هوبز تتضمن صراعاً غرضياً في حين أن الالية لا تتضمن ذلك غير أن هوبز أرسطو ! ، لقد تخلى هوبز كذلك عن تفرقة أرسطو بين الحركة الآلية والحركة الطبيعية في نفس اللحظة التي تخلى فيها عن القسمة الثنائية بين الحركة والسكون ، الحركة المنيفة عند هوبز هي حركة عجلة ، بين الحركة والسكون ، الحركة العنيفة عند هوبز هي حركة عجلة ،

ويطبق هوبز فكرته عن الحركة الآلية التي لا غرض لها على جميع انواع الحركات ، فالحركة تحكم نلواهر الكون جميعا ، وهي في رأى هوبز الواقع الحقيقي كله ، وذلك على خلاف ديكارت الذي تصور الكون تصور آلياً ، وفي حركة هندسية ، لكنه أخرج الله منه كما أخرج نفسه ، فأدى ذلك الى محيرات والغاز بين الفلاسسفة عن العلاقة بين هذين « الشبحين » ( الله والنفس ) وبين ماكينة العالم ! أما هوبز فعلى الرغم من عدائه للاسكولائية فقد شارك أرسطو في نظرته الواحدية الى العالم ،

## ثالثا ـ خرافة الجوهر اللامادى:

۱۱ ــ أعجب هوبز ، انن ، بفكرة المادة المتحركة التي قال بها جاليلو وأراد أن يمد نطاقها الى العالم كله • لكن لئن كان من السهل

<sup>(30)</sup> Tomas Hobbes: The English works, Vol. 3, p. 3.



- 120 -

قبول هـذه الفكرة بالنسبة العـالم الطبيعى ـ أعنى بالنسبة للمادة الجامدة ـ فكيف يمكن أن تنسحب كذلك على العـالم العضوى ؟! أعنى كيف يمكن أن نفسر الحياة بناء عليها ؟! بل أكثر من ذلك كيف يمكن أن تنسحب على مجال الانسان فنفسر بها الروح أو النفس أو الذهن ـ المخ ؟!

الحق أن هوبز يذهب الى أنه ليس ثمة فارق فى « النوع » بين هـذه المجالات جميعاً ، وذلك لأنه يفسر كل شيء فى الكون تفسيرا ماديا واحدياً لا أثر فيه الثنائية — وقد كانت تلك نقطة خلاف قوية بينه وبين ديكارت كما ذكرنا ب ولقد ساعدته أبحاث « هارفى » الذى كان طبيبا للملك جيمس ثم الملك شارل الأول فى استكمال هـذه الصورة المادية الشاملة ، يقول : لا أخيرا جاء علم الجسم البشرى ، أكثر جوانب العلم الطبيعى نفعا ، وكان اول من اكتشفه بحكمة بالغة مواطننا دكتور هارفى هبيب الملك جيمس والملك شارل فى كتابه « دورة الدم » دكتور هارفى هبيب الملك جيمس والملك شارل فى كتابه « دورة الدم » الستطاع تحت تأثير هارفى أن يفسر الحياة تفسيرا ماديا ويرد الفسيولوجيا الى علم الطبيعة ، ومن هنا ذهب الى أن « الحياة نفسها النسولوجيا الى علم الطبيعة ، ومن هنا ذهب الى أن « الحياة نفسها ليس سوى حركة ، ، » (١٦٠) متسقاً مع فكرته الميتافيزيقية العامة « وأصل الحياة موجود فى القلب ، ، » (٢٠٠) « والحياة هى حركة الأعضاء ، ، » (٢٠٠) ،

. ١٢ ـ وعلى هـ ذا النحو كانت الحياة هي حركة الدم في الجسم أما الآيات « المجازية » التي وردت في سفر التكوين ، والتي قد يفهم

<sup>(31)</sup> Thomas Hobbes: English works Vol. 1, p. VIII.

<sup>(32)</sup> T. Hobbes English works vol. 3, p. 51 (Leviathan-Fontana Edition 97).

<sup>(33)</sup> T. Hobbes: English works Vol. I, p. 406.

<sup>· (34)</sup> T. Hobbes: Leviathan: Introduction.

<sup>(</sup> ۱۰ ــ هوتز )

- 187 -

منها أن « الحياة » عنصر مختلف عن المادة ، وأنها من « نوع » مختلف عن الجسم البشرى كالآية التى تقول : « وجبل الرب الآله آدم ترابا من الأرض ٠٠ ونفخ فى أنفه نسمة حياة فصار آدم نفسا حية » ( الاصحاح الثانى آية ٧ ) فهى لا تعنى أكثر من أن الله وهب آدم « الحركة الحية « Vitalmotion » اذ ينبغى علينا فيما يرى هوبز أن لا نظن أن الله غلق أولا « نسمة الحياة » على نعو منفصل ثم نفخها فى آدم بعد أن خلقه ، أعنى أنه أضاف الى جسمه عنصراً جديداً يختلف عن « المادة » التى يتكون منها هاذا الجسم ، أن الله ع فيما يرى هوبز ، خلق الانسان كائناً حياً على نحو مباشر ، انه يخلق « الجسم هوبز ، خلق الانسان كائناً حياً على نحو مباشر ، انه يخلق « الجسم الحي » • والكتاب المقدس نفسه يقول : « هو يعطى الجميع حياة ونفسا وكلشىء » • والكتاب المقدس نفسه يقول : « هو يعطى الجميع حياة ونفسا وكلشىء » ( أعمال الرسل : ١٧ — ٢٥ ) أعنى أنه يخلق الجميع

١٢ ــ الحياة في تفسير هوبز هي اذن « حركة مادية » وليس ثمة شيء متميز عن المادة في الكائن الحي ، ان الحياة هي على وجه اللاقة « تدفق الدم في الجسم الحي » • ولقد أيد الكتاب المقدس نفسه هذا التفسير عندما قال ان « الحياة هي الدم » ثم حورها هوبز بتأثير هارفي الي « الحياة هي الدورة الدموية في الجسم » • فقد جاء في الكتاب المقدس « ان حياة كل جسد هي دمه » — « اللاويين الصحاح الكتاب المقدس « ان حياة كل جسد هي دمه » — « اللاويين الصحاح السابع عشر آية ١٤ » بل أكثر من ذلك أننا نجد الكتاب المقدس يوحد بين « النفس والدم » ! جاء في « تثنية الاشتراع » : « لكن احترز أن لا تأكل الدم ، لأن الدم همو النفس فلا تأكل النفس مع اللحم » • (سفر التثنية ١٦ : ٢٣ ) ويعلق هوبز على هذه الآية بقوله انها تعني أن الحياة هي الدم ، والدم هو النفس واذن فالحياة هي النفس (١٠٠٠) • مع ملاحظة أن الحياة لا تعني أكثر من « الجسم الحي » أو ( المادة مع ملاحظة أن الحياة لا تعني أكثر من « الجسم الحي » أو ( المادة مع ملاحظة أن الحياة لا تعني أكثر من « الجسم الحي » أو ( المادة مع ملاحظة أن الحياة لا تعني أكثر من « الجسم الحي » أو ( المادة مع ملاحظة أن الحياة لا تعني أكثر من « الجسم الحي » أو ( المادة مع ملاحظة أن الحياة لا تعني أكثر من « الجسم الحي » أو ( المادة مع ملاحظة أن الحياة لا تعني أكثر من « الجسم الحي » أو ( المادة مع ملاحظة أن الحياة لا تعني أكثر من « الجسم الحي » أو ( المادة التحركة 1 ) ويستطرد هوبر رافضاً أية نظرية حول « النفس » بوصفه المي المدي » أو الدوي المناب الم

<sup>(35)</sup> T. Hobbes: English works Vol. 3, p. 615.

#### \_ \tv -

جوهرا مادياً يتميز عن البدن ويقوم بذاته يدخل فيه بالميلاد ويخرج منه لحظة الموت ويقول ان النظريات التى تذهب هـ ذا الذهب قد أخطأت حين اعتمدت على بعض العبارات العامضة أو المبهمة التى وردت فى العهد القديم من الكتاب المقدس فى الوقت الذى يعطينا فيه الكتاب المقدس كله معنى واضحاً على درجة من الوضوح كافية للغاية! ان النفس فى الكتاب المقدس تعنى باستمرار اما الحياة ، أو الكائن الحى ولا شىء أكثر من ذلك سوى الجمع أحياناً بين النفس والجسم فى عبارة واحدة مى « البجسم الحى »! « فى اليوم الخامس من أيام الخلق قال الله: المفض المياه زحافات ذات نفس حية ، وليطر طير فوق الأرض على الحية الدبابة التى فاضت بها المياه كأجناسها وكل طائر ذى جناح كجنسه وجه جلد السماء ، فخلق الله المتنانين العظيمة ، وكل ذوات الأنفس الحية الدبابة التى فاضت بها المياه كأجناسها وكل طائر ذى جناح كجنسه ( الاصحاح الأول آية ۲۰ ) ، ويقول ان هـذه الآيات تدل على أن عمليات الخلق كانت مباشرة ، أعنى أن الله خلق « الكائن الحى » كله على عمليات الخلق كانت مباشرة ، أعنى أن الله خلق « الكائن الحى » كله على حو مباشر ، دون أن يكون ثمة انفصال بين « جسم ونفس » لأنه ليس حو مباشر ، دون أن يكون ثمة انفصال بين « جسم ونفس » لأنه ليس مو مناسم النفس ، ان النفس ى الدم ، والدم هو نفسه الحياة !

۱۳ - وينتهي حوبز من ذلك كله الى الغاء النفس كجواهر مستقل قائم بذاته ويحتج بذن الكتاب المقدس نفسه لو أنه في أي مكان منه كان يعنى بالنفس « جوهراً لا ماديا » له وجود مستقل عن الجسم لكان معنى ذلك أن النفس أيست قاصرة على الانسان بل لابد أن تكون موجودة أيضا عند الحيوانات ، بل لابد أن تكون موجودة عند كل كائن حى مادامت هي التي تبعث الحياة في الجسد الميت ! وهذا خلط حي مادامت هي التي تبعث الحياة في الجسد الميت ! وهذا خلط لا يقبله عاقل (٢٦) ، ان الآيات التي وردت فيها كلمة « النفس » ليست

<sup>(</sup>٣٦) لهـذا رحب المفكرون بفكرة « آلية الحيوان » عند ديكارت : « كانوا يرون فيها وسيلة سهلة للتخلص من حيرة اوقعتهم فيها مسألة نفوس لحيوان : لانه اذا لم يكن بين الحيوان والانسان من فرق الا في الدرجة اليس يأزم اما أن نسلم لكيهما بخلود النفس ، واما أن ننظر اليهما معا نظرنا الى الات مقضى عنيها بالفناء ؟ » د م عثمان أمين « ديكارت » ص ٢١٠ حاشية ١ .٠

#### - \£A -

سوى آيات مجازية وهى لا تعنى شيئا سوى الحياة! أما القول بأن الانسان سوف يلقى به فى نار جهنم « نفسا وجسدآ » اذا ما ارتكب اثما أو معصية ، فان ذلك لا يعنى أكثر من مركب « الجسم والحياة » معا ! أعنى أنه سوف يلقى به حيا ، فى نار دائمة هى نار جهنم ٠ »! (٢٧) ٠

۱۳ ـ الكون كله ، اذن ، بما غيه من نجوم ونباتات وحيوان وانسان ، ليس شيئا أكثر من مادة خاضعة للحركة ا لكن لو صح ذلك ، أعنى لو كان الكون كله: « مادة في حالة حركة » ، واذا كان ذلك يشمل الجماد والانسان والحيوان ، بل والروح والنفس ٠٠٠ النح ـ فكيف يمكن اذن أن نفرق بين المادة الحية وغير الحية ؟! كيف نميز بين العالم العضوى وغير العضوى إ! على أي أساس نقول هذه « مادة حية »

وتلك «مادة جامدة» اذا كان الكل «مادة في حالة حركة» • • • • أ الجواب عند هوبز أن أساس النفرقة هو : نوع الحركة ! فهو يذهب الى أن هناك نوعين من الحركة : الحركة الخارجية التي وصفها جاليلو في « فزيقاه » ووضع لها قوانينه الشهيرة لا سيما قانون القصور الذاتي الذي يخبرنا أن الجسم يميل الى الاحتفاظ بحالته من الحركة أو السكون ما لم يأت مثير خارجي فيدفعه الى تغيير هده الحالة أو تعديل مساره • ومثال هذه الحركة الخارجية : حركة كرة البلياردو التي تجرى على المائدة وتظل محتفظة بحركتها حتى تأتي قوة خارجية تجعلها تغير هذه الحركة ، وهذا اللون من الحركة يمكن لنا أن نلاحظه في ظواهر الطبيعة بكثرة شديد (٢٨) •

١٤ ــ أما النوع الثانى من الحركة فهو الحركة الداخلية وهى التى
 لا نراها عادة ، ومثال لها الحركات التى تحدث داخل الكائن الحى •

<sup>(37)</sup> Ibid.

<sup>(38)</sup> D.D Raphael: op. cit. p. .22.

- 129 -

مسحيح أن الكائن الحى يخضع للحركتين معا ، فهو من حيث أنه جسم ما « يخضع للحركة الخارجية كجسم الحيوان الذى يقذف به من حالق فيكون مثل كرة البلياردو بغير اتجاه أو يغير حالته اذا ما صادفه عائق خارجى ، وفى استطاعتنا أن نلاحظ هذه الحركات الخارجية فى أى جسم حى ثم هناك الحركات الداخلية التى لا نستطيع مشاعدتها لأنها تحدث داخل الكائن الحى » •

۱٥ — اذا كانت الكائنات الحية عموما تتميز بلون خاص من الحركة هي الحركة الداخلية فان هذه الحركة نفسها تعود غتنقسم الى نوعين: \_ أما النوع الأول فيسميه عوبز بالحركة الحية الحيات البيولوجية وهي موجود في جميع الكائنات الحية وتتألف من العمليات البيولوجية التي تميز الكائن الحي عادة مثل « جريان الدم ، والنبض ، والتنفس ، والمزج ، والتخدية ، والاخراج ، والي آخره » (٢٩) ، وهذه الحركات موجودة في جميع الكائنات الحية بعير انقطاع من لحظة الميلاد حتى الموت ، و (٤٠) ،

ولا يقدم لنا هوبز قائمة كاملة بالحركات الحية ، ولا يعتقد أن ذلك أمر ضرورى ، ولا يظن أن الأمثلة التي قدمها هي الأمثلة الوحيدة ولا هي التي تحمل الخصائص الجوهرية للحركة الحية ، والكنها مجرد نماذج أو أمثلة توضيح هذه الحركات فحسب ، ويبدو أن تصور هوبز للحياة بوصفها « حركة » ، مستمد من ملاحظة العمليات التي يقوم بها الجسم النحي طوال « حياته » أعنى التي تستمر مع الجسم مادآم حيا ثم تتوقف اذا مات ، وهي تقرب من النظرية الوظيفية Functional Theory الحياة الآن والتي تذهب الى ان الحياة ليست « جوهراً » أو كياناً قائماً للحياة الآن والتي تذهب الى ان الحياة ليست « جوهراً » أو كياناً قائماً

<sup>. (39)</sup> T. Hobbes: English works vol. 3, p. 38.

<sup>(40)</sup> David p. Gauthier: The Logic of Leviathan p. 5 — 6 Oxford 1979.

#### - 10. -

بذاته يحل في الجه م ثم «يفقد » منه بالموت ، ان الحياة هي مجموع أوجه النشاط والوظائف التي تميز الكائن الحي عن غيره من موجودات العالم ، والحد الأدنى من هذه العمليات الذي لابد من توفره لكي تكون هناك حياة هو ؛ التكاثر ، والتكيف ، والتعويض الذاتي ، والقدرة على الاستجابة لتغيرات البيئة ، و الى آخر هذه العمليات التي تدل على وجهود حياد في الجسم ، لكن هوبز لم يكن ينظر هذه النظرة «العلمية » الى الجسم الحي دائما ، وانما اعتقد ان وجرود الحركة الحية هي ضرورة ميتافيزيقية يتطلبها الاطار العام الميكانيكي الذي استخدمه في جميع أبحائه ،

17 ــ اذا كان النوع الأول من الحركات الداخلية في الكائن الحي ــ وهو الحركة الحية ــ يوجد في جميع الكائنات الحية عفان النوع الثانى لا يوجد الا في الحيوانات وحدها ، ولهذا أطلق عليه هوبز اسم المركة الحيوانية animal motion لأن الحركة «الحية» خاصة بالحياة ولهذا فهي خاصة بالعمليات البيولوجية في خل كائن حي ، أما الحركة «الحيوانية» فهي خاصة بالحيوان فقط ولهذا يسميها هوبز ايضا بالحركة الارادية كتعريك ذراع أو ساق وهي عند الانسان: «يذهب ، ويحرك أي طرف من أطراغه بتلك الطريقة التي تخيلها بها في ويتكلم ، ويحرك أي طرف من أطراغه بتلك الطريقة التي تخيلها بها في ذهنه لأول مرة ٠٠ » (١٠) .

۱۷ ــ والفعل البشرى هو لون من ألوان الحركة الحيوانية أو الحركة الارادية ، والانفعال البشرى هو بداية للحركة الارادية ، ويظهر أنه ليس ثمة أنواع للحركة خاصة بالانسان وحده ، لأنه ليس ثمة فارق « جوهرى » بين الانسان واللحيوان ما دامت التفرقة الجوهرية لابد أن تكون فرقا في نوع الحركة ، قال حكيم الجامعة : « أن ما يحدث للبشر يحدث للبهيمة ، وحادثة واحدة لهم : موت هــذا كموت ذاك ،

<sup>(41)</sup> T. Hobbes: English works Vol. 1, p. 115.



#### \_ 101 -

ونسمة واحدة للكل عنايس للانسان مزية على البهيمة لأن كلاهما باطل » ( سفر الجامعة ٣: ١٩) وقد اقتبسه هوبز في « التنين » ليبين أنه ليس ثمة فارق جوهرى في الحركات ، وأن للحيوان حركات ارادية كالانسان تماما(٢٤) .

۱۸ – على هدا النحو فسر هوبز الحياة في الكائن الحمى عموما وعند الحيوان والانسان بنوع خاص و لكن ماذا نفعل في موضوع الوعى و أو الذهن أو الشعور ؟! هنا يواجه هوبز مشكلة أشد صعوبة ولقد قاده نجاحه الظاهري في الربط بين علم الطبيعة والفسيولوجيا وفي البجمع بين عمل جاليلو وهارغي الى الظن بأن هذا الانتقال نفسه يمكن أن يمتد الى علم النفس و

## دعنا ننظر لحظة ع في تفسيره للادراك الحسى:

يعتد هوبز أن الادراك الحسى نفس نوع من الحركة ، ذلك أن الموضوعات الخارجية تعمل على أعضاء الحس فتقوم بضغط مباشر يتجه داخليا نحو المخ والقلب ، وواضح أن السبب هو ان الموضوع الخارجي نفسه عباره عن مادة متحركة ، ومن ثم فعندما يلامس عضو الاحساس في جسمي فان ذلك يؤدي الى احداث تغيرات في حركة العضو ، وهي بدورها تؤدي الى تعيرات في حركات الأعصاب وتواصل الحركة في الأعصاب سيرها نحو المخ والقلب ، ولما كان القلب جهاز خاص ذا حركة قوية ، فان الحركة الجديدة القادمة من خارج الجسم خاص ذا حركة قوية ، فان الحركة الكرة ب ، وحركة الكرة ا » وحركة الكرة ا » التي حاءت اتضربها على مائدة البلياردو ) ،

وفى الفصل الأول من التنين يصف هوبز هذه المقاومة بأنها « ضغط مضاد » يقاوم الضغط القادم من الخارج أو هي محاولة من

<sup>(</sup>٢٤) قارن « التنين » المجلد الثالث من مجموعة مؤلفاته مس ٦٢٣ .



#### - 10+ -

القلب الدفاع عن نفسه يقول: « سبب الاحساس هو جسم خارجى الوموم موضوعيوجد أمام عضو الاحساس المناسباكل حاسة امابطريقة مباشرة كما هي الحال في الذوق واللمس ، أو غير مباشرة كما هي الحال في الابصار والسمع والشم ، ويظل البجسم الخارجي يضعط من خلال الابصار والسمع والشم ، ويظل البجسم الخارجي يضعط من خلال المضعط داخليا نحو المخ والقلب ، وهناك تحدث مقاومة ، أو ضعطمضاد الضغط داخليا نحو المخ والقلب ، وهناك تحدث مقاومة ، أو ضعطمضاد أو جهد بيذله القلب ليحمى نفسه ، وهو جهد بيذل نحو الخارج فتبدو وكأنها مادة من الخارج ، وهذا الذي يبدو أو يظهر هو ما يسميه الناس بالحس به Sense ، ويتألف بالنسبة للعين من الضوت Sound ، وبالنسبة الملان من الموت Sound ، وبالنسبة الملانف من الروائح ، وبالنسبة للسان والحنك من الطعم ، ولبقية الجسم من المرارة ، والبرودة ، والصلابة والنعومة وغيرها من الكيفيات الأخرى التي نسميها بالشعور ، ، » (٢٤) ،

رم بينشأ الاحساس ، اذن ، من حركة الأجسام الخارجية التى تضغط على عضو الحس فتتجه الحركة نحو الداخل بيلخ أولا ثم القلب ، حيث تلقى مقاومة (لأن المركز نفسه مادة متحركة) أو ضغطا نحو الخارج « ونحن نفترض أن موضوعات الحس موجودة فى الخارج بسبب أن حركة المقاومة تتجه نحو الخارج» وهذه الحركة هى الاحساس عوده فلاحساس اذن حركة ، ولما كان قانون القصور الذاتى عند جالهلو يقول ان ما يتحرك سيظل متحركا باستمرار ما لم يكن هناك جسم آخر يجعله يركن الى السكون » (ننا بي فان معنى ذلك أن حركة الحس سوف تستمر حتى بعد زوال الموضوع الخارجي ، أو بعد أن تتبعد السيارة التى كنت أراها الآن ، وهذه الحركة المستمرة التى التعريج نظرا الضعوط أخرى هى المخيلة (المتعريج نظرا الضعوط أخرى هى المخيلة (المتعريج نظرا الضعوط أخرى هى المخيلة (المتعرية المتعرية التي المتعرية المتعربة المتعربة

<sup>•</sup> ١٦ ص المرجع السابق ص ١ ــ ٢ وطبعة غونتانا ص ١١ · (٤٣) لفس المرجع السابق ص ١١ - (44) T. Hobbes : English works Vol. I. n. 38



#### - 104 -

وعلى هذا النحو تظهر الأفكار التي ليست شيئا آخر سوى « صور ، الموضوعات بعد ذهابها أما المخيلة فهي الوعى بتلك الصور Images ففي استطاعتنا أن نتخيل ماذا كان في أعضاء الحس ذات يوم ولم يعد قائما بعد ، والذاكرة هي استرجاع هذه الصور ،

17 — يبدأ الاحساس ، اذن مَ من حركة الأجسام الخارجية الى الأعصاب الى القلب الذى هو مركز نشاط الحركات الحية ، وما دامت الحركة قادمة من الخارج لتصادف حركة أخرى حية داخل الجسم فلا بد أن تؤثر غيها ، اعنى فى الحركة الحية ، أو حركة دوران الدم وهذا التأثير اما أن يكون بالمساعدة أو الاعاقة ، فاذا ما ساعدت حركة أعضاء الحس الحركة شعرنا بما نسميه : باللذة أو السرور ، لكنها اذا ما عاقت هذه الحركة شعرنا بالألم (٥٠) .

٢٢ ــ دعنا نسير في هدا الخط الحسى الكامل لنرى كيف يفسر لنا هويز : الرغبة أو الاشتهاء والنفور والارادة : فلنأخذ تجربة حية نمر بها كل يوم :

افرض أننى أشعر بالجوع فما الذى يحدث فى هذه الحالة ؟ !

لابد أن نتفق جميعا على أن معدتى فى حالة الجوع تكون فى وضع مختلف عنها فى حالة الشبع ، أن كل ما يحدث ، فى نظر هوبز ، تغير فى حركات الأعصاب وحركات المعدة حيث تميل الحركة الحية الى الإبطاء ! لكن هذه الحركات تظهر فى الذهن على أنها شعور بالجوع أعنى بوصفها شكلا من أشكال الألم أو شعور « بعدم الارتياح » والآن افرض أننى عندما شعرت بالجوع ذهبت الى المطبخ ، وتناولت اللطعام وشبعت ، أننا نقول أننى ذهبت الى المطبخ بسبب شعورى بالجوع ثم نقول بعد ذلك أننى شعرت بالشبع بسبب تناولى للطعام ، ها هنا

<sup>(45)</sup> T. Hobbes: English works Vol. 4, P. 31.



#### - 108 -

جانب من النشاط الجسمى يسميه هوبز بالحركة الحيوانية animal (أو الارادية) التى تسببت فى تجربة سيكولوجية أبعد • ويمكن للعملية السببية أن تسير من الذهن الى الخسم أو من الجسم الى الذهن (٢٦) •

على هذا البحو يفسر هوبز الرغبة في تناول الطعام: حركات حيه له v المعدة والأعصاب تسبب حركات حيوانية Amimaı ( أو ارادية ) هي الذهاب الي المطبخ وتناول الطعام • واذا كانت المركات الفسيولوجية الأولى تظهر في الذهن على انها شعور بالجوع فان المركات الفسيولوجية الجديدة تظهر على أنها شعور بالشبع • ومن هنا كانت الحركات او البدايات الصعيرة الأولى للفعل التي تتجه نمو الشيء تسمى « رغبة » أو « اشستهاء » ، أما اذا اتجهت الم، الابتعاد عن الشيء \_ كما هي الحال مثلا عندما أجرى من المطر الأنبي لا أريد أن أبنل ، فانها تسمى نفورا ، والرغبة والنفور حرحات نوعية خاصة لا يسميه هوبز باسم الجهد ٠٠ endeavour وهو الاسم الذي يطلقه على البدايات المسعيرة للحركة بصفة عامة • « والجهد Endeavour مصطلح في غاية الأهمية عند هوبز ٠٠ وهو يستخدمه عموما ليدل به على الحركات المتناهية في الصغر ، وقد استعارة من علماء الفيزياء ثم طبقه على نحو عام ليعبر به الهوة بين علوم ثلاثة هي: الفيزياء Physicic والفسيولوجيا Physiology والسيكولوجيا • (5A) W Psychology

77 ـ ان ما يتميز به الكائن الحى عموما هو سعيه المستمر للبقاء وللمحافظة على حياته ، ومن المرجح أن هوبز هنا أيضا يربط هـذه المخاصية عند الكائن الحى بمبدأ جاليلو فى القصور الذاتى الذى يقول ان المادة لو تركت لذاتها فانها تميل الى مواصلة الحركة أو السكون أى

<sup>(46)</sup> D.D Raphael op. cit. p. 24.

<sup>(47)</sup> R. Peters: Hobbes, p. 91.



#### \_ 100 \_

الحالة التي هي عليها الآن ، ومهما يكن من شيء فان الكائن الحي يميل أو يتجه الى مواصلة الحياة واستمرار البقاء ع ومن ثم تراه يسلك طرقا تساعده على هذا الميل • وفي الموجود الواعي \_ مثل الانسان \_ يظهر حذا الميل الموجود ادى الكائن الحي عموما في ذهن الانسان وشعوره بوصفه رغبة هي البقاء أو المافظة على وجوده • والوجه الآخر من العملة في هذه الحالة هو بالطبع النفور من الموت ــ ونرجو ان ننتبه جيدا الى هذه الحقيقة فسوف يقيم علها هوبز فيما بعد بناء المجتمع والخروج من حالة الطبيعة • ومن ثم فان الرعبة في البقاء والمحافظة على الحياة من ناحية والنفور من الموت من ناحية أخرى هما محركا السلوك البشرى كله • وفضلا عن ذلك فمادامت اللذة أو السرور هي علامة على « حيوية » عالية ، والألم هو علامة على فقدان هذه الحيوية ، هان الرغبة في الاستمرار في الحياة وتجنب الموت تتضمن الرغبة أو اللذة والنفور من الألم (١٤٨) ٠٠ ، ومن هذا التفسير ينتج آن كل انسان يتجه نحو المحافظة على ذاته وتقويتها فحسب • فمواصلة الحياة السعيدة هي الأساس الطاغي للفعل البشري ومن ثم فان الانسان أناني يالمضرورة (٤٩) ٠٠ وعلى هذا النحو تظر فكرة الانانية عند هوبز التي أسيء فهمها كثيرا .

<sup>(48)</sup> D.D Raphael op. cit. p. 25.

<sup>(49)</sup> D.D Gauthier: The Logic of Leviathan p. 7.







## الباسب الثالث

فى الانسان أو السيكولوجيا

الفصل الأول: من الحس الى العقل

الفصل الثاني: فلسيفة اللغة







# الفصل الأول

## « من الحس الى العقل »

« الفلسفة المنظرية لا ترفض المبدأ الذي يفول: لا شيء في العقل لم يكن موجوداً في الحس والتجربة ، لأن المبدأ نفسه يؤكد في جانبه الآخر أنه: ولا شيء في الحواس دون أن يمر بالعقل ٠٠ » ٠

« هيجل: موسوعة العلوم الفلسفية فقرة A »







### : Sense أولا ـ الحس

المحاولنا في الباب السابق كله أن نبرز عقلانية هوبز في القسم الأول من فلسفته ، فتحدثنا في الفصل الأول عن تحديده للفلسفة مجالا ومنهجا : وأوضحنا كيف تم تحديد المجال بناء على معايير عقلية ، فكل ما لا يخضع في دراسته للاستنتاج العقلي ينبغي حذفه تماماً من مجال الفلسفة ، وهكذا راح فيلسوفنا يستبعد اللاهوت والايمان من نطاق الدراسات الفلسفية ، لكنه لم ينكر هذه الموضوعات ، بالطبع ، بل أنكر محسب عقلانيتها Their Rationality أو طابعها العقلي (۱) ، انه يرغص ما يسمى « بالايمانية Fideism أعنى الاعتماد على الايمان بدلا من العقل (۱) ، كما أنه يستبعد دراسة التاريخ ، والتنجيم ، والأنسيا اللمتناهية التي لا منشأ لها ، يقول : « عندما تسنمع الي كلمات مثل : اللامتناهي ، رالازلي ، والخالد ، فاعلم أنك مقبل على سماع لعو فارغ ، وضروب من الخلف واللامعقول (۱) ، كذلك اتصحت لنا عقلانية هوبز في منهجه التحليلي ــ التركيبي الذي استمده أساسا من مدرسة « بادوا ) ، وهو منهج رياضي اعتمد عليه ديكارت أيضا ،

٢ ــ اتضحت لنا عقلانية هوبز بوضوح فى البداية الأولى التى بدآ منها مذهبه عندما أفرغ بذهنه العالم من محتواه ثم راح يعيد ترتيبه عن طريق التصورات العقلية ، فكان المكان هو التصور الأول ،

<sup>(1)</sup> Michael Oakeshott: Hobbes: on civil Association P. 15 Oxford Blackwell, 1975.

<sup>(2)</sup> Ibid.

<sup>(3)</sup> Quoted by H. Hoffding: A History of Modern Philosophy, Vol. I, p. 272.

<sup>(</sup> ۱۱ ــ هويز )



#### - 177 -

ثم كان الزمان هو التصور الثاني وهما صورتان ذاتيتان للجسم ، وهكذا وصل بنا الى الجوهر وأعراضه ومشكلة الكيفيات الأولية والثانوية ٠٠ التخ • وهذه البداية هي التي جعلت « هارولد هو فدنج ١١. Hoffding يقول : « هاهنا نجد أن الوعى المدرك يتخذ كنقطة بداية أحلية لكل معرفة ، وهـو قول يذكرنا بالكوجيتو الديكارتي « أنا افكر م اذن م أنا موجـود Cogito, Ergo Sum » ، ولهـذا ذهب توني وناتورب Tonnies and Natorp الى أنه لا يمكن أن نصف فلسفة هوبز وصفأ سليماً بقولنا أنها « فلسفة عادية » • ان هوبز لا يكون مادياً ، الا وهو يسير في برهانه سيرا استنباطيا من تعريفاته الأولى ثم تختفي المادية كلما تقدم الاستنباط ٠٠ »(1) • ونحن لا نريد أن ندخل في النزاع حول تسمية الفلسفة عند هوبز بالمادية أو المثالية ، ذلك لأننا نؤمن مم هيجل بأن كل فلسهفة أيا كان نوعها لابد أن تكون « مثالية » بالضرورة • ذلك لأن الفلسفة لا تتعامل قط الا مم الأفكار في أي من مجالات بحثها ، أن فلسفة هوبز التي تبدأ من « الجسم » أو المادة ، وغيرها من انفلسفات المادية ، تبدأ في الواقع من فكرة المادة ٠٠ »(٥) ولهذا فسوف نكتفي أن نبرز عقلانية هـذه الفلسفة فحسب •

٣ ــ سوف ننتقل في هــذا الباب من العالم الكبير الى العالم الصغير ٤ من الكون الى الانسان فندرس الطبيعة البشرية كما يتصورها

<sup>(4)</sup> H. Hoffding: A History of Modern philos. Vol. I.p. 270.

<sup>(</sup>٥) قارن ما يقول هيجل: « المذهب المسادى يجعل من المسادة من حيث هي مادة ، العالم الموضوعي الحقيقي . لكنا مع المسادة نسل في الحال الى تجريد لا يمكن ، من حيث هو كذلك ، ادراكه ادركا حسيا ، بل يمكن ان يقال انه ليس هناك مادة ، ما دامت حين توجد لابد أن تكون شيا عينيا محددا باستمرار . . » موسوعة العلوم الفلسفية ص ١٤٣ من المجلد الاول ترجمة د . امام عبد الفتاح امام اصدرتة دار التنوير بيروت عام ١٩٨٣ ( العدد السادس من المكتبة الهيجلية ) .



#### - 174 -

هوبز من منظور السيكولوجيا العقلية وكيف نشأ الكلام واللغة عند الانسان ، وهو يرى أن مثل هذه الدراسة هامة في دراستنا للدولة والمجتمع والأخلاق يقول: ﴿ أَنَ التَّفْسِيرِ السَّلِيمِ وَالْوَاضِحِ لأَصَّوْلُ القانون الطبيعي والسياسي يعتمد على معرفة الطبيعة البشرية ٠٠ »(1) ويبدأ هوبز بعد ذلك في تقديم التعريفات كعادته يقول: « الطبيعة البشرية هي مجموع الملكات والقوى الطبيعية في الانسان مثل ملكة التعدية ، والحركة ، والتناسل ، والحس والعقل ٠٠ الخ ٠ ونحن ع في العادة ، نقول عن هذه القوى انها طبيعية لأنها متضمنة في تعريف الانسان بأنه حيوان عاقل ٠٠ »(٧) ثم يستطرد قائلا « وأنا اقسم هـ ذه الملكات الى قسمين : ملكات خاصــة بالجسم ، وملكات خاصــة بالذهن ٠٠ »(\*) وهوبز يحصر نفسه هنا طبقاً لمبادئه العامة في بحث الطبيعة البشرية على نحو ما تنظهر لنا أي على أنها مجموعة قوى الانسان الطبيعية الجسمية والذهنية • ولم يحاول أن يقدم تفسيراً لأصل الانسان أو لصيره ٠٠ انه يحاول ع بعد أن درس الكون ، أن يصف لنا بطريقة آلية أيضاً ، العلاقة بين الانسان ذى الكيفيات الذهنية والعالم المادي (٨) • والحق أن عوبز لا يقف طويلا عند الملكات الحسية التي يحصرها في ثلاث هي التغذية والحركة والتناسل ، ويكتفى بالقول بأن تشريحها تشريحا دقيقا ليس ضروريا لغرضنا الحالي (٩) • لكنيه يترقف عند ملكات الذهن الني يقسمها الى نوعين : معرفية ٠٠ Cognitive وقوى محركة Motive ، أما النوع الثاني غقد سبق أن تحدثنا عنه في الفصل الثالث من الباب السابق ( فقرة ١٤ وما بعدها )

<sup>(6)</sup> Thomas Hobbes: English Works, Vol. 4, p. I.

<sup>. (7)</sup> Ibid, p. 2.

<sup>(\*)</sup> Ibid, p. 3.

<sup>(8)</sup> Gerge Croom Robertson: Hobbes, p. 122, AMS Press, New York 1971.

<sup>(9)</sup> Richard Peters: Hobbes, 102.



#### - 178 -

وهو القوى الارادية التى تتميز عن الحركة الحية Vital Motion الموجودة عند جميع الكائنات الحية • أما الحركات الارادية أو الحيوانية فهى خاصة بالحيوان فحسب كتحريك ذراع أو ساق أو لسان • • المخ ولهذا فسوف نكتفى الآن بدراسة النوع الأول من ملكات الذهن أعنى القوى المعرفية •

٤ ـ القوى المعرفية هي التي تهمنا هنا ، وكثيراً ما يطلق عليها هوبز اسم قوى التخيل maginative أو قوى التصور وهي تبدأ من « الحس » ، الذي يحاول هوبز تفسيره ليصل الى العقل ألذى يتميز به الانسان عن الحيوان ، وهو يحاول تفسير اللحس بأن يبحث عن « المنشأ » أو الأصل الذي صدرت عنه « ظاهرة الادراك الحسى » ومعالجة هوبز الحس والتخيل تعكس اهتماماته الرئيسية ، فهو لم يحاول قط أن يستوعب الدراسات السيكولوجية للميكانزمات الحسية المختلفة أو لانواع الخيال ع وطرح جانبا ، بسرور غامر الاشكالات الفلسفية المرتبطة بالاحساس والتي فتنت لب جون لوك ، وباركلي وهيوم فيما بعد • وكانت ملاحظاته المبعثرة حول هذا الموضوع تستهدف أساسا بيان أنه يمكن تفسير الحس والتخيل بناء على نظرية المركة • وبعد أن يعرض نظريته مي الاحساس والتخيل ينتقل الي نظريته في الكلام ٠٠ » (١١ ٠ كان هوبز اذن يستهدش تفسير الحس وهو يقول: « لقد اكتشفنا طبيعة الدس: أنه من الحركات الداخلية في الشخص الحاس ٠٠ »(١١) فنحن أنفسنا موجودات مادية ذوات أعضاء حسية مادية ترد على مثيرات ومنبهات الأشياء المادية الخارجية ٠ فكيف يتم ذلك ؟ : « الجسم الخارجي ، أو الموضوع الخارجي ، يضغط على العضو المعين المناسب لكل حاسة ، اما على نحو مباشر كما هي الحال في حاستي ااذوق واللمس ، أو من خلال وسيط كما هي الحال في

<sup>(10)</sup> Thomas Hobbes: The English Works Vol. I p. 390.

<sup>(11)</sup> F. S. Mcneilly: 'The Anatomy of Leviathan, p. 31,



- 170 -

البصر والسمع والشم ، التي يتم فيها الضغط بتوسط الأعصاب ع والأوتار ، والأغشية الأخرى للجسم التي تواصل الضغط الى الداخل نحو المخ والقلب مسببة هناك مقاومة أو ضغطا مضاداً أو جهدا من القلب لانقاذ نفسه ، وهو جهد ييدو ، لأنه نحو الخارج ، كما لو كان سُيئاً يقع خارجنا ٠٠ » (١٢) • وتكون نتيجة هـذه الضغوط المستمرة على أعضاء النحس عندنا أن تترك آثارها في كل حاسة : ألوان مرئية عن طريق حاسة البصر ، وأصوات مسموعة عن طريق الأذن ، وطعوم مختلفة عن طريق الذوق ٠٠ الخ ٠ أعنى أن نجد في حوزتنا مجموعة كبيرة من الكيفيات الحسية الثانوية التي سبق أن تحدثنا عنها وقانا انها « أعراض للجوهر » فهده الكيفيات ليست موجودة في الأشسياء المارجية: « فمن اللفطأ أن نظن أن الصوت ع والجلبة هما كيفيات للجرس أو الهواء ، وكذلك اللون أو الشكل ٠٠٠ (١٢) فالجسم الخارجي عندما يؤثرفينا \_ أعنى على أعضاء الحس \_ فانه يحدث ضروبا من الحركة لأن الحركة لا تحدث الا حركة ٥٠ (١٤) وتظهر لنا هذه الحركات على شكل صور دهنية Phantasms ، وعلى الرغم من أنها ليست سوى حركات في جوهر داخلي هو الرأس ، فانها محمل طابع التخارج بسبب الجهد الذي يبذله القلب نحو الخارج ، ومن ثم غان تعريف الحس عند هوبز هو كما يأتى: « الدس هو صدورة ذهنية Phantasm أو خيال Fancy يحدثه رد فعل أي جهد نحو الخارج في عضو الحس ، بسبب جهد نحو الداخل يأتى من الموضوع ، ويستمر فترة من الوقت طالت أو قصرت مه الا(١٥)

<sup>(12)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan P. 61 Fontana Edition & The English Works Vol 3, p. 2.

<sup>(13)</sup> T. Hobbes: The English Works, vol 4, p. 4.

<sup>(14)</sup> T. Hobbes. Leviathan, p. 62 - English works Vol. 3, p. 2.

<sup>(15)</sup> T. Hobbes: The English Works, Vol. I, p. 391.



- 177 -

وهي صور البدايات الأولى للمعرفة ، اذن ، هي الصور الذهنية المعرفة والمحتلفة كما يقول هوبز نفسه المعرفة وهي صور أو خيالات تنشأ من ضغط الأشياء الخارجية على حواسنا كما ذكرنا في الفقرة السابقة والواقع أن هوبز يستخدم عدة مترادفات ليشير بها الى الآثار التي تتركها الأشياء الخارجية وحركتها في ذهننا فهو يستخدم كلمات مثل « الظاهر Appearance ، والمظهر Seeming والمطهر والطهر Representation والمخيال والمحتور Timages والمحتورات والتصويرات والتصويرات نفسه والتصورات والتصورات والتصويرات والتصويرات والتصورات والتصورات والتصورات والتصورات والمحتور المحتور المحتور المحتور المحتورات والتصويرات والمحتورات والمحتورات والتصويرات والمحتور المحتور والتصورات والتصويرات والمحتور المحتور والتصويرات والمحتور والتصويرات والتحتور والتصويرات والمحتور والتحتور والتحتور

المن وهى كلها تعنى مضمون التجربة أو محتوى الادراك الحسى عوما » (١٧) ــ الذى يظهر ويختفى بالتأثير الآلى الذى تحدثه الأشياء الخارجية على الكائن الحى وردود فعل المنح أو القلب و والمهم أن هذه الخيالات الذهنية كلها هى « حبور ذاتية » ، أعنى أنها لا تعبر عن حقائق العالم الخارجي : « لقد رأى هوبز مثلما رأى ديكارت في عصره أن الحس هو مجرد مظهر ، أو مناسبة للتفاعل الميكانيكي بين الإجسام الخارجية والكائن الحى ولقد سبق له أن شرح ذلك عندما فسر الكيفيات المارجية والكائن الحى ولقد سبق أو الأعراض للجوهر ) وها هو الآن الحسية للجسم ( الكيفيات الثانوية أو الأعراض للجوهر ) وها هو الآن في موضوع الحس يشرح لنا الطبيعة البشرية من زاوية سيكولوجية ويقدم برهانه على أكمل وجه ٠٠ » (١٨) .

٣ - علينا أن ننتبه جيدا الى مجموعة الخصائص التى يتميز بها الاداراك الحسى ، أو الاحساس ، عند هوبز ، ولعل أول خاصية هامة هى أننا لا نعرف « الجوهر » عن طريق الحس ، بل نعرف فقط كيفيات هي أننا لا نعرف أو أعراضه وهي مجرد « مظهر » أو « ظاهر » أو حسور

<sup>(16)</sup> Ibid, p. 66.

<sup>(17)</sup> F. S. McNeilly: The Anatomy of Leviathan, P. 31.

<sup>(18)</sup> G.C. Robertson: Hobbes, p. 125 (AMS, N. Y 197).



#### - 177 -

ذهنية أو « خيالات » • • النخ • أعنى أنها لا تمثل حقائق خارجية مستقلة عن الذات التي تدركها: « ذلك لأننا لا نعرف الجوهر أو الجسم على نحو مباشر ، ولكنا نعرفه غصب عن طريق الاشتنتاج العقلى ، اننا لا ندرك على نحو مباشر سوى الكيفيات أو الأعراض ، أما النجوهر فليس لدينا صورة ذهنية عنه ، رغم أننا نستنتج أن هناك شيئا وراء الكيفيات والأغراض • • » (١٩) • وهكذا سوف نجد لدينا ضربين من المعرفة وسوف نعود الى هذا الموضوع بعد قليل •

٧ — أن تفسير هوبز للدس هو جزء من نظريته العامة في الحركة الآلية التي تسود الكون كله ، يقول بوضوح: «كل تغير حركة أو جهد في الأجزاء الداخلية الشيء الذي تغير ومن ثم فان الدس ، في الذات الحاسة ، لا يمكن أن يكون شيئاً آخر غير الحركة في بعض الأجزاء الداخلية للذات الحاسة ، والأجزاء التي تتحرك على هذا النحو هي أجزاء اعضاء الدس م، وطبيعة الدس هي الحركة الداخلية في الذات المدركة مه ، (٢٠) ملكن اذا كان تفسير الدس ، وعملية الادراك الدسي كلها ، يعتمد على الحركة سواء أكانت الحركة الآتية من الأشياء الخارجية في العالم أو الحركة التي تحدث بداخلنا ، فاننا يجب أن نعرف أن هذا النوع الأخير من الحركة لا نستطيع أن نعرفه ، رغم وضوحه ، الا عن طريق الاستنتاج العقلي Ratiocination هو الاستنتاج العقلي هو المدركة المتناج العقلي هو الاستنتاج العقلي هو الاستنتاج العقلي هو الاستنتاج العقلي Ratiocination هو المركة الاستنتاج العقلي وحدوده ، الا عن طريق الاستنتاج العقلي Ratiocination هو الاستنتاج العقلي وحدوده ، الا عن طريق الاستنتاج العقلي Ratiocination هو المركة الاستنتاج العقلي وحدوده ، الا عن طريق الاستنتاج العقلي Ratiocination وحدوده ، الا عن طريق الاستنتاج العقلي Ratiocination وحدوده ، الا عن طريق الاستنتاج العقلي Ratiocination وحدوده ، الا عن طريق الاستنتاج العقلي المناه ال

۸ ــ اذا كان هوبز يشرح لنا السمات الواضحة للادراك اللحسى بنظريته الآلية في الحركة ، ناننا ينبغي أن نكون على وعي بأن ذلك لا يعني أن الادراك الحسى عنده هو مجرد رد فعل بسيط للأجسام ،

<sup>(19)</sup> H. Hoffding: AHistory of Modern Philosophy Vol. I p. 269.

<sup>(20)</sup> T. Hobbes: The English Work Vol IP. 389.

<sup>(21)</sup> Ibid. p. 70.



#### - 174 -

والانتقاء التى نقوم بها ، فنمن بعير شك ، نختار وننتقى ونجمع فى مجموعات ما هو موجود أمامنا فى ضوء تجربتنا الماضية واهتماماتنا الفعاضرة ، ولو كانت الاحساسات هى مجرد رد فعل بسيط لاحتاجت الفعاضرة ، ولو كانت الاحساسات هى مجرد رد فعل بسيط لاحتاجت الى حضور دائم للموضوع الذى يحدثها ، ولزآلت الصور الذهنية بمجرد زوال الموضوع ، لكن الأمر على خلاف ذلك ، لأن أعضاء الحس بعمبرد زوال الموضوع ، لكن الأمر على خلاف ذلك ، لأن أعضاء الحس تعفينا من ضرورة الاتصال المباشر بالأشياء ، ومن ضرورة حضور الموضوع الذى ندركه أمامنا باستمرار عندما تحتفظ بحركات الأجسام الخارجية التى تضغط وتشق طريقها الينا : « لأننا نعنى بالحس عادة المحكم الذى نصدره على الموضوعات بواسطة صورها الذهنية أعنى أن نقارن ونميز ونفرق هذه الصور الذهنية ، وهو أمر ما كان فى استطاعتنا أن نقوم به ما لم تبق الحركة على العضو الذى حدثت فيه الصور الذهنية ، البعض الوقت وتعيد الصور نفسها من جديد ، م (٢٢) ، وهذا يعنى أن الحس باستمرار « ذاكرة ملازمة له » وتصاحبه على نحو دائم وهى التي تسمح لنا بأن نقوم بعملية المقارنة والتمييز (٢٢) ،

• من خصائص الصور الذهنية أيضا أنها كثيرة ومتنوعة يقول هوبز: «علينا أن نلاحظ أولا أن أفكارنا وتصوراتنا الذهنية ليست واحدة باستمرار ، وانما يظهر منها البحديد دائماً ، ويختفى القديم بعقاً لاستخدام أعضاء حواسنا الآن في موضوع معين ، وبعد قليل في موضوع آخر ، ومن هنا تظهر وتختفى ، ومن هنا أيضاً بيدو جلياً أن بعض التغير يطرأ على الذات الحاسة »(٢١) ، وهذا المتنوع هو الذي يسمح بعملية الانتقاء في الادراك الحسى ، لأنه على المرغم من أن التمييز الحسى كان يكون مستحيلا بدون تنوع دائم الصور الذهنية ،

<sup>(22)</sup> Thomas Hobbes: The English Works, Vol, I. p. 393.

<sup>(23)</sup> R. Peters; Hobbes, p. 104.

<sup>(24)</sup> T. Hobbes: English Works, Vol. I p. 390.

#### - 111 -

فان طبيعة المس هي من ذلك النوع الذي لا يسمح للانسان أن يميز اشياء كثيرة مرة واحدة: « نظراً لأن طبيعة الحس تعتمد على المركة ، فانه بمقدار ما تستخدم الأعضاء في موضوع واحد ، فانها لا يمكن أن تتحرك بواسطة شيء آخر في نفس الوقت ، كأن تصنع من حركتهما معا صورة ذهنية واحدة حقيقية لهما معا في وقت واحد ٠٠ »(٢٥) وعلى الرغم من أن هناك تنوعا مستمراً المصور الذهنية وهي عملية ضرورية للحس ، فان الانسان لا يستطيع أن يميز أشياء كثيرة في وقت واحد ، ذلك لأن عضو الحس : « بل كل جوانب عضو الحس التي تبدأ من جذور الأعصاب الى القلب » لا يمكن أن تسلك في حركتها طرقاً مختلفة في وقت واحد ، بحيث تسلمنا الى عدد من الصور الذهنية المتميزة ، الننا عندما نقراً صفحة في كتاب مطبوع فاننا نأخذ الحروف منفصلة ، أما عندما ندرك الصفحة كلها ، فاننا لا نقرأ شيئا (٢١) ،

التركيبي تنسير الطبيعة البشرية ، وهو بيداً بالمس لأنه أبسط وحدة » في عملية الادراك ، ان جاز التعبير ، وهو « يفك » أفكار الانسان ويقطعها لكي يبحث عن سببها ، ثم يعود الى تركيبها \_ يقول في بداية « التنين » : « فيما يتاق بأفكار الانسان فانني سوف أتناولها في البداية فرادي عمم أتناولها بعد ذلك مجتمعة ، أو من حيث اعتماد بعضها على بعض ، فاذا ما تناواناها فرادي وجدنا أن كل فكرة هي تمثل أو ظاهر لكيف ما ، أو أعراض لآخر جسم يقع خارجنا ويسمى عادة بالموضوع ، أعنى الموضوعات التي تؤثر في العيون ، والآذان ، والأجزاء الأخرى من جسم الانسسان ، وبتنوعها في العمل تحدث تنوعاً في الظواهر ، والأصل بينها جميعاً هـو ما ندعوه باللمس ٠٠ » (٢٧) ،

<sup>(25)</sup> Ibid, p. 394.

<sup>(26)</sup> G. C. Robertson: Hobbes, p. 137.

<sup>(27)</sup> Thoms Hobbes: Leviathan P. 61 & Engish Works Vol. 3, p. 1.



#### - 1/4. -

لكن اذا كانت المسالة آلية خالصة اعنى أن جسما خارجيا يضغط على العضو المناسب لكل حاسة سواء على ندو مباشر كما هي الحال في الذوق واللمس أو على نحو غير مباشر كما هي الحال في الرؤية والسمع والشم (٢٨) م فان السؤال الذي يفرض نفسه الآن هو: أيعني ذلك أن الأنسان سلبي تماماً ؟ ألا ينتبه الانسان الى أشياء دون أشياء ؟ ثم كيف يتغير الحس من شيء الى آخر ؟ الواقع أن هوبز يحاول تفسير ظُاهرة الانتباء تفسيرا آلياً مكانيكياً أيضا: « فما أن يحرك فعل قوى من الأشياء الخارجية عضوا من أعضاء الحس ع حتى تبدأ الحركة من جذور أعصاب عضو الحس الى القلب ، وتسير في مثابرة على نحو متمرد وعاص بحيث تجعل عضو الحس على غير استعداد لتسجيل الحركات الأخرى عومن ثم فاننا نجد أن الدراسة الجادة لموضوع ما تأخذ على عاتقها استبعاد الاحساس بجميع الموضوعات الأخرى الآن ، ذلك لأن الدراسة لا تعنى شيا آخر سوى الاستحواذ على الذهن ، أعنى حركة قوية يحدثها موضوع واحد على أعضاء الحس التي تصبح غافلة عن الحركات الأخرى كلها طوال استمرار تلك الحركة القوية ٠٠ ٣٩٠) ٠ ومن هذا يتضح أن كل جهد يقوم به عضو الحس نحو الخارج لا يسمى حسا Sense بل يسمى كذلك فقط ذلك اللجهد الذي يبذل في مرات متعددة ويكون قويا وتكتب له الغلبة والسيادة شيئاً فشيئاً على بقية الاحساسات الأخرى • انه ذلك الذي يحرمنا من الاحساس بالصور الأخرى ، ومثله هنا مثل الشمس التي تحرمنا من ضوء بقية النجوم لا عن طريق اعاقة فعلها ، بل بتعتيمها وحجب ضوئها بسبب بريقها المفرط ولمعانها الأخاذ ، فكلما ظهرت الشمس وتالألأت كان لضوئها السيادة ع وتوارت النجوم الأخرى (٢٠) • وقل مثل ذلك في الاحساس الذى يسيطر ويزيح بقية الاحساسات الأخرى .

<sup>(28)</sup> Ibid.

<sup>(29)</sup> T. Hobbes: 'The English Works, Vol. Ip. 395.

<sup>(30)</sup> Tbid, p. 396.

- 141 -

١١ ــ سبق أن ذكرنا أن جاليلو ، وليس هوبز أو ديكارت ، كان أول من اعلنان الكيفيات الأولبة أو الحقيقية هي الشكل والحجم والحركة أو السكون ، أما الكيفيات الأخرى مثل الحرارة ، والبرودة ، واللون والطعم ع والصوت ، فليست الا أسماء نطلقها على ما تثيره الأشياء غينا من احساسات وهي لا تقوم في الأشياء بل في الموجودات الحاسة أو المدركة ولا وجود لها بدونها: لا صوت حيث لا أذن تسمع ، ولا لون حبث لا عين ترى ٠٠ المخ ٠ ولقد انطوى التمييز بين الكيفيات الأولية والثانوية على خطوة علمية هامة اذ أصبحت الأشياء التي لا تقبل القياس كالخصائص والكيفيات الثانوية غير موضوعية ، ولذلك فلا تؤلف موضوعاً للعالم ، وبات من انضروري عدم الاكتفاء بما تقدمه الحواس الينا في اكتشاف الحقائق الطبيعية • معنى ذلك أن هـذه النظرية كان لها أثر كبير في نظرية المعرفة الحديثة (٢١) • وهدذا واضح للغاية في نظرية الادارك الحسى عند هوبز فالكيفيات الثانوية التي تدركها الحواس هي مظاهر ذاتية لحركات الأجسام أو الجواهر التي تمتلك وحدها الكيفيات الأولوية ( أو الموضوعية ) ـ ولقد ضرب هوبز المثل « باللون » محدداً النقاط التي يريد أن يعرض فيها فكرته عن « كيفيات الحس » أو الكيفيات الثانوية وهي أربع نقاط كما يأتي :

- (أ) أن الذات التى يكمن اللون بداخلها ليست هى الشيء أو الموضوع المرئى .
  - (ب) لا شيء حقيقي Real يقع خارجنا مما نسميه باللون ٠
- (ج) اللون مجرد « ظاهر » أو « مظهر » يقع بداخلنا نتيجة للحركة أو الاهتزاز الذي يحدثه الموضوع في المخ أو أي جوهر داخلي في الرأس •
- (د) اذا كان ذلك يصدق على اللون بوصفه المتصور اللخاص

<sup>(31)</sup> Quoted by R. Peters: Hobbes, P. 106.



#### **- 177** --

بالرؤية أو الابصار فان الحال هي نفسها بالنسبة للتصورات التي تنشأ من الحواس الأخرى فالذات المدركة هي الحاملة لهذه التصورات وليس الموضوع (٢٠٠) •

ولقد قدم هوبز سلسلة من المبررات في « مبادىء القانون » ليدعم بها هذه النقاط ، كما انه لخصها في بداية « التنين » ، وهي كلها مبررات غمير مقنعة ذلك لأنه لم يبين بوضوح وايجاز ، فيما يرى رينشارد بطرس R. Peters ما الذي يهدف الي البرهنة عليه ، فكانت النتيجة أنه برهن أكثر مما ينبغي وأقل مما ينبغي في وقت واحد • لقد كان لب الدعوى التي يسوقها في موضوع الكيفيات الثانوية هي أن ما ييدو لنا على أنه كيفيات للموضوعات الخارجية هو في الحقيقة مجموعة من الصور الذهنية أو الخيالات Phantasms التي تحدثها في رؤسنا الخصائص الأولية لهذه الموضوعات الخارجية التي تتفاعل مع أعضاء الحس لكنها لا تمثل شيئاً خارجياً • وهو يضيف لتدعيم هذه القضية أن وقائع منل الصور الزدوجة ، أو انعكاسات الشمس على سطح الماء ، والصدى ، والضوء الذي يحدثه ضغط قوى على العصب البصرى ٤ ــ وكل ذلك قد يحدث صورا نظن أنها موجودة في الأشياء لكن ذاك غير صحيح : ففي بعض الحالات لاتوجد أشياء ، وفي بعضها الآخر تبدو الأشياء كما لو كانت موجودة في مكانين وهو مستحيل ، ومن ثم يذهب هوبز الى أن الصور والألوان والروائح وغير ذلك من الكيفيات الثانوية انما توجد في « الذات المدركة » • لكن ذلك بيرهن على أمور أكثر مما ينبعي لأن الصور الموجودة عندنا عن انعكاس الشمس على صفحة الماء ، أو انعكاس القمر ١٠ الخ تتم عن طريق اثارة العصب البصرى ، والصور المزدوجة ، لها كلها امتداد وحركة ، ومن هـذه الناحية سوف تتساوى الكيفيات الأولية مع الكيفيات الثانوية(٢٢) .

<sup>(32)</sup> Ibid, p. 107.

<sup>(33)</sup> Ibid ,p. 107.



#### - 184 -

١٢ \_ والواقع أننا لا نريد أن نقحم أنفسنا في مدى صحة التفرقة التي شاعت في القرن السابع عشر وبداية القرن الثامن عشر بين الكيفيات الأولية الثانوية ، لكنا نريد أن نبرز شيئًا واحدا فقط هنا هو آن ما تأتى به الحواس الينا هو « مظهر » أو « صور ذهنية » أو « خيالات » ، أو أغكار ذاتية • أما الأجسام أو النجواهر أو الأشياء الحقيقية فهي توجد مستقلة عن ادراكنا لها ، واذا أردنا أن ندركها فعلينا بالتفكير الرياضي الذي يستطيع وحده أن ينقل الينا خواصها الحقيقية • وهذه الخواص هي التي تحدث فينا تلك « المظاهر » أو «المخيالات» فالأشياء الموجودة في العالم على نحو حقيقي تقع خارجنا وهي تلك الحركات التي تسبب تلك المظاهر » (٢١) • وهكذا ينشأ لدينا ضربان من المعرفة: الأولى آتية من الحس لكنها لا تنقل الينا الخواص المقيقية الأشياء ، والأخرى آتية من التفكير الرياضي والاستنتاج العقلى وهي وحدها التي نعرف عن طريقها الأشياء الحقيقية الموجودة خارجها كما نعرف خواصها • ومن المهم بالطبع لابراز عقلانية هوبز أن نقف قليلا عند هـذا الضرب من المعرفة آكننا نكتفى الآن بهذه الاشارة لنعود الى الموضوع بعد قليل ، لأن علينا أن نتابع « الصور الذهنية » أو « الخيالات ، أو « المظاهر » التي جاءت بها الحواس فننتقل الى ما يسميه هوبز بالتخيل ٠

## : Imagination ثانيا ـ التخيل

۱۳ ــ قانون القصور الذاتي I aw of Enertia هو الأساس الذي يستنبط منه هوبز فكرته عن التخيل ، وهــذا ما يظهر لنا بوضوح من الفقرات الأولى في الفصــل الثاني من « التنين » الذي عقده عن « التخيل » فهو بيدأ بتقرير حقيقة لم يعد أحد يشك فيها الآن على حد تعبيره يقول : « لا يشك أحد الآن في الحقيقة التي تقول ان الشيء

<sup>(34)</sup> Thomas Hobbes: Elements of Law p. 6.



#### - \YŁ -

اذا كان ساكناً ، فانه يظل ساكناً الى الأبد ما لم يحركه شيء آخر • أما اذا ما كان في حالة حركة ، فانه سوف يظل كذلك في حالة حركة الى الأبد ما لم يوقفه شيء آخر • على الرغم من أن السبب واحد أعنى ألا شيء يمكن أن ينغير بذاته أو أن يغير نفسه أي لا يقوم هو نفسه بتغيير الحالة التي يكون عليها سواء أكانت حركة أم سكوناً "(٥٥) ، واذا كانت الصور الذهنية تأتى نتيجة حركة من الأشياء الخارجية فتؤثر فينا وتحدث حركة داخلية ٠٠ النخ ، فان هـذه اللحركات ينطبق عليها ما ينطبق على حركة الجسم بصفة عامة أعنى أن الجسم بناء على قانون القصور الذاتي يميل الى الاحتفاظ بحالته ، فان كان متحركا ظل متحركا ما لم يعيقه شي، آخر ، أعنى لأبد أن تكون هناك حركة أخرى تحدث صوراً ذهنية جديدة ، وحتى في هـذه الحالة فان الاعاقة عادة لا تكون حاسمة فتوقف الشيء المتحرك في الحال ع وانما هي تعمل على اعاقة حركته بالتدريج وشيئاً فشيئاً حتى تنتهى تماما وتتوقف الحركة القديمة ، ويضرب هوبز اذلك متلا بتحريك الرياح اللأمواج: « وتلك هي الحال التي نشاهدها في أمواج البصر ، فالريح تهب قوية فتحرك الأمواج بعنف ، لكنها عندما تتوقف ، فإن الأمواج لا تهدأ في الحال ، وانما تحتاج الى فترة قد تطول قبل أن تكذ هي الأخرى عن المركة »(٣٦) • وذلك ما يحدث تماماً في حركات الأجزاء الداخلية في جسم الانسان عندما يرى أو يسمع ٠٠ المنخ<sup>(٢٧)</sup> ٠ بعد أن يختفي موضوع الرؤية أو مصدر الصوت ٠٠ أو عندماً يغلق المرء عينيه فانه يظل محتفظا بصورة الشيء الذي رآد ، وإن كانت الصورة تكون أكثر غموضا وتعتيما من الأولى وهذا هو التخيط Imagination والكلمة مثنتقة من التصوير الذهني Image الذي يحدث في حالة

<sup>(35)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 63 and English works, Vol.  $3\ p$ . 3-4.

<sup>(36)</sup> T. Hobbes: Ibid.

<sup>(37)</sup> Ibid.

#### - 140 -

الادراك الحسى سواء أكان ابصاراً أو سمعاً ١٠ النح ومن هنا يذهب هوبز الى أن التخيل ليس سوى الحس الذابل ؛ انه الاحساس الذي يذوى أو يذبل Decaying Sense وهو موجود عند الانسان وعند كثير من الكائنات الحية الأخرى سواء في اليقظة أو النوم • غير أن ذبول الحس عند الناس في حالة اليقظة ليس هو نفسه ذبول الحركة التي حدثت في الحس ، وانما هو اعتام لها بنفس الطريقة التي يعتم بها ضوء الشمس ضوء النجوم الأخرى ، فضوء النجوم وممارستها لقوتها لا نقل في النهار عنها في الليل • فهناك عدد كبير من الاحساسات تطرق طبلة الأذن أو العين أو أعضاء الحس الأخرى من الأجسام الخارجية ، اكن الحس الذي يطرق بقوة وتكون له السيادة هو وحده الذي نحسه ، ولما كان لضوء الشمس العلبة والنسيادة فاننا لا نتأثر بضوء النجوم (٢٨) • •

<sup>(38)</sup> T. Hobbes : Leviathan, P. 64 and English Works, vol. 3, p. 4-5 .

<sup>(39)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 64 & English Works Vol 3, p, 5.



#### - 177 -

ما سبق له أن أدركه فأنه يتذكر ٠٠ »(٤٠) • وتختلف الذاكرة عن التخيل في شيء واحد فقط هو « أنها تفترض الزمن الماضي ٠٠ »(٤١) ٠ ١٥ \_ يعود التخيل فينقسم بعد ذلك الى نوعين : أما النوع الأول فهو التخيل البسيط Simple Imagination : « وأنا أعنى به ادراك الشيء كله مرة واحدة كما هي الحال عندما يدرك المرء شحرة أو حصاناً كان قد سبق له أن رآهما • أما النوع الثاني فهو الخيال المركب Compound Imagination وهو يعنى ادراك أجزاء على فترات متعدة كما هي الحال مثلا عندما يدرك المرء مرة الانسان ثم يدرك في فترة أخرى الحصان ثم يجمع بينهما في مركب واحد هو قنطورس Centaur ( و هو مركب خرافي مصفه انسان ونصفه حصان ) « وعلى ذلك فعندما يركب المرء صوراً خاصة به مع صور خاصة بانسان آخر ، كما هي النمال عندما يتصور نفسه هرقل أو الاسكندر ، على نحو ما يحدث كثيرا عند أولئك الذين يغرمون بقراءة قصص الحب والمعامرات ، فليعلم أنه أمام تخيل مركب فذلك ليس سوى قصـة خيالية يخترعها الذهن ٠ وهناك أيضا ضرب آخر من التخيل ينشأ في أذهان الناس حتى في حالة اليقظة من انطباع هائل يحدث في اللحس : كما هي الحال في التحديق في الشمس ، فان مثل هـذا الانطباع يترك صورة الشمس أمام أعيننا فترة طويلة بعده • كذلك يحدث أن يظل المرء يتطلع الى الأشكال الهندسية فترة طويلة وينتبه اليها بقوة ، ثم تراه في الظلام ، حتى وهو في حالة اليقظة \_ يرى أمامه صور الخطوط والمستقيمات والزوايا • وهــذا ضرب من اللخيال ليس له اســم خاص لأنه لا يقع كثيرا في ماة الناس مع » (٤٢) م

١٦ ــ وربما كان الجانب المتع في دراسة هوبز لموضوع التخيل هو تفسيره لسلسلة التفكير ، فلا شك أن الصور الذهنية ، والتصورات

<sup>(40)</sup> Thomas Hobbes: The English Works, Vol. 1, p. 389.

<sup>(41)</sup> Ibid, p. 398.

<sup>(42)</sup> T. Hobbes: Leviathan, P. P. 64 - 65 & the English

#### \_ \\\ -

هي أفكار ، والتخيل هو ما نسميه بالتفكير - بمعناه الواسع - لكن لماذا تعقب فكرة أخرى ٠٠ ؟ لقد طبق هيوم Hume فيما بعد تفسيراً آلياً لهده العمليه فذهب الى أن الأفكار ذرات ذهنية ترتبط حقا بمبادىء التداعى بطريقة مشابهة لذرات نيوتن Newton التي ينجذب بعضها الي بعض بفضل مبدأ الجاذبية ، أما هوبز فقد تأثر بأرسطو رغم اهتمامه الشديد بالعلوم الجديدة في عصره ، غعلى الرغم من تقديمه للتفسير الأرسطى بطريقة توحى أنه يرتبط بنطرية المركة فمن الواضيح أن الأثر الأرسطى بارز أكثر من الميكانيكا(٢١) • يقول: « في الحركة المتصلة لأى جسم من الأجسام ، فان الجزء يعقب الجزء الآخر عن طريق التلاحم أو التمسك Cohesion » » (ند) • الحركات التي تظهر كصور تصبح لها الغلبة في نفس الترتيب الذي ظهرت عليه عندما نشأت في الحس لأول مرة: « متلك الحركات التي تعقب الواحدة منها الأخرى مباشرة غي الحس ع تواصل نفس الترتيب أيضا بعد اللحس ع وما أن تظهر الحركة الأولى من جديد وتحتل مكانها حتى تظهر الأخرى أيضاً عن طريق الترابط أو التماسك by Coherence أي ترابط المادة المتحركة على نحو ما يسقط الماء على منضدة مسطحة ويسير في أي اتجاه توجهه اليه أصابع المرء ٠٠ »(٥٠) • ومعنى ذلك أننا ندرك الأشياء ، عادة في سياقات مختلفة تجعل أفكارنا تعقب الواحدة منها الأخرى بحيث لا تسير سيرا عشوائيا ، لأن الأفكار الأخرى التي تعقبها تنتمي الى نفس السياق ، فمثلا لو أننى رأيت حصاناً ثم محراثاً ، فاننى أميل الى التفكير في المراث عندما تظهر صورة المصان مرة أخرى (٤٦) .

## ١٧ ــ وتداعى الأفكار ينقسم الى نوعين : أما اللنوع الأول فهو

<sup>(43)</sup> R. Peters: Hobbes p. 113.

<sup>(44)</sup> T. Hobbes: The English Works, Vol. I, p. 398.

<sup>(45)</sup> Hobbes: Leviathan P. 69 and The English Works Vol. 3. p. 11 - 12.

<sup>(46)</sup> R. Peters . Hobbes p. 114.

<sup>(</sup> ۱۲ ــ هويز )



#### — \\\\ --

فكر غير موجه Unguided وبغير تخطيط ، انه يفتقر الى فكرة مسيطرة تقود الأفكار التى يعقب بعضها بعضاً • وهوبز لا يستخدم تعبير تداعى الأفكار « ليصف اعتماد فكرة على فكرة أخرى ، كلا ، ولم يحاول أن يضع مبادى و مثل : التشابه ، والتجاور الزمانى والمكانى التى يظن الكثيرون أنها موجودة بطريفة ضمنية • بل كانت لديه البصيرة التى جعلته يرى أن مثل هذه السلسلة من الأفكار ليست بذات قيمة أو أهمية اذا ما قورنت بتلك الأفكار التى تنظمها رغبة أو خطة • ان ما كان يحتاج اليه المفكر في القرن السابع عشر هو قدر الشفافية يمكنه من أن يعرف أن الأفكار غير المنظمة ظاهرياً يمكن أن تحكمهما الرغبة ، لأنه لم يكن أحد يظن في هذه الحقبة ، أن الرغبة يمكن أن تحكمهما تكون كامنة أو لا شعورية بوكما أن كثيرين انتقدوا أرسطو وتوما الأكويني لأنهما لم يقرأ دارون ، فان كثيرين أيضا انتقدوا هوبز وهيوم لأنهما تجاهلا فرويد ( Freud » (۲۰) •

١٨ ــ أما النوع الثانى من تداعى الأفكار فهو التسلسل الذى تنظمه رغبة أو خطة • ولا ثبك أن جانبا من تفسير هوبز للتفكير المنظم يدين به لفكرة الروية عند أرسطو ، أما الجانب الآخر فقد أصلنح به هذه الفكرة : فالرغبة هى نهاية معينة أو هدف محدد يجعل سلسلة الأفكار مترابطة ويعدد المضمون الذى يناسبها • وتعود سلسلة الأفكار المنظمة فتنقسم الني نوعين رئيسيين : أما الأول فهو النوع الأرسطى الكلاسيكى فتنقسم الني نوعين رئيسين : أما الأول فهو النوع الأرسطى الكلاسيكى التي أحدثتها ، وهــذا النوع موجود عند الانسان وعند الحيوان على الســواء • • » (١٨) • وهوبز يضرب أمثلة بمن يعرف مكاناً محدداً يبدأ على اطاره البحث عن شيء مفقود بنفس الطريقة التي يكنس بها المرء

<sup>(47)</sup> Ibid . p. 114 - 115 .

<sup>(48)</sup> I. Hobbes: Leviathan, P. 70, and The English Works, Vol. 3. p. 14.



## - 1.79 -

غرفة بحثاً عن جوهرة ، أو مثل الجرو الذي يتجول في الحقل حتى يعثر على رائحة ما ، أو مثل المرء الذي يقلب في أحرف الهيجاء لكي يبدآ القافية مع «(٤٩) وهذا الضرب من البحث عن وسيلة في سبيل الوصول الى غاية معينة يساركنا فيه الحيوان كما سبق أن ذكرنا ٠ أما النوع الثاني من التفكير المنظم فينفرد به الانسان وهو الذي يسميه هوبز بالفطنة Prudence اذ ليس لدى الحيوان حب استطلاع بل انفعالات حسية طاغية وشهوات: كالجوع والعطش والرغبة الجنسية والغضب ٠٠ النخ (٥٠) ٠ وندن في حالة الفطنة لا نبدأ من غاية ، انما نبدأ من فعل يقع داخل حدود قدراتنا ونستخدم مخزون خبراتنا في تأمل نتائجه المحتملة : تماما كما يفعل من يتنبأ بخيوط الجريمة ماذا ستكون ع انه يستدل بما سبق له أن رآه ، وبما لديه من خبرات سابقة بحالات وقوع الجريمة على نحو ما حدثت من قبل ، فيكون لديه الترتيب التالى: الجريمة ، المحققون ، السبجن ، القاضي ، المسنقة (٥١) ، وتؤدى الرواية في هـذه الحالة الى نهاية لا موضع رغبة ولا موضوع خوف • وهـذه المناقشة ع في رأى بطرس R. Peters بالغة القيمة لتحليل أرسطو الذى كان يصور الناس وهم يمارسون حياتهم ولديهم غايات متعمدة تغريهم وتقودهم وتدبرهم ، ودلك في الواقع وجه واحدة فقط من العملة ، لأننا في الأعم الأغلب لا نستطيع أن نفعل ما يفعله لاعبو الشطرنج فنخطط وسائل لغايات متعمدة بطريقة مستقلة ، ولكنا نواجه مواقف

(49) Ibid.

<sup>(</sup>٥٠) هذا هو رأى بطرس انظر كتابه ص ١١٥ ... وأن كنت اعتقد أن الحيوان يشاركنا في جزء على الأقل من الفطنة ولهذا أخرجها هوبز من الفلسفة : « فالفطنة ليست جزء من الحكمة لأنها لم تتحصل عن طريق الاستدلال ، وهي توجد عند الحيوان كها توجد عند الانسان ، سواء تسواء فهي ليست سوى تذكر تتالي الأحداث في المساضي » . مجاد ٣ ص ١٦٤ .

<sup>(51)</sup> T. Hobbes: Leviathan, P. 71 and The English Works Vol. 3. p. 14 - 15.



## - 14+ -

نضطر فيها الى الفعل ، والروية تعمل هنا فى غير وضوح ما لم تعتمد فى رأى هوبز على تجاربنا السابقة (٢٥٠) •

# : Dreams الأحاثم

١٩ ـ يمن أن نقول أن موضوع الأحلام هو أحد الموضوعات التى اهتم هوبر بدراستها فى السيكولوجيا بوصفها امتدادا الظاهرة التخيل يقول: « التخيلات أثناء النوم هى ما نسميه بالأحلام Dreams وهذه الظاهرة مثلها مثل بقية التخيلات الأخرى خانت من قبل فى الحس اما على نحو خلى شامل أو على نحو جزئى ٠٠ » (١٠) و والحق أن ظاهرة الأحلام قد نحرت هوبز حتى أنه كان مفتنا بها كما يقول بعذن الباحثين (١٠) و وفى اعتقادى أن هذا الاهتمام يبرز جانبا جديدا من عقلنية هوبز ، ذلك لأنه كان يعتقد أن الأحلام مسئولة اللى حد حبير عن نشأة الايمان بالأشباح واشاعة الأفكار الخرافية المتعلقة بها ، كما أنه بسببها نشأ الجانب الأكبر من الدين وسوف نعود الى هذا الموضوع بعد قليل ٠

• ٦ ــ السؤال الآن هو كيف تنشأ الأحلام لا يجيب هوبز بأن الأعضاء الضرورية للحس وهي المخ والأعصاب تكون شبه مشلولة في النوم ، أو هي كالمخدرة ، وبالتالي لا تقوى على الحركة عندما تثيرها الموضوعات الخارجية ، فلا تخيلات أثناء النوم ، أما الأحلام فهي ننشأ من اهتزازات في الأعضاء الداخلية في جسم الانسان وهي أعضاء تظل ، لارتباطها بالمخ ، محافظة على نفس حركتها فتظهر التخيلات التي كان المرء قد سبق أن أدركها على نحو ما كانت تظهر في اليقظة

<sup>(52)</sup> R. Peters: Hobbes. p. 115.

<sup>(53)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan. p. 65 and English Works, Vol. 3. p. 6 - 7.

<sup>(54) &#</sup>x27;The Encyclopadia Of Philosphy, Vol. 4, p. 37.



## - 141 -

فيما عدا أن أعضاء الحس الآن مخدرة • ولا شك أن الأحلام تكون واضحة نظرا لعياب الحس اولأنه لا توجد موضوعات جديدة تثير الأعضاء الحسية ، غليس هذاك موضوع جديد يسيطر وتكون له الغلبة بحيث يعمل على اعتام الادراكات الأخرى ، ومن هنا فقد تبدو الأحلام أكثر وضوحا من أفكأر اليقظة (دد) ، وهنا يثير لحويز نفس المسلكة التي أثارت ديكارت في التأمل الأول من تأملانه ، وهي ديف يمكن لنا أن نفرق بين الأحلام واليقطة ، مادامت الأحلام يمكن أن تكون على هذه الدرجة من الوضوح ، بل انها تكون أحياناً أشد وضوحا من اليقظة نفسها ؟ : « كم من مره وقع لى أن ارى في المنام أني في هـذا المدان وأنى لابس ثيابي ، وأنى قرب النار ، مع أنى أكون في سريري متجرداً من ثيابي ٠٠ »(١٤١ - فكيف لهي أن أَتأكد أنني الآن في حالة يقظة ولست حالماً ؟ هكذا تساءل ديكارت ، أما هوبز فهو يقول : « ذهب البعض الى أن التفرقة بين الحس والأحلام ، على نحو جقيق ، مسألة بالغة الصدوبة ، بل ذهب آخرون الى أن ذلك مستحيل ، غير أنني من جانبي ، عندما أجد انني في الأعم الأغلب لا أفكر أثناء الأحلام في نفس الأشخاص ، باستمرار ، ونفس الأماكن ، والأشياء ولااغمال على نحو ما أفعل في حالة اليقظة • كما انني لا أتذكر في حالة الأحلام تلك السلسلة الطويلة من الأفكار المترابطة على نحو ما يحدث في أوقات أخرى • وا كنت الاحظ ، في الأعم الأغلب ، أثناء البقظة ما في الأحلام من خلف وعبث ؛ لكنى في الوقت ذاته لا أحلم قط بخلف وعبث أفكاري في اليقظة ، فاننى مقتنع تمام الاقتناع بأنني أثناء اليقظة ، فانني أعرف أننى أننى لا أحلم ، رعم أننى اعتقد أثناء الحلم أنى يقظان » (ev) .

(55) Ibid

3, p. 7.

<sup>(</sup>١٠٥١) ديكارت « التأولات في الفلسفة الأولى » ص ٧٤ ترجمة الدكتور عثمان أمين مكبة الانجلو المصرية . عثمان أمين مكبة الانجلو المصرية . (57) T. Hobbes : Leviathan, P. 65 & the English works, vol

## - 147 -

71 - ويرى هوبر أن هنائ علاقة وثيقة بين الأحلام وحالة الجسم ، فالمصاب بنزلة برد يرى احلاما مفزعة ، وأفكارا وصوراً لموضوعات مخيفة ، ولما كانت الحركة من المخ الى الأجزاء الداخلية ، ومن هذه الأجزاء الداخلية الى المخ متبادلة ، فان التأثير بينهما متبادل أيضاً ، فاذا كان الغضب يرفع درجة حرارة بعض أجزاء الجسم في حالة اليقظة ، فان ارتفاع الحرارة في نفس الأجزاء أثناء النوم يسبب الغضب ويثير في المخ صورة عدو ما ، وبنفس الطريقة فكما أن الرقة الطبيعية أو الحنان في حالة اليقظة تحدث الرغبة ، والرغبة تجعل الحرارة تسرى في أجزاء معينة من الجسم ، فقل مثل ذلك في حالة حدوث حرارة عدوراً المؤرد مما ينبغي في أجزاء أخرى معينة من الجسم أثناء النوم تثير صوراً لضروب من الرقة والحنان سبق أن شاهدناها ، ، » (١٥٠) ،

٢٢ \_ ويذكر هوبز ، بصفة عامة ، خمس خصائص للأحلام :

الأولى: ليس في الأحلام ترابط أو ترتيب ، والأحلام تخلو تماما من النظام وسبب ذلك أننا أثناء النوم نفتقر في الأحلام الى فكرة الغاية (٥٩) •

الثانية: لا نحلم الا بما هو مركب من الصور الذهنية التي كوناها بالحس فيما مضى: « ففى صمت الحس لا توجد حركة جديدة من الموضوعات ، ومن ثم فلا صور ولا تخيلات جديدة ، بل مركبات من صور قديمة •• » (١٠٠) •

المثالثة: الأحلام أكثر وضوحاً من تخيلات الانسان في حالة

<sup>(58)</sup> Ibid; P. 66 and the English works vol. 3, p. 8.

<sup>(59)</sup> Thomas Hobbes: the english works, vol. 1, p. 400.

<sup>(60)</sup> Ibid.



## - 114 -

اليقظة والسبب غلبة الحركة الداخلية التي تضع الصورة الذهنية في فياب المثير الخارجي(٦١١) •

الرابعة: اننا في الأحلام لا نتعجب من الأماكن التي نجد أنفسنا فيها ولا من المناظر التي نشاهدها ، والسبب أن التعجب يفترض مقدماً أن نقارن الماضي بما نحن فيه الآن ، في حين أن جميع الأشياء تبدو في الأحلام كما لو كانت في الحاضر(٦٢) •

الخامسة: اننا لا نلحظ قط خلف وعبث حياة اليقظة أثناء النوم ع في حين آننا نفعل العكس في حالة اليقظة فنلاحظ خلف الأحلام وعبثها و وفضلا عن ذلك فنحن في حالة اليقظة نادراً ما نعتقد أننا نحلم ، اكننا عندما نحلم نظن باستمرار أننا في حالة يقظة (٦٢) •

77 — اذا كانت هناك علاقة وثيقة بين الأحلام وحالة الجسم كما ذكرنا منفذ قليل فان هوبز يسمير خطوة أخرى مفسرا ظاهرة « الأشباح » والرؤى وما الى ذلك من صروب التفكير الخرافى ويردها الى هذا الارتباط نفسه ، فحالات الجسم ، كارتفاع درجة الحرارة مثلا ، تسبب ظهور الغضب ، « مما يتسبب فى ظهور صورة العدو فى المخ ٠٠ » • « وهكذا نجد أن تخيلاتنا فى حالة النوم هى عكس تخيلاتنا فى حالة اليقظة ، فالحركة تبدأ فى طرف عندما نكون فى حالة يقظة ولكنها تبدأ فى الطرف المقابل عندما نكون فى حالة نوم ٠٠ » (٦٤) • ومن ثم فكل من يذهب الى فراشم وفى ذهنه مجموعة من الأفكار ومن ثم فكل من يذهب الى فراشمه وفى ذهنه مجموعة من الأفكار المخيفة ، أو الشحنات النفسية المقلقة ، أو من يذهب الى فراشمه دون أن يتخذ الترتبيات الخاصمة بالنوم ، كأن ينام مثلا بملابسه كاملة ،

<sup>(61)</sup> Ibid.

<sup>(62)</sup> Ibid; p. 401.

<sup>(63)</sup> Tbid.

<sup>(64)</sup> Thmas Hobbes: Leviathan, p. 66 and the English works, ,Vol. 3, p. 8.



## - 1/1 -

أو يعفو وهو جالس على مقعده ع أو في مكان بارد ٠٠ النخ \_ قد نرد الى ذهنه خيالات غربية أو أشياء مخيفة غير مألوفة ، يظنها شيئاً آخر غير الأحلام ، ربما لاعتقاده أنه لم ينم قط أو أنه كان يخلد الى النوم بصنعوبة بالغة ، وهكذا يعتقد خطا ، أن في أحلامه أشباحاً ، أو يحيل الحلم نفسه الى مجموعة من الأشباح ، وفي استطاعتنا أن نقول ان قصله ماركوس بروتس Marcus Brutus ( ٥٥ – ٤٢ ق٠م ) هي مثال جيد على ذلك ، فقد انضم عندما نسبت الحرب الأهلية الى بومبى ضد قيصر ، وعندما انتصر الأخير عنا عنه وولاه أحد أقاليم المغال غاصبح بذاك مدينا بحياته ومنصبه لقيصر لكن كاسيوس أقنعه بالقضاء على قيصر ، فانضم الى مؤامرة قتله عام ٤٤ ق٠م ، ثم انتصر انط ونيو وأكتافيوس على الجمه وريين عند فيلبى Philippi وانتحر بروتس عام ٤٢ ق٠م ؛ والواقعة التي يرويها هوبز والتي تسمى برؤى ماركوس بروتس حدثت في الليلة السابقة على معركة « فيلبي » فقد كان بروتس في خيمته حزينا مكتئباً مستغرقا في التأمل يزعجه رعب العمل المستهور الذى اثبترك فيه عندما انضم الى مؤامرة اغتيال قيصر ، ولم يكن عسيراً م والنوم يداعب جفنيه في الليل ، والنسمة الباردة تدغدغ أطرافه ، أن يحلم بذلك الذي يعتمل داخل نفسه ويعمل الى اخفائه \_ لقد رأى بروتس « شبحاً مخيفاً يقبل عليه ، فأفاق ولعل خوفه جعله يستيقظ شيئاً فشيئاً ، واختفى الشبح تدريجيا أيضا ، ولم يكن بروتس يعتقد أنه نام ولم يكن لديه ما يبرر ظنه أنه حلم فاعتقد أنه رأى شبحاً حقيقيا • ويمكن أن نفسر كثيرا من الحكايات والقصص من الأشباح على هذا التحو ، أن خيالنا القوى في الظلام ، مع حالاتنا الجسمية التي يدعمها اللخوم ، هي السبب الرئيسي لظهور الأشباح وما يرتبط بها من خرافة ٠٠ » (١٥٠) • واذا كان من الصواب أن نقول ان المفكر العقلاني يحارب الخرافة: « ولا مكان في مخططه لقوى خارقة

<sup>(</sup>٦٥) توماس هوبز « التنين » ص ٦٦ من طبعة فونتانا انسالفة الذكر ومجموعة مؤلفاته الانجليزية المجلد الثالث ص ٨ ـــ ٩ ٠



## - 140 -

أو محل في عقله للاستسلام العيبي و وهكذا تنزع العقلانية الى اسقاط كل ما هو خارق للطبيعة أو غيبي في الكون وتبقى فقط على المابيعي الدي يؤمن الدكر العقلاني آنه عابل للفهم في النهاية و المرابعة و واذا صت ذلك كله فلابد أن نقول مع كرين برنتون Crane Brinton « يجب ألا يذهب بنا النان الى حد الاعتقاد بأن ديكارت هو الفيلسوف العقلاني الوحيد خلال هذين القرنين ( ١٧ ٤ ٨ ١ ) ، وأن جاز أن يكون خير منان يعبر عنهم و ذلك أن هوبز الذي أسلفنا الحديث عنه كفيلسوف دولة التنين ، انما كان من نواح عديدة فيلسوفا عقلانيا كاملا مثل ديكارت و ١٨ ٥ ٥ ) .

٢٤ ــ بقى أن نسوق ، فى موضوع الأحلام عند هوبز ، كلمـة موجزة عن فكرته عن دور الأحلام فى نشأة الدين م رغم أننا سنعود فى نهاية هــذا الكتاب الى الحديث عن أســباب نشأة الدين بنىء من التفحيل .

يذهب هوبز الى أن جهل الانسان أو عدم قدرته على التفرقة بين الأحلام ، والخيالات الأخرى القوية ، لا سيما ما أطلق عليه اسم الاشعباح ، وهى الأحلام الناتجة عن اضطرابات نفسية أو جسمية « هـذا الجهل هـو السبب في نشاة الجانب الأكبر من الحدين عند الوثنيين Gentiles في الأزمان الغابرة : فقد عبد الوثنيون كثيراً من الحيوانات الخرافية مثل الساطير Satyrs (١٨) ، والحوريات ، والظباء وما شابه ذلك ، ويمكن أن ينطبق ذلك على ما يقاول به السذج من الناس في أيامنا الراهنة ، عندما يزعمون رؤيتهم لجنيات ،

<sup>(</sup>٦٦) كرين برينتون « تشكيل المعقل الحديث » ص ١٢٤ ترجية الاستاذ شوقي جلال (عالم المعرفة اكتوبر ١٩٨٤) .

<sup>(</sup>٦٧) نفس المرجع السابق ص ١٤٧٠

<sup>(</sup>٦٨) احد آلهة الأغريق له ذيل وأذنا فرس وكان يتميز بولعه الشديد بانفهاسه في الملذات ،

#### - 141 -

أو أشباح ، أو عفاريت أو ايمانهم بقوى عند السحرة ، واننى لأعتقد أنه ليس لدى السحرة أية قوة حقيقية ، أما عقابهم ، وهو حق ، فانما يتم لايمانهم الكاذب ، واعتقادهم الزائف ، أن في استطاعتهم الحاق الأذى بالآخرين ، كلما رعبوا في ذلك ، ولقد تحول السحر الى تجارة ، وتحولت هـذه المنجارة الى دين جديد ، أن هؤلاء الأشرار يتعللون بحجة خادعة هي أن الله قادر على القيام بأفعال خارقة للطبيعة م غير أن ذلك لا يبرر الايمان بأنكارهم ومعتقداتهم ، ومن واجب الحكماء أن يكفوا عن الايمان بهذه الأمور بل أن يحاربوها أينما وجدوها لأن المعقل يجعل مثل هـذا الايمان بالغ السذاجة • أن العقل يجبرنا على العكس أن نرفض الايمان بالأشباح ، والأرواح ، والعفاريت وغير ذلك من الأمور التي نشأت أساساً عن الأحلام ، وأذاعها وروج لها الأنبياء الكذبة ، والنبوات الزائفة ، مع أن تطهير الذهن من هـ ذه الخرافات يجعل الناس أكثر ميلا لطاعة القوانين المدنية (١٩) • خلاصة القول أن : « دراسة هوبز للأحلام والأشباح تعطينا مثالا نموذجياً على ذهنه الصارم وعقله الحاد وحب استطلاعه الذي لا يعرف الراحة . كما تكشَّف لنا عن أن التراث الفلسفى الذى بدأه ديكارت سوف ينشغل بالوضع الابستموالوجي للحلم ، على اعتبار أن الأحلام تلقى ظلالا من الشك على ثقتنا بحياتنا اليومية ع أما هوبز فقد اعتبر الأحلام ، شأنه شأن أى انسان آخر ، مجرد أحلام كما حاول أن يفسرها مركزاً على ما فيها من جوانب غريبة غير مألوفة ٠٠ »(٧٠) ٠

## رابعا \_ المقل والمعرفة الفلسفية:

٢٥ ــ حرصنا منذ بداية هــذا الفصل أن نعرض للحس وللتجربة وتفسير هوبز للتحواس والادراكات الحسية على نحو ما ذهب اليه

<sup>(69)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, p, 67 and the English works vol. 3, p. 9.

<sup>(70)</sup> Richard peters: Hobbes, p. 118.

## - \AY -

فيلسوفنا تماماً ، وأرجأنا مناقشة مدى انطباق لفظ العقلانية على هوبز حتى نصل الى الحديث عن العقل ، والحق أننا نعذر أولئك الذين يرفضون احتساب هوبز ضمن زمرة العقليين على اعتبار أنه بدأ من الحس ، بل كان معرماً بالحديث عن الادراك الحسى ، ، ، النح فكيف يمكن أن يوصف فيلوسوف كهذا بالعقلانية ؟! وجوابنا ذو شطرين:

ــ الشحار الأول أن هوبز كثيراً ما كان يستهدف من الحديث عن الحس تفسير الحس ، والحواس ، أى استخدام المنهج الفلسفى ( التحليلي ــ التركيبي ) في دراسة ظاهرة الحس ، وهــذا هو السبب الذي جعله بيدأ كتابه « التنين » ـ وهو كتاب مخصص أساساً للفلسفة السياسية ولدراسة المجتمع - بالحديث عن « الحس » ، فالفصل الأول الذي عقده هوبز عن « الحس » ع كان يعبر عن تحليله للمجتمع الى ذرات هي أفراد البشر ، ثم تحليله لأفراد البشر ، أي الانسان الفرد ، كجهاز ، الى مجموعة من القوى الجسمية والذهنية ، أما الأولى فيقسمها الى ثلاث قوى : هي التغذية والحركة والتناسل ، وهي لا تستوقفه طويلا • أما القوى الذهنية فهو يقسمها الى قوى معرفية وقوى محركة ، كما سبق أن رأينا ع والقوى المعرفية تبدأ من الحس وما ينتجه من « خيالات » و « صور ذهنية » وتمثلات ثم تسير منها الى التخيل ، والأحلام وآخيرا العقل ، ذلك كله يعبر عن نموذج لاستخدام المنهج التحليلي ، لا ينبعى أن نقف عند جرء منه وهو « الحس » • أولا لأن هوبز بشرح « منشأ » الحس ، أو السبب الكامن وراءه ، وهذا هو عمل الفلسفة في دراستها لجميع اللظواهر ، وثانيا : لأن النهاية التي بنتهي المها من هذه البداية هي العقل ٠

\_ الشطر الثانى هو أن هوبز يقول بصراحة ووضوح أن هناك ضربين من المعرفة: احداهما آتية من الحس والأخرى من العقل ، والثانية هى المعرفة الفلسفية وهى المعرفة اليقينية ،



#### - \M -

٢٦ \_ والحق أن الفكرة التي تذهب الى أن العقليين يستبعدون الحس والتجربة أداءة للمعرفة تعطينا صورة غير دقيقة لهذا الذهب، فلو أننا رجعنا الى جنور المذهب العقلى الأولى عند اليونان لوجدنا أن المذهب يصل الى قمته عند أفلاطون الذى يبدأ بمعرفة اللحواس ع ويقسمها الى معرفة هي أقرب الى الوهم عندما نقتصر على معرفة الخلال والأشباح وما انعكس على سطح الماء والمواد الصقيلة اللامعة ، ثم معرفة الظن التي هي معرفة الأشياء الجزئية الحسية ذاتها التي كأنت المعرفة الأولى انعداساً لها • صحيح أن أفلاطون يطلق على هذين النسريين من المعرفة السم « المعرفة الظنية » ويصعد منها الى المعرفة العقلية (٧١) . رياضية وفلسفية وهي معرفة الفهم واللعقل ، لكن ما يهمنا الآن ابرازه هو أن أغلاطون ، وهو من العقليين المتطرفين ، لم يستبعد المعرضة الآتية من الحواس والتجربة ، وان لم يدخلها في المعرفة الفلسفة ، أما الأولى فهي « معرفة ظنية » ، وليست بالضرورة كاذبة لكنها في جميع الحالات لا تبلغ درجة اليقين التي يسعى اليها الفيلسوف ومن ثم فهي لا تشبعه ، لأن النموذج الذي تهفو اليه نفسه هو النموذج الرياضي ذو الحقائق الثابتة غير المتغيرة ع ومن ثم فالمعرفة اليقينية هي معرفة المثل الأزلية \_ معرفة العقل ، فليست المسكلة ، اذن ، أن الفيلسوف يبدأ من المعرفة الحسية أو أنه يعتمد على الحس ، لكن المشكلة الحقيقية هي أين بضع الحس وما يأتي به من معرفة في خارطة المعرفة الحقة ؟!

۲۷ ــ معنى ذلك أن الاعتماد على الحس والتجربة وما يقدمانه
 من معلومات ومعارف ليس هو السمة التى يتميز بها الفيلسوف التجريبي،

<sup>(</sup>٧١) قارن ما يقوله بطرس « تبنى هوبز نفس موقف أغلاطون وديكارت ؟ فهو يغرق من ناحية ، بين التجربة التى تزودنا بالمعرفة التاريخية والفطنة Prudence وبين العقل الذي يقدم لنا المعرفة العلمية ( الفلسفية ) والحكمة . . » ريتشارد بطرس « هوبز » ص . ٥ ،



## - 1/19 -

بل ان الفيلسوف العقلى قد يشاركه هـذه البداية أيضاً ، والفرق بينهما أن الأول لا تنشطر المعرفة عنده شطرين ( لأن العالم لا ينشطر من الناحية الأنطولوجية شطرين ظاهر وباطن ) (١٩١) • بحيث يكون الظاهر هو الحقيقة وهو ما تأتى به الحواس • اما الفيلسوف العقلى فعنده أن هناك ضربين من المعرفة : الأولى آتية من الحسواس ومن التجربة بعضة عامة ( التجربة هنا هي التجربة الشخصية عمة ( التجربة هنا هي التجربة الشخصية والذاتية أي اعمال الحواس الخمس في موضوعات العام الخارجي، والداتية أي اعمال الحواس الخمس في موضوعات العام الخارجي، وهمله ) ــ ومعرفة عقلية ، وهذه المعرفة الثانية هي المعرفة الفلسفية ، وهي المعرفة اليقينية ، وبعبارة أخرى الفيلسوف التجربيي يبدأ من وهي المعرفة اليقينية ، وبعبارة أخرى الفيلسوف التجربيي يبدأ من المواس وينتهي بالحواس لأن « محك » اليقين عنده ، هو في النهاية ، المعودة مرة أخرى الي الحواس • أما الفلسوف العقلي فان مثله الأعلى المودة مرة أخرى الي الحواس • أما الفلسوف العقلي فان مثله الأعلى هو اليقين الرياضي ، ولهذا فانه قد يكتفي باقامة البرهان العقلي على صحة قضية ما أو يردها الى قضايا أخرى أكثر وضوحا وبساطة يقبلها صحة قضية ما أو يردها الى قضايا أخرى أكثر وضوحا وبساطة يقبلها

المست اظن أن هـ فا الانشطار يؤثر على الواحدية المادية عند هربز بحيث يجعها ثانية ، ذلك لأن الشرط الأساسي للثنائية هو ألا يكون من المبكن رقد احد المعنصرين الى الآخر ، أعنى أن يتالف العالم من جوهرين يستقل كل منهما بخواصه عن الاخر تمام الاستقلال كها هى الحال في ثنائية ديكارت بين الامتداد والفكر ، أو بين النفس والبدن ، أما الجوهر عند هوبز فهو مادة أو جسم وأعراضه مادة كذلك أعنى أنهما من طبيعة التطولوجية واحدة ، وربها قلنا أن خطأ هوبز يكمن في نظرته الآلية الى الجوهر واعراضه، ولو انه نظر اليهما نظرة جدلية ، كما سيفعل هيجل فيها بعد ، لوجد الله من الضرورى للجوهر أن يتجلى في أعراضه حكما أن الأعراض بدورها لابد أن تتحول الى الجوهر ، ومن نم سيكون ما هو موضوعى ( الجوهر ) ذاتي الينما ، وما هو ذاتي ( الاعراض ) ، وضوعى كذلك ، وهكذا تتقى الموضوعية والذاتية ، الانطولوجيا والابستمولوجيا أى المعرفة والوجود على صعيد سواحد ، قارن كتابنا « المنهج الجدلى عند هيجل » ص ٢٢٣ وما بعدها عن الفكرة الثانية ، دار التنوير عن عام ١٩٨٢ وما بعدها بصدد الفكرة الثانية ، دار التنوير عن عام ١٩٨٢ .

## - 19. -

العقل وتكون واضحة بذاتها على نحو ما فعل ديكارت فى اليقين الأول الذى جعله أساس فلسفته ( أعنى الكوجيتو ) ، وعلى نحو ما فعل هوبز عندما جعل الحركة مسلمة أساسية يفرضها العقل ولا يمكن للحواس ادراكها لأنها هى نفسها سبب الحواس عومنشأ الادراكات الحسية ، بل ان الحركة هى السبب الأول الذى لا سبب له !!

۱۵۸ — كان أرسطو فيلسوفا عقلانيا بهذا المعنى ، رغم أنه من الفلاسفة الذين بدأوا من الحس ، وأولى احتراماً للتجربة ( آكثر بكثير من أستاذه ) فأرسطو صاحب العبارة المشهورة : « ان الحواس نوافذ المعرفة ومن فقد حساً فقد علما ) ومع ذلك فهو فيلسوف عقلى أكثر منه تجريبي ، ان جاز لمنا أن نطلق هذه التسميات الحديثة على فلسفات قديمة دون أن نقع فيما يسمى بمغالطة المفارقة التاريخية ٠٠٠ قديمة دون أن نقع فيما يسمى بمغالطة المفارقة التاريخية ٥٠٠ أرسطو فيلسوفا عقليا • Rationalisc في تصوره للمعرفة والاستدلال ان لم يكن عقليا في جوانب أخرى من فالسفته كذلك • فقد تأثر بعمق الرياضات • ولقد عرض عثله الأعلى للمعرفة العلمية في التحليلات المنانية عوادة مؤرث مثال التي يمكن أن نعقد بينها وبين « قواعد المنانية » عند ديكارت مقارنة مفيدة (٤٧٠) •

٢٩ ــ ينضم هوبز اذن ، الى فريق العقليين رغم أنه كثيرا مايربك القارىء بعبارة كهذه: « الأصل المشترك بين جميع أفكار الانسان هو ما ندعوه بالحس ، لأنه ليس ثمة تصور في ذهن الانسان لم يكن في مبدئه ، كله أو جزءا منه ، قد تولد عن طريق أعضاء الحس ، أما ماتبقى

<sup>(</sup>۷۳) وهى تعنى اطلاق مصطلح حديث مثل « الوجودية » مثلا على فلاسخة قدامى ، كسقراط لم يكن لهم به علم ..

<sup>(74)</sup> W. H. Walsh: «Reason and Experience » P. 14 Oxford at the Clarendon press 1947.

## - 191 -

من الأفكار فهو مشتق من ذلك الأصل (٧٥) مما جعل بعض الباحثين يذهب الى القول بأن: « فكرة هوبز عن الحواس غريبة بعض الشيء والكنها هامة ، فهو مثل ديكارت يعرف أن الحواس خداعة لكنه ليس اديه شيء من صوفية ديكارت عن قوى الذهن المنفصلة عن الحواس بل هو يحتفظ بارتباط الذهن بالحوالس الذي كان قائما في الذهب الأرسطي وطوال العصور الوسطى ١٥٠١ • وجعل آخرين يذهبون الى القول بأنه « ليس لدى هوبز فلسفة للادراك المسى وكل ما في الأمر أنه يقوم بتقديم مجموعة من الزاعم اادجماطيقية مغزها الوحيد أنها تزودنا بالاطار الذي يعرض ميه لنظرياته عن اللغة والمنهج » (٧٧) • والحق أن هوبز نفسه كان أحيانا يلجأ الى الحس كضرب من العقلانية ، ان جاز التعبير ، في محاربة الدخرافة ، يقول : « هناك تصة قرأتها في مكان ما عن شخص ادعى أنه نسفى من العمى بمعجزة وكان قد ولد أعمى . وقد شفى على يد القديس ألبان St. Alban وغيره من القديسين في المدينة المسماة باسمه ( مدينة القديس ألبان ) \_ والقد كان هناك دوق جاوستن Duke of Glouceater وسمع بهذه القصة ، ولم يصدقها ، بل تشكك في حقيقة هذه المعجزة • فسأل الرجل عن لون ما قائلا: ما هو هذا اللون ؟ وأجاب الرجل هو لون أخضر ، فكشف بذلك نفسه وعوقب على كذبه • اذ على الرغم من أنه يستطيع عن طريق بصره الذي استرده حديثًا أن يميز بين اللون الأخضر واللون الأحمر وبقية الألوان التي قد يسأل عنها ، فانه ليس في استطاعته أن يعرف لأول وهلة أيها هو النون الأخضر أو الأحمر أو أي اسم (٧٨) آخر » ، وينتهي هوبز من

<sup>(75)</sup> T. Hobbes: Leviathan, P 61 and English works, Vol. 3. p. 1.

<sup>(76)</sup> Thomas A. Spragens . Jr. : The Politics of Motions : The World of thomas Hobbes p. 72 .

<sup>(77)</sup> F. S. McNeilly: the Anatomy of Leviathan p. 31.

<sup>(78)</sup> Thomas Hobbes: the English works, vol. 4, p. 26.



## - 111 -

هذه القصة الى أن يقول: « بدلك نستطيع أن نقول أن هناك نوعين من المعرفة الأولى. هي معرفة الحس وهي معرفة أحلية Original من المعرفة الأولى. هي معرفت القضايا • وكيف تسمى الأشياء وهي مشتقة من العقل (٢٩) » • صحيح أنه يعود الر ارباك القارىء بأن يطلق على النوعين اسم « 'لتجربة » • • كلاهما هو التجربة : النوع الأولى تجربة خاصة بآثار الانسياء التي تؤثر فينا من الخارج • والنوع الثانى تجربة تكون لدى الناس عندما يستخدمون أسماء اللغة استخداماً سليما • • ونحن نسمى الأولى حين نسجلها في الكتب باسم المتاريخ ، والثانية باسم العلم أو الفلسفة (٨٠) •

واذا كانت عبارة هوبز السابقة تربك القارىء اذ يقول المنفسه كيف يمكن أن نعد غيلسوفا عقلانيا وهو يقول: « ليس ثمة تصور في ذهن الانسان لم يكن في مبدأ نشأته كله أو جزءا منه قد تولد عن أعضاء الحس ٠٠ » — كيف تكون البداية حسية على هذا النحو ثم يقال انه فيلسوف عقلى ٠٠ ؟ اللحق أن هيجل ربما يساعدنا أكثر من غيره ، في توضيح عذه النقطة — يقول: « هناك عبارة قديمة تنسب خطأ الى ارسطو ، ويقال انها تعبر عن فلسفته تقول: لا شيء في العقل لم يكن موجودا من قبل في الحس والتجربة ٠٠ في العقل الم المنازة المن

<sup>(</sup>۷۹) نفس المرجع: « والاولى هى تجرهة الواقع ، والثانية هى وضوح الحتيقة » الاولى تسعى بالفطنة Prudence واثانيه يطلق عليها انقدماء والمحدثون اسم الحكهة Sapience الاولى يشاركنا فيها الحيوان والثانية قاصرة على الانسان وحده ، وجلة ٤ ص ٢٩ ٠ المحيوان والثانية قاصرة على الانسان وحده ، وجلة ٤ ص ٢٩ ٠ المحيوان والثانية قاصرة على الانسان وحده ، وجلة ٤ ص ٢٩ ٠ المحيوان والثانية قاصرة على الانسان وحده ، وجلة ٤ ص ٢٩ ٠ المحيوان والثانية قاصرة على الانسان وحده ، وجلة ٤ ص ١٩٠ ٠ المحيوان والثانية قاصرة على الانسان وحده ، وجلة ٤ ص ١٩٠ ٠ المحيوان والثانية قاصرة على الانسان وحده ، وجلة ٤ ص ١٩٠ ٠ المحيوان والثانية قاصرة على الانسان وحده ، وحدم ، والثانية قاصرة على الانسان وحده ، والمحيوان والثانية قاصرة على الانسان وحده ، وحده ، وحدم ،



- 114 -

ولا شيء في الحواس دون أن يمر بالعقل ٠٠ .

(A) . Nihil est in Sensu quod non fuerit in intellectu .

ومعنى ذلك أنه أذا قيل أنه ما من فكرة في عقل الانسان الأوكانت في الحس ، فأن ذلك يثبت الجانب الذي نؤكده وهو أنه لا يوجد تصور في الحس الا ويمر بالعقل ا

٢١ ــ على أن المهم هو تصنيف المعرفة ، فمهما يكن من أمـر العرفة الحسنة ، وبالغا ما بالعت أهميتها عند هويز فانها في النهاية تختلف عن المعرشة الفلسفية م المعرفة اليقينية ، أعنى أنك اذا ما اقتصرت على معرفة الحس فانك لا تكون في نظر فيلسوفنا قد وصلت الى المتقيقة : « ذلك لأن التفكير الفالسفى هو الاستدلال العقلى ، أن تفكر فلسفيا ، عند هويز ، يعني أن تتعقل أو تستدل To Reason فالفلسفة هي الاستدلال ، وكل شيء يخضع لهذه الحقيقة ، وكل شيء مشتق منها وطابع الاستدلال هو الذي يحدد نطاق البحث الفلسفي وحدوده • وهذا الطابع هو الذي يضفى الترابط والمذهبية على فلسفة هوبز ، فالفلسفة في نظر هوبو هي العالم على بحو ما يتجلى في مرآة العقل ، والفلسفة المدنية هي النظام المدنى • على نحو ما ينعكس في تلك المرآة • والعالم على نحو ما يرى في هذه الرآة هو ، بصفة عامة ، عالم الأسسباب والنتائج ، عالم العلل والمعقبولات ، والسبب والنتيجة والعبلة ، والمعلول ، هي مقولاته ، والعقل عند هوبز غايتان متبادلتان : الأولى تمديد الأسباب الشرطية لنتائج معطاة ، والثانية تمديد النتائج الشرطية لأسباب معطاة » (٨٢) .

<sup>(</sup>٨٢) هيجل: « موسوعة العلوم الفلسفية » المجلاد الاول ص ٢٠ ترجمة د. امام عبد المتاح المام ، دار التنوير بيروت عام ١٩٨٣ ( العدد السادس من المكتبة الهيجلية ) .

<sup>(82)</sup> Michael Oakeshott: Hobbes: on Civil Association p. 16-17 and the English works Vol. 1. p. 65-66 & p. 387.

<sup>(</sup> ۱۳ ــ هوبز )



#### - 198 -

٣٢ \_ هناك ، اذن ، ضربان من المعرفة يذكرهما هوبر بصراحة ووضوح ، حتى أننا نستطيع في أية ظاهرة نقوم بدراستها أن نصل الى هاتين المعرفتين خد مثلا الظاهرة السياسية : « ان من يتتبع مجريات الأمور السياسية في دولة من الدول ويرى كيف سارت الأحوال فيها من مرحلة الازدهار الى مرحلة الانهيار والحرب الأهلية ع فانه يستطيع أن يخمن عندما يرى مناظر الدمار والأطلال أنه ما هنا كان ثمة مجريات مماثلة للامور السياسية أدت الى حروب أهلمة مماثلة »(Ar) غير أن عملية تسجيل « التنائج » التي تزودنا بخزين هائل من «الفطنة» يختلف اختلافا تاما عن معرفة « الأسباب » التي Prudence لا تكون ممكنة الا عن طريق الفلسفة وحدها ، فالقواعد التي وخسعها « مكيافللي » للأمير في كتابه المسمى بنفس الاسم هي مجموعة من النصائح التي تدل على الفطنة والتحوط Prudence (۱۲) استمدها من دراسته لتاريخ « ليفي ۱۰۰ من دراسته لتاريخ « ليفي ۱۰۰۰ من دراسته لتاريخ « المناسبة الما عن المناسبة الما عن المناسبة العلم الحقيقي للدولة ، اختلاف ترجمة ثوكيديدس التي قام بها هوبز عن تأليف كتاب « التنين » • اقد اعتقد هوبز أنه سار من الحس الثاقب

<sup>(83)</sup> Thomas Hobbes: ! eviathan, P. and English works, Vol 3 p. 16 - 17.

<sup>(</sup>٨٤) الفطنة أو التحوط أو التبصر Prudence يشاركنا فيها الحيوان ، وان كان بطرس Preters يقصرها على الانسان وحده انظر كتابه عن هوتز ص ١٥ و ص ١٩ و ص ١١٥ و وانظر كذلك اللوسوعة الفلسفية المجلد الرابع ص ٣٧ — ٣٨ ( هادة هوبز ) ، وقد سبق ان اشرنا الى أن بطرس يجعل انفطنة ميزة المانسان ، لكن الواقع ان الحيوان لديه ضرب من الفطنة والتبصر أيضا ، وربما كانت حجة من يقصرها على الانسان هو المخزون الهائل لدى الانسان من التجارب والخبرات الماضية وهي أساسية للفطنة ، وها هنا يتبيز الانسان عن الحيوان بالفعل ، ومع ذلك فليست الفطنة هي التي تبيز الانسان عن الحيوان بالفعل ، ومع ذلك تلاحظ ما ينفعها بفطنة اكثر مها يستطيع طفل في العاشرة ــ محسلد تلاحظ ما ينفعها بفطنة اكثر مها يستطيع طفل في العاشرة ــ محسلد



- 190 -

بصدد الظاهرة السياسية مى بلاده الى معرفة الفيلسوف التى هى المعرفة اليقينية (١٨٠) ه

٣٣ ــ ذلك يعنى أن العرفة العلمية ، أو المعرفة الفلسفية تختلف الختلافا تاما ، عند هوبز ، عن المعرفة المستمدة من التجربة ، وكذلك عن المعرفة التى هى نعرب من الفطنة أو التحوط (وهى نفس التفرقة التى ذكرها ديكارت في مبادىء الفلسفة وقد أشرنا اليها من قبل) ، وهى كذلك تختلف عن المعرفة التاريخية : معرفة الوقائع المعطاة أو المعلقة ولك لأن المعرفة الصحيحة هي معرفة العقل وليست نتاجا المحواس عذلك لأن المعرفة الصحيحة تسنمنا الى حتائق كلية ، شرطية في طابعها (وايست مالئة معرفة الحواس) مما أنها تسمح لنا بمعرفة الأسباب أعنى الموسول الى المنشأ (١٤٠) ومن ثم فان علينا ، اذا أردنا أن نصل الى المعرفة السمية أن نتجاوز حدود التجربة الحسية (١٨٠) .

ولا شك أن الانسان يتميز عن الحيوان في نظر هوبز بملكة العقل هذه وعي ملكة فطرية فينا فاذا كانت الكائنات الحية لا تشاركنا في كثير من الحركات الحية ، فان الحيوانات تشاركنا في الحركات الحيوانية أو الارادية ، ولهذا فانها تستخدم حواسها كما يفعل الانسان كثير من التجارب ( رغم أن الانسان يعلو عليها بفطنته لكثرة تجاربه ، وقد تصل الى ضرب ولو بسيط من الفطنة أو الحيطة التي هي خلاصة ولمخزون خراته ) لدن الانسان يعود الى الامتياز الكامل على الحيوان لوجود ملكة العقل لديه فهو ينفرد بها دون سائر الحيوانات يقول هوبز : « لقد سبق أن ذكرت أن الانسان يتميز عن الحيوانات الأخرى علها بهذه الملكة ، وهي أنه عندما يتصور شيئا مهما يكن نوعه يكون

<sup>(85)</sup> R. Peters: Hobbes, p. 51 - 52.

<sup>(86)</sup> R. Peters: op. cit. p. 52.

<sup>(87)</sup> M. Oakeshott : op ? cit p. 13.



## - 197 -

قادرا على بحث نتائجه والآثار المترتبة عليه م وأنا الآن أضيف درجة أخرى لهذا الامتياز وهي أنه يستطيع أن يرد النتائج التي وصل اليها الى قواعد عامة يسميها المبرهنات . Theorems أعنى أنه يستطيع أن يستدل وأن يحسب لا فقط في العدد بل أيضا في كل شيء آخر يمكن أن يكون قابلا للجمع واللطرح (٨٨) • والحق أن الاستدلال ، واستخدام العقل عند هوبز ، وكذلك التفكير الدقيق هو « جمع وطرح » ، وهي نفسها عمليات « الضرب والقسمة » \_ باختصار التفكير حسباب ولا يقوى عليه سوى الانسان (٨٩) • وان كان هويز يستطرد فيقول: « ان هذه الميزة تضعفها خاصية أخرى وهي خاصية الوقوع في الخلف واللامعقول Absurdity الذي لا توجد عند أي كائن حي آخر سوى الانسان • بل ان أكثر الناس عرضة للوقوع غيها هم الفلاسفة والذين يعملون بالفلسفة! حتى أنه ليصدق عليهم قول شيشرن Ciceron يستحيل عليك أن تجد شيئًا بالغ الحمق ، أيا ما كان خلفه وعبثه ، الا ويمكن أن تجده في كتاب من كتب الفلاسفة! والسبب واضح هو أنك لا تجد واحدا منهم يبدأ الاستنتاج العقلى من التعريفات أو شرح الألفاظ ااتى يستحدمها وهو المنهج الذى يستخدم فى الهندسة وحدها وهو منهج أدى إلى نتائج لا خلاف عليها (٩٠) .

"اطبيعي Natural Reason الطبيعي التعلسف لأن لديه العقل الطبيعي Natural Reason الطبيعي التعلس على النسان قادر على أن الطبيعي التعليم التعليم التعليم التعليم التعليم التعليم التعليم التعليم التعليم المناس المنا المناس الم

<sup>(88)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, p. 84.

<sup>(89)</sup> Ibid.

<sup>(90)</sup> idid; p. 84.

<sup>(91)</sup> T. Hobbes: The English works, Vol, I, p. 1.



## - 194 -

والذاكرة وليس وليد التجربة مثل الفطنة أو الحيطة بالمارسة وبذل الجهد ، فلا بد لنا أن نتعلم بل هو فن نكتسبه بالمارسة وبذل الجهد ، فلا بد لنا أن نتعلم

أولا: كيف نطلق الأسماء على الأشياء وكيف نقوم بعملية التعريف ولا بد لنا أن نتعلم:

ثانيا: فن المنهج المنظم الذي يبدأ من الأسماء التي وضعناها الي القضايا أو العبارات التي تنتج من الجمع بين الأسماء ألى الأقيسة التي هي طريق لجمع القضايا ، منطقيا ، بعضها الى بعض ، وهذا الضرب من الاستدلال تعميم واضح لمنهج الرياضيات ، فنحن نسير من ألفاظ أو تعريفات المنقق عليها ونجمع بينهذه الألفاظ في عبارات مثل «الانسان جسم حي عاقل » ، واستنباط النتائج من التعريفات هو ما يسميه هوبز بالمنهج التركيبي ، أما أذا أردنا أن نفهم ظاهرة معطاة فلا بد لنا أن نعود القهقري الي ما يسميه هوبز « بالقضايا الأولى » وهذا هو المنهج التحليلي (۱۹) ، وعليا أن نلاحظ هنا أن عملية الاستدلال ترتبط ارتباطا وثيقا باللغة « فالصدق والكذب لا وجود لهما الا بين الأحياء الذين يستخدمون الكلام » (۱۶) ، ولا يستطيع الناس الاستدلال بدون الذين يستخدمون الكلام » (۱۶) ، ولهذا فسوف نفرد الفصل القادم لدراسة السفة اللغة عند هوبز ،

٣٦ ــ المعرفة الفلسفية ، اذن ع هى المعرفة العقلية وهى تتميز بخصائص خاصة يذكر منها هوبز خمس خصائص أساسية يمكن أن نوجزها على النحو التالى :

## الخاصية الأولى:

تتميز المعرفة الفلسفية بطابعها الكلى ، ومن ثم فهي تزودنا

<sup>(92)</sup> R. Peters, Hobbes. p. 53.

<sup>(93)</sup> T. Hobbes: the English works, vol, p. 36.

<sup>(94)</sup> Ibid p. 3 - 4.

#### - 194 -

بحقائق كلية ، في حين أن الحواس لا ناتى الينا الا بالجزئيات فحسب يقول هوبز « • • رغم أن الانسان الذي اعتاد ، باستمرار ، أن يرى الليل والنهار يعقب الواحد منهما الاخر حتى الان ، عانه لا يسنلي ، من ذلك م أن يستنتج من هذا التعاقب أنهما لا يزالان يبعلان ذلك ، او انهما سيفعلان ذلك على نحو أبدى نالتجربة لا تؤدى الى شيء ظي """ فالمعرفة الملسفية أو الحكمه هي نتاج العقل الذي يعطينا وحد، المعرفة بالعلم والابدى ، والحقائق التي لا تتغير مثاما تفعل الهندسة "أ" ،

## الخاصية الثانية:

المعرفة الفلسفية نتالف من حقائق ضرورية ، وليست محتملة او عرضية أو حادثة ، ولتوضيح هذه الخاصية نقول : أن هوبز يفرق بين ضربين من الصدق في القضايا : قضايا حادقه وصدقها ضروري ، وقضايا أخرى صدقها حادث أو عرضى ـ يقول : « تنقسم القضايا الى ضرورية أعنى قضية صادقة صدقا ضروريا ، وقضايا صادقة لذن صدقها ليس ضروريا وهي التي نسميها بالصادثة أو العرضية مدقها ليس ضروريا وهي التي نسميها بالصادثة أو العرضية في أي وقت اسما للموضوع ( انسان ) دون أن يدون من المكن تسميته بالمحمول ( كائن حي ) ، فالمحمول أما أن يكون مرادفا للموضوع كما هي بالمحمول ( كائن حي ) ، فالمحمول أما أن يكون مرادفا للموضوع كما هي المال في « الانسان كائن حي ) ، فالمحمول أما أن يكون مرادفا للموضوع كما هي المنا القضية التي تقول « كل غراب أسود » فهي يمكن أن تكون صادقة مثل القضية التي تقول « كل غراب أسود » فهي يمكن أن تكون صادقة الآن كاذبة فيما بعد ( ( المن عهم هوبز بتطوير التفرقة بينالقضايا المحتملة الصدق والضرورية في صدقها لأنه كان يعتقد أن المرفة

<sup>(95)</sup> T. Hobbes: the English works, vol. 4, p. 18.

<sup>(96)</sup> R. Peters: Hobbes. p. 51.

<sup>(97)</sup> Thomas Hobbes: the English works, vol 1, p. 37 - 8.



## - 199 -

الفلسفية لا تهتم الا بالقضايا اليقينية ، وبالتالى ، بالحقائق الضرورية وحدها ــ فهي مثل الهندسة ، تتألف من قضايا تحليلية فحسب (٩٨) •

## ٣٧ \_ أما الخاصية الثالثة:

التى يعتقد هوبز أنها تميز المعرفة الفاسفية فهى أن هذا الضرب ينشأ عن طريق الاستدلال العقلى وحده ، لذنه يستحيل أن ينشأ من التجربة المحض (٩٩) •

## الخاصية الرابعة:

هى أنه ما دامت معطيات الفلسفة هى النتائج أو الآثار ، فأن النوسع الوحيد لمعارفنا بهذه الننائج يتوقف على معرفة اسبابها ، فأذا ما أضفنا إلى الننيحة معرفة السبب أو منشأ تلك النتيجة « أعنى العرفة بسبب تكوينها » (١٠٠) ، غاننا بذلك نعرف كل ما يمكن أن يعرف ، وباختصار فأن معرفة الأسباب هى السعى الذي تريد السفة الوسول اليه لأن الفلسفة في النهاية اسندلال ، ويضيف هويز مبررا آخر هو أن « معرفة الأسباب مفيدة ونافعة للجنس البشري » (١٠٠) ،

## الخاصية الخامسة:

مى أنها تتميز عن التجربة والمعارف التجريبية بأنها مشروطة أو شريلية ، وليست مطلقة ، فهى مثل المعرنة الرياضية من حيث اليقين والاثستراط: « إذا كان الشكل الذي أمامنا دائرة ، فان أي خط مستقيم من المركز يقسمه قسمين متساويين ، وكذلك ذي معارف العلم الطبيعي، ذلك لأن مهمة العلماء الموصول اللي قوانين كلية شرطية مثل: « في أي

<sup>(98)</sup> R. Peters: Hobbes, p. 56.

<sup>(99)</sup> Michael Oakeshott: Hobbes, p. 24.

<sup>(100)</sup> Thomas Hobbes: the English works, Vol. 2, p. xiv.

<sup>(101)</sup> Ibid, Vol. 1, p. 10.



#### -- 7\*\* --

مكان ع وزمان ، اذا سفنا الحديد فانه بتعدد ، واذا غلينا الماء فانه يتبخر ، واذا كان هذا الشيء ماء فانه يتالف من ايدروجين واكسوجين . و المنح ،

٣٨ ــ ينصح لنا ما مى فلسفة هوبز من عقلانية كلما سرناخطوات أكثر في أعماق هذه الفلسفة ع والنتيجة التي لا بد أن نعرفها كما يقول هوبز نمسه : « النتيجة التي تنتهي اليها هي أن الكلمات الواضحة هي ضوء العقل البشرى ، وهي النور الذي يهديه • أما العقل فهوالانطلاق وهـو ازدياد العلم والفلسفة وهـو الطـريق ، كمـا أنه نفع البشر وغايتهم (١٠٢) » • لكن العقل لا يعمل بدون استخدام اللغة ، « اذ كيف يمكن للناس الاستدلال بلا كامات، ؟ (١٠٢) » ان العقل هو الذي يقوم بتسمية الأشياء ووضع التعريفات ، ولما كان ألعقل هو الذي يخترع مختلف الموضوعات الرياضية فمن الطبيعي أن تكون التعريفات التي تعبر عن هذه الموضوعات تعريفات اسمية • ويترتب على ذلك أن تكون نسبية اذ يستطيع المرء استبدالها بغيرها • فليست التعريفات الرياضية ضرورية وعامة ، كما هي الحال في البديهيات والمبادىء ، ويرجعذلك الى أنها من صنع العقل عولذا فهي تنوقف على ارادتنا وعلى ما نتذق أو نتواضع عليه (١٠٤) مع وهكذا يلتقى موقف هوبز العقلى مع ذلسفته في اللغة ، ومع موقفه الأسمى على صعيد واحد • لكن ما هي فلسفه هوبز في اللغة « كيف نشأت اللعة ؛ وكيف يتم وضع الأسماء ؟ وكيف يمكن تصنيفها ؟ وما القصود بمذهبه الاسمى ؟ » هذا ما سيحاول الفصل القادم أن يجيب عليه •

<sup>(102)</sup> Thomas Hobbes: the English works vol. 36 - 7 & Leviathan, p. 86.

<sup>(103)</sup> Ibid, vol. I, p. 3 - 4.

<sup>(</sup>١٠.٤) د. محمود قاسم . « المنطق الحديث ومناهج البحث » ص٣١٩ الطبعة الخامسة ، دار المعارف بمصر عام ١٩٦٨ ٠





# القصيل السياني « فلسفة اللغية »

« الكلمات وسيلة يستخدمها العقلاء للحسساب والعد ، أما الحمقى فيجعلونها هي نفسها النقود التي يعيشون عليها » •

هويز \_ (( التنين )) ٠







## أولا - تشاة اللغة وأهميتها:

١ ـــ اهتم هوبز اهتماما رئيسيا بدراسة اللعة • ولقد جاء هذا الاهتمام مسايرا للطابع العفلى الذي اتسمت به فلسفته كلها ع فقد كان الهدف الأول من اهتمامه بدراسة اللغة هو الوصول الى مصدر الخلف أو العبث absurdicy الذي اتسم به التفكير الاسكولائي طوال العصور الوسطى: فاللغة هبة عظيمة لدنها خطرة: فقد تكون طريقا الى المعرفة الحقة عندما تستخدم استخداما جيدا يراعى فيه تحديد الألفاظ وتعريف الكلمات التي نستخدمها • لكنها عندما يساء استخدامها كما فعل الفلاسفة الاسكولائيون ، فانها تكون مصدرا لخلق ضروب من العبث والخلف المحال ، والمشكلات الفلسفية الزائفة التي لا تنشأ الا بسبب المهم السيء ، والتصور الخاطيء للغة ، وفضلًا عن ذلك فقد كانت اللغة سببا من أسباب شيوع الخرافة بين الناس طوال العصور الوسطى وبعدهم عن العقل وسيطرة القساوسة بتفكيرهم العقيم ، ومعتقداتهم الخبيثة ، على أذهان الناس : ألم تظهر مشكلة الماهيات وما استتبعها من ايمان بوجود كائنات غيبية بسبب الفهم الخاطىء للغة ؟! ألم تصبح مشكلة الكليات الشغل الشاغل المفكرين للسبب نفسه ؟ من هذا المنظور العقلى يقيم هوبز نظرية في اللغة لتكون سلاحا يفضح به تفكير المدرسيين وما يتضمنه من خلف وعبث من ناحية ، ولتكون ، من ناحية أخرى ، سلاحا لحاربة الكنيسة وما روجته من خرافة أدت الى نشوب الفتنة بين الناس (١) •

۲ ــ تلعب اللعة ، اذا ، دورا رئيسيا في فلسفة هوبز بصفة
 عامة م وفي عقلانيته بصفة خاصة ، حتى أن من الباحثين من يعتقد أن

<sup>(1)</sup> C. F. Richard Peter: Hobbes, P 119 Greenwood Press, 1956.



## - T.1 -

الاسهامات الهامة التى قدمها هوبز كانت أساسا فى « فلسفة اللغة » » وفى « الفلسفة التحليلية وفى « الفلسفة التحليلية » ، اد يقال عادة انه المبشر بالفلاسفة التحليلية المعاصرة ، لأنه كان شديد الحساسية للطريقة التى يمكن أن نشسأ بواسطتها النظريات غير المعقولة ( أو الخطرة ) بسبب الخلط حسول معانى الكلمات (۱٬ ومن ناحية أخرى ذهب بعض الباحثين الى القول بأن « أحد العناصر انهامة فى راديكالية هوبز هو ايمانه بان الفلاسفة سيظلون فى خطر الانزلاق الى الحديث بكلام فارغ ، ما لم يوجهو! انتباها نقديا الى استخدام النغة (۱٬ » ويرى كثير من الفلاسفة المحدثين أن نصيب هوبز البارز فى الفلسفة هو نظريته عن الكلام ، المحدثين أن يجمع بين نظرية آلية عن أسباب الكلام وبين نظرية المعقد حاول أن يجمع بين نظرية آلية عن أسباب الكلام وبين نظرية المحدود الكلية • ودان لاذعا بصفة خاصة فى مهاجمته انذلرية الماهيات التى اعتنقتها المدارس فى العصور الوسطى (١٤)» • فما هى نظرية هوبز فى اللغة ؟ !

٣ ـ لا شك ، انن ع في أهمية اللغة عند هوبز فكتابه: « التنين Leviathan » » يزخر بالاشارة الى حاجتنا الماسة الى التعريفات أعنى تعريف الألفاظ اللغوية التي نستخدمها حتى لا نتوه في غياهب الكلمات! وهو لهذا يسخر سخرية مريرة من الذين يسيئون استخدام اللغة ، ولا يقولون الا لغوا ثم يعرضونه على أنه فلسفة عميقة (٥)! اللغة ، ولا يقولون الا لغوا ثم يعرضونه على أنه فلسفة عميقة (١٥)! ويبدو أن فلاسفة القرن السابع عشر كانوا قد شعروا بخطورة اللغة وأهميتها ودورها الحاسم ، اذا أسىء استخدامها ، في اعاقة التفكير العلمي ، والعقلي بصفة خاصة ، واثارة مشكلات عقيمة لاجدوى منها ،

<sup>(2)</sup> The Enclopadia of philosophy Vol, 4, p 34 (art:Hobbes).

<sup>(3)</sup> F. S. Mcneilly: The Anatomy of Levithan.

<sup>(</sup>٤) الموسوعة الفلسفية المختصرة باشراف الدكتور زكى نجيب محمود ص ٣٩٠ ، مكتبة الانجدو المصرية .

<sup>(5)</sup> F. S. Mcncilley: op. cit.



#### - Y+0 -

فها هو فرانسيس بيكون يقف طويلا عند « أوهام النسوق » ويعتبرها أخطر الأوهام الاربعة : « لأنها ترحف الى عقل الانسان من خلاك تحالف الكلمات والأسماء : فالناس يعتقدون أن عقلهم يتحكم فى الكلمات لكن من الصواب أيضا أن نقول ان الكلمات تعود بدورها لمتؤثر فى الفهم ، وهذا ما يجعل الفلسفة والعلوم تتحول الى معارف عقيمة لاقيمة لها (٢) ٥٠ » واذا كان « بيكون » يكتفى بالاشارة الى الأخطاء التى يقع فيها الانسان بسبب اللعة ، فان هوبز لا تقنعه هذه الاشارات ( رغم تكرارها فى فلسفته ) بل يغوص وراء اللغة ليموى لنا نشأتها ، وطرق استخداماتها الصحيحة ، واستخداماتها السيئة ، ويصنف الكلمات والقضايا ٥٠ المخ ٠

ع ـ يعقد هوبز في « التنين » فصلا خاصا هو الغصل الرابع يجعل عنوانه الكلام Speech يتحدث في بدايته عن أهمية اللغة

## فيقول: \_

« المحتراع الطباعة رغم براعته ، لا يعد شيئا اذا ما غورن باختراع الحروف ، فأعظم الاختراعات كلها ، وأعمقها أثرا هو اختراع الكلام الذي يتآلف من أسماء Names وتسميات Names الكلام الذي يتآلف من أسماء واذا كانت البداية التاريخية لنشاة الكلام مجهولة فان الكتاب المقدس يقدم لنا بداية دينية ، « أول مؤلف الكلام هو الله نفسه الذي علم آدم الأسماء كلها ، أعنى كيف يسعى المخاوقات وجعل الرب الانه من الأرض كل حيوانات البرية ، وكل طيور السماء ، وأحضرها الى آدم ليرى ماذا يدعوها وكل مادعا به آدم ذات نفس وأحضرها الى آدم ليرى ماذا يدعوها وكل مادعا به آدم ذات نفس

<sup>(6)</sup> The Works of Francis Bacon Vol. TV p. 60 - 61 Collected and Edited by James Spedding, London, 1883.

<sup>(7)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan p. 73 & English Works vol 3 p. 18.



## - ۲ - 7 -

حية فهو اسمها (ش) » ولم يذكر الكتاب المقدس شيئا أكثر من دلك ، المن م دكره كان كاهيا ليوجه الانسان اللي اضافه المزيد من الأسماء كلما سنحت له الفرصة (٩) غبر أن رواية الكتاب المقدس تستمر لتخبرنا أن كل ما تعلمه الانسان من الله من لغة صاغ منه ! • فلال هذه اللغة التي اكتسبها أدم وذرينه فقدت مرة أخرى في « برج بابل » عندما ضربت يد الله القوية على انسان التمرده فنسي لغنه السابقة : « كانت الأرض كلها لسانا واحدا ولغة واحده ، وحدث في ارتحالهم شرقا أنهم وجدوا بقعة في أرض شنعار وسكنوا هناك • واقاموا لأنفسهم مدينة وبرجا رأسه في السماء ، فقال الرب هلم ننزل ونبلبل هناك السانهم حتى رأسه في السماء ، فقال الرب هلم ننزل ونبلبل هناك على وجه الأرض (١٠) » • ومعنى ذلك أن القصة الدينية في نشأة اللغة تروى أن البشر عادوا مرة أخرى الى غيلة البداية الأولى عندما ضربتهم يدالرب لتمردهم فأنستهم لعتهم — ويبدو أن هوبز يستهدف من هذه القصة المرمزية أمرين هامين :

الأول: أن يقول لنا أنه على الرغم من أن بداية نشأة اللغة دينية: « فالله هو المؤلف عوهو الذي علم آدم الأسماء ١٠٠ النخ » و فقد ضاعت هذه الأسماء في بابل عوكان على الانسان أن يخترع اللغة مرة أخرى لتكون صناعة بشرية و ومعنى ذلك أن البشر هم الذين وضعوا الكلمات عوهم الذين سموا الأثنياء ومن ثم فاللغة حتى من منظور الدين نفسه صناعة بشرية ، واختراع بشرى قلبا وقالبا ، وبالقالى فليس فيها ما هو الهي أو مقدس ، لكن المسالة مجرد اتفاق ومواضعة بين الناس و

<sup>(</sup>٨) سفر التكوين: الاصحاح الثاني: ١٩ - ٢٠ -

<sup>(9)</sup> T. Hobbes : op. Cit p. 74 ( Fontana Edition ) & Vol 3. p. 19

<sup>(</sup>١٠) سفر التكوين: الاصحاح المحادي عشر: ١ ـ ٨٠



#### - Y•Y -

الأمر الثانى: يريد هوبز أن يقول لنا ان الحاجه التى هى أم الاختراع ، علمت الاسان الكلمات ، فهى التى أجبرته على اختراع لعة جديدة ، وكلمات جديدة ، ومن ثم فكلما دعت الضرورة أو عندما تفقد الكلمات معانيها الأصلية ، فان عليه أن يستبدل بها لعة جديدة وحَلمات

## جديدة ٠

ومن الباحثين من يرى أن روايته الضيثة الماكرة لأصل نشأة اللغة والتي لجد فيها الى سفر التكوين ، انما أراد بها أن يؤكد الطابع التعسفي للغة ، وهو ما يميزها عن اشارات الحيوان - فهذا الموضوع هو أحد الموضوعات المببة الى نفس هوبز ، فاللغة عنده ع بناء صناعي مثلها مثل المجتمع المدنى ، وهي ليست نموا طبيعيا ، وهي لهذا السبب لم تأت عن طريق « ضرورة طبيعية » مثل اشارات الحيوان • والحق أن هويز كثيراً ما يتحدث عن اللغة بطريقة توحى للقارىء كما لو أن العقد الاجتماعي يتضمن عقداً لغوياً كذلك • فحتى اذا كان الله قد علم آدم كيف يسمى المخلوقات التي عرضها عليه والتي كانت تمر أمامه ، فأن ذلك يعنى أن عليه أن يسمى الأشبياء والموضوعات الأخرى التي لم تعرض عليه ! وهكذا نجد أن الله لم يعلم آدم : أسماء الأشكال الهندسية ، ولا الأعداد ، ولا القاييس ، ولا الألوان ولا كثيراً من بنود البحث العالمي • ولا أسماء الكلمات مثل « عام ، وايجاب ، وسلب • • المنح • ومع ذلك كله غان ما تعلمه « نسيه » وكان عليه أن يبدأ من جديد فيضع أسماء لكل لكل شيء من عنده هو ع وهكذا يعود هويز الى ما يريده وهو تأكيد « صناعة االلغة » ويشريتها ، وذلك جزء لا يتجزأ من معركة ضد نظرية الماهيات ، والحق أننا في تحليل هويز اللغة نجد محاولة للتحليل العقلي أكثر منها محاولة للتأمل أي النظر التاريخي (١٠) •

<sup>(10)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, p. 74 & Vol 3 p. 19.

<sup>(11)</sup> Richard Peters: Thomas Hobbes p. 175 - 176.

## \_ Y•A \_

# ثانيا ــ استخدام اللغة:

٥ ــ اللغة اذا ، اتفاق ومواضعة بين الناس أو هي صناعة بشرية خالصة ، لكن ما هي الطرق التي يمكن للانسان أن يستخدم فيها اللغة ؟! يجيب هوبز بقوله : اننا نسنطيع أن نحصر ضروب استخدام « الكلام » في ضربين أساسيين : استخدام عام و آخر خاص (١٢) .

٣ ــ أما الاستغدام العام للغة فهو يبدأ منذ البدايات الأولى العملية الاحساس فاذا كانت المعرفة تبدأ من الحس ، فان هذه البداية لا يمكن أن تظل على ما هى عليه بل لابد من تجاوزها واعادة تشكيلها : « • • ووسيلة تخطى حدود التجربة الحسية لابد أن يكون شيئاً محسوسا sensible وهذه الوسيلة هى اللغة أو الكلام المؤلف من أسماء • • » (١٢٠) فالاستخدام العام للغة يعنى أن أصب ما يدور بداخل رأسى فى ألفاظ ، فأنقله بذلك من مونولوج داخلى الى حديث لفظى ع بمعنى أن أحول ملسلة الأفكار الى سلسلة من الكلمات ، وذلك بهدفين :

الأول: أن أسجل سلسلة الأفكار التي تدور بداخلي والتي هي عرضة لأن تضيع من ذاكرتي ، أما الهدف الثاني فهو أن يكون في استطاعتي أن أسترجعها مرة أخرى بنفس الكلمات التي حددتها بها ، ومعنى ذلك أن الهدف الأول من الاستخدام العام اللاسماء هو استخدامها كعلامات Marks أو أشارات Notes أتذكرها بها (١٤) ،

اما الهدف الثاني فهو استخدامها كدلالات مناهدة اعنى عندما يستخدم الناس نفس الكلمات ليدلوا بها عن طريق ربط الكلمات وترتيبها ،

<sup>(12)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan P. 74 (fontana Editin 1978).

<sup>(13)</sup> G. C. Robertson: Hobbes, p. 83.

<sup>(14)</sup> T. Hobbes: Op - cit. p. 74 & English Works Vol. 3, p. 19.

## - 7.9 -

عما يتصوره كل منهم للآخر ، وعما يفكر فيه أو يرغبه أو يخافه أو ينفعل به أى انفعال والكلمات في هذا الضرب من الاستخدام تسمى دلالات Signs (١٤) •

∨ ــ أما الاستخدمات الخاصـة للغة غان « هوبز » يذكر منها أربعة استخدامات على النحو التالى :

أولا: نحن نستخدم اللغة في بعض الأحيان لكي نسجل ما وجدنا أنه علة لشيء ما في الحاضر أو الماضي عن طريق عملية التأمل والتفكير السنسسدين وكذلك ما وجدنا أن الأشياء ، في الحاضر أو الماضي ، تحدثه أو تؤدى اليه .

ثانيا: نحن نستخدم اللغة أيضا لكى ننقل الى الآخرين ما وصلنا اليه من معارف وما اكتسبناه من معلومات حتى يعلم بعضنا بعضا (١٦) •

ثالثا : كما أننا نستخدم اللغة لكى ننقل الى الآخرين ما نريده ، وما نسمعى اليه اعنى لكى يعرف الأخرون ارادتنا ، ويطلعوا على أغراضنا حتى يمنَن أن يكون بيننا وبينهم اتصال وعون متبادل (١٧) •

رابعة : يمكن كذلك أن نستخدم اللغة في النهو والتسلية بحيث ندخل البهجة والسرور على أنفسنا وعلى الآخرين عندما نلعب بالكلمات بقصد المبعة والمزاح البرى، (١١) •

٨ ــ واذا كان هناك أربع طرق لاستخدام اللغة استخداماً خاصاً فان هناك أربع طرق تقابلها يساء فيها استخدام اللغة ــ ويحددها هوبز على النحو التالى:

- (15) Ibid.
- (16) Ibid.
- (17) Ibid.
- (18) Thomas Hobbes: Leviathan, p. 74.



-- 117 --

آولا: عندما يسبجل الناس الهكارهم على نحو خاطى الانعدام الاتساق في معانى الكلمات أو عندما يستخدم الناس الكلمات دون أدراك واضح لمعانيها فيذدعون بذلك ألفسهم (١٦) •

ثانيا: عندما يستخدم الناس بطريقة مجازية م أعنى عندما يستخدمونها بمعنى مختلف عما تستهدف هذه الكلمات التعبير عنه ، وهم بذلك يحدعون الأخرين (٢٠٠) .

ثالثاً: عندما يظن الناس أنهم يتحكمون في الكلمات وانها تحت تحرفهم في حين أنها لا تكون كذلك في حقيقة الأمر و فكثيراً ما تستخدم كلمات لا تدل على شيء ولدنها أخدت وحفظت عن ظهر قلب من المدارس كالأقانيم و وتحول خبز القربان الى جسد المسيح ودمه واتحاد جسد المسيح ودمه بالخبز المقدس والأن الأزلى وغير ذلك مما يتحذلن به المتخلفرون بالنتوى من المدرسين (٢١) و

رابعا: عندما يستخدم الناس اللغة ليؤذى بعضهم بعضا . غاذا كانت الطبيعة قد سلحت النائنات الحية باسلحه مختلفة لتداغع بها عن نفسها م غوهبت بعض الحيونات أسنانا حادة ، والبعض الأخر قرونا حلبة ، والبعض الثالث مخالب قوية يؤذى بها عدوه ويحمى نفسه فان الانسان يستطبع أن يستخدم اللغة في ايذاء الآخرين ، انه ايذاء باللسان ، وهذا بالعلب امر بالغ السوء ما لم يكن من أجل التهذيب والاحلاح ، وفي عده الحالة لا يحمل الاستخدام أذى بل يتحول الى علاج وتقويم (٢٣) ،

<sup>(19)</sup> Ibid, p. 75.

<sup>(20)</sup> Ibid.

<sup>(21)</sup> Ibid, p. 85.

<sup>(22)</sup> Ibid p. 75. and English Works Vol 3 p. 20.



## - 111 -

## ثالثاً ... نظرية هوبز في الأسماء:

ه \_ كل جزء من الكلام يسمى اسماً Name ، والأسماء بذاتها تسمى اشارات لأنها تصلح لتذكرنا ، وتساعدنا على استرجاع أفكارنا الخاصة ، واذا ما ارتبطت الكلمات بعضها ببعض أصبحت دلالات Sign.
 د كالكلام Speech ، واذا على أفكارنا وهي في مجموعها تسمى بالكلام Speech ،

ومن الدلالات على ها هو طبيعي ، كما هي الحال في السحب الكثيفة التي هي علامة على قرب سقوط المطر فهي تدل على أن هناك مطراً في الطريق ، بل ان المطر نفسه يمكن أن يكون علامة تدل على أنه كانت هناك سحب كثيفة قبل هطوله ، ومن الدلالات ما هـو صناعي تعسفي هي تلك التي نختارها بارادينا ، ووفق مشيئتنا الخاصة كالاعلان الذي يقول : « هنا يباع النبيذ » ، أو قطعة الحجر التي توضع على الأرض لتدل على حدود هـذه القطعة من الأرض (ثا) ، والفرق بين العلامات عندينا والدلالات على الأولى في استعمالنا الشخصي فنتذكر بها أفكارنا الخاصة ، أما الثانية Signs فنحن نستخدمها من أجل الآخرين أعنى حتى نجعل أفكارنا واضحة ومعروفة بالنسبة لهم ،

۱۰ ــ لكن من أين جاء الاسم ؟ وكيف يتكون ۰۰ ؟ يقول هوبز : « الاسم كلمة تؤخذ بمشيئتنا لنكرن علامة Mark تثير في الذهن فكرة كالفخرة التي كانت موجودة نيه من قبل (۲۰) وهذه العلامة (أو الاسم) اذا ما قيلت للآخرين فانها تكون بالنسبة الهم دلالة نتون على

<sup>(23)</sup> Ibid.

<sup>(24)</sup> Thomas Hobbes: The English Works, Vol, I, p. 14.

<sup>(</sup>٢٥) قارن قوله « ان العلامة Mark هى موضوع حسى يضعه الانسان لنفسه بارادته بهدف أن يتذكر بواسطته شيئا مضى عندما يعترض هذا الشيء نفسه حواسسه من جديد كالناس الذين مروا بصخرة على البحر فوضدوا عليها علامة للذكرى يتذكرون بها خطرا سابقا كان قد داهمهم ونجوا منه » مجند } ص ٢٠٠٠



## - 7/17 -

ما يفكر فيه المتحدث (٢٦) ، ومن الأهمية بمكان أن تكون هناك دلالات فلا يكفى أن تكون هناك علامات تساعدنا على التذكر فحسب بل لابد من وجود دلالات ننقل بها أغكارنا الى الآخرين لأنه لا قيمة لمن يخترع لنفسه ، ومن يعمل على أن يتقدم حو نفسه في العلم فحسب : « لأنه ما لم يوصل ملاحظاته للآخرين فسوف يننى علمه معه ، لدن الو أن هذه الملاحظات أصبحت عامة وشائعة بين الآخرين ، وبالتالى يتعلم الآخرون ما يخترعه المرء فان العلوم بذلك تزداد نموها للصالح العام ولخير البشرية جمعاء ، ومن ذم فمن الضروري لتحصيل العلسفة ننسها أن يكون هناك دلالات معينة يمكن لمن يصل الى شيء في الفلسفة أن يصوغه فيها ويعلنه الآخرين ١٠٠ » (٢٢) ، وبواسطة الأسماء بصفة عامة نكون قادرين على تحصيل العلسان نفسه الذي رغب عن استخدام الأسماء (٢٨) الحيوانات ولا الانسان نفسه الذي رغب عن استخدام الأسماء (٢٨) ،

11 ــ الاسم اذن كلمة تؤخذ برغبتنا ومشيئتنا لتكون علامة أو دلالة كما سبق أن ذكرنا نه وهي الأولى ان كانت شخصية لنا ، وهي الثانية ان كانت من أجل الآخرين ــ اكن في الحالتين لابد أن يكون واضحا أن أصل الأسماء تحكمي أو تعسفي ، فاختراع الأسماء الجديدة ينم يوميا كذلك الاستغناء عن القديمة ، كما أن الأمم المختلفة تستخدم أسماء مختلفة نم فلا علاقة على الاطلاق بين الاسم والشيء الذي يسميه ، وكيف يمكن لانسان أن يتخيل أن طبيعة الأشياء هي التي تفرض على الناس أسماءها ١٠٠ ؟ ا وحتى اذا تابعنا القصة الدينية التي رواها الكتاب المقدس عن أن الله هو الذي علم آدم الأسماء كلها فاننا تقول مع ذلك انها كانت تعسفية وتحكمية منه فرضها فرضاً على الانسان \_ مع ذلك انها كانت تعسفية وتحكمية منه فرضها فرضاً على الانسان \_ ثم ضاعت هــذه الأسماء أو نسيت ، واستطاعت كلمات أخرى أن تشق

<sup>(26)</sup> Ibid, p. 16.

<sup>(27)</sup> Ibid p. 14 - 15,

<sup>(28)</sup> Ibid.



## - 414 -

طريقها لتخلفها اخترعها الناس أيضا برغبتهم ومشيئتهم وارتضوها وتقبلوها (٢٩) ومعنى ذلك أن الأسماء هي مجرد اتفاق بين الناس وليس فيها سر ولا سحر ولا قوة غارقة للطبيعة ، وليس من طبيعة الأشياء أن تتسمى بأسماء معينة بل أن المسألة أن الناس اتفقوا على أن كلمة «منضدة » تعنى هـذا الشيء ، وكلمة «مقعد » تعنى شـيئا آخر أو كما يقـول الجرجاني عي دلائل الاعجاز : « أن الكلمة المفردة في دلالتها على معناها ليست من أملاء العقل بل هي محض اتفاق : فلو أن وأضع اللغة كان قد قال « ربض » مكان « ضرب » لمـا كان في ذلك ما يؤدى الى فساد ٠٠ » (٢٠) • وليس هناك صواب وخطأ في دلالة الكلمة على مسماها الذي اتفق الناس على أن تدل عليه ، وأنما يبدأ الصواب والخطأ في استعمالها ، فاذ! كنا قد اتفقنا على أن يكون لفظ « قلم » الاتفاق على استعمالها ، فاذ! كنا قد اتفقنا على أن يكون لفظ « قلم » دالا على هـذه الأداة المعينة التي نكتب بها أصـبح من الخطأ أن نستخدم هـذه اللفظ بغير ما وضعت (٢١) • فالمسألة كلها مواضعة واتفاق بين الناس •

۱۲ ــ لكن ليس من الضرورى أن تكون الأسماء أسماء لأسياء باستمرار ، صحيح أن كلمات مثل انسان ، وشجرة ، وحجر هى أسماء أشياء ، لكن تصور الانسان والشجرة ، والحجر الذى يعرض الناس أثناء نومهم لها بدورها أسماء أخرى ، رغم أنها ليست أشياء ، بل خيالات ، وأطياف للأشياء ، ولما كان في استطاعتنا أن نتذكر هذه الخيالات فلابد أن يكون لها أسماء تدل عليها هي نفسها ، وقل مثل ذلك في كلمة « المستقبل » فهي اسم اشيء ليس موجودا الآن ، ولا نعرف

<sup>(29)</sup> Thomas Hobbes: the English Work. Vol. I, p. 15.

<sup>(</sup>٣٠) الجرجاني دلائل الاعجاز ص ٣٩٠

<sup>(</sup>٣١) د ، زكى نجيب محمود « المنطق الرضعى » الجزء الأول ص ١٨ من انطبعة الخامسة ١٩٧٣ ،



## - 317 -

ما اذا كان ما نسميه بالمستقبل سوف يكون له وجود أو لا • وغضلا عن ذلك فان ما لا وجود له ، وما لم يكن له وجود ، وما لن يكون له وجود الله أيضا اسم ، وأعنى به ذلك الذى لا يوجد ولم يوجد • • المح أو باختصار ما نسميه « بالمستحيل » ، وهناك ايضا « العدم » فنسو اسم ، لكنه لا يمكن أن تكون اسما أشىء ما • • (٢٢) ومن ثم عان النزاع الذى نشب بين المدرسيين حول ما إذا كانت الأسماء تدل على المادة أم على الصورة . أم على شىء ثالث مرحب منهما ، ليست سوى حذلتات ميتافيزيقية برع فيها قوم ضالون ، وبطريقة تجعلهم لا يفهمون شيئا من الكلمات الذي يتنازعون حولها • • » (٢٢) •

۱۳ ـ غير أن الاسم Name عند هوبز ليس مرادفا للكلمة بالضرورة ، فقد يكون كلمة أو كلمتين أو أكثر • انه باختصار ما يمدن أن يسمى بالحد المنطقى Logical Torm أو ما يصلح موضوعا أو محمولا في قضية ، ولهذا يقول هوبز:

# رابعاً \_ تصنيف الأشياء .

۱٤ - اللغة صناعة بشرية كما سبق أن دكرنا ، و « الاسماء » توضع برعبننا ومشيئتنا فكيف يمكن تصنيفها ؟ الحق أن تصنيف هوبز

<sup>(32)</sup> Thomas Hobbes . The English Works Vol . I, p. 17.

<sup>(33)</sup> Ibid.

#### - 710 -

للأسماء لا يبعد كثيراً عما كان يفعله المشاءوون والاسدولائيون طوال العصر الوسيط باستثناء وقفته الطويلة عند الأسماء الكليه التى يعرض فيها مذهبه الاسمى Ivominanam وسوف نعود اليها بعد قليل ويحدد هوبز سبعة اقسام يمكن أن تصنف اليها الأسماء نشمير اليها بايجاز شمديد:

١ \_ تنقسم الأسماء الى موجبة وسالبه أو بابته ومنفية \_ ونطلق الأسماء الموجبة على أشياء لما بينها من تشابه او تساوى او هويه ، ومن أمثلتها انسان وفيلسوف وهي تطلق على أي فرد من أفراد هده الفئه ، أما الأسماء الحالية فهي تعبر عن الاختلاف في ألنو والنزنساوي وأمثلتها « لا انسان » ، « غير فيلسوف » وتسمى ايضا اسماء عدميه Privation أولا محدودة Idefinite • والأسم اللامحدود هو الاسم غير المحصل الذي أضيف فيه أداة السلب الى اسم محصل منل لا انسان ٠٠ النح وما يهمنا في هذا التقسيم أن هوبز يعتمد سيه على قانونى الهوية وعدم التناقض تماما كما كان يمعل أرسطو غى منطق المحدود ، اذ يرى هوبز أن الأسماء السالبه والموجبة يناغض بعضها بعضا \_ اذا افترضنا ثبات الأسم الواحد بحيث يكون موجبا مره وسالبا آخرى مثل « انسان » و « لا انسان » + والاسمان المناقضان لا يمكن اطلاقهما معا على شيء واحد بعينه ، فمبدا التناقض عنده بديهية : « وهو الأصل والاحساس في كل استنتاج عقلي مُ أعنى في دب فلسفه ، ومن ثم ينبغى عرضه عرضا دقيقا وشرحه حتى يدون واخسحا بذانه وسهلا أمام الناس جميعاً ٠٠ » (٢٤) ٠

٢ ــ تقسيم الأسماء الى كلية وجزئية الأولى أسماء مشتركة بين أشياء كثيرة مثل انسان ، وشجرة ، وحصان ٠٠ النخ وأسماء أخرى هى اسم علم يطلق على شىء واحد بعينه مثل هوميروس ، مؤلف الالياذة ،

<sup>(34)</sup> Thomas Hobbes: The English Works, Vol. I, p. 19.

#### - 717 -

هـ ذا الرجل ١٠ النج ٠ والاسم الكلى أو المسترك يطلق على أشياء كثيرة عندما ينظر الى أعضائها غرادى لا من حيث هم جميع فكلمه انسان لا تطلق على البشرية كلها ، وانما على كل فرد منها (وهوبز هنا يفرق كما هو واضح بين الاسم الكلى العام الذى يطلق على كثيرين وهم فرادى واسم الجمع الكلى الذى لا يطلق على كثيرين الا من حيث هم جميع : مثل شعب ، جيش ، وقبيلة ، دهماء ، رعاع ١٠٠ النج ) ٠

وربما كان تقسيم هوبر للأسماء الى كلية وجزئية هو من اخطر تقسيماته كلها م ذلك لأنه يشير بوضوح الى أن الأسماء الكلية هي أسماء فالكلمات هي وحدها التي تكون كلية لا الاشياء أي ان الذلي umversal كلمة تصف نوعاً معيناً من الكلمات فهي اسم لأسم يعزى له استخداما معيناً ، ومن هنا فان الشخص اللذى يقول ان هناك أشياء كلية لا يقول خاطئاً بن يقول كلاما لا معنى له (٢٥٠): « لأنه يربط بين اسمين ينتميان الى مقولتين مخلفتين : فهو يربط بين اسم كلمه وهو الكلى وبين اسم شيء ما »(٢٦) • وربما كانت تلك هي المرة الأولى الذي يذكر فيها قيمة نالثة تضاف الى الصدق والكذب ـ وهر ان يرصف الكلام باللغو أو انعدام المعنى أو الكلام الفارغ \_ وهو ما سوف تفصل فيه الوضعية المنطقية القول في الفلسفة المعاصرة • أن الخطآ الذي وقع فيه الأرسطيون ، فيما يرى هوبز ، يرجع ألى أنهم عاملوا الاسم الكلى Universal Name كما لو كان نوعاً خاصاً من اسم العلم Universal Name فاسم العلم « زيد » ، يشير الى جسم فردى معين له مجموعة من الخصائص الفريدة ، ان الاسم هو قبعة ، أن صح التعبير ، توضع على رأس الفرد الذي نسميه ٤ أو هو بطاقة توضع على صدره • لكن الأرسطيين طبقوا نفس الفكرة على الأسماء الكلية وظنوا أنهم يستطيعون أن يفعلوا نفس الشيء على ماهية الانسان ، مع أن العالم لا يتألف الا من

<sup>(35)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan. P. 83 (Fontana Edition).

<sup>(36)</sup> F. S. M. Neilly: The Anatomy of Leviathan p. 20.



#### - 717 -

أجسام متحركة فحسب ، وليس ثمة ماهيات قابعة خلف الظوادر لنطلق عليها أسماء كلية (٣٧) •

ولقد كان الاسم الكلى سببا لكثير من ضروب الخلط بين الناس عندما ظنوا آنه يطلق على « مسمى » في المعالم الخارجي \_ مما أدى الى ظهور مشخلة الكليات وسوف نعود اليها بعد قليل \_ فظنوا مثلا أنه يمكن أن يكون « للانسان » وجود خارجي واقعى غير أفراد البشر: « أن كلية الاسم الذي يطلق على أشياء كثيرة كانت السبب في ظن الناس أن الأشياء نفسها كلية ، وهكذا نشب نزاع حولها على نحو جاد ، حول ما اذا كان هناك المي جانب زيد ، وعمر ٠٠ وبقية أفراد البشر الذين يوجدون في العالم الذارجي ــ شيء اسمه الانسان ، أعنى الانسان بصفة عامة ، وهم بذلك يخدعون انفسهم ، لأنه اذا ما رغب أحدهم أن يرسم له رسام لوحة للانسان ، بصفة عامة ، فسوف يختار فردا من افراد البشر كان موجوداً في الماضي أو هو موجود الآن ، أو سوف يوجد يوماً ما ، ولكن لا واحد من هؤلاء جميعا كلي Universal وواضح من ذلك ألا شيء دنى سوى الأسماء التي يقول عنها أنها الفاظ لا محدودة (۲۸) با سست معمود هوبز الى الفاظ لا محدودة الم تصنيف الاسم الكلى وفقا لعدد أفراد الماصدقات الى نوع Species وجنس Genus

۳ ـ التصنيف الثالث للأسسماء هو ما يسميه هوبز بأسسماء « القصد الأول itention First » وأسلماء القصد الثانى Second Intention

<sup>(37)</sup> Richard Peters · Thomas Hobes, p. 127 - 128.

<sup>(</sup>٣٨) يطبق اللفظ الالمحدود عند القدماء على الاسم غير المحصل الذي قرن فيه لفظ السلب بشيء هو اسم محصل كقولنا « لا انسان » فن اسم لا محدود لدم دلالته بالمطابقة على شيء معين ..

<sup>(39)</sup> Thomas Hobbes: the English Works, Vol. 4. p. 22.

- 111 -

كانوا يطلقون القصد الأول على انتجاه الذهن نحو موضوع معين وادراكه على نحو مباشر ، اما حين يفكر الذهن في هدا الادراك فذلك ما يسمى بالقصد الثاني و ولا يعترج عوبز عن عدا المعنى « اما اسماء القصد الثاني فهي اسماء للاسماء السابقة أو الحلام مثل : الحلى ، والجزئي والمنوع والجنس والقياس وما الى ذلك و النخ (١٠٠) و

٤ ــ تنقسم الأسماء أيضا عند هوبز من حيث دلالتها الى اسماء محدد المحددة Determined وقاطعة Certain كأسماء الأفراد «هومبروس» هذه الشبجرة « ذلك الحائن » • • النخ أو اى اسم يبدأ بحلمه من هذه الكلمات « حل » و « أى » م و « حلاهما » وأما أن تضاف اليه هذه الكلمات ويكون في هنذه الحالة اسما حليا ، وهو محدد وقاطع من حيث دلالته لأنه يثير في ذهن السامع نفس الشيء الذي يثيره في ذهن المسامع نفس الشيء الذي يثيره في ذهن المتحلم كما تنقسم الأسماء من حيث الدلالة أيضا الى أسماء غير محددة محددة بالمسامة وغير غاطعة المتحددة ومنها الاسلماء التي تسبق بكلمة بعض أو ما في معناها ، وتسلمي خذلك أسلماء لا محدودة (٤١) •

o ـ تنقسم الأسماء أيضا الى آسـماء متواطئة المدرسين وأسماء مشحكة ، والأسم المتواطئء عند هوبز هو نفسه عند المدرسين الاسم الذى يطلق على جزئيات كثيرة على السواء أو بدرجة واحدة مثل « الانسان » الذى يصدق على جميع آفراد البشر • وكذلك اسـم « المثلث » الذى يطلق بنفس المعنى على جميع جزئياته • اما الاسم المشكك فهو الاسم الذى يطلق على جزئيات كتيرة • ولكن على «التفاوت» كما يقول المدرسيون • أعنى أنه يطلق على الموجودات بدرجات متفاوتة كالوجود فهو لا يطلق على جميع ما صدقاته على التساوى لحنه في

<sup>(40)</sup> Thomas Hobbes: English Works Vol I p. 21.

<sup>(41)</sup> Ibid, p. 20-22.



#### - 419 -

واجب الوجود مختلف عنه في ممكن الوجود ، وكذاك « البياض » و « السواد » • • المخ(٢٠) •

٢ ـ يقسم هوبز الأسماء أيضاً الى أسماء مطلقة Absolute وأسماء نسبية أو الاضافية فهى وأسماء نسبية أو الاضافية فهى لا تطلق ولا تفهم الا بالنسبة اللى غيرها ومضافة لاسم آخر مثل: الأب ، والأبن ، والسبب والنتيجة ، والسيد والعبد ، والمخالفة والمشابهة ٠٠ الخ ٠ أما الادم المطلق فهو الاسم الذي يفهم بذاته ، وبلا نسبة ولا مقارنة باسم آخر (٢٠) ٠

٧ ــ يقسم هوبز الأساء أيضا الى اسام بسيط Simple واسام مركب Compaund لكن علينا أن نتذكر هنا ما سبق أن ذكرناه واسام مركب Compaund كما هو الصال في النحو كلمة واحدة من أن الاسم في الفلسفة لا يعني كما هو الصال في النحو كلمة واحدة بعينها ، بل ربما يشير الى عدد من الكلمات لتدل معا على شيء ما ، فالعبارة الآتية « جسم حي حساس » هي عند الفلاسفة اسم واحد رغم أنها الآتية « جسم حي حساس » هي عند الفلاسفة اسم واحد ، رغم أنها بعينه مثل كلمة جسم ، أما الاسم المركب فهو الاسم الذي يتألف من عدة تصورات مثل « جسم حي » وكذلك « جسم عاقل » ، النح (١٤٠) ،

10 ــ يمكن أن نقول بعد هــذا العرض الموجز لتصنيف الأســماء عند هوبز أنه يساير فيها منطق أرسطو • وما قام به الاسكولائيون طوال العصور الوسطى ، وان حان يدخرنا باستمرار أن الكلية Universality تنسب الى الكلمات والأسماء وحدها ، ويخطىء من يظن أنها يمكن ان أى تعزى الى الأشياء ، وما يقال على صفة الكلية يقال كذلك على بقية التصنيفات والتقسيمات بين الأسماء فهى كلها تشـــير كذلك الى الأسماء

<sup>(42)</sup> Thomas Hobbes: English Works, Vol. I. p. 21 - 22.

<sup>(43)</sup> Ibid, p. 23.

<sup>(44)</sup> Ibid, p. 24.

- 47.4 --

لا الى الأشياء ، غليس تمة أسياء متواطنة أو مشككة ، ولا أشياء نسبية أو مطلقة ، ولا أشياء اطعة وغير قاطعة ١٠ الخ ، بل ان ذلك كلا ينسب الى الأسماء أو الكلمات ، وهو ما ينطبق كذلك على تقسيم الأسماء الى السم عينى عنصين الواسم ذات ، ثم اسم مجرد بالاسماء الى أو اسم معنى ١٠ الخ (١٤٠٠) و فذلك كله تقسيم وتصنيف للاسماء اعنى الالفاظ أو الكلمات دون أشياء العالم الخارجي و والأسماء الآخرى غير ما ذكرناه هي في نظر هوبز : « أصوات بغير معنى وهي على نوعين أما أسماء جديدة لم يتضح معناها بعد عن طريق النعريف وانما ختر استخدامها عن طريق المرسيين والفلاسفة الميوشين و او عندما يجمع الناس بين اسمين بينهما تناقض و أو عدم أتساق في المنى مثل الجسم اللامادي ، أو الجوهر اللاحسي ، أو الرباعي المستدير ١٠ المخ فهذه اللامادي ، أو الجوهر اللاحسي ، أو الرباعي المستدير و المخيلة يمكن الرباعي شيئاً ، انها مجرد السوات و مثلها مثل قولنا أن الفضيلة يمكن أن تصب ٥٠ » (٢١) وينقلنا ذلك في الواقع الى مشكلة أخرى ارتبطت باسم هوبز في ذلك الوقت وهي مشكلة الكليات أو ما يسمى بمذهبه الاسمى و

## خامسا ـ نظرية الكليات ومذهب هوبز الاسمى:

١٦ ــ في استطاعتنا أن نقــول ان أفلاطون هو الأب الشرعي لمسكلة الكليات التي تعتدمت بين المدرسيين طوال العصور الوسطى فهو مؤسس المذهب الواقعي المستدلا القديم عندما أثار المشــكلة في محاوراته على لسـان سفراط، وعرض للحجج التي تؤيد وجــود الكليات وجودا واقعيا بعيداً عن ذهن الانسان، وهو يذهب الى أن وجود الكليات لا يعبر عن ضرورة أنطولوجية لفهم طبيعة العالم فحسب بل هو أيضا ضرورة ابستمولوجية لفهم طبيعة تجربتنا نحن »(٤٧) م.

<sup>(45)</sup> Thomas: English works Vol. I, p. 24.

<sup>(46)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, p. 79 - 80.

<sup>(47)</sup> Encyclopdia of Philosophy Vol. 8 p. 194.



#### - 1.71.1 --

المعنى أو بآخر ، وتلك مسالة لا شك فيها ، وهي موضوعات مجردة بمعنى أو بآخر ، وتلك مسالة لا شك فيها ، وهي موضوعات مجردة بمعنى ما ، أي أنها موضوعات اللفكر لا للادراك المصيى ، ولا أحد يجادل في ذلك ، غير أن المسكلة تظهر عندما تريد تحديداً أبعد وتسييفاً آكثر دقة لهذه الكليات ، هناك ما بمكن أن نسميه بالخير ، والعدل والشجاعة ، والنخ ، وهناك أيضا المنضده ، والانسان ، والحصان ، والمربع ، والختصار هناك مفردات جزئية كبيرة كل منها فرد واحد مسميز عن غيره باختصار هناك مفردات جزئية كبيرة كل منها فرد واحد مسميز عن غيره لكن هناك سمة مشتركة بينها تجعلنا نجمعها في اسم واحد هو «الكلي» ، وهذا الكلي هو خاصية جوهريه اذا فقدها الشيء فقد أن يكون ما هو ، ب معنى آخر الكلي يعبر عن « ماهية الشيء ، ومن ثم أصبحت الكليات بمعنى آخر الكلي يعبر عن « ماهية الشيء ، ومن ثم أصبحت الكليات الكليات ( أي الماهيات ) يمكن أن توجد وجود! وافعيا ومستقلا عن الكليات ( أي الماهيات ) يمكن أن توجد وجود! وافعيا ومستقلا عن الخليات الذهن ؟ ! يجيب المذهب الواقعي هو Realism بالايجاب مع اختلافات تفصيلية كثيرة بين أنصاره » (١٨) ،

۱۸ ــ والرائدان الرئيسيان للواقعية اليونانية هما الهلاطون وأرسطو فهما يذهبان الى أن هناك وجودا واقعيا للكليات مستفلا عن الأذهان ، وأن اختلفا في طبيعة هــذا الوجود : اذ يذهب أفلاطون اللي القــول بأن الكليات توجد مستقلة عن الجزئيات أو الأشــياء لقلو بأن الكليات توجد في قلب الجزئيات أو الأشــياء Universalia in rebus في قلب الجزئيات أو الأشــياء نقطة الضعف في نظرية أفلاطون عن الكليات التي تقع في عالم منفصل عن عالما هو «عالم المثل » • هي مسألة العلاقة بين الكليات (أو المثل) والجزئيات (أو الأشــياء) فهو أحياناً يقول ان المثل موجودة في جزئياتها ، أو أن الجزئيات تشارك في طبيعة المثل ، فاذا أخذنا هــذه العبارات بحرفيتها أدت الى كتير من الشكلات المنطقية (كما كشف



#### - 777 -

أرسطو ) في نقده الأعلاطون وهي ما أطلق عليه « الأنسان الثالث » وادا ما اخدت على سبيل المجاز تردت المسلمة بغير عنل .

بل هي لا توجد أصلا الا كعناصر مشتركة في هذه الجزئيات : فالانسان لا يوجد بعيدا عن أغراد البشر بل هو ماهية هؤلاء الأفراد ، واللون البني لا يوجد بعيدا عن أغراد البشر بل هو ماهية هؤلاء الأفراد ، واللون البني لا يوجد بعيدا عن الأشياء لكنه الخاصية المشتركة بين جميع الأشياء البنية ، والانسياء الجزئية تصنف الى أنواع بمقدار مشاركتها في خاصية واحدة ثم تصنف الأنواع الى أجناس ، فالأشياء المونة تنتمى الله جنس هو « اللون » لأنها جميعا تحمل خاصية واحدة وهي أنها ملونة على حين ننتمي الأشياء الحمراء ، والأشياء الخضراء ، الى نوعين داخل الجنس ، لأن الأولى نحمل حاصية اللون الأحمر ، واحدى المهام الرئيسية العام الطبيعة هو تقسيم الأشياء الطبيعية وتصنيفها الى أنواع وأجناس (٢٩) ،

من النظرية اليونانية ، واستمرت في العصور الوسطى حتى ظهرت في الفلسفة اليونانية ، واستمرت في العصور الوسطى حتى ظهرت النظرية الاسمية Mominlism التي تذهب آلى أن الأسماء وحدها (أو الألفاظ بصفة عامة) هي الكلية ، وبدأت مجادلات طويلة في فلسفة العصور الوسطى ، ومن الأهمية أن نلاحظ أن نشأة النظرية الاسمية قد ارتبطت بما سمى باسم « الهرطقة اللاهوتية » ، أكثر مما ارتبط أو قام على أسس منطقية وهذا يعنى باختصار أن النظرية الاسمية التي طورها هوبز في القرن السابع عشر تحمل خصائص النزعة العقلية بوضوح ، ويكفى الآن أن نقول انها استهدفت أساسا محارية الخرافة التي نشأت بسبب القول بوجود ماهيات قائمة بذاتها في العالم اللخارجي لا يراها الناس بحواسهم بل يمكن للفخر وحده أن يكشف عنها ! ،

(49) Ibid.



#### - 774 -

۲۲ ــ ثم جاء الفيلسوف الانجليزى وليم أوكام ( ١٣٨٥ ــ ١٣٤٩) الذى عرض فى مجموعة من المؤلفات المنطقية لسلسلة من الحجج ضد المذهب الواقعى Realism ، ودعم بذلك احدى صور المذهب الأسمى المنافلة المعلم المنافلة أو دلالات ... Sig. المنافلة أو دلالات ... Sig. تشيير الى موضوعات فردية موجودة فى العالم الخارجى ، لكنها هى نفسها لا يمكن أن توجد ، لأن ما يوجد لابد أن يكون فرداً ، والكلى لا يكون فرداً أبداً ، ومثل هــذا الافتراض هو التناقض القاتل فى واقعية ألسطو أســعد حظاً فهى تحمل فى جوفها تناقضها الخاص عندما تذهب الى أن الكلى لابد أن يكون حاضراً أو متحداً مع مجموعة من الجزئيات ، فى حين أن الكليات الواقعية لا هى ممكنة ولا هى مطلوبة ، بل هى بالأحرى محمولات أو معان ليس لا السوى وضع منطقى نحتاجه فى عملية التفكير والاتصال بين الناس لا التسمية شىء يمكن أن يوجد (٥٠) •

<sup>(50)</sup> A. D. Woozley: Art: « Universals « in the Ency clopadia of philosophy Vol. 8 p. 203.



#### - 477 -

77 ـ الحق أن الصراع ظل محتدما بين الاسميين والواقعيين غى العصور الوسطى ، حتى وقع الفريقان فى أخطاء منطقية نتيجهاتطرفهما م فقد ذهبت الصورة المتطرعه من الدهب الاسمى الى آنه لا شيء مشترك بين فئة الجزئيات التى تسمى بنفس الاسم سوى أنها تتسمى باسم واحد! • لكن هاهنا نجد نقطة الضعف الرئيسية فى المذهب الاسمى ، فلو أن الناس اطلقوا على فئة معينة من الأشياء الجزئية اسم «المنضدة» ـ دون أن يكون هناك شيء مشترك سوى أنها تحمل نفس الاسم ، فلن يكون ثمة مبرر لاطلاق هـذ! الاسم على فئة دون سواها ، ولن يكون ثمة ما يمنع من ادخال أو استبعاد آفراد آخرى فى هـذه الفئة! وهو خلط لا يقبله علقل! أما الواقعية فقد ذهبت الى أن فئة معينة من الأشياء تسمى « مناضد » لأنها تكون « مناضد » أعنى أنها تجسد من ناحية ، مثال أفلاطون عن « المنضدة » أو أنها من ناحية آخرى مناهية المنضدة ،

75 — جاء هوبز ايقود ما يمكن أن نسميه بالاسمية المعتدلة التى تحتفظ بالنظرة التى تقول ان الكلمات أو الألفاظ هى وحدها الكليات ، ومع ذلك تقيم أستخدام الكليات على أساس التشابه بين الأشياء ويقول هوبز « يطلق الاسم الواحد من الكليات على مجموعة كبيرة من الأشياء لأنها تتشابه في خاصية معينة : في كيف أو عرض ، وعلى حين أن اسم العلم يجلب الى الذهن شيئا واحدا فقط عفان الكليات تستدعى أي فرد من هذه الأفراد الكثيرة ٠٠ » (١٥) ٠ ومن ثم فالمنضدة لفظ كلى يطلق على موضوعات فردية كثيرة لما بينها من تشابه ، وعلى الرغم من ذلك فهذه الموضوعات وصفاتها ع وعلاقاتها ٠٠ اللخ كلها فردية ، فليس ثمة سوى الكلمة أو اللفظ هو وحده الكلى ٠ يقول هوبز « ان كلمة الكلى الكليت على الاطلاق اسماً لأى شيء

<sup>(51)</sup> Thomas Hobbes: English works Vol I p. 20.

#### - 770 -

موجود في الطبيعة ، ولا لأى فكرة أو صورة يشكلها الذهن ، بل هي باستمرار اسم لكلمة ما أو لاسم • ومن ثم فعندما يقال ان الكائن الحي أو الحجر أو الروح أو أي شيء آخر ، كلى ، فينبغي ألا يفهم من ذلك أن الانسان أو الحجر • • الخ كانت أو يمكن أن تكون كليات ، بل ان هـذه الكلمات فقط: الكائن الحي ، الحجر • • الخ هي أسماء كلية أعنى أسماء مشتركة بين أشياء كثيرة • • »(٥٠) • فعلينا أن نتذكر دائما ألا شيء كلى في هـذا العالم سوى الأسماء • • »(٥٠) •

70 ــ سبق أن ذكرنا أن اهتمام هوبز باللغة كان يستهدف فضح المشكلات التى وجدها زائفة عند فلاسفة العصور الوسطى ، وقلنا أيضاً ان اهنمامه بمشكلة « الكليات » الأثيرة عند هؤلاء الفلاسفة يأتى متسقاً مع موقفه العقالى ، وها نحن نجد المغزى العقلى لذهبه الاسمى ، فهو يرى أن « نظرية الكليات » والايمان بان هناك « ماهيات كلية » موجودة لكنها لا ترى قد شجع الخرافة ، ونشر كثيراً من المعتقدات التى تؤمن بوجود كائنات غيبية ، وبالتالى دعم سلطان الكنيسة وجعلها أعلى من الدوالة ، وأصبحت كلمات القساوسة هى المسموعة عن القوانين الوضعية ، واستمرت الخرافة طوال العصر الوسيط واحتجت التفكير العقلى القائم على الاستدلال من مبادىء عقلية خالصة ، ولهذا السبب العقلى القائم على الاستدلال من مبادىء عقلية خالصة ، ولهذا السبب روجت الكنيسة الكاثوليكية لنظرية الماهيات الأرسطية رغم ما لها من تأثير ضار على عقول البشر : يقول هوبز في نهاية « التنين » :

« أن نظرية الماهيات المفارقة ، التي أقيمت على أساس فلسفة أرسطو العقيمة ، قد أخافت الناس بأسماء فارغة ، وجعلتهم ينفرون من طاعة قوانين بلادهم ، تماما كما يخفف الناس الطيور ويبعدونها عن حقول القمح بسترة فارغة ، وقبعة ، وعصا معوجة ، وعلى هذا الأساس

<sup>(52)</sup> Ibid, p. 106.

<sup>(53)</sup> 

<sup>(</sup> ۱۵ ــ هوبز )



#### - 777 -

قيل لهم ان الانسان عندما يعوت ، ويدفن ع فان نفسه HisSoul قادرة على أن تسير منفصلة عن البدن ويمكن رؤيتها ليلا بين التبور ، وعلى نفس هدا الأساس قيل أيضا أن شدل قطعة الخبز ولونها وطعمها يمن أن يرجد هنا وهنات بدون قطعة الخبز نفسها ، وعلى هذا الأساس نفسه قيل ان الحكمة والايمان وغيرهما من الفضائل يمكن أحياناً صبها في الانسان • ويمكن ، أحيانا ، أخرى أن تعبط عليه من السهماء ، كما لو دان من المكن الفصل بين العضيلة ومن هو فاضل ٠٠ وأشبياء أخرى كثيره لا حد لها مما يقلل من اعتماد المواطنين على قوة الدولة في بلدهم ، أذ من ذ' الذي سيحاول طاعة هـذه القوانين أذا كان سينتظر أن تصب الطاعة في قلبه أو تهبط دليه من السماء ٠٠٠ ؟ أو من ذا الذي يجرؤ على عصيان القسيس الذي يستطيع أن يجعل من الله الها آخر ؟ ثم من يخاف الأشباح أان يولى أعظم احترام لأولئك الذين يستطيعون صنع الماء المقدس القادر على طرد الأشباح من داخله ؟! وتكفى هذه الأمثلة لكى تكشف لنا عن الأخطاء التي جلبتها الى الكنيسة نظرية الديانات Entities والماهيات عدد أرسطه مع الماء

77 ـ على هـ ذا الدو غرق الدرسيون في مشكلات زائفة ، وكانو هم مخترعو الكلام الفارغ فيما يرى هوبز (٥٥) و هوبز يضرب نموذجا لهـ ذا النمط من التفكير ما قالوه عن الماهية واستنتاج خاطىء من ذلك لأن الكلام عن الماهية ينشأ من سوء فهم ع واستنتاج خاطىء من الفعل « يكون » فقد ظنوا ، خطأ ، أنه مادام هناك شيء في العالم الخارجي يتاظر كلمة « حجر » ، فلابد أن يكون هناك شيئاً أو موضوعاً يقابل تلمة « يكون؟ » وهـ ذا ظاهر البطلان ، لأن فعل الكينونة على العليم له أي معنى وظيفي ، أي ليست له وظيفة خاصـة ، ففي القضية ليس له أي معنى وظيفي ، أي ليست له وظيفة خاصـة ، ففي القضية

<sup>(54)</sup> Tomas Hobbes: the English works Vol 3 . p. 674 - 5.

<sup>(55)</sup> F. S. Mcneilly: The Anatomy of Leviathan p. 20.



#### \_ 777 \_

« الانسان هو جسم » لا تدل كلمة « هو » الا على الرابطة بين الحدين « انسان وجسم » ، بل انه ليمكن الاستغناء عنها تماما اذا ما وضعنا الأسماء في ترتيب خاص في القضية بحيث يدل سياقها على الترابط بين المحدين (٢٠) ، ولعل القفية في اللغة العربية التي تختفي فيها الرابطة المنطقية وتكون ضمنية تعبر أدق تعبير عما يريد هوبز أن يقوله ، ومن المذهل حقا أن تكون هي نفس الفكرة التي أراد معاصره ديكارت أن يعبر عنها في الكوجيتو الديكارتي الشهير (٧٠)! .

٢٧ ــ ولعل أفضل ما نختم به هــذا الفصل هو أن نقتبس ما يقوله
 هوبز عن « الحقيقة واللغة » في كتابه التنين ٠٠ يقول :

« ان الحقيقة تعتمد على الترتيب السليم للكلمات في عباراتنا ، وعلى من يبحث عن الحقيقة الدقيقة أن يتذكر ما تعنيه كل كلمة من الكلمات التي يستخدمها ، وأن يضعها في مكانها المناسب ، والا فسوف يجد نفسه وقد وقع في شراك الكلمات ، وسوف يكون مثله مثل الطائر السذى حط على غصن دبق كلما كافح للتخلص منه ازداد التصاقأ به ٠٠٠ (٥٨) .

<sup>(56)</sup> Thomas Hobbes: English works, Vol. 3, p. 673.

<sup>(</sup>٥٧) قارن ما قاله بهذا الصدد أستاذنا المرحوم التكتور عثمان المين عن تعبير اللغة العربية عن فكرة ديكارت ــ كتابه « فلسفة اللغة العربية » في ساسلة المكتبة الثقافية .

<sup>(58)</sup> Thomas Hobbes: English works, Vol. 3 p. 23 - 24 & Leviathan P. 77 (Fontana Edition).









## البائب الرابع

( في المواطن ٠٠ أو الدولة ))

ويشتمل على أربعة فصول:

الفصل الأول : من السيكولوجيا الى الأخلاق ٠

الفصل الثاني: حالة الطبيعــة •

الفصل الثالث: العقد الاجتماعي ٠٠ وقيام الدولة ٠

الفصل الرابع: الديــــن٠







# الفصل الأول

## « من السيكولوجيا الى الأخلاق »

« النظرية الحقة لقوانين الطبيعة هي النفسية الخلقية الحقيقية ، ذلك لأن الفلسيفة الخايقة ليست سوى علم ما هو خير وما هو شر ٠٠٠٠٠٠ » •

## توماس هوبز ﴿ التنين ؛)

« القانون الطبيعى ثابت لا يتغير ، انه أزلى وما تحسرمه قوانين المطبيعة لا يمئن أبداً أن يباح كوما تمتدحه لا يمكن أبداً أن يحرم • ومن ثم فالزهو والفسرور ، والجحود ، والمنث بالموعسود ، والأذى ، والمحشية ، والفطرسة • لا يمكن أن يسمح بها أو أن تكون مشروعة • كلا ، ولا يمكن للفضائل المضادة لهسده الرذائل أن تكون محرمة • • » •

توماس هوبز « في المواطن »







### أولا ـ العواطف والانفعالات(١):

ا — سبق أن أشرنا ، في الفصل التالث من الباب الثاني ، عندما تحدثنا عن « مينافيزيقا الحركة » — اشارات عابرة الى نشأة اللعواطف والاسفعالات من اللذة والألم ، ونشأة هذين من حركات الجسم الداخلية (فقرات ١٤ — ١٨) لكنا لابد أن نقف قليلا عند هذا الموضوع مادمنا نجد من الباحثين من يقيم عليه الأخلاق عند هوبز ، ويجعل من مصطلح الجهد من الباحثين من يقيم عليه الأخلاق عند هوبز ، ويجعل من مصطلح الجهد ما يسمى بأخلاق الأنانية !

٢ - لابد أن نتسأل بادى، ذى بدء عن مصدر اللذة والألم كيف يظهر أن لا وما دورهما فى حياة الانسان ؟ مع ملاحظة أنهما يلعبان نفس الدور فى حياة الحيوان أيضا !

عرض هوبز لهذا الموضوع في الفصل السادس من كتابه المتنين «Lævæthan» الذي جعل عنوانه « البداية الداخلية للحركات الارادية التي تسمى ، عادة بالانفعلات والأقوال التي تعبر عنها »(٢) •

<sup>(</sup>۱) لفظ الانفعالات Passions يشمل العواطف أيضا عند هوبز ولقد استخدم ديكارت نفس اللفظ للدلائة على : « جميع عواطف النفس وخطراتها كالحب والكراهية رالغرح واحزن والترجى والخوف ، الخ من لكن النفظ لم يعد يستعمل الآن الا للدلالة على الميول الحادة المتطرفة ومثالها القضب أو الميول التوية المزمنة متل البخل » د ، عثمان أمين : « ديكارت » د ، عثمان أمين : « ديكارت » د ، عثمان أمين الطبعة انسابعة مكتبة الأنجلو المصرية عام ١٩٧٦ ويستخدم هوبز لفظ الانفعالات بهدا المدنى الواسع وسوف نرى بعد قليل كيف انه يشمل كل ما ذكره ديكارت من « عواطف وخطرات » !

<sup>(2)</sup> Thomas Hobbes Leviathan, p. 88 Fontana Edetion and the English Works Vol. 3, p. 38.



#### - tms -

وهو يقصد « بالأفوال » التسميات المختلفة الني نطلق عادة م على هذه الانفعالات على نحو ما سنعرف بعد قليل ٠٠

يقول هوبز: « في الحيوان نوعان من الحرمات الخاصة: تسمى الأولى بالحرمه الحيه Viral وهي تبدأ من المنشا ، وتستمر بغير انقطاع طوال حياة الحيوان علما • ومن أمثله هـذه اللحركات: جريان الدم ، والنبض ، والتنفس ، والهصم ، والنفذية ، والآخراج ٠٠ النخ ٠ وهي حركات لا تحتاج الى عون من الخيال • أما النوع النابي من الحركات فهي الحركات الحيوانية Animal Motions ، وتسمى في آحيان آخرى باسم الحركة الارادية • ومن أمثلتها المشى ، والكلام ، وتحريك عضو من اعضائنا بتلك الطريقة ألتى ذنا قد تخيلناها ، لاول مره ، في أذهاننا ٠٠ » ( مناك ، اذن نوعان من الحركة في جسم المحيوان ( بما في ذلك الانسان بالطبع ) الأولى حية تتجلى في الدورة الدموية ، وهي لا تحتاج الى مساعدة من تخيلات الذهن • أما الحركة الثانية فهي حيوانية أو ارادية وهي تنجلي في المشي والدلام ٥٠ المخ ٠ ومعنى ذلك أن للحيوان ارادة مثل الانسان تماما • وهي تبدأ بصور ذهنية نتخيلها ، ونتخيل غيها البداية الأولى لهذه الحرحات الارادية ، وهـذا النوع الثاني من الحركات يأتى من الخارج ويستمر حتى ألخ ، ويحدث فيه صوراً ذهنيه عبل انه ليؤثر كذلك في الحركات الحية في القلب ويؤدى ذلك الى ظهور نوع جديد من الاحساس هو اللذة Pleasure اذا كانت حركة الدم تسيد في طريقها سيراً مريطاً ، أما اذ! كانت هناك عوائق ظهر احساس آخر هو الألم rain ، وهناك نوعان من اللذات حسية وذهنية ، ويفرق هوبز بينهما بقوله : ان الوظيفة الأساسية اللأولى هي المحافظة على بقاء الفرد واستمرار النوع • أما الثانية فليس ثمة علاقة واضحة بينها وبين أى جزء من أجزاء الجسم ، وفضلا عن ذلك فهناك فارق أساسى آخر بينهما هو أن اللذات المحسية تتطلب

<sup>(\*)</sup> T. Hobbes: Ibid.



#### - 740 -

حضور الموضوع المرتبط بهذه اللذة ، في حين أن اللذات الذهنية لا تتطلب مثل هـذا الحضور \_ يقول هوبز : « اللذات أو المنع الني تتشا من الاحساس بموضوع حاضر هي ما يمكن أن بسمى بلذات الحس الاحساس بموضوع حاضر هي ما يمكن أن بسمى بلذات الحس الاحتدام المعنى وكل ما هو ومن هـذا النوع كل أنواع الامتلاء ، والتخفف الجسدى وكل ما هو لاذ في الابصار ، أو السمع ، أو الشم أو الذوق أو اللمس المنا من المنا المن والضوء مثلا النا المنا المنا

س البدايات الصغيرة للحركة الارادية داخل جسم الانسان ، قبل ان تظهر في المشي أو الحلام ١٠ النج وغير ذلك من الأفعال الظاهرة للعيان تسمى ، عادة ، بالجهد Endeavour « وعندما يتجه هذا البجهد نحو شيء يسببه ، فانه يسمى اشتهاء Appetite أو رغبة Desure وكلمة الرغبة هي الاسم العام الذي يطلق على هذا الجهد ، أما كلمة الاشتهاء فهي ، في أغلب الأحيان ، تقتصر على الدلالة على الرغبة في الطعام أي الجوع أو العطش ، وعندما يبذل الجهد للابتعاد عن شيء الطعام أي الجوع أو العطش ، وعندما يبذل الجهد للابتعاد عن شيء ما يسمى ، عموما ، بالنفور Aversion ولقد أخذنا كلمتي الاشتهاء والنفور من اللغة اللاتينية وهما معا يشيران الى الحركة : الأولى تدل

<sup>(3)</sup> T. Hobbes: Leviathan, P. 91 & The English Works Vol  $3\ \mathrm{p.}\ 43$ .

<sup>(4)</sup> T. Hobbes: Ibid

<sup>(5)</sup> Richard Peters: Hobbes. p. 139.



#### — **የ**ሥነ **—**

على « الاقنراب من » ، والثانية على الابتعاد عن « وقل نفس الشيء في الكلمات اليونانية الذي تدل على نفس الأفعال ٠٠ »(١) • وهكذا تصبح اللذة والألم تعبيراً عن وعينا الاستبطاني للحركات الحيه م التي تسير سيراً مريحاً فتسمى متعة او رضا او لده ، وهي ليست شيئا آخر في الحقيقة سوى حركه حول القلب ، تماما منلما ان البصور ليس سوى حركة هي الرأس، ونسمى الأشياء التي تسببها بالسار أو المتع ٠٠»(٧)٠ أما اذا أعيقت هـذه الحركة وتوترت آجزاء البجسم وضاقت الأعصاب حدث ما نسمیه بالالم .. Pam و بعتمد هوبز فی تنسیره لاده والالم علی فكرة الأرواح الحيوانية Spirits نسسنه وهي جزئيات لطيفه رقيقه من الدم تتحرك بسرعة خلال الأعصاب وتوصل بين المخ والعضلات فتسبب الحركة ، فاذا اتجهت هذه الحركة نحو أشياء سارة كانت أشتها ، واذا ابتعدت عن أشياء مؤذية كانت نفورا • ومعنى ذلك أنه بفضل هذه الأرواح الحيوانية يتيسر تحريك أعضاء الجسم حركة ارادية أو حيوانية وتتلقى آثار الأشياء الخارجية • واذا كانت اللذة والألم هما ادراكنا للحركات الحية م فان الاشتهاء والنفور ، يعبران عن الجهد الذي تبذله الحركات الارادية ، فاللجهد ااذى يسير نحو أشياء نعلم من تجاربنا أنها سارة أو ممتعة أو لذيذة يسمى اشتهاء ، والجهد الذي ينأى بنفسه عما هو مؤلم يسمى نفورا : والاشتهاء والنفور هما أول جهد تبذله الحركة الحيوانية أو الارادية : أو هما « الجهدان الأوليان » في هــذه الحركات •

٤ ـــ ليست كل ضروب الاستهاء والنفور من نوع واحد ، بل ان هناك بعضاً من ضروب الاشتهاء والنفور تولد معنا : مثل شهوتنا الى الطعام والاخراج ع ويمكن كذلك أن تسمى نفوراً ، وربما كانت تسمية

<sup>(6)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 91 & The English works, Vol. 13, p. 43.

<sup>(7)</sup> Thomas Hobbes: The English Works, Vol. 4, p. 31.



#### \_ 747 -

أفضل ، لما يشعر به جسمنا ، ، » ، ويقول بطرس R. Peters ان شروح هوبز وتفسيراته هنا تشعرك أنك قريب جداً مما يسمى الآن بالدوافع Drives التى نسمع عنها كثيراً فى النظريات السيكولوجية الحديثة ، لكن حتى فى هده الحالات ، فان هوبز يذهب الى أن بداية الحركة تأتى من المخارج : فالطعام عندما يراه الكائن الحى يتسبب فى المحركة تأتى من المخارج : فالطعام عندما يراه الكائنات الحية مولودة ذهابه اليه ، وهناك شواهد تجعلنا نفترض أن الكائنات الحية مولودة وهى مزودة بحاجات فطرية تعدها مندذ البداية كى تبحث فى الخارج

(A) فكرة الأرواح الحيوانية Aninal Spirits ماخوذة أساسا من طب جالينوس Galen ( ٢٠٠ - ١٣٠ ) أعظم أطباء العصور القديمة واشدهم نذثيرا في عقول المفكرين ، فقد ظلت مؤلفاته حتى الترن السادس عشر مرجعاً بسلما به في العلوم الطبية ، كما أضافت اكتشافاته وتشريحه لاجسام الحيرانات ، اضافات كثيرة الى معرفة الانسان بالمخ والأعصاب والنبض ١٠٠ الغ ٠ وعلى الرعم من أن هـ وتز تخلي عن طب جالينوس ، عثلما منل ديكارت ، بعد اكتشاع هارغي للدورة الدموية ، غانه ظل مع ذك ، مثل ديكارت أيضا ، محنفظا بفكرة الأرواح الخيوانية أو الأجسام الرقيقة اللطيفة التي تتحسرت في الدم بسرعة من خسلال الاعصاب الى المح والقنب ونؤدى الى تحريك أعضاء الجسم ونشأة الحركة النحيوانية أو الآرادية . ولقد وجدت الفكرة نفسها في التراث الاسلامي ، فائتهانوي في كساف اصطلاحات الفنون يقسم الروح ، ثلاثة أقسام : روح حيواني ، وروح نغسانی ، وروح طبیعی : « والروح انحیوانی جسم لطیف بخاری ینکنن من لطاغة الأخلاط وبخارينها . . وهي عند الأطباء جوهر نطيف يتولد من الدم أبوارد عنى التلب في البطن الأيسر منه ، لأن الأيمن منه مشغول بجذب الدم من الكبد » • كاشاف اصطلاحات الفنون التهانوي ، تحقيق الدكتور لطمى عبد البديع الجزء الثالث ص ٢٠ ــ الهيئة المصرية العامة للكتاب القاهرة ١٩٧٢ · ويتول الجرجاني : « الروح الحيواني جسم اطيف منبعه تجويف القلب الجسماني ، وينشر بواسطة النعروق الضوارب الى سائر أجزاء البدن » . التعريفات ص ١١٨ مكتبة لبنان بيروت عام ١٩٦٩ \_ وانظر الفكرة نفسها عند ديكارت: التكتور عثمان أمين « ديكارت » ص ٢١٩ وحاشية ٢ من الطبعة السابعة مكتبة الانجلو المصرية عام ١٩٧٦ . - Y4Y -

وتنتبه الى بعض الظواهر في بيئتها أكثر من غيرها ، وكذلك الاقنراب منها أو البعد عنها ، بطريقة لا تحتاج الى تعلمها (١٠) •

ه \_ الاشتهاء والنفور يشيران الى بداية الحركة أو الجهد الأول للحركة ، ولقد حرص هوبز عنى أن يقول انه يعنى الحركة الفعلية لا فقط الحركة المجازية التي تحدثت عنها غلسفات العصور الوسطى أو مجرد الاستعداد البسيط للقيام بها: « اذ! كانت مدارس العصور الوسطى لم تجد في الذهاب والآياب أية حركة فعلية على الاطلاق ، وأطلقوا عليها اسم الحركة المجازية نلابد أن نقول ان هـذا التكلام ليس سوى خلف غير معقول absurd لأنه على الرغم من أن الكلمات يمكن أن نكون مجازية فان الأجسام والحركات لا يمكن أن تكون كذلك ٠٠ »(١٠) ٠ واذا كان الاشتهاء هو الاتجاء ندو موضوع سار ، فان عمليات الاشسهاء أو الرغبة أو البهجة والمتعة لا تقف عند حد م ومن هنا غان هوبز يلاحظ أن الحد الأقصى للسعادة Felicity الذي كثيراً ما تحدث عنه القدماء ليس سوى سراب يقول: « مادمنا لا نزل على قيد الحياة ، أعنى مادمنا نعيش ، فاننا سوف نرغب ، والرغبة ، تفترض مقدما غاية أبعد ، ولا يمكن أن يكون هناك رضا أو قناعة الا غي عملية الاستمرار ذاتها ٥٠ ومن ثم فاننا نستطيع أن نقول ان السعادة Fericity هي البهجة المستمرة ، وهي لا تعتمد على أن ينجح المرء بل أن تستمر عملية النجاح نفسها ۰۰ »(۱۱) ۰

٦ ـ والاشتهاء والنفور هما أيضا الحب والكراهية: « فاننا نقول
 كذلك عما يرغب فيه الناس انهم يحبونه وهذا هو الحب
 ونقول عن الأشياء التى ينفرون منها انهم يكرهونها ، وتلك هى الكراهية

<sup>(9)</sup> Richard Peters: Hobbes, p. 140 - 141.

<sup>(10)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, p. 89 and The English Works Vol. 3, p. 39 - 40.

<sup>(11)</sup> Thomas Hobbes: The English Works, Vol. 4, p. 23.



#### \_ 749 \_

Hote وعلى ذلك ان الزغبة هي نفسها الحب ، والكراهية هي نفسها المنفور ٠٠ » (١١) • والنارق الوحيد بينهما هو أنه في حاله الحب والمكراهية يشترط المضور الفعلى للموضوع ، في حين أن الاشتهاء والمنفور يفترضان مقدما غياب الموضوع (١٢) •

٧ - أصبحت الانفعالات الأولى البسيطة أربعة : هي الاتمتهاء أو الرغبة ثم الحب والنفور والكراهية ، وتلك هي البادي، الأولى والبسيطة في جميع العواطف والانفعالات البشرية ، فاذا أضفنا اليهما والحرن vos الفرح Grief ، وهما كالحب والكراهية أو الاشتهاء والنفور مع فارق واحد هو أنه يصاحبهما ادراك مسبق أو استبصار للنواية ، فهما ليسا ادراكا مباشرا للموضوع \_ غاننا نجد أن هـذه الانفعالات البسيطة هي التي تتركب منها جميع الانفعالات البشرية الأخرى • يقول هوبز : « الانفعالات البسيطة هي الاشتهاء ، والرغبة ، والحب ، والنفور ، والكراهية ، والفرح والحزن وقد استمدت اسمها من اعتبارات مخنلفة حسب تنوعها ، فاذا اعقب الواحدة منها الأخرى ، أطلق عليها الناس اسما حسب تصورهم لترجيح بلوغ ما يرغبون في بلوغه • وقد تسمى ، ثانياً ، حسب الموضوع الذي يحبونه أو يكرهونه وقد تسمى ، ثالثاً ، بالنظر الى عدد كبير منها مجتمعة ٠٠٠ المخ »(١٤) • وعلى هـذا النحو تتركب الانفعالات وتظهر ضروب جديدة من العواطف والانفعالات المعقدة لكنها لا تخرج عن هـ ذا الأصل الذي يشتق منه أي انفعال آخر • وعلينا الآن أن ننتقل الى هـــذه الانفعالات المركبة •

<sup>(12)</sup> T. Hobbes : Leviathan, p. 39 & English Works, Vol. 3, p. 40 .

<sup>(13)</sup> Ibid.

<sup>(14)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. Ot & The English Works. Vol. 3p. 43.



#### - YE+ -

٨ ــ كيف تنشأ الانفعالات والعواطف المركبة من هــذه الانفعالات الأولية البسيطة ؟! فيما ينى مجمـوعة من الأمثلة الأساسية التى يســوقها هوبز:

پ اذا ما جمعنا بين الاشتهاء واعتقاد المرء في قدرته على بلوغه فذلك هو الأمل Hope .

بد اذا كان هناك اشتهاء يغير هـذا الاعتقاد السابق فهذا هو اليأس Despair •

اذا كان هذاك نفور مع اعتقاد المرء بأن هناك أذى يمكن أن يلحقه من جراء هـذا الموضوع فذلك هو المخوف Fear .

الله المربق مقاومته فتنك هي الشجاعة عن طريق مقاومته فتنك هي الشجاعة للهذي عن طريق مقاومته فتنك هي الشجاعة المربق مقاومته فتنك هي المربق مقاومته فتنك مربق المربق مقاومته فتنك المربق الم

التى الأشياء التى الأنسياء التى الأنبغضها ، فهى موضوعات نحتقرها ، Contempt وعلى ذلك فالاحتقار أو الاستخفاف Contempt انما يعنى جمود القلب أو عصيانه حين يقاوم فعل الأشياء ، نظراً لأنه قد وقع تحت تأثير موضوعات أخرى أكثر فاعلية ، أو لأنه مفتقر الى كل خبرة تتعلق بمثل هذه الأشياء (١٥٠) •

\* الشجاعة الفجائية هي الغضب Anger

پ اذا كان لدى المرء أمل مستمر فهذا هو ما نسميه بالثقة في النفس Confidence

<sup>(\*)</sup> Ibid, p. 91 & Vol . 3 p. 43 .

<sup>(15)</sup> T. Hobbes: Leviathan. P. 91 & The English Works, Vol. 3p. 43.



#### - 137 -

الثقة في النفس Diffidence (١٦) .

پر الغضب لما لحق الآخر من أذى ، عندما نتضور أن هذا الأذى قد حدث ظلماً ، وذلك هو السخط Indignation

للأربحية في فعيل الخيرة الأخرين عتلك هي الأربحية Bevevolence ، والأرادة الخيرة Good Will ، والأحسان أو المبة Charity

الرغبة في الثروة فهي اشتهاء ما يملك الغير الغير المحمد وهو اسم يستخدم باستمرار عمم شيء من المدمة و Covetousing

بد أما الرعبة في المركز أو الصدارة Precedence فهي الطموح Ambition

يه أما الرغبة في أشياء لا تحقق غايابنا إلا قليلا والخوف من أشياء لا تعوق غاياتنا الا قليلا فهو الجبن Pusillanimity

عد أما الاستخفاف بالعقبات ، وتقديم الساعدات والعون فهذه هي الشبهامة Magnanimity

به أما الشهامة في مواجهة خطر الموت أو الجرويج فتلك هي البسيالة Valour وهي الجلد Fortitude

يد والشهامة في استخدام الثروة هي: السخاء Liberality

Wretchedess المتخدام الثروة هو الحقارة المتحدام التروة هو الحقارة المتحدام التروة هو البخل Miserableness أو التقتير Parsimny

(16) Ibid. P. 89 & English Works Vol 3 p, 40.



#### - 737 -

الناس من أجل العشرة هو الرقة والحنان والعطف Kindness

وحب الناس من أجل المتعة الحسية فقط هو الشهوة الطبيعية · Natural

په أما حب الناس من أجل المتعة الحسية المكتسبة عن طريق المترار الماضي ، أعنى تخيل المتعة السابقة ، فهو الترف Luxuéy

پ حب شخص واحد مع الرغبة في أن يكون هو المحبوب الوحيد والمخوف ألا يكون الحب متبادلا فتلك هي النعيرة Jealousy .

پ والرغبة في انزال الأذي بالآخر لجعله يشجب واقعة خاصة به هو الحقد والمنزوع الى الانتقام Revengenfulness .

الرغبة في معرفة كيف تحدث الأشياء ؟ ولماذا تحدث ؟ هو حب الاستطلاع من ولا يتصف بحب الاستطلاع من الكائنات الحية سوى الانسان الذي يتميز عن غيره من الحيولنات لا بالعقل فحسب بل أيضاً بهذا الانفعال الفريد ، فالحيوانات الأخرى يسيطر عليها الاشتهاء الى الطعام ، وغير ذلك من ملذات حسية تحرمها من الاعتمام بالمعرفة التي هي شهوة المقل(١٧) .

الخوف من قوة غير مرئية يختلقها الذهن ، أو يتخيلها عن طريق الحكايات الشعبية السائدة فذاك هو الدين Religion •

پ وعندما تكون القوه المتخيلة حقيقية ، كما تخيلناها ، غاننا في الحده الحالة نكون أمام الدين الحق True Religion

<sup>(17)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, p. 92 & The English works Vol. 3. p. 44 - 45.



#### - 737 -

پ الخوف ، مع الجهل بالسبب أو عدم معرفة الموضوع الذي نخافه هو الرعب Terror أو الهلع Panic •

\* الفرح مع ادراك الجديد المبدع هو الاعجاب Admiration وهـذا الضرب من الفرح يعاسب الانسان ، لأنه يثير فيه الاشتهاء الى معـرفة السبب .

الفرح الذي ينشأ من تخيل الانسان لقدرانه الخاصة فهو ابتهاج النفس الذي يسمى بالاعزاز Gloring والتآلق وهو اذا ما تأسس على خبرة الانسان بأفعاله السابقة ، فاننا بذلك نصل الى ما يسمى بالتقة في النفس Confidence الذي سبق أن تحدثنا عنها ، لكن اذا تأسس على تملق الآخرين فاننا نصل الى الغرور والخيلاء لكن اذا تأسس على تملق الآخرين فاننا نصل الى الغرور والخيلاء وهي حالة كثيراً ما تحدث للشباب عندما يتخيل قدرات وامكانات يعرف أنه لا يمتلكها ، وتعذيها القصص والمحكايات الخرافية وتصححها مرحلة النضج (١٨) .

ر المرزن ، مع اعتقاد المرء أنه تعوزه القدرة ، فذلك هو الغم Dejection

به التالق الفجائى Sudden Glory هـو انفعال يجعل قسمات الوجه تسمى ضحكاً Laughter وهـو يحدث اما بفعل فجائى يسرها أو تقوم هى نفسها به ٠

\* والغم الفجائى يؤدى الى انفعال المبكاء Weeping (١٩٠) • \* والحزن لاكتشاف عيب في امكانات المرء أو نقص في قدراته \* والخجل Shame •

<sup>(18)</sup> Ibid.

<sup>(19)</sup> Ibid.



#### - TEE -

الم والاستخفاف بالسمعة الطيبة هو ما يسمى بالوقاحة أو الصفاقة Impudence .

به الحزن لمصائب الآخرين هو الرثاء ۱'ity ، وهو ينشأ من تخيل وقوع هـذه المصائب للمرء نفسه ، وهنا يسمى هـذا الحزن باسم الشـفقة Compussion •

الأخرين او الاحساس الفسيل بها بها يسمى بالفسيوة Cruelty .

به الحزن لنجاح شخص منافس في بلوغ: الثروة ، أو الشرف أو الخير ، اذا ما ارتبط بجهد يبذل في قدراتنا لساواته هـو المناسسة بعدين المنافس فهو حسد Envy

الناسبة الاشبياء التي نعلى دهن الانسان في وقت واحد وبصدد موضوع واحد يعينه: انفعالات: الاشتهاء ، والنفور ، والأمل ، والخوف بحيث تؤدى الى نتائج معينة سواء ادانت خيرة او شريرة ٠٠ المخ ٠ فان مجموع الرغبات وضروب الناور والآمال والمحاوف التي تردد على ذهن الانسان حتى يقوم بالفعل أو يصل الى قرار بان الفعل مستحيل فذلك حتى يقسوم بالفعل أو يصل الى قسرار بان الفعل مستحيل فذلك ما نسسميه بالروية سين المال الى قسرار بان الفعل مستحيل فذلك أسياء المالي المالية المناه المناه المالية المناه المالية المناه المالية المناه المالية المناه المناه المالية المناه المناه المالية المناه المناه المالية المالية المالية المناه المالية ال

(21) T. Hobbes: Ibid.

<sup>(</sup>٢٠) الروية احدى مراحل الفعل الفعل الارادى وهى تتوم على التالل والنفكير في الروية احدى مراحل الفعل الفعل النها انظر في العقل بالماة الموازنة بين الاسباب الداعية اليه ، والاستاب الصادرة عنه ، غاذا اسفرت هنده الموازنة عن الخاذ قرار تحت شروط الفعل ، ولذا لم يسفر عنه اتخاذ درار ، أدت الى الوقوع في الحيرة والنهدد الددور جبيل صليبا ما المعجم الفلسسفى المجد الأول ص ٦٢٩ دار الكتساب البالى بيروت الطبعة الأولى عام ١٩٧١ .

-- 480 --

## د من الوصول الى نهاية أو غاية تستهدف الوصول الى نهاية أو غاية على المناهدة الوصول الى نهاية أو غاية المناهدة ا

بالقيام بالفعل أو الامناع عن فعله هو ما نسديه بالارادة الانتناء فعل الارادة وليس ملكه الارادة و ومن ثم فان للعيسواات المنتناء فعل الارادة وليس ملكه الارادة ومن ثم فان للعيسواات المنت تمتلك رويه بالضروزة ارادة والمعريف الدى قدمنه مدارس المعسور الوسطى، والذى يقول: ان الارادة هى اشتهاء عقلى مستناز المستنادة المحال هو تعريف غير مقبول و اذ لو صح مثل هذا التعريف لما دان هناك امكان لوجود فعل ارادى ضد العقل الان المعل الارادى هو المنعل الذى يصدر عن ارادة و وعلى ذلك فبدلا من ان نقول انه اشتهاء عقلى ، فان علينا أن نقول انه اشتهاء ينتج من روية سابقة ، وهذا هو التعريف فان علينا أن نقول انه اشتهاء ينتج من روية سابقة ، وهذا هو التعريف الذى الذى القدمه للارادة : الارادة هى آخر اشتهاء في الروية (٢٢) و

التى يرغب نيها بين الحين والحين هو ما يسميه الناس بالسيعادة التى يرغب نيها بين الحين والحين هو ما يسميه الناس بالسيعادة التى سيعادة هذه الحياة ، لانه ليس تمه شيء اسمه راحة دائمة للذمن مادام حيا ، لأن الحياد نيسها ليدب سوى حركة ولا يمكن أن تتوم لها تائمة بدون عبة أو خوف ١٠٠ المخورات و

## ثانيا \_ أخلاق الأنانية:

٩ ـ دهب بعض الباحنين الى أن التهليل السابق الذي قام يه هوبز للعواطف والانفعالات هو الأساس الفلسفى لما سمى « بسئيكولوجيا الأنانية » نارة ، « والاخلاق الأنانية » تارة آخرى وذهب بطرس ، Peters الى أن الخطوة الأولى عى محاولة عربز

<sup>(22)</sup> T. Hobbes: eviathan, P. 95 & The English Worls Vol. 3p. 47 - 48

<sup>(23)</sup> Ibid.



#### - 727 -

عبور الهوة بين السيكولوجيا والأخلاق هي تحليله لفكرة الخير (٢١) . « ومن ثم فان فكرة الالزام ، عند هوبز بربناء على هذه النظرة تقوم على سيكولوجيا الأنانية عنده التي تعتمد بدورها على افتراضات طبيعيه مسبقة بحيث يصبح الواجب مسألة حيطة Prudence أو هو مسعى عقلي وراء متعة الذات ، أو هو حركة الرغبة والنفور ، ومن الصعب بالطبع أن يقال ان هذه نظرية أخلاقية أصيلة على الاطلاق ، فهي وجهة نظر وصفية وليست معيارية ، للسلوك البشري »(٢٥) .

۱۰ ــ لكن ما الأساس الذى استند اليه أصحاب هــذه النظرية فجعلهم يذهبون الى أن الأخلاق عند هوبز نقــوم على « سيكولوجيا الأنانية » ••• ؟ في استطاعتنا أن نلخص حجتهم على النحو التالى :

ان هوبز يقيم تصوره للحياة الأخلاقية والاجتماعية على غريزة حب البقاء وهي في نظره غريزة أساسية نتحكم في الوجود الانساني كله كما يقول هوفدنج (١٦) • ومن هنا فقد ارتبط مفهوم اللذة والألم بطبيعة حياتنا العضوية: لأن كل ما يشبع غينا تلك الغريزة يسبب لنا ضرباً من اللذة ، وكل ما يعارض لدينا تلك الغزيرة لابد من أن يولد لدينا شعوراً بالألم • ومعنى هذا أنه حينما تكون الحركة ملائمة لمجموع وظائفنا الحيوية فانها تحدث اللذة على حين أنها تولد لدينا ، في الحالة المضادة ، نوعا من الاحساس بالألم كما سبق أن ذكرنا ، واللاة بدورها تولد الرغبة ، والرغبة هي حركة انبساط نبحث فيها عن بعض الموضوعات السارة ع في حين أن الألم يولد النفور ، والنفور هو بمثابة حركة نكوس نتراجع فيها عن بعض الموضوعات الأليمة • وتنشأ اللذة والألم من نتراجع فيها عن بعض الموضوعات الأليمة • وتنشأ اللذة والألم من

<sup>(24)</sup> R., Peters : Hobbes , p. 161.

<sup>(25)</sup> W.oH. Greenleaf: The Problem of Interpretation p5 in «Hobbes and Rousseau: A Collection of Critical Essays ». ed. by Maurice Cranston. A Doubleday Anchor Original N.Y. 1972.

<sup>(26)</sup> H. Hoffding: A History of Modern philosphy Vol. 1, p. 277.



#### - 7£V -

حركة الاشباع أو عدم الاشباع في اللحظة الراهنة • وعندما نظفر بتجربة ونظفر معها بامكان تشكيل افكار عن المستقبل تبدآ المساعر المركبة في الظهور • وهذه الشاعر كلها يمكن أن نتعقبها عائدين القهقرى الى الشعور بالقوة أو الضعف ، فلو شعرت باللذة من شيء ما وشعرت أنه يمكن أن يقدم لى هـذه اللذة مستقبلا ، فاننى أفترض مقدماً أننى أمتلك القوة التي تمكني من استجلابه لنفسى مرة أخرى في المستقبل ، وقد تكون هـ ذه القوة هي قدراتي الذهنية أو الحسية الخاصة أو قوة أصدقائي الذين أثق في مساعدتهم أو قوة السلطة التي أشعر أنها تحميني ، أما الشعور بالألم فهو ينشأ مرة أخرى من احساس بنقص في القدرة على الحصول على منافع في الستقبل • وكل الناس لديهم هــده الرغبة الملحة في الجرى وراء الفوز وهي رغبة لا يضع لها حدا سوى الموت (٢٢) • وذلك كله ضرورة تدفعنا اليها غريزة البقاء والمحافظة على وجود الانسان وتدعيمه ، ومن ثم كانت الارادة نفسها ، عند هوبز جزء من هـذه الضرورة فهي انما نعبر عن آخر اشتهاء في الروية كما سبق أن ذكرنا أو هي أقوى الرغبات بمعنى أننا نريد ضرورة تلك الرغبة التي تتغلب على كل ما عداها فيصدر عنا الفعل بطريقة حتمية لا أثر فيها للاختيار • صحيح أن المدرسيين طالما تحدثوا عن حرية أخلاقية تتمثل في القدرة على الأرادة أو عدمها ، ولكن هذه المرية الزعومة هي في نظر هوبز مجرد وهم من الأوهام • والواقع أننا لا نملك حرية اخلاقية ، بل كل ما نملكه هو تلك الحربية الجسمية ﴿ أَوِ الطبيعة ) الله نستطيع معها أن نفعل ما تتجه اليه أقوى زعباتنا (١١١) .

١١ ــ تلك هي المبادىء السيكولوجية العامة التي يرتب عليها هوبز ، في رأى هــذا الفريق ، نظرته الأخلاقية الى الوجود البشرى

(27) Ibid

(٢٨) الدكتور زكريا ابراهيم : اللواياتان او التنين لتوملس هـــوين تراث لانسانية ، المجلد المرابع ،



#### - 124 -

وهذا نراه يقرن الخير باللذة ، والشر بالألم ، يقول: «ر٠٠ أياما كان موضوع شهوة الإنسان ار رغبته ، فإن هذا يعينه هو ما يطلق عليه المرع من هانيه إسم الخير Good وأيا ما كان موضوع كراهيته أو نفوره فإن هذا يعينه هو ما يطلق عليه اسم الشير ١٤٧١ • وأيا ما كان موضوع إجتقاره أو إستخفاقه بيفان هدا بعينه هو ما يطلق عليه لفظ الضبيس Vile أو التافه ب Inconsiderable التافع أن كلِمات الخير ، والشر ، والدناء أو البضيس إنما بتكسب دلالتها بالنسية الى الشخص الذي يستجدمها ، لأنه ليس ثمة شيء يمكن أن يعد كذلك (المريخيرا أو شرا أو خسيسا ) في ذاته ، بطريقة مجيردة مطلقة ، كما رأينه اليس نمة قاعدة مشتركة للخير والشر يمكن استخراجها من طبيعة الموضوعات ذايتها ، بل كل شيء يتوقف على شخص الانسان يفسه ٠٠ (٢٩)، ومعنى فلله أن مويز في هدد النص يدمن صراحة الي نسبية الأخلاق ، ونسيعية للخير والشي فليس ثمة خير مطلق أو شر مطلق لأنه لا سبيل الي استخراج قاعدة أخلاقية تنبع من طبيعة المرضوعات يفسيها . وهادام خيرنا يرتبط في نظريا دائما يما هو نافع لنا عوشرها يرتبط في نظرنا دائما بما موسمار لنا ، غلا حرج علينا اذا نيمن بقلنا إن المنفعة هي قاعدتنا الإخلاقية الوحيدة ، وجسطا إن نراجع شيني أهوائنا وعواطفيا ، لكي يتحقق, من أنها ترتد دائما في نهاية الأمر الى غريزة المجانظة على البقاء من جهة عوارادة القوة أو حب السيطرة من ناحية أجرمين ومعمل كان من تنويج الأهوام البشرية فانها جميما تنهفي خربان من النسبود بالإنانية أو حي الذات (٢٠) . . « فيكل ما هو موضوع ارغية الانسان واثبتهائه يسمى من جانبه خيراً ، وكُلُّ ما هو موضوع لنفوره

<sup>(29)</sup> T. Hobbes: Leviathan P. 90 & The English Works

<sup>(</sup>٣٠) اذا أقمنا الأخلاق على عباراات هوبز « الوَصَفَية » كانت نسبية وانانية وتفعيلة الله لكن الاخلاق الحقيقية عد هوبز تقوم على قوانين الطبيعة العلى المائية الم



#### -- F&A --

وكراهيته يسمى شراً من "("" • فالخير ، مثل كلمات « لطيف » .» و « خطريف » . • و « لذيذ » و « مثير » و « ممتع » • • الخ تشيير الى علاقة العواطف والإنفعالات والرغبات وبين اهنمامات الشخص الذي يستخدمها ومنافعه ، وهي من هدده الزاوية تختلف عن كلمات مثل « المربع » : ، و « للدائرة » ، و « المثلث » • • الخ فنحن عندما نقول « إن الصندوق مربع » فإننا نطلق على الصندوق صفه لا تتضمن شيئا على الاطلاق يتعلق بذواتنا أو يرتبط بانفسنا (٢٢)

١٢ ــ لكن علينا آلا نظن ، ذما يحذرنا ، بطرس ، أن هوبز قد وقع في نظرة ذاتية خالصة بصدد الأشياء ، فنظن أن جميع العبارات الأخلافيه ليست سوى عبارات ذاتية أو سيكولوجية عن أنفسنا أو هي ضرب من الاستنبطان الذائي فحسب • ذلك لأن هويز يعلقد أن الانسان يفترض كيفيات معينة وخصائص محددة موجودة في الإنسياء ناسها هي التي تبعث فينا السرور أو المتعة أو اللذة « مع لا شيء خير أو شر الا بمقدار ما يرتبط بالأفعال التي تبدأ منه ، وحذلك لا ضير ولا شر الا بالنسبة الشخص الذي يقوم بهذه الأفعال التي تسره أو تضره ١٠ فبعض الأعشاب خير لأنها مفيدة في الغذاء والنموت وبعضها الآخر سام ، وهندا المصان خير لانه نبيل المحتد وقوى ع وسهل الانقياد »(٢١٠) من وهوبن هنا يُوضِين سمة للفظ « الخير » مثيرة للاهتمام فسرها كثير من الكتابُ المحدثين في الأخلاق بطرق مختلفة ، فنحن عندما نصف شيئاً ما بأنه خيرة فاننا بذلك لا نشير الى أية خصائص في الأشياء على نتحق ما نفعل عندما نصف الصندوق بأنه مربع ، لكن على الزغم من أننا لا تشير اشارة مباشرة الى خصائص الشيء فاننا تعنى باستمرار أن للشيء خصائص ينطبق على بعضها لفظ « الخير » ، وهكذا يظهر المعيار : ا

<sup>(31)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 90 & E. W. Vil. 3, p. 41.

<sup>(32)</sup> R. Peters: T. Hobbes, P. 161 - 162.

<sup>(33)</sup> Thomas Hobbes: The English Works., Vol. 5, p. 192.

- 40. --

فحصان هوبز المثير: « نبيل المحتد وقوى وسله الانقياد » وهي خصائص تختلف عن خصائص البنات « الخليد » • ومعنى ذلك أن الخصائص التي نطلق عليها كلمة « خير » تختلف من سياق الي آخر ، فليس هناك ، ذما يقول هوبز قاعدة أخلاقية عامة تنبع من طبيعة الموضوعات نفسها ، ان القاعدة المشتركة يفهمها المتحدث والساملع ، وهذا هو ما يفسر معنى أن تكون خيرية الشيء نسبية بالنسلة الي الشخص الذي يصف الشيء بأنه خير دون ان تنكشف له عن طريق الاستنطان (٢١) •

١٣ ـ تلك هي بحسورة موجزة نظرة الأنانية السيكولوجية Psychological Egoism النسهيرة التي فسرت بها تحليلات هوبز الطبيعة البشرية ، ومن ثم تحليله لجميع المفاهيم الأخلاقية ، ولقد أخذ برنارد جرت Bernard Gert على عاتقه مهمه تفنيد هذا التفسير في المقدمة التي صدر بها للطبعة التي قام على نشرها لتتاب هوبز « الانسان والمواطن Man and Citizen » فهو يرى أن أخطر سوء فهم تعرض له هوبز انما ينعلق بنظريته في الطبيعة البشرية : فمن الفلاسفة وعلماء السياسة معا من أخذ من هوبز نموذجا للفيلسوف فمن الفلاسفة وعلماء السياسة معا من أخذ من هوبز نموذجا للفيلسوف من المستحيل تقديم وجهة نظر متماسكة عومترابطة عن فلسفته السياسية والأخلاقية ، مما اضطر معظم شراحه الي اعادة تفسير فلسفته كي يوفقوا بيها وبين أنانيته وجي الكنانية من ناحية أن هوبز لا يؤكد والأخلاقية من ناحية ، وبين الأنانية من ناحية أخرى ، وهكذا نستطيع والأخلاقية من ناحية ، وبين الأنانية من ناحية أخرى ، وهكذا نستطيع أن ننتبل ما يقول دون اعادة تفسير ٠٠ » (٢٥) •

1٤ ــ ويتساءل جيرت B. Gen ما المقصود أولا بسيكولوجيا

<sup>(34)</sup> R. Peters: Hobbes, p. 162.

<sup>(35)</sup> Thomas Hobbes'S De Cive. Ed. With an Introduction by Bernand. Gert, p. 5 Humanities Press U.S.A. 1979.

## - 101 -

الأنانية ٥٠ ؟ ويجيب : « الأساس الفلسفى لمسيكولوجيا الأنانية هو القول بأن الناس لا يقدمون قط على فعل فيه مصلحة الآلخرين ، لأنهم يؤمنون بمجرى واحد معين هو مصلحتهم وهو الذي يكون الفعل فيه سليما من الناحية الأخلاقية و لكن علينا أن نلاحظ أن القول بان معظم أفعال النعالبية العظمى من البشر تحكمها المصلحة الذاتية ، لا يثير مشكلة فلسفية ، رغم أنه يعبر عن نظرة تشاؤمية للطبيعة البشرية لا ييررها الواقع و أما القول بأن جميع أفعال جميع البشر تحكمها تماما المصلحة الذاتية ، فهذا ما هو هام \_ فلسفيا \_ وها هنا تكمن دعوى المصلحة الذاتية ، فهذا ما هو هام \_ فلسفيا \_ وها هنا تكمن دعوى وأنا لا انكر أن هوبز يؤمن بوجهة نظر الأنانية عن الطبيعة البشرية وأنا لا انكر أن هوبز يؤمن بوجهة نظر متشائمة عن الطبيعة البشرية ، لكنسى أرفض القول بأنه كان يؤمن بوجهة نظر مأنانية المسيكولوجية تعنسى : وقو كانت الأنانية السيكولوجية تعنسى : وجهة نظر خاطئة ، لأننا لا نفعل دائما ما فيه مصلحته المخاصسة الكانت وجهة نظر خاطئة ، لأننا لا نفعل دائما ما فيه مصلحته المخاصسة الكانت وجهة نظر خاطئة ، لأننا لا نفعل دائما ما فيه مصلحته المخاصسة الكانت وجهة نظر خاطئة ، لأننا لا نفعل دائما ما فيه مصلحته المخاصسة الكانت وجهة نظر خاطئة ، لأننا لا نفعل دائما ما فيه مصلحته المخاصسة الكانت وجهة نظر خاطئة ، لأننا لا نفعل دائما ما فيه مصلحته المخاصة الكانت وجهة نظر خاطئة ، لأننا لا نفعل دائما ما فيه مصلحته المخاصة الكانت وجهة نظر خاطئة ، لأننا لا نفعل دائما ما فيه مصلحته المخاصة المخاصة المخاصة المؤالة ، لأننا لا نفعل دائما ما فيه مصلحته المخاصة المخاصة المخاصة المخاصة المخاصة المؤالة المؤالة المؤالة المؤالة ما فيه مصلحته المخاصة المؤالة المؤالة

إلاً) فالمطالب الشاب يذهب الى السينما والمسرح وهو يعلم أن مصلحته تكمن في استذكار دروسه •

(ب) والرجل الناضج يدخن ويشرب الخمر ٠٠ الن مع أنه يعلم أن في هـذه الأفعال أضراراً كثيرة على صحته ٠

ومن هنا فان هوبز يذكر في شيء من الأسى أن انفعالات الناس وعواطفهم تقودهم الى فعل ما يتعارض مع أفضل مصلحة لهم (٢٧) • • De Cive III

ان الأنانية السيكولوجية في صورتها الايجابية تذهب اني أن

<sup>(36)</sup> Ibid .

<sup>(37)</sup> Ibid . p. 6.

- 191 -

أغمال جميع الناس تحدر باستمرار بدافع من المصلحة الذاتيسة بوهي تذهب في صورتها السسلبية الى انكار انواع معينة من البواعث الأخلاقية المفعل منن الأريحية الحقة أو الغيرية الإسلية . أو الابيمان بان فعلا ما حق أو حبواب أخلاقيا ، ومعنى ذلك أن الانبسسان عندها يفعل دائما « لكي يشبع رغباته » موهي عبارة عامته بسبب غمونس كمة « رغباته » نفسها لان رعباته قد نتعارض مع رغبات شخص آخر ، كمة « رغباته تنكر جميع الأفعان الغيرية ، كما أن رغباته قد تتعارض مع حسبه الاخلاقي بالانهائية العيرية ، كما أن رغباته قد تتعارض مع يعتقد أنه من الصواب أخلاقيا أن يفعله ! فاذا ما فسرت هده الإنانية يعتقد أنه من الصواب أخلاقيا أن يفعله ! فاذا ما فسرت هده الإنانية ومع حسبه الأخلاقي نائد لها أن تندر حسدور الفعل عن بذين ومع حسبه الأخلاقي نائد لها أن تندر حسدور الفعل عن بذين المحدرين ، فاذا ما بينا أن كمة « رغباته » لا تعارض هذين المحدرين وحلنا إلى ما نسميه بالإنانية التكرارية 
Tautological Egoism التي تعبر عن تحديل حاصل ، وأنا أعتقد أن هدون كان أنانيا التي تعبر عن تحديل حاصل ، وأنا أعتقد أن هدونز كان أنانيا بهدذا المعني دان ،

١٥ – هـ خه الانانية التكرارية التى تعبر عن تحصيل حاصل لا معنى له هي نتيجة مباشرة ، في رائ جيرت B. Gert ، التعريف هوبز ( للارادة » الذي أمناطقنا دكره : « الازادة مي اقوى الرغبيات ( بالفعل أو الامناع عن الفعل ) أو هي آخر اشتهاء في التروي يجعلنا نقدم على الفعل أو تخجم عنه ، وهكذا تجد أن النتجه التحرورية هي أننا نفعل باستمرار بناء على رغباتنا ، ومادام هوبز يقول « أن الاسم الشترك للاشياء المرغوبة ، بمقدار ما تدون مرغوبة ، هو الخير ، والاسم الشترك للاشياء المرغوبة ، بمقدار ما تدون مرغوبة ، هو الخير ، والاسم الشيرك الجميع الاشياء التي نبتعد عنها هو الشر ، ومن ثم فقد كان المسطو على حق عندما عرف الخير بأنه ما يرغب فيه جميع الناس ، اكن لما كان الناس يختلفون في رغبتهم أو ابتعادهم عن الأشهياء

(38) Ibid, p. 7.



# -· 707 -

المنتلفة لزم أن يكرن هناك كثير من الأشياء الخيرة عند البعض ك والشريرة عند الآخرين ، قما قد يكون خيرا لنا هو شر لأعدائنا ، ومن ثم فان الدير والمر يتضايفان مع الرغبكة من عن الرغبة عن عد الرعبة عن عد الراعبة عن عد الرعبة عن المراعب ومعنى ذلك أن كل انسان بالضرورة يسعى الى ما هو خير بالنسنة له ، الكن على الرغم من أن هنذه العبارات توحى بضرب من الأنانيسة السيكولوجية ، فأنها في الواقع لا تضع حدودا لرغبات الناس أو للا يعدونه خيرا ، ومن ثم فانها لا تؤدى الا الى أنانية تدرارية تعبر عن تحصيل علمعل فحسب ، بل انها لتتفق اتم الاتفاق مع التعريفات الثي تقول أن الاسمان يرغب فني مساعدة الآخرين ع وأن فعله يمدن أن يصدر عن العساسين أو محبة أو اريضية ! بل أن من المكن كذلك أن يفعل الانتشان ما هو عادل ومستقيم ، أعنى أن يلصدر فعله عن حس أخلاقي ـ ! ويسمخ هديز ، بوضوح ، نائل هدين الضربين من الأشخاص والأفعال فهي آن معاً. ، ولا أحد يتكر ، بالطبع ، أن هوبر يسوق الحيانا عبارات تديينه ، في ظاهرها ، بالأنانية النشيكولوجية ، لكنها تفسر عادة على لنها ضرب من المبالغة الخطابية (انظر مثلا كتابه « في المواطن De Cive الفصل السابع ققرة ١٣ حيث يقول : « كل شيء يخضع للمال » • • ) فصلا عن أن هوبز يكتب في بعض الأحيان بطريقة الاقتاع الخطابئ بحيث لا يتوخى الدقة فيما يقول ، وعلى سبيل المثال فهو قد يشرح طرقا معينه من السلوك في عبارات عامة فضفاضة مع أنها او أخذت بحرفيتها لتناقضت في معانيها مثل « أن تحزن اشر حاق بالآخرين ، هو أن تشعر بآلام الآخرين ، وأن تعانى مثلهم ، أعنى أن نتحيل أن الشر الذي وقع على هـ ذا الشخص الآخر يمكن أن يحدث لك وتلك هَى الشَّنَفَقةُ مَمْ يُرْدُنُهُ مَ لَكُنّهُ يَقُولُ أَيْضًا : « أَن رَقِيةٌ الشَّرِ الذي يلحق بالآخرين تسر الناظرين ، لا لأنها شر ، بل لأنها شر يلحق

<sup>(39)</sup> Thomas Hobbes: De Homine, p. 47 Trans by charls T. Wood. Humanities mess, U. S. A. 1972.

<sup>(40)</sup> T. Hobbes: De Homine, p. 614:

## - YOE -

بالآخرين ٠٠»(١١) وهذه العبارة الأخيرة لا تنكر الشفقة فحسب ، وانما تحيل كل انسان الى نمض يتلذذ بآلام الآخرين بحيث يصبح سادياً Sadist • ومن ثم لا تفهم عبارته السابقة الا بعد قراءة العبارة التي تتلوها: « ومن ثم فان الناس اعتادت أن تسرع الى مشهد موت الآخرين أو حدوث خطر لهم »(٤٢) • ويحاول هوبز أن يفسر لماذا يحدث ذلك لأنه من غير المفهوم عنده أن يستمتع المرء ببساطة بمصائب الآخرين • وهناك تعارض مماثل عندما يقول : « ليس مما يسر الناظر أن يرى خير الآخيرين ، لا لأنه خير ، بل لأنه خير الآخرين »(٢٢) ، مع أنه في الفصل الثاني عشر من الكتاب نفسه سوف يعرض الأنواع الحب ويقول انها كثيرة بعدد الموضوعات التي يمكن أن تحب فمنها: « حب المال ، وحب القوة ، رحب المعرفة مع المنح » وأيضا حب الانسان للانسان الذي يفهم بطريقتين تكون الارادة الخبرة مشتركة مع ظيهما: منه ضرب من الحب نرغب فيه الخير لأنفسنا ، ونوع آخر نرغب فيه الخير للآخرين ٠٠ »(٤٠) • فلو أخذت العبارة الأولى على انها « حسد » والعبارة الثانية على أنها « أريحية » لزال التعارض بينهما مثلما يختفي التعارض بين العبارتين السابفتين اذا ما قلنا أنهما يصوران « الشفقة » ، و « السادية »(م؛) ٠

17 — كثيراً ما يقال ان نظرية هوبز السياسية تتطلب تلك الأنانية السيكولوجية التى سبق أن تحدثنا عنها غير أن ذلك ليس صحيحا ، ان كل ما تتطلبه نظرية هوبز السياسية هو القول بأن الناس يهتمون بمصالحهم الخاصة لكن على الرغم من أن نظرية هوبز السياسية تقتضى أن يهتم الناس بمصالحهم الخاصة ومنافعهم الذاتية ، لا سيما تدعيم

<sup>(41)</sup> Ibid, p. 51.

<sup>(42)</sup> T. Hobbes: De Homine, p. 51.

<sup>(43)</sup> Ibid.

<sup>(44)</sup> Ibid, p. 60.

<sup>(45)</sup> B. Gert: op. cit. p. 8,



#### - Yoo -

وجودهم والمحافظة على بقائهم ، فان ذلك لا يعنى على الاطلاق أنهم لا يمكن أن يهتموا بأى شيء آخر ، فلا شيء في نظرية هوبز السياسية يقتضى ألا يكون للناس أصدقاء ءبل وأن يقدموا لهم قدرا من التضحيات فهو مثلا عندما يتحدث عن حق العقاب نراه يقول: « لقد تعهد كل انسان عن طريق التعاقد على ألا يساعد كل من يستحق العقاب ، وهــذا الحق هو ما أسميه بسيف العدالة ، وهــذه الضروب من العقود يراعيها الناس مراعاة جيدة بما فيه الكفاية الى الحد الذى يعانى فيه الناس وأصدقاؤهم المقربون من مراعاتها ٠٠ »(٤٦) وليس في هذا القول آية أنانية سيكولوجية • والحق أن ما ينكره هويز هو تلك الأريحية الطبيعية التي لا تمايز فيها على نحو ما سوف تعبر عنها فلسفة جان جاك روسو J. J. Rousseau في القرن الشامن عشر: « أذ أنو كان كل وأحد من الناس يحب كل وأحد آخـر بالطبيعة أعنى بوصفه انساناً ٤ فلن يكون هناك مبرر ، بالمقابل ، لماذا لا يحب كل انسان ، كل انسان آخر ، بالتساوى بوصفه انسانا آخر ٠٠ » (٤٧) وما يريد هوبز أن يقوله هو أنه من الواضح أن جميع الناس لا يحبون كل الناس حبأ متساوياً ، وبالتالي فاننا لا نحب الآخرين ببساطة لمجرد كونهم بشرا • ان أقرب ألناس الينا بحكم الطبيعة هم أقرب الناس الينا في فعل الأريحية »(٤٨) • وفكرة هوبز ببساطة هو أن حب الآخرين محدود ، ومن ثم غلا يمكن أن يستخدم كأساس يقوم عليه بناء الدولة • واذا كان هوبز يهتم اهنماماً أساسياً بتزويدنا بنظرية تغرى الناس بطاعة القانون فليس بدعا أن يرفض استخدام الأريحية المحدودة ، التي لا تقدم سوى عون ضئيل جــدآ فى طاعة القانون • لكن القول بأن هوبز لم يشغل نفسه بهذه الأريحية لا يعنى أبدأ أنه ينكر وجودها ، فقد سبق أن اقتبسنا تعريفه للحب

<sup>(46)</sup> Thomas Hobbes: De Cive p. 176 - 177.

<sup>(47)</sup> Thomas Hobbes : De Cive, p. 111 & English Works vol, 2 p. 3.

<sup>(48)</sup> Ibid, p. 220 and the English works, Vol 2, p. 125.



#### - Ye7 -

وفضلا عن ذلك فهو يقول ، مثلا : « أن أولئك الذين يحبون جبرانهم لا يملكون الا أن يرغبوا في طاعة القانون الأخلاقلي الذي يجرم الزهو أو العرور ، والجحود ، والازدراء ، والقسوة ، والاذي وما شاكل ذلك من اهانات يتعرض الجيران لأذاها » (٩٤) ، غير أن هوبز لا يؤمن بأن مثل هـ ذا الحب منتشر بما فيه الكفاية بحيث يصلح ليلعب دورا أساسيا في نظريته السياسية لا تقتضي انكار الأريحية المحدودة ، ولا رفضها ، وما دامت الاقتباسات السابقة تشير ، بقوة الى أنه لا ينكر مثل هـ ذه الأريحية ، فاننا تستطيع أن ننتهي من ذلك كله الى أن نقول باطمئنان ، انه لما كانت الأنانية تنكر وجود أي أفعال غيرية فان هوبز ليس انانيا (٥٠) ،

۱۷ ــ الكن لو صح ما وصلنا اليه ، من أن « هوبز ايس غياسوف الأنانية » ، كما تشيع النظرة التقليدية ، فكيف يمكن لنا أن نفسر عباراته الشهيرة التى تقول : « الا يحدث عندما يعتزم احدنا القيام برحلة أن يسلح نفسه ، ويخرج مزودا بصحبة كاغية ٠٠ ؛ وعندما يدخل محدعه الا يحكم اغلاق أبوابه ؛ بل حتى عندما نكون بمنزلنا السنا نحكم اغلاق أدراجنا وخزائنا ٠٠ ؟ ٠٠ النخ »(١٥) ٠ أن التجربة التي يعلمها الناس جميعا علمتهم مبدأ لا ينكره أحدد الا وهو أن ميول البشر هي بطبيعتها من ذلك النوع الذي ما لم تحجم وتكبح عن طريق الخوف من قوة قاهرة ، فأن كل انسان سوف يجزع من غيره ولن يثق فيه ٠٠ »(٢٥) ويروي عنه فأن كل انسان سوف يجزع من غيره ولن يثق فيه ٠٠ »(٢٥) ويروي عنه ولا الأرواح ، لكن أخشى ضربة قوية تهبط على رأسي عندما يعتقد واحد

<sup>(49)</sup> Ibid, p. 371 and English Works, Vol. 2. p. 300 . J.

<sup>(50)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan; p. 144 & English Works Vol. 3 p. 115.

<sup>(51)</sup> T. Hobbes: De Cive, p. 99 and the English Works Vol 2 p. xvi.

<sup>(52)</sup> John Aubery: Briesf Lives, p. 135 Penguin Books 1978.

## \_ YOY -

من الأوغاد أننى أخترن في بيتي خمسة جنيهات أو عشرة ٠٠ »(٥٢) ثم هناك العبارة الشهيرة: الانسان ذئب لأخيه الانسان ١٠٠٠ ثم هناك العبارة الشهيرة الخالخ ٠٠٠ النج المنح ٠٠٠ النج المنح ٠٠٠ النج المنح ٠٠٠ المنح ١٠٠٠ ا

وعلى الرغم من أننا سوف نعود الى هـذا الموضوع في فصل قادم في شيء من التفصيل عندما نتحدث عن « حالة الطبيعة » فاننا نكتفى الآن بملاحظة عدة أمور على النحو التالى :

(أ) ان هوبز يسوق العبارة الأولى التي اقتبسناها عندما يتحدث في كتاب « التنين » في الفصل الثالث عشر عن « حالة الطبيعة للجنس البشرى وما يتعلق بسعادتهم وبؤسهم » ، أعنى أنه يصف الحالة التي تعيب فيها القوانين •

(ب) انه في نفس السياق في الفصل ذاته يختتم العبارة متحدثا عمن يعلق خزائنه وهو في بينه فيقول « لكن لا أحد منا (لا أنا ولا هو) يتهم طبيعة الانسان: فرغبات الانسان وعواطفه وانفعالاته ليست في ذاتها خطيئة ٠٠ وكذلك لا تعد الأفعال الصادرة عن هذه الانفعالات بمثابة الآثام اللهم الا اذا ظهر قانون يحرمها وينهي عنها ٠٠ » (٢٠) .

(ج) كثيراً ما يقال انه كان فى ذهن هوبز وهو يكتب هذه الكلمات ما رواه المؤرخ اليونانى ثوكيد يدز (الذى سوف يترجمه هوبز نفسه فى نهاية حياته) عن الحروب المدنية الوحشية •

(د) لو أننا أمعنا النظر في عبارات هوبز لوجدنا أنه لم يقل أبداً ان كل البشر بطبيعتهم أشرار ؛ لكنه يقول باستمرار انك واجد وسط

( ۱۷ ــ هويز ا)

<sup>(53)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, p. 44 and The English Works Vol. 3. p. 115.

<sup>(54)</sup> Thomas Hobbes: De Cive, p. 100 and English Works Vol 2 Pxvii.



#### - YOX -

مجموعة كبيرة من البشر مجموعة صغيرة من البشر أشرار ــ يقول بعد العبارة الثانية التي اقتبسناها فيما سبق : « لا ينتج من هـذا البدأ أن الناس أشرار بالطبيعة • لكن ، على الرغم من أن الأشرار والطالحين أقل عدداً من الأخيار والصالحين فقد كان من الضرورى ، بسبب عدم استطاعتنا تمييزهم ، انتشار الشك والريبة ، والاحتراس ، والترقب ع والمدفاع عن النفس واخضاع كل حادثة لأكثر الظروف نزاهة واخلاصاً • ومسم ذلك كله فانه لا ينتج من ذلك أن هـؤلاء الأشرار هم أشرار بالطبيعة مه »(مم) م ان نظرية هوبز السياسية لا تقتضى القول بأنه لا أحد يمدن أن يطيع القانون اللهم الا اذا خشى العقاب ، لكنها تقول اننا عندما نتعامل مع مجموعة واسمعة من البشر فسوف يكون هناك باستمرار بعض منهم لا يطيعون القانون الا اذا تهددناهم بالعقاب(٥٦) . وعلى الرغم من أننا قد نجد جماعات صغيرة تسود بينها الثقة والاحترام التبادلين بين أفرادها بحيث لا تكون ثمة حاجة الى قانون ، فان ذلك لا يحدث قط اذا ما درسنا حشداً ضخماً من البشر • وهـ ذا ما يقوله هوبز ويركز عليه: اذا ما أردبا لمجموعة هائلة أو لحشد كبير من الناس الميش معا ، فلابد أن تكون هناك قوة مشتركة عامة تفرض قواعد المجتمع ، ولو أنك تافت حواك فلمن تجد الآن ولا في أي وقت حشدا ضخما من الناس قد عاش معا بدون مثل هذه القوة العامة وفي ذلك ما يكفى للتدليل علني فكرة هويز (٥٧) ٠

١٨ ــ هوبز ليس « أنانيا » ، فماذا يكون اذن ؟ ربما كانت الاشارة قد سبقت الى الاجابة عن هــذا السؤال ، ان هوبز يعتقد أن الطبيعة البشرية طبيعة لينة ، طبيعة يمكن تشكيلها ، وتدريبها وتربيتها ، بحيث يتعلم الناس النظام ، وطاعــة القانون ويتحولون الى مواطنين

<sup>(55)</sup> Thomas Hobbes: De Cive, p. 100 and English Works Vol 2 Pxvii.

<sup>(56)</sup> Ibid, p. 166 - 167.

<sup>(57)</sup> B. Gert: op. cit. p. 10 - 11.



#### -- 709 --

صالحين • مع التسليم بأن هذه العملية لابد أن تأخذ في اعتبارها الانفعالات القوية الموجودة عند الانسان الطبيعي ، ومن خلال هذه العملية يمكن أن يصبح الانسان كائناً مختلفا تماما عما كان في الأصل (٥٨) • وتلك هي الفكرة التي كافح هوبز ليقنع بها الناس ، وهي الفكرة التي تعمل الفلسفة بأسرها على تأكيدها : ان الانسان لا يولد انساناً ، ولكنه يصير كذلك •

# ثالثا ــ أطروحة تيار ٠٠ Taylor Thesis

۱۹ — عرضنا فيما سبق لأخلاق الأنانية التى تقيم الأخلاق عند هوبز على الأنانية السيكولوجية ، وهى وجهة نظر تقليدية شاعت مند عصر هوبز تقريباً ، ولقد ناقشنا هده الوجهة من النظر وكشفنا تهافتها ، وسوف نعرض الآن لما يسمى « باطروحة تيلور Taylor Thesis : نسبة الى المفكر الأفلاطوني الشهير ألفرد ادوارد تيلور A. E. Taylor النفر الأفلاطوني الشهير ألفرد ادوارد تيلور عقاله الشهير الذي عرض تفسيرا جديدا الأخلاق عند هوبز في مقاله الشهير « النظرية الأخلاقية عند هوبز من بداية هيذه الدراسة : « في اعتقادي أن نظرية هوبز الأخلاقية التي كانت مثيرة بطرق شتى عند معظم الفلاسفة البريطانيين ينظر اليها ، في العادة ، بمنظور زائف يعمل على تعتيم جاذبيتها المحقة وسحرها الحقيقي ٠٠» (١٠٠) و بمنظور زائف يعمل على تعتيم جاذبيتها المحقة وسحرها الحقيقي ٠٠» (١٠٠)

<sup>(58)</sup> Thomas Hobbes: De cive, p. 100 F. and the English Warks Vol. 2, p. xviii.

Philosophy في مجلة الناسفية ١٩٣٨ في مجلة الناسفية الأخلاقية المجلد النالث عشر من ص ٢٠٠٤ حتى ص ٢٠٤ بعنوان : « النظرية الأخلاقية عند هربز The Ethical Doctrine of Hobbes » ثم اعيد نشره ني الكتاب الذي أشرف عليه براون بعنوان : « دراسات حول هوبز » لكتاب الذي أشرف عليه براون بعنوان : « دراسات حول هوبز » لكتاب الذي أشرف عليه براون بعنوان : « دراسات حول هوبز » لكتاب الذي أشرف عليه براون بعنوان : « دراسات حول هوبز » لكتاب الذي أشرف عليه براون بعنوان : « دراسات حول هوبز » لكتاب الذي أشرف عليه براون بعنوان : « دراسات حول هوبز » لكتاب الذي أشرف عليه براون بعنوان : « دراسات حول هوبز » الكتاب الذي أشرف عليه براون بعنوان : « دراسات حول هوبز » الكتاب الذي أشرف عليه براون بعنوان : « دراسات حول هوبز » الكتاب الذي أشرف عليه براون بعنوان : « دراسات حول هوبز » الكتاب الذي أشرف عليه براون بعنوان : « دراسات حول هوبز » الكتاب الذي أشرف عليه براون بعنوان : « دراسات حول هوبز » الكتاب الذي أشرف عليه براون بعنوان : « دراسات حول هوبز » الكتاب الذي أشرف عليه براون بعنوان : « دراسات حول هوبز » الكتاب الذي أشرف عليه براون بعنوان : « دراسات حول هوبز » الكتاب الذي أشرف عليه براون بعنوان : « دراسات حول هوبز » الكتاب الذي أشرف عليه براون بعنوان : « دراسات حول هوبز » الكتاب الذي أشرف عليه براون بعنوان : « دراسات حول هوبز » المناب الذي أسرف عليه براون بعنوان » المناب الذي أسرف المناب الذي المناب المناب

وكان مقال تياور هو المقال الثالث من ص ٣٥ حتى ص ٥٥ .

<sup>(60)</sup> A. E. Taylor: The Ethical Doctrine of Hobbes p. 400 philosophy N. B, 1938.

- 77. -

وهو يرد هـذا المنظور الخاطىء الى اقبال القراء على دراسة الأخلاق عند هوبز كما عرضها في كتاب « التنين » فحسب ، مع أنه كتاب ألفه صاحبه في ظروف استثنائيه خاصـة هي أحـوال بلاده المضطربة ، في الوقت الذي كب فيه هوبز كتبا أخرى في فترات أكثر هدوءا وعرض فيها لنفس النظرية الأخلاقية وفي شيء من التفصيل كما هي الحال مثلا في كتاب: « مبادىء القانون Elementsoflaw » » الذي تم تداوله قبل أن تشب الحرب الأهلية أو كتابه الآخر ٠٠ « في المواطى De Cive في المواطى عند الذي ظهـر قبل نشوب الصراع الذي اعتقد هوبز أنه لن يحسـم الا بحد السيف !

بانطباع عام هو أن ما ينبغى أن يفعله الانسان هو طاعة السلطة السياسية بانطباع عام هو أن ما ينبغى أن يفعله الانسان هو طاعة السلطة السياسية فحسب ، وذلك لأنه ان لم يفعل ( اعنى اذا ما عصى السلطة ) فسوف يخسر أكثر مما يربح ، فاذا كان موضوع الرغبة عند كل انسان هو ما يعده الانسان خيراً ، أعنى خيراً بالنسبة له ، فان من مصلحته الشخصية أن يحرص على منع مساوىء الفرضي ومآسى الاضطرابات وعدم طاعته للقانون المدنى ، حتى في أى موقف جزئى أو في أية حالة خاصة ، فانها تعنى أنه يسهم الى هذا الحد ، في عودة الفوضي والاضطرابات ، والنتيجة المنطقية هي : « اذن من مصلحتى الشخصية ، أن أتوافق باستمرار مع القانون ع وأن يأتي سلوكي مطابقا له ، وعندما أقول ان مصلحتى تقتضى ذلك فهو يرادف ان ذلك واجبى ، واذ الواقع أن واجبى هو مصلحتى الشخصية » .

۲۱ – غير أن تيلور يرد جانبا ، على الأقل ، من هـذا التفسير لنظرية هوبز الأخلاقية ، الى أسباب تاريخية يقول « ان الأسقف بطلر Bishop J. Butler هو الذي أخذ على عاتقه أن يكشف عن المغالطات التي تنطوي عليها سيكولوجيا الأنانية في العقل البشرى ، فأخذ أمثلة

<u> — 177 —</u>

محببة لديه من بعض تحليلات هوبز للانفعالات Passions وقام بتفنيدها تفنيداً عميقاً ، حتى أنه ترك في ذهن القارىء انطباعاً بأنه لا يوجد شيء في نظرية هوبز الأخلاقية سوى سيكولوجيا الأنانية (وهو اتهام كان هو نفسه حريصاً جداً ألا يوجهه) وهي الفكرة التي سادت منذ عصر بطلر حتى يومنا الراهن ولا شك أن جانبا من هذا الاتهام تقع مسئوليته على عاتق هوبز نفسه ، فهو المسئول ربما من غير قصد عن نتائجه ٠٠٠ » (١١) .

٢٢ ــ كان هناك سؤلان متمايزان ، في رأى تپلور ، أراد هوبز أن يجيب عنهما ، أما المسؤال الأول فهو : لماذا ينبغي على أن اكون مواطناً صالحاً ؟ أو أن أسلك كما يسلك المواطن الصالح ؟

وكان السؤال الثانى: ما الذى يدفعنى لأن أفعل ذلك لا سيما اذا ما كانت معرفتى بالالزام لا تكفى لأن أقوم بمثل هذا السلوك ؟

لقد حاول هوبز أن يجيب عن السؤال الأول بواقعة سيكولوجية يكررها كثيرا ، وهي أنني عندما أنتهك القانون وأحطم السلام فانني أفعل ذلك لاعتقادي اني أربح شيئا ، ومن هنا كانت النقطة الهامة عند هوبز هي البرهنة على أن من يننهك القانون لا يربح قط من مثل هذا السلوك ، ذلك لأنه يؤدي الى عودة حالة الحرب : حرب الكل ضد الكل Bellum Omnium Contra Omnes وهي حالة بالعة الضرر وتعود على بأوخم العواقب دون أن يعوضني شيء قط! غير أن جواب هوبز عن السؤال الثاني : لماذا ينبغي على ، أو لماذا أنا ملزم أنا كون مواطنا صالحاً في خوب مؤلف على كلمتي وأن أكون مواطنا صالحا ، مراحة أو ضمنا ، أن أحافظ على كلمتي وأن أكون مواطنا صالحا ، والمراوغة في الوفاء بعهد قطعته على نفسي هو والمنث بكلمتي ، والمراوغة في الوفاء بعهد قطعته على نفسي هو

<sup>(61)</sup> A. E. Taylor; Ibid.



# **- 777 -**

اثم أو شرو Iniquity بل هو شر في ذاته Malum in se عنظرية المخلاقية المحقيقية عنى رأى تيلور ، وهي نظريه ننفصل انتم الانفصال عن سيدولوجيا الأنانية ، فليس ثمه علاقة منطقية ضروريه بينهما ، ان نظرية هوبز هي نظرية في الواجب Deonto logy بالمعنى الدقيق لهذه الكلمة ، وهي من هذه الزاوية تشترك مع بعض قضايا كانط Kant في سيمات خاصة رغم وجود اختلافات هامة بينهما (٦٢) ،

77 - ولقد عرض هوبر نظريته هذه في كتابه « في المواطن De Cive » لا سيما الفصل الثالث ، حيث يقول : « ألفاظ عادل ، وكذاك عدل وظلم هي آلفاظ مشككة equivocal « (١٣) ، في تعنى شيئاً معيناً عندما تقال على الأشخاص في حين أنها تعنى شيئاً معيناً عندما تقال على الأشخاص في حين أنها تعنى شيئاً كرعيدما تقال على الأفعال فعندما تنسب كلمة عادل للأفعال فانه الفعل الذي يتم وفقا للصواب أو الحق Right والشعل الظالم الذي يتم متفقا مع الظلم ، ومن ثم فان الشخص الذي عمل شيئا عادل لا يقال عنه لهذا السبب انه شخص عادل ، بل شخص برىء أو غير مذنب Squiltiess على الأشخاص فان الأمر يختلف ، لأن الشخص العادل هو الشخص على الأشخاص فان الأمر يختلف ، لأن الشخص العادل هو الشخص على الأشخاص فان الأمر يختلف ، لأن الشخص العادل هو الشخص الذي يبتمج من سلوكه العادل ، « (١٢) ، وبمعنى آخر يفرق هوبز بين الفعل الذي يتم متفقاً مع القانون فحسب ، والفعل الذي يتم بسبب مدوره عن القانون ، وتلك هي بالضبط تفرقة كانط للفعل الذي يتم بسبب

Vol, 2.66.

<sup>(62)</sup> A. E. Taylor : Ibid .

<sup>(</sup>٦٣) النفظ المشكك هو اذى لا ينطبق على ما صدقاته بمدنى واحد ، بل يكون هناك اتناق من وجه واختلاف من وجه آخر . (64) Thomas Hobbes: De cive, p. 138 and the English Works



#### - 777 -

ويكون متفقاً مع الواجب والفعل الذى يتم بسبب صدوره عن الواجب ، مع فارق هام هو أن هوبز يحاول رد القانون الذى يسلك الرجل الفاضل بناء عليه الى قانون واحد بعينه هو: « ذلك الوعد الذى قطعته على نفسى يوما ما ، ووعدت بالوفاء به ، والمحافظة عليه ، وبذلك ترك هوبز نفسه عرضة لأن يساق ضده نفس الحجة التى قيلت ضد « الارادة الخيرة » عند كانط التى لا تريد شيئاً سوى هذا الاتفاق مع القانون لأنه قانون ، أعنى أن هذه الارادة صورية وفارغة (١٥٠) .

والواقع أن هوبز ، فيما يقول تيلور ، يستبق محاولة كانط التي وصف فيها الارادة الخاطئة بأنها محاولة لا معقوله: وأنها تؤدى إلى نتيجة ذات جانبين متناقضين ٠ وهكذا استخدم هوبز نفس الحجة الكانطية ليشرح نظريته في كتابه في « المواطن De Cive » يقسول: « هناك ضرب من التشابه بين ما نسميه في الحياة الجارية باسم الائم أو الظلم : Injury وما كانت تسميه مدارس العصور الوسطى باسم الخلف Absurd فمن ينكر بالحجة ما سبق أن أكده هو نفسه هاننا نقول انه انزلق الى الخلف والعبث • وبنفس الطريقة فأن من يفعل أو يمتنع عن فعل ، في لحظة ضعف ذهني ، ما سبق أن كان قد وعد في العقد ألا يفعله آو يمتنع عن غعله ، فانه يرتكب ائما ويسقط في تناقض لا يقل عن التناقض الذي أطلق عليه المدرسيون اسم العبث أو الخلف Absurd • ذلك لأنه بالتعاقد على معل ما في المستقبل فانه يريده أن يتم ، وعدم عمله يعنى أنه لا يريد أن يعمله • وهــذا يعنى أنه يريد عمل الفعل ولا يريد أن يعمله في وقت واحد وذلك تناقض ٠ ومن ثم فان الاثم Injury هو ضرب من العبث المحال في المديث ، تمامامثلما أن العبث المحال هو ضرب من الاثم في المناظرة» (٦٦) • ويقول هوبز أيضاً « هناك في كل حنث المعهد Covenant تناقض بالمعنى

<sup>(65)</sup> A. E. Taylor : op. cit.

<sup>(66)</sup> Thomas Hobbes: De Cive, p. 137 and E. W. Vol. 2. p 65



## - 37.7 -

الدقيق لهذه الكلمة ، لأن ذلك الذي يتعهد يريد أن يفعل ، أو يمتنع ، فن الزمن القبل • ومن يقوم بفعل ما يريده في الحاضر ، لكن الحاضر جزء من الزمن المقبل المتضمن في العهد • ومن ثم فان من يحنث بالعهد انما يريد أن يقوم بعمل الفعل وبعدم عمله في وقت واحد ، وهـذا تناقض صريح »(١٧) والفكرة هنا ، من حيث الأساس ، هي نفسها فكرة كانط رغم وجود بعض الاختلافات الضئيلة ، الا أن « النقطة الهامة هنا هي أن هوبز يتفق مع كانط في الطابع الأمر للقانون الخلقي ، كما يتفق معــه في القول بأن القانون الخلقي هو قانون العقل الحق Right Reason ويصعب على القارىء المتعجل أن يتعرف على الطابع الآمر للقانون الطبيعي الذي هو القانون الخلقي نظرا لأن هوبز يصف مضمون هـ ذا القانون مراراً بأنه « مبرهنات Theorems » يكتشفها العقل تماماً ملثما يصل الى نظريات الهندسة والرياضة ، بل انه ليذهب الى هد أبعد من ذاك فيقول ان هـذه المبرهنات لا تصبح قوانينا بالمعنى التقيق الا في المجتمع المدنى • ومن هنا نراه يذهب في كتابه « غنى المواطن » الى أن : « ما نسميه بقوانين الطبيعة ( ما دامت ليست شيئًا آخر سوى نتائج معينة يفهمها العقل لأشياء يتم عملها أو يمتنع عن فعلها ، في حين أن القانون هو ، أن شئنا الدقة ، كلام من يصدر أوامر حقة الى الآخرين بفعل الفعل أو الامتناع عنه ) ليست قوانين بالمعنى الدقيق الكلمة من حيث أنها تنبع من الطبيعة ، ومع ذلك فانها يمكن أن تسمى قوانين حقة من حيث أنها أعطيت لنا من الله عن طريق الكتاب المقدس (٦٨) • وهو يقول في « التنين» أيضاً « أو امر العقل هذه ، اعتاد الناس أن يطلقوا عليها اسم القوانين ، لكنها ليست تسمية دقيقة وذلك الأنها ليست سوى نتائج أو نظريات أو مبرهنات Theorems تتعلق بما يساعدهم في المديث ، أو الدفاع عن أتفسهم ، في حين أن المقانون بالمعنى الدقيق هو كلمة من له الحق في أن يأمر الآخرين ٠

<sup>(67)</sup> Tbid.

<sup>(68)</sup> A. E. Taylor : op. cit.



#### - 770 -

فاذا نظرنا اليها على أنها كلام الله لكان من الصواب في هذه. الحالة أن نسميها بالقوانين ٠٠ »(١٩) .

27 - ويذهب « تيلور » إلى أن هوبز يصف قوانين الطبيعة في حالة الطبيعة التى تخيلها على أنها « أو امر » ولا يصفها آبدا بأنها نصائح وهــذا الاستخدام لكلمة « أمر » ( يضفى عليها بالطبع الطبع الدينى الذى يريد تيلور أن يصل اليه ) يضفى الطابع الآمر على هـذه القوانين التى تختلف أتم الاختلاف عن النصائح أو التوصيات! ومن ثم نرى هوبز يعرف قانون الطبيعة بأنه « أمر من العقل السليم » (٧٠) و « قانون الطبيعة قاعدة عامة يكتشفها العقل » (٧١) و تمنع الانسان من أن يفعل ما يدمر حياته أو أن يستبعد وسائل المحافظه على هذه الحياة: « فالقانون الأساسي الطبيعة هو الذي يطالب الناس ببذل الجهد نحو السلام و ومن ثم فان الطبع الآمر للقانون الأساسي ليس ملزم له و وحتى في حالة الطبيعة فاننا نجد أن القانون الأساسي ليس مو الذي يجعلني أقول: انه ينبغي على أن أفعل ما يحافظ على حياتي مقدار ما أراه مناسبا ، وينبغي على ألا أفعل ما يعرضها المخطر ٥٠ » وعلى ذلك فسوف يكون « الانتحار » مثلا مستبعدا تماما حتى في حالة الطبيعة رغم ما فيها من بؤس وشقاء!

70 — ومعنى ذلك كله أن طابع الأمر في القانون يجعلنا نقول ان الالزام Obligation عند هوبز ليس من وضع الحاكم عندما يصدر أو امره بالتهديد بالعقاب ، بل ان الالزام الخلقي الذي يلزمنا بطاعة القانون الطبيعي سابق على وجود المشرع وعلى وجود المجتمع المدنى ،

<sup>(69)</sup> Thomas Hobbes: De Cive, p. 152 and the English works, vol. 2, p. 50.

<sup>(70)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, p. 168 & English works Vol. 3 p. 147.

<sup>(71)</sup> Ibid, p. 146 and the English works vol. 3 p. 117.



### - 777 -

فحتى في حالة الطبيعة « نجد أن هذا القانون يعبر عن الزام من الداخل in Foro Interno حتى اذا لم يكن هناك باستمرار الزام من الخارج In Foro Externo • وربما اتضحت الفكرة أكثر عندما نقول ان القانون الأساسي للطبيعة وللأخلاق كما يتصوره هوبز هو قانون يعبر عن الزام متبادل: « فما يطالب به ، وما يأمر به ، هو النسلام » مع ذلك الذي يطلب السلام معى « ذلك السلام الذي ينبعي السعى وراءه أينما وجد » اذ « ينبعي على كل انسان أن ينشد السلام وأن يسمى اليه حيثما كان هناك أمل في العثور عليه ٠٠ »(٧٢) والتوضيح الذي يسوقه هوبز ، دفعا لسوء الفهم ع والذي يقول فيه ان قوانين الطبيعة ملزمة من الداخل ، وأن لم توضع موضع التنفيذ أعنى حتى أذا لم يظهر الالزام من الخارج هدا التوضيح لا يستهدف شديئا آخر سوى تذكيرنا بأن الزامات هـذه القوانين متبادلة ، وأنه حيثما لا توجد قوة مشتركة لحماية هذه القوانين فسوف يترك للمرء أن يقرر بنفسه ما اذا كانت رغبتي في السلام متبادلة مع رغبتك أم لا ــ بل ان هــذا التوضيح ، فيما يرى تيلور ، يحمل معنى أكثر عمقا لم يكن نقاد هوبز ، باستمرار ، منصفين في ابرازه أو المحافظة عليه ، وهو أن القانون المدنى يمكن أن ينتهك بأعمال واضحة م أو بكلمات علنية صريحة ، في حين أن القانون الخلقي يمكن انتهاكه بخاطرة سيئة ، أو نوايا منحطة أو أغراض دنيئة : « كلما كانت القوانين ملزمة من الداخل In Foro Interno أمكن انتهاكها لا فقط بواقعة صريحة ضد القانون بل أيضا بواقعة متفقة معه ، إذ على الرغم من أن الفعل في هذه الحالة سيكون في ظاهره ، مطابقا للقانون فان الفعل ، في باطنه ، أي العرض ، سيكون ضد القانون ، وذلك عندما ينتهك الالزام من الداخل ٠٠ »(٢٢) ٠ والقوانين التي تلزم الضمير يمكن أن تتحطم بفعل لا فقط ضد هده

<sup>(72)</sup> Ibid, p. 146 & W. Vol. 3 p. 117.

<sup>(73)</sup> Tomas Hobbes · Leviathan, p. 167 & English Works Vol, 3 p. 145 .



#### - Y7Y -

القوانين عبل أيضا بفعل يتفق معها كما لو كان لصاحبه اعتقاد آخر ، اذ على الرغم من أن الفاعل نفسه يستجيب لهذه القوانين ع فان ضميره ضدها ٠٠ »(٢٤) • مما يذكرنا بكانط وحديثه عن الفعل الذي يصدر عن الواجب والفعل الذي يتفق ظاهريا مع الواجب ٠

٢٦ ــ تلك هي أطروحة تيلور ، بايجاز شديد ، التي ترد النظرية الأخلاقية عند هوبز الى الزام يفرضه القانون الطبيعي حتى قبل نشأة المجتمع ويلزمني باحترام « عهودي » والوفاء بكل ما قطعته على نفسى من وعود وتعهدات ويعتبر أي حنث بها عملا لا أخلاقيا ، أما تعهدي « والترامي بالطاعة التامة للسلطة فهو الترام مشتق من هــذا الالترام الأول ( الصادر عن القانون الطبيعي ) • ومن ثم فليس صحيحا ، في نظر تيلور أن نقول ان الحاكم هو الذي يخلق هــذا الالترام ويرض على الناس الوفاء بعهودهم ، وعودهم ، وعدم المراوغة في تنفيذها : « وهكذا يتبين لنا أن الحاكم لا يفعل شيئاً لخلق الالترام بالوفاء بالعهود ، بل ان كل ما يقوم به هو أن يقرر أن اتمام « عهود » بعينها عمن غير مشروع ، وأن يحدد الصور الدقيقة التي توقع فيها نواياها بحيث مشروع ، وأن يحدد الصور الدقيقة التي توقع فيها نواياها بحيث من الزنا عملا خاطئاً ، بل كان الزنا عملا خاطئاً من قبل في القانون من الزنا عملا خاطئاً ، بل كان الزنا عملا خاطئاً من قبل في القانون الطبيعي ، ودور الحاكم أن يحدد فحسب « ضروب الجماع » التي مكن أن تعد زنا • • »(١٠) •

(74) T. Hobbes: De cive, p. 149.

(٧٥) ا . تيلور « النظرية الأخلاقية عند هوبز » مجلة الفلسخة عام ١٩٣٨ . وقارن ما يقوله هوبز في كتابه « في المواطن Pe Cive » وعارن ما يقوله هوبز في كتابه « في المواطن ١٩٣٨ . هان القانون « على الرغم من ان قانون الطبيعة يحرم السرقة والزنا . • الخ . فان القانون المدنى يمكن أن يأمرنا بانتهاك أي شيء ، وأن الانتهاك ليس سرقة ولا زنا . • الخ فعندما كان اللاسيديميون المحصوص المتبابهم عن طريق قانون معين ، كانت الدبرطة عاصمته ) انقدماء يسمحون لشبابهم عن طريق قانون معين ، بنهب ممتلكات الغير ، ويأمرونهم الا نكون هذه المتلكات ملكا الا لمن يستولى



# - XX -

٢٧ ــ وينتهى أ • تيلور من ذلك كله الى تلخيص وجهة نظره فى ثلاث قضايا عامة :

( أ ) القضية الأولى . تقول ان هوبز يصف قوانين الطبيعة باستمرار بانها أوامر Dictates وأن لها طابع الأمر المطلق والملزم حتى فبي حالة الطبيعة • أما الالزام الذي يفرض على المرء طاعة السلطان فهو مشتق من الزام أسبق هو ضرورة المحافظة على المعهود والمواثيق التى قطعها المرء على نفسه \_ ومن ثم فأنا أكون مواطنا صالحا لا لأنى أطيع الحاكم بل لأنى أغى بالتزاماتي نحوه • ويضرب هوبز مثلا على ذلك يقول افرض أن ملكاً شن حرباً ظالمة ضد ملك آخر ، ان ظلم الحرب ليس اثما ارتحبه المواطن الذي أمره الملك بحمل السلاح ، ذلك لأن سلوحه في هـ ذه الحالة كمواطن صالح هو طاعة أمر الحاكم الذي تعهد له بالولاء والاخلاص ، ومن ثم فلابد من طاعة أوامره اذا لم يكن هـذا المواطن على استعداد لانتهاك القانون الطبيعي الذي يقول انه ينبعي عليك الالمتزام بالوفاء بالعهود • وهو على هذا النحو يرضى ضميره الخاص • أما اذا كان الأمر جائراً فإن مسئولية ( جوره ) تقع على عاتق الحاكم الذي أمر به ، وسوف يسال عنه في رأى هوبز أمام الله! أما أذا ما حنث المواطن في عهده وعصا حاكمه الشرعي استنادا الي ايمانه الشخصى بأن الأمر الذي أصدره هذا الحاكم جائراً ، فان هذا المواطن سوف يرتكب « جور العصيان والتمرد » وتلك ، في رأى تيلور ، النظرية التي ترفع شعار « ليس ثمة مجال للنقاش ، ولا تسال لم ؟ ليس ثمة سوى أن تفعل وتموت »(٧٦) +

عليها ، فالهم بذك لم ينظروا الى هذه الاختلاسات على أنها سرقة . وبنفس الطريقة اعتبرت المارسة الجنسية علا الوثنيين ، طبقا لقوانينهم زيجات شرعية » فى المواطن ص ٢٧٨ — وانظر كذلك مجروعة المؤلفات الانجليزية لتوماس هوبز المجلد الثانى ص ١٩١ وهى مجموعة المؤلفات التى قام على نشرها سير وليم مولز ورث .



### - 779 -

(ب) القضية الثانية تكشف ، فيما يقول تيلور ، عن الطابع الأخلاقى الدقيق لفكر هوبز فهاهنا يقول لنا فيلسوفنا ان الحاكم أو صاحب السلطان أو السيد المدنى نفسه ، وان كان لا يخضع لتشريعات تحاكمه ، فانه يخضع لقانون صارم يعبر عن الالتزام الأخلاقى أمام رعاياه ، فهو ملزم بالانصاف ، والتقيد الدقيق بالقانون الطبيعي ( وهو نفسه القانون الأخلاقي ) ومن ثم فهو ملزم بتطبيق أسلوب الحكم العادل ، ومراعاة الجانب الانساني ، والرحمة ، والأربحية ، الخ ، ومعنى ذلك أنه على الرغم من أنه ليس ثمة محكمة بشرية لديها الصلاحية لمحاسبة العاكم على أخطائه فان عليه أن يضع في اعتباره باستمرار أنه سوف العالم على أخطائه فان عليه أن يضع في اعتباره باستمرار أنه سوف « للتنين » تجعل القارى، يخرج بانطباع عام هو أن هوبز أعطى السيد الحاكم حقوقاً لا آخر لها دون أن يفرض عليه واجبات مناظرة ، فان هذا الانطباع سوف تصححه القراءة المتانية لكتابه « في المواطن Decive لا سيما الفصل الثالث عشر الذي جعل عنوانه « حول واجبات أولئك الذين يتولون القيادة في الدولة » (٧٧) ،

(ج) أما القضية الثالثة والأخيرة التي يلخص فيها تيلور نظريته فهي أن القانون الطبيعي في نظر هوبز أمر الهي ، وهو أساس الالزام في ذلك القانون • يقول : « لا أستطيع أن أنظر الي عبارات هوبز على أنها يتسبق بعضها مع بعض الا اذا افترضت أنسه كان يعنى جاداً ، ما يقوله مرارا ، وهو أن القانون الطبيعي هو أمر من الله ، وأنه ينبغي طاعته بسبب أنه أمر من الله ، ان الاعتراف بأن هناك قوانين طبيعية يعنى أن نعترف أيضا أنها أوامر من الله ، وما دام هوبز يذهب الى أن

<sup>(</sup>٧٧) قارن دراسة 1 . تيلور السابقة الذكر ص ٥) وما بعدها ، وكذلك كتاب « المواطن » ص ٢٦٧ ولا سيما النقرات الأخيرة في هذا النصل ( من فقرة ١٥ حتى ١٧ ) وأيضا مجدوعة المؤنات الانجلزية التي قام على نشرها سير مولز ورث : المجلد الثاني ص ١٦٥ .



#### - YY -

القانون الذي يلزم من الداخل Foro Interno لا ينفذ بحق الا اذا صاحبته النية الصورية لطاعته بوصفه قانونا ، فاننا لن نستطيع أن نحققها ما لم نطع القانون الالهي على أنه كذلك وبسبب أنه قانون الهي ٠٠ »(٧٨).

# رابعا \_ العقل ٠٠ والالزام الخلقي : (٢٩)

۲۸ ــ تابع برفسور هوراد وارندر Howard Warrender بصفة عامة ع في كتابه الكلاسيكي « فلسفة هوبز السياسية » أطروحة تيلور ، وأخذ على عاتقه تطويرها وتدعيم جوانبها مع اختلاعات في التفصيلات هنا وهناك ، وهو يرى أن هناك تصورا للالزام الخلقى يسرى في كل فكر هوبز ويطبق على الانسان في حالة الطبيعة والمجتمع المدنى سواء بسواء : « نظرية المجتمع السياسي عند هوبز تقوم على نظرية الواجب • ونظرية الواجب تنتمى ، أساسا الى تراث القانون الطبيعي • فقوانين الملبيعة ، عنده ، أزلية لا تتغير ، وكذلك أوامر الله فهي مازمة للناس جميعاً الذين يستخدمون العقل فيصلون الى الإيمان بوجود قوة قادرة على كل شيء يخضع لها هؤلاء المناس ، وهكذا غان واجبات الناس في حالة الطبيعة ، عند هوبز ، وواجبات كل من المحاكم والرعايا في المجتمع المدنى ليست سوى نتائج لالزام متصل ومستمر بطاعة قوانين الطبيعة مهما تكن الصورة التي تصاغ فيها هذه القــوانين مم »(٨٠٠) م ومن ثم فليست نظـرية هوبز الأخــلاقية فيما يرى وارندر Warrender ، عبارة عن حيطة تدور حول الذات : « السبب الذي يجعلني استطيع أن أفعل واجبى هو قدرتي على فعله ،

<sup>(</sup>٧٨) المرجع السابق ص ٩١٠

<sup>(79)</sup> Howard Warrender: the political Philosophy of Hobbes« Oxford at the Clarendon press 1957.

<sup>(80)</sup> Ibid, p. 322.



## - YY1 -

وأن أرى انه وسيلة للمحافظة على وجودى • لكن السبب الذى من أجله ينبعى على أن أعمل واجبى هو أنه أمر من الله »(٨١٠) •

79 - غير أن تفسير تيلور - وارندر الأخلاق عند هوبز ينتهى الى القول بان هناك عنصرين مستقلين وأساسيين يتقاسمان فكر هوبز بالتساوى وهما : أفكاره الأخلاقية من ناحية وفلسفته العلمية من ناحية أخرى • وفضلا عن ذلك فان فلسفة هوبز الأخلاقية والسياسية سوف تستمد ، في مثل هذا التفسير ، من تراث القانون الطبيعي المسيحى ، ومن ثم فليست فلسفته الطبيعية سوى قناع كسا به هوبز أفكاره المسيحية الأساسية (١٨٠)!

۳۰ \_ ولقد نوقشت أطروحة تيلور وتطوير وارندر لها على مدى سنوات طويلة و ذهب جون بلاميناتر John Plamentatz الى القول بأن هذه الأطروحة تجعل «له» في مذهب هوبز أهمية أكثر مما فعل هو نفسه! صحيح أن هوبز لم يخرج الله تماما من الصورة التي رسمها للعالم ، لكنه فيما يبدو قام أولا برسم الصورة على نحو ما يريد بدون الله ، ثم قام بوضع الله فيما بعد للتي يحافظ على المظهر فحسب! لكن معاصرى هوبز لهم ينخدعوا بذلك » (۸۲) .

وعلى الرغم من أن « جون بلاميناتر » يرفض النظرة الذاتية السيكولوجية التى ركز عليها نقاد هوبز ، فانه كذلك يعتقد أن هناك مغالاة في نظرة تيلور \_ واريندر اللاهوتية الى أخلاق هوبز \_ والرأى عنده « أن المجتمع المستقر هو الذى تظهر فيه الأريحية على نطاق واسع

<sup>(81)</sup> H Warrender: Ibid. p. 213.

<sup>(82)</sup> W. H. Greenleaf: Hobbes the Problem of Interpretion in « Hobbes and Rousseau: A Collection of critical Essays » ed. by Maurice Cranston. A Doubay Ander Original N. Y. 1972.

<sup>(83)</sup> J. Ramenatz: Man and Society. Vol. I P. 170 A Longmon Paperback 1979.



#### - YVY -

( وغيرها من الفضائل الأخلاقية بالطبع!) ومن ثم فانها نتيجة للمجتمع المستقر أكثر مما تكون عاملا في ايجاده • • فكلما قل تنظيم حياة الناس وقل أمنهم الترموا بقواعد طبيعية وحشية أنانية ، واني لأعتقد أن علم النفس الحديث يوافق هوبز على تفسيره هذا ، فالطفل البشرى في سنوات عمره الأولى يكون أكثر أنانية في علاقته بالآخرين في معظم نظراته ، ومن ثم يحتاج الى أن يتعلم كيف يفحر في الآخرين ويكون منظما • • » (١٨٠) •

٣١ – ما الذي يمكن أن ننتهي اليه من ذلك كله ٠٠ ؟ النتيجة الواضحة ، فيما يبدو أن الأخلاق عند هوبز لا يمكن ، ببساطة أن تقوم على سيكولوجيا الأنانية كما هو شائع ٠ والحق أن مثل هـذه النظرة تخلط بين مستويين عند هوبز : الأول وصفى عندما يصف فيه هوبز سلوك الانسان ، ويرى أنه مثل الحيوان تماما يقبل على ما هو سار ولذيذ ، ويعتبره « خيرا » وينفر مما هو مؤلم وكريه ويعتبره شرا وهـذا وصف حق ولا غبار عليه ، لكن الخطأ أن ننتقل منه الى المستوى الآخر المعياري فنقول أن الناس ينبغي عليهم أن يفعلوا ذلك ! أو أن نقول أن هوبز نظر الى أخلاق البشر على هـذا النحو ! ولقد أصاب نقول أن هوبز نظر الى أخلاق البشر على هـذا النحو ! ولقد أصاب على اعتبار أنها لا تمثل النظرية الأخلاقية عند هوبز على نحـو على اعتبار أنها لا تمثل النظرية الأخلاقية عند هوبز على نحـو دقيق ومتسـق ٠

(84) John Plamenatz Man and Society Vol I p. 119.

ونظــر كذلك مقاله الذى ناتش فيه كتاب واريندر تحت عنوان : «هوبز كها براه مستر واريدر »

John Plamenatz: « Mr. H. Warlender's Hobbes, Pol. St., 1957 Reprinted in Brown, Hobbes Studies.

وقارن رد « واریندر فی نفس مجلة الدراسات السیاسیة بعنوان » رد علی مستر بلامیناتر علم ۱۹۲۰ ثم أعید نشره فی کتساب براون « دراسات حرل هوبز » .



### -- 777

٣٦ ــ أما التفسير اللاهوتي للأخلاق عند هوبز ، والذي عبرت عنه « أطروحة تيلور ــ واريندر » (مه) ، فانه ــ رغم أهميته البالغة ، يتصف كذلك بالميل الى التفسير اللاهوتي « المبالغ فيه ، اذ لو صحت هــ ذه النظرة اللاهوتية لمفكر هوبز الأخلاقي والسياسي فلم كانت ، اذن ، كل هــ ذه الضجة النقدية المرعبة التي ثارت عندما نشر آراءه ؟! ان ما كان يقوله الأسقف برامهول Bishop Bramhall عن هوبز من أن ما كان يقوله الأسقف برامهول والسياسة في ان معا ، وهي مدمرة لجميع « ٠٠ آراءه خطرة للتقوى والسياسة في ان معا ، وهي مدمرة لجميع العلاقات البشرية سواء أكانت بين الأمير ورعاياه ، أو بين الأب وابنه ، أو بين السيد والعبد ، أو بين الزوج وزوجته ، والأحرى بكل من أو بين السيد والعبد ، أو بين الزوج وزوجته ، والأحرى بكل من

(٨٥) ربما كان في استطاعتنا أن نقول أن جون ليرد John !aird في كتابه الذي اصدره عن « هوبز ) عام ١٩٣١ ــ أي قبل أن تظهر الطروحة نيلور باربع سنوات ، كان أقوى من عبر تعتيراً موسعاً ومنصلا عن وجهة النظر التي تذهب الى أن فلسفة هوبز بأسرها تقوم على اساس فكر العضر الوسيط . فقد انتهى ليرد في كتابه الى القول بأن هوبز خلال معاركة الفلسفية والسياسية لم يخترع ، وكذلك لم يستخدم ، اسلحة جديدة ، وانما أعاد تنظيم الأسلحة القديمة ، فأل جديدة عنده فيما يقول ليرد ، قد يوجد في علم الميكانيكا الجديد ، أما نظريته الأخلاقية والسياسية غانه كان هوبز فيهما معا اسكولائيا تماما ٠٠٠ وهكذا مهد ليرد Laird الأرض أمام تيلور لكي يطرح قضيته .. وفي استطاعتنا كذلك أن نضيف الى التيار الذي يفسر الفلسفة الخلقية والسياسية عند هوبز تفسيرا لاهوتيا ، بروفسور ف ، س هود F.S.Hood فهو في كتاب الصدره عام ١٩٦٤ عنوانه « علم السياسة المقدس عند The Devine Politics of Thomas Hobbes, Oxford 64. تومادس هــوبز يحاول أن يعرض هسوبز على أساس أنه مفكر مسيحى ، وأل نظرية الالزام الخلقى عنده هي نظرية دينية تعتمد اساسا على الكتاب المقدس ، ويذهب هود الى أن سيكولوجيا هوبز ليست سيكولوجية « أنانية » بل هي سيكولوجية وصفية " لا ترتفع الى مستوى القانون الخلقى ذلك لأن هوبز قد وضبع ثمَّه في المانون الخلقي الالهي ، وهو اسبق منطقياً وزمانيا من اهتهاماته الطبيعية ، فضلا عن أن بناء الدولة يعتمد في الواقع على الزام للضمير لا يمكن هو نفسه أن يوضع على أساس طبيعي ! ومهما يمكن من شيء فأن هذه الاختلافات الواسعة في تفسير فلسفة هويز تدل على مدى أصالة هذه الفلسقة وهمتها وخصوبتها فهي ليست بالسطحية التي تصور بها في المكتبة العربية الأ

(م ۱۸ ــ هويز)

## - YVE -

يؤيد هـذه الآراء أن يذهب للعيش في الغابة بين الحيوانات ، بدلا من الحياة في مجتمع سياسي أو مجتمع مسيحي •• »(٨٦) أقول أن هذه الكلمات التي يقولها معاصر له ذات دلالة رغم أنها قد تكون مبالغة فيها هي الأخرى لكنها على آية حال تعنى أن التفسير اللاهوتي الآرائه لا يسهل قبوائه بغير تحفظ!

۳۷۷ \_ فى اعتقادى أن هناك ثلاثة ضروب من الالزام عند هوبز ( على الأقل ) وقد عرض لها ميشيل آوكشوت M. Oakeshott ببراعة (۸۷۷) وهى :

ا ــ الالزام الفزيقى أو الطبيعى Physical Obligation ودو الزام يخضع له الانسان والحيوان وظواهر الطبيعة بأسرها فهو يعبر عن الضرورة الطبيعية التى يخضع لها الجسم أيا كان نوعه وغضلا عن ذلك فان الانسان قد نمنعه قوة انسان آخر عن أداء فعل ما أراد أن ينجزه ، ومن هذه الزاوية يقال انه يعانى من عائق خارجى منعه من الفعل أو ألزمه بعدم فعله لدّن الالزام هنا فزيقى •

# : Rational Obligation ح الالزام العقلى

... وقد يمتنع الانسان عن الفعل ااذى يريد أن ينجزه لأنه أدرك عواقبه المحتملة وكيف أنها سوف تضره • ها هنا يكون العائق داخليا : ضرب من الادراك العقلى والخوف أو النفور الذى يجعله يبتعد عما يعتقد أنه يؤذيه • وهــذا الشخص بمعنى ما ملزم عن الامتناع عن الفعل لكن الالزام صادر عن العقل الذى يحد من قدرته وليس صادرا عن الزام أخلاقى •

<sup>(86)</sup> The English Works, Vol. 5. 25.

<sup>(87)</sup> Michael Oakeshott : Hobbes : on Civil Association Qx for d-Baril . Blakwell ,

# : Moral Obligatim الالزام الخلقى — ٣

- هناك ضرب آخر مختلف من الالزام ع وهو الزام يختصر الحق الطبيعى نفسه الذى يقول أن لكل انسان الحق على جميع الأشسياء على فقط القدرة على ممارسته ، وهدا النوع من الالزام هو الالزام الخلقى • وهدا الالزام صادر في رأى « أوكشت » عن البسلطة السياسية (٨٨) •

٣٤ ــ واذا كان « أوكشت » يذهب الى أن الضرب الثالث من الالزام مستمد من المجتمع ، فاننى أعتقد أنه مشتق من الضرب الثاني وذلك لسببين على الأقل :

الأول: هو أنه اذا ما افترضنا مع أوكست أن الالزام الخلتى مستمد من السلطة السياسية فان ذلك يعنى أنه لا يمكن أن يكون له وجود الا في حالة المجتمع المدنى ، لكنه ينعدم في «حالة الطبيعة» وهو افتراض يخالف ما يذهب اليه هوبز في كثير من الأحيان عندما يقول مثلا « أن الزهو ، والمحود ، ونكث العهود ، و لا يمكن أن تدون مشروعة على الاطلاق ، كلا ولا يمكن القضائل المضادة لهذه الرذائل أن تكون غير مشروعة مه الهذه الرذائل أن تكون غير مشروعة مه الهذه الرذائل أن تكون غير مشروعة مه الله النهائل عن ذاك فان « قانون الطبيعة ينحرم السرقة والزنا مه الله النهائل و حتى قبل ظهور المجتمع وتعدأ القوانين المدنية في الظهور في حالة التطبيق فتحدد متى يكون الفعل سرقة ،

ومتى يكون الجماع زنا ٠٠ الخ ٠

المبرر الثاني : الذي يجعلنا نذهب الى أن الالزام الخلقي عند هوبز مستمد من الالزام العقلي هو ما يكرره فيلسوفنا مرأرا من أن

<sup>(88)</sup> M. Oakeshott: Hobbes; on Civil Association p. 64.

<sup>(89)</sup> Thomas Hobbes De Cive p. 49 and English Works Vol 2p. 46.

<sup>(90)</sup> Ibid, p. 279 and vol. 2. p. 191.



#### - 777 -

فلسفة الأخلاق ليست سوى دراسة لقوانين الطبيعة ٠٠ « وقوانين الطبيعة ثابتة أزلية لا تتغير وما تحرمه لا يمكن أبداً أن يباح أو أن يمندحه أحد ، وما تمتدحه لا يمكن أبداً أن يحرمه أحد ٠٠ »(٩١) واذا تساءلنا من أين جاءت هذه القوانين ؟ لأجاب هوبز أن العقل هي الذي يكتشفها ٠ يقول : « قانون الطبيعة Lex Naturalis هي غكرة أو قاعدة عامة يكتشفها العقل ليمنع بها المرء من أن يعمل ما فيه دمار لحياته أو أن يبتعد عن وسائل المحافظة على الحياة »(٩٢) ٠

٣٥ ـ معنى ذلك أنه أقرب الى الاتساق المنطقى أن نقول أن هذه القوانين العقلية هى التى تلزم الانسان بالفضائل الأخلاقية : الوفاء بالوعد ، والمحافظة على حياة ( والامتناع عن نكث الوعد أو المراوغة في تنفيذ العقد أو الانتحار ) حتى قبل ظهور المجتمع وقيام الحياة المدنية وتشريع القوانين المختلفة ، بل أنها هى التى سوف ترغم المرء ، على نحو ما سنرى بعد قليل على الخروج من حالة الطبيعة الى انشاء الدولة ، وتكوين المجتمع المدنى ، وسوف يتم ذلك كله لمحافظة الانسان على وجوده بل لتدعيم هذا الوجود ، والابقاء على حياته ، هذا صحيح ، لكن لابد أن نضع في ذهننا انه « ١٠ ليس ضد العقل أن يفعل الانسان كما في استطاعنه لكى يحافظ على جسده وأعضائه من الموت والألم معا + وذلك الذي لا يضاد العقل هو ما يسميه الناس حقا أو عدلا على الطبيعية ١٠ ومن ثم فمن حق كل انسان ع حقا طبيعيا ، أن يحافظ على حياته وأعضائه بكل ما أوتى من قوة ١٠ هـ (٩٢) ، وهذا الارتباط بين الحق والعقل ما لا يضاد العقل وما يسمى بالحق الاهتل والعقل والعقل

<sup>(91)</sup> Ibid, p. 149 and vol 2. p. 46.

<sup>(92)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 145.

<sup>(93)</sup> T. Hobbes: The English Works, vol 4 p. 83;



### \_ TVV -

يتدعم بقوة في كتابه « في المواطن De Cive ، باستخدام تعبير مركب هو « العقل الحق Right Reason » • « كل انسان يتوق الى ما فيه خيره ، ويتجنب ما يضره أو ما هو شر له ، ولا سيما أول الشرور الطبيعية كلها الا وهو الموت • وهذا ما يفعله كل منا بدافع من الطبيعة لا يقل عن الدافع الذي يسقط الحجر من حالق ! أعنى أنه : لا هو خلف محال ، ولا هو مدموم ، أي أنه ليس ضد أو امر العقل السليم \_ العقل الحق ، أن يبذل الانسان من جهده المحافظة على وجوده ، والدفاع عن جسمه وأعضائه ضد الموت والألم • وما لا يضاد العقل هو ما يقول الناس عنه أنه معل عادل وحق • ولا تعنى كلمة حق أي شيء آخر سوى حرية كل انسان في استخدام ملكاته وقواه الطبيعية طبقا للعقل الحق ٠٠ »(٩٤) • ومن هنا نستطيع أن نقول ان كل ما يفعله الانسان طبقا للعقل فهو مسموح وجائز أخلاقيا فلا يستحق اللوم أو الذمة » • ومن ثم فاننا نستطيع أن نضع الآن هـذه المعادلة · « أ قد يفعل س » = « أ يفعل س طبقا للعقل » • ثم يمكن أن نجمع بين كفتى المعادلة على النحو التالى: « أ له المحق في أن يفعل س = أ يفعل س طبقا للعقل » ، و « أله الحق أن يفعل س = أ يفعل س أصلا طبقاً للعقل » • والمعادلة الأخيرة هي التعريف الشكلي لتصور الحق عند هوبز ، وهي التي تضع التصوير الأخلاقي الأساسي عند فيلسوفنا فني سياقه الصحيح ، أعنى تطبيق العقلانية في مجال الفعل ، لكنها لا تدخل في مضمون نظريات هويز السيكولوجية »(٩٥) ٠

٣٦ ــ وحتى اذا قلنا مع القائلين بأن الالزام الخلقى ينشأ من السلطة السياسية التى تفرضه على المواطنين : الوفاء بالعهود ،

<sup>(94)</sup> Thomas Hobbes: De Cive p. 115 & The English works vol. 2.89.

<sup>(95)</sup> David p. Gauthier: The Logic of Leviathan: the Moral and Political Theory of Thomas Hobbes 33 Oxford 1979.



### - TYA -

والصدق، والامتناع عن الحاق الأذي بالآخرين ٠٠ المخ ولوحت بالعقاب لكل من يخالف أمرها - فان العقل هو الذي يلزمنا بالخضوع لهذه السلطة التي لا نستطيع أن نواجه أذاها • وقل مثل ذلك بالنسبة لن يذهب الى أن الالزام الخلقى نابع من الأمر الذى لا نستطيع الاطاعته ما دامت قوة الله القادر على كل شيء لاراد لها • فاذا كان الانسان ، كما يقول بالميناتر J. Pla-menatz لا يازم نفسه بالسير في سلوكه وفقاً لقاعدة ما لم يعرضه النكث بها المعقاب: اما عن طريق القوة الالهية أو عن طريق القوة البشرية (٩٦) • فاننا نستطيع أن نقول أن العقل هو الذي يجعلنا نطيع حفاظاً على وجودنا ، لكن ذلك ليس مجرد فطنة أو تبصر أو تحوط ، بل ان المبررات العقلية التي تفرض على الانسان السعي نحو السلام والخروج من حالة الفوضى الطبيعيه التي كانت مائمة قبل نشأة الدولة \_ هي نفسها التي تفرض عليه مواصلة الالتزام بالقواعد الخلقية • ولذلك فنحن نميل الى الإيمان مع « واريندر » بأن الترام المواطن بطاعة القانون المدنى هو ضرب من الالترام مستقل تماما عن أمر مسع الحاكم المدنى ، وهدا يعنى ان فلسفه هوبز تتضمن نظؤية في الالزام واحدة تسرى في كل تفسيره لسلوك الانسان سواء أكان بعيداً عن المجتمع المدنى ( أعنى في حالة الطبيعة ) أم في قلب هـذا المجتمع ، ومن ثم فاذا كانت طاعة القانون المدنى ضريب من الالزام الأخلاقي • فان الناس لديهم نفس الالزام الأخلاقي في حالة الطبيعة(٩٧) ••

٣٧ ــ قوانين الطبيعة هي أوامر وقواعد يكتشفها العقل: وهي قوانين أزلية لا تتغير ٠٠ والعلم بها هو الفلسفة الخلقية الوحيدة الصحيحة ٠ ذلك لأن فلسفة الأخلاق لا تعنى سوى علم ما هو خير

<sup>(96)</sup> John Plameantz: Man and Society Vol 5 p. 128.

<sup>(97)</sup> H. Warrender: « the political philosophy of Hobbes: His theory of obligation p. 7-8 Oxford, 1961.



#### - PY7 -

وشر ؛ في الحوار والحديث ، او في المجتمع البشرى ، أن العدالة والامتنان ، والتواضع ، والانصاف ، والرحمة ، وبقية قوانين الطبيعة خيرة \_ أعنى أنها فضائل أخلاقية Moral Virtues وعكسها هي رذائل vices أو شرور ، وعلم الفضيلة والرذيلة هو الفلسفة الخلقيه ومن ثم فان النظرية الحقة عن قوانين الطبيعة هي الفلسفة الخلقية الحقيقية (٩٨) ٠٠

والحق أن فكرة القانون الطبيعي سادت الفلسفة الأخلاقية في المعصر الوسيط وكانت خليطا من الأفكار الماخوذة من الرواقيين فقد كانت قوانين الطبيعة قوانين اخلاقية وضعها الله ليتبعها الناس فى سلوكهم غير أن هذه القوانين الطبيعية تختلف عن قوانين الطبيعة الأخرى التي وضعها الله أيضاً لبقية المفلوقات ٥٠ فالقوانين الطبيعية Stoics ، ومن التشريع الروماني ، واللاهوت المسيحي ، وطبقا لذلك فقد كانت قوانين الطبيعة ، قوانين أذلاقية ، وضعها الله ليتبعها الناس في سلوكهم ، غير أن هذه القوانين تختلف عن قوانين الطبيعة الأخرى التي وضعها الله أيضا لبقية المخلوقات • • غالقوانين الطبيعية ــ التى وضعت لسلوك الانسان لا تحكمها الضرورة الطبيعية بل يحكمها الوجود الأخلاقي: ينبغي عليك أن تفعل خذا وخذا نجاه الآخرين (١٦) • ولعل هذا هو السبب الذي جعل هوبز أحيانا يصفها بأنها الى جانب كونها أو امر عقلية فهي ممثلة لكلمة الله ، أو هي أو امر الهية : « لكن هو بز يصر كذلك على أن ارادة الله ليست عفوية أو تعسفية اذ لو كانت كذلك لما أمكن للعقل أن يكتشفها ، إن الله يريد الخير لمخلوقاته ع والقواعد التي وضعها لهذا الخير هي قوانين الطبيعة والعقل هو الذي بيكتشف

<sup>(98)</sup> Thomas Hobbes; Lexiathan p. 167 and The English Works vol 3 p. 146.

<sup>(99)</sup> John Plamenat: Man and Society vol I p. 123. (100) Ibid, p. 124.

## - \*\*\* --

مضمون هسذه القواعد ١٠٠٠ لكن ينبعى علينا أن ننتبه باستمرار الى أن « العقل لا يستتتج قوانين الطبيعة من طبيعة الانسان ، كلا ، ولا يكتشفها العقل على نحو مباشر ، وبعير استنتاج أن عليه أن يحافظ على وجوده وأنه ينبعى عليه أن يحمى بقاءه وحياته • بل ان الانسان بتأمله وتفكيره في تجاربه يكتشف أنه لو كان عليه أن يعيش في سلام ، فانه ينبعى عليه أن يراعى قواعد معينة في معاملاته مع غيره من البشر لا سيما أذا كانت هناك مبررات قوية كافية للايمان بانهم سوف يفعلون الشيء نفسه فقوانين الطبيعة عند هوبز هي مبادىء للعقل ، أو هي قواعد للسلوك »(١٠٠١ • لكن أذا كان هوبز يصف قوانين الطبيعة في بعض الأحيان بأنها « كلمة الله » أو أو أمر الهية ، فينبعى أن يحون واضحاً « أن قانون الطبيعة ليس ملزما لأنه يعبر عن ارادة الله بل انه يتأسس أولا في العقل ، ثم يأمرنا الله باتباعه وطاعته لأنه من الصواب ينفعل ذلك ٠٠ » •

ولهذا فكنيرا ما غيل ان قوانين الطبيعة التى هى قواعد يكتشفها العقل هى حقائق واضحه بذاتها (١٠٠١) • ولهذا السبب جاءت الكتب المقدسة لتأمر بها فالصبغة العقلية لهذه القوانين سابقة لأى طابع دينى ومن ثم فاننا نسنطيع أن كتشفها حتى قبل أن يظهر الدين اعنى فى حالة الطبيعة ، حالة الفوضى والعماء البشرى ، وحرب الكل ضد الكل ، حيث لا قانون ولا تشريع ولا قواعد • • فتكون قوانين الطبيعة النور الذى يساعد الانسان للخروج من هذه الحالة لتاسيس المجتمع والدوله ، ونهذا فان علينا الان أن ننتقل الى هذه الحالة : حالة الطبيعة !

• ٣٨ - بقى أن نقول أن سبب الخلط فى فهم الأخلاق عند هوبز هو أننا لا نفرق بين مستويين يستخدم فيهما كلمتى الخير والشر • أما الستوى الأول فهو وصف الانفعالات والأهواء والعواطف البشرية ،

<sup>(101)</sup> Ibid.

<sup>(102)</sup> Ibid.



# - 41 -

واعتبار كل ما يشبع الرغبة والاشتهاء خيراً والعكس شراً • فاذا ما كان التركيز على هذا الجانب اعتبرت الأخلاق عند هوبز نسبية نفعية المخ غير أن هــذه الوجهة من المنظر تبعد كثيرا عن فهم الأخلاق العقليه المطلقة عند هوبز ، وهدذا هو المستوى الثاني ، كما تمثلها قوانين الطبيعة • وهو يعرض هذين المستويين في العبارة الآتية : « يتفق جميع الكتاب على أن القانون الطبيعي هو نفسه القانون الخلقي • لكن دعنا نرى مدى صحة ذلك : لابد أن نعرف ان الذير والشر هما اسمان يطلقان على الأنسياء ليدلان على الميل والنفور نحوها • وتختلف ميول الناس باختلاف تدرينهم وعاداتهم وآرائهم على نحو ما نرى في الأشياء التى ندركها بالحس والذوق واللمس والشم ، فما يمتدهه بعض الناس على أنه خير يرفضهم آخرون على أنه شر مه »(١٠٢) م ذلك هو المستوى -الأول الذي يصف موضوعات ألحس المباشرة والميدول والعواطف والانفعالات ٠٠ النخ لكن هناك مستوى آخر تعبر عنه قوانين ااطبيعة وهو الضد ألمباشر لانفعالاقنا وأهوائنا(١٠٠) • فالناس جميعا يتفون على أن حالة الحرب شر 4 والسلم خير ، وهو اتفاق دائم ومطلق لأنه يعبر عن العقل : « فاذا كان من الصعب اتفاقهم في الحاضر مانهم يتفقون على الخير المقبل الذي هو ، في الوافع ، عمل من أعمال العقل وحده ، فالعقل يعلن أن السلام خير ، وينتج من ذلك ، بناء على العدل نفسه أن جميع الوسائل الضرورية المؤدية الى السلام هي خير أيضا: ومن ثم كان التواضع ، والأنصاف والثقة ، والشفقة أو الحنو ، والرحمة التي سبق أن برهنا فيما سبق على ضرورتها السلام هي عادات خيرة أعنى فضائل ، ومن ثم فان القانون يحقق السلام يأمرنا كذلك بطرق وعادات خيرة ٤ أعنى ممارسة الفنسيلة ٤ ومن ثم فهو قانون أخلاقي» (١٠٠٠ • وهكذا نجد أن الناس جميعا ، وفي كل زمان ومكان يعترفون أن ألحرب

<sup>(103)</sup> De Cive, p. 150.

<sup>(104)</sup> Vol. 3, p. 153.

<sup>(105)</sup> De Cive, p. 151.



#### - 777 -

شر والسلم خير ، وكل ما يؤدى اني الحرب فهو رذيلة ، وكل ما يؤدى الى السلم فهو فضيلة • واذا كانت قوانين الطبيعة هي التي تحقق السلام فهي فضائل عقلية : « بل ان قوانين الطبيعة هي مجمل الفلسفة الخلقية ، ولقد عرضناها في هذا المكان لأنها تتعلق بالمحافظة على أنفسنا ضد الأخطار التي تهددنا بسبب النزاع والشجار ، وان كانت هناك قواعد أخرى ذات طبيعة عقلية أيضًا تنبع منها الفضائل الأخرى : فالاعتدال وضبط النفس Temperance فضيلة عقلية ، أما الاغراط والشراهة فهي نؤدي الى المرض والموت • كذلك هناك فضائل أخرى مثل الثبات والجلد Fortitude أعنى مقاومة الأخطار المالية بشجاعة »(١٠٦٠ • الفضائل ع اذن ، وهي نفسها قوانين الطبيعة ، مطلقة وليست نسبية ثابتة وليست متغيرة ٠٠ « قوانين الطبيعة ثابتة لا تتغير ، أنها أزلية ، وما تحرمه لا يمكن أبدا أن بياح ، وما تمتدحه لا يمكن أبداً أن يحرم ٥٠ رمن نم فالزهو والغرور ، والجحود والحنث بالوعد ، والأذى ، والموهسية ، والعطرسة ، لا يمكن أن يسمح بها أو تدون مشروعة • ولا يمكن الفضائل المضادة لهذه الرذائل أن تكون محرمة • • مهما تنوعت الأفعال وفقا للظروف والقوانين المدنيه ٠٠ فان العقل يظل واحداً لا تتغير غايته ألا وهي السلام ٠٠ أما الفضائل الذهنية التي سبق أن كشفنا عنها فهي لا يمكن أن ينكرها عرف أو قانون مهما یکن نوعه ۱۰۷ » (۱۰۷) ب

\* \* \*

(106) Ibid. p. 152.

(107) De Cive, p. 149.





# الفصيل السشاني

# « حالة الطبيعــة »

(( بوسیه Bousset » ))





# أولا - اللوياثان أو التنين Leviathan (١):

# ١ -- صدر في لندن عام ١٦٥١ كتاب غريب في عنوانه جديد في

(١) كلمة اللوياثان Liwyathan كلمة عبرية معناها الملتوى أو المنتف ٢

وقد وردت ــ كما هى ــ بكثرة فى أسفار العهد القديم ، لأن بعض مترجمى الاسفار جهلوا معناها فوضعوها بالنفظ العبرى على نحو ما وردت فى سفر اتسعيا « فى ذلك اليوم يعاقب الرب بسيفه القاسى ... لوياتان الحية الهارية ، لويان انحية المتحوية » الاصحاح السابع والعشرون عدد ١ - وأحيانا تترجم باتنين « كما هى الحال فى سفر اتسعيا ٥١ : ٩ وارميا ٥١ : ٣٩ ، واحيانا تجمع على « تنانين » تكوين ١ : ١٢ ، ومزامير ٤٤ : ١٩ و ٧٤ : ٣ و واحيانا تجمع على « تنانين » تكوين ١ : ١٢ ، ومزامير ٤٤ : ١٩ و ٧٤ : ٣ من غيره ، فقد وربت فى الاصحاح الثالث عدد ٨ : « ليابعنه لاعناوا انيسوم المستعدون لايقاظ الننين » وكذلك « أبحر أنا أم تنين حتى جعلت على حارسا » الاصحاح السابع عدد ١٢ . وأيضا « أتصطاد لويانان بشص أو تضغط لسانه بحبل ٤ » ١١ : ١ ، وفي سفر أيوب أيضا اصحاح ١١ وصف مسهب لاعضاء التنين وقوته وسيطرته ، وهى الفكرة التي ناثرت ، على الأرجح في فكر هوبز ـــ ومن اجلها أطلق على الدولة القوية المتماسكة التي يريد اقامتها اسم « التنين » نقد جاء في سفر أيوب الوصف التاني للتنين :

« اذا فتح فاه وجدت دائرة اسنانه مرعبة ، . بحكهة وضغوطة الواحد ماتصق بالآخر ، حتى أن الريح لا تسنطيع أن تدخل فيها ، اذا عطس بعث نورآ ، عيناه كهدب الصباح ، من فيه تخرج مصابيح ، شرر نار تتاير منه ، من منخريه يخرج دخان كأنه من قدر مقلى أو من مرجل ، الفه يشعل جمرآ ، ولهيب يخرج دن فيه . في عنقه تتيت القوة وأمامه يدوس الهول . وقلبه صلب كالحجر وقاس كارحا ، عند نهوضه تفزع الاقوياء من المخاوف ١٠١٠ سيف الذي يلحقه لا يقوم ولا رمح ولا مزراق ولا درع . يحسب احديد كالتبن والنحاس كالعود النخر ، لا يستفزه نبل القوس . حجارة المقلاع ترجع عنه كالقش . ليس له في الارض نظير ، صنع لعدم الخوف . يشرف على كل متعال ، وهو ملك على بنى الكبرياء » سفر أيوب : ١١ ـ ٢٢ ولقد وضع هويز العبارة الأخيرة في أعلى الصورة التي رسمها أحد الصورة بعد قليل . ونشرها كغلاف للكتاب ، وسوف نعود الى تحليل هذه الصورة بعد قليل .



#### - 141 -

فلسفته ع أما العنوان فهو « اللوياثان »(٢) وهو لفظ عبرى يصف وحسا بحرياً هائلا يقهر كل الوحوش الأخرى ، ويسيطر سيطرة تامه على جميع الحيوانات الموجودة في مملكته ، ويبث الرعب فيها ، أما موضوعه فهو اقامة الدولة القوية المنيعة التي تقضى على حل ضروب الفوضى والاضطراب ، والفتن والحروب الأهلية ، وتحقق الأمن والحماية لرعاياها ، « وعلى هذا الأساس فان البشر العقلاء الواقعيين سوف يرون أنهم في حاجة ماسة لان يحكموا بواسطة دولة تكون على غرار « التنين » حتى تقوم بحمايتهم ، دولة صلاة منيعة ، تعدو محاولة تقويضها ضربا من الجنون ، « لأنه لا توجد قوة على الأرض تعادل قوته ، كما جاء في سفر ايوب وهو يصف « اتنين » ، بأنه يشرف على كل متعال ، وإذا كان البشر يميلون الى الزهو والعرور ، والكبرياء : فهو ملك على جميع أبناء الكبرياء ، » » •

٢ - « التنين » ، اذن ، هو الدولة وليس الحاكم أو الملك كما يقال ، خطأ في كثير من الأحيان ، وليست بنا حاجة الموقوف طويلا لتفنيد هذا الزعم الباطل ، وما أكثر الزاعم الباطلة التي قيلت حول فلسفه هوبز اذ يكفي أن نتأمل قليلا صورة العلاف التي رسمت بناء على فكرة من تخطيط المؤلف ، فكيف صور انا هوبز هذا « الالله الفاني » كما يسميه أحيانا ١٠٠ اننا اذا ما تأملنا الصورة جيدا لوجدنا عملاقاً غزير الشعر يضع على رأسه التاج ، ويحمل السيف في يده اليمني ، فهو الذي يملك القوة ، ويسن الشرائع ، ويضع القوانين ، وهو الذي يعلن الحرب ، ويشن المعارك ، على نحو ما هو مدين في المصور الصعيرة التي يراها ويشين المعارك ، على نحو ما هو مدين في المصور الصعيرة التي يراها

لدولة دينية ودنيوية » ، بقام توماس هوبز من مالسبرى . لدولة دينية ودنيوية » ، بقام توماس هوبز من مالسبرى . (\*) J. W .. N. Watkins: Hobbes, p. 46 in Maurice Cranston .. Western Political Philosophers « Background Books, The Bodley Hoad , 1964 » .



### - TAV -

القارىء على يساره • ثم نرى العملاق ، من ناحية أخرى وهو يحمل عصا البابوية في يده اليسرى • ومعنى ذلك أنه يشرف على الكنائس والأمور الروحية ، والمسائل الدينية بصفة عامة ، وذلك واضح من الصور الصغيرة التي يراها القارىء على يمينه • وذلك يعنى في النهاية أن ذلك « التنين » يمسك بالسلطتين المدنية والدينية في آن معا : أو قل انه ينفر بكل السلطات ، بيده مقاليد الحكم في أمور الدنيا والدين •

٣ - غير أن ذلك لا يعنى أن « التنين » هو الحاكم ، الملك ، او هو « كرومويل » كما ذهب البعض الى الظن بأنه ألف الكتاب تملقاً لكرومويل ، ولأنه كان يريد أن يعود الى انجلترا! ولقد سبق أن فسرنا عبارته للله « كلارندن » التى يقول فيها : « الحق أننى كنت أنسع بى ذهنى فكرة العودة الى أرض الوطن » - على أنها ضرب من السخرية والمزاح ( الفصل الثانى من الباب الأول فقرة ٣ ) (٢) - وفي استطاعتنا الآن أن نتبين بوضوح أن « التنين » العملاق الذى تحدث عنه هوبز والذى يشرف على جميع السلطات في المجتمع لم يكن هو الحاكم ، سواء أكان كرومويل أو الملك شارل الثانى ع أو غيرهما - بل هو الدولة بما لها من سلطان على اللاين والدنيا ، وليست الدولة سلوى مجموعة الأفراد فيها : تأمل مرة أخرى صورة العملاق في الصورة ذات المغزى التي نشرت علافاً للتنين - تجد أن جسم هذا العملاق يتألف من آلاف القيرة من أفراد البشر رسمت على نحو مصغر جداً ليتركب منه هذا الجسم الضخم أو هذا العملاق الهائل ومن ثم فان النظرة السريعة أو قل أبسط تحليل للدولة ، يطلعنا على أنها تتألف من آلاف الأفراد

<sup>(</sup>٣) قارن ما يقوله جورج سباين « ٠٠ كان رأى كالاردن أن هوبز وضع الكتاب تملقا كرومويل ، وهذا غير صحيح ٠٠٠» . « تطوير الفكر السياسي » الكتاب الثالث ص ١٢٠٠ ترجمة الدكتور ، راشد البراوي دار المعارف بمصر ٠



#### - 7M -

الذين يشكلون العناصر الأولى او المبادىء البسيطة فى تكوينها: ومن هؤلاء الأفراد وبواسطتهم تتألف « مادة السلطة وشكلها » التى يستهدف الدتاب عرضها ، ومن هؤلاء الأفراد ، وبواسطة قدرتهم الدغاعية نستطيع أن نقول « لا قوة على الأرض تعادل قوته » كما جاء فى سفر أيوب وعلى نحو ما كتب هوبز فى أعلى الصورة ، فهذا الاله الفانى « هو الذى يشرف على كل متعال »!

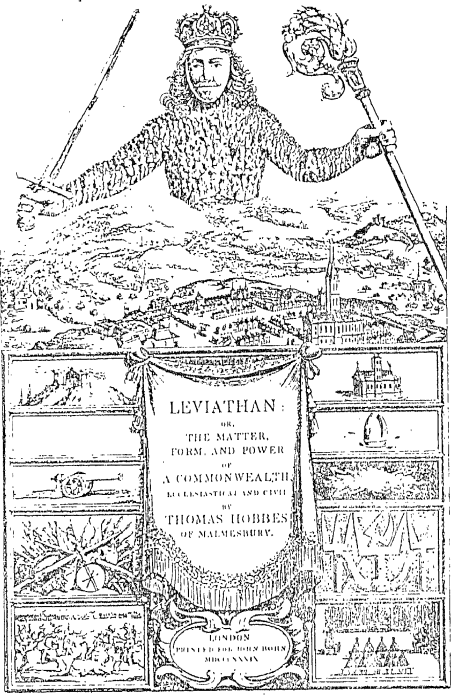
٤ ــ ولو أنك واصلت تأمل الصورة لوجدت أن النصف الأعلى من جسم العملاق يشرف على الأرض: الحقول ، والصناعة ، والزراعة ، المدن ؛ والقرى ، والكنائس ، والمجامع ، والقلاع ، والحصون ، والغابات والقصور ٠٠ النح كل شيء في المجتمع : أما النصف الأسفل من الصورة فنجد فيه مجموعة من الصور الصغيرة وضعت في صفين متوازيين الصف الأول ( على يسار القارىء ) يرمز لمجموعة من الصور المدنية ، في حين يرمز الصف الثاني (على اليمين ) لمجموعة أخرى مقابلة لها من الرموز والشارات الدينية • مما يجعل « للاله الفاني » - أو الدولة -سلطة مزدوجة ، وهي قادرة على ادارتها ببراعه تامة ونجاج فائق بحيث ينعم الناس تحت امرتها بالسلام والأمن : الصف الأول من الصور يبدأ بقلعة محصنة ومنيعة ، يقابله في الجانب الآخر كنيسة وهى الصورة الثانية على الصف الأول تاج الملك يقابله قلنسوة البابا . ثم مدفع أرضى يقابله صاعقة من السماء • ومجموعة مختلفة من الدروع يقابلها مجموعة من أسلحة المبارزة المنطقية التي يرمز لها بشوكة القياس المنطقى ذات الأسنان ( رمزا المقدمات الثلاث التي يتألف منها القياس الأرسطى ) ثم شوكات أخرى تمثل قرنى الاحراج ، وأخيرا مجموعة كبيرة من الأسلحة في أرض المعركة ، يقابلها اجتماع مهيب يحضره مجموعة من الكهنة في أحد المحافل الكنسية(٤) •

(4) G. C. Robertson: Hobbes p. 69 AMS Press.





Non est potestas Super Terram qua Comparetur et -Job xh 24.



" غلاف التنيــــن "

(م ۱۹ - هوبز)



- 79. -

ه \_ ويقسم هوبز الكتاب بعد ذلك أربعة أقسام رئيسية ينحدث غى الباب الأول منها عن « المادة » التي تصنع منها الدولة ، وكذلك عن صانع هذه الدولة ، وهما غي المقيقة شيء واحد هو «الانسان» ١٠٠٠ • الذي يتالف منه جسم العملاق دما سبق أن رأينا مولما كان الانسان هنا هو الانسان الفرد ، فقد بدأ هوبز تحليله مدرراً نظريته السيكولوجية في تطوير المعرفة ، ومبينا ما لدى الأنسان الفرد من عواطف وميول -وأهواء وتخيلات ينشأ منها الدين ٠٠ المخ ثم يصف الحالة التي كان عليها الجنس البشرى قبل قيام الدولة ( وهي حالة مفترضة ونيست تاریخیة کما سنری بعد قلیل ) وما فیها من بؤس وسقاء ، ثم ینتقل هوبز في القسم الثاني من الكتاب الى الحديث عن « الدولة » بوصفها المجتمع السياسي الذي يعتبره فيلسوفنا من « صنع الانسان » فهو اختراع بشرى أو هو صاعة بشرية أو كما يقول هو « الانسان الصناعي ٠٠ »(٦) • كيف صنع وما هي مبررات قيامه ، ما المنشا أو الأصل الذي صدر عنه ؟ وما هو تعريف الدولة Commonwealth وما هي العهود والمواثيق التي غطعها المرء على نفسسه ، ما هي حقوقه وما هي واجباته ؟ من أين جاءت سلطة الدولة وسيادتها ؟ وما الذي يعمل على غنائها وما هي عوامل تفككها ٠٠ ؟ (٧) ٠ أما القسم الثالث من الكتاب غهو يجعل عنوانه « الدولة المسيحية » يتحدث فيه عن المبادىء التى تقوم عليها فكرة السياسة المسيحية ، وكيف أنها تعتمد على الوحى والأنبياء وارادة الله الخارقة للطبيعة • وهاهنا يتحدث هوبز عن الروح والملائكة وأسفار الكتاب المقدس والحياة الأبدية والنعيم والجحيم وسلطات الكنيسة ٠٠ النح ٠ أما القسم الرابع والأخير من الكتاب فان هوبز يجعل عنوانه « مملكة الظلام ٠٠ » ويتحدث فيه عن الظلام الروحي الناتج عن سوء تأويل الكتاب المقدس ،

<sup>(5)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 59 (Fontana Edition). Ibid.

<sup>(7)</sup> T. Hobbes: Leviathan: p. 173.

- 197 -

والايمان بالعفاريت ، والشياطين ، والمعتقدات المتصلة بها ، وهو ما يعتبره هوبز بقايا من الديانات الوثنية ، كذلك يتحدث فيلسوفنا في هدذا القسم عن الظلام الناتج من الزهو الفلسفي الكاذب ، وضروب الذات الخرافية التي يصدقها عقل ، والخ<sup>(A)</sup> ، ومن الواضح أن القسم الأول والثاني هما القسمان المهمان في عرض فلسفة هوبز عن الانسان ، نم فلسفته السياسية ، وقد سبق أن عرضنا لتصوره للحس والتخيل والعقال والنعواطف والانفعالات ، النخ ولم يبق الا أن نعرض لفلسفته السياسية ،

## : Bellum Omnium Contra Omnes ثانيا ـ حرب الكل ضد الكل

٢ ـ يستخدم هوبز في عرض فلسفته السياسية نفس المنهج النفلسفي السابق ( المنهج التحليلي ـ التركيبي ) الذي سبق أن استخدمه في بناء مذهبه المادي ، لكن هوبز لا يطلعنا المؤسف ، على الجانب التحليلي وانما نراه يبدأ بعملية التركيب مباشرة : ولهذا يشرع في بداية « التنين » في اعادة تركيب الانسان الفرد من الحس والصور الذهنية ١٠٠ الخ حتى يصل الى بناء المجتمع التماسك المنظم ، وتلك كلها خطوات تركيبية تفترض تحليلا سابقاً قام به فيلسوفنا لا يذكر الا صورة مبسطة منه في مقدمة التنين عندما يشبه بناء الدولة التي يقوم بها الانسان بخلق الله للعالم « فألفن » واحد في كلتا المحالتين مع فارق أساسي هو أن « فن » الانسان صناعي في حين أن خلق العالم طبيعي يقول : « ان الطبيعــة ، أو الفن الذي بواسطته خلق الله العالم وحافظ عليه ، قد قادها الانسان بفنه ، كما حدث في أشــياء أخرى وحافظ عليه ، قد قادها الانسان بفنه ، كما حدث في أشــياء أخرى

<sup>(</sup>٨) يحنف جون بالمنياتز في الطبعة التي قام على نشرها من « التنين » القسم الرابع كله وبعض أجزاء القسم الثالث فهي في رأيه لا تضيف شيئا لفلسفة هوبز عن الانسان أو عن الحكومة .



- ×97 -- -

كثيرة حتى أنه أصبح في أعدانه أن يصنع حيواناً صناعياً (٩) ، فاذا ما عرفنا أن الحياة ليست سوى حركة الأوصال وأن الجانب الأكبر منها داخلي ، فلم لا نقول ان كل ما هو ذاتي الحركة automate له حياة صناعية ؟ اذ ما التصود بالقلب سوى أن يكون الزنبرك ؟ وما الأعصاب أن لم تكن العديد من الأوتار ، أليست المفاصل هي العجلات التي تعطى الحركة الجسم كله ؟! اليس ذلك هو ما دان يستهدفه الصانع » ؟ • ويستطرد هوبز ليعلن أن الانسان بفنه سار خطوات أبعد في خلقه للمجتمع السياسي أو ما يسميه بالدولة يقول: « لكن الفن يسير مع ذلك أبعد من هـذا مقاداً ذلك الكائن العاقل الذي هو أعلى عمل الطبيعة: الانسان • اذ بواسطة هـذا الفن خلق الانسان ذلك « التنين Leviathan » » الهائل المسمى بالدولة وهي ليست سوى انسان صناعي ، وان كان أعظم هجماً ، وأشد بأسام من الانسان الطبيعى : لقد صوره الانسان وابتدعه لكى يحميه ويكفل له الأمان ٠٠ »(١٠) • ثم يعقد غياسوغنا مقارنة سريعة بين الخلق الطبيعي الذى خلقه الله ( وهو الانسان ) ، وبين الخلق الصناعى الذى خلقه الانسان بفنه : « في هـذا الانسان الصناعي نجد أن السـيادة هي بمثابة الروح ، فهي بالنسبة له الروح الصناعي الذي يمنح الحياة والحركة للجسد كله • ويكون كبار السادة ، وموظفو القضاء ، والقائمون على تنفيذ أحكامه هم المفاصل الصناعية ، أما الثواب والعقاب التي توزعها أعلى سلطة ويقوم الفرد بناء عليها بأداء واجبه فهى الأعصاب وهي تقوم بنفس الدور في الجسم الطبيعي • أما الثروة ، والأثرياء من الأفراد الأعضاء ، فهي القوة • وسلامة الشعب Salus Populi

<sup>(</sup>٩) تنارن ما يتول ديكارت: « لو بلغ صانع من الحذق أن صنع كلبا جمع فيه تفاصيل الأشكال والحركات التي يراها في الطبيعة ، لم يكن لدينا وسيلة للتمييز بين ذلك الكلب المصنوع وبين الكلاب التي نتبح في منازلنا » وسيلة للتمييز بين دلك الكلب المصنوع وبين الكلاب التي نتبح في منازلنا » وسيلاب أمين . « ديكارت » ص . ٢١٠ مكتبة الانجلو المصرية عام ١٩٧٦ . (10) T. Hobbes : Leviathan p. 58.



## - 444 -

فهى وظيفته (\*) • والمستشارون الذين يقترحون كل ما يطلب معرفته غهم الذاكرة • وتمثل المساواة والقوانين ، العقل والارادة الصناعيتان • أما الاتحاد والوئام فهى صحته ، والفتنة مرضه والحرب الأهلية موته • وأخيراً فان المواثيق والعهود التي أدت الى اتحاد أجزاء هذا الكائن السياسي فهى منه بمثابة الأمر الالهي Fiat الذي ذكره الله في خلقه للانسان : اذ قال فليكن الانسان • • فكان • • »(١١) •

٧ ـ ذلك « التشريح » الذى يقوم به هوبز « التنين » يجعلنا نتساءل ما الذى يعنيه هوبز بالموجود الطبيعى والموجود الصناعى ؟ بمعنى آخر ما هى التفرقة التى يمكن أن نسوقها بين ما هو « طبيعى » وما هو « صناعى » • • ؛ الجواب هو أن الطبيعى هو ما نجده على ما هو عليه ، اعنى ما يخرج عن حدود فعلنا وقدراتنا ، فالأشياء الموجودة التى لا دخل لنا فى وجودها هى التى تشكل « علنم الطبيعة » وهو عالم لم يخلقه الانسان ، ولم يصنعه آحد من البشر ، بل وجده على ما هو الغيه فهو من خلق الله • أما « الصناعى » فهو ما يقع داخل حدود النعل البشرى ، ما يدخل فى قدرة الانسان واستطاعته : اذ يستطيع المجتمع أو الدولة : بالمعنى الواسع لهذا اللفظ • والحق أن تفرقة هوبز المجتمع أو الدولة : بالمعنى الواسع لهذا اللفظ • والحق أن تفرقة هوبز من تقرقة هيجل بين عالم الطبيعة وعالم الروح : فالأول تجده الروح "ابشرى وتستخدمه مسرحا لنشاطها فتقيم مجتمعاً وفنا وحضارة ودينا وفلسفة • • النح أعنى تمارس عليه النشاط الروحي بمعناه الواسع • طبعاً مع فوارق كثيرة بين الفيلسوفين • • •

۸ ــ يعتقد هوبز ، اذن ، أن الدولة حيوان صناعى أو قل انها انسان صناعى • وكلمة « صناعى » هنا لا تعنى أنها كذلك بسبب قيام ــ

<sup>(\*)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 59.

<sup>(11)</sup> Ibid .



## - 387 -

الدولة على العقد الاجتماعي فحسب ( فليس ذلك هو الطريق الوحيد لقيام الدولة أو ظهورها الى الوجود في رأى هوبز ) ، لكن السبب هو آنها تحتاج الى أن تحافظ على وجودها عمداً ع تماما مثل الساعة التي يضطر المرء الى ملئها لكي تستمر في العمل ، ومتل القطار الذي اذا ترك لذاته فانه « يموت » ، أعنى أنه يكف عن الوجود ، أي عن أن يكون « حيواناً صناعيا » ، د لا بد من تزويده « بالقوة » التي يحتاج اليها لكي يستهر مي ألوجود (١٢) • وتلك هي الحال نفسها مع الدولة ، لو تركت لذاتها لوقعت فريسة حرب أهليه أو فوضى ٠ أعنى أنها ستكف عن أن تخون دولة « منظمة » ، ويكفى أن تقول أنها لن تكون دولة فحسب م ذلك لأن الدولة لابد أن تكون « منظمة » ، ومن ثم فان الحرب الأهلية أو الفوضى هي بهذا المعنى « طبيعية » في حين أن الدولة المنظمة صناعية ٠٠٠ (١٢) ولما ذانت الدولة صناعية في حين أن الفوضى طبيعية احتاج الناس الى أن يقال لهم ماذا ينبغي عليهم أن يفعلوا لكي يحافظوا على وجود الدوله عماذا يجب عليهم أن يفعلوا ليتجنبوا هـ ذا « الوضع الطبيعي » للانسان بحيث يحل محله الوضع الصناعي(١٤)٠

به ـ في استطاعتنا ، اذن ، أن نقول أن الفوضي طبيعية ﴿ وهي نفسها ذلك النمط من الأحداث الذي يقع في حاله الحرب الأهلية ، أو الاضطرابات والفتن الاجتماعية العنيفة ﴾ ـ في حين أن المجتمع المنظم ذا السيادة مجتمع صناعي يخلقه الانسان بارادته ، ومعنى ذاك أن ﴿ السيادة ﴾ و ﴿ السلطة ﴾ أو النظام هي كلها صفات الدولة الصناعية وليست أمورا طبيعية في المجتمع البشرى ، وعلى هـذا النحو

<sup>(12)</sup> D.D. Raphael: Hobbes: Morals and politics, p. 30 George Allen and Unwin, London 1977.

<sup>(13)</sup> Ibid . .

<sup>(14)</sup> Ibid.

- 790 -

تصل الى الفطوة التى تسبق مباشرة عرض هوبز لنظريته السياسية عن تكوين الدولة ، وأعنى بها ما يسميه « بحالة الطبيعة عن تكوين الدولة ، وأعنى بها ما يسميه « بحالة الطبيعة المحبب غيها المجتمع »(١٥) ومعنى ذلك أنها لا تعبر ، غى رأى هوبز عن مرحلة تاريخية معينة مرت بها البشرية قبل أن تصل الى حالة التمدين (١٦) • يقول شتراوس : « ان حالة الطبيعة عند هوبز ليست واقعة تاريخية وانما هى فكرة بنائية ضرورية • • ان من الضرورى لفلسفته السياسية أن تبدأ من وصف حالة الطبيعة ، وأن تبين أن الدولة لا يروى لنا تاريخا حقيقياً أو واقعيا • • »(١١) • ومن ثم فمن الخطأ لا يروى لنا تاريخا حقيقياً أو واقعيا • • »(١١) • ومن ثم فمن الخطأ أن نقول : « ان هـ ذه النظرية تذهب الى أن الدولة قامت نتيجة اتفاق مقصود واختيارى من ناحية الناس البدائيين الذين خرجوا من حالة الطبيعة • فهى تفترض أنه كان هناك عهد فى التاريخ البشرى حين لم توجد دولة مطلقا ولم يوجد قانون سياسى • • »(١١) •

١٠ \_ وعلى الرغم من أن كثيرا من الباحثين المتعمقين لفلسفة هومز

(15) C. B. Macpherson: The Political Theory of Possessive Individalism: Hobbes to Locke » p. 17.

(١٦) قارن ما يقوله هوبر «قد يتشكك القارىء في أن هـذه الحالة ، حالة الحرب ، لم تكن موجودة قط في يوم من الأيام ، وأنا أعتقد أنها أم توجد قط على نحو عام ، ولم توجد في جميع أنحاء العالم ، وأن كانت هناك أماكن كثيرة يمكن أن تعيش الآن على هـذا النحو « التنين » ص ١٤٤ من طبعة فونتانا السـالفة الذكر .

(17) Leo Strauss: The Political philosophy of Hobbes: its Basis and Its Genesis « P. 104 Eng. Trans by Elsa M. Sinclair. the university of Chicago Press 1963.

(١٨) هـذا هو تقريباً الرائي اذي تعرضه الكتب العربية عن حالة الطبيعة ، وهو للأسف رأى جورج سباين أيضاً انظر كتابه السالف الذكر ،



## - tal -

السياسية قد أدركوا بوضوح كامل ان « حالة الطبيعة » ليست مرحلة تاریخیة م غان س مب ماکس سون C. B. Macpherson کان أتوى من تصدى لتفنيد فكرة المرحلة التاريخية هـذه وبيان بطلانها • يقول: في الفصول الثلاثة التي تكون نظرية هوبز السياسية ، خطوة تسبق مباشرة البرهنة على حاجة البشر الى السلطة القادرة على بث الرعب في قلوب الأفراد ، وهـ ذه الخطوة هي ما يسميه هوبز «بحالة الطبيعة» • وهي وصف للحالة التي لابد أن يسلك الناس على أساسها ويتصرفون تبعا لها ، ما لم تكن هناك سلطة تلزمهم بالقانون أو العقد(١٩١ ٠ وهوبز عندما يصف طبيعة الناس وما يتملكهم من رغبة واشتهاء ٠٠ النح غانه يصف الطريقة التي لابد أن يسلكوا بناء عليها ، لو أزلنا النزامهم بالعقد ، وهـذا السلوك ع كما نتوقع ، لأبد أن يكون صراعاً يقوم به كل انسان نحو كل انسان آخر ، صراع من أجل المحافظة على نفسه والسيطرة على الآخرين ، انها « حرب الكل ضد الكل Omnum Contra Omnes \* غير أن هـذه الحالة عند هويز افتراض منطقى وليست وافعة ناريخية ، انها استتاج عقلى يقوم به فباسرفنا من الانفعالات Passion • انها اجابة عن السؤال الذي مارحه هوبز في التنين : « ما هي طريقة الحياة التي بد أن توجد اذا لم تدن هناك قوة عامة قادرة على بث الرعب في قلوب الناس »! (٢١٠؟ • وكانت الاجابة سوف نصل الى حالة الحرب ، سوف يتحول كل انسان الى ذئب نحو أخيه الانسان Homo Homini Lupus » • غير أن هوبز ' لم يقل ان السيادة الناقصة قد خلقت اتفاقاً بين الناس الذين كانوا بالفعل من قبل في تلك الحالة التي نسميها بحالة الطبيعة ، بل انه يذهب على العكس ، إلى أن حالة الطبيعة لم تنتشر قط في جميع أنحاء العالم

<sup>(19)</sup> C. B. Macpherson: op. cit. p. 19.

<sup>(20)</sup> C. B. Macpherson: The Political Theory of Possessive Individualism p. 20.

<sup>(21)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, p. 144.



## \_ tqv -

(رغم اعتقاده أن هناك حالات قريبة منها توجد بين الشعوب البدائية في أماكن كثيرة من العالم لا سيما أمريكا ) (٢٢) • وهو واضح في قوله أن معظم الدول ذات السيادة الوجودة الآن لم تنشأ من الصدام بل من الغزو والفتح ، كما أنه لم يقل أن السيادة التامة والكاملة في الدول لا تقوم لها قائمة الا باتفاق الناس الذين كانوا في حالة الطبيعة بالفعل • رلم يقل أنه يكتب بغرض أقناع الناس الذين يعيشون الآن في درلة نافصة السيادة بأنهم ينبغي عليهم الاعتراف الكامل بسيادة الدولة أو الالتزام بها عبل أن كل ما أراد هوبز أن يقوله هو أنه : لكي تكون الديك دولة كاملة السيادة ، فأن الناس لابد أن يسلكوا كما لو كانوا لديك دولة كاملة السيادة ، فأن الناس لابد أن يسلكوا كما لو كانوا قد خرجوا من حالة الطبيعة بالاتفاق •• »(٣٢) •

۱۱ — حالة الطبيعة ، اذن ، هي افتراض منطقي ، غير أن القارى ، فد يستنتج من هـذه المقدمة فكرة خاطئة آخرى فيقول : انه اذا لم يكن هوبز يتحدث عن مرحلة تاريخية مر بها الانسان في الماضى ، فلابد أنه يقصد الحديث عن المجتمعات البدائية الحالية ، أعنى أن ينزع من الناس جميع الخصائص التي اكتسبوها على مدار التاريخ بحيث يكون هناك أناس في « حالة الطبيعة » « في مقابل أناس في هاله التمدين » و و و الناس فكرة خاطئة ، ذلك لأن حالة الطبيعة عند هوبز هي شرط منطقي يسبق منطقيا اقامة المجتمع المدنى الكامل ، أعنى المجتمع ذا السيادة الكاملة ، منطقيا اقامة المجتمع المدنى الكامل ، أعنى المجتمع ذا السيادة الكاملة ، وما استنبطه هوبز من حالة الطبيعة هو حاجه الناس الى الاعتراف بالدولة ذات السيادة الناقصة الموجودة لديهم الآن ، ومن ثم استطاع أن يفهم الطبيعة التي اكتسبها الموجودة لديهم الآن ، ومن ثم استطاع أن يفهم الطبيعة التي اكتسبها المجتمعات الدنية الموجودة الاجتماعية عن التاريخ ، وعلى نحو ما نراه في المجتمعات الدنية الموجودة الآن ، لكي يقوم بعد ذلك باستنباطاته من حالة الطبيعة ، وهكذا وصل

<sup>(22)</sup> Ibid.

<sup>(23)</sup> C. B. Macpherson: The Political Theory.., p. 21.



## - Y9A -

هوبز الى وصف حالة الطبيعة بأنها تلك الحالة التى يسير عليها الناس فى المجتمعات المتمدينة وعلى نحو ما هم عليه الآن وبما لهم من رغبات لذا أزلنا القانون ، وحذفنا التشريعات ، أو أسقطنا النعاقد ( بل حتى الالزام الحالى الذى يبدو ناقصاً ) ومعنى ذلك أن هوبز ، فى رأى ماكفرسون ، طرح القانون جانبا لكى يصل الى حالة الطبيعة كما وصفها ، لكنه لم يطرح السلوك المكتسب اجتماعيا ولا رغبات الناس (١٢٠) .

17 \_ ونحن لا نريد أن نسير مع « ماكفروسون » الى نهاية تحليله ع ذلك لأنه « يوظف » الفكرة التى تقول ان حالة الطبيعة افتراض منطقى بوصفها تحليلا لطبيعة الناس اذا ما جردنا عنهم التشريعات والقرانين الاجتماعية تجريدا كاملا \_ فيذهب الى أن هذا التحليل سرعان ما يصبح تحليلا للناس على نحو ما نجدهم في العلاقات الاجتماعية القائمة \_ وأنه لابد أن تكون هناك افتراضات اجتماعية معينة ، لكى نستطيع أن نقرر أن الناس يبحثون عن المزيد من القوة والسيطرة على الاخرين ، ومن ثم لاقامة السيطرة الفرورية والسيطرة على الاخروبية وماكفرسون » الى أن الافتراضات الاجتماعية الفرورية لا تصلح الا لنوع معين من المجتمع فحسب ، هو طبعا مجتمع التملك والاقتناء والاتهاى وهو ضرب من المجتمع الرئسمالي ، أو البرجوازي الذي تحدث عنه ماركس (٢٦) ، وهكذا يتضح المنظور الماركسي الذي ينظر منه « ماكفرسون » الى وهكذا يتضح المنظور الماركسي الذي ينظر منه « ماكفرسون » الى الفلسفة السياسية عند هوبز وكيف، يذهب الى أن فيلسوفنا كان يحلل « المجتمع البرجوازي » القائم في عصره !

١٣ ــ حالة الطبيعة افتراض منطقى يقدمه هوبز في بناء فلسفته

<sup>(24)</sup> Ibid, p. 22.

<sup>(25)</sup> Ibid.

<sup>(26)</sup> Ibid.



## - 799 -

السياسية ، بنفس الطريقة التي اتبعها في بناء مذهبه المادي فهناك نراه يفترض اننا نحذف بذهننا ما هو قائم من موجودات العالم لنرى ماذا نجد بعد ذلك او بقى انسان واحد ؟ وها هنا نفترض فناء العادات والعرف والتقاليد ( وليس القانون والعهود وحدها كما يذهب ماكفرسون ) ونظم الحكم ، والأسرة ، ٠٠٠ البخ فماذا نجد لو افتراضنا بقاء بشر بغير هذه « التنشئة الاجتماعية » ؟ نجد الطبيعة الأولى للانسان ع وهي طبيعة حيوانية تماما ، وتلك هي ما يسميه هوبز بالحالة الطبيعية وهي نفسها التي سوف يصفها هيجل Hegel بقوله: « أن حالة الطبيعة يغلب عليها الظلم والجور والعنف وتسودها الدوافع الطبيعية التي لم تروض والأعمال والمساعر اللا انسانية ، ولا شك أن المجتمع والدولة يمارسان نوعا من الحد ، لكنه حد للغرائز الفجة وللانفعالات الوحشية وحدها ، كما أنه في مرحلة حضارية أرقى ، حد اللأنانية المتعمدة التي تتجلى في النزوات والأهواء ٠٠ »(٢٢) • ولعل هـذا ما كان يقصده « ليون شتراوس Leo Strauss » عندما قال : « ومن هنا فان هوبز لا يتابع ارسطو وانما يمهد الطريق لهيجل ويفتح الأبواب أمامه ، فكما أن حالة الطبيعة هي حالة لا عقلية matumu عند هوبز فانها كذلك عند هيجل ٠٠ ، وكما أن هوبز يجعل الحاجة الى الدولة تنبثق من حالة الطبيعة ، فكذلك هيجل يجعل المعرفة المطلقة تنبثق من الوعي الطبيعي ، ولم يكن في نية واحد منهما أن يقيس النقص بمعيار يعلو عليه، بل انه يجعل الناقص يلعى مفسم بحركته ذاتها ٠٠ وهمذا معنى قول هوبز ان الانسان الذي يرغب في البقاء في حالة الطبيعة يناقض نفسه (٢٨) ، فالخوف المتبادل الذي هو السمة الميزة لحالة الطبيعة

<sup>(</sup>۲۷) هيجل : محاضرات في فلسفة التاريخ الجزء الأول « العقل في التاريخ » ترجهة د . امام عبد الفتاح امام ص ١٠٥ دار التنوير بيروت ( المعدد الأول من المكتبة الهيجلية ) .

<sup>(28)</sup> Thomas Hobbes: De Cive p. 118.



### -- W·· -

# هو الذي يدفع الناس لالغاء هـذه الحالة ٠٠ »(٢٩) ٠

١٤ ــ لكن أليس من الضروري منطقياً ، مادامت الفوضي أو حالة الحرب طبيعية بالنسية للانسان أن تكون جذورها الأولى كامنة في الطبيعة البشريه ؟! الم يصف هوبز « حالة الفوضى » وحالة الحرب بأنها « طبيعة للانسان » (٢٠) • فما الذي كان يعنيه بذلك ؟! هنا نصل الى فكرة الأنانية التي كثيراً ما آسيء فهمها لا سيما عندما تفسر تفسيرا أخلاقياً ، مع أن هوبز يستخدمها هنا على نحو يجردها تماما من أى معنى أخلاقى • لكن لم كانت الطبيعـة البشرية أنانية الجواب هو: لأن الميل الطبيعي للذائن الحي يحتم عليه أن يحافظ على ذاته واتساقاً مع هـ ذا البدأ نجد الانسان في حالة الطبيعة يرغب في المحافظة على بقائه ، وتدعيم وجوده ، ولا معنى للقول بأن عليه أن يمتنع عن متل هـذه الرغبة أو أن يكف عن هـذا الميل ، لأن معنى ذلك أننا نطالبه بما هو مضاد لطبيعة وجوده ، بل ما يقضى على هـذا الوجود نفسه ، وذلك ضرب من الانتحار لا يقبله العقل • ان الدافع الأساسى هو الرغبة في المحافظة على الذات ولا يمكن أن يكون لديه دافع ايجابي ومؤثر يمكن أن يعمل ضد هذه المحافظة على بقائه : ان القاعدة الأساسية التي تكمن وراء كل سلوك هي أن الجسم الحي مدفوع بالعريزة للمحافظة على حيويته أو زيادتها ، وبكلمة واحدة فان المحافظة على الذات هي البدأ الفسيولوجي الكامن وراء كل سلوك ع والمحافظة على الذات معناها مجرد استمرار الوجود البيولوجي الفردي ، وما يؤدى الى هـذه العاية فهو خير وما يسهر عن الأثر المضاد

<sup>(29)</sup> Leo Strauss: The Political Philosophy of Hobbes p. 104 Eng. Trans. by Elsa M. Sinclair.

<sup>(30)</sup> T. Hobbes: Leviathan p. 310 and English Works Vol 3 p. 343.



## - 4.1 -

فهو شر ٠٠ »(٣١) • وهكذا نجد أن المحافظة على الذات وتدعيم بقاء المرء ووجوده هي المبدأ الأول الذي يشتق منه جميع المبادىء الأخرى وهي المسلمة الكبرى التي يبدأ منها هوبز « فالغاية الأساسية للانسان هي المحافظة على ذاته »(٢٢) • والمحافظة على الذات حق طبيعي •• « ولا أعنى بالحق شيئا أخر سوى الحرية المنوحة لل انسان في استخدام قدراته الطبيعية طبقا للعقل السليم ، للمحافظة على حياته الخامسة ، وبالتالي حريته في أن يفعل أي شيء في تقديره أو يتصور عقله أنه أنسب الوسائل لهذه المحافظة ٠٠ »(٢٦) ومن ثم « فان الأساس الذي يرتكز عليه الحق الطبيعي هو: لكل انسان أن يبذل جهده لحماية حياته وصيانة أعضائه بكل ما أوتى من قوة ٠٠ » (٢٤) • ويقول أيضا : « ما دام لكل أنسان الحق في البقاء ، فلابد أن يمنح أيضاً حق استخدام الرسائل لأن يفعل أي شيء بدونه يفقد وجوده أو لا يمكنه البقاء٠٠» (-١٠٠٠) ويتول هوبز أيضا: « المحافظة على الذات هي مجمل حقوق الطبيعة ٠٠ »(٣٦) ٠ « فمن حقا أن ندافع عن أنفسنا بكافة الطرق ، وبشتى الوسائل المكنة ٠٠ »(٢٧) • وليس ثمة عانون يجبر الانسان على أن يتخلى عن المحافظة على حياته (٢٨) • وكل قوانين الطبيعة مشتقة من هــذا القانون: المحافظة على الذات ٠٠ » (٢٩) ٠

<sup>(</sup>٣١) جورج سباين : « تطور الفكر السياسى » ، الكتاب ا'ثالث ص ٦٢٨ ترجمة الدكتور راشد البراوى ــ دار المعارف بمصر ،

<sup>(32)</sup> Thomas Hobbes : Leviathan , p. 143 and English works vol 3 p. 111 .

<sup>(33)</sup> Ibid: Leviathan p. 145 - 146 and E. W. vol 3 p. 116.

<sup>(34)</sup> Thomas Hobbes: The English Works vol. 4, p. 83.

<sup>(35)</sup> Thomas Hobbes: De cive p. 115, 116.

<sup>(36)</sup> T. Hobbe: The English Works Vol. 3 p. 117.

<sup>(37)</sup> T. Hobbes: Leviathan p. 146.

<sup>(38)</sup> Ibid, p. 271 and W . Vol. 3 p. 288.

<sup>(39)</sup> De Cive p. 128, and The English Works vol 2 p. 44.

#### - 4.4

10 ــ المصادرة الأساسية ، اذن ع هى المحافظة على الذات ، وأى رفض لها ليس سوى تناقض واضح ، انها مصادرة العقل الطبيعى ، ان صح التعبير ، وهى الشرط الضرورى الذى لابد منه Sine qua non الأشباع أى رغبة ، ويستنبط هوبز من هذه المصادرة نتيجتها المنطقية وهى ما يسميه باسم الحق الطبيعى Jus Naturale آعنى أن لكل انسان الحق في استخدام قوته للمحافظة على حياته : له الحق في أن يعمل أي شيء ، وكل شيء ، الكي يدعم هذا البقاء وكل ما يساعده على المحافظة على ذاته غهو حق ولا حد له ، وفي حالة الطبيعة لكل انسان الحق في عمل أي شيء ، وكل شيء ،

١٦ ــ ومن المحافظة على الذات تنشأ رغبات أخرى ، اذ يتجه المرء نحـو اللذة م لأن اللذة هي ما يظهر في الشعور على أنه ما يؤدي الى أستمرار هذه الحياة والى تدعيم البقاء • وعكس ذلك يكون النفور الذي هو ابتعاد عن الأام الذي يؤذي الوجود ويضر بالبقاء ع انه ما يبدو في الذهن على أنه يغضى اللي الموت ، وهكذا يذهب هوبز الى أن رغبة الانسان في تدعيم وجوده ومواصلة البقاء يؤدي به أولا الى كل ما هـو لاذ باعتباره مظهرا من مظاهر استمرار الحياة ، وتدعيم البقاء ، ثم يؤدى ثانيا الى العمل على تخزين اللذات للمستقبل ، مادام ذلك « التخزين ، يعنى استمرارا للحياة في المستقبل • لكن كيف يمكن أن يحدث ذلك ؟ أعنى كيف يمكن الانسان أن يختزن اذات للمستقبل ٠٠ ؟ الجواب هو أن ذلك يمكن أن يتم بحصوله على القوة ، لأن القوة هي وسيلة أساسية لاشباع رغباتنا • ولذلك فمن الطبيعي أن يرغب كل انسان في القوة والمزيد من القوة : « انبي لأعتقد أن هناك ميلا عاماً لدى البشر جميعا ، وهو تعبير عن الرغبة الدائمة التي لا تستقر نصو الحصول على القوة بعد القوة ، وهي رغبة لا تهدأ ولا تتوقف الا بالموت • وليس السبب في هـ ذا الميل دائما هو أن الانسان أميل في قدر من السرور أكثر مما وصل اليه ، أو أنه لا يمكن

## - 4.4 -

أن يقنع بسلطة أكثر اعتدالا ، بل لأنه لا يستطيع ضمان ما يملكه الآن من القوة ، ووسائل المعيدة الطبية الا بالاستحواذ على الزيد منها وهدذا هو السبب في أن الملوث أصحاب القوة العظيمة يبذلون جهودهم لتأديدها في أوطانهم عن طريق القوانين والتشريعات المختلفة أو خارج أوطانهم عن طريق الغزو والحرب ، وعندما يتم لهم ذلا تظهر رغبة جديدة في الشهرة عن طريق غزو جديد عند البعض أو الراحة واللذة الحسية عند الآخرين »(١٠) ، فالرغبة في الأمن ، والمحافظة على الذات وتدعيم وجودها ، وهي الحاجة الأساسية التي نستشعرها الطبيعة النشرية لا يمكن فصلها عن الرغبة في القوة أعنى الوسيلة الحالية للحسول على الطبيات المستقبلية الظاهرة لأن كل درجة من الأمن تتطلب مزيدا من ضمان توفيرها(١٠) ،

١٧ ــ السعى للحصور على القوة يعبر عن رغبة دائمة لا تهدأ عند البشر ، وهى رغبة مرتبطة بالمحافظة على الدات وتدعيم الوجود ، لأن القوة تعنى السوم رغباتنا ، والمزيد من القوة يعنى المزيد من القوة الاسباع ، وهكذا دوما ، ولو أن انساناً حصل على قدر هائل من القوة بحيث لا يستطيع أحد مقاومته ، فانه سوف يشبع جميع رغباته أيا كان نوعها ، وسوف يصبح فضلا عن ذلك سيداً للجميع ، وهل هناك موجود يمكن أن يتصف بهذه القوة الهائلة ، ؟! نعم هو الله عند هوبز القادر على كن شيء ، والذي لابد أن يدين له جميع البشر بالولاء والطاعة ، لا لأنه خالقهم ، ولا لأنه غفور رحيم ، بل لأنه « قادر على كل شيء » فهو القاهر فوق عباده ، لا يمكن لبشر مقاومته ، وبالتالي فان له حق السيادة المطاقة على جميع البشر مقاومة ، ولاءهم ، على نصو طبيعى ، لأولئك الذين لا يمكن مقاومة يعلنون ولاءهم ، على نصو طبيعى ، لأولئك الذين لا يمكن مقاومة يعلنون ولاءهم ، على نصو طبيعى ، لأولئك الذين لا يمكن مقاومة

<sup>(40)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan p. 173 (Fontana Editiol) and E. W. Vol 3p. 85 - 6.

<sup>) 1</sup> إ ( جورج سباين « تطور الفكر السياسي » الكتاب الثاث ص ٦٢٨



## - r+2 -

١٨ ـ على هـذا النحو ينشأ الصراع فتلك هي الجذور الأولى لمنشأ الصراع ، كل فرد يريد أن يحافظ على ذاته ، وأن يدعم وجوده . والمحافظة على الذات تعنى اشباع الرغبات ، وأشباع الرغبات يتطلب البحث عن أسباب القوة واكتسابها ، ثم اكتساب القوة اثر القود . واخترانها للمستقبل بقدر المستطاع • واذا ما استد هددا الدراع النه لابد أن يتحول الى حرب ، وهكذا تنشب الحرب ، لكن حرب من ا حرب الكل ضد الكل ، فكل انسان يصارع ويقات كل انسان آخر . وكل فرد يريد أن يحصل على مزيد من القوة ، وأن يفرخ سيطرنه على كل فرد آخر ، وحيث انه لا يوجد قانون ولا مجتمع ولا عرف ( وفقا للامتراض نفسه ) غان ذلك يعنى أن من حق حل غرد أن يحسل على ما يستطيع وأن يدعم وجوده بشتى السبل المتاحة أمامه ، وليس غي ذلك « خطأ » ، لأنه لا خطأ ولا صواب بعد ، لم يظهر بعد ما يوجب على الفرد أن يلتزم بشيء أو أن يكبح من أهوائه أي أن يحد من رغباته • وتلك هي الحال ألتي يسميها هوبز « بحالة الطبيعة » التي يتحول فيها كل انسان الى ذنب بالنسبة لغيره من البشر ، يتربص به الدواثر فاذا سنحت له الفرصة اجهز عليه ، فهي حرب لا هوادة فيها ولا رحمة ، كل فرد يريد لنفسه كل شيء ، وكل فرد يرغب في تملك كل ننيء على

<sup>(42)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan p. 312 (Fontana) and the English Works, Vol. 3p. 346.

#### \_ 4.0 -

حساب الآخرين: « وقد يعجب البعض ممن لم يحسن النظر ألى الأمور ، حين يرانا نقرر أن الطبيعة قد باعدت بين الناس على هـذا النحو ع أو أنها قد جعلتهم يميلون الى الاعنداء بعضهم على بعض ، أو التحرش بعضهم ببعض وهو لهذا السبب قد لا يثق في الاستنتاج الذي قمت به من الأنفعالات • وربما رغب في أن يتأكد بنفسه من التجربة: دعه اذن يتأمل نفسه ، ويلاحظ سلوكه ، ألا يحدث ، عندما يقوم برحلة أن يسلح نفسه ، ويدقق جيداً في رفاق الطريق ، واذا ما أسلم عينيه للنوم ألا يعلق أبوابه ؟ واذا ما استقر في منزله يعلق خزائنه ، وهو يفعل ذلك كله مع علمه بأن هناك قوانين تحميه وحراساً عموميين مدججيين بالسلاح مهتهم الانتقام من كل من يريد أن يلحق به أذى • فما هي الفكرة التي كونها في ذهنه عن أقرانه من المواطنين عندما أغلق أبوابه ٠٠ ؟ ١ وما هي الفكرة التي كونها عن أطفاله وخدمه عندما أغلق خزائن بينه ؟ الا ينهم هو البشرية بأفعاله تلك وسلوكه هـذا على نحو ما غعلت أنا عن طريق الكلمات ؟! » (٢٠) • وان كان هوبز يضيف ع فى الحال ، أن ذلك لا يعنى أن الانسان شرير بطبعه « لكن لا أحد منا ( لا أنا ولا هـ و ) اتهم طبيعة الانسان ، فرغبات الانسان وعواطفه وانفعالاته ليست في ذاتها خطيئة ، وكذلك لا تعد الأفعال الصادرة عن تلك الأهسواء بمثابة آثام ، اللهم الا اذا ظهر القسانون الذي بد\_رمها ۰۰ ش (اف) •

١٩ -- غير أن هوبز لا يفوته أن ينبهنا الى أن هــذه الحرب قد تكون خفية مستترة ، وبعبارة أخرى فانه يقول : انه لا يتصور هــذه الحالة على أنها حال من العنف العلنى الدائم ، لأنه كما هى اللحال فى الظواهر الجوية فى الطبيعة ، فان طبيعة الجو الردىء لا تتمثل فى نزول المطر مرة أو مرتين • بل فى استمرار اكفهرار الجو لعدة أيام

( ۲۰۰ ــ هوتز )

<sup>(43)</sup> Thomas Hobbes Leviathan, p. 144.

<sup>(44)</sup> Ibid.

## - 4.7 -

متواليات بحيث ينذر بحالة الطقس بحسفة عامة وهطول الأمطار عدة آيام متتالية ، فددلك الحال عي طبيعة الحرب: فهي لا تنحصر في قيام معركة فعلية ولا تعتمد على وجود قتال علني حالى ، وانما قد تعنى ايضا الاستعداد القتال ، انها تدمثل في روح العداء التي تقضى على كن ثقة في امنان قيام حالة سلمية والمين الى الحرب في جميع الأوقات التي لا يكون فيها العدس ( آعنى السلم والاستقرار ) مضمونا ، أما كل ما عدا ذلك ، فهو في صميمه ضرب من السلم ( السلم عدا دلك ) فهو في صميمه ضرب من السلم ( السلم عدا دلك ) فهو في صميمه ضرب من السلم ( السلم عدا دلك ) فهو في صميمه ضرب من السلم ( السلم عدا دلك ) فهو في صميمه ضرب من السلم ( السلم عدا دلك ) فهو في صميمه ضرب من السلم ( السلم عدا دلك ) فهو في صميمه ضرب من السلم ( السلم عدا دلك )

## ثالثاً ـ مصادر الصراع:

7٠ ــ الصراع قائم ، اذن ، والحرب تدور رحاها بين كل انسان وكل انسان آخر في حاله الطبيعة ، سواء آكانت الحرب معلنة صريحة أم مستترة خفية ، أعنى سواء أكانت فعلية أم استعدادا للقتال ، لمن هناك مصادر يمكن آن تجعل الصراع آدئر حدة ؟! ما هي العوامل التي تعذى هــذا الفتال وتجعله عنيفا ؟! هناك مجموعة من المصادر التي تريد من عنف الصراع وشدته يمكن أن نسوق عنها كلمة موجزة على النحو التالى:

## ( أ ) المصدر الأول ـ المساواة في القدرة Equality of Ability

اذا كان هوبز يذهب الى أن طبيعة الانسان مؤلفة ، كما سبق أن ذكرنا ، من مجموع قواه وقدراته الطبيعية : كالقدرة على العدداء والحركة ، والتناسل والحس ، والتخيل والتعقل ١٠ المخ فان هده القدرات تنقسم تبعاً لجانبي الانسان الرئيسيين الى نوعين : قدرات خاصة بالدهن (٢٦) ، وقد سبق أن عرضنا لها من قبل بشيء من التفصيل ، وما نود الآن أن نقوله هو أن هوبز يخبرنا : « أن الناس متساوون بالطبيعة فيما بينهم ، أما اللامساواة

<sup>(45)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan p. 143 Fontana Edition.

<sup>(46)</sup> Thomas Hobbes: The English Works Vol. 4. p. 1.



### \_ Y+Y \_

التى نعرفها الآن فقد نشأت من القانون المدنى ٠٠ » (٤٧) لقد كان ديكارت يقول ان العقل هو أعدل الأشسياء قسمة بين الناس ٠ « أما هوبز فانه يذهب الى أن الطبيعة قد جعلت البشر متساويين من حيث قدراتهم الجسدية والذهنية ، ادرجة أنك قد تجد أحيانا رجلا أقوى فى قدراته البدنية ، بوضوح ، عن غيره ، أو تجد شخصاً أعلى فى درجة الذكاء من أشخاص آخرين ٠ لدنك اذا وضعت فى الحسبان القدرتين معا : الجسدية والذهنية لما وجدت الفارق كبيرا على نحو ما يبدو لأول وهله ، متى أنه ليصعب أن تجد رجلا يفاخر بميزة خاصة به هو وحده ، دون أن تجد آخر يفاخر بميزة أخرى تقابلها ٠ فاذا ما نظرت الى القوة للبدنية لوجدت أن الأضعف جسمياً فى مقدوره أن يقتل الأقوى : الما باستخدام الحيلة أو بالتحالف مع آخرين مهددين بنفس الخطر الذى يتهدده » (٤٨)

71 — وهكذا تعد المساواة بين البشر سواء في القدرات البدنية أو العقلية من أعظم مصادر الصراع بينهم (٤١) • أو هي على وجه التحديد المصدر الأول للنزاع المستمر بين الناس ، ذلك لأنه يستحيل عليك أن تجد من الناس في خالة الطبيعة من يستطيع أن يحسم الصراع ، أو ني من لديه « القدرة الكبرى » ، أو القوة حتى لنبلغ من الضخامة أن يحصل لنفسه على مجموعة أخبر من القوى حتى لتبلغ من الضخامة أن يصود الآخرين ، وأن يخضعهم لأمرته ، لأن الناس متساوون كما قلنا في قدراتهم ، ومن لديه نقص هنا تعوضه قوة هناك ،

<sup>(47)</sup> lbid, Vol 2 p. 7.

<sup>(48)</sup> Leviathan, p. 141.

<sup>(</sup>١٩) يقول هوبز في الفصل الأول من كتابه « الجسم السياسي De Corpore Politico » ان المساواة بين ابشر كانت من اسسباب الرئيسية مصراع بينهم وزيادة حدنه ، غلا أحد يستطيع تماما أن يدمر الآخر » ( قارن المجدد الرابع من مجموعة مؤلفاته الانجليزية ص ٨١ وما بعدها ) .



#### - W+A -

وبالنالى فانهم متساوون فى قدرتهم على تحديل القوة: ليس لأحد القدرة الكافية على ارغام الآخرين جميعا آن يفعلوا ما يريد أو آن ينفذوا ارادته ، فالجميع متساوون فى القوة ، وبالتالى فالكل قادر على ممارسة حقه الطبيعى غير المحدود ، "(") ، فيظل النزال سجالاً وتشتد حدته!

## ( ب ) المدر الثاني ـ المساواة في الأمل Equality of Hope :

77 \_ هـ ذا المصدر الثابى نتيجة منطقية مترتبة على المصدر الأول فاذا كان الناس متساوين ، بصفة عامة ، فى قدراتهم البدنية والذهنية فلا أحد أقوى من غيره ، فى الجانبين معا ، بحيث يستطيع اخضاع الآخرين ، « غانه من هـ ده المساواة ذاتها تنشأ مساواة آخرى هى المساواة فى الأمل فى بلوغ أهداهنا ، ومن ثم فلو رغب شخصان فى شىء واحد ، وكان من غير المكن أن يحصلا عليه معا فانهما يتحولان الى عدوين لدودين ٠٠ » (١٥) .

77 ـ مادام الناس متساوین فی قدراتهم فسوف یحدوهم الأمل فی الوصول الی ما یشتهون ، وطیف یتسرب الیاس الی نفوسهم و هم یشعرون أنهم قادرون علی بلوغ أهدافهم ؟ کیف یدب الیاس الی الضعیف بدنیا ان کان یعرف أنه قوی فی جوانب آخری ، وآنه یستطیع أن یستخدم المکر والحیلة ویعمل ذکاءه فی اختراع طرق جدیدة تمکنه من الانتصار فی المعرکة ؟ کیف یمکن له أن یستسلم مادام الأمل قائما فی الوصول الی غایته ؟ ویعرف هوبز الأمل بأنه الرغبة فی الحصول علی شیء ما علی أن یصاحب هذه الرغبة الاعتقاد بامکان بلوغ الهدف وحصول المرء علی ما یرید (۲۰) ، ویقول آیضاً : ان الأمل بلوغ الهدف وحصول المرء علی ما یرید (۲۰) ، ویقول آیضاً : ان الأمل

<sup>(50)</sup> D.D. Raphael: Hobbes: Morals and Politics p. 31 George Allen and Unwin, London 77.

<sup>. (51)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan p. 142.

<sup>(52)</sup> Ibid p. 91 — and English Works Vol 3. p. 43.



### - rod -

هو توقع الحصول على خير ما (٥٥) عكما أن الخوف هو توقع نزول شر ما ، ومادام هناك مبرر يجعلنى أبوقع الشر فان الاثنين يتناوبان على ذهنى • فان كانت مبررات توقع الخير أعظم من مبررات الشر فان الانفعال كله والعاطفة كلها تتحول الى أمل • • (٢٠) • ومادام الناس متساوين في القدرات الطبيعية فان ذلك يعنى أنه سيكون لكل منهم مبررات متساوية مع الآخرين في أن يأمل في الحصول على الشيء الذي يرغب فيه ، له الحق في ان يأمل في تحقيق آغراضه • ومن هنا فانه يكافح الآخرين ويصارعهم بهمة ونشاط دون أن يتطرق اليأس الى قلبه ، لأن اليأس أو القنوط لا يعنى شيئا آخر سوى النعدام ثقتنا في أنفسانا و القنوط لا يعنى شيئا آخر سوى انفسنا و الثقة في انفسنا و التقنا في أنفسنا و أعنى فيما نمله من قدرات ومواهب ، وفيما نصنعه من وسائل وأساليب لتحقيق أهدافنا وغاياتنا والوصول الى ما نريد •

## In Compatible Objectives الأغراض المتضاربة — الأغراض المتضاربة

7٤ ـ كان المصدران السابقان يرتبطان بالذات البشرية ارنباطا مباشرا فهما يتعلقان بقدراتها وامكانياتها ثم ما ينتج عن ذلك من أمل في المصدول على ما نريد • أما هذا المصدر الثالث فانه يشير اكثر منهما ، الى موضوعات العالم الخارجي ، فالذات المتساوية في الامحانيات والأمل مع غيرها من الذوات البشرية الأخرى ، تسعى الى غرض خارجي معين • وكثيراً ما تلتقي مجموعة من الذوات البشرية عند الاهتمام بموضوع واحد بعينه : فاذا كان هناك شخصان أو أكثر يريدان هذا الموضوع بالذات غلابد أن ينشب الصراع العنيف بينهم للحصول عليه ، وكأن هوبز هنا يستبق ما سوف يقوله جان بول سارتر حول ما يسميه وكأن هوبز هنا يستبق ما سوف يقوله جان بول سارتر حول ما يسميه

<sup>(</sup>٥٣) قارن ايضا تعريفه الأمل الذي ستناه في الفصل السابق

نقرهٔ رقم ۸. ۸. (54) Thomas Hobbes The English Works, Vol. 4 p. 44.

<sup>(55)</sup> Ibid, Vol. 3 p. 43 and Leviathan p. 91.



### - 41. -

باسم « الندرة Ia rarete » التى تتسبب فى صراع عنيف بين البشر عرضه بالتفصيل فى كتابه الضخم « نقد العقل الجدلى » (١٠٠) و فالصراع حول « موضوع واحد » بعينه أو بسببه يجعل القتال اكثر حدة و يقول هوبز: « العلة الأكثر شيوعا لرغبة الناس فى ايذاء بعضهم يعضاً تنشأ عن أن كثيرين منهم يرغبون فى الشىء نفسه ، وفى نفس الوقت ، فلاهم قادرون على الاستمتاع به ، وهم جميع ، أعنى الاستمتاع المشترك ، ولا هم قادرون على اقتسامه فيما بينهم و وها هنا يبرز سؤال هام: من منهم هو الأقوى ؟! تلك مسألة لا يحسمها سوى السيف ٠٠ » (٥٧) •

70 \_ وقد يتساءل القارىء : ألسنا نجد هوبز هنا مبالغا ، ان لم يكن مدافعا عن قضية ظاهره البطلان ٠٠ ؟ ألسنا نجد كثيرا من الناس يتنازعون حول هذا الشيء أو ذاك ، ثم سرعان ما يتم الصلح بينهم بغير عنف يحسمه السيف ، بان يتنازل بعضهم لبعض بمحض ارادتهم وعن طيب خاطر ، وعندها ينتهى كل شيء ؟ ! بمعنى آخر أليس هناك ما نسميه « بالأريحية » أو « العيرية » التي تجعلني أتنازل للآخر عن شيء موضع نزاع دون أن يصل الأمر الى الاحتكام الى حد السيف ؟ ! الحق أن هذه الاسئلة مردود عليها من زاويتين :

الأولى: أننا نتحدث هنا عن حالة الطبيعة التى تخضع لبدأ أساسى هو المحافظة على الذات ، وتدعيم وجودها ، ومن ثم فان الانفعالات والعواطف السائدة هى الأنانية وحب الذات ويكون المحرك والدافع النيها هو غريزة البقاء وحدها وبمعنى آخر ( وهذا هو الوجه الثانى من العملة ) فان الفضائل الاجتماعية كالغيرة والأريحية ، والمجتمع والاحسان ٠٠ النخ لا تظهر الا فى مجتمع ، فالحياة الاجتماعية والمجتمع

<sup>(</sup>٥٦) قارن « تطــور الجدل بعد هيجل » الكتاب الثالث : « جدل الانسان » تأليف د ، امام عبد الفتاح امام . (57) Thomas Hobbes : The English Works, Vol. 2, p. 8.



## - 117 -

المستقر المنظم هي شروط ضرورية لظهور الغيرية ، والأريحية • النخ • والحق أن هوبز لا ينكر وجود هذه الفضائل بل اننا نراه ، على العكس ، يعرف الأريحية ، والارادة الخيرة « كما سبق أن ذكرنا بأنها « المرغبة في خير الآخرين • • »(٥٠) •

والزاوية الثانية: آننا قد نفسر ، خطا ، الرغبة التى يتحدث عنها هوبز بأنها الرغبة فى الحصول على أشياء مادية فحسب ، وبالتالى بأنها الرغبة فى امتلاك اغراض مادية ، وهذا غير صحيح ، وربما كان هوبز هنا حقيق ببعض اللرم فلا شك انه السبب فى حذا اللبس وذلك لاستخدامه لغة مبسطة الى درجة الاسراف فى التبسيط اللغوى ، وان كان ذلك الخطأ لا يؤثر بالطبع فى حجة هوبز العامة لأن النقطة الهامة هنا هى القول بآن اختلاف أو تعارض الأغراض هو السبب فى النزاع بين الناس ، فقد أرغب أنا وأنت فى الشىء نفسه ، ولا يكون من المكن أن نحصل عليه معا ، عندئذ يصبح النزاع أو الشجار بيننا ممكنا بل أن يتحول الى صراع وقعال هو احتمال قائم (٥٩) م

77 ـ اشباع الرغبات عند هوبز لا يعنى الرغبات المادية وحدها ، كما أنه لا يعنى الحصول على أشياء مادية فحسب ، بل أن هناك أغراضاً « معنوية » أو « روحية » ، أن صح التعبير ، يسعى الانسان للوصول اليها أيضاً ، فالتنازل الآخر عن سى، مادى موضع نزاع قد يكون ممكنا لا سيما عندما نعرف أن ذاك يؤدى الى الحصول على مكانة في المجتمع أو الحصول على درجة من درجات السلم الاجتماعى ، وقد يكون التطلع والشوق اليها واقعا لا يقل قوة في تفسير سلوك

<sup>(58)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan p. 92 Fontana Endition and The English Works Vol. 3 p.

<sup>: (59)</sup> F. S. Mc Neilly: The Anatomy of Leviathan p. 161, London 1968 Macmillan.



## - 414 -

الانسان عن اشباع الرغبات المادية: بل قد تكون « المتعة الروحية ، في دراسة موضوع ما » ، أو الوصول الى منصب رفيع أو مكانة اجتماعية سامية ، أو شهرة عريضة ، أو سمعة طيبة ، هى المهدف الذي أسعى للوصول اليه وتحقيقه ، ومن ثم يكون مصدراً للصراع الذي قد لا يقل حدة عن الصراع من أجل الاشباع المادى ! ،

٢٧ ــ قبل أن نترك هــذا المصدر الثالث من مصادر المراع البشرى لابد أن نشير الى أن فكرة هوبز عن هذا المصدر ، والمصادر التالية التي سوف نتحدث عنها بعد قليل ، تثير قدرا كبيرا من الحيرة والارتباك لمن يطالعها عن كثب وبشىء من الدقة • كيف يمكن أن يكون هناك صراع حول أغراض متضاربة « غير مادية » في حالة الطبيعة •• ؟ كيف يمكن أن نقول أن « المنافسة » و « انعدام الثقة » ، و « التطلع الى المجد » هي عوامل تعذى الصراع ونزيده حدة في حالة الطبيعة ؟ : « ان هـذه العوامل لا تحدد خصائص حالة الطبيعة البدائية فحسب ، بل هي عوامل في المجتمع المدنى الحالى ويمكن أن تقلب المجتمع وتحيله الى حالة من الطبيعة المحبية ما لم تكن هناك قوة عامة قادرة على غرض القانون والنظام ، أن التنافس ، وانعدام الثقة والتطلع الى المجد هي استعدادات طبيعية عند الناس في المجتمع المدنى ، وكلمة « طبيعية » هنا لا تعنى عند هوبز ، ما هو مضاد لما هو مدنى أو عدس ما هو اجتماعي ، بل ان الفصل الذي يتحدث فيه عن الحالة الطبيعية للبشر في كتابه « التنين » انما يصف فيه الاستعدادات الموجودة حالياً عند الناس للانتقال الى المالة البدائية ، فالحالة الطبيعية للبشر هي حالة موجودة في أعماق الناس حتى الآن ، وهي ليست معزولة عنهم في مكان ناء أو زمان قاص ، وربما كان من الأفضل أن نستخدم تعبير الحالة الطبيعية للجنس البشرى ، عن تعبير حالة الطبيعة ، لأن التعبير



- 414 -

الأول يمثل تاك الحالة على نحو ما هي عليه في أعماق الساس أنفسهم ٠٠ »(٦٠) ٠

# ( د ) المصدر الرابع - المنافسة Competition

٢٨ - سبق أن أشرنا الى أن هوبز يذهب الى أن هناك مساواة فى القدرات الطبيعية للبشر ع بدنية وذهنية ، وبالتالى فان ألفرد ، لا سيما في هاله الطبيعة لا يستطيع أن يعتمد على قدراته الخاصة أو امكاناته الذاتية في بث الرعب في نفوس الآخرين أو في انتزاع العداوة من نفوسهم ، صحيح أننى قد أخاف منك ، لذن خوفى هـدا لن يثبط همتى ، فقد تمنعني قوتك البدنية البارزة من المعامرة والدخول معك في صراع علني ظاهر أو نزاع صريح مكشوف ، لكنك تخطىء عندما تركن الى ذلك ، لأن الفطنة ، والحذر ، والتبصر موجودة على قدم المساواة عند جميع الناس ، فقد سبق أن ذكرنا أن هناك : « مساواة عظيمة بين البشر » ، ومن تم فاننى سوف الجأ الى وسائلى الخاصـة لمواجهة قونك البدنية ، وقد أرتب الأمور بطريقة تجعلك تقدم على منازلتي ! غالناس جميعاً قادرون على مواجهة المواقف المختلفة بحكمة وتبصر يحافظون بواسطتها على بقائهم ويدعمون وجودهم • صحيح أن بعض الأفراد يلجآون البي الخيلاء الكاذب ، والغرور الفارغ عندما يظن الواحد منهم أنه قد أوتى الحكمة كلها ، وأن غيره لم يصل بعد الى مثل درجته ولا الى براعته (٦١١) و لكن اذا كانت تلك هي طبيعة البشر ، فانه بالغا ما بلغ اعترافهم بذكاء الآخرين أو علمهم ونصائحهم ، فانه يصعب

(60) C. B. Macpherson: The Political Theory of Possessive Individualism. p. 25.

(٦١) لاحظ أن من مهام « التنين » كما ورد في سفر أيوب أن يقهر أصحاب الخيلاء الكاذب والغرور الفارغ فهو « ليس له في الأرض نظير يشرف على كل متعال وهو ملك على أبناء الكبرياء »! ومعنى ذلك أن اصحاب الخيلاء الكاذب ، والمغرورين ، والمخ لن يقهرهم سوى الدولة .



## - 412 -

عليهم أن يؤمنوا بأن هناك من يضاهيهم علماً أو يماثلهم ذكاء لأنهم يرون ذكاءهم قريباً منهم جداً في حين أنهم ينظرون الى ذكاء الآخرين من مسائة بعيدة جداً (١٢٠) ••

٢٩ ــ لا يجوز ، اذن ، أن نجعل الكبرياء الزائف أو الغرور الداذب يحجب عنا قدرات الآخرين أو يمنعنا من رؤيه امكاناتهم النشيرة ، وبالتالي ينبغي الا نركن الى خوف الاخرين من قوانا ، فلو تضاربت أغراضنا ، فاننا نكون في حالة عداء وخصومة فعلية ، واذا كان خوف الأخرين منا يمنع ظهور هذه العداوة فانه لا يستطيع آبدا أن يستاصلها ، ومعنى دلك أن العداوة قد تظل مستترة خافية ، دالنار تحت الرماد ! ولقد دان هوبز حريصا على أن يسير ، حما سبق أن راينا ، ألى أن الحرب لا تعنى بالضرورة الحرب الفعلية المعلنة ، والعداء لا يستلزم بالضرورة أن يكون سافرا ، « الحرب ليست بالضرورة حالة من العنف المستمر » ، بل قد تعتمد على « الاستعدادات للحرب » قد تدون دراهية صامته وتحفزا القبال عندما تسنح الفرصة !

واذا ما انتقلنا الى المجنمعات المتدينة ، وجدنا حالة الاستعداد هـذه قائمة بالفعل ، اعنى حالة الحرب الخفية — موجودة فعلا ، اكن هناك اعتبارات أخلاية كثيرة قد تمنع ظهورها أعنى أنها قد تعمل على كبت أعمان العنف عند الناس ، لكنا ينبغى الا نثق فى هـذه الاعتبارات الأخلاقية ، فى راى ماكنيلى Monemy لا الإعتقدعليها لأن مختلف الناس لديهم كثرة من الأفكار الأخلاقية المختلفة ولن تجد مجرما اشد عنفاً ع أو أكثر خطورة من « الرجل الغيرى » الذى يحمل فى يده قنبلة(٦٢) ،

<sup>(62)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, P 141 - and The English English Works Vol. 3. p. 110.

<sup>(63)</sup> F. S. Mcneilly The Anatomy of Leviathan p. 162 (Macmillon 1968).



## - 4/0 -

۳۰ ـ ویذهب هوبز الی آن المنافسة هی آحد العوامل الرئیسیة التی تؤدی الی المصراع والشجار والنزاع بین الناس شا و لکن ما الذی یمکن آن یتنافس علیه الناس ۴۰ هناك آشیاء کثیرة یمکن آن تکون موضع تنافس بینهم ، فهم قد یتنافسون علی الثروة ، أو الوصول الی المناحب الرفیعة أو غیرها من القوی ، ویؤدی ذلك الی نزاع وشجار عنیف فی البدایة ثم یتحول الی عداء وحرب وقتال ، ذلك لأن الطریق الذی یسلکه المنافس هو طریق القضاء علی خصمه : بقتله أو قهره أو اختاعه ، أو العمل علی آن یحل محله ، بالاستئصال أو الطرد وهذا طبعا نزاع مع الأحیاء ، آما الأموات ، فهناك تنافس علی مدیحهم : ان الناس یتنازعون میم الأحیاء لا مع الأموات ، ولهذا تراهم یجلون القدما، ویتنافسون فی الثناء علیهم ۰۰ » (۱۵) ۰

## ( ه ) المصدر المخامس ــ المجد ، Glory

٣٦ ــ يذهب هوبز الى أن التطلع الى المجن ، كالتنافس ، يمكن أن يعد مدرا رئيسيا للصراع بين الناس ، ولعل هذا هو السبب فى أن الناس لا مجد اذة فى المحافظة على الصحبة ورميع كما يقول يشعرون بالحزن والضيق ما ام تكن هناك قوة يخشاها الجميع كما يقول هوبز ، والسبب فى رأيه آن كل واحد منهم ينتظر من رفيقه أن « يعطيه قيمة معينة ، أو يقدره حق قدره » ، وهذا « القدر » هو الدرجة التى يعطيها لنفسه ، فعلى نصو ما يقدر نفسه يريد من الآخرين أن يقدروه ، ولما كانت هناك دلائل كثيرة تشير الى احتقاره ، أو الحط

<sup>(64)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, p. 143 and The English Works Vol. 3. p. 112.

<sup>(65)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 173 and Eng. Works. Vol  $3p.\ 112$ .



\_ #1i \_

من قدره ، فان من الطبيعى أن يحاول أن ينتزع من محتقريه قيمــة أعظم عن طريق الحاق الأذى بهم (٦٦) •

ان قيمة الانسان هي الثمن الذي يكون الآخرون على استعداد لدفعه لاستخدام قوته (١٧) ، ومن ثم فان الاحتقار يشير ألى أن الآخرين يعتبرون قوة انسان ما أدنى من قوتهم • لكنك لن تجد انسانا يعترف طواعيه بهدده الدونية! اذ لابد له من أن يؤدد نفسه وقدرته حتى يؤكد ذاته وحتى يقنع الآخرين بهذه القدرة • ومن هنا فليس أمامه سبيل آخر يمكن أن يسلكه فهو اما أن يتغلب على محتقريه أو يعانى المزيد من الاحتقار ، وبالتانى المزيد من الانتهاك لوجوده والتهديد الأمناء (١٨)

٣٦ ــ هــذه التيمة التي يريد كل منا أن يننزعها من الآخرين ( وكأنها تذكرنا بجدل السيد والعبن عند هيجل!) هي المصدر الخامس المصراع أو لشدته بمعنى اكثر دقة • وفي استطاعتك أن تسميها بالتطلع الى المجد أو الرفعة « أو البحث عن مذانة » أو « انقلق » أو « الاعتزاز» وممارسة المنوة ــ ويعرفها هوبز بأنها « الاستمتاع الناشيء من تخيل الانسان لقواه الخاصة ، أو قدراته الذاتية • • » (١٦٩) • غير أن هــذا المجد لو أنه بني على أساس خاطيء من تملق الآخرين ، أو زعمه الفرد

<sup>(</sup>٦٧) بركز ملكفرسون في كتابه السالف الذكر تركيزا ملحوظا على عبارة هوبز هـــده التي تقول « ان قيمة الانسان أي ما يساويه مثله مثل أي شيء آخــر هي ثهنه » ، الكنــه يتجاهل ما في هــده العبارة من نفهـــة ســاخرة متعمدة !

<sup>(68)</sup> David p. Gauthier: The Logic of Leviathan p. 16 Oxford 1969.

<sup>(69)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan p. 91. and English Works Vol. 3. p. 45.

#### - W/V -

لنفسه ليستمتن بنتائج هذا الزعم فهذا هو « المجد الباطل » أو الزائف ، وهو يكثر في سن الشباب ، وتغذيه القصص والحكايات الخرافية وان كانت سن النخيج تفيوم ، في الأعم الأغلب ، بتصحيحه (٧٠) وهيذا المجد الزائف على جانب خبير من الخطورة ، لأنه كلما زاد أو استمر في نموه أي أصبح عنيفا أدى الي ضرب من الغضب المجنون الواستمر في نموه أي أصبح عنيفا أدى الي ضرب من الغضب المجنون أو استمر في نموه أي أصبح عنيفا أدى الي ضرب من الغضب المجنون أو النهو عادة ما يسمى بالكبرياء أو الزهو Price أو الغرور الذاتي Self - Conceit

۱۲۲ – ولما كان الناس يريدون انتزاع الاحترام من الآخرين ، فانهم لذلك قد يلجأون الى الصراع الذى يتحرل الى شجار نم قتال بسبب أنهم أم يشعروا بالقدر الخافي من الاحترام الذى يرغبون فيه «ولهذا السبب فقد يقوم نزاع أو شحرار لسبب نافه: كلمة أو ابتسامة أو رأى مخالف ، أو أى بادره أخرى تدل على الحط من قيمة الفرد ، على نحر مباشر ، بالنسبة لأنخاصهم ، أو غير مباشر بالنسبة لأقاربهم أو أصدقائهم أو امتهم أو وظائفهم أو أسمائهم مه » (۲۲) م وهكذا نجد الفرد يرغب في تأكيد ذاته لا فقط بالنسبة لمن أهانه ، بل أيضاً بالنسبة لأى فرد آخر م من الناس من يسعى الى الحصول على القوة لا لغرض آخر سوى الاستمتاع بها م وعلى هذا النحو يكون التطلع الى المجد ذذلك مصدرا من مصادر العنف (۲۲) هو

## (و) المصدر السادس ــ انعدام الثقة Diffidence :

٣٤ ــ عندما تتضارب المصالح ، وتتعاض الأغراض بين الناس ، فان المساواة الاساسية في قدراتهم توقظ الأمل في نفس كل واحد منهم

<sup>(70)</sup> Ibid, Leviathan, p. 92 - and English Works Vol 3, p. 43.

<sup>(71)</sup> Idid, Leviathan, p. 142 - and English Works Vol 3. p. 112.

<sup>(73)</sup> F. S. McNeilly: The Anatomy of Leviathan p. 162.

#### - 111 -

في الظهر بما يريد : « فمن المساواة في القدرة تنشا المساواة في الأمن في بلوغ غاياتنا ٠٠ »(١٤٠ فاو دان هناك تفاوت وأضح في القدرات أو لا مساواة طاهرة ، لحسمت المشعلة منذ البدايه ، ولتناز النموي في هـ ذا السباق فوزا مبينا ، أو لاستسلم الضعيف عندما يتبين له ضعفه ويقر بعجزه عن مواصلة الصراع والاستمرار في المنافسة ! اما أن تكون هناك مساواة جوهرية في القدرات الجسمية والذهنية معا بحيث يحدث خرب من التعادل بين الناس ـ النقص على الجسم يعوضه زياده على القدرة العقلية والعكس - فان ذلك يؤدى الى يقظه الأمل بحسية مستمرة في النجاح والفوز بما يزيد . وبالتالي تدعم الفرد الى مواصلة الكفاح ، وهددا تظل المنافسة سجالا بين الناس ، ومن المناعسة تظهر ضروب مختلفة من العداوة والخصومه ، وعلى هذا النحو تنعدم النقة بين من فرد وغيره من الافراد ، بل بينه وبين الناس جميعا ، ولا يجد المرء امامه من سبيل الى حماية نعسه سوى أن يسارع الى أحباط محاولات الاخرين مند البداية . لانه يتشدك في كل ما يصدر عنهم من تصرفات م فانعدام الثقه هـو المحصلة النهانيه للعوامـ السابقة كلها يقول هوبز: « بسبب انعدام اافقة بين دن ارد و آخر غانه لا توجد طريقة يضمن بها الانسان عياته ، أو يحمى نفسه بطريقة معقولة مسوى الأستباق Anticipation أعنى ان يحاول كل فرد السيطرة على غيره اما بالقوة أو الخديعة او الحيلة . بقدر ما يستطيع مادامت الأوضاع تنتقر الى القوة التي ثبث الرعب في تلوب الجميع ٠٠» (١٠٠٠) اي ما دام التجمع البشرى القائم لايحتوى على قوة عامة تسيطر على الموقف، وتمنع الفرد من الاعتداء على غيره ، وتبطل محاولات الأخرين في الاعتداء عليه بأن تتولى هي نفسها حمايته وضمان أمنه وسلامته .

<sup>(74)</sup> Thomas Hobbes: Leviathen, p. 140, and English Works Vol 3 p. 111.

<sup>(75)</sup> T. Hobbes : Leviathan : P. 147 and English Works  $\vee$  01 3 p. 111 .

- rii -

ولقد سبق أن ذكرنا أن علينا أن نتذكر باستمرار أن هوبز لا يفترض أن الطبيعة البترية عدوانية و ودو لا يحتاج في الواقع الى مثل هذا الافتراض لأن تفسيره للعداء أو المفصومة بين البشر يقوم على أساس أنهم يبحثون عن أمنهم المفاص المفاص النها وهذا أمر مسموح به على بقائهم ويبذلون جهدهم للوصول اليها وهذا أمر مسموح به أذ لا يعقل أن يقال لأى فرد في مثل هذه الحالة لا تدافع عن نفسك ولا نطلب أمنك ولا تحافظ على سلامتك في غياب قوه عامة قاهرة تتولى بنفسها القيام بهذه المهام! « والقول بأن هوبز لا ينظر الى الطبيعة البشرية على أنها عدوانية ١٠٠ لا يمنع بالطبع من القول بأن العداء والنافس والنزاع والخصومة ١٠٠ النخ تزداد حدة واشتعالا كلما كان ببعض البشر عدوانيين بطبيعتهم ١٠٠٠ هوبز ١٠٠٠ ٠٠

# رابعا ـ نتائج حالة الطبيعـة:

٣٥ ــ هناك مجموعة من الننائج المترتبة على حالة الطبيعة التى عرضنا لها طوال هـذا الفصا، ويمكن أن نقول ان بعض هـذه النتائج ينتج منطقياً عن وصف هوبر للخصائص العامة لهذه الحالة في حين أن بعضها الآخر يدل على استنتاجات خاطئة أو سوء فهم لبعض عباراته،

٣٩ – ولقد سبق أن عرضنا لسوء فهم شائع يظن أن حالة الطبيعة التى تحدث عنها هوبز قبل أن يعرض نظريته السياسية هى مرحلة ناريخية مرت بها البشرية قبل أن تنتقل الى اقامة الدولة والمجتمع المدنى ، وبينا أن « حالة الطبيعة » هى ضرب من التجريد الذى يسبق الفلسفة السياسية على نحو ما كان الزمان والكان والجوهر ٥٠ اللخ تجريدات عقلية من العالم المادى الواقعى ٥ وهناك سوء فهم آخر نعرض له سريعاً قبل أن نتحدث عن النتائج المنطقية المترتبة على « حالة الطبيعة » الشهيرة عند هوبز ٥ من ذلك مثلا ما يقال ان هوبز

(76) David p. Gauthier: Logic of Leviathan p. 16,



#### \_ 474 <del>\_</del>

ينظر الى الانسان على أنه « همجى » بطبيعته وأنه ينفر من الاجتماع بغيره من الناس ، انه « غير مدنى بفطرته » • • النخ والحق أن ذلك تصور خاطىء لفكرة هوبز ، غكل ما غعله هو أنه عارض الفكرة الأرسطية الشهيرة التي ذكرها أرسطو في النتاب الأول من كتابه « الأخلاق الي نيقوماخوس » والتي يقون فيها ان الانسان مدنى بالطبع أو أنه « حيوان سياسي بفطرته »("٧") • لكن علينا أن نفهم جيداً ما يريد فيلسوفنا أن يذهب اليه عندما يرفض عبارة أرسطو هذه • أن ما ينكره هــوبز هو أن يحون الانسان مخلوقاً صالحاً للمجتمع : « فالغالبية العظمي من أولئك الكتاب الذين كتبوا عن الدولة الهترضوا ٤ أو طلبوا منا برجاء أن نؤمن معهم أن الانسان مخلوق ولد صالحاً للمجتمع ٠ وكان اليونانيون يذهبون الى أن الانسان مدنى بالطبع ، وذلك هو الأساس الذي أغاموا عليه نظرتهم في المجتمع المدنى كما لو أن المحافظة على السلام ، واقامة الحكومة لا يحتاجان الا الى اتفاق الناس على مجموعة من الشروط والتعهدات سوف يطلقون عليها اسم القوانين \_ وذلك كله رأى غاسد ٠٠ »(٧٨) ويقول هوبز في تعلقيه على هذه الفقرة: « مادمنا نرى الآن مجتمعاً منظماً بالفعل • فقد يكون من الحمق أن نضع حجر عثرة أمام القارى، فنقول له اننا ننكر أن يولد الانسان صالحا اللمجتمع • ومن ثم فلا بد لى أن أسوق هذا التوضيح : ان الانسان كانسان أعنى بمجرد ما يولد نتحول العزلة الى عدو له : فالأطفال بحاجة الى الكبار لمساعدتهم على مواجهة الحياة • • الخ • والحق أننى لا أنكر أن الناس يقبلون على الاجتماع بعضهم ببعض ٠ غير أن المجتمع المدنى هو شيء أكثر من مجرد الاجتماع المحض ،

<sup>(</sup>۷۷) عبارة ارسطو هي « ان الانسان بطبيعته حيوان سياسي يحب الحياة في جهاعة سياسية منظمة فهو مدنى بالطبع . . » الكتاب الأول ـــ انظر Aristotle: Ethics; 109762 - Book one (Penguin Books p. 74)

<sup>(78)</sup> Thomas Hobbes: De Cive p. 110 and The English Works Vol. 2 p. 1 - 2.

#### - 177 -

انه روابط وقيود تجعل الايمان والمواثيق مسائل ضرورية ٠٠ ومن الواضح أنه لما كان الناس يولدون أطفالا فانهم يولدون غير صالحين المجتمع أو ليس لديهم استعداد له ، وكثيرون آخرون ، وربما كان أكثرهم من الناضجين يظلون طوال حياتهم غير صالحين المجتمع اما لقصور عقلي فيهم واما لنقص في التربية • ومعنى ذلك أن الانسان يصبح صالحاً نلمجتمع عن طريق التربية وليس بالطبيعة ٠٠ »(٧٩) ٠ ومن الواضح أن هـوبز هنا لا يذهب الى أن الانسان « همجى » أو أنه ينفر من الاجتماع بطبعه ، وانما كل ما يريد أن يقوله ان « مولد » الانسان وحده لا يجعله مدنياً ولا اجتماعياً ، وهـ ذا ما أثبتته الدراسات العلمية الآن : فالطفلة التي تركت في الغابات وعاشت مع الحيوانات سلكت في جميع تصرفاتها كما يسلك الحيوان ، وعندما أراد العلماء أن يجعلوا منها « انساناً اجتماعياً » بذلوا جهوداً كبيرة وماتت الطفلة دون أن تستجيب المجتمع المديث ع وبعبارة أخرى فان التربية وحدها هي التي تجعلنا صالحين للمجتمع ، وذاك يمنى أن الرغبة في الاجتماع لا تكفى لقيام المجتمع بل لابد من وجود « الصلاحية » ، وذلك ضرب من « التطويع » تقوم به التربية ، ومن المفروض بالطبع أن الناس في حالة الطبيعة كانوا بغير تربية • وربما لم يحدث أن كان البشر قط في حالة الطبيعة ، وبالتالى ام يكونوا قط بدون بيئة اجتماعية تقوم بتشكيل شخصياتهم التي هي التربية بمعناها الواسع ( أي التنشئة الاجتماعية Socialization ) لكن اذا كنا نريد أن نكتشف ما يعود على الناس من المجتمع فاننا لابد أن نسلبهم الكيفيات والخصائص التي اكتسبوها من خضوعهم النظام الاجتماعي ، وليس من الضروري أن نفترض أن في طبيعتهم دافعاً يشدهم الى الاجتماع بل يكفى بدلا من ذلك أن نفترض أنهم غير صالحين للمجتمع (<sup>٨٠)</sup> •

( ۲۱ ــ هويز )

<sup>(79)</sup> T. Hobbes: Ibid.

<sup>(80)</sup> John Plamenatz: Man and Soctety vol. I. p. 119 - 120. Longman Paperback.



## **- 777 -**

سيداً على ما هى النتائج المنطقية المترتبة على حالة الطبيعة كما وصفها هوبز بغض النظر عما أسىء فهمه منها ٠٠ ؟! أولى هـذه النتيجة هى أنك أن تجد من الناس من هو سيد على غيره « واذا لم يكن أحد سيداً على ، غاننى أستطيع أن أقول بالمثل أنه لا أحد عبد الى ، فالجار أو الرفيق لديه من القوة مثل ما لدى ، وهو يميل مثلى الى تأكيد ذاته ٠ وكل منا يخاف الآخر ويهابه ، ونحن عرضه لأن يدخل كل منها مع الآخر في صراع اذا ما رغبنا في شيء واحد بعينه ، لا أحد لديه القدرة لكى يبعل من نفسه سيداً على الآخر ، ومن ثم فلا أحد عبد لغيره ، وهكذا يدخل الكل في المخوف المتبادل والشك المتبادل ، فكل فرد يرتاب في عيره ، وبين الفينة والفينة تنتسب معارك هنا وهناك يتعرض فيها كل شخص لأن يفقد حياته ٠٠ »(٨١) .

٣٨ – هناك نتيجة أخرى مترتبة على حالة الطبيعة هـذه وهى أنها ، فضلا عن أنك لا تجد سيدا ولا مسود – لن تجد فيها أى ضرب من ضروب المضارة • فاذا كانت حالة الطبيعة حالة حرب ، كل انسان فيها عدو لغيره ، فانها تتحول الى « غوضى طبيعية » يعيش فيها الانسان غير آمن على حياته لا يثق الا في قوته هو الخاصة وقدراته الذاتية (٨٢) وليس هناك في مثل هـذه الظروف ( ظروف الحرب ) مكان للعمل لأن ثمرته ليست أكيدة عولا يكون نمة موضع لأية صناعة مادامت ثمار الانتاج ستكون بالضرورة معرضة للخطر ، ومن ثم فلا مجال افلاحة الأرض ، أو لملاحة ، أو استخدام لسلع قد تستورد عن طريق البحر • كذلك لن يكون هناك اهتمام بتسييد أبنية ملائمة أو آلات لتحريك الأنسياء النقيلة أو نقلها من مكان الى آخر تاك الأشياء التي تتطلب قوة كبيرة • المعرفة بالحالة الجغرافية اسطح الأرض ، أو حساب للزمن ع ولا فنون ولا آداب باختصار لا وجود للمجتمع أو للحياة الاجتماعية ، والأسوأ ولا آداب باختصار لا وجود للمجتمع أو للحياة الاجتماعية ، والأسوأ

<sup>(81)</sup> D. D. Raphael: Hobbes: Morals and Politics p. 31.

<sup>(82)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, p. 143,



#### - 444 -

من ذلك كله سيطرة الخوف الدائم فيخشى الناس خطر الموت اللعنيف ، وتصبح حياة الانسان وحيدة فقيرة عقيمة كريهة وحشية قصيرة الأمد (٢٠٠٠) و ومعنى ذلك كله أن قيام الدولة شرط أساسى لقيام الحضارة ولمعل هذا ما دعا هيجل الى أن يطرح المجتمعات البدائية خارج سفينة التاريخ الذى لا يبدأ في نظره الا مع ظهور الدولة اوها هو هوبز يذهب اللي أنه « لا حضارة في حالة الطبيعة » ، ولا علم ولا فن ولا ثقافة ٠٠ النح الا مع وجود المجتمع المستقر الذى تظهر فيه القوانين والنظم التي تحد من دوافع الناس الطبيعية ؛

وهى الا وجود لظلم ، أو عدل ، لجور أو انصاف ، يقول هوبز : وهى الا وجود لظلم ، أو عدل ، لجور أو انصاف ، يقول هوبز : « غى حالة حرية كل انسان ضد كل انسان آخر ، فانه ينتج كذلك نتيجة أخرى هى أنه لا يمكن أن يكون هناك شىء اسمه ظلم ، اذ لا مجال هنا لأفكار الصواب والخطأ ، أو العدل والظلم ، فحيثما لا توجد قوة عامة فلا يوجد قانون لا يوجد قانون لا يوجد ظلم ، وانما تكون القوة والخديعة فى هذه الحرب هما المفصيلتين الرئيسيتين ، والما العدل والظلم فلا هما ملكتان للذهن الم العدل والظلم فلا هما ملكتان للذهن أو جدتا فيه ( أى فى الجسم فلو كانتا ملكتين للجسم أو الذهن ، لوجدتا فيه ( أى فى الجسم أو فى الدهن ) حتى ولو كان وحيداً فى العالم ، على نحو ما توجد في الدهن ) حتى ولو كان وحيداً فى العالم ، على نحو ما توجد في الدهن ) متى الى الناس فى المجتمع الدنى ترتبطان باجتماعهم أولا دخل لهما بعزلتهم مه م (٤٤) ه

• ٤٠ ــ هناك نتيجة ، أخيرة ، يذكرها هوبز لحالة الطبيعة يقــول : « هناك نتيجة أخرى لنفس هــذه الحالة ، وهي أنه في مثل هــذه الحالة

<sup>(83)</sup> Ibid.

<sup>(84)</sup> Tomas Hobbes Hobbes: Leviathan, p. 145.



#### - FTE -

(حالة الطبيعة أو حرب الكل ) لا وجود الشيء اسمه الملكية الخاصة ، ولا شيء اسمه السيادة على شيء ما أو السيطرة على شيء ما فلا شيء يمكن أن تميزه بقولك هذا ملكي أو أنه ملكك أنت ، وانما كل ما نستطيع يمكن أن تميزه بقولك هذا الشيء ، وكل شيء ، هو ملك اخل انسان يستطيع المحصول عليه ، ويظل الشيء ملكه بمقدار ما يستطيع المحاعظة عليه وتلك هي الحالة السيئة التي يوضع فيها الانسان بالفعل في حالة الطبيعة المحض ، رغم أن هناك امكان المخروج منها ، وهذا الامكان يعتمد في جاب منه على العواداف ، وفي جانب آخر على العقل ، فأما العواطف ألتي تحث الناس على السلام فهي اللخوف من الموت (١٨٠٠) ، والرغبة في الك الانسياء التي هي صرورية للحياة والأمل في الحصول عليها ، أما العقل فأنه يقترح بنودا أو موادا مناسبة للسلام يسلع الناس أن يتفقوا عليها ، وهذه البنود أو المواد هي التي نسميها في مكان أن يتفقوا عليها ، وهذه البنود أو المواد هي التي نسميها في مكان القادمين ، • "(١٨) ،

ومعنى ذلك أنه لا توجد ملكية خاصة غي حالة الطبيعة ، أن الملكية

(٨٥) في التين يوصف الموت بأنه أعظم الشرور جمعاً وما يسميه هوبز بالموت المفاجىء في المواطن De Cive « هو شرح لهذه الوجهة من النظر ، وهو يقول في مكان آخر إن أعظم الشرور جميعاً هو الموت العنيف Violent Death والقصود بالموت العنيف أن يلقى المرء حتفه على يد الآخرين على نحو مفاجىء و فليس ذلك محسب توقفاً عن السعى نحو طلب السعادة والمتعة و الح بل هو توقف بطريقة مخجلة تشعر معها الضحية بالدونية الولائك فإن الموت هو أعظم الشرور الطبيعية جميعاً » والمجلد المائي ص ٨ ، وفي المواطن ص ١١٥ و مقارن في هذه الفكرة بصفة عامة :

Oackeshott: Hobbes: On Civil Association P. 34.

(86) Thomas Hobbes; Leviathan p. 145 and The English Works Vol. 3. p. 115.



\_ 470 \_

نظهر فحسب مع ظهـور العقد الاجتماعي المتبادل بين الناس (١١٠) • فلا ملكية خاصـة حيث لا تكون هناك دولة (١٨٠) •

٤١ - لكن كيف يمكن اللناس في حالة الطبيعة هـذه أن يخرجوا منها ؟ كيف يستطيع الانسان أن يتجنب حرب الكل ضد الكل ؟ الواقع أن العقل هو الذي يفرض علينا الخروج منها لسبب بسيط جدا هو أنها تناقض نفسها بنفسها ، أو قل الها تلغى ذاتها بالضرورة ، فلو أننا تاملنا هــذه الحالة ، من الناحية العقلية البحتة ع لوجدنا آنها قامت أساساً لكي تحفظ الذات وتحمى وجودها ، فالمبدأ الذي ترتكز عليه هو « حق الذات في المحافظة على نفسها » وهو حق لا ينازعها فيه أحد ، اكنا نرى ، في النهاية أن هذا المبدأ ااذى يؤدى الى حرب طاحنة بين الناس سوف تكون نتيجته المنطقية : القضاء على الذات ، أعنى القضاء على الميدأ ذاته ا « ولحسن الطالع فان هـذا الموقف يحمل في طيات نفسه علاجه : فالسبب الأساسي للسلوك البشري الذي يؤدي الى حالة الحرب يسنطيع أيضا أن يزودنا بسبب للخروج من الأزمة والخلاص من الصراع العنيف ، لأن السبب الأساسي كان الرغبة في المحافظة على الذات ، وهذا يعنى بالطبع تجنب الموت والأبتعاد عنه . لكن حالة الحرب التي ينقاد اليها الناس برغباتهم الطبيعية وهي الحالة التي تصبح فيها الحياة : « فقيرة عقيمة وحشية وقصيرة الأمد » تنتهى الى نتيجة هي عكس الهدف الذي كانت تنشده! فالناس كانوا ينشدون مواصلة الحياة ، والاستمرار في البقاء ، الكنهم يجدون أنفسهم في موقف من المحتمل جداً أن يفقدوا فيه حياتهم ٠٠ وليس في استطاعتهم أن يتجنبوا الموت لفترة طويلة • وهكذا نصل الى الخوف من الموت وهو دافع ينشأ في حالة الحرب ٤ ويزودنا بالمبرر الذي يجعلنا نضع

<sup>(87)</sup> Ibid, p. and Vol 3 p. 131.

<sup>(88)</sup> T. Hobbes: English Works Vol 2 p. 84 and Vol 4 p. 164.



#### - 477 -

نهاية لهذه الحالة ـ وفى استطاعة الانسان العاقل أن يرى أنه ينبغى عليه أن يبحث عما يضاد هذه الحالة أعنى أن يسعى الى السلام ٠٠» (١٩٩) وهكذا نجد أنفسنا مرغمين ، اذا ما استخدمنا العقل الطبيعى الخالص ، على الخروج من حالة اللحرب الى اقامة السلام ، وانشاء دولة قوية ومتماسكة تتجنب فيها عودة هذه الحالة مرة أخرى ، غير أن ذلك طريق طويل ويحتاج منا الى وقفة خاصة (فى الفصل القادم) نعرض فيها المخطوات التى تؤدى بنا الى تحقيق هذه الغاية الجديدة ، وهى اقامة هر المتنين » أعنى الدولة الصلدة القوية التى تعد مقاومتها ضربا من الجنون ا

\* \* \*

(89) D.D. Raphael: Hobbes: Morals and Politics p. 31-32.





# الفصل الشالث

« العقد الاجتماعي ٠٠ وقيام الدولة »

« اننا لا نناقش موضوعاً هيئاً ، اننا نناقش : كيف ينبغى أن يعيش الانسان ٠٠ » ٠

أفلاطون: الجمهورية ٣٥٢٠





## أولا \_ الحقوق الطبيعية:

١ \_ عرضنا في الفصل السابق لحالة الطبيعة ، أو « حرب الكل خد الكل » ، وقلنا أنها افتراض منطقى أو حالة متخيلة ، وليست مرحلة واقعية مر بها الجنس البشرى في تاريخه الطويل ، والحق أنه لو صح ما يراه البعض من أنها مرحلة تاريخية ، لكان معنى ذلك أنها انتهت عي الدول المتقدمة مثلما انقضت أطوار أخرى كثيرة مربها الانسان في تاريخه من صنع الأواني ع واستخدام الأدوات البدائية ، واكتشاف النار ١٠٠ المخ ٠ عهذه مراحل تجاوزتها المضارة المديثة ، أما افتراض هربز فهو يعنى أنه اذا غاب القانون تحول المجنمع ، في اى زمان ومحان الى تلك الحالة الطبيعية ، حالة الحرب الشامله ، ومن هنا فقد كان دقيقاً في قوله أنه لا يتصور هـذه الحالة على آنها « حالة من ألعنف العلنى الدائم » بل قد تكون خفية مستترة ، أعنى أنها ممكنة الحدوث في أي وقت ، انها سيف مسلط على رقابنا جميعا ، انها خطر يتهددنا في كل لحظة نخرج فيها عن القانون أو نحنث فيها بتعهداتنا أو لا نحترم مواثيقنا ، أو نحاول حسم امرنا بانفسنا دون الرجوع الى السلطه أو الالتجاء الى حدم عدل ٠٠ ذلك كله يؤدى بنا الى حالة الطبيعة ع ومعنى ذلك أن خطر الاضطرابات السياسية ، والفتن ، والفوضى ، والحروب الأهلية خطر قائم في كل احظة وفي أي مجتمع! •

٢ ــ واذا ما أدركنا هــذه الحقيقة جيداً استطعنا أن نفهم في ســهولة ويسر لمــاذا جعل هوبز من « حالة الطبيعة » حالة الفوضي والاضطراب المدخل المفضى لبناء الدولة • لمــاذا مهد لفكرته عن التنظيم الســياسى بالحديث عن الفوضى الطبيعية ؟ السبب واضح : وهو أن الناس كلمــا أدركوا ، عن وعى ، النتائج الســيئة المترتبة على حالة الفوضى والاضطراب ، تشبثوا بالقانون ، وتمسكوا بالنظام • والحق أن هوبز كان يضع فى ذهنه باســتمرار ما رواه سكستوس امبريكوس



- 44. -

عن عادة اتبعها الفرس في فارس في Sextus Empiricus القديمة ٠٠ غقد جرت العادد أن يترك الناس عندمما يموت الملك في فارس في العصور القديمة خمسة أيام بغير ملك وبغير قانون ع بحيث تعم الفوضى والاضطراب جميع أنحاء البالد • وكان الهدف من وراء ذلك هو أنه بنهاية هذه الأيام الخمسة ، وبعد أن يصل السلب والنهب والاغتصاب والقتل الى أقصى مدى ، فان الذين يبقون سالمين أو على قيد الحياة بعد هـ ذه الفوضى الطاحنة ، سوف يكون لديهم ولاء حقيقى وصادق للملك الجديد ، اذ تكون التجربة قد علمتهم مدى رعب الحالة التي يكون عليها المجتمع اذا ما غابت السلطة السياسية • ولقد حاول هوبز أن يقدم النتيجة نفسها عندما رسم صورة حية لأوضاع الناس في حالة الطبيعة (١) • اعتقاداً منه أن فهم الناس البناء العقلى الدولة مسالة أساسية تساعدهم في النمسك بالنظام والقانون العلمهم أن أي انتهاك لهما انما يعنى الوقوع في الحال في الاضطراب والفوضى ، في تلك الحالة التي لا يكرن فيها نسخص واحد آمن على نفسه أو على بيته آو ممتلكاته ، فكل شيء سوف يباح وسوف ينتهك • وسوف يقول هيج بعد ذلك بحواللي قرنين من الزمان: أن فعل الجريمة ذاته أنما هو تأكيد لقانون تريد الجريمة أن يكون كلياً ، ومن ثم فالعنف لابد أن يعاقب بالعنف ع لأن المجرم بفعله نفسه أنما يقرر العنف مبدأ عاما ، أو هو يشرع ا قانون العنف ٠٠ (Y) صحيح أن هوبز لم يصل الى عمق الفكرة الهيجلية التي تجعل من العقاب نفسه مطلباً لارادة المجرم التي تصحح وضع الحق وتعيد العدالة الى نصابها • لكنه يوحى بفكرة قريبة منها ، فأنت بانتهاك للتانون والنظام انما تضع قانون العاب ، ان كان العاب قانون ، وكانك

<sup>(1)</sup> J. W. N. Watkins: Hobbes, in Western Political Philosophers, p. 8 ed. by Maurice Cranston. Back ground Books.

<sup>(</sup>۲) قارن: «أصول فلسفة الحق لهيجل » ترجمة د ، امام عبد الفتاح امام « ص ۳۸ وما بعدها وص ۲۰۰ وما بعدها ــ اصدرته دار التنوير ببعروت عام ۱۹۸۳ ( العدد الخامس من المكتبة الهيجلية ) .



- 1441 -

تقول الناس: ليكن كل منا قانون مفسه ، عليا أن نعود الى الفرضى والاضطراب ، وهو قول لا معقول أو هو متناقض كما سبق أن بينا .

٣ \_ حالة الطبيعة ، اذن ، حالة حرب طاحنة ، ومن ثم فهى ففيرة وموحشة ع ثم هي فوق ذلك كله حياة قصيرة الأمد ٠ ! ومن هنا فهي تؤدى بنا الى تناقض واضح ، لقد كانت البداية التى بدأنا منها هى محافظة الفرد على حياته ، ومن أجل تحقيق هذه الغاية كان الصراع ، ونشب القتال ، واشتدت المعارك ، لكن ذلك كله أدى الى نهاية غريبة وهي أن حياة الفرد أصبح يتهدده خطر الموت باستمرار ، كان يريد المحافظة عليها فابم تعد مأمونه ولا مضمونه في آية لحظة ! غليس القتال اذن ، هو وسيلة المحافظة عابيها فهو طريق لا معقول Irrational وهناك طريق آخر أكثر معقولية ينبغى علينا أن نسلكه : ان العقل يحتم علينا البحث عن سبيل آخر للمحافظة على حياتنا • وهـذا السبيل هو السلام! وما أن يدرك الناس عن وعي هذه الحقيقة حتى ينشدون السلام ويحاواون تجنب الوقوع في هذه الحالة : « أن الأساس الذي أود أن أرسى قواعده هو آن أبرهن في المقام الأول على أن حالة الناس بدون المجتمع ، وهي التي أطلقت عليها اسم حالة الطبيعة ليست سوى حرب محض يشنها الكل ضد الكل ، فكل انسان فيها له الحق في كل شيء • والكن ما أن يفهم الناس أن هده الحالة كريهة مقيتة ع حتى تتملكهم الرغبة في الخروج منها ، بل ان الطبيعة نفسها تضطرهم المي ذلك ٠٠ »(١٦) ٠ فهي حالة ليس فيها سوى الأذى والضرر الذي يلحقه كل انسان بغيره من البشر ولأسباب كثيرة ومتنوعة تتلخص في النهاية في أنه يريد أن يبقى وأن يدعم وجوده »(٤) • وهو في سبيل. هــذه العاية قد يفعل كل ما هو سيء وردىء ، بل انه قد يجرم في حق

<sup>(3)</sup> Thomas Hobbes: De Cive, p. 101 & The English works Vol 2 p. x viii .

<sup>(4)</sup> Ibid, De Cive, p. 114 & Eng . Works, Vol 2 p. 7.

- 444 -

الله ، وينتهك قوانين الطبيعة (") ، وماذا نقول في حالة يمكن جدا الأب أن يقتل فيها ابنه ؟ كما يمكن للابن أن يقتل فيها اباه • • لكى يدعم حل منهما وجوده ويحافظ على حياته ؟ نقول انها حياة وحشية ترتحب فيها الآثام والجرائم في حق الله ع وفي حق الأنسان ، كما تنتهك الطبيعة التي هي أساسا قوانين الأخلاق !

٤ ــ قبل أن نعرض للطريقة العقلية التي رسمها هوبز لكي بخرج الانسان بواسطتها من حالة الطبيعــة الى بناء الدولة علينا اولا: ــ أن نفرق بين ما يسميه بالحق الطبيعي Jus Naturale ، والقــانون الطبيعي دو العدد العدما الطبيعي دو العدد التي اهتم بهــا هوبز اهتماما كبيراً في معظم كتبه: « التنير » ، و « المواطن » ، و « الجسم السياسي ...
 ٢٠٠٠ • De corpore Politico ...

ه ــ ما الذي يقصده هوبز بالحق ؟ وكيف يفرق بينه وبين القانون ؟ ! رغم غموض هذين المصطلحين عنده فانه يعرف الحق على النحو التالى: « الحق الطبيعى Jus Naturale كما يسميه الكتاب عادة ، هو الحرية المنوحة لكل انسان لاستخدام قواه الخاصة للمحافظة على طبيعته اللخاصة أعنى للمحافظة على حياته الخاصة ، وبالتالى حريته في أن يفعل أي شيء يدون في تقديره ، أو أن يتصور عقله أنه أنسب

<sup>(5)</sup> Ibid, p. 16 & p. 9.

<sup>(</sup>٦) « الذين » هو المجلد الثاث من مجموعة مؤلفاته اتى قام على نشرها سير وليم مولز ورث أما « المواطن » فهو « المجلد الثانى » في حين ان « الجسم المسياسي » هو المجلد الرابع بن هسذه المؤلفات ، وان كانت هناك نشرات وطبعات كثيرة جدا نهذه المؤلفات غير المؤلفات الكاملة نشرها أصحابها فرادى : كما فعل جون بلاميناتز ، وميشيل اوكشوت ، ومينوج ١٠. وآخرون كثيرون بالسبة « للتنين » وحده !!

<sup>(7)</sup> Thomas Hobbes: Leviaturn. p. 145 - 146 and English works Col 3, 116.

### - 444 --

الوسائل لتحقيق هـ ذه الغابة • • » (٧) : « أنا لا أعنى بكلمة الحق الوسائل لتحقيق هـ ذه الغابة • • » (١) : « أنا لا أعنى بكلمة الحق الانهام المنظرة الخرسوى الحرية الحنوحة لكل انسان لكي يستخدم قدراته الطبيعية طبقا العقل السليم Right Reason ومن ثم فان الأساس الذي يرتكز عليه النحق الطبيعي هو : كل انسان لديه القدرة والجهد الذي يرتكز عليه النحق الطبيعي هو : كل انسان لديه القدرة والجهد مماية حيانه وأعضائه • • » (٨) « ومادام لكل انسان الحق في البقاء ، فلابد أن يمنح أيضا حق استخدام الوسائل أعنى أن يفعل أي شيء بدونه لا أن يمكن أن يبقى • • » (٩) . •

٣ ــ وفي استطاعتنا أن نقول ان هوبز يذكر أربعة حقوق أساسية هي التي يطلق عليها اسم « الحقوق الطبيعية Natural Rights » وهي حقوق موجودة لدى كل انسان « بالطبيعة » أعنى أن العقل يفترض وجودها ادى حل فرد ، وهو يحنم علينا التسليم بها ، ذلك لأن الحق الأول أو المصادرة الكبرى الني سوف يسميها شتراوس Strauss الأول أو المصادرة الكبرى الني سوف يسميها شتراوس يستنتج « بمصادرة المقل الطبيعي » وهي حق البقاء هي الأساس الذي يستنتج منه هوبز بقية الحقوق ، فلو سلمنا بأنها « مصادرة عقلية » وجب أن نسلم بالطابع العقلي لبقية الحقوق .. وهي على النحو التالي :

# (أ) المحق الأول: وهو حق البقاء أو المحامظة على الذات م

وهو الأساس ااذي ينبع منه كل حق آخر ، وهو أساس عقلي لأن نفيه أو رفضه يؤدي في الحال الى الوقوع في تناقض ومن ثم فهو مسلمة اساسية يبدأ منها كل انسان سليم العقل أو قل انه بديهية واضحة بداتها Self - Evident « وليس ثمة قانون ، ولا فكرة معقولة ، يجبر الانسان على أن يتخلى عن المحافظة على حياته ، بل اذا حرم الانسان من الطعام أو من أية مادة أساسية ، أو ضرورية ، أخرى لحياته ولم يكن في استطاعته أو بحافظ على بقائه بطريقة آخرى ، الا اذا تقدم على شيء

<sup>(8)</sup> Thomas Hobbes: De Cive, p. 115 and The English Works, Vol. 2, p. 8.

<sup>(9)</sup> Ibid, p. 116 and English. Works vol 2..p. 9.

## - 474 -

يخالف القانون ، كما هي الحال ، في المجاعة الهائلة التي لا يجد الانسان فيها ما يسد رمقه ع أخذ الطعم بالقوة ، أو سرقه ، فاذا لم يستطع أن يحصل عليه بالمال أو بالاحسان أو أن يداغع عن حياته ... استل السيف بسرعة من شخص آخر وهو فعل له ما بيرره تماما (١٠) ٠ « أو هو فعل يتفق مع العقل » • • اذ ليس مما ينافي العقل أن يبذل الانسان كل ما في وسعه لكى يحافظ على جسمه وأعضائه من الموت والألم ، وذلك الذي لا ينافى العقل يسميه الناس Right أو مو الحرية التي لا لوم فيها ولا تثريب عليها ، اذا ما استخدم الانسان قوته وقدراته الطبيعية في سبيل تحقيق هده العاية ، ومن ثم فحق طبيعي أن يحافظ كل انسان على حياته وأعضائه بكل ما أوتى من قوة ٠٠ »(١١) ويرى شتراوس Strauss أن هــذا الحق هو المصادرة الكبرى التي يقيم عليها هوبز فلسفته السياسية كلها وهي « مصادرة العقل الطبيعي التي ترتد الي المذهب المطبيعي الذي يعتمد أساساً على المحافظة على الذات هو الأخر ومن ثم كان هذا الحق هو الشرط اللضروري Conditio Sine que non لاشباع أية رغبة • ويحاول هوبز أن يستنبط من الحق الطبيعي القانون الطبيعي وجميع الفضائل الأخلاقية الأخرى(١٢) . ٠

(ب) الحق الثانى: كان الحق الأول يعبر عن العاية الا وهى المحافظة على الذات أما الحق الثانى فهو يعبر عن الوسيلة • فاذا كان من حق الذات أن تبقى وأن تحافظ على نفسها فانه يترتب ، منطقيا ، على هدذا الحق حق آخر هو أن يكون من حق هدذه الذات استخدام كافة الوسائل الضرورية التى تكفل تحقيق هده الغاية: « فكلما كان من

<sup>(10)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, p. 271 and the English Works vol 3, p. 288.

<sup>(11)</sup> Thomas Hobbes: The English Works, vol 4, p. 83.

<sup>(12)</sup> Leo Strauss: The Political philosophy of Hobbes, p. 8. Eng. Trans. by Elsa M. Sinclair (University of Chicago press).

## -- rro -

حق الانسان الوصول الى تحقيق هذه الغاية ، فان من حقه أيضا استخدام كافة الوسائل المناسبة لبلوغ هذه النتيجة ، بشرط آن تكون الوسائل ضرورية ، كضروره الغاية تماماً بحيث لا يبلغها بدونها ، ويترتب على ذلك أنه لا ينافى ااحقل ، بل انه حق مكفول للانسان أيضا ، أن يستخدم كافة الوسائل المتاحة ، وأن يقوم بجميع الأفعال الضرورية المحافظة على جسمه ، » (١٢) ، وباختصار كما يقول هوبز بوضوح شديد « من له الحق فى الغابة ، له الحق فى الوسيلة أيضاً ، » (١٤) ،

(ج) الحق الثالث: يترتب على هذين الحقين (حق العاية عوصة الوسائل الوسائل الضرورية التى نكفل له تحقيق العاية (وهى المحافظة على بقائه) وكذلك تقدير حجم الخطر ويقول هوبز: «لكل انسان الحق بالطبيعة في أن يحكم بنفسه أى أنواع الوسائل تكون ضرورية وأن يجيب عن الوسائل: ما هى الوسائل اللازمة لتحقيق العاية ؟ ثم ما هو مقدار الخطر الذى يتهدده ؟! اذ لو كان مما يتعارض مع العقل أن أحكم الخطر الذى يتهدده ؟! اذ لو كان مما يتعارض مع العقل أن أحكم ، يحيلني الى شخص آخر أستفتيه بحيث يصبح هو الذى يحكم ويقدر يبابة عنى ، الكني بهذا المنطق نفسه الذى يتول ان شخصاً آخر أقدر منى نيابة عنى ، الكني بهذا المنطق نفسه الذى يتول ان شخصاً آخر أقدر منى أكون بدورى أقدر منا على تحديد المواقف التي يتعرض لها هذا كن الشخص نفسه و الذى بقدراف لا يقبله عاقل غلا جدال أن الشخص نفسه و الذى بقدرته ، وامكانياته ، ووسائله الخاصة من غيره ، ومن ثم فهو يعرف أفضل من الآخرين ما هى المواقف الخطرة ، وما هو

<sup>(13)</sup> Thomas Hobbes: The English works, Vol. 4. p. 83.

<sup>(14)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, p. 180. p. 182 and the English Works vol. 3, p. 163. p. 166.

<sup>(15)</sup> Thomas Hobbes: The English works, vol 4, p. 83.



## - 177 -

حجم الأخطار التي تتهدده . وكيف يستطيع أن يتغلب عايها وما هي أنجح الوسائل للتخاص من هذه الأخطار وهذا حقه لا ينازعه أحد .

(د) المحق الرابع والأخير هو: حق الملكية م أو وضع اليد، أو الاستحواد على أي شيء أجده أمامي ، فليست هنا ملكية خاصة ، ليس من حقك أن تقول « مـذا ملكي » أو هـذا ملئك ! ، أو ليس هـ ذا ملكي ولا هو ملكك ! لا يجوز لأحد قط أن يردد أمثال هـ ذه العبارات فالملكية هنا مشاع ان صبح التعبير ، أو قل بدقة أكثر ، « الكل يملك كل شيء ، وبالتاني لا أحد يملك شيينًا » ا ولا ملكية على الإطلاق! لأنه من حق كل انسان أن يملك أي شيء وكل شيء: « لقد منحت الطبيعة كل انسان الحق في دل شيء ، ولذلك فمن المشروع بالنسبة لكل انسان أن ينعف أى أى شيء يساعده على الأستمرار والبقاء ، وهم سبق أن ذكرنا ، من المشروع أن يطيع المرء أي شيء عيراه ضروريا . أو يفني به الي حماية حياته ، وحياة أعضائه • ويستتبع ذلك أن يكون من المشروع لكل انسان ، في حالة الطبيعة ، أن يمتلك كل شيء وأن يفعل أي شيء ، وهدذا هو معنى المثل الذي يقول لقد أعطت الطبيعة الكل الكل ٥٠ »(١٦) • ومعنى ذلك أن « لكل أسبان الحق في سيائر الأشماء م من حقه أن بمعل ما يشاء ، وتمتما يشاء ، ولن يشاء ، وأن يمتلك ويستخدم ، ويستطيع بكل ما يريد ، وبقدر ما يستطيع ٠٠ »(١٧) ٠

٧ ــ هــذه الحقوق الطبيعية الأربعة مستنبطة من العقل الطبيعى الذى يفترض وجودها عند كل الناس ، ومن ثم فهى حقوق فطرية غير مكتسبة ، حقوق مولودة مع كل انسان من واقعة ميلاده نفسها!

<sup>(16)</sup> Thomas Hobbes: De Cive p. 117 and the English Works Vol 2p. 10.

<sup>(17)</sup> Thomas Hobbes: The Englishworks, vol. 4, p. 83.

#### - TTV -

غير أن ممارستها على هـ ذا النحو الطبيعي نؤدي في الحال الى الصراع والاقتتال أعنى أنها تسوق الناس الى حالة الفوذى الطبيعية ، وهي حالة بالغة المخطورة « لأنك لن تجد انسانا لديه المقدرة الكافية أو القوة اللازمة لتأكيد نفسه لفترة طويلة ، بحيث يستطيع المحافظة على ذاته ، والسبب كما سبق أن ذكرنا هو المساواة في القوة ، والمساواة في القدرات ( الجسمية والذهنية ) بين جميع أفراد البشر ٠٠ »(١٨) . فاذا ما حاول هؤلاء الأفراد ممارسة هـ ذه الحقوق الطبيعية دون أن تكون هناك قوة ظاهرة تلزم الناس بمراعاة قوانين الطبيعة ٠٠ »(١٥) . انزلقوا الى الحرب وتدمير بعضهم بعضا ٠ لكن ما هي هـذه القوانين التي تحتاج الى قوة تلزم الناس بمراعاتها ؟! هي قوانين الطبيعة التي هي قواعد يكتشفها العقل على نحو ما سنرى بعد قليل ، ويهمنا الآن أن نبرز أن هوبز يجعل خروج الناس من حالة الطبيعة الى المجتمع المدنى ضرورة يفرضها العقل • اذ ينتج من هـذه الوقائع التي أسلفناها استنباط بالغ الأهمية هو « أن العقل ٠٠ يملى على كل فرد من افراد البشر أن يسعى ، من أجل خيره الخاص ، الى نشدان السلام بمقدار ما تلوح مى الأفق بادرة أمل في الوحسول اليه (٢٠) ، وسوف نرى بعد قليل أن ذلك هو القانون الأول من قوانين الطبيعة ، وهي قوانين غير مكتوبة ، « ولكن يسهل جدا على من يستخدم عقله الطبيعي بغير تحيز أن يصل الى معرفتها ٠٠ »(٣١) م وهي ليست قوانين عقلية فحسب بل هي أيضا قوانين الهية ، فكل ما نعرفه عن طريق الاستدلال العقلي Reasoning موجود في الكتاب المقدس ، لا سيما في الآيات التي

<sup>(18)</sup> Ibid, p. 84.

<sup>(19)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, p. 172 and English Works vol 3. p. 153.

<sup>(20)</sup> T. Hobbes: The English Works, vol. 4. p. 86.

<sup>(21)</sup> T. Hobbes : Leviathan, p. 173 & English Works, Vol.3. p. 153 .

<sup>(</sup> ۲۲ ــ هويز )



## — MM —

نتحدث عن القانون الالهى على أنه مستقر فى العقل السليم الدين الذين الالهى على أنه مستقر فى العقل السليم الدين المنائلة المنائلة المنائلة المنائلة المنافق المنافق الله فى قلبه مى المنافق الله فى قلبه مى الناموس المنافق الله فى القانون المنبيعى عند هوبز ما الناموس المنافقة الله المنافقة المنافقة الله المنافقة الله المنافقة الله المنافقة الله المنافقة المنافقة الله المنافقة المن

٨ \_ الحق الطبيعي ، اذن ، عند هوبز هو الحرية غير المحدودة المنوحة لدّل فرد ، في حاله الطبيعه ، لحمايه حياته ، والدفاع عن وجوده مستخدماً كافة الوسائل في سبيل تحقيق هذه العايه • وأذا كان الحق يرادف حرية العقل فهو كذلك يعنى حرية : « الأمتناع عن أن أسلك سبلا تؤدى وجودى أو تضر بقائى ٠٠ الخ » • ولا شك ان ذلك استخدام غريب لكلمة الحق ، غيما يرى بطرس ١٠ete، د ذاك لان أحد العيوب الرئيسية في تنسيره للحرية هو توحيده بينها وبين مجال النشاط الذي لا يمنع قانونا م دون أن يلاحظ ان المديث عن الحقوق أو المريات يتطلب وجود فاعدة تفرض عدم التدخل ، رغم أنها قد لا تكون بالضرورة قاعدة قانونية ٠٠ »(١٠٠٠) • وعلى مل حال فان هوبز يرى أن الحق الطبيعي هو الحرية التلبيه يه مي حبن أن القانون الطبيعي هو الدى يددد ويربط ويلزم ، وبعبارة أخرى الحق الطبيعي هو « اللا تحدية » ، أو « اللا تعين » للنشاط البقرى الذي يعوقه عائق خارجي • أما القانون الطبيعي فهر « التحديد » و « التعين لهذا النشاط » ومن هنا عان هوبز يقول: « ينبسي مع ذلك التمييز بين الحق الماد والقانون - • ذلك لأن الحق يعتمد على الحرية ، حرية المرء في أن يشعل غعلا ما أو يمتنع عن فعله ، أما القانون فبي الذي يرنبط بواحد مذيما

<sup>(22)</sup> fbid, Leviathan p. 252 & vol. 3, p. 262.

<sup>(</sup>۲۳) مزایی داود ـ المزمور ۲۷ و ۳۸ وقارن کتاب هویز «فی المواطن» ص ۱۵۱ ـ والمجلد الثانی من مجموعة مؤلفانه ص ۱۵ .

<sup>(24)</sup> Richard Peters: Hobbes, p. 293.



## - rmg -

دون الآخر (أى بالفعل أو الامتناع عنه) فهر الذى يحدد • ومن ثم فالقانون والحق يختلفان اختلافاً كبيرا مثلما يختلف الالزام Obligation والحسرية والمستنشد من حيث أنهما يتناقضان فى الموضوع الواحد • • » (٢٥٠) • فالحق تعبير عن الغشاط البشرى بصفة عامة فى حين أن النانون تقييد وتحديد لهذا النشاط •

٩ ــ قبل أن نترك موضوع الحق لننتقل الى فكرة « تقييده »
 اعنى الى قوانين الطبيعه ، لأبد لنا أن نسأل أنفسنا سؤالين :

أما السؤال الأول: فهو هل يمكن للمرء أن يتنازل عن هـذا اللهق الطبيعى ؟ والجواب: نعم (٢٦) • هـذا جائز في بعض الحقوق غير جائز في البعض الآخر •

أما السؤال الثابى: اذا كان يجوز التنازل عن حق من الحقوق فكيف يتم ذلك ٠٠ ؟! والجواب يتم التازل باحدى طريقتين:

الأولى: أن يتخلى المرء ، ببساطة ع عن هـذا الحق ، أعنى أن يتركه أو يهجره طواعية .

(25) T. Hobbes: Leviathan, p and English works vol 3 p. 117.

(٢٦) التنازل عن الحق موجود عند هيجل بوصفه اللحظة الثائثة في المركب الجنلي حق الملكية : « فمادام لي الحق بوصفي شخصا في ملكية الاشمياء ( لحظة الايجاب لا ، فان لي انحق كذلك في ان المستخدم الشيء واعيد تشميكيا و الحظة السلب ) ثم لي حقا مساويا في ان أنحلي عنه ، أو اتنازل عن منكيته ( مركب الايجاب والسلب ) وتلك هي عناصر الملكية . ويتم التنازل عن الملكية باحدي طريقتين : اما بفعل محدد فتصبح وكأنها ويتم التنازل عن الملكية باحدي طريقتين : اما بفعل محدد فتصبح وكأنها بغير صاحب Res Nullius أو انقلها الي ارادة شخص آخر ، وبالتالي اجعلها في حوزته . . » « الصول فلسفة الحق لهيجل » : ترجمة د . . امام عبد القتاح امام ص ٢٤ من ١٧٥ من ١٧٥ من ١٧٨ الصدرته دار التوير عام ١٩٨٣ ( العدد الخامس من المكتبة الهيجلية ) .

#### - 434 -

والثانية : أن يقوم بنقله أو تحويله الى شخص آخر ، والفارق بينهما هو أن الطريقة الأولى تعنى أن صاحب الحق لا يهمه من المستفيد من تخليه عن هـ ذا الحق أى أنه لا يحترث الشخص الذى يعود عليه التنازل بالفائدة ، واما الطريقة الثانية ( اى التحويل أو النقل ranscering ) فان صاحب الحق يهتم عيها بنقل الاستفادة من حقه الى شخص معين او الى مجموعة من الأشخاص (٢١) • لكن صاحب الحق المتنازل عنه ملزم في الحالتين ، فيما يرى هوبز ، الا يقف في طريق المستفيد الجديد ، أو من منح له الحق ، اذ ينبغى ألا يكون حجر عثرة في طريقه ، لأنه بذلك بيطل فعل التنازل الذي اتخذه ع ويلعى الارادة اانتي أرادها في البداية ، وهدذا ، في رأى هوبز ، ضرب من الظلم injustice هواز كان علينا أن نلاحظ باستمر ار أنه يسنخدم هـ ذه الكلمـة بمعنى التناقض أو الخلف المحال أو اللامعقـول « الظلم في المناقشات العامة يشبه ما كان المرسيون في مناظرانهم يسمونه بالخلف أو اللامعقول Absurdity ، فقد كانوا يطلقون هـ ذا اللفظ على التناقض الذى يقع فيه المرء عندما يتناقض في النهاية مع البداية التي بدأ منها • • »(٢٨) •

• ١ - لكن كيف يمكن لنا أن نفرق بين ما يجوز وما لا يجوز الننازل عنه من حقوق لا يجيب هوبز ان معيار التفرقة في غاية البساطة : « كل شيء لا يستطيع الانسان أن يعيش بدونه فهو حق غير قابل المتحويل أو التنازل • • والحق الذي لا يجوز التنازل عنه حق الدفاع

<sup>(27)</sup> Thomas Hobbes · Leviathan, p. 147 and English works Vol 3 p. 118 - 119.

<sup>(28)</sup> Thomas Hobbes: Ibid.

<sup>(29)</sup> Thomas Hobbes : The English Works Vol 3 p. 141 & vol 2 p. 39 & Vol 4 . p. 103.

- 181 -

عن حياة المرء والمحافظة على أعضائه (٣٠) و نهذا حق أساسى او هو أول الحقوق كلها ، وهو مصدرها الرئيسى ، ومن ثم فلا يجوز التخلى عنه أو التنازل المغير و ذلك لأن الدافع والغاية من تنازل المرء عن حتى من حقوقه ع أو نقله الى الغير انما هو ضمان أمنه وحماية حياته ، وكدلك الوسائل التى تحفظ له الحياة بحيث لا يكون قلقا بصددها (٢١) و

بقى ان نسأن أنفسنا: ما الذى يمكن ان يتنازل عنه الأنسان و المكن ان يتنازل عن حق من حقوقه ، لكن حقه فى ماذا ؟! لقد سبب أن ذكرنا أن احدى النتائج المترتبة على حالة الطبيعة سى « الماء الملحيه » ، فليس ثمة « حق » لك فى أن تملك شيب ، ليس هناك ما يمن أن تقليب شمة « حق » لك فى أن تملك شيب ، ليس هناك ما يمن أن تقليب تقليب أو ملك و مالك و النخ ، نما الذى يمكن أن يعطيه من لا يملك و وما الذى يمكن آن يمنحه للاخرين أن كان هو نعسه لا يقدر أن يضع يده على شيء محدد ؟! الواقع آنه يتنازل « حريته » لا يقدر أن يضع يده على شيء محدد ؟! الواقع آنه يتنازل « حريته » فى اعاقة الأخرين و أو قل بتحديد آخر أنه يتنازل عن « جزء » من هذه المرية ، ولقد سبق أن وحدنا بين « الحق » و « الحرية » عند موبز فهما معا يعبران عن النشاط الواسع الذي يمن أن يمارسه المنعل البشرى و واذا كان الحق الطبيعي شو الحرية المنوحة لكل انسان البشرى و واذا كان الحق الطبيعي شو الحرية المنوحة لكل انسان « التنازل » يعنى أننى أقبل راضيا أن أحدد ميدان نشاطي الواسع ليكون أضيق مما هو عليه الآن و فاعطنك حرية الحركة لفعلك فى مجال أوسع كان يمكن أن يصطدم معه نشاط فعلى و

## ثانيا \_ قوانين الطبيعة:

۱۱ ــ عرضنا في القسم السابق « للحق » الطبيعي في شيء من التفصيل ، وبقى أن نسأل وما المقصود بالقانون الطبيعي ؟! يجيب

<sup>(30)</sup> T. Hobbes: The English Korks, Vol 3 p. 120, 127 - 128, 285, 296, and vol 2, p. 39, p. 68, and vol . 4, p. 103.
(31) Ibid, Vol . 3 p. 129.



- 737 -

هوبز: « قانون الطبيعة المحدد المحدد المحدد المحدد المحدد المحدد عامة يكتشفها العقل ليمنع بها المرء من أن يعمل ما فيه دمار لحياته أو ما يننزع وسائل المحافظة على الحياة ٠٠ ومن هنا يختلف الحق من عن الخاذون لحدد المحدد الم

۱۲ ــ هناك مجموعة من الصفات والخصائص التى يسوقها هوبز كتعريفات لقوانين الطبيعة يجدر بنا آن نعرفها قبل أن نشرع فى عرض هدده القوانين بالتفصيل •

(أ) ربما أهم خاصية لقواين الطبيعة أنها عقلية «فليست قوانين الطبيعة مجرد اتماق بين الناس ، بل مى املاء من العقل ، ، » ( " أو يوحى بها العقل لأنها من اكتشافه ( " ) ، وقانون الطبيعة هو فحرة أبر قاعدة عامة يكتشفها العقل ( " ) ، وما يضاد العقل يضاد توانين الطبيعة أيضا ( " ) ، لكن على الرغم من أن قوانين الطبيعة من « املاء العقل فليس ثمة تناقض بينها وبين القوانين الوضعية ع لأنها مثلها تستهدف ، فليس ثمة تناقض بينها وبين القوانين الوضعية ع لأنها مثلها تستهدف ، في النهاية الغرض نفسه ، وهو تأييد قيام الدولة لحفظ السلام والأمن

<sup>(32)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 146 and English works vol  $3\ p$ . 117.

<sup>(33)</sup> T. Hobbes: De Cive, p. 122.

<sup>(34)</sup> T. Hobbes: The English Works vol 3 p. 116, p. 253,
p. 513 & vol 2 pè 16, 44, 49, 209. vol 4, p. 111.

<sup>(35(</sup> Ibid, vol. 3, p. 117.

<sup>(36)</sup> Ibid, Vol. 4 p. 108.



## - ržr -

وكفالة الحياة الطبيعية • ومن ثم فاننا نستطيع ان نقول سم جورج سباين: (۲۷) « ان قوانين الطبيعة هي المحادرات التي يتم وهقا لها البناء المعقول المجتمع في رأى هوبز، انها مبادى، الحدمة والأخلاق الاجتماعية في آن واحد • • » (۱٬۰) • ولهذا فاننا نستطيع أن نتول آن قوانين الطبيعة تتفق مع عقول الناس: « اذ ليس ثمة قانون سوى قانون الطبيعة هو الذي ينفق مع عقول الناس جميعا • • » (۱٬۰) وعلى الرغم من أن قوانين الطبيعة غير محتوبه فانه يسني على دل من يسنده عقله الطبيعي ادراكها بغير تحيز (۲۰) •

(ب) الخاصية الثانية لقوانين الطبيعة هي أنها قوانين اخلاقية Moral ولقد سبق أن ذكرنا أن هناك مستويين يستخدم فيهما هربز مصطلحي الخير والشر:

أما الأول فهو وصفى نسبى أنانى يعتبر موضوع الرغبة خيرا ٠

والثانى هو الأخلاق العقلية عند هوبز دما عبر عنها قرانين الطبيعة مثل: « فقوانين الطبيعة مثل: العدالة ، والانصاف ، والمتواضع ، والمرحمة ، وباختصار القاعدة التى تقول: عامل الناس كما تحب أن يعاملوك به هى الضد المباشر لانفعالاتنا

<sup>(</sup>٣٧) يقول جون بلاميناتز : « عرابت قوانين الطبيعة على أنها قواعد يكشفها النعقل ، وعلى أنها حقائق واضحة بذاتها بدركها العقل على نحو باشر ، اذ ينبغى على كل موبود علتل أن يحافظ على هنه التواعد ، اعنى أنها ليست قواعد مستنجة من طبيعة الانسان بل هي مبادىء نهائية لا تحتاج الى دبرر أبعد منها لأنها هي نفسها واضحة بذاتها » . الانسان والمجتمع ص ١٢٤ .

<sup>(</sup>٣٨) جورج سباين « تطور الفكر السياسي » الكتاب الثالث ص ٣٦١

<sup>(39)</sup> T. Hobbes: The English Works, vol. 3, p. 258.

<sup>(40)</sup> T. Hobbes : Ibid, p. 262 .



## - YEE -

الطبيعية التى تؤدى بنا الى التعصب والتحزب ، والغرور أو الزهو والانتقام وما شاكل ذلك ٠٠ » ( أن وفى استطاعتنا أن نقول ان قوانين الطبيعة هى التى تقود الانسان خارج حالة الحرب البشعة ألنى يخلقها باستسلامه لانفعالاته الطبيعية ، واذا كان السلم هو الذير المنفيقى وما يؤدى اليه لابد أن يكون خيراً ، فان قوانين الطبيعة هى بالفرورة قرانين أخلاقية ٠

(ج) قوانين الطبيعة هي أيضا قوانين الهية: « فنيس القانون الذي نقول عنه أنه طبيعي هو أيضا اخلاقي وهو أيضا الهي الذي نقول عنه أنه طبيعي هو أيضا الطبيعة هو نفسه عطية من الله لكن ذلك لأن العقل الذي هو قانون الطبيعة هو نفسه عطية من الله لكن انسان حتى يحكم به على أفعاله ويسيطر على تصرفاته ٥٠ »(١٠) وفضلا عن ذلك فان قوانين الطبيعة ييرهن عليها العتاب المقدس (١٠) فهي قوانين مملكة السهاء(١٠) ويجهد هوبز نفسه في عرض مجموعة كبيرة من آيات الداب المقدس بعهديه ع القديم والجديد ، مجموعة كبيرة من آيات الداب المقدس بعهديه ع القديم والجديد ، ليبرهن على أنها جاءت بقوانين الطبيعة الأثنى عشر التي سنعرض لها بعد قليل على أنها جاءت بقوانين الطبيعة الأثنى عشر التي سنعرض لها بعد قليل على أنها جاءت بقوانين الطبيعة الأثنى عشر التي مدة ليثبت أن الكتاب المقدس يؤيد فكرته ٠

<sup>(41)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 173.

<sup>(42)</sup> T. Hobbes: De Cive p. 152 and English works vol 2 p. 50.

<sup>(43)</sup> Ibid .

<sup>(44)</sup> Vol. 4, p. 184 - 6.

<sup>(</sup>٥٥) انظر بصفة عامة فى التول «بأن قوانين العلبيعة هى تنوانين الله» ــ المجلد الثائث من مجموعة مؤلفاته حل ١٤٧ وكذلك ص ٢٦٤ وحلى ٢٧٣ وص ٢٧٣ وص ٢٧٣ ، ٥٨٥ و ٢٨٥ .. النخ والمعلد الثانى ص ٥٠ و ما بعدها ( الفصل الرابع كله ) ، وكذلك ص ١٨٦ وص ٢٠٠٢ وص ٢٠٠٢ وص ٢٠٠٢ والمجد الرابع ص ٢٨١ ، ص ٢٨٤ . . النخ .



- Tio -

(د) بقى أن نقسول ان قوانين الطبيعة ملزمة من الداخل in Foro faterno غي حالة الطبيعة لحنها تتحول الى الزام خارجي in poro Externo عندما نقوم الدولة وينشا المجتمع السياسي ألمنطم الذي يعمد الى صياغة قوانين الطبيعة في قوانين مدييه ، وتدول عناك قوة عامة تجبر الناس على مراعاتها ، وفي هذه الحاله ننتقل م الاخلاق الى السياسية ، من الضمير الباطني الى سلطه القانون المدنى . من التنظيم الباطني الضمير التي التنظيم المارجي للعانون: « عالون الطبيعة ، والقانون المدنى يتضمن الواحد منهما الذخر ولدن منهما مدى متساو ، ذلك لأن قوانين الطبيعة التي متااف من الانصاف ، والعداله ، والعرفان بالجميل ع وغير دلك من فصاس اخلافية تعتمد عليها في صله الطبيعة المحض كما سبق ان ذحرنا ، هــذه المتوانين • ليست قوانين بالمعنى الدفيق بل هي خصائص وديفيات تدفع الناس ألى السلام والطاعه • أما عندما تقوم الدوله وينشا الننظيم السياسي فانها تتحول الى قوانين سعلية ، عندئذ ، وليس فبل ذلك ، وهي على هـذا النحو تصبح أو أمر للدولة ، وحذلك غوانين مدنية تلزم السلطه العامة الناس باتباعها وطاعتها ، ذلك لأنك بحاجه الى موة وسلطة عامة تلزم الناس ، وتعلن لهم ما الانصاف ع وما العدالة ، وما النضيلة الأخلاقيه ، وتعافب من يخرج عن هــذه القوانين ٠٠ »(٢٦) ٠

(ه) يذهب هوبز ، أخبرا ، الى أنه لا عذر لن يجهل قانون الطبيعة « الجهل على ثلاثة أنواع : جهل بالقانون ، وجهل بالسلطة (٢٠٠٠ ، وجهل بالعقوبة (٢٠٠٠ • ولا عذر لأى انسان يجهل قانون الطبيعة ذلك

<sup>(46)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 145 - 246 and The English works Vol. 3. p. 253.

<sup>(</sup>١٤٧) « لا عذر لمن يجهل السلطة اذ ينبغى على الانسان أن يعرف السلطة اتى تحربه » . « التنين » ص ٢٦٥ والمجلد الثالث ص ٢٨٠ . (٤٨) « ولا عذر لمن يجهل المقوبة متى أعلن القانون » . نفس المرجع في نفس الصفحة .



## - t'z" -

لأن خل انسان وحل الى القدرة على استحدام العفل يفترض ديه أنه يعرف : أنه ينبني عليه ألا يضل بالاخرين ما لا يود أن يعلوه به " ومن نم ميى اى مدان يوجد نيه الانسان مانه يرتب جريمه انا ما انتهات هـ ذا القانون ، رأن عان الجيل بالغانون المدنى سوه يعذر صاحبه أن دَن ني بارد غريبه ، حتى يتم أعلامه به ، وحنى ذلك الحين لا يدون المنانون المدنى ملزما ٥٠ ١١٠٠ ، وينترط هوبز سي جميم المالات ان ندون النوانين مطنة ، اذ ليس الانسان ملزما بقانون لا يعلمه متى كأن الوحسول ألى مسرفته بالغ الصعوبة ، ولهذا فقد كان الرومان يطقون القرانين في أمادن بارزه عي الساحات التسعبية لينسا لجميع ألواطنين معرغتها علان الأمر مختلف عي خالة القانون الطبيعي ، ولهذا غان دوبز لا يتسترط الاعلان عنه بطريفة وأنسحه لأن غدرة الأنسان على الأدراك العقلي والمتمييز السليم هي رحدما المطاوبة . بمعنى آخر كن من اديه القدرة الدافيا لندبير اموره " اعنى كل صلحب عفل قادر على استخداده يستطيع أن يدرف القرادين الطبيعية ويدردها جيدا ، ومن نم لا يعنى عى سده السالة سوى الاطفال ، لعنم فدرتهم على الاستدلال ، والمجانين لغياب العند : « مؤلاء هم وحدهم الذين يقبل عدرهم ادا ما انتهدوا القانون الطبيعي ٠٠ »(٥٠) ٠

۱۳ ــ لئن ما هى قوانين الطبيعة هــذه ؟! الواقع أن هــوبز يعرض اتنى عشر قانونا من قوانين الطبيعــة ، ويخصص الفصــل الرابع عشر من « التنين » لعرض القانون الأول والثانى لمـا لهما من أهمية خاصــة ، نم يعرض بقية التوانين فى الفحل الخامس عشر (١٠٠) .

<sup>(49)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 265 & English Works Vol 3 p. 280.

<sup>(50)</sup> Ibid, p. 270 & Vol. 3 p. 287 - 288.

<sup>(01)</sup> كما رض لهذه الترانين أبضا بالتفدسيل في كتابه « في المواطن » ، في الفصلين الثاني والناث ، أما النف سل الرابع فقد خصصه لشرح « الخاصية الالهية » لقوانين انطبيعة .



- V37 -

وشي استداعتنا أن نلخص هده القوانين فيما يلي :

القانون الاول: نشدان السلام ع ويعتبره هوبز القانون الأساسي يقول : « أن مخرة العقل أو عاعده العامة هي أنه ينبغي على كل انسان أن يسعى جاهدا لتحقيق السلام بمقدار ما يأمل في بلوغه وعندما لا ينمذن من بلوغه ممن حقه أن يسخدم دن ما تفدمه له الحرب من عون ومزايا • والقسم الأول من هذه القاءدة يمبر عن القانون الأول والأساسى للطبيعة وهو نشدان السلام وسلوك سبيله ، اما القسم الثانى فهو يعبر عن مجمل حق الطبيعه وهو ان ندافع عن انفسنا بدل ما نستطيع من وسائل ٠٠ »(١٠٠ واذا ذان هـذا القانون الارن والأساسى للطبيعة يامر الناس بنشدان السلام ، غان هوبز يقوم باستنباط بقية قوانين الطبيعة من عددا ألقانون الأون الذي يعده الغامة الكبرى للانسان في حين أن بقية القوانين ترسم الطريق الى تحاليق سنده الغاية ( ١٠٠٠ • ويعتقد هوبز أن هناك آيات دئيرة في النتاب المقدس تؤكد هذا القانون بل تعتبره القانون الأساسي أو هو «مجمل الناموسي»: فالقديس بولس في رسالته الى أهل رومية ينحو باللائمة على الذين يسفكون الدماء ويغتصبون ويستعون « ٠٠ وطريق السلام لم يعرفوه » ۳ : ۱۷ وفي انجيل منى « ٠٠ طوبي لصانعي السلام » الأصحاح الخامس : ٩ ، وعى مزامير داود يتعانق البر والسلام ويقبل كل منهما الآخر ﴿ المزمور الخامس والثمانون : ١٠ ) والمسيح هو الملك على مملكة السلام ( العبرانين الاصحاح السادس: ٢ ) • • وكثرة أخرى من الأبات التي نعير عن نفس المعنى ٠٠ »(٥٤) ٠

<sup>(52)</sup> Tomas Hobbes: Leviathan, p. 146 and English Works vol 3 p. 116 - 117.

<sup>(53)</sup> M. F. S. Mc. Neilly: The Anatom yof Leviathan, p. 191 Macmillan.

<sup>(</sup>٥٤) قارن كذك المزمور الرابع والثلاثين من مزامير داود: ١٤ وسفر



#### - 42A -

هــذا هو القانون الأول الذي يحتم على الناس المفروج من حالة الطبيعة ونشدان السلام وهو قانون يرى البعض أنه يؤدى الى سعادة أبدية بعد الموت (دد) • لأنه محاولة الوحسول الى « الخير الأول » الى المحافظة على حياة الانسان وتدعيم بقائه • غير أن الصيغة المقلية والأخلامية الخالصة: « ينبغي عليك نشدان السلام » كثيرا ما يضيف اليها ميلسوننا جانبا عاطميا شهوريا و النفور من الموت • يقرل شتراوس غى تفسير هـذه الفكرة: « لقـد كان هوبز في كثير من الأحيان يفضل الديعة السلبية : « تجنب الموت » على الصيعة الايجابيه « المحافظة على الحياة » وليس من الصعب النشاف السبب فالمحاءظة على الحياة هي « الخير الأول » يؤكده العقل ، ويثبته العقل وحده ، أما الموت فهو ، من ناحية آخرى ، الشر الأول الذي تؤدده العاطفه ، عاطفة الخوف من الموت عولما كان العقل نفسه بلا قوة ، فان الانسان لن يشغل نفسه بالتفكير في المحافظة على الحياة كخير أول ، وخير ملح ، ما لم تضطره عاطفة النوف أن يفعل ذلك ٠٠ وفضالا عن ذلك فان دانت المحامظة على الحياة هي الخير الأقصى Sumnum Lonum فان الموت ني الوقت نفسيه هيو الشر الأقصى Summum الموت ني لكن الموت ليس سلباً للخير الأول فحسب بل هو سلب لجميع الخيرات بما فيها الخير الأقصى ٠٠ »(٥٦) ٠

<sup>(55)</sup> T. Hobbes : Leviathan p. 159 & English works vol 3 p. 134 .

<sup>(56)</sup> Fee strauss: The Political Philosophy of Hobbes, p. 15 Translated by Elsa M. Sinclair.



## - YE9 -

۱٤ ـ اذا كان القانون الأول والأساسى يأمرنا بنشدان السلام فان هوبز يستنبط منه القانون الثانى على النحو التالى:

القانون الناني: « ينبغي أن يدون لدى الانسان الرغبة في السالام عندما يكون لدى الأخرين نفس الرغبة • كما ينبغي أن يكون لديه الرغبة في المدفاع عن نفسه عندما يكون الاخرون كذلك • ومن ثم فأن عليه أن يتنازل عن حقه في أن يضع يده على جميع الأشياء ، وأن يغنع بذلك القدر من الحرية ازاء الغير الذي يسمح به هو نفسه ازاء الآخرين • اذ لو احر كل انسان على استخدام ذلك الحق ، حق فعل أى شىء برغب فيه ، فسوف نعود مرة أخرى الى حالة الفوضى والحرب ، أعنى حالة الطبيعة (٧٠٠ • ولهذا فان هوبز يبرز م بوضوح ، أن هناك شرطا أساسيا لتنازلي عن حقى في وضع يدى على كل شيء هو أن تتنازل أنت نفسك عن القدر ذاته عن هـذا الحق ، فاذا لم تفعل فان يكون ثمة مبرر عندئذ لدى أى انسان أن يحرم نفسه من هــذا الحق • ذلك لأنه اذا حرم نفسه فسوف يجعل من ذاته ضحية الآخرين ، وهو امر لا يلزم أن يقوم به أحد ، وهـذا هو نفسـه ، فيما يرى هوبز ، قانون الانجيل : « لأنكم بالدينونة التي بها تدينون تدانون ، بالكيل الذي به تكيلون يكال لكم » ( انجيل متى الاصحاح السابع: ٢) • « وكما تريدون أن يفعل الناس بكم افعلوا أنتم أيضاً بهم ٠٠ » ( انجيل لوقا الاصحاح السادس : ٣١ ) وهي نفسها القاعدة الذهبية التي تقول : « عامل الناس بما تحب أن يعاملوك به ٠٠ » (٥٨) ٠

١٥ \_ والملاحظ أن هناك تحفظين أساسيين يقدمهما هـذا القانون النانى عند تطبيقه: أما التحفظ الأول فهو أن هـذا القانون يشترط،

<sup>(57)</sup> T. Hohbes: Leviathan. p. 147 and English works vol 3. p. 118.

<sup>(58)</sup> Thid.

#### ــ ۴۰+ ــ

فيما يرى ماكنيلى McNeilly أن يكون تخلى المرء عن حقه الطبيعى أو وضع يده على جميع الأشياء مرهونا بأن يتخلى الآخرون عن حقهم بنفس القدر وليس ثمة أنانية في هذا التحفظ بل أن القاعدة لتقول صراحة أنه أذا ما تخلى المرء عن حقه من جانب واحد فأنه ع بذلك يضعف موقفه دون أن ينال في مقابل ذلك شيئا (٥٩) ، بل أكثر من ذلك فأنه قد يجعل من نفسه ضحية ، بل ذبيحة للآخرين ، دون أن يكون هناك مبرر يدعوه للقيام بمثل هذا السمل فكأنه بذلك يقدم على ضرب من الانتحار!

أما التحفظ الثانى: فهو أنه حتى اذا ما رغب الآخرون فى صنع سلام زائف ، أى اذا كان أقرار السلام يعنى وجود نفس الشرور التى كان المرء يسعى أساسا لتجنبها ، فسوف يكون تخلى المرء عن حقه الطبيعى فى وضع يده على جميع الأشدياء مضاداً لقيمه أيضاً (٦٠) •

لكن هذين التحفظين لا يعنيان أن يعفى المرء نفسه من الالترام بالسعى نحو تحقيق السائم ، بل يعنيان فحسب أن على المرء أن ينتظر باستمرار على أمل وجود ظروف أغضل يتحقق فيها السائم المتنيقى (٦١) .

ويشير هوبز أحيانا الى هـذا التحفظ الثانى بقوله ان هناك حتوقاً لا يمكن التنازل عنها أو نقلها الى الغير ، لأن التنازل عن الحق هو فعل ارادى يسنهدف تحقيق خير لصاحبه ، ومن ثم فلا يمكن ان نفههم كيف يستطيع المرء أن يتخلى عن حقه فى مقاومة المحاولات المي نستهدف القضاء على حياته (٦٢) ؟!

<sup>(59)</sup> F. S. McNilley: The Anatomy of Leviathan p. 192.

<sup>(60)</sup> Ibid.

<sup>(61)</sup> Ibid.

<sup>(62)</sup> Ibid.



## - rol -

١٦ \_ القانون الثانى يلزم الانسان بالتخلى عن تلك المحقوق التى يمكن أن تعوق السلام ( اما بالتنازل عنها نهائيا أو نقلها الى الآخرين ) ٠٠ فما الذى يقوله القانون الثالث ؟! ٠

المقانون المتالث : ينبغى أن يلتزم الناس بتنفيذ ما يبرمونه من م اثيق Facts وعه ود نفسسه الاسافظة عليها ، اعنى اذا مازالت الثقة في السهود بين " ن نسوف تختفي العدالة ، ويندلع الصراع بينهم من جديد ، لقد كان النبي دارد يقول لى مزاميره: « وقال الجاهل الأحمق في قلبه ليس يوجد اله » ( المزمور الرابع عشر ) ويروى عوبز نفس المجارة بصيفه اخرى : « يقول الجاعل الأحمق في قلبه لا يوجد شيء اسمه العدالة ٥٠ »(١١) ٥ ولهذا السبب فانه لا يدنى أن يبرم الناس التعادات والموانيق ويقطعون على انفسهم العهود وم النخ فدال طه التزام ون الداحل المنافظة In Foro أعنى التزاما اخلانيا باطنيا يحتاج الى توة سياسية تدعمه . لهذا فان القانون الثالث يحتم قيام سلطة عليا للانسراف على تنفيذ المهسود والمواثيق التي اترق الناس نيدا بينهم على عقدها: « لأن المهسود بدون السيف ليست موى كلمات بعير قوة تضمن تحقيقها على الاطلان، ٥٠ (١١٠) ٠ ومن ثم فلابد من الضرب على أيدى العابثين بقدسية الاتفاقات والعهود والمواثيق والا اهدرت حرصها ، وضاعت قيمتها ، وعاد الناس مرة أخرى الى الانتقام والتار والصراع والحرب - أعنى الى حالة الطبيعة التى ندمر دن حياة وتقضى على دل وجود (١١٠) ٠

۱۷ ــ من الواضح أن هوبز يصر على أن يكون التعهد باحترام تنفيذ ما اتفق عليه متبادلا بين الطرفين م وهــذا هو أساس فكرتى

<sup>(63)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 15%.

<sup>(64)</sup> T. Hobbes Leviathan, p. 173.

<sup>(65)</sup> Ibid, p. 156.



#### - YOY -

العدل والظلم عنده • غالظلم لا يعنى شيئا سوى عدم تنفيذ التعهدات التى قطعها المرء على نفسه ، والعدل هو ما ليس ظلما أعنى دو الوغاء بهذه الالترامات (٢٦) • ويسوق هوبز هذه الحجة بصفة خاصة بصدد التعهد بالتخلى عن حق الطبيعة ، لكنها تصاغ ، بصفة عامة ، لكى تنطبق على جميع التعهدات الأخرى : لأن الفارق الهام بين حالة الطبيعة والمجتمع المنظم هو الربية أو الشك التى تسود الحالة الأولى والتى ينشأ عنها الاحباط ثم الياس • فاذا ما انتشرت الربية مى نوايا الناس فى المجتمع المديث غذلك مؤسر خطر لقرب تحوله الى صراع مستتر أول الأمر ثم قتال علنى فى نهايته • أما عندما يتم تنفيذ التعهدات فان ذلك يقوم على أساس أن مل طرف يعطى للطرف الآخر ثقة ويعتمد عليه فى فعل ما ، أو فى مجموعة كبيرة من الأفعال ، فاذا ما ترسخت عليه فى فعل ما ، أو فى مجموعة كبيرة من الأفعال ، فاذا ما ترسخت فان أساس المجتمع ثابتا ومتينا ، أما اذا اهترت بالحنث بالعهد فان ذلك يعنى اتخاذ خطوات سريعة نصو حالة الحرب (٢٥) •

الم المهود على مقدمة هي المهود على مقدمة هي المهود على المعطية العرفان bratitude يعتمد على مقدمة هي المنة سمسه أو العطية الحرة ، وهذا هو القانون الرابع الذي يمكن صياغه على النحو التالى : « لابد أن يقابل المرء احسان العير ، بالاحسان لهم ، والا اعتبر ذلك جحوداً ، ونكران المعروف يدفع الناس الى الندم على فعل الحير ، ومن ثم فان دلك قد يؤدي الى زوال النوايا الطيبة لفعل الخير ، وكذلك الاريحية والعيرية ، فلا يكون ثمة ثقة ، ولا عون متبادل ، ولا اتفاق بين شخص وآخر ، ومن ثم فسوف يظل الناس في حالة الحرب التي هي عكس القانون الأول من قوانين الطبيعة ، والذي يأمر الناس بالسعى نحو تحقيق السلام فكسر هذا القانون ضرب من الناس بالسعى نحو تحقيق السلام فكسر هذا القانون ضرب من الناس بالسعى نحو تحقيق السلام فكسر هذا القانون ضرب من الناس بالسعى نصو تحقيق السلام فكسر هذا القانون ضرب من الناس بالسعى نصو تحقيق السلام فكسر هذا القانون ضرب من الناس بالسعى نصو تحقيق السلام فكسر هذا القانون ضرب من الناس بالسعى نصو تحقيق السلام فكسر هذا القانون ضرب من الناس بالسعى نصو تحقيق السلام فكسر هذا القانون ضرب من الناس بالسعى نصو تحقيق السلام فكسر هذا القانون ضرب من الناس بالسعى نصو تحقيق السلام فكسر هذا القانون ضرب من الناس بالسعى نصو تحقيق السلام فكسر هذا القانون ضرب من الناس بالسعى نصو تحقيق السلام فكسر هذا القانون ضرب من الناس بالسعى نصو تحقيق السلام فكسر هذا القانون ضرب من الناس بالسعى نصو تحقيق السلام فكسر هذا القانون ضرب من قولني المرب التي الم

<sup>(67)</sup> F. SMcneilly: The Anatony of Leviathan, p. 194-195. Macmillen, 1968.

#### \_ YoY \_

الحجود والنكران العلاقة القائمة بين الظلم والالترام بالعهد (١٨) و المنحة هي نفس العلاقة القائمة بين الظلم والالترام بالعهد (١٨) و ولقد اكد الكتاب المقدس هذا القانون ، شأنه شأن بقيه القوانين الأخرى للطبيعة ، فقد جاء في سفر الأمثال « ان من يجازى عن خير بشر لن يبرح الشر عن بيته » ( الاصحاح السابع عشر عدد ١٣ ) وفي الأمثال أيضا : « لا تخترع شرا على صاحبك وهو ساكن لديك آمنا ، لا تخاصم انسانا بدون سبب ان لم يكن قد صنع معك شرا » • ( الاصحاح الثالث: النسانا بدون سبب ان لم يكن قد صنع معك شرا » • ( الاصحاح الثالث: كم لا تقاوموا الشر بل من لطمك على خدك الأيمن فحول له الآخر الكم لا تقاوموا الشر بل من لطمك على خدك الأيمن فحول له الآخر الخيا » • ( متى ٥ : ٣٨ ) • ( متى ٥ : ٣٨ )

او ما يمكن أن نسميه بالرقة أو الكياسة على المجاملات الواجبة بين الناس أو ما يمكن أن نسميه بالرقة أو الكياسة على المسان وهي تعنى أن يجاهد كل انسان في أن يوفق بين نفسه وبين الآخرين أو أن يتكيف مع غيره من الناس بحيث يكون رقيق المعشر لطيفاً مجاملا ٠٠ الخذاك لأن لكل انسان كما سبق أن رأينا الحق في المحافظة على حياته ٠ ولقد رأينا أن هذه المحافظة تضطره الى البحث عن السلام في كل مكان يمكن أن يعنر فيه عليه ٠ وهكذا كان القانون الأول الذي يأمرنا بنشدان السلام ، لكن من يقبل على هذا القانون ويتكيف معه ٤ ومن يعمل على المحافظة عليه وتدعيمه ، فسوف يكون اجتماعي النزعة ومن يعمل على المحافظة عليه وتدعيمه ، فسوف يكون اجتماعي النزعة ومن يعمل على المحافظة عليه وتدعيمه ، فسوف يكون اجتماعي النزعة ومن يعمل على المحافظة عليه وتدعيمه ، فسوف يكون اجتماعي النزعة ومن يعمل على المحافظة عليه وتدعيمه ، فسوف يكون اجتماعي النزعة ومن يعمل على المحافظة عليه وتدعيمه ، فسوف يكون اجتماعي النزعة ومن يعمل على المحافظة عليه وتدعيمه ، فسوف يكون اجتماعي النزعة ومن يعمل على المحافظة عليه وتدعيمه ، فسوف يكون اجتماعي النزعة المحافظة عليه ويسمى باللاتينية « لين الجانب Comnodi » • أما ذلك

<sup>(68)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, p. 161 - 162 and Ifinglish works, vol 3 p. 138.

<sup>(</sup>٢٩) هذاك كثير من الآيات الأخرى التي يسوقها هوبز لتأييد هذا التانون انظر سفر اخروج الاصحاح الثالث والعثمرون عدد ٥٤ وسفر الأمثال الاصحاح الثاث والاصحاح الخامس عشر والثامن عشر والصحاح العاشر من انجيل لوقا .. الخ وانظر أيضا كنابه « في المواطن » ص ١٥٦ — ١٥٧ . وربز )



#### - 408 -

الشخص الجامح الحرون الذى لا يكترث كثيرا بالمحافظة عليه فهو انسان صعب المراس Stubborn منطو على نفسه نافر من الاجتماع بغيره Intractable وهو مشاكس Froward او عنيد ويعتقد هويز أن كنيرا من آيات الكتاب المقدس تدعو الناس الى الرقة والكياسة ، ولين العريكة ، وتحرم عليهم العلظة ، والخشونة ، والتمرد ، والعناد ، والقسوة ، والجفاء ، وتاك هي « الاستقامة الحقة » ، العلامات الطبيعية بالناس فالدين المعاملة • جاء في سيفر الأمثال « لا تحسد الظالم ولا تختر شيئاً من طرقه ، لأن الملتوى رجس عند الرب • أما سره فعند المستقيمين • لعنة الرب في بيت الشرير ، لكنه يبارك مسكن الصديقين ، كما أنه يستهزىء بالمستهزئين هكذا يعطى نعمسة للمتواضعين ، الحكماء يرثون مجداً ، والحمقى يحملون هواناً » • ( الأمثال الاصحاح الثااث: ٣١ ــ ٣٥ ) وأيضاً « تمسك بالأدب لا ترخه » احفظه فانه هو حياتك » • انزع عنك التواء الفم وابعد عنك انحراف الشفتين » ( الأمثال السفر الرابع ١٣ و ٢٠٤ ) وجاء في موعظة الجبل « ان قدمت قربانك الى المذبح ، وهناك تذكرت أن لأخيك شيئاً عليك ، فاترك هناك قربانك قدام المذبح واذهب أولا اصطلح مع أخيك ، وحينئذ تعال وقدم قربانك » • ( متى الاصحاح الخامس : ٣٣ ) • وأيضاً: « أن أحببتم الذين يحبونكم ، فأى أجر آكم ؟ أليس العشارون أيضاً يفعلون ذاك ؟ وان سلمتم على الخوتكم فقط فأى فضل تصنعون ؟ أليس العشارون أيضاً يفعلون ذاك ؟ ! ( انجيل متى الاصحاح الخامس : ٤٦ ... ٤٧ ) • وأيضاً « الجواب اللين يصرف الغضب • • » ( الأمثال ١٠:١٥) ويقول السيد المسيح أيضاً: « طوبي للرحماء لأنهم يرحمون » ( متى ٥: ٧) وجاء في سفر اللاويين « لا تنتقم وتحقد على أبناء شعبك > ( الاصحاح التاسع عشر : ١٨ ) • وكذلك قال السيد المسيح : « أما أنا فأقول لكم أن كل من يغضب على أخيه باطلا يكون مستوجب

<sup>(70)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 162 and English works vol 3, p. 138.



#### \_ 400 \_

الحكم ، ومن قال لأخيه رقا Racha يكون مستوجب المجمع Council ومن قال يأحمق يكون مستوجب نار جهنم » • ( متى الاصحاح الخامس عدد ٢٢ ) « ومن يحتقر قريبه يخطىء » • ( سفر الأمثال الاصحاح الرابع عشر عدد ٢٢ ) • وأيضاً : « اطرد المستهزىء فيخرج الخصام ويبطل النزاع والخزى » • ( سفر الأمثال الاصحاح الثابى والعشرون عدد ١٠ ) •

٢٠ ــ المعاملة الطيبة والتكيف الاجتماعي وهما ما كان القانون الخامس ينص عليهما عيحتاجان الى تكملة ضرورية هي « غفر ان الخطايا » هي نفسها دعوة الى السلام والمحبة • ومن ثم فان التحوط المستقبل يدعونا الى أن نعفر الأخطاء الماضية التي يرتكبها الآخرون في حقنا ، لا سيما بالنسبة لن يتوب منهم ، ذلك لأن الغفران Parodon والتسامح ، والعفو ، والصفح عن الآخرين ٠٠ النخ هي كلها طرق مختلفة للتعبير عن السلام ، وهـ ذا هو القانون السادس من قوانين الطبيعة الذي يقول : « أنه ينبغي عليك أن تتسامح مع الناس وأن تغفر أخطاءهم ، لأن الغفران ليس سوى جنوح نحو السلام ، رغم أن مثل هــذا الجنوح م عند بعض الناس لا سيما أولئك الذين يواصلون عدوانهم م لا يكون سلاماً حقيقيا بل خوفاً ، ومن ثم فلا يكون احتياطا للمستقبل بل علامة على النفور من السلام ، وذلك هو المضد المباشر لقانون الطبيعة »(٧١) • ويقول هوبز في المواطن : « انه لابد لنا من أن نتسامح مع من يطلب العفو ويعلن التوبة عن أخطاء الماضي ، ذلك لأن العفو عن الماضى هو دعوة الى السلام بالنسبة لمن يطلبه لكن من لا يتوب توبة نصوح بل يظل العداء في ذهنه ، فانه في الواقع لا يسعى الى سلام حقيقى بل يتمين الفرصة »(٢٢) .

<sup>(71)</sup> T. Hobbes Ieviathan, p. 163 and Eng. W. Vol 3. 140.

<sup>(72)</sup> Thomas Hobbes: De Cive, p. 141 - 142.

#### - 107 -

ويعتقد هوبز أن الكتاب المقدس يدعم هذا القانون ويدعو اليه في عدد لا حصر له من الآيات ففي انجيل متى يقول السيد المسيح : « ان غفرتم للناس زلاتهم ، يغفر لكم أيضا أبوكم السماوى ، وان لم تغفروا للناس زلاتهم لا يعفر لدّم أبودّم أيضاً زلاتدم » • ( انجيل متى الاصحاح السادس عدد ١٤ و ١٥ ) وأيضا : « تقدم اليه بطرس وقال : يارب : كم مرة يخطىء الى أحى وأنا أغفر له ؟! هل الى سبع مرات ؟! فقال له يسسوع : لا أقول لك الى سبع مرات ، بل الى سبعين مرة سبع مرات » ، ( انجيل متى الاصحاح الثامن عشر عدد ٢١ ) (٧٣) . ٢١ \_ لابد أن يظهر هنا سـؤال هام يثيره القانونان السالفان ( الخامس والسادس ) فأذا كان لابد من المعاملة الطيبة « أو حسن المعشر » ، كما تقول ، وما يستلزم ذلك من تسامح وغفران المخطايا وعفو عن الأخطاء • • النح ألا يعنى ذلك العاء العقاب ؟! وأين القصاص اذن ٠٠ ١٤ يجيب هوبز القصاص موجود ، وهو يعنى مقابلة الشر بالشر ، لكن المهم هو أنه ينبغى علينا ألا ننظر الى جسامة الشر الماضي وفداهته ، بل الى أهمية الذير المقبل وروعته • وبمعنى آخر أنه ينبغي، علينا أن نمتنع تماما عن انزال العقاب بالناس لأى سبب آخر سوى الاصلاح أو ردع الآخرين وتوجيهم • وهكذا نصل الى القانون السابع الذى يطهر كنتيجة متسفه للقانون السابق الذى يأمرنا بالعفو والتسامح والتجاوز عن أخطاء الناس • وفضلا عن ذلك فان الانتقام دون اعتبار لنفع أو اهتمام باصلاح ، ليس سوى الحاق الأذى بالآخرين دون استهداف غاية . وهو آمر يضاد العقل ، كما أن الحاق الأذى والضرر بالناس دون مبرر معقول هو مقدمة الحرب الأهلية ، والاضطراب والفوضى ٠٠ الخ الأمر الذي يجعله منافياً لمقانون الطبيعة ويسمى عادة ، باسم الوحشية أو القسوة Cruelty .

<sup>(73)</sup> Ibid.

<sup>(74)</sup> T. Hobbes: Leviathan, P. 163 and the English Works vol 3p. 140.



## ــ ۴۰۷ ــ

۲۲ ــ ولما كانت علامات الكراهية ودلائل الاحتقار والأستخاف بالآخرين تحفزهم على القتال الذي يبدأ مستترا في البداية نم يظهر الى المعلن دَلما اشتدت مبرراته وازدادت عوامله مفان ذلك يؤدى بنا في الحال الى القانون الثامن •

القانون الثامن: الامتناع تماماً عن بذر بذور الدراسية او غرس الاحتقار أو الاستخفاف في ننوس بعض الناس تجاه بعضهم الآحر: أعنى أنه ينبغي على حل انسان الا يعلن عن دراهيته لغيره ، ولا عن احتناره أو استخفافه بغيره ، لا بالفعل ولا بالكلمة ، ولا بالاشارة ولا بالتنميح وانتهاك شذا القانون يسمى في العادة ، بالاهانة او الازدراء وانتهاك شذا القانون يسمى في العادة ، بالاهانة او الازدراء الى التواضع وعدم الاستهزاء بالآخرين : « فالرب يكره كل متشامخ اللي التواضع وعدم الاستهزاء بالآخرين : « فالرب يكره كل متشامخ القلب » إر سفر الأمثان ١٦ : ٥ ) « وعندما نأتي الكبرياء يأتي الهوان » الحكم ، ومن قال له ياأحمق ينون مستوجبا نار جهنم » ( انجيل متى : الحكم ، ومن قال له ياأحمق ينون مستوجبا نار جهنم » ( انجيل متى : الحكم ، ومن يالهواب اللين يصرف الغضب » ( امثال ١٥ : ٢ ) « واطرد في حين أن « الجواب اللين يصرف الغضب » ( امثان ١٥ : ١ ) « واطرد المستهزىء غيخرج الخصام ويبطل النزاع والخزى » • ( سفر الأمثال ١٠ ) • ( سفر الأمثال • ( ١٠ ) • ( سفر الأمثال • (

٢٣ ــ ويعتقد هوبز أنه إم يكن ثمة معنى للتساؤل عمن هو أفضل من غيره في حالة الطبيعة ، لأن الناس ، في هــذه الحالة ، متساوون كما ســبق أن ذكرنا ، في حين أن اللامساواة الحالية التي نجدها في

<sup>(75)</sup> T. Hobbes: Leviathan, P. 163 and The English Works, Vol 3 p. 140.

<sup>(76)</sup> T. Hobbes: De Cive, p. 158 and the English works, vol 2, p. 56.



\_\_ YOA \_\_

المجتمع هي من عمل القوانين المدنية ، واذا كان أرسطو قد ذهب في الكتاب الأول من كتابه « السياسة » الى أن الطبيعة قد خلقت بعض الموجودات لكي تأمر ، وبعضها الآخر لكي تطيع : فارادت أن يدون الموجود المتسم بالعقل والتبصر قادراً على أن يامر بوصفه سيداً ، كما أن الطبيعة في رأى أرسطو أيضاً ، رأت أن يصبح الموجود القادر من الناحية الجسدية على تنفيد الأوامر ، عبداً (٧٧) ، فان هوبز يرفض تماما هـذه النظرة ويرى أنها نظرة مضادة للعقل والتجربة في آن معا ، ذلك لأن الطبيعة قد أقامت مساواة أساسية بين البشر ولابد للناس أن تعترف بهدده المساواة • ولو أن الطبيعة كانت قد جعلت الناس غير متساوين لاستحال عليهم الاتفاق على شروط واحدة للسلام • ومن هنا كان القانون التاسع الذي يقول: ينبغي على كل انسان التسليم بأن الطبيعة قد جعلت المساواة بين الناس مسألة أساسية ، وانتهاك هذا القانون هو ما نسميه بالزهو Pride . المتاب المقدس يؤكد هـذا المقانون أيضاً (٢٩) • « لكى تكونوا أبناء أبيكم الذي في السموات ، فانه يشرق شمسه على الأشرار والصالحين ويمطر على الأبرار والظالمين » • ( انجيل متى الاصحاح الخامس عدد ٥٠ ) • ويعبر القديس بولس عن الفكرة نفسها فيقول « حيث ليس يوناني ويهودى ، ختان وغرله ، بربرى وسكيثى ، عبد وحر ، بل المسيح الكل

<sup>(</sup>٧٧) يعتقد أرسطو أن الطبيعة وهي ترمى ألى البقاء هي التي خلقت بعض الكائنات للامرة وبعضها للطاعة ... والسيد والزوج هما نماذج الموجودات الآمرة أما الزوجة ( المراة عموما ) والعبد فهي موجودات خلقت للطاعة ، وهكذا تمتزج منفعة السيد ومنفعة العبد! ( انظر الترجمة العربية لكتاب « الأرسطو » بقلم أحمد لطفي السيد ص ٩٤ من الطبعة الثانية المهيئة المصرية العامة للكتاب القاهرة عام ١٩٧٩) .

<sup>(78)</sup> T. Hobbes: Leviathan p. 163 - 164 and the English Works Vol 3p. 140 - 141

<sup>(79)</sup> T. Hobbes: De Cive, p. 159 and the English works vol 2 p. 57.



# - 409 -

فى الكل » • (رسالة بولس الرسول الى أهل كولوسى ٣ : ١١) • وليس ثمة تفرقة ولا محاباة « فتح بطرس فاه ٤ وقال : بالحق أنا أجد أن الله لا يقبل الوجوه » • (أعمال الرسل ١٠ : ٣٤) ، « لأنه ليس عند الله محاباه » • (رسالة القديس بولس الى أهل رومية الاصحاح الثانى : ١١) « ليس عند الرب الهنا ظلم ولا محاباة ولا ارشاء » (أخبار الأيام الثانى ١٩ : ٧) (١٠٠٠) •

٢٤ - بناء على القانون السابق يظهر القانون العاشر الذي مقول: أنه في حالة الدخول في شروط للسلام ينبغي ألا يحتفظ انسان لنفسه بأى حق لا يرضى أن يحتفظ به كل انسان آخر لنفسه ، وهذا هو الانصاف Equity الذي يأمر كل انسان أن يسمح للآخرين بنفس الحقوق التي يسمح بها لنفسه ، جاء في سفر اللويين : « أن تحب قريبك كنفسك » • إ ١٩ : ١٨ ) وسأل ناموسى السيد المسيح ليجربه قائلا : « يامعلم أية وصية هي العظمي في الناموس ؟ فقال لله يسوع تحب الرب الهك • هـذه الوصية الأولى العظمى والثانية مثلها تحب قريبك كنفسك ، بهاتين الوصيتين يتعلق الناموس كله والأنبياء » • ( انجيل متى ٢٢: ٣٦ ــ ٤٠) وقوله أن تحب قريبك ، أي جارك ، كنفسك لا يعنى شـــيئاً سوى أن تمنح له كل ما ترغب أن تمنحه لنفسك • ولقد سبق أن ذكرنا في القانون الثاني آنه من الضروري لكل من يسعى الى تحقيق السلام أن يتنازل عن حقوق معينة مثل ألا تكون له الحرية ، في أن يفعل ما يشاء ، وقتما يشاء ، رغم أنه من الضرورى أن يحتفظ المرء ، فى سبيل تدعيم حياته ، ببعض هـذه الحقوق ، مثل حقه فى السيطرة على جسده ، والاستمتاع بالهواء والماء ، والحركة ، والانتقال من مكان الى مكان ٤ وكل شيء آخر لا يستطيع أن يعيش بدونه ، فاذا ما طلب المناس لأنفسهم في حالة السلم ، ما لم يمنحوه لغيرهم ، فانهم بذلك

(80) Ibid .



## -- 44+ ---

يعارضون القانون السابق الذي ينص على أن البشر متساوون بالطبيعة ، ومراعاة هـ ذا القانون هو ما نسميه بالتواضع Modesi, وانتهاكه هو ما يسمى بالغطرسة أو التشامخ Arrogance

٢٥ ــ أما القانون الحادي عشر من قوانين الطبيعة عند هوبز مَهو يقول : انه لو أن شخصا وضع ميه الناس ثقيهم ليحكم بين انسان وانسان ، فان أحد قوانين الطبيعة يحدّم عليه بان يلتزم في احدامه مبادىء العدل والمساواة ، ذلك لأن المرء لو شعر أنه « ظام » ، وأن القضاء لم يكن عادلا ، فانه ينتهي الى نتيجه واحدة هي أن الخصومات بين الناس لا يمكن أن تحسم الآ بواسطة الحرب • ومن ثم فان كل انسان يوضع موضع القضاء ، أو الحكم بين الناس ، ولا يحون عادلا في قضاء أو يذون متحيراً في حكمه لطرف دون طرف ، فانه بذلك يخرج عن قانون الطبيعة ع ويدفع الناس الى فض مشاكلهم عن طريق القتال • ومراعاة هـذا القانون يحقق العدل Justice والانصاف Equity أما انتهاكه فيعنى المحاباة والجور (٨٢) ٠٠ ولقد سبق أن ذكرنا كثيراً من آيات الكتاب المقدس التي تدعم المساواة بين البشر القانون التاسع فقرة ٢٣ وسقنا شواهد على أن الله لا يقبل « المحاباة » لأن « كل طرقه مستقيمة » وهو عادل دوما ، ويأمر الناس بالعدل « اسمعوا بين أخوتكم ، واقضوا بالحق بين الانسان وأخيه ونزيله • لا تنظروا الى الوجوه في القضاء • الصغير كالكبير تسمعون • لا تهابوا وجه انسان ، لأن القضاء لله » • ( سفر التثنية : الاصحاح الأول : ١٨ : ١٨ ) • وفضلا عن ذلك فان القاضي ينبغي عليه ألا يتقاضى رشوة أو هدية من أحد ٠٠ « ولا نأخذ رشوة ، لأن الرشوة تعمى المبصرين ،

<sup>(81 (</sup>T. Hobbes: Leviathan, p. 164 and English Works Vol 3. p. 141.

<sup>(82)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 164 and the English works vol 3. p. 141.



# - 411 -

وتعوج كلام الأبراز » ( سفر الاصحاح الثالث والعشرون : ٨ ) • « وان فحص القضاة جيداً ، واذا الشاهد شاهد كاذب قد شهد بالدّذب على آخيه ، فتنزعون الشر من على آخيه ، فتنزعون الشر من وسطكم •• » ( سفر التثنية الاصحاح التاسع عشر : ١٩ ) (١٩٠ ••

٢٦ ــ ويستنتج هوبز القانون الثاني عشر ( وهو الأخير ) من القانون السابق غاذا كان القانون الحادى عشر ينص على توزيع العداله ، أو على عدالة التوزيع ، غان هوبز يمد هـذا القانون الى أقصى مدى بحيث تسيطر « عداله التوزيع » لا في أغمال القضاة ، فحسب بنم في جميع القوانين المدنية • غينبعي ، اذن أن ندون هناك عدالة في الأشسياء التى نستمتع بها بحيث نستمتع استمتاعا جماعيا بالأشهياء التى لا يمكن تقسيمها يقول « الأشسياء التي لا يمكن أن تقسم ولا يجوز أن نتجزأ ، يشترك أعضاء المجتمع في الاستمتاع بها كلما كان ذلك ممكناً ، والا فان التوزيع لن يكون عادلًا ، وذلك مناقض للانصاف الذي سبق أن تحدثنا عنه » (٨٤) • أما الأشياء التي لا تجوز فيها القسمة ولا الاستمتاع الجماعي ، فانها توهب دلها للي أول مالك لها ، أو الى أول شخص يضع يده عليها (٨٠) • وهــذا ما يطلق عليه الكَتَابِ المقدس اســم القرعة « انما القرعة تقسم الأرض ، حسب أسماء أسباط آبائهم » ( سفر العدد الاصحاح السادس والعشرون : ٥٥ ) وهناك آيات أخرى كثيرة تتحدث عن القرعة ( انظر أعمال الرسل الاصحاح الأول ٢٤ - وكذلك سفر الأمثال الاصحاح السادس عشر: ٣٣) • أمّا بالنسبة الآيات التي تتحدث عن الاستمتاع الجماعي في الكتاب المقدس فان هوبز يقول: « لست

<sup>(83)</sup> T. Hobbes : De Cive, p. 159 and the English works , vol . 2 p. 57 .

<sup>(84)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 164 and The English works, Vol.3 p. 141.

<sup>(85)</sup> Ibid, p. 165 & E. W. Vol 3 p. 142.



### - 417 -

أعرف ما اذا كانت هناك آيات في الكتاب المقدس تعبر عن ذلك أم لا ، وان كانت الممارسة في كل مكان تظهر الاستخدام الجماعي : للآبار والطرق والأنهار والأشياء المقدسة ٠٠ النخ وغير ذلك من الأشياء التي لا يستطيع الناس أن يعيشوا بدونها ٠٠ »(٨٦) ٠

٢٧ ــ تلك هي قوانين الطبيعة التي تلزمنا بنشدان السلام أينما كان ، فان تعذر كان علينا أن نترقبه لنعمل على تحقيقه كلما سنحت الفرصة ، كما تازمنا هـذه القوانين بالمحافظة على تعهداتنا والوفاء بما قطعناه على أنفسنا ، وبالعرفان بالجميل لا بنكرانه ع كما توصينا بالحلم والمعاملة الطيبة والامتناع عن الانتقام وعن القسوة والاهانة والكبرياء وتأمرنا بالعدل والاحسان والاعتدال ٠٠ النح باختصار: « أن تعامل الناس بما تحب أن يعاملوك به ٠٠ » (٨٧) و واضح أننا نجد أنفسا أمام مجموعة من القوانين الأخلاقية التي يكشف عنها العقل ، كما يكشف عن غيرها من البديهيات والأفكار الواضحة بذاتها وهو يلزمنا بها لكنه الزام من الداخل In Foro Interno أعنى الزاما أخلاقيا ٠ غير أنه لا العقل وحده ، ولا النوايا الطبية وحدها ، قادر على انشاء دولة ، أو اقامة مجتمع متماسك ، اذ بالغا ما بلغت قيمة هذه النوايا الطيبة ، فانها في النهاية « نوايا » تحتاج الى قوة تدعمها وسلطة تثبتها ٤ ذلك لأن قوانين الطبيعة ، كما سبق أن ذكرنا ، هي الضد المباشر لانفعالاتنا الطبيعية ، كما يقول هوبز ، أعنى أنها تتعارض مع رغباتنا وشهواتنا وغزائزنا ٠٠ النخ وبالتالى فنحن بحاجة الى قوة تكبح جماح هــذه الغرائز والميول الطبيعية أو سلطة تدعم هــذه القواعد الأُخلاقية ، وبمعنى آخر نحن بحاجة الى تحويل القوانين الطبيعية من الداخل الى

<sup>(86)</sup> T. Hobbes: De Cive, p. 159 and The English Works Vol 2 p. 57.

<sup>(87)</sup> T. Hobbes: De Cive P. 159 and The English works vol 2 p. 57 - 58.



## - 77° -

الخارج ، من الالزام الأخلاقي الداخلي الى الالزام السياسي الخارجي In Foro Externo بحيث تظهر قوانين مدنية جديدة تقوم على أساس قوانين الطبيعة القديمة تشرحها وتفسرها وتدعمها ع وتضيف الميها لكنها في النهاية تستهدف نفس العاية : تحقيق السلام ، وبث الطمأنينة والثقة وحماية المواطنين وتدعيم وجودهم • • وذلك كله يحناج الى « قوة » لأن : « التعهدات » و « المواثيق » « الوعود » • • تظل مسائل أخلاقية داخلية ، مجرد « نوايا طيبة » حتى تدعمها السلطة وتضمن تنفيذها وتحققها : « فالتعهدات بدون السيف ليست سوى كلمات بغير قوة تضمن حماية الانسان على الاطلاق • • » (١٩٨) •

7٨ ـ هناك ، اذن ، مستويات تعمل فيهما قوانين الطبيعة : أما المستوى الأول فهو الأخلاقي الداخلي أو « مملكة النوايا والضمير » ولا يأخذ بها القضاء لأنه لا يتهم ولا يعاقب الا الفعل الخارجي الذي يظهر أمامه بوضوح ، وها هنا يكون المستوى الثاني الذي تتحول فيه قوانين الطبيعة الى قوانين مدنية أو قل انها الخلفية التي تستمد منها هـنه القوانين أسسها ومبادئها ، في المستوى الأول نتحدث عن الموجود البشرى بوصفه فردا أخلاقيا عن نواياه ومقاصده ويحاسب عنها أمام ضميره وأمام الله ، وفي المستوى الثاني يتحول هـذا الموجود الي « مواطن » يحاسب أمام القضاء ، وهكذا نجد لدينا مصدرين للازام : أحدهما يستمده الفرد من تفسيره القانون الطبيعي ، والثاني للازام : أحدهما يستمده الفرد من تفسيره القوانين فضلا عما تصدره من قوانين مدنية أخرى ، وهـذه الازدواجية هي التي قادت هوبز الى التفرقة بين الخطيئة شاكى والجريمة والجريمة هي التي يقول هوبز

<sup>(88)</sup> T. Hobbes: Leviathan, P. 173 & The English Works Vol 3 p. 154.

<sup>(89)</sup> Howard Warrender: The Political Philosophy of Hobbes p. 150 Oxford at the Clarendon Press.



## ــ ۳٦٤ <u>-</u>ــ

« ليست الخطيئة انتكاماً للقانون فحسب ، بل هى كذلك استخفاف بالشرع ، ومثل هـذا الاستخفاف هو انتهاك لجميع القوانين دفعة واحدة ، ومن ثم فهو لا يعمد على ارتكاب الانتهاك بالفعل أو التفوه بألفاظ يحرمها القانون ، أو الامتناع عما يامر به القانون ، وانما يعتمد على النية والتصميم على الانتهاك والتعدى ، لأن التصميم على انتهاك القانون هو درجه من درجات الاستخفاف بمن وكل اليه تنفيذه ، الله عندما تشعر بسرور غامر وأنت تتخيل نفسك مالكا متاع غيرك وخدمه وزوجته ، دون أن تكون اديك أدنى نية فى اخذها عن طريق القوة أو النصب ، فليس ذلك انتهاكا القانون ، ولهـذا عن طريق القوة ألا تشته ما ليس لك ٠٠ » (٩) وهـذا هو المستوى الأخلاقي الذي ينظر فيه الى انتهاك القوانين الطبيعية على أنها « خطيئة » لأن المستوى ينظر فيه الى انتهاك القوانين الطبيعية على أنها « خطيئة » لأن المستوى ينظر فيه الى انتهاك القوانين الطبيعية على أنها « خطيئة » لأن المستوى ينظر فيه الى انتهاك القوانين الطبيعية على أنها « خطيئة » لأن المستوى الأخلاقي يمدن أن ينظر اليه أيضاً بمنظور ديني ٠

٢٩ ــ أما الجريمة فيحده هوبز تحديدا ضيقاً عن الخطيئة به ذلك لأنها تعنى الارتداب الفعلى للخطأ ، اعنى انتهاك القانون ، سواء بالكلمة أو العمل ، ومن ثم ذان كل جريمة هى خطيئة ، لكن ليست كل خطيئة جريمة • يقول هوبز « الجريمة هى خطيئة تعتمد على ارتداب ، بالفعل أو بالكلمة ، ما يحرمه القانون أو الامناع عما يامر به ، فعندما تنوى أن تسرق أو تقتل فذلك خطيئة مع أنها لا تظهر الى العلن لا في كلمة ولا في فعل • لكن الله يرى أفكار الانسان ، ويمكن أن يوجه اليه هــذا الاتهام • لكن طالما أنها لم تتجسد في فعل أو في قول وبقيت نية لا يستطيع القضاء مناقشتها ، فانها لا تحمل اسم الجريمة • • » (١٩) •

<sup>(</sup>٩٠) « لا تشته بيت قريبك . لا تشته امرأة قريبك ، ولا عبده ، ولا أمتسه ولا ثورة ولا حماره ولا شسيئا مما نقريبك » سفر الخروج : الاصحاح العشرون عند ١٧ .

<sup>(91)</sup> T. Hobbes: P. 263 and English Works vol 3 / . p. 277.



## - 470 -

وباختصار انتهاك القوانين الطبيعية في مستواها الأول ( الأخلاقي ) هو الجريمة • هو الخطيئة ، وانهاكها في مستواها الثاني ( السياسي ) هو الجريمة •

لكن كيف تنتقل القوانين الطبيعية من المستوى الأول الى الثانى ؟ أعنى كيف يتحول الانسان الفرد الى مواطن فى دوله ؟! وما هى الأسس التى تبنى عليها هـذه الدولة ؟! ذلك ما سـوف نتحدث عنه فى القسـم الثانى •

# ثالثا ـ المعقد الاجتماعي ٠٠ وقيام الدولة:

سلس من العقد الاجتماعي ، وانما وجدت هذه الفكرة في تاريخ الفلسفة منذ المدرسة الرواقية ، ولا سيما الرواقية الرومانية ، الفلسفة منذ المدرسة الرواقية ، ولا سيما الرواقية الرومانية ، وعند شيشرون icero بحسفة خاصة ) ، وفضلا عن ذلك فان فكرة ( العقد » نفسها مستمدة من القانون الروماني (به ) ، ثم تطورت الفكرة خلال العصور الوسطى حتى وصلت الى قمتها في الفترة الواقعة بين عصر الاصلاح الديني والقرن الثامن عشر ، ويقال ان سبب ازدهارها في هذه المقبة هو الاصلاح الديني نفسه ، فالأقلية البروتستانتية في العالم الكاثوليكي مكنت لنفسها بسبب قبول المفكرين السياسيين في العالم الكاثوليكي مكنت لنفسها بسبب قبول المفكرين السياسيين

<sup>(</sup>٩٢) هناك من يرد تاريخ « العقد الاجتماعي » الى غتراة اقدم من ذك بكثير بحيث يرجع تاريخ الفكرة الى القرن الخامس قبل بيلاد السيد المسيح : « لقد ظهرت المفاهم الأولى عن نشوء الدولة بواسطة العقد الاجتماعي عند الفيلسوف الصيني موتزو في القرن الخامس قبل الميلاد ، وعند السيوفسطائيين وسقراط وأبيتور . . الخ . لكنها تطورت في اكمل صورها في القرنين السابع عشر والتامن عشر عند هوبز وجاسندي واسبياوزا ولوك وروسو ، نظرا لصراع البرجوازية ضد الاقطاع والملكية المطلقة . . . . ، انظر « الموسوعة الفاسفية » باشراف م ، روزنتال . ترجمة سمير كرم ص ٥٣٥ وما بعدها من انطبعة الثانية دار الطليعة للطباعة والنشر بيروت ١٩٨٠ .



# - 477 -

في عصر الاصلاح الدين ع وبعده ، الأفكار التعاقدية ، وفضلا عن ذلك فان النمو التدريجي لفكرة التسامح الديني يرجع الى العقد الاجتماعي والى فكرة القانون الطبيعي لتى ارتبطت « بالعقد » أذ بواسطتهما معا تحول الفرد الى مواطن له حقوق ، كما اهتم المفكرون بدراسة طبيعة علاقته بالسلطة السياسية • ومن هنا نجد أن الحروب الدينية في فرنسا في ستينات القرن السادس عشر وسبعيناته ، وكذلك تمرد الهولندين ضد حكم الأسبان الذي بدأ عام ١٥٦٨ — أدى ذلك كله الى تنقيح أفكار التعاقد وتطويرها (٩٢) •

٣١ ــ ويمكن أن نقول ان غكرة العقد الاجتماعي ، رغم كثرة الشروح والتفسيرات التي قدمت لها ، واختلافاتها وتنوعها ، يمكن أن تنحصر في النهاية في صورة القول بأن التجمع البشري الذي يشكل الدولة جاء نتيجة اتفاق واع بين الأفراد بعضهم وبعض من ناحيه ، أو بينهم وبين الحاكم من ناحية أخرى ، ومن هنا كان هناك نوعان من العقود الاجتماعية :

ا ميثاق الاتحاد Pactum Unionis وهو يفسر نشأة المجتمع الدنى ، والدولة بصفة عامة ، بالتعاقد الاجتماعى بين الأفراد الذين دخلوا فى « عقد » مع بعضهم البعض فتحولوا بذلك من « الفردية » الى « المواطنة » ، أعنى أنهم أصبحوا مواطنين بعد أن كانوا أفرادا ، واتفقوا على قبول رأى الأغلبية فيما تتخذه من قرارات بشأن ننظيم أمورهم ويضربون المثل « النموذجى » لهذا النوع من الميثاق ، « بميثاق الاتحاد » الذى اتفق عليه الآباء المهاجرون الذين رحلوا عن انجلترا ، وأنشأوا أول مستعمرة فى « نيوانجلند » بالولايات المتحدة الأمريكية

<sup>(93)</sup> Peter Laslett: « Social Contract », art in The Encyclopadia of Philosophy, Vol 7. p. 465.



عام ١٦٢٠ وأعلنوا في ذلك العام أنهم تعهدوا على أن يتجمعوا معاً في مجتمع مدنى واحد (٩٤) .

۲ - ميثاق الرعايا مع حكامهم وبعض ، وانما بين ومثل هذا العقد لا يكون بين المواطنين بعضهم وبعض ، وانما بين المواطنين والحكام على أن يخضع الجميع لشكل معين من أشكال الحكومة ، والمشل البارز لمثل هذا الضرب من التعاقد هو « الميثاق الأعظم والمشل البارز لمثل هذا الضرب من التعاقد هو « الميثاق الأعظم Magna Carta » الذي وقعه الملك جون عام ١٢١٥ و ورضيخ فيه لنورة النبلاء وقبل شروطهم : وهي أن يخضع لشكل مشروط من أشكال المكومة ، ( قارن فيما سبق فقرة رقم ٢٠ من الفصل الثاني من الباب الثاني ) ،

۳۲ — والواقع أن نظرية « العقد الاجتماعي » التي تفسر نشأة الدولة على أساس التعاقد الذي يتم بين الأفراد كجماعة بم (النوع الأول) و ( بينهم وبين الحكام ) ( النوع الثاني ) — كانت ملاذاً يلجأ اليه المفكرون الذين يسعون للدفاع عن المذهب الفردي في صراعه مع المذهب المطلق ، ذلك لأن الملوك كانوا يلجأون في تبرير سلطانهم الى القول بأنهم يستمدونه من االله مباشرة بم فهم ظل الله على الأرض ، أو هم يحكمون على أقل تقدير باسمه ، وبتفويض منهم ، وبالتالي فهم يحاسبون أمامه فقط لا أمام الناس ، ومن هنا كان النظام الأبوى البطرياركي فقط لا أمام الناس ، ومن هنا كان النظام الأبوى البطرياركي النهاية الى العهد القديم من الكتاب المقدس ، من هنا أصبحت نظرية النهاية الى العهد القديم من الكتاب المقدس ، من هنا أصبحت نظرية « حيلة » يلجأ اليها المفكرون لانكار هذه الصيغة الدينية التي تضفى القداسة على الحاكم ، والقول على العكس بم أن الناس ولدوا أحراراً القداسة على الحاكم ، والقول على العكس بم أن الناس ولدوا أحراراً متساويين أمام إلله ، وأمام القانون الطبيعي ، وأن اهتماماتهم واحدة ،

(94) Peters: Hobbes. p. 194.

#### - Y7A --

وليس المجتمع المدنى نفسه سوى وسيلة لحماية هذه « الاهتمامات » وصيانتها • أما سلطة الملك أو الحاكم بصفة عامة غهى تنبع تماما من الموافقة الشعبية أو رضا الناس • وهذا المجنمع المدنى صنعه الانسان وليس مجرد نمو طبيعى مثل الأسرة أو الشجرة أو خليه النحل ، ومن ثم غان الملوك كعيرهم من البشر يخضعون للقانون الطبيعى ، ولأوامر الله ووصاياه • كما يخضعون لبنود العقد التى يفترضها مقدما انشاء السلطة ، وكانت تلك طريقة أخرى للقول بان سلطة الملوك مشروطة وليست مطلقة (٥٠) • ومن ثم فانه عندما أعلن مجلس العموم البريطانى في انجلترا في يناير عام ١٦٨٨ اتهامه للملك السابق ، جيمس الثانى في انجلترا في يناير عام ١٦٨٨ اتهامه للملك السابق ، جيمس الثانى أنه « انتهك العقد الأصلى القائم بين الشعب والملك » فانه فعل ذلك اعتقادا منه أن هذا الانتهاك جريمة تستوجب العقاب بصفة مستمرة ، وهو عقاب يفرضه القانون الطبيعى • ومن هنا غيل أن تاريخ فكرة العقد وهو عقاب يفرضه القانون الطبيعى نفسه » (٢٥٠) •

٣٣ – أما تفسير هوبز الخاص للعقد الاجتماعي فهو ، كما يقول بطرس بحق ، محاولة لتطبيق منهج جاليليو « التحليلي – التركيبي » على المجتمع المدنى من أجل الكشف عن المبادىء الأساسية التي يفترضها وجوده في حالة اعادة التركيب العقلي للسمات الظاهرة أمامنا (٩٧) وفي هذه التجربة المتخيلة نجد هوبز يقوم ( كما فعل في الميتافيزيقا من قبل ) ، بتجريد خصائص المجتمع المدنى الموجود الآن ( القانون – النظام – القضاء – العدالة – الخ ) فيستبعدها في البداية خاصية وراء خاصة ع ثم يعيد تركيبها من جديد بوصفها استنباطات من مسلماته

<sup>(95)</sup> Richard Peters: Hobbes, p. 195.

<sup>(96)</sup> Peter Laslett: « Social Contract » In the Encyclopada of Philosophy vol 7. p. 466.

<sup>(97)</sup> R. Peters: Hobbes p. 201.



# - 479 --

ومصادراته الأساسية » • وينخر هوبز أنه أقام سلطة الحكام ، وكذلك حرية المواطنين وواجباتهم ، على بديهات الطبيعة البشرية ، وليس على التراث أو سلطة تفوق الطبيعة (أى سلطة الوحى ، والكتاب المقدس) وهو يتفق في ذلك مع المدافعين عن الشرعية الجديدة ، ولا يختلف مع أعضاء البرلمان الانجليزي الا من حيث أنه يجعل أهمية قضايا الحماية والأمن والأمان اعلى من قضية المرية محاولا أن يبين أنه لا شرعية بدون قوة • • » (٩٨) •

الدنى ونظمه وقوانينه ١٠٠ المخ فاننا نصل فى الحال الى « حالة الطبيعة » وهى حالة يكون للانسان فيها حق غير محدود ، أو حرية بلا قيود ولا موانع وعوائق (٢٠٠٠) : لحماية حياته وأعضائه بحيث يستخدم كافة الوسائل ويسلك تل السبل التى بدونها لا يستطيع أن يحافظ على نفسه الوسائل ويسلك تل السبل التى بدونها لا يستطيع أن يحافظ على نفسه ( قارن غقرات ٥ – ٧ ) لكن اذا كانت تلك حقوق طبيعية فان القانون الأول من قوانين الطبيعة يأمرنا بنشدان السلام الأن طريق الحرب لن يفضى الا الى الموت أعنى عكس ما ننشده من الحرب ع وفي الوقت ذاته فان القانون الثانى يرسم لنا الطريق الى السلام وهو : « أن يتنازل كل فرد عن حقه في أن يضع يده على جميع الأشياء ، وأن يقنع بذلك كل فرد عن حقه في أن يضع يده على جميع الأشياء ، وأن يقنع بذلك القدر من الحرية ازاء الغير الذي يسمح به هو نفسه ازاء الآخرين » القدر من الحرية ازاء الغير الذي يسمح به هو نفسه ازاء الآخرين » ( فقرة ١٤ ) وهذا التنازل الذي يأمرنا به القانون الثاني متبادل بين الأطراف : « والتنازل المتبادل عن الحقوق هو ما يسميه آلناس بالعقد

(97) Ibid.

(٩٩) يرى واريندر أن الحرية قد تعنى غياب العوائق الفزيقية أو المسادية التى تعوق الفعسل ، كما انها قد تعنى غياب العوائق الاخلاقية ، وهو يعتقد أن هوبز يقصد المعنى الثانى الذي يتفق في رأيه مع استخدامه لمصطلح « الحق » الطبيى • قارن كتابه السائف الذكر ص ٢١٥ .



#### -- **۲۷•** --

Contract (۱۰۰) و ويسترط هوبز أن يكون « التنازل و تحويل الحق » متبادلا بين الأطراف المعنية لانه ما لم يكن متبادلا أعنى اذا « قام به طرف واحد على أمل الحصول على صداقة ، أو قدمه خدمة المخص آخر أو لأصدقائه أو على أمل اكتساب سمعة طبية ١٠٠ النخ فانه لا يكون عقدا بل منحة ، أو عطيه أو منه (١٠٠) مع أن الغاية النهائية من هذا التنازل هو كبح الانفعالات الطبيعية : « أعنى أن يخرجوا بأنفسهم من تلك الخالة المرعبة ، حالة الحرب ، التي هي نتيجة مباشرة لخضوعهم لانفعالاتهم الطبيعية عندما لا تكون هناك قوة تجبرهم على مراعاة قوانين الطبيعية التي سبق أن ذكرناها »(١٠٠) ٠

٣٥ ــ ويفرق هوبز بين قيام الدولة ومجرد التجمع بين الناس أو ما يسميه « بالحشد أو التجمع وللمسلط » ، فالدولة اتفاق وتعهد بين هؤلاء الناس بأن يتنازلوا عن حريتهم وحقهم في أن يحكموا أنفسهم وأن يقبلوا ، راضين ، أن يحكمهم شخص معين أو مجموعة أشخاص (١٠٢) • « وأنا أعتقد أن السبيل الوحيد لذلك هو أن يمنحوا كل سلطتهم وقوتهم لفرد واحد منهم ، أو مجموعة من الأفراد ، ليحول كل ارادتهم المتمثلة في مجموع أصواتهم الى ارادة واحدة كأن يعينوا فردا ، أو مجموعة من الأفراد ، ليعبروا عن شخصيتهم ، وعلى كل فرد في المجتمع أن يعتبر نفسه هو صاحب الفعل ، أو هو نفسه الفاعل لكل ما يفعله الشخص الذي وكل اليه الأمر في جميع تلك الأمور المتعلقة ما يفعله الشخص الذي وكل اليه الأمر في جميع تلك الأمور المتعلقة

<sup>(100)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 148 and English works vol 3 p. 120.

<sup>(101)</sup> Ibid, p. 149 and English works vol. 3p. 121.

<sup>(102)</sup> Ibid, p. 173 and English works vol 3 p. 153 . .

<sup>(103)</sup> T. Hobbes: Leviathan, P 177 and the English works vol 3 p. 159.



## - rvi -

بالسلام العام والأمن المسترك • ومن ثم فعلى جميع الأفراد أن يجعلوا ارادتهم خاضعة لارادته وأحكامهم لحكمه • وهــذا أكثر من الموافقة أو الرضى ، انه وحدة حقيقية لهم جميعاً في شخص واحد بعينه تمت بواسطة تعهد قطعه كل فرد على نفسه على نحو ما ، وكأن كل انسان منهم يقول لغيره : انى أخول السلطة ، وأتنازل عن حقى في أن أحكم نفسى ، لهذا الانسان أو لهذه المجموعة من البشر ، على شرط أن تتخلى له عن حك وتتنازل عنه وتخول له السلطة في جميع ما يقوم به من أفعال وذلك بالطريقة مفسها • وحين تم هذا التعهد تدول الحشيد ، أو جمهور النياس الذين اتحيدوا في شخص واحيد ، اني ما نسميه بالدولة Commonwealth أو باللاتينية وهــذه هي نشأة ذلك التنين العظيم - أو بالأحرى اذا تكلمنا بمزيد من الاحترام ــ تلك هي نشأه ذلك الاله الفاني أو الأرضى الذي ندين له في ظل « الاله الخالد » بسلامنا والدفاع عنا • وهكذا نجد أن قيام الدولة يعنى أن يتنازل الناس جميعا لصاحب السيادة عن سلطتهم ، فتتركز في يدء سلطة عظيمة يخافونها ويشكل بها ارادتهم جميعا لصيانة السلام في الداغل وتحقيق التعاون المسترك ضد أعدائهم في الخارج • ويقوم جوهر الدولة على ذلك الشخص الذي يمكن أن نعرفه على النحو التالى : انه الشخص الذي بواسطته يتحول الحشد العظيم وجمهور الناس بفضل تعهداتهم المتبادلة كل واحد منهم الى الآخر ع الى دولة وبذلك تصبح أعماله هي نفسها أعمالهم ، وما يرى فعله لحفت السلام والدفاع المشترك يعد فعلا خاصاً لكل واحد منهم ، وكأنه هو صاحب ذلك الفعل المباشر • ويسمى ذلك الشخص بصاحب السيادة ويقال عنه انه « صاحب السلطة » وكل فرد آخر يسمى بالرعية ٠٠ »(١٠٤) ٠

(104) Thomas Hobbes: Leviathan. P. 176 - 177 and the English works Vol. 3. p. 158.



## - TVT -

٣٦ ـ ويتضح من النص السابق أن تكوين الدولة عند هوبز ليس أمرا طبيعيا بل هو مسالة « صناعية » أعنى أنه من خلق الانسان ، وليس من عمل الطبيعة أنه اتفاق بين البشر ، وتعهد يقوم به كل فرد يتنازل بموجبه عن حقوقه الى شحص أو مجموعة من البشر ترعى مصالح الجميع ، بشرط أن يقدم الآخرون مثل هذا التعهد ، وهنا يفرق هوبز بين التجمع البشرى الذى يؤدى ـ بواسطة العقد والتعهد ، والله يأسيس الدولة ، أعنى المجتمع الصناعى ، وبين التجمعات الحيوانية الله تأسيس الدولة ، أعنى المجتمع الصناعى ، وبين التجمعات الحيوانية الطبيعية ، يقول : « صحيح أن هناك كائنات حية كالنحل والنمل تعيش بعضها مع بعض حياة اجتماعية ، ولهذا السبب عدها أرسطو ضمن الكائنات السياسية (١٠٠١) ، ومع ذلك فهى لا توجهها سوى شهواتها عن نفسها وعما تفكر فيه ، أو عما ينفع الصالح العام ، وربما رغب البعض أن يعرف لماذا لا يستطيع الجنس البشرى أن يكون على هذا النحو ، ويستطرد هوبز قائلا : الى هؤلاء أجيب (١٠٠١) :

أولا: ان الناس يتنافسون باستمرار على المجد والشرف وهي أمور

<sup>(105)</sup> Aristotle: The Polities. p. 29 - Penguin Edition.

<sup>(106)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, p. 175 & The English works vol 3 p. 156.

<sup>(</sup>١٠٧) يقول سانتلهير « لقد أتعب هوبز نفسه ليبرهن خلافا لارسطو على جميع ألفروق بين جماعة النحل وجماعة الناس » تعليق على الفقرة رقم .١٠ ص ٩٦ من ترجمة أحمد لطفى السيد الهيئة المصرية العامة للكتاب عام ١٩٧٩ . وأواقع أن هوبز لا يجهد نفسه لبيان خطأ الفكرة الأرسطية بل لينبت أن هناك فارقا أساسيا بين المجتمع البشرى والمجتمع الحيواني هو أن الأول صناعي يقوم على التعاقد أو التعهدات الارادية بين الاعضاء ، ف حين أن الثاني طبيعي يقسسوم على أساس الفرائز والشهوات الحيوانية وحدها .



# - 444 -

لا توجد عند هذه الكائنات ، ومن ثم فعلى هذا الأساس ينشأ بين الناس الحسد والحقد والكراهية ، وأخيرا الحرب •

ثانيا: لا يختلف الخير المشترك ، أو الصالح العام ، عند هذه الكائنات الحية عن خير الفرد وصالحه ، بل ربما كانت هذه الكائنات تميل بالطبيعة نحو خيرها الخاص لكنها في نفس اللحظة تجلب خيراً علما أو صالحا مشتركا للكل • أما الانسان الذي يقوى ويشعر بالغبطة كلما قارن نفسه بالآخرين فانه لا يستمتع الا بما هو متفرد ومتميز •

ثالثا: هـذه الكائنات الحية لا تستخدم العقل، كما يفعل الاسسان، ومن ثم فهى لا ترى ما تقع فيه من أخطاء وهى ندير أعمالها المستركة • فى حين أنك تجد بين الناس من يظن أنه أكثر حكمة وأقدر من غيره على حكم الجمهور • ومن هنا يرى فى نفسه الكفاءة على تغيير المجتمع واحسلاحه وفقا لأفكاره الخاصة مما يؤدى الى السعال نيران الحرب الأهلية (١٠٨) •

رابعاً: رغم أن هـذه الكائنات قادرة على اسـتخدام الصوت ليعرف بعضها رغبات بعضها الآخر ، فانه ينقصها فن الكلمات الذي يستطيع الناس بواسطته أن يعرضوا على الآخرين ما هو خير في صورة الشر ، وما هو شر في صورة الخير ، أعنى أن يضخموا أو يقللوا من الحجم الناهر للخير والشر ، مما يؤدي الى قلق الناس واضطراب الأمن والسلام بينهم (١٠٩) ،

خامسا: لا تستطيع الكائنات غير العاقلة أن تفرق بين الظلم Damage ومن ثم فهي تكون ساكنة وتشعر بالراحة

(109) Ibid .

<sup>(108)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 175 and the English works vol 3, p. 156.



# - 474 -

مادام زملاؤها لا يسببون الها ازعاجا • أما الأنسان فانه ينزعج أكثر عندما يتركه الآخرون « في حاله » ، انه يريد أن يظهر حكمته وأن يوجه هو أفعالهم ، بل أفعال أولئك الذين يحمون الدولة !

أخيراً: اتفاق الكائنات الحية اتفاق طبيعى ، أما اتفاق الناس فهو تعهد أعنى أنه اتفاق صناعى • ومن ثم فليس بدعاً أن نحتاج الى جانبه شيئاً آخر لكى يكون اتفاق الناس دائماً ومستمراً ، وما نحتاجه هو « القوة المستركة أو السلطة العامة » القادرة على بث الرعب فى قلوبهم وتوجيه سلوكهم نحو الصالح العام (١١٠) •

٣٧ ــ ذلك هو الفارق بين المجتمع الحيوانى الطبيعى ، والمجتمع البشرى الصناعى الذى لا ينمو بصورة طبيعية ، بحيث يتحول فى النهاية الى دولة ، بل يقوم على ارادة الأطراف واتفاقهم وتتازلهم عن حقوقهم فى سبيل انشاء هــذه الدولة ، وتنازل كل فرد عن حقه المطلق فى سسائر الأشــياء ، فى مقابل أن يتنازل الآخرون عن حفهم ايضا هو ما يعنيه هوبز بكلمه « العقد » ، وهى لا تختلف كثيرا عن معناها الشــائع المالوف ، عندما تستخدم فى حياة الناس اليومية ، فيمكن أن يقوم « العقد » حول قطعة من الأرض ع أو منزل ، والمخ اما بالبيع أو الشراء ، ويمكن أن يتم تسليم الشىء موضع التعاقد ساعة التعاقد أو الشراء ، ويمكن أن يتم تسليم الشىء موضع التعاقد ساعة التعاقد معينة ، والخ اما بالبيع أو من المختبل ، وكذلك يمكن أن يكون الثمن جاهزا أو يدفع بعد فترة معينة ، والخ للطرف الآخر ، لثقته فيه ، أن يقوم من جانبه بانجاز ما يخصه فى المحتقبل سـمى ذلك الجانب الذى يخصـه بالتعهد ما يخصـه فى المحتقبل سـمى ذلك الجانب الذى يخصـه بالتعهد ما يخصـه فى الميثان Pact

<sup>(110)</sup> Ibid, P. 176 and Eng. Works Vol 3p. 157.

<sup>(111)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 149 and English Works vol. 3, p. 121.



## - t'vo --

يقوم فيه أحد الأطراف بانجاز ما يخصه مستقبلا ويثق فيه الطرف الآخر • لكن هوبز يقول بعد قليل ، وفي نفس السياق : « انه اذا لم ينجز الطرفان المتعاقدان في الوقت الحاضر ما يخصهما في العقد ، وأرجأ كل منهما اتمامه للمستقبل ، وكان كل منهما يثق في الآخر سمى ذلك بالاعتماد على الوفاء بالوعد Keeping of Promise أو الثقه في الوفاء بالعهد على الوفاء بالوعد الوفاء بالعهد كان ذلك الوفاء بالعهد المستقبلا كان ذلك النهاكا للثقة • • » (١١٢) • فالفرق بين « العقد » و « التعهد » ، اذن ، انتهاكا للثقة • • » (١١٢) • فالفرق بين « العقد تنجز ما يخصلها مباشرة ، أما التعهد ففيه ارجاء : اما من أحد الأطراف أو من كليهما معا ، لانجاز المتفق عليه • وعملية ارجاء التنفيذ للمستقبل أي التعهد باتمام ذلك مستقبلا ، سوف تعتمد ، يقينا ع على الثقة المستقبل أي التعهد باتمام ذلك مستقبلا ، سوف تعتمد ، يقينا ع على الثقة المستقبل أي التعهد باتمام واحد ( اذا كان طرف واحد هو الذي يرجىء تنفيذ موا ( اذا كان الطرفان سيرجئان معا تنفيذ ما يخصهما ) (\*) •

۳۸ ــ لكن اذا كانت هناك أنواع مختلفة من العقود على هــذا النحو ، غالى أى من هــذه الأنواع ينتمى العقد الاجتماعى ألا واضح أنه لا يمكن لكل طرف أن ينجز دوره ويتم ما يخصه على نحو فورى ومباشر ع أعنى أنه لا يمكن فى حالة التجمع البشرى تنفيذ العقد بمعناه الأول ، بل لابد من أن يرتبط تنفيذه بالمستقبل ، ومن ثم فان العقد الاجتماعى هنا هو ضرب من « التعهد » الذى يعتمد على الوفاء بالوعد ، وهــذا هو الأساس الذى يقيم عليه هوبز « العدل » و « الظلم » :

<sup>(</sup>۱۱۲) ليس ثمة ما يدعونا الى تكرار القسول بذن العقد والتعهد والتعهد والميثاق . النح يشترط لانمامه ان يكون التنازل متبادلا اذ لو قام به طرف واحد فانه لا يسمى عقدا أو تعهدا أو ميثاقا ، بل عطية ومنحة ، ومنة ــ قارن التنين ص ١٤١ ومجموعة مؤتقاته المجلد الثالث ص ١٢١ ــ وقارن فيما سبق فقرة رقم ٣٤ من هذا الفصل .

<sup>(\*)</sup> Ibid .



## - VV7 -

« ذلك لأن الظلم ليس شبئا آخر سوى الفشل في انجاز المراه لما تعهد به ، ولقد تعهد الناس بالاقلاع عن حق الطبيعة »(١١٢) و هدذا التعهد يتم تنفيذه في المستقبل وعلى نحو مسنمر و واذا كان القانون الثاني من قوانين الطبيعة يلزمنا بالتنازل عن حقنا المطلق ، فان القانون الثالث يلزمنا بتنفيذ ما نقطعه على أنفسنا من عهود ومواثيق فان القانون الثالث يلزمنا بتنفيذ ما واذلك فان تنفيذ التعهدات هنا إقارن فيما سبق فقرات ١٤ – ١٧ ) واذلك فان تنفيذ التعهدات هنا يعتمد على التزام أخلاقي « ١٠ فالقانون الطبيعي ( أي الأخلاقي ) هو وحده الذي يحرم انتهاك الثقة أو عدم الوفاء بالوعد »(١١٠) وهدا هو الأساس الذي يبنى عليه طاعة السلطة المدنية فلا جريمة قبل الخطيئة كما سبق أن ذكرنا ، أو لا انتهاك للقانون المدني ( الجريمة ) ، والخطيئة ) (الخطيئة ) (الخطيئة ) (الخطيئة ) (الخطيئة ) (الخطيئة )

ويرى هوبز أن العقد الشائع المألوف بين الناس لابد أن ينتهى بالنوقيع ، لكنه يعتقد أن التوقيع أنواع: « فقد يكون صراحة بالكلمات التى تدل على فهم واضح لبنود العقد وقد يكون ضمنيا أو استنتاجا ، أعنى لا يشترط بالضرورة أن يكون توقيعاً ظاهراً وواضحاً بمعناه المحرفي و والعقد الاجتماعي يشتمل على توقيع ضمني أو يمكن استنتاجه من الصمت أو من الأفعال أو أحياناً من الامتناع عن الأفعال » (١١٦٠) ،

<sup>(113)</sup> F. S. Mcneilley: The Anatomy of Leviathan, p. 194.

<sup>(114)</sup> T. Hobbes: Leviathan p. 173 & The English Works Vol 3. p. 154.

<sup>(115)</sup> H. Warrender: The Political Philosophy of Hobbes, p. 147.

<sup>(116)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 149 and The English Works, Vol 3 p. 121.



## **\_ 477 \_**

٣٩ \_ العقد الاجتماعى اذن تعهد يتم تنفيذه فى المستقبل ، وتلزمنا قوانين الطبيعة بتنفيذه ، أعنى المتزاماً أخلاقياً ، والتوقيع على العقد ليس علنيا صريحا بل ضمنياً مستنتجاً ، ويذهب هوبز الى أن التعهد لابد أن يكون بين الموجودات البشرية وحدها ومن ثم فهو يستبعد نوعين من التعهدات :

النوع الأول: لا يمكن تقديم أى تعهد للحيوانات ، فذلك مستحيل لأنها لا مفهم لغتنا ، لا تقبل أى ترجمة آو أى نقل للحقوق ، ولا آى تنازل ٠٠ الخ ، وبغير القبول والتنازل المتبادل عن الحقوق بين الطرفين لا يمكن أن يكون ثمة تعهد (١١٧) .

النوع الثانى: كذلك لا يمكن أن نقدم أية تعهدات لله فذلك مستحيل ما لم يتم عن طريق واسطة أو توسط: كأن يتحدث الله الى شخص اما بالوحى الخارق الطبيعة ، أو من ينوب عنه وباسمه ، والألم يكن فى استطاعتنا أن نعرف أن تعهداتنا قد قبلت أم لا • ومن ثم فأولئك الذين ينذرون أى شيء يضاد لأى قانون من قوانين الطبيعة فانهم ينذرون عبثا وسيكون ظلما أن نفى بمثل هذا النذر (١١٨) •

• ٤ ــ قيام الدولة اذن ، يعنى تحول الحشد أو التجمع البشرى ( وليس من الضرورى أن يكون كبيراً بل يشترط فقط أن يكون كثرة غير منظمة ) الى مجتمع منظم خاضع لسلطة عامة واحدة تمثلهم جميعاً ، ويطلق هــوبز على هــذه السلطة لفظ « العاهل أو الســيد الحاكم The Sovereign » ، ويصفه بأنه يجسد الحشد كله في شخصية واحدة ، أو هو « الشخصية الاعتبارية » لهــذه الدولة الجديدة ،

<sup>(117)</sup> Ibid, p. 152 & p. 125 - 126

<sup>(118)</sup> Ibid.



# \_ WVA \_

لكن « العاهل » ليس بالضرورة شخصا واحدا ، أو ملكا ، رغم أن هوبز كثيراً ما يتحدث كما لو كان الحاكم المقصود هو « الملك » ! فقد يدّون السيد الحاكم شخصاً مثل الملك أو مجموعة أشخاص ، « لجنة » مثلا تقوم بشئون الحكم وادارة دفة الأمور في الدولة ، لكنه في الدالتين « صاحب السلطة » ، وهي سلطة لا يحدها حد كما سنعرف بعد غليل ووجوده شرط ضروري لقيام المجتمع المنظم الذي يتحقق فيه الأمان ويسوده السلام •

لكن اذا كان الحشد يتحول الى دولة بفضل « التعهد Covenant الذى يقوم به كل فرد ، ويتنازل بموجبه عن حقه المطلق فى أن يحكم نفسه ، ويخول « العاهل أو السيد الحاكم » ويفوضه للقيام بهذه المهمة ، فلابد أن يكون واضحاً أن هـذا « السيد » ليس طرفا فى العقد فهو لم يتعهد بشىء بوصفه حاكما ، لأن التعهد تم ، من ناحية ، قبل أن يكون هناك حاكم ومحكوم فهذان اللفظان لم يظهرا الا بفضل التعهد وحـده ، ولما لم يكن هناك ما يسمى « بالسيد الحاكم » ولا ما يمكن أن يسمى بالرعايا ، فليس من المقبول عقلا أن نقول أنه تعهد بشىء ما لرعاياه ، والتعهد من ناحية أخرى ليس ميثاقا من النوع الثانى ــ من الرعايا وحكامهم (راجع فقرة ٣١) بل هو من النوع الأول أنه « ميثاق اتحاد » بين الأفراد بعضهم وبعض ، انه ميثاق اتحاد من نوع خاص كما سبق أن رأينا ،

13 — التعهد الذي تقوم الدولة بناء عليه ، هو « التعهد الأول » أعنى أنه يسبق منطقياً أي تعهد آخر وهو يشجب أية تعهدات سابقة م فلما كان هو الأساس الذي يقوم عليه تكوين المجتمع المنظم فلا يمكن للجماعة التي يتألف منها هـذا المجتمع أن ترتبط بآية نعهدات اخرى أو تلتزم بشيء سـابق ، ومن ناحية أخرى فانه لا يجوز للأفراد ، أن يقوموا بعمل أي ضرب من التعهدات الا باذن من « السيد الحاكم »



أو السلطة القائمة • يقول هوبز «بسبب أنهم تعهدوا ، فأنهم غير ملزمين بأى تعهد سابق يكون مرفوضا من الوضع الراهن • وبالتالى فأن القول بأنهم اسسوا دولة تقوم على التعهدات يعنى أنه ليس من حقهم القيام بتعهد جديد يطيعون فيه شخصاً آخر للقيام بفعل ما اللهم الا بموافقة السيد الحاكم ، ومن ثم فهم رعايا عاهل ولا يحق لهم أن يعودوا مرة أخرى الى حالة الاضطراب الذي كان فيها الحشد غير المنظم »(١١٩): « فأذا ما ادعى بعض الناس عصيان العاهل بحجة القيام بتعهد جديد فهو موقف خاطى عتى اذا ما زعموا أنهم أقاموا تعهدهم مع الله ! أو حتى لجاوا الى ضمائرهم الشخصية فلا تعهد مع الله ، لأن ذلك مستحيل كما سبق أن ذكرنا ، ولا تعهدات جديدة لأن هي ذلك تحلل من تعهد قائم بالفعل كما أنه يعيد الناس الى حالة الطبيعة أى المرب »(١٢٠) •

73 ــ لكن ألا يجوز لواحد من الناس أن يقول اننى لم أتعهد بشيء قط ، ولم أعط صوتى « للسيد الحاكم » ، وبالتالى فان لى الحق فى التمسك بحريتى المطلقة السابقة ؟! أليس من المحتمل أن ينكر بعض الناس « وجودهم » أثناء هــذا التعاقد ومعرفتهم به ، وبالتالى تحللهم منه ؟! هــذا احتمال قائم ، بالطبع ، وليست المسألة أن « س » من التاس كان « موجودا » ، أو حاضراً أثناء التعهد ، فالعملية منطقية كما سبق أن ذكرنا ، وله أن « يتمرد » وأن يعــود الى حالة الطبيعة ، وأن يستخدم شريعة الغاب ٠٠ النح ٠ لكن ذلك يعنى أن الآخرين سيعاملونه بالمثل ويردونه على خروجه عن القانون بعنف وقوة ، وبالتالى فهو « مرغم » على الطاعة والنظام والاعتراف بوجود الدولة ، وبقيامه فهو « مرغم » الفترض ! يقول هوبز : « الغالبية العظمى من الناس وافقت « بالتعهد » الفترض ! يقول هوبز : « الغالبية العظمى من الناس وافقت

<sup>(119)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, p. 178.

<sup>(120)</sup> Ibid.



# - TX+ -

وأعلنت رضاها على أن يكون السيد الحاكم هو صاحب السلطة ، ومن لم يسبق له الموافقة فان عليه أن يوافق الآن مع بقية الناس ، وأن يعترف ، مثلهم ، أن جميع الأفعال التي يصدرها الحاكم هي أفعاله هو في في أفعاله هو في ذلك ، وأنه إذا ما دخل الجماعة بارادنه فانه ، بارادته أيضا ، يتعهد ضمنا أن يقف الى جانب رأى الغالبية العظمى ، فاذا لم يفعل فانه بذلك يقف ضد تعهده الخاص ويناقض نفسه ، وعلى ذلك فسواء انضم الى الجماعة أم لا ، وسواء نالت الجماعة موافقته أم لا ، فانه لابد له اما أن يخضع لقراراتها أو يترك في حالة الحرب التي كان عليها من قبل ، م ومنى ذلك أن كل انسان في المجتمع لابد أن يوافق على التعهد ، ومن ثم على النظام والقانون للموعا أو كرها بارادته أو رغماً عنه !

والتفاع عنهم في النظام وتحقيق الأمن والأمان المواطنين جميعا ، والدفاع عنهم ضد أى عدوان خارجى ، ولابد أن يكون واضحا أن كل ما يقوم به العاهل من أفعال هي نفسها أفعال كل فرد في المجتمع فهو صاحبها وصانعها ومؤلفها ، ولو اعترض عليها لناقض نفسه ا : «السيد الحاكم هو المسرع ، وهو حر في أن يصدر أو لا يصدر ما يشاء من قرارات وقوانين مادام يعتقد أنها في صالح الجماعة ، وليس لانسان الحق في الادعاء أنه كان ضحية للظلم على يد السيد الحاكم ، لأنه سبق أن فوض هذا الحاكم في اصدار ما يشاء من قرارات ، ومن ثم فسوف تكون «الضحية » هي نفسها صانعة الظلم الذي لحق بها ، وبالمثل ليس تكون «المحية » هي نفسها صانعة الظلم الذي لحق بها ، وبالمثل ليس لأحد من المواطنين معاقبة السيد الحاكم ، طريقة قانونية مشروعة لأنه سيكون ، في هدد الحالة ، قد عاقب الحاكم على فعل قد خوله هو سيكون ، في هدد الحالة ، قد عاقب الحاكم على فعل قد خوله هو

(121) T. Hobbes: Leviathan, p. 178 - 179.



# **- 441 -**

نفسه أن يقوم به »(١٣٢) ، ثم كيف يمكن له أن يعاقب الحاكم ؟ بل كيف يمكن اصللا أن يقلل ان الحاكم قد خسرق تعهددا أو اتعاقسا وهمو لم يقم بشسىء من ذلك ؟ ليس ثمة قاض يستطيع أن يفصل في انتزاع بين السيد الحاكم ورعاياه ، وبالتالي فليس هناك طريق لفض النزاع سوى العودة الى حالة الحرب! وهذا هو السبب في أن قوة السلطة عند السيد الحاكم لا تعتمد على أى تعهد يدخل هو نفسه طرفاً فيه لأن سيادته دائمة ومستمرة وهو وحده الذي يستطيع أن يقرر متى يتنازل عن السلطة اذا شاء ، كما أن له الحق في أن يحدد من الذي يخلفه في السلطة اذا شاء ، كما أن له الحق في أن يحدد من الذي يخلفه في السلطة اذا شاء ، كما أن له الحق

\$\$ — ذكرنا فيما سبق أنه ليس للمواطنين الحق في الثورة على السيد الحاكم أو أن يعمدوا الى تغيير النظام المترر في المجتمع وليس لواحد منهم أن ينشق على الدولة أو النظام الذي أقرته الأغلبية وفضلا عن ذلك فان صاحب السيادة لا يمكن أن يلام على أفعاله لأن من يلومه هو الذي خوله في اصدارها فكأنه يناقض نفسه أو يلوم أفعاله الخاصة ! وذلك كله يجعل الحاكم سلطة بغير حد يقول هوبز في عبارة جامعة : «للا كانت الغاية من قيام الدولة هي نشر السلام والدفاع عن الناس ، ولما كان من له الحق في تحديد الغاية له الحق في تحديد الوسيلة أيض ، فانه يترتب على ذلك أن يكون للشخص الحاكم ، أو لمجموعة الأشخاص صاحبة السيادة ، الحق في الحكم على وسيلة السلام والدفاع في آن معا ، وفي تحديد العقبات على وسيلة السلام والدفاع في آن معا ، وفي تحديد العقبات على وسنيلة السلام والدفاع في آن معا ، وفي تحديد العقبات على نمنع النزاع داخل داخل البلاد والأعداء خارجها ٠٠ » (١٣٤) ٠

<sup>(122)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 179.

<sup>(123)</sup> F. S. McNeilly: The Anatomy of Leviathan p. 231.

<sup>(124)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 180.



# **--** 444 --

ويضيف هوبز مفسراً هـ ذا الحق المطلق في شيء من التفصيل « يلحق بالسيادة أن يكون من حق الحاكم تحديد الأفكار والآراء والمبادىء والنظريات السيئة أو المكروهة عوالمبادىء والأفكار الصالحة المؤدية الى السلام والتى ينبغى أن تنتشر بين الناس ، وتحديد من يكون موضع ثقة للتحدث الى الناس وفي أى المناسبات والظروف ومن الذي سوف يفحص نظريات الكتب قبل نشرها • لأن أعمال الناس تصدر عن آرائهم ، والآراء السليمة الموجة هي التي تقود أعمال الناس وتفضى الى السلام وتحقيق الوئام ٠٠٠ »(١٢٠) • وهكذا يواصل هوبز تدعيم جوانب الحكم المطلق أو السيادة المطلقة للعاهل الحاكم ، فهو الذي يحدد القواعد التي تنظم حقوق الملكية الخاصه التي ستظهر لأول مرة بظهور الدولة فلم يكن لها وجود قبل قيام السلطة بل كان لكل انسان الحق في أن يضع يدء على كل شيء مما يؤدى بالضرورة الى نشوب القتال ، ومن هنا فأن ظهور الملكية الخاصة يرتبط بالضرورة بنشر السلام بين الناس : ومع ظهور القوانين المدنية وحدها ســوف تظهر كلمات مثل ملكي Meum وملكك Tuun وصفات الخير والشر Meum والقانوني وغير القانوني من أفعال المواطنين (١٢٦) • فضلا عن ذلك فان السيد الحاكم هو الذي يستمع الى المنازعات ويفصل فيها طبقا للقانون سواء أكان قانونا مدنيا أو قانون طبيعيا اذ بدون تنظيم التقاضى والفصل بين المنازعات لن تتحقق حماية المواطن من ظلم الآخرين ، وسوف تكون القوانين المنظمة « للكي » و « ملكك » مجرد عبث لا طائل تحته ، وسيتحول كل فرد مرة أخرى الى عماية نفسه بطريقته الخاصة مما يناقض الهدف الأول من اقامة الدولة(١٢٧) •

<sup>(125)</sup> Ibid, p. 131.

<sup>(126)</sup> Ibid.

<sup>(127)</sup> Ibid.



## - WAY -

٥٥ \_ يضيف هوبز للسيد الحاكم حقوقاً أخرى : « للسيادة الحاكمة الحق في اعلان الحرب وعقد السلم حسب ما تراه مع الأمم ، أو الدول الأخرى • أعنى أن تحدد متى يكون ذلك مناسبا للصالح العام ، وتحديد القوات التي يستدعيها ويتوم بتسليحها ، وفرض الضرائب وجبابتا من المواطنين • لأن قوة الشعب التي يدافع بها عن نفسه تكمن في قواته المسلحة وتكمن قوة الجيش في وحدته تحت امرة قائد واحد ، وهو القائد الذي يعينه الحاكم • • »(١٣٨) كما أن المعاهل أو السيد الحاكم مطلق الحرية في اختيار جميع المستشارين والوزراء ، والقضاة ، والضباط وكبار موظفى الدولة سواء في وقت السلم أو زمن الحرب ، لأن الحاكم مشعول بعاية كبرى هي تحقيق السلام الشترك في الداخل ، والدفاع ضد الأعداء في الخارج عومن هنا فهو أقدر على تحديد الوسائل الكفيلة بتحقيق هـ ذه الغاية »(١٢٩) • يضاف الى ذلك أن للحاكم حق الجزاء والعقاب أو الثواب والعقاب بأن يمنح مراتب الشرف وتقدير المكافات ، أو تقرير العقوبات البدنية أو المالية • « تلك هي الحقوق التي تؤلف جوهر السيادة ، وهي علامات يتميز بها من أسندت اليه السلطة ذات السيادة سواء أكان فردا واحداً أو مجلساً من الأفراد ، وهــذه الحقوق لا يمكن فصلها عن السيادة أو التنازل عنها ٠٠ »(١٢٠)٠

27 ـ تلك هى الحقوق الشهيرة التى أسندها هوبز لصاحب السيادة: العاهل أو السيد الحاكم ، والتى جعلته يطلق يده فى تنظيم شمئون الدولة حسب ما يراه صالحاً لها ، دون النظر الى أى اعتبار آخر ، مما جعل بعض الباحثين يذهب الى القول بأن « هوبز اشتهر فى نظريته عن القانون برأيه القائل ان القانون هو أمر الحاكم ، وهذا

<sup>(128)</sup> T. Hobbes: Leviathan. p. 182.

<sup>(129)</sup> Ibid, p. 182.

<sup>(130)</sup> Ibid . p. 183 .



# - TA2 -

الرأى هام جداً من الناحية التاريخية ٠٠ »(١٣١) غير أننا لأبد أن نسوق توضيحا هاما يتلخص في أن هوبز يحر على وجود تحفيظين هامين وأساسيين يقيدان حق السيد الحاكم وهما:

التحفظ الأول: لما كان حق الدفاع عن حياة المرء والمحافظة على أعضائه لا يمكن التنازل عنه لأنه حق أساسى ولا يمكن المرء أن يكون له وجود اذا تخلى عنه « وكل شيء لا يستطيع الانسان أن يعيش بدونه فهو حق غير قابل الماتحويل أو التنازل » (قارن فيما سبق فقرة رقم ١٠) فان ذلك يعنى أن الملانسان الحق في الدفاع عن نفسه حتى ضد أوامر السيد الحاكم م لأننى لا أستطيع أن أتنازل عن هذا الحق مهما تكن الظروف: « اذا ما أمر السيد الحاكم انسانا ما بأن يقتل نفسه متى ولو كان لهذا الأمر ما يبرره ، أو أن يجرح نفسه ، أو أن يشوه نفسه ، أو ألا يقاوم أولئك الذين يعتدون عليه ، أو أن يمتنع عن تناول الطعام أو استنشاق الهواء ، أو تناول الدواء م أو أي شيء آخر لا يستطيع أن يعيش بدونه ، فان لهذا الانسان الحق في عصيانه أو هو كل التمرد عليه ٠٠ » (١٢٣) .

التحفظ الثانى: وهو نابع أساسا من التحفظ الأول لأن الالتزام بالخضوع للسيد الحاكم يعنى أنه قادر باستمرار على حمايتى أو أن لديه من القوة مايمكنه من أن يفعل ذاك ، فاذا ضعف أو عجز عن مواصلة عمله الرئيسى وهو كالة الحياة والأمن لرعاياه ، كان للناس أن يتحرروا من طاعته ، ذلك لأن حق الناس الطبيعى في حماية انفسهم الدفاع عنوجودهم عندما لا يوجد من يحميهم ، هو حق لا يمكن التنازل عنه بأى تعهد (١٣٢٠) .

<sup>(</sup>١٣١) الموسوعة الفلسفية المختصرة . باشراف الدكنور زكى نجيب محمود ص ٣٨٩ مكتبة الانجاو المصرية ــ القاهرة عام ١٩٨٢ .

<sup>(132)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 209.

<sup>(133)</sup> Ibid, p. 210.

- r.no -

٤٧ ــ اذا كانت هناك تحفظات على حقوق السيد الحاكم م فانها تثير سؤالا أكثر شمولا هو الا توجد على صاحب السلطة واجبات تقابل ما له من حقوق ؟! والجواب هو أن هناك فعلا واجبات لكنها لا تقابل هــذه الحقوق ولا تنبع منها ، وبعبارة أخرى ليس على صاحب السلطة والجبات لرعاياه ، فهو ليس طرفاً في عقد أو تعهد كما سبق أن ذكرنا ، لكن عليه واجبات تجاه الله ، عليه أن يخضع لقوانين الطبيعة ، عليه أخيراً أن يحقق الهدف من انشاء الدولة : ذلك لأن الدولة لم تنشأ كغاية في ذاتها ، بل قامت لرعاية مصالح المواطنين ، ومن ثم فان من واجبات السلطة الحاكمة أن تحقق هذه العاية ، ويمكن تلخيص هذه الواجبات في الالتزام بالمحافظة على سلامة الشعب ، وأمنه ، وذلك لا يعنى في نظر هوبز المحافظة على الحياة فقط لكن المحافظة على وسائل الحياة كذاك يقول هوبز : « يعتمد منصب العاهل أو السيد الحاكم سواء أكان ملكاً أو مجلساً على العاية التي من أجلها أعطيت له الثقة وسلطة السيادة وتم تفويضه لحماية الشعب وسلامته ، وبناء على ذلك فهو مازم بواسطة قانون الطبيعة ويحاسب عليها أمام الله صانع هـذا القانون وأمامه هو وحده • ولكن السلامة هنا لا تعنى المحافظة المحض على الحياه ، بل كل الوسائل الأخرى التي تكفل الحياة ٠٠ ١٢٤) ٠

٤٨ ــ ويمكن أن نقول أن وأجبات السيد الحاكم توجه بصفة
 عامة نحو تحقيق ثلاثة أهداف متميزة لكنها تعتمد كل منها على الأخرى :

أما الهدف الأول: فهو تحقيدة الأمن والأمان Security وحماية السلام من كل الأخطار الداخلية والخارجية عوله في سبيل تحقيق هذه الغاية أن يجند من يشاء ويفرض الضرائب ويقاتل اذا

<sup>(134)</sup> T. Hobbes: Leviathan p. 295 & English Works Vol 3, p. 322 De Corpore Politico, Vol . 4 p. 213 - 214 and vol . 2 p. 166 - 167.

<sup>(</sup> ۲۵ ۔۔۔ هويز )



## -- **۲**۸7 --

لزم الأمر ، وان كان لابد له أن يتجنب الحرب التى لا ضرورة لها : كأن يشن حربا من أجل طموح شخص أو غرور كاذب أو مجد فارغ ، أو للانتقام والثار من أضرار تافهة ٠٠ الخ (١٢٥) ٠ ولما كان الحاكم يشرف أيضا على الدين فان حماية المواطنين تمتد الى حمايتهم من مخاطر العالم الآخر لا العالم الدنيوى فقط ومن ثم فان عليه واجب اقامة أفضل الأديان في دولته (١٢٦) ٠

أما الهدف الثانى: فهو تحقيق الرخاء Prosperity فمن واجب العاهل أن يشرع القوانين ، ويصدر من القرارات ما يساعد على تنمية الثروة وزيادتها وتشجيع الزراعة والصناعة ، وصيد الأسماك ، وأن يصدر حميع القوانين التى تحارب البطالة ، والتشريعات المناسبة الخاصة بالزواج والتى تساعد على زيادة البشر (١٣٧) .

أما الهدف الثالث: الذي يجب على العاهل أن يعمل على تحقيقه فهو الانصاف Equity وحرية المواطن التي لا تضر الآخرين عفمن واجب المحاكم أن يدير العدالة دون تفرقة أو تمييز بين جميع رعاياه يتول هوبز: « أن سلامة الشعب تتطلب من الحاكم ، أو من اللجنة التي في يدها السلطة ، ادارة العدالة بمساواة مع جميع طبقات الناس أعنى أن يعامل الغنى والقوى بنفس العدالة التي يعامل بها الشخص الصعيف والفقير والمغمور ، وبحيث لا يأمل أحد مهما علت درجته في الافلات من العقوبة إذا ما ارتكب اثما م ، » (١٢٨) ،

<sup>(135)</sup> T. Hobbes: De Corpore Politico in the English Works vol 4 p. 220.

<sup>(136)</sup> H. Warrender: The Political Philosophy of Hobbes. p. 182.

<sup>(137)</sup> T. Hobbes: De Cive P. 266 - 167 & English Works Vol., p. 176 - 8.

<sup>(138)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 302 & English Works, Vol. 3 p. 332.

- ray -

# رابعاً \_ أشكال الحكومات:

٤٩ ــ تحدثنا فيما سبق عن حقوق السلطة الحاكمة وواجباتها نحو المواطنين ، وهي واجبات أخلاقية لم تنشأ بسبب العقد أو التعهد وانما هي خنصوع الحادَم لقوانين الطبيعة التي هي أساساً قوانين أخلاقية ، ومن ثم فنحن نجد لدى الحاكم الزاما داخلياً In Foro Interno يحاسب عليه آمام الله وضميره فحسب ، أما المواطن فلديه ضربين من الالزام: الأول أخلاقي داخلي وهو أيضا الزام « طبيعي » ينشأ بسبب خضوع المواطن ، من حيث هو غرد ، اقوانين الطبيعة ، أما الثاني فههو الزام سياسي خارجي In Foro Externo هو الزام « صناعي » نشأ مع تعهد كل مواطن بالمحافظة على الوعد • غير أن هوبز لا يذهب الى أن الدول تنشأ عن طريق « عقد اجتماعي » صريع بل هو افتراض منطقي فحسب ، كما أن الدول يمكن أن تنشأ عن طريق الغزو والفتح ، وهو يرى أن كثيرا من الدول الحديثة قد نشأت بهذه الطريقة الأخيرة وها هنا يفترض أيضا أن الرعايا قد قدموا وعدا ضمنياً للحاكم الجديد ( الفاتح أو القاهر المنتصر ) بأن يدينوا له بالولاء والطاعة في مقابل المحافظة على حياتهم : ذلك لأنه كان في استطاعته أن يقتلهم جميعاً : « فاذا كان هوبز يدهب الى أن كل اتفاق بين البشر يعتمد على الأقل على التراضي ووجود تعهد صريح أو ضمنى حتى أن الفاتح المنتصر لابد أن ينال رضا رعاياه ، الذين لأبد أن يكونو! قد وعدوا بطاعته في مقابل عفوه عنهم وعدم قتلهم وكان في استطاعته أن يفعل ع بل كان من حقه أن يفعل ذلك مم »(١٢٩) م وفي الحااتين نجد أن لدى المواطن التزاماً مزدوجاً الطاعة : الأول داخلي أخلاقي طبيعي ، والثاني خارجي سياسي صيفاعي (١١٠) •

<sup>(139)</sup> D. D. Raphael: Hobbes: Morals and Politics p. 35 George Allen & Unwin 1967.

<sup>(140)</sup> John Plamenatz: « Man & Society » P. 126 London Longman Paberback ( Seventh Impression 1972 ).



## - rnn -

السيادة فأن انحصرت السيادة في شخص واحد كان ذلك هو النظام الملكي والمسيادة في شخص واحد كان ذلك هو النظام الملكي والمسيادة الما اذا قام بالسيادة لجنة أو جمعيه أو مجموعة من البشر فهي اما ان تمثل الناس جميعة : فيكون ذلك هو النظام الديمتراطي والمستراطي والمستراطي والمستراطي المناس عبن اللهنة ممثلة لجانب من الشعب وليس الشعب كله ، فذلك هو النظام الأرستقراطي والمسالمة المنافئة الثلاثة (۱۹۱۱) و و و و و الله على المنافئة والمنافئة والمنافئة والمنافئة والمنافئة المنافئة المناف

الطعيان المعيان المعيدة وهي حكومة الفرد الظالم والأوليجاركية والإعيان المعيدة والأعيان (١٤٢٠) والأعيان (١٤٢٠) والأعيان (١٤٢٠) والمعيدة والإعيان (١٤٢٠) والمعيدة والدعم الدهماء والرعاع التي تتبع أهواءها المتقلبة وهدفه الحكومات هي نفسها الحكومات الفاسدة عند أرسطو وان كان هوبز يعتمد في تصنيفها على انفعالات السخط وعدم الرضى عند الناس والمواطنون الذين لا يرضون عن الملكية يسمونها حكومة الطعيان والذين لا تعجبهم الأرستقراطية يسمونها بالأوليجاركية عما الذين يغضبون من الديمقراطية فيطلقون عليها اسم الفوضوية وهي كلمة تعنى

<sup>(141)</sup> D. D. Raphael op cit. p. 35.

<sup>(142)</sup> T. Hobbes: Leviathan, P. 136 & English Works vol 3 p. 171.



# - FA7 -

نقص الحكومة ، وان كنت أعتقد أنه ليس ثمة انسان يمكن أن يعتبر نقص الحكومة هو نفسه نوع جديد من الحكومة أيا كان شكلها ٠٠ »(١٤٤)٠

٥١ ــ ويذهب هوبز الى أن الاختلاف بين هــذه الأشكال الثلاثة من الحكومات لا يكمن في السلطة ، بل يعتمد على اختلاف «الصلاحية» ، أو « الأهلية » ، الموجودة عند كل منها لتوفير الأمن والأمان للشعب ، ونشر السلام بين الناس وقلك هي الأهداف التي من أجلها قامت الحكومة ، وربما كانت الحكومة الديمقراطية ، من الناحية العقلية ، أسبق أشكال الحكومات الثلاث ع لأن تجمع الناس لانشاء الدولة هو نفسه ضرب من السلوك الديمقراطي ولا يحتاج الى تحديد زمان التجمع ومكانه لتنشآ الديمقراطية بكامل معانيها (١٤٥) .

لكن على الرغم من الأسبقية المنطقية للديمقراطية فان صلاحيتها لنشر السلام والأمن بين الناس ، في رأى هوبز ، أقل من النظام الملكي ، وربما كانت المناقشات العلنية والمجادلات بين « أعضاء اللجنة » في النظام الديمقراطي يجعل قدرتها على حفظ الأمن والأمان اضعف من النظام الملكي ، وهو اهذا يعقد مقارنة بين أشخال الحخومات الثلاث وينتهي بتفضيل النظام الملكي رغم إنه يعترف في تصديره لكتابه « في المواطن بتفضيل النظام الملكي رغم إنه يعترف في تصديره لكتابه « في المواطن De Cive كله الذي لم تتم البرهنة عليه بل تقرر على سبيل الترجيح فحسب لا لقد حاولت ، في معظم الفصل العاشر أن اخلق عند الناس اعتقاداً بأن النظام الملكي هو أكثر أشتال الحكومات الثلاث ملاءمة ، لكن هناك شيئاً واحداً فقط لابد لي من أن أعترف به هـو أنني طوال هـذا الكتاب لم أبرهن على ذلك أكنى قررته فحسب ، » (١٤٦) ،

<sup>(144)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, p. 137 and English Works vol 3, p. 172.

<sup>(145)</sup> R. Peters: Hobbes, p. 236.

<sup>(146)</sup> T. Hobbes: De Cive, p. 104 and English Works, Vol 2 p. xxii.



# - 49+ -

٥٢ ــ ويعقد هوبز مقارنة بين النظام الملكى وبين النظامين الآخرين ويقول اننا يمكن أن نلاحظ عدة أمور على النحو التالى:

أولا: اذا أخذنا بنظام الحكم الذى يجعل السيادة لجلس من الأعضاء أو لجنة (كما هي الحال في النظامين الديمةراطي والأرستقراطي) فاننا نلاحظ أن أعضاء المجلس سيكون لديهم باستمرار صراع بين المصلحة الشخصية والمصلحة العامة ، في حين أن المصلحة الخاصة للنظام الملكي هي نفسها المصلحة العامة أعنى مصلحة الشعب و ذلك لأن الملك يستمد عظمته و ثراءه و قوته من ثراء الشعب وقوته و رفاهيته ، فلا يمكن للك أن يكون ثريا عظيما آمنا اذا كان شعبه فقيرا ضعيفا فلا يمكن للك أن يكون ثريا عظيما آمنا اذا كان شعبه فقيرا ضعيفا وضيعاً تفتك به الحاجة والعوز ويمزقه الشقاق والشجار و ومعنى ذلك أنه من صالح الملك استقرار الأمن والسلم والا تصدعت قوائم عرشه (١٤٧) .

ثانياً: يقترب الملك باستمرار أخثر من المستشارين ، وأصحاب الخبرة عنه فهو الذي يعين الأكفاء منهم لادارة دفة الأمور في البلاد نيابة عنه ، ومن هنا فهو يناقش معهم أمور الدولة بهدوء وعمق والما عندما تكون السيادة لمجلس أو جماعة من الناس فانهم يناقشون هذه الموضوعات علانية وقد لا يكون الحق والعلم هدف أعضاء المجلس بل الثراء والشهرة ١٠ النخ و بل قد يغلب الجدل والدجل والمراء على مناقشات الأعضاء في النظام الديمقراطي (١٤٨) و

ثالثاً: تتسم قرارات الملك بالدوام والثبات والاستقرار ولا تخضع لتغييرات مفاجئة أو هزات نم تكن في الحسبان ، وذلك لأنها لا تخضع

(148) Ibid.

<sup>(147)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 187 and The English works Vol 3 p. 172.



# - mal -

الا لما تمليه عليه الطبيعة البشرية أما اصدار القرارات في نظم الحكم الأخرى التي تكون فيها اللجنة أو المجلس صاحبة السيادة ، فانه يتسم بالتقلب والتعديل بل نظراً لتعدد الآراء وانقسام الاتجاهات الفكرية بين الأعضاء (١٤٨) .

رابعاً: لا يمكن للملك أن يختلف مع نفسه بدافع الحسد أو المنفعة الذاتية لكن يمكن أن يحدث ذاك لأعضاء « اللجنة » ، وقد تؤدى هذه الأمور الى نشوب حرب أهليه ٠٠ » (١٤٩) ٠

خامساً: قد يقال ان هناك عيباً أساسيا في النظام الملكي يتجلى ، بوضوح ، في احاطة الانتهازيين والوصولين بالملك التماساً للمنافع التي يحظون بها على حساب بقية الشعب ، ويعترف هوبز بوجود هذه الثعرة في النظام الملكي وان كان لا يستبعد وجودها في النظاميين الآخرين ٠٠ »(١٠٠) ٠

سادساً: ثمة عيب آخر في النظام الملكي هو أن السيادة تنتقل فيه بالوراثة ، ولهذا السبب فانها يمكن أن تنتقل الى طفل صغير أو الى شخص لا يستطيع التمييز بين الخير والشر ، وذلك كله يؤدى الى شيء خطير هو أن استخدام السلطة سوف يكون في يد شخص آخر غير العاهل أو السيد الحاكم ، وقد يكون في يد مجموعة من الأفراد يحكمون باسمه ، وفي مقابل ذلك يذكر هوبز ميزة للنظام الديمقراطي وهو امكان تغيير الحاكم اذا ثبت عدم صلاحيته أو عجزه وعدم كفاءته القيام بمهامه سدون ثورة عليه (۱۵) ،

<sup>(149)</sup> Ibid.

<sup>(150)</sup> Ibid.

<sup>(151)</sup> Ibid.



# - 494 -

٥٣ ــ ومن ذلك كله يتضح أن دفاع هوبز عن النظام الملكى ليس جزءا أساسيا من نظرينه السياسية ( وان كان هو نفسه يفضله ، ويبدو أن حب النظام الملكي يسرى عى دماء الانجليزى جميعا!) ــ ومن ناحية آخرى هانه يقدم هــذا الدفاع بغير برهان كما يقول هو نفسه ، وهو ع من ناحية ثالثة ، دفاع مهزوز حما يقول بطرس بحق « لقد كان النظام الملكي عند هوبز مهترًا الى حد كبير ، فتلك هي انجلترا التي عاشها الفيلسوف وفر منها هاربا • لكنه حاول على أقل تقدير في الجانب الذى لم يثبته من كتاباته السياسية طرح أسللة سليمة غيما يتعلق بأشكال المحومات ، لقد حاول بعض أصحاب اليوتربيا Utopians من آمثال أغلاطون أن يركزوا فكرهم على الدولة المثالية • وعلى الحاكم المثانى ، ورفضوا الديمقراطية لأنها تفشل في تحقيق مثل هدا المثل الأعلى أما هوبز غلم يفعل ذلك قط • لقد كان على يقين من ان الشيء الأول الهام الذي ينبغي توضيحه ونحديده في حقل السياسة ليس هو السؤال : ما هي الدولة المثالية ؟ بل : ما هو أسوا شيء يمكن أن يحدث للانسان ؟ وحان جوابه بعير تردد هو الحرب الأهلية • وربما جاءت دعواه ضد الديمقراطية من أن احتمالات تفاديها لهذا الخطر الداهم أقل يكثير من قدرة النظام الملكى • لكنه كان ، مع ذلك ، على وعى كامل بعيوب النظام اللكي • وإذا ما آمنا بأن تهديد الحرب الأهلية أكثر خطورة من التدخل المتعسف في حريات المواطنين م فان تفضيل هوبز المنظام الماكي لا يكون بعير تبرير معقول غليست الديمقراطية في جميع الحالات الشكل المثالي للحكومة ، لكنها تستند فحسب الى أنها أقل في احتمالها بالنسبة للفرد من الأشكال الأخرى للحكومة الأتها تزودنا بطرق دستورية للنخلص من الحكام بغير ثورة لو تحولوا الى أسوأ مما توقعنا من » (۱۵۲) م

(152) R. Peters: Hobbes. p. 238 - 239.



# - mar -

\$6 - لابد لنا في نهاية هـ ذا الفصل ان نطرح على أنفسنا هـ ذا السؤال: أيمكن أن يعد هوبز من الداعين للنظم الجماعية أو اصحاب السلطة الجامعة أو الشمولية Totalitarianism وهو النظام الذي تعد النازية والفاشية ، أمثلته النموذجية ، ويتلخص في القول بان للدولة وحدها قيمة ، وأن الأفراد مجـ رد أدوات ووسائل لخدمه الدوله الحق أننا لا ننكر تأثير هوبز الهائل على دعاة النظم الجماعية أو أصحاب المسلطة الجامعة ، لذن ذلك لا يجعله واحدا منهم للأسباب الآثية :

أولا: ان الأساس الذي تقوم عليه الدولة في نظر هوبز هو التعاقد بين الافراد او التعهد الذي يتم بواسطة تنازلهم عن حقهم المطلق في حكم انفسهم ، الشخص أو مجموعة للقيام بهذه المهمة والأساس التعاقدي يعادى تماما آراء أصحاب السلطة الجامعة التي تنادى عادة بالقومية المتطرفة ، أو العنصرية والعرقية ١٠ النخ ٠

ثانياً: اذا كان أساس الدولة يقوم على التعاقد والتعهد بين أفرادها فان غايتها هي حماية الأعضاء ونشر السلام والأمن والرخاء والازدهار في حين أن الدولة النازية حاولت تحقيق فكرة « العنصرية » ، بينما حاولت الفاشية الايطالية استعادة أمجاد الامبراطورية الرومانية •

ثالثاً: أصحاب السلطة الجامعة يرفضون تماماً أى ضرب من ضروب المعاونة فهم يتجهون الى حشد السكان لتحقيق المبادىء والمثل المعليا التى يؤمنون بها • فى حين ان هدف الدولة عند هوبز ، كما سبق أن ذكرنا هو حماية المواطنين من الاضطرابات الداخلية والاعتداءات الخارجية ، « وحق الفرد فى حماية نفسه » هو حق لا يجوز التنازل عنه • رابعاً: اذ! كان الفرد فى الدولة ذات النظام الشمولى لا قيمة له فان الأمر مختلف عند هوبز الذى يحافظ على ذاته ويصون استقلاله الفكرى ويكن له ولحقوقه احتراماً كبيراً ، فى الوقت الذى يقول فيه موسلينى « فى راى الفاشية الكل فى الدولة عوليس ثمة قيمة للانسانية أو الروحانية خارج الدونة • وبهذا المهنى تكون الفاشية نظاماً شسمولياً • • » •

## - ras -

خامساً: اذا كان هوبز يتحدث أحياماً عن السيادة التى تتجمع فى يد فرد هو الملك فانه لا يقصر مفهوم السيادة على هذا الفرد لكنه يجيز تجميع السلطة فى يد جماعة أو لجنة أو مجلس ، ومن ناحية أخرى فان الفرد الملك عند هوبز « ليس هو الزعيم » الذى تتحدث عنه الفاشية أو النازية وتضفى عليه من صفات العظمة والعبقرية ما يجعله أقرب الى مرتبة القداسة!

سادساً: لا جدال أن الهدف الأول من دولة هوبز هو أن تكفل السلام الاجتماعي والأمن للناس: « السلامة للشعب Salus Ponui السلام الاجتماعي والأمن للناس: « السلامة للشعب Salus Ponui كما قال في مقدمة « التنين » ومن هنا فأن الدولة لا تلجأ الى الحرب الا دفاعاً عن النفس ، ولهذا يحرم هوبز على العاهل أن يشن الحرب لأسباب تافهة أو لمجرد الأخذ بالثار ١٠٠ المنخ ١ أما الدولة الفاشية أو النازية فهي تجعل من الحرب قمة الحياة القومية! ذلك لأنها تقوم على « العنصرية » التي تجعل غيرها من الشيعوب أقل في درجة الانسانية وفي مرتبة الحضارة ، وبالتالي ليس لها ما لشعوبها من حقوق!

غير أن الخطأ الأساسي الذي وقع فيه هوبز في رأينا ، هو منح الحاكم حقاً مطلقا ، وسيادة بعير حد ، وهو ما لا يتفق مع فكرته العقلية عن الدولة ، والواقع أن الصفات التي يضفيها فيلسوفنا على الحاكم كان ينبغي أن تتصف بها الدولة ، ذلك لأن « الآله الفاني » ، على حد تعبيره ، أو التنين الهائل الذي اخترعناه وأطلقنا عليه اسم « الدولة » هو الذي تنازلنا له عن حقنا المطلق في أن نحكم أنفسنا ، وأصبح من حقه أن يعاقبنا اذا ما حنثنا بتعهداتنا وحاولنا أن نعود الى حالة الفوضي الطبيعية السابقة ، ومن ثم تكون الدولة هي الحاكم المطلق وسيادة المقانون هي التي تجب كل سيادة أخرى ـ وتلك هي النتيجة المتسقة مع مقدمات هوبز فاذا كانت الثورة على الحاكم تعنى العودة الى حالة الطبيعة فلابد أن يكون الحاكم هو النظام نفسه أعنى الدولة لا مجرد السلطة الحاكمة .





# الفصل الرابع

# « الديسن »

( لا شيء في هـذا المديث كله ، ولا فيما كتب من قبل في الموضوع ذاته ـ ضد كلام الله ، أو ضد العادات الطيبة ، وليس فيه ما يقلق الأمن العامام ، ولهذا أعتقدت أنه من المفيد أن يطبع ، وأعتقد أنه يفيد أكثر لو أنه درس في الجامعات فيما لو القتنع به أولوا الأمر لأن الجامعات هي منابع النظرية السياسية والأخلاقية ، ، ، ) ،

توماس هوبز: في نهاية « التنين » ٠





- MAY -

# أولا ـ موقف هوبز من الدين:

١ ــ لا نكاد نجد موضوعا احتدم فيه الخلاف بين دارسى هوبز مثلما نجد في موضوع الدين منذ القرن السابع عشر حتى يومنا الراهن ، فقد ذهب معظم معاصريه الى اتهامه بالالحاد • وفي عام ١٦٧٣ وصف « شارل روبوتام Chales Robotham» وهو قسيس نرويجى ــ كتاب التنين لهوبز بانه « أفعوان مالمسبرى ، التنين الفظيع ، الحية الهائله ، الوحش البريطاني البشع ، الذي آذاع النظريات اللعينة ، ونشر الحكمة المجنونة • رسول الكفر والموت ، ذلك الذي يبجل الاله المادي ، مجددا الهرطقات القديمة • • الخ » (١) • غير أن هذه الأوصاف مجددا الهرطقات القديمة معامري هي نفسها الألفاظ التي يسوقها أحد قساوسة القرن السابع عشر هي نفسها الألفاظ التي استخدمها معظم رجال الدين من معاصري هيوبز في وصف فلسيفته !

لكن اذا كان هـوبز قد اتهم في حياته بالالحاد من أعدائه ، فان أصدقاءه تد روجوا الأسطورة ذاتها ودعموها بطرق مختلفة طوال القرنين التاليين : غالموسوعيون الفرنسيون في فرنسا ، ودعاة المذهب المنفعي في انجلترا الدين أعجبوا بالمذهب الفردي عند هوبز ، وبعقلانيته ومذهبه المـادي ، ومذهبه الآلي ٠٠ النخ — اعتبروا « الحاده » نتيجة مترتبة على أفكاره السـابقة فدعموا الفكرة وواصلوا تأييدها دون مناقشـة ٠٠ » (٢) .

ويمكن أن نقول ان التشكيك في معتقدات هوبز الشخصية قد بدأ حتى قبل نشر كتاب «التنين» ، فالأسقف برامهول Bishop Bramail بدأ هجومه على هوبز اثر مناقشة حدثت عام ١٦٤٥ ، وفي نفس السنة

<sup>(1)</sup> Quoted by Vharles H. Hinnant: Thomas Hobbes p. 124.

<sup>(2)</sup> Willis B. Glover: God and Thomas Hobbes in . Hobbes studies. Ed . by Brownoxford 1965.



#### - WW -

اعترض « روبرت بيلى Robert Baillie » على تعيين فيلسوفنا مدرساً خصوصياً الأمير ويلز نظراً الأفكاره الالحادية » •

٢ \_ والحق أن هوبز لم يكن ملحداً بالمعنى الحرفى للكلمة ، واذا قيل أن معاصريه كانوا « أقرب » و « أقدر » منا على الحكم على أفكاره ، قلنا ان مؤرخ حياته ــ وحياة الكثيرين من مشاهير عصره « جون أوبرى John Aubrey » وهو صديق حميم للفيلسوف في الوقت نفسه • لم يكن يعتقد أبدا أن هوبز كان ملحداً (٤) • ومن الباحثين من يذهب الى أن وجود الملاحدة في القرن السابع عشر في انجلترا كان أكثر ندرة من وجود الشيوعين في الولايات المتحدة الأمريكية في يومنا الراهن (٥)! ويذهب سير لسلى ستيفين Leslie Stephen الى أننا ينبغي أن نفسر فلسفة هويز تفسيرا الحاديا : « فمذهبه سيكون أكثر وضوحا وأشد اتساقاً ومعقولية لو أننا حذفنا منه اللاهوت تماما ٠٠ » (٦) • الكنه ، رغم ذلك ، يتشكك في « عدم ايمان » هوبز بالله ويعتقد أنه من الناحية الشخصية كان مؤمناً • بل يغالي معض الباحثين من أمثال تيلور ، وهود ، ووارنيدر في ايمان هوبز فهم لا يكتفون بأنه كان من المؤلهة Theism المحقيقيين بل يذهبون الى أن فكرة التأليه Theist جوهرية لفلسفته فهي الأساس الذي تقوم عليه نظريته السياسية!

٣ ــ والحق أن الصفات التي أطلقها رجال الدين في القرن السابع عشر على هوبز ومؤلفاته ينبغي أن تؤخذ بحذر ، لأن رجال

<sup>(</sup>٣) راجع ما سبق ان ذكرناه في الفصل الثاني من الباب الول عن حياته لا سيما غترات ٢٤ ــ ٢٦ ٠

<sup>(4)</sup> John Aubrrey's Brief lives P. 311 - 12 Penguin Books 1978.

<sup>(5)</sup> W. B. Glover: Op. cit. p. 141.

<sup>(6)</sup> Sir Lslie Stephen: Hobbes - London 1928, p. 157.

#### - 449 -

الدين في ذلك العصر (وربما كانوا كذلك في كل عصر!) اعتادوا أن يتهموا بالالحاد على من يخالفهم في الرأى وآن ينعتوا أي مفكر بالكفر لجرد خروجه على فهمهم الخاص الدين: « لقد كان رجال الدين في القرن السابع عشر يعتقدون أن البديل الوحيد للأرثوذكسية المسيحية هو الالحاد والاباحية ولقد أدرك نقاد من أمثال روبوتام Robotham الطابع غير المحافظ في لاهوت هوبز لكنهم عجزوا عن التفرقة بين اللاهوت غير التقليدي وبين الكفر وعدم الايمان »(۱) و فعلى الرغم ، مثلا ، غير التقليدي وبين الكفر وعدم الايمان »(۱) و فعلى الرغم ، مثلا ، أن الكثير من أفكار هوبز عن الديني وعن الكتاب المقدس كانت أقرب الى أفكار دعاة الاصلاح الديني الديني وعن الكتاب المقدس كانت أقرب المناخرين Beformation من المؤلهين الطبيعيين المناخرين Deists من منافعار المنافرين المنافرين على مذهبه المادي وربما أربكهم الوضوح الشديد على مذهبه المعلى وعلى مذهبه المادي وربما أربكهم الوضوح الشديد الذي عرض فيه هوبز أفكاره مع أنهم اعتادوا رؤيتها في سياقات غامضة ومصطلحات تخفى مضمونها و » (۱) و

\$ - والغريب أنه على الرغم من أن هوبز قد أخرج الدين من مجال الفلسخة كما سبق أن رأينا ، فأن ثلث كتاباته السياسية تقريباً كان يدور حول مناقشة الدين ، فضلا عن أنه كنب فصولا متعددة يدفع بها عن نفسه تهمة الالحاد ، ويحاول أن يبين لا فقط أنه مؤمن بل أيضا أنه : « مسيحى انجيلى » ( وان كان من الباحثين من يرى أن ذلك كله لم يكن سوى تقية يحمى بها نفسه من الاضطهاد لو كشف عن الحاده!) ، ولعل العجب يزول أذا ما عرفنا الجو الفكرى الذي كان سائداً في انجلترا ابان القرن السابع عشر والذي كان من أهم مظاهره سيطرة المناقشات الدينية ، فاذا كان رجل السياسة في أيامنا هذه لا يدخل الدين في حديثه الألمى يضفى على حديثه الجاف المل لسة روحية ، فان الأمر

<sup>(7)</sup> Chales H. Hinnant: Thomant: Thomas Hobbes p. 124.

<sup>(8)</sup> Willis B. Glover: God and Thomas Hobbes, p. 142.

- ¿ · · -

كان مختلفا في القرن السابع عشر ، حيث كان رجل السياسة والمفكر والأديب ٠٠ النح ، فضلا عن رجل الدين ، لا يستطيع أن يتجنب في مناقشاته وأحاديثه الالتجاء المستمر الى الاقتباس من الكتاب المقدس لتدعيم موقفه واثبات وجهة نظره بل كانت الانفعالات السياسية والحمية الوطنية يثيرها ويؤججها كنرة الحجج الدينية ، كما أن الحركات الديمقر اطية كانت تعبر عن نفسها غي صورة دينية • بل كان العلماء يعتقدون أن المقدم العلمي يعنى أن العلم سوف يكشف يوميا المزيد من « مخلوقات الله » ، ومن ثم يعمل على تدعيم عبادتنا له ، وهددا ارتبط الدين بالعادات والتقاليد والمارسات في الحياة اليومية • ولقد لخص « ول ديورانت » الجو الفدرى في انجلترا وما ساده من مناقشات دينية على النحو التالي : « لقد تعددت المعتقدات الدينية في انجلترا في القرن السابع عشر على نصو بالغ الحدة ، فقد ساعدت عملية الاجتهاد م وتكوين الرأى الفردى على تشجيع الاختلاف بين الشيع والطوائف الدينية ، حتى لقد أحصى أحد المؤلفين ٢٩ طائفة عام ١٦٤١ • وأحصى آخر ١٨٠ طائفة عام ١٦٤٩ فضلا عن الانقسام المعروف بين الكاثوليك والبروتستانت ( خان الشمال زراعيا بأغلبية ساحقة وكاثوليكيا في معظمه ولو في الخفاء • آما لندن والجنوب فكانت تنمو فيها الصناعة والبروتسنانتية بشكل متزايد ) \_ كان هناك الانقسام الحاد داخل البروتستانت الى انجلين ومشخيين ، وبيورتان ، ثم انقسام البيورتان الى مستقلين يحلمون بالجمهورية والكويكرز الذين يعارضون المرب والعنف وحنف الايمان ، والانفصاليين والباحثين والمشاغبين والمنشقين ٠٠ الخ ٠ حتى لقد شكا أحد أعضاء البرلمان من أن الحرفيين كانوا يقيمون النابر للتبشير بعقائدهم المتحمسة ، ومنهم من يغلف مطالبه الاقتصادية والسياسية بنصوص من الكتاب القدس (١) • ولقد

<sup>(</sup>٩) ول ديورانت « قصة الحضارة » الجزء ٢٨ ( الجزء الأول من المجلد السابع ـ بداية عصر العقل ) ص ٢٧٦ ترجمة محمد على أبو دره ومراجعة على أدهم ـ لجنة التأييف والترجمة والنشر القاهرة ١٩٧٥ .



#### - 1.1 -

واكب ذلك كله ترجمة الكتاب المقدس الى اللغة الانجليزية مما أدى الى ظهور تيار تجسد فى جماعات دينية كثيرة انشقت على الكنيسة المقائمة فى انجلترا وعملت على تمرد أوسع ضد النظام الأبوى البطرياركى المقائمة فى انجلترا وعملت على تدعيم حرية الفرد حتى قيل ان هذه الحقبة هى الفترة العظيمة للمذهب الفردى Individualism فى انجلترا .

غير أن هـذه القيادات الجديدة لم تنضح وتتميز الا عند أولئك الذين يفكرون تفكيرا نظريا مجردا ، كان توماس هوبز هو أحد المفكرين، ومن هنا كان استبعاده الصارم للاهوت من مجال الفلسفة ليس سوى محاولة لنحديد خريطة مناسبة لمجالى المعرفة والايمان ، ومن هنا لخص هوبز أسـباب نشاة الدين والخرافة ، كما ناقش أسس المعتقدات الدينية وكذلك المصطلحات التى استخدمها الكتاب المقدس : « أننا نادراً ما نضع في اعتبارنا أن ما يقرب من ٢٧١ صفحة من مجموع صفحات التنين البالغ عددها ١٧٤ تعالج موضوعات دينية ، وهي مدعومة ببراهين مفصلة واقتباسات مستمدة من الكتاب المقدس يدافع فيها هوبز عما يسميه « بالدين الحقيقي » ضد التهديد المزدوج الذي يواجهه من الذهب يسميه « بالدين الحقيقي » ضد التهديد المزدوج الذي يواجهه من الذهب الكاثوليكي والبروتستانتي ، غير أن موقفه لم يكن مماثلا تماماً لموقف ميكافللي ، اذلم يؤثر كثيراً الشـكلات الدينية ، وانما نظر الى الدين ببساطة على أنه صورة نافعة من صور التماسك الاجتماعي لتدعيم ببساطة على أنه صورة نافعة من صور التماسك الاجتماعي لتدعيم الوطنية وتعزيزها عند الناس » (١٠) .

o ــ نخلص من ذلك كله الى أن هوبز لم يكن ملحداً لكنه كان مجدداً فى فهمه للدين ، وهو ان كان قد استبعد الدين من مجال الفلسفة فذلك لأنه أراد أن يحدد الفرق بين مجال « المعرفة » ومجال « الايمان » ، وفضلا عن ذلك فان الدين بوصفه ظاهرة اجتماعية فهو مذهب فى القانون لا مذهب عن التحقيقة ، يقول فى رسالة اهداء بعض كتبه الى الملك

<sup>(10)</sup> Richard Peters . Hobbes, p. 241 - 242 . ( ۲۸ )

# - 2.5 -

شارل الثاني « ان الدين ليس فلسفة بل هو قانون » (١١) • وهو بوصفه فيلسوفا يضع الأسس التي ينبعي أن تقام عليها الدولة القوية الماسكة ، فأن ما يهمه هو أن ينظر الى السلطة التي تعمل على المحافظة على الدولة وبواسطتها تتحول المعتقدات الدينية الى قوانين سياسية •

# ثانيا: نشأة الدين:

٧ - الانسان ع فى نظر هوبز ٤ هو وحده الحيوان المتدين ٤ فلا دين لدى الكائنات الحية الأخرى ٤ واذا كانت « ثمرات الدين ٧ توجد الا عند الانسان . غان بذور الدين لا توجد أيضاً الا عند الانسان دون الحيوان (١٢) • والسبب أن الانسان يتميز عن بقية الحيوانات الأخرى بمجموعة من الخصائص ذات المستوى الرفيع وهى على وجه التحديد أربعة حصائص لا توجد عند أى موجود آخر من الكائنات الحية (١٢) • ومن هذه الخصائص تظهر أربعة أسباب لنشأة الدين \_ فما هى الخصائص التى يتميز بها الانسان دون الحيوان ؟ يمكن أن نلخصها فى ايجاز على النحو الآتى :

أو الرغبة في معرفة العلل ، فهو طلعة البحث عن أسباب الحوادث التي يجدها أمامه: « ويصرف الانسان النظر عن المعلول لكي يوجهه نحسو التماس العلة ، ثم البحث عن علة لهذه العلة ، حتى ينتهي بالضرورة في خاتمة المطاف الى فكرة مؤداها أن ثمة علة ليس لها أدنى علة سابقة لأنها أزلية فيصل الى ما اصطلح الناس على تسميته باسم « الله » ، وهكذا نجد أنه يستحيل أن يقوم المرء بأى بحث عميق في العلل الطبيعية ،

<sup>(11)</sup> Thomas Hobbes: The English Works, Vol. 7, p. 5.

<sup>(12)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, P. 199 and The English Works Vol 3 p. 94.

<sup>(13)</sup> Ibid.



### - 4.4 -

دون أن يجد نفسه مدفوعاً عن هذا الطريق نفسه نحو الاعتقاد بأن ثمة الها أزلياً واحداً ٠٠ »(١٤) .

ثانيا: الانسان هو الجيوان الوحيد القادر على ملاحظة ظهور الشيء واختفائه عومن ثم فهو قادر على معرفة أن الأشياء التي نظهر بداية ، وبالتالي يعرف أن ما له بداية لابد أن يكون له سبب هو الذي حدد توقيت ظهوره فجعله يظهر وقتما ظهر بدلا من أن يتأخر عن ذاك أو يتقدم •

ثالثا: على حين أنه لا توجد سعادة أخرى للبهائم سوى الاستمتاع بطعامها اليومى ، والتعوط ، وممارسة الجنس ، ولما كان لديها قدر ضئيل أو منعدم ، من الاستبصار بالزمن المقبل ، لعدم قدرتها على الملاحظة أو تذكر النظام والترتيب فيما نراه من أشياء ، فان الانسان يلاحظ كيف ظهرت حادثة ما الى الوجود بواسطة حادثة أخرى ويتذكر فيهما المقدم والتالى ، وعندما لا يستطيع أن يؤكد لنفسه الأسباب فيهما المقدم والتالى ، وعندما لا يستطيع أن يؤكد لنفسه الأسباب الصحيحة للأشياء ، فانه يفترض لها أسبابا أخرى يعتمد فيها على خياله أو على ثقته في الآخرين سواء أكانوا من الأصدقاء أو من هم أكثر منه حكمة (١٥) .

رابعا: أما الخاصية الرابعة فان هوبز يذهب الى أنها هي نفسها. مشتقة من الخصائص السابقة ، وهي « الخوف » أو « القلق » الذي ينتاب الانسان لا سيما عندما يتآكد أن هناك أسبابا للأشاياء جميعاً ما ظهرت منها في الحاضر وما سوف يظهر في المستقبل ، فأنه يستحيل

<sup>(14)</sup> Thomas Hobbes: Leviathan, P. 129 and The English works vol. 3, p. 94.

<sup>(15)</sup> T. Hobbes: Leviathan p. 129 & English Works vol 3 p. 94.

#### - 4.4 -

عليه أن يتجنب القلق الدائم مما لا يعرفه من أسباب ويظل الخوف المستمر والقلق الدائم ينخر في قلبه حتى تصبح حالته هنا أشبه بحالة برومثيوس Prometheus الذي سرق النار في الميثولوجيا اليونانية وحملها الى البشر، فعاقبه زيوس Zeus كبير الألهة بأن قيده في صخرة في أحد جبال القرقاز Caucasus وأرسل نسراً كبيراً ينهش من كبده ، وكلما التهم جزء بالنهار يعود فيصلح من جديد بالليل كذلك الانسان ينخر الخوف من الوت في قلبه طوال النهار ولا يرتاح أو يتوقف هذا القلق الا أنناء النوم (١٦) .

٧ ــ هـذه الخصائص البشرية الأربعة تؤدى الى ظهور أربعة أسباب لنشأة الدين فلما كانت رغبة الانسان في معرفة أسباب الأشياء رغبة جامحة ، ولا سيما معرفة أسسباب الخسير والنسر والطسوالع الحسنة أو السيئة ، فان هــذه الرغبة النهمة كثيرا ما يصعب السباعها أى أنها لا ترتوى تماما ، في الأعم الأغلب ، لأنه لا يستطيع أن يقف دائماً على أسباب كل شيء ، لكن الانسان في مثل هـذه الحالة لا يقبل أن يعترف بجهله ، بل ولا يرخى لنفسه مثل هـذا الجهل فيتجه الى خلق الأسباب التي لا يعلمها ، والى اختراع مثل هـذا الجهل فيتجه الى خلق الأسباب التي لا يعلمها ، والى اختراع وذلك لأن تجربته أقنعته أنه لا شيء يحدث في هذا العالم بعير سبب (١٧) ومعنى ذلك أن الجهل بمعرفة الأسباب ، هو أحد الأسباب الرئيسية في نشأة الدين ،

٨ ــ ويصاحب الجهل بالأسباب ، عادة الخوف الدائم الذى يخلق لنفسه موضوعاً معيناً يخاف منه الانسان تماما كما يحدث فى حالة الظلام الدامس! فلما كان المرء لا يرى أمامه شيئاً ، فانه يخلق بخياله

<sup>(16)</sup> Ibid, p. 130, & English Works Vol 3 p. 95.

<sup>(17)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 130 and English Works Vol. 3. p. 95.



### \_ £+0 \_

« قوة » ، أو فاعلا غير مرئى ـ وهو موقف يعد مثالاً صادقا لما قاله آحد الشـعراء القدامى من أن « الخوف البشرى هو الذى خلق الآلهة لأول مرة » ، وان كان الشـاعر يتحدث هنا عن تعدد الآلهة عند الوثنيين (rentites) أما الايمان باله واحد أزنى ، لا متناه ، قادر على كل شيء ، فانه يمكن أن يكون تد استمد من رغبة الناس في معرفة أسباب الأجسام الطبيعية ، أو قواها وعملياتها المتعددة » (١٨) .

وهكذا نجد أن هوبز يتفق مع كثير من المفكرين في قولهم ان « الخوف » من ظواهر الطبيعة ومن المجهول كان عاملا أساسيا غي نشأة الديانة البدائية ، بل أن منهم من يذهب الى أن الديانات السماوية نفسها قد لجأت الى تخويف الناس من عذاب النار ، وما يلقاه الكافر من أهوال المجميم !

٩ - الخوف البشرى ، اذن ، يحتاج الى موضوع معين ولهذا يخلق الخيال هذا الموضوع فى صور قجوهر شفاف أو فاعل غيرمرئى أقرب مايكون الى الجوهر الذى منه كانت « النفس » البشرية ، فهى من ذلك النوع الذى يظهر فى الأحلام أو ينعدس فى المرآة ٠٠ الى آخر تلك المفلوقات الخيالية التى يخلقها النخيال البشرى ، ويظن الناس أنها جواهر حقيقية ذات وجود حقيقى مستقل ، ومن ثم تراهم يطلقون عليها اسم الأشباح ذات وجود حقيقى مستقل ، ومن ثم تراهم يطلقون عليها اسم الأشباح وهى تتميز بقدرتها الخارقة لعى الظهور والاختفاء وقتما تشاء (١٩٠) وهكذا أصبحت « الأشباح فى نظر هوبز السبب الثالث من الأسباب الأربعة لنشاة الدين » •

١٠ ــ لكن كيف يمكن أن تعمل هــذه الأشباح ، أو هــذه الجواهر غير المرئية ؟ الجواب أنها لا تظهر أعمالها على نحو مباشر بل تلجأ الى

<sup>(18)</sup> Ibid.

<sup>(19)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 131 and English Works Vol 3. p. 96.

#### - 2+3 -

الكشف عن أفعالها للناس عن طريق الندر ع والعلامات ع والبشائر ع وغير ذلك من الظواهر التى تسبق وقوع الأحداث رغم أنه قد لا توجد رابطة واضحة بينهما ، وهذا هو السبب الرابع في رأى هوبز لنشأة الدين ، وهو يلخص ذلك كله في عبارة جامعة يقول فيها! « في هذه الانسياء الأربعة وهي فكرة الأشباح ، والجهل بالأسباب الذانية ع وعبادة ما يخلق منه الناس . واعتبار الأشسياء العرضية العابرة بمثابة النذر أو البشائر ــ تكمن البدره الطبيعية للدين ، وبفضل خيالات الناس المختلفة وأحكامهم ، وانفعالاتهم تطورت إلى ألوان من الطقوس والشيائر التى بلغت من التعدد والاختلاف حدا جعل بعض الشاعائر التى بلغت من التعدد والاختلاف حدا جعل بعض الشاعائر التى بلغت من السخف عند قوم آخرين ، و (٢٠٠) .

۱۱ ــ تلك هى « البذور الطبيعية » لنشأة الدين ، فيما يرى هوبز ، غير أن هــذه « البذور » تنمو وتتغذى من مصدرين يؤديان فى النهاية الى ضربين من الدين :

الأولى: الاختراع الطبيعي للانسان الذي يقود ألى الخرافة وعبادة الطبيعة عند الوثنيين •

والثانى: أوامر الله ووصاياه وتوجيهاته والنوعان معا يستهدفان غايه واحدة هى الحصول على ثقة الناس وطاعتهم ونشر السلام والمحبة واقامة المجتمع المدى والنوع الأول يعبر عن جانب من السياسة البشرية ويعلم جانيا من الواجب كان يطلبه الملوك الأول من رعاياهم وأما الدين من النوع الثانى فهو السياسة المقدسة وهو يشتم على أوامر لأولئك الذين أصبحوا رعايا في مملكة الله (٢١) و واختصار

<sup>(20)</sup> T. Hobbes Leviathan p. 132 and English Works, Vol 3. p. 97.

<sup>(21)</sup> Ibid, p. 132 - 133.



#### - £+V -

هناك نوعان من الديانات: الديانة البدائية الوثنية وما تشتمل عليه من خرافات ، ثم الدين الحقيقى المنزل من عند الله ،

١٢ - أما المعبودات التي عبدها الانسان ، في الديانة الوثنية ، فهى فى رأى هـوبز تكاد لا تقع نحت حصر فجميع قوى الطبيعـة عير المرئية كانت موضع تقدير عند الوثنيين اما لأنها الله أو لأنها شيطان. وفضلا عن ذلك فقد اختلق شعراؤهم أرواها تسكن ظواهر الطبيعة وتسيطر عليها • حتى مادة العالم التي لأ شكل لها كانت إلها واتخذت اسم « العماء Chaos » كذلك كانت السماء ، والمحيطات والكواكب ، والنار والتراب ، والرياح ٠٠٠ كلها آلهة ٠ كما أنهم ألهوا : الرجال والنساء ، والطير ، والتمساح ، والعجل ، والكلب ، والحية ٠٠ وملأوا أماكن كثيرة بالأرواح وأطلقوا عليها اسم الأرواح الحارسية Demous (۲۲) • ويذكر هوبز في تفصيل مسهب انواع الأرواح والألهة الموجودة في دَل مدان • وهو يعتمد اعتمادا أساسيا فيما يذكره على الميثولوجيا اليونانية : فالسهول مثلا ، مليئة بروح الآله بان Pan ( وهو اله ااراعي والرعاة في الميتولوجيا البونانيه ) والساطير Satyr ( الهة الغابات عند اليونان ) والحوريات Nymphs ( الهة ثانوية في الميثولوجيا القديمة للمروج الخصراء ) والبحار مليئة بالتريتون Tritons ( آله البحر عند اليونان وهو جسم رجل مع ذيل سمكة ) • وفي كل بيت هناك آلهة الأسرة Lares وكل انسان فرد له جني أو حارسه الخاص Genius متى الجميم له حارسه اليقظ المخيف سيبيروس Centiles ( كلب دو ثلاثة رؤس زعمت الميثولوجيا اليونانية أنه يحرس بوابة الجحيم ) • وفي الليالي المظلمة تمتليء جميع الأماكن بأرواح الموتى Lemures وتظهر مملكة الجنيات والكائنات المرعبية Bugbears بل ان القدماء ، في رأى هوبز ، قد احتفوا

<sup>(22)</sup> Ibid.



#### - £+A -

التقديس ، والقاموا المعابد لمجرد احداث عارضة أو أمور معنوية أو كيفيات خاصة مثل الليل والنهار ، والزمان والسلم ، والحب ، والفضيلة والشرف والحسحة والثقة ١٠ الخ ٠ حتى الذكاء البشرى وما يبدعه جعلوا له آلهة خاصة هي ربات الفنون Muses أما جهلهم الخاص فقد اطلقوا عليه اسم « الحظ rorum ورغبانهم الماتية باسم كيوبيد ليونا وغضبهم العنيف اسم الأرواح المنتقمة Furies وعلى أعضائهم الجنسية اسم بريابوس Priapus (اله القرة التناسلية وعلى أعضائهم الجنسية اسم بريابوس Priapus (اله القرة التناسلية عند الذكور في الميثولوجيا اليونانية ) ووصموا المدنسات باسم الأرواح الشريرة Incubi ،

١٣ – معنى ذلك أن هناك نوعين من الدين: الأول الوثنى أو البدائى أو المراقة بصفة عامة ، الثانى الدين الحق أو المنزل أو الموحى به ولكن الأساس واحد لكليهما فى الطبيعة البشرية وأعنى به « البنور الطبيعية » التى سبق أن تحدثنا عنها بيقول هوبز فى عبارة بارعة غنية المضمون « المخوف من القوى غير المرئية التى اختلقها الذهن البشرى أو تخيلها من الحكايات المشروعة علنا هو الدين فان كانت غير مشروعة فهو المخرافة وعندما تكون القوة المتخيلة هى حقاً كما تخيلناها فان ذلك يكون الدين الحق و وهذه العبارة بالغة المجرأة فى صراحتها ، لا سيما اذا ربطنا بينها وبين عبارات أخرى لهوبز يذهب فيها الى أننا لا نستطيع أن نؤكذ من الناحية العقلية شيئاً من صفات الله ، والمعتقدات الدينية ليست صادقة أو كاذبة ع كما هى الحال فى قضايا الهندسة ، بل هى تعبيرات عن العبادة تقوم على ثقتنا مى الشخص الذى يشرحها أو يعرضها علينا و ويستطرد هوبز فيقول : « انه يستحيل على البشر أن يكونوا فى أذهانهم عن الله فكرة تجى النه يستحيل على البشر أن يكونوا فى أذهانهم عن الله فكرة تجى و النه يستحيل على البشر أن يكونوا فى أذهانهم عن الله فكرة تجى النه يستحيل على البشر أن يكونوا فى أذهانهم عن الله فكرة تجى و النه يستحيل على البشر أن يكونوا فى أذهانهم عن الله فكرة تجى النه يستحيل على البشر أن يكونوا فى أذهانهم عن الله فكرة تجى النه يستحيل على البشر أن يكونوا فى أذهانهم عن الله فكرة تجى المناه الله فكرة تجى النه يستحيل على البشر أن يكونوا فى أذهانهم عن الله فكرة تجى المناه المن

<sup>(23)</sup> Ibid , p. 133 - 134 and Eng. Works Vol 3 p. 99 - 100.

<sup>(24)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 91 - 93 and English Works Vol 3 p. 45.

#### - 2+9 -

مطابقة تماما الطبيعته • كما أن الرجل الأكمه أو المولود أعمى حينه يسمع الناس يتحدثون عن تدفئة أجسامهم بالنار ، وحينما يشعر بالدف هو نفسه عند اقترابه من النار ، قد يتصور بكل سهولة ، أو قد يؤكد لنفسه بكل يقين أن ثمة شيئاً يطلق عليه الناس اسم « النار » ، وأن هذا الشيء هو حالة الدفء الذي يحس بها ، ولكن دون أن يكون في وسعه تخيل شكلها ، أو تكوين فكرة في ذهنه عنها كتلك التي يكونها أولئك الذين يرونها ••• » (٢٠٠) •

### \* \* \*

## ثالثاً: وجود الله وطبيعته

15 سبق أن ذكرنا أنه يصعب أن نقول أن هوبز كان ملحداً بأى مقياس من المقاييس ( اللهم الا أذا أخذنا بالنظور الذي يتبناه رجال الدين والذي يقول كل من ليس معناه فهو علينا ! أعنى كل من لا يؤمن بأفكارنا فهو كافر ! ) لكن المسكلة لا تقف عند هذا الحد ، فعلى الرغم من أن هوبز كتب كنابات كثيرة جدا في فلسفة الدين ، وكان المرء يتوقع أن يكون موقفه من الدين ووجهة نظره في الأمور الدينية واضحة ، فأن العكس هو الصحيح ، كما أن الخلاف حول تفسير موقفه من الدين عند شراحه ونقاده على حد السواء ظل عنيفاً منذ عصره حتى يومنا الراهن (٢٦) ، يقول جلوفر « ما أن نصل الى معرفة الله حتى يظهر الشك عند هوبز بوصفه المقابل لتسليمه بالمسيحية ، فكثير من أقواله عن معرفة المعقلية بالله يحطمها شكه ، واعتماده على فكثير من أقواله عن معرفة المعقلية بالله يحطمها شكه ، واعتماده على

<sup>(25)</sup> T. Hobbes Leviathan P. 128 and English Works Vol 3. p. 92 - 93.

<sup>(26)</sup> Ronald Hepburn: Hobbes and the Knowledge of God p. 85 in : ( Hobbes and Rousseau - ed . by M. Cranston & R. Peters - New York 1972 ) .



#### -- 413 --

الايمان ، أكثر من اعتماده على العقل ، ولهذا فلم يكن هوبز هنا واضحاً كما عودنا ٠٠٠» (٢٧) •

هذ ـ ولعل جانباً من غموض الفكرة الدينية عن الله عند هوبز يرجع الى أنه حاول أن يوفق بجراته العقلية المعتادة بين ضربين من التأليه Theism اشتمل عليهما التراث الديني العقلي لأوربا الغربية • أما النوع الأول : فهو الناليه الذي ظهر وتطور من عقلانية اليونان ، وكان الله فيه كاملا ، لا يتغير ، فعلا محضاً بلا امكان للفعل ، ومع ذلك فهو الله غير شخصي ، كما هي الحال في الله أرسطو الذي لا يكترث مِمَا يحدث في العالم . والنوع الثاني : هو التاليه الذي جاء به تراث الكتاب المقدس أعنى التراث اليهودي والمسيحي وكان الله فيه شخصاً ، خالقاً مسيطراً على الطبيعة على نحو مباشر كما أنه يتجلى عن طريق أفعاله ع في التاريخ ، ويرتبط بعباده ارتباطا وثيقاً ، وهو أقرب اليهم من حبل الوريد ، وهذان الفهمان لله لا يمكن التوفيق بينهما • ولقد أدرك بسكال B. Pascal ببصيرته النافذة هذه الحقيقة ، ولهذا وضع تمييزاً حاداً بين اله الفلاسفة ، واله ابراهيم واسحاق ويعقوب ، ومعظم الصعوبات الموجودة في اللاهوت المسيحي ترجع آلى التناقض القائم بين هذين الضربين من التأليه (٢٨) ، ولقد وقع هوبز في شراك هـ ذه المتناقضات ورغم جهوده الجبارة التي تستحق أن تقارن بجهود اللاهوتيين ، غانه لم يصل قط الى موقف متسق ، فقد كان يميل ميلا قوياً الى تراث الكتاب المقدس وكان واعياً ، فيما يبدو ، ببعض التناقضات في كثير من السياقات لكنه لم يدرك ، في الأعم الأغلب ، أن هناك ثغرة بين السبب غير الشخى لجميع الأشياء والشخص السيد الذى يكون بسبب قوته « الملك ، والآله ، والأب » كما أنه كان ، من ناحية أخرى على وعى بمشكلة ارتباط النشاط الدينامي لله الذي يأمر ويتجلى

<sup>(27)</sup> W. Glover: God and Thomas Hobbes p. 163

<sup>(28)</sup> Ibid



#### - 1.13 -

بأغعاله فى التاريخ ، بالله الذى لا يتغير والذى يستازمه مذهبه الحتمى ، والحل الذى قدمه هام رغم عدم كفايته ، وهو أن أفعال الله الحاضرة تظهر مقاصده ونواياه الأزلية (٢٩) .

۱۸ ــ أما بالنسبة لوجود الله فان براون K. C. Brown يذهب الى أننا نجد مجموعة من الأدلة الغائية متناثرة في كتابات هوبزع ذاك أن فيلسوفنا يذهب الى أننا نستطيع ان نعرف أن الله موجود بنور العقل الطبيعي ، كما أنه يرى أن الاستدلال الغائي هو الصورة الأساسية للتدليل على وجود الله • ويرفض بروان ما يذهب اليه شــتراوس Strauss من أن هـذه الأدلة ليست سوى بقايا من التراث الديني القديم وأنها تتناقض مع فلسفة هوبز كلها (٢١) • والحق أننا نجد هنا مثلا لعموض موقف هوبز الذي أشرنا اليه مند قليل م فهو عندما أراد تحديد مجال العقل الفلسفي استبعد اللاهوت ، على اعتبار أن موضوع العقل الفلسفي هو الجسم الذي نسنطيع تصور أصله ومنشآه أو القابل للحل والتركيب ، فاذا تصورنا الله على أنه أزلى ، لا منشأ له ، ولا يمكن الاحاطة به أو سبر أغواره ، فلابد من استبعاده من مجال الفلسفة • غير أن هوبز في بعض المواضع الأخرى من مؤلفاته يتحدث عن العقل الفلسفى بوصفه قادراً على اثبات وجود الله: « بنور العقل الطبيعي نستطيع أن نعرف أن الله موجود »(٢٢) • وربما قيل ان السياق الذي وردت فيه هـذه العبارة \_ وهو مناقشة القسم يجعلها ملاحظة عابرة ،

<sup>(29)</sup> W. Glover: Ibid.

<sup>(30)</sup> K.C. Brown: «Hobbes Grounds For Belief in Deity»: Article in Philosophy 1962.

<sup>(31)</sup> Ibid .

<sup>(32)</sup> T. Hobbes: De Cive p. 132 & The English Works Vol 2. p. 27.



#### - 113 -

لكتها فى الواقع ليست الاشارة الوحيدة ، فلقد كتب هوبز الى الأسقف برامهول Bishop Bramhall يقول: « هناك اتفاق بيننا على أن العقل الطبيعى يملى علينا وجود الله » (٢٢) •

۱۷ — وييدو أن جل هـذا التناقض الظاهرى هو التفرقة بين وجود الله وطبيعته : فوجود الله يدخل ضمن مجال العقل الفلسفى الذى يستطيع ٤ بطرق ستى أن يبرهن عليه • أما طبيعة الله فهى التى تخرج عن نطاق العقل لأنه لا يمكن ادراكها أو الاحاطة بها أو فهم كنهها المتخرج عن نطاق العقل لأنه لا يمكن ادراكها أو الاحاطة بها أو فهم كنهها على كل شيء فان ذلك يعنى أننا لا نستطيع أن نكون فكرة أو تصوراً عن الله ، وبالتالى فان كل صفاته تشير الى عجزنا ، وتدل على نقص قدرتنا لتصور أى شيء عن طبيعته فيما عدا القول بأن الله موجود فحسب (٢٦) • ومعنى ذلك أن الشك عند هوبز فيما يتعلق بمعرفتنا بالله ، وما يسميه البعض « باللاأدرية » عنده (٢٠٠) • انما ينصب على طبيعة الله وصفاته لاعلى وجوده فنحن نستطيع أن نعرف أن الله موجود ، لكنا لا نستطيع أن نعرف ما هو لأننا لا علم لنا باللامتناهى • وسوف نعود الى هـذه النقطة بعد قليل •

۱۸ ــ لكن آلا يجوز أن نقول ان وجود الله صفة من صفاته ؟! ان هوبز في بعض النصوص لا يقابل بين وجود الله الذي نستطيع أن

<sup>(33)</sup> T. Hobbes: The English Works Vol 4, p. 293.

<sup>(34)</sup> Ibid, p. 59.

<sup>(</sup>٣٥) قارن ما يقوله سورلى « ان نظرية هوبز عن الله يمكن أن نسميها بالتعبير الحديث لا أدرية Agnostic » انظر « تاريخ الفلسفة البريطانية حتى عام ١٩٠٠ .

W. R. Sorley: A History of British Philosophy to 1900, p. 67 Cambridge University Press, 1965.



#### - 214 -

نصل الى معرفته بالعقل الطبيعى ، وصفات الله التى لا نستطيع أن ندرك كنهها ، بل نراه يدخل الوجود فى زمرة الصفات الالهية ، ومن ثم معرفتها ، وصفات الله التى يستطيع العقل البشرى أن يصل الى معرفتها ، وصفات الله التى يعجز هذا العقل عن الوصول اليها ، وصفات الله التى يعجز هذا العقل عن الوصول اليها ، ولقد أدت هذه الفكرة بهوبز الى أن يصل الى حدود الدليل الانطواء بى وجود الله ٠٠ »(٢٦) ، فنحن نراه يقول : «سوف أبدأ بالحديث عن صفات الله ويبدو من الواضح أننا ينبغى أن ننسب الوجود الى الله ذلك لأنه لا يوجد انسان قط لديه استعداد لاحترام وتبجيل ما يعتقد أنه غير موجود ٠٠ »(٢٧) ليس ثمة سوى اسم واحد يدل على تصورنا الطبيعته وذلك هو : أنا أكون ٠٠ »(٢٨) ويشير هوبز بالعبارة الأخيرة الى الله الى الجواب الذى أجاب به الله على موسى عندما سأله عن اسمه : « أنا أكون ما أكون ٠٠ »(٢٨) ومعنى ذلك أن تفكير هوبز يتأرجح بين أهيه أرسلنى اليكم »(٢٩) ، ومعنى ذلك أن تفكير هوبز يتأرجح بين تقديم توضيح التفكير الدينى الطبيعى عن الله ، والدليل الانطولوجى تقديم توضيح التفكير الدينى الطبيعى عن الله ، والدليل الانطولوجى

<sup>(36)</sup> Ronald Hepburn: Hobbes and the Knowledge of God p. 90.

<sup>(37)</sup> T. Hobbes Leviathan P. 315 - 316 & English works vol 3p. 351 - 352.

<sup>(</sup>٣٨) سفر الخروج — الاصحاح الثالث آية ١٤ ، و « أهمية كلمة عبرية معناها « الوجود » — قارن ما يقوله انزسكوت » آه ياالها! عندما سألك موسى بوصفك أعظم الحكماء حقاً ، بأى اسم ينبغى عليه أن يسميك لبنى اسرائيل ، ولانك تعرف ما الذى يمكن أن يتصوره عنك العقل الفانى كشفت له عن اسمك المبارك ، أهيه الذى أهيه « — أنا الوجود — أنا أكون ما أكون » اتينى جلسوث روح الفلسفة المسيحية في العصر انوسيط ص ٧٨ ترجمة د ، الهام عبد الفتاح دار الثقافة للطباعة والنشر القاهرة سنة ١٩٧٤ ،

<sup>(39)</sup> Ibid: De Cive p. 300 English Works Vol 2 p. 216.



#### - 113 -

بالمعنى الدقيق للكلمة الذي يبرهن على وجود الله من تصور كماله ولم يطور هوبز الاحتمال الثاني باتساق ٠٠ » (٤٠) ٠

١٩ – غير أن ذلك لا ينفى أننا نستطيع أن نجد عند هوبز آدلة أخرى على وجود الله فهو كثيراً ما يتحدث عن الله بوصفه السبب النهائى Utimate Cause Ultimate Cause للعالم فالله هو القوة الأولى لجميسع القوى ، وهو السبب الأولى لجميع الأسباب ، وهو ما يتصوره الناس جميعا تحت اسم الله بما فى ذلك الأزلية ، والقدرة على كل شىء (١٤) • ولابد لنا من أن نفترض موجوداً لديه القدرة على ايجاد الأسسياء ، على أن يكون هسذا الموجود أزليا Etternal لأنه ما لم يكن كذلك لاحتاج الى شىء آخر أسبق منه • • الى أن نصل الى ما هو أزلى ، أعنى الى القوة الأولى الجميع القوى والسبب الأول إكل الأسباب (٢٤) • ومثل هسذا الدليل يتفق مع فكرة الضرورة عند هوبز فالله هو « الحلقة الأولى » فى سلسلة من السبية الضرورية « اننا نفهم من كلمة الله أنه علة العالم » (٢٤٠) •

وصفاته عيده هوبز الى أنها يتعلق بوجود الله ، أما بالنسبة لطبيعته وصفاته فيذهب هوبز الى أنها أمور لا يمكن الاحاطة بها أو ادراكها عيدهب هوبز الى أنها أمور لا يمكن الاحاطة بها أو ادراكها العقل الطبيعى ، فان عليه اما أن يستخدم صفات سلبية مثل لا متناه ، وأزلى ، ولا يمكن الاحاطة به ، أو صفات دالة على صيغة أفعل التفضيل مثل الأعظم ، الأعلى ، وما شابه ذلك أو صفات نكره مثل خير ، وعادل ، ومقدس وخالق ، كما لو كان يريد أن يعلن أنه لا يعرف من هو ، وانما يريد أن يعبر الى أى حد نحن معجبون به ، والى أى حد نحن على التواضع ، وعلى رغبتنا فى استعداد لطاعته ، وتلك علامة على التواضع ، وعلى رغبتنا فى

<sup>(40)</sup> Ronald Hepburn: op. cit.

<sup>(41)</sup> T. Hobbes: The English Works vol 4 p. 59 - 60.



\_ 2.10 \_

احترامه بقدر ما نستطيع ، لأنه ليس ثمة سوى اسم واحد يدل على تصورنا لطبيعته وهو: أنا أكون ٠٠ »(ند) • أما إذا تحدثنا مثلا عن حكمة Wisdom الله ، فذلك يعنى أننا نتحدث عن صفة لا يمكن ادراك كنهها تصف طبيعة لا يمكن ادراك كنهها أيضا • والتفلسف حول هذه الصفات لابد أن يؤدى بالضرورة الى أغوار سحيقة من الظلام والعموض . وهددا هو السبب في أن كتابات الفلاسفة المدرسيين امتلات بأسماء وصفات لا معنى لهـا مثل « الروح اللامادي » ، « والآن الأزلى » وما شابه ذلك • والعريب أن هوبز يطالبنا بأن نقتصر هي أحاديثنا عن الله على ما يذكره الكتاب المقدس ، فحتى ان كان لا يمكن فهمه أو ادراكه « قبلناه وهو هنا يلجأ الى التفرقة بين ما لا يمكن فهمه أو الإحاطة به من « الكلمات » ، وما لا يمكن فهمه أو الاحاطة به من « الأثسياء » يقول « عندما تكون طبيعة الشيء مما لا يمكن الاحاطة به فانني اذعن في هـ ذه الحالة لما يقول الكتاب المقدس ، لكن عندما تكون معانى الكامات لا يمكن الاحاطة بها فاننى لا أستطيع أن أذعن لسلطة الاسكولائيين (١٥٠) م كما أنه يلجأ أيضا الى التفرقة بين « ما يضا العقل » ، وما هو « فوق المعقل » • لأنه على الزغم من أنه قد يكون هناك كثير من الأمور في كلام الله فوق العقل ، أعنى أنه لا يمكن البرهنة عليها أو دحضها بواسطة العقل الطبيعي ، فانه لا يوجد شيء في كلامه رغم ذلك ، يضاد العقل وان بدا فيه شيء من ذلك فلابد أن يكون هناك خطأ ما : اما في تفسيرنا أو في استدلالنا ٠٠ »(٢٦) ٠

<sup>(42)</sup> Ibid.

<sup>(43)</sup> T. Hobbes: The Works Vol 2 p. 213.

<sup>(44)</sup> T. Hobbes: Leviathan, P. 316 - 317 and The English Works Vol 3 p. 352.

<sup>(45)</sup> T. Hobbes: An Answer to Bishop Bramhall.: in the English Works Vol 4 p. 314.

<sup>(46)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 321 - and English Works vol 3 p. 360.



- 113 -

71 ـ رغم التفرقة السابقة بين ما لا يمكن ادراكه من « الكلمات » ومن « الأشياء » لكى يمن مشكلة صفات الله وطبيعته بعيدا عن مجادلات المدرسيين في العصور الوسطى ؛ فان هذه التفرقه لم تفد الا قليلا ، فالله مثلا تحدث الى موسى في جبل سيناء فكيف نفهم ذلك ؟: « اذا قلنا أن الله تكلم وظهر على نحو ما هو عليه في طبيعته فأن ذلك يعنى انكار لا تناهيه . وتخفيه ، وعدم ادراك كنهه ، فاذا قلنا أنه تكلم عن طريق الالهام أو الروح القدس ، على اعتبار أن الروح القدس دليل على الاله ، لكنا في هذه الحالة نساوى بين موسى والمسيح الدى تجسدت فيه وحده الألوهية ٠٠ ذلك كله لا يفسر كيف تحدث الله الى موسى في جبل سيناء (٧٠) ٠ وينتهى هوبز الى أن الطريقة التى كلم بها الله موسى غير واضحة (٨٠) ٠

77 \_ من الأفكار الغريبة التي يقولها هوبز عن الله ما يذهب اليه من أن الله « روح جسدى » ذلك لأن الله لابد أن يكون جسمياً Corporeal اذ لا يمكن أن يوجد الا ما هو جسم ، غالله يؤنر غي الأجسام على نحو ما يؤثرجسم غيى جسم : لذن «جسمية الله لابدأن تفهم بمعناها الدقيق فهي أقرب الى أن تكون لا شيء لأنها جسمية أثيريه دقيقة للغاية ع وغضلا عن ذلك لا أجزاء فيها ، ولا شكل لها ، واذا كان أفلاطون وأرسطو ، قد ذهبا الى أن هناك « جواهر لا مادية » ، أفلاطون وأرسطو ، قد ذهبا الى أن هناك « جواهر لا مادية » ، أو جوهر غير جسمية ، فان هوبز يعيب عليهما هذه الفكرة المتناقضة ، فهما قد أخطا فهم الكائنات الدقيقة الموجودة في المخ والتي يرونها في الأحلم ، أتعتقدون أنه مما يشرف الله أن يكون أحد هذه الكائنات ، ، ؟ ! » (من الكائنات ، ، ؟ ! » (من المنه من الكائنات ، ، ؟ ! » (منه الكائنات ، ، ؟ ! » (منه منه الكائنات ، ، ؟ ! » (منه المنه منه الكائنات ، ، ؟ ! » (منه الله أن يكون أحد هذه الكائنات ، ، ؟ ! » (منه المنه منه الكائنات ، ، ؟ ! » (منه الكائنات ، ، ؟ ! » (منه المنه منه الكائنات ، ، ؟ ! » (منه منه المنه منه الكائنات ، ، ؟ ! » (منه منه المنه منه المنه المنه الله أن يكون أحد هذه الكائنات ، ؟ ! » (منه منه الكائنات ، ؟ ! » (منه منه المنه المنه المنه المنه المنه الكائنات الدقيقة المنه الكائنات المنه الم

<sup>(47)</sup> T. Hobbes: The English Works vol 3 p. 420.

<sup>(48)</sup> Ibid.

<sup>(49)</sup> T. Hobbes: The English Works, vol 4 p. 426.

- £1V -

77 ـ يلجأ هوبز في تنسيره لشكلة الشر والترام الناس بطاعة الله ، الى القوة اللامتناهية لله : « أن البشر جميعاً يعلنون ولاءهم ، على نحو طبيعى ، لأولئك الذين لا يمكن مقاومة قوتهم بسبب سمو قوتهم وامتيازها ، وهذا هو السبب الذي ييرر للملك أن يحكم رعاياه ، وذلك هو حق الله في ابتلاء الناس وفق مشيئته فهو يرجع الى أن الله قادر على كل شيء ، ان هذا الحق لا يعود اليه بوصفه خالقاً ، ولا لفضله ونعمته بل لقدرته اللامتناهية ، واذا كانت العقوبة تعتمد على وجود خطيئة ، فان حق الابتلاء لا يحتاج باستمرار الى خطيئة ولا يستمد من ارتكاب الشر ، وانما يعتمد فحسب على قوة الله وحدها »(٥٠) ،

لقد كانت « مشكلة الشر » من المشكلات التى حيرت فلاسسفة العصور الوسطى : كيف يمكن أن نفسر ما يعيش فيه الأشرار من رغد ورغاهية وما يعانى منه الأخيار من محن وعذاب وبلاء ؟ ما الأساس الذى يقسم الله على أساسه الأرزاق بين الناس ، وكيف يوزع الخيرات والنعم وكذلك المحن والنقم ؛ لقد هزت هذه المشكلات ايمان العوام أولا وايمان الفلاسفة ثانيا ، بل والأنبياء ثالثاً فها هو « داود » يعجب من « سلامة الأشرار ، ليسوا في تعب الناس ، ومع البشر لا يصابون ، هوذا هؤلاء هم الأشرار مستريحين الى الدهر يكثرون ثروة ، ، » (١٥) وقبل ذلك كله هناك أيوب « الرجل الكامل المستقيم الذى يتقى الله ويحيد عن الشر » كما يقول الكتاب المقدس (٢٥) ، ومع ذلك فهو يجد نفسه في لحظات وقد نفقت السبعة آلاف رأس من العنم ، والآلاف نفسه نمى لحظات وقد نفقت السبعة آلاف رأس من العنم ، والآلاف وثلاث بنات ) كانوا يأكلون ويشربون خمراً في بيت أخيهم الأكبر ،

<sup>(50)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 312.

<sup>(</sup>١٥) مزامير داود : المزمور الثانث والعسبون ٣ -- ١١ .

<sup>(</sup>٥٢) سفر أيوب : الاصحاح الأول : ١ ٠ ( ٢٧ ــ هوبز )



#### - ٤١٨ -

واذا بريح شديدة جاءت من القفر وصدمت زوايا البيت الأربع فسقط على العُلمان فماتوا ونجوت أنا وحدى الخبرك ٠٠ » (٥٣) ٠ وهكذا يفقد الرجل أبناءه وثروته معا ع ثم صحته ، حتى ليجأر بالشكوى والاحتجاج « كم جادل أيوب الله بعنف من كثرة ما عانى من محن رغم استقامته ؟ لقد حسم الله هـذه المشكلة بنفسه هـذه المرة غلم يردها الى خطايا ارتكبها أيوب بل ان الله يستمد حججه من قوته هو ، وقدرنه على كل شيء »(٥١) • أجاب الرب أيوب من العاصفة وقال: من هـذا الذي يظلم القضاء بكلام بلا معرفة ؟ اشدد الآن حقويك كرجل فانى أسألك فتعلمنى : أين كنت حين أسست الأرض ؟ أخبر ان كان عندك فهم \_\_ من وضع قياسها ؟ من مد عليها مطمارا ؟! على أى شيء قرت قواعدها ع أو من وضع حجر زاويتها ؟ (ده) • انها القوة اللامتناهية لله وهي في الوقت ذاته ما يؤكد حريته المطلقة في أن يفعل ما يشاء • لقد كانت الفكرة السائدة في القرن السابع عشر أن الله يفعل ما يفعل لأنه خير، أو هـو خير لأن الله يفعله ، وآن كان أفلاطونيو كيمبردج وغيرهم من الفلاسفة قد ذهبوا متأثرين بالتراث الأفلاطوني ، الى القول بأن القانون الأخلاقي ملزم حتى بالنسبة اله \_ أما عند هوبز «فالله فوق الخير والشر» بالعنى الحرفي للكلمة • « اننى أجبيب على اعتراضات اللورد بما عاله القديس بولس: من أنت أيها الانسان الذي تجاوب الله ؟ ألعل الجبلة تقول لجابلها : لاذا صنعتى هكذا ؟! أم ليس للخزاف سلطان على الطين، أن يصنع من كتلة واحدة اناء للكرامة واناء للهوان ؟ »(٥٦) وذلك كله يتفق مع فكرة هوبز في أن قوة الله التي لا تقاوم « تجبر الناس في

<sup>(</sup>٢٣) سفر أيوب الاصحاح الأول ١٢ ــ ١٨٠

<sup>(54)</sup> T. Hobbes: Leviathan, p. 312.

<sup>(</sup>٥٥) سفر أيوب الاحصاح الثامن والثلاثون : ١ - ٦ .

<sup>(</sup>٥٦) رسالة القديس بولس الى اهل رومية الاصحاح التاسع عدد ٢٠ ـــ ٢١ وقارن مجموعة مؤلفات هوبز الانجليزية المجلد الرابع ص ٢٤٦ .٠



#### - \$19 -

النهاية على طاعتها لأنها « لا تقاوم » ، وهي وحدها التي تفسر بها أعمال الله في خلقه ، ومن هنا عندما سأل الدواريون السيدالمسيح عنالرجن الذي ولد أعمى : « يامعلم من أخطأ ؟ هذا أم أبياه حتى ولد أعمى أجاب يسوع : لا هذا أخطأ ولا أبواه ، لكن لتطهر أعمال الله فيه » (٧٠) • « فقدر قالله تظهر وتتجلى عي كل شيء : حتى الحيوانات نفسها تخضع لألوان من العذاب والآلام ، والموت ، ومع ذلك فهي لم تخطىء ولم تأثم ، انها ارادة الله التي تريد لها أن تكون كذلك ، قوة الله التي لا تقاوم تبرر جميع أفعاله أينما وجدت ٠٠ » (٨٥) •

#### \* \* \*

## رابعاً: حرية الارادة ومشكلاتها الدينية

72 - حرية الله مطلقة ، وارادته لا متناهية ، وقدرته على كل شيء هي التأكيد الحاسم لهذه الارادة الحرة المطلقة ، فماذا نقول في ارادة الانسان ؟ ا تلك هي المشكلة التي طال فيها الحوار والنقاش الودي على البداية بين فيلسوفنا وبين الأسقف برامهول عندما كانا لاجئين في باريس ، ثم احتدم النقاش بينهما حتى تحول الى معركة عنيفة إلى قارن الفصل الثاني من الباب الأول فقرة ٤٢) وكان السبب فيها كما رأينا نشر بحث هوبز عن « الحرية والضرورة » دون اذن مؤلفه عام راينا نشر بحث هوبز عن « الحرية والضرورة » دون اذن مؤلفه عام راينا نشر بحث هوبز عن « الحرية والضرورة » دون اذن مؤلفه عام وانه كان ينبغي عرض وجهة نظره بأمانة (٥٩) ، فاضطر الى اعادة نشر

<sup>(</sup>٥٧) انجيل يوحنا الاصحاح التاسع عدد ٢ - ١ .

<sup>(58)</sup> T. Hobbes: The English works, vol. 4 p. 249 - 250.

<sup>(</sup>٥٩) الحق أن الاسقف استشاط غضبا من المندمة التي كتبها مترجم المخطوطة والتي تضمنت سحرية وهجوما بذئيا على القساوسة يقول برامهول: « أما المترجم الذي لا أعرف اسمه غلن أعيره التفاتا ولن أهتم بانتقاداته لما فيها من جهل ، فالكنيسة ارفع كثيرا من انتقاصاته ...



-- 2 T + --

نسخته الطية مع نسخة هوبز في العاله التالي عام ١٦٥٥ تحت عنوان « مشكلات خاصة بالحرية والضرورة والصدفة ٠٠ » (٦٠) •

70 \_\_ جميع الأفعال البشرية ، عند هوبز ، محددة تحديدا دقيقاً و هي «ضرورية» فالانسان «حر» في أن ينعل مايريد ما لم نكن هناك عقبات تقف آمامه ، لكن رغبته في أن يفعل ما يريد لها ، هي نفسها ، أسباب مادية ضرورية ، ومن ثم فان الحرية هنا تعني « غياب العوائق والعقبات أمام حركة الفعل » (١١) ، فاذا أراد الانسان أن يفعل شيئاً ، ولم تكن هناك عقبات في طريق فعله فهو اذن «حر » في هذا الفعل ، ولقد كان هوبز مغرما بالمفارقات ، ولا شيء ينطوي على مفارتة مأن عبارته التي تقدول ان الفعل يمكن أن يكون ، في وقت واحد ، عراً ومحدداً ، لكن المفارقة تختفي اذ! تذكرنا تعريف هوبز للحرية بأنها حراً ومحدداً ، لكن المفارقة تختفي اذ! تذكرنا تعريف هوبز للحرية بأنها « انعدام » العوائق أمام أي فعل يريد الانسان تحقيقه (١٢) ،

70 ــ ويعترف هوبز أن معظم الناس يتـــعرون بأنهم أحرار ، لكنه يذهب الى أن ذلك لا يعنى سوى أن معظم الناس يجهلون أسباب الأشــياء ، وأنها لمسألة بسيطة للعاية أن ننتقل من الجهل بالأسباب الى الاعتقاد بأنه ليس ثمة سبب على الاطلاق ، يقول هوبز في عبارة يستبق فيها ما سوف يقوله اسبينوزا: « أن قطعة الخشب التي يتقاذغها

ويكفى أنه عود قلهه التطاول ومجاوزة كل حنود للحقيقة ، وكشف عن جهله ، فه علوماته عن المشكلات اللاهوتية معدومة تمامة ، ، أى زمن أغبر نعيش فيه ! ذلك الذي يحكم فيه العميان على الأنوان! » قارن:

<sup>- «</sup> The English Works of Thomas Hobbes, » Vol. 5, 24.

<sup>(</sup>٦٠) نشرت كلها مى المجاد الخامس من مجموعة مؤلفاته التى قام على اشرها سيروليم مولزورث .

<sup>(61)</sup> T. Hobbes: The English Works, Vol 2, p. 120.

<sup>(62)</sup> Samuel I. Mintz: The Hunting of Leviathan, p. 111 Cambridge 1969.

- 173 -

الأطفال فترتطم مرة بهدا الحائط ومرة أخرى بحائط آخر عوتدور مرة بسرعة ، ومرة تضرب الناس في سيقانهم حدد القطعة من المختب لو كان لديها شعور أو احساس بحركتها الخاصة لاعتقدت أن هده الحركة نابعة من ارادتها هي ما لم تشعر بمن تذفها وهل يمكن أن تقول ان الانسان أكثر حكمة عندما يجرى من مكان الى مكان من أجل منفعة ، ومن هذا الى هناك من أجل صفقة ، ويزعج العالم بما يفعله ، ويعتقد أنه يفعل بلا سبب سوى ارادنه هو ثم لا يرى أية رابطة يمكن أن تحدث ارادته هدد ؟! »(٦٢) .

77 - جميع الأفعال مسببة حتى ولو كانت الأسباب مجهولة لنا ، وعندما نقول أن الفعل طارىء أو عارض ، غليس ذلك سوى اعتراف بأننا نجهل أسبابه ، وبالطبع نستطيع أن نقول ان السبب النهائي لكل شيء هو الله القادر على كل شيء بوصفه المحرك الأول ، لكن ذلك لا ينبئنا بشيء عن الأسباب الثانية ، وهذه الأسباب تربكنا ، في العادة ، بطابعها الرواغ ، ومع ذلك فبنبغي علينا ألا نفترض أن الأسباب الثانية غير موجودة لمجرد أنها مجهولة فحسب! أن الأسباب موجودة وهي تحدث نتائجها بالضرورة حتى في تلك الحالات التي تعزى، في العادة ، الى الصدفة أو العرضية ، ومن نم فلو أننا قلنا : « انه اما أن تمطر السماء غدا أو لا تمطر » واعتبرنا هذه القضية عرضية فان ما تقوله في الحقيقة هو أن أحد الاحتماليل لابد أن يكون صادقا ، لكنا لا نعرف أيهما ، وهكذا تظل الضرورة باقية كما هي رغم أننا لا نعرفها ، وهكذا لا تعبر القضية الا عن جهلنا فحسب (علام ) مكذلك لو أننا اعتقدنا أن القاء النرد إزهرة الطاولة ) يمثل عملية مصادفة ، فاننا في هذه الحالة لا نعبر الا عن جهلنا فحسب بالأسباب الحقيقية والضرورية لما يحدث (د) و

<sup>(64)</sup> T. Hobbes: The English works vol. 4 p. 277.

<sup>(65)</sup> Ibid.

#### - 277 -

ومن السهل أن نرى كيف تنشأ مثل هذه الحتمية المتطرفة ، فهى نتيجة منطقية لموقف هوبز المادى والآلى: ففى عالم لا يتألف الا من المادة وتحكمه قوانين الحركة فان كل حادثة فيه حتى « الحركة الموضعية اللطيفة » لأصابع الأسقف برامهول عندما يكنب ضد هوبز ، فهى فزيقيا مسببة ، ومن ثم نستطيع أن نقول أن هجوم « برمهول » على حتمية هوبز هى ، ضمنا ، هجوم على المادية ، • » (١٦) ،

٢٧ \_ غير أن فكرة الحرية عند هوبز تكاد تصبح بهذا المعنى مرادفة للضرورة ، فاذا كانت الحرية تعنى غياب كل عائق ، فاننا سوف نصف جريان الماء وهو ينحدر من أعلى الجبال الى الوديان بأنه حر ، مالم يوجد عائق خارجي يمنع حركته • أما ما يهمنا الآن أن نلاحظه هو انعكاسات فكرة الضرورة أو حتمية الفعل البشرى على موضوع الدين، وهو ما كَشف عنه الأسقف برامهول ألذي يقول بصراحة ووضوح: أن هـ ذه الفكرة سوف تدمر التقوى تماما ع فمن الذى سيندم على خطاياه بالدموع ؟ من سيحزن عما فعل ؟ وما الذي يبقى للانتقام المقدس الذي تحدث عنه الرسل إذا ما اقتنع الناس أنهم لم يدن في استطاعتهم اجتناب ما غعلوا ؟! من ذا الذي سيكون حريصا على الطاعه ؟ ولماذا يصلى لله وما هي الغاية من الصلاة ؟ أيستطيع بواسطنها أن يتفادى شرا لا مندوحة عنه ؟ اننا لا نعرف فعلا ما يمكن أن يحدث لنا من خير أو شر ، لكنا نعرف أننا لا نستطيع أن نغير ما لابد أن يقع ! وماذا يكون معنى التوبة في هده الحالة ؟ وكيف يمكن أن نعفى الله من اللوم على ما يقع من شر وخطيئة ؟ وكيف يمكن أن نعفيه من صفة الظلم عندما يصب غضبه على الخطاه ؟ تلك كانت اعتراضات « برامهول » التي ينهيها بهذا القطع الحاسم: « اننا اما أن نسمح بالحرية أو تدمر الكنيسة ، والدولة ، والدين والسياسة على حد سواء »(١٧) ٠

<sup>(66)</sup> Samuel I, Mintz: The Hunting of Leviathan. p. 112-113.

<sup>(67)</sup> The English works of Thomas Hobbes, vol. 5, p. 198.



#### -- 274 ---

٢٨ ــ لن ندهش عندما نعرف أن اجابات هويز كانت جاهزة للرد على هـذه الاعتراضات جميعاً! ومع ذلك فهو يخفف الوطء عندما يتعلق الموضوع بالتقوى ذلك لأنه يسلم تماما أن الفوة الاستدلالية عند كثير من الناس ضعيفة ، ولهذا فان النزاع والنقاش حول هـذه المسائل قد يضرهم أكثر مما ينفعهم : الا أن الأسقف هو الذي آثار هــذه المشكلة وطرح ملك الأسئلة ، والحقيقة هي الحقيقة ، « ومن ثم فلا يمكن لهوبز أن يصمت! » أن ضرورة الأحداث لا تجلب معها أي كفر على الاطلاق لأن المقوى أو الايمان Piety يعتمد على شيئين اثنين فقط الأول: أن نمجد الله في قلوبنا ، وتمجيد أي كائن لا يعني سوى أن له قوة عظمى • أما الشيء الثاني : فهو أن نتمثل هـ ذا التمجيد ونقدره في أفعاانا وأقوالنا ع وهو ما يسمى بعبادة الله Cultus »(٦٨) ومعنى ذلك أن المرء عندما يقبل نظرية الضرورة فانه لا يقل في تقواه ولا يزيد منها بل تظل هي هي لأنه يعترف أن الله قادر على كل شيء ، وهو يرادف قولنا انه يمجد قوة الله • وهكذا يحقق فعلا جوهريا من أفعال التقوى • ومن ناحية أخرى فان الاقتناع الداخلي بأن الله قادر على كل شيء يؤدى بدوره الى مجموعة من الأفعال الدالة على هـذا الاقتناع ، وتتألف هذه الأفعال من اعترافنا اللفظى بقوة الله ، وهو ما نسميه بالعبادة • وهكذا نجد أن فكرة الضرورة تؤدى الى الايمان بقوة الله فيتأكد الورع وترتفع التقوى التي هي الاعتراف الداخلي والخارجي بهذه القوة (١٩٠٠) ٠

٢٩ ــ التقوى ، اذن ، نعنى اعترافنا وتسليمنا بقوة الله وبتك هى العبادة • واحدى صور العبادة هى الصلاة ، صحيح أن المصلى لا يستطيع أن يحرك ارادة الله أو يغيرها لأن ارادته لا يمكن أن تتغير ، لكنه لا ينقص من هذه النتيجة اعترافه بالحتمية • وانما هو يؤكد أن

<sup>(68)</sup> Tomas Hobbes: The English works vol 4 p. 257.

<sup>(69)</sup> Ibid.



#### - \$75 -

غاية المصلى ليست هى تحريك أو تغيير الارادة الالهية بل هى تمجيد الله القادر على كل شيء وذلك عن طريق الاعتراف بأن ما نطلبه لا يتحقق الا به وحده (٢٠) و أننا عندما نصلى لله فاننا لا نتقدم اليه « بالتماس » حتى يصلح خطأ ما ، أو نقدم اليه « عريضة » تطلب منفعة خاصة بنا ، بل اننا ، بالأحرى ، نتقدم اليه بالشكر لنعمه بصحفة عامة ، التى قدرها انا ، اننا نشعر بالامنتان نحو عطاياه التى تعبر عن قدرته اللامنناهية ، ان المصلى يعترف بصلاته أنه ليس هو السبب في نعمة الله وعطاياه نولهذا السبب كانت الصلاة فعلا من أفعال الورع والتقوى ، لأن التقوى ، كما سبق أن ذكرنا ، لا تعنى سوى الاعتراف بقدرة الله وقوته على نحو ما يعبر عنها المصلى في صلاته اله وقوته على نحو ما يعبر عنها المصلى في صلاته (٢١) !

۳۰ ـ أما بالنسبة للتوبة والندم فهى ليست عند هوبز سوى فرصة جديدة تتاح للتائب لكى يعود الى طريق الجادة والهدى ، الى الطريق القويم بعد حزن وأسى بسبب الانحراف عن هذا الطريق (۲۷) انها الاسم الذى نطلقه على حزننا على الخطأ ، وفرصتنا للعودة الى الطريق السليم ، وعلى الرغم من أن سبب الخطأ وسبب العودة كلاهما ضرورى فاننا نظل نحزن للأول ونفرح للثانى : « أن ضرورة الأفعال لا تلغى أيا من هذين الجانبين من جوانب التوبة ٠٠٠ (۲۲) .

٣١ ــ أما الخطيئة فان هوبز يطبق عليها نفس المنهج التحليلى السابق بجرأة تامة فيذهب الى أن الله هو السبب ( أعنى السبب الأول ) في الخطيئة • أيجعل ذلك من الله ظالمًا ؟! كلا ! لأن القوة التي

<sup>(70)</sup> Ibid, Vol. 4. p. 258.

<sup>(71)</sup> Samuel Mintz: The Hunting of Leviathan p. 170.

<sup>(72)</sup> T. Hobbes: op cit. Vol. 4 p. 257.

<sup>(73)</sup> Ibid.



#### - 270 -

لا تقاوم تبرر جميع الأفعال وتجعلها حقاً وعدلا(٢٠) • فما يفعله الله عدل سواء اتفق ما يفعل ، أو لم يتفق مع م تصورات المناس العدل ، أو ما يتفق الناس فيما بينهم على أن يسموه بالعدل عن طريق الاتفاقات والعهود » • لكن لماذا ، اذن ، يسبب الله الخطيئة ؟ لأنه يشاء أن يفعل ذلك ، ولأن لديه القدرة والقوة على أن يفعل ذلك ، اليس ذلك ما سبق أن وجدناه في سفر أيوب (السفر المفضل عند هوبز!) لا يبرر الله ما فعله بأيوب من محن وما ابتلاه من كوارث بأن ينبئه بقونه وقدرته ؟ ألم يقل له . « هل لك ذراع كما لله ؟! وبصوت مثل صوته ترعد ؟! (الاصحاح الأربعون آية ٩) أين كنت عندما أسست أرض ؟ أخبر ان كان عندك فهم ؟ (الاصحاح ٣٨ : ٤) (٥٧) .

٣٣ ــ لسنا بحاجة الى الاشارة الى أن آراء هوبز كانت مزعجة ومهينة اللاسف برامهول الى أقصى حد فقد اعتبرها: « هدامة ومدمرة الألوهية الحقة » ، فهى تجعل العبادة مجرد تأدب فى الاعتراف بقوة الله » ، كما أنها تجعل من « القوة » الصفة الوحيدة والتوبة مجرد تجردات شاحبة م وهى تنكر رحمة الله وخيريته ، وتحرم الانسان من الحب ع والايمان ، والرجاء ، والأمل ، وتجعل من الله كارها للبشر مبتهجن بتعذيب مخلوقاته فى حين أن الكلاب نفسها كانت تلعق قروح ايوب فى شفقة عليه ؛ ان التقوى فى رأى برمهول أكثر من مجرد الاعتراف فى شفقة عليه ؛ ان التقوى فى رأى برمهول أكثر من مجرد الاعتراف بقوة الله ، فالله خير بقدر ما هو قوى ، والانسان حر فى أن يرتكب خطيئة ، وحر فى أن يتوب ويندم ، حر فى أن يسعى الى الخلاص عر فى أن يدان الى الأبد ، ومن ينكر ذلك فانه يهزأ من التقوى وهو نفسه كافر ، وينتهى برامهول الى تلخيص موقنه من هوبز فى هده نفسه كافر ، وينتهى برامهول الى تلخيص موقنه من هوبز فى هده أن أن عرض ، بصراحة ، أننى أكره نظريته من كل قلبى ع وأنا أعتقد أن لى

<sup>(74)</sup> Ibid . vol . 4 p 257 .

<sup>(75)</sup> Ibid. p. 249.

#### - 277 -

ما يبرر ذلك ، وأن كل من يتأمل على نحو جاد في نتائجها البشعة ، سوف يفعل ذاك آيضا ، فهي تدمر الحرية ، وتحط من طبيعة الانسان ، انها تجعل من الأسباب الثانبة ، والأشياء الخارجية ، مضارب تنس ، والبشر كرة تنس في يد القدر ! كما أنها تجعل من الله القادر على كل شيء السبب الأول الذي يفعل كل شر وخطيئة ، ويجلبهما الى العالم مثل الانسان تماما ، بل ربما أكثر منه ، اعذرني لو أنني كرهت هذه النظرية من صميم قلبي لأنها تحط من الانسان والله في آن واحد عندما تجعل الناس يجدفون على الله بالضرورة ، ويسرقون بالضرورة ، ويشنقون بالضرورة ، ويلعنون بالضرورة ، الله على من الأفضل أن يكون المناس يؤمن بالهين الله للخير ، والله للشر ، أو أن يكون من الوثنيين المناس يؤمنون بثلاثين ألف الله ، عن أن يتهم الآله الحق بأنه السبب الذين يؤمنون بثلاثين ألف الله ، عن أن يتهم الآله الحق بأنه السبب الكامل لجميع الخطايا والشرور التي يزخر بها العالم (٢٧)

# خامساً: الدين ٠٠٠ والدولة

ولا يمكن للسلطة الروحية أن تنفصل وتستقل عن السلطة الزمنية كما أن المكومة المستركة أو المختلطة منهما ، ليست حكومة بالمعنى الدقيق المكومة المستركة أو المختلطة منهما ، ليست حكومة بالمعنى الدقيق لهذه الكلمة ، فلم يبق سوى أن تخضع احداهما للأخرى ، أعنى أن تخضع السلطة الروحية لسيطرة الحاكم! فالأخطاء التي وقعت فيها الأمم بسبب السلطة الروحية لا حد لها ، ولهذا كان لابد أن تحدد بدقة المكانة التي يشغلها الدين في الدولة ، وأن نبين حود السلطة الرحية وها هنا نجد نظرية هوبز أرسطانية التي التعملية المناهة الرحية وها هنا نجد نظرية هوبز أرسطانية التعملية المناهة المناهة

<sup>(76)</sup> The English works of Thomas Hobbes, Vol 5 p. 113 - 112.

<sup>(</sup>۷۷) نسبة الى توماس ارسطس Tomas Erastus الذى توفى عام ۱۵۸۳ وهو طبيب لاهوتى ألمانى وضع نظرية تقول ان الدولة هى السلطة النعليا في الشئون الكنسية .



#### - £TY -

الى حدها الأقصى حتى لتتقلص الحياة الداخلية عند الانسان ، المكان الحقيقى للدين عند الرجل المتدين م الى أقل درجة ممكنة ، بينما يصف التعبير الخارجى للسلوك على أنه جزء من النظام يعتمد على ارادة السيد الحاكم (٧٨) • ويحدد هوبز الكنيسة Ecclesia بأنها جماعة من البشر تعترف بالديانة المسيحية ، وهى تتحد فى شخص السيد الحاكم فيأتمرون بأمره ويتجمعون لحكمه ولا يتجمعون بغير سلطته » (٢٩١) • ومن ثم فليس ثمة كنيسة عامة يدين لها المسيحيون جميعاً بالولاء لأنه لا توجد قوه على ظهر الأرض تخضع لها جميع الدول عوالكنيسة ، مثل الدولة المسيحية ، تتألف من أفراد مسيحين ، وهم أنفسهم أعضاء في الدولة • ولذلك ففي استطاعتك أن تقول ان وهم أنفسهم أعضاء في الدولة • ولذلك ففي استطاعتك أن تقول ان لدينا مؤسسة واحدة اذا نظرت الى أعضائها بوصفهم مواطنين قلت انها « كنيسة » : « أن الحكومة الزمنية والحكومة الروحية قلت انها « كنيسة » : « أن الحكومة الزمنية والحكومة الروحية غضائون معرفة الحاكم الشرعي » (٨٠) •

٣٤ – ويعتقد هوبز أن معظم رجال الدين يفسرون « مملكة الله » على أنها تعنى خطأ « السعادة الأزلية بعد هـذه الحياة الدنيا » فهى « مملكة المجد نبى السماء ولا يتصورون أنها يمكن أن تكون نظاماً ملكياً أرضيا » : « لكنى وجدت على عكس ذاك ، أن مملكة الله في مواضع كثير؛ في الكتاب المقدس تعنى « مملكة » بالمعنى الدقيق لهذه الكلمة ، تتألف من أصوات شعب اسرائيل بطريقة خاصة حيث أصبح الله ملكاً عليهم بعهد قطعوه على أنفسهم نظير وعد من الله بأن يمتلكوا أرض

<sup>(78)</sup> W. R. Sorley: Ahistory of British Philosophy P. 67 Cambridge University press 1965.

<sup>(79)</sup> T. Hobbes: Leviathan p. 330 and The English Works Vol. 3 p. 459.



#### - X73 -

كنعان »(۸۱۱) • ولقد بدأ ابراهيم أولا بالعهد ثم جدد، موسى على جبل سيناء : « ان سمعتهم لصوتى و دغظتهم لعهدى ندونون لى خادسة من بين الشعوب » • ( خروج احتماح ١٩ : ٥ ) وذلك يعنى أن مملكة الرب هي دولة بالمعنى الحرفي لهذه العلمة أقيمت على أساس عهد ورضا الرعايا وقبولهم لحكومتهم المدنية التي تنظم سلودهم لا فقط تجاه الله \_ الملك \_ بل ايضا تجاه بعضهم البعض . انها مملكه بالمعنى الدقيق ينون فيها الله هو الملك • وهندا أتحدت السلطة المدنية والدينيه في ابراهيم وموسى والأنبياء من بعدهم ، حتى جاء المسيح الذي اعلن نفسه صراحة « ملكا على اليهود » . صحيح انه قال « ان مملكتي ليست من هذا العالم » ( يوهنا ١٨ : ٣٦ ) غير أن السبب هو أن قدومه الأول أنما يستهدف تجديد العهد القديم ااذى حنث به اليهود - ثم يعود المسيح مرة أخرى ليحكم: « أن أبن الانسان سوف يأتى في مجد أبيه مم ملائكته وحينئذ يجازي كل واحد حسب عمله ( متى ١٦ : ٧٧ ) • ومن ثم فقد دان مضمون رسالة الكنيسة في عهدها الاول هو « ان يسوع هو المسيح أعنى أنه الملك الذي سيخلصهم • وسوف يحكم حكما أبديا ، في العالم القادم »(A۲) • ولقد كثرت التفسيرات للكتاب المقدس لا سيما في عهود الكنيسة الأولى م ولم يكن لدى رجال الدين السلطة التي تجعل من تفسيرهم قانونا ، بل كانت التفسيرات الفردية مجرد نسائح ومسورات وليست قوانين ، ولم يترك السيح قوانين نازمنا في هذا العالم بل ترك نظريات لاعدادنا للمالم القادم . وهي لا تتحول الى قوانين

<sup>(</sup>٨١) « واقيم عهدى بينى وبينك ، وبين نسلك من بعدك عهدا ابديا ، لاكون الها لك ولنسلك من بعدك واعطى لك ولنسلك كل ارض عمان ، كا ابديا » سفر التكوين الاصحاح السابع عشر ٧ سـ ٨ وانظر اينسا المجلد الثالث من مجموعة المؤلفات الانجليزية ص ٣٩٧ وما بعدها .

<sup>(82)</sup> T. Hobbes: The English works Vol 3 p. 511.



#### - 279 -

ملزمة الا اذا أمر الشرعون الذين أعطاهم الله السلطة على الأرض بطاعتها (٨٢) •

ومن ثم فان الكتاب المقدس لا يصبح قانوناً الا اذا جعلته السلطة المدنية الشرعية كذاك (٨٤) •

٣٥ ــ السيد الحاكم هو حير مفسر لارادة الله ، وأن يجد الحاكم المسيحى أى صعوبة في التوفيق بين سيف العدالة ودرع الايمان ، ذلك لأنه سوف يطلب من المواطنين طاعة القانون المدنى الذي يتضمن جميع قوانين الطبيعة التي هي قوانين الله ، وسوف يقوم بما يحتاجه من آستنباطات • لكنماذا يحدث لو أنالحاكم ارتكبخطأ في الاستنباط أو انتهى الى نتائج فاسدة ؟ ومن الذى يستطيع أن يحكم على ما يقوم به من استنباط ؟ يجيب هوبز بأنك لن تستطيع أن تجد « حكما » يقضى مى هــذه المسألة ، ومقاومة الحاكم الكافر هي مقاومة ضد قوانين الطبيعة وهي تحد لنصائح الرسل: « لتخضع كل نفس للسلاطين الفائقة : لأنه ليس سلطان الا من الله ، والسلاطين الكائنة هي مرتبة من الله . حتى أن من يقاوم السلطان يقاوم ترتيب الله ، والمقاومون سيأخذون لأنفسهم دينونة • فان الحكام ليسوا قواما للأعمال الصالحة باللشريرة، أفتريد أن لا تخاف السلطان ؟ افعل الصلاح فيكون لك مدح منه ، لأنه خادم الله للصلاح • ولكن ان فعلت الشر فخف لأنه لا يحمل السيف عبثا اذ هو خادم الله منتقم الغضب الذي يفعل الشر »(،،،) . ان طاعتك للحكام لن تضر بايمانك ، لأن الايمان شيء داخلي ولا يرى ومن ثم فهو لن يتأثر بهذا الادعان ، وعلى كل حال فمن يخاطر بحياته

<sup>(83)</sup> Ibid, p. 519.

<sup>(84)</sup> R. Peters: Hobbes, p. 258.

<sup>(</sup>٨٥) رسالة بولس الرسول الى أهل رومية الاصحاح الثالث عشر الله م ٠ .



- 24. -

فى مقاومة حاكم كافر فعليه أن يتوقع مثوبته فى السماء ، لكن عليه ألا يشكو من حاكمه الشرعى! ذلك لأنه فى دائرة الفعل العلنى الصريح فان مطالب الاله الخالد لا يمكن أن تتميز عن مطالب الاله الأرضى الفاسى أعنى التنين Leviathan •

٣٦ \_ وفي نهاية التنين يشن هوبز حملة عنيفة في قسم شهير عنوان « مملحة الظلام » على الخرافة والمذهب الحاثوليكي بوصفهما عدوين للدين الحق • ويرى أن الظلام الروحي « ينبع من التفسيرات الخاطئة للكتاب المقدس ع والايمان بالشياطين وغيرها من آثار الديانة الوننية نو من تبول العبث والخلف من الفلاسفة القدامي ـ لا سيما أرسطو ، وانتشار أفكار الكنيسة الكاثوليكية المعاديه لكل سلم في المجتمع البشرى ويضرب هوبز الدثير من الأمثلة على أن « المسيحية في صورتها الكَاثوليكية احتفظت بكثير من مخلفات الديانة الوثنية القديمة فالبابوية ليست سوى شبح الامبراطورية الرومانية الراحله ، وقد جلست متوجة في قبرها • كما أن الحبر الأعظم في روما تحسول ألى بابا ، كما تحول الماء المطهر Aqua Liusirasis الى ماء مقدس ، وتحول عيد الاله ساتورن (زجل) نظم isacumana (زجل) وعيد الاله باخوس Bacchanana الى عيد الشفعاء في الكنيسة ، والترابط بين فينوس ــ كيوبد الى العذراء وطفلها • واستخدمت اللغة اللاتينية في الكنائس لتصبح شبحاً للغة الرومانية القديمة ع وراحت العجائز تروى حكايات العفاريت والجنيات لصبح البابا هو مقابل « ملك الجان » والكهنة هم رجال روحاليون ، والآباء على هيئة الأنسباح. والعفاريت هي أرواح وأشباح وهي تسكن الظلام ، والأماكن الموحشة والقبور • والكهنة يسيرون بتعاليم غامضة في الأديرة والكنائس ، والمدافن »(٨٦) • وذهبت الجنيات والكهنة معا بعقول الشباب فامتنوا

(86) T. Hobbes: The English Works Vol 3 p. 698.



#### - 173 -

عن الزواج وستكنوا قلاعا مسحورة وأصبحت الخرافة لا غناء عنها . حيث كان معظم الناس جهلة وجميعهم خائفين فاستغلت البابوية بلا رحمة خوف الجهلة لتضمن استمرار مجموعة من القساوسة بلا ضمير ولا مبادىء أخلاقية ا

وهكذا يختتم هوبز « التنين » ، كما بدأه ، بعقلانية عنيفة تترك القارىء في حيرة من أمر العقيدة الدينية التي يعتبرها الفيلسوف خطرة وضارة وخبيثة !

\* \* \*









## « مراجع البحث »







## أولا ــ مؤلفات هويز:

نشر وليم مولز ورث المؤلفات الانجليزية لتوماس هوبز في احد عشر مجدا في ندن من عام ١٨٣٥ ، وظهرت الطبعة الثانية في لندن عام ١٩٦٦ كما نشرت في المانيا في الوقت ذاته ، وقد اعتمدنا اعتمادا رئيسيا على الطبعة الثانية ، وهي بعنوان :

The English Works of Thomas Hobbes of Malmesbury; Now First Collected and Edited by sir William Molesworth, Bart. London: John, Henricha Street, Covent Garden, Seond Reprint 1966. Scientia Verlag Aalen, Germany.

## وقد اشتمات هدده المجادات على الكتب الآتية:

ا ــ المجلد الأول عبارة عن الترجمـة الانجليزية لكتاب هـوبز « نعى الجسم De Corpore » . «

٢ \_ المجدد الثاني عبارة عن الترجمة الانجليزية لكتاب « في المواطن De Cive » .

٣ \_ المجاد الثالث يشتبل على كتاب « التنين Leviathan " \_ "

} \_ المجلد الرابع يشتمل على :

« Human Nature » الطبيعة البشرية (أ)

« De Corpore - Politico » (ب) الجسم السياسي

(ج) عن الحرية والضرورة « On Libelt and Necessity »

o — المجلد الخامس يشتمل على : « المسكلات التي تتعلق بالحرية والضرورة والصدفة »

The Questions Concerning : Liberty , Necessity, and Chance ».



#### - ETT -

ر بين فيلسوف ودارس للقوانين ( حوار بين فيلسوف ودارس للقوانين المحلد السادس ويسمل : « حوار بين فيلسوف ودارس للقوانين المحلمة في المح

٧ ــ المجلد السابع ويشمل:

Seven Philosophical Problems .. أ ) سبع مشكلات فأسفية

( بها: قضيتان في الهندسة . . Two Propositions of Geometry

ج ) نفاع عن نفسه وعن كتبه An A pology for Himself and His Writings ..

٨ ــ المجلدان الثان والتاسع ويشتملان على :

ترجمة تاريخ الحرب اليوانية « لثوكيدز » The History of The Grecian war », Written by Thucydides.»

١٠ \_ المجلد العاشر ويشتمل على :

« ترجمة الإليادة والاويسة لهوميروس » « The Iliads and Odysses of Homer »

١١ \_ المجلد الحادي عشر عبارة عن فهارس عامة للمجدات السابقة .

صحانشر سير وليم مولزورث أيضا المؤلفات اللاتينية Opera Latina في خمسة مجلدات من عام ١٨٢٥ من ١٨٤٥ .

ــ كها نشرت مؤلفات هوبز الاخرى ، وطبعات مختلفة من الكتــب السابقة على النحو التالى :

1 — Tonnies , F. ed : The Elements of Law, London 1889.
2 — Tonnies . F. ed : Behemoth(\*), London, 1889 .

( الله الله المحموث عبرية وهى جمع بهيمة والجمع هنا التعظيم نمعنى بهيموث البهيمة العظيمة - وهوبز يقصد بها الحروب الأهلية .



#### - ETV -

- 3 Waller, A. R. ed . Leviathan, Cambridge 1904 .
- 4 Pofson Smith, W. G ed. Leviathan Oxford 1909.
- 5 Oakeshott, M. ed, Leviathan. Oxford 1946.
- 6 Plamenatz, J. ed Leviathan, Fontana 1978(\*\*).
- 8 De Homine and De Cive « Nan & Citien ed. by Bernard Gert : Humanities press 1972(\*\*\*).
- 9 Lamprecht, S. P. (ed). De Cive or The Citizen, N. Y. 1949..
- 10 Peters, R. (ed). Body, Man, and Citizen N. Y. 1962.
- 11 The Life of Mr Thomas Hobbes of Malmesbury. Written by himself in a Latine Poem and translated into English. published by the Rota at the University of Exeter.

## ثانيا ــ مراجع عن هوبز:

1 — Aubrey's Brief Lives, ed. by Oliver Lawson Dick, Penguin Books, 1978.

وقد كان جون أوبرى صديقا لهوبز ، وكتب عن حياة مشاهير العصر ، وقد طبع عدة طبعات اعتمدنا على طبعة عام ١٩٧٨ .

2 — Braumrin, Bernard: Hobbes Leviathan: Interpretation. and Criticism, Belmont, California, Wardsworth publishing Company, 1969.

( ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ وهى الطبعة التي أشرنا البها طوال البحث ، ( ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ كتب لها جيرت مقدمة رائعة ، ناقش غيه الفكرة الشائعة عن سيكولوجيا الأنانية عند هوبز ،



#### 

مجموعة التابن مفيدة من المقالات والاقتباسات التي تدور حول كتاب هوبز الرئيسي:

- 3 Brandt, F. « Thomas Hobbes's Mechanical Conception of Nature » Copenhagen and London 1928.
- يدور هذا الكتاب حول ميتاغيزيتا هوبز واسهامانه اغيزيقية ، لكنسه لا يتعرض للاخلاق والسياسة ، ولهذا يعد دراسة شاملة لاغكار هوبز المتافيزيقة والعلمية .
- 4 Bowle, J.: «Hobbes and His Critics» Frank Cass K Co.. L. T. D, London 1969.
- مناقشة موسعة للانتقادات التى وجهها معاصرو هوبز الى فلسفته السياسية والاخلاقية من أمثال روس Rosse ، وبرامهول ، وكلارندن ، و آخرون بول ، في الأعم الأغلب ، مع هؤلاء النتاد .
- 5 Brown, Keith; « Hobbes Studies » Cambridge Massa Chusetts . Harvard University Press 1965 .
- مجموعة من الدراسات الهامة عن فلسفة هوبز ، وهي في معظمها تدور حول الجوانب السياسية والأخلاقية والاجتماعية في فلسفته ، وسوف نذكر بعضا منها فيما بعد .
- 6 Catlin, G. Thomas Hobbes as Philosopher Publicist, and Man of Letters, London 1922
- 7 Cranston, Maurice & Peters, Richard: Hobbes and Rousseau: A. Collection of Critical Essays » Garden City: Doubleday & Co. 1972.
- 8 Gauthier, David, P. « The Logic of Leviathan : The Morals & Political Theory of Thomas Hobbes » Oxford Clarendon Press, 1969 .
- اهتم في البداية بالعلاقة بين الاخلاق والسيكولوجيا ثم يعود في بقية الكتاب الى دراسة موسعة لفكرة السلطة لا سيما الحقوق الطبيعية للسيد الحاكم وتعهد الرعايا بعدم الثورة ضده وبطاعته الكاملة .



#### \_ £44 -

- 9 Goldsmith, «M. M: Hobbes's Science of Politics» N. Y. London Columbia Press 1966.
- دراسة شاملة الفكر السياسي عند هوبر في ارتباطه بمذهبه الفلسفي .
  - 10 Gooch, G. P. Hobbes, London 1939.
- 11 Hill, Christopher: Puritanism and Revolution: Studies in Interpretation of the English Revolution of 17 th century, London Secker & Warburg 1958.
- 12 Hinnant Charles H.: Thomas Hobbes » Twayne Pulishers, Boston, G, K, Hall & Co. 1977.
- 13 Hood, F. C. The Divine Politics of Thomas Hobbes: An Interpretation of Leviathan Oxford: Clarendon Press 1964. وجهة نظر متطرفة تذهب أي أن هويز: هو أساسا فيلسوف أخلاقي
- 14 Jéssops. T. E : Thomas Hobbes . Longmans Green & Co. LT, D. 1960 .
- 15 King, Preston: The Ideology of Order: A Comparative Analysis of Jean Bodin and Thomas Hobbes Allen & Unwin, 1974.
  - 16 Laird, John: Hobbes, London Ernes Benn 1934.
- دراسة ميمة تثير مسألة تاثر هوبز بالتراث المسيحى وتقارن بينسه
- 17 MacDonald, Hugh and Hargreaves: Thmas Hobbes A. Bibliography, London: The Bibliographical Society 1952.
- 18 Mcneilly, F. S. The Anatomy of Leviathan New York. St Martin's Press 1968.



#### - 22 - -

دراسة قيمة لنطور الفكر السياسى عند هوبز منذ كتاباته المبكرة حسي ظهيور التنين .

- 19 Macpherson, C. B. The Political Theory of Possessive Individualism, Hobbes To Locke, Oxford University Press 1962, Oxford University press 1979.
- كتب ماكفرسون قبل هذا الكتاب دراسة بعنوان « Canadian Journal of Economic's and Political Science « Hobbes Bourgeois Man » « اعاد نشرها بعنوان هي الكتاب الذي قام كيت براون على نشره باسسم « دراسات حول هوبز » في الكتاب الذي قام كيت براون على نشره باسسم « دراسات حول هوبز » ويعرض ماكفرسون لقلسفة هوبز من منظور ماركسي سواء من حيث الشرح أو النقد ، وقد أبرز كيت توماس Keit Thomas في مقال بعنوان « الأصول الاجتهاعية للفكر السياسي عند هوبز » في الكتاب الذي أشرف غليه براون ، أحادية تفسير ماكفرسون لهوبز وذهب الى أن أخلاق هوبز ليسنت برجوازية بل أرستقراطية وقد اعتمدنا على الطبعة الثامنة اللينة الغلاف التي أصدرتها جامعة اكسفورد عام ١٩٧٩ ،
- 20 Mintz, Samuel I: 'The Hunting of Leviathan: Seventeenth - Century Reactions To the Materialism and Moral Philosophy of Thomas Hobbes. Cambridge University press 1962.
- 21 Oakeshott, Michael : Hobbes on Civil Association Berkeley & Los Angeles University of Colif orma Press 1975
- مجموعة من دراسات أو كشوت حول هوبز وكذلك نظرية الالزام عنده .
- 22 Raphael . D. D. : « Hobbes : Morals and Politics » George Allen & Unwis Oxford 1977 .
- 23 Peters , Richard : Hobbes , Greenwood Press . Publishers 1956 .
- 24- Robertson, George Croon : Hobbes , William Blackwell's and Sons,  $1890\,$  .

·: .



#### - 133 -

- 25 Skinner, Quenturs: « Conquest and Consent: Thomas Hobbes and The Engagement Controversy » in the Interregnum ed. G. E. Aylmer Archor Books 1972.
- 26 Skinner, Q. : « Thomas Hobbes and His Disciples in France and England Comparative Studies in Society and History, » VIII, 1966 ( 153 167 ) .
- 27 Spragens, Thomas A. « The Politics of Motion the World of Thomas Hobbes, Lexington, Kentucky the University Press 1973.
  - 28 Stephen, Sir Leslie: Hobbes, London Macmillan 1904.
- 29 Strauss, Leo: The Political Philosophy of Thomas
  Hobbes: Its Basis and Genesis » Oxford Clarendon Press, 1936.
  30 Taylor, A. E. Hobbes London. 1908.
- 31 Thorpe, Clarence: « The Aesthetic Theory of Thomas Hobbes » . Ann Arbor, University of Michigan, Press 1940.
- دراسية طويلة وهامة لفكرة هوبز تجعله مؤسسا « للمدرسية السيكولوجية في النقد » الني وصلت الى قمتها في نظرية كوليردج عن الخيال ،
- 32 Warrender, Howard: The political Philosophy of Hobbes: His Theory of Obligation, Oxford Clarendon Press 1957.
- دراسة هامة للانزام السياسى عند هسوبز ترتكز على تطسوير « اطروحة تيرور » التى تفصل فصل تاما بين سيكولوجيا هروبز ونظريته الأخلاقية .
- 33 Watkins, J. Hobbes s Systems of Ideas London: Hutchinson University Library 1965.
- 34 Wolin: Sheldon: Hobbes and the Epic Tridition of Political Theory, Los Angeles, The Clark Library, 1970.



#### -- \$ £ <del>†</del> --

#### ثالثا ــ مقالات ودراسات عن هوبز:

- 1 Brown, J. M, « A Note on Professor Oakeshott's Introduction to The Leviathan » Political Sciences 1953.
  - 2 « Hobbes : A Rejoinder » Political Sciences 1953.
- 3 Brown, K. C., Hobbes Grounds For Belief in a Deity», Philosophy. 1962.
- 4 Brown, S. M. « Hobbes: The Taylor Thesis », Phil. Rev.. 1959 Reprinted in Brown, Hobbes Studies.
- 5 Berlin, I., « Hobbes, Locke and Professor Macpherson », Political Quarterly, 1964.
- 6 Cattaneo, A., « Hobbes's Theory of Punishment », Brown, Hobbes Studies, reprinted in translation, from an article in Jus, 1960.
- 7 Engel, S. M., « Analogy and Equivocation in Hobbes ». Philosophy, 1962
- 8 « Hobbes,s Table of Absurdity », Phil. Rep., 1961. Reprinted in Brown, Hobbes Studies
- 9 Gert, B., Hobbes, » Mechanism and Egoism », Pbil. O., 1965.
- 10 Glover, W. B., « God and Thomas Hobbes », Church History, 1960. Reprinted in Brown, Hobbes studies.
- 11 Krook. D., « Mr Brown's Note Annotated », Political Studies 1953.

#### - 2 ET -

- 12 « Thomas Hobbes's Doctrine of Meaning and Truth » . Philosophy, 1956 .
- 13 Lamprecht, S. P. « Hobbes and Hobbism », American Political Science Revieu, 1956
- 14 McNeilly, F. S., « Egoism in Hobbes » Philosophical Quarerly 1966.
- 15 Macpherson, C.B. « Hobbes Today », Canadian Journal of Economic and Political Science, 1945. Reprinted in Brown, « Hobbes Studies ».
- 16 Nagel, T. « Hobbes's Concept of Obligation » . Phil. Rer., 1959 .
- · 17 Oakeshott, M. J. « The Moral Life in the Writings of Thomas Hobbes », in Oakeshott Rationalism in Politics.
- 18 Plamenatz. J., « Mr Warrender's Hobbes », Pol. St., 1957. Reprinted in Brown, « Hobbes Studies ».
- 19 Pennock, J. R., Hobbes's Confusing « Clarity » The Case of Liberty », American Political Review, 1960. Reprinted in Brown « : Hobbes Studies ».
- 20 Polin , R . «Le Bien et Mal La Philosophie de Hobbes» Revue Philosphique de la France et de L'Etranger ,Vol. <code>cxxxv1</code> ( 1946 ) .
- 21 Rephael, D.D., « Obligation and Rights in Hobbes » , Philosophy, 1962 .
  - 22 Skinner, Q. « Hobbes on Sovereignty » pol. St. 1965.
- 23 Stewart, J. B., « Hobbes among the Critics » , Political Science Quarter, 1958 .

#### - 222 -

- 24 Strauss, L., on The Spirit of Hobbes's Political Philosophy », from Strauss, Natural and History, reprinted in Brown, « Hobbes Studies ».
- 25 Taylor, A. E., « The Ethical Doctrine of Hobbes », Philosophy, 1938. Reprinted in Brown, « Hobbes Studies ».
- 26 Thomas. K.,  $\mbox{``}$  The Social Origins of Hobbes's Political Thought  $\mbox{``}$  , in Brown, Hobbes Studies .
- 27 Warrender, H., « A-Reply to Mr Plamenatz », Pol. St., 1960. Reprinted in Brown, « Hobbes Studies ».
- 28 « Obligations and Rights in Hobbes » , Philosophy, 1962 .
- $29 \!\!\!\!--$  « The Place of God in Hobbes's Philosophy » , Pol. St., 1960 .
- 30 Watkins, J. W. N., «Philosophy and Politics in Hobbes» Phil, q. 1955. Reprinted. revised, in Brown, « Hobbes Studies ».
- 31 Wernham. A. G., « Liberty and Obligation in Hobbes » in Brown, « Hobbes Studies » .

## رابعا ـ مراجع عسامة:

- 1 Bronwski and Bruce Mazlis : « The Western Intellectual Tradition, » Pelican Books, 1963 .
- 2 Catlin , George : « The Story of The Political Philosophies, » Tudor Publishing Co. N. Y. 1947 .
- 3 Cranston, M.: « Western Critical Philosophy », the Bodly Head London 1972



#### \_ 220 -

- 4 Erdman, Edward: A History of Philosophy, Vol. one Eng. Trans. by Hough Macmillan 1898.
- 5 Fisher, Kuno: « Francis Bacon: Realistic Philosophy and Its Age. » Eng. Trans. by John Oxenford London 1857.
- 6 Hampshire, Stuart: « The Age of Reason » Mentor Book, N. Y. 1956.
- 7 Hegel, G. W. F.; « Lectures on The History of Philosophy, Vol. 3 Eng. Trans. by E. S. Holdane, Routledge & Kegan Paul.
- 8 Hoffding . Harold : « History of Modern Philosophy , » Vol. one Eng. Tans . by B. E. Meyer Macmillan, 1920.
- 9 Ibanez, Felix, M.: « Tales of Philosophy » Clarkson N. 7. 1967.
- 10 Jones, W. T. A History of Western Philosophy » : Vol. 3 « Hobbes to Hume » Harcout Brace 1969 .
- 11 Murrary . A. R. M. « An Introduction to Political Philosophy » Chen & West L. T. D. London, 1953 .
- 12 Plamenatz, John : Man & Society, Vol . one Longman Paperback 1979 .
- 13 Oakeshott, Michael : « Rationalism in Politics » A University Paperback : Methuen & Co. L. T. D. London 1967 .
- 14 Russell, B. « A Critical Exposition of the Philosophy of Leibniz » George Allen & Unwin 1967 .
- 15 Sorley , W. R. : « A History of British Philosophy to 1900 » Cambridge University Press .



## - ££4 -

- 16 Walsh, W. H. « Reason and Experience » Oxford at The Clarendon press 1947 .
- 17 Willam Kelley Wright: « A History of Modern Philosophy » Macmillan Comp. 1967.

## خامسا ـ قواميس ودوائر معارف:

- 1 The Encydopadia of Philosophy ed. by Paul Edwards.
- 2 The Dictionary of National Biography Founded in 1882 by George Smith, ed by Sir Leslie Stephen Oxford University Press 1917.
- 3 The Encylopadia of Religion and Ethics ed . by James Hastings.
- 4 Lacey A. R. A. Dictonary of philosophy, Routledg & Kegean panl 1976 .
  - 5 Runes, D. D: The Dictionary of Philsosphy.
- 6 Baldwin, Mark: « Dictionary of Philosophy and Psychology ».
- 7 Encyclopaedia Britanica ( in Depth ) art Hobbes . Rationalism , Nominalism etc .
- 8 Bullock, Alan: « The Fontana Dictinary of Modern Thought.

#### \* \* \*

# هرکستن

| صفحة | JI                                                          |
|------|-------------------------------------------------------------|
| b    | : <u></u>                                                   |
| 10   | الباب الأول : حياته ومكانته                                 |
| ۱۷   | الفصل الأول: لمساذا هوبز ؟                                  |
| ١    | <ul> <li>الصورة انشائهة لهوبز في المكتبة العربية</li> </ul> |
| ١.   | ــ الصورة الشائهة لهوبز في الكتبة العربية                   |
| ۲٠.  | ــ مكانته في الفكر الغربي                                   |
| ·    | القضايا التي يطرحها البحث:                                  |
| 77   | ( أ ) مادية هوبز ليست أخلاقية بل ميتافيزيقية .              |
| • •  | ( ب ) عقلانيــة هوبز جعلته أقرب الى ديكارت منــه الى        |
| 70   | فرنسيس بيكون .                                              |
|      | ( ج ) حالة الطبيعة والتعاقد الاجتماعي ــ اليست حقائق        |
| ۲۸   | تاريخية بل شروط عقلية لقامة المجتمع .                       |
| ۳۷   | الفصل الثاني : حياة روحية لفيلسوف مادي                      |
| 49   | ١ ــ الخوف يطاردني                                          |
| ٤٧   | ٢ ــ الفراب في اكسفورد .                                    |
| ٤٩   | ٣ ـــ اسرة كافنديش ،                                        |
| ۲٥   | } ــ سنوات النجوال .                                        |
| ۲٥   | (1) رحلته الأولى الى أوربا وعلاقته بفرنسيس بيكون            |
| ٥٧   | (ب) رطته الثانية الى القارة                                 |
| ٦٣   | ( ج )، رحلته الثالثة التي القارة                            |
| ٦٧   | م سمارات همدنالفكية                                         |

## - £ £ A -

| سفحة | וף                                                                                                                                                                                     |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٩   | الباب الثاني: في الجسم « ٠٠٠ أو الميتافيزيقا »:                                                                                                                                        |
| ٨١   | انفصل الأول: الفلسفة: المجال والمنهج                                                                                                                                                   |
| ۸٣   | أولا: مجال الفلسفة وتعريفها                                                                                                                                                            |
|      | عقلانية هوبز واضحة في تحديده لمجال الفلسفة                                                                                                                                             |
|      | ــ استبعاد ما لا يخضع للاستنتاج العقلى                                                                                                                                                 |
| 90   | ثانيا: المنهج                                                                                                                                                                          |
|      | القرن السابع عشر هو عصر المناهج ــ الاكتشافات الجديدة تحققت وسببها المنهج . المنهج المنهج رياضي أساساً مستمد من مدرســة « بادوا » .                                                    |
|      | _ ما الذي يعنيه الجانب التحليلي من المنهج ،،٠ ؟                                                                                                                                        |
|      | ـــ الجانب التركيبي .                                                                                                                                                                  |
|      | ــ ظهور الجانبين في منهج ديكارت ،                                                                                                                                                      |
| 1 0  | الفصل الثانى: مذهب هوبز المادى                                                                                                                                                         |
| 1.7  | أولا: المبادى الاولى                                                                                                                                                                   |
|      | نتخيل فناء العالم فها الذي يبقى ؟ بداية هوبز أقرب الى الشك الديكارتي الشامل البداية الأولى هي المكان تعريف المكان المبدأ الثاني هو الزمان تعريف الزمان وهما صورتان : « ذهنيتان للجسم » |
| 118  | <b>ثانيا ــ</b> الجســـم :                                                                                                                                                             |
|      | ـ تعريف الجسم - خصائص الجسم أو الأعران                                                                                                                                                 |
|      | 1 4 11                                                                                                                                                                                 |



#### - 229 -

الصفحة

ثالثا - مشكلة الكيفيات \_ البداية عند جاليلو: ١٢٢

رابعا: المادية والعقلانية

- هل تتعارض العقلانية مع المادية ؟

ــ فكرة ليبنتز

- ديكارت كان ماديا في تصوره للكون

الفصل الثالث : ميتافيزيقا الحركة :

أولا ــ مفهوم الحركة:

- فهم الجسم المادي يكمن في مبدأ الحركة

ــ الحركة بشكلها الهندسي اقتناع انطولوجي ومنهجي

ثانيا - طبيعة الحركة وشمولها:

- تأثير الحركة مينا هو الاحساس لكنا لا نعرفها بالاستنتاج النعقلي ٠٠

... الحركة الكلية الشاملة هى الطبيعة الأساسية للعالم وهى حركة آلية .

ثالثا سـ خرافة الجوهر اللامادى : 188

- الحركة نوعان خارجية في العالم وداخلية في جسمنا

\_ ليس هناك « نفس » أو « روح »



الصفحة

الباب الثائث: في الانسان أو السيكولوجيا في الانسان أو السيكولوجيا

الفصل الأول: بن الحس الى العقل الأول: بن الحس الى العقل

**اولا ....** انحس :

قوى المعرفة نوعان : التخيل والتصور ــ هوبز يحاول تفسير منشــا الحس ــ الصور الأولى هى صور الحس والمخيلة وهى تنشـا من ضغط الأشــياء الخارجية على حواسنا ــ نكنا لا نعرف الجوهر عن طريق انحس بل صفاته أو كيفياته وهى صور ذهنية أو خيالات ــ نعرف الجوهر عن

طريق الاستنتاج العقلى . ثانيا ـ التخيل :

۱۷۳

الصور الذهنية تذبل غتتحول الى حس باهت هو التخيل وهو مركب : بسيط ومركب .

ثالثا ــ الاحـ لام :

اهتمام هوبز بدارسة الأحلام يبرز جانبا من عقلانية لانها المسئولة عن نشأة الخرافة والإشباح .

رابعا ـــ العقل والمعرفة الفلسفية : ١٨٦

هناك نوعان من المعرفة : الأول معرفة الحس والثانية معرفة العقل ــ الأولى معرفة عن طريق التجربة لكنها ليست هى المعرفة الفلسفية الحقة أما الثانية فهى معرفة الفلسفة . المعرفة الفلسفية تتميز بخمس خصائص : كلية ــ خرورية ــ تنثما من الاستدلال ــ تبحث عن السبب والانشأ ــ شرطية وليست مطلقة ،

## - 103 -

| الصفحة |                                                                                                                                                                                       |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱.۰۲   | المصلد الثانى: فلسفة اللغة:                                                                                                                                                           |
| ٣٠٢    | أولا ـ نشاة اللفـة                                                                                                                                                                    |
|        | اهتمام هوبز باللغة ، التفسير الدينى : الله هو المؤلف ــ الانسان نسى اللغـة في بابل ــ في النهاية البشر هم الذين اخترعوا اللغـة .                                                      |
| ۲.۰۸   | ثانيا - استخدام اللغة: استخدامان: عام وخاص                                                                                                                                            |
| 711    | <b>ثالثا ـــ</b> نظرية هوبز ق الأسماء                                                                                                                                                 |
| 317    | رابعا سا تصنيف الأسهاء                                                                                                                                                                |
| 44.    | خامسا ـ نظرية الكليات ومذهب هوبز الاسمى                                                                                                                                               |
| 779    | الباب الرابع: في المواطن ــ أو الدولة                                                                                                                                                 |
| 777    | الفصل الأول: من السيكولوجيا الى الأخلاق                                                                                                                                               |
| 777    | <b>اولا —</b> العواطف والانفعالات :                                                                                                                                                   |
|        | الاشـــتهاء والنقور ـــ وهما ايضاً الحب والكراهية ـــ الانفعالات البســيطة ثم تنشأ الانفعالات المركبة : كالأمل واليأس والخوف والشجاعة والغضب الخ .                                    |
| 7 { 0  | ثانيا ــ أخلاق الأنانية :                                                                                                                                                             |
|        | مبدأ اللغة والألم يحكم حياتنا العضوية : موضوع اللغة خير وما يؤدى انى الم سغهو شر تحليل لسيكولوجيا الأنانية سلم يكن هوبز فيلسوفا « للأنانية » ولم يصور البشر على أنهم أشرار بطبيعتهم . |



- 20Y -

السفحة

807

ثالثًا ــ اطروحة تيلور:

تيلور يرغض فكرة الانانية والنفعية في اخلاق هوبز ويرى انها ، على العكس نظرية في الواجب ونشترك مع كانط في سمات وتختلف معه في اخرى ، والوفاء بالوعد في حالة الطبيعة ، اى قبل نشأة المجتمع : مسامة داخاية والحنث بال، هد تناقض ــ قوانين الطبيعة اوامر اخلاقية .

رابعا ــ العقل ٠٠٠ والالزام الخلقي :

اطروحة تيلور ــ وارىندر نرد اخلاق هوبز الى آنراث المسيحى مما يشطر فنسخنه شطرين المينافيزيتا في ناحية والنفسخة السياسية والأخلاتية في ناحية اخرى .

ثلاثة انواع من الالزآم عند هوبز : طبيعى \_ عقلى \_ خلقى \_ والثانث فى راينا ,شنق من النانى \_ الاتساق المنطقى يحتم هدا التفسير \_ قوانين الطبيعة \_ قرانين الطبيعة مواعد اخلاقية يحشفها العقل رهى ازنية لا ننغير الخلط فى فهم الاخلاق عند هوبز يرجع الى أنه ينحدث عن الخير والشر فى مستوبين \_ الأخلاق عتلية ومطلقة عند هوبز وهى الند المباشر لانفهالاتنا .

الفصل الثاني: حانة الطبيعة

اولا ــ اللوياثان أو التنين :

تفسير الكلمة وتتبع معناها فى الكتاب المقدس ــ التنين هو الدولة وليس الحاكم أو الملك ــ تحليل صورة الغلاف ــ جسـم العملاق يتألف من آلاف من البشر ويشرف على الدين والدولة .

ثانيا حرب الكل ضد الكل : ٢٩١

الفرق بين الطبيعى والسناعى عند هوبز ــ الدولة كيان منعة الإنسان ــ اما الطبيعى غهو حالة من الغوضى ــ



#### \_ 204 -

### الصفحة

حالة الطبيعة المتراض منطقى يغيب لهيه المجتمع الصناعى \_ ليست مرحلة تاريخية \_ المسادر الاساسية : المحافظة عنى الذات .

| ۲.7        | <b>ثالثا ــ</b> محسادر الصراع :   |
|------------|-----------------------------------|
| r7         | المصدر االأول: المساواة في القدرة |
| ۲.۸        | المصدر الثاني : المساواة في الأمل |
| ٣.٩        | المصدر الثالث: الأغراض المتضاربة  |
| 711        | المصدر الرابع : المنافسية         |
| 710        | الممدر الخامس: المجسد             |
| <b>717</b> | المصدر السادس: انعدام الثقة       |
| 717        | رابعا ــ نتائج حالة الطبيعة :     |

الانسان ليس مدنيا بالطبع كما ذهب أرسطو بل التربية والتنشئة الاجتماعية هي التي تجعله صاحاً للمجتمع لل سيد ولا مسود في حالة الطبيعة للله سيطرة الخوف والشك المتبادل للله وجود لعدل أو ظلم ولا ملكية خاصة .

كيف يخرج الناس من حالة الطبيعة ؟ العقسل ينزمنا بالخروج منها الانها تناقض ذاتى .

الفصل الثالث: انعقد الاجتماعي . . وهيام الدولة اولا ـــ الحقوق الطبيعية:

الحق الأول هو حق البقاء أو المحافظة على الذات وانثاني استخدام الوسالة التي تحقق البقاء الثالث

#### \_ £0£ \_\_

الصفحة .

تحديد انواع الوسائل الضرورية ـ الرابع حق الملكية أو وضم اليد .

يجوز التنازل عن بعض الحقوق دون بعضها الآخر — والتنازل يتم بطريقتين التخلى أو انتحويل الى شخص آخر — الحق الأول لا يجوز التنازل عنه .

ثانيا ـ قوانين الطبيعة:

قوانين الطبيعة عقاية ، وهي أيضا أخلاقية وهي قوانين الهية وهي مازمة من أداخل أثنى عشر قانوناً .

القانون الأول: نشدان السلام ، والثانى: اتنازل بشرط تنازل الآخر ، الثالث يلزم الناس بتنفيذ ما يبرمونه من مواثيق وعهدود والرابع هو العرفان والخامس المجاملات الواجبة بين الناس .... النح مستويان لقوانين الطبيعة : الاخلاقي والسياسي الخارجي ،

ثالثا ـ العقد الاجتماعى:

470

بواسطة العقد يتحول انفرد الى مواطن من الأخلاق الى السياسة . نوعان : ميثاق الاتحاد وميثاق الرعايا العقد الاجتاعى افتراض منطقى أو تجربة متخيلة وليسر مرحلة تاريخية — التنازل المتبادل عن الحقوق هو العقد واذا نم ينفذ في الحال فهو تعهد — الفكرة لا تنطبق على الحيوانات — التعهد الذي تقوم عليه الدولة هو الأول واهو يسبق منطقيا أي تعهد أخر — التنازل للعاهل أو السيد ، وهو ليس طرفا في العقد وبالتالى ليس للمواطنين الحق في الثورة عليه — حقوق الحاكم مطاقة — تحفظان على هذه الحقوق واجبات الحاكم تناخص في ثلاثة اهداف متميزة .

رابعا - أشكال الحكومات :

**7 1 1 1** 

تعتمد على أتواع السيادة أذا انحصرت في شخص وأحد مهو النظام الانكي ــ في جماعة تمثل الشعب كله مهو النظام



## \_ 200 \_

المنحة

الديمقراطى - جماعة تمثل جانباً من الشعب عهو النظام الأرستقراطى - اذا نسد النظام الأولى كان طغيانًا ، واذا نسد الثانى تحسول الى الفوضسوية والثالثة الى الأولىجاركية ، مقارنة بين الأنظمة المختلفة .

أيمكن أن نعد هوبز من الداعين للنظم الشمولية كالنازية والفاشية ــ كان له تأثير عليهم لكنه واحداً منهم لسنة اسباب

**الفصل الرابعة** : الدين

490.

**أولاً ـــ** موقف هوبز من الدين :

417

اتهام هوبز بالالحاد ... رجال الدين في عصره يلعنون التنين ... لكن هوبز لم يكن ملحداً بل مجدداً في فهم الدين المغالاة والتطرف في رأى البعض ملحد متطرف وفي رأى البعض الآخر مسيحي متطرف! سيطرة المناقشات الدينية في القرن السابع عشر .

**ثانباً ــ** أشــاة الدين:

**\$1. Y** 

الانسان هو وحده الحيوان المتدين ـ يتميز بحب الاستطلاع ، وملاحظة ظهور الأشياء واختفائها ، من هذه الخصائص تظهر أربعة أسباب لنشأة الدين هى فكرة الاشباح والجهل بالاسباب والخوف البشرى ـ النذر والبشائر .

ثالثا ـ وجود الله وطبيعته:

1.3

محاولة التوفيق بين اله الفلاسفة واله الاديان توقعه في تناقض ــ لا يحل الا بالتفرقة بين وجود الله وطبيعته ــ الأول يدخل في مجال العمل والثاني لا يمكن فهمه ..

الله جسم اذ لا يمكن أن يوجد الا ما هو جسم \_ مشكلة الشر تحل بقوة الله اللامتناهية منه حق الابتلاء بغير سبب \_ لم يكن من حق أيوب أن يسأل الله .





#### - 201 -

الصفحه

رابعا ــ حرية الارادة ومشكلاتها الدينية: ١٩

حرية الله مطلقة لكن لا حرية عند الانسان الأن الحرية هي الضرورة أو غياب العوائق \_ الناس يشعرون بأنهم أحرار ولا يعنى ذلك سوى أنهم يجهلون الأسباب .

المشكلات الدينية المترتبة على انكار حرية الارادة \_\_ رأى برامهول ورد هوبز . خامسا \_\_ ادين . . والدولة :

لا يستطيع الانسسان في نظر هوبز أن يخدم سيدين — لابد من خضوع السلطة الروحية لسلطة الحاكم — الارسطانية عند هوبز \_ تفسيره لملكة الله \_ ماذا يعنى هوبز بمماكة انظلام . . ؟

مراجيع البحث .

الفه....رس ٧٤٤





# مؤلفات الدكتور امام عبد الفتاح امام





## أولا ــ التاليف:

- المنهج الجدلى عند هيجل » طبعة أولى دار المعارف بمصر عام ١٩٦٩ طبعة ثالثة دار الثقافة للنشر والتوزيع القامات مام ١٩٨٥ ( المعدد الثاني من المكتبة الهيجلية ) .
- ٢ -- « مدخل الى الفلسفة » -- طبعة أولى عام ١٩٧٢ دار الثقافة طبعة خامسة ١٩٨٥ .
- ٣ « كيركجور رائد الوجودية » المجلد الأول (حياته وأعساله ) طبعة أولى النقساغة ١٩٨٢ طبعة ثانية دار التنوير ببيروت ١٩٨٣ ( المعد الثاني من سلسلة الفكر المعاصر ) .
- ١٩٨٤ « دراسات هيجلية » \_ دار الثقافة للنشر والتوزيع عام ١٩٨٤ -
- والتوزيع: هوتز: فيلسوف المقلانية » دار الثقافة للنشر والتوزيع: عام ١٩٨٥ .
  - ٦ -- « تطور الجدل بعد هيجل » -- المجلد الأول « جدل الفكر » دار التنوير عام ١٩٨٥ العدد ٨ من سلسلة المكتبة الهيجلية .
  - ٧ ــ « تطور الجدل بعد هيجل » ــ المجلد الثاني « جدل الطبيعــة » دار التنوير عام ١٩٨٥ ( المعدد رقم ٩ من المكتبة الهيجلية ) ..
  - ٨ ــ « تطور الجدل بعد هيجل » ــ المجلد الثالث « جدل الإنسان »
     دار التنوير عام ١٩٨٥ ( العدد رقم ١٠ من المكتبة الهيجلية ) ..
  - ٩ ــ « دراسات في الفلسفة السياسية عند هيجل » دار الثقافة
     للنشر والتوزيع ١٩٨٦ .
  - . ١٠ كيركجور : رائد الوجودية « المجلد الثاني » « فلسفته » دار الثقافة للنشر والتوزية ١٩٨٥ .



#### - 17. -

- ١١ ــ مَى مُلسمة الاخلاق ، دار الثقامة للنشر والتوزيع ١٩٨٥ .
- ١٢ \_ محاضرات في الميتافيزيقا ، دار الثقافة للنشر والتوزيع ١٩٨٥ .

## النيا ــ بحوث ودراسات :

- ١ ــ « المقولات بين أرسطو وكانط وهيجل » ٠٠٠٠ دراسة بحوليات كلية
   ا تربية جامعة الفتح بليبيا .
- ٢ \_ « مفهوم التهكم عند كركجور » ٠٠٠ دارسة بحوليات كلية الآداب جامعة الكويت ٠
- ٣ \_ « الهيجلية » ... دراسة للموسوعة الفلسفية التي يقسوم على نشرها معهد الانماء العربي ببيروت .

## نالثا ب الترجمسة:

- ۱ ــ « الجبر الذاتى » ــ رسالة كتبها بالانجليزية الدكتور زكى نجيب محمود ــ الهيئة المصرية العامة نلتأنيف والنشر عام ١٩٧٢ ٠
- ٢ ــ « العقل في التاريخ » لهيجل ــ طبعــة أولى دار الثقافة عام ١٩٧٢ وطبعــة ثالثة دار الثقافة للنشر والتوزيع ١٩٨٥ ( العدد الأول في سلنملة المحتبة الهيجلية ) .
- ٣ ــ « روح الفلسفة المسيحية في العصر الوسيط » ــ اتين جلسون ــ دار الثقافة عام ١٩٨٣ ٠
- ٢ : -- « فلسفة هيجل » -- تأليف ولتر ستيس المجلد الأول « المنطق وفلسفة الطبيعة » دار التنوير عام ١٩٨٣ ( العدد الثالث من المكتبة الهيجلية ) .
- ه \_ « غلسفة هيجل » تاليف ولتر ستيس المجلد الثاني « غلسفة الروح » الطبعة الثالثة عام ١٩٨٣ ( العدد الرابع من المكتبة الهيجلية »



#### - 173 -

- ٦ « أصول غلسفة الحق لهيجل » المجاد الأول طبعة أولى دار اثقافة
   ١٩٨١ طبغة ثانية دار التغوير بيروت عام ١٩٨٣ ( العدد الخامس من المكتبة الهيجلية ) ..
- ٧ ــ « موسوعة العلوم الفلسفية لهيجل » طبعة أولى عام ١٩٨٣ دار
   التنوير بيروت ( العدد السادس من سلسلة المكتبة الهيجلية ) .
- ٨ ـــ « العالم الشرقى » المجاد الثانى من محاضرات فى فلسفة التاريخ
   لهيجل العدد التاسع من سلسلة المكتبة الهيجلية ١٩٨٥ .
- ٩ ــ « الوجودية » تأليف جون ماكورى سلسلة عالم المعرفة بالكويت العدد ٨٥ أكتوبر ١٩٨٢ .
- ١٠ « أصول فلسفة الحق » لهيجل المجلد الثاني دار الثقافة للنشر وا توزيع ١٩٨٥ .







رقم الايداع بدار الكتب ۸٥/٥٧٨٠



















رارالتُّق انت للنشروَ التوزيع ٢ مثابع سيف الدين المهرات تليفوت ٩٠٤٦٩٦

