برون تفسير والري

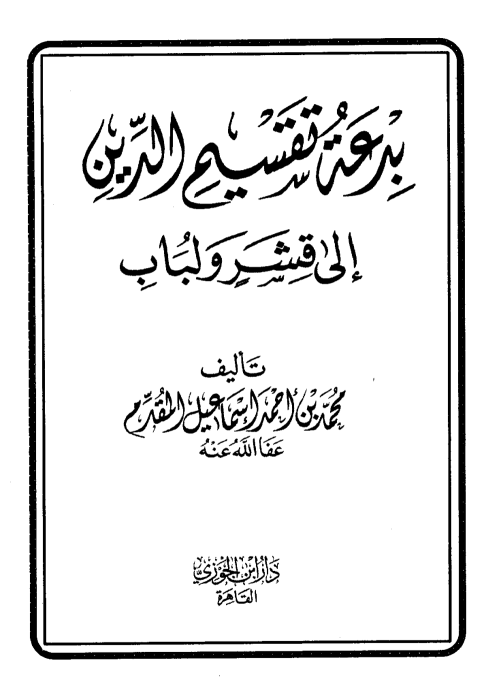
تَاليف مُحَدِّنُ (مِمْرَاسِمَا حَيْلُ (طَقَبَرَمِ عَنَااللَّهُ عَنْهُ

> ڴٳڒٳڹڔڮٷڿ العّادِيَّة

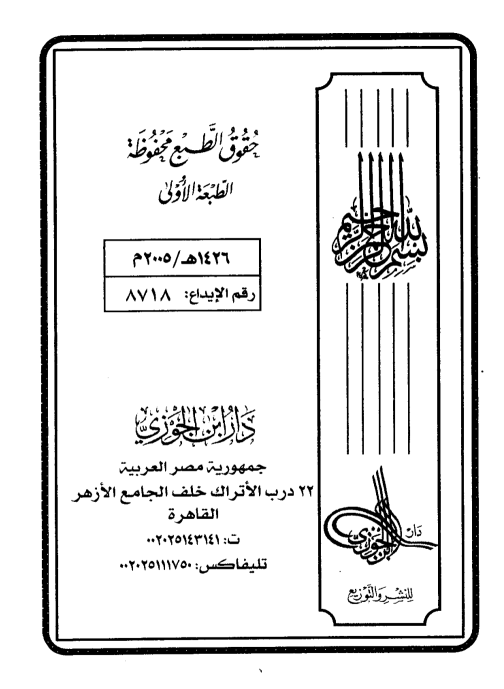
> > This file was downloaded from QuranicT

الزاوي

القاهرة: ٢٢ درب الأتراك - خلف الجامع الأزهر ت: ٢٠٢٥١١١٢٥٠ - فاكس: ٢٠٢٥١١١٧٥٠







#### المقدمة

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله وكفى، وسلام على عباده الذين اصطفى، لا سيما عبده المصطفى، وآله المستكملين الشرفا.

#### وبعـد :

فقد طبعت هذه الرسالة من قبل ملحقة بكتاب وأدلة تحريم حلق اللحية ، باعتبارها امتدادًا لمادته ، وقد نصح كثير من الفضلاء بإصدارها منفردة تعميمًا للفائدة ، في وقت ارتفعت فيه نعرة تقسيم الدين إلى قشر ولباب ، يعقبها المناداة بنبذ ما أسموه قشرًا بدعوى الاهتمام باللب ، مما يعنى تزهيد الناس في التمسك بهدي رسول الله عليلية ، ذلك الهدي الذي سَوَّلَتْ لهم شياطينهم ، وطوَّعت لهم أنفسهم أن يسموه و تطرفًا » ، والله سبحانه وتعالى يقول : ﴿ لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر الله كثيرًا ﴾ ،

ويقول سبحانه: ﴿ واتبعوه لعلكم تهتدون ﴾ ، ويقول عز وحل: ﴿ قُلُ إِن كُنتُم تَحْبُونَ اللَّهُ وَيَغْفُرُ لَكُم ذُنُوبِكُم واللَّه غُفُور رحيم ﴾ .

وحينما نردد بين الحين والحين شعارنا المقدس: وخير الهدى هدى محمد عليه الهنا نعنيها، ونستحضر كلما رفعنا عقيرتنا بها أنها تعنى الاعتزاز بهذا الهدي، والاستعلاء به على كل طريقة تخالفه أو تنحرف عنه.

إن التمسك بهدى رسول الله على الظاهر والباطن ما هو إلا مرآة تعكس ما يعمر قلوب متبعيه على من حبه وتعزيره وتوقيره، وما يتنادى به بعض المرجفين لا يعدو أن يكون جهلا بالشرع، أو ضربًا من العبث والتحلل من البعض، أو سوء نية وخبث طوية من البعض الآخر، وقانا الله وسائر المسلمين شرهم.

وهذه الرسالة ترد على الفريقين كلَّ بحسبه، وتبين أن مصطلح (القشر واللب) ظاهره فيه الرحمة، وباطنه من قِبَلِهِ العذاب، ولذا انخدع به بعض الطيبين الذين ابتلعوا الطعم،

فاستحسنوه، وصاروا يروِّجون له، دون أن يدركوا أنه قناعٌ نفاقي قبيح، وأنه من لحن قول العالمانيين الذين يتخذونه قنطرة يهربون عليها من الالتزام بشرائع الإسلام دون أن يُخْدَش انتماؤهم إليه، نعم تتوقف القضية عند حَسَنِي النية من المسلمين المخلصين عند نبذ ما أسموه قشرًا، لتركيز الاهتمام على ما دَعَوْه (لبًّا)، ولكنها عند المنافقين الحريصين على اقتلاع شجرة الإسلام من جذورها، مجرد مدخل إلى نبذ اللب والقشر معًا، تمامًا كما يرفعون شعار الاهتمام «بروح النصوص وعدم الجمود عند منطوقها»، ومع أن هذا كلام طيب إذا تعاطاه العلماء، وطبُّقه الأسوياء، لكنه خطير إذا رفعه أصحاب العاهات الفكرية والنفسية، والمشوهون عقديًّا؛ إذ يكون مقصودهم حينئذ هو « إزهاق » روح النص ، بل اطراح منطوقه ومفهومه، أو توظيفه – بعد تحريفه عن مواضعه – لخدمة أهدافهم الخبيثة<sup>(١)</sup>.

 <sup>(</sup>١) انظر : «العقلانية هداية أم غواية» للأستاذ عبد السلام بسيوني
ص (٨٧-٩٤).

بسم الله الرحمن الرحيم

قال تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَافَّةً ﴾ (١) .

قال الإمام الحافظ ابن كثير رحمه الله:

(يقول تعالى آمرًا عباده المؤمنين به المصدقين برسوله أن يأخذوا بجميع عرى الإسلام وشرائعه، والعمل بجميع أوامره، وترك جميع زواجره ما استطاعوا من ذلك)(٢) اه.

ثم نقل عن ابن عباس وغيره أنهم قالوا: ﴿ ادخلوا في السلم ﴾ يعني: جميعًا، وقال مجاهد: ﴿ أَي اعملوا بجميع الأعمال ووجوه البر ».

وقال الألوسي رحمه الله:

(والمعنى : ادخلوا في الإسلام بكليتكم، ولا تَدَعُوا شيئًا

(١) البقرة : (٢٠٨) .

إنهم يريدون دينًا ممسوحًا كدين الكنيسة العاجزة المعزولة عن الحياة، يسمح لأتباعه بكل شيء مقابل أن يسمحوا له بالبقاء حيًّا على هامش الحياة، محبوسًا في الأقفاص الصدرية، لا يترك أي بصمة على واقع الناس ومجتمعاتهم.

إنهم: ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهُ بِأَفُواهِهِمْ وَيَأْبَى اللَّهُ إِنَّهُ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهُ بِأَفُواهِهِمْ وَيَأْبَى اللَّهُ إِلَّا أَنْ يُتِمَّ نُورَهُ وَلُو كَرِهُ الكَافِرُونُ \* هُو الذِّينَ كَلَّهِ وَلُو كَرِهُ بِاللَّهِدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدَّينَ كَلَّهِ وَلُو كُرهُ اللَّهِدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدَّينَ كَلَّهِ وَلُو كُرهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلُو كُوهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلُو كُوهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللل

﴿ وَاللَّهُ غَالَبَ عَلَى أَمْرُهُ وَلَكُنَ أَكْثَرُ النَّاسُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (٢). والحمد للَّه رب العالمين.

الإسكندرية في الجمعة ١١ شوال ١٤١٣هـ الموافق ٢ أبريل ١٩٩٣م

<sup>(</sup>٢) ٤ تفسير القرآن العظيم، (٣٦١/١).

<sup>(</sup>١) التوبة : (٣٢ - ٣٣) .

<sup>(</sup>٢) يوسف: (٢١).

## تقسيم الدين إلى قِشْرِ ولُبُّ بِدُعةً وضلالة

نبغ في هذا العصر أقوام تلقوا هدي الإسلام من واقع حياتهم أولًا، ولم يحيوا في جو علمي يتأثرون به في حكمهم على الأمور، فراحوا يحتجون ببعض النصوص لإثبات عكس ما وضعت له، ويسمون الأشياء بغير اسمها.

ويتضح هذا جليًّا فيمن لا يهتمون ببعض الشرائع الظاهرة التي يسمونها (شكليات) أو (قشورًا) ويدندنون فقط حول التمسك (باللباب).

يقول الشيخ محمد إبراهيم شقرة حفظه الله ما ملخصه: [لقد صارت هذه المقولة المغرضة شعارًا له أنصار ودعاة وأقلام وصحف ومناهج وعقول.

- وبالرغم من هذا الحشد الذي التف حول هذا الشعار؛ فإننا لم نجد حتى الآن ترجمة واضحة له، أو تحديدًا دقيقًا لعناه، فإن القائلين بهذه المقولة الحادثة، رغم تأكيدهم عليها، والإكثار من الحديث عنها، فإنهم لم يضعوا تعريفًا أو حَدًّا لما

## \_\_\_\_\_بدعة تقسيم الدين



من ظاهركم وباطنكم إلا والإسلام يستوعبه بحيث لا يبقى مكان لغيره )(١) اه.

وقال أيضًا: (وقيل: الخطاب للمسلمين الخلَّصِ، والمراد من «السَّلْم» شعب الإسلام، و «كافة» حال منه، والمعنى «ادخلوا» أيها المسلمون المؤمنون بمحمد عَلِيلِهُ في شعب الإيمان كلها، ولا تُخِلُوا بشيء من أحكامه) اه.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) وروح المعاني، (٩٧/٢).

سموه قشرًا، أو لما يسمى لبابًا، ينتهي إليه الراغب في العمل باللباب وحده دون القشر.

وما ذاك إلا لأنها مقولة حادثة مبتدعة، لم يعرفها سلف الأمة ومن تبعهم بإحسان، وإنما هي من نتاج أفكار المنهزمين المستعبدين للشرق أو الغرب.

• وإذا حاولنا أن نضع حدًّا تقريبيًّا ، فلنقل :

(اللباب في المأمورات الشرعية هو ما يدخل تحت الحكم الواجب، والقشر هو ما جاوز دائرة الحكم الواجب، واللباب في النواهي هو ما يدخل تحت الحكم الحرام، والقشر هو ما لم يتناوله الحرام الصريح في النواهي .

وعلى ذلك: فالقشور في المأمورات: كل مندوب أو مباح، وفي النواهي: المكروهات، وبناءً عليه يجتمع لدينا من القشور ما يزيد على نصف الدين، ويبقى من لبابه أقل من النصف، فهل يعقل أن ندع أكثر من نصف الدين قشورًا لنأخذ أقل من نصفه لبابًا؟

وأين سيضعون المسائل المختلف عليها بين الواجب والمندوب كصلاة الوتر مثلا؟

• أضف إلى ذلك أنه ليس شيء من القشور أو اللباب - على حد تعبيرهم - إلا ويدخل تحت حكم الله وخطابه المتعلق بأفعال المكلفين على سبيل التخيير أو الطلب تركّا أو فعلا، وبالتالي لا يصح تسميته قشرًا على سبيل الاصطلاح الذي افترضناه، ولا على سبيل التهوين والغض من شأنه.

لقد أنزل الله سبحانه دينه على نبيه عَلَيْتُهُ ليبني به الإنسان المسلم، فيسعد به في الدنيا والآخرة، ولا يخفى على ذي عقل أن كل أمر ونهي من أوامر هذا الدين ونواهيه تسهم إسهامًا فعًالًا في بناء هذا الإنسان، سواءً أكانت من المندوبات أم من المباحات أم من الواجبات، وسواءً أكانت من المكروهات أم من الحرمات؛ لأن جميع هذه الأحكام هي شعب الإيمان التي قال فيها عليه الصلاة والسلام: « الإيمان بضع وسبعون شعبة، قافضلها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان » فأيّما شعبة نقصت منها كانت

<sup>(</sup>۱) البخاري في الإيمان: باب أمور الإيمان (٤٨/١) ؛ بلفظ: ١ الإيمان رقم بضع وستون شعبة ، ومسلم فيه: باب بيان عدد شعب الإيمان رقم (٣٥) ، وأبو داود في السنة: باب في رد الإرجاء رقم (٤٦٧٦) ، =

الأمر إما أن تكون في الفعل الواحد، كالصلاة مثلًا، فإذا لم يستطع المسلم أن يصليها وهو قائم وجب عليه أداؤها على الوجه الذي يستطيعه من قعود أو اضطجاع أو غير ذلك.

وإما أن تكون الاستطاعة في مجموع الأفعال، فقد لا يستطيع المسلم أن يصوم لمرض، في حين يكون قادرًا على أداء الصلاة على كل حال، فوجبت الصلاة في حقه، وسقط عنه الصيام إن كان مرضه مزمنًا، وإلا صام حين شفائه، وقد لا يقوى المسلم - لعذر من الأعذار - أن يصلي في المسجد، وهو مأمور بأدائها فيه، فلا يقال: ما دام أنه لا يستطيع أن يصليها في المسجد فلا يصليها، بل يقال: يفعل ما يقدر عليه، ويُعذر فيما لا يقدر عليه، ويُعذر

أما المنهيات، فقد أمر النبي عَيَّالِكُ أمته أن تجتنبها كلَّها، من غير فرق بين واحد وواحد، فكما أنه نهى عن الزنا، نهى عن النظر المحرم إلى المرأة، وكما أنه نهى عن شرب الكثير من الخمر، نهى عن شرب القليل منها، وكما أنه نهى عن سرقة المال الكثير، فإنه نهى عن سرقة الدرهم والدرهمين، وكما أنه نهى عن الكذب على الأمة كلها، فإنه نهى عن الكذب على

نقصًا من الإيمان، وأيما شعبة التزمها المسلم كانت زيادة في إيمانه؛ لأن الإيمان يزيد وينقص بالقول والعمل، وهذا من شعائر أهل السنة، وهو مذهب السواد الأعظم من الأمة، قال رسول الله عَيَالِيَّهُ: « لَتُنْقَضَنَّ عُرَى الإسلام عُرْوَةً عُرْوَةً، فكلما انتقضت عروة تشبث الناس بالتي تليها: فأولهن نقضًا الحكم، وآخِرُهُنَّ الصلاة »(١).

قال رسول الله عَلِيْكَةِ: «إذا أمرتكم بأمر فائتوا منه ما استطعتم، وما نهيتكم عنه فاجتنبوه»(٢)، والاستطاعة في إنفاذ

- = والترمذي في الإيمان ، والنسائي فيه : باب ذكر شعب الإيمان (١١٠/٨)، وأخرجه ابن ماجه في المقدمة رقم (٥٧) بلفظ : ١ الإيمان بضع وستون أو سبعون بابًا » .
- (۱) رواه من حديث أبي أمامة رضي الله عنه الإمام أحمد (۲۰۱/۵)، والحاكم (۹۲/٤)، وقال: (إسناده صحيح، ولم يخرجاه)، ورواه ابن حبان (موارد: رقم ۲۰۷)، ص (۸۷)، وصححه الألباني في وصحيح الجامع، (۱۰/۵).
- (٢) رواه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه البخاري (٢٢٠،٢١٩/١٣) في الاعتصام: باب الاقتداء بسنن رسول الله علياتي ، ومسلم واللفظ له في الفضائل (٩١/٧)، والنسائي (٥/١١ ١١١) في الحج، وابن ماجه رقم (٢) في المقدمة والمقصود أنه علياتي زجر عن النواهي مطلقًا، ولم يفرق بين قشر ولب، وعلق امتثال الأوامر على الاستطاعة، ولم يعلقه بكونها قشرًا أو لبًا على زعمهم.

السنن المؤكدة وغير المؤكدة ، بل قال : (ومن أخذ به على أنه جزء من الدين ، أو على أنه أمر مطلوب على وجه الجزم فإنه يبتدع في الدين ما ليس منه )(١) اه.

(١) والقول بأن إعفاء اللحية من العادات التي قد تجري بها أعراف الناس باطل، لأن ما تجري به العادة قسمان: قسم سكت عنه الشارع، ولم يتعرض له بوجوب ولا تحريم فهذا مباح لا لوم على فاعله، والثاني: ما أوجبه الشارع وأمر به أو حرمه ونهي عنه، فهذا القسم لما تعرض له الشارع بالإيجاب أو التحريم صار من الدين، وما أكثر الأعمال التي كانت تجري مجرى العادات قبل البعثة، ثم دخلت في حدود المناهي التي حرمها الشارع فأصبح اجتنابها من الدين، كالوشم والتنميص ووصل الشعر والنياحة والميسر وغير ذلك، وهب - جدلًا - إن إعفاء اللحية عادة فلم لا نتأسى بعادة النبي عليه والخلفاء الراشدين والصالحين من هذه الأمة المحمدية؟! وقد نقل ابن الحاج عن الغزالي رحمه الله قوله في ﴿ كتاب الأربعين ﴾ : (اعلم أن مفتاح السعادة : في اتباع السنة، والاقتداء برسول الله عَلِيْتُهُ في جميع مصادره وموارده، وحركاته وسكناته، حتى في هيئة أكله وقيامه، ونومه وكلامه، لست أقول ذلك في آدابه فقط، لأنه لا وجه لإهمال السنة الواردة فيها، بل ذلك في جميع أمور العادات، فبه يحصل الاتباع المطلق، كما قال تعالى: ﴿ قُلُ إِنْ كُنتُم تَحْبُونَ اللَّهُ فَاتَّبَعُونَى يَحْبُبُكُمُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخَذُوهُ وَمَا =

الرجل الواحد، فلا يقال هنا: يجتنب ما يستطاع اجتنابه، بل يجب اجتناب كل ما نهى عنه، ولا يعفى إلا عن الناسي أو المخطيء أو المكره ](١) اه.

وتقسيم الدين إلى « قشر ولب » تقسيم غير مستساغ ، بل هو محدث ودخيل على الفهم الصحيح للكتاب والسنة، ولم يعرفه سلفنا الصالح الذين كل الخير والنجاة في اتباعهم واقتفاء آثارهم ﴿ إِن هِي إِلا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان (٢٠) وهذه القسمة إلى قشر ولب ، ظاهر وباطن - يتبعها المناداة بإهمال الظاهر احتجاجًا بصلاح الباطن - تلقى رواجًا عند المستهترين والمخدوعين، حينما يرون القوم يسمون المعاصى بغير اسمها فيقولون - مثلًا - إن إعفاء اللحية من سنن العادة ، بل عدُّ بعضهم إعفاء اللحية وقص الشارب من الأمور العادية التي لا صلة لها بتبليغ الرسالة وبيان الشرع، وعد ذلك من قبيل المندوب بل في ثالث مراتبه بعد

<sup>(</sup>١) من «تنوير الأفهام لبعض مفاهيم الإسلام» للأستاذ محمد إبراهيم شقرة ص (٣٥) عنه (٤٤) ملخصًا.

<sup>(</sup>٢) النجم: (٢٣).

وهذا يحملنا على أن لا نستهين بالقشر من حيث كونه حارسًا أمينًا على اللب، وهكذا الشأن في أمور الدين الظاهرة.

ومن هذا القبيل: تقسيم الدين إلى أصول وفروع، فإن العلماء الذين فعلوا ذلك لا يظن بهم أنهم قصدوا بذلك التقسيم إيجاب الاتفاق على الأصول، ثم التسامح مطلقًا في الفروع، كما يظن بعض متفقهة هذا الزمان، فتراهم يميعون كل قضية فرعية بدعوى أن اختلاف الأمة ما دام في الفروع فهو رحمة، وهذا أصل قولهم: (مَنْ قَلَّدَ عالمًا لقى الله سالمًا».

وهذا بدوره قد أدى ببعضهم إلى اتباع الهوى والترخص دون تحري الدليل، ويلزم من ذلك القول بأن الاتفاق سخط، وهذا ما لا يقوله مسلم، ولو أنهم كانوا يرون أن «الخلاف شر» كما قال ابن مسعود رضي الله عنه وغيره؛ بل كما دلت عليه نصوص الكتاب والسنة، لسَعَوًا إلى الاتفاق، ولأمكنهم ذلك في كثير من هذه المسائل المتناقضة التي لا يمكن التوفيق بينها، إلا يررد بعضِها المخالفِ للدليل وقبولِ البعضِ الآخر الموافق

وقسمة الدين إلى قشر ولب تؤثر في قلوب العوام أسوأ تأثير، وتورثهم الاستخفاف بالأحكام الظاهرة، وينتج عنها الإخلال بهذه الأمور التي سميت قشورًا، فلا تلتفت قلوبهم إليها، فتخلو من أضعف الإيمان ألا وهو الإنكار القلبي الذي هو فرض عين على كل مسلم تجاه المنكرات.

والتفريط في مُحَقَّراتِ الأعمال يؤدي إلى التفريط في عظائمها، لأن استمرار هذا التفريط يتحول مع الزمن إلى عادة تنتهي بصاحبها إلى قلة الاكتراث بأمور دينه، والتهاون بها.

ونحن إذا تسامحنا معهم في هذه القسمة إلى قشر ولب، فإننا نلفت أنظارهم إلى أن قياس أمور الدين على الثمار من حيث إن لكل منها قشرًا ولبًا، وظاهرًا وباطنًا، لا يعني أن القشرة التي أوجدها الله للثمرة إنما خُلِقتْ عبثًا، حاشا وكلا، بل لحكمة عظيمة وهي المحافظة على ما دونها وهو اللب نفسه،

<sup>=</sup> نهاكم عنه فانتهوا ← [الحشر: ٧]... فلا ينبغي التساهل في امتثال ذلك، فتقول: «هذا مما يتعلق بالعادات، فلا معنى للاتباع فيه»، فإن ذلك يغلق عنك بابًا عظيمًا من أبواب السعادات) اهم من «المدخل» (۱۲/۱).

والذين قسموا الدين إلى قشر ولب ركبوا مطايا الخير للشر، فاستدلوا على بدعتهم ببعض النصوص:

\* منها : ما رواه أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله عَلَيْكُ يقول: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امريء ما نوى (١) الحديث.

\* ومنها: ما رواه النعمان بن بشير رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله عَيْكُ يقول: ﴿ إِنَّ الْحَلَالَ بَيُّنَّ ، وإِن الحَرامَ

له ، وإلا فقد نسبوا إلى الشريعة التناقضَ ، واللَّه عز وجل يقول : ﴿ ولو كان من عند غير اللَّه لوجدوا فيه اختلافًا کثیرًا ﴾<sup>(۱)</sup>.

فإذا كان الاختلاف ليس من اللَّه فكيف يصح جعلُه شريعةً متبعةً ، ورحمةً منزلة ؟

فالواجب التخلص من الخلاف ما أمكن، أو تضييق دائرته عملًا بقوله عَيْلِيَّة : « سَدِّدُوا وقاربوا »(٢) ، وهذا ممكن في كثير من المسائل بما نصب الله تعالى عليها من الأدلة التي يُعرف بها الصواب من الخطأ، والحق من الباطل، ثم بعد تحرى الدليل والعجز عن التخلص من الخلاف يعذر بعضهم بعضًا فيما قد يختلفون فيه<sup>(٣)</sup> .

و ﴿ إعلام الموقعين ؛ (٣/٩٥٣) ، و ﴿ جامع بيان العلم ﴾ (١/٢٨-٨٩) ، و (المسودة) لآل تيمية ص (٤٩٧).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧/١-١٥) في بدء الوحي ،وفي الإيمان ، باب ما جاء أن الأعمال بالنية والحسبة ولكل امريء ما نوى، وفي العتق باب الخطإ والنسيان في العتاقة والطلاق ونحوه ، وفي فضائل أصحاب النبي عَلِيُّكُم ، باب هجرة النبي عَلِيلًا وأصحابه إلى المدينة، وفي النكاح، باب من هاجر أو عمل خيرًا لتزويج امرأة فله ما نوى ، وفي الأيمان والنذور ، باب النية في الأيمان، وفي الحيل، باب في ترك الحيل وأن لكل امريء ما نوى، ومسلم رقم (١٩٠٧) في الإمارة، باب قوله عليه: ﴿ إِنَّمَا الأعمال بالنية ، وأبو داود رقم (٢٢٠١) في الطلاق ، باب فيما عنى به الطلاق والنيات، والترمذي رقم (١٦٤٧) في فضائل الجهاد، باب ما جاء فيمن يقاتل رياء وللدنيا، والنسائي (٦٠،٥٩/١) في الطهارة، باب النية في الوضوء.

<sup>(</sup>١) النساء: (٨٢).

<sup>(</sup>٢) البخاري في المرض (١٠٩/١٠)، باب تمني المريض الموت، وفي الرقاق (٢٥٢/١١) ، باب القصد والمداومة على العمل ، ومسلم رقم (٢٨١٦) في صفات المنافقين، باب لن يدخل أحد الجنة بعمله، والنسائي (١٢١/٨) ، ١٢٢) في الإيمان، باب الدين يسر.

 <sup>(</sup>٣) انظر: ١ الإحكام في أصول الأحكام » لابن حزم (٦٨،٦٧،٦٤/٥) » =

## تقسيم الدين إلى قشر ولب وجواب ذلك :

ما قاله شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (أنا ألتزم أنه لا يحتج مبطل بآية أو حديث صحيح على باطله، إلا وفي ذلك الدليل ما يدل على نقيض قوله)، وهذه من حكم الله الباهرة وآياته الظاهرة التي تبطل عمل المفسدين.

فقوله عَيِّالِيَّهِ: ﴿ إِنَمَا الْأَعْمَالُ بِالنَيَاتِ ، وَإِنْمَا لِكُلُ امْرِيءٍ مَا نَوَى ﴾ لا يدل بأي وجه من وجوه الدلالات على إهدار العمل الظاهر ، وعدم اعتباره ، ولكنه يرشدنا إلى أحد شَرْطَي العبادةِ الصحيحة ، وهما شرط في الظاهر ، وشرط في الباطن .

فأما شرط الظاهر: فأن يكون العمل موافقًا لسنة النبي عمل عنافيًا للبدع، ودليل هذا الشرط قوله عليه الله المن عمل عمل عمل عمل عمل عمل عمل عمل عمل المرنا فهو رد ((۱))، وفي رواية: «من أحدث

بيّن، وبينهما أمورٌ مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس، فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعِرْضِه، ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام، كالراعي يرعى حول الحمى يوشك أن يرتع فيه، ألا وإن لكل مَلِكِ حِمى، ألا وإن حمى الله محارمه، ألا وإن في الجسد مضغة إذا صَلَحت صلَح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسدُ كله، ألا وهي القلب»(١).

\* ومنها: ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه قال رسول الله عنه قال رسول الله عنه أيالية: « إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم ، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم »(٢).

قالوا: فهذه النصوص وأمثالها كثير تدل على أن العبرة بصلاح الباطن وصفاء النية وسلامة القلب، ولا التفات بعد ذلك إلى القشور الظاهرة.

<sup>(</sup>۱) رواه من حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها البخاري تعليقًا بصيغة الجزم (۲۲۱/۵) في البيوع: باب النجش، ووصله في الصلح (۲۲۱/۵) باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود، ومسلم رقم (۱۷۱۸) في الأقضية: باب نقض الأحكام الباطلة، وأبو داود في =

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۱۹،۱۱۶) في الإيمان، باب فضل من استبرأ لدينه، وفي البيوع: باب الحلال بين، والحرام بين، وبينهما مشتبهات، ومسلم (۹۹۹) في المساقاة: باب لعن آكل الربا ومؤكله.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٥٦٤) (٣٤) في البر والصلة باب تحريم ظلم المسلم وخذله، وأخرجه الإمام أحمد (٥٣٩،٢٨٥/٢)، وابن ماجه (٤١٤٣) في الزهد: باب القناعة.

وقوله عَلِيْكَ : «الأعمال بالنيات» تقديره (الأعمال الواقعة بالنيات) أو (الأعمال حاصلة بالنيات) أي الأعمال الاختيارية لا تقع إلا عن قصد من العامل هو سبب وجودها وعملها، ثم يكون قوله : « وإنما لكل امريء ما نوى » إخبارًا عن حكم الشرع، وهو أن حظ العامل من عمله بنيته فإن كانت صالحة فله أجره، وإن كانت فاسدة فعمله فاسد فعليه وزره.

بل في الحديث ما يدل على خطرها أيضًا، وهو قوله عَيْظِيَّةٍ بعد ذلك: « فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى

قال الإمام المحقق ابن قيم الجوزية رحمه الله تعالى: ﴿ إِنَمَا الأَعمالُ الصالحة بالنيات الخالصة ، والنية الحسنة لا تجعل الباطل حسنًا ؛ لأن النية وحدها لا تكفي لتصحيح الفعل ، فلابد أن ينضم إليها التقيد بالشرع ، اه. من ﴿ مدارج السالكين ﴾ (٨٥/١) .

فين ثُمَّ قال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه راوى حديث النيات: وإن ناسًا كانوا يؤخذون بالوحي في عهد رسول الله عن الوحي قد انقطع، وإنما نأخذكم الآن بما ظهر لنا من أعمالكم، فمن أظهر لنا خيرًا صدقناه، وقربناه، وليس لنا من سريرته شيء، الله يحاسبه في سريرته، ومن أظهر لنا سوءًا لم نأمنه ولم =

في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد».

وأما شرط الباطن فهو إخلاص النية لله عز وجل المنافي للرياء، ودليله قوله عَيْسَةٍ: ﴿ إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَاتِ ﴾ .

وقد جمعهما الله تبارك وتعالى في قوله: ﴿ فَمَنَ كَانَ يَرْجُو لقاء ربه فليعمل عملًا صالحًا ولا يشركُ بعبادةِ ربه أحدًا ﴾ (١).

وقال الفضيل بن عياض رحمه الله في قوله تعالى: ﴿ ليبلوكم أيكم أحسن عملاً ﴾ (٢) قال: ﴿ أخلصه وأصوبه ﴾ ، وقال: ﴿ إن العمل إذا كان خالصًا ولم يكن صوابًا لم يقبل، وإذا كان صوابًا ولم يكن خالصًا لم يقبل حتى يكون خالصًا وصوابًا »، قال: ﴿ والحالص إذا كان لله عز وجل، والصواب إذا كان على السنة »، فالحديث دليل على خطر النية وعظم شأنها ، ولا يدل بحال على إسقاط شعائر الإسلام الظاهرة ،

<sup>(</sup>١) وفي رواية (إنما العمل بالنية)، (ال) للعهد، وليست للاستغراق والشمول يراد منها: الأعمال الصالحة.

<sup>=</sup> السنة : باب لزوم السنة (٢٠٦/٥)، وأخرجه ابن ماجه في المقدمة : باب تعظيم حديث رسول الله عليه رقم (١٤).

<sup>(</sup>١) الكهف: (١١٠).

<sup>(</sup>٢) الملك : (٢).

\_بدعة تقسيم الدين

الله ورسوله، ومن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو امرأة ينكحها فهجرته إلى ما هاجر إليه».

فهذا مَثَلٌ من الأعمال التي صورتها في الخارج واحدة، ويشترك فيها المؤمنون والمنافقون، ويختلف صلائحها وفسادُها باختلاف النيات، فهل يستقيم أن يستنبط إنسان من هذا التنفير عن الهجرة من دار الحرب إلى دار الإسلام اعتمادًا على صدق النية، ألا يكون تخاذله عن هذه الهجرة من باب أولى أعظم دليل على فساد قلبه وسوء نيته ؟! مصداقًا لقوله عَيْلَةً : وألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب (١).

وما قيمة هذه النية المزعومة إذا لم ينبثق عنها امتثال الأوامر واجتناب المناهي ؟! ونظير ذلك نصوص كثيرة تربط بين كافة الشرائع الظاهرة وبين النية ، وتُعَلِّقُ الفلاح على صلاح النية وصلاح العمل .

قال مطرف بن عبد الله: (صلاح القلب بصلاح العمل، وصلاح العمل بصلاح النية).

\* فمن ذلك: قوله عَلِي : ﴿ أَمرت أَن أَقاتِل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، ويقيموا الصلاة ، ويؤتوا الزكاة ، فإذا فعلوا ذلك ، عصموا منى دماءهم وأموالهم، إلا بحق الإسلام، وحسابهم على الله تعالى ، (١)، فقوله عَلِيَّةٍ: (وحسابهم على الله عز وجل) يعني أن الشهادتين مع إقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، وهي أعمال ظاهرة ؛ تعصم دم صاحبها وماله في الدنيا إلا بأن يأتي ما يبيح دمه، وأما في الآخرة فحسابه على الله عز وجل، فإن كان صادقًا أدخله الله بذلك الجنة ، وإن كان كاذبًا فإنه من جملة المنافقين في الدرك الأسفل من النار، وفي بعض روايات مسلم: ثم تلا: ﴿فَذَكُر إِنَّا أَنْتَ مَذَكُر \* لَسَتَ عَلَيْهِم بمصيطر . إلا من تولى وكفر . فيعذبه الله العذاب الأكبر . إن إلينا إيابهم • ثم إن علينا حسابهم ﴾ [الناشية: ٢١ - ٢٦].

<sup>=</sup> نصدقه، وإن قال: (إن سريرته حسنة) رواه البخاري (٢٢١/٣) في الشهادات: باب الشهود العدول.

<sup>(</sup>١) تقدم تخریجه ص (٢٢).

<sup>(</sup>١) رواه من حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما البخاري (١٠/٠١) في الإيمان: باب و فإن تابوا وأقاموا الصلاة، ومسلم فيه أيضًا: باب الأمر بقتال الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، رقم (٢٢).

\* ومنه: ما رواه كعب بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه السفهاء، أو رسول الله عليه السفهاء، أو يجاري به العلماء، أو يصرف به وجوه الناس إليه؛ أدخله الله النار ه(١).

فهذه كلها وأمثالها كثير، نصوصٌ تنبه على خطورة الإخلاص واشتراطه في الأعمال الصالحة، وأن القول بإهدار الأعمال الظاهرة قول ساقط يؤدي إلى ضياع الدين واستحلال المحرمات احتجاجًا بالنية الصالحة المزعومة (٢)، وكذبوا، لو

\* ومن ذلك : ما رواه أبو سعيد الحدري رضي الله عنه : أن خالد بن الوليد رضي الله عنه استأذن النبي عَلَيْكُ في قتل رجل، فقال : (لا، لعله أن يكون يصلى)، فقال خالد : وكم من مُصَلً يقول بلسانه ما ليس في قلبه ؟ فقال رسول الله عَلَيْكُ : (إني لم أومر أن أنقب عن قلوب الناس، ولا أشق بطونهم)(١).

\* ومن ذلك : ما رواه عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال رسول الله عبد الله عبد عبد الله عبد الل

باب من غزا في سبيل الله ، ولم ينو من غزاته إلا عقالًا ، وفي سنده يحيي
ابن الوليد حفيد عبادة بن الصامت رضي الله عنه ، لم يوثقه غير ابن حبان .

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي رقم (٢٦٥٦) في العلم، باب فيمن يطلب بعلمه الدنيا، وفي سنده إسحاق بن يحيي بن طلحة بن عبيد الله التميمي، قال الحافظ في والتقريب: (ضعيف)، ولذا قال الترمذي: (هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وإسحاق بن يحيي بن طلحة ليس بذاك القوي عندهم، تكلم فيه من قبل حفظه) - لكن للحديث شواهد بمعناه يقوى بها - انظر ابن ماجه رقم (٢٥٣) عن ابن عمر رضي الله عنهما، و (٢٥٤) عن جابر رضي الله عنهما.

 <sup>(</sup>٢) إذ يلزم منه مفاسد لا حصر لها: من استباحة ترك ما فرض الله من وقوف
وركوع وسجود في الصلاة، وتوجه إلى القبلة، والتزام بطلوع الفجر =

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في المغازي، باب بعث علي بن أبي طالب عليه السلام وخالد بن الوليد إلى اليمن قبل حجة الوداع، رقم (٤٣٥١)، ومسلم في الزكاة – باب إعطاء المؤلفة قلوبهم على الإسلام وتَصَبُّر من قوى إيمانه (٤/١)، والإمام أحمد في «مسنده» (٤/١)، ومع أن الله سبحانه وتعالى ينظر إلى القلوب، إلا أنه شرع لنا ما يناسبنا، ويقع في مكنتنا؛ وهو التعامل بالظاهر، وفي الحديث: وإنكم تختصمون إلي، وإنما أنا بشر، ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض، وإنما أقضي لكم على نحو مما أسمع منكم، فمن قضيت له من حق أحيه شيقًا؛ فلا يأخذه، فإنما أقطع له قطعة من الناريأتي بها يوم القيامة » متفق عليه. (٢) أخرجه الإمام أحمد (٣٢٩/٥)، والنسائي (٢٤/٦)، و٢) في الجهاد: =

في طاعته وتنفيذ أوامره، لا يخالفونه في شيء من ذلك.

والحاصل أنه يمكن الاستدلال على صلاح القلب أو فساده بمدى ما تظهره جنوده من الانقياد لشرائع الإسلام ، فلا يتصور قلب صالح عامر بالعلم والإيمان ينضح منه معاندة الشرع، إذ إن الظاهر عنوان الباطن ودليل صلاحه أو فساده - فاللحية مثلًا من الجسد الذي هو مرآة القلب فمن استأصلها بغير عذر محتجًا بصلاح قلبه كذَّبه ظاهره، ومن امتثل أوامر الشرع بإعفائها ؛ كانت قرينة ظاهرة في الدنيا على امتثاله لشرع الله في الظاهر، وحسابه على اللَّه في الآخرة.

واللَّه نسأل أن يجعل سرائرنا أصلح من ظواهرنا، وهو وحده ولي التوفيق .

وأما استدلالهم بقوله عَيْكَ : ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَنْظُرُ إِلَى صُورَكُم وأموالكم ، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم » فهو حق يراد به باطل، بل هو حجة عليهم لا لهم ؛ لأنه عَيْنَا لَكُ لم يقل: « ولكن ينظر إلى قلوبكم ، حتى عطف عليها ( وأعمالكم » يعني التي تنبثق من تلك القلوب، والتي لابد أن تكون صالحة موافقة

حسنت نياتهم لحسنت أعمالهم، وكذلك قوله عَلِيُّهُ: ﴿ أَلا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب؛ فيه إشارة إلى أن صلاح حركات العبد بجوارحه واجتنابه للمحرمات واتقائه للشبهات بحسب صلاح حركة قلبه ، فإن كان قلبه سليمًا ليس فيه إلا محبة اللَّه ومحبة ما يحبه اللَّه، وخشية اللَّه وخشية الوقوع فيما يكرهه؛ صلحت حركات الجوارح كلها، ونشأ عن ذلك اجتناب المحرمات كلها، وتوقى الشبهات حذرًا من الوقوع في المحرمات، وإن كان القلب فاسدًا قد استولى عليه اتباعُ الهوى، وطلبُ ما يحبه - ولو كرهه الله - فسدت حركات الجوارح كلها، وانبعثت إلى كل المعاصى والمشتبهات بحسب اتباع هوى القلب ، ولهذا يقال : القلب ملك الأعضاء ، وبقية الأعضاء جنوده، وهم مع هذا جنود طائعون له منبعثون

<sup>=</sup> للبدء بالصيام، وغياب الشمس لانتهائه، وإذن لاستبيح ترك شعائر الحج من إحرام وهمجر تمخيط ومصبوغ من الثياب، وطواف بالكعبة، وسعي بين الصفا والمروة ، ووقوف بعرفات ، إلى غير ذلك من رمي جمار ونحوه ، بل لو صح هذا لاضطرب التكليف جملة ، ولا يقول بهذا مسلم .

لمرضاة الله عز وجل مرجوًا بها وجهُه سبحانه(١).

وقد قال تعالى: ﴿إِنَمَا المؤمنون الذين إِذَا ذَكُرِ اللَّهُ وَجَلَتَ قَلُوبِهِم وَإِذَا تَلِيتَ عَلَيْهِم آياته زادتهم إيمانًا وعلى ربهم يتوكلون \* الذين يقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون \* أولئك هم المؤمنون حقًا لهم درجات عند ربهم ومغفرة ورزق كريم ﴾(٢).

(٢) الأنفال: (٢ - ٤).

ولا شك أن هذا الأسلوب في فهم النصوص هو وحده الكفيل بأن يسد الباب في وجه الزنادقة والملاحدة الذين يتحصنون وراء دعوى حسن النية، ويرتكبون المخالفات الشرعية ﴿ وإذا قيل لهم لا تفسدوا في الأرض قالوا إنما نحن مصلحون \* ألا إنهم هم المفسدون ولكن لا يشعرون (١٠) ، ويضربون بالأحكام الظاهرة التي هي شعائر الإسلام وأعظم أركانه كالصلاة والزكاة والصيام والحج وغيرها نحوض الحائط دون أن ينكر عليهم منكِر، وإلا لزم أيضًا نسبة التناقض إلى الشرع المنزه، حيث تنبني أحكامه على ما يظهره الناس في دار الدنيا، ثم تهدر هذه الشرائع بحجة حسن نية من أهدروها -وهذا ما لم يفعله المنافقون في عهد رسول الله عَلِيلَة ، فإنهم كانوا يصلون معه، ويحجون معه، ويجاهدون معه، وكانوا يتناكحون، ويتوارثون مع المسلمين، وكان المسلمون يصلون عليهم، ويدفنونهم معهم أخذًا بما يُظهرونه، ثم نقول: أليس رسول الله عَلِيْكُم الذي نطق بالنصوص التي تدل على أهمية النية

<sup>(</sup>۱) كما أن الحديث يعني أن المعتبر عند الله عز وجل التقوى، قال جل وعلا: ﴿ لن ينال الله لحومها ولا دِماؤها ولكن يناله التقوى منكم ﴾ ، وقال سبحانه : ﴿ إِن أكرمكم عند الله أتقاكم ﴾ ، والتقوى محلها القلوب ، قال عَيَالَة : ﴿ التقوى ههنا ﴾ ثلاثًا ، وأشار إلى صدره الشريف على أو ينظم من قوله عَلَيْتُ : ﴿ إِن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم ﴾ إهدار اعتبار المظاهر الجوفاء ، والصور الجميلة ، والثياب الرفيعة عند الله جل وعلا ، فهذا يوسف عليه السلام يقول : ﴿ اجعلني على خزائن الأرض إني حفيظ عليم ﴾ ولم يُدِلُ بحسن صورته ، وجمال خلقته ، في حين قال سبحانه في المنافقين : ﴿ وإذا رأيتهم تعجبك أجسامهم ﴾ ، وفي صحيح مسلم : ﴿ كانوا رجالًا أجملُ شيء ، كأنهم خشب مسندة إلى الحائط لا يسمعون ، ولا يعقلون ، أشباح بلا أرواح ، وأجسام بلا أحلام ، وانظر ص (٧٣ - ٨٠) .

<sup>(</sup>١) البقرة: (١١، ١٢).

(خرج علينا رسول اللَّه عَلِيْكَ فرآنا حِلَقًا، فقال: (ما لي أراكم عِزِين؟).

هو الذي نطق بالنصوص التي فيها اعتبار الظاهر ﴿ وَمَا يَنْطَقَ عَنَ الْهُوى \* إِنْ هُو إِلَّا وَحَيْ يُوحَى ﴾ (١) عَلَيْكُ - وصدق الله تعالى إذ قال: ﴿ وَلُو كَانَ مِنْ عَنْدُ غَيْرِ اللَّهُ لُوجِدُوا فَيْهُ اختلافًا كثيرًا ﴾ (٢).

بدعة تقسيم الدين

وإذا كانت النصوص السابقة قد أسست فكرة الارتباط بين الظاهر والباطن؛ فإن هناك جملةً من النصوص قد فصَّلت هذه الفكرة، وأثبتت تأثير كل منهما في الآخر:

منها ما رواه النعمان بن بشير رضي الله عنهما قال: (كان رسول الله عَيِّلِيَّة يسوي صفوفنا حتى كأنما يُسوِّي بها القِداحُ (٣)، حتى رأى أنّا قد عَقلْنا عنه، ثم خرج يومًا فقام حتى كاد يكبر، فرأى رجلًا باديًا صدرُه من الصف، فقال: (عبادَ الله ! لَتُسَوُّنُ صفوفَكم، أو ليخالِفَنَّ الله بين وجوهكم،) وفي

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۷۳/۲) في صلاة الجماعة: باب تسوية الصفوف عند الإقامة، وكذا رواه مسلم - واللفظ له - رقم (٤٣٦) في الصلاة: باب تسوية الصفوف وإقامتها، وأبو داود رقم (٢٢٢، ٣٦٣) في الصلاة: باب تسوية الصفوف، والترمذي رقم (٢٢٧) في الصلاة: باب ما جاء في إقامة الصفوف، والنسائي (٨٩/٢) في الإمامة: باب كيف يقوم الإمام الصفوف؟

 <sup>(</sup>۲) رواه مسلم رقم (٤٣٠) في الصلاة: باب الأمر بالسكون في الصلاة،
وأبو داود – واللفظ له – رقم (٤٨٢٣) في الأدب، باب في التحلق،
وكذا رواه الإمام أحمد (٩٢/٥ ، ٩٣ ، ١٠١ ، ١٠٧).

ومعنى عزين : متفرقين ، جماعة جماعة ، ومعناه النهي عن التفرق والأمر بالاجتماع .

<sup>(</sup>١) النجم: (٣،٤).

<sup>(</sup>٢) النساء: (٨٢).

<sup>(</sup>٣) القِداح: هي خشب السهام حين تُنحت وتُبرى، واحدها: قِدْح، معناه: يبالغ في تسويتها حتى تصير كأنما تُقوَّمُ بها السهام لشدة استوائها واعتدالها.

وطريق الهدي أن نصلح الظاهر والباطن: نصلح ظاهرنا باتباع السنة، وباطننا بدوام مراقبة الله تعالى، ولا ندع العمل الصالح حذر الرياء، ولا نعمله رئاء الناس، والله الموفق.

تقسيم الدين إلى قشر ولب

\* \* \*

وعن أبي ثعلبة الخشني رضي الله عنه قال: (كان الناس إذا نزلوا منزلًا تفرقوا في الشعاب والأودية ، فقال رسول الله عَيْقِكَة : «إن تفرقكم في هذه الشعاب والأودية إنما ذلكم من الشيطان » ، فلم ينزلوا بعد ذلك منزلًا إلا انضم بعضهم إلى بعض ، حتى يقال : «لو بُسِطَ عليهم ثوب لَعَمُهم »(١)).

ومما يقوي اعتبار الظاهر ما تقرر في الشريعة من وجوب مخالفة الكفار وتحريم التشبه بهم، وما تقرر أيضًا من تحريم تشبه الرجال بالنساء والعكس، بل تُوعِّدَ فاعلُ ذلك باللعن، ولاشك أن المشاركة في الظاهر توجب الاختلاط الظاهر بين المؤمنين والكافرين، وهذا مما حرص السلف على تجنبه، وهو واضح من سلوكهم مع أهل الملل في البلاد التي فتحوها، حتى كانوا يشترطون في عقد الذمة ألا يتزيا المشركون بزي المسلمين.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود رقم (۲٦٢٨) في الجهاد : باب ما يؤمر من انضمام العسكر، وابن حبان (١٦٥٤) - موارد)، والحاكم (١١٥/٢)، ومن طريقه البيهقي (١٥٢/٩)، والإمام أحمد (١٩٣/٤)، وقال الحاكم: وصحيح الإسناد،، ووافقه الذهبي.

## ( الارتباط بينَ الظاهر وَالباطِن

الارتباط بين الظاهر والباطن\_

لقد تقرر عند العلماء المحققين أن هناك ارتباطًا وثيقًا بين الظاهر والباطن، وأن للأول تأثيرًا في الآخر، إن خيرًا فخير، وإن شرًّا فشر، وإن كان ذلك مما قد لا يشعر به الإنسان في نفسه، ولكن قد يراه في غيره .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، وجزاه عن الإسلام وأهله خير الجزاء:

(.. وهذا أمر يشهد به الحس والتجربة ،حتى إن الرجلين إذا كانا من بلد واحد، ثم اجتمعا في دار غربة كان بينهما من المودة والموالاة والائتلاف أمر عظيم، وإن كانا في مصرهما لم يكونا متعارفين، أو كانا متهاجِرَيْنِ، وذلك لأن الاشتراك في البلد نوع وصف اخْتُصًا به عن بلد الغربة، بل لو اجتمع رجلان في سفر أو بلد غريب، وكانت بينهما مشابهة في العمامة أو الثياب أو الشعر أو المركوب ونحو ذلك، كان بينهما من الائتلاف أكثر مما بين غيرهما، كذلك تجد أرباب

## قضية « مبدا »

لقد لَفَتَنا سلفنا الصالح إلى أهمية التمايز الحضاري، بالمحافظة على (قشرة) معينة تفترق بها أمننا عن سائر الأم، وهذه «القشرة» التي تحمى «الهوية» الإسلامية المتميزة هي ما أسماه علماؤنا رحمهم الله: ﴿ الهدي الظاهر » ، وأفاضوا في بيان خطر ذوبان الشخصية المسلمة وتميعها، فما يشيع على ألسنة الناس من أن ( العبرة بالجوهر لا بالمظهر (١) ينطوي على مغالطة جسيمة ، وخداع كاذب ، لأن كلُّا من المظهر والجوهر لا ينفك عن الآخر، والظواهر هي المعبرة عن المضامين، وهي الشعارات التي تحافظ على الشخصية، إنها قضية (مبدل) وليست مجرد شكل ومظهر ، ولنضرب مثالًا على ذلك : حكم التشبه بالكفار في أحوالهم الظاهرة، وتأثير ذلك على قلب المتشبه بهم :

<sup>(</sup>١) وأولى منه – في هذا المقام – الاستدلالُ بقولهم: 3 كل إناء بما فيه ينضح ) .

وادَّ الكفار فليس بمؤمن، فالمشابهة الظاهرة مظنة المودة فتكون محرمة)(١) اه.

الارتباط بينَ الظاهر وَ الباطِن\_\_\_\_\_

وهذا كله يؤيد أن مخالفة الكفار ليست أمرًا تعبديًّا محضًا، بل هو معقول المعنى واضح الحكمة كما بينه شيخ الإسلام رحمه الله.

وقال شيخ الإسلام في موضع آخر: (وهذه الأمور الباطنة والظاهرة بينهما - ولا بد - ارتباط ومناسبة، فإن ما يقوم بالقلب من الشعور والحال يوجب أمورًا ظاهرة، وما يقوم بالظاهر من سائر الأعمال يوجب للقلب شعورًا وأحوالًا، وقد بعث الله محمدًا علي بالحكمة التي هي سنته، وهي الشرع والمنهاج الذي شرعه له، فكان من هذه الحكمة أن شرع له من الأعمال والأقوال ما يباين سبيل المغضوب عليهم والضالين، وأمر بمخالفتهم في الهدي الظاهر، وإن لم يظهر لكثير من الخلق في ذلك مفسدة لأمور:

الصناعات الدنيوية يألف بعضهم بعضًا ما لا يألفون غيرهم، حتى إن ذلك يكون مع المعاداة والمحاربة، إما على الملك وإما على الملك وإما على الدين، وتجد الملوك ونحوهم من الرؤساء – وإن تباعدت ديارهم وممالكهم – بينهم مناسبة تورث مشابهة ورعاية من بعضهم لبعض، وهذا كله بموجب الطباع ومقتضاها، إلا أن يمنع من ذلك دين أو غرض خاص، فإذا كانت المشابهة في أمور دنيوية تورث المحبة والموالاة، فكيف بالمشابهة في أمور دينية؟

فإن إفضاءها إلى نوع من الموالاة أكثر وأشد، والمحبة والموالاة لهم – أي الكفار – تنافي الإيمان ، قال تعالى : ﴿ لا تجد قومًا يؤمنون بالله واليوم الآخر يُوادُون من حادً الله ورسولَه ولو كانوا آباءهم أو أبناءهم أو إخوانهم أو عشيرتهم أولئك كتب في قلوبهم الإيمان وأيدهم بروح منه ﴾ (١) الآية .

فأخبر سبحانه وتعالى أنه لا يوجد مؤمن يُوَادُّ كافرًا ،فمن

 <sup>(</sup>۱) واقتضاء الصراط المستقيم، ص (۲۱۱، ۲۲۲)، وانظر: وحكم الشرع في اللحية والأزياء، للشيخ عثمان الصافي ص (٥٢، ٥٣).

<sup>(</sup>١) المجادلة : (٢٢) .

الارتباط بينَ الظاهر وَ الباطِن \_\_\_\_\_

الاختلاط الظاهر حتى يرتفع التمييز ظاهرًا بين المهديين المرضيين، وبين المغضوب عليهم والضالين، إلى غير ذلك من الأسباب الحكمية، هذا إذا لم يكن ذلك الهدي الظاهر إلا مباحًا محضًا لو تجرد عن مشابهتهم ، فأما إن كان من موجبات كفرهم فإنه يكون شعبة من شعب الكفر، فموافقتهم فيه موافقة في نوع من أنواع معاصيهم، فهذا أصل ينبغي أن يتفطن له)<sup>(۱)</sup> اهر.

(١) (السابق).

\* منها : أن المشاركة في الهدي الظاهر تورث تناسبًا وتشاكلًا بين المتشابهين يقود إلى الموافقة في الأخلاق والأعمال، وهذا أمر محسوس، فإن اللابس ثياب أهل العلم مثلًا يجد من نفسه نوع انضمام إليهم، واللابسَ لثياب الجند المقاتلة – مثلًا – يجد من نفسه نوعَ تخلق بأخلاقهم، ويصير طبعه مقتضيًا لذلك إلا أن يمنعه من ذلك مانع.

\* ومنها : أن المخالفة في الهدي الظاهر توجب مباينةً ومفارقة توجب الانقطاع عن موجباتِ الغضب وأسباب الضلال، والانعطاف إلى أهل الهدي والرضوان، وتحقق ما قطع الله من الموالاة بين جنده المفلحين وأعدائه الخاسرين، وكلما كان القلب أتم حياة وأعرفَ بالإسلام الذي هو الإسلام - لست أعنى مجرد التوسم به ظاهرًا أو باطنًا بمجرد الاعتقادات التقليدية من حيث الجملة - كان إحساسه بمفارقة اليهود والنصاري باطنًا أو ظاهرًا أتم، وبعده عن أخلاقهم الموجودة في بعض المسلمين أشد .

\* ومنها: أن مشاركتهم في الهدي الظاهر توجب

# وإذا كانت هذه المظاهر هي صبغة الشيطان التي كسا بها أهل الضلال والكفران، فكيف لا نستمسك بصبغة الرحمن الله التي حبانا الله عز وجل ﴿ صِبغة الله ومن أحسن من الله صبغة ونحن له عابدون ﴾، لماذا تُقَدَّسُ الحرية الدينية لكل من

عبى المظاهر الإسلامية كاللحية والحجاب، حتى إنه لتعقد من على المظاهر الإسلامية كاللحية والحجاب، حتى إنه لتعقد من أجلها برلمانات، وتصدر قرارات، وتثور أزمات، وتُجيَّش الجيوش، وتُرابِطُ القوات، هذا ونحن أصحاب الدار، و:

كلُّ دارٍ أَحَقُّ بالأهل إلا في رديء من المذاهب رِجْسِ أحرام على بلابله النَّوْحُ حلالٌ للطير من كل جنسٍ؟

أفكل هذا من أجل ما أسموه «قشورًا»؟ كلا، بل هم يدركون ما لهذه المظاهر من دلالة حضارية عميقة، ويدركون أنها رمز يتحدى محاولات التذويب والتمييع، ويصفع مؤامرة استلاب الهوية، كمقدمة للإذلال والاستعباد.

إن من يتخلى عن «القشرة الإسلامية» سيتغطى - ولابد - بقشرة دخيلة مغايرة لها، فلا بد لكل «لب» من «قشر»

## هُوِيَّتُنا هي خطر

نحن بشر مأنوسون لسنا أرواحًا لطيفة فحسب، ولا أطيافًا عابرة، ومقتضى ذلك أن لنا مظهرًا ماديًّا محسوسًا، وهذا المظهر كما بينا آنفًا شديد الارتباط بالجوهر، وقد جعلت الشريعة الحنيفية تميز الأمة الإسلامية في مظهرها عمَّن عداها من الأمم مقصدًا أساسيًّا لها، بل إن كل أهل ملة ودين يحرصون على مظهرهم باعتباره معبرًا عن خصائص هويتهم؛ وآية ذلك أنك ترى أتباع العقائد والديانات يجتهدون في التميز، والاختصاص بهوية تميزهم عن غيرهم، وتترجم عن أفكارهم، وترمز إلى عقيدتهم:

## لكم « قشرتكم » .. ولنا « قشرتنا »

وهذا أوضح ما يكون في عامة اليهود الذين يتميزون - بصرامة - بطاقيتهم، ولحاهم وأزيائهم الدينية، وفي المتدينين من النصارى الذين يعلقون الصليب، وفي السيخ والبوذيين وغيرهم ؛ أليس هذا كله تميزًا صادرًا عن عقيدة ومعبرًا عن الاعتزاز بها ؟!

## دعوا السنة تمضي ، لا تَعْرِضوا لَها بالراي

يحلو لبعض الناس ممن يتقنون صناعة الشبهات وضرب الأمثال أن يتصدوا لكل داع يبين حكم الشرع في قضايا الفروع سواء تكلم بها ابتداء أو جاءت إجابة لسائل يسأل، فيثيرون الاعتراضات العقلية الجدلية معرضين عن الأدلة الشرعية الجُلَدِيَّة ، فيقولون مثلًا: المسلمون ينبغي أن تتجه همتهم إلى الأمور الخطيرة التي تهدد كيانهم، ولا ينبغي تضييع الوقت في الدعوة إلى هذه الشكليات، وهل تم تطبيق الإسلام كله حتى لم يبق إلا إعفاء الناس لحاهم حتى يعود مجد الإسلام؟ وهل زالت المنكرات الكبرى التي عمت المجتمع حتى لم يبق إلا حلق اللحية منكرًا يجب تغييره ؟

وهذه شبهات فارغة ساقطة يكفي سقوطها في ردها، ولولا أنها تلبس على بعض الناس أمور دينهم لما ساغ لأحد الالتفات إليها، أو تجشم الرد عليها.

لأن هذا المنطق الكاسد والرأي الفاسد سوف ينسحب بلا



يصونه ويحميه، والسؤال الآن: لماذا يرفضون «قشرة» الإسلام، ويرحبون بقشرة غيره: فيأكلون بالشمال، ويحلقون اللحي، ويُلبسون النساء أزياء من لا خلاق لهن، ويلبسون القبعة ، ويُدَخُّنون ﴿ البايبِ ﴾ والسيجار؟

قيدٍ على كثير من أحكام الشريعة التي لا توافق الأهواء، بحيث لا يبقى بعد ذلك مجال للدعوة إلى اجتناب المحارم وتعظيم الشعائر، وتصبح الشريعة ألعوبة في أيدي المنحرفين عن أحكامها ، يُعَظِّمُ أحدُهم ما يحتقره الآخر ، والعكس بالعكس ، بل إن أخطار هذا المنهج العليل وتداعياته قد يمتد زحفها لتطال قضايا العقيدة والتوحيد لتصبح أيضًا من القشور، فماذا يبقى من الإسلام بعد تمييع هذا كله ؟ مع أن رسول الله عليه قد حذرنا من التهاون بالمعاصي واحتقارها، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عَلَيْكُم: «قد يئس الشيطان بأن يُعْبَدُ بأرضكم، ولكنه رضى أن يُطاعَ فيما سوى ذلك مما تحاقرون من أعمالكم ، فاحذروا يا أيها الناس ، إني قد تركت فيكم ما إن اعتصمتم به فلن تضلوا أبدًا ، كتابَ الله وسنة نبيه »(١) ، وعن أنس رضي اللَّه عنه قال: ﴿ إِنكُم لِتعملُونَ أَعمالًا هِي أَدَق فِي أعينكم من الشعر، إن كنا لنعدها على عهد رسول الله عَيْلِيُّهُ من الموبقات »(٢) قال أبو عبد الله: يعنى بذلك المهلكات.

قال الحافظ رحمه الله: (التعبير بالمحقرات وقع في حديث سهل بن سعد رفعه: «إياكم ومُحَقَّراتِ الذنوب فإن مثل محقرات الذنوب كمثل قوم نزلوا بطن واد فجاء ذا بعُود، وجاء ذا بعود حتى جمعوا ما أنضجوا به خبزهم، وإن محقرات الذنوب متي يؤخذ بها صاحبها أهلكته» أخرجه أحمد بسند حسن، ونحوه عند أحمد والطبراني من حديث ابن مسعود، وعند النسائي وابن ماجه عن عائشة رضي الله عنها أن النبي عَيِّلِهِ قال لها: «يا عائشة إياكِ ومحقراتِ الذنوب فإن لها من الله طالبًا»، وصححه ابن حبان) ((۱) اه. ولنضرب مثالًا لما يحتقره بعض الناس من أحكام الشرع،

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد (٣٨٤/٣) ، والحاكم (٩٣/١) ، وصححه ، ووافقه الذهبي .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٢٩/١١ - فتح) في الرقاق: باب ما يتقي من =

<sup>=</sup> محقرات الذنوب، وصح في مسند الإمام أحمد عن عبادة بن قُرص رضي الله عنه قال: وإنكم لتأتون أشياء هي أدق في أعينكم من الشعر، كنا نعدها على عهد رسول الله عليه من الموبقات، فذكروا قول عبادة ابن قُرص لمحمد بن سيرين فَصَدَّقه، وقال: وأرى بحر الإزار منه، يعني من الموبقات، لما جاء فيه من الوعيد الشديد، والناس يعدونه من الصغائر لفرط جهلهم وغرورهم، انظر: والفتح الرباني، (١٩١/١٧).

ــــــب بدعة تقسيم الدين

إزارك ، ، قال : فكشف الرجل عن ركبتيه ، فقال : « يا رسول اللَّه إنى أحنف، وتصطكُّ ركبتاي»، فقال رسول اللَّه عَلَيْكُم:

وقد يسخرون ممن يعيره اهتمامًا، ألا وهو عدم جواز إسبال

الملابس، ولنتأمل كيف فعل رسول الله عَلِيُّكُ مع المسبل:

« كُلُّ خَلْقِ اللَّه عز وجل حَسَنِّ » ، قال : ولم يُرَ ذلك الرجل إلا

وإزاره إلى أنصاف ساقيه حتى مات)<sup>(١)</sup>.

وعن عمرو بن فلان الأنصاري رضي الله عنه قال: (بينما هو يمشى قد أسبل إزاره، إذ لحقه رسول الله عَيْلِيُّكُم، وقد أخذ بناصية نفسه ، وهو يقول : «اللهم عبدُك وابنُ عبدك وابنُ أَمَتِكَ » قال عمرو: فقلت: « يا رسول الله ، إني رجل حَمِشُ الساقين » ، فقال : « يا عمرو ، إن الله عز وجل قد أحْسَنَ كُلِّ

شيء خَلَقَهُ يا عمرو » ، وضرب رسول الله عَلِي بأربع أصابع من كفه اليمنى تحت ركبة عمرو، فقال: «يا عمرو، هذا موضع الإزار »، ثم رفعها ، ثم وضعها تحت الثانية ، فقال : «يا عمرو هذا موضع الإزار»)(١).

وتأمل هذا الموقف من أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه ، وهو في سياق مصيبة الموت الذي هو أعظم حادث مما يمر على الجبلة : عن ابن مسعود رضى الله عنه قال: دخل شاب على عمر - يعني بعد ما طُعِن - فجعل الشاب يثني عليه، قال: فرآه عمر يجر إزاره ، قال : فقال له : « يا ابن أخى ! ارفع إزارك فإنه أتقى لربك ، وأنقى لثوبك » ، قال : فكان عبد الله يقول : « يا عجبًا لعمر ! إن رأى حق الله عليه ، فلم يمنعه ما هو فيه أن تکلم به »(۱).

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد (٣٩٠/٤)، والحميدي (٨١٠)، والطحاوي في «مشكل الآثار» (۲۸۷/۲)، والطبراني في «الكبير» (٧/ ٣٧٨،٣٧٧)، وقال في والمجمع ، : (رجال أحمد رجال الصحيح) اه . (٥/٤٢١).

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد (٢٠٠/٤) ، وحسَّنه الحافظ في « الإصابة » (٤/٤) ، وروى نحوه الطبراني في (الكبير) (٢٧٧/٨) من حديث أبي أمامة رضي اللَّه عنه ، قال في ﴿ الْمُجْمَعِ ﴾ (١٢٤/٥) : (رواه الطبراني بأسانيد ، ورجال أحدها ثقات) اه.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي شيبة في «مصنفه» (۲۰۲،۲۰۱/۱۸)، وانظر «سنن البيهقي، (۲۸۰/۱).

وفي رواية: ( فلما أدبر إذا إزاره يمس الأرض، قال: ردُّوا عليَّ الغلام)، فذكره.

وروى ابن أبي شيبة أن رجلًا من المجوس جاء إلى النبي عَلِيْكُمْ وقد حلق لحيته، وأطال شاربه، فقال له النبي عَلَيْكُم: «ما هذا؟»، قال: هذا ديننا، قال رسول اللَّه عَلِيلَةِ: «لكن في ديننا أن نحفي الشوارب، وأن نعفي اللحية».

وأخرج الحارث بن أبي أسامة عن يحيى بن كثير قال: أتى رجل من العجم المسجد، وقد وفر شاربه، وجَزَّ لحيته، فقال له رسول الله عَلِيَّة : « ما حملك على هذا؟ » فقال : « إن ربى أمرنى بهذا ، ، فقال رسول اللَّه عَلِيُّهُ : ﴿ إِنَّ اللَّهُ أَمْرِنَى أَنْ أوفر لحيتي ، وأحفى شاربي » ، ولما كتب رسول اللَّه عَلَيْكُ كتابه إلى كسرى يدعوه إلى الإسلام، وبعث به عبد الله بن حذافة، دفعه عبد الله إلى عظيم البحرين، ودفعه عظيم البحرين إلى كسرى ، فلما قرأه كسرى مزقه ، فدعا عليهم رسول الله عَيْكُ أن يمزقوا كل ممزق ، وبعد أن شق كتاب رسول الله عَلِيْكُ كتب إلى «باذان » عامِلِه على اليمن: «أن ابعث إلى هذا الرجل

دعوا السّنة تمضى ....

الذي بالحجاز رجلين جَلَدين فيأتيان به»، فبعث (باذان) قهرمانه وهو « بابويه » ، وكان كاتبًا حاسبًا مع رجل من الفرس ، فجاءا حتى قدما المدينة على رسول الله عَلَيْكُم، ولما دخلا عليه عَيْلِكُ ، وقد حلقا لحاهما ، وأعفيا شواربهما ؛ كره رسول الله عَيْلِكُ النظر إليهما، وقال: «ويلكما من أمركما بهذا؟» قالا: ﴿ أَمَرَنَا بِهِذَا رَبُّنَا ﴾ - يعنيان كسرى - فقال رسول الله عَيْضَةُ: « ولكن ربي أمرني بإعفاء لحيتي، وَقَصِّ شاربي »(١)، وقال لهما رسول الله عَلَيْكُم: ﴿ إِنَّ رَبِّي قتل رَبكما الليلة ، سلط عليه ابنه شيرويه فقتله»، فرجعا حتى قدما على باذان) الحديث. فقدِّر - يا أخى حفظك الله - أنك بحضرة رسول الله مَالِلَةِ، وأنه أمرك بشيء مما يسميه القوم «قشورًا»، أكنت تتجاسر أن تتقدم بين يديه ، أو ترفع صوتك معترضًا عليه ؟ إنك حتمًا، وبمقتضى إيمانك، ورضاك باللَّه ربًّا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد عَلِيْكُ رسولًا ستقول له: (نعم وكرامة، وسمعًا وطاعة (۱) (رواه ابن جرير الطبري (۲۹۷٬۲۹۱/۲) عن يزيد بن أبي حبيب مرسلًا، وحسنه الألباني)، كما في «فقه السيرة» للغزالي هامش ص

قال العلامة المحدث محمد ناصر الدين الألباني - حفظه الله تعالى - في سياق رده على من ادَّعى أن الإسلام لا يهتم بكل المظاهر الشكلية ، ومنها اللحية : (.. ومع أنها دعوى عارية عن الدليل ؛ فإنها منقوضة أيضًا بأحاديث كثيرة ...

أقول: هذا الزعم باطل قطعًا، لا يشك في ذلك أي منصف متجرد من اتباع الهوى بعد أن يقف على الأحاديث الآتية، وكلها صحيحة:

- 1- عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «لعن رسول الله عنهما قال: «لعن رسول الله عنهما قال: «لعن رسول الله عنهما بالنساء من النساء من النساء بالرجال ».
- ٢- عن عائشة رضي الله عنها أن جارية من الأنصار تزوجت، وأنها مرضت، فتمعط شعرها، فأرادوا أن يَصِلوها، فسألوا النبي عَلَيْكُم، فقال: «لعن الله الواصلة والستوصلة».

- ٣- عن ابن مسعود رضي الله عنه مرفوعًا: (لعن الله الواشمات والمستوشمات، والنامصات والمتنمصات، والمتفلجات للحسن، المغيراتِ خلق الله).
- ٤- عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: رأى رسول الله على على ثوبين معصفرين، فقال: «إن هذه من ثياب الكفار فلا تلبسها».

أخرج هذه الأحاديث الشيخان في «صحيحيهما»، إلا الأخير منها فتفرد به مسلم...

وفي الباب أحاديث كثيرة جدًّا، وهي مادة كتاب «اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم» لشيخ الإسلام ابن تيمية، فليراجعه من شاء.

فهذه نصوص صريحة تبين أن الإسلام اهتم بالمظاهر الشكلية اهتمامًا بالغًا إلى درجة أنه لعن المخالف فيها، فكيف يسوغ مع هذا أن يقال: إن كل المظاهر لا يهتم بها الإسلام) ؟ (١) اه.

<sup>(</sup>١) ﴿ تَمَامُ اللَّنَةُ فَي التَعليقُ على فقه السنة ﴾ ص (٨١–٨٢) بتصرف يسير .

#### فائىدة :

بينَّ رسول اللَّه عَلَيْكُم أَن بقاء الدين ظاهرًا خفاقة رايته مرهون بمخالفة المسلمين كفار أهل الكتاب، وبقاء أمة التوحيد متميزة ربانية، لا شرقية ولا غربية.

فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي عَلَيْكُ قال: « لا يزال الدين ظاهرًا ما عَجُّل الناس الفطر، لأن اليهود والنصارى يؤخرون »(١).

\* \* \*

### (۱) رواه أبو داود (۲/۰۰٪)، وابن حبان (۲۲٤)، والحاكم (۳۱/۱)، وصححه على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وحسنه الألباني في وصحيح الجامع، رقم (۷۵۲۹).

## درء تعارض التمسك بالهدي الظاهر مع الاهتمام بقضايا الأمة الكبرى

يقولون: إن المسلمين المستضعفين يذبحون في بلادهم، والكنيسة الشرقية تتحد مع الكنيسة الغربية للفتك بالمسلمين، واليهود يخططون لاستئصالنا وأنتم تتكلمون في هذه الفرعيات وتثيرون الفتنة ؟

والجواب: أن ترك الواجب الشرعي مخافة الفتنة الظنية هو في حد ذاته فتنة: ﴿ وَمِنْهُمْ مِنْ يَقُولُ اللَّذِنْ لَي وَلاَ تَفْتَنِي ٱلا في الفتنة سقطوا ﴾ (١).

ولا تحدث الفتنة بسبب التناصح بين المؤمنين بالتي هي أحسن، وإنما تحدث من الجدل والعناد مع وضوح الحق، وبيان الحجة.

<sup>(</sup>۱) التوبة: (٤٩)، هذا وقد قال بعضهم للشيخ زاهر بن قاسم العمري اليماني: وأنت تنهى عن حلق اللحية، وتأمر المرأة بتغطية وجهها، والمسلمون يذبحون بأفغانستان؟، فقال: ويا هذا هبنا حلقنا لحانا، وخرجت نساؤنا عاريات، ماذا يستفيد من ذلك إخواننا الأفغانيون؟، اه. من و المخرج من الفتن، ص (٦٢).

(١) وتأمل موقف أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه، لما فُتحت دمشق، وركب عقبة بن عامر رضي الله عنه على البريد ليُبشره، ويبشر المسلمين بهذا الفتح المبين، فركب يوم الجمعة، وظل أسبوعًا حتى وصل المدينة يوم الجمعة ، فلما دخل على عمر رضي الله عنه ، وبشره بالفتح ؛ فرح المسلمون بذلك فرحًا شديدًا ، ثم نظر عمر فوجد على عقبة خفين ، فقال له: ( ( متى أُولجت خفيك في رجليك ؟ ) قال: قلتُ: ( يوم الجمعة ) قال: (فهل نزعتهما؟) ، قلت: (لا) ، قال: (أصبت السنة )) رواه البيهقي في وسننه ؛ (٢٨٠/١)، وانظر: ١ المجموع شرح المهذب، (٥٠٨/١) وما بعدها.

وأسقطوا عروش الكفرة، وأقاموا صرح الإيمان شامخًا(١)،

درء تعارض التمسك بالهدي \_\_\_\_ والذي يَفُتُ في عَضُدِ المسلمين هو من يجادل في الحق بعدما تبين، ويُصِرُ على عدم الانقياد له، ويثير الجدال بشبهات سقيمة ، وليس من يدعوهم إلى التمسك بالكتاب والسنة ، وإذا كان الكفار مخاطبين بفروع الشريعة على الأرجح(١) فكيف بالمسلمين الذين قال الله تعالى في حقهم: ﴿ إِنَّمَا كَانَ قُولَ اللَّهِ عَالَى فَوْلَ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ المؤمنين إذا دُعُوا إلى الله ورسولهِ ليحكم بينهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا وأولئك هم المفلحون (<sup>۲)</sup>، وقال عز وجل:

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السَّلَّمِ كَافَةً ﴾ (٣) بلا تفريق

<sup>(</sup>١) ومن أدلة هذا الترجيح قوله تعالى: ﴿ مَا سَلَكُكُم فَي سَقَّر \* قَالُوا لَمُ نك من المصلين. ولم نك نطعم المسكين ﴾ [الدثر: ٤٢ - ٤٤] ، وقوله سبحانه وتعالى: ﴿ خذوه فغلوه . ثم الجحيم صلوه . ثم في سلسلة ذرعها سبعون ذراعًا فاسلكوه . إنه كان لا يؤمن بالله العظيم . ولا يحض على طعام المسكين ﴾ [الحاقة: ٣٠ - ٣٤].

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهُ إِلْهَا آخِرُ وَلَا يَقْتُلُونَ النفس التي حرم الله إلَّا بالحق ﴾ إلى قوله : ﴿ يضاعف له العذاب يوم القيامة ويخلد فيه مهانًا ﴾ الآيات [الغرقان: ٦٨ – ٦٩] لأن الآية نص في مضاعفة العذاب في حق من جمع بين المحظورات المذكورة.

<sup>(</sup>٢) النور : (٥١).

<sup>(</sup>٣) البقرة : (٢٠٨).

وكذلك الأبوة والبنوة ، فكل ذات ثبتت لها الأبوة لذات استحالت عليها البنوة لها ، بحيث يكون شخص أبًا وابنًا لشخص واحد ، كاستحالة اجتماع السواد والبياض في نقطة بسيطة ، أو الحركة والسكون في جِرْم ، وكذلك البصر والعمى لا يجتمعان ، فتخيل هؤلاء أن مواجهة الأعداء ، والتمسك بالفروع متباينان تباين مقابلة ، بحيث يستحيل اجتماعهما ، فكان من نتائج ذلك هذه المعارضة المتهافتة ، والتحقيق أن النسبة بين الأمرين – بالنظر إلى العقل وحده ، وقطع النظر عن النصوص النقلية – إنما هي تباين المخالفة .

وضابط المتباينين تباين المخالفة: أن تكون حقيقة كل منهما في حد ذاتها تُبايِنُ حقيقة الآخر، ولكنهما يمكن اجتماعُهما عقلًا في ذات أخرى: كالبياض والبرودة، والكلام والقعود، والسواد والحلاوة.

فحقيقة البياض في حد ذاتها تباين حقيقة البرودة، ولكن البياض والبرودة يمكن اجتماعهما في ذات واحدة كالثلج، وكذلك الكلام والقعود، فإن حقيقة الكلام تباين حقيقة القعود، مع إمكان أن يكون الشخص الواحد قاعد متكلمًا في وقت

بين فروع وأصول، ولا بين ظاهر وباطن، ولا بين وقشر، و و لب وربنا جل وعلا قد أمر المؤمنين بالقيام بما شرعه من دينه – ولو كان من القضايا العملية التي يسمونها فروعًا – في أشد أوقات الكفاح، وهو وقت الالتحام المسلح مع الأعداء، في قوله تعالى: ﴿ وإذا كنت فيهم فأقمت لهم الصلاة فلتقم طائفة منهم معك وليأخذوا أسلحتهم فإذا سجدوا فليكونوا من ورائكم ولتأت طائفة أخرى لم يصلوا فليصلوا معك وليأخذوا حذرهم وأسلحتهم ﴾ (١) الآية.

[ وما يتوهمه القوم ما هو إلا نتيجة تخيلهم أن النسبة بين (مواجهة الأعداء ، والانتصار عليهم ) وبين (تعلم المسائل الفرعية ، والتمسك بها ، وإن دقت ) إنما هي تباين المقابلة ، كتباين النقيضين : كالعدم والوجود ، والنفي والإثبات ، أو تباين الضدين : كالسواد والبياض ، والحركة والسكون ، أو تباين المتضائفين : كالأبوة والبنوة ، والفوق والتحت ، أو العدم والملكة : كالبصر والعمى .

فإن الوجود والعدم لا يجتمعان في شيء واحد في وقت واحد من جهة واحدة، كذلك الحركة والسكون مثلًا،

<sup>(</sup>۱) النساء: (۱۰۲) .

=

الآيات، وهؤلاء المخالفون أظهروا للناس أن الربط بين الملزوم ولازمه كالتنافي الذي بين النقيضين والضدين إ(١)، وهؤلاء بدورهم أذعنوا لهم لسذاجتهم وجهلهم، وأنتج ذلك نفرة في قلوبهم، بمجرد سماع من يتكلم في الفروع توهمًا منه أنه يبطل بذلك الجهاد، هذا وإن من البديهي أن فاقد الشيء لا يعطيه، «ولا يستقيم الظل، والعود أعوج».

والدولة المسلمة لن تقوم إلا على أكتاف أولي العزم الذين يلتزمون بكافة أحكام الشرع، ويوافقونها في ظاهرهم وباطنهم لعموم قوله تعالى: ﴿إِن اللَّه لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم ﴾(٢).

والدولة المسلمة ما هي إلا ثمرة لتمسك جنود الإسلام ما استطاعوا بشرائع دينهم، قال تعالى: ﴿ ونريد أَن نَـمُنُ على الذين استُضْعِفُوا في الأرضِ ونجعلَهم أَثمةً ونجعلَهم الوارثين \* ونمكن لهم في الأرض ﴾ (٣) الآية .

واحد، وهكذا فالنسبة بين (جهاد الأعداء، ومواجهة تآمرهم) وبين (الدعوة إلى الفروع، والتمسك بها، وتعليمها للناس) من هذا القبيل، فكما أن الجرئم الأبيض يجوز عقلاً أن يكون باردًا كالثلج، والإنسانَ القاعدَ يجوز عقلاً أن يكون متكلمًا، والتمرة السوداء يجوز عقلاً أن يكون مذاقها محلوًا، فكذلك المتمسك بالفروع يجوز عقلاً أن يواجة أعداءه، ويجاهدَهم، إذ لا مانع في حكم العقل من كون المحافظ على أوامر الله المجتنب مناهيه مشتغلاً بجهاد أعدائه بكل ما في طاقته كما لا يخفى، وكما عرفه التاريخ لنبينا عيالية، وأصحابه، ومن تبعهم بإحسان.

أما بالنظر إلى أدلة الكتاب والسنة كقوله تعالى: ﴿ وَلِينصرن اللّه من ينصره ﴾ (١) ، وقوله عز وجل: ﴿ إِن تنصروا اللّه ينصركم ﴾ (٢) ، وغير ذلك من النصوص؛ فإن النسبة بين التمسك بالشعائر الإسلامية ، وبين تنزيل النصر من اللّه جل وعلا كالنسبة بين الملزوم ولازمه ، لأن التمسك بالدين هو ملزوم النصر ، بمعنى أنه يلزم عليه الانتصار كما صرحت

<sup>(</sup>١) انظر : ﴿ أَصُواء البيان ﴾ (٣٩٨/٣ - ٤٠٠) .

<sup>(</sup>٢) الرعد : (١١) .

<sup>(</sup>٣) القصص: (٥،٦).

<sup>(</sup>١) الحج: (٤٠).

<sup>(</sup>Y) weak: (Y).

إذا فعلنا مثل فعلهم، وقد عاقب الله من ضَيَّع حَظًا من شريعته في قوله تعالى: ﴿ فَنُسُوا حَظًا مِما ذُكُروا بِه فَاغْرِينا بِينهم العداوة والبغضاء إلى يوم القيامة ﴾(١) ، ودلنا رسول الله عَلَى على المخرج من فتنة الافتراق بقوله: «فإنه من يعش منكم فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين عَضُوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كلّ بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار»(٢) .

فالمسلمون إذا نزلت بهم مخمصة وشدة فإن من أسباب جلاء الغمة عنهم المزيد من التمسك بالسنن والبراءة من البدع، وتثبيط الدعاة إلى السنن.

#### قياس فاسد:

ومن أقيستهم العقلية الفاسدة التي يلبسون بها على العوام

والدعوة الإسلامية الأمينة على الإسلام لا تساوم على شيء من أحكامه، ولكنها تحفظها كلَّها أداءً للأمانة، وإعذارًا لنفسها أمام اللَّه تبارك وتعالى.

ولا شك أن إنكار المنكرات المتعلقة بالنفس - مع فقدان المانع من تغييرها - من أيسر الأمور، فإذا تساهلنا في هذا مختارين، فكيف ننكر على غيرنا؟ وقد أخبرنا الله عز وجل أن مصدر الخيرية لهذه الأمة هو الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

قال تعالى: ﴿ كُنتُم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالله ﴾ (١) ، وأخبر أن المعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله ﴾ (١) ، وأخبر أن من أسباب ضعف المجتمع ترك التناهي عن المنكرات والأمر بالمعروف ، فقال تعالى: ﴿ لُعِنَ الذين كفروا من بني إسرائيل على لسانِ داودَ وعيسى ابنِ مريم ذلك بما عَصَوْا وكانوا يعتدون \* كانوا لا يتناهَوْنَ عَن منكر فعلوه لبئس ما كانوا يفعلون ﴾ (٢) ، وتَوَعَّدنا رسولُ الله عَلَيْكُ أن يصيبنا ما أصابهم

<sup>(</sup>١) المائدة: (١٤).

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود رقم (۲۰۷3) في السنة: باب لزوم السنة، والترمذى رقم (۲۹۷۸) في العلم: باب (۱۲)، وقال: «حسن صحيح»، وابن ماجه رقم (۲۲) في المقدمة، والإمام أحمد (۲۲۷/٤)، قال الحافظ أبو نعيم: «هو حديث جيد من صحيح حديث الشاميين».

<sup>(</sup>١) آل عمران : (١١٠) .

<sup>(</sup>٢) المائدة : (٨٨ ، ٩٧) .



درء تعارض التمسك بالهدي

فيها تتلف الأنفس والأديان، ويهلك الحرث والنسل، وينفر المسلمون نفيرًا عامًّا بمن فيهم الشيوخ والنساء ... وقد يُسْتَنْكُرُ هذا الكلام لأول وهلة، أو يساءُ الظنُّ بقائله، ولكني آتي بالدليل عليه من واقع حياة المعترضين أنفسهم، فأقول: هل واقع حياتكم مثل واقع رجل قد ألقى بنفسه في المخاضة، لا يلوي على شيء؛ لينقذ غريقًا يصارع الأمواج، ويوشك على الغرق؟ وهل هو واقع قوم أتاهم النذير، ونودي فيهم بالنفير

لماذا إذن تحيون حياة رتيبة هنيئة تتمتعون فيها بالحاجيات بُلَّهُ الكماليات والتحسينيات، تطعمون الفواكه، وتتنعمون في الفرش، وتتنزهون في المتنزهات، وكل هذا لا يُنكِّرُ عليكم، ولا تستنكرونه من غيركم قائلين: «إن الإسلام مُهَدَّدٌ في وجوده، والمسلمين مضطهدون، وأنتم تأكلون الفواكه، وتتنعمون بالفرش، وتتنزهون في المتنزهات»!

فلماذا إذن تضعون العوائق في طريق السنة، وتضربون لها الأمثال، وترهقون عقولكم في استخراج أمثال هذه الأقيسة قولهم: إنما مثل من يتكلم في هذه القشور والفرعيات والأعداء محدقون بنا، كمثل رجل قائم على الشاطيء، وآخر يعالج الأمواج، يوشك أن يغرق، وقد لبس خاتمًا من ذهب، فيهتف الأول بالثاني منكرًا عليه لُبْسَ خاتَم الذهب غيرَ مبالٍ بالخطر المُحْدِقِ به، والذي يكاد أن يُودِيَ بحياته(١).

#### وجواب هذا ان يقال :

أنتم تقيسون فرعًا على أصل ليس بينهما أي تماثل، والأصل المقيس عليه حالة ضرورة، فلا شك يُقَدُّمُ دفع الضرر الأكبر - الذي هو تلف النفس - على المنكر الأصغر - الذي هو لبس الرجل خاتمًا من ذهب - فكذا إذا دهمنا الأعداء ننفر جميعًا لمواجهتهم دون التفات إلى خلافات فرعية انشغالا بالمنكر

أما الفرع المقيس وهو وضع مجتمعاتنا في هذا الزمان فلا شك أنه في بلادنا – على الأقل – دون حالة الضرورة التي

<sup>(</sup>١) ومن أقيستهم نظير هذا قولهم: إن مثله مثل شخص قد مُجرح جرحًا بليغًا فجعل الدم ينزف منه بغزارة، فأتاه من يُطَبِّبُه بإعطائه دواءً مُسَكِّنًا للصُّداع غير ملتفت إلى النزيف الذي يهدد حياته.

العقلية الفاسدة، أفكانت سنة رسول الله عَن الله عَن عليكم من هذه التفاهات الدنيوية؟!

أفلا يردعكم عن هذا التثبيط قولُ رسول اللَّه عَلَيْكُ: «بِلِّغوا عنى، ولو آية»(١) ، ولا قوله عَلَيْكَ: «نَضَّر اللَّه امراً سمع منا حديثًا، فحفظه حتى يبلغه غيره»(٢) الحديث.

ولا قول أمير المؤمنين عمر رضى الله عنه: «دعوا السنة تمضى، لا تعرضوا لها بالرأى»؟!

ولا قول سفيان: «استوصوا بأهل السنة خيراً، فإنهم غرباء»؟!

ولماذا لا تصرفون جهدكم إلى محاربة المعاندين للسنة المجادلين بغير الحق عن البدع؟ لقد ضرب لنا رسول الله عَلَيْهُ

مثلًا هو أصدق من قياساتكم الفاسدة حين قال: (مَثَلُ القائم على حدود الله، والمُدْهِنِ فيها، كمثل قوم استهموا على سفينة في البحر، فأصاب بعضهم أعلاها، وأصاب بعضُهم أسفلها ، فكان الذين في أسفلها إذا استقوا من الماء مَرُوا على من فوقهم، فقال الذين في أعلاها: « لا ندعكم تصعدون فتؤذوننا ، فقالوا: ﴿ لُو أَنَا خَرَقْنَا فَي نَصِيبُنَا خُرَقًا ، ولم نؤذِ مَن فوقنا؟،، فإن يتركوهم وما أرادوا؛ هلكوا جميعًا، وإن أخذوا على أيديهم ؛ نَجَوًا، ونَجَوْا جميعًا ١٥٠٠.

فالسكوت على المنكرات سواء في فروع أو أصول، ظاهر أو باطن سبب من أسباب نزول العقوبات العامة وعموم الفتنة والعذاب.

<sup>(</sup>١) رواه من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما البخاري (٣٦١/٦) في الأنبياء: باب ما ذكر عن بني إسرائيل، والترمذي رقم (٢٦٧١) في العلم: باب ما جاء في الحديث عن بني إسرائيل.

<sup>(</sup>٢) رواه من حديث زيد بن ثابت رضي الله عنه الترمذي رقم (٢٦٥٨) في العلم: باب ما جاء في الحث على تبليغ السسماع، وأبو داود رقم (٢٦٦٠) في العلم: باب فضل نشر العلم، وابن ماجه (١٠٢/١)، والدارمي (١/٥٧)، والإمام أحمد (١/٤٣٧)، (٥/١٨٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه من حديث النعمان بن بشير رضي اللَّه عنهما : البخاري (٩٤/٥) في الشركة: باب هل يقرع في القسمة ؟ وفي الشهادات: باب القرعة في المشكلات، والترمذي رقِم (٢١٧٤) في الفتن: باب ما جاء في تغيير المنكر باليد أو باللسان أو بالقلب، وكذا أخرجه الإمام أحمد (٤/  $\lambda \Gamma \Upsilon = - \Upsilon \Upsilon \Lambda$ 

### 

ونعم صح عنه عَلَيْكُ أنه قال: (من كان له شعر؛ فليكرمه (١) ، وصح عنه عَلَيْكُ أنه قال: (من كان له مال ، فليكرمه أثَرُه (٢) ، وعن جابر رضي الله عنه قال: (أتانا رسول الله عَلَيْكُ فرأى رجلًا شَعِثًا قد تفرق شعره ، فقال: (أما كان هذا يجد ما يسكن به شعره ) ؟ رأى رجلًا عليه ثياب وَسِخَة ، فقال: (أما كان هذا يجد ماء يغسل به ثوبه ؟ ) (٣).

لكن ينبغي أن لا يواظب على دهن شعر رأسه وتسريحه عاكفًا أمام المرآة حتى يكون مظهره شغله الشاغل فقد (نهى رسول الله عَيَالِيَة عن الرفاه)(٤)، و (نهى عَيَالِيَة عن الترجُل

## (هنده هي القشور!

إن الدين لُبِّ كله ليس فيه قشور ، إنما القشور ما أحدثه الناس من القيم والأعراف والموازين الشكلية الكاذبة التي صارت تتحكم فيهم وتستعبدهم، وصاروا ينقادون لها كأنها شرع منزل، وإن جهد الدعاة ينبغي أن يُوجُّهُ لإبطال هذه العادات والتقاليد « القشرية » الجوفاء ، وهاك بعضًا منها على سبيل المثال : \* فمنها : ظاهرة « التطوس » في المظاهر القشرية الكاذبة ، فترى أحدهم يتزين ويتأنق في مظهره، ويفعل في نفسه ما تفعله الماشطة بعروسها، ويغلو في ذلك إلى حد الرعونة؛ نعم صح عن النبي عَلِيْكُ أنه قال: ( ﴿ لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرَّة من كِبْر ، ، قال رجل: «إن الرجل يحب أن يكون ثوبه حسنًا، ونعله حسنة؟،، قال: ﴿ إِنَّ اللَّهُ جَمِيلَ يحب الجمال، الكِبْر: بَطَرُ الحق(١)، وغَمْطُ الناس)(٢).

 <sup>(</sup>۱) رواه أبو داود رقم (۱٦٣٤)، والطحاوي في «المشكل» (۲۱/٤)،
وحسنه الحافظ في «الفتح» (۲۱۰/۱۰).

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في (الكبير) (٣١/٨)، وصححه الألباني في (صحيح الجامع) رقم (٦٣٧٠).

<sup>(</sup>٣) روى الطرف الأول منه النسائي (١٨٣/٨ ، ١٨٤) في الزينة ، باب تسكين الشعر ، وقال النووي رحمه الله : (رواه أبو داود بإسناد صحيح على شرط البخاري ومسلم) اه من ( المجموع ، (٣٠٦/٤) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي (١٨٥/٨) في الزينة ، باب الترجل ، ورواه أيضًا أبو داود بأطول منه رقم (٤١٦٠) في أول كتاب الترجل ، وانظر : «مرقاة =

<sup>(</sup>١) أي دفع الحق.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم رقم (٩١) في الإيمان: باب تحريم الكبر وبيانه، وأبو داود رقم (٢).

#### هذه هي القشــور !=

وبين ﷺ أن من علامات الحياء من الله والرغبة في الآخرة الإعراض عن زينة الدنيا:

فعن ابن مسعود رضي الله عنه قال رسول الله عَلَيْكَ : واستحيوا من الله تعالى حق الحياء، من استحيا من الله حق الحياء؛ فليحفظ الرأس وما وعى، وليحفظ البطن وما حوى، وليذكر الموت والبلى، ومن أراد الآخرة؛ ترك زينة الحياة الدنيا؛ فمن فعل ذلك؛ فقد استحيا من الله حقّ الحياء»(١).

وندبنا إلى التواضع في المظهر، ووعدنا عليه الأجر والكرامة: فعن معاذ بن أنس رضي الله عنه قال رسول الله عليه المنافع: • من ترك اللباسَ تواضعًا لله وهو يقدر عليه ؛ دعاه الله يوم القيامة على رؤوس الخلائق، حتى يُخَيِّرُه من أيِّ حلل الإيمان شاء يلبسها (٢).

إلا غُبًّا)(١).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «كُلُّ ما شئت، والبس ما شئت، ما أخطأتُكُ اثنتان: سرَف، ومَخيلة»(٢).

وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال رسول الله عله: «إياي والتنعم، فإن عباد الله ليسوا بالمتنعمين»(٣).

- = المفاتيح» (٤٦٦/٤)، و«شرح السنة» (٨٣/١٢)، والإرفاه هنا: الترجل كل يوم، وكثرة التدهن والتنعم، وأصله: التوسع في المشرب والمطعم، ولين العيش.
- (۱) أخرجه الإمام أحمد (٤/٨٨)، وأبو داود رقم (٤١٥٩) في الترجل، والترمذي رقم (١٧٥٦) في اللباس، باب ما جاء في النهي عن الترجل إلا غبًا، وقال: «حديث حسن صحيح» (٢٣٦/١)، والنسائي (١٣٢/٨) في الزينة، باب الترجل غبًا، وابن حبان (١٤٨٠) وانظر: «شرح السنة» في الزينة، باب الترجل غبًا، وابن حبان (١٤٨٠) و«فيض القدير» (٢١٢٨، (٢١٨٨)، و«مرقاة المفاتيح» (٤/٥٢٤)، و«فيض القدير» (٢١٢، ٢١٢)، (غبًا): بكسر المعجمة وتشديد الباء: أن يفعل يومًا ويترك يومًا، والمراد: كراهة المداومة عليه، وخصوصية الفعل يومًا والترك يومًا غير مراد قاله الهندي في حاشيته على النسائي.
- (٢) أخرجه البخاري تعليقًا (٢١٦/١٠) في اللباس: في فاتحته، ووصله ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢١٧/٨) رقم (٤٩٣٠)، وعبد الرازق في «مصنفه» (٢١٠/١١).
- (٣) أخرجه الإمام أحمد (٥/٢٤٣ ، ٢٤٣)، وأبو نعيم في «الطية» =

<sup>(</sup>١٢٥/٣)، وفيه بقية بن الوليد مدلس، وقد عنعنه في رواية أحمد، وصرح بالتحديث عند أبي نعيم، فثبت الحديث.

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في (المسند)، والترمذي، وغيرهما، وانظر: (صحيح الجامع) رقم (٩٤٨).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي وغيره، انظر: وصحيح الجامع، رقم (٦٠٢١).

وعلَّمنا أن قيمة الرجال بجوهرهم لا بمظهرهم ، وباعمالهم لا بأسمالهم: فعن أبي هريرة رضي اللَّه عنه قال رسول اللَّه عَلِيَّهُ: « رُبُّ أَشْعَثَ أَغْبَرَ ، مدفوع بالأبواب ، لو أقسم على الله لأبروه (١).

وعن سهل بن سعد الساعدي رضى الله عنه أن النبي عَلَيْكُ مرُّ عليه رجل ، فقال: « ما تقولون في هذا؟ » ، قالوا: ﴿ حَرِيٌّ إِن خطب أن يُنكِّح ، وإن شفع أن يُشَفَّعَ ، وإن قال أن يُسْتَمْعُ »، ثم سكت، فمر رجل من فقراء المسلمين، فقال عَلِيْكِ : ﴿ مَا تَقُولُونَ فَي هَذَا ؟ ﴾ ، قالوا : ﴿ حَرَيُّ إِنْ خَطِّبِ أَنْ لَا يُنكَح، وإن شفع أن لا يُشَفَّع، وإن قال أن لا يُسْتَمَعَ ، ، فقال رسول الله عَلِيْكِ : «هذا خير من ملء الأرض مثلَ هذا ، (٢٠).

وعن أنس بن مالك رضى اللَّه عنه أن رجلًا من أهل البادية كان اسمه زاهر بن حرام، وكان يُهدي للنبي عَلِيْكُ الهدية من

هذه هي القشــور! ــــــ

البادية ، فيجهزه رسول الله عَلِيلِهِ إذا أراد أن يخرج ، فقال النبي عَلِيْكُ : ﴿ إِنْ زَاهِرًا بَادِيتِنَا ، وَنَحَنَ حَاضِرُوهِ ﴾ (١) ، قال : وكان النبي عَلِيْكُ يحبه، وكان دميمًا(٢)، فأتاه النبي عَلِيْكُ يومًا، وهو يبيع متاعه، فاحتضنه من خلفه، وهو لا يبصره، فقال: و أَرْسِلني ! مَنْ هذا؟ ، ، فالتفت ، فعرف النبي عَلَيْكُ ، فجعل لا يألو ما ألزق ظهره بصدر النبي عَلِيْكُ حين عرفه، وجعل النبي عَلِيْكُ يَقُولُ: ﴿ مَن يَشْتَرِي الْعَبْدُ ؟ ﴾ ، فقال : ﴿ يَا رَسُولُ اللَّهُ إِذًا والله تجدني كاسدًا(٣) ، فقال النبي عَلَيْكُ : ( لكن عند الله لست بكاسد ، أو قال: «لكن عند الله أنت غال ١٤٠٠، وفيه مواساة الفقراء، وعدم الالتفات إلى صور الناس لأن العبرة بالقلوب والأعمال.

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في ومسنده ، ومسلم في وصحيحه ، في البر والصلة والأدب: باب فضل الضعفاء والحاملين.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري رقم (٥٠٩١) في النكاح: باب الأكفاء في الدين.

<sup>(</sup>١) أي أننا نستفيد منه ما يستفيد الرجل من باديته من أنواع النباتات، ونحن حاضرو المدينة ، وُنِعدُ له ما يحتاج إليه في باديته من البلد .

<sup>(</sup>٢) الدميم : قبيح الوجه .

<sup>(</sup>٣) كاسدًا: من الكساد، وهو العطل والبوار.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد (١٦١/٣)، والبغوي (١٨١/١٣)، والترمذي في والشمائل، (٢٣٩) وغيرهما، وصححه الحافظ في والإصابة، (١/

فقال: ﴿ مَا لَي أَرَاكَ حَافِيًا ؟ ﴾ ، قال: ﴿ إِنْ رَسُولَ اللَّهُ عَلَيْكُ أَمْرِنَا أَنْ نَحْتَفِي أَحِيانًا ﴾ ) (١) .

وهذا ربعي بن عامر يرسله سعد رضي الله عنه قبل القادسية رسولًا إلى رستم قائد الجيوش الفارسية وأميرهم، فدخل عليه وقد زينوا مَجلسه بالنمارق والزرابي الحرير، وأظهر اليواقيت واللآلي الثمينة العظيمة، وعليه تاجه وغير ذلك من الأمتعة الثمينة ، وقد جلس على سرير من ذهب ، ودخل ربعي بثياب صفيقة وترس وفرس قصيرة ، ولم يزل راكبها حتى داس بها على طرف البساط، ثم نزل وربطها ببعض تلك الوسائد، وأقبل وعليه سلاحه ودرعه وبيضته على رأسه، فقالوا له: ( ضع سلاحك ، ، فقال : ﴿ إِنِّي لَمُّ آتَكُم ، وإنَّمَا جَنْتُكُم حَيْنُ دَعُوتُمُونِي ، فإن تركتموني هكذا؛ وإلا رجعت، فقال رستم: «ائذنوا له،، فأقبل يتوكأ على رمحه فوق النمارق فخرق عامتها، فقالوا له: ( ما جاء بكم؟ ) ، فقال: ( الله ابتعثنا لنخرج من وهكذا تَعَلَّم منه الأصحابُ رضي اللَّه عنهم، الذين هم أولوا الألباب، فعن عبد اللَّه بن شقيق قال:

(كان رجل من أصحاب النبي عَلَيْكَ عاملًا بمصر، فأتاه رجل من أصحاب، وهو شَعِثُ (١) الرأس مُشْعان (٢)، قال: ﴿ مَا لَي أَرَاكَ مُشْعَانًا وأنت أمير؟! ﴾، قال: ﴿ كَانَ يَنْهَانَا عَنَ الرَّافَه ﴾ ، قال: ﴿ الترجُل كل يوم ﴾ (٣).

وفي طريق أخرى عن يزيد بن هارون عن الجريري عن عبد الله بن بريدة: (أن رجلًا من أصحاب النبي عَلِيْكُ رَحل إلى فضالة بن عبيد وهو بمصر، فَقَدِمَ عليه وهو يَمُدُّ ناقةً له، فقال: (إني لم آتك زائرًا، وإنما أتيتُك لحديث بَلغَني عن رسول الله عَيْنِيُّ رَجَوْتُ أن يكون عندك فيه علم، فرآه شَعِفًا، فقال: (إن فقال: (إن فقال: (إن فقال: (إن فقال: (إن مول الله عَيْنِيَّ كان ينهانا عن كثير من الإرفاه)، ورآه حافيًا،

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد، وابو داود، والنسائي، وصححه الألباني في (١) . (الصحيحية) (٤/٢) .

<sup>(</sup>١) أي : متفرّق الشعر .

<sup>(</sup>٢) هو منتفش الشعر ، ثائر الرأس.

<sup>(</sup>٣) رواه النسائي، وصححه الألباني في (الصحيحة) (٥٠٣).

إنا كنا أذلٌ قومٍ فَأَعزُنا اللّه بالإسلام، فمهما نطلب العِزُ بغير ما أعزنا الله به؛ أذلنا الله.

وفي رواية: «يا أمير المؤمنين، تلقاك الجنود وبطارقة الشام وأنت على حالك هذه؟!»، فقال عمر: «إنا قوم أعزنا الله بالإسلام؛ فلن نبتغي العز بغيره،)(١).

ودخل أعرابي رَثُّ الهيئة بالي العباءة على أحد الخلفاء، فاقتحمته عينهُ، فعرف الأعرابي ذلك في وجهه، فقال: «يا أمير المؤمنين؟ إن العباءة لا تكلمك؟ ولكن يكلمك مَن فيها»، فأدناه، فإذا به مِدْرَهُ (٢) فصاحة في القول وبلاغة، فجعله من خاصته.

وقال الشافعي رحمه الله :

عَلَىٰ ثيابٌ لو يُباعُ جميعُها

هذه هي القشــور! ـــــــــــ

بفِلْسِ لكان الفِلْسُ منهن أكثرا

شاء من عبادة العباد إلى عبادة الله ، ومن ضيق الدنيا إلى سَعَتها ، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام)(١) ، فسلام الله على تلك النفوس التي أعاد الإسلام صياغتها ، فتخلت عن القشور الكاذبة ، وأمعنت في التحلي بمعالي الأمور(٢) .

وعن ابن شهاب قال: «خرج عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، فأتوا على إلى الشام ، ومعنا أبو عبيدة بن الجراح رضي الله عنه ، فأتوا على مخاضة وعمر على ناقة ، فنزل عنها ، وخلع خفيه ، فوضعهما على عاتقه ، وأخذ بزمام ناقته ، فخاض بها المخاضة ، فقال أبو عبيدة : «يا أمير المؤمنين أأنت تفعل هذا ؟! تخلع خفيك ، وتضعهما على عاتقك ، وتأخذ بزمام ناقتك ، وتخوض بها المخاضة ؟! ما يسرني أن أهل البلد استشرفوك » ، فقال عمر : «أوه لو يقل ذا غيرك أبا عبيدة ؛ جعلته نكالًا لأمة محمد عيسة ! ،

<sup>(</sup>۱) رواه الحاكم (٦١/١ ، ٦٢)، وقال (صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وقال الألباني في (الصحيحة) رقم (٥١): (وهو كما قالاً).

<sup>(</sup>٢) المِدْرَةُ: السيد الشريف، والمُقْدِمُ عند الخصومة والقتال.

<sup>(</sup>١) (البداية والنهاية) (٣٩/٧).

<sup>(</sup>٢) وما حديث «مصعب أنه »، وعمر بن عبد العزيز منا ببعيد، وانظر «مصعب بن عمير الداعية المجاهد» للأستاذ محمد حسن يريغش، و «البداية والنهاية» (٢١٢-٢١٢).

فَمَا عِظُمُ الرِّجَالِ لَهُمْ بِفَخْرِ ولكِنْ فَخْرُهُمْ كَرَمٌ وحيرُ بُغَاثُ(١) الطَّيْرِ أَكْثَرُها فِرَاخًا وأُمُّ الصَّقْرِ مِقْلاتٌ(١) نَزُورُ(٣)

ضِعَافُ الطُّيْرِ أَطْوَلُها مجسومًا

ولَمْ تَطُلِ البُزاةُ ولا الصُّقُورُ لَقَدْ عَظُمَ البَعيرُ بغَيْرِ لُبُّ

فَلَمْ يَسْتَغْنِ بالعِظَمِ البَعِيْرُ يُصَرِّفُهُ الصَّغِيْرُ بكُلِّ وَجُهِ

ويَحْبِسُهُ عَلَى الخَسْفِ<sup>(1)</sup> الجَريرُ<sup>(0)</sup> وتَضْربُهُ الوَليْدَةُ بِاللهَرَاوِي<sup>(1)</sup>

فَلا غِيَرٌ لَدَيْهِ ولَا نَكيرُ

وفيهن نفس لو تُقاسُ بمثلها نفسٌ لو تُقاسُ الورى (١) كانت أَعَزَّ وأكبرا وما ضرَّ نَصْلَ السيفِ إِخْلاقُ غِمْدِه (٢)

إذا كان عَضْبًا (٢) حيث وجُهْتَهُ فَرَى (٤) ويقول الشاعر المخضرم العباس بن مرداس (٥) في هذا المعني:

تَرَى الرُّجُلَ النَّحِيفَ فتَزْدَرِيهِ

وفي أَثُوابِهِ أَسَدٌ مزيرُ<sup>(۱)</sup> ويُعْجِبُكَ الطَّريرُ<sup>(۲)</sup> فتبْتَلِيهِ

فيُخْلِفُ ظَنَّكَ الرَّجُلُ الطَّرِيْرُ

<sup>(</sup>١) ما لا يصيد منه.

<sup>(</sup>٢) التي لا يعيش لها ولد ، أو التي تضع واحدًا ثم لا تحمل.

<sup>(</sup>٣) من النَّزر ، وهو القليل.

<sup>(</sup>٤) الذل .

<sup>(</sup>٥) الحبل.

<sup>(</sup>٦) جمع هراوة ، وهي العصا .

<sup>(</sup>١) الورى: الحُلُّق.

<sup>(</sup>٢) إخْلاقُ غِمْده : يقال خَلَق الجلدُ إذا بَلِيَ ، والغِمْد : جَفْن السيف وغلافه .

<sup>(</sup>٣) العَضْبُ : السيف ، يقال : عَضْب السيف : إذا صار قاطعًا حادًا .

<sup>(</sup>١٤) فَرَى : شَقُّ ، وفَتُت .

<sup>(</sup>٥) أمه الخنساء الشاعرة، أدرك الجاهلية والإسلام، وأسلم قبيل فتح مكة، وكان من المؤلفة قلوبهم (الأعلام) (٢٦٧/٣).

 <sup>(</sup>٦) العاقل الحازم، يقال: مَزُرَ الرجل مَزارةً: اشتد قلبه وقوي، ومزر التمر:
استحكم، فهو مزير.

<sup>(</sup>٧) ذو المنظر والؤواء والهيئة الحسنة.

فإنّي في خِيارِكُمُ كَثيرُ(١)

\_\_\_\_\_بدعة تقسيم الدين

(كان الإمام النووي رحمه الله إذا رآه الرائي ظنه شيخًا من فقراء سكان القرى ، فلا يأبه له ، ولا يخيل إليه أنه شيء يُذكر ، فإذا سمعه يُدَرِّس أو يقرر أو يحدِّث فغر فاه ، وحملق بعينيه عجبًا من هذه الأسمال أن تنكشف عن جوهر نفيس ، وعبقرية نادرة في العلم والزهد والتقوى ، ولا عجب فالتراب مكمن الذهب ، ولكن الناس في كل زمان ومكان يغرهم حسن الهيئة ، وجمال الهندام ، فإذا رأوًا مَن هذه صفته ؛ وقروه ، وعظموه قبل أن يعرفوا ما وراء هذه البزة ، وقد يكون فيها نخاع ضامر ، وفكر بائر ، وقلب حائر .

تَرَوْنَ بلوغَ الجِيدِ أن ثيابَكم

يلوخ عليها حسنها وبصيضها

وليس العُلَى دَرَّاعة ورداءها

لا جبة موشية وقميصها(٢))

ليس الجمالُ بمشرر فاعلم وإن رُدِّيتَ بُرُدا إن الجمال معادنٌ ومحاسنٌ أورثن مجداء

فما بال القوم قد ابتغوا العزة في رباط العنق، وكي الملابس، وأهدروا أموالهم في مظاهر قشرية جوفاء، وإذا ندبت أحدهم إلى الاعتدال؛ انطلق كالصاروخ يسرد لك ما أسعفه من الحجج والمعاذير، في حين أنه بمجرد رؤيته من يتمسك بالسنة وبهدي النبي علي مثلاً في ارتداء القميص(١)، والعمامة، والتزام التسوك، أو غير ذلك؛ إذا به يشمئز، ويقول: وهذه شكليات وهذه قشور، لا ينبغي الاشتغال بها، فإذا كانت قشورًا فلماذا شغلت نفسك بها؟ وهذا الملتزم بالهدي الظاهر لم يوجبها عليك فضلاً عن أن يحثك عليها، ولو فعل فقد أحسن.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) نقلًا من اللظهرية الجوفاء. ص (٤٠ – ٤١) .

<sup>(</sup>٢) ١ الإمام النووي ، لعبد الغنى الدقر ص (٧) .

<sup>(</sup>١) وقد صع عن أم سلمة رضي الله عنها قالت: ( كان أحب النياب إلى رسول الله عليه القميص ، رواه الترمذي ، وأبو داود ، والحاكم ، وصححه الألباني في (صحيح الجامع ، (١٩٧/٤) .

#### مفارقات عجيبــة(١)

ترى بعضهم إذا لمح من إمام الصلاة المتمسك بالسنة اهتمامه الشديد بتسوية صفوف الصلاة ورَصِّها أسوةً بالنبيّ عَلَيْكُ والسلف الصالح، قالوا: «هذه شكليات وقشور»، بينما تراهم يهتمون أيما اهتمام بتسوية الصفوف، وتراصها في الحفلات، والاستقبالات، والمدارس، والمعسكرات، إلخ، ويقولون: «الإسلام دين النظام والانضباط».

وإذا جاء الفقير الدَّيِّنُ الحسن الخلُق إلى أحدهم يخطب ابنته تمسك بالظاهر، وتشبث بالقشر، وأهمل الجوهر، واعتبر المظهر، وعقَّد الأمور، وغالى في المهور، وإذا تورع عن المغالاة في المهر، وقنع باليسير، طلب أن يظهروا أمام الناس أن مهر ابنته كذا وكذا.

المكروهات والمآثم، إنهم يتباهون بحسن أكفان الموتى، مع أن الحي أولى بالجديد من الميت، وبفخامة البنيان المشيّد فوق القبور، مع ما في ذلك من المخالفة الصريحة لنهي النبي عَلِيكُ عن البناء فوقها.

وإذا كان للميت أقارب من مدن أخرى ، تتحول دار أهل الميت إلى فندق ومطعم يستقبل أفواجًا من المعزّين تقيم الأيام والليالي ، ويُستنفر أهل الميت لخدمتهم وتأمين حاجياتهم (١) ، وحدّث ولا حرج عن تكاليف السرداقات ، واستئجار المقرئين ، والتباهي بالمشاهير منهم ، وربما استدانوا لأجل هذه المظهرية ، أو كلفوها من أموال اليتامي القاصرين ظلمًا وعدوانًا .

ثلاثة تَشْقَى بِهِنَّ الدَّارُ العُرْسُ والمأتَم ثُمَّ الزَّارُ

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) علمًا بأن السنة هي أن يصنع جيران أهل الميت لهم الطعام، فقد قال علمًا بأله بعد استشهاد جعفر رضي الله عنه: «اصنعوا لآل جعفر طعامًا؛ فإنه قد أتاهم ما يَشْغَلُهم» رواه الإمام أحمد، وأبو داود، والترمذي، وصححه الألباني في «صحيح الجامع» رقم (٢٠٢١).

الشيطانَ يَحْضُرُ أحدَكم عند كل شيء من شأنه، حتى يحضره عند طعامه، فإذا سقطت من أحدكم اللقمة؛ فليُمط ما كان بها من أذى، ثم ليأكلها، ولا يَدَعُها للشيطان؛ الحديث(١).

فيكف بمن يُطعم الشيطان ما لذ وطاب من أصناف المأكولات؟!

وكيف بمن ينبذ في القمامة أكوامًا من الطعام تبكيها أفواه محرومة، وبطون خاوية؟ ويلقى في المزبلة بقايا الولائم في حين يغلي قلبه حسرة على ما ركبه من ذل الدَّيْن وهمه في سبيل «القشور» الفارغة؟!

## ومن مظاهر استعباد « القشور » كثيراً من السلمين ،

زخرفة المساجد ، وإنفاق الأموال الطائلة في تزويقها وتشييدها ، وقد قال رسول الله عليه الله عليه الله عليه المار عليكم المرار المرا

# في سبيل التطوس

وفي سبيل التطوس، والمظهرية الفارغة يضحي بعضهم بالنفس والنفيس، وربما أشغل ذمته بالدَّين، فأركبه الهم والذلَّ في النهار، وأرَّقه في الليل:

• إذا فرح بذر في نفقات الإضاءة، وأسرف في الولائم، مجاراة للتقاليد الآسرة، ومباراة للأغنياء والوجهاء، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال عَلَيْكُم: (المتباريان لا يُجابان، ولا يؤكّل طعامُهما (١٠).

وعنه رضي الله عنه أيضًا: قال عَلَيْكَ : ﴿ شَرُ الطعام طعامُ الوليمة ، يُمْنَعُها من يأتيها ، ويُدعَى إليها من يأباها ، ومن لا يجب الدعوة ، فقد عصى الله ورسوله (٢).

وعن جابر رضي الله عنه قال رسول الله عليه: ﴿ إِنْ

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۲۰۷/۳).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن المبارك في ( الزهد ) رقم (٧٩٧) عن أبي الدرداء رضي الله =

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في د شعب الإيمان ، رقم (٦٠٦٨) ، وصححه الألباني في د الصحيحة ، رقم (٦٢٧) .

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲/۵۵/۱).

قال ابن عباس رضي الله عنهما: (التزخرفنها كما زخرفت اليهود والنصاري (١١)).

وأَمَر عمر رضي الله عنه ببناء المسجد، وقال: «أكِنُ<sup>(٢)</sup> الناس من المطر، وإيَّاك أن تُحَمِّرَ أو تُصَفِّرَ فتفتنَ الناس (<sup>٣)</sup>.

وقال أنس رضي الله عنه: ﴿ يأتي على الناس زمان يتباهَوْنُ بِالمُساجِدِ ، ثم لا يعمرونها إلا قليلًا ﴾(٤) .

وعن الحسن قال: ( لما بني رسول اللَّه عَلَيْكُ المسجد، أعانه

أنس رضي الله عنه قال عَلِيْكَ : ﴿ لا تقوم الساعة حتى يتباهى الناس في المساجد ﴾ (١) ، و (عن ابن عباس رضي الله عنهما قال رسول الله عَلِيْكَ : ﴿ مَا أُمِرْتُ بِتَشْيِيدِ المساجد ﴾ (٢) ،

ــــــــــبدعة تقسيم الدين

قال الصنعاني رحمه الله: (والحديث من أعلام النبوة، والتباهي إما بالقول بأن يقول واحد: «مسجدي أحسن من مسجد ... علوًا وزينة وغير ذلك، أو بالفعل كأن يبالغ كل واحد في تزيين مسجده ورفع بنائه وغير ذلك، وفيه دلالة مفهمة بكراهة ذلك، وأنه من أشراط الساعة، وأن الله لا يحب تشييد المساجد ولا عمارتها إلا بالطاعة) اه. من «سبل السلام» (١٥٨/١).

(٢) التشييد: رفع البناء وتطويله، قال المناوي رحمه الله: (أي ما أُمِرْتُ برفع بنائها ليجعل ذريعة إلى الزخرفة والتزيين الذي هو من فعل أهل الكتاب، وقال وفيه نوع توبيخ وتأنيب) اه. من وفيض القدير، (٣٦/٥)، وقال الصنعاني رحمه الله: (.. ليس المقصود من بناء المساجد إلا أن تُكِنُّ الناس من الحر والبرد، وتزيينها يشغل القلوب عن الخشوع الذي هو روح جسم العبادة) اه.، وقال أيضًا: (وقوله عَلَيْتُهُ: وما أُمِرْتُ، إشعار =

بأنه لا يحسن ذلك، فإنه لو كان حسنًا لأمره الله به) اه. من
«السبل» (٢٦٥/١).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٤٨)، والبغوي في و شرح السنة ، (٣٤٨٢)، وقال في و تحقيق المشكاة ، (٧١٩): وسنده صحيح ،

 <sup>(</sup>٢) أي: اجعل المسجد على صفة تصونهم من المطر، من أكننت الشيء: إذا صُنتُه، وسترته.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري تعليقًا (٣٩/١٥ - فتح)، قال المناوي رحمه الله: (وقد كان عمر - مع كثرة الفتوح في أيامه، وَسَعَة المال عنده لم يُغَيِّر المسجد عما كان عليه) اه. من والفيض (٢٦/٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو يعلى ، وابن خزيمة في (صحيحه) ، وأخرجه مختصرًا أبو داود، والنسائي، وابن حبان، وأورده البخاري تعليقًا (٣٩/١ - الفتح).

عنه موقوفًا، ورواه الحكيم الترمذي عنه مرفوعًا، وحسنه الألباني في
الصحيحة و رقم (١٣٥١).

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (٤٤٩)، والنسائي (٣٢/٢)، وابن ماجه (٧٣٩)، وابن حبان (١٠٤/٣)، وأحمد (١٣٤/٣)، والدارمي (٢٢٦/١)، والبغري (٣٠٠/٢)، وصححه في ٤ صحيح الجامع، رقم (٧٤٢١).

فى سيــل التطــوس 🕳

وكان من شؤم هذه الزخارف فتح الباب للسياح الأجانب كي ينتهكوا حرمة المساجد بالكاميرات، وفي أوضاع مخلة لمشاهدة القشور التي يسمونها الفنون المعمارية، والزخارف العربية!

ومن الاهتمام المذموم بالقشور: تحلية المصاحف بالزخارف ، وتذهيبها، وحفظها في عُلَب فخمة من القطيفة أو الجلود أو العاج، لتزيَّن بها أركان الحجرات والمكاتب والسيارات، أو التفنن في كتابه آيات قرآنية كريمة بألوان الخطوط، وتعليقها في لوحات بقصد الزينة، أو حفرها في قطع ذهبية تعلقها النساء بقصد التزين، أو جمع المصحف كله في لوحة واحدة بخط بالغ الدقة لا يقرأ ولو بعدسة مكبرة لتزين بها المجالس، لا ليُقرأ ويتعبد بتلاوته، لا ليعالجوا به أحوالهم المعوجة، وأمراضهم المتمكنة، وإخلالهم بحقوق الله عليهم.

ألا ما أشبه حال القوم بحال (رجل اشتد به المرض، فأخرج الوصية لابنه الأكبر، يوصيه بها: أن يعتني بأمه، ويترفق بإخوته الصغار، ويتقي الله تعالى فيما تركه من مال.

عليه أصحابه، وهو يتناول اللَّبِن، حتى اغبّر صدرُه، فقال: «ابنوه عريشًا كعريش موسى »(١)، فقيل للحسن: «وما عريش موسى ؟ »، قال: «إذا رفع يده بَلَغَ العريش»، يعني: السقف.

وعن عبادة بن الصامت رضي الله عنه: (أن الأنصار جمعوا مالاً، فَأَتُوا به النبيَّ عَلِيْكُ ، فقالوا: «يا رسول الله ابْنِ هذا المسجد، وزيِّنهُ ، إلى متى تصلي تحت هذا الجريد؟»، فقال: «ما بي رغبة عن أخي موسى، عريش كعريش موسى»)(٢).

إن انصراف القوم إلى الاهتمام بهذه «القشور» يعكس أنهم يعتاضون عن جمال العقيدة بجمال الجدران والزخارف، وعن نور الإيمان بأضواء الثريات، فيتلهى المصلون بتأملهم في سجوف المنافذ، وإبداع المنابر، ونقوش الجدران والسقف والمحاريب عن الخشوع الذي هو روح العبادة.

<sup>(</sup>١) عزاه الألباني في (الصحيحة ) إلى ابن أبي الدنيا في (قصر الأمل)، وقال: (هو مرسل صحيح)، ويشهد له الحديث التالي.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي الدنيا في (قصر الأمل) كما في (الصحيحة)، وحسنه الألباني لغيره.

أما المال الموروث فقد اعتدل في إنفاقه، وثمَّره، ونمَّاه، وزكَّاه، وبذُل منه في وجوه البر والخير.

فأيهما أبر بأبيه، وأقوم بأمره، وأرعى لعهده؟

فى سبيـل التطـوس \_\_\_\_\_

أذلك الذي يتمسح بالوصية ، ويتبرك بها ، ويقبلها ؟ مع أنه يهمل تنفيذها ، أم ذاك الذي أمضى ما فيها وعمل بمقتضاها ؟ وماذا تُغني الزينة والزخرفة والتقبيل ؛ إذا لم يكن للتنفيذ موضع ؟)(١).

لقد أنزل الله عز وجل كتابه العزيز ، وأمر بتدبره وتفهمه ، فقال سبحانه وتعالى : ﴿ حم \* تنزيل من الرحمن الرحيم \* كتاب فُصِّلَتْ آياته قرآنًا عربيًّا لقوم يعلمون \* بشيرًا ونذيرًا فأعرض أكثرهم فهم لا يسمعون ﴾ (٢) ، وقال سبحانه : ﴿ كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته وليتذكر أولو الألباب ﴾ (٣) ،

مات الأب ، واغرورقت عينا ولده بالدموع ، ورثى لحاله الحاضرون ، ثم أقبل على الوصية ، فقبّلها ، وتمسّخ بها ، وتبرك ، ودفع بها إلى خطّاط لم يُرَ له مثيل ، فخطَّط كل حرف بلون ، وتكلف له مالًا جزيلًا مقابل ذلك ، كي تخرج بصورة جذابة براقة تبهر الناظرين ، ثم دفعها إلى خبير في الإضاءة كي يسلط الأضواء على الحروف كي تسحر العيون ، وتخلب الألباب ، ثم وضعها في صدر المجلس ، يقبّلها صباح مساء ، ويذرف الدموع أمامها على فقد أبيه .

يسمع الابن أنين أمه العجوز خافتًا ، فلا يلبِّي ، ولا يلتفت ، ويُوسِعُ إخوته الصغار ضربًا ، ويُشْبِعُهم إهانةً ، أما الأموال التي اؤتمن عليها ؛ فقد بسط عليها يده كل البسط ليهدرها في كل حرام ومشبوه .

وولد آخر أقبل على الوصية دون تقبيل، ولا تمشح، ولا تبرك، لم يزخرفها، ولم يزينها، وإنما أقبل على بر أمه، وخدمها حق الحدمة، يفرح لفرحها ويرعاها، ويبكي لبكائها ويواسيها، يعتني بإخوته، ويرحمهم، ويتابع أحوالهم، ويقضي حاجاتهم، ويتلطف بهم في جميع شئونهم.

 <sup>(</sup>۱) (المظهرية الجوفاء وأثرها على دمار الأمة اللأستاذ حسين العوايشة ص (۸۰ – ۸۱) بتصرف .

<sup>(</sup>٢) فصلت: (١: ٤).

<sup>(</sup>٣) ص : (٢٩).

#### \_\_\_\_ بدعة تقسيم الدين

وقال جل وعلا: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَرُونَ القَرْآنَ أَمَ عَلَى قَلُوبِ أَفْلَا يَتَدَبَرُونَ القَرْآنَ أَمَ عَلَى قَلُوبِ أَقْفَالُهَا ﴾ (١).

وتوعّد سبحانه من أعرض عن كتابه العزيز نقال: ﴿ ومن القيامة أعرض عن ذكري فإن له معيشةً ضنكًا \* ونحشره يوم القيامة أعمى قال رَبِّ لِمَ حشرتني أعمى وقد كنتُ بصيرًا \* قال كذلك أتتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تُنْسَى ﴾ (٢) ، وقال جل وعلا: ﴿ وقد آتيناك من لدنا ذكرًا \* من أعرض عنه فإنه يحمل يوم القيامة وِزرًا \* خالدين فيه وساء لهم يوم القيامة عِمْلًا ﴾ (٣) ، وقال سبحانه: ﴿ ومن أظلم ممن ذُكر بآيات ربه ثم أعرض عنها إنا من المجرمين منتقمون ﴾ (٤) ، وقال سبحانه: ﴿ ومن يُعْرِضْ عن ذكر ربه يَسْلُكُه عذابًا صَعَدًا ﴾ (٥) .

\* \* \*

(٥) الجن : (١٧) .

### معالي الأمور .. لا قشور

ثبت عن الحسين بن علي رضي الله عنهما أن رسول الله يحب معالي الأمور وأشرافها، ويكره سَفسافها (١).

أما معالي الأمور فهي الأخلاق الشرعية ، والخصال الدينية ، لا الأمور الدنيوية فإن العُلُوَّ فيها نزول<sup>(٢)</sup> .

وأما الشّفاسِف فواحدها الشّفْساف: الأمر الحقير، والرديء من كل شيء، وهو ضد المعالي والمكارم، وأصلُه: ما يطير من غُبار الدقيق إذا نُخِل، والتراب إذا أُثير.

والشّفساف من الشّغر: رَدِيئُه، وأُسَفَّ: تتبع مَدَاقَّ الأمور، وطلب الأمور الدنيئة (٣).

<sup>(</sup>١) القتال : (٢٤).

<sup>· (177 - 172) : 4 (</sup>T)

<sup>(</sup>۳) طه: (۹۹ - ۱۰۱).

<sup>(</sup>٤) السجدة : (٢٢) .

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني (۱٤٢/٣) ، وابن عدي (۸۷۹/۳) ، وغيرهما ، وصححه الألباني في (الصحيحة ، رقم (١٦٢٧) .

<sup>(</sup>٢) ﴿ فيض القدير ﴾ (٢٩٥/٢).

 <sup>(</sup>٣) (النهاية في غريب الحديث (٣/٣٧٣ - ٣٧٤) ، (مختار القاموس)
ص (٣٠٢) .

من المنافع والخير، وكيف يكون الأمر بالطاعة والإيمان قشرًا، وأن العلم الملقب بعلم الحقيقة جزء ومن أجزاء علم الشريعة ؟! ولا يُطْلِق مثلَ هذه الألقاب إلا غَبِّي شَقِيَّ قليلُ الأدب! ولو قيل لأحدهم: (إن كلام شيخك قشور)، لأنكر ذلك غاية الإنكار، ويُطْلِقُ لفظَ القشور على الشريعة ؟!، وليست الشريعة إلا كتاب الله، وسنة رسوله عَيْنَاتُهُ ؛ فَيُعَزَّرُ هذا الجاهل تعزيرًا يليق بمثل هذا الذنب)(١) اه.

وقال الإمام العلامة تقي الدين السبكي رحمه الله تعالى: (.. وقولهم: «من أهل القشور» إن أراد به ما الفقهاء عليه من العلم ومعرفة الأحكام؛ فليس من القشور، بل من اللّب، ومن قال عليه: «إنه من القشور»؛ استحقَّ الأدب، والشريعة كلَّها لُباب) (٢) اه.

فائدة : تصدى العلماء رحمهم الله في كل عصر لظاهرة التهاون =

واعلم - رحمك الله - أن ما نطق به النبي عَلَيْكُ في أمور الدين ﴿ إِن هو إلا وحي يوحى ﴾ وأن كل ما تعرض له بأمر أو نهي ؛ فهو من معالي الأمور ، وأن من وصف شيقًا من ذلك بوصف يوهم الإزراء أو التنقص فقد أعظم على الله عز وجل الفرية ، وَعرَّض نفسه لغضب الله وعقوبته وانتقامه ، نعم هناك في قضايا الدين أصول وفروع ، كليات وجزئيات ، أهم ومهم ، لكن هذه القضايا كلها على اختلاف مراتبها وأولويتها من المعالي ليست من السفاسف في شيء ، فَين ثَمَّ اشتد نكير العلماء على من أطلق مثل هذه العبارات الفَجَّة ، وأَفْتَوْا بزجره وتأديبه :

فقد سئل سلطان العلماء عز الدين بن عبد السلام رحمه الله تعالى :

هل يجوز أن يقول المكلف: «إن الشرع قِشْرٌ، علم الحقيقة لُبُه»، أم لا يجوز؟

• فأجاب رحمه الله تعالى :

(لا يجوز التعبير على الشريعة بأنها قشر من كثرة ما فيها

<sup>(</sup>۱) دفتاوی سلطان العلماء، ص (۲۶، ۲۰) تحقیق مصطفی عاشور – مکتبة القرآن.

<sup>(</sup>٢) ملحق بكتاب (كشف الغطاء عن حكم سماع الغناء) لابن القيم رحمه الله ص (٢٥).

وقال الشيخ عبد الله بن الصديق: (والبرنيطة شعار خاص بغير المسلمين، حتى إن أتاتورك لعنه الله، حين انسلخ من الإسلام، وأعلن أن تركيا دولة لا دينية، اتخذ البرنيطة شعارًا يعرفون به أنهم غير مسلمين.

وصرح المالكية بأن اللبس المختص بالكافر كالزُّنَار والبرنيطة يكون لبسه ردة إن فعل محبة أو رغبة فيه ، ولما كان الشيخ محمد الخضر حسين شيخًا للأزهر ، في عهد حكومة الانقلاب الذي قام به جمال ، خيبه الله ؛ تركوا الطربوش الذي كان غطاء للرأس عند جمهور المصريين ، وأرادوا أن يتخذوا البرنيطة بدله ، واستفتوا شيخ الأزهر في ذلك ، فلم يوافق ، لكنه رأى في مجلة الشئون الاجتماعية ، أنه وافق على لبس البرنيطة ، فاحتج على رئيس تحرير المجلة ، فقال له : ﴿ إنه أُمِر بنشر هذا الجبر ﴾ ، فاستقال الشيخ من منصبه ، وكانت الحكومة عازمة على تنفيذ المشروع ، لكن عاقتهم عنه عوامل ، من أهمها استقالة الشيخ فجأة ، وبقي الشعب المصرى من ذلك الوقت ، عاري الرأس ، ترك الطربوش ؛ فلم يرجع إليه ، ووقاه الله لبس البرنيطة ، والحمد لله ) اه . بحروفه من فلم يرجع إليه ، ووقاه الله لبس البرنيطة ، والحمد لله ) اه . بحروفه من فلم يرجع إليه ، ووقاه الله لبس البرنيطة ، والحمد لله ) اه . بحروفه من فلم يرجع إليه ، ووقاه الله لبس البرنيطة ، والحمد لله ) اه . بحروفه من فلم يرجع إليه ، ووقاه الله لبس البرنيطة ، والحمد لله ) اه . بحروفه من فلف والارتباب عن تحريم نساء أهل الكتاب » ص (٢٩) .

بالهدي الظاهر، مع التشبث بسمت الكافرين، ومن أعظم ما ألف في ذلك: السفر النفيس واقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم» لشيخ الإسلام ابن تيمية، ومنها: «تشبه الخسيس بأهل الخميس، للحافظ الذهبي، ومنها: «الاستنفار لغزو التشبه بالكفار، للشيخ أحمد بن الصديق، ومنها: «فرانك مقلد لغي، بالتركية حول تحريم التشبه بالكفار للشيخ عاطف اسكلفي، وأفتى فيه بتحريم ارتداء القبعة ، ولما قام وأتاتورك ، بالانقلاب الأثيم حوكم الشيخ عاطف بعد الانقلاب بسنتين لتأليفه هذا الكتاب، ولما مثل الشيخ أمام القاضي رئيس محكمة الاستقلال خاطبه القاضي قائلًا: (إنكم أيها الشيوخ مغرقون في السفسطة الفارغة ، رجل يرتدي عمامة يكون مسلمًا ، فإذا ما ارتدى قبعة صار فاسقًا ، وهذه قماش ، وتلك قماش؟ ) فأجابه الشيخ الجليل : (انظر أيها القاضي إلى هذا العلم المرفوع خلفك - أي علم تركيا -استبدله بعلم انكلترا مثلًا ، فإن قبلت ، وإلا فهي سفسطة منك ، إذ هذا قماش، وذاك قماش)، فبهت القاضى، ومع ذلك حكم على الشيخ بالإعدام رحمه الله رحمة واسعة، وأبلغني شاب تركي روى لي هذه القصة أن ذلك القاضى كان يدعى ﴿ عليًّا ﴾ وأنه مرض مرضًا شديدًا قبل موته کان یصیح منه (کالکلاب) علی حد تعبیره.

ومن المناسب ذكره هنا ما قاله الأستاذ محمد المجذوب: (وما أجمل كلمة أستاذ جامعي لأحد طلابه، إذ بصر به يعتم البرنيطة فنصحه بخلعها، ولكن هذا أبى أن يستجيب إلا بحجة مقنعة، وجاءت الحجة =

أصحاب محمد عَلِيْكُهُ ، قال : ﴿ وهل كانت لهم - أو فيهم - نخالة ؟ إنما كانت النخالة بعدهم وفي غيرهم »(١) .

وهذا آخر ما تيسر جمعه في هذا الباب، ونسأل الله تعالى العصمة من الزلل، والسداد في القول والعمل، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

\* \* \*

## (۲) رواه مسلم في و الإمارة ، والإمام أحمد (٥/٤٥) ، والبيهقي (١٦١/٨).

#### الخاتمسة

وهكذا أخي المسلم ينبغي أن نستمسك بهدي رسول الله على الذي هو لباب كُله لا قشور ولا نخالة فيه، ونقول: إنما القشور فيما خالف هديه، وإنما النخالة في المبتدعين الذين عظموا ما حقَّره، واستصغروا ما كبَّره، وأهدروا ما اعتبره، واعتبروا ما أهدره، ووضعوا ما رفعه، ورفعوا ما وضعه، وليكن لنا أسوةً في الأصحاب رضي الله عنهم أولي الألباب، الذين لم يعرفوا هذه البدعة المحدثة، ولم ينقسموا إلى أهل جوهر ولباب، وأهل قشور ونخالة، كما زعم أصحاب الجهالة:

دخل عائذ بن عمرو - وكان من صالحي أصحاب النبي عليه الله بن زياد، فقال: (إني عبيد الله بن زياد، فقال: (إني سمعت رسول الله عَيِّلِهُ يقول: «شَرُّ الرَّعاء الحُطَمَةُ »(١) فإياك أن تكون منهم)، فقال: «اجلس إنما أنت من نُخَالَةِ (٢)

<sup>(</sup>١) الحطمة : هو من يظلم الرعية ، ولا يرحمهم ، مبالغة الحاطم.

<sup>(</sup>١) النُّخَالَةُ: مَا نُخِلَ مِن الدقيق.

| ٤٨ | أضرار هذه البدعة لا تقف عند حد                         |
|----|--------------------------------------------------------|
| ٤٩ | تحذير النبي عَلِيْكُ من محقرات الأعمال                 |
|    | موقف رسُول اللَّه عَلِيلَةٍ ممن أسبل إزاره، وكذلك موقف |
| ٥. | عمر رضي الله عنه                                       |
| ٥٢ | موقف رسول اللَّه عَلِيْكُم ممن حلق لحيته               |
|    | رد الألباني على من ادعى أن الإسلام لا يهتم             |
| ٥٤ | بالمظاهر الشكلية                                       |
|    | درء تعارض التمسك بالهدي الظاهر مع الاهتمام بقضايا      |
|    | الأمة الكبرى، وبيان أن العلاقة بين الأمرين ليست من     |
| ٥٧ | تباين المقابلة                                         |
|    | الرد على بعض أقيستهم الفاسدة التي يعارضون بها          |
| ٦٥ | الشرع الحنيف                                           |
| ٧. | هذه هي القشور                                          |
| ٧. | نماذج من المظاهر القشرية الجديرة بأن تزال من مجتمعاتنا |
| ٧. | ظاهرة « التطوس » في الملبس والزينة                     |
| ٧٤ | قيمة الرجال بجواهرهم وأعمالهم لا بمظاهرهم وأسمالهم     |

## فهرس الموضوعات

بدعة تقسيم الدين

| الصفحة                | الموضسوع                             |
|-----------------------|--------------------------------------|
| o                     | المقدمة                              |
| ذين ءَامنوا ادخلوا في | تفسير قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا الْ |
| ٩                     | السلم كافة ﴾ الآية                   |
| ة وضلالة ١١           | تقسيم الدين إلى قشر ولب بدء          |
| 11                    | ماذا يعنون بالقشر واللب؟             |
| ابها                  | القشر للثمرة حارس أمين على لب        |
| سمون الدين إلى قشر    | النصوص التي استدل بها من يق          |
| Y1                    | ولب ، والجواب عنها                   |
| ٣٨                    | قضية مبدإ                            |
| ل منهما في الآخر ٣٩   | ارتباط الظاهر بالباطن، وتأثير ك      |
| ££                    | هويتنا في خطر                        |
| ٤٤ ا                  | لكم ( قشرتكم ) ، ولنا ( قشرة         |
| ها بالرأي ٤٧          | دعوا السنة تمضي ، لا تعرضوا ا        |

# بدعة تقسيم الدين

| ٧ţ    | مقارنة بين أحوال السلف وتقشفهم وحال أهل عصرنا    |
|-------|--------------------------------------------------|
| ۸ŧ    | مفارقات عجيبة !                                  |
| ٨ŧ    | قشور ومظهرية فارغة حتى في المآتم                 |
| ٨٦    | في سبيل التطوس                                   |
| ۲۸    | الإسراف في الأفراح والولائم                      |
| ۸۷    | زخرفة المساجد وتزويقها وتشييدها                  |
| ۹١    | تحلية المصاحف بالزخارف ، وتذهيبها إلخ            |
| 90    | معالى الأمور لا قشور                             |
|       | جواب بعض الأئمة بتأيب وتعزيز من قسم الدين إلى    |
| 97    | قشر ولباب استخفافا بما أسماه قشرا                |
| 9 ٧   | صور من نكير العلماء على المستهترين بالهدى الظاهر |
| ١     | الخاتمـــة                                       |
| ١ . ٢ | الفهــرس                                         |

\* \* \*