



## عدنان سعد الدين

# صوار مع الاستاذ رجاء جارودي

الناشر ، مكتنبة وهبة ١٤ شارع الجمهررية – عابدين القامرة – ت : ، ٣٩١٧٤٧









عدنان سعد الدين

## حوار مع الأستاذ رجاء جارودي

الناشر : مكتبة وهبة ١٤ شارع الجمهررية - عابدين القامرة -- ت : .٣٩١٧٤٧



الطبمة الاولى ١٤٠٨ هـ ١٩٨٨ م

أجرى هذا الدوار عام ٩٨٤ ام

دارالتضامن للطباعة ۲۲ شارع سامی -- لاظرغلی ت : ۲۵۵۰۵۵۱



## بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمة

جنيت بروضها وردا وشوكا

وذقت بكأسها شهدا وصابا

فلم ار غير حكم الله حكما

ولم ار دون باب الله بابا

كان هذا حال المفكر الفرنسي والفيلسوف الشهير روجيه جارودي، وهو يعلن للعالم أجمع أنه الغي ضالته وعثر على مبتغاه، فاعتنق الإسلام، وأمن برسالته بعد رحلة شاقة استغرقت زهاء خمسين عاما في محراب الفكر والبحث والثقافة، وفي أفاق العلم والقلسفة والسياسة، فقد تعمق



THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

جارودي ردحا من الزمان في الفكر اليساري والمبادىء الماركسية، حتى عد واحداً من قادة التنظيم الشيوعي، ليس في فرنسا وحدها وإنما في القارة الاوربية بأسرها، كما صال وجال في ميدان الفلسفة دراسة وبحثا ونقدا كواحد من ابرز المفكرين المعاصرين، وخاض غمار السياسة، في بلد متقدم يباهي دول العالم أنه الساحة الأولى في الحفاظ على الحرية والديمقراطية، فكان مرشح الحزب الشيوعي لنصب رئيس الجمهورية الفرنسية.

بيد أن الرجل بعقله المستنير وبصيرته النافذة أدرك أن هذه الحضارة التي تسود عالم الغرب لم تنته بالإنسان إلى رحاب الهناءة والسعادة، ولن تبلغ به عالم الطمأنينة وشاطيء الأمان، بل إنها تفتك به فتك السل بمرضاه، وتفترس روحه وخلاياه كما يفترس السرطان ضحاياه.

منذ أكثر من خمسة عشر قرنا والصراع في الغرب على الشده حول مفهوم الإيمان، وتعريف العقيدة، وتحديد سلطة الكهنوت، فلا يكاد ينطفيء أوار حرب حتى تستعر نار حرب اخرى، فهذه تعرف بحرب السنوات السبع، وتلك



تسمى حرب المائة عام، ومازال الأمر كذلك حتى انتهى هذا التطاحن إلى أن يسجن الدين في أبراج مشيدة، لنرى دنيا بغير دين، وديناً بدون دنيا.

وخلال هذه القرون، وفي خط مواز للنزاع الكنسي، كان الصراع حاداً بين الأغنياء والفقراء، وعلى مستوى جميع الطبقات والفئات، فالنظم الاقطاعية وماسبقها ورافقها من استعباد الشعوب، وفرض انظمة الرق والقنانة وعبيد الارض على الفلاحين، ثم تسلط الراسمالية البشع وما أفرزه من استغلال جشع للعمال والكادحين، جعلهم فريسة الجوع والفقر والمرض والطغيان.

إن أخطر ما أفرزته النهضة الصناعية في المجتمعات الغربية جشع الراسماليين وهدر حقوق العمال، فصاحب المصنع يطمع أن يمتص مايستطيع من جهد العامل بأقل مايمكن أن يؤديه له من أجر، فأذا مانال العامل حقوقه أوبعضها كان ذلك على حساب الأرباح الفاحشة التي يعمل الرأسمالي على زيادتها بكل سبيل، مما أدّى إلى صراع مرير بين هاتين الفئتين، وإلى كفاح صار إلى هزيمة الرأسمالية



وانتصار الشيوعية في بقاع كثيرة في العالم، لتحل الدولة محل صاحب رأس المال، فاذا العامل يواجه سلطاناً اشد واقسى من سطوة رأس المال، لان الدولة تزعم انها تحكم باسم الطبقة العاملة، وإن العمال هم المالكون الحقيقيون المصانع وإدوات الانتاج، ومن ثم فلم يعد بمقدورهم أن يرفعوا أصواتهم باحتجاج للمطالبة بالاجور المجزية والحقوق، أو بالشكوى لرفع الظلم عنهم كما كانوا من قبل يفعلون، بل إن احتجاجهم يقابل في ظل ملكية الدولة، بالبطش والقسوة البالغة، كما حدث في المجر وتشيكوسلوفاكيا من قبل، وفي بولونيا بعد ذلك، بل وفي عدد من البلدان الشيوعية التي نمت فيها طبقة ثالثة تحكم من البلدان الشيوعية التي نمت فيها طبقة ثالثة تحكم حياة الاباطرة والقياصرة.

قالعامل الذي تحرر من سياط الراسماليين، وقع في جحيم الشيوعيين الذين يملكون كل اسباب التسلط، وجميع وسائل القهر وسطوة الحزب وأجهزة الأمن.

نظر جارودي إلى الإنسان فرأه يلهث خلف فردوس



مفقود، وكلما لاح له وحث إليه الخطا وجده سرابا خادعا. بل جحيما يكتوي بناره ويهوي به في مكان سحيق. فأمعن فيلسوفنا النظر في كينونة هذا المخلوق العجيب، وغاص في أعماق التاريخ يقلب صفحاته، وعكف على دراسة الأديان والمذاهب والفلسفات، وتعمق في سيرة الانسان، مبدئه ومنتهاه، لماذا خلق؟ ومن أين أتى؟ وفي أي درب يسير؟ وماهو دوره؟ وماهي غايته؟ وأخيراً وليس أخراً ماوظيفته في هذا الكون ومارسالته؟ وإلى أين المصير؟

وجاءته الإجابة الشافية بعد تساؤل دام نصف قرن ونيفا من الرسالة الخاتمة والدعوة القائمة، فأمن بالإسلام وأعلن ذلك للعالمين .

بدا جارودي رحلة أخرى ميمونة شعر فيها بدفء الإيمان وعظمة الاسلام، وانساح في أفاق الفكر الاسلامي، فلم يبلغ له نهاية، وغاص في محيطه ليصل إلى شاطئه دون جدوى، بيد أنه تجاوز في هذه الرحلة من المراحل ثلاثا:

١\_ اعتبران توقف المد الاسلامي في زحفه الأول كان



نكبة على الانسانية جمعاء وعلى العرب (بصفة خاصة)

وقد تمثلت هذه المرحلة في التفات جارودي إلى عطاء الاسلام في مجالات العلم والمعرفة في بغداد والقيروان وفاس وقرطبة، وقد أبرز ذلك في كتابه: حوار الحضارات.

٢ تمثلت المرحلة الثانية في التفات جارودي إلى القيم الروحية والحضارات الانسانية في برنامجه الذي حذر فيه الفرنسيين والغرب من طغيان الاستهلاك والمادية واختلال التوازن الاجتماعي.

٣ اما المرحلة الثالثة من التطور والتواصل في فكر جارودي فإننا نقرأها في الكتابين اللذين خصهما للحديث عن الاسلام، وهما: وعود الاسلام، والاسلام مستقبلنا، مشيرا إلى أن الغرب يجهل الإسلام منذ قرون، ويرى فيه العدو اللدود، ويدين جارودي هذا التصرف الأعمى، وينادي بحماسة وإلحاح إلى حوار حقيقي، ذاكراً مزايا للإسلام لايمكلها سواه، ليزيح عن اعين وعقول قومه الحزازات والخلفيات ومركبات النقص التي جعلتهم عمياً



## عن رؤية النور والحقيقة.

ـ لقد تحدث جارودي بإسهاب عن المأزق الذي تردت فيه الحضارة الغربية جراء ماديتها وانشطارها ورؤيتها الجزئية للانسان والكون والطبيعة. فالحوار بين الحضارات أضحى ضرورة ملحة. فالجدل العقيم لم يعد اليوم قائما أو مطلوبا بين رأسمالية غربية استعمارية واشتراكية سوفياتية، فكل منهما تمثل اليوم نفس الهدف والغاية.

- تحدث جارودي كذلك عن الايمان والسياسة وخصائص التشريع الإسلامي وإنسانيته ومرونته وصلاحه لكل الأمكنة والأزمان، وارتكاز السياسة الإسلامية على الشورى، وما أفرزته هذه الخصائص في التشريع الاسلامي من ازدهار العلوم والمعارف في كل بلد حل فيه المسلمون، وكيف أثروا في المسيرة الحضارية الانسانية في الطب والفلك والجبر والكيمياء والفلسفة.

\_ فالاسلام في نظر جارودي يمثل قوة حية ليس في ماضيه بل في كل مايمكن أن يبتكره ويقدمه في الحاضر



والمستقبل لسعادة البشرية جمعاء، ثم عرج على الدولة الصهيونية معلناً انها لاتمتلك في وجودها اي شرعية توراتية او قانونية، وأن جميع تصرفاتها الداخلية والخارجية برهان دامغ على عنصريتها وإرهابها، ومن الهزل وخطل الرأي مطالبة منظمة التحرير في الاعتراف بهذه الدولة الغاصبة، لأن الاعتراف يعني تزكية الجريمة الصهيونية وتصفية الشعب صاحب الحق المشروع.

لقد أعلن جارودي بشجاعة عما توصل إليه من نتائج واراء منصفة للإسلام ولشعوب الامة الاسلامية، ولاسيما عرب فلسطين، الأمر الذي الحق به صنوف العداء والوان الأذى. وهي ضريبة يدفعها كل ذوي الرأي والعقيدة، ولو كانت تكلفهم في بعض الاحيان حياتهم ثمنا لما يعتقدون.

على هامش مؤتمر أدبي للشعر كان هذا اللقاء مع السياسي الفيلسوف روجيه جارودي، أو مع المفكر المؤمن رجاء جارودي، جرى فيه حوار فسيح حول القرآن الكريم والسنة المطهرة والسيرة العطرة وأمور السياسة وقضايا الاقتصاد وشؤون الفكر، نسجله في هذا الكتيب رأيا معلنا





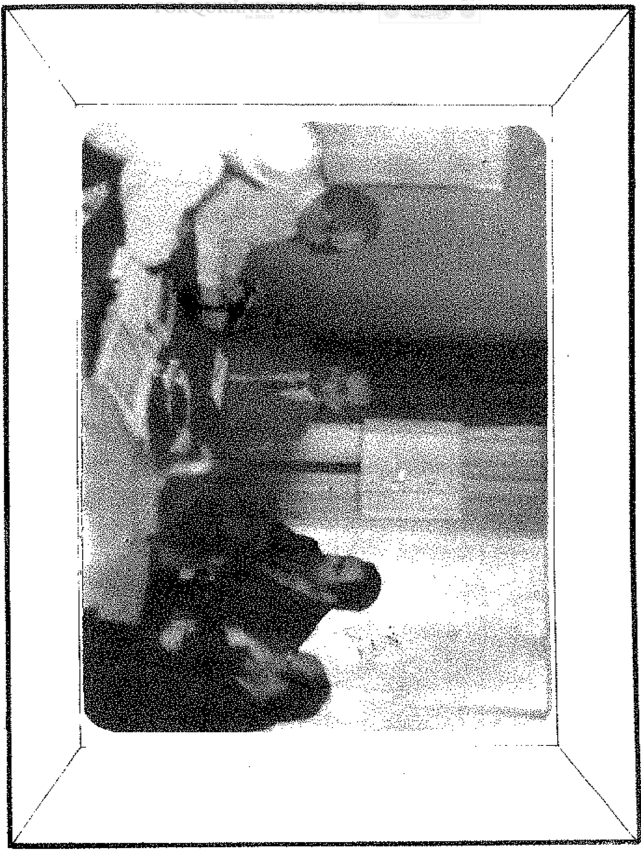
تعم فائدته ونعمد إلى تصحيح الخطأ الذي ينبه اليه المخلصون.

والحمد شه في الأولين والآخرين

عدنان سعد الدين









بدا هذا الحوار الذي ' تمر زهاء ثلاث ساعات مع الاستاذ الكبير روجيه جرو، بنفسيم مجموعة من الكتب التي تشرح مأساة كل مواطن في ورية، وكان بعضها مطبوعا باللغة العربية لتقرأها السيدة العربية الفلسطينية الملتزمة بزي المرأة المسلمة زوجة الاستاذ جارودي والبعض الآخر مطبوعا باللغة الفرنسية، ليمعن النظر بها ويدرك كم بلغت مأساة هذا الشعب العربي المسلم في سورية الجريح.

## الاستاذ جارودي:

قدمت مشروعاً مدروساً لسقير عربي في باريس يرمي إلى مناهضة العمل الذي يمعن في تشويه صورة العرب وسمعة



المسلمين في الغرب، بتدبير من الصهيونية العالمية. ويقوم هذا المشروع على ثلاثة محاور، أولها: إنشاء مركز في أوربا لدعم هذا التحرك في دحض الهجمة على العرب والمسلمين، وثانيها إقامة (لوبي) عربي إسلامي في أوربا يكون سندا قوياً للدفاع عن الإسلام بالوسائل المشروعة، وهي كثيرة ومتاحة، وثالثها: تأسيس وكالة أنباء إسلامية تغطي أخبار العالم الإسلامي.

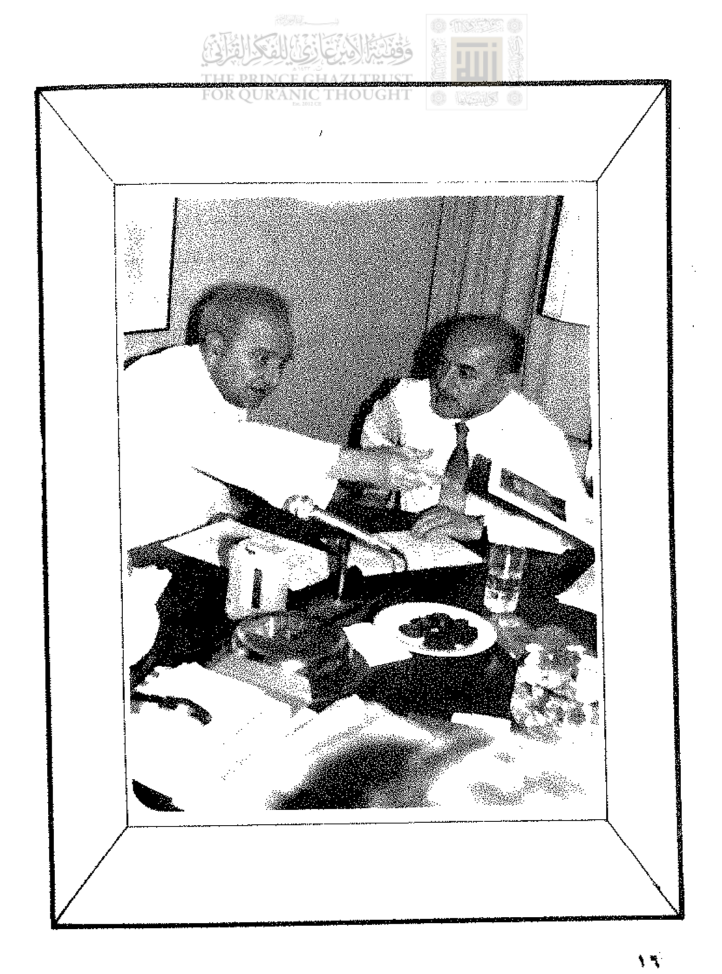
فرص انتشار الاسلام في اوربا

يستطرد الأستاذ جارودي في حديثه فيقول:

إن فرص انتشار الاسلام في أوربا في الوقت الراهن افضل منها في القرن السابع الميلادي، ولكن الذي يحول دون ذلك ويصد الغربيين عن الالتفات للاسلام إنما هو سلوك العرب والمسلمين والمؤسسات الخاصة بهم، ولاسيما مراكز الاعلام العربية التي يزيد عددها في أوربا على أربعة عشر مركزاً ووكالة أنباء، وكل واحد أو واحدة منها تتحرك إعلاميا في دائرة برامجها المحدودة على نطاق اقليمي



وشخصى، وليس على مستوى القضايا الكبرى أو على مستوى الأمة الاسلامية. وبالتالي فإن ضعف الإعلام العربي والاسلامي في الغرب ناجم عن سببين اساسيين: تعددها وتنازعها وتناقضها وتنافسها، عوضاً عن توحيد جهودها وخططها وطريقة أدائها الردىء ودعايتها المؤذية. فكل مركز أو مايشبهه يخاطب الأوربيين قائلا: لدينا مصانع وإنشاءات وعمارات، ويعرض على الرأي العام صور المدن والشوارع والمنشآت ، وهذا كله لايثير لدى الغربيين أي اهتمام، فلديهم من هذا الكثير، وهم أسبق منا في ميادين العمران والصناعة منذ سنوات طوال. إن الذي يهم الغرب، ويجذب أنظار الأوربيين، ويشدهم إلى إعلامنا هو اهتمامنا بمشكلاتهم والتفكير فيها، وتقديم الحلول لأمراضها المستعصية، فالغرب يواجه مشكلات إنسانية كسرة.





## المشكلات الأساسية في أوربا

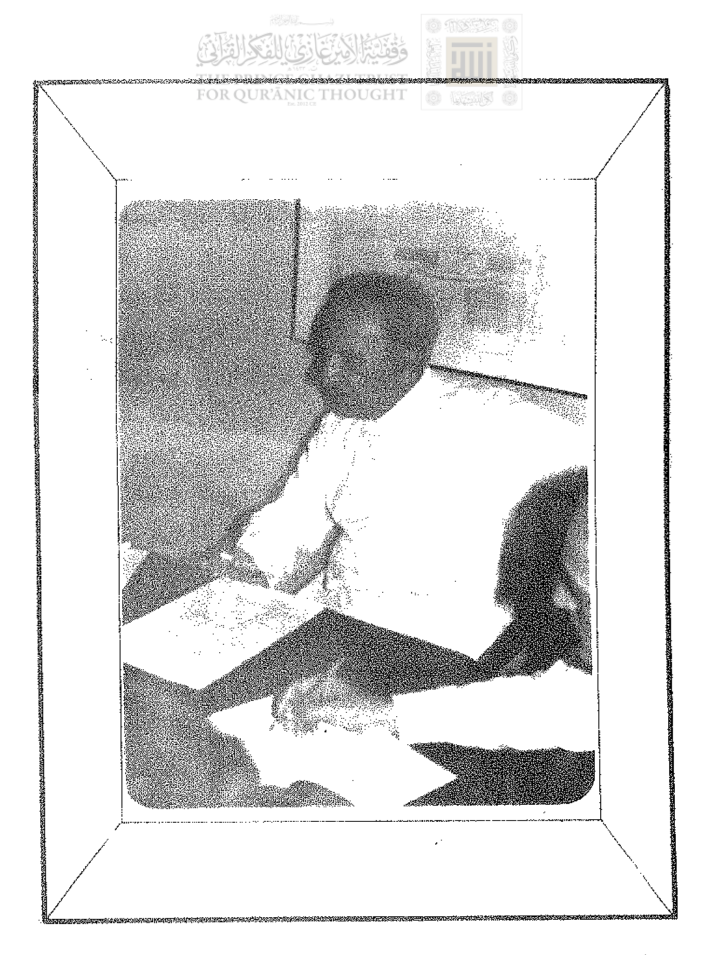
أهمها وأبرزها مشكلتان أساسيتان:

المشكلة الاولى: الوضع الاقتصادي، من واجبنا ان ننبه الغربيين كيف يستطيع الإسلام ان يعطي تصوراً جديداً، او نموذجا جيداً لحل المشكلات الاقتصادية، ليس على النمط الأمريكي، ولا على النمط السوفياتي.

المشكلة الثانية: الازمة الثقافية، وماذا نستطيع أن نقدم للعالم من حل لها. يخرجهم من حيرتهم والقلق الذي يلازمهم، والذي يعنيني وتهمني معرفته، هو أي نمط أو صيغة أو نموذج يمكننا أن نتقدم به للمجتمعات الغربية كعلاج لمشكلاتهم الكثيرة، وفي مقدمتها المعضلة الاقتصادية والازمة الثقافية.

المترجم:

يستفسر من الاستاذ جارودي عن السبب في انتشار





الاسلام لمدة قرن ثم توقفه على المد بعد ذلك.

القرآن اقنعني بالاسلام.

الاستاذ جارودي:

يتابع حديثه السابق باهتمام فيقول: قرأت القرآن الكريم واعدت قراءته مرات كثيرة، ولا أدري إن كنت قد فهمته جيدا بالطريقة البتي يجب على الإنسان أن يفهمه بها أم لا؟ فقد بدا لي أن الرسول عليه الصلاة والسلام جاء بدين عظيم هو أساس الأديان، لم ينكر فيه الأنبياء السابقين، بل جاءت رسالته متممة ومكملة للرسالات السابقة. ثم شرعت في قراءة الاحاديث النبوية، وعندما أتيح لي السفر إلى المدينة المنورة قمت بشراء واقتناء مجموعة الأحاديث في كتب البخاري ومسلم، فرأيت شيئا أخر، اعبر عنه بهذه العبارة الصريحة: رأيتني وكأنني أمام دين أخر. ونشأ في نفسي انطباع من قراءاتي للحديث الشريف أنني أمام دين تقليدي، فكل ماوجدته في كتب الأحاديث، وكل مارأيت الرسول عليه الصلاة والسلام



يتحدث عنه أو يشير إلى فعله يتعلق بلبس الثياب أو كيفية الدخول للمكان والخروج منه، وأشياء أخرى من هذا القبيل، لاكما رأيت في القرآن الكريم عن الأساسيات التي تدلل على كمال الدين الاسلامي.

## عدنان سعد الدين:

هذا هو الذي استخلصته من دراسة الاحاديث بعدما قرأتها في صحيحي البخاري ومسلم؟

## المترجم:

بدا للاستاذ جارودي بعد دراسة الاحاديث الشريفة وكأنه ليس امام الدين الاسلامي الحنيف الذي قرأ عنه وتعرف عليه في القرآن الكريم، والذي هو كامل ومكمل للاديان، بل كأنه من خلال الأحاديث يقرأ عن دين خاص يعطي صورة عن حياة الرسول عليه الصلاة والسلام وأموره الخاصة، فهي ذات طابع شخصي. وهذا لايثير اهتمام الغربيين ولايعنيهم أن يعرفوا كيف كان الرسول يلبس ثيابه او



نعاله، وكيف كان يأكل ويجلس ويدخل ويخرج، بل يعنيهم ويشد من انتباههم القضايا الكلية والمصيرية والأساسية في حياة الإنسان، مثل النظرة الى الكون والطبيعة والحياة والتوحيد والإيمان باش والرسالات.

## كيف يتم انتشار الاسلام

ثم يتابع الاستاذ جارودي مستطردا:

السؤال الذي أود طرحه، وتهمني معرفته، والتمس الاجابة عليه هو: هل الإسلام هو الدين ذو المجال الرحب والمفاهيم الاساسية والنظرة الكلية، أم هو مجموعة توجيهات و(قوانين) تنظم شؤون الانسان وسلوكه؟

لدي تصور عن دين كوني، هو الدين الحنيف من لدن سيدنا ادم عليه السلام والأنبياء السابقين الذين ظهروا في كل أنحاء العالم إلى نبوة الرسول صلى الله عليه وسلم المكملة للرسالات جميعا، والتي عمت أرجاء المعمورة، وانتشرت في كل انحائها. أما القوانين الاجتماعية أو تنظيم



حياة الانسان فبمقدور كل شعب ان يأخذ منها، أو يطبق في حياة افراده مايناسبهم، كما يمكنهم أن يصلوا إلى مايناسبهم بالاجتهاد والقياس، كما كان يفعل أبو حنيفة أي كما جاء في فقه أبي حنيفة. وإنني متأكد وعلى يقين بأن الاسلام سوف ينتشر بكل مافي هذه الكلمة (انتشار الاسلام) من معنى إذا أخذنا بهذا النوع من الفهم بالقياس على النظائر والأشباه، وبالاجتهاد والابتكار ليصوغ كل شعب حياته الخاصة حسب البيئة والعادات دون أن نفرض أو نقيد كل الناس بشكل من الاشكال المحددة في الجانب الشخصي للفرد، عندئذ سوف ينتشر الاسلام ويعم الكون بانواره.

## المترجم (موضحاً):

يقصد الاستاذ عقلية أبي حنيفة التي أخذت بالاجتهاد والاسلوب المنطقي والعلمي بالقياس والابتكار.



## كبذء يسود الاسلام في اورباء

Irusth shees:

يتود مرة الخرى إلى الكلام عن الاحاديث الشريفة فيقول. الاحاديث الشريفة التي قرأتها في صحيح البخاري وصحري مسلم وصُفَّ لما كان عليه الرسول صلى الله عليه وسام في حباته من ملبس ومأكل ومشرب، علينا أن نقلده وتحذو . "دوم دون النظر إلى أوضاعنا الراهنة، أي من المقرون ماينا أن ذكون في حياتنا مقلدين لما كان عليه المساءون في القرن السابع في مظاهرهم وأنماط معاشهم وحياتهم، وأرى أن تكون الامة الاسلامية التي قامت على أسس الاسلام، وأنشأها رسول الله صلى الله عليه وسلم تموذجا أذا في أمرين اساسيين، أولهما: السمو (سمو الانسان) وتانيهما: نشوء الامة وبناؤها، ففي الغرب تسود الروح الفردية، فاذا قمنا بتطبيق القياس وفتحنا مجال الاجتهاد. أدارح الأساسيات والقضايا الكبرى في حياة الفرد والمجتمع، فإن المعركة تكون لصالح الاسلام، ويكون



كسبها مضموناً، وعندئذ سيلمس الغرب بأن لدينا الحل، أو بالأصبح، إن الاسلام يملك القدرة ويقدم العلاج الناجع للأمراض المستعصبية والمشكلات المستحكمة في المجتمع الاوربي، ولكن ـ وا أسفاه ـ فان العلاقات التي تقوم بين المجتمعات الاسلامية والغربية لاتأتي بالنتائج المرجوة، ولانلمس لها أثراً مشجعاً أو مطمئناً أو يدعو إلى التفاؤل. لقد ذهبت إلى الجزائر يحدوني تفاؤل كبير، ظناً مني أنني سوف أعود إلى موطني بالحلول المفقودة، والتي عنها يبحثون، لكنني عدت بضيبة أمل مرة بعد الذي سمعت ورأيت.

## عدنان سعد الدين (مستوضحاً):

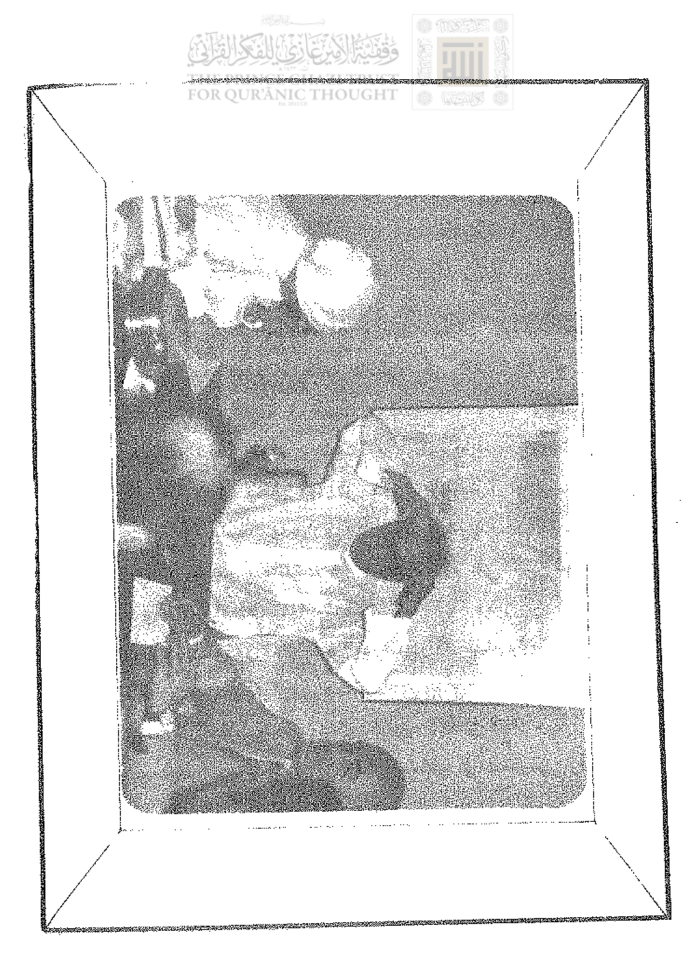
تعني ملتقى الفكر الاسلامي بالجزائر؟ وماالذي سمعتموه وشاهدتموه في هذا الملتقى؟



## التاريخ لايتحرك

## الاستاذ جارودي:

سمعت من كبار العلماء والشخصيات والمختصين والفقهاء كلاماً عجيبا، فقد دخلوا في نقاشات طويلة، وامضوا ساعات كثيرة في بحث موضوعات جزئية وجانبية ولاتمت إلى واقعنا المؤلم ومشكلاتنا الكبيرة، فهم يتناقشون حول المراة، وهل يحق لها أن تقود السيارة أو تصافح الرجل, وكانوا يستشهدون بالاحاديث الشريفة من صحيح البخاري أو صحيح مسلم، هل هذه الأمور هي التي تعطل سيرنا؟ وتوقف انطلاقتنا؟ وتعقد مشكلاتنا؟ وقبل أن أغادر الجزائر رجوت وزير الاوقاف الجزائري الا ينشروا ماجاء في هذا اللقاء، ومادار فيه من مناقشات، وماورد في أعماله من موضوعات، كيلا يلحق ذلك أشد الأذى بالدعوة إلى الاسلام، عدت من الجزائر وقد استقر في ذاكرتي وأثار انتباهى كأن التاريخ قد توقف، لأن المسلمين لم يتحدثوا في هذا الملتقى إلا عما سبق من العصور الخالية.





المترجم.

هل تعني أن الاسلام وقف عند مرحلة، ولم يتحرك؟

الاف القضايا تنتظر حلا

الاستاذ جارودي (متابعاً)

عندما نرل الوحي في القرن السابع على محمد بن عبد الشصلى الله عليه وسلم، جاء بالحلول التي عالج بها مشكلات الوقت في ذلك العصر، وبالطبع هذا لايمنع ان نجد فيها العلاج لأمراضنا وحل مشكلاتنا، ولكن أموراً كثيرة قد جدت، فالقرآن الكريم حدد للمسلمين الصيام منذ الفجر وحتى غروب الشمس، لكن بعد الاكتشافات الجغرافية واتساع مجال الانطلاق وتطور وسائل النقل وجدنا انفسنا أمام أقطار أو بلاد كالاسكيمو يمتد نهارهم سنة أشهر، ويرخي الليل سدوله عليها سنة أشهر أغلا ينبغي علينا أن نبحث في هذا الموضوع الطاريء علينا ونجد له



حلا؟ أو نصدر له حكما ليكون له فقه يصوم سكان هذا القطر بموجبه؟ إن لدينا مئات بل الافا من القضايا والمسائل والأمور والمشكلات التي تريد حلا وتنتظر المسلمين، لاسيما أصحاب الفكر والاجتهاد ليقولوا كلمتهم، ويقدموا الحل والدواء والحكم والفتوى والفقه والاجتهاد.

## المترجم:

يريد الاستاذ جارودي من الاستاذ عدنان ان يقدم تصوره عن الاسلام وتعليقه على مادار من حديث، وماورد من موضوعات.

## عدنان سعد الدين:

أبدأ بتقديم جزيل الشكر للأستاذ الكبير رجاء جارودي على هذا اللقاء الذي أتاحه، وعلى هذا الحوار الذي شارك فيه، وما أثاره من قضايا وموضوعات، لقد حضرنا إلى هذا اللقاء تحدونا رغبة الاصغاء إلى الأستاذ جارودي كي نستمع إليه ونفيد من تجربته والوقوف على الأسباب



والبواعث التي انتهت به إلى اعتناق الاسلام. أما وقد رغب في الاستماع إلى مناقشة الاراء التي عرض لها وطرحها فلا يسعني إلا أن أدلي - بكل تواضع - بالرأي الذي أتقدم به وأشرحه ملتمساً قدر الطاقة الحق الذي (ندور معه حيث دار) ندور في فلكه ونسير أنى سار.

لقد أثار الاستاذ جارودي بحوثا عدة، يحتاج كل واحد منها إلى وقت مديد ودراسة عميقة، ولما كان الوقت محدودا فلا مناص من المرور السريع على مجمل البحوث، إلا اذا رغب الاستاذ جارودي بالوقوف الطويل عند بعضها واستقصاء مايريد من المعاني والافكار.

## اهمية الثقافة والاقتصاد

أشار الاستاذ الفاضل إلى قضيتين أساسيتين، هما: الثقافة والاقتصاد، ونظرة الاسلام إليهما، أو خطة الاسلام فيهما.

أما الثقافة والعلم والمعرفة والبحث وقضايا الفكر فان



الاسلام فتح لها الباب على مصراعيه، وعدد مصادرها ورغب فيها ترغيبا عجيبا، حتى رفعها إلى درجة العبادة، بل ورفع بعضا منها وقدمها على العبادة في يعض المناسبات، ونرى الايات الكثيرة والاحاديث الشريفة التي بلغت العشرات قد شجعت الانسان على التأمل والتفكر والتدير والتعقل والتبصر. فرسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (من سلك طريقا يلتمس فيه علماً، سبهل الله له طريقاً إلى الجنة) وشجع رسول الله على شد الرحال التماسا للعلم في أي بقعة من بقاع العالم، طبقا لقوله تعالى: (فلولا نفر من كل فرقة طائفة ليتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلهم يحذرون.) ونبه رسول الله الى وجوب التزود بالعلم والمعرفة في كل يوم، وكأنه الغذاء اليومي كالماء والهواء سواء بسواء، وأكد على التواضع كخلق اساسى من اخلاق طالب المعرفة كيلا يركبه الغرور فيفسد عليه روحه وطموحه، وهكذا نرى التوجه الى العلم والمعرفة والثقافة قويا وحارا ، في الاصلين الاساسيين للاسلام وهما القرآن الكريم والسنة المطهرة.

بل أن القرآن الكريم بدأ التنزيل في أياته بكلمة (أقرأ)



بمعنى أبحث وتعلم وتفكر وتدبر.

## عاام النيب وعاام الشهادة

وؤد عدد الاستلام سجالات المعرفة وستاحانها، فافاقها غير متناهبات وبحارها لاساحل لهاء ومن ذلك عوالم الكون وصعدات الوجود، من لت قر ذرة إلى أكبر جرم في الفضاء، وعالم النفس الانساب للنمس في كل جزء من أجزائها المحسوسية كالقلب والدمائء أوانيا المسوسية كالمشاعر والعوامات والتفكير والارادة، وقد اساء الفران في واحدة من أيأته إلى هذين للصدرين من مصادر المرقة (سنريهم أياتنا في الافاق وفي انفسهم عنى يتدبن لهم انه الحق اولم يكف بربك أنه على كل شي، شهرد)، (قل سيروا في الارض فانظروا كيف بدأ الخاق)، (وفي انفسكم افلا تبصرون). وفي شتى أصناف الدام وضروب المعرفة يتناول النظر الاسلامي مجالين أو يوجه إلى ساحتين، عالم المحسوس، وماوراء للحسوس، أو عالم الطبيعة وما وراعها، أو مايسميه الكتاب العزيز عال الفيب وعالم الشهادة، واكل عالم وسائله وأدواته ودارةه واساليبه. فالانسان المتعلم الذي ينشد





المعرفة في عالم الغيب إنما يبلغ مايتطلع إليه بالاستدلال في جانب منها، وبالوحى في الجانب الأهم والمطلق منها، وإلا فكيف يسلك الطريق إلى معرفة ربه وما أبدعه من خلق عجيب، وكيف يعلم نبأ الآخرة والحساب والصراط والجنة والنار والخلود في عالم الغيب، وأما عالم الشهادة فإن الانسان يستكنه اسراره ويعلم أخباره بالبحث والمشاهدة والتجربة والاستنتاج والاستقراء، ومن الخطأ الفادح الخلط بين العالِّين في استخدام الوسائل والطرق المؤدية إلى بلوغ وتحصيل العلم، وكثيرون قد وقعوا في هذا الخطأ، ووصفوا الاسلام بالغيبيات توهمأ منهم أنه يعالج أمورا محسوسة بوسائل وطرق تخص عالم الغيب وماوراء الكون. فرسول الله صلى الله عليه وسلم يقول في مايخص القضاء والعلاقات الاجتماعية واحقاق الحقوق: (على مثل الشمس فاشهد أولا). وقبل أن أكمل الحديث أسأل الاستاذ جارودي: هل الكلام واضح ام ينطوي على شيء من الغموض؟







### المترجم:

الافكار واضحة للاستاذ رجاء.

هل توقف الإسلام بعد قرن؟

عدنان سعد الدين:

اذن أنتهي من مناقشة هذه الفقرة، وأعود للتساؤل الذي طرحه الاستاذ جارودي وقال فيه

كيف انتشر الاسلام في القرن الاول ثم توقف؟ وكيف نقدم الاسلام للآخرين من خلال الثقافة والاقتصاد؟

اما أن الاسلام قد توقف فقول نقف عنده قليلا لتكون الإجابة بعبارة موجزة: الاسلام تعثر في انتشاره ولم يتوقف قط، وإلا فكيف دخل سكان الاف الجزر في أرخبيل اندونيسيا في الاسلام وجنوب شرق اسيا وفي مجاهل افريقيا عبر كل القرون، وحتى هذا القرن الذي نعيش فيه



ونشهد أحداثه؟ والثقافة كما شرحت في نظر الاسلام ذات أفق غير محدود، يشمل العالم المحسوس، والعالم الغيبي، ويتناول الانسان ويغوص في أعماقه، ولايبلغ الانسان بعد ذلك من ضروب المعرفة الا اليسير. (وما أوتيتم من العلم الا قليلا).

#### نظرة الإسلام المالية.

واما الاقتصاد، فثمة صورة استطيع أن أبرز سن خلالها نظرة الاسلام المالية والاقتصادية. ثم الخص ذلك ي كلمتين، أولاهما: الحرية، حرية الانسان في عمله ومسعاء فيما يختاره من اختصاص أو مهنة أو عمل أو وظيفة، فالانسان حر طليق، يعمل بما يناسب موهبته وهوايته وطموحه، في زراعة أو تجارة أو صناعة دون أن يقيده قيد فيما يسعى إليه من انتاج واستثمار ينسجم وطبيعته ويتفق وقدرته على العطاء، يقول الله تعالى: (فاسعوا في مناكبها، وكلوا من رزقه وإليه النشور)، (فاذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض، وابتغوا من فضل الله)، فالاسلام اباح الحرية الاقتصادية، بكل مافيها من حوافز وبواعث، تفجر



FOR QURANIC THOUGHT

في الانسان قدرات كبيرة من الحيوية والنشاط والعطاء، وثانيهما: تحريم الاستغلال كيلا يأكل الانسان جهد أخيه الانسان. وبكلمة أخرى أعبر عنها بلغة العصر، عدم استثمار الإنسان لأخيه الانسان، ولهذا حرم الاسلام الغش والغبن والاحتكار، واعتبر الربا جريمة لاتساويها في الجريمة بعد الكفر جريمة أخرى: (الذين يأكلون الربا لايقومون الاكما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس). (ياأيها الذين أمنوا أتقوا ألله وذروا ما بقي من الربا إن كنتم مؤمنين، فإن لم تفعلوا فأذنوا بحرب من ألله ورسوله).

والاحاديث الشريفة استفظعت عملية الربا ووصفت من يقدم عليها بأوصاف مرعبة، واعتبرتهم كمن يشرب دماء الآخرين، بل لقد راهم رسول الله في حديث المعراج يشربون الدماء جزاء امتصاصهم جهد الآخرين من الفقراء والمساكين.

أود من الاستاذ الكبير أن يقرأ هذا الكتاب الذي أضعه بين يديه باللغتين العربية والفرنسية، الا وهو بيان الثورة الاسلامية في سورية ومنهاجها، والذي تحدث عن المسألة



الاقتصادية، حديثا مسهبا افرد لها حوالي ثلث الكتاب في المنهاج، تأكيداً الأهمية الاقتصاد في ميزان الاسلام.

#### من مفاهيم الاقتصاد الاسلامي

الاستاذ جارودي (مستفسراً):

هل من المكن أن نعطي مفهرما لكلمة (الربا) بأنه
استثمار الانسان لاخيه الانسان؟

#### عدنان سعد الدين:

بكل تأكيد... الحديث عن الاقتصاد من الوجهة الاسلامية ذو شجون وشؤون، ويحتمل الكلام الكثير، بل يتطلب الشروح التفصيلية الواسعة، ولو كان الظرف مناسبا لجاء الحديث عن الاقتصاد واسعا، ليشمل الأحكام الخاصة بالاحتكار والغش والأجور الكاملة، والضمانات الاجتماعية، واحكام الربا وقاعدة الغنم بالغرم، واستنكار الكنز الذي يحتمل تفسيرات كثيرة، من ابرزها عدم تزكية المال، والتشجيع على العمل والحث على الزراعة، وتبجيل التجارة









القائمة على الصدق، ودفع رؤوس الأموال إلى ساحات العمل والانتاج، والتشجيع على القرض الحسن، وفقه الزكاة الذي لو طبق بجدية وأمانة لصرع الفقر وقضى عليه. ولكن الحديث في هذا الشأن يقتصر على عناوين الموضوعات والخطوط العريضة في الاقتصاد من وجهة نظر الاسلام.

# نظرة شاملة في الاحاديث الشريفة.

لقد ذكر الاستاذ جارودي أن الاسلام جاء مكملا الرسالات السابقة، وهذه حقيقة ثابتة يؤكدها القرآن الكريم في الآيات الاخيرة من سورة البقرة: (أمن الرسول بما أنزل إليه من ربه والمؤمنون، كل أمن بالله وملائكته وكتبه ورسله، لانفرق بين أحد من رسله، كما يؤكدها رسول الله عليه وسلم بقوله كما ورد في صحيح مسلم: (مثلي ومثل الانبياء من قبلي كمثل رجل بني بيتا فأكمله وأجمله، إلا موقع لبنة فيه... فأنا اللبنة وأنا أخر الانبياء.) لقد ذكر الاستاذ جارودي أنه لم يجد في كتب الأحاديث قضايا أساسية، ولم يعثر فيها على أصول الاجتهاد، وإنني أختلف مع الاستاذ جارودي في هذا الشأن اختلافاً كبيرا،



#### لأسباب عدة أوضحها فيما يلي:

١- الحديث الشريف بما يتضمنه من قول أو فعل أو تقرير هو المصدر الثاني للاسلام عقيدة وشريعة وأدابا، أمرنا القرآن الكريم باتباعه والالتزام به بتفصيل يعلمه أهل الاختصاص، وذلك بقوله تعالى: (وما أتاكم الرسول فخذوه ومانهاكم عنه فانتهوا).

٢\_ والحديث الشريف وإن كان يأتي بالأهمية بعد القرآن الكريم فإنه يساويه ويعدله في جملة أمور طبقا لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه).

٣ـ والحديث الشريف ليس مقصورا على ماورد في صحيحي البخاري ومسلم. بل هو موزع على صحاح اخرى، كصحاح الترمذي والنسائي وأبي داود وابن ماجة، ومستدرك الحاكم وموطأ مالك ومسند احمد وماجمعه الطبراني في كتبه الثلاث (المعجم الصغير والاوسط والكبير)، بل إن محدثا هنديا شهيرا هو: العلامة علاء الدين



على المتقى الهندي جمع في موسوعته للحديث عددا منها زاد على ستة واربعين الف حديث، وكل هذه الكتب وغيها تناولت الاحاديث الشريفة الواردة فيها كل الامور التي جاء بها الاسلام من عقيدة وشريعة وأداب وأخلاق وتربية واقتصاد وعلاقات خاصة وعامة وتوجيه اجتماعي سديد.

٤ الاحاديث الشريفة فصلت مجمل القرآن، وحددت مطلقه، وشرحت احكامه، وفرعت كثيراً من الكليات التي التي عليها، فالصلاة والزكاة والصيام والحج والاحوال الشخصية والمعاملات والربا والعلاقات الدولية وكثير من الموضوعات وردت في القرآن الكريم بمجملها أو بعناوينها أو مجرد ذكرها، وجاءت السنة والاحاديث النبوية بتفصيلاتها وشروحها وإكمالها.

# من كنوز الحديث الشريف

وبمعنى أخر فإن الأحاديث الشريفة في تقديري لم تدرس الدراسة الوافية حتى يومنا هذا، ولم تستخرج منها الكنوز التي لاتنفد، وقد عكفت على دراسة التربية بحكم



التخصص فوجدت في الاحاديث الشريفة حلولًا عن تربية الطفل ماتزال التربية الحديثة تتخبط بالتفتيش عنها، وقد عكفت على ذلك، وتقدمت ببحوث خاصة بتربية الأطفال من الوجهة الاسلامية للمعهد الذى درست فيه والمؤتمرات التي دعيت اليها، ومن ذلك اضرب مثلا واحداً: كثير من الخلافات التي تنشأ بين الأطفال الأشقاء بعد أن يكبروا من صراع وحسد وغيرة وحقد في بعض الاحيان وكره متبادل، إنما يكمن سببها في سوء تربية الأطفال وهم صغار، والناجمة عن جهل الأبوين أو أحدهما بنفسية الطفل، وذلك عندما يميزون طفلا دون إخوته، أو يلاعبونه ويقبلونه دون أن يفطنوا إلى مايحدثه ذلك من أثر سلبي في نفوس إخوته وهم ينظرون، ومثل هذه البذور من الغيرة والكراهية تكبر وتنمو مع تقدم الطفل بالسن، فإذا به يشعر بالنفور من أخيه دون أن يعلم السبب، ومن غير أن يتذكر الوالدان أنهما مصدر هذا الكره جراء سوء التربية لأطفالهم، يقول صلى الله عليه وسلم: اعدلوا بين ابنائكم بالعطية) بل إن العلاقة الخاصة بين الزوجين في معاشرة أحدهما للآخر جاءت بها توجيهات سامية سديدة، وإرشادات راقية رشيدة، وقف أمامها علماء النفس



مشدوهين، وهم يرون هذا التوجيه النبوي الخاص بالتوافق النفسي وغيره بين الزوجين. هذان مثلان صغيران ـ وماهما بصغيرين ـ أضعهما أمام ناظري فليسوفنا الاستاذ جارودي، وثمة ألاف الأمثلة والأحكام والتوجيهات والحلول التي تنتظر من ينقب عنها في كنوز الأحاديث الشريفة.

## اصول التربية في السنة

واختتم هذه الفقرة الخاصة بالموضوع الثقافي في التعريج على مثل واقعي يؤكد اصالة الفكر الاسلامي وسبقه في شتى ميادين الثقافة وحقول المعرفة، كنت مسؤولا لمدة عشر سنوات عن قسم المناهج في إحدى الدول العربية الناشئة، فاستقبلنا وفدا من اليونسكو مؤلفا من خمسة علماء مختصين في التربية، حضروا إلى وزارة التربية يبشرون في مشروع تربوي صادر عن اليونسكو يحمل اسم يبشرون في مشروع تربوي صادر عن اليونسكو يحمل اسم ادجارفور ـ رئيس الجمعية الفرنسية (البرلمان) سابقا، واحد العاملين في الحقل التربوي والمسؤول عن اليونسكو في إحدى المراحل، وصاحب هذا المشروع الذي وضع بنوده، وتبناه اليونيسكو وارسل الوفود لتبشر به، وكانت خلاصة



FOR QUR'ANIC THOUGHT

المشروع هي الدعوة الى ديمقراطية التعليم والزامية التعليم والمدرسة المفتوحة ومايتبع ذلك من هذا القبيل، وكم كانت دهشة الوقد عندما سمعوا أن المسلمين الأولين بتوجيه رسول الله صلى الله عليه وسلم طبقوا هذا تطبيقا عمليا، فجعلوا التعليم حقا للجميع وواجبا على العلماء، لتثمر هذه السياسة التعليمية أجيالا من العلماء وكبار الفقهاء، كان كثير منهم قبل هذا أرقاء وفقراء، كما الزموا الناس يما ينبغى أن يتعلموه بالضرورة ولايجهلوه، وأبلغ رسول الله أمته بأن العلم فريضة على كل مسلم اي رجلا كان أو امرأة، وأنذر القبيلة التي يجيد أفرادها القراءة والكتابة ولاتعلم جيرانها إن كانوا أميين بعاجل العقوية (والله ليعلمن قوم جيرانهم ويفقهونهم ويأمرونهم وينهونهم او لأعاجلنهم العقوبة) وقد كانت مدارسنا منذ فجر الاسلام مفتوحة لجميع الافراد ولشتى الاختصاصات، والصلة متينة بين الاستاذ وتلميذه في مراعاة للميول والاستعدادات الفطرية، حتى تحولت المساجد الى مدارس وجامعات يتعلم من يشاء فيها بالمجان، بل ويتلقى عوناً من باب تابت في ميزانية الضمان الاجتماعي، خاص بالمجاهدين وطلاب العلم، فهل نحن بحاجة الى مشروع ادجار فور ليسمعنا



نزرا يسيرا من حضارة زاهية صنعها السلمون؟. واعادوا لنا منها قبسا، فهذه بضاعتنا ردت إلينا.

## الاستاذ جارودي:

يصغي باهتمام بالغ، منتظراً أن نتناول الجانب الاقتصادي من الوجهة الاسلامية بشيء من التفصيل. وأذا فلنكتف بالتحدث عن المسألة الثقافية ومايتفرع عنها من فكر وتربية وعلم. ولنقف معا على معالم في الاقتصاد من منظور إسلامي، كما نلمس أو نلمح ذلك في رحاب القرآن الكريم وفي ظلال السنة المطهرة.

### خطوط عريضة من الاقتصاد الاسلامي.

وقفنا معا عند خطوط عريضة للاقتصاد الاسلامي، أو لسياسة المال في الاسلام حسب تعبير عدد من الفقهاء القدامي والمحدثين، ومن هذه الخطوط: أن الاسلام يصون الملكية ويحمي الحرية الشخصية التي تراعي الاختيار والميول والرغبات والاستعداد الفطري للانسان، وتمقت



الكنز وتدفع بالأموال الى ساحات العمل والانتاج، وتحظر الغش والاحتكار والربا الذي يؤدي إلى استغلال واستثمار الانسان لاخيه الانسان، ويضمن الحقوق لكل مواطن يدركه الفقر أو العجز أو الشيخوخة في تأمين اجتماعي مبصر ذي دخول ثابتة. والان نقف هنيهة عند نظام الملكية في الاسلام. فبالرغم من أن الملكية مصانة ولايجوز مسها أو العدوان عليها أو نزعها، فإنها ليست ملكية مطلقة، بل هي ملكية نسبية، فإذا ماحصلت مجاعة عامة أو أصاب المجتمع قحط، أو انتشر مرض كالطاعون، أو اشتعلت نار حرب جاز للجهات المسؤولة أن تعالج المآسى التي تحل بالمجتمع بإجراء استثنائي تجد له الحل في هدي المصطفى صلى الله عليه وسلم، يقول الرسول الهادى: الاشعريون منى وانا منهم، فيساله اصحابه: من هم الأشعريون يارسول الله؟ قال: إن الاشعريين إذا أرملوا \_ أجدبوا \_ في الغزو أو قل طعام عيالهم بالمدينة جعلوا ماكان عندهم في ثوب واحد، ثم اقتسموه بينهم في إناء واحد بالسوية فهم مني وانا منهم. هذه القضية التي عالجها الحديث الشريف هي إجراء استثنائي لحالة طارئة وكارثة اقتصادية حلت في المجتمع، فقدم الاسلام لها العلاج من خارج القانون العام



الذي سرعان ماتعود له الولاية على المجتمع بزوال اثار الأزمة التي حلت بالمجتمع الاسلامي، وفي القرآن الكريم ورد قوله تعالى (يسالونك ماذا ينفقون؟ قل العفو) اي الفائض عن حاجة الانسان، ورغم أن بعض علماء التفسير اشاروا إلى أن الآية قد نسخت بآية الزكاة، فإن علماء الخرين ذكروا أن المجتمع يأخذ بمضمونها عندما تدعو الضرورة.

فالاسلام بهذه الحلول التي جئت على واحد من امثلتها يتجاوز الشيوعية والراسمالية جميعا، فالشيوعية تنتزع الملكية بشكل دائم، والراسمالية تطلق العنان للفرد بالتملك المطلق غير النسبي أو المقيد، أما الاسلام فيحافظ على حقوق الفرد في الحرية والملكية، وعلى حقوق المجتمع عندما يصيبه الخلل ولو على حساب الفرد لمرحلة طارئة حتى يعود التوازن وتدب العافية في جوارحه وأوصاله.

بين المحدث والفقيه

نعود مرة أخرى إلى الحديث عن البخاري، ومفهوم





FOR QUR'ANIC THOUGHT

الاستاذ جارودي عن صحيحه وصحيح مسلم، لتشمل الاجابة جانبين، الاول: أن المقارنة بين البخاري وأبى حنيفة ليست واردة لأن الأول محدث والثاني فقيه مجتهد، والفرق بينهما أن الاول يتحرى الحديث متنا وسندأ ثم يجمعه ويقدمه، والثاني فقيه يستنبط الاحكام من الحديث كما يستنبطه من أي القرآن، فهو مجتهد يأخذ بالقياس والاستحسان والبحث عن علل التحريم والاباحة، ليبلغ \_ أن كان أهلا ـ درجة الاجتهاد كالذي بلغه أبو حنيفة والشافعي واحمد ومالك والأوزاعي ومنات الأئمة من المجتهدين العباقرة الذين خلفوا لأمتنا ثروة فقهية عظيمة لايشبهها ولايضارعها ويدانيها أي تراث فقهى أو قانوني أو تشريعي عند الرومان او الانكليز او اي امة في الارض قديما وحديثًا. فقد روي عن الشافعي انه استنبط اكثر من عشرين قاعدة فقهية من نص واحد في ليلة واحدة، فالمجتهد يبحث في النصوص، ليستخرج منها القراعد الاساسية والكلية، ويستنبط منها الحلول والاحكام والفتاوي لكل مجتمع وكل بيئة وكل شعب وكل ظرف وكل حادث. ومن هذا وردت قاعدة: (تغير الاحكام بتغير الازمان) وقاعدة (الفتوى تقدر زمانا ومكانا واشخاصا)، ومن هنا كذلك صاغ الإمام



الشافعي مذهبه في العراق، حتى إذا انتقل إلى مصر والفي ظروفا وأحداثاً غير التي واجهته في العراق ، أعاد النظر في عدد من الأحكام والفتاوى، وصاغها من جديد في مذهب فقهي عرف بمذهب الشافعي الجديد في القاهرة ، تمييزاً عن مذهبه القديم الذي صاغه في بغداد.

## شمول الاحاديث الشريفة

أما الجانب الثاني الذي تشمله الإجابة على مفهوم الاستاذ جارودي للحديث الشريف. فأذكر فيها أن الاحاديث التي أثبتها البخاري في صحيحه لم تأت قاصرة على وصف حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم مأكلا وملبسا ومسلكا. بل شملت جميع الموضوعات، وتناولت كثيراً من الأبواب، مثل الطهارة والعبادة والمعاملات والجهاد والحوار مع اهل الكتاب والأحوال الشخصية كالزواج ومايتفرع عنه ومايترتب عليه، وأما الجانب الخاص بالحياة الشخصية فهذا الجانب على غاية في الأهمية، ليس فقط لأنه ينقل لنا صورة ناطقة عن حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم في علاقته بأهله وخادمه، وفي



سمته وصفاته وشمائله، وفي طعامه وشرابه، وفي اخلاقه العالية من كرم وحلم وعفو وشجاعة وحب للناس وعطف عليهم، وإغاثة للملهوف ونصر للضعيف والتلطف بالصغار ويكبار السن، فالرسول هو المثل الاعلى لكمال الانسان، وهو القدوة للمسلمين والاسوة لأمته (لقد كان لكم في رسول الله اسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر الله كثيرا).

# دور السنة في وحدة الامة

ومن ناحية أخرى فإن تجانس الأمة في ازيائها وعاداتها وتقاليدها ينطوي على دلالة كبيرة في تقارب أرائها وافكارها، وأحيانا في معتقداتها، فالاسلام الذي أنزله الله على رسوله محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم دين خاتم فيه الجلال والكمال، ومن مقوماته الشمول والعالمية، فهو يشمل حياة الانسان الخاصة والعامة، وينظم له أمور دينه ودنياه، ويربي فيه العقل والعاطفة، ويجمع في منهاجه بين أشواق الروح ودواعي المادة (مافرطنا في الكتاب من شيء). الروح ودواعي المادة في عقائدها وافكارها، متجانسة في الاسلام يبني أمة موحدة في عقائدها وافكارها، متجانسة في



تقاليدها وعاداتها وازيائها. والسنة المطهرة والاحاديث الشريفة مصدر أساسي في تكوين الشخصية المسلمة وفي صبياغتها، فافراد الأمة المسلمة متجانسون في أنماط حياتهم، وفي مأكلهم ومشربهم وملبسهم وعاداتهم الفردية وعلاقاتهم الاجتماعية، وكل هذا يمهد إلى وحدة شعورية تنعكس بشكل أو بآخر على الآراء والأفكار والمعتقدات، وعلى العكس من ذلك فان التقاليد والعادات إذا تباينت وتناقضت تترك بصمات وأثاراً سلبية على الوحدة الفكرية ، ومن ثم وعلى مدى بعيد في معتقداتها. وعندما تتغير أحوال امة من الامم وتنتقل من حالة إلى اخرى فإن هذا التغيير لايكون البدء فيه من العقيدة. وإنما في الازياء ثم يمتد الى العادات فالتقاليد، وينتقل بعد ذلك إلى الآراء والافكار، واخيرا يتناول العقائد ليجتثها من داخل النفوس والأفئدة، وليغرس عقائد أخرى في مكانها.

# خطة المبشرين في غزو المسلمين

عندما وضعت جمعيات التبشير برامجها في غزو العالم الاسلامي قررت أن استهداف العقيدة باديء ذي بدء غير



ممكن، وسينشأ رد فعل يؤدي إلى عكس مانريد، وستقوى حمية المسلمين وتشتد غيرتهم ويزداد استمساكهم بعقائدهم، ونكون بذلك قد ارتكبنا خطأ فادحا. إن الخطة المثلى في غزو المسلمين لتحويلهم عن معتقداتهم ينبغي ان تبدأ بأمور لاتثير ردود فعل، ولكنها تمهد لنا الطريق، فليكن البدء بتغيير الازياء ثم بادخال عادات جديدة وتقاليد تباين تقاليدهم وتختلف عنها، ثم بغزو فكري يزاحم أفكارهم ويحل محلها، وفي آخر المطاف يسهل تحويل المسلمين عن عقائدهم بعد التشكيك بصحتها وصلاحها، فيفقد المسلمون عقائدهم بها والشروع باعتناقها ... وقد لفت أنظار المسلمين إلى هذا المخطط المبرمج الدكتوران الخالدي وفروخ في كتابهما الرائع: التبشير والاستعمار.

فالأمة القوية المتماسكة تكون موحدة في معتقداتها وافكارها، متجانسة في اعرافها وتقاليدها، متشابهة في عاداتها الاجتماعية وأزيائها، فالعربي أو المسلم الذي ينتقل بين حضرموت وصنعاء والرياض ومكة المكرمة والمدينة وعمان ودمشق وبغداد والقاهرة والخرطوم



وطرابلس والقيروان وتلمسان وفاس ، بل في استنبول واسلام اباد وكوالا لامبور وجاكارتا يجد ويلمس تشابها قويا في عادات الناس واخلاقهم، وفي انماط حياتهم الاجتماعية، في السلام، وتشميت العاطس، وعيادة المريض، وتقاليد الضيافة والكرم، وكثير من المظاهر في حياة الرجال والنساء على حد سواء. وكل هذا مأخوذ عن السنة النبوية التي هي مصدر توحيد الامة في الافكار والمشاعر والتقاليد. علاوة على وحدة العقيدة والعبادة والتشريع في كل مذاهبه ومدارسه الفقهية.

لم يفت علماء الاجتماع وهم يبحثون في نشوء الامم ومقومات تكوينها أن يذكروا بجانب اللغة والتاريخ والعقيدة والأرض والمصالح المشتركة ووحدة الآمال والآلام أن يضيفوا إلى ذلك العادات والتقاليد والأعراف الراسخة ذات الاثر الكبير في وحدة الشعور كعامل قوي في وحدة الأمة. إن الأمة التي يتباين أفرادها في أفكارهم ومشاعرهم وتقاليدهم تنحل عراها عروة، وتصبح معرضة للتفكك والزوال.







# الاستاذ جارودي:

الست ترى أن هذا الركود الذي حلَّ بالأمة جاء بسبب بعض الأحاديث التي تنهى عن التجديد، وتنص على أن التجديد بدعة؟!

#### عدنان سعد الدين:

لم يرد في أي من الاحاديث الشريفة مثل هذا القول، والنص القائل: كل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار، إنما يعني أمور العقيدة والعبادة، فكل إضافة أو حذف في أصول العقيدة والعبادة هو ضلال وانحراف بالاسلام عن جادته، أما ماوراء ذلك، فالعكس هو الذي حدث، فالرسول صلى الله عليه وسلم يقول: أن الله يرسل على رأس كل مائة علم من يجدد لهذه الامة دينها. يقول أحمد بن حنبل: نظرنا في رأس المائة الاولى للبعثة فوجدنا عمر بن عبدالعزيز، ونظرنا في رأس المئة الثانية فرأينا محمد بن ادريس الشافعي. فالرسول يحث على التجديد ويبشر به والفقهاء الكبار كلهم من المجددين والصلحين، والتجديد



FOR QURANIC THOUGHT

بمعناه الواسم يحدث على يد عالم موهوب شرح الله صدره بنور الايمان. وعقله بضياء المعرفة، فقدم للناس الاسلام بثوب قشيب وحلة زاهية، وكشف عن معانى ثمينة وافكار نيرة يستخلصها بعبقريته ومواهبه العالية من النصوص والسيرة وحياة الرسول والذين امنوا معه، ويقيس عليها الاشباه والنظائر، ويكشف عن العلل والبواعث ويبني عليها، فيقدم لعصره وأحيانا لما بعد عصره الحلول التي يعالج بها مشكلات الجيل. ويخرج الناس من الحرج ، ومما يعانون من ازمات، وهكذا اثرى الاجتهاد تراث الامة وأغنى فقهها بثروة عظيمة لانظير لها، ولا أحد يستطيع أن يوقف الاجتهاد أو يغلق بابه او يحجر على المجتهد فيسجن عبقريته في شرنقة، ويطفىء وهجها، أو يفرض عليه شروطا أو يضع عليه قيودا، فالموهبة تعبر عن ذاتها، و العناية الالهية تدرك هذه الامة بالمجددين والمصلحين والقادة والمفكرين ليجددوا لها دينها وحياتها وشبابها، ويرتقوا بها في مدارج التطور والسمو والكمال.

عندما يقف الاجتهاد في الامة الاسلامية فترة مهما كانت قصيرة فإنها تكون عرضة للجمود والركود ثم للتقهقر



والتخلف، وتكون دورتها الحضارية أو تطورها الحضاري مدعاة للتراجع والأفول.

صرف الاجيال عن اهدافها

الاستاذ جارودي:

يشير إلى خيبة أمله بعد حضوره ملتقى الجزائر وزيارته لمشيخة الأزهر في القاهرة.

عدنان سعد الدين:

مارايتموه في ملتقى الفكر في الجزائر، وماصادفتموه عند زيارتكم لمشيخة الازهر ليس مصادفة، ولايعبر عن مستوى شعوب الأمة الاسلامية أو عن طموحها وأمالها، بل تقصده الحكومات وتعنيه وتخطط له، لأن معظم الحكومات التي تهيمن على مقدرات الوطن العربي والعالم الاسلامي لاتسمح للفكر الاسلامي أن ينطلق من سجنه، والجزائر بالذات لاسيما في عهد أبو مدين، تضيق ذرعا بحرية



شعبها، ولاتتيم له فرصة الانطلاق. إن الأجيال المعاصرة من أبناء الامة الاسلامية تتطلع إلى الحياة الحرة، فلقد ضاقت ذرعا بالقيود التي أثقلتها، وبالاقفال التي كممت بها أفواهها. وبالأنظمة الدكتاتورية والقسرية التي تحصى على الناس أنفاسهم وعدد المرات التى يدخلون فيها إلى المساجد، يريدون الحرية كما يطلبون الغذاء والماء والهواء. الاجيال تعيش حياة الكبت والقهر، وتعانى ألاما وحرمانا واضطهادا، فهي تتململ وتتحفز للتمرد على هذه الأوضاع السبيئة، لذلك يملأ الحاكمون فراغ الشباب باللهو والعيث والإدمان على الرياضة. وكذا بالقضايا الجانبية والبحوث السطحية والفكر السقيم والجدل العقيم، ليصرفوها عن قضاياها الاساسية في الحرية والتقدم والتصنيع ورعاية الأخلاق وشحذ الهمم وتعبئة الامة وتربية اجيالها على الصلابة والقوة والايمان العميق والفهم الدقيق والعمل المتواصل، سيما وأن معظم الحكومات تعلم أن الاسلام مقبل على دورة حضارية أخرى تدلل عليها وتبشر بها هذه اليقظة الاسلامية التي يشهدها العالم في الربع الأخير من هذا القرن، فيتحفز خصوم الاسلام لمواجهتها والعمل على اجهاضها.



## مفارقات عجيبة

من الذي كان يتصور أن الإنسان المسلم يستطيع ان يعبر عن فكره ويعلن عن رايه في أوربا وفي مدينة مثل جنيف مقر اتحاد الكنائس العالمية بحرية لايملكها في وطنه أوفي العواصم التي شهدت بناء الحضارة الاسلامية في مشرق الوطن العربى وفي مغربه؟!!!

من كان يخطر في باله أن جماهير الشعب الفلسطيني تملك من حرية التعبير والتظاهر والرفض في ظل الاحتلال الصهيوني ـ أعدى أعداء العرب والمسلمين ـ أكثر مما تجد في معظم عواصم الوطن العربي والعالم الاسلامي؟!! اليس هذا عارا مفروضا على جماهير أمتنا بالنار والحديد؟!

أين مشيخة الازهر سابقا مما هي عليه الآن؟ كان شيخ الازهر يحرك المسلمين بتصريح يدلي به. كان الأزهر ملاذاً للشعوب الاسلامية تنهل منه العلم والفكر والثقافة، وكان موئل المجاهدين في تصديهم للغزو الاجنبي، وكان ببث



#### FOR QUR'ANIC THOUGHT

المباديء والروح الوطنية في جماهير الشعب، من الأزهر اعلنت مصر ثورتها ضد الاستعمار الفرنسي بقيادة نابليون، ومن الأزهر أعلنت ثورتها عام ١٩١٩ ضد الانكليز، إنها لمأساة كبرى أن يهدم هذا الصرح العريق العتيد، ويحول إلى أداة بيد الحكومات، يأتي شيخ الازهر بمرسوم ويصرف بمرسوم، ويصدر من الفتاوي مايؤيد فيها وجهة هذا الحاكم أو ذاك. وليس التأييد الذي أصدره شيخ الازهر بالتفاهم مع إسرائيل في العهد الساداتي عنا ببعيد. فالذي يقدم نفسه عبدأ رقيقا منافقا يتسلم أخطر المسؤوليات الدينية والدنيوية، والذي يعبر بصدق وإخلاص عن رايه وفكره، ويريد لهذه الامة أن تكسر قيودها وتقتحم الاسوار التي ضربت من حولها، لتؤدى دورها، يرفع على منصة الاعدام ويوضع حبل المشنقة في عنقه، كما جرى للشهيد سيد قطب رحمه الله ولكثير من الاحرار والمفكرين والمصلحين في الامة الاسلامية. وكل مواقف الحكومات ... الا مارحم ربك \_ في هذا الشأن سواء، يمينية كانت او يسارية. والغرب والشرق يشجع هذه السياسة ويؤيد الحكومات في طغيانها ضد شعوبها في الوطن العربي والعالم الاسلامي، أما في الغرب فموقفهم على خلاف ذلك، فهم يشترطون



FOR QURĂNIC THOUGHT

للاعتراف بحكوماتها أن تمنح شعوبها الحرية وأن يكون الحكم فيها ديمقراطيا... سبق واشترطوا ذلك على حكومة اليونان وإسبانيا والبرتغال.. فالخميني كانت أوربا تكرهه وتنتقده وتسخر منه، حتى اذا أشعل النار في المنطقة وزجها في حروب طاحنة تبيد جماهير المسلمين من عرب وايرانيين وقف الغربيون معه بالعلن حيناً وبالسر أحيانا وأمدوه بالسلاح والذخيرة ليتابع مهمته في تدمير المنطقة وقتل أبنائها من العرب والمسلمين.

## حوار مع التلفزيون الفرنسي

كنت في زيارة التلفزيون الفرنسي، فكان لقاء مع مسؤول القناة الثانية التي تُعنى بالأحداث العالمية الساخنة، فابتدرني بهجوم حاد دون أن يمهد له أو يكون له مبرر. قال: أنتم العرب والمسلمون، تحترفون الارهاب، وتمتهنون سفك الدماء، وتحترفون التخريب... واندفع هكذا في هجومه كسيل عرم قبل أن أشرع معه بأي حديث، ولم يكن هدم مدينة حماة وقتل سكانها وتشريدهم قد مر عليه وقت طويل، فأجبته مبتسما: لست مفاجأً بهذا الاتهام، ولا



أستغرب منك هذا التهجم، بل ولم يدهشني هذا النمط من التفكير لدى الغربيين.

# الاستاذ جارودي(متسائلا):

عندما كان يحدثك وتحدنه، هل استقبلك على انك من تنظيم اسلامي؟

#### عدنان سعد الدين:

نعم، كان يحدثني على انني من المعارضة السورية، ومن أبناء الدعوة الاسلامية..

أقول: ليس غريبا أن تفكروا على هذه الشاكلة، فهذا هو إفراز الحضارة الغربية.

بين حضارتين

هذه الحضارة التي تبصر بعين واحدة، وتسمي الأشياء



FOR QUR'ANIC THOUGHT

بغير أسمائها، تسمى بيغن رجل السلام وتضع غصن الزيتون بين يديه، وعندما يذبح أو يأمر بذبح الاف الأطفال والنساء والشيوخ والآمنين الأبرياء في صبرا وشاتيلا يعطى جائزة نوبل للسلام، والذين يقتل أطفالهم وأهلهم وتخرب مدنهم تسمونهم بالقتلة والإرهابيين. أود أن الفت نظركم وانوه لكم أننى انتمى إلى امة قال نبيها الذي اخرجه المشركون الوثنيون من وطنه، وصادروا ماله وقتلوا انصاره، قال لهم عندما انتصر عليهم، وشخصت أبصارهم إليه ينتظرون صدور كلمة الموت من بين شفتيه: ماتظنون انى قاعل بكم؟ قالوا: خيراً أخ كريم وابن أخ كريم. قال: اذهبوا فأنتم الطلقاء... وعندما احتلت الجيوش الصليبية بلادنا وأبادت أعداداً كبيرة من شعبنا، وذبحت سبعين الف مواطن في القدس وحدها حتى خاضت سنابك خيولهم في دماء الأبرياء، ومكثوا على أرضنا مائتي عام كيف قابلهم المسلمون؟ وكيف عاملهم السلطان صلاح الدين؟ عندما نصره الله عليهم، وأمكنه منهم؟ لم يعاملهم بالمثل، وإنما فك اسراهم، وداوى جرحاهم، وأعاد إلى وطنه من رغب العودة منهم، ورعى اطفالهم، وجمع شنات اسرهم، وهذا ماسجله واعترف به مؤرخوكم، وماسجلته كتبكم وموسوعاتكم، فهذه



FOR QUR'ANIC THOUGHT

هي حضارتنا وتلك هي الامة التي انحدرنا منها وننتمي إليها، وإذا بمسؤول القناة الثانية من التلفزيون الفرنسي، ييش ويتهلل وجهه بالانشراح والارتياح، ويقول بشكل عفوي لاتكلف فيه كلمة بالفرنسية يقابلها بالعربية كلمة (ياسلام).

# أين الامة الاسلامية؟

كنت في باكستان منذ فترة وجيزة، حضرت مؤتمرا في عاصمتها إسلام اباد، تمت فيه دراسة ومناقشة مشروع دستور إسلامي، وحضره زهاء مائة شخصية مختارة من رجال الفكر والقانون والدعوة والسياسة، تحدث معظمهم وكانت الأحاديث في جملتها تشيد بالصحوة الاسلامية وتباهي بها. وعندما أعطيت الكلام لمدة خمس عشرة دقيقة، قلت للسادة أعضاء المؤتمر: أنتم تتحدثون عن الصحوة الاسلامية في الأمة الاسلامية، وإنا لاارى للامة الاسلامية أثرا، نعم يوجد أفراد مسلمون، ولكن لايوجد في هذا العالم أمة اسلامية بالمعنى الشرعي والحقوقي والواقعي. لو كان في عالمنا أمة إسلامية لزحف الملايين من أبنائها إلى الحدود



العراقية الايرانية، وحجزوا بين المتحاربين، دون أن ينتظر المسلمون هذه السنوات، وكأنهم في ملعب يشاهدون فيه مباراة في كرة القدم. لو كانت الأمة الاسلامية موجودة لما سمحت بهذه المهزلة أو الحرب المخجلة التي تسمى بحرب الصحراء بين الدولتين العربيتين المسلمتين المتجاورتين الشقيقتين المغرب والجزائر هذه السنوات الطوال، والتي كادت تقضى على مقدرات الدولتين الشقيقتين المادية والعسكرية وعشرات الآلاف من الضحايا البريئة. لو كانت الأمة الاسلامية موجودة لما سمحت للصهاينة أن يحتلوا فلسطين وشطرا من سورية وقسما من لبنان وجزءا من مصر، وأن يسيطروا على بيت المقدس أولى القبلتين وثالث الحرمين. والمسلمون يأكلون ويشربون ويمرحون وكأن كارثة لم تحل بساحاتهم، وكأن الصهاينة لم يحتلوا الارض التي هي من أقدس مقدساتهم!!

# اوربا تحمل احقادها

إن الغرب يقف صفا واحدا تجاه أي قطر عربي أو إسلامي يعزم على النهوض ليعرقل مسيرته أو يحتل أرضه



او يسلط عليه عدواً من حلفائه او يشعل نار حرب داخلية بين طوائفه واحزابه واقاليمه، فالعراق وباكستان صمما على استخدام الطاقة النووية فشغلوا الاولى مع ايران لتحطيم الدولتين، وشغلوا الثانية مع حكومة افغانستان الموالية لموسكو من ناحية، وفي نزاعات اقليمية داخلية بين السند والبنجاب وغيرهما من ناحية.

عندما عزم الامام حسن البنا رحمه الله على أن يجدد لأمته شبابها، ونفخ في الشعب روح التمرد على الاستعمار والتخلف والفرقة، وربى الشباب على الطهر والجندية وروح الفداء، قتلوه وهو في أوج شبابه وعطائه، ولما يتجاوز الثانية والاربعين، ولو قدر لهذا المصلح الكبير أن تمتد به الأيام لأحدث بإذن الله تغييرا جوهريا في المنطقة كلها.

ان كل القوى الكبرى والمعادية تتعاون وتلتقي على منع العالم الاسلامي أن ينهض من كبوته، وأي خطوة إصلاحية يقدم عليها، أو تقدم عليها بعض أقطاره تواجه بالقتل والاغتيال، سواء تجسدت في شخصية مثل الشهيد حسن البنا، أو في حركة مثل جماعة الاخوان المسلمين، أو في دولة مثل عشرات الدول العربية والاسلامية في اسيا





وإفريقيا. فأندونيسيا ينهكها التبشير ودعم الاستعمار له، وباكستان تشطر إلى غربية وشرقية، وافغانستان يحطمها الانقلاب والانقسام الداخلي والحكم اليساري المدعوم بالجيش السوفياتي.

إن الغرب الايسمح لوطننا العربي وعالمنا الاسلامي بالنهوض مهما كان الثمن، وأيا كانت الإجراءات الزاجرة التي يتخذها لوقف تقدمنا والحيلولة دون تنميتنا ووحدتنا. إن واقعنا الايدعو الى التفاؤل والايوحي بانفراج قريب، أو انطلاقة جادة في الاصلاح والنهوض، فالأعداء يتربصون في داخل الوطن وخارجه، فاذا ماقام رجل باالاصلاح قتلوه، واذا تحرك حزب أو جماعة اغتالوها، وأذا نهضت دولة هدموها، ولكن الآمال تبقى معلقة أولا وثانيا بقوة المبادىء الاسلامية التي تفرض وجودها بمنطقها وصلاحها وقدرتها على إنقاذ الناس وإخراجهم من ظلمات الجهل والاستبداد والشقاء إلى نور العلم والحرية والسعادة.



# إهابة بالاستاذ جارودي

كلمة اخيرة أوجهها إلى الاستاذ الكبير ناصحا أن يحذر من الحكومات، وأن لايرتبط بها، وأن يبقى حراً في فكره، طليقاً في كل مواقفه، يقدم النصح شخالصا، ولتبصير الأفراد والجماعات وفتح أعينهم على الحقائق، ولعله يقوم بدور فعال للعمل على إيقاف هذه الحرب المجنونة بين ايران والعراق، لأنها حرب يهدف من يقف وراءها ويعمل على استمرارها وإذكائها إلى القضاء المبرم على المسلمين في أي بلد ومن أي شعب، والغربيون بشقيهم اليميني واليساري يعملون على تأجيجها وتسعيرها واستمرارها بكل الوسائل، عتى يحطموا الاطراف المتحاربة جميعا، ويهدموا صروحها الحضارية، ويوقفوا حركة التنمية في بلادها، ويستعيدوا الأموال الطائلة التي دفعوها ثمن البترول الذي استوردوه في السنوات الماضية من إيران والعراق ومن دول الخليج،

ليت الاستاذ جارودي يوجه النصح للايرانيين ليفهمهم أن إصرارهم على استمرار الحرب ليس مؤذيا للعراق ودول



الخليج والعرب فحسب، بل سيكون مؤذيا لهم ومدمراً لكيانهم مثل غيرهم، أو على الاقل كغيرهم سواء بسواء.

الاستاذ جارودي.

اشكركم على هذه التوضيحات التي اكتسبت الكثير منها، وازالت ركاما من الغموض، ولكن المهم أن لانضيع الوقت في الاهتمام بالجزئيات، بل أن نجد أو نوجد خطة شاملة نتعاون على تنفيذها وتطبيقها والأخذ بها.

#### عدنان سعد الدين:

ارحب بهذا المقترح، وإنا على استعداد للعمل كي نخرجه إلى حين الواقع، وإذا شئتم اكملنا الحوار في باريس حيث يقيم الاستاذ جارودي أو في جنيف، وثمة أصدقاء وأخوة كثيرون يشاركون في اللقاء وتحقيق هذا الهدف.



### الاستاذ جارودي وخطة العمل

### المترجم:

الاستاذ جارودي يستوضح فيما إذا كان لديكم كتاب أو دراسة تتضمن خطة واسعة تشمل الكليات والجوانب العقائدية والفكرية واسلوب التطبيق.

### عدنان سعد الدين:

اقرب الدراسات إلى مايبحث عنه الاستاذ جارودي موجود في: بيان الثورة الاسلامية ومنهاجها في سورية، فقد احتوى خلاصة مركزة عن افكارنا وتوجهاتنا السياسية داخليا وخارجيا، ونظرتنا الاقتصادية ومجمل أرائنا في الحياة الدستورية والقضائية والتربوية وغيرها.



### الاستاذ جارودي:

هل توجد كتب للاستاذ حسن البنا مترجمة من العربية إلى الانكليزية والفرنسية؟ وكيف يتم الحصول عليها؟

### عدنان سعد الدين:

ترجمت رسائل الشهيد حسن البنا رحمه الله الى معظم اللغات الحية المعاصرة، ومنها الفرنسية والانكليزية، وكذلك إلى اللغات الشرقية كالأردية والتركية والماليزية.

### المترجم:

الاستاذ جارودي سألكم: هل ثمة ايديولوجية او افكار مشتركة بينكم وبين إخوان الصفا او ماخوذة عنهم؟



### عدنان سعد الدين:

لاوجود لمثل هذه العلاقة ولاصلة بين الاخوان المسلمين واخوان الصفا من الوجهة الفكرية او التاريخية او الايديولوجية، فإخوان الصفا حركة غامضة تركت رسائل مبهمة مفلسفة لاسماء رمزية او مجهولة اخفت نفسها ولم تجرؤ على الظهور لاسباب سياسية أو عقائدية، ومؤلفات هذه الحركة مرجع فكري وفلسفي وثقافي عن فترة تاريخية محددة، واتجاه ديني باطني أقرب مايكون إلى الاسماعيلية أو محسوب عليها، فما الذي دعا الاستاذ إلى هذه المقارنة، وماوجه اللبس في ذلك وماهي دواعيه؟ هل التشابه بالاسم؟

### المترجم:

الاستاذ جارودي يقرأ كتبهم في هذه الايام، وصادف مارأه لديهم من تنظيم وتطبيق وماصادفوه من اضطهاد فاستفسر عن ذلك.



### الاستاذ جارودي:

عندما أود استشارتكم بأمر من الأمور، كيف يتم الاتصال بكم؟ والالتقاء معكم؟ وأيّ العناوين والأمكنة تختارون؟

عدنان سعد الدين:

أي شيء يخدم الدعوة الاسلامية تجدنا مستعدين للاستجابة اليه والتعاون معكم على انجازه من خلال لجان المعارضة السورية، ولجان الدفاع عن حقوق الانسان، واعضاء الاتحادات الاسلامية للطلبة المسلمين في اوروبا، والشباب الذين يكملون تحصيلهم في كل ديار الغرب.

تحذير الاستاذ جارودي من المتربصين

عدنان سعد الدين:

ربما كانت كلمة أخيرة في هذا اللقاء، طرح الآراء الحرة



#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

متاح في العالم من كل الاتجاهات دون تحفظ عليه، باستثناء الدعوة الى الاسلام، فأنها تصادف عقبات وتواجه صعوبات، وتقابل بالعداء، وهذا يدعو الاستاذ جارودي إلى أن يكون يقظا وأن يأخذ حذره، فعندما تحدث عن الحركة الصبهيونية وجرائم الدولة اليهودية في فلسطين واغتصابها للأرض واضطهادها لأبناء فلسطين، أقام اللوبي اليهودي في فرنسا الدنيا عليه، ورفعوا ضده دعاوى أمام القضاء، وهذا يوجب عليه أن يحذر خطر الكيد الصهيوني من الوجهتين الأمنية والسياسية، فإن فكره الذي يطرحه وينشره عن الاسلام يحرك غيظ الأعداء، وفي مقدمتهم الصبهاينة ومن يقم تحت تأثيرهم، وعلى العكس من ذلك نجد مفكراً مثل سارتر يدعو الى تأييد الحركة الصهيونية ويداقع عن دولة إسرائيل الغاصبة فاذا به يقابل بالتأييد والمديم والدعم في فرنسا وفي كل اوربا.

## المترجم:

وصلنا إلى نتائج طيبة وإن شاء الله يكون هذا الحوار فاتحة خير، ونحن الان في شهر رجب، وفي جو الذكرى



العطرة للإسراء والمعراج، فلعل الله تعالى يأذن بفتح قريب، والرغبة التي يبديها الاستأذ جارودي ويؤكد عليها أن يستمع منكم عن نصائح ومقترحات لأعمال يشعر أن من الواجب انشغاله بها والعمل على إنجازها.

### موضوعات الساعة

### عدنان سعد الدين:

من أهم الموضوعات التي ينبغي أن تستأثر بالاهتمام والتعمق، نظرة الاسلام إلى الانسانية وإلى الاخوة الانسانية، فرسول ألله المبعوث إلى الانسانية وألى العالمين يقول: الانسان أخو الانسان أحب أم كره (و) الناس كلهم عيال ألله فأحبهم إلى ألله انفعهم لعياله. الأفق الانساني من الوجهة الاسلامية فسيح جدا غير محدود، والحديث عنه والغوص فيه مهم للغاية، يجذب الاهتمام ويحرك المشاعر، ويلامس شغاف القلوب، ويسمو بالانسان إلى مافوق الحزازات العرقية والصراعات الاقليمية والخصومات الحزازات العرقية والعائلية. ويدلل على أن الاسلام هو القبلية والعشائرية والعائلية. ويدلل على أن الاسلام هو



للانسانية كلها. وأنه خاتم الرسالات ووارثها، والكلمة الاخيرة من السماء الى البشرية التي بلغت رشدها.

والموضوع الثانى الذي يجدر بحثه وشرحه وتوضيحه وإبراز نظرة الاسلام اليه وحكمها فيه هو الحرية، فهي أثمن مايملكه الانسان من بين مخلوقات الله، فالحرية مناط التكليف في الاعتقاد وكل المسؤوليات، وقد أكد عليها الاسلام تأكيداً غفل الباحثون عن أجزاء هامة فيه، فرسول الله صلى الله عليه وسلم الذي حرر الانسان من ربقة العبودية ومن الطغيان والخرافة والسحر والشعوذة والاستغلال والاستبداد، وقال لاعدائه الذين أمعنوا في إيذائه واضطهاد أصحابه، قال لهم بعد انتصاره عليهم: ادهبوا فانتم الطلقاء. والله تعالى خاطب نبيه كجزء من تعاليم الرسالة الاسلامية: (لست عليهم بمسيطر) (ان عليك الا البلاغ) (وما على الرسول الا البلاغ المبين) (لا اكراه في الدين) (لكم دينكم ولي دين)، وخلفاء الرسول صلى الله عليه وسلم بعده رفعوا أعلام الحرية ونشروا راياتها وقاتلوا دفاعا عنها، وحرروا شعوب الارض من ظلم



القياصرة وجبروت الأكاسرة، وقال: الخليفة الثاني عمر بن الخطاب رضي الله عنه: متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم امهاتهم أحرارا.

لم يفت حسن البنا الامام الملهم ان يرفع لجماعة الاخوان المسلمين شعارات ثلاثة: جعل الحرية واحدة منها، أما الحديث عن الاقتصاد فقد جاء عنه في هذا الحوار مايكفي.

المترجم: (مقاطعا):

أي حديث عن الاقتصاد في الاسلام لابد وأن يتبعه أو يرافقه حديث عن الاقتصاد في المذاهب الاخرى بغرض المقارنة والمقابلة وإظهار محاسن الاسلام وإبراز الحلول التي جاء ليواجه بها معضلات الاقتصاد.

عدنان سعد الدين:

في تقديري وضمن قناعاتي أن الاسلام جاء بالاجابات



المنشودة والحلول المطلوبة، فقد جمع مابين تأمين الانسان لحاجاته الحياتية، وبين إطلاق حرياته وتشجيع حوافزه دون قيود تضعها على فمه أو أغلال تثقل بها يديه وقدميه.

### نداءات إلى الامة

ليت الاستاذ جارودي يوجه نداءات إلى العرب يحفزهم فيها إلى اقامة وحدتهم، ويحدثهم حديثا مسهبا عن اهمية ذلك في حاضرهم ومستقبلهم، فإنها سر قوتهم بعد الايمان بالله وتوحيده، فالحصانة والمناعة من جهة والمستقبل والانقاذ والخلاص من جهة أخرى يتلخص في كلمتين، التوحيد والوحدة، توحيد أله والايمان به والالتزام بشرعه القويم، ووحدة الامة وتماسكها وتلاحمها لتصبح مثل الجسد الواحد، وكالبنيان المرصوص. مثل هذا النداء له قيمة كبرى لأنه بصدر عن مفكر مجرب غير عربي، الامر الذي ينبه الغافلين ويخجل القاعدين والمتقاعسين.

ومن المفيد كذلك توجيه نداءات وإهابات إلى الشعب الايراني بالذات تناشده بالكف عن هذه الحرب المدمرة



المجنوبة. أو بالوقوف في وجهها ضد محترفيها والمدمنين على تعاطيها والمصرين على دوامها، ففي هذا الدمار للمنطقة وشعوبها وأقطارها ، وهذا ماترمي إليه الصهيونية بكل أحقادها ومالديها من كيد وحقد على عقيدتنا وتاريخنا ورسالتنا وعلى مستقبل أمتنا.

وفي الختام أجد من واجبى أن أذكر بقضية مهمة وموضوع خطير، ألا وهو: معاناة الشعب العربي المؤمن المجاهد في سورية، فانه وقع تحت وطاة مؤامرة كبرى شاركت فيها جهات معادية عديدة، لتعطيل دور هذا الشعب الذي أدى دورا بارزا في حركة التحرر الوطاني في بلده وفي المنطقة بأسرها. إن شعبنا يعاني من اضطهاد وتنكيل وحرمان من كل ضرورات الحياة، تحكمه مافيا خطيرة تفيض بالحقد على الأمة والوطن. وتحمل أحقاد القرون ضد العرب والمسلمين، وتصفى حسابات تاريخية فظيعة. وتعطل كل مقومات الانسان المتحضر من قيم واخلاق ومثل ودستور وقانون وقضاء وحق الدفاع وعلاقات الفرد بأسرته، وغيرته على كرامته وحرماته، وممارسة الاغتصاب لماله وأدميته وإنسانيته. نناشد كل إنسان يشعر بكرامة



#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

الانسان، وكل مسلم يعلم أنه سيقف أمام ربه في يوم الحساب ليسأله عن اهتمامه بشؤون السلمين، فمن لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم، أن يؤدوا واجبهم تجاه شعب يعيش تحت وطأة لون من الاضطهاد والتنكيل لامثيل لهما في أي بقعة من بقاع العالم. فالحكومة التي تتسلط على رقاب العباد في سورية اخطر من كل حكومات البغي والظلم في العالم، فلولا حكومة دمشق لما استطاعت إسرائيل ان تجتاح لبنان، ولما استمر الخميني في سفك دماء المسلمين في ايران والعراق، ولما كانت معاهدة كامب ديفيد بالشكل الذي حدثت فيه، إن في اصلاح الوضع في سورية البداية الحقيقية في إيقاف التدهور الذي يحطم كيان الامة، وتصحيح المسار واستئناف الدور المناط بالعرب والمسلمين أن يؤدوه ويقوموا به كأمة خيرة تعمل على إسعاد نفسها وإنقاد شعوب العالم لتنقذها من الناامات إلى النور بإذن ربها.

وعلى طريق الحوار البناء مع الاستاذ الكبير رجاء جارودي واقرانه من رجال الفكر والفلسفة من اجل بناء مجتمع فاضل يحوز أبناؤه على السعادتين، ويكون مآلهم في



الجنتين، ولمن خاف مقام ربه جنتان، فبأي الاء ربكما التكذبان،

والحمد شفي الأولين والآخرين والحمد شالذي بنعمته تتم الصالحات



# تعقيب على الحوار

لهذا الحوار إيحاءات عدة، بعضها يتصل بالأفكار التي وردت فيه على لسان المتحاورين مباشرة، وبعضها يتصل به بشكل غير مباشر.

وأول إيحاءات هذا الحوار: أن المسلمين في هذا العالم يعيشون أزمات حادة تحمل الدارس والباحث والمتأمل على العديد من التساؤلات:

هل انتهى دور المسلمين؟ هل استنفد الإسلام قدرته على التأثير في الأحداث الجارية؟

هل الحضارة الإسلامية .. شأن الحضارات التي سبقتها إلى رافقتها .. سادت ثم بادت؟



هل الأرض الإسلامية اضحت مرتعا خصباً للطامعين، ومن ثم سبباً في الصراعات الدولية، جراء التنافس عليها، وضمها إلى تخوم الدول الكبرى، كما فعل الاتحاد السوفياتي عندما ضم إليه ملايين الكيلومترات من الأرض الإسلامية في سيبريا وفي تركستان؟!

واياً كانت الإجابة بالنسبة لمصدرها، يبقى التساؤل الملح على اذهان الشباب المؤمن الذي قدم أغلى التضحيات في سبيل عقيدته: متى يقوم المجتمع المنشود والدولة الأمل على اسس العقيدة والقيم الرفيعة والمثل العليا التي اعتنقها، وربط مصيره بها، وهو على استعداد للاستشهاد في سبيل تحقيقها؟

واخيراً \_ وليس اخراً \_ هل يعيش المسلمون في الوقت الراهن مرحلة الضعف والهزيمة والفاقة في الغدذ والعُدد والسلاح والمال والإمكانات التي يطلبها، بل ويفرضها منطق العصر؟!!

في مطلع هذا القرن، وفي خلال الربع الأول منه كانت



FOR QUR'ANIC THOUGHT

بريطانيا دولة قوية، تتقدم دول العالم في قدرتها البحرية، وكانت الشمس لاتغيب عن أملاكها ومستعمراتها التي تمتد في القارات كلها ومن حول الأرض من شتى اقطارها، وكذلك الحال بالنسبة لحليفتها فرنسا في الحرب العالمية الأولى، وكان الناس يعزون هذه القوة وهذا التفوق إلى ثراء الإنكليز ومايملكونه من ثروات طائلة سيطروا بها على مقدرات العالم.. لم يكتمل الربع الثاني من هذا القرن حتى كان الصهاينة يحتلون فاسطين قلب الوطن العربى وأولى قبلتي العالم الإسلامي، ويخضعون الرأى العام الدولي لإرادتهم ، ويسخرونه لمسالحهم. وجاء التفسير مرة أخرى: أن السبب في هذه السيطرة وهذا الظفر، هذه الثروات الطائلة التي يملكها يهود العالم، ويلعبون بها في مقدرات الشعوب. واستمرت هذه المقولة شائعة يبرر بها المنهزمون أسباب الهزيمة، ويعللون بها ماهم فيه من انحطاط وتخلف، حتى هبطت على بالادنا، ونبعت من تحت اقدامنا ثروات هائلة وأموال طائلة، بهرت الأغنياء والفقراء جميعاً، وقلبت موازين الاقتصاد لصالحنا، فإذا بنا نملك مصدر الطاقة التي تتحكم في الصناعة والكهرباء والمواصلات وكل مقومات الحضارة المعاصرة، وإذا بدخولنا ومدخراتنا تبلغ



مئات المليارات، وتفيض عن حاجاتنا، أو بالأصبح عن قدرتنا على توظيفها، فملأنا بها بنوك أعدائنا والمتربصين بنا والمحتلين لأرضنا والمغتصبين لقدساتنا في الدول الأوربية وفي القارة الأمريكية.

هذا التغير المفاجيء رافق ضياع فلسطين وقيام دولة العدو الصهيوني على ارضنا المقدسة ، واحتلال مساحات أخرى من الدول المجاورة، وضمها إلى الدولة الغاصبة. فأين هو الشعب العربي والعالم الإسلامي من هذه الأحداث والمتغيرات؟!!

هل كان الفقر سبب هزيمة؟

وهل كنا نشكو قلة في عددنا أو في كثافتنا السكانية؟

لقد ربا عدد العرب على مائتي مليون حسب التقديرات الرسمية، وزاد عدد المسلمين في العالم على مليار ومائتي مليون نسمة، واليهود لايتجاوزون بكل التقديرات سبعة عشر مليوناً في العالم كله، ومع ذلك تُمْنَى امتنا بسلسلة من



FOR QUR'ANIC THOUGHT

الهزائم في كل تاريخها المعاصر، بعد أن سجل تاريخ هذه الأمة أروع الانتصارات وأعظم الملاحم والبطولات بالرغم من القلة في العدة والعدد والسلاح.

كان العرب يعيشون في العصر الجاهلي على هامش الأحداث في داخل جزيرتهم، فبعث الله لهم نبياً من أنفسهم، وبلغهم دعوة ربهم، فأمنوا بها، وصاغوا حياتهم وفق مبادئها، وحملوا هذه الدعوة المباركة إلى العللين، ليكونوا بها خير أمة أخرجت للناس، تأمر بالمعروف، وتنهى عن المنكر، وتؤمن بالله.

وكان أروع ما في هذه الرسالة تمثل حملتها بقيمها، فلم يكن ثمة هوة بين الاعتقاد والعمل، أو بين النظرية والتطبيق، وبهذا النهج قدم المسلمون لغيرهم نماذج حية ومصاحف ناطقة، وكان الواحد من أصحاب رسول الشصل انته عليه وسلم يقول: كنا نتعلم العشر آيات من القرآن الكريم، فلا تغادرها وننتقل إلى سواها حتى تعمل بما فيها، فكنا نتعلم العلم والعمل معاً. وكان من العيوب الفاضحة لديهم، التباين بين القول والعمل، والأمر بالبر والخير وعدم



FOR QUR'ANIC THOUGHT

التقيد بهما، (اتأمرون الناس بالبر وتنسون انفسكم؟) (يا ايها الذين آمنوا لم تقولون مالا تفعلون؟، كبر مقتاً عند الله ان تقولوا مالا تفعلون) وبهذا السلوك وهذه القدوة الصالحة، فتح المسلمون في جنوبي شرقي أسيا وفي إفريقيا من البلاد والأمصار أكثر مما فتحوه في سوح القتال.

لقد تنبأ ذات يوم الفيلسوف الانجليزي برناردشو أن الإسلام سيكون دين شعوب أوربا، إن لم يكن اليوم فغداً لأن الإسلام يملك القدرة على تقديم الدواء الناجع لكل مرض عضال، ولأن المباديء التي جاء بها محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم تستطيع حل المشكلات المستعصية التي تعاني منها شعوب العالم، فهل كان برناردشو على صواب فيما تنبأ به؟

وهل درس سبل انتشار الاسلام فيما مضى حتى وصل إلى هذا التقرير؟

من أعظم الأسباب التي تصد الناس عن اعتناق الاسلام سلوك الناطقين به والمتحدثين عنه، فالمسلمون



اليوم في حال لايحسدون عليها، وفي مستوى حضاري متدن يفتقر إلى الكثير من مقومات الشخصية الإسلامية وسمات المجتمع الاسلامي، واولها وفي مقدمتها: الإيمان والطهارة والصدق والعدل والرحمة والمساواة والتكافل والتراحم وعمل الخير والإيثار والتضحية والعفاف والشجاعة والمجهاد والإنفاق وما إلى ذلك من القيم الرفيعة والمثل العليا.

ليس الناس جميعا فلاسفة يجردون المباديء عن سلوك حملتها والداعين إليها، وإنما تقرأ الشعوب الأفكار في حياة الدعاة والمصلحين واقعا وتطبيقاً.

إن العالم كله من اقصاه إلى اقصاه يعاني أزمات حادة تهدد مصيره، وتجعله عرضة للهلاك، فالأمراض الفتاكة تسد عليه منافذ حياته، وفي كل حين يهاجم مرض جديد المجتمعات البشرية التي حصنت نفسها بالرعاية الصحية والتغذية الكافية والرفاه والنعيم غير المقيم، لينغص حياتها ويحطم مناعتها ويلغي كل الأسباب التي حصنت بها افرادها.



### FOR QUR'ANIC THOUGHT

إننا نسمع كل يوم نداءات وتحذيرات الأطباء والمصلحين من الأمراض الفتاكة التي توشك أن تقضى عليهم، وفي كل برنامج تلفزيوني في الدول الغربية والشرقية تسمع صبيحات الإنذار دون أن يصبيخ لها السمع إلا النزر اليسير، والكثرة سادرة في غيها وفي حمى الانحلال والفوضى الجنسية، ففي فرنسا زاد عدد المسابين بمرض السيدا ـ الإيدز \_ على ثلاثمائة الف إصابة، وفي العالم بلغ عدد مرضي الإيدز زهاء عشرة ملايين وضحايا الخمور عشرات الملايين، وهاهي الحكومة الروسية تعلن أن الذين يموتون بسبب الإدمان على الفودكا أكثر من مليون ضحية في كل عام، والأدهى من ذلك: هذا السلاح النووي الفتاك الذي تملكه أمريكا وروبسيا وإنكلترا وفرنسا والصبين والهند وإسرائيل. هذا السلاح مصدر رعب قاتل للبشرية قاطبة، فقد قلب موازين القوة راسا على عقب، والغي كثيرا من النظريات التي كان ذووها يؤمنون بها إيماناً راسخاً، ويخوضون الحروب دفاعا عنها، فالزعيم السوقياتي غورباتشوف يطرح كتاباً يناقض فيه كثيراً من النظريات الماركسية، بل ويلغيها ويعتبرها لغواً، لأن الواقع والتطور في الميدان العلمي والتكنولوجي فرض على اصحابها إعادة



FOR QURANIC THOUGHT

النظر فيها، وتغيير أرائهم تجاهها. يقول غورباتشوف: إن العالم يملك من السلاح النووي مايكفي عشره لتدمير العالم مائة مرة، أي أن الإنسان قادر على تدمير الكرة الأرضية التي يعيش عليها ألف مرة، ولذا لم يكن ثمة مجال للحرب إلا إذا أقدم الانسان على إلغاء وجوده والقضاء على الحياة برمتها في هذا الكوكب الأرضي، ومن ثم فلا بد من التعايش بين الأنظمة ليكمل كل واحد منها الآخر ويعيش إلى جانبه، وتكون الشيوعية قد تخلت على لسان كبار قادتها وعن نظرية الصراع بين الأنظمة، وعن نظرية حتمية الحروب.

قمن ينقذ هذا العالم من الخمرة العاقرة، والامراض السارية، والأسلحة المدمرة، والشهوات القاتلة؟

الصراخ يعلو في كل صقع من أصقاع العالم، فالمجتمع الاشتراكي يشكو من هبوط الإنتاج وكثرة ضحايا الخمر، ومن الإحباط الإداري، ويحاول الخروج من أزماته... والمجتمع الغربي أو الراسمالي يصرخ مذعوراً من الأمراض القاتلة التي تفترس أبناءه، والعالم الثالث يثن تحت وطأة الديون التي أضحى عاجزاً عن أدائها، والثورات تشتعل في



كل القارات ، واحياناً بين جماهير الأمة الواحدة، وازمات النقد والتضخم والبورصة تحطم اعصاب ملوك المال والسياسة، والوازع الأخلاقي غدا ضعيفا، حنى أضحت سياسة الغاب هي السائدة.

ومنابع الرحمة قد جفت في القلوب، فلم تعد المذابح ومنات الوف الضحايا مصدر الم أو مبعث قلق للكثيرين من أبناء حوى وأدم؟!

لقد أفلست الانظمة والفلسفات بإقرار ذويها ومعتنقيها، فأين رسالة الإسلام في وسط هذا الزحام وأمام هذه الكوارث؟ يتوقف كل شيء على مدى فهمنا للإسلام، واستيعابنا لمبادئه وأحكامه ومراميه، وتمثلنا العملي والسلوكي لجوهره ورسالته، على هذا يتوقف مستقبل الإسلام في الواقع الإنساني، ومستقبل البشرية حيال الإسلام.

كثير من المسلمين يقدمون صورة سلبية عن الإسلام، تؤدي في النتيجة إلى صد الناس عنه ونفورهم منه، سواء



FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

اكان ذلك بالفهم او بالسلوك، فمن الناس من يُعمل في الإسلام جانباً على حساب جانب اخر، ومنهم من يحمّل الإسلام من البدع والاساطير والتفسيرات المنحرفة ماجاء الإسلام ليقضى عليها، ويحرر الإنسان من شرورها وأوضارها، فإذا بالرسالة الخاتمة تُظلم مرتين، مرة بمخالفتها، ومرة اخرى بحساب هذه الأباطيل عليها!! لذلك لامناص كما قال الاستاذ البنا مجدد الإسلام بحق في هذا القرن: من فهم دقيق، وإيمان عميق، وسلوك يطابق القول فيه العمل، ويجسد فيه المسلم قيم الإسلام تجسيداً حياً مقروءاً، يقربه إلى الناس، ويشرب قلوبهم حبه، فيدخلون في مقروءاً، يقربه إلى الناس، ويشرب قلوبهم حبه، فيدخلون في دين الله اقواجاً.

إن نظرة الاستاذ جارودي إلى السنة المطهرة، يحملنا مسؤولية كبرى في شرح الإسلام وتبليغه وتقديمه إلى الآخرين على اختلاف مستوياتهم الفكرية والثقافية بأسلوب مشرق حي يتسم بالوضوح والشمول ، فاللغة التي يخاطب بها الفلاسفة والأدباء ورجال الفكر وأرباب الأقلام غير اللغة التي نخاطب بها الأميين وأنصاف المتعلمين، طبقاً لتوجيهات النبي المرسل (أمرت أن أخاطب الناس على قدر



عقولهم). وإذا كان القرآن الكريم قد وجد من يقدمه ويترجم معانيه ويكتب حواشيه؛ فإن السنة المطهرة تنتظر مزيداً من الجهد لاستخراج لآلئها، فإن فيها كنوزاً لاتنفد، يجد المختصون في التربية وعلم النفس ــ لاسيما علم نفس الطفل ــ والاقتصاد وعلم الاجتماع وغيره ضالتهم وماهم بامس الحاجة إليه، علاوة على انها المصدر الثاني للشريعة الإسلامية الغراء.

الإسلام هو الأمل، ليس للعرب وحدهم، أو المسلمين دون سواهم، ولكنه للإنسانية قاطبة وللبشرية جمعاء.

الإسلام مؤهل لإنقاذ الأسرة التي تحطمت في المجتمع الغربي من القواعد، وانتهت بذلك أصرة المودة والرحمة بين افرادها، وتقطعت صلة الرحم بين الإنسان وأبويه، فالغربي يقذف بأمه بعد بلوغها سناً محد دة في إحدى دور العجزة، ويزورها مرة أو مرتين في العام، إن كان لديه أثارة من عاطفة لم تأت عليها حضارة الغرب، والأب يقذف بابنته بعد بلوغها السن القانونية إلى الشارع، لأنه لم يعد مسؤولاً عن رعايتها وكفالتها، لتقف في احدى محطات



القطار، باحثة عن صديق يصحبها في سهراته وسكراته، والزوجة تعاشر عدداً كبيرا من المغامرين لتعثر على واحد منهم يرتضيها زوجة بعد تاريخ حافل بالعلاقات الجنسية غير المشروعة.

لقد بلغ الانهيار الاجتماعي والخلقي في المجتمع الغربي ان الأطباء والمصلحين والمفكرين يرسلون صيحاتهم وصرخاتهم محذرين من الأمراض التي تهدد البشرية بالفناء بعد أن انتشرت واستحكمت دون أن تجد من يصغي لها في خضم التردي وحمى الجنس. فالسيطرة الآن للغريزة لدى الإنسان الغربي على الإرادة، فالطبيب يشرح لك أضرار الخمر وتأثيرها على القلب والكبد وغيرهما، وعن الدخان ومايجره من أمراض كالسرطان وغيره، وفي الوقت نفسه يدمن على الخمر ولاتغادر أصابعه لفائف الدخان!!

إن اعصاب الغربي تتحطم كل يوم، ويعاني من الاضطرابات النفسية والعصبية الشيء الكثير، وعيادات الطب النفسي غاصة بالمرضى والمراجعين، ليس من جراء الخمر والإيدز والقلق فحسب، وإنما من الهزات العنيفة



والدائمة التي تسببها للمجتمع الغربي اسواق البورصة وانهيار اسعار السندات وصراع العملات وغيرها، مما جعل نسبة الانتحار في مجتمعات الرفاه والتقدم والرعاية الصحية والاجتماعية عالية جدا وفي اردياد.

التغني بحقوق الإنسان، والاحتفال بإعلان ميثاق هذه الحقوق شيء يدعو إلى الهزء والسخرية، بعد أن أصبح هم الدول الكبيرة ودأبها بل وديدنها قتل الشعوب، وإشعال فتيل الفتن الداخلية، وإحداث حروب بين الدول المتجاورة، وإبادة شعوب العالم الثالث ولاسيما أبناء الأمة الإسلامية في قارتي أسيا وإفريقيا.

## فكيف يكون الخلاص؟

لقد جرب الغرب الفلسفات والمذاهب كافة؟ وقد تنبأ كثيرون من عقلائه ومفكريه أن الإسلام قادر أن يدرك البشرية بانقاذها من الهوة السحيقة التي تهوي إليها. قادر أن يعيد بناء الأسرة على المودة والرحمة كما نص على ذلك القرآن الكريم (ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم



# ازواجاً لتسكنوا إليها وجعل بينكم مودة ورحمة).

الإسلام مؤهل دون سواه على بناء المجتمع النظيف والمعافى في صحة الأبدان والأنفس، بتوجيهاته السامية، وتعليماته السديدة ليكون الإنسان طاهر القلب والنفس والبدن، ينعم بالطمأنينة وبرد الإيمان ونعمة الإسلام. وهو مؤهل كذلك على ارساء قواعد العدل بين الناس جميعاً، والإنصاف وتحرير الخلق من الظلم والطغيان والأخذ بيد البشرية قاطبة إلى شاطيء الأمن والأمان، ورحاب السلامة والسلام.

### وصدق الله العظيم:

يا ايها الناس اعبدوا ربكم الذي خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون، الذي جعل لكم الأرض فراشاً والسماء بناء، وأنزل من السماء ماء فأخرج به من الثمرات رزقاً لكم، فلا تجعلوا شهداداً وأنتم تعلمون. وإن كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله وادعوا شهداءكم من دون الله إن كنتم صادقين.





### FOR QURANIC THOUGHT

# محتويات الحكتاب

### الصفحة

| ٣   | • | •   | • | • | •    | •    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|-----|---|-----|---|---|------|------|---------------------------------------|
| 1 % | • | •   | • | • | ٠    | بسا  | فرص انتشار الاسلام في اور             |
| ۱۷  | • | •   | ٠ | • |      | •    | المشكلات الأساءسبة في أورسا           |
| ۱۸  | • | •   | • | • | •    | •    | القران افنعنى بالاسسلام               |
| ۲1  | • | •   | • | • | •    | •    | كيف يتم انتشار الاسلام ع              |
| ۲۳  | - | •   | • | • | •    | •    | كيف يسود الاسلام في اورسا "           |
| 20  | • | ٠   | • | • | •    | •    | الناريخ لا يندرك ٠٠٠                  |
| 44  | • | ٠   | • | • | •    | •    | الاف القضايا تننظر حلا                |
| 44  | ٠ | •   | ٠ |   | •    | •    | اهمية الثقافة والاقتصاد               |
| ٣١. | • | •   | * | • | •    | •    | عالم الغيب وعالم الشهادة              |
| ዮ٤  |   |     |   |   |      | •    | هل توقف الاسلام بعد قرن ؟             |
| ۳٥  | ٠ | *** | • | • | •    | •    | نظرة الاسلام المالية ٠٠٠              |
| ۳۷  | • | •   | ٠ | • | •    | •    | من مفاهيم الأقنصاد الاسلامي           |
| 34  | • | •   | • | • | ريفة | الشر | نظرة شاملة في الأحاديث                |
|     |   |     |   |   |      |      | من كنوز الحديث الشريف                 |
|     |   |     |   |   |      |      |                                       |





### FOR QURANIC THOUGHT

### الصفحة

| ٤٣  | • | • | ٠  | ٠      | • | •   | اهسول التربية في السنة •    |
|-----|---|---|----|--------|---|-----|-----------------------------|
| ٤٥  | ٠ | • | ىي | ـــلا، |   | _اد | خطـوط عريخـــة في الاقتصـــ |
| ٤Y  | • | ٠ | •  | -      | • | •   | ين المحدث والفقيه ، ،       |
| ٤٩  | • | • | •  | •      | ٠ |     | سمول الاحاديث الشريفة       |
| ٠۵  |   | • |    | •      | • | ٠   | ور السنة في وحدة الأملة     |
| ۵١  | • | • |    |        | • | ين  | خطة المبشرين في غرو المسلمي |
| ٥٧  |   |   | •  | •      | • | •   | مرف الأجيال عن اهدافها      |
| ٥٩  |   | • | •  |        | • |     | مفارقات عجيبة ٠٠٠٠          |
| 11  | ٠ | • |    | •      | • | •   | حوار مع التلبفزيون الفرنسي  |
| 77  |   | • |    |        | • | •   | ين حصارنين ٠ ٠              |
| 72  |   | • | •  |        | • |     | اس الأمة الاسسلامية ٢٠      |
| 30  |   | • |    | •      | ٠ | •   | اوربا نحمل احقادها ٠        |
| 79  | ٠ |   | •  | •      | ٠ |     | اهانة بالاستاذ جارودي ٠     |
| ٧١  |   | • |    |        | • |     | الأسناذ جارودي وخطة العمل   |
| 4.5 |   |   |    |        |   |     | تحدير الأساد حارودي من ا.   |
| ۲۷  | • |   | •  | •      | • | •   | موضوعات الساعة              |
| ٧٩  |   | • | •  | •      | • | •   | دداءات الى الأمة ٠٠٠        |
|     |   |   |    |        |   |     | معفيب على الحوار            |
|     |   |   |    |        |   |     | ٠ - ناستانا ساس وغدد        |





زقم الايسداع ۱۹۹۵ / ۸۸ الترقيم الدولى ٠ ـ ١٤٠ ـ ٣٠٧ - ٩٧٧

١..













### To: www.al-mostafa.com