يوسف القرضاوي











## خطسابنسا الإسسسلامي في عصسر العولمسة





## الطبيعية الأولييي ١٤٧٤هـ ٢٠٠٤م

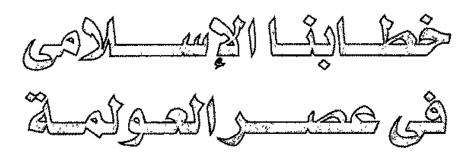
جيستيع جستوق الطسيع محسفوظة

## © دارالشروقــــ

القاهرة: ٨ شارع سيبويه المصرى ـ رابعة العدوية ـ مدينة نصر ص. ب: ٣٣ البانوراما ـ تليفون: ٢٠٣٩٩ ٤ فاكــــــس : ٢٠٧٥٦٧ (٢٠٢) فالمدوني: .email dar@shorouk, com.



# يوسـف القرضـاوي



دار الشروقـــــ







### من الدستورالإلهي أعوذ بالله من الشيطان الرجيم

﴿ ادْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ (النحل: ١٢٥).

﴿ قُلَّ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةً أَنَا وَمَنِ التَّبَعَنِي وَسُبْحَانَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (يوسف: ١٠٨)

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلاَّ بِلسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ فَيُضِلُّ اللَّهُ مَن يَشَاءُ وَيَهَدِى مَن يَشَاءُ وَيَهَدِى مَن يَشَاءُ وَيَهَدِى مَن يَشَاءُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ (إبرآهيم: ٤).

﴿ وَقُلِ لَعَبَادِي يَقُولُوا الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنزَغُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِإِنسَانِ عَدُوًّا مُبِينًا ﴾ (الإسراء: ٥٣).







## من مشكاة النبوة

عن أنس بن مالك أن النبي عليه قال: «يسروا ولا تعسروا، وبشروا ولا تنفروا». رواه البخاري ومسلم.

وعن سهل بن سعد قال: قال رسول الله على الأن يهدى الله بك رجلا واحدا خير لك من حُمْر النَّعَم». رواه البخارى ومسلم.







### بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمسة

الحمد لله وكفي، وسلام على رسله الذين اصطفى، وعلى خاتمهم المجتبى، محمد وآله وصحبه ومن بهم اقتدى فاهتدى.

(أما بعد)

فقد كتب كثيرون بعد أحداث الحادى عشر من سبتمبر ٢٠٠١م الشهيرة -يطالبون بوجوب إعادة النظر والمراجعة لخطابنا الديني الإسلامي، وخصوصا بالنسبة للآخر، ونظرتنا إليه، وموقفنا منه.

وهذا الكلام بعضه حق، وبعضه باطل، وبعضه حق أريد به باطل.

فمن الحق: أن بعض الأفراد أو الفئات منا، تنهج نهج التشدد والغلو، ولا سيما مع الآخر، أي مع المخالفين في الدين، أو المخالفين في المذهب، أو المخالفين في الفكر، أو المخالفين في السياسة.

والحمد لله، أن وفقني للوقوف في وجه تيار الغلو والتطرف، منذ أمسكت القلم لا دخل ميدان التأليف(\*).

ونهج الغلو والتشدد مكروه بمقتضى الفطرة، مذموم بحكم الدين، وهو أكثر ذما في عصر تقارب فيه الناس ثم ازدادوا تقاربا، حتى أصبحوا كأهل قرية واحدة.

<sup>(</sup> الله ) في أول كتاب لى ، وهو كتاب (الحلال والحرام في الإسلام) منذ سنة ١٩٦٠م، وأن أتبني تيار الوسطية والاعتدال ، الذي يتميز بعدة خصائص منها: التيسير في الفتوى والتبشير في الدعوة ، والدعوة إلى =



ومن الحق أن يراجع الناس أفكارهم ومواقفهم واجتهاداتهم، على ضوء المستجدات، وفي إطار الثوابت التي لا تتغير بتغير الزمان والمكان، كما قال علماؤنا بوجوب تغير الفتوى بتغير موجباتها.

فقد توجب هذه المراجعة تغييرا في مضمون بعض المقولات، وقد توجب تغييرا في أسلوبها، وقد توجب تغييرا في ترتيبها في سلم الأولويات، إلى غير ذلك.

ومن الحق أن كثيرا من المخلصين من المسلمين أنفسهم شعروا بضرورة هذا التغيير، ودعوا إليه، ومنهم إخوة نثق بدينهم وإيمانهم، كما نثق بتفكيرهم وسداد نظرتهم، في أمريكا نفسها، وفي أوروبا أيضا.

وإذا كان هذا من الحق، فإن من الباطل ما يطالب به بعض الناس: أن نشكّل لنا دينا من جديد، نحذف منه ونبقى، ونغير فيه ونبدل، وفق ما تطلبه أمريكا وحلفاؤها!

وعلى هذا يجب أن نغير مناهج تعليمنا الديني كلها، وخطابنا الديني كله، حتى ترضي عنا أمريكا، وما هي براضية، فما يرضي هؤلاء إلا أن ننسلخ من ديننا ﴿ وَدَّ كَشِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكَتَابِ لَوْ يَرِدُونَكُم مِنْ بَعْد إِيمَانِكُمْ كُفًارًا حَسَدًا مِنْ عند أَنفُسِهِم مِنْ بَعْد مِنْ تَرْضَىٰ عَنكَ الْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَىٰ حَتَّىٰ نَتَبَعَ مَلْتَهُمْ ﴾ (البقرة: ١٠٩) ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ الْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَىٰ حَتَّىٰ نَتَبَعَ مَلْتَهُمْ ﴾ (البقرة: ١٢٠).

ولقد سلكت بعض الأنظمة العربية والإسلامية هذا السبيل منذ زمن ، فاتخذت فلسفة (تجفيف المنابع) أى منابع التدين الإيجابي الذي يربى الشخصية المسلمة ، والعقلية المسلمة ، والنفسية المسلمة ، وحذفت ولا تزال تحذف كل ما يغرس معاني القوة والبطولة والغيرة على الحق ، والجهاد في سبيل الله ، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وحاربت كل دعوة صادقة لإحياء الإسلام الصحيح ، وتربية الناس عليه ، وشجعت إسلام الخرافات والأضرحة والدروشة ، لأنه مشغول عنها ، بل سائر في ركابها ، ساكت عن مظالمها وانحرافاتها .

الحوار والتسامح مع المخالفين. وتجسد هذا النهج بوضوح أكثر، حينما برزت (الصحوة الإسلامية المعاصرة) منذ أوائل السبعينيات ولمست حاجتها إلى التسديد والترشيد، حتى لا تحرفها موجات الغلو والتنطع الذي اعتبره الإسلام من مهلكات الأمة.



إننا نرحب بتجديد الخطاب الديني، والارتقاء به، وتطويره إلى ما هو أحسن وأمثل: فكرة وأسلوبا، أو مضمونا وشكلا، والمسلم ينشد الأحسن دائما. ولكنا نحذر من خطورة التنادي المستمر بتغيير الخطاب الديني الإسلامي في هذا الوقت خاصة، ولا سيما من أقلام مشبوهة، لا يهمها أمر الدين ولا أهله، وليس لله ولا للآخرة مكان في حياتها الفكرية أو السلوكية، ولا تبالي برضا الله أو سخطه، لكن يعنيها كل العناية: أن يرضى السيد الأمريكي عنها، وأن ينفحها ببعض بركاته وكراماته!

إن التغيير في هذا الوقت، أو في هذه (الهوجة) محفوف بخطرين:

الأول: خطر الإذعان للضغوط الأمريكية المدجمة بالسلاح والمال والعلم والدهاء والتخطيط، فيستجيب لهم منا من يستجيب رغبا ورهبا، ويصنع لنا (إسلاما أمريكانيا) لا يهمه ارضاء الله بقدر ما يهمه إرضاء (العم سام)!

والثانى: خطر تمكين الفتات اللادينية: لتساهم فى توجيه المرحلة القادمة للأمة، بترويج فكرها المستورد، ومفاهيمها الدخيلة، تحت عنوان التجديد والتطوير، وإنما هو التبديد والتخريب.

فالواقع أننا نخشى من تيارين كلاهما أشد خطرا من الآخر:

١ ـ تيار الغلو والتشدد والتنطع ، الذي يريد أن يضيق على الأمة ما وسع الله .
ويعسر عليها ما يسر الله ، وإن يعادى العالم كله ، ويقاتل الناس جميعا ، ولو
سالموا المسلمين ، ولا يتسامح مع مخالف له ، مسلما أو غير مسلم .

٢ ـ وتيار الانفلات والتسيب، الذي اتخذ إلهه هواه، فلا يرجع إلى أصل، ولا يتقيد بنص، ولا يستند إلى إمام معتبر. إنه رفض اتباع أئمة الإسلام، ورضى بتقليد أئمة الغرب، فمنهم يستمد، وعليهم يعتمد، وبهم يصول ويجول!

لهذا كان على أهل العلم والدعوة، وخصوصا دعاة المنهج الوسطى: أن يقولوا كلمتهم، ويبينوا وجهتهم، ويشرحوا رسالتهم، في خضم هذه الفتن المتلاحقة التي تذر الحليم حيران، وفي هذا الجو الرهيب الذي يحاط فيه بالأمة من كل جانب. وعليهم أن يعضوا بالنواجذ على الحق الذي ائتمنهم الله عليه، معتصمين بحبل الله المتين. ﴿ يُلِغُونَ رِسَالاتِ اللّهِ وَيَخْشُونَهُ وَلا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلاَّ اللّهَ ﴾



(الأحرَابِ: ٣٩). ﴿ فَمَن يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَىٰ لا انفصام لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَليمٌ ﴾ (البقرة: ٢٥٦).

وأود أن أنبه هنا على حقيقة ناصعة لا ريب فيها، وهى: أن خطابنا الإسلامى - بحمد الله تعالى - منذ نحو أربعين سنة أو تزيد (١): هو هو، لم يتغير ولم يتبدل منذ هدانا الله بفضله وتوفيقه ، إلى اختيار (منهج الوسطية) وهو المنهج الذي رأيته معبرا عن الإسلام الحق، وعن منهج الأمة التي مدحها الله بقوله: ﴿وكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمّةً وَسَطًا ﴾ (البقرة: ١٤٣) وحقيقته: إقامة الوزن بالقسط في الأمور كلها، بعيدا عن الطغيان والاحسار، اللذين حذر القرآن منهما، كما قال تعالى: ﴿والسَّمَاء رَفَعَهَا ووضع الميزان ﴿ والرحمن: ٧ - ٩ ) .

فما نقدمه اليوم ليس جديدا على نهجنا، ولا هو من ثمرات ١١/٩/١١ ولذا نجد فيه مقتبسات كثيرة من كتبنا القديمة.

الجديد اليوم: أن كثيرا من المسلمين ممن كانوا يعارضون تيار الوسطية: أصبحوا ينادون به، ويشعرون بالحاجة إليه، حتى بعض الحكام انتبهوا إلى أهمية هذا الأمر، وضرورة التمسك به، وتربية الأمة عليه، بعد أن كانوا يرفضونه، ويقاومون دعاته.

﴿ فَلِلَّهِ الْحَمْدُ رَبِّ السَّمَوَاتِ وَرَبِّ الأَرْضِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ( ٣٦ وَلَهُ الْكِبْرِياءُ فِي السَّمُواتَ وَالأَرْضِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ (الجاثية: ٣٧).

ولا أريد أن اختم هذه المقدمة، حتى أنبه على قضية مهمة، وهى: أن أمريكا والغرب يطالبوننا نحن المسلمين، أن نراجع خطابنا الدينى، وأن تسعى لتغييره وتطويره، ولكن أحدا لم يطلب منهم ـ كما طلبوا منا ـ أن يغيروا هم من خطابهم. فاليمين المسيحى المتطرف هو الذى يقود أمريكا اليوم، ويرسم سياستها، والرؤساء الأمريكان من عهد (كارتر) إلى اليوم، من أنصار هذا اليمين، حتى جاء (بوش) الصغير، وجسد هذا التطرف اليميني بقوة ووضوح، وقال فيما قال: إن ربي أمرنى: أن أضرب ابن لادن فضربته! وأمرنى أن اضرب صدام حسين، فضربته!

<sup>(</sup>١) أي منذ نشرت الطبعة الأولى من كتاب: (الحلال والحرام في الإسلام) سنة ١٩٦٠م.



هذا اليمين المسحيى المتطرف هو الذى يساند الصهيونية المغتصبة الظالمه فى اعتداءاتها اغتصابها وظلمها، ويحمى بقوته ما اغتصبته بالدم والعنف، ويؤيدها فى اعتداءاتها المستمرة على الشعب الفلسطينى، بالمال والسلاح والفييتو، بناء على رؤى واجتهادات دينية عنده، هى التى زينت له حماية الاغتصاب والطغيان، والمعاونة على الإثم والعدوان. فلماذا لا يراجع بوش وجماعة اليمين المتصهينين رؤاهم واجتهاداتهم التى دفعتهم إلى تأييد العدوان والمعتدين، وغض الطرف عن كل ما يصيب أبناء فلسطين من الأذى والبلاء فى أنفسهم وأموالهم وذراريهم وبيوتهم ومزاوعهم ومرافق حياتهم كلها؟!!

ولماذا لا يطالب اليهود بمراجعة خطابهم الديني الذي أغراهم باغتصاب فلسطين، واخراج أهلها منها، وتشريدهم في آفاق الأرض بغير حق، وضرب من بقى منهم بالصواريخ والمروحيات والدبابات، تقتل وتدمر بلا هوادة ولا رحمة؟ ولماذا لم يفعل ذلك آباؤهم منذ نحو تسعة عشر قرنا من الزمان، حينما ضربهم الرومان ضربة قاضية، قطعتهم في الأرض أما؟ لماذا أغفل آباؤهم الوعد الإلهي المزعوم لهم آلاف السنين، ثم تذكروه فجاة في هذا العصر؟

أتمنى على الذين يدعون المسلمين أن يراجعوا خطابهم الدينى: أن يدعوا اليهود والمسيحيين أن يغيروا خطابهم ولاهوتهم أيضا، فهذا هو مقتضى العدل والمساواة بين الخصوم.

أما نحن فقد راجعنا خطابنا من قديم، بدعوة من ديننا نفسه، لا بطلب من بوش ولا غير بوش.

والحمد لله رب العالمين.

الفقير إليه تعالى يوسف القرضاوى

الدوحة: شوال ۱٤۲۳هـ يناير ۲۰۰۳م







## خطابنا الديني في عصر العولمة تههيد هل يتغير الخطاب الديني؟

#### المقصود بالخطاب الديني أوالإسلامي،

قبل أن نتحدث عن خطابنا الديني الإسلامي، وما ينبغي أن يكون عليه: يحسن بنا أن نحدد: ما المقصود من هذه الكلمة التي شاعت وانتشرت على الألسنة والأقلام؟

فى رأيى أن المراد بخطابنا الدينى الإسلامى: البيان الذى يوجه باسم الإسلام إلى الناس مسلمين أو غير مسلمين، لدعوتهم إلى الإسلام، أو تعليمه لهم، وتربيتهم عليه: عقيدة أو شريعة، عبادة أو معاملة، فكرا أو سلوكا. أو لشرح موقف الإسلام من قضايا الحياة والإنسان والعالم: فردية أو اجتماعية، روحية أو مادية، نظرية أو عملية.

وهذا الخطاب يتميز بالسعة والشمول، بقدر سعة الإسلام وشموله، فهو يشمل (الفرد): ببجسمه وعقله وروحه ووجدانه. ويشمل (الأسرة) بمعناها الموسع: بعلاقاتها الزوجية والأبوية والأخوية والرحمية. ويشمل (المجتمع) بكل طبقاته وتكويناته الدينية والعرقية واللغوية والاقتصادية وغيرها. ويشمل (الأمة) بكل شعوبها وأوطانها، وهي أمة الإجابة، التي جعلها الله أمة وسطا، واعتبرها أمة واحدة. ويشمل (الدولة) التي تحكم الأمة بما أنزل الله لها من الكتاب والميزان، وتقيم القسط بين الناس، وتحرس الدين، وتسوس الدنيا به، لا تريد علوا في الأرض ولا فسادا. .



ويشمل (العالم) كله، فهو يوجه الدعوة إليه، ويقيم العلاقة معه متعاونا على البر والتقوى لا على الإثم والعدوان، متضامنا في مواجهة الطغيان والاستكبار في الأرض، مساندا للمظلومين والمستضعفين من الرجال والنساء والولدان، الذين لا يستطيعون الدفاع عن أنفسهم أمام ظلم الجبابرة، وجبروت الظالمين.

يتعرض هذا الخطاب لقضايا دينية خالصة، تتعلق بالعقائد والغيبيات، أو بالعبادات الشعائرية.

وقد يتعرض لقضايا أخلاقية، تتصل بالقيم العليا، والفضائل والسلوكيات الإنسانية الراقية.

وقد يتعرض لقضايا اجتماعية، تتعلق بالرقى بالمجتمع من حضيض المادة والإباحية والنفعية التي عرفت فيها المجتمعات المادية المعاصرة، وحل مشكلات المجتمع من الفقر والجهل والمرض والرذيلة والفساد الخلقي، والتظالم الاجتماعي، والاستبداد السياسي.

وقد يتعرض لقضايا فكرية أو اقتصادية أو سياسية أو دولية ، ليقدم العلاج لها في ضوء تعاليم الإسلام .

الخطاب الإسلامي إذن ليس مقصورا على الروحانيات وشئون الغيب، كما يريد بعض الناس أن يحصره.

ونظرا لهذا الشمول والامتداد والتنوع: كان لهذا الخطاب خطره وأثره، إذا وضع في يدمن لا يحسنه، ولم يعد الإعداد الكافي للقيام به، لا من حيث الفقه في الدين، ولا من حيث الفقه في العصر والواقع، فهو يخلط ويخبط، ويهرف بما لا يحرف. وضحية ذلك: المجتمع المسكين، والدين نفسه، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

يتخذ هذا الخطاب أساليب شتى قديمة وحديثة: من الخطبة والمحاضرة والدرس والحديث والمقالة والرسائة والكتاب والندوة والبحث الميداني، والتحقيق الصحفى، والبرنامج الإذاعي أو التليفزيوني، والعمل الدرامي، ويمكن أن يستخدم فيه النثر والشعر والزجل، والقصة والمسرحية.



كما يمكن أن يستخدم فيه كل أجهزة الأعلام المعاصر وآلياته: المكتوبة والمسموعة والمرئية، محلية وإقليمية وعالمية، من الإذاعات الموجهة، إلى القنوات الفضائية، إلى شبكة (الإنترنت).

وهذا الخطاب الإسلامى: قد يظهر فى صيغة دعوية تربوية، أو فى صيغة فقهية تشريعية، أو فى صيغة فقهية تشريعية، أو فى صيغة فكرية فلسفية، وإن كان التركيز الأكبر على (الصيغة الدعوية) فهى الأصل والأساس فى الخطاب الدينى.

#### هل يتغير الخطاب من عصر إلى آخر؟

هل يتغير الخطاب الديني من عصر إلى آخر؟ وهل الخطاب في عصر العولمة (١) غيره فيما قبله من العصور؟ وهل كل عصر له خطاب يخصه؟ هل الخطاب مثل أزياء الناس: زى للشتاء وزى للصيف، وزى لأهل المدينة وآخر لأهل القرية، وزى لأهل كل مهنة يختلف عن زى أهل مهنة أخرى؟

أليس الدين - الذي يستمد منه الخطاب - ثابتا ، فلماذا يتغير الخطاب ويتنوع بأسباب شتى؟

هذه التساؤلات تحتم علينا أن نبين: أن الدين في أصوله وكليّاته العقائدية، والتعبدية والأخلاقية، والشرعية، لا يتغير، ولكن الذي يتغير هو أسلوب تعليمه والدعوة إليه.

وإذا كان المحققون من أئمة الدين وفقهائه قد قرروا: أن الفتوى تتغير بتغير الزمان والمكان والعرف والحال. والفتوى تتعلق بأحكام الشرع. فإن نفس هذا المنطق يقول: إن تغير الدعوة أو الخطاب بتغير الزمان والمكان والعرف والحال أحق وأولى.

فما يقال للمسلمين غير ما يقال لغير المسلمين.

وما يقال للمسلم الحديث العهد بالإسلام غير ما يقال للمسلم العريق في الإسلام

<sup>(</sup>١) راجع في (مفهوم العولمة) كتابنا (المسلمون والعولمة) ص ٩ -١٧ طبعة دار التوزيع والشر الإسلامية بالقاهرة.



وما يقال للمسلم الملتزم المستقيم، غير ما يقال للمسلم المتفلت العاصى لربه. وما يقال للمسلم في دار الإسلام غير ما يقال للمسلم في مجتمع غير إسلامي.

وما يقال للشباب غير ما يقال للشيوخ.

وما يقال للنساء غير ما يقال للرجال.

وما يقال للأغنياء غير ما يقال للفقراء.

وما يقال للحكام غير ما يقال للمحكومين.

وما يقال في قرية من قرى الخليج، أو صعيد مصر، أو ريف باكستان، غير ما يقال للناس عبر قنوات الفضاء، ويشاهده ويسمعه العالم.

وما يقال للناس في عصور العزلة: غير ما يقال لهم في عصر ثورة الاتصالات، التي جعلت العالم كله قرية واحدة، وهذا أهم ما تدل عليه كلمة (عصر العولمة) أي عصر التقارب العالمي.

لا شك أن هناك أقدارا مشتركة تقال للجميع ويخاطب بها الجميع ، ولكن يبقى هناك خصوصية لكل فئة عمن ذكرنا، توجب على العالم والداعية أن يوجه لها خطابا خاصا، يجيب عن تساؤلاتها، ويحل مشكلاتها، ويرد على شبهاتها.

لما أرسل النبى صلى الله عليه وسلم معاذبن جبل الأنصارى إلى اليمن، قال له: إنك تقدم على قوم أهل كتاب، فليكن أول ما تدعوهم إليه: شهادة أن لا إله إلا الله . . . . الحديث(١).

قال الحافظ ابن حجر في شرح الحديث في تعليل البدء بهذه الجملة "إنك تقدم على قوم أهل كتاب»: هي كالتوطئة للوصية، لتستجمع همته عليها، لكون أهل الكتاب أهل علم في الجملة، فلا يكون العناية في مخاطبتهم، كمخاطبة الجهال من عبدة الأوثان (٢).

۱۸

<sup>(</sup>۱) رواه البخاری عن ابن عباس فی مواضع من کتابه بأرقام (۱۳۹۵، ۱۲۹۱، ۱۲۵۸) وغیرها. ورواه مسلم أیضا.

<sup>(</sup>٢) فتح الياري (٣/ ٣٥٨) شرح الحديث رقم (١٤٩٦) في كتاب الزكاة.



ومن هنا لا يستغرب أن يكون خطابنا الديني في عصر العولمة مغايرا ـ بعض المغايرة ـ لخطابنا الديني قبل عصر العولمة ، إذا ثبت لنا فعلا أن هناك عصر اجديدا يحمل طابع العولمة .

ربما كان خطابنا ـ نحن المسلمين ـ قبل ذلك العصر ، ذا طابع محلى ، أعنى : أننا نخاطب فيه أنفسنا ، ولا نفترض أن هناك أحدا يسمعنا ، أو يقرؤنا ، أو يطلع على إنتاجنا العلمي والدعوى .

وهذا ـ بلا ريب ـ صحيح ، وينطبق على طوائف منا ، كانت تكلم نفسها في داخل دارها ، ولا تحسب أن أحدا ينصت لقولها ، أو يهمه خطابها ، وربما كان خطابها يجرح الآخر ، أو يؤذيه أو يخيفه ، من مضمون خطابه أو لهجته أو من سياقه .

شاركت في أحد البلاد الإسلامية في مؤتمر إسلامي كبير، حضره نحو خمسمائة شخص من أنحاء العالم، وقام أحد المشاركين، ففاجأ الجميع بكلام خرج فيه على خط المؤتمر واتجاهه، وقال: ليس هناك شيء اسمه حوار الأديان، أو تقارب بين الأديان، لأنه لا يوجد إلا دين واحد، وهو الإسلام، قال تعالى: ﴿إِنَّ الدِّينَ عندَ اللهِ الإسلام ﴾ (آل عمران: ١٩) ولا يوجد أديان سماوية غير الإسلام. كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَعْ غَيْرَ الإسلام دِينًا فَلَن يُقبَلَ مِنْهُ ﴾ (آل عمران: ١٥).

وكان بجوارى رئيس المؤتمر، فقلت له: إن هذا المتحدث قال كلاما خطيرا، يمكن أن يشوه صورة هذا المؤتمر، واتجاهه الإيجابي، إذا لم يرد عليه، ويفند ما قاله. قال: هذا كلام يقوله بيننا، ولن يتجاوز هذه القاعة.

قلت له: هذا مردود عليه من وجهين:

الأول: أنه لم يعد هناك أحد يكلم نفسه، أو فئة تستطيع أن تحصر كلامها داخل قاعة مغلقة، فهنا صحفيون ومندوبون لإذاعات وتليفزيونات، ينقلون كل ما يقال هنا إلى أنحاء الدنيا.

والثانى: أن ما قاله في ذاته غير صحيح، فهناك أديان غير الإسلام، وقد قال تعالى: ﴿ لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِي دِينِ ﴾ (الكافرون: ٦).



والآية التي استدل بها ترد عليه: ﴿ وَمَن يَنْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلامِ دِينًا ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَمَا يَنْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلامِ دِينًا ﴾ وقال تعالى: ﴿ يَا أَهْلَ الْكَتَابِ لَا تَغْلُوا فِي دينكُمْ ﴾ (المائدة: ٧٧).

ثم نحن مأمورون بالحوار دينا، فقد قال تعالى: ﴿ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (النحل: ١٢٥).

وربحا كان هذا الخطاب يحتقر الآخرين أو لا يلقى لهم بالا، ولا يقيم لهم وزنا. وربحا كان مشحونا بالغضب عليهم، والبغض لهم بسبب موقفهم من الإسلام وقضايا أمته، والوقوف مع أعدائه.

وربما كان هذا نتيجة لعدم المعرفة الكافية بالآخر. وقد قال العرب قديما: من جهل شيئا عاداه.

ربما كان هذا أو كان غيره، فكل هذا مسوغ للنظر في خطابنا الديني ـ المسموع والمقروء ـ هل هو ملائم لعصرنا أو لا؟ وهل يتحقق به الدعوة إلى الله على بصيرة؟ وهل استوفى شروط الكلام البليغ الذي يجسد المطابقة لمقتضى الحال مع فصاحته؟

ومما لا خلاف عليه: أن الخطاب الديني يختلف باختلاف المدرسة التي ينتمي إليها الداعية ويعبر عنها.

فخطاب الصوفي غير خطاب الأثرى، وخطابهما غير خطاب المتكلم. وهو غير خطاب الفقيه.

وخطاب الفقيه الملتزم بتقليد مذهب غير خطاب الفقيه المتحرر من ربقة التقليد.

وخطاب الداعية المخاصم للتصوف كله غير الذي يأخذ منه ما صفا ويدع ما كدر.

وخطب الداعية المحصور في تراث السابقين غير الذي انفتحت عينه على العصر وثقافته وتياراته .

وخطاب الداعية الذي لم يخرج من بلده غير الداعية الذي جاب الآفاق، وعرف الناس والأديان والمذاهب والثقافات.

۲.



وكل هذا من أسباب تنوع الخطاب الديني في الجملة، وإن كان الأصل المتفق عليه : أن يستمد الجميع من مُحكمات القرآن، وصحيح السنة، وما اتفق عليه سلف الأمة، فإن هذه الأمة لا تجتمع على ضلالة.

والمنهج الأمثل: أن يجمع خطابنا الدعوى الإسلامي: بين روحانية المتصوف، وتحسك الأثرى، وعقلانية المتكلم، وعلمية الفقيه. يأخذ من كل صنف خير ما عنده، ويمزج بينها في تناسق وانسجام.

#### القرآن نفسه دليل تغير الخطاب،

وأقوى دليل على تغير الخطاب بتغير ملابساته وموجباته: هو القرآن ذاته، فقد رأينا خطاب القرآن المكنى (أى قبل الهجرة إلى المدينة) غير خطاب القرآن المدنى، وهو أمر معروف مقرر لدى دارسى القرآن، ويلحظه كل من يقرأ القرآن، ويعرف السور المكية فيه من السور المدنية.

فموضوعات القرآن المدنى تختلف عن موضوعات القرآن المكى في الجملة، وأسلوب القرآن المدنى يختلف عن أسلوب القرآن المكى في الجملة.

موضوعات القرآن المكى تدور - أساسا - حول ترسيخ العقيدة من التوحيد بأقسامه المختلفة ، وإثبات النبوة ، والجزاء في الآخرة ، والإيمان بالغيب ، والدعوة إلى العسمل الصالح ، ومكارم الأخلاق ، وما يؤيد ذلك من قصص الرسل والمؤمنين ، والرد على المخالفين .

وموضوعات القرآن المدنى تدور حول إقامة المجتمع المؤمن، والتشريع له، ولذا لم ينزل في مكة: ﴿ يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آمنوا ﴾ فكل ما يحتاج إليه المجتمع من عبادات ومعاملات وتشريعات وعقوبات، تجده في السور المدنية.

وأسلوب القرآن المكى غير أسلوب القرآن المدنى في الجملة أيضا، فالأسلوب المكى تغلب عليه الشدة والحرارة، والنبرة السريعة، وتكرار بعض اللوازم، كما في سورة الشعراء، وسورة القمر، وسورة الرحمن، وسورة المرسلات. يخاطب القلوب، ويثير المشاعر، ويجابه المكابر، ويفحم المعارض.

بخلاف الأسلوب المدني، فإنه أسلوب تعليمي تشريعي هادئ النفس، هادئ



النبرة، يخاطب العقول أولا، وإن لم يخل من مخاطبة القلوب، لأن موضوعه التشريع والتعليم.

وسر تغير الخطاب هنا وهناك: أن سور القرآن مكية ومدنية تراعى المخاطب وتكلمه بما يناسبه: القرآن المكى يخاطب أولا المشركين المناوئين لعقيدة التوحيد، والجاحدين لنبوة محمد، والمتطاولين عليه، ولذا ساد الخطاب لغة الشدة والسخونة. وأما القرآن المدنى فهو يخاطب الجماعة المؤمنة الجديدة، التي يكلفها بالأوامر والنواهي، والتوجيهات والتشريعات، ولذا ساد الخطاب لغة الهدوء والتعليم.

ومن قرأ سورة مدنية كسورة البقرة، وسورة مكية كسورة الشعراء، يتبين له الفرق في الخطاب واضحا بين السورتين، في المضمون وفي الأسلوب.

#### مشروعية تجديد الدين،

ومن الأدلة على شرعية تطوير الخطاب أو تحسينه أو تغييره إلى ما هو أمثل وأليق وأبلغ: الحديث النبوى الذى رواه أبو داود والحاكم والبيهقى عن أبى هريرة: أن رسول الله عربي قال: "إن الله يبعث على رأس كل مائة سنة لهذه الأمة: من يجدد لها دينها»(١).

وقد سمعت بعض الدعاة الكبار في عصرنا، يرفض هذا الحديث، بدعوى أن الدين ثابت، ولا يتجدد. وما معنى تجديد الدين؟ هل نصدر طبعة جديدة للقرآن الكريم مزيدة ومنقحة؟ إن القرآن لا يقبل الزيادة ولا النقص، ولا التغيير والتبديل، فلا معنى إذن للتجديد.

ورأيى: أن رد الحديث الذي صححه عدد من الأئمة المختصين بمثل هذا المنطق: لا يجوز. فهذه طريقة المنحرفين من أهل البدع والضلالات الدينية والفكرية. فهم يفسرون النص تفسيرا خاطئا، ويعطونه مضمونا لا يستقيم مع منطق العقل أو منطق الدين، ليتاح لهم أن يحكموا ببطلانه وبرده.

27

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود في كتاب الملاحم من سننه، والحاكم في المستدرك، والبيهقي في معرفة السنن.



ولكن المنهج المستقيم: أن نثبت النص الصحيح، ونفسره تفسيرا مقبولا، في ضوء القواعد المقررة، والمسلّمات الدينية والعلمية.

ولهذا نقول هنا: إن هذا الحديث ثابت حيث أثبته أهل العلم، وهو بهذا يعطينا مبدأ مهما، وهو: شرعية التجديد للدين. ولكن ما معنى التجديد المطلوب؟

ونبادر فنقول: إن التجديد لا يمس (الثوابت) التي لا تتغير بتغير الزمان والمكان والمإنسان: من العقائد والعبادات وأصول الفضائل والرذائل، والأحكام القطعية في ثبوتها ودلالتها. فهذه هي التي تجسد وحدة الأمة الفكرية والشعورية والسلوكية، وتحفظها من أن تذوب وتتفكك.

لا يمس التجديد هذه الثوابت، إلا من جهة أسلوب عرضها وتعليمها للناس، فهذا هو الذي يدخله التجديد والتطوير.

أما غير الثوابت، فهى التى يدخلها الاجتهاد والتجديد. ومعظم أحكام الشريعة من هذا النوع وهى معترك لأفهام أهل العلم الأصلاء، ففيها مجال للاجتهاد الجنئى، والاجتهاد الكلى، الاجتهاد المقيد، والاجتهاد المطلق، الاجتهاد الانتقائى، والاجتهاد الإنشائى.

جمهرة الأحكام في تراثنا الفقهي مختلف فيها بين المدارس والمذاهب، نتيجة لاعتبارات شتى عند كل فقيه. وفي هذا متسع للمجتهد المعاصر: أن ينتقى منها ويتخير ما هو أهدى سبيلا، وأرجح دليلا، وأوفق بتحقيق مقاصد الشرع، ومصالح الناس في هذا العصر. وهذا ما نسميه (الاجتهاد الانتقائي).

وهناك اجتهاد إنشائى إبداعى، فى المسائل الجديدة التى لم يتطرق إليها الفقهاء السابقون، لأنها لم تكن فى زمنهم، ولم تخطر ببالهم، فعلى فقهاء عصرنا أن يجتهدوا لبيان حكم الشرع فى هذه القضايا، كما اجتهد الأثمة السابقون لبيان الحكم فى قضايا زمنهم، مثل كثير من القضايا الاقتصادية والطبية والعلمية والسياسية. وسيجدون فى سعة الشريعة وخصوبة فقهها: حلا لكل مشكل، ودواء لكل داء.



#### ترشيد الصحوة:

لقد أصدرت جملة كتب ورسائل (۱) في ترشيد الصحوة، وتسديد مسيرتها، ومضمونها: ترشيد الخطاب الديني نفسه، وآخرها: كتاب جدّ مهم في نظري، سميته (الصحوة الإسلامية من المراهقة إلى الرشد) رجوت به أن تنتقل الصحوة من طور إلى طور، أعنى من طور (المراهقة) بما يمثله من أحلام وخيالات وتمرد وعاطفية، إلى طور (الرشد) بما يمثله من وعي وهدوء وعقلانية ونضج، ويتمثل في التزام (الخطوط العشرة لترشيد الصحوة)، والانتقال بها إلى المرحلة المنشودة.

هذه الخطوط العشرة التي تنتقل بها الصحوة:

١ ـ من الشكل والمظهر، إلى الحقيقة والجوهر.

٢ ـ من الكلام والجدل، إلى العطاء والعمل.

٣ ـ من العاطفية والغوغائية، إلى العقلانية والعلمية.

٤ ـ من الفروع والذيول، إلى الرءوس والأصول.

٥ ـ من التعسير والتنفير، إلى التيسير والتبشير.

٦ ـ من الجمود والتقليد، إلى الاجتهاد والتجديد.

٧ ـ من التعصب والانغلاق، إلى التسامح والانطلاق.

٨ ـ من الغلو والانحلال، إلى الوسطية والاعتدال.

٩ - من العنف والنقمة، إلى الرفق والرحمة.

١٠ ـ من الاختلاف والتشاحن، إلى الائتلاف والتضامن.

وقد تحدثت في فصول الكتاب المذكور عن كل نقطة من هذه النقاط، أو كل خط من هذه الخطوط: بما يشرحه ويلقى الضوء عليه، ويؤصله تأصيلا شرعيا موثقا

<sup>(</sup>۱) منها: (الصحوة الإسلامية بين الجمود والتطرف) و(الصحوة الإسلامية وهموم الوطن العربى والإسلامي) و(الصحوة الإسلامية بين الاختتلاف المشروع والتفرق المذموم) و(أبن الخلل؟) و(أولويات الحركة الإسلامية) و(فقه الأولويات) وغيرهما. كما أصدرت سلسلة (رسائل ترشيد الصحوة) وقد ظهر منها الآن اثنتا عشرة رسالة.



بأدلته من الكتاب والسنة، وذلك حتى تتضح المفاهيم، وتقوم الحجة، ولا تلتبس الحقائق بالأباطيل، وحتى يتعلم الجاهل، ويقتنع المتردد، وينهزم المكابر، ويهلك من هلك عن بينة، ويحيى من حيَّ عن بينة.

وكم أود أن تنتقل هذه النقاط أو الخطوط العشرة إلى خطابنا الديني المعاصر، وخمصوصا في هذا الزمن الذي يتهم فيه الإسلام والمسلمون بالعنف والإرهاب والغلو والتعصب والانغلاق على الذات، ورفض الآخر، إلى آخر ما يقال.

ولا يمكننا أن نتجاهل دعاوى عدونا أو اتهاماته لنا، لأن صوته عال، شئنا أم أبينا، وأبواقه تملأ أركان الدنيا الأربعة، ولذا كان لا بدلنا أن ندافع عن أنفسنا، ونقول كلمتنا، وتبليغ رسالتنا.

وأرى من المهم للدعاة في عصرنا: أن يقرءوا كتابي هذا عن الصحوة، فهو متمم لكتابنا هذا، أو قل: كتابنا هذا متمم له، ولا يستغنى أحدهما عن الآخر. وقد كان يكن أن أسميه: (الخطاب الإسلامي من المراهقة إلى الرشد) لولا أني شغلت بترشيد الصحوة منذ عدة عقود، فآثرت العنوان الذي ظهر به، والمقصود واضح على كل حال.







## الخطاب الديني كما رسمه القرآن



## منهج الخطاب الدينى كما رسمه القرآن

رسم القرآن منهج الخطاب الديني أو الدعوة الدينية في آية كريمة من سوره المكية، حين قال: ﴿ ادْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ (النحل: ١٢٥).

فهذه الآية خطاب للنبى عَرِيْكُم ، ولكل من يتأتى خطابه من الأمة من بعده . إذ الدعوة إلى الله ، أو إلى سبيل الله ليست خاصة بالنبى عليه الصلاة والسلام ، بل أمته أيضا مطالبة بأن تقوم بدعوته معه وبعده .

وَفَى هَذَا يَقُولِ القَرِآنَ أَيْضًا فَى مَخَاطَبَةَ الرَّسُولَ: ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلَى أَدْعُو إِلَى اللَّهَ عَلَىٰ بَصِيرَةً أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي ﴾ (يوسف: ١٠٨).

فكل من اتبع محمدا والله ، ورضى بالله ربا ، وبالإسلام دينا ، وبمحمد نبيا ورسولا: هو داع إلى الله ، وداع على بصيرة ، بنص القرآن ﴿ أَدْعُو إلى الله على بصيرة أَنَا وَمَنِ اتَبْعَنِي ﴾ .

وبهذا كانت الأمة مبعوثة إلى الأم بما بعث بها نبيها، فهى تحمل رسالته، وتحتضن دعوته، كما قال على الأمة: "إنما بعثتم ميسرين، ولم تبعشوا معسرين»(١).

وقال الصحابي ربعي بن عامر ـرضي الله عنه ـلرستم قائد جيوش الفرس: إن الله ابتعثنا، لنخرج الناس من عبادة العباد إلى عبادة الله وحده، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام.

۲۸

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب الوصوء عن أبي هريرة.



من هنا نرى أن آية سورة النحل ﴿ ادْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ ترسم معالم المنهج المنشود للدعوة أو الخطاب الديني السليم.

#### معالم المنهج المطلوب للدعوة للخطاب الديتي،

وضع القرآن الكريم لمنهج الدعوة إلى الله وإلى سبيله، وسائل تعين الداعية المسلم على أداء مهمته، وتبليغ رسالته. وقد أوجزها القرآن بإعجازه البياني ـ في كلمات معدودة.

#### ١ . الدعوة واجب كل مسلم،

وأول هذه المعالم: العلم بأن هذه الدعوة فرض على كل مسلم. وهو مقتضى الأمر من الله بالدعوة، فكل مسلم مأمور بالدعوة إلى دينه بصورة ما، وبطريقة ما، كما قال تعالى: ﴿ أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرة أَنَا وَمَنِ اتَّبَعْنِي ﴾ .

كل ما في الأمر: أن صورة الدعوة تختلف من شخص إلى آخر، حسب الاستطاعة والإمكان.

فهناك من يدعو إلى الله بتأليف كتاب أو كتب.

وهناك من يدعو إلى الله بإلقاء محاضرة في جامعة أو في مركز ثقافي.

وهناك من يدعو إلى الله بإلقاء خطبة جمعة في مسجد أو إلقاء درس ديني فيه .

وهناك من يدعو بالكلمة الطيبة، والصحبة الجميلة، والأسوة الحسنة.

وهناك من يدعو بالإنفاق على الدعاة ، أو على نشر إنتاجهم ، أو على تأسيس مركز للدعوة ، على نحو ما قال عليه الصلاة والسلام: «من جهز غازيا في سبيل الله فقد غزا»(١) ونحن نقيس عليه فنقول: «من جهز داعيا إلى الله فقد دعا» .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٨٤٣) ومسلم (١٨٩٥) عن زيد بن خالد.



#### ٢. دعوة ريائية إلى منهج الله:

وثانى هذه المعالم: أن يوقن الداعية: أنه يدعو إلى سبيل الله، أى طريق الله، أى مريق الله، أى منهج الله الذى رسمه لهداية الناس، حتى يحسنوا العبادة لله وحده، ويحسنوا التعامل بعضهم مع بعض، وبذلك يسعدون في الدنيا، ويفوزون بحسن المثوبة في الآخرة.

إن الداعية المسلم هذا لا يدعو الناس إلى نفسه، أو إلى قومه، بل يدعوهم إلى ربه وحده ﴿ مَا كَانَ لَبَشَرِ أَن يُوْتِيهُ اللّهُ الْكَتَابَ وَالْحُكُم وَالنّبُوّةَ ثُمّ يَقُولَ للنّاسِ كُونُوا عِبَادًا لِى مِن دُونِ اللّه ﴾ (آل عمران: ٧٩) إنه لا يدعو إلى نظام بشرى، ولا إلى فلسفة أرضية، ولا إلى قانون وضعى، وضع بأمر إمبراطور أو ملك أو رئيس أو أمير، بل يدعو إلى تحرير البشر من العبودية للبشر، فلم يعد في نظر الإسلام بشر يملك أن يشرع لبشر تشريعا مطلقا دائما، يحلل له ما يشاء، ويحرم عليه ما يشاء، كما حدث عند أهل الكتاب في فترة من فترات التاريخ، وهو ما أنكره القرآن بشدة حين قال: ﴿ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُم ورُهْبَانَهُم أَرْبَابًا مّن دُونِ اللّه وَالْمَسيحَ ابْنَ مَرْبَم وَمَا أُمرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا إِلهًا وَاحدًا لاَّ إِلاَّ هُو سُبْحَانَهُ عَمًّا يُشْرِكُونَ ﴾ (التوبة: ٣١).

آن للبشر أن يتحرروا من عبودية بعضهم لبعض، وربوبية بعضهم لبعض، وأن يكونوا جميعا عبادا لله وحده ، الذي خلقهم وسخر لهم ما في السماوات وما في الأرض جميعا منه، وأسبغ عليهم نعمه ظاهرة وباطنة.

ولهذا كانت رسائل محمد عَيَّا إلى ملوك أهل الكتاب مختومة بهذا الآية: ﴿ يَا أَهْلَ الْكَتَابِ مَخْتُومة بهذا الآية: ﴿ يَا أَهْلَ اللَّهَ وَلا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَبَيْنَكُمْ أَلاَّ نَعْبُدَ إِلاَّ اللَّهَ وَلا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلا يَتَّخِذَ بَعْضَنًا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللَّهِ ﴾ (آل عمران: ٦٤).

### ٣. دعوة الناس بأسلوبي الحكمة والموعظة،

وثالث المعالم لهذا المنهج أنه يقوم على دعوة الناس عامة، والمسلمين إلى منهج الله بأسلوبين: أولهما: الحكمة، وثانيهما: الموعظة الحسنة.



#### أسلوب الحكمة:

والحكمة يراد بها: مخاطبة العقول بالأدلة العلمية المقنعة، وبالبراهين العقلية الساطعة، التي ترد على الشبهات بالحجج والبينات، وترد المتشابهات إلى المحكمات، والطنيات إلى القطعيات، والجزئيات إلى الكليات، والفروع إلى الأصول.

كما أن من الحكمة: مخاطبة الناس بما يفهمون، وما تسيغه عقولهم، لا بما يعجزون عن فهمه، وقد قال علي رضى الله عنه: حدثوا الناس بما يعرفون، ودعوا ما ينكرون، أتريدون أن يكذب الله ورسوله؟(١).

#### تكليم الناس بلسانهم،

ومن الحكمة: أن تكلم الناس بلسانهم، ليفهموا عنك، ويتجاوبوا معك، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولِ إِلاَّ بِلسَانِ قَوْمِه لِيُبَيِّنَ لَهُمْ ﴾ (إبراهيم: ٤) وليس معنى الآية مجرد أن يكلم الصيئين باللغة الصيئية، والروس باللغة الروسية فقط، بل معناها الأعمق: أن يكلم الخواص بلسان الخواص، والعوام بلسان العوام، ويكلم الناس في الشرق بلسان أهل الشرق، وفي الغرب بلسان أهل الغرب، ويكلم الناس في القرن الحادي والعشرين بلسانهم لا بلسان قرون مضت.

#### أخذ الناس بالرفق،

ومن الحكمة: أن نأخذ الناس بالرفق فيما نأمرهم به وما ننهاهم عنه، وأن نهيئ أنفسهم لتلقى الأمر والنهى قبل توجيهه إليهم، وأن نأخذ بالمنهج النبوى الذى أمر به الأمة في الدعوة والتعليم، حين قبال: «يسروا ولا تعسروا، وبشروا ولا تنفروا» (٢).

ولا تكلف الناس ما لا يطيقون، حتى لا يردوا أمرك، ويقولوا: سمعنا وعصينا، وقد قال علي الناس المراكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم (٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري معلقا في كتاب العلم من صحيحه.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه عن أنس. كما في اللؤلؤ والمرحان (١١٣١).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه عن أبي هريرة. اللؤلؤ والمرجان (٨٤٦).



#### الحافظة على مراتب الأعمال ونسبها الشرعية،

ومن دلائل الحكمة التى ينبغى أن يحرص عليها الخطاب الدينى الإسلامى المعاصر: المحافظة على مراتب الأعمال وقيمها ونسبها الشرعية، وقد ناقشت هذه القضية من قديم في كتابي (الصحوة بين الجحود والتطرف) فقد رأيت من الخلل الواقع في فهم كثير من فصائل الصحوة الإسلامية، والجماعات الدينية، وكثير من الدعاة والوعاظ والخطباء الدينيين: أنهم أخلوا بالنسب الشرعية بين الأعمال بعضها وبعض. فكبروا الأمور الصغيرة، وصغروا الأمور الكبيرة، وعظموا الأمر الخطير، وقدموا ما حقه التأخير، وأخروا ما حقه التقديم.

فمن المعلوم أن الشرع الإسلامي قد أعطى لكل عمل من الأعمال (تسعيرة) تحدد قيمته بالمعيار الشرعي، فالمأمورات منها: أركان وغير أركان، وغير الأركان منها واجبات ومنها سنن، والمنهيات منها: ما هو من الكبائر وما هو من الصغائر، والصغائر منها ما هو محرم بيقين، ومنها ما اختلف فيه، وبقى في مرتبة الشبهات، ومنها: المكروه تحريما، والمكروه تنزيها.

فلا يجوز أن نذيب الحواجز بين هذه الأمور، وننظر إلى السنة نظرتنا إلى الفرض، أو ننظر إلى المختلف فيه نظرتنا الفرض، أو ننظر إلى المختلف فيه نظرتنا إلى المتفق عليه. فمن الخلل الخطير: أن نجعل بعض الأمور الأساسية هامشية، والهامشية أساسية.

أجل، لا يجوز أن نضخم بعض الأشياء ونعطيها أكبر من حجمها، ولا يجوز أن نبالغ في تقديم بعض الأشياء أو إعطائها أوسع من مساحتها، فهذا سيكون قطعا على حساب غيرها، فمن الحكم المأثورة والتي ثبت صدقها: ما رأيت إسرافا إلا بجانبه حق مضيع.

لقد رأيت بعض الدعاة والخطباء الدينيين يسرفون في بعض الأمور وعرضها على الجمهور، وليس لها في المصادر الإسلامية هذا الحجم، فبعضهم: ألقى أكثر من عشر خطب في (الجن) وعلاقته بالإنسان، ومس الجن، وركوب الجن الإنسان، إلى آخر ما هو معروف في هذا الجانب.

44



وبعضهم ألقى (تسع محاضرات) في تحريم حلق اللحية ، كأنها من فرائض الدين، أو أركان الإسلام.

وبعضهم ألقى مجموعة خطب فى فرضية (لبس النقاب) وتحريم كشف الوجه، واعتبار الوجه عورة، وحشد من الأقوال والنصوص ما يؤيد وجهة نظره، مغفلا رأى الجمهور الذى يرى أن الوجه والكفين لبسا بعورة.

وبعض الوعاظ ألقى أكشر من خطبة في (عذاب القبر) وذكر من الأحاديث الواهية والموضوعة ما يدخل الرعب في القلوب، من حيات كالأفيال، وعقارب كالبغال.

والعجيب: أن هذه الخطب تحوّل إلى أشرطة (كاسيت) تسجل وتذاع وتباع للعامة، الذين تستهويهم المبالغات والتهاويل.

وقد حكى لى أحد الآباء: أن ابنته وعمرها عشر سنوات تستيقظ من الليل، وهى تصرخ مرعوبة، فلما سألته: هل هناك حادث وقع لها، أو شيء ما أدى إلى ذلك؟ قال: إن هذا أصبح يصيبها ويتكرر عليها، بعد أن سمعت شريطا في عذاب القبر لأحد الوعاظ، يتضمن تهويلات تزرع الخوف المرضى في النفوس.

ولقد ذكرت في كتابي (كيف نتعامل مع القرآن العظيم؟) معيارا لمدى الاهتمام بالأشياء والأفكار والأعمال، وهو: أن نهتم بالأشياء على قدر اهتمام القرآن بها، فما أولاه القرآن عناية، وفسح له المجال في سوره وآياته وكرره، وأكدة بصورة وأخرى، فهذا دليل على أهميته وضرورته في الدين، ويجب أعطاؤه من المساحة والعناية ما يليق به.

وما أولاه القرآن عناية أقل ـ كأن لم يذكره إلا مرة أو مرتين ـ فيجب أن يعطى من الاهتمام مثل ذلك .

وما أهمله القرآن تماما ولم يكن له ذكر فينبغي ألا نعيره اهتماما، ما لم توجد عوامل أخرى تقتضي التنويه به، لسبب وآخر، فتقدر بقدرها.

هذا وقد أصدرت كتابا مستقلا، يعالج هذه القضية من جذورها، ويؤصلها تأصيلا شرعيا موثقا بالأدلة من نصوص الشرع ومقاصده، سميته (فقه



الأولوبات). وينبغي على الدعاة والمتقدّمين للخطاب الديني أن يقرءوه ويتدارسوه.

من الحكمة إذن: أن نحسن ترتيب ما نأمر به، وما ننهى عنه، بحيث يأتي كل شيء في موضعه، وفي أوانه، وفي مرتبته.

ليس من الحكمة: أن نكلم الناس في إحدى الفرعيات، وهم يخالفون في إثبات الأصول نفسها، كأن تدعوهم إلى صدقة التطوع، وقد منعوا ركن الزكاة، أو إلى صلاة الضحى، وقد ضيعوا صلاة الفريضة. أو تكلمهم في الأوامر والنواهي قبل أن تثبت العقيدة أولا. روى البخارى وغيره عن ابن عباس: أن رسول الله عنه لما بعث معاذا إلى اليمن قال: «إنك تقدم على قوم أهل كتاب، فليكن أول ما تدعوهم إليه: عبادة الله، (وفي رواية: شهادة أن لا إله إلا الله . . . .) فإذا عرفوا الله فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم خمس صلوات في يومهم وليلهم، فإذا فعلوا الصلاة فأخبرهم أن الله فرض عليهم زكاة من أموالهم تؤخذ من أغنيائهم وترد على فقرائهم. . . الحديث» (١).

قلم يعرض عليهم فرض الصلاة إلا بعد أن يعرفوا الله.

وهذا من الحكمة: أن نثبت الأصول ثم ندعو إلى الفروع . وقديما قال أسلافنا: ما حرمنا الوصول إلا بتضييعنا الأصول .

ومن مجانبة الحكمة: التشديد في النوافل، وقد أهمل الناس الفرائض. ومن قواعدنا العلمية الموروثة: إن الله لا يقبل النافلة حتى تؤدى الفريضة. ومن حكم السلف: من شغله الفرض عن النفل فهو معذور، ومن شغله النفل عن الفرض فهو مغرور.

ومن ذلك: الاشتغال بالمختلف فيه، وقد ضيع الناس المتفق عليه.

مثل الانشغال بتغطية وجه المرأة بالنقاب، وعدم الاكتفاء بالخمار (المعبر عنه في عصرنا بـ «الحجاب») وتأثيم المسلمة المختمرة، في حين أن المعركة الآن لم تعد معركة كشف الوجوه، بل كشف الرءوس والنحور والصدور والذراعين والساقين،

<sup>(</sup>١) البخاري مع الفتح الحديث (١٤٥٨) طبعة السلفية. وقد رواه مسلم أيضا.



وما هو أكثر من ذلك. وشاع لبس ما يسمى (الميني جب) و(الميكرو جب) ونحوها. ورأينا الكاسيات العاريات المميلات المائلات.

وأذكر أنى تكلمت فى هذه القضية مع علامة الجزيرة الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله، فوافقنى على الاكتفاء من المسلمة فى عصرنا بالخمار، على أن تترك البلاد التى التزمت بالنقاب على التزامها.

ولقد أنكر بعض الدعاة على شيخنا الغزالي رحمه الله: تقسيمه تعاليم الدين إلى قشور ولباب وقال: هل في دين الله قشور؟

وقلت لهولاء: هل ترون أن تعاليم الدين في مسرتبة واحدة؟ إن هذا ينافي محكمات القرآن والسنة، ففي القرآن يقول تعالي: ﴿ أَجَعَلْتُم سَقَايَةَ الْحَاجِ وَعَمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ آمَنَ بِاللّه وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَجَاهَدَ في سَبِيلِ اللّه لا يَسْتُوُونَ عِندَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ آمَنَ بِاللّه وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَجَاهَدَ في سَبِيلِ اللّه لا يَسْتُوُونَ عِندَ اللّه ﴾ (التوبة: ١٩). وفي السنة نجد الحديث الصحيح: «الإيمان بضع وسبعون شعبة، اعلاها (لا إله إلا الله). وإدناها: اماطة الأذي من الطريق». فهناك أعلى وأدنى. والقائل: هل في دين الله قشور؟ يرد عليه، بأن عالم الخلق فيه قشور؟ وقد ذم وكذلك عالم الأمر فيه قشور، والقشور لها فائدتها وحكمتها في العالمين. وقد ذم الله تعالى اليهود بأنهم تمسكوا بالقشور وتركوا اللباب، كما في آية ﴿ لَيْسَ البّر أَن الله تُولُوا وُجُوهَكُمُ قَبَلَ الْمَشْرِقُ وَالْمَغُوبِ ﴾ (البقرة: ١٧٧).

### رعاية سنة التدرج،

ومن الحكمة المطلوبة: أن نأخذ الناس بالتدرج، فالتدرج سنة كونية، كما أنه سنة شرعية. أما أنه سنة كونية، فهذا ما نراه في خلق الإنسان، حيث بدأ نطفة، فعلقة، فمضغة، فعظاما مكسوة لحما، ثم ينشئه الله خلقا آخر. ثم يخرج إلى الدنيا وليدا، فرضيعا، ففطيما، فصبيا، فيافعا، فشابا، فكهلا، وفي هذا يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أُطُورًا ﴾ (نوح: ١٤).

وهكذا نرى خلق النبات، حيث يبدأ النبات بذرة، فينتقل من طور إلى طور حتى يصبح شجرة مثمرة.

وهو سنة شرعية، فإن الله تبارك وتعالى أمر رسوله محمدا صلى الله عليه



وسلم أن يرسى العقائد وأصول الأخلاق أولا، كما نرى ذلك واضحا في القرآن المكى، ثم بدأ بأخذه بالجانب العملى، متدرجا بهم شيئا فشيئا، بادئا بإقامة الصلوات، التي فرضت قبل الهجرة، ثم بإيتاء الزكاة وصوم رمضان في السنة الثانية من الهجرة، ثم بعد ذلك فرض الحج على من استطاع إليه سبيلا.

وكذلك بدأ بتحريم بعض المحرمات التى تعتبر من الرذائل الإنسانية المتفق عليها، وأنها من أسباب الفساد والاضطراب في الحياة الإنسانية، مثل قتل النفس وفاحشة الزني، وقتل الأولاد من إملاق واقع أو خشية إملاق متوقع، وأكل مال اليتيم، ونقض العهد، والمشى في الأرض مرحا، ونحو ذلك مما هو أقرب إلى الجانب التشريعي.

ولكنى أرى بعض الإخوة الدعاة لا يراعون التدرج قط فيمن يدعونهم، فبعد أن سقطت الشيوعية، في عدد من الأقطار الإسلامية، مثل البوسنة والهرسك وكوسوفا، وقد ظلت هذه البلاد. وأهلها مسلمون نحو خمسين سنة، معزولين عن الإسلام علما وثقافة وسلوكا، فهم يجهلون (ألف باء) الإسلام.

فكانوا في حاجة إلى أن نأخذهم بالمنهج التدرجي الحكيم. فنبدأ بما اتفق عليه المسلمون لا بما اختلفوا فيه، من العقائد والأحكام.

ولكن بعض الإخوة أصلحهم الله لم يراعوا ذلك، فبدءوا بشن حملة على عقائد الأشاعرة والماتريدية، الذين يدين بمذهبهم جمهور المسلمين في المشارق والمغارب، وتقوم المدارس والجامعات الدينية في أنحاء العالم الإسلامي على تدريسه.

هذا مع أن معركتنا اليوم ليست مع من يؤمن بالله وبلقائه وحسابه، ولكنه يؤول (يد الله) بأنها القدرة أو يؤول (وسع كرسيه السماوات والأرض) بأنه كناية عن سعة ملكه، وعظمة سلطانه.

إن معركتنا الحقيقية هي مع الملاحدة الذين يجحدون وجود الله بالكلية، ويقولون: لا إله، والحياة مادة.

ثم بدأ هؤلاء الإخوة الدعاة الطيبون يطالبون الرجال بإطلاق اللحي، وتقصير



الثياب، والنساء بلبس النقاب، بل بعضهم حمل معه عدة آلاف من (النُّقُب) ليلبسها النساء، اللائي بينهن وبين الخمار مراحل ومراحل.

ثم إذا كنا في قلب ديار الإسلام والعرب، مبتلين بحليقي اللحي، فهل نبدأ بدعوة هؤلاء المسلمين الأوروبيين الذين عاشوا نصف قرن تحت وطأة الشيوعية بما عجزنا عن تحقيقه في قلب بلادنا العربية والإسلامية؟

وهل إطلاق اللحية من أركان الإسلام أو من فرائضه حتى نبدأ بها، ونعطيها هذه الأهمية في الدين؟

كما نرى هؤلاء الدعاة الطيبين يبدءون بحملة على التصوف كله، واتهامه بأنه دخيل على الإسلام، لا يفرقون بين سنى ومبتدع، بين مستقيم ومنحرف.

هذا مع أن الأمة عامة، وهذه الشعوب خاصة: في حاجة إلى تربية ربانية تخرجها من جحيم المادية المعاصرة، التي شغلت الناس بالدنيا عن الآخرة، وبالخلق عن الخالق، وبالمادة عن الروح. تربية إيمانية أخلاقية هي جوهر التصوف الصحيح الذي عبر عنه بعضهم بكلمة موجزة بأنه: الصدق مع الحق، والخُلُق مع الخَلْق. وبعبارة أخرى: التقوي مع الله، والإحسان مع الناس. إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا وَالَّذِينَ هُم مُحْسِنُونَ ﴾ (النحل: ١٢٨).

ومن الحكمة التى يجب أن يتحلى بها الدعاة فى دعوتهم: الرفق بالمدعوين والتلطف والرحمة بهم، والإشفاق عليهم. كما وصف الله رسوله بقوله: ﴿ فَبِما رحْمة مَنَ اللّه لنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لانفضُوا مِنْ حَوْلكَ ﴾ (آل عمران: ٩٥١) هذا وهو رسول الله المؤيد بوحيه، ولكن البشر لا يطيقون الفظ الغليظ ولوكان هو الرسول الأمين.

#### أسلوب الموعظة الحسنة،

وإذا كانت الدعوة بالحكمة تخاطب العقول فتقنعها، فإن الدعوة بالموعظة الحسنة تخاطب القلوب والعواطف فتثيرها وتحركها. والإنسان ليس عقلا مجردا، إنه عقل وقلب معا، إنه عقل يدرك ويفكر، وقلب يحس ويشعر، وعلينا أن نخاطب الجانبين فيه معا: الجانب الذي يعي ويدرك ويحصل المعرفة، والجانب الذي ينفعل ويريد، ويحب ويكره، ويرغب ويرهب.

وكل الناس يحتاجون إلى أن يخاطبوا بالحكمة حينا، وبالموعظة حينا، وإن كان الخواص أكثر حاجة إلى الحكمة التي تخاطب عقولهم، وتحاكمهم إلى مسلّماتهم العقلية والعلمية. أما العوام فهم أشد حاجة إلى الموعظة الحسنة التي تخاطب عواطفهم، وتستثير دوافعهم إلى الخير.

ولم يصف القرآن الحكمة بشيء، لأن من أوتى الحكمة فقد أوتى خيرا كثيرا، كما قال تعالى: ﴿ يُؤْتِي الْحَكْمَةَ مَن يُشَاءُ وَمَن يُؤْتِ الْحَكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثيرًا ﴾ (اليقرة: ٢٦٩) ولكنه وصف الموعظة المطلوبة بالحسن (والموعظة الحسنة). فليس المطلوب أي موعظة ولكن الموعظة الحسنة الجميلة الجيدة.

قد يكون حسنها: في اختيار موضوعها المناسب للمخاطب.

و قد يكون حسنها: في اختيار أسلوبها المؤثر فيه.

وقد يكون حسنها: أنها جاءت في أوانها، وفي مكانها.

وقد يكون حسنها: أنها لمست وترا حساسا من المخاطبين، فأثرت فيهم.

وقد يكون حسنها: أنها قدرت ضعف الإنسان، فلم تؤنّبه حين يسقط، ولم تجرِّحـه حـين يعـشر ويخطئ، فكل بني آدم خطاء، والإنسـان قـد خلق من طين، والطين لا يخلو من الكدر. وقد قال عِين المن لعن الصحابي الذي أدمن السَّكْر، وأتى به مرات إلى رسول الله شاربا للخمر ، فقال أحدهم: لعنه الله! ما أكثر ما يؤتي به ا فقال له: «لا تكن عونا للشيطان على أخيك»(١) وفي رواية: «لا تلعنه فإنه يحب الله ورسوله ا (٢).

وقد يكون حسنها: أنها اتخذت المنهج الوسط في الترغيب والترهيب، أو الترجية والتخويف، فلم تخوف الناس حتى ييأسوا من روح الله، فإنه ﴿ لا يَيَّأُسُ مِن رُوحِ الله، فإنه ﴿ لا يَيَّأُسُ مِن رُوحِ اللَّهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ ﴾ (يوسف: ٨٧) ولم تبالغ في الرجاء، حتى يأمن الناس من مكر الله، فإنه لا يأمن مكر الله إلا القوم الخاسرون.

وخير الأساليب في ذلك: أسلوب القرآن، الذي يسوق الأنفس حينا بسوط

<sup>(</sup>١) رواه البخاري عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) رواية أخرى للحديث السابق.



الخيوف من الله، ويقودها حينا بزمام الرجاء في رحمة الله، ليبقى المرء دائما ﴿ يَحُذُرُ الْآخِرَةَ وَيُرْجُو رَحْمَةَ رَبِّه ﴾ (الزمر: ٩).

الأسلوب القرآني يجمع بين الأمرين بتوازن وتناسق بديع ﴿ اعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ شَديدُ الْعُقَابِ وَأَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (المائدة: ٩٨) ﴿ وَإِنَّ رَبَكَ لَذُو مَغْفُورَة لَلنَّاسِ عَلَيْ ظُلْمِهِمْ وَإِنَّ رَبَكَ لَذُو مَغْفُورَة لَلنَّاسِ عَلَيْ ظُلْمِهِمْ وَإِنَّ رَبَكَ لَذُو مَغْفُورَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَبَادِي أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ظُلْمِهِمْ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ الْعَقَابِ ﴾ (الرعد: ٦) ﴿ نَبَى عَبَادِي أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ (الحَجر: ٤٩) وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ الْعَذَابُ الألِيمُ ﴾ (الحجر: ٤٩) .

ليس من الموعظة الحسنة: استخدام الترهيب الدائم، لتخويف العوام، من أهوال الموت، ومن عذاب القبر، ومن عذاب النار، والمبالغة في ذلك، بإيراد الأحاديث الواهية أو الموضوعة، والقصص المخترعة، والإسرائيليات المكذوبة، والمنامات المزورة، فإن هذا قد يؤثر في نفوس بعض العوام، ولكن محصلته النهائية تنفير المثقفين والمستنيرين من الدين.

وليس من الموعظة الحسنة: المبالغة في أسلوب الترغيب والترجية في رحمة الله وعفوه، حتى يأمن الناس من مكر الله، ويجترئوا على معاصى الله.

وليس من الموعظة الحسنة: تهييج العامة وإثارة مشاعرهم، وإلهاب عواطفهم في قضايا جزئية، قد يستفيد منها بعض الناس، ولكنها تضر الأمة في مجموعها ضررا بالغا. فإن بعض الشباب الغض نتيجة هذا التهييج وخصوصا إذا استمر ينطلق كالصاروخ، ليفرغ ما امتلأ به قلبه من شحنة عارمة، فيقتل أو يدمر، لا يبالى عايق منه أو يقع عليه.

#### مخالفة كثيرمن الخطاب الديني للمتهج القرآني،

هذا المنهج القرآنى الذى شرحناه: ليس واضحا تمام الوضوح لدى كثير من دعاة الخطاب الدينى فى عصرنا، الذين اضطربت فى أذهانهم المفاهيم، والتبست الحقائق بالأباطيل، وشوش معارفهم مقولات تلقوها من مصادر غير موثقة. لم تمحض ولم تناقش من أهل العلم والتحقيق، الذين يجمعون بين صحيح المنقول وصريح المعقول، ويوازن بين تراث السلف وثقافة العصر، ويوفقون بين ظواهر النصوص ومقاصدها، ويعرفون كيف يستلهمون الماضى، ويعايشون الحاضر، ويستشرقون المستقبل.



ونتيجة للقصور الملحوظ في ثقافة الدعاة والخطباء، التي تحدثنا عنها في كتابنا (ثقافة الداعية) الذي طالبنا فيه الداعية المسلم: أن يتسلح بأنواع ستة من الثقافات: الدينية والأدبية والتاريخية والإنسانية والعلمية والواقعية: نتيجة لهذا القصور الذي يصل أحيانا إلى درجة خطيرة: نجد خطابنا الديني يقع في أخطاء وتجاوزات كثيرة، يلاحظها الشخص العادي، ناهيك بالمثقف المستنير.

### من يعيشون في غير عصرهم:

منها: أن بعضهم يخاطب الأحباء بلسان الأموات، فهو لا يعيش في عصره بالمرة، ولا يحس بما تحور به الدنيا من حوله. ثقافته كلها قديمة، وعالمه كله قديم، والمشكلات التي يتحدث عنها مشكلات أزمنه مضت، والمفردات التي يتحدث بها قد هجرت، فهو محسوب على القرن الخامس عشر الهجرى، أو القرن الحادى والعشرين الميلادى، وهو ليس من أهله.

كما رأينا بعضهم يتحدث في إحدى خطب الجمعة عن مشكلة (خلق القرآن) ويصب جام غضبه على المعتزلة الذين أثاروا هذه الفتنة، وامتحنوا فيها أئمة المسلمين مثل الإمام أحمد بن حنبل، وساموهم سوء العذاب. والخ. وهذه فتنة انتهت منذ قرون بدوافعها وملابساتها الدينية والفكرية والسياسية، ولم تعد مما يهمنا ويشغلنا في حاضرنا. وليست مشكلتا اليوم مع من يقول به (خلق القرآن) بل مع من ينكر (إلهيته) القرآن، وربانية مصدره، أو مع من يؤمن بذلك، ولكنه لا يرضى به (مرجعية معصومة) لشرائعه وقوانينه وانظمته ومفاهيمه وتقاليده.

### ا. حوار الخالفين بالتي هي أحسن،

ومن معالم المنهج الذي رسمه القرآن للدعوة إلى الله: الجدال بالتي هي أحسن. والأصل في الجدال أن يكون مع المخالفين.

ومن الملاحظ على التعبير القرآنى المعجز فى الآية: أنه اكتفى فى الموعظة بأن تكون (حسنة)، ولكنه لم يكتف فى الجدال إلا أن يكون بالتى هى (أحسن). لأن الموعظة عالبا تكون مع الموافقين، أما الجدال فيكون عادة مع المخالفين، لهذا



وجب أن يكون بالتى هى أحسن. على معنى أنه لو كانت هناك للجدال والحوار طريقتان: طريقة حسنة وجيدة، وطريقة أحسن منها وأجود، كان المسلم الداعية مأمورا أن يحاور مخالفيه بالطريقة التى هى أحسن وأجود.

ومن ذلك: أن يخسسار أرق العبارات، وألطف الأساليب في جداله مع المخالفين، حتى يؤنسه، ويقربه منه، ولا يوغر صدره، أو يثير عصبيته. وقد ضرب لنا القرآن أمثلة رائعة وبارزة في هذا المجال في حسن مجادلة المخالفين.

ومن ذلك قوله تعالى في جدال المشركين: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مَنَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ قُلِ اللَّهُ وَإِنَّا أَوْ إِنَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضلال مّبِينٍ ﴾ (سبأ: ٢٤).

ففى هذا الأسلوب الرقيق الرفيق من إرخاء العنان، وتسكين الخصم، وإرضاء غروره: ما يِهِيئ نفسه للاقتناع أو الاقتراب منه إلى حدكبير. فهو يقول: ﴿ وَإِنَّا أَوْ إِنَّا كُمْ لَعَلَىٰ هَدَى أَوْ فِي ضَلال مَبِين ﴾ يعنى: أن أحد الفريقين منا على ضلال: نحن أو أنتم، ولم يقل لهم: أنتم في ضلال مبين.

ثم قال: ﴿ قُل لا تُسْأَلُونَ عَمًّا أَجْرَمْنَا وَلا نُسْأَلُ عَمًّا تَعْمَلُونَ ﴾ (سبأ: ٢٥) وكان مقتضى المقابلة أن يقول: (ولا نسأل عما تجرمون) ولكن لم يشأ أن يجابههم بنسبة الإجرام إليهم، إيناسا وتقريبا لهم وتأليفا لقلوبهم.

ومن الجدال بالتي هي أحسن: التركيز على الجوامع المشتركة بين المتحاورين، لا على نقاط الاختلاف والتمايز بينهما، فإن وجود أرض مشتركة بين الطرفين يساعد على جدية الحوار وجدواه، وإمكان الانتفاع به فيما هو متفق عليه بين الأطراف المتجادلة.

وهذا ما يشير إليه القرآن في الجدال مع أهل الكتاب، حيث يقول تعالى: ﴿ وَلا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكَتَابِ إِلاَّ بِاللَّتِي هِي أَحْسَنُ \_ إِلاَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ \_ وَقُولُوا آمَنًا بِالَّذِي أَنْ اللَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ \_ وَقُولُوا آمَنًا بِالَّذِي أَنْ اللَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ (العنكبوت: ٢٦) فهو هنا يركز على العقائد التي تقرب المسلمين منهم: وهي: أن المسلمين يؤمنون بكل ما أنزل الله من كتاب، كما يؤمنون بكل من بعث الله من رسول، وكذلك يؤمن الجميع بإله واحد. ومن هذه النقطة ينطلق اللقاء لمواجهة الملاحدة والجاحدين



الذين لا يؤمنون إلا بالمادة وحدها، ولا يعتقدون أن للكون إلها، ولا أن في الإنسان روحا، ولا أن وراء الدنيا آخرة.

ومن الجدال بالتي هي أحسن: ما ذكره صاحب (الظلال) رحمه الله، وهو أن يكون حوارا رقيقا رفيقا بلا تحامل على المخالف ولا ترذيل له وتقبيح. حتى يطمئن إلى الداعي ويشعر أن ليس هدفه هو الغلبة في الجدل، ولكن الإقناع والوصول إلى الحق. فالنفس البشرية لها كبرياؤها وعنادها، وهي لا تنزل عن الرأى الذي تدافع عنه إلا بالرفق، حتى لا تشعر بالهزيمة. وسرعان ما تختلط على النفس قيمة الرأى وقيمتها هي عند الناس، فتعتبر التنازل عن الرأى تنازلا عن هيبتها واحترامها وكيانها. والجدل بالحسني هو الذي يطامن من هذه الكبرياء الحساسة، ويشعر المجادل أن ذاته مصونة، وقيمته كريمة، وأن الداعي لا يقصد إلا كشف الحقيقة في الأجرا.

ولكى يطامن الداعية من حماسته واندفاعاته يشير النص القرآني إلى أن الله هو الأعلم بمن ضل عن سبيله وهو الأعلم بالمهتدين. فلا ضرورة للجاجة في الجدل، ، إنما هو البيان، والأمر بعد ذلك لله)(١).

#### الأدعيةالاستفزازية،

ليس من الحكمة ولا من الموعظة الحسنة ولا من الجدال بالتي هي أحسن: اتخاذ الأدعية الاستفزازية في صلوات الجمع وفي قنوت النوازل وغيرها.

فبعض الوعاظ والخطباء يدعون الله تعالى: أن يهلك اليهود والنصارى جميعا، وأن يستم أطفسالهم، ويرمل نسساءهم، ويجعلهم وأموالهم وأولادهم غنيسمة للمسلمين!

ومن المعلوم: أن في كثير من بلاد المسلمين توجد أقليات من النصاري ـ وربما من اليهود ـ وهم مواطنون يشاركون المسلمين في المواطنة ، وليس من اللائق أن ندعو

<sup>(</sup>١) انظر: (في ظلال القرآن) لسيد قطب ص ٢٢٠٢ طبعة دار الشروق.



بدعوة تشمل هؤلاء بالهلاك والدمار. إنما اللائق والمناسب: أن ندعو على اليهود الغاصبين المعتدين، لا على كل اليهود والنصارى.

على أنى لم أجد فى أدعية القرآن، ولا فى أدعية الرسول، ولا فى أدعية الرسول، ولا فى أدعية الصحابة: مثل هذه الدعوات المثيرة: تيتيم أطفالهم، وترميل نسائهم، وأمثالها. بل أدعية القرآن مثل: ﴿ رَبّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبْرًا وَثَبِّتُ أَقْدَامَنَا وَانصرنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ (البقرة: ٢٥٠). ﴿ رَبّنًا لا تَجْعَلْنَا فِيّنَةً لِلْقُومِ الظَّالِينَ (٢٥٠) وَنَجَنَا بِرَحْمَتِكُ مِنَ الْقُومِ الْكَافِرِينَ ﴾ (يونس: ٨٥، ٨٥).

ومن أدعية الرسول: «اللهم منزل الكتاب، ومجرى السحاب، وهازم الأحزاب: اهزمهم وانصرنا عليهم»(١).

«اللهم إنا نجعلك في تحورهم، ونعوذ بك من شرورهم»(٢).

وقد قال تعالى: ﴿ ادْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ (الأعراف: ٥٥) أي لا يحب الذين يعتدون ويتجاوزون في دعائهم.

وبعض الخطباء يدعون الله تعالى بإبادة الكفار جميعا، ولا يبقى منهم باقية، قائلين: (اللهم أحصهم عددا، واقتلهم بددا، ولا تبق منهم أحداً)(٣).

وهذا دعاء دعا به أحد الصحابة على من عذبوه وإخوانه وعرضوهم للقتل والصلب، فهو دعاء خاص، فجاء هؤلاء الخطباء، وجعلوه عاما، واستخدام الخاص في موضع العام من أسباب الزيغ وانحراف التفكير.

ولا خلاف أن الدعاء بإهلاك الكفار جميعا (أن يقتلهم بددا ولا يبقى منهم أحدا) ينافى ما أخبر به القرآن أن كفر الكافرين واقع بمشيئة الله تعالى: ﴿ وَلُو شَاءَ رَبُكَ لآمَن مَن فِي الأَرْضِ كُلُهُمْ جَمِيعًا ﴾ (يونس: ٩٩) فمن ذا الذي يعارض مشيئة رب العالمين؟

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٩٣٣) ومسلم (١٧٤٢) عن عبدالله بن أبي أوفي.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (١٥٣٧) عن أبي موسى الأشعرى.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في مواضع عدة من صحيحه عن أبي هريرة (٣٠٤٥)، ٣٨٨٩، ٢٠٨٦ ، ٧٤٠٢) وانظر: فتح الباري (٩/ ٣٥٢) طبعة دار أبي حيان.



#### (غيرالمسلمين) بدل (الكفار)،

ومن الدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة، ومن الجدال بالتي هي أحسن، المطالب به المسلمون، وخصوصا في عصر العولمة: ألا نخاطب المخالفين لنا باسم الكفار، وإن كنا نعتقد كفرهم. ولا سيما مخالفينا من أهل الكتاب.

# وذلك لأمرين:

أولهما: أن كلمة (كفار) لها عدة معان، بعضها غير مراد لنا يقينا . من هذه المعانى: الجحود بالله تعالى وبرسله وبالدار الآخرة، كما هو شأن الماديين الذين لا يؤمنون بأى شيء وراء الحس، فلا يؤمنون بإله، ولا بنبوة، ولا بأخرة.

ونحن إذا تحدثنا عن أهل الكتاب لا نريد وصفهم بالكفر بهذا المعنى، إنما نقصد أنهم كفار برسالة محمد وبدينه. وهذا حق، كما أنهم يعتقدون أننا كفار بدينهم الذي هم عليه الآن، وهذا حق أيضا.

والثانى: أن القرآن علمنا ألا نخاطب الناس ـ وإن كانوا كفارا ـ باسم الكفر، فخطاب الناس ـ غير المؤمنين ـ في القرآن، إما أن يكون بهذا النداء (يا أيها الناس) أو (يا بني آدم) أو (يا عبادي) أو (يا أهل الكتاب).

ولم يجئ في القرآن خطاب بعنوان الكفر إلا في آيتين: إحداهما خطاب لهم يوم القيامة: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهِينَ كَفُرُوا لا تَعْسَدُرُوا الْيَوْمَ إِنَّمَا تُجْزُونَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (التحريم: ٧).

والأخرى قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونُ ۞ لا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ۞ وَلا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ وَلا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ لَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ لَكُمْ دِينَكُمْ وَلِي دِينِ ﴾ (الكافرون: ١-٦). فكان هذا خطابا للمشركين الوثنيين الذين كانوا يساومون الرسول الكريم على أن يعبد آلهتهم سنة، ويعبدوا إلهه سنة، فأرادت السورة قطع هذه المحاولات بأسلوب صارم، وبخطاب حاسم، لا يبقى مجالا لهذه المماحكات، فأمر الرسول أن يخاطبهم بهذه الصورة القوية، بما فيها من تكرار وتوكيد، ومع هذا ختمت السورة بهذه الآية التي تفتح بابا للسماحة مع الآخر، حين قالت: ﴿ لَكُمْ دِينَكُمْ وَلِي دِينٍ ﴾.

ولهذا آثرت من قديم أن أعبر عن مخالفينا من أهل الأديان الأخرى بعبارة (غير



المسلمين). وأصدرت من زمن طويل كتابي (غير المسلمين في المجتمع الإسلامي). وقد طبع مرات ومرات، وترجم إلى عدة لغات.

وقد قلت ذلك في برنامجي الأسبوعي في قناة الجزيرة (الشريعة والحياة) فاتصل أحد الإخوة، وقال: إن التعبير عن الكفار به (غير المسلمين) يعتبر تنازلا منا لحساب أهل الكفر، وهو من دلائل هزيمتنا النفسية أمام مخالفينا.

ولا أدرى لماذا يعتبر الخطاب الرفيق، والكلام الرقيق: تنازلا منا؟ وعن أى شىء تنازلنا؟ إننا لم نتنازل عن الاعتقاد بأن ديننا هو الحق، وأن كل من لم يؤمن برسالة محمد فهو كافر. وهذا شأن كل ذى دين: أن يعتقد أن دينه هو الحق، وأن غيره على الباطل، ولا يتم إيمان ديني إلا بهذا.

ولكن هذا شيء، ومخاطبة المخالفين بما يؤذيهم أو يجرح مشاعرهم، أو ينفرهم: شيء آخر. وما طلب الله ذلك منا. بل أمرنا بعكس ذلك تماما، فقال تعالى لرسوله: ﴿ وَقُلِ لِعبَادِي يَقُولُوا الَّتِي هِي آحْسَنُ إِنَّ الشَيْطَانَ يَنزَغُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشَيْطَانَ كَانَ للإنسَانِ عَدُوًا مُبِينًا ﴾ (الإسراء: ٥٣).

فنحن المسلمين مأمورون من ربنا: أن نقول الكلمة التي هي أحسن لمن نخاطبه أو ندعوه أو نحاوره وليس من التي هي أحسن أن نجابهه فنقول له: أيها الكافر . بل ينبغي أن نخاطب فيه إنسانيته وفطرته ، ولا نتبع نزغات الشيطان ، عدو بني الإنسان المبين الذي يريد أن ينزغ بينهم ، ويوقع بينهم العداوة والبغضاء .

وقيال بعض المفسرين: المعنى: وقل لعبادى المؤمنين إذا جادلوا الكفار في التوحيد: أن يقولوا الكلمة التي هي أحسن، كما قال تعالى: ﴿ وَلا تَسُبُّوا اللّهِ يَدُعُونَ مِن دُونِ اللّهِ فَيسبُّوا اللّهَ عَدُوا بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ (الأنعام: ١٠٨). وقال الحسن: المعنى: إن يقول للكافر إذا تشطط (نحادز وغلا): دال الله، برحمك لله! (١).

وفى أهل الكتاب خاصة جاء نص يحدد جدالهم ، ويحصره بالتى هي أحسن ، قال تعالى: ﴿ وَلا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكَتَابِ إِلاَّ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ إِلاَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُم وَقُولُوا آمَنَا بِالَّذِي أُنزِلَ إِلَّيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلَهُنَا وَإِلَهُكُمْ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ وَقُولُوا آمَنَا بِالَّذِي أُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلَهُنَا وَإِلَهُكُمْ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ (العنكيوت: ٤٦).

<sup>(</sup>١) انظر تفسير القرطبي: (١٠/ ٢٧٧). وتفسير المنخر الرازي (٢٠/ ٢٢٨).



فلم يكتف هنا بأن يقول: ﴿ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (النحل: ١٢٥) بل كانت الصيغة: ولا تجادلوهم إلا بالتي هي أَحَسن. فأى صيغة أخرى - ولو كانت حسنة - فهي منهى عنها بحكم هذه الآية.

#### (مواطنون) بدل (أهل الذمة):

وهناك كلمات لم تعد مقبولة لدى إخواننا من الأقليات غير المسلمة مثل الأقباط في مصر، وأمثالهم في البلاد العربية والإسلامية الأخرى، وهي مصطلح (أهل الذمة) مع أن مدلول هذا المصطلح صدلول إيجابي، لأنه يعنى: أن لهم ذمة الله ورسوله وجماعة المسلمين. وهذا مدلول له وقعه وتأثيره في نفس المسلم، فإنه لا يقبل أن تُتخفر ذمة الله ورسوله بحال، ومن فعل ذلك فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين.

ولكن إذا كان مواطنونا من غير المسلمين يتأذون من هذا الاصطلاح، فلا أجد مانعا من استخدام كلمة (المواطنة) و(المواطن) فإن الفقهاء متفقون على أن أهل الذمة من (أهل دار الإسلام) فهم من أهل الدار، وإن لم يكونوا من أهل الملة. و(أهل الدار) تعنى بالتعبير العصرى: مواطنين.

وحذف هذه الكلمة لا يتعارض مع شيء من أحكام شريعتنا، أو مقررات ديننا.

ولنا أسوة في ذلك من عمل الخلفاء الراشدين الذين أمرنا أن نستن بسنتهم، وأن نعض عليها بالنواجذ، ولا سيما سنة الشيخين أبي بكر وعمر.

أسوتنا ما صنعه الفاروق عمر ـ ووافقه الصحابة رضى الله عنهم ـ مع عرب بنى تغلب، وكانوا نصارى منذ عهد الجاهلية . وقد طلبوا إلى عمر أن يأخذ ما يأخذه منهم من التزامات مالية ، باسم الزكاة أو الصدقة ، ولو كان مضاعفا ، ولا يأخذه باسم الجزية ، وقالوا : إننا قوم عرب ، ونأنف من كلمة جزية .

تردد عمر في أول الأمر أن يجيبهم إلى طلبهم، ثم نصحه بعض مشيريه أن يستجيب لهم، قائلا: إنهم قوم لهم بأس وقوة، ونخشى أن يلحقوا بالروم، ففكر عمر في الأمر، ورأى أن ينفذ لهم ما أرادوا، وقال: سموها ما شئتم، وقال لن حوله: هؤلاء القوم حمقى، رضوا المعنى وأبوا الاسم!



وكان هذا من الفاروق تقريرا لقاعدة مسمة: أن العبرة ليست للأسماء والعناوين، ولكن العبرة للمسميات والمضامين.

هذا مع أن كلمة (جزية) ذكرت في القرآن، ولكن المقصود هو معناها لا لفظها . ومعناها : أن يدفعوا ضريبة يعلنون بها إذعانهم لسلطان الدولة المسلمة، وقبولهم جريان أحكام الإسلام ـ غير الدينية ـ عليهم .

### التعبير بالأخوة عن العلاقات الإنسانية.

ومن التعبيرات المطلوبة في عصر العولمة: التعبير بالإخوة عن العلاقة بين البشر كافة، والمراد بها (الإخوة الإنسانية) العامة، على اعتبار أن البشرية كلها أسرة واحدة، تشترك في العبودية لله، والبنوة لآدم، وهذا ما قرره حديث نبوى شريف، خاطب به رسول الإسلام الجموع الحاشدة في حجة الوداع، فكان مما قاله في هذا المقام:

«أيها الناس، إن ربكم واحد، وإن أباكم واحد، كلكم لآدم، وآدم من تراب، لا فضل لعربي على عجمي، ولا لأبيض على أسود إلا بالتقوى».

وهذا الحديث أو الخطاب وأن كمان المخاطبون به في الأصل هم المسلمين يتضمن مفهوما عاما، يصلح لخطاب الناس جميعا، فإن رب الجميع واحد، وأباهم واحد، ولا تفاضل بينهم إلا بالتقوي. وهو مستمد من قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسِ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِن ذَكُر وَأُنشَىٰ وَجَعَلْنَاكُم شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنْ أَكُر مَكُم عِندَ اللّهِ أَنَّقَاكُم ﴾ (الحجرات : ١٣).

كما أن هذا الحديث يؤكد قول الله تعالى في مطلع سورة النساء: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ اللّه عَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَاحدة وخَلَق منْهَا زَوْجَهَا وَبَتَّ مَنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً وَنسَاء وَاتَّقُوا اللّهَ اللّهَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النساء: وَاتَّقُوا اللّهَ اللّهَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (النساء: ١). وما أجدر كلمة (الأرحام) في هذه الآية: أن تشمل في ما تشمل الأرحام الإنسانية التي تربط الناس بعضهم ببعض. وفي ذلك يقول شاعر مسلم:

إذا كان أصلى من تراب فكلها بلادى، وكل العالمين أقاربي!

وأولى من ذلك عن التعبير عن العلاقة بين المسلمين ومواطنيهم من غير المسلمين بـ (الأخوة).



والمراد بها: الأخوة الوطنية أو القومية. فليست (الأخوة الدينية) هي الأخوة الوحيدة التي تصل بين البشر. إنها لا شك أعمق ألوان الأخوة وأوثقها رباطا.

ولكن لا نزاع أن هناك أنواعا أخرى من الأخوة، مثل الأخوة بين أبناء القبيلة الواحدة وإن اتسعت، أو أبناء الشعب الواحد وإن تكاثر وانتشر، وبين أبناء الجنس الواحد أو القوم الواحد.

ودليلنا على ذلك: ما جاء في القرآن الكريم من حديث القرآن عن الأنبياء وصلتهم بأقوامهم المكذبين لهم، واعتبار القرآن كل نبى من هؤلاء (أخا) لقومه، وإن عصوه وكذبوه وكفروا برسالته.

اقرأ معي قول الله تعالى في سورة الشعراء: ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوحِ الْمُوْسَلِينَ فَلَ مَ الْمُوْسَلِينَ اللهَ عَالَى اللهُ تَعَلُونَ (١٠٠ إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ... ﴾ (الشعراء: ١٠٥ ، ١٠٧).

فانظر كيف أثبت أخوة نوح لهم، مع أنهم كذبوه، لأنهم قومه، وهو منهم، فهي أخوة قومية لا شك فيها.

ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿ كَذَّبَتْ عَادٌ الْمُرْسَلِينَ ( ١٢٣ ) إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ هُودٌ أَلا تَتَّقُونَ ﴾ (الشعراء: ١٢٣، ١٢٤).

وقوله سبحانه ﴿ كَذَبَّتُ ثَمُودُ الْمُرْسَلِينَ (١٤٦) إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ صَالِحٌ أَلا تَتَّقُونَ ﴾ (الشعراء: ١٤٢،١٤١).

وقوله: ﴿ كَذَبَتْ قَوْمُ لُوطِ الْمُرْسَلِينَ ۞ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطٌ أَلا تَتَّقُونَ ﴾ (الشعراء: ١٦١،١٦٠).

ولم تخالف سورة الشعراء هذا التعبير إلا في الحديث عن شعيب، فقال تعالى: ﴿ كَذَّبَ أَصْحَابُ الأَيْكَةِ الْمُرْسَلِينَ ( ٢٧٥ إِذْ قَالَ لَهُمْ شُعَيْبٌ أَلا تَتَقُونَ ﴾ (الشعراء: ١٧٧ ، ١٧٧).

فلماذا غاير القرآن الأسلوب هنا، وقال: (إذ قال لهم شعيب) ولم يقل: إذ قال لهم أخوهم شعيب؟

السر في ذلك: أن شعيبا لم يكن من أصحاب الأيكة، بل كان غريبا عنهم، وإنما



كان من مدين، ولهذا قال في سورة الأعراف، وفي سورة هود: ﴿ وَإِلَيْ مُدْيَنَ الْحَاهُمُ شُعَيْدًا ﴾ فدلتنا هذه الآيات بوضوح أن من الأخوة ما يبنى على غير الدين، وإنما يبنى على اعتبارات أخرى، ومنها: الاعتبار القومي أو الوطني.

ومثل هذه التعبيرات تقرب الآخرين منا، وتزيل الفجوة بيننا وبينهم، وهذا ما يبطل كيد الأعداء المتربصين بنا، والذين يريدون أن يشعلوا فتيل الفتنة بين أبناء الوطن الواحد، ليصطادوا في الماء العكر، ويتخذوا من ذلك ذريعة للتدخل في شؤوننا، والتسلط علينا، والتحكم في رقابنا، وأولى بنا أن نرد كيدهم في تحورهم عثل هذه المواقف التي تجعل قوى الأمة كلها جبهة متراصة في مواجهة مكرهم وعدوانهم.

#### أحفاد القردة والخنازير،

ومن الخطاب الذي لا يليق بالداعية المسلم: أن يصف اليهود بأنهم (أحفاد القردة والخنازير) بناء على أن القرآن قد ذكر أن الله تعالى مسخ طائفة منهم اعتدوا في السبت، واستخفوا بحرمته، واحتالوا على ما حرم الله فيه، فقال لهم: (كُونُوا قرَدَةً خَاسِينَ ﴾ (البقرة: ٦٥) وهم اللين ذكر الله قصتهم مفصلة في سورة الأعراف (١) وأشار إليها في سورة المائدة، كما قال تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ أُنبِّكُم بِشر مِن ذَلِكُ مَثُوبَةً عندَ الله مَن لَعنهُ الله وَعَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقَرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَد الطَّاعُوت ﴾ (المائدة: ٦٠).

وهذا الأسلوب في الخطاب غير لائق ولا جائز، لعدة أسباب:

أولها: أن هذا القول غير صحيح، فالذين مسخوا قردة وخنازير، لم يكن لهم أولاد ولا أحفاد ولا نسل، بنص حديث رسولنا محمد على الذي رواه مسلم في صحيحه عن ابن مسعود: «إن الله تعالى لم يجعل لمسخ نسلا، ولا عقبا، وقد كانت القردة والخنازير قبل ذلك»(٢) بشير الحديث الشريف إلى أن القردة والخنازير حيوانات كانت موجودة من قديم قبل حادث المسخ في بني إسرائيل.

<sup>(</sup>١) في قوله تعالى: ﴿ وَاسْتَلْهُمْ عَنِ الْفَرْيَةِ الَّتِي كَانَتُ خَاصِرَةَ الْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ في السَّبْت...﴾ الآيات ١٦٣ ـ ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) وقدرواه الإمام أحمد أيضا، كما في صحيح الجامع الصغير (١٨٠٧).



ثانيها: أن هذا أسلوب استفزازى، والمسلم لا يستفز الناس ولا ينفرهم بخطابه، بل هو مأمور أن يتألف الناس، ويحبب الله ودينه ورسوله إليهم، ويبشرهم، ولا ينفرهم، كما جاء في الحديث المتفق عليه عن أنس: «يسروا ولا تعسروا، وبشروا ولا تنفروا» ولم يستئن اليهود من هذا التوجيه النبوى العام.

ثالثها: أن هذا سبّ مكشوف، والمسلم ناهيك بالداعية ليس سبّابا ولا لعانا، وقد نهينا عن سب الإنسان والحيوان والطيور والحشرات والظواهر الطبيعية وغيرها، كما ورد في عدة أحاديث. حتى إن القرآن نهانا أن نسب الأصنام، حتى لا يغضب لها عبادها، فيسبوا ربنا عز وجل انتقاما لها، كما قال تعالى: ﴿ ولا تَسُبُوا الله عَدُوا بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ (الأنعام: ١٠٨).

رابعها: أن اليهود أوبنى إسرائيل - كما جاء فيهم مسخ طائفة منهم قردة ، جاءت آيات كثيرة تثنى عليهم ، كما في قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدُ اخْتُرْنَاهُمْ عَلَىٰ علم عَلَى الْعَالَمِينَ وَآتَيْنَاهُم مَنَ الآيات مَا فيه بَلاء مُبينٌ ﴾ (الدخان : ٣٢ ، ٣٣) ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لَقَوْمه يَا قَوْمُ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّه عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِياءَ وَجَعَلَكُم مُّلُوكاً وَآتَاكُم مَّا لَمْ يُؤْتَ أَحَدًا مِنَ الْعَالَمِينَ ﴾ (المائدة : ٢٠).

فلماذا لا نذكر إلا الجانب السيىء فيهم؟

خامسها: أن الإنسان لا يؤاخذ في الإسلام بذنب آبائه وأجداده ، فكم من أب كافر ، وابنه مؤمن ، كإبراهيم عليه السلام ، والصحابة بعضهم من أبناء مشركي الجاهلية ، ولا يتحمل جيل وزر جيل أو أجيال سابقة ، شردت عن الحق ، وضلت السبيل ، إلا إذا رضى عملهم ، وتبناه ودافع عنه ، فيبوء بإثمه .

وِمن هنا لا تؤاخذ اليهود بذنب أجدادهم، لأن الله تعالى يقول: ﴿ وَلا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ إِلاَّ عَلَيْهَا وَلا تَزِرُ وَازِرَةُ وِزْرَ أُخْرَىٰ ﴾ (الأنعام: ١٦٤).

### تحريف الإسلام مرفوض،

هذا هو الخطاب الديني الذي كنا ندعو إليه بالأمس. بل تبنينا الدعوة إليه منذ عشرات السنين، وهو الذي ندعو إليه اليوم المسلمين، وغير المسلمين، وهو الذي سندعو إليه غدا وبعد غد، لأنه الخطاب الذي تعلمناه من الإسلام نفسه، من هُدى الله في كتابه، ومن هَدْي رسوله في سنته.



هو الخطاب الذي دعونا إليه قبل عصر العولمة، وسندعو إليه بعد عصر العولمة.

أما إذا كان عصر العولمة يريد منا خطابا دينيا جديدا، نحرف فيه الإسلام عن حقيقته، أو نحرف الكلم عن مواضعه، بحيث نقدم لهم إسلاما على هواهم: إسلاما (مستأنسا) إسلاما كسير الجناح، منزوع السلاح، لاحول له ولا قوة، يؤمر فيطبع، ويقاد فينقاد، ويطلب من العلماء والدعاة والكتاب، أن يقدموه: عقيدة بلا شريعة، وعبادة بلا معاملة، وسلاما بلا جهاد، وزواجا بلا طلاق، وحقا بلا قوة، ومصحفا بلا سيف، ودعوة بلا دولة، واقتصادا بلا أخلاق، وسياسة بلا دين، فهذا إسلام لا نعرفه و لا يعرفنا.

وليس هو إسلام السنة والقرآن، ولا إسلام رسول الله والصحابة ومن تبعهم بإحسان من خير القرون.

إن كان المراد بتغيير الخطاب الدينى: تقديم الإسلام على أنه مجرد علاقة بين العبد وربه، وليس منهج حياة للفرد والأسرة والمجتمع والدولة، وأن يتبنى شعار: دع ما لقيصر لقيصر، وما لله لله، فهذا إسلام مزيف على المسلمين، ليس إسلام محمد على المسلمين، ليس إسلام محمد على المسلمين، الذى يرفض تقسيم الحياة والإنسان بين الله وقيصر، ويقول: قيصر وما لقيصر لله الواحد الأحد ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايُ وَمَمَاتِي للّه رَبِّ الْعَالَمِينَ لا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا وَلُل الْمُسْلِمِينَ ﴾ (الأنعام: ١٦٢).

إن كان المراد بتغيير الخطاب الدينى: حذف الآيات التى تتحدث عن اليهود، وغدراتهم بالنبى محمد على وأصحابه، وانضمامهم إلى الوثنيين فى حربه، أوعلى الأقل عض الطرف عنها، وتجميدها، فلا تتلى فى إذاعة ولا تلفاز، ولا يتحدث عنها المتحدثون فى خطب ولا دروس ولا محاضرات، فهذا مرفوض من أمة الإسلام. فكتاب ربهم يجب أن يظل متلوا مذكورا، معلما موجها، فهو النور المبين، والصراط المستقيم، من علم علمه سبق، ومن قال به صدق، ومن حكم به عدل، ومن عمل به أجر، ومن دعا إليه هُدى إلى صراط مستقيم.

إن كان المراد من تغيير الخطاب الديني لدى المسلمين: حذف ركنية الزكاة من العبادات، وحذف تحريم الربا من المعاملات، وحذف الحدود من التشريع الجنائي،



وحذف الجهاد من فقه العلاقات الدولية، وحذف الغزوات من السيرة النبوية، وحذف خالد بن الوليد، وطارق بن زياد، وصلاح الدين الأيوبي، وسيف الدين قطز، وعمر المختار، وعز الدين القسام من تاريخ المسلمين، فلا ثم لا.

إن كان المراد بتغيير الخطاب الديني: إهالة التراب على شعر أبي تمام في فتح عمورية، أو شعر أبي الطيب في انتصارات سيف الدولة على الروم، فلا ثم لا.

إن كان المراد بتغيير الخطاب الدينى: تمويث الصحوة الإسلامية، ووأد الدعوة الإسلامية، وإسكات الصوت الإسلامي أو إخراسه، وإعلاء الصوت العلماني الدخيل على الأمة، الغريب عن عقائدها وقيمها ومفاهيمها وحياتها، فهذا ما لا يقبله مسلم آمن بقول ربه سبحانه: ﴿ الْيَوْمَ أَكُملْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دِينًا ﴾ (المائدة: ٣).

إن كان المراد بتغيير الخطاب الدينى: أن نتسلخ الأمة من جلدها، وأن تبرأ من حضارتها وتاريخها، وأن تتنكر لعقيدتها وشريعتها، ولقرآنها وسنتها، وأن تعيش في الحياة ذنبا، وقد جعلها الله رأسا، وأن تحيا تبعا لغيرها، تتبع سننه شبرا بشبر، وذراعا بذراع، لا يكتفى بأن يرسم لها سياستها، بل يخطط ليضع لها مناهج تفكيرها وثقافتها، ومناهج تعليمها وتربيتها، حتى مناهج التعليم الدينى نفسه، يرسمه لها، أو يأمرها أن ترسمه وفق رغباته ومصالحه، لتمسى في ظل هذه الفلسفة يرسمه لها، ولا رسالة تتميز بها، ولا تاريخ تعتز به، ولا أهداف كبرى نسعى إلى تحقيقها، ولا مخلب لها ولا ناب تدافع به عن نفسها أن كان هذا هو الخطاب الدينى المنشود، فلا أهلا به ولا سهلا، ولا مرحبا بخطاب يجعل الأمة مسخا الدينى المنشود، فلا أهلا به ولا سهلا، ولا مرحبا بخطاب يجعل الأمة مسخا مشوها، فتخسر دينها ودنياها، ونفقد ماضيها وحاضرها ومستقبلها، وتستوجب سخط الله، واحتقار الناس، وخسران النفس، ألا ذلك هو الخسران المبين.





# خصائص الخطاب الديني المنشود في عصرنا



# خصائص خطابنا الإسلامي في عصر العولمة

إذا كان خطابنا الإسلامي ينبغي أن يراعي مكان المخاطبين أو المدعوين، وزمانهم وظروفهم، ويخاطب كل قوم بلسانهم ليبين لهم، ويجتهد في إفهامهم، حتى يكون بلاغه لهم (بلاغها مبينا) كمما هو شأن بلاغ الرسل عليهم الصلاة والسلام ﴿ فَهَلْ عَلَى الرسل إلاَّ الْبَلاغُ الْمُبِينُ ﴾؟ (النحل: ٣٥).

فمن المهم أن يلاحظ هذا الخطاب في عصر العولمة: طبيعة التقارب الذي جعل العالم كله قرية واحدة، وأصبح من خصائص هذا العصر سرعة انتقال الخطاب إلى القارات في سرعة البرق، وأصبحت تتكلم من بلد صغير مثل قطر، فبسمعك العالم ويراك، كأنه يجلس إليك، وينصت بين يديك. لعلك لو كنت تُحدَّث قديما في جامع من الجوامع، ربحا لم يرك بعض المصلين، وربحا لم يصل صوتك إلى بعضهم.

ويلزم أهل الخطاب الإسلامي، أو الدعوة الإسلامية: أن يتحرَّوا في خطابهم، ويتأنَّوا في دعوتهم، ولا يلقوا الكلام على عواهنه، فقد غدا العالم كله يسمعهم، ويحلل أحاديثهم.

ينبغى أن يجمع هذا الخطاب الإسلامي المعاصر: عدة خصائص أساسية، تجعله قادرا على الوصول إلى الناس، بحيث يقنع عقولهم بالحجة، ويستميل قلوبهم بالموعظة، ولا يحيد عن الحكمة، ولا عن الحوار بالتي هي أحسن.

من خصائص هذا الخطاب أنه:

١ ـ يؤمن بالله و لا يكفر بالإنسان.



- ٢ ـ يؤمن بالوحى ولا يغيب العقل.
- ٣ ـ يدعو إلى الروحانية ولا يهمل المادية.
- ٤ \_ يعنى بالعبادات الشعائرية ولا يغفل القيم الأخلاقية .
- ٥ ـ يدعو إلى الاعتزاز بالعقيدة وإلى إشاعة التسامح والحب.
  - ٦ ـ يغرى بالمثال، ولا يتجاهل الواقع.
  - ٧ ـ يدعو إلى الجد والاستقامة ولا ينسى اللهو والترويح.
    - ٨ ـ يتبنى العالمية ولا يغفل المحلية.
    - ٩ \_ يحرص على المعاصرة ويتمسك بالأصالة.
    - ١٠ \_ يستشرف المستقبل، ولا يتنكر للماضي.
    - ١١ ـ يتبنى التيسير في الفتوى والتبشير في الدعوة.
      - ١٢ ـ يدعو إلى الاجتهاد ولا يتعدى الثوابت.
    - ١٣ ـ ينكر الإرهاب المنوع ويؤيد الجهاد المشروع.
      - ١٤ \_ ينصف المرأة ولا يجور على الرجل.
    - ١٥ ـ يصون حقوق الأقلية ولا يحيف على الأكثرية .



## ١. يؤمن بالله ولا يكفر بالإنسان

من خصائص الخطاب الإسلامي: أنه يدعو إلى الإيمان بالله جل جلاله، ولكنه لا يكفر بالإنسان، ولا يزدري الإنسان، ولا يُغفل شأن الإنسان.

إنه يدعو إلى الإيمان بالله الخالق المدبر لهنذا الكون، الذى أحسن كل شى خلقه، وأتقن كل شيء صنعه، كما قال تعالى: ﴿ مَا تَرَىٰ فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِن تَفَاوِّت ﴾ (الملك: ٢) ، ﴿ صُنْعَ اللّه الَّذِي أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ (النمل: ٨٨)، ﴿ اللّذِي أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ (النمل: ٨٨)، ﴿ اللّذِي أَخْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ﴾ (السجدة: ٧) الله الواحد الأحد، الذي لا شريك له، ولا ندله، ولا ضد له، ولا مثل له ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ آ اللّه الصّمد أن كَم يلد ولَم يُولَدُ ﴿ وَلَم يَكُن لّه كُفُوا أَحَدٌ ﴾ (الإخارس: ١-٣) ﴿ لَيْسَ كَمشْله شَيْءٌ وهُو السّميعُ البّميعُ البّمير ﴾ (الشورى: ٢١) ﴿ مَا اتّخَذَ اللّهُ مِن ولَد ومَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَه إِذَا السّميعُ البّه المَا تَعَلَى بَعْضٍ ﴾ (المؤمنونُ: ٩١) ﴿ لَوْ كَانَ فيهُما النّعَدُ اللّهُ مَن ولَد ومَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَه إِذَا لَلْهُ مَن سَيِيلاً ﴿ وَكَا لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الله الل

الله الذي دل كل مسا في هذا الكون على وجسوده وقدرته، وعلى إبداعه وحكمته، وعلى إبداعه وحكمته، فكل شيء بميزان وحسبان، وكل شيء بميزان وحسبان، وخَلَقَ كُلُ شيء فَقَدره تَقْديوا ﴾ (الفرقان: ٢) ﴿ إِنَّا كُلُ شيء خَلَقْناه بِقدرٍ ﴾ (القروان: ٢) ﴿ إِنَّا كُلُ شيء خَلَقْناه بِقدرٍ ﴾ (القرو : ٤٩).

لم يخلق شيئا عبثا، ولم يفعل شيئا اعتباطا، وإنما خلق ما خلق، وقدر ما قدر للحكمة بالغة، علمها من علمها، وجهلها من جهلها، ولم تخف على أولى الألباب من عباده الذين أحسنوا قراءة آياته في الكون، حين تفكروا في خلق السماوات والأرض، وقالوا: ﴿ رَبّنا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطلاً سُبْحَانَكَ ﴾ (آل عمران: ١٩١).



الله العليم الخبير، الذي لا يخفي عليه شيء في الأرض ولا في السماء، وسع علمه كل شيء ﴿ يَعْلُمُ مَا يَلِحُ فِي الأرضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَغْرُجُ فِيها وَهُو مَعْكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (الحديد: ٣).

كما وسعت رحمته كل شيء، فهو الرحمن الرحيم، الذي سبقت رحمته غضبه، وسبق فضله عدله، وسبق حلمه عقوبته، يثيب على الحسنة بعشر أمثالها أو يزيد، ويعاقب على السيئة بمثلها أو يعفو، من أقبل عليه تلقاه من بعيد، ومن أعرض عنه ناداه من قريب، يغفر الذنوب ولا يبالى، ويحب التوابين، ويحب المتطهرين، يقول سبحانه في جواب موسى عليه السلام: ﴿ قَالَ عَذَابِي أُصِيبُ بِهِ مَنْ أَشَاءُ ورَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شيء ﴾ (الأعراف: ١٥٦) وتقول ملائكته الذين يحملون عرشه ويسبحون بحمده ﴿ رَبْنَا وَسِعْتُ كُلَّ شيء رَحْمَةً وَعِلْمًا فَاغْفِر للذين تَابُوا وَاتَّبعُوا سَبِيلَكَ وقِهِم عَذَابُ الْجَحِيم ﴾ (غافر: ٧).

هذا الخالق المدبر العظيم، الذي يحيى ويميت، الذي خلق فسوى، والذي قدر فهدى، هو الذي يستحق وحده أن يعبد وحده لا شريك له، ومعنى (يعبد) أي يخص بغاية التعظيم، وغاية الحب، فهذه هي حقيقة العبادة، ولهذا علمنا الله أن نتجه إليه في صلاتنا قائلين: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتُعِينُ ﴾ (الفاتحة: ٥).

فلا يجوز أن تطأطئ الظهور إلا له راكعة ، ولا تتعفر الجباه إلا له ساجدة ، ولا أن تخشع القلوب إلا له راجية خائفة ﴿ أَلَمْ يَأْنَ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذَكْرِ اللّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقّ ﴾ (الحديد: ١٦) .

هذا الإله العظيم يجب أن ندين له وحده بالتوحيد، وأن نتحرر من العبادة لغيره: من عبادة الأشياء في الأرض أو في السماء، ومن عبادة الأشخاص، ولو كانوا جنا أو ملائكة أو أولياء أو أنبياء، ومن عبادة الذات أو عبادة الهوي، وإخلاص العبادة لله وحده ﴿ قُلْ إِنّي أُمرْتُ أَنْ أَعْبُدُ اللّهَ مُخْلِصًا لّهُ الدّين (آ) وأُمرِتُ لأَنْ أَكُونَ أَوَّل إِنَّ صَلاتي ونسكي ومَحْياي لأَنْ أَكُونَ أَوَّل إِنَّ صَلاتي ونسكي ومَحْياي ومَماتي لله رب العبادي (الزمر: ١١، ١٢)، ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاتي ونسكي ومَحْياي ومَماتي لله رب العبادي (الرمر: ١١، ١٢)، ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاتي وأَنَا أَوَّلُ المسلمين ﴾ (الأنعام: ١٦٢، ١٦٢).

بعث النبي عَراك الله الله قيصر وغيره من ملوك أهل الكتاب وأمرائهم، يدعوهم



إلى الإيمان به وبدينه الجديد، الذي جاء يحرر الإنسان من العبودية لكل ما سوى الله: عبودية الإنسان للإنسان للإنسان الإنسان، وعبودية الإنسان للأشياء، ويختم رسائله إليهم بهذه الآية من سورة آل عمران: ﴿ يَا أَهْلَ الْكَتَابِ تَعَالُواْ إِلَيْ كَلَمَة سَواء بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ اللّهَ عَبُدَ إِلاَّ اللَّهَ وَلا نُشُرِكَ به شَيْئًا ولا يَتَّخِذَ بَعَضُنًا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ اللّهِ فَإِن تَولُواْ فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ (آل عمران: ٦٤).

هذه الدعوة إلى الإيمان بالله تعالى وتوحيده وتقواه: تثمر دعوة تكملها، وهى: الإيمان بالإنسان، الذى خلقه الله فى أحسن تقويم، وكرمه أعظم تكريم: جعله فى الأرض خليفة، وسخر له ما فى الأرض جميعا منه، وأسبغ عليه نعمه ظاهرة وباطنه، وبعث له الرسل، وأنزل له الكتب، وعلمه البيان، وهداه السبيل، وعلمه ما لم يعلم، وخلق أبا هذا النوع وهو آدم بيده، ونفخ فيه من روحه، وأسجد له ملائكته، وفضله بالعلم عليهم، وطرد إبليس من بينهم حين تمرد على السجودله.

نقرا ذلك في القرآن بوضوح: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الإنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِمٍ ﴾ (التين: ٤)، ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيْبَاتِ وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَشِيرِ مَمَّنَ خَلَقْنَا تَقْضيلاً ﴾ (الإسراء: ٧٠)، ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لَلْمَلاثِكَةَ إِنِي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلَيْفَةً ﴾ (البقرة: ٣٠)، ﴿ أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللَّهُ سَخَرَ لَكُم مَّا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَأَسْبِغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرةً وَبَاطِنَةً ﴾ (لقمان: ٢٠) ﴿ وَأَتَاكُم مِن كُلَّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّوا نَعْمَتَ اللَّه لا تُحْصُوها ﴾ (إبراهيم: ٣٤)، ﴿ وَأَتَاكُم مِن كُلَّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّوا نَعْمَتَ اللَّه لا تُحْصُوها ﴾ (إبراهيم: ٣٤)، ﴿ وَأَتَاكُم مِن كُلَّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللَّه لا تُحْصُوها ﴾ (الرحمن: ١-٤)، ﴿ وَأَتَاكُم مِن كُلَّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّوا نَعْمَتَ اللَّه لا تُحْصُوها ﴾ (الرحمن: ١٠٤)، ﴿ وَإِنَّا هَدَيْنَاهُ السِيلِ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ (الإنسان: ٣) عَلَّمَهُ الْبَيَانَ ﴾ (الرحمن: ١-٤)،

﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمُلائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِن طِينٍ (٧) فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجَدِينَ ﴾ (ص: ٧١، ٧٧).

إن الإسلام رفع الإنسان مكانا عليا، حين كلفه القيام بخلافة الله في الأرض، واستعمره فيها، وحمله أمانة عرضت على السماوات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها، وهي أمانة المسئولية وحمل التكاليف.

لا ينظر الإسلام إلى الإنسان على أنه مجرد (حيوان تطور) من مراحل دنيا حتى



انتهى إلى هذه المرحلة. بل هو مخلوق خلقًا مستقلا، ليقوم برسالته فى الأرض، ليعمرها، ويؤدى حق الله فيها، ويقوم بوظيفة الخلافة لله. وقد هيأه الله تعالى بتكوينه المزدوج: الطينى والروحى ليقوم بهذا الدور، الذى لا يقدر عليه الملائكة. وسر ذلك يكمن فى هذه (النفخة من روح الله) التى أو دعها الله فيه، بجوار قبضة التراب أو الطين الذى تكون منها جسده الذى يمثل الغلاف الظاهرى للإنسان.

ليس الإنسان (حيوانا) بل سخر الله له الحيوانات، وكل الكائنات الحية على الأرض في اليابسة أو في الماء، كما أنه ليس (إلها) كبعض الفلسفات الغربية التي (تؤله) الإنسان، وترفعه فوق قدره، وتتجاوز به حده.

وما أنجزه الإنسان على الأرض من علم وتكنولوجيا، وثورات غيرت وجه البسيطة، ومنحت الإنسان من القدرات والإمكانات ما لم يكن يحلم به، هذا كله من فضل الله عليه، وبره به، كما قال تعالى في أول وحيه على محمد: ﴿ اقْرأُ وَرَبُّكَ الْأَكْرُمُ (العلق: ٣-٥).

إن الإسلام - بتشريعاته القانونية ووصاياه الأخلاقية - يرعى فطرة الإنسان، وكرامة الإنسان، وحرمات الإنسان، وحرية الإنسان، وحقوق الإنسان (١).

إنه يرعى فطرة الإنسان فلا يصادرها، ولا يصادمها، ولا يعلن الحرب على دوافعها الطبيعية .

فلا يصادر مثلا غريزة الإنسان الجنسية، ولا يعتبرها رجسا من عمل الشيطان، بل يعترف بها، ويدعو إلى التسامى بها، والعمل على تصريفها والاستمتاع بها في الحلال، ولا يرضى بكبتها ومصادرتها بصفة مطلقة. لهذا شرع الزواج، وقال: «الدنيا متاع وخير متاعها المرأة الصالحة»(٢).

ويتحدث عن الجانب الجنسي في العلاقة الزوجية ضمن أحكام الصيام فيقول: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لِللَّهَ الصِّيامِ الرَّفَتُ إِلَىٰ نِسَائِكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَّكُمْ وَأَنتُمْ لِبَاسٌ لَّهُنَّ ﴾ (البقرة: ١٨٧).

<sup>(</sup>١) راجع ما كتبناه في خصيصة (الإنسانية) من كتابنا (الخصائص العامة في الإسلام) نشر مكتبة وهبة بالقاهرة ومؤسسة الرسالة .. بيروت .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم عن عبدالله بن عمرو.



ويعرض لطريقة المباشرة الجنسية فيقول: ﴿ نِسَاؤُكُمْ حَرْثٌ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّىٰ شَيْتُمْ وَقَدَّمُوا لِأَنفُسِكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ ﴾ (البقرة: ٢٢٣).

ويشرع الاستمتاع بالزينة والطيبات في غير إسراف ولا اعتداء ﴿ يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عند كُلِّ مَسْجِد وكُلُوا وَاشْرِبُوا وَلا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ (آ) قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةً اللَّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيبَاتِ مِنَ الرِزْقِ ﴾ (الأعراف: ٣١، ٣٢).

وكما يرعى الإسلام فطرة الإنسان: يرعى كرامة الإنسان، فلا يسمح بإهانة الإنسان لا حيا ولا ميتا. لا يجيز الإسلام إذلال الإنسان لأخيه الإنسان، فالناس كلهم مخلوقون لله، ولا يجوز أن يتخذ بعضهم بعضا أربابا من دون الله.

والإسلام كذلك يرعى حرمة الإنسان: حرمة دمه وعرضه وماله. فحياة الإنسان مقدسة، ولها حرمة عظيمة عند الله، لإ يجوز قتلها بغير الحق، حتى إن القرآن ليقرر مع كتب السماء: ﴿ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ (المائدة: ٣٢).

والرسول عَيْظِيمُ يقول: «لزوال الدنيا أهون على الله من قتل رجل مسلم»(١).

ويقول: «من قتل معاهدا (أى غير مسلم) لم يرح رائحة الجنة، وإن ريحها ليوجد من مسيرة شهر »(٢).

بل الإسلام يحترم حياة الحيوان، فلا يجيز قتله بغير حق، كما في الحديث: «دخلت امرأة النار في هرة حبستها حتى ماتت، فلا هي أطعمتها، ولا هي تركتها تأكل من خشاش الأرض»(٣).

وكما لا يجوز الاعتداء على حياة الإنسان، لا يجوز الاعتداء على جسمه أو عضو منه بالضرب والأذي.

وكما لا يجوز الاعتداء على الدم: لا يجوز الاعتداء على العرض. ويقصد بـ

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي في كتاب (تحريم الدم) من سنن عن عبدالله بن عمرو (٧/ ٨٢، ٨٣) وروى نحوه من حديث بريدة.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاری عن ابن عمرو (۳۱٦٦). ورواه الترمذی فی الدیات (۱۳۹۵) وابن ماجه عن البراء بن عازب (۲٦۱۹).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري عن ابن عمر (٣٤٨٢).



(العرض) ما نقصده بكلمة (الكرامة والسمعة). فلا يجوز لإنسان أن يشوه سمعة إنسان، فلا يجوز لإنسان أن يشوه سمعة إنسان، فلا يجوز سبه ولا شسمه، ولا نداؤه بلقب لا يحبه، ولا السخرية منه والاستهزاء به، كما قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا يَسْخَرُ قَوْمٌ مَن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُوا خَيْرًا مّنْهُم ولا تَلْمزُوا أَنفُسُكُم ولا يَكُن خَيْرًا مّنْهُن ولا تَلْمزُوا أَنفُسكُم ولا تَنابزُوا بِالأَلْقابِ بِئْسَ الاسم الله شُوق بعد الإيمان ﴾ (الحجرات: ١١).

وكذلك حرم الإسلام (الغيبة) وهو أن تذكر الإنسان في غيبته بما يكره، ولو كان ذلك فيه بالفعل، كما قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنبُوا كَثيرًا مِنَ الظِّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِنَّمْ وَلا تَحَسَّسُوا وَلا يَغْتَب بُعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَنَ يَأْكُلَ خُمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ ﴾ (الحجرات: ١٢).

وحتى بعد موت الإنسان لا ينبغى أن يذكر إلا بخير، كما في الحديث: «لا تذكروا هلكاكم إلا بخير الأ وفي حديث آخر: «لا تسبوا الموتى فإنهم أفضوا إلى ما قدموا» (٢).

وكذلك حرم الإسلام الاعتداء على المال، فلا يحل له أخذ مال امرئ إلا بطيب نفس منه، ويحرم عليه أن يأخذه بطريق الغصب العلنى، أو السرقة الخفية، أو الغش في بيع أو شراء، أو إجارة، أو ترويج ما لا يحل ترويجه، أو أخذ رشوة سافرة أو مقنعة، أو أكل مال الغير بأى طريقة من طرق الباطل كالقمار، وأخذ أجرة على عمل محرم وغير ذلك.

أشد ما يحرمه الإسلام: ظلم الإنسان لأخيه الإنسان، وقسوة الإنسان على أخيه، والظلم والقسوة لا يجيزهما الإسلام لسلم ولا لغير مسلم، لا في سلم ولا في حرب.

والإسلام يكرم الإنسان من حيث هو إنسان، بغض النظر عن لون بشرته، أو العرق الذي يسكن فيه، أو العرق الذي يسكن فيه، أو الطبقة التي ينتمي إليها. بحسبه أنه إنسان.

<sup>(</sup>١) رواه النسائي عن عائشة، كما في صحيح الجامع الصغير (٧٢٧١).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري عن عائشة (١٣٩٣).



روى البخارى في صحيحه عن جابر أن النبي عليه مروا عليه بجنازة ميت، فقام لها واقفا، (احتراما وتكريما) فقالوا: يا رسول الله؛ إنها جنازة يهودى افقال: «أليست نفسا؟». فما أروع الموقف، وما أروع التفسير له!

الإسلام ينظر إلى الجنس البشرى كله بوصفه أسرة واحدة ، تنتمى إلى الله تعالى بالعبودية ، وإلى آدم بالبنوة ، فربها واحد ، وأبوها واحد ، وهذا ما أعلنه نبى الإسلام على الجموع الحاشدة في حجة الوداع معلما وموجها ، فقال : «أيها الناس ، إن ربكم واحد ، وإن أباكم واحد ، كلكم لآدم ، وآدم من تراب . . . » .

وهو ما قرره القرآن في نص صريح حين قال: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَر وَأُنشَىٰ وَجَعَلْنَاكُم شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُم عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُم ﴾ ذكر وأنشى وجعلنَّاكُم شُعُوبًا وقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُم عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُم ﴾ (الحجرات: ١٣).

ولقد ظهر الإسلام، والفوارق بين الناس قائمة على قدم وساق: الفوارق اللونية: أبيض وأسود، والفوارق العرقية: عربى وعجمى، والفوارق النسبية: شريف ووضيع، والفوارق الاقتصادية: غنى وفقير، والفوارق اللغوية والإقليمية والطبقية وغيرها، فأسقط الإسلام هذه الفوارق كلها: نظريا حين أعلن المساواة بين الناس جميعا، وأنهم كأسنان المشط، لا فضل لأبيض على أسود، ولا لعربى على عجمى، ولا عكس ذلك، إلا بالتقوى. وعمليا: حين فرض فرائض على الناس جميعا، لا يعفى أحد منها لنسبه أو مركزه، وهم فى أداء هذه الفرائض متساوون، ففى فريضة كالصلاة يقف الجميع وراء الإمام خاشعين لله، من سبق إلى مكان فى الصف الأول فهو أحق به، ومن تأخر جلس حيث ينتهى به المجلس، وقد نجد الوزير بجوار الناطور (الحارس)، وأستاذ الجامعة بجوار الخادم.



وأكثر من ذلك في ساحة الحج، حيث ترى الأمير والمأمور، والكبير والصغير، وصاحب القناطير المقنطرة ومن لا يملك شيئا: يقفون جميعا في هيئة واحدة، قد لبسوا ثيابا بيضاء متواضعة، أشبه ما تكون بأكفان الموتى، منادين بنداء واحد: (لبيك اللهم لبيك، لبيك، لبيك، إن الحمد والنعمة لك، والملك لا شريك لك).

لقد أنصف الإسلام المستضعفين في الأرض، ورفع من قدرهم، وهيأ لهم الفرص، ليأخذوا حقوقهم بجهودهم، ويحتلوا مكانتهم بعلمهم وعملهم.

حتى رأينا رجلا حبشيا أسود اللون مثل بلال بن رباح، يعتنق الإسلام مبكرا، فيعذب من أجله، فيشتريه سيدنا أبو بكر، فيعتقه. فيصبح بعد ذلك سيدا في المسلمين، حتى إن عمر بن الخطاب ليقول مثنيا على أبى بكر: أبو بكر سيدنا، وأعتق سيدنا. يعنى: بلالا رضى الله عنهما.

والمسلمون في أنحاء الأرض، وعلى مدار التاريخ يقولون: سيدنا بلال رضي الله عنه.

صنع الإسلام ذلك منذ ظهوره، في حين كانت جاهليات العالم كله، تقسم الناس طبقات متفاوتة المراتب بعضها فوق بعض، في بلاد فارس، وبلاد الروم، وبلاد الهند، وفي بلاد العرب نفسها. فجاء الإسلام يقرر المساواة بين الناس، وأن الناس يولدون أحرارا متساوين، وأنهم يتفاوتون بالعلم والعمل والإحسان، أو ما يعبر عنه بالتقوى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتُوي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (الزمر: ٩) يعبر عنه بالتقوى الْخَبيث والطيّب ولو أعْجَبك كَثْرة الْخَبيث ﴾ (المائدة: ١٠٠)، ﴿ لا يَسْتُوي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِئِينَ عَيْر أُولِي الضّرر والْمُجاهدُونَ في سَبيل الله بأمْوالهم وأنفسهم فَضَلَ الله المُهُ المُجاهدَينَ بأمُوالهم وأنفسهم ﴾ (النساء: ٩٥)، ﴿ فَإِذَا نَفخَ في الصُورَ فَلا أنسابَ بَيْنَهُمْ يُومَتِدُ وَلا يُتَسَاءلُونَ ﴿ اللّه فَمَن ثَقَلَتُ مَوازِينَهُ فَأُولَاكَ هُمُ الْمُفْلَحُونَ ﴾ (المؤمنون: ١٠١، ١٠٢).

«يا فاطمة بنت محمد، اعملى فإنى لا أغنى عنك من الله شيئا. من بطأ به عمله لم يسرع به نسبه»(١).

(١) رواه البخاري وغيره.



#### موقف خطابنا الديني:

إن من جوانب القصور في خطابنا الديني المعاصر: أنه لم يعط (البعد الإنساني) في الإسلام حقه كما ينبغي، ولم يفرد له المساحة الواجبة، التي أفردها له القرآن، وأفردتها له مصادر التراث الإسلامي في التفسير والحديث والفقه والتصوف. فهذا الخطاب يتحدث دائما عن واجبات الإنسان، ولا يكاد يتحدث عن حقوق الإنسان، وحربة الإنسان، وكرامة الإنسان.

إن الفوج الأول من آيات الوحى الإلهى الذى نزل على محمد >، وكان خمس آيات قصار من القرآن، ذكر فيها الإنسان مرتين: ﴿ اقْرأُ بِاسْمِ رَبّكَ اللّهِ خَلَقَ آ آيات قصار من القرآن، ذكر فيها الإنسان مرتين: ﴿ اقْرأُ وَرَبّكَ الأَكْرَمُ آ اللّهِ عَلّمَ بِالْقَلَمِ آ عَلّمَ الإنسان وَ إِما حديث مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ (العلق: ١٥٥). بل القرآن كله إما حديث إلى الإنسان، وإما حديث عن الإنسان، والرسول الكريم ليس إلا بشرا مثلنا غير أنه يوحى إليه ﴿ قل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلى ١٠٠٠ ﴾ (الكهف:) رسل الله جميعا كانوا بشرا مثلنا يأكلون الطعام ويمشون في الأسواق.

لابد لخطابنا الدينى أن يعطى عناية أكبر، للإنسان ومعاناة الإنسان، ومشكلات الإنسان، وظلم الإنسان لأخيه الإنسان، وأن يسهم في تحرير الإنسان من كل ما يجلب عليه الحزن والقلق والاكتئاب واليأس وسائر أمراض النفس التي أصبحت سمة العصر، والتي جعلت كثيرا من الناس يعيشون في ديناهم تعساء، أحياء كالأموات، أو أمواتا كالأحياء.

منحتهم الحضارة الحديثة الرفاهية، ولكنها لم تمنحهم السكينة، وفرت لهم المتعة المادية، ولم توفر لهم السعادة الروحية، هيئات لهم الوسائل والأدوات، ولم تهيئى لهم المقاصد والغايات، فهم يحيون حياة لا يعرفون لها هدفا، ولا يجدون لها معنى، ولا يذوقون لها طعما! وصدق ما قاله أحد فلاسفة الشرق لأحد فلاسفة الغرب: أنكم أحسنتم أن تحلقوا في الهواء كالطير، وأن تغوصوا في البحر كالحوت، ولكنكم لم تحسنوا أن تمشوا على الأرض كإنسان!



## ٢. يؤمن بالوحى ولا يغيب العقل

ومن خصائص خطابنا الإسلامي في عصر العولمة: أنه يؤمن بالوحي، ولا يغيب العقل.

فهو يؤمن بالوحى باعتباره أساس كل دين سماوى. فتعاليم الدين وأحكامه ليست من صنع النبى - أى نبى - ووحى فكره ووجدانه ، بل أوحى الله بها إليه عن طرق من طرق الوحى ، كالإلهام ، والرؤى الصادقة ، ونزول الملك بكلام الله إليه ، والخطاب المباشر من الله تعالى ، كما كلم موسى عليه السلام .

فالأنبياء هم سفراء الله تعالى إلى عباده، بعثهم مبشرين ومنذرين، لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل.

ومحمد على خاتم النبيين، أنزل الله عليه وحيه وقرآنه بطريق الوحى الجلي، بوساطة الملك جبريل عليه السلام أمين الوحى ﴿ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ ( اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ الْمُنذِرِينَ ( اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ

وقال تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هُوَىٰ ۞ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ۞ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهُوَىٰ ۞ إِنْ هُو إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَىٰ ۞ عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ ۞ ذُو مِرَّةٍ فَاسْتَوَىٰ ﴾ (النجم: ١-٦). شديد القوى هو جبريل عليه السلام.

وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرْآنَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ (النمل: ٦) فالله تعالى منزل الوحي، وجبريل إنما هو حامله، ومحمد هو متلقيه ومبلغه عن ربه ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلّغْتَ رِسَالَتَهُ ﴾ (المائدة: ٦٧).

ونمحن المسلمين بعد أن رضينا بالله ربا، وبالإسلام دينا، وبمحمد رسولا،



وبالقرآن إماما: أصبحنا ملتزمين بحكم عقيدتنا - بأحكام الإسلام وأوامره ونواهيه: في العقيدة والشريعة والسلوك والمفاهيم والتقاليد. فنحن نصلى ونصوم ونتعبد كما يأمرنا الإسلام، ونحن نأكل ونشرب ونلبس ونتجمل ونبيع ونشترى ونتعامل، كما يأمرنا الإسلام، ونحن نتزوج ونعاشر وننجب، ونتوافق أو نطلق، كما يأمرنا الإسلام، ونحن نتعامل مع أمراثنا وحكامنا في السلم والحرب، والعافية والبلاء، كما يأمرنا الإسلام. ونحن نتعامل مع غير المسلمين في الداخل والخارج، كما يأمرنا الإسلام. فما دام هناك أمر ملزم من الله ورسوله، أو نهى محرم من الله ورسوله، فليس لنا إلا أن نقول: سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير. وفي هذا يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلُ الْمُؤْمنينَ إِذَا دُعُوا إِلَى الله ورسُولِه لِيحُكُم بَيْنَهُمْ أن يقول المؤمنين والله ورسُولِه لِيحُكُم بَيْنَهُمْ أن

ويقول: ﴿ وَمَا كَانَ لُؤُمْنِ وَلَا مُؤْمِنَةً إِذَا قَضَي اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضلالاً مّبِينا ﴾ (الأحزاب: ٣٦).

ولا يكون الفرد المسلم مسلما، ولا المجتمع المسلم مسلما حقا، إلا إذا احتكم كل منهما إلى شريعة ربه، مؤمنا بأن ما شرعه الله له خير مما يشرعه لنفسه، وأنه ليس أعلم من الله بخلقه، ولا أبر بهم منه سبحانه وتعالى، بل هو أبر بهم من أنفسهم، وأرحم بهم من الوالدة بولدها. وقد شرع لهم من الأحكام ما يعلم أن فيه الخير والمصلحة لهم في دنياهم وآخرتهم ﴿ أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ (الملك: ١٤).

لهذا كان الحكم بما أنزل الله على رسوله فرضا مؤكدا، لا يجوز أخذ بعضه دون بعض بعض كله الله ولا تُتَّبِع أُهُواءَهُم بعض كُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ الله ولا تُتَّبِع أُهُواءَهُم وَاحْدَرُهُم أَن يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنزَلَ الله إلَيْك ﴾ (المائدة: ٤٩).

وقد أنكر الله تعالى على بنى إسرائيل قبلنا: أنهم جزَّءوا دينهم، فقبلوا منه ما راق لهم، وتركوا ما لا يتفق وهواهم، فقال تعالى تقريعا لهم: ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكَتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِ ﴾ (البقرة: ٨٥).

ومع دعوة الخطاب الإسلامي إلى الإيمان بما جاء به الوحى، والالتزام به أمرا ونهيا، في العبادات أو المعاملات: يدعو هذا الخطاب في الوقت نفسه إلى احترام المعقل، الذي لولاه ما ثبت الوحى.



ولهذا قال علماء الإسلام: لولا العقل ما ثبت النقل (أى الوحى). لأن العقل هو الذى أثبت لنا قضيتين من قضايا العقيدة الكبرى.

فهو الذي أثبت وجود الله تعالى، إذ لم نعرف الله بالوحى، لأن ثبوت الوحى لا يكون إلا بعد ثبوت الموحى به، وثبوت الرسول لا يكون بعد ثبوت المرسل، هو الله.

فبعد أن أثبت العقل وجود الله تعالى وحكمته وقدرته على إرسال الرسل، وتأييدهم بالآيات البينات التي تثبت نبوتهم، وتفحم خصومهم، وأنه لا يليق بحكمة الرب الحكيم الرحيم القادر على كل شيء: أن يدع عباده هملا، ويتركهم سدى، وهو قادر على أن يهديهم إلى الصراط المستقيم، ويعرفهم ما يجب عليهم نحوه، وما يسعدهم في أو لاهم وأخراهم، ويحكم بينهم فيما يختلفون فيه بعد هذا آمن العقل بأن فلانا هذا ـ التي قامت المعجزة على يديه ـ هو رسول من عند الله، إذ لا يقدر بشر على أن يمده بالآيات الخارقة التي تثبت دعواه وتؤيد حجته.

وبعد أن أثبت العقل النبوة: يعزل العقل نفسه ـ كما عبر الإمام الغزالي ـ ليتلقى من الوحى الأوامر والنواهى والتعاليم، لأن سلطة النبوة أعلى من سلطته، ونور النبوة أسطع وأرفع من نور عقله، فعقله قد يخطئ أو يضل أو يخلط أو ينسى، ولكن النبوة لا تخطئ، لأنها من عند الله. ولو أخطأ النبى في أمر اجتهد فيه برأيه، فسرعان ما يأتى الوحى مصححا ومصوبا، لأن الله تعالى لا يقره على باطل، لأنه لو أقره عليه لأصبح شرعا متبعا.

الإسلام يحترم العقل، لأن به عرفنا الله، وبه عرفنا رسول الله، وبه عرفنا كتاب الله.

وهو يحترم العقل، لأننا بالعقل نفهم خطاب الله، ونفسر كتاب الله، ونستنبط أحكام الله، فقد شاء الله أن ينص على بعض الأحكام في كتابه أو على لسان رسوله، وأن يدع منطقة فارغة من التشريع والأحكام الملزمة سميناها في بعض كتبنا (منطقة العفو)(۱) أخذا من الحديث القائل: «ما أحل الله في كتابه فهو حلال، وما حرم فهو حرام، وما سكت عنه فهو (عفو) فاقبلوا من الله عافيته، فإن الله لم يكن لينسى شيئا، ثم تلا: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًا ﴾ (مريم: ٢٤)(٢).

<sup>(</sup>١) في كتابنا (عوامل السعة والمرونة في الشريعة الإسلامية).

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم عن أبي المدرداء وصححه (٢/ ٣٧٥) ووافقه المذهبي، كما رواه البزار، ورجاله ثقات كما قال الهيثمي في (مجمع الزوائد) ٧: ٥٥.



وهذه المنطقة منطقة العفو مطلوب من العقل أن يملأها عند الحاجة - بما يهديه إليه اجتهاده في ضوء النصوص الأخرى: إما عن طريق القياس بشروطه أو الاستصلاح أو الاستحسان أو غيره من أدلة ما لانص فيه (١).

وأما ما جاءت فيه نصوص قرآنية أو نبوية، فمهمة العقل أن يجتهد فيها ليستخرج منها الأحكام في ضوء الأصول والقواعد التي ارتضتها الأمة في الاستنباط، وبناء الفروع عليها. وهنا تتعدد المدارس، وتتنوع المشارب، ما بين من يميل إلى الرأى ومن يميل إلى الأثر، ومن ينظر إلى المقاصد، ومن يجنح إلى الظواهر، والشريعة تتسع لهؤلاء جميعا. وفي هذا التنوع إثراء للفقه وسعة ورحمة (٢) وإن كنت مع المدرسة الوسطية التي تجمع بين النظر والأثر، وننظر إلى النصوص الجزئية، في ضوء المقاصد الكلية.

وهو يمحترم العقل بعد ذلك، لأنه أداته الفذة في معرفة الكون من حوله، فهو الذي يكتشف قوانين المادة، ويفسر الظواهر الكونية، ويربط بينها، ويستخدمها في مصلحة الإنسان. كما يوظفها في تثبيت الإيمان ﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنفُسهمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنْهُ الْحَقُ ﴾ (فصلت: ٥٣).

فلولا العقل ما استطعنا أن نسخر قوى الطبيعة لخدمتنا بإذن الله، وبالعقل استطاع أن يطير الإنسان في الهواء كالنسر، بل أرفع، وأن يغوص في البحر كالحوت أو أعمق، وأن يحطم الذرة، ويصنع الحاسوب، ويصعد إلى القمر، ويجتهد أن يغزو الكواكب الأبعد.

إن هذا العقل يجب أن يُحترم لدى المسلمين، فلا يعطلوه عن وظيفته، ووظيفته الأساسية التفكير والبحث والاستنباط والنقد، وليست مهمته مجرد التلقى والتقليد والجمود، وقبول كل ما يلقن للإنسان دون أن يمتحنه، ويفحصه، ويعرف صدقه من كذبه، أو صحته من فساده، أو صوابه من خطئه.

ولهذا كان على العقل أن يناقش وينقد، ويطلب دليلا على كل قضية، وهذا ما يعلمه لنا القرآن، فهو الذي يقول بكل وضوح: ﴿ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (الأنعام: ٦٤٣).

<sup>(</sup>١) للشيخ عبدالوهاب خلاف رحمه الله كتاب بعنوان (أدلة التشريع فيما لا نص فيه).

<sup>(</sup>٢) انظر فصل (الاختلاف ضرورة، ورحمة وسعة) من كتابنا (الصحوّة الإسلامية بين الاختلاف المشروع والتفرق المذموم).



ولهذا كان لا بد في إثبات الحسيات من دليل المشاهدة ﴿ أَشَهِدُوا خَلَقَهُمْ ﴾ (الزخرف: ١٩).

ولا بد في إثبات النقليات من دليل التوثيق ﴿ إِثْتُونِي بِكِتَابٍ مِن قَبْلِ هَذَا أَوْ أَقَارَةٍ مِّنْ عِلْمٍ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (الأحقاف: ٤) ﴿ قُلْ هَلْ عِندَكُم مِّنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا ﴾ ﴿ (الأنعام: ١٤٨).

وكان لا بد في إثبات العقليات من البرهان المنطقى، ولهذا تكرر في القرآن مطالبة أصحاب الدعاوى العقدية أن يأتوا بالبرهان على دعواهم ﴿ أَمِ اتَّخَذُوا مِن دُونِه آلِهَةً قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُم ﴾ (الأنبياء: ٢٤)، ﴿ وَقَالُوا لَن يَدْخُلَ الْجَنَّةُ إِلاَّ مَن كَانَ هُوذًا أَوْ نَصَارَىٰ تِلْكَ أَمَانِيُّهُم قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُم إِن كُنتُم صَادِقِينَ ﴾ (البقرة: ١١١).

والعقل الذي نريده، هو: العقل الحر الباحث عن الحقيقة، الطليق من إسار التقليد، واتباع الظنون والأهواء، فإن الظن لا يغنى من الحق شيئا، والهوى يعمى ويصم، أما العقل المكبل بأغلال الانبهار بفلسفة معينة، أو بثقافة بشرية، أو بتقليد الماضين، فهذا عقل غير مأمون على تحصيل المعرفة الصحيحة، والوصول إلى الحقيقة الصريحة. وقد قال الإمام ابن الجوزى: (اعلم أن المقلد على غير ثقة فيما قلد فيه، وفي التقليد إبطال منفعة العقل، لأنه خلق للتأمل والتدبر، وقبيح بمن أعطى شمعة يستضيء بها: أن يطفئها، ويمشى في الظلمة)(١).

والتقليد مذموم في شرعة الإسلام: سواء كان تقليدا للأجداد والآباء، أم للسادة والكبراء، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قَيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَشَيعُ مَا ٱلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَ لَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لا يَعْقَلُونَ شَيْئًا وَلا يَهْتَدُونَ ﴾ (البقرة: ١٧٠).

﴿ وَقَالُوا رَبُّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبُرَاءَنَا فَأَضَلُّونَا السَّبِيلا ﴾ (الأحزاب: ٦٧).

بل ينكر الإسلام تقليد العامة، والسير مع الجماهير، دون الرجوع إلى عقل أو شرع: «لا تكونوا إمعة: تقولون: إن أحسن الناس أحسنًا، وإن ظلموا ظلمنا، ولكن وطنوا أنفسكم: إن أحسن الناس أن تحسنوا، وإن أساءوا فلا تظلموا (٢).

<sup>(</sup>١) من كتابه (تلييس إبليس) ص ٨١.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في البر عن حذيفة (٢٠٠٨) وقال: حسن غريب.



وأشد ما يكون التقليد مذموما: حين تقلد أمة فلسفة أمة أخرى، وتقبل مبصرة أو غير مبصرة ـ فكرتها عن الدين، والمجتمع، عن الله والإنسان، عن الدنيا والآخرة، عن المعرفة والقيم، ويقودها أفراد منها، فتنوا بالآخرين، وغُلبوا على عقولهم كأنهم مغيبون أو مخدرون!

جربنا ذلك قديما في افتتان فئة من كبار مثقفي المسلمين بفلسفة الإغريق، بهروا بها، وأذعنوا لسلطانها، ولم يحاولوا أن يناقشوها أو يمتحنوها، بل اعتبروها أو اعتبروا قضاياها (مسلمات) واتخذوها أصلا، والإسلام فرعا، فما وافقها من عقائد الإسلام وشرائعه فهو مرضى مقبول، وما خالفها فهو مرفوض أو مؤول، ولو كان تأويلا بعيدا.

وبعض ما كان يعتبر حقائق عندها وعندهم، يعرف تلاميذ المدارس الابتدائية اليوم: أنه خرافة وباطل، وقد كشف العلم الحديث زيفه.

حتى جاء حجة الإسلام الغزالي فهدم هذا الصنم الكبير على رأس أهله، وبين ما فيه من أباطيل وأوهام في كتابه (تهافت الفلاسفة). فأبطل الفلسفة بمنطق الفلاسفة.

ثم جاء بعده شيخ الإسلام ابن تيمية، فأكمل مشواره، ورد على الفلاسفة ومن تأثر بهم من المتكلمين، وبين موقف الإسلام بمنطق العقل الفطرى، وضبط جموح العقل الإنساني بضوابط الوحى الرباني، وذلك في عدة كتب له أهمها (درء تعارض العقل والنقل) والذي سمى أحيانا (موافقة صحيح المنقول صريح المعقول) الذي نشر في عشرة مجلدات.

وفي عصرنا امتحن العقل الإسلامي بقضية أخرى: فتنة الانبهار بصنم آخر، هو صنم الحضارة الغربية الحديثة، بما تحمله من فلسفة للحياة والإنسان، مغايرة لفلسفة الإسلام، سواء في فلسفتها الليبرالية الفردية أم في فلسفتها الجماعية الماركسية، فكلتاهما فلسفة حسية مادية، مغرقة في النفعية والدنيوية، تغلّب المادة على الروح، والدنيا على الآخرة، والعقل على الوحى، والمنفعة على الأخلاق، هذا إن لم ترفض الروح والآخرة، والوحى والأخلاق رفضا مطلقا، كما هو شأن الفلسفات المادية، ومنها: الشيوعية الماركسية.

لقد وجد من بني جلدتنا من فتنوا بهذه الحضارة، ومن لا يزالون مفتونين بها،



ويريدون منا: أن ننسلخ من جلدنا، وننخلع من ذاتنا، لنتبع هذه الحضارة شبرا بشبر، وذراعا بذراع، حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلوه وراءهم.

هؤلاء الذين سميتهم (عبيد الفكر الغربي) وهم الذين أرادوا أن (نفني) في الغربيين، ونسير في ركابهم، ونأخذ حضارتهم كلها، بجذورها الفلسفية، وخلفياتها العلمانية، وتناقضاتها التاريخية، أو كما قال قائلهم: بخيرها وشرها، وحلوها ومرها، ما يحب منها وما يكره، وما يحمد منها وما يعاب.

ونريد من (العقل المسلم) اليوم أن يتحرر من التبعية والتقليد للغرب وفلاسفته، كما دعوناه أن يتحرر من التبعية والتقليد للشرق وأثمته. بل هذا التحرر أحق وأولى، فإن أثمة الشرق هم منا ونحن منهم، نشاركهم في الأصول الكلية، وفي الفكرة المبدئية، ولكن زماننا غير زمانهم، ومشكلاتنا غير مشكلاتهم، وظروفنا غير ظروفهم.

نريد للعقل المسلم أن يفكر ويبحث، ويتحرر من التبعية والتقليد، وألا يتعبد إلا بمحكمات النصوص الربانية، التي تضيء له الطريق، وتهديه سواء السبيل، وهي في الحقيقة منارات تهدي، وليست قيودا تكبِّل، تسدد العقل ولا تقيده، وتحرره ولا تستعبده ﴿ وَمَن يَعْتَصِم بِاللّه فَقَدْ هُدِيَ إِلَىٰ صِراط مُسْتَقيمٍ ﴾ (آل عمران: ١٠١) ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُم بُرهان مَن رَبّكُم وأَنزلنا إِلَيْكُم نُوراً مُبِيناً ﴾ (النساء: ١٧٤).

لقد رأينا من الصالحين من يعتبرون التفكر عبادة، حتى قال بعضهم: تفكر ساعة خير من عبادة سنة. وكيف لا، وقد وصف الله الأخيار من عباده من (أولي الألباب) بقوله سبحانه: ﴿ اللّذِينُ يَذْكُرُونَ اللّهَ قَيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكّرُونَ فِي خَلْقِ السّمَواتِ وَالأَرْضِ رَبّنا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ ﴾ (آل عمران: ١٩١).

كما يعتبرون النظر في الكون وسننه وآياته: فريضة أمر الله تعالى بها ﴿ قُلِ انظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ (يونس: ١٠١)، ﴿ أُولَمْ يَنظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ (الأعراف: ١٨٥). السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا خَلْقَ اللَّهُ مِن شَيْءٍ ﴾ (الأعراف: ١٨٥).

فهذه الصيغ القرآنية: الأمر في قوله (انظروا) أو الإنكار في قوله (أولم ينظروا) تدل على وجوب النظر العقلي، وأنه فريضة لا نافلة. وهذا ما جعل أحدكبار الكتاب في عصرنا يصنف كتابا سماه (التفكير فريضة إسلامية) وصدق في تسميته.



ليس عندنا . نحن المسلمين - ما في أديان أخر من عزل العقل عن قضية الإيمان ، واعتبار الإيمان مسألة تتعلق بالوجدان ، ولا علاقة بها بعقل الإنسان . ولا غرو أن وجدنا عندهم مثل هذه العبارات : أعتقد وأنت أعمى! أو : أغمض عينيك ثم اتبعنى . بل قال بعض فلاسفتهم : أومن بهذا ؛ لأنه غير معقول! كأن الإيمان والعقل في نظره لا يتلاقيان .

أما عندنا ـ نحن المسلمين ـ فلا بد للإيمان أن يؤسس على العلم، حتى يؤمن الإنسان بربه وبرسوله عن بينة ، ويسير في طريقه على بصيرة ونور ، فالعلم دليل الإيمان ، كما قال تعالى : ﴿ وَلَيْعُلُمُ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمِ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن رَبِّكَ فَيُؤْمِنُوا بِهِ فَتُحْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ ﴾ (الحج : ٤٥) فالعلم يؤدى إلى الإيمان ، والإيمان يؤدى إلى الإخبات ، هكذا بالترتيب الذى دل عليه العطف بالفاء (ليعلموا ، فيؤمنوا ، فتخبت قلوبهم) .

وأكابر علماء المسلمين يقولون: إن إيمان المقلد ـ تقليدا مطلقا ـ لا يقبل ، لا بد أن يكون إيمانه مبنيا على الدليل ، ولو لم يستطع التعبير عنه بعبارة علمية .

وقد كنا نحفظ، ونحن طلبة في المرحلة الشانوية بالأزهر: قول صاحب (الجوهرة) في علم التوحيد:

# إذ كل من قلد في التوحيد إيمانه لم يخسل من ترديد!

ولا توجد عندنا ـ نحن المسلمين ـ مشكلة الصراع بين العقل والوحى ، أو بين الحكمة والشريعة ، أو بين الفكر والعقيدة ، أو بين العلم والدين ، فالدين عندنا علم ، والعلم عندنا دين .

ومن القواعد المعلومة المقررة عندنا: أنه يستحيل التناقض بين قواطع العقل وقسواطع السرع، لأن الحق لا يعسارض الحق أبدا. وإذا وجد شيء من هذا في الظاهر، فلا بدأن يكون لأحدهما تفسير أو تأويل يخرج به عن التناقض.

أكد هذا المحققون من علماء الإسلام وأثمته الكبار، اللذين جمعوا بين علوم الشرع وعلوم العقل، مثل إمام الحرمين والغزالي والراغب الأصفهاني وابن رشد وابن تيمية والشاطبي وابن الوزير وغيرهم من أفذاذ الأمة ومصابيحها.

77



وحسبى أن أنقل هنا فقرات من كلام الإمام الغزالي لتوضيح هذه الحقيقة التي لا تخفى على ذى بصر، وقد قرر ذلك في عدد من كتبه، كما بينا في كتابنا (الغزالي بين مادحيه وناقديه).

فها نحن نراه فى (إحياء علوم الدين) يدعو إلى المزج بين العلوم العقلية والعلوم الدينية، ويبين الحاجة إلى كل منهما، ويقرر أن لا غنى بالعقل عن نور الوحى، ولا بالوحى عن نور العقل، بل كل منهما مع الآخر: نور على نور. يقول:

«فالداعى إلى محض التقليد مع عزل العقل بالكلية عاهل، والمكتفى بمجرد العقل عن أنوار القرآن والسنة مغرور، فإياك أن تكون من أحد الفريقين، وكن جامعا بين الأصلين.

فإن العلوم العقلية كالأغذية، والعلوم الشرعية كالأدوية، والشخص المريض يستضر بالغذاء، متى فاته الدواء، فكذلك أمراض القلوب، لا يمكن علاجها إلا بالأدوية المستفادة من الشريعة. . . . »(١).

ثم يحمل الغزالي بقوة على من يظن أن ثمة تناقضا بين العقليات والشرعيات، فيقول:

«وظن من يظن أن العلوم العقلية مناقضة للعلوم الشرعية، وأن الجمع بينهما غير محن، هو ظن صادر عن عمى في عين البصيرة، نعوذ بالله منه.

بل هذا القائل ربما يناقض عنده بعض العلوم الشرعية لبعض، فيعجز عن الجمع بينهما، فيظن أنه تناقض في الدين! فيتحير به، فينسل من الدين، انسلال الشعرة من العجين! وإنما ذلك، لأن عبجزه في نفسه خيل إليه نقصا في الدين، وهيهات!»(٢).

وهو يصف عصابة الحق وأهل السنة في مقدمة كتاب (الاقتصاد في الاعتقاد) بأنهم وحدهم: الذين اهتدوا إلى أسرار ما أنزل الله على رسوله، واطلعوا على طريق التلفيق (٣) بين مقتضيات الشرائع وموجبات العقول، وتحققوا أن لا معاندة

۷٣

<sup>(</sup>١) الإحياء (٣/ ١٧) ط. دار المعرفة. (٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) كلمة (التلفيق) يعنى بها: ما نعنيه بكلمة (التوفيق) وليس يعنى بها ما يوحى به اللفظ في عرفنا البوم من الاحتيال على الجمع بين متنافرين .



بين الشرع المنقول والحق المعقول، وعرفوا أن من ظن من الحشوية وجوب الجمود على التقليد واتباع الظواهر، ما أتوا إلا من ضعف العقول، وقلة البصائر، وأن من تغلغل من الفلاسفة و (غلاة) المعتزلة في تصرف العقل، حتى صادموا به قواطع الشرع (١)، ما أتوا إلا من خبث الضمائر، فميل أولئك إلى التفريط وميل هؤلاء إلى الإفراط، وكلاهما بعيد عن الحزم والاحتياط، بل الواجب المحتوم في قواعد الاعتقاد ملازمة الاقتصاد، والاعتماد على الصراط المستقيم».

ويذكر الغزالى هنا مثالا للعقل والشرع، فمثال العقل: البصر السليم من الآفات، ومثال القرآن: الشمس المنتشرة الضياء، ولا يستغنى أحدهما عن الآخر، إلا من كان في غمار الأغبياء "فالمعرض عن العقل مكتفيا بنور القرآن مثاله المتعرض لنور الشمس، مغمضا للأجفان، فلا فرق بينه وبين العميان، فالعقل مع الشرع نور على نور، والملاحظ بالعين العوراء لأحدهما متدلً بحبل غرور"(٢).

فلا يجوز إذن نصب العقل عدوا للشرع، ولا نصب الشرع عدوا للعقل.

ولا يتصور أن يثبت الشرع ما ينفيه العقل (أي ما يقطع باستحالته)، ولا أن ينفي ما يثبته العقل، أي ما يقيم البراهين اليقينية على وجوده.

والعكس ثابت أيضا، بمعنى أن العقل لا يتصور أن يثبت ما يقطع الشرع بنفيه، ولا أن ينفى ما يقطع الشرع بثوبته.

وبعبارة موجزة يرى الغزالي: أن العقل لا يمكن أن يثبت حقيقة ينفيها الشرع، وأن الشرع لا يمكنه أن يأتي بعقيدة يحيلها العقل.

وإذا وقع شيء من ذلك، فلا بدأن يكون من جاهل متوهم على العقل، أو متوهم على العقل، أو متوهم على الشرع (٣).

إننا نعتب على كثير من المسلمين أنهم وضعوا عقولهم في (ثلاجة) فجمدوها

<sup>(</sup>۱) أنكر د. عادل العواً في تقديم كتاب (الاقتصاد في الاعتقاد) على الغزالي ضمه المعتزلة إلى الفلاسفة في العزوف عن الاستضاءة بنور الشرع وقال: إنهم متكلمون، والمتكلمون هم حراس العقيدة بالعقل، ولكن عبارة الغزالي لا تشمل كل المعتزلة، بل الغلاة منهم، قلا وجه للاعتراض.

<sup>(</sup>٢) من مقدمة كتاب (الاقتصاد في الاعتقاد).

<sup>(</sup>٣) انظر كتابنا. الإمام العزالي بين مادحيه وناقديه ص ٤٢ ــ ٤٤.



حتى لا تفكر، أو كأنما منحوها إجازة من عناء التفكير، ولذلك راجت في ساحتهم الخزعبلات، وغاب عنهم (فقه السنن)، فقبلوا من الخوارق وما سموه (الكرامات) ما لا يصدقه عقل، ولا ينتظم به حال مجتمع، مثل ما يذكره الشعراني في (طبقات الصوفية) عن خوارق الذين اعتبرهم أولياء، كأن الكون يمضى بغير نظام، ولا ميزان ولا حسبان!.

فلا غرو أن تخلف المسلمون وتقدم غيرهم، وجمدوا وتحرك غيرهم، وناموا واستيقظ غيرهم.

هذا والقرآن يخاطبهم بأولى الألباب، ويدعوهم ليقوموا لله مثنى وفرادى ثم يتفكروا، ويبين لهم الآيات (لعلهم يتفكرون)، ويبين لهم أن فى كونه (آيات لقوم يعقلون) أو (لقوم يتفكرون) أو (لقوم يفقهون) وينكر بشدة على الذين ألغوا عقولهم ليفكروا برءوس غيرهم ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَىٰ مَا أَنزُلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَو لَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لا يَعْلَمُونَ شَيْمًا وَلا يَهْمَدُونَ ﴾ (المائدة: ١٠٤).

بل نرى كشيرا من علمائهم الذين تعلموا علم الدين، وظلوا سنوات طوالا يتلقون هذا العلم، لا يجرءون أن يفكروا برءوسهم لمطالب عصرهم وبيئتهم، فلا بد أن يرجعوا إلى الموتى ليفتوهم فيما وقع لهم، وربما لم يجدوا عند هؤلاء الموتى خبرا بهذه النوازل الجديدة التي لم يشهدوها في عصرهم. ومن هنا لا يستطيع هؤلاء أن يفكروا لأنفسهم، وإذا وجد عالم فكر بنفسه، واستقل بعلمه، ووصل إلى اجتهاد مصيب أو مخطئ: أوسعوه ذما وتجريحا، وصبوا عليه جام غضبهم، ورموه بمسموم سهامهم، وربما سقط جريحا أو قتيلا.

هذا وهم يقرءون ما قرره علماؤنا الأقدمون من أهمية العقل مع النقل، وأنه لا غنى عن العقل الصريح، مع النقل الصحيح، كما قال الإمام الغزالي.

إن الخطاب الإسلامي المعاصر يجب أن ينوه بقيمة العقل في الدين، ويدعو الأمة إلى التعبد لله باستعمال عقولها في فقه دينها، وفهم دنياها، وأن تحرر العقل من كل قيد يعوقه عن التفكير الحر، والتحليق في آفاق الكون، والسياحة في تاريح العالم، والانتفاع بكل حكمة، صدرت من أي فرد، أو أية أمة، فقد ذكر لنا القرآن أن ابن



آدم الأول تعلم من غراب ﴿ قَالَ يَا وَيُلْتَىٰ أَعَجَزْتُ أَنْ أَكُونُ مِثْلَ هَذَا الْغُرَابِ فَأُوارِي سَوْءَةَ أَخِي ﴾ (المائدة: ٣١) وأن سليمان عليه السلام تعلم من هدهد حين جاءه بعد غيبة، وخاطبه قائلا: ﴿ أَحَطْتُ بِمَا لَمْ تُحِطْ بِهِ وَجِئْتُكَ مِن سَباً بِنَباً يَقِينٍ ﴾ (النمل: ٢٢).

وجاء في الحديث: أن بعض الصحابة تعلم من الشيطان نفسه، حيث لقنه فائدة علمية حول آية الكرسي، فقال له النبي عِنْ ).

لن تنهض الأمة إلا بفك قيود العقل، وتحريره من الجمود والتبعية والتقليد، وإطلاقه باحثا ومفكرا ومستنبطا ومستكشفا، مهتديا بنور الوحى، وبهذا يكون للإنسان المؤمن (نور على نور).

#### موقف خطابنا الديني:

ولا ننكر أن من آفات كثير من خطابنا الدينى: أنه أعطى العقل إجازة طويلة، وربحا دائمة، فهو معطل عن وظيفته فى فهم الدين، وفهم الحياة، وكل اعتماده على التقليد والتلقين، لا يعطى عقله حق المنافشة لما يلقنه، ولا حق التحرر من تقليد السابقين، بل القى بزمامه إليهم، واطفا الشمعة التى منحه الله إياها، ومشى فى الظلمة، كما قال ابن الجوزى.

لم يقم لله منفردا ولا مع غيره ليفكر، ولم يمنح عقله فرصة ليبحث، وسمح للأباطيل أن تغزو فكره، وللضلالات أن تملأ ساحته، وبالتالي روج هذه الأباطيل عند الجماهير، وحشا بها عقولهم وأفكارهم، فرددوها كالببغاوات.

راجت عند الناس قصص الجن والعفاريت التي تركب الإنسان، وتتحكم فيه، وتنطق على لسانه، وتسخره لما تريد، وسوق ذلك بعض الوعاظ والخطباء، وصدق الناس ذلك. وهذا غير مقبول في منطق الإسلام الذي أعلى من قيمة الإنسان، الذي كرمه الله وجعله في الأرض خليفة، وسخر له ما في السموات وما في الأرض جميعا منه، واسبغ عليه نعمه ظاهرة وباطنة. فكيف يمكن الجني منه إلى

<sup>(</sup>١) رواه البخاري عن أبي هريرة. وانظر: كتابنا (ثقافتنا بين الانفتاح والانغلاق).



هذا الحد؟ وقد حدثنا القرآن أن الله تعالى سخر الجن للإنسان، كما فى قصة سليمان، ولم يخبرنا أبدا أنه سخر الإنس للجان ا وقد قال تعالى على لسان الشيطان الأكبر يوم القيامة مخاطبا الناس الذين أغواهم: ﴿ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُم مِّن سُلْطَان إِلاَّ أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبَّتُمْ لِي ﴾ (إبراهيم: ٢٢).

وأما مس الجن ، فهو كما ذكر الله تعالى على لسان أيوب عليه السلام ﴿ إِذْ نَادَىٰ رَبُّهُ أَنِّي مُسّنِيَ الشّيْطَانُ بِنُصْبٍ وَعَذَابٍ ﴾ (ص: ٤١). فهو مس الوسواس الخناس. الذي يوسوس في صدور الناس.

ومثل ذلك: ما راج في السنوات الأخيرة، من بدعة (العلاج بالقرآن) حتى وجدنا من يفتح (عيادات لعلاج المرضى بالقرآن!!) وكأنهم بهذا اكتشفوا ما جهله المسلمون في أزهى عصورهم، وعرفوا مالم يعرفه الصحابة والتابعون وخير القرون. ولو كان هذا النهج صحيحا وقويما لكان سلف الأمة أسبق إليه.

ولو نهج المسلمون هذا النهج، ما شيد المسلمون في ازدهار حضارتهم علم الطب، الذي تعلمت منه أوربا، وكانت كتبهم فيه مراجع للعالم كله، واشتهر كثير من الأفذاذ بالجمع بين علم الطب وعلم الدين، مثل الفخر الرازي، وابن رشد الحفيد، وابن النفيس، وغيرهم.

ورسول الإسلام هو الذي وضع الأسس الفكرية لطب علمي قائم على سنن الله في الأسباب والمسببات، فقد تداوى هو بالأدوية المادية، وأمر أصحابه بالتداوى بها، وأمر بعض أصحابه أن يذهب إلى الطبيب المشهور الحارث بن كلدة الثقفي، واعلن أن الله ما أنزل داء إلا جعل له شفاء، علمه من علمه، وجهله من جهله.

وسئل عن الأدوية التي يتداوون بها: هل تردد من قدر الله شيئا؟ فقال: «هي من قدر الله» فحل مشكلة العلاقة بالقدر، التي يستعصى فهمها على كثير من الناس، فبين أن الدواء من قدر الله، كما أن الداء من قدر الله، فنحن ندفع قدر الله بقدر الله.

واعتماد هؤلاء على مثل قوله تعالى: ﴿ وَنُنزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شَفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الإسراء: ٨٢) لا يعنى أنه شفاء للامراض الحسية التي يعانى منها الناس. وإنما هو شفاء لأمراض النفوس والعقول وأمراض المجتمعات والأم، بما



يقدمه عقائد، وما يهدى إليه من قيم وتشريعات وتوجيهات تضى الناس الطريق . ولذا قال: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتُكُم مَّوْعَظَةٌ مِّن رَبِّكُمْ وَشَفَاءٌ لِمَّا فِي الصُّدُورِ وَهُدى وَرَحْمَةٌ لِلْمُومِنِينَ ﴾ (يونس: ٥٧) فهذه الآية قَد قيدت الآية الأخرى، وبينت أنه شفاء لما في الصدور من الشكوك والشبهات والخرافات، وكذلك ما فيها من الضغائن والأحقاد وأمراض العجب والغرور والرياء وغيرها من آفات النفوس، التي سماها الإمام الغزالي (المهلكات).

إن تغييب العقل من خطابنا الديني: لا يتمر إلا قبول الخرافات، وانتشارها بين العوام، مثل المبالغة في رد كثير من الظواهر إلى السحر، و(عمل) السحرة، الذي يؤثر في الحب والكره، والجمع والتفريق.

ومثل رد كل بلاء ينزل بالإنسان، أو مرض يصيبه إلى (الحسد) أو (العين) التي تدخل الرجل القبر، والجمل القدر.

ومثل هذا الاعتقاد يمنع الإنسان أن يبحث عن الأسباب الحقيقة لمشكلته، ليعالجها وفق السنن التي أقام لله عليها هذا العالم، وهي ثابتة لن تجدلها تبديلا ولا تحويلا.



# ٣. يدعو إلى الروحانية ولا يهمل المادية

ومن خصائص خطابنا الإسلامي في عصر التقارب العالمي، أو ما يسمونه (عصر العولمة): أنه يدعو إلى (الروحانية) التي هي جوهر الدين ولبه، ولكنه لا يهمل الجانب المادي من الحياة ولا يعتبره رجسا من عمل الشيطان.

ذلك: أن الله خلق الإنسان كائنا مزدوج الطبيعة ، فيه قبضة من طين الأرض ، ونفخة من روح الله ، وهذه النفحة الربانية هي التي ميزته عن سائر الحيوانات ، وجعلته أهلا لأن يأمر الله الملائكة بالسجود تكريما له ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائكة إِنِي خَالِقٌ بَشَرًا مِن طين (آ) فَإِذَا سُوَيْتُهُ وَنَفَخْتُ فيه مِن رُوحي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدَينَ ﴾ (ص: خَالِقٌ بَشَرًا مِن طين (آ) فَإِذَا سُويْتُهُ وَنَفَخْتُ فيه مِن رُوحي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدَينَ ﴾ (ص: ٧١) . كما أن قبضة الطين جعلته صالحًا لَعمارة الأرض والتعامل معها .

فإذا عنى الإنسان بعنصره الروحى وأصله السماوى: سما وارتقى حتى يلتحق بأفق الملائكة، وإذا عاش أسيرا وخادما لعنصره الطينى، وأصله الأرضى: هبط وأخلد إلى الأرض، فينزل إلى حضيض الأنعام، وربما كان أضل منها وأسوأ درجة في أراً ينت من اتَّخَذ إلهه هُوَاهُ أَفَانتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً (آ) أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْشَرهُم في الله عَمْ إلا كَالأَنْعَام بَلْ هُمْ أَضَلُ سبيلاً ﴾ (الفرقان: ٤٢، ٤٤).

لهذا كان الجانب الروحي في الدين هو الغاية وهو الجوهر، وكل الجوانب الأخرى لمساعدته وخدمته.

#### ماذا يعنى الجانب الروحي؟

والجانب الروحي يشمل:

١- الإيمان بالله تعالى وتوحيده، فلا عبادة إلا له، ولا استعانة إلا به، ولا إذعان



إلا لأمره، فهو الخالق المنعم بجلائل النعم ودقائقها، فلا يستحق أن يعبد غيره ﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لا إِلَهَ إِلاَّ هُو خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ وَكِيلٌ ﴾ (الأنعام: ١٠٢).

٢- الإيمان بالآخرة، دار الجزاء والخلود، التي توفي فيها كل نفس ما كسبت، وتجزي بما عملت ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مَثْقَالَ ذَرَة خَيْراً يَرَهُ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مَثْقَالَ ذَرَة خَيْراً يَرَهُ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مَثْقَالَ ذَرَة شَراً يَرَهُ ﴾ (الزلزلة: ٧، ٨)، ﴿ فَأَمَّا مَن طَعْني ﴿ آَ وَآثَرَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا ﴿ آَ فَإِنَّ الْجَحِيمَ هِيَ الْمَأْوَى ﴿ آَ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَى ﴿ آَ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَى ﴿ آَ فَإِنَّ الْجَحَيْمَ هِيَ الْمَأْوَى ﴾ (النازعات: ٣٧ ـ ٤١).

٣ عبادة الله تعالى وتقواه، بأداء فرائضه، وإقامة شعائره، وامتثال أوامره، واجتناب نواهيه، وإحلال حلاله، وتحريم حرامه. وقد قبال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجَنِّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُون ۞ مَا أُرِيد مِنْهُم مَن رَزْق وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونَ ۞ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةُ الْمَتِينُ ﴾ (الذاريات: ٥٦ ـ ٥٨).

ولا سيما أركان الإسلام من الصلاة والزكاة والصيام وحج البيت.

والإسلام هو الديانة الوحيدة التي تجعل المسلم على موعد مع ربه كل يوم خمس مرات، فهي بمثابة حمام يومي يغتسل فيه من خطاياه وأدرانه وغفلته، ليخرج منها نظيفا طاهرا، في حين لا تطلب أديان كثيرة من أتباعها إلا زيارة واحدة للمعبد كل أسبوع.

- التقرب إلى الله تعالى بالنوافل والذكر والتسبيح والتحميد والتهليل والتكبير والدعاء والاستغفار، ليظل المسلم موصول الحبال بربه في الخلوة والجلوة، في العمل وفي البيت، في العافية والبلاء ﴿ يَا أَيُهَا الّذِينَ آمنُوا اذْكُرُوا اللّه ذكرا كثيراً (آ) وسَبِّحُوهُ بُكْرةً وأصيلاً ﴾ (الأحزاب: ٤١، ٤٢)، ﴿ اللّذِينَ يَذْكُرُونَ اللّهَ قَيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ ﴾ (آل عمران: ١٩١).
- م تطهير القلب من الآفات النفسية والخلقية ومن أمراض القلوب، التي تجعله عشا للشيطان، يبيض فيه ويفرخ، وهي التي سماها الإمام الغزالي في إحيائه (المهلكات) من الكبر والعُبجب والغرور والرياء وحب الدنيا، وحب المال، وحب الجاه، والغضب والحقد والحسد والبغضاء. وينبغي للمسلم أن يجاهد



٢ التقرب إلى الله تعالى بفعل الخيرات، والإحسان إلى الناس، والرحمة بالمخلوقات، وإسداء المعروف، وإغاثة الملهوف، وتفريج كربة المكروب، ومسح دمعة المحزون، كل هذه تعتبر من (عمل الصالحات) ومن القربات إلى الله تعالى، سواء قدمها للمسلمين أم غيرهم، وقد جاء في وصف الأبرار المرضيين عند الله تعالى: ﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامُ عَلَىٰ حُبّه مسْكِينًا ويَتِيمًا وأسيرا ( ) إنَّما نُطْعِمُكُمْ لُوجُهُ اللَّه لا نُرِيدُ منكُمْ جَزاء ولا شُكُورًا ﴾ (الإنسان: ٨، ٩) وكان الأسرى في ذلك الوقت من المشركين المحاربين.

بل جاء في الأحاديث الصحاح أن الرحمة بالحيوان، والمساعدة في دفع جوعه وعطشه: من أعظم القُرب إلى الله تعالى، حتى صح في الحديث: أن بغيا سقت كلبا يأكل الثرى من العطش، فغفر الله لها(٢)، ولا شيء يكثر على الله تعالى. فقد قال تعالى: ﴿ لا تَقْنَطُوا مِن رَحْمة اللّه إِنَّ اللّه يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ (الزمر: ٥٣).

كما أن رجلا سقى كلبا فشكر الله له فغفر له ، كما جاء فى الحديث الصحيح . فقالت الصحابة: أثن لنا فى البهائم لأجرا يا رسول الله؟ قال: «فى كل كبد رطبة أجر»(٣).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٤٦٥٠) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٤١٦٣) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣)رواه البخاري (١٩٠) ومسلم (٢١٦٢) عن أبي هريرة.



لم يكن يخطر في بالهم أن الإحسان إلى البهيمة العجماء يستوجب أجرا، حتى بين لهم الرسول قيمة هذا العمل الدينية والأخلاقية، وأن الرحمة بكل (كبد رطبة) وهي كناية عن كل (كائن حي) يثاب عليها من قام بها، فإن الله لا يضيع عنده مثقال ذرة، وإن تك حسنة يضاعفها ويؤت من لدنه أجرا عظيما.

#### لا إغفال للجانب المادى:

ومع هذه العناية البالغة بالجانب الروحى في الإسلام، التي يجب أن يركز عليها خطابنا في عصر العولمة: ينبغى ألا ينسى هذا الخطاب الجانب الآخر: الجانب المادى، فإنما يقوم الإنسان بعنصريه: الطيني والروحي.

#### الاهتمام بالدنيا وعمارتهاء

ومن مظاهر الاهتمام بالجانب المادى: الاهتمام بالدنيا، فهى التى استخلفنا الله فيها، وكلفنا فيها عبادته، وعمارة أرضه، ﴿ هُو أَنشَأَكُم مِنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فَيها ﴾ (هود: ٦١) وهي التي سخر لناكل ما فيها من نعم لحدمتنا، وتسهيل مهمتنا ﴿ أَلَمْ تَرُواْ أَنَّ اللَّهُ سَخَّر لَكُم مَا فِي السَّموات وَمَا فِي الأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نعَمَهُ طَاهِرة وَبَاطنَة ﴾ (لقمان: ٢٠) وقال تعالى: ﴿ اللَّهُ الذي خَلق السَّموات والأَرْضَ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نعَمهُ وَأَنزَلَ مِن السَّمَاء مَاءً فَأَخْرَجَ به مِنَ الشَّمَرات رِزْقًا لَكُمْ وَسَخَّر لَكُمُ الْفُلْكَ لِتَجْرِي فِي البَّحْرِ بِأَمْرِه وسَخَر لَكُم الأَنْهار (آ) وَسَخَر لَكُم الشَّمْسَ وَالْقَمَر دَائِبَيْنِ وسَخَر لَكُم اللَّيْلُ وَالنَّهَار (آ) وَالتَّمُوهُ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَت اللَّهُ لا تُحْصُوها ﴾ اللَّيْلُ وَالنَّهار (آ) وآتاكم مِن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَت اللَّهُ لا تُحْصُوها ﴾ (إبراهيم: ٣٢\_٣).

ومن هنا لم يحظر الإسلام على المسلم أن يعمل للدنيا، وأن يملكها، وأن يملكها، وأن يحسنها ويجملها، حتى يملك الحسنتين: حسنة الدنيا وحسنة الآخرة، كما قال تعالى في مدح قوم ﴿ وَمِنْهُم مَن يَقُولُ رَبّنا آتنا في الدُنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرة حَسَنَةً وَقِنا عَذَابَ النّارِ ﴾ (البقرة: ٢٠١) وكان الرسول أكثر ما يدعو بهذا الدعاء.

الإسلام يعتبر العمل لعمارة الدنيا عملا صالحا: إذا توافرت فيه النية الصالحة ، وأخذ حظه من الإتقان، ولم يَجُر فيه على حق أحد، ولم يشغل عن عبادة الله

۸۲



تعالى، كما وصف الله رواد بيوته بقوله: ﴿ رِجَالٌ لاَّ تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللَّه وإِقَامِ الصَلاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ ﴾ (النور: ٣٧).

الخطر هو: إيثار الآخرة على الدنيا، وأن يجعلِ الدنيا أكبر همه، ومبلغ علمه، كالذين ذمهم الله بقوله: ﴿ فَأَعْرِضْ عَنْ مَن تَوَلَىٰ عَن ذَكْرِنَا وَلَمْ يُرِدْ إِلاَّ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا (اللهُ مَبْلُغُهُم مِّنِ الْعَلْمِ ﴾ (النجم: ٣٠) ﴿ فَأَمَّا مَن طَغَىٰ (٣٠) وَآثُرَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا (٣٠) فَإِنَّ الْجَحِيمَ هِيَ الْمَأْوَى ﴾ (النازعات: ٣٩.٣٧).

وَمِن المؤمنين مِن رِزِقهِم الله ثواب الدنيا قبل الآخرة، كما قال تعالى: ﴿ فَآتَاهُمُ اللَّهُ ثُوابَ الدُّنيا وَحُسْن ثَوابِ الآخِرَةِ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (آل عمران: ١٤٨).

وقد أتى الله بعض رسله من الدنيا ما أتاهم، مثل يوسف وداود وسليمان، فقد أتاهم الله الملك، وأتى سليمان ملكا لا ينبغي لأحد من بعده.

المهم أن يملك المؤمن الدنيا ولا تملكه، وأن يجعلها في يده، ولا يسكنها في قلبه.

#### نعم المال الصالح للمرء الصالح:

ومن دلائل العناية بالجانب المادى: أن الإسلام لا يعتبر المال شرا، بل يعتبره خيرا ونعمة إذا أخذ من حله، وأنفق في محله، ولم يبخل به عن حقه. وقد كان النبى الكريم يدعو الله فيقول: «اللهم إنى أسألك الهدي والتقى، والعفاف والغنى»(۱). وامتن الله عليه، فقال تعالى: ﴿ وَوَجَدَكُ عَائلاً فَأَغْنَى ﴾ (الضحى: ٨) وقال: «ما نفعني مال كمال أبى بكر»(٢) ودعا لخادمه أنس: أن يكشر الله ماله(٣). وقال لسعد بن أبى وقاص: «إنك أن تذر ورثتك أغنياء: خير من أن تذرهم عالة يتكففون الناس»(٤).

وكان من العشرة المبشرين بالجنة والمرشحين للخلافة، أو الذين استخلفوا بالفعل أغنياء، مثل: أبي بكر، وعثمان، وعبد الرحمن بن عوف، والزبير بن العوام.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٤٨٩٨) عن عبدالله بن مسعود.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٣٥٩٤) وقال: حسن غريب، عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) رواه البيخاري (٥٨٥٩) ومسلم (١٠٥٥) عن أنس.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٣١٣) ومسلم (٣٠٧٦) عن سعد بن أبي وقاص.



ولا ينظر الإسلام إلى المال والغنى نظرة المسيحية إليه، فالإنجيل يقول: (إنه لاسهل أن يدخل الجمل في ثقب أبرة، من أن يدخل الغنى ملكوت الله!) ويقول: «إنكم لا تستطيعون أن تجمعوا بين الله والمال(١)».

أما رسول الإسلام فيقول: «نعم المال الصالح للمرء الصالح» (٢) ويقول تعالى: ﴿ فَقُلْتُ اسْتَغْفُرُ وَا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارا ۞ يُرسل السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِدْرَاراً ۞ وَيُمْدُدْكُم بِأُمُوال وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَل لَكُمْ أَنْهَارًا ﴾ (نوح: ١٠ ــ ١٢).

ولقد جاءت نصوص وأحكام القرآن والسنة تنظم شأن المال والتعامل فيه، وتعتبره عصب الحياة، فلا يترك للحمقي والطائشين ليتلفوه، مثل قوله تعالى: ﴿ وَلا تُوْتُوا السَّفَهَاءَ أَمُوالكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قَيَامًا ﴾ (النساء: ٥)، بل أنزل الله تعالى أطول آية في كتابه لينظم شأنا غير كبير يتعلق بالمال، وهو كتابة الدين ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهِ يَنْ إِلَىٰ أَجَلِ مُسمَّى فَاكْتُبُوهُ... الآية ﴾ (البقرة: ٢٨٢).

كما وضع القرآن قاعدة هامة في توزيعه ﴿ كَيْ لا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِيَاءِ مِنكُمْ ﴾ (الحشر: ٨).

كما أن أركان الإسلام فيها ركن يتعلق بالمال وتوزيعه لمستحقيه، وهو الزكاة.

كما أن الموبقات السبع تتضمن كبيرتين تتعلقان بالمال، وهما: «أكل الربا، وأكل مال اليتيم».

وفي وصايا سورة الإسراء، نجد جملة منها تتعلق بأمر المال، مثل قوله تعالى: ﴿ وَآت ذَا الْقُرْبَىٰ حَقَّهُ وَالْمسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلا تُبَذَرْ تَبْذِيراً (آ) إِنَّ الْمُبَذَرِينَ كَانُوا إِخُوانَ الشَّيَاطِينِ ﴾ (الإسراء: ٢٧). وقوله تعالى: ﴿ وَلا تَجْعَلْ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِنَى عَنْقِكَ وَلا تَجْعَلْ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَىٰ عَنْقِكَ وَلا تَجْعَلْ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَىٰ عَنْقِكَ وَلا تَجْعَلْ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَىٰ عَنْقِكَ وَلا تَجْعَلْ يَدُكُ مَعْلُولَةً اللهَ عَنْقِلَ وَلا تَجْعَلْ يَالَمَ أَشُده ﴾ وقوله سبحانه: ﴿ وَلا تَقْرَبُوا مَالُ الْيَسَيمِ إِلاّ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبْلُغَ أَشُده ﴾ والإسراء: ٣٤) وقوله (الإسراء: ٣٤) وقوله (الإسراء: ٣٥) وقوله : ﴿ وَأَوْفُوا الْكَيْلَ إِذَا كَلْتُمْ وَزِنُوا بِالْقِسْطَاسِ الْمُسْتَقِيمٍ ﴾ (الإسراء: ٣٥).

<sup>(</sup>١) انظر: انجيل متى: ١٩/ ١٦ \_ ٢٦ ومرقص: ١٠/ ١٧ \_ ٣١ ولوقا: ١٨/ ١٨ \_ ٣٠.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد عن عمرو بن العاص.



وفى الأرباع الأخيرة من سورة البقرة ركزت على المال وإنفاقه وتوزيعه وكسبه وتنميته، وحملت على الذين يأكلون الربا، وأنذرتهم إنذارا شديدا إذا لم يذروا الربا ﴿ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبٍ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ (البقرة: ٢٧٩).

وأحكام المعاملات المالية تأخذ مساحة كبيرة من الفقه الإسلامي، حتى يستقيم التعامل على أساس العدل والوضوح، بعيدا عن الظلم والغرر والميسر.

وجاء في القرآن والسنة نصوص كشيرة تحض على عمارة الأرض بالزراعة والصناعة، وإحياء الموات، والتجارة، والاحتراف بشتى الحرف.

وقال عليه الصلاة والسلام: «ما أكل أحد طعاما قط خيرا من أن يأكل من عمل يده، وإن نبى الله داود كان يأكل من عمل يده» (١) فقد كان عمل داود صناعة الدروع الحديدية، كما قال تعالى: ﴿ وَأَلْنَا لَهُ الْحَدِيدَ ﴾ (سبأ: ١٠) ﴿ وَعَلَّمْنَاهُ صَنْعَةَ لَبُوسٍ لَكُمْ ﴾ (الأنبياء: ٨٠).

وقال عليه الصلاة والسلام: «ما من مسلم يغرس غرسا أو يزرع زرعا، فيأكل منه طير أو إنسان أو بهيمة إلا كان له به صدقة»(٢).

كما وردت أحاديث في فضل التجارة والتاجر الصدوق.

ومن الطريف: أن علماء الإسلام اختلفوا: أي هذه الأعمال أفضل وأكثر أجرا عند الله؟

والذى رجحه المحققون: أنها كلها مطلوبة، وأفضلها ما كان الناس فى حاجة أكثر إليه، وأعرض الناس عنه، فإذا كان الناس فى حاجة أكثر إلى الزراعة، ولم يلتفت الناس إليها: كانت هى الأفضل، وكذلك الصناعة والتجارة.

وقد اعتبر فقهاء المسلمين إتقان الصناعات التي يحتاج إليها الناس: فرض كفاية على الأمة، بحيث إذا توافر لها العدد الكافى من الخبراء والعاملين في كل فرع منها، سلمت الأمة من الإثم، وإن قصرت، ووجدت ثغرات لم تُسكّ: أثمت الأمة كلها، وأولو الأمر فيها على وجه الخصوص.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري عن المقدام.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه عن أنس. اللؤلؤ والمرجان.



وفى عصرنا يجب أن تتقن الأمة العلوم الطبيعية والرياضية، وما يلحق بها من التطبيقات التكنولوجية، حتى لا تتخلف الأمة عن ركب العالم الذى يخوض الآن ثورات في مجالات شتى: الذرة والفضاء والإلكترونيات والبيولوجيا والاتصالات والمعلومات.

إن المسلم الذي يعمل في هذه الميادين بجدارة وإتقان إنما يتعبد لله سبحانه ، ويتقرب إليه بعمله هذا. إن العبادة لا تقتصر على الشعائر التعبدية المعروفة من صلاة وصيام. إن كل عمل ينفع الأمة ، ويرقى بها ، ويحصنها من أعدائها ، هو من أعظم العبادات والقربات إلى الله تعالى .

إن العمل للدنيا مطلوب من المسلم، كالعمل للآخرة، والمهم هو صحة الهدف، وصدق النية، وفي الحديث: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى»(١).

وليس المطلوب أى عمل، ولكن العمل المتقن، كما في الحديث: "إن الله كتب الإحسان على كل شيء "(٢) المراد بالإحسان: الإتقان والإحكام، وقال والله على المراد بالإحسان: الإتقان والإحكام، وقال والله تعالى محسن الله يحب أحدكم إذا عمل عملا أن يتقنه "(٣). وقال: "إن الله تعالى محسن فأحسنوا "(٤).

ومن الروائع النبوية في هذا الجانب: ما أمر به النبي كل مسلم أن يظل عاملا للحياة، منتجا فيها، معطاء لها، ولو رأى الساعة تقوم أمامه، وذلك في قوله على الله على الساعة وفي يد أحدكم فسيلة، فإن استطاع أن لا تقوم حتى يغرسها، فليغرسها» (٥). ولماذا يغرسها، وهو لن يأكل منها، ولا أحد من بعده؟ إن هذا يشير إلى أن العمل عبادة، وعمارة الأرض، قربة إلى الله، والمطلوب من المسلم أن يستمر عاملا لله، مؤديا لرسالته، حتى تلفظ الحياة آخر أنفاسها.

## الاستمتاع بالطيبات،

ومن مظاهر المادية: الاستمتاع بطيبات الحياة، فإن الله لم يحرم على الناس طيبا

۲٨

<sup>(</sup>١) متفق عليه عن عمر بن الخطاب.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم عن شداد بن أوس (١٩٥٥) وهو من أحاديث الأربعين النووية .

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في الشعب عن عائشة ، وحسنه الألباني في صحيح الجامع الصغير (١٨٨٠).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي عاصم وابن عدى عن سمرة وصححه في المصدر السابق (١٨٢٣).

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد والبخاري في الأدب المفرد وعبد بن حميد عن أنس، وذكره الألباني في صحيحته (٤٦٩) وفي صحيح الجامع الصغير (١٤٢٤).



ما خلقه الله لهم، بل كان عنوان رسالة رسول الله على التوراة والإنجيل: أنه ﴿ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائث ﴾ (الأعراف: ١٥٧).

وأنكر القرآن بشدة على الذين يحرمون زينة الله والطبيات من الرزق، فقال بصيغة الاستفهام الإنكارى: ﴿قُلْ مَنْ حَرَمَ زِينَةَ اللّهِ الّتِي أَخْرَجَ لِعبَادِهِ وَالطّيّبَاتِ مِنَ الرّزْق ﴾ (الأعراف: ٣٢)، قال تعالى: ﴿يَا بَنِي آدَمَ خَلُوا زِينتَكُمْ عَندَ كُلّ مَسْجَدٍ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلا تُسْرِفُوا ﴾ (الأعراف: ٣١).

فلا حرج على المسلم المتدين أن يأكل من طيبات الدنيا، ويستمتع بزينتها الحلال، وقد سماها القرآن (زينة الله) التي أخرج لعباده، تشريفا لها، وترغيبا فيها.

وقال رسول الإسلام: «إن الله يحب أن يرى أثر نعمته على عبده»(١).

وسمع أحد الصحابة الرسول يقول: «لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر» فقال: يا رسول الله، إنى رجل أولعت بالجمال في كل شيء، ولا أحب أن يفوقني أحد بشراك نعل، فهل هذا من الكبر؟ فقال: «إن الله جميل يحب الجمال! الكبر بطر الحق وغمط الناس»(٢).

إنما يكره الإسلام الاستغراق في هذا الاستمتاع حتى يصل إلى درجة الترف، الذي يفسد الحياة، ويفسد الإنسان، ويصيب المجتمع بالانحلال، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَنْ نُهْلِكَ قَرْيَةُ أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُوا فِيها فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقُولُ فَدَمَرْنَاهَا تَدْميرًا ﴾ (الإسراء: ١٦).

## العناية بالجسم،

ومن مظاهر الاهتمام بالجانب المادى: العناية بالجسم، والحفاظ عليه: من ناحية الصحة والسلامة، ومن ناحية النظافة والتجمّل، ومن ناحية القوة والمرونة.

ولأول مرة يسمع الناس في جو الدين هذه الكلمة المعبرة: «إن لبدنك عليك

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٧٤٤) وقال: حديث حسن، عن عبد الله بن عمرو.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (١٣١) عن ابن مسعود.



حقا قالها محمد عليه الصلاة والسلام لأحد أصحابه حين بالغ في العبادة على حساب جسده، وواصل صيام النهار وقيام الليل، وتلاوة القرآن، فأراد الرسول الكريم أن يوقفه عند الحد الوسط، والمنهج الوسط، فقال له: «إن لبدنك عليك حقا، وإن لعينك عليك حقا، وإن لزورك (أي زوارك) عليك حقا» (أن فأعط كل ذي حق حقه.

وبهذا علمه الوسطية والموازنة بين الحقوق بعضها وبعض، ومنها حق جسده عليه، ومن حقه عليه: أن يطعمه إذا جاع، وأن يسقيه إذا ظمئ، وأن يريحه إذا تعب، وأن ينظفه إذا اتسخ، وأن يقويه إذا ضعف، وأن يداويه إذا مرض.

ومن توجيهاته عَلَيْكُم : «ما أنزل الله من داء إلا أنزل له شفاء»(٢).

وقد حل مشكلة عويصة عند أهل الدين، وهي علاقة الدواء البشرى بالقدر الإلهى، فقد سئل عليه الصلاة والسلام: يا رسول الله أرأيت أدوية نتداوى بها، وتقاة نتقيها، هل ترد من قدر الله شيئا؟ فقال: «هي من قدر الله»(٣).

فما أصدق هذا الجواب وما أحكمه وما أروعه! فالذى قدر الداء، قدر الدواء، والناس يتصورون الأدواء والأمراض من قدر الله، ولا يتصورون أدويتها من قدر الله، فعلمهم: أن الكل بقدر الله، الداء بقدر الله، والدواء بقدر الله، والمؤمن يدفع قدر الله بقدر الله.

ونصح الرسول بعض من اشتكى من فواده: أن يذهب إلى الحارث بن كلدة، الطبيب الثقفى المعروف، وقالوا: إنه لم يكن أسلم حينئذ، فدل على جواز العلاج عند غير المسلم ما دام مأمونا.

وقد شرع الإسلام رياضات متنوعة ، لتقوية الجسم مثل السباحة والرماية ، وركوب الخيل ، وغيرها من ألعاب الفروسية .

وتعاليم الإسلام كلها: تحافظ على الجسم، من العبادات والطهارات، وتحريم المسكرات والمخدرات، وتناول كل ما يضر بالأجسام، إذ لا ضرر ولا ضرار.

<sup>(</sup>١) متفق عليه عن ابن عمرو .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢٢٠٤) عن جابر بن عبد الله .

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٢٠٦٥) وابن ماجه (٣٤٣٧) عن أبي خزامة.



وهذا الاهتمام بالجسم انفرد به دين الإسلام، في حين أن هناك ديانات وفلسفات، تقوم على فكرة تعليب الجسم من أجل نقاء الروح، فقد يعذبه بالجوع أو بعدم النظافة، أو بتعريضه للأذى، أو بحرمانه من الطيبات، وهذا معروف عند البراهمة في الهندوسية، وعند البوذية الأسيوية، والمانوية الفارسية، والرواقية اليونانية، والرهبانية المسيحية، وغيرها، وقد جاء الإسلام بالمنهج الوسط للأمة الوسط ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُم أُمَّةً وَسَطًا ﴾ (البقرة: ١٤٣).

#### موقف خطابنا الديني:

على خطابنا الدينى: أن يدرك هذه الحقيقة، فى الجمع بين الروحانية والمادية، أو بين الدنيا والآخرة، ويجعل لكل منهما حقها بالقسطاس المستقيم، بلا طغيان ولا إخسار، كما هو المشاهد لدى الكثيرين من المتحدثين باسم الدين. وقد قال تعالى: ﴿ والسماء رفعها ووضع الميزان. إلا تطغوا فى الميزان. وأقيموا الوزن بالقسط ولا تخسروا الميزان ﴾ (الرحمن:).

وأكثر ما يعاب على خطابنا الديني: أنه جار على الجانب المادي، وأغفل حق الدنيا، وأهمية الدنيا للدين.

ولن ينتصر المسلمون دينيا، إذا لم ينتصروا دنيويا. لا بد أن يعمروا الأرض، ويكتشفوا قوانين الكون، ويسخروا المادة، لتكون في خدمتهم وخدمة دعوتهم الربانية، وأهدافهم الأخلاقية، ورسالتهم الحضارية، التي اتسمت بالتكامل والتوازن، فيجمعت بن العلم والإيمان، وبين الإبداع المادي والسمو الروحي والأخلاقي.

لابد للخطاب الدينى أن يصحح مفاهيم المسلمين المغلوطة، التى ورثوها من عهود التراجع والتخلف فى التاريخ الإسلامى، كالذين يفهمون (الإيمان بالقدر) على أنه (الجبر) وفقد الاختيار، ويفهمون (الزهد) على أنه ترك الدنيا بالكبة، ويفهمون (التوكل) على أنه اطراح الأسباب، وترك الأمور تجرى فى أعنتها، بلا تخطيط ولا تدبير ولا سعى، حتى ألف بعض الصوفية كتابا سماه: (التنوير فى إسقاط التدبير)! يعنى: لا تدبر أمرا لنفسك، ودع الله يدبر لك، فتبديره لك خير من تدبيرك لنفسك!



وهذا خلاف ما كان عليه الرسول والصحابة وسلف الأمة، ولو أنهم استجابوا لمثل هذه النزعة، ما أقاموا حضارتهم الشامخة، ولماذا أمر القرآن بالنظر والتفكر، والعمل والسعى والمشى في مناكب الأرض، وابتغاء فضل الله فيها؟

لابد للخطاب الدينى: أن يعطى (البعد المادى) حقه، حتى ينهض المسلمون من تخلفهم، ويلحقوا بالعالم المتحضر، ويمتلكوا زمام القوة اقتصاديا وعسكريا وعلميا، حتى يحافظوا على سيادتهم وهويتهم ورسالتهم، ويرهبوا عدو الله وعدوهم، كما قال تعالى: ﴿ وَأَعدُوا لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّة وَمِن رَباط الْخَيلُ وَعدونَ بِهِ عَدُوَ اللّه وَعَدُوكُم ﴾ (الأنفال: ٦٠). على أن يكون ذلك كله وسيلة لغاية أسمى وأعظم، وهى: أن يعرف الناس ربهم ويعبدوه حق عبادته، وأن يبذلوا جهودهم، لتكون كلمة الله هى العليا.



# ٤ ـ يعنى بالعبادات الشعائرية ولا يغفِل القيم الأخلاقية

#### الإسلام أكثر الأديبان اهتماما بعبادة الله وحده:

ومن خصائص الخطاب الإسلامى: الدعوة إلى عبادة الله وحده، والمحافظة على العبادات الشعائرية، التى بنى عليها الإسلام، وغدت تعد (أركانه العملية) من الصلاة والصيام والحج والزكاة، يضاف إليها ما يقويها ويكملها من الذكر والدعاء، والاستغفار، وتلاوة القرآن. وهذه هى التى تغذى (الجانب الروحى) في حياة الإنسان، وتصله بربه أبداً في كل مكان، وكل زمان، وكل حال، وتجعله رطب اللسان بذكره، عامر القلب بحبه، ممتلئ الجوانح من خشيته.

وقد وضع الإسلام هنا من الشعائر العملية: ما يجعل المسلم وثيق الصلة بالله في الخلوة والجلوة، في الحضر والسفر، في السلم والحرب، في الصحة والمرض، في الغنى والفقر. فقد فرض الإسلام عليه خمس صلوات في اليوم والليلة، تجعله على موعد مع الله باستمرار، كلما مضت فترة من اليوم ناداه المنادى: أن حي على الصلاة، فيدع دنياه، ويخرج من عمله، ليقف بين يدى مولاه دقائق، يعبر فيها عن امتثال أمره، وابتغاء مثوبته، وشكر نعمته.

وقد أسلم أحد اللوردات من الإنجليز في أوائل هذا القرن، فكان مما أعجبه واستلفت نظره في الإسلام: أنه يجعل الإنسان موصولاً بالله على الدوام، على حين لا يكاد يتذكر المسيحي ربه إلا عندما يذهب إلى الكنيسة يوم الأحد.

بل يرغِّب الإسلام المسلم أن يذكر الله في كل مناسبة، عندما يأكل يقول: بسم



الله، وعندما يشيع يقول: الحمد لله، وعندما ينام يقول: باسمك ربى وضعت جنبى وبك أرفعه. وعندما يستيقظ يقول: الحمد لله الذي أحيانا بعد أن أماتنا وإليه النشور، وعندما يركب دابته أو سيارته يقول: ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي سَخَّر لَنَا هَذَا وَمَا كُنَا لَهُ مُقُونِينَ ۚ ( الزخرف: ١٣).

وعندما يسافر يقول: اللهم إنى أسألك فى سفرى هذا البر والتقوى، ومن العمل ما ترضى. حتى عندما يجامع زوجته، يقول: بسم الله، اللهم جنبنا الشيطان، وجنب الشيطان ما رزقتنا.

وهناك كتب ألفت في الأذكار والدعوات التي يقولها المسلم في سائر أحواله.

## العبادة المقبولة هي التي تزكي النفس،

ولكن الذى يهمنا أن نؤكده هنا: أن الإسلام لا يعنيه من هذه العبادات المفروضة والمسنونة مجرد (الطقوس) والأداء الشكلى للعبادة، بل المهم هو الروح التي تسرى في العبادة ـ وهي روح الإخلاص لله والخشية من الله ـ وهي التي تمنحها القبول من الله تعالى، كمال قال عز وجل: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِينَ حُنفاء ﴾ (البينة: ٥).

إن العبادة المغشوشة، التي دخلها الرياء، وابتغاء المحمدة والشهرة عند الناس: مردودة عند الله، لأن الله لا يقبل من العمل إلا ما ابتغي به وجهه، وبهذا يكون المرء من المتقين الله وقد قال سبحانه: ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾ (المائدة: ٢٧).

يريد الإسلام العبادة الخالصة النقية، وهي وحدها التي تزكى النفس، وترقى بالروح، وتحقق الثمرات الأخلاقية المنوطة بها، والمرجوة منها. فقد شرع الإسلام هذه العبادات، لحكم وأسرار، منها: أن تؤتى أكلها في صلاح النفس، وزكاتها بمكارم الأخلاق.

فالصلاة لها ثمرتها الأخلاقية ، التي عبر عنها القرآن بصراحة : ﴿ وَأَقَمِ الصَّلاةَ إِنَّ الصَّلاةَ إِنَّ الصَّلاةَ الْمُعَا الصَّلاةَ تَنْهَيْ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكَرِ ﴾ (العنكبوت: ٤٥)، ﴿ إِنَّ الإِنسَانُ خُلقَ هَلُوعًا الصَّلاةَ تَنْهَيْ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكَرِ ﴾ (العنكبوت: ٤٥)، ﴿ إِنَّ الْمُصَلِّينِ (٢٣) الَّذِينَ هُمْ الْخَيْرُ مَنُوعًا (٢٢) إِلاَّ الْمُصَلِّينِ (٢٣) الَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلاتِهِمْ دَائِمُونَ ﴾ (المعارج: ١٩ - ٢٣).

94



فدل على أن المداومة على الصلاة هي التي تقاوم (الهلع) في طبيعة الإنسان: الجزع عند الشر، والمنع والبخل عند الخير.

والزكاة لها ثمرتها، التي عبر عنها القرآن بقوله: ﴿خُدُ مِنْ أَمْوالهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِيهِم بِها ﴾ (التوبة: ١٠٣). فكما أن للزكاة أثرها على آخذها، في سد كفايته، أو قضاء غرمه، أو تخفيف معاناته، كذلك لها أثرها في نفس معطيها حيث تطهره من رجس الأنانية، ومن داء الشح، وتنميه روحيا ونفسيا بالبذل والعطاء الذي يحببه إلى الناس.

والصيام له ثمرته، التي عبر عنها القرآن بقوله: ﴿ كُتبَ عَلَيْكُمُ الصّيَامُ كَمَا كُتبَ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ (البقرة: ١٨٣). فالصيام المقبول هو الذَى يجعل الإنسان على رجاء التقوى لله تعالى. حيث يقول سبحانه في الحديث القدسى: «يدع طعامه من أجلى، ويدع شهوته من أجلى، ويدع زوجته من أجلى» (١).

والحج أيضاً له ثمرته، كما قال تعالى: ﴿ الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضَ فيهِنَّ الْحَجُ فَلَا رَفَتُ وَلا فَسُوقَ وَلا جِدَالَ فِي الْحَجَ ﴾ (البقرة: ١٩٧). ويتحدث عن الضحايا التي تهدى إلى الكعبة في الحج، بقوله: ﴿ لَن يَنَالَ اللَّهَ لَحُومُهَا وَلا دِمَاؤُهَا وَلَكِن يَنَالُهُ التَّقُونَىٰ مِنكُم ﴾ (الحج: ٣٧).

وهذه العبادات والشعائر الكبرى إذا لم تحقق ثمراتها الأخلاقية ، دل ذلك على أن بها دخلاً وغشاً أفسد حقيقتها ، وضيع ثمرتها . وفي هذا يقول الرسول الكريم عن الله على عنه الله عن الله عن الله عن أنه أفسد من صيامه إلا الجوع ، ورب قائم ليس له من قيامه إلا السهر»(٢) . وقال : «من لم يدع قول الزور والعمل به ، فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه» (٣) أي أنه أضاع فائدة صيامه والحكمة منه ، حيث لم يتخل عن قول الزور والعمل به .

<sup>(</sup>١) رواه ابن خزيمة في صحيحه من حديث أبي هريرة، وأصله في الصحيحين.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه عن أبي هريرة، وذكره في صحيح الجامع الصغير (٣٤٨٨) ورواه بنحوه الطبراني عن ابن عمر وأحمد والحاكم والبيهقي عن أبي هريرة. المصدر السابق (٣٤٩٠).

<sup>(</sup>٣) رواه البعفاري في كتاب الصوم عن أبي هريرة.



# الأخلاق والفضائل من شمرات الإيمان؛

لقد اهتم الإسلام بالجانب الأخلاقي، واعتبره من ثمار الإيمان، بل من (شعب الإيمان). وجاء في الحديث الصحيح: «الإيمان بضع وستون أو بضع وسبعون شعبة، أعلاها: لا إله إلا الله، وأدناها: إماطة الأذي عن الطريق. والحياء شعبة من الإيمان».

وقد صنف الإمام البيهقي كتاباً كبيراً سماه (الجامع في شعب الإيمان) في بضعة عشر مجلداً، جعل فيه الفضائل الأخلاقية تحتل حيزاً غير قليل من شعب الإيمان، ودلل على ذلك بالقرآن والسنة.

وانظر إلى قوله عليه السلام: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليصل رحمه، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت (١٠).

وقوله عَيْنِهُمْ: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه»(٢). وقوله: «والذى نفسى بيده لن تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا، ولن تؤمنوا حتى تحابوا»(٣). وقوله: «ليس المؤمن بالذى يشبع وجاره جائع إلى جنبه»(٤).

وهذا المعنى - أن الأخلاق من شعب الإيمان - أكده القرآن الكريم حين جعل الفضائل الأخلاقية من صفات المؤمنين والمتقين وعباد الرحمن والأبرار وأولى الألباب، الذين يستحقون مثوبة الله تعالى ورضوانه ودخول جناته، كمال قال تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ آ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهمْ خَاشِعُونَ آ وَ الَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّعْوِ مُعْرِضُونَ آ وَ الَّذِينَ هُمْ اللَّوَ فَاعلُونَ آ وَ الَّذِينَ هُمْ الْفُوجِهِمْ حَافَظُونَ آ اللَّعْوِ مُعْرِضُونَ آ وَ اللَّذِينَ هُمْ اللَّوَ فَاعلُونَ آ وَ اللَّذِينَ هُمْ الفُوجِهِمْ مَافَظُونَ آ وَ اللَّذِينَ هُمْ الْفُوجِهِمْ مَافَظُونَ آ وَ اللَّذِينَ هُمْ الْعَلَى وَرَاءَ ذَلِكَ اللَّهُمْ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُمْ عَيْرُ مَلُومِينَ آ فَمَنِ البَّعَى وَرَاءَ ذَلِكَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُمْ عَيْرُ مَلُومِينَ آ فَمَنِ البَّعَى وَرَاءَ ذَلِكَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمْ عَيْرُ مَلُومِينَ آ فَمَنَ البَّعَى وَرَاءَ ذَلِكَ اللَّهُمُ عَيْرُ مَلُومِينَ آ وَ فَمَنِ البَّعَى وَرَاءَ ذَلِكَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَيْرُ مَلُومِينَ آ وَ اللَّذِينَ هُمْ الْمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ ﴾ (المؤمنون: ١ - ٨) فوصفهم - مع الحشوع في الصلاة وأداء الزكاة - بالإعراض عن اللغو والباطل، والعفة عن الزني، ورعاية الأمانات والعهود، وكلها فضائل أخلاقية.

<sup>(</sup>١) متفق عليه عن أبي هريرة.(٢) متفق عليه عن أنس.(٣) رواه مسلم وغيره عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٤) رواه البخارى في الأدب المفرد والطبراني والحاكم والبيهقي عن ابن عباس. صحيح الجامع الصغير (٣٨٢)



كما وصف أولى الألباب الذين رضى الله عنهم وجعل لهم عقبي الدار بأنهم هُ الله الله و الله الله و الله الله و الله و

وكذلك وصف القرآن (عباد الرحمن) بجملة صفات أخلاقية (الذين يمشون على الأرض هوناً وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاما . . . . والذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواما . . . . والذين لا يشهدون الزور وإذا مروا باللغو مروا كراما . . . . ) . وكذلك وصف الأبرار في سورة (الإنسان) .

وإذا كانت الفضائل الأخلاقية من أوصاف المؤمنين الأساسية ، فإن أضدادها من الرذائل من صفات الكافرين ، أو خصال المنافقين ، كما قال تعالى : ﴿ إِنَّمَا يَفْتُرِي الْكَاذَبُ وَنَ ﴾ (النحل : ١٠٥) ﴿ إِنَّ شَرّ الْكَاذَبُ اللَّذِينَ لا يُؤْمنُونَ بِآيات اللَّه وَأُولَئِكَ هُمُ الْكَاذَبُونَ ﴾ (النحل : ١٠٥) ﴿ إِنَّ شَرّ الدّ وَأَبَ عَنَدَ اللّه الذّين كفروا فهم لا يؤمنون . الذين عادهت منهم ثم ينقضون عدهم في كل مرة وهم لا يتقون ﴾ (الأنفال : ٢٢ ، ٢٣) وفي الحديث الصحيح : «آية المنافق ثلاث : إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا أؤتمن خان (١) ، «أربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً ، ومن كانت فيه خصلة منهن كان فيه خصلة من النفاق حتى يدعها : إذا حدث كذب ، وإذا أؤتمن خان ، وإذا عاهد غدر ، وإذا خاصم فجر (١٠٥) وفي بعض الروايات : «كان منافقاً خالصاً ، وإن صلى وصام وزعم أنه مسلم» .

## شمول الأخلاق الإسلامية،

والأخلاق الإسلامية: أخلاق شاملة، تشمل:

١- الأخلاق العلمية: من الأمانة والموضوعية، والإذعان للحق، وإنصاف الغير،
والاعتراف بالخطأ، والتحرر من التقليد والعصبية، والتماس الحكمة من أى
وعاء خرجت. . . إلخ.

<sup>(</sup>١) متفق عليه عن أبي هريرة . اللؤلؤ والمرجان (٣٨).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه عن ابن عمر اللؤلؤ والرجان (٣٧).



- ٢\_ والأخلاق الفردية: من الحياء والتواضع، وعزة النفس، والقناعة، والرضا ورعاية الوقت، والصبر على نوازل الدهر،
- ٣- الأخلاق الأسرية: من المودة بين الزوجين ورعاية كل منهما لحق صاحبه، وحفظ الأسرار العائلية، والتعاون في السراء والضراء، وصبر كل من الزوجين على صاحبه، والعطف على الأولاد، وبر الوالدين، وصلة الأرحام، وإيتاء ذي القربي (الأسرة الموسعة).
- ٤- الأخلاق الاجتماعية: من العدل والإحسان، والرحمة بالإنسان والحيوان، والبذل والتضحية، والصدق والأمانة، والوفاء بالعهد، وإنجاز الوعد، والتعاون على البر والتقوى، ورعاية النظام والنظافة، والرفق بالإنسان والبيئة.
- ٥- الأخلاق السياسية: من النصيحة في الدين، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، والطاعة في المعروف، وكلمة الحق عند السلطان الجائر، واستشارة أهل الحل والعقد، والنزول على رأيهم، والإشارة على ولى الأمر، بما يرى أنه الحق، والعدل في الرعية، والقسمة بالسوية، وأخذ المال من حله، وإنفاقه في حقه، وعدم إمساكه عن حقه، وصيانة حرمات الأفراد: من الدم والعرض والمال، ورعاية حقوق الإنسان، والتسامح مع المخالفين، والبر والقسط معهم وإحياء روح الجهاد دفاعاً عن كرامة الأمة ومقدساتها.
- 7- الأخلاق الاقتصادية: من عمارة الأرض، وإحياء الموات، والتعبد لله بالزراعة والصناعة والتجارة، والصدق في التعامل، والبعد عن الغش والاحتكار والربا، واجتناب الإسراف والتقتير، والمحافظة على مال اليتيم والأموال العامة (الأوقاف وأموال الدولة) وتحريم الترف ومظاهره، وتحريم الكنز.

وبهذا نرى الأخلاق الإسلامية تشمل الحياة كلها، فلا انفصال في الإسلام بين العلم والأخلاق، ولا بين الاقتصاد والأخلاق، ولا بين السياسة والأخلاق، ولا بين الحرب والأخلاق. بل كلها يجب أن تسير في إطار الضوابط الأخلاقية، ولا تحيد عنها.



## عموم الأخلاق في الإسلام:

وإذا كانت الأخلاق في الإسلام شاملة، فهي كذلك عامة، لا تقتصر على المسلمين وحدهم، ولا على العرب وحدهم، بل هي تعم الناس جميعاً. المسلم وغير المسلم، فالعدل مطلوب ومفروض للمسلم وغير المسلم، والرحمة مطلوبة بالمسلم وغير المسلم، وكل الفضائل يجب أن بالمسلم وغير المسلم، وكل الفضائل يجب أن تكون مع الناس جميعاً، ومثلها الرذائل لا تتجزأ، فالكذب حرام مع الجميع، والخيانة محرمة مع الجميع، والغدر محرم مع الجميع.

بل إن بعض الفضائل لتشمل الكائنات كلها مثل (الإحسان) فالمطلوب: الإحسان بالإنسان، والإحسان بالأرض الإحسان بالإنسان، والإحسان بالأرض والماء والهواء وغيرها من مقومات البيئة، وبهذا سبق الإسلام دعاة حماية البيئة (١)، وأحزاب الخضر بقرون، منذ قرر القرآن ﴿ وَلا تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ بَعْدَ إصلاحِها ﴾ (الأعراف: ٥٥) وقال على الله جميل يحب الجمال» (٢)، وقال: "إن الله كتب الإحسان على كل شيء» (٣).

ولا يقبل الإسلام الفلسفة القائلة: الغاية تبرر الوسيلة، بل لا بد من شرف الغاية، وطهر الوسيلة معاً. ولا يجيز الإسلام للمسلم أن يقبل الرشوة أو يأكل الربا، أو يغش تجارته، ثم يبنى مما كسب مسجداً، أو يقيم مشروعاً خيرياً، فإن الله طيب لا يقبل إلا الطيب.

والمثل الأخلاقي الأعلى لدى المسلمين هو: رسولهم محمد على الذي أدبه الله فأحسن تأديبه، وعلمه فأتم تعليمه، وآتاه الكتاب والحكمة، وعصمه من الآثام والرذائل، ونصبه أسوة حسنة للناس، فقال: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ الله أُسُوةٌ حَسَنَةٌ ﴾ (الأحزاب: ٢١) وكذا أثنى عليه فقال: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُق عَظيم ﴾ (القلم: ٤) ووصفته عائشة فقالت: «كان خلقه القرآن»(٤). أي أن الأخلاق التي جاء بها القرآن تتجسد فيه عليه الصلاة والسلام.

<sup>(</sup>١) انظر : كتابنا (رعاية البيئة في شريعة الإسلام) طبعة دار الشروق بالقاهرة.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم عن ابن مسعود.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم عن شداد بن أوس.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد ومسلم وأبو داود عن عائشة صحيح الجامع الصغير (٤٨١١).



#### موقف خطاينا الديني:

من هنا كان واجبا على خطابنا الديني المعاصر: أن يركز على الجانب الأخلاقي، الذي أصابه الخلل \_ وربما العطب \_ في حياة المسلمين .

ينبغي أن يعلم الناس: أن الأخلاق فريضة دينية، وضرورة عملية، فلا يستطيع الفرد أن ينجح أو يسعد أو يحقق هدفا بغير أخلاق وفضائل تمده بالقوة، وتحميه من الانهيار. لا بدله من الصبر وقوة الإرادة والعفة والشجاعة والصدق والأمانة والتضحية وغيرها من الفضائل، لتسنده في سيرته، حتى يحقق أحلامه. وقد قال

صلاح أمرك للأخلاق مرجعه فقوم النفس بالأخلاق تستقم والنفس من شرها في مرتع وخم

والنفس من خبـرها في خير عافـية

ولا تستيطع أمة من الأمم أن تحافظ على كيانها، وتحمى هويتها، وتؤدى رسالتها، إلا بالأخلاق، فهي سياج الأم، فإذا انكسر السياج تعرضت الأمة للخطر

وإذا أصيب القوم في أخلاقهم فسأقم عليسهم مسأتما وعسويلاا

القوانين وحدها لا تحمى الأم من الانحراف والضياع. ولكن لابد لها من ضمائر حية تحرس القوانين.

إن الذي يصلي ويصوم يحج ويعتمر، ولكنه مع هذا لا يملك أخلاقا فاضلة: لا تنفعه عباداته، ولا صلاته وصيامه، انظر إلى قوله تعالى: ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذَّبُ اللَّهِ عَلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكِينِ ۚ لَكَ فَوَيْلٌ اللَّهِ عِلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكِينِ ۚ لَى فَوَيْلٌ اللَّهِ عِلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكِينِ ۚ لَى فَوَيْلٌ لُّلُمُ صَلِّينَ ١ الَّذِينَ هُمْ عَن صَلاتِهِمْ سَاهُونَ ١ الَّذِينَ هُمْ يَرَاءُونَ (١) ويمنعون اَلْمَاعُونَ ﴾ (الماعون: ١\_٧).

بينت هذه السورة: أن القسوة على اليتيم، وإهمال أمر المسكين، ليس من شأن الإنسان المؤمن، بل هو شان المكلب بالدين. وانذرت بالويل ذلك النوع من المصلين، الذين لا يحافظون على صلاتهم، بل يتشاغلون عنها حتى يضيع وقتها،

٩٨



وهم أهل الرياء الذين يبخلون على جيرانهم، بالمساعدة في أهون الأشياء التي يحتاج إليها الجيران بعضهم من بعض، ولهذا يجنعون الماعون.

الخطاب الدينى الموفق. هو الذى يحرص على الدعوة إلى إقامة الشعائر التعبدية، وهى حق الله علينا، الذى لا يجوز التفريط فيه، ولكن يجب عليه أن يدعو ويؤكد الدعوة إلى مكارم الأخلاق، التى هى الدليل على صدق الإيمان، وعلى قبول العبادة عند الله.



# ٥ ـ يدعو إلى الاعتزاز بالعقيدة، كما يدعو إلى إشاعة التسامح والحب

ومن خصائص خطابنا الإسلامى المنشود: أنه يغرس فى نفس المسلم: الاعتزاز بعقيدته، والمغالاة بها، والإعلان عنها فى عزة وفخار، باعتبارها عقيدة التوحيد الصافية من كل شوب، وباعتبارها العقيدة الشاملة والعقيدة الخاتمة. وباعتبار أن الله تعالى حفظ مصادرها من الضياع والنسيان، ومن التحريف والتبديل: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذّكْرَ وَإِنَّا لَهُ خَافِظُونَ ﴾ (الحجر: ٩).

والقرآن يقول: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِّمَّن دَعَا إِلَى اللَّه وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلَمِينَ ﴾ (فصلت: ٣٣) وقوله: (إنني من المسلمين) قول من يعتز بالتسابه إلى ملة الإسلام، وبالتمائه إلى خير أمة أخرجت للناس، فهي تأمر بالمعروف، وتنهى عن المنكر، وتؤمن بالله.

وقال الله تعالى لرسوله: ﴿ فَتُوكَلُ عَلَى اللّهِ إِنَّكَ عَلَى الْحَقِّ الْمُبِينِ ﴾ (النمل: ٧٩)، ﴿ فَاسْتَمْسكُ بِالَّذِي أُوحِي إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَىٰ صَرَاط مُسْتَقِيمٍ (٤٤) وإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلَقُومُكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾ (الزخرف: ٤٣، ٤٤) وهذًا ما ظهر في سيرته عَلَيْكِ ، فقد ساومه المشركون، على أن يعطوه ما شاء من المال والجاه، ومن الشرف والملك، فجل ذلك كله دبر أذنيه، وتحت قدميه، ولم يرد عليهم إلا بتلاوة القرآن الذي كان كافياً أن يوئسهم من كل هذه المحاولات.

ولما وسطت قريش عمه أبا طالب أن يقنع ابن أخيه بالعدول عما دعاهم إليه فعرض عليه أن يخفف من موقفه، وأن يلين مع قومه، وأن يقبل أنصاف الحلول، إشفاقاً على ابن أخيه، وخوفاً عليه من أذاهم، وأن يمسوه بسوء، فما كان منه عليه



الصلاة والسلام إلا أن قال له: والله يا عم لو وضعوا الشمس في يميني، والقمر في يسارى، على أن أترك هذا الأمر ، ما تركته حتى يظهره الله ، أو أهلك دونه».

وهذا ما رأيناه عند الصحابة، فقد كانوا يعتزون بإسلامهم ويغالون به إلى أقصى حد، فيقول عمر بن الخطاب: نحن كنا أذل قوم فأعزنا الله بالإسلام، فمن طلب العز بغيره أذله الله.

ويقول ربعى بن عامر لرستم قائد الفرس، وقد سأله: من أنتم؟! فقال بكل اعتزاز: نحن قوم ابتعثنا الله لنخرج الناس من عبادة العبادة إلى عبادة الله وحده، ومن ضيق الدنيا إلى ستعها، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام. فلخص له أهداف الإسلام الكبرى في هذه الكلمات الموجزة.

وكان الصحابي من هؤلاء بعد أن هداه الله للإسلام، يفتخر بانتمائه إليه، لا بالانتماء إلى ربيعة أو مضر، أو قيس أو تميم. فيقول شاعرهم:

أبى الإسسلام لا أب لى سسواه إذا افتخروا بقيس أو تميم! وكان أحد علماء المسلمين يتغنى بقوله مناجياً ربه:

ومما زادنى شسرفسا وعسزًا وكدت بأخسصى أطأ الشريا دخولى تحت قولك: يا عبادى وأن أرسلت أحسمدلى نبسيًا

لا يساوم المسلم على دينه، ولا يشهاون فيه بحال، ولا يبيعه بملك المشرق والمغرب، ولا يفرط فيه، وإن نزلت به المحن، ومسته البأساء والضراء، وأحاط به الكرب من كل جانب، موقناً بأن هذه سنة الله في أصحاب الدعوات الربانية، وحملة الرسالات الإلهية، يربيهم الله بالامتحانات، ويزكيهم بالابتلاءات، حتى يخرجوا منها كالذهب الخالص، بعد أن يدخل النار، فهم يقولون: ﴿ لَن يُصِيبَنَا إِلاَ مَا كَتَبَ اللّهُ لَنَا هُو مَوْلانَا وَعَلَى اللّه فَلْيَتُوكُلُ الْمؤمنونَ ﴾ (التوبة: ٥١) أو ما وصف الله به المؤمنين في غزوة الأحزاب، وقد ابتلى المؤمنون وزلزلوا زلزالاً شديداً: ﴿ وَلَا رَأَى الْمؤمنونَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا إِلّا وَعَدَنَا اللّهُ وَلَا إِلّا إِيمَانًا وَتَسَلّيماً ﴾ (الأحزاب: ٢٢).



#### الدعوة إلى التسامح مع الخالفين:

هذا الاعتزاز بالعقيدة الإسلامية ، والاستمساك بعروتها الوثقى: لا يعنى التعصب ضد الآخرين ، أو الإنكار لوجودهم ، أو التنكر لحقوقهم ، أو إضمار البغض والعداء لهم ، بل يغرس الإسلام في نفس المسلم مع هذا الاعتزاز ـ التسامح مع المخالفين ، وأكثر من ذلك أنه يدعو إلى حب الناس جميعا .

بل إننا نجد في القرآن الكريم سورة اشتملت على غاية الاعتزاز، وغاية التسامع معاً، في سياق واحد، وهي سورة (الكافرون). فقد نزلت لسبب معروف، وهو المساومات الشركية من قريش للنبي والمنه المعارفين إله الآخر، وبعد ذلك يقرر ما إلهه مدة من الزمن، ليجرب كل واحد من الطرفين إله الآخر، وبعد ذلك يقرر ما يراه، فنزلت السورة بموقف صارم يرفض هذه المساومات، ويقطع هذه المفاوضات، ويحسم الأمر بما لا يدع مجالاً لتردد أو شك، أو تساهل في قضية القضايا، وهي التوحيد. فرفضت السورة قبول عبادة غير الله بصورة جازمة، في المفاضر وفي المستقبل، وعلى أي وضع أو حال. فقال تعالى: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهُما الْكَافرُونَ نَ لا أَعْبُدُ نَ وَلا أَنتُم عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ نَ وَلا أَنتُم عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ نَ وَلا أَنتُم عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ مَا أَعْبُدُ فَى المسورة كلها عَبَد عليه الكريم ﴿ لَكُم دينكُم ولِي دينٍ ﴾. فالسورة كلها عَبَد عاية التمسك والاعتزاز، وآخر آية منها تمثل التسامح الكريم ﴿ لَكُم دينكُم ولِي دينٍ ﴾ لكل دينه الذي يتدين به، ويسأل عنه أمام الله والناس، ويتحمل مسئوليته في الدنيا والآخرة.

# الأساس العقائدي والفكري للتسامح الإسلامي،

والأساس الفكرى والعقدى لتسامح المسلمين مع مخالفيهم، يتمثل في عدة عناصر أساسية، تكون الفلسفة المتسامحة مع الآخرين:

الأول: أن المسلم يعتقد من قراءته لكتاب الله: أن اختلاف الناس في الدين، واقع بمشيئة الله تعالى، التي لا تنفصل عن حكمته، وما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُكَ لَآمَنَ مَن فِي الأَرْضِ كُلُهُمْ جَمِيعًا ﴾ لم يكن، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُكَ لَآمَنَ مَن فِي الأَرْضِ كُلُهُمْ جَمِيعًا ﴾



(يونس: ٩٩)، ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلا يَزَالُونَ مُخْتَلفِينَ (١١٨ مَنْ إلاَّ مَن رَّحِمَ رَبُّكَ وَلِدَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ (هود: ١١٨، ١١٨) وغير ذلك من الآيات.

والمسلم يسلِّم لمشيئة الله تعالى، لأنه لن يستطيع معارضتها، فهي نافذة لا محالة، ثم إنه لن ينظم الكون أفضل مما نظمه خالقه عز وجل.

والثانى: أن حساب الناس على كفرهم إذا كفروا، وعلى ضلالهم إذا ضلوا، ليس فى هذه الدنيا، وإنما هو فى يوم الفصل، أو يوم الحساب، الذى توفى فيه كل نفس ما كسبت، وتجزى بما عملت، من خير أو شر. والذى يحاسب الناس فى هذا اليوم، أو تلك الدار: إنما هو خالقهم الذى يعلم سرهم ونجواهم، وما تخفى صدورهم، ويعلم المعذور منهم من غير المعذور، ويعلم من كفر منهم عجزاً وجهلاً، ومن كفر عناداً واستكباراً من بعد ما تبين له الحق.

وهذا ما يقرره القرآن: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّابِئِينَ وَالنَّصَارَىٰ وَالْمَجُوسَ وَالَّذِينَ أَشُرَكُوا إِنَّ اللَّهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيمَامَةِ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ (الحج: ١٧).

وقال تعالى لرسوله: ﴿ وَإِن جَادَلُوكَ فَقُلِ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ (٢٦) اللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُم ْ يَوْمَ الْقَيَامَة فيمَا كُنتُم ْ فيه تَخْتَلَفُونَ ﴾ (الحج: ٦٨، ٦٨).

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ لَيْسَتِ النَّصَارَىٰ عَلَىٰ شَيْء وَقَالَتِ النَّصَارَىٰ لَيْسَتِ النَّصَارَىٰ الْيَهُودُ عَلَىٰ شَيْء وَقَالَتِ النَّصَارَىٰ لَيْسَتِ النَّصَارَىٰ عَلَىٰ شَيْء وَقَالَتِ النَّصَارَىٰ لَا يَعَلَّمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقَيَامَة فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ (البقرة: ١١٣).

كما أمر الله رسوله أن يقول لمخالفيه: ﴿ اللَّهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ لا حُجَّةَ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ اللَّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَإِلَيْهِ الْمُصِيرُ ﴾ (الشورى: ١٥).

العنصر الثالث: أن المسلم مأمور من ربه أن يعدل مع الناس جميعاً، ولا يجوز أن يحمله شنآن قوم أي شدة بغضهم له أو بغضه لهم أن يحيد عن منهج العدل، كما قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ لِلّهِ شُهَداء بالْقسط ولا يجرمنكم شنآن قوم عَلَىٰ ألا تعدلُوا اعدلُوا هُو أقرب لِلسَّقُوكَ وَاتَقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (المائدة: ٨).



وقد ذكرت كتب التفسير: أن الله تعالى أنزل تسع آيات في سورة النساء تدافع عن يهودي اتهم ظلماً بسرقة هو برىء منها، وكان الجاني الحقيقي أحد المسلمين، الذي الجتهد أهله وذووه أن يدفعوا الرسول ليخاصم عنه وعنهم. فنزل قول الله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكَتَابَ بِالْحَقِّ لَتَحْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ اللَّهُ وَلا تَكُن للْخَاتُنينَ خَصِيماً ( وَ اسْتَغْفِر اللَّهَ إِنَّ اللَّه كَانَ غَفُوراً رّحيما ( وَ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ إِنَّ اللَّهَ لا يُحبُ مَن كَانَ خَوّانًا أَثِيما ﴾ (النساء: ١٠٥ ـ ١٠٧).

الرابع: أن الإسلام يكرم الإنسان لمحض إنسانيته وآدميته قبل كل شيء، سواء كان مسلماً أم غير مسلم ﴿ وَلَقَدْ كُرِّمْنَا بَنِي آدَمَ ﴾ (الإسراء: ٧٠).

وقد روى البخارى عن جابر: أن النبى عليه الصلاة والسلام مروا عليه بجنازة فقام لها واقفاً فقالوا له: يا رسول الله إنها جنازة يهودى! فقال: «أليست نفساً؟».

فما أروع موقفه عليه الإنسانية ـ من حيث هي نفس ـ تستحق الاحترام والتكريم .

ولقد رأيناه عليه السلام ينهى عن التمثيل بجثث المشركين في الحرب، كما روى مسلم في صحيحه من حديث بريدة «ولا تغلوا ولا تغدروا ولا تمثلوا» برغم أنهم مشركون، وأنهم معادون مقاتلون، فهو لا يجيز الانتقام منهم بتشويه جثثهم بعد موته، فلا يجوز أن يُعاقب الإنسان بعد موته.

#### دستور العلاقة مع غير المسلمين،

ولقد ذكرت سورة الممتحنة آيتين تعدان بمثابة دستور للعلاقة مع غير المسلمين، وذلك بحسب موقفهم من المسلمين، مسالمة أو محاربة، يقول تعالى: ﴿ لا ينهاكُمُ اللَّهُ عَنِ اللَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُم فِي الدّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مّن ديارِكُمْ أَن تَبرُوهُمْ وَتُقْسطُوا إليهم إِنَّ اللّه يُحِبُ المقسطينَ ( ) إنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ اللّهِينَ قَاتلُوكُمْ في الدّين وأخرجُوكُم من ديارِكُمْ وظَاهروا عَلَى إخْراجِكُمْ أَن تَولَوهُمْ وَمَن يتولّهُمْ فَأُولَتِك هُمُ الظّالُونَ ﴾ (المتحنة : ٨، ٩).

ومن المعروف أن هاتين الآيتين من سورة الممتحنة إنما نزلتا أساساً في شأن المشركين الوثنيين. أما أهل الكتاب فينظر إليهم الإسلام نظرة خاصة، باعتبارهم



أهل دين سماوى في الأصل، يشاركون المسلمين في الإيمان بالألوهية، والإيمان بالنبوة، والإيمان بالأخرة، وفي عبادة الله تعالى، وفي الإيمان بقدسية القيم الأخلاقية. ولهذا يخصهم بهذا النداء الموحى بالإيناس والتقريب (يا أهل الكتاب) كما يثنى على كتبهم ورسلهم.

وأكثر من ذلك: أنه أجاز مصاهرتهم، فأباح للمسلم أن يتزوج كتابية، فتصبح شريكة حياته، وأم أولاده، ويصبح أهلها أجداد أولاده وجداتهم، وأخوالهم وخالاتهم، وتصبح لهم حقوق ذوى القربي وهذه قمة في التسامح لم يسمح بها كثير من الأديان مع مخالفيهم.

#### الدعوة إلى الحب:

وبما ينبغى أن يتبناه الخطاب الإسلامى في عصر العولمة: الدعوة إلى إشاعة الحب بين الناس، وتحرير الناس من دعاوى الكراهية والحقد والحسد والبغضاء، وهي التي سماها الرسول (داء الأم)(١). وهو داء يفتك بالعلاقات الإنسانية، أكثر مما تفتك الأمراض والأوبئة القتالة بالأجسام.

إن حقيقة الدين: دعوة إلى الحب في كل مجال، وعلى كل صعيد:

أول الحب وأعمقه وأعظمه ، هو: حب الله تعالى ، مصدر كل النعم ، وواهب كل الخير ﴿ وَمَا بِكُم مِن نِعْمَة فَمِنَ اللّه ﴾ (النحل: ٥٣) ، ومن حق الإنسان ـ بل من واجبه ـ أن يحب من أحسن إليه ، فالإنسان أسير الإحسان . فكيف بمن غمره فضله وإحسانه من قرنه إلى قدمه ، حتى من قبل أن يولد ، وأسبخ عليه نعمه ظاهرة وباطنة ؟

ثم هو يحب الله تعالى، لأنه مصدر كل جمال وكمال، فكل ما نراه فى الكون من إبداع وحسن وإتقان، فهو من الله ﴿ الذي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ﴾ (السجدة: ٧)، ﴿ صَنْعَ اللّهِ الّذِي أَنْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ (النمل: ٨٨) ولذا جاء فى الحديث الصحيح: «إن الله جميل يحب الجمال» رواه مسلم.

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى الحديث النبوى: «دب إليكم داء الأم من قبلكم: الحسد والبغضاء، والبغضاء هي الحالقة، لا أقول: تحلق الشعر، ولكن تحلق الدين، وقد رواه البزار عن الزبير بإسناد جيد، كما قال المنذري في الترغيب، والهيشمي في (مجمع الزوائد) ٨. ٣٠.



وهو كما يحب الله تعالى، يحب الطبيعة التي خلقها الله تعالى، وسنخرها للندمة الإنسان، ومنفعة الإنسان، كما قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللَّهُ سَخَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَأَسْبُغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرةً وَبَاطِنةً ﴾ (لقمان: ٢٠).

فإذا كان الغربي ينظر إلى الطبيعة وكأنها عدو يحاربه، ويريد أن ينتصر عليه، ولذلك يعبرون عن الانتصارات العلمية بـ (قهر الطبيعة) فالمسلم يشعر بالود للطبيعة الحنون المسخرة له من ربه.

وأهم من ذلك: حب الناس، كل الناس، حب الخير للناس، حب الهداية للناس، حب المعادة للناس، حب الرخاء والعافية للناس.

فهو يحب المسلمين، لأنهم إخوانه في العقيدة ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخُوَةٌ ﴾ (الحجرات: ١٠)، وفي الحديث: "لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه»(١).

وهو يحب غير المسلمين ما داموا مسالمين له، ويتمنى لهم كل خير، ويدعو الله ليهديهم إلى سعادة الآخرة والأولى. وقد طلب من النبى عَيَاتُهُم : أن يدعو على قومه وقد آذوه، فأبى ذلك، وقال: "إنى لأرجو أن يخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده لا شريك له. اللهم اهد قومى فإنهم لا يعلمون "(٢).

وما في الإنسان من نزعة قطرية للكراهية والعداوة، فإن الإسلام يوجهها إلى كراهة الشر والفساد، وعداوة من يمثل الشر ويجسده ويتزعم الدعوة إليه، وهو الشيطان اللعين (٣)، فيقول تعالى: ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُو ۗ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوا إِنَّما يَدْعُو حِزْبَهُ لِيكُونُوا مِنْ أَصَّحَابِ السَّعِير ﴾ (فاطر: ٦).

<sup>(</sup>١) متفق عليه عن أنس.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٩٩٢) ومسلم (٣٣٥٢) عن عائشة.

<sup>(</sup>٣) لمزيد من التفصيل جول دعوة الإسلام إلى الحب: يراجع: فصل (الإيمان والحب) من كتابنا (الإيمان والحياة) طبعة مكتبة وهبة بالقاهرة، والرسالة ببيروت.



والإسلام لم ينتشر في العالم بالسيف كما قال من قال، بل انتشر بحب المسلمين للناس، وحب الناس لهم، أحبوهم فأحبوا الإسلام بحبهم، فدخلوا في دين الله أفواجا.

والذين يتوهمون أن المسلم يجب أن يبغض كل كافر: مخطئون، لإن الإسلام إنما حرم موادة من (حاد الله ورسوله) أى حارب الله ورسوله وعاداهما، أما الكافر فلا مانع من مودته إذا كان قريبا أو جارا أو زميلا أو صاحبا غير معاد للمسلمين ولا محارب للإسلام. وحسبك أن الإسلام أجاز أن تكون زوجة المسلم وشريكة حياته كتابية غير مسلمة. وأساس الحياة الزوجية: المودة والرحمة، كما صورها القرآن. وهل يتصور أن لا يود المرء زوجته، أو الولد أمه؟ أو الحفيد جده وجدته؟! وابن الأخت حاله أو خالته؟ وأين صلة الأرحام إذن وحق ذوى القربى؟

وقال الإمام الشهيد حسن البنا: سنغزو الناس بالحب لا بالسيف!

#### موقف خطابنا الديني:

مهمة الخطاب الدينى اليوم: أن يحرص على ترسيخ هذه النزعة الوسيطية، وأن يرعى التوازن المنشود بين الدعوة إلى الاعتزاز بالعقيدة والرسالة من جانب، والدعوة إلى التسامح والحب من جانب آخر، وليحذر الخطاب الدينى أن ينساق مع المغلقين من دعاة التعصب، أو دعاة الكراهية، الذين يريدون أن يعادوا البشرية كلها، حتى من يخالفهم من المسلمين في رأيهم، يضمرون له العداوة والبغضاء، ويتقربون إلى الله بذلك.

ليس معنى هذا: أن نفرط فى عقيدتنا أو نساوم عليها، بل نفديها بأرواحنا وأموالنا، ولا نضن عليها بكل ما تملك. ومع هذا من أجل هذه العقيدة وبوحيها م نرحب بالتسامح مع مخالفنا، والحوار معهم، وأن نضع يدنا فى أيديهم، غايتنا الخير المشترك للجميع. وإنما لكل امرئ ما نوى .



# ٦-يغرى بالمثال ولا يتجاهل الواقع

ومن خصائص الخطاب الإسلامى: أنه يغرى بالمثل العليا التى ينشدها الإسلام للإنسان، ولكنه لا يتجاهل الواقع الذى يعيشه الناس فى حياتهم، ويضطرون للتعامل معه فى مصبحهم وممساهم.

فالإسلام ينشد الإنسان الفرد المسلم المثالى، والأسرة المسلمة المثالية، والمجتمع المسلم المثالى، والأمة المسلمة المثالية، والدولة المسلمة المثالية، والعالم الإنسانى المثالى. ولكنه مع هذه الدعوة إلى المثالية لا ينسى الواقع الذى يحياه الناس ويهبطون إليه أفراداً وأسراً وجماعات وأنماً ودولاً. فهو يعالج هذا الواقع نظرياً، ويعالجه عملياً، يعترف به ولكنه يحاول أن يرقى بالإنسان، ليعلو عليه بإيمانه وأخلاقه ومثله وأهدافه الكبرى في الحياة.

ينشد الإسلام الفرد المثالى: الذى يجتنب المحرمات، ويؤدى الواجبات، ويرغب فى التطوعات. الإنسان الحى الضمير، المرهف الشعور، المتوازن العاطفة، القوى الإرادة، المستنير العقل، المستقيم الخلق، السليم الجسم، الصالح فى نفسه، المصلح لغيره، الغيور على دينه، النافع لمجتمعه، المدافع عن وطنه، الذائد عن المصلح لغيره، العابد لربه، المحسن إلى خلقه، العامر الأرضه، القائم بخلافته، الحامل لدعوته، إنه الإنسان المثالى الذى تحدثت عنه آيات القرآن الكريم، ووصفته لنا فأحسنت الوصف، حينما تحدثت عن المؤمنين والمتقين والمحسنين والأبرار وأولى الألباب وعباد الرحمن.

ويكفى أن تقرأ مثلاً قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكُرَ اللَّهُ وَجَلْتُ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلْيَتُ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَيْ رَبِّهِمْ يَسَوَكَّلُونَ (٢) الَّذِينَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفَقُونَ (٣) أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا ﴾ (الأنفال: ٢ \_ ٤).



وقوله تعالى في وصف عباد الرحمن في أواخر سورة الفرقان: ﴿ وَعَبَادُ الرَّحْمَنِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ اللَّهُ الرَّحْمَنِ اللَّهُ اللَّ

وقوله في سورة الذاريات في وصف المتقين المحسنين: ﴿ كَانُوا قَلِيلاً مِّنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ۞ وَبِالأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ۞ وَفِي أَمْوَالِهِمْ حَقِّ لِلسَّائِلِ وَالْمَحَرُومِ ﴾ .

وفي سورة الإنسان يصف الأبرار بقوله: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانُ شَرَّهُ مُسْتَطِيرًا ۞ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِهِ مسْكينًا وَيَتيمًّا وَأُسِيرًا ۞ إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لُوجُهُ اللَّه لا نُرِيدُ مَنكُمْ جَرَاءً وَلا شُكُورًا ۞ إِنَّا نَخَافُ مِن رَبِّنَا يَوْمًا عَبُوسًا قَمْطُرِيرًا ﴾ .

كما نقرأ قوله على فيما يرويه عن ربه عز وجل: «ما تقرب إلى عبدى بأفضل مما افترضت عليه، ولا يزال عبدى يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذى يسمع به، وبصره الذى يبصر به. . . »(١).

ومع هذا رأينا الإنسان كثيراً ما ينزل عن هذه الدرجات العلا، ويسقط في أوحال الخطيئة، فيعصى ربه سبحانه، فيترك المأمور، ويفعل المحظور، ذلك أن الإنسان ليس مخلوقاً مطهرا كالملائكة، ولا معصوماً كالأنبياء، ولكنه مخلوق مزدوج الطبيعة: فيه قبضة من طين الأرض، ونفخة من روح الله. فأحياناً تنتصر الروح، فتستجيب لباعث الهوى.

واعترافاً بطبيعة الإنسان وضعفه، واستعداده للعلو والهبوط، وللتزكية والتدسية، قال تعالى: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سُوَّاهَا ﴿ فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُواهَا ﴿ فَذَ أَفْلَحَ مَن زَكَّاهَا ﴾ قال تعالى: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سُوَّاهَا ﴾ (الشمس: ٧-١٠). فالنفس البشرية مستعدة للفجور استعدادها للتقوى، بل ربما كان استعدادها للفجور أقوى، ولهذا قدم في الآية. والمدار هنا على جهد الإنسان، فإما أن يزكى نفسه ويجاهدها فيكسب الفلاح والفوز، وإما أن يدسيها ويدعها لشهواتها، فلا يجنى غير الخسار والخيبة.

ومن أجل ذلك قسم القرآن أصناف الناس في الأمة التي اصطفاها الله من

<sup>(</sup>١) رواه البخاري من حديث أبي هريرة.



عباده، والتي أورثها الكتاب، فقال: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكَتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبادَنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ (فاطر: ٣٢).

فهؤلاء هم أصناف الأمة التي وصفها الله بما وصفها به:

١ ـ الظالم لنفسه، وهو الذي يقصر في أداء الواجبات، ويرتكب بعض المحرمات.

۲ ـ المقتصد، وهو الذي يؤدى الواجبات، ولا يقترف المحرمات، ولا يزيد على ذلك.

٣- السابق بالخيرات، وهو الذي يزيد على فعل الواجبات، بفعل المستحبات، ويزيد على ترك المحرمات، بترك الشبهات والمكروهات. وقد يرتقى فيدع ما لا بأس به، حذراً مما به بأس.

وهكذا رأينا (الظالم لنفسه) جزءاً من الأمة، وعضواً من أعضائها، فهي ليست أمة من الملائكة، بل هي أمة من البشر الذي شأنه أن يطيع ويعصى، ويصبب ويخطئ.

ولا عجب أن يخطئ ابن آدم ويعصى، فقد أخطأ أبوه آدم من قبل، فقد أسكنه الله وزوجه الجنة، وأمرهما أن يأكلا من ثمارها رغداً حيث شاءا، إلا شجرة واحدة نهاهما عن الأكل منها، فما زال الشيطان يدليهما بغرور، ويزين لهما الأكل منها، حتى وقعا في المحظور ﴿ وَعَصَىٰ آدَمُ رَبَّهُ فَغُوَىٰ ﴾ (طه: ١٢١).

ولكن الله لم يدع آدم سجين عشرته، ورهين معصيته، فقد آتاه سبباً يمكنه به أن يختسل من ذنبه، وأن يتطهر من آثاره، وهو (التوبة) ﴿ ثُمَّ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهُ وَهَدَى ﴾ (طه: ١٢٢)، ﴿ فَتَلَقَىٰ آدَمُ مِن رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُو التَّوابُ الرَّحِيمُ ﴾ (البقرة: ٣٧).

وهكذا أورث الله بني آدم هذين الأمرين: الوقوع في الخطيئة، وغسلها بالتوبة ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ السَّوَابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ (البقرة: ٢٢٢)، ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيَّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (النور: ٣١).

بل شرع الإسلام للإنسان (أنهاراً) يغتسل فيها من درن المعصية: مثل الحسنات التي تذهب السيئات: من الوضوء والصلاة والصدقة والصيام والحج والعمرة



والذكر والدعاء. وحسبنا قوله تعالى: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلاةَ طَرَفَيِ النَّهَارِ وَزُلَفًا مِنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ ذِكْرَىٰ لِلذَّاكِرِينَ ﴾ (هود: ١١٤).

وقوله عليه الصلاة والسلام: «الجمعة إلى الجمعة، والصلوات الخمس، ورمضان إلى رمضان: مكفرات لما بينهن إذا اجتنبت الكبائر»(١).

كما شرع التوبة والاستغفار، فالتوبة تجب ما قبلها، والتائب من الذنب كمن لا ذنب له، وفي الحديث «كل بني آدم خطاء، وخير الخطائين التوابون المستغفرون»(٢).

وينشد الإسلام الأسرة المسلمة التي تؤسس على السكون والمودة والرحمة، وتقوم على المعاشرة بالمعروف، وعلي قيام كل من الزوجين بواجبه، وتمتعه بحقه، كما قال تعالى: ﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ (البقرة: ٢٢٨).

كما تقوم الأسرة على مسئولية الوالدين عن رعاية أولادهما وحسن تربيتهم، وعلى بر الأولاد لوالديهم، وحبهم لإخوانهم وأخواتهم، وتعاونهم وتناصرهم فيما بينهم بالمعروف، وصلة الأرحام، وإيتاء ذي القربي. إن الأسرة في الإسلام هي الأسرة الممتدة الموسعة، التي تشمل الآباء والأجداد، والأمهات والجدات، والأعمام والعمات، والأخوال والخالات، وذرياتهم.

ومع هذا يعلم الإسلام أن من الأزواج من لا يوفق مع زوجه، فلم يشأ أن يفرض عليهما الحياة تحت سقف واحد، وكلاهما يبغض صاحبه، ولا يطيق عشرته، ولهذا شرع الطلاق عند تعذر الوفاق، وإن كان لا يحبذه إلا في أضيق نطاق «أبغض الحلال إلى الله الطلاق»(٣). وقرر للزوجة حق (الخلع) من زوجها إذا لم تطق هي عشرته، فتفدى نفسها منه، بدفعها له ما بدل لها من مهر ﴿فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ يُقِيما حُدُودَ الله فلا جُنَاحَ عَلَيْهما فيما افْتَدَتْ به ﴾ (البقرة: ٢٢٩).

كما قد يتزوج الرجل امرأة لا تنجب وهو تواق إلى الأولاد، فلم يمنعه الإسلام أن يبقى عليها وفاء لعشرتها معه، ويتزوج أخرى رجاء أن يجنب منها.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمدُ والترمدَي وأبن ماجه والحاكم عن أنس، انظر: صحيح الجامع (٤٥١٥).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود عن ابن عمر باب كراهية الطلاق. حديث (٢١٧٨) وابن ماجه (٢٠١٨)، انظر كلامنا عنه في؛ (فتاوي معاصرة) الجزء الأول. طبعة دار القلم.



وقد تمرض امرأته ويطول عليها المرض، وهو لا يريد طلاقها، ويريد أن يتزوج أخرى في الحلال، توفر له ما عجزت عنه زوجته المريضة.

وقد يكون الرجل قوى الشهوة، وزوجته تطول عندها مدة الحيض، ولا يريد أن يرتكب الحرام، أو يفكر فيه، فيتزوج أخرى تلبى له حاجته.

ومن هنا نرى شرعية الإسلام لتعدد الزوجات من دلائل واقعيته، والغربيون يمارسون التعدد بالعشرات في حياة أحدهم، ولكن بلا التزام أخلاقي ولا قانوني، كما هو شأن الإسلام. ومع هذا يشنعون على الإسلام!

والإسلام يريد مجتمعاً مثالياً خالياً من الجرائم، ولكن جرت سنه الله في خلقه أن يظلم الناس بعضهم بعضاً، وأن يجور بعضهم على بعض، لهذا شرع الإسلام القصاص والحدود، ليردع الناس عن الانتكاس في الجرائم والاستمرار فيها، كما قال تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي القصاص حَيَاةٌ يَا أُولِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ (البقرة: قال تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي القصاص حَيَاةٌ يَا أُولِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ (البقرة: ١٧٩) وقال عز وجل: ﴿ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَالاً مِنَ اللّه واللّه عزيز حَكِيم ﴾ (المائدة: ٣٨).

ويوم كانت البشرية أسرة واحدة، رأينا الأخ الشرير يعتدى على أخيه الطيب الخير بغير ذنب جناه، إلا أن الله تقبّل قربان هذا، ولم يتقبل قربان ذلك ﴿ فَطَوّعتُ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ أَخِيهِ فَقَتَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ (المائدة: ٣٠).

هذا وقع قبل أن يتكون (المجتمع) الذي يؤثر في أفكار الأفراد وسلوكهم، وإنما هي نزعات النفس البشرية، التي كثيراً ما يغلب عليها الظلم والجهل ﴿ إِنَّهُ كَانَ ظُلُومًا جَهُولًا ﴾ (الأحزاب: ٧٧).

وفى العلاقة بين الأمة بعضها ببعض، وبين الحكام والمحكومين، كثيراً ما نجد الشريعة الإسلامية، تنزل بالإنسان من (المثل الأعلى) إلى (الواقع الأدنى) نزولاً على حكم الأمر الواقع المبين.

فالإسلام يريد في رجال إدارته (القوى الأمين) كما جاء في قوله تعالى على لسان ابنة الشيخ الكبير في قصة موسى: ﴿ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرَتَ اللَّهِ عِنَ الأَمِينُ ﴾ لسان ابنة السيخ الكبير في قصة موسى: ﴿ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرَتَ اللَّهِ عِنَى السَّامُ إِذْ قال لملك مصر: (القصص : ٢٦). وكما جاء على لسان يوسف عليه السلام إذ قال لملك مصر:



﴿ اجْعَلْنِي عَلَىٰ خَزَائِنِ الأرْضِ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ (يوسف: ٥٥) فالعلم يجسد القوة، والحفظ يجسد الأمانة.

ومع هذا قال الفقهاء: إذا لم يجد القوى الأمين، أخذ أفضل الموجود، وإن لم يكن قوياً ولا أميناً، وإن كان الواجب كما قال ابن تيمية العمل على إصلاح الأحوال، حتى يوجد القوى الأمين.

وقال العلماء يجب أن يكون إمام المسلمين (ولى أمرهم) وقاضي المسلمين: عالماً بلغ مرتبة الاجتهاد في استنباط الأحكام.

ولما كان هذا أمراً قد أصبح مفقوداً أو شبه مفقود في الأزمنة الأخيرة، قالوا: يؤخذ أفضل الموجود، وإن لم يكن مجتهداً حتى لا تتعطل الأحكام، ولا تبقى الأمة بلا إمام ولا قضاة.

ويتمنى الإسلام عالماً يسوده السلام والأمان، ويعيش الناس فيه في ظل التعارف والوئام، ولكن ما كل ما يتمنى المرء يدركه.

فقد بدأ الإسلام دعوته مسالماً، داعياً الناس إلى توحيد الله بالحكمة والموعظة الحسنة، والجدال بالتي هي أحسن، فوقف عباد الأوثان يصدون عن سبيله، ويفتنون من دخل في الدين بألوان الأذى والعذاب، حتى سقط منهم شهداء تحت نير العذاب، وحتى حوصروا وقوطعوا مقاطعة اجتماعية واقتصادية، حتى أكلوا أوراق الشجر من الجوع.

واضطر الإسلام في النهاية أن يشهر السيف دفاعاً عن نفسه، في وجه السيوف التي رفعت من أول يوم تريد أن تقطع عنقه، وتجهز عليه، كما قال تعالى: ﴿ كُتُبُ عَلَيْكُمُ القَتالُ وَهُو كُوهُ لَكُمْ ﴾ (البقرة: ٢١٦) وقال: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلُمُوا وإنّ الله علَىٰ نصْوهم لقدير (قَ الله علَىٰ نصْوهم لقدير (قَ الله علَىٰ عَصْوهم لقدير وق الله النّاس بعضه ببعض لهد من ديارهم بعنو وصلوات يقد ولولا دفع الله النّاس بعضه ببعض لهد من عَوامع وبيع وصلوات ومساجد بد كو فيها اسم الله كثيراً ﴾ (الحج: ٣٩، ٤٠).

والقرآن يشير بهذه الجملة الأخيرة إلى تقرير سنة من سنن الله تعالى فى المجتمعات، وهى: (سنة التدافع) التي يهيئ الله فيها أناساً من خلقه يدفعون عن أناس أخرين، لا حول لهم ولا قوة، دون أن يوكلوهم في الدفاع عنهم.



ومن واقعية الإسلام: أنه اعترف بالضرورات التي تنزل بالإنسان، فاباح بها المحظورات، وقررت ذلك أربع آيات في كتاب الله، بعد ذكر الأطعمة المحرمة ثم قال تعالى: ﴿ فَمَنِ اضْطُرَ غَيْر بَاغٍ وَلا عَادٍ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (البقرة: ١٧٣).

وبهذا قرر الاستثناء من الأحكام العاسة، نزولا على حكم الضرورات، أو الحاجات التي تنزل منزلة الضرورات.

#### موقف الخطاب الديني،

إن الخطاب الديني الموفق هو الذي يراعي واقع الناس الذي يضغط عليهم، وضعفهم أمام هذا الواقع، ويراعي ضرورات الناس التي تباح بها المحظورات، وحاجاتهم التي كثيرا ما تنزل مزلة الضررات، ولا يعامل الناس كأنهم ملائكة مقربون، بل يعاملهم بشرا يأكلون الطعام ويمشون في الأسواق، تدفعهم الغرائز، وتغريهم الشهوات، ويوسوس لهم الشيطان، فيعشرن ويسقطون، ومع هذا لا ينبغي أن يقنطوا من رحمة الله.

كما لا يليق بالخطاب الديني أن يخضع للواقع المنحرف، ويحاول أن يبرره بمستندات شرعية مزورة أو محرفة، بل يجب أن يعمل دائما على معالجه هذا الواقع بما يناسبه من دواء، حتى تتجاوزه الأمة، وتعلو عليه.

يجب على الخطاب الديني أن يحافظ على التوازن، فيعترف بالواقع على ما به، ولكن على الأمة دائما أن تتطلع إلى المثل الأعلى، وتجتهد أن ترقى إليه، ولو بالتدرج. ومن سار على الدرب وصل.



# ٧- يدعو إلى الجد والاستقامة ولا ينسى اللهو والترويح

ومن خصائص الخطاب الإسلامي المنشود في عصر العولمة: أنه يدعو إلى الجد والطهارة والاستقامة في الحياة، وفي الوقت نفسه لا ينسى اللهو والترويح عن الأنفس.

أما الجد والطهارة والاستقامة على الطريق القويم، وتربية الأمة عامة، وشبابها خاصة، على حياة العفة والفضيلة والإحصان، وتحرى الحلال، والبعد عن الحرام، وتجنب حياة الترف والميوعة ـ ناهيك بحياة التحلل والتسيب فهذا هو النهج الذى جاء به الإسلام، لتكوين الإنسان الصالح، والأسرة الصالحة، والمجتمع الصالح.

إن (الطهارة) ليست مجرد شرط من شروط صحة الصلاة للإنسان المسلم، ولكنها شعار لحياته كلها: الطهارة في المأكل، والطهارة في الملبس، والطهارة في المسكن، والطهارة في المال، والطهارة في المسكن، والطهارة في المال، والطهارة في شئون الدنيا والدين، فإن الله يحب التوابين ويحب المتطهرين.

والاستقامة على الطريق هي المعبِّر العملي عن الإيمان، ولهذا حين سأل أحد الصحابة النبي الشيُّة : قل لي في الإسلام قولا لا أسال عنه أحدا غيرك : قال له : «قل: آمنت بالله ثم استقم»(١).

وقد اقتبس النبي الكريم هذا الجواب من القرآن، حيث يقول تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ قَالُوا رَبُّنا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزُّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلائِكَةُ أَلاَ تَخَافُوا وَلا تحرُّنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ اللَّهِي كُنتُم تُوعَدُونَ آلَ نَحْنُ أَوْلَيَاؤُكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرةِ

<sup>(</sup>١) رواه مسلم عن سفيان بن عبد الله الثقفي (٣٨) وهو من أحاديث الأربعين النووية .



وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِي أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ ۞ نُزُلاً مِّنْ غَفُورٍ رَّحِيمٍ ﴾ (فصلت: ٣٠: ٣٠).

ومقتضى هذه الاستقامة: أن يلتزم المسلم (الصراط المستقيم) الذى يدعو الله كل يوم أن يهديه إليه في صلواته الخمس: سبع عشرة مرة، فضلا عن صلوات السنن والنوافل.

وهذا الصراط أو الطريق أو المنهج، قد رسمه القرآن ووضع أسسه وقواعده، وبينته السنة وفصلته، فلم يعد لأحد حجة أن يدعى أنه يجهله، فقد تركنا رسولنا على المحجة البيضاء، ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك.

فالحلال بين، والحرام بين، وماكان بينهما من مشتبهات يمكن أن يسأل عنها أهل العلم ليبينوها، وما بقى مشتبها على صاحبه، فالورع تركه «ومن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام كالراعى يرعى حول الحمى، يوشك أن يرتع فيه»(١).

والمسلم الحق هو الذي يملك إرادة قوية، يقاوم بها الشهوات، ويستعلى بها على نداء الغرائز، وبمقدار انتصاره على هواه، تثبت حقيقة إيمانه، وبالتالى حقيقة إنسانيته.

إن الإيمان هو الذي يقوى إرادة المؤمن أمام وساوس الشيطان، ودواعي الهوى، فيجعله يرفض الحرام، وهو متاح له، لا يحول دونه حائل إلا خشية الله.

فقد تتاح للمرء صفقات يكسب فيها الملايين، من المال الحرام، من التجارة في أغذية فاسدة، أو انتهى أمد صلاحيتها، أو أصابها التلوث أو الإشعاع، أو من خلال الغش في البنيان، أو من خلال توريد أصناف أقل من المستوى، أو من خلال التعامل مع الأعداء، أو من خلال الرشا التي تدفع بالملايين باسم العمولات أو الهدايا. ولكن المؤمن يرفض هذا كله، لأنه حرام، وهو لا يقبل أن يدخل جيبه أو خزانته درهم من حرام، أو يدخل في بطنه أو بطن أحد ممن يعوله لقمة من حرام، فكل جسد نبث من حرام فالنار أولى به!

وقد تتاح للإنسان فرص لكسب جاه حرام، أو مجد حرام، أو منصب حرام في

<sup>(</sup>١) متفق عليه من حديث النعمان بن بشير، وهو من أحاديث الأربعين النووية.



سبيل أن يتنازل عن مثله العليا، أو يسير في ركاب الطغاة، أو يحنى رأسه للغزاة والسادة، أو يخض الطرف عما يفعله الكبار من سرقات ونهب وعبث بالأموال والحرمات. ولكن المؤمن يركل هذا كله بقدمه، ولا يسيل لعابه لهذا العرض الزائل، ويقول لأصحاب السلطان ما قاله سحرة فرعون لفرعون حين آمنوا بالله رب العالمين، رب موسي وهارون: ﴿ فَاقْضِ مَا أَنتَ قَاضٍ إِنَّمَا تَقْضِي هَذَهِ الْحَيَاةُ الدُنْيَا ( ٢٧ ) إِنَّا آمَنًا بِرَبِّمَا لِيعْفِر لَنَا خَطَايَانًا ﴾ (طه: ٧٢، ٧٣).

إنها الاستقامة، التى تفرض على صاحبها: أن يؤدى حق ربه، ويؤدى حق نفسه، ويؤدى حق أمته، فهو مع الله نفسه، ويؤدى حق أمته، فهو مع الله بالعبادة، ومع نفسه بالتزكية، ومع أسرته بحسن الرعاية والنفقة، ومع المجتمع بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربى، ومع أمته بالتضامن معها، والحرص على وحدتها، والدفاع عنها.

ومع هذا لا ينسى أنه بشر، له حاجات البشر، ومطالب البشر، ولهذا يتعب كما يتعب البشر، ويمل كما يمل البشر، ومن حقه أن يستريح إذا تعب، وأن يروح نفسه إذا مل، وأن ينوع حياته بين الجد واللهو، حتى يستطيع أن يواصل السير، ولا ينقطع من الإعياء والجهد في منتصف الطريق، فلا أرضا قطع، ولا ظهرا أبقى.

ولهذا قال النبى عَنْ الله عَلَى حَالَ مِن الرقة والخشوع والسمو الروحى، فلما رجع إلى بيته رسول الله عَنْ الله عَلَى حال من الرقة والخشوع والسمو الروحى، فلما رجع إلى بيته داعب امرأته، ولاعب أولاده، ونسى ماكان عليه، فظن ذلك نفاقا، ورجع يعدو إلى النبى عَنْ الله النبى عَنْ الله الازدواجية، وهذا التناقض، فقال عليه الصلاة والسلام: "يا حنظلة لو بقيتم على الحالة التي تكونون فيها عندى لصافحتكم الملائكة في الطرقات، ولكن يا حنظلة، ساعة وساعة الله أى كما نقول في المثل: ساعة لقلبك، وساعة لربك.

وساعة القلب هذه مطلوبة للإعانة على ساعة الرب، فإن النفس البشرية لا تصبر على الحق المر، والجد الصارم باستمرار، ولهذا قال على \_رضى الله عنه \_: روحوا القلوب ساعة بعد ساعة ، فإن القلب إذا أكره عمى ا

| <del></del> | <del>*************************************</del> |
|-------------|--------------------------------------------------|
|             | (١) رواه مسلم.                                   |



ويقول: إن القلوب تمل كما تمل الأبدان، فابتغوا لها طرائف الحكمة.

ومن هنا كان الرسول الكريم يمزح ولا يقول إلا حقا، ويرى أصحابه يتمازحون ولا ينكر عليهم، ويعرف لكل قوم طريقتهم وأعرافهم، ويتيح لهم أن يمارسوا هواياتهم، كما سمح للحبشة أن يلعبوا بحرابهم في مسجده في يوم العيد، وهو يشجعهم ويقول لهم: (دونكم بني أرفدة)، ويتيح لزوجه عائشة أن تنظر إليهم وهم يلعبون حتى تسأم، ولما هَمَّ عمر أن يرميهم بالحصى، لأنهم يرقصون بحرابهم في المسجد النبوى قال له الرسول: دعهم يا عمر.

وغنت جاريتان في بيت عائشة، والرسول عندها، ودخل أبو بكر، فوجدهما تغنيان فانتهرهما، وقال: أمزمور الشيطان في بيت رسول الله؟ فقال الرسول: دعهما يا أبا بكر، فإن لكل قوم عيدا، وهذا عيدنا. حتى تعلم يهود أن في ديننا فسحة، وإنى بعثت بحنفية سمحة.

وأنكر على عائشة أن تزف عروس إلى عروسها بغير لهو وغناء، ولا سيما أن الزوج من الأنصار، وقال: هلا كان معهم لهو؟ فإن الأنصار يعجبهم اللهو.

وقد ذكرنا شروطا وضوابط للغناء المباح ـ بآله أو بغير آلة ـ من حيث المضمون، ومن حيث طريقة الأداء، ومن حيث الكم، ومن حيث سلامته من الاقتران بأشياء محرمة مثل الخمر أو الخلاعة والرقص، وغيرها، لا نريد الاطالة بذكرها فليراجعها من شاء في كتبنا، وبخاصة كتاب (فقه الغناء والموسيقي في ضوء القرآن والسنة)(۱).

ويمكن أن يكون اللهو بممارسة بعض الرياضات كالسباحة والرماية وركوب الخيل، والمسابقة بينها، ونحو ذلك من ألعاب الفروسية.

وللناس أن يخترعوا من الألعاب والهوايات ما يشغل فراغهم، ويرفه عنهم (٢)، ما لم يسرفوا في ذلك، فإن الإسراف في المباحات ممنوع، كما قال تعالى: ﴿ يَا بَنِّي

 <sup>(</sup>١) فصلنا أحكام الغناء والموسيقي في كتابنا (فقه الغناء والموسيقي) نشر مكتبة وهبة بالقاهرة، والرسالة ببيروت، فليرجع إليه من يريد استيعاب الموضوع.

<sup>(</sup>٢) انظر ما كتبناه عن (اللعب) في رسالتنا (الإسلام والفن) من رسائل ترشيد الصحوة، نشر مكتبة وهبة ـ والرسالة.



آدَمَ خُذُوا زِينَتكُمْ عِندَ كُلِّ مسْجِد وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لا يُحِبُ الْمُسْرِفِين ﴾ (الآعراف: ٣١).

بل الإسراف في العبادة ممنوع أيضا، لأنه لا يتم إلا على حساب حقوق أخر، وكما قال الحكيم: ما رأيت إسرافا إلا وبجانبه حق مضيع.

ثم عليهم أن يلتزموا الحلال، ولا يتجاوزوه إلى الحرام، مثل اللعب بالقمار، فكل شيء دخله القمار، فهو حرام.

إن خطابنا الديني يغلب عليه التزمت والتشدد في قضية اللهو الترويح، وكثير من خطباننا الدينين يشددون على عباد الله في قضية الغناء والموسيقي، فيحرمونهما تحريما باتّا، ولا سيما الموسيقي مثيرها وهادئها، وقد اعتمدوا في ذلك على نصوص نقلوها، بعضها صحيح غير صحيح، وبعضها صحيح غير صريح، أي في الدلالة على التحريم، ومن المعلوم أن الشرع يشدد في مسألة (التحريم) فلا يجوز التحريم إلا بنص صحيح صريح، سالم من المعارضة، غير قابل للتأويل، يجوز التحريم إلا بنص صحيح صريح، سالم من المعارضة، غير قابل للتأويل، حتى لا يقال للمحرم: ﴿ قُلْ آلله أذِن لَكُمْ أَمْ عَلَى الله تَفْتُرُونَ ﴾ (يونس: ٥٩).

والواجب هو الموقف المتوازن من هذه القضية الخطيرة، فلا بسد الخطاب الديني على الناس أبواب الحلال كلها، ويحرم عليهم ما أحل الله بغير بينة، كما لا يفتح الباب على مصراعيه للهو الحرام، والترفيه الذي لا ينضبط بشرع ولا أخلاق.

إن من الخطاب الديني: ما يربد أن يجعل الحياة (مأتما) دائما، فلا يسمح لقلب أن يفرح، ولا لسن أن تضحك، ولا ولا ليد أن تصفق، ولا للسان أن يروى فكاهة أو دعابة، يريد أن يعيش المرء مهموما حزينا، وأن يلقى الناس عبوس الوجه، مقطب الجبين. وهذا ضد الفطرة، وضد الشرع معا.

وقد كان للرسول من يضحكه، وكان الرسول على من أفكه الناس، وقد رويت عنه ممازحات شتى لرجال ونساء من أصحابه، كما أقر أصحابه على مداعباتهم بعضهم مع بعض، ومنها ممازحات من الوزن الثقيل. ولا سيما من الصحابة المعروفين بمزاجهم الفكاهي (الكوميدي)(١).

فلنتأس بالرسول وصحبه، ولندع هؤلاء الثقلاء الذين يريدون أن يفرضوا ثقلهم وشدتهم وضيق صدورهم على العالمين.

<sup>(</sup>١) راجع فتوانا عن (الدين والضحك) في الجزء الثاني من كتابنا (فتاوي معاصرة).



# ٨. يتبنى العالمية ولا يغضل المحلية

لا بد للخطاب الديني في عصرنا هذا عصر العولمة -: أن يتبنى عالمية الدعوة والتوجه، وإن لم يغفل الجوانب المحلية والإقليمية، وهذا ما نادينا به وما زلنا، وذلك لسبين أساسين :

أولهما: أن هذه هي طبيعة الدعوة الإسلامية، فهي ليست دعوة عربية، ولا دعوة شرقية، وليست دعوة عرقية ولا إقليمية بحال. بل هي دعوة (للعالمين).

أعلنت عن ذلك منذ فجرها في مكة ، وأتباعها قليل مستضعفون في الأرض يخافون أن يتخطفهم الناس ، فقال تعالى لرسوله في سورة الأنبياء ، وهي مكية ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكُ إِلاَّ رَحْمةً للْعَالَمِينَ ﴾ الآية : ١٠٧ ، وقال في سورة الفرقان وهي مكية ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكُ إِلاَّ رَحْمةً للْعَالَمِينَ ﴾ الآية : ١ ، وفي سورة ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَزَلَ الْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْده لِيَكُونَ للْعَالَمِينَ نَذيرا ﴾ الآية : ١ ، وفي سورة ص وهي مكية ﴿ إِنْ هُو إِلاَّ ذِكْرٌ للْعَالَمِينَ ﴿ وَلَتَعْلَمُن نَبَأَهُ بَعْدَ حِينٍ ﴾ وتكرر وصف القرآن في أكثر من سورة مكية بأنه (ذكر للعالمين) أو (ذكري للعالمين) .

وفى سورة الأعراف وهى مكية أمر من الله لرسوله ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَميعًا ﴾ الآية: ١٥٨.

وعدد الرسول الكريم خصائصه التي تميز بها على من قبله من الأنبياء ، فكان منها «وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة ، وبعثت إلى الناس كافة » متفق عليه من حديث جابر .

وفى أول فرصة أتيحت لرسول الله عظم بعد صلح الحديبية: وجه رسائله إلى كسرى وقيصر وغيرهما من ملوك الأرض القريبين من جزيرة العرب، يدعوهم فيها إلى الإسلام.

14.



وعالمية الإسلام من الثوابت اليقينية التي لا نزاع فيها.

والسبب الثانى: أن العزلة الآن لم تعد ممكنة، لم يعد في إمكان عالم أو داعية أن يغلق أبواب مسجده أو معهده على نفسه وعلى مصليه أو تلاميذه، ويقول لهم ما يود أن يقوله دون أن يسمع به أحد.

فقد تقارب العالم وتقارب حتى أصبح شبه قرية واحدة، وسماه بعضهم (قريتنا الكبرى). وأنا أقول: إنه لم يعد قرية كبرى، بل قرية صغرى. فإن القرية الكبرى لم يكن يعرف الناس في شرقها ما يجرى في غربها إلا بعد يوم أو أكثر، أما العالم اليوم، فنحن نعلم ما يحدث فيه بعد لحظات من وقوعه، بل قد نتابع الحدث وهو يحدث في مكانه لحظة بلحظة، نتيجة لثورة الاتصالات الحالية.

فلهذا ينبغى علينا أن نعلم أن ما يقال على منبر فى قرية نائية فى إندونيسيا أو فى نيجيريا، أو فى المغرب أو فى السودان: قد تتناقله وكالات الأنباء فى العالم، وتذيعه فى أقطار الأرض كلها.

فى السنة الماضية كنا فى مؤتمر إسلامى كببر، وقام أحد المتحدثين، وقال كلاما على عكس اتجاه المؤتمر، يدعو إلى التعصب لا التسامح، والانغلاق لا الانفتاح، ويقول: إنه لا يوجد دين غير الإسلام، فالله تعالى يقول: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الإسلام ﴾ (أل عمر ان: ١٩) ولا يوجد حوار بيننا وبين الآخرين، إنما هي دعوتهم فقط إلى الإسلام ،

وقلت لرئيس المؤتمر ، وكان يجلس بجانبي: إن كلام هذا الرجل خطير ، ويهدم كل ما نبنيه ، ويجب أن يُرد عليه . قال : إنه يقوله فيما بيننا .

قلت: وإن كان يقوله فيما بيننا، فليس كلاما صحيحا. كيف يقول: لا يوجد دين آخر، والله تعمالي يقول للمشركين الوثنيين: ﴿ لَكُمْ دَيْنَكُمْ وَلِي دِينِ ﴾ (الكافرون: ٦)، ويخاطب أهل الكتاب فيقول: ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُوا فِي دِينِ ﴾ دينِكُمْ ﴾ (النساء: ١٧١) ويدم أهل الكفر ﴿ اللَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَهُواً وَلَعِباً ﴾ (الأعراف: ٥١) إلى اخره.

ثم كيف ينكر الحوار، ونحن مأمورون به شرعا في قوله تعالى: ﴿وَجَادِلُهُم بِالَّتِي هِي أَحْسِنُ ﴾ (النحل: ١٢٥).



ومن ناحية أخرى: لا يوجد شيء اسمه (فيما بيننا) فكل ما نقوله يعرف ويذاع على الناس.

ولا يقبل منطق الإسلام أن يكون لنا إسلامان: إسلام نتداوله بيننا ونكتمه عن الناس، وإسلام نعلنه على الملأ، ونواجه به العالم. إنما هو إسلام واحد، مصدره القرآن والسنة، نعمل به في أنفسنا، وندعو إليه غيرنا، ونغالي به، ونباهي بإعلانه ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِسْمَن دَعَا إِلَى اللّهِ وَعَمِل صَالِحًا وَقَالَ إِنّي مِن الْمُسْلَمِينَ ﴾ (فصلت: ٣٣).

### بين العولمة والعالمية:

ولابد لنا أن نميز بين معنى (العالمية) ومعنى (العولمة) فقد يلتبس المفهومان على كثير من الناس.

ولكن هناك في الواقع فرق كبير بين مضمون (العالمية) الذي جاء به الإسلام، ومضمون (العولمة) التي يدعو إليها اليوم الغرب عامة، وأمريكا خاصة.

فالعالمية في الإسلام تقوم على أساس تكريم بنى آدم جميعا ﴿ وَلَقَدْ كُومْنَا بني آدمَ جميعا ﴿ وَلَقَدْ كُومْنَا بني آدمَ جميعا ﴿ وَلَا لَمْ مَا فَي الْأَرْضِ ، وستخبر لهم ما في السماوات وما في الأرض ، جميعا منه . وكذلك على أساس المساواة بين الناس في أصل الكرامة الإنسانية ، وفي أصل التكليف والمسئولية ، وأنهم جميعًا شركاء في العبودية لله تعالى ، وفي البنوة لآدم ، كما قال الرسوم الكريم أمام الجموع الحاشدة في حجة الوداع : "يا أيها الناس ، ألا إن ربكم واحد ، وإن أباكم واحد ، ألا لا فضل لعربي على أعجمي ، ولا أعجمي على عربي ، ولا لأحمر على أسود ، ولا أسود على أحمر ، إلا بالتقوى . . "(١) .

وهو بهذا يؤكد ما قرره القرآن في خطابه للناس كل الناس: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَر وَأُنتَىٰ وَجَعَلْنَاكُم شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُم عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُم ﴾ ﴿ الحجرات: ١٣ ﴾ .

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في مسنده ٥/ ٤١١ عن أبي نضرة عمن سمع خطبة رسول الله برا الله الم التشريق. وسط أيام التشريق. وذكره الهيشمي في المجمع (٣/ ٢٦٦) وقال: رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح. ونفل الشبخ الألباني عن ابن تيمية في (الاقتضاء ٦٩)، أنه قال: إسناده صحيح.



ولكن القرآن في هذه الآية التي تقرر المساواة العامة بين البشر، لا يلغى خصوصيات الشعوب، فهو يعترف بأن الله تعالى جعلهم (شعوبا وقبائل) ليتعارفوا.

أما (العولمة) فالذى يظهر لنا من دعوتها حتى اليوم: أنها فرض هيمنة سياسية واقتصادية وثقافية واجتماعية من الولايات المتحدة الأمريكية على العالم، وخصوصًا عالم الشرق، والعالم الثالث، وبالأخص العالم الإسلامى: الولايات المتحدة بتفوقها العلمى والتكنولوجي، وبقدرتها العسكرية الهائلة، وبإمكاناتها الاقتصادية الجبارة، وبنظرتها الاستعلائية التي ترى فيها نفسها أنها سيدة العالم: تريد أن تسوق البشر بعصاها!

العمولة في المفهوم الأمريكي لا تعنى: معاملة الأخ لأخيه، كما يريد الإسلام، بل ولا معاملة الندللند، كما يريد الأحرار والشرفاء في كل العالم، بل تعنى معاملة السادة للعبيد، والعمالقة للأقزام، والمستكبرين للمستضعفين.

العولمة في أجلى صورها اليوم تعنى: (تغريب العالم) أو بعبارة أخرى: (أمركة العالم). إنها اسم مهذب للاستعمار الجديد، الذي خلع أرديته القديمة، وترك أساليبه القديمة، ليمارس عهدا جديدا من الهيمنة تحت مظلة هذا العنوان اللطيف (العولمة). إنها تعنى: فرض الهيمنة الأمريكية على العالم، وأى دولة تتمرد أو تنشز، لابد أن تؤدب، بالحصار، أو التهديد العسكرى، أو الضرب المباشر، كما حدث مع أفغانستان والعراق والسودان وإيران وليبيا. وكذلك تعنى فرض السياسات العقدية التي تريدها أمريكا عن طريق المنظمات العالمية التي تتحكم فيها إلى حد كبير، مثل البنك الدولي، وصندوق النقد الدولي، ومنظمة التجارة العالمية، وغيرها.

كما تعنى: فرض ثقافتها الخاصة، التي تقوم على فلسفة المادية والنفعية وتبرير الحرية إلى حد الإباحية، وتستخدم أجهزة الأم المتحدة لتمرير ذلك في المؤتمرات العالمية، وتسوق الشعوب إلى الموافقة على ذلك بسياط التخويف والتهديد، أو ببوارق الوعود والإغراء.

وتجلى ذلك في (مؤتمر السكان) الذي عقد بالقاهرة في صيف ١٩٩٤م. والذي أريد فيه أن تمرر وثيقة تبيح الإجهاض بإطلاق، وتجيز الأسرة الوحيدة الجنس،



(زواج الرجال بالرجال، والنساء بالنساء) وإطلاق العنان للأولاد في السلوك الجنسي، والاعتراف بالإنجاب خارج إطار الزواج الشرعي، إلى غير ذلك من الأمور التي تخالف الأديان السماوية كلها، كما تخالف ما تعارفت عليه مجتمعاتنا، وغدا جزءا من كينونتها الروحية والحضارية.

ومن هنا وجدنا الأزهر الشريف في مصر، ورابطة العالم الإسلامي في مكة، وجمهورية إيران الإسلامية، والجماعات الإسلامية المختلفة، تقف جنبًا إلى جنب مع الفاتيكان ورجال الكنيسة، لمقاومة هذا التوجه المدمر، إذ شعر الجميع أنهم أمام خطر يهدد قيم الإيمان بالله تعالى ورسالاته، والأخلاق التي بعث الله بها رسله عليهم السلام.

كما تجلت هذه العولمة في (مؤتمر المرأة) في بكين سنة ١٩٩٥م وكان امتدادا لمؤتمر القاهرة وتأكيدا لمنطلقاته، وتكميلا لتوجهاته.

وهذه قضية في غابة الأهمية (الاعتراف بالخصوصيات) حتى لا يطغي بعض الناس على بعض، ويحاولوا محو هويتهم بغير رضاهم.

بل نجد الإسلام يعترف باختلاف الأم، وحق كل أمة في البقاء حتى في عالم الحيوان، كما جاء في حديث النبي >: «لولا أن الكلاب أمة من الأم لأمرت بقتلها» رواه أبو داود (١). وهو يشير إلى ما قرره القرآن في قوله تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَابَة فِي الْأَرْضِ وَلَا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيهِ إِلا أُمَم أَمْثَالُكُم ﴾ (الأنعام: ٣٨).

وإذا خلق الله أمة مثل أمة الكلاب، فلا بد أن يكون ذلك لحكمة، إذ لا يخلق سبحانه شيئًا إلا لحكمة ﴿ رَبُّنَا ما خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ ﴾ (آل عمران: ١٩١) فلا يجوز إذن حذف هذه الأمة المخلوقة من خارطة الوجود، فإن هذا تطاول واستدراك على خلق الله تبارك وتعالى.

إذا كان هذا في شأن الأمم الحيوانية، فما بالك بشأن الأمم الإنسانية؟ إلا أن ترتضى أمة باختيارها الانصهار في أمة أخرى: في دينها ورسالتها ولغتها، كما فعلت مصر

<sup>(</sup>١) انظر تعليقنا على هذا الحديث في كتابنا (السنة مصدرا للمعرفة والحضارة) ص ١٤٦، ١٤٧ وكتابنا (رعاية البيئة في شريعة الإسلام) طبعة دار الشروق بالقاهرة.



وبلاد شمال أفريقيا وغيرها، حين اختارت الإسلام دينا، والعربية لغة، بل أصبحت عضوا مهما في جسم هذه الأمة ، بل لها دور القيادة في كثير من الأحيان(١).

## الاهتمام بالواقع الحليء

ومع دعوة الخطاب الإسلامي للعالمية ، وانفتاحه على الكون: لا ينسى الواقع الإقليمي والمحلى من حوله، فالأقربون أولى بالمعروف، والنبي ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُمُ يَقُولُ: «ابدأ بنفسك ثم بمن تعول»(٢).

والقرآن يقول: ﴿ يَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلْ مَا أَنفَقْتُم مِّنْ خَيْرِ فَللُّوالدِّيْنِ وَالأَقْرَبِينَ وَالْبَتَامَىٰ والْمساكين وابْن السَّبيل ﴾ (البقرة: ٢١٥).

فبدأ بالوالدين والأقربين، لأنهم أحق من غيرهم وأولى.

والإسلام ـ وإن كان يعتبر الأمة الإسلامية أمة واحدة ـ يرى توزيع زكاة كل إقليم في فقراء الإقليم نفسه. ولما بعث رسول الله عليه الله عاد بن جبل إلى اليمن قال له: «أخبرهم أن الله افتر ض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم، لترد على فقرائهم»(٣).

وبهذا سبق الإسلام ما يحرص عليه العالم المتحضر من فكرة (اللامركزية) ونظام (الإدارة المحلية) بدل (المركزية) الصارمة التي تتبع في بعض الأنظمة.

والإسلام يبدأ بالتنبيه على حق الأسرة، ويعنى بها: الأسرة الموسعة التي تشمل الزوجين والأبناء والبنات والأحفاد، والوالدين، والأجداد، ثم تتسع لتشمل أولى القربي وذوى الأرحام: الإخوة والأخوات، وبنيهم وبناتهم، والأعمام والعمات، والأخوال والخالات، وأولادهم. ويفرض الإسلام لهؤلاء حقوقا من الصلة والبر، قد تصل إلى النفقة على القريب بشروط معينة ، كما أن القريب قد يرث قريبه إذا مات بشروط معينة.

<sup>(</sup>١) انظر: كتابنا (المسلمون والعولمة) طبعة دار التوزيع والنشر الإسلامية.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٩٩٧) عن جابر .

<sup>(</sup>٣) متفق عليه من حديث ابن عباس.



ثم يمتد اهتمام المسلم إلى جيرانه الأقرب فالأقرب، حتى يشمل الحي كله، أو القرية كلها جيرانا له. وهؤلاء لهم حقوق يجب أن ترعى، وفي الحديث: «ليس عؤمن من بات شبعان وجاره إلى جنبه جائع»(١).

وهناك حقوق مفصلة للجار على جاره، يرجع إليها في كتب الحديث والفقه والآداب الشرعية .

ثم أهل الإقليم الواحد لهم حقوق لبعضهم على بعض، إلى أن ينتهي إلى الأمة كلها، باعتبار أن المؤمنين إخوة فأصلحوا كلها، باعتبار أن المؤمنين إخوة كما قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخُوةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخُويْكُمْ ﴾ (الحجرات: ١٠).

وأنهم جميعا (أمة واحدة) وإن اختلفت أوطانهم، واختلفت أعراقهم، واختلف أعراقهم، واختلف أمن أمن واختلف أمن واختلف أمن واختلف أمن واختلف أمن واختلف أمن واختلف واختلف واختلف واختلف واختلف واختلف واختلف والأنبياء: ٩٢)، ﴿ وَإِنْ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاتَّقُونَ ﴾ (المؤمنون: ٥٧). و «المسلم أخو المسلم لا يظلمه و لا يسلمه» (٢).

و «المسلمون يسعى بذمتهم أدناهم وهو يد على من سواهم »(٣).

# موقف الخطاب الديني،

والمطلوب من الخطاب الدينى اليسوم: أن يحافظ على الموازنة بين العساليسة والمحلية، فلا يَعرق في الثقافة العالمية، والسياسة العالمية، والاقتصاد العالمي، والقضايا العالمية في الشرق والغرب، في حين لا يهتم ببلده وأهله، لا يعرف حاجاتهم، ولا يسمع لآهانهم، ولا يحس بتوجعاتهم، ولا يجيب عن تساؤلاتهم، ولا يسعى في حل مشكلاتهم، وعلاج أمراضهم، الجسمية والنفسية والاجتماعية والاقتصادية والسياسية، إنه يتحدث عن مشكلات الشمال والجنوب، والمشرق والمغرب، وهو مغفل مشكلات وطنه، التي لها حق الأولوية والتقديم على غيرها.

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم (٤/ ١٨٤) عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٤٤٢) عن ابن عمر، ومسلم (٢٥٦٤) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٢٧٥١) والنسائي (٤٧٣٤) عن عبد الله بن عمرو .



إن الله تعالى حين كلف خاتم رسله محمدا بالدعوة، أمره أول ما أمر: أن يبدأ بعشيرته وأقرب الناس إليه، فقال تعالى: ﴿ وأنذر عشيرتك الأقربين ﴾ (الشعراء:). كما وجهه إلى العناية بموطنه (مكة) ومن حولها؛ لما لهم من حق أوكد من غيرهم بحكم الجوار، فقال تعالى: ﴿ لتنذر أم القرى ومن حولها ﴾ (الشورى:) لهذا كان بلد المرء الذي يعيش فوق ترابه، ويشرب من مائه، ويتنفس من هوائه: أولى برعياته من غيره من البلدان.

ومع هذا لا ينبغى للخطاب الدينى أن يغرق فى المحلية، ويغفل الساحة الأقليمية، والساحة العالمية. فكثيرا ما رأينا بعض المتحدثين الدينيين فى بعض المبلاد، يحدث الناس عن عذاب القبر، أو عن آداب قضاء الحاجة، واليهود يهددون المسجد الأقصى، أو الأمريكيون والبريطانيون يغزون العراق، أو العالم كله يتحدث عن كارثة ١١ سبتمبر، ولكن صاحبنا بمعزل عن هذا كله، فهو سجون فى عالمه الحاص. ولا علاقة له بما يدور فى العالم من حوله، من سلم أو حرب، ولا بمرى فى أرض الإسلام، وربما كانت أمة الإسلام هى الضحية المقصودة، فأين وحدة الأمة؟ وأين أخوة الإسلام؟ وأين تضامن المسلمين؟

إن الخطاب الإسلامي لا يجوز له، ولا يليق به، ولا يقبل منه: أن يتجاهل ما يجرى في عالمنا الكبير اليوم، بعد ثورة الاتصالات، وثورة المعلومات.

لا يجوز له أن يتغافل مما يقال من (صدام الحضارات) أو (حوار الحضارات). أو ما يقال عن (حوار الأديان) أو (التقارب بين الأديان) أو بصمت عما تريده القوى الكبرى من (تغيير هويتنا) أو تغير مناهجنا التعلميية، واصلاح عقولنا الفاسدة، وتحريرنا من ثقافتنا المتخلفة!!

لا يجوز للخطاب الديني أن نستهلكه القضايا المحلية إلى حد أن يجهل ما يشكو منه العالم من اختلال التوازن الكوني، واختلال التوازن البيئي (١)، واختلال التوازن الإنساني.

يلزم الخطاب الديني أن ينظر بعينين معا: أحداهما ترنو إلى الواقع المحلى والاقليمي، والأخرى ننظر إلى الواقعة العالمي، وهذا هو التوازن المطلوب.

<sup>(</sup>١) انظر : كتابنا (رعابة البيئة في شريعة الإسلام) نشر دار الشروق، القاهرة.



# ٩. يحرص على المعاصرة ويتمسك بالأصالة

ومن خصائص خطابنا الدينى الإسلامى فى عصر العولمة: أنه يحرص على المعاصرة، ويتشرب روح العصر، وخصوصا فى وسائله وآلياته. ولا يتجاهل فى دعوته إذا دعا، ولا فى تعليمه إذا علم، ولا فى فتواه إذا أفتى: تيارات العصر، ومذاهبه الفلسفية، ومدارسه الفكرية، واتجاهاته الأدبية، وانحرافاته السلوكية، ومشكلاته الواقعية.

فلا يعيش في الكتب القديمة وحدها، ولا يتقوقع على الماضي وحده، بل لا بد أن يعلم أن الدنيا تغيرت، وأن الحياة تطورت، فهو ابن زمانه ومكانه وبيئته. وفيما أثر عن السلف: رحم الله امرءا عرف زمانه، واستقامت طريقته.

وفيما ينسب إلى صحف إبراهيم: ينبغى للعاقل أن يكون عارفا بزمانه، مقبلا على شانه، حافظا للسانه.

ولقد قرر المحققون من فقهائنا: أن الفتوى تتغير بموجبات شتى، منها: تغير الزمان، وتغير المكان، وتغير العرف والحال وغيرها.

وهذا سر كثير من الخلاف بين الإمام أبى حنيفة وصاحبيه أبى يوسف ومحمد. رحمهم الله جميعا. وفي هذا يقول علماء الحنفية: إنه اختلاف عصر وزمان، وليس اختلاف حجة وبرهان.

بل هذا من أسباب اختلاف رأى الفقيه في المسألة الواحدة بين زمن وآخر، كاختلاف الإمام الشافعي في مذهبه الجديد بعد أن استقر في مصر، ومذهبه القديم قبل أن يستقر فيها، في كثير من مسائل الفقه، ويقول علماء الشافعية: قال الشافعي في الجديد، فقد اختلف المكان، واختلف الزمان، فزمان النضج غير زمان التكوين.



ولعل هذا أيضا من أسباب اختلاف الروايات عن الإمام مالك، والإمام أحمد، فربما عرضت عليه المسألة في زمن، فأجاب فيها برأى، وسئل عنها في زمن آخر، فأجاب عنها برأى مخالف.

وهذا ما جعل (مجلة الأحكام العدلية) الشهيرة تقول في إحدى موادها، التي تتعلق بالقواعد الفقهية: (لا ينكر تغير الأحكام بتغير الأزمان). وإن كان لنا ملاحظة على إطلاق الصياغة بهذا الشكل(١).

### من سمات العاصرة؛

والمعاصرة لها سمات معينة، يجب أن تراعى في وعظ الواعظ، وفي تعليم المعلم، وفي فتوى المفتى، وفي قضاء القاضي.

#### العقلية العلمية:

من هذه السمات: (العقلية العلمية) التي تردكل شيء إلى العلم، وتزنكل شيء بالمنطق، ولا تقبل أي دعوى بلا برهان، وترفض التسليم للأباطيل، وقبول المبالغات والتهاويل، ولا تستسلم للدجالين والكهنة والمتلاعبين بعقول الجماهير باسم الدين، فالدين براء من هؤلاء. وهو يعتبر تصديق الكهنة والعرافين كفرا بما أنزل على محمد المناهدة.

وفى الحقيقة: إن (العقلية العلمية) ليست من اختراع العصر، ولا من مستوردات الغرب، بل هى العقلية التي ينشئها القرآن الكريم بآياته وتعاليمه، فهو يرفض الظن في مقام اليقين، ويذم المشركين بقوله: ﴿ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لَا يَعْنَى مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا ﴾ (النجم: ٢٨).

كما يرفض اتباع العواطف والأهواء في البحث عن الحقيقة ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنِ المُقيقة ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنِ اللَّهِ ﴾ (القصص: ٥٠).

<sup>(</sup>١) انظر: تعليقنا على ذلك في كتابنا (شريعة الإسلام صالحة للتطبيق في كل زمان ومكان) نشر مكتبة وهبة بالقاهرة، والمكتب الإسلامي في بيروت.



ويعلن حملته على الجمود والتقليد للآباء أو للسادة والكبراء، أو لعامة الناس (١). وقد تحدثنا عن ذلك في الخصيصة الثانية.

#### التجديده

ومن سمات المعاصرة: (التجديد) فلا يقبل المسلم المعاصر: أن يظل القديم على قدمه، ولا يقبل تجميد الحياة والفكر والعلم والاجتهاد. فالماء إذا توقف أسن، والريح إذا ركدت كاد الناس يختنقون، والكون كله يتحرك، الأرض تدور، والفلك يسير، والشمس والقمر والنجوم كلها في حركة دائمة، فلا يجوز أن يقف الإنسان أو يجمد مكانه، والكون كله من حوله يتحرك ﴿ وَكُلُّ فِي فَلَكُ يَسْبَحُونَ ﴾.

لا يجوز تجميد العلم أو الفكر بدعوى قولهم: ما ترك الأول للآخر شيئا، فكم ترك الأول للآخر. ولا بقولهم: ليس في الإمكان أبدع مما كان، فكم في الإمكان أبدع مما كان من بدائع وروائع ﴿ إِن يَشَأْ يُذْهِبُكُمْ وَيَأْتِ بِخُلْقٍ جَدِيدٍ ( ( ) وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللّه بعَزيز ﴾ (إبراهيم: ١٩، وفاطر: ١٦).

وقد بين لنا رسول الإسلام أن الدين يتجدد، حين قال: «إن الله تعالى يبعث على رأس كل مائة سنة لهذه الأمة: من يجدد لها دينها»(٢).

وسواء كان هذا المجدد فردا أم جماعة ومدرسة ، كما تفيده كلمة (مَنُ) التى تصلح للمفرد، وتصلح للجميع ، فقد أفادنا الحديث شرعية التجديد للدين ، فإذا كان الدين و شأنه غالبا الثبات يتجدد ، فما بالك بغير الدين من شئون الحياة ، وأمور العلم والفكر والأدب والثقافة والصناعة والفن؟!

# التجديد لا يعنى التنكر للقديم،

ولكن التجديد المنشود لا يعنى الانفصال عن التراث، والتنكر للقديم، فليس كل قديم سيئا، كما ليس كل جديد حسنا، فكم من قديم نافع كل النفع، مبارك كل البركة، وكم من جديد لا خير فيه، بل هو ضرر وشر أكيد.

14.

<sup>(</sup>١) فصلنا الحديث عن ذلك في كتابنا (العقل والعلم في القرآن الكريم) فصل: العقلية العلمية التي ينشثها القرآن.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في الملاحم من سننه عن أبي هريرة (٣٧٤٠) وصححه عدد من الأثمة.



على أن كلا من القدم والجدة أمر نسبى، فقديم اليوم كان جديد الأمس، وجديد اليوم سيصبح قديم الغد.

وليس من التجديد في شيء: التبرم بكل قديم، وفتح الذراعين لكل جديد، وقد سنخر أديب العربية والإسلام مصطفى صادق الرافعي من بعض مجددي زمنه، فقال عنهم: إنهم يريدون أن يجددوا كل شيء، حتى الدين واللغة والشمس والقمر!

وهؤلاء هم الذين سخر منهم شوقي في قصيدته عن (الأزهر) حين صوب سهام نقده إلى الذين نالوا من مكانة الأزهر ورسالته ودوره لمجرد أنه (قديم) فقال:

دع عنك قول عصصابة مفسونة ولو استطاعوا في المجامع أنكروا من كل ساع في القديم وهدمه وأتى الحسفارة بالصناعة رثة

يجدون كل قديم أمر منكرا من مسات من آبائهم أو عُسمًرا وإذا تقسدم للبناية قسصرا والعلم نزرا، والبسان مشرثرا

وهم الذين انتقدهم الفيلسوف المسلم الشاعر-شاعر الإسلام في الهند-محمد إقبال، فقال لهم: إن الكعبة لا تجدد، بجلب حجارة لها من أوروبا! بمعنى أن هناك أشياء عظمتها في قدمها، مثل الكعبة، فميزتها أنها (البيت العتيق) فمن أراد أن يجددها بعلب حجارة لها من أوروبا غير حجارتها الأصيلة السوداء، فهذا ليس بتجديد، ولكنه تخريب وتبديد. وهذا ما يجب أن يعيه الخطاب الديني المعاصر، من ضرورة تحديد المفاهيم، والتمييز بين المتشابهات.

# الرونية والتطور

ومن سمات المعاصرة: (المرونة وقابلية التطور) فلا يجوز تثبيت كل شيء، وتجميد كل شيء، فهذا يؤدي إلى الموت والهلاك.

لقد تطور العلم، وتطورت الصناعة، وتطورت معهما الأفكار والتقاليد. لقد تطورت وسائل النقل من الحمار والجمل إلى الطائرة والصاروخ، وتطورت وسائل الكتابة من القلم في اليد إلى المطبعة المتطورة، وتطورت وسائل الحرب من السيف



والنبل إلى القنبلة النووية. فلا ينبغى أن يظل الإنسان كما هو، وكل شيء حوله تغير، ولا أن يظل الفكر كما هو، والدنيا كلها تبدلت.

ولا شك أن الدنيا تطورت وتغيرت، ولكن جوهر الأشياء بقى كما هو، ازداد عمران الأرض وقامت ناطحات السحاب، ولكن السماء والأرض والشمس والقمر والنجوم والجبال بقيت كما هي.

وتغير ما حول الإنسان، كما تغيرت معارف الإنسان، وتغيرت إمكانات الإنسان، وتغيرت إمكانات الإنسان، ولكن بقي جوهر الإنسان كما هو بخيره وشره، وفجوره وتقواه ﴿ وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاها ۚ ۚ فَأَنَّهُ مَهَا فُجُورَها وَتَقُواها ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّاها ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاها ﴾ (الشمس: ٧-١٠).

# شبات الأهداف وتطور الوسائل،

ومن هنا نقول: إن الخطاب الديني يجب أن يركز على (ثبات الأهداف) إلى جوار (تطور الوسائل) فهو يجمع بين الثبات والمرونة، فهو يجرى على سنة الكون: الحركة الدائبة في إطار ثابت، وحول محور ثابت، كما قال سيد قطب رحمه الله(١).

فخطابنا الدينى الإسلامى: يلتزم المرونة فى الدعوة والفقه والتعليم والفتوى، ولكنه حين يدعو أو يعلّم أو يفتى أو يقضى أو يجتهد: منضبط بضوابط، ومحدود بحدود، ومقيد بقواعد، يعمل فى إطارها وفى دائرتها. وهى دائرة واسعة، ولكن لها أسوارها التى تحدها.

فالمرونة في جانب الوسائل والآليات والجزئيات : تختلف باختلاف البيئات والأزمان والأحوال، بل قد تختلف باختلاف الأشخاص.

والثبات يكون في الأهداف والغايات والمبادئ والمنطلقات التي ترسى الأسس، وتحدد الفكرة، وترسم الطريق (٢).

<sup>(</sup>١) في كتابه (خصائص التصور الإسلامي ومقوماته) خصيصة (الثبات).

<sup>(</sup>٢) انظر: خصيصة (الجمع بين الثبات والمرونة) في كتابنا (الخصائص العامة للإسلام).



# موقف الخطاب الديني:

هذا هو التوازن الذي ننشده في خطابنا الديني المعاصر. وإن كان مما يوسف له: أننا في كثير من قضايانا الفكرية والدعوية: تقع ضحية الأفراط والتفريط، ونفقد موضع (الوسطية) المتوازن. فبعض دعاننا وخطباننا الدينيين يريدون أن (يجمدوا) كل شيء، في حياتنا الاجتماعية والاقتصادية والسياسية.

فمن حلف على امر أنه بالطلاق الثلاث في سورة من سورات الغضب: اقتوا بنطليقها منه، وبانت منه بينونه كبرى، لا تحل له حتى تنكح زوجا غيره، ففتحوا للناس باب البحث عن (محلل). وضربوا صفحا عن فتاوى ابن تيمية وابن القيم ومن وافقهما في أن مثل هذا الطلاق لا يقع، وإنما فيه كفارة يمين، وإذا كان الغضب شديدا فلا يقع بالمرة. لأنه طلاق في حالة إغلاق.

وبعضهم يحرم الانتخابات، لأنها لم نعرف في الإسلام، ويعطى الحاكم من السلطات ما يجعله أكبر دكتاتور في العالم، وهو إذا استشار، فالشوري غير ملزمة له. ويرى هؤلاء أن الأخذ بأساليب الديمقراطية وضماناتها للوقوف في وجه الاستبداد السياسي، وتقليم أطفار المستبدين، وتقييد سلطاتهم -كل هذا ضد الدين لأنه مقتبس من أنظمة الكفار، مع أن عمر الخطاب اقتبس من نظام الخراج عند الفرس، ونظام الديوان عند الرومان.

وفى مقابل هؤلاء الجامدين المجمدين: نجد المنفتحين المتسيبين، الذين يريدون أن ننخلع من تراثنا كله، ما كان منه إلهيّا، وما كان منه بشريا، وأن لا نتقيد بنص ولا قاعدة، وأن يكون الشرع بين أيدينا كالعجين في يد الخباز، يشكله كيف يشاء، حتى القطعيات أو الشوابت، لا حرمة لها عندهم. ومن حقهم أن يفسروا القرآن كما يحلو لهم، وأن يأخذوا من السنة ما راق لهم، ويذروا منها مالا يوافق مزاجهم، وأن بشرهوها على هواهم. وبهذا ضاعت الحقيقة بين الغلاة والمفرطين.

والخير كل الخير في البعد عن هؤلاء وأولئك، والوقوف مع منهج الوسط، وخير الأمور الوسط.



# ١٠. يستشرف المستقبل، ولا يتنكر للماضي

ومن خصائص خطابنا الإسلامي المعاصر: أنه يخرج المسلم من التقوقع على الماضي، والانكفاء على التراث، ليتطلع إلى المستقبل، ويستشرف آفاقه.

وقد أصبح تحرك الناس إلى المستقبل في عصرنا سريعا حثيث الخطا، حتى لا يكاد الإنسان يصدق ما يحدث من تغير هائل في الماديات والمعنويات، بسرعة مذهلة، نتيجة للثورات العلمية التي فرضت نفسها على العالم: الثورة الإلكترونية، والثورة البيولوجية، والثورة النووية، والثورة الفضائية، وثورة الاتصالات، وثورة المعلومات. ومنطق الإسلام في قرآنه وسنته يفرض علينا أن نوجه اهتمامنا إلى المستقبل، ولا نعيش أسرى الماضي.

## القرآن الكريم والمستقبل،

فالمتدبر للقرآن الكريم يجده منذ العهد المكى يوجه أنظار المسلمين إلى الغد المأمول، والمستقبل المرتجى، ويبين لهم أن الفلك يتحرك، والعالم يتغير، والأحوال تتحول، فالمهزوم قد ينتصر، والمنتصر قد ينهزم، والضعيف قد يقوى، والقوى قد يضعف، والدواثر تدور، سواء كان ذلك على المستوى المحلي أم العالمي، وفقا لسنة (التداول) التي أشار إليها القرآن بقوله تعالى: ﴿ وَبِلْكَ الأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ ﴾ (التداول) التي أشار إليها القرآن بقوله تعالى: ﴿ وَبِلْكَ الأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ ﴾ (آل عمران: ١٤٠).

وعلى المسلمين أن يهيئوا أنفسهم، ويرتبوا بيتهم، لما يتمخض عنه الغد القريب أو البعيد، فكل آت قريب.

نقرأ سورة (القمر) المكية، فنجد فيها قول الله تعالى عن المشركين، وهم أولو



القوة والشوكة، والعدد والعدة: ﴿ سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ ۞ بَلِ السَّاعَةُ مَوْعدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَذْهَى وَأَمَرُ ﴾ (القمر: ٤٥، ٤٦).

ذكر إبن كثير في تفسيره عن ابن أبى حاتم عن عكرمة قال: لما نزلت ﴿ سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُر ﴾ قال عمر: أى جمع يهزم؟ أى جمع يغلب؟ . فلما كان يوم بدر رأيت رسول الله عليه عليه عليه على الدرع، وهو يقول: «سيهزم الجمع ويولون الدبر» فعرفت تأويلها يومئذ(١).

وروى البخاري عن عائشة قالت: نزل على محمد عَنَا الله ، وإنى لجارية أنعب: ﴿ بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُ ﴾ .

فكان المقصود بهذه الآية وأمثالها تهيئة الذهنية المسلمة، والنفسية المسلمة، للتغير الحتمى، والغد المرتقب.

وعلى المستوى العالمي نجد آيات الكتاب العزيز تتحدث عن ذلك الصراع التاريخي بين الدولتين العظميين: فارس والروم وقد كان صراعا اهتم له الفريقان في مكة: المسلمون والمشركون فتبشر الآيات الجماعة المؤمنة بأن المستقبل للروم من أهل الكتاب على الفرس المجوس عباد النار، وأنهم وإن غُلبوا اليوم سيغلبون في بضع سنين، وفي هذا تقول السورة جازمة: ﴿ المّ مَ غُلبت الرومُ صَ فَي في بضع سنين للّه الأمر من قبل ومن أدني الأرض وهُم مِن بعد غلبهم سيغبلون ش في بضع سنين لله الأمر من قبل ومن بعد ويومن بعد غلبهم سيغبون الله ينصر من يشاء وهو العزيز الرحيم (الروم: ١ - ٥).

وهذه الآيات الكريمة من كتاب الله تعالى تدلنا على أمرين:

١ مدى وعى المجموعة المسلمة على قلتها وضعفها المادى بأحداث العالم الكبرى، وصراع العمالقة من حولها، وأثره عليها إيجابا وسلبا. فلا ينبغى أن يذهلهم الواقع المحلى عما يجرى في عالمهم الكبير، فإنهم جزء لا يتجزأ منه.

٢- تسجيل القرآن لهذه الأحداث، وتوجيه النظر إلى عوامل التغير، والانتقال من الواقع إلى المتوقع في ضوء السنن.

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٤/ ٢٦٦) طبعة الحلبي.



والعبرة من هذا: ألا يعيش المسلمون في هموم يومهم، ومشكلات حاضرهم، غافلين عن إمكانات المستقبل، وأفاقه المرتقبة، وإرهاصاته، ومبشراته أو نذره، فيفاجئوا بما لم يكن في حسبانهم، ولم يخطر في بالهم.

وفى سورة المزمل المكية، نقرأ الآية الأخيرة من السورة التى تتضمن تخفيف الله عن نبيه ومن معه فى قيام الليل وقراءة القرآن، لما ينتظرهم من مهام جسيمة فى المستقبل، فسيواجهون أعداء يقاتلونهم ويصدونهم عن سبيل الله. فليوفروا بعض قوتهم لهذا اللقاء المفروض عليهم، والذى يقتضى التخفيف عنهم.

يقُول تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَىٰ مِن ثُلُثِي اللَّيْلِ وَنِصْفَهُ وَثُلُثَهُ وَطَائِفَةٌ مِنَ اللَّذِينَ مَعَكَ وَاللَّهُ يُقَدِّرُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ عَلَمَ أَن لَن تُحْصُوهُ فَتَاب عَلَيْكُمْ فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مَن الْقُرْآن عَلَمَ أَن سَيكُونُ مِنكُم مَّرْضَيْ وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضَل اللَّه وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْل اللَّه وَآخَرُونَ يَضْرَبُونَ فِي الأَرْمِل: ٢٠).

### الرسول والمستقبل،

والقارئ المتأمل لسيرة رسول الله عليه على يتبين له أنه لم يكن غافلا عن مستقبل دعوته، بل كان يفكر فيه، ويخطط له، في حدود ما هيأ الله له من فرص، وما آتاه من أدوات وأسباب.

ويكفى أن نقرأ عن جهده ونشاطه السلام في مواسم الحج التى تجمع ممثلين من جميع قبائل العرب، وكيف كان عليه الصلاة والسلام يعرض دعوته عليهم، ويطلب نصرتهم، ويعدهم بوراثة ملك كسرى وقيصر، ليعلم إلى أى أفق كان يرنو بصره عليهم .

وكان الرسول الكريم مؤمنا بمبدأين أساسيين:

الأول: أن هذا الواقع لا بد أن يزول، لأنه يحمل عوامل زواله، وأن البديل له هو الإسلام، وأن ليل الجاهلية الحالك والجاثم سيعقبه فنجر صادق، وما على المؤمنين إلا أن يصمدوا ويصبروا ولا يستعجلوا الثمرة قبل إبانها.

لما اشتد الأذى بالصحابة في مكة ، وخصوصا المستضعفين منهم ، جاء خبّاب بن الأرت إلى رسول الله عرضه يشكو إليه ويستنجد به ، وهو متوسد رداءه في ظل



الكعبة. فقال بلسانه ولسان المعذبين من أمثاله: ألا تستتصر لنا؟ ألا تدعو لنا؟ فقال: قد كان من قبلكم يؤخذ الرجل فيحفر له في الأرض فيجعل فيها، ثم يؤتى بالمنشار فيوضع على رأسه فيجعل نصفين! ويمشط بأمشاط الحديد ما دون لحمه وعظمه، ما يصده ذلك عن دينه! والله ليتمن الله هذا الأمر حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حسفرموت، فلا يخاف إلا الله والذئب على غنمه، ولكنكم تستعجلون»(١).

الثانى: أن هذا المستقبل المنشود إنما يتحقق وفق سنن الله في رعاية الأسباب، وتهيئة الخطط، وإعداد المستطاع من العدة، وإزاحة العوائق من الطريق، وترك ما عدا ذلك للإرادة الإلهية، فما يعجز عنه البشر لا تعجز عنه القدرة المطلقة.

تجد ذلك واضحا كل الوضوح في الهجرة إلى المدينة، فقد خُطُط لها بإحكام، قدر ما يتيسر للبشر.

فقد اختار الرسول الكريم مهجره داخل جزيرة العرب لا خارجها. كالحبشة مثلا . فاختار يشرب، إذ الإسلام لا بدأن ينطلق من أرض العرب. فهذا هو الموقع المناسب، واختار أنصاره من العرب الخلص، الذين بايعوه على أن يمنعوه مما يمنعون منه أنفسهم وذرياتهم، فكانوا الأوس والخزرج. إذ لا بدأن يكون أنصار الإسلام الأولون عربا. وقدم هجرة أصحابه على هجرته، ليكون ذلك أمكن لهم، وأليق بمقدمه بعدهم.

وهيأ للهجرة بعد إذن الله له: الرواحل التي يمتطيها في رحلته الشاقة. والرفيق الذي يأنس إليه ويطمئن بصحبته ورأيه، فكان أبا بكر. والدليل الذي يعرف الطريق، ويؤتمن على السر، فكان عبد الله بن أريقط، وهو مشرك مأمون. والخار الذي يتوارى فيه حتى يهدأ الطلب، ويفتر الحماس، وهو غار ثور في جنوب مكة، أي في غير طريق المدينة، تعمية على المشركين.

وأحاط ذلك كله بما يمكن للبشر من أخذ الحذر والكتمان، وأسباب التوقي والاحتياط.

وترك للإرادة الإلهية بعد ذلك ما لا حليلة له فيه، ولذا لم يخامره عليه أدنى شك في أن الله ناصره.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٦١٢) عن خباب بن الأرت.



وعندما قال أبو بكر له، وهما في الغار: يا رسول الله، لو نظر أحدهم تحت قدميه لرآنا! قال: يا أبا بكر، ما ظنك باثنين الله ثالثهما؟ ونزل في ذلك قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ اللَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِي اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا في الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لَصَاحِبِهِ لا تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهُ مَعْنَا فَأَنزُلَ اللَّهُ سَكينته عَلَيْه وَأَيَّده بِجُنُود لَمْ تَرُوهُ اللَّه وَجَعَلَ كَلِمَةَ اللَّه عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ تروه السَّفْلَي وكلِمة الله هِي الْعُلْيَا واللَّه عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (التوبة: ٤٠).

وكان من أوائل ما صنعه لإقامة المجتمع الإسلامي بالمدينة: أن بني مسجده للصلاة وعبادة الله، ولقاء المؤمنين.

وأنشأ سوقا تجاريا، بديلا عن سوق بني قينقاع التي يتحكم فيها اليهود.

وعقد معاهدة مع يهود المدينة ليتفرغ للجبهة الوثنية التي لن تدعه يشعر بالهدوء والراحة .

وبدأ يرسل السرايا حول المدينة لإثبات الوجود، وتدريب الطاقات، وتخويف الطامعين، وإرساله رسالة إلى مشركي مكة: إننا هنا.

ومما فعله الطلام بعد الهجرة: أنه قال: أحصوا لى عدد من يلفظ بالإسلام. فأحصوا له، فكانوا ألفا وخمسمائة رجل. وفي رواية: اكتبوا لى.

فهو إحصاء كتابي يراد تدوينه وتثبيته، وهي خطوة تقدمية في هذا العصر المبكر. فهو يريد بهذا الإحصاء، أن يعرف مقدار (القوة الضاربة) عنده في هذا الوقت، ليرتب عليها أموره فيما بعد.

وقد تبين لنا من معارف عصرنا: أن (الإحصاء) مقدمة ضرورية لأى تخطيط علمي سليم، لمواجهة المستقبل واحتمالاته.

### لا يتنكر للماضي،

ومع اهتمام خطابنا الديني بالمستقبل، واستشرافه له، ومحاولة استكشافه بعين مسلمة، ورؤية مؤمنة: لا يتنكر للماضي، ولا يهيل التراب على التراث، ولا يحاول أن يقلد أولئك الذين يريدون أن ينسلخوا من ماضيهم، أو من الانتساب إلى آبائهم.

إنهم يريدون أن يحذفوا (الأمس) من الزمن، وأن يحذفوا (الفعل الماضي) من



اللغة، ويحذفوا التاريخ من العلوم! وهذا خبل في العقل، وقصور في الرؤية، وخلل في التوازن، فالزمن ماض وحاضر ومستقبل.

والله تعالى خلق للإنسان ذاكرة تختزن الماضى، كما خلق له مخيلة تستشف المستقبل. والإنسان الذي يصاب بفقد ذاكرته يعتبر مريضا في نظر الطب وفي نظر المجتمع، ولا يستطيع أن يبنى حاضره أو مستقبله إلا على أساس ماضيه.

ويقول شوقي رحمه الله:

مشل القسوم نسسوا تاريخهم كلقسيط عيّ في الحيّ انتسسابا أو كسمسغلوب على ذاكسرة يشتكى من صلة الماضي انقضابا

ولهذا رأينا القرآن يذكر قصص الأولين، لنتخذ منها الدروس والعبر، كما قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِم عَبْرَةٌ لأُولِي الأَلْبَابِ ﴾ (يوسف: ١١١) وقال: ﴿ وَكُلاً نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنبَاءِ الرُّسُلِ مَا نُثْبِّتُ بِهِ فَوَادَكَ ﴾ (هود: ١٢٠).

كما نرى القرآن يذكر المؤمنين بما جرى لهم من أحداث ظهر فيها فضل الله عليهم ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ هُمَّ قَوْمٌ أَن يَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيهُمْ فَكُفَّ أَيْديهُمْ عَنكُمْ ﴾ (المائدة: ١١). يذكرهم بما كان من كيد بني قينقاع من اليهود.

ويقول: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتْكُمْ جَنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَمْ تَرَوْهًا ﴾ (الأحزاب: ٩) يَذكرهم بما كان من كيد قريش وغطفان، حين غزوا المدينة وانضم إليهم يهود بني قريظة.

ويقول سبحانه ﴿ وَاذْكُرُوا إِذْ أَنتُمْ قَلِيلٌ مُسْتَضْعَفُونَ فِي الأَرْضِ تَخَافُونَ أَن يَشَخَطَّفَكُمُ النَّاسُ فَآوَاكُمْ وَأَيَّدَكُم بِنَصْرِهِ ﴾ (الأنفال: ٢٦) يذكرهم بنصر بدر بعد استضعافهم في مكة.

ويقول تعالى: ﴿ أَوَ لِمَّا أَصَابَتُكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مَثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَّىٰ هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِند أَنفُ سكُم إِنَّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ ﴾ (آل عمران: ١٦٥) يذكرهم بما أصابهم في أحد من الانكسار بعد ما أصابوا من النصر في بدر، وسبب ذلك يرجع إلى أنفسهم، وعصيانهم أمر الرسول، وتركهم موقعهم على الجبل.

وهكذا لا بد من تذكر الماضي، لننتفع به في بناء المستقبل.



#### موقف خطابنا الديني،

إن كثيرا من خطابنا الديني المعاصر، يكاد يكون محبوسا في قمقم الماضي، لا يغادره، ولا يعرف غيره، ولا يوجه أي نظرة إلى (المستقبل) الذي أصبحت هناك علوم تخدمه، وهيئات تقوم على استشرافه، وميزانيات توضع على أساس ذلك، وخطط بعشر سنين أو عشرين أو ثلاثين سنة، أو أكثر من ذلك، تعدها دول شتى، نريد أن تتهيأ للغد بما يلزم له قبل أن يفاجئها بمتطلباته، فلا نقدر عليها.

لقد حدثنا القرآن عن المستقبل، وحدثنا الرسول عن المستقبل في أحاديث شتى، تحت عنوان (أشراط الساعة) أو (الفتن) أو (الملاحم). وأهم ما يبجب أن نستفيد منها، هو: ضرورة النظر إلى المستقبل، واعداد العدة اللازمة له، وليس تيئيس الناس من الغد، وتثبيط الهمم عن الاصلاح، والايحاء إلى أهل الدين بأننا في آخر الزمان، وأن الإيمان في إديار، والكفر في أقبال، وأن الشر غالب على الخير؛ واشاعة مثل هذه الأفكار، وتكرارها على الناس، واغفال المبشرات بانتصار الحق، وظهور الإسلام: من أشد الأخطار على العقلية المسلمة، ومن أعظم آفات الخطاب الديني، الذي يتطلب التغيير والتطوير.



# ١١. يتبنى التيسيرفي الفتوى والتبشيرفي الدعوة

وينبغى للخطاب الدينى اليوم: أن يتبنى منهج التيسير فى الفتوى، والتبشير فى الدعوة، اتباعا للمنهج النبوى الذى علمه الرسول أصحابه، كما رواه عنه أنس أنه قال: «يسروا ولا تعسروا، وبشروا ولا تنفروا»(١).

ولما أرسل معاذبن جبل وأبا موسى الأشعرى إلى اليمن، أوصاهما بوصية مختصرة جامعة، فقال: «يسرا ولا تعسرا، وبشرا ولا تنفرا»(٢).

# ترجيح التيسيرعلى التعسيرفي الفقه،

ومن هنا كان على خطابنا الإسلامي أن يراعي هذه الطريقة النبوية ، فيتخد في مجال الآراء الفقهية المتعلقة بأحوال الفرد فيما ياكل ويشرب ويلبس ويعمل ويروح عن نفسه ، أو بأحوال الأسرة من الزواج والطلاق وما يتعلق بهما ، أو بالمجتمع وسياسته واقتصاده وقوانينه ومعاملاته ، وعلاقاته الدولية ـ خط التبسير ، لا التعسير ، والتسهيل لا التعقيد والتشديد .

وذلك لجملة أسباب:

أولها: أن الشريعة مبناها على اليسر، ورفع الحرج، والتخفيف، والرحمة والسماحة، كما دلت على ذلك النصوص الغزيرة والوفيرة.

يقول تعالى فى آية الصيام: ﴿ يُوِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسُو وَلا يُوِيدُ بِكُمُ الْعُسُورَ ﴾ (البقرة: ١٨٥)، وفى ختام آية الطهارة: ﴿ مَا يُوِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِنْ حَرَجٍ ﴾ (المائدة: ٦)، وعقب أحكام النكاح والمحرمات: ﴿ يُوِيدُ اللَّهُ أَن يُخفّف عَنكُم وَخُلِقَ

| (٢)متفق عليه عن أبي موسى الأشعري . | (١) متفق عليه عن أنس. |
|------------------------------------|-----------------------|



الإنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ (النساء: ٢٧)، وفي أحكام القصاص والعفو فيه: ﴿ ذَلِكَ تَخْفِيفٌ مِن رَبِّكُمْ ورَحْمَةٌ ﴾ (البقرة: ١٧٨).

وقد ذكرنا حديث الرسول الكريم الذى يقول: «يسروا ولا تعسروا» وحديثه لمعاذ وأبى موسى حين بعثهما إلى اليمن: «يسرا ولا تعسرا» ( $^{(7)}$  ويقول: «بعثت بحنيفية سمحة»  $^{(7)}$ .

ولما أصابت عمرو بن العاص جنابة في ليلة باردة، فصلى دون اغتسال، وإلماء موجود، فشكاه من معه إلي النبي على فقال: ذكرت قول الله تعالى: ﴿ وَلا تَقْتُلُوا الله سَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ (النساء: ٢٩)، فتبسم النبي على الله على جماعة أفتوا على بعنى: إقراره على ما صنعه. على حين أنكر أشد الإنكار على جماعة أفتوا مجروحا أصابته جنابة بضرورة الاغتسال، فاغتسل فمات بسبب فتواهم المتعنتة، فقال: قتلوه، قتلهم الله! هلا سألوا إذ لم يعلموا؟ فإنما شفاء العي السؤال، إنما كان يكفيه أن يربط على جرحه ويتيمم» (٥).

ثانيا: أن الناس في عصرنا أحوج ما يكونون إلى التيسير عليهم، والتخفيف عنهم، رفقا بهم، ومراعاة لحالهم، حيث ضعفت الهمم، وغلب على الناس التكاسل عن الخيرات، وكثرت فيهم العوائق عن الخير، والمرغبات في الشر. وخصوصا بعد اختلاط المجتمع الإسلامي بغيره من المجتمعات، وتأثره بكثير من الأفكار والأعراف، إذ لم تعد العزلة ممكنة في عصرنا.

فالأولى أن يفتوا بالرخص أكثر من العزائم، وبالتسهيل أكثر من التشديد. كما كان يفعل النبي عَلَيْكُم مع حدثاء العهد بالإسلام، ومع الأعراب من أهل البادية، فهو يقبل ممن أقسم ألا يزيد على الفرائض شيئا من السنن أو التطوع ولا ينقص منها، ويقول: «أفلح إن صدق» أو «دخل الجنة إن صدق» (٢) أو «من أراد أن ينظر إلى مذا» (٧).

<sup>(</sup>۲) متفق عليه عن أبي موسى.

<sup>(</sup>١) متفق عليه عن أنس.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود (٣٣٤) عن عمرو بن العاص.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد عن عائشة.

<sup>(</sup>٥) رواه أبو داود عن جابر، ورواه أحمد وأبو داود والحاكم عن ابن عباس، كما في صحيح الجامع الصغير (٢٣٦٤، ٤٣٦٤).

<sup>(</sup>٦) متفق عليه عن طلحة.

<sup>(</sup>٧) متفق عليه عن أبي هريرة .



كما رفق بالأعرابي الذي بال في المسجد، وهَمَّ به أصحابه، فأمرهم ألا يقطعوا عليه بولته، وأن يصبّوا عليها ذنوبا من ماء، قائلا: «إنما بعثتم ميسرين، ولم تبعثوا معسرين» (١)، وكان ذلك رفقا به، ومراعاة لحاله.

ثالثا: إن الفرد بوسعه أن يشدد على نفسه إن شاء، ويأخذها بالعزائم إن كان من أهلها، مع أن الأولى هو الاعتدال والتوازن، كما في الحديث: «إن الله يحب أن تؤتى رخصه، كما يكره أن تؤتى معصيته»(٢).

ولكن لا ينبغى للفقيه أن يشدد على جمهور الناس فى الأمور التى تهم جمهورهم، وتتصل بحياتهم الاجتماعية، مراعيا أن فيهم: الضعيف، والكبير، والمريض، وصاحب العذر، كما جاء فى الإمامة فى الصلاة: «من أمَّ الناس فليخفف فإن من ورائه الكبير والمريض وذا الحاجة» (٢).

والصلاة رمز لشئون الحياة المختلفة.

ولهذا يحسن بالخطاب الديني المعاصر: ألا يتبنى الآراء المتشددة التي تُضيّق ولا توسّع، وتجنح إلى التحريم أكثر من التحليل، في القضايا المتعلقة بالمرأة والأسرة واللهو والفنون ونحوها.

وفي مجال الافتاء، ومحال التشريع: ينبغي تبنى آراء شيخ الإسلام ابن تيمية في تضييق وقوع الطلاق، حفاظا على مؤسسة الأسرة.

ومثل ذلك الآراء المتعلقة بالمعاملات، فالأصل فيها الإباحة والإذن لا المنع والتحريم، كما أن الأصل فيها: النظر إلى المعاني والمقاصد، لا مجرد الوقوف عند ظواهر النصوص، كما قرر ذلك الإمام الشاطبي في (الموافقات) ودلل عليه.

وكذلك قوانين العقوبات، ينبغى الأخذ بالأقوال الميسرة فيها، كالقول الذي يرى أن التوبة تسقط الحد، وأن عقوبة الخمر عقوبة تعزيرية (٤). . وهكذا.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في الوضوء (٢٢٠) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد وابن حبان والبيهقي في الشعب عن ابن عمر، وهو في صحيح الجامع الصغير (١٨٨٦).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٧٠٤) ومسلم (٤٦٦) عن أبي مسعود الأنصاري.

<sup>(</sup>٤) انظر في ذلك : رسالتنا (عوامل السعة والمرونة في الشريعة الإسلامية) العامل الحامس : تغير الفتوى بتغير الزمان والمكان والحال .



وأود أن يكون شعارنا في هذه المرحلة قول الإمام سفيان الثورى: «إنما الفقه الرخصة من ثقة، أما التشديد فيحسنه كل أحد»(١).

#### التشديد في الأصول:

والتيسير الذي يتبناه الخطاب الإسلامي في عصر العولمة: إنما هو تيسير في الفروع، التي هي مجال رحب للاجتهاد والاختلاف.

ولكن الأصول التي هي أساس الدين ومحوره، والتي يقام عليها بنيانه، وتشاد عليها أركانه، لا ينبغي التساهل فيها، فهي التي تحمى الأمة من الانفراط والذوبان.

ونعنى بهذه الأصول: العقائد الأساسية التي هي عمدة الدين في الإلهيات والنبوات والسمعيات. والتي لا تقبل الاجتهاد ولا التجديد ولا التطور، ومن خالف فيها كفر أو فسق.

أما العقائد الفرعية ، وما جرى فيها من خلاف ، عبر عنه بعض السلف بقوله : هؤلاء قوم عظموا الله ، وهؤلاء قوم نزهوا الله! فهذه للاجتهاد فيها مدخل ، وللاختلاف فيها مجال ، والمختلفون فيها دائرون بين الأجر والأجرين . فمن أصاب فله أجران ، ومن أخطأ فله أجر . وهذا من فضل الله تعالى ورحمته ، ومن روائع الإسلام أن يؤجر المجتهد وإن أخطأ ، وإنما كان أجره نتيجة اجتهاده وتحريه .

ولقد حقق ابن تيمية وابن القيم ومن وافقهما: أن الأجر يشمل الاجتهاد في القضايا العلمية الأصولية، والقضايا العملية الفروعية، ولم يؤثر فرق بينهما. وهو الصحيح الذي تؤيده كل الأدلة.

# التبشير في الدعوة:

وكما تبنى الخطاب الدينى التيسير فى مجال الفقه والفتوى، ينبغى أن يتبنى التبشير فى مجال الدعوة والتعليم، ليكتمل المنهج النبوى المأمور به، فكما اتبعنا منهجه فى قوله: «وبشروا ولا تعسروا» علينا أن نتبعه فى قوله: «وبشروا ولا تنفروا».

<sup>(</sup>١) انظر: كتابنا (أولويات الحركة الإسلامية) فصل (فكر وسطى).



وعصرنا هذا أولى من غيره بالتزام التبشير، والبعد عن التنفير.

و «التبشير» مصدر بشَّر يبشِّر، وأصله الإخبار بأمر سارٍ يظهر أثره على بشرة الإنسان، ثم استعمل فيما يقابل الإنذار، ولهذا كان رسل الله (مبشرين ومنذرين) يبشرون من آمن بالله وأطاع رسله بالجنة في الآخرة، والحياة الطيبة في الدنيا، وينذرون من كفر بالله وعصى رسله بالنار في الآخرة، والدمار في الدنيا.

والمراد بالتبشير هنا: كل دعوة تحبب الله تعالى إلى عباده، وترغبهم في عبادته وطاعته، وتقودهم بحب ورفق إلى اتباع صراطه المستقيم.

فالتبشير في نظرى يتعلق بجانب الدعوة، كما أن التيسير يتعلق بجانب الفتوى، وإذا وفق العالم المسلم إلى اتباع منهج التيسير في الفتوى، والتبشير في الدعوة، فقد أوى إلى ركن ركين، وهدى إلى صراط مستقيم.

ومعنى «لا تنفروا» أى لا تتبعوا النهج الذى ينفر الناس من شرع الله، ومن الالتزام بمنهجه القويم، مثل منهج الترهيب الدائم، والتخويف المستمر من الله تبارك وتعالى، بذكر آيات الوعيد والعذاب والبطش من الله، دون آيات الوعد والنعيم والرحمة منه سبحانه. ومثل ذلك في أحاديث الوعيد.

قال العلامة العينى فى شرح الحديث فى عمدة القارى: فى قوله: «ولا تنفروا» يعنى: بذكر التخويف وأنواع الوعيد، فيتألف من قرب إسلامه بترك التشديد عليه، وكذلك من قارب البلوغ من الصبيان، ومن بلغ وتاب من المعاصى، يتلطف بجميعهم بأنواع الطاعة قليلا قليلا، كما كانت أمور الإسلام على التدريج، فى التكليف شيئا بعد شىء، لأنه متى يسر على الداخل فى الطاعة، أو المريد للدخول فيها، سهلت عليه وتزايد فيها غالبا، وإذا عسر عليه أوشك ألا يدخل فيها، وإن دخل أوشك ألا يدحل فيها، وإن

فينبغى على الدعاة أن يقودوا الناس إلى الله تعالى بزمام الحب، بدل أن يسوقوهم بسوط الخوف.

وينبغي البعد عن المبالغة في الترغيب والترهيب والتخويف، الذي يتبعه كثير من

<sup>(</sup>١) عمدة القاري شرح صحيح البخاري للعيني ج٢ / ٤٧، طبع دار الفكر -بيروت.



الوعاظ، لأن هذا الأسلوب يرضى العوام، ولكنه كان ينفر المثقفين من الدين ومن رجاله ودعاته.

وكشيرا ما يقوم هذا الأسلوب الترهيبي المبالغ فيه ، على الإسرائيليات والأحاديث الموضوعة والواهية ، وهذه لا تصلح أن تكون مصادر لداعية في القرن الخامس عشر ، أو القرن الحادي والعشرين .

وبهذا نرى أن التيسير وعدم التعسير، يؤدى إلى التبشير وعدم التنفير، فهما يتداخلان أو يتلازمان.

#### موقف خطابنا الديني،

وإن من الأفات التي يشكو منها خطابنا الديني: جنوحه في كثير من الأحيان إلى التشديد والتعسير، حتى إنه ليتبنّى أشد الآراء تضييقا على الناس في سائل الحلال والحرام، وفي قضايا الفنون، وفي الاقتصاد والسياسة.

وكم رمانا هؤلاء بالحجارة والقذائف، لاختيارنا منهج التيسير على خلق الله، حتى قال بعضهم عن كتابي (الحلال والحرام) إنه كتاب (الحلال والحلال) إشارة إلى تضييقه في مسائل التحريم، وقد رددت عليهم بقولي: ألفوا كتابا آخر، سموه كتاب (الحرام والحرام في الإسلام)!

إن أقرب كلمة إلى ألسنة هؤلاء وأقلامهم، هي: كلمة (حرام) وهي كلمة خطيرة لاينبغي أن تقال إلا فيما دل عليه نص لا شبهة فيه.

فهم يحرمون الغناء ويحرمون الموسيقي، ويحرمون التصوير، ويحرمون لبس الخمار بدون نقاب، ويحرمون الاقتباس من النظام الديمقراطي، بل ربما اعتبر بعضهم الديمقراطية كفرا!

وهم يقرون بألسنتهم قاعدة تغير الفتوى بتغير الزمان والمكان والحال والعرف، ولكنهم في التطبيق لا يراعون ذلك. وكم لقبنا في (المجلس الأوربي للإفتاء والبحوث) من حدة ألسنتهم، ومن قدائف شتائمهم؛ لأننا يسرنا على (الأقليات المسلمة) التي تعيش خارج دار الإسلام، وتحيا في مجتمع غير إسلامي. ومن واجب أهل الإفتاء أن يراعوا ظروفهم، ويقدروا حاجتهم. وعلى أساس هذا



أصدرتا فتاوانا لهم بإجازة شراء بيت للسكنى عن طريق القرض من البنك، بشروط وضوابط معينة. وأجزنا للمسلم أن برت أباه أو أمة غير المسلمين، على ما رآه بعض الصحابة والتابعين، واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية، وتلميله ابن القيم.

كما أجزنا للمسيحية التي تسلم وزجها باق على دينه: أن تستمر معه بالعقد القديم، بناء على ما جاء عن عمر وعلى رضى الله عنهما وعن بعض التابعين.

إن الخطاب الديني مطالب أن ينبني منهج التيسير والتبشير، ولا يسير وراء المشددين، فإن من شدد شدد الله عليه، ومن يسر يسر الله الله عليه. وما أحوجنا إلى تيسير الله البر الكريم.



# ١٢ ينادي بالاجتهاد ولا يتعدى الثوابت

ومن خصائص خطابنا الإسلامي في عصرنا هذا: أنه ينادي بالاجتهاد في فهم الشريعة: جزئيا وكليا، انتقائيا وإنشائيا، بوصفه طريقا شرعه الإسلام لاستنباط الأحكام من النصوص، ومما لا نص فيه.

ولا يقيم حربا بين نصوص الشريعة ومقاصدها، بل يفهم النصوص الجزئية في إطار المقاصد الكلية.

لا يقبل خطابنا الإسلامي المعاصر: مقولة (سد باب الاجتهاد) التي شاعت في بعض الأزمان، فقد كانت هذه دعوى لها أسبابها وبواعثها، وهي: سد الطريق على المتلاعبين بالدين، الذين أردوا أن يطوعوا الفقه لخدمة الأمراء، وإن لم يقل بذلك الأئمة السابقون، فقال الورعون من العلماء: لاحق لكم في الاجتهاد، أرادوا أن يغلقوا الباب دونهم، حتى لا يتجاوزوا الحدود.

ومع هذا لم يخل عصر من العصور من المجتهدين في المذاهب المختلفة.

ففى القرن الشامن الهجرى ظهرت مدرسة شيخ الإسلام ابن تيمية التجديدية باجتهاداتها التى خالفت فيها المألوف والمأثور في الطلاق وغيره، ودخل ابن تيمية وابن القيم السبجن من أجل فتاويهما التي زعم خصومهم أنهم خرقوا فيها الإجماع.

وفى هذا القرن نفسه؛ كان في المغرب الأندلسي: الإمام الأصولي أبو إسحاق الشاطبي (ت٩٧٧هـ) صاحب (الموافقات) و (الاعتصام) وغيرهما، كما ظهر العلامة المجدد ابن خلدون (ت ٨٠٨هـ) الفيلسوف الاجتماعي مؤسس علم الاجتماع، وهو مجتهد من نوع جديد.

وفي القرن التاسع ظهر في مصر الإمام السيوطي الذي ادعى (الاجتهاد المطلق)



وأنكر عليه معاصروه دعواه، فرد عليهم برسالته القيمة (الرد على من أخلد إلى الأرض وجهل أن الاجتهاد في كل عصر فرض) وأثبت في كتابه هذا من وصلوا إلى مرتبة الاجتهاد من العلماء، ومن خالفوا مذاهبهم في عدد من المسائل، وإن لم يعلنوا أنهم مجتهدون: وقال السيوطي: إن الناس يدعون اجتهادا واحدا، وأنا أدعى اجتهادات ثلاثة: اجتهاد في اللغة، واجتهاد في الحديث، واجتهاد في الفقه، وتوفى السيوطي في القرن العاشر سنة (٩١١ه.).

وفى القرن الثانى عشر ظهر فى الهند حكيم الإسلام العلامة ولى الله الدهلوى (ت ١٧٦ه) ليجلو الصدأ عن الفقه الإسلامي في الهند، ويحيى علوم الحديث، ويخفف من التعصب للمذهب الحنفى، وصنف جملة كتب في هذا الاتجاه، أهمها كتابه الفريد (حجة الله البالغة) في أسرار الحديث، وأسرار الشريعة.

وفى نفس العصر ظهر علامة اليمن المجتهد المطلق العلامة محمد بن إسماعيل الأمير الشهير بـ (الصنعاني) صاحب (سبل السلام) وحاشية العدة على العمدة ، أى عمدة الأحكام للمقدسي ، الذي شرحه ابن دقيق العيد في كتابه (الإحكام في شرح عمدة الأحكام) وقد توفى الصنعاتي سنة ١١٨٢ه.

وفى القرن الثالث عشر ظهر علامة اليمن العملاق محمد بن على الشوكانى (ت ١٢٥٠هـ) الذى ملأ الدنيا علما فى الأصول والفروع، وترك وراءه آثارا علمية تجديدية، تشير إليه، وتدل عليه، مثل: (نيل الأوطار) و(السيل الجرار) و(الدرارى المضيّة) و(إرشاد الفحول) فى علم الأصول، و(فتح القدير) الجامع بين الرواية والدراية فى التفسير، وغيرها. وكلها تنحو منحى الاجتهاد، ولا تلتزم مذهبا من المذاهب، بل تلتزم الدليل وحده.

إن الاجتهاد باب فتحه رسول الله على لفهم الشرع الشريف، فلا يملك أحد أن يغلقه. المهم أن يفتح باب الاجتهاد لأهله في محله، فلا يدخل هذا الباب إلا من كان أهلا له، ومن يملك الشروط التي اتفق عليها العلماء لمن يريد الاجتهاد: من المعرفة العميقة بالقرآن وعلومه، والحديث وعلومه، واللغة وعلومها، والفقه وأصوله، وأن يكون لديه الملكة التي تؤهله للدخول في هذا الميدان، فليس الباب مفتوحا لكل من هب ودرج من الناس، وليس كل من قرأ بعض كتب الحديث، أو بعض كتب الحديث، أو بعض كتب الفقه، بأهل لأن يحشر نفسه في زمرة المجتهدين.



كما أن محل الاجتهاد إنما هو الظنى من الأحكام، أما القطعيات في ثبوتها ودلالتها، فلا مجال للاجتهاد فيها، فهي منطقة مغلقة.

وإن عصرنا هذا لهو أولى العصور بتجديد الاجتهاد فيه، لما جد فيه من مسائل لم تخطر للأئمة السابقين على بال، ولأن التغيرات فيه كثيرة جدا، وسريعة جدا، ومهمة جدا، وهي تقتضى من أهل العلم الشرعى أن يبدوا رأيهم فيها، ولا ينتظروا من الموتى أن بطلوا عليهم من القبور ليعطوهم فيها رأيا.

إننا نؤمن بأن الإسلام هو دين الله الخاتم، وأن شريعته خالدة، وأنها صالحة لكل زمان ومكان، وهذا أمر متفق عليه، وإنما تصلح الشريعة للتطبيق في كل زمان: إذا واجهت مشاكل المجتمعات بوصف الحلول الشرعية لها، فالاجتهاد في هذا العصر لحل مشكلاته، وبيان الحكم الشرعي فيها: فريضة وضرورة، فريضة يوجبها الدين، وضرورة يحتمها الواقع.

ومن فضل الله تعالى: أن الشريعة لا تضيق ذرعا بأى جديد، فعندها لكل حادث حديث، ولكل مرض علاج، ولكل مشكلة حل.

وقد دخلت الشريعة قديما بلاد الحضارات: بلاد الفرس والروم ومصر والهند، فما ضاق صدرها بمشكلة، ولا توقف فقهاؤها في مسألة، بل اجتهد أئمتها بما يناسب كل بيئة، وتركوا لنا تراثا هائلا تراكم وتضخم على توالى الأعصار.

الخطر هنا يكمن، حين يدخل الاجتهاد من ليس أهله، أو يكون الاجتهاد في غير محله.

إن (الدخلاء) على العلم الشرعي هم اللين يفسدون حيث يزعمون أنهم يصلحون، ويهدمون من حيث يعلنون أنهم يشيدون.

إن أحدهم ربحا لا يستطيع أن يقرأ سطرًا واحدًا دون أن يلحن مرة ومرتين، وربحا لم يسمع بعلم النحو أو الصرف أو الاشتقاق، ولعله لم يقرأ كتابا واحدا في علم أصول الفقه، أو علم أصول الدين، أو علم أصول التفسير، أو علم أصول الحديث، ومع هذا يقتحم ميدان الاجتهاد، ويحرف الكلم عن مواضعه، ويجترئ على تفسير كلام الله بحالم يقل به عالم سابق أو لاحق، ويشذ عن الأمة كلها، وهي لا تجتمع على ضلالة، ويخرج لنا في النهاية بدين جديد، وشرع جديد، غير دين



الإسلام، وشرع الإسلام الذي عرفه المسلمون خلفا عن سلف، وتوارثوه جيلا عن جيل، ووصل إليهم بالتواتر العملي، واليقين التاريخي عن رسول الله عليهم .

خطر (الدخلاء) هؤلاء هو الخطر الحقيقي، لأن وراءهم جهات مشبوهة تروج لأفكارهم، وتسوِّق كستبهم، وتفتح لهم الأبواب ليظهروا على الشاشات في القنوات الفضائية. وفي مقابل هؤلاء: خطر (الحرفيين) المتشددين.

ولن يكون هناك اجتهاد حقيقى إلا إذا انتقلنا من فقه (الظواهر) إلى فقه (المقاصد). أما إذا مشينا وراء (الظاهرية الجدد) وتمسكنا به (حرفية) النص، وأهملنا النظر في الحكم والأسرار والمعانى التي من أجلها جاء النص، ولم نراع المقاصد الكلية العليا التي أنزل الله شرائعه لتحققها في حياة الناس من العدل والإحسان والرحمة والإخاء والحب والتكافل والتعاون على البر والتقوى. وبرعايتها تزكو الأنفس، ويصلح الأفراد، وتسعد الأسر، وتتلاحم المجتمعات، وترقى الأم، وتتعارف الإنسانية.

إن مشكلة (الحرفيين): أنهم في غالبهم مخلصون طيبون متدينون، ولكنهم ضيقو الأفق، في فهم النصوص، وفي فهم الواقع، ولا يبالون بتغير الزمان والمكان والإنسان. وهم مستعدون أن يقاتلوا دون رأيهم، وأن يخوضوا المعارك لإبقاء كل قديم على قدمه. فليس في الإمكان أبدع مما كان، وما ترك الأول للآخر شيئا. وأول أسلحتهم في معركتهم: الاتهام لكل من عارضهم بقلة الدين، واتباع غير سبيل المؤمنين. وأسرع الكلمات إلى ألسنتهم إذا خطبوا، وإلى أقلامهم إذا كتبوا: (التبديع) و(التفسيق) بل (التكفير)!

ولديهم قدرة فائقة على التشويش و(التهويش) وكسب العوام السطحيين، الذين يعجزون عن التمييز بين دقائق الأمور، والذين تستهويهم الألفاظ البراقة، وإن لم يكن وراءها حقائق علمية أو دينية، ولا يستطيعون أن يفرقوا بين الأصلى والفرعى، ولا بين القطعى والظنى، ولا بين المحكم والمتشابه.

# معالم وضوابط للاجتهاد العاصر

ولقد تحدثت في كتابي (الاجتهاد المعاصر بين الانضباط والانفراط) عن جملة معالم وضوابط لاجتهاد معاصر قويم، حتى يستقيم ولا يزيغ، وينضبط



و لا ينفرط، ويمكن أن نلخص هذه الضوابط هنا، لأهميتها، وحاجتنا إلى تقريرها وإشاعتها، مضيفين إلى تلخيصنا بعض الفوائد المهمة.

# أولا، لا اجتهاد بغير استفراغ الوسع،

يجب أن نذكر أن الاجتهاد ـ كما عرفه الأصوليون ـ هو استفراغ الفقيه وسعه في نيل الأحكام الشرعية بطريق الاستنباط .

فلا اجتهاد إلا بعد (استفراغ الوسع) ومعناه: بذل أقصى الجهد في تتبع الأدلة، والبحث عنها في مظانها، وبيان منزلتها من القوة والضعف، والموازنة بينها إذا تعارضت، بالاستفادة مما وضعه أهل الأصول من قواعد التعادل والترجيح. حتى اشترط بعض الأصوليين في تعريف الاجتهاد: أن يحس بالعجز عن مزيد طلب، أي بلغ الغاية في البحث، ولم يعد عنده أي احتمال للزيادة.

وإذن، لا يكون من الاجتهاد المعتبر شرعا: ما يفتى به المتسرعون الذين اجترءوا على اقتحام الفتوى لجراءاتهم على النار! حتى إنهم ليفتون بما ينفيه صريح القرآن. أو يكذبه صحيح الحديث، أو يخالف إجماع المسلمين.

# ثانيا، لا محل للاجتهاد في المسائل القطعية،

يجب أن نذكر أن مجال الاجتهاد هو الأحكام الظنية الدليل، أما ما كان دليله قطعيا فلا سبيل إلى الاجتهاد فيه، وإغا تأتى ظنية الدليل من جهة ثبوته، أو من جهة دلالته، أو من جهتهما معا.

فلا يجوز إذن فتح باب الاجتهاد في حكم ثبت بدلالة القرآن القاطعة ، مثل فرضية الصيام على الأمة ، أو تحريم الخمر ، أو لحم الخنزير ، أو أكل الربا ، أو القصاص من القاتل المتعمد ، أو توريث الأولاد للذكر مثل حظ الانثين . . ونحو ذلك من أحكام القرآن والسنة اليقينة ، التي أجمعت عليها الأمة ، وأصبحت معلومة من الدين بالضرورة ، وصارت هي عماد الوحدة الفكرية والسلوكية للأمة .

ومقتضى هذا ألا ننساق وراء المتلاعبين الذين يريدون تحويل محكمات النصوص إلى متشابهات، وقطعيات الأحكام إلى ظنيات ومعنى هذا: أن لا يبقى للأمة شيء تجتمع عليه.



# ثالثاً، لا يجوزأن نجعل الظنيات قطعيات،

ويجب أن تظل مراتب الأحكام كما جاءتنا، القطعي يجب أن يظل قطعيا والظني يجب أن يستمر ظنيا، فكما لم نجز تحويل القطعي إلى ظني، لانجيز أيضا تحويل الظني إلى قطعي، وندعى الإجماع فيما ثبت فيه الخلاف، مع أن حجية الإجماع ذاته ليست موضع إجماع ا.

فلا يجوز أن نشهر هذا السيف سيف الإجماع المزعوم في وجه كل مجتهد في قضية ، ملوّحين به ومهددين ، مع ما ورد عن الإمام أحمد أنه قال: «من ادعى الإجماع فقد كذب ، وما يدريه! لعل الناس اختلفوا وهو لا يعلم!».

ولذلك يجب أن نقيد الإجماع الذي نحترمه ولا نتعداه بـ (الإجماع المستيقن) وكذلك ألا يكون مبنيا على مصلحة زمنية أو عرف متغير، فهذا يجوز أن يغير باجتهاد جديد.

#### رابعا، الوصل بين الفقه والحديث،

يجب أن نمد جسرا واصلا بين الفقه والحديث، وأن تزول الفجوة القائمة بين المدرستين: المدرسة الفقهية والمدرسة الحديثية.

فالمشاهد أن أغلب المشتغلين بالحديث لا يهتمون كثيرا بالدراسات الفقهية والأصولية، ولا يوجهون همتهم إلى علل الأحكام، وقواعد الشريعة ومقاصدها. وهي التربة اللازمة لنمو بذرة الاجتهاد، وبلوغها غايتها، وخصوصا ما يتعلق باختلاف الفقهاء وتنوع مشاربهم، وتعدد منازعهم في الاستنباط والاستدلال، وأهميتها في تكوين ملكة الاجتهاد، حتى جاء عن أكثر من واحد من علماء السلف: من لم يعرف اختلاف الفقهاء لم يشم أنفه رائحة الفقه!.

وفى مقابل هؤلاء نجد لدى أغلب المستغلين بالفقه وأصوله ودراساته ضعفا ظاهرا فى الحديث وعلومه ورجاله، حتى إنهم ليستدلون أحيانا بالأحاديث الواهية أو التى لا أصل لها، وقد يردون بعض الأحاديث، وهى صحيحة متفق عليها. مع أن من المتفق عليه: أنه لا يمكن أن يقوم اجتهاد صحيح إلا بمعرفة الحديث رواية ودراية، فالسنة هى المصدر الثاني للتشريع في الإسلام.



# خامسا: الحدرمن الوقوع تحت ضغط الواقع:

ينبغى أن نحذر من الوقوع تحت ضغط الواقع القائم فى مجتمعاتنا المعاصرة، وهو واقع لم يصنعه الإسلام بعقيدته وشريعته وأخلاقه، ولم يصنعه المسلمون بإرادتهم وعقولهم وأيديهم، إنما هو واقع صنع لهم، وفُرض عليهم، فى زمن غفلة وضعف وتفكك منهم، وزمن قوة ويقظة وتمكن من عدوهم المستعمر، فلم يملكوا أيامها أن يغيروه أو يتخلصوا منه، ثم ورثه الأبناء من الآباء، والأحفاد من الأجداد، وبقى الأمر كما كان.

فليس معنى الاجتهاد أن نحاول تبرير هذا الواقع على ما به، وجر النصوص من تلابيبها لتأييده، وافتعال الفتاوى لإضفاء الشرعية على وجوده، والاعتراف بنسبه مع أنه دعى زنيم. إن الواجب أن يخفض الواقع للشرع، لا أن يخفض الشرع للواقع، لأن الشرع عثل كلمة الله، وكلمة الله هى العليا أبدا.

# سادسا، الترحيب بالجديد النافع،

لا ينبغى أن نجعل أكبر همنا مقاومة كل جديد، وإن كان نافعا، ولا مطاردة كل غريب وإن كان ضالحا، وإغا يجب أن نفرق بين ما يحسن اقتباسه وما لا يحسن، وما يجب مقاومته وما لا يجب، وأن غيز بين ما يلزم فيه الثبات والتشدد، وما تقبل فيه المرونة والتطور.

ومعنى هذا أن نميز بين الأصول والفروع، وبين الكليات والجزئيات، وبين الغايات والجزئيات، وبين الغايات والوسائل، ففى الأولى نكون فى صلابة الحديد، وفى الثانية نكون فى ليونة الحرير، كما قال إقبال رحمه الله مرحبين بكل جديد نافع، محتفظين بكل قديم صالح.

# سابعا: ألا نغفل روح العصر وحاجاته:

ألا ننسى أننا في القرن الخامس عشر الهجرى، لا في القرن العاشر، ولا ما قبله، وأن لنا حاجاتنا ومشكلاتنا التي لم تعرض لمن قبلنا من سلف الأمة وخلفها، وأننا مطالبون بأن نجتهد لأنفسنا، لا أن يجتهد لنا قوم ماتوا قبلنا بعدة قرون، ولو



أنهم عاشوا عصرنا اليوم، وعانوا ما عانينا، لرجعوا عن كثير من أقوالهم، وغيروا كثيرا من اجتهاداتهم، لأنها قيلت لزمانهم، وليس لزماننا.

وقد رأينا أصحاب الأئمة وتلاميذهم يخالفونهم بعد موتهم وهم متبعون لأصولهم لتغير العصر اللاحق عن العصر السابق، رغم قرب المدة، وقصر الزمان.

بل رأينا إماما كالشافعي يغير اجتهاده في عصرين قريبين، قبل أن يستقر في مصر، وبعد أن استقر في مصر، وعرف تاريخ الفقه مذهبه القديم، ومذهبه الجديد، وأصبح معروفا في كتب المذهب: قال الشافعي في القديم، وقال الشافعي في الجديد.

فكيف بعصرنا، وقد تغير فيه كل شيء، بعد عصر الانقلاب الصناعي، ثم عصر التقدم التكنولوجي، عصر غزو الكواكب و(الكمبيوتر) وثورة الاتصالات والمعلومات، وثورة البيولوجيا التي تكاد تغير مستقبل الإنسان؟!!

# ثامنا: الانتقال إلى الاجتهاد الجماعي:

ينبغى في القضايا الجديدة الكبيرة ألا نكتفى بالاجتهاد الفردى، وأن ننتقل من الاجتهاد الفردى إلى الاجتهاد الجماعي، الذي يتشاور فيه أهل العلم في القضايا المطروحة، وخصوصا فيما يكون له طابع العموم، ويهم جمهور الناس.

فرأى الجماعة أقرب إلى الصواب من رأى الفرد، مهما علا كعبه في العلم، فقد يلمح شخص جانبا في الموضوع لا ينتبه له آخر، وقد يحفظ شخص ما يغيب عن غيره. وقد تبرز المناقشة نقاطا كانت خافية، أو تجلى أمورا كانت غامضة، أو تذكر بأشياء كانت منسية. وهذه من بركات الشورى، ومن ثمار العمل الجماعي دائما: عمل الفريق، أو عمل المؤسسة، وفي الحديث: (يد الله على الجماعة)(١).

وقد روى الطبراني في الكبير عن ابن عباس: أن على بن أبي طالب قال: قلت: "يا رسول الله إن عرض لي أمر لم ينزل فيه قرآن، ولم تمض فيه سنة، منك! (أي ماذا أفعل؟) قال: تجعلونه شورى بين العابدين من المؤمنين، ولا تنضونه برأى خاصة»(١) وهذا هو الاجتهاد الجماعي.

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي عاصم والحاكم والبيهقي في الأسماء والصفات عن ابن عمر، ورواه ابن أبي عاصم أيضا عن أسامة بن شريك. صحيح الجامع الصغير (٨٠٦٥)،



هذا الاجتهاد الجماعي يتمثل في صورة مجمع علمي إسلامي عالمي يضم الكفايات العليا من فقهاء المسلمين في العالم، دون نظر إلى إقليمية أو مذهبية، أو جنسية، فإنما يرشح الشخص لعضوية هذا المجمع فقهه وورعه، لا ولاؤه لهذه الحكومة أو ذلك النظام، أو قرابته أو قربه من الحاكم أو الزعيم.

وقد قامت مجامع فقهية: في الأزهر الشريف بحصر، وفي رابطة العالم الإسلامي بحكة ، وفي منظمة المؤتمر الإسلامي بجدة ، وقام كل منها بدورمشكور، ولكنها لا تحقق المجمع الحر الذي نصبو إليه .

على أن هذا الاجتهاد الجماعي لا يقضى على اجتهاد الأفراد ولا يغنى عنه. ذلك أن الذي ينير الطريق للاجتهاد الجماعي هو البحوث الأصيلة المخدومة التي يقدمها أفراد العلماء من المجتهدين والمقلدين، لتناقش مناقشة جماعية ويصدر فيها بعد البحث والحوار قرار المجمع المذكور بالإجماع أو الأغلبية.

# تاسعا، لنفسح صدورتا لخطأ الجتهد،

لا بدأن تتسع صدورنا لأخطاء المجتهدين، كما اتسعت صدور الأولين، فالمجتهد بشريفكر ويستنبط، ويخطئ ويصبب، ولن يكون مجتهد واليوم أفضل من مجتهدى الأمس، وقد وسع بعضهم بعضا فيما رأوا أنه أخطأ فيه. وهكذا ينبغى أن يكون موقفنا من المجتهد إذا افترضنا أنه أخطأ، وتبين لنا خطؤه بيقين. وذلك منوط بشرطين:

- (أ) أن يملك أدوات الاجتهاد وهي معروفة مذكورة في أصول الفقه فليس كل من اشتغل بالفقه أو ألف فيه أو حفظ مجموعة من الأحاديث يعد مجتهدا.
- (ب) أن يكون عدلا مرضى السيرة. وهو ما يطلب في قبول الشاهد في معاملات الناس، فكيف بقبول من يفتي باجتهاده في شريعة الله؟ .

فهذا إن أخطأ فهو معذور، بل مأجور أجرا واحدا على اجتهاده وتحريه، ومن

<sup>(</sup>١) رواه الهيشمي في مجمع الزوائد (١/ ١٨٠) وفيه راو ضعيف.



يدرى لعل الرأى الذي يظنه الأكثرون اليوم خطأ هو الصواب بعينه، كما يدل على ذلك تاريخ الاجتهاد وتغير الفتوي .

تلك هي المعالم والضوابط الضرورية في نظرنا، التي ينبغي أن يراعيها الاجتهاد في عصرنا الحافل بشتى التيارات والمؤثرات، سواء كان اجتهاد ترجيح وانتقاء، أم اجتهاد إبداع وإنشاء.

#### موقف خطابتا الدينيء

وآفة خطابنا الديني المعاصر، تتمثل في البعد عن هذا الموقف المتوازن من الاجتهاد، ووقوع هذا الخطاب إلا ما رحم ربك بين غلو الجامدين، وتفريط المسيبين.

الجامدون يريدون أن يجمدوا كل شيء، وأن يقرضوا على الناس اجتهادات لأزمنة مضت، لم تعد تناسب أوضاعهم، أو تحقق مصالحهم. وأوجبوا تقليد عالم أو إمام واحد، يؤخذ بقوله كله إلى يوم القيامة، وإن تغير كل شيء حول الإنسان. وهؤلاء يشنون الغارة على كل من يرى رأيا جديدا أداه إليه اجتهاده، وإن كان من أكبر العلماء. مع أن من المقرر لدى الجميع: أن الله لا يدين الإنسان إلا بما انتهى إليه اجتهاده، ولا يطالبه بأن يتبع اجتهاد غيره كائنا من كان.

وإذا كان هذا شأن الجامدين المقلدين: فإن هناك فئة أخرى، تريد أن تميّع كل شيء، وأن تحل ما حرم الله، وتسقط ما أوجب الله، وتشرع ما لم يأذن به الله، كل هذا وهم لا يملكون أدوات الاجتهاد، ولا الحد الأدنى من شروطه المنفق عليها.

إنهم يريدون أن يصنعوا للأمة دينا جديدا، لا يقوم على قرآن ولا سنة. لقد تخلصوا من السنة بإنكارها كلها، ما صح منها وما لم يصح، إلا ما كان فيها موافقا لأهوائهم. وأما القرآن، فلا يمكنهم انكاره، فزعموا أنهم يقرأونه قراءة جديدة معاصرة، تنكر تراث الأمة كلها، ولا ترجع إلى حديث نبوى، ولا قول صحابى ولا تابعى، ولا إمام من أئمة المسلمين. ليس لهم مرجعية يعتمدون عليها، إلا ما تمليه أهواؤهم، وأئمتهم من الغرب الذى اتخذوه قبلة لهم، واتخذوهم أربابا من ده ن الله.

إن الحطاب الديني الراشد يجب أن يتخلى عن نهج هؤلاء وأولئك جميعا، ويسلك سبيل الوسط، وهو سبيل المؤمنين، وبهذا يهتدي إلى صراط الله المستقيم.



# ١٣. ينكر الإرهاب المنوع ويؤيد الجهاد المشروع

ومن خصائص الخطاب الإسلامي في عصر العولمة: أنه يوضح الفرق بين الإرهاب الممنوع والجهاد المشروع الذي فرضه الإسلام، ويبين مدى حرص الإسلام على مسالمة من يسالمه، حرصه على معاداة من يعاديه، فهو ينكر الإرهاب، ويدعو إلى الجهاد.

#### الإرهاب المرهوش والإرهاب المضروض،

لقد أعلنت أمريكا الحرب على الإرهاب، وجندت العالم الغربي معها ـ بل تريد أن تجند العالم كله معها، وتجندنا نحن العرب والمسلمين أيضا ـ لتحارب ما سمته هي (الإرهاب).

وتركت مفهوم الإرهاب مائعا رجراجا، لتفسره هي كما يحلو لها، وتصف به من تشاء من الدول، ومن تريد من المنظمات والجماعات والأفراد.

فمن غضبت عليه أمريكا لأى سبب. أو لغير سبب فهو إرهابي أثيم، يجب أن يحارب ويطارد ويتعقب، ويعاقب بكل أنواع العقوبات: العسكرية والسياسية والاقتصادية والاجتماعية.

ونحن المسلمين نقرأ في قرآننا قول الله تعالى: ﴿ وَأَعِدُوا لَهُم مَّا اسْتَطَعْنُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رَبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ (الأنفال: ٦٠).

فهذا الإرهاب لأعداء الله وأعداء الأمة مشروع.

إنما الإرهاب غير المشروع هو الذي يروع الآمنين، ويأخذ البرآء بذنب غيرهم، ولا يبالي ما سفك من دماء، ولا ما دمر من منازل، ولا ما استحل من حرمات.



وحتى فى الحروب الإسلامية التى تلتحم فيها الجيوش بعضها مع بعض: لا يقتل إلا من يقاتل، ولما رأى النبى على الله المرأة مقتولة فى إحدى الغزوات، أنكر ذلك، وقال: ما كانت هذه تقاتل! ونهى عن قتل النساء والصبيان.

ف من هدف إلى قستل أناس أبرياء، لا ناقمة لهم ولا جمل في الحسرب أو في السياسة، فعمله مجرّم ومحظور شرعا. فهذا موقفنا المبدئي الذي يفرضه الإسلام علينا.

إننا ندين الإرهاب بكل صوره، مهما كانت دوافعه ومنطلقاته خيرة في نظر أصحابه. فمن المعلوم أن الإسلام يرفض الفلسفة التي تقول: الغاية تبرر الوسيلة. فالإسلام يلتزم ويلزم بشرف الغاية وطهر الوسيلة معا، ولا يجيز بحال الوصول إلى الغايات الشريفة بطرق غير نظيفة، لا يجيز للمسلم أن يأخذ الرشوة مثلا، أو يختلس المال، ليبنى به مسجدا أو يقيم به مشروعا خيريا "إن الله طيب لا يقبل إلا طيباك.

ونحن كما ندين الإرهاب: ندين العنف وننكره باسم الشرع. ولكن ما العنف الذى ننكره؟ وما الإرهاب؟ وما الفرق بينهما؟ إن تحديد المفاهيم هنا (ضرورة علمية) حتى لا تبقى هذه الكلمات الخطيرة مائعة هلامية يفسرها كل فريق بما يحلو له، ويتبع هواه.

العنف. فيما أرى.: أن تستخدم فئة القوة المادية في غير موضعها، وتستخدمها بغير ضابط من خُلُق أو شرع أو قانون. ومعنى (في غير موضعها): أن تُستخدم حيث يمكن أن تستخدم الحجة أو الإقناع بالكلمة والدعوة والحوار بالتي هي أحسن، وهي حين تستخدم القوة لا تبالى من تقتل من الناس، ولا تسأل نفسها: أيجوز قتلهم أم لا؟ وهي تعطى نفسها سلطة المفتى والقاضى والشرطى.

<sup>(</sup>١)رواه أبو داود (٤٠٠٤) عن عبد الرحمن بن أبي ليلي مرسلا.

<sup>(</sup>٢)رواه مسلم (١٠١٥) عن أبي هريرة.



هذا هو العنف، أما الإرهاب فهو: أن تستخدم العنف فيمن ليس بينك وبينه قضية ، وإنما هو وسيلة لإرهاب الآخرين وإيذائهم بوجه من الوجوه، وإجبارهم على أن يخضعوا لمطالبك، وإن كانت عادلة في رأيك.

ويدخل في ذلك: خطف الطائرات، فليس بين الخاطف وركاب الطائرة ـ عادة ـ قضية، ولا خلاف بينه وبينهم، إنما يتخذهم وسيلة للضغط على جهة معينة، مثل: حكومة الطائرة المخطوفة، لتحقيق مطالب له: كإطلاق مساجين أو دفع فدية، أو نحو ذلك، وإلا قتلوا من قتلوا من ركاب الطائرة، أو فجروها بمن فيها.

كما يدخل في ذلك: احتجاز رهائن لديه، لا يعرفهم ولا يعرفونه، ولكن يتخذهم وسيلة ضغط: لتحقيق مطالبه أو يقتل منهم من يقتل، كما فعل جماعة أبو سياف في جنوب الفلبين وغيرهم.

ومن ذلك: قتل السياح في مصر، كما في مذبحة الأقصر، لضرب الاقتصاد المصرى، للضغط على الحكومة المصرية.

ويدخل في هذا: ما حدث في جزيرة (بالي) في إندونيسيا، فليس هناك مشكلة بين الذين ارتكبوا هذه الجريمة وهؤلاء السياح، ولكن أرادوا إحراج الحكومة الإندونيسية، وإظهار العداء للسياسة الأمريكية والبريطانية.

ومن ذلك: ما حدث في ١١ سبت مبر ٢٠٠١ في نيويورك وواشنطن، من اختطاف الطائرات المدنية بركابها: من المدنيين الذين ليس بينهم وبين خاطفيها مشكلة أو نزاع، واستخدامها (آلة هجوم) وتفجيرها بمن فيها، للضغط والتأثير على السياسة الأمريكية.

وكذلك ضرب المدنيين البرآء: في برجى مركز التجارة العالمي في نيويورك، وفيهم: أناس لا علاقة لهم باتخاذ القرار السياسي، وكلهم موظفون يؤدون عملهم اليومي الذي يعيشون منه، ومنهم مسلمون وغيرهم.

وإذا كنا ندين العنف بصفة عامة ، فنحن ندين الإرهاب بصفة خاصة ، لما فيه من اعتداء على أناس ليس لهم أدنى ذنب يؤاخلون به . ﴿ وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخُرَىٰ ﴾ ولما فيه من ترويع البرآء الأمنين ، وترويعهم في نظر الإسلام : ظلم عظيم .



وقد أصدرت فتوى منذ بضعة عشر عاما .: بتحريم خطف الطائرات ، وذلك بعد حادثة خطف الطائرة الكويتية ، وبقاء ركابها فيها محبوسين : ستة عشر يوما ، كما قتلوا واحدا أو اثنين من ركابها .

كما أفتيت بتحريم حجز الرهائن والتهديد بقتلهم، إنكارا على ما اقترفته جماعة (أبو سياف) في جنوب الفلبين.

وكذلك أصدرت بيانا عقب أحداث الحادى عشر من سبتمبر دنت فيه هذا العمل ومقترفيه، أيا كان دينهم، أو جنسهم أو وطنهم.

وأيضا: دنت الإرهاب بوضوح. في خطبي، ومحاضراتي، ومقالاتي، وكتبي. ومن ذلك: ما ذكرته في كلمتي التي ألقيتها في مؤتمر القمة الإسلامية المسيحية، الذي عقد في روما في أكتوبر ٢٠٠١م.

وأول إرهاب يجب أن يدان: هو إرهاب الدولة الصهيونية المتجبرة في الأرض، التي بنيت على الإرهاب قبل أن تقوم، وتبنته بعد أن قامت، وهي تستبيح الحرمات، وتستحل سفك الدماء، وتدمير مئات المنازل، وإحراق المزارع، وتجريف الأرض الزراعية، وتخريب كل شيء، فلا تتورع عن قتل طفل صغير، أو شيخ كبير أو امرأة في بيتها.

ولكن ليس من الإرهاب في شيء: أن يدافع الإنسان عن وطنه، ويقاتل محتليه وغاصبيه، المعتدين عليه، المستندين إلى ترسانتهم العسكرية الجبارة، وأن يقاتل أعداءه بما يملكه من قوة، كأن يجعل من نفسه قنبله بشرية، ويفجر نفسه في أعدائه الطغاة المستكبرين في الأرض بغير الحق، فهو يضع روحه على كفه، ويضحي بنفسه فداء لأمته وقضيته، وهذا سلاح ملكه الله للضعفاء في مواجهة المدلين بالقوة الطاغية. فهده العمليات الاستشهادية المشروعة، للدفاع عن النفس والدين والأرض والعرض والمقدسات.

فإذا كان النظام العالمي الجديد جادا حقا في محاربة الإرهاب، فعليه أن يدين الإرهاب الحقيقي أولا، وأن يقلم أظفاره، ويخمد ناره، وأن يقف بجوار الشعوب المقيه ورة، التي تقاوم عدوها المحتل لأرضها بما تستطيعه وتملكه من وسائل وأدوات، هي جهد المقل، وطاقة العاجز.



ومن ذلك: أن نبحث عن أسباب الإرهاب في العالم، ونجتهد أن نجتثها من جذورها، وأعظم أسباب الإرهاب هو: الظلم والطغيان والاستكبار في الأرض على الناس المستضعفين الذين لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلا.

#### الإرهاب ظاهرة عالمية

ولكن هنا يحق لنا أن نسأل عن العنف والإرهاب: هل هو ظاهرة إسلامية؟ أو هو ظاهرة عالمية؟ في خاهرة عالمية؟ في عن العلام الغربي ـ ومن يدور في فلكها في ديارنا ـ تريد أن تبرز الإرهاب، وكأنه مقصور على المسلمين، أو كأن جنسيته إسلامية، وخصوصا بعد أحداث ١١ سبتمبر، وهذا خطأ فاحش، بل ظلم مبين.

لقد وجدنا العنف في أقطار ودول شتى في أنحاء العالم. لقد وجدناه في كل القارات: في بريطانيا، وفي اليابان، وفي أمريكا نفسها، وفي الهند، وفي إسرائيل. فلماذا ألصق بالمسلمين وحدهم دون غيرهم؟ إنه الإعلام الغربي والأمريكي والصهيوني، الذي يكتم الحق، ويشيع الباطل، ويقولون على الناس الكذب وهم يعلمون.

والحق أن أمريكا التي ساندت الدولة التي قامت على الدم والإرهاب من أول يوم، ومن قبل أن تقوم: دولة بني صهيون، تمارس هي نوعا من الإرهاب على العالم كله، وإن لم تسمه إرهابا. فهي تحدد الإرهاب كما تشاء، وبلا معقب، معلنة: أن من ليس معها، فهو مع الإرهاب!!

# الجهاد المشروع ومعتاه

إذا كان الخطاب الإسلامي ينكر الإرهاب بالباطل، فإنه يؤيد (الجهاد) بالحق وللحق.

وكثيرا ما فهم مصطلح الجهاد خطأ، في داخل الدائرة الإسلامية، وخارج الدائرة الإسلامية.

فمن بين المسلمين من حصر الجهاد في القتال، فالجهاد عندهم هو: حمل السيف لقتال أعداء الإسلام، وكثيرا ما يتصور أعداء الإسلام حكام وطنه، أو المخالفين له



في العقيدة ولو كان من أبناء وطنه، بل ربما يتهم كثيرا من عوام المسلمين بالكفر، ويستحل دماءهم بغير حق، ويشهر عليهم السيف.

لقد رأينا الجماعات التي نسبت نفسها إلى الجهاد، وسميت (جماعة الجهاد) في عدد من البلاد الإسلامية، تستبيح قتل المسلمين الأبرياء، حتى أصدر بعضهم (فتوى عظيمة الشآن في جواز قتل الأطفال والنسوان)! يعنى من المسلمين.

وخارج الدائرة الإسلامية وجدنا من يتصور الجهاد على أنه قتال الناس جميعا لإكراههم على الدخول في الإسلام، أو إخضاعهم قسرا لحكم المسلمين.

والحق: أن كلمة (الجهاد) تعنى بذل الجُهد (الوسع)، أو تحمل الجَهد (الشقة) في نصرة الحق والخير، ومقاومة الباطل والشر والفساد بكل وسيلة مشروعة، بدءا بالنفس، وانتهاء بالعالم.

#### الفرق بين الجهاد والقتال،

فكلمة (الجهاد) أوسع بكثير من كلمة (القتال). وكل مسلم يجب أن يكون مجاهدا، وليس من الضروري أن يكون مقاتلا، لأن القتال إنما يجب بأسبابه.

فالقرآن يقول: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمَنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمُّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوالهِمْ وَأَنفُسهم في سبيل اللّهِ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ (اَلحجرات: ١٥) فجعل الله أَولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ (اَلحجرات: ١٥) فجعل الجهاد من لوازم الإيمان.

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهِدُوا فِي سَبِيله لَعْلَكُمْ تُفْلَحُونَ ﴾ (الماثدة: ٣٥) فأمر الجهاد كما أمر بالتقوى، وصيغة الأمر في القرآن تقتضى الوجوب.

ولم يكتف بمجرد الأمر بالجهاد، بل أمر بالجهاد حق الجهاد، فقال تعالى ﴿ يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آمنُوا ارْكُعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تَفْلِحُونَ ( يَكُمُ وَافْعَلُوا اللَّهِ حَقَّ جَهَادِهِ هُو اجْتَبَاكُمْ ﴾ (الحج: ٧٧، ٧٨).

فقسم هنا مهمة الجماعة المؤمنة إلى ثلاث شعب: شعبة تحدد العلاقة بالله تعالى، وتتمثل في الركوع والسجود وعبادة الله تعالى. وشعبة تحدد العلاقة



بالمجتمع، وتتمثل في فعل الخير، وشعبة تحدد العلاقة بقوى الشر، وتتمثل في الجهاد. ولم يكتف القرآن بأى جهاد، بل قال: (وجاهدوا في الله حق جهاده). وحق الجهاد هو الذي يبذل الإنسان فيه أقصى جهده لنصرة الحق، ومقاومة الباطل، وإشاعة الخير، ومطاردة الشر.

#### غاية الجهاد،

والمهم: أن يكون هذا الجهاد (في الله) أي في سبيله، وابتغاء مرضاته، وقد فسر الرسول ذلك في القتال فقال: «من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا، فهو في سبيل الله». وكلمة الله، هي: كلمة الحق والعدل، والخير والمعروف.

# مراتب الجهاد وأنواعه،

لقد قسم الإمام ابن القيم الجهاد إلى ثلاث عشرة مرتبة ، منها: أربع في جهاد النفس ، ومرتبتان في جهاد الشيطان ، وثلاث مراتب في جهاد المظالم والفساد والمنكرات في المجتمع ، باليد أو باللسان ، أو بالقلب ، وذلك أضعف الإيمان . وأربع مراتب لجهاد الكفار والمنافقين: باليد واللسان والمال . وإن كان جهاد الكفار أخص باللهان .

وفى هذا قبال عليه الصلاة والسلام: "جاهدوا المشركين بأيديكم وألسنتكم وأموالكم (1)". وقال: «المجاهد من جاهدهواه» (1)" (أفضل الجهاد: كلمة حق عند سلطان جائر (1)" وقال عن أمراء السوء الذين يقولون ما لا يفعلون، ويفعلون ما لا يؤمرون: "من جاهدهم بيده فهو مؤمن، ومن جاهدهم بلسانه فهو مؤمن، وليس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل (1).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد وأبو داود والنسائي والحاكم عن أنس. انظر صحيح الجامع (٩٠).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٢/ ٢١) عن فضالة بن عبيد، وصححه ابن حبآن (٤٨٦٢) والحاكم (١/ ١١) وصححه على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وفي رواية: «المجاهد من جاهد نفسه في طاعة الله».

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد وابن ماجه والطبراني والبيهقي عن أبي أمامة، ورواه أحمد والنسائي والبيهقي عن طارق بن شهاب. انظر صحيح الجامع (١١٠١).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم عن ابن مسعود.



وإذا تأملنا في السيرة النبوية، رأينا أن الرسول على وأصحابه، عاشوا ثلاثة عشر عاما في مكة مجاهدين، ولم يكونوا فيها مقاتلين: بل كانوا يُنهَون عن حمل السيف، ولو كان دفاعا عن أنفسهم أمام عدوان مشركي قريش على حرياتهم وعلى حرماتهم. وكانوا يأتون النبي عليه السلام ما بين مضروب ومشجوج ومجروح، قائلين له: ائذن لنا أن نحمل السلاح دفاعا عن أنفسنا. فيقول لهم: لم أومر بذلك. ويوصيهم بالصبر وانتظار الفرج.

ولم يأت الإذن بالقتال إلا بعد الهجرة إلى المدينة، ونزول قوله تعالى: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يَقَاتِلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلُمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ( آ اللَّهِ عَلَىٰ نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ( آ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ( آ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ ﴾ (الحج: ٣٩، ٤٠).

# جهاد الدعوة والتبليغ،

كان جهاد الرسول وأصحابه في مكة: جهاد الدعوة وتبليغها لأناس مصرين على عقائدهم التي ورثوها عن آبائهم، قائلين: إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مقتدون. ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَبِعُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا ﴾ (البقرة: ١٧٠).

ولقد اعتبر القرأن جهاد الدعوة والبيان: (جهادا كبيرا) كما جاء في سورة الفرقان، حيث قيال الله تعالى لرسوله: ﴿ فَلا تُطِعِ الْكَافِرِينَ وَجَاهِدُهُم بِه (أي القرآن) جهادا كبيرًا ﴾ (الفرقان: ٥٢).

وهذا الجهاد باق إلى يوم القيامة، ووسائله اليوم كثيرة من الإذاعات الموجهة، والقنوات الفضائية، وشبكة الإنترنت وغيرها، ولم تقم الأمة بواحد على الألف مما يجب عليها في هذا الجهاد.

# جهاد الصبر والثبات،

وهناك جهاد آخر، عاناه الرسول وصحبه في مكة، وهو جهاد الصبر واحتمال الأذى، والثبات في مواجهة تحدى قوى الكفر المعتدية بالفتنة واضطهاد المؤمنين. وفي هذا نزلت الآيات الأولى في سورة العنكبوت وهي مكية ﴿ المّ ۚ المُّ سِبُ



النَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ ﴾ إلى أن قال: ﴿ وَمَن جَاهِدَ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ إِنَّ اللَّهَ لَغَنِيٍّ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ .

و فى سورة النحل، وهى مكية، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ للَّذِينَ هَاجَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا فُتِنُوا ثُمَّ جَاهَدُوا وصَبَرُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (الآية: ١١٠).

#### السعى على المعيشة جهاد:

وإن مما يلفت الانتباه في السنة النبوية: أن نجد نبى الإسلام يوسع داثرة الجهاد في سبيل الله، حتى تشمل سعى الإنسان على معاشه، ومشيه في مناكب الأرض، ينشد الرزق لنفسه أو لأسرته. فعن كعب بن عجرة قال: مر على النبى التبي المعلى رجل، فرأى أصحاب رسول الله من جلده ونشاطه، فقالوا: يا رسول الله؛ لو كان جلده ونشاطه في سبيل الله! (يعنون: في الجهاد والقتال). فقال رسول الله على ولده صغارا، فهو في سبيل الله.. وإن كان خرج يسعى على ولده صغارا، فهو في سبيل الله.. وإن كان خرج يسعى على أبوين شيخين كبيرين، فهو في سبيل الله، وإن كان خرج يسعى مياء ومفاخرة فهو في سبيل الشيطان»(۱).

وهكذا جعل الرسول الكريم كدح المرء في كسب عيشه: ضربا من الجهاد. ولا غرو أن قرن القرآن الضرب في الأرض بالقتال في سبيل الله، كما قال تعالى: ﴿ وَآخَرُونَ يَضُرُبُونَ فِي الأَرْضِ بَيْتَغُونَ مِن فَضْلُ اللّهِ وَآخَرُونَ يُقَاتِلُونَ في سبيل اللّهِ ﴾ (المزمل: ٢٠).

# تنمية قدرات الأمة العلمية والاقتصادية جهاد،

ونستطيع أن نقول: إن سعى الأمة في تنمية اقتصادها، ورفع مستواها، وتحسين عيشها: يعتبر أيضا ضربا من الجهاد في سبيل الله.

<sup>(</sup>١) ذكره الحفاظ المنذري في (الترغيب والترهيب) وقال: رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح، وأورده الهيشمي في مجمع الزوائد (٤/ ٣٢٥) وقال: رواه الطبراني في الثلاثة، ورجال (الكبير) رجال الصحيح.



بل الواقع: أن كل علم يؤدى إلى قوة الأمة، وقدرتها العلمية والاقتصادية والعسكرية: يعتبر لونا من الجهاد.

فالجهاد لا يؤدى وظيفته في الحفاظ على الأمة، وحماية دينها وعرضها وأرضها ومقدساتها من كل معتد عليها أو طامع فيها، إلا إذا سبقه أشياء لا بدأن تتوافر للأمة، مثل: صحة أبنائها، وقدرتهم البدنية، وقوتها الاقتصادية بحيث تتحمل تبعات الجهاد، وتبعات الحرب، وقدرتها العلمية والتكنولوجية، حتى تعد للأعداء ما تستطيع من قوة ومن رباط الخيل . وهذه تتطلب مراكز للبحث، ومؤسسات علمية متطورة، وطاقات (كوادر بشرية) حتى تكون قادرة على مواجهة أعدائها بقوتها الذاتية . . والقاعدة الشرعية تقول: ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب. ومن هنا كانت هذه الأمور كلها واجبة شرعا، ولازمة دينا، لأن واجب الجهاد لا يتم إلا بها.

#### الجهاد يمعنى القتال؛

وأما الجهاد بمعنى القتال، فهو أنواع: منه ما سماه الفقهاء: جهاد الطلب، ومنه: ما سموه: جهاد الدفع. ومنه ما يمكن أن نسميه: جهاد الإعداد والإرصاد.

# ١ .. جهاد الطلب (الحرب الوقائية):

فأما جهاد الطلب وهو الذى ذكره الفقهاء: أنه فرض كفاية على الأمة، إذا قام به البعض سقط الإثم عن الباقين فيقصد به: الجهاد الذى يطلب العدو في أرضه، لتأديبه على جريمة ارتكبها في حق الإسلام أو المسلمين، مثل: التصدى لمقاومة الدعوة الإسلامية، أو قتل دعاتها، أو فتنة المؤمنين بها، واضطهادهم في دينهم، أو الاعتداء على المستضعفين الذين لا يملكون الدفاع عن أنفسهم من الرجال أو النساء أو الولدان، الذين لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلا. فهذا الجهاد هو في ظاهره طلب للعدو في أرضه، ولكنه في الحقيقة دفاع عن الذات: عن الدين والدولة، وحقوق الإنسان، وحقه في اعتناق ما يرضي من الدين، كما قال تعالى: ﴿ وَقَاتُلُوهُمْ حَيَّتُ اللّهِ فَإِنِ انتَهُواْ فَلا عُدُوانَ إِلاّ عَلَي الظَّالِينَ ﴾ (البقرة: ١٩٣) ﴿ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثُقِفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِنْ حَيْثُ الظَّالِينَ ﴾ (البقرة: ١٩٣) ﴿ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثُقِفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِنْ حَيْثُ الظَّالِينَ ﴾ (البقرة: ١٩٣) ﴿ وَاقْتَلُوهُمْ حَيْثُ ثُقِفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِنْ حَيْثُ الظَّالِينَ ﴾ (البقرة: ١٩٣) ﴾ ﴿ وَاقْتَلُوهُمْ حَيْثُ ثُقِفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِنْ حَيْثُ الطَّالمِينَ ﴾ (البقرة: ١٩٣) ﴾ ﴿ وَاقْتَلُوهُمْ حَيْثُ ثُقِفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِنْ حَيْثُ الطَّالمِينَ ﴾ (البقرة: ١٩٣) ﴾ ﴿ وَاقْتَلُوهُمْ حَيْثُ ثُقَامَهُ وَالْمَالِينَ وَلَالِي اللّهُ وَيْ اللّهُ مَالِي اللّهُ وَالْمَالِينَ اللّهُ وَالْمَالِينَ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْمُولِينَ اللّهُ وَالْمَالِينَ اللّهُ وَالْمَالِينَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْمَالِينَ اللّهُ وَالْمَالِينَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْمَالِينَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمَالِينَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَل



أَخْرَجُوكُمْ وَالْفَتْنَةُ أَشَدُ مِنَ الْقَتْلِ ﴾ (البقرة: ١٩١) ﴿ أَلَا تُقَاتِلُونَ قَوْمًا نَكَثُوا أَيْمَانَهُمْ وَهَمُوا بِإِخْرَاجَ الرَّسُولِ وَهُم بَدَءُوكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ (التوبة: ١٣).

وجهاد الطلب هذا يشمل: ما يسمونه في عصرنا (الحرب الوقائية) التي تقوم بها بعض الدول، إذا وجدت بعض خصومها أو المتربصين بها، يعدون العدة لغزوها وتهديدها في عقر دارها، فتقوم بضربات استباقية، من باب الوقاية لحدودها، والحماية لسيادتها.

# ٢ ـ جهاد الدفع (مقاومة المحتلين):

وأما جهاد الدفع، فهو الجهاد الذي تدفع به الأمة عدوا غزاها في أرضها، فهي تقاومه حتى لا يدخل، أو يتوغل، وإذا دخل فهي تطارده حتى يجلو عن أرضها ويرحل.

فهذا النوع من الجهاد هو جهاد المقاومة والتحرير لأرض الإسلام من الغزاة ، وقد أجمع فقهاء الإسلام على أنه فرض عين على كل بلد غزاه واحتله ، بحيث يجب على أهله جميعا أن ينفر والمقاومته ، كل بما يكلف به ويقدر عليه . وتسقط هنا الحقوق الفردية لتعارضها مع الحق العام للأمة ، فلا يحتاج الابن إلى أذن أبويه ، ولا المرأة إلى إذن زوجها ، ولا الخادم إلى إذن سيده ، لأن حق الأمة وهو حق الله وحق الإسلام مقدم على حق الفرد .

وعلى سائر المسلمين معاونة هؤلاء المعتدين بكل ما يحتاجون إليه من مال وسلاح ورجال وعتاد، فالمسلمون أمة واحدة، يسعى بذمتهم أدناهم، وهم يد على من سواهم.

وإذا عجز أهل البلد عن مقاومة الغزاة: انتقل واجب الجهاد والمقاومة على من يليهم من جيرانهم المسلمين، الأقرب فالأقرب، ثم على من يليهم، حتى يشمل المسلمين كافة، لأن تحرير الأرض الإسلامية: فريضة على الأمة كلها بالتضامن.

وكما أن واجب الجهاد ينتقل إلى من يليهم عند عجزهم، فهو ينتقل أيضا إليهم عند تقاعسهم وقعودهم عن الجهاد الواجب. ولا يقال: إنهم إذا قعدوا عن الدفاع عن أراضيهم فلا يستحقون أن ندافع عنهم، فنكون (ملكيين أكثر من الملك) كما

1 ነለ



يقال. ذلك لأن أرضهم هذه تعتبر أرض الإسلام، أى أرض الأمة كلها، لا يجوز التفريط فيها بحال، لأنها إذا ضاعت ضاعت على الأمة، وكانت الخسارة والمصيبة على الأمة كلها.

وهذا الجهاد هو الذي جاء فيه قوله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّه الَّذِينَ يَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّه اللَّذِينَ يَقَاتِلُونَكُمْ ولا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لا يُحبُ الْمُعْتَدِينَ ﴾ (البقرة: ١٩٠)، ﴿ الشَّهْرُ الْحَرَامُ الشَّهْرُ الْحَرَامُ وَالْحُرُمَاتُ قَصَاصٌ فَمَنِ اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْه بِمثْلِ مَا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْه بِمثْلِ مَا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ﴾ (البقرة: ١٩٤)، ﴿ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقَفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُمْ مَنْ حَيْثُ أَعْدُرُجُوكُمْ وَالْفُتْنَةُ أَشَدُ مِنَ الْقَتْلِ ﴾ (البقرة: ١٩١).

# ٣ ـ جهاد الإعداد والإرصاد:

وأما جهاد الإعداد والإرصاد، فلم يسمه الفقهاء بهذا الاسم نصا، ولكنى أخذته من كلامهم، فقد ذكروا فى الجهاد الذى هو فرض كفاية على الأمة: جهاد الطلب، وهو قصد العدو فى داره، وتتبعه فى أرضه، مرة فى كل سنة. وذكروا بديلا عن هذا القصد أو الغزو، بحيث يسقط فرض الكفاية عن الأمة، وهو: شحن الثغور ومواطن الخوف أو الخطر بالمقاتلين الأكفاء المدربين، وإمدادهم بكل ما يحتاجون إليه من عُدد وأسلحة ومركبات، ترهب العدو، وتشعره بقوة المسلمين، وتوئسه من مجرد التفكير فى غزو المسلمين؛ لأنهم لو حاولوا ذلك لوجدوا القوات المسلحة الإسلامية لهم بالمرصاد، ولكالوا لهم الصاع صاعين، وبذلك يعلمون أن لحم المسلمين مر، وأن حماهم غير مستباح. وهذا ما قرره علماء الشافعية والحنفية.

وهذا الإعداد والإرصاد امتثال لقوله تعالى: ﴿ وَأَعِدُّوا لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِن قُوَّةٍ وَمَن رَبَاط الْخَيْلِ تُرْهَبُونَ بِهِ عَدُوَ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ وَآخُرِينَ مِن دُونِهِمْ لا تَعْلَمُونَهُمُ اللَّهُ يَعْلَمُهُمْ اللَّهُ يَعْلَمُهُمْ ﴾ (الأنفال: ٦٠).

ورباط الخيل في عصرنا: يعنى: إعداد المصفحات والمجنزرات والدبابات وغيرها من الآليات، فهذه هي خيل العصر.

وقد أحسن الفقهاء حين قالوا: إن هذا الإعداد والإرصاد وما يلزمه ويسبقه من الإعداد العلمي والتكنولوجي والاقتصادي والتنموي والتربوي ـ يكفي عن الغزو



ويقوم مقامه في كسر شوكة الأعداء، وإخماد جذوتهم، وقطع أطماعهم من المسلمين.

ومن روائع ما جاء في آية (إعداد القوة): أنه علل ذلك بقوله (ترهبون به عدو الله وعدوكم) فإن العدو إذا رأى ما أعددتم له من سلاح ورجال وحسن تدريب، فكر ألف مرة قبل إن يقترب منكم أو يمس طرفكم، رهبة منكم، وخوفا من قوتكم. وهذا ما يحفظ السلام بينه وبينكم. وهذا ما يعبرون عنه بـ (السلم المسلّح). وبهذا ينجو الطرفان من ويلات الحرب وأثارها على الإنسان والحياة.

# رغية الإسلام في السلم؛

وهذا يتفق مع رغبة الإسلام في (السلم) وحرصه عليه، فهو لا يخوض الحرب إلا مكرها، كما قال تعالى: ﴿ كتب عليكم القتال وهو كره لكم ﴾ (البقرة:).

أما إذ انتهت الخصومة بين الطرفين بغير صدام ولا دماء ولا قتال، كما حدث في غزوة الخندق أو غزوة الأحزاب، فالقرآن يعتبر ذلك خيرا ونعمة، ويذكر ذلك في معرض الامتنان من الله على عبادة المؤمنين، كما قال تعالى معلقا على الغزوة المذكورة ﴿ وَرَدُّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللِّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللِّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللْمُؤْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ ا

وكذلك تعليق القرآن على (صلح الحديبية) بعد أن كادت المعركة تشب نارها، بانزال سورة الفتح، وفيها بقول تعالى: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُّبِينًا ﴾ (الفتح: ١)، ويسأل عمر: افتح هو يا رسول الله؟ فيقول: «نعم هو فتح». لم يتصور عمر فتحا بغير حرب.

وقال عليه الصلاة والسلام: «لا تتمنوا لقاء العدو. وسلوا الله العافية، فإذا لقيتموهم فاصبروا، واعلموا أن الجنة تحت ظلال السيوف، متفق عليه.

فهو يربى المسلم على حب السلام، وسؤال العافية والسلامة من ربه، وعدم تمنى لقاء العدو في معركة، ولكن إذا اضطر إلى المعركة كان رجلا، وتسلّح بالصبر والمصابرة وحب الشهادة في سبيل الله.



وروى النسائى وغيره أيضا "اتركوا الترك ما تركوكم، ودعوا الجنسة ما ودعوكم» فإذا لم يبدءوا المسلمين، لم يبدأهم المسلمون، وتركوهم وشأنهم.

بل إن الرسول كان يكره مجرد كلمة (حرب) ولا يحب أن يسمعها، فقد علم أصحابه قائلا: «أحب الأسماء إلى الله: عبدالله وعبدالرحمن، وأصدق الأسماء: حارث وهمام، وأقبح الاسماء: حرب ومرة» وكان العرب في الجاهلية يسمون ابناءهم حربا ومرة، فكره للمسلمين أن يسموا أبناءهم بذلك، حتى لا يتعودوا سماع كلمة (حرب). وكفى بهذا حرصا على السلام.

وحتى لو اضطر المسلمون إلى الحرب، ثم مال العدو إلى المهادنة والمسالة، فالمسمون مطالبون أن يجيبوه إلى ذلك بأمر من ربهم ﴿ وَإِنْ جَنْحُوا للسَّلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا وَتُوكَلُّ عَلَى اللّه إِنَّهُ هُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ( وَإِنْ يُويِدُوا أَنْ يَخْدَعُوكَ فَإِنَّ حَسَبُكَ اللّهُ ﴾ (الأنفال: ٦١، ٦٢).

#### موقف خطابنا الدينيء

لاشك أن خطابنا الديني في قضية الجهاد وما يتعلق به، قد دخله كثير من الخلل عند عدد من الفصائل المنسوبة إلى الإسلام، وجرت بسبب ذلك أحداث دامية في عدد من بلاد الإسلام. وأريقيت دماء، واستبيحت حرمات بغير حق، وغلب العنف على الرفق، والقسوة على الرحمة.

ولكن بعض هذه الجماعات قد أعلنت في شجاعة الرجوع عن موقفها، والاعتذار عما وقع منها. وهذا ما فعلته (الجماعة الإسلامية) في مصر، التي يتزعمها الشيخ عمر عبدالرحمن فك الله أسره. فقد أصدرت أربع كتب تصحح فيها مفاهيمها القديمة. وتخرج عن اطارها التقليدي، حتى إنهم نقلوا من كتبى صفحات وصفحات، وكانت كتبي من المحرمات عندهم.

ومن الواجب على السلطة والمجتمع أن يشجعوا هذه الجماعة، ويقبلوا توبتها، كما يقبل الله التوبة عن عباده، ويعفو عن السيئات، ويبدل سيئاتهم حسنات.

ولا تزال بعض الجماعات مصرة على مواقفها، معلنة الحرب على من حولها،



كما ظهر ذلك في عدد من البلاد، مثل الرياض والرباط واليمن وغيرها، حتى وجدنا بعض هؤلاء يطلق النار على من يصلون في المساجد!

وعلينا أن لا نيأس من هؤلاء ونحاربهم، فقد جربنا أنهم في النهاية سيندمون ويراجعون كما راجع غيرهم، ولكن للأسف لا يستفيد أحد من تاريخ من سبقه. لابد أن يبدأ من الصفر، ونخوض التجربة بنفسه، ويرى بالممارسة أن لا جدوى للعنف، ولا تجنى من وراثه ثمرة قط، الأسفك الدماء، وخراب الديار، وجلب السخط واللعنة على من قام به.

ولكن يجب أن نذكر هنا: أن من الضلال المبين، والظلم الشنيع: اعتبار المجاهدين بحق، الذين يدافعون عن أوطانهم ومقدساتهم وحرماتهم وبيوتهم ومزارعهم وحياتهم المهددة من قبل المحتلين الطغاة، اعتبارهم ارهابيين مجرمين! في حين يُعتبر القتلة السفاحون أبرياء أطهارا أبرارا يدافعون عن أنفسهم!

إن هذا هو القلب المتعمد للحقائق، والوقوف المتحيز مع الباطل المتجبر، ومع الغاصب الظالم، ومع المحتل الآثم.

ومثل هذا المنطق الجائر المتعجرف لا يساهم في حل المشكلات، ولكنه لن يزيد النار إلا اشتعالا، ولا الجسم إلا اعتلالا. والحل إنما هو في نصرة الحق، والقيام بالقسط الذي بعث الله به رسله، وأنزل كتبه «ليقوم الناس بالقسط»، وبه قامت السموات والأرض.



# ١٤. ينصف المرأة ولا يجور على الرجل

# الإسلام يحرر المرأة من ظلم الجاهلية،

ومن خصائص خطابنا الإسلامى فى عصر العولمة: أنه ينصف المرأة، ويقف بمجانبها، ويحررها من ظلم الجاهليات المختلفة، سواء كانت جاهلية عصور التخلف والتراجع الحضارى عند المسلمين، حين حبسوها فى البيت، وحرموا عليها أن تذهب إلى المسجد، أو المدرسة أو الكتّاب، وزوجوها بغير إذنها، وحرموها فى كثير من البلاد من ميراثها، وأشاعوا حولها أحاديث مكذوبة مثل: «شاوروهن وخالفوهن أو مثل: «لا تسكنوهن الغرف، ولا تعلموهن الكتابة».

أم كانت جاهلية القرن العشرين الوافدة من الغرب، التي تريد أن تخرج المرأة من فطرتها، وأن تسلخها من جلدها، وأن تجعل منها رجلا أو كالرجل، وأن تبيح لها كل شيء، وأن تجعلها تتمرد على الزوجية وعلى الأمومة، وعلى الأنوثة، وتحرضها على التبرج والعرى، والتمرد على الأسرة وأعبائها، والاكتفاء بزواج النساء بالنساء . . . إلخ .

الخطاب الإسلامي يتبنى موقفا غير موقف هؤلاء وهؤلاء، وهو موقف يستمده من فهمه المتوازن للإسلام، من ينابيعه الصافية: من كتاب الإسلام، ومن سنة نبى الإسلام، ومن هذى صمحابة الرسول الكرام، وهو موقف يعطى المرأة حقها، كما يعطى الرجل حقه. كما يطالب كلا منهما بواجبه، ولا يعتبر هناك صراعا بينهما.

ومن أين يأتي الصراع؟ فالمرأة هي أم الرجل، وهي ابنته، وهي زوجته، وهي أخته، وهي عمته وخالته، فلماذا يفترض الناس خصومة أو معركة بينهما؟ أ

إن هذه الخصومة بعيدة كل البعد عن العقيدة الإسلامية، وعن الشريعة



الإسلامية، وعن الحضارة الإسلامية. ربما كان ذلك في نحل أو فلسفات أخرى تنظر إلى المرأة نظرة فيها توجس أو ريبة.

#### الإسلام ينصف المرأة إنسانا،

جاء الإسلام وبعض الناس ينكرون إنسانية المرأة، وآخرون يرتابون فيها، وغيرهم يعترف بإنسانيتها، ولكنه يعتبرها مخلوقا خُلق لخدمة الرجل.

فكان من فضل الإسلام أنه كرم المرأة، وأكد إنسانيتها، وأهليتها للتكليف والمستولية والجزاء ودخول الجنة، واعتبرها إنسانا كريما، له كل ما للرجل من حقوق إنسانية. لأنهما فرعان من شجرة واحدة، وأخوان ولدهما أب واحد هو آدم، وأم واحدة هي حواء.

فهما متساويان في أصل النشأة، متساويان في الخصائص الإنسانية العامة، متساويان في التكليف والمسئولية، متساويان في الجزاء والمصير.

وفى ذلك يقول القرآن: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَاحدُة وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجُهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهُ الذِي تَسَاءُلُونَ بِهُ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمٌ رَقِيبًا ﴾ (النساء: ١).

وإذا كان الناس كل الناس رجالا ونساءً ، خلقهم ربهم من نفس واحدة ، وجعلِ من هذه النفس زوجا تكمّلها وتكتمل بها كما قال في آية أخرى : ﴿ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجُهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا ﴾ (الأعراف: ١٨٩) وبَثّ من هذه الأسرة الواحدة رجالا كثيرا ونساء ، كلهم عباد لرب واحد، وأو لاد لأب واحد وأم واحدة ، فالأخوة تجمعهم .

ولهذا أمرت الآية الناس بتقوى الله ربهم ورعاية الرحم الواشيجة بينهم: ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ به وَالأَرْحَامَ ﴾ .

فالرجل - بهذا النص - أخو المرأة، والمرأة شقيقة الرجل. وفي هذا قال الرسول عَرِيْكُ : «إنما النساء شقائق الرجال»(١).

<sup>(</sup>۱) رواه عن عائشة أحمد (٦/ ٢٥٦)، وأبو داود (٢٣٦) والترملي (١١٣) والدرامي (١/ ١٩٥)، كما رواه أحمد عن إسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة عن جدته أم سليم (٦/ ٣٧٧)، قال الهيشمي (١/ ١٦٨): ولم يسمع إسحاق من جدته. كما نسبه إلى البزار عن أنس في "صحيح الجامع الصغير وزيادته" الحديث رقم (٢٣٣٣).



وفي مساواة المرأة للرجل في التكليف والتدين والعبادة ، يقول القرآن: ﴿إِنَّ الْمُسلمينَ وَالْمُسلمينَ وَالصائمينَ وَالصائمينَ وَالصائمينَ وَالْمُلملمينَ فَرُوجَهُمْ وَالْمُافِظينَ فَرُوجَهُمْ وَالْمُافِظاتَ وَالدَّاكِرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرِينَ اللَّهَ كَيْرًا وَالذَّاكِرُاتِ أَعَدَّ اللَّهُ لَهُم مَعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (الأحزاب: ٣٥).

وفى التكاليف الدينية والاجتماعية الأساسية يسوِّي القرآن بين الجنسين بقوله تعالى: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولْيَاءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُنكُر وَيُقْيِمُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَيكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهُ ﴾ المُنكر ويُقيمُونَ اللَّهَ ورَسُولَهُ أُولَيكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهُ ﴾ (التوبة: ٧٧).

وفى قصة آدم توجَّه التكليف الإلهي إليه وإلى زوجه سواء: ﴿ يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنتَ وَزُوْجُكُ الْجَنَّةُ وَكُلا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا وَلا تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ (البقرة: ٣٥).

ولكن الجديد في هذه القصة - كما ذكرها القرآن - أنها نسبت الإغواء إلى الشيطان لا إلى حواء - كما فعلت التوراة -: ﴿ فَأَزَلُّهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَ جَهُما مِمّا كَانَا فِيهِ ﴾ (القرة: ٣٦).

ولم تنفرد حواء بالأكل من الشجرة ولا كانت البادئة ، بل كان الخطأ منهما معا ، كما كان الندم والتوبة منهما جميعا : ﴿ قَالا رَبُّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنكُونَنَ مِنَ الْخاسِرِينَ ﴾ (الأعراف: ٣٣).

بل في بعض الآيات نسبة الخطأ إلى آدم بالذات وبالأصالة: ﴿ وَلَقَدْ عَهدْنَا إِلَيْ الْمَا فَيَ بِعِضِ الآيات نسبة الخطأ إلى آدم بالذات وبالأصالة: ﴿ وَلَقَدْ عَهدْنَا إِلَيْ الشَّيْطَانُ قَالَ يَا آدَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِي وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْمًا ﴾ (طه: ١٢٥). . ﴿ فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَانُ قَالَ يَا آدَمُ رَبَّهُ آدَمُ مِلُ الْمُلُكُ عَلَىٰ شَجَرَة الْخُلْدُ وَمُلْكُ لاَ يَبْلَى ﴾ (طه: ١٢٠). . ﴿ وَعَصِي آدَمُ رَبَّهُ فَعَابَ عَلَيْهِ فَعَوى ﴾ (طه: ١٢١)، كما نسبَ إليه التوبة وحده أيضا: ﴿ ثُمَّ اجْتَبَاهُ رَبَّهُ فَعَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى ﴾ (طه: ١٢٢) مما يفيد أنه الأصل في المعصية، والمرأة له تبع.

ومهما يكن الأمر فإن خطيئته حواء لا يحمل تبعتها إلا هي، وبناتها منها براء من إثمها، ولا تزر وازرة وزر أخرى: ﴿ تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتُمْ وَلَكُم مَا كَسَبَتُمْ وَلَا تُر وازرة وزر أخرى: ﴿ تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتُمْ وَلَكُم مَا كَسَبَتُمْ وَلَا تُسِأَلُهُ نَ عَمًا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (البقرة: ١٣٤).



وفي مسساواة المراة للرجل في الجرزاء ودخسول الجنة يقسول الله تعسالي: ﴿ فاستجاب لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنكُم مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ بَعْضَكُم مِنْ بعض ﴾ (آل عمران: ١٩٥).

فنص القرآن في صراحة على أن الأعمال لا تضيع عند الله، سواء أكان العامل ذكرا أم أنثى، فالجميع بعضهم من بعض، من طينة واحدة، وطبيعة واحدة. الرجل من المرأة، والمرأة من الرجل، هو يكملها، وهي تكمله، لا يستغنى عنها، ولا تستغنى عنه، وهذا معنى (بعضكم من بعض).

ويقول تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالَحًا مَن ذَكُر أَوْ أَنشَىٰ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنجُونِينَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (النحل: ٩٧)، ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّالَحُاتِ مِن ذَكُر أَوْ أَنشَىٰ وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُولَٰكِ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلا يُظْلُمُونَ نَقِيرًا ﴾ النساء: ٤٢٤)،

وفى الحقوق المالية للمرأة، أبطل الإسلام ماكان عليه كثير من الأم عربا وعجما من حرمان النساء من التملك والميراث، أو التضييق عليهن فى التصرف فيما يملكن، واستبداد الأزواج بأموال المتزوجات منهن، فأثبت لهن حق الملك بأنواعه وفروعه، وحق التصرف بأنواعه المشروعة. فشرع الوصية والإرث لهن كالرجال، وأعطاهن حق البيع والشراء والإجارة والهبة والإعارة والوقف والصدقة والكفالة والحوالة والرهن . . . وغير ذلك من العقود والأعمال.

ويتبع ذلك حقوق الدفاع عن مالها ـ كالدفاع عن نفسها ـ بالتقاضي وغيره من الأعمال المشروعة .

كما جعل للمرأة حق طلب العلم كالرجل، بل الواقع أنه اعتبر طلب العلم فريضة على كل مسلم (١) فريضة على كل مسلم (١) والمراد: كل إنسان مسلم، رجلاكان أو امرأة، وهذا بالإجماع.

وكذلك للمرأة حق صلاة الجماعة في المسجد، فهي مطالبة بالفرائض والعبادات كما يطالب الرجل: الصلاة والصيام والزكاة والحج وسائر أركان الإسلام، وهي مثابة عليها كما يثاب الرجل، وهي معاقبة على تركها كما يعاقب الرجل، وهي مطالبة بالواجبات

<sup>(</sup>١) رواه أبن ماجه وغيره عن أنس، وصححه الحافظ السيوطي بكثرة طرقه.



الاجتماعية كما يطالب الرجل؛ كما في قوله تعالى: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضُ لَهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضُ لَهُمْ وَلِيْهُوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ ﴾ (التوبة: ٧١).

ومن حقها أن تجير من استجار بها، وأن تُحترم إجارتها، كما فعلت أم هانئ بنت أبى طالب يوم فتح مكة، فقد أجارت بعض المشركين من أحمائها، وأرد أخوها على أن يقتله، فشكت ذلك إلى النبى عراق أم وقالت: يا رسول الله؛ زعم ابن أمى أنه قاتل رجلا قد أجرته: فلان بن هبيرة! فقال رسول الله عراق الله المراق الله عراق الله عراق

# المرأة بنتاء

وكما كرم الإسلام المرأة وأنصفها إنسانا: كرمها وانصفها بنتا، فاعتبرها هبة من الله، ولم يعتبرها شؤما ولا نكبة كما كان يفعل العرب في الجاهلية ﴿ وَإِذَا بُشَرِ أَحَدُهُم بِالأَنشَىٰ ظلَّ وَجُهُهُ مُسُودًا وَهُو كَظِيمٌ ( الله عَلَى الله عَن الْقُومُ مِن سُوءِ مَا بُشِر به ﴾ (النحل: ٥٨، ٥٩).

ويكفى أن الإسلام حمى البنت من (الوأد) الذي حرمه أشد التحريم، واعتبره من كبائر الإثم، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا الْمُوعُودَةُ سُئِلَتُ ﴿ بِأَيِّ ذَنَّبٍ قُتِلَتُ ﴾ (التكوير: ٨، ٩).

بل اعتبر القرآن البنت هبة ونعمة من الله تعالى ﴿ للَّه مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ يَخْلُقُ ما يشاء يهَبُ لَن يشاء الله كُور ﴾ (الشورى: ٤٩).

ولم يجعل الإسلام لأبيها الحق في أن يزوجها بغير رضاها، بل لابد من استئذانها فيمن تتزوجه، وموافقتها عليه، ولو بالسكوت، إن منعها الحياء من الكلام.

# المرأة زوجة

وكما كرم الإسلام المرأة وأنصفها بنتا: كرمها وأنصفها زوجة، وجعلِ لِها من المحقوق على الزوج مثل ما عليها من الواجبات له، كما قال تعالى: ﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ

(١) متفق عليه عن أم هاني، انظر: اللؤلؤ والمرجان فيما اتفق عليه الشيخان لمحمد فؤاد عبد الباقي برقم (١٩٣).



الّذي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَللرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرجةٌ ﴾ (البقرة: ٢٢٨) أي أن الحقوق والواجبات متكافئان بين الطرفن، ولكن عبء الرجال أكبر، لما عليهم من القيام عسئولية القوامة على الأسرة. كما قال تعالى: ﴿ الرَّجَالُ قُوَّامُونَ عَلَى النَّسَاءِ بِمَا فَضَّلُ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ وَبِمَا أَنفقُوا مِنْ أَمُوالِهِمْ ﴾ (النساء: ٣٤).

وهذه القوامية على الأسرة لا تعنى استبداد الرجل بالمرأة، واعتبار الزوجة كما مهملا، ولا يشاورها في أمر، ولا يشركها في شيء، فهذا ينافي أمر المؤمنين عامة بالتعاون على البر والتقوى، ووصف مجتمعهم بقوله: ﴿ وَأَمْرُهُمُ شُورِي بِينَهُمْ ﴾ (الشوري: ٣٨). وقوله تعالى في حالة فطام الأطفال ﴿ فإن ارادا فصالا عَن تَراضِ مَنْهُما وَتَشَاوُرُ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِما ﴾ (البقرة: ٢٣٣).

وقد اعتبر القرآن الزوجية: آية من أيات الله في كونه، مثل خلق السموات والأرض، وأقامها على دعاتم ثلاث: السكون النفسي، والمودة (أي عاطفة المحبة) والرحمة. قال تعالى: ﴿ وَمِنْ آياته أَنْ خَلَق لَكُم مَنْ انفسكُم أَزُواجا لتسكُنُوا إليها وَجَعَلَ بَيْنَكُم مُّودَةً وَرَحْمة ﴾ (الروم: ٢١).

كما عبر القرآن عن العلاقة الحسية بين الزوجين تعبيرا جميلا حين قال وهو يتحدث عن عبادة الصيام وأحكامه: ﴿ أَحلَ لَكُمّ لَيلة الصيام الرفث إلى نسائكم هن لباس لَكُم وأنتُم الله المدروق والدف والزينة جميل توحى به كلمة (اللباس) فهى تشير إلى القرب والمدروق والدف والزينة والستر والوقاية ، من كل منهما لصاحبه .

ويحرص الإسلام على أن تستمر الحياة الزوجية في ١٨٠٥ ، و ١٨٠٠ وأن لا يعكر صفوها شيء، ولكن ما كل ما يتسنى المرء يدركه ، فقد الجرت سنة الله أن يحدث الاختلاف، وقد شرع الإسلام علاج الخلاف بوسائل شتى ، ولكن إذا لم تجد هذه الوسائل، فأخر الدواء الكي ، وليس هناك إلا الدللاق عنا. تعذر الوفاق . ولا يفرض الإسلام على الزوجين أن يعيشا قعت سقف واحد، و بينه ما من الكراهية ما بينهما . وقد قال أحد الحلكماء : أن من أعظم المصائب ه عما حبة من لا يوافقك ولا يفارقك!

نصح الإسلام كلا الزوجين بالصبر على الأخر، وأن لا يستجيب لعاطفة



الكراهية أول ما يحس بها، كما قال تعالى ﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ فَإِن كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ (النساء: ١٩)

ولكن قد يطفح الكيل، ولا نجد حلا غير هذه العملية الجراحية التي نضطر إليها، دفعا لألم محقق أو تفاديًا لما هو أخطر منها.

وقد ضيق الإسلام في إيقاع الطلاق: في وقته: بأن يكون في طهر لم يمسسها فيه، وفي عدده، فجعل أقصاه ثلاث مرات، ثم لا تحل له حتى تنكح زوجا غيره زواجا طبيعيا، ويطلقها الأخر طلاقا طبيعيا. وفي حالة وقوعه، بأن يكون في حالة اختيار ورضا، لا في حالة اكراه أو غضب شديد، لما جاء في الحديث (لا طلاق ولا عتاق في إغلاق)(١).

ثم جعل الشرع للمطلقة حق النفقة مدة العدة، وحق المتعة بالمعروف، وهذه تختلف من زوجة لأخرى، فالزوجة التي عاش معها عشرين أو ثلاثين سنة، ليست كالتي عاش معها بضعة أشهر.

وكما أن للزوج حق الطلاق إذا كره المرأة، ولم يستطع الصبر عليها كما أمر الله، فإن للمرأة مخارج شرعية للتخلص من الزوج إذا كرهته، أو إذا ضارها وأذاها.

ففى حالة كراهيتها له، اعطاها الشرع حق الخلع، فتفدى نفسها منه بإن تدفع له ما غرم عليها من مهر، كما قال تعالى: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاً يُقِيمًا حُدُودَ اللَّهِ فَلا جَناحَ عليهما فيما افْتدت به ﴾ (البقرة: ٢٢٩).

ولكن إن كنان هو الكاره لها، فلا يحل له أن يأخذ منها فلسا وإحدا. كما قال تعالى: ﴿ وَإِنْ أَرِدْتُمُ اسْتَبْدَالَ زَوْجٍ مَكَانَ زَوْجٍ وَٱتَيْتُمُ إِحْدَاهُنَّ قَنظَارًا فَلا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْنًا ٱتَأْخُذُونَهُ بُهْتَانًا وَإِثْمًا مُبِينًا ﴾ (النساء: ٢٠).

وإذا اذاها وضارها، أو حدث شقاق بينهما لم يحلاه بينهما، فعندها مخرجان:

الأول: اللجوء إلى «التحكيم العائلي» كما أمر بذلك القرآن ﴿ وَإِنَّ خِفْتُمْ شِقَاقَ

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٦/ ٣٩٢) وإين ماجه (٢٠٤٦) عن عائشة.



بَيْنِهِمَا فَابْعَشُوا حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِنْ أَهْلِهَا إِن يُرِيدًا إِصْلاحًا يُوقِقِ اللَّهُ بَيْنَهُمَا ﴾ (النساء: ٣٥).

ومن حق الحكمين إذا رأيا الخير في الاصلاح وجمع الشمل: أن يجمعا، وإن رأيا التفريق أن يفرقا، كما حكم بذلك الصحابة رضي الله عنهم.

والمخرج الثاني، هو: اللجوء إلى القضاء، فمن سلطة القاضي أن يطلق على المضار لزوجه المسء إليها: جبرا عنه، وينفذ حكمه، ولها كل حقوقها.

ولا يفوتنا أن نذكر هنا: أن الإسلام أباح للرجل أن يتزوج بأخرى لحكم شرحها العلماء بتفصيل. فقد يحتاج إلى زوجة تنجب له أولادا حيث لم تنجب زوجة الأولى، فهو يبقيها عنده. . رعاية لحق العشرة، ويتزوج أخرى. وقد تكون زوجته الأولى مريضة، أو قليلة ارغبة في الرجال، أو تطول عندها مدة الحيض، والإسلام يحرم معاشرة المرأة في الحيض، واليهودية أشد من الإسلام في ذلك.

وقد تكون عدد النساء الصالحات للزواج أكثر من عدد الرجال القادرين على الزواج، أفلا يكون من مصلحة المجتمع أن يسزوج الرجل بأكثر من واحدة، لتصريف هذا العدد الفائض، بدل أن يعشن محرومات من حياة الزوجية وعاطفة الأمومة أبد الدهر. وقد يتعلق قلب الرجل بامرأة يحبها وتحبه، وهو قادر على النفقة والإحصان، فلماذا لا نتبح لهما الارتباط الحلال، بدل التفكير في الحرام؟

إن الذين يزعمون أن الزواج الثاني ضد المرأة: يتحيزون لجانب المرأة الأولى، وينسون الزوجة الثانية، التي قبلت هذا الزواج لمصلحتها وإشباع فطرتها وحاجتها.

والغربيون الذين ينكرون التعدد على المسلمين يعددون عمليا، ولكن بلا ضوابط ولا حدود، ولا التزام أخلاقيا أو دينيا ولا قانونيا.

### المسرأة أمساء

وكرم الإسلام المرأة كذلك وإنصفها أما، وأكد الوصية بها، حتى أوصى الرسول بها ثلاث مرات، وبالأب مرة واحدة. سئل عليه الصلاة والسلام: من أحق الناس بحسن صحابتى؟ قال: أمك. قال: ثم من؟ قال: أمك، قال: ثم من؟ قال: أمك، قال ثم من؟ قال: ثم أبوك. متفق عليه.



وإنما أكد الوصية بها؛ لأنها هي التي تعبت أبلغ التعب، وعانت شديد المعاناة في سبيل الحمل والوحم والولادة والإرضاع والرعاية والتربية، كما قال تعالى: ﴿ وَوَصَيْنًا الْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهُنَا عَلَىٰ وَهُنْ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنَ ﴾ (لقمان: 12).

وشاع عند المسلمين: أن الجنة تحت أقدام الأمهات. وقد أخذوا ذلك من حديث الصحابى الذى جاء إلى النبى يسأذنه في الجهاد، فقال له: هل لك أم؟ قال: نعم. قال: «الزمها، فإن الجنة عند رجلها»(١).

### المرأة عضوا في الجتمع،

وكرم الإسلام المرأة، كذلك وأنصفها: عضوا في المجتمع، فهي مكلفة بالوظائف الاجتماعية، التي كلف بها الرجل، وعلى رأسها: وظيفة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، التي بها يحافظ المجتمع المسلم على هويته ومقوماته وخصائصه، وهي وظيفة مشتركة بين الجنسين بصريح القرآن: قال تعالى: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولِياء بَعْض يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوف وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَيُقْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَيُقْهَوْنَ الزّكاة ويُؤتُونَ الزّكاة ويُطيعُونَ اللّه ورسولة ﴾ (التوبة: ٧١).

والأصل في الخطاب القرآني والنبوى: أنه للرجال والنساء جميعا، إلا ما قام دليل على تخصيصه لأحد الجنسين. ماذا قال تعالى: ﴿ يأيها الذين آمنوا ﴾ أو ﴿ يأيها الناس ﴾ فإن المخاطب بذلك الرجل والمرأة جميعا.

وقد سمعت أم سلمة وهي في بيتها وماشطتها تمشطها الرسول يقول: (يأيها الناس) فتركت ما كانت مشغوله به لتذهب وتسمع ما يقول في خطابه، فقالت لها الماشطة: إنه يقول: أيها الناس.

إن الإسلام بهذه الأحكام والتعاليم قد انصف المرأة وأنصف الرجل جميعا، وجندهما جميعا ليعملا في طاعة الله تعالى، وفي خدمة المجتمع الصالح، وتكوين الأسرة الصالحة التي تقوم على الأمومة الحانية، والأبوة الراعية، والأخوة المشفقة، والقرابة الواصلة، والتي يؤدي كل فرد فيها واجبه، قبل أن يطالب بحقه. همه أن

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٤/ ٤٧) عن معاوية بن جاهمة السلمي.



يقول: ماذا على؟ قبل أن يقول: ماذا لى؟ على خلاف مجتمع الحضارة الغربية التي غلبت عليها المادية والنفعية، والتي تربي الناس على طلب الحقوق قبل أداء الواجبات.

لا يتصور في شريعة الإسلام أن يحيف على المرأة لحساب الرجل؛ لأن الذي أنزل هذه الشريعة وأوحى بها إلى خاتم رسله، ليس رجلا، أو لجنة من الرجال، حتى يجوروا على النساء، ولكنه رب الرجال والنساء جميعا، الذي خلق الزوجين الذكر والأنثى، والذي شرع لهما ما يصلحهما ويرقى بها دينا ودنيا.

#### خطابتا الديني،

ولكن يجب أن تعترف به: أن في كثير من خطابنا الإسلامي، وبخاصة بعض المدارس منه: أنه يتبنّى تيارا متشددا ضد المرأة، فهو يعتبرها مخلوقا دون الرجل، وأن عليها أن تلزم بيتها ولا تخرج منه إلا مضطرة لحاجة أو علاج أو نحو ذلك، وأن النساء الصالحات قديما، كن يخرجين من منزلهن مرتين: مرة إلى بيت الزوج، ومرة إلى القبر. وأن وجه المرأة عورة، لا يجوز لها كشفه، وبعضهم قال: لا تتعلم إلا ما يحو أميتها، وبعضهم قال: لا تتعلم القراءة دون الكتابة!! وبعضهم قال: لا تتعلم إلا المرحلة الابتدائية.

وبعضهم يلوكون أحاديث لم يحسنوا فهمها، ولم يضعوها في موضعها الصحيح، مثل حديث: (ما رأيت من الصحيح، مثل حديث: (ما رأيت من ناقصات عقل ودين أغلب للب الرجل الحازم معكن)(٢).

جعلوا هذه الأحاديث أصلا، وبنوا عليها نظراتهم إلى المرأة وموقف الإسلام منها، وجهلوا تأويلها، وأغفلوا مئات الآيات والأحاديث التي تبين موقف الإسلام حقا من المرأة.

و لا يتسع المقام هنا لتفصيل ذلك، وقد فصلنا ذلك في كتبنا المختلفة، وخصوصا في كتابنا (مركز المرأة في الحياة في كتابنا (مركز المرأة في الحياة الإسلامية) وفي غيرها.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٣٣١) ومسلم (١٤٦٨) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٠٤) عن أبي سعيد الخدري، ومسلم (٨٠) عن عبدالله بن عمر.



كما فصل أخونا وصديقنا الأستاذ عبدالحليم أبو شقة رحمه الله موقف الإسلام السمح الرحب من المرأة في عصر الرسالة) من ستة أجزاء، فليرجع إليه.

إن كثيرا من المتحدثين باسم الدين يسيئون إليه أبلغ الاساءة من حيث يحسبون أنهم يحسنون، ويفسدون من حيث يظنون أنهم مصلحون.

ولا علاج لهذا الخلل إلا بترشيد الخطاب الديني، وتسديده، ونصرة تيار الوسطية الإسلامية ، المعبر عن وسطية الإسلام، ونهجه السمح المعتدل، وصراطه المستقيم، صراط الذين أنعم الله عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين.



## ١٥. يحفظ حقوق الأقلية ولا يحيف على الأكثرية

ومن خصائص الخطاب الدينى الإسلامى فى عصر العولمة: أنه يحرص كل الحرص على حقوق الأقليات الدينية فى الوطن العربى والإسلامى، ويحفظ لها كيانها الخاص، ويصون شخصيتها الدينية، ويرعى حرمات معابدها وشعائرها، ولا يتدخل فى هذه الشئون الخاصة بها، ولا يفرض عليها شيئا من عباداته أو فرائضه التى لها طابع دينى، رعاية لمشاعرهم وأحاسيسهم.

وخصوصا الأقليات الدينية في الوطن العربي، فهم من أهل الكتاب الذين ميزهم الإسلام بوضع خاص، فأجاز أكل طعامهم وذبائحهم، كما أجاز الإصهار إليهم والتزوج من نسائهم، كما قال تعالى: ﴿ وَطُعَامُ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَلِّ لَكُمْ وَطُعَامُكُمْ حَلَّ لَهُم وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِناتِ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ اللَّهُوْمِناتِ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابِ مِن قَبْلِكُم ﴾ (المائدة: ٥).

والنصارى منهم لهم وضع أخص، كما أشار إليه القرآن بقوله: ﴿ وَلَتَجَدُنَ اللَّهُمْ مَوْدَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَىٰ ذَلِكَ بِأَنْ مِنْهُمْ قِسْيَسِينَ ورُهُبَانَا وَأَنَّهُمْ لا يَسْتَكْبُرُونَ ﴾ (المائدة: ٨٢).

ومنذ فجر الإسلام أمر الرسول عَنْ أصحابه أن يهاجروا إلى الحبشة ، لأنهم نصارى ، فهم أقرب إلى المسلمين ، وكان ملكهم النجاشي رجلا عادلا مؤمنا بدينه ، فأواهم وأجارهم ، وأبى أن يسلمهم إلى قريش .

وقد عرضنا لموقف الإسلام من الأقلبات في أكثر من كتاب، منها (غير المسلمين في المجتمع الإسلامي) وكتاب في المجتمع الإسلامي) وكتاب (أولويات الحركة الإسلامية) وبعض الفتاوي والبحوث في كتابنا (فتاوي معاصرة)



الجزء الثاني، وكتابنا (من فقه الدولة في الإسلام). كما بينا ذلك في محاضرات شتى في أكثر من بلد.

وأعتقد أن اجتهادنا في هذه القضية الكبيرة قد استبانت معالمه، واتضحت صورته في ضوء الأدلة الشرعية، ولقى القبول من جمهرة العلماء والدعاة، وتبناه الكثيرون منهم، وإن كان بعضهم لم ينسب الاجتهاد لصاحبه، كما قال السلف: من بركة القول أن يسند إلى قائله.

## كيف تحل مشكلة الأقليات الدينية؟.

ويمكن أن أقتبس هنا بعض ما كتبته، لإيضاح موقف الاجتهاد الإسلامى المعاصر من هذه القضية الخطيرة، التي يستغلها أعداء الأمة بين الحين والحين، لأغراض في أنفسهم، لإثارة الفتنة الطائفية، حتى إنهم في أمريكا اليوم بتأثير اللوبي الصهيوني يزعمون أن الأقباط مضطهدون دينيا في مصر، وهو زعم لا أساس له، يكذبه الأقباط أنفسهم.

ويتلخص موقفنا فيما يلي:

ا - لا وجه لدعوى بعض الناس وجلهم من العلمانيين الذين لا يوالون الإسلام ولا المسيحية: أن الاتجاه إلى الحل الإسلامي والشرع الإسلامي ينافي مبدأ الحرية لغير المسلمين، وهو مبدأ مقرر دوليا وإسلاميا، فقد نسوا أو تناسوا أمرا أهم وأخطر، وهو أن الإعراض عن الشرع الإسلامي والحل الإسلامي من أجل غير المسلمين وهم أقلية ـ ينافي مبدأ الحرية للمسلمين في العمل بما يوجبه عليهم دينهم، وهم أكثرية ، بل الواقع أن المسلمين ليسوا أحرارا ولا مخيرين في العمل بموجب شريعتهم، إذ هو فريضة عليهم من ربهم .

وإذا تعارض حق الأقلية وحق الأكثرية، فأيهما نقدم؟

إن منطق الديموقراطية \_ التي يؤمنون بها ويدعون إليها \_ أن يقدّم حق الأكثرية على حق الأقلية .

هذا هو السائد في كل أقطار الدنيا، فليس هناك نظام يرضى عنه كل الناس، فالناس خلقوا متفاوتين مختلفين. وإغا بحسب نظامٍ ما أن ينال قبول الأكثرية



ورضاهم، بشرط ألا يحيف على الأقلية ويظلمهم، ويعتدى على حرماتهم، وليس على المسيحيين ولا غيرهم بأس ولا حرج أن يتنازلوا عن حقهم لمواطنيهم المسلمين ليحكموا أنفسهم بدينهم، وينفذوا شريعة ربهم حتى يرضى الله عنهم.

ولو لم تفعل الأقلية الدينية ذلك، وتحسكت بأن تنبذ الأكثرية ما تعتقده دينا يعاقب الله على تركه بالنار، لكان معنى هذا أن تفرض الأقلية دكتاتورية على الأكثرية، وأن يتحكم مثلا خمسة ملايين أو أقل، في ستين مليونا أو أكثر. وهذا ما لا يقبله منطق ديني ولا علماني.

٢ ـ وهذا على تسليمنا بأن هنا تعارضا بين حق الأكثرية المسلمة وحق الأقلية غير
المسلمة .

والواقع أنه لا تعارض بينهما. فالمسيحى الذى يقبل أن يحكم حكما علمانيا لادينيا، لا يضيره أن يحكم حكما إسلاميا. بل المسيحى الذى يفهم دينه ويحرص عليه حقيقة، ينبغى أن يرحب بحكم الإسلام، لأنه حكم يقوم على الإيمان بالله ورسالات السماء، والجزاء فى الآخرة. كما يقوم على تثبيت القيم الإيمانية، والمثل الأخلاقية، التى دعا إليها الأنبياء جميعا، ثم هو يحترم المسيح وأمه والإنجيل، وينظر إلى أهل الكتاب نظرة خاصة، فكيف يكون هذا الحكم بطابعه الربانى الأخلاقي الإنساني مصدر خوف وإزعاج لصاحب دين يؤمن بالله ورسله واليوم الآخر؟ على حين لا يزعجه حكم لاديني علماني يحتقر الأديان جميعا، ولا يسمح بوجودها إن سمح إلا في ركن ضيق من أركان الحياة؟!

من الخير للمسيحى المخلص أن يقبل حكم الإسلام، ونظامه للحياة، فيأخذه على أنه نظام وقانون ككل القوانين والأنظمة، ويأخذه المسلم على أنه دين يرضى به ربه، ويتقرب به إليه.

ومن الخير للمسيحى ـ كما قال الأستاذ حسن الهضيبي رحمه الله ـ أن يأخذه المسلمون على أنه دين، لأن هذه الفكرة تعصمهم من الزلل في تنفيذه، وعين الله ترقبهم، لا رهبة الحاكم التي يمكن التخلص منها في كثير من الأحيان(١).

<sup>(</sup>١) من رسالة (دستورنا) للأستاذ حسن الهضيبي المرشد العام للإخوان المسلمين.



ومن هنا رحب العقلاء الواسعو الأفق من المسيحيين بالنظام الإسلامي بوصفه السد المنيع في وجه المادية الملحدة التي تهدد الديانات كلها على يد الشيوعية العالمية ، كما نقلنا ذلك من كلام العلامة فارس الخوري(١).

وأود أن أصحح هنا خطأ يقع فيه كثيرون، وهو الظن بأن القوانين الوضعية المستوردة من الغرب المسيحى قوانين لها رحم موصولة بالمسيحية، فهذا خطأ مؤكد، والدارسون لأصول القوانين ومصادرها التاريخية يعرفون ذلك جيدا. بل الثابت بلا مراء أن الفقه الإسلامي أقرب إلى المسيحية والمسيحيين في أوطاننا من تلك القوانين، لأصوله الدينية من ناحية، ولتأثره بالبيئة المحيطة التي هم جزء منها.

٣- والإدعاء بأن سيادة النظام الإسلامي فيه إرغام لغير المسلمين على ما يخالف
دينهم: إدعاء غير صحيح.

فالإسلام ذو شعب أربع: عقيدة، وعبادة، وأخلاق، وشريعة. فأما العقيدة والعبادة فلا يفرضهما الإسلام على أحد. وفي ذلك نزلت آيتان صريحتان حاسمتان من كتاب الله: إحداهما مكية والأخرى مدنية، في الأولى يقول تعالى مخاطبا رسوله الكريم عين : ﴿ أَفَأَنتَ تُكُرِهُ النَّاسَ حَتَّىٰ يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ (يونس مخاطبا رسوله الكريم عين : ﴿ أَفَأَنتَ تُكُرِهُ النَّاسَ حَتَّىٰ يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ (يونس مهخاطبا رسوله الكريم عين الله وتعالى في أسلوب جازم: ﴿ لا إِكْراه فِي الدِّينِ ﴾ (البقرة: ٢٥٦).

وجاء عن الصحابة في أهل الذمة: «اتركوهم وما يدينون».

ومنذ عهد الخلفاء الراشدين، والبهود والنصارى يؤدون عباداتهم ويقيمون شعائرهم، في حرية وأمان، كما هو منصوص عليه في العهود التي كُتبت في عهد أبي بكر وعمر، مثل عهد الصلح بين الفاروق وأهل إيلياء (القدس).

ومن شدة حساسية الإسلام: أنه لم يفرض الزكاة ولا الجهاد على غير السلمين، لما لهما من صبغة دينية، باعتبارهما من عبادات الإسلام الكبرى ـ مع أن الزكاة ضريبة مالية، والجهاد خدمة عسكرية ـ وكلفهم مقابل ذلك ضريبة أخرى على

<sup>(</sup>۱) انظر: كلامه في كتابنا (بينات الحل الإسلامي) ص ٢٥٨ ـ ٢٦١، ورسالتنا الأقليات الدينية والحل الإسلامي). وفارس الخوري من كبار الشخصيات المسيحية، وقد كان رئيس وزاء سورية في بعض الأوقات.



الرءوس، أعفى منها النساء والأطفال والفقراء والعاجزين، وهي ما يسمى (الجزية).

ولتن كان بعض الناس يأنف من إطلاق هذا الاسم، فليسموه ما يشاءون. فإن نصارى بنى تغلب من العرب طلبوا من عمر بن الخطاب: أن يدفعوا مثل المسلمين صدقة مضاعفة ولا يدفعوا هذه الجزية، وقبل منهم عمر، وعقد معهم صلحا على ذلك، وقال في ذلك: هؤلاء القوم حمقي، رضوا بالمعنى، وأبوا الاسم!(١).

أما شعبة الأخلاق فهي ـ في أصولها ـ لا تختلف بين الأديان السماوية بعضها وبعض .

بقيت شعبة الشريعة بالمعنى الخاص: معنى القانون الذين ينظم علائق الناس بعضهم ببعض: علاقة الفرد بأمته، وعلاقته بالمجتمع، وعلاقته بالدولة ، وعلاقة الدولة بالرعية، وبالدول الأخرى.

فأما العلاقات الأسرية فيما يتعلق بالزواج والطلاق ونحو ذلك، فهم مخيرون بين الاحتكام إلى دينهم والاحتكام إلى شرعنا، ولا يجبرون على شرع الإسلام.

فمن اختار منهم نظام الإسلام في المواريث مثلا ـ كما في بعض البلاد العربية ـ فله ذلك، ومن لم يرد فهو وما يختار .

وأما ما عدا ذلك من التشريعات المدنية والتجارية والإدارية ونحوها فشأنهم في ذلك كشأنهم في أية تشريعات أخرى تقتبس من الغرب أو الشرق، وترتضيها الأغلبية.

وبعض المذاهب الإسلامية لا تلزم أهل الذمة أو غير المسلمين بالتشريع الجنائي مثل إقامة الحدود والعقوبات الشرعية، كقطع يد السارق، وجلد الزاني أو القاذف، ونحو ذلك. وإنما فيها التعزير.

وتستطيع الدولة الإسلامية الأخذ بهذا المذهب إذا وجدت فيه تحقيق مصلحة، أو درء مفسدة، كما فعلت ذلك جمهورية السودان الإسلامية، بالنسبة للمناطق التي تسكنها أغلبية غير إسلامية.

(١) انظر: المغنى لابن قدامة ج٩ م ٣٣٥، ٣٣٦ط. مطبعة العاصمة، شارع الفلكي بالقاهرة.



ومن هنا كان لأهل الذمة محاكمهم الخاصة يحتكمون إليها إن شاءوا، وإلا لجئوا إلى القضاء الإسلامي، كما سجل ذلك التاريخ.

وبهذا نرى أن الإسلام لم يجبرهم على ترك أمر يرونه في دينهم واجبا، ولا على فعل أمر يرونه عندهم حراما، ولا على اعتناق أمر ديني لا يرون اعتناقه بمحض اختيارهم.

كل ما في الأمر: أن هناك أشياء يحرمها الإسلام مثل الخمر والخنزير، وهم يرونها حلالا، والأمر الحلال للإنسان سعة في تركه، فللمسيحي أن يدع شرب الخمر ولا حرج عليه في دينه، بل لا أظن دينا يشجع شرب الخمور، ويبارك حياة السكر والعربدة، وكل ما في كتبهم: أن قليلا من الخمر يصلح المعدة، (١) ولهذا اختلف المسيحيون أنفسهم في موقفهم من الخمر والسكر.

وكذلك بوسع المسيحى أن يعيش عمره كله ولا يأكل لحم الخنزير، فأكله ليس شعيرة في الدين، ولا سنة من سنن النبيين، بل هو محرم في اليهودية قبل الإسلام. ومع هذا نرى جمهرة من فقهاء الإسلام أباحوا لأهل الذمة من النصارى أن يأكلوا الخنزير، ويشربوا الخمر، ويتاجروا فيهما فيما بينهم، وفي القرى التي تخصهم، على ألا يظهروا ذلك في البيئات الإسلامية، ولا يتحدّوا بها مشاعر المسلمين. وهذه قمة في التسامح لا مثيل لها(٢).

ومنذ عدة سنوات دعيت من قبل نقابة الأطباء في مصر لندوة حول (المشروع الحضاري الإسلامي) في (دار الحكمة) بالقاهرة، وكان المفروض أن يشاركني أحد الأساتذة المعروفين، (٣) ولكنه اعتذر، فانفردت بإلقاء الموضوع، وبيان مقومات مشروعنا الحضاري الإسلامي والذي يعمل على إصلاح الفرد، وإسعاد الأسرة، وترقية المجتمع، وبناء الأمة الفاضلة، وإقامة الدولة العادلة، وإنشاء عالم متعارف وعلاقات إنسانية سوية.

<sup>(</sup>١) هو من أقوال بولس، وليس من قول المسيح عليه السلام.

<sup>(</sup>٢) انظر: فصل (الأقليات الديئية والحل الإسلامي) من كتابنا (بينات الحل الإسلامي وشبهات العلمانيين والمتغربين). وقد نشرت في رسالة مستقلة، من (رسائل ترشيد الصحوة)، وانظر أيضاً: كتابنا (غير المسلمين في المجتمع الإسلامي).

<sup>(</sup>٣) هو الأستاذ إسماعيل صبرى عبدالله وزير التخطيط في عهد عبدالناصر، ومن ممثلي الفكري اليساري في مصر.



وبعد ذلك كانت أسئلة ونقاشات وتعليقات. وكان من أبرز هذه الأسئلة: سؤال من الأخ الدكتور جورج إسحق الذى سأل بصراحة: أين موقعنا، يا دكتور قرضاوى ـ نحن الأقباط فى هذا المشروع؟ هل نظل أهل ذمة؟ أو نحن مواطنون؟ هل ستطالبنا بدفع الجزية أو ندفع ما يدفع المسلمون؟ هل نحرم من وظائف الوطن أو يأخذها من يستحقها منا بأهليته؟ . . إلخ هذا النوع من الأسئلة .

وقلت للدكتور إسحاق: إن المشروع الحضارى هو لأهل دار الإسلام جميعا، المسلمين منهم وغير المسلمين، وفقهاء المسلمين متفقون على أن أهل اللمة من أهل (أهل الدار) أى دار الإسلام، وإن لم يكونوا من (أهل الملة) ومعنى أنهم من أهل الدار: أنهم مواطنون، ينتمون إلى الوطن الإسلامي، فهم مسلمون بحكم انتمائهم إلى الدار، أو الثقافة والحضارة. وهذا ما عبر عنه الزعيم المصرى القبطى المعروف مكرم عبيد حين قال: أنا نصراني دينا، مسلم وطنا! وهذا ما قلته للدكتور لويس عوض حين زارنا في الدوحة مشاركا في إحدى الندوات، وطلب منى أن أعقب على الندوة، فقلت له: أنا مسلم بمقتضى العقيدة والملة، وأنت مسلم بمقتضى الثقافة والحضارة. ومعنى هذا أن المسبحي المصرى أو العربي يحمل (الجنسية الإسلامية) أي جنسية (دار الإسلام)، وهو بحكم عروبته وثقافته يحمل (الانتماء الثقافي والحضاري) لأمة الإسلام.

وكلمة (الذمة) كثيرا ما تُفهم خطأ، ويظن بعض الناس أنها كلمة ذم أو انتقاص، مع أن معناها: العهد والضمان أى أنهم في عهد الله ورسوله وجماعة المسلمين وفي ضمانهم، لا يجوز أن ينتقض عهدهم أو تخفر ذمتهم من أحد.

وإذا كانت كلمة (أهل الذمة) تؤذى الأقباط وأمثالهم، فإن الله لم يتعبدنا بها، وقد حلف الخليفة الثانى عمر بن الخطاب ما هو أهم منها، (كما ذكرنا من قبل) وهو كلمة (الجزية) المذكورة في القرآن، حين طلب بنو تغلب ذلك، وقالوا: يا أمير المؤمنين، نحن عرب، ونأنف من كلمة (جزية) ونريد أن تأخذ منا ما تأخذ باسم الزكاة أو الصدقة، كما تأخذ من المسلمين، فقبل منهم ذلك، ونظر إلى أصحابه وقال: هؤلاء القوم حمقى، رضوا بالمعنى، وأبوا الاسم (١).

(١) انظر: كتابنا (السياسة الشرعية في ضوء نصوص الشريعة ومقاصدها) ص ٢١٦ نشر مكتبة وهبة.



وفي عصرنا يتأذى إخواننا من المسيحيين وغيرهم من هذه التسمية، فلا مبرر للإصرار على بقائها، والعبرة للمقاصد والمعاني لا للألفاظ والمباني.

ولقد ذهبت من قديم في كتابي (فقه الزكاة)(١) إلى أن ولى الأمر المسلم يجوز له أن يأخذ من غير المسلمين في الدولة الإسلامية ضريبة تساوى فريضة الزكاة، ولنسمها (ضريبة التكافل) توحيدا للميزانية والإجراءات بين أبناء الوطن الواحد والدار الواحدة، وأيدت ذلك بأدلة شرعية من داخل الفقه الإسلامي، وهذا ما أخذت به جمهورية السودان منذ عهد نميرى.

وقد ذكرت في (فقه الزكاة)(٢) أن من فقهاء المسلمين عددا أجازوا دفع الزكاة لغير المسلمين، وقد نقل ذلك عن عمر رضي الله عنه.

و مما يذكره التاريخ أن عناصر من أهل الكتاب أسهمت في بناء الحضارة الإسلامية أيام ازدهارها، لا تزال أسماء بعضهم معروفة مشهورة، ولم يمنعها دينها أن يكون لها دور تؤديه في خدمة العلوم والفنون والصناعات المختلفة.

ولقد وصل بعضهم إلى منصب الوزارة (وزارة التنفيذ)، وهو ما قرره القاضى الماوردي وغيره من فقهاء السياسة الشرعية.

والعامل المهم هنا هو: وجود الثقة المتبادلة بين الفريقين، وألا يتطلع غير المسلمين إلى المناصب التي لها طبيعة دينية، كما لا يجوز للمسلمين أن يتدخلوا في الشنون الدينية لغير المسلمين، أو يضيقوا عليهم فيها بغير حق.

والأصل العام في التعامل هو هذه القاعدة التي يتناقلها المسلمون خاصتهم وعامتهم: لهم ما لنا، وعليهم ما علينا.

وهذا، فيما عدا ما اقتضاه الاختلاف أو التميز الديني بطبيعة الحال لكل من الطرفين، فهم غير مطالبين بالصلاة ولا بالصيام ولا بزكاة الفطر ولا بالكفارات، ولا بالحج وغيرها من فرائض الإسلام.

ومن المهم جدا أن يكون من حق الأكثرية الملمة أن تحتكم إلى شريعة ربها،

<sup>(</sup>١) جـ ١/ ١١٢ \_ ١١٧ طبعة وهبة الحادية والعشرون.

<sup>(</sup>۲) جـ ۲/ ۲۱۷ ـ ۱۱۷.



وتطبقها في شئونها، على ألا تحيف على حقوق الأقلية. ويجب على الأقلية ألا تضيق صدرا بذلك، وهو ما كان عليه الأقباط طوال العصور الماضية والحديثة، قبل كيد الاستعمار ومكره، ولم نرهم يتبرمون بالنص على أن دين الدولة الإسلام، بل رأيت كثيرا من عقلاء المسيحيين في مصر وفي غيرها طالبوا مخلصين بوجوب تطبيق الشريعة وأحكامها وحدودها، ورأوا في ذلك العلاج الناجع للجرائم والرذائل في مجتمعاتنا.

وكما أن الأقلية رضيت بالقوانين المستوردة من الخارج، ولم تجد في ذلك حرجا، فأولى بها أن ترضى بشريعة الإسلام، فهى قطعا أقرب إلى المثل العليا التي جاءت بها المسيحية من القوانين الأجنبية، ثم هى قوانين (الدار) التي تعيش فيها الأقلية وتتعامل معها، فالمسلم يتقبل الشريعة على أنها دين وانقياد لله، وغير المسلم يتقبلها على أنها قانون ونظام رضيته الأغلبية، شأنه شأن سائر الأنظمة والقوانين.

قلت هذا الكلام أو نحوه في الإجابة عن سؤال د. جورج إسحاق، وصفق الحاضرون إعجابا وقبولا، وبعد انتهاء الندوة، جاء الدكتور إسحاق يشد على يدى، ويقول لى: ليتك يا دكتور قرضاوى تأتى إلى الكنيسة لتقول هذا للأقباط في عقر دارهم، فإن عندهم هو اجس ومخاوف كثيرة من تطبيق شريعة الإسلام، وربحا ساهم في هذا الخوف بعض المتشددين من المسلمين.

وقلت للدكتور: أنا لا أمتنع عن هذا إذا دعيت، والواجب علينا البيان والبلاغ حتى لا تلتبس الأمور، وتفهم الحقائق على غير وجوهها، ويستغل أعداء الأمة ذلك، ليوقدوا نار الفتنة، ويضربوا أبناء الأمة الواحدة بعضهم ببعض، وهم المستفيدون أولا وآخرا.

أما الآراء المتشددة والمضيقة ، والتي تتمسك بحرفية ما جاء في بعض الكتب التي كتبت في زمن غير زمننا ، ولمجتمع غير مجتمعنا ، وفي ظروف غير ظروفنا ، فهي لا تلزمنا ، وقد قرر المحققون من علمائنا : أن الفتوى تتغير بتغير الزمان والمكان والمحرف والحال ، وقد تغير كل شيء في حياتنا كما وكيفا ، عما كان عليه أيام هؤلاء الفقهاء .

وأما حديث «لا تبدءوهم بالسلام، واضطروهم إلى أضيق الطريق» فهذا مقيد



بأيام الصراع والحروب، لا بأيام الاستقرار والسلام، وقد كان بعض الصحابة يقرأ السلام على كل من لقيه من مسلم وغير مسلم، عملا بالأمر بإفشاء السلام.

وهل من المعقول أن يبيح الإسلام للمسلم الزواج بالمسيحية ولا يبيح له أن يسلم عليها؟ وهل يمنع الولد أن يسلم على أمه أو على خاله أو خالته أو جدته؟ وقد أمره الله بصلة الرحم، وإيتاء ذي القربي؟ .

وحسبنا هذا النص القرآني العام المحكم: ﴿ لا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ في الدّينِ وَلَمْ يُخْسِرِجُسُوكُم مِن دِيَارِكُمْ أَن تُبَسِرُوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمَ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ المُقْسَطِينَ ﴾ (الممتحنة: ٨).

#### موقف خطابنا الديني:

لا أذكر أن بعض الخطباء الدينيين لم تتضح لهم هذه المعانى التى ذكرناها موثقة بأدلتها، ولا زالوا يعيشون فى الأفق الضيق، نتيجة لأفهام جامدة فرضتها بعض المدارس الإسلامية التى تجنح إلى الغلو، فى موقفها من الناس، مسلمين وغير مسلمين، فهى تكفر كثيرا من المسلمين، وتعادى غير المسلمين. وتمسكوا بنصوص متشابهات، ولم يردودها إلى المحكمات. وكثيرا ما وضعوا النصوص فى غير مواضعها، أو لم يفهموها فى ضوء أسبابها وملابساتها، ومقاصدها، بل تمسكوا بحرفيه بعض النصوص الجزئية، وأغفلوا المقاصيد الكلية للشريعة.

وعلى المجتهدين بعدهم أن يستأنسوا بها، ويستعبدوا منها باعتبارها تراثا علميا يساعد على الفهم، لا قيدا بمنع من حركة الفكر، وتجديد الاجتهاد.

وفى اعتقادى: أن الأئمة الأقدمين الذين لم نرتض اجتهادهم فى هذه القضية أو فى غيرها: لو تأخر بهم الزمن، ووجدوا فى عصرنا، لكان لهم اجتهاد آخر غير اجتهادهم القديم. فطالما رأيناهم غيروا اجتهادهم فى حياتهم، وغيره أصحابهم من بعدهم، ولم يجد العلماء فى ذلك حرجا ولا غضاضة. ولكل مجتهد نصيب، وإنما لكل امرئ ما نوى.



وقد حرصت على إبراز الوجه الوسطى للخطاب الإسلامى، فإن أكثر ما تشكو منه أمتنا فى مجال الفكر والدعوة والثقافة، هو: الجنوح إلى الغلو والتنطع من ناحية، أو إلى التسيب والانفلات من ناحية أخرى. كما قال الحسن البصرى من قديم: إنما يضيع الدين بين الغالى فيه والجافى عنه، أى المفرط فيه.

وأحمد الله تعالى: أن الله تبارك وتعالى قد وفقنى منذ بدأت الكتابة والتأليف إلى تبنّى نهج الوسطية والاعتدال، القائم على التيسير فى الفتوى والتبشير فى الدعوة، والتجديد فى الدين، والاجتهاد فى الفقه، والتسامح مع الأخر، والسلام مع المسالم، والجهاد للمعتدى. وليس هذا النهج وليد أحداث ١١ سبتمبر (٢٠٠١) ولا رد فعل بأيّ وجه.

وهو ليس نهجى وحدى، بل هو نهج المجددين والمصلحين من قبلنا: محمد عبدالله عبده ورشيد رضا، وجمال الدين القاسمى، ومحمود شلتوت، ومحمد عبدالله دراز، ومحمد يوسف موسى، وحسن البنا، وعبدالحميد بن باديس، والبشير الإبراهيمى، وعلال الفاسى، ومصطفى السباعى، ومحمد المبارك، ومصطفى الزرقا، وعلى الطنطاوى، ومحمد الغزالى، وسيد سابق، إلى المعاصرين وهم كثر في أنحاء العالم الإسلامى لا أستطيع أن أذكرهم جميعا. وكلهم أسماء تتبنى نهج التسامح والسلام والاعتدال والتجديد، وهو ما ينهض به تيار الوسطية الذى تحدثت عنه بأقدار متفاوتة. ولكنها جميعا تشترك في الاتجاه العام لهذا التيار الذي عثل القاعدة العريضة في الأمة.

صحيح أن تيار الغلو والتشدد عالى الصوت، ولكنه لا يمثل في الواقع إلا أقلية في المسلمين، وإنما أبرزه الإعلام الغربي، والإعلام العربي والإسلامي، كما أبرزه كثرة المظالم التي تقع على المسلمين من الصهيونية العالمية، المؤيدة من الصلبيبية الغربية، التي يمثلها الآن: اليمين المسيحي المتطرف في أمريكا، والذي أعلن الحرب على الإرهاب) ووقف على الإسلام والمسلمين في كل مكان تحت عنوان (الحرب على الإرهاب) ووقف مساندا للعدوان الإسرائيلي على الفلسطينيين على كل صعيد، بالمال والسلاح والفيتو.

ولهذا طالبنا الأمريكان وغيرهم الذين يطالبوننا بتغيير خطابنا الديني: أن



يراجمعوا هم أيضا خطابهم الديني، الذي يتبناه اليمين المسيحي المتطرف في الولايات المتحدة، ويقوم على تفسيرات تبرر اغتصاب أرضنا بالباطل، وتشريد أهلها بالقوة الغاشمة، وهي تفسيرات يخالفه فيها عامة المسيحيين، فنحن نطالبهم أن يغيروا خطابهم القائم على الاستعلاء واستباحة حرمات الآخرين.

﴿ رَبَنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلُنَا رَبَّنَا وَالرَّحْمَنَا أَنتَ اللَّهِ وَاعْفَ عَنَا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمَنَا أَنتَ مَوْلَانَا فَانصُرْنَا عَلَى الْقُومُ الْكَافِرِينَ ﴾ (البقرة: ٢٨٦).







## الفهـــرس

| ۸  | من الدستور الإلهي                                            |
|----|--------------------------------------------------------------|
| Ü  | من مشكاة النبوة                                              |
| ٧  | مقىلمة مقالمة                                                |
| ٩  | خطابنا اللبث في عصر المراة قرينها عربيه بريم                 |
| 10 | خطابنا الديني في عصر العولمة. تمهيد: هل يتغير الخطاب الديني؟ |
| 10 | المقتصود بالخطاب الديني أو الإسلامي                          |
| ۱٧ | هل يتغير الخطاب من عصر إلى آخر                               |
| 71 | القرآن نفسه دليل تغيير الخطاب                                |
| 27 | مشروعية تمجليد البدين                                        |
| ۲٤ | ترشسيد الصسحوة                                               |
| ۲۸ | نهج الخطاب الديني كما رسمه القرآن                            |
| 49 | معالم المنهج المطلوب للدعوة للخطاب الديني                    |
| 44 | ١ ـ الدعوة واجب كل مسلم                                      |
| ۲. | ٢ ـ دعسوة ربانية إلى منهج الله                               |
| ۳, | ۳- دعوة الناس بأسلوبي الحكمة والموعظة                        |
| ۲۱ | أسلوب الحكمة                                                 |
| ٣٧ | أسلوب الموعظة الحسنة                                         |
| ٤٠ | ٤ ـ حوار المخالفين بالتي هي أحسن                             |
| ٤٣ | الأدعية الاستفرازية                                          |
|    | «غير المسلمين» بدل «الكفار»                                  |
|    | «مواطنون» بدل «أهل الذمة»                                    |
|    | التعبير بالأخوة عن العلاقات الإنسانية                        |
|    | · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                          |



| ٤٩      | احقاد القردة والخنازير                                   |
|---------|----------------------------------------------------------|
| ۰       | تحريف الإسلام مرفوض                                      |
| ٥٤      | فصائص خطابنا الإسلامي في عصر العولمة                     |
| ٥٦      | ١ ـ يؤمن بالله ولا يكفر بالإنسان                         |
| ٦٤      | موقف خطابنا الديني                                       |
| 70      | ٢ ـ يؤمن بالوحى ولا يغيب العقل                           |
| ۲۷      | موقف خطابنا الديني                                       |
| ٧٩      | ٣_يدعو إلى الروحانية ولا يهمل المادية                    |
| ٧4      | ماذا يعني الجانب الروحي                                  |
|         | لا إغفال للجانب المادي. الاهتمام بالدنيا وعمارتها        |
|         | نعم المال الصالح للمرء الصالح                            |
|         | الاستمتاع بالطيبات                                       |
|         | العناية بالجسم                                           |
| ٨٩      | مموقف خطابنا الديني                                      |
|         | ٤ ـ يعنى بالعبادات الشعائرية ولا يغفل القيم الأخلاقية    |
|         | الإسلام أكثر الأديان اهتماما بعبادة الله وحده            |
|         | العبادة المقبولة هي التي تزكي النفس                      |
|         | الأخلاق والفضائل من ثمرات الإيمان                        |
|         | شمول الأخلاق الإسلامية                                   |
|         | عموم الأخلاق في الإسلام                                  |
| • • • • | موقف خطابنا الديني                                       |
| ١       | ٥ - يدعو إلى الاعتزاز بالعقيدة، وإلى إشاعة التسامح والحب |
|         | الدعوة إلى التسامح مع المخالفين. الأساس العقائدي         |
|         | والفكري للتسامح الإسلامي                                 |
|         | دستورالعلاقة مع غيير المسلمين                            |
| 1.0     | الدعسوة إلى الحب                                         |



| 1.7 | موقف خطابنا الليني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.4 | The later North the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 118 | موقف الخطاب الديني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 110 | to the North Media than a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | of the state of th |
|     | المدينتين العالمية ولا يعقل المحلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | الاهتمام بالوافع المحلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 140 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 177 | موقف الخطاب الديني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 144 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 179 | من سسات المعاصرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۱۳۲ | ثبات الأهداف وتطور الوسائل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۳۳ | مر قف الخطاب الديني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 371 | ١٠ ـ يستشرف المستقبل، ولا يتنكر للماضي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٣٢ | القران الكريم والمستقبل القران الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۲۲۱ | الرسول والمستقبل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۱۳۸ | لايتنكر للمساضى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٤. | مسوقف خطابنا الديني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 121 | ١١ ـ يتبنى التبسير في الفتوى والتبشير في الدعوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 131 | ترجيح التبسير على التعسير في الفقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 188 | التشديد في الأصول. التبشير في الدعوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 187 | موقف خطابنا الديني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٤٨ | ۱۲ ـ ينادن بالاجتهاد و لا يتعلى الثوابت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 101 | معالم وضوابط للاجتهاد المعاصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٥٧ | موقف خطابنا الديني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | ١٣ ـ بنكر الإرهاب الممنوع ويؤيد الجهاد المشروع١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۸۵۱ | الإرهاب المرفوض والإرهاب المفروض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |



| 177 | الإرهاب طاهرة عالميه الإرهاب طاهرة عالميه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |    |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 177 | الجهاد المشروع ومعناه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |
| 371 | مراتب الجهاد وأنواعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    |
| 177 | الجهاد بمعنى القتال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    |
| ۱۷۰ | رغبة الإسلام في السلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |
| ۱۷۱ | موقف خطابنا الديني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
| ۱۷۳ | _ينصف المرأة ولا يجور على الرجل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١٤ |
| ۱۷۳ | الإسلام يحرر المرأة من ظلم الجاهلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    |
| ۱۷٤ | الإسلام ينصف المرأة إنسانا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |    |
| ۱۷۷ | المرأة بنتا. المرأة زوجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |
| ۱۸۰ | المرأة أما المرأة أما المراء المراء المراء أما المراء المرا |    |
| ۱۸۱ | المرأة عضوا في المجتمع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |    |
| ۱۸۲ | خطابنا الديني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |    |
| ۱۸٤ | _ يحفظ حقوق الأقلية ولا يحيف على الأكثرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ١٥ |
| ۱۸٥ | كيف تحل مشكلة الأقليات الدينية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |    |
| ۱۹۳ | موقف خطابنا الديني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
| 190 | خـاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |    |





رقم الإيداع ٢٠٠٣/ ٢٠٣٢ الترقيم الدولي x - 1021 - 977 - 977

## مطابع الشروقب

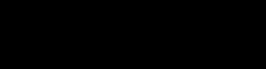
لقاهرة (۸ شارع سيبويه المصرى ـ ت-۲۰۲۳۹۹ ـ فاكس (۲۰۲۷۵۱ (۲۰) بيروت : ص.ب: ۵۰۲۷۸ هاتف : ۵۰۸۵۹ ۸۱۷۲۱۳ مؤلكس : ۵۷۷۲۸ (۱۰)











# خطرش الإسلامي في عصر العولمة

كتب كثيرون يطالبون بوجوب المراجعة لخطابنا الديني الإسلامي، وخصوصا بالنسبة للآخر، ونظرتنا إليه، وموقفنا منه.

وهذا الكلام بعضه حق، وبعضه باطل، وبعضه حق أريد به باطل. إننا نرحب بتجديد الخطاب الدينى، و الارتقاء به، و تطويره إلى ما هو أحسن و أمثل: فكرة و أسلوبا. ولكنا نحذر من خطورة التنادى المستمر بتغيير الخطاب الديني الإسلامي في هذا الوقت خاصة، ولا سيما من أقلام مشبوهة، لا يهمها أمر الدين ولا أهله، وليس لله ولا للآخرة مكان في حياتها الفكرية أو السلوكية.

فالواقع أننا نخشى من تيارين كلاهما أشد خطرا من الآخر:

١ ـ تيار الغلو والتشدد والتنطع، الذي يريد أن يضيق على الأمة ما وسم

٢ ـ وتيار الانفلات والتسيب، الذي اتخذ إلهه هواه، فلا يتقيد بيستند إلى إمام معتبر.

لهذا كان على أهل العلم والدعوة، أن يقولوا كلمتهم، ويبينوا و وعليهم أن يعضوا بالنواجذ على الحق الذي ائتمنهم الله عليه، م بحبل الله المتين. يبلغون رسالات الله ويخشو نه ولا يخشون أحد





# دار الشروقــــ





## To: www.al-mostafa.com