



### دائرة المعارف الاسلامية

### الج\_للالول

فيه ٦٧٠ مقالا فى لدين و لحكمة والادب والتاريخ والجغرافيـــــة وغيرها من العلوم والفنون مرتبة على حروف لمعجم

> يغنيك عن مثات من الكتب والمراجع وبديك لى مصادر الثقافة الاسلامية .

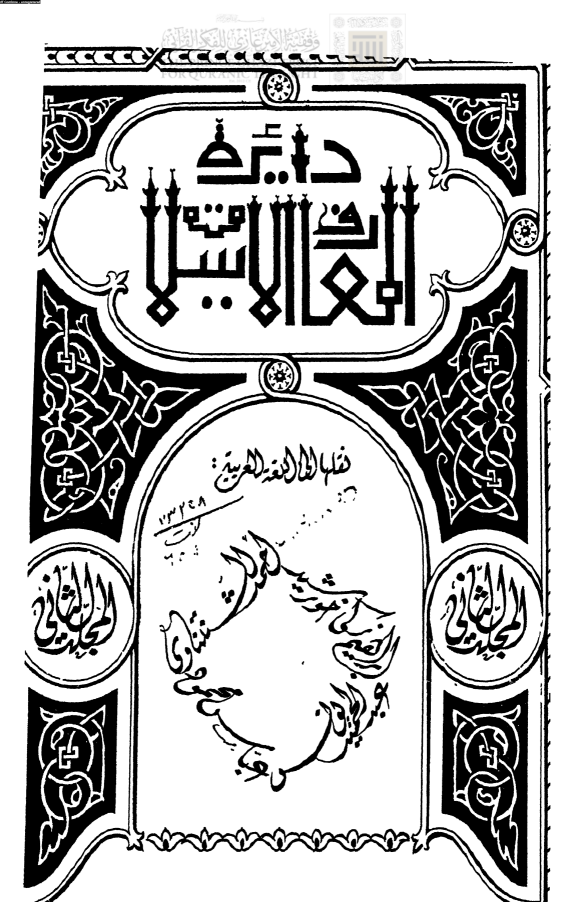
### العيدد محسلود

فبادر لي الإشتراك

ثمن نجموعة مجدة تجيدا فاخرا 1.0 مائة قرش ـ عدا أجرة البريد ضه من لمجنة ـ ٣٠ شارع نوبار باشا بمصر ـ تليفون ٤١٣٧٥ . ومن جميع المكاتب

غلاف المجــــلد الأول

عدت محمه غره الأعداد العشرة التي يتألف منها المجلد الاول وهو آية في لفن و خمال وتجديد في عالم الطباعة مص تمنه ١٣ تنا عندر فرشد دخل القطر وثلاثة شلنات خارج القطر ويطب من المجنة













ریداهٔ ۱۱ نشت ترجی دانرهٔ المعارف الأسبوب مستخطیعت ۱۹۲۰، ۱۹۲۰ ۲

حضرة صاحب السمو الامير الجليل عمر طوسون اعترافا بفضله وتشجيعه





« ارزؤ وط »: شعب من الجنس الآرى يعرف عند الاوربيين باسم الالبان. يسكن البلاد الواقعة على الشاطى الشرقي للبحر الادرياتي ، ويخضع جزؤه الواقع بين خطى عرض ٣٩° و٤٣° شمالا للعثمانيين. والحدود الشرقية لهذه البلاد تمتاز بسلسلة مرتفعة من الجبـــال يعرف جنوبها باسم « بندى » أو « جراموس » Grammos وشمالها باسم « شار » Shar . على أنه يجب أن ندخل في ٰ هذه الجبال وهي : مناستير وكسرى ( کوستوری) ویرلپه ( بریلیب ) وقالقاندان وأسكوب ويرشتينه، وكذلك أقالم إيفرانيه والقفاج وكورشنلي التى أخذت من الترك منذ ثلاً ثين سنة وضمت إلى الصرب، وكلها تمتد بين خطى طول ٩٩° و ٢٢° شرقاً . وألبانيا مثلث غير منتظم الإضلاع قاعدته الخطالممتد بين دلسنيو وحدود بلاد البلغار ورأسه خليج پرفیزه، و تبلغ مســاحته نحو ۲۲۵۰۰ کیلو متر مربع.

ا — جغرافيتها : وألبانيا بلاد جبلية يصعب العيش فيها ، تتألف من سلاسل جبلية متقاربة كل التقارب تمتد من الشمال والشمال الغربي إلى الجنوب والجنوب الشرق، تتخللها وديان طولية . ومع ذلك فان الجبال في الشمال منها تنحرف عن اتجاهها الطبيعي فتمتد من الغرب والجنوب الغربي إلى الشرق

والشمال الشرقي . ونجد في هذه الجبال أكثر مرتفعات ألبانيا المعروفة باسم د جبال الآلب الالبانية الشمالية، وهي غير معروفة كل المعرفة ، وفيها قمم لايزيد ارتفاعها كثيراً على ثلاثة آلاف متر فوق سطح البحر. وأعلى جبل في قلب هذه البلاد هو جبل ليوباتين في سلسلة جيالشار. (٢٥١٠ أمتار) .ومن الجيال المشهورة فيها جبل طومور ( ٢٤١٣ مترأ ) الواقع إلى شرق برات ، وتتوج قته خرائب معبد قديم يقدسه أهل هذه الناحية الذين يعتقدون أنه بقايا وقير عباس، (توفي عام ٦٨٠م) اين الخليفة على . ولما كان الرعد يقصف من حين إلى آخر فى أرجاء هذا الجبل، فقد نشأت بين أهل هذه الناحية منذ القدم عادة توقع الخير والشر من هذا الرعد . وتتعاقب على طول شاطئ البحر الأدرياتي عـــدة سهول خصبة ، وهي إما سهول تنساب نحو البحر كسممل موزيكه وهو أكثر السهول اتساعاً ، أو سهول يفصلها عن البحر سلسلة من الجبال القليلة الارتفاع كسهل أشقودره المسمى في جزئهالشرقي باسم زادريم. ويحف الشاطىء ابتداء من رأس جلوسه Glossa إلى الجنوب سلسلة من الجبال يزيد ارتفاع قممها على ألغي متر . أما الجهات الشرقية من ألبانيا فطبيعتها الجغرافية تشابه طبيعة بلاد مقدونيا. وذلك لوجود سهول واسعة كسهول متويه (في أعلى وادي نهر درين الابيض) وقوصوه وقالقاندلن . ويوجد في بعض هذه السهول

## THE PRINCE GH THE PRINCE GH THE PRINCE GH THE PRINCE GH THE PRINCE THOUGHT

بحيرات ، كسهلى أوخرى وپرســـپه ، بينها تنتشر المستنقعات فى الإجزاء الجنوبية من سهل مناستير .

البحار والأنهار: ويتأثر بعض بلاد ألبانيا بالبحر الادرياتي، وبعضها ببحر إبجه، والبعض الآخر بخط تقسيم مياه البحر الاسود ﴿ بنهرى لم وإيبارُ اللذين يصبان فى نهرى درين ومورّاوه). وأنهار هذه البلاد متقاربة ومياهما بصفة عامة وغزيرة . ولا يصلح من أنهارها للملاحة إلا القليل مثل نهر بويانه إلى أشقودره ، ونهر آرته (بالتركية : نارده) حتى المدينة المعروفة بالاسم نفسه .كذلك لاتصلح وديان هذه الأنهار للمواصلات لضيقهاً. وأهم الانهار التي تصب في البحر الأدرياتي نهر درين الذي يفوق غيره اتساعا وسرعة ، وهو يتكون من اتحاد نهر درين الأسود (قره درين وبالألبانية درين إيزى ) الذي ينبع من بحيرة أوخرى ونهر درين الأبيـض (آق.درين، وبالألبانية درين إيبارذ ) ، إلا أن مياه هذا النهر بجرى معظمهـا اليوم نحو بويانه جنوبى أشقودره بوســــاطة فرع تكون عام ١٨٥٨ – ١٨٥٩ . ويوجد إلى جنوبه أنهسار: ماط وآرزان واشكوميين وسمان وفيوسه وقلاموس. ويوجد في ألبانيـــــا كذلك المجرى الأعلى لنهر فاردار الذي يصب فى خليج سالونيك، وكذلك فرعه المسمى لبناج الذى يتصل فرعمنه بنهر ستنيجه،وهو النهر الذي يصب فى نهر آيبار أحد فروع موراوه . وفى

ألبانيا بحيرات متسعة كانت قديماً منخفضات أو فوهات براكين: فهناك بحيرة أشقودره التي تبلغ مساحتها ٣٥٦ كيلو مترا مربعا نصفها تابع لتركيا ونصفها الآخر للجبل الاسود. ويخرج منها نهر بويانه الذي يصب في الأدرياتي. وهناك كذلك بحيرات أوخرى (٢٧٠ كيلو مترا مربعا) وپرسبه (٤٤٠ كيلو مترا مربعا) وپرسبه (٤٤٠ كيلو بحيرة يانينا. ويوجد في أقصى الشهال بحيرة بلاقا التي يخترقها نهر ليم. ويجب أن نذكر بلاقا البحيرات المالحة كبحيرة بوترينو.

ومناخ ألبانيا صحى بوجه عام ، معتدل عند الشاطيء وشديد البرودة عند الجبال الداخليةالتي تغطيهاالثلوج بضعة أشهركلعام. وتكثرحمي الملاريا طوال العام في شواطي. ألبانيــا العليــا أى فى نواحى دورس ونهر بويانه . والسلاسل الجبليـة في ألبانيا قاحلة حجرية لا تنتج محصـــولا ما ، والسهول والوديان لاتزيد عنها خصوبة إلا قليلا . ولكن سهل موزيكه شديد الخصوبة . ويكثر الأرز والليمون والبرتقال والرمان والكروم والتين والزيتون والبطيخ وغيرها من ثمار المناطق الجنوبية فى الاعليم الجنوبي الغربى من ألبانيا المعروف باسم تشامليك . ويشبه سهل قوصوه أواسط أوربا في جودة ثماره . وتصدر ألبانيا في أعوام الرخاء بعض محصولاتها من الجويدار والقرطم والذرة، ولكنها فى أعوام الجدب لاتكاد محصولاتها

# THE PRINCE GHAZU BUST FOR QURANIC THE OGHT

تقوم باود سكانها ` وفيها غابات من أشجار الصنوبر والزان والشربين . وأهم هذه الأشجار صنف جيد من البلوط تصدر كميات كبيرة منه إلى فرنسا.

وأهم غذاء الأهالى الذرة والأغنام التى يربونها . وقطعان الخراف والمساعز كثيرة جدا إلى حد أنهم فى الشتاء يخرجون بها إلى سهول تساليا المنخفضة . وتوجد فى غابات ألبانيا التى لم يحتزها أوربى بعد، كثير مرسحيوانات الصيد التى أصبحت نادرة الوجود (مثل الحنازير البرية والدبيسة والذئاب والتياتل).

ولا تزال بعض أنواع الحرف الأهلية قائمة حتى اليوم . فصناعة الجلود ما زالت نامية في يانيناو پرزرين وأشقو دره، وهي البلاد التي تتركز فيها الصناعات الوطنية . ويصنع نساء ألبانيا المعاطف المسهاة باسم ه شياق ، التي لا يستطيع ألباني أن يعيش بدونها ، بينها يرتدى سكان الجبال (يعرفون باسم مالسور) لللابس التي يغزلونها من الصوف . ويصنع في پرزرين وجاقو وه بعض الادوات الحديدية في پرزرين وجاقو وه بعض الادوات الحديدية مثل سكاكين المائدة والمقصات والاسلحة المرصعة بالجواهر والاحجار الكريمة وكذلك البنادق .

وموانى ألبانيا من أهم مصادر ثروتها . وتعد پرفيزه وباشا ليمان الواقعتان فى خليج آولونيه أفضل مرافىء تلجأ إليها السفن إبان

العواصف، وتستطيع السفن البخارية كذلك أن تلجأ إلى دراج (بالألبانية دراتش) وهي مدينة قديمة ذات قداسة أخذت تستعيدمكاتها شيئاً فشيئاً ، كما تستطيع أن تلجأ إلى سان جيوفاني دي مدواه ( بالتركية شنكين ) وغالب النوتية هناك من مسلى دلسنيو ـــ وهي الآن قرية من قرى الجبل الأسود ـــ وهم يجوبون البحر الأدرياتى بل ويصلون فى أســــفارهم أحيانا إلى انجاترا ويمتلكون مايقرب من مائة سفينة . على أن التجارة البحرية .. وخاصة تجارة الجلة محصورة في أيدي النمساويين الذين عرفواكيف يتحاشون كل منافسة أجنبيـة . وخاصة المنافسة الإيطالية . وذلك بفضل التنظيم الفائق الذي قامت به شركة «اللويدتريستينو» Lloyd de Trieste ونظامها الدقيق في تحديد أسعار النقل. وليس للا حصاءات التجارية الألبانية شأن يذكر . فنذ عشرين عاما كانت قيمة تجارة يرفيزه الخارجية تبلغ لم ٨ مليون فرنك ، بينها بلغت قيمة تجارة أشقودره خمسة ملايين ونصف من الفرنكات. وتستفيدأ شقو دره ـ باعتبارها منفـــــذا تجاريا ـــ من دخل جمرك بضائع مدينة بودجورتزه في الجبل الأسود . وتمتلك ألبانيا جزءا منطريقين جديدين أحدهما يسير فى وادى ڤاردار فى متروڤيتسه إلى سالونيك ويتفرع منه فرع إلى بلغراد ، والآخر يسير بين سالونيك ومناستير.وتعتبر يرشتينه الموقع الحربى الذي يمكن السيطره منه على الرومللي



الغربي، وكانت فما سبق قبل قيام دولة البلغار عام ١٨٧٨ موقعاً يسهل منه إخضاع كل أقالم الرومللي. والطريق الوحيد الذي يُحتاز البلادُ من أقصاها إلى أقصاها يبدأ من سالونيك ويتهى بيانينا. وهناك طرق أخرى ثانوية هي: ١ ــ من يرزرين في الصرب عن طريق ماريسوفتش ويرشتينه. (والطريق من أشقو درة إلى يرزرين لايمكن سلوكه). ٢ -- من دراج في مق ونيا ( هو الطريق الروماني الحربي الكبير المعروف باسم اجناتيـــه ) عَن طريق السباسان وأوخرى . ٣ ــ من دراج إلى مانينا عن طريق برات وقليسوره . ٤ -من قليسوره إلى يو ترتتو عن طريق تبيلان وإدكري (إرجيرو استرو) هــ من قليسوره إلى البحر عن طريق إيدونات ( بَرَ مثياً ) . وكانت الجسور ــحتى الخشى منها ــ تعتبر إلى وقت قريب شيئـاً زائداً عن الحاجة، وهو أمر ينزل بالتجارة في فصل المطر ضرراً ىلىغاً .

٢ -- السكان : يكاد يصل عدد سكان ولاية ألبانيا بحدودها المعروقة الآن نحو أرنؤوطى وهم السكان الحقيقيون ؛ أما الباقى فمن السترك والإفلاق والبلغار واليونان والصرب والغجر . وقد اجتذب اليونان فى المناطق الجنوبية وخاصة الجنوبية الغربية إلى جانبهم كثيراً من الأفلاق والارنؤوط الذين تحولو المليونانيين خلص أوأنصاف يونانيين،

وذلك بفضل ما أسسوه هناك من المدارس الراقية . ويتكلم الرومان الذين يسكنون سهل بندى لغتهم الأصلية . ويفهم من يقطن منهم فى غرب ألبانيا فيا جاور برات اللغة الألبانية أيضاً . ويرى الارتؤوط فى تحول الأفلاق إلى ألبانيين لحا ودما عنوانا لانتصار القومية الألبانية . ويكثر البلغار فى نواحى مناستير وخاصة فى اسكوب ، بينها يكثر الصرب فيها جاور پرزرين . ولم يبق من غجر ألبانيا الغربية عمن لم يتحول إلى القومية الألبانية إلا القيائل الرحل .

وأصل لفظ أرنؤط Arnaute يرجع إلى بلاد آربري التي تمتد على الشاطيء من كورفو إلى آولونيه، والتي يعرف أهلها باسم آربونه ApBavíτις وصيغته اليونانية هي Arben والصرية Arbanas وقد حرفه الترك فقالوا أرنؤوط ويرسم اليوم كما ينطقــــه أهل استامبول ﴿ أُرْنُودُ ﴾ . وارنؤط هو الاسم الشائع فى بلاد البلغار . ومنالمحتملأن يكونُ سکان آربری قد هاجروا من بلاد آربونه فى شرق دراج . ولا بدأن قدماء اليونان ـــ کا پذھب جستاف میر Gustav Meyer \_ قد اشتقوا لفظ «أليان» من آرين Arben وذلك باستبدال الراء لاما . وبق لفظ ألبان معروفا عند الألبان في القوقاس وإيطاليا الوسطى ، كما أن لفظ ألبانيا شائع اليوم فى أوربا كلها .

ويمتاز الألبانى بوجه عام بطول قامته

واتساع منكبيه وبجسمه المرن الممشوق،و بمكن تمييزه بسهولة من جبهته العريضة وحاجبيه القصيرين؛ و بما يبدو عليه من مظاهر الصرامة ، وقلما يمزح أو ينصت لما يقال له من غير معارضة ؛ وإذا سار لم يستطع اللحاق به لمتانة بنيته، وهو يتنقل على الأرض الجبلية الصخرية بخطى خفيفة ويتسلق الصخور كأنه التيتل. ومثله فى الخطو مثل الرياضي تبدو الكلفة فى مشيته ، وفى طبيعته شيء من الغلظة ، وكأنما يرى فى أمته الشعب المختار لعقاب هذا العالم المتمرد العنيـد . ومن الواضح أنه نزاع إلى الحرب بطبيعته ، وقد حازت الكتائب الإليرية فى عهد الرومان والفصائل الألبانية التي التحقت بخدمة الترك شهرة خالدة في التاريخ . أما الزوجة الألبانيـة فقد عرفت بوفائها ونشاطها . وتقتصر جهودها في المدن على تدبير المنزل وإقبالها على زيارة صاحباتها، فى حين أنها فى القرى والجبال تقوم بجميع أعمال الفلاحة . كما تخصص فراغها ـــ وخاصة فى فصل الشتاء ــ لغزل الصوف.

وأكبر مدن ألبانيا هى: پرزرين و مناستير؛ ويزيد عدد سكان كل منهما على ٢٠٠٠، نسمة ، وإشقو دره و يبلغ سكانها من ٢٥٠٠، ٥٠ نسمة وجاو قو وه و قالقاندلن و يسكن كل منهما ٢٥٠٠، نسمة ؛ وأسكوب و إيبك و يانينا و يقطن كل منها ٢٠٠٠، نسمة ؛ والباسان و يقدر عدد سكانها بـ ١٢٠٠٠ نسمة ، و پرشتينه و برات و عدد سكان كل منهما ١٢٠٠٠ نسمة ؛ و د يبره و عدد سكان كل منهما ١١٠٠٠ نسمة ؛ و د يبره

وتيراناوأوخرى وكورتزه (بالتركية قورتشه) وفي كل منها ٢٠٠٠٠ نسمة . ويقال إن عدد سكان كلمن إركري وكسري ٨٠٠٠ نسمة. أما يرفيزه ففيها ٧٠٠٠ نسمة . ونذكرمن المدن الصغيرة ذات الأهمية التاريخية: آقيه حصار ( بالألبانية كروويا وعدد سكانهـا حوالي ١٠٠٠٠ نسمة) وآولونيه (٢٠٠٠ نسمة )وليش (بالألبانية ليش وبالإيطالية الشيو Alessio) ودورازو وفي كل منهـــــا ٥٠٠٠ نسمة. أما الألبان الذين لا يقطنون المدن فينتسبون إلى عشائر تسمى بأسهاء الجبال التي يسكنون فيهاو يدينون لها بالطاعة حتى ولو طالت غيبتهم عنها. وأفراد العشيرة ( بالألبانية فيس؛ فار ) ينتظمون في جماعات (بيرق) يخضع زعماؤها لشيخ العشيرة ( بيرق دار ). وأهم العشائر التي تقطن الشمال الغربي من ألبانيا على حدود الجل الأسبود إلى جانب عشيرة جال إشقودرة:قليمنتي وهوتى وشكريلي وقسطراتي ويولاتي، وهذه العشائر الخس تشتهر باسم مالسور . ونذكر كذلك عشيرتي ماسوفتش ودوقاجيني اللتين تقطنان الأراضي الواقعة أقصى الشرق والجنوب الشرقي . وجميع هذه العشائر تسكن أرضاً بجدبة ونحن ندهش كيف يحصلون على ضرورات الحياة في مثل هذه البيئــة. ونعرف من الأوربيين القــلائل الذين زاروا هذه المناطق أنهم يعيشون في بؤس شديد ،ولكن الأهالي أنفسهم يرون أن هذا نصيب الأحرار من الحياة . ولا يزيد



افراد العشيرة عن ٧٠٠٠ نسمة .[ولا يفوقها عددآ واحترامآ إلا الميرديته الذين يتمتعون بالاستقلال . وهي منقسمة إلى خمسة بيارق عدد أفرادها يتراوح بين ١٥٠٠٠ و ٢٥٠٠٠ نسمة .ولماكان زعماً وها الذين لا يرجع تاريخ أسرهم إلى ما قبل عام ١٧٠٠ م يسمون على الأغلب «يرنك» (أى بطرس) فانهم يفتعلون الصلة بينها وبين كلمة « برنس » ويصطنعون لانفسهم هذا اللقب الاخير . ومقر حكمهم أوروش وهى مزرعة صغيرة منخفضة بين الجبال لا تتمتع بأشعة الشمس إلا بضع ساعات حتى فى فصّل الصيف . ويفصل فَى شئونهم السياسية مجلس عام منالشعب يجتمع سنويا في أكبر كنيسة بأوروش؛ ويقال إنَّ الميرديته يمتازون بالشجاعة النادرة . ويعزى انهزام تلك العشائر إذا هوجمت \_\_ إلى عدم وجود الميرديته بين صفوفها. وقدخضع هؤلاء الميرديته إلى السلطان على شريطة ألآ يدفعوا الجزية وألا يسكن أراضيهم مسلم،وهم نظير ذلك يقدمون لمعونة السلطان فىالحرب جيشآ قوياً يتكون من رجل واحد عن كل أسرة . وقد أشعروا السلطان أكثر من مرة بقوتهم. ولكنهم يسيطرون على الطرق الرئيسية الثلاثة المؤدية إلى شمالى ألبانيا، ووسطها وهي: الطريق الموصل إلى إشــقودره، والطريق إلى ليش والطريق إلى آقچه حصارـــتيرانه . وعلى هذا فهم يسيطرون حربياً على ألبانيا . وظل الترك إلى مدة قريبة يزودونهم سنوياً بعشرين طنا

من الذرة مكافأة لهم على الحدمات التى أدوها للحكومة التركية فى حربها مع النمسا فى القرن الثامن عشر، ولما لم تشترك هذه العشيرة فى الحرب التركية الروسية الأخيرة ضد الجبل الاسود فقدشك الترك فى ولائها، ولذلك ننى شيخها « برنك بب دده » إلى آسية الصغرى عام ١٨٨٧م ولم يعد إلى وطنه إلا بعد إعلان الدستور العثمانى عام ١٩٠٨م وقد أمدنا الرحالة الانجليز بمعلومات قيمة عن العشائر الجبلية التى تقطن جنوب ألبانيا. ونذكر بصفة خاصة العشيرة البايية لأن اليونان لاقوا كثيراً من نزوع هذه العشيرة إلى الحرب، ومن ثم يطلقون اسمها فى شيء من الاستخفاف على عليم الأمة الألبانية.

وقد احتكر الألبان في الرومالي وفي الشمالي الغربي من آسية الصغرى بفضل الأحوال الجوية رعى الأغنام ، وأنت تسمع في كل مكان من تركية أوربا لهجتهم . ويشتغل في القسطنطينية أكثر من عشرين ألف ألباني في مختلف المهن . ولما كانوا أكثر الناس احتمالا للتقلبات الجوية فانه لا ينافسهم أحد في بيع الحبز وشراب الليمون الذي يتهافت الآلاف على ابتياعه . وعاش منذ أمد بعيد الألبان من المسيحيين الأورثوذكس الألبان من المسيحيين الأورثوذكس والتشك في بلاد اليونان ، وهم يكونون عشر السكان ، ويتراوح عددهم بين ٢٠٠٠٠٠ السكان ، ويتراوح عددهم بين ٢٠٠٠٠٠ ولكنهم في أنحاء مختلفة اصطبغوا بالصبغة ولكنهم في أنحاء مختلفة اصطبغوا بالصبغة



اليونانية القوية. وقد استقر الألبان في إيطاليا منذ القرن الحامس عشر الميلادى ، فنجدهم في كايبتنته Capitananta وباسيليك Basilicata وتيرادوترانتو Basilicata وتيرادوترانتو antu ويقدر جميع من بإيطاليا منهم في صقلية الأكثر . وقد تمكن الألبان بفضل نظامهم الكنسي الوطني وبفضل قساوستهم وأساقفتهم الألبان الآخذين بتعاليم الكنيسة اليونانية التابعة المابوية أن يحتفظوا طوال القرون بلغتهم وعوائدهم . وتمتلك بلاد المجر قريتين ألبانيتين قريبتين من متروفك في كرواتيا .

٣ - الدين: من المعروف أن الألبان ينظرون إلى الدين نظرة اعتــدال ، من غير اكتراث للفوارق بين الأديان ، فان العقيدة عندهم سواء أكانوا من المسلمين أم الكاثوليك أم من الارثوذكس اليونان مشامة لما عند الكثيرين من الأوروبيين المحـدثين الذين يعتبرون الدين عادة أكثر منـــه عقيدة . وقد جعلتهم هذه الروح البعيدة عن التجريد يعتنقون الإسلام الذي دخل بلادهم مع الفاتحين . وبينها كان نضال اسكندر بك في سبيل الاستقلال يتلاشى أثره مع الزمن كان الإسلام يتسع انتشاره ، حتى إنه في بداية القرن التاسع عشر لم يكن دخول بقية الأمة الألبانية فى الإسلام يتوقف إلا على الزمن ( انظر الفقرة الثامنة من هذا المقال ) . وقد بق على النصرانية الشــال والشوش في

سنجق إشقودره . وهم يستطيعون المفاخرة بأن واحدمنهم لم يتحول إلى دين آخر ، ولهذا فهم أفقر السكان الجبليين، ومع ذلك فهم الذين احتفظوا بالعادات البدوية القديمة الخالصة الاحتفاظكله . وكل أفراد قبيلتى ريتشى ولوهو فى ولاية إشقودره من المسلمين تقريباً . ومن العجيب أن البلاد التي لا يقطنها إلا المسلمون قليلة ، مثل: وادى قورقيليش (تيميلان وإركري)وجبال أعالى نهرالآرزان وكذلك أهل ماط ، ويكثر المسلمون كذلك فيما جاور الباسان وأوخرى وعلى الشاطىء الأيمن لنهردرين وفى ديبره ويرزرين جاقوود وغوسينه. ويتبع مسيحيوشهالى نهر شكومى الكنيسة الكاثوليكية ، أما مسيحيو جنوبيه فيتبعون الكنيسة اليونانية . وليس بين أيدينا إحصاء دقيق لعدد معتنقي المذهبين. ومع ذلك فان عدد الأرنؤوط الكاثوليك قد لا يقل عن ١٨٠٠٠٠ نسمة تقريباً ، بينما يبلغ عدد الأورثوذكس بمـا فيهم الذين لم يتمذهبوا مذهب الكنيسة اليونانية التمذهب الكامل أكثر مرى ٣٠٠٠٠٠ نسمة . ويبلغ عدد المسلمين مليوناً على التقريب . وينظر إليهم مواطنوهم من المسيحيين على أنهم من الترك . وتتعلق طائفة كبيرة من المسلمين بطريقة البكتاشية التي لم يصبح لها مكان عتاز هناك إلا بعدالقضاء على الإرنكشارية. فالناس جميعاً في تيرانا و آقحه حصار يأخذون مهذه الطريقة . ولم يلتفت الباحثون لانتشارها إلا أخبرا .

وقد شُجع انتشار هذه الطريقة في أول الامر لتثييت أقدام الإسلام ،ويدل اعتناق السكان لهذه الطريقة المشوبة بالزندقة على روحهم الاستقلالية التي استحالت عنــدهم ديناً ، إلاّ أن هذه الروح كانت ظاهرية فقط لاس البكتاشية من الألبان يعتبرون من أخلص أتباع الحكومة التركية ، ومركزهم الديني هو آقیچه حصار . وقد قتل ساری سُلطیك أحد تلاميذ الحاج بكتاش تنينا أفسد الزرع بالقرب من هذه المدينة ، ونشر بعــد ذلك الطريقة المذكورة . ويحج السكان جميعاً كل عام إلى الجبل القائم في آلسهلالذي يشرف على آقچه حصار والذي دفن فيـه جثمان هذا الولى . وهناك من الدراويش المشهورين أيضـــاً بابا على أفندى . وكذلك بابا حجة الذي استطاع بفضل تميمة كتبها أن يرفع الضريبة عن أهل هذا البلد . وطابع المذهبَ الشيعي ظاهر كل الظهور في الطريَّقة البكتاشية الالبانية . فهم لا يقسمون بالقرآن ، ويعتبرون الجنة والنار من بدع رجال الدين، ولا يصومون إلاثلاثة أيام من رمضان ، وكذلك يصومون الآيام التســـعة الأولى من المحرم . وهم يبجلون علياً أكثر مما يبجله الترك . وأركان عقيدتهم هي : لا إله إلا الله . محمد رسول الله ، علىٰ

ولى الله. ومن العبث أن تجد بين الإلبان من يسمى بأبي بكر أو عمر أو عثمان (١) . ٤--الاخلاق والعادات: لشد ما يعجبك البيت الالباني في الريف. فهو يبني عادة من (١) 'مل الكانب يريد البكتاشية من الألبان

الآجر على ارتفاع كاف للوقاية من المخاطر التي لا تنقطع . والفتحات الضيقة التي تخ ق الجدران هي كوي صغيرة لا تقوم مقام النوافذ،وهي تسدبالورق في الشتاء. ولا نجد فى داخل المنزل أثراً للأثاث،اللهم إلا الحصر المجدولة من أوراق شجر الحور . أما السجاد الذي يكثر في منازل أهل الشرق فانه في ألبانيا من مظاهر الترف في منازل قليل من الاغنياء. ويتكون طعام الألباني منحساء مخلوط باللىن، ومن الأرز أو دقيق الذرة . وهو عند ما يتجول على قدميه طيلة النهار يكتني باكلة واحدة . أما فى الاعيـــاد فانهم يتناولون «اليخنى » المطبوخ بالفراريج والحمص وذلك زيادة على طعامهم المعتاد . وَهذه الأكلة تبدو لذوق أترف الالبانيين أكلة لا مثيل لها . وهم فى أعيادهم يقيمون الولائم الحافلة التي يتغنى فيها شعراؤهم بمجد أسلافهم ، وفى النهاية ينشد المجتمعون نشيداً قومياً حربياً قديماً يشعل الحماس فى نفوسهم كما يؤثر فى نفوس الغرباء. أما لباس الألبان الذي يختلف باختلاف الجهة والمقـــام اختلافا كبيرأ فله طابع خاص يثير الزهو في نفس الألباني . ويلبس رجال الاسر الغنية في جنوب ألبانيا مايعرف عند الترك بـ « الفستان » وهو نوع من الثياب كثير الطيات يتألف من١٢٢ قطعة منالنسيج القطنى مخيطة بعضها إلى بعض يسترما بين الحقوين والركبتين . أما أعلى الجسم والذراعات فيسترهما ردا. أحمرموشي بالذهب يلبس فوقه

صدار مفتوح عند الصدر . ويشد هذا اللباس جميعه زنار من الحرير له جيب أمامي من الجلد يوضع فيـه مسدس محلى بالفضة . ويضع الالباني على رأسه طربوشا أحرقصيرا سميكا له زر أخضر غليظ يغطي الرأس . وتمتاز لباس المسيحيين من الألبان عن لباس المسلمين منهم الذين يعيشون في المدن بلون قيصهم الداكن . أما بكوات الجنوب فيرتدون فوق هذا كله سترة بيضاء واسعة الأكمام تتناسب تماماً مع و الفستان ، . ولباس المرأة الألبانية المسلمة هو مع بساطته من أروع ما يلبس فى الشرق . فبو يتألف من سرو ال أبيض اللون و « دولامة » وهي من نسيج قرمزى اللون تطرز أطرافه بالذهب والفضة تستعمل غطاء للرأس. ولو أن هذه « الدولامة ، لها فتحتان عنمد الكتفين للذراعين فان المرأة الألبانية الرشيقة ترتدى معطفا يستر الجسم والذراعين علىعادة أهل المشرق وتسير هكذأ فى الطرقات فتنة للأنظار . وعلى نقيض هذا تماما اللياس الثقيل الغالى الثن الشيه باللباس الأوربي الذي ترتديه المرأة الكاثوليكية في شمال ألبانيا . فالسروال الأسود ذو الردا. الطويل الارجوانى الشبيمه بالعباءة المطرز بالذهب الذى يذكرنا باللباس الكسي يخلع على لابسه نوعاً من أنواع القداسة . وهذاً اللباس الفاخر لا يصلح آلا المدن . أما فى الجيال وخاصة في شهال ألبانيا . فان الرجل يلس لباساً يتناسب مع طبيعة حياته الخشنة.

فهويلبس سروالا من نسيج أييض خشن مطرز بشريط أسود. ويلبس فوق صدره صدارا منتصقاً بحسمه، وفوق هذا كله سترة لا تغطى إلا الظهر والارداف. وهو يتق البرد والمطر بلبس عبداء لا أكام لها مصنوعة من الصوف تصل إلى ما دون العجز وتنتهى من أعلى بما يشبه الطرطور. ويلبس في الاقدام بشرائط من الجلد. ويحلق الالبانيون حدا بشرائط من الجلد. ويحلق الالبانيون عدا عند النصارى والمسلمين على حد سواه. وهو عند الفقراء منهم مصنوع من الصوف الوطنى عير الملون السميك الذي يعيش كثيراً.

ولا يوجد فى أوربا كلها فى الواقع إلا بقاع يسيرة جدا حال سكانها من التأخر كال الألبانيين . فالمدارس العامة لاتوجد إلا فى المدن . والقراءة والكتابة لا تقدير لهما فى نظرهم . وتحل المشاكل القضائية بمقتضى قانون غير مكتوب لا نعرف تفاصيله هو قانون د لك دوقاجين ، ( بلغة التوسك دكاجين ) . ولا يعرف هذا القانون عدالة غير الثأر بالقتل . وهذا القصاص ينفذ بين أفراد الإسرة الواحدة ، كما أنه يوقد نار العداوة بين الأسر المتخاصة . وفي هذه البلاد حيث الشرف هو كل شي ، والحياة لاشي بجانبه فان عدد من يقتلون من الرجال لهذا الأمر يتراوح بين ١٩ و ٣٠ ٪ من عدد الوفيات يتراوح بين ١٩ و ٣٠ ٪ من عدد الوفيات منهم . ويبلغ عدد من يقتل من رجال قبيلة منهم . ويبلغ عدد من يقتل من رجال قبيلة

و تُبلنه ، نحو ٤٢ ٪ من موتاهم . وفكرة الشرف متأصلة فى نفوسهم تأصلا شديدا حتى إن الفتاة التى تتهم بميول لا ضرر فيها لا تجد أمامها غير الانتحار . أما الفضائح التى تشلم الشرف فان الأهل لا يترددون لحظة فى غسل شرفهم بالدماء . وقد ينجح الحكم العثمانيون أحيانا فى إصلاح ذات البين بين الأسر المتخاصمة . وقد حدث منذ عشر سنوات أن الوالى التركى فى إشقودره قد توصل إلى أن يحصر الثأر بالدم فى القاتل نفسه ، إلا أن الميرديته رفضوا ذلك وأنكروا على الوالى أن يدخل مسائل الشرف فى عالم السياسة .

ه — الإدارة: كان التقسيم السياسي لبلاد ألبانيا طيلة عدة قرون عرضة التغير المستمر. وهي تنقسم اليوم إلى أربع ولايات لا نعرف عدد سكان كل منها إلا على وجه التقريب: فعدد سكان يانينا ٢٠٠ ألف نسمة، وهي تنقسم إلى خمسة سناجق هي: يانينا و پرفيزه ولاسقو قيك و برات و إركري، وعدد سكان ولاية مناستير ٢٠٠ ألف نسمة، وهي تنقسم إلى خمسة سناجق هي: مناستير و كوريجه و ديبره و سرفيجه و ألباسان، وعدد سكان و لاية قوصوه مليون نسمة تقريباً. و تنقسم إلى خمسة مناجق هي: إيبك وأسكوب و يني بازار و برزرين و برشتنه، وعدد سكان و لاية و برزرين و برشتنه، وعدد سكان و لاية أشقو دره و مداج.

ونفوذ الدولة العثمانيـة في بلاد الألبان أقل منه فى أىجهة أخرى فى الرومللي. ولا تبيح قوانين الدولة لأهالى هذه البـــلاد حمل لأنفسهم أشد الاحتياط . ويقال إن قيامهم بالاعمال الادارية والقضائية من أشق المهام، فكثيراً ما يصل قضاة المحاكم رسائل يهددهم فيها مرسلوها بالاغتيالإذاهم أصدروا أحكامآ بالإعدام، وهذه التهديدات ليست مجرد ألفاظ جوفاء فكثيراً ما يطلق الرصاص على القضاة ومساعديهم إذاشوهدوا فىالطرقات. وفضلا عن ذلك فأن نفوذ الحسكام في كثير من الاحيان لا يتجاوز دور الحكم إلى خارجها، ولا يكاد يعترف مهذا النفوذ إلا المسلمون بصفةعامة والمسيحيون الذين يسكنون المدن. أما غالبية المسيحيين الذين يسكنون الجبال وينقسمون إلىعشائر فانهم لايتصلون بالحكام إلا بواسطة مندوبينهم البولوق باشالمسلمون الذين تنحصر مهمتهم في جمع الضرائب.

7 — اللغة الألبانية: هي في الأصل لهجة الليرية وهي إحدى اللغات الآرية ، مستقلة عن اللغتين اليونانية والكلتية . ولعل أقرب اللغات إليها هي بحموعة لغات بحر البلطق الصقلبية. وفي اللغة الألبانية الحالية ثمان صيغ فعلية يفرق بينها بمصادرها . والكلمات المركبة هي مما تمتاز به هذه اللغة ، ولا تخلو من الجل والتراكيب الطويلة . وتنقسم اللغة الألبانية إلى لهجتين : لهجة الشمال التي تعرف في التركية إلى لهجتين : لهجة الشمال التي تعرف في التركية

باسم . غيغه » Guègue ولهجة الجنوب التي تعرف فى التركية باسم « توسقه » Tosque ويعتبر الأهالى نهر اشقُومى حداً فاصلا بين هاتين اللهجتين . وقد حدد «فون هان» ١٠٥n Hahn على وجه أدق الحد الفاصل بين هاتين اللهجتين مبينا أن هناك لهجة ثالثة هي عثابة حلقة الاتصال بينهما منتشرة في منطقة برات القائمة في جنوب اشقومي. ويجمع الألبان على أن أهل ألباسان هم أفضل من يتحدث باللغة الالبانية الخالصُّة . ولا يجرى اسم « جيغه ، إلا على ألسنة الذين يتكلمون باللهجة ُ المعروفة باسم « توسك » ، بينها أهل اللهجة الاولى يطلقون على لغتهم فى أكثر الجهات اسم « توسك » . ويطلق على هاتين اللهجتين الاسمالتركى. شكيپتار، ومعناه كما هومعروف **.سكان الصخور، أو .النسور، وهما معنيان** ينكرهما جوستاف ماير Gustave Meyer ويرىأن هذا الاسم يتألف من كلمة «شكيب، shkyip ( = اللغةُ الألبانية ) المشتقة من اللفظ اللاتيني Excipere وكلمة « شكيبوني ، Shkipòny (= أفهم أوأعلم). وهذا التفسير الذي سبق أن أخذ به . فون هان ، لا يقول به الأهالى فيها نعلم . وتسمى اللغة الألبانية و شكييري ، ، وبلهجة جيغه وشكيبني، . ومع أن الذين يتكلمون بلهجة ، جيغه ، والذين يتكلمون بلهجة . توسك . لا يتفاهمون فيما بينهم حين يلتقون لأول وهلة ـــ شأن الذين يتكلُّمون اللهجات المختلفة في كل الأمم ...

فإن هذه العقبة تزول إذا طال اللقاء. ويؤكرُونُ الالبانيون المثقفون بقوة ، أنه على الرغم من الفوارق اللغوية فإن تبادل الآراء بينهم يتم على وجه هن يسير.

من اللغات الآرية في كثير من الألفاظ التي تعتمير من الخصائص المشتركة في حضارة هذه اللغات كالألفاظ الدالة على النهار والليل والشهر والعام والجوارح .. الخ. ويظهرأن غزوة الكلت لشبه الجزيرةالبلقآنية فى أوائل القرن الرابع قبل الميلاد لم تترك أثرا ما في اللغة الألبانية . وقد تركت حروب الرومان واستيلاؤهم على إلليرية أثرا أكثر عمقاً : فلا يزال حرف ، ينطق به إذا وقع قبل ، أو ¡ كما هي الحال في اللاتينية القديمة . ومع أنه لاتسلّم أمة من الأمم للغة غير لغتها أن تفرض علمها التعبير عن بعض المعانى بتلك اللغة الاجنبية . فا نا نجد الالبان يستعيرون من الرومان أسهاء يعبرون بهاعن مسميات مختلفة ، مثل الحصان والكلب والديك والذهبوالفضة . وقد استعاروا من الرومان أيضاً أكثر التعبيرات التي تتصل بحياة الاستقرار وبالصلات السياسية المنظمة. ولم يقتصر أثر لغة الرومان في لغــة الألبان على المفردات اللغوية وحدها . بل بلغ هذا الأثر أيضاً تصاريف هذه (اللغة . واللغة الاليانية تمثل لنا الصيغ الزمانية فى لغة الرومان. ويصاغ الجمع في اللغة الألبانية على النحو الذي

يصاغ عليه الجمع في لغة الرومان، كما أن بعض أسهاء الاعداد مشتق مباشرة من لغة الرومان. وكذلك أخذوا عن الرومان أداة التعريف واستعمالها مكان اسم الاشارة. وربما أخذوا عهم أيضا بعض الضَّمائر . ولما كانت لغـة الرومان هي اللغة الرسمية واللغة الدارجة في شبه جزيرة البلقان فى القرن الخامس الميلادى، فقد كان من السهل أن يصطبغ الإلليريون بالصبغة الرومانية . أما لغة القوط الغربيين الذين احتلوا إلليرية في بداية القرون الوسطى وظلوا بها نحوقرن من الزمان (إلى عام ٥٣٥م) فلم تترك أقل أثر فى اللغة الألبانية الحديثة . أمًا أثر الصقالبة الذين كان لهم شأن هام في البلاد من القرن الثالث إلى القرن الرابع عشر الميلادي، فلا يزال قويا إلى الآن في لغة الألبان. وليس فى اللغة الألبانية غير كلمات قليلة من أصل بلغاري . وأكثر الكلمات الصقلبية لها طابع صربي . ولم يكن لوجود الصقالبة أى أثر في التصريف اللغوى للغة الألبانية .

وقد كان للترك بعد الرومان أكبر أتر فى المفردات الألبانيسة ، وليس هذا راجعا إلى اعتناقهم ديناً واحدا فحسب ، بل يرجع إلى أن الترك على عكس الصقالبة ظهروا بين الألبان بمظهر صاحب الحضارة السامية الرفيعة ، وما زال الألبان يعتبرونهم كذلك إلى اليوم . وعدد المفردات التي أخذها الألبان عن الترك عظيم جدا إلى حد يثير الدهش . وقد أخذوا عن السترك كتبرا من الأسهاء والإفعال عن السترك كتبرا من الأسهاء والإفعال

والحروف. ونجد كذلك في لغة بعض القبائل الالبانيـة التي استقرت في إيطاليا منذ قرون بعض الكلمات التركية التي أخذوها عن الترك منذعهد قديم ، مثل : حق ، عنات Inat (بمعنى الغضب)، بازار ۱٬۰۵۱sar ( بمعنى السوق ). بنجيره Pedjer (بمعنى النافذة) . ولم يبق من المقاطع الاخيرة للكلمات التي أخذها الالبان عن لغة الترك القديمة إلا حرف a وهو من خصائص الماضي (يقلب إلى ، في اللغية الألبانية) مثل Saydis ( بمعنى قوم ) ، Boyatis (بمعنى لون). والآلبانية التي يتكلمها المسلمون تزخر بالكابات التركية ، وخاصة لهجات الجيغة ومن بينها لهجة أشقو درة . أما في الجنوب فقد أثرت اللغة اليونانية الحديثة في اللغة الألبانية تأثيراً قوياً لا يقل عن أثر اللغة التركية . وقد أخذ ألبان اليونان الذين يحيط بهم الأغارقة الشيء الكثير عن اللغة الرسمية . اتضح من بحث قام به جوستاف مایر أن من بين الـ Gustave Veyer كلمة التي يعرفها من هذه اللغة ٤٠٠ كلمة ترجع إلى الأصل المشترك للغات الآرية و ١٤٢٠ كلمة من أصل روماني . بينها ٤٠ كلمة مأخوذة من الصقالبة و ١١٨٠ من الترك و ٨٤٠ من اليونانية الحديثة.

وأغلب الألبان يجيدون أكتر من لغة من اللغات الأجنبية إلى جانب لغتهم الحاصة. وفى الجنوب نجد اليونانأقوبا ، وهم ينافسون الألبان على الشاطي. ، وفي يانينا ـــ وهي مقر

الوالى — يتعلم الأهالى على اختلاف عقائدهم فى المدارس اليونانية، وهم يؤثرون بصفة عامة التحدث باليونانية فى بيوتهم مع أنهم يفهمون الالبانية تماما. أما فى الشمال فيبدو أثر الصقالبة واضحاً فى جميع مظاهر الحياة ، وهناك يجيد الألبان اللغة التركة منذ الطفولة .

٦ - الأدب الألباني : إن الألبان الذين عاشوا فى إيطاليا فى أمن وسلام هم الذين استعانوا بالحروف الهجائية اللاتينيةفي وضع أساس الادب في لغتهم الالبانيـة . فصنفوا أولاً في النحو . ثم أخرجوا قاموسا طبعه Franciscus Blanchus في روما عام ١٦٣٥ ووضعوا أسسا لرسائل دينية لم تنتشر إلا قليلاً . ولم يجرؤ أحد على القيام بذلك العب. الثقيل،عب، ترجمة الكتاب المقدس. وكانت أول ترجمة له في عام ١٨٢٤ . وكان الفضل للغة اليونانية فإنها أمدت الالبان ـ خلال حرب استقلال البونان \_ بالحروف الهجائية التيكانت تعوزهم . ولكن يظهر أن ألبان البلقان كان مستواهم العقلى أقل من أن يسمح لهم بالسمو إلى عمل مبتكر مستقل . وكأنّ أول من قام بمثل هذا العمل هو Guolamo de Rada, de San Demetrio من إقليم كلابريا Calabria وهو من أسرة لها ذكر منذ القرن السادس عشر . وأول مصنفاته القصصية هو الله anti di Milosao figlio القصصية despota di Scutari نشر عام ۱۸۲۹ . وفي عام ١٨٤٣ كتب قصة قومية اسمها ١١١ كتب

Serafina Topia وقد استمد الناس أغانهم القومية من خيال de Rada ومصنفاته. ونشر عام ۱۸۹۳ قصیدة Rapsodie di un - امرا وفي عام ۱۸۷۳ - albanese ١٨٧٤ قصيدة Poesi Albanesı . وإنا نرى أن النقد الذي وجه إلى قصائده فيه إسراف كثير . فخشونته في التعبير وتذوقه للأدب إنماكانا وليدين لنزعات كانت تغمر أوربا في عصره . فهو لم يكن يكتب لجهـــور العصر الحاضر . ويرجع إلى عصرهذا البطل مجموعة الاقاصيص والاخبار الألبانية الشعبية . ولم الصغيرة منها ــ سوى خمس: اثنتان أوردهما J. G. von Hahn في الجزء الثاني من كتابه Albanesische Studien وفي المجلد الثاني من Gricchische und Albanesische 45 Märchen ليبسك عام ١٨٦٤ . وفي Marchen 'Αλβανική μέλισσα : Mitko-

Auguste Doron المسمى

Manue' de la lungue chkipe ou albanaise

Holger Pedersen المن المريس ١٨٧٩ وفي مقال المهاد ا

(الالباني الحديث) ولكنها لم تعش طويلا وقد صادفت الصحيفة الالبانية التي ظهرت في بخارست عام ۱۸۸۸ باسم « الالبانی ، نجاحا عظماً . وفي هذا العهد أفتتحت في كورتزه Coritza أول مدرسة للتعليم باللغة الالبانية . ولكنها اضطرت إلى إيصاداً بوابها إلى الابد بالرغم من نتائجها الحسنـــة طول بقائها . وكان شمس الدين ساى بك من بلدة فراشر ( ۱۸۵۰ – ۱۹۰۶ ) واحدا مر. الألبان المسلمين الذين برزوا فىعالم التأليف. وكان متأثراً في تأليفه باللغــــة التركية. ونكتني هنــا بذكر ثلاثة من كتبه التي صنفها بالألبانية وكان يقصد بها دائما إلى الناحية العلمية ، وهي : ١ -- Y Abécédair -- ١ مبادى. الاجرومية ، وكلاهما طُبع في بخارست عام ١٨٨٦ . تم كتابه القيم المسمى الجغرافيا العامة وشهرته في أوريا أقل من سابقيه . وقد برز أكثر منه فى الوقت إنفسه أخوه نعيم بك ( ١٨٤٦ — ١٩٠٠ ). فنشر فی بخارست عام ۱۸۸۶ ثلاث رسائل صغيرةهي: \ - Y Lectures Enfantines -- ا Les bêtes à corne et la vie du Cultiv ateurs وفيها يمجد في أسلوب عاطني الحياة الريفية وهي المثل الأعلى للحياة عند الألبان . ويعتبره البعض أحسن مصنفات نعيم بالرغم من قصره إذ لا يتجاوز عدد صفحاته اثنتي عشرة صفحة. ٣ - Récits pour la Jeunesse mûre ، وقد جمع فيه الإساطير

البلقان . وقد برز في هذه الحركة نسم بك وهو من أهل مدينة يزميد وهو ابن على باشا فراقولى، وكان الجانب الآكبر من شعره غنائيا، وكان في كل بيت من أشعاره- كما هي الحال في الشعر التركي ـــكلمات عربية أو فارسية . وكل أشعاره مكتوبة بلهجة الجيغه . ومعأنهكان مشهورا فقدأصبح نسيا منسيامنذ نصف قرن من الزمان . وجاء بعده .Konst Kristoforidis الذي نظم أشعاره بلهجتي التوسك والجيغه على السواء . وقد اشتهر بنوع خاص بثروته اللفظية . وترجم أول الآمر المزامير عام١٨٦٨ كما ترجم في السنوات التالية الأسفار الأخرى من الكتاب المقدس ترجمة يغلب فيهما لهجة التوسك. أما المصنفالذي جعل لهشهرة خالدة فىالعالم العلمي فهو قاموسه في اللغة الألبانية الذي اشتهر شهرة عظيمة في حياة المؤلف ( توفى عام ١٨٩٥ ). وقد طبيع فى أثينا عام ١٩٠٤. وفى عام ١٨٧٩ تألفت جاعة من ٢٨ ألبانياً لطبع ونشر المؤلفات الالبانية . وبدأت هذه الجماعة عملها عام ١٨٨٤ فاصدرت صحيفة شهرية باللغة الألبانية سمنها Drita «النور» ثم جعلت اسمها فيما بعد Dituria « التعليم » . وقبيل ذلك ( ١٨٨٣ م ) أصدر Do Rada ف إيطاليا صحيفة ألبانية سهاها Fiamuri Arbetit (علم ألبانيا) ثم توقفت عن الظهور بعد المجلد الرابع ، وأصدر بعدها Schiro فى بالرمو عام ١٨٨٧ صحيفة سياها Arbri - i - ri

الوثنية والقصص التي وردت في الكتاب المقدس والقرآن ليهىء للنشء خلاصة منها تقوى عقيلتهم الوطنية متجنبا ما في هذه الاديان من خلاف . وقد دلل نعيم على مواهبه الكبيرة في منظومتين له ظهرًا في بخارست عام ۱۸۹۸ : أما الأولى فهي ملحمة في عشرة آلاف بيت سياها , اسكندر بك ، . والشانية قصيدة نظمها في مقتل الحسين وسماها كربلاء . وفي هـاتين المنظومتين بعض النقصالفني مثل طول هذه القصائد والتفكك في مشاهدها ومبالغته في إثارة العواطف إثارة قوية. ولكن مع ذلك نجد في المنظومتين صفحات مجيَّــدة احتفظت بمقــــامها في عالم الأدب منذ عهد طويل .كان نعيم رجلا حر الفكر ، وكان أبعد ما يكون عن إثارة التعصب في نفوس إخوانه في الدين . ويؤكد الذين عرفوه أن غايته الوحيدة من قصيدته , كربلام ، كانت محاولة وضع مشل قومي أعلى للبكتاشيين وكانوا كثيري العدد في موطنه . وكانت وفاته خسارة فادحة للألبانيين الذين كانوا يسكنون حاضرة الترك.

ونستطيع أن نذكر أيضاً من بين المصنفات القيمة رواية Guillaume Tell المصنفات القيمة رواية الألبانية السنفا لامرتين ونقلها إلى الألبانية الترجمة آكر المراقية التراكم المنف الألبانية التي قام بها A. Tpi kologna لمصنف سامى بك المسمى بيسه أى العهد (صوفيا سامى بك المسمى بيسه أى العهد (صوفيا

. (19-1

ولعل أقوى شخصية فى عالم الادبالالبانى الحديث هي شخصيـة فايق بك من قونيتسه المسولود عام ١٨٧٤ وهو ابن شاهين بك، ونشأ في كـــنف أمه وكانت ذات شهرة حينذاك . وقد تعلم أولا في مدرســـة يونانية في بلده ، ثم درس اللاتينية على الجزويت في أشــقودرة . ثم التحق مدة ما بغلطة سراى بالقسطنطينية وظل بها إلى أن غادر تركيا عام ١٨٩٥ . وعنــــدها ولي وجهه شطر أوربا طلبا للاستزادة من العلم . وهناك تسمى باسم Thrang Spiro Bey . وظهرت جهوده بصفة خاصة في إدارة جريدة وألبانيا، التي أنشأها عام ١٨٩٧ وكان يصدرها بالالبانية والفرنسيةمعاً ، وقد أعانه على نشرها الجالية الألبانيسة الكبيرة التيكانت تقطن بخارست. ونشر في هذه الجريدة قصصاً كثيرة لها طابع قوى . وأفرد فيهــــا قسما خاصا للحوادث. وأراد بمزجه لهجة التوسك بلهجة الجيغـه وبابتكاره لألفاظ جديدة أن يهيء لأمته لغة أدبية موحدة . وقد سره كثيرا أن رأى مجلس بلدية بروكسل يسمىالشارع الذى كانت به جريدته شارع ألبانيا .

٨- تاريخهم: ومع أننا لم نكشف بعد على وجه التحقيق الاصل الذي انحدر الارنؤوط منه ، إلا أننا نستطيع أن نقول دون أن نبعه عن الحقيقة ، إنهم انحدروا مباشرة من الإلليريين الذين كانوا

## THE PRINCE GHALL BUST FOR QURANIC THOUGHT

ونحن نلتتي لأول مرة بقوم Αλβανοι° وعاصمتهمأ لبانو يوليسالذى يقول باوزانيوس (منتصف القرن الثانى الميلادى) Pausaniaus إنها قبيلة من قبائل الإلليريين . ونجد هنا أن الصقالبة أول من أثروا أثرا باقيا بغزواتهم المخربة . وقد ارتد المقدونيون إلى الجبال الإلبانية أمام تقدم الصقالبة نحو الجنوب ، وهو التقدم الذي بدأ في القرن الثالث الميلادي، واندبجوا فى سكان هذه الجبال الذين كانوا يمتون لهم بصلة القرابة . وفى القرن السابع الميلادي غزا الصرب شهالى ألبانيا ، وظل هذا القسم إقلماصريباً إلى عام ١٣٦٠م وانفصل انفصالا تَامَأُ عَنِ الجزء الجنوبي. وفي النصف الثاني من القرن التاسع الميلادي نجد الترك البلغار الذين كانوا قد تأثروا إلى حدكبير بمدنية الصقالبة قامو ابغزو مقدونية ، وساعدهم الحظ فأصبحوا في أمد قصير سادة الأنحاء الوســطى والجنوبية لألبانيا إلى خليج أنبراكيوس . ونجح الامبراطور البوزنطى بلجار كتونوس آخــر الأمر ( ١٠١٨ -١٠١٩م) في إعادة غربي الرومللي إلى سلطانه، ولكنه ترك للبلغار أملاكهم . ومن هذه الوجهة نجد التسمية الحديثة ملائمة من كل وجهإذا عرفناأنه لم يكنأمامنامدة ألفعام على التقريب إلاالا كتفاء باسمى إيبروس وإلليرية اللذين ورثناهما عن القدماء: ذلك لأن مدينة ألبانن وتسمى أربانن وإلبانن ، كانت قصبة الجزء التابع لبوزنطة.وكانت آخذة في الازدهار

يقطنون المنطقة الواقعـة بين إشقومي ونهر الدانوب، كما كانوا يقطنون الساوو إقليم البندقية. بل ربما كانوا \_ أو جاعة منهم على الأقل \_ يمتون بصلة القرابة الوثيقة للأبيروت القدماء الذين كانوا يقطنونجنوني إشقومي،كما يمتون بالقرابة أيضاً إلى أهل مقدونية الذين كانوا ينتشرون في الشرق إلى سترايمون ، بل إن التشابه الموجود بين مظاهر حضارتهم يؤيد ما ذهنا إليه من أن الأرنؤوط قد انحدروا من هذين الجنسين ، كما أننا من جهة أخرى لا نستطيع أن تؤيد أو ننني ــ اعتمادا على ما وصلتَ إليه علوم اللغة فى العصر الحديث ــ أن اليـلاج كانوا كذلك أســــلاف الارتؤوط . على أننا إذا تركنا أهل مقدونية جانياً فاننا نجـد أن الاييروت والالليريين انقسموا إلى عشائر صغيرة، وأنهم لم يكونوا نظاماً سياسياً قائماً بذاته إلا مرتين اثنتين في القرن الثالث قبل الميلاد، وقد عبر الأبيروت بزعامة پيروس<sub>Pyirhos</sub> إلى إيطاليا . وأضافت حملة إمليوس ياولوس وانتصاره على الملك المقدونى برسيوس ( ١٦٨ قبل الميلاد ) إلى الدولة الرومانية زيادة على مقدونية ، إلليرية و إبيروس. وفي عهداستر ابون كان امبر كيوس سينوس يفصل بين اليونان وبين الآييروت، كما كان الإشقومي يفصل بين هؤلاء وبين الإلليريين. وكانت أهُم مدن الإقليم فى العهـد الرومانى المتأخر تسمى باسم هذاً النهر (انظر سكمبه)و تقع فى جوار المدينة المعروفة الآن باسم ألباسان ً.

فقد سمى الاقلم كله باسم هذه المدينة . ولما ثار نقفور الذىخلف برينيوس علىولايةدورس فى وجه الامبراطور البوزنطى وخرج مارآ بأوخرى ووصل إلى سالونيك جمع فىجيشه Αρβανοί إلى جانب النرمنديين والبلغار واليونان، ومنذ ذلك الحين نجدهم يشتر كون فى جميع المعارك التي نشبت غربي شبه جزيرة البلقان . وكانوا أحيانا يسمون Αρβανοι وبعـد أن غزا اللاتين القسطنطينية والجزء الأكبر من الدولة الرومانيـة عام ١٢٠٤ م أقام فرع من الاسرة الامبراطورية المنفية ملك إيبروس الذىكان يشمل أيضأ إيتوليا واكرنانيا ومن أهم مدنه لينتو ( بالتركية اينه بختى) وآرته ويانينا. وإذا أغفلنا هذه الأقالم التي تقع نحو الجنوب والتي كانت في ذلكُ الحين مستقلة فاننا نجد ألبانيا مصدر النزاع بين الدول الاجنبية وخاصة الصرب والبلغار،حتى إن أساقفة ألبانيا من اليونان الاورثوذكس لم يروا وسيلة للخلاص إلا بالتمذهب بمذهب اللاتين ( حوالى ١٢٥٠ م ).

وأخذ ملك إبيروس يقل شأنه طيلة القرنين الثامن والتاسع الميلاديين من جراء النزاع على العرش لم يدع هناك فرصة لتقدم البلاد. وفي هذا العهد ساءت علاقة الألبان بالترك لأول مرة ؛ وكان عدد هؤلاء يبلغ ألفين من رعايا الأمير عمر بك عابدين الذي انضم عام ١٣٣٦ م إلى الأمبراطور أندرونيكوس الثالث: وكان غرضه من ذلك

ضم ملك إبيروس إلى الدولة البوز نطية، فزادوا من هيبة أمتهم أمام أعدائهـا . وتعقبوا الرجال وغنموا عدداً كبير امن النساء والماشية. وفى هذا الوقت شن قيصر الصرب العظيم ستيفان دوشان ( ١٣٣١—١٣٥٥ م ) غاراته الخطيرة التي ضمت ألبانيا (إلى عام ١٣٤٠ م) وشمالي مقدونيه وتساليا إلى ملكه. ولقد ارتد الكثيرون من الآلبان بتأثيرهذه الانتصارات من الكثلكة إلى الأورثوذكسية ، وأثر النزاع الطويل على العرش وما صحبه من حروب على ضحاياه من الإلبان،فنمي فيهم الشعور القومي الذي كان يبشر بالنجاح،وما إن توفى دوشان وعاد واحد من أسلاف الطغاة السابقين إلى هذه الولاية الألبانية حتى قام أهلوها في وجهه قومة رجل واحد، واستطاعوا بقيادة كارل توبيا أن يوقعوا الهزيمة بهذا المطالب بالعرش وجنوده في وقعة أشيلوس ، وهلكت معه فى ميدان القتال فرقة تركية استقدمت لعقاب الثائرين، وكانت قد نزلت إلى تساليا وانضمت إلى اليونان عام ١٣٨٨ م . وظلت السلطة في شمالى ألبانيا قرناً من الزمان في يد أسرة توييا . وكانت أم كارل المنتصر في أشيلوس ابنة القائد المفاخر بنفسه كان يستطيع أن يزهو . وله بعض الحق . بأنه أول واحــد من الآسرة المالكة بفرنسا . وهنـاك أسرة من أصل صربى لا تقل عن هذه أهمية هي

أسرة بلشــــه ، ولا نجد لهم ذكراً إلا منذ أواسط القرن الرابع عشر الميلادي، ولكنا نجدهم بعد ذلك بقليل يتزعمون إشـقودرة وأنتپارى ودلسنيو وتراو وسـبنيكو. أماأسرة كاستريوت فلم تذكر إلا بعد ذلك بعشرة أعوام،ولم يذكر جدهم الصرى برانيلو إلا في حوادث عام ١٣٦٨ م . واستطاعت فرقة من عثمانية بزعامة ألباني دخل في الدين الاسلامي يدعىشاهينأن تحكم يانينا وإقليمهاباسمصاحبها الملك الصربي توماس . وبعد أن مهد الطريق للعثمانيين تمكن قائدهم العظيم تيمور طاش باشا من أن تمتد فتوحاته إلىآرته. ولكنه سرعان ماعاد، ولم يجد السكان التعساء أمامهم في هذا الموقف إلا الفزع . وفي نفس الوقت هزم الامير بلشه الثاني وخر في ميدان القتال أمام الصدرالأعظم في وقعة سوره على نهر ڤيوسه . ولما تقدم تيمور طاش باشا عام ١٣٨٧ م نحو إقلم پرليه ومناستيرلم يجدملك يانينا إلا التسليم والذهاب إلى بلاط الساطان مراد الأولُّ لتقديم فروض الطاعة والولاء . وأخذ الترك الادرياتى وهددوا مدى عامين ما جاور دورس من المناطق والبقاع . وهذه هي المرة ازولى التي نصبوا فيها أعلادهم على شمالى ألبانيا . إلا أنم اضطروا آخر الأمر لجم قواتهم كلما والانسحاب لمواجهة الصرب . ومهما حدثتنا الرواياتالرومللية التي تميل إلى

مناصرة العثمانيين عن الدور الذي لعبه الألبان فى وقعة قوصوه عام ١٣٨٩ م فليس هناك شك في أنهم حاربوا في صفوف أعداء الترك وكانو ابمثابة الجيش الاحتياطي لأمر اءالصقالبة المتحالفين الذين تداعت قوتهم أمام تساند المسلمين . وبعد هذه الحادثة التي تعتبر من الحوادث الهامة فى تاريخ أوروبا لم يستطع الترك في بداية الأمر أن يجدوا من الفراغ ما يمكنهم من التوسع فى ألبانيـــــــا وبكونَ لتوسعهم خاتمة حسنة. ولم يتمكنوا بعد ذلك من تحقيق هذا الغرض لتداعى قواتهم أمام الأرنؤ وطأز يجعنهم كابوس أعدائهم مايقرب من الثلاثين عامًا . ولكنهم لم يستغلوا هذه الفرصة لجمع شملهم ، وقدكان الآلبان في كثير من الاقالم قد فقدوا منذ أمد طويل الأمل فى المستقبل وهجروا بيوتهم ووطنهم وأخذوا يضربون فى الارض سعياً وراء مستقبل بحبول . كما أنهم لم يستطيعو ا احتمال ستيفان دوشان فهر بو ا إلى البلويو نيز ، وهناك نسمع بعد هذا أنهم كانوا جنودأ مرتزقة فى جيش الطاغية الشاب مانويل كانتا كوزينوس الدى استخدمهم في الحد من سلطة الفضاة الذين كانوا يثورون فى وجهه وإعادتهم إلى طاعة مولاهم الذي كان يجاله من المصاعب الشيء الكثر.

وليس لدينا معلومات عماحدث في جبال ألبانيا في أوائل القرن الخامس عشر الميلادى:

أبناء وطنهم لقتال الترك الذين يستعبدونهم . فأعملوا فيهمالذبح بصورة وحشية ،كما أعملوا العثمانية . ولم يستطع السلطان مراد الذي كان يهدده أعداؤه من كلجانب : من آسيا ومن أوروبا، أن يفرغ للألبــــان إلا بعد عشر سنوات . فأرسل لهؤلاء الناس الذين كانوا لايعدلون بالحرية شيئا قوة كبيرة بقيادة على بك عام ١٤٣٨م . على أن نجاح هذه الحلة كان الثوار من جديد ، وكاد العثمانيون الذين احتموا بمدينة إركرى الحصينة بهلكون لولا أن خف لنجدتهم في منتصف الشتاء طرخان ( ١٤٣٥ – ١٤٣٦ م ) . وكان السلطان في ذلك الوقت يشعر بالأمن والطمأنينة لانه إذا انتزعت كل حقوقه ادعى لنفسه السيادة على آفيجه حصار التي كانت تابعة فى الواقع لجورج كاستريوت المســـمى بإسكندر بك.وصحا هذا هذا الاميرمن غفلته وَلَمْ يَطْقُ الصَّبُّرُ عَلَى الْهُوانَ فَفُرَ مَنْ صَفُوفَ الجيش الإسلامي عند هريمة العثمانيين في نيش واستنفر ألبانيا كلها للذود عن حريتها. ولسنا في مجال الخوض في أعباله الرائعــــة. وحسبنا أن نقول إنه ما من وقعـة خاضها ا يُرنبان إلا وملاوا ساحتها بأشلاء القتلي من أعدائهم . ولكنه ظهر حتى في حياة اسكندر بك أن روح هذا الامير الغلابة لم تستطع الوقوف في وجه الجوع الحاشدة ، وما إن

وكل ما نعرفه أنه لما توفى بلشه عام ١٤٢١ م سقطت أهم مدنه وهي دريفاستو وأنتبارى ودلسنيوونيش وبدوا في حوزة جمهورية البندقية التي كانت قد احتلت قبل ذلك دورس. وبهذا سيطرت تمام السيطرة على الشاطيء بأجمعه . وكان شمال ميوســة حتى زنتة — وبهذا الاسم عرف إقليم الجبل الأسود قبل أن يقع في يد العثمانيين - في ذلك الحين في حوزة أسرة كاستريوت التي ففزت إلىالسلطة فِحَاةً . أماجنو بي فيوسة حتى خليج أهبركيوس فقدكان خاصعاً الأسرة القوبة المعروفة بالاريانيتية الذن كانوا يفاخروا... بلقبهم «كومنان» الذي أخذوه عن أمهم. وقدأطلق معاصرو توبيا الاريانيتي لقب العظيم اعترافآ بالشجاعة التي أبداها في حربه ضد الترك. ولما لم تكن لهذا الإمير صلة بأوروبا فلم يسجل التاريخ أعمال هذا البطل الوطني الذي أعد مواطنيه لتبوق المركز الممتاز الذىاستطاعوا أن يصلوا إليه فيما بعد . ولم نسمع بحملة عثمانية أخرى حتى عام ١٤٢٣ م عند ما غزا عيسي بك ابن أفرونوس هذه البلاد وأرغم الاريانيت وجون كاستريوت على الاعتراف بسيادة السلطان . وسمح لجون كاســـتريوت بالعودة إلى وطنه بعـــد أن أعطى الاتراك أولاده الاربعة رهينة وفيهم الابن الاصغر جورج وأريانتس اللذان كانا دائبين على تدبير الخطط الخطيرة لفيك الاغلال التي كانوا يرسفون فها . والهرب لاستنفار

توفى عام ١٤٧٦ م حتىقامت جمهورية البندقية عام ١٦١٢ م قلعة بالقرب من غوسينه لصد هؤلاء المحاربين،وحاول البابا في ذلك العهــد من جديد إبقاء السكان على مذهبهم القديم، وقد أرسلت بعنت فرنسسكانية أمدت

بالتفوق على جميع القبائل الكاثوليكية ما عدا الميرديته ، ولم يحرؤ الالبان من اليونان الارثوذكس مدى قرون على رفع صوتهم فى وجه الحكم التركى، ولم يحولوا أنظارهم نحو الشمال والغرب إلا عند ما أحيت الإعمال الباهرة التي قامت بها النمساميت الآمال في قلوب العالم المسيحي فى القرن السابع عشر، وبعد أن استأنف الخليفة الحرب مع البندقيه عام ١٧١٥ م وما أعقب ذلك من حربه مع امبراطور ألمانيا نادى كبير أساقفة أوخرى الاورثوذكس باسمه واسم الاساقفة الآخرين والمطارنة الامــــير يوجين ده سافوي الذي كان على رأس الجيس الأمبراطوري ليخف لتحرير البلاد (١٧١٦). على أن هؤلاء الثائرين كان عليهم أن يفتنعوا محالتهم في أول الأمر . لأن البنادقة كانوا قد اعتزموا (١٧١٦م ) على احتلال عدة مواقع، ولكنهمأ خفقوا عندبوترنتو ورميزه وفينيتسه

بالمال اللازم إلى عام ١٦٢٤م .ويقول المؤرخ

نعيما إن النزاع الجديد الذي استحكمت حلقاته

مع السلطات التركية ، وتأديب دوجه باشا

لهُوَلاء الثائرين حدثا عام ١٦٢٤م . ولم يسوى

فتحالبنادقة للمورة عام١٦٨٧م علاقةالعثمانيين

بالآلبان الكاثوليك . وعندما أغارت مدن

السواحل في ذلك الوقت على دلسنيو التي

تقع قبالتها انضم الهوتي إلى المسلمين، وقد أظهر

هؤلاً. شجاعة نادرة في الدفاع الموفق عن

هذه القلعـة من جهة البحر ، حتى اعترف لها

يحاية الجبال الالبانية بحكم تسلطها على البحر الإدرياتي . ولما سقطت أقيحه حصار اضطر الدُوحِ ١١٠ إلى السعى في الصلح ، وقبل عام ١٤٧٩ م أن يعترف بسيادة السلطان على داخلية البلادوخاصة آقجه حصار وإشقودرة فى مقابل اعتراف السلطان بسيادة البندقية على بلاد الشاطىء. وفى عام ١٥٥٠م استطاع جبليو شمالى ألبانيا أن يطمئنوا لأنهم بقبولهم التجنيدالإجباري في حالة الحرب ردت اليهم حقوقهم المغصوبة من الحكم الذاتى وأعفوا من الضرائب. ولم يمتـــد ملك آل عثمان على شاطى. البحر الادرباتي إلا في القرن السادس عشرعند ما وضــــــ مرا أيديهم على أنتيارى Antivari ( بالتركية بار ) ودلسنيو ( ١٥٧١ م ) قبل يوم لينتو المشهود بقليل . وقدروع بعضمندوبي البندقية إشاعة فحواها أن الالبان اعتزموا القيام في وجه الترك . ومعذلك لم يجرؤ الآلبان على القيام بهذا الأمر. على أن الحرب لم تنته فى صالح العثمانيين . وكان الانتقاض على السلطة المركزية صادرآ في الأغلب من قليمنتي سيكان الجيال المسلحينبالحرابوالدروع والخناجر.فأنشىء

١١) لحاكم الأعلى للبيدقية .

( بالتركية فونيهمه )كما خاب أيضاً حصــار البنادقة لأنتياري (١٧١٧ - ١٧١٨) و حصارهم البحرى لدلسنيو عام ١٧٢٢ م . ولقد انتهز محمد بك البوشاتى ( نسبة إلى بوشات وهي قرية بالقرب من إشقودره) اكفهرار الجو السياسي وجعل لنفسه مكانة عظيمة فيمتتصف القرن الثامن عشر ، حتى إن الباب العالى كان مضطراً إلى إقامته والياً على مسقط رأسه . وحرض هذا الوالى الاسر النبيلة ذات النفوذ على التنابذ والتطاحر. ، واستطاع بذلك أن يصبح السيدالنافذ الكلمة على شمالى ألبانيا . ولما رفض محاربة كاترين الثانية أمرالبابالعالى بقتله،وخلفه على الولاية ابناه مصطني ومحمود. وقد ضم هذان إقلم ليش وتيرانه وألباسان ودوقاجين بأسرها أوأصبحت كلمتهما نافذة فى ديبره ومات وإبان الحرب الاولى التي نشبت بين الباب العالى وكاترين الثانية ثار التوسك من أهل المورة على الباب العالى ولم يوقفهم عند حدهم إلا عند ما أرسل الترك الهم عام ١٧٧٠م من الجيغة بقيادة مصطَّني باشا ، وكان هو اهم مع الترك ، فعبروا مضيق كورتثه إلى اليلويونيز. إلا أن التوسك والجيغة تحالفوا وعملوا على إثارة الفتن إلى أن أذلهم الغازى حسن باشا في وقعة عظيمة. وكان هذا هو الرجل الوحيد الذي تتجمع فيه قوة الدولة العثمانية .

وفى الوقت الذى كانت فيــه بكوات بوشات تحكم شهالى البلاد .كان على التييلانى

وكان لاسرته شأن عظيم من سنوات عدة ، قد اغتصب السلطان في جنوبي ألبانيا، ولكنه ارتد فى أول الأمر أمام حكام الشمال . وفى عام ۱۷۸۵ أطلق محمود باشا الأشقودري لنفسه الطموحة عنانها فقـــــام بغزوة على أراضي البندقية كان لها صدى في ذلك الوقت، ثم تقدم نحوكرد باشا الالباسانى الذى كان قد عهد اليه إخضاع الثائرعلي التبيلاني فتمكن بتحالفه مع على من إلحاق الهزيمة بكرد باشا ( ١٧٨٨ ) ثم أعمل القتـــــل بعد ذلك في الجيوش العثمانية التيكانت قدوجهت لمحاربته فى سهل قوصوه . ولم ير أمامه بعد ذلك إلا أن ترتمي في أحضان النمسيا . وقد وعده الامراطور يوسف الثانى بملك ألبانيا إذا اعتنق المذهب الكاثوليكي . وقد جعل محمود الذي كان يظهر ميلا كثيراً إلى الكثلكة. النصاري والمسلمين يقسمون بالانجيل والقرآن على أن يبذلوا آخر نسمة من حياتهم فى سبيل تحرير ألبانيا من نير أعدائها . ولما أعلن شيخ الاوسلام مروق محمود من الدبن ثارت ثائرته واشتدت حفيظته على الأتراك حتى إنه ألحق بالجيوشالتركية التي وجهت إليه الهزيمه مرة أخرى . وقد منحه الامبراطور يوسف صليبا ذهبيا قبيل إعلان النمسا الحرب على الباب العالى، وأرسله اليه في ألفين وستمائة جندی . وأقام محمود مأدبة فاخرة لمبعوثی الامبراطور ثم دس لهم السم فى كۋوسهم . وقد استغل محمود هده المخاطرة لصالحه لدى

الباب العالى، حتى إن السلطان الذى كان مهدداً بالحرب من أعدائه فى الشمال رضى بالصفح عنه عام ١٧٨٧. وبعد ذلك بعام كان على باشا هو الذى يرغب فى المفاوضة لآنه كان قد أصبح فى ذلك الوقت أميراً على ألبانيا. ولكن المفاوضات فى ذلك الحين دارت مع بو تمكين Potemkin كبير قواد الروس. وبعد ذلك بقليل قام ألبان سولى بمايشبه هذه الدسائس، وكانوا منذ قرن يعيشون عيشة مستقلة فى إقليمهم الوعر المجدب. فنى إبريل عام ١٧٩٠ انضموا إلى مبعوثى الجزائر اليونانية إلى سنت بطرسبرج ليرجوا الامبراطوره كاترين تنصيب حاكم على بلادهم التي حلت با الفوضى. ولم ينجح على باشا التبيلانى فى إخراج أهل سولى من البلاد إلاعام ١٨٠٠٠.

نقترب الآن من العهد الذي بدأ فيه العنصر اليو نانى يثور ضدظالميه من العثمانيين. ويجب أن تتحدث هنا عن الارتؤوط الذين استقروا في بلاد اليونان وكان لهم فى هذه الحروب شأن عظيم. وقد استمرت هجرة التوسك إلى بلاد اليونان عدة قرون دون أن توقفها الحروب الدامية التي نشبت مع قبودان باشا غازى حسن عام ١٨٧٩ م. وكان من نتائج هذه الهجرة أن أصبح الارتؤوط فى بداية القرن التاسع عشرخس سكان بلاد اليونان، وبلع عددهم نحو ٢٠٠ ألف نسمة، وكانوا يسكنون عادة ، فى جماعات كثيرة ، الجزء يسكنون عادة ، فى جماعات كثيرة ، الجزء الإكبر من يوتيا ١١١٠٠٠، وأتيكا ١١١٠٠٠.

وميجار وكورته وسالامين وأركاديا وأشية كلها تقريباً . وكانوا يؤثرون سكنى الجبال والريف ، بينها كان اليونان يقطنون المدن ويولعون بالتجارة والصناعة . وكان جميع سكان جزائر پوروسوهدرا (٤٠ ألف نسمة فيها وحدها) من الألبان، وكانوا ملاحين مهرة ، يرضون بالكفاف ، وقد جمعوا ثروة عظيمة في سنوات قليلة . وكان سكان جزيرتي هدرا وسبيتسيا يقدمون عددا من رجالهم للعمل في البحرية التركية ويقومون بأودهم طوال مدة خدمتهم .

وكان من أثر الروح الحربية التي يتميز بها الألبان من مسلمين ونصاري أن ناصروا اليونال في قوة وثبات ، فأعانوهم كثيراً في الحرب التي أثاروها للتحرر من حكم الترك . وكان على والى يانينا ـــ وقد ضربُ لأوربا \_ خلال أكثر من نصف قرن من الزمان مثلاً للثائر العنيف ــ قد بدأ يشعر مع مرور الآيام بتهدد مركزه . فقد شجعته ـــ وهو الالبــانى المسلم ــ الوعود الكاذبة التي وعده بهـا ثوار اليونان الذين كانوا في رومانيا ، فأشعل نار الثورة فى « المورة » . وكان نصارى الألبان في سولي أول من ثار فى وجــه الحكم العثمانى وطالب بالحرية (ديسمبر ١٨٢٠) فكان هذا تميداً لحرب استقلال اليونان التي شب أوارها بعد ذلك بأرسة أشهر . وقدكانت مقاومة على في حصنه بيانينا حتى فبراير عام ١٨٢٢ . سببا في نجاح

خطط قادة هذه الحركة الاستقلالية .

وبينهاكان للتوسك ضلع كبيرفى الحوادث اليونانية ، دفع تقلقــــل الاحوال بالجيغة إلى العطف على تلك الحــــركة . ودمر الاستطول التجاري الذي كان يملكه أهل مدينة دلسنيو تدميرا تاماً في وقعــة غير متكافئة ضد اليونان المتحمسين . وزيادة على ذلك استغل مصطفى البوشاتي فرصة ارتباك الباب العالى أثناء ثورة الانكشارية عام ١٨٣٦ فأسرف في مطالبه الغالية . وفي عام ١٨٢٨ تلكاً في الاشتراك في الحرب الروسية التركية . حتى إذا تهادن الجيشان عمل على إثارة العدا. من جديد . وبعد عقد الصلح نجح في جذب بعض باشاوات الرومللي للانضمام إلى جيشه . واضطر الباب العالي إلى تجريد حملة لمقاتلته بقيادة أعظم قواد الدولة الصدر الاعظم محمد رشيد باشا ( ١٨٣٠ م ) فهزم مصطفی فی وقعـة پرلیه ( ۱۸۳۱ م) هزيمة تامة وأرغمه على التسليم فى أشقودره عام ۱۸۳۲ م وانتهى عهد الحكام الالبانيين بتلك الهزيمة التي مني بها مصطفى .

وكان للجهود التى بذلها على هو ووجود بوشات أثر كبير فى تطور الحضارة الآلبانية، فقسد قضوا بقدر ما فى استطاعتهم على ما ألفه الآلبان من أن يجعلوا من كل مدينة دولة خاصـــة ومن كل منزل حصنا،وبذلك قضوا على تلك الحالة التى كانت عليها ألبانبا فى العصور الوسطى .

وقضى الصدر الأعظم محمد رشيد باشا القضاء الآخير على بقايا استقلال المحلى فى ألبانيـــا الوسطى . وكان قضاؤه عليه قويا شاملا حتى إنكل انقــــــلاب حدث خلال عشرات السنين فيها بعدكان ينسب إليه .

وكان القرن التاسع عشرفاتحة عهد سعيد لنصارى ألبانيا،فقدكان من يسكن منهم المدن أوما يجاورها يئنون من فداحة المظالم. وكان قساوستهم يشنقون أحيانآكما يشنق المجرمون لأقل مخالفة لقوانــــين الدولة أو لاحكام وبدأت الحكومة التركيـة في مستهله تدخل إصلاحات تنهض على مبادى. إنسانية . أخذ نصارى الالبان يستمتعون بشي. من الحرية . وبذا بدأ التقارب بين أهل العقيدتين. ولم يكن اعتماد وجوه بوشـــات وعلى التپيلاني على النصارى أقل من اعتمادهم على المسلمين في الدفاع عن سلطانهم ، ومع هذا لم تكن هذه الحوادث إلا تمهيـدا للسَّاواة بين الاديان أتى بدئ منذ القضاءعلى الانكشارية في وضعها على أساس قوى . وبعد هزيمة على ومصطفى البوشاتي لم يعد المسلمون يدفعرر من الضرائب أقل بما يدفع النصارى . وكان للنصاري منذ عام ١٨٣٧ م مركزا متازا ، إذ كانوا لايجنىدون للخدمة العسكرية.وكانت شاقة عنيفة لكثرة الحروب . ولم يكن في الإمكان أن تنفذ في الحال الإصلاحات أو جباية الضرائب على المسلمين والنصاري من



سكان الجبال، لأنه كان لهم إلى ذلك الحين شيء من الاستقلال في تلك البلاد الجبلية الوعرة، وظل النزاع بين السلطات وبين القبائل عشرات من السنين. وقام المسلمون بفتن متعددة وخاصة في الأعوام ١٨٥٥، نشبت معارك دامية على حدود الجبل الأسود مع قبيلة فسوفج التي تسكن الجنوب بسبب الضرائب انتهت بهزيمة هذه القبيلة وخضوعها لقانون البلاد خضوعا تاما.

وفى خسلال الحرب الروسية التركية الآخسيرة ( ١٨٧٧ – ١٨٧٨ م) رفض الكاثوليك والارثوذكس من سكان الجبال أن يرفعوا سيوفهم فى وجه السلطان بالرغم من تحريض الروس لهم، فثأرت الروسيا منهم على حساب الترك فى مؤتمر برلين بأن أعطت الصرب المنتصرين وكذلك أهل الجبل الاسود الدين أسعدهم الحظ فى الحرب أقاليم صقلبية وألبانية، فأخذت الصرب ايفرانيه وكورشونلى ولسكوفاح وأخذ الجبل الاسود أقاليم فسوفيح وهوتى وقليمنتى واشكريلى .

وبذلك نجد لأول مرة قبائل نصرانية ومسلمة تجمع على المطالبة بوحدة وطنهم وبقومية لاتتجزأ . واحتفظت الصرب نهائياً بهذه الآقاليم الثلاثة . أما الجبل الاسود الذي كان في حوزته أيضا پودجورتزة وأننباري فقد عوض عما فقده باعطائه الجزء الاكبر من دلسنيو الاسلامية . ولم يرض الالبان عن

تقسبم بلادهم إلا بعـد أن هزموا على يد درويش باشا في عامى ١٨٨٠ور١٨٨١ م.

وفى العهد الآخير، أدى تغيير نظام الضرائب عدة مرات إلى خلافات خطيرة مع الباب العالى. وقد تمكن شمسى باشا عام ١٩٠٢ من إقرار النظام فى چاقووه بعد جهد عنيف.

#### المصادر

Al- : Joh. Georg von Hahn (1) H. (Y) ( \ ) AOE . banesische Studien Histoire et description de : Hecquardt la Haute Albanie ، باریس ۱۸۵۹ ، (۳) Oberalbanien und : 4. Gopchevich A. Deg- (٤) ۱۸۸۱ ليسك seine Liga Souvenirs de la Haute Albanie : rand باریس Essays : Gust. Meyer ( ه ) ۱۹۰۱ und Studien. المجلد الأول ، راين ١٨٨٥ سه ع و ما بعدها (٦) F. von Miklosich : F. · ٣ - - ١ - · Albanische Forschungen فينا ١٨٧٠- ١٨٧١ (٧) نفس المؤلف في Die türkischen Elemente in den südost-und osteuropaischen Sprachen في مجلدين ، فينا . Gust. Mever ( A ) < 1A4. - 1AA£ Indo - = ) Albanesisches Wörterbuch المجلد الثالث . germanische Wörterhücher ستراسورج ۱۸۹۱ (۹) وهناك كتاب فيم عن

: Guis. de Rada ، واعد اللغة الآلبانية وهو ، Grammatica della langua Albanese de Dozon, de Kri ،- (١٠) ١٨٧٠ فاورنسه ١٨٧٠ (١٠) ١٨٧٠ والورنسه ١٩٥٠ (١٠) ١٨٧٠ والورنسه ١٩٥٠ (١٠) والمراز المراز المراز

انظرفیایتعلق بجغرافیهٔ البانیا وطبیعهٔ أرضها المحسور المحسور

: Wiet (٧) ۱۸٦٦ باريس ، مايو ۱۸٦٦ (٧) Le diocèse d'Alessio et la Mirditia ف Bull. de la Soc. de Géogr. باريس، Mémoire sur le Pa ( ۱۸ م ۱۸۶۱ م (۹) ۱۸۶۱ کتوبر ۱۸۹۸ (۹) Itinéraire en Albanie et en Roumélie يولية Reise : J. G. von Hahn (١٠) ١٨٦٨ يو durch das Gebiet des Drin und Warder Researches in : Tozer (۱۱) ۱۸۷۰ فينا the highlands of Turkey, including vi-الجلا . sits to the Mirdite Albanians التاني . لندن١٨٦٩ (١٢١) وهناك معلوم ت قيمة جديدة عن الجنس الألباني في الكراسات التي تشرها ، Zur Kunde der Bal- : C. Patsch kanhalbinsel. Reisen und Beobachtungen سراجيفو ۱۹۰۶ (۱۳) Baron (۱۳) براجيفو Das katholische Nordalbanien: Nopcsa ودابست في LAbrégé du Bulletin de la ملحق. Société Hongroise ac Geographie · Foldrajzi Közlemények \_ ، ۳٥ ملجله ١٩٠٧، ص ٥٥ وما بعدها (١٤) وليس لدينا ع البانيا الاسلامة اتى تقع في الشمال الشرفي إذا استنينا كتاب Spiridion Gopehevic إذا (1114 i. Makedonien und Altseibien) سوى ما كتبه Reise cin- : K. Osstreich Ab- 3 drücke aus dem Viluyet Kosovo · handl. der K. K. Geogr. Gesel!sch ج ١ ، فينا ١٨٩٩ (١٥) Makedonien (١٥) ١٨٩٩ في ۱۹۰٤ . Geogr. Zeitschrift

Makedonien und die Albanesen (۱٦)

Jahresbericht des Frankfurter Vereins ف

۱۹۰۳ — ۱۹۰۱ - für Goegr. u. Statistik

: 'Th. A. Ippen أنظر عن قوصوه (۱۷)

Novibazar und Kosovo. Das alte Ras
۱۸۹۲ فينا ۱۸۹۲

C. du (١) أما عن تاريخ البانيا فانظر (١) Illyricum vetus et novum : Cange Untersuchun- : Thunmann (٢) ١٧٤٦ gen über die Geschichte der osteuraïs-١٧٧٤ أجزء الأول ، ليبسك ، chen Völker The Spirit of the : D. Urquhart (٣) (٤) ١٨٣٨ في بحديث ، لندن ١٨٣٨ (٤) ٢٥٥٥ المحافية والمحافية والمحاف

[K. Süssheim ]

البانيا بعد ١٩٠٢ : البانيا المستقلة بقى الآلبان على الحالة التى أجاد سوسهيم فى وصفها من انقسام إلى عشائر و تعلق شديد بعادانهم ونظمهم، ولم تتجه آمالهم القومية نحو غايات انفرد أو العشيرة حتى النصف الشانى من القرن التاسع عشر عند ما أخذت الدولة العثمانية تفقد سريعا

المميزات التي ألفها الألبان أجيالا ، وتتخذ الطريق القصير نحو المركزية وتدعيم سلطان الحكومة في أرجاء الدولة ، وعند ما تأكد انفصال الامم البلقانية عن السلطنة .

أرغم هذا التطور الخطير الألبان على النظر في أمرهم، ولولاه لبقوا حيث كانوا في الماضى. ولا يصعب على المتأمل في أحوال هذه الأمة أن يقدر عظم ملائمة النظم العثمانية القديمة للألبان. فالألباني و بخاصة الألباني المسلم - كان راضياً تمام الرضا عن عثمانيته. فانه إذا بق في بلاده مكنه كونه مسلماً من الاحتفاظ بسلاحه وأرضه ومن الوصول في خدمة السلطان إلى وظائف النفوذ في قومه بواذا خرج من بلاده إلى ولايات السلطان وإذا خرج من بلاده إلى ولايات السلطان المواثق النفوذ في وظائف الخرب والحكم في دولة شاسعة الأطراف لا يعرف نظامها قيود الجنس والحسب.

تغير الاهر لما قامت لاهم البلقان دول مستقلة: لليونان ولاهل الجبـــل الاسود وللصربيين، ولكل منها تطلع نحو أرض الالبـــان. ولم يقتصر الحال على ذلك، فالاهبراطورية النمساوية من ناحية وإيطاليا من ناحية أخرى تهتمان اهتماماً خاصا بما يجرى في البانيا وبما يجرى عليها.

كان من أثر ذلك تنبد الالبان لحرج موقفهم : وكان ما رأينا من إنشاء « الحلف الالبانى » فى ١٨٧٨ يجمع بين النصارى من الالبان والمسلمين على الدفاع عن وحدة وطنهم.

وكان من أثره أيضاً ما رأينا من محاولة الألبان منع حكومة السلطان من تناول ما اعتادوه من النظم بالتغيير . ثم تأتى سنة ١٩٠٨ : سنة الدستور . وفي حوادث هذا الانقلاب كان للجنة الالبانأثرها فيانتصار الحركة الدستورية وسقوط عبـد الحميد. وقد جاشت صدور الالبان كغيرهم من الامم العثمانية بالامل المتدفق فى نهضة الدولة وفي حياةقوامها الحرية والعدالة والمساواة . ولكن سرعان ما خابت هذه الآمال، إذ أعلنت الامبر اطورية النساوية ضم ولايتي البوسنه والهرسك وخلعت بلغاريا عن نفسها بقايا التبعية للسلطان ونادى أهل كريت بالانضمام للحظيرة اليونانية وادعت الحكومة اليونانية بحقوقها على البانيا الجنوبية. أثارت كل هذه الحوادث الشك في تمكن رجال الدولة من التغلب على الأخصار المخدقة بهم . وهم من ناحيتهم زادوا الامر حرجاً باتخاذ نهج جديد فى سياسة الدولة يرمى إلى سن نظم عامة واحدة للتجنيـد والضرائب والادارة في مختلف الولايات ، ولهم في هذا كله غاية واحدة هي تغليب ﴿ التركية ، على القوميات المختلفة وبخاصة الالبانية منها والعربية . وكان من ذلك أنه من مايو ١٩٠٩ إلى نشوب الحرب البلقانية الأولى في ١٩١٢ والالبان فى عصيان عنيف ورجال الدولة فى محاولة إخهاد الفتن بالسيف.

ثم قامت الحرب البلقانية ، وفى أثنائها اتخذ الزعماء الآلبان خطة الوقوف على الحياد بين

العثمانيين وأعدائهم من البلقانيين والسعى لنيل اعتراف الدول الأوربيه باستقلال بلادهم. وقد أيدتهم في هذا السعى الحكومة النمساوية، إذ هي تفضله على وقوع الأرض الألبانية في حوزة صقالبة البلقان أوالا يطاليين، وذهبت في ذلك أيضاً إلى أن سهلت على الزعيم الألباني اسماعيل كال بك الوصول إلى البانيا حيث اجتمع بعدد كبير من رؤساء مواطنيه في مؤتمر أعلن المجتمعون المحتمع بعدد كبير من رؤساء مواطنيه في مؤتمر في نوفبر ١٩١٢ استقلال البانيا ونشروا علم في نوفبر ١٩١٢ استقلال البانيا ونشروا علم المكندر بك وأقاموا حكومة مؤقتة على رأسها كال ، وإن كان نفوذ هذه الحكومة لم يتعد الجبل الأسود.

وكانت الدول تعمل فى أثناء ذلك على وقف الحرب البلقانية، وتمكنت فيا يتعلق بالبانيا من حمل الصرب وأهل الجبل الأسود على التخلى عما فتحوه من أرضها. وفى معاهدة البنيا، وفيها أيضا احتفظت الدول العظمى البانيا، وفيها أيضا احتفظت الدول العظمى أجنبيا هو وليم دى فيد، وكلفت هو لانده وبعثت الألبسانيا ثلاث لجان واحدة منها للاشراف على الحكم ووضع نظم له، والثانية لتعيين الحدود الجنوبية للإمارة الجديدة، والثالثة للحدود الشهالية.

وتد رسمت هاتان اللجنتان حدود البانيا

THE PRINCE IN THOUGHT

رسها ترك ما لا يقل عن نصف مليون البانى خارج الإمارة تحت حكم الصرب أو حكم أهل الجبل الآسود ، ومكن اليونان من نيل جزء كبير من الابيروس ومدينة يانينا . أما عن المسائل الاخرى فانا لا نجد للجنة التى ألفت لوضع نظم الحكم عملا يؤثر ، ولا نجد الأمير وليم قادراً على حكم البلاد فغادرها في سبتمبر ١٩١٤ بعد إقامة لا تزيد على سبعة شهور .

وقد صادف قيام الإمارة الألبانية المستقلة نشوب الحرب العالمية الكبرى، فاختلت أمور البانيا اختلالا كبيراً وأصبحت أرضها نهبا للناهبين. فاحتلت الجيوش النمساوية شماليها ووسطها واستولى الإيطاليون على آولونيه. وفي معاهدة لندن السرية (ابريل ١٩١٥) التي عقدت بين إيطاليا والروسيا وفرنسا وانجلتره نص على امتلاك إيطاليا لآولونيه وعلى أن إيطاليا تسلم بتقسيم شمالي وجنوبي البانيا بين اليونان والصرب والجبل الاسود، بشرط أن تنال إيطاليا ما يرضيها من الولايات النمساوية على سواحل البحر الادرياتي، وبشرط أن يبقى للألبان وطن مستقل ضئيل تهيمن إيطاليا على علاقاته الخارجية.

إلا أن الحوادث لم تجرعلى ما قدره ذلك الاتفاق، وانجلى الاضطراب الآلبانى عن قيام حكومة البانية قوية فى تيرانا تمكنت من لم شعث البلاد ومن إقامة البانيا مستقلة، حدودها تطابق حدود إمارة ١٩١٣ ما عدا الجهتين

الشمالية والشمالية الشرقية . وقد تأيد هذا الاستقلال بقبول البانيا في عصبة الأمم في ديسمبر سنة ١٩٢٠ .

#### مصادر أخرى

Foreign Office Peace في Albania (۱)
(۲) ۱۹۲۰ ندن ۱۷، دقم ۱۷، لندن ۱۹۲۰ (۲)
Handbooks History of the: (editor) H. Temperley
المجلد الرابع، لندن١٩٢٤ [ شفيق غربال ]

ه و « أُرْنَد » أَو أُرْنُط أَو أُرْنُط : (أَنظر « أَلْوَالُونَالُهُ » ) .

را إريتريه»: مستعمرة إيطالية يمكننا تقسيم سكانها إلى ثلاثة أقسام: قسم من الجسر، وقسم بين بين وقد تكون في القبيلة الواحدة طائفة من البدو وأخرى من الحضر وثالثة بين أولئك وهؤلاء وتذهب رواية يعتقد الكثيرون بصحتها إلى أن أول من استوطن هذا الإقليم قبائل ثمان وفدت عليه الواحدة بعد الأخرى ، ولكننا لانكاد نعرف شيئاً موثوقاً به عن أصل هذه القبائل أو ترتيب نزوحها . على أنه يتضح من القبائل أو ترتيب نزوحها . على أنه يتضح من هذه الرواية أن إريترية كانت آهلة بالسكان دائماً ، وأن هؤلاء السكان كانوا عرضة دائماً ، وأن هؤلاء السكان كانوا عرضة للتحول من البداوة إلى الحضارة ، ومن الرعى التحول من البداوة إلى الحضارة ، ومن الرعى

إلى الزراعة . هذا فى السلم ، أما فى الحرب فإن التحول لا يصدر عن نظام أوتدرج وإنما هو أقرب إلى الفوضى والاضطراب اللذين يظلان عدة قرون ، وهكذا تقوم بمرور الزمن مراكز جديدة فى أنحاء جديدة تندمج شيئاً فشيئاً فى الجماعات المستقرة .

ومعظم سكان إريترية فى الوقت الحالى من الجنس الحامى الذى كان يظهر بأوضح ميزاته وخصائصهأيام الحضارةالمصريةالقديمة فى بقاع متعددة من المنطقة التي تكون الآن هذه آلمستعمرة الإيطالية. بيدأن هذا النقاء الجنسي تأثر كتيراً بالاسباب والدوافع التيأشرنا اليها . ومهما يكن من شيء فان عدد القبائل الثمان - كما تذهب رواية القدماء - قد رفعه علماؤهم إلى عشر قبائل أو خمس عشرة قبيلة أوأكثر.وليس شك فى أن هناك فروقاً واضحة فى اللغة والعادات بين سكان إريترية سوا. أكان هؤلاء السكان قد انحدروا من جد واحد أم لم يكونوا والعنصر الغالب هم الإحباش الذين يقطنون الهضبة وهمعين التجرينة الذين يعيشون في الجانب الآخر من حدود الدولة الاثيوبية. وأحباش هذه المستعمرة لايكاد عددهم يبلغ.١١٠٠٠نسمة ، ولهمشبه ثقافة تقوم على نظام أبوى حسن . وجميعهم من الرعاة والمزارعين ويكو نون جماعات مستقرة فى القرى يجاور بعضها بعضاً ، وهى لذلك صغيرة . ويرجعهذا إلىفقرالاقاليمالتي يعيشون فيها. ومتوسط عدد كل جماعة من هذه الجماعات

۱۲۵ نسمة . ويقول دانيللي ومارنيللي إنه على الرغم من غلبة القرى الصغيرة على هذا الاقليم فان بعضها يكثر سكانه إذا استثنينا المدن التي يعود ازدهارها إلى الاستعار الإيطالي . وأيما كان أمر هذه القرى فليس من المحتمل أن يزيد السكان في إحداها عن من المحتمل أن يزيد السكان في إحداها عن الولايات الحبشية التي تقع على حدود مستعمرة إريترية .

وهناك أيضـــاً جماعتان من المزارعين تعيشان في القرى . هما الكونامه (يبلغ عددها نيفا وثلاثة عشر ألفاً ) والدارية ( سكانها ٧٠٠٠ نسمة تقريباً ) . وتقول الروايات إن هاتين الجماعتين تنتسبان إلى الجنس الحامى، وإنهما منأقدممناستوطنوا هذه المستعمرة . وهم يمتزجون بعضالامتزاج بأهل السودان. ومع أن الاحباش من النصارى فان الدارية والكونامه وثنيون. أما باقى سكان إريترية فمعظمهم من البدو والقبائل التي تعيش بالرعي. كما أن الجزء الأكبر منهم يدين بالاســـلام . ونخص بالذكر من هؤلاء بني عامر رهم خليط من أجناس متعددة ، وكانر ا يعيشو نمن تربية الماشية ، ويقسمونحياتهم بين الجبل والبحر . وهم يتكلمون عادة البضوية. وعددهم حرالى . ٤ ألف نسمة . ثم الهبب وغيرها من القبائل المتآلفة التي تعيش بين بني عامر والبحر . ويبلغ عددها ٢٤ ألفنسمة ، وهم من الرعاة الرحَّل وينطقون التجرة . ثم قبائل المُنسة والمارية

والسبدرات والترهية والهاسو والدناكل والدهلكي والآنجنة وغيرها. وكل هذه القبائل قديمة أتت في الأصل من مرتفعات إثيوبية ولكنها اختلطت بالمصريين واليونان من المستعمرين الذين دخلوا البلاد عن طريق البحر. والبيلانية الذين يقطنون وادى شرن يكونون جزءاً هاماً من هذه الأقوام ، وهم منقسمون إلى أقباط وكثالكة ومسلين ولا يعيشون عيشة البداوة التي تحياها القبائل السالفة.

وتجاور قبائل البت تاكوه ( ٤٠٠٠ نسمة ) والبحينة ( ١٠٠٠ نسمة ) والمنسة: قبيلة يبلانى أما الاسورتة ( ١٠٠٠ نسمة ) والهاسو ( ١٥٠٠ نسمة ) والهاسو ( ١٥٠٠ نسمة ) فهى قبائل بدوية ترعى الماشية وتهتم بعض الاهتمام بالزراعة وتدين بالا سلام .

وينتسب سكان إقليم دناكل إلى جنس آفار، وعـــددهم ١٣٠٠٠ نسمة فى الأراضى الإيطالية . ومن المرجح أن يكون هؤلاء السكان عبارة عنقبائل امتزجت بالمستعمرين من اليونان والمصريين ، وغالبهم من البدو الذين يدينون بالإسلام .

أما الجزائر فليست عامرة بالسكان في جميع أنحائها.ويبلغ عدد هؤلاء السكان حوالى ٢٥٠٠ نسمة ، وقد انحدروا من أصول مختلفة، وهم يعتمدون في معاشهم على صيد الاسماك واللؤلؤ . ويعيش حوالى ١٠٠٠٠ نسمة من السكان الساميي الاصل على شاطيء

مساوة في قري متجاورة .

وبلغ عدد سكان مستعمرة إريترية الإيطالية و وق تعداد عام ١٩٠٥ سمة من ٢٧٤٩٤٤ نسمة من ٢٧٤٩٤٤ نسمة من المسلمين و ١٠٢٥٣ من القبط و ١٣٣٦٢ من الوثنيين و ١٠٢٥٥ من الكثالكة و ٢٩٧ من البروتستانت. ولا تشمل هذه الارقام من البروتستانت. ولا تشمل هذه الارقام السكان البيض ولا جماعات الدناكل الذين يعيشون داخل الحدود التي عينت عام ١٩٠٨. وإذا أدخلنا هؤلاء في حسابنا أصبح عدد السكان جميعاً ٢٨٢٠٠٠ نسمة، وليس ٢٠٠٠٠٠ أو أكثر كما ذهبت بعض المراجع غير الرسمية التي صدرت قبل هذا الإحصاء.

ولندكر فيما يلى الأديان التى تتمثل فى هذه المستعمرة مراعين فى ذلك أهمية كل دين وعدداً تباعه: (١) الإسلام بمذاهبه الأربعة: الحنفية والشافعية والمالكية والحنبلية (٢) العالمية. (٤) الإنجيلية والأرثوذكسية . (٥) اليهودية والبوذية والإرسلام هو أسرع هذه الأديان الى نفوس الناس وأكثرها انتشاراً .

ويقوم بالحكم فى هذه المستعمرة مأمورون و « مقيمون » وقد قسمت المستعمرة لهذا الغرض إلى خمس مأموريات تشمل الجزء الأوسط من هذه البلاد ، وخمس محافظات تشمل الاقاليم الواقعة على الحدود .

أما القضاء في هذه المستعمرة فمرجعه إلى القانون الجنائي الذي صدر به مرسوم ملكي

فی ۱۶ مایو عام ۱۹۰۸ . وکانکل فرد یعتبر قبل صدور القانون المدنى من رعاما هذه المستعمرة حتى ولو لم يكن إيطالياً أو تابعاً لدولةمعترف بها، وسواء أكان عن ولدوا فيها أم بمن ينتسبون لاجناسها وقبائلها . وكان يعسبر من رعاياها أيضاً كل فرد من أبناء إفريقيـــة وكل واحد من أهالي الأمم التي تسكن البحر الأحمر بمن قاموا بواجباتهم نحو الحكومة أو بمن عاشوا في هذه المستعمرة عامين كاملين . وكذلك كان شأن كل أجنى لاينتسب لأمة لها ما للأوربيين من حضارة. ويقوم بالقضاء بينالأهلين أولاً الأمراء ثم جماعات الشيوخ والنبلاء،ثم شيوخ الكور والقبائل ثمالقضاة والمأمورون والمقيمون الذن ينظرون فيها يرفع اليهم من استثناف أحكام القضاة وشيوخ الكور والقبائل والأمراء مع استثناء القضايا التي تقع في اختصاص المحاكم. وتحاول الحكومة في هذه المستعمرة أن تزيد من نفوذ الموظفين العاديين مع مراعاة الفروق الدبنية والجنسية بين مختلف السكان من غير البض.

وقد أدخلت القوانين الايطالية فى هذه المستعمرة مع تعديلها وتغييرها بمايتفق وحالة البلاد من الوجهة الاقتصادية والقانونية والحياة اليومية والعادات. ويعترف القانون الايطالى فى غير توسع بأهم شعائر الناس الدينية. أما مع المسلمين فهم يطبقون الشرع كما ورد فى القرآن وكما فسره الفقهاء الذين

تعترف بهم كل قبيلة مع التوفيق بين روح الشرع وروح التشريع الايطالى . ويطبق القانون المجنائية كما يضبق العرف فى الاحوال المدنية : فى البيع والحضانة والعادة وخاصة فيها يتعلق بالمسلمين لاسيها فى أحوال الزواج . ويتمتع المسلمون فى هذه البلاد بحرية تامة فى إقامة شعائر الدين مى المصادر

Geografia della: A. Mulazzani (۱)

D. Odo- (۲) فاورنسة Colonia Eritrea
اسمرا Colonia Eritrea
اسمرا La Dancalia settentrionale: rizzi

G. Dainelli and O. Mari- (۲) ۱۹۰۹

Risultati scientifici di un viaggio: nelli

A. (٤) ۱۹۱۲: nella Colonia Eritrea

La colonie de l'Erythrée: Baldacci

G. Dainelli O. Mari- (٥) ۱۹۱۰ بروکسل ۱۹۱۰ ازورکسل ۱۹۱۰ ازورکسل ۱۹۱۰ ازورکسل ۱۹۱۰ ازورکسل ۱۹۱۰ ازورکسه ۱۹۱۰ ازورکسه ۱۹۱۰ ازورکسه ۱۹۱۰ ازورکسه ۱۹۰۰ از

[ A. Baldacci بلدتشي

### المسادر

[ R. Harimann مارتمان

« آزاد » كلمة فارسية معناها حر ، ولها معنى دينى هو التق أو المتجرد عن الشهوات الدنيوية ، ولهذا يحبالناس تلقيب أنفسهم بها كما فعل مير غلام على بلكرامى ( انظر مادة « غلام على » ) .

« الأزارقة » فرقة من الخوارج سميت باسم زعيمهم نافع بن الأزرق ( انظر هذه المادة ) ، وكانوا يقولون إن مخالفيهم من أمة الاسلام مشركون ، وإن من لا يسارع إلى اعتناق مذهبهم يستحل دمه هو ونساؤه

تقريباً إلى الشمال من نهر زنكة أحد فروع الرس. وكان عدد سكانها في عام ١٨٩٧ نحو ثلاثين ألف نسمة ، ولكنانجده في إحصاءات أخرى خمسة عشر ألف نسمة . ولهذه المدينة في المصادر الأرمنية تاريخ يرجع إلى العصور Mémoire sur l' : St. Martin ) القديمة Arménie . ج ۱ ، ص ۱۱٦ ) . ولم يكن لهذه المدينة التي تكتبها المصادر «روان» شأن يذكر فى التاريخ الا<sub>م</sub>سلامى إلا منذ بداية العصر التركى. وتذكر الرواية التي أوردها أوليا أن هذه المدينة بنيت في مستهل القرن التاسع الهجري (الخامس عشر الميلادي) وأن الحصن الذي بها قد شيد بعد إنشائها بنحو ما تةعام أيام حكم الشاه اسماعيل . وكانت إربوان بادى. الامر في يد الصفوييين ، ثم استولى عليها الجيش التركى بقيادة فرهاد باشا، وأقام بها الحصون في عهد مراد الثالث، ثم استعادها الشاه عباس الأول عام١٦٠٤ م. وبعد حرب سجال استولى عليها مراد الرابع عام ١٦٣٥ م ، ولكن سرعان ما سقطت ثانية في بد الفرس. ونجد إلمامة قصيرة عن تاريخ هذه المدينة في مقال «إرمينية» ج ١ . ص ٦٣٧ واستولى عليها عام ١٨٢٧ القائد الروسي ياسكفتش Paskewitsch ولقد لقب لهذا بلقب الاريوانى Eriwanski ومنذ صلح ١٨٢٨ م أصبحت إربوان تابعة للروس . ويرجع تاريخ مساجدها الشهيرة المحلاة بالقيشاني وآثارها الأخرى إلى القرن الثامن

## THE PRINCE COLUMN TO THE PRINC

وأطفاله . وبعد أن قتل نافع فى ساحة القتال بايعت الأزارقة بعدد عبيد الله بن ماحوز وظل زعيما لهم إلى أن قتل فى وقعة سِلبرى (شوال عام ٦٦ ه = مايو ٦٨٦ م) . وكان القتل أيضاً نصيب خليفته الزبير بن ماحوز . غير أن الأزارقة التفوا بعد ذلك حول زعيمهم الشجاع قطرى بن الفجاءة (انظر هذه المادة) إلى عام ٧٧ ه ( ٢٩٦ م ) وفيه قتل قطرى واختفت الأزارقة من التاريخ .

ويقول الشهرستانى إن بدع الازارقة ثمن يقوم أكثرها على تكفيرهم سائر المسلمين من غير الازارقة . ويحسن أن نذكر هنا بصفة خاصة أنهم لم يجوزوا التقية وأنهم أسقطوا الحدود التى لم ترد فى القرآن مثل رجم الزانى ، إذ كان يؤخذ به إلىذ لك العهد اتباعا لحديث منسوب إلى الني .

### المصادر

« أَز بك »(۱) بن محمد بهلوان بن إلدكر: خامس وآخر أتابكة آذربيجان ( ۲۰۷ – ۲۲۲ هـ = ۱۲۱۰ – ۱۲۲۰ م ) . ويلقب ه ياقوت بمظفر الدين .

كانت أمه وكذلك أم أخيه الآكبر أ لى بكر جاريتين ، أما ابنا بهلوان الآخران وأسمهما قتلغ إينانج وأمير ميران فكانت أمهما الاميرة إينانج خاتون. وتزوج أزبك ملكة خاتون التى كانت زوجة لطغرل الثانى آخر سلاطين السلاجقة ، ورزق منها ولده طغرل.

كان عهد أزبك كسائر عهود الانتقال مايئاً بالاضطرابات. وكان قبل اعتلائه عرش آذريجان قد وقف همه على همذان التي كان يهاجمها أخوه أبو بكر ( ٥٨٧ – ٢٠٧ ه ) وخوارزمشاه وجنود الخليفة وكذلك الطامحون من الماليك . ولما اعتلى العرش أخذ يهاجمه الكرج والمغل ، وانتهى الأمر بأن استولى على ملكه خوارزمشاه جلال بأن استولى على ملكه خوارزمشاه جلال الدين . وكان جيرانه فى الغرب أتابك إربل وإيوبى خلاط .

قبل توليه: فى عام ٥٩٢ ه ( ١١٩٦ م ) كان خوارزمشاه تكش ينزو بلاد النجم. فلجأ إليه أتابك أزبك فارا من وجه أخيه أبى بكر، الذى كان أتابك آذربيجان. وأقطعه

<sup>(</sup>۱) ورد هكذا فى معجم الهادان ليافوت ، طبعة العاهرة سنة ۱۳۲۳ م تــــ ۱۹۰۳ م ، ج ۱ ، ص ٢٠٣٠ . وورد «أوزك» فى اين الأثير ، صبعة العاهرة ،

تكش بلادهمذان (جهان كشا ، ج٢ ، ص٣٨) . ويقول صاحب راحة الصدور ص ٣٨٨، إن أبا بكر هوالذي بعث أزبك إلى همذان وأوفد معه عزالدين بن سطمش، وانضم إليه بادچاه وصاحب قلعة فرازين ، انظر ســلطان آباد ومقدمة الترجمة الفارسية لتاريخ العتبي(فهرس ريو ج ١ ، ص ١٥٨) ] وتولى قيادة عساكره وعاونه في ذلك أزواج بناته . وفي ٩ جمادي الآخرة من عام ٩٩٥ (٢٩ ابريل عام ١١٩٧) واستولت عليها . وفر آي ايبه ، وكاتب أزبك الخليفة بالطاعة (انظر تفاصيل ذلك في ابنالاثير ج ١٢ ، ص ٨٢). وكانسيد الموقف حينذاك مياجقوهومملوككانعظيمالوفاء لخوارزمشاه (وهو الذي قتل قتلغــــ[ينانج). وفي رجب عام ٩٩٥ (مايو ــ يونيه ١١٩٧) عاد أزبك إلى همذان ، ورجحت كفة أبى بكر فأوفد رسله إلى أزبك . ويقول صاحب راحة الصدور إن أزيك لقب بلقب الملك. واستمرت الحال على هذا الاضطراب إلى أن سير أزبك جيشه إلى قزوين عام ٥٩٤ ه ليحارب مياجق. ولكنه اضطر إلى الانسحاب إلى زنجان . وكان الخليفة يشجع مياجق ، فاحتل همذان ونصبه عليها خوارزَمشاه فی ۲۰ رجب عام ٩٤ ه ( ٢٨ مايو عام ١١٩٨ ). وطمع مياجق هذا في لقب السلطنة ولكن عساكر أبى بكرالتي كان يقودها آي ايبه هزمته بالقرب

من قبا من أعمال الرى . واحتــل أبو بكر الرى زمناً قصيراً ثم جلا عنها ، وعاد إليها مياجق، ولكن طغيانه أثار عليه حفيظة سادته الحوارزميين فقتلوه في خوارزم . ثم انتصر أزبك وقائد جيشه كوكجه على الخوارزميين فى العراق ومثلا بهم . واحتلأ بوبكر إصفهان وقسم البلاد، فأقطع أزبك همذان، ونصب كوكجه على الرى. وكان آي ايبه قابضاً بيده على مهام الأمور ، وأسرف في غض الطرف عن سيئات كوكجه زوج ابنته . أما أبو بكر فقد أفلت السلطان من يده لضعفه (ا نظر ابن الاثير، ج ١٢، ص ١٢٠ ) ولجـــاً إلى أزبك ولكنه عادإلى آذربيجان عند مانشبت الفوضي في العراق الفارسي (انظر أقوال أهل عصره في راحة الصدور ، ص ٣٩٨ ، وفي مقدمة الترجمة الفارسية للعتبي ، طبع طهران ، عام ١٢٧٤ ، ص ، ، وكذلك في Defrémery الذي ذكرناه آنفاً ) .

وفی عام ۲۰۰ ه (ابن الاثیر ، ج۱۰ ۰ ۰ ۰ ۱۲۸) أرسل أبوبكر مقدمه ایتغمش لمحاربة كو كجه الذی كان قد استولی علی الری وهمذان وبلاد الجبل. وقتل كو كجه وأصبح أزبك ملكا ، فاستوزر ایتغمش وولاه علی جنوده أیضاً . وفی عام ۲۰۲ ه ساعد ایتغمش أبا بكر ومكنه من الاستیلاء علی مراغه . ولكنه آخر الامر أطلق یده فی آذربیجان وأر ان فقط .

أزبك الاتابك: رجح أنأزبك انسحب

إلى الشمال وبقى هناك إلى أن خلف أبا بكر عام ٢٠٧ هـ - ١٢١٠ م (ولا يذكر ابنالاثير شيئا عن هذا ) .

وفى عام ٢٠٨ه تولى قيادة الجند المملوك منكلى بدلا من ايتغمش الذى انتهى أمره بالقتل عام ٢١٠ ه . وخرج منكلى هذا على سيده أزبك ، وانتصر الخليفة لازبك وتوسط لدى أتابك إربل لمساعدته . وقسمت البلاد التى كان يملكها منكلى ، ووهب أزبك ملوكه أغلم نصيبه منها ( نفس المصدر ، صملوكه أغلم هذا جعل الخطبة باسم خوارزمشاه أغلم هذا جعل الخطبة باسم خوارزمشاه الذى جعله وكيلاله (انظر النسوى ، ص ١٣) . وفي عام ٢١٤ ه قتل الاسماعيلية أغلم ،

وفى عام ٦١٤ ه قتل الاسماعيلية اغلس، واحتل الرى أ تابك سعد صاحب بلاد فارس، واستولى أزبك على إصفهان. ولما علم بذلك خوار زمشاه علامالدين محمد ذهب إلى بلاد الجبل وشت الحلفاء، فارتد أزبك إلى آذربيجان وأسر من أصحابه نصرة الدين بيشكين أمير ربيب الدين. واتفق أزبك مع خوار زمشاه، فترك له آذربيجان، وأران ولكنه أرغمه على فترك له آذربيجان، وأران ولكنه أرغمه على أن تكرن الخطبة باسمه، وعلى أن تضرب النقود باسمه أيضا (انظر ابن الاثير، ج ١٢٠٠، والنسوى، ص ١٧).

المغل: لما ظهر التتر عند أسوار تبريز عام ٦١٧ ه ( ١٢٢٠ م ) كان أزبك ينفق لياليه في معاقرة الشراب، فتصرف تصرف

الجبان وإن لميخل منحكمة . ورضى بأن يدفع لهم فديةعنمدينته (نفس المصدر، ص٢٤٤). وكان الكرج الذين قهرهم التتر مرة أرادوا التحالف مع أزبك ومع صاحب خلاط ، ولكن التّر استعانوا بالجنود التي جمعها لهم ملوك تركى لازبك واسمه أقوش (أغوش؟) فأفسدوا خطة الكرج بمهاجمتهم تفليس، وجاءوا مرة أخرى إلى تبريز عام ٦١٨ ه . وافتدى أزبك المدينة مرة ثانية . ( نفس المصدر ، ص ٢٤٦ ) . ولما جاءوا إلى تبريز للبرة الثالثة ( نفس المصدر ، ص ٢٥٠ ) خرج أزبك إلى نقجوان وأرسل أسرته إلى خوسّى . ويقول ابن الآثير . إنه كان له جميع آذربیجان وأرّان،وهو أعجز خلق الله عن حماية البلاد من عدو يريدها ويقصدها ، (نفس المصدر: ص ٢٥٠).

وفى عام ٦٦٩ ه أثار الاضطراب فى أرَّان قفحاق الذى توغل فى ماوراء النهر بطريق دربند. ونهب الكرج بيلقان (نفس المصدر، ص ٢٦٦). ولعلهذا لانهم غضبوا لما لاقوه من فشل عندما عرضوا المحالفة من جديد. وفى أواخر السنة (أكتوبر ١٢٢٢) نجد أزبك قليل النشاط فى تبريز، ولكرف يظهر أنه كان له شىء من النفوذ لانه كان يطهر أميرا من أمراء الموصل. (نفس المصدر، عمى أميرا من أمراء الموصل. (نفس المصدر، ٢٦٨).

وفى عام ٦٢٠ هـ حدثت فترة من الهدو. بعد انسحاب المغل ، ولكن الحرب نشبت.ف

بلاد العجم بين غياث الدين بن خوارزمشاه وبين عمه إيغان طايسى، وسار أزبك ومعه مملوكة أيبك الشامى لمحاربة غياث الدين، ولكنه هزم ( ابن الاثير، ج ١٢ ، ص ٢٧٠ ).

ويروى النسوى (ص ٧٦) أنه لما أستقر الأمر لغياث الدين فى العراق ، هاجم آذربيجان ( مراغه ، أوجان ) وسعى أزبك فى الصلح وعرض عليه أن يزوجه من أخته أميرة نفجوان . ونجد من جهة أخرى أن إيغان طايسى هاجم آذربيجان ونهبها مرتين (ابن الابير حمد ٢٨١ ٠ ص ٢٨١) .

وفى عام ٣٢١ ه غزت جيوش التتر بلاد العجم وهزموا الخوارزميين فى الرى . ولجأ من نجا منهم إلى أزبك ، ولكن التتر جاءوا إلى تبريز وطلبوا تسليمهم.فقتل أزبك بعضهم وسلم الباقين اليهم . ويقول ابن الأثير إن عدد التتر لم يكن يتجاوز ٣٠٠٠ ، وكان الخوارزميون يبلغ عددهم ٣٠٠٠ ، أما أزبك فكانت رجاله أكثر من الجيع (نفس المصدر ، ص ٢٧٣) .

وفى عام ٦٢٢ ه ( ١٢٢٥ م ) سارت جيوش الكرج من تفليس قاصدة آذربيجان ولكنها قضى عليها فى مضيق . وبدأ الكرج يستعدون للأخذ بالثأر ، ولكن جاءتهم الأخبار بأن جلال الدين وصل إلى مراغة فحاولوا التحالف مع أزبك مرة أخرى .

وصول جلال الدين : وقبــل اقتراب جلال الدين ، انسحب أزبك إلى جنزة

ودخل أحد قواد الخوارزميين تبريز . وفى ١٦ رجب عام ٦٢٢ (٢٤ يونيه عام ١٢٢٥) احتل جلال الدين المدينة .

وعندما كان جلال الدين في بلاد الكرج دبرت مكيدة في تبريز لعودة أزبك اليها، واشترك في تدبيرها شمس الدين الطغرائي، ولكن جلال الدين وصل في الوقت المناسب للقضاءعليها. وصفع جلال الدين أز بك صفعة المئاني، ووجدت الأسانيد الشرعية التي اتخذت الثاني، ووجدت الأسانيد الشرعية التي اتخذت أساسا لتطليق أز بك من امر أته، ولكن الفضيحة السال تطليق أز بك من امر أته، ولكن الفضيحة الأميرة، فاستنجدت بالملك الاشرف الأيوبي، فارسل جيشا إلى آذربيجان عام ١٧٤ هو وأحضر الأميرة إلى خلاط (ابن الاثير، صوأحضر الأميرة إلى خلاط (ابن الاثير، صوفيه) والمنسوي، ص ١٥٤)

وفقد أزبك جنزة أيضا، وقضى بقية أيامه ( ١٢٢ هـ ١٢٢ م ) فى قامــــة ألنجه ( انظر ١٢٢٥ م ) فى قامــــة ألنجلة ( انظر Transcrucasica : Minorsky ، في الحسيوية ، يوليه ، عام ١٩٣٠ . ص ٩٣ ) ذليلا مقهورا . وبه انتهى حكم الآنابكة من نسل إلدكز ( النسوى ص ١١٩ ؛ الجوينى ج٢ ، ص ١٥٧ )

وأعقب أزبك ولدا يظهر أن اسمه كان قزل أرسلان ( النسوى . ص ١٦٨ ، وهو يخالفروانة راحة الصدور، ص٣٩٣ . فصاحها يسميه طنرل ) ، ولكنه كان يعرف باسم خاموش (أى الصامت ) لانه كان أصم أبكم

(انظرالنسوی ، ص ۱۲۹ ـــ ۱۳۰ ؛جهان کشا ، ج ۲ ، ص ۲۶۸ )

ويقسو المؤرخون كثيرا على أزبك: فابن الآثير كثيرا ما يخرج عن رزانة الحكم فيتهمه (ج١٦ ، ٣٦٧،٢٥٠ ، ٢٤٤ ، ٢٨١ ، ٢٦٧،٢٥٠ ) ويرميه بأنه «كان لاهم له إلا الشراب ورغد العيش والقار بالبيئض، . وكان أزبك يعيش في كسلوخمول ، وكان يظل في بيته لا يغادره شهورا (انظريافوت ، أرمية ، ج١،ص٢١) ، وكانت هذه الصورة تناقض تلك الآمال التي عقدها المسلمون على جلال الدين؛ على أنه لم يبرأ مع هذا من الرذيلة في حياته الحناصة لم يبرأ مع هذا من الرذيلة في حياته الحناصة (ص٢٤٢ ) .

وقد حارب أزبك فى شبابه حروبا عدة، ولكن عساكره لم تكن بحيث تكنى لمواجهة الهجات القوية (كان الكرج حينذاك فى أشد قوتهم ؛ انظر مادة «تفليس») أو لمحاربة أعدائهم المحصنين (كالمفل والمحارب العظم جلال الدين).

ويذكر ابن الأثير ( ج ١٢ ، ص ٢٨١ ) أن أزبك أنفق مالا مشيرا على بناء كشك له فى تبريز . وجذبت حياة الأمير المترفة الشعراء والفنانين إلى بلاطه . وكان وزيره ربيب الدين حاميا عظيما لرجال الادب ( النسوى ، ص حاميا عظيما لرجال الادب ( النسوى ، ص

المصادر

هوداس، الفهرس (٤) أخبار الدولة السلجوقية:

Rieu ملحق فهرس المخطوطات العربية رقم ده، وفيه بعض التفاصيل عن الاتابكة بهمه التفاصيل عن الاتابكة المسلحة المنابكة الاتابكة المسلحة المسلحة

«الأزد»: قبيلة عربية. وقد تكتب الأسند، ويجب ألا يدعو ما هذا إلى الخلط بين هذا الاسم وبين وأسند، من غير أداة التعريف. ويقال إن اسمها الأصلى «دَرَّاء، ونسب هذه القبيلة هو: الآزد بن الغوث بن قرن بن مالك بن زيد بن كهلان بن سبأ. وقد تفرع عن هذه القبيلة المتشعبة أربعة بطون تفرع عن هذه القبيلة المتشعبة أربعة بطون هامة هي: ١ — أزد عمان ، وتنكر قريش انتساب أزد عمان الى العرب، ويعيش هؤلاء في الغالب من الصيد، وكانت العرب تسخر منهم لهذا ، كما يظهر أنهم لقبوا بد «مزون» لهذا السبب أيضا ٢ — أزد السراة بر «مزون» لهذا السبب أيضا ٢ — أزد السراة

فى الجبال المعروقة بهذا الاسم فى اليمر. واشتهروا بالغزل، وكان يسخر منهم لذلك. واشتهروا بالغزل، وكان يسخر منهم لذلك. والنسبة إليهاشنائى، ونسبهم هو: كعب، بن الحارث ابن كعب بن عبد الله بن مالك بن نصر بن الأزد. وهم يعيشون أيضاً فى السراة . وشنوءة اسم ناحية باليمن ، ويظهر أن هؤلام هم فى الحقيقة أزد السراة . ٤ – أزد غسّان الحقيقة أزد السراة . ٤ – أزد غسّان الشام . وكان الأوس والخزرج فى المدينة وخزاعة فى مكة وما جاورها يعتبرون من الأزد أيضاً . وكان المهلب بن أبى صفرة من وخيتك وهى عشيرة عبد الله بن الازد ، كما المعتبرة دوش .

ومواطن الآزدهى : أييده فى السراة ، حديد بارق وهو جبـــل فى السراة أيضاً ، حديد وهو جبل ، الحال فى اليمن ، ومكنونة فى اليمن . ومأرب فى اليمن ، والقفس فى كرمان ، وقنة ، وريسوت اليمن ، والقفس فى كرمان ، وقنة ، والسرد ، وتثنيث فى السراة ، وتندقه فى السراة أيضاً ، وتوام فى اليمامة . ويسكن الازد جزءاً منها وقوام فى اليمامة . ويسكن الازد جزءاً منها فقط . والعُداف وهو جبل فى السراة .

تاريخها - وكان الآزد أيام الجاهلية من أهم عباد مناة وذى الخلصة ، كما كان عائم من أصنام السراة . ويظهر أن تصدع سد مأرب قد أرغم الآزد على الهجرة من سبأ ، وأن هذا كان من أسباب تفرقهم . وعندنز ولهم بجبال السراة

اضطروا لمحاربةبنى خثعمو تغلبوا عليهم ويقال إن أردشير الاولسمجاللازد بالنزول في عمان حيث استقروا فيها َتحت حكم الفرس أمداً طويلاً . وفى العام التاسع للهجرة اسـتجاب فريق من الازد لدعوة الَّنبي ودخـــــــلوا في الاوسلامطائعين، وخرجوًا عن طاعةالفرس إلى طاعة المسلمين . وكان عدد المسلمين بين الأزد قليلا . وارتد الأزد بعد وفاة الني ، ولكن جيوش المسلمين التي أرسلها أبو نكر هزمتهم واضطرتهم إلى الرجوع إلى حظيرة الإسلام ثانية . وتقول إحدى الروايات إن أزد شــنو.ة أرسلت وفداً إلى النبي في العام العاشر للمجرة . ولم يشترك الآزد في حروبُ الفتح التي قام بها الخلفاء الراشدون إلا في عهد عثمانَ . ونجد في عهده أزد السراة في الكوفة والبصرة . ولما حاول معاوية إثارة الناس على الخليفة على فىالبصرة آوى الازد زيادا وكان عاملا من قبل على فى ذلك الحين. ولم يقو شأن الأزد إلا بعد أن استقر العدد الكبير منهم فىعمان، وكانوا حوالى نهاية حكم معاوية وبد عهدابنه يزيد ، قد جمعوا جموعهم وهاجروا الى عمان وتحالفوا مع ربيعة على تميم وقيس توطيداً للصلات الودية التيكانت تربط بينهم منذ أيام الجاهلية . ومن ثم أصبح الآزد من أكبر زعماء الجنوب (الكلبيين) في الحروب التي استعرت بين عرب الشمال وعرب الجنوب، وقد ناصروا زيادآ وأولاده بعد وفاة يزيدبن معاوية ثم في حرب الخوارج . وكانوا في

خراسان، وقد وفدوا إليها من البصرة، أهم القبائل بعد قيس تميم. وقوى شأن الازد بسيادة المهلب الازدى وأسرته، وحنقوا أشد الحنق على قتيئبة القيسى الذى اضطهد آل المهلب. وكان لهم ضلع كبير فى الثورة التى قامت فى خراسان ضد هذا الرجل، وكان مصرعه على يد رجل من الازد. وظلت فكرة الثار بعد ذلك لال المهلب باقية فى صدور الازد أمداً طويلا. وقاسوا فى فترات متقطعة ألوانا من الشدائد: فقد اضطهدهم يزيد الثانى مدفوعا من الشدائد: فقد اضطهدهم يزيد الثانى مدفوعا وحسنت حالهم مدة قصيرة أيام يزيد الثالث فى خراسان ،

المسادر

Das Arabische: Wellhausen (۱)

Reich und sein Sturz ص ۲٤٨ وما بعدها ، ۲۷٥ وما بعدها

[Rechendorf ركندورف

### «آزر»(۱): اسم أبي إبراهيم في القرآن

۱ — اطلاق القول بأن آزر اسم أبى ابراهيم فى هذه الآية غير صحيح . لأن الآية قرئت قراءات مختلفة اختلفت بها معانى كلمة آزر واعرابها ، وفى بعض هذه القراءات يتعين ألا تكون آزر اسما لأبى ابراهيم وفى بعضها يحتمل ذلك . واليك طرفامن بيان هذه القراءات والأعاريب :

كنبت الكلمة فى المصحف هكذا « إزرا تتخذ أصناما . . . » وقرئت « أأزْرٌ ا » بالنصب مع التنوين . «وآزر» بالنصب بلا تنوين . «وآزر» بالفصب بلا تنوين . «وآزر» بالفص على أنها

( سورة الانعام ، الآية ٧٤ ) ويظهر أن فى هذا بعض الخلط لان اسم آزر لم يرد مطلقا

عربية بمخى الفوة ، والهمزة الأولى الاستفهام الأنكارى، والمعنى الأجل الفوة تتخذأصناماً ؛ كقوله تعالى ه أيبتغون عندهم العزة ، النساء ١٣٩ » . وإن فسرت ه أزّر » في هذه القراءة باسم علم لم يقل إنه أبو ابراهيم . وعلى قراءة النصب بلاتنوين ، قد تعرب نعتا فلا تكون آزر سرب بدلا أو عطف بيسان فتحمل أن تكون اسما له . وعلى قراءة الضم للنداء نحتمل كذلك أنها اسمه ، فهذه أربعة أوجه نقلت في تحريج قراءات الآيات — فهذه أربعة أوجه نقلت في تحريج قراءات الآيات — على نظر في بعضها — ؟ يتعين في اثنين منها ألا يكون آزر اسم أبي ابراهيم . ويحتمل ذلك في اثنين ، فليس من الصنيم العلمي أن يطلق ناقل عن القرآن ، القول من الورة الأنعام ٧٤ ،

۲ -- مع النسليم بأث أكثر الأوجه التي ذكرها من تصدوا للتوفيق ببن آية الأنمام ورواية المؤرخين في اسم أبى ابراهيم لا شع عندى موقعاً ، فأتى ألاحظ على كاتب المادة ملاحظتين :

۱ — إطلاق الفول بأشم لجثوا الى التحمايل التوفيق ؟ مع أن مهم من جهر برد رواية النسابين وضع اجماعهم لأنه إجماع ينتهى الى خبر واحد أو اتنين منهم ، فلم يتكلف التوفيق لا فى تعايل ولا فى غير تحايل ؟ وقد نقل هذا الرأى فى كنير من كتب التفعيد المتداولة ؛ فالأطلاق غير صحيح ؛ وكان الحق أن يقول منهم من وفق أو تصدى للتوفيق ، ومنهم من رد الرواية التاريخية

۲ --- استعمال لفظ الحيلة والمحايل فى وصف عمل المفسرين ؛ فأن هذه السكامات المازلة والتي يتصدى نيها للحكم الحاطىء على الموايا الحفية ، ليست من عارات العلماء حين ينقدون ، بل هى من عبارات غيرهم

من الأنصاف الصادق للعلم أن يعرف القارىء
 أن مراتشى هذا قسيس إيطالى عاش فى القرن السابع
 عشر ؛ وان ترجته للقرآن لم يسمح بنشرها إلا بعد إلحاق
 ممارضات القرآن بها ؛ وقد قدم لها ببحث فى القرآن

على أنه أبو إبراهيم في غير هذا الموضع ؛ كا أن تارح أو تارخ قد ورد في روايات بعض المؤرخين والمفسرين من المسلمين على أنه أبو إبراهيم أيضاً . ولذلك لجأوا إلى التحايل للتوفيق بين هاتين الروايتين . ولكن هذا التحايل لا قيمة له . ويقول مراتشي المعتاق المتحدة . ومهما يكن من شيء فإن ما ذهب إليه مراتشي بعيد الاحتال . ولمعرفة حياة آزر وابنه ابراهيم نحيل القارىء إلى مقال المراهيم،

والاسلام انتهى فيه إلى الحسكم المسيحية على الاسلام ؛ ثم نصرت هذه الترجمة بعنوان : عقيدة الرسول السكاذب على بن عبد الله .... (جازاهم الله بما بستحقون عس الحق والعلم )

وليقدر القارىء بعد هذا فرض مرائشى فى كامة آزر ، وسوقه هنا مع الانتهاء إلى عدم اعتماده

وبعد فانى ألاحظ - دون مجاوزة حدود النقد العلمى النزيه - أن المادة لم يكتب فيها شيء : النقول الأسلامية غير محررة ؟ وفرس مراتشى ، ردود . فالواجب الحق فى درس الآية أن نستوفى القول فى كلمة آزر أو أزر هذه واستعمالها المربى ، وأصلها اللغوى ، والتاريخى على نحو علمى عميق نرجو أن نتضافر عليه قوى نزيهة تسجيب على الأقل الهول قدمائنا أن علم التفسير لم ينضج ، ومحن أهل الواجب الأول فى ذلك .

( ج ۱ ، ص ۲۵ ) الذى ذكرنا فيه المصادر الحاصة بهذا الموضوع أيضاً كم [ فنسنك A. J. Wensinck ]

« الأزرقي » أبوالوليد أحمد بن محمد، وحفيده أبو الوليد محمد بن عبد الله بن أحمد مؤرخا مدينة مكة : وهما ينسبان إلى جد لها مدعى عثمان بن عمرو الغساني الأزرق ( أي صاحب العيون الزرقاء) الذي عاصر الني . وهو من عشيرة جفنة التي كانت تحكم غسأن. وتوفى الأزرقى أبو الوليد أحمد عام ٢١٩ ﻫ أو ٢٢٢ ه ( ٨٣٤ – ٨٣٧ م ) . وهو أول من جمع الروايات الخاصة بتــاريخ مكة وكان أول من دونها حفيده أبو الوليد محمد المتوفى عام ٢٤٤ هـ ( ٨٥٨ م ) . ويقال إن الفاسي ( انظر هذه المادة ) أعاد تدوينها ثم زاد فها ان أخيه أبو الحسن محمد . وهذه النسخة الأخيرة هي التي نشرها فستنفلد في المجلد الأول من Chroniken der Stadt S. Mekha

المصادر

(۱) المصادر المكتوبة فى كتاب فستنفلد الآنف الذكر (۲) Gesch.: Brockelmann ۱۳۷ م طور طور طور المعادم ال

« أُزرق » زين الدين أبو بكر بن إساعيل الوراق: شاعر فارس. يقول إتيه

امین الخولی

# THE PRINCE GUANTER TO THE TO THE PRINCE GUANTER TO THE PRINCE GUANTER TO THE TO THE PRIN

غth إنه توفى عام ٥٢٧ هـ (١١٣٢ – ١١٣٣) أو ٤٦٥ هـ (١١٣٠ م) . ولكن ميرزا محمد قزويني (چهار مقاله ، ص ١٧٥ وما بعدها) يرى أن هذا الشاعر توفى قبل عام ٤٦٥ هـ (١٠٧٢ – ١٠٧٢ م) . ولهذا الشاعر ديوان فيه بعض قصائد يمدح بها طوغانشاه بن ألب أرسلان والى هراة (وليس نيشابوركما يكتب عادة) وأميرانشاه بن قاورد . وليس من المحتمل أن يكون هو — كما ذهب إلى ذلك حاجى خليفة وغيره — مؤلف سندبادنامه والكتاب البديء المعروف باسم «ألفيه وشافيه » م

### المصادر

(۱) عوفی: لباب الآلباب، طبعة براون، ج ۲، ص ۸٦ و ما بعدها . (۲) دولتشاه: تذکرة الشعراء، طبعة براون، ص ۲۷ و ما بعدها . (۳) نظامی عروضی: چهارمقاله، طبعة القزوبنی ض ٤٤، ١٧٠ و ما بعدها (٤) Houtsma (٤) و ما بعدها (١٤) المعدما ا

«آزرى»(لغة آذريجان):لهجة تركية. الاسم والانتشـــار : الآذربيجانية لهجة تركية يُتكلم بها فى ولاية ما وراء القوقاز الروسية ، والولاية الفارســـية

الآذربيجانية ، ويتكلم بها أيضاً في بعض جهات همذان وفارسستان وخراسان ، وفي ولاية طهران . والآذربيجانيون يسمونها التركي . وهى والتركانية واللهجات المستعملة في القو قاز والآناضول وقريم وتركيا الأوربية ، تخص المجموعة اللغوية التي أطلق عليها رادلف اسم ِ التركية الجنوبية . وتنقسم اللهجة الآذربيجانية إلى قسمين : شمالية وجنوبية . والأولى يتكلم بها فى روسيا والثانية فى بلاد الفرس. وهذه الاخيرة فقط ،كالتي يتكلم بها فى تبريز وأرمية على الأقل ، كانت موضوعاً لدراسة علميــة للستشرق فوى ، وقد ظهرت مقالته في : Mitteilungen des Seminars für Orient. · ₹ Sprachen Westasiatische Studien ص ۱۲۲، ج ۷، ص ۱۹۷ بعنوات Azerbaidjanische Studien mit einer سنذكر )Charakteristik des Südtürkischen هذه الكتابة فى السطور الآتيــــة باسم فوى ١ و ٢ ) . على أن هذه الدراســة لمَ تتم ، لأن المؤلف مات أثناء اشتغاله بها ، ولم يستطع ، بكل أسف ، أن يترك إلا شذرات بها عيوب الانتاج المتقطع. وسأتبع ماكتبه فوى على الاطلاق.

اللغة: للغة الآذربيجانية نفس الخواص التى للهجات التركية الجنوبية الأخرى . مع امتيازها عنها بيعض بميزات وقدوصف فوى ا (ص١٤٣—١٧١) ، التركية الجنوبية ، وهذا الوصف هو الذى نشير إليه. وسنكتنى باستخراج الخصائص الأساسية للآذربيجانية





الصوت:

ا \_ الحروف الصائنة : سنشير بنوع خاص إلى وجود نوعين من حرف ه مثل ( ه و ه ) بين الحروف الصائنة التي هي واحدة في كل لهجات التركية الجنوبية . فالأولى ، التي تقرب في الآذربيجانية من «آ» ( a ) توافق ه في اللهجات الآخري عموما . والثانية بالعكس لها صوت مقارب لحرف «إي» ( i ) ، وهذه لا توجد في غير اللهجة الآذربيجانية إلا نادراً مثل بلاد الاناضول الشرقية وبعض لهجات القيصرية . وهي مشتقة من « إي » الاصلية القيصرية . وهي مشتقة من « إي » الاصلية التحديد و المناسبة و التحديد و التحد

تنفير (آ، في أوقات كثيرة فتصير (أه) مثل كر دش = قارداش، ويَخَه = ياقا. ثم إن بعض الصوائت تختلف في الآذربيجانية عن العثمانيـــة مثل أوجا = يوجه . وأما الحروف ذوات المخرجين ( Diphtongues ) ف (أو ، (ou) الآذربيجانية تماثل (أوف، و «آد، في الكلمات التركية، و «آد، أو «إد» في الكلمات التركية، و «آد، أو «إد» في الكلمات التركية، و «آد، أو «إد» في الكلمات التركية، و «آد، أو «إد»

ب ــ الحروف الصامتة . لا توجد هنا الاختلافات الكبيرة التى فى حرفى الكاف والقاف المتنوعين إلا نادراً (كما فى كلمة دقت ، وفى بعض الكلمات التى فيها « قغ ، مثل دوقغُوز ( دُقوز ) وما عدا ذلك فإن القاف تتحول دائمـــاً إلى «غ ، فى أوائل الكلمات ، وإلى « خ ، فى أواسطها وأواخرها ؛

وإلى دخ ، بعدالصوامت الخرساء، وإلى دغ ، (تتحول أحيانا إلى دخ » فى الكلبات التركية الأصل) بعدالصوامت ذوات الغنة . والكاف بالعكس ، فهى تظل كما هى فى أوائل الكلبات وأواسطها بعد الصائتات ، وفى أواخر بعض الجذور ذوات المقطع الواحد . وفياعدا هذه الاحوال تتحول إلى دخ » .

الخاء لا تتحول إلى الهاء أبدا .

لا توجد النون (ك) ذات الغنة فى النطق ، وهى نتحول عادة إلى (نك) وإلى «غ» أحيانا ، وأنها تتحول فى بعض الكلمات إلى «ى».

والنون التي يفصابها عن «ب » حرف من الحروف الصائنة ، تتحول إلى «م » مثل «بو » تصير في حالة الإشارة إلى المكانز «مونده»، و «به ن » ( بَنْ ) تصير « مَنْ » .

اللغة التُركانية هي اللهجة الوحيدة من لهجات التركية الجنوبية ، التي لها نفس ظواهر الآذربيجانية . والاختلافات الاخرى التي لاحظها فوى ، مشترلة بين الآذربيجانية والاناضولية ، بل التركية التي يتكلم بها في استانبول. وأما ماقالد فوى عن اختفاء صامتة بعد صامتة أخرى فإنه ينطبق على جزء كبير من اللهجة الأناضولية أيضا .

والراء واللام تسقطان فی بعض الصیغ الفعلیة مثل : « دی » ، « دو » بدل « دیر » و « دور » و « دیبی » بال « دیبل » .

انسجام الصوّائت: أهم ما يلاحظ في هذه النقطة ، هو أن بعض الاواحق لا تستعمل

إلا في الشكل الثقيل ، وهذا يخالف انسجام الصوائت خالفة تامة . فلاحقة المصدر على هذا الصيخ ، ، ولاحقة الصيغة المشتركة ، ديق ، مثل ، يبلديغي ، بدل ، يبلديكي ، في العثمانية . ولاحقة صيغ جماعة المتكلمين ، أوخ ، و ، دُوخ ، مثل ، كلمذ وخ ، ، ولاحقة صيغ المستقبل ، آجاخ ، مثل ، يباجاخ ، ، ولاحقة صيغ جماعة المتكلمين في صيغة الأمر ، آخ ، مثل ، كيداخ ، ، ولاحقة ، ولاحقة ، لوخ ، تظل على هذا الشكل دائماً مثل ، سلامالوخ ، ، ولاحقة المقارنة مثل ، كينكراخ ، ،

### الإشكال

ا — الاسم: لا يكون المفعول به منهيا بردي ، في الجذور المنهية بصائت كما في اللغة العثمانية ، بل يكون منهيا بردني ، كما في طبخة جغشائ . ويكون في لاحقة ضمير المفرد الغائب رين ، (١١) ، وتستعمل في بعض الصفات لاحقة المقارنة القديمة وهي راخ ، بالفعل : توجد للمضارع صيغتان ب — الفعل : توجد للمضارع صيغتان تامة وناقصة . فالأولى تنتهي بردين ، (يور ) في المنني في المثبت ، وتنتهي بردين ، (مور ) في المنني والثانية تنتهي بردأن » (ع) في المثبت ، والثانية تنتهي بردأن » (ع) في المثبت ، و من «يور ، العثمانية . (عور ، مشقة و «مر ، (فار ) في المنني . و «ير ، مشتقة من «يور ، العثمانية . (١٣٥٠ ؛ ١٠ مسهه) فتكون صيغ المضارع من فعل «المنخ ، هكذا : مناور ، آليلا . ولا توجد الصيغة المنتهية آلوسوز ، آليلا . ولا توجد الصيغة المنتهية

به « مَن م إلا فى ضمير الغائب . وإلى جانب « مَن ، توجد « مَن ، فى صيغة المفرد المتكلم وجماعة المتكلمين . ولا توجد صيغة الماضى المنتهية به « يش » إلا فى بعض الاشخاص . وقد استبدلت فى الاخرى به أوب ، وبصيغة المضارع من فعل الكينونة . وللاذربيجانية أيضاً ضمير المفرد المتكلم من صيغة الامر التى تتهى به « يم ، و « أوم » إلى جانب المفرد المتكلم من صيغة الترجى .

ولاتوجدبها صيغة الاقتدار، بل يستعمل فعل وكلة يلته مك ، بدل وكلمه مك ، ، كالا توجد كذلك صيغة الوجوب ، (يقال وكرخ كديم ، بدل وكتملي بم ، ) ويلاحظ كذلك عدم وجود المصدر المخفف به وكا ، (مه ) . وتضاف الضهائر المتصلة إلى المصدر المنهى به و مق ، . وتنقصها روابط عديدة . وتستعمل بكثرة الصيغة المشتركة به وأن ، مثل «كلنده ، بدل «كلديكدة ، العثمانية و «كلندن ، بدل «كلديكدن ، العثمانية و «كلندن ، بدل «كلديكدن ،

### المسادر

(۱) أقدم المؤلفات النثرية هو ودر بندناه آن الذي نشره ا. قاسم بك ، بطرسبرج ١٨٥١ م (٢) وأقدم وأشهر الشعراء الذين نظموا باللغة الآذر بيجانية هو فزولى البغدادى ( انظر Gibb : ٣٠ ، طلق المغدادى ( انظر Adolf Bergé ، حس م (٧) (٧) وقد أظهرنا كل من Dichtungen على كثير من الشعراء المحدتين في pranskaukasischer Sänger des XVIII.

THE PRINCE COLLEGE FOR QURANIC THOUGHT

baidjanischen Mundart موسکو۱۸۵۷ وقد کتب بالروسیة

أما عن ڪتب قواعد اللغه التي ڪتبها الآذرييجانيون فانظر فوي ، ج ٢ ، ص ٢٠٣

[F. Giese جيس

« أَزَق » بالروسية « آزوف » : مدينة بالقرب من مصب نهر الدون . وقد ورد ذكرها في القرن الرابع عشر الميلادي ( بعد عام ١٣١٦ م ) على أنها إحدى مستعمرات البندقية باسم «تانه <sub>Tana</sub>» (مأخوذ منالاسم القديم تنيس <sub>Tanaïs</sub> ) وضرب اسمها التركي على السكة منذ عام ٧١٧ هـ ( ١٣١٧ م ) وقد خرب تيمورهذه المدينة عام٧٩٧ه (١٣٩٥) واستولى عليها العثمانيون عام ١٨٠٠ه (١٤٧٥م) وظهر قوزاق الروس لأول مرة أمامها عام ١٥٨٩م ، وفي عام ١٦٣٧م استولوا على القوزاق عام ١٦٤١ م فى الدفاع عنها أمام جيش لجب، ولكنهم انسحبوا عام ١٦٤٢ م بأمر القيصر بعد أن خربوها . ومع هذا كله أعاد التتر والترك بنــاءها ثم حوصرت عام ١٦٤٢ م . وفي عام ١٦٩٦ استه لي عليها بطرس الأكبر إلا أنها أعيدت إلى النرك عام ١٧١١ . واستولى عليها الروس لثالث مرة في عام ١٧٣٦ . وأكد صلح عام ١٧٣٩ استيلاءهم على هذه المدينة على أن تهدم حصونها .

und XIX. Jahrhunderts in azerbaiganis-Boden - و المجلسك المجال و المجال المجال

وقد أظهرت المطابع حديثا بتفليس وباكو واريوان نشاطا عظيما وظهرت بهذه البلاد صحف عديدة . ولمعرفة اللغة الآذييجانية في لهجة أرمية وتبريز اليوم يجب أن نرجع إلى الجداول الصوتية الموجودة بكتاب فوى ج ٧ . ولا يمكننا أن نعتمد أو نثق بكتابة القصدة الآذرييجانية التي وردت في Sprachstudien ، لمدن ١٩٠١ ، ص ١١٤ كا وتوجد تعاليق قيمدة في كتاب ميرزا قاسم وتوجد تعاليق قيمدة في كتاب ميرزا قاسم بك : Grammatik der türktatarischen بك . Sprache

Praktischer Leit : Lazereff Budagoff . faden der türk—tatarischen azer-

ولكن هذه الحصون أعيد تشييدها عام ١٧٦٩، وظلت أزق فى يد الروس منذ ذلك الحين، ثم فقدت أهميتها القديمة بازدهار المدينة المجاورة لها، وهى « رستوف Restor » وسمى بحر آزوف بهذا الاسم نسبة إلى المدينة، وكان يعرف عند القدماء باسم ميو تيس Maiotis .

[ بارتولد W. Barthold ه « أَزَل » الوجودالذي لاأول له ولكنه يتناهى ( انظر مادة « أبد ، ) .

« ازلی » : هو اسم يطلق على الباية من أتباع ميرزا يحيى الذى لقب بـ « صبح ازل » بعد وفاة الباب ،؟

«أُزِمُور » مدينة في مراكش على شاطىء المحيط الأطلسي ، وهي تبعد ، هميلا إلى الجنوب الشرق من الدار البيضاء (كاز ابلانكا) وسبعة أميال إلى الشمال الشرق من مزجان (١) الضفة اليسرى . والنهر صالح للملاحة تستطيع المراكب الصغيرة أن تسير فيه بالرغم من المراكب الصغيرة أن تسير فيه بالرغم من وجود شاطىء رملي يسد مدخله . ومع أن أزمور كانت السوق الطبيعية للبضائع التي ترد من إقليم دكالة ، إلا أنها أقل أهمية من مزجان من الوجهة التجارية . ويبلغ عدد سكان تلك

المدينة نحو ٥٠٠٠ نسمة بينهم عدد كبير من اليهود ، ولا يوجد بها أحد من الأوربيين . وهي لهذا السبب قد احتفطت بطابعها القوى أكثر من غيرها من مدن الساحل ، كما أن سكانها يظهرون عداوة كبيرة للسيحيين . وكان إقليم أزمور في القرنين السادس عشر والسابع عشر مسرحا للإعمال المجيدة التي قام بها المجاهدون . وتكثر حول أزمور الأضرحة المقامة للاتقياء والصالحين . وأشهرها وأكثرها احتراماً ضريح سيدى ابن شعوب حامى تلك المدينة .

وقد أسس البربر مدينة أزمور وسط إقليم غنى بشجر الزيتون البرى ( أزمور ) . وظُّلُ تاريخ هذه المدينة مجهولا بعض الشيء حتى بداية القرن السادس عشر الميلادى . ثم طمع فيهــــا البرتغاليون الذين كانوا قد استولوا في ذلك الوقت على طنجة وأرزلة ومزجان. ويذكر Leo Africanus ( ترجمة Schefer ج ١ ، ص ٢٩٢ ) أن عدد سكانها فى ذلك الوقتكان حوالى ألغ نسمة وأنها كانت تدين بثروتها إلى صيد السمك من نهر أمالربيعة ، وكان يقدر استغلالهسنويا بمبلغ يتراوح بين ٦٠٠ ــ ٧٠٠ بندق . ولما كان الأمير المريني زيان رغب في الاستقلال بأزمور فقد رغب عام ٩١٤ هـ ( ١٥٠٨ م ) فى تسليم المدينة إلى ملك البرتغال ، ولكن ما إن ظهرت جنود المسيحيين أمام تلك المدينة وتبينوا مناعة تحصينها حتى اضطروا

 <sup>(</sup>١) واسمها بالعربية الآن « المدينة الجديدة » وكانت
 مي من قبل العريجة .

المسادر

(۱) د النيل س ۱۹۲، ترجمة Leo Africanus (۱) (۲) ۳۹، ترجمة النيل س ۱۹۲، ۲۹۲ برای ۳۹، س ۱۹۲، النيل س ۱۹۲۰ برای س ۱۹۳۰ النيل مصادر مادة ۱۹۳۰ بر مراکش ۱۹۳۰ النيل مصادر مادة بر مراکش ۱۹۳۰ بر مر

[ م G. Yver یقر

« إزميد » : (انظر رنقمودية » )

« إزمير » : أهم مدن تركية آسيا من الوجهةالتجارية، وهيمقر والى إقليم «آيدين» . ويقابل اسم إزمير ـــ وهي عند آبن بطوطة يزمير ـــ الأسماء التي استعملها الغربيون في القرون الوسطى وهي : سميره Smireوزمره Zmirra وغيرهما ( Tomaschek ، ص ۲۸ ؛ وأسمير Esmirae في Esmirae ، فصل Y.Y: وأسميره Ismira في ٢٠٢ ولما غزا السلاجقة آسية الصغرى فى أواخر القرن الحادي عشرالميلادي استقر زكش ( Anna Comnena نقط فی Τξαχᾶς ) التركى فى إزمير وهو حمو قلج أرسلان الاول الذي كان يعيش في نيقية ؛ ومن أزمير أخذ يشن الغــارة على جزر الأرخبيل ومضيق الدردنيل. ولم تعد إزمير إلى الحكم البوزنطي إلا بعد أن أجلى السلاجقة عن نيقية في يونيه

إلى الارتداد عنها نعد أنخسروا عدة سفن. وكان زيان يرمي من ورا. ذلك الى كسب ثقة سكان تلك المدينة بظهوره بمظهر المدافع عنها أمام هجات المسيحيين الكفار . وقامت حلة أخرى ضد أزمور عام ١٥١٣ على رأسها Don Jayme de Braganza دون حام ودور چوان Don Juan de Meneses أفلحت في ضمها إلى سلطان البرتغال، وظلت في حوزتهم ثمانية وعشرين عاماً . وقد أظهر البرتغاليون في تلك المدينة نشاطاً كبيراً ، وابتنوا بها كنيسة . (حولت فيما بعد إلى مسجد ) وحصناً وأسواراً تحيطبها لا تزال باقية إلى اليوم. ولما كانت تكاليف الدفاع عن أزمور تثقل كاهل البرتغاليين يوما بعد يوم ، فانهم صمموا علىالتخلىعنها عام ١٥٤١ . وقد عمر تلك المدينة ثانية الشريف محمد المهدى مدفوعاً بثلاثة من المرابطين وعدوه بحايتها في المستقبل. ولكن هذا الوعد لم يمنع في الواقع لویس ده لوریرو Lois de Lorero حاکم مزجان من مهاجمة المدينــة بغتة عام ١٥٤٥ وسجن هؤلاء المرابطين ولم يطلق سراحهم إلا بعد دفع فدية قدرها ٢٢ ألف بندقى. وظلت أزمور منذذلك الوقت في حوزة المسلمين، إلا أن هذا لم يمنع البرتغاليين من زيارة تلك البقعة من الشاطيء الأطلسي. ومع أنه كان يسمح لهم بالصيد من مصب نهر أم الربيعة إلا أنه لم يسمح لهم قط بترك سفنهم أو دخول المدينة كا

عام ۱۰۹۷ . وشید یوحنا ڤاتاتزس دوکاس ( ۱۲۲۲ – ۱۲۵۰ م ) الحصون المنيعـــة العظيمة على تلال باغوس (Corp. Inscri.) .Graec رقم ۸۷٤٩) التي تشرف على المدينة. ولما انحلت مملكة السلاجقة في قونية احتل آيدين ، أمير أفسوس ، المدينة عام ١٣٢٠ م وأصبحت كما كانت في عهد زكش قاعدة لغارات القراصنة علىجزائرالإرخبيلوسفن الفرنجة التجارية . واتحدت قوات الفرنجة البحرية تحت رعاية البابا للقضاء على هذه القرصنة وفتحوا إزمير عنوة في ٢٨ أكتوبر Histoire du Commerce : Heyd) ۱۳٤٤ مام du Levant ، ج ۱ ، ص ۳۸ه ) وابتنی فرسان جزيرة رودس الذين نيط بهم حماية المدينــة قلعــة القديس بطرس بالقرب من بنامة الجمرك التي ظلت قائمة إلى خمساين سنة خلت . ومع ذلك فقد بقيت هذه القلعة في يد آيدين أوغَلى ثم أجلاهم بايزيد الاول وأقام عليها حاكماًمن قبله، وظل فرسان جزيرةرودس في مدينة إزمير الى أن جاء تيمورلنك وأخذ قلعة الفرنجـة عنوة وأجلي هؤلاء الفرسان عن المدينة في يناير عام ١٤٠٣ . ( شرف الدين : ظفر نامه ، ج ع ، ص ٤٦٤ — Ducas : ٤٧٧—٤٦٤ ص۷۲ و ما بعدها ؛ Chalcondylas ، ص۱۶۱ : Gesch. d. Osm. Reiches : von Hammer ج ١، ص٣٣٧ وما بعدها، ص٣٢٦ ومابعدها) وبعد انسحاب تيمورلنك من آسية الصغرى احتل المغامر جنيد (انظر هذه المادة) المدينة.

ولمسا غلب على آمره حوالى عام ١٤٢٥ م انتقلت المدينة نهائياً إلى يد العثمانيين .

أما تاريخ إزمير بعد ذلك فليس بذي بال: فني ١٣ سبتمبر من عام ١٧٧ غزا الأسطول البندق إزمير بقيادة بيترو موسنيجو وسلبها وأضرمالنار فيها (Chroniques (Tréco:Hopf Delle : Cippico : ۲۰۷ مر Romanes ۲۹ - Guerre de' Veneziani nell' Asia وما بعدها : Zinkeisen ؛ وما بعدها Reiches ، ج ۲ ، ص ۲۰۵ ) . وفي الحروب المستأخرة التي نشبت بين تركيا والدول الأوروبية كانت أساطيل هذه الدول كثيرا ما تحجم عن غزو المدينة لكثرة عدد الرعايا الأوروبيين فها ، مثال ذلك إحجام البنادقة عن مهاجمة المدينة عند تقبقر الأسطول التركي فى خريف عام ١٦٩٤ والتجائه إلى خليج إزمير عقب سقوط خيوس ( Kantemir: ن عرب : ٦٤٩ من Gesch. d. Osm. Reiches Zinkeisen ، الكتاب المذكور ، ج ه ، ص ١٧٥ ) وإحجام الروس عام ١٧٧٠ بعد ما قضوا على الأسطول التركى بالقرب من چشمه ص Τὰ μετὰ τὴν ἄλ.ωσιν : Ypsilanti) Gesch. d.: von Hammer ، عوما بعدها Osm. Reiches ، ولا أراد الياب العالى أن يدرأ عن المدينة أمثال هذه الهجات الآتية من البحر أقام بعد وقعة ٢٦ يونيه عام ١٦٠٦ مع البندقية على أضيق أجزاء إزمير حصوناعندسنجق بورنوا المسمى سنجق قلعة سي أو يكي قلعــة إلا أن زلزال

يونيه عام١٦٨٦ قد دمر هذه الحصون تدميراً بالغا ثم أعيد تشييدها، ولكنها لم تبلغ من المناعة مبلغها الأول. وفى العصور المتأخرة ركبت المدافع من جديد كما لغمت الخنادق فى الحروب الحديثة.

أما من جمة البر فقد خريتها مراراً قبائل جلالى ورعية الثائرة التي كانت مصدر خطر داهم على الأناضول منذ بدايه القرن السابع عشر ، وقبائل قلندر أوغلى وقره ســـعيد . الطبعة السادسة . Travailes ; Sandys ) لندن عام ١٦٥٧ ، ص ١٢ ؛ von Han mar ؛ كتابه المعروف . ج ٤ . ص ٨٩٨) عام ١٦٠٠: كَمْ خَرِيهِا كَذَلْكُ عَامِ ١٦٢٥ جَنْتَ أُوغَلَى ماحب قره سي ( Negotiations : Roe ، ص ٤١٠ ؛ Zinkeisen ، كتابه المذكور ، جع، ص٥٥ وما بعدها )وصرىبكأوغلىالخوناسي عام ۱۷۳٦ ( Fococke : جر، ص ۲۸ Ypsilanti : كتابه المذكور ، ص ٣٣٤) . وكذلك كانت زيارات القراصنة الغلاظ مصدر الفزع ، وهم الذين كان الباب العالى قد سمح لهم أنُّ يحشدوا البحارة من إزمير ومایجاورها ( Vos. ages : Dumont ) ۲۹۹۱م. ج ٤ . ص ١٠٦ وما بعدها ؛ Tournefort: ج ۲ ، ص ۱۹۸ : جودت : تأریخ ، ج ٤ ، ص ۲۲ ، ج ۷ ، ص ۱۸۳ ، ج ۱۰ ؛ ص ۲۲۳ ) . وظهر فى القرن السابع عشر بين الجماعــــة المهرودة في إزمير رجل زنديق اسمه ساياتاي سوى ، وهو الذي أسس فرقة الدونمه

(فرقة يهودية أظهرت الاسلام) لايزال من أتباعها عدد قليل (انظر رواية ريكو Rycaut أتباعها عدد قليل (انظر رواية ريكو الدى كان قنصل لا نجلترا في از وير في ذيل كتاب His. of the Turks: Knolles ، ٢٠٠ ص ١٧٤ وما بعدها).

وقد انتابت الزلازل هذه المدينة مرتين وكادت تخربها ، أما الزلزال الأول الذي حدث فی ۱۲ رمضان عام ۱۰۹۹ (١٠ يوليه عام ١٦٨٨) فقد جعل الأمواج تطغى على سنجق قلعة سي مما أدى إلى تداعى معظم مبانيه وهلاك الآلاف بين الانقاض [خمسة آلاف شخص على أقل تقدير ] ( راشد: تأريخ ، ج ١ ، ص ١٤٧ ؛ ۲۰۱ من Turkish History : Rycaut وما بعدها : Relations Inédites : Carayon des Missions de la Campagnie de Jésus ص ۲۹۱ وما بعدها : Vier : Pacificus Smit jaren in Turkije ، ص ۱۷۸ و ما بعدها ، ص · Voyages : De la Motraye وما بعدها ج ۱ . ص ۱۸۲ و ما بعدها ؛ Slaars ، ص ۱۸۲ ١٢٨) . أما الزلزال الثاني فقد حدث في ٣ و ه يوليه عام ١٧٧٨ وسبب كذلك ضرراً بليغاً وخاصة عند ما اندلعت النيران في المباني المتداعية ( Brife : Björnstohl ، ج ٤ ، ص Slaars : ١٤٧-١٣١ ) من ١٣٢ و ما بعدها ). وكذلك لحق بالمدينة الضررمن جزاء الشغب الذي حدث في ١٤ مارس عام ١٧٩٧ إثر المعركة التي قامت بين السفالون والكروات

وكان من تتائجها اندلاع النار وكثرة الموتى (جودت: كتابه المذكور، ج ٣، ص ٢٧٠ وما بعدها ؛ Zinkeisen: كتابه المذكور، ج ٧، ص ١٥ وما بعدها). وفى الحرب التى نشبت بين مصر والباب العالى فى ١٩ فبراير عام ١٨٣٣ مصر والباب العالى فى ١٩ فبراير عام ١٨٣٣ احتلت طلائع جيش إبراهيم باشا إزمير بعد أن أوقعت الهزيمة بالجيش التركى عند قونية (١١ وتقدمت نحو لا أن احتلالها لمدينة إزمير لم يدم كوتاهية، إلا أن احتلالها لمدينة إزمير لم يدم إلا أسابيع قلائل (١٨٣١ و تقدمت : Cesch. der: Rosen)

وليست أزمير غنية بالآثار ، وليس فها مما خلفه القدماء ما يستحق الذكر . وقد خرب فى القرن السابع عشر المدرج والملعب الذى استشهد فيــه القديس يوليكرب ولى أزمير واستعملت أنقاضه فى بناء النرسستان وخان الوزير . وفى أوائل القرن الثامن عشر حول الضريح المنسوب إلى هذا القديس والكائن بالقرب من الملعب إلى ضريح ولى مسلم . أما القلعة البوزنطية القائمة على جبل باغوس فقد درست ولعبت بهايد البلي . وتقوض المسجد القديم والصهر يجالكبير (قرق ديرك) ويحتمل ان يكونا من أصل بوزنطي. وقدلعب البلي في العصور الحديثة أيضآ بالكتابات المنقوشة على سور ڤاتاتزس القديم، وبالرأس العظم المعروف بالأمازون الذى كان مقاماً علَّى مدخل القلعة وكان بمثاية عنوان المدينة . وكان النرك برون أن هذه الرأس هي رأس

قيدفا ملكة سبأ . وسميت القلعة لذلك قيدفا قلعة سي وحرفها العامة فقالوا قديفه قلعة سي أى قلعة القطيفة (المخمل). ونذكر من بين المساجد التي يبلغ عددها عشرين مسجدآ جامعاً وستة وأربعين مسجداً صغيراً:حصار جامعي الذي يقال إن أصله كاتدرائية فرنجية قديمة ، وشادروان جامعي ، وكستانه يازاري جامعي. وتقول إحدى الروايات إنه كان في وقت من الأوقات كنيسة بونانية ، وكمرآلتي جامعي ، وحاجي حسين جامعي ، أما الوزىر خان الكبير والبززستان فقدشيدهما الصدر الأعظم أحمد كوبريلي عام ١٦٧٥ – ١٦٧٧ أما الخانات القديمة الإخرى فهى خان درويش أوغلى، وخان ماداما وخان قرەعثمان زاده . ومما تتميز به أزمير الأروقة فى الحي الفرنجي المسمى فرخانة وهي محرفة عن فرنك خانة (أى الحي الفرنجي) . وفي عام ١١٠٨ هـ ( ١٦٩٦ - ١٦٩٧ م ) أقيمت دار لضرب النقود في إزمير ( الغروش والأشرفي ) ولكنها أغلقت بعد سنوات قلائل (راشد : تأريخ ، ج١ ، ص٢٢٦ ؛ اسماعيل غالب: تقويم مسكوكات عثمانية . رقم ٥٧٩ ــ ٢٠٠) .

وكانت ترجع أهمية إزمير فى القرن السابع عشر إلى أنها كانت الميناء التى تصدر منها المنتجات الزراعية ومصنوعات البلاد المجاورة مشـل الزبيب والتمين والقطن والخشخاش والافيون وثمر البلوط وعرق السوس والسجاجيد وغير ذلك ، كما كان يصدر



### المسادر

(١) ان طوطة: رحلات ، ج٧ ، ص٥٠٩ - ۳۱۲ (۲) کاتب چلی: جهانیا. ص ۹۷۰ · Etude sur Smyrna : B. F. Slaars (Y) (ازمير ۱۸٦۸ (٤) Guida con: Storari (٤) cenni storici di Smirna ، تورینو ۱۸۵۷ Zur historischen: Tomaschek () Topographie von Kleinasien im Mitte-· Paul Ricaut (٦) مس٧٧و مابعدها المادة الما The present state of the Greek and Armenian Churches ، لندن ۱۹۷۹ ، ص۳۳ ۲۰۲ س ۱۶، Voyage : Spon (۷) ٤١ : Cornelis de Bruyn (A) وما بعدها De (٩) ٢٩ -- ٢٢ س ١٦٩٨ ، Reizen - ۱۷۸ م ۱ > · Voyages : la Motraye Voy. du Levant : Tournefort() •) ۱۸٦ ج ۲، ص ۱۹۹ - ۲۰۲ ، امستردام ۱۷۱۸ Description of the: R. Pococke (11) (۱۲) ۳۹ -- ۳٤ س ۲ ، ص ۲۶ - East Briefe : Bjornstahl ، جه ، ص ١ و ما بعدها ، الطبعة الثانية ، Traiels : Chandler (١٣) ص ه و ما بعدها (١٤) Choiseul-Gouf-\≈ · Voy pittoresque de la Grèce : fier Con-: Dallaway (10) Y. 2 - Y. stantinople Ancient and Modern. : De Laborde (17) Y.V - 197 -(۱۷) ۹-۳ س · Voy. de l'Asie Mineure Denkwürdig-: Prokesch von Osten keiten aus dem Orient ستو تجارت،۱۸۳٦

منها منتجات البلدان البعيدة مثل الحرير الفارسي . وظلت المنسوجات الصوفية التي تنسج منصوف أغنام أنقرة تصدر إلى البلدان الأوربية عن طريق هذه الميناء حتى العصر الحديث . وكان للتجار الإنجليز والهولنديين العديدين الذين استوطنوا هذه المدينة، وكذلك للستعمرة الإنجليزية القائمة هناك، أثر كبير في التقدم الفكّري والاقتصادي لهذه البلاد . وترجع الصلات التجارية مع فارس وأنقرة إلى هجرة العدد الوفيرمن الأرمن. وكان اليهود (صفرديم) يقومون بمهمة الوسطاء في هذه التجارة . وقد استقر الأوربيون في الحي الفرنجي من تلك المدينة، وكانوا يتمتعون فيه بالحرية التي يتمتعون بها في بلادهم ، وانضم إليهم بعد ذلك جماعة كبيرةمن التجار اليونان، بينهاكان العنصر الإسلامى يقل شأنه يوماً بعد يوم . وأصبحت إزمير تسمى بعد ذلك الكافر وجور إزميري، (أي الأزميري الكافر ) . وقد سمى الحي الذي يقطنه أهل رودس منذعهد تيمور باسم « إزمير كبران » ( في مصنف شرف الدين ) تميــــيزا له عن الجزء الأعلى من المدينة الذي ظل في أيدى المسلمين. ويبلغ عدد سكان تلك المدينة في الوقت الحالي (عام ١٩١٦) نحو ٣٠٠ ألف نسمة منهم . ٩ ألفا من المسلمين و ١١٠ آلاف من اليونان و ٣٠ ألفا من اليهود و ١٥ ألفيا من الأرمن و ٥٥ ألف نسمة من أجناس آخري کم

Discoveries: Arundell (۱۸) ۱۸۳۷ — ۲۵۳ ، ۲۶، ۱۸۳٤ ، نندن ، in Asia Minor

انظر عن نجارة إزمير (١) Lemonidi : (Y) \\ \ \ Le commerce de la Turquie (٣) ١٨٧٣ نينا ، Smyrna ; Scherzer Smyrne et: Démétrius Georgiadès W. (٤) ۱۸۸۵ باریس ۱۸۸۵ P'Asie Mineure Hist. du Commerce du Levant : Hevd الفهرس ( • ) Smyrne : F. Rougon ، باريس tot de Geschie- : Bronnem (٦) ١٨٩٢ denis van den Levantschen Handel, verzameld door K. Herringa, I, II (Rijks Geschiedkundige Publication No. 9-10, 34 ، جرافنهاج ۱۹۱۰–۱۹۱۷) أما عن تاريخ الجماعات الاجنيسة في إزمير فانظر ( ا Lüdeke ( ۱ ) فانظر Nachrichten von dem Türkischen Reiche nebst der Beschreibung eines zu Smyrna errichteten Evanglischen Kirchen-Steinwald (۲) ۱۷۷۰ ليبسك ، weisens Beiträge zur Geschichte der Deutschen Evanglischen Gemeinde in Smyrna ر لين De Nederland- : M. A. Perk (٣) sche Protestantsche Gemente te Smir-مرم، ليدن ١٩١٠ .

de (١) أما عن مناظر إزمير القديمة فانظر (١) Choiseul- (٣) Tounrnefort (٢) Bruyn

de Laborde (٤) Gouffier

فياً يتصل بالخرائط انظر (١) Storari

(۱۸۷۱) Lamech Saad (۲) (۱۸۵٦) [J. H. Mordtmannنامورتمان]

« إزنيق » : (انظر منيقيه ، )

« الآزهر » الجامع الآزهر : مسجد وجامعة في القاهرة .

اسسه وبناؤه: بنى هذا المسجد جوهر الكاتب الصقلى (الياس الصقلى) قائد جند أبى تميم معد بعد عام من فتح الفاطميين لمصر، وبعد أن أنشأوا قاعدة ملكهم الجديدة مباشرة (القاهرة جمادى الأولى عام ٢٥٩ — رمضان (٣٦١). وفتح للصلاة فى شهر رمضان عام ٢٦٦ ه (يونيه — يوليه سنة ٢٧٦). وبنى المسجد فى الجنوب الشرقى من المدينة على مقربة من القصر الكبير الذى كان موجودا حينذاك بين حى الديلم فى الشهال وحى الترك فى حينذاك بين حى الديلم فى الشهال وحى الترك فى الجنوب. وكتب جوهر بدائر القبة نقشا تاريخه عام ٢٦٠ ه تجد نصمه فى المقريزى (١) المخلط ج٢ ص ٢٧٣ س ٢٤ س ٢٢٠ ؟ و Corp. Inscr. Arab : Van Berchem

وقد اختنى هذا النقش منذ ذلك التاريخ،

(۱) دوكتب بدائر القبة التى فى الرواق الاولوهى على يمنة المحراب ما نصه بعد البسملة : مما أمر بينائه عبد الله ووليه أبو تميم معد الامام المعز لدين الله أمير المؤمنين صلوات الله عليه وعلى آبائه وأبنائه الاكرمين على يد عبده جوهر الكاتب الصقلى وذلك فى سنة ستين وثلثمائة » (المقريزى ، الخطط ، طبعة القاهرة ، سنة وثلثمائة » (المقريزى ، الخطط ، طبعة القاهرة ، سنة

وزاد كثير من ولاة الفساطميين فى بناء المسجد وحبسوا عليه الأوقاف . نضرب مثلا لذلك العزيز نزار ( ٣٦٥ – ٣٨٦ ه = ٣٧٦ – ٣٨٦ ماينا به ملجأ للفقراء يسع ٣٥ شخصا.

ويروى أن البناء الأول للمسجد كان به طلسم ( عنقوشة على رأس ثلاثة أعمدة حتى لايسكنه منقوشة على رأس ثلاثة أعمدة حتى لايسكنه طير ولا يفرخ به . ولما جاء الحاكم بأمر الله في بناء المسجد وحبس الأوقاف عليه وعلى غيره من المساجد . وتجد ثبتا بهذه الأوقاف عليه وغلى فيا ذكره المقريزي (ج٢، ص٢٧٣ وما بعدها) فيا ذكره المقريزي (ج٢، ص٢٧٣ وما بعدها) من أخبار عام ٤٠٠ه . وفي ٥١٩ه (١١٢٥م) الخشبية . وما زالت هذه النقوش محفوظة في دار الآثار العربية بالقاهرة (عما المتعدة عنه التعوش عفوظة في دار الآثار العربية بالقاهرة (عما كالمتعدة النقوش عفوظة في دار الآثار العربية بالقاهرة (عما كالمتعدة النقوش عليه على المتعدة النقوش عليه على المتعدة المتعدد المتعدة المتعدة المتعدة المتعدة المتعدد ال

وإنشاء الفاطميين لهذا المسجديفسر الاسم الذى أطلق عليه . فقد قيل إن الازهر إشارة إلى الزهراء وهو لقب فاطمة التي سمى باسمها أيضا مقصورة في المسجد (المقريزي: ح ٢٠ ص ٢٧٥ س ١٦) .

وقـــد زاد المستنصر والحافظ فى بناء المسجد شيئا قلملا .

وتغبر الحال في عهد الآيوييين ، إذكانوا من متحرجي أهل السنة. فحاولوا محوكل أثر

للفاطميين الشيعة ، فمنع صلاح الدين الخطبة من الجامع(١) وقطع عنه كثيرا بما أوقفه عليه الحاكم .وانقضَى نحو قرن من الزمان قبل أن يستعيد الجامع الازهر عطف الولاة ووجوه البلاد عليه . ولما جاء الملك الظاهر ييبرس زاد فى بنائه وشجع التعليم فيه وأعاد الخطبة اليه في عام ١٢٦٥ = ١٢٦١ - ١٢٦٧م (انظر Corp. Inscr. Arab: Van Berchem ) ، ج ۱ ، رقم ۱۲۸ ) . وحذا حذوه كثير من الأمراء. ومنذ ذلك العهد ذاع صيتالمسجد وأصبح معهدا علميا يؤمه الناس من كل فج ولتي الأزهر من عناية البلاد الشيء الكثير . وزاد فى مجده أن غزوات المغل فى المشرق قضت على معاهد العلم فيه،وأن الاسلامأصابه في المغـــرب من التفكك والانحلال ما أدى الى دمار مدارسه الزاهرة . وفي عام ۷۰۲ ه ( ۱۳۰۲ - ۱۳۰۳ م ) خرب زلزال المسجد،فتولىعارته الأميرسلار . ثم جددت عمارة الجامع في عام ٧٢٥ ه ( ١٣٢٥ م ) على يد محتسب القاهرة محمد بن حسن الأسعردي (من سعرد في إرمينية). وحوالي ذلك العهـــد بني الأميران طيبرس وأقبغا عبد الواحد مدارس بالقرب من الأزهر، إذ

(۱) يقول المقريزى إن السلطان صلاح الدين يوسف ابن أيوب قلد وظيفة القضاء لقاضى القضاة صدر الدين عبد الملك بن درياس فعمل بمقتضى مذهبه وهو امتناع اقامة الحطبتين فى بلد واحد كما هو مدهب الامام الشافعى فابطل الخطبة من الحامع الازهر وأقر الخطبة بالجامع الماكمى من أجل أنه أوسع . (نقس المصدر ص ٣٠)

بني طيبرس المدرسة الطيبرسية عام ٧٠٩ ه ( ١٣٠٩—١٣٠٠ م ) وبني أقبغا عبدالواحد المدرسة الاقبغاوية عام ٧٤٠ هـ ( ١٣٤٠م ) ' \ > Corp. Inscr. Arab: Van Berchem رقم ۱۱۰ و ۱۲۰ و ۱۲۲ و ۱۲۷ ) .وقد ألحقت هاتان المدرستان بالازهر فيما بعد وما زالتـا جزءا منه إلى الآن . وقد جدد الطواشي بشيرالجامدار الناصري بناء المسجد وزاد فيه حــوالي عام ٧٦١ه (١٣٦٠م) ورتب فيه مصحفاً ، وجعل له قارئاً ، ورتب درسا للفقها. من الحنفية ، وجدد عمارة مطبخ الفقراء. وسقطت منارة الجامع عام ۸۰۰ ه (۱۳۹۷ – ۱۳۹۸ م) فشیدها فی الحال السلطان برقوق وأنفق عليها من ماله . وسقطت المنارة مرتين (٨١٧هـ = ١٤١٤ -- ١٤١٥م و٧٢٨ه = ١٤٢٣ - ١٤٢٤م) وكان يعاد إصلاحها في كل مرة . وحوالي ذلك العهد أنشأ السلطانبرقوق صهريجا للماءوشيدسبيلا وأقام ميضأة . وشيدالطواشيجوهرالقنقبائي المتوفى عام ١٤٤٤ه ( ١٤٤٠ – ١٤٤١ م ) مدرسة بالقرب من المسجد. وتجد أخيار هذه المدرسة الجوهريةفي ( الخطط الجديدة : تأليف على مبارك ج ٤ . ص ١٩٦ ) . وكان قايتباى أكثر الناس رعاية للجامع الازهر فى القرن التاسع، فقد أكمل ما زاده في بناء المسجد عام ٩٠٠ ه ( ١٤٩٤ - ١٤٩٥ م ) أي قبل وفاته بوقت قصير . وكان له الفضل كذلك

في إقامة منشآت للفقراء والعلماء. وقد أثبتت النقوش بيان ما زاده في بناء المسيجد (Corp. Inscr. Arab: Van Berchem) و يذكر ابن اياس جدا، رقم٢١ — ٢٥) و يذكر ابن اياس (ج٢، ص١٦٧ س ٢٧ ومابعده) أنه كان لهذا الوالى عادة غريبة ، فقد اعتاد الذهاب إلى الجامع الازهر متخفيا في زي مغربي ليصلى وليسمع ما يقوله الناسعنه . على أن أبن إياس لم يذكر لنا النتيجة التي أفضي إليها هذا العمل . وبني قانصوه الغوري آخر المماليك (٩٠٦ — ٩٠٢ م) المشدنة وات البرجين (أنظر نقوش هاته المشدنة في المروم ٢٦ هـ ٢٥٠٠ م) . دا، رقم ٢٦ — ٢٠٠ م)

وأفل نجم الأزهر قليلا في العهد العثماني: ومع هذا فانا نلاحظ بعض مظاهر الرعايةله، فكثيرا ما زاره الفاتح سليم شاه، وصلى فيه وأمر بتلاوة القرآن فيه، وتصدق على فقراء المجاورين. (تاريخ ابن إياس ج س ص ١٦٠ و ١٣٢ و ٢٤٦ و ٣٦٣) . وطراز المباني التي أقيمت في العهد العثماني يدل على أنها أقل شأنا مما تقدمها . على أنه يجدر بنا أن نشير إلى الزاوية التي أقيمت ليصلى فيها المكفوفون الزاوية التي أقيمت ليصلى فيها المكفوفون وسميت بزاوية العميان . فقدد بناها عثمان كتخدا القزدوغلى (قاصد أوغلى) في عام كتخدا القزدوغلى (قاصد أوغلى) في عام ١١٤٨ هـ (١٠٩٠ م ١٨٩٠ مور ١٨٩٠ )

ويظهر أن عبد الرحمن كتخدا المتوفى عام ١١٩٠ ه = ١٧٧٦ م كان من أقارب عثمان القزدوغلي ، وكان عبد الرحمن من أكثر الناس إحسانا إلى الأزهر . فقد بني مقصورة وأحسن تأثيثها ، وأقام قبلة للصلاة ، ومنبرا للخطابة ، وأنشأ مدرسةلتعليمالايتام ، وعمل صهريجا للمياه ، وشيد له قبراً دفن فيه . ووصلت المبانى الجديدة بين المدرسة الطيبرسية والمدرسة الاقبغاوية ( التي حرف اسمها إلى الابتغاوية فيما بعد ) . وفوق التعديلات الصغيرة التي أدخلها على المبانى ، تصدق عبد الرحمن على فقراء الجاورين بالطعام والكساء. ويقول الجبرتي إنه في زمنه ، أي حوالي عام ١٢٢٠ هـ ( ١٨٠٥ م ) وبعد جيل على وفاة منشئها ، أصبح أكثرها منسيا . ثم جاءت بعد هذا الحلة الفرنسية وأنزلت بالأزهريين كثيرا من المظالم.

ولم تكن النهضـة القومية فى عهد محد على تعطف على الازهر أول الآمر ولكن الحديويين فى العهـد الآخير بذلوا جهدهم للابراء على مالهذا الجامع من مجد وصيت.

و يعطينا على مبارك (الخطط الجديدة ، ج ٤ · ص ١٤ – ٢٦) وصفاً دقيقاً للبنا، الحالى لا من وجهة نظر العالم الأثرى ، ولكن من وجهة نظر المسلم المستنير. ودو يفصل القول فى أبعاد البنا. وفى كلامه عن الابواب والمحاريب والقبلات ودورات المياه وأماكن الوضر، وصحن المدجد ومناراته ومزاوله .

وذكر أيضاً المدرستين اللتين أسلفنا ذكرهما، كما تكلم عن الاروقة والحارات وصهاريج المياه والمصاييحوالحصروالسجاجيد.وقد ذكر فرانز باشا في كتابه (القاهرة، ١٩٠٣، س ٢١ ومابعدها) كثيراً من التفصيلات التي تهم الاثرى، مثل بوابة قايتباى وقبلة المدرسة الطيبرسية (انظر أيضاً . Agypten: Bädeker) .

٢ ــ نظم المسجد الداخليـة فى الازمنة القديمة : نعرف تمام المعرفة تاريخ بناء الأزهر، ولكن يعوزنا الشيء الكثير لمعرفة ماكانعليه المسجد والمعهد في الأزمنة القديمة . لا شك في أن الأزهر كان في عهد الفاطميين مسجدا من أهمالمساجد فىالقاهرة بل وفى مصركلها . ولقد ذكرنا من قبل ماحل به في عهد الأيوبيين السنيين. ولكن لما جاءالسلطان بيبرس بدأ يخصه بعنايته.و بالرغم مماحل بالأزهر من نتائج التقلبات السياسية وما أصاب مبانيه من أثر الزلازل ، فقــد ازدادت أهميته ،وكان في العصور الوسطى قبلة لطلاب العلم وأهل التتي والورع يحجون إليه من أقاصي البلاد. وفاق المعهدالازهرى جميع المدارس الاسلامية خلال قرون عدة . وقد ذكرنا من قبل أنه كان من أسباب ازدهاره ماترتب على غزوات المغل من خراب و تدمير خارج مصر ؛ وكذلك انقراض الحضارة العربية في الاندلس؛ ونضيف إلى ذلك عوامل أخرى هي وقوع الازهر في مكان يتوسط العالم الاسلامي، وقربه من الحجاز، وأهميةمصر الاقتصادية وصبغتهاالعربية وامتداد

القارة الافريقية فيمايلي مصر. وأهمن هذا كاه ما لوادى النيل من ثقافة عقلية قديمة العهد تركت فيهبذوراً صالحة لنموالعلوم والآداب. وسنذكر فى القسم الثالث حالة المعهد الازهرى فى الوقت الحاضر.

ويدلنا علىماكان للأزهرمن حرمة وقداسة ما روى من أنه كان ملجأ اللاجئين في القرون الوسطى (ابن أياس ، ج٧ . ص٢٦٢ ، س٢١، ج ٣ ، ص ١٠٦ س ١٥) . ويروى ابن إياس ( جېس١٧٧ ، جې ص١١٦ ، ١٣٢ ، ١٦٧ ) أنه كانيتليفي الجامع الإزهر أجزاء من القرآن أومن البخاري دفعاً للأوباء أوالمجاعات. وقد صلى فيهسر اجالدين (عمر بنرسلان) البلقيني خلال المجاعة التي حدثت عام ٧٩٨ هـ (١٣٩٥ – ١٣٩٦م) (ابن إياس، ج ١، ص ٣٠٨،٣٠٦) وفی عام ۱۱۷۲ ه (۱۷۵۸ – ۱۷۵۹ م) سأل المجاورون شيخهم أن يقرأ لهم درسا فى البخارى عسى الله أن ينقذ القاهرة من شر الطاعون(Kat Leipzig: Vollers) وقم ٧٢٩ ١١. وانظرعلي مبارك: الخطط الجديدة ، ج ٤. ص ۳۶ س۳). ویروی ابن ایاس (۱۰۸ ص ۸۱، س ٣ ) أن ابن الفارض الصوفى كان مقيما به. ذكرنا من قبل تلك المنشآت التي أقيمت للفقسراء والمتصوفة والزهاد وأهل التقوى والصلاح. ولكن يظهر أن كثيراً من الأشرار لجئوا إلى الأزهر تحت ستار التقوى . ويقال إن الأزهر كان فى ليــــالى المواسم مسرحا للسرقات والمعارك والمنكرات . ولهذا نجد

أن الامير سودوب الذي ولي نظرهذا الجامع عام ٨١٨ ه ( ١٤١٥ – ١٤١٦ م ) قد أجلي عنه المقيمين فيه من المجاورين وأهل السبيل والكسالي هم وما يملكون من متاع، ولكن ثارت عليه ثورة الاتقياء ، كا تغير عليه السلطان الم يد فقبض عليه وسجنه في دمشق. ويشايع المقريزي في كتابه (ج۲،ص ۲۷٦–۲۷۷) أهل التقوى فيقول إن ماحل بسودوبكان جزا. وفاقا منالله على فعلته . وهنا يتحدثعن الصدقات الكثيرة والهبات الجمة التي كانت تنفق على الازهر ويقول إنه كان بين الفقراء عجم وزيالعة وأناس من أهل ريف مصر ومن المغاربة ولكل طائفة منهم رواق . ونجد بيانا آخر عن حيـاة المجاورين عام ٧٨٤ ه ( ١٣٨٢ --١٣٨٣ م ) في عهد الأمير بهادر الذى كان ناظرا على الجامع فقد استصدر مرسوما من السلطان برقوق ينص على أن من مات من مجاوری الجامع الازهر ،عن غیر وارث شرعى وترك شبيئا فانه يؤول إلى المجاورين بالجامع،ونقش ذلك على حجر عند الباب البحرى الكبير ، ولكن يظهر أن هذا النقش قد محيي (المقريزي: الخطط، ج٧، ص ۲۷۳ ، س ۱۸ و ما بعده ) .

ويظهر أن المجاورين كانوا فى القرون الوسطى — كاهمالآن — يقيم بعضهم فى المسجد والبعض خارجه، والذين يقيمون داخل المسجد ينقسمون إلى طوائف كان لكل منها ـ ولايزال حارة خاصـــة ورواق خاص . والحارة

عبارةعن الحجرات التي يضع فيها المجاورون متاعهم، ولو أنهم ينامون غالباًفي صحن الجامع أو في الاروقة التي كانت تحفظ فيها الكتب ( انظر كلمة حارة في Zeitshr d. Deutsh. ) ۱۲ -۱۷۵۳ مر۳۲۳، Morgent Gesellech. ص ٣٢٥) والرواق،إذاتحريناالدقة،هوالفضاء الواقع بين عمودين كان يقرأ فيه الدرس في الازمنة السابقة لجاعات صغيرة، وكانت تقام فيـه الاذكار ويحتدم الجدل والنقاش . ويوجد الآن٢٦ رواقا وه ١ حارة . والأروقة هي: ١ ـــ رواق الصعايدة وهو أهم أروقة المالكية ٧ ــ الحرمين مكة والمدينــة ٣ ـــ الدكارنة وهو خاص بأهل تكرور وسنار ودارفور ووادایوغیرها (انظر رقم ۸) ٤— الشوام ٥ ـــ الجاوة وغيرهم من أهل جزر الهند الشرقية ٦ ـــ السليمانيــــة وهو لأهل أفغانستان وخراسان ٧ ـــ المغاربة لأهل شمال أفريقيــة الغربى وهو رواق كبير هام ٨ ـــ السناريدوأنشأه محمدعلي (انظررقم ٣) ٩ ــ الأتراك ١٠ ــ البرناوية لأهل برنيووما جاورها ١١-الجرت لأهل شاطى الصومال ١٢ — اليمن لأهل جنوبى بلاد العرب ١٣ — الأكراد ١٤ ــ الهنود ١٥ ــالبغداديين من العراق ٦٦ ـــ البحاروة ١٧ ـــ الفيمة ١٨-الاقبغاوية (الابتعاوية) ١٩-الشنوانبة لأهل الإجاهرة الواطبة من جنوبي الدلتا(١) (١) م محد روافا سهدا الاسم أو ماسم السليمانية ولم

يرد في المقال رواق العميان — الطر حفلة الافتتاح

رسمى كلبتي الشريعة واللعه العربية ، المطبعة الأميريّة

۲۰ – الحنفیة ۲۱ – الفشنیة ۲۲ – ابن معمر وهو رواق عام لجیع الاجناس ۲۳ – دکارنة صلیح لاهل إقلیم بحیرة شاد ۲۰ – الشراقوة أنشیء جدیداً تخلیداً لذکری عبد الله الشرقاوی ۲۲ – الحنابلة وهو رواق صغیر.

الشرقاوي ٢٦ ـــ الحنابلة وهو رواق صغير . وأعظم ما يدلنا على ما لهذا الجامع من مقام عظیم فی العالم الاسلامی هو ثبت أسهاء الذين يؤمُّونه من أقطار خارج مصرتمتد من أواسط أفريقية إلى الروسيا ومنأقاصي الهند إلى مراكش. وبتوقف عدد هؤلاء المجاورين على الحالة السياسية والاقتصادية في كل قطر من هذه الأقطار ، ولهذا نجد خلافات كبيرة في الاحصاءات. ولتحسين طرق المواصلات أثره في هذا الأمركما له أثره في الحج أيضاً. أما التقسم إلى أروقة فمن السهل أن نرى أنه تارة يتبع التقسيم الجنسى وتارة أخرى يتبع التقسيم المذهبي وفىأحوال قليلة يتبع المنشآت الخاصة . ويسمى الطلاب والمجاورين ، باعتبارهم ممن يطلبون العــلم. ويسمى أعضاء هيئة التدريس «المدرسين» ولكنهم يسمون أنفسهم تو اضعاً وخدمة العلم، . و يعيش الطلاب والمدرسون عبشة بسيطة على قدر الامكان . وليس للأساتذة مورد للرزق إلا فما يصل إلى أيديهم من الهبات أو إيرادات الآوقاف، وقليلمنهممن يعيش فى رغد. وكذلك لايوجد إلا عدد قليل من الطلاب ينفق عليهم أهلهم







منظر خارجى للجامع الأزهر





أما أكثر المجاورين فيعيشون عيشة أقرب إلى الفاقة والعسر . وإذا قل إيراد الأوقاف والصدقات بحيث لا يكنى الطلاب اضطروا إلى البحث عن مورد آخر للرزق . فكانوا يؤدون بعض الخدمات الصغيرة في المنازل أو فى السوق أو يرتلون القرآن أو يعلمون الناس بأجر أو يحترفون بعض الحرف. ومنذ إنشاء دار الكتب يشتغل كثير من المجاورين نساخا فيها . وهم مثل فى القصد والاعتدال فى مسكنهم ولباسهم وغذائهم. على أنهم لا يعرفون شيئاً عن القواعد الصحية . وتاريخ الأزهر حافل بما نشب فيه من عراك بين المجاورين ، وبالفتن التي كانوا يقومون بها . وكانت هذه الفتن ترجع أحيانا إلى خلافات جنسية أو مذهبية ، وأحياناً إلى سوء الادارة بسبب جشع القائمين بأمرالازهر، فانهم كانوا يسعون وراء الغمنى بحرمان الطلاب من « الجراية » وغيرها من الهبات والصدقات. وكان أجلاف الصعايدة وصخابو الشآم ومتعصبو المغاربة والمكفوفون الذين كانوا يسكنون زاوية العميان هم أكثر الطوائف صلة بالفتن والقلاقل.

والتعليم وطرائقه تختلف فى الازهر اختلافا جوهريا عن الطرائق التى يستخدمها الغربيون فى العصر الحاضر ، وهى تذكرنا تذكيراً قوياً بطرائق الغربيين فى العصور القديمة . والجمود الدينى الذى بدأ يتلاشى عندنا منذ قرون ما زال قوى الآثر فى

تلك الجامعة الاسكلامية . وليست غاية الازهريين من العلم البحث والتحقيق و الموازنة والتمحيص ، وإنما غايتهم على الاكثر نقل ما ورثوه عن السلف فى أمانة وإخلاص . وهم يفترضون أن كل جيل يقل عن سابقه : فعهد الصحابة أقل من عهد الصحابة . أما أهل النظر والمجتهدون فقد عاشوا فى عهد بعيد لا نكاد نتينه فى وضوح . وقد لا نعدو الحقيقة إذا قلنا إن تاريخ الامم الاسلامية صادق الدلالة على هذا التدرج فى أنظارهم الدينية .

ونفس هذا التصور يتمثل فى تقويم العلوم ؛ فني رأسها توجد العلوم النقلية مثل علم التوحيدوالفقه والحديثوالتصوف ،ثم يأتى بعدها العلوم العقلية مثل علوم اللغية والعروض والبلاغة والمنطق وعلمالهيئة . ولم يدرس علم الهيئة إلا لأغراض عمليةمثل عمل العلومالعقليةأيضا الادبوالتاريخ والجغرافية والعلوم الطبيعية والرياضية آلخ ، ولكنما أهملت منذ القرونالوسطى،وإذا درستفانما تدرس بشكل ثانوي وفي مصــــادر تافهة . ويقولاالطنطاوىالذىكان يدرس فىالازهر حوالىعام١٨٢٧ قبلسفرهإلى سنت بطرسبرج إنه لايعرف أحدا قبله قرأ في الازهر ماقرأه هومن مقامات الحريري والمعلقات مع شرح الزوذني ( Zeitschr. f. d. Kunde d. Morg. ج٧. ص ٥٩ ). ولم تتأثر الجامعة الازهرية

أى تأثر بالعلوم المدنية التى جاءت إلى مصر من أوروبا فى القرن التاسع عشر وأثرت فيها تأثيرا قويا ، وسنبحث هذه المسألة فيها بعد على أن التمييز بين هذين الصنفين من العلوم التى ذكر ناها آنها يبدو أيضا فى وضوح وجلاء فى ساعات الدراسة المقررة لكل علم منها . فقد اصطلحوا على تخصيص ساعات البكور والذهن فى نشاطه لدراست العلوم النقلية التى هى عماد الدين والدولة . وجعلوا بعد الظهر لدراسة العلوم الثانوية التى تستند إلى العقل أما المساء فجعلوه للاستذكار والحوار والتأمل .

وإذا أردنا الوقوف على اهمية كل علم من العلوم لاباعتبار قيمته الموروثة ، ولكر باعتبار شيوعه وإقبال الطلاب عليه ، فأعلاها مرتبة هو علم الفقه لأهميته فى الحياة العملية ولكثرة الوظائف التي يؤهل لها. والعهد الآخير الذي امتاز بعرض كثير من القضايا على المحاكم المختلطة والذي أصبح فيه للمشترع الأجنى رأى إلى جانب المشترع المصرى في المحاكم الاهلية ، كان له أثره في الطريقة القديمة التي كانت متبعة في تدريس الفقه إذكان القاضي فىالنظام القديم لا اختصاص له إلا فى الاحوال الشخصية . وعظم الإقبال على علوم اللغة والبلاغة ، وخاصة إذا أحصينا بين جسبور طلابها أولىــــتك الذيز كاوا يحضرون دروس المبادىء التي كانت تخصص للناشئة من الأعراب والأجانب . وكان أهم

العلوم الدينية دراسة هو علم الكلام أو علم التوحيد ثم يليه تفسير القرآن والحديث الشريف. وقد أوردنا فى الفقرة الخامسة أهم المصنفات التي يرجع إليها فى دراسة العلوم المختلفة.

وكان للعلماءعلى الجحاورين سلطان كسلطان الوالدعلي ولده . فالطلاب يحترمونشيوخهم احتراما عظما : يقبلون أيديهم ، ويحملونُ نعالهم ، ويؤدون لهم مختلف ألخدمات . وهم يؤثرون نداء شيوخهم بكلمة «أستاذ» أو ه مولانًا ، على أنه عندُ ما يشتط أولو الأمر في تصرفهم تشب الفتنة في الحال . فعند ما أراد الشيح القويسني ( انظر الفقرة الرابعـة رمم ١٩ ) وكان من الشيوخ المحترمين ، أن يوطد النظام فى رواق العميان اعتدوا عليه وضربوه . وتبدو الصلات بين الأزهريين قوية في بعض المناسبات كالأعياد والتعيينات والترقيات وخاصة عندوناة شيخ منالشيوخ أو طالب منالطلاب. وعندما يتوفى عالم من العلماء يقرأ المؤذنون آية الأبرار (سورة٧٦) من أعلى المنـــارات وتقام الصلاة وتردد الأذكار . ويلبس الشيوخ في بعض المناسبات كساوى التشريف ليتميزوا بهاكما كانت الحال في العصور القديمة . وعند ما يأخذ الاستاذ في قراءة درسه يجلس على كرسى من الجريد أو لخشب أو يتربع على الحصير الذي تفرش به الجوامع مستندا إلى عمود ويجلس الطلاب من حوَّله في حلقة

والدرس يكون في الغالب تفسيراً لمتن. ولكن الطلاب لا تصل أيديهم إلى هذه المتون القديمة إلا نادرا، ويستعيضون عنها بالشروح التي يكثر عليها الحواشي والتعليقات. ويحاول الطلاب فهم المتن وأخذ مذكرات عنه بعد الدرس. وهم مشغو فون باستعمال كتب قصيرة منظومة ليستعينوا بها على فهم الدروس وحفظها. ولم يكن في الازهر امتحانات في عهده الأول. وكانت الأجازة التي يعطيها الشيخ لتاميذه، ولها قيمة منذ الازمان القديمة، تدل على أن الطالب قد فهم نصا معينا، وتؤهله بدوره للتدريس. قد فهم نصا معينا، وتؤهله بدوره للتدريس. وقد ورد كثير من المعلومات عن الدراسات بموعة محفوظة بليبسك 100 مر المهجرة في الأزهرية في القرن الشاني عشر للهجرة في المحرومة بليبسك 100 مر المحرة في المحرومة المحرومة

وكان للصلة بين المذاهب السنية الكبيرة دائما أثر كبير فى الازهر وغاصة فى إدارته. فقد أخرج الشيعة منه منذ أيام الفاطميين . أما الحنابلة فلم يعين واحد منهم شيخا للازهر لقلة عددهم وضعف نفوذهم «انضر الفقرة الرابعة». وكان للمالكية الذين يعيشون غالبا فى صعيد مصر وفى بلاد الدلتا كذلك مقام محترم، ولكن قل منهم من تولى مشيخة الازهر ، ولكن قل منهم من تولى مشيخة الازهر ، ولم يعملوا قط على الاحتفاظ بالنفوذ الذى ولم يعملوا قط على الاحتفاظ بالنفوذ الذى يخوله لهم كثرة عددهم ، فظلت المنافسة يحصورة بين الشافعية والحنفية ، والاولون هم المدفون فى القاهرة . أما المذهب الحنى فأتباعه المدفون فى القاهرة . أما المذهب الحنى فأتباعه المدفون فى القاهرة . أما المذهب الحنى فأتباعه

هم التتر والقوقاز والترك الذين كانوا أصحاب القوة والسلطان عدة قرون. وظل الخلاف والكفاح قائما بين أتباع هذين المذهبين الى وقت قريب. وكان الحنفية يتبعون مذهب الباب العالى، فوجد منهم نصيرا قويا أطلق يده فى حكم وادى النيل وفى تقرير مصيره. وكان من نتيجة تفضيلاالسلطات الرسمية لأتباع المذهب الحنني أن تحول اليه كثير من أتباع المذاهب الأخرى . ويجب أن نشير هنا في إيجاز الى المعارضة التي قامت بين رجال الدين وبين القائلين بالتصوف، وقد كانت الغلبة دائما للأولين وإنكانا لمتصوفة قدهددوا مراكزهم أحيانا .ولم يكن أحد يتعرض للمتصوفة بسوء اذاً اشتغلوا بالتصوفورسومهومناسكه أوعاشوا عيشة وادعــة يلطفها الزهد ؛ ولكن رجال الدين كانوا يهاجمون المتصوفة عندما يحاول هؤلاء تعطيل أصول العقائد أو تجريح آراء رجال الدين .

ولم يكن فى الأزهر مكان للشعرانى المتوفى عام ٩٧٣ هـ ( ١٥٦٥م ) وهو ممثل نابه لآراء المتصوفة، شديد التمسك بها. والخلاف بين رجال الدين وبين المتصوفة فى تصور الوحى وفى بعض المسائل الأخرى قد وسع الحوة بينهما.

وكان على رأس الازهر فى القرون الوسطى ناظر ينتخب من بين كبار موظنى الدولة. وكان لكل رواق شـــيخ ولكل طريقة نقيب، ولم يكن للازهر رئيس على

دشيخ عموم، إلامنذ العهد التركى. وكان منصبه كمنصب مدير الجامعات الالمانية إلاأنه لا يتغير مثله فى كل عام. وهو يرأس شيوخ الاقسام المختلفة و يتصل بالحكومة مباشرة . وقد حفظ لنا الجبرتى فى تاريخه ثبتا باسماء شيوخ الازهر لا كثر من قرنين من الزمان (انظر الفقرة الرابعة).

وجرت العادة أن تتخلل الدراسة عطلات تختلف طولا وقصرا . وأطولها هي العطلة التي تبدأ بشهر رجب وتستمر خلال شعبان ورمضان وتنتهي بعد العيد الصغير في أوائل شوال . وبعد ذلك بشهرين تقريبا تحل عطلة عيد الاضحى وتستمر أياما . وتقف الدراسة أيضا في أيام الموالد وخاصة في المولد النبوي ومولد البدوي في طنطا .

ويقوم الجندى، بتدبير الشئون الادارية وإدارة المكتبــة وتوزيع الجراية يعاونه عدد من صغار الموظفين والخدم .

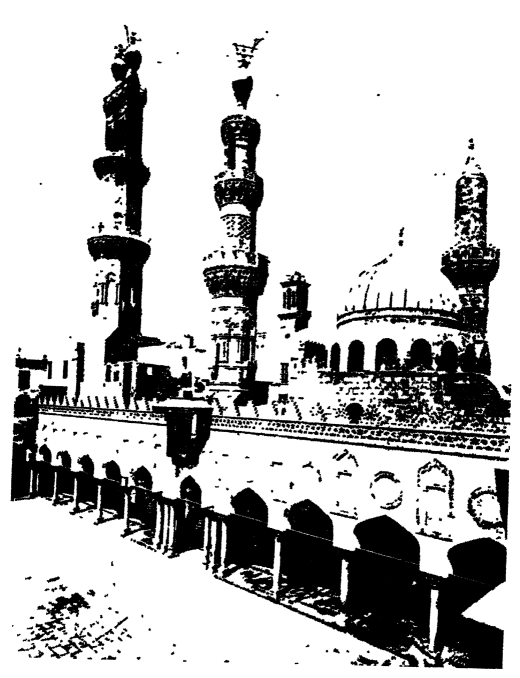
٣ - إن الصورة التي رسمناها لنظم الأزهر الداخلية تصور في إيجاز ما كان عليه في العصور المتقدمة . ولا بد من إكالها بوصف الاصلاحات التي أدخلت على تلك النظم في القرن التاسع عشر . فقد قضت حلة بونابرت على نظام الحكم التركى في مصر، وحاول محمد على أن يقيم من أنقاضة بناء جديدا للحكم مسترشدا في ذلك بالإفكار جديدا للحكم مسترشدا في ذلك بالإفكار الأوربية . على أنه لم يكن في مقدوره أن يحتفظ للأزهر بمقام خاص، لانه كان

تركيا قليل الحظ من الثقافة العلبية، ولكنه كان مع ذلك رجل عمل ينشد الاصلاح ويعمل له. وكانت الروح التركية قد طغت على الروح العربية وأطفأتها، وظل المصرى المظلوم عهدا طويلا يمقت استبداد الترك به، أما روح الازهر فكانت تجهل العالم وما فيه وتتمسك بالقديم أشد تمسك، وهذا يناقض نزعة الحاكم الجديد كل التناقض يناقض نزعة الحاكم الجديد كل التناقض وقد اضطرت الحكومة في عهد محمد على الى وقد اضطرت الحكومة في عهد محمد على الى الاستيلاء على أملاك الازهر الواسعة عندما وعت مصلحة الدولة إلى ذلك على الرغم من التصرف فيه فأضر هذا العمل بالاساتذة التصرف فيه فأضر هذا العمل بالاساتذة والطلاب أكبر الضرر.

والعارب، بر الصرر.
وفي عام ١٨٢٦ أنشأ محمد على البعثة العلمية في باريس واختار لها طائفة من أنجب طلاب ذلك المعهد العتيق ليتلقوا العلم على أساليب جديدة. وقد ذكرنا من قبل أن بعض المواد كانت قليلة الحظ من الدراسة الآزهرية أو أنها كانت مهملة إهمالا تاما كالرياضيات وعلوم الحساب والطبيعة والتاريخ والجغرافية، ولكنها أخذت تحتل مكانتها بين العلوم التي تدرس في الأزهر وأصبحت طريق الوصول إلى المنصب والشهرة وجعلت شيئا من الحياة يدب في الركود الذي أصاب التعليم في ذلك لعمد العتيق . وأخذ الجيل الجديد يترجم المصنفات الأوربية وكان الجانب الأكبر المصنفات الأوربية وكان الجانب الأكبر







الوجهة الغربية لصحن الجامع الأزهر





منها مكتوبا باللغة الفرنسية .

ولكن المصطلحات العلمية التي كانت معروفة إلى ذلك الوقت لم تكن تكنى لنقل الكتب الأوربية فاضطر المحدثون إلى نحت ألفاظ جديدة وابتكار أسلوب جديد هزئ به الأزهريون وسخروا منه . وكان الأزهريون يعتبرون كل من عاد من أعضاء البعثة من باريس سفيها متكلفا . وهذه الجنصومة التي قوى أمرها في أيام الطنطاوى الحقومة التي قوى أمرها في أيام الطنطاوى (حوالي عام ١٨٣٠م انظر من أيام الطنطاوى إلى وقتنا هذا بالرغم من التغيرات الكثيرة . وظل الأزهريون يسخرون من المصريين وظل الأزهريون يسخرون من المصريين تعلموا في أوربا ويقولون إنهم تعلموا في مشيته دون أن يحسن الطير .

وظل الحال على هذا المنوال في عهد الراهيم وعباس الأول وسعيد. وأضر بالأزهرضررا بليغا إنشاء المدارس الخصوصية الجديدة ولكن الانقلاب لم يحدث إلا فى عهد اسماعيل وربما كان مدفوعا إلى هذا الانقلاب بتلك النزعة التى كانت ترمى إلى المنقلاب بتلك النزعة التى كانت ترمى إلى فانت تتألف من رعية عربية وراع عثمانى وكان لا بد لتحقيق أغراض اسماعيل من اصلاح الأزهر إصلاحا يتفق والآراء الجديدة . وأعانه على هذا الإصلاح شيخ الكزهر لعهده الشيخ محمد العباسي المهدى الحنني الخني

وكان فقها ذكيا مستنيرا واسع الخبرة .

وفى عام ١٨٧١ أصدر اسماعيل قانونا للأزهر قصد به إلىرفع مستوى الاساتذة والمجاورين ( تجد نصه في جريدة وادى النيل الصادرة في ١٦ فبراير سنة ١٨٧٢ ) . وأراد الشيخ المهدى أن يبعد عن الأزهر العناصر التي لا تتميز بالكفاءة والجدارة . وكان لابدمن تحسين حال الاساتذة بتقرير رواتب ثابتة لهم . وتأثرت هذه الاصلاحات بالأفكار الأوربية وعلى وجه أدق بالآراء الفرنسية التي تبدو فى برابج الدراسة وفى تقرير أداء الامتحان عند التَّخرج . وقد ألفت لجنة من ستة أعضاء وعينت المُواد التي يجب أداء الامتحان فيها وتقرر للطلاب مكافاءات دراسية ، وقسمت العلوم الدينية والشرعية إلى إحدى عشرة مادة يؤدى فها الامتحان. وأخذالتنافس والتشاحن على الأمور التافه يقل بعد أن كان شائعابين كثيرمن الطوائف الازهرية وتركزت الادارة فى يد شيخ الازهر .

ولسنا نشك في حمية المصلحين و نبالة مقاصدهم ولكن الظروف كانت أشد منهم قوة . وقام في الازهر نفسه خصر للشيخ العباسي المهدي هو الشيخ محمد عليش الذي كان من كبار المالكية ولكنه كان رجعيا متزمتا فرفع لواء المعارضة والتف حوله خصوم الاصلاح . ولم تكن الحوادث التي تعاقبت بعد هذا كالتدهور المالي والسياسي واحتلال البريطانيين لمصر وغير ذلك من

أسباب التقلقل والاضطراب مناسبة كل المناسبة لإصلاح ذلك المعهد الذى ساده الخول والرُّود خلال قرون . ويكاد يكون من المستحيل علينا لصعوبة الدخول فى الأزهر أن نعرف مدى الاصلى على ورق . بالفعل وكم منها بق حبرا على ورق .

على أن توفيق باشا وعباس الثانى الذين خلفا اسماعيل لم يضنا على الازهر بالرعاية والعطف. وبذل عباسكل ما في وسعه ليحقق الإصلاح ولكن المعارضة قوى ساعدها وناهضته مناهضة قوية وإذا شئنا أن نبحث فى التاريخ الأوربى عما يشابه إصلاحالازهر فن السهل أن ندرك أن إصلاح الأزهر ـــ أى إدخال الأفكار الجديدة إليه ـ إذا لم يكن من المستحيلات فهو على الأقل لا يمكن أن يتحقق إلا مع الزمن . ولم يخل الأزهر من أفراد مستنيرين ولكن الكثرة الغالبة من الازهرييزكا نت إلى ذلك الوقت لا تقبل التجديد ولا ترضاه . وإذا كان أكثرالمعاهد المصرية الاخرى قد نأثر بالآراء الأوربية فقد ظل الازهر وحده بعيدا عن هذا التأثر فخورا بذلك الاعتزال. على أنه يجب ألانخدع فى فهم الروح التي كمانت تسوده فقد كان أبطال النظام القديم يعتبرون الاصلاحات التمليلة التي أدخلت في الإزهر مدنسة لحريمة هذا المكان المقدس . ويفهم هذا من قرلهم ماكان له دن شرف ومجد . ولما هدد رجال

المهدى وادى النيل عام ١٨٨٤ كان الأزهريون يعطفون عليهم كل العطف. غير أننا لانستطيع الحكم على مقدار ما أدى إليه هذا العطف من عمل. وعندما أراد رجال الشرطة المصريون بقيادة بعض الأوربين أن يدخلوا الازهر في ٧ يونيه سسنة ١٨٩٦ للتحقق من تنفيذ الاحتياطات الصحية التي اقتضاها انتشار الطاعون اعتدى عليهم المجاورون ورموهم بالحجارة والخشب والأواني وغير ذلك وأكرهوهم على الانسحاب.

وكان المجاورون الشبان الذين تأثروا في آرائهم الدينية بما تلقنوه عن شيوخهم يعتقدون اعتقادا قويا أن القذارة لا تفارق البركة (ا)وأنمن التمسك بالدين مقاومة انتهاك حرمة الازهر حتى في دورة مياهه . وهذا الامر يفسره ما جرى في الازهر من حوادث أكثر مما يفسره القانون المكتوب اوالتعليل الرسمي . وقد قام المجاورون بفتنة كبيرة في عام ١٩٠٩ م .

ولدينا احصاءات متعددة عن الأزهر فى الأيام الأخيرة ولكنها تختلف فى نتائجها اختلافا كبيرا . وقداعتمد على مبارك على مستندات ديوان الأوقاف فقرر أنه كان فى الأزهر عام ١٢٩٣ هـ ١٨٩٥ م ١٢٩٠ منهم ١٤٧ شافعيا و ١٩ مالكيا و ٧٦ حنفيا و ٣ حنابلة . ويظهر أنه فى خلال سنوات

١١) هذا استنباط خاطي.

طويلة لم يكن فى الازهر شيخ حنبلي واحد (الخطط الجديدة جع . ص ١٤) ويقول على ۱۰۷۸۰ مجاورا منهم ۲۹۵۱ شافعیا و ۳۸۲۳ مالكيا و ١٢٧٨ حنفيا و ٢٥ حنبليا. وتتفق هذه البيانات مع البيانات التيجمعهاجو لدسيهر عن سنوات مختلفة ونشرها في ( Ebers : Agypten ج ٢ عص ٨٨) . ويقول البعض إن الحرب الروسية التركية كانت السبب في هبوط عدد الأزهريين في عام١٨٧٧م ولكن هذه الحرب لا تبرر الانخفاض الذي أصاب عدد الشيوخ فقد هبط عددهم من ٣٧٠ في عام ١٨٧٦ م إلى ٢٣١ في عام ١٨٧٧ . وقد صدر تقرير رسمي عن عام١٨٩٢م بعد تولى عباس الثاني بوقت قصير ورد فيه أن عدد الشيوخ كان عندذاك ٢٦٧٨ شافعيا و ٢٦ مالكما و ٣٥ حنفيا و ٣ حنابلة وأن عدد المجاورين ٤٣٧ (؟) منهم ٤١٦ شافعيا و١٥١٨ مالكما و ۱۷۷۶ حنفیا و ۳٦ حنبلیا . والخلاف بین هذه الأرقام وبين الأرقام التي أوردناها من قبل يبدو كبيرا . ويظهر أن سبب هو أن التقرير الرسمى لم يذكر إلا الشيوخ أصحاب الرواتب وطلاب الأزهر نفسه بينهآ الإحصاء العام يتضمن أيضا شيوخا غير هؤلاء وصغار التلاميذ في المدارس الملحقة بالأزهر . وفي عام ۱۸۹۸ م كان عدد الشيوخ ۱۹۱ وعدد المجاورين ٢٤٦ أما في عام ١٠٩١–١٩٠٢م فكان عُدد الشيوخ ٢٥١ وعـدد المجاورين

Preuss. Jahrbrücher: Keidborn) 1. 2. T ۱۹۰۳ . ۱۲۲ ، ص۱۰۸) وفي عام ۱۹۰۳ كان عدد الشيوخ ٣١٢ وعدد المجاورين ٩٠٦٩. ويجب أن نتحفظ أيضا في قبول البيانات التي وصلت إليناعن الميزانية السنوية للجامع الأزهر فحوالي عام ١٨٧٥ م بلغ الايراد السنوى ٦١٤ ٥٦٤ ٢٧ غرشـاً تركياً ويلغ المنصرف ٢٩٠٨٤ ٤٢٨ غرشاً . واحتاط علىمبارك فآثر ألا يذكر شيئاً عن هذا الأمر . وورد في التقرير الرسمي الذي أشرنا إليه آنفاً أن جملة إيراد عام ١٨٩٢ م كان ٤٣٨٢ جنيها انجايزيا وأن الجراية اليومية كانت ١٠٠٠٠ رغيفًا . أما إيراد عام ١٩٠١ ــ ١٩٠٠ م فكان ١٤٠٠١ جنيها انجليزيا وكانت الجراية التي تصرف يومياً ١٣٥١٠ رغيفاً . أما مبلغ اله ١٤٠٠١ (١) جنيها فبيانه كالآتي: ٦٦١١ جنيها قيمة الاعانة التي تدفعها وزارة المالية و ٧٥٧٥ جنها من ديوان الأوقاف و١٦٣٢ جنها إبراد أوقاف الأروقة المختلفة . وينبغي أن نفترض أن التقرير الرسمى لا يتضمن سوى المبالغ التي يعطيها ديوان الاوقاف سنويا دون ذكر للإعانة التي تعين بها الحكومة الازهر عند ما تُدعو الحاجة إلى ذلك .

إن ذلك التاريخ العظيم الذي كتبه الجبرق قد حفظ لنا أسهاء شيوخ الازهر من عام ١١٠٠ ه. وكان هؤلاء الشيوخ يختارون

 <sup>(</sup>١) هذا الرقم كسابعه أيضا فيه تناقس م نستطع تلافيه
 مع الأسف.

من أثمة العلماء لتولى هذا المنصب الذى يسمى المشيخة . على أننا نجد بين شيوخ الأزهر رجالا ذوى قيمة وآخرين لا شأن لهم . وكان بعضهم من ذوى المواهب الادارية ولكنه لم يكن له فى العلم مقام . وكان للبعض الآخر مقام فى العلم دون الادارة . ويظهر أن رعاية الباشاوات كان لها أثرها فى انتخاب شيوخ الأزهر . وكانت الخصومات بين أتباع المذاهب الختلفة تشتد فى هذه المناسبة .

۱ — وأول شيوخ الازهر الذين نعرفهم
 هو محمد بن عبد الله الخرشي المالكي (الخرشي
 نوفي عام ١١٠١ه) وقد عرف بسرحه لكثير
 من النصوص .

۲ -- والتانی هو محمد النسرتی (المتوفی عام ۱۱۲۰ ه) وهو مالکی أیضاً ثم نشب خلاف عنیف بین:

۳ — احمد النفراوى ثالث التنبيوخ وبين عليه عبد الباقى القلينى الذى انتصر عليه وخلفه. وكان من أثرهذا الحلاف بين الشيخين أن نشب سجار عنيف بين المجاورين واشتد بنهم المراك فى المسجد وسقط فيه بعض القتلى والمجرحى . وبعد وفاة القلين تولى مشيخة الإزعر على التعاقب:

۵ - محمد شنن المالكي وكان و اسع الثراء
 ( موث عام ۱۱۳۳ ه ).

۳ -- وابراهیم بن موسی الفیومی المالکی
 ( ولد عام ۱۰۹۲ و توفی عام ۱۱۳۷ ) .
 ۷ -- وعد الله الشبراوی الشافعی ( توفی

عام ١١٧١ وكان شاعراً أديباً ) .

ُ ٨ ــ ومحمد بن سالم الحنني الخلوتى الشافعي. وكان عالما تقياً (توفى عام ١١٨١) .

ه ــ وعبد الرؤوف السجيني (توفى عام ١١٨٢) .

۱۰ ـــ واحمد بن عبــد المنعم الدمنهورى (نوفى عام ۱۱۹۰) .

۱۱ — عبد الرحمن بن عمر العريشي الحنني(توفى عام ۱۱۹۳) .

17 — واحمد العروسى الشافعى ( توفى عام ١٢٠٨) وقد اشتد الخلاف بين العريشى والعروسى واستمرعدة سنوات وكثر العراك بين المجاورين فى الوقت نفسه لأسباب متعددة. كان أحياناً يشب بين الشوام والمغاربة الذين لم يكونوا على اتفاق وكان أحياناً يقوم ضد الادارة والحكومة لعدم صرف الجرايات.

۱۳ — وكان عهد عبد الله الشرقاوى الشافعى الذى جاء بعد هؤلاء (توفى عام ١٢٢٧ه = ١٨١٢ م) من أكثر العهود اضطراباً فى تاريخ الأزهر لأن حملة بونابرت حدثت فى ذلك العهد وأوجدت الاضطراب والرعب فى البلاد كلها. وقد اشتهر الشرقاوى بمصنفاته الكثيرة فى الدين والتصوف والتاريخ وهو يعتبر من أعظم الشيوخ الذين تولوا مشيخة الأزهر وبعد وفاته دب الشقاق بين المجاورين فقد كان بعضهم يريد أن يتولى المشيخة .

١٤ – المهدى ، والبعض الآخر .
 ١٥ – محمد الشنواني (توفى عام ١٢٣٣)







القبلة الجديدة التي بناها عبد الرحمن كتخدا بالجامع الأزهر





وكان المهدى شـيخاً بالاسم فقط وسرعان ما خلفه منافسه . وجا. بعد الشنواني

۱۲ ـــاحمدالعروسى (توفى عام ۱۲۶۵) ۱۷ ـــ ثم أحمد بن على الدمهوجى (توفى عام ۱۲۶۲)

١٨ -- ثم حسن بن محمد العطار ، وكان رجلا مستنيراً اشتهر بعلمه. و جن أيضاً شاعرا ناثراً ( توفى عام ١٢٥٠ ) .

١٩ – ثم الشيخ حسن القويسني (توفى عام ١٢٥٤)

٢٠ ــ تم أحمد الصائم السفطى ( توفى عام ١٢٦٣ )

۲۱ – ثم ابراهيم بر محمد الباجورى ( البيجورى ) توفى عام ۱۳۷۷ ، وكان عالما عظيما ولكنه كان ضعيف الإدارة . ولما منعه الكبر من النهوض بأعباء منصبه عين مكانه : ٢٢ – مجلس من أربعة وكلاء ، وفى سنة ١٢٨١ عين فى المشيخة :

۲۳ ــ مصطنى العروسي رإلى عام ۱۲۸۷) وهو الذي أعد الإصلاحات التي أنفذها خلفه . 
۲۶ ــ وتولى بعده المشيخة الشيخ محمد العباسي المهدى الحننى الذي ذكرناه من قبل ( انظر الفقرة الثالثة ) وكان يؤيده الخديم اسماعيل تأييدا قويا ، وقد اضطر خلال الفتنة التي قامت في عام ١٢٩٩هـــ١٨٨٩م إلى التقهقر وقتا ما أمام الشيخ محمدالإ نبابي ولكن سرعان ما عاد إلى منصبه وظل فيه إلى ٣ ربيع الناني عام ١٣٠٤ وعندها خلفه :

٢٥ -- الشيخ محمد الإنبابي وهو عالم كبير ولكنه كان خصا قويا لكل تجديد . وقد كلفته الحكومة بكتابة تاريخ للازهر وفقا للمستندات ولكنه لم يؤد هذه المهمة قط . وفي عام ١٣١٣ ترك منصبه فحلفه فيه :

۲۷ — الشيخ حسونه النواوی الحننی ۲۷ — ثم خلفه عام ۱۳۱۷ه == ۱۸۹۹ عبد الرحمن النواوی الحننی ، وتوفی النواوی بعد وقت قصیر و خلفه فی السنة نفسها ۲۸ — الشیخ سلیم البشری المالکی. وکان شیخ المالکیة منذ عام ۱۳۰۵ ه == ۱۸۸۸ م الرحمن الشریینی (۲) .

و ـ و تعطينا الكتب الني تدرس في الأزهر فكرة عن الذوق العملى والأدبى الذي كان سائدا في العصور الأخرة . وقد ذكرنا من قبل أن الكتب القديمة أخذت على در الآياء تصاب بالعقم . ونلاحظ هذه نظاهرة بعر إعند أصحاب الحضارات الآخري التي وقعت فرياة للجمود الدبني . ويفسر لنا هذا اليمناس التهاين الشاس بين ذوق المستنبرقين وذوة العسر برب النسهم المن المستنبرقين وذوة العسر برب النسهم المن نشام لروح الماز غراة ، فنح . . . أ . المناس

نجد فيها أصول الادب وعناصر الابتكار، ولكن العقل الشرقى بميل إلىدرس المؤلفات الاحدثعهدا التي يضعها الشراحوهي شروح تعليمية بحتة تصور الإسهاب المجرد من الابتكار وتثقل الكاهل بجدل سفسطائي . على أن حركة الطباعة وما بدا فيها من نشاط عظم وإنشاء دار الكتب المصرية أيضا كان المدرسـة القديمة منهم يوجهون عنايتهم الى المؤلفات القديمة القيمة فى الأدب والشعر واللغة والتاريخ إلى غير ذلك . وكان سلطان القرآن وأهمية الحديث ســـببا في استمتاع المصنفات القديمة وبخاصة التي كتبت في الحديث والتفسير بالشهرة التي بقيت على مر الزمن. وإذا ألقينا نظرة على منهج الدراسة فى الازهروبدأنابالنحوفإنأحقالكتب بالذكر فى هذا الموضوع هو كتابالأجرومية لمحمد ابن داود الصنهاجي المتوفى عام٧٧٣هـ . ولعل أهم الشروح التي وضعت لهذا الكتاب شرح حسن الكَفراوي المتوفى عام١٢٠٢ه. وشرح الشيخ خالد الازهري المتوفى عام ٩٠٥ د . مع حاشيتي أبي النجاء والعطار ، وتدرس في الآقسام العالية كتب عبد الله بن يوسن بن

هشام المتوفى عام ٧٦١ ه . وهي « قطرالندى

وشذور الذهب ومغنى اللبيب » مع شرو ح

وتعليقات عدة . وكذلك ألفية ابن مالك

المتوفى عام ٦٧٢ ه مع شروح ابن عفىل

الميل إلى درس أمهات المؤلفات القديمة التي

المتوفى عام ٧٦٩ ه والأشموني المتوفى حوالي . . ٩ ه مع حاشية الصبان المتوفى عام١٢٠٦ه إلى غير ذَّلُّكُ من الكتب . ويأتى بعد هذه الكتب فى المرتبة والامية الافعال، الإن مالك. وكان أكثر المعاجم القديمة استعمالا هو قاموس الفيروزبادي . ولفظ قاموس يدل فى العصر الحدبث على المعجم . وكان للصحاح الذي صنفه الجوهري شهرة طيبة أبضاً . ويرجع الفضل إلى النفوذ الأورى فى نلك المكانة الني يتمتع بها تاج العروس ولسان العرب، فقد استغل أحد رجال السباســـة الأوربيين نفوذه لاءِتمام طبع لسان العرب. ويعنينا من هذا الكتاب مباحثه التي تفسر الكلمات اللغوية التي وردت في الشعرالقديم. أما العربفيبحثون عنالمعنىاللغوىللوصول الى معناه الشرعي . ولما نم طبع هذا القاموس عام ١٣٠٨ ه ( ١٨٩١ م ) قيل فيه :

إن لهذا الكتاب القيم منافع لا نزاع فيها وهو يبين أيضاً مستور المعالى فى القرآن والحديث بما كان موضوع خلافات لا تحصى . فهد حرى بتقدير العلماء . . . الح .

وتنصل علوم البيان التي نهتم بها قليلا معلوم اللغة . وأشهر المصنفات فيها رسالة أبى الفاسم السمرقندي المتوفى عام ٨٠٨ ه فى الاستعارات معالشروح والحواشي الكثيرة الني ذبلت بها ، ورسالة الدردير المتوفى عام ١٢٠١هوكان فقيها مالكياشهيرا، ورسالة الهاف. وكان مدرس فى الاقسام العالمة وتلخص

تاح ، للقزويني المتوفى عام ٧٣٩ ه ولعل أهم الشروح على هذا التلخيص هو ، مطول سعد الدين التفتازاني ، المتوفى عام ٧٩١ ه ومع أن دراسة الفلسفة أغفلت منذ عدة فرون إلا أن المنطق ظل يدرس إلى الآن . ومما يعتمدون عليه في دراسته وسلم الاختصري، المتوفى عام ٤٤١ ه وله شروح كثبرة ، وكذلك الشروح المتعددة لكتاب إيساغوجي الذي وضعه فروبو ر، وشرحه الابهري المتوفى عام ٣٦٣ م والنمسيه لعلى من عمر القزوبي عام ٣٦٣ م والنمسيه لعلى من عمر القزوبي المه في عام ٥٧٥ ه وموجم لمحمد ، به سف السموسي المتوفى عام ٨٩٢ ه .

ه فى مهدمه العلوم الديبهااتى يعى بها علم الوحد وطرائصه ، وكنب العقائد . ويعنمه كمرا على كتاب العهيده الكبرى والعقبدة الصغرى للسوسى الدى دكر اه آ نفاء ويدرس كذلك كتاب الجوهره لاراهيم ب ابراهيم اللقانى الملوفى عام ١٠٤١ وكتاب الخريدة لؤلهسه الدردير الساسى دكره وعلى هدم الكنب سروح كدره العلماء المهسدهدى والمحدثين أمنال عمد الأمير والهسدهدى والشرقاوى والباجورى ونذكر إلى جاب ولك كتب المولد والمدائح البوية ،

ولا يزال العلماء إلى اليوم يفرءون أمهان كسب الحديث وبخاصة البخارى، ببما يستخدم فى التدريس مؤلفات أحدث عهدا . وأهم هذه المؤلفات ، الجامع الصغير ، للسيوطى المتوفى عام ٩١١ مع ذيل له وتعليقات

وملخصات. ويتصل بعلم الحديث السيرة النبوية. وأهم الكتب في هذا الموضوع والشائل ، للترمذي المتوفى عام ٢٧٩ و والمواهب اللدنيه ، للقسطلاني المتوفى عام ٩٢٣ و والشفاء ، للقاضى عياض المتوفى عام ١٤٥ ه وأشهر الكتب في علم مصطلح الحديث : كتاب والبيقونية، وقد ألفه أحد علماء القرن الحادي عشر الميلادي ) ثم عشر الميلادي ) ثم الكتاب المختصر الذي يسمى باسم كلماته الأولى وغرامي صحيح ، .

أما التفسير فقد انصرفوا عن دراسة هسبر الزمخشري الديكان له شهرة قديمة وذلك بنأثير تيارات العقائد المعارضة. وقد رأوا أخبرا بفضل التأثير الاوربى أن تفسير الطبرى جدير بالطبع. ويكثر كذلك الرجوع إلى تفسير فخر الدين الرازىالمتوفى عام ٦٠٦ ه وندكر إلى جانب ذلك مؤلفات الجلالين: المحلى المتوفى عام ٨٦٤ والسيوطى المتوفى عام ٩١١ مع حاشـية سليمان الجمل المتوفى عام ١٢٠٤ ونذكر كذلك كتاب السراج المبير ، للخطيب الشرييني المتوفى عام٧٧٨ ووإرشاداالعقل السليم، لأنى السعود العمادى التركى المتوفى عام ٩٨٢ ه . ويندر الرجوع إلى تفسير البيضاوى المتوفى عام ٧١٦ وإلى الشروح التي كتبها عليه الخفاجي وشيخ زاده وغيرهما .

به جمع الجوامع ، لعبد الوهاب السبكى المتوفى عام ٧٧١ه على أن أصحاب كل مذهب يتبع فى الفروع كتبه الحناصة به . ولكتاب منهاج الطالبين ، للنووى المتوفى عام ٢٧٦ همقام لا يجارى بين الشافعية ، وهو مقتبس من كتاب والمحرر، للرافعى المتوفى عام ٣٢٣ هـ وأشهر الشروح التي كنبت على المنهاج هي : و النهابة ، للرملي المتوفى عام ١٠٤٤ هو و تحفة المحتاج ، لابن حجر الهينمى الموفى عام ٤٧٤ هأو (٩٧٣ هـ).

ومن المصنفات المشهوره ايضا كتابا زكريا الانصارى المتوفى عام ٩٢٦ ﻫ وهما « التحرير » « ومنهج الطلاب » . وهنــاك إلى جانب ذلك شرح ابن قاسم الغزى التوفى عام ٩١٨ ه المسمى « القول المختار » وكتاب الاقناع ، للخطيب الـ تبرييني ومختصر أبيشجاع الأصفهاني المتوفى حوالي عام ٥٠٠ه ه . وقد أهمل استعال كتاب « الهداية » الذي صنفه على المرغني المتوفى عام ٩٣٥ه وكانت له أدبه كبرى بين الحنفية وذلك بعد ظهو. مؤاءات أحدث منه ويشيع استعمال كتاب كنز الدقائق لعبد الله بن أحمد النسني المتر في عام ٧١٠هـمـــم شروح العيني المتوفى عام٧٥٨ه (وملامسكين) المتوفى حوالى عام ٥٥٠ ه وابن نجيم المنوفى عام ٩٧٠ه ومصطنى الطائىالمتوفى عام ١١٩٢ه وكتاب نور الابضاح لحسن الشرنبلالى المنوفى عام ١٠٦٩ هـ وكتاب « مراقى الفلاح، مع حاشـــية الطهطاوي المتوفى

عام ١٢٣١ هو كذلك شرح الحصكني المتوفى عام ١٠٨٨ هالمسمى «الدر المختار » مع حاشية ابن عابدين المتوفى عام ١٢٥٢ ه على تنوير الأبصار لمحمد بن عبد الله النمر تذى (المتوفى عام ١٠٠٤ ه) وكناب «غرر الأحكام» لملا خسرو وشرحه المسمى « درر الحكام» لملا خسرو المنوفى عام ١٨٥٥ ه وقد ابتكر اب نجيم أحد السراح طريقه فيمة صمها كنابه « الأشباه والنظائر » كاصنف جموعه في الفاوى .

ونذ ر من بين أه إل الم لفات الني بقت إلى يومنا هذا وبدر ، إ المالكية إلى جالب المدنف الرئيس « الموطأ » لمالك بن أنس المتوفى عام ١٧٩ مما يأتى :

«الرسالة» لعبدالله بن أبي زيد الفيرواني المتوفى عام ۱۹۸۸ ه وقد شرح هذه الرساله كثيرون منهم: أبو الحسن الشاذلي المتوفى عام ۱۹۲۹ ه والانساني المتوفى عام ۱۹۲۹ ه وخلبل والاجهودي المذه في عام ۱۹۳۹ ه وخلبل ابنا، حنى المتوفى عام ۱۹۲۹ ه وخلبل ابنا، حنى المتوفى عام ۱۹۲۹ ه و الذي كاب الله و بن المالكه أنه بمكانه عام ۱۱۰ الله و بن المالكه أنه بمكانه المالكة البرزين في هذا المختصر ، الدي والمنائي والاجهودي وعيد البافي بن بوسم المنائي والاجهودي وعيد البافي بن بوسم المنوفى عام ۱۱۰۱ ه والدرد بر المنوفى عام ۱۱۰۱ ه والدرد بر المنوفى عام ۱۲۰۱ ه رحمد علين المتوفى عام ۱۲۰۱ ه رحمد كتاب هام صغير يسمى المقدمة لعبد البارى العشماوى مع شرح أحمد المقدمة لعبد البارى العشماوى مع شرح أحمد











ابن تركى المتوفى حوالى عام ٩٩٢ه و تعرف هذه المقدمة كذلك باسم «العزية» وقد شرحها كل من ابن تركى والفيشى والزرقانى. والمصنفات الحديثة فى المذهب الحنبلى قليلة العدد كالحنابلة أنفسهم، يشتهر منها «دليل الطالب» لمرعى بن يوسف المتوفى عام ٢٠٠٣ ه ومنتهى الارادات لحمد بن أحمد الفتوحى.

ويدرس رجال المذاهب الأربعـة على السواء علم الفرائض في السراجية « والرجبية » وهذه العلوم بوجه عام تدرس أيضاً فى الازهر في كتاب و المبادي. النصرية لمشهور العلوم الأزهرية» ( القـاهرة ١٣٢٠ ). وتطبع كثيرأفى العهدا لأخير الكتب المدرسية الذائعة الاستعال وخاصة ماكان منها شعرا مثل كتاب « بحمو ع المتون » ( القاهرة طبعة حجرية ١٣٠٦ ص ٣٤٩ و١٣٠٢ ، ص ٢٣٩ ) ٦ ــ والأزهر كغيره من الجامعــات تكونت له على مر الزمن مكتبة هامة تستخدم للدرس وللتدريس. ولما أنشئت المكتبة الخديوية عام ١٨٧٠ نقـــل جميع الكتب التى كانت فى المدارس المختلفة الى هذه المكتبة الجديدة عدا الأزهر فانه لم يؤخذ شيء من الكتب المحفوظة فيه ، ولم يكن ذلك في صالح المستشرقين. وكان الأجــدر أن يفرق بين الكتب التي في الأزهـر بحيث تستبق فيه الكتب الدراسية. أما الكتب العلمية الاخرى فترسل إلى هذه المكتبة الجديدة. لهذا كانت معلوماتنا عن محتويات المكتبة

الازهرية غير كافية ، بل وأكثر من هذا فنحن لا نعرف على وجه التحقيق ما اذاكانت الكتب المذكورة فى الفهارس القديمة لاتزال إلى اليوم . وقد جمسع Burckhardt فهرساً لهذه الكتب وفقاً لتقديراته الخاصة ونشره عام ١٨١٦م in the mosque al-Azhar ونشر فلوجل يباناً ببعض كتب الآزهر والمدارس الآخرى، واستق مادته من مخطوط فى فينا (حاجى خليفة ج٧ ص ١ — ٢٢).

ویؤخذ من فهرس رسمی نشرعام ۱۲۳۸ه (۱۸۵۱) أن أقسام الازهر وأروقته ومنشآته کانت بالاسماء الآتیة :

۱ - الترك ۲ - الشوام ۳ - الكرد ۶ - المغاربة ٥ - النجارى ٦ - الصعايدة ٧ - الريافة ( أهل الدلتا ) أو المنايفة ( أهل المنوفية ) أو الشيخ الشنوانى ٨ - البحاروة ( أهل البحيرة ) ٩ - الشيخ الباجورى ١٠ - المدرسة الابتغاوية ١١ - الفلاتة ( أهل افريقية الوسطى ) ١٢ - الشيخ تعيلب ١٢ - الدناشرة ( أهل دنوشروما جاورها ) ١٢ - الدناشرة ( أهل دنوشروما جاورها ) ١٦ - الشرقاوى ١٧ - المدرسة الطيبرسية ١٩ - البغتدادية ٢٠ - الدمنهورى ١٩ - البشابشة ( أهل بشبيش وماجاورها ) ٢٢ - الدكارنة أو الصليحية ٣٢ - دارفور ٢٢ - العارة الجادة أو محمد المغربل ٢٠ - العارة الجديدة أو محمد المغربل ٢٠ - العارة الجديدة أو محمد المغربل

۲۸ – السلمانية ۲۹ – عيسى أفندى الاروقة هو رواق الترك ورواق المغاربة الاروقة هو رواق الترك ورواق المغاربة ورواق الشوام ورواق الصعابدة ورواق الكرد. أما أروقة النجارى والريافة والدناشرة والدمنهورى والمدرسة الابتغاوية والمدرسة الاجرى ما بين مائة وماتى مجلد. وفي بعض الاحيان لايصل هذا العدد إلى المائة . ويقدر الاحيان لايصل هذا العدد إلى المائة . ويقدر عدد الكتب التي في الازهر – وفقاً لهذا الفهرس بنحو ثمانية آلاف مصنف تتضمن الخرعمل بعد ذلك العهد

### المسادر

(۱) المقريزى: الخطط ، ج ۲ ، من ۲۷۷ - ٧٠ (٢) السيوطى: حسن المحاضرة ٢٧٠ (٢) السيوطى: حسن المحاضرة ١٢٩٩ (٣) الجبرتى: عجائب الآتار ئل التراجم والآخرار (٤) على مبارك: الخطط الجديدة. وهو فى هذا الكتاب يزن الآمور دون نحبز أو محاباة لآنه كان من أولماء المحاثين ومن مصلحى التعام الجديد أواماة و تاريخ الأزهر. أقاهره ، مطعى بيرم: رسالة و تاريخ الأزهر. أقاهره ، مطعم التقديم الازمر والآراتة والعالم بيرم: رسالة و قاريخ الأراتة و معرف الريخ المحالم التعليم الأزهر والآراتة والعالم بيرم المحالم التعليم الأزهر والآراتة والمحالم بيرم المحالم المحا

Reitschr. d Deutsch في المخامس المذكور في سلمان (٦) ٤٥ - Morgenl. Gesellsch. رصد الحنفي الزياتي : كنز الجوهر في تاريخ الأزهر ، نشر عام ١٣٢٢ هـ، وهو تاريخ مفصل الازهر في خمسة فصول، تناول عمارته وأجزاءه الهامةو إداريهو تاريخه الداحلي و بعص إحصامات ، عنه وقد ألمع المؤلف في هذا الكتاب إلى تاريخ المدارس الديبيــة الآخرى في مصر (٧) ونامِر في بداية عام ١٣٢٣ ( فعراير ١٩٠٥ ) كناب: أعمال مجلس إدارة الأزهر : ١٣١٢ -١٣٢٢ه . وتحت هذا العنوان الخادع الذي يوهم أنه كتاب رسسى تناول المؤلف بالنقد اللاذع سوء نظام الازهر ونقدعلباءه وكذلك الحنديو ورجال بلاطه فى قصر عابدين . وقد هتكالماتر عنجشع هؤلاً. العلماً. وعن جهلهم (٨) محمد بن ابراهيم ُ الاحمدى الظو اهرى : العلم والعلماء و نظام التعليم ، الطاع ١٩٠٤، وهو عبارة من الجز. الأول من ، صنف أراد أن بسمبه التعالم الاسلاميه . وهذا المؤلف. في نسب عة مصول . تاولت احكلاه عن العلماء والمدار، الدينية والعلوم. وطراثق التعديم والمدارمر الآولبية والتريبا والاحلا عدد مالو أجب احمالها والانراق الدبني ، الغهر قالباد موهد ا الكتاد، قا ابجه لها مد لا عند ذا ماباللان مصريار المسلود في وكود وعا لفت النظر في هما الاكتاب النووني بين أصول الاسلام الصحبة وبين كلي ما هو حسن بغض النالر عن ومده و وياته والا لام يجد أن لا ماخذ فقط عن الورباءل مأخذ كذلك عن الصين

i musulmanes n' Egypte ، باریس ۱۹۰۷ Krymski et Miller: Wsiemusu/m- ( ) 4 ) anskie universitet pri mecheti Azkha-( انظر , Bibl., م ۱۷ ج ۱۷ رقم ۹۰ه ه ) عن الشروج، ص به وما بعدها ( ۲۰ ) M.Bobba: Or.Bibt, انظر ) La fiorita Gama El-Azhar ج ۱۷ رقم ۲۲۳ه ) ک

ا هو لوز K. Vollers ]

#### الازهر في عبده الحالي

امل خير ما خلفه الفاطميون لمصر وللعالم الاسلامي أجمع ذاك المسجد الآزهر العتيق ، فقد كأن بيتًا من بيوت الله يعمر النفوس بالاعمال وبهديها سواء السبيل ، شم بهض إلى جانب هذا رسالة أخرى حمل بها عب. المعارف الاسلامية بعد سفوط بغداد، وصار المثابة الأخيرة والكعية التي يؤمها طلاب العلم من جميع الاقطار .

ولقد وقفت من المقال السابق على نتي. مر ناريخالازهر فىالقرونالو مطى.وعرفت مالغ.مز عطف ورعاية ، وماتناوب عليهمنأحداث وعير. فولاة الآمر كانوأ دائما يفدرون الآزهر هدره ويدركون عظم ما له من أثر في العالم الاسلامي. ويعرفون أنه خير وسيسلة لاصلاح المسلمين ومخاصة قبل إنشاء المدارس الحدبثة ونهجها و التعلم على الطر از الأورى . وتاريخنا الحديث عافل بالجهود التي مذلت لاصلاح الأزهر: فالأسناذ الامام الشيخ محا. عده بذل في هذا السبيل جهداً مشكورا.وكان برى أن نقاء الأزهر على حاله محال،

واليابان. ويذكر هذا الكتاب كذلك أن من س المواد التي يجب تدريسها الدعوه الى الاسلام ورسالته ، ويدعو المؤلف كذلك إلى عقد مؤنمر إسلامي كل عام دون أن يكون القصيد من وراء ذلك الدعوة إلى الجامعة الاسلامية . ويرب هذا المؤلف كذلك أن من وسائل الثقافة تاليف الجماعات العلميمه وإصدار داثرة للمعارف ونشر الثقافة الجامعية بين الجهور . وكان يرغب في تخلص الاسلام مر. الخرافات والمدع كما كان يحدر جمهور القرء من الفلسفة النظرية . وهدا الكمتاب بوجه عام شاهد سمادق على صفأ عقيدة المؤلف وطموحه نحو المثل العلما . ر.، } لكنز الأنور في فضائل جامع الآزدر (مبرس ندبرج ، ليدن ، رقم ٢٦٣ ) (٢٠) Goldziher -VI - Y: Aegypten: G. Ebers 3 ≈ Aegypten : A. V. Kremer (11) 4. ۲ ، ص ه و ما بعدها (۱۲) E. Dor. (۲۲): ANY L'Instruction publique en Egypte winerva & Vollars (14) TVA - TV6 لؤلفه Trubner محت كلمة القاهر ، ج٢٠١٨٩٤٠٠ A. Malian (1٤) في جلة المشرق، جه اسر Preuss. 3 . Heidborn (10) 7 - - 89 - 90 . 14.4.117 = Jahrbüches ۱۱۹ (۱۶) المؤلف نفسه في Westermans 179 - 119 - 98 - 6 Monatsherte Universités Musu : P. Arminjon ( \ \ ) 14. E.R. vue de Paris Ilmanes d' Egypte L'enseignement. w . im i lê le ( ) A ) doctrine et la vie dans les Universités

وأنه اما أن يعمر واما أن يتم خرابه(١) .

ولما ولى الخديو عباس الثانى الحكم تقدم اليه الشيخ محمد عبده بخطه لاصلاح الأزهر، وو فق إلى استصدار قانون تمهيدى فى ١٧ رجب سنة ١٣١٧ = ١٥ يناير سنة ١٨٩٥ . وتألف عباس لادارة الازهر من أكابر شيوخه الذين يمثلون المذاهب الاربعة . وعنى المجلس بحركة الاصلاح : فجمل للشيوخ مرتبات، واستصدر قانونا لكساوى التشريف، واهتم بمساكن المجاورين، وعمل على تنظيم توزيع الجرأية، وحدد العطلات وقصر أجابا، وأدخل بعض العلوم الحديثة، وعنى بمكتبة الازهر، وأنشأ مكتبات فى المعاهد وعنى بمكتبة الازهر، وأنشأ مكتبات فى المعاهد الملحقة به.

وانتقل الآزهر بالقانون رقم، 1 اسنة ١٩١١ إلى مرحلة أخرى من النظام، إذ زيدت فيه مواد الدراسة، وبين اختصاص شيخ الجامع الآزهر، وأنشىء له مجلس تحت رياسة شيخه يسمى مجلس الآزهر الأعلى، ووضع فيه نظام لهيئة كبار العلماء وجعل لكل مذهب من المذاهب الآربعة شيخ ولكل معهد من المعاهد مجلس إدارة.

واستمر الازهر خاضعا لهذا القانون مع ما لحقد من التعديل إلى أن صدر القانون رقم ٣٣ اسنة ١٩٢٣ .

وفی ۲۶جمادی الآخرة سنة ۱۳۶۹ (۱۵ نوفمبر سسسنة ۱۹۳۰ ) صدر مرسوم بقانون رقم ۶۹ لسنة ۱۹۳۰ باعادة تنظیم الجاسع الازهر والمعاهد

الدينية العلمية الاسلامية، وبدى. العمل به من سنة ١٩٣١ .

وقد جعل هذا القانون النعايم في الأزهر أربع مراحل :

۱ سابتدائی ومدته أربع سنوات ویدرس
 فیه من المواد ما یلی :

الفقه ، الآخلاق الدينية ، التجويد ، استذكار القرآن الكريم ، التوحيد، السيرة النبوية ، المطالعة والمحفوظات ، الانشاء ، النحو ، الصرف ، الاملاء الخط ، التاريخ ، الجغرافية ، الحساب ، الهندسة العملية ، مبادى العلوم ، تدبير الصحة ، الرسم .

۲ — ثانوی ومدته خمس سنوات ویدرس
 فیه من المواد ما یلی:

الفقه ، التفسير ، الحديث ، التوحيد ، استذكار القرآن النكريم ، النحو ، الصرف ، البلاغة (البيان والبديع والمعانى) ، العروض والقافية . المطالعة والمحفوظات ، الانشاء ، أدب اللغة ، الرياضة (الحساب والهندسة والجبر) ، العلوم (الطبيعة والكيمياء والتاريخ الطبيعى) ، المنطق ، التاريخ المجفرافية ، الأخلاق ، التربية الوطنية .

عال ومدته أربع سنوات وينقسم إلى
 ثلاث كليات :

( ا ) كاية اللغة العرببة ويدرس فيهامن المواد ما يلي :

النحو ، الوضع ، الصرف ، المنطق ، علوم البلاغة ، الآداب السربية و تاريخها ، تاريخ العرب قبل الاسلامية ، التفسير، الأصول ، الانشاء ، فقه اللغة .

 <sup>(</sup>۱) انظر كتاب الاسلام والتبسده. في مصر ،
 القاهرة سة د ۱۹۳ ، من ۹۸

(ب) كلية الشريعة ويدرس فيها من المواد ما يل:

التفسير ، الحديث متنا ورجالا ومصطلحا ، أصول الفقه ، تاريخ التشريع الاسلامى ، الفقه مع مقارنة المذاهب فى المسائل الكلية وحكمة التشريع ، آداب اللغة العربية ، علوم البلاغة ، المنطق .

(ج) كلية أصول الدين ويدرس فيهـا من المواد ما يلي :

التوحيدمع إيراد الحجج ودفع الشبه خصوصا الندائع فى العصر منها ، المنطق والمناظرة ، الفلسفة مع الرد على ما يكون منافيا للدين منها ، الآخلاق، النفسير ، الحديث ، آداب اللغة العربية و تاريخها، تاريخ الاسلام ، علم النفس ، علوم البلاغة .

٤ — التخصص وهو على نوعين: تخصص فى المهنة؛ وتخصص فى المادة. والغرض من التخصص فى المهنة.هو إعداد علماء يقومون بمهنة الوعظ والارشاد، أو الوظائف القضائية بالمحاكم الشرعية، والإفتاء والمحاماة، أو التدريس فى المعاهد الدينية و مدارس الحكومة.

والغرض من التخصص فى المادة إعداد علماء متفوقين فى العلوم الأساسية لكل كاية مر الكليات الثلاث .

ويعين حاملو شهادة هذا القسم فى وظائف التدريس بالكليات وبأقسام التخصص .

وهناك علاوة على ذلك أقسام غير نظامية يسمح فيها بدخول الطلبة الذين لم تتوافر فيهم سروط القبول بالأقسام النظامية ، وكذلكأفراد

الجمهور للتوسع فى دراسة اللغة العربيـة والعلوم الدينية .

الشهادات:

والشهادات التي تعطىللناجحين فىالامتحانات النهاتية هى :

١ ــ الشهادة الابتدائية:

تمنح لمن أتموا دراسة السنوات الأولى والثانية والثالثة من القسم الثانوى وتخول صاحبها الاندماج في القسم الثانوي للقسم الثاني .

٣ — الشهادة الثانوية للقسم الثانى:
 تمنح لمن أتموا دراسة السنتين الرابعـــة
 والخامسة من القسم الثانوى وتخول صاحبها
 الاندماج فى الكليات.

ع ــ الشهادة العالية:

تمنح لمن أتموا دراسة كلية من كليات القسم العالى . والحائزون لها يكونون أهلا للوظائف الكتابية بالجامع الازهروالمعاهد الدينيةوالمحاكم الشرعية والمجالس الحسيية والاوقاف والتدريس في المسساجد، ولوظائف الخطابة والامامة والمأذونية.

ه ــ شهادة العالمية :

تمنح لمن أتموا دراسة التخصص فى مهنة التدريسأوالقضاء الشرعى أو الوعظ والارشاد، والحائزون لها من قسم التخصص فى مهنة التدريس فى المعاهد الدينية وفى يكونون أهلا للتدريس فى المعاهد الدينية وفى



مدارس الحكومة . والحائزون لها من قسم التخصص فالقضاء يكونون أهلا للوظائف القضائية بالمحاكم الشرعية والافتاء والمحاماة أمام المحاكم الشرعية والمجالس الحسيية . والحائزون لها من قسم التخصص فى الوعظ والارشاد يكونون أهلا لوظائف الوعظ والارشاد .

٣ \_ شهادة العالمية مع لقب أستاذ:

تمنح لمن تخصص في مادة من المواد . والحائزون لها يكونون أهلا للتدريس في الكليات وفي أقسام التخصص .

مجلس الأزهر الأعلى

قضى القانون الجديد بتأليف هيئة تشريعية لها حق النظر فى اللوائح والقوانين التى تلزم لسير الدراسة والادارة وغيرها فى الازهر والمعاهد الدينية، وتسمى تلك الهيئة (بجلس الازهر الاعلى) وهو يؤلف من .

- (١) شيخ الجامع الازهر
- (۲) وكيل الجامع الازهر والمعاهدالدينية
   وله رياسة المجلس عند غياب شيخ
   الجامع الازهر .
  - (٣) مفتى الديار المصرية.
  - (٤) مشايخ الكليات الثلاث.
    - (ه) وكيل وزارة الحقانية .
  - (٦) وكيل وزارة الأوقاف.

- (٧) وكيل وزارة المعارف العمومية .
  - (٨) وكيل وزارة المالية.
- (٩) اثنين من هيئة كبار العلماء ويعينان بأمر ملكي لمدة سنتين .
- (١٠) اثنين بمن يكون فى وجودهم بالمجلس مصلحة للتعليم فى الآزهر والمعاهد الدينية ويعينان بمرسوم لمدة سنتين المعاهد الدينية التابعة للأزهر:

أطلق اسم الجامع الأزهر فى القانون على كليات التعلم العالى وعلى أقسام التخصص.

ويطلق اسم المعاهد الدينية على معاهد التعليم الدينى الاسلامى التى يكون التعليم فيها بقصد تفقه الطلاب فى دينهم وفى اللغة العربيسة وإعدادهم لدخول الجامع الازهر.

والتعليم فى هذه المعاهد : ابتدائى . أوابتدابى و ثابوى .

والمعاهد الدينية الآن هي :

- ١ ـــ المعهد الأزهرى بالقاهرة : ابتدائى وثانوى
  - ٢ ـــ معهد الاسكندرية . . «
  - » . . . طنطا » \_ ۳
  - ٤ --- « الزقازيق . . . «
  - o « أسيوط . . . «
  - ٣ ــ دسوق . . . ابتدائي
    - ٧ ــ دمياط . . . «
  - اللجنة

«الأزهرى» إبراهيم بنسايان الحننى:
كتب حوالى ١١٠٠ه ( ١٦٨٨ م) « الرسالة
المختارة فى مناهى الزيارة » وبين فيها أن لمس
القبور عند زيارتها أو تقبيلها والانحناء عليها

Verzeichnis: Ahlwardt : Verzeichnis : Ahlwardt

غالف للشرع ( Ahlwardt : Bibliothek zu

der Arab. Hss. der Kgl. Bibliothek zu
أحرى فى أحكام الفقه المتعلقة بالريق والتقبيل
أحرى فى أحكام الفقه المتعلقة بالريق والتقبيل
والمعانقة سهاها « رحيق الفردوس فى حكم
الريق والبوس » (نفس المصدر رقم ٥٩٦ م).

[ بروكليان Brockelmann ]

« الأزهرى » أحمد بن عطاء الله بن احمد : كتب عام ١١٦١ ه (١٧٤٢ م) كتاباً في البلاغية سياه ، نهاية الإعجاز في الحقيقة والمجاز » وهو محفوظ في برلين وعليه شرح كتبه ابنه (انظر Verzeichnis: Ahlwardt) .

[ بروكالمان Brockelmann ]

« الأزهرى » خالد بن عبد الله بن أبى بكر الجرجاوى : عربى من علماء اللغة ، توفى فى القاهرة فى ١٩ المحرم عام ٩٠٥ ه ( ٢٦ أغسطس عام ١٤٩٩ م ) وأهم مصنفاته « المقدمة الازهرية فى علم العربية ، وقد طبع فى مطبعة بولاق عام ١٢٥٢ ه وعليه شرح

للمؤلف. وكتب حسن بن العطار حاشية على هذا الكتاب طبعت فى بولاق عام ١٢٨٤ ه وفى القساهرة عام ١٣٠٧ ه. ويكمل هذين المصنفين التقرير الذى كتبه محمد الانبابي على هامش حاشيته على الأجرومية المطبوعة فى القاهرة عام ١٣١٩ ه. وكتب أبو النجاء حاشية على كتاب الازهرى طبعت فى القاهرة عام ١٣١٢ ه

وكتب الأزهرى شروحا كثيرة طبع منها دموصل الطلاب إلى قواعد الاعرا وهو شرح على كتاب ابن هشام و الا مراد على كتاب ابن هشام

« الا عراب عن قواعد الاعراب ، استانبول . عام ١٢٨٥ ه ، القاهرة عام ١٢٩٢ ه). وشرحه « للأجرومية » (طبع في أمستردام ، ١٧٥٦ م ، طبعة Schnabel : وطبع في بولاق، عام ١٢٥٩، ۱۲۹۰ ) . وقد کتب علیـه حواشی محمد مجاهد أبو النجـــا (بولاق: ١٢٨٤؛ القاهرة ۱۳۱۹،۱۳۰۶،۱۳۰ و نشره کارلتی Carletti فی تونس عام ١٢٩٠ هـ ) . وكتب حاشية على الحاشية محمد الانبابي (القاهرة ١٣١٩ هـ) وابن الحاج (فاس)؛ وللأزهري شرح آخر كتبه عن جزء من ألفية ابن مالك عن القلب سماه « تمــارين الطلاب في صناعة الإعراب » (القاهرة، ١٣٠٥، ١٣٠٥، ١٣٠٨) طبعه في أربعة مجلدات الهوريني . بولاق ٢٩٤٤ وتونس ۱۲۹۰ ، ۱۲۹۲ ) . وللأزهري فوق هذه المصنفات شرح على مقـدمة الجزرية في التجويد مخيطوط (انظر Brockelmann:

Gesch. d. Arab, Litter.) وكتاب «الآلفاز النحوية» (فهرست الكتب العربية في الكتبخانة الحديوية . ج ٧ ، ص ٥٩ ، ١٩٠٠) . ٤

#### المسادر

(۱) شرف الدين النعمانى: الروض الآثير فيما تيسر من أخبار أهل القرن السابع إلى ختام القرن السابع إلى ختام القرن العاشر، فهرس برلين، Verzeichniss: Ahlwardt) دقم حمد المحمد (۲) على مبارك: (۲) على مبارك: الخطط الجسديدة، جرر، ص ۵۳، (۳) Gesch. d. Arab. Litter: Brockelmann جرر، ص ۲۷، ص

[ Rrockelmann إبروكليان

«أساس»: لهذه الكلمة دلالة خاصة عند فرقة الإسهاعيلية (انظر هذه المادة) إذ تذهب هذه الفرقة إلى أن الزمان دائر على سبعة سبعة ، وأنه عند ظهور كل ناطق (نبى) — وهو يظهر على رأس كل سبعة كتجسيم للعقل الكلى — يتبعه سبعة أئمة متعاقبون يسمى كل منهم «صامت». وبعد هؤلاء الأثم السبعة تبدأ دورة جديدة يظهر فيها الناطق من جديد. وأول هؤلاء الأثمة السبعة زماناً يسمى «أساس» أو «نقيب» وهو تجسيم يسمى «أساس» أو «نقيب» وهو تجسيم للنفس الكلية . والناطق يفضى على الاساس بأسرار العقيدة الحقة التي تتكشف شيئاً فشيئاً.

ودوسی إلى هارون وعيسی إلى بطرس ومحمد إلى على ومحمد بن إسماعيل إلى عبـد الله بن ميمون القداح جد عبيد الله المهدى مؤسس أسرة الفاطميين م

#### المصادر

### [جولدسيهر Goldziher ]

« أساف » ضم من أصنام مكة يذكر في الغالب مقروناً به «نائله». وتقول الروايات إن رجلا وامرأة من جرهم كانا يعرفان بهذين الاسمين فجرا في الكعبة فمسخا حجرين ووضعا على الصفا والمروة عبرة للناس ثم عبدتهما قريش فيما بعد بإر شاد عمروبن لحيّة. فالموضوع وضمين مقسدسين ، ولكنا إذن موضوع صنمين مقسدسين ، ولكنا

لمنجد إلى الآن تفسيراً يهدينا لأصل اسميهما . وهناك محاولات ترمى إلىهذا التفسيرأوردها دوزی فی کتابه De Israclieten te Mekka ص ۱۹۷ ک

## المصادر

Reste arab. : Wellhausen (1) Heidenthums ، ص ۱۲۷

« أسامة » بن زيد بن حارثة الكلبي الهاشمي أبو محمد : من موالي رسول الله وأمه أمة حبشية عتيق تدعى بركة أم أيمن(١). ولد بمكة فىالعام الرابع من بعثة الرسول. وتذكر الروايات شو اهدَ عدة عن حب الني له وهو طفل، وقيل إنه لقب بدحب رسول الله وابن ِحبُّه »(٢) انضم إلى المقاتلين في طريقهم إلى أحد ، ولكنه أعيد قبل الوقعة لصغر سنه . ولما سأله النبي عما نسب إلى عائشة ( حديث الإفك) ذكرها بالخير . وأجرى عليه معاشا بعدَ وقعة خيبر (٢). وفي العام الثامن للهجرة أردف النبي وراءه أسامة عند ذهابه إلى مكة ودخل معه الكعبة . وقاتل أسامة بشجاعة في وقعة حيين.

وفى العام الحادى عشر للهجرة بعث النبي أسامة على رأس جيش ليثأر لابيه زيد الذي قتل فى غزوة مؤتة . وبالرغم من الطعن في حداثة سنه ، فقد أصر الني في مرضه الإخير على الاسراع في بعث أسامة . ولكن الجيش عاد لما علم بوفاة النبي . وكان أسامة من بين الذين اشتر أوا في تجهيز الرسول.

وقد نزل الخليفة الجديد على إرادة النبي فأمر الجيش بالمسير مع أن القبائل كانت حينذاك ثائرة . ووصل أسامة إلى البلقاء من أعمال الشام . وهي التي قتل فيها أبوه . وأغار على قرية أبنى(التي تعرف الآن بخان الزيت). وقد بعث انتصار أسامة البشر في نفوس أهل المدينة بعد أنأحزنتهم حروبالردة، وأصبح لانتصاره من الاهمية ما لا يتفق مع قيمته الحقيقية . بل واعتبر فيما بعد فاتحة للحملة التي وجهت لغزو الشام .

وفىالعام نفسه ولاه أبو بكر إمرَة المدينة ينما كان يحارب في وقعـة ذي القصة (١) وفى العام العشرين للهجرة فرض له أربعة آلاف درهم ، وهو یساوی نصیب من شهد غزوة بدر ، وذلك لحب الني له ولابيه .

انتخب عثمان للخلافة في بيت فاطمة بنت قيس الفهرية وهي زوج أسامة ، ومن الراجح أن أسامة كان له ضلع في هذا الحادث، وكان يشايع الخليفة الذي وهبه قطعة من الأرض

<sup>(</sup>١) وهي حاضنة النبي صلى الله عليه وسلم .

<sup>(</sup>٢) أى حبيب رسوا، الله صلىالله عليه وسلم وابن

<sup>(</sup>٣) أى جعل له سهما في التمر والقمح من ريع الأرض التي أفاءها الله على رسوله بخيبر ( انظر سيرة ابن هشام ص ۷۷۵ ، ۷۷۹ طبعة فستنفلد ) .

<sup>(</sup>٤) انظر تاریخ الطبری ( ج ۳ ص ۲۲۰ طبعسة

# THE PRINCE THOUGH

وأرسله إلى البصرة عام ٣٤ ه ليدرس الموقف السيامي فها .

وبعد وفاة عثمان، أبى أسامة مبايعة على فهاجمه أنصار على فى المسجد بالمدينة وأساءوا إلى . . وعاش بعد ذلك فى عزلة وادى القرى ثم فى المدينة . وتوفى فى الجرف حوالى عام ٥٤ ه ودفن بالمدينة .

ولأسامة مقام بين رواة الحديث. ومع أن حياته السياسية لم تكن ذات شأن كبير إلا أنها خلت على ما يظهر — من التجريح. ولسنا نعرف شيئاً عن ثروته (٥٠).

وكان أسامة يشبه أمه ، فقد كان أسود أفطس الأنف. وتوكيد الروايات لحب النبي له يرجع من ناحية إلى الرغبة فى التقليل من شأن بيت على (٢٠). ومن ناحية أخرى إلى إظهار أن النبي كان ديمقر اطياً حقاً بريئاً من التعصب للون (٧) \$

(٥) ولكن يطهر من مجموع الروايات التي في ترجمته وفي كتب التاريخ التي يدكر فيها مانال من عنائم وأعطيات : أنه كان من الأغياء الموسرين .

(٦) هذه أكذوبة سخيفة ، قال السلمين يعرفون فضل على عليه السلام وفصل أهل بيته ، وهو ابن عم رسول الله صلى الله عايه وسلم ، وأهل بيته هم زوجه فاصمة عليها السلام ، وهى بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وابناه : الحسن والحسين عليهما السلام ، وهم أحب الماس إلى الرسول كما هو ثابت في كل كتب السة ، وفي عقيدة كل مسلم .

(٧) هده والتي قبلها دسيستان لسلك الماس في صحة رواية الأحاديث ، وايظن الفارىء أن هده الروايات ياعاً وضعها الراوون لفاصد في أنفسهم، ومن الأسف أما نرى كرين من الدين يسمون بأسماء المسلمين

## المسادر

(١) أبن سعد، ج ٤ ، ص ٤٢ --- ٥١ (٢) السلاذري ، ص ٢٧٣ ، ٤٥١ (٣) الحزرجي : خلاصة التهذيب ، الطبعـة الأولى ، القاهرة ١٣٢٢ه، ص ٢٢ (٤) ابن الآثير: أسد الغابة ، ج ١ ، ص ٦٤ (٥) الطبرى . طبعة دى غوى ، ج ۱ ، ص ۱۱ع ۲۹ ۲۹ ۲۹ ۲۹ ۲۰۷۲ ، ٤٢٢٤ = ٣ ، ص ١٣٤٤ (٦) أبن هسام المنه فستنفلد الم ١٥٠٠ ، ٢٧٧ ، ٢٧٧ ام ۱۱ مام ۱۱ مام ۱۱ Annali de l'Islam ! Caetani للهجرة، فقرة ٣ ـــ ه 🖣 ٩ ـــ ١٠٦، ٧٣، ١٠٦ ـــ ۱۱۱، عام ۲۳ لامچرة ، فقره ۱۵۳، رقم ۱ ، ١٠، Palestina: Miednikoff ( A ) Muha: Wellhausen (4) TAE - TTT # mmed in Medina ، س ۴۳۲ ( ۴۳۲ ) ۲۸ ، ۲۰ ص ، Fatima: Lammens (۱۰) · 12 · 1 · 7 - 1 · 7 · 7 · 41 ·

## [V. Vacca [ فكأ

سترون بمثل هدا الكلام ، ويدهمون إلى مئل هده الآراء . وإنما الأحاديث روايات محسحة جاءت عن رواة موثوق بهم سد أن فعصها أئمه الاسلام الكبار، وعرفرا الراوى الثقة والراوى الدى ليس بثقة ، فعاوا ما فوتقوا به واطرحوا ما لم بحز عدم شيئا من الاطمئنان اليه . وقد تواترت الروايات عن أخلاق الرسول صلى الله عليه وسام وكرمه و واضعه ومساوا ه من المسلمين . ويكوى في هذا أن يسف الله الدى أرسله في الفرآت الكرم بقوله (وإلك لعلى خاق عظم) صلى الله عليه وسلم .

## أممد فحدشاكر

## THE PRINCE CHARLES OF THE PRINCE CHARLES OF THE PRINCE OF

« أسامة » بن مرشد بن على بن مقلد ابن نصر بن منقــذالشيزَري الكنابي : من فرسان العرب ومن الأدباء المقربين من الملوك والسلاطين . ولدعام ٤٨٨ هـ ( ١٠٩٥ م ) فى شَـَيزَر ( عرفها الصليبيون بانىم سـيزره Sızara ، وهي في شمالي حماة من أعمال الشام ) مقر حكم أسرته بني منقذ . وتوفى عام ٥٨٤ ﻫ (۱۱۸۸م) فی د شق . وقد استولی الصلیبیون على بيت المقـدس وهو فى الرابعة من عمره واستعادها صلاح الدين قبلوفاة أسامة بعام . وكان طوال حيآته كثير الاتصال بالفرنج ، يخاصمهم حيناً ويصادقهم حيناً آخر . ولما بلغ الخامسة عشرة من عمره اشترك في صدغارة تنكرد Tancred من أنطاكية على شيزر . وكان كأيه لا يكلف بالحرب والصيد فحسب بل يكلف بالكتابة أيضاً ، ولذلك قصر همه على الحرب والصيد والأدب. وقضى تسعة أعوام (١١٢٩–١١٣٨م) في جيش أتابك الموصل زنكى. ولما توفىأبوه اضطر إلى مغادرة شيزر إلى الابد لأن عمه الذي كان يقطنها في ذلك الحين كان يخشى على أبنائه من بعد صيت بلاط البوريين بمدينـة دمشق ( ١١٣٨ – ١١٤٤م) . وأتاحت له الصلات الودية والمعاهدات التيأبرمت مع مملكة بيتالمقدس فرصة توطيد علاقاته مع الفرنج ، فاتخذ له وذهب بعد ذلك من دمشق إلى مصر ، وكانت

دولة الفاطميين بهـــا على وشك الزوال . واشترك فى بعض الدسائس السياسـية هناك ( ۱۱۶۶ – ۱۱۰۶ م ) ثم قاد عدة حملات ضد الصليبين في فلسطين. على أنه اضطر إلى مغادرة القاهرة بعدأن مكث بهاعشرة أعوام. وفقد أثناء الطريق مكتبته التىكانت تربو على أربعة آلاف مخطوط . ولما استقر في دمشق للمرة الثانية اشترك مع نور الدين ابن مولاه السابق زنكي (١١٥٤ – ١١٦٤ م) في القيام بعدة حملات على الفرنج . ودمر زلزال هائل بيته عام ٥٥٢ هـ ( ١١٥٧ م ) . وبعد ذلك بثلاثة أعوام ، أي عام ٥٥٥ هـ ( ١١٦٠ م ) أدى فريضة الحج . وقضى بعد ذلك عشرة أعوام (١١٦٤ – ١١٧٤ م) في حصن كيفي مع قرا أرسلان منهمكا في التأليف. واجتذبته الصليبين إلى دمشق مرة ثالثة ، وفيها توفى بعد أن عمر طويلا في رمضان ٤٥٤ ﻫ (نوفمبر ١١٨٨ م ) . وقد زار ابن خاكان المؤرخ المشهور قبره في جبل قاسيون بعــد قرن من و فاته .

وأسامة من أسرة يتردد ذكر أفرادها في كتب الأدب (مثل يافوت : معجم الآدباء ، ح ٢٠ ص ١٧٣ – ١٩٧١) . وكان شماعرا مشهوراً وأديباً معروفاً . وديوانه في جزءين كان موجوداً أيام اليافعي المتوفى عام ٧٦٨ ه (١٣٦٧م) وهو الذي أشار إليه (مرآة الجنان ج٢، ص ٤٢٧) ولقعد جمع درنبورج



Derenbourg طائفة من شعره أخذها من بحوعة مكتبة جوتا ومن دواوين شـــعرية أخرى (أسامة بن منقـــذ، ج ١ - ١٨٩٣ م، ص أخرى (ماريس ١٨٨٩ - ١٨٩٣ م، ص ٢٣٦ ـ ٢٣٨ م ، ص ١٨٩٠ - ٢٣٠ م ، ص

ونعرف من كتبه النثرية اثنى عشركتاباً لم يبق منها فيما نعلم إلا خمسة (درنبورج، كتابه المذكور . ص ٣٣٠–٣٣٩) . أما أهمصنفاته فهو كتاب « الاعتبار » وله أهمية خاصة بين المصنفات العربية الإخرى ، لأنمؤ لفه كتب فيـه مذكرات صور فيها تصويراً قوياً حيا العصر الذي وجد فيه في حالتي الحرب والسلم. والمخطوط الوحيد المعروف منهذا الكتاب وجده درنبورج في مكتبة الاسكوريال (انظر Comment j'ai décousert en 1880) à l'Escurial le manuscrit arabe contenant l'autobiographie d'Ousama b. Mounkidh وهي مقدمة الترجمة الألمانيـــة لشومان G. Schumann ) ونشره . وقد ترجم بأكمله أربع مرات : ترجمه إلى الفرنسية درنبورج (باريس ١٨٩٥) وإلى الألمانية شومان (انسبروك ١٩٠٥) وإلى الروسية ساليه Salier (قدم له کراتشکوفسکی وعلق علیــ ، (بتروغراد ١٩٢٢) وإلى الانجلــــيزية حتى نيويورك ١٩٢٩). أما مصنفات أسامة الأخرى فلا تزال مخطوطة . وقد وصف درنبورج رسالته في الشعر المسهاة « البديع في البديع » مع ذكر مقتطفات أخذها من تلاَّتة مخطوطاَّت

🕶 ی بربین و الدن و القاهرة (الکتاب المذكور، ص ١٩٣٠ – ١٩٣١، ١٩٦١ – ٢٢٢). ويمكننا أن نذكر أيضاً المخطوط المحفوظ في المتحف الاسيوىٰ بلننغراد (كرتشكوفسكى في ۱۶۰ Zapiski ، ج ۱ ، ص ۲ – ۲) . أما مجموعته الأدية المسماه وكتاب العصاء فقد أورد فيها شواهد نثرية وشبعرية تتناول الكلام عن العصا التي عرفت في التاريخ والأســـاطير ( درنبورج ، کتابه المذکور ، ج ۱ ، ص ۳۳۶ - ٣٣٦ ، ٤٩٩ - ٥٤٢) . كما نضيف إلى ذلك مخطوطه المحفوظ بميلان والذي اكتشف في الين ( Griffini ف Zeitschr. der Deutsch ۱۷۳ ن ، ۱۹۶۰ Morgenl Gesellsch. ١٩١٥ م) وقد عثر أخيرا على كتاب لأسامة عنوانه ،كتاب المنازل والديار ، محفوظ بالمتحف الأسيوي بلننغراد، وهوترجمة كتبها عن نفسه عام ٥٦٨ ه (١١٧٧ م) أثناء إقامته في حصن كيفي . والدافع له على كتابته زلزال أغسطس عام ١١٥٧ م. وهو يتضمن شواهد شنعرية كثيرة عن المنازل والديار والمغانى والاطلال والربع والدمن والرسم وغيرها ، ( وصف كراتشكوفسكي هذا المخطوط في Zapiski ، ص ٤ – ١٨ وأورد نماذج مه) . ولسنا نعرف أية تفاصيل عن كتاب « لباب الادب ، المحفوظ بالقاهرة ، وهو مخطوط يرجع تاريخه إلىعام ٥٩٨ ه في حوزة يعقوب صروف صاحب المقتطف ؟

#### المصادر

(١) جمع لنا درنبورج في كتابه الشامل المذكور في صلب المقال أهم المعلومات التي تتعلق بسيرة أسامة ومصنفاته (٢) وقدكتب در نبورج أيضا عدة مقالات متفرقة عنه فيكتاب يروكلمان المعروف ، ج ١ ، ص ٣٢٠ وأعيد نشرها في اريس ه ۱۹۰۰ Opuscules d'un arabisent ص ٣١٣ ــ ٣٣٦ (٣) وقد أورد لنـــا كراتشكوفسكي فىالذيل الذىوضعه للترجمة الروسية التيقام بها سالييه لكتاب الاعتبار جميع المصنفات والمجلات التي كتبت عن اسامه (٤) T. Ko- (٤) Pamietniki arabskiez pierwszego:walski wieku krucjat ف ۱۹۲۳، Przeglad Warsz اgn. Kra- (٥) ٤٠٠ - ٣٨٠ ص ١٨٠ رقم Neizwestnoje sochinenje -: tschkovsky Za- dawtograf sirijskago emra Usamy • ۱۸ - ۱ مص ۱ ۹۲۵ ، ۱۶ piski

[Ign. Kratschkovsky کراتشکوفسکی

واستئناف»: معناهافى الفقه الإسلامى إعادة العبادة من جديد (كالصلاة) عند ما يقطعها قاطع، أما إذا أكمل الجزء الباقى فقط الذى حصل عنده القطع فهذا يسمى ربناء، ك

#### المسادر

A Divionary of the Technical (۱)

A. من ۱۶، ۱۸۶۲ کلکته Terms

« إستار » ( στατήρ ) : وحدة من وحدات الموازين المستعملة لوزن العقاقسير والاشياء الدقيقة ، أخذها العرب عن اليونان وهي تقدر غالبا بطريقين مختلفين : فنجد من ناحية المعادلات الآتية :

إستار == ٦ درهم و ٢ دانق == ٤
 مثقال ( وزن مستعمل فی العقاقیر ) ونجد
 من ناحیة أخرى أن :

ر إستار = ٢٦ درهم = ٢٤ مثقال ( إستار تجارى مستعمل فى الشرق ) ولا تصدق المعادلة الأولى إلا إذا اعتبرنا عملة الدرهم والمثقال الميال على النحو التالى:

ولا تتحقق المعادلة الثانيـــة على وجه التقريب إلا إذا اعتبرنا درهم النقد والمثقال القديم ( الدينار الذهبى ) على النحو التالى : 
٧٩٠ × ٥٠٠ = ١٩٠١ = ٥٢٠٤ × ٥٠٠٤

والنتيجة فى كلتا الحالتين أكبر بكثير من الوزن اليونانى المسمى « إستاتير » Statére وهو المستعمل عادة .

ولا يساوى الرطل عشرين « إستار » على وجه التحقيق إلا إذا اعتبرنا أن الإستار يساوى ٦٤ درهم والرطل يساوى ١٣٠ درهما أى رطلا بغدادياً ؟

المسادر

(Y) Matériaux: H. Sauvaire (1)

Essai sur: Don Vasquez Queipo

1 > les Systèmes Métriques

[ E. V. Zambaur زمباور

«استانبول»: (انظر ،القسطنطينية»)

«آستانه ه: (انظر «القسطنطينية »)

«استبراء»: معناها فى الفقه الا سلامى التحرى عن خلو الآمة من الحمل . وينص الشرع على منع المسلم الذى يملك أمة إما بالشراء أو بالميراث أو بأى طريقة أخرى من أن يطأها حتى يتأكد من خلوها من الحمل الانساب . ومدة الاستبراء تتهى بالحيضة الأولى ، وفى حالة الحمل تتهى بالوضع . أما الآمة التى لا تحيض فاستبراؤها بشهر واحد ، وإذا أعتقت الآمة فلا يطؤها إلا بعد وفاء الاستبراء (١٤)

(۱) هذا الفرع مبهم غبر واسح هنا . ونص كتاب رحمة الأمة (ص ۱۲۶): « ولو كان لرجل أمة فأراد أد يزوجها وقد وصّها لم يجز حتى يستبرئها . وكذاك إذا اشترى أمة قد وطئها البائم لم بحز له أن يزوجها حتى:

المسادي

المناج الطالبين ، طبعة فان دن برج ، ج ، ص ، ٦ وما بعدها (٢) فتح القريب ، طبعة فان دن برج ، ص ، ١٥ وما بعدها (٣) طبعة فان دن برج ، ص ، ١٥ وما بعدها (٣) الباجورى ، طبعة القاهرة ١٣٠٧ ، ج ٢ ، ص ١٨٢ وما بعدها (٤) الدمشتى : رحمة الآمة في اختلاف الآئمة ، بولاق ، ١٣٠ ، ص ١٢٥ (٥) الشعراني : الميزان ، القاهرة ١٢٧ ، ص ، ١٢٠ ، ص ، ١٢٠ ، ص ، ١٣٥ . هم ، ١٣٥ .

[ Th. W. Juynboll جوينبل

« أستجة » : قصبة ناحية فى شرقى إقليم إشبيلية بالاندلس ، يبلغ عدد سكانها ٢٥٠٠٠ نسمة . وهى على الضفة اليسرى من الجزء الادنى لنهر سننج لـ(١).

وهذا النهر صالح للملاحة فى جزئه الواقع قبلها . أما المدينة فتقع فى واد شديد الحرارة يطلق عليه لذلك «فرن إسبانيا» (de Espana ) . وطرقاتها ضيقة ، وأبراج

= يستبرئها . وكذا إذا أعنقها قبل أن بستبرئها لم يحز له تزويجها حتى بستبرئها عند مالك والشانعي وأحمد . ومال أبو حنيفة : يجوز أن بتزوجها قبل أن يستبرئها ، ويجوز عنده أن يتزوج أمته التي اشتراعا وأعتقها قبل أن يستبرئها . . . ؟

## أحمد فحمد شاكر

(۱) هَكذا ورد في ياقوت ، طبعــة الفاعرة عام ۱۳۲۴ ه ، ج ۱ ، س ۲۲۴ وورد باسم صنيل في مصادر أخرى . حدود قشتالة ، كما كان لها بعــد شأن آخر فى حرب الوراثة الأسپانية وحروب نابليون مى

(١) ياقوت: معجم البلدان ، ، ج١ ، ٣٤٢ م (٢) مراصد الاطلاع: ج٤، ص ٩٨ (٣) أبوالفدا : الترجمة الفرنسية ، ج٢ ، ص٥٥ ، وهو يحدثناخطأعننهرسوس (شوش==Guadsjoz) الذى تقع عليــه إستجة مع أنه يذكر قبيل ذلك نهر شنيل قائلا إنه يمر بالقرب من غرناطة . (٤) Diccionario Geografico estad- ; Madoz (٥) ٤٣٨ م ، ٧ > istico historico Estudio Sobre la: Eduardo Saavedra ' invasion de los Arabes en Espana ص Histoire des Mus- : Dozy(٦) • ٧٧ - ۲۸۷ من ۲۶۰ ulmans d'Espagne Historia de les : Simonet (V) · ۲٩ • -- Varela ( ۸ ) ۹۳٥ فهرس ه Mozarabes Bosquejo Historico de la Ciudad: Martel de Ecija : إستجة عام ۱۸۹۲ م ، ص ۳۵۲ [ C. F. Seybold ]

« استحسان » تدل فى الفقه الحننى على طريقة معينة لاستنباط الاحكام الشرعية التى تدعو إليها حاجات التجارة أو العدالة أو الظروف الاجتماعية . ويكاد يكون الغرض من « الاستحسان » هو نفس الغرض من « الاستصلاح » [أو: المصالح المرسلة] فى الفقه المالكي . وتذهب الطريقتان :

كنيستها ــ وكانت مآذن من قبل ــ مغطاة بالزليج . وكان اسمها القديم « أستيجي ، Astigi « أستجة » وقلما ذكرت باسم « إسجه» . الاسبانية كما في Basti : بسطه ، Baza ؛ · Zaragoza سرقسطة ، Caesaraugusta مستعرب، Mozarab الخ...؛ انظر Grüber Grundriss der Romanischen Philol ج ١ ، ص ٥٢٠) . وبعد وقعة البحيرة عام ٧١١ م حاصر طارق بن زياد المستعمرة الرومانية «يوليا أغستا فرما» Julia Augusta Firma ، وهي إحدى القضاءات الأربعة التي كانت تنقسم إليها ولاية , بايتيكا ، Baetica ومقر أسقفيةُ استجة القوطية، ثم فتحها عنوة بعد حصار دام شهرآ . ولهذه المدينة في العهد العربي شـــأن كبير. لأنها كانت الحصن الشمالي الغربي للثائر عمر بن حفصون، احتمى يه أثناء فتنته الطويلة إلى أناستولى عليها الأمير عبد الله القرطى عام ١٩٩١م ( انظر مادة «قرمونة» ) . وكان يسكن هذه المدينة دائما جماعة كبيرة من المستعربين ، ثم استولى عليها فرديناند الثالث صاحب قشتالة عام ١٧٤٠م. وفى عام ١٢٦٢م أسكن الإذفونش (الفونس) العاشر الحكم المسيحيين هذه المدينة بعدإجلاء العرب عنهـ أ . ومصرّها هنرى الثالث عام ١٤٠٢م وكان لها شأن كبير في تاريخ مملكة غرناطة لأنها كانت من الحصون الواقعة على

## THE PRINCE THOUGHT TO QURANIC THOUGHT

#### المسادر

Die Zâhiriten, ihr: I. Goldzihr (۱)

لبسك، Lehrsystem und ihre Geschichte

Das: لبسك، (۲) ۲۰٦ ص ۱۸۸٤

Princip des Istishâb in der Muhammedan

Wien. Zeitschr. ف Gesetzwissenschaft

۲۲۸ ص ۱۰ - ۱۰ م ۲۳۰ –

[ Th. W. Juynboll جوينبل

« استخارة » : دعاء الرجل الذي لم يعتزم أمراً بعـد يسأل به الله أن يخير له فى عمل ماكسفر أو غـيره . وهذا اللفظ اشتق من الفعل «خار» وخاصة كما نجده في قولهم : « اللهم خر لرسولك » (الطبري . ج ١ . ص ۱۸۳۲، س٦) ؛ و « خر له » (ابن سعد، ج٧، ص ۷۳ ، س ۱۱ ، ص ۷۵ ، س ۲ ) و « خار الله لي ، (ابن سعد ، ج ۸ ، ص ۹۲ ، س ۲۵). ويروىأنهم كانوا يقولون فىالجاهلية «استخر الله في السماء يخر لك بعلمه في القضاء » ( ان سعد ، ج ٨ ، ص ١٧١ ، س١٨ ؛ القالى: الأمالي، ج ۲ ، ص ۱۰٦) ولكن يصعب علينا أن نسلم والرد علىالقائلين به ، وأام فيه رسالة خاصة موجودة ضمن كتاب ( الأم ) ( ج ٧ ، س ٢٦٧ - ٢٧٧ ) وانظرفي هدا البحث حاشية ابن عابدين على شرح المنار فى الأصول طبعة الاسبانة سنة ١٣٠٠ (س ٢٤٤ – ه ۲٤ ) وشرح العشد على مختصر ابن الحاج طعمه الخبرية سنة ١٣١٩ (ج ٢ ص ٢٨٨ -- ٢٨٩) ي اممد محمد شاکد

و الاستحسان والاستصلاح ، إلى أنه كثيراً ما عدل عن الاخذ بنتائج القياس عند ما تصادم القيود النظرية مصالح الناس أو مرافقهم . وكان هذا التعسف أكبر سبب في معارضة كثير من الفقهاء للاستحسان والاستصلاح . ولم يتفق العلماء قط على أنهما من القواعد الصحيحة في أصول الفقه . (١)

(١) الاستحسان : اصطلاح فقهى عند علماء الأحناف . وقد اضطربت أقوالهم فيه كثيرا ، واختاف الفقياء في حواز الأخذ به . وذهب الأكثرون إلى أنه دليل باطل لا يعتمد عليه ، حتى قال الامام الشافعي «من استحسن فقد شرع» . قال الشوكاني في ارساد الفحول ( س ٢٢٤ طبعة السعادة سسنة ١٣٢٧ ) : وقال جماعة من المحققين : الحق أنه لايتحقق استحسان مختلف فيمه . لأنهم ذكروا في تفسيره أموراً لا تصاح للخلاف ، لأن بعضها مقبول انفاقاً ، وبعضها متردد بين ما هو مفيول اتفاقا وما هو مردود اتفاقا . وجعلوا من صور الاتفاق على القبول قول من قال إن الاستحسان العدول عن قياس إلى قياس أقوى ، وقول من قال إنه نخصيص قيساس بأقوى منه . وجعلوا من المردد بين التمبول والرد قول من قال إنه دليل ينقدح في نفس المجتهد ويدسر عليه التعبير عنه ، لأنه إن كان معني قوله « ينقدم » أي يتحقق ثبوته والعمل به واجب عايـــه فهو مقبول اتفاقا ، وإن كان عمني أنه شاك فهو مردود اتفافاً ، اذ لا تثبت الأحكام تجرد الاحتمال والشك . وجعلوا من المتردد أيضا قول من قال إنه العدول عن حكم الدليل الى حكم العادة لمصاحة الناس ، فقالوا : إن كانت اامادة هى الثأبتة فى زمن البي صلى الله عليه وسلم فقد ثبت بالسنة ، وإن كانت هـ النابتة في عصر الصحابة من غير انكار ففد ثبت بالاجاع . وأما غيرها فان كان مَا أُو قياســـ مَا ثبت حجيته فقدثبت ذلك به . وإن كان شبئًا آخر لم تثبت حجينه فهو مردود قطعـــا ، . وقد أمال الاماء الشافعي الكنارم في إبطال الاستحسان

بأن مثل هذا القول يرجع إلى هذا العهد .

والاستخارة في الاسلام عبارة عنصلاة طويلة نوعا ما تسبقها ركعتان (صلى ركعتى الاستخارة ، السبكي : طبقات الشافعية ، ج ٣ ، ص۱۷۵، س ۱۵مش) ويورد البخاري نص هذه الصلاة وينسبها إلىالنبي .(كتاب التوحيد، رقم ١٠ . الدعوات رقم ٤٨ ، طبعة جوينبل Juynboll ، ج ۽ ، ص ٢٠٢ ، ٥٥ ؛ ابن ماجه طبعة دهلي عام ١٢٨٢ ه ، ص ٩ ٩هامش). على أن نقدة الحديث يشكون في صحة ذلك (مثل ابن حجرالهيتمي: فتاوي حديثية، القاهرة ١٣٠٧ ه، ص ۲۱۰) . ويذكر الترمذي ( طبعة بولاق ١٣٩٧، ج٢، ص ٢٦٦) بدل النص الذي تكلمنا عنه حديثاً قصيراً هو ﴿ اللَّهُمْ خُرُ لَى واختر لى ، (انظر الذهى: ميزان الاعتدال ، طبعة لكنهو ١٨٨٤ء ٢ ، ص ٣١٥، س٤) ولو أن هذا أيضاً حديث ضعيف . وبذكر النووى الآيات القرآنية التي تقرأ في الركعتين (النووى: الأذكار؛ ص٥٦ ) . ويقول العوفى فی « لب الالباب » (طبعة براون ، ج ۱ ، ص ٢١٠، س ١٢) إن الناس تذهب إلى المسجد لتصلي فيه صلاة الاستخارة (نماز استخارة) ولكن هذا ليس فرضا . والقاعدة هي أن يتلى دعاء الاستخارة لكل أمر على انفراد قبل أن تنعقد عليه النية ، ولا تعمل الاستخارة بالجملة كأن يتلى الدعاء في الصباح لجميع المسائل التي تتجمع خلال اليوم (عبدرى: المدخل. ج ۲ ، ص ۲٤٠) .

وتدل الروايات التي أسلفنا ذكرها على أن الاستخارة كان معمولاً بها في العبادات الإسلامية منذ أقدم العصور . ويذكر لنـــا صاحب الأغاني (ج ١٩ ، ص ٩٢ ، س٣ وما بعده ) أقدم مثل للاستخارة ، وريما كان هذا المثل لا يعتمد على الحديث الذي أشرنا اليه. ويقول العجاج فى مدح الحجاج ( الديوان ، رقم ۲۲ ، ۳۳ ؟ أراجيز العرب ، ص ١٢٠ ) إنه لم يكن يفعل شيئا إلا بعد استخارة ربه ( إلا ربه استخارا ) . وعند ما ولى عبد الله ابن طاهر العراق ، كتب إليه أبوه يوصيه بالاستخارة فى جميع أعماله (طيفور ، كتاب بغداد، ص ۶۹، س۷، ص ۲۵، س و الهامش، ص ٥٣ . س ٤) ، وفي المصنفات العربيــة شواهد عدة على استعمال المسلم للاستخارةفي كل عمل جليلاكان أو تافها ،'خاصاكان أو عاماً. وكذلك نجد الفاتحين يستخيرون ربهم قبل خروجهم إلى الحرب ، وهم يعتقدون أنهم يكسبون بالاستخارة رضاء ربهم .

وفي الحق إن الاستخارة كانت صورية في بعض الأحيان ، كما استخار معاوية ربه عند ما عهد بالخلاقة إلى يزيد من بعده ( الأغاني ، ج ١٨ ، ص ٧٢ ، س ٦ ) . وقد مزق الخليفة سلمان الوثيقـــة التي تجعل الخلافة من بعده لولده أيوب ، عندما أحس بأنه لم يستخر ربه في هذا العمل ( ابن سعد ، جه، ص ۲٤٧، س٦)٠

وقد ظل المأمون يستخير ربه شهراً قبل

أن يستعمل عبد الله بن طاهر طيفور ( ابن سعد ، ص ٣٤ ، س ٢ ؛ انظر صلاة الاستخارة التي جهر بها المقتدر عند استخلافه وهي أربع ركعات ! عريب ، طبعة ده غوى ، ص ٢٢ ، س ١٢ ) . وفي قصة و أنس الوجود وورد في الأكمام ، الواردة في ألف ليلة وليلة ، نجد أم ورد في الأكمام تصلي ركعتي الاستخارة كي يلهمها الله الخير في غرام ابنتها (الليلة ٣٧٣ ، طبعة بولاق، الحير في غرام ابنتها (الليلة ٣٧٣ ، طبعة بولاق،

وليس بنا من حاجة إلى أن نذكر أمثلة توضح أن الاستخارة كانت كذلك تدعم المجادلات العلمية التي تثار في المسائل الدينية الخطيرة . ( النووى : تهذيب الاسهاء ، طبعة فستنفلد ، ص٢٣٧ ، س٣ ) . وكثيرا مايذكر المؤلفون في مقدمات كتبهم أن الاستخارة كانت المبرر والدافع لهم على نشر هذه المؤلفات كانت المبرر والدافع لهم على نشر هذه المؤلفات وهناك قصة — لا تستند إلى أساس تاريخي وهناك قصة — لا تستند إلى أساس تاريخي تذهب إلى أن عمر بن عبد العزيز لم يسمح بنشر مصنف أهرن بن أعين ، وكان محفوظافى مكتبته ، إلا بعد أن أبقاه معلقا مدة أربعين يوما انتظارا لنتيجة الاستخارة التي ية وم بها في مصلاه ( ابن أبي صبيعه ، ج ١ ،

وطريقة تأدية الاستخارة كما حددتها العبادات ( استخارة شرعية ) يصحبها بوجه عام وفي العبــادة الحقة جميع أنواع الطرق الإخرى التي لم ينص عليها الحديث كتوقع الالحام الإلمى في الرؤيا εγηοίμησις عقب القيام بالصلاة (Snouck Hurgronje: Mekka ، ج۲ ، ص ۱٦ ، تعلق رقم ٤ ؛ Magie et Religion dans l'Afr : Doutté ique du Nord ، س ٤١٣) ، أو تدعم الاستخارة عن طريق الاقتراع بأن يكتب على جذاذات ما يفيد الاقدام والاحجام تم يقرع بينها (الطبرسي: مكارم الأخلاق، القاهرة ۱۳۰۳ ، ص ۱۰۰). وقد هاجم بحاسة هذه البيدع رجال الدين من السنيين الغيورين . ( عبدری : کتابه المذکور . ج ۳ ، ص ۹۱ و ما بعدها ) . وهناك أيضاً استخارة عن طريق فتح المصحف (الضرب... في المصحف... وتقديم استخارة) ( ابن شكوال ، ص ٤٣ : النمرج بعد الشدة . ج ١ ، ص ٤٤) . ونجد قصة عن هذا الموضوع فى القزويني ، طبعة فستنفلد، (ج ۲ ، ص۱۱۳ ، س۱۸ و ما بعد،) و یستخدم الفر .. في الاستخارة غير القرآن كتبا أخرى ( انظر السيوطى: بغية الوعاة ، ص ١٠ ، ١٧ ) متل ديوان حافظ أو المثنوي لجلال الدين الرومي زانظرفهرس بنيكور ج ١٠٠ رقم ١٥١). ويحرم الثقات من أهل الســـنة تحريمًا باتاً استخدام القرآن في الاستخارة (الدميري: كتاب الطير، ج٧، ص ١١٩، س ٨ وما بعده،

استخار طبعة بولاق ۱۲۸۶ ه ؛ مرتضى : اتحاف السادة

طبعة بولاق ۱۲۸۱ ه؛ مرتضى : اتحاف السادة المتقين، القاهرة، ۱۳۱۱ ه ، ج ۲ ، ص ۲۸۰). وقد أدى استعال القرآن في الاستخارة إلى أن الناس أخذوا يتفاءلون به ، ونجد في كتاب لين Manners and Customs : Lane الخيادي عشر ، ج ۱ ، ص ۳۲۸) معلومات الحيادي عشر ، ج ۱ ، ص ۳۲۸) معلومات مستفيضة عن هذه المسألة . وهناك مثل يقول «ما خاب من استخار ولا ندم من استشار » ( ورد على أنه حديث في الطبراني : معجم صغير . طبعة دهلي ، ص ۳۰۶) . وصنف أبو عبد الله الزبيري في بداية القيرن الرابع الهجري ( العاشر الميلادي ) « كتاب الاستخارة والاستشارة » (النووي : تهذيب الآسماء ، ص

#### المصادر

(۱) الغزالى : إحياء علوم الدين . بولاق (۱) الغزالى : إحياء علوم الدين . بولاق (۲) مرتضى: اتحاف ج ٢٠٠٠ ص ١٩٧٠ (٣) و كذلك الأجزاء الخاصة بالاستخارة فى كتب الهقه (٤) المجلة الأسيوية ، ١٨٦١ م ، ج ١، ص ٢٠١ ، تعليق الأسيوية ، ١٨٦١ م ، ج ١، ص ٢٠١ ، تعليق الأسيوية ، ١٨٦١ م ، ج ١، ص ٢٠١ ، تعليق الأسيوية ، ١٨٦١ م ، ج ١٠ ص ١٩٠١ ، تعليق الكان المال ال

« أسترا باذ » أو أسترَ باذ أو إستراباذ أو ستراباذ، اسم مدينة وإقليم فى شمال فارس: ؛ ــ وأهم المدن المعروفة بهـذا الاسم تقع على خط عرض ٤٠ َــــ٣٦° شمالاوخطأ طول 430° شرقاً بالقرب منالجانب الجنوبي الشرقى من بحر قزوين، وتبعد عن البحر جهة الشرق بثلاثة وعشرين ميلا . وهذه المدينة على ارتفاع ٣٨٠ قدماً فوق سطح البحر على سفح جبال شاهقة الارتفاع مغطاة بالغابات الكثيفة ، وهي فرع من جبال البرس ، وعلى حافة واد متسع تكثر المستنقعات في كثير من أجزاتُه ، وتقل الزراعة فيه على الرغم من خصوبته، وينتهى بصحراء التركمان الرمليـة « قره قم» . وأستراباذ التي تقع على بقعة هامة من الناحيتين التجارية والحربية يعود تاريخها إلى زمن قديم جداً . ويقول مانير Mannert ومورتمان Mordinann وكيبير Kiepert إنه من المحتمل كثيراً أن يكون المؤرخ آريان ( Anabasis ، جس فصل ۲۰، ۲۰ ) قد ذكرها باسم Ζαδράηαρτα . ويفسر البعض معنى استراباذ بمدينة النجوم ( بالفارسية استر وستاره بمعنى نجم ) والبعض الآخر يفسر معناها بمدينة أو مكان البغال ( بالفارسية أستر وستر البغل ) إذ يقال إنه لم يكن يسكنها في أول عهدها سوى أصحاب الحير والبغال. وبروى أن القائد العربي يزيد بن المهلب أنشأ مدينة فى هذا الموقع الذى أعجب به ( وكانت

تقوم عليه فى ذلك الحين قرية أسترك ) وأقام فيه عند ماكان يغزو جرجان وطبرستان عام مم هم ( ٧١٦م ) . وكانت أستراباذ أيام حكم العرب فى العصور الوسطى المدينة الثانية فى العلم جرجان . ويتردد ذكرها كثيراً فى تاريخ البلادالواقعة على بحر قزوين . وكثيراً ماكانت تنتابها الفتن والقلاقل لأن خليطاً من أجناس مختلفة كانوا يعيشون فى جوارها. ولقدغزيت أستراباذ وخربت عدة مرات خلال الفتن والاضطرابات التى كانت تشب فى بلاد الفرس فى عهد نادر شاه ( ١٧٣٧ — ١٧٤٧ م ) حتى فى عهد نادر شاه ( ١٧٣٧ — ١٧٤٧ م ) حتى بلغت مساحتها ثلاثة أميال .

والمدينة مربعة الشكل يحيط بها سور مرتفع رائع المنظر تتوجه الأبراج، وقدرمم هذا السور لآخر مرة في عهد أغا محمد خان (انظر هذه المادة) ولكنه تهدم الآن . كما أن القصر المنيف الذي اتخذه الوالي مقراً له في الوقت الحاضر ، والذي شيده الشاه عباس الأول على وشك السقوط كذلك . ولقد أرغمت كثرة الأمطار وغزارتها السكان على أن يبنوا منازلهم من الحجر ، ولذلك نجد أستراباذ تبدو أكثر نظاماً من غيرها من المدن الفارسية . وتمتاز هذه المدينة بمساجدها وزواياها التي يبلغ عددها ٤٤٧ تمتاز بمدارسها السبع كذلك . وتعتبر أستراباذ معقل السنيين ولمن شم المضطهدين من الشيعة في فارس ، ومن شم سميت بدار المؤمنين ، ونجد هذا الاسم على المسيت بدار المؤمنين ، ونجد هذا الاسم على

النقود نفسها . ويعيش فى أستراباذ عدد عظيم من الأشراف الذين ينتسبون إلىالني. ويقدرُ عدد سكانها الآن ما بين ١٠٠٠٠ و ١٢٠٠٠ نسمة ، وكان عددهم في القديم أكثر من ذلك . ومع أن المدينة لم تكن في يوم من الأيام مدينة كبيرة إلا أنها كانت ذات شأن على الدوام . وإذكانت تقوم على مفترق طريقين تجاريين هامين : أحدهما الطريق الذاهب نحو هراة فشهد، والآخر المتجـــه نحو أصفهان فطهران، وهما يتفرعان عند بستان إلى فرعين يتجان نحو الجنوب الشرقي، فن الطبيعي أن تصبح مركزاً تجارياً هاماً أو قلسوقاً لمنتجات فارس وأواسط آسيا . وأهم هذه المنتجات : القطن والأرز والحرير وقصب السكر والملح والصابون وزيت السمسم والسجاد والسروج. ولما كانت حدود الروس قدامتدت حتى لاصقت الشاطىء الجنوبي لبحر قزوين فقد نشأ عن هذا الاتصال نشأط كبير في التبادل التجارى معهم . على أننا نجد تجارة المدينة قد تأثرت تأثراً كبيراً من جراء شق طريق ماوراء القوقاز، لأن جميع البضائع الواردة من قلب آسيا عن طريق خيوة وبخارى أصبح معظمها يرسل عن هذا الطريق . ومن ثم أخذت التجارة التي تمر بأستراباذ تقتصر شيتآ فشيئآ على منتجات فارس والروسيا . وتعتبر بلدة بندرجز أو كنارجز ( بالروسيـة Gias أو بريفال Pereval أي الممر ) فرضة أستراباذ ويبلغ عدد سكان هذه البلدة ١٢٠٠ نسمة ،

وهى تبعد عن أستراباذ بثلاثين ميلا ناحية الغرب وبميلين ونصف ميل جنوبى الخليج المعروف بنفس الاسم. وهذه الفرضة أهم الثغور الواقعة على الشاطىء الجنوبى لبحر قزوين وأكثرها صلاحية لاييواء السفن. وكانت مدينة آبسكون (انظر هذه المادة) فرضة مشتركة لجرجان وأستراباذ فى العصور الوسطى.

٧- إقليم أستراباذ: سمى باسم أهم المدن الواقعة فيه . وهو يشمل الجزء الواقع فى الركن الجنوبى الشرقى لبحر قزوين ، ويمتد من نهر قره صو فى الشرق أو بالآحرى فى الشمالى الشرق، ويسير فى محاذاة المنحدر الشمالى لسلسلة جبال البرس التى تفصله عرب إقليم خراسان ، وتمتد غرباً حتى منتصف خليج أستراباذ حيث يعتبر نهركلوكو الحد الفاصل بين هذا الاقلم واقلم مازندران .

مساحتها: أبلغ مساحة هذا الإقليم ١٩٣٥ ميلا مربعاً. وسكانه قليــــلون، وهم يبلغون حوالى ثمانين ألف نسمة باعتبار ١٤,٢ ٪ لكل ميل مربع . والأرض مغطاة بالغابات الكثيفة، ولكنها في الوقت نفسه كثيرة المستنقعات. وليس في هذا الا قليم أنهار كبيرة، وأهم غلاته الأرز وخشب البندق والصابون وزيت السمسم . وكانت تربية دودة القز وزيت السمسم . وكانت تربية دودة القز وجيع قراه تعيش في فاقة عدا كيز وبعض الأماكن المرتفعة إذ هي أحسن حالا . وهذا

الاقلم فقــــير وخلو من الصناعات. وإذا استثنينا العاصمة وفرضتها كيز التي هي مركز لتجارة القطن في فارس ، فالتجارة والصناعة فى هذا الاقلم قليلة الأهمية . وقد تخرب الآن السد العظيم الذي شـيده الشاه عباس الأول فى القرن السابع عشر. وتملا الرمال فى الصيف مجارى الأنهار فيستعملها الناس طرقا . وقد انقطعت غارات التركمان المخربة التي قاست البلاد منها كثيراً فى الماضى ، وذلك منذ امتد النفوذ الروسي إلى نهر أترك (حوالي ٣٨ ميلا شمال قره صو ) . وتنقسم أستراباذ إلى ستة مراكز . وبعض سكانها من الشيعة والبعض الآخر منأهل السنة، وبينهم كذلك عددكبير من الملا والعلويين . وتسكن قبيلة جودار بعض القرى ، وهي قبيــلة نشطة منتشرة في إقليمي أستراباذ ومازندران خاصة . ويحتقر الفرس هذه القبيالة ، وهي تشتغل بالزراعة ورعى المباشية وتربية دودة القز وتجفيف الفواكه . وأستراباذكذلك موطن الإسرة الحاكمة في فارس الآن وهي الأسرة القاجارية، وأصلها قبيلة بدوية تركانية نزحت إلى أستراياذ عند غزو تيمور لطبرستان، ومنها أغا محمدخان أول الملوك الذين يحكمون فارس الآن ٢٠

## المصادر

(۱) كتب عبد الرحمن الادربسى المتوفى عام ٤٠٥ ه ( ١٠١٤م ) تاريخا لمدينة استراباذ ذكره كثيرا ياقوت ، وقد فقد هذا التاريخ الآن . وانظر عن هذا الموضوع -Brockel



mann's Geogr. Mitteil., Erganzungs-K. Prell- (١٤) ه ص ٥٩ (٧٧ رقم ٢٧) Heft Fersien eine histor-Landschaft : berg ليسك ١٨٩١، ص ٢٧ – ٧٧ (١٥) J. Morier ندن A second journey through Persia J. B. (۱۲) ۳۷۸ - ۳۷۰ ، ۱۸۱۸ Travels and adventures in the: Fraser Persian provinces on the south bank of the Caspian Sea لندن ۱۸۲۹ ، ض م بعدها (۱۷) Aperçu géogr. ; Bode et statistique de la province d'Astrabad \A&A 'en Annales des Voyages = 1842 Zeitschr, d. Deutsch & Hantzsche (IA) (۱۹) م٢٦ ن مر٢٥ (١٩) Morgenl. Gesell. Reise der Kgl. Preuss.; H. Brugsch البسك Gesandsch, nach Persien تن Zenker (۲۰) غرا ، ۱۶۰ (۱۸۹۳ Zeitschr. d. Deutsch. Mor- & Melgunof ۲٤٠ - ۲۳٤ م ، ۲۱ ج genl. Gesell Das südl. Ujer des : G. Melgunf (Y1) ه ، ۱۸۶۸ لیبسك ، Kaspischen Mekrs ١٤٥–١٤٥ وفي مواضع أخرى وانظرالفهرس Mission scientif. ; de Morgan ( YY ) - ۸۲ س ۱ > en Perse, étude géogr ۱۱۲ وقد زار de Morgan مدینــة استرایاذ Zeitschr. für & F. Sarr (YT) 119. 16 Erdkunde ، برلين ۱۸۶۲ ، ص ۱۰۹، ۱۰۹ Report; H. L. Rabino (71) 111 on the trade and general condition of 6 ) > Gesch. der arub. Litter : mann ص ۱۳۸ و Die hist u. geogr. : Heer Quellen in Yakut's geogr. Wörterb ١٨٩٨ . ص ٤٠ (٢) المكتبة الجغــرافية ، طبعة دى غوى . في مواضع مختلفة (٣) ياقوت : Le Strange (٤) ٢٤٢ ص المعجم ، ج The lands of the eastern Caliphate کبردج ۱۹۰۵ ، ص ۳۷۹ ، ۳۷۹ (۵) Auszüge aus muhammedan. : Dorn Schriftstellern سانت بطرسرج ۱۸٤۸ ، ص ۹ ، ۸۲ ( ۲ ) المؤلف نفسه : Cospia Abhandl. d.r russ. Akad. d. Wiss. = ) . Mém. ، رقم ۱ . سانت بطرسبرج ، ١٨٧٥ ) في مواضع مختلفة ( انظر الفهرس ) ه خاصة ص ۷۶ م ۲۲۹ ، ۲۲۹ م ۹۱ A. D. (۷) Hekaiompylos Sitzungsber: Mordtmann ارص ۱۸۶۹ · d. Bayr. Akad. d. Wiss = Eranische: Spiegel ( A ) 077 - 078 ۱۸۷۱ میسك ۱۸۷۱ ، ایبسك ۱۸۷۱ ص Sitzungsber & Tomaschek (٩) ٦٨ ۱۰۲ ج ۱۸۸۳ d. Wiener Akad Erd- : K. Ritter (1.) 770 - 778 E. (11) 077 - 01 \$ . V = kunde • 4 > Nouv. géogr. univers : Reclus ۱۸۸٤ ، ص ۲۳، ۲۳۱ ، ۲۳۷ (۱۲) Nouv. Diction : Vivien de Saint-Mortin de géogr. univers ؛ باریس ۱۸۷۹ ، ج ۱ Die: Stolze-Andreas (۱۳) ۲٤١ ص Peter ) Handelsverkültnisse Persiens

the city and province of Astrabad (Diplomatic and consular Reports, No. 4381 Annual series 1909)

[ Streck ]

« أستراخان » اسم ولاية روسية واسم قصبتها أيضاً ، وتسمى في الحقيقة الحاج طرخًان . أسس المغل هذه المدينة فما جاور مدينة إتل ببلاد الخزر . وقد ذكر الرحالة الأوربيون والمسلبون هذه المدينة منذالنصف الأول من القرن الثامن الهجري (الرابع عشر الميلادي). ويقول ابن بطوطة إن وليا حاجا منمكة أقام في هذا المكان فأعنى البلد منجميع الضرائب وسمى لذلك باسم استراخان (١). ويظهر أن السكة لم تضرب فى استراخان إلا منذ عام ۷۸۲ هـ ( ۱۳۸۰ م ) . ودمر تيمور هذه المدينة في شتاء عام ١٣٩٥ - ١٣٩٦ م ثم انتعشت ثانية فى القرن الخامس عشر الميلادي. وربماكان بعض السبب في انتعاشها اضمحلال القصبة القديمة «سراى » في ذلك الوقت . وبعد زوال سلطان « القيلة الذهبية » قام فی اســــتراخان بیت حاکم جدید ظل إلی أواسط القرن التالى . وفي عام ١٥٥٤ م بسط الروس سلطانهم على استراخان وولوا عليها خان درويشعلى بشرط أن يكون خاضعاً لهم ،

ثم ضموها إليهم فى عام ١٥٥٦ م . وفى عام ١٥٦٩ ظهر جيش تركى أمام استراخان ولكنه أكره على الارتداد . وفى عام ١٥٨٩ أقيمت قلعة روسية بجانب المدينة التترية . ومنذ ذلك الحين أصبحت استراخان تحت حكم الروس، وكان لوقوعها على مصب نهر الفولجا الفضل فى ازدهارها وازدياد تجارتها وصناعتها شيئاً ، حتى أصبحت على مر الزمن مدينة فشيئاً ، حتى أصبحت على مر الزمن مدينة كبيرة يبلغ عدد سكانها ١١٣ ألف نسمة مى العتلام المحتلام المحت

« استسقاء » : صلاة لطلب المطرعند طول انقطاعه . وقد فسرت كتب الشريعة الأحوال التي ينص فيها الحديث على وجوب صلاة الاستسقاء ، والاحوال الاخرى التي تكون فيها تلك الصلاة اختيارية (١) . كما أنها فصلت القول في الشعائر الخاصة التي يجب مراعاتها في تلك الصلاة . وتتضمن هذه الشعائر : ١ — صلاة ركعتين في الصباح خارج المدينة (٢) ٢ — على المسلم أن يرتدى ملابسه المدينة (٢) ٢ — على المسلم أن يرتدى ملابسه

<sup>(</sup>۱) طرخان بالنركية الهديمة لفب يعطى للشخص الذى يعفى من الفرائب لقداسته أو مكافأت له على عمل من الأعمال التي أداها للحكومة . واستراخان نطق روسى للحاج طرخان .

<sup>(</sup>۱) لم بفل أحد من المسلمين بأن مملاة الاستسقاء تكون واجبة فى بعض الأحوال . ولا يوجد أى حديث يدل على وجوبها ، بل الفتى العلماء كابهم عى أنها سنة فقط .

<sup>(</sup>٢) ولم يقل أحد أيضا بألهب تكون في الصباح ، بل هي تكون في كل وقت من الأوفات ، إلا في الأوقات التي تكره فيها الصادة ، وهي : عند طلوع الشمس وعند غروبها وعند قيام قائم الظهيرة . أي توسيط الشمس في كند السهاء .

المعتادة دون تجمل أو تأنق ٣ - يتبع الصلاة خطبتان، في الأولى منهما يحول الرداء (وهذا من الشعائر التي يقصد بها إلى إحداث تغير في الطقس) . (١) ٤ - والدعاء الذي يتبع الصلاة يلتمس به نزول المطره - ويجوز الاستغفار بدلا من التكبير [ الذي يكون في خطبة العيدين] . ويجب أن تكمل هذه الصلاة بطائفة من الأعمال الصالحة كالصوم والصدقة (١). ويقر الاسلام صلاة الكتابيين ويقر الاسلام صلاة الكتابيين ويوصى بها أيضاً (١).

والطقوس والشعائر التي يستنزل بها المطر قديمـة كقدم الاإنسان ذاته ، وهي تختلف باختلاف المعتقدات الدينية ، وتختلفكذلك

(۱) ليس في صلاة الاستسقاء إلا خطبة واحدة ، فبعض العلماء اختار أن تكون قبل الصلاة ، وبعضهم اختار أن تكون قبل الصلاة ، وبعضهم الأحاديث . وبعضهم أجاز الأمرين وترك للامام الخيار وأما تحويل الرداء قان الحكمة فيه التفاؤل بتحويل الحال عما هي عليه ، ويعضهم جعله تعبداً فقط أمر الله به رسوله صلى الله عليه وسلم . وفيه على كل حال نوع من الحشوع والضراعة الى الله تعالى .

(٢) وهذا أيضاً سنة وليس بواجب .

(٣) لا يقر الاسلام شيئا من هذا ولا يوصى به . قل الامام النووى فى المجموع : « وبكره اخراج السكفار للاستسقاء ، لأنهم أعداء الله ، فلا يجوز أن أن ينوسل بهم اليه ، فان حضروا و يميزوا لم يمنعوا ، لأنهم جاءوا فى طلب الرزق » . وقال الامام ابن حزم فى الحيلى: « ولا يمنع اليهود ولا المجوس ولا النصارى من الخروج الى الاستسقاء للدعاء فقط . ولا يباح لهم خراج ناقوس ولا شى، يخالف دين الاسلام » .

فى الجماعات المختلفة التي تدين بدين واحد كما بينت ذلك في Quelques rites pour obtenir la pluie en temps de sécheresse chez les Recueil de 3 musulmans maghribins mémoires et de Textes publié en l'honneur du XIVe Congrès des Orientalistes, par les professeurs de l'École supérieure des الجزائر ۱۹۰۵ Lettres et de Médersas ص ٤٩ ــ ٩٨) . وتختلف الطقوس والشعائر في البلاد الاسلامية . وهي جميعاً ـــحتى ما ورد منها في السنة\_متشبعة بالسحر والروحانيات. وبمكن جمعها في عدة معان : الاعتقاد في كرامات الأولياء ، والآلام الجسدية والمعنوية التي يفرضها المؤمنون على أنفسهم ، والصيغ والأغانى والتراتيـل والشعائر المتصلة بنوع من التقديس للمطر، وتسمى في اللغة البربرية « غنجة » أو ما يشابهها ، ثم تقديم الضحايا والقرابين ، والإتيان بأفعال رمزية يقصد التقرب سها إلى الله (١).

ولبس في شمسائر هذه الصلاة عيىء من الاغاني

<sup>(</sup>۱) هذا كلامغريب، وما كما نظن أن رجالا يزتمون لأنفسهم صفة العلم التي نتي الانسان من أدران العصبية يفترون على الاسلام هذه الأقاويل، قابس في شعبائر صلاة الاستسقاء التي وردت في الأحادبث والتي قال بها أثمة الاسلام شيء من السحر أو مما يمت اليه بأية صلة وأنما هي عبادة شرعها الله سبحانه المباده المؤمنين: يتضرعون اليه فيها عند الشدة، ويخرجون الى ربهم متبذاين خاشعين يسألون من فضله ويرجون رحمته متبذاين خاشعين يسألون من فضله ويرجون رحمته وهذه عاطفة طبيعية في كل نفس انسانية ، بل تراها في الحيوان أيضا .

وفي المقال الذي أشرنا إلىه تجد زيادة على المصادر المفيدة إشارات إلى الطقوس الشبهة بصلاة الاستسقاء في السلاد غير الاسلامية . وتجد في هذا المقال أيضاً أن هذه الطقوس في بلاد المغرب يغلب عليهـا صبغة الأعياد الزراعية ، وأنها تحدث في وقت معين من العام لا في جميع الفصول ؟

المصادر

Rev. de l'hist des 3 Goldziher (1) ۲۲۹ - ۲۲٦ ، ۱۹۰0 ، ۵۲ = · Rel (٢) المؤلف نفسه في Oriental. Studien Th :۳۱۲-۳۰۸ من ۱۶، Nöldeke gewidmet وفي Der Islam ج ٦ ص ٢٠٤ (٣) Aus dem Leben der Arub-: Narbeshuber ۱۹۰۷ لیبسك، ischen Bevolkerung in Sfox : A. J. Wensinck (٤) ٢٩ - ٢٦ ص لدن Mohammed en de Joden te Medina

والمراتيل . وايس الا الصلاة والدعاء — مم تحويل الرداء عنده — والاستغفار والخشوع . ويظهر أن الكاتب تأثر عا في بعض الأديان الأخرى من الأعاني والترانيل . ولوسمحنا لأقلامنا أن نتعرض لشعائرالأديان الأخرى - كما فعل كاتب هذا المقال - الأظهر نا الفرق بين الاسلام وبين غيره في هذا المعيى. ومن الفريب حداً اشارة هذا الكانب الى الضحايا والقرابين في الاستسفاء فوأهر لانعرفه ولايقول به أحد من المسلمين مصادر أخرى:

(١) المحلى لابن حزم جـ ٥ ص ٩٣ — ٩٤ (٢) المجموع للنووي جه ص٦٣ - ٦٨ (٣) نيل الأوطار الشوكاني ج ٤ ص ٢٦ --- ٤٣ .

اممد نحد شاکد

۱۹۰۸ ، ص ۱۶۰ و ما بعدها (۵) Juynboll: (٦) ٩٣٠٠ Handb. des Islam Gesetzes Etude sur le Dialecte des : Biarnay Bettioua ، الجزائر ۱۹۱۱ ، ص ۲٤۳-۲۶۳ Doutté Magie et Religion dans (V) l'Afrique du Nord ، الجزائر ١٩٠٩ ، ص · OAA - OAY

[ Alfred Bel ] الفرد بل

« استصحاب » : طلب الصه

( أى بشي. معروف مؤكد ) . وهو اسم طريقة تقرر بعض القواعد العصيه على أساس الجدل والنقاش شاع استعالها عند الشافعية بنوع خاص ، كما استعملها الأحناف قليلاأ يضاً. ومعنى قولنا طلب الصحبة هو محاولة ربط حالات متأخرة محالات سابقة علمها ، وهذا على أساس افتراض أن أحكام الفقه التي تطبق في حالات معينة تظل صالحة للتطبيق ما دام أنهلم يثبت تغيرهذه الحالات. فمثلا لوطالت غيبة إنسان ولم تعلم حياته ولا موته فان الاستصحاب يجعل لجميع الأحكام قوتهاكما لوكان الشخص حياً . ولا يعترف الأحناف بالاستصحاب إلا في حالة الحق المكتسب. أما الشافعية فقولون بالاستصحاب حتى عند ما يتعلق الأمر بحقوق جديدة. فالغائب مثلا لابجعله الأحناف وارثأ شرعياً لميراث حل في غيبته ، أما الشافعية فيقو لون بحقه في الميراث لأنهم يرون أن هذا الغائب يستطيع فى غيبته

## THE PRINCIPLE THOUGHT

الحصول على حقوق جديدة (١) م؟ المصــــادر

Das Princip des : Goldziher (1)

Istishab in der Muhammedan GesetzWien. Zeitschr. f. d. i wissenschaft

— YYA o (1 > Kunde d. Morgenl
. YYT

[ Th. W. Juynboll جوينبل

« استصلاح » اعتبار أن أمراً من الأمور فيه صلاح للعامة (انظر استحسان).

« استفهام » من فهم ، ومعناه السؤال أو طلب بيان شيء . وهو فى النحو العربى اصطلاح يدل على السئرال . والجلة الاستفهامية تكون اسميه أو فعلية ، وهى خاضعة لقواعد الصرف العادية . و يمكن أن يُدرَ ل على الاستفهام

(۱) إطلاق القول بان الاستصحاب حجـة عد الشافية غير موافق المعروف. قان الاستصحاب حجة عند الأمام مالك والامام احمد وعند بعض علماء الشافية مثل المزر والصيرف وإمام الحرمين والفزالي وغيرهم. وابعض علماء الحفية تفصيل طويل في الاخذ بعض صوره وعدم الاحتجاج بالبعض الآخر.

#### احر محمد شا کر

المصادر: شرح أصول البزدوى صبع الاستانة سنة ١٠٩٧ ( ج ٣ ص ١٠٩٧ – ١١٠٣) وفصول البدائم للمنارى ( ج ٢ ص ٣٨٨ – ٣٨٩) والتاويح المعد الدين الفارانى ( ج ٢ ص ٢٠١ – ٣٠١) والرويا والسقيح للقرانى ( ص ١٠٩ ) وشرح العضد على ابن الحاجب ( ج ٢ ص ٢٨٤ ) والمدخل المبد القادر بدران ( ص ٢٨٤ – ٢٨٢ ) والمدخل المبد القادر بدران ( ص ٢٨٣ – ٢٨٢ ) .

بنغم الصوت فقط ولكن الغالب استعمال حرف الاستفهام مثل الهمزة وهل وأم الخ. أو ضمير أو ظرف استفهاى ، مثل من وما وكيف الخ.

#### المسادر

(۱) کتاب سیبویه (طبعة درنبرج) ج۲۱ ص ۲۹ بس ۲۱ و ص ۲۱ س ۱۱ و ما بعدها ص ۲۹ بس ۲۱ و ص ۱۱ س ۱۱ و ما بعدها و ص ۲۲۰۰ س۲۲ و ص ۲۲۰۰ و ص ۲۲۰۰ س۲۰ و غیرها من المواضع . (۲) ابن یعیش (طبعة اعلا : کلد أعلا : کلد أعلا ، من المواضع . ۸ کاران من ۱۲۰۱ س ۲۰۱ و ۲۲۲ و ۲۲۲ س ۲۰۱ س ۲۲۰ س ۲۰۱ و ۲۲۲ س ۲۰۱ س ۲۲۰ س ۲۰۱ س ۲۰۰ س ۲۰

[Robert Stevenson روبرت ستيفنسن

« أستقبال »: لفظ يدل في علم الفلك على مقابلة القمر للشمس ، والمقابلة هي موضح كل منهما بالنسبة للآخر عند ما تختلف خطوط طولهما عن ١٨٠ درجة ، و تنطبق تلك الحالة عليهما تمسام الانطباق إذا انخسف القمر . وتستعمل أحياناً لأداء هذا المعنى كلمة المقابلة ، غير أن المشتغلين بالتنجيم يحتفظون بهذه الكلمة في غالب الاحيان للدلالة على المقابلة الكلمة في غالب الاحيان للدلالة على المقابلة

بين سيارين. والاجتماع ضدالاستقبال، ومعناه موقع كل من الشمس والقمر عند ما يكونان على خط طول واحدكما هو الحال في كسوف الشمس. وفي علم التنجيم اصطلاحات أخرى كالمقسارنة والاقتران والقران للدلالة على اجتماع السيارات بعضها ببعض أو اجتماعها بين الشمس والقمر.

وإلىجانب الاستقبال والاجتماع الآنفين يتضمن علم التنجيم أوضاعا أخرى هي التسديس والتربيع والتثليث، وذلك إذا كان البعد بين سيارين يبلغ ٦٠ أو ٩٠ أو ١٢٠ درجة على التوالى ٢٠

#### المصادر

(۱) البتانی ، طبعة نللینو ، ج ۲ ، ص ۳٤۹ ، Dictionary of Technical terms (۲) ، طبعة شبر نجر و آخرین ، فی مادة استقبال و اجتماع وقران (۳) مفاتیح العلوم ، طبعة فان فلوتن . ص ۲۳۲ .

# [H. Suter ]

« استنجاء»: لفظ يدل على التطهر. وقد فصلت القول فيه كتب الفقه فى باب الطهارة. والاستنجاء فرض على كل مسلم بعد قضاء الحاجة، ولكنه عند أبى حنيفة عمل مندوب إليه. ويجوز للسلم إرجاء الاستنجاء إلى أن يستعد لأداء الصلاة أو إلى أن يصبح التطهر أمراً لا مفر منه لاى سبب من الاسباب ى

# المصادر

(۱) الدمشتى : رحمة الآمة فى اختلاف الآئمة <sup>،</sup> طبعة بولاق عام ۱۳۰۰ ، ص ۷ (۲) A. J. Wensinok ، ج ۱ ، ص ۱۰۱ وما بعدها

[Th. W. juynboll [ -- ]

م استنشاق » إدخال الماه في الأنف. وهو عند أكثر الفقهاء سنة من سنن الغسل ( انظر هذه المادة ) والوضوء أيضاً ( أي الطهارة الكبرى والطهارة الصغرى ) ولكنه من الفرائض عند ابن حنبل ؟ المصدادر

(۱) الدمشق: رحمة الأمة في اختلاف الأثمة ، بولاق، ١٣٠٠، ص ٨ (٢) الخوارزمي مفاتيح العلوم، طبعة فان فلوتن . ص ١٠ . س ٢٠ .

[ Th. W. juynboll. جويانبل

# « إسحاق » واسمه فى التوراة إيساك .

(۱) جاء فى القطعة المترجة اسحاق واسمه فى التوراة (ايساك) وهو علط دعا اليه أن الأوربين ايس فى المتهم (حاء) وترجمت هكذا - وهى فى الأصل العبرى (يصحق) واللغه المبرية اس في فيها ضاد فهم يبدلون الضاد المجمة صادا مهملة كما فى قولهم (أرص) فى (أرض) وبعضهم ينطقها (آرس) ومعلوم أن العافى والسكاف قربيا المخرج - وذاك أن أمه أسمه يصحنى لأنها عالت (قد صنع الله لى ضحكاكل من يسمع بنسحك لى) ف ٧ - ١٦ تسكوين - وانس العبرى هكذا اوتوم. سارا صحوق عسالى الهوهم كل العبرى هكذا اوتوم. سارا صحوق عسالى الهوهم كل هشريبتع يصحق لى) ونرجها: وقالت سارا ضحكا على المرب كل سامم بضحك لى .

ذكر التلبود أن مولده Rash hash-shana، مس ۱۱) كان فى عيد الفصح . أما رواية المسلمين فتذهب إلى أنه ولد فى ليلة عاشوراء (الثعلمي ص ٦٠ والكسائي ص ١٥٠) وأن الله وعد به إبراهيم قبـل ولادته بعام (وتجد هذه الرواية كذلك فى الاصحاح الخامس والاربعين من سفر التكوين) . وكان إبراهيم لا يأكل من سفر التكوين) . وكان إبراهيم لا يأكل إذا شاركه فى طعامه الفقراء والمساكين . وحبس الضيف عنه خمسة عشر يوماً كما قال الكسائي الثعلمي (ص ٤٨) أو ثلاثة أيام كما قال الكسائي

 (۲) أما رواية المسلمين فتذهب الى أنه ولد ليلة هاشوراء --- أقول إن هذا كله تخرص ولا يوجد بايدى أحد بمن ذهب إلى ذلك سند يعول عليه .

(٣) وتجد هذه الرواية كذلك فى الاصحاح الحامس
 والأربعين من سفرالتكوين . أقول إن الاصحاح المذكور
 ليس فيه شىء من ذلك وإنما ذكر الوعد لها بالولادة
 قبل حصول ذلك بعام فى ص ١٨ تسكوين .

(٤) وقالوا لا نأكل طعاما إلا بثمن قال فان لهذا ثمنا هوان تذكروا اسم الله تعالى علىأوله وتحمدوه على آخره (الثعلمي نفس المصدر) سفر التكوين ، الاصحاح أربعة وخمسون .

أقول إذا كان النعلي ذكر ذلك فى هذا الموضع فقد أخطأ لأن سفر التكوين لم يذكر ذلك بل ذكر أنهم لم يأكلوا . أنهم أكلوا . وأما الفرآن فقد ذكر أنهم لم يأكلوا . وسفر التكوين ليس فيه اصحاح رابع وخمسون بل كاه خمسون اصحاحا فقط .

نعم قد قرأن فی کتاب من کتب الأدب العبری حکایة ابراهیم معشبیخهرمضافه ابراهیم و أصعمه تممالب مه أن محمدالله فأنى وقال لا أعرف الله وأنا أحمد الحلى الذى فى بیتى فائهره ابراهیم وطرده ثم ندم على ذلك لأن الرجل له مائة سنة يأكل خبرالله و يعبد غيره والله لميفطع عنه رزقه ولم يطرده أفأطرده لأكلة و احدة أكلها من عندى — ولم يكن ذلك فى شأن الملائكة .

(ص١٤٦) . ثم جاءه ثلاثة أغراب فجاء لهم بعجل حنيذ وقربه إليهم فأمسكوا أيديهم عنه ( انظر سورة هود ، الآية الثالثة والسبعين ) وقالوا لا نأكل طعاماً إلا بثمن . قال فان لهذا ثمناً : هو أن تذكروا اسم الله تعالى على أوله وتحمدوه على آخره (الثعلبي، نفس المصدر سفرالتكوين ، الاصحاح ٤٥) فبشروه بإسحاق. وضحكت سارة لأنها كانت بنت تسعين وإبراهيم ابن مائة وعشرينسنة . فقال إبراهيم هو لله إذن ذبيح [يرجح أن هذا التصوير أصله فى رواية المدرش (سفرالتكوين، الاصحاح ٥٥، Tanchuma ، التكوين ، الاصحاح ٤٠)] ولما بلغ إسحاق السابعة من عمره ذهب إلى السعى. وأَمر إبراهم فى منامه بأن يقــدم قرباناً إلى الله. فلما أصبُّح ذبح عجلاو فرق لحمه على الفقراء. وسمع فى الليل صوتا يقول إن الله يريد أن تذبح ابنك . فانتبه من نومه مذعوراً و « قال يابني إنى أرى في المنام أني أذبحك ، (الآية

(ه) وأمر ابراهيم في منامه بأن يقدم قرباناإلى الله الخ . هذه الرواية لا توجد في القرآن ولا في التوزاة بل الذي فيها أن الله امتحنه فقال ياابراهيم . فقال هانذا . فقال خذ ابك وحيدك الذي تحبه اسحق واذهب به الى أرض الموريا واصعده هناك محرقة على أحد الجبال الذي أقول لك الخ .

وأما الفرآن فقد جاء فيه - وبشرناه بغلام حليم فلما بلع معه السعى قال يابنى إلى أرى فى المنام أنىأذبحك فانظر ماذا ترى الخ فلم تكن هناك رؤيا بعد رؤيا .

 (٦) ولما كان الفرآن لا يصرح في الآيات التي ذكرناها باسم الذبيح الخ الح .

أقول إن التوراة والقرآن متضافران على أن الذبيح إنما هو اسماعيل لا اسحق

الأولى بعــد المائة من سـورة الصافات) «قال يا أبت افعل ما تؤمر ستجدني إن شاء الله من الصابرين ، (الآية الثانية بعد المائة) . فأخذ حبلا ومدية وانطلق به إلى الجبل وقال إسحاق يا أبت اشــدد رباطي حتى لا أضطرب. واكفف عني ثيابك حتى لاينتضح عليها دي، وتراه أمى فتحزن ، ولا تنظر إلى وجهى وأنت تذبحني حتى لا تدركك رقة (الكسائي والثعلبي المذكورين . وهما يتفقان في روايتهما مع سفر التكوير. ، الاصحاح ٥٠ ، انظر أيضاً Wayyera and Pirke Sefer hayyashar de R E I. 31 ) . يا أبت عوضك الله عني خيراً . وإن رأيت أن ترد قيصي إلى أمي فافعل . عسى أن يكون أسلى لها عنى . ولا تنظر إلىأولاد من سنيحتى لا تحزن. ووضع إبراهيمالسكين علىقفاه ولكنها انقلبت ثلاث

فمس عبارة التوراة ( خذ ابنك وحيدك الذي تعبه اسحق) والناظر في هذا الكلام يجده متناقضا لايستقيم الامحذف لفظ اسحق التيحشرت في الكلام حشرا فان الولد الذى أمر ابراهيم بذبحه وصف بأنه وحيده وما كان اسحق وحيدا لأبراهيم في يوم من أيام حياته بل الذى أتىعليه وقت كان فيه وحيدا لابراهيم هواسماعيل وحده . ولا شك عندي في أن اليهود حشروا افظ اسحتى دون أن يننيهوا الى أن محذفوا كلمة (وحيدك) وقد جاء لفظ وحيــدك بدون لفظ اسحق في ف ١٦ من ص ۲۲ تکوین و نص عبارته ( آنی من أجل أنك فعات هذا الأمر ولم تمسك ابنك وحيدك) وغرض اليهود من ذلك أن يثبتوا أن أباهم اسحق هو الذي جاد بحياتة ليكون قربانا لله ولم يمانع وهو فى سن الحداثة وميعة الصبا وأنه هو الذي يتبارك به جميع أمم الأرض مم أن الحقيقة أن الذبيح والعهد كان باسماعيل وقد صر -سندا في أنجيل برنابا .

مرات. ونودى إبراهيم «قد صدقت الرؤيا» (الآية الخامسة بعد المائة من سورة الصافات). ورأى إبراهيم كبشاً قيل إنه خرج من الجنة وقيل إنه الكبش الذى قربه هابيل وذبحه قربانا إلى الله (Aboth) و 23 Pirke de R E L 32 و ماع بين الناس أن إسحاق كان والكسائى). وشاع بين الناس أن إسحاق كان لقيطا تبناه إبراهيم ، فحلق الله إسحاق على شكل إبراهيم حتى كان كل منهما يشبه الآخر تمام الشبه ، ولكن إبراهيم كان أشيب (18 كيسائي سامراتكوين ، الاصحاح ٥٠ ، الكيسائي سامرا)

أما القرآن فالعالم بأسلوبه المتأمل فى نسقه لابجد شكا فى أن الذبيح انما هو اسمساعيل — اسمعوا ما جاء فى سورة الصافات :

وقال أنى ذاهب إلى ربى سيهدين ٩٩ رب هب لى من الصالحين ١٠٠ فبصرناه يغلام حليم ١٠١ فلما يلغ معه السعى قال يابني انى أرى في المنام انى أذبحك فانظر ماذا تري قال ياأبت افعل ما تؤمر ستجدني إن شاء الله من الصابرين ١٠٢ فلما أسلما وتله للجبين ١٠٣ وناديناه ان ياابراهيم ١٠٤ قد صدقت الرؤيا إناكذلك نجزى المحسنين ١٠٥ ان هذا لهو البلاء المبين ١٠٦ وفديناه بذبح عظيم ١٠٧وتركنا عليه فىالآخرين ١٠٨ سلام على ابراهيم ١٠٩كذلك مجزى المحسنين ١١٠ إنه منعبادنا المؤمنين ١١١ وهنا ثمت قصة الغلام الحليم الذي كان الذبيح ثم ابتدأت قصة غلام آخر لا برهيم هو اسحق فقال : وبشرناه باسحاق نبيا من الصالحين ١١٢ وباركنا عليه وعلى اسحق ومن ذربتهما محسن وظالم لنفسه مبين ١١٣ ولا شك عندى في أن الضمير في قوله وباركنا عليه يعود على الغلام الحليم الذي كات ذبيحا ولا يمكن أن يعود الى ابراهيم لأن البركة على ابراهيم بركة على اسحق فيكون ذكر اسحق عيثا لا ترضاه أرباب العربية وكذلك يأباه قوله ومن ذريتهما فان ذربة ابراهيم يغنى عن التعرض لذرية اسحق إذ ذرية اسحق هم ذرية ابراهيم بلا شك .

عبد الوهاب المبار

ولما كان القرآن لا يصرح باسم الذبيح في الآيات التي ذكرناها فقد نسب كثير من علماء المسلمين قصة الذبح إلى إسماعيل (الزمخشري والبيضاوي: الطبري ج1، ص ٨٨؛ الثعلمي ص ٥٥ – ابن الأثير، ج1، ص ١٥، الثعلمي ص ٥٥ – ١٠ الكسائي ص ١٥٠) . ولكن يمكن أن يقال – كما يقرر الثعالمي – إن الصحابة والتابعين من عمر بن الخطاب إلى كعب الأحبار وكذلك أقدم الروايات لم تختلف عن رواية التوراة في هذا الموضوع مى

المصادر

(۲) الزنخشری ، ۱ ، ص ۲۲۲ (۲) الثعلبی ؛ البیضاوی ، ج ۱ ، ص ۲۲۳ (۳) الثعلبی ؛ البیضاوی ، ج ۱ ، ص ۲۲۳ (۳) الثعلبی ، قصص الأنبیاء ، قصص الأنبیاء ، قصص الأنبیاء ، قصص الأنبیاء ، ص ۱۳۱ – ۱٤ (۵) الطبری ، طبعة لیدن ، ج ۱ ، ص ۱۲۸ – ۲۹۲ (۱) ابن الآثیر ج ۱ ، ص ۲۹۲ (۱) ابن الآثیر ج ۱ ، ص ۲۹۲ (۲) ابن الآثیر ج ۱ ، ص ۲۹۲ (۲) ابن الآثیر ج ۱ ، ص ۱۲ – ۱۹۱۲ in der arab. Legende نیویورك ، ج ۱ ، ص ۱۸ ، مادة إیساك .

[ J. Eisenberg أيزنبرج

«إسحاق» بن حنين بن إسحاق العبادى، أبو يعقوب، ولد حنين بن إسحاق (انظر هذه المادة): طبيب وفيلسوف اشتهر بصفة خاصة بنقل المؤلفات اليونانية إلى اللغة العربيـــة وخاصة كتب الفلسفة والرياضيات . كان مقربا من الخليفتين المعتمد والمعتضد ومن

القاسم بن عبيد الله وزير المعتضد . توفى فى بغداد فى ربيع الثانى عام ٢٩٨ أو ٢٩٩ (نو فمبر عام ٩١٠ أو ٩١١) ونذكر من بين المؤلفات الهامة التى نقلها إلى اللغة العربية ما يأتى :

أصول الهندسة لأقليدس، وأصلحه فيها بعد ثابت ن قره . وكتاب المعطيات الأقليدس كذلك ، وكتاب الجسطى لبطليموس وقد أصلحه أيضاً ثابت ىن قره ، وكتاب الكرة والاسطوانة لأرشميدس، وكتاب الأشكال الكرية لمنالاوس، وكتاب سو فسطس لأفلاطون مع شرح أولمبيودور Olympiodore . ونقل إسحاق من كتب أرسطو: المقولات، الجدل، العبارة أو التفسير ، الخطابة ، السماء والعالم ، الكون والفساد وجزء من كتاب ما بعــــد الطبيعة . وقد نشر J. Th. Zenker. بعض هذه Aristolelis Categoriae : التراجم بعنو ان cum versione arabica Isaaci Honeini et varüs lectionibus textus graeci e versione arab. ductis (لبسك ١٨٤٦). ولانستطيع هنا أن نبين أى هذه الكتب نقل عن السريانية وأيها نقل مباشرة عن اليونانية بل نحيل ذلك إلى المصادر المذكورة في نهاية المقال. ولسنا نعرف كذلك على وجه التحقيق إذا كان بعض هذه التراجم قام بها إسحاق أو أبوه حنين ٥ المصادر

(۱) الفهرست ، طبعة مولر ، ص ۲۸۵ ، ۲۹۸ (۲) ابن خلكان ، طبعة القاهرة ۱۳۱۵، ج ۱ ، ص ۳۳ ، وترجمة ده سلان ، ج ۱ ، ص ۱۸۷ (۳) ابن أبي أصيبعة ، طبعة مولر ، ج ۱ ،

# THE PRINCE HAZ TO BUT THE FOR QURANIC THE UGH.

H. Suter

« أُسَد » عرف الماميون الأسد منــذ القدم، وشغلخيال الأعراب وشعراء الجاهلية بصفة خاصة . وليس هناك شك في أن عدد الأسد أخذ في النقصان في ملاد العرب منذ ذلك العبد ، لأن المآسد التي ورد ذكر ها في كتب العرب كانت قليلة ، وكان الناس مابون أُسُد الشرى وخفية . وعلى الرغم من ندرة الأسد فان أقدم المصنفات تظهرنا على دراية تامة بصفاته . ويعتبر العنق الغليظ ـــ لا المعركفة ــ رمزاً للقوة والعظمة . وتنفسه الكريه وخفـــة حركاته وزئيره المخيف وجرأته وشراهته ،كلها صفات تتردد كثيراً فى كتب العرب . ولم يفت العرب ملاحظة جبنه في بعض الأحيان ومكره و....يره أثناء المطر ، وشبهوا رجل الحرب الشجاع بالأسد مذ عرف الشعر العربي . وتبدو الرماح العديدة التي يخوض بها البدو غمار الحرب في نظر

الشعراء كالغابة يسكنها الأ'سند. وكما وجد الاسد مكاناً لاسمه بين البروج كذلك نجد قبيلة عربية بأسرها تفخر باسمها بني أسد.

ومع أنعدد الأسد أخذ في النقصان منذ الاسلام إلا أننا نجد عوضاً عن ذلك أنواعاً مختلفة جديدة في بلاد النوبة والسودان وشهالي إفريقية وأرض الجزيرة وفارس والهند، وبالرغم من ذلك فان معرفة العرب العلبية لهذا الحيوان ظلت ضئيلة إلى حد عجيب فالدميري نفسه قلما يذكر لنا صفة لا وجود لما في الشعر والقصص مثل قوله إن الاسد لما كل إلا فريسته ولا يشرب ماء ولغ الكلب فيه، وإن اللبوة لا تضع أكثر من شبلين الخ... ونجد في الاساطير القديمة أصول الفوائد الطبية والسحرية التي تنسب لاجزاء الاسد المختلفة كالجلد والشحم والشعر والاسنان وغيرها، كما أن أسهاءه العديدة في الله العربية،

الصفات البارزة لهذا الحيوان. ولم يكن صيد الآسد عند العرب رياضة وفروسية، لأنهم كانوا يعدون له حفرة يربطون عليها جدياً يخدعونه به. ولا وجود الآن للاسد فى الشام و فلسطين، وقلما كان يرى على أو الحي الفرات منذ منتصف القرن الماضى. ولا يزال فى الهين من بلاد العرب مأسدة ولا يزال فى الهين من بلاد العرب مأسدة (Travels in Arabia Deserta: Doughty)

التي يقول البعض إن عددها ٥٠٠ والبعض

الآخر إنها ملغت الألف، لا تصور الأسد

تضويراً كاملا ، ولكنها مترادفات تدلنا على



ج ١٠ ص ٤٥٩) . كما أنه لا يكثر كما كان قبلا فى تونس والجزائر ومراكش وواحات فزان والحبشة . وقد طردته حركة العمران إلى الفابات الجنوبية . ونوع الآساد الموجودة فى الحبشة والسودان والسنغال ، التى تمتاز بمعرّفة قصيرة لا تربو على خمس بوصات سمراء اللون ضاربة إلى الصفرة دائماً ولا تكون سوداء بحال ، أقرب إلى الآساد التى ورد ذكرها فى الشعر العربى .

ويدل الاسدفي علم الهيئة على برج الاسد Regulus وعلى الاخص نجم قاب الاسد Leonis (» كما يدل في الكيمياء على الذهب ؟

المصيادر

(۱) الدميرى ، ج۱ ، ص ۳ و ما بعدها (۲) القزوينى ؛ طبعة فستنفلد ، ج۱ ؛ ص (۲) (۳) القزوينى ؛ طبعة فستنفلد ، ج۱ ؛ ص (۳) ۳۸ و ۰ القزوينى ؛ طبعة فستنفلد ، ج۱ ، ص ۳۸ و ۰ القزوينى ؛ طبعة فستنفلد ، ج۱ ، ص ۳۸ و ۲۸ العدستان المعتملة به المعتملة ال

[ هل Hell ]

« أُسد » قبيلة عربية ذكرها بطليموس باسم Ασατηνοι ؟؟.

نسبه: أسد بن خزيمة بن مدركة بن مضر. ومن القبائل التي تر تبط بها بصلة القرابة الهون وكنانة . ومن بطون أسد دودان وصعب وحلمة وكاهل وهند وعمرو أي نعامة . ومن أحيائها وعشائرها أسد بن عبد العزى وأسد ابن جُشم وأسد بن مسليه وأسد بن عبد مناة وأسد بن مر .

مساكنها: تسكن قبيلة أسد أرضاً رحبة تكاد تخترق شبه الجزيرة العربية من المدينة إلى الفرات. وأفرادها مع ذلك ليسو ا أصحاب السلطان على هذا الإقلم المتسع ، ولكنهم يعيشون في جماعات متفرقة، وليس لهم في الحقيقة من النفوذ ما يتكافأ وموطنهم الفسيح، كما أن نظرة جيرانهم من القبائل الأخرى إليهم لاتتناسب أيضا وسعة إقليمهم . وموطنهم الأصلى ناحية الشمال عند جبال شمر ، ولكنهم يقطنونماوراءها كذلك. أما في إفريقيةفهم يقطنون سطيف غربي القيروان . وكان بنو أسد وهم جيران بني عبس في وادي غرير بين نباغ ونكره . ومعقل بني عبس أثال ويقع بالقرب من الحدود. والجزء الأدني من وادي ثادق لبني عبس والأعلى لبني أسد ، وكذلك وادی غریر . و بنویربوع ( فی ذات عشیره . ادىخو ) وضبه فى وادى عقيل ، وحنظلة في سهل الشيشـَـه ، وبنو كنانة ناحية الغرب وبنو طىء ناحية الشمال، وبنو سلم ناحيـة

الغرب، وربيع بن مالك على تل ذى علق، وفزارة فى الغرب، وبنو جذيمة بن مالك على تل بنان وبنو غنى فى الجزء الأعلى من وادى عقيل.

تمورم : العبد والآكران و جلس ، وفرقين بين البصرة والكوفة ، وحبشى وحزرم والحبس وقلخ والقنان وقرن ظبى وقطن وقلاب والقنة وقساس ، وهو منجم للحديد تصنع من معدنه السيوف القساسية ، ومحيات ورقد وصفر وساق الفروين وصاره وشطب وترف وعوارض والزهران .

الردبامه ومنابع المياه: أبرق العزاف ويعرف بهذا الاسم فى الغالب، وهو على الطريق من البصرة إلى المدينة ، وعبس ووادى أخال ووادى عاقل وألية ووادى أرمام وبنانه والبعوضة والبطاح وبزاخة وعنده نشبت وقعة بزاخة المشهورة ، ووادى الدعّاث وضلفع والذنبة ، والذيبة ووادى ذى عراط ووادى المجوى ووادى جرير وجسرتم والحفر والحفير وحومانة الدراج ، وحزيز صفيه والحزاء وعطير ، والكهفة وقطن وخجمى، وخوا و خذام وملحوب ومنعج (وهو اسم وادى الرمة فى بلاد بنى أسسد) ونبوان ، والرجيعة وروضة الحزم والرمث والشبكة والشرج وشيفان وسلع الستر وصفية وترمس وطثرة و ثادق والثلاثاء والزوراء وزلفة .

وأريك الأبيض، والعثير والبريرة وبستان إبراهيم والضجوع وذات السرر وذو أخثال والجمران وجو . وجفاف والغمر والغمران والغراء والغربات وحقيل وحبى والعليابه وامره وخذام وكفة والناجية والنائع ونقار والروقاء وروثة والرقق والصفيحة والسميراء والصمان والسرارة والشفير والشركة وشرق وسيلع وصعائك وترمد وتوباذ وتياسان وتوز والعجيفر وعرفة أعيار وزبد بالقرب من قنسرين والعوالية .

عريمهم : لقد وصلت إلينا أخبار بعض حروب بني أسد فى الجاهلية كحربهم مع طى. الذين أجلوهم عن جز. من أراضيهم . وفي غارة أخرى على قبيلة أسد جرح صخر الذي اشتهر برثاء أخته الخنساء (انظر هذه المادة) له ، والذي مات متأثراً بجراحه . ولكن بني أسد عرفوا بصفة خاصة بنزاعهم مع ملكهم حجر وولده الشاعر امرى القيس (انظرهذه المادة) . وفي هذا النزاع أقام الأميرالكندي الحارث بن عمرو ولده حجراملكا علىبنى أسد عند تقسيم ملكه . وبعد ذلك بقليل نجد قبيلة أسد تنتهز فرصة تغيب حجر فى تهامة وتقوم بفتنة ، ولكن حجرا أسرع إليهم وأعمل فيهم السيف حتى أخضعهم ، ومن ثم أطلق على بنى أسد , عبيد العصا ، لأن بعضهم ضرب فى هذه الفتنة بالعصى حتى مات . وقد نفوا إلى تهامة ثم عني عنهم ، ولكنهم ما إن عادوا إلى وطنهم حتى ثاروا من جديد وقتلوا حجراً .



وتقول رواية أخرى إن حجرا رفض الملك باختياره ٔ إلا أنه قتل فى ثأر . وتقول رواية ثالثة إن بني أسد خرجوا لملاقاة حجر الذي قدم إليهم من تهامة لامخماد فتنتهم فهزموه وقتلوه . وفي الحق إن ولده امرأ القيس قدثأر لأبيه، ولكنه أخفق في إخضاعهم لسلطانه. ونجد ذكراً لبني أسد في عهد النبي عام ۲۲۶م فقد رأى رجلان من وجوههم أنهما يستطيعان الافادة بما ظنوه ضعفا في مركز النبي بعد وقعــــة أحد عام ٦٢٤ م فزينا لقبيلتهما غزو المدينة ، إلا أن جماعة من ذوى البصر بالأمورحذروا قومهم من القيام بهذه الغزوة ، ولكن بلا جدوى ، وبينها كان

بنو أسد ينهيئون لها عـلم النبي بأمرهم، ولمــا كانت سياسته القضاء على كلُّ حركة في مهدها فقد أرسل إليهم مائة وخمسين مقاتلا بقيادة رجل محنك وهاجموهم وأرغموهم على الفرار والاغنام. وكان الرجل الذي أخبر النبي بعّزم بني أسـد على غزو المدينة من بني طي. ، الاضطراب الذي ساد صفوف بني أسد في ذلك الحين وقاتلوهم وقضوا عليهم قضاء مبرماً. وفى عام ٦٢٧ م قدّم بنو أسد جيشاً للحلف الكبير الذي عقده أهل مكة لمناهضة الني (وقعة الخندق) والذي انفصمت عروته بعد ذَلَك دون أن يحقق غرضه . وفى العام نفسه أرسل النبي حملة على بني أسد الذين فروا بعد

أن عرفوا نبأ هذه الحملة فى حينه ، على أنهم مع هذا خلفوا عدداً آخر من الايبل، وفى بدآية العام التاسع للهجرة (ربيع عام ٦٣٠ م) وكان عام قحط ومجاعة عندهم ، أعلن فريق وتشير سورة الحجرات (الآية ١٤ – ٤٧) إلى وفدهم ومفاوضاتهم . وكان مظهر هذا الخضوع دفع الصدقة ، ولكنا لانعرف على وجه التحقيق ما إذا كان الإسلام قد انتشر بين هذه القبيلة المشتتة فى مختلف البقاع أم لا. وبالرغم منأن بنيأسد كانوا أيام الني موضع الشكوى فى كثير من المناسبات إلا أنه يلوح لنا أن مانسب إلى وفدهم في المدينــة من سوَّــ الحلق تلفيق مغرض . وقبيل وفاة النبي أخذ طلحة أو طليحة المحرض الأكبر لغزوة بنى أسدللمدينة عام ٦٧٤م وقائدهم في وقعة الخندق وأحدأفراد وفدهم إلى المدينة فى ادعاء النبوة . وهي محاولة لم تهيأ لها الاسباب في الواقع، وقد دعا هذا الرجل المسلمين إلىالار تدادعن دين محمد . وساعدته وفاة النبي وما أعقبها من اضطراب وغياب الجزء الأكبر من الجيش في شمال شبه الجزيرة على التوسع في دعو ته الدينية السياسية . وقد أفلح بادى. الامر فى إعلان بني أسد الارتداد عن الاسلام، إلا أن عاولة القبائل البــدوية الفوية التي كانت تضرب خيامها ناحيـة الغرب على التضافر في القيام بفتنة واسعة النطاق لم تنجح إلا نجاحاً جزئياً . ويظهر أن فزارة وحدها هي التي جاهرت

بالتحالف مع بنى أسد . كما يظهر أن بعض بنى عبس وذيبان وطىء أخذوا فى الانضام إليهم شيئاً فشيئاً . ونشبت المعركة بينهم وبين المسلمين بقيادة خالد بن الوليد عند بئر بزاخة فى أرض بنى أسد . ولما تخلى بنو فزارة عن طلحة خسر بنو أسد الوقعة وتم خضوعهم بعد مناوشات عدة (مثل ماحدث عند الغرم) . والظاهر أنهم لم يدخلوا فى الاسلام إلا منذ ذلك الوقت .

وقد سكنوا الكوقة فى حىخاس بهم، وكانوا يؤلفون جزءاً كبيراً من سكانها. ووجدت منهم فرق فى جيش على والحسين والمختار والمهلب ويزيد م

المصادر

Das Leben und die : Sprenger (۱)
: Wellhausen(۲) Lehre des Mohammed
(۳) ۷ م ۲۶۰۰ Skizzen und Vorarb
. الفهرس، Annali dell'Islam : Caetani
[ Reckendorf ركندورف]

«أسداً باذ »: مدينة فى بلاد الجبل (ميديا) على بعد سبعة فراسخ أو مسيرة يوم إلى الغرب من همذان ، وهى واقعة على المنحد الغربى لجبل أروند عند مدخل سهل خصب مزروع يبلغ ارتفاعه نحو ١٩٥٥ قدماً . ولما كانت هذه المدينة مركزاً دائماً للقوافل على الطريق القديم الشهير الواصل بين همذان وبغداد أو بين همذان وبابل فان تأسيسها يرجع إلى عصر قديم . ومن المحتمل أن

تكون (كما يقول Tomaschek ) هي مدينة Αδραπάνα التي تحدث عنها إبزيدور الشركسي أو مدينة بلترا التي ورد ذكرها فی Tabula Peutingeriana ( انظر فیا يتعلق مذه المسألة Weissbach في Pauly-Realencykl d. klass. Alter-: Wissowa tumswissensch ج ۳، ص ۲٦٤) . وكانت أسدآباذ في عهد العرب إيان العصور الوسطى وفى عهـد المغل كذلك مدينة زاهرة كثيرة السكان بها أسواق عامرة ، وكان سكانها ميسوري الحال بسبب الثروة التي تدرها عليهم أراضيهم ؛ وكانت القنوات تمدتلك الآراضيٰ بالمياه الغزيرة . وأسدآباذ اليوم بلدة جميلة بها نحو ماثتی منزل (کما یقول بللو Ballew ) يسكن بعضها أسر يهودية . ويسمى الفرس هذهالىلدة ، كما يروى بعضالرحالةالأوربيين ، «أبسدآ باذ» (Petermann) و كذلك . سعيدآباذ ، (Duprée ) أو « سهدآباذ » ( kar Porter ) . وحدثت فی أسدآباذ عام ٥١٤ هـ (١١٢٠ م) وقعة بين السلطانين السلجوقيين مسعود الموصلي ومحمود الأصفهاني انتصرفها الأخير. ويوجد على بعد ثلاثة فراسخ من تلك البـلدة مبان رائعة من عهد الساسآنيين يطلق عليها العرب اسم « مطبخ أو مطابخ كسرى » . ولتفسير هذه التسمية يمكن الرجوع إلى الاسطورة المأخوذة منرسالة مسعر بن المهلهل المذكورة فی «معجم » یاقوت الحموی (طبعة فستنفلد ، ج ۽ ، ص ٥٩٣ ، مادة مطبخ کسري ) کا

المسادر

(1) ياقوت : المعجم ، طبعة فستنفلد ، ج Hist. des : Quatremère (٢) ٢٤٥ من ١٥ ۱۱۶۰۱۸۳۳ باریس Mongols de la Perse. ص ۲۵۰ و ۲۶۲ -- ۲۶۲ ، رقم ۸۷ ، ورقة The lands : G. le Strange (٣) ٤٢٧رقم of the Eastern caliphate ، کبردج Gesch. d. Chalifen: Weil ( ) 197 ج ۳ ، ص ۲۱۸ ف Tomaschek (۵) ungsber, d. Wiener Akad. d. Wissensch : Ritter (٦) ١٥٢ ٠ ١٨٨٣ ١٠٢ > H. (٧) ٣٤٤ و ١٩٠٤ ج ١٠ ص ٨١ و ٣٤٤ · \AT\ Reisen im Orient : Petermana From: H. W. Bellew (A) ۲۵۲ و ۲۶ the Indus to the Tigris نندن ۱۸۷٤ ، ص Mission scientif. : de Morgan( ) ET1 ۱۲٤ ص ۲ > in Perse. étud. géogr و ۱۳۸۰۱۲۷ .

[Streck ]

«أسدالدولة» لقب للتشريف (انظر صالح بن مرداس ، الخ)

«أسد الدين» لقب للتشريف (انظر شيركوه، الخ)

« أسد بن عبد الله القسرى » واسمه في المصادر الفارسية القشيرى: كان

واليــــأ على خراسان فى خلافة هشام بن عبد الملك من سنة ١٠٦ إلى سنة ١٠٩ ه ( ٧٢٤ – ٧٢٧ م ) ومن سنة ١١٧ إلى سنة ١٢٠ ه ( ٧٣٥ – ٧٣٨ م ). وفي أثنــــا. المتعصب لليمنيين . وكان دهاقنــة الفرس راضين عنه كل الرضا ويثنون عليه ويقولون إنه كان يحسن حكم ولايته . وقد أسلم على مديه سامان خدات جد السامانيين ، وسمى ابنه أسداً تكريماً الاسدين عبد الله القسرى. وكان العرب قد دمروا مدينة بلخ فأعاد أسد بناءهاونقل إليها فى عام ١٠٧ هـ ( ٧٢٦ م ) معسكره من برقان وهي على بعد فرسخين من بلخ، وجعل هذه المدينة محل إقامته فيها بعد. و لعله فعل هذا ليتمكن من محاربة أمراء بخارستان وحلفائهم من الترك والعرب الذين ثاروا بزعامة حارث بن سريج محاربة جدية . ولم يحز أسد في الحرب أي انتصار حربي هام على نقيض خليفته نصر بن سيار . ويقال إن قرية أسيد آياد القريبة من نيسابور بنيت في عهـــده وظلت في حوزة خلفائه إلى عهد عبد الله بن طاهر ( انظر هذه المادة )

# المسادر

(۱) الطبری، الفهرس (۲) نرشخی، طبعة شیفر : ص ۵۷ (۳) الجردیزی: زین الآخبار، عنطوط فی اکسفورد وکمبردج (٤) تاریخ بلخ وقد نشره شیفر فی Chrestomathie persane وقد نشره شیفر فی Recherches sur: Van Vloten (٥) ۱ ج

Verhandelingen der أن la dominatian etc
Koninklijke Akademie Amsterdam,
(۱) خرقم ۱۰ Afdeeling Letterkunde
Das Arabische Reich: J. Wellhausen
۱۹۰۲ برلین ۱۹۰۲ نام und sein Sturz

[ W. Barthold بارتولد

« أسد بن الفرات بن سنان » أبو عبـد الله : ولد في حران عام ١٤٢ هـ (٧٥٩ - ٧٦٠ م) وذهب في صغره مع أبيه إلى إفريقية ، ثم ذهب بعد ذلك إلى المدينـة وقرأ على مالك بن أنس (انظر هذه المادة). ولما توفي مالك ، ذهب أسبد إلى العراق وتعرف هناك بتلاميذ أبى حنيفة ، ثم رحل إلى مصر وقرأ على ابنالقاسم (انظر هذه المادة المجلد الأول ص ٢٥٦) . ولما عاد أســد إلى القيروان عام ۱۸۱ ه (۷۹۷م) كانت شهرته قد ذاعت لرسوخ كعبه فى الفقه ، فأسند إليه زيادة الله الأغلى قضاء المدينة في عام ٢٠٣ ه =٨١٨-٨١٩م (انظر مادة الأغالبة) وتولاه مع أبى محرز محمد الذي كان قاضياً لها أيضا . بالرغم من أنه لم يكن من المألوف أن يتولى القضاء في مدينة بعينها قاضيان في وقت واحد. ومع أن شهرة أسد بن الفرات فى الفقــــه عظيمة إلا أننا نعرفه أكثر من هذا بالحملة التي ذهبت إلى صقلية عام ٢١٠ ه (٨٢٦ م) وكان أميراً عليها . ومات أسد فى هذه الحملة عند ما كانت تحاصر سرقسطة عام ٢١٣ ه

( ۸۲۸ م ) ضحیة للطاعون ، أو بید عدوله کما جا. فی روایة أخری ک

#### المسادر

Bibliotheca Arabo-Siculu; Amari (۱)

Storia dei: انظر الفهرس (۲) نفس المؤلف (۲٥ ص ۲۵۳ می ۱۳۰۰ می ۲۵۳ میلاد الفهرس (۲۰ می ۱۳۰۰ میلاد الفهرس (۳) میلاد الفهرس (۳) میلاد الفهرس (۲۰ میلاد الفهرس (۲

«أسدى» أبو نصر أحمد بن منصور الطوسى: من أقدم شعراء المدرسة الحديثة فى فارس؛ توفى فى عهد مسعود الغزنوى (١٠٤١ – ١٠٤١). ولا نعرف على وجه التحقيق إلا القليل عن تاريخ حياته، لأن ما رواه دولتشاه عن صلاته بالفردوسى يبدو أقرب إلى القصص منه إلى الحقيقة. ولقداشتهر هذا الشاعر بصفة خاصة بمناظراته، وهى لون من الإنشاء يقول إنيه Ethé أتسج على من الإنشاء يقول إنيه Ethé أشج على منواله فى Les Tenzones Provençales

## المصـادر

### الله به المالية العالمية المالية المال المالية المالي

Gesch. der pers. Litter ; Horn(٤) ۲۲٦

A Literary : Browne (٥) ۱۱۳ مرد ۱٤٨ مرد ۲۶۰ History of Persia

ه أسدى » على بن أحمد : وهو ابن صاحب الترجمة السابقة ومؤلف معجم الشعر الفارسي الجديد الذي نشره هورن (Asadi's) معجم الشعر بسوب المعردة المحمد المعروف بـ المحمد المعروف بـ المعروف بـ الفادى المحمد المعروف بـ المحمد والذي المسهور القديم المعروف بـ المعروف بـ المحمد والذي المسهور القديم المعروف المحمد ا

#### المسادر

Ethé (۱) فی Ethé (۱) فی Ethé (۱) (۲) فی ۲۳۶ و ما بعدها (۲) ، ح ۲ ، ص ۲۳۶ و ما بعدها (۲۰ ، literany history of Persia:Browne ص ۲۷۲ و ما بعدها .

« إسراء»: ورد هذا اللفظ فى القرآن فى سورة الإسراء، الآية الأولى « سبحان الذى أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى الذى باركنا حوله لنريه من

آياتنا إنه هو السميع البصير ، . ولسنا نعرف إذا كانت هذه الآية هي في الأصل من سورة الايسراء أم أنها كانت في بادىء الأمر من سورة أخرى ، ولا يعنينا البحث فيها يمكن أن يكون معناها الحقيق . ومهما يكن من شيء فإنا نلاحظ أن الروايات فسرت هذه الآية على ثلاثة أوجه :

١ ــ تذهب أقدم هذه الروايات ، وقد اختفت من التفاسير الحديشة ، إلى أن هذه الآية تشير إلى صعود محمد إلى السماء . وأهم ما فى هذه الروايات (البخارى. طبعة القاهرة ١٢٧٨ ، ج ٢ ، ص ١٨٥ . باب كان الني تنام عينه ولا ينام قلبه ، رةم ٧ ؛ مسلم ، طبعة بولاق ١٢٩٠، ج ١، ص ٥٥ ؛ الطبرى: التفسير، ج ١٥٠ س ٢؛ وانظر Der Islam ، ٥٠ ص ١٤، ١٢) هو أنها احتفظت بالمعنى البـدائى لقصة الصعود التي صورت على أنهـا بداية لتعالم النبو ة التعبدية (Mohammed's: Bevan : Schrieke : 07 o Ascension to heaven Der Islam جر، ص ر وها بعدها؛ انظر معراج). وهذا القول يفسر عارة «المسجد الأقصى» بالسماء، وفي الحق إن الرواية القدمـــة تستعمل كلمة «إسراء» مرادفة لكلمة «معراج» · (١٤ س ، ٦ = ، Der Islam)

٢ - والرواية الثانية ، وهي الوحيدة في
 جميع التفاسير المتأخرة ، تفسر « المسجد الأقصى ، ببيت المقدس . وليس هناك سبب ظاهر لهذا التفسير . ويظهر أن هذا التفسير

أوحت به سياسة الأمويين التي رمت إلى تعظيم بيت المقدس على حساب مكة التي كان يحكم حينداك عبد الله بن الزبير (جولد سير: يحكم حينداك عبد الله بن الزبير (جولد سير: Muh. Stud. ح٢، ص٥٥ وما بعدها؛ ويظهر أن Der Islam ويظهر أن الطبرى قد رفض الأخذ بهذا التفسيروهو لا يذكره في تاريخه بل يظهر أنه كان أميل إلى تأييد التفسير الأول (Der Islam ، ٣٠، ٢٠، ١٢٠ ؛ وفي الطبرى التاريخ، ص ٢، ٥، ٣، ٢، ١٢ ؛ وفي الطبرى التاريخ، حمثل رأى المؤرخ الذي بناه بعده امتحان الأدلة تمثل رأى المؤرخ الذي بناه بعد امتحان الأدلة آنها ، ص ٥٥). (١)

(١) وضع الفرآن فانوناً سامياً لحرية العقل وقال ( ولاتقف ما ليس لك به علم إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسئولا (١) .

ويجب على الانسان أن لايتبع غير سبيل العلم والعقل ، كما يجب عليه أن يجرد نفسه من كل أثر لاتفليد المذموم بلسان القرآن والعفسل ، وأن يكون فى البحث العلمى حر الرأى .

ويجبله لماء أن بتافوا البحث العلمى الحر بصدر رحب، فسألة الاسراء من المسائل التي ارتبكت فيها الافكار واختلفت الآواء بثلاثة:

- (١) أن الاسراء كان جمعود النبي (ص) إلى السماء مجسده .
- (٢) أناانبي (ص) أحاط بروحه الزكية على أسرار من العالم المحجوب ووصل الى عالم رفيع من العلم فى تلك الليلة وأزيح له النقاب عن كثير من المجهولات .
  - (٣) أنه كان رؤيارآه رسول الله (س)

أخذ ( شريك Schrieke )كاتب هذه المقالة خلاصة ماذكر فيكتب القدماء من المفسرين والمحدثين من غير

وتتفق الروايتان الأولى والثانية فى تفسير كلمة ، عبد ، الواردة فى الآية الأولى من سورة الاسراء ، بمحمد . ويظهر أنهذا صواب (Der Islam ، جه مهذين التفسيرين ، ولما ظهر قاقر ، الإجماع ، هذين التفسيرين ، ولما ظهر تفسير الأمويين وفق الإجماع بينه وبينهما بأن أعطى لكلمة ، إسراء ، مدلولا خاصاً هو ، الرحلة الليلية إلى بيت المقدس ، وإذ فقد ، الصعود ، مدلوله الأصلى تغير تاريخه وقالوا ، بحدوثه فى تاريخ متأخر (انظر مادة ، معراج ، وأصبح من الممكن الجمع بين القصتين كما فعل وأصبح من الممكن الجمع بين القصتين كما فعل ذلك ابن إسحاق فى كتاب السيرة (همو أقدم كتاب السيرة (همو أقدم كتاب السيرة .

تأمل ونظر فى دلائل الآراء والنصوس الواردة فيها التظهر له الحقيقة بل إنه لا يخلو من ميسل الى تشويه حقائق الاسلام المضيئة (١).

(أما) القول الأول فلا يقره العلم ولا يصدقه المقل فان العقل كما يقول القرآن يرى أن الله تعالى أحاط بالوجود وهو محضه الذى هو أقرب الينا من حبل الوريد ، كما أنه أحاط بكل شىء عدداً وتنزه عن أن يكون فى جهة من الجهات حتى يشار اليه أو يتلقاه أحد فيها والسموات مطويات بيمينه والفرآن لا يصرب بان الاسراء كان مجسده الصريف .

ا تما ظهر هذا القول لان عدة من الصحابة رصى الله عنهم لما رأوا فى النبي صلى الله عليه وسلم من الآيات الباهرات من صدقه وأمانته وخاتمه العظيم وعلمه باسرار الامور خضعوا له غاية الخضوح بدرجة لم يكونوا لشدة ايمانهم به يتأملون فى نبل أقواله المتضمنة للاسرار والرموز

(١) انظر الى قوله وبقال إن النبي خاطب الله في السياء الى قوله ندياً .

<sup>(</sup>١) سورة الاسراء .

وقصة الرحلة الليلية إلى بيت المقدس هي كما يأتي : —

کان محمد نائماً ذات لیلة بالقرب من الکعبة بمکة (أو فی بیت أم هانی من العرب من الکعبة ص ۱۱ و ما بعدها) فأیقظه جبریل وأتاه بحیوان ذی جناح یسمی البراق (Bevan: بحیوان ذی جناح یسمی البراق (۱۹۵۰ ه. ۱۵۰ می ۱۹۰ و ما بعدها و وانظر المصدر المذکور آنفاً ، ص ۵۰ نام بعدها و وانظر کذلك المصادر المذکورة فی هذه المجلة و فی مادة مبراق ، و لما اعتلی محمد هذا الحیوان رحل مع جبریل إلی بیت المقدس ، وصادفا فی طریقهما قری مختلفة خیرة وشریرة (مشكاة المصایح ، طبعة دهلی ۱۲۹۸ ، ص ۲۱ و وما بعدها : البغوی : مصابیح السنة ، طبعة القاهرة المخلیل و بیت لحم (النسائی : السنن ، طبعه القاهرة القاهرة القاهرة به من ۷۷ و ما بعدها ؛

التى كانت الطروف توجبها أحياناً (١) روى الطبرى عن ابن عباس أن النبى قال علمت ما فى السهاء والأرض وشرح الله صدرى فأقضى الى بأشياء لم يؤذن لى أن أحدثكموها (٢)

وكان صلى الله عليــه وسلم نشير الى بعض الامور أحياناً حسب استعداد المخاطب اسماعها ولا يصرح بما هو فوق عقله واستعداده .

أضف الى ذلك أنا اذا نظرنا الى ما ورد من طريق الصحابه والمفسرين منسوباً الى النبي صلى الله عايه وسلم في هذه الممألة من جميع نواحيها نجد ما يهدينا الى أن "لاسراء كان بالروح .

النويرى: المخطوط المحفوظ بليدن، رقم ٢، ٥ و ١٠ و قابلا فى بيت المقدس ابراهيم وموسى وعيسى، وقد وصف البخارى هذه المقابلة (البخارى، طبعة القاهرة ١٢٧٨، هذه المقابلة (البخارى، طبعة القاهرة ١٢٧٨، وصلى محمد بهؤلاء الأنبياء وهذا يدل على تقدمه على جميع الأنبياء الذين اجتمعوا هناك . وتشبه مقابلة النبي لمؤلاء الأنبياء فى بيت المقدس ظهور عيسى على جبل الإنبياء فى بيت المقدس ظهور عيسى على جبل تابور، وربما نسجت على منوالها (انجيل متى، تابور، وربما نسجت على منوالها (انجيل متى، الاصحاح الثامن عشر، الآية ١؛ انجيل مرقص، الاصحاح الثامن عشر، الآية الأولى؛ انجيل لوقا، الاصحاح التاسع الآية الأولى؛ انجيل لوقا، الاصحاح التاسع الآية ٢٨؛ وانظر Der Islam، و ٢٠٠ ص ١٥؛ جولدسهير فى Revue de l'Hist و شهر، و شهر

٣ – أما التفسير الثالث للآية الأولى من
 سورة الاسراء فيعتمد على الآية الثانية والستين
 من السورة نفسها إذ ورد فيها كلمة الرؤيا

روى الطبرى عن محمد بن كعب القرظى عن بعض أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم فال قلنا يانبي الله هل رأيت ربك « قال لم أره بعيني ورأيته بفؤادى مرنين مُ تلا « دنا فعدلي (١) » .

وروى أيضا عن أبى نمر قال سمت أنس س مالك يحدثنا عن ابلة المسرى برسول الله صلى الله عليه وسلم الله عرج جبريل برسول الله صلى الله عايه وسلم الى السماء السابعة ثم علا به بما لا يعلمه الا الله حتى جاءا اسدرة المنتهى ودنا الجبار رب الغزة فتدلى حتى كان تاب قوسين أو أدنى (٢) فاما نجد أن آية ( دنا فتدلى ) نفسر فى قول أنسى بن مالك بمسألة الاسراء ، كما نجد فى قول النبى صلى الله عليه وسلم حين يسأل عن رؤبة ربه

<sup>(</sup>١) وبالمان أشير في كلامه صلي الله علبه وسلم

<sup>(</sup>۲) طبری س ۲۸ ج ۲۷

<sup>(</sup>۱) طبری ج ۲۷ ص ۲۷

<sup>(</sup>۲) طبری ہم ۱۰ س ۲۳

بمعنى الاسراء . وهـذا يتضمن أن الرحلة

الليلية لم تكن رحلة حقيقية وإنماكانت رؤيا. ولما وقف محمد بالحجر (انظر مادة ﴿كعبة ﴾) رأى بيت المقــدس ووصف لقريش مارآه فلم يصدقوه (البخاری، ج۲، ص ۲۲۱، ج۳، ص١٠٢؛ مسلم، ج١، ص٦٢؛ تفسيرالطبرى، جه ١، صه ، س١، ١٤) . ووضعت القصة على نحو يوفق بين التفسيرين الثانى والثالث وذلك كما يأتى: ـــ

أتجاها لهذه الآية لأنه يتلوها عقيب هذا لسؤال الى مسألة الاسراء ثم في نظام هذه الآية في سورة النجم نجد ضوءاً مدى الى الحق وهو قوله تعالى «ماكذب الفؤاد مارأى» فينسب المرئى وهو انكشاف الحقائق العامية الى الفؤاد وبذلك تعرف ان الأسراء كان بالروح والاكان ينسب المرثى الى البصر دون الفؤاد .

على أن في نفس النصوس المروية عن بعض الصحابة ما يدل بل يصرح بذلك : يقول الطبرى في رواينه إن جبريل شق ١٠ يين نحره صلى الله عايه وسلم حتى فرج عن صدره وجوفه فغسله من ماء زمزم حتى أنتي جوفه ثم آتى بطست من ذهب فيه نور محشو ايماناً وحكمة فحثا به جوفه وصدره والخاديده ثم أطبقه (١)

ويروى أيضًا عن أبي هريرة أن جبريل جاء الى النبي صلى الله عليه وسلم ومعه ميكائيل فقال جبريل لميكائيل ائتنى بطست من ماء زمزم كيما أطهر قلبه وأخرج له صدره فال فشق عن بطنه فنسله الاث مرات واخنلف اليه ميكائيل بنلاث طسات من ماء زمزم فصرح صدره ونزع ما كان فيه من غل وملاه حلماً وعلماً وحكمة وايماناً ويقيناً وإسلاماً وختم ما بين كتفيه بخاتم النبوة . وفى صحيح البخارى عن صحعة أن النبي صلى الله عليه وسام فال أتانى آت فاستخرج قلبي ثم أُتيت بطست من الذهب مملوء ايماناً ففسل قلبي ثم حشى ثم أعيد (٢) .

سافر محمد ليلا إلى نيت المقدس ثم عاد ووصف فی مکة ما رآه فلم تصدقه قریش بل وأنكر ذلك منه بعض المسلمين. وحاول محمد التدليل على صدق روايتـــه ولكنه نسى التفصيلات فأراه الله بالفعل بيت المقدس Der Islam ، ج ج ، ص ه و ما بعدها ) .

وقد تبســطوا في سرد هذه القصة في المؤلفات المتأخرة المطولة (Der: A. Müller · \ ≈ Islam in margen - und Abendland

والنظر الدقيق والتآمل الصادق في هذه النصوس يهدى الى أن الاسراء كان بروحه لان العقل والنقل لايقران بان الشق من جبرائيل كان لجسمه الشريف ولا يشك فيه عاقل ثم هل يقر العام والعقل أن الايمان والعام والحكمة والحلم والاسلام واليقين مما توضع في طست من الذهب وهل صفة الغل تغسل بالماء وهل هذه الأمور التي ذكرت في ابتداء الاسراء الا شواهد بانه كان بالروح ؟

وفى رواية الطبرى أيضا (١) أن النبي صلى الله عايه وسلم مر بعير من عيرات قريش بواد من نلك الأودية فنفرت العير وفيها بعير عليه غرارتان سوداء وزرقاء حتى آتى رسول الله صلى الله عليه وسلم ايلياء فاتى بعد حنن قدم خر وقدم لبن فاخذ رسول الله صلى الله عليه وسام قدح المبن فقال له جبريل ( هديت الى الفطرة لو أخذت قدح الحُمْر لغوت أمتك ) وهل يبقى بعد دلك شك في أن هذه الامور تشير الى إسراء حصل له على الله عايه وسام بروحه واتصل بمقام من العام الرفيح وكان ه الله قوسين أو ادنى ؟ وفى كارم حكماء الاسارم الالهيين ما يعلل مسألة الاسراء فاسفياً بما لا يدع لاشك اليه سبيلاً . يقول صدر الدين عجه بن ابراهيم الفياسوف الشيرازي( ٢) في كتابه ( مفايتح الغيب ) في المفاح الرابع

<sup>(</sup>۱) طبری ج ۱۵ ص ٤

<sup>(</sup>۲) ج ۲ س ۲٤٠ طبعة مصر

<sup>(</sup>۱) ج ۱۵ ص ٥

<sup>(</sup>٢) وَهُو مَنْ كَبَارُ الحُكُمَاءُ وَضَعَتَ فَي شَخْصِيتُهُ وآرائه رسالة .

ص ٨٦ - ٨٧). ويقال إن النبي خاطب الله في السهاء سبعين ألف مرة ، مع أن الرحلة كامها تمت على وجه السرعة بحيث إنه لما رجع كان فراشه ما زال دافئاً وكان الكأس الذي قلبه بقدمه عند إسراعه في الرحيل ما زال نديا . وقد اختلف علماء المسلمين فيما إذا كان الاسراء حدث في نوم محمد أم في يقظته وفيما إذا كان أسرى بروحه أم بجسده . ويذهب

من مراتب الكشف: قد تكون المكاشفة على سبيل الملامسة وهى بالاتصال بين النورين كما قال ابن عباس إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال رأيت ربى فوضع كفه بين كتنى فوجدت بردها بين نديى فعلمت ما فى السموات ثم تلاه وكذلك نرى ابراهيم ملكوت السموات والارض وليكون من الموقنين يقول صدر الدين رآه صلى الله عليه وسلم بالتجلى والمكاشفة ومنبع هذه المكاشفات هو القلب الانساني أى نفسه الناطقة المنورة بالمقل المعلى المستعمل بحواسه الروحانية والنفس فى التامل والكن والمكاشفة ومنبع هذه بالعقل العملى المستعمل بحواسه الروحانية والنفس فى ناتها عين وسمع كما أشير اليه: فانها لا تعمى الابصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور

وهذه الحواس الروحانية هي أصل هذه الحواس الجسمانية فاذا ارتفع الحباب بينها وبين هذه الحارجية يتحد الاصل فيشاهد بهذه الحواس ما يشاهد بها (أي في المكاشفة بهذا المعني برى القاب كما ترى العين) والروح عند كونها في مقام المقل لان العقل كل الموجودات وهذه المكاشفة القلبية أعلى مراتب الكشف ويسمى بالشهود الروحي فهي بمثابة الشمس المنورة بسمرات مراتب الروح وأراضي الجسد فهو بذاته أخد من الله العليم الموح وأراضي الجسد فهو بذاته أخد من الله العليم المحاشف. انتهى . وبذاك يستقيم المعني ونعرف سرقوله المكاشف . انتهى . وبذاك يستقيم المعني ونعرف سرقوله تعالى ما كذب الفؤاد ما رأى الوارد في نظام آيات سورة النجم في هدا المعني .

ابو عبد الله الزنجابي

أهل السنة إلى أن الاسراء كان بالجسد إبان يقظته . ويؤيد الطبرى فى تفسيره (ج ١٥، ص ١٣) هذا الرأى تأييداً قاطعاً معتمداً على البراهين الآتية : ـــ

ان لم يكن النبى قد أسرى بجسده ،
 فان الاسراء لا يعطينا دليلا على نبوته ، ولم
 يكفر الطبرى من لم يسلم بهذه القصة .

۲ — جاء فی القرآن أن الله أسرى بعبده
 ولم يقل إنه أسرى بروح عبده .

۳ - إذا كان النبي أسرى بروحه فقط لم تكن هناك حاجة إلى البراق لأن الحيوان يحمل الأجسام لاالأرواح (Bevan:الكتاب المذكورآنفا، ص ٢٠٠٠ وانظر تفاسير الطبرى والبيضاوى ج٦، ص ١٠٠٠ و وفضل المتصوفة و الفلاسفة والبغوى) و وفضل المتصوفة و الفلاسفة التفسير الرمزى (جولد سيبر: Geschichte سيبر: طوr Philosophie im Mittelalter, Kultur ه (٣١٩) م م ٢٠٠٠ ص ٣١٩)

#### المصادر

[ اشریك B. Schrieke ]

« إسرائيل » اسم جد بني إسرائيل . ذكر مرة واحدة فى القرآن إلى جانب الاسم الشائع « بنو إسرائيل » للدلالة على شـعبُ إسرائيل . وفى الآية السابعـة والثمانين من سورة آل عمران «كل الطعامكان حلا لبني إسرائيل إلا ما حرم إسرائيل على نفسه من قبل أن تنزل التوراة » . ويقول المفسرون إن تحريم ما حرم من الطعام كان نتيجة لبغى بني إسرائيل. ويقول بعضهم إن جد بني إسرائيل حرم على نفسه أكل لحوم الأبل وألبانها، وقيلكان به عرقالنسا يؤرقه بالليل ويتركه بالنهار . فنذر إن شنى لم يأكل أحب الطعام إليه ، وكان ذلك أحبه إليه . وقيل فعل ذلك للتداوى باشارة أطبائه ، فأمسك عن أكل عرق النسا وامتنع عن أكل كل ما هو عرق (۱).

(١) يجدر بنا أن نبين ما يراه ثفات العلماء في هذه المسألة فان المعلومات التى ذكرها أصحاب الدائرة فيهسأ مشوهة يرد عليها ما ذكروه من الاعتراض .

ذكر النسي ص أن ما حرم على بني إسرائيسل من الطيبات كان لظامهم وبغبهم« وعلى الذين هادوا حرمنا كل ذى ظفر ومن البقر والغنم حرمنا عليهم شحومهما إلا ما حملت ظهورهما» إلى قوله ذلك حزيناهم ببغيهم «فيظلم من الذين هادوا حرمنا عايهم طيبات أحات لهم »

فغاط ذلك اليهود فزعموا أن ماحرم عليهم كان محرما فى الفديم على نوح ومن بعده من الأنبياء إلى أن انتهى التحريم اليهم . وغرضهم تكذيب الرسول في شهادنه عليهم بأن ١٠ حرم عليهم حرم اظلمهم وبغيهم . فببن الله أنكل الأطعمة كانت حلالا لبني إسرائيل من قبل أن تنزل التوراة إلا ما حرمه إسرائيل على نفسه وهو العرق فتبعه بنوه في تحريم العروق تأسياً به . أما بقية

وكلمة عرق ترجمة لكلمة «جيد» Gid العبرية أما والنساء فتقابل الكلمة العبرية « ناشه » Nashé . ويشير هذا إلى القصة المعروفة التي وردت في الاصحــــاح الثاني والثلاثين من سفر التكوين والتي تتحدث عن نقل فخذ يعقوب على يد ملك . وتفسر هذه القصة: لم لا يأكل بنو إسرائيل عرق النسا حتى اليوم ؟

وتبتى بعد هذا مسألة هي:كيف أن امتناع يعقوب الشخصي عنأكل لحوم الابل وألبانها يصبح إجباريا لبني إسرائيل . يقول البعض الاجتهاد. ويقول البعض الآخر إن الله أجاز ليعقوب وضع هذه القاعدة .

وكل ما نجده بعــدهذا فى القرآن خاصاً يني إسرائيل يرد تحت اسم يعقوب. ويظهر

الطعمومات من لحوم الابل وألبانهما مما حرم على بني إسرائيل فقدكان حلا فبل أن تنزل الموراة كم حرمت عايهم اظلمهم وبغيهم وقد أمره الله أن يتحاكم معهم في إثبات ذلك إلى التوراة فقال . فل فأتوا بالتوراة فالموها إن كمتم صادقين .

يجتمد بعض المستشرفين أن يضرب الفرآن بعضب بيعض وأن يجمل بين آباته ننافياً ايصل من ذلك إلى أنه من عد عد المحدود علمه لا من عند الآله الذي أحاط بكـل شيء علماً ويأبي الله إلا أن يفيم بجانبكل دعوى من هذا القبيسل ما يفسد دعواهم وينقض معنهم فيظهر الفرآن مسنوياً لا اعوجاج فيه ولا تفاوت ، يصدق بعضه بعضــاً — واو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلاها كئيرا .

من ذلك ماذكروه في هذا الموضع فهم يرون أن مجداً كان يرى أول الأمسر أن يعفسوب ابن ابراهيم

أن محمدا كان أول الامر يعتبر يعقوب ابناً لابراهيم فعند مازفت البشرى لسارة يقول و فبشر ناها باسحاق ومن وراء إسحاق يعقوب و الآية ٧١ من سورة هود ، سنوك هرجروينيه ، وبادر المفسرون إلى إيضاح أن كلمة ووراء التي وردت في الآية يجب أن تشير إلى الحفيد وفقاً للاستعال العربي .

وورد فى القرآن أن يعقوب لما حضره الموت أوصى بنيه بالتمسك بملة إبراهيم (سورة البقرة، الآية ١٢٦ وما بعدها) ونزل الوحى على يعقوب كباقى آبائه (سورة البقرة، الآية

ويستدلون على ذاك باية وفبشر ناها باسحق ومن ورا، اسحق يعقوب به يذهبون إلى أن معنى الآية فبسر ناها باسحق ويعقب ابنين لها من إبراهيم إلا أن يعقوب أصغر من إسحق ، ثم رأى بعد ذلك أنه ابن لاسحق وان ابراهيم جده بدليل الآية ٢٢١ من سورة البقرة لا أم كنتم شهداء اذ حضر يعقوب الموت اذ قال لبنيه ما تعبدون من بعدى قالوا نعبد الهك واله آبائك ابراهيم واسماعيل واسحق الها واحداً ونحن له مسلمون ، وانما ذهبوا الى أن اعتقداده بنوة يعقوب لابراهيم كان أول أمره نم تغير اعتقاده أخيرا لأن الآية التي تدل على أن يعقوب ابن لابراهيم مكية والآية التي تدل على أن يعقوب ابن لابراهيم مكية والآية التي تدل على أن المن مدنية والمكي قبل المدنى .

والذي يرد عايهم ما ذهبوا اليه أن آيات مكية مما جاء بها عجد أول الأر تدل على أمه ابن لاسحق ورد في سورة يوسف المكية « إد قال بوسف لأبيه يا أبت إنى رأيت أحد عشر كوكباً والشمس والدر رأيتهم لى ساجدين ، قال يابي لا تقصص رؤ باك على إخوبك فيكيدوا لك كيداً إن الشيطان الاسسان عدو مبين ، وكذلك يحتبيك ربك ويعلمكمن تأوبل الأحاديث ويتم فيمته عايك وعلى آل يعقوب كما أتمها على أبويك من قبل ابراهيم واسحاق إن ربك عليم حكيم ، وورد في قبل ابراهيم واسحاق إن ربك عليم حكيم ، وورد في

١٣٠ وما بعدها) .

وتحيط الأساطير الاسلامية بأهم ما في سيرة يعقوب. على أننا لن نعرض هنا إلا للروايات المتعارضة والتي لم ترد في الكتاب المقدس. وكان يعقوب في الحقيقة أكبر من أخيه التوأم عيص (عيسو). ولما أرادت أمهما أن تضع اقتتل الغلامان في بطنها، إذ أراد يعقوب أن يخرج قبل عيص فقال عيص والله لئن خرجت قبل لاعترضن فأتأخر في بطنأمي فأقتلها. فتأخر يعقوب وخرج عيص بطنأمي فأقتلها. فتأخر يعقوب وخرج عيص بطنأمي فأقتلها. فتأخر يعقوب البركة التي ينالها وبعد أن فقد يعقوب البركة التي ينالها

سورة ابراهيم المكية « الحمد لله الدى وهب لى على الكبر اسماعيل واسحق إن ربى لسميع الدعاء، ولم يقل اساعيل واسحق ويعقوب .

وورد فی سورة الذاریات المکیة أن البسری کانت بولد واحد «فأوجس منهم خبفة قالوا لا تخف وبصروم بعلام علیم»

ومن ذلك بعسلم أن محمداً س كان يعنقد أول أمره وآخره فى يعقوب عقيدة واحدة وهى أنه ابن لاسحق وأن جده ابراهيم كما نطفت بذلك الآيات المكبة والمدنية وأما الآية فبشرناها باسحق ومن وراء اسحق يعفوب فقد فهموها كما يقهم الغريب عن لغة نصوص هذه اللغة والمفسرون فهموها على وجهها لأن (من وراء اسحق) خبر معدم و (يعموب) مبتدأ مؤخر وجيء بهذه الجلة في هذا الموضع ليبين أن ابراهيم سيبتى عقبه فهو سيولد له و دولد لولده . وعن النعبي أنه قيل له أهذ ابنك فقال اسرائيل مع أخيه (عبسو) فروايات اسرائيلية تقالها بعض المسائيل في كتبهم ولسنا نعرض هنا إلا لما كان اعتداضاً المسائية في كتبهم ولسنا نعرض هنا إلا لما كان اعتداضاً على الفرآن الكريم أو السة الثابتة .

محد عرف

الولد البكر فر إلى خاله . وكان يختبى النهار ويسرى فى الليل ومن ثم سمى إسرائيل . ولم تعرف الروايات الاسلامية تغير هذا الاسم إلى Pnuel . أما عن زواجه بأختين فيقال إن موسى كان أول من أبطل ذلك . ولكن يقال أيضاً إن يعقوب لم يتزوج راحيل إلا بعد وفاة ليا ؟

#### المسادر

(۱) الشروح المختلفة للآيات القرآنيسة المسذكورة سالفا (۲) الطبرى ، تاريخ الآمم والمسلوك ، ج ۱ ، ص ۳۵۳ وما بعدها (۳) اليعقوبى ، طبعة هوتسما ، ج ۱ ، ص ۲۲ وما بعدها (٤) الثعلمى : قصص الآنبيام ، القاهرة بعدها .

[A. J. Wensinck ]

« أسرار » جمع سر . وتستعمل هذه الكلمة فى التركية كمفرد وتنطق إسرار وتدل على إحدى منتجات القنب ؟

« إسرافيل » اسم ملك من رؤساء الملائكة ، ويحتمل أن يكون اسمه مأخوذاً من الاسم العبرى « سرافيم » كما يتضح من الاسمين المختلفين اللذين وردا فى تاج العروس (ج٧، ص٣٧٥) وهما «سرافيل» و «سرافين». وتغيير الحرف الاخير فى نهاية الاسم أمر مألوف ، وهذا الملكهائل الحجم: فيذا قدماه

تصل إلى ما تحت الأرض السابعة إذ تبلغ رأسه عمد عرش الرحمن، وله أربعة أجنحة أحدها فى المغرب والثانى فى المشرق وواحد ينقى بها جلال الله ، يغطى جسده وواحد ينتى بها جلال الله ، وجسمه مغطى بالشعر والأفواه والألسنة ، وهو يعتبر الملك الذى يقرأ قضاء الله من اللوح المحفوظ ويبلغها إلى الموكل بها مرض رؤساء الملائكة ، وهو ينظر إلى جهنم ثلاث مرات فى النهار ومثلها فى الليل ويزعج من الأنبى ويبكى بكاء مرآحتى لتغمر دموعه الأرض .

وقد صحب النبى ثلاثة أعوام وبلغه الرسالة ، ثم قام جبريل مقامه بهذا الأمر وأخذ ينزل إليه بالقرآن .

ويقال إن الاسكندر لقيه قبل وصوله إلى أرض الظلام حيث كان واقفاً على التل ينفخ فى السور والدموع تجول فى عينيه. وإذا سى بصاحب السور فذلك لأنه يمسك بالسور فى فه دواماً حتى يستطيع أن ينفخ فيه متى أمر الله النفخة التى تبعث الناس من قبورهم. ويقال أيضاً إن إسرافيل هو أول من يبعث يوم القيامة ويقف على الصخرة المقدسة فى يبت المقدس ويعطى الإشارة التى تعيدالموتى بلك الحياة.

ویروی فی مصر الحدیشة أن موسیقاه ستطرب سکان الجنة ۶

المسادر

(١) الكسائى: عجائب الملكوت، مخطوط

[A. J. Wensinck ]

«أسرى ،: سافر بالليل ، والمصدر إسراء وفى القرآن سسورة بهـذا الاسم هى «سورة الاسراء» ،؟

« أسطر لاب » . أو أصطر لاب في ان خلكان ، طبعة ( انظر ضبط هذه الكلمة في ابن خلكان ، طبعة فستنفلد رقم ٧٧٩ ، والطبعة المصرية ص٧٤٦) . وكلمة أسطر لاب يونانية الأصل من من من من من من أطلقت على عدة آلات فلكية تنحصر في ثلاثة أنواع رئيسية بحسب اذا كانت تمثل مسقط الكرة الساوية على خط مستو أو مسقط هذا المسقط على خط مستقيم أو الكرة بذاتها بلا أي مسقط ما

1 — والاسطرلاب أول ما صنع هو الاسطرلاب السطحى أو المسطح ، و يسمى بالعربية كذلك وذات الصفائح » وهو أداة من المعدن سهلة الحل يشبه شكلها صورة قرص يتراوح قطره من 1 سنتميرات إلى ٢ سنتيمترا،

وله عروة اسمها الحبس تتصل بحلقهأو علاقة تصلح فى تعليق الأداة بحيث تكون رأسية الوضع وأبسط اسطر لا بات هذا النوع ، وهو الذى كان عرفه الاغريق و السوريون من قبل، يتألف من الأجزاء الآتية : —

ا — الأم، وهى قرص أو صفيحة مستديرة ذات حافة تعرف بالكفة أوالحجرة أوالطوق تعطى أداة الاسطر لابشكل العلبة و تحتوى الصفائح الباقية، و يسمى سطحها الدائرى الداخلى (بالوجه) والحارجي (بالظهر). و — الأقراص المستديرة الاخرى أو الصفائح (مفردها صفيحة) يبلغ عددها عادة نسعا داخل الأم.

حـ العنكبوت أوالشبكة، وهي صفيحة موضوعة فوق أخواتها في مكانها من الآم وتكون مثقبة على قدر المستطاع بحيث لايضر التثقيب بمتانتها ومتوعهاوعلى وجه يبقى معه فيها ظاهرا رسم منطقة فلك البروج ومواقع النجوم الرئيسية وأسمائها . وهذه الشبكة تتالف من شرائط معدنية قطعت في شكل فني تنتهى بأطراف عديدة تشير إلى مواضع النجوم ، ويسمى الطرف شطبة أو شظبة .

ع — المسطرة أوالعضادة التى تدور حول مركز الظهر، ويعدل طولها طول قطره، ولها ذراعان ينتهيان بشطبة أو شظية، ولكل منهما لبنة مثقوبة، وتسمى كذلك دفة أو هدفا، وتوضع بحيث يمكن لأشعة الشمس أن تخترق ثقى اللبنتين.



وإلى جانب الصفائع (ب) رسم المسقط الاستريوجرافى القطبى للمقنطرات أى الدوائر المتوازيات مع الأفق، وللدوائر الرأسية أى دوائر السموت، ولحفط الاستواء والدائرة الكسوفية بالنسبة إلى خط معين من خطوط العرض الارضية. وفى هذا المسقط تكون عين الراصد فى أحد قطبى الكرة، ومستوى المسقط عاسا للقطب المقابل وموازيا لمستوى خط الاستواء.

ولنوع من الأسطرلاب صفيحة تبين بالنسبة لخط معين من خطوط العرض الأرضية مسقط دوائر الوضع . وتلك الأسطرلابات مستعملة فى استخراج حساب النجوم المعبر عنه به و التسيير ، . وهناك أسطرلابات غير هذه تصلح صفيحها لجيع العروض و تسمى لهذا السبب جامع العروض أو الصفيحة الآفاقية أو الجامعة . ولكن وجوه استعالها لم تكن تامة الوضوح .

ويسمى الاسطرلاب - طبقا لتقسيم مقنطرات جميع الصفائح (ب) إلى درجتين فدرجتين أو ثلاث درجات فثلاث أوخمس فخمسأو ست فست أو تسع فتسع أو عشر فعشر - بالاسطرلاب التام أو النصني أو الثلاثي أو الجنسي أو التسعى أو العشرى . وعلى كل حال فان الاسطرلاب السطحى الشائع الاستعال ينقسم إلى شمالي وجنوبي تبعا لما إذا كان مستوى المسقط عاسا للقطب الشمالي أو القطب الجنوبي مرف الكرة .

والأول هو الأكثر شيوعا بطبيعة الحال . وبإضافة علامات أخرى إلى الصفائح وتغيير علامات البروج فى الشبكة ، تيسر الحصول على أسطر لا باتشمالية وجنوبية معاسميت وفقا للشمكل الوهمى الذى جمعت فيه علامات البروج فى الشبكة – بالطبلى نسبة إلى الطبل أو الآسى أو السرطانى أو المسرطن أو الصدفى أو الثورى أو المسرطن بالمن أو المنسوب إلى أن يكون الاسطر لاب الزور قى المنسوب إلى أحمد السجزى (حسوالى عام ٤٠٠ه ها أحمد السجزى (حسوالى عام ٤٠٠ه ها النوع .

وكان الأسطرلاب الـكامل يحمل إلى جانب العلامات الأخرى دائرة المعادلة الشمسية وهناكأسطرلاباتمسطحةقائمةعلى أساس مسقط مخالف للسقط الاستربوغرافي، ولكن ينبغي اعتبارها من المنشآت النظرية التي لا مجال لها في ميدان التطبيق العملي . نذكر منها على سبيل المثل الأسطرلاب الذى تخيله أبو الريحان البيروني وأسهاه الأسطر لاب الأسطوانى نسبة إلى مسقطه ونسميه نحن الآن بالاسطرلاب ذي المسقط الجانبي. ومساقط دوائر الكرة في هذا الأسطر لأب مرسومة على هيئة خطوط مستقيمة ودوائر وقطاعات ناقصة . أما الأسطرلاب المسطح الذى وصفه أبو الريحان البيروبي الآنف الذكر في كتابه الموسوم بكتاب ، الآثار الباقيــة ( ص ٣٥٨ -- ٣٥٩ ) فالظاهر أنه لا يعدو أن يكون خريطة للنجوم في مساقطها

القطبية المتساوية الأبعاد بعضها عن بعض . أعنى أن يكون قطب الدائرة الكسوفية مركزا للسقط ، وأن تكون خطوط العرض الموازية لهذه الدائرة دوائر متحدة المركز ومتساوية الأبعاد بعضها عن بعض ، وأن تكون دوائر العروض أنصاف أقطار متساوية الأبعاد بعضها عن بعض .

ويعطى الاسطرلاب بالرصد النظرى المستقيم ارتفاع نجم ما، وبالتالي مقــدار ما انقضى من ساعات النهار والليل. ويمهدالسبيل الكرى دون التجاء إلى العمليات الحسابية . ويصلح إلى جانب ما تقدم لأداء العمليات الجيوديزية الخاصمة بقياس الأرض مثل وارتفاع بناء وعمق بئر يكون من الميسور قياس قطرها . . . . الخ . وبدهى ألا ينتظر الضبط المطلق من أداةً بالغة من صغرالحجم مبلغ الأسطرلاب، ولا يمكن بسبب حركة مبادرة الاعتدالين وتناقص ميل الدائرة الكسوفية ، أن يكون صالحا ولا مفيدا إذا انقضت على صنعه سنوات كثيرة وعهدطويل. وكل علامة من علامات الصفائح (ب) لاتصلح إلا لخط واحد من خطوط العرض الأرضية . ومن ثم يكون لزاما وجود عدد كبير من الصفائح لكي يتيسر استخدام تلك الأداة لـكل خطوط العرض.

ولقد وفق للتغلب على هذه الصعوبة عالم

من علماء أندلس وهو الزرقالة (Arzachel) الذي استطاع أن يحول الأسطرلاب من أسطرلاب عام باستبداله من المسقط القطبي الأستريو جرافي المسقط الأفق الأستريو جرافي. وبمقتضي هذا التحويل يكون موضع عين الراصد في نقطتين من نقط الأفق أحداهما شرقية والأخرى غربية، أي في نقطتي الاعتدالين، ويكون مستوى المسقط هو بعينه مستوى الدائرة الكبرى المارة بنقطتي الانقلابين. ويكون مسقطا نصني المسكرة الساوية متطابقين تمام التطابق بحيت تكني الدلالة عليهما بعلامة واحدة.

وقد سمى أسطر لاب الزرقالة في شكله النهائي « العبّادية » نسبة إلى عبّاد ملك إشبيلية ( ٤٦١ - ٤٨٤ ه = ١٠٦٨ ١٠٩١ م ) فان هذه الاداة اختصرت فآل أمرها إلى صفيحة واحدة وقطعتين أخريين تتصلان بها . ويرى فى وجه الصفيحة بشكل مسقط أستريوجرافي أفتي ، خط الاستواء ومداراته، ودوائر عراته، كما ترى الدائرة الكسوفية بدوائر عرضها ودوائر طولها. وعلى هذا النمط لا يصلح هذا الأسطرلاب لتعيين أى خط منخطوط العرض الارضية فحسب ، بل يقوم أيضاً مقـــام الشبكة في الاسطرلابات الاخرى بسبب تراكب مساقط نصنى الكرة السهاوية تراكبا تاما ومطابقتها لإحداثيات الدائرة الكسوفية والنجوم الرئيسية . وفي مركزالو جه المدرج

مسطرة مثبتة تسمى بالأفق المائل وهى تقوم بكل ما تقوم به الصفائح (ب) الموجودة فى الأسطرلاب العادى. فاذا أميلت هذه المسطرة كثيرآ أوقليلا بالنسبة لخط الاستواء فانا نحصل على يبانأفق المكان المركى، ونستطيع السماوي عن الأفق شرقا وغربا .

وبظهر الصفيحة المفسردة الآنفة الذكر توجد العضادة كما توجد العلامات التي في الأسطرلابات العادية ، غير أن الزرقالة أضاف إلى ذلك الأسطر لاب دائرة القمرالتي تؤذن بتتبع حركات هذا الجرمالتابع للأرض فى بحراه ، كما أضاف اليه مربعالحساب المثلثات يبين للباحث على الفور الأظلال المبسوطة والمنكوسةللزوايا المقيسة منسوبة إلى نصف قطر مقسم إلى ١٢ جزءاً . وقد سمى العرب هذا الأسطرلاب البسيط المنقح ، بالصفيحة الزرقاليـــة، وهو الذي ذاع في أوروبا واشتهر باسم Saphaea أى الصفيحة . وهناك صنف آخر من أسطرلاب الزرقالة يعرف بالصفيحة الشكازية أو الشكارية لميصل إلينا عنه إلى اليوم أى بيان من البيانات الصريحة الو اضحة

٢ ــ الاسطرلاب الخطى ويسمى أيضاً « عصا الطوسي » ، نسبة إلى مخترعه المظفر ابن المظفر الطوسي المتوفى عام ٦١٠ ه = ١٢١٣ — ١٢١٤ م . وهويشبه بهيئته مسطرة الحساب ، فان مسقط الاسطرلاب العادي

للكرة المسطحة يقع فيه على خط من خطوط سطحه المستوى بنفسه. فهذه الأداة تمثل إذن خط تقاطع سطح الهاجرة مع سطح مسقط أسطرلاب الكرّة المسطحة . وتشـير النقط المعلمة على العصا إلى الصعودات المستقيمة والمائلة ،كماتشير إلى أقسام الدائرة الكسوفية والمقنطرات . . . الخ . وفى الأسـطرلاب خيوط مربوطة بالعصا وهي تصلح لقياس الزوايا . وبواسطة هذا الأسطرلاب يتيسر إجراء العمليات المألوف عملها بالأسطرلاب السطحي، ولكن بغير الدقة الملحوظة في هذا الإخبر.

٣ - الأسطر لاب الكرى أو الأكرى ويسمى Astrslobio redondo فى تواليف الفونس العاشر ملك قشتالة المؤلفة باللغة الاسبانية . وهذا الاسطرلاب يمثل الحركة اليومية للكرة بالنسبة لأفق مكان معلوم دون التجاء إلى المسقط. فهو إذن صالح لقيـــاس ارتفاعات الكواكب عن الأفق وتعيمين الزمن ، وحل طائفة من مسائل عــلم الفلك الكرى.

ويتألف هذا الاسطرلاب من القطع الآتية:

١ - كرة معدنية رسمت فيها الدائرة الكسوفية وخط الاستواء وأفق مكان معين بمقنطراته ودزائر ارتفاعـه وكذا أوضاع النجوم الثوابت الرئيسية ، وقسمة اليوم إلى ساعات زمنية وانقلابية ، وخطوط العرض

لأماكن ما من الأرض.

العنكبوت أو الشبكة وهي نصف كرة معدنية تلامس الكرة عام الملامسة في جميع نقطها ، وهي مثقبة تثقيباً لا يبتى معه منها سوى الدائرة الكسوفية التي تنزل منها في منزلة الحاقة . ومواضع النجوم الرئيسية ونصف خط الاستواء.

ح ـ صفيحة معدنية ضيقة تنطبق تمام الانطباق على سطح الشبكة ، ومثبتة فى القطب الاستوائل بأحد طرفيها ، على أن يبقى الطرف الآخر مرتكزاً دائماً على خط الاستواء .

عقرب موضوع عمودياً على الصفيحة المعدنية .

ه – محور يخترق الكرة والشبكة والصفيحة المعدنية في اتجاه القطبين الاستوائين. (١)

#### المسادر

اللجنة

Astrolabi in caratteri cufici occidentali trovati in Valdagno ، الندقية ١٨٨٠ ، في هذا المؤلف رسم الاسطرلاب الشهالى وصفيحة الزرقالة وفهرس للاسطرلابات العربية المستعملة فى أوربا (٤) H. Sauvaire et J. de Rey Sur une Mère d'Astrolabe : Pailhade . Arabe etc ، المجلة الأسيوية ، المجموعة التاسعة ج ۱ ، ص ٥ - ٢٧ ، ١٨٥ - ١٣١ (٥) L'Astrolabe linéaire : Carra de Vaux ou bâton d'Et-Tousi الجللة الأسبوية ، المجموعة التاسعة ، ج ٥ ص ٤٦٤ – ٥١٦ (٦) البيروني : الآثار الباقية ، طبعة ساشو Sachau ، ص ۲۵۷-۲۹۲ وانظر M. Fiorini فی ۳۹۲-۲۳۷ della Societa Geografica Italiana المجموعة الثالثة ، ج ٤ ، ص ٢٨٧ - ٢٩٤ (٧) Libros del saber de Astronomia del rey D. - ۱۸۶۳ بحریط Alfonso X de Castilla ١٨٦٧ ، ج ٢ ، الأسلطرلاب العادي والاسطرلاب الكرى ، ج ٣ صفيحة الزرقالة Description of a: W. H. Morley (A) planispheric Astrolabe, constructed for ۱۸۰۱، لندن shah Sultan Husain Safawi

[ نللينو C. A. Nallino ]

 <sup>(</sup>١) تفضل بمراجعة هذا المقال حضرة الاستاذ كاد
 سعود .

ثم أصبح شيخاً للإسلام في عام ١٢١٨ هـ (١٨٠٣) وظل في هذا المنصب ثلاثة أعوام وخمسة أشهر . وقد أصدر خلال مشيخته فتوى أجاز بها التنظيم الجديد للجيش ( نظام جديد ) الذي أراده السلطان سليم الثالث . وكان من نتائج ثورة الإنكشارية أن عزل من منصبه ولم ينج بنفسه إلا بشق الانفس . ولما تولى السلطان محود الثاني عين اسعدافندى شيخا للاسلطان محود الثاني عين اسعدافندى شيخا للاسلمان محود الثاني عن اسعدافندى شيخا للاسلمان عمود الثاني عن اسعدافندى شيخا للاسلمان محود الثانية في عام ١٢٣٠ هـ (١٨١٥) ، ولكنه عزل تحت ضغط الثوار بعد ثلاثة أشهر، وتوفى عام ١٢٣٠ هـ (١٨١٥) ،

المسادر

(۱) سامی بك : قاموس الاعلام ، ج ۲ ، ص ۹۰۹ (۲) شــانی زاده : تأریخ ، ج ۱ ، ص ۶۵ .

[Cl. Huart ]

« اسعد افندی » سید محمد: لقبه مصحاف زاده » أی ابن الوراق . وهو ابن الحاج احمد الذی کان معلما وصاحب حانوت لبیع الکتب، ثم أصبح فیما بعد قاضی بیت المقسدس والقاهرة . ولد اسعد افندی فی الآستانة بالقرب من أیاصوفیا فی ۱۸ ربیع الأول عام ۱۲۰۶ (۲ دیسمبر ۱۷۹۰) . اتخذ صناعة أییه فولی قضاء أدرنه واسکوتاری بالبانیا دون أن یباشر أعمالها بالفعل . ولما توفی شانی زاده ( ۱۲۶۱ ه = ۱۸۲۵ م )

أصبح مؤرخ الدولة، وظل فى هذا المنصب ثلاثة عشر عاما . وعهد إليه عام ١٣٤٧ ه ( ١٨٣١ م ) برياسة تحرير الجريدة الرسمية ( تقويم وقائع ) . ثم أوفد إلى بلاد فارس ليهنى محمد شاه بن فتح على شاه بار تقائه العرش عام ١٢٥٠ ه ( ١٨٣٤ م ) وتوفى عام ١٢٦٣ ه ( ١٨٤٧ م ) وكان حينذاك رئيس المجلس الأعلى للمعارف العمومية .

وقد كتب تواريخ عدة عن حوادث محتلفة ، وكتب وصفاً موجزاً لقضاء السلطان محود الثانى على الانكشارية سهاه «اس ظفر» وترجم هذا الكتاب إلى الفرنسية Caussin ، المريس ١٨٣٣) كا

المصادر

(۱) سامى بك: قاموس الاعلام ، ج ۲ ، Gesch. der : J. de Hammer(۲) ۹ • ۹ ص • ۶ ۲ ، ص ۶ ۲۳ ، ص ۶ ۲۳ س

[Cl. Huart ]

« اسعد افندی » محد ، ابن المفتی ابیا المفتی ابیا المفتی ابیا ابیا ابیا ابیا المفتی ابیا ابیا ابیا المفتی ابیا ابیا المفتی المفت



زاده . وهو صاحب كتاب و لهجة اللغة ، وهو معجم عربی فارسی وترکی ( طبع فی الآستانة عام ١٢١١ هـ = ١٧٩٥ م ) . وقد ألف أيضاً . بلبـل نامه ، وبحموعة في سـير المغنيين ، ونظم قصائد بالعربيـــة والتركية وتخميساً لاربع قصائد مشهورة فى مـدح الرسول، وهي : البردة والهمزية والدمياطية والمضرية . وترجم شعراً « أطواق الذهب » للز مخشري . وكان اسعدافندي موسيقياً ماهراً ، وأسس مدارس كثيرة . وفي شعبان ١١٦٢ ( يوليو ١٧٤٩ ) عزل من منصبه دون سبب بإيحاء عبد الله باشا الصدر الاعظم السلطان مَحُود الْأُول ، واعتكف بعد ذلك فىغالىبولى ثم في انجيركوي بالقرب من الآستانة حيث توفى فىالعاشر منشو ال١٦٦٦ (٢٢ أغسطس S (1404

#### المصادر

[Cl. Huart ]

« اسعدافندی » محمد : موظف ترکی وشاعر : وهو ابن المؤرخ سعد الدین ، ولد

عام ۹۷۸ هـ (۱۵۷۰ م) ثم ولي قضاء أدرنه . وفى عام ١٠٠٤ ه (١٥٩٥-١٥٩٦م) أصبح قاضي عسكر الاناضـــول ثم قاضي عسكر الرومللي عام ١٠١٢ هـ (١٦٠٣ — ١٦٠٤ م). وفی عام ۱۰۲۳ ه (۱۳۱۶ م) أدى فریضة الحج ، وبعـد عودته توفى أخوه چلى محمد افندى وكان شــيخاً للاسلام، فخلفه في هذا المنصب. وقد شغل هذا المنصب الخطير سبع سنوات فىعهدالسلاطينأحمدالأول ومصطنى الأول وعثمان الثاني ، وقد زوَّجه السلطان الأخير من ابنتـه ، إلا أنه سرعان ما ترك منصبه إثر الاضطرابات التي شبت ، ولكن السلطان مراد الرابع أعاده عام ١٠٣٢ هـ ( ١٦٢٣ م ) . وظلُّ شيخاً للاسلام إلى أن توفى عام ١٠٣٤ هـ ( ١٦٢٥ م ) . وقبره في أبوب . وقد خلف اسعد افندى ديواناً من الشعر باللغات العربية والفارسية والتركية كم

#### المصادر

(۱) عطائی: ذیل الشقائق، ص ۹۰ (۲) ۲۹۶، ۲۳۶، ۱۶۱ مص ۱۶۱، ۲۳۶، ۲۳۶ (۲۱ المیما: تأریخ، ج ۱ ، ص ۱۶۱ (۲۱ المیمانی)

« أسعد أفندى » محمد ، ولقبه هندى مُلاً : موظف تركى ، وهو ابن شيخ الاسلام عبدالله و صَّاف. ولدعام ١١٦٩ هـ (١٧٠٧م) وسجن فى بروسـه مع والده عام ١١٦٨ هـ (١٧٥٤ – ١٧٥٤ م) ثم أصبح قاضى عسكر

الأناضول عام ۱۱۸۲ هـ (۱۷۲۸–۱۷۲۹م) والرومللي عام ۱۱۸۲ هـ (۱۷۷۲ م) وفی عام ۱۱۹۰ هـ (۱۷۷۲ م) أصبح شيخاً للاسلام، ولكنه أقيل بعد ذلك بثمانية أشهر،وتوفى عام ۱۱۹۲ هـ (۱۷۷۸ م) مى

المسادر

(١) سامى بك : قاموس الاعلام ، ج ٢ ،
 ص ٩٠٨ ٠

[Cl. Huart ]

« إسفر إيين » : كانت قديماً بليدة حصينة من نواحي نيسابور، وتقع شمالي شرق خراسان وجنوبى أترك على مسيرة خمس مراحلمن نيسابور . واسمها ـــ ويطلق أيضاً على السهل الذي تقع عليه ـــ مأخوذ مر. « إسبرايين » أى شبه الترس لأن أهلها عرفو ا بحمل التراس . وكانت تسمى « مِهرجان » وهو اسمكان يطلق على قرية فى جوارها منذ عبد ياقوت . أما القلعة التي كانت تحمها قتسمى ، قلعة زر ، أى قلعة الذهب . ونجد في المسجد الكبير آنية من النحاس قطرها اثنا عشر ذراعاً . ويشتهر إقليمها بجودة أعنابه وكثرة حقول الارز فيه . وكان سكانها من الشيعة اشتهر منهم عدد من الفقهاء. وقد سلبها المغل عام ٦١٧ هـ ( ١٢٢٠ م ) كما خربت في غزوة أوزبك قبيل عام ١٠٠٦ هـ (١٥٩٧ م) ويقوم مكانها خرائب شهر بلقيس مك

#### المسارد

(۱) المكتبة الجغرافية العربية ، جم ، ص : ۲۷۸ (۲) أبو الفدا : ج ، ص ۲۷۸ (۲) أبو الفدا : ج ، ص ۲۷۸ (۲) أبو الفدا : ج ، ص ۶۶ (۶) ياقوت : المعجم ، طبعة فستنفلد ، ج ، ص ۲۶ (۶) حسن خان : Barbier de (٥) ٣٨ ص ، ١ ج ، ص نحان ، ح في البلدان ، ج ، ص المناز البلدان ، ج ا ، ص المناز البلدان ، ج ا ، ص المناز البلدان ، ح ا المناز البلدان ، ح ا المناز البلدان ، البلدان ، المناز البلدان ، البلدان ، المناز البلدان ، ا

« اسفندارمذ » : اسم الشهر الآخير من السنة الفارسية واليوم الخامس من كل شهر م

«اسفنديار اوغلى»: اسم الاسرة التركانية التي أقامت علكة قسطمونى المستقلة عندا ضمحلال سلطنة قونية السلجوقية فى الشمال الغربي لآسية الصغرى، أى مكان بفلجونية القديمة في نهاية القرن السابع الهجرى (الثالث عشر الميلادى). وقد أخذ هذا الاسم عن أشهر حكام هذه الاسرة اسفنديار بك. ومن القرن السادس عشر الميلادى أطلق عليها أيضاً اسم قِزل أحمد لو، وهو اختصار قزل أحمد لو اسفنديار اوغلى المأخوذ من قِزل أحمد لو اسفنديار اوغلى المأخوذ من قِزل أحمد، وهو أخو آخر أمراء قسطموني المستقلين،

التركية سليمان بك كما قالت إن بايزيد كتوروم حكم إلى عام ٥٠٥ هـ) . وفي عام ٥٠٥ هـ أعاد تيمور مبارز الدين اسفنديار ابن بايزيد إلى الحكم ، وتوفى مبارز هذا فى ٢٢ رمضان عام ٨٤٣ ه. وحوالي عام ٨٢٠ ه اضطر إلى تسلم طوسية وكانكرى وقلعة جق وإقليم جانيك إلى محمدالاول، كما سلم بعد ذلك المناجم الغنية بالذهب إلى مراد الثانى . ثم أتى بعده إبراهيم ابن اسفندیار ( ۸٤٣ ــ أوائل ۸٤٧ هـ ) فاسماعيل بن إبراهيم وقد خلعه السلطان محمد الثاني بتحريض أخيه قِزل أحمد عام ٨٦٤ أو ٨٦٥ ه ، وتوفى اسهاعيل هذا فى فيليبوبولى التي منحه السلطان إياها ليقيم فيها بقية حياته، واشتهر هذا الأمير بتصنيف كتاب ذائع عن فرائض الاسلاموشعائره، وعنوانه «حلوً يات سلطانى » . وبعد الاستيلاء على قسطمونى فر قِزل أحمد إلى أوزون حسن ثم عاد إلى القسطنطينية بعدوفاة محمد الثاني، وقد أحسن بایزید الثانی استقباله . وتزوج ابنه میرزا محمد من إحدى بنات السلطان، و قد شغل حفيداه شمسي ومصطفى باشا مناصب هامة في عهد السلطانين سليم الثانى ومراد الثالث . ويمتاز شمسى باشا بمُـاكان له من النفوذ على مراد الثالث لمصاحبتـــه إياه . وقد صنف شجرة لنسب أسرته قزل أحمدلو اسفنديار اوغلى وعاد بها إلى خالد بن الوليد، وهو الذي وضع لها اسم قزل أحمد لى . ولا يزال لاعقاب هذه الأسرة وجود. ولما خشي من انقراض البيت

كما أطلق عليهم الكتاب البوزنطيون وأبناء أمورياس، أو دأبناءأمر، (وهواسم لانعرف أصله ) ويظهر أن مؤسس هذه الأسرة هو شمس الدين بن يمان ( تيمور ؟ ) جاندار ، وهو أمير إقطاع أفلاني . وهو الذي حارب مسعوداً الثاني (٦٨١–٣٩٧ هـ)واستولى على مدينة قسطموني، ثم ولاه الإيلخان كيخاتو على البلاد التي اغتصبها ( ٦٩٠ ﻫ وفقاً لمنجم باشي). ويظهر لنا أنه عين سنقر بك شمسي باشا الذي فتح بولي كما يقول اوليا ( ج٧، ص ١٧٣). واعترف ابنه شجاع الدين سلمان باشا بسيادة الإيلخانية أول الأمر (٧٠٠ ــ ٧٤٠ هـ ) ولكنه اســــتقل بعد ذلك وغزا سينوب التي كانت ما تزال في حوزة إحدى بنات مسعود الثاني . وقد ذكره ابن بطوطه ( ج۲ ، ص ۳٤٣ وما بعدها ) وسياه شهاب الدين ، وكذلك فعل أبو الفدا ( طبعة رينو ، ج۲،۱، ص ۳۵، ج۲، ص ۱٤۲، ۱٤٥) کما عرفه باخیمیرس ( ج۲ ، ص ۳٤٥ وما بعدها ، ٥٦ و ما بعدها ) باسم ،Σολνμάμπαξ وخلفاؤه هم: ابنهابراهيم باشا وعادل بك ابن أمير يعقوب، وحفيد شمس الدين ( حوالي ٦٤٦ ﻫ ) وجلال الدين بايزيد بن عادل بك الذى لقبه الترك بكتوروم والذى توفى عام ۷۸۷ هـ ، وسلمان بك ابن بايزيد ( ۷۸۷ ـــ ٧٩٥ ه ) . وقد قتـله السلطان بايزيد الإول واستولى على أملاكه (مكذا ورد فىكتاب Rev. Hist : ص ۳۸۹ ؛ ولم تذكر التواريخ



العثماني في أوائل القرن السابع عشر ، كان بالعرش لكثرة زواجهم من قريبات أبناء قزل أحمد لو يعتبرون من بين المطالبين السلاطين &

#### ملاحظات

(انظر عن نسب اسماعيل بك مقدمة كتاب « حلو مات سلطاني » في فهرس ريو للمخطوطات التركية المحفوظة بالمتحف البريطاني ، ص ١١ ؛ أما عن نسب شمسي ماشا فانظر بجوى ، ج ٢ ، ص ١٦ وما بعدها ؛ وربماكان رقم ٤ هو الأمير الذي ذكره ابن بطوطه بالافندي على أنه أخ لسلمان باشا؛ أما أبناء الآخير وهم رقم ٥ و ٦ و ٧ المذكورون في اين بطوطه ، طبعة باريس ، ج ٢ ، ص ٣٤٠ ، ٣٤٨ ، باسم شهاب الدين ؛ وفی بخمیریس ، ج۲ ، ص ۳۲۷ وما بعدها ، وص ٦١٦. أما رقم ٨ فيقول منجم باشي إنه ابن سلمان باشا؛ وقد ذكركل من سعد الدين ، ج ١ ، ص ۱۹۲، وكلافيجو Clavijo ، ص ۱۹۲ ، أختأ أخرى . رقم ١٣ ، لا سـفنديار وابنها وأغفلا اسميهما . وعن رقم ٤ آنظر تاريخ صاف ، ج ١ ، ص ٣٩ ــ . ٤ ، وعن ١٧ انظر سعد الدين ، < ۱ ، ص ۲۷۷ - ۲۸۶ ، ۲۷۸ - ۲۸۷ ، ۲۸۶ ، ۲۸۵ - ۲۸۶ ، ۲۸۵ ، ۲۸۵ » ۳۱۸ — ۳۱۹ ، ۳۲۰ — ۳۲۱ ، وحمید وهی ، ص ١٣٥٠ ـــ ١٣٥١ . وعن ١٨ ، سعد الدين، ج ١ ، ص ٢٨٧ ؛ عن ١٩ ، سعد الدن ، ج١ ، ص ٣١٨ ــ ٣١٩ . أما عن لقب ٢١ فانظر فريدون ، ج ٢ ، ص ٢٥٠ ، وع زواجه بابنة مراد الثاني انظر دوكاس، ص ۲٤٣، وسعد الدين، ج ١ . ص ٣٤٣ ؛ وعن رقم ٢٣ انظر . Rev Hist ، ص ۲۹۰ – ۲۹۱؛ وعن ۲۶، اظر حميـد وهي. ص ١٣٥٤ ، وعن ٢٦ انظر سعد الدين ، ج ١ ، ص ٤٧٤ - ٤٧٦ . )

#### المصارد

(۱) منجم باشی: صحائف الآخبار ، ج۳، ص ۲۹ وما بعدها (۲) حمید وهبی : مشاهیر الاسلام ، رقم ۳۶ (= ص ۱۳۲۹ – ۱۳۵۸ – ۱۳۵۸ من المجموعة کلها) (۳) العثمانی ، ص۲۹۸ التی یقوم بنشرها معهد التاریخ العثمانی ، ص۲۹۲ – ۳۹۲ ( وفیما تاریخ اسفندیار اوغلی کتبه احمد توحید) (۶) تواریخ الکتاب البوزنطیین امثال بخمیریس ودوکاس وخلکوکوندیلیس وفرانتزس (۵) آما عن مسکوکات هذه الاسرة فانظر ، تقاویم مسکوکات سلجوقیة ، لاسماعیل وما بعدها ، و ، مسکوکات وما بعدها ، و ، مسکوکات وما بعدها ، و ، مسکوکات وما بعدها .

# [ مورتمان Mordtmann ]

« آسفی »: میناء فی مراکش علی الشاطیء الاطلنطی علی بعد أمیال قلیلة من رأس کنتین عند مدخل خلیج متسع، ویبلغ عدد سکانها نحو ۲۱ ألف نسمة منهم ۳۵۰۰ یهودی وألف من الاوربیین.

ويظهرأن آسنى ليست قديمة العهد، فالبكرى يذكرها فى القرن التاسع الهجرى دون أن ينسب إليها شيئاً من الأهمية ، أما الادريسى فيقول فى القرن التالى إنها ميناء كثير الحركة ولكنه غير مأمون الطرقات ، وفى بداية القرن الثالث عشر أقيم فيها رباط ، ولكن أهمية هذا الميناء تبدأ فى الحقيقة من تاريخ

وصول البرتغال الذين واصلوا التـقدم على شاطى. مراكش إلى أن نزلوا في آسني عام ١٥٠٧ م . وهناك أقاموا معقلا صمد لهجات عنيفة في عام ١٥١٠ بمعاونة الزعيم الوطني یحی بن تفوف الذی یظهر أنه كان شخصیة ذات خطر . وقد جعل البرتغال آسني مركزاً لحركاتهم خلال عدة سنوات وبسطوا عليها حايتهم واكتسبوا إلى صفوفهم القـــبائل المجاورة شيئاً فشيئاً ، وتقدموا بمراكزهم وغزواتهم يومآ بعديوم حتى وصلوا أبواب مراكش . ولكن البرتغال كانوا مشغولين بنواح أخرى وخاصة فى جزائر الهـند فلم يكن فىمقدورهممواصلة هذا الكفاح. ومن ناحية أخرى فان حركة الجهاد عظم شأنها شيئأ فشيئأ واضطرت الحكومة لصعوبة الحصول على الاموال إلى أن تسرف في استغلال البلاد فساء حالها.

وفى عام ١٥١٦ سجن الحاكم لوب ده بريحا Lope de Barriga وفى العام التالى قتل يحيى المن تفوف فى كمين، واشتدت هجات الشرفاء وعظم خطرها حتى فكر البرتغال بعد عام ١٥٣٤ فى الجلاء عن آسنى وازمور التى احتلوها عام ١٥١٣ ليحصروا جهودهم للدفاع عن مزجان . وقد اضطروا إلى قبول هذا الأمر فى ديسمبر سنة ١٥٤١ بعد أن فقدوا أغادير فى مارس من ذلك العام . وتمت حركة الجلاء بنظام حسن تحت إشراف جو انو ده كاستر الجلاء بنظام حسن تحت إشراف جو انو ده كاستر

آسني وجعلوها ميناءهم الرئيسي . وفي الحقيقة إنها كانت أقرب الثغور إلى مراكش التي كانت مقرهم في العادة ، ومن ثم عظم شأن آسني فى القرنين السادس عشر والسابع عشر وأصبحت مركزاً هاماً للتجارة مع الدول المسيحية.ولما انتقلت السلطة إلى أيدى العلويين ونقلوا حاضرتهم إلى مكنس أو فاس من مدن الشمال،أصبحت سلا أهم الثغور،وفقدت آسني ماكان لها من شأن . على أن كثيراً من التجار المسيحيين كانوا في القرن الثامن عشر يتاجرون في آسني . ومما هو جدير بالذكر أن ممثل دولة فرنسا أقام فى آسني عدة سنوات. وفى القرن التاسع عشر بدأ اضمحلال آسني كثيرة الحركة تتوسط بلاد عبده الغنية،ومنها تصدر المنتجات الزراعية لتلك البلاد. ولقد استبقت من الرباط القديم اسم أحد قسميه، أما اسم القسم الآخر فقد خلد ذكره على جدران المبانى التي أقامها البرتغاليون .

#### المسادر

المراكشين وخاصة السلاوى، المصادر المذكورة المراكشين وخاصة السلاوى، المصادر المذكورة في المراكش، (٢) Pedro de Salazar (٢)، فيمادة ومراكش، المنافقة Historia en la cual se cuentan muchas guerras entre Cristianos e infideles Hist.: Diego de Torres (٢) ١٥٥٠ Perrot ترجمة Marmol (٣) des Cherifs مراكس، ١٦٦٧، ج٢ ص

THE PRINCE THE UGHE TO THE PRINCE THE UGHE TO THE UGH

Recherches: Chènier (٤) ٩٣ — ٧٨ ١٧٨٧ باريس historiques sur les Maures Sources inédites de : de Castries (٥) نفر اضع مختلفة ، l'histoire du Maroc The Shaikhs of Mcrocco: Weir (٦) (٧) ١٩٠٤ نلدن ، to the XVI Century القسطنطينية ، Les Beni Wattas: Cour

[ Henri Basset | إباسيه

«الاسكافى»: أبو اسحاق محمد بن احمد (أو ابراهيم) القراريطى وزير المتقى . وكان فى عام ٣٢٣ ه (٩٣٤ — ٩٣٥ م) كاتباً لمحمد بن ياقوت رئيس الشرطة فى بغداد.وفى شهر شوال من عام ٣٢٩ ه (يونيه — يوليه عام ٩٤١ م) قلده الخليفة منصب الوزارة، غير أن أمير الامراء كورتكينعزله بعدستة أساييع من توليه،أى فى شهر ذى القعدة من العام نفسه . وبعد سقوط كورتكين بوقت ما تولى الاسكافى الوزارة مرةأخرى،ولكنه ما تولى الاسكافى الوزارة مرةأخرى،ولكنه ظل فيها أربعين يوماً فقط . ثم تقلدها مرة ثالثة فى شهر شوال عام ٣٣٠ ه (يونيه — فلل فيها أربعين يوماً فقط . ثم تقلدها مرة يوليه ٢٤٢م) وظل فيها ثمانية أشهر وستةعشر يوماً ، ثم عزله ناصر الدولة الحدانى (انظر هذه المادة)

المسادر

(1) أبن الطقطق : الفخرى،طبعة درنبورج

ص ٣٨٦ وما بعدها (٢) ابن الآثير، طبعة تورنبرج، ج ٨٠

[ K. V. Zetterstéen تسترشتين]

« الإسكندر »: أو ، الإسكندر الأكبر » Alexander ( وبرى مصنفو العرب أن الحرفين الأولين من الاسم الافرنجي هما أداة التعريف ) . ونحن نلمح فيها كتبه العرب عن هذا الفـاتح العظيم بوارق روايات تاريخية مضبوطة هناوهناك، ولكن الغالب فماكتبوه هوهذه الأساطيرالتي ترجع أصولها إلى وقصة الاسكندر» ( انظر مادة «اسكندر نامة» ). ولما كان الكتاب المتـأخرون قد زادوا في هذه الأساطير ونمقوها ، فاننا سنكتني هنا بتلخيص مارواه كتاب العرب القدماء في هذا الباب. وأول مانلاحظه أن نسب الاسكندر قد وضع بصور شتى، ويتضح هذا َّماكتبه فريدلندر Die Chadhir: Friedlander legende und der alxanderroman ص ومابعدها). ونجد بصفة عامة أن هؤلاء الكتاب قد أصابوا في ذكر أبيه فيليب الذي كثيراً مايذكر باسم فيلقوس أو فيلقوس(١) وقد حرِّف هذا الأسم أحياناً كما حرف اسم أمه أولىمبياس ، وتذكرُ بعض المصنفات اسمُ جده آمنته أو آمنتاس، كما تذكر حتى المصنفات

(۱) فیلفوس ( بالفاء الموحدة ) فیالطبری ، طبعة
 الفاهرة ، ج ۲ ، ص ٦ .

اللحنة

القديمة هذه الرواية التي يرجع أصلها إلى اعتزاز الفرس بقوميتهم ، والتي تقول إن الاسكندر لم يكن ابناً لفيليب ، وإنماكان ابناً لداراب (أى دارا الاكبر) وهو لذلك أخو دارا الاصغر ، آخر ملوك الفرس ، لابيه .

ويقال إنه لما غزا داراب الملك فيليب وأرغمه على أن يدفع إتاوة سنوية من بيض الذهب، فان ابنتـه آلتي أعطيت اسم هلاي ( وقد ذكرها الفردوسي باسم آخـــر ) زوجت من داراب . ولما أرادوا اشتقاق اسم عجیب للاسکندر ، قالوا إن هلای زوجت منداراب، ولكنه سرعانما كرهها لنتن رائحتها، وأعادها إلى أبهابعد أن حاولو ا عبثاً إزالة نتنها بالالتـــجا. إلى دوا. يقال له « سندروس ، فوضعت ولداً ذكراً ســـــــى [ الر] إسكندروس نسبة إلى اسم أمه واسم الدواء معاً . ونشأ الصي في بلاط جده ، وعلمه أرسطو، ولما توفى أبوه فيليب خلفه على العرش، وامتنع عن دفع الإتاوة إلى ملك الفرس. وعند ماطلب دآرا ــُـوكان قد ولي العرش ـــ هذه الاتاوة ، رد الاســـكندر الرسول وهو يقول إنه قد ذبح هذه الدجاجة التي تبيض بيض الذهب وأكلُّ لحمها، وحبس الخراج . وسنمر بقصة الهدايا الرمزية التي بعث بها دارا إلى الاسكندر ورد هذا عليه ، وإن كنا نجد ذكرها فى المصنفات العربية منذ أيام الطبرى ( ج ١ ، ص٦٩٩ ) . وعنــدئذ تأهب الاسكندر للحرب . وجمع جيشاً لجباً

وذهب به أول الامر إلى مصر حيث أقام المباني ( انظر مادة , الاسكندرية , ) وكذلك جمع دارا جنده ، وتوجه الاسكندر لملاقاته ، واقتتل الجيشان في وقيعة حامية الوطيس عند الفرات ( ويقال إنها نشبت في موضع آخر ) خرج منها الاسكندر منتصراً وفر دارا ، إلا أن آثنين من رجاله غدرا مه وجرحاه جرحا مميتاكي ينالا بذلك الحظوة عند الاسكندر . وتقول روايات أخرى إن معارك عدة نشبت بين الاسكندر ودارا، ولكنها اتفقت في الخاتمـــة التي تقول إن الاسكندر لقى عدوه وهو يجود بنفسه ، فطلب إليه دارا أن يعني ىزوجه، وأن يثأر له من قاتليـه ، وأوصاه أيضا أن يتزوح ابنته روشنك، إلى غير ذلك من الشئون، فوعد الاسكندر بتنفيذ هذه الوصية وأمرأن تشيع جنازته بما يتفق ومقــام الملوك . ومن ثم أصبح الاسكندر الحاكم الشرعي على بلاد القرس. وأخذ في تصريفُ شئون الدولة، ثم توجه إلى الهنــد لمقاتلة فور الذي كان حليفا لدارا، ونشبت بينه وبين هذا الملك معركة هائلة لم يخلص فيها الاسكندر من فور إلا بعد أن أعمل الحيلة في التخلص من فيلته، ثم قهر خصمه آخر الأمر في مبارزة فردية ، وخضع له مختاراً ملك آخر من ملوك الهند يدعى كيد، وبعث إليه بخمس هدايا عجيبة هي:إناء لاينضب مافيه،وجارية رائعةالحسن، وطبيب حاذق لا يعجزه سؤال. وبعد ذلك

عجب الاسكندر من البراهمة وناظرهم في عدة مسائل أجابوا عليها . وبعد أن فرغ من الهند بدأ في غزو بقية بقاع العالم، وهذه الغزوات التي ذكرها، أو قل أوجزها المؤرخون، تذهب الى أنه فتح الصين وبلاد التبت وأخيراً دخل أرض الظَّلمات ، وقابل الخضر . ويلوح لنا أن المؤرخين يعرفون الشيء الكثير عن هذا الموضوع، ولكنهم أحجموا عن روايته، إِمَا لَانْهُمْ ظُنُوا أَنَّهُ لَمْ يُكُ مُعَاصِرًا لِدَارًا وأَنْ البطل الحقيق لهذه الحوادث ( ذو قرنين ) آخر متقدم عن هذا ، وإما لأسباب أخرى . وسنتكلم عن هذا الموضوع فيما بعد، ونكتني هنا بالقول بأن الاسكندر تُوفى فى عودته إلى فارس عند شهرزور أو عند بابل أو في بيت المقــدس كما يقول الدينورى بالغاً من العمر ثلاثاوستين سنة بعدأن حكم ثلاثةعشر عاما ( وقد أوردوا أرقاما كثيرة أخرى ). وتقول بعض الروايات إنه توفى مسموماً ، وإنه لما أحس دنو أجله أرسل كتاباً إلى أمه فى الاسكندرية يشجعها فيه . ووضع جثمانه فى تابوت من ذهب ، وتعاقب الفلاسفة على رثائه بكلمات موجزة وصفوا فيهما غرور العظمة الدنيوية . وبعد ذلك حمل التابوت إلى الاسكندرية ودفن فيها،ويقول المسعودي إن قبره كان لا يزال موجودا عام ٣٢٧ ه ( ۱۹۹۶ ) .

وليس الاسكندر عند المشارقة فاتحاً للدنيا ومشيداً للمدائن (ويقال إنه ابتني اثنتي

عشرة مدينة سميت كلها باسم «الاسكندرية») وإنمـــا هو البطل الذي وصل إلى أطراف الارض. ولم يكن الدافع له على الغزو حب الشهرةفى الغزو وحده، وإنما الدافع هوالظمأ إلى المعرفة ولذلك صحبه الفلاسفة إلى كل بقعة حل فيها ، وقد كان يعني بنوع خاص بالمسائل الصعبة وعجائب الطبيعة. ولذلك نجد مبشر ابن فاتك والشهرزوري قد تحدثا عنذلك فيا نقله عنهما ميرخواند، وقد ذكرا الاسكندر عندذكرهما لسيرحكماء اليونان (Meissner في 'Zeitschr. d. Deutsch. Morg. Gesellsch. ج ۶۹ ، ص ۸۸۳ وما معدها)وأظهراه فینفس الوقت بمظهر المدافع عن العقيدة الصحيحة لأن لقب و دو القرنين ، الذي اختلف في تفسيره أدى إلى اعتباره عين النبي المعروف بهذا الاسم والمذكور فى القرآن (سُورة الكهف، الآية ٨٣ وما بعدما) ولا يقر هذا جميـــــع المفسرين، ويقول غالبهم بوجود اثنين يلقبان بـ ﴿ ذُو القرنينِ ﴾ أحدهما متقـدم والآخر متأخر . والمتـــــأخر إذن هوعين الاسكندر (وللتوسع في هذه النقطة خصوصاً فيما يتعلق بصلة ذى القرنين موسى في القرآن « سورة الكهف الآية ٥٥ وما بعـــدها ، انظر مادتى : الخضر ويأجوج ومأجوج ، وسنتكلم في هاتين المادتين عن الصلة التي قال لدز برسكي Lidzbarski وميسنر Meissner وغيرهما بوجودها بين هذه القصص ومين الآراء والاساطير الشرقية القديمـة مثل ملحمة كلكمش ) كم

المصادر

(۱) كل كتب التاريخ العامة تناولت الكلام على الاسكندر ، ولذلك نقتصر هنا على ذكر المؤلفات العرببة القديمة وهي : اليعقوبي . طبعة هوتسما ، ج1 ، ص ٩٦ ، ١٩٦١ وما بعدها (٢) الدينوري ، طبعة جرجاس ، ص ٣١ وما بعدها (٣) الطبري ، طبعة ليدن ، ج١ ، ص ٩٩٣ وما بعدها (٤) المسعودي ، طبعة باريس ، ج٢ ، ص ٥٠٠ وما بعدها طبعة القاهرة ١٣١٤ ه ، ص ٣٠٠ وما بعدها طبعة القاهرة ١٣١٤ ه ، ص ٣٠٠ وما بعدها (٢) سعيد بن البطريق ، طبعة بوكوك . ص ٢٨١ وما بعدها وما بعده

« اسكندر أغا » انظر ابكاريوس (المجلد الاول ص ٦٥) .

[ Rhuvon Guest ريفون جست

« اسكندر بك » انظر سكندر بك

«اسكندر بك منشى»: ولد حوالى ٩٦٨ ه ( ١٥٦٠ م ) . اشتغل حاسباً زمناً ما ثم قصر همه على صناعة الانشاء، وسرعان ما برز فيها وعين منشئاً للشاه عباس الأول (٩٠٦ – ١٠٣٨ هـ ١٠٨٧ – ١٦٢٨ م) . وكان بجانب الوزير اعتماد الدولة عندما فجأه الموت أثناء حصار أرمية عام ١٠١٩ هـ الموت أثناء حصار أرمية عام ١٠١٩ هـ المات م، ورعاه بحمايته أبوطالب خان ابن

الوزير وخليفته. و توفى اسكندر بك فى عام ١٠٣٨ هـ ( ١٦٢٨ م ) ·

وقد صنف اسكندر بك كتاب ، تاريخ أعلام أرا عباسى ، وهو تاريخ مفصل لحكم الشاه عباس الأول ولسير أسلافه . وقد نشر مقتطفات منها ، دورن Dorn ، في Muh. في Dorn ، في Quellen zur Gesch d. südl. Küstenl. — ٢٣٨ — ٢٣٨ ، ح ، ص ٢٣٨ طهران عام ١٣١٤ هـ .

المسادر

الجالة (٢) المجالة (٢) المجالة (٢) المجالة (٢) المجالة (٢) المراقة الأعلام، ص ١٨٢٤، و (١) المجالة (٤) المرادة و المرادة المرا

«اسكندرخان»: وال شيبانى لبلاد ما وراء النهر ، ٩٦٨ – ٩٩٣ هـ (١٥٦١ – ١٥٨٣ م)كان السلطان الحقيق خلال ولايته لابنه عبد الله (انظر هذه المادة) الذى خلع عمه پير محمود، أمير بلخ فى شعبان عام ٩٦٨ هـ

(۱۷ ابريل – ۱۵ مايو ۱۵۲۱م) ونادى بأييه اسكندر ،خاقان الازابكة جميعاً . وكان اسكندر كأييه وجده رجلا ضعيف العقل كا روى أبو الغازى (طبعة Demaison ، ص ۱۸۳) . غير أنه كانت له خلتان جميلتان : الأولى أنه كان لا يفرط فى أداء الفريضة والنافلة . والثانية أنه كان لا يبارى فى حذقه الكربعاء أول جمادى الآخر عام ۱۹۸۹ (۲۲ يونيه ۱۵۸۳) . ووصف فى أحد التواريخ التي كتبت عند وفاته بأنه كان « أمير الدراويش ، بادشاه درويشان .

وتجد المصادر الخاصة بحوادث هذا العهد في مادة ، عبد الله بن اسكندر ، .

[ w. Barthold [ و. بارتولد

« اسكندر نامه » قصة الإسكندر:

تدل سورة الكهف على أن العرب كانوا
يعرفون قصة الاسكندر ( المنسوبة إلى
كلستنيس) منذ زمن بعيد، فان الآية ٥٩ وما
بعدها من سورة الكهف تحكى قصة موسى
ماذكر فيها عن موسى مأخوذ في الواقع من قصة
الاسكندر. وليس هنا مجال البحث في التاريخ
المتقدم لهذه القصة. [ انظر في هذا الموضوع
المتقدم لهذه القصة. [ انظر في هذا الموضوع
المتقدم لهذه القصة . [ انظر في هذا الموضوع
المتقدم لهذه القصة . [ انظر في هذا الموضوع
المتقدم لهذه القصة . [ انظر في هذا الموضوع
المتقدم لهذه القصة . [ انظر في هذا الموضوع المتقدم لهذه القصة . [ انظر في هذا الموضوع كوما المتقدم لهذه القصة . [ انظر في هذا الموضوع كوما المتقدم لهذه القصة . [ انظر في هذا الموضوع كوما المتقدم لهذه القصة . [ انظر في هذا الموضوع كوما المتقدم لهذه القصة . [ انظر في هذا ، رقم ۲۸ ) ؛

وانظر كذلك المؤلفات القديمــة التي ذكرت في هذا المقال ] . ويرى نلدكه أنه يجب البحث عن أصل هذه القصية كما عرفها السريان والعرب في القصص الفهلوي الساذج ، ويرى فرانكل(Fraenkel فرانكل (Fraenkel (۳۱۹ من ۲۵۶ من ۱۹۳). Gesells. أن مؤلف هذه القصص ربماكان مسيحياً من السوريين وأنه كتبها بالفارسية. وقد جمع فريدلندر Friedländer في Friedländer legende und der Alexanderromans ص ٦٧ وما بعدها) أقدم الروايات العربيــة التي وردت فى الحديث . وقد عرضنا لروايات مؤرخي العرب القدماء في كلامنا عن مادة « الا سكندر » . وقد درس فريدلندر أيضاً في مقًالته تلك ماكتب حديثاً عن هذه القصة باللغة العربية .

وأقدم ما كتبعن قصة الاسكندر شعراً باللغة الفارسية هو ما كتبه الشاعر العظيم الفردوسي، وقد حلله في إيجاز شبيجل (Spiegel) الفردوسي، وقد حلله في إيجاز شبيجل (شبيجل المصقة أيضاً الشاعر ليبسك ١٨٥١) و نظم هذه القصة أيضاً الشاعر نظامي و نقدها شبيجل أيضاً في كتابه المذكور. وباخر Bacher وكلارك Clarke التي كتبوها في هذا الموضوع الذي كتب فيه كذلك في هذا الموضوع الذي كتب فيه كذلك أمير خسرو (انظر هذه المادة) و جامي (انظر هذه المادة). وقد ذكر ربو Rieu في فهرس المخطوطات الفارسية بالمتحف البريطاني (ص

۸٫ه) اسم قصة فارسية منثورة عن الاسكندر، وذكرها أيضاً بيرتش (Pertsch في Vcrz برلين رقم ۱۰۳۳ – ۱۰۳۱) .

وقد كتب مير على شير اقتباساً لهذه القصة باللغة التركية الشرقية، وهو قايل التداول (انظر مادة « نوائى » ) . أما الذى كتبه أحمدى (انظر هذه المادة) فقد اعتمد فيه على ماكتبه الفردوسي باللغة الفارسية (جب Gibb : من A History of Ottoman Poetry وما بعدها) وكذلك فعل فغانى Gibb : كتابه المدكور (انظر هذه المادة ، وانظر Gibb : كتابه المدكور جم ، ص ٣٦) .

أما ما ألف عن قصة الاسكندر باللغة الهندية فانظر في شأنه Garcin de Tassy : ا عود المجانة Litt. Hind. et Hindoustanie :J. F. Blumhardt و J. F. Blumhardt: فهرس الكتب الهندستانية المطبوعة والخطوطة بالمتحف الىريطاني ، وقد ورد فيها قصـة اسمها Gokulapr- لؤلفها Karnama-i Sikandari asada ، ص ۱۰۲ و Kisse-i Sikandar وقلا نظمها جمال الدين ، ص ١٤٧) . وقد وصف فريد Vicede وصفا مفصلا القصص التي كتبت عن الاسكندر بلغات الملايو والجاوية والبوجنية (Cat. van de Javaansche en Madoereesche Hss ، لیدن ، ص ۳۲ وما بعدها : Cat van de : H. H. Juynboll Maleisch en Soendaneesche Hss عليدن، ص Cat. van de : V. Ronkel : اوما بعدها Mal. Hss بتافيا ، ص ٥٥٧ وما بعدها ؛ وانظر

کذلک مادهٔ Alexander de Groote فی 

\* Encyclopaedie van Nederlandsch-Indie

\* (۱۹۱۷ لاهای لیدن ۱۹۱۷) کا ۱۹۱۰

## المسادر

ذكرت المصادر بتهامها فى كتاب فريد لندر Chauvin ، وانظر كذلك Friedlander ، وانظر كذلك Bibliographie des ouvrages arabes ص ۷۹ وما بعدها .

« إسكندرونة » ، أو إسكندرية العرب (انظر مخطوطات الاصطخري واين حوقل): ميناء حلب على البحر الابيض المتوسط . 'Αλεξάνδρειαπατά باسم 'Αλεξάνδρειαπατά وسميت بعد ذلك الاسكندرية الصغيرة Malalas αλεξάνδρειαήμιπρά) طبعة بون Bonn ، ص ۲۹۷) وهذا الاسم البوناني هو صبغة التصغير للكلمة العربية اسكندرونة ، ويجب أن لا نخلط بين هذه المدينة وبينالمكان الذي لهنفسالاسم،الواقع بين صور وعكا (المقريزي:Histoire des Mamluks . طبعة Quatremère ج٠،ص٢٥٦ - ۲۵۷ ؛ الدمشق ، ترجمة مهرن Mehren ، ص ٢٨٠) وقد أخذ من كلمة إسكندرونة کلمة Αλεξανδρών عند Skylitzes (ج ۲) ص ٩٧٧) ومن هذه الكلمة الأخيرة جاءت كلمة Michael Attal أو تجدها (انظر Λλεζανδρός ص ۲۰ : Zonaras : ۱۲۰ ص Georgius Cypilus وثبت أساء الأساقفة

## [ J. H. Mordtmann مورتمان

« الاسكندرية » ويقال لها أحياناً الأسكندرية ، كا يطلق علها كثيرا سكندرية : أهم ثغور مصر ، وقد كانت تعد فى زمن البطالمة ثانى مدن العالم، وهي الآن من أهم المراكز التجارية الواقعة على البحر الأبيض المتوسط . وقد بلغ سكانها حوالى . . . . . . نسمة منهم كثير مرس الأجانب . وتقع الإسكندريةعلى الزاوية الغربية للدلتا،علىخط عرض ١١ ° ° شمالا وخط طول ٥١ ° ٢٩ ° شرقًا . شيد هذه المدينة الاسكندر الأكبر عام ٢٣٢ قبل الميلاد ، وكانتُ عند استيلاء العرب عليها حاضرة مصر . ومع أن نجمها أخذ في الأفول إلا أنها ظلت مدينة عظيمة زاهرة . ثم اضمحات في عهدالعرب وكادت تصبح خرابًا.ولم تعدإلى الانتعاش[لا فىأوائل القرن الماضي . وتكاد تكون الاسكندرية الحالية مدينة عصرية جداً . وهي لهذا السبب قى Ztschr ج ١٠ ص ٢٤٨) أما الصيغة المألوفة لهذا الاسم (صيغةالتصغيرالرومانية) العصور الوسطى (-Wilbrand von Olden berg ، ج ١ ، فصل ١٨ ). وكانت إسكندرونة في عهد العرب تابعة لجند قنسرين ــ حلب، ويقال إن الحصن الذي بها بني في عهد الخليفة الواثق(أبو الفداء، طبعة Reinaud ج٢، ص ٣٣) . وفى خلال الحرب بين الروم والعرب استولى الروم على تلك المدينة عدة مرات . ان : ۱۰٦٨ ما Chronog. Byz. : Muralt ) حوقل ، ص ١٢١) . وقد هجرت تلك المدينة في زمن أبي الفداء ولكنها استعادت بعد ذلك أهميتها كيناء لحلب التي كانت آخذة في الانتعاش. غير أن مناخها غير الصحى بسبب المستنقعات المحيطة بها،وكذلك حالة الميناء السيئة،قد حالا دون تقدم هذه المدينة من الوجهة التجارية . والإسكندرونة عاصمة قضاء ، ويبلغ عدد سكانَها بين ١٠ و ١٥ ألف نسمة، ويصلها بحلب طریق یبلغ طوله ستین میلا ک

#### المصادر

La Turquie: Cuinet (۲) ومابعدها (۲) المار ومابعدها (۲) المار ومابعدها (۳) ۲۰۸ – ۲۰۱ ومابعدها (۳) ۲۰۸ – ۲۰۱ ص ۲۰۰ – ۲۰۱ کات خانم کات جانم ، ج۲، ص ۲۰۱ وما ۱۹۰ وما بعدها (۶) أوليا چلبي ، ج۲، ص ۲۶ وما بعدها (۵) کات حلبي ؛ جهانما ، ص ۲۷ وما

لا تحتاج منا إلى وصف ،كما أنها تقوم على لنا منها إلا آثار صئيلة.

تُطيطها: يتكون مرفأ الاسكندرية من شبه جزيرة كانت في الأصل جزيرة تسمى فاروس، يصلها بالشاطىء لسان طوله ٧ ستاد (١١)، وهو يعرف لهذا السبب باسم هيتا ستاديوم . Heptastadium [ أي ذي السبعة ستاد وتقع المنارة الكبيرة التى بناها بطليموس سوتر فى الشمال الغربى من جزيرة فاروس، وهي المنارة الشهيرة التي تعتبر النموذج الذي شيدتعلىمثاله جميع مناراتنا ، وهيالتي يعدها الجميع إحدى عجائب الدنيا ، وقد بقيت قائمة بعد الفتح العربى بعدة قرون . وأطلق عليها كتاب العرب اسم « منارة » أو « منار » . ورواياتهم تقول إنها بناية رحبة شاهقة من الحجر الأبيض مربعة الشكل ضخمة التركيب، يقوم عليها عمود من الآجر والملاط على هيئة البرج المثمن يستدق شيئاً فشيئاً إلى أن يصبح برجاً مستديراً تتوجه قبـة يختلف الرواة في مقدار ارتفاعها . ويقال أيضا إن هذه المنارة قد خربها الزلزال، وإنها ربمت مرات متعددة في العهد الاسلامي . كما سقط جزء كبير منها عام ٧٢٤ هـ ( ١٣٢٤ م ) ، ولكن يظهر أن بعضها ظل قائماً بعد ذلك بقرن من الزمان ثم

أطلال إسكندرية العصور الوسطى التي لم يبق

وكان المرفأ الواقع فى شرقى شبه الجزيرة المرفأ الأساسي للأسكندرية الذي كان يستعمل عادة في العهد الإسلامي ، على عكس ما يروى أحياناً . ولم تكن تلجأ إلى المرفأ الغربى حتى القرن السابع عشر الميلادي ، إلا المراكب الحربية، ثم أستعملته السفن التجارية بعد ذلك. أما سفن المسيحيين فلم يكن يسمح لها بالدخول فيه حتى عام ١٨٠٣ م . واللسَّان الذي كان فى الأصل ضيقاً جداً اتسع بمرور الزمن من جراء تراكم الطمي،حتى تحول إلى برزخ يبلغ اتساعه ما يقرب من ثلاثة أرباع الميل، ولم تقم عليه المبانى فى القرون الوسطى .

تقوضت تماماً بعد ذلك بقليل.

على أنقاضها قلعة المنارة .

وفی عام ۸۸۲ ه (۱۶۷۷ م) شید قایتبای

وتقع المدينة نحو الجنوب على قطعة من الأرض مستطيلة الشكل مساحتها ٣×١ كيلو متر ، وظلت أسوارها قائمة إلى عام ١٨١١ م . وتتكون هذه الاسوار من حائط خارجي يبلغ ارتفاعه حوالي عشرين قدماً،وخلفه من معظم الجهات سـور داخلي أكثر ارتفاعا وسمكًا ، يبعد عن الأول من ٢٠ إلى ٢٥قدما. وكانت أبراج كثيرة تقوم على كل مر\_ السورين. ومن الوسائل الأخرى التي حصنت بها هذه المدينة خندق يملاً من ماء النيل وقت الحاجة . وللأسكندرية أبواب كثيرة : باب البحر ، ويوصل إلى اللسان . وباب رشيد، وباب السدرة في بداية الطريق إلى المغرب،

<sup>(</sup>۱) معیاس بوبانی مقداره ۲۰۰ قدم یوبانی و ۸۲۰ قدما امحلىزيا .

اللحنة

والياب الأخضر المؤدى إلى المقابر . وقد رممت الأسوار في عهدييرس (انظر هذه المادة) كما رممت ثانية عام ٧٠٣ هـ (١٣٠٣ م ) إثر زلزال دمر سبعة عشر برجاً من أبراجه، وقد أصلحت الأبراج في عهدالغوري أيضا. وكل هذه المنشآت مثال عجيب من وسائل التحصين في العصور الوسطى . وليس في مقدورنا أن نقول متى بنيت على وجهالتحقيق ويقوم بعيداً عن هذه المنشآت حصن يطلق عليــــه برج الرومان يشاهد الآن بالقرب من سكة حديد الرمل . وإذا ضمنا روايات مصنني العرب بعضها إلى بعض ، من القرن التاسع إلى القرن الثالث عشر الميلادي، أمكننا أن نكو °ن وصفاً عاماً للبدينية نفسها . فقد قيل إنها خططت تخطيطاً منتظماً ؛ فهي عبارة عن ثمان طرقات مستقيمة تقطعها ثمان أخرى علىزوايا قائمة ، مما يجعل لها شكل رقعة الشطرنج. وكانتجميع طرقاتها فوق ذلك مستقيمة ممتدة ، على عكس الطرقات الملتوية والدروب المنعطفة المألوفة فى المدن الشرقية . وتقوم في شوارعها العمد، كما كانت هذه العمد تقوم في جميع المباني، وغالبها من الرخام الذي كان يستعمل في البناء وفي رصف الطرق الرئيسية . وكان بها طريق تجارى يقال إن طوله فرسخ ،كله منالرخام جدرانه وأرضه . وكانت العمد والأحجار في الغالب هائلة الحجم ، وكانت كتل كبيرة منها توضع على ارتفاع شاهق . وتبدو دقة الصنعة وجمال الآلوان وتنوعها فيها أخرجته

أيادى صناعها . مثال ذلك ما يقال من أنه كانت هناك بعض العمد التى تشبه الزمرد والبعض الآخر الذى يشبه العقيق وكلها مصقول تفنن فيه الصانع . وكان فى داخل المدينة حدائق من الكروم وشجرالجميز . ومما تتميز به المدينة أيضا أن مناز لها كانت تقوم على قناطر مستندة على عمد بعضها فرق بعض إلى الطبقة الثالثة؛ والغرض من بنائها على هذه الصورة أن تكون بمثابة الصهاريج لخزن المياه من النيل والامطار التى تغزر فى الاسكندرية نوعاً ما . وليس لدينا من المعلومات ما يساعدنا على تصور تخطيط المدينة تصوراً كاملا. و يمكننا أن نقسم آثارها و مبانيها إلى ثلاثة أقسام:

أولا: ما يعود منها إلى العصور القديمة وهى: عمود يومى أو دقلديانوس (وهو عمود السوارى) وهو ذلك الاتر القديم الهام الذى لا يزال قائماً في مكانه إلى الآن ومسلتا كليو باترا المعروفتان اللتان نقلتا حديساً إحداهما إلى لندن والاخرى إلى أمريكا والقيصرون وهو بناء مشهور كان فى الاصل معبداً ثم أصبح بعد ذلك الكاتدرائية البطرير كية التى ذكرت مرة باسم القيصرية ، وربما كانت عين كنيسة أسفل الارض التى ذكرت على أنها إحدى العجائب ؛ وبقايا السرابيوم وهو عبارة عن عدد كبير من العمد تعرف بسوارى سليان و كان أكثرها قائماً فى القرن الثالث عشر الميلادى . وقد تحدث كثير من المصنفين عن قبة رائعة تسمى القبة الحضراء ؛ و تمثال عن قبة رائعة تسمى القبة الحضراء ؛

ضخم من النحاس كان يقوم على صخرة ناتئة فى البحر عرفه العرب باسم « شرحيل » طول قدمه طول الرجل الممدد ، وقدأذ يبهذا التمثال أيام الوليد .

ثانيا: الكنائس التي قلما يذكرها كتاب المسلمين ، وهي : الكنيسة البطريركية التي أشرنا اليها والتي بنيت إحياء لذكرى القديس ميخائيل؛ وكنيسة القديس مرقس، وكنيسة القديس يوحنا؛ وكنيسة السوطير، وكنائس القديس كوزماس والقديس دميان والقديسة مارى دوروتيا والقديس فوست والقديس تيودد والقديس أثناثيوس ، ثم كنيسة يونانية هي كنيسة القديس سبا . ولانستطيع أن نحيط بجميع هذه الكنائس لأننا لا نعرف عنها بصفة عامة أكثر من أسهائها ولو أن واحدة أو اثنتين منها توصف بأنها كانت فخمة بديعة النقوش . أما كنيسة القديس مرقس العظيمة التي تضم رفاته فقد كانت على مسافة قصيرة من الباب الشرقي إلى مين الداخل إلى المدينة . وكان هذا القبر معروفا في القرن الرابع عشر ، بيد أننا لانستطيع أن نجزم بأن الكنيسة الحالية تقوم مكان القبر القديم ، كما يظهر أنه ليست هناك واحدة مر. ﴿ هَذُهُ الكنائس القائمة الآن قد احتفظت بمعالم ذات قيمة حتى ولوكانت تقوم على مكانهـا القديم . وهناك شواهد تدلنا على تشييد بعض الكنائس إبان العهد الإسلامي ، وعلى أن أخرى هدمت أثناء الشغب أو أزيلت تماما

أو حولت إلى مساجد.

ثالثا: ما بناه المسلمون في الإسكندرية. ويجب أن نذكر هنا الحصن الذي وصف بالمناعة والذى كان البحر يغمره من الجهة الغربية . ويلوح لنا من ذلك أنه كان قائمًا على الركن الشمالي الغربي من المدينة. وظل قائمًا منذ القرن الثامن ؛ والقلعة القديمة التي يظهر أنها ترجع إلى ما قبل الاسلام والتي كانت قائمة في القرن العاشر وكان بها دار الا مارة التي بناها أحدعمال العرب الأولين. وكاًن لسلاطين المماليك دار تشبه هذه هي مدار السلطان ، تقوم على شاطىء البحر ، وبها عمد كثيرة من المرمر المتنوع الأشكال ، وأبها. مرصوفةبالرخام . وهي قصر قديمأعد لهم ولكنهم قلما استعملوه . وهناك ذكر لقاعة المؤيد . كماكان بها دار للصناعة تكني لإمداد جميع المصريين بالسلاح ، ثم أماكن العَبادة ومنهآ مصلي كالموجودة بالفسطاط إلا أنها آلت الى سقوط بعد الفتح بعدة قرون . ومسجد ينسب إلى عمرو بن العاص يشكفى أنه يقوم فى نفس المكان الذى يقوم عليه الآنمسجدعمرو . والمسجدالغربي أو المسجد السبعيني (١) Septante ويعرف أيضابمسجد ألف عمود وعمود ، وقد كان ديرا إلى نهاية

اللجنة

<sup>(</sup>١) هو الاسم الذي أعطى للمرجمة اليونانية للتوراة التي قام بها اثنان وسبعون يهوديا من أهل الاسكندرية بامر بطلميوس فيلاداف .

القرن التاسع. ويظهر أنه حول إلى مسجد في المدة الواقعية بين القرن التاسع ومنتصف العاشر. وهناك مسجد كبير شيده بدر الجمالي ( انظر هذه المادة ) عام ٤٧٧ ه ( ١٠٨٤ م ) وقد يكون هذا المسجد، المسجد المعروف الآن بمسجد العطارين، وربما كان عين كنيسة القديس أثناسيوس القديمة . وشيد ابن طولون القديمة فهي مسجد موسى القريب من المنارة ، ومسجد سليمان والخضر، ودنيال الذي لايزال ومسجد سليمان والخضر، ودنيال الذي لايزال المعنصر اليهودي ؛ ومسجد ذي القرنين أو العنصر اليهودي ؛ ومسجد ذي القرنين أو الذي أوقف فيه عمرو القتال عند دخوله الاسكندر ، ومسجد الرحمة وهو في المكان الذي أوقف فيه عمرو القتال عند دخوله الاسكندرية للرة الثانية .

وقد وصف أحد الجوابين الأوربيين مدينة الاسكندرية فى القرن الرابع عشر فقال إنها رائعة الجمال منيعة التحصين فائقة النظاعة معنى بأمرها . وقال آخر (١٥٠٧م) إنه لم ير إلا كوما هائلا من الأحجار وإنه قلما رأى شارعا ممتدا . وقال ثالت (١٦٢٤م) إن المدينة لم يكن فيها سوى كومة بيضاء من الأطلال . وحوالى عام ١٥٨٠ ذكر أنه كانت هناك منازل كثيرة لليهود على اللسان بنيت هناك لصفاء الهواء فى هذا الموقع ، وهى أول هناك لصفاء الهواء فى هذا الموقع ، وهى أول يظهر . ونجد بعد ذلك بأمد وجيز، العدد القليل من السكان يهجرون المدينة الأصلية المحدودة

بالأسوار وينشئون على ذلك اللسان مدينة وضيعة المظهر . وقد وصلتنا من الوثائق الأوربية معلومات كافية تبرهن على ما كانت عليه مدينة الاسكندرية من عظمة. وفى الواقع إن الآثار الهامة التى بقيت ، إذا استثنينا عمود السوارى ، ليستسوى عدد قليل من الصهاريج . وقد اتصلت الاسكندرية بالنيل بو اسطة

وقد اتصلت الاسكندرية بالنيل بواسطة ترعة طويلة كثيرا ماكان يسدها الغرين ولم تكن تخلص من هذا الغرين في نظام ، بلكانت تهمل من وقت لآخر حتى تسد ثم تشق من جديد، وكانت تفتح للملاحةطول العام أحيانا، وإنكانت القاعدة أن تفتح جزءًا من السنة فقط. وفي عام ١٨٠٠ م لَم تكن صالحة للملاحة إلا عشرين يوما على التقريب، وكانت الملاحة تتعطل تماما في بعض الأحيان وكان السكان يعتمدون على الصهاريج فى الشرب. وفىصدر العهد الاسلامى كانت الترعة تتفرع النيل عند شاهبور . وفي القرن الحادي عشر استعمل الناس طريقا مائيا آخر يتفرع من النيــــــل جنوبي فوة مخترقا بحيرتي إدفو وأَبْوِ قَيْرِ بِجُوارِ الْاسكندرية . وفي القرن الرابع عشر أصلح الناصر هذه القناة أو أعاد فتحماً، بينها هجرت القناة الأصلية التي تتفرع من النيل عند شاهبور. وقد حدثت بعدذلك بعض تعديلات طفيفة . ومن السهل أنندرك الأضرار التي نشأت عن إهمال هذه الترعة ، فقد أدى إلى بوار الأراضي المجاورة لمدينة الاسكندرية ، وأصبحت صحراء قاحلة فيأوائل

القرن التاسع عشر ، وكانت مريوط يوما ما مزدهرة ناشطة ، فأصـــبحت وقد دب فيها الانحلال . أما بحيرة الاسكندرية التي تعرف الآن ببحيرة أبو قير فكانت في العهـــد الاسلامي يملؤها المـاء أحيانا ويغيض عنها أحانا أخرى .

تاريخها: لما سلمت الاسكندرية للعرب عام ۲۱ هـ ۲۶۲ م ، استفاد عدد كبير من اليونانمنشروط التسليموغادروا دىارهمفيها . ولم يضايق العـرب سكان هذه المدينة عند استيلائهم عليها ، كما أننا لا نستطيع أن نسلم بصحة القصة المشهورة التي تزعم أن مكتبتها العظمي قد أحرقت بأمرالخليفة عمر في ذلك العهـد. وعندما أعاد العرب فتح مدينــــة الاسكندرية بعــد غزوة منويل عام ٢٥ هـ ( ٦٤٥ م ) انتقموا لأنفسهم من السكان بأن قتلوا منهم عددا عظيها وأحرقوا الكنائس. ويقال أيضاً إنهم هدموا الاسوار . وفى القرن الأول للهجرة كان للأسكندريةفىنظرالعرب أهمية كبرى باعتبارها قاعدة بحرية ، وكان هذا سببا في زيادة حاميتها زيادة مطردة ، وانضم اليها بعض أهل المدينة . وكانت أهمية الارِسكُندرية سبباً أيضاً فىأن والاها بالزيارة عمال بني أميـة في مصر . وكان الاحتــلال العربيأول الأمر احتلالاحربيا خالصا . وفي أواخر القرن الأول للهجرة كان فى الاسكندرية عامل رومانى . ويدلنــا هذا على أن نظــامها الادارى ظل على ماكان عليه مدة غير قسيرة.

وعندما فر آخرخلفا الأمويين إلى مصر كان الأسود ، وهو حفيد عقبة بن نافع ، يدعو للعباسيين في الاسكندرية . وكان أتباعه نحو ثلاثين ألف مسلم من أهالي البحيرة ومريوط ، فبعث مروان إلى الاسكندرية فرقة من خمسمائة رجل تغلبو اعلى أتباع الاسودوشتوهم، ودخل رجال الخليفة المدينة وأعملوا فيها القتل ثانية ، فلما جاء العباسيون كافأوا الاسود وأقطعوه بعض أراضي الاسكندرية التي يظهر أنها كانت من عملكات الامويين .

وفى أثناء النضال الذي نشب بين الأمين والمأمون، تنازع الاسكندرية عرب لخم ومدلج وانتهز جماعة من المغامرين أوالقرصان الاندُّلسيين فرصة وجودهم في الميناء في ذلك الوقت فحاولوا الاستيلاء عليها ونجحوا في ذلك ، كما أفلحوا في صد الهجمات عليها مدة ستة عشر عاما (١٩٦ – ٢١٢ هـ = ٨١١ – هؤلاءً أربع أوخمس مرات . ومع أنه تعوزنا المعملومات المفصلة إلا أنه من الواضح أن ذلك العصر كان عصر استبداد وسوءحكم وفساد وويلات . وظهر في هذا العهد طائفةً من المتعصبين الثوريين الدينيين أطلقوا على أنفسهم اسم د الصوفية ، . ونجد أنه كان فى الاسكندرية قبل هذا العهد بقرن من الزمان أويزيد جمعيات شبيهة بهذه الطائفة .

والذى بنى أسوار الاسكندرية عام ٢٤٤هـ ( ٨٥٨ م) هو المتوكل ، لاابن طولون ، ليدرأ

بهاغزوات الإغريق. وإذا كانت هذه الأسوار هي أصل أسوار عام ١٨٠٠م وهو أمر لم يقم عليه الدليل بعد ، فإن المدينة تكون حيئة قد ضاقت رقعتها إلى النصف بما كانت عليه عند الفتح العربي. وليس في تاريخ المدينة ما يستحق الذكر في القرنين التاليين. وقد احتل الفاطميون (انظر هذه المادة) مدينة الإسكندرية مرتين أو ثلاث مرات قبل فتحهم لمصر كلها. ومن الحوادث الهامة في العهد الفاطمي نقل كرسي البطريركية القبطية من الاسكندرية إلى القاهرة، وحوالي عام ٢٠٤ ه ( ١٠٦٧ م ) الرقيق في يد هؤلاء العبيد ، وكانت مركزاً للثورات في عام ٤٧٩ هو ٤٨٧ هو حوصرت الشورات في علما في كلتا الثورتين.

ونجدذكرا لنزول النورمانديين من أهل صقلية إلى الإسكندرية عام٥٥٥ (١١٥٥م). وفي عام ٥٦٢ ه (١١٦٦م). تعالف عمورى ملك بيت المقدس مع شاور، واستعان بجنود مصريين وأسطول بيزا وحاصروا الاسكندرية التي كانت تحتلها في ذلك الوقت حامية شآمية من رجالها صلاح الدين نفسه. وفي عام ٢٥٥ ه الاسكندرية .

وبنى يسبرس المراكب بالاسكندرية وأعاد المدينة سيرتها الأولى. وفى عام ٧٦٢ه ( ١٣٦٥ م) باغت ملك قبرص مدينـــة الاسكندرية ونهبها. وهناك شواهد على أن

المدينة اضمحلت كثيرا منذذلك الوقت ، لأن العال عليها كانوا رجالا غير متازين. وكان سلاطين المماليك يزورونها قليلا ، وكانوا يتخذونهامنني لخصومهم السياسيين. واستعملت المدافع في القرن الخامس عشر الميالادي للدفاع عنها ، فقدأرسل إليها الغورى عام ٢٢٩هـ ( ١٥١٦ م ) عددا كبيرا من المدافع لما خشى مهاجمة الترك لها . وبعد الفتح التركى لم يكن خراج مصر يشتمل على خراج الاسكندرية بل كَان خراجها يرسل إلى القسطنطينية مباشرة . وفي القرن السادس عشر كانت الأسكندرية ميناء السفن التركية التيكانت تلجأ إليها وقت الشتاء. وكانت غارات قرصان هذه السفن تمتد إلى جبل طارق. وكانت سجون الاسكندرية تكتظ بالنصاري الذين كان يأسرهم هؤلاء القرصان . وفي هذا العهد أيضا كانت تنقل آثار الاسكندرية إلى القسطنطينية لتستعمل في تجميل المساجد والمباني فها .

واحتىل الفرنسيون الاسكندرية عام ١٧٩٨ وأخذهاالانجليزمنهم وظلت في حوزتهم حتى عام ١٨٠٧، ثم استولى عليها الانجليز مرة أخرى عام ١٨٠٧، ولكنهم اضطروا في العام نفسه إلى الجلاء عنها بعدالفشل الذريع الذي أصاب حملتهم لنصرة بكوات الماليك. وأعاد اليها محمد على سؤددها وجدد بناء أسوارها عام ١٨١١، وشق ترعة المحمودية عام ١٨١٩، وشوترعة المحمودية عام ١٨١٩، وشيد دار الصنعة (الترسانة) وقصر رأس التين

عام ۱۸۲۹ وكان له فضل كبير فى تقدم هذه المدينة فيجميع مناحيها . وفي عام ١٧٧٧ قدر عدد سكانها بستة آلاف نسمة ، وهو عدد ضئيل يحتمل أن يكون أقل من الحقيقة . ولكن لا نرجح أن المدينة كان فيها أكثر من هذاالعدد بعد حوادث ۱۷۹۸ — ۱۸۰۱ . ويقــال إن عدد سكانها بلغ عام ١٨٢٨ نحو ١٢٥٢٨ نسمة أى أقل من سُكان مدينة رشيد . وفي عام ١٨٣٩ قدر عدد سكانها بأربعين ألف نسمة وفی عام ۱۸۶۲ بـ ۱۶۶۰۰ نسمة وفی عام ١٨٧١ بـ ٢١٩٦٠٢ نسمة . وفي يوليه عام ١٨٨٢ ضرب الأسطول الانجليزي حصون الاسكندرية أثناء الفتن التي حدثت إبان ثورَة عرابي باشا ( انظر هذه المادة ) وخرب الرعاع جَزِءاً من المدينـة غداة اليـوم الذي ضربت فيه .

الساعة والنارة: كانت الاسكندرية مشهورة بنوع خاص بصناعة النسيج، ووصفت منسوجاتها بأنها نادرة المثال، ويقال إنهاكانت تصدر إلى جميع الجهات (انظرمادة «مصر»). وكان الكتان الجيد الذي كان يصنع منه في الاسكندرية نوع من المنسوجات الكتانية يباع بما يوازي ثقله فضة، أما ماكان يستخدم منه في التطريز فكان يباع بأضعاف ثقله فضة. وجاء في البيانات الخاصة بالصناعة في عهد الفاطميين «من القرن العاشر إلى الثاني عشر» ذكر لحرير الاسكندرية، وكان يعتقد أن جزءا كبيرا من المنسوجات التي كان يقدمها جزءا كبيرا من المنسوجات التي كان يقدمها

البابوات إلى الكنائس الايطالية في القرنين الثامن والتاسع الميلاديين قد صنعها صناع من الاسكندرية . وكان فى الاسكندرية عدد كبير من الصناعات المختلفة ، إلا أننا لا نعرف عن نوعها شيئا على وجه التحقيق . ولاتعود أهمية الاسكندرية من الوجهة التجارية إلى أنها كانت سوقا للمنتجات المصرية بمقدار ما كانت ترجع إلى كونها سوقا للمحاصيل الهندية . ونخص بالذكرمنها التوابل والفلفل والقرنفل وجوزالطيب والقرفة والزنجبيل وغير ذلك. ونجد إلى جانب ذلك بعض الاصـــناف الأخرى كاللؤلؤ والأحجار الكريمة وكانت تلك المتاجر بعد إنزالها الى الشاطيء الغربى للبحر الاحمر تحملها القوافلإلى النيل ثم تنقل عن طريق النيل وقناة المحمودية إلى الاسكندرية؟ وكانتهذه البضائع يطلبها الأوربيون وغيرهم دون انقطاع ولذلُّك كار التجار يفدون إلى الاسكندرية من جميع الجهات للاتجار . ولم تستمر هذه التجارة خلال بداية العهد الاسلامى، كما يلوح لنا أيضا أنها لم تنشط لأسباب مختلفة إلا بعد العهد الفاطمي.وكانت سفن النصارى تتردد على ميناء الاسكندرية حوالى نهاية العهـد الأموى وبداية العصر العباسي . ويدلنا نقل بقايا كنيسة القديس مرقس إلى البندقية عام ٨٢٨ م ، وفقا للرواية الشائعة ، على أنه كانت هناك صلات تجارية بين الاسكندرية والبندقية . ويظهرأن التجارة مع الغرب . على خــلاف ماكان ينتظر ، قد



نشطت و تقدمت نتيجة للحروب الصليبية . رقد توطدت دعائم هذه التجارة في القرن الثاني عشر، ونزح إلى الأسكندرية أناس منجميع المالك المسيحية. وقد ذكر أحد المعاصرين أنه كان بها تجار يمثلون ٢٨ مدينة أو دولة مسيحية ، نذكر من بين هذه المدن أمالني وجنوه اللتان يظهر أنها والبندقية من أقدم البلدان التيكان لها علاقات تجارية مع الاسكندرية ، كانذكر كذلك راجوسة وبيزاً وبروفنس وقطالونية . وكان إلى جانب التجار المسيحيين تجار من مسلميالاندلس والبربر وأهلالجزيرة والشام والبلاد المجاورة للهند. ومن المعروف كذلك أن مراكب الأسكندرية فىذلك العهدكانت تصل في أسفارها إلى المرية بالاندلس. وكان لكل جماعة من الجماعات المسيحية المختلفة في الأسكندرية فندق خاص بها وهو بناء يقطن التجار فيه ويخزنون تجارتهم . أما البنادقة وهم أقوى هيئة تجارية بالأسكندرية ، فكان لهم فندق آخر في القرن الثالث عشر الي جانب ماكان لهم من امتيازات أخرى ، كما كان لهـــم كذلك فندق ثالث بفوة . وكان على رأس جاليتهم قنصل ، كما كان لأهل بيزا ومرسيليا وجنوه قناصل فى القرن الثالث عشر . وقد أنشأت فلور نسة قنصلية خاصة بها فى القرن الخـامس عشر . وأول قنصلية أنشأها الانجليز فيها عام ١٥٨٣ م . وهناك تفصيلات عديدة عن المعاهدات التجارية والرسوم الجركية والاجراءات التيكان

يتخذها السلاطين إزاء التجارة والنزاع الذى كان يحدث بين المسيحيين وبين السكان وفيها بين المسيحيين أن هناك تفصيلات عدة عما شابه ذلك ، وهي تفصل لنا الظروف التي كانت تحيط بالتجار أثناء قيامهم بتجارتهم والمصاعب التي كانوا يواجهونها . وقد حول اكتشاف طريق رأس الرجاء الصالح عام المجارة الهندية عن الاسكندرية ، ولم يعد لميناء الاسكندرية بعد ذلك إلا أهمية ولم يعد لميناء الاسكندرية بعد ذلك إلا أهمية ولم يعد لميناء الاسكندرية بعد ذلك إلا أهمية الىحدما عام ١٦٨٠م ظهرت على الاسكندرية بوادر الانتعاش ،

## المسادر

إن المعلومات التي تتصل بتاريخ الاسكندرية في القرون الوسطى مبعثرة تماماً ، ونجد الكثير من هذه المعلومات في جميع التواريخ العربية الهامة تقريباً التي تتحدث عن مصر (انظرمادة ومصره) ونخص مها بالذكر:

(۱) ابن عبد الحكم ، طبعة ماسيه ، القاهرة عام ١٩١٤؛ وطبعة تورى (۲) المسعودى: مروج النهب ، القاهرة عام ١٣٠٣ه ، باريس عام ١٨٦١ – ١٨٧٧ م (٣) المكتبة الجغرافية العربية ، جا – ٨ (٤) الادريسي ، طبعة دوزى وده غوى ، ليدن عام ١٨٦٦ م (٥) ابن جبير ، سلسلة جب التذكارية ، ج ه (٢) ياقوت : معجم الملدان طبعة هويت ، أكسفور عام ١٨٠٠ م ؛ القاهرة ولاعتبار ،

عام ۱۲۳۰ ه، وقد ترجمه وعلق عليه ده ساسی، باريس عام ۱۸۱۰ م (۸) المقريزی : الخطط والآثار (۹) ابن إياس : بدائع الزهور في وقائع الدهور (۱۰) الكاتبان المسيحيان ابن المقفع (انظرهذه المادة، ج۱، ص ۲۸۱) والمكين: من المعلومات لا وجود لها في الكتب الاخرى من المعلومات لا وجود لها في الكتب الاخرى المارة هامة وإن تكنموجزة؛ ونخص بالذكر أيضاً من كتب الجوابين الاوربيين وغسيرها من المصنفات الاوروية:

(۲) أرقلفوس Arculfus أرقلفوس (۱) أرقلفوس أردار الحكيم برنار الحكيم المحلوب ال

المصنفات الحديثة:

Description de l'Egypte, Etat (١)

۲۷۰ ص ۲۷۰ وما بعدها، وفیه

وصف شامل للاسكندرية عام ١٨٠٠م ولوحات من٨٤١٨ وخريطة بببب ومناظر ورسوم :T. D. Néroutsos (Y) Y > Antiquités L'ancienne Alexandrie ، باریس ۱۸۸۸ م وبه خریطة (۳) Arab : A J. Butler : Conquest of Egypt أكسفورد ١٩٠٢ ص ٣٦٨ وما بعدها ، وفيه وصف دقيق شامل للاسكندرية عند الفتح العربي مع إشارات لما وقع بعد الفتح (٤) خريطة الاسكندرية رسمها R. Blomfield فبجلة الجمعية الآثرية بالاسكندرية رقم ۸، عام ه ۱۹۰۰ م (٥) كتب السياحة مثل : Heyd (7) Baedeker 9 Murray خريطة (۷)Geschichte des Levantehandels للاسكندرية بباب وضع مصلحة المساحة المصرية لم تكمل بعد (٨) على باشا مبارك : الخطط الجديدة ، القسم السابع .

[ Rhuvon Guest ريفون جست

« الإسكندرية » ، أو اسكندرونة (انظر هده المادة) : جاء فى تاج العروس (ج٣ ، ص٢٧٦) أن الاسكندرية كانت اسها لستعشرة مدينة محتلفة وأنها سميت كذلك نسبة إلى الإسكندر الأكبر . ومن هذه المدن بلخ والإسكندرية وإسكندرونة م

[ ریفون جست Rhuvon Guest

« اسكوب » : ( بالصربية سكويلي Skoplye) عاصمة الولاية التركية السابقـة قوصوه . وهي الآن عاصمة إقليم فردر بنت أسكوب على ارتفاع ٩٦٠ قدماً فوق سطح البحر وسط وادخصب تحيطه الجبال المغطأة بالثلج؛ وهي واقعة على جاني نهر فردر. وكان عدد سكانها عام ۱۹۳۱ نحو ۲۶۸۰۷ نسمة (كان عددهم ٢٢٢٤٩ نسمة فقط في عام ١٩٢١) وأكثر من ثلثهم مسلمين . ويقع على الشاطي. الايسر من هذا النهر الاحيـــا. القديمة من هذه المدينة (القلعة والحي التركي وغير ذلك). أما المنشآت الجديدة وكذلك عطة السكة الحديد فنقع على الشاطىء الأيمن. ويوجد بأسكوب ٨٩٥٨ منزلا وخمسة عشر مسجدا وست كنائس أرثوذكسية صريبة وكنيسة واحدة كاثوليكية . ونخص بالذكر من بين المنشآت الاسلامية: دمجلس علماء، و , مجلس وقوف معارف ، ومحكمة شرعية رئيسية ، ومدرسة عالية حكومية للسلمين يدرس فيها إلى جانب المواد العادية ، الدين واللغة العربية وقليل من اللغة التركية . وقد غدت أسكوب بفضل موقعها الجغرافي الممتاز الصرب الجنوبة.

وكان لهذه المدينة مثل هذا الشأن في

(١) أوردها الادريسي باأسقوبية

العهد القديم، فهى فى الأصل مستعمرة الليرية كانت تسمى سكوبى Scupi ثم أصبحت بعد ذلك عاصمة إقليم دردانيا الرومانى، وكانت تقع على بعد ميلين من نهر فردر عند بلدة زلوكوشانى Zlokucani (إلى الشمال الغربى من أسكوب الحديثة) ولكنها دمرت تماماً فى الزلزال الذى حدث عام ٥١٨.

ومذكر السير أرثر إيفانز Sir Arthur

Evans أن سكوبي أعيـد بناؤها فيها جاور المدينة القديمة فىالمكانالذى تقع فيه أسكوب اليوم، وذلك في عهد الأمبر اطور يوستنيانوس ( ۲۷ – ۵۰۰ م ) وسمیت یوستنیانا بریما Justiniana Prima ولكنهذا الاسمالجديد لم يدم طويلا. ويرجح تماشك -W. Toma schek أن يوستنيانا بريما بنيت في مكان يبعد كثيراً نحو الشمال عن أسكوب ، وقد أخذ مِذَا الرأى الأستاذ فولش N. Vulic بمِذَا La Musée 🕹 était Justiniana Prima 🤉 ( ۱۹۲۸ ، ۳۲ ۶ Belge ولكنه الآن يتفق مع إيفانز فيها ذهب إليه. وقد استولى الصقالبة على تلك المدينة في نهاية القرن السابع الميلادى ، أما فى القرون التالية فكانت سكوبياskopia(ذلك هو اسمها عند البوزنطيين ولذلك نجد اسمها فى خريطة العالم التي رسمها الادريسي عام ١١٥٤ . أسقوية ، [طبعة ميلر Miller ستوتجارت ١٩٢٨ ] ) تابعة للدولة البوزنطية ، اللهم إلا فترات تتراوح قصراً وطولا كانتخلالهـا في يد البلغار

(Zirechek ، ج ۱، ص ۲۱۲، ۲۲۲) والصرب (الكتاب المذكور ، ج ۱، ص ۲۰۱) .

وفى عام ١٢٨٢ انتقلت اسكوب بهائياً من حكم البوزنطيين إلى يد الصرب (الكتاب المذكور آنفاً ، ج ١ ، ص ٢٤٥) وغدت المقر المختار لمملوك وبراطرة الصرب فى القرون الوسطى ، وفيها احتفل بتتويج الملك العظيم دوشان أول براطرة الصرب عام ١٣٤٦ . واستمر حكم الصرب لهذه المدينة فى تلك واستمر حكم الصرب لهذه المدينة فى تلك المرة ١١٠ سنوات (١٢٨٢ – ١٣٩٢م). ويعتبر هذا العصر أزهى العصور التاريخية التى مرت بتلك المدينة وخاصة إلى عام ١٣٧١.

وبعد الوقعة التي حدثت في ساحة الطائر الأسود( بالصربية قوصوه بوليه) عام ١٣٨٩ أصبحت الاسكوب أهمية كبرى عند العثمانيين فاحتلوها فى السنوات الأولى من حكم بايزيد الأول، ويطلق أقدم المؤرخين العثمانيين اسم قاهراسكوب وأولحاكم لهاعلى باشايكت بك الذى كان مؤدباً لإسحاق بك وكان له بمثابة الأب. (أوروج بن عادل، ص٢٦ ؛ عاشق باشا زاده ، طبعة جيسGiese ص٥٨ مطبعة استانبول ص ٦٤ ؛ نشري ونلدکه Nöldeke ج ۲ فی Zeitschrift der Deutschen Morgenl. Gesell. جه ١٠ص٣٣٣) إلا أن واحداً منهم لم يذكر لنا تاريخ هذا الفتح بالضبط ولكنه سحلف نقوش صربية من ذلك العهد ( ٦ يناير سنة ١٣٩٢م ) ' Stari Srpski. zapisi : Lj. Stojanovich) ىلغراد . ۲ . ۱۹۰۲ ، ج ۱ ، ص ٥٦ رقم ١٧٧ ).

ویقول اولیا چلبی (جه، ص ۵۵ ) إن أورنوس بك استولی علی المدینة، بینها یقول شمس الدین سامی (قاموس الاعلام، ۱۸۸۹م ج۲، ص ۹۳۲—۹۳۳) إن تیمور طاش باشا غزا اسكوب عام ۷۹۲ ه دون أن یذكر لنا المصدر الذی روی عنه.

ويذكر على جواد (تاريخ و جغرافية لغاتى.

۱۳۱۱ ه = ۱۸۹۵ م ، ج ۱ ، ص ۱۸۷) أيضاً أن تيمور طاش باشا هو الفاتح لهذه المدينة ، ولكن يظهر أنه استقى ذلك من قاموس الأعلام . واستقر المستعمرون الاتراك فى السكوب (Gesch. des Osman. : Hammer ) وأصبحت فترة من الزمن المقر الثانى لسلاطين الاتراك بعد ادرنة (اوليا چلى ، ج ه ، ص ۵۵۳) .

وأضحت اسكوب قاعدة للغزوات العثمانية فى الشمال . ومنها استطاع ولاتهم حكم رعاياهم من المسيحيين (Jirechek) ، ونشأ فى اسكوب على مر الزمن تجارة نافقة كان لاهل راجوسة فيها شأن كبير. ونشطت حركة البناء كذلك وكانت مقصورة فى الغالب على المساجد والمدارس والحمامات وغيرها .

ويبدأ عهد إنشاء أكبر المساجد وأجملها من القرن الخامسعشر: فجامع السلطان مراد بنى عام ٨٤٠ه ( ١٤٣٦–١٤٣٧م)، وجامع اسحاق بك بنى عام ٨٤٢ هـ ( ١٤٣٨ –

۱۶۲۹م) وجامع عیسی بك حوالی عام ۱۸۸۰ه (۱۶۷۰ – ۱۶۷۱)، وجامع قوجه مصطنی عام ۱۹۸۰ه = ۱۶۸۰م وجامع کرلوزاده عام ۹۰۰ه = ۱۶۹۰م وقد تهدم فی عام عام ۱۹۲۰م و فی أوائل القرن السادس عشر

۱۹۲۵ م . وفی اوائل الفرل السادس عشر بنی جامع یحیی باشا ( ۹۰۸ ه = ۱۵۰۲ – ۱۵۰۳ م ) .

وكان لبعض مدارس اسكوب شهرة عظيمة منذ القدم. وكان لاسكوب فى القرنين السادس عشر والسابع عشر شأن كبير فى ميدان الشعر والعلم بتركيا ، يدلنا على ذلك أسهاء ه ماهير الشعراء والعلماء الذين نذكرهم فيما يلى :

۱ — عطا: کان شاعرا توفی عام ۹۳۰ ه Hist.Ott.Poet:Gibh) (۱۵۲٤ — ۱۵۲۳) ح۲، ص ۱۹۱، تعلیق رقم ۳)

۳ — عاشق چلبی (پیرمحمد) کان شاعرا وکاتبا لسیر الشعراء . توفی عام ۹۷۹ ه = ۱۵۷۱ — ۱۵۷۲ م (Gibb) ، ج۳ ، ص ۰۷-۲ ، ۱۶۲ ، تعلیق رقم ٤ ، واظر کذلك اولیا، ج ٥ ، ص ۵٦۰ ) .

پ — ویسی (أویس بن محمد): کان من أعظم كتاب عصره، توفی و هو یشغل منصب قاضی اسكوب عام ۱۰۳۷ هـ = ۱۰۳۷ - ۲۰۸ .
 ۲۰۸ م ( Gibb ) ج ۳ م ۲۰۸ - ۲۰۸ ؛

اوليا، ج ه ، ص ٥٦٠ ) .

٥ — (نوعی ذاده) عطائی ، الشاعر المشهور، وهو الذی أكمل كتاب «الشقائق المشهور، وهو الذی أكمل كتاب «الشقائق النعانییة ، لطاشكپری زاده ، وكال آخر منصب قضائی شغله فی اسكوب، وتوفی عام ١٠٤٤ ه = ١٦٣٥ م (Gibb ، ٣٣٠ ص ٢٤٢ - ٢٦٢ ؛ بروسه لی محمد طاهر : عثمانلی مؤلفلری ، ج۳ ، ص ۹ — ۹۳ ؛ Babinger : ٩٦٠ ) .

وقد وصف الرحالة العربيون ( أمثال ( 1774 Dr. Brown ' 10 . Y 'Petancic فى القرنين السادس عشر والسابع عشرمدينة اسكوب بأنها مدينـــة كبيرة جميلة . ويتفق المسدران التركيان اللذان كتبافى القرن السابع عشرمع ما ذهب إليه هؤلاء الرحالة. فنجد حاجي خليفــة ( ١٦٤٨ ) وهو أحد هذين المصدرين ، لا يصف اسكوب عاصمة سنجق اسكوب بأنها مدينــة جميلة فحسب بل يقول إن برج الساعة الذي بها والذي يرجع عهده إلى زمن الوثنية هو أكبر الأبراج التي فى البلاد المسيحية . أما وصف اولياً چلى لهذه المدينة ، وهو أحدث عهدا من حاجى خليفـــة، فهو أحسن تلك الاوصاف على الرغم مما به من مبالغة . وكان باسكوب عند زيارتُه لها عام ١٦٦١ نحو سبعين محلة ونحو ١٠٠٦٠ منزلا من بينها عدد من السرايات الشهيرة و٢١٥٠ حانوتا و٢٢٠ مسجدا ما بين صغير وكبير (منها ٥٥ مسجدا لصلاة الجمعة)

وعدة كنائس وبعض معابد لليهود وعشرون تكية للدراويش و ١٠٠ نافورة . . . الخ . وكانت التجارة والصناعة ناشطة فى تلك المدينة . أما الأحوال الداخلية فكانت فى نصابها حتى إنه كان يكفى لحماية المدينة ثلاثمائة رجل فقط .

ولكن حدث في نهاية القرنالسابع عشر أن زحف القدائد النمسوى بيكولوميني Piccolomini يعاونه في ذلك الثوار مر. الصرب، نحو إقليم فردار وعبر نهرى الدانوب والساف ثم نهب مدينة اسكوب ودمرها في ٢٧ — ٢٧ أكتوبر عام ١٦٨٩ ، ح١٠ ، ص١٢١ – ١٢٨٨ ) . وقد فشا الطاعون في تلك المنطقة في القرن الشامن عشر ولم يأت آخر هذا القرن حتى كان سكان تلك المدينة . ٠٠٠ نسمة فقط .

ولم تنتعش اسكوب ثانية إلا فى بداية القرنالتاسع عشر، وذلك لهجرة سكان الأقاليم المجاورة إليها . وقد أعادت إصلاحات عمر باشا لتَس الامن والسلام والنظام فى جميع الاقليم بعد عام ١٨٤٠ وانتعشت التجارة فيه مرةً ثانية .

وقد زاد فىعددسكان هذه المدينة زيادة كبيرة من هاجر إليها مر. لللمسلمي الصرب والبوسنه منذ عام ١٨٧٥ م .

وفى عام ۱۸٬۷۳ م افتتح الخط الحديدى الموصل بين سلانيك واسكوب ومتروفيسه

ونقلت حاضرة الولاية من پرشتينه إلى اسكوب فى عام ١٨٧٥ م. وقد ربط الخط الحديدى الذى افتتح عام ١٨٨٨م، والموصل بين بلغراد ونيش واسكوب وسلانيك، مدينة اسكوب ببلاد الصرب وأواسط أوربا.

وكان باسكوب فى أواخر القرن التاسع عشر ٤٧٤٤ منزلا، كما بلغ عدد سكانها ٣٦ ألف نسمة منهم ١٧ ألفا من المسلمين و ١٤٢٠٠ من المسيحيين و ٨٠٠ من اليهود.

وقضت الحرب البلقانية التي شبت عام ١٩١٢ على الحكم التركى لاسكوب بعد أن دام ٥٢٠ عاما .

ومنذ عام ١٩١٨ ، أى عند ما انضمت هذه المدينة نهائيا إلى يوغو سلافيا ، نجد أن عدد سكان هذه المدينة قد تضاعف ، كاشمل التقدم جميع مرافقها ، ومن شواهد ذلك إنشاء كلية للفلسفة بجامعتها ، وجمعية علية لسان حالها علية للفلسفة بجامعتها ، وجمعية علية لسان حالها محسلة Glasnik. Skopskog Nauchnog ومعناها مجلة جمعية اسكوب العلية ، ومتحف الصرب الجنوبية ، والمسرح القومى والمعهد الصحى ، وغير ذلك من المنشآت ،

## المصادر

انظر إلى جانب المصادر المذكورة في صلب المقال (1) Antiquarian: A. J. Evans (1) المقال (1) Researches in Iliyricum ، الجزء الثـــالث والرابع(Arckaelogia)، المجلده ع.وستمنستر ما ١٨٨٥ ، ص ٧٩ – ١٥٢ و به خريطة لاسكوب

انظر R. E. ; Pauly Wissowa (۲) اسکوب، ستو تجارت ۱۹۲۱ (۳) Girechek ( ترجمة Radonich إلى اللغة الصربيــة ): Istorija Srba ، المجلد الأول ، بلغراد ١٩٢٢ (٤) حاجي خليفة : الرومللي والبوسنه ، ترجمة فون هامر ، فينا ١٨١٢،٥٥٥ (٥) اولياچلي: ساحت نامه ، المجلد ه ، القسطنطينيه ١٣١٥ ، :St. Novakovich (7) 077 — 007 — المراد١٨٩٣٠ Stri i Turci XIV i XV veka ص ۲۲۲ ــ ۲۲۳ ( ۷ ) نفس المؤلسف : Balkanska pitanja ، بلغراد ۱۹۰۶ م ، ص ٢١ - ٩٩ وخاصـة ، ص ٧٦ - ٨٥ (٨) History of Ottoman: E. J. W. Gibb - 19.0 نالجلد ر - 1 ، لندن Pnetry Nashi novi: K. N. Kostich (4) 19.9 gradovi na Jugu ، بلغ ــراد ۱۹۲۲م ص Skoplje: R.M. Grujich (1.) Yo - 1Y uproshlosti ف astija ف uproshlosti - ۱۸ ، ۱۵ - ۱۱ ، ص ۱۱ - ۱۹ ، ۱۸ - ۱۸ ، ۱۸ - ۱۸ » ا ( ۱۱ ) نفس المــؤلف : Skoplie als Slavische & Kuturzentrum Südrebiens Rundschau ، ج ۱ ، براج ۱۹۲۹م ، ص ۲٤٤ Turski: Gl. Elezovich (1Y) Yto -Glasni skopskogi spomenici u Skoplju — ۱۲۰ م ۱۲۰ nauchnog drushtva ٢٦١ - ٢٤٣ - ٥ ، ص٢٤٣ - ٢٦١ ج٧ - ج٨، ص١٧٧ -- ١٩٢ ( تقرأ هذه V. Radovanovich (۱۳) (الصفحات في حذر

فی Narodna enahlopedija ، وغرب،

Jov. Hadzi(۱٤) ۱۹۰۰ ۱۵۹۰ ۱۹۲۹ Skoplje i njegova okolina: Vasily evich بلغراد ۱۹۳۰ ، ص ۳۱ – ۱۸۰ و به صور وخریطة للدینـــة دون تعلیق علیها (۱۵) وخریطة للدینـــة دون تعلیق علیها (۱۵) ، Amanah krat. Jugoslavije ، ۲۲۲ – ۲۲۳ ، ص ۲۹۰ – ۲۲۳ ،

[ فهیم بجراکترفتش

Fehim Bajraktarevich

« اسكودار » : أقـدم وأكبر حي بالآســـتانة في جزئها الواقع على الجانب الاسيوى من البسفور عند سفح تل بُلغُرُ لُ في الجهة التي يمتد فيها الشاطي. آلاسيوي نحو الغرب في مقابل برج « ليندر » Leander (قزقله سي) وكان في تلك البقعة في العبد القدم المدينة الصغيرة المسهاة «كريسويولس» Chrysopolis ذكرها اكسينو فون Xenophon فى كتابه Anabasis ، الكتاب السادس ، العصل السادس ، ص ٣٨ ) وكانت حينذاك ضاحية المستعمرة القديمة خلقدونية Chalcedon ( الآن قاضي كوي ) . وبدىء إطلاق اسم « سكو تارى ، Soutari على هذه المدينة منذ Phrantzes ، طبعية بون Phrantzes όπον τὰ νῦν Σηούταρι ' 111 🔑 ο νομάξεται προτερον δὶ χρνολις وليس من المؤكد إذا كان هذا الاسم الجديد قد اثنتق من اسم كتيبة حاملي الدروع

التي استقرت في تلك البقعة في عهدا لا براطور فالنس Valens (انظر Cuinet and G.Young) · ( ۲۰۳ مر ۱۹۲۳ ) من ۲۰۳ ) . Constantinople وريماكان السبب المباشر في هذه التسمية هو أنه كان يوجد قصر فى هذا المكان مند عهد عهد کمننوی Comnenoi وکان اسمه قصر « سكوتاريون » Scutarion ( انظر Cuinet: الكتاب المذكور آنفا) وكلمة اسكو دار التركية لها أيضا أصل لغوى شائع كالكلمة الفارسية « اسكودار ، أو «آسكودار ، وهذا المعني هو «محطة البريد» ، وأصبحت اسكو دار بحكم موقعهـا الجغرافى القاعدة الهامة لجميع الحملات الكبيرة والصغيرة التي تسير من العاصمة إلى أطراف الامبراطورية في آسيا . Das anatolische Weg- : F.Taeschner) enetz ليسك ١٩٢٤ - ١٩٢٦ ) .

وكانت الجيوش الكبيرة تعسكر عادة فى السهل الفسيح الواقع فى جنوب هذه الضاحية حيث يقوم الآن جانب من مدينة حيدر باشا. وقد ذكر اوليا چلبى تفسيرا آخر لكلمة اسكودار (تسمى أيضا إسكى دار).

ولا تذكر المصادر التاريخية كيف فتح العثمانيون الاتراك اسكودار ، ولكنه من الثابت أنهم استولوا عليها هي ونواح أخرى من و قوجه ايلي» ( Nicephoros Gregoras ) في عهد طبعة بون ١٧٤٠ ، ج ٣ ، ص ٤٥٨ ) في عهد أورخان إما بعد استيلائهم على إزنيق عام أورخان أو بعد وفاة الامبراطور اندرونيقوس

عام ١٣٤١ م ( انظر Phrantzes ، ص ٤١ ). ويذكرها المؤرخون العثمانيون القسدماء لأول مرة فى عهد السلطان محمد الأول. أما الروايات الوطبية التى سجلها اوليا چلى فتجعل صلة قوية بين اسكودار وبين الحملات المختلفة التى قام بها سبيد بطشال غازى على الآستانة.

وفى العهد العثمانى أصبحت وسكوتارى و جزءاً من صميم العاصمة أكثر مما كانت أيام البوزنطيين، وإن كانت كما يقول اوليا چلى لم تزدحم بالسكان إلا فى عهد سليمان الأول فقط . وأحد العوامل فى كثرة سكانها هو أنها أصبحت مقراجتماع طائفة من الدراويش ومركزا للتكايا، وبهذا غدت مركزاهاماً لحياة التصوف فى العاصمة . وأشهر هذه التكايا تكية الخلوتية لمؤسسها الشيخ محمود (عاش فى الحائل القرن السابع عشر) وتكية الرفاعية . أوائل القرن السابع عشر) وتكية الرفاعية . وفى سكوتارى عدد كبير مرب المساجد وفى سكوتارى عدد كبير مرب المساجد العثمانى . وأشهر هذه المساجد هى :

مهرماه جامعی أو إسكاه جامعی الذی شید عام ۱۵۶ه ۱۵۶۷م أمام المرسی الكبیر، شید عام ۱۵۶ه ۱۵۶۵م أمام المرسی الكبیر، وجامع «اسكی و الده جامعی» وهو فی الجنوب و آمسیلی فی الجنوب الشرقی وقد أكمـــل بناؤه فی عام ۱۰۰۰ه = ۱۲۶۰م، ویكی والده جامعی، و تم بناؤه عام ۱۱۲۰ه =

# THE PRINCIPAL INC. THOUGHT

١٧٠٨ م أما جامع السليمية فقد أنشأه سليم الثالث، وهو من المبانى التي أقامهاسلم لجيوشه الجديدة التي كانت تسمى « نظام جديد » . وتشتهر هذه الضاحية أيضاً بالجبانة الكبيرة التي تمتــد في شرقيها . وكان علماء اسكودار (الملا) يعادلون في المرتبة القضائية علماء غلطة وأيوب،وهم من أقل قضاة الدرجة الأولى · (۲۷۱ ، ۲ - ، Tableau : D'ohsson) واسكودار منالناحية الإدارية جزء منمدينة الآستانة منذ أمد بعيد (انظر Cuinet: كتابه المذكور آنماً ) وهي في التقسم الإداري الجديد للجمهورية التركية قضآء في ولاية استانبول (دولت سال نامه سي لعام ١٩٢٦، ص ۹۱۲ ، وقد ذكر في صفحة ه ۹۳ من هذا الكتاب أن عدد سكان سكوتاري ١٥٥٠٩٢ نسمة ) کا

المسادر

(۱) حاجی خلیفة: جهانیا، ص ۲۹۳ و ما بعدها (۲) اولیا چلی: سیاحت نامه، ج۱، ص و ۶۷۹ و ما بعدها (۲) اولیا چلی: سیاحت نامه، ج۱، ص ۶۷۹ و ما بعدها (۳) حافظ حسین الآیو انسرایی: حدیقة الجوامع، القسطنطینیة ۱۲۸۱، ج۲، ص ۱۸۲۱ و ما بعدها (۵) بث (Constantinopolis und der Bosporus باریس ۲۱۸۲۰ م ۵۰ و ما بعدها (۵)

[J. H. Kramers كرامرز

« اُسكى » معناها « قديم » تجدها كثير ا في أسماء الأماكن مثل د اسكي شهر ، أي « المدينة القديمه » (انظر هذه المادة) و «اسكي حصار » أي « الحصن القديم » . وقد أطلق هذا الاسم على هذه المدينة القديمـــة دكبيره Sitz. Ber. فل Tomschek (انظر Dakibyra (۲ من ۸ ج ۱۸۸۱ der. Wiener Akad وعلى لوديشه أدليكم Laodicea ad Lycum وغيرهما (انظر دكزلي ، ج١ ص ٩٣٩) . وقد اعتاد الترك أن يطلقوا على بقايا المدن القـــديمة اسم مدينة كبيرة مجاورة لها بعد إضافة « إسكى » إلى هذا الاسم مثل إسكى شام أى دمشق القديمة وهي بُنصري ( انظر هذه المادة ) وإسكى موصل أى البلد القديم Eastern Caliphate : Le Strange انظر) ص ۹۹) ٠

«اسكى شهر»: مدينة على نهر ور صوق چاى، وهى عاصمة قضاء بنفس الاسم فى سنجق كو تاهية من أعمال بروسة، ويبلغ عدد سكانها ٢٥ ألف نسمة أكثرهم مسلمون. وهى شهيرة بينابيعها الحسارة وباستخراج الصلصال الذى يوجد بجوارها (Reinhardt في العصر الحديث الاسكى شهر شهرة عظيمة فى العصر الحديث إذ كانت ملتق الحط الحديدى الواصل بين

الآستانة وقونية والخطالواصل بين الآستانة وأنقره، وفى هذه المدينة أحد عشر مسجدا يرجع تاريخ واحد منها إلى عهد السلاجقة وواحد آخر بناه قره مصطنى باشا.

وقد قامت اسكى شهر مكان مدينــة دور ليون البوزنطية التي عرفها العرب باسم درولية . ومع هذا فإن المدينة القــــديمةُ كانت بالقرب من شر أويوك الحالية على بعد ثلاثة كيلو مترات جهة الشمال . وفي العهد البوزنطي تجمعت جيوش الامبراطور في سهل دروليــة الفسيح ثم سارت إلى الشرق لمقاتلة العرب والسلاجقة (انظر این خرداذبة ، طبعت ده غوی ، ص ۱۶۹ ) وفی عام ۸۹ ه = ۷۰۸م استولی علی درولیة العباس بن الوليد (الطبرى ، ج ٢ ، ص١١٩٧؛ وانظر Theophanes ، طبعة يور ، ج ١ ص ٣٧٦) وقد وصل إليها أيضا حسن بن قحطبة عام ١٦٢ هـ ٧٧٨ م ( الطبرى ، ج ٣ ، ص ( ٤٥٢ ، س ١ > ، Theophanes : ٤٩٣ وفى عام ١١٧٥ م حصن الامبراطور مانويل كومنين Manuel Komnene هذه المدينة من جديد بعد أن غزاها السلاجقة وطرد منها اليُوروك وهم بدو كانوا يقيمون بجوار المدينة ( Kinnamos ) ص ۲۹۷، ۲۹۷ Niketas ، ص٢٣٦و ما بعدها ، ٢٤٦). ولكن منذ السنة التالية وبعد حربه الفاشلة مع قلج أرسلان الأول اضطر الى الموافقة على إزالة التحصينات، ولكن يظهر أن المدينة قد احتلها

السلاجقة نهائيا بعد ذلك بقليل. وفي القرن الثالث عشر أقام أرطغرل في جوار إسكي شهر في إقليم سلطان أوكي (سلطان أوني (نشرى في إقليم سلطان أوكي (سلطان أوني (نشرى في إقليم سلطان أوكي (سلطان أوني (نشرى ١٩ ومابعدها) وفي منشو رعلاء الدين بن فرامر ز عثمان الأول (فريدون ، ج ١، ص٥٠ من الطبعة الثانية ) أقطع عثمان الأول إقليم اسكي شهر باعتبار مسنجقا (انظر Louncl: Histoire Mus. شم كانت المدينة مي بعد مقر إقامة، أمير اللواء اين اونو ومحطة فيما بعد مقر إقامة، أمير اللواء اين اونو ومحطة على طريق الحجاج م؟

### المســادر

(۱) اولیا چلی ، ج ۳ ، ص ۱۲ (۲) حاجی خلیفة : جهانیا ، ص ۲۳۲ (۳) محمد أدیب : مناسك الحج ، ص ۲۸ – ۲۷ (٤) تقویم ولایة بروسه عام ۱۳۰۲ هـ ، ص ۶۶۷ و ما بعدها (۵) ما العدما : Oberhummer et Zimmerer علم ۳۷۵ و ما بعدها (۲) وصف Syrien u Kleinasien ما المدینة فی . Radet (۲) وصف ج ۳۵۰ محمد المدینة فی ۲۰ مص ۹۱ و ما بعدها .

## [ مورتمان J. H. Mordtmann]

« إسلام »: هو الاسم الذي يطلقه المسلمون في كل قطر على عقيدتهم . ومعنى هذه الكلمة الخضوع أو الاستسلام [ته]. وقد وردت في القرآن ثماني مرات كقوله

تعالى « إن الدين عنـــد الله الإسلام » (آل عمران آية ١٧ ) وقوله تعالىً « اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليسكم نعمتى ورضيت لكم الإسلام ديناً ، ( سورة المائدة آية ه ) وقوله تعالى , فمن يرد الله أن الأنعام آية ١٢٥ ) وانظِّر أيضاً مادة «مسلم». وسيكون مقالنا هذا مقصورا على وصف إحصائي لانتشار الدين الإسلامي في الأقطار المختلفة في الوقت الحاضر . أما فما يتعلق بالكلام علىعقائد هذا الدين وفرا ئضة وتطور عقيدته الخ. . . فإنا نحيل القارى. إلى مادتى « الله » و رَّ محمد » وَغيرهما . وكذلك فىالكلام على سير المسلمين وتاريخهم وجغرافيتهم الخ.. نطلب إلى القارى. الرجوع إلى المواد المختلفة المناسبة لكل مقام.

وقد قدر عدد المسلمين فى العالم تقديرات متباينه وهى تختلف من ١٧٥ مليونا إلى ٢٧٠، ولكن هناك جانب كبير من الشك يحيط بكل تقدير، لأن كثيراً من الأقطار التى يكثر فيها المسلمون لم يعمل بها قط إحصاء دينى، ولهذا على فانه يعوزنا فيها الاحصاء الدقيق . وهذا على وجه خاص هو الحال فى البلاد التى كانت منبع الإسلام ، وكل تقدير لعدد السكان المسلمين ما هو إلا من قبيل التخمين . ويمكننا أن نعتمد بعض الشىء على الإحصائيات التى عملت فى المناطق الواقعة تحت النفوذ الأورى ، فقد المناطق الواقعة تحت النفوذ الأورى ، فقد ذكر أن عدد سكان عدن والجزر المجاورة لها

مثل جزيرة بريم وستقطرة وغيرهما يبلغ .٠٠ ٥٦ وعدد سكان جزائر البحرين يبلغ ١٠٠ ١٩٥ أما تقدير عدد السكان في الآجزاء المستقلة من بلاد العرب مثل نجد وحضر موت وغيرهما ، الذي يذهب إلى أن عدد سكانها يبلغ ٢٥٠٠٠٠٠ حسب تقدير هارتمان وعدد سكان الحجاز واليمن ، وهما تحت حكم الترك ، سكان الحجاز واليمن ، وهما تحت حكم الترك ، سكان الحجاز واليمن ، وهما تحت حكم الترك ،

على أن العرب ليسوا محصورين في حدود بلاد العرب وحدها، فمنذ بداية القرن الثالث الميلادي أخذ العرب يهاجرون في جماعات متفرقة إلى الشهال ، وكان من نتائج هذا أن استقروا تدريجيا في فلسطين والشام وبلاد الجزيرة ثم استغلوا فيهابعد النزاع الذي نشب بين الروم والفرس ، فهاجرت طوائف كثيرة من البدو واستقرت في المناطق الخصبة الواقعة على حدود بلادهم القاحلة ؛ وحركة المحرة هذه بلغت غايتها بانتشار الجنس العربي انتشاراً واسعاً وساعد ذلك فتوحات العرب على بعض الولايات البوزنطية الغنية العرب على بعض الولايات البوزنطية الغنية وإخضاع بلاد الفرس بأكملها .

وقد انتشرت لغة العرب تدريجياً في معظم بلاد الشام ومصر وشمالي إفريقية، وهذا دليل على تغلغل الدم العربي في سكان هذه البلاد، واستمر تيار المهاجرة ، وإن يكن في غير تواصل، فهاجر كثير من العرب إلى إفريقية

عن طريق البحر الأحمر، واتجه تيار آخر من تيارات المهاجرة نحو الشرق عن طريق المحيط الهنسدى، ولم يأت منتصف القرن الثامن الميلادى إلا وقد وصل تجار العرب إلى الصين وكان منهم عدد كبير فى كانتون. وهناك يحكلات تجارية للعرب متفرقة فى جزائر الملايو، وقد استقرت جماعات صغيرة من العرب فى عهود تاريخية محتلفة على شواطىء الهند البريطانية، وذهب أفراد من العرب إلى معظم جهات العالم الإسلامى، وبخاصة ماكان الوصول إليه منها ميسوراً عن طريق البحر، على أنه لم ميحاول قط تقدير جملة هؤلاء العرب الذين يعيشون خارج حدود شبه الجزيرة العرب العربية باعتبارهم طوائف منفصلة عن السكان.

ولدينا إحصاءات دقيقة لبعض الأقطار الأسيوية الخاضعة للحكم الأوروبي، فني الهند حيث يعني ببيان التنوع فى الاعتقادات الدينية بلغ عدد المسلمين حسب تعداد عام ١٩١١: ٢٩٩ بلغ عدد المسكان البالغ ٢٩٩ مليوناً (١) ( انظر التفصيلات المتعلقة بسكان الهند في مادة و الهند،) والمسلمون في الهند يزدادون بنسبة أكبر من نسبة ازدياد الهندوس، فني العشر سنوات التي انتهت بعام الهندوس، فني العشر سنوات التي انتهت بعام الهندو جيعاً

فقيود الزواج عندهم أقل، وكثيراً ما يتزوج أراملهم ، والانتقال من دين إلى دين نادر . ولكن الذين يتحولون من الإسلام إلى النصرانية في شمال الهند ويخاصة في البنجاب يعدون بالآلاف (The Mohammedan وقد : World of to-day تحولعدد منالمسلين الذين يجرى فىعروقهم دم الهنــدوس إلى الهندوكية متأثرين بدعوة مبشرى آرياسماج . (انظر مادة والهند، فقرة ه) أما في جزيرة سيلان فبالرغم من الصلات التجارية القوية التي تربط العرب بهذه الجزيرة فان الإسلام لم ينتشر فيها انتشاراً واسعاً. وفى عام ١٩١٢ بلغ عـدد المسلمين ٢٨٤٠٠٠ من جملة عدد السَّكان البالغ أربعة ملايين. وتعوزنا الإحصاءات الوافية عن شبه جزيرة الملايو والجزر الواقعة هناك ، ويقدر زويمر والجماعات التى تقطن المضايق من المسلمين يبلغ ١٥٩ ٣٧٣ بينها يقدر هارتمان ضعف هذا العدّد تقريباً . وقد دخل الإسلام إلى ملقّـة

٢٫٤٪ في حين أنهاكانت ٨٫٩٪ في المسلمين

منهم ، وفي العشر سنوات التي تلتها زاد عدد

المسلمين بنسبة ٦٫٧ بر بينها كانت الزيادة في

الهندوس ه ٪ فقط ، وربما كانت الدعوة إلى

الإسلام بعض السبب في هذه الزيادة، ولكن

يسدو أن العامل الأقوى للزيادة المطردة في

عدد المسلمين هو أن عاداتهم الاجتماعية أشد

ملاءمة لكثرة المواليد من عادات الهندوس.

من ناحية الهنــد وانتشر على طول الطريق التجاري الذاهب إلى جاوه وغيرها من جزر الأرخبيل. وفي عام ه ١٩٠٥ كان عدد المسلمين في جزر الهند الهولاندية ٢٥٠ ٣٤٠ ٣٥ منهم ٦٠٥ ٦٠٥ في جاوه (١) ويقال إن هذا العدد آخذ في الازدياد بسرعة نظراً لدخول كثير من الو ثنيين من سكان البلاد في الإسلام. ومن جهة أخرى نجد البعوث التبشـــــيرية المسيحية قد نجحت في السنوات الأخيرة في تنصيرعدد من مسلمي جاوه ، ويقال إن أكثر من ثلاثمائة مسلم يتنصرون كل عام. وفي سنة ١٩٠٦ كان عدد المسلمين الذين اعتنقوا المسيحية . ١٨٠٠ (The Mohammedan World) of to-day ص ٢٣٧) . أما في سومطرة فان هيئات التبشير تزعم أنهـــا نصرت ٢٥٠٠ وعمدت ١١٥٠ من المسلين، وذلك منذ سنة ١٨٦٠ (نفس المصدر، ص ٢٢٢، ٢٢٨).

ولم ينجح الاسلام فى توطيد نفوذه فى سيام، غير أنه انتشر بعض الشيء فى الشمال لاتصال سكانه بأهالى ولايات الملايو، وفى المدن الساحلية أيضاً لاتصال سكانها بأهالى أرخبيل الملايو، وليست جملة المسلمين فى سيام بأكثر من ٣٠٠٠٠٠.

وفى بعض الجهات الاسيوية الاخرى الخاضعةللحكمالاوروبىنجدأنعددالمسلمينفى

الممتلكات الفرنسية بالهند الصينية ١١٤٦٠٠٠ ، وفى من عدد السكان البالغ ١٧٨٠٠٠٠٠ ، وفى المستعمرات الروسية الآسيوية بما فيها بلاد القوقاس يبلغ عدد المسلمين ١٩٦٦٧٠٠ من جملة عدد السكان البالغ ٢٥٠٠٠٠٠٠ من تقريبا . وفى جزائر الفيليبين الخاضعة للحكم الأمريكي يبلغ عدد المسلمين ٢٧٧٥٤٧ من جملة السكان البالغة ثمانية ملايين ونصف .

ولكننا إذا انتقلنا إلى المالك التى تفتقر إلى طرائق الإحصاء الدقيق على المنهج الأوروى فانه يخامرنا كثير من الشك فى إحصاء اتها ، فقد زعمت بعض هيئات التبشير المسيحية أن عدد المسلمائة ألف من عدد السكان البالغ خمسة ملايين ؛ أما بلاد الأفغان في ظن أن عدد المسلمين فيها نحو أربعة ملايين .

وكانت أول محاولة جدية لا حصاء المسلمين في بلاد الصين ، تلك المحاولة ألتي قام بها برومهول Broomhall ودولونى D'Ollone وقد قدر أولها أن عدد المسلمين ٢١٥٠٠٠ ينها يذهب ( Islam in China ) بينها يذهب الثانى إلى أن عددهم أربعة ملايين فقط ( Recherches sur les Musulmans Chinois) وهذان التقديرات التي عملت في القرن تامة المبالغة في التقديرات التي عملت في القرن في الصين كان عشرين أو ثلاثين مليوناً ، بل فهبت إلى القول أيضاً إن عددهم كان سبعين ذهبت إلى القول أيضاً إن عددهم كان سبعين

<sup>(</sup>١) يتلغ عدد المسلمين في حاوم الآن ٢,٠٠٠ و ٢,٠٠٠ و وحهة الاسلام ، الترجمة العربية ، ص ١٥٤ ) .

مليوناً ، على أن بعض هيئات التبشير المسيحية تعتبر أن أحدث التقديرات أقل كثيراً من الواقع . ولكن مهما تكن نسبة المسلمين في الصين إلى عدد سكان البلاد فمن الراجع أن عددهم كان أكبر بكثير قبل حدوث المتذابح التي اضطهد فيها المسلمون في ثوراتهم الكبيرة اضطهاداً كبيراً ، وقد أحصى دولونى هذه الثورات (المصدر السابق، ص ٤٣٦) ويقال إن ملايين من المسلمين هلكوا فها . أما في بلاد التبت فيقال إن عدد المسلين فها ٢٨٥٠٠ معظمهم جاءوا من الصين وكشمير وقليل منهم من تحوّل عن دينه إلى الاسلام أو تحوّل أسلافهم عن دينهم إلى الأِسلام. ولم يكثر المسلمونف بلاد اليابان، فقد أعتنق الإسلام في السنوات الأخيرة نحومائتي باباني في بلاّد اليابان نفسها،أما جزيرة فرموزه ففيها.٢٥٥٠مسلم . أما فما يختص بأقدم الاقطار الإسلامية التي يشملها الحكم العثماني في آسيا في الوقت الحاضر(١)إذا استثنينا منها الجهات المستقلة في بلاد العرب فقدعملت تقديرات مختلفة لعدد المسلمين فيها ، ويقول هارتمان إن عددهم ١١ ١٩٠ ٠٠٠ أما زويمر فيذهب إلى أن عددهم ١٢ ٢٧٨ ٨٠٠ ولكنا مضطرون إلى اعتبار أن هذه التقديرات تقريبية بحتة لعدم وجود الإحصاءات الدقيقـــــة (A. de la Histoire de l'Empire : Jonquicie Ottoman ، باریس ۱۹۱ ص ۵۷ و ما بعدها)

(١) كان هذا وقت تحرير المال

وإفريقية هي القارة التي تلي آسيا مباشرة في كثرة السكان المسلمين. ولكننا نفتقركل الافتقار إلى البيانات التي تخول لنا صـدق الحكم فى هذا الموضوع ، فان التقديرات التي عملت عن عدد المسلمين في إفريقية ، يما في ذلك أحدثها عهداً ، تقدر عددهم تقديراً يتراوح بين ٤٢ مليوناً و ٧٦ مليوناً . وأدق هذه التقديرات كلها هو تقدير الأســتاذ وسترمان D Westermann . الذي أخذ به زويمر . وهو يذهب إلى أن عدد المسلمين في إفريقية يبلغ ٣٤٩ ٣٤٩. ٤٢ موزعين على الوجه الآتى: ٥٠٠٠٠ في بلاد الحبشة و ١٠ ٢٦٩ في مصر و ٢٨٠٠٠٠ في ليبيريا . أما بقية أقطار هذه القارة فهي مستعمرات أوروبية . ونجد في معظمها إحصاءا دقيقاً . وعدد المسلمين في المستعمرات البلجيكية ٢٠٠٠٠ وفي المستعمرات الفرنسية ٢٥٠٨٥٠٠٠ وفي المستعمرات الألمــانية ١٤٨٠٠٠٠ وفي المستعمرات البريطانيــة ٩٠٤ ٩٢٥ وفي المستعمرات الايطاليـة ٢٦٥٠٠٠ وفي المستعمرات البرتغاليـــة ٣٣٠٠٠٠ وفي المستعمرات الأسبانية ٢٣٠٠٠٠ .

وإحصاء المسلمين فى البلاد الآفريقية اجتهادى بالضرورة ، إلا أننا مع هذا نستطيع الاعتماد بعض الشيء على تعداد المسلمين فى الممالك التي كل سكانها منهم ، متل : مراكش وعدد المسلمين فيها ٢٠٠٠ ٣ من جملة عدد السكان البالغ ٢٢٠٠ ٣ وكذلك فى الجهات

اللحنة

التى اعتنق الاسلام فيها قسم من السكان بحملته مثل قبيلًة هوسة وقبيلة فلبه . وما زال الاسلام آخذاً فى الانتشار بين القبائل الوثنية، وفي كل عام يزداد عدد المسلمين بمن يدخل فى دينهم من هؤلاء الوثنيين .

أما في أوروبا فالأمر على عكس ذلك لأن نفوذ الإسلام فيها آخذ في الاضمحلال. وليس في الأمكان تقدير عدد سكان الأندلس في أزَّهي عصورها الإسلامية، على أن عدد المسلمين واليهود معاً بلغ عام ١٤٩٢م مايربو على مليونين، وعند ماطرد فيليب الثالث البقية الباقية من المسلمين عام ١٦٠٩–١٦١٥م كان عدد من ترك البلاد حوالي ٢٠٠٠٠٠ كان عدد من ترك البلاد حوالي ٢٠٠٠٠٠ انظر ١٩٠١، لندن ١٩٠١).

وفى الوقت الحاضر نجد أن المسلمين فى أوروبا ينحصر وجودهم غالباً فى الروسيا وفى البلدان التى كانت جزءاً من أملاك الدولة العثمانية فى أوائل القرن التاسع عشر. ويبلغ عدد المسلمين فى روسية أوروبا حوالى عدد المسلمين فى روسية منذ ١٨٩٧ ومعظم فى الأمبراطورية الروسية منذ ١٨٩٧ ومعظم هؤلاء المسلمين من الجنس المغلى . ولكن الإسلام انتشر إلى حد كبيربين القبائل الفنية والفو تياك Votiaks والشوفاش المعلى . والموقد زاد عدد المعتنقين للإسلام منذ صدور وقد زاد عدد المعتنقين للإسلام منذ صدور مرسوم عام ١٩٠٥ الذى كفل حرية المعتقد .

والإحصاءات الدينية الخاصة بشبه جزيرة البلقًان تعوزها الدقة إلى حد كبير، بل إن التقديرات الرسمية لا تخلو مما يثير الشك الكثير من ناحية تلفيقهاكي تلائم بعض المصالح الدينية والعنصرية.

ويقال إن عدد المسلمين في تركية أوروبا بلغ عام ١٩٠٠ حوالي ٢٠٠٠ ٣٠ في حين كتب هارتمان عام ١٩٠٩ أن عددهم .٠٠ ٣ ٢٩٥ وعددهم في بلغاريا ٦٠٣٨٧٦ من بحموع السكان البالغ حوالي أربعة ملايين ونصف ، أما فى رومانيا فيبلغ عدد المسلمين حوالى ٧٠٠ ٤٣ يعيش معظمهم في دبروچه . وفي الصرب عام ١٩١٠ كان عددهم ١٤ ٤٣٥ وفي الجبل الأسود ١٤٠٠٠ ، ويقال إن مجموع مسلمي ألبانيا بلغ ٥٠٠٠ ٣٣٤ منهم ١٢٠٠٠ من الغجر و ٤٠٠٠٠ من الصرب و ٢٦٠٠٠ من الألبان، ولا يزال في بلاد اليونان ٢٤٠٠٠ مسلم، بينها نقص عددهم في جزيرة اقريطش الى ٢٧٨٥٢ وكانوا عام ١٩٠٩ حوالى ٣٣ ٤٩٦ مع أنهم كانوا عام ١٨٨١ يزيدون على ٧٠٠٠ . وفى البوسنه والهرسك كان بين سكان الصرب الوطنيين ١٢٧ ٦١٢ أما فى أجزاء الامبراطورية النمساوية الاخرى ففيها غير هؤلاء ١٤٥٠.

أما فى المالك الأوروبية الاخرى وخاصة فرنسا وبريطانيب العظمى فكان بها بعض الجماعات الإسلامية الصغيرة مبعثرة هنا وهناك ومعظم أفرادها من أصل إفريق أو THE PRINCE GHAZE WIST FOR QURANIC THOUGHT

## المسادر

Verbreitung: Hubert Jansen (1) des Islâms in den verschiedenen Ländern der Erde ، رلين ١٨٩٧ وهو أول من حاول أن يعطينا إلمامة إحصائية شاملة عن المسلمين إلا أن أرقامه مبالغ فيها غالبـاً وقد أثبتت الابحاث الحديثة أن التقدر القريب من الصواب ينقص كثيراً عن الارقام التي أعطاها (٢) Martin Der Islam: Geschichte -: Hartmann Glaube - Recht . ليبسك ، ١٩٠٩ وهو يعطينا إحصائيات تفصيلية ولكنه لايذكر المصادر التي استقى منها (٣) ويعطينا S. M. Zwemer في الفصل الثالث من كتابه Mohammed or christ! لدن ، ١٩١٦ تعدادا لعدد المسلين في العالم مع ذكر المصادر التي أخذ عنها ﴿٤) وهناك أبحاث منفصلة عن إحصائيات بعض البلاد الاسلامية مثل: (أ) Islam in China: M. Broomhall : S. Bobrovnikoff (ب) ۱۹۱۰ لندن The Moslem World & Moslems in Russia الجلد الأول ، لنـــدن ، ١٩١١ · (ج) D. (ج)

Der Islam in West-und: Westermann Zentral - Sudan (Die Welt des Islams) ج ۱ ، ص ۸۵ وما بعدها ، برلین ۱۹۱۳ (د) Statistik der Moha-: G. Kampffmeyer mmedaner auf der Balkanhalbinsel und in Osterreich ، ج ۱ ، ص ۳۲ – ۳۳ (٥) أما عن إفريقية وآسيا فانظر The Mohammedan World of to - day نيو مورك ١٩٠٦ (٦) وتعطيناكل من الحكومتين البريطانية والهولدية تفصيلات عن انتشار الاسلام في متلكاتهما في النترات الرسميه التي يذيعانهاكل عشر سنوات (V)Koloniaal Verslag: Census of India والاحصائيات الدينية ترد في The Statesman's Year-Book ، التي تطبع سنوياً في لندن (٨) وفى مجلة العالم الاسلامي التي تصدر بالفرنسية مقالات مدعمة بالاحصائيات الخياصة بعدد المسلمين في أقطار مختلفة ( انظر الفهرس العام الخاص بمجلداتها من ١٦-١٦، باريس ١٩١٢). [ T. W. Arnold |

## کلم: إسلام (۱)

أصلها ـــ ومعناها ـــ وتطوراتها .

١ ـــ مقدمة فى تسمية الدين المحمدى
 « بالاسلام » ـــ المعانى الشرعية أو الدينية

 <sup>(</sup>١) تفضل فضيلة الأساذ الكبير الشيخ مصطفى
 عبد الرازق بهذا المقال توفية ابحث كلمة إسلام .

ووثاقة الصلة بينها وبين المعانى اللغوية .

۲ جملة آراء الاسلاميين في المعنى
 اللغوى الذي يرجع إليه المعنى الشرعى للفظ
 إسلام على ماذكره الرازى .

۳ — آراه المحدثين فى ذلك مع تعليق على
 هذه الآراه: جولد سيهر ، أرنولد ، بابنجر ،
 سيد أمير على ، إدوارد سل ، كارادى فو

\* \* \*

الدين الذي جاء به محمد بن عبد الله النبي العربي المولود بمكة سنة ٥٧١ م المتوفى بالمدينة سنة ٦٣٢ م معروف باسم الإسلام منذ عهده الأول.

وقد يسمى السِلْم بكسر السين والسَلْم بفتحها على ما ذكره « لسان العرب » .

وهذه الاسماء الثلاثة هى ألفاظ عربية المادة والصيغة، فلها عنـد العرب معان هى حقائق لغوية.

ولما استعملت النصوص المفدسة الاسلامية هذه الآلفاظ فى الدلالة على الدين الأسلامى، كان ذلك بالضرورة تصرفاً فى المعنى اللغوى الأصلى .

وقد جرى عرف العلماء على تسمية الألفاظ المستعملة فى معان وضعها لها الشرع بالأسهاء الشرعية كالصلاة ، والزكاة ، والحج ، وكالا يمان ، والكفر ، وربما خص ما يتعلق بالعقائد مثل الإيمان ، والكفر، والإسلام ، بالأسها. الدينية .

ويذكرون فى كتب أصول الفقه خلافأ

فى الأسهاء الشرعية نفياً وإثباتاً فى الوقوع على معنى أن ما استعمله الشارع من أسهاء أهل اللغة كالصوم ، والإيمان ، هل خرج به عن وضعهم إلى وضع مستحدث ، أم لم يخرج به عن وضعهم ، وإنما استعمله استعمالا مجازياً جارياً على أساليبهم ؟

قال بالأول القاضى أبو بكر الباقلانى المتوفى سنة ٤٠٤ه (١٠١٣ م) وقال بالثانى المعتزلة والخوارج والفقهاء.

ويستفاد من هدا البحث الذي فصلة سيف الدين أبو الحسن على الآمدى المتوفى سنة ٥٨٣ هـ (١١٨٦ م) في كتاب « الإحكام في أصول الاحكام » (ج١، ص ٤٨ – ٦٦) أن علماء الاسلام يعتسبرون المعانى الشرعية من المعانى اللغوية وثيقة الصلة بها.

۲ — وقد عنى المفسرون، والمتكلمون،
 واللغويون، وغيرهم من الباحثين برد المعنى
 الشرعى للفظ « إسلام » إلى أصله اللغوى.

وجمع الفخر الرازى المتوفى سنة ٦٠٦هـ (١٢٠٩ م) فى تفسيره جملة المذاهب فى ذلك فقال: « وأما الاسلام فنى معناه فى أصل اللغة ثلاثة أوجه:

الأول - أنه عبارة عن الدخول فى الإسلام أى فى الانقياد والمتابعة، قال تعالى: 
« وَلا تقولوا لمن ألتي إليكم السلم » (س ؛ ، النساء مدنية ى ؛ ٩) أى « لمن صار منقاداً لكم ومتابعاً لكم » .

والثانى ـــ من أسلم أى دخل فى السلم كقولهم أسنى وأقحط.وأصل السلمالسلامة .

الثالث—قال ابن الأنبارى المتوفى سنة ٣٢٨ ه ( ٩٣٨ م ): المسلم معناه المخلص لله عبادته، من قولهم سلم الشيء لفلان خلص له. فالاسلام معناه إخلاص الدين والعقيدة لله تعالى، (ج ٢ ص ٤٣٣ ملما المطبعة الخيرية عام ١٣٠٨ه.)

س ـ أما المحدثون فجمهرة المستشرةين
 منهم ترى أن اسم إسلام يرجع إلى معنى من
 الطاعة والخضوع غير إرادى أى التسخير
 لإرادة قاهرة .

يقول جولد سيهر:

« إسلام بمعنى خضوع أى خضوع المؤمن لله ، وهذه الكلمة التيهى أوفى من كل كلمة غيرها في تعيين المنزلة التي جعلها محمد المؤمن في علاقته بمعبوده عليها طابع ظاهر من الشعور بالتبعية لقدرة لا تحيط بها حدود ، ويجب على الإنسان أن يستسلم لها متبرئا من كل حول له وقوة ، . ( «عقيدة الإسلام وشريعته » ص ٢ )

ولا يختاف ماذكره (بابنجر) فى الفصل الذى كتبه عن الإسلام فى كتاب «أديان العالم ، عن كلام «جُولد سيهر » فى شىء .

وقد تنبه سيد أمير على الهندى إلى أن

أمثال هؤلاء المستشرفين اعتبروا معنى الانقياد الذي فسر به لفظ « إسلام » انقيادا مطلقا لأرادة لا حدود لسلطانها ولا كسب لأحد معًها فجا. يبين فى كتابه « روح الإسلام » أن ليس فى استعمال كلمة إسلام ً لغة أو شرعاً ما يدل على معنى الانقياد المطلق والخضوع المتضمن لمعنى الجبركما يفرضه عادة أكثر الباحثين من علماء الغرب. على أن ( سيد أمير على ) يقرر أن المعنى الشرعى « للاسلام ، هو الكد في تحرى الرشدو التماس الفلاح بتزكية النفس ، كما يرْخد من الآيات ١٤ س ٧٧ -- الجن مكية ، ٧ -- ١٠ س -١ ٩ الشمس مكية . وذلك يستلزم معنى الطاعة الارادية ظاهرا وباطنا . والرشد ، هوالهدى والفلاح، وهو الذي يهدى اليه القرآن من تصديق خبر الله وامتثال أمره كما فى كتاب « مفتاح دار السعادة » لابن قيم الجوزيه المتوفى سنة ٥٠١ه ( ج ١ ، ص ٤٢٠٤٠ ) وبهذا البيان يتضحما في كلام (ادوار دسل) من التعسف في تأويل رأى أميرُعلي . (مقالُ ادوار دسل عن الإسلام في دائرة المعارف الدينية

يرى ادواردسل أن اعتبار المؤلفيين الأوروبيين أن لفظ « إسلام » يعبر عن الإذعان التام لإرادة الله في كل شئون العقائد والأحكام توسع في فهم معنى اللفظ، إذ هو إنما يدل على معنى أخص من الإذعان المطلق، فهو إنما يدل على الإذعان العملى، ويستشهد بقول

والخلقية ج ٧ ) .

«سيدأميرعلى» إن الاسلام هو تحرى الرشد. ثم يحاول ادواردسل أن يجعل جملة ماورد فى القرآن من لفظ «إسلام» ومشتقاته مؤديا معنى الانقياد الظاهر والطاعة بالجوارح.

ويزعم أن المفسرين يبدوأنهم بجمعون على استعال اللفظ فى معنى آلى ، ويقول إن هذا يتفق مع عدم ورود كلمة ، إسلام ، فى السور الأولى، إذ هىلم ترد إلا ثمانى مرات منها ست فى السور المدنية واثنتان فى السور المكية الأخيرة ويرجع ذلك إلى أن أركان الدين العملية لم تصر جزءا منه على وجه قاطع حتى كوت محمد دينه فى المدينة . ويخلص من ذلك إلى أن لفظ ، إسلام ، عند ما ينظر إليه من وجهة النظر المحمدية يفقد كثيرا من جماله الروحى الذى تجمع حول فكرة الخضوع الروحى الذى تجمع حول فكرة الخضوع التام لإ رادة الله ويصحمؤيدا للبدأ اليهودى القائل بأن المهم ليس هو روح الشريعة ، بل المهم هو مراعاة الأداء الصورى لواجبات ظاهرة خاصة .

ودعوى «ادوارد سل» أن كلامسيدأمير على يفيد قصر الاسلام على خضوع الجوارح دون خضوع القلب لا يمكن أن يؤخذ من عبارات سيد أمير على فى كتابيه ما يؤيدها.

ومحاولة ادوارد سلأن يجعل جملةماورد فى القرآن من لفظ « إسلام وما اشتق منه » مؤديا معنىالانقياد الظاهر والطاعة بالجوارح فقط، محاولة لاتقوم على أساس، لان ماذكر فى القرآن من لفظ « إسلام » وما اشتق منه

مقابلا للإيمان و مخالفا له بحيث يدل الاسلام على العمل الظاهر ، والايمان على التصديق ، لا يعدو ثلاث آيات على ما ورد فى كتاب محجج القرآن ، لا بى الفضل أحمد بن المظفر الرازى الحنفي (أتم كتابه سنة ١٣٦٠هـ ١٢٣٢م) أو لا يعدو أربعا كما هو الواقع إذ ترك صاحب الكتاب بى ه س ٣٦ التحريم مدنية . أما إجماع المفسرين على استعال لفظ أما إجماع المفسرين على استعال لفظ رأسلام ، فى معنى آلى فغير صحيح كما يتضع لكل مطلع على التفاسير المختلفة للفرآن ، وسيأتى ما يؤيد ذلك فما يلى

وعدم ورود لفظ « إسلام » فى السور الأولى لا ينتج مايريد أن يستنتجه المؤلف، فقد وردت فى القرآن صيغة اسم الفاعل من أسلم فى ٣٩ آية المكيات منها ٢٤ والمدنيات ٥١ وبعض هذه المكيات فى سورغير متأخرة كا فى ى ٣٥ س ٦٨ القلم مكية وهى السورة الثانية فى ترتيب نزول القرآن على ما نقله صاحب الفهرست عن نعان بن بشير، وكما فى عام ١٤ س ٧٧ الجرب مكية التى ورد فيا الفعل أيضاً.

ولكارادىفو رأى فىمىنىكامة «إسلام» وأصلها يبينه على الوجه الآتى :

كان من يتبع أبراهيم يسمى حنيفاً، ومعناه المائل، لانهم مالوا عن عبادة الاصنام التي كانت قد فشت فى العالم، أو يسمى المسلم أى الذى يجدد ويصون الشيء سالماً، ذلك بأنهم جددواوصانوا التوحيد الخالص، وتفسير

THE PRINCE GHAP JUST FOR QURANIC THOUGHT

مسلم بآنه المستسلم لله أو المسلم نفسه لله أبعد غوراً فى التصوف من أن يكون المعنى الأصلى (كارادى فو: مفكرو الاسلام ج٣، ص٥٥).

وهذا الرأىغير وجيه من الناحية اللغوية، فانه ليس فى مانة إسلام ولا صورتها ما يؤيده على مقتضى أصول اللغة وقواعد الاشتقاق، وما علمنا بأن من مدلولات هذه المادة التجديد أو الصون، ولا رأينا أن صيغة أفعل تفييد أحد هذين المعنيين.

## ب ــ النظرية الراجحة

١ - المعنى اللغوى الذى يمكن أن يعتبر
 الاصل الاصيل لمعانى مادة « سلم » جميعها
 وباقى المعانى اللغوية .

٢ -- المعنى الشرعى للفظ إسلام وما
 اشتق منه -- نظريات المسلمين فى هذا المعنى
 الشرعى:

ا ـــ رأىمن يذهب إلى أن الإسلام معنى شرعياً واحداً هو الإيمان.

ب ــ رأى القائلين بأن للإسلام معنيين . شرعيين .

ح ـ مذهب من يرى أن لفظ إسلام له ثلاثة معان شرعة .

إلا شكال الذى يزعمون أنه دعا العلماء الإسلاميين لأن يجعلوا للفظ «إسلام» معانى شرعية مختلفة ـــ حل هذا الإشكال:

القرآن يستعمل صيغاً مختلفة من مادة «سلم» فى معانيها اللغوية الحقيقية ، ويستعمل بعض هذه الصيغ أيضاً فى معنى شرعى واحد غير متعدد مرتبط بالاصل الأول لمادة «سلم» ه — الدليل على أن معنى الإسلام الشرعى هو خلوص العقيدة .

٦ – ما حدث مر\_ التطور فى المعنى الشرعى الفظ وإسلام، – آثار المعنى الشرعى الأول فيها جد من التطور.

١ ـــ من تأمل فيما ذكره اللغويون من معـــانى مادة , سلم ، على اختلاف ألفاظها وصيغها متحريا البحث عما يصلح أن يكون أصلا تتفرع عنه سائر المعــانى، وجد فى كتب اللغة المعتبرة مثل كتاب , الاشتقاق ، لابن درید و « الصــحاح ، للجوهری و ، المفردات فى غريب القرآن ، للراغب الاصفهانی و « لسان العرب ، لابن منظور و دالمصباح المنير، للفيومى، أن السلام بكسر السين والسُّلم بكسر اللام الحجارة الصلبة، سميت بذلك لُسلامتها من الرخاوة . والواحدة سَلِّمة ، واستلم فلان الحجر الأسود هو افتعًل من السَّليمه ، وأن السلم بفتحتين شجر عظيم له شوك ورقه القرظ يدُّبغ به ، واحده سلمه بفتحتين أيضا ، كا أنما سمى بذلك لاعتقادهم أنه سليم من الآفات ، ويقال منه سَكَمت الجلدُ بفتح اللام أسلمه بكسرها إذا دبغته بالسَّلَـم ولعل هذهالمعانى هي التي ينبغيأن تكونُ الأصل الأول لمادة دسلم، وعنها تفرعت

جميع الاستعالات الاخرى.

ذلك بأن هذه المعانى هى أمور مادية محسوسة قريبة إلى حياة البداوة، فهى أجدر أن تكون أصلا لوضع المعانى المجردة .

وقد ولد العرب من هذه المعانى معانى أخر وضعية حقيقية قائمة على معنى الحلوص الذى هو ملحوظ فى المعانى الأولى .

وهذه المعانى الحقيقية المولدة هي:

1 — معنى الخلوص من الشوائب الظاهرة أو الباطنة . وفى معاجم اللغة أن السلم بفتح فسكون ، والسلم بفتحتين ، والسلم بكسر فسكون ، والسلام والسلامة ، تكون بمعنى الخلوص والتعرى من الآفات الظاهرة أو اللاطنة .

۲ معنى الصلح والأمان . ويقول اللغويون : إن السلم والسئم بكسر السين وفتحها لغتان فى الصلح يذكران ويؤتثان كالسلام

ممنى الطاعة والاذعان . فالسلم بفتح بفتحتين على ما فى كتب اللغة والسلم بفتح فسكون : الاستسلام والإذعان والطاعة .

ويرد اللغويون السلام الذى هو من أسهاء الله والسلام بمعنى التحية والدعاء إلى معنى الخلوص والسلامة من المكاره والآفات . ورد السّلَم بمعنى السلف إلى هذا المعنى غير .

وفعلأسلم يستعمل فى اللغة على وجهين: أحدهما ـــ أن يستعمل لازماً الثانى ـــ أن يستعمل متعدياً

واللازم يكون بمعنى الدخول فى السلم بمعنى الصلح أو الطاعة . وقد ذكر علما الصرف أن صيغة أفعل اللازم تأتى بمعنى دخل فى الدخول فى شيء كأصبح بمعنى دخل فى الصباح . وأقحط دخل فى القحط ، وأعرق دخل فى العراق . وأما المتعدى فصيغة أفعل فيه ترد للتعدية وهى تصيير الفاعل قبل دخول فيه ترد للتعدية وهى تصيير الفاعل قبل دخول الهمزة عن سلم الشيء لفلان خلص له من بالهمزة عن سلم الشيء لفلان خلص له من غيرمنازع كسلمه له تسليماً المنقول بالتضعيف، وحقيقة معناه أخلصه له وجعله له سالماً .

ولفظ إسلام مصدر أسلم لازماً كان أو متعدياً ، فهو صالح للدلالة على كل مايدل عليه الفعل من المعانى السالفة .

هذه هي جملة المعانى اللغوية لمادة سلم وما تفرع عنها ، وقد ورد فى القرآن استعال كثير من صيغ هذه المادة فى معانيها اللغوية : فوردمعنى الحلوص والبراءة من الشوائب الظاهرة والباطنة فى الآية ٧١ من السورة ٢ البقرة مدنية ، وفى الآية ٨٩ س ٢٦ الشعراء مكية ، وورد فى غير هانين الآيتين أيضاً .

وجاء معنى الصلح فى مثل الآية ٣٥ سورة ٤٧ محد مدنية، والآية ٣٦ س ٨ الأنفال مدنية واستعمل القرآن بعض صيغ هذه المادة

فى معنى الانقياد والخضوع كما فى الآية ٢٦ س ٣٧ ـــ الصافات مكية .

۲ — على أن القرآن اســـتعمل لفظ «إسلام» وفعله والوصف منه فى معنى شرعى خاص .

وقد اختلفوا فى هذا المعنى الشرعى على مذاهب ثلاثة :

ا ــقال قائلون إن الإسلام هو الايمان. ومعى الايمان باتفاق أهل العلم من اللغويين وغيرهم التصديق كما فى لسان العرب، وذهب هذا المذهب الفخر الرازى فى تفسيره عند آية « إن الدين عند الله الاسلام » مستدلا عليه

قال آخرون إن لفظ إسلام يطلق في لسان الشرع على معنيين: أحدهما الايمان وهو الانقياد والثاني معنى أعم من الايمان وهو الانقياد بالقلب أو بالظاهر. وقد نقل هذا الممندهب النووى في شرحه على صحيح مسلم، عن الخطابي.

ومن القائلين بأن لفظ إسلام يطلق فى السان الشرع على معنيين من يفسر هذين المعنيين بما فسرهما به الراغب الاصفهانى، فأحد المعنيين دون الايمان وهو الاعتراف باللسان.

والثانى فوق الايمان وهو أن يكون مع الاعتراف باللسان اعتقاد بالقلب ، ووفاء بالفعل، واستسلام لله فى جميع ما قضى وقدر (المفردات فى غريب القرآن).

حـــوقالقائلون إن الاسلام يطلقشرعا على ثلاثة معان ، وعلى ذلك جرى الغزالى فى الا حياء ، وهذه المعانى الثلاثة هى:

أولا ــ إطلاق الاسلام بمعنى الاستسلام ظاهرا باللسان والجوارح مع إطلاق الايمان على التصــديق بالقلب فقط، وبذلك يكون الايمان والاسلام مختلفين .

ثانيا — أن يكون الاسلام عبارة عن التسليم بالقلب والقولوالعمل جميعا، ويكون الايمان عبارة عن التصديق بالقلب ، فالايمان أخص من الاسلام .

٣ ـ وأثر الفرق الأسلامية ظاهر قوى في هذا الخلاف المرتبط بمسألة الحدم فيها النزاع بين الفرق وهي مسألة الكفر بار تكاب الكبيرة، فالأشعرية لا يكفرون أحدا من أهل القبلة بذنب يرتكبه ما لم يرتكبه مستحلا له غير معتقد تحريمه، خلافا للخوارج القائلين بأن مرتكب الكبائر يكفر ويزول عنه الإيمان، وخلافا للقدرية والمعتزلة القائلين بأنه يخرج من الإيمان ولا يدخل في الكفر فيكون بين الكفر والإيمان ( الإبانة للا شعرى ص ١٠ وشرح الفقي الاكبر لابي منصور الماتريدي وشرح الفقي جعلت مسألة المعنى الشرعي المند ) بل إن الفرق جعلت مسألة المعنى الشرعي للاسلام والإيمان من أسس نزاعها

صرحة، فالأشعرى يقول في الابانة:

«ونقول: إن الا سلام أوسع من الا يمان وليس كل إسلام إيمان » ص ١٠ ويقول الطبرسي الشيعي في تفسيره بجمع البيان : « والا سلام والا يمان بمعني واحد عندنا وعند المعتزلة » ج ١ ، ص ١٧٥ طبعة فارسسنة ١٣٠٤ ه.

فالخلاف على هذه المسألة إنما هو فى الحقيقة من تمحلات الفرق والتماسها دقائق البحث اندفاعاً وراء جموح النظر، فهو مصطنع اصطناعاً.

٤ — ولكنهم يريدون أن يلتمسوا سبباً لهذا الخلاف فى القرآن نفسه ، وعندهم أن منشأه أن علماء الاسلام وجدوا فى آيات القرآن ما ذكر فيه الاسلام مقابلا للايمان على وجه يشعر بالتغاير بينهما (ى ١٤ س ٤٩ الحجرات مدنية ، ى ه س ٦٦ التحريم مدنية ، ى ٣٥ س ٣٣ الاحزاب مدنية ، ى ٣٩ س ٣٣ الاخرف مكية ) كا وجدوا فى آيات ما يدل على أن الايسلام والايمان واحد (ى ٨٤ س ١٠ يوس مكية ، ى ٣٥ —٣١ س ٥١ الداريات مكية ، ى ٣٥ —٣١ س ٥١ الداريات مكية ، ى ٣٥ الحجرات مدنية ) . وقد للاسلام فى لسان الشرع معانى مختلفة .

على أن الأمر لا يدعو إلى ذلك، فان القرآن استعمل من مادة «سلم، صيغاً كثيرة في معانيها اللغوية كما استعملها العرب، ولكنه استحدث للفظ إسلام وما اشتق منه معنى واحداً شرعياً

استعمله فى آيات غير قليلة، وهذا المعنى هو التوحيد وإخلاص النفس لله وحده لا يكون فيها لغيره شرك يعبد ويسمى إلها، وهو معنى مولد من المعنى اللغوى الذى هو الخلوص والسلامة، قال ابن دريد فى كتاب الاشتقاق (ج ١، ص ٢٧): « واشتقاق المسلم من قولهم أسلمت لله أى سلم له ضميرى »

أما سائر استعالات القرآن لهذه المادة فاستعالات لغوية جارية على الأوضاع والاستعالات العربية الحقيقية ، وقد ذكر ما يفيد ذلك الزمخشرى فى الكشاف عند تفسير آية « إن الدين عند الله الإسلام ، .

أحدها — أن القرآن يقرر أن الدين واحد على لسان جميع الآنبياء وهو الإيمان به ، وإنما تختلف الشرائع أى بهايجب الإيمان به ، وإنما تختلف الشرائع أى الأحكام العملية (ي ١٣ س٢٤ الشوري مكية ، يراجع تفسير الطبري والكشاف والرازي والبيضاوي ، ي ٩٠ س ١ الآنعام مكية . يراجع الكشاف ، ي ٨٤ س ه المائدة مدنية . يراجع الطبري ويراجع كتاب ومفتاح دار السعادة ، الطبي الطبري ويراجع كتاب ومفتاح دار السعادة ، الطبعة الأولى بمصر ج ٢ ص ١٢٦ ، ١٢٧ ، وكتاب وحجة الله البالغة ، ج ١ ص ١٣٨ - ١٩٩) . ودين الته الواحد الذي لا يدخله النسخ ولا يختلف باختلاف الآنبياء هو في عرف القرآن المسمى إسلاماً (ي ١٩ — ٢٠ س ٣ آل عران مدنية إسلاماً (ي ١٩ — ٢٠ س ٣ آل عران مدنية

یراجع الکشاف ، و ی ۸۶ ــ ۸۵ س ۱۲ آل عمران مدنية . يراجع الكشاف أيضا ، ى ٣ س٥ المائدة مدنية) وهذه الآية الآخيرة نزلت يوم عرفة في حجةالو داع،قالوا ولم يعش الني بعدها إلا ٨١ ليلة . وهي ترَّل على أن الدين الذي هو الاسلام هو التنصيص على قواعد العقائد والتوقيف على أصول الشرائع التي كملت في القرآن . أما الاحكام العملية فهى تختلف باختلاف الانبياءوالامم،وقدتتغير بتغير المظان،ولم يجمعها القرآن إلا إجالا بتبيينه الأصول التي تستمد منها تلك الاحكام ولم تكن كملت عندنز ول الآية (يراجع تفسير البيضاوى لهذه الآية ، والموافقات للشاطي ج ٣ ص ٦٢ ، ج ٤ ص ١١٦ ، ١١٧ ) وقد ثبت بماذكرناه أن الدين فى عرف القرآن هو الإيمان بالاصول الدينية التي هي حقائق خالدة لًا يدخلها النسخ ولاتختلف فيها الانبياء، وأن الاسلام هو هذا الدين إذ لا دين غيره عند الله .

ثانيها - أنصيغة إسلام وردت فى القرآن مضافة وغير مضافة فى ثمان آيات ، ست منها مدنية وآيتان مكيتان. أما المكيتان فهما ي ١٢٥ س ٦ الانعام مكية و ي ٢٢ س ٣٩ الزمر. والآيتان صريحتان فى أن الاسلام فيهما هو الايمان الخالص الذي موضعه الصدر أى القلب.

ثالثها - أن القرآن سمى أتباع دين محمد والذين آمنوا، فى آيات، منها ى ٣٢، س ٢٠ البقرة مدنية، ي١٧٥ س ه المائدة مدنية، ي١٧٥ س ٢٠ الحجمدنية، ي١٠٥ آيات، منها ي١٠٥ س ٢٠ الحجمدنية، ي١٠٥ س ٣ مدنية وفي ذلك إشعار بأن معنى الإيمان والإسلام متفق غير مختلف .

7 - وإذا كان الاسلام فى عرف القرآن هو القواعد الاصولية التى يجب الايمان بها والتى جمعها القرآن كاملة بحيث يعرف الاسلام بأنه هو ما أوحاه الله إلى نبيه محمد فى القرآن وأمره بتبينه للناس كما تشير إليه ى ٤٤، س ١٦ النحل مكية ، فقد تطور استعال لفظ

والاسلام، إلى ما يشمل الأصول الاعتقادية والفروع العملية، وتطور استعال لفظ الدين كذلك، فاصبح تعريف الدين عند المسلمين هو: وضع إلهى سائق لذوى العقول المختيارهم إياه إلى الصلاح فى الحال والفلاح فى المآل، وهذا يشمل العقائد والإعمال.

(كشاف اصطلاحات الفنون)

ومع هذا التطور فقد بقيت بين المسلمين آثار العرف الشرعي إلى اليوم .

فهم يقسمون الدين إلى فروع وأصول باعتباره منقسما إلى معرفة هىالأصل وطاعة هى الفرع .

ويقولون إن العقائد يقينية فلا بدأن تكون ثابتة بطريق ديني يقيني قطعى وهو القرآن وحده إذ هو المقطوع به وحده في الجلة والتفصيل.

أما الاحكام العملية فيكنى فيها الظن (شرح المواقف، ج ١،٣٨س، الموافقات ج ٤، ص٣). ويقولون إن النسخ لايكون في مسائل علم الكلام، وإنما يكون في مسائل الفقه.

أثم إن الخلاف بين المسلمين فى شئون الآحكام العملية ليس له خطر الخلاف فى الأمور الاعتقادية.

فالآراءالمتباينة فى الأولى تسمى مذاهب. وأتباع كل مذهب يعتقدون أن مذهبهم صواب يحتمل الخطأ ومذهب غيرهم خطأ يحتمل الصواب. بل يرى بعضهم أن الحق يتعدد فى المسائل الاجتهادية باعتبار أن الله لم يكلف

الناس إلا بأن يبذلوا جهدهم فى تحرى الصواب ، فها وصلوا إليه بجهدهم فهو بالنسبة لهم الحق لا يجوز العدول عنه .

ولست تجد شيئا من ذلك فى أمور العقائد التى يؤدى الاختلاف فيها إلى تفرق الفرق يكفر بعضها بعضا ، والحق فى مسائل العقائد واحد لا يتعدد وكل ما سواه باطل . أحسن الفروض بالنسبة لصاحبه أن يعذر فينجو من عقاب الاخذ بالباطل . (فصول البدائع ، فى أصول البدائع ، فى أصول الشرائع، للفنارى ج٢،ص٤٢٤٠٤).

أصول الشرائع، للفنارى ج٢، ص١٤٠٤). هذا ، والإعمال البدنية نفسها لا يكون لما اعتبار فى دين المسلمين بحسب صورها الظاهرة ، وإنما هى معتبرة بالنيات والهيئات النفسانية التي هى مصدرها . يراجع كتاب، حجة النه البالغة ، (ج۱، ص٤) وفى القرآن : التقوى منكم ، (ى ٣٧ س ٢٢ الحج مدنية) ويروى عرب النبي حديث هو أحد الاحاديث التي عليها مدار الاسلام ، وقال الشافعى وأحمد : إنه يدخل فيه ثلث العلم ، وهو الشافعى وأحمد : إنه يدخل فيه ثلث العلم ، وهو من أصح الاحاديث النبي عليها مدار الاسلام ، وقال من أصح الاحاديث النبوية وأشهرها حتى زعم بعضهم أنه متواتر . (شرح القسطلاني على البخارى ، ج١، ص٥٥) واعترافا بمكانته بين البخارى ، ج١، ص٥٥) واعترافا بمكانته بين

السنن تجده في فاتحة كتب الحديث المعتبرة

« إسلام أباد »: مدينة على شيء من الأهمية تقع في الناحية الجنوبية الشرقية من وادى كشمير على رأس الجزء الصالح للملاحة من نهر چهلم . وقد كان اسمها باللغة الهندية وأنتناج ، ثم أطلق عليها بعد الفتح العربي واسلام آباد ، ويحتمل أن يكون الذي سهاها بهذا الاسم السلطان زين العابدين ( ٨٢٠ – ٨٧٢ مشهورة بصناعة الشيلان ، على أن هذه الصناعة قد اندثرت ، ولم يعد يصنع فيها سوى اللباد قد اندثرت ، ولم يعد يصنع فيها سوى اللباد المحرزة ويقوم إلى جانب اسلام آباد مباشرة المعبد الهندي المعروف باسم ، مارتند ، كما توجد بجوارها عند « أجيب الله ، حدائق جهانكير م؟

## المسادر

Ancient Geography of: Stein (۱)

(۲) ۱۱۲ م ۱۸۹۹ میک ، Kashmir

(۲) ۲۰ بالرجی ، Kashmir نالرجی ، الرجی ، الرجی ، الانجلیزیة ، لندن ۱۸۱۹ ، ۱۳۲۰ ، الدن ۱۹۱۲ ، ص ۱۹۱۲ ، ص ۱۹۱۲ ، ص ۱۹۱۲ ، ص ۲۶۰ می ۲۶۰ ، ۲۶۷ ، لندن ۱۸٤۱ ، ۱۸٤۱ ، ۲۶۷ ، لندن ۱۸٤۱ ، ۲۶۷ ، لندن ۱۸٤۱ ، ۲۶۷ ، کور

[لنجويرث ديمس M.Longworth Dames]

« إسلام آباد » : أطلق الأمبراطور أورنك زيب في أكثر من مناسبة الم

إسلام آباد على المدن التي استولى عليها من الهندوس . وأهم هذه المدن چيتاجنج ( چاتجام ) [ انظر هذه المــادة ] وتقع على رأس خليج بنغال وچاكنا فى الدكن ومتهرا على نهر چمنا . وكان يضرب الذهب والفضة فى مدينـة إسلام آباد من عهد الامبراطور أورنك زيب إلى عهد شاه عالم الثاني ، كما كان يطرق فيها النحاس في عهد شاه عالم. والرأى الشائع هو أن مدينــة حيتاجنح كان يضرب فيهـــا هذه النقود ، ولكن يذهب رودجرز C. J. Rodgers إلى أنها كانت تضرب في متهراً . وقد أطلق على چاكنا اسم إسلام آباد عام ١٠٧٠ ه ( ١٦٥٩ م ) . ولم يطلق هذا الاسم على جاتجام إلا عام ١٠٧٥ه (١٦٦٤م). ولا يُطلق الآن هذا الاسم على أى مدينة من هذه المدن الثلاث ٢

#### المصادر

Catalogue of : C. J. Rodgers (۱)

د المحالة (Coins in the Lahore Museum,

Longworth (۲) ۱۷ المقدمة ص ۱۸۹۳

Some Coins of the Mughal : Dames

(۳) ۱۹۰۲ (Emperors in Num. Chron

History of India : Eliot and Dowson

: Whitehead (٤) ۲۷۰ (۲۹۳ م ۲۶۰ د م ۲۹۱۵)

Catalogue of Coins in Lahore Museum

(۱۹۱٤ د م ۱۹۱۶)

[لنجوير شديمس M.Longworth Dames]

« اسلامبول » (انظر «استانبول»)

« اسلام کرای » اسم ثلاثة من أمراء القريم:

الغازي كراي الأول: أفلح في اعتلاء العرش

۱ – اسلام کرای بن محمد کرای ، أخو

زمنا قصيراً خلال فترة الاضطراب التي أعقبت وفاة أبيه (بعض أعوام انتهت في سنة ١٩٣٩ هـ ١٥٢٣ م) كما فعل إخوته من قبل ولكن السلطان لم يعترف به . وبعد أن ولى عمه صاحب كراى ، ثار إسلام كراى على السلطان، ولكنه قتل عام ١٩٤٤ هـ (١٥٣٧ م) ، اخو غازى كراى الثانى ابن دولت كراى، أخو غازى كراى الثانى تولى الحكم من عام أخو غازى كراى الثانى تولى الحكم من عام كان على عكس أخيه غير محبوب من أهل كان على عكس أخيه غير محبوب من أهل البلد، فلم يستطع الاحتفاظ بسلطانه إلا

۳ – إسلام كراى الثالث ابن سلامت كراى ( ١٠٥٤ – ١٠٦٤ هـ = ١٠٦٤ – ١٦٥٤ ميراً قوياً عكس سابقيه أميراً قوياً عباً للقتال، وكان موقفه إزاء الباب العالى أكثر استقلالا من سابقيه . وكان له ضلع هام فى الحوادث السياسية فى عهده و بخاصة فى تحرير روسيا الصغيرة من الحكم البولونى . وقد سجن فى حداثته سبع سنوات فى بولونيا . وأغار على روسيا عدة مرات، وحاول حوالى عام على روسيا عدة مرات، وحاول حوالى عام

مساعدة الترك.

170. أن ينشى، علاقات بينه وبين الملكة كرستينا ملكة السويد، وأن يحصل منها على مال لمحاربة الروس ولكنه لم يوفق فى ذلك. وتوفى إسلام كراى فى أوائل شعبان عام 107٤ (١٧٥ يونيو ١٦٥٤) بالغاً من العمر خمسين عاماً بعدان حكم عشر سنوات وخمسة أشهر. انظر مصادر هذه المادة فى مادة باغچه سراى وكذلك الوثائق التي نشرها Veliaminof بعنوان: Veliaminof بعنوان: Matériaux pour servir وصلام كالمناه كالمنا

وقد كتبت الوثيقة الأخيرة قبل وفاة إسلام كراى بوقت وجيز ولها أهمية خاصة، وهي خطاب تهديد منه إلى القيصر ألكسي ميشيلوفتشAlexei Michailovich (ص٧٥).

[ W. Barthold بارتولد

« أسلى »: (معناها باللغة البربرية «خطب»): نهر فى شمال إفريقية ينبع من جنوبى غربى وجدة فى غربى مراكش و يجرى من الجنوب الغربى إلى الشمال الشرقى مخترقاً بلاد الانجاد ومارا بالقرب من وجدة ، ثم يتصل بنهر مويلة وهو فرع يصب فى نهر تافنة من جهة اليسار ، و تعرف إسلى فى هذا المكان باسم ويد بو نُعَيم .

مواقع . فقد هزم المرينيون السلطان عبد الوادى يغمراسن عام ٦٤٨ و ٢٠٠٥ هـ عبد الوادى يغمراسن عام ٦٤٨ و ٢٠٠٠ هـ المنصر المارشال بيجو Bugeaud انتصاراً على جيوش مراكش التي كان يقودها مولاى محمد ولد السلطان مولاى عبد الرحمن، وكان المراكشيون يعسكرون على الشاطى، الأيمن لهذا النهر عند جرف الأخضر . وقد الستولى على المعسكر وشتت الجيوش المراكشية ، فلقب يجو بعد هذا النصر بلقب دوق إسلى م

[ يفر G. Yver يفر

«أسم » اسم إقليم بالهند البريطانية يكون منذ عام ١٩٠٥، مع خمسة عشر إقليما أخر من أقاليم شهال البنغال وشرقه الولاية الجديدة المسهاة البنغال الشرقية وأسم . ومساحة هذا الاقليم ١٦٦٨ ميلا مربعاً ، وهو بقع بين خطى عرض ١٩ – ٢٧ و ١٦ – ٢٨ شمالا و بين خطى طول ٤٢ – ٨٩ شرقاً . وفى عام ١٩٠١ بلغ عدد سكان هذا الاقليم ١٢٦٣٤٣ بنسمة عدد سكان هذا الاقليم ١١٣٦٣٤٣ نسمة منهم ١٥٨١٣١٧ من المسلمين ، ومن هؤلاء ثلاثة أرباع السكان المسلمين من إقليم سيلهت . وتقول الاساطير إن أول من غزا سيلهت من المسلمين هو الولى الهني شاه جلال وقره من المسلمين هو الولى الهني شاه جلال وقره من المسلمين هو الولى الهني شاه جلال وقره

القائم في هذا الاقليم موضع تقديس واحترام. وتوالت غزوات المسلمين من البنغال على هذه البلاد منذ نهاية القرن الرابع عشر، وقد فشلوا في بعضها ولم يتحقق لهم الاستيلاء الدائم على هذه البلاد . وفي عام ١٦٦٣ م انصرف المسلمون فجأة عن محاولة غزو الاقليم . ونحن نعتبر المورياس التي هي طائفة مستضعفة من السكان المسلمين أحفاد جنود القائد المسلم تورباك ، أسروا بعد الحملة الفاشلة التي قام بها هذا القائد عام ١٥٣٢ م . ويطلق بقية مسلى هذا القائد عام ١٥٣٢ م . ويطلق بقية مسلى التي على أنهم على أنفسهم اسم كرياس دلالة على أنهم كانوا من مدينة كور وهي العاصمة الإسلامية القديمة للبنغال ؟

#### المسادر

م ۱۹۰۹ (۱) A History: Gait (۲) الطبعة الجديدة (۲) ما ۱۹۰۰ (۱۹۰۰ م) مكته عام ۱۹۰۰ (۱۹۰۰ م)

[ هوروفتز J. Horovitz ]

و الاسم » والجمع أسما. : اصطلاح فى النحو العربى يدل على القسم الأول من أقسام الكلام ، وهو يقابل تماماً الاصطلاح اليونانى من مهدد أرسطو، والاصطلاح السنسكريتى « نامن » الذى ورد فى كتاب « نيروكتا » لمؤلفه « ياسكا » أحد ثقات القرن الرابع قبل الميلاد ، وقد عاش قبل ياننى بعدة أحيال . ومع هذه المقابلة لبست

هناك صلة لفظية و ثيقة بين هذه الاصطلاحات. وهذا الاصطلاح يجرى فى أحاديث الناس اليومية بوضوح وجلاء، ونحن نجد فى هذه الاحاديث أن نامن واسم و δνομα تشمل جميع الكلمات التى تدل على شىء وخاصة مايدرك منها بالحواس وليست مقصورة على أساء الاعلام وحدها. وهذه الكلمات فى الواقع تمثل فى أكثرها شيو عاالعنصر الاساسى فى الحديث والتفكير (Ztschr.d. Dtsch Morgent. Ges)،

ح ۲۶، ص ۳۸۰ ومابعدها ).

فليس الاصطلاح إذن اعتباراً مبنياً على علم النحو ، وإنما يدل من جهة تطور المعانى على الغرض البسيط الواضح الذى قصد إليه الهنود واليونان والعرب منه . وهذا هو الحال فى الاصطلاح العربى الخاص بالقسم الثانى من أقسام الكلام وهو الفعل ومعناه الحدث ، فى حين تشير كلمة مها ومناه الحدث ، فى حين تشير كلمة مناها اليونانية التى ترجع إلى عهد أرسطو والتى معناها القول والتى تعتبر أصل كلمة وحول الافرنجية كا تشير الكلمة السنسكريتية آخياتم التى استعملها ياسكا والتى معناها وصول أومضاف، إلى الاسناد الانهما اختيرتا من وجهة نظر منطقية أو صرفية

وأول ما تشـــمل الأسهاء بالطبع الموجودات التى ليس لها اصطلاح خاص ثم اسمالعدَم الذى يتميز عناسم الجنس، وهذا ينقسم وفقاً لمدلوله إلى اسم عين واسم معنى ( المفصل: العصل الثالث ) . وكما عند اليونان

والرومان تدخل الصفة (انظرهذه المادة)ويقال لها الوصفأوالنعت، في باب الاسم وباب العدد. على أن القاعدة العربية تختلف عن القاعدة اليونانيةوالرومانية فىأن الاسميشملالضمير (انظرهذه المادة ) ولعلذلك يرجع إلىشيئين حالة اشتقاق الاسم ومعنىدلالته علىالشي. . كما يشمل اسم الإشارة واسم الموصول، ويضمها جميعاً اصطلاً ح «المبهمات» (انظرهذه المادة) ثم المصدر (انظر هذه المادة) كما هو الشأن عند الرواقيين ، ثم اسم الفاعل واسم المفعول. وفي الوقت نفسه لم يغفل العرب بأى حال الصلات الوثيقة الموجودة بين اسم الفاعل واسم المفعول من جانب والفعل من جانب آخر من جهة المعنى والاشـــتقاق والصرف . وهو ما دعا النحاة اليونان إلى وضع قسم من أقسام الكلام بين الاسم والفعلأطلقوا عليه μετοχή. ويدخلالعرب فى باب الانهم أيضاً صيغ التعجب والتنبيه التيلها صفات لغوية خاصةً ، والتي أطلق عليها نحاة الغرباسهاغيرمناسب هو Interjection كما يدخلون الصيغ الصوتية البحتة مثل «غاق» لصوت الغراب ، ويطلقون عليها حين تدل على معنى الفعل وهو فعل الأمر غالباً ۥ أسهاء الافعال،و إلاسموها وأسماء الأصوات، ؛ والذي دعا إلى وضعها في باب الأسماء هو في الواقع تعذر وضعها في أي قسم آخر من أقسام الكلام الثلاثة ، وقد اعترف بذلك صراحة ابن الحاجب في شرحه على الكافية (القسطنطينية،

۱۳۱۱ ه؛ ص ۷۰، س ۸) إذ قال « والذى يدل على اسميتها تعذر الحرفية والفعلية فيها ، وإنصافاً لنحاة العرب يجب ألا ننسىأن تقسيم الكلام الشائع عند الغربيين الذى يرجع إلى النحاة من القدامى فيه تعسف ، ومن العسير الجاد قاعدة منطقية خالصة لهذا التقسيم الجاد قاعدة منطقية خالصة لهذا التقسيم فصل ۲۶۶ ).

ولم يعر"ف سيبويه الاسم عندكلامه على أقسام الكلام الثلاثة في الفصل الأول لأن الاصطلاح مفهوم مر. غير كبير عناء ، واكتنى بَأْن أورد ثلاثة أمثلة هي رجل وفرس وحائط ، وكلها مجرد أسهاء أنواع تدل على أشياء محسوسة . أما التعريفان اللذان قال بهما المبرد البصرى المتوفى عام ٢٨٥ ه ( ٨٩٨ م ) وثعلب الكوفي المتوفي عام ۲۹۱ ه ( ۹۰۶ م ) واللذان أوردهماابن الأنباري في كتابه الإنصاف (ص ٢) فقد قال عنهما ابن الانبارى نفسه إن لها صفة التفسيرالصرفي. والأول جعل كلمة اسم مشتقة م س م و ، والماضي منها سمتّي،وهو يقول « الاسم ما دل على مسمى تحته ، ويقول الثانى الذي جعل كلمة اسم مشتقة من وسم « والاسم سمة توضع على الشي. يعرف بها» وبين هذًا التعريف وتعريف برسكيان (١) priscian (طبعة كييل، ص ٥٧ ، س ٣)

برسكيان من محاة اللاتين عاش فى القرن الساس الميلادى اللجنة

شبه عظیم ( vel, ut alii, nomen quasi notamen, quod hoc notamus umius cujusque substantiae qualitatem) ولم يظهر أثر تعريف أرسطو في نحاة العرب الإمة خرا، يقول أرسطو Φωνή σημαν τική κατα συνθήκην κτ'λ (ἀνενχοσνου κτ' ومنه أخذ السير ا في المتو في عام ٣٦٨ه (٨٧٨م) تعريفه وكل شيء دل على معنى غير مقترن بزمان محصل من مضى أو غيره فهو اسم » (Sibawaihi's Buch über ، العليق ه ، فصل ا ، Jahn die Grammatik. ابن یعیش . ص ۲۵ ، س ۱۹ )، وهــذا هو التعريف الذي شاع بعد ذلك مع شي طفيف من التغيير (ابن يعيش. ص ١٩، س ١٣) فبدلا من التعبير بزمان محصل تقول الكافية بزمن من الأزمنة الثلاثة: الحال والماضي والاستقبال . ويعطينا ابن الحاجب (كتابه المذكور، ص٧) تفسيراً كاملا لهذا التوسع في άνευ χοσυον مع الصعوبات التي تعود إلى طبيعة اللغة العربية فيما يختص مهذا التعريف.

وقد ذكرت آراء نحاة العرب في تصريف الأسهاء بصفة عامة في مادة وإعراب، ونضيف إلى هذا أن المصطلحات العربية ليس فيها ما يقابل الاصطلاحين الغربيين للعدد والجنس Mumber ، أما كلمة وجنس ، المأخوذة من المكلمة اليونانية وسمون و Gender في النحو العربي قط للدلالة على ال Gender في النحو العربي كل خطأ في ذلك ميركس Historia: Merx

[ J. Weiss jumps ]

«أسماء» انظر « اسم »

«أسماء» بنت الخليفة أبي بكر ، واسم أمها قتله أو قتيله بنت عبد العزى . وهي الاخت الكبرى لعائشة ، وقد ولدت قبل الهجرة بسبع وعشرين سنة ، وسميت «ذات النطاقين ، لانها لما لم تجد ما تشد به زاد النبي وأبيها عندالهجرة شقت ثيابها وشدته بها. وهي من السابقات إلى الإسلام ، تزوجت في صدره الزبير بن العوام ( انظر هذه المادة ) وهو أيضاً من أو ائل من اعتنقوا هذا الدين ، وعند ما وجد الزبير نفسه في ضيق اضطرت وعند ما وجد الزبير نفسه في ضيق اضطرت أسهاء إلى أن تكسب قوتهما بالإعمال الشاقة المحقيرة ، على أن زوجها قسا في معاملتها . ولم الحقيرة ، على أن زوجها قسا في معاملتها . ولم وأبو بكر واختفيا في الغار ثلاثة أيام كانت وأبو بكر واختفيا في الغار ثلاثة أيام كانت المناسلة وأبو بكر واختفيا في الغار ثلاثة أيام كانت المناسلة وأبو بكر واختفيا في الغار ثلاثة أيام كانت المناسلة وأبو بكر واختفيا في الغار ثلاثة أيام كانت

عبد الوهاب عزام . وللحنة

أسهاء تزودهما بالطعام والشراب كل مساه .وقد عاشت بعد الهجرة مع أكبر أبنائها عبد الله ابنائها عبد الله ابنائريير في قباء بالقرب من المدينة وأصبحت أما الأول مؤمن ولد بعد الهجرة . وكان لها خمسة أبناء وثلاث بنات . وبعد ذلك طلقها الزبير فعاشت مع ابنها عبد الله وشاركته حياته العاصفة . وعلمت بمقتله ومع أنها عميت إلا أنها احتفظت بحضور ومع أنها عميت إلا أنها احتفظت بحضور فما . ولم يسمحوا لها بدف جثة ابنها المصلوب وماتت بعد هذا الحادث بأيام قلائل

### المصــادر

Das Leben und di . Sprenger (۱)

Lehre des Mohammed

[ رکندورف Reckendorf

« إسماعيل » بن ابراهيم ، ذكر عدة مرات فى القرآن ، فقد جاء فى الآية ١٣٠ من سورة البقرة والآية ١٨٨ من سورة العمران والآية ١٦١ من سورة النساء ، أن الوحى قد نزل عليه . وجاء فى الآية ٥٥ من سورةمريم أنه «كان رسولا نبياً وكان يأمر أهله بالصلاة والزكاة » . وتصوير إسماعيل على هذا النحو يتفق تمام الاتفاق مع ما ذكره محمد عن ملة إبراهيم . وقد ذكر فى الآية ١٢٧ من سورة البقرة أن إسماعيل وابراهيم واسحاق من آباء يعقوب ، وجاء فى الآية ١١٩ من سورة يعقوب ، وجاء فى الآية ١١٩ من سورة

البقرة أنالله عهد إلى إسهاعيلو إبراهيم تطهير البيت الحرام .

ولا تذكر الروايات شيئــا البتة عن رسالة إسماعيل أوعن نزول الوحى عليه ، ولم توضح صـــلته بنشر ملة إبراهيم . وجا. في الروآيات أن إبراهيم أولد هاجر إسهاعيل وكان أول بنيه ، وأنه كان سببا فى النزاع بين هاجر وسارة . وقد أرادت سارة أن تشوه هاجرفثقبت أذنيها، وأصبح ذلك عادة متبعـة عند النساء. وقيل أيضاً إن إسهاعيل وإسحاق كانا يتناضلان كثيرا . ثم اشتدت غيرة سارة فحملت إبراهيم علىأن يذهببهاجر وإسماعيل إلى بلاد العربُ ، وكانوا في سفرهم تقودهم السكينة، أو يقودهم جبريل كما جا. في روایات أخری ( انظر فیما یختص بالسکینـــة The Navel of the Earth, Verh. Akad. v Wetenschappen, Afd. Letterkunde, ۱۰ مین ۱۷۶، Nieuwe Reeks وما بعدها ) .

وقد أعان إسهاعيل أباه إبراهيم فى بناء البيت الحرام بعد أن حفرا أساسه . وبعد أن أثما بناء البيت الحرام ترك إبراهيم هاجروابنها إسهاعيل فى ذلك المكان الفحل يقاسيان آلام العطش . وأخدت هاجر تسعى بين الصفا المدروة باحثة عن الماء وسعت مرات متعددة بينهما وكان ذلك أصلا للسعى . (انظر هذه المدادة) . ثم جاء جبريل وقال لها من أنت؟ [قالت سرية إبراهيم

تركنى وابنى ها هنا ] قال وإلى من وظكما ؟ قالت وكلنا إلى الله تعالى<sup>(١)</sup>]. وكان الطفل إسماعيل قد فرغ صبره وأخذ يدحض الأرض بقدميه أو بأصبعه فنبعت عين ماء وهى زمزم فجعلت هاجر تفحص الأرض بيدها عن الماء وكلما اجتمع أخذته وجملته فى سقاتها ، ولو لم تفعل ذلك لكانت زمزم عينا سائحة . ويقال كذلك إن جبريل هو الذى ضرب الأرض بقدمه ففارت عين زمزم .

المراص بعده فارت فين رسم. وكانت قبيلة جرهم (انظر هذه المادة) تقطن حينذاك بالقرب من البيت الحرام . وبعد أن ماتت هاجر تزوج إسهاعيل امرأة من تحسن امرأة إسهاعيل لقاءه . ولما جاء إسهاعيل فلم أبلغته امرأته كابات قالها لها إبراهيم ففهم منها أسهاعيل أن أباه أراد منه أن يطلقها ، فطلقها إبراهيم مرة أخرى من جرهم . ثم جاء إبراهيم مرة أخرى وأقر هذا الزواج الجديد . وتذهب الروايات الإسلامية إلى أن إبراهيم وهاجر دفنا فى الحجر ببيت الله الحرام . وهذا تشريف اختص به أكثر الإنبياء لأن النبي بنتسب إلى أرض الإنبياء .

و تعرف الروايات الإسلامية تلك القصة التى وردت فى سفر التكوين ، الاصحاح ٢٢ ، غير أن كثيراً من علماء الدين يؤكدون أن الذبيح (٢)كان إسهاعيل وليس بإسماق ، وهم الذبيح (١) ما بين الاقواس المربعة ليس فى الاصل الافرنجى (٢) القول الراجح عن أثمة الاسلام



يدعمون هذا الرأى بأقوال عبد الله بن عمر وابن عباس والشعبى ومجاهد وغيرهم . و يروى أيضاً أن عمر بن عبد العزيز سأل

وعلمائه أن الذبيح هو اسماعيل ، لأنه هو أول ولد بشر به ابراهيم ، وهو أكبر من إسحق ، وقد أمر ابراهبم بذبح ﴿ وحيده ﴾ وفي بعض روايات أهل الكتاب ﴿ بَكُرُهُ ﴾ وهذا لا يصدق إلا على اسماعيل. لأن إسحق ولد بعد إسماعيل بأكثر من عشر سنين . قال الامام الحافظ ابن كثير في تفسیره (ج۷ ض۱۶۹): «وقد ذهب جماعة من أهل العلم الى أن الذبيج هو إسحق، وحكى ذلك عن طائفة من السلف حتى نقل عن بعض الصحابة رضى الله عنهم أيضاً . وليس ذلك في كتــاب ولا سنة ، وما أظن ذلك تلقى إلا عن أحبار أهل الكتاب. وأخذ ذلك مسلما من غير حجة ، وهذا كتاب الله شاهد ومرشد الى أنه إسماعيل. فانه ذكر البشارة بغلام حليم وذكر أنه الذبيح ، ثم قال بعد ذلك ( وبشرناه باسحق نبيا من اُلصالحین ) ولما بشرت الملائكة ابراهیم باسحق قالوا ( إنا نبشرك بغلام عليم ) وقال تعالى ( فبشرناها باسحق ومن ورا. إسحق يعقوب ) أى ىولد له فى حياتهما ولد يسمى يعقوب فيكون من ذريته عقب ونسل. ولا يجوز بعد هذا أن يؤمر بذبحيه وهو صغير ، لأن الله تعمالي قمد وعدهما بأنه سيعقب ويكون له نسل. فكيف يمكن بعد هذا أن يؤمر بذبحه صغيراً ؟ ! وإسماعيل وصف هاهنا بالحليم لانه مناسب لهذا المقام داه

يهودياً اعتنق الإسلام عن هذا الخلاف، فأجابه: إن الذبيح هو إسماعيل وإن اليهود لتعلم ذلك ولكنهم يحسدونكم ويدعون أن الذبيح كان إسحاق. هذا ويعتبر إسماعيل أبا العرب الذبن كانوا في شمال الجزيرة.

ويذهبعلماء الإنساب عندالعرب إلى أن العرب ينقسمون ثلاثة أقسام: العرب البائدة والعرب المستعربة ويقولون إن إسهاعيل هوجد العرب المستعربة وهم يرجعون بنسبهم إلى عدنان . وهناك اختلافات فى إيراد سلسلة النسب التى تربط عدنان بإسهاعيل ، على أنها تتفق أحيانا مع ما ورد فى سفر التكوين الإصحاح الخامس والعشرين م؟

#### المصــادر

(۱) تفاسیر الآیات القرآنیة الواردة فی صلب المقال (۲) تاریخ الطبری ، ج۱، ص ۲۷۵ و ما بعدها و انظر الفهرس کذلك (۳) المسعودی : مروج الذهب ، طبعة باریس ، ج۱، ص ص ۸۵ – ۸۵ (٤) مطهر بن طاهر : الد و التاریخ ج۳، طبعة باریس ۱۹۰۳ ، ص ۲۰ – ۹۰ (۵) اشعلی : قصص الآنبیاء ، طبعة القاهرة ، ۱۲۹ ، ص ۹۰ و مابعدها ، ۸۸ – ۹۰ (۲) أبو الفداء ، طبعة فلیشر ، ص ۱۹۲ (۷) ابن قتیه : المعارف ، طبعة فستنفلد ، ص ۱۹۲ (۷) بن قتیم ناتید : المعارف ، طبعة فستنفلد ، ص ۱۹۲ (۸) بیرة طبعة فستنفلد ، فی مواضع مختلف آ (۹) سیرة طبعة فستنفلد ، فی مواضع مختلف آ (۹) سیرة Biblische Legenden der : Weil (۱۰) ۳۸

احمد محر شا کر

م المجة فرانكفورت ١٨٤٥، طبعة فرانكفورت ١٨٤٥، Muselmänner

Neue: Grunbaum (۱۱) ۹۳ — ۸۲ ص

Beiträge zur semitischen Sagenkunde

البدن ١٨٩٣، ص ١٠٢ — ١١١ -

[A. J. Wensinck

« إسماعيل » : كانت في الزمن القديم قلعة من قلاع الترك، ثم أصبحت بعد ذلك قصبة ولاية من ولايات بسارابيا في عهد حكم الروس لها، وهي الآن مدينة في رومانياواقعة على الشاطىء الآيسر لنهير كليا من فروع الدانوب ، وبين بحيرتى چلبوش وكتلبوش. ويبلغ عدد سكانها حوالي أربعين ألفنسمة، وكانوا في عام ١٨٩٧ نحو ٣١ ٢٩٣ ذسمة. واسم اسماعيل (عند أهل ملدافيا سميريل أو سميل أو سمييل أو سيميل ) مشتق من الكلمة الصقلبية زمى <sub>Zmii</sub> ومعناها « ثعبان » أو « تنين » وكان هذا لقباً من ألقاب بعض أمرا. ملدافيا . والشائع عند الترك هو أن هذه البلدة سميت باسم اسماعيل نسبة إلى القبودان إسماعيل الذي يقال إنه فتحها عام ١٤٨٤ م في عهد السلطان بايزيد الثاني .

وأصل تأسيس تلك المدينة مجهول. ويظهر أنها كانت قديماً من ممتلكات جنوة. ولم تكن ذات أهمية إلا فى حكم الترك إذ كانت قلعة لصد هجات التتار البجاق Budjaks الذين استقروا هناك عام ١٥٦٩. ثم زادت أهميتها بعد ذلك بصفة خاصة

لاعتباد الترك عليها فى صدهجات الروس، وذلك لمناعة موقعها الحربى إذ كانت أفضل المنافذ فى الشيال إلى دبروجه كما كانت فى ملتقى الطرق الموصلة إلى جلاتز وخوطين وبندر وكليا.

وبعد استيلاء الروس على مدينة إسهاعيل دون كبير عناء فى الحرب الروسية التركية الأولى التى حدثت عام ١٧٧٠ استعاد الترك هذه المدينة فى صلح كوچوك قينارجه عام ١٧٧٤ ثم استعانوا بمهندسين أجانب ليجعلوا منها أقوى الحصون الواقعة على الشاطىء الآيسر للدانوب وسموها أردو قلعه سى أى المعسكر الدائم لفرق كثيرة من الجند يقصد بها الدفاع . وكانت هذه القلعة من المناعة بحيث لا يمكن الاستيلاء عليها ، ولكن مع هذا فقد استولى عليها الروس بقيادة سوفروف فى ١١ (٢٢) ديسمبر ١٧٩٠ بالرغم من الدفاع المجيد الذى قام به سرعسكر بالرغم من الدفاع المجيد الذى قام به سرعسكر أيدوسلى محمد باشا .

وقد هلك فى المذبحة التى دامت ثلاثة أيام ٢٦ ألف تركى كان من بينهم جميع السكان المسلمين ، وسجن تسعة آلاف . ولم ينج إلا رجل واحد عـب الدانوب لينقل ذلك النبأ المروع إلى الجانب الآخر من النهر . وقد تغنى بهذا الحادث بيرون ودرجافين فى شعرهما ، ولكن كان له أثر سى م فى أوربا وأحدث ثورة فى الآستانة قتل فيها الصدر الأعظم .

# THE PRINCE GHALL LAIST FOR QURANIC THOUGHT

وقد استعاد الترك مدينــة إسماعيل عام ١٧٩١ فى صلح ياسى وأعادوا بناءها . ويدل على ترميم بنا. القلعة عام ١٧٩٤ ـــ ١٧٩٥ وجود آلاحجار التي عليها طغراء السلطان سلم الثالث، وهي موجودة الآن في متحف أُودُسًا ، على أن إسهاعيل سلمت للروس ثانية عام ۱۸۰۹ وقد أيد صلح بخارست عام١٨١٢ استيلاءهم عليها واستقر بها منذ ذلك الحين كثير من المستعمرين كالفارين من الروس ورجال الدين وخاصة من الرسكولنيك Roskolniks والرومانيين واليونانيين والباخار والأرمن واليهود والغجر . وفي عام ١٨١٠ أسس القائد تتشيكوف بالقرب من تلك المدينة بلدة سميت باسمه أصبحت في النهاية تؤلف هي وإسهاعيل مدينة واحدة . وفى صلح باريس عام ١٨٥٦ أعطيت تلك المدينة إلى ملدافيا بعد هدم قلعتها، وكذلك أعطى لها جزء من بسارابيا . وظلت إسهاعيل مدينة رومانية إلى أن استولى علمها الروس في الرابع عشر من ابربل عام١٨٧٧ أثناء الحرب الروسية التركية الإخيرة . وقد أعطيت نلك المدينة إلى الروس بمقتضى معاهدة يرلين ، ثم أعطيت إلى رومانيـــا بمقنضي مناهدة عام

ولم يبق من فاعتها إلاخرائب. أما المدينة معد توالت عليها النكبات (مثل غارة القوزاق) على أنها لم تفقد ما كان لهـــا من أهمية، وظلت عامرة بالسكان لذين كانوا دا مما خليطاً

. 1919

من أجناس محتلفة يحيط بهم من كل جانب التتر المتحدو الجنس. ثم دمرتها الحروب وأكره سكانها الذين جاءوا إليها من بسارابيا على الحروج منها فأقفرت بعد أن كانت مركزاً لتجارة الاسماك والحضر والفاكهة. أما التجارة اليوم فقد أخذت في الانتعاش بالرغم من عدم ملاءمة شروط الشحن م

#### المصادر

(١) أوليا جلى: سياحت نامة ، القسطنطينية ۱۳۱۵، ج ۵، ص ۱۰۹ (۲) تأریخ جودت، القسطنطينية ١٣٠٩ ، الطبعة النانية ، ج ٤ ، ص : Zinkeisen (٣) ٩٤ ص ٥٠ ، ٣٢٦ Geschichte des Osmanischen Reiches ج ٥، ص ٩٤١ ، ج ٢ ، ص ٨٠٠ وما بعدها ، Bess- : A. Zashtuk (٤) ٦٥٥ ب ، ٧ ₹ Materialy dlja i arabskala Oblast geografii i statistiki Rossii سانت بطرسسرج (٦) ۱۸۷۳ أو دسا ۱۸۷۳ أمردسا Shturm Izmaila Suworowyn; N. Orlow ر سانت بطرسبر ج ۱۸۹۰ (۷) Bassarabia Istor -: G. N. Batjushkow icheskoïe opisanie. سانت بطرسبرج Statisticheskoïe opisani Bessarabii(A) ili Budjaka . . . s 1822 po 1828 g. Izdanie Akkermanskago Zemstwa : Mogiljanskij (٩) ١٨٩٩ اكرمان Matjerialy dlja geografii i statistiki

۱۹۱۳ Kichinef کشنف Bessarabii

تيودور منزل Theodor Menzel ]

«إسماعيل الأول»: مؤسس أسرة من الصفويين بفارس، انحدر من أسرة من الدراويش استقرت بأردييل (انظر هذه المادة) من أعمال آذربيجان منذ عهد الشيخ صفى الدين، ويقال إنه من نسل الإمام موسى الكاظم، وإسماعيل الأول هو أبن الشيخ حيدر (انظر هذه المادة). وبعد وفاة أوزون حسن وخلال الفوضى التي أعقبتها ألف إسماعيل جيشاً يسمى باسم قزل باش ألف إسماعيل جيشاً يسمى باسم قزل باش (انظر هذه المادة) من سبعة آلاف رجل مستعيناً في ذلك بأتباع والده وبالقبائل التركية السبع التي انحازت إلى جانبه وهي استاجلو وشاملو وتكه لو وبهارلو وذوالقدر وقاجار وأفشار.

وفى عام ٥٠٨ه (١٥٠٢م) استولى اسماعيل على شروان وآذربيجان والعراق العجمى ولقب بلقب الشاه . وفى عام ٩١٤ه =١٥٠٨م امتدت ممتلكاته إلى هراة شرقا ودياربكر وبغداد غربا . ونشر بالقوة مذهب الشيعة فى الأقاليم الجديدة التى فتحها ، فأهاج ذلك جيرانه فى الشمال والغرب إذ كان خانات بخارى وسلاطين العثمانيين من أهل السنة .

وکان محمد شیبانی خان قد أصبح سید ترکسنان بعدانتصاره علی بابر. غیرأناسهاعیل

هزمه فی الوقعة الکبری التی حدثت بالقرب من مرو ( ۹۱۲ ه = ۱۵۱۰ ) وقضی فیها علی شــــیبانی خان . فأصبح اسماعیل بهذا سلطان خراسان کلها . ولکنه لم یستطع منع الازابکة من إقامة دولة مستقلة فی خوارزم جعلوا عاصمتها خیوه .

على أن اسماعيل كان فى حربه مع الدولة العثمانية أقل توفيقاً ، فقد نشبت بينه وبين العثمانيين وقعة فى سهل چالدران عام ٩٢٠ ه (١٥١٤) تلاشت فيها خيالة الفرس أمام مشاة الانكشارية الذين كان يشد أزرهم المدفعية ثم احتلوا تبريز عاصمة اسماعيل ، وكذلك أرض الجزيرة وغرب ارمينية إلى الموصل ، ومع هذا فان فتحه لبلاد الكرج خفف من وطأة أحزانه ، ولكنه رأى أن يتحالف مع وطأة أحزانه ، ولكنه رأى أن يتحالف مع الدول الأوروبية ليأخذ بثأره من عدوه القوى .

وفى عام ٩٢٣ == ١٥١٧ فكر البابا ليو العاشر والامبراطور مكسمليان الأول فى الاستفادة من هذا الأمر ، وكان هذا تنفيذاً لخطة دبرها شارل الحامس ولكن لم يكن لذلك نتيجة ذات شأرب لبعد بلاد اسهاعيل عن بلادهم . فقد أرسل اسهاعيل خطابا إلى شارل الخامس استغرق وصوله حوالى ست سنوات.

وتوفى اساعيل عام ٩٣٠ ه = ١٥٧٤ م بأردبيل حيث توجد مقابر الصفويين . وقد جاءتنا من المكتبة الملحقة بضريح الشاه صغى

جميع المخطوطات القيمة الحاصة بتاريخ هذه الأسرة. وهى المخطوطات المحفوظة الآن بالمكتبة القيصرية فى بتروغراد. وقد استعاد اسهاعيل مجد دولة الفرس وظلت أسرته تحكم هناك إلى أن قضى عليها الأفغان بعد قرنين من الزمان م

#### المصادر

Le (۲) خواندمیر: حبیب الســــیر، ج۳، القسم الرابع، ص ۲۳ و ما بعدها (۱)

Estat de La Perse · P, Raphael du Mans

۲۷٦ — ۲٦٣ ص ۱۸۹۰ ، ص ۱۸۹۰ ، ص ۱۸۹۰ (۳)

Grundriss der iran. ن P, Horn (۳)

(٤) ٥٨٢ — ٥٧٩ ص ۲۶٠ ، Philologie

(٤) ٥٨٢ — ٥٧٩ الترجمة الفرنسية Hist de Perse : Malcolm

: Dubeux (٥) ابعدها (٥) ۲۶۰ ص ۲۹۰ بریس ۱۸٤۱ ، ص ۲۹۳ و ما بعدها لندن ۱۸٤۱ ، ص ۲۹۳ و ما بعدها لندن ۱۸٤۱ ، ص ۲۹۲ و ما بعدها لندن ۱۸٤۱ ، ص ۲۶۱ و ما بعدها لندن ۱۹۱۰ ، ۲۰ ص ۲۶۱ و ما بعدها لندن ۱۹۱۰ ، ۲۰ ص ۲۶۱ و ما بعدها لندن ۲۶۱ و ما بعدها لندن ۲۶۱ می ۲۶۱ و ما بعدها لندن ۲۰ و ما بعدها لندن ۲۶۱ و ما بعدها لندن ۲۰ و ما بعدها لندن

« اسماعيل الثانى » : ولد وخليفة طهماسب الأول شاه فارس من الصفويين . وبعد وفاة طهمانسب ( ١٥ صفر ٩٨٤ = ١٤ مايو ١٥٧٦) أراد ابنه حيـدر ميرزا اغتصاب السلطة مستعينا فى ذلك بالقبيلة المساة استاجلو . ولكن فى اليوم الثانى لاعتلائه العرش وشت به أخته پرى

[Cl. Huart ]

هانم فقبض عليـــه في الحريم وقتل خلال الفتنة التي قام بها الاستاجلو والأفشار ضد قزل باش . وكان طهماسب قد أبي أن يخلع على ولده اسماعيل ولاية العهد لماكان يعرفه عنه من القسوة والغلظة ، وسجنه تسعة عشر عاما ونصف في قلعة قبقيه فخلصه من حسه قبيلة قزل باش وأجلسوه على العرش في يوم ٢٧ جادي الأولى ( ٢٢ أغسطس ١٥٧٦ ). وكان اسهاعيل بخيلا جشعا ملأخزائنه بالهدايا التي كانت تحمل إليه دون أن يجزى أصحابها ، وأهمل زيارة أمه العجوز التي اعتكفت في مسجد شاه عبد العظيم فأسخط ذلك الناس عليه . وأمر اسماعيل بُقتل أمراء البيت المالك عام ٩٨٥ هـ = ١٥٧٧ م بحجة أنهم كانوا يدبرون فتنة بالاشتراك مع الدراويش الذين جاءوا من تركية . وأراد منع أهل الشيعة من سب الرجال الذين يحترمهم أهلالسنة .وكان يطمع في أن يوصف بالعادل مع أنه غير جدير بهذا الوصف البتة . وتوفى في رمضان عام ٩٦٦ = نوفسبر ١٥٧٨ م في قزوين عاصمة ملكه بعد أن حكم أكثر من عامين إثر فالج نشأ عن معجون تناوله .

#### المصادر

(۱) رضا قولی خان: روضة الصفا ناصری (۱) رضا قولی خان: روضة الصفا ناصری (۲) A ج (۲) به P. Horn (۲) ۸ به نام (۲) ه (۳) ه (۲) به المام (۳) ه (۲) به الترجمة الفرنسية ، ج ۲ ، ص ۲۸۸ وما بعدها (٤) به الترجمة الفرنسية ، ج ۲ ، ص

· ۲۰۳ س ۲۰۳ و، of Persia

[Cl. Huart ]

« إسماعيل بن أحمد » أبو إبراهيم الساماني ، أمير بلاد ما وراه النهر ومؤسس بجد أسرته . ولد فى فرغانة فى شوال عام ۲۲۶ (۲۸ ابریل – ۲۲ مایو عام ۸۶۹) وكان واليا على بخارى من قبل أخيه نصر من عام ١٢٠ - ١٧٩ ( ١٧٨ - ١٩٨٩)٠ وبعد أن توفى أخوه ، أصبح إسماعيل أمير ماورا. النهر ولكنه ظلمقيا في بخاري. وقد أبده الخليفة في إمارته تلك سنة ٢٨٠ ه = ٨٩٣م . وفى العام نفسه جرد إسهاعيل جيشاً سار به إلى طراز (وهي الآن أوليا آتا ، (انظر هذه المادة) واستتولى عليها وحول كنيستها إلى مسجد. أما نزاعه في ما ورا. النهر مع عمرو بن الليث الصفارى فقد بسطنا القول فيه عند الكلام على عمرو. ومع أن الخليفة عزل إسهاعيل من إمارته وولى عمرا عليها إلا أنه أظهر رضاه عن انتصار إسهاعيل على عمرو . وكان محمد بن زيد أمير طبرستان ينازع السامانيين ملكهم فى خراسان . غير أن محمد بن هارون قائد جيوش إسهاعيل أفلح فى صده عن خراسان وفتح طبرستان أيضا . ثم ثار بعد ذلك على مولاًه إسماعيل واتخذ اللونالاييض، وهو لون الثوار على الحكومة الشرعة، شعارا له (الطبرى ج٣، ص٢٢٠٨) واحتل الري . فسار إسماعيل نفسه في جيش

#### المسادر

(۱) نرشخی، طبعة شفر . ص ۷۰ – ۷۷ (۲) میرخواند: تاریخ السامانیین النص (۲) ۷۹ ، M.Defrémery ، بنشره M.Defrémery باریس ۱۸٤٥ ، ص ۱۸۰ – ۱۱۸ – ۱۱۸ – ۱۱۸ – ۱۱۸ – ۱۱۸ – ۱۱۸ – ۱۱۸ – ۱۱۸ – ۱۱۸ – ۱۱۸ – ۱۱۸ – ۱۱۸ – ۱۱۸ – ۱۱۸ (۳) منجم (۳) ، حد الله مستوفی: تاریخ کزیده باریس ۱۹۰۴ ، ص ۲۶ – ۲۹ (٤) منجم باشی ، القسطنطینیة ۱۲۸۵ فی ثلاثة مجلدات ؛ باشی ، القسطنطینیة ۱۲۸۵ (۵) ۲۶۷ – ۲۶۲ (۵) ۲۶۷ – ۲۶۲ ، ص ۲۶۲ – ۲۶۷ (۵) ۲۵۸ باریس ۱۸۹۲ ، ص ۱۸۹۲ – ۱۵۷ س ۲۵۸ – ۱۵۸ (۲) ۲۵۸ – ۲۵۷ س ۲۵۲ – ۲۵۸ (۲) ۲۵۲ – ۲۵۲ س ۲۵۲ – ۲۵۲ س ۲۵ س ۲۵۲ س ۲۵ س ۲۵ س ۲۵ س ۲۵ س ۲۵ س ۲۵

## وفيد السماعيل بن أحمد ـــ اسماعيل باشا على

mongol' skago nashestviya ج ۲ ، ص 🤻 ۲۲۱ — ۲۲۰

[ W. Barthold بارتولد

« إسماعيل باشا » خديو مصر ( ١٨٦٣ – ١٨٧٩ م ) وهو الابن الثانى لا براهيم باشا ( انظر هذه المادة ). ولد اسماعيل عأم ١٨٣٠ و تلقى العلم فى باريس ثم عهد اليه عمه سعيد باشا ( انظر هذه المادة ) بمهام سياسية مختلفة لدى البابا و نابليون الثالث وسلطان تركيا .

وفى عام ١٨٦١ أخمد فتنة فى السودان. وبعد ذلك بعامين خلف والده فى حكم مصر. وكان اسهاعيل أول من نال لقب خديو من أبناء محمد على ، فقد منحه السلطان عبد العزيز ( انظر هذه المادة ) هذا اللقب عام ١٨٦٧ . وكان قبل ذلك بعام قد أرضى السلطان برفع قيمة الجزية التي كانت تدفع إلى تركيا من قيمة الجزية التي كانت تدفع إلى تركيا من في مقابل ذلك فى تعديل وراثة الحكم بأن جعلت تنتقل من الآب إلى الابن مباشرة بعد أن كان النظام التركى يقضى بتقليد الحكم أن كبرذ كور الآسرة الحاكمة . وفي عام ١٨٧٧ لا كبرذ كور الآسرة الحاكمة . وفي عام ١٨٧٧ الحديو فى كثير من الأمور .

وكان اسماعيل طموحا يفكر فى جلائل الاعمال ويرسم خططا واسعة للاصلاح . فقد أصلح نظام الجمارك وأنشأ إدارة للبريد .

وأنار القاهرة والاسكندرية والسويس بغاز الاستصباح وأمد فيها أنابيب المياه إلى غير ذلك من الاصلاحات، وأوجد صناعة السكر وعمل على تنشيط التجارة بإنشاء الخطوط الحديدية وأسلاك البرق وإقامة الارصفة والثغور وشق القنوات لرى الاراضى، كما شجع التعليم بأن أنشأ أول مدارس لتعليم البنات في مصر . وفتح مدرسة للهندسة كان يدرب فيهاضباط الجيش كما أنشأ مدرسة للطب، يدرب فيهاضباط الجيش كما أنشأ مدرسة للطب، وكان عدد المكاتب العامة عند توليه الحكم وكان عدد المكاتب العامة عند توليه الحكم المدرسة فزاد هذا العدد خلال حكمه إلى

وفى عام ١٨٦٩ احتفل احتفالا عظيما بافتتاح قناة السويس حضره امبراطور النمسا والامبراطورة يوجينى وغيرهما من الامراء، وانتهز مذه الفرصة ليضع نفسه فى مصاف ملوكأوروبا. وفى عام ١٨٧٥ أبطل نظام المحاكم القنصلية فى القضايا المدنية وأقام مكانها المحاكم المختلطة.

وحاول إسهاعيل كذلك أب يرقى بالسودان على مثال ما فعله فى مصروأن يبطل تجارة الرقيق فيه . وفى عام ١٨٦٥ تلقى من السلطان فرمانا عينه به حاكما على سواكن ومصوع . وفى ١٨٧٠ — ١٨٧٥ امتدسلطانه على شاطىء البحر الأحمر من السويس إلى رأس غردفوى . وفى عام ١٨٧٤ أرسل حملة إلى دار فور (انظر هذه المادة) قضت على الزبير باشا الذى كان يتاجر بالرقيق وضمها الزبير باشا الذى كان يتاجر بالرقيق وضمها



إلى أملاكه غير أن الاحباش أوقفوا تقدمه جهة الشرق.

وقدكلفته خططه المختلفة لإنهاض مصر ثمنا غاليا إذ استدان المالوأنفقه دونحساب على مشاريعه العامة وعلى تظاهره. فازداد دين الأجانب على مصر حتى بلغ مائة مليون من الجنبات، ونضبت مو ارد اللادحتي أصحت لاتفي بأمس حاجات الإدارة . و لما عجز عن الاستدانة من أوروبا توقف في ٨ أبريل عام ١٨٧٦ عن دفع فوائد الدين فتدخلت الدول الأوربية لصالح حملة الأسهم وألفوا «صندوق الدين العمومي ، وأقاموا المراقبة الثنائية التي قضت تعين انجلنزي لمراقبة الارادات وفرنسي لمراقبة المصروفات. وفي عام ١٨٧٨ شكلت لجنة لمراقبة أملاك الخدىو الواسعة وقبل اسهاعيل أن تؤلفوزارة يرئاسة نوبار ياشا (انظر هذه المادة) وفها عضوانأحدهما انجليزي والآخر فرنسي . وفي فبراير عام ١٨٧٩ قام عرابي باشا بفتنة عسكرية كان من أثرها أن أقبلت هذه الوزارة ، وبعد ذلك بشهرين أقال اسماعيل الوزيرين الأوربيين ورفض طلب الحكومتين الانجليزية والفرنسية الخاص باعادة تعيين الوزيرين الانجليزي والفرنسي. وعُنزل اسهاعيل في ٢٦ يونيه عام ١٨٧٩ . وترك القاهرة بعد أربعة أيامموليا وجهه شطر نابلي حيث وضع ملك إيطاليا منزلا تحت تصرفه . ثم رحل فيها بعد إلى القسطنطينية وتوفى مها في مارس عام ١٨٩٥٠

#### المسادر

L' Egypte actuelle : Guillemin (1) باریس ۱۸۹۷ ، ص ۲۹۱ -- ۳۹۹ (۲) L' Egypte et ses progrés : N. Ronchetti sous Ismail - Pasha مارسليا ۱۸۶۸ (۳) L'instruction publique en Égypte: V.E.Dor The: Edwin de Leon (٤) ١٨٧٢ باريس ( o ) ۱۸۷۷ ندن ، Khedive's Egypt L'Egypte et l' Europe, :P.Van Bemmelen ۱۸۸۲ ليدن par un ancien juge mixte Der Sudan unter: R. Buchta (1) (۷) ۱۸۸۸ نیسك ägyptischer Herrschaft Egypt in the Ninet -: D. A. Cameron J. C. Mc ( A ) ۱۸۹۸ لندن eenth Century Egypt under Ismail :Coan لندن ۱۸۹۹ L. Isthme et : J. Charles - Roux ( 4 ) le Canal du Suez ، باریس ۱۹۰۱ L'Egypte de 1789 à 1900 : L. Bréhier The Story : E. Dicey(11) 1901 باریس of the Khedivate لندن ۱۹۰۲) La Question d' Egypte: C. de Freycinet The: Sir A. Colvin (۱۳) ۱۹۰۵ باریس ۱۹۰۸ ندن Making of Modern Egypt Egypt and its betrayal: E.Framan ( ) & ) نیو بورك ۱۹۰۸ (۱۵) جورجیزیدان : تراجم مشاهير الشرق، القاهرة ١٩١٠ : ج ١ ، ص : Hermann Winterer (17) &A - Yo A. Hasenclever (۱۷) ۱۹۱۵ رلین ۸ Agypten Gesch, Agyptens im 19 Jahrhundert

[ أرنولد T. W. Arnold ]

« إسماعيل بأشا » ولقبه نشانجي: الصدر الأعظم للسلطان سليمان الثاني . ولد في أياش من أعمال أنقره ، وقد ولى فى أول الامر منصب چوقدار السراىثم اعتزل هذا المنصب ونال لقب بيكلربك الرومللي. وفي التوقيعـات ( طغراء ) ثم خلع عليه لقب الوزارة عام ١٠٩٨ ه ( ١٦٨٧ م ) في بداية عهد الاضطراب أيام السلطان محمد الرابع. وبعد مقتل سياوش باشا في فتنة الإنكشارية التي حدثت عند اعتلاء سليمان الثأني عرش السلطنة عين صدراً أعظم، ولكنه أقيل بعد أن شــــغل هذا المنصب تسعة وستين بوماً ( غرة رجب ۱۰۹۹ = ۲ مايو ۱۹۸۸ ) وسجن فى قلعـة قو له . ثم ننى بعد ذلك إلى رودس . واضطهده أحفاد زين العابدين باشا بيكلربك الرومللي الذي أمر إسهاعيل باشا نشانجي بقتله ظلماً ، ثم اقتص منه الصدر الأعظم كوبريلى مصطفى باشا وقتله وكان قد نيف على السبعين ( رجب عام ١١٠١ = ابريل عام ١٦٩٠).

ومع أن إسماعيل باشا كان هادى. الطبع فى حداثته إلا أنه أصبح طاغية صارماً فى حكمه، وبدلا من أن يتولى القيادة العامة بنفسه كان يوليها لافراد لا كفاءة لهم البتة أمثال الثائر يكن عثمان باشا مى

#### المسادر

(۱) سامی بك: قاموس الأعلام ، ج ۲ ، اسامی بك: قاموس الأعلام ، ج ۲ ، ص ۹٤۸ ص ۹٤۸ (۲) عثمان زاده أحمد تائب: حديقة الوزرا: ص ۱۱۳ (۳) راشد: تأریخ ، ج ۲ ، ص ۳۹ ، ص ۱۱۹ (٤) ۱۱۹ ، حدوما بعدها ، ص ۵۳ ، ح ۵۳ ، ص ۵۳ ، ح ۵۳ ، ص

[ Cl Huart ]

«إسماعيل بن بلبل» أبو الصقر: وزير المعتمد. قـلد الوزارة عام ٢٦٥ هـ وزير المعتمد. قـلد الوزارة عام ٢٦٥ هـ ( ٨٧٨ – ٨٧٨ م) غير أن السلطة الفعلية كانت في يد الموفق أخى الخليفة . وفي أوائل صفر من عام ٢٧٨ = مايو ٨٩١ م، ذاع بين الناس أن الموفق ، الذي كان في شدة المرض حينذاك ، قد توفى في بغداد . وكان المعتضد ، له أتباع أقوياء في العاصمة فنقل المعتضد ، له أتباع أقوياء في العاصمة فنقل أبو الصقر الخليفة وأسرته من المدائن إلى بغداد وأسكنه قصره لا قصر الموفق ، وظن أتباع أبي العباس أن أبا الصقر سينحاز وظن أتباع أبي العباس أن أبا الصقر سينحاز الى جانب ذلك الخليفة الضعيف الخامل ولي جانب ذلك الخليفة الضعيف الخامل

فخلصوا بالقوة أبا العباس من سجنه ، وكان قد حبس عام ٢٧٥ ه == ٨٨٩ م لخروجه على طاعة والده . ولكن عند ما عرف أن الموفق لم يمت ، تخلى عن أبى الصقر كثير من أتباعه ولجأ هو إلى الموفق بينها سلب منزله . وبعد وفاة الموفق في شهر صفر قبض على أبى الصقر ونهبت قصوره كلها ؟

#### المسادر

(۱) الطبری ، ج ۳ ، انظر الفهرس (۲) ابن الآثبر، طبعة تورنبرج ، ج ۷ ، ص ۲۲۷، ابن الطقطقی ، ۲۲۷ و ما بعدها (۳) ابن الطقطقی ، الفخری ، طبعة در نبورج ، ص ۳٤٤ — ۳٤۷ — ۲٤۷ موج الذهب طبعة باریس ، ج ۸ ، ص ۱۰۵ و ما بعدها و ص ۲۰۱ ، ۲۰۵ ، Gesch. d. Chalifen: ۱۳۵۱ ، ۲۰۵ و ما بعدها .

### [ K. V. Zetterstein تسترشتين]

« إسماعيل حقى»: أديب وناقد عثمانى معاصر ومحرر مجلة « مكتب » ومن معتدلى أشياع المدرسة الآسيوية القديمة وضابط سابق بالمدفعية. ولاسماعيل حقى ، فوق القصائد التي أنشأها ، والقصص ، وما ترجمه من المكتب وحرره من المقالات سلسلة رسائل في تاريخ الادب .

وظهر أُول دیوآن له واسمه دسودای خزان یاخود تحسر ، أی غرام الخریف أو

تحسر ، فی عام ۱۳۰۸ه = ۱۸۹۰ – ۱۸۹۱م. وفی عام ۱۳۱۱ = ۱۸۹۳ – ۱۸۹۶ م کتب قصتین قومیتین تأثر فیهما بالادب الفرنسی سهاهما «ایکی حقیقت» أی الحقیقتین و نشرهما فی العدد السابع من « ارا کل کتبخانه سی جیب رومانلری، أی القصص الجیبیة لمکتبة اراکل .

ونشر فی مجلة « مكتب ، بعنوان «طالعسز» أى دبائس، ترجمته لرواية Octave Feuillet المساة: Roman d' un jeune homme pauvre وترجم عن لامارتين رافائيل وجرازيلا . وزاد من قيمة مؤلفاته الأدبية أن أشباهها في الأدب التربي قليل . وفي مجلداته الأربعة التي سماها و اون در دنجي عصرك ترك محرر لرى، أى كتاب الترك في القرن الرابع عشر ونشرها في ١٣٠٨ – ١٣١١ ه ( ١٨٩٠ - ١٨٩٣ ) كتب عن أحمد مدحت أفندى وأكرم بك وجودت باشا وشمس الدين سامی بك . أما كتابه ، معاصر شاعر لرمز ، أى شعراؤنا المعاصرون، فلم يصدر منه إلا الجزءالأول عام ١٣١١ه = ١٨٩٣م وأورد فیه قصائد لنایی زاده ناظم بك وعلی روحی بك وأمير هومانى بك ومعلم جودىأفندى، ولم يصدر من كتَّابه المسمى « عثمانلي مشاهير ادباسي ، أي مشاهير الأدباء العثمانيين إلا الجزء الأول المسمى «معلم ناجى » الذي نشره عام ١٣١١ . ولم يتم أيضا كتابه المسمى « منتخبات تراجم مشاهیر » .

وقد درس حتى أيضا مير على شــــير والشعراء الچغتائية. ونشرفى عام١٩٠٧ تاريخا لروسيا حتى عهد بولس الأول استقاه من الفرنسية وهوكتاب ضعيف اسمه Mouvelles du Nord ou Histoire de Russie

#### المصادر

Türkische Moderne: Horn (۱)
Ocherki po: Gordiewski (۲) ه اسکو ۱۹۱۲ موسکو nowol osmanskoi litjeraturye
[ Theodor Menzel تیودور منزل]

« إسماعيل حقى » الشيخ إسماعيل حقى البروسوى أو الإسكودارى: منأشهر علماء العثمانيين وشعرائهم. وأحد كتاب التصوف ومن أخصبهم إنتاجاً. ولد عام من أعمال الرومللي التي اعتكف فيها أبوه من أعمال الرومللي التي اعتكف فيها أبوه بعد حريق القسطنطينية الكبير، وتعلم في من مبكرة على الشيخ فضل الله عثمان الجلوتي. وفي أدرنة اطلع على فروع المعارف العليا والطريقة الجلوتية ، ولما بلغ العشرين بدأ والطريقة الجلوتية ، ولما بلغ العشرين بدأ التأليف في مدينة بروسه ، ونني إلى رودستو بتحريض العلماء لما أذاعه من بعض الرسائل الصوفية ، ولم يسمح له حب التجوال الذي عرف به كثير من أصحاب الطرق وما تعرض عرف به كثير من أصحاب العرب التجوال الذي عرف به كثير من أصحاب الطرق وما تعرض عرف به كثير من أصحاب العرب ال

له من تعصب رجال الدين ، بالاستقرار فى مكان واحد . وبعد أن أدى فريضة الحج ومكث فى مكة عامين ومدداً طـــويلة فى السكوب ودمشق واسكودار ألق عصاه فى بروسه حيث شيد مسجداً ورباطاً عام ١١٣٥ه ( ١٧٢٤—١٧٢٥م) . أما ما يقوله البعض من أنه توفى عام ١١٢٧م فيتعارض مع تواريخ عدد من تواليفه .

وقد ألف حتى ما يربو على المائة مصنف ما بين رسائل فى التصوف وكتب فى الدين لاتزال محل تقدير الناس، وقد طبع بعضها . وخيرها (١) « روح البيان ، وهو تفسير مشهور للقرآن في أربعة مجلدات ( بولاق عام ۱۲۷٦ ه ) (۲) « روح المثنوي » وهوشرح لمثنوى جلال الدين الرومى . (٣) . فرح الروح، وهو شرح لـ «محمدية» يازجي أوغلي محمد بن صالح بن كاتب ( بولاق عام ١٢٥٢ ، ١٢٥٨ ه وطبع بالقسطنطينية طبعـة حجرية عام ١٢٥٨ ). كما تنسب له هذه المصنفات، وهي (1) «شرح الأربعين حديثاً » رالقسطنطينية عام ١٢٥٣ ه نشره ملاً على الحافظ ) ( ٢ ) «كتاب الحجة البالغة ورشحات عين الحيات» ( ١٢٩١هـ) ( ٣ ) « تحفة اسماعيلية» ( ۱۲۹۲ ه ) (٤) « شرح الكبائر » (١٢٥٧ ه = ۱۸٤۱ م) ( ه ) «شرح شعب الإيمان» ( ١٣٠٥ ه ) (٦ ) «شرحه لينــــدنامه ، لعطائي ي

المسادر

(۱) معلم ناجی: أسامی ، ۱۳۰۸ ه. ص ۱۳۰۸ معلم ناجی: أسامی ، ۱۳۰۸ ه. ص ۱۳۰۰ معلم ناجی: قاموسالأعلام ، ۱۳۰۰ علی الاعلام ، ۱۳۰۰ علی الاعلام ، ۱۳۰۰ می ۱۳۰۰ و ۱۳۰۰ الاعلام ، ۱۳۰۰ میلاده الاعلام ا

[ Theodor Menzel منزل ]

« إسماعيل » (مولاى—ابنشريف): سلطان مراكش، وهو ثانى سلاطين الشرفاء العلويين أو الفلاليين أو الحسنيين ( انظر هذه المادة ).

بعد وفاة السلطان مولاى الرشيد قسمت سلطنة مراكش ، فنودى بمولاى إسماعيل والى مكناسة وأخى مولاى الرشيد سلطانا على هذا البلد . وسار بجيوشه إلى العاصمة فاس التى شقت عصا طاعته واستولى عليها، ونودى به سلطانا فى ١١ ذى الحجة عام ١٠٨٢ ) وكان عمره إذ ذاك ستة وعشر بن عاما .

غير أن ثلاثة نازعوه السلطان وخرجوا عليه وهم: أخوه مولاى الحرانى الذى كان فى تافيلالت، وابن أخيه أحمد بن محرز الذى نازعه ملك مراكش وســـوس، ثم قائد العساكر غيرالنظامية الخضر غيلان الذى

كان فى الشمال الغربى . وقد أيدهم فى محاربتهم له الترك فى ولاية الجزائر ، وكانوا يخشون قيل الجزائر ، وكانوا يخشون قيلات أله المعالم إلى إيقاع الاضطراب بين أهلها . غير أن مولاى إسماعيل طرد ابن اخيه احمد بن محرز من مدينة مراكش ، وقهر غيلان فى شمالى فاس ثم قتله ، ولكن أحمد بن محرز أثار من جديد بلاد الجنوب وبلاد الأطلس ، واضطر إسماعيل ، رغبة منه فى إقرار السلم ، واضطر إسماعيل ، رغبة منه فى إقرار السلم ، واضطر إسماعيل ، رغبة منه فى إقرار السلم ، واضطر إسماعيل ، وبأخيه الحرانى أميراً للبلاد الواقعة جنوبى الاطلس ، وبأخيه الحرانى أميراً على تافيلالت .

ولم يكد يخمد أوار هذه الحرب الطاحنة التي دامت خمسة أعوام حتى أثار أحد مرابطي مدينة دلا ، واسمه محمد الحاج الدلائي ، فتنة عنيفة في بلاد تادكة والولايات الواقعة في غرب مراكش ، وكان ترك الجزائر يؤيدونه فى فتنته هذه أيضاً . ولكن جنوده البربر لم يستطيعوا الوقوف أمام جيوش إسماعيل المنظمة . ويخاصـة أمام مدفعيته . ولما انتصر مولاي إسماعيل أدخل في قلوب الناس الرعب ليكرههم على التزام جانب السكينة : فقد قتل أكثر منعشرة آلاف نسمة ، وسخر عدة ألوف من أسرى الحرب ومن العبيد النصاري في بناء عدة قصور في مكناسه التي اتخذها قاعدة حربية له . وكان الطاعون في ذلك الوقت قد فتك بآلاف من سكان بلاد الغرب والريف ( ١٠٩٠ هـ ١٦٧٩ م ).

# وفلتراكب والمعالمة المتالية القرائل المتالية الم

واستراح مولاى اسهاعيل بعض الراحة بفضل قضائه العنيف على قتن البربر و بفضل ذلك الطاعون الذى تفشى فى تلك البلاد . واستغل تلك الفترة فى إعداد جيش نظامى ، فحر رالعبيد السود وزوجهم وأقطعهم الأراضى ودربهم على الحرب، وكان من بينهم عبيد بخارى الذين تألف منهم الحرس الاسود المشهور الذى كان يكفل له السيادة على مراكش كلها .

وألف إسماعيل كذلك فرقامن «المجتهدين، متظاهرا برغبته في إرضاء المتشددين في الدين، ولكنه كان فىالواقع يرى إلى مراقبة دسائس التركوالاوربيين فىالثغور.ويريدأن يغلمن نفوذ القرصان . وجعلنواة هذه الفرق بضع مئينمن العبيدأحسن اختيارهم، ثم أخذت تشن الغارة تلو الغارة على الممتلكات الاوربية ، ففاجأوا الاسبان واستولوا على المعمورة وتسمى الآنَّ المهدية، وقد غنم مولاى إسماعيل منهم أكثر من مائة مدفع عام ١٦٨١ . وفي عام ١٦٨٤ ضيقوا الحناق على الإنجليز في طنجة فاضطروا إلى إخلائها بعد أنَّ هدموا رصيف المينام وحصون المدينة ( The: Davis History of the second Queen's Royal وما بعدها ) .

وفى عام ١٦٨٩ أكرهت « لاراش » على التسليم إلى المجتهدين ، وفى عام ١٦٩١ سلمت أصيلا ، ولكن فشلت جميع المحاولات التي كانت ترمى إلى الاستيلاء على مليلة وسبتة . وقد أخفق مولاى إسماعيل في

إقناع لويس الرابع عشر بنصر ته على الإسبان، وكان من جراء ذلك أن ركدت سوق ألتجارة الفرنسية مدة من الزمان .

ولقد ارتفعت مكانة لويس الرابع عشر على خصومه إلى حد كبير بفضل صلح ريزويك الاي عقد عام ١٦٩٧، وعند تذ حاول مولاى إسهاعيل أن يعقد حلف اضد ترك الجزائر الذين كان لهم ضلع كبير في جميع المؤامرات التي دبرت في بلاد الأطلس ضد أشراف فاس. وعقد اتفاق بين فرنسا وباى تونس وسلطان فاس، وقد حاول الأخير أن يقوى من هذا الحلف بالزواج من الأميرة ده كونتي Plantet ) do Conti

وبالرغم من فشل سلطان فاس فى مشروع زواجه ، فإن هذا الاتفاق قدعاد على فرنسا بفو الدتجارية عظيمة فى سلاو تيطاوين وأسنى ولقد أشرف الفرنسيون على تشييد قصور السلطان وقلاعه وعلى تعبيد الطرق ، كاكانوا أحياناً يرافقون مدفعيته كما فعل يييه Pillet وقام السلطان من جانبه باعداد حملات كثيرة ضد الترك، وكان يستعين فى ذلك بفرنسا التى كان تجارها يمدونه بالاسلحة والدخائر ولكن بطء حركة الجيش المراكشى فوت على إسماعيل بطء حركة الجيش المراكشى فوت على إسماعيل باى تونس يذوق الهزيمة بالقرب من قسنطينة باي تونس يذوق الهزيمة بالقرب من قسنطينة على مكن ترك الجزائر من مجابهة المراكشيين

فى المغرب عام ١٧٠١ بجاع قوتهم و إكراههم على الارتداد .

وبالرغم من أن حملات مولاي إسهاعيل على الترك فشلت نسبياً فإنها مكنته من إقرار السلم على الحدود حيثُ ابتنى وجــــدد الحصون ، فأقام حصن رجادة على جبل بني يعلى الذى يشرف على وادى شريف المرتفع وأراضى القبائل العربية التي تسكن الهضاب المرتفعة ،كماشيد حصن عيون سيدى مدُّوك في سهل انجاد ، وحصن سلوان في أرض طريفة،وبذلك سد منافذ الحسدود الشمالية الشرقية . واستقرت السكينة في كل قبيلة بفضل القلاع التي شيدها في بلادها وبخاصة بين المرابطين حلفاء الترك، وكان مايتمتعون به من الامتيازات آخذا في الانتقال إلى يد الشرفاء الذين أخذوا يتزعمون رجال الدين، وكان هؤلاء ينتظم عقدهم في جماعات صوفية ( رباطات ) . وأكمل إسماعيل الخطة التي رسمها لبسط نفوذه بإنشاء مناطق حربية ، فرمم أسوار تازه ، وأصبحت هذه المدينة قاعدة لجيش الشرق . وضمنت حامية قوامها . ٢٥٠٠من العبيد سلامة المرور من مراكش الغربية إلى مراكش الشرقية بحراستها مر تازه . وكان عليها أيضاً أن تخضع بربر الريف فىشمالهذا الممروبربر بلادالأطلسالوسطي في الجنوب.

ولكى يتمكن إسماعيل من القيام بهذه المنشآت اعتمد على دخله مرب احتكار

التجارة فى الثغور وعلى ماكان يغنمه فى غزواته المستمرة للقبائل التى كان يشك فى صدق ولائها . وقد مكنه دخل الاحتكار من مل خزائنه بالمال ومن القضاء على التهريب فى تجارة الحنول والاسلحة .

على أن هذا السلطان الذى حكم خمسين عاما ما كاد ينجح فى إقرار السكينة فى بلاده سواء أكان ذلك بوسائل الإرهاب أم بمهارته فى الحكم ، حتى قضى على آماله ما نشب بين أبنائه من المنافسة . وكان قد حصر كل جهوده وبنى خطته على كفاحه للترك فى بلاد الجزائر ولكنه لم يحقق أحلامه . وتوفى فى ٢٧ رجب عام ١٧٣٧ ) بينما كانت الفتن قد اندلع لهيها فى بلاد الجزائر ، كانت الفتن التى كان يمكن أن تحقق نجاحه . وخلفه فى الحكم ابنه مولاى أحمد الذهبى ، وخلفه فى الحكم ابنه مولاى أحمد الذهبى ،

المسادر

(۱) القادری: نشر المتانی، فاس ۱۳۰۹ه فی مواضع مختلفة (۲) الوفرانی: نزهة الحادی، طبعة هوداس، باریس ۱۸۸۸ – ۱۸۸۹، ص طبعة هوداس، باریس ۱۸۸۸ – ۱۸۸۹، ص من الترجمة (۳) الزیانی: الترجمان، طبعت هوداس، ص ۲۶ – ۵۵ (۶) السلاوی: کتاب الاستقصاه: القاهرة ۱۳۱۲، ج ۶ ۰ ص کتاب الاستقصاه: القاهرة ۱۳۱۲، ج ۶ ۰ ص خانب الاستقصاه: القاهرة ۱۳۱۲، ج ۶ ۰ ص من الترسوی ۱۳۸۳ (۵) السلاوی التحقیاه: القاهرة ۱۳۸۲، ۲۰ و ۱ السلاوی التحقیاه الت

Hist. de Mouley : Seran de la Tour (Y) Mahomet fils de M. Ismael ، چنیاف Estat. Pidoux de Saint Olon (A) 1 V9 & de l' Empire de Maroc ، باریس ۱۶۹۵، ص.٦ – ٧٤ ، وفي مواضع مختلفة منه (٩) أبوراس: Voyages extraordinaires ، ترجمة أرنو Arnaud ، الجزائر ١٨٨٥ ، ص ١١٩ – : Chénjer (1.) 177 - 178 . 17. Recherches historiques sur les Maures باریس۱۷۸۷ م ، ج ۳ ، ص ۲۲۳–۲۲۱(۱۱) Description et Histoire du Maroc: Godart باریس ۱۸۶۹ ، ص ۵۱۰ و ما بعدها (۱۲) Hist. de l'Afrique Septen - : Mercier trionale ، ج ۳ ، ص ۲۷۳ و ما بعدها (۱۳) Etablissement des Dynasties des : Cour Chérifs ، باریس ۱۹۰۶ ، ص ۱۹۳ - ۲۱۸

« إسماعيل الشهيد » مولانا : ولد في الثامن والعشرين من شوال عام ١٩٩٦ ( ١٨٧١ م ) من أسرة معروفة في دهلي تصل نسبها بالخليفة عمر . وهو الابن الوحيد لمولانا عبد الغني وابن أخي الشاه المعروف مولانا عبد العزيز المتسوفي عام ١٢٢٩ هر ١٨٨٣م) . ومات عنه أبوه و لما يزل حدثاً ، وكفله عمه مولانا عبد القادر المتوفي عام وكفله عمه مولانا عبد القادر المتوفي عام ١٢٤٢ ه (١٨٨٦م) وغفل عن الدرس في

[ A. Cour ]

صياه، وكلف بالسباحة في نهر جمنة. ولما كان قوى الحافظة حاد الذكاء فقد أصبح على مر الآيام عالماً . وأفزعته موجة الشرك التي طغت على مسلمى الهند فأخذ يبشر بتعاليم الإسلام غير حافل بمعارضة الناس له . وفي هذا ألوقت اتصل بالسيد أحمد المجدد وقد أعجب بتقواه وتتلبذ عليه ولازمه طوال حياته . وفي عام ١٢٣٦ ه (١٨٢٠ م) حجا إلى مكة وذهبا منها إلى القسطنطينية حيث استقبلا يحفاوة عظيمة . وبعد ستة أعوام قفلا راجعين إلى . دهل وعادا إلى إلقاء الدروس الدينة في نشاط زائد . فأخرجا الكثيرين من ظلمات الجهل التي غشيتهم من جراء إهمال رجال الدين. وقد أثار نجاح مولانا إسماعيل حسد رجال الدين الذين خشوا انفضاض النياس عنهم فحاولوا الحط من قدره بالنقد اللاذع والهجاء المقدع ، على أن حقه انتصر على باطلُّهم وألجم ألسنتهم . وفي عام ١٧٤٣ هـ ( ١٨٢٧م) رحل مولانا إسماعيل وشيخه التقيإلى يشاور وأعلنا هنـاك الجهاد على السيخ ، والتف حولهما خلق كثير ونجحاً في توطيد أقدامهما في هذه المدينة . ولكنهما فقدا مكانتهما عندماحاولا إدخال بعض البدع على عادات الأفغان واضطرا إلىالفرار عابرين نهرالسند، ولكن شرذمة من السيخ اعترضتهما وحدثت بين الفريقين مناوشة قتل فيها إسهاعيل وشيخه عام ١٤٤٧ ه ( ١٣٨١ م ).

وهو مصنف الكتب الآتية:

(۱) « رسالة أصول الفقه » وهي على المذهب الحنفي طبعت في دهلي عام ١٣١١ه (٢) « منصب إمامت » وهي رسالة في نظريات الإمامة (٣) « تقوية الإيمان » وهي رسالة أردية في التوحيد طبعت عام ١٢٩٣ه و ترجمها إلى الانجليزية مير شهامت على (انظر مجلة الجمعية الاسبوية الملكية ، ج١٦ » ص١٣٣ وما بعدها) في أصول الدين الإسلامي (انظر فيما يختص عمدتوياتها مجلة الجمعية الاسبوية في البنغال ، عام محتوياتها مجلة الجمعية الاسبوية في البنغال ، عام ١٨٣٢ م، ج١، ص ١٨٧٩ وما بعدها)

المصادر

( ) صديق حسن: إتحاف النبلاء، ص الله السيد سيد أحمد، آثار الصناديد، ج ٢ ، ص ٩٧ (٣) مجلة الجمعية الاسيوية الملكية، ج ١٣ ، ص ٣١ ، وما بعدها.

[ محمد هدایت حسین ]

« إسماعيل عاصم افندى » : (انظر ، چلبي زاده » ) .

« إسماعيل بن عباد » : ( انظر «ابن عباد » ) .

« إسماعيل بن القاسم » : ( انظر ، أبو العتاهية ، ) .

« إسماعيل بن نوح » : أبو إبراهيم المنتصر الساماني ، أسر بعد سقوط أسرته عام ١٨٩ هـ ( ٩٩٩ م ) ثم حمل إلى أوزكند في فرغانة إلاأنه نجح فى الفرارمنها متخفيا ، وظل عدة سنوات ينازع الغزاة الترك حكم ما وراء النهر ، ثم هزم آخر الامر وفر فى ثمانية من أتباعه عابرين نهر آمودريا فقتله شيخ قبيلة عربية بالقرب من مرو فى ربيع الاول أو الثانى عام ١٩٥٥ ( ١٦ ديسمبر الاول أو الثانى عام ١٩٥٥ ( ١٦ ديسمبر ١٠٠٤ فبراير ١٠٠٥) مى

#### المسادر

(۱) انظر بجموعة المصنادر الأصلية التي أوردها Turkestan v epokhu: W. Barthold س ۲۰۰۰ mongol' skago nashestviya وما بعدها.

[ W. Barthold بارتولد

«الاسماعيلية» فرقة من الشيعة سميت بهذا الاسم لأنها وقفت بسلسلة الإمامة عند إسماعيل، الابن الأكبر لجعفر الصادق (انظر هذه المادة) الامام السادس، وقد جعلوا الامامة بعد جعفر لابنه إسماعيل. وكان جعفر قد عين ابنه إسماعيل خلفا له، ولكنه عاد فعين ابنه الثاني موسى لانه لقي إسماعيل ثملا. ولكن الاسماعيلية لم يسلموا بنزع الإمامة من إسماعيل لأنهم لم يسلموا بنزع الإمام معصوم، وأن شرب

الخر لا يفسد عصمته ، وأنه لا يجوز لله أن يأمر بشى شم ينسخه على نقيض ما قرر جعفر . وتوفى إسماعيل فى المدينة عام١٤٣ه ( ٧٦٠–٧٦٠م ) ، أى قبل وفاة أبيه بخمسة أعوام ودفن فى مقبرة بقيع الغرقد .

وقد أراد جعفر أن يؤكد وفاة ابنه بأقوالشهود عديدين، ولكنأتباع إسماعيل لميسلموا بموته وزعموا أنهكان حيآ بعد وفاة أييه بخمسسنوات وأنه رئى في سوق البصرة حيث وضع يده على مقعد فأبرأه . وقد ترك أبناء اسماعيل المدينة لما لحقهم من الاضطهادات السياسية التي أحاقت بالعلويين ، فذهب محمد وهوالابن الأكبر ، إلى إقليم دماوند بالقرب من الرى واختنى هنــاك ، واختبأ أبناؤه فى خراسان ، وبعد ذلك ذهبوا إلى قندهار ثم إلى الهندوماز الوا هناك إلى اليوم، وذهب أخوه على الى الشام و بلاد المغرب. وكان أبناء إسماعيل يبعثونوهم فىالبلاد التى اختبأوا فيها، بالدعاة إلى العالم الإسلامي ليدعو االناس إلى مذهب الباطنية الذَّى ينهض على تأويل القرآن. ومن أشهر دعاتهم ميمون الملقب بالقداح الذى أصبح ولده عبد الله ( انظر هذه آلمــادة ) رأس فرقة القرامطة ( انظر هذه المادة ) . واستعان عبد الله برجل من أغنياء الفرس يعرف بمحمد بن الحسين ويلقب بزيدان . وكانمحمدهذا يزعمأنه وجد فى الحكمالنجومى انتقالدولة الإسلام إلى دولة الفرس، فحاول نشر دعوة عبد الله السياسسية الدينية في

وقت واحد بين الفرس ( الفهرست ، ص Morgenländische : O. I.oth : 17A : M. Amari : ٣٠٧ ، Forschungen ، ص Storia dei Musulmani di Sicilia ، وفي أواخر القرن الثالث للهجرة أقام عبيد الله بن محمد المهدى الذي با يعه بربر قبيلة قتامة بالإمامة ( انظر هذه المادة ) الدولة الفاطمية أو العبيدية في بلاد المغرب، ثم انتقلت بعد ذلك إلى مصر .

الاسماعيلية في فارسى: ولد الحسن بن الصباح ( انظر هذه المادة) فى الرى و تعلم فيها تعاليم الباطنية ثم رحل إلى مصر فى عهد الخليفة المستنصر عام ٧١١ه (١٠٧٨ -١٠٧٩) للتفقه فىهذا المذهب. وبعد أن أقام فى مصر نحو عام ونصف أخرج منها فعاد إلى فارس ليبث الدعوة فيها . وتسلل إلى قلعة ألموت ( انظر هذه المادة ) في ٦ رجب عام ١٨٣ ( ٤ سبتمبر عام ١٠٩٠ ) وكان له فيها أتباع عديدون.واتخذ من تلك القلعة معقلاله. وقام هو وأتباعه بعدة غارات على الإماكن المجاورة، واستولى على الحصون الموجودة فيها وبني حصونا جديدة . ويقال إنه أنشأ هناك حدائق غناءكان الفدائيون يتمتعون فيها بالملاذ التي يتوقعون التنعم بها في الفردوس. ولكن لاريب فى أن جنتهم تلك كانت محض خيال يصوره لهم الحشيش (انظر هذه المادة ) الذي كانو ا يدخنونه .

وُلما رأى السلطان السلجوقي ملكشاه أن وجود الإسهاعيلية في هذا المعقل كبير

الخطر، عهد إلى الأمير أرسلان طاش بمحاربة الحسن بن الصباح ( ٤٨٥ هـ = ١٠٩٢ م) فحاصرقلعة ألموت ولكنه هزم هزيمة منكرة إذ خرج عليه الاوسهاعيليون ليلا من القلعة وفاجأوه بالقتال . وفىذلك العام نفسه حاصر قزل صاريغ، أحد قواد السلطان ، قلعة ديره وهيمركزآخرمن مراكز الدعوة الإسهاعيلية ولكنه لم يظفر منها بطائل على أن وفاة السلطان ملكشاه وضعت حدا لتلكالمحاولات. وقبل وفاة ملكشاه بأربعين يوما قتل فدائى يدعى ظاهر أرَّاني الوزير نظام الملك . وكان ذلك أول هذه الاغتيالات الخفيـة التي روعت العالم الإسلامى . واستولى عام ٥٩٥ هـ ١٠٢م أثنان من أتباع الحسن بن الصباح، هما الرئيس المظفروكيا بزرجميد (انظرهذه المادة) على قلعتى كردكوه ولمسر ( ويذكرها حمدالله المستوفى فى نزهة القلوب، ص٦٦ ماسم لنبسر).

وأوفد السلطان محمد، نظام الدين أحمد لمحاربة الإسماعيلية فظلسبع سنوات يخرب ديارهم حول قلعة ألموت، ثم أرسل بعده أتابك انوشتكين شيركير وكاد يستولى على قلعة لمسر وقلعة ألموت فى أواخر عام ١١٥ ه مرفه عن القتال. وسالم سنجر الإسماعيلية خوفا ورهبة بعد أن رأى خنجرا ألقاه أحد الفدائيين على الأرض أمام عرشه.

ولماتوفى الحسن بن الصباح في ٢٦ ديع الاول

عام ۱۸۵ (۱۲ يونيه ۱۱۲۶) ،خلفه كيابزرجميد فى الحكم دون أن يعكر صفوه شي. إلى أن توفی فی ۲۲ جمادی الاولی عام ۲۲۵ ( ۱۱ مايو ١١٣٠ ) . ثم خلفه ولده محمد في الحكم على نفس المنوال إلى أن توفى عام ٥٥٧ هـ (١١٦٢م)، واستحدث ابنه بحسن ويقولون فيه « على ذكره السلام ، بدعا فى مراسم الإسماعيلية فوضع المنبر قبالة القبلة عام ( ٩٥٥ هـ = ١٦٦٤م ) وكانت العادة تقضى بوضعه على يسار المحراب . وادعى أنه من سلالة نزار ولد المستنصر وأنه لذلك يستحق الإمامة . ويقول أتباعه إنه إمام بالنص . وفى نهاية العامالرابع منحكمه قتله صهرهوهو من أسرة بني بويه فيحصن لمسر .وقد ثأرله ولده محدالثاني إذ قتل أفراد أسرة القاتل،وظل فى الحكم دون منازع تسعة وأربعين عاما . وبينها نجد محمدًا الثاني هذا يسير على نهج أبيه في الحكم نجد ابنه جلال الدين حسن الثالث على العكس منه يعلن عند اعتلائه العرش عزمه القويم ، فأمر ببناء المساجد من جديد وأن يقوم الناس بصلاة الجماعة يوم الجمعة ، ولهذا سمى نو مسلمان أى المسلم الجديد . وتوفى جلال الدين مسموما كأييه . وكان علاء الدين محمد الثالث يبلغ من العمر تسع سنوات ففط عند وفاة أبيه . وقد اضطر هذا الابن إلى اعتزال ميدان الحياة العامة لحداثة سمنه

ولفقده جزءا من دمه في حادث وقع له في العام الخامس من حكمه ، وعاش معتَّكُفًا في قصره إلى أن قتل في لحظة كان فيهـا ثملا بتحريض ولده ركن الدينخور شاه . وذلك في آخر ذي القعـــدة عام ٢٥١ ( ٢١ يناير ١٢٥٤ ) . وأمر امبراطور المغــل القــائد هولاكو (انظر هذه المادة) بهدم معقل هؤلاء المتعصبين عام ٢٥٤ ه( ١٢٥٦ م) فحاصر قلعــة ميمون حيث كان ركن الدين . وقد سـلم رك الدين نفسه فأسر واقتيد إلى بلاط منكو الذي أبي أن يراه ، ثم قتل بعد ذلك عند شواطىء نهر سيحون أثناء رجوعه. وسلمت قلعة ألموت، وأما قلعـــة كردكوه فقد ظلت تقاوم ثلاث سنوات . وانمحت آخر آثار الاسماعيلية في كوهستان فى عهد خان المغل أبي سعيد الذي أرسل بعثة لهداية الناس في قاين . وأخرج كذلك شامرخ ابن تيمور ، آخر أتباع تلك الطائفة من هذًا الإقليم ، ولم يكن موضع شبهة هناك إلا فئة قليلَة من الجند والدراويش .

الاسماعيلية في الشام: استقر الإسماعيلية في هذا الا قليم عقب استقر ارهم في جبال الديلم، ووجدوا في حلب حو الى نهاية القرن الحادى عشر الميلادى في عهد الامير السلجوقى رضو ان بن تتش الذى اعتنق مذهبهم على يد طبيب عالم بالنجوم. وكان أول ضحاياهم صهر هذا الامير، وهو الامير جناح الدولة حسين صاحب حمص، فقد قتل أثناء سيره لمهاجمة الكونت سنت جيلن

St. Gilles ليكرهه على فك حصار حصن الأكراد ، (انظر هذه المادة) قتله وهو يصلي ثلاثة من الفرس تزيوا بلباس الصوفية . ولم ينقض وقت طويل حتى توفى ذلك المنجم فجأة (وربما مات مقتولا)، وانتقل سلطانه إلى رفيق له من أصل فارسىأ يضا وهو أبوطاهر ابن الصائغ، وفي عام ٤٩٩ هـ (١١٠٦ م ) خادع الإسماعيلية الفرنج واستولوا علىحصن أفامية « Apamaea » ، ولكن سرعان ما عاد الصليبيون إليه . وأدى تطرف الارسماعيلية وغلوهم إلى الا يقاع بهم فى حلب عام ٥٠٧ه (١١١٣م)ونجا الداعية أبراهم فحاول الاستيلاء على شيزر الواقعة على نهر العاصى « Orontes » عند انصراف النصاري إلى الاحتفال بأحد أعيادهم، وبالرغم من نجاحه فى مفاجأة المدينة فان سكانها ، وكأن يقودهم الآمراء من بيت منقذ ، استولوا ثانية على الباشورة وتسلقوا الأسوار بواسطة الحبال التي أدلاها لهم نساء المدينةاللاتي بقين فها . واستعاد الإسماعيلية شيئًا من سلطانهم في حلب، ومع مذا فان حاكمها ايلغازى حال بينهم وبين الاســـتيلاء على قلعـة الشريف. وفى ٢٣ رمضان عام ١٥ (٥ ديسمبر عام ١١٢١) قتل الاسماعيلية الفدائيون، الوزير الفاطمي الفضل بن بدر الجمالي ( انظر هذه المادة ) .

وثار أهل ديار بكر على الإسهاعيلية وقتلوا الدعاة الذين بعثوا بهم إلى تلك المدينة ( ١١٥ ه = ١١٢٤ م )، ولكن استيلاء

الإسماعيلية على حصن بانياس وطد مركزهم. ولما أراد طغتكين صاحب دمشق إنقاذ صاحبه بهرام من سوء معاملة أهل دمشقله، ولاه على ذلك الحصن. وثار أهله على بهرام فقاتلهم فى عام ٢٢٥ ه ( ١١٢٨ ). ثم خلفه إسماعيل الفارسي، ولما قتل أتباعه فى دمشق ( ١٥ رمضان عام ٣٢٥ = ١ سبتمبر عام ( ١١٢٥ ) سلم حصن بانياس إلى الصليبين.

وكان على رأس الاسهاعيلية فى ذلك العهد (منذعام ١١٦٩ م) راشد الدين سنان ابنسليان زعيم الحشاشين الذى جاء من جوار البصرة وتعلم فى قلعة ألموت. وأسرف الاسهاعيلية فى إتيان المنكرات، فثار عليهم أهل مدينة الباب الواقعة بين مدينتى بزاءة وحلب وأخرجوهم من منازلهم وطاردوهم

إلى مكان سحيق (ابن جبير، طبعة رايت وده غوى، ص ٢٤٩ وما بعدها)، وفى ١١ ذى القعدة عام ٥٧١ ( ٢٢ مايو ١١٧٦) نجا صلاح الدين من مكيدة دبرها الاسماعيلية لقتله بفضل الزرد الذى كأن يحيط بقلنسوته . وأراد أن يئار منهم بحصداره لمصياث، ولكنه عدل عن ذلك لتعب جيوشه. وربما كانسبب هذا العدول أيضاً اتقاء وعيد الحشاشين .

ويظهر أن صلاح الدين قد سالم خصومه لأن المعـاهدة التي عقدها مع ريشار قلب الاسد شملت بلاد الإسماعيلية أيضاً.

وفى ١٣ ربيع الثانى عام ٨٨٥ ( ٢٩ أبريل عام ١٩٩٢ ) اعتدى رجلان من الإسماعيلية على كونردصاحب صور ٣٣٠ وقتلوه عند عودته من مأدبة دعاه إليهاأحد الاساقفة ، وقتلوا أيضاً فيها بعد ريموند الابن الأكبر لبويمند الرابع أمير أنطاكية بينهاكان في كنيسة انطرسوس .

وقبل أن يقتل هولاكو ركن الدين خور شاه سيد قلعة ألموت ، استكتبه كتابا لقواده فى حصون الشام يأمرهم فيه بتسليم تلك الحصون إلى المغل . وكان المغل قد حاصروا بالفعل أربعة من تلك الحصون بمجرد ظهورهم فى الشام فى عام ٣٥٨ ه (١٢٦٠م) ، ولكن مرعان ما استعادها أصحابها عند انتصار قطز سلطان الماليك . وفتح هذه الحصون فتحا

تاما السلطان بيبرس فيما بين سنة ٦٦٨ وسنة ٢٧١ هـ ( ١٢٧٠ – ١٢٧٣ م ) . ومنذ ذلك التاريخ أقر الإسماعيلية بالخضوع لسلطان مصر وقدموا رجالهم إلى الولاة الذين رغبوا في استخدامهم . ويقول ابن بطوطة ( طبعة باريس ، ج ١ ، ص ١٦٦ – ١٦٧ ) إنهم كانوا في خدمة الملك الناصر محمد بن قلاوون .

الاسماهيد في الهد: يسمونهم في الهند خوجه أو مولى ، وزعيمهم أغا خان ( انظر هذه المادة ) ، ولقبه الرسمي صاحب السمو أغا سير سلطان محمد ، وهو رجل مشغوف بالرياضة ، محب للأسفار ، يحرر مقالات في مجلة القرنالتاسع عشر ومجلة الشرق والغرب وله في السياسة مقام عظيم . وكان في سنة ١٩٠٦ لملك . وأغا خان من نسل الأئمة السابقين ، ويرد نسبه مباشرة إلى أبي الحسن الذي حكم كرمان في عهد الأسرة الزندية ثم اعتزل حكمها ، واعتكف في محلات التي كان يملكها بالقرب من قم . وكان ابن أبي الحسن واسمه شاه خليل الله ، ويسمى أيضاً سيد كهكي ، قد قتل في يزد عام ١٨١٧ .

وزوج فتح على شاه ابنته من أغا خان محلاتى ابن شاه خليل الله . ولما ثار عام ١٨٣٨ ترك كرمان ولجأ إلى الســـند وهناك وجد بعض الإسماعيلية النزاريين،وذهب بعد ذلك إلى بومباًى وبونه وبنجلور . وسلطان محمد

هوابن أغاخان محلاتى،وقد ورث عنأبيه حبه للرياضة .

انتشار الاسماعيليد في الوقت الحاضر: ما زال في الشام عدة آلاف من الإسماعيلية يسكنون قلعة مصياث وقلعة القدموس وغيرهما وهموادعون يخلصون الولاء للدولة العثمانية (١). وكانت غارة النصيرية على حصن مصياث سببا فى كتابة المخطوط الذى نشره وترجمه ستانيسلاس جويار Stanislas Guyard: Fragments relatifs à la doctrine des ۱۲۳ ج ، Notices et Extraits ف Ismaélis ص ١ سنة ١٨٧٤ ) .ويقطن الا سماعيلية في فارس إقليم محلات بالقرب من قم، وقدذكرناه من قبل. ويقطنون فيأواسط آسيا، بدخشان وخوقندوقره تكين وكذلك فىإقليم بالقرب من بلخ. ويعرف الا<sub>م</sub>سماعيلية فى أفغانستان باسم مفتدی . ویوجد منهم عدد کبیر فی كافرستان (وادى جلال آباد وكمر)وكذلك في الولايات العديدة الواقعة في حوض نهر جيحون الأعلى (ساري قل، وخان وياسين). وفي الهند ٩٩٤٧٦ نسمة من الإسماعيلية في أقاليم أجمير ومرواره وراجبوتانه والبنجاب وكشمير ، و۲٦٥٨ه نسمة في بومباي وبروده وكورج ( إحصاء الهند ، ١٩٠١ ، ج ١ ، ص وما بعدها ) . وليس جميع أفراد الإسماعيلية من أتباع أغا خان . ومنّ البوهورا <sup>(٢)</sup> الذين

<sup>(</sup>١) كان ذلك عبد كتابة المفال .

<sup>(</sup>۲) مسلمون يسكمنون غرب الهند.

يقطنون كچرات قبيلة الداوية،وهم إسهاعيلية يتألف منهم الجانب الآكبر مر السكان ( السكان ١٣٠,٠٠٠ نسمة ) ( مجلة العالم الاسلام ( ١٠٠،٠٠٠ نسمة ) ( ١٠٠،٠٠٠ به العالم الاسلام ( ٤٧٢ ) .

ویکثر عدد الاساعیلیة فی عمان، وهم متفرقون فی جمیع البلاد، ولهم حی خاص بهم فی مطرح بالقرب من مسقط .

ويوجد الاساعيلية كذلك فى زنجبار وفى تنجانيقا ، ويعدون هناك بعشرات الآلاف وعددهم آخذ فى الازدياد بكثرة من يدخل فى مذهبهم .

عقيرة الاسماعيلية: ينكر الإسماعيلية صفات الله و يقولون إنه فوق متناول العقل. وإن العقل عاجز عن إدراك كنهه . وتذهب الايسماعيلية إلى القول بأن الله لم يخلق العالم خلقا مباشرا وإنما أبدع العقل الكلى بعمل من أعمال الارادة وهو والأمر ، وأن العقل الكلى محل لجميع الصفات الإلهية. وهو عندهم الآله ممثلاً فيمظاهره الخارُّجية . ولما كانت الصلاة لا يمكن أن تؤدى لكائن لايدرك،فهي تؤدى في رأيهم لمظهر ه الخارجي ، أى العقل الذى أصبح بذلك الإله الحقيقي عند الإسماعيلية . وَبَمَا أَنه ليسَ فَي مقدور الانسانُ أن يصل إلىمعرفة ذات الله ، وإنما يعرُّف العقل وحده، لهذا يسمى الإسماعيلية العقل الحجاب أو المحل أو الصلة أوَّ النفس أو الأول.

وهم يقولون إن العقل أبدع النفس الكلية وخاصتها الرئيسية الحياة كاأن العلم خاصة العقل. وإذ كان العقل غير كامل فى علمه فهو يحاول بالضرورة بلوغ الكال فتحدث عن ذلك حركة مضادة لحركة الصدور (١). ويذهبون أيضا الى أن المادة الأولى صدرت عن النفس وأن المثل توجد فى العقل

ويقول الاسماعيلية أيضاً إن هناك كائنين واجبين هما المكان والزمان، وإن اتحاد هذه الوجودات الخسة في العقل يحدث عنه حركات الإفلاك والطبائع . وهم يعللون ظهور الانسان بحاجة النفس الكلية إلى بلوغ العلم الكامل حتى تسمو إلىمرتبة العقل الكليّ. وإذا ما بلغت هذه المرتبة تبطل كل حركه . ولبلوغ السعادة يجب على الانسان تحصيل العلم ولا يمكن أن يتأتى له ذلك إلا بحلول العقل الكلى في إنسان هو النبي وفي الأثمة الذين يخلفونه . والعقل الحالُ يسمى عندهم «ناطقاً» وتسمى النفس الحالة «أساساً «والأول هو فى رأيهم النبي الذي يبلغ الكلام المنزل. أما الثاني فهو الذي يفسره معتمداً على التأويل. وأركانالاسهاعيلية الثلاثة الأخيرة هيالامام والحجة الذي يعهد إليه بالتدليل على صدق رسالة الأساس،ثم الداعي. وهم يقولون إن محمداً هو الناطق وعلياً هو الأساس .

(١) الصدور هو فيض الكائنات عن الحانق جل
 وعلا وعلى هذا تكون هذه الحركة المضادة لحركة الصدور
 مقصودا بها صمو العقل إلى الحانق .

اللجنة

وهناك عدة مراتب للبجتهدين في مذهب الاسماعيلية (كانت سبعا ثم أصبحت تسعا). وكان الداعي لهذا المذهب يبدأ بأن يسأل المبتدى. في معضلات الفقه الإسلامي (و تلك هي الطريقة المألوفة عنـدُ طائفة الباطنية ) ثم يجعله بالتدريج يتفق وإياه على أن هذه المسائل من السهل الاجابة عليها بالتفسير الرمزى وتأويل القرآن . وكان للناتج من حساب القيم العددية لأحرف الهجاء أهمية كبرى عند الاسماعيلية ( أنظر Fragment : St. Guyard : خ ؟ واظركذلك مادة ,حروفي, ) . فاذا ما اقتنع المبتدىء بقوةحجة الداعىطلب اليهأن يقسم ليخفين ما يلقنمن الأسرار التيسوف يلقنه إياها ،ثم يلقنه أن سلامة النفس تتوقف على طاعة الامامطاعة عميا. في أمور الدين والدنيا. ولا تصل أغلبية المجتهدين في هذا المذهب إلى ما بعد المرتبتين الأولى والثانيـة من مراتب التلقين، وقلما يصل الدعاة إلى المرتبة السادسة. ويطمح قليلمن الأفراد الممتازين في الوصول إلى المرتبة العليا من مراتب التلقين. ( انظر مذاهب الشيعة والمتصوفة في الانسان الكامل [انظر هذه المادة]).

والجنة فى معتقد الاسهاعيلية رمز إلى حالة النفس التى حصلت العلم الكامل، ويرمز بالجحيم إلى حالة الجهالة، ويقولون إنه لم يحكم على نفس قط بالجحيم الأبدى، ولكن النفس

تعود ثانية إلىالارض بالتناسخ إلى أن تعرف الامام الموجود في العصر الذي عادت فيــه إلى الارض وتأخذ عنه المعارف الدينية . وليس وجود الشر بواجب في معتقدهم ، ولكنه سوف يختني يوما ما عند ما تتشبه الكائنات كلها بالعقل الكلى شيئاً فشيئاً. وعلى الرغمما اشتهربه الإسماعيلية من أنهم سفاكون للدماء، تلك الشهرَّة التي لوثت سمعتهم ، فإنه يجب ألا يدور بخلدنا أن جرائمهم تلك كانت من لوازم عقيدتهم ، بل إننا نرى فى ذلك نوعاً من الغلو في السلطة السياسية المطلقة التي جعلها مؤسسو هذا المذهب لأنفسهم . وقد لاحظ روسو (Annales des ان الا ساعيلية ، ١٤ ، ص ٢٨٦)أن الا ساعيلية الذين عرفهم كانوا أناسا ذوى فضّل ورقة لا يعبأون بالاسـفار، نشطين في ديارهم مستمسكين بدينهم الذي يختلف كثيراً عن عقيدة السلف. وهم شجعان إذا دعتهم الملمات مطيعون لزعمائهم .

#### المصادر

(۱) الفهرست ، ج ۱ ، ص ۱۸۹ و ما بعدها (۱) الفهرست ، ج ۱ ، ص ۱۸۹ و ما بعدها (۲) الشهرستائی ، طبعة کيورتن ، ص ۱٤٥ و ما بعدها ، و ترجمة Haarbrucker ، حرم : الفصل ، ص ۲۱۹ — ۲۳۰ (۳) ابن حزم : الفصل ، حرم : الفصل ، ۲۳۰ — ۲۱۹ انظر الفهر س ۲۴۰ انظر الفهر س ۲۴۰ انظر الفهر س ۲۴۰ انظر الفهر س ۲۳۰ انظر الفهر س ۲۳۰ انظر الفهر س ۲۳۰ هم الفهر الفهر س ۲۳۰ الفهر الفهر الفهر الفهر الفهر المورد المورد



(٦) ان الأثير ، طبعة تورنىرج ، ج ١٠، ص ۲۱۳ وما بعدها (۷) المقریزی : الخطط ، يولاق ١٢٧٠ ، ج ١ ، ص ٣٩١ وما بعدها (٨) انخلدون: المقدمةطبعة Quatremère : جرا ص ٣٦٢ ـــ ٣٦٤ ، ترجمة ده سلان ، ج ١ ، ص ٤٠٩ — ٤١٠ ( ٩ ) ابن خلدون : العبر ، ج ٥ ، ص٢٦ (١٠) ميرخواند: روضةالصفا. : Schefer (۱۱) ۷۱ - ۱۲ س نه ۱۶ ۱۷۷ مین ۱۳۰ Chrestomathie persane وما بعدها (١٢) خوندمير: حبيب الســــير، ج ۲ ، الجزء الرابع ، ص ۲۹ – ۸۱ (۱۳) منجم باشی: ج۲، ص ۲۸۶ و ما بعدها (۱۶) Histoire des mongols ; C. d' Ohsson : Dozy (10) ۲۰۳ - ۱٤١ ، ٣ ج Essai sur l' hist. de l' Islamisme ص : A. von Kremer (17) عدها ۲۵۷ Herrschende Ideen ، ص١٦٦ وما بعدها (١٧) Le Messianisme et : E. Blochet l'hétérodoxie musulmane ، ص ع وو ما بعدها Nouvelles Recherches : Defrémery ( \ ) sur les Ismaélicns في المجلة الأسيوية ، المجموعة الخامسة ، جع ، ص٣٧٣ و مابعدها (١٨٥٤) جه، ص ه و ما بعدها (۱۹) Essai sur l'histoire des Ismaéliens ou Batiniens de la Perse ، المجلة الأسيوية ، المجموعة الخامسة. ج ٨، ص ٣٥٣ وما بعدها (١٨٥٦) ، ج ١٥. ص ۱۳۰ و ما بعدها ، ۱۸۹۰ (۲۰) Stanislas Un grand د کذاك . Fragments : Guyard

maître de l' ordre des Assassins

الأسيوية ، المجموعة السابقة ، ج ٩ ، ص ٣٢٢

وما بعدها (۲۱) الترجة وما بعدها (۲۱) الترجة الترجة الفرنسية ، باريس خوات ۱۸۱۸ ، الترجة الفرنسية ، باريس ۱۸۳۳ ، ۱۸۳۳ ، ۱۸۳۳ وما بعدها الفرنسية ، باريس ۱۸۳۳ ، ۱۸۳۳ ، ۱۸۳۳ ، ۱۸۳۳ وما بعدها وما بعدها ، ج ۲ ، ص ۲۱ وما بعدها ، ج ۲ ، ص ۲۱ وما بعدها ، ج ۲ ، ص ۲۱ وما بعدها ، ۲۲ ، ص ۲۰۲ وما بعدها ، ۲۲ ، ص ۲۰۲ ، ص ۲۰۲ ، ۲۰۰ وما بعدها ، ۲۲۷ ، ۲۰۰ وما بعدها ، ۲۳۰ وما بعدها ، ۲۳۰ وما بعدها ، ۲۳۰ وما بعدها ، ۲۳۰ وما بعدها ، ۲۲۲ وما بعدها وانظر کذلك الفهرس .

[ Cl. Huart ]

«الاسماعيلية» مدينة تقع على منتصف قناة السويس، أنشئت عام ١٨٦٣ أثناء شق هذه القناة وأطلق عليها اسم الحنديو إسهاعيل وكانت الإسهاعيلية على جانب كبير من الأهمية خلال أعمال الحفر، ولكن ما إن تم فتح القناة حتى قل شأنها . وقد استعادت حديثا بعض ما كان لها من مكانة بفضل الحركة التجارية القائمة بين القاهرة وبواخرالبريد، ويصلهذه المدينة بيورسعيد والقاهرة والسويسخط حديدى ، كما أن بها فنادق هامة وحمامات وغير ذلك ، ويحيط فنادق هامة وحمامات وغير ذلك ، ويحيط

بها المزارع والحدائق،وتقع بحيرة التمساح في جنوبيها م

#### المصادر

(۱) محمد أمين الحانجى: منجم العمران فى المستدرك على معجم البلدان، القاهرة ١٣٢٥، ج ١، ص ٢٦٥ وما بعدها (٢) Baedeker (٢) . ندن ١٦٨٨، ص ١٦٨٠

T. H. Weir فير

«إسنا» بالمصرية « تـ - ســنت » وبالقبطية « سنه » وباليونانية « لاتو يوليس» ( نسبة إلى لاتوس Latos وهوالسمك الذى كان يُعبد فيها ) : وهي مدينة في صعيد مصر على الضفة اليسرى للنيل على منتصف الطريق بين الاقصر وإدفو . ظلت مدة من الزمن قصبة مديرية ،ولكنها اليوم مركزمن أعمال مديرية ونا، ويبلغ عدد سكانها ١٩١٠ (١) نسمة وهي مشهورة بخرائب معبد الإله خنوم من عهد البطالمة ،وقد رسم فيه عدد من براطرة الرومان في صور الفراعنة .

وكانت إسنا فى العهد الإسلامى مدينة زاهرة ، ويروى المقريزى عن الإدفوى أنه كان بها عشرة آلاف منزل ، وتقدر حاصلاتها بأربعين ألف أردب من البلح وعشرة آلاف أردب من الربيب م

#### المصادر

(۱) ياقوت: معجم البلدان، ج۱، ص ۱۹۵ وما بعدها (۲) المقريزى: الخطط، ج۱، ص ص ۱۹۵ مین المقریزی: الخطط، ج۱، ص تفصیلا، ولم یغفل فیه المؤلف الحالة الاقتصادیة المعادر کین المعادر (۵) علی مبارك: الخطط تفصیلا، ولم یغفل فیه المؤلف الحالة الاقتصادیة المعادر کین المعادر (۳) کین المعادر المعا

[ H. Ritter. رتر

« إسناد » سلسلة السند فى الحديث ( انظر مادة «حديث» الجزئين الثانى والثالث منها ، وانظر فيما يختص بصلة الإسسناد بروايات اليهود J. Horovitz في Ursprung des Isnad ، ج ، Der Islan في Ursprung des Isnad ، ح ، كا ) ،

«أسوان » مدينة فى صعيد مصر:
كتبها العرب أسوان ، وأحيانا أصوان ، وكان
اسمها الشائع فى القرون الوسطى أسوان ،
وهى تقع على خط عرض ٣٠ – ٣٥ ثمالا على الضفة الشرقية للنيل شمالى الشلال
الأول، وهى قصبة إقليم النوبة وعاصمة المديرية
المعروفة بهذا الاسم ، وعدد سكانها ١٣٠٠٠

<sup>(</sup>۱) وقت تحرير هدا المعال . وبلغ عدد سكامها وفقا انعداد عام ۱۹۲۷ — ۱۰۲۲۰۰ نسمة **والون**ة

نسمة(١) وكان إقليم أسوان بما فيه جزيرة فيلة يسمى فى القديم يبو Yébu أى أرض الفيلة. ولايزال هذا آلاسم يطلق على الجزيرة إلى الآن وكانت الجزيرةُ في العهد القديم أهم من المدينة التي تقع على الضفة اليسرى،وهذه المدينــة تعرف بـ « سوينت Swénet ، و « سينه Syene » عند اليو نان وسو ان ( انظر ياقوت ، وأسوان عند العرب). وفي جوار هذه المدينة محاجر كان المصربون القيدماء يقتطعون منهـا الصخور للعمد والتماثبـل. وقد أطلق يلني p<sub>liny</sub> على هذه الصخور سينيت Syenite نسبة إلى المكان الذي تقطع مُّنه . على أن هذا الاسم لا يدل على الاصطلاح الجيولوجي لهذا اللفظ في الوقت الحاضر . وكانت حجارة الطاحون في العهــــد الإسلامي تقتطع منهناك.وربما كانتالعمد القديمة تحول هي آلاخري إلى حجارة الطاحون.

ويقوم فى المدينة معبد قديم فيه صورة عقرب،فا ذا مسح بالطفل فى الشانى عشر من برمودة ثم حمل هذا الطفل فا نه يحمى الانسان من لدغ العقرب.

وصناعة الطواحين كانت مدة من الزمر.

تحتكرها الحكومة،واشتهرت أسوان بفخارها

(القدور والأباريق).

وكانت أسوان فى العهدين القـــديم (١) ومن كمابة هذا لقــار . وبن عدد سكانها وها التعداد سنة ١٩٢٧ - ١٩٤٨ نسبة .

والإســــلامي الحصن الذي يحمى حدود مصر مر. النوبة . وكانت تقع على شلال بيلاق . وأول مدن النوبة القصر ، وكان ملك النوبة النصرانى يدفع البقط ( جزية سنوية ) إلى عامل أسوان . وكانت فى الواقع نوعاً من المبادلة لأنه كان يأخذ فى مقابلَ ذلك هدية ثمينة من مصر . وأقدم اتفاق من هذا القبيل يرجع إلى عام ٣١هـ ( ٦٥١ – ٦٥٢ م ). واجتذبت مناجم ذهب علاقى (انظر هذه المادة ) القريبة من المدينة . كما اجتذبت المزايا الاقتصادية الأخرى عددأ غفيراً من الأعراب مما أدى إلى دوام التصادم والنزاع بينهم . وقاست أسوان كثيرا من هذه القبائل البـــدوية ومن غارات النوبة ( انظر مادة . النوبة » ) . وكانت المدينة في عهد الفاطمين، ويوجه خاص في عهد الماليك، أو قل كان أقصى البقاع ناحية الجنوبكلها في عهد الحكام الضعفاء. مأوى الثوار الذين كانوا يعيشون فيها إلى أجل.بعيدين عن سلطة الحـكومة المركزية . ولم ينقض هذا الحال إلا فى عهد محمد على الذى دفع بالحدود المصرية إلى الجنوب. ولم يغير من الأمر كثيرا فتح الماليك لبلاد النوبة.

وكانت أسوان فى مختلف العصور على شىء من الأهمية الاقتصادية لأنها كانت السوق الطبيعية لتجارة النوبة وأو اسط إفريقية، كما ظلت أمداً طويلا مركزاً للتجارة الهندية. وكانت أهم وارداتها العبيد والذهب والعاج

# THE PRINCES OF THOUGHT

وريش النعام. وكانت مصر تصدر من جانبها القمح والنبيذ والمنسو جات، كاكانت فى قرون الإسلام الأولى المكان المختار الذى يبدأ الحجاج منه إلى مكة مخترقين الصحراء إلى عيذاب ومنها يركبون البحر إلى جدة. وظلت أسوان مدة طويلة من الزمن أهم المدن فى صعيد مصر. إلا أنها اضمحلت كثيراً بعد ذلك عند ما أخذ التجار والحجاج يفضلون عليها طريق قوص. وحالت الإحداث السياسية التى وصفناها بين هذه المدينة وبين استعادة مكانتها الأولى، ولكنها بفضل مركزها عند الجنادل ووقوعها فى ملتق طرق القوافل ظلت مركزا لتجارة أو اسط إفريقية. أما فى العصر الحديث فقد نالها الكثير من التخريب من جراء فتنة المهدى.

ومناخها طيب. وأشاد جميع الجغرافيين بخصبها (القمح والكروم) واشتهرت بثمرها في القرون الوسطى، وأنواع التمر فيها أكثر منها في العراق. وفي قرننا هذا أثر الخزان الهائل الذي أنشأه الا نجليز أثراً كبيراً في جوها إلا أنه أكسب المدينة منظراً بديعاً كما أسبغ على مصر الخير العميم.

#### المصادر

(۱) یاقوت: المعجم طبعة فستنفلد ، ج ۱، ص ۲٦٩ ( ۲ ) ابن دقماق ، ج ۵ ، ص ۳۳ وما بعدها ( ۳ ) القلقشندی ، ترجمة فستنفلد ، ص ۱۰۷ ومابعدها (٤) المقدسی، طبعة ده غوی الطبعة الثانية فی المكتبة الجغرافية العربية ، ج ۳،

## [ C. H. Becker بكر ]

« الأسود » لقب عيها ، ويقول البعض عبهة ، بن كعب المذحجى العنسى ، ويعرف أيضاً بذى الخار ، لا ذى الجار كا يقول البلاذرى (ص١٠٥). وهو الذى قام قبيل وفاة النبى بالفتنة فى بلاد اليمن ، تلك الفتنة التى سرعان ما طاحت بالعال من الفرس وأضاعت سلطان النبى على هذه البلاد. وخرج الأسودمن كهف خبان وغز انجر ان وهزم شهر ابن باذان العامل الفارسى السابق وقتله ثمم استولى على العاصمة صنعاء ، وبذلك دانت له جميع بلاد العرب الجنوبية الغربية فى أقل من شهر ، وفر أغلب عمال النبى إلى المدينة وحضر موت ،

وتزوج الأسود من أرملة ثهر تبريراً لمطالبه. ولكرّ. علطانه كان تصير الأمد، فان قيس بن هبيرة المكشوح ، المذحجي ، وهو الذي ساعد الأسود على غزو البمينمن قبل . تحالف مع الأمراء الفرس المخلوعين ، وعلىرأسهم فيروز وداذويه، وعاونته فى ذلك معاونة صادقة أرملة شهر التي تزوجت من الأسود بالرغم منها . وتقول الروايات إنهم تمكنوا بمساعدتها من دخول القلمعة وقتل

الأسود وهو نائم في مخدعه قبل وفاة الرسول بأيام قلائل . ومع هذا كله لم يفد المسلمون كثيراً مر. للقوط الاسود ، لأن قيسا سرعان ما انتحل السلطان لنفسه وانفصل عن الفرس الذن ساعدوه . ولأخبار الأسود قيمة خاصة لأنها تمثله في صورة المتنيء، وهي صفة لاشك في أن لها أصلا في التاريخ. فقد روى البلاذريأنه كان كاهناً أو متنبئاً. وأنه لقب نفسه برحمن اليمن ، أي الذي ينطق باسم الرحمن كماكان مسيلمة رحمن الىمامة . وتقولُ رواية أخرى إنه كان مشعبذاً يصطنع فنوناً من الحيل ويستهوى الجماهير بعباراته . وكان لد شيطان يخبره بكل شيءحتى بخطط أعدائه. وتروى عنـــه هذه القصة : وهي أنه بعد أن نحر عدداً من الجزر في رحبة صنعاء أكب برأسه إلى الارض وأنصت حتى سمع صوت شيطانه . ثم رفع رأسه وأخذ يردد « إنه يقول لي » يعني شـيطانه . وفي أنناء

محاصرته بالليل خار الأسودكما بخور ااثر ِ

وهدأت امرأته من روع الحرس بقولها « النبي يوحى إليه ، . ويتفق لقبه « ذو الخار ، مع ما عرف عنه من ادعاء النبوة ٢٠

#### المسادر

(۱) البلاذري ، طبعة ده غوى ، ص ١٠٥ - ١٠٧ (٢) الطبرى ، طبعة ده غوى ، ج ١ ، ص ۱۷۹۵ - ۱۷۹۸ - ۱۸۹۸ - ۱۸۲۸ (۳) Skizzen und Vorarbeiten: Wellhausen ج ٦ ، ص ٢١ - ٢٧ .

« أسير كره » اسمحصن قديم قائم على إقابيم نيمار في و لا يات الهند الوسطى البريطانية. وهو يقع على نشز من الأرض من مرتفعات سات يوراً . وفي عام ١٦٠٠م اغتصبه الملك أكبر من آخر ملوك خانديش المسلمين، وقدوردذكرهذا الحادث فىكتابات دونت في ذلك العهد. أما عن المباني وقد أقام بعضها خلفاء أكبر ، فان بينها مسجداً لا يزال قائماً يرجع عهده إلى عام ٩٩٢ هـ (١٥٨٤ م) وهو كسحد آخر مشيد في جوار برهان يور: متاز بالكتابات العربية والسنسكريتية المنقوشة عليه ، وقد ابتني هذا المسجد آخر أسرة عادل شاه الخانديشية، وربما يكون قد تعبد فيه المسلمون والهندوس وفقــاً لتعالم . دين المي ، ٢

المسيادر

الطبعة الجديدة (۱) (۱۹ Central Provinces (۲) الطبعة الجديدة (۱۹ الطبعة الجديدة (۱۹ الطبعة الجديدة (۱۹ الطبعة الجديدة (۲۰ الطبعة الجديدة (۲۰ الطبعة الجدالاول، ص۱۹ مناطعة نيار، الجدالاول، ص۱۹ مناطعة نيار، الجدالاول، ص۱۹ مناطعة المناطعة المناطعة (۲۰ الطبعة المناطعة المناطعة

[ J. Horovtiz هوروفتز

ه أسير » وهو ميرزا جلال أسير بن ميرزا مؤمن : شاعر فارسى ، ولد فى إصفهان وتوفى وهو فى مقتبل العمرعام ١٠٤٩ هـ (١٦٣٩ مـ) أوعام ١٠٦٩ هـ (١٦٥٨ مـ) كما تقبول رواية أخرى؛ وكان أسير تلميذ آللشاعر فصيحى، وصديقاً للشاه عباس الأول، وأنشأ معظم أغانيه وهو ثمل. وقد ظهرت نسخة من كلياته فى لكنهو عام ١٨٨٠ م

#### المصادر

(۱) فهـارس ريو للخطوطات بالمتحف البريطـانی ، ج ۲ ، ص ٦٨٦ (۲) وفهارس پرتش Bertsch ببرلين ، رقم ٩٣٨ (٣) Bertsch برلين ، رقم Grundriss der Iran Philologie ، ۳۱۱ .

«آسية » هو الاسم الذي أعطاله المفسرون لزوجة فرعون ، وقد ورد ذكرها في القرآن مرتين (سوره القصص ،آية ٨؛ سورة التحريم ،آية ١١) . ولها نفس الشأن الذي لابنة فرعون في الكتاب المقدس ولذلك فمن الواضح أن يكون هناك بعض الالتباس(١)، فني سورة التحريم (الآية ١١)

(۱) يختلف نظر المستشرقين و نظر علماء المســـلمين للتوراة ، فالمستشرقون يرون أن التوراة هي الكتاب الذي دون حوادث بني اسرائيل وقت وقوعها فهو الصادق المترجم عن أخبارهم فما خالفه من الكتب الآخرى في ذكر هذه الحوادث يكون الغلط واقعامنه لامن التوراة.

ويرى علماء المسلمين أن التوراة قد انتابتها وانتابت بنى إسرائيل من الحوادث ما أدى إلى ضياعها وتحريفها فقد ارتد بنوإسرائيل ورجعوا إلى عبادة الآوثان ، وكانوا يؤمنون تارة ويرتدون أخرى ويسقطون فى الوثنية وكان يسلط عليهم من الملوك من يبيدهم كبختنصر.

أما التوراة فكانت منها نسخة واحدة كتبها موسى ووضعها فى التابوت وأمر بنى إسرائيل بحفظها واخراجها من محلها كل سبع سسنين، وبنو إسرائيل إذا سقطوا فى الوثنية لا يحفلون بالتوراة ولايعنون بحفظها حتىأن يوشا ابن آمون لما تولى الحكم على بنى اسرائيل وهجر عبدادة الأوثان بحث عن التوراة فلم بظفر بها حتى مضى على حكمه ثمان عشرة سنة فجاءه كاهن يقال له على حكمه ثمان عشرة سنة فجاءه كاهن يقال له حلقيا وقال له اننى قد وجدت سفر الشرمية فى بيت الرب وكل ذلك يقطع سندها الى موسى

قالت امرأة فرعون « رب ابن لى عندك بيتاً فى الجنة ونجنى من فرعون وعمله ونجنى من القوم الظالمين » ويتصل بهذه الآية ما يروى من أن آسية قاست كثيراً من العذاب على يد فرعون فى سبيل دينها ، وكانت إسرائيلية ، وأمر بها فى آخر الآمر أن تطرح على صخرة ، فدعت ربها فقبض روحها إليه ولم يسقط على الصخرة إلابدنها . ويروى أيضاً أن فرعون أمر بها أن تقتل على الآوتاد وأخذ يعذبها حتى ماتت . إلا أن موسى دعا ربه أن يخفف عنها من العذاب ، فلم تجد بعد ذلك للعذاب

ويجعلها من أخبار الآحاد لامن المتواتر ويجعلها عرضة للضياع والتحريف والتغيير . لذلك اذا تعارض خبرها مع القرآن جعلوا القرآن حاكما عليها لآنه كلام الله المنزل على نبيه محمد ليرد الناس الى أمرهم الآول ويجمعهم على عبادة الله ويحكم بينهم فياكانوا فيه يختلفون . فأذا رأى المستشرقون التوراة تذكر أن من التقط موسى ابنة فرعون والقرآن ينسبه الى آل فرعون ويرى أن زوجة فرعون تشفعت فيه وقالت قرة عين لى ولك فرعون تشفعت فيه وقالت قرة عين لى ولك فيرون أن القول ماقال القرآن . أما علماه المسلمين بعد تغييرها و تبديلها لما قدموه من الآدلة . وهم يستندون في الحوادث التي سردناها الى الكتاب المقدس . راجع سفر الملوك الشاني وسفر أخيار الأيام الثاني ،

محمد عرفه

(۱) تفاسير القرآن لسورة القصص . آية ۱۸ (۲) الطبرى : ۸ ؛ سورة التحريم ، آية ۱۱ (۲) الطبرى : طبعة ده غوى ، ج ۱ ، ص ١٤٤ (٣) ابن الآثير : طبعة تورنبرج ، ج ۱ ، ص ١١٩ (٤) الثعلبى قصص الآنبياء : القاهرة عام ١٢٨٧ هـ ، ص ١٧٩ هـ ، ص ١٧٩ هـ ، ص ١٧٩ (٦) الافلاد كالم المعالمة المعالمة

المصادر

«أسيوط» : مدينه في صعيد مصر، وهي أكبر مدن الصعيد وأهمها من الناحية التجارية، وتقع على الضفة الغربية للنيل على خط عرض ١٦ - ٢٧ شهالا . وكانت مدينة أسيوط أو سيوط أو ليكوبوليس كما يقول اليونان، بفضل وقوعها في أضيق بقاع وادى النيل وأكثرها خصوبة وبفضل وقوعها أيضا على رأسعدة طرق للقوافل، مدينة هامة منذ القدم كما كانت قصبة مديرية تعرف باسمها . وظلت في العهد الإسلامي أهم مدن الكورة وطلت في العهد الإسلامي أهم مدن الكورة قسمت البلاد إلى أعمال أي مديريات، أصبحت في عمل أو مديرية . وعدد سكان المدينة قصبة عمل أو مديرية . وعدد سكان المدينة وفيها تسعة مراكز ٢٠٠٠٠ نسمة والمديرية . وفيها تسعة مراكز ٢٠٠٠٠ نسمة والمديرية . وفيها تسعة مراكز ٢٨٣٠٠٠٠ نسمة (١٠) .

(١) وقت كنتابة هــذا المفال ويبلغ عدد سكان

واسيوط بفتح الهمزة هو الاسم الدارج للاسم العربى أسيوط (بضم الهمزة)، وكلاهما تعريب للكلمة القبطية سيوت، وكان يطلق عليها فى خطط القرون الوسطى سُيوط وسَيوط، ولكن منذ عهد القلقشندى المتوفى عام ٨٢١ ه ( ١٤١٨ م ) أصبح النطق الشائع أسيوط ( بفتح الهمزة ) .

ولا نستطّيع أن ندون تاريخاً لمدينة أسيوط لأننا قلمانجد لها ذكراً عند المؤرخين، ولم يكن لها شأن يذكر إلا فى عهد الماليك أيام على بك ، من ذلك أنها كانت عام ١١٨٣ه (١٧٦٩—١٧٦٩) مركز الفتنة . ونستطيع أن ندرك من روايات الجغرافيين والسائحين أنها ظلت مزدهرة طوال العهد الاسلامى . وزادت أهميتها فى نهاية القرن التاسع عشر إلى حدكبير ، وخاصة بعد أن وصلها بالقاهرة عام ١٢٩٢ ه ( ١٨٧٥ م ) خط حديدى ، وزاد عدد سكانها من ١٢٩٠٠ فى الوقت الحاضر

واشتهرت أسيوط فى العصور الوسطى بحاصلاتها الزراعية وصناعتها وتجارتها ، فقد كان من محاصيلها السفرجل والقمح والبلح . وكانت أهمالصناعات فيهاغزل الصوف والقطن والكتان . ولما كان حجر الشب والنيلة

الحاضرة وفقا لتعداد سنة ١٩٢٧ -- ٥٧١٣٤ وعدد سكان المركز ٩٧٨٥ والمديرية ٢٠٠٠، ١,٠٧٨ والمدينة اللحنة

يستخرجان من الواحات المجاورة ، فقد كثرت الصباغة فيها ، ومن ذلك أن الأقشة التي كانت تصدر إلى دارفور كانت تصبغ في أسيوط . وأهم ما اختصت به أسيوط المنسوجات الكتانية المعروفة به «الدييقي» نسبة إلى مكانها الأصلى «دييق في صعيد مصر» ، والمنسوجات الصوفية الناعمة ، والسجاد المصنوع على النمط الأرمني، وشيلان التل البيضاء والسوداء الموشاة بالفضة ، ويكثر عليها إقبال الأوربيين ، وهي البقية ويكثر عليها إقبال الأوربيين ، وهي البقية الشرق . أضف إلى هذا أن أسيوط كانت تصنع الفخار الشيوطي الأبيض تزرع الأفيون ، كما كانت تصنع الفخار المسيوطي الأبيض والأسود برسومه القديمة ركن مهم من صناعة هذه المدينة .

وكانت التجارة في هذه الصناعات ناشطة في مصروخارجها ، واشتهرت أسيوط خاصة بتجارتها المباشرة مع السودان ، وكانت قو افل دارفورالتي تتكون من ١٥٠٠ جمل تحمل كل عام الرقيق والعاج وريش النعام وغيرها من حاصلات السودان و تأخذ في مقال هذا منتجات مصر الصناعية وخاصة المنسوجات . وقدقام علماء حملة نابليون بأبحاث دقيقة تتصل بهذه التجارة التي أخذت في الاضمحلال .

وفى أسيوط شأن جميع مدن مصر الصناعية، عدد كبير من المسيحيين، ويقال إن بها ما بين ستين وخمس وسبعين كنيسة ومعبد، وليس فها من الهود أحد.

ويزين المدينة الآن — كما كان يزينها في القديم — الخانات والأسواق والجمامات، وبين هذه حمام قديم مشهور ، والمساجد وغيرها من المبانى العامة . وجاء في ابن دقماق أنه كان في أحدالمساجد منبر يملاً في بعض المواسم بالقمح ويحمل في الطرقات على شكل محمل . ويقطن أسيوط الآن — شأن جميع المدن المزدهرة في مصر الحديثة ، خليط من سكان البحر في مصر الحديثة ، خليط من سكان البحر الأبيض وأخذ يغلب عليها الطابع الآوروبي . وأسيوط هي مسقط رأس أفلوطين ، والقديس يوحنا القبطي ، وكثير من علماء والقديس يوحنا القبطي ، وكثير من علماء هؤلاء جلال الدين المتوفى عام ١١٠ هؤلاء جلال الدين المتوفى عام ٩١١ ه

#### المسادر

وما بعدها (۱۱) Diction-: Boinet Bey (۱۱) مرابعدها بيات المحادث المحاد

# [ C. H. Becker بكر ]

« إشبيلية » بالأسيانية سفيلا Sevilia وينسب إليها فيقال الإشبيلي : مدينة كبيرة في الأندلس بربو عدد سكانها على ١٥٠٠٠٠ نسمة ، وهي قصبـة الاقليم المعروف بهذا الاسم. وكانت فيها مضى عاصمة مملكة إشبيلية ، وهي ترتفع عن سطح البحر ٤٥ قدماً وتقع فى واد متسع على الضفة اليسرى لنهر الوادى الكبير الذي يفصلها عن ضاحية طريانة . ومع أن هذه المدينة تبعد عن البحر مسافة ستين ميلا إلا أن لها جميع خصائص الثغور لأن النهر عنــدها بطيء التيار ويصل المد إلى ما بعدها (انظر Aequoreus amnis للشاءر اللاتيني أوزونيوس ﴾ . ومناخها دافي جاف. الاسلامي الحوض الأدنى لنهر الوادى الكبير ويمتد شرقأ إلى جبل الأرك وقادس وغربا إلى وادى آنا في إقليم غنى أخصبه النهر الكبير. ومنحدرات جبل الشرف التي تقع في جوار

العاصمة مباشرة خصبة تنبت فيها أشجار التين والزيتون المشهورة ثمارها فى جميع أنحاء الأندلس. وما فتى جغرافيو العرب يشيدون بذكر خصوبة هذا الاقليم وثروته ، وكان هذا الاقليم والوحيدفى شبه الجزيرة الذى يزرع القطن فيه، كما كانت صادراته من الأهمية بمكان، ومن أهم الحاصلات الأخرى قصب السكر والزعفران . وكان الاقليم مكتظاً بالسكان . ويقول الإدريسي إنه كان به ما لا يقل ويقول الإدريسي إنه كان به ما لا يقل عن ٥٠٠٠ قرية تعتمد كلها على العاصمة .

واسم إشبيليـة مشتق من الاسم القديم . اسپالس Hispalis وهو من أصل أيبيرى استبقاه الرومان للمدينـة ، وبعد أن فتحها يوليوس قيصر عام ٤٥ ق. م أصبح لها شأن كبير في عهد الرومان.وقدأطلق عليها هذا القائد Colonia Julia Romula وكأنت في عهد الامبراطورية مع قرطبة أو بايتيس Baetis وطالقة <sub>Italica</sub> على التعاقب، عاصمة لأقلم قرطبة <sub>Baetica</sub> . ثم أصبحت بعد ذلك مملكة للوندال عام ٤١١ م كما أصبحت من عام ٤٤١ م مقر ملوك القوط الغربيين حتى جاء أثاناجلد Athanagilde عام ٥٦٧م فنقل مقر حكمه إلى طليطلة . ويقول بعض المؤرخين إن مدينة إشبيلية سقطت في ربيع عام ٩٤ Medina Sidonia بعدوقوع شذونة وقرمونة Carmona فى أيدى المسلمين إثر حصار دام شهراً ، ولعلها سقطت فی مدة أطول إذا أخذنا بالوصف المفصل للفتح الذي

جاء في « الإخبار الجموعة » الذي لا نعرف مؤلفه . والتجأت طائفة من المسيحيين إلى باجه Beja وأسكن الفاتح موسى بن نصير جماعة من اليهود فى إشبيليَّة وترك بها حامية أمر عليها عيسى بن عبد الله الطويل المدنى ، كما استعمله على المدينة ، تم حاصر ماردة Merida وفى يوليه من السنة عينها قام مسيحيو إشبيلية يعاونهم في ذلك إخوانهم من أهل باجه ولبلة Niebla بفتنة ، إلا أن عبد العزيز بن مومى ابن نصير نجح فى قمعها واستعاد المدينة نهائياً وأعمل القتلُّ في الثوار . ولما قفل موسى راجعاً إلى المشرق أصبح عبدالعزيز والياً على الاندلس واختار إشبيلية حاضرة له وفيها تزوج من أرملة لذريق ـــ لا ابنته كما يروى عادة ـــ إجلونه Egilona التي عرفها مؤرخو العرب باسم أيلوأو أم عاصم، وأقام فى كنيسة سنت روفينه وابتني في قبالتها مسجداً، وهناك قتله الجنودفي رجب من عام ٩٧ (مارس٧١٩) بتحريض الخليفة سلمان .

وبعد وفاة عبد العزيز نقل العرب مقر حكمهم إلى قرطبة، ومع ذلك ظلت إشبيلية من أغنى مدائن الاندلس. والحقأن إشبيلية كانت أقل مدن الاندلس تأثراً بالفاتحين، وليس هناك شك في أن أهلها خرجوا عن دينهم إلى الاسلام في بطء مدفو عين إلى ذلك بالضرورة والسياسة . وكانت المدينة مصطبغة إلى حد كبير بالصبغة الرومانية والقوطية ، وظلت أسهاء أعلام هذه المدينة أمداً طويلا تدل

على هذا الأصل المشترك . وساعد انتشار الاسلام فى شبه الجزيرة على ازدهار التجارة والزراعة،وزادت بذلك أهمية ثغرها إشبيلية . وعند تقسيم الأندلس وإقطاع الجند وقعت إشبيلية فى نصيب جند حمص أنزلهم فيها عام ١٢٥ه العامل أبو الخطار حسام بن ضرار الكلبى ، كما أنزل فى نفس الوقت جند دمشق مدينة البيرة Malaga وأنزل جند قنسري مدينة حيان Jaen وجند فلسطين مدينة شذونة وجند مصر مدينة تدمير (مرسية )، ويطلق على إشبيلية أحياناً اسم حمص (ياقوت : معجم البلدان ، انظر آخر مادة «حمص» ) .

ولما استنب الأمر للخلافة الأموية بالأندلس في عهد عبد الرحمن الداخل بن معاوية وخلفائه من بعده، نيطت إشبيلية بعاله مثل العامل المقتدر عبد الملك بن عمر . وكانت إشبيلية في الغالب شأن غيرهامن المدائن مكان الفتن . وفي عام ١٤٩ ه ( ٢٦٩ م ) أحمدت الفتنتان اللتان قام بهما سعيد اليحصبي المطرى اللبلي وأبو الصباح بن يحيي اليحصبي . وفي عام ١٥٦ ه ( ٣٧٧ م ) كان على الخليفة أن يقضى على المحاولة الاستقلالية التي قام بها العامل عبد الغافر . أو عبد الغفار اليمني وحياة بن عبد الغافر . أو عبد الغفار اليمني وحياة بن حول المدينة سوراً محصناً كما شيد فيها مسجداً حلى الغراب على مدينة جامعاً . وفي عهده استولى القراصينة النرمانديون (المجوس عند العرب) على مدينة النرمانديون (المجوس عند العرب) على مدينة

إشبيلية للمرة الأولى عام ٢٣٠ هـ (٨٤٤ م). فقد غزيت المدينة بعد حصار قصير واضطر الخليفة إلى تنظيم جنده لاستعادة المدينة.وحمل الغزاة على الفرار فى الوقعة الفاصلة المعروفة باسم وقعة طلياطة . وشيد عبد الرحمن الثانى دارا للصنعة خشية سقوطالمدينة ثانيةفيأيدي الجوسكا ابتني مراكب سريعة ، ولم يمنع هذا من وجود صلاتودية بينهو بين ملك المجوس بل لقد أسفر يحى بن الحكم الغزال إلى بلاط هذا الملك . وفى عهــــد ولده محمد هاجم النرمانديون الاندلس مرة أخرى عام ٢٤٥هـ (٨٥٩م) ولكن يحتمل أن يكون النرمانديون الذين عسكروا عندمصب نهر الوادى الكبير لم يذهبوا إلى إشـــبيلية بل ذهبوا مباشرة للاستيلاء على الجزيرة الخضراء Algericas. ومع ذلك يفترص ابن خلدون والنميرى أن النرمانديين نزلوا إلى إشبيلية فى ذلك الوقت (انظر على الاخص Les Normands: R. Dozy) en Espagne ف Recherches - ص ۲۰٦ ۲۲۳ ، ص ۲۷۹ -- ۲۸۲) .

وفى عهد الخليقة عبدالله اضطربت المدينة من جراء أطاع وتدابير الاسرتين اليمنيتين الكبيرتين بنى خلدون وبنى حجاج ، وكان لهما أملاك وموالى فى البلاد، وكانوا يبغضون أسبان إشبيلية الذين دخلوا فى الاسلام، كانوا يبغضون خلفاء قرطبة الامويين . وما إن اعتلى عبد الله العرش حتى ألب زعيم الاسرة الاول كريب بن خلدون جميع بلاد

الشرف وضم تحت لوائه زعيم بنى حجاج وغيره من زعماء جنوب الأندلس من العرب والبربر وعاث فى جميع أنحاء إشبيليه بالسيف والنار ، ولكنه قضى بعد ذلك عام ٢٧٨ ه (١٩٨١م)على المارقين فى إشبيلية، وكان يعاونه فى ذلك أحياناً الخليفة . وأصبحت السلطة للعرب فى هذه المدينة . ولم ينفذ الخليفة اليهم حملة إلا بعد أربعة أعوام .

وفى عام ٢٨٦ ه ( ٢٩٩ م ) تنازعت الأسر تانبعد أن كانتا فى صفاء فانتصر إبراهيم ابن الحجاج وقتل كريباً، وبعد أن تحالف إبراهيم مع الثائر المشهور عمر بن حفصون (انظرهذه المادة) خضع آخر الأمر لخليفة قرطبة بينها كان يستمتع فى إشبيلية بسلطان لاحد ينها كان يستمتع فى إشبيلية بسلطان لاحد والمغنى المعروف قر زينة بلاطه. وقد بدأ الأمن يستنب فى الأندلس عندما عاد إبراهيم الى الولاء لبنى أمية . ومرت إشبيلية فى عهد الحليفة العظيم عبد الرحمن الثالث بفترة سلام ورخاء وإن لم تكسف نور قرطبة ، كما ظلت على خضوعها للسلطة المركزية .

ولكن أظهر عصور إشبيلية وأهمها من الوجهة السياسية هو العصر الذى تلاسقوط الحلاقة الأموية لما أصبحت حاضرة بنى عباد المستقلين منذ عام ٤١٤ ه (١٠٢٣م). وكان مؤسس هذه الاسرة وهو القاضى أبو القاسم محمد الاول ابنا للفقيه الاندلسي اللخمي المشهور إسماعيل بن عباد، واستولى على السلطان

واعترف في أول الأمر بسيادة السلطار الحمودى يحيى بن على ولكنه سرعان ما عن كاهله هذه السيادة الاسمية . ولما توفى أبو القاسم عام ٤٣٤ هـ (١٠٤٢ م) خلفه ابنه أبو عمر عباد المعروف بالمعتضد وحكم سبعة وعشرين عاماً امتازت بأعمال القسوة والغدر، ومد ملكه على حساب الامارات المتاخمة له غرباًوجنوباً ، ولم يصمد له إلاباديس الزيري ملك غرناطة، وتوفى عام ٤٦١هـ (١٠٦٨م) وقد اشتهر ابنه أبو القاسم محمد الشانى ولقبه المعتمد بمواهبه وتذوقه للشعر ، وفي عهده أصبحت إشبيلية ملتق الفحول من علما عصره، واستولى على قرطبة من بنى جوهر . ولكنه سرعان ما اصطدم بأطهاع ملك قشتالة الأذفو نش الثالث Alfonso فاضطر إلى طلب النجدة من سلطان المرابطين بالمغرب يوسف ابن تاشفين فعبر اليه في الثاني عشر من رجب عام ٤٧٩ ( ٢٣ أكتوبر ١٠٨٦ ) وانتصر انتصارا باهراً فىزلاقة،وما إن عاد المرابطون إلى مراكش حتى عاود المسيحيون الهجوم فاضطر المعتمد الى الذهاب إلى سلطان لمتونة يطلب النجدة مرة أخرى فأعانه يوسف، ولكن لم يمض وقت طويل حتى اغتصب مملكته واســــتولى على ثروته . وفى عام ٤٨٤ ﻫ ( ١٠٩١ م ) سقطت إشبيلية وقرطبة والمرية Almeria ومرسية Murcia فی ید قائده سیر بن آبی بکر بن تاشفین، ونهب جنود البربر المدنية من أقصاها إلى أقصاها

وهدموا قصور بنى عباد، وأسر المعتمدوننى الى مراكش ومات فى أغمات عام ٤٨٨ ه ( ١٠٩٥ م ) بعد أن بث أشجانه فى مراث حظيت من المتأدبين بالشهرة والذيوع، واشتهر بالكرم والشجاعة والعلم . وقد جمع دوزى جميع الو ثاتق التى تتعلق باشبيلية فى عهد بنى عباد فى ثلاثة بجلدات ، ليدن ١٨٤٦ — ١٨٤٦ م) وحكم القائد المرابطي سير إشبيلية من قبل سيده، وأضحت ، شأن جميح مدائن الاندلس، تحت حكم سلاطين المغرب . وفى رجب عام طليطلة ماجاور إشبيلية ، وقتل فى هذا العراك عامل المدينة عمر بن مكور .

واغتبط أهل إشبيلية عند ما جاءهم خبر سقوط المرابطين فى إفريقية وقيام دولة الموحدين ، وحاصر براز بن محمد المسوفى قائد السلطان عبد المؤمن مدينة إشبيلية بعد أن غزا الجنوب الغربى من شبه الجزيرة واستولى عليها فى شعبان عام ١١٥٥ (يناير وفى العامالتالى ذهب جماعة من وجوه إشبيلية لبايعة سلطان الموحدين يتزعمهم القاضى أبو بكر بن العربى الذى توفى فى مدينة فاس أثناء عودته . واستعمل عبد المؤمن على المدينة وسف بن سليان الموحدين ، كما استعمل عليها عام ١٥٥ ه ( ١١٥٦ م) ابنه أبا يعقوب يوسف نزولا على رغبة أهلها وظل عليها إلى

أن خلف أباه عام ٥٥٨ هـ (١١٦٣ م). وقد أصبحت إشبيلية قاعدة لقوات الموحدين بالاندلس، وبقى أبو معقوب هناك من عام ٥٦٨ ه ( ١١٧٢ م ) إلى عام ٧٧٥ ه ( ١١٧٥ م ) ولما غادرها ولى عليها أخاه أبا إسحاق إبراهبم مع القائد محمد بن يوسف بن وانودين وأمير البحر عبد الله بن جامع . وفي إشبيلية قام أبويعقوب عام ٥٨٠ ه (١١٨٤م) باعداد القوة لحملة شنترين Santaremالتي لقي فيها حتفه . وأعاد ابنه أبو يوسف يعقوب المنصور (٨٠٥-٥٩٥ه=١١٨٤-١١٩٩) جيش الموحدين إلى إشبيلية ثمرجع إلى مراكش بعد أن استعمل على المدينة الزعيم الحفصى أبا يوسف، واستدعاه أبو يوسف فعاد إلى إشبيلية عام ٨٦٥ ه ( ١١٩٠ م ) كي يستعيد شلب Silves من أيدى النصاري الذين كانو ا قد استولوا عليها عنوة ، وبعد أن انتصر أنو يوسف يعقوب انتصارآ مبينآ علىالاذفونش الثامن صاحب قشتالة في الأرك في ٨ شعبان عام ٥٩١ (١٩ يوليه ١١٩٥) أقام مدة طويلة باشبيلية،وفي أثناء إقامتههذه شُجنالفيلسوف

وفى عهد هذين السلطانين كانت إشبيلية تضاهى ما كانت عليه فى أزهى عهود بنى عباد. وكانت أحفل بالسكان فى تلك الفترة من قرطبة . وابتنى فيها سلاطين الموحدين وكبار

القرطى المشهور ابن رشــد . ولم يعد إلى

مراكش إلا قبل وفاته بمام واحد أى عام

300 ( 1191)

رجال دولتهم القصور ،كما زادعدد المساجد والحمات والنزل والأسواق زيادة كبيرة . وشيد في عهد أبي يعقوب المسجد الكبير الجديد على الموقع الذي قامت عليه بعد ذلك الكنيسة الموجودة إلى الآن والتي شيدت في القرن الخامس عشر الميلادي . ويقول صاحب روض القرطاس (طبعــة تورنبرج، ص ١٣٨ ) إن بناء هذا المسجدكان عام ۲۷ه ه ( ۱۱۷۲م ) بینها ورد فی کتاب الحلل الموشية الذي لا يعرف مؤلفه ( طبعة تونس، ص ۱۲۰) أنه شيد عام ۵۷۲ ه (۱۱۷٦ - ۱۱۷۷ م). ويروى ابن أني ذرع أن بنا. هذا المسجد استغرق أحد عشر شهراً. وهذا أمر بعيد الاحتمال . ويروى المؤلف نفسه أنه قد بني في نفس العام قنطرة على نهر الوادى الكبير وقصبتان وأسوار وخنادق وأرصفة على شاطىء النهروجسر معلق . ولم يبق من مسجد الموحدينالكبير باشبيلية إلا صحنه ( ويعرف الآن باسم Patio de los Narnjos ومعناها صحن أشجار البرتقال) مع باب يطلق عليه اسم Puerta del Perdon وأهم ما بقى المئذنة المشهورة المعروفة باسم جيرالدا Giralda وسميت كذلك لأن عليهـُـا شعاراً دينياً يدور مع الريح ولفظة Girar الاسپانية معناها يدور . وهذه المئذنة مساحة قاعدتهــا ثلاثة وأربعون قدماً مربعا، وهي بصفة عامة أقل شأناً من مئذنة حسان برباط الفتح ومئذنة جامع الكتبين بمراكش اللذبن شيدا في

نفس الوقت، وهي مبنية من الآجر، وسمك جدرانها سبعة أقدام تتخللها نوافذ رموسها على النمطسيين العربي والقوطي الغربي وحولت منارة المسجد التي تقوم من قاعدة المئذنة إلى برج للناقوس، ويبلغ ارتفاع البرج ما يربو على ثلاثمائة قدم .

وفى عام ٦٠٩ ه (١٢١٢ م) جمع خليفة المنصور وهو مجمد الناصر الموحدى جيشاً عرمرماً كى يستعيد الجزء الذى استولى عليه النصارى من الاندلس وانهزم فى الخامس عشر من صفر من السنة نفسها (١٦ يوليه) عند حصن العقاب Las Navas de Tolosa عند حصن العقاب وعنده إلى إشبيلية فى حالة وعاد السلطان وجنده إلى إشبيلية فى حالة يرثى لها.

وبعد ذلك بقليل في عهد يوسف الثاني المستنصر الموحدي شيد عامله أبو العلا عام ١٤٧ه ( ١٢٢٠ م) برجاً على ضفة الوادي الكبير لجماية النهر وقصر السلطان ( ويسمى الآن الكازار Alcazar) وقد أعادبناءه في القرن الرابع عشر پدرو الطاغية ، وقد احتفظ باسمه العربي « برج الذهب » فأطلقوا عليه بالاسپانية Torre del Oro . ولا يزال يقوم بوره الاسفل المكون من اثنتي عشرة طبقة بعضها فوق بعض يتوجها أبراج أصغرها على القمة. وبعد بصعة أعوام أصبحت إشبيلية معقل السلطان إدريس المأمون الموحدي، فلما نرح عنها الله مراكش عام ٦٢٦ه (١٢٢٨ –١٢٢٩)

THE PRINCE GHALL UST FOR QURANIC THOUGHT

هود الذي استطاع في آخر الامر أن يطرد الموحدين من الأندلس جملة . واستطاع فرديناند التالث بفضل الحلف الذى عقده مع أول سلاطين غرناطة من النصرية محمد الأول ابن الاحمر، من أن يحاصر إشبيلية عام١٢٤٧ حصاراً دام ستةعشرشهراً، ثم سقطت المدينة في غرةشعبانعام٦٤٦(١٩ نوفمبر ١٧٤٨)أو بعد ذلك بأربعة أيام فى روايات أخرى . وأبقى على حياة السكان المسلمين وسمح لهم بالهجرة إلى إفريقية وإلى الأجزاء الإسلاميــة من الأندلس. وفي الأعوام التالية حاول سلاطين الأسرة المرينية بمراكش استعادة المدينةمن النصاري إلاأن محاولاتهم بامت بالفشل. وفي عام ٢٧٤ه (١٢٧٥م) خرب السلطان أبويوسف يعقوب بن عبد الحق إقليمي إشبيلية وشريش Jerez بعدأن هزم جيش القائد دون نو نو دلار ا Don Nuno de Lara ولكنه سرعان ما اضطر إلى رفع الحصار عن هذه الحاضرة . وفى حملته الثانيـة على الاندلس عام ٦٧٦ ﻫ ( ١٢٧٨ م) وصل ثانية إلى أسوار إشبيلية وخرب إقلم الشرف Al - jarafe ثم واصل غزواته التي وردت بالتفصيل في روض القرطاس إلى عام ٦٨٤ ه (١٢٨٥م) واضطر دون سانكو Don Sancho إلى أن يعقد صلحاً دام إلى عام ، ٦٩ ه (١٢٩٧ م) أي إلى عهد خلیفــة أبی پوسف وابنه أبی يعقوب يوسف. وبعد أن هزم أبر الحسن على، وهو من نفس الأسرة عند أسوار جزيرة طريف

Tarifa ضاع كل أمل للسلبين في استعادة المدينة .

وليس لدينا من الفراغ مايسمح لنا بتعداد جميع أعيان المسلمين الذين عاشوا أو ولدوا بمدينة إشبيلية. ونكتنى بذكر الشعراء ابن حمديس وابن هانى، وابن قزمان، والمحدث ابن العربى وصاحب السير أبو بكر بن خير (ونحيل القارى، على المواد الخاصة بكل واحد منهم) مي

المسادر

(۱) الادريسي، طبعة وترجمة دوزي ودهغوي ص ١٧٨ من الأصل ، ص٢١٥ من الترجة (٢) ياقوت : معجم البلدان ، طبعة فستنفلد (٣) ابن عبد المنعم الحيرى : الروض المعطار ، وهو مخطوط لم يطبع بعد ، انظر مادة إشبيلية ( ٤ ) أىوالفدا : تقويم البلدان ، طبعة رينووده سلان . باریس ۱۸٤۰ ، ص ۱۷۶ – ۱۷۱ ( ه ) Extraits inédits relatifs au : E. Fagnan Maghreb ، الجزائز ١٩٢٤ ، ص ٧٥ ، ١٣٧ ، ۲۰۹ ( ۳ ) أخبار بجموعه ، مجريط ۱۸۹۷ ، ص ١٦ - ١٨ من النص ، ص ٢٨ - ٣٠ من الترجة (٧) ابن العذارى: البيان المغرب، طبعة دوزی ، ترجمةفانیان ، المجلد الثانی (۸)ابنالاثیر الكامل طبعة تورنبرج وترجم بعضه فانيان ( Annales du Maghreb et de l'Espagne الجزائر ١٩٠١) الفهرس (٩) المراكشي: المعجب طبعة دوزی وترجمة فانیان ، الفهرس (۱۰) المقرى: نفح الطيب، طبعة ليدن، ج ١، ص ٩٩ (١١) ابن أبي زرع : روض القرطاس



۱۸۸۰ بریط Granada, Sevilla y Cordoba Moorish Remains : A. F. Calvert (۲٤) ۱۹۰۰ اندن ۱۹۰۰ نادن ن ۱۹۰۸

[E. Lévi-Provençal [ پروفنسال

« الأشتر » مالك بن الحارث النخعى: من خلصاء الخليفة على بن أبى طالب وقواد جيوشه . وقد صحب في حربه للروم عند الحدود الشهالية لبلاد الشام (البلاذري، طبعة ده غوى ، ص ١٦٤) . حمل إلى المدينة ظلامة أهل الكوفة من سعيد بن العاص ، والى العراق من قبل عثمان ، لأنه كان يؤثر قريشاً ويخصها بتملك الأرض . ولما فشل في مهمته ألب أهل الكوفة على سعيد ووضع الصعاب أمامه ، ولكنه خضع لأبي موسى الاشعرى الذي كان والياً على الكوفة في عهد عمر نزولا على أمر الخلفة .

ولما ثارت الفتة التي انتهت بقتل عثمان خرج الاشتر إلى المدينة في مائتي رجل عام ٢٥ هـ (١٥٥ م). ولكن علياً أغراه بما يعتزمه من ضروب الاصلاح فرجع مع رجاله، غير أنه لتي في طريقه رسولا للخليفة يحمل أمراً بقتل الاشتر، ومع هذا لم يشترك في محاصرة بيت عثمان أو في قتله (وقعة الدار). وبعد هذه الحادثة أكره مالك بعض المحجمين عن مبايعة على بالحلافة (الطبرى، طبعة ده غوى ج ، ص ٢٠٠٩) على قبول البيعة، ثم أوفد إلى الكوفة لاجتذاب المترددين من أهلها إلى

ده سلان (۱۳) Histoire des : Dozy Musulmans d'Espagne ، المجلد الثاني والرابع Recherches sur l'hist : نفس المؤلف (١٤) oire et la littérature des Arabes d'Espagne ، باریس \_ لیدن ۱۸۸۱ ج ۱ ، ص ۵۳ : F. Codera(10) 175-709 00 . ov -Decadencia y desaparicion de los Almoravides en Espana ، سرقسطة ۱۸۹۹ ، ص :Lerchundi J Simonet ( ) 7) YAE . YE Crestomatia Arabigo-espanola غرناطة : Madoz (۱۷) ٤١ – ٤٠ ص ١٨٨١ Diccionario geografico-estatistico-historico de Espana ، المجادع ، مجريط ١٨٤٩ ، :Ortiz de Zuniga(۱۸) ٤٣٤ — ۲۰۹ Anales eclesiasticos y seculares de la ciudad de Sevilla ، إشبيلية ١٨٩٣ وما بعدها : Gestoso y Perez (۱۹) الجملد السادس اشیلیة ، Sevilla monumental y artistica ١٨٨٩ - ١٨٩٧ في ثلاثة مجملدات (٢٠) Antiguedades y princi-: Rodrigo Caro vado de la ilustrisima ciudad de Sevilla إشبيلية ١٨٩٦ فى مجلدين (٢١) Guichot Historia de la ciudad de Sevilla v pueblos importantes de su provincia ، إشبيلة في سبعة مجادات (۲۲) Rodrigo Amador de Inscripciones arabes de Sevilla: los Rios Estudio: Contreras (۲۳) ۱۸۷٥ مجريط

descriptivo de los monumentos arabes de

صفوف على . ثم لما حارب على البصرة زوده الاشتر بنجدات منالمحاربين. وحارب كفة لكفة مع عبد الله بن الزبير في وقعة الجمل (١٠ جمادي الآخرة عام ٣٦= ٤ ديسمبر عام ٦٥٦) وفي رواية أخرى أنه حارب عبد الرحمن بن عتاب (الطيري، ج ١، ص ٣٢٠١). وحاول الأشتر عبثاً وهو بالكوفة أن يرد علياً عن إرسال جرير بن عبدالله الجبرى إلى معاوية عند ما طلب جرير أن يذهب إليه ليدعوه إلى الطاعة (اليعقوبي ج٧، ص ٢١٤) . وأكره الأشتر أهل الرقة على إنشاء جسر من القوارب على نهر الفرات آثناء خروج على لمقاتلة معاوية (الطبري، ج ١ ص ۲۵۹ ؛ اليعقوبي ، ج۲، ص ۲۱۸) . وقاد في وقعة صفين جيشاً من الفرسان والمشاة يتألف من أربعة آلاف رجل ، وقاد الجند أيضاً فى الوقعة التي حدثت في يوم الثلاثاء ٧ صفر عام ٧٧ ( ٢٥ يوليه عام ٦٥٧ ). وفي يوم الخيس التالى كان على رأس من قاتلوا رجال معاوية المعممين بشقق الحرير الاخضر والذين نذروا أن يقاتلوا حتى يستشهدوا (المسعودى: مروج الذهب، ج ٤، ص ٣٥٦). ويقول البعض إن الأشتر هو الذي طعن برمحه عبيد الله بن عمر . وعندما اقترح عمرو ابن العاص على معاوية أن يلجأ إلى الحيلة فيأمر الناس برفع المصاحف على أسنة الرماح كان الأشتر قد دحر ميسرة جيوش الشام وكان النصر عند ذاك معلقاً بيمينه . ولما

استدعاه على وكان الخارجون عليه يهددونه بالموت، كان من رأى الأشتر مواصلة القتال. ورشحه على لكى يكون أحد الحكمين ولكن الناس لم يرضوا به لانهم كانوا يعدو أهم عرك لهذه الحرب. فأبى الاشتر أن يوقع على صحيفة التحكم.

ولما ولى على الأشتر على مصر حرض معاوية الجايستار (١) فلق الأشتر فى القلزم وسقاه شربة من عسل جعل فيها سها (الطبرى ج١، ص٣٩٣؛ البلاذرى ص٢٢٨؛ اليعقوبى ج٢، ص ٢٢٧). ولما بلغ على خبرموته صاح دلليدين وللفم، ولما بلغ معاوية موت الأشتر قال « إن لله جنوداً من عسل ».

وکان الاشتر یلقب کذلك بالافعی (المسعودی: مروج الذهب، ج، م ۳۵۷) وکان معاویة یعتبره یدعلیالینی،کهاکان یعتبر کذلك عامر بن یاسر (الطبری، ج، م م کذلك عامر بن یاسر (الطبری، ج، م م ۳۳۹۶) الذی استشهد فی وقعة صفین ک

### المصادر

(۱) الطبری ، طبعة ده غوی ، ج ۱ ، ص (۱) الطبری ، طبعة ده غوی ، ج ۱ ، ص ، ۲۹۲۷ ، ۳۲۷ ، ۳۲۷ و ۳۲۷ ، ۲۲۰ – ۲۲۵ ، ۳۲۷ ، ۳۲۷

<sup>(</sup>۱) الجایستار رجل من أهل الحراج وقیل کان دهقان الفازم ( المجوم الراهره ، لابن تغری بردی ، ج ۱ ، ص ۱۰٤) .

وورد فى هذا المصدر باسم الحايستار ص ١٠٣،

# الأشتر ـــ الأشراقيون

۲۲ (۲) ابن خلدون: العبر، ج ۲، ص ۲، ۲۲ (۲) اليعقوبي، طبعة هوتسما، ج ۲، ص ۱٤٢ (٤) اليعقوبي، طبعة هوتسما، ج ۲، ص ۱۶۲ ص Der Islam: Müller (٥) ۲۲۷ — ۲۰۶ مص ۲۰۱ ، ۳۲۷ ، ۳۲۹ ، ۳۲۷ ، ۳۲۷ ، ۳۲۷ ، ۳۲۹ ، ۳۲۷ ، ۳۲۹ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ،

[كليمان هوار Cl. Huart

« الاشراقيون » ( الحكما. ) أتباع المذهب القائل محكمة الاشراق أو الحكمة المُشرقية ، وهي ترد عند كُثيرين باسم الحكمة المَشرقية أمثال بوكوك Pococke ومونك Munk ورينان Renan . ويطلق هذا الاسم بوجه خاص على تلاميذ السهروردي المتوفى عام ١١٩١ م ، ولكن هذا المذهب واسمه سابقان في الواقع على عهد السهروردي بزمن طويل. ويمكن الرجوع إلى مادة , حكمة ، للوقوف على ما ذكرّناه عن اسم الحكمة المشرقية . وهذه الحكمةهي عبارة عنمذهب التوفيق في الفلسفة البونانية الذي انتقل إلى الشرق في كتب الأفلاطونيـــة الجديدة وهرمس وما شابهها وامتزج بآراء الفرس وغيرهم . وهي فلسفة روحانية لها في نظرية المعرفة مذهب صوفى ، وتعبر عن الله وعالم العقول بالنور . والمعرفة الانسانية في هذا المذهبعبارة عن إلهاممنالعالم الأعلى يصلنا واسطة عقول الإفلاك. وأكبر أصحاب هذا المذهب هم هرمس وأجاثوديمن وانبدوقليس

وفيثاغورس وغيرهم. ولأفلاطون صلة بهذا المذهب أكثر من صلة أرسطو به (أرسطو المفهوم على حقيقته ). وهؤلاء الفلاسفة يوصفون غالباً بأنهم أنيياء أو حكماء ملهمون. وقد تأثرت الفلسفة الاسلامية بهذا المذهب منذ نشأتها إلى وقتنا الحاضر تأثراً كبيراً. وأتباع مذهب المشائين في الاسلام متأثرون بالفلسفة الاشراقية بعض الشيء، وربما كان أقلهم تأثرا بها الفيلسوف ابن رشد م

### المسادر

(١) حاجي خليفة ، طبعة فلوجل ، ج٣ ، ف Urani : V. J. de Boer (Y) ۸۷ ف (۱۹۱۲)۲۲ ۶۰ Ztschr. f. Assyriol La : Carra de Vaux (٣) موماً بعدها Philosophie illnmininative d'après Suhrawerdi Megtoul في المجلة الآسيوية، المجموعة التاسعة ، ج ۱۹ (۱۹۰۲) ، ص ۲۳ وما بعدها 'Ibn Thofail etc. : L. Cauthier ( ) باریس ۱۹۰۹ ، ص ۵۹ و ما بعدها ( ه ) Die Philosophie der : M. Horten 1917 Lerleuchtung nach Suhrawardi Das philosophische: المؤلف نفسه (٦) System van Schirazi ستراسبورج ۱۹۱۳ De tempels van : S. V. d Bergh ( V ) Tydschr. i het licht door Soehrawerdi ۳۰ س (۱۹۱۶) ۱۰ ج 'voor Wysbegeerte وما بعدها .

[T. J. de Boer ]

«الآشرف» اسم أطلق على ثلاثة من الايوييين :

 ١ – الملك الأشرف مظفر الدن أبو الفتح موسى : وهو انالسلطان عادل الأول (انظر هذه المادة) وابن أخى السلطان صلاح الدين. ولد فى القاهرة أو فى الكرك عام ٧٨٥ ه ( ۱۱۸۲ - ۱۸۸۳ م ) وولاه أبوه عام ۹۸ ه ( ۱۲۰۱ - ۱۲۰۲ م ) حكم الرها وأضاف الهـا فها بعد حران . وحارب الأشرف نور الدين أرسىلان شاه الزنكي صاحب الموصل وانتصر عليه في وقعة بين النهــــرين عام ٦٠٠ ه ( ١٢٠٤ م ) ثم أضاف أنوه إلى حكمه أيضاً مدينة خلاط ميافارقين وغيرهما . وأخذ منذ عام ٣٠٦ ﻫ (١٢٠٤ م) في غزو الجزء الاكبر منأرض الجزيرة وكانت مقر حكمه بلدة الرقة . ولما توفى الظاهر غازي صاحب حلب عام ٣٦١٣ه (١٢١٦م) احتفظ الأشرف بحكم هذه المدينة في فرع أسرته، وكان يهددها في ذلك الوقت الأفضل بن صلاح وكيكاوس ملك الروم . وعند وفاة أبيه ، حاصر الفرنج مدينة المبادرة إلى معونة أخيه الكامل الذى أصبح رأس الأسرةالايوبية . وقدروىأن استعادته دميـــاط من يد الفرنج راجع إلى طالع سعده .ولما توفى المعظم صاحب دمشق، هاجم الكامل ، الناصر بن المعظم ، وانضم الأشرف بادىء الأمر إلى الناصر ولكنه انحاز بعد

ذلك إلى الكامل فأعطاه الكامل دمشق نظير تخليه عن جزء من أملاكه الشرقية عام ٣٢٦ه ( ١٢٢٩ م ) .

وانضم الأشرف بعد ذلك إلى كيقباذ ملك الروم ضد العدو المشترك جلال الدين خوارزمشاه . آخر أمراء أسرته . والذي ضيق عليه المغــل وهزموه فى عام ٦٢٧ ﻫ ( ١٢٣٠ م ) . ولم يتردد الأشرف والكامل فى محاربة كيقباذ عندما أغار على ديار الجزيرة عام ١٣٣٦ ( ١٢٣٣ – ١٢٣٤ م ) ولم يكن التوفيق حليفهما أول الامر ولكنهم أفلحوا في طرد السلاجقة عام ٦٢٣ ه ( ١٢٢٥ -١٢٣٦ م ) . ويظهر أنالغيرة أفسدت ما بين الأخوين بعد ذلك فحارب الكامل أخاه الأشرف، وقبل أن تسفر الحرب بينهما عن نتيجة حاسمة توفى الأشرف فى دمشق فى ۽ الحرم عام ٦٣٥ ( ٢٧ أغسطس ١٢٢٧ م ). وكانالأشرفجوادا رقيق الطبع فأجمع الناس على حبه .

ومهماً بلغ الثناء عليه فلا يمكن أن نضعه فى مصاف العظاء من أمراء بيته ك

### المسادر

# THE PRINCE CHARLES TO THE PRINCE CHARLES TO

ص ۱۵۸ و ما بعدها ، (۵) Müller (۵) و ما بعدها ،

Islam im Morgen - und Abendland
ج ۲ ، ص ۱۹۳ و ما بعدها ،

٧ - الملك الأشرف مظفر الدين موسى ابن المنصور إبراهيم وهو آخر أمراء حمص من بيت الأيوبيين (فرع شيركوه) . خلف أباه عام ٦٤٤ ه (١٢٤٦ -- ١٢٤٧ م) وبعد عامين خلعه الناصر وهو من فرع الأسرة الحلبي مخالفاً بهذا إرادة الملك الصالح ملك مصر . ولما أغار المغل على البلاد أعيد إلى ولايته و ثبتة علها فيها بعد المملوك قطز .

وانقرضت الأسرة الأيوبية بوفاته عام ٦٦٦ ه (١٢٦٢ – ١٢٦٣ م )وحكم الماليك مدينة حمص حكما مباشراً ك

## المصادر

Receuil des Historiens: أبو الفداء (۱) أبو الفداء (۱) من المجازة والفداء (۱) من المجازة الفسطنطينية (۲) المؤلف نفسه طبعة القسطنطينية ۱۸٤ من ۱۸٤ من ۱۸٤ من ۱۸٤ من

۳ - «الملك الأشرف موسى» بن يوسف، حفيد آخر أمراء البين من الأيوبيين . ولاه السلطان أيبك - وهو من مماليك مصر - الحكم الاسمى وهو فى السادسة من عمره عام ١٤٥٨ ه (١٢٥٠ م) ولم تطل أمر هذه المهزلة سوى عامين ، ولا نعرف عنه شبئاً أكثر من ذلك .

#### المصادر

« الأشرف »: اسم عدد من أمراء المماليك ( انظر مادة « برسباى ، و «جانبلاط» و « إينال » و «قانصوه الغورى» وخليل وقوچوق وطومان باى ) .

«أشرف» (اشرف، إشرف) مدينة من أعمال مازندران الفارسية حاضرة مدينة من أعمال مازندران الفارسية حاضرة إقليم أشرف، تقع على خط طول ٤٠ ٣٥ شرقى جرينوتش وعلى خط عرض ٤٠ ٣٦ شمالا وتبعد نحو ستة أميال عن الشاطئ الجنوبي الشرقي لبحر قزوين. وهي على الطريق الواصل بين استراباذ وسارى على بعد ٤٠ ميلا غرب استراباذ وسارى على بعد ٤٠ ميلا غرب استراباذ وسارى على بعد ٤٠ ميلا غرب استراباذ وسارى الله المناذ وسارى على بعد ٤٠ ميلا غرب استراباذ وسارى على بعد ٤٠ ميلا غرب استراباذ وسارى على بعد ٤٠ ميلا غرب استراباذ وسارى المين الم

ومدينة أشرف قائمة على سفح سلسلة جبال البرس، وتمتاز على سائر المدن الواقعة علىالشاطى. الجنوبى لبحر قزوين بحسن موقعها

ووفرة غلاتها . ومع هذا فان إقليم أشرف من أفقـــر أقاليم مازندران . ويزرع في بلدان هذه الاقاليم الارز الجيد ، والقطن وقصب السكر ، ويكثر بهـا شجر الرمان والليمون والتوت . ولم تكن أشرف قبل عهد الشاه عباس الأول سوى قرية لا شأن لها، ثم أعجبه حسن موقعها فاتخذها مقرآ له عام ١٠٢١ ه (١٦١٣ م). وشيد القصور في حدائقيا، تلك القصور التي يقول الفرس عنها إنها لانظير لها فىفخامتهاوسعتها. وأزهى عصور تلك المدينة هو عهد الشاه عباسالأول الذي اختارها مقر ألبلاطه الزاهر . وفي عام١٦٢٧م كان يسكن أشرف ألفا أسرة ، وكان بها مالاً يقل عن ٣٠٠ حمام ، وكانت أشرف حوالي منتصف القرن الثامن عشر الميلادي مسرحا للفتن الأهلمة ، ونهما التركمان مرارا . وكانت هذه الفتن الداخليـة والأخطار التي تهددتها من الخارج سببا في هجرة كثير من سكانها.

واختيرت تلك المدينة مكانا لعقد الصلح بين الترك والفرس الذى تم فى ٣ أكتوبر عام ١٧٢٧، ولكنها بعد ذلك خمل ذكرها ودب فيها دبيب الانحلال. وقد آلت الآن إلى قرية كبيرة لا أهمية لها كان بها عام ١٨٦٠م، ٨٤٥ منزلا، وكان يسكنها حينذاك ما يتراوح بين ثمانية آلاف وعشرة آلاف نسمة يعيشون على التجارة العابرة وزراعة القطن وتربة دودة القز.

وبساتين تلك المدينة التي اشتهرت باسم ، باغ شاه، أى ، بساتين الملك، تقع فى الجنوب الغربى عند سفح جبل سوت كلوم وهي ست حداثق يفصل كل واحدة منها عن الاخرى حائط مرتفع، وفيها بضعة قصور ومبان أخرى . وقد خربها على مر الزمن الحرائق والزلازل حتى أصبحت الآن أثرا لايدل علىما كان لها من مجد غابر . وأحسن القصور الباقية هو قصر چهل ستون الذي أعاد بناءه بعد احتراقه نادر شاه عام ١١٤٤ ه شهال المدينة شيد الشاه عباس قصرا منيفا على قمة جبل. وجعل لهذا القصر مرصدا يسمى عادة صنى آباذ، نسبة إلى صنى الذى خلف الشاه عباس. وقد تهدم هذا القصر أضاك

## المصادر

Reisebeschreibung: J. Hanway (1)

Alapan (1) وما بعدها (2) وما بعدها (2) وما بعدها (3) وما بعدها (4) وما بعدها (4) وما بعدها (5) وما بعدها (6) وما بعدها (6) وما بعدها (6) وما بعدها (7) وما بعدها (8) وما بعدها (1) وما بعدها (1) وما بعدها (2) وما بعدها (3) وما بعدها (4) وما بعدها (1) وما بعدها (1

ص Haentzsche (٦) ٤٦٢ ف '\A ≈ der Deutsch. Morgenl. Gesellsch ص ٦٧٢ ــ ٦٧٩ ، وهو يعطينا وصفاً مفصلا عن حالة القصور الآن (٧) تقرير Melgunof Zeitschr. der Deutsch. Morgenl. 3 Gesellsch ، ج ۲۱ ، ص ۲۹۲ (۸) المؤلف Die südlichen Ufer des Kaspischen: هفته Meeres ليبسك ١٨٦٨ ، ص ١٠١٠ ، ١٤٩ Caspia=Abh : B. Dorn (4)177-107 •\AVo:\\\* der russ. Akad. d. Wissens رقم ۱، ص ۷۶،۵۷۶ (۱۰) J. Blaramberg (۱۰) گف ۱۸۷۰ Petermann's Geogr. Mitt., ١٥٣ وما بعدها وفيه وصف لقصور أشرف Eine Reise nach Mase-: B. Dorn (11) V. Rosen نشرة ۱۸٦٠ nderan in Jahre سانت بطرسبرج ۱۸۹۵ (۱۲) F. Sarre فی ۱۹۰۲ Zeitschr. f. Erdkunde وما بعدها .

### [ سترك Streck ]

ر أشرفي » أو شريني : عمـــــلة من الدهب تساوى مجرا أو دينارا ( انظر Dozy) الذهب تساوى مجرا أو دينارا ( انظر Glossaire des mots : et Engelmann espagnols et portugais dérivés de l'Arabe, الطبعة الثانية . ص ٣٥٣) .

راً لأشرفية» طريقة صوفية (كمايقول D'ohsson ) سميت كذلك نسبة إلى شيخها عبدالله الاشرف الرومي المتوفى عام ١٤٩٣هـ ( ١٤٩٣ م ) في چين إذنيق م

« الآشعث » بن قيس بن معد يكرب أمير من أمراء كندة فى بلاد حضرموت . واسم الحقيق معد يكرب ولكن لقب بالأشعث لتلبد شعره . وقلما لقب بالأشج وعُر فى النار ، لقب يطلق على الخائنين فى جنوب بلاد العرب . وكنيته أبو محد (۱) وكان أبوه قد أصبح سيداً لكندة بعد انقراض بنى آكل المرارثم قتله بنومراد ، وأراد الأشعث أن يثأر لابيه فحارب بنى مراد ولكنه وقع أسيرا فى أيديهم وافتدى نفسه بثلاثة آلاف من الإبل . ووفد على النبي عام بشلائة آلاف من الإبل . ووفد على النبي عام إسلامهم . ويقول البعض إنه تزوج بعد ذلك بضع سنوات من أم فروة وتسمى أيضا قرية بضع سنوات من أم فروة وتسمى أيضا قرية وهى أخت أبى بكر (۱) على ألا يأخذها معه إلى

(۱) ترجة الأشعث مفصلة في تاريخ بغداد المخطيب (ج ۱ ص ۱۹ ۳ ۱۹۷ والاستيعاب لابن عبد البو (ج ۱ ص ۱۹ ۳ ۳ ۱۹ والاستيعاب لابن عبد البو (ج ۱ ص ۹ ۳ ۳ ۱۹ و آمسد الفابة (ج ۱ ص ۹ ۳ ۱ ۲ طبعة مصر) والاصابة لابن حجر (ج ۱ ص ۰۰ ۳ ۱ ۰ ) وتهذيب التهذيب له (ج ۱ ص ۴۰ ۳ ) وغير ذلك من المصادر . ولم أجد في شيء منها ما نقله كانب هذه الترجة من أن الأشعت كان يلقب به «عرف النار » .

(۲) هذا خطأ ، لأن أم فروة غير قريسة . فأم فروة غير قريسة . فأم فروة تزوجها الأشعث فولدت له أولاده ، ومنهم محمد الن الأشعث . وأما قريبة — أخت أبى بكر أيضاً — فانها مزوجها قيس بن سعد بن عبادة فلم تلد له شبئاً . الظر طبقات بن سعد ( ج ٨ ص ١٨١ ) .

حضرموت . وكان النبي قد أراد أن يتزوج من إحدى أخوات الأشعث ولكنه توقَّى قبل أن يبني بها (٣) . ومن المحتمل أن يكون الأشعث قد أثار الفتنة بينأهل كندة في حياة النبي، ولكن المحققهو أنها ارتدت بعد وفاة النبي عام ٦٣٢م . وغضب بنوعمروبن معاوية لبنى الحارث بن معاويةوانضموا اليهم بعدأن أثارتهم أفعال المسلمين . وهزمت جيوش المسلمين الأشعث فلجأ إلى حصن النجير . ولما رأى استحالة نجاته من أيديهم صالحهم بعد أن أمنوه وتسعة من أتباعه على حياتهم وسلم لهم الحصن . ويروى أنه نسى أن يذكرُ اسمه الصحيح في عقد الأمان فتعرض بذلك للقتل (1). وأرسل الأشـــعث موثقا إلى المدينة ليرى الخليفة رأيه فيه . فأطلقه أنوبكر وأعاده إلى منصبه، وزوجه فىهذا الوقتأخته أم فروة ، وأقام فى المدينة .

وفیسنة ۱۵ ه (۳۳٦ م) اشتعلتالحرب بین العرب والفرس واتخذت شکلا جدیدا

(۳) أخت الأشمث اسمها (نتيلة) بضم الهاف. انظر طبقات ابن سمد (ج ۸ ص ۱۰۰ ) وتاريخ الطبری (ج ۳ ص ۱۷۳ — (ج ۳ ص ۱۷۳ — ۱۷۴ ).

احمد فحد شاكر

فاستخدم عمر لأول مرة جيوشا من عرب الين اشترك فيها الاشعث مع قبيلة كندة تحت لواء سعد . وشهد أيضاً وقعة القادسية ووقعة المدائن وكذلك نهاوند واليرموك بالشام وفقد فيها عينه، وكان من أوائل من استوطنوا الكوفة عند إنشائها . وظل يملك منزلا فيها إلىأن توفى . وفى عام ٢٦ هـ (٦٤٦ - ٦٤٧ م ) أي في خلافة عثمان ، بعث به الوليد بن عقبة إلى آذربيجان التي فتحها في ذلك الوقت . واستمر والياً عليها إلى عهد على الذي استدعاه لحاجته اليه وإلى جنده في حربه مع معاوية . فأدى خدمات جليلة لعلى وأبلى بلاً. حسنا في يوم صفين ولكن في هذه الوقعة الفاصلة التي حدثت عام ٣٧ ه ( ٦٥٧ م ) أشار الاشعثعلى على بقبول التحكيم لوقف القتال وطلب اليه أن يوفده لمفاوضة معاوية . واتفقوإياه علىطريقة التحكيم . ثم أرغم عليا بعد ذلك على إيفاد أبى موسى الذي لم ٰيكن كفؤا ليمثله فىالتحكيم. ولما ظهرأنهذا التحكيم لم يكن سوى خدعة ، كان الاشعث السبب في منع على من المبادرة إلى قتال معاوية .

وقضى الاشعث بقية أيامه بين عشيرته فىالكوفة، وتوفى عام ٤١ هـ (٦٦٦-٢٦٢م) على أثر الاتفاق بين معاوية وبين الحسن ابن على الذى كان زوجا لا حـــدى بنات الاشعث .

وكانت عشيرته بجميع أفرادها توصف بالخيانة والغدر &

<sup>(</sup>٤) فيل إن الأشعث نسى أن يكتب نفسه في عهد الأمان . وقيل إنه آثر رجالا غيره حتى استوفى المدد المحدود للأمان ، فلم يجد لاسمه موضعاً . انظر معجم البلدان ( مادة السجير ) وتاريخ الطبرى ( ج٣ ص ٣٧٥ ضبعة مصر ) .

THE PRINCE IN TH

١در

Annali dell'Islam: Caetani (۱)

Das Leben: Sprenger (۲) انظر الفهرس (۱)

und die Lehre des Mohammed

Der Islam im: A. Müller (۳) الفهرس (۲۱۹،۱۸۲ ص ۱۸۲ ما۱۹۰ (۲۱۹،۱۸۲ ص ۲۲۰،۲۲۳

[ Reckendorf رکندورف

«الأشعرى» أبو بردة عامر بن أبي موسى (۱): قاض ومحدث. اضطر أبو بردة إلى الدخول في طاعة الثائر شبيب بن يزيد أثناء غزوه للكوفة على رأس الخوارج عام ٧٦ه ( ٦٩٥ – ٦٩٦ م). وقد ولى بعد ذلك قضاء الكوفة، وأجله الناس لما امتاز به من الخلال أثناء قيامه على هذا المنصب. وكان فوق ذلك معدوداً من الثقات في الحديث. وتقول الرواية الشائعة إنه توفى عام ١٠٢ ه (٧٢١ – ٧٢٢م) وتقول روايات أخرى إنه توفى عام ١٠٤ أو

# المسادر

(۱) ابن ســعد : ج ۲ ، ص ۱۸۷ (۲) الطبری : طبعة ده غوی ، ج ۲ ، ص ۱۳۱ وما

بعدها (۲) (۳) النووی. طبعة فستنفلد ، ص ۱۹۵۳ وما بعدها (۳) (٤) ابن خلکان: ترجمة ده سلان ، ج ۲ ، ص ۲ وما بعدها (٤)

[ K. V. Zetterstéen تسترشتين

«الاشعري» أبو الحسن على : فقيه شهير . ولد بالبصرة عام ٢٦٠ ه ( ٨٧٣ – ٨٧٤م) وهو من نسل الاشعرى السابقذكره وسلسلة نسه الكاملة هي: على ن اسماعيل ابن اسحاق بن سالم بن اسماعيل بن عبد الله ابن موسى بن بلال بنأبي بردة . ظل الأشعري حتى الأربعين من عمره تلسذا متحمسا للجيائي الفقيه المعتزلي ( انظر هذه المادة ) وفي ذلك العيد انفصل عن أستاذه وسلك طريقه الخاص والأصلح ،على أن سبيتا Spitta يرى أن قصة هذا الخلاف اخترعت لغرضما ، ويرجحأن الأشعرى لما عكف على دراسة الحديث وضح له ما بين رأى المعتزلة وروح الاسلام من تناقض. ومهما يكن من شيء فان الأشعرى أصبحمنذ ذلكالوقت نصيرا لرأى أهلالسنة ، وناهض المعتزلة وصنف كثيرا من الكتب

احمد محد شاكر

<sup>(</sup>۱) أبوه (أبو موسى الأشعرى) مضت ترجمته فى الدائرة (ج۱ ص ٤٠٦).

<sup>(</sup>۲) توانق (ج ٦ ص ١٥٠ وما بهــدها) من طبعة مصر .

<sup>(</sup>٣) توافق ( ج ٢ ص ١٧٨) طبعة المطبعة المنبرية

<sup>(</sup>٤) توافق (ج١ س ٣٠٥) طبعة بولاق

أيد فى بعضهـا رأى أهل السنة وهاجم فى البعض الآخر آراء االمعتزلة . ويقول ابن فورك إن مصنفات الاشعرى بلغت حوالى الثلاثمائة . ويسمى ابن عساكر ثلاثة وتسعين منها، وقد أورد سبيتا أسهاء هذه المصنفات وعلق عليها في (Zur Geschichte Abu (ا م ۲۳ وما بعدها PHasan al - Ashari ولم يصل الينا من كتب الاشعرى إلا عدد قليل ذكره بروكلمان في كتاب Geschichte ۱۹۰ ص ۱۹۰ مین میر ، ۱۹۰ مین م وقد طبع كتاب والإبانة عنأصول الديانة، في حيدر آباد عام ١٣٠٦ ه (١٩٠٣ م) مع تذييلات ثلاثة ، وطبعمنها كذلك عام١٣٢٣ « رسالة في استحسان الخوض في الكلام » . ويستضعف البعض مذهب الأشـعري من الوجمة الفلسفية (انظر Beiträge : Goldziher zur Litteraturgeschichte der Sia, Sitzungsberichte . فينا ، المجلد ٧٨ ، ص ٤٧٢ \_ ٤٧٣)، والأشـــعرى شافعي المذهبقضي السنوات الاخيرة من حياته في بغداد وبهـا توفی عام ۳۲۶ ه = ۹۳۰ م.

واشتهر الأشعرى بتغلبه على ماكان عليه علما المسلمين السبابقون من كراهة الجدل فى العقائد، وتمكن بفضل هذا الجدل من الانتصار على المعتزلة وغيرهم من رؤساء الفرق التيكانت تتهم بالمروق.

والأشعرى مؤسس علم الكلام . لأن رجال السنة القلائل الذين سبقوه في معاناة

هذا الامر، كان حظهم من العلم قليلا، وكانت بعض قضاياهم ضعيفة . وصادف رأى الاشعرى قبولا وبخاصة عند الشافعية، والتف حوله طائفة من التلاميذ نبغ منهم كثير من علما الدين المبرزين الذين نشروا مذهبه وكملوه . وأشهر هؤلاهم: الباقلاني والبنورك والإسفراييني والقشيري والجويني (إمام الحرمين) ثم الغزالي . على أن آراء الاشعرى لم تصادف عند غير الشافعية ما لقيته عند الشافعية من قبول .

وكان الحنفية يؤثرون رأى الماتريدي الذي عاصر الأشعري ، وكان مخالفه في بعض مسائل الفروع . واستمسك الحنــابلة بآراء السلف وظلوا خصوما لمذهب الأشعرى . ابن حزم ( انظر هذه المادة) وكان علماء الاشعرية يضطهدون في عهمد طغرل بك أول ملوك السلاجقة بتحريض من الوزير الكندرى ، على أن خلفه نظام الملك قضى على هذا الاضطهاد. وازداد مذهب الاشاعرة انتشارا وقوة ، وكان منأهم العوامل في ذلك مصنفات الغزالى على وجه خاص . وكان ابن تومرت ، مؤسس دولة الموحدين ، عضدا قويا لمذهب الأشاعرة في بلاد المغرب . وانتهى الامر إلىأن أصبح هذا المذهب يلقن في مدارس أهل الســـنة ، وخفت صوت المعارضة التي لقيها في بداية الأمر كم

THE PRIC UNITED THE PRICE OF TH

الممادر (١)

«الأشعرى» أبو موسى عبد الله بن قيس : ( انظر « أبو موسى » )

« الأَشمو نين ، والاصحالاُ شمونين: مدينة فى صعيد مصر تقع بين النيل وبحر

(۱) مصادر أخرى اترجمة أبى الحسن الأشعرى:
ابن خاسكان طبعة بولاق (ج۱ ص ۲۱)
وطبقات الشافعية لابن السبكى ، ج۲ ص ۲۵۰ —
وحبقات الشافعية لابن السبكى ، ج۲ ص ۳٤٦ —
۳۶۷ وتاريخ بغداد للخطيب ، ج۱۱ ص ۳۶۳ —
ابن ۳۶۷ وكتاب « ببين كذب المفترى فيا نسب إلى الامام
أبى الحسن الأشعرى المنافي الحافظ المكبيرمؤرخ الشام
أبى القاسم بن عساكر المنوفى عام ۷۱ه . وهذا
الكتاب في مجلد ، وصفحانه ۳۳۱ وطبع بدمشن سنة

احمد فحد شاكر

يوسف على خط عرض ٤٧ °شمالا تقريبا، ولا تبعد عن محطة الروضة إلا قليلا. وهى ناحية يبلغ عدد سكانها ٣٨٥٥ نسمة (١). و ٧٧٢٩ نسمة إذا أضيف اليها الكفور الثلاثة ، وهى من مدن مركز ملوى مر أعمال مديرية أسيوط .

وهذه الناحيـة التي ليس لها الآن شأن البتة كانت فيها مضى من الزمن من أهم مدن مصر . والاسم دأشمونين ، بصيغة التثنية يقابل الاسم المصري القديم «خمونو» والاسم القبطي . شمون » . وأطلق اليونان والرومان ٰ عليها اسم « هرمو يوليس ماجنا » . ولا نزال فيها من الآثار ما يدل على سالف عظمتها . وفى مؤلفات أحبار القبط السالفين سميت البلدة باسم عامرها « أشمون »(٢) بن مصر . وقد ورد اسمها الحديث في المصادر العربيــة القديمة بصيغة التثنية ، وهذا يدل على وجود مدينتين باسم أشمون . ولم تظهر التسمية بصيغة التثنية ُ إلا في العهد العربي . والواقع أن أوراق البردى التي يرجع عهـدها إلى القرنين الاول والثانى للهجرة ذكرت اسم مكانين هما أشمون السفلي وأشمون العلا وإحداهما مدينة هرمويوليس القديمة، أما الآخري فلابد أن تكون قد أنشئت في زمن

 <sup>(</sup>۱) بلم عدد سكانها وفقاً لتعداد سنة ۱۹۲۷
 ۱۹۲۷ نسمة .

<sup>(</sup>۲) وردت « أشمن » فی یاقوت ، ج ۱ ، ص (۲) مطبعة ۱۳۲۳ هـ اللجنة

متأخر . وســـاعد على إنشائها تجفيف بحر يوسف أو تحويل مجري النيل، وهي مسألة تختلف فيها الروايات التي بين أيدينا . واسمها بالثنية الذي يرجع إلى عهد الانتقـال هذا، أطلق على المدينة الجديدة . وكماكانت شمون حاضرة إقليم ( voµós ) فكذلك أصبحت أشمونين في العهد الإسلامي قصبة كورة ، وأصبحت عند التقسيمُ الذي حدث في عهد المستنصر الفاطمي حاضرة عمل. وازدهرت هذه المدينة حتى السنوات الإخيرة من عصر المماليك، ولكن ملوى أصبحت الحاضرة منذ سنة ١٧٢٠م لتغير مجرى النيل. ومثل هذا حدث في المنيا (منية الخصيب)(١) فعلا شأنها واشتهرت الأشمونين فى القرون الوسطى بخصوبتها، وكان يصنع بها فرش القرمز الأحمر الذي يشبه الارمني، كما أصبحت مركزاً لغزل الصوف نظراً لقيام العرب الذين يعيشون في جوارها بتربية الأغنام، وكانت كذلك تصدر الثياب. ومحدثنا المقريزي عن وجودكثيرمن 

أنتنوية Antinoe القديمة .
ويجب ألا نخلط بين أشمونين وبين
مكانين يعرفان بنفس الاسم فى مصر وهما
أشمون أوأشموم الرمان بالقرب من دمياط ،
وأشمون الجريسات من أعمال مديرية
المنوفية ك

مسور تحت النيل يصلها بمدينة وأنصنا ، وهي

(١) وردت منية أبي الحصيب في ياقوت اللجنة

### المصادر

### [C H. Becker بكر]

وأشمه » (أشنويه): اسمدينة وإقليم في آذربيجان تقع في جنوب أرمية ( انظر هذه المادة) وتتبعها في الإدارة . ويروى إقليم أشنه الجزء الأعلى من نهر كدير الذي يصب في الجنوب الغربي من بحيرة أرمسية بعد اختراقه لاقليم سلدوز ( انظر هذه المادة ) . ويوجد في جنوب أشنه إقليم لاهجان وهو تابع في الادارة إلى سوج — بلق ( انظر هذه المادة ) . وتقع مدينة أشنه وبها ٧١٠ منازل على الشاطيء الأيسر لنهر كدير چُم منازل على الشاطيء الأيسر لنهر كدير چُم حِلَش « أي النهر ذي الأربعين طاحونة » وينبع من وادي كيلاس Gilas الموصل

بين هذا الا قليم و إقليم مرجفار ( انظر مادة « أرمية » ).

وأهل هذا الإقليم من الكرد، أما المدينة والقرى التابعة لها فتسكنها قبيلة زرزا Zarza. وهناك خمس وعشرون قرية أخرى تسكنها قبيلة بمش Mamash التي تقطن أيضا جانبا من لإهجان وسلدوز.

ومنالمحتملأن يكون اسم أشينى Ushini

المذكور فى النقوش الكلدانيَّة مقابلا لاسم أشنه . ويقول رولنسن Rawlinson إن قرية سنجان التي تقع على بعد ثلاثة أميال من الجنوب الشرق لمدينة أشنه هي نفس مدينة Σίγκαρ التي يذكرها بطلبوس ج ٦، ص٠٢. وذكرت مدينة أشنه في المصادر العربية مذ أيام الأصطخري (ص١٨٦) وهو يقول إن أشنه الآذرية جزء من بلاد الرديني هي وداخرقان و تبریز ، ولکن ابن حوقل ( ص ٢٤٠) يقول إن قبيلة الرديني هذه قد انقرضت، ویشید فی مکان آخر ( ص ۲۳۹ ) بخضرتها وفا كهتها ، وكانت تصدر إلى الموصل وأرض الجزيرة العسل واللوز والبندق والماشية . وكانت باديتها ( لاهجان ) في حوزة الكرد الهذبانيةوموطنهم الآذأردييل، غيرأنهم كانوا فى لاهجان . ولانعرف شيئاً عن مجيءالكرد الزرزارية إلى أشـنه، وربما كانوا فرعاً من الهذبانية القديمة ، على أن هؤلاء الزرزارية قد ورد ذكرهم فى كتابمسالك الأبصار لشهاب الدين العمر في الذي ألفه في مصر عام ١٣٣٥

(انظر Notices et Extraits des manuscrits) ነለፕሉ ነ ነፕ፦ ' de la Bibliotheque du Roi ص ٣٠٠ ــ ٣٢٩ ) . ويقول العمرى إن هذا الاسم معنــاه « ولد الذئب ، ولكن Quatremère قال إنه دولد الذهب، بالكردية زرزا في مقدمة كتاب « شرف نامه » لانجد له أثراً فى جميع المخطوطات . ولا بد أنهم كانوا يحتلون مساحة واسعة من الأرض. ويقول صاحب شرف نامه (ج۱ ، ۲۸۰۰۰) إِن پير بُدُق أُول زعيم لقبيلة بابان قد انتزع لاهجان من قبيلة زرزا فى القرن الخامس عشر، وهو يقول أيضا (ج١، ص ٢٧٨) إن الذى هزمهم هوسليمان بك سهران وذلك في عهد مراد الثالث عام ٩٨٧ ه = ١٠٠٣ م ومدينة أشنه واقعة على الطريق الواصل بين الموصل ووادي بحيرة أرمية، وهو يبــدأ من الموصل ويمـــر بـ د رواندز ، ثم یخترق ممر کله ـ شین Kela-Shin (۲۰۰۰ قدم) ومنها إلى أشنه ثم يتفرع إلى أرميـــة ومراغة . وهذا الطريقُ تتراكم فيه الثلوج في الشتاء فتجعله أقل صلاحية من طريق رايات المار بممر كروشــنكه في جنوب كله شين ، وهو لا يتجاوز ٧٨٠٠ قدم . ويشتهر بمر كله ـ شين واسمه بالكردية «الحجر الاخضر»

بأثر حجرى عليه نقوش أشورية كلدانية

يرجع عهدها إلى عام ٨٠٠ قبل الميلاد أي إلى

زمن الملك الكلداني أشبويني وولده منوا .



#### المسادر

Notes on a Journey: Rawlinson(1) Journal of the Royal & from Tabriz ۱۸٤۰،۱۰۶ Geographical Society Travels in : Fraser (Y) Y&- 10 لان ۱۸۶۰ ندن ۱۸۹۰ اندن ۱۸۹۰ مس ۱۳۰۱ مص der Kurdengau: Bittner (T) 9A - A9 Sitzungsb Ak. Wien 3 Uschnuje etc. : Lehmann-Haupt (٤) ١٨٩٥ فيناه ١٣٣٠ (ه) ۲٦٠ : ۲٤٠ ص : ١ > · Armenien Mission scientifique en : De Morgan •\A41Recherches archeologiques 3 Perse ج ۰، ص ۲۶۱ ــ ۲۸۳ (کله ـ شین ) وانظر کنلك ۲۶۰۱۸۹۰ Etudes géographiques انظرالفهرس وانظر فبما يختص بكله شين المصادر المذكورة في كتاب Lehmann-Haupt المذكور آنها ، وكذلك في مقال Kela-Shin: Minorsky ف ۱۹۳-۱۶٦ س٠٢٤ ج ، ۱۹۱۷ Zapiski ف

[ مینورسکی ۷. Minorsky ]

لا آشى »: أقصى بقاع سومطرة ناحية الشمال، وفيها ازدهرت دولة آشى الإسلامية التى كانت قوية والتي تخضع الآن لسلطان الأراضى المنخفضة ، ويتكون الآن حدها الجنوبي من إقليم شاطىء سومطره الغربي Westkust وإقليم شاطىء سومطره الشرقى كانت ولاية آشى Sumatra Oostkust

وقد تبسط كتاب مسالك الأبصار (ترجمة Quatremère ص ه ۲۱) في الكلام عل جبل الحجرين. أي كله شين وجبل تبوزاوه الشبيه به والواقع في جنوبه الشرقي . ويروى الطبري (ج ١ ، ص ٤٤٠) أسطورة حروب ملك اليمن رائش بن قيس فى إقلم الموصل فيقول إن قائده شور بن العطاف نقش أخبار وقائعه على الحجرين المعروفين في آذر بيجان. وقد نشر هوفمان روايتي مسالك الابصار والطبرى فى (Auszüge ، ص٧٤٩ – ٢٥٠). وأسهاء الأماكن الواقعة فى هذا الاقليم ( الذي يسمى بالآرامية أشنوخ ، أشنَّه ) تشير إلى وجود عنصر مسيحي لانجد له أثرا في الوقت الحاضر (انظر أسهاء القرى الآتية: سرجيس، دنهه، بمزرته). وفي عام ٩٥٨م أنشأ أحد المسيحيين كنيسة سرجيوس و ماخوس بالقرب من ملطية ، وفي عام ١٢٧١ نقل الجاثليق النسطورى دنهه كرسي الأسقفية من عاصمة الأشوريين إلى أشنه ليكون أقرب إلى حكام المغل ( Assemani ، ج٠٠٠،٠٠٠) ٤٥٦) . وربما كان تحت أطلال دير الشيخ إبراهيم الكائن بالقرب من سنجان آثار المسلمون والنصاري على السواء . وقد رأى رولنسن( ص ١٧ ) هناك قبر إبراهيم أسقف مدينة أشينه الذي كان حاضرا عند رسامة مبللاها الثالث الجائليق النسطوري في عام S r 1711

- أو قل كانت منطقة نفوذ آشى السياسى - تمثد أكثر من هذا ناحية الجنوب . وكان جزء كبير من شاطىء سو مطرة الغربى والشرقى خاضعاً لنفوذ آشى . بل إن شيوخ أقاليم د باتاك ، الوثنيين كانوا ينالون ألقابهم على يد أمراء آشى .

# آشى العظمى :

وكان إقليم آشى الأصلى من البداية يتكون فقط من الاقليم الشهالى الغربى بما فيه نهر آشى و ثغر آشى الذى كان المقر السابق لأمراء آشى. وأطلق الهولنديون عليها «آشى العظمى» وحاضرتها «كوتاراجا» أى مدينة الأمير. ويرجع إنشاء ثغر «سابنج» الواقع على جزيرة «پولووى» شمال شرقى كوتاراجا إلى أوائل القرن الحالى. و يتميز سكان الشاطىء «باروه» من عدة وجوه عن سكان المرتفعات الداخلية من عدة وجوه عن سكان المرتفعات الداخلية «تونونج» كما أن لغتهم وعاداتهم فى الغالب أكثر تهذيباً لا قامتهم فى جوار الحكام.

### الولايات:

و يطلق اسم والولايات، عادة على الاقاليم الاخرى الواقعة على الشاطى والغربى والشمالى والشرقى . وأهم مدن هذه الولايات هي أولا: على الشاطى و الغربى ، ومولابوه، و «تابق توان، و «سنكيل، ثانيا على الشاطى و الشمالى ، «سيغلى، في إقليم أمبراطورية « ببدى ، القديمـــة ، و « مورودو » و « سمالنجا » و « مورودو » و « سمالنجا » و « بوسانغن » و «لوه سماوى» ، و تقع دولة و « بوسانغن » و «لوه سماوى» ، و تقع دولة

« پاسي ، الزاهرة التي زارها ابن بطوطة عام ۱۳۱۵ م (طبعـة دفرمری وسانجوینتی ج ۽ ، ص ٢٢٨ وما بعدها) في الاقليم المحصور بين لوه سماوی ونهر « جمبوآنی » . وقد اکتشف حديثاً في هذا المكان عدة آثار وكتابات Arabië en Oost-: Snouck Hurgronje) L'arabie et les Indes=\•—∧⊸ Indië Revue de l'histoire des ¿Néederlandaises religions ، ج ٥٧ ، ص ٦٣ و ما بعدها ) . ومن المدن الواقعـــة على الشاطىء الشرقى « سمپانج أولم » و « إيدى » . وقد ربط الخط الحديدى الضيق الذىأنشىء منذ عدة سنوات الشاطئين الشرقى والشمالي بـ «كوتاراجا». وتعتمد الولايات الواقعـــة على الشاطىء المكتظة بعض أجزائها بالسكان في ثروتها على زراعة الفلفل الذي تصدر منه كميات وافرة كل عام . وقد هاجر جزء من سكان آشى العظمي إلى هذه البقاع ، كما نزح إليها أيضاً الكثيرون من الملايو الذين كانوا يقطنون المناطق المجاوره

# أقاليم غابو وآسى:

تفصل الجهات الساحلية عن إقليم غايو سلاسل جبال مرتفعة تغطيها الغابات الكثيفة، وتقسم سلاسل الجبال المتقاطعة إقليم غايو إلى أربع هضاب، وأقصى هذه الهضاب ناحية الشمال هي الهضبة التي تقع فيها بحيرة «تاور» العظيمة ، وتنبع منها نهيرات « پوسانغن » ويقطنما الدأورانج لاوت» أي اهل الساحل،

بينها يقطن الدأورانج دارت، (ومعناهاسكان البلاد الداخلية) السهل الو اقع جنوبيها. وتقوم هضبة دسر باجادى، في الجنوب الشرق، وفيها منابع نهر د پرلا، الذي يتجه نحو الشرق. أما الهضبة الرابعة فتقع في الجنوب. وبها بحرى نهر دتريها، الذي تصب مياهه في الشاطيء الغربي، وتسمى د غايو لوؤس، أي أقاليم غايو الواسعة.

وتقع أقاليم آلس جنوبي هذه الهضبة، يختلفون عن سكان آشى من عدة وجوه بسلطان الأخيرة . والشيوخ الاربعة الذين يقيمهم أمراء آشي على الاجزاء المختلفة، ويسمى الشيح منهم وكيجورن، كانوا الصلة بين آشي وأهل غايو . ويسيطراثنان منهؤلاء الشيوخ الأربعـــة على منطقة بحيرة تاور ، ولقباهما « راجابوكت » و « سيه أوتاما » ، ويسيطر الثالث على « دارت » والرابع على « غايو لوؤس، ولقب الآخير «رَاجالنكا، أو « پتیامبانج » . وکانت «سرباجادی» فیما سبق قفراء لايسكنها أحد، وقد سمى أبرز شيوخها فيها بعد «كيجورن» (كيجورن آبوق). ويمثل النفوذ الآشي في آلس اثنــــان من الكنجورن.

ونحن ندين بالمعلومات الدقيقة عن أهل آشى إلى سنوك هرجرونيه الذى كشفأول الأمر ( ١٨٩١ – ١٨٩٢ ) عن أحوال هذه الأمة من النواحي الاجتماعية والسياسية

والدينية (De Atjèhers: باتافيا ١٨٩٣ – ١٨٩٤ وانظرالترجمة الانجليزية لهذا الكتاب وبها مقدمة جديدة وإضافات زادها المؤلف The Achehnese باتافيا ليدن ١٩٠٦) وقد وصف بعد ذلك طبيعة أرض غايو وعادات أهلها وصفا شاملا طبيعة أرض غايو وعادات أهلها وصفا شاملا (Garoland in Zifne BewonersHet) .

### السكاد واللغة :

لسنا نعرف إلا القليل عن أصل سكان آشي، وهم ينتسبونمن ناحية اللغة إلىالشعوب الملاوية البولينيزيه . وقد تأثر تكوينهم إلى حدما بالصقالبة الذين أتوا من جزيرة نياس وغيرها، وبالأجانب الآخرين أمثال التجار النازحين من هندستان . وللغة آشي لهجات كثيرة وكل لهجة تختلف عن الآخرى اختلافا كبيرا . وتشبه لغة الأدب بصفة عامة لغة إقليم باروه شبها كبيرا . ( انظر عن الادب الآشي De Atjèhers : Snouck Hurgronje ج ۲ ، ص ۲۷ ــ ۱۹۳ . وترجمة هذا الكتاب · The Achehnese : الانجليزية فيها بيانات أوفى ج ۲ ، ص ٦٦ ـــ ١٨٩ ) . وتباين لهجةأهل غايو لهجة آشي تباينا كبيرا حتى لنستطيع أن نعتبرها لغة مستقلة ، ولا يعرف أهل آشي الملاوية إذا استثنينا بعض سكان الثغور . والعلماء الذين صنفوا الكتب بالملاوية أثناء ازدهار الدولة كانوا منالاًجانب في الغالب. ومنذ القديم نجد أن الرسائل الآشية تضمنت وثائق رسمية ومؤلفات دينية عديدة كتبت



كلها بلغة الملايو ، إلا أن الآشيين الذين لم ينالوا قسطا كبيرا من الثقافة كانوا في الغالب ليفهمور هذه اللغة . ( للتوسع في هذا الموضوع: انظر Studiën: G. Hurgronje لمن over Atjèlische klank - enschriftleer Tijdschrift van het Bataviaasch Genootschap van Kunsten en Wetenschapen Atjèhsche ٤٤٢—٣٤٦ من ٣٥٠، ١٨١٢ : ٢٦٢—١٤٤ ، ٤٢٦ من ١٩٠٠، Taal - Stuien Handleiding voor: K.F.H. van Langen de Geofening der Atjèhsche Taal, Haag Gajosch-Nederl-: G. A.J. Hazeu: ١٨٩٩ andsch Woordenboek met Nedere Gajosch . ( ١٩٠٧ إنافيا ١٩٠٧)

# القيائل والاسر:

لدينا من الآثار ما يدل على أن سكان آشى كانوا ينقسمون إلى أربع قبائل. وتسمى القبيلة أو الآسرة بلغة آشى كاوم، وهذا الاسم مأخوذ من الكلمة العربية قوم، وأهل مثل هذه القبيلة أو الآسرة يحتبرون أنفسهم مرتبطين بصلة الرحم من باحية الصلب، ولهم واجبات وحقوق مشتركة وخاصة فى الثار والفدية. وأفر ادالقبائل المختلفة مبعثرون مع والفدية. وأفر ادالقبائل المختلفة مبعثرون مع ذوى القربى فى صعيد واحد، رغبوا فى أن ذوى القربى فى صعيد واحد، رغبوا فى أن ينصبوا عليهم شيخاً يقوم على مصالحهم العامة. وقد بدأت آثار هذا التقسيم إلى قبائل تزول بين أهل آشى بعد أن بقيت منذ القدم. أما أهل

غايو فهم ينقسمرن من جهة أخرى إلى أسر تعيش معا فى كنف شيوخها الذين يسمون راجوات،وكلما اختلف،ولاءالشيوخاحتكموا إلى الكيجورن .

### الادارة فى القرى :

نجد في آشيأن الركيهي، أو الرشيهي، ومعناه المتقدم في السن. يتزعم الركامبونج، أى القرية—وكامبونج أيضا معناها بلغة الملايو الحي من المدينة—وهذا المتقدم يشاور وقت الحاجة الشيوخ الجربين. ويوكل الى الدتنكو، شئون الكامبونج الدينية كالصلاة بالناس. ويحمل هذا اللقب في آشي من لهم اتصال بأمور الدين، ومن لهم بعض الإلمام بالشريعة.

ولم يكن تانكوات (جمّع تانكو)الكامبونج من أهل العلم ، وكان هذا اللقب وراثياً فيم، وبلغ الجهل بالكثير منهم أنهم لم يكونوا يستطيعون الحكم دون مساعدة غيرهم .

الا مراء والا ولى بالانج وشبوخ ساجى:
وكانت آشى فى العصور التاريخية مقسمة دائما إلى أقاليم صغيرة يعيش زعماؤها ، ولقبهم ، أولى بالانج «أى أمراء الجيش ، فى نزاع دائم بعضهم مع بعض . وهم يدينون بالولاء لمولاهم أمير ثغر آشى . وكان هذا الامير يلقب بالسلطان فى الو ثائق الملاوية الرسمية ، ييد أن أهل آشى كانوا يطلقون عليه راجا أو يوتو ومعناها مولانا . وترجع قوة أمراء آشى ومكانهم بل وثروتهم وعظمة بلاطهم المقرة والمحالية وا

التى ورد ذكرها فى مصنفات الأوروبيين والتواليف الوطنية القديمة إلى الجزية التى كانت تقوم بدفعها البلاد الساحلية المجاورة والمكوس التى تجبى فى الحاضرة آشى . وكان بحارة آشى البواسبل سادة البحار والثغور . وكانوا إذا طلبوا الجزية لم يجرؤ أحد على رفض طلبهم . أما داخلية البلاد فلم تكن لها قيمة فى نظر الامراء . وكذلك كان نفوذ السلطان لا يتعدى الحاضرة وما جاورها نفوذ السلطان لا يتعدى الحاضرة وما جاورها حتى فى عهد ازدهار الدولة فى النصف الثانى من القرن السادس عشر الميلادى والنصف من القرن السادس عشر الميلادى والنصف لأول من القرن السابع عشر بنوع خاص .

وما بدأ القرن السابع عشر حتى كان الأمراء قد استقلوا تمام الاستقلال عن الاولى بالانج فى آشى العظمى . ويظهر أن الأولى بالآنج كانت قد دفعتهم المصلحة المشترة إلى الانقسام إلى ثلاثة أحلاف أو ساجي في لغتهم، أي جوانب آشي العظمي المثلثةالشكل، وقد بقي التقسيم إلى يومنا هذا، وكان على كل ساجي سيد كبير (بانجلما ساجي) لا يتعدى نفوذه مصالح الساجي العامة . وتوجد مثل هذه الأحلاف في الولايات أيضاً . وقد اعتاد السلطان أن يعطى الساجي الثلاثة الذين ينتخبونه بعض المـــال . وهو عادة ينتسب إلى أسرة السلطان الذي سبقه ، على أن الغرباء أمثال السادة الأشراف، الذين يقطنون آشي كانوا أحياناً ينتخبون للسلطنة . وبمرورالزمن أصبحالشيوخالآخرينالحق فى

انتخاب السلطان. وتقول إحدى الروايات إنه فى وقت من الأوقات كان اثنا عشر شـيخاً بمـا فيهم شيوخ الساجى الثلاثة يكونون هيئة الانتخاب.

وبعد ذلك كان أغلب أولى بالانج آشى العظمى والو لايات يستمدون نفوذهم \_ وما زالوا \_ من السلطان ، وكانوا إثباتاً لذلك يعطون وثيقة تحمل خاتم السلطان وتسمى هذه الوثيقة ، ساراكاتا ، (انظر فيا يختص بالأصل الهندستاني لهذا الحاتم P. Rouffaer منا لهذا الحاتم Bijdragen tot de Taal-, land-en vol- في الجموعة السابعة ، ج من من محمه الجموعة السابعة ، ج من من المحتاب ، الجموعة السابعة ، ج من من من جهة أخرى يسلبون عادة براءة لقبهم نوعاً من الحتاجر .

# التقسيم الى مفيمات:

لاتصح صلاة الجمعة وفقاً لمذهب الشافعي الا إذا أمها أربعون مقيها . والمقيم رجل من أهل الناحية يؤدى ما يفرضه عليه القانون . ولما كان عدد السكان في معظم الكامپو نج لا يكنى لا قامة صلاة الجمعة إقامة صحيحة يشترك فيها أربعون مقيها ، فقد جرت العادة أن تضم عدداً من الكامپو نج بعضها إلى بعض ثم يبنى مسجد لصلاة الجمعة يراعى فيه أن يكون وسطاً بين هذا العدد من الكامپو نج ، و بذلك أصبح معنى مقيم يطلق ، لا في آشي وحدها بل في الأقاليم مقيم يطلق ، لا في آشي وحدها بل في الأقاليم

الملاوية الأخرى أيضاً، على المحلة أو الوحدة الادارية. وكانكل أولى بالانج يحكم عدداً من هذه المقيات. ثم أصبح اسم كل واحد من الساجيات الثلاثة يشتق من العدد الأصلى لمقياته. وعلى هذا يقسل ساجى الاثنين والعشرين مقيا (فى الجنوب) وساجى المشة والعشرين مقيا (فى الغرب) وساجى الستة والعشرين مقيا فى شرقى آشى العظمى المثلثة الشكل. وبقيت الأسها، القديمة حتى بعد زيادة عدد السكان فى ساجى الخسة والعشرين مقيا وفى ساجى الاثنين والعشرين مقيا بصفة خاصة.

ويحمل كل مقيم لقب « إموم » (بالعربية إمام) . وقد أصبح هذا اللقب بمرور الزمن وراثياً ، وأضحى للأئمة صفة زمنية لهم أن يندبوا لا مامة المصلين يوم الجمعية من يريدون .

# القوانين والسلط: القضائية :

يمكننا أن نقول بصفة عامة إن الشيوخ اعتادوا القيام بالقضاء، وهم يعتمدون فى أحكامهم على العادة. وليسمن شك فى أن هناك بعض القوانين (ساراكاتا) تنسب الروايات صدورها عن مكوتا عالم وغيره من مشاهير السلاطين. ويظن أهل آشى، وهم لا يعرفون من هذه القوانين إلا اسمها، أنها تتضمن خلاصة دقيقة لقانونهم. وهذه القوانين فى الواقع دقيقة لقانونهم. وهذه القوانين فى الواقع ليست سوى، قواعد مقتضبة تتعلق بالإدارة ومراسم البلاط بما فيها الاحترام الواجب

على الاولى بالانج نحو الامرا. وتوزيع المكوس، والقيام ببعض الفرائض الدينية. ويرجع تاريخ هذه القواعد إلى الوقت الذي حاول فيه الأمراء بلا جـدوى تركـيز الادارة فى دولتهم. ولقد أثر علماء البلاط المسلمين في هذه القوانين ( للتوسع في هذا : C. Snouck Hurgronje الموضوع انظر The : ۱۷ - ۲ س ، ۱ - De Atjèhers K.F.H.: 17 - & o · 1 ? · Achehnese De inrichting van het : van Laugen Atjehsche staatsbestuur onder het Bijdragen tot de Taal-, i sultunaat · land - en volkenk. van Ned - Indië المجموعة الخامسة ، ج ٣ ، ص ٣٨١ - ٤٧١). وعلاوة على ذلك كان لكل من السلطان و « البانجليما »كالى ( قاض ) ولكن هؤلاء القضاة الشرعيين لم يشتركوا في القضاء إلا فى ظروف خاصة كالتوريث وفى بعض أحوال الطــلاق وفى عقود الزواج وفى المسائل الشرعية الإخرى ، كما كانو ايشتركون فىالقضاءأ يضا عند ما يطلبهمالشيوخ للتشاور. وكان قاضي الســـلطان يحمل لقب دكالى ماليكن آدى , أى قاضى الملك العادل ، وقل شأن هذا المنصب تدريجا فأصبح هذا القاضى شيخا على كامپونجات في ملك آلسلطان . وقد أصبح لقب القضاة الآخرين وراثياً أيضاً، وقلماً كان أمثال هؤلاء القضاة الذين يتولون هذا المنصب بالوراثة على شيء من العـــلم

يؤهلهم لهذه المناصب.

#### الربي :

كانت هناك صلات تجارية منذ القدم بين آشي وهندستان ، وكانت حضارة آشي ولغتها متأثرتينأول الامربالنفوذ الهندى. ثموصل الاسلام بعد ذلك إلى شواطى آشى ، وربما كانَّ التجار الهندستانيون هم الذين أدخلوه إلى هذا الإقليم. ولمازار ابن بطوطة پاسي عام ١٣٤٥ م كأن ألا سلام قد توطد ، وكان سلطان البـلاد يُعارب جيرانه المشركين. والآشيون منأهل السنة، إلاأن الاسلام في آشي وفي غيرها من جزائر الهند الهولندية اتخذ صفات خاصة بمكن تفسيرها إذا رجعنا الى أصلها الهندى . مثال ذلك وجود نوع من التصوف الهرطق وظهور بعض خصائص التشيع بوضوح . فغي آشي يسمى الشسهر الأول دائما حسن حسين وهي نسبة واضحة للشهيدين الحسن والحسين الذين يتمتعان بمكانة خاصة في البلاد الشيعية . وقد أخطأ بعض العلماء في الماضي إذ ظنوا أن أهل آشي فيهم التشيع ، وقد بنوا حكمهم هذا على أن هنــاكُ علما أسر من الآشيين رسم عليه سيف على ذو الفقار ومحاطا عند حافته بكتاباتشيعية . Een Atjineesche: A.W T. Juvnboll ) met Arabische opschriften در ۱۸۷۳ ، Tijdschrift van Ned - Indië ج ۲ ، ص ۲۲۰ ، ۱۸۷۵ م ، ج ۲ ، ص ۷۱۱ De & Aljeh: M. J. de Goeje ! EV7 -

• ( همال من ۱۸۷۳ • Neder I. Spectator ) • الآشم ن يصفة عامة مالم ن الماهمال

والآشيون بصفة عامة ميالون إلى إهمال كثير من الفرائض الدينية مترسمون فى ذلك أثر مرشديهم من الهنود الذين يميلون إلى النظر الى الخياة نظرة تقشف وزهد . ومعظمهم كذلك لا يقيمون الصلاة . ومن جهة أخرى نجد أن عددا كبيرامنهم يميل إلى أداء فريضة الحج . ولايزال الكتاب (بالملاوية والعربية والآشية ) يدرس فى بلاد مختلفة بارشادعلماء والآشية ) يدرس فى بلاد مختلفة بارشادعلماء تحدود والعربية والعربية كدوية والعربية والمستوين الشريعة (C.SnouckHurgronje): والآشية كالمستوية المستوية المس

والطلاب الذين يفدون في الغالب من بقاعنائية يقيمون في مكان مشترك (رونكانج) وكانت أبهة البلاط إبان ازدهار الدولة تجتذب العلماء الأجانب من الهند والشام ومصر، ومنهم ولد لابن حجر الهيتمي المشهور، وترغبهم في الاقامة بآشي. وكان هؤلاء يؤلفون بعض الكتب لأمراء آشي باللغة يؤلفون بعض الكتب لأمراء آشي باللغة الملاوية. ولاتزال هذه الكتب ذات شأن بمافيها كتاب في الفقه المعالم الهندي الكچراتي المستقيم ، ألف العالم الهندي الكچراتي كانيري (طبع بمكة عام ١٨٩٢م). وأهدي هذا العالم عام ١٦٣٧م مصنفه الجامع وبستان

السلاطين، إلى سلطان ذلك العهد اسكندر الثاني Bloemlezing uit: G.K. Niemann (انظر Maleischegesch ، الجزء الثاني ) .

وكذلك أهدى عبد الرءوف السنكيلي كتابه في الفقه المعروف بعنوان ، مرآة الطلاب ، إلى الأميرة صفية الدين ( ١٦٤١ ) . ( ١٦٧٥ – Bijdragen : S.Keyzer ) . ( ١٦٧٥ – tot de Taal - . land - en volkenk. van tot de Taal - . land - en volkenk. van Nederl, Indië Handboek van : A. Meursinge ' ٢٢٣ het Mohamm regt in de Maleische taal المستردام ، ١٨٤٤ ، م

وقد اندبج الكثيرون من الحجــــاج الآشين فيمكة بعض الطرق الصو فةو خاصة القادرية أو النقشبندية ، ولكن هذه الطرق ليس لها في آشي نفسها تلك المكانة التي تتمتع بها في مناطق أخرى من جزر الهند الهو لندية . وساد في آشيلون من التصوف الحلولي كان في نفس الوقت منتشرا في أنحار بالد الهندستان . وأبرز من يمثل هذا النزوع إلى الزندقة في آشيهما شمس الدين السومطري أو الياسي المتوفى عام ١٦٣٠ م وسلفه حمزة الپنسورى . وأهم مناهضي هذه الحركة هما رانيري وعبد الرءوف(Tuuk:H.N. van der Bijdragen tot de Taal -, land - en i volkenk. van Nederl. Indië المجموعية الثالثــة ، ج ١ ، ص ٤٦٤ ) ؛ وقد درس عبد الرءوف هذا فى بلاد مختلفة وخاصة فى

المدينة حيث تخرج على أحمد القشاشي ؟ ولما مات أستاذه هذا عام ١٦٦١م عاد عبدالر ، و ف إلى وطنه وأدخل فيه طريقة أستاذه الصوفية المتشيعة المعروفة باسم ، الشطارية ، المتشيعة المعروفة باسم ، الشطارية ، Abdoerraoef van : D. A. Rinkes ) وهي رسالة قدمت لنيال أجازة الدكتوراه في ليدن ١٩٠٩م ؛ Die Cufiten in Süd Arabien im XI(XVII) Abh. der Kgl. Gesellsch. der في Jahrh. ١٢٧٠ ، ١٨٨٣، Wissensch Zu Göttingen

وظلت هذه الألوان القدعة المارقة من الصوفية إلى عصر متأخر، يبدأن هذا الخلاف بين التصوف والسنة ، القائم على الجهل آخذ في الاختفاء بفضل زيادة الاتصال بقلب الايسلام (التوسع في هذه النقطة انظر Snouck ۱٤ من ۲۶، De Atjèhers : Hurgronje The Achehnese ، ج ۲ ، ص ۱٤) ولا يزال للتوسل بالأولياء شأن كبير في معتقدات الآشــيين ، فالناس هناك يزورون أضرحة المشاهير منهم يتوســــــلون إليهم ويطلبون شفاعتهم بالنذور والدعوات، وبعض هؤلاء الأوليا. من الاجانب عن آشي أمثال , تنكو أنجونج، العربي المتوفى عام ١٧٨٢ م وولى كامپونج بيتاى الشآمى أو التركى . وتقول الروايات إن الآخير وفد على آشي في القرن السادس عشر الميلادي . وقدس الناس أيضاً عبد الرءوف وسبق أن تحدثنا عنــه ، وهو

الرجل الذى حارب آثام مواطنيه وزندقتهم حتى اعتبره المتأخرون مدخل الإسلام الصحيح فى آشى . ولما توفى لقب بدر تنكو كوالا ، لأن ضريحه كان يقوم على مصب نهر آشى المعروف باسم كوالا .

أمراء آشى :

۱ — على مغايت شاه (± ١٥١٤ — ± ١٥٢٨ م ) ·

۲ — صلاح الدين (۱۵۲۸–۱۵۳۷م). ٣ — علاء الدين القهار (۱۵۲۷ — ۱۵۲۸م)

٤ - حسين ( ١٥٦٨ - ١٥٧٥ م ).

هو طفل حكم بضعة
 أيام فقط .

- سلطان سرى عالم ( ١٥٧٥ - - سلطان سرى عالم ) .

٧ - زين العابدين ١٥٧٦-١٥٧٧م)٠

۸ — علاء الدین الپراکی == منصورشاه ( ۱۰۷۷ ± ۱۰۸۲ م ) .

٩ ــ سلطان بويونج ( ـــ ١٥٨٩ م ) .

١٠ – علاء الدين رعايت شاه ( ١٥٨٦

[ ۸۹ ] - ۲۰۲۱ م ) ٠

۱۱ — على رعايت شاه ( ۱۳۰۶ — ۱۳۰۷ م ) .

۱۲ – اسکندر مودا = ماکوتا عالم
 ۱۲۰۷ – ۱۹۲۹ م).

۱۳ — اسكندر ثانى(۱۹۲۹—۱۹۶۱م). ۱۶ — صفية الدين تاج العالم. وهي ابنة

(۱۲) وأرملة (۱۳) ( ۱۶۲۱ — ۱۹۷۰ م ). ۱۵ — نقية الدين نور العالم ( ۱۹۷۵ — ۱۹۷۸ م ).

۱۷ — عنایت شاه (۱۹۷۸—۱۹۸۸م). ۱۷ — کالت شاه (۱۹۸۸—۱۹۹۹ م). ۱۸ — بدرالعالم شریف هاشم جمال الدین ( ۱۲۹۹ — ۲۰۷۱ م ).

۱۹ -- پرکراعالم شریف لمتوی (۱۷۰۲ -- ۱۷۰۳ م ) .

۲۰ جمال العالم بدر المنير (۱۷۰۳ \_\_
 ۱۷۲۲ م ) .

٢١ -- جوهر العالم أمين الدين ( حكم بضعة أيام فقط ) .

٢٢ ــ شمس العالم (حكم بضعة أيام فقط ).

۲۲ — علاء الدين أحمد شاه ( ۱۷۲۷ — ١٧٢٥ م ) .

۲۶ ــ علاء الدين جهان ( ۱۷۳۰ ــ۔ ۱۷۶۰ م ) .

۲۰ – محمود شاه (۱۷۶۰–۱۷۸۱ م). ۲۶ – بدر الدین (۱۷۶۶–۱۷۹۰ م). ۲۷ – سلیمان شاه (۱۷۶۳ م). ۲۸ – علاء الدین محمد (۱۷۸۱ –۱۷۹۰ م)

۲۹ ـ علاء الدين جوهر العالم ( ۱۷۹۰ - ۱۸۱۰م ) حكم تحت الحماية إلى ۱۸۰۲ م. ۳۰ ـ شريف سيف العالم ( ۱۸۱۵ – ۱۸۱۸

٣١ ـــ جوهر العالم الثانى ( ١٨١٨ – ١٨٢٤ م ) .

٢٣ \_ محد شاه (١٨٢٤ - ١٨٣٨ م). ۲۳ ــ منصورشاه (۱۸۳۸ – ۱۸۷۰). ع٣ \_ محمود شاه (١٨٧٠ - ١٨٧٤م)٠ ولا يعرف من تاريخ أمرا.آشي الأول إلا معالم بارزة منالتواريخ ألملاوية والملاحظات العارضة التي وردت في مصنفات الأوربيين وبعض المصادر الآخرى . وتقولاالروايات إن مؤسس سلطنة آشي التي كانت منذ ذلك الحمين ولاية من ولايات يدير ، هو على مغايت شاه (انظر رقم ١) . ورفع شأن هذه السلطنة صلاح الدين ثم علاء الدين رعايت شاه القهار . وفي منتصف القرن السابع عشر الميــلادي وصلت آشي إلى أوج عظمتها في عهد اسكندر مودا الذي لقب بعد وفاته تعظیما له بلقب « ما کو تا عالم » ومعناه تاج العالم (أنظر رقم ١٢). وامتدت رقعة آشي ناحية الجنوب إبان حكمه . وحملته على **د**یا هانج، و «ملکا، بأسطوله الکبیرموضوع ملحمة آشية عامة ( Snouck Hurgronje ) The : ۹۲ — ۷۲ ص ۲۲ - 6 De Atjèhers Achehnese ، ج ۲ ، ص ۸۰ — ۸۸ ) . و لما توفى، خلفه على السلطنة اسكندر ثانى (رقم ١٢ ) ثم حكم أربع أميرات فىالنصف الثاني من القرن السابع عشر (١٦٤١-١٦٩٩م). ومن الطبيعي أن يكون هذا العهد في مصلحة الأولى بالانج لأنه زاد منسلطانهم ونفوذه ؛

على أن الكثيرين عارضــوا حكم المرأة وأعلنوا أن الشرع يحول بينها وبين الحكم، واعتمدوا فىذلك علىفتوى جاءتهم منمكة . وهكذا بدأ القرن الثامن عشر بسلسلة من حروب أمرا. الطوائف. وكان بين المطالبين بالعرش لفيف من الأشراف المولودين في آشى والذين ينتسبون إلى الحسين . وأشهر هؤلا. جمال (انظر رقم ٢٠) ،الذي ظل يقاوم بعد أن خلع عن العرش عام ١٧٢٦ م السلاطين الذين تولوا بعده وخاصة أحمد (انظر رقم ۲۳) البوجيني ، مؤسس آخر أسرة من أمراء آشي وابنه جهان (انظر رقم ٢٤ ) . وهذا النزاع بين جمال وجهان ووفاة الأول هما موضوع ملحمة آشية أخرى 'Y > · Atjèhers : Snouck Hurgronje) ص ۲ = 6 The Achehnese : ۱۰۰ - ۹۲ ص ص ٧٨ — ١٠٠ ) . وطل أهل آشي إلى عهد قريب يجلون أمراءهم إجلالا كبيرا ويعتبرونهم ممثلين لماض مجيد بالرغم من أن ساطانهم وثروتهم كانا آخذين فى الاضمحلال والتدهور .

# اخضاع آشى:

والواقع أن القرصنة وتجارة الرقيق فى آشى ثم غارات أهلها على البقاع المجاورة كانت مصدر خطره ستمر، وكان التجار الذين يفدون على شواطى مآشى للا تجار فى الفلفل معرضين للقتل والنهب. ولم تكن الحكومة الهولندية قادرة فى أول الأمر على وقف هذا الضرر

لإنهاكانت قد ارتبطت مع انجلترا عام ١٨٢٤ على ألا تبسط رقعة أملاكها ناحية الشمال في سومطرة . وما إن تخلصت من هذا العهد بالحلف الجديد الذي عقدته مع انجلترا عام ١٨٧١ حتى احتلت الجنود الهولندية حاضرة آشي وماجاورها عام ١٨٧٣ كما احتلت بعض الثغور الواقعة فىالولايات، وفر آخرالامرا. (رقم ٣٤) منقصره، وسرعان ماتوفى بعد عام ( ١٨٧٤ م ) وكان المنتظر أن يخضع السكان فَى قلب الجزيرة تدريجاً لسلطان الهولنديين، ولكن خاب هذا الظن لأنهم كانوا على العكس، إذ نشأ بين الآشيين فريق قوى يدعو إلى الحرب ولا يعرف المسالمة ، وهذا الفريق كوَّنه الفقهاء الوطنيون خاصة ، وكان للعلماء دائماً مكانة ممتازة في آشي ، إلا أن الموقف السياسي في هذا العهد زاد من نفوذهم إلى أمد بعيد، فأخذوا بجويون البلاد يدعون الناس إلى الجهاد . وكانت نفقات الحرب تتكون من الزكاة المفروضـة على الناس ، وو'ضع الزعماء الوطنيون في المؤخرة احتقاراً لهم، وانتهز بعض المغامرين السياسيين اضطراب الاحوال لينالوا لانفسهم شيئا من السلطان والنفوذ ، ومن هؤلاء « تيكو عمر» المشهور ؛ ولم يكن في الحقيقة لمحمد داود وهو صي في السادسـة من عمره وهو الذي أجلس على كرسى السلطنة عام ١٨٧٣ م والذى استقر بعد ذلك هو وبلاطه فى كمالا فى پيدى، لم يكن له أى نفوذ سياسي . وبعد أن فتحت آشي

العظمى واحتلت فى السنوات من ١٨٩٧ إلى التجمع عادت الجنود الهولندية إلى التجمع بالقرب من كو تاراجا، وفى عام ١٨٩٦ اتخذوا خطة الهجوم العنيف وخاصة فى آشى العظمى، كا اتخذوا هذه الحظة عام ١٨٩٨ فى الولايات، ثم شمل الهجوم بلاد غايو وآلس . ووصلوا إلى غاياتهم إذ اعترف الأولى بالانج وغيرهم من الشيوخ والزعماء تدريجاً بالنفوذ الهولندى فى كل مكان . وفى أو اثل عام ١٩٠٣ اعترف بهذا النفوذ السلطان محمد داود أيضاً والهولنديون ، ومع ذلك خلعوه .

وبعد أعوام تم إخضاع آشى وبلاد غايو وآلس، ويحكم الأقاليم المختلفة والأقسام الادارية الأخرى الحكام الوطنيون - كانت العادة قبل الفتح - با شراف السلطات الهولندية. وتحتاح المناوشات المستمرة التي تحدث في بقاع عديدة من هذه البلاد المترامية الأطراف إلى جيش قوى يتعقب الثائرين في عنابتهم، ويتخلص من خطر هذه العناصر المتمردة من المتعصبين العنيدين وقطاع الطريق المشاغبين (١) كا

### المصادر

: P.J.Veth غير ماذكر في صلب المقال Atchin en zijne betrekkingen tot Neder-: J. A. Kruyt (۲) ۱۸۷۳ ليدن ۱۸۷۳ مايد المايد المايد المايد المايد Atjèh en de Atjehers. Twee jaren blok-

kade op Sumatra's N. O. Rust المدن Mededeelingen betreffende (T) IAVV Bijd- & de Atjèhsche onderhoorigheden ragen tot de Taal-, land-en volkenkunde van Nederl Indië ، المجموعة السابعة ، ج ٩ :J. L. J. Kempees (٤) ۱۷۱ — ۱۳۸ ص De tocht van overste van Daalen door de ، أمستردام، Gojo-, Alas-en Bataklanden Een: C. Snouck Hurgronje (a) 19.2 Mekkaansch gezantschap naar Atjèh in Bijdragen tot de Taal, land. en 3 1683 Volkenkunde van Nederl. Indië المجموعة الخامسة ، ج ٣ ، ص ٥٤٥ - ٥٥٥ (٦) Critisch: Rn. Hoesain Djajadiningrat overzicht van de in Maleische werken vervatte gegevens over de geschiedenis الجموعة van het sultanaat van Atjèh الثامنة ، ج ر . ص ١٣٥ – ٢٦٥ .

[Th. W. Juynboll جوينبل

«أشير»: كانت أشير مدينة حصينة لا تزال أطلالها باقية إلى اليوم عند مكاف الاخضر، على المنحدر الجنوبي الشرقي لجبال تطرى على خط طول ٥٧ م. شرقاً وخط عرض ٥٥ م. شمالا على صخرة تطل على منحدرات سحيقة تسمى اليوم بنيه أو منزه بنت السلطان، وتبلغ مساحة أشير نحو ٥٥ فداناً. ولا بدأن تكون الإطلال الموجودة الآن هي بقايا مدينة أشير مدينة حسنة المؤرخون والجغرافيون. وأشيرمدينة حسنة المؤرخون والجغرافيون. وأشيرمدينة حسنة

الموقع يرويها عينان تسمياناليوم «عين بَـنيه، و « عين محيرة » وماؤهما عذب غزير . وقد حبتها الطبيعة بحصون منيعة لايمكن الاغارة عليها إلا من قم جبل تسمسال من الجهة الشرقية حيث توجد القلعة التي تسمى اليوم منزه بنت السلطان، وهذه القلعة يحميها قمة لا يمكن تسلقها من ناحية . وتحميها الأسوار من الناحية الأخرى . وما بني من أشير هو : أطلال تبعد نحو ٢٥٠٠ متر إلى الشمال الغربي من بنيه وفي مقابلها، وهيقائمة على مسطح من الارض تبلغ مساحته نحو ٣٧فداناً ، وتسمى هذه الأطلال في الوقت الحاضر الأشير او اليشير . وهناك أبضاً آثار ثلاثة أنواب. أما البقعة التي كانت تقوم عليها المدينة ، فهي اليوم حقول مزروعة. ويستدل من بقايا الآجر والقرميد والأكوام الكائنـــة في النواحي المرتفعة بذلك المكان على آثار تلك المدينة التي اختفت في الوقت الحاضر . وعلى بعد ٦٠٠ ه ، ترجهة الغرب في المنحدر الشمالي لجبل وكاف الأخضر ، نجد اليوم أطلال منزه بنت السلطان، وهي قلعة قائمة على أعلى جوانبها من جميع الجهات انحداراً شــديداً يجعلها صعبة المرتقى. وهذه الصخرة العمودية مع كاف الأخضر تتجـــه من الجنوب إلى الشمال، ويبلغ ارتفاعها عن سطح البحر ١٣٠٠ متر ، وهي نتوء بارزة عن سطح جبل كاف الأخضر الذي يبلغ ارتفاعه عن سطح البحر

محو ١٥٠ مترآ . والمساحة التي تشغلها أطلال هذه القلعــــة الآن هي عبارة عن مستطيل عرضــه ۲۷۲ متراً وطوله ۲۵ متراً تقريباً . ويوجد الآن كذلك بقايا برج من الابراج التيكانت توجدفى زوايا القلعة وبقايا بنائين ومهريج وبرج كبير وباحة داخلية . وفي الحائط الغربي باب يشرف عليه البرج الكبير. وهناك طريق ضيق غيرصالح فى بعض أجزائه تستعمله إلى اليوم قبيلة ربيعة ، وهو يخترق ممر كاف سمير . ويربط هذه الأماكن التلاثة بعضها يبعض . وليس من شك في أن منزه بنت السلطان الحديثة هي مدينة أشير القديمة أو أشير زيرى، أما اليشير فهي المدينة التي أمر ببنائها الخليفة الفاطمي المنصور . وقد بني الآن مكان مدينة أشير القديمة مدينة تسمى بنيه ، وكان بناء مدينة أشير أو آشير ما بين عام ۳۲۶ وعام ۳۳۶ ه ( ۳۰ نوفمبر ۹۳۰ – ۲ أغسطس ۹۶**۶** ) ، بناها زيرى بن مناد سيد صنهاجه ، وهي قبيـلة كبيرة من قبائل البربركانت تملك المنطقة التي فيها الآن بلاد الجزائر وتاهرت وبسيكره ماعدا بلاد القبائل الكبيرة (قبيلة جرجره). وقد سمح أبو طاهر اسماعيل الخليفية الفاطمي الذي لقب بعد ذلك بالمنصور لعامله وزيري بتوسيع المدينة . ونقل أبو الفتوح يوسف بلكين ابن زيرى وخليفته إلى مدّينة أشير سكان تلســــان الذين ثاروا عام ٣٦١ هـ ( ٢٤ اکتوبر ۹۷۱ – ۱۲ اکتوبر ۹۷۲ ) . وفی

عهد هذا الزعيم وعهـد من خلفه من أسرته وهمأبو الفتحالمنصور وأبومناد باديس، جعل حَكُمِمدينة أَشير لحماد بن بلكين منذ بداية عام ٣٧٧ ه ( ٩٨٧ – ٩٨٨ ) وهو الذي بني فيما بعد قلعة بنى حماد وأسس أسرتهم . وفي عام ٣٩٥ ( ١٠٠٤ – ١٠٠٥ ) حاصر الزناتة مدينة أشيرولكنهمانصرفواعنهاعندوصول حماد . وفي عام ٨٠٤ ه (١٠١٧ – ١٠١٨) أيدت إحدى المعاهدات استيلاء حماد على مدينة أشيرثم أعلن استقلاله . واحتل المنتصر ابن خزرون الزناتي تلك المدينة عام ٤٦٨ ﻫـ ( ١٠٧٥—١٠٧٦ ) وظل بها مدة من الزمن ، ثم استعادها بنو حماد بعــد ذلك . وفي عام ٤٩٥ ه (١١٠١ – ١١٠٢ ) استولى على أشير تاشفین بن تنامر والی تلسان من قبل یوسف ابن تاشفين المرابطي ودمرها تدميراً. ثم أعاد بناءها بنوحماد وسقطت في يدغازيالصنهاجي الذي استفاد من وصول أبي غانية إلى بجاية حوالي عام ٨٠٠ ه ( ١١٨٤ – ١١٨٥ ).

ومنذ ذلك العهد خمل ذكر هذه المدينة ، ولسنا نعرف فى أى عصر تلاشت . ولم يبق لنا منها اليوم إلا آثار تدل على ماكان لها من عظمة فى عهدها الغار .

وينسب إلى مدينة أشير أبو محمد عبدالله ابن محمد بن عبد الله الصنهاجي الآشيري إمام أهل الحديث والفقه والنحو والآدب. وتوفى في بعلبك عام ٥٦١ هـ (١١٦٥ – ١١٦٦م) وهوصاحب تاج العروس ويقال إن أبا محمد



أصله من أشـيرة وهي ضاحية من ضواحي سر قسطة من أعمال الاندلس م

### المصادر

(١) ياقوت: المعجم ، طبعة فستنفلد، ج ۱ . ص ۲۸۶ (۲) این خلدون . ترجمهٔ دهسلان ، ج ٢ ، ص ٤ وما بعدها ، ٤٨٩ ( ٣ ) Revue ِ. Afric ج ۱۳ ، ص ۱۱٦ وما بعدها (٤) ۲۰۸ من ۲ من Les Berbères : Fournel (ه) این خلکان ، ج ۱ ص ۸۹، ۹۸ ، ۱۹۷، القاهرة ۱۳۱۰ (۲) ابن عذاری ، ترجمة فنیان ، ج ١ ، ص ٣١٣ ــ ٣٩٧ (٧) ابن الأثير : تاریخ المغرب ، ترجمة فنیـــان ص ۳۷۶ـــ Descript. de l'Afr.: الادريسي (٨) ٤٠٦ et de l'Espagne ترجمة دوزي وده غوى ، ص ٥٥ (٩) مراصد الاطلاع ، طبعة جينوبل ج ١، ص ٧٠ (١٠) كتاب الاستبصار، ترجمة : Berbrugger (۱۱) ۱۰۵ س ، نا Epoques milit. de la grande Kabylie ص ۱۹۳ (۱۲) البكرى ، ترجمة ده سلان ، ص ١٤٤ (١٣) المجلة الأسيوية ، المجموعة الثالثة ، ج ١٣ ، ص ٢٣٥ وما بعدها (١٤) Mémoires histor. et géogr. : Pélissier : Rodet (۱۵) ۱۲ س sur l'Algerie Notice sur les ruines de Manzah bint el-Sultan, Yachir ou El-Achir et Benia, Revue Africaine 1908.

[ محمد بن شنب ]

و لما كان الإصبع مقياساً مشتقاً فان طوله متغير فمثلا يبلغ طول الإصبع فى الذراع المعمارى فى القساهرة اليوم ١٩٥ ٣, ١٩٥ سنتيمتراً وطوله فى الذراع الاستامبولى ٢,٨٢ وفى الذراع الهنسدسى ٢,٨٥٨ وفى الذراع الهنسدسى ٢,٥٥٨ وفى الذراع الملدى أو المصرى ٢,٤٠٤ سنتيمتراً . والذراع الحلبي (٣,٥٨ سنتيمتراً ) هو المقياس الاكثر ذيوعاً فى تركيا ويبلغ طول الاصبع فيه ذيوعاً فى تركيا ويبلغ طول الاصبع فيه إصبع مقياسا لا يستعمل منذ أمد بعيد ، وأن الذراع فى الشرق ينقسم عادة إلى أربع وإلى أربعة وعشرين قيراطاً . ولم الطريقة كى المقاييس المترية حتى اليوم على هذه الطريقة كى

#### المسادر

Essai: Don Vasquez Cueipo (۱)

' sur les systèmes métriques

Corp.: M. Van Berchem (۲)

النقود ، - Tract. de legal Arabum ponder فا المحدد في المحدد الم

[ Ev. Zambaur زمباور

« أصحاب » : ( مفرده صاحب ) أو « صحابة » ومفردها ( صحابی ) : هو اصطلاح فى الإسلام أطلق بوجه خاص على صحابة النبي . وكان هذا الاسم يطلق أولا على أوَلَئُكُ الذين اتصلوا بَالنبي زمنـــا مــــــا و اشتركوا معه فى غــزواته ، ثم اتسعت دائرة الصحابة فما بعد شيئًا فشيئًا ولم تقتض هذه التسمية وجوب اتصال الصحابي بالنبي اتصالا فعلياً، وعد منالصحابة أيضاً المؤمنون الذين لقوا النبي في حياته ورأوه ولو زمنــآ قصيراً دون أن يوضع سن هؤلاء موضع الاعتبار . [انظر ما ذكره جولد سير في عن (۲٤٠ ص ۲۶۰ عن (۲٤٠ عن اختلاف الآرا. في هذا التعريف] ويتفقمع هذا التحديد الآخير التعريف الشائع في كتب الفقه (القسطلاني ، ج ٦ . ص ٨٨). ويقال إن آخرصحابة النبي هوعامر بن وائلة الكناني

أبو الطفيل( أسد الغابة ، ج ٣ ، ص ٩٧ ؛ ج ٥ ص ٢٣٣ ) الذي تو في بعد سنة مائة من الهجرة بزمن قصير. ولابد أنه كان طفلا صغيراً عند ما رأى النبي لأنه لم يولد إلا في العام الذي حدثت فيه غزوة أحد . وكان في الثامنة من عمره(١) عند ما قابل الرسول ( Zeitschr .d. ) ه ۲۳ ج Deutsch. Morgenl. Gesellsch. ه ٥٥). ويسلك الرواة أيضاً في سلك الصحابة، المؤمنين من الجن الذين كانوا على صلة بالنبي كما تقول القصة . وللصحابة في نظر أهل السنة مكانة عالية بين المؤمنين . فان ما لم يذكر في القرآن من الشريعة يؤخذ عنهم ويعتمد فيه على روايتهم إذ أنهم هم الذين سمعوا قول النبي وشاهدوا أفعاله . وأساس الحديثهوما ثبتت صحته مما نقلوه من قول النبي أو شاهدوه من أفعاله . والحديث الذي يتصل إسناده إلى الصحابة يسمى « مسنداً » . وإذا ثبت عن الصحابى عمل يوافق سنة صحيحة كان عمله شاهدا ومقويا لهذه السنة التي يجب على المؤمن اتباعها دائماً . وقد جعلتهم صلتهم بالنبي وما كان لهم من شأن فى توطيد الإسلام محل تقدير المؤمنين منذ نشأة هذا الديّن . وسب الصحابة أواحتقارهم جريمة لاتغتفر . ويعاقب من يسب الصحابة بالجلد، ومنأصر على سبهم كان جزاؤه القتل. والصحابة طبقات على

<sup>(</sup>۱) عبارة أسد الغابه « أدرك من حياة النبي صلى الله عليه وسلم تمانى سنين » وانظر شرحا على ألفية السيوطى فى المصطلح ( ص ۲۱۰ - ۲۱۸ و۲۲۹) طمعه عسم الحلم. عمم.



رأسها الخلفاء الاربعة الراشدون بحسب ترتيب توليهم الخلافة . وإلى جانب الخلفاء الأربعة ستة آخرون من الصحابة أكد لهم النبي وهمأحياء أن مثواهم الجنة «العشرة المبشرون بالجنة » ومن هؤلاً. تتألف طبقة خاصة من الصحابة وهناك طبقات أخرى تتفاوت فى المرتبـــة بتفاوت نوع الأعمال التي اشتر كت فيها مع النبي : فمنهم المهاجرون الذين هاجروا إلى المُدينة ، والْأنصار وهم أهلالمدينة الذين بدأ اشتراكهم فى نصرته بعد الهجرة، والبدريون الذين شهدوا غزوة بدر . . . الخ . وقد جمع النووی فیشرح صحیح مسلم(ج ہ،ص۱۶۱)<sup>(۲)</sup> الآراء المختلفة المتعلقة بطبقات الصحابة . وقد تفرد الشيعة دون أهلالسنة بخصومتهم القوية للصحابة . تلك الخصومة التي وصلت بهم إلى حد التعصب المثير للكراهية،وذلك لأن الشيعة يرون أن الخلفاء الأول اغتصبوا حق على وأهل بيته فى الخلافة بموافقة الصحابة . أما أهل السنة فاينهم إذا ذكروا صحابيا أوكتبوا عنه، شفعوا اسمه « بالنرضية» أي قالوا رضي الله عنه . وتعني مصنفات أهل السنة عناية كبرى بذكر فضائل أو مناقب أصحاب الني. وتفرد أكثر كتب الحديث المبوبة فصلا خاصاً لذكر هذه المناقب . وقد صنف أيضاً نثير من الكتب التي جمعت أسماء جميع

 (۲) هذا رقم طعة مصر كسنة ۱۲۸۳ وهو يوافق
 (ج ۱۰ س ۱٤۸ - ۱٤۹) من طبعة محمد أفندى عبد اللطيف بمصر سنة ۱۳۶۹

الصحابة معذكر سيرهم وبيان الأحاديث المسندة اليهم . وبين هذه المصنفات خلافات كثيرة . وينسب إلى عبد الباقى بن قانع مولى بني أمية (المتوفى فى بغداد عام ٣٥١ه = ٩٦٢ م) كتاب « معجم الصحابة » ( الذهبي: طقات الحفاظ ، جم ، ص ٩٩ ) وأهم من كتب في سير الصحابة هو أبو عبد الله بن مندة المتوفى عام ٢٩٥ه = ١٠٠٤ - ١٠٠٥ م ، وأبو نعبم الاوصفهانى المتوفى عام ٤٣٥ هــــ١٠٣٨ ۱۰۳۹ م، وأبوعمربن عبد البر<sup>(۱)</sup> النمرى القرطى المتوفى عام ٤٦٣ هـــ ١٠٧٠ – ١٠٧١ م وهو صاحب كتاب « الاستيعاب في معرفة الأصحاب ، (طبع في حيدر آباد عام الكتاب السبكي في كتابه وطبقات الشافعية » ( ج ٦ ، ص ١٣٥ ) <sup>(٤)</sup> ، وأبو موسى محمد بن أبى بكر الاصفهاني المتوفى عام ٨١٥ هـ =

احمد فحد شاكر

<sup>(</sup>٣) سعطت من الأصل الافرنجي كامة « البر » (٤) لم يعلق الن السبكي على كتاب الاستيعاب بهيء . وانما هو ينقل في ترجة الحافظ عبد المؤمن بن خلف الدمياطي في ذكر اثنين من الصحابة شهدا بدراً . واحتح اليونيني لذلك بأن ابن عبد البر ذكرهما في الاسنيعاب فيمن شهد بدرا ووصف ان عبد البر بأنه (لمام أهل المغرب بل والمشرق أيضا) فأجاب الحافظ الدمياطي بنني شهودهما غزوة بدر ، ثم انتقد كتاب الدمياطي بنني شهودهما غزوة بدر ، ثم انتقد كتاب المستيماب باستدراك بعض أوهام وقعت فيسه . انظر طبقات الشافعية لابن السبكي (ج ٦ ص ١٣٣)

=١٨٥٠ - ١١٨٥ م. وقد جمع عز الدين بن الأثير الجزرى المتوفى عام ٦٣٠ ه = ١٣٣٢ عليه وأكمل ما ورد فى كتب المتقدمين وعلق عليه وأكمل ما نقص منه ثم نشره فى كتابه الكبير المسمى وأسد الغابة فى معرفة الصحابة ، (القاهرة ١٢٨٦ ، فى خسة بجلدات ) . يضاف إلى ذلك كتاب الذهبي المسمى وتجريد أسد الغابة ، (حيدر آباد ، ١٣١٥ فى مجلدين أحصى فيما (حيدر آباد ، ١٣١٥ فى مجلدين أحصى فيما الكتب هو كتاب أبو الفضل بن حجر العسقلانى المتوفى عام ١٨٥٨ ه = ١١٤٨ - العسقلانى المتوفى عام ١٨٥٨ ه = ١١٤٨ طبعة كلكلتة فى أربعة مجلدات ، عام ١٨٥٨ - طبعة كلكلتة فى أربعة مجلدات ، عام ١٨٥٨ عام ١٨٩٤ - ١٨٩٤ موطبع فى مصر فى ثمانية مجلدات عام ١٨٩٤ موطبع فى مصر فى ثمانية مجلدات عام ١٨٩٤ .

جولدسيهر Goldziher ]

وأصحاب الآخدود»: جاء ذكرهم في سورة البروج، الآية الرابعة وما بعدها. ويروى المؤرخون المسلمون في كلامهم على أصحاب الحدود أن ذا نواس ملك البمن كان متعصبا للبهودية غير متسامح مع النصارى، فدعاهم إلى البهودية وخيرهم بين ذلك والقتل فاختاروا القتل، فخد لهم الاخدود، وأحرقهم فيه. ولهذه القصة ما يؤيد بعضها ويكملها في المصادر النصرانية، فانها تقول إنه لما لم يستطع الكوشيون إرسال وال من قبلهم المين بسبب حلول فصل الشتاء، استولى

على السلطة ذو نواس الذى تسميه المصادر باسماء مختلفة . وكان ذو نواس متجمسا اليهودية فاضطهد النصارى . وحاصر نجران حتى إذا وقعت فى يده ، حنث بوعده ، وعذب النصارى الذين ظلوا على عقيدتهم بالنار والحديد . على أنه لم يرد فى روايات النصارى ذكر للأخدود . ويقرب من هذه الروايات ما ذكره شمعون من بيت ارشام وكاتب غير معروف فى كتاب من بيت ارشام وكاتب غير معروف فى كتاب إلى الشام فى ربيع عام ٢٤٥م وعلى هذا إلى الشام فى ربيع عام ٢٤٥م وعلى هذا يحتمل أن تكون تلك الحوادث قد حدثت فى أواخر عام ٢٥٥م

وهناك تفسيرات أخرى لهذه القصة ، فيقول البعضإن أصحاب الآخدود هم دانيال وأصحاب الآخدود هم دانيال وأصحابه ( الطبرى: تفسير الآية ) ويرى رجحان هذه الرواية جيجر Geiger في كتابه ( Yeas hat Mohammed ) ولوث لاهد ( Yeitschr. d. Deutsch Morgenl ) ولوث في رواية له إن أصحاب الآخدود ثلاثة: في رواية له إن أصحاب الآخدود ثلاثة: ونواس في الين وانطاخيوس في الشيام ويختنصر في فارس (۱) ؟

المصادر

المسادر (۱) ابن هشام ، طبعة فستنفلد ، ج ۱، ص ۹۲۵ (۲) التفاسير المختلفة للا ية الرابعة وما بعدها من سورة البروج (۳) المسعودى : مروج الذهب ، باريس ، ج ۱، ص ۱۲۹ وما (۱) تفضل بمراجة هـذا المقال حضرة صاحب الفضيلة الشيخ محمد عرفة المحتة ا

# وفية الأحدود ـــ أصحاب الرس ا

المصادر

Zur ältesten Gesch-: Sachau (۱)

Sitzungsberichte ichte des muh. Rechts

Von (۲) ۱۱ > der kais Akad. Wien

Culturgeschichte des Orients: Kremer

Die: Goldziher (۳) وما بعدها وما بعدها . Zâhiriten

«أصحاب الرس» (٢): أي أصحاب البئر . ورد ذكرهم مرتين في القرآن في سورة الفرقان الآية ٤٠ وسورة قالآية ١٢، مع عاد وتمود وغيرهم من المشركين . ولا يعرف المفسرونعنأصحاب الرسشيئا محققا، ولهذا تراهم يختلفون اختلافاً عظيما فيمايذكرونه عنهم، ورواياتهم قائمة على القصص الخيالي . ويرى البعض أنالرس اسم مكانكا ذهب ياقوت، ويزعم آخرون أن أصحاب الرس هم بقايا ثمود الذين أهلكهم الله لأنهم ألقوا نبيهم حنظلة في رس أي في بئر . ويقال أيضاً إن الجبل الذي تسكنه العنقاء (انظر هذه المادة) يقع في أرضهم . أما الطبرى فيدهب إلى أن أصحاب الرس هم أصحاب الاخدود . ( انظر هذه المادة) وهو لا يعرف شيئاً عن تاريخهم، ولسنا أكثر علماً منه بهذا الموضوع &

المصادر

(۱) التفاسير المختلفة لسورتى الفرقان و ق (۲) الدميرى : حياة الحيوان ، انظر كلامه عن

بعدها (٤) Essai: Caussin de Perceval ا مین ۱۲۸ مین وما بعدها (ه) Geschichte der : Nöldeke Araber und Perser zur Zeit der Sasaniden ليـــدن ، ۱۸۷۹ ، ص ۱۸۵ وما بعدها (٦) '\≈'Bibliotheca orientalis: Assemannus ص ٣٦٤ و ما بعدها (٧) La lettera di Simeone vescovo di Bêt-Arsam sopra Memorie dell'Accad- ) i martiri omeriti emia dei Lincei ، ص ٤٧١ وما بعدها : Boissonade ( A ) ( بعدها : Fell (٩) ج ه ، ص ١ وما بعدها Zeitschr. d. Deutsch. Morgenl. Gesellsch ج ٣٥ ، ص ١ وما بعسدها (١٠) Duval : Littérature syriaque ص ۱۳۶ وما بعدها (١١) الثعلى: قصص الأنبياء، القاهرة ١٢٩٧، ص ٤٢١ وما بعدها .

[A J. Wensinck ]

ه أصحاب الحديث » (١) ويقابلهم
 أصحاب الرأى ( انظر هذه المادة ) . وانظر
 التفصيلات الوافية عن هذا الموضوع فى مادة
 أهل م؟

«أصحاب الرأى »: (۲) الفقهاء الذين يعتمدون على النظر، وهم مع اعترافهم بحجية الحديث ، يضيفون إليه نتائج تفكيرهم ( انظر مادتى « قياس » و « رأى » ) ،

(۱) ، (۲) ، (۳) نفضل بمراجعة هذه المواد حضرة صاحب الفضيلة الشيخ كمد عرفة . اللحنة

العنقاء (٣) الثعلبي: قصص الآنبياء، طبعة مصر، ١٢٩٧ ، ص ١٤١ وما بعدها .

[A. J. Wensinck ]

«أصحاب الكهف »: يربد القرآن بهذا الاسم الاشارة إلى الفتية الذين جرت العادة فى الُغربُ على تسميتهم , نوام أفسس السبعة، . ويقص القرآن قصتهم في سورة الكهف ( الآية الثامنة وما بعدها ) فيقول إن بعض الفتية من مدينة كانت تعبد الأوثان ظلوا وحدهم يعبدون الله مخلصين ، وهربوا إلى كهف يطل بابه على ناحية الشمال، وهناك ضرب الله على آذانهم فناموا ومعهم كلبهم د لو اطلعت عليهم لوليت منهم فراراً ولملئت منهم رعباً ، ولبثوا في كهفهم ثلثمائة سنين وازدادوا تسعاً ، ثم بعثهم الله فبعثوا بأحدهم إلى المدينة ليشترى لهم طعاما . ولا يذكرُ القرآن عنهم أكثر من هذا إلا أنهم قالوا إن عددهم ثلاثة أوخمسة أو سبعة ، وإنَّ الغرض من هذه القصة هو تمكين الاعتقاد في البعث. على أن المؤرخين والمفسرين قد ذكروا عن أهل الكهف شيئاً كثيراً . والروايات المختلفة التي أوردها الطبرى (طبعة ده غوى، ج ١ ، ص ٧٧٥ وما بعدها ؛ النفسير ، ج ١٥ ، ص ١٢٣ وما بعدها) يتفقأ كثرها على القول واعتنقوا المسيحية في مدينة من مدن الروم (اليونان أو آسيا الصغرى) ثم فروا من تلك

المدينة وأووا إلى كهف وكان معهم كلب عجزوا عن إبعاده ، وناموا في هذا الكهف ، ثم جاء الملك الوثني داقيوس ( ويسمى أيضاً داقينوس ودافيانوس) ومعه أتباعه للقبض عليهم ، ولكن لم يستطع أى واحد منهم دخول الكهف ، فبني عليهم داقيوس باب الكهف ليموت الفتية جوعاً وعطشاً . ونسى الناس أمرهم بعد ذلك . وفى يوم من الآيام بعث أحد الرعاة برجاله وأمرهم بفتح الباب ليتخذ من الكهف حظيرة لغنمه . ولما دخل رجاله الكهف لم يروا أول الامر الفتية الذين بعثهم الله فى الآجل الذى ضربه ليقظتهم . وعند ما استيقظوا كانوا لا يزالون يملؤهم الفزع والرعب من الخطر الذي نجوا منــه ، فعمدوا إلى الحيطة وبعثوا بأحدهم إلى المدينة ليشترى لهم طعاماً . ولم يعرف باثع الطعام النقود التي دفعها إليه الفتي ، فساقه إلى الملك وهناك تبين كل شيء: فقد نام الفتية ثلثمائة سنة وتسعا، وكانت الوثنية قدانقرضت خلال هذه المدة وحلت النصرانية محلها. وفرح الملك بأصحاب الكهف فرحاً عظيما لأن بعثهم أيد عقيدة دينية كان البعض يشك في صحتها وهي أن الناس يبعثون بالجسد والروح معا . ولم يكد الفتي يعود إلى الكهف ثانية حتى ضرب الله على آذانهم مرة أخرى ، فشيدوا فى ذلك المكان كنيسة.

ولعل فيها ذكرناه الكفاية ، غير أننا نريد أن نورد رواية أخرى تنسب إلى وهب بن

منبه (الطبري، طبعة ده غوى ج ١، ص ٧٧٨ وما بعدها ؛ ابن الآثير طبعـة تورنبرج ، ج ١ ص ٢٥٤ وما بعدها) . تقول تلك الرواية «إنه جاء حوارى من أصحاب عيسى إلى تلك المدينة وأراد أن يدخلها فقيل له إن على بابها صنها ، لا يدخلها أحد حتى يسجد له ، فلم يدخلها وأتىحماما قريبا منالمدينة فكان يعمل فيه ، فرأى صاحب الحمام البركة وعلقه الفتية فجعل يخبرهم خبر السياء والارض وخبر الآخرة حتى آمنوا به وصدقوه . فكان على ذلك حتى جاء ابن الملك بامرأة فدخل بهما الحمام فعيره الحوارى فاستحياً ، ثم رجع مرة أخرى فعيره فسبه وانتهره، ودخل الحمام ومعه المرأة فماتا فى الحمام . فقيــل للملك إن الذى بالحمام قتلهما ، فطلبه الملك فلم يجده ، فقال من كان يصحبه فذكر الفتيـة فطلبهم فهربوا إلى الكهف مع صاحب لهم وتبعهم كلبهأ يضاً ».

م تتفق هـ ذه الرواية مع الروايات الآخرى فى بقية القصة . وقد زادت المصادر التى أوردت هذه القصة كثيراً من المعلومات التاريخية والجغرافية ، غير أن الكثير منها متناقض ، وبعضها لم يتيسر تعليله حتى الآن تعليلا مقبولا . وسنتكلم الآن على أهم هذه المعلومات فنقول : إن الملك الوثنى الذى اضطهد النصـارى كان يسمى داقيوس اضطهد النصـارى كان يسمى داقيوس الشانى المحث الفتية فى عهده فهو الملك تيودوس الثانى بعث الفتية فى عهده فهو الملك تيودوس الثانى الدى

في القرآن من أن أصحاب الكهف لبثوا في كهفهم ثلثائة سنين وازدادوا تسعاً (۱) ولامع الروايات الأخرى التي تذهب إلى أنهم لبثوا فيه ٢٧٧ عاماً. وهناك أمر آخر عظيم الأهمية هو معرفة المدينة التي حدثت فيها هذه القصة. تقول المصادر الغربية إنها حدثت في مدينة أفسس Phèse وتتفق معها في هذا بعض المصادر الشرقية أيضاً. على أن العرب يعرفون مدينتين بهذا الاسم: إحداهما المدينة المعروفة، مدينتين بهذا الاسم: إحداهما المدينة المعروفة، والأخرى مدينسة عربسوس القديمة في كادوشيا وكانت تسمى أيضاً أبسس وتسمى اليوم بربوز . فهل كانت مدينة أبسس هذه المعروفة الماده غوى فيؤيد هذا الرأى معتمداً على أماده غوى فيؤيد هذا الرأى معتمداً على أماده غوى فيؤيد هذا الرأى معتمداً على

(۱) الذى ألاحظه أن عبارة دائرة المعارف الاسلامية كمبارة أكثر المفسرين تعتبر أن قوله نعالى ( ولبثوا فى كهفهم نلائمائة سنين وازدادوا تسما ) خبر عن مدة مكث أهل الكهف فى كهفهم منهذ دخلوه إلى أن استيقظوا

ولكنى أفهم غير ذلك وأقول ان قوله ( ولبئوا الح ) معمول لقوله ( سيقولون ثلاثة الح ) فهو من مقول السائلين وايس خبرا من الله تعالى ولذا أتبع ذلك القول بقوله ( قل الله أعلم بعدتهم ما يعلمهم إلا قليل )

وعلى ذلك فالقرآن لم ينص على عدد أهل الكهف ولا على المدة التي مكنوها فيه قبل أن يعثر عليهم — بل أمر الله رسوله أن يقول عن عددهم ( ربى أعلم بعدتهم ) وان يرد عليهم حين يقولون ( وابثوا في كهفهم ثلاثمائة سنين وازدادوا تسعا) بقوله (الله أعلم بما لبثوا) وقد ورد هذا القول عن ابن عباس

عبد الوهاب النجار

براهين استمدها من النصوص . وفي الحق ان بعض الرحالة قالوا إنهم رأوا في مدينة أبسس هذه كهفاً كان به جثث ثلاثة عشر رجلا قد تيبست (ياقوت: المعجم ، ج ، ، ص ٢٠٨؛ المقدسي ، ص ١٥٣ ، ابن خرداذبه ، ص ٢٠٠٠ ؛ البيروني: الآثار الباقية، طبعة سخاو ص ٢٩٠) ، وفوق هذا فقد تضمنت مجموعة النصوص المتعلقة بتاريخ السلاجقة (طبعة هوتسما ، ج ٤ ، ص ١٥٢) ما ينص صراحة على أن عربسوس هي مدينية وأصحاب على أن عربسوس هي مدينية وأصحاب الكهف والرقيم ، وربما كان اكتشاف هذه الجثث الثلاث عشرة هو الأصل الأول لقصة أهل الكهف ثم حرف الناس أبسس فيما بعد إلى أفسس ؟

وهناك مسألة أخرى أيضاً هى معرفة معنى و أصحاب الكهف والرقيم ، التى وردت فى القرآن . ذهب الكثيرون إلى أن الرقيم هو السم الكلب ، وذهب آخرون إلى أن الرقيم هو اللوح الذى نقشت عليه قصة أصحاب الكهف . أما جغرافيو العرب فيرون أن الرقيم اسم مكان ، فابن خرداذبه مثلا يقول إن الكهف الذى كان فيه الجثث اسمه الرقيم وإن قصة أصحاب الكهف حدثت فى أفسس. أما المقدسي فيرى أن الثلاثة عشر رجلا الذين وجدت جثهم فى الكهف كانوا أصحاب الكهف، ويروى أن الرقيم هى جهة فى شرق الكهف، ويروى أن الرقيم هى جهة فى شرق الكرف مرحد لثلاثة من عمان . ويقال إن هذه الجهة الأردن قريبة من عمان . ويقال إن هذه الجهة كانت مسرحاً لحادث شاذ حدث لثلاثة من

الرجال . وقد زار الكهف الذي كان فيها كلرمون جانو Clormont Ganneau وهو يرى أن هذه الجهة هي التي جاء ذكرها في القرآن.

ولسنا ندرى أى شأن للكلب فى قصة أصحاب الكهف ولا مكان جبل أنخيلوس (ويرسم على أشكال مختلفة ) وليست المصادر متفقة فى عدد الفتية ولافى أسمائهم.

وقدظهرت قصة أصحاب الكهف لأول مرة فى الشرق فى كتاب سريانى يرجع تاريخه إلى القرن الخامس ، ذكرها دنيس . ووردت عند الغربيين فى كتاب تيودوسيوس عن الأرض المقدسة . وأسهاء الفتية فى هذه المصادرأسهاء يونانية ، وليس هناك اتفاق على ما إذا كانت الرواية التى ذكرها دنيس قد نقلت عن اليونانية أم أنها كتبت بالسريانية من أول الامر .

وقصة أصحاب الكهف مشهورة ذائعة فى الآداب الشرقية والغربية على حد سواء . راجع فى هذا الصدد كتاب جون كوخ John Koch الذى حاول أن يجعل لهذه القصة أصلا فى الأساطير ؟

#### المسادر

Dionysii Telmaharensis Chron (۱)

۱۹۱۰ مطبعة توليرج، ص ۱۹۱۱ ici Liber primus

Testi orientali inediti: Guidi (۲) ۱۳۱

# أصحاب الكهف - إصطخر THE PR

## [A. J. Wensinck ]

« إصطخر »: مدينة في فارس (انظر هذه المادة) ، والراجح أن اسمها الحقيقي هو « ستخر » كما يكتب في اللغة الفهلوية ، وترسم هذه الكلمة في اللغة الأرمنية ستهر ويرمز إليها على النقود الساسانية بحرفي « س ت » وهذا يؤيد الرأى السابق . ورسم هذا اللفظ مع الحركة الزائدة لم يرد إلا في اللغة الفارسية الحديثـــة . ولهذا ينطق به عادة استخر أو اسطحَر ، ويحرك أيضاً وسطه فيصبح سِتَخر أو سطخر أو سطرخ (انظر Vollers : ۰۲ = ، ۹۷ ، ۹٤ ص ، ۲ = Pers.-Lat. Grundr.der iran. Philol. & Nöldeke 'YYY ج٢، ص١٩٢). ويرسم هذا اللفـــظ بالارمنية وإسطَهر، وقليلا ما يكتب إسْطُحر. ومن المرجح أن يكون هذا اللفظ في التلمود هو استهر ( ١٣٠٨ مجلا ، ١٣ في الوسط). وبذكر المؤلفون من الفرس أن هذه المدينة

Acad.) sopra i sette dormienti di Efeso Anec-; Land ( ) (dei Lincei 1884-1885 AV من ۲۸، ج ۲، ص ۸۷ ج dota syrlaca (٤) الطبرى ، طبعة ده غوى ، ج ١ ، ص ٧٧٥ وما بعدها (٥) الطبرى : تفسير القرآن ، ج ١٥، ص ١٢٣ وما بعدها (٦) de Goeje: المكتبة الجغرافية العربيسة ، في كلمات الرقيم ، أبسس ، أفسوس، طرسوس (٧) ياقوت: المعجم، في مواضع مختلفة (٨) ابن الأثير، طبعة تورنبرج، جه ١ ، ص٤٥٤ و ما بعدها (٩ ) البيروني: الآثار الباقية ، طبعة سخاو ، ص . ٢٩ ( ١٠ ) القزويني، طعة فستنفلد، ج١، ص١٦١ وما بعدها (١١) (۱۲) ۱٤۲ ،۲ ص ۲ ، Quatremère ሳ አለገ Götting. Gel. Anzeigen i Nöldeke ص De legende der : de Goeje (۱۳) ٤٥٢ ص Versl. en Meded.) zeven slapers van Efeze Akad. Amesterdam, Letterk., 4 Reeks. Deel : John Koch (۱٤) ص ۹ وما بعدها (۱۷ De Siebenschläferlegende, ihr Urspr-(10) INAT ung und ihre Verbreitung ' De situ terrae sanctae : Theodosius طبعة Gildemeister ، ص ۲۷ (١٦) الدميرى: حياة الحيوان، مادة كلب (١٧) الثعلبي: قصص الأنبياء ، القاهرة ١٢٩٧ ، ص ٣٩٤ وما بعدها Etudes : Clermont Ganneau (IA) ۲۹۵ م ، ۳ 🛪 d'Archéologie orientale Historisch-topog-: W.Tomaschek(14) raphisches vom oberen Euphrat und aus

سمت كذلك نظراً للبحيرات والمستنفعات الموجودة هناك ، ومع ذلك فمن المحتمل الموجودة هناك ، ومع ذلك فمن المحتمل أن تكون هذه الكلمة أقرب في اشتقاقها — كا ذهب شيجل Spiegel في Spiegel في (Spiegel في استفادها) وجوستي Justi في Justi في الأبستاق (الإفستالاء) — إلى كلمة ستخره في الأبستاق (الإفستالاء) . ويمكن الرجوع Altiran.: Chr. Bartholomae) فيما يختص بكلمة ستخره هذه .

وتقع اصطخر على خط عرض ٥٠,٥٥ ما شالا وخط طول ٥٠ شرقاً على مسيرة ساعة شالى برسبوليس فى وادى بلور أومرغاب الضيق (ويسمى كذلك وادى سيوند ـ رود) الذى يتصل بالارض الخصبة ، وهو الآن وادى مرودشت الذى تغمره المياه فى بعض أجزائه ، وليس لدينا معلومات دقيقة عن تأسيس هذه المدينة ، ولكن قد يكون من الراجح أنها أنشئت عقب اضمحلال برسبوليس عاصمة الأكمينيين بسبب غزوة الاسكندرالا كبر. ومهما يكن من الامر فإن أطلال برسبوليس كانت مجراً استخدم كثيراً فى بناء المدينة الجديدة . وكانت اصطخر بادى فى بناء المدينة الجديدة . وكانت اصطخر بادى دائماً فى تلك البقعة التى قامت فيها اصطخر .

(۱) الأفستا اسم مجموعة الىصوس المزدكية وهى عبارة عن السكسب المفدسة عند قدماء الفرس ، **اللجام** 

وكانت هذه المدينة مقر الزعماء الوطنيين قبل اضمحلال دولة الأشكانيين بعشرات من السنين . ويعتبر إقليم اصطخر كذلك موطن الساسانيين ، فقد كان ساسان جد الملك أردشير الأول قيها على بيت نار فى اصطخر يقال له بيت نار الإلحكة أناهيذ (الطبرى، ج ١ ، ص ٨١٤). ويقال إن نيران هذا المعبد انطفأت في الليلة التي ولد فيها محمد . وكانت تعتبر هذه المدينة كذلك بعد قيام دولة الساسانيين مركزآ دينياً لهذه الدولة ، وقد علق ملوك الساسانيين رءوس الاعداء ومن بينهم شهداء النصارى فى المدينة دليلا على انتصارهم . واعتبرت اصطخرمنذ ذلك الوقت العاصمة الرسمية لدولة الفرس الجديدة ، كما كانت برسبوليس العاصمة إبان دولة الأكمينيين ، ولكن فى الواقع كانت مدينة السوسمركز الحكومة إيان الدولة الأكمينية، كما كانت طيسفون العاصمة الحقيقية في عهد فيصعب الوصول إليه. وهو لا يصلح كثيراً لإن يكون مركزاً لدولة قوية . ويظهر أن البوزنطيين لم يعرفوا شيئاً عن اصطخر بل كانوا يظنون أن طيسفون هي العـاصمة الوحيدة لدولة الساسانيين . وفي الحق إن اصطخر لم يكن لها شأن بارز في التاريخ ، فهي لم تذكر إلا من حين لآخر .

واحتـــل العرب إقليم فارس عقب استيلائهم على العراق . وقاوم سكان اصطخر بصفة خاصة تقدم المسلمين مقاومة عنيفة .

وهناك تفصيلات أخرى عن غزو العرب لمدينة اصطخر فى : ( البلاذرى : طبعة ده غوى: ص ١٨٩ وما بعدها ؛ الطبرى ، طبعة ليدن ، ج ۱، ص ۶۹ وما بعدها ۲۵۶۹ ، ۲۹۹۲ وما بعدها، ، ٢٨٣٠؛ ان الآثير، طبعة تورنبرج، ج ۲ ، ص ۲۰ وما بعدها ، ج ۳ ، ص ۳۰ وما بعدها، ص ٧٧ وما بعدها؛ تاريخ الطبرى، (الترجمة الفارسية لبلعمي) ترجمة زوتنبرج ج٣، Gesch. der : Weil : 207 - 207 -: ۱٦٣ ، ٨٧ - ٨٦ س ١ > ، Chalifen Zeitschr. der Deutsch. i Mordtmann - ۲۰۵ س ، ۶ Morgenl. Gesellesch ٤٤ - Annali dell'Islam : Caetani : ٤٥٦ ص ١٥١ وما بعدها ، ج ه ، ص ١٩ ــ ٢٧ ، ج ٧ ، ص ٢١٩ - ٢٢٠ ، ٨٤٧ - ٢٥٦ وظلت اصطخر ــ وكانت في عهد الساسانيين أصغر بقليل من مدينة برسبوليس القدعة -على جانب كبير من الأهمية خلال العصور الأولى للإسلام ، ولكن شأنها قل بعد ذلك تدريجاً فلمَّ تكن إلا أهم مدينــــة في الاقليم وعاصمة كورة اصطخر أكبر الاقسام الخسة التي انقسم إليها إقليم فارس بما فيــه أجزاؤه الشمالية وُالشمالية الشرقية . وكان تأسيس مدينة شيراز عام ٦٤ ه ( ٦٨٤ م ) ، وهي على مسيرة يوم إلى الجنوب من اصطخر ضربة قاضية أصابت عاصمة الساسانيين القديمة إذ سرعان ما أصبحت شيرازعاصمة إقليم فارس وعمها الرخاء وخاصة منيذ القرن الثالث

وحدثت أول المحـاولات التي ترمي إلى الاستيلاء على تلك المدينة عام ١٩ ه (٦٤٠م) على يد العملاء بن الحضرى والى البحرين ولكنها باءت بالفشل لقلة القوات التي كانت معه ، ولانه قام بتلك المحاولة دون أن يأمره بذلك الخليفة عمر . ولم يتمكن ابن الحضرمى من صد الجيش القوى الذي كان يقوده شهرك أمير فارس في ذلك الوقت ، ولكنه تمكن بصعوبة من النجاح في حروبه على شاطىء الخليج الفارسي حتى البصرة ، وذلك بمساعدة الجنود التي أرسلت منها لنجدته . ولم تقع مدينة اصطخر في يد العرب إلا عام ٢٣ ه ( ٦٤٣ م ) إذ استولى عليها القائدان أبوموسى الأشعري وعثمان بن [أبي] العاص. ولكن سكانها ثاروا بعد ذلك وقتملوا واليها العربى . ولم يتمكن عبد الله بن عامر ( انظر هذه المادة ) والى البصرة الذي أرسله الخليفة لإخضاع الثائرين من الاستيلاء على المدينة ثانية إلا بعد قتال عنيف ، وقد قتل عدد عظيم من الفرس في هذه الفتنة . ويقدر المؤلفون من العرب عدد القتلي بنحو ٤٠ ألفا و في بعضالاً حيان بمائة ألف فارس. وهذا التقدير مبالغ فيه دون شك . ومن الراجح أن يكون استرداد العرب لهذه المدينة قد حدث عام ۲۹ ه ( ۹۶۹ م ) ولكن تذكر بعض المصادر أن ذلك كان عام ٢٨ ه (٦٤٨ م) . انظر Skizzen und Vorar-: J. Wellhausen) beiten ج 7 ، ۱۸۹۹ ، ص ۱۱۱ وما بعدها ).

اهجري ( التاسع الميلادي ) . ومنــذ ذلك الوقت اضمحلت اصطخر بشكل محسوس. ونستدل من وصف الاصطخرى الجغرافي لهذه المدينة، وهو منأهلًها ، أنها كانتحوالي منتصف القرى الرابع الهجرى (العاشر الميلادي ) تشغل مساحة قدرها ميل عربي ( وهو مساو للميل الروماني ) وأن أسوارها فى ذلك الوقت كانت مهدمة . وقد أشاد المقدسي ـــ وهو متأخر عن الاصطخري بنحو ثلاثين سنة ( ٩٨٥ م ) – بعظمة الجسر المقام على النهر في اصطخر وبحديقتها الغناء . وهو يذكر كذلك في حديشه عن المسجد الكبير الكائن في السوق، الاعمدة الحائلة المقامة فيه، وتيجانيها الهائلةالتيكانت علىشكل رأس ثور. ومن الراجح أن البناء الذي وصفه المقدسي قد أقامه الساسانيون لا الإكمينيون. ويقول المقدسي إنه يروى أن هذا المسجد كان بيت نار في العهد الغابر ، استعمل في بنائه مواد أخذت من برسبوليس. وبعد سنوات قليلة من العهد الذي وصفه المقدسي حلت بالمدينة نكبة خطيرة نشأت عن خروج سكانها على حاكمها صمصام الدولة بن عضد الدولة (انظر هذه المادة) فأرسل عضد الدولة إليها جيشاً على رأسه الامير قتلش فألحق بها الدمار . وكان في هذا القضاء الأخير على اصطخر . وفى بداية القرن السادس الهجري (الثاني عشر الميلادي) جاء ذكر اصطخر في وصف إقليم

فارس الذي ورد في كتاب « فارس نامه »

فقيل عنها إنها قرية متواضعة لا يزيد سكانها على مائة نسمة . وليس من شك فى أن المكان الذي كانت تشغله المدينة القديمة كان قفرآ بلقعاً منذ نهاية القرون الوسطى .

أما عن نقود اصطخر ، فإنا نجد أن ما ضرب منها فى عهد الساسانيين قد نقش عليه T عليه T عليه T اللغة الفهلوية، ومعنى هذين الحرفين من غير شك: اصطخر. وما زالت هناك نماذج كثيرة من النقود نقش عليها هذان الحرفان، ويرجع تاريخها إلى عهد يزدجرد الثانى الحرفان، ويرجع تاريخها إلى المراء الساسانيين إلى آخر دولتهم .

وظلت كذلك تلك النقود التي تحمل هذين الحرفين المنقوشين باللغـــة الفهلوية متداولة مدة طويلة في العهد الاسلامي ، كا كانت هناك نقود مشابهة لها ضربت باسم الخليفة أو الولاة يرجع عهدها حتى عام ٧٠ه ( ٦٨٩ م ) . ( انظر ما كتب عنها في ٢٠٠٠ ص١٩ و ص ١٤٨ و ج ٢١ ، ص ٥٦ و ج ٢١ ، ص ٥٦ و ج ٢١ ، ص ٥٩ و ج ٢١ ، ص ١٩ و ج ٣٣ ، ص

ويجب ألا نسلم بما ذهب إليه مورتمان المدر ج٣٣ ، ص ١١٤ مرتمان Mordtmann (نفس المصدر ج٣٣ ، ص ١١٥٠ ؛ وفى Mordtmann ؛ وفى ١١٥٠ ، مدا المادية التي نقش عليها المدر الفهلوية التي نقش عليها السم إيران (١٢٣) واسم بابا (١٢٥) قد ضربت

في اصطخر (انظر نولدكه ، نفس المصدر ، ج ٣٣، ص ٦٩٦\_٦٩١). وهناك نماذج من النقود العربية التي ضربت في اصطخر يرجع تاريخها إلى سنة ٨٨ ه ( ٧٠٦ م ؟ ) وسنة ٩٠ ه ( ٧٠٨ م ) وإلى سنة ١٦٧ ه ( ٧٨٧ م) (انظر Stanley Lane-Poole : فهرس النقود الشرقيــة الموجودة في المتحف البريطاني، ج ٩ ، ص H. Lavoix : ٢ : فهرس النقود الاسلامية في المكتبة الأهلية ج ١ ، سنة ١٨٨٧ ص١٥٨٠ ؛ 69 Zeits. d. deutsch. Morg. Gesell. ص ۲۶۹ ، ۲۵۰ و ج۱۱ ، ص۷۷٦ و ۲۲۰ ص ۲۸۶، ج ۳۹، ص ۱۹ و ۳۸). ولا يزال المجال فسيحأ لدراسة أطلال اصطخر دراسة مستفيضة ، تلك الأطلال التي يبلغ محيطها ما بين ثمانية وتسعة كيلو مترات ، ويقسم وادى بلور وقناة صغيرة ، هذه الأطلال إلى قسمین یکادان پتساویان . وتعرف آثار المدنية من المرتفعات المتفاوتة . ولا تزال توجد كذلك بقايا أسوار فى أماكن مختلفة . ويظهر أن أهم أجزاء تلك المدينة هو المكان الذي قامت فيه قرية حاجي آباذ، وقد سمى الرحالتان مورييه J Morier وكربورتر Ker Porter هذا المكان « حريم جمشيد » . وفيه بقايا أعمدة يقوم فى وسطها عمود سليم له تاج على شكل رأس ثور ، ويبدو لأولُ وهلة أنه مأخوذ من برسبوليس. ولا نكون مخطئين إذا قلنا إن هذا المكان كان فيه المسجد الذي وصفه المقدسي. وأدق المعلو مات التي

وصلتنا عن خرائب اصطخر هي التي آمدنا أ بها فلاندان Flandin و كوست Joste و كوست Flandin) اللذان أقاما في ذلك المكان نحو شرين في أواخر عام ١٨٤٠ ( انظر Voyage on Perse ، ٦٢٠ ) باريس ١٨٤٣ — ١٨٤٤ ، ص ٥٨ — ٦٢ ، ص ٦٩ — ١٨٥٠ Flandin ، ٢٢٠ ) .

ويوجد بالقرب من مدينة اصطخر بعض النواحي التي اشـــتهرت بآتارها وبماضها التاريخي . وعلى بعد ستمائة متر من شمالي قرية حاجي أباذ الواقعة في الركن الشمالي الشرقي من الخرائب الساسانية القديمة، يوجد فی وادی « تنك شاه سروان » كهوف طبیعیة. يسمى الفرس أحدها باسم وكهف الشيخ على، نسبة إلى ناسك توفى فيه ، وهذا الكهف فيه نقش تاریخی هام یرجع إلى عهد الملك سابور الأول ( ٢٤١ – ٢٧٢ م ) . ويسمى هذا الكهف كذلك « زندان جمشيد » أي سجن جمشيد . ونجد في بلاد الفرس والعراق أيضاً أسهاء شائعة تشابه هذه التسمية مثل «زندان» و « حريم » ( Dastadjird ، ج ا ، Seleucia und Ktesiphon : Streck : 90 . ... ليسك ١٩١٧ ، ص ٥٥ ) . وهناك بنايات وآثار عظيمة تنسب في الغالب إلى جمشيد أحدملوك الفرس الأوائل، وتذهبأساطير المسلمين من الفرس إلى أن جمثميد هذا هو سلیمان بن داود.

وهناك مكان آخر له شهرة عظيمة في

التاريخ يسمى « نقش رجب » ورجب هذا شخصية خرافية . وهذا المكان عبارة عن شق في الصخر على شكل خانق على الشاطىء الجنوبي لنهر بلور، وفيه ثلاثة نقوش بارزة من الطراز الساساني . ويذهب سار Sarra (VA Felsreliefs ص ۷۸) إلى أن هذه النقوش تشير إلى أن هذا المكان كان معبداً للإله هرمزد الذي كانت تتوج فيه ملوك الفرس في الدولة الفارسية الحديثة .

ويعتبر « تخت جمشيد » و «نقش رستم» أعظم آثار الفرس لما لهما من الآهمية الآثرية التي ترجع إلى الدولة الفارسية القديمة والدولة الوسطى . أما تخت جمشيد فيوجد في مكان صغير جنوبي اصطخر على الشاطىء الجنوبي لنهر بلور ، أما نقش رستم فيوجد على الشاطىء الشمالي لهذا النهر وعلى بعد كيلو مترين من اصطخر .

ويطلق الشرقيون في الوقت الحاضر اسم تخت جمسيد على بجوعة القصور الآكمينية في مدينة برسبوليس. ويطلق العامة من الفرس على البنايات العظيمة اسم «تخت » أي عرش أو كرسي مضافاً إلى اسم أمير من مشاهير أمرائهم الذين ورد ذكرهم في أساطير الاولين. وإلى جانب اسم «تخت جمسيد ، نجد أيضاً اسما أقدم منه هو «چهل منار » أي الاربعون عموداً ، وقد ورد هذا الاسم في المصنفات التاريخية التي وضعت باللغة الفارسية في القرن الرابع عشر . واشتق هذا الاسم من أهم جزء

في بحموعة تلك الآثار وهو طريق الأعمدة الذي ينسب للملك خشـــيرشا الأول(١) (اکزرکس) وکان فیه ۷۲ عموداً لم یبق منها الآن إلا ثلاثة عشر. ويطلق في الشرق رقم أربعين للدلالة على كمية كبيرة بوجه التقريب فيطلق مثلا اسم « چهل ستون » أى الاربعين عموداً على كهفُ في وادى شروان في إقليم لرستان ( Wanderungen in : H. Grothe Persien برلین ، ۱۹۱۰ ، ص ۶۲) . ویستعمل كذلك الرقم ألف باعتباره رقما تقريبياً . وهذا يفسر لنا عبارة أخرى يكثر إطلاقها وهي « هزار ستون ، أي الألف عمود التي ظهرت لأول مرة فى أوائل القرن الرابع الهجرى ( العاشر الميلادى ) فى تاريخ حمزة الاصفهاني (طبعة جوتوالت ، ج ١ ، ص ٣٨) كا نجدها كذلك كثيرا في المصنفات التاريخية الفارسية المتقدمة . وينبغي أن نذكر أيضاً اسم «هفت سور، أىالسبعة الاسوار،الذى وجدُ منذعام ١١٠٠ م . وكان جغرافيو العرب في القرون الوسطى يعرفون ابتداء من القرن الثالث الهجرى (العاشر الميلادي) خراتب برسبولیس باسم معبد سلیمان ، ولعله کرسی سليان الذي نجده مذكوراً في كتاب التاريخ الفارسي المسمى دبحمل التواريخ، (القرن الخامس الهجري الحادي عشر الميلادي).

اللجنة

<sup>(</sup>۱) الشاهنامة عجد ، س ۳۷۱.

وربما كان هذا الاسم الآخير مرادفاً لكلمة • تخت جمشيد » .

ولنلاحظ أننا نجهد اسم تخت سليمان كذلك فى أرض إيران مطلقاً على مسميات جغرافية ، فهو يطلق على بجموعة من الأطلال تسمى تخت ، مادر سليمان ، ( انظر مادة مرغاب ) ، ويطلق أيضاً على كومة من الخرائب فى الجنوب الشرقى لآذربيجان وعلى جبل فى شرق كابل وعلى مدينة أوش فى فرغانة جبل فى شرق كابل وعلى مدينة أوش فى فرغانة (انظر Ritter ، كتابه المذكور ، ج٧ ، ص ٨٠٨ ،

وتخت جمشيد أو كرسي سليمان عبارة عن شرقة من الحجر كثير الزوايا معظمه على شكل مستطيل . وهو قائم عند سفح جبل من الصخور الداكنة يقول الرحالة الذين زاروه أخيراً إنه يسمى الآن «كوه رحمت» أى جبلالرحمة، ولكنا لانجد هذا الاسم في المصنفات؛ ويظهر أن هذا الاسم لم يكن له ذُكر إلا ابتداء من أواخر القرون الوسطى ، فقد ذكره لاول مرة السير توماس هربرت في أوائل القرن السـابع عشر . ويقول أوسلي Ouseley إن اسم « شآه كوه ، أي جبل الشاه لا بد أن يكون أقدم من اسم جبل الرحمة وهو يتوافق مع اسم βασιλικὸν ، όρος الذي ذكره ديودور (ج١٧ ، ص ٧١ ) . ويقول أوسلى كذلك إن السكان يطلقون على ذلك لجبل أيضاً اسم ,كوه تخت , أى , جبل

العرش ، (عرش جمشید) . وفی سفح جبل «كوه رحمت، الذى يعتبر حائطاً خلفياً للشرفة مصطبة فيها قبور ثلاثة من ملوك الأكمينين. ويقولستولز Stolze إن السكان يسمون هذه القبور باسم «مسجد» و «حمام» و «طاحون» خشمسيد ( Verhandl. der Gesellsch. ) طبعة ۱۸۸۳ ، ج

وهذه الشرفة التي تشبه الحصن أيضاً كان الغرضمنها ، كما ذكرنا من قبل ، أن تكون مكاناً للقصور الملكية والبنايات الأثرية . وعلى مقربة منها أقيمت مدينة برسبوليس التي لا تزال آثارها القدمة باقية إلى اليوم . وقد شاهد الرحالة القدماء عدداً أكبر من هذه الآثار بالقرب من تخت جشيد في مكان تلك المدينة . ويذهب ستولز Stolze وأندرياس Andreas ( نفس المصدر ، ص ٢٥٦ - ٢٥٧ Persepolis ، ج ، م الى أن مدينة برسبوليس وقلعتها كانتا بالقرب من نقش رستم . أو على وجه التدقيق ، أن القلعة كانت على مُقربة من نقش رستم ، وأن المدينة كانت قائمة على البقعة التي شيدت عليها مدينة إصطخر فيها بعد، وهما يقولان كذلك إن بنايات تخت جمشيدكان الغرض منها أن تخصص للمراسم التي تتصل بالعبادة اتصالا قوياً . على أنه بجبُ أن نلاحظ أن هذه الآراء غير مسلمة (Sarra-Herzfeld : Herzfeld ، نفس المصدر ص ١٠٠ وما بعدها) . وفى الحق إن مؤرخى

الفرس يقعون فى خطأ مثل هذا عندما يقولون إن برسبوليس هى إصطخر نفسها . ولكى يستطيعوا القول بأن جميع الآثار القديمة والآثار التى ترجع إلى القرون الوسسطى والخرائب الكائنة فى سهل مرودشت وفيا جاوره كانت كلها أجزاء من مدينة واحدة ، فهم يزعمون أن تلك المدينة كان طولها ١٦ فرسخاً وعرضها عشرة فراسخ .

وتختلف الروايات الايرانية فىاسممنشى. مدينة برسبوليس\_إصطخر: فتارة تذهبإلى أن منشتها هو كيومرث الجد الاسطوري للفرس ، وتارة تذهب إلى أن هذه المدينة من الملوك الأسطوريين من نسل كيومرث أمثال هوشنك (أشهنج) وطهمورث وجمشيد وكيخسرو . وتارة يقولون إنه سليمان الذي أدى له الجن خدمات عظمي . وينسبون بنا. المدينة كذلك إلى الاميرة الاسطورية هماي التي لعبت دور سمير اميس في إيران فشيدت كثيراً من المدن. وتذهب الروايات الفارسية إلى أن مدينة برسبوليس ـــ إصطخر، كانت مقر الملوك الايرانيين الأوائل، وأنهم دفنوا فيهاكذلك . ويقول الفردوسي في الشاهنامة إنها كانت مستقر أسرة السلاطين منذ عهد كيقباذ. وينسب المؤلفون المسلمون بناءمدينة برسبوليس إلى سليمان . وقد ذكرنا فيما سبق أنهم كانوا يسمونها دملعب سليمان، وهم يقولون إنا لملك سليمان كان يسكن برسبوليس

والشام ، وإن الجنكانت تحمله من إحداهما إلى الآخرى بسرعة فائقة . وتعرف بعض مبانى تخت جمشيد باسم مسجد وحمام سليمان ( انظر الآساء الحالية لقبرين من قبور الملوك في جبل رحمت ) وتروى هذه الآساطير أن سليمان حبس الريح في غرفة هناك . ووردت هذه الحكاية أيضاً في المصادر الفارسية التي يرجع عهدها إلى القرنين الثالث عشر والرابع عشر ( أوسلى : كتابه المذكور آنفاً ، ج ٢ ، ٢٨١ – ٢٨٧ ) .

ومما يؤسف له أن وصف العرب آثار مدينة برسبوليس لا يشنى غليلا. هذا إلى أن بعضه قد أفسده القصص الخيالي [ انظر بصفة خاصــــة روايات الاصطخرى والمقدسي والقزويني (شوارتز :كتابه المذكور آنفاً)].

وقد أورد مؤرخو الفرس في نهاية العصور الوسطى وخاصة حمد الله المستوفى وحافظ أبرو معلومات مختلفة لا تخلو من فائدة (أوسلى ج٢ ، ص ٣٨٠ وما بعدها و ٣٨٧ وما بعدها) وهما يقولان إن أعمدة تلك الخرائب كان يستخرج منها أوكسيد الزنك (توتية) وله أهمية في الطب. ويرجع تشويه روس النقوش البارزة الموجودة في تخت روس النقوش البارزة الموجودة في تخت جمسيد وكذلك في نقش رستم ، إلى تعصب المسلمين قبل كل شيء آخر الذين كانوا يعارضون في عمل التماثيل التي تمثل وجه للانسان.

وقد أراد الخليفة المنصور (٧٥٤ –٧٧٥)

أن يتخفذ من أطلال برسبوليس محجراً، وكذلك من أطلال المدائن وطيسفون، ولكنه عدل عن هذا بمشورة وزيره خالد البرمكي الذي قال إن عليا كان يتعبد في برسبوليس ( Fragm Hist. Arab. ) .

وقد سجل كثير مر\_ أمراء المسلمين زياراتهم المتكررة لأطلال برسبوليس بما نقشوه علمها. فهناك ثلاثة نقوشعربية بالخط الكوفي كتبها ثلاثة من بني بويه ( انظر هذه المادة ) وثلاثة نقوش أخرى اثنــان منها بالفارسية والثالث بالعربية نقشها أبو الفتح ابراهيم حفيد تيمور (القرن التاسع الهجرى = الخامس عشر الميلادي). وهنآك كذلك ثلاثة نقوش اثنان منها بالعربية والثالث بالفارسية كتبها على بن خليل حفيــد أوزون حسن ( القرن التاسع الهجرى ــــ الحامس عشر المیلادی ). وقد درس ده ساسی هذه النقوش دراسة مفصلة في Mém. sur diverses antiqutés de la Perse ، بأريس ۱۷۹۲ ، ص ١٣٩ وما بعدها . وأضاف إليها نولدكه بعض التصحيحات في (ستولز، برسبوليس، جه، Reisen im Orient : H. Petermann ج ۲ ، ص ۱۸۸ ) کما ذکر نقشاً آخر ینسب إلى محمد بن المظفر بن المظفر بن المنصور المتوفى عام ٧٦٥هـ (١٣٦٣). وتدل الأشعار المختلفة المنقوشة على أطلال برسبوليس على ماكان لتلك المدينة من مقام عند الفرس في

جميع العصور . وكثيراً ما يشير شعراؤهم المحدثون إلى تلك العاصمة القديمة .

أما نقش رستم فيقصد به الحائط الجنوبى من جبل حسین ، و هو جبل صخری مرتفع يمتد إلىمسافة ظويلة . وفى هذا الحائط أربعة قبور لملوك الأكمينيين ونقوش ساسانية بارزة. على أن اسم نقش رستم كثيرا مايطلق على الجبل بأكله . وكلمة نقش رستم تتوافق والفكرة الشائعة التي تذهب إلى أن الرسوم المنقوشة هناكتمثل صورة رستمالبطلالقومى الايرانى . وأمام هذه القبور بنا. خم على هيئة برج اسمه اليوم كعبة زرادشت . وتختلف أقوال العلماء فىالغرضمنه ، والراجح هو أنه كان بيت نار قديما . وعلى مقربة من كعبة زرادشت وفوق صخرة تسمى «سنك سليان، أى « حجر سليمان » نجد بنائين صغيرين ربما كانا من بيوت النار كذلك ( أوسلى ؛ كتابه المذكور آنفاً ، ج ٢ ، ص ٣٠٠ ) .

ونلاحظ أيضاً أن النقوش الساسانية الموجودة في برم دلكBerme Delekالواقعة على بعد خمسة أميال إلى الجنوب الشرقي من شيراز تسمى كذلك باسم نقش رستم.

وهناك مصطبة حجرية تتألف من طبقتين مقامة على الشاطىء الجنوبى لنهر بلور وعلى بعد نصف كيلو متر تقريباً غربى نقش رجب يسميها الأهالى هناك باسم تخت رستم. وهذه المصطبة لا يمكن، بالنظر لصغر حجمها إلا أن تكون قاعدة لمقرة أو بيت نار (انظر

فلاندان و كوست : Voyage en Perse ، ج ٢ ، و يطلقون كذلك ص ٧٢ – ٧٣ واللوحة ٦٣ ) و يطلقون كذلك عليها اسم تخت طاوس بدل « تخت رستم » واسم تخت رستم يطلق كذلك على أماكن أخرى في إيران (انظر أوسلى : المصدر المدكور آنفا ، ج ٢ ، ص ٥٢٢) .

ويوجد علىمسيرة ثلاثأو أربعساعات إلى الشمال الغربي من اصطخر ثلاثة حصون مقامة على رءوس الجبال الصخرية وبين كل واحدمنها والآخر ما بين كيلو مترين وثلاثة كيلومترات. وهذه الحصون الثلاثة تقع على خط مستقيم تقريباً، وتسمى جميعاً باسم قلعة أو «كوه إصطخر» ومعناه جبل إصطخر، وتسمى كذلك «كوه رامجرد» نسبة إلى إقليم بهذا الاسم يقع على الشاطى. الايسر لنهركرُ الذي يصبُفيهُ نهر بلور. وقد ذكر الفردوسي فى إحدى مثنوياته حصون إصطخر الثلاثة « سه دز کمبدان اصطخر » ( أوسلی: کتابهٔ المسندكور آنفاج، مس ٣٨٦). على أنهذه الحصون الثلاثة لكل منها كذلك اسمه الخاص، وقد تغيرت هذه الأسهاء كثيرا على مر الزمن كما يقول المؤرخون والرحالة القدماء. وأشهر هذه الحصون قلعة إصطخر، وتسمى كذلك ميان قلعة » أى الحصن الأوسط لوقوعه بين الحصنين الآخرين . وقد ذكر فلاندان وكوست أنهم يطلقون على ذلك الحصن كذلك اسم « قلعة السرو » لوجود شجرة . واحدة من شجر السرو بالقرب منه . ويطلق

مؤرخو الفرس على الحصنين الآخرين اسم قلعة شكسته أى الحصن المهدوم واسم أشكنوان وغيرها . ونستدل من بقايا أسس هذه الحصون وأجزاء الاسوار التى توجد فيما بينها أن التحصينات كانت تصل هذه الحصون كلا منها بالآخر .

وكان لهذه الحصون المنيعة شأن كبير في العهد الاسلامي في تاريخ فارس وبخاصة في تاريخ إصطخر . فقد كانت تعد مراكز حربية هامة تسيطر على الإقليم المجاور . وأهمها شأناً هو حصن إصطخر ألذى تقول أساطير الفرس إن الملك جمشيد هو الذي بناه، فترجعه بهذا إلى عهد الفرس الأوائل. ويقال إن الملك كشتاسب الايرانى بعـــدأن تحول إلى ملة زرادشت كتب كتاب الابستاق بمداد من الذهب على جلد بقر وأودعه حصن إصطخر فسمى لذلك «دز نبشت، أي حصن الكتاب أو «كوه نبشت ، أي جبل الكتاب . وقد ورد هكذا في كتاب حمد الله المستوفى ( الطبرى ، ج ١ ، ص ٦٧٦ ؛ ابن الأثير ج ١ ، ص١٨٢، س ٩ والروايات الفارسية التي أوردها أوسلي في كتابه المذكور آنفياً ، ج ٢ ، ص · ( TAE . TY0 . TY1 - TY. . TTE . TEE وكان ولاة إقليم فارس في عهد الخلفاء يقيمون غالباً في هذا الحصن الذي كان يسهل الدفاع عنه لمناعة موقعه . فنجد أن زياد بن أبيه والى فارس استطاع أن يصمد فيــه طويلا لمعاوية بعد وفاة على (Das arabische: Wellhausen

إلا قليل من الرحالة الأوربيين أمثال مورييه وفلاندان وكوست وفامـــــبرى . ويقول فلاندان وكوست اللذان ندين لهما أيضـــاً الحصن ، إنه كان يقوم على هضبة يبلغ قطرها ٠٠٠ ياردة وتر تفع عن سطح البحر بنحو ٠٠٠٠ قدم. وقد بق من التحصينات القديمة الأسوار القوية التي شيدت من صميم الصخر، كما نجد كذلك بقايا الصهاريج الكبيرة التي بساها بنو بويه ومنها بئر عميق محفور فى الصخر . ويظهر أن الآثار التي لا تزال باقية إلى اليوم ماكتب بالفارسية عن حصن اصطخر في أو الي: کتابه المذکور آنفا ، ج ۲ ، ص ۳۷۱ ، ۳۷۹ ، ه ۳۸ وما بعدها و ص ۳۸۹، ۳۹۵ ــ ۳۹۷، Ritter : 071 6 2 . V . 2 . 0 - 2 . 2 . 799 ۰ ۸۷۷ ، ۸٦۸ ، ۸٦٥ - ۸٦٣ ، ۸۲۸ ~ · Voyage en Perse : Flandin et Coste\* Relation du : Flandin 6 VY - VI or Y ۱۱۲-۱٤٠ ص (۱۸۵۲) ۲ ج ، Voyage Meine Wanderungen und : Vambéry (ابست ۱۸۹۷) ( Frlebnisse in Persien ۲٥٩ وما بعدها : Revue Sém- : Cl. Huart itique (۱۸۹۳) ج ۱ ، ص ٥٥ ، وما بعدها ، ۲۲۷ وما بعدها و فی Hist. de Bagdad (باریس : G. Le Strange : ۲۱، ۲۸ ص (۱۹۰۱ كتابه المذكور آنفاً ص ٢٧٦ ؛ Herzfeld ، Sarre and Herzfeld : الكتاب المدكور آنفاً

Reich, etc ، برلین سنة ۱۹۰۲ ، ص ۷۹).وقد وجه بنو يويه الذين كانوا في الغالب يسكنون إقليم اصطخر عناية خاصة إلى حصن إصطخر. ( انظر النقوش العربية التي كتبت في عهدهم وذكرناها من قبل عند الكلام على تخت جمشيد ، كما أن عماد الدولة ( انظر هذه المادة ) قد دفن في إصطخر ) . وابتني عضد الدولة (انظر هذه المادة) في القررب الرابع الهجري (العاشر الميلادي) صهاريج كبيرة في قلعة إصطخر مستعيناً فى ذلك ببركة طبيعية كانت موجودة هناك. وكانت هذه الصهاريج تكني عدة آلاف من السكان طو ال السنة ، وأعجب بها أيما إعجاب المعاصرون والمتأخرون . وفى عام ٤٦٧ ﻫ ( ١٠٧٤ م ) حاصرت جيوش نظام الملك في عهد السلطان ملكشاه ، الثائر فضلويه في حصن إصطخر وكان قد اغتصب إقليم فارس واضطر المحاصرون إلى التسليم قبل الأوان لأن زلزالا حدث فجأة وخرب الصهاريج، ثم سجن فضلويه في الحصن ، وحاول الخلاص من أسره ولكنه لم يفلح، وقتل فىالعامالتالى. وانخذ الحصن بعد ذلك سجنياً لأصحاب المناصب والامراء . وكان الحصن حوالي عام ذلك بزمن ما التجأ إليه قائد ثار في إقليم فارس فحاصره الشاه عباس الاول واستولى على الحصن عنوة ثم خربه . وقد وجده مخرباً بترو دلا فاليه الذي ذهب إلى هناك عام ١٦٢١. ولم يذهب إلى هذا الحصن حتىالوقت الحاضر

ص ۱۱۶ — ۱۱۰ ( اللوحة رقم ۱۳ والرسم رقم ۲۵ ) ۶

#### المسادر

(١) المكتبة الجغرافية العربية ، طبعة ده غوی ، فیمواضع مختلفة (۲) یافوت: المعجم، طبعة فستنفلد ، ج ۱ ، ص ۲۹۹ ـــ ۳۰۰ (۳) Dict.géographique: Barbier de Meynard de la Perse ، باریس ۱۸۶۱ ، ص ۲۸ س (٤) القزويني: عجائب الخيالوقات وغرائب الموجودات ، طبعة فستنفلد ، ج ٢ ، ص ٩٩ (٥) الطبرى وان الآثير في مواضع مختلفة ، انظر الفهرس (٦) حاجي خليفة: جهانها، ترجمه إلى اللاتينية نورىرج، لنسدن ١٨١٨، ج، Eranische: Spiegel (V) YA7 - YA4 ۱۸۷۲-۱۸۷۱ شیسان Alterthumskunde : P. Schwarz (A) AIY - V99 د ۳۶ Iran im Mittelalter nach den arab. ۳۰—۱۳ من (۱۸۹٦) ۱۶ Geographen The Lands of the : G. Le Strange (4) Eastern Caliphate ، کبردج ۱۹۰۵ ، ص ٧٧٠ — ٢٧٦ ، ٢٩٤ — ٢٩٥ (١٠) وهناك معلومات قسمة مأخوذة من المصادر الشرقسة (أغلبها بالفارسية) مذكورة في كتاب Ousely: Travels of various countries of the East ج ۲ ، لندن ۱۸۲۱ ، ص ۳۳۹ - ٤٤١ (۱۱) Reisebeschreib, nach Arabien: C. Niebuhr ج ۲ ، کوبنهاجن ، ۱۷۷۸ - ص ۱۲۰ - ۱۹۵ Ousely (17) : كتابه المذكور آنفاً ، ج ٢ ، ص ۱۸۷ - ۱۹۱ ، ۱۹۱ - ۱۸۷ ص

۱۹٤١ — ۸٥٨ م ، ۸۶ ، Erdkunde : Ritter Collected Memoirs; A. J. Rich ( ) &) لندن ۱۸۳۹، ص ۲۲۱ – ۲۲۱ (۱۰) · Voyage en Perse : Flandin et Coste والنص المرادف لهما ص ٦٨-١٥٥ (١٦) ۲ ج ، Relation du Voyage : Flandin عام ۱۸۵۲ ، ص ۱۸۵ - ۲۱۶ (۱۷) ۲۱۶ Persepolis ، برلین ۱۸۸۲ فی مجلدین (۱۸) المؤلف نفسه في . Verhandl. der Gesellsch. f · IAAT cle 1 · > · Erdkunde in Berlin ص Aufsätze: Nöldeke(۱۹) ۲۷٦-۲۰۱ عس ، ۱۸۸۷ ليسك ، zur pers. Geschichte ١٣٤-١٤٦ ، الترجمة الفرنسية باريس ١٨٦٦ ، ص Geiger (۲۰) ۲۲۳–۲۰۷ فی 61A9V-1A97 cle 6 Y= der. iran. Philol ص ۲۹۰-۲۹۱ (۲۱) Justi ، المصدر تفسه، :A.W.Jackson(۲۲) ٤٥٦—٤٤٧، ٢٠ Persia Past and Present ، نيو يورك ١٩٠٦، م E. Herzfeld (۲۳) ۲۲۰-۲۹٤ ف Fr. Sarre (۲٤) ٦٨-١ ص ١٩٠٧ ، ٨٠ Iranische Felsreliefs : et E. Herzfeld يرلين ١٩١٠ وخاصة عن اصطخر ص ١٠٠ --١٠٢ (٢٥) انظر فيما يختص بالنقوش المكتوبة بالفارسية القديمة عن ترسبوليس ونقش رستم Die Keilinschriften der : Weissbach Achaemeniden = Vorderasiat. Bibl ج ٣ ، اليسك ١٩١١ ، انظر كذلك الكتاب المذكور ص١٤ ١٥ - ١٧ - ٢٠ وفيه وصف

للآثار مع ثبت بالمراجع (٢٦) Die Keilinschriften am Grabe des Darius Hystaspis = Abhandl. des sächs. Ges. der Wiss جهم ، رقم ۱ ، عام۱۹۱۱ (۲۷) وانظرخاصة عن النقوش والآثار الساسانية de Sacy: كتابه المذكور آنفاً ، ص ٢٣ ــ ١٢٤ (٢٧) A. D. Zeitschr. der. Deutsch 3 Mordtmann Morgent. Gesellsch ج ۲٤ - ص ١ وما بعدها (۲۹) Nöldeke فكتاب Stolze المدكور آنفاً ج۲ ، ص۳-۳ (۳۰) West فر Grundr. (۳۱) ۷۸--۷۶ ص ۲۶ der iran. Philol Sarre-Herzfeld في كتاب Sarre-Herzfeld . الكتاب المذكور آنفياً، ص ٦٧ - ٩٢٠٨٨ - ٩٩ (٣٢) وأحسن الخرائط التيوضعت عناصطخر ــ برسسبوليس والجهات المجاورة لها قام بعملها ۲۶۰۰۲ وحة ۷۵۰ وحة ۲۶۰۲ وحة ۲۶۰۰۲ وحة ۲۵۰۰۲

[سترك M. Streck]

«الإصطخرى» أبو إسحاق إبراهيم ابن محمد الفارسى: جغرافى عربى لانجد ذكرا لسيرته فى أى كتاب، ذلك لآن كتاب تقويم البلدان المنسوب إليه والمعروف بعنوان «المسالك والمالك» وهو المجلد الأول من المكتبة الجغرافية العربية التي نشرها ده غوى، لم يقسدم له بسيرته. ومع هذا فقد أظهر ده غوى أن كتاب الإصطخرى لم يكن سوى نسخة جديدة لمصنف سابق كتبه أبو زيد البلخى، وهذا بالضبط ما فعه ابن حوقل البلخى، وهذا بالضبط ما فعه ابن حوقل

(انظرهذه المادة) فقد اتخذ من كتاب الإصطخرى أساساً لمصنفه حين عدل عن تصمحيح كتاب الاصطخرى الذى قابله عام ١٩٥٠ هـ ( ٩٥١ – ٩٥٢ م ) وطلب إليه أن يصححه. وعلى العموم فمن المحقق أنه لا بد أن يكون قد عاش فى النصف الأول من القرن الرابع الهجرى ( العاشر الميلادى ). القرن الرابع الهجرى ( العاشر الميلادى ). والأصل الذى نشره مولر ١٨٥٠١٠ م لم يكن سوى ووج: فحدذا الكتاب م

### المسادر

« أصف » بن برخيا ، و بالعبرية أسف ابن بركية : اسم الوزير المزعوم للملك سليمان. و تقول الأسطورة إنه كان صديق سليمان وكان لا يرد عن أبوابه ، و لما وجد آصف « جرادة » صفية سليمان تعبد صنما ، قام فى الناس خطيبا ، فأثنى على من مضى من أنبياء الله . و لما انتهى إلى سليمان أثنى على شمائله فى صغره ، فغضب سليمان وسأله لماذا قصر الثناء على وجو دالصنم على وجو دالصنم فى القصر ، فكسر سايمان الصنم وعاقب جرادة وتاب الى الله ، ؟

المصيادر

« آصف جاه » لقب نظام حيدر أباد ( انظر هذه المادة ) .

«آصف خان » هو لقب عدة أشخاص فى قصر المغل الأكبر، نذكر منهم: السخاص فى قصر المغل الأكبر، نذكر منهم: السخام المحمد خان ، ورد بقزوين، ووفد على ميرزا بديع الزمان: ولد بقزوين، ووفد على الهندعام ۱۹۸۸ هر ۱۹۷۷ م) و بيما، أن توفى عمه ميرزا غياث الدين ولى «كانه منصب بخشيكرى ولقب بآصف خان، واستوزره بجهانكير، ولكن شهرته تقوم بصفة خاصة على مو اهبه الأدبية، وقد نظم القصائد واشترك فى وضع المصنف التاريخي العظيم « تأريخ ألني ، وتوفى عام ۱۰۲۱ ه (۱۹۱۲ م) ،

المسادر

۲ – أبو الحسن ابن الوزير اعتماد الدولة.
 وأخو نور جهان ( انظر هذه المسادة ) استوزره جهانكير بعد وفاة أبيه كما استوزره شاه جهان خلف جهانكير الذى تزوج من ابنته ارجمند بانوبيكم ( متاز محل « انظر هذه المادة ) فأصبح أعظم رجل فى الدولة مكانة وثروة . وتوفى آصف خان عام ١٠٥١ ها وروة ، وتوفى آصف خان عام ١٠٥١ ها القريبة من لاهور م؟

« أصفر » : كلمة عربية تدل على لون متميز عن الأسود ، أو بعبارة أبسط تدل على لون باهت . ويقول بعض اللغـــويين والمفسرين إناالأصفريدل كذلك على الأسود ( انظر المحاورة التي جرت حول هذا الموضوع في خزانة الأدب: ج ٢ ، ص ٤٦٥ ) . وأطلق العرب على اليونان بنى الأصفر ، والمؤنث بنات الأصفر ( أسد الغابة ، ج١ ، ص ٢٧٤ ، س ٦ ) وهم يقصدون بذلك وفقاً للطبرى (طبعة دهغوى ، ج ١ ، ص٧٥٧ ، س١١ ؛ج١، ص ٣٥٤ ، س ١٥ ) أبناء الأحمر «عيصو». وقد ورد في الحديث ذكر النزاع بين العرب وبنى الاصفر وفتح حاضرتهم القسطنطينية (مسند أحمد ، ج ٢ ، ص ١٧٤) كما أطلق «ملوك بني الأصفر ، ( الآغاني : الطبعة الأولى ، ج٦ ، ص ۹۸ ، س ۱۸ ) على أمراء النصــــارى وخاصة أمراء الروم ( الآغاني : ص ٩٨ ، س



٧ ؛ ديوان أبي تمام ، طبعة بيروت ، القصيدة التي مدح بها المعتصم بعد فتح عمورية ) . وأطلقت هذه التسمية ، وهي , بنو الاصفر ، بعد ذلك على الأوربيين عامة ، وأوربي الأندلس خاصة ؛ ومن ثم نفهم سرتسمية العهدالاسياني بر تاریخ الصفر » . وتوجد آراء أخرى عن هذا الموضوع في .Zeitschr. d. Deutsch ن ۲۲۹ من ۲۲۹ Morgenl. Gesellsch ٩٣٧ . ويقول كثير من علماً. الأنساب إن الأصفر هو اسم حفيد عيصو (Σωφάρ في الترجمة السبعينية (١) لسفر التكوين ، آية ١١) وأبى روميل ( رؤثيل ، سفر التكوين آية ١٠) جد الروم . وطبقاً لتفسير ده ســـاسي ( Notice et Extraits ؛ المجلة ؛ المجلة الأسيوية ، المجموعة الثالشة ، ج ١ ، ص ٩٤ ) الذي أخذ بهفر انز إردمان Franz Erdmann Zeitschr. d. Deutsch Morgenl Gesellsch) ج ٢ ، ص ٢٣٧ - ٢٤١) فإن الأصفرترجة حرفية لاسم الاسرة الفلافيَّة (٢) ثم أطلقت بعد ذلك على جميع الأمم الغربية . ويقول الأب لامنس إنه عرف من رحلاته بين بني نصير ( انظر هذه المادة ) المعاصرين أنهم يطلقون . ملك الاصفر ، على قيصر الروس

Rev. de L' ق Au pays des Nosairls ) Orient. Chrétien ، باریس ۱۹۰۰ ص۶۲ م النسخة المنفصلة ) ۶

#### المصادر

Muhammedanische · Goldziher (۱)
(۲) من ۲۹۸ و ما بعدها (۲)
(۲) من ۲۹۸ و ما بعدها (۲)
(۲) نام ۲۹۸ و ما بعدها (۲)
(۲) نام ۲۹۲ و ما بعدها (۳)
(۲) تام ۲۹۲ و تام ۲۹۲ و تام ۲۹۰ و تام ۲۹ و ت

[ جولدسيهر Goldziher ]

« إصفهان » أوأصبهان فالفردوسى) في بطلبوس، ج٦، صع وسياهان فالفردوسى): مدينة مشهورة بفارس كانت فيهاسبق حاضرة الصفويين، وهي الآن أهم مدن العراق العجمى، ويقول حزة الإصبهاني إن اسمها مشتق من الجندية ، وهناك اشتقاق آخر يردها إلى أسباه التي معناها في اللغة الدارجة كلب تحقيراً لها التي معناها في اللغة الدارجة كلب تحقيراً لها وكانت فيهاسبق تتكون من مدينتين متجاور تين وكانت فيهاسبق تتكون من مدينتين متجاور تين هما «جي "في الموقع الذي قامت عليه شهرستان فيها بعد ، ويبودية » وهي مستعمرة يبودية يقال إن بختنصر هو الذي أنشأها (٢٥٩ عمرة مودية ابن الفقيه ، ص ٢٦١ ، س ٢٠) أو أنشأها إن الفقيه ، ص ٢٦١ ، س ٢٠)

<sup>(</sup>۱) الترجمة المصهورة بالسعينية هي التي قام بترجمتها من العبرية الى اليونانية اثنان وسبعون حبرا من أحباو اليهود بأمر من بطليموس فيلادلف .

(۲) من أسر أبراطرة رومية .

اللحنة

يزدجرد الأول نزولا على رغبة زوجه اليهودية شوشندخت ( Liste · E. Blochet ) النهودية شوشندخت ( des Villes الفصل في الفصل في الفصل الفصل المحام ؛ Travaux ، حرب المحام ؛ ۲۷ ، عام ۲۹ ، و تنسب الأساطير القديمة التي نقلها ابن رسته بناء القلعة إلى كيكاوس ( انظر هذه المادة ) وأن بهمن بن اسفندياذ بناها بعد ذلك .

وهناك وجهان للرواية الخاصـة بفتح المسلمين لا صفهان . فمدرسة الكوفة التاريخية تقول إن فتحها كان عام ١٩ ه ( ٦٤٠ م ) وقد سار عبد الله ن عتبان بأمر الخليفة عمر ان الخطاب إلى جي ، وكان علمها واحد من القاذوستانالأربعة وهم حكام الدولةالفارسية (قاذوستان \_\_\_حكام ، Gesch. d. : Nöldeke ) : ۲ مق ۱۵۱ می Perser u. Araber etc .(L'empire des Sassanides: A. Christensen وبعد وقائع عدة سلم حاكمها بأن يدفع بدل الجزية الخراج. ويقول الطبرى (طبعة ليدن ج ١ ، ص ٢٦٣٧ وما بعدها ﴾ إن تاريخفتحها كان فى عام ٢١هـ . وتقول مدرسة البصّرة إن أبا موسى الاشعرى فتح إصفهان عام ٢٣ هـ ( ٦٤٤ م ) عقب فتحه لنهاوند أو إن قائده عبدالله بن بديل تسلم المدينة بالشروط المألوفة وهي دفع الخراج والجزية (البلاذري، س ٣١٢ ) . وللبحث في هذه الروايات المختلفة (انظر Annali : Caetani ، ج ه ، عام ۲۲ هـ ، فصل ٤ ــ ٢٥). واستردها المسلمو نبعد فتنة

نشبت فيها فى عهد الخليفة المعتز أثناء حملة موسى بن بغا على العلويين بطبرستان (٢٧ ه = ٨٦١ م) وقد أبادوا أهلها ونفوا أعيانها (البلاذرى، ص ٣١٤).

وأصبحت منذ ذلك الحين مدينــة هامة وحاضرة إقلم كبير ومركز صناعة وتجارة. وعد ابن رَسته الذي عاش هناك وألف كتابه حوالي عام ٢٩٠ ه (٩٠٣م) أبوابها الاربعوأبراجها المائة، وقاس ابن لدة الرياضي قطرها ، وكانت مستديرة الشكل ، فوجد أنه يبلغ ستة آلاف ذراع أو نصف فرسخ ، وزاد ركن الدولة بن بويه من رقعة المدينــة ورمم أسوارها التي كانت لا تزال قائمـة فى القرن الخامس الهجري ( الحادي عشر الميلادي) ، وكانت بها بناية تشبه الحصن ، وتحمل اسم حصن همذان وهو ساروق ( ساروية فى الفهرست ص٢٤٠،س١٦ ، ٢٧ ؛ س ۲۶۱، س ۱۶ ؛ حمزة ، ص۱۷: ابن الفقيه ، ص٢١٩- ٢٤١ ، ٢٤٤) . وكانت في جوارها مناجر الفضة التي لم تستغل منذ الفتح الإسلام، كما أن بجوارها أيضاً منـــاجم للنحاس والإثمد والخارصين وغيره . وينسب إلى أردشير بن بابك أمر توزيع مياه نهر زنده للرى وهو الذى أطلق عليه اسم درَ رّين رود، ومعناه نهر الذهب (Yə: Voyage: Flandin) ٣٣٦ )وقدذكر هذا الاسم ابنرسته. وتعتمد ثروة المدينة إلى بومنا هذا على زراعةالأفيون والقطن والتبغ .

ودخلت هذه المدينة فى حكم الســـامانيين بعد عام ۳۰۱ ه (۹۱۳ م) وأخذها مرداويج ابن زیار عام ۲۱۳ ه ( ۹۲۸ م ) کما أخذها من البومهيين محمود الغزنوى قبيل وفاته عام ٤٢١ هـ ( ١٠٣٠ م ) . وكانت هذه المدينة المقر المختار لملكشاه السلجوقي . واجتذب الإسماعيلية الكثيرين إلى مذهبهم فى أوائل القرنالسادس الهجري (الثاني عشر الميلادي). وفى إبان الفتح المغلى نشبت عند أسوارها وقعمة اشترك فيها جلال الدين منكوبرتى سلطان خوارزم . ومع أنها لم تكن فاصلة فقد أنقذت المدينة ( ١٢٥٥ هـ = ١٢٢٨ م ) . وأصبحت جزءاً من دولة المغل. ثم استولى على المدينة محمد بن المظفر من أبي إسحاق إنجو عام ٧٥٧ هـ ( ١٣٥٦ م ) . ولما فتحها تيمور ثار أهلها ، فنكل بهم وأعمل السيف فى رقابهم (أهرام من رءوس القتلي تبلغ سبعين ألفًا ، ٧٩٠ هـ = ١٣٨٨ م ) . وبعد ذلك فتحما السمطان العثماني سليمان إبان ثورة القاص ميرزا ( ٥٥٥ = ١٥٤٨ م ) وحاصر محمود الافغاني إصفهان عقب وقعية كلناباد عام ١١٣٤ هـ ( ١٧٢١ م ) وقاست الأهوال من جراء القحط فسلمت، وكان من نتيجة ذلك خلع الشاه حسين . وأعمل في أهلها السيف مدة أسبوعين بعد شبوب الشـــورة الناجحة في قزوين ( ١١٣٦ ه = ١٧٢٣ م ). ىم حررها طهماسب قولى خان ( نادر شاه ) عام ١١٤١ ه ( ٢٧٧٩ م ) .

وما إن اختارها الشاه عباس ( انظر هذه المادة ) حاضرة لملكه حتى جعل منها مدينة فسيحة جميلة مكتظة بالسكان (على الأقل ٠٠٠ ،٠٠٠ نسمة في القرن السابع عشر ) . ومن ثم جاء المثل الفارسي د إصفهان نصف جهان ، أي إصفهان نصف العالم. وهي تقع على نهر زنده ويسمى الآن « زاينده رود » . وتعترض هذا النهر ثلاثة جسور جميلة أحدها فى وسط المدينـة ، وهو « يل جلفا ، أو « يل الله وردى خان » وسمى كذلك الأنه يؤدى إلى ضاحية جلفا ( انظر هذه المادة ). وقد شيده القائد عباس الأول. ويطلق عليه الآن « پل سی وسه چشــمه » أی جسر الثلاثة والثلاثين عقدا. أما الجسر ان الآخران فيقعان في طرفي المدينة: الأدنى منهما يسمى المقابر التي يقع
 المقابر التي يقع فيهـــا ضريح الدرويش الذى سمى باسمه « بابا ركن » ويطلق على الجسر الآن « يل حسن آباد ، وجسر « پل مارون ، ( مارنون فی شردن ومارنو إسم إقلیم ) ویسمی أیضاً جسر شهرستان في الجزء الاعلى من النهر . وهناك جسر رابع يسمى « پل چوبى » أى الجسر الخشى ، وهُو يصل بين جناحي قصر سعادت آباد . وكان يحيط بالمدينة سور من الطين لم يحافظ عليه، وقد كادت تتجاوزه البيوت والحدائق،ولهذا السور ثمانية أبواب وكانت قبل ذلك اثني عشرباباً سدت منها أربعة (انظرأسهاء هذه الأبواب في Voyage: Dupré

الملون.والسوقالشاهاني المعروف باسم قيسارية كان شأن غيره من بنايات هذا الميدان له مدخل مغطى بالقيشاني الملون ووسطهمتوج بقبة وكانت تباع فيه أجمل المنسوجات. ولقصر الشاه أيضاً مدخّل علىهذا الميدان له باب كبيراسمه «آلاقابي» ومعناه الباب ذو الالوان الكثيرة وهو مفتوح على الدوام ليلا ونهارآ يستعمله اللاجئون. وفي وسط الحديقة جوسق يطلق عليه جوسق العمد الأربعين و چهل ستون، مع أن العمد التي فيه ثمانية عشر فقط، وهذا الجوسقعبارة عنبهو وغرفتين تضمان العرش الشاهاني ، وقد غطيت جدرانه بالرسوم .

وأجمل ما يزين المدينة من الآثار هو كاروانسراي الذي شيده الخراساني، وقصر مقصود عصار وقصر صدرموقوقات (أعنى القائم بالأوقاف الدينية) الذي بناه رستم خان. وكاروان سراي حلالي الذي شيد بأمر عباس التانى ، وبرج خواجه عالم الذى يسمى عادة «كلير» ومعناها المحمل بالأزهار، وبرج القرون المغطى من قمته إلى سفحه برءوس الحيوانات الوحشية بقرونها ، وهو بناية لتسجيل مشاهد الصيد . والقلعة المعروفة باسم طبرق ( في چشردن : قلعة تبرُ ك ) . وتتُكون حديقة هزار جريب من اثنتي عشرة شرقة، وخمسة عشربمرا من الاشجار يروى بعضها قنـــاة، ويزيدها جمالا وروعة الجواسق والنافورات. وإن ما لا قاه الفرس من أهوال الفتح الافغاني ونقل العاصمة إلى طهران في عهمد

۱۸۱۹ ، en Perse ) و تنقسم إصفهان إلى قسمين هما « جو برة» و « در دشت» يسكنها فريقان متخاصمان هما نعمت اللمى وحيدري. وميدان شاه،أي الميدان الملكي، عبارة عن مساحة مستطيلة من الأرض تحيط بها قناة بنيت بالآجر وطليت بنوع من الملاط الأسود يسمى آهك ســـياه، وخلف هذا الميدان وعلى حافته تقوم المنازل التي تفصل الميدان عن السوق الذي يحيط بالميدان من الحارج . كما تقوم على حافته أيضاً البنايات الكبيرة مثل مدخل القصر الشاهانى وجامع الصدر وبرج الساعة والمسجد الشاهانى فى الجنوب والسوق الشاهاني في الشمال. وفي وسط الميدان يقوم عمود مرتفع يستعمل لإصابة الهدف، كما أن به عمودين كبيرين من الرخام يستعملان هدفين في لعب الصوالج بالأكر (چوكان) أمامسجدالشاهالذى لا يز القائماً فهو مغطى تماما بالآجر المطلى بالميناء، وقدشيده الشاه عباس الأول في أواخر القرن السادس عشر. وهذا المسجد من أجمل بنايات العالم وقد غطى الشاه صنى الأول أبوابه بالفضة . ومسجد الصدر أو مسجد فتح الله أصغر كثيرا . ولكن برج الساعة قد بنى للترويح عن عباس الثاني، والساعة التي فيه تدق دقات موسيقية فى كلساعة منساعات النهار، وكانت عدد هذه الساعة مصنوعة يحيث تجعل هذه الدمى الكبيرة المتصلة برسومملونة تتحرك على الحانط ،كما تحركأ يضأطيور اوحيو اناتأخرى من الخنب

القاجار ، كل ذلك أدى إلى أفول بجم إصفهان. ولا يزال طريق چهارباغ قائماً ، وكذلك المدرسة المعروفة باسم ﴿ مَادِر شَاهُ ، ومعناها مدرسة أمالشاه، ولكنالكثير من الأشجار الجميلة الناعمة التي كانت تزين هذا الطريق اقتلعت وأرسلت لبناية قصر ظل السلطان. والجسور الثلاثة لا تزال في حالة جيدة . ولا يزال الانسان يرى في المدينة مدرسة السلطان حسين التي يعود تاريخها إلى قبيل الفتح الأفغاني، كايرى قصرهشت بهشت وهولصارم الدولة وزيرظل السلطان ، وفي قرية كلادون من أعمال جلفا والمنارتين المتحركتين « منارهجنبان » (ولتفسيرهذه الظاهرة ، الظر Dieulafoy) Perse ، ص ۲۷۸ ) . وميدان شاه احتفظ بمظهره القديم الساحر ، فنى الصباح والمساء تصدح الموسيق الشاهانية بطبولها وأبواقها فى « نقاره خانه » المشرفة على الميدان.

وقد مدح الشاعر خاقانی الذی عاش فی القرن السادس الهجری (الثانی عشر المیلادی) اصفهان بقصیدة طویلة فی واحد و ثمانین بیتآ (کلیات ، ج ۲ ، ص ۵۱۲ ).

وفيها يتصل بالمستعمرة الأرمنية « جلفا الجديدة » انظر مادة « جلفة » ،

#### المصادر

(١) المكتبة الجغرافية العربية ، ج١، ص ١٩٥، ١٩٨ – ١٩٩، ٢٥٧، ٢٨٢ ، ج٢،

ص ۲۵۵ ، ۲۳۱ ، ۳۱۳ ، ۳۳۱ ، ۴۱۸ ، \$ ١٦٢-- ٢٦١ - ٥٠ ، ٣٨٩ - ٣٨٦ ، ٣٨٤ ۲۶۰ ، ج ۷ ، ص ۱۵۱ — ۱۶۳ ( ابن رسته ) ؛ ۲۷۳ - ۲۷۰ (اليعقوبي) الفهرس (۲) القزويني، طبعة فستنفلد ، ج ۲ . ص ۱۹۳ و ما بعدها ( ۳ ) يافوت: المعجم ، طبعة فستنفلد ، ج ، ، ص٢٩٢ وما بعدها ( ٤ ) محمدأميز الخانجي: منجم العمران وهو ذيل للمعجم طبعة القاهرة ، ج ١ ، ص٢٨٧ : Barbier de Meynard ( o ) T.o-Dict. de la Perse ص ٤٠ و ما بعدها (٦) ۴۰، ۲۷ من Eranshahr : J. Marquart The Lands of the : (i. Le Strange (V) Eastern Caliphate ، ص ۲۰۲ وما بعدها Account of a rare MS. : Browne (A) history of Isfahan ف مجلة الجمعية الأسيوبة الملكية . ١٩٠١ ( ٩ ) حسن خان : مرآة البلدان، ج ١ ، ص ٥ ٤ و ما بعدها (١٠) Kempfer : Amaenitates exoticae ، ص ۱۹۳ و ما بعدها East India and Persia: Pryce (11) طعة جمعية ماكلويت ، لندن ١٩٠٩ ـــ ١٩١٥ . الجزء الثالث . الفهرس ( Journaal der reis ( ١٢) van den gezant der Oost-Indische Compagnie Joan Cunaeus naar Perzië in 1051-1652 . طبعة Hotz ، أمستردام ١٩٠٨ أنظر الفهرس (۱۳) Le P. Raphael du اريس 'Estat de la Perse en 1060 : Mans Voyages: Olearius ( ١٤) الفهرس ١٨٩٠ faits en Moscovie, Tartarie et Perse و ترجة

۱۷۲۷ ، أمستردام ۱۷۲۷ ، ص ۷۵۱ ــ ٧٨٧ ، وبها منظر من مناظر إصفهان عام Nouvelles relations: Poullet (10) 1777 du Levant ؛ باریس ۱۶۹۸ ، ج ۲ ، ص۲۲۳ Description: Ch. Texier (17) ا المالا ، de l'Arménie, la Perse ، باریس ۱۸٤۲ ج ۲ ، ص ۱۱۲ — ۱۲۷ — ۱۲۷ ج ۲ ، ص ۱۶۰۰ Voyage : Poste ، ص ۲۲۰ س Perse Moderne (1A) 470-1 ついてき لوحة . ٤ وما بعـــدها (١٩) Fr. Sarre الوحة Denkmäler persischer Baukunst الجزء الرابع والسابع ، النص ص ٧٣ وما بعـــدها ۱۸۲۱نینا، Travels : Ker Porter (۲۰) ج ١ ، ص ٥٠٤ و ما بعدها (٢١) Chardin : Voyage ، طبعة ١٧٤٠ ج ٨ كله وهناك[ضافات في طبعة عام ١٨١١، ج٨، ص١٤٢ وما بعدها Monuments mod-: Pascal Coste(YY) (۲۳) ۳۶ — ه ص ه eme de la Perse - ١٣ م ، ٩ ج ، Erdkunde : C. Ritter Reise der k. preuss- : Brugsch (YE) 07 البسك، ischer Gesandtschaft nach Persien Pierre (۲۰) ۷٤ — ٤٨ ، ٢ = ١٨٦٣ ا من ۱۸۸ وما بعدها ، Wers Ispahan : hoti Voyage en : hycktama à Nijeholt( 71) ' Y > ' Russic, au Caucase et en Perse Land: C.J. Wills (YV) \$ \$ 7 - 791 0 ۱٤٥ م ۱۸۸۳ ، of the Lion and Sun وما بعدها (۲۹) La : Mime J. Dieulasom Perse ، باریس ۱۸۸۷ ، ص ۲۱۵ -- ۳۱۱

(۳۰) Journey : Morier ، ص ١٥٩ وما بعدها ( Second Journey (٣١ ) لندن ۱۸۱۸ ، ص ۱۲۹ وما بعدها (۳۲) Edw. G. A year Amongst the Persians: Browne ص ۱۹۷ و ما بعدها (۳۳) Mrs. Bishop (۳۳) Journeys in Persia and Kurdistan الندن ١٨٩١، ج ١ ، ص ٢٤٤ وما بعدها (٣٤) Through Bersia by . Arthur Arnold Caravan ، لندن ۱۸۷۷ ، ج ۱ ، ص ۲۰۹ وما : A. V. Willianns Jackson (٣٥) بعدها Persia Past and Present فيوبورك الفصل ۱۸، ص ۲۹۲ و ما بعدها (۳۶) Sykes: ندن ۱۹۱۵ ، ج ، مس Hist of Persia Jewieh Enayclopsedia ( عمر ما بعدها ٢٨) :Ch.E.Stewart (٣٨) ٦٦٠ - ٦٥٩ ، ٦٦٠ ــ نـــــن . Through Persia in disguise نیویورك ۱۹۱۱، ص ۲۶۷ وما بعدها (۳۸) ب د ۲ ج ، ۱۸۹۲ ندن Persia : Curzon ٢٠ و ما بعدها .

## [ Cl. Huart ]

« الأصفهاني » أبو بكر محمد بن داود ابن على : ولد عام ٢٥٥ ه ( ٨٦٨ م ) وقد خلف هذا الفقيه أباه على مشيخة المدرسة الظاهرية ، وكان إذ ذاك في السادسة عشرة ( انظر « داود بن خلف » ) وتوفى في بغداد عام ٢٩٧ ه ( ٩٠٩ م ) وقد دونت مناظراته الفقهية منع ابن سريج والناشي الاكبر والحلاج

والطبرى، ولكن الذى خلد ذكره هو كتاب صنفه فى عنفو انشبابه عنو انه «كتاب الزهرة» (مخطوط بالقاهرة، فهرس دار الكتب المصرية، جسم، ص ١٧٩) جمع فى خمسين باباً منه خمسة آلاف بيت من الشعر فى أنواع الهوى وأحكامه و تصاريف و وقد استعرض فى هذا بتعليقات نثرية رشيقة، وقد استعرض فى هذا الكتاب الحب العذرى بطلاوة لم يلحقه فيها لاحق . واشتهر أمر الصداقة التى كانت بينه وبين محمد بن جامع الصيدلانى، تلك الصداقة التى ظلت حتى وفاته والتى دفعته الأن يهدى وبين عمد بن جامع الصيدلانى، تلك الصداقة التى ظلت حتى وفاته والتى دفعته الأن يهدى كتابه ذاك إلى ذلك الصديق ( ابن فضل الله العمرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، الفصل المعرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، الفصل المعرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، الفصل المعرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، الفصل المعرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، الفصل المعرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، الفصل المعرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، الفصل المعرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، الفصل المعرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، الفصل المعرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، الفصل المعرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، الفصل المعرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، الفصل المعرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، الفصل المعرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، الفصل المعرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، الفصل المعرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، الفقهاء ، المعرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، الفقهاء ، المعرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، المعرى : مسالك الأبصار : باب الفقهاء ، المعرى : مسالك الأبصار : باب بابلاك الأبصار : بابلاك الأبطال المعرى : مسالك الأبطال المعرى ال

[L. Massignon ]

« الإصفهاني » (انظر دأبو الفرج ،)

« أُصل » (انظر ، أصول » )

« الأصمعي » أبو سعيد عبد الملك ابن قرُرُ يب: من مشاهير علمـــا اللغة. ولد بالبصرة عام ١٢٢ ه (٧٤٠م) وتوفى فى عام ٢١٣ ه ( ٨٢٨م ) ونسبته إلى جدله يدعى الإصمع ، وقد نشـــأ فى ظروف مضطربة

وانكب على التحصبل فىجد ونشاط فى مسقط رأسه . وأفاد من دروس الخليل وأبى عمرو عيسي بنعمر وأبي عمرو بن العلاء، وسرعان ما أصبح شيخاً يسمع له الناس في ذلك البلد، وأنجب من مشاهير التلاميذ أمثال أبي الفضل الرياشى وأبى عبيـد وأبى هاشم السجستانى وأبي سعيد السكري، وقد وعت ذاكرته العجيبة جميع فروع المعرفة في عصره، كماكان متضلعاً في لغـــة البدو ولهجاتهم ، وعلى دراية تامة بفنون الشعر ، أما فى اللغة فكان يفوق معاصريه ، فلم يكن يلحق به فى هذا الميــدان أحد، ووصلت شهرته إلى أسماع هارون الرشيد فاستدعاه إلى بلاطه ببغداد وجعله مؤدباً للأمير ، وهناك تزعم الحياة العقلية الناشطة التي كان يحياها بلاط الخليفة، وبينهاكان موضع الاحترام فى ذلك البلاط، ترك بغداد حاملا ثروته التي جمعها بحسن تدبيره، وأمضى بقية حياته في مسقط رأسه النصرة.

وبق لنا من مؤلفات الأصمعى العربية الشيءالكثير، بعضها مخطوط، نذكر منه إلى جانب رسائله المشهورة: «كتاب الفرس، و «كتاب الميسر، وغيرها، وهذه المخطوطات و جودة في مجموعة بعض الأفراد ببغهداد ( انظر Haffner الخلوطات كالمخلوطات و محداد ( انظر Texte zur arabischen Lexikographic وهي لذلك لا يمكن وهي لذلك لا يمكن أن تكون موضوع دراسة علية . والأصمعي

THE PRINCED THOUGHT THOUGHT

يتناولموضوعاته في من التعسف دون أن يحيط بها تمام الإحاطة ولكن مع ذلك يعتمد عليها ، لانها خلاصة دراساته ، يدلنا علىذلك القصة الشائعة التى تقول إن الاصمعى كسب في مناظرة بينه وبين اللغوى المشهور أبي عبيدة برهن على الشهرة الفائقة التى تمتع بها لاصمعى أننا نرى غالب مصنفى العرب يستقون منه ، حتى إننا نستطيع أن نستخرج بعض كتبه مما رووه عنه . وهو لم يقتصر فى مصنفاته على إيراد أبيات منفردة من الشعر العربى القديم على سبيل التمثيل ، بل أورد أيضا دواوين وقصائد برمتها ، فاليه يرجع الفضل فى جمع دواوين غالب الشعراء التى وصلت إلينا إلى جانب بجموعته المعروفة به «الاصمعيات» ، ؟

#### المصادر

Oesch der Arab : Brockelmann(١)

العلية ص ١٠٤ ، ص ١٠٤ والحاشية ص ١٠٤ والحاشية ص ١٠٤ عن رقم ٣ وكتاب الحيل ، يجب حذف التعليق ( = كوبريلي ١٣٦٠ ؟) (٣) عن رقم ١٥ وكتاب الابل ، يجب إضافة : طبعة Texte zur arab. Lexiksgr. في محتاب الاصداد ، ومخطوط فينا لا يتضمن إلا وكتاب الاصداد ، ومخطوط فينا لا يتضمن إلا في سنت بطرسبرج ، والمخطوط بتامه بالمجموعة في سنت بطرسبرج ، والمخطوط بتامه بالمجموعة الحاصة ببغـــداد التي سبق أن أشرنا إليها يمتلك كاتب المقال نسخة منه (٥) أما ٨ ، ٩ فهما

نفس الرسالة المعروفة , كتاب النبات والشجر ، (٦) أما رقم ، ( دكتاب الدارات ، فيجب أن نضيف هنسا : طبعة Haffner ، ليبسك ه ، (٧) ٢٣٢ – (١٩٨ و كتاب مص ١٩٠٨ – ٢٣٢ (٧) رقم ١٢ «كتاب الكرم والنخل ، نشره Haffner في المشرق ، (١٩٠٢ ، ص ١٩٠٢ (٨) ٨٨٣ في المسرق ، السهود عمله المسرق ، (١٩٠٢ ، ص ١٩٠٢ (٨) ١٩٠٢ . الدرم والنخل ، نشره ١٩٠٢ . المسرق ، (١٩٠٢ ، مسرق ١٩٠٢ ، والنخل ، راين ١٩٠٢ .

### [A. Haffner ]

«أصول»: جمع أصل، يطلق هذا اللفظ على مصطلحات مختلفة أشهرها تدل على ثلاثة فروع للعلوم الاسلامية، وهي: أصول الدين وأصول الحديث وأصول الفقه. وعلم أصول الدين مرادف لعلم الكلام (انظر هذه المادة). أما علم أصول الحديث فيقصد به مصطلح الحديث وطرائقه (انظر مادة حديث)، ويسمى علم أصول الفقه غالباً علم الأصول فقط، وهو العلم بمبادى، الفقه الاسلامى (انظر هذه المادة).

العلوم الاسلامية بأنه العلم بقواعد الفقه العلوم الاسلامية بأنه العلم بقواعد الفقه الاسلامي باعتبار أنه العلم بالادلة التي تؤدى إلى تقرير الاحكام الشرعية . والذي يبرر وجود هذا العلم هو أن الانسان لم يخلق عبثاً (سورة المؤمنين ، الآية ١١٧) وأنه لا يترك سدى (سورة القبامة ، الآية ٣٦) وإنما تنظم سدى (سورة القبامة ، الآية ٣٦) وإنما تنظم

الاحكام الشرعية أعماله جميعاً على أنه ليس من الميسور أن يوجد حكم خاص لكل عمل شخصى ، ولهذا يعتمد على الادلة فى استنباط الاحكام الشرعية .

وتنقسم هذه الآدلة حسبا انتهى إليه الأمر إلى أربية أنواع: الكتاب والسنة والإجماع والقياس (انظر هذه المادة). وفي أصول الفقه لا يهمنا كثيراً معرفة المصادر المسادية للشريعة الاسلامية بقدر ما يهمنا الوقوف على الاسس الشكلية للعادات الشخصية. وعلى هذا فإن الاصول الاربعة تتضمن الشرط العام للإجماع والقياس إلى جانب المصدرين الماديين وهما الكتاب والسنة باللذان يعتبران من جهة قوتهما الشرعية لامن جهة مادتهما . ولا يعترف بمصادر أخرى لا تقل شأناً من الناحية التاريخية عن تلك لا تقل شأناً من الناحية التاريخية عن تلك الادلة الاربعة .

وتطور هذه المصادر التي اعترف بها وغيرها مما لم يعترف به كان على النحوالآتى:

٢- إن أول مصادر الشرع في الاسلام وأكثرها قيمة هو الكتاب . وليس هناك منشك في قطعية ثبوته وتنزهه عن الخطأ على الرغم من إمكان سعى الشيطان لتخليطه (١)

(۱) كنا — ولا نزال — نرى أن أنفس ما يقتبس عرف الغرب فى الدراسات الشرقية والاسكامية ، إنما هو أساليب البحث العلى، وطرائق النقد الدقيق الحر المنتظم، ولكنا نشهد بين الفينة والفينة ، أن تلك الاساليب ، وهاتيك

(سمورة الحج ، الآية ٥١ ؛ انظر معمورة الحج ، Geschichte des Qorans : Schwally ، الطرائق ، تلتوى و تضطرب ، بين أيدى رجال من المجلين فيهم ، فلا يكاد يصلحها إلا ملحظ دقيق قد جرى عليه المشارقة في دراستهم لتلك الشئون ، التي هم أهلها الأولون ، وألو الرأى فيها ، كاسنشهد

في مواضع النظر من هذه المادة .

وكاتب مادة «أصول» في دائرة المعارف الاسلامية ، عالم أقام في مصر قلب الشرق ، دهرا يغدو ويروح بين أهل العربية ، وأصحاب تأويل القرآن ، ودارسي الآدب ، فتهيأ له من سبيل العلم بذلك ، ما عز على غيره . بل إنه قام في أقوى معاهد الدراسة الآدبية الحديثة بمصر : قام في كلية الآداب ، يدرس فقه العربية لا بنائها ، ويحدث عن سر اللباب من كيانها ، وروح الحياة في وجودها عما لا ينكشف إلا لخاصة العارفين بها ، الذين عما لا ينكشف إلا لخاصة العارفين بها ، الذين أمل العلم فيه كبيرا ، وعتب الحق عليه في سلامة أمل العلم فيه كبيرا ، وعتب الحق عليه في سلامة أساليب التفكير ، عتب على وزان ذلك الأمل ومقداره ، وإنه لعظم .

يقول الآستاذ وشخت ، إن المسلمين لم يشكوا في قطعية ثبوت القرآن ، وتنزهه عن الخطأ على الرغم من امكانسعى الشيطان لتخليطه ؛ ويستشهد لذلك بآية ٥١ — ٥١ في المصحف الملكي — من سورة الحج ، ولا يزيد على ذلك بل يحيل على تاريخ القرآن لنولدكه ، فالمسألة عنده تقررت ؛ وهو قد اطمأن اليها وساقها نتيجة نقدية مسلة ؛ وآية الحج هي : « وما أرسلنا من قبلك من

المذكور آنفا ، ج ١ ، ص ٢٦١ و ج ٢ ، ص ٩٣)
على الرغم من نسيان الرسول لعدة
هى قديمة النقد تولاها العلماء بالهدم ، منذ عهد
محمد بن اسحق فى القرن الثانى الهجرى ، إلى عهد
الاستاذ الأمام محمد عبده فى القرن الرابع عشر ؛
ونالوها بصنوف مختلفة من التوهين الحاطم :

ا ــ فنقدوا سندها نقدا مرآ ، إذ سئل عنها محمد بن اسحق ( ١٥٠ هـ) فقال هذا من وضع الزنادقة ، وصنف في ذلك كتابًا (أبوحيان: البحر المحيط ج ٦ ، ص ٣٨١ ) وابن اسحق نفسه قد قيل في الثقـــة به ما قيل ، فكيف بما يعده هذا المصنف من وضـــع الزنادقة ! كما قال البيهتي ( ٥٨ ٥٨ ) هذه القصة غير ثابتة من جهة النقل ، ثم أخذ يتكلم في أن رواة هذه القصة مطعون فيهم، وقد روى البخارى فى صحيحه أنه صلى الله عليــه وسـلم قرأ سورة النجم ، وسجد فيها المسلمون والمشركون ، الانس والجن ، وليس فيها حديث الغرانيق ( نيسابوری هامش ج ۱۷ طبری ص ١٠٥ )كما قال أبو حيان فى تفسيره ــــ الموضع السابق ــ دوليس في الصحاح ولا في التصانيف الحديثية شيء بما ذكروه ، فوجب اطراحه ، ولذلك نزهت كتابي عن ذكره فيه ، وكذلك قال في توهين سند هذه الرواية ، القاضي عياض ، وأبو بكر بن العربي وغيرهم . كل هذا إلى جانب أن المروى بيها مرسل \_ أى سقط من سنده من بعد التابعي ، والجمهور؛ يتوقف عن الاحتجاج به \_ وحسبنا ذلك من طرق نقد سند هذه القصة ، فالقوم كذلك: ب ـــ نقضوا متنها من نواح مختلفة ، منها :

ص ١٠٠) ، كما أنه ليس من شك أيضاً في أنه وصل إلينا من غير تحريف (انظر المصدر رسول ولاني، إلاإذا تمني ألقي الشيطان في أمنيته، ﴿ فينسخ الله ما يلقى الشيطان ، ثم يحكم الله آياته، والله عليم حكيم ، . وليس موضع شهادتها لمايراه الكاتب، إلا ماقديذكره المفسرون في سبب نزولها من أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما أعرض عنه قومه ، وشاقوه ، وخالفه عشيرته ولميشايعوه على ماجاء به ، تمنى لفرط ضجره من إعراضهم، ولحرصه وتهالكه على اسلامهم أن لا ينزل عليه ما ينفرهم لعله يتخسذ ذلك طريف إلى استمالتهم، واستنزالهم عن غيهم وعنادهم ، فاستمر به ماتمناه حتى نزلت عليه سورة النجم وهو فى نادى قومه وذلك التمنى فى نفسه ، فأخذ يقرؤها فلما بلغ قوله : ﴿ وَمَنَاةَالِثَةُ الْآخِرِي ۗ أَلْتِي الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيتُهُ الَّتِي تمناها أى وسوس اليه بما شسيعها به فسبق لسانه على سبيل السهو والغلط إلى أن قال : تلك الغرانيق العلى ، وإن شفاعتهن لترتجتي ، وروى الغرانقة ؛ ولم يفطن له حتى أدركته العصمة ، فتنب عليه ، وقيل نبه جبريل عليه السلام؛ أو تكلم الشيطان بذلك فأسمعه الناس؛ فلما سجد فى آخرها ، سجد معه جميع من في النادي ، وطابت نفوسهم » ـــ الزمخشري ج ٢ كشاف ص ٦٥ ط أميرية . هذا ما قد يقال إنه السبب في النزول . وقد يروى بمايخالف هذا اللفظ، وينتهي في جملته إلى ماسبق. طبری ج ۱۷ ص ۱۳۱ و ما بعدها بطرائق مختلفة . تلك مي القصة ، وغاية ما يتعلق به المتعلق في الفول بتخليط الشيطان . قصة قديمة الوجود ،كما

من آيات الكتاب (سورة البقرة ، الآية ١٠٠، ١ سناقضتها القرآن من مثل قوله د ولو تقول علينا بعض الأقاويل لأخذنا منه بالهين ثم لقطعنا منه الوتين ، الحاقة ( ٦٩ ) آية ٤٤ — ٤٦ . وقوله « وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحي ، النجم (٥٣) آية ٣-٤. والعجب أن هذه الآية في صدر السورة التي يحكي أن التخليط كان فيها . وقوله « قل ما يكون لى أن أبدله من تلقاً. نفسي إن أتبع إلا ما يوحى إلى » يونس (١٠) آية ١٥. ونحو هذه الآيات ــ أبو حيان والنيسا بورى فى الموضعين السابقين ، وغيرهما أيضاً ٧ ــ مناقضتها معقولات ، تنتهى إلى مسلمات دينية ، من منافاة العصمة، وارتفاع الثقة بالوحى وما إلى هذا مما لا أفيض فيه ، مؤثراً الانتقال إلى ضرب من نقد المتن هو أمس بكاتب المادة ، من حیث هو عالم عربی ، وفقیــــه لغوی ، وهذا الضرب هو:

٣ ـ نقدها بمناقصة اعتبارات عقلية محصة ، لا تتوقف على مسلمات دينيـــة . ثم من تلك الاعتبارات ما هوعقلى صرف ومنها ماهو تاريخى ومنها ما هو أدبى ، فالعقلى الحر ، أنها ليست إلا خبر واحد ، وخبر الواحد لا يعارض الدلائل النقلية والعقلية المتواترة (الفخر الرازى مفاتيح الغيب جه ص٧٧٥) ثم من الاعتبارات التاريخية ملاحظة أن الرسول بمكة ـ حيث تروى القصة لم يتمكن من القراءة والصلاة عندالكعبة ولا سيا في محفل غاص .

ومنهـا أن معاداة المشركين الرسول كانت

أكثر من أن يغتروا بهذا القسدر فيخروا سجداً قبل أن يقفوا على حقيقة الأمر (نيسابورى في الموضع السابق، الفخر الرازى الموضع السابق) ومن الاعتبارات الادبيـة ما يسوقه القاضي عياض بقوله ﴿ وَوَجَّهُ ثَانَ ، وَهُوَ اسْتَحَالَةُ هَذُهُ القصة نظراً وعرفاً ، وذلك أن الكلام لوكان كما روى لكان بعيد الالتثام ، متناقضاً لأقسام ، ممتزج المدح بالذم ، متخاذل التأليف والنظم ، ولما كان النى صلى الله عليه وسلم ومن بحضرته من المسلمين وصناديد المشركين ، ممن يخنى عليه ذلك ، وهذا لا يخني على أدنى متأمل فكيف بمن رجح حلمه، واتسع في باب البيان ومعرفة فصيح الكلام علمه ، (القاضى عياض: الشفاء ج ٢ ص ١٣٠ طبعة الهند) وهذا القول يوضحه النظر فى السياق من سورة النجم وأنه تعييب للآلهة وحط من شأنها ﴿ إِنَّ هي إلا أسهاء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان ، إن يتبعون إلا الظن وما تهوى الاً نفس ، ولقد جاءهم من ربهم الهدى » ( ٢٣ النجم) فكيف يفحم قبل هذا قوله «تلك الغرانيق العلى ، وإن شماعتهن لترتجى » ؟ ! وكيف يوضع هذا وسط ذلك السياق ، فيسيغه المشركون ، بل يعجبون به ويطربون له ، ويسجدون مع النبي ويشاع إسلامهم جميعا ! وفى المقام بعد ذلك ننى -الله لشفاعة الملائكة في قوله « وكم من ملك في السموات لا تغنى شفاعتهم شيئاً إلاً من بعد أن

يأذن الله لمن يشا. و يرضى (آية ٢٦ النجم) فكيف

ترتجى شفاعة أصنامهم حين تنني شفاعة الملائكة

على هذا النحو ، وكيف يتلاءم هذا في المزاج

الأدبى لأساطين القول ، الذين تحدوا بالقرآن 1 بل لأى عربى !

ومن الاعتبارات الأدبية التي يقد بها متن اللك الفصة كذلك ، ماساقه الاستاذ الامام رحمه الله—في بحث له قيم ألم فيه بطائفة من نقد القدماء ، ورفض القصة ، وفسر آية الحبج هذه بما يستقيم دون اتصال بالسبب المزعوم في نزولها ، والبحث المذكور منشور في المجلد الرابع من مجلة المنار (ص ٨١ — ٩٩) وذلك الملحظ الادبي الناقض لمتن تلك القصة هو : أن العرب لم يرد في نظمها ، ولا في خطبها ، ولا نقل عن أحد بطريق نظمها ، ولا في خطبها ، ولا نقل عن أحد بطريق معانى الكلمةشيء يلائم صفة الآلهة والاصنام حتى يطلق عليها في القرآن ( المنار م ٤ ص ٩٩) .

فتلك الاعتبارات الآدبية وحدها، دون نظر إلى شي. وراءها، مما لا يليق أن يهمله من رجح حلمه، واتسع فى فقه اللغة علمه: حتى يحتج بعدها وبعد غيرها من قوى النقسد بآية الحج المذكورة على إمكان سعى الشيطان لتخليط القرآن. وتلك كلها مظاهر النقد فى الأسلوب القديم، فكيف بدقة الاساليب الغربية الحديثة!!!

\* \* \*

على أنك إن تهدر ذلك كله ؛ وتقبيل مع الأستاذ كاتب ماده ، أصول » قصة الغرانيق ، فلن تجد بذلك ، الطريق للاستنهاد بآية الحج ٥٣ على امكان سعى الشيطان لتخليط القرآن . نعم تكون القصة وحدها شاهداً على وقوع هذا مرة على النحو الذي ترويه . وتكون سبباً للنزول له أثره في تفسير الآية ، لكن الآية مع ذلك كله

لا تكون شاهدا على هذه الدعوى ، فى امكان سعى الشيطان لذلك ، لوجوه : ١ — أن الآية — على أن هذا سبب النزول ؛ وعلى فرض تخليط الشيطان على الآنبياء — ليست حديثاً عن تخليط حصل لنى الاسلام ولا فيها إشارة إليه ؛ تخليط حصل لنى الاسلام ولا فيها إشارة إليه ؛ وإلى هذا يشير أبوحبان — فى الموضع السابق — إذ يقول « وهذه الآية ليس فيها اسناد شيء إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، إنما تضمنت حالة من كانوا قبله من الرسل والآنبياء ، « إذا تمنوا ، فليست الآية دليلا — فى حساب البحث العلمي على تخليط خاص بالقرآن .

ولايفوتك أن تلاحظ أن الآية تقول دوما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبى ، فتعمم ، ولكن الكاتب يخص القرآن بإمكان سعى الشيطان لتخليطه ، وذلك ما نمسك عن تعليله .

٢ ــ أن معنى الآية ــ مع تسليم هذا السبب وتوجيه تفسيرها بمقتضاه ــ إنما هو أن ما يقع من التخليط الشيطانى مؤقت ، لايلبث أن ينسخه الله ، ثم يحكم الله آياته . والله عليم حكيم . فهو إمكان مؤقت لا يترك أثراً ، فلا يتجمه مع هذا الاستدلال بالآية على إمكان التخليط .

وليس بشى عندى ما قاله البيضاوى ــ أنوار التنزيل جع ص ٥٨ ــ ونقله عنه الاستاذ الشيخ محمد عبده فى بحثه المشار اليه آنفا موافقاً له فيه بمن أن خطر عدم الوثوق بالقرآن لايندفع بقوله تعالى وفينسخ الله ما يلتى الشيطان ، إذ يكون الكلام فى المنسوخ يجوز إلقاء الشيطان فيه م . ليس هذا القول بشى و بعد قول



الله إنه يحكم آياته ، وإنه يجعل ذلك فتنة ليجعل ما يلقى الشيطان فتنة للذين فى قلوبهم مرض. الآية ، وإذا قرر الله أنه يحكم فلا محل القول فى إمكان الالقاء فى المنسوخ لآن الأول مقصود لحكة .

٣ ــ أن الذين فاتهم نقد هذه الآية من المفسرين، وكبوا في هذا المقام كالزمخشري والطبري لم يجدوا في هذا غضاضة . بل عدوا المسألة كما ورد فى الآيات محنة وابتلاء ؛ وقال الزمخشرى « وليعلم الذين أوتوا العلم أنه الحق من ربك ، أى ليعلموا أن تمكين الشيطان من الالقاء هو الحق من ربك والحكمة ـ كشاف ج٢ ص ٦٥ ـ . وماذلك إلا لأن الآية \_ مع السبب المزيف \_ لا تقبل أن يستنتج منها أكثر مما استنتجه البيضاوي ـــف الموضع السابق ــ إذ يقول ، والآية تدل على جواز السهوعلى الانبياء، وتطرق الوسوسة اليهم». فليست مع تسليم هذا التخليط كله فىسببالنزول المزيف حجــة لا مكان سعى الشيطان لتخليط القرآن تخليطاً ينقض على المسلمين القول بقطعية ثبوته؛ ولا لهذا شيء من الأساس، الذي بجعل عالماً يلقيـه حجة مسلمة ، وقولة مفروغاً منها : حرر الله عقولنا من أسر الهوى!

وتمام القول فى تفسير الآية وربطها بالسياق، ونقد سائر الرواية فيما نزل من آيات ، لاسباب تتصل بهذه القصة وما إلى ذلك ، لا محل للقول فيه هنا وإنما بستوفى فى مظانه ،؟

#### أمين الخولى

سورةالاعلى الآية ومابعدها)(١١)ولا يتعارض

(۱) بقول الكاتب؛ إن النبي قد نسي عدة آيات من القـــرآن وهذا لا يتفق مع دعوى المسلمين، أن القرآن وصل الينا من غير تحريف، ويستشهد لنسيان الرسول عدة آيات من القرآن بآية ١٠٠٠ من سورة البقرة؛ ولعلها ليست إلا من آية أو ننسها نأت بخير مها أو مثلها، ألم تعلم أن الله على كل شيء قدير »؛ كما يحتج لذلك بآية تمن سورة الأعلى، وهو ولا شك يريد آيتي تمن سورة الأعلى، وهو ولا شك يريد آيتي لا ما شاء الله إنه يعلم الجهر وما يخنى ». وهو احتجاج واضح الدخل؛ واليك إجمال القول في يان ضعفه وسوء حاله:

## عن الآية الأولى:

ا — فى آية , ما ننسخ من آية أو ننسها .. ، قد فسرت الآية بالمعجزة ، وما يؤيد الله به الآنيياء من الدلائل على نبوتهم . وهو من معنى الآية لغة ؛ ويقويه جد التقوية ، ختم الآية ، بأن الله على كل شى قدير ؛ والتعقيب بأن له ملك السموات والأرض وأن لاولى من دونه ولا نصير ، ثم القول فى إرادتهم أن يسألوا رسولهم كما سئل موسى من قبل من الآيات والدلائل المؤيدة والمعجزات ؛ وهذا الرأى فى تفسيرها هو الذى ارتضاه الاستاذ الامام وأوضح أوجه تأييده له تفسير المنار ج ١ ص ١٦٤ وما بعدها ؛ وورد فى هذا الموضع تعليقا من المرحوم صاحب المنار،

# مع حجية القرآن القاطعة كذلك أن بعض

أن هذا الرأى قد سبق اليه ابن عربى فى تفسير له . ولا إخال الفقيه اللغوى كاتب مادة أصول إلا يجد بمزاجه الآدبى فى العربيـــة قوة هذا الرأى وعذوبته . وعلى هذا التفسير تخرج الآية من موضوع النسيان تماما . وإن لم يرقه هذا الوجه فى تفسيرها فليقدر على فرض أن المراد الآية القرآنية ، ما يأتى :

٧ ــ أن كلمة و ننسها » في آية البقرة ، فيها أكثر من إحدى عشرة قراءة ــ أبو حيان : البحر المحيط ج ١ ص ٣٣٤ ــ وفيها عدة معان ، البحر المحيى التأخير ، أو بمعنى الترك ، أو من النسيان المعروف ؛ ــ طبرى : ١ ــ ٣٧٩ وأبو وما بعدها ، وكشاف ١ ــ ص ٢٢٩ ؛ وأبو حيان في الموضع السابق وغيرهم من المفسرين . واذا كانت الكلمة تحتمل هذه المعاني فكيف واذا كانت الكلمة تحتمل هذه المعاني فكيف تحكم الكاتب فجعلها للنسيان فقط ، وطوى كل هذا في استشهاده واحتجاجه ؟ ١١١ على أنا لو فرضنا أنها من النسيان فقط ، فسنجد :

٣ — أنها ليست شاهدا مطلقا على دعواه أن النبي نسى آيات ، وأخل هذا بصيانة الكتاب عن التحريف ؛ لآن الكلام فى إنساء الله إياه ، لا فى نسيانه هو ؛ وإنساء الله له الآية كعدم إيحائها ، وهو بالنسيان بعد ذلك يؤدى رسالته ، أما لو أراد الله إبلاغها فنسيها ولم يؤدها فهذا هوالمحرف للوحى ، وليس هو المذكور فى الآية: لا أن يتحكم الكاتب فى اختيار قراءة بعينها

آياته المتأخرة تنسخ ماقبلها (الناسخو المنسوخ)

ويرفض ما عمداها ولو لم تكن من القراءات القوية ، على أنه إن يرد ذلك فسنسايره أيضا فنرى :

إنه على أبعد التنزل والمسايرة! ومع فرض قصر الكلمة فى الآية على وتنسها ، بناء الحطاب وهو أبلغما يطمع فيه المستشهد، على هذا كله لا تشهد الآية لا على وقوع النسيان ،ولا على الإخلال بصيانة الكتاب عن التحريف .

أما أنها لا تشهد لوقوع النسيان فعلا؛ فلان الكلام على صورة الشرط \_ ما ننسخ من آية أو ننسها نأت بخير . . \_ وكل ما تفيده حصول الجواب إن حصل الشرط ، لا وقوع الشرط فعلا ، فكلمات الشرط تدخل على المستحيل مثل لو كان فهما آلهة إلا الله لفسدتا ؛ ولأن أشركت ليحبطن عملك ، خطابا النبي . ونظير هذا أشركت ليحبطن عملك ، خطابا النبي . ونظير هذا أن تقول : ما ينصف الاستاذ يصل الى الحق ، تريد وقوع هذا بوقوع ذاك ، وليس من معناه وقوع الانصاف من الاستاذ فعلا ؛ وهذا الملحظ وقوع الانصاف من الاستاذ فعلا ؛ وهذا الملحظ قديم أورده المفسرون بيضاوى ج1ص١٧٨ - نيسابورى ج ١ : هامش الطبرى ص ٣٦٠ \_ فعنى الآية : إن تنس تلاف الله نسيانك

وأما أن الآية لاتشهد بشى. من الاخلال بصيانة الكتاب عن التحريف، فهو أن الله يحدث أنه مراقب الرسول مشرف على الحال، مبدله بما ينساه خيرا منه، فهو عالم بنسيانه، مغتفر له إياه، معوض له عما ينسى؛ فالآية على عكس ما يريد



( سورة البقرة ، الآية ٢٠٠ ، سورة النحلالآية

الاستاذ شاهدة ــ بفرض أنهذا تفسيرها وعلى كل هذا التــنزل والتسليم ـــ على عناية زائدة بمراقبة التبليغ ، وإصــلاح شأنه ، فكيف جعلها الكاتب شاهد نسيان وتحريف ١١١

## عن الآية الشانية :

فى آيتى الأعلى ( ٢ ، ٧) قد فسر النسيان كذلك بمعنى ترك العمل ، فالمعنى أنه لا يترك العمل إلا بما شاء الله ترك العمل به فينسخه صطبرى جـ ٣٠ ص ٩٨ . وبهذا تخرج الآية من موضوع احتجاج الكاتب ؛ وإن أبى إلا قصرها على معنى النسيان ، فالاستثناء منه ـــ إلا ما شاء الله ــ قد فسر بأنه استثناء غير حقيق ، وذلك لأوجه ، منها :

١ ــ أن الاستثناء إنما هو لاظهار قدرة الله، وأن عدم نسيان الرسول منحة من الله له وتفضل يؤيده به، ولهذا المقام نظائر قرآنية، أريد فيها ييان قدرة الله، وعدم مشيئة الله وقوع الامر المقدور، المؤثر على مهمة الرسول وشخصيته، مثل آيتي ٨٠،٨٦ من سورة الاسراء (١٧) ولئن شئنا لنذهبن بالذي أوحينا إليك، شم لا تجد لك به علينا وكيلا. الارحمة من ربك إن فضله كان عليك كبيرا، مع القطع بأن الله لم فضله كان عليك كبيرا، مع القطع بأن الله لم أوحى إليك، ومثل آية ٥٠ من الزمر (٣٩) «ولقد أوحى إليك وإلى الذين من قبلك لئن أشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين، ومحال أي يشرك النبي ــ الفخر ج ٦ ص ٧٧٥ ط

۱۰۳ وما بعــدها ؛ Nöldeke-Schwally ،

بولاق ، الاستاذ الأمام : تفسير المنار ج ١ ص ٤١٩ .

٢ ــ أن هذا الاستثناء بالمشيئة قد استعمل في أسلوب القرآن للدلالة على الثيوت و الاستمرار، فهو استثناء صلة فى الكلام وليس ثم شيء أريد إخراجه ؛ وشواهد هذا الأسلوب القرآ ني قوله عن أهل النار و خالدين فها ما دامت السموات والأرض إلا ما شاء ربك إن ربك فعال لما يريد » وقوله فى أهل الجنة « خالدين فيهامادامت السموات والارض إلا ما شاء ربك عطاء غير مجذوذ «آیتا ۱۰۷ و ۱۰۸من سورة هود (۱۱). ولعل منه كذلك قوله ﴿ قُلُ لَا أَمَلُكُ لَنُفْسَى نَفْعًا ۗ ولا ضرأ إلاماشاء الله ي. الأعراف (٧) آية ١٨٨٠. ويقول الطبرى ــ فى الموضع الســابق ـــ وقد عزا هذا الرأى في الاستثناء إلى بعض أهل العربية ـــ ولعله يريد الفراء كما سماه أبوحيان ـــ « قال : وأنت قائل في الكلام ، الأعطينك كل ما سألت إلا ماشئت ، وإلا أن أشا. أن أمنعك ، والنية أن لا تمنعه ولا تشـا. شيئاً . قال : وعلى هذا مجارياً لأممان يستنى فهاو نية الحالف اللمام » . وأقول هنــا ـــ على شيء من الاستطراد : قد حققت فى درس الآخلاق أن الاستثناء المطلوب في آيتي ٢٢ و ٢٣ من السكهف (١٨) : «ولا تقولن لشيء إني فاعل ذلك غداً . إلا أن يشاء الله . . . إنما معناه الثأكيد وتقرير العزم ،كما تشهد بذلك أوجه أصولية وأدبية ليس هنا موضع بيانها . THE PRINCE GHADLE UST FOR QURANIC THOUGHT

الكتاب المذكور آنفاً ، ج٢ ، ص٢٥ وما بعدها). وكان هم المفسرين المتــــــــأخرين التخلص من

المتناقضات العديدة الواردة فى القرآن والتى تصورلنا تدرج محمد فى نبوته(١١)، إما بما عمدوا

وقد أخذ الزمخشرى المعنى السابق فى تفسير الاستثناء بالمشيئة فقال « ... والغرض نفى النسيان رأساً كما يقول الرجل لصاحبه: أنت سهيمى فيما أملك إلا فيما شاء الله ، ولا يقصد استثناء شيء ، وهو من استعال القسلة فى معنى النفى . وإن لم يرتض الطبرى وأبو حيان هذا المعنى ، فقد أيده الاستاذ الامام ، بل اقتصر عليه فى تفسير سورة الاعلى ؛ وإليه أميل ، وقوته واضحة ــ أبو حيان البحر ج ٨ ص ٥٥٩ ــ كشاف ج ٢ ص ٥٣٨ ، تفسير جز. عم ص ١٥٩ ــ تفسير جز. عم ص ١٥٠ ــ تفسير جز.

وهناك أوجه أخرى، لاتنقصها القوة، لبيان أن الاستثناء غير حقيقى، كما أن هناك أوجه بيان الاستثناء الحقيقى دون ترتب محظور على ذلك ــــ راجع المصادر القديمة السابقة، وبخاصة الفخر والكشاف.

على أنى أختصر الطريق ، فأقول لكاتب المادة : لتكن الكلمة من النسيان بمعنى عدم الذكر لا غيره ، وليكن استثناء حقيقياً قصد به إخراج شيء ، فمع ذلك كله لا شاهد فى آيتى الاعلى على وقوع للنسيان من الرسول فعلا ولا على الاخلال بصيانة الكتاب من التحريف ، وبيانه على نحو

ما أسلفنا في آية البقرة ، أن كل ما ذكرت إنما هو أن الرسول لا ينسى إلا بمشيئة الله ، لا أنه نسى فعلا ، فان نسى بعد ذلك فليس ذلك نقصاً فيه وليس لنسيانه أثر ما دام ذلك بمشيئة الله ، كما دلت آية البقرة على جواز النسيان لا وقوعه . وعلى أن الله مبدله بما ينساه خيراً منه .

هذا أبعد ما فى الآيات على تسليم ما لا يحتمل التسليم ، فلا محل مطلقاً للاحتجاج بها على وقوع النسيان وتحريف القرآن ، ثم تلك مواضع رث القول فيها و بلى قديماً وحديثاً حتى لم تبق صالحة لان يمس بها القرآن اليوم باحث باسم العلم ،

## أمين الخولى

(۱) يرى الكاتب أن وقوع النسخ في القرآن يتعارض مع قطعية ثبوته . وهذا ما لا يظهر وجهه ، وإذا كان لما تعلق به الكاتب آنفا من التخليط والتسيان شبه من شبهة ، فليس يظهر شيء من ذلك في النسخ ، إذ هو كما سيذكر سليس إلا تدريجاً في التشريع على وفق ناموس الترق الذي يسود الكون ، وليس لمساس النسخ بقطعية الثبوت وجه إلا أن يكون ذلك النسخ بقطعية الثبوت وجه إلا أن يكون ذلك الذي قبل قديماً من لزوم البداء أي ظهور شيء كان خافياً على الله . وتلك شبهة واهية، وقد مل القول فيها كذلك ، وواضح رد القدما،

الحديث عنها .

إليه منالتوفيق فيها بينها، وإما بالاعتراف بآن الآيات المتساخرة تنسخ ما قبلها، وذلك فى الحالات التى يشتد فيها التناقض بين تلك

عليها بأن ذلك النسخ لم يكن إلا اتباعا لمصلحة الحلق لا تغيراً لعلم الله . والشرائع إنما قصد بها مصالح الناس الدينية والدنيوية ، فتبدلت الحطابات بحسب تبدل المصالح ، كالطبيب يراعى أحوال العليل، فراعى الله ذلك فى خلقه بمشيئته وإرادته ، فخطابه هو الذى يتبدل ، وعلمه وإرادته لاتتغير — القرطبى: الجامع لاحكام القرآن و بتصرف ، ح م ص ٦٤ ، والنيسابورى ، والفخر وغيرهم من المفسرين عند تفسير آية وما ننسخ ، التى سبق من المفسرين عند تفسير آية وما ننسخ ، التى سبق

على أنه كان يجب على الباحث العصرى العالم،أن يقدر أن طوائف من المسلين المتأخرين قد أنكروا جواز النسخ وفسروا الآيات المقول بنسخها تفسيراً لا يتوقف على القول بالنسيخ، وفيه الكثير من الدقة، وهذا الرأى مبسوط فى كتب التفسير:القرطبي والنيسابورى فى المواضع السابقة، وغيرهما من المفسرين، كما هومبسوط فى كتب الاصول التي اتصل بهاكاتب المادة ولابد

فعلى القول بوقوع النسخ فعلا فى القرآن، لا يظهر له تأثير فى قطعية الثبوت على ما سبق بيانه؛ وعلى القول بعدم جواز النسخ يسقط الإيراد من أساسه.

ويشتد تعسف الكاتب في وصفه الملاحظة

الآيات. ولم يكن قصد محمد خلق نظام يضبط به حياة أتباعه، أو وضع أصول هذا النظام على الأقل(١١) ، بل ظل القانون العرفي العربي

الدقيقة التي في الآيات الختلف عليها ـــ اما على أنها تدريج وإما على القول بعدم نسخها\_وصفه ذلك بأنه تنــاقض كان من هم المفسرين التخلص منه ، على أنك إن تغــتفر له هذا الاطلاق فلن ترى وجها علىيا لقوله إن هذه المتناقضات تصور لنا تدرج الني في نبوته،فانها تصور التدريج حقا ولكن أتدريج التشريع أم تدريج المشرع ؛ أما عمل المشرع فظاهر فى تدرجه ، ولكن هل ذلك تدرج للنى ؟ وهل يعتىر تدريج المعلم والمدرب والمروض والطبيب فى العناية بمن يعلم أويدرب أو يطب صدى لتغير في نفسه هو ؟! لا شك أن ذلك غير الواقع . وهب تساهلا أن هذا المظهر يحتمىل تدرج الني وتدرج الشرع فكيف تحكم الكاتب وجعـــله مظهر تدرج الني لا غير ؟ لا ندرى على أى أسلوب على يعتمد الكاتب في ذلك . حتى يقرر أن النبديل يمثل ترقى الني في نبوته ولا يمشسل ترقيه في إعداد أمته . وتلطفه في ترتيما!

(۱) يحكم الكاتب بأنه لم يكن قصد الرسول عليه السلام خلق نطام أو وضع أصسول هذا النظام على الآقل الخ. وهذا الحمكم على القصد غريب فى حساب المنطق العلى ، مهما يكن للاستاذ من قدرة على تبين النوايا والمقاصد ، وهذا الحمكم أشسد غرابة حين ترى الواقع

القديم الذى تضمن كثيراً من العناصر الدخيلة من رومية إقليمية وبابلية ويمنية، يسير فى الاسلام سيره الطبيعى، ودخلت عليه بعض التغيرات لتلائم بينه وبين الظروف الإقليمية للبدو وأهل مكة وهى مدينة نجارية، وأهل المدينة وهى مركز زراعى. وكان هم محمد فى المسائل التشريع قاصراً على تصحيح بعض المسائل مدفوعاً إلى ذلك باعتبارات دينية. وذلك الإحكام التي تمس الحياة الاجتماعية تقوم أيضاً على أساس دينى. وفى مثل هذه المسائل كانت الحوادث الخارجية هى الدافع إلى معالجة أكثرها.

ويبلغ عدد الآيات المعروفة باسم الآيات

الخارجي من حياة الرسول شاهداً على وضعهذا النظام وتقرير أصوله ، فقد أخذ من حوله بنظامه ثم بعث بعوثه لتعليم هذا النظام ، وولى قضاته ليحكموا به ، وسأل بعضهم كيف يعملون في أخذ الاحكام لما يعرض لهم من أفضية فقالوا نلتمس الحكم في القرآن ، والافني سنتك ، والا فاجتهاد برأينا ؟ ولا حاجة بنا للاستشهاد على ذلك ، فهو أشهر من أن يستشهد له .

مم ما يذكره الكاتب بعد ذلك من سمير العرف السير الطبيعى ، وتعديله بما يلائم . . الخ ليس فى شىء من الشهادة لما ادعاه من عدم القصد إلى وضع نظام .. ولا معنى لا يراده إلا أن يكون الكاتب قد اعتد هذه الحسنة فى متابعة نواميس الاجتماع البشرى وعدم الاعنات بالاصلاح سيئة ، ومن رأيه أن التشريع ووضع النظام أو

الشرعية ما بين خمسهائة وستهائة آية بما فيها الآيات الخاصة بالعبادات العامة والأمور الحربية والسياسية . على أن جو انب هامة من التشريع الخاص بالعبادات كشعائر الصلاة مثلا لم ينظمها القرآن وإنما احتذى فيها حذو النبى واهتدى فيها بهداه . كما أن بعض الأحكام التي وضعها محمد لم ترد في القرآن، وهي عادة قليلة الأهمية، ولم تطبق تطبيقاً عاماً بالرغم من صدورها عن النبي (انظر Wöldeke-Schwally) .

ومن أول الامر لم توضع حجية النبي في الاسلام موضع الشك حتى فى الامور التى لم ينص عليها الكتاب . ولكن فى الوقت نفسه كانت أفعاله تعتبر بشرية بحتـــة حتى

وإنى لأعرف أن القول بعدم قصد الرسول إلى وضع نظام . . الح قد قال به قبل ذلك بعض هؤلا . القوالين من دارسي الاسلاميات لكن في غير هذه المناسبة ولغير هذا الشاهد ، وإن لم يكن أقوى منه هنا ، ولن نقصد الاطناب في ذلك : ولكنها أشير إلى صنيع الكانب في تتبع متفرقات الشبه التي عرض بضعة منها فيما لا يجاوز الصفحة وعرضها قلقة في مكانها تلتمس منزلا غير مادة أصول الفقه ، وحسب القارى مذه الاشارة المين المنوى الخولى

ما مس منها أمور الدين، فكانت بهذا لا تعتبر معصومة عن الحظأ (١١)، ونقدت هذه الآفعال أكثر من مرة. وكان الكتاب نفسه يلومه أحياناً على بعض أفعاله (سورة ٦٦ الآية ١)

(۱) يقول المكاتب إن أفعال الرسول التي تمس أمور الدين لا تعتبر معصومة من الخطأ، وهذا القول حيل إطلاقه حير صحيح. إذ المقرر أن أفعال الرسول عليه السلام، إذا ما كانت عن وحى، لا تحتمل الخطأ مطلقا، وإذا ما كانت عن اجتهاد حوالختار أنه عليه السلام يحتهد فيما لا نص فيه من أمور الدين وغيرها و الآمدى: إحكام ج ع ص ٢٢٢ وما بعدها، حفاذ ذاك قد يقع فيها الخطأ، وحينتذ تنقد. وأصوليو الحنفية حين يقسمون الوحى إلى ظاهر وباطن، ويريدون بالوحى الباطن اجتهاد الرسول يقولون: إن الوحى الظاهر لا يحتمل الخطأ، لا ابتداء ولا بقاء، والباطن حالاجتهاد الرسول الخطأ ابتداء لا بقاء، والباطن حالاجتهاد حيمتمل الخطأ ابتداء لا بقاء موسول الفقه ج ٢ ص ١٦ و

على أن الكاتب يناقض نفسه فيها بعد هذا بقليل ، حين يقول : « و إذ كان الجانب الأكبر من الفقه ينهض على سنة محمد . . . فقد اعتبر المسلمون أن السنة منزهة عن الخطأ فان أفعال الرسول عليه السلم من السنة التي يعتبرونها منزهة عن الخطأ كما يقول ، فكيف كانت هنا غير معصومة عن الخطأ عندهم حتى فيايمس أمور الدين ؟ وكانت هناك معتبرة عندهم منزهة عن الخطأ ؟!

أمين الحنولى

٣— وبموت النبى انتهى بالطبع التشريع الذي كان يقوم على التنزيل أو على حجية النبوة. وكان من الطبيعى أن يحاول الخلفاء الأول السير بالأمة الاسلامية على سنة منشئها مسترشدين في ذلك برأى كبار صحابة الرسول. وكانت المبادىء التي استرشدوا بها هي ماورد في الكتاب وماصح من أحكام الرسول فيما لم يرد له ذكر في الكتاب. ولما حاولوا بسط هذه المبادىء المحدودة نوعاً ما انتهى بهم الأمر الى التوسع في تأويلها توسعاً خرج بها عن معناها الاصلى، وربما كان سبياً في ظهور أحاديث جديدة.

وفى الوقت نفسه لم يكن الخلفاء باعتبارهم رؤساء للدولة وخلفاء للنبى ، محرومين من الجهود التشريعية بل ومن تغيير أحكام النبى (انظر ما سبق) . وربما صح تاريخياً ما تقوله الروايات من أن أبا بكر كان يحتذى حذو النبى فى هذا الامر ، بينهاكان عمر أكثر ميلا إلى التعديل والتغيير . على أن الصلة بالقانون العرفى ظلت كما هى دون تغيير ، حتى بعد أن تعرض لكثير من المؤثرات الاجنية نتيجة تقوص العظيمة فى العراق والشام ومصر .

3-ولماجاء بنو أمية وانتقل مقرالحكم إلى دمشق ، فقدت جماعات المؤمنين فى المدينة التى كانت مقر الحكم قبل ذاك ،كل نفوذ فعلى فى أمور الحكومة، فأخذوا يكرسون أنفسهم فى حمية وحماسة لتصوير المثل الاعلى لما يجب أن

تكون عليه الأشياء ، وكان ذلك المثل مباينا لماكانت عليه فى الواقع .

وكان القانون العرفى يسود أقاليم الخلافة المتعددة دون منازع ، ويتطور جنباً إلى جنب مع النظام الفعلى للقضاء . وذلك لأن خلفاء بني أمية إلى عهد عمر بن عبد العزيز كانو ا بوجه عام لا يميلون كثيراً إلى تغيير ذلك القانون العرفي وإنشاء مقاييس تنهضعلي أساس ديني. وقامت مبادىء التشريع الاســــلامى لاول مرة فى المدينة ثم فى العراق والشام. وأولئك الرجال الصالحون الذين عملوا بادىءالامر دون أن تكون لهم خطة مرسومة أو منهج معين ، كانت غايتهم تصحيح مادة القوانين التي كانت موجودة عند ذاك ، والتوفيق بينها وبين مبادى. الدين الاسلامي وسلكما في نظام خاص. واستمدوا آراءهم الدينية من الكتاب والحديث اللذين كانوا يتقيدون بهما . وكانوا يحتجون أيضك بأقوال الصحابة وأفعالهم (صحيحهاومنحولها)<sup>(۱)</sup>، ويعتبرونأنفسهمخلفاً.

(۱) أول ما يلاحظ أن المكاتب فى كلامه هنا عرب أقوال الصحابة وأفعالهم، يضع بين قوسين كلمتى و صحيحها ومنحولها ، كما أنه عند ما يذكر فيما بعد هذا بقليل سسنة محمد التى ينهض الجانب الأكبر من الفقه الاسلامى علمها، يتوخى كذلك أن يضع بين القوسين كلتى صحيحها وزائفها ، فهذا الحرص المريب ، لا يقوم على أساس من النظر العلمى ، لأنه إن أراد من هذا

لأولئك الصحابة ، وإذا اتفق كثرة الصحابة على عمل ما، كان له حجية خاصة يعتد بها كما

القول، أن الفقها، قد فات فى تقدهم للسنة شىء من المنحول والزائف فجائز عقلا أن يكون ذلك ولا يقول بعصمة الففهاء أحد ولكن ليس هكذا يطلق القول. على أن الكاتب لم يبين قوله هذا حتى بمثال. وإن أراد من هذه العبارة أنهم قصدوا إلى المنحول والزائف فاعتمدوا عليه فهذا فليس بهذه لا يتهمهم به أحد، وإن أراد ادعاءه فليس بهذه السهولة يلقى ويكرر الفعليه أن يوضح قوله ويحتج له . . .

ونعود بعد إذلك إلى قوله عن أقوال الصحابة وأفعالهم، فهو يذكر: أنهم كانوا يحتجون بأقوال الصحابة وأفعالهم ... الخوهذا ليس صحيحا، لأن أقوال الصحابة من حيث هى أقوال الصحابة لا يحتج بها وإنما يحتج بها من حيث هى سنة عن الرسول عليه السلام، والأصوليون فى الأخذ بها قد جروا على دقتهم، ففرقوا الفرق العميق بين عبارات الآداء لهذه الأقوال، واختلفوا حولها، فعندهم: أن قول الصحابى: قال رسول الله كذا ما يختلف فى أنه عن النبي أولا؟ وقول الصحابى: سمعت رسول الله يأمسر بكذا، وينهي عن كذا ما يختلف فى كونه حجة، وقوله: من السنة كذا على سنة الرسول — الآمدى قد اختلف فى حمله على سنة الرسول — الآمدى

ثم مذهب الصحابي المجتهد قد اتفقوا على أنه لا يكون حجة على غيره من الصحابة المجتهدين

كان للبدأ الذي يتفقون عليه أثر كبير في التقريب بين الآراء الشخصية شيئاً فشيئاً ولوكان إماماً أو حاكما أو مفتيا ، واختلفوا في كونه حجة على التابعين ومن بعدهم من المجتهدين، والمختار أنه ليس بحجة مطلقا . ثم بعد القول بأن مذهب الصحابي ليس حجة واجبة الانباع ، قد اختلفوا في أنه بجوز لغيره من المجتهدين تقليده أولا ، والمختار أمتناع ذلك مطلقا ، — الآمدى الاحكام ج ٢ ص ٥٨٤ — ٤٨٦ ، و ج ٤ ص ٢٠٠٠ .

وهذا ابن حزم يضع الصحابة في رأس من الايقلد، فيقول بعباراته القوية المعروفة « . . أو وجد ، أى الانسان \_ نفسه تحكم فيا نازعت فيه أحداً دون رسول الله صلى الله عليه وسلم من صاحب فمن دونه فليعلم أن الله تعالى قدأقسم \_ يريد قوله تعالى : « فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك إنها شـ . جر بينهم ثم لا يحدوا في أنفسهم حسرجاً مما قضيت الآية \_ وقوله الحق أنه ليس مؤمنا ، وصدق الله تعالى . وإذا لم يكن أنه ليس مؤمنا ، وصدق الله تعالى . وإذا لم يكن مؤمنا فهو كافر، ولاسبيل إلى قسم ثالث ، وليعلم أن كل من قلد من صاحب أو تابع أن مالكا وأبا حنيفة والشافعي ، وسفيان ، والأوزاعي ، وأحمد وداود رضى الله عنهم متبرئون منه في الدنيا والآخرة ويوم يقوم الاشهاد » \_ ابن حزم والآحكام ج 1 ص ٩٩

وليس القول فى أفعال الصحابة على غير هذا التقدير لا قو الهم فلا احتجاج بهذه الافعال من حيث

والحجية . وإذكان الجانب الأكبر من الفقه ينهض على ســـنة محمد (صحيحها وزائفها) فقد اعتبر المسلمون أن السنة منزهة عن الخطأ . ومن الصعب أن تجد هذا الرأى في القرآن ( سورة آل عمران ، الآية ٢٩ ؛ سورة النساء ، الآية ٦٢ ؛ ســـورة النحل ، الآية ٤٦ ؛ سورة الاحزاب، الآية ٢١ ؛ سورة والنجم، الآية ٣) وإنكان قد نص عليه صراحة في الحديث. وصيغ الجزء الأكبر من نتائج هذه الأفعال والأقوال في شكل أحاديث نسبت إلى النبي. وهذه الزيادة العظيمة في مادة الحديث ، ألتي جاءت أيضاً من مصادر أخرى ، أدخلت في الشريعة الاسلامية عناصر جديدة متعددة ، وبخاصة العناصرالثي ترجع إلىأصل إسرائيلي. وكان من أثر هذا أن أصبح للفقه الاسلامى بعض خصائص معينة ، منها : اعتباره مفسراً وموضحاً للفرائض المجملة التي فرضها الله، وجاءت على لسان الرسول ، وإنكار إمكان التطورأو وضع التشريع بعدوفاة النبي، وهذا يباين التطور التاريخي ، واعتبار سنة النبي بعد الكتاب مباشرة في المنزلة ، لا في القوة

هى أفعال صحابة ، إلا أن يتعلق المكاتب فى ذلك بما يذكره المالكية من عمل أهل المدنية كما سيشير اليه بعد ، وليس النظر لهذا العمل من حيث هو عمل الصحابة خاصــة . فلا وجه معروف لما ذكر هنا .

## استدراك

جاء فى السطر الرابع من مقال « أصحاب الآخدود » صفحة ٢٣٩ : أصحاب الآخدود





### است\_\_دراك

| الصواب    | 计划       | السطر    | الصفحة |
|-----------|----------|----------|--------|
| كتامة     | قتــامة  | <b>Y</b> | ١٨٨    |
| البجلي    | الحيرى   | ٠,       | ***    |
| ذفر       | ذفرى     | * * *    | 498    |
| سُد وَ مَ | سَدَّفَة | 17       | 498    |
| التصريف   | التعريف  | ۳ هامشی  | 414    |





وتخلصوا من المتناقضات التى ظهرت بالطبع فى الحديث أكثر من ظهورها فى القرآن بنفس الوسيلة التى اتبعوها فى التخلص من المتناقضات التى وردت فى القرآن ، وكذلك بواسطة نقد الاسناد (انظرهذه المادة) . ومن المهم أن نلاحظ أنهم أخفوا نقدهم لمادة الحديث وراء نقدهم للاسناد نفسه (١) . أما

ا — يلاحظ أول الأمر أن الكاتب يحيل على مادة , اسناد ، ؛ وليس في هذه المسادة شي، عن نقد الإسناد مطلقا — انظر الترجمة العربية للدائرة بجــــلد ٢ ص ١٩٦ . لكنها يوجد في مادة «حديث» بجلد ٢ ص ٢٠٠ وما بعدها من النسخة الآلمانية كلام عن نقد السند ، وتلك ملاحظة ليست كبيرة الآهمية، لكنها أشرنا اليها بياناللحقيقة ولنوفر على القارى ، الرجوع إلى ما أشار اليه الكاتب في مادة , اسناد ،

و بعد فسألة نقد المتن قد دار حولها القول عند الغربيين ؛ وجاز ذلك الينا ، فجرى على أسلات أقلام شرقية ولم يصب ما يلزمه من دقيق الملاحظة . ومن أجل ذلك نرى أرن نوسع القول في تلك المسألة بعض الشيء .

ولعل أسبق من تصدى للافاضة في هذا ؟ الأميركايتاني L. Caietani في كتابه والحوليات الاسلامية Annali dell Islam ، إذ عقد في الجزء الأول منه فصلا عنوانه « ملاحظات نقدية عن القيمة التاريخية لاقدم ما روى من السنة عن شئون الرسول ، ؛ وفيه عرض للسسنة سندها

القانون العرفى الذى أصبح له صبغة إسلامية تختلف قوة وضعفاً، فقد اعتبر ذا أساسقائم بذاته وبخاصة فى المسائل التى لا تثير الريب والشكوك من الوجهة الدينية . وتعتبر سنة

ومتنها بما عرض له ؛ وكان بما جاء في نقد المتن قوله في آخر فقرة (١٥) عمن بعد الصدر الأول من المحدثين ما ترجمته . . . كل قصد المحدثين ينحصر ويتركز في واد جدب بمحل من سرد الأشخاص الذين نقلوا المروى؛ ولا يشغل أحد نفسه بنقد العبارة والمتن نفسه، . كما يقول في فقرة (١٦) .... لسكن إذا كان الاسناد كامل النظام، محتويا أسماء حسنة ، استبعد كل اشتباه وسو.ظن، وفى فقرة (١٨) يقول: دسبق أن قلنا إن المحدثين والنقاد المسلمين لايجسرونعلىالاندفاع فىالتحليل النقدى للسنة إلى ما وراء الاسناد ، بل يمتنعون عن كل نقد للنص، إذ يرونه احتقارا لمشهوري الصحابة، وقحة ثقيلةالخطرعلىالكيان الاسلامي، ه..... إذا كان الإسناد من الصحابي في النهاية حتى مؤلف المجموع الحديثي (بخارىأو مسلم مثلا) كان الأساس قويا ، وصار نص السنة قسما من الوحى الالهي ولهذا لا يناقش. فان كان الاسناد على غير نظام كان النص تقريبا كذلك ، ولا مكن اعتباره موثوقاً به ؛ ولذا فأى امتحان له غيرمفيد من هذا الارتباك الغريب ؛ ومن ذلك الخلط بين الانساني ــ يعني به السندــ والالهيــ يريد به السنة المروية ــ نشأت كل الأغلاط في السنة الاسلامية، .. ثم يطنب في هذا المقام بمالايتجاوز هذه المعاني.

الصالحين أحياناً شاهداً له قيمته كالسنة النبوية . ه — وكانت طلائع تأملاتهم فى عـلم الاصول فى أواخر هذا العصر أى فى بداية

وها هو ذا كاتب مادة , أصول ، يقول هنا : , ومن المهم أن نلاحظ أنهم أخفوا نقدهم لمادة الحديث وراء نقدهم للاسناد نفسه » ؛ وهو مخنف مما قاله كايتاني آنفا .

ثم جاز هذا المعنى إلىالمشرق ، فقال الاستاذ أحمد أمين ، في الجزء الثاني من ضحى الاسلام ص ١٣٠ ــ ١٣١ ، ما هو تسليم بحملة هذه الملاحظة ؛ إذ يقول روفى الحق أن المحدثين عنوا عناية تامة بالنفد الخارجي ــ يريد نقد السند ــ ولم يعنوا هذه العناية بالنقد الداخلي . . ثم يقول «ولكنهم لم يتوسعوا كثيرا في النقد الداخلي، فلم يعرضوا لمتن الحديث: هل ينطبق على الواقع أولا؟ مثال ذلك ما رواه الترمذي عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال و السكمأة من المن وماؤها شفاء للعين ، والعجوة من الجنة وهي شفاء من السم ، . فهل اتجهوا في نقد الحديث إلى امتحان الـكمأة ؟ وهل فيها مادة تشني العين ؟ أو العجوة وهل فيها ترياق؟ ، ثم يذكرأن أباهريرة جرب عصير الكمأة مرة فشني العـــــين ويقول وولكن هذا لايكني لصحة الحكم، فتجربة جزئية نفع فيها شيء مرة لا تكني منطقيا لاثبات الشيء فى ثبت الأدوية ، إنما الطريقة أن تجرب مرارا ، وخير من ذلك أن تحلل لتعرف عناصرها ، فاذا لم يكن التحليل في ذلك العصر مكنا فلتكن التجربة مع الاستقراء ، فكان مثل هذا طريقا لمعرفة صحة

القرن الثانى الهجرى (الثامن الميلادى)، وقد حرك هذه التأملات ظهور علم خاص للحديث بجانب علم الفقـه. وقد أنكر المحدثون على

الحديث أو وضعه » وكل هذا الذى أســــلفناه موضع للمناقشة .

فنرى قول كايتانى م.. إذا كان الاسناد كامل النظام استبعد كل اشتباه ، وقوله إذا كان الاسناد من الصحابي حتى مؤلف المجموع السنى كان نص السنة قسما من الوحى الالهى ، ولذا لا يناقش الحي، فنرى هذه الأقوال و مايشبها فى كلامه من تقرير دوران قوة الحديث مع قوة السند وجودا وعدما تنقضها قاعدة مشهورة عند علماء أصول الرواية هى قولهم ، واعلم أنه لا تلازم بين الاسناد والمتن إذ قد يصح السند أو يحسن لاستجماع شروطه من الاتصال والعدالة والضبط ، دون المتن من الاتصال والعدالة والضبط ، دون المتن من طريق آخر ، الأجهورى : حاشيته على شرح البيقونية ص ٢٦ ، ٢٧ وهى قاعدة مشهورة توجد فى المختصرات الصغيرة لمصطلح الحديث ، و نقضها لعبارات كاينانى واضح لا يعوزه الشرح .

ثم نرى قوله أيضا « ما من أحد شغل نفسه بنقد النص نفسه » وقوله « إن المحدثين والنقاد المسلمين لا يجسرون على الاندفاع فى التحليل النقدى للسنة إلى ما وراء الاسناد ، بل يمتنعون عن كل نقد للنص . . الخ ، فنرى أن أشياء كثيرة من عمل المحدثين تبطل هذا القول ، منها :

۱ ـــ ما أسلفناه من صريح قولهم فى عدم
 ربط السند بالمتن ، وذكر أشياء تؤثر على المتن

الفقهاء إدخالهم عنصر العقــــل الانسانى فى التشريع الذى يجب ألا يعتمد إلا على الكتاب والحديث باعتباره ممثلا لسنة الني. ورد الفقهاء

بعد صحة السند كالشذوذ مثلا. وسنعود اليه بكلمة قريبا.

۲ — إعطاؤهم الحديث ألقابا اصطلاحية من صفات خاصة بالمتن دون السند كسميتهم الحديث و بالشاذ ، أو والمقلوب ، أو والمصحف ، أو ومدرج المتن ، أو والمحرف ، أو والله من أسماء لا مرد لها إلا اعتبارات فى المروى نفسه تبين فى علم الحديث دراية ، ولانطيل بشرحها .

٣ — وضعهم قواعد لنقد المتن ، تصل من الحرية العقليــــة إلى حد بعيد ، وتقوم حيناعلى اعتبارات عقلية صرفة ، وحينا على معان أدبية فنية ؛ وحبنا تعتمد على مقررات شرعية .

ا \_ فن الاعتبارات العقلية الجريئة : أن كل خبر يناقض صريح العقل ، حيث لا تأويل فهو باطل \_ على القارى و ابن حجر العسقلانى : شرح نخبة الفكر ١٢٧، ١٢٦ \_ . وحسب عشاق الحرية العقلية الصحيحة أن من المقررات الاسلامية إخضاع نص القرآن نفسه للعقل وقولهم «لو تعارضت آية ودليل عقلى فان الدلبل العقلى يكون حاكما عليها » \_ الآمدى: الاحكام ج س ٢٢٠٠ .

ب ــ ومن المعانى الفنية التى حكموها فى نقد السند ، اعتبارهم ركاكة لفظ الحديث أو ركة معناه علامة على وضعه . . . الح.

على هذا بأن عقل الانسان (الرأى) لابد منه لاستنباط الاحكام الشرعية ؛ وأوردكل من الفريقين أحاديث يؤيد بها رأيه ، وكان الجدل

ج \_ ومن الاعتبارات الدينية التي تقوم على جعل المقررات الشرعية وحدة معقولة متهاسكة متوافقة ، أن عدوا من علامات وضع الحديث مخالف\_ة القرآن أو السنة المتواترة أو الاجماع الفطعى . . . الخ . النخبة وشرحها في الموضع السابق .

٤ — أنهم نقدوا المتون الحديثية بالفعل نقداً مطبق على الأصول النظرية السابقة التي قرروها. ومن حسن الاتفاق أن قد سقنا لذلك كله أمثلة من نقد المتن في التعليقة الأولى من تعليقنا على هذه المادة، وهي الخاصة بما يروى من سبب نزول آية ٥٢ من سورة الحج.

أفيقول كاتيانى بعد هذا لهؤلا. إسهم لم يجرموا على الاندفاع فى النقد إلى ما وراء السند، أو يقول شخت إنهم أخفوا نقدهم لمـــادة الحديث وراء نقدهم للسند!

• •

وأما الاستاذ أحمد أمين ، فقد أغفل ما يستحق الملاحظة الهامة من اعتبارات . منها :

راية، وعلم الحديث على ان علم الحديث دراية، وعلم الحديث رواية، والأول هو علم أصول الحديث ، وهو المراد عند الاطلاق ، وهذا مع عنايته بالسند ، لم يخل من نقد المتن على نحو ما بيناه في مناقشة الغربيين آنفاً ، والاستاذ قد ذكر في أقسام الحديث باعتبار نقد السند القسم المسمى بالشاذ ، وقد ذكر ناه قريباً ووعدنا بكلمة

منذ أول الآمر يعنى بالشكل أكثر من عنايته بالموضوع؛ وكثيراً ماكان جدلا حول الآلفاظ لاغير . وكان من تتيجة هذا ، الاعتراف العام عنه ؛ وليس الشاذ إلا ما روى مخالفاً لما رواه الثقات ، فهولقب جاء الحديث من النظر في المروى ومقابلته بغيره ، وليس كما عده الاستاذ من مظاهر نقد السند .

ولئن كان أصحاب علم الحديث دراية قد أصابوا من نقد ألمتن ، ووضعوا قواعده ، فليس عندهم وحدهم يلتمس نقد المتن ، ولا يكتني فىالحكم على ذلك بعملهم ، بل إن ذلك يكثر عند النظر في محتويات الحديث ومشتملات متنه ، وهذا عمل العلم الثانى من علوم الحديث ، وهو علم الحديث رواية ، الذي يصون عن الخطأ في نقل ما أضيف إلىالنبي (ص) ويبين كيفية الاقتداء به في أفعاله ، وهذا البحث تتعدد ميادينه فتتنوع ، فتارة تكون فقهية.وطوراً تكون خلقية ، وآناً تكون اعتقادية ، وحيناً تكون في تفسيرالقرآن، وما إلى ذلك من الدراسات الدينية . وأما الجانب الدنيوي العملي من الحديث فلنا إليه رجعة قريبة . وعند علماء هذه العماوم ــ ولو لم يعرفوا باسم المحدثين ــ يحكم على نصيب المتن من النقد عنـد المسلمين ، فيقال بعد ذلك إنهم عنوا به عناية تامة أولا.

ولعله بالنظر فى ذلك يتضح وجود روح نقدية قوية ظاهرة للمتن. فنى الفقهاء نرى المالكية مثلا، وهم عن لزموا الحديث واشتهروا بالمحافظة فيه، يخالفون فى تقرير الاحكام الفقهية غير قليل مما يرويه الامام مالك نفسه فى الموطأ، وقد أحصى

بأن الرأى لا بد منه فى الفقه ، وكانت المذاهب المتعددة تتفاوت فى اعتمادها على نص الحديث ، على أن النتائج كانت واحدة ابن حزم من ذلك صفحات فى كتابه الاحكام (ج٢ ص ١٠٠-١١٤) . وليست تلك المخالفة إلا لاعتبارات فى تمحيص المتن و فحصه . ثم الحنفية الذين أفسحوا المجال للقياس قد قرروا فى أصولهم أن الراوى المعروف بالرواية إذا لم يكن معروفا بالفقه مروية وأنس ، إن وافق مرويه قياساً ما ، يقبل ، وإن لم يوافق قياساً يرد ، وردوا بالفعل من الحديث ما لم يوافق قياساً (صدر الشريعة : التوضيح ج٢ ص ٥ — ٢) .

ومثل هذا من الفحص النقدى نراه فى العقائد والتفسير والآخلاق وما أشبه ذلك من الدراسات الدينية . على أنه يجب قبل الحكم على هذا النقد للمتن فى الامور الدينية أن يلاحظ ما يأتى :

1 — أن نقد السند خطوة أولى بطبيعتها، إذ ليس للشهادة قيمة إلا من الثقة بالشاهد، والرواية والشهادة صنوان، فاذا ما توافر مثل عناية القوم بنقد السند، ودقة ما اشترطوه فى الراوى من ضبط ويقظة ، وصلاح، وبراءة من الهوى، فقد صارت الحاجة إلى نقد المتن قليلة بطبيعتها.

ولعلنا لا نجد متناً خليقا بالثقة ، إلا وسنده أخلق بذلك، وفيه مخالص متعددة من المتن. وهذا هو الحديث الذي ساقه الاستاذ أحمد أمين مثال الحاجة إلى نقد المتن أو المجال لذلك النقد: نجدأن فى نقد سنده إراحة منه ــ رغم وجوده فى الصحاح إذ ليس كل ما فيها سليا ــ فهو مروى عن سعيد

فى كل مكان. ومنذ النصف الأول من القرن الثانى الهجرى (الثامن الميلادى) ظهرت ثلاثة ألوان من الفقه فى ثلاثة مراكز: الحجاز

ابن زيد، وقد قالوا فيه: « إنه ضعيف، و «ليس بحجة يضعفونه في الحديث، و «ليسبالقوى». ( الذهبي : ميزان الاعتبدال ج ١ ص ٣٨١ ) على أن مثل هذا الحديث في موضوعه يخرج من باب أوسع من هذا جداكما سنينه.

٧ ــ أن ما يمس الامور الدينية لا يرجع فى نقده إلى أساليب التجربة والتحليل ، لان طبيعته لا تقبل ذلك ولا تمكن منه ، فهو يمس أمورا غير مادية ، وقدينتهى إلى غيبى وغير منظور، وإن رجع النقد فيــه إلى اعتبارات نظرية محصنة ، فهى غير محدودة ولا يقف الخلاف فيها عند حد ، ولا يهون الاتفاق عليها ، بل إنها لا تنضبط انضباط نقد السند والاصول التى نيط بها ، فوجب لذلك أن يكون نقد المتن ثانوى المركز ، بعد نقد السند.

وهكذا يهديك ما قدمنا: من تفرق نقد المتن فى أبحاث متعددة ، وماتقتضيه طبيعته من تأخير، إلى أن ليس من اليسير القول مع الاستاذ بأنهم « عنوا عناية تامة بالنقد الخارجي ، ولم يعنوا هذه العناية بالنقد الداخلي ، وأنهم « لم يتوسعوا كثيراً في النقد الداخلي » .

4 4 4

هـذا ما يقال فى نقـد المتن الخاص بالآمور الدينية، ووراء ذلك باب أوسع منه يجب النظر

والعراق والشام . وكان للأسباب الجغرافية أثركبير فى انتشارها، وتأثر هذا الانتشار بتطور الحياة والعقيدة فى نواح متهاسكة ، كما تأثر

إلى قولهم فيه قبل الاحتجاج لتركهم نقد المتن بحديث « الكمأة والعجوة » السابق : ذلك هو أن الآمور الدنيوية لا تعتبر من مهام الرسول التي يسوق فيها بياناً ، كما يشهد بذلك حادث أبر النخل المعروف وقوله: ما كان من أمر دينكم فالى وما كان من أمر دنياكم فأنتم أعلم ، أو كما قال .

وهذه الشئون الطبيـــة التي منها حديث هذه الكمأة والعجوة ، قد أعلن فيها ابن خلدون رأيا قديما قويما حين يقول فى المقدمة بعد ذكره ماكان للعرب الجاهليين من طب و والطب المنقول في الشرعيات من هذا ، وليس من الوحي في شيء، وإنما هو أمركان عاديا للعرب ، ووقع فى ذكر أحوال النبي صلى الله عليـه وسلم من نوع ذكر أحواله التي هي عادة وجبلة ، لا من جهة أن ذلك مشروع على ذلك النحو من العمل ، فانه صلى الله عليـه وسلم إنما بعث ليعلمنا الشرائع ، ولم يبعث لتعريف الطب ولا غيره من العاديات . وقد وقع له فى شأن تلقيح النخل ما وقع ، فقال أنتم أعلم بأمور دنياكم. فلا ينبغى أن يحمل شيء من الطب الذى وقع فى الاحاديث الصحيحة المنقولة على أنه مشروع ، فليس هناك ما يدل عليه ، اللهم إلا إذا استعمل على جهة التبرك ، وصدق العقد الايماني فيكون له أثر عظم في النفع، وليس ذلك في الطب المزاجي ، وإنمـــا هو من آثار الكلمة

بالاختلافات الأساسية فى أصول مادة التشريع فى الأقاليم المختلفة . وكانت هذه الاختلافات طليعة لما جاء بعدها من مذاهب مالك وأبى حنيفة والأوزاعى ، واعتمدت مدرسة الحجاز كثيراً على الحديث. أما مدرسة العراق فكان أكثر اعتمادها على الرأى . وفى هذه الاحوال كان للآراء التى يقول بها كثرة العلماء فى المدينة (أو الحرمين: مكة والمدينة) أو فى البصرة قيمتها الخاصة .

وظهرت حوالى منتصف القرن الثانى الهجرى (الثامن الميلادى) أول المطولات التي كتبها البارزون من أتباع هذه المدارس الثلاث وبخاصة مدرستى الحجاز والعراق. وهذه المطولات تيسر لنا الوقوف على

الايمانية ، كما وقع فى مداواة المبطون بالعسل ، (ص ٣٦٤ ط عبد الرحمن محمد ) .

فاذا كان الصحيح من الاحادبث لا يفيد علما ماديا ، فلا محل بعد ذلك لطاب التجربة أوالتحليل أوالاستقراء لمعرفة صحة مئل حديث الكمأة والعجوة ، فوق أنه كما قلنا لا يقوم على سند سليم .

وبان أن لا محل لانكار نقـدهم المتن ، أو إخفائه وراء نقد السـند ، وأنه من الدقة بحيث لا يطلب فيه ما يطلب فى نقد السند ،

أمين الخولى

اتجاههم العقلى . و يعتمد ما نقرره هنا على نتائج دراسة موطأ مالك، وهو المصنف الوحيد الذي كان موضع دراسة من بين هذه المطولات . وبذل مالك عناية كبرى لتقرير إجماع العلماء من أهل المدينة . وهذا التصور الذي كان يقصد به في الأصل أن الإجماع هو رأى الغالبية لا غير (كما هو الحال في علم القراءات الذي استعار هذا الاصطلاح من الفقه ، انظر الذي استعار هذا الاصطلاح من الفقه ، انظر Geschichte des : Nöldeke-Bergstrusser

وساح هنا يدل على كثرة العلماء كثرة تقرب أصبح هنا يدل على كثرة العلماء كثرة تقرب من الاجماع. وكان مالك فى الوقت نفسه يأخذ بحجية عمل أهل المدينة ، وهو ليس بحال من الاحوال عين سنة النبى . والإجماع وعمل أهل المدينة ير تبطان فى نظره أشد ار تباط . ويمثل لنا كتابه مقدار ما وصلوا إليه فى عهده فى المدينة من صبغ القانون العرفى بالصبغة الاسلامية، كايبدو ذلك من مقابلة ذلك العصر بما جاء بعده . وقد بلغت هذه الصبغة غايتها الآن . ولا شك فى أن المصنفات العظيمة التى كتبها الشيبانى كان لها فى العراق أثر يشابه أثر مصنفات مالك فى المدينة .

والشافعي المتوفى عام ٢٠٤ هـ
 م واضع علم الفقه الاسلامي.
 وفضله هو أنه بعث اليقظة في الفكرة الفقهية الاسلامية فأصبحت علماً. وأنه لا يبرهن عند الحاجة إلى الدلائل وابتغاء الوصول إلى نتائج

عملية فقط ، بل يبرهن دائماً ومبدئياً ، ويبحث أيضأ شروط الاحتجاج التشريعي وطرقه بوجه عام . وقد خطا بعلّم أصول الفقــــه خطوات هامة اعتمدت على تطور هذا العلم قبلاالشافعي . وقد انتهى الشافعي إلى ما انتهىٰ إليه أهل العراق من قبل في تعريف «السنة» بأنها مصدر للتشريع باعتبارها فعل النبي، كما عرف الإجماع بأنه الرأى الذي أخذ به كثرة المسلمين ، واعتبره مصدراً ثانوياً لإيضاح المسائل التي لا يمكن تقريرها من الكتاب وسنة النبي، وهو يؤيد حجية الإجمـــاع باعتبارات عامة وأحاديث تأمر بالتمسك برأى أمة المسلمين . ولم يكن الشافعي يعلم إلى ذلك الوقت بالحديث الذي ذكر كثيراً فيما بعد وهو ولا تجتمع أمتى على ضلالة ، . وكان صبغ القانون بالصبغة الاسلامية قدتم بوجه عام قبل مالك، غير أن الشافعي بذل جهدآ عظيما في تنظيمه . وللوصول إلىذلك الغرض انصرف الشافعي إلى حد ما عن الطريق المألوف في التفكير الفقهي .

ولم يكن الشافعي واضع طريقة القياس، غير أنه كان له كبير الآثر في تنشئته والتوسع في تطبيقه . وطريقة القياس هي بالضرورة طريقة الرأى، اصطنعها تحت اسم القياس ، لأن الناس كانوا أقل نفوراً من هذا الاسم . على أنه من الواضح أنه قد حد من استعال هذه الطريقة، ويظهر أن أهل العراق استعملوا القياس للتخلص من الاحاديث الضعيفة القياس للتخلص من الاحاديث الضعيفة

وأحاديث الآحاد . وحاول الشافعي أيضاً وضع قواعد معينة لاستعال القياس ولكنه كان قليل التوفيق في ذلك . ولم يتغلب القياس حتى في العصور المتأخرة ، وبالرغم من التحديدات في طريقته ، على الغموض الذي يجعله مجرداً من القوة القاطعة في الإقناع . ويظهر أن القياس عند الشافعي مرادف للاجتهاد (انظر هذه المادة) في معناه القديم ، ذلك المعنى الذي كان يجعل الاجتهاد مرادفا للرأى أي استعال الفقيه لعقله . وكان أهل العراق وكذلك أهل الحجاز يستعملون الاستحسان (انظر هذه المادة) كنوع من النيجة التي تتوقعها بحق من النيجة التي تتوقعها بحق من القياس ، لاعتبارات عقلية أو عملية الخ .

وقد هاجم الشافعي طريقة الاستحسان في عنف لأنها طريقة ذاتية وقال بصحة القياس وحده . وبهذه الطريقة ، صبغ الشافعي علم الأصول بالصبغة الاسلامية في روية وتبصر . ٧ — إن التطور الذي حدث بعد الشافعي عند المدرسة المعتبرة ، انتهى إلى أن الكتاب والسنة والإجساع والقياس هي الأصول الأربعة للفقه ، ويفهم هذا التطور فقط من تتبع تاريخ هذه الأصول، ومن تطورات تتبع تاريخ هذه الأصول، ومن تطورات استقرار إضافية مفصلة . من هذه التطورات استقرار الصلات المتبادلة بين الكتاب والسنة، فقدكان الشافعي يرى أن السنة تبين أحكام الكتاب وأن السنة و

لاتنسخ إلا بالسنة . وكان البعض قبل الشافعي وجميع من جاء بعده يرى أنه من الممكن أن ينسخ الكتاب بالسنة ، فكانو ا بهذا لا يضعون السنة في منزلة الكتاب فحسب، بل في منزلة فوقه . على أن النتائج الفقهية العملية لم تكد تتأثر مهذه الاختلافات النظرية . أما الاجماع فكانوا فى العصور المتأخرة لا يكتفون فيه برأى كثرة المسلمين ، ولكنهم كانوا يطلبون اتفاق جميع الفقها. الذين يعيشون في وقت واحد من عصر ما ، وكان هذا الاتفاق ملزماً للأجيال المقبلة . ولكنهم لم يقصدوا من الإجماع أبداً معناه الحرفى . والاجماع بهذا المعنى لم يظل تابعاً للقرآن والسنة فحسب، بل اعتبر مُؤيداً لهما نظراً للاعتقاد العام في تنزهه عن الخطأ ، ذلك الاعتقاد الذي نشأ من اعتبارات عامة ومن النص عليه فى الحديث الذي ذكرناه من قبل، وتذكر أيضاً لتأييد ذلك آیات فیالقرآنمثل آیة ۸۸ من سورة آل عمران والآيتين ٨٥ ، ١١٥ من سورة النساء . بل إنهم جعلوا للاجماع، آخرالامر، قوة نسخ أحكام الكتاب والسينة ، كما حدث مثلاً في مسألة التوسل بالأوليا. والاعتقاد في عصمة الأنبيا. . وهناك أبواب هامة منالتشريعالاسلامي تقوم على الاجماع وحده، مثل: الخلافة واعتبار سنة النبي ملزمة للمسلمين ، والاخذ بالقياس الخ. وجملة القول في هذا الموضوع أن التشريع الاســــلاى كله يستمد سنده من الاجماع المنزه عن الخطا الذي يضمن محة

التشريع واتفاقه مع المعنى الصحيح المقصود من الكتاب والسنة . وقد فهم الطبرى ( ٣١٠ هـ = ٩٢٣ م ) الاجماع فى جوهره على هذا النحو . وذلك هو رأى أهل السنة بوجه عام ، ولكن المالكية وحدهم يعرفون الاجماع بأنه ، أو لا إجماع الصحابة ، وثانيا إجماع جيلين من بعدهم يسمونهم التابعين وتابعى التابعين ، فهو عندهم إذن كعمل أهل المدينة ، موطن السنة الصحيحة . على أن المالكية موطن السنة الصحيحة . على أن المالكية أعطاها له الآخرون .

وبعض الحنابلة والوهابيين وكذلك الظاهريون الذين سنتكلم عنهم فيما بعد، قصروا الإجماع على اتفاق صحابة الني ؛ وقد أدى هذا إلى اختلاف عظيم في العقيدة . أما الاباضية من الخوارج فلا يقرون إلا اتفاق فرقتهم ويطلبون إجماعهم جميعاً . وفى الوقت نفسهُ كان هناك عدة آراء مختلفة عن الاجماع في العصر المتقدم . فبعد الشافعي عارض القياس م ) ومدرسته معـــــارضة قوية ، وأنكر القياس والرأى وقال إن الكتاب والسنة يفسران بظاهرهما فقط ، ولكن الظاهرية لم يستطيعوا التقـدم دون أن يلجؤا إلى الاستنباط الذى حاولوا أن يجعلوه مفهوماً من النص بالفعل. على أن هذه المدرسة التي عاشت إلى القرن التاسع الهجرى ( الخامس عشر الميلادي) لم يكتب لها الاستمرار ونفوذ

الاثر . ولا نزال نجد أيضاً بمض خصوم القياس والرأى حتى بين الشافعية مثل البخاري (المتوفى عام ٢٥٦ هـ = ٨٧٠ م ) والغزالي (المتوفى عام ٥٠٥ هـ = ١١١١م) الذي كان يطبق القياس عملياً في العهد الذي كان متصوفاً فيه على الاقل، ولكنه من الناحية النظرية كان لا يرى أن القياس له ما للكتاب والسنة من قوة (جولد سېر : Zahiriten ص ۱۸۲ وما بعدها) . على أن القياس قد اعترف به أخيراً دورن منازعة وأقره الحنابلة والوهابية والاباضية الخوارج أيضاً. ويستعمل الشافعية وكذلك بعض الاحناف في الاستصحاب نوعاً آخر من القياس المألوف آكد في طريقته، وهو يعتبر عند الشافعية قائماً بذاته . وقداتبع الحنفية المذاهب الآخرى فى إطلاق لفظ القياس على الرأى بمعناه القديم ، ولكنهم يتمسكون بالاستحسان (انظر هذه المادة) على عكس الشافعية . ومازال المالكية يسلمون به، ولكنهم على وجه عام يؤثرون تسميته بالاستصلاح ( انظر هذه المادة ) وهو نوع من القياس يقرر ما يعتبر أنه أصلح. ويأخذ الشافعية كذلك بالاستصلاح وينكرون الاستحسان في شدة مقتفين في ذلك أثر إمامهم، والواقع أن الطريقتين متماثلتان . وبالنسبة للتعسف الذي أدى في الغالب إلى طرح نتائج القياس عند ماكان يعتبر من الضروري أو من المرغوب فيه التخلص من قيود النظر، فقد عارض الكثيرونكلا من الطريقتين، ولم

ينعقد الاجماع قط على اعتبارهما من أصول الفقه .

وتتفق فرقة الاثنى عشرية من الشيعة (الامامية) مع أهل السنة فى اعتبار الكتاب والسنة من أصول الفقه ، على أنهم لا يقولون بحجية سنة الرسول فقط ، وإنما يضيفون إليها أيضاً سنة الاثمة الاثنى عشر الذين تضمن عصمتهم صحة التشريع ،كما هو الحال فى الاجماع عند أهل السنة .

أما فيما يختص برواية السنة فللشيعة عدة مؤلفات في الحديث تختلف اختلافاً جوهرياً عن كتب أهل السنة . وقد أنكروا بوجه خاص جميع الاحاديث والتقارير التي ترجع في حجيتها إلى الخلفاء الثلاثة الآول قبل على. كما رفضوا الاحاديث التي تجعل علياً تالياً لهؤلاء الخلفاء . ولا يرى الشيعة حاجة إلى أصول أخرى بعد تعليم الامام · ومع ذلك فانه يوجد عنـدهم في فترة غيبـة الامام الأخير أصلان يقابلان الاصلين الاخيرين عند أهل السنة (أى القياس والاجاع). على أننا نجد في هذا العهدنفسه أن الأخباريين لا يعتمدون إلا حجية الكتاب والسنة وحدهما ، ويحاولون إرجاع جميع الأحكام إلى أحاديث الأئمة مع الحد ما أمكن من الاستنباط العقلي ، وهم يطلبون فوق ذلك عند تفسير آية من آيات الكتاب حديثاً يتصل بتلك الآية . ومن جهة أخرى نجد أن مدرسة الاصوليين التي كانت تستمتع بشهرة



عظيمة لانتشار آرائها انتشاراً كبيراً تقول بأن العقل ركن الضمن أركان الاصول، ولكنهم كانوا ينازعون فى القياس . والحلاف ينهم وبين أهل السنة خلاف فى التسمية لاغير. أما الاصل الرابع عندهم فهو اتفاق كثرة الفقهاء منذ بدء غيبة الامام الاخير . وبينها السنة يمكن أن تنسخ السنة بل وتنسخ الكتاب أيضاً فان هذا الاجاع لا يمكن أن ينسخ إلا الاحاديث المطعون فيها . ويعتبر الشيعة فى الاحاديث المطعون فيها . ويعتبر الشيعة فى الوقت نفسه من المصادر الثانوية فى الاصول: الاستصحاب وطريقتى الاستنباط الشبيهتين الاستعاب وطريقتى الاستنباط الشبيهتين اختيار القاضى لرأى من بين عدة آراء ممكنة .

٨ -- والاجاع قوى الجذور في القانون العرفي، معترف به بالفعل رسمياً في بعض العناصر الهامة للعبادات حتى وإن تعارض هذا الاجاع مع الكتاب والسنة (انظر ما سبق) . على أنه يجب ألا نغالى ، مع هذا ، في تقدير صلاحيته في تدرج التشريع الاسلامي ورفض الاحكام القديمة وإدماج عناصر جديدة . كما أنه من الراجح أن تدرجه لم يمنع البدع ولم يشجعها ، الراجح أن تدرجه لم يمنع البدع ولم يشجعها ، فان العناصر العديدة الغريبة التي يشتمل عليها التشريع الاسلامي دخلت فيه قبل أن يكون للاجماع ذلك السلطان على الفقه في جملته .

ومن جهة أخرى فان الاستحسان والاستصلاح يهيئان إمكان اعتبار القانون العرفى، ولو أن هذا الاعتبار أخذ يقل على مر الزمن. وكانوا يحاولون فى بعض المواضع

جعل العرف أصلا خامساً إلىجانب الأصول الاربعة المعترف بها ، نجد هذا حتى فى القرن الخامس الهجري ( الحادي عشر الميلادي). وكان يعتبر من المندوب إليه على وجه عام ألا تجعل القوانين المأخوذة من الكتاب والسنة متعارضة مع العرف المتبع، وأن يصبغ ذلك العرف بالصبغة الشرعية ماأمكن للتخلص من الوقوع في الإثم ( Isl. ، جه ١٥ ، ص٢١٣)٠ على أن الفقه لم يعترف اعترافاً عاماً مباشراً بالعرف ولم يجُعل له حتى ولا مقاماً ثانوياً . ومانجده من النقاش في العرف العام والعرف الخاص وصلتهما بالاجماع وصفتهما التشريعية إنما هو نقاش نظري. وفي الحالات التي تشير فيها الشريعة إلى العرف أو العادة قلما يقصد بتلك الاشارة العادات الشرعية . ولم يعترف بأن القانون العرفى ملزم حتى فى الحالات التي لم ينص الفقه فيها على حكم ما . فمثلا الرأى السائد في جزائر الهند الشرقية الهولاندية الخاص بمساواة الشريعة والعادة ( انظر مادة شريعة ) يبعد بنا تماماً عن تعاليم الفقه ، فانه يكاد يجمل جميع العبادات خاضعة للقانون العرفى ، ولكنه لا يجعــــل له مكاناً أبدا في طريقته النظرية . وقد بذل الفقهاء المالكية المتأخرون جهدآ عظيها وبخاصة فقهاء شمال أفر يقية ، فىالتوفيق بين آرائهم وبين العبادات الجارية وجعلوا هذا مبدأ لا يشذون عنه . ومهما يكن للقانون العرفى والعناصر الشرعية الدخيلة من شأن وسلطان طبيعي في العهد

المتقدم للتشريع الإسلام ، فقد كان من الصعب جداً أن يتقدم أكثرمن ذلك وبخاصة منذ أن وصل الاعتراف النظرى بالاصول إلى شكله النهائي .

 ه -- ولماكان الفقه قد تطور بالفعل في بسط جميع أركانه الجوهرية قبل قيام نظرية الاصول، فإن العناصر التي كانت سبباً في نشأته لا يمكن أن تذكر في وصفها التاريخي الصحيح. على أنه حتى من وجهة نظر تنظيم الدراسات عند المسلمين نجد لهم فى الفقه منذُ عهد طويل موقفًا نظريًا بحتًا ، فالمجتهد وحده له حق تطبيق الأصول أي حق الاجتهاد في استنباط الأحكام الشرعية من الأصول. على أن إجماع أهل السنة قد انعقد على أن الاجتهاد قد انقضى أمده منذ عهد طويل، وأن الفقهاء جميعاً لابد لهم من الآخذ بأدنى مراتب التقليد ( انظر هذه المادة ) ، ولذلك فان كثيراً من الفقها. لا يتعمقون في دراسة الأصول بل يقنعون بالتعليقات الموجزة التي كتبت من حين لحين والتى تضيفها كتب الفقه إلى المناقشات الخاصة بالاحكام المختلفة . ومع هذا فهناك عدة مصنفات عن الأصول ، وهي تكو"ن علماً من العلوم النقلية عند المسلمين. وكتب أهل السنة في الأصول تتناول، حسب وجهة نظر المؤلف، بين مسائل أخرى الكلام علىالكتاب والسنة والاجماع من ناحيـة صحتها وترتيبها بالنسبة لْأغراض الفقه ، والقواعد الخاصة بتفسيرها وهي تذكر عادة بالتفصيل، وتتناول الناحية

الشكلية والمادة الشرعية ، وكذلك ما يسمى الاحكام (انظر مادة شريعة) والتقريب بين المتناقضات الواردة فى الاصول، إما بالتوفيق بينها وإما بنسخ البعض بالبعض الآخر ، وطرق استعال القياس وغير ذلك .

وجرت العادة بأن تختم كتب الاصول بالكلام على الاجتهاد والتقليد. وأول كتب الاصول هو رسالة الشافعي وإن كانت لاتتفق والترتيب الذي ذكرناه. ونخص بالذكر من بين المؤلفات المهمة التي صنفت في العصور المتأخرة والتي شرحت كثيراً ما يلي: —

(١) إمام الحرمين الجوينى ( المتوفى عام ٤٧٨ هـ = ١٠٨٥ م ): كتاب الورقات فى أصول الفقه .

(٢) البزدوى(المتوفى عام ٤٨٢هـ = ١٠٨٩م):كنزالوصول|لىمعرقة الاصول.

(٣) صدر الشريعة الثانى (المتوفى عام ٧٤٧هـ = ١٣٤٦م): التنقيح والتوضيح.

(٤) السبكى ( المتوفى عام ٧٧١ ه =
 ١٣٦٩ م): جمع الجوامع .

(٥) ملاخسرو (المتوفى عام ٨٨٥هـ = ١٤٨٠ م): مرقاة الوصول ومرآة الأصول.

وأساس الأصول عند الشيعة هو حجمه الامام ، وهيعندهم كالاجماع عند أهلالسنة وما زال الاجتهاد موجوداً عندهم م



#### المسادر

أهم مصادر تاريخ الأصول هي : (١) Snouck (Y) Die Zähiriten: Goldziher Verspreide Geschriften : Hurgronje الجلد الثاني (٢) Bergsträsser الجلد الثاني الم ج ع ۲ ، ص٧٦ وما بعدها (٤) Macdonald : Development of Muslim Theology ، ص ه و ما بعدها (ه) وذكر Juynboll في Handleiding ، ص ٣٢ وما بعدها ، الطبعة الثالثة ، معلومات مختصرة عن الرأى الشائع مع تعليقات تاريخية (٦) وذكر Santillana في Istituzioni ، ص٢٥ و ما بعدها معلومات أو في ، كما أورد ثبتا بمصادرأخرى (٧)أما أهم المصادر العربية عن الاصول فقد ذكرها حاج خليفة ، طبعة فلوجل ج ١، رقمه٨٣٥ومابعدها ، وكذلك (٨) طاش كبرى زاده في مفتاح السعادة ، طبعة حيدر آباد ١٩١٠، ج٢، ص٥٣ وما بعدها (٩) المؤلف نفسه : موضوعات العلوم ، كتبه بالتركية وترجمه كمال الدين ، القسطنطينية ١٣١٣، ص ٣٣٤ وما بعدها.

[يوسف شاخت Joseph Schacht]

« إضافة » : اصطلاح فى النحو العربى، يدل على النسبة بين لفظين يعرف الثانى منهما الأول أو يخصصه، ويسمى الأول المضاف والثانى المضاف إليه . والإضافة إما أن تكون للملك والاختصاص أو للبيان أو للعلة أو للمعلول أو للجزء أو للكل أو للمفعول أو للفاعل. وأهم

### خصائص الإضافة:

(١) أن يؤلف اللفظان معاً معنى واحداً لا يمكن الفصل بينهما، ولهذا فان الصفة التي تصف المضاف وما فى معنى الها يجب أن تذكر بعد المضاف إليه، فتقول بنت الملك الحسنة.

(۲) أن المضاف والمضاف إليه إما أن يكونا نكرتين أو معرفتين ، وفى كلتا الحالتين يخصص المضاف أو يعرف بالمضاف إليه ، ويوجدعادة بجردامن أداة التعريف أو التنوين ، قارن المشل الذى ذكرناه من قبل بقولهم وبنت ملك ، ويستشى من ذلك إذا كان المضاف صفة لمعرف ، فنى تلك الحالة يجب أن يعرف بمضاف إليه يتبعه . وعلى ذلك فأن المضاف وكذلك المضاف إليه تدخل فان المضاف وكذلك المضاف إليه تدخل عليهما أداة التعريف مثل «الضارب العبد» . ويسمى العرب هذه الإضافة بالإضافة غير ويقولون إن المضاف إليه مجرور بحرف جر مضمر مثل المضاف إليه مجرور بحرف جر مضمر مثل المضاف إليه مجرور بحرف جر مضمر مثل ديت زيد » فالمراد البيت الذى لزيد م

#### المصـادر

(۱) كتاب سيبويه ، طبعة در نبورج ، ۲۶ ، ص ٦٤ وما بعدها (۲) الرمخسرى : المفصل ، طبعة بروش ، ص ٣٦ — ٤٤ (٣) ابن يعيش، طبعة جان ، ص ٣٠٣ — ٣٥٣ (٤) محمد أعلى ، قاموس المصطلحات ، طبعة شبرنجر ، ص ٨٣٨ — ٨٣٨ ، (٥) المصطلحات . للمصور المصطلحات . للمصور المصطلحات .

Arabic English Lexicon من ۱۸۱٤ من ۱۸۱۶ من ۱۸۱۶ من ۲۶۰ من ۲۶۰ من ۲۶۰ ۱۹۸۸ من ۲۳۴ ۱۹۸۸ من ۲۳۴ ۱۹۸۸

«أضحى» [جمع أضحاة، وهي] كالإبل والغنم وذوات القرن التي تنحر في ضحى يوم الإضحى وهو اليوم العاشر من ذي الحجة، وتعتبر لحومها صدقة توزع على الفقراء، ومع ذلك فان للبضحى أن يأكل من أضحيته. وصفات الضحية وطريقة نحرها فصلت بدقة في كتب الفقه (انظر مادتى «ذبح» و «نحر»). والقيام بالتضحية في منى عادة جاهلية أقرها الإسلام في سورة الحج (الآية ٢٤٣–٣٧)(١) ولا شك في أن الشرع لا يفرض الضحية على أحد إلا إذا اضطره إلى ذلك نذر أو على أحد إلا إذا اضطره إلى ذلك نذر أو هذا العيد تجعل لها علامة بأن تقلد بالنعال هذا العيد تجعل لها علامة بأن تقلد بالنعال القديمة أو بأن يشرسط جلدها (٣) م؟

أحمد في شاكر

« الاصداد » جمع ضد : وهي الكلمات التي يعرفها علماء اللغة بأن لها معنيين أحدهما نقيض أو مضاد للآخرنحوباع، تدل علىالبيع وعلى الشراء، وكلمة ضد نفسها من الإضداد، ففي مثل و لا ضدًّ له، لا تفيد المخالف ، وإنما تفيد المثل . والاصداد فىرأىعلما. اللغة قسم خاص من « المشترك ، بفرق واحد هو أن المشترك يتحد في اللفظ وبختلف في المعني بينها الاضداد يباين المعنى الأول فيها المعنى الثانى تمام المباينة . وقد عالج العرب هــذه الناحية من اللغة بالدقة والشغف اللذين عالجوابهماالنواحياللغويةالاخرى؛ ونحن إذا أغفلنا ذكر البحوث العارضــة التي ترد في التواليف الكبيرة فإننا لا نستطيع أن نغفل أن أربعة عشر نحويًا وصلت الَّمَنا مصنفات لهــــم قصروها على موضوع الأضداد Die arabischen Wörter mit: Redslob) entgegengesetzter Bedeutung جو تنجن ١٨٧٣ص، ٧-٩ ؛ ويجب أن نستبعد من بينها اسم الجاحظ من المصادر التي ذكرها ردسلوب ). ومع ذلك لم ينشر من هذه المصنفات إلا كتابواحد، هو في الوقت نفسه أهمها ، وهو كتاب أبي بكرين الأنباري الكوفي (٢٧١ -٣٢٨ ه = ٨٨٥ - ٨٤٠ ) وعنوانه دكتاب الأضداد، (طبعة هوتسما ، ليدن ١٨٨١م) . أما ملاحظلات ابن سيده في كتاب والخصص، (ج ۱۲ ، ص ۲۵۸ ـــ ۲۲۲ ) فهی اقل شیوعاً وُ إن كانت لا تقل أهمية.

<sup>(</sup>١) هذا غير صحيح ، فان التضحيسة في مني في أبام الحج ( وتسمى الهدى ) كانت من شريعة سيدنا ابراهيم عليه السلام ، وكذلك شعائر الحج . ثم جاء الاسلام باقرارها ونني مازاده المشركون فيها من أعمال الجاهلية الوئسة .

<sup>(</sup> ٢ ) الاثم هنا هو ما يقع من الحاج من المخالفات للاحرام ، ويجبر بذبح يسمى (فدية) ولا يسمى ضحية . ( ٣ ) هذا ليس فى الضحية ، وإنما هو فى الهدى الذى يسوقه المحرم بالحج أو العمرة من الحل إلى الحرم . وكان إشعاره بالدم أو فليده أمارة على أنه مساق ومهدى للبيت الحرام فلا يصدى عليه .

سائدًا منذ عهد بعيد، والذي يقول إن اللغة العربة مخلاف اللغات السامية الأخرى تشمل عدداً عظيماً من الأضداد ، ذلك لأننا إذا استبعدنا جميع الكلمات التي ليست بأضداد حقيقية أوالموضوعة فيغير مواضعها، وهي كثيرة من غيرشك ، لا يبقى من الأضداد فى اللغة العربية إلاالقليل، وهذا مادعا درستويه الذي نقلعنه السيوطي (ج ١ ، ص ١٩١) إلى إنكار وجود الأضداد في اللغة العربية إنكاراً تاماً ، ومع ذلك فقد أحصى ابن الأنباري في كتابه أربعائة من الاضداد، ولكنه بالرغممن هذه الكثرة أغفل ﴿ أَنكر ﴾ و﴿ ولى ﴾ وغيرهما . وأشار « ردسلوب » بوجوب استبعاد عدد كبير من الاضداد بحجة أن مصنفي العرب توسعوا كثيراً في فهم كلمة «أضداد» أوجمعوا فى شيء كثير من التصنع أو التكلف عدداً كبرأ منها.

ويجب أن نلاحظ: (١) أن معظم الكلمات التى أوردها كانت معروفة عند العرب، أو شائعة بينهم، بمعنى واحد فقط؛ أما المعنى المخالف فلم يرد إلافى روايات نادرة وربما كانت موضع الشك، ولو يكن الامركذلك لكثر الالتباس في محاورات الناس، على أن ابن الانبارى قد أنكر فى مقدمة كتابه (ص١) إمكان الالتباس. (٢) يجب أن نلاحظ الضد فى المعنى المخوى الذى تدل عليه الكلمة وهى مفردة ومن الخطأ البين أن تلاحظ المعانى التى تدل عليها الكلمة فى التراكيب المختلفة و يحكم عليها بالضد تبعا لذلك

( ابن الانبارى : كتابه المذكور ، ص١٦٧ ـــ ١٦٨). (٣) وتخرج من باب الاضداد الحروف مثل إن ومن وأن وأو وما وهل، ولاقيمة للاستدلال بأن « إن » مثلا معناها إذا الشرطية وما النافية ، أو الإمكان والنني بعبارة أخرى ، وكذلك لاقيمة لما يقال من أنبعض الصيغ الفعلية مثل كان أويكون تدلعلي أزمنة مختلفة ، أوأن الاعلاممثل إسحاق وأيوب ويعقوب قد تكون لها معان ثانوية أخرى . (٤) ولاحصر للصيغ التي قد تدخل أحياناً فى باب الاضداد نحو «كائس» التي تفيد الإناء كما تفيد الشراب الذي فيه، ونحو «نحن» التي تفيد المتكلم المفرد والجمع ، ونحو جميع صيغ « فاعل » التي ترد أيضاً بمعنى «مفعول» مثل وامق وخائف، وصيغ « فعيل ، التي تفيد أيضاً معنى فاعل مثل أمين ، وصيغ المبالغة التي تتكون من أسهاء الفاعل والمفعول للفعل الثلاثى والمزيد، والثلاثى اللازم الذى يفيد التعدية أحياناً مثل زال وغيرها . وهذه الحالات كلها ليست في الواقع من الإضداد (ه) وكذلك ليس من الأضداد الكلمات التي تستعمل في أحيان معينة اهتزاءاً أوتهكما ، مثل ياعاقل للمجنون، أو تفاؤلا، مثل ياسالم للمريض، لأن استعال هاتين الاستعارتين موقوف على اختيار المتكلم .

(٦) ويظهر التعسف والافتعال على أشدهما فى ادخال العرب فى باب الاضداد كلمات مثل « تلعة » التي معناها المسيل من

الماء والمرتفع من الارض ، لأن الماء يهبط والارض ترتفع.

ومعظم الشواهد التي أوردها ابن الانباري تنطبق عليها واحدة من الملاحظات التيمرت بنا ، ولذلك لا تعتبر من الاضداد، وهكذا لا يبقى من الاضداد بعد هذا إلا القليل .

وقد حاول العرب أنفسهم تفسير هذه الظواهر ، إلا أن تفسيراً واحداً يستحق منا الاهتمام ، وهو التفسير الذي يريدنا على أن نرجع لأصل الكلمة الذي يؤخذ الضد منه ( ابن الانبارى: كتابه المذكور ، ص ه ، س ٢٠ وما بعده ؛ المزهر ، ج١ عص١٩ ١، س٢٥ وما بعده) أما التفسيرات الآخرى فتعلل المعانى الموجودة بالفعل، وترى أن الأضداد عبارة عن معان مستعارة من ناحية أصول الكلمات بعضها من بعض، (ابن الانبارى: كتابه المذكور ص ٧ ، س ١٣ وما بعده ؛ المزهر : ج ١ ، ص ١٩٤ . س ۽ وما بعده ) أو تحاول إيجاد صلة سقيمة بين المعانى ، فالعرب يقولون ــ مثلاـــ إن « بعض ، تأتى بمعنى كل، لأن كل الشيء ما هو إلا بعض من شيء آخر ( ابن الانبارى : كتابه المذكور ، ص ٦ ، س ١٠ )

ولاقيمة الآن لجميع المحاولات اللغوية الحديثة التى ترمى إلى تفسير هذه الظاهرة اللغوية من ناحية واحدة كما فعل آبل Abel ( Mober den ) Abel ( Abel ) . ليسك ١٨٨٤ ) . الذى افترض أن الاضداد هى البقية الباقية عاكان للاوائل من تناقض منطقى فى التفكير

Untersuchungen über die Addad Giese) ص ٢٥). ولاقيمة أيضاً لماذهب إليه لجوست Etudes sur les formations des) Leguest racines sémitiques ، باریس ۱۸۵۸ م) الذي حاول أن يرد الإضداد إلى اشتقاقات مبالغ فيها ( Die gegensinnigen : Landau Wörter in Alt - und Neuhebräischen ص ۲۱ — ۲۲).وتمکن جنز Giese وحده ( انظر التعليق الموجود بالمجلة الأسيوية الملكية عام ١٨٩٥ م ، ص ٢٢٢ وما بعدها ، وفى المجلة الأسيوية الفصلية ، المجموعة الجديدة ، ج ٩ ، ١٨٩٥م ، ص ٢٤٢ ) وهو الذي وجد في الشعر القديم اثنين وعشرين ضدآ فقط ، مستعيناً بنتائج علم تطور المعانى، من وضع قواعد نستعين بها في التغلب على هذه الصعوبة ، وهي إذا طبقت على جميع مناحياللغة العربية اتسعت هذه المناحي وتغيرت ، ومع هذا كله لم يفلح جيز في تفسير جميع الآصداد وهذه القواعد هي:

( 1 ) الاستعارة:مثلناءتأتى بمعنىنهض مثقلا بالحملكما تأتى أيضاً بمعنى بعد به، ومنل ناهل التى تقال للعطشان والريان .

(۲) تصاحب المعانى المتضادة بالذهن: مثل و بين التى تفيد الفراق كما تفيد الوصال وفقاً لحالة الشخص الذى يكون إما مفترقاً وحده عن جاعته أو متصلا بجماعة أخرى، ومثل ومله، ومعناها يدحرج، ومن تم جاءت بمعنى ثقيل، كما تأتى أيضاً بمعنى يتدحرج فى سرعة ويرتفع، ومن تم جاءت بمعنى حقير وخفيف.

(٣) قصر الفكرة على معنى الاصلاح أو الافساد على التوالى: مثل رم العظم بمعنى قوى حين يكون فيه النخاع، وبمعنى ضعف حين يكون العظم رميها.

(٤) المفروض أن الكلمات التي تفييد الإنفعال أو اللون يكون معنياها الأصلى الثابت «انفعل» سواء كان هذا الانفعال لشيء حسن أو سيء مثل « راع » التي تأتي بمعني خاف أو بمعني أعجب، ومثل « طرب » التي تأتي بمعني حزن أو بمعني فرح ، وكذلك رجا وخاف، ومثل « ففرى» و « بنة » التي تدل على الرائحة المنتنة . الرائحة المنتنة . ومن هذا الضرب الكلمات التي تفييد الظن ومن هذا الضرب الكلمات التي تفييد الظن بمعنييه اليقين والشك نحو ظن وحسب وخال بعدها ؛ لعامله . كتابه المذكور ، ص ٨ وما بعدها ؛ لعامله . كتابه المذكور ، ص ٨ وما وما بعدها ) .

(ه) وكان من أثر الثقافة على الأغلب أن تباينت الكلمات التي كانت تدل فى الأصل على معنى واحد مثل باع وشرى اللتين كان معناهما الأصلى تبادل .

(٦) المشتق من الأسهاء وخاصة في و فصل ، و وأفعل ، وكان معناهما في الأصل إحداث الحدث بالشيء المراد ، ولذلك يمكن استعمالهما في الايجاب والسلب نحو و فرّع ، التي تأتى بمعنى صعد كما تأتى بمعنى انحسدر زقارن بينها وبين يرج ٣٠ ينية عن Landau : كتابه المذكور ، ص ٧١ ومابعدها) . أضف إلى ذلك

آن عدم وجود حروف الجر المركبة في اللغة العربية يؤدي إلى الكثير من الالتباس (السيوطي كتابه المذكور ، ص ١٨٩ ، س ١٢) مثل وكل التي تأتى بمعنى أقبل كما تأتى بمعنى أدبر ، ومثل سمع التي تأتى بمعنى وقع الكلام في الآذن وتأتى بمعنى أجاب ؛ وكذلك وجود كثير من الكلمات المتقاربة في النطق أو المشتركة في الأصل عما يحملنا على تفسيرها بمعنيين ( Landau ؛ كتابه المذكور ، ص ١٦٨ وما بعدها) مثل «أمَمَ ، أو الأصح «أيمَ » التي تدل على تطلق على بجمع النساء في الحزن أو الفرح، ومثل « روح » التي تقال للرجل و المرأة .

والأصداد الناجمة عن اختلاف اللهجات مهمة ، وقد أورد لغويو العرب الشواهد على ذلك مثل « سَدَقة ، وهي الظلمة في لغة تميم والنور في لغة قيس ، ومثل « و ثب ، التي تفيد قعد ( = ١٠٠٥ ) في لغة حمير ونهض في لغسة العرب عامة ، وكذلك سامد وقرء . ونلاحظ تغير المعنى الأصلي للكلمة في أوساط الثقافات المختلفة و تباينه بتباين وجهات النظر ولكن في اللغاة العربية وحدها إلى الحياة والكون ، لا في اللغة العربية وحدها ولكن في اللغات السامية كلها مثل د٥٥ ومعناها في الأصل غذاء ؛ وسهم وعسر وكانت في الأصل تفييد العمل . يسر وعسر وكانت في الأصل تفييد العمل . وقد أمدنا لندبرج Landberg بمعلومات قيمة أخذها من اللهجات الحديثة ( Langue ) . ليدن عام ١٩٠٥ ،

ص ۶۶ وما بعدها ) .

ويختلف رأى علماء العرب في مسألة الإضداد عن رأى المستشرقين ، فهي عندهم مسألة عملية وعندنا مسألة علية. ذلك لأن العرب يهتمون أشد الاهتمام بوضع ثبت جامع بقدر الطاقة لجميع الاصداد المتدَّاولة ورائدُهم في الأغلب اشتراك الكلمات في اللفظ . مثال ذلك أنهم وضعوا كلمة ممود، بين الاضداد على أن معناها الاول وهوهالك يرجع للأصل ودى ومعناها الثانى قوى شديد يرجع إلى الأصل أدى . وأصل الكلمة وتفسيرُها عندهم في المرتبة الثانية . وإذا اتفق النظر اليهما فنظرة سطحية . أما نحن فنضع الحاجة العمليـة في المحل الثانى ولا نهتم بالكلمات المشتركة في اللفظ فقط ولكنا نهتم بأصولالكلمات أيضاً كما أننا يجبألانقنع باللغة القديمة واقتباساتها من القرآن والشعر وحدهما بل علينا أن ندخلفى حسابنا جميع اللهجات وجميع اللغات السامية ذات الارومة الواحدة ؛ في حين نجد العرب لا يعتبرون من الأضداد إلا الكلمات ذات المعنيين المتضادين فى اللهجة الواحدة (السيوطى : كتابه المذكور ، ج ١ ، ص١٩١ ، س ١٦ وما بعدها ، انظر كلمة شعب ) ولايعنون باللهجات الآخرى إلاإذا دعتهمإلى ذلكحاجةعملية لأنالجهل بها يجر إلىوقوع الالتباس والتعرض للمصائب (ابنالانبارى: كتابه المذكور ص ٥٥ ، س ٤ ومابعده ؛ انظر كلمة وثب ) ولقد عاق العرب عن الوصول

إلى حل صحيح لمشكلة الأضداد جهلهم باصلها و تطورها الآساسى الذى كان يرجع أحياناً إلى بواعث دينية كانت تطغى على جميع فروع المعرفة الآخرى . كما كانوا يجهلون تمام الجهل اللغات السامية الآخرى و تاريخ آسية الغربية و ثقافتها . ثم إنهم كانوا يفسرون الكلمات الحاصة بالحياة الدينية تفسيراً لا يقوم على أساس مثل مصلى وأنصار ومسيح .

وتقوم دراسة الأضداد عندهم على ماورد فى كتب اللغويين التى وصلت إلينا من المواد المضللة أحيانا . وإن رسالة تجمع الأضداد وتتميز بالاستقلال فى البحث مع العناية باللهجات المختلفة واللغات المتقاربة لتمدنا بمعلومات هامة تعيننا فى فهم تاريخ الحضارة. [ فيل Weil

الصدان : هما الامران الوجوديان المتقابلان في المعنى اللذان لا يجتمعان في وقت واحد لشيء واحد وقد يتخلفان عنه معاً ،كالحلاوة والملوحة والسوادوالبياض . والتضاد يبحث عنه في اللغة من ناحيتين مختلفتين : الأولى ناحية أنه مظهر من مظاهر الكلام في تأديته الاغراض والمعانى التركيبية.والثانية أنه من مظاهر اللغة نفسها في تأدية المعانى الأولية للفردات .

الحقيق ، ويذكر في التشبيه على أنه وجه من وجوه الشب ، ويذكر في البديع على أنه من المحسنات، ويذكر على أنه مادة لذلك كله في متن اللغة وما يتصل به كالمقدمات اللغوية لعلم الأصول. وحيثما يذكر التضاد من هذه الناحية لا يتحر فيه المعنى الدقيق المتقدم لكلمة الصد بل يتوسع العلماء في تلمس الصدية وتحقيق معناها على أي اعتبار يسهل أداء الغرض. أما الناحية التانية فهى التي تحتاج إلى البحث والتمحيص .

وقد بحث العلماء فى التضاد من الناحيتين جميعا وألفوا فى الاضداد كتبا ، ولكنهم حين عالجوا ذلك فى التواليف غلبت عليهم الناحية الأولى فذكروا كثيراً من الأمثلة للا ضداد منها ماهو فى المفرد كالقرء قالوا إنه للطهر والحيض معا ومنها ما هو فى الفعل . قالوا : ظن تكون للشك واليقين والرجحان جميعا . ومنها ما هو فى التراكب قالوا : تهيبت الطريق وتهيبتنى الطريق بمعنى وهذا من الاضداد . ومنها ماهو فى المتعلقات مثل رغب عنه ورغب فيه . ومع غلبة الناحية الأولى عليهم عنه ورغب فيه . ومع غلبة الناحية الأولى عليهم والادلاء فيها بالآراء المختلفة ، ما يمنع منها وجود الأصداد بهذا المعنى فى اللغة ، وما يجيز .

فاذا جارينا وجهة النظر الأولى لم يكن لنا أن نلاحظ شيئاً على ما ذكروه من الامثلة المختلفة لأن معنى الصد لا يلزم أن يتحقق فى كل واحد منها تماماً . ويظهر أن شمول البحث فى تلك التواليف العربيسة الناحيتين معا متلاصقتين متنا بعتين أبهم على كاتب المقال وأمثاله فذكر

الملاحظات التي ذكرها والتي منها ما هو جدير بالاعتبار إذا قصرنا البحث على وجهة النظر الثانية . وإذا نحن اتجهنا بالبحث الوجهة الثانية كان علينا أن نأخذ فيها برأى ركين. وقبل أن نستعجل هذا الرأى بالمنع أو الجواز ينبغي ألا يعزب عنا أن التضاد مناف لطبيعة اللغة وأنه لا يسهل التفاهم بين الناس فمن الصعب أن نقبل أن المعانى الأولية المتضادة يتفاهم الناس عنها بلفظ واحد والصعوبة التي تنشأ من التضاد أكبر جداً من التي تنشأ من الاشــتراك وإذا قيل إن القرائن توضح المراد كان هذا تسلم حقاً بمنافاة التضاد لطبيعة اللغة لان الاعتماد على القرائن ليس من طبيعة اللغات في سذاجتها وإنمــــا هوطور آخرفوق ذلك. ولن نتعجل الرأى يوجود الضد فى اللغة بهـذا المعنى أو عدم وجودهـوإن لم نعدملكل رأى أنصاراـ حتى نستعر ضالطو اثف التى استخلصناها بما ذكروا منأمثـــلة الأضداد . وقد وجدناها على كثرتها لا تعدو عشر طوائف.

الطائفة الآولى ـــ أمثال راع أبهج وأخاف والدفر للطيب والنتن والصارخ للمغيث والمستغيث والطرب للحزن والفرح.

وأمثلة هذه الطائفة أكثر من أمثلة ما عداها ولو أردنا تحقيق الضدية تماما في هذه الطائفة لعز علينا درك ذلك لآن المعنى متحقق في كل من المتعلقين على حد سواء فكل من المغيث والمستغيث يصرخ وليس صراخ أحدهما ضدا لصراخ الآخر بل كل منهما فرد من أفر ادالصراخ ولا يمكن أن يقال إن أفراد المتواطىء تكون أضدادا فان هذا محال .

وإن جاز لنا أن معتبر ما في هذه الطائفة من التضاد لكانت الأوصاف كلها أضداداً فان بياض اللبن ضد لبياض الطباشير لآن الطباشير ضد اللبن كالمغيث ضد المستغيث ولا يمكن أن يجتمع الطباشير واللبن فلا يجتمع بياضاهما فهما ضدان وهذا هراء . بل يعدو الامر الاوصاف إلى كل التراكيب التقييدية وغير التقييدية لان كل مركب يفيد معنى لا يمكن أن يجتمع مع معنى يفيده تركيب مغاير قلت المغايرة أو كثرت وحيئذ تركيب مغاير قلت المغايرة أو كثرت وحيئذ نصير إلى أمر عسير إذ لا تكون اللغة كلها إلا أصدادا وإذ لا يكون التفاهم إلا بالاضداد وإذ لا يكون التفاهم اللا بالاضداد وإذ

الطائفة الثانية ــ أمتــال كأس للانا. وللشراب مل. ذلك الانا. ، والسليم للصحيح والملدوغ ، والناهل للريان والعطشان ، والمفازة لمحل الفوز وللصحرا. القاحلة محل الهلاك .

وإذا طبقنا بسائط علوم اللغة على أمثلة هذه الطائفة وجدنا المعنى الثانى مجازيا للكلمة والأول هو المعنى الحقيقى ليس غير . ومعنى الصدية لا يتحقق بين الحقيقة والمجاز لانهما لا بتساويان في فهمهما من الكلمة وإنما الذي يفهم هو المعنى الحقيقى فقط ولا يفهم المعنى الثانى إلا بقرينة وبالانتقال من المعنى الأول حتما فيفوت معنى الصدية .

ولو جاز لنا أن نعتبر هذه الطائفة من الأضداد لصرنا إلى العنت والارهاق لأن كل لفظ فى اللغة له استعالات تجوزية إذ لا بد لكل معنى حقيقى من معنى آخر بجازى له ولو المعنى الذى يلزم عنه

فتكون اللغة كلها من الاصداد .

وبهذا يكون صدر الملاحظة الرابعة في مقال الكاتب باطلا إذ يقول إنها قد تدخل أحيانا في باب الاضداد وفوق هذا فهذا الصدر متضارب مع عجز هذه الملاحظة ونهايتها ، وتكون الملاحظة الخامسة صحيحة ولكنها عين الرابعة لأن الكل من باب الحقيقة والمجاز ما عدا صيغ « فاعل ، وأمثالها وتلك سترد في طائفة أخرى .

الطائفة الثالثة ــ أمثالوثب عند حمير وقعد، وعد غير حمير د نهض ، سجد عنـــد طي، د انتصب ، وعند غير طي، د انحنى ، ، ولمق عند بنى عقيل د كتب ، وعند قيس د محا ، ، والسدفة عند بنى تميم د الظلمة ، وعند قيس د الصوم ، .

وجلى أن التضاد لا يتحقق إلا إذا اعتبرنا اللغتين معا واعتبارهما معا مخل بأصل التضاد إذ لا بد فيه من وضع واحد وليس ذلك فى اللغتين بل كل منهما بوضع خاص قد يجهله صاحب الوضع الآخر تمام الجهل ولا يمنع من ذلك أن كلا من اللغتين عربى ولا يمنع منه أيضاً تسمية كل منهما لهجة فاتصالهما بالعربية ونسمية كل منهما لهجة ثابت مع وجود هذا الجهل بأحد الوضعين وهومحقق لوجود الوضعين فى المعنيين، يدل على ذلك ما تتناقله كتب الآدب أنه خرج رجل من بنى كلاب أو من بنى عامر بن صعصعة إلى نح جدن، فأطلع إلى سطح والملك عليسه، فاختبره فقال له ثب فقال: ليعلم الملك أنى سامع مطيع ثم قفر من السطح فات، فسأل الملك ما شأنه؟ فقيل له إن الوثب فى كلام نزار الطمر، فقال الملك فا شأله؟

ليست عربيتنا كعربيتهم من ظفر حمر . [ يعنىمن وصل ظفار فلينطق بلغة حمير ]

فلوكان العربى يعرف هذا المعنى التانى لجلس فاستجاب للملك ونجا من الموت. وما مثل اعتبار التضاد من لهجتين إلا كثل اعتباره بين لغتين مستقلتين لآن المدرك فى الجميع واحد وهو تعدد الوضع المفيد لتعدد المعنى، فهل يسوغ لنا أن نقول إن كلمة (رجل) من الاضداد لانها تنطق فى العربية والفرنسية سواء ومعناهما مختلف فهى فى العربية عضو من أعضاء الانسان وفى الفرنسية العربية عضو من أعضاء الانسان وفى الفرنسية المسطرة أو القاعدة.

واعتبار وحدة اللغة فى التضاد نص عليه علما. اللغة الذين عالجوا . باب التضاد ، فصاحب الجمهرة قال : الشعب الاجتماع وليس من الاصداد وإنما هى لغة لقوم .

الطائفة الرابعة ــ أمثال باع للبيع والشراء وشرى للبيع والشراء، وكتابة لما يقع من الكاتب ولما يقع على المكتوب ومثل المولى للسيد ولابن العم وللخادم.

ومعنى الضدية لا يكاد يوجد فى شى. من أمثلة هذه الطائفة لأن المصادر والامور النسبية جميعا يصح أن تنتسب إلى أى طرف من الطرفين وإذا كان المعنى النسبي متساوياً بالنسبة إليهما سواءكان اسمه متحدا كالولاء فانه ارتباط ودى يكون من السيد لخادمه كما يكون من الخادم لسيده وكما يكون من القريب للقريب ولذا يكون كل منهما مولى، وإذا اختلفت حالة ذلك المعنى النسبي بالنسبة للطرفين كان اسمه حين ينسب إلى واحد منهما غير اسمه حين ينسب إلى الآخر أما هو فشى. واحد:

فباع ليس معناها كما يزعمون بادل التي تجعلها من الطائفة الأولى، و إنمامعناها مدباعه بالشي. لآخر. وهذا العمل نسبة بين الماد والممدود والممدود له فكل من المتبادلين يمديده بما فيها ليعطيه للآخر وحينئذ يكون كل منهما باثعا ولمساكثر التعامل و ترتبت آثار مختلفة على طرفي هذا العمل صار معناه حين ينسب إلى أحدهما غير معناه حين ينسب إلى الآخر ولهـذا جعل لكل منهما اسم ِ خاص فهو بائع إذا رغب عما في يده من السلعة ومشتر إذاكان راغبآ فيها ولا يضرجعلالقواميس مصدر باع بمعنى مديده واويا ومصدرها في البيع والشراء ياثيا فمصدر رأى بالعين رؤية وهو واوى وبالاعتقاد رأىوفي المنام رؤيا. والولادة حين تنسب إلى الوالد تكون أنوة وإلى المولود تكون بنوة وهي هي العلاقة بين الوالد والمولود لاتتغير وكذلك الكتابة هي الحالة التي بين الكاتب والمكتوب ولماكانت نسبتها إليهما على حدسوا. لذلك لم تتغيير سواء أكانت مصدر الفعل المبنى للفاعل أو مصدر المبني للمجهول . فمعنى الضدية على كل حال في شيء من المعاني النسبية لا يتحقق.

الطائفة الخامسة \_\_ أمشال أمين للبؤتمن صاحب الأمانة وللبؤتمن الذى أودعت عنده، ومختار للذى وقع عليه ومختار للذى وقع عليه وقريع للكريم والمرذول، ومن هذا الباب بالايجاز جميع الصيغ التى تتوافق منطقاً وتختلف تصريفاً.

ولا جرم أن دعوى التضاد في هذه الطائفة انمـا هو اعتبــار للنغمة الصوتيــة فقط مع تناسى

حقيقة الكلمة ومقياسها فمختار الذى أصله مختير بكسر الياء لا يمكن أن يقال إنه مختار الذى أصله مختير بفتحها ومن ثم تكون دعوى التضاد في هذه الطائفة أشبه بالهذر منها بالحقائق العلمية لآن التضاد إنما يتصل بالمعانى لا بالانغام.

الطائفة السادسة ـــ أمثال رغب فيـه أحبه ورغب عنـه كرهه ، راغ عليهم أقبل وراغ عنهم أدبر ، وانصرف إليهم تفرغ لهم وانصرف عنهم اشتغل بغيرهم .

وجلى ألا تضاد فى شىء من الرغبة أو الروغ أو الانصراف إنما الضدية بين معنى فى وعن فى الآول وعلى وعن فى الثانى وإلى وعن فى الثالث، وهذه الحروف ألفاظ مختلفة ليست من الضدية التى نبحث عنها فى شىء فأين اللفظ الذى له معنيان متقابلان ؟!.

الطائفة السابعة ــ أمثال نسوا الله فنسيهم فالأولى الترك غفلة والثانيـة الترك عمدا ، رضى الله عنهم ورضوا عنه فالرضـا من الله ليس فعلا قلبيا وهو من الناس غيره من الله على أى حال تصور.

والتعناد بهذا المعنى عملى محض أى متجه إلى وجهةالنظر الأولى وهومايفيده اللفظ فى التراكيب، والنسيان ليسله إلا معنى واحد ولم يسم ماحصل من الله تعالى نسيانا إلا حين ذكر فى جوار ما حصل من الناس على طريقة المشاكلة ولا يمكن أن يكون شىء من هذا وأمثاله فى وجهة النظر الثانية التى نبحثها للا صداد.

الطائفة الثامنة ـــ أمثال إن للاثبات والنني

وإذ للماضى والمستقبل وإذا للماضى والمستقبل وصيغة وصيغة فاعل لاسم الفاعل واسم المفعول وحييغة فعيل الفاعل وللفعول ومثل أرديت الرجل بمعنى أهلكته وأرديت الرجل مود تام الآداة ، ورجل مود تام الآداة ، ورجل مود هالك .

ودعوى التضاد في هذه الطائفة تهافت لأن معنى الفظ لاتضاد فيه لأن الأوضاع مختلفة فما النافية ليست هي ما الموصولة حتى نعقد تضادا أو غير تضاد بين المعنيين. وأرديت الآولى فعلها ردى والثانية فعلها ردأ فيكون المتعدى منها بالهمزة اردأته أى جعلت له ردأ تم تخفف الهمزة فتصير أرديته فتتفق مع الأولى في النطق ولكل منهما مادة وأصلها مؤه وإذا خففت الهمزة صارت مود فتوافق الثانية المسأخوذة من ودى بمعنى هلك فتوافق الثانية المسأخوذة من ودى بمعنى هلك فتيس هذه الطائفة وبين الطائفة الخامسة اختلاف المادة هنا واتحادها هناك

ركدت قالوا وهى فى قوله تعالى «كلما خبت زدناهم سعيرا» بمعنى التهبت لأن نار جهنم لا تخبو أبدا ؛ شاة درعاء مقدمهما أسود ومؤخرها أبيض وشاة درعاء مقدمها أبيض ومؤخرها أسود، المانم مجتمع النساء فى الحزن . والتضاد فى هذه الطائفة مضحك لأنه لا يتصل بالمعنى ولا يتصل باللفظ فلم يأت واحد منهما اللفظ و تعبير المعبر فنار جهنم تخبو بالنسبة إلى درجاتها حتما فالله تعسالى يقول «كلما نضجت جلوده بدلناهم جلودا غيرها ليذوقوا العذاب م

الطائفة التاسعة \_ أمثال خبت النار بمعنى

المأتم تضاد .

والنار التي تشتعل فيها الجلود أشد في هذا الوقت حاسةمنها في وقت نضيج الجلودضرورة انتهاء المدد الذي يذكيها ويشعلها كما قال تعالى، وقودها الناس والحجارة ، والجلود من الناس فهي من الوقود ومتى قل الوقود خبت النار فمجرد تفسير القائل خبت بحمت هو الذي أتى بالتضاد المزعوم ؛

ومتى قل الوقود خبت النار فمجرد تفسير القائل خبت بحميت هو الذى أتى بالتضاد المزعوم ؛ وكذلك لوقلنا الشاة الدرعاء ما فيها بياض وسواد كائنها تلبس درعا لم يبق للتضاد أثر لان التفسير والعبارة التى خلقت التضاد قد زالت فزال التضاد بزوالها وإذا نقول المأتم جماعة النساء لم يكن في

الطائفة العاشرة ــ أمثال بعض للبعض والسكل لآن الشيءكل لما هو أقلمنه، بعض لماهو أكثر منه، ومثل لم أسئ اليك ولم تسئ إلى، فله معنيان نني الإساءة منهما معا وإثبات الاساءة منهما معا.

وهذا هو النعسف بعينه وهوفى كلمة البعض والكل ظاهر وفى مثل التركيب الثانى يستفاد المعنيان حقيقة ولكن فى وقتين مختلفين وبتأويل الواو على معنيين متباينين فاذا كانت الواو عاطفة كانت الاساءة منتفية منهما معا وإذا كانت الواو للحال كانت نافية لحصول الإساءة من الأول فى وقت عدم حصولها من الثانى وتفييد تعريضا إئبات الاسامة من الأول عند ما حصلت من الثانى والمعنى على الأول لم يسئ واحد منا لاخيه وعلى الثانى انى لم أسئ إليك فى الوقت الذى لم تسئ الله فيه وإنما أسأت إليك فى الوقت الذى لم تسئ

ومسلم جداً أن هذين تركيبان مختلفان وإن تشابها فى الصورة ولا يمت أحدهما إلى الآخر بسبب من أسسباب القرابات المعنوية التى ينشأ الضد عنها.

ولوساغ لامرى أن يعتبر أمثال هذه الطائفة من النضاد لكانت الألفاظ الدالة على المعانى النسبة كلها من قبيل التضاد فكل انسان والد بالنسبة لابنه ومولود بالنسبة لابيسه والعالم كله بحوعة أجناس وأنواع بعضها فوق بعض ومنسوب بعضها الى بعض فلا نكاد حيئتذ نجد لفظا ليس من الاضداد

وبعد هذا الذي قدمنا من استعراض الطوائف المتقدمة نجدنا صائرين في طريق إنكار وجود الاصداد بالمعني العلمي البحت المتجرد عن اعتبار التراكيب وملابساتها ولا مفر من ذلك. وقد يما أنكر كثير من العلماء وجود الاصداد بهذا المعني. قال في المزهر للسيوطي في بحث الاصداد: أنكر ناس هذا المذهب (ص ١٨٦ – ج ١) وقال: قال آخرون إذا وقع الحرف على معنيين متضادين فالاصل لمعني واحد ثم تداخل على جهة الاتساع ص١٩٣ وقال: ابن درستويه أنكرهذا ص(١٩١ – ج ١) وقال: قال آخرون إذا وقع الحرف على معنيين متضادين فيحال أن العربي أوقعه عليهما على معنيين متضادين فيحال أن العربي أوقعه عليهما والمعني الآخر لحي غيره ثم سمع بعضهم لغة بعض فأخذ هؤلاء عن هؤلاء وهؤلاء عن هؤلاء عن عؤلاء عن عؤلاء عن عؤلاء عن هؤلاء عن هؤلاء عن عؤلاء عؤلاء عن عؤلاء عن عؤلاء عن عؤلاء عن عؤلاء عن عؤلاء عن عؤلاء عؤلاء عؤلاء

ومن ثم تسقط الملاحظات التي أبداها كاتب المقال وتصبح فاقدة القيمة العلمية سواء منها مايقبله

كالذى فعله ( جيز ) وما يرده كالذى فعله (آبل). وكذلك تعبير الكاتب عن عمل العرب المجيد في التضاد العملي بأنه محاولة لتفسير هذه الظواهر يكون غمطا لهذا العمل الذى هو فاخر في الوجهة التي يتجهها ويكون خلطا من الكاتب لنظرية الصد العملية بالنظرية العلمية و تطبيقا لاحكام إحداهما على أحكام الاخرى وذلك غير سديد.

والاضداد الناجمة عن اختملاف اللهجات لا تكون مهمة ألبتة ولا مفيدة شيئا من ناحية الصدية وقيمة ما قاله الكاتب فى هذه الناحيمة تضاءلت إلى لا شيء.

ولا اعتبار لعلاقة كلمة وثب العربية في طحبتها الحميرية وغير الحميرية بكلمة ( العرائة العبرانية لأن هذه العلاقة إن أفادت شيئا في تطور اللغات السامية أو العربية فقط فهي تفيده من حيث قرابة وثب في أي لهجة من لهجتيها واتصالها بكلمة ( العربية ولا دخل لهذه العلاقة في التضاد . وكثير من الكلمات الفرنسية يشترك مع الكلمات الانجليزية في نشوئهما معا عن كلمة لاتينة فهل يحقق هذا المعني شيئا من الترادف بين كلمة ( Composition ) الفرنسية وكلمة ( Composition ) الانجليزية ؟

ويخطئ الكاتب كثيرا حين يظن أن العرب نظروا إلى الآضداد نظرا عمليا ققط فقد تبين أنهم نظروا كلا النظرين وأدوا إلىكل نظر حقه. ولم يعن العلماء العرب بحل مشكلة الاضداد لأنه لاتوجد عندهم أضداد حتى تكون لها مشكلة تحل وما قول الكاتب: لقد علق العرب عن

الوصول إلى حل صحيح لمشكلة الاضداد جهلهم بأصلها وتطورها الخ. . إلا افتيات ورمى بالتهم جزاف.

ثم ما علاقة تفسير بعض الكلمات تفسيرا غير موفق فى نحوكلمـــة (المسيح) ببحث الاضداد؟! أهو انتهاز لفرصة كاثنة ما تكون لا تكاد تســنح حتى يكيل المستشرق للعرب ويرميهم بالجهالة؟!.

على أن تفسير كلمة ( مسبح ) بالممسوح بالزيت أو بالبركة الذى لا يعجب الكاتب إنما يكون تافها إذا قيل أن تسمية المسبح بها هى نقل لتسميتهم له بكلمة (massi) أما إذا كانت كلمة مسبح العربية جرت من كلمة مسح ووافقت فى النطق الاصل العبرى فان تفسيرهم يكون وجيها.

و بعد فن ناسا قد عرضوا المتضادكا يعرض المسائل المنطقية يستدل لها بالدليل العقلي فزعموا أن اللغة لابد أن يطرقها الاشتراك و منه التضاد لأن الألفاظ محصورة والمعانى غير محصورة فوجب استعال اللفظ لا كثر من معنى حتى يتأتى النعبير عن المعانى جميعها وفي هذا الخطأ الفاحش لأن البحث في اللغات لا يكون من نواحي سوق الأدلة العقلية البحتة . ثم هم قد غفلوا عن أننا قد استحدثنا من الأعداد التسعة البسيطة ما لايكاد يحصى من الأعداد . ومن ذا الذي يستطيع أن يقول إن حاجة الانسان من المعانى غير محدودة؟ يقول إن حاجة الانسان من المعانى غير محدودة؟ اللسان العربي آلاف الصيغ التي كانت تنجم من وضع الحروف الهجائية جميع المواضع المكذة فالاستدلال هكذا على أتم فساد .

ثم بعد فان الطوائف العشر مستفيضة فى اللغات غير العربية واننا لمستعرضها من اللغة الفرنسية.

فالطائفة الأولى مشل vêtements. vêtements ، أى تلبس ملابسك وتقول هذه الجلة لمن تراه يخلع ملابسه ويضعها مثلا في الحقيبة Vous mettez vos vêtements dans la valise أى تخلعها وتضعها في الحقيبة وذلك لان ( mettez ) معناها تضع أووضع الملابس على الجسد كوضعها في الحقيبة .

والطائفة الثانية مثل garçon للولد وللخادم السكبير ومثل

jachète une tasse و Jachète une tasse الطائفة الثالثة ـــ قد مثلنا لها أثناء المقال فانه لافرق بين لهجتين وبين لغتين .

الطائفـــة الرابعة مثل Cousin فأنت Cousin لابن عمك مثلا وابن عمك مثلا المولى سواء بسواء .

Quelle foule sur le الطائفة الخامسة مثل quelle ويقال quelle فمعنى trottoir التعجب ويقال heure est-il

الطائفة السادسة مثل Je pars du Caire و pars) (pars) فكلمة (pars) فكلمة (pars) فكالمول إلى الثانى بمعنى توجه وذلك في الأول و (pour) في الأول و (pour) في الثانى فهي مثل رغب عنه ورغب فيه.

الطائفةالسابعة مثل je parle و Dieu parle بلا فكلام الناس بحرف وصوت وكلام الله تعالى بلا صوت ولا حرف .

الطائفة الثامنة مثل malle بمعنى مرض مع malle بمعنى حقيبة فهما وان توافقا لفظا لكنهما ليسا من مادة واحدة والاختلاف فى الكتابة لا قيمة له لأن اللغة لغة قبل أن تكون مكتوبة.

الطائفة التاسعة مثل Le feu s'éteint فاذا قيل هذا في جانب جهنم وادعى مفسر أنها هناك بمعنى تلتهب صدق التمثيل .

الطائفة العاشرة مثل Dites moi où je parle فعنى الأولى قل لى dites moi, ou je parle فعنى الأولى قل لى أتكلم أومعنى الثانية قل لى والا تقل لى أتكلم وهما معنيان لا يجتمعان ولكنهما أيضا لا يكونان لتركيب واحد...

واننا لنتحدى الدين يزعمون أن فى اللغة أضدادا و نباهلهم بحميع كلمات اللغة العربية أن يأتونا بلفظ واحد له معنيان متقابلان بوضع واحد فان لم يفعلوا ـــ ولن يفعلوا ـــ فليس فى اللغة تضاد.

وقبل أن نختتم المقال نجد الحق يدعونا إلى التنبيه إلى ملاحظتين كبيرتين .

الأولى أن الكاتب ذكر فى صدر المقال أن كلمة الضد نفسها من الأضداد فنى مثل « لاضد له » لا تفيد المخالف وإنما تفيد المثل وكلامه هكذا جار بجرى الكلمات العلمية المسلم بهاوالجمل التى يطلع عليها الانسان فيفهم منها معنى قد فرغ منه العلماء.

ولم يذكر كلمة الضد على أنها من باب التضاد إلا ابن الآنبارى ثم عقب علبها بقوله: وهذا عندى قول شاذ لايعمل عليه حتى قال(١): والذى

<sup>(</sup>١) هذا نصبه ولعليا بعول عليه

ادعى من موافقة الضد للمثل لم يقم عليه دليلا تصح به حجته .

فالأمانة العلمية كانت تقضى على الكاتب ألا يسوق كلامه هذا المساق، على أنهافىذلك التركيب لا تفيد المثل أمدا

الملاحظة الثانية ــ أننا لا نفتأ نجد غير المسلمين الذين يكتبون عن العرب لا يزالور. يتوثبون النيل من الاسلام لادنى مناسبة كما يقول الكماتب فى آخر المقال: لقد عاق العرب... جهلهم الذى كانب يرجع أحيانا إلى بواعث دينية .

ونسأل الكاتب متى بدأ العرب تدوين علوم اللغة ؟ ألم يكن ذلك فى الثلث الاول من القرن الاول للاسلام ؟ أولم يكن ذلك حوالى سنة ٢٥ هجرية ؟؟ أثم لم يبدأ بتدوين النحوعلى بن أبى طالب وهو هو من صدر الاسلام وسمعه وبصره؟ وأيا ما كان فالمسائل العلية يجب أن تكون خالصة لوجه العلم لا غمز فيها ولا تلميز .

## عبد الفتاح بدوى

« إضهار » : مصدر أضمر أى أخنى ، اصطلاح فى النحو العربى يدل على استعمال الضمير ( انظر هذه المادة ) وإضهار فعل أو حكاية أمر مألوف: انظر إضهار فعل القول بعد حكاية القول فى الآيات ١١٩ ، ١٢١ ، ١٢٧ الخ من سهورة البقرة ، وفى بعض

العبارات مثل قولهم سقياً ورياً ومعناها سقاك الله سقياً ورواك الله رياً .

والاضهار فى العروض إسكان الحرف الثانى مثلها فى البحرالكامل إذ يسكن مُتقَاعلن فتصبح مُتشفاعلن م

# المسادر

[ Robert Stevenson ]

« أطر ابزندة » مدينة اسمها بالتركية طربزون وباليونانية Τραπεξοῦς، وهى فى الزاوية الجنوبية الشرقيسة للبحر الاسود على ساحل تكثر فيه التلال ويفصله عن باقى آسية الصغرى وارمينية سلسلة من الجبال المرتفعة . وهذه المدينة ، كغيرها من مدن الاقاليم المحيطة بها ، كانت خاملة وكانالتجار المسلمون يسكنون في أطرابزندة ويتعاملون مع الارمن والروم والقوقاز . ( المسعودى : مروج الذهب ، ج ٢ ، ص ٣ ، ٤٦ ؛ المقدسي : المكتبة الجغرافية العربية ، ج ٣، ص ١٤٨ ). ومن المرجح أن طريق التجارة عندالمسلمين كانيمر بقاليقلا التيعرفت فها بعد بأرضروم (أرزن الروم) ثم يخترق آذربیجان وما وراء النهر ، وذلك لآن ثغور المسلمين كانت المدن الواقعـــة على شاطىء البحر الابيض المتوسط . وأدى توغل السلاجقة فآسية الصغرى إلى عزل أطرابزندة ثانية ، فأخذت المواصلات تزداد صعوبة بينها وبين القسطنطينية ، ولم يكن سادة الأناضول الجدد يهتمون في ذلك الوقت كثيراً بالتجارة ، وإن كانوا قد بسطوا سلطانهم على جزء من ثغر صمصون منذ عام ١١٩٤ . ولكن ما إن قامت دولة كومنين Comneni التي أسسها الكسيوس كومنوس Alexius Commenus عام ۱۲۰۶ م حتی أصبح لاطرابزندة مركز ممتاز بصفتها حاضرة هذه الدولة التي امتدت رقعتها أول الامر حتىشملت الساحل الجنوبىللبحر الأسود تقريباً ، ولكن دولة نيقية استولت على جزء كبير من أملاكها كما استولى السلطان عزالدين كَيْقْبُاد على سنوب (انظر هذه المادة ) عام ١٢١٤ . تم أتت بعد ذلك غارات المغل فكان لهـ أثر كبير على أطرابزندة إذ هاجم بعض امراء المسلمين

الذكر ثم أصبح لها شأن ما عند ما جعلما مو قعبا الجغرافي نقطة هامة في طرق التجارة الكبيرة . وجاء ذكر مدينة اطرابزندة لأول مرةعنداكزنفون Xenophon ج ٤ ، ص ٨ ) ويقال إنها كانت مستعمرة قديمة جداً لمدينة سنوب. وكانت أطرابزندة في القرون المسيحية الأولى مدينة من مدن الحدود، عظيمة الأهمية لدولة الروم ، ثم أصبحت مدينة نيكسار (قيسارية الجديدة)منذعهديو ستنيانوس أهم مدن الروم فى هذا الاقليم . وبعد أن أخذ العربمن بوزنطة جزءا كبيرامن أرمينية غدت أطرابزندة عاصمة إقليم تحت ادارة حكومة عسكرية (Const. Porphyr.: ThemaChaldia De Thematibus ج ١٥ ص ٣٠ ) وظلت كذلك حتى قيام أسرة كومنين فى أطرابزندة عام ١٢٠٤، وأصبح للمدينة شهرة تجارية عظيمة فى تلك القرون فعرفها مؤرخو العرب معرفة جيدة منذ ذلك الوقت، وسموها أطرابزندأو طرابزندة كاسموا البحرالاسود يحرطرا بزندة (البلاذري، طبعت ده غوى، ص ١٩٥). وكانت أطرابز ندة من الثغور الاسلامية الهامة؛ يمربها منتوجات بلاد الروم التي تردالاقاليم الاسلامية الشمالية وبخاصة القماشالنفيس. . البوزنطي بالمال ( الاصطخري : المكتبة الجغرافية العربية ، ج ١ . ص١٨٨ . ابنحوقل: المكتبة الجغرافية العربية ، ج ٧ ، ص ١٣٢ ).

in the

جلال الدين خوارزمشاه بعد أر\_ أسس دولته الجديدة في تبريز ووقعت بين الطرفين وقعة خلاط عام٦٢٧ ه ( ١٢٣٠م ) فهزمت قوات الروم والشام جيشالخوارزميينهزيمة منكرة . والتجأت فلولهم إلى إقليم أطرابزندة ( أبو الفرج بن العبرى : تأريخ مختصر الدول، بيروت ١٨٩٠ ، ص ٤٢٩ ، المؤلف نفسه : Chronicon Syriacum طبعة بيجان ، ص٤٦٧ ومن المشكوك فيه أن يكون قد عقد حلف بالفعل بين جلال الدين وبين أطرابزندة كما يقول فالمريير Fallmerayer (ص١٠٨) وعلى أى حال فقـــد اضطر امبراطور أطرابزندة عقب ذلك إلى الاعتراف بسيادة السلطان علاء الدين كيقباد وكان عليه أن يمده بالجند في نضاله مع الأيوبيين ( Chalcocondylas ) الكتابالتاسع ؛ ان يبي طبعة هو تسما ، Recueil de Textes .etc ، جه ص ١٣٤ وما بعدها وهو يشير فيها إلى ولاء امبراطور أطرابزندة إلى السلطان علاء الدين).

وفى عام ١٢٤٠ قضى المغل على سيادة السلاجقة . وقد نجت أطرابزندة من غارتهم ولكن أميرها عمانويل اضطر إلى أن يقدم لهم فروض الطاعة .

de Bacher مطبعة ، William of Rubruck) ، المريس ۱۸۷۷ ، ص٦ و طبعة جمعية Hakluyt ، ندن ، ١٩٠١ ، ص٤٦ ) . وفي ذلك العهد غيرت المصادر العربيسة اسمها إلى طراكز ون أو أطرابزون ( انظر بصفة خاصة الدمشتي : طبعة أطرابزون ( انظر بصفة خاصة الدمشتي : طبعة

Mehren ، ص٦٠١، ١٤٥ ، ٢٢٨ ؛ أبوالفرج: تاريخ مختصر الدول وقدرسمها فى كتابه طر ابيزون؛ أبو العدا. : تقويم البلدان ، ص ٣٩٢ ، ٣٩٣ ؛ وذكرها ياقوت باسمها القديم : المعجم، جم، ص ٣٠٦ ) . وانتعشت التجارة من جديد في هذه المدينة بعد غزوة المغل، ولمـــا انتقل مركز النشاط السياسي إلى تبريز أصبحت أطرابزندة الممرلاسية الصغرى يمربها الطريق التجارى الكبير الذي افتتحه المغل لنقل التجارة إلى الشرق الأقصى ، ولم يشترك أهل هذه المدينة فى تلك الحركة التجارية التي كانت فى أيدى أهل جنوة والبنادقة ولكنهم حصلوا منهاعلى فوائد جمة،ذلك لأمهاهيأت لهم السبيل لتصدير منتوجات المدينة نفسها وخاصة الكتار والحرير والمنسوجات الصوفية والمعادن المستخرجة من الجال المجاورة .

ومنذ النصف التانى من القرن الثالث عشر والمقام الأول بين الأجانب من سكان أطر ابزنده لأهل جنوة وعلى رأسهم القنصل، وكانت جنوة نفسها تؤيدهم حتى أصبحوا من القوة بحيث استطاعوا الحصول على امتيازات كثيرة من الأباطرة، وكان مركز نشاط هؤلاء الجنويين الحى المعروف باسم نشاط هؤلاء الجنويين الحى المعروف باسم ليونتوكاستروم.

وكان سلطان المغل آخذاً فى الاضمحلاله بعد عام ١٣٢٠ م فأخذت ممتلكات دولة أطرابزندة تتنـــاقص تدريجياً من جراء

الصغرىوكان لانتعاش الدولة العثمانية أثر كبير أدى إلى اضمحلال نفوذ جنوةوارتفاع شأن البندقية . وفي عهد مراد الثاني حاولت السفن التركية عبثا الاستيلاءعلى أطرابزندة ولكتها سقطت في أيديهم بعد فتح القسطنطينية . وعندئذ عقد الامبراطور كالو يوحنا -Kalo Johannes حلفا مع أوزون حسن وزوجه من ابنته، وحاول الامبراطور داود الذي جاء بعد كالويوحنا أن يضم الى هذا الحلف حكام القوقاز المسيحيين وأمراء قسطمونى وقرمان ( انظر هذه المادة ) المسلمين ولكن ذهبت هذه المحاولاتكلها عبثًا. وفي عام ٨٦٤هـ ( ١٤٦٠ م ) خرج السلطان محمد الثاني في غزوته العظيمة بآسية الصغرى فاستولى على قسطمونى وسنوب دون أن يشهر فى ذلك سلاحاً . ثم تفرغ بعد ذلك إلى أوزون حسن فاستولى منـه على حصن قويلو حصار أو قيونلو حصار الواقع على الحدود وعقد معه صلحاً ثم سار نحو أطرابزندة بالرغم من سعی ساره خاتون ( أنظر ساره خاتون فى عاشق باشا زاده ) أم أوزون حسن فى إقناعه بالعدول عن فتح هذه المدينة . وقدكان الأسطول التركي الذي يقوده الصدر الأعظم محمود باشا قد أبحر إلى سنوب ، وأبدى الأمبراطور David داود استعداده التام للتسليم عند ما ظهرت طلائع الجيش التركى الذي يُقوده محمود باشا ( انظرهذه المادة ). ورضى السلطان بعمد جهد بشروط التسليم

غارات تركمان آسية الصغرى الذين استولوا على المعاقل الواقعــة فى الجبال ، وفى الوقت نفسه كانت الحروب الداخلية تنخر في عظام هذه الدولة كما عطلت الطرق التجـــ ارية . وأصبحت الدويلات التركية الصغيرة التي قامت على أنقاض الدولة السلجوقية تتاخم أطرابزندة،وهيدويلات قسطموني (انظرهذه المادة) في الغرب ومعها سنوب وفي الجنوب أسرة ذى القدر وفى الجنوب الشرقى تركمان آق قيونلو . وحاول أباطرة أطرابزندة في ذلك العهد تدعيم سلطانهم بتزويج أميراتهم من أمراء التركمان وظلت الحال على هذا المنوال إلى أن استولى بايزيد الأول على صمصون عام ١٢٩٦ وانتصر على تركمان آق قيونلو . فأصبح جارآ يخشى بأسه على أن تقدم تيمور قد أُنَّجِي أطرابزندة الى حين ، وفى سنة ١٣٩٢ خضع الأمبرطور عمانويل ذلك بسنوات قلائل في مقاتلة بايزيد، ولم يستعمل تيمور الأسطول الذي طلبه من عمانو يل لأنوقعة أنقره حدثت عام١٤٠٢ قبل اعداده ومع ذلك فقد اشتر لت كتيبة من جندعمانو يا في قتال بايزيد (Fallmerayer ص ۲۲۹ ) وانسحبت جيوش تيمور إلى جنوبجبالأطرابزندة . وامتلكخليل سلطان . ابنأخى تيمورهذا الأقليم وكذلكمدنأرمينبة والقوقاز ومر السفير الاسباني C avijo كلافيجو بأطرابزندة أثناءغزوة تيمور لآسية

التىقضت بأسر داود وأسرتهجميعا فى أدرنة . وبعد سنوات قلائل أمر السلطان بقتله . وسرعان ما استقر الترك فى المدينة والقلعة ولم يسمحوا إلا بابقاء ثلث السكان فى ظاهر المدينة ، ثم حمل الباق إلى القسطنطينية ، وحولت كنيسة المدينة إلى مسجد (أورطه جامع) وكذلك كنيسة القديس يوجين جامع) وكذلك كنيسة القديس يوجين جامع) . وأقطعت جميع الاراضى المفتوحة جامع) . وأقطعت جميع الاراضى المفتوحة حكم العمانيين ، ولم تتمتع أطرابزندة تحت حكم العمانيين بماكان لها من شهرة عظيمة . وأصبحت حاضرة إيالة تضم أيضاً مدينة باطوم (حاجى خليفة،جهانهاص ٢٩ وما بعدها).

وأصبحت أطرابزندة مدة من الزمن مقر ولى العهد سليم الأول.ودفنت أم السلطان فى جامع الخاتونية . وكانت التجارة تنقل على الأغلب عن طريق البحر ونجدأن أوليا چلبى مثلالم يزرها إلاعن طريق البحر.وظل الطريق الداخلي الموصل إلى أرزن الروم باقياولكن لم تبق له تلك الأهمية التجارية التي كانت له من قبل ، وأصلح رشيد باشا هذا الطريق عام ١٨٣٤ م بعد أن أقفل الروس عام ١٨٣٤ م بعد أن أقفل الروس الطريق الذي يخترق بلادالقوقاز ( Rosen : وبعد انشاء نظام الولايات في القرن التاسع عشر الصبحت ولاية أطرابزندة تضم سناجق أطرابزندة وصمصون ، ولازستان و كمشخانة أطرابزندة وصمصون ، ولازستان و كمشخانة

( Cuinet : ج ١، ص ٤١) وقد عدلت الولايات بعد الحرب العظمى فقلت مساحة الولاية الحالية كثيرا وأصبح بها ستة قضاءات ، ١٩٢٥منسمة (توركيه سالنامه سي تصاءات ، ١٩٢٩ وقد احتل الروس إبان الحرب الكبرى أطرابزندة في ابريل عام ١٩١٦، ولم يجد الترك صعوبة في استعادتها في الرابع والعشرين من فبراير عام ١٩١٨ نتيجة الثورة الروسية وللفاوضات التي حدثت في برست لتوفسك Brest - Litowsk .

وشيد الجزءالاوسط من مدينة أطرابزندة على هضبة لها شكل المائدة ( طرابيزة ) ومن ثم اشتق اسمها .

وينحدر جانبها الشهالى ناحية البحرو تنتهى فى جنوبها بمرتفع تقوم عليه مدينة ( اورطه حصار ) وتقع فوق المدينة القلعة ويسميها الترك ( بوزتپه ) وتجيط به الحنادق من الشرق والغرب . عليه جسور تربطها بالضواحي. والاقليم الذي يحيط بالمدينة جبلى تكسوه المزروعات . والسكان الذي يقطنون الضواحي الواقعة على الشاطيء والممتدة جهة الغرب والشرق من المدينة القديمة أغلبهم من المدينة منذ الفتح التركي ، والضاحية الشرقية لتلك المدينة هي مركز التجارة والملاحة ، وترسو السفن على الشاطيء إذ ليس للمدينة مرفأ بالمعني المعروف وكان سكانها الذين مرفأ بالمعني المعروف وكان سكانها الذين

يقدرهم Cuinet كوينيه بخمسة و ثلاثين ألف نسمة خليطا من أجناس مختلفة ، وأهم عنصر منأهلالشواطئ المحيطة هم اللاز وهم يكونون أغلسة السكان وبحترفون الملاحة وصيد الأسماك، ويقولأوليا چلى إن هناك عنصرا آخر من السكان الإصليين هم أقلهم شأناً، والتركية التي يتحدثون ہما ہناك يظهر فيها ظهورا واضحا أثر اللهجات المحلية . والروم وعددهم ۸۲۰۰نسمة (كما يقول Cuinet ) والأرمن وعددهم ٢٠٠٠ نسمة همالسكان المسيحيون. وبعد هزيمة الترك عام ١٩١٨ وبالرغم من الاحتلال الأخير ، شبت في جميع البحر الأسو دحركة ثورية عنىفة مركزها أطرابزندة ترمى إلى إحياء الإمبراطورية القديمة . ولكن انتصار حكومة أنقرة قضيعلي تلك المحاولات الاستقلالية. (انظرخاصة نشرات الحكومة بنتوس مسأله سي ، أنقرة ١٣٣٨ هـ ١٩٢٢م) واحتفظ إلى اليوم جزء من الســـكان الروم الذين اعتنقوا الاسلام ببعض العادات The: F. W. Hastuck والطقوس النصرانية Crypto Christians of Trebizond, Journal of Hellenic Studies ، ص ۱۹۹ وما بعدها ) ک

## المسادر

انظر عن تاريخ المدينة قبل الفتح الاسلامى (١) Gesch. des Kaiserthums: Fallmerayer

von Trapezunt وفيه ذكر للبراجع البوزنطية، ميونخ ۱۸۲۷ (۲) Miller (۲) ۱۸۲۷ . ندن ۱۹۲۹ . لندن ۱۹۲۲ .

(۱) وهناك رسالة عن المدينة بها معلومات عن طبيعة أرضها وتاريخها وسير رجالها ألفها طرابزون لل شاكر شوكت بعنوان «طرابزون تأريخي» القسطنطينية، ١٢٩٤ (٢) Sava (٢) ١٢٩٤ (٢) والقسطنطينية، القسطنطينية ، ١٨٧٠ (١٨٧٠) القسطنطينية ١٨٧٠ .

والمراجع التركية عن غزو أطرابزندة تبدأ بعاشق باشا زاده: تأريخ، القسطنطينية، ص ١٥٩ وما بعدها (٢) تواريخ آل عنمان، طبعة جيز، ص ١١٢ (٣) الترجمة التركية لكتاب كريتوبولس Critoboulos في تاريخ عنماني أنجمني بحوعه سي، رقم ١٠، ص ١٤٥ وما بعدها (٤) بحوعه سي، رقم ١٠، ص ١٥٥ وما بعدها (٤) جموعه بي، وم ١٠، ص ١٥٥ وما بعدها (٥) منجم باشي: ج٠، ص ٢٥٧ وما بعدها (٥) منجم باشي:

وهناك وصف للمدينة في (١) أوليا چلى:
سياحت نامه ، القسطنطييية ، ١٣١٤ ، ج٧،
ص ٨١ وما بعدها (٢) حاجى خليفة : جهانها
القسطنطينية ، ١٧٤٥ م ، ص ٤٢٩ وما بعدها
القسطنطينية ، ١٨٥٤ م ، ص ٤٢٩ وما بعدها
ر ٢) ٤ المجلد ١٨،
ر لين ١٨٥٨ ، ص ٨٥٢ وما بعــــدها (٤)
باريس ١٨٩٠ ص ٢٦ وما بعدها .

أما عن التجارة وطرق المواصلات فانظر (١) Histoire du commerce du Levant: Heyd ١٨٨١ – ١٨٨٥ ليبسك au Moyen - Age

ج ۱ . ص ع بي وما بعدها ؛ ج ۲ ، ص ۹۲ وما بعدها (۳) Das anatolische: F. Taeschner ، البسك ۱۹۲۵ — ۱۹۲۱ ، ج ۲ ، ص ۲۱ .

[ J. H. Kramers كرامرز

« الأطروش » أبومحد الحسن بن على ذين المسن على بن عمر الأشرف بن على ذين العابدين (انظر على بن الحسين): ولد بالمدينة حوالى عام ٢٣٠ ه ( ١٨٤٤ م ) من جارية خراسانية وتوفى فى شعبان عام ٢٠٠٤ ( بداية عام ٢٩٠٧م) بمدينة آمل وهو عامل على طبرستان، وكان يلقبه الزيدية وأهل الدين بالإمام الناصر الكبير.

ووفد الأطروش على طبرستان في عهد الداعى الكبير الحسن بن زيد العلوى (انظر الحسن بن زيد العلوى (انظر الحسن بن زيد بن محمد ) . ولما استراب فيه أخوه وخلفه القائم بالحق محمد بن زيد سعى في إقامة ملك له فى المشرق مستعينا أول الأمر بعامل نيسابور محمد بن عبد الله الحجستانى الذى أخذ جرجان من القائم . ولكر الندى أخذ جرجان من القائم . ولكر فسجنه الحجستانى بنيسابور أوجرجان ونكل فسجنه الحجستانى بنيسابور أوجرجان ونكل به حتى آذى سمعه ، ومن ثم لقب بالأطروش ولما أطلق سراحه عاد إلى القائم محمد ، وفى عام ١٨٨٧ أو ١٩٨٨ه و يقول أبوالفرج الاصفهانى (مقاتل الطالبيين ، طهران ١٣٠٧ ، ص ٢٢٩ م

لحقت بهالهزيمة هو ومحمدالقائم عندجر جانعلي مدمحمد سهرون الذيكان في ذلك الوقت نصيرا لإسماعيل بنأحد الساماني (انظر هذه المادة). وتوفىالقائممتأثرابجرحأصابه،وفرالاطروش البلدان . وظهر ثانية عند وفاة الخليفة المعتضد عام ۲۸۹ ه ( ۹۰۲ م ) وخاصة لما ناصره محمد بن هرون الذي اشــتبك فى قتال مع السامانيين، وأحسن جستان الديلم لقـــاء الاطروش ( أو ولده وهسودانكما يقولفاسمر Vasmer فی Vasmer ، ص ۱۹۵ م بعدها).وكانت صداقة الجستانية للأطروش ـــ وترجع إلىعهدالقائم ــ متقلبة كنظرتهم إلى الاسلام الذي اعتنقه جدهم المرزبان قبل ذلك بقرنمن الزمان. ولذلك لم تأت الحروب التي اشتر كوا فيها بنتيجة ما ؛ وأدرك الاطروش أنه يحتاج قبل كل شيء إلى حزب يعتمد عليه ويضمن له مناصرة الجستانية . ومن ثمم قام بنشر الدعوة للدين الايسلامى بين قبأئل الديلم التى تقطن ساحل بحر قزوين والتي لم تكنُّ قد اعتنقت الاسلام بعد ، ومنها قبيلة جيلان ، وحرص على أن تكون دعوته تلك مصطبغة بالصبغة الشيعية، كما ابتنى المساجد. وفی عام ۲۹۸ ه ( ۹۱۰ م ) بعث أحمد بن إسهاعيل السامانى بمحمد بن صـــعلوك إلى طبرستان، وأمره أن يستطلع أحوال الدولة الجديدة ، ولـكن جيشاً خرآسانياً متفوقاً في العدد والعدد أوقع به الديلم بقيادة الاطروش

عند شالوس ، وكان ذلك في جمادي الأولى عام ۲۰۱ (دیسمبر ۹۱۳) وغرق فریق کبیر من الفارين فى البحر ، والتجأ الفريق الآخر وقائده أبو الوفاء خليفة بن نوح إلى حصن شالوس ، ثم سلموا انفسهم إلى الاطروش عندما أمنهم على حياتهم، ولكن سرعان ماأعمل فيهم القتل قائده وزوج ابنته الحسن بن القاسم بن الحُسن بن على بن عبد الرحمن بن القاسم بن الحسن بن زيد بن الحسن بن على ن أبي طالب. وذهب الأطروش في الوقت نفسه إلى آمل تلبية لنداء السكان المروعين ، وسكن القصر الذي كان لمحمد القائم ، واستطاع أن يوطد أقدام عماله من شالوس إلى سارية دوں أن يقف السامانيون في وجهه ، لأن أحمد بن إسماعيل كان قد قتل في ذلك الوقت ونصرآ ابنه مشغول عنه بتوطيد سلطانهالذى كان ينازعه عليه أفراد أسرته ووجوه قومه . وتحالف مع الاطروش الاسبهبد شروين ابن رستم من بیت باوند الذی کان عدوآ لدوداً للعلويين الأول.

وإذا نظرنا إلى الماضى دلتناالحوادث على أن قيام الدويلات العلوية لم يكن بالامر السهل وعرفنا مقدار الصعوبة التى تعترض الاقارب منهم على العمل معاً . ولما كان الاطروش فى السبعين من عمره على الاقل عند دخوله آمل،وكان أبناؤه غيراً كفاء ،تجددت العداوة التى كانت فيا سبق بينه وبين محمد القائم وأصبحت بينه وبين الحسن بن القاسم وثار

الآخير على الاطروش مدة من الزمن، ولكن الاستياء العام أرغمه على الفرار إلى الديلم، وكذلك رغب إليه الناس بتأثير كبرائهم، وهو على فراش الموت، أن يستخلف الحسن، وما إن توفى الاطروش حتى دانوا للحسن بالطاعة.

ولا يعزي نهوض الأطروش إلى براعته في استغلال النزاع السياسيالقائم على شواطىء بحر قزوين فحسب . وإنما يعزى كذلك إلى ذكائه النادر . وكان شاعراً (انظر ملحق فهرس المخطوطات الموجودة بالمتحف البريطانى الخاصة بعام ١٢٥٩ ، ج ٤ ؛ وهناك نماذج من شعره في كتاب الافادة في تاريخ الأثمـة السادة) ولكنه كان يعني عناية خاصة بالعقائد والحـديث والشريعة (انظر ابن النـديم : الفهرست ، ص ١٨٣، س ١٠ وما بعـده ) وقد وصل إلينا كتاب الإيانة بطريقة غير مباشرة ، وهو يخالف شعاً ثر أهل البمن في الدفن وفي بعض أمور صغيرة تتصل بالتوريث . وكان الأطروش يرى أيضاً أن إيقاع يمين الطلاق ثلاث مرات متعاقبات ثلاث طلاقات فعلية ، وبذلك ناقض الشيعة الاثنى عشرية الذين كانت آراؤهم معتبرة فى الشمال. وانضم ابن من أبنائه ــوهوأبوالحسن علىـــإلىالاتنيعشرية فى الرأى ، وكان الأطروش نفســه يتخــذ طريقتهم فىغسلالقدمين، وهو بطبيعة الحال مؤيد للشيعة في عدم اعترافهم بأن مسح القدم المغطى بالخف يحل محل الغسل . ولم يتشدد

كثيراً مع أصحاب المذاهب الآخرى ، وهو أمر نلاحظه من أغراضه فى السياسة والدعوة. وسميت الفرقة الناصرية باسمه وهى من الزيدية واندمجت فى القياسمية التى نشرها فى المين الامام المهدى أبو عبد الله محمد وهو ابن الحسن بن القاسم الذى أشرنا إليه فى سياق المقال.

وتمكن الحسن بن القاسم الذي خلف الأطروش، وهو المعروف بالداعي الصغير من غزو نیسابور عام ۳۰۸ ه ( ۹۲۰ م ) علی يد ليلي بن نعمان وهو قائد قديم من قو اد سلفه كما تمكن أيضاً من إنفاذ جيش إلى الأطوس، ولكنه قتل عام ٣١٦ ه ( ٩٢٨ م ) في ذهابه من الرى لنجدة آمل التيكان قد احتلها أسفار ابن شيرويه الديلي وأبو الحجاج مرداويج بن زيار ، وكان يحد من سلطانه على الدوام ابنا الأطروش: إذ أخذ أبو القاسم جعفر بن الأطروش آمل عام ٣٠٦ ه (٩١٨ م) بمساعدة محمد بن صعلوك عامل الرى كما استولى عليها مرة أخرى عام ٣١٢ه ( ٩٢٥ م ) ولم تستقر في حوزته في المرتين إلا أمداً وجــــيزاً . وفی عام ۳۱۱ ه ( ۹۲۶ م ) استولی أخوه أبو الحسين أحمد على هذه المدينــة . وقد حارب ابنه أبو على حسين وأخوه وخلفه أبو جعفر خصما للإماميـة هو إسماعيل بن جعفر الذي دس له السمعام ٣١٩ هـ ( ٩٣١ م) وفى الوقت نفسه أقام قريب آخر للأطروش نفسه أميراً وهو أبو فضل جعفر ولقب ب

«الثائر فى الله ». وما إن انقضى عام ٣٠٠ ه
( ٩٣٢ م ) حتى تمكن من الاستيلاء على آمل مدة من الزمن، ساعده على ذلك سياسة التذبذب التى اتبعها فى الحرب بين وشمكير بن زيار وبين بنى بويه ، وكان نجمهم آخذا فى البزوغ ، ومستعيناً بتدخل الحسن الفيروزانى وواحد من استندار القاذوسقانية الذين أغارعليهم مرة الداعى الكبير الحسن بن زيد ، وقد استطاعت هذه الولاية العلوية الشهالية المحافظة على كيانها فى جميع الاحوال بالرغم من الفتن الداخلية وتقلبها بين أيدى الأمراء الوطنيبن الصغار أمثال بنى فيروزان ، وخاصة ماكان بن كالى ، والجستانية وبنى زيار والاسهبد من بيت باوند و بنى بويه والسامانيين والاسهبد من بيت باوند و بنى بويه والسامانيين الوائد و تناوت و مساحتها تتغير

ودامت هذه الولاية أيضاً حتى عام ٥٠٠ ه (١١٢٦ م) تقريباً وهي سنة وفاة أبي طالب الصغير يحي بن الحسين البطحاني بن المؤيد الذي لم يستطع أن يسود في الديلم لمناهضة الحشاشين له .

على الدوام.

وليس لنا أن نسلم فى سهولة بأن أسرة كيا حسينى التى يقال إنها من العلويين كانت من هذا الفرع ، وهى الأسرة التى أقامت فى جيلان مر نهاية القرن الثامن الهجرى (الرابع عشر الميلادى) إلى نهاية القرن التاسع ( الخامس عشر الميلادى ) وكان أبو طالب أكبر أبناء أخى الامام الناطق أبى طالب

( انظر المصادر ) الذى ولد عام ٣٤٠ ه ( ٩٥١ م ) وهو الذى كتب لنا أهم سيرة عن الإطروش لأنه قد اعتمد فيها على روايات شهود عيان أمثال أبيه &

## المصادر

(١) الناطق بالحق أبوطالب يحى بن الحسين ابن هارون البطحانى : الافادة فى تاريخ الأثمة السادة ، مخطوط ، برلين ٩٦٦٤ ، ص ٦٦ ـــ ۸۲ ، ۹٦٦٥ ، ورقة ۴٤ ق - ٥ d ( ٢ ) أبوجعفر محمدبن يعقوب الهوسمى: شرح الابانة على مذهب الناصر للحق ، مخطوط بميونخ ، جليزر Glaser ، ورقة ٨٥ وفي مواضع أخرى ( ٣ ) أحمد بن على بن مهى : عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب ، يمياى ، ١٣١٨ ه ص ٢٧٤ -۲۷٦ (٤) الطيرى ، ج٣ ، ص١٥٢٣ ، س١٣ وما بعدها ؛ انظر الفهرس ( ٥ ) عريب : ذيل تاریخ الطبری ، ص٤٧ (٦) أبوالمحاسن بن تغری بردى: النجوم الزاهرة، طبعة جوينبل، ج ٢ ن ص ۱۹۶ (۷) المسعودى: مروج الذهب، طبعة Barbier de Meynard ، ص ٣٤٣ (٨) حمزة الاصفهاني : تأريخ سني ملوك الارض والانبياء ، طبعة Kaviani ، راين ۱۲۶۰ ، ص۲۰ ومابعدها (۹) ابن مسکویه : تجارب ، طبعة كيتاني ، ساسلة جب التذكارية ، ج٧، ص٥، ج٥، ص١٠٢ (١٠) ان الاثير: الكامل، طبعـة تورنبرج، ج ٨، ص ٦٠ وما بعدها (١١) ظهيرالدين بن نصرالدين المرعشى: أريخ طبرستان ورويان ومازندران ، طبعـة

# [ R. Strothmann ]

« إطفيح » مدينة في صعيد مصر الأدنى ، وتكتب بالتاء أيضاً . وهي بليدة عدد سكانها ، و على شاطىء النيل في شرقيه ، على مرتفع الفيوم . واسمها المصرى القديم « تيبه » أو « پبر هاتور نبت تيبه » أى دارهاتورسيدة تيبه ، ومنها اشتق القبط الاسم بتيه » والعرب « إطفيح » وقد قال اليونان أن هاتور هي أفروديت فأطلقوا على المدينة أفروديتو بوليس وتختصر فيقال أفروديتو ، ولا بد أن تكون هذه المدينة قد احتفظت بأهميتها في العصر المسيحي لأنه كان بها ما يربو على المدينة بق منها في القرن الثالث

THE PRINCE OLD ZITTELE FOR QURANIC THOUGHT

Egypt &the Sudan: Bädeke $^{r}(10)$  ۸۹ الطبعة السادسة ، ص

[ C. H. Becker بكر ]

«أطلس»: (انظر ، درن ، )

« اطكنه » واسمها بالعربية أذنة . قصبة إقليم بهذا الاسم بآسيا الصغرى ، يبلغ عدد سكانهيا السم ، ١٠٠٠ نسمة منهم ١٣ ألفاً من المسلمين و ١٢٥٧٥ من الآرمن . وهناك أيضاً عدد من العال غير ثابت يبلغ أحياناً خمسة عشر ألفاً . وهم يشتغلون بجني القطن وتنظيفه .

وتقعمدينة أذنة وسطسهل فسيح بالقرب من نهر سيحان (ويعرف قديماً باسم سرس) ويصلها بثغر مرسين خط حديدى . وبهاجسر قديم بناه يوستنيانوس . أما القلعة البوزنطية القديمة فقد دمرها محمد على باشا عام ١٨٣٦ . وبهذه المدينة أيضاً مسجد كبير ، أولو جامع ، بناه خليل بك أو پيرى بك من قبيلة رمضان أوغلى وبها أيضاً ١٨ مسجداً و ٣٧ مدرسة ، ومعاصر السمسم ومصانع لصنع قماش مدرسة ، ومعاصر السمسم ومصانع لصنع قماش الملابس العسكرية واللباد وسبعة مصانع لحلج القطن .

وينقسم إقليم أذنة إلى خمسة سناجق هي: أذنة ومرسين وإيچإيل وقوزان وجبل بركات، عشر الميلادي عشركنائس. والاسم اليوناني القديم νομός الذي أصبح فيها بعُد كورة إطفيح، وأحياناً ﴿ الشرقية يَ ، الآنها تقع على الضفة الشرقية للنيل . ولما قسمت مصر إلى أعمال حوالى نهاية العصر الفاطمي نسب عمل بأكمله إلى « إطفيح ، وسمى « الإطفيحية ، ثم جعلت مركزاً وألحقت بمديرية الجيزة عام ١٢٥٠ه (١٨٣٤-١٨٣٥ م) وأخذت الصف أخير ا مكان إطفيح وأصبحتأهم بلاد المركز. وليس لدينا من المعـلومات عن إطفيح إلا النزر اليسير ، ولا بدأنها اضمحلت كثيرًا في عهد الماليك وابتدأ الخديويون يعنون بهذا الإقليم ووضعوا حـداً لأعمــــال السلب والتخريب التي كان يقوم بها البدو والماليك وأصلحوا القنوات أو قل أعادوا تخطيطها . وإطفيح اليوم ثغر تجارته قليــلة وله أهميــة محلسة ٢

## المسادر

وإلى خمسة عشرقضاء واثنتين وعشرين ناحية وأربع وأربعين وألف وستهائة قرية . ويبلغ سكان الإقليم كله ٢٠٠ ٤٠٠ نسمة منهم ١٥٨ ألفاً من المسلمين و ٢٠٠٠ من الارمن و ٢٠٠٠ من الارمن و ٢٠٠٠ من الروم الارثوذكس، وبها غير هؤلاء عدد كبير من الاجناس المختلفة منهم هؤلاء عدد كبير من الاجناس المختلفة منهم العصر الاخير، ومن الكرد والتركان واليورك العصر الاخير، ومن الكرد والتركان واليورك وهم قبائل رحل ، والنصيرية وعرب الشام وغيرهم . ويشمل سنجق أذنة ثلاثة قضاءات هى: أذنة وحميدية وقره عيسالو وخمس نواح و ٥٩٥ قرية ،

## المسادر

La Turquie d'Asie : V. Cuinet (۱)

Asie : Ch. Texier (۲) ٤٠ -- ۳ من ۲۶ جه ۲۰ اس ۲۰ ۲۰ من ۲۰ ۲۰ من ۲۰ ۲۰ ۱۳۲۵ من ۲۰ ۲۰ ۱۳۲۵ من ۲۰ ۲۰ ۱۳۲۵ من ۲۰ ۲۰ وما بعدها .

[Cl. Huart ]

« آطه » كلمة تركية معناها جزيرة أو شبه جزيرة ، نجدها كثيراً فى الأسماء الجغرافية مثل: آطه قلعة (انظر هذه المادة) وآطه قوى وآطه أووا وآطه بازار وآطه لر ديكزى (أى أرخبيل).

« آطه قلعة » ، أى جزيرة القلعة » : جزيرة فى نهر الدانوب بالقرب من الباب الحديدى ( دمرقابو ) وهى أرسوفا الجديدة التى لا يزال الترك يسكنونها إلى اليوم . وقد حاصر الترك هذه القلعة مراراً واستولوا عليها كما فعل النمساويون أيضاً وكان بها حامية تركية إلى عام ١٨٧٨ ثم انتقلت آطه قلعة بعد ذلك إلى حكم النمسا ،

# المصادر

۱٤ - Ungar. Revue ف Kunos(۱)
: عن المولف نفسه (۲) (۲) المؤلف نفسه . Türkische Volksliteratur aus Adakale

« إعتاق » : ( انظر مادة «عبد» ) .

«اعتقاد» التصديق بأن الشيء هو كذلك . وقد يفيد الظن فقط بما يقابل في الانجليزية « thinking» وفي الالمانية « glauben » وقد يفيد أيضاً الاقتناع التام . وتستعمل هذه الكلمة كذلك بصفة خاصة للدلالة على قبول العقائد الدينية ( ,Jane ) . وفي هذا المعنى يرادف الاعتقاد التصديق ، أي الاعتقاد البعض يقولون إن الإيمان يشمل الاعمال والاقرار ويذهب التفتازاني في شرحه للعقائد والاقرار ويذهب التفتازاني في شرحه للعقائد

النسفية (طبعة القاهرة ، ١٣٢١ ، ص ٧ ) إلى أن الأحكام الشرعيـة بعضها متعلق بكيفية العمل وتسمى فرعية وعملية، والبعض الآخر متعلق بالاعتقاد وتسمى أصلية واعتقادية ( الباجورى : حاشــــية على شرح ابن قاسم ، القاهرة ١٣٢١، ج ١، ص ٢٠؛ حاشية على متن السنوسية ، القاهرة ، ١٢٨٣ ص ١١ -- ١٢ ؛ Les prolégomènes théol. de : Luciani Senoussi ، صع و ما بعدها : Senoussi Terms ؛ مادة حكم ). فالاعتقاد يستعمل غالباً بمعنى العقائد . ولم يكن من السهل تحديد المعنى الدقيـق لهــذا اللفظ . وقد أورد قاموس Dict of Techn. Terms) المصطلحات العلية ص ٥٥٤) استعمالين له: أولهما وهو الشائع المعروف ومعناه « التصديق الجازم » والثاتى وهو قليل الاستعال ويفيد الاقتناع أو اليقين. والأول حكم عقلى جازم ولكنه يقبـل التشكيك ، أما الشـانى فحكم قطعى أو راجح يقوم على العلم ويخرج الشك والظن. ويسمى أحيانا العلم اليُقيني وهو يخرج الجهل|لمركب. ويقسم البعض الاعتقاد بمعناه الاول إلى قسمين أحدهما ما يطابق الحقيقة والثانى ما لا يطابقها . ( انظر مادة ، إيمان ، ) ك

[D. B. Macdonald ماكدونالد

« اعتقاد خان »: لقب محد مراد الكشميرى الذى نال الحظوة عند الامير فرشخ سِيّار (انظر هذه المادة) حتى أصبح

موضع سره وأنعم عليه بلقب وركن الدولة اعتقاد خان فرخ شاه ، ثم أصبح وزيرا له . وفى عام ١١٢٤ ه ( ١٧١٣ ) سماوا عينى الأمير فرخ سيار وخلعوه عن العـــرش، وعندها سجن اعتقاد خان وصو درت ممتلكاته ثم أفرج عنه بعد ذلك وتوفى فى عهد محمدشاه ( انظر هذه المادة ) .

## المصادر

خافی خان: منتخب اللباب . ج ۲ ، ص ، م ، م ، وما بعدها (۲) غلام حسین خان: سیر المتأخرین ( الترجمة الانجلیزیة ، طبعة کلکتة ، عام ۱۷۸۹ ) ج ۱ ، ص ۱۲۳ وما بعدها (۳) . History of India ; Elliot - Dowson ۶۷۹ ، ص ۶۲۹ ؛ ص ۶۷۹ — ۶۷۹ ؛

«اعتكاف» اسم يطلق على عادة دينية أهم خصائصها أن يلبث المؤمن في مسجد بعيدا عن الناس.

ويعتبر الاعتكاف سينة ؛ ويورد بين الأعمال الصالحة التي توصى كتب الفقه بعملها في العشرة الآيام الآخيرة من شهر رمضان حتى يكون للمؤمن حظ في خيرات ليلة القدر. وتقول الروايات الإسلامية إن النبي اعتاد قضاء الثلث الآخير من شهر رمضان صائماً في المسجد بالمدينة . [ انظر فيما يختص بليلة القدر، سورة الدخان ، الآية ٢ وسورة القدر، الآية ١٨١] .

# THE PRINCE (12) IN THE PRINCE (1

ولم يستقر الرأى على تعيين الليلة التي تعتبر ليلة القدر . ويذهب أكثر علماء المسلمين إلى أنها لا بد<sup>(۱)</sup> أن تكون إحدى الليالى العشرة الأخيرة من شهر الصوم ( وبخاصة إحدى ليالى الوتر الحسة ٢١، ٢٧، ٢٥، ٢٧، ٢٩ ، ٢٩ رمضان) ويذهب آخرون إلى أنه ليس هناك ما يشير إلى أن ليسلة القدر هي إحدى ليالى ذلك الشهر ، وهذا هو رأى أني حنيفة .

## المسادر

(۱) انظر الأبواب الخاصة بشهر الصوم والاعتكاف فى بجموعة كتب الاحاديث وكتب الفقه (۲) الدمشقى : رحمة الامة فى اختلاف الائمة ؛ طبعة بولاق ، عام ١٣٠٠، ص ٥ (٣) Handbuch des islam : Th.W Juynboll • Oesetzes

[Th. W. Juynboll [ جوينبل

ماعتماد الدولة »: لقب منح لأول وزير فارسى فى عهد الصفويين ويسمى أيضاً وزير أعظم ونَوَاب أو إيران مدارى . كان له سلظان عظيم باعتباره أكبر رئيس إدارى

(۱) ليس بين المسلمين من يرى أن ليلة القدر لابد أن تكون في العشر الأواخر من رمضان كما يقول الكالب واتما الذي ورد في الحديث الشريف أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: التمسوها في العشر الاواخر من رمضان عميد الفتاح بدوي

فى الدولة ولم يكن للأمر الملكي صفة إلا إذا كان ممهورا بخاتم « اعتماد الدولة » ؛ ومعهذا فقد كان مركزه حرجا لأن مصيره كان معلقا بمزاج سيده . وكان الملك يعين ناظر اليساعد اعتماد الدولة ويعملكاتبا لسره . أما مقام الوزيرالاعظم فكان بالقرب من قصر الملك بأصفهان . وكان يستقبلاالناس فىرواق قصر الملك ويقف إلى يمينه فىالتشريفات العامة ، وإذا ركب الملك كان إلى بمينه أيضاً ولهذاسمي (وزير راست)أى وزير الىمين، وعند ما أقيل من منصبه نني إلى احدى المدن وعاش فيها كعامة الناس ، وكان راتبه عبارة عن مبلغ معين من المال يسمى . رسوم ، يتقاضـــاه سنوياً من الخانات أو رؤساء القبائل الذين كان يقضى حاجاتهم عند الملك ، وقدر ايراده في سـنة ١٦٥٠م بمبلغ يتراوح بين ٩٠٠ وألف تومان أى ما بين ١٤٠٠٠ و ١٦٠٠٠ جنيها .

# المصادر

Amoenitates exoticae: Kaempffer (۱)

Voyages: Tavernier (۲) مرابعدها ۲۰ و مابعدها (۲)

Voyages en: Chardin (۳) ۲۹٦ و ۲۰ ۲۰ ۲۰ (۱۷۱۱) ۹۲ و ۲۰ ۱۷۱۱)

(٤) ۹۲ و ۲۰ ۲۰ (۱۷۱۱) ۹۲ و ۲۰ ۱۷۱۱)

Estat de la Perse: P. Raphaöl du Mans

Nouvelles: Poullet (٥) ١٥ ، ١٤ و ۲۱ مروبی ۱۲۹۸ و ۲۱۱ مروبی ۲۱ مروبی ۲۱۱ مروبی ۲۱۱ مروبی ۲۱ مروبی ۲۱۱ مروبی ۲۱ مروبی ۲ مروبی ۲۱ مروبی ۲ مروبی

[Cl. Huart ]

ويرى نحاة العرب أن الإعراب لابدله من عامل موجب له . والبناء ضد الإعراب وهو خاصة للكلمات التى تحتفظ ببنائها ولا تتأثر بمؤثر نحوى . ويسمى اللفظ معربا أومبنيا بحسب قبوله للإعراب أوعدم قبوله له . ويبدو لنا أن العامل والإعراب هما المحور الذى تدور حوله نظرية النحو عند نحاة العرب . وعند ما يميز بينالصرف والنحو فى معناه الضيق لا تكون نظرية والنحو أله معناه الضيق لا تكون نظرية الاعراب لعريفات (طبعة فلوجل ، ص ١١) حقما من الصرف ، وهذا يخالف س ١٠) حقما من الصرف ، وهذا يخالف تصورنا لها . وقد يسمى النحو أحيانا علم ص ١٥) . وهذا يخالف ملاء وقد يسمى النحو أحيانا علم ص ١٥) .

ويختلف عنا العرب أيضاً فى تصوراتهم النحوية، إذ لايوجد لديهمأى اصطلاح عام

مقابل للفظى « Cas »(۱) (حالة الاسم) و Mode « تصريف الفعل » بل يطلقون الاصطلاحات نفسها بلا تفرقة على وجوه إعراب الاسم وعلى تصريفات الفعل المختلفة عند ما تتفق فى حركة الحرف الاخير . و تؤخذ تسمية هذه الاصطلاحات من الحركة الاخيرة لحالات إعراب الاسم المفرد المنصرف الصحيح الآخر ومن تصاريف الفعل المضارع الصحيح الخالى من الضمير المتصل . ومن ثم وجد التقسيم الرباعى الآتى :

الرفع (ضمة) == الفاعل (رجل )
 والمضارع المرفوع (يقتل )

۲) الجر (كسرة) = الإضافة (رجل)
 ٣) النصب (فتحة) = المفعول (رجلاً)
 وكذلك المضارع المنصوب .

إلجزم = الخلومن الحركة كالمضارع المجزوم ( يقتل ) .

والأسماءالثلاثة الأولى ليست فى الأصل إلا أسهاء الحركات المختلفة، وقد استعملها قليلا قدماء النحاة فى غير الاعراب ، وأطلقوها كذلك للدلالة على الحركات فى وسط الكلمة ؛ ونجد

اللجنة

<sup>(</sup>۱) استوضعنا الاستاذ نللينو فأجاب بأن كلمة cas تطاق على حالة الاعراب كالرفع والنصب والجر فى الاسماء وأن كامــة mode نطاق على حالة التعريف كالمرفوع والمنصوب والمجزوم فى الافعال وعليه يكون عند نحاذ العرب الاصطلاح الدى يفابل هاتين الكلمتين فكامة « cas هى « لفب الاعراب » وكامة mode هى « العبيفة »

هذا الاستعال حتى عند سيبويه ( ج ١ ، ص ٢ ، ٣ مل الرغم من أنه استعملها أيضا للدلالة على وجوه الاعراب. والاستعال العادى عند سيبوية لاسما. هذه الحركات يدل على أنها كانت تطلق فى ذلك الوقت على حالات تصريف الفعل وعلى وجوه اعراب الاسم ايضا.

ويستعملها سيبويه في الحالات التي يكون التصريف فيها مخالفا تمام المخالفة للطريقة التي ذكرناها ؛ فمثلا يقال في مرفوع جمع المذكر السالم (مسلمون) إنه في حالة الرفع ولغير المرفوع (مسلمين) إنه في حالة الجرأو النصب. مع أن نحاة العرب يرون أن التصريف في هذه الحالة إنما يجرى باستعال حرفي الواو والياء وهذا يشبه ما يحدث في المثنى.

وإعراب الاسم المفرد على نوعين، ويكون الاسم منصر فا إذا استوفى حركات الاعراب الثلاث كلها والتنوين ، وغير منصرف إذا لم ينل غير الفتحة فى حالتى النصب والجر ؛ فلا يكون له فى الحقيقة إلا حركتان ولا يلحقه التنوين . وفى هذا المقيام ينبغى أن نلاحظ أن الاسم الثلاثى المعتسل الآخر مثل عصا لا يتغير فى الواقع بتغير عوامل الاعراب ، ونحن نرى أن هذا الاسم غير منصرف(١) ، ولكن يقال فى

عبد الفناح بروى

وجوه إعرابه مثلما يقال في وجوه إعراب الاسم الصحيح المقابل له بتطبيق قوانين الحركات اللفظية عليه، ويعتبر المعتل كالصحيح أيضآمعر باومنصرفا وغير منصرف ولوأن تغير آخر الاسم المعتل يكون تقديرا فقط كما اصطلح عليهالنحاة . وفوق هذا فانالاعراب ليس خامــة ملازمة للاسم لا تنفك عنه فبالرغم من أن لفظ « رجل » يعتبر بصفة عامة مُعربا إلا أن هذا لايمنع أن تقول في المنادي « يارجل م وإذا دخلت عليه لاالنافية تقول : « لارجلَ هنا » ولا يعتبرنحاة العرب « رجل ٌ ورجل ّه ) في حالتي الرفع والنصب وإنما يعتبرونهمامبنين. وقدوجه نحاة العرب(٢) همهم إلى اللفظ المفرد لا إلى موقعـــه من التصريف والإعراب . ونحن لا نجد عندهم اسها لطريقة شاملة للتصريف والاعراب. وكان منالطبيعي أيضا أن أعتبر اؤلئك النحاة مضارع جمع المخاطبة ( يقتلن وتقتلن ) في حالة البناء لآن الفعل لا يتغير جزؤه الذي قبل النون بدخول النون عليه فى جميع الحالات الثلاث و تعتبر النون هي

أما صيغ المضارع الأخرى التى تنتهى بالياء والنون أو الواو والنون فان نحاة العرب يرون أن الالف

عبد الفتاح بروى

<sup>(</sup>۱) مدار الاصطلاح النحوى فى صرف الاسم وعدم صرفه على لحاق تنوين التمكين له وعدم لحاقه وإذن لايمكن أن تكون « عصا » وأمثالها غير منصرف

 <sup>(</sup>۲) من نحاة العرب من يرى أنهما فى حالتى الرفع
 والنصب وأنهما معربان .

والواو والياء تمثل ضمير الفاعل. وبقاء النون مع الحرف المساعد لها علامة على الرفع وحذفها علامة على الرفع عند نحاة العرب وجه من وجوه الاعراب يختص بصيغة التوكيد ذو اسم خاص به بل عندهم فقط النون المؤكدة التى تلحق المضارع فتجعله مبنيا وهذه النون ليست عنصرا ممتزجا بالفعل ولكنها حرف قائم بذاته. ومما يدهشنا أن نحاة العرب يدرسون التوكيد في باب الحروف (۱).

أما السبب فى إطلاق اسم « إعراب » على الظاهرة اللغوية التى ندرسها هنا فقد اشتغل به كثير من نجاة العرب المتأخرين ووضعوا فروضاً عدة قليلة الغناء (ابن الانبارى: أسرار العربية ، ص ٩ س ١٥ وما بعده)

Ztschr. f. Völker-) المان ويذهب قس شتين ويذهب المان المان الفظ إعراب معناه التعريب. أى نقل الكلام إلى لغة أهل معناه التعريب. أى نقل الكلام إلى لغة أهل البادية ويذهب فون روزن إلى رأى شبيه بهذا ( Zeitschr d. Deutsch. Morgent Ges ) ، حمر ١٩٠٠ وذلك بقوله إن الإعراب معناه والتحدث بلغة عرب البادية . ويتفق فولرز كالاتفاق مع رأى فتس شتين (-Volksspr من المانولدكه ( عناس المانولدكه و المانولدكه ( ۱٤١ من المانولدكه و المناولدكه ( المانولدكه و بالبدو باعتبارهم المانولدكه المانولدك و بالبدو باعتبارهم وحدهم الذين كانوا ينطقون بالعربية الفصحى وحدهم الذين كانوا ينطقون بالعربية الفصحى ( ) ندرس نون التوكيد في باب الحروف وبدرس المانولدكة و باب الحروف وبدرس المانول المانولدكة و باب الحروف و بدرس المانولدكة و باب المانولدكة و با

التوكيد في الأفعال .

فىذلك العهدفرض محتمل ، ولكنه ليس قطعياً. وربما كان هذا أكثر التفـاسير صحة لانه أكثرها وضوحا . فان وأعرب، ومصدرها إعراب معناهافي الاصل وضع الكلمة في الصيغة العربية والنطق بها كما ينطق بها العرب الخلص. ويطلق الإعراب أيضاً، وبخاصة عند سيبويه، على ادخالَ الكلمات الغريبة في اللغة العربية ، ومنالطبيعي أنايس هناكصلة بينالبدو وبين هذا التأويل . والفرق هنا واضح بين أعرب، و أعجم، وإذا اعتبرنا أن العراق كان مهد فقه اللغةالعربيةوأنمعظمسكانهكانوامنالاراميين والفرس الذين يجهل لسانهم التمييز بين وجوه الاعراب وبين التصريف، ذلك التمييز الذي هو من خصائص اللغة العربية دون اللغات الإخرى التي عرفها العرب، أدركنا أن هذاكان كاتدل عليه الشو اهدالصحيحة الكثيرة مصدر صعوبة خاصة للأعاجم الذين دخلوافي الاسلام والذين كان لهم نصيب كبير بين علماء اللغة . فكثيراً ما وجدوا أن هذا التمييز حجر عثرة في سبيلهم ، ويجدالانسان أن كلمة والاعراب، بمعنى التعريب قد ضيق معناها حتى أصبح لها ذلك المعنى الفني الذي تحدثنا عنه ، وأصل معني كلمة إعراب هو من غير شك التعريب νατ'έξοκήν. خصائص اللغة العربية يتبين من ذلك النقاش العنيف الذي أثاره ابن فارس ( انظر هذه المادة ) ضد الذين قالوا بأن الإعسراب موجود أيضاً فى اللغة اليونانية (جولَد سيهر . · (۲۱٤ من ۱۶، Muh. Studien

# THE PRINC OLING PAINT OF THE PRINC OLING PAINT OLING PAINT OF THE PRINC OLING PAINT OLING P

المسادر

(۱) الفصول الأولى من كتاب الأجرومية للصنبهاجي وهي مذكورة في Brünnow : الصنبهاجي وهي مذكورة الله الأنباري : أسرار (۲) ابن الأنباري : أسرار العربية فصل ۲–۲ ، ۶۰ ، ۶۰ ،

[ J Weiss ]

« الاعراف » جمع عرف (انظر هذه المادة ) وهي اسم سورة من سور القرآن .

« الاعشى » أبو بصير ميمون بنقيس البكري، ، من قبيلة قيس بن ثعلبة ، شاعر مشهور من المخضرمين سمى بالاعشىالاكبر للتمييز بينه وبين بقية الشعراء الذين كانوا يسمون باسمه . وسمى الأعشى لبيت في معلقته (۱) (طبعة ليال،كلكنة، عام ١٨٩٤. ج ه ، ص ٢٠ ) . ولسنا نعرف العام الذي ولد فيه ، أما وفاته فكانت عام ٦٢٩ بعد الميــلاد . ومع أنه حضر الا ٍسلام وأنشأ قصيدة في مدح محمد إلا أنه لم يعتنق الدين الجديد . ولا يمكن أن يعد الأعشى نصرانياً صادقاً بالرغم من اعترافه بأنه من القائلين بالطبيعـــة الواحدة ومن صلاته القوية بالنصرانية ، تلك الصلات التي نشأت من تردده على بلاط الحيرة، وبالرغم من صلاته الشخصية أيضاً.ويجي.الاعشى بعد امرى القيس باعتباره الشاعر العربي القديم الذي جاب كثيراً من

(۱) هذا البيث هو : أئن رأت رجلا أعشى أضر به ربب الموں ودهر مفعد خبل اللجنة

الآفاق وأفاد من ذلك توسيع مداركه وكان هذا سبباً فى كثرة إشاراته إلى الحوادث التاريخية وكثرة الألفاظ الدخيلة عنده ولا سيا الفارسية منها. وكانت خريات الأعشى وعدى بن زياد نموذجاً للشعراء الذين جاءوا بعدهما وأنشئوا قصائد فى الخر م

المصادر

Twei Gedichte (leyer(۲) ۳۷ مروکلای) Zwei Gedichte (leyer(۲) ۳۷ جانات الله ۲۰۰۰ با الله ۱۹۰۰ الله ۱۹۰۰ الله الله ۱۹۰۰ الله ۱۹۰

[ مفنر A. Haffner ]

«أعشى همذان » هو عبد الرحمن بن عبدالله شاعر عربي عاش بالكوقة في النصف الثاني من القرن الأول الهجري ( السابع الميلادي )، تزوج من أخت الشعبي الفقيه وتزوج الشعبي من أخته . ونحن على علم تام بما كأن له من شأن مع عبد الرحمن ابنُ الْأَشْعَتْ، فقد انضم إليه في غزوته للديلم ووقع في الاسر ، ولكنه نجامن أسره بفضلُ امرأة ديلية جميلة شغفت به حباً . ولما خرج ابن الاشعث على الحجاج انحاز إليه الاعشى وسلق الحجاج بألسنة حداد . ولكن دارت الدائرة عليهماً في وقعة دير الجماجم ففر ابن الأشعث وجيء بالاعشى أسيراً إلى الحجاج فذكره بأهاجيه، ولم يجده نفعاً ملاطفته للحجاج إذ أمر به فضربت عنقه (٨٣ هـ٧٠٢م) . وما بقي لنا من شعر الاعشى إنما هو قصائده التي تنني فهـا بمغامراته وأهوائه السياسية 🎖

المسادر

(۱) الآغانی ( الطبعة الآولی ) جه ، ص ۱۶۲ وما بعدها ، ص ۱۹۲ وما بعدها (۲) المسعودی : مروج الذهب ( طبعة باریس ) جه ، ص ۳۵۵ وما بعدها (۳) الطبری ( طبعة ده غوی) انظر الفهرس .

[ A. J. Wensinck فنسنك ]

« الأعلم »: أبو الحجاج يوسف بن سليان الشنتمرى ، واشتهر بالأعلم لأنه كان مشقوق الشفة العليا : وهو لغوى أندلسى ولد بشنتمرية Santamariaعام ١٠٤٠ (١٠١٩م) ونزح عام ٤٣٣ ه (١٠٤١م) إلى قرطبة حيث استفادمن دروس إبراهيم بن محمد الإفليل المتوفى عام ٤٤١ ه (١٠٤٩م) وذاع صيته في التعليم وتوفى بإشبيلية عام ٤٧٦ ه (١٠٨٣م) .

وعاون الأعلم شيخه الإفليلي في شرحه للمتنبي (وقد يكون هذا الشرح باقياً في برلين؛ المتنبي (وقد يكون هذا الشرح باقياً في برلين؛ انظر Verz. d arab. Hss. d.: Ahlwardt انظر kgl Bibl دقم ١٤٢٩) . ثم صنف كتابه مسرح الشعراء الستة ، (مخطوط بباريس، انظر Le diwan: de Slane ! ١٤٢٥ و ١٤٢٤ علمه المستمان Ahlwardt ؛ ومخطوط بفينا وقد استعان The Divans of the six. ancient Arabic به مالكه السابق L. Landberg في نشره لشرح يخمير : المدن ١٨٨٩ ؛ بحم المدن ١٨٨٩ ؛

Zur Geschichte der Uberlie- : Dyroff

وقد كتب الأعلم أيضاً شرحاً على الشواهد في كتاب سيبويه بعنوان وتحصيل عين الذهب في كتاب سيبويه بعنوان وتحصيل عين الذهب في معدن جوهر الآدب في علم مجازات العرب، في معدن جوهر الآدب في علم مجازات العرب، وأتمه عام ١٠٦٤ م) ( مخطوط وأتمه عام ١٠٦٤ م) ( مخطوط بأحك سفورد ؛ انظر الادماء) ( مخطوط بخال الشركة Bibliothecae : Nicoll Mss. Catalogus : H. Derenbourg ؛ الآسكوريال ؛ Tahn وبقسنطينة) واستعان جان العام المناسر وبقسنطينة) واستعان جان القادر البغدادي وبقسنطينة واستعان جان القادر البغدادي وركم عبد القادر البغدادي و كتاب الحماسة ، للأعلم في مصنفه و خزانة الأدب ، (ج ١، ص ٣٣٠ ، س ه ، ج٣٠ ، ص ٢٤٠ ، س ٢٤٠ ، س ٢٠٠ ،

المصادر

(۱) المقرى، طبعة دوزى وغيره، ج٧، ص١٢٩٩هـ، (۲) ابنخلكان، طبعة بولاق ١٢٩٩هـ، ح٧، ص ٤٦٥ ، رقم ١٢٩٨ (٣) ابن بشكوال: الصلة ، طبعــة تودرا ، رقم ١٣٩١ (٤) . Gesch. d. arab. Lit. : Brockelmann [ بروكلمان Brockelmann

« الأعمش » سليان بن مهران أبو محد : محدث عربی ولد عام ستين للهجرة ( ٦٧٩ م ) وقيل إنه ولد يوم مقتل الحسين، وذلك يوم عاشوراء عام ٦١ ( ١٠ اكتوبر عام ٦٨١) . وكان أبوه رجلا إيرانياً من

طبرستان ، وقیل من دنباوند ، سمع الحدیث بالحجاز علی الزهری وأنس بن مالك ، وكان مولی بنی كاهل بن أسد فی حی بنی عوف من بطون بنی سعد بالكوفة ، وفی هذه المدینة توفی فی ربیع الأول عام ۱۶۸ (مایو ۷۶۵) وفی روایات أخری توفی عام ۱۶۷ أو ۱۶۹ هو کان من أشد المعجبین بعلی وقد زود السید الحمیری الشاعر بمادة مدائحه فی علی می

## المصادر

(۱) الطبرى: الذيل، ج٣، ص ٢٥٠٩ هـ (٢) ابن خلكان: طبعة بولاق عام ١٢٩٩ هـ ج١، ص ٢٦٧ ، رقم ٢٥٧ (٣) الأغانى: الطبعة الثانية، الأولى، ج٧، ص ١٥، الطبعة الثانية، ج٧، ص ١٤.

[ بروكلهان Brockelmann ]

رأعيان » جمع عمين وهم الافراد
 البارزون فى جماعة من الجماعات أو حكومة
 من الحكومات ( انظر المعاجم فيما يختص
 بمدلولاتها الأخرى ).

الكبرى، ومعنى أغا فى التركية العثمانية الرئيس أو الشيخ أو السيد، ويحمل هذا اللقب الآن صغار الضباط إلى رتبة يوزباشي . وكذلك بطلق لقب أغاعلى خصبان القصر السلطاني. وكان يمنح فيما سبق للضباط العظام . وكان عدد «ركاب أغا لرى» ، وهم الضباط الذين يسيرون في ركاب الســــــُلطان ، ستة : وهم دبستانجی باشی، ورئیس الاصطبلات،ورئیس الحجاب . . الخ وكان أغا قره قو لاق ـــ وهو من ضباط الحرسف خدمة أغاالا نكشارية وكان يراقبمن برج مرتفع أحياء القسطنطينية المختلفة ، فني حالة شبوب النــــار مثلا في جهة من الجهات يسرع باستطلاع الخبر ثم يبادر بابلاغه إلى السلطان. وكان أغوات القصر ينقسمون إلى سود يطلق عليهم « قره أغالر، وبيض يطلق عليهم . آق أغالر ، ولا وجودالآن إلاللاغوات السود ويسمى رئيسهم « قيزلر، أغاسي ومعناها «أغا البنات» ويلقبُ بصاحب السعادة ورتبته تلى الصدر الاعظم، وشيخ الإسلام. وكان رئيس الأغو ات البيض يسمى فما مضى وقبو أغاه . أما أغاالانكشارية ، یکی چری أغاسی ، فکان قائد هذا الجیش ، وكانت له الاسبقية على جميع الضباط وكذلك على وزراء الدولة. وفي عهد المغل أطلق هذا اللقب على أميرات البيت المالك (Quatremère: ( الله نام ۲۰۹ مس ۱۳۰۹ مس Hist. des Mongols وبكتب الفرس هذه الكلمة ﴿آقَا، وينطقونها عادة «آغا ، كما يفعل الأتراك العثمانيون

Seyyid Ali Mohammed : A.L. M. Nicolas) باریس ه ۱۹۰ ، ص ۱۹۱ ، تعلیق dit le Bab

# المصادر

Versuch eines: W. Radloff (۱)

:H.Vámbéry(۲) ۱ قرص ۱۶ تو Wörterb

Etymolog. Wörterb. d turko-tatar Sprachen

Diction: Barbier de Meynard (٤) ۲۰۰

D'Ohsson (ع) ۷ قرص ۱۶ نست نست français

س ۱۶ تا و ما بعدها ، ص ۱۶ و ما بعدها ص ۱۶ و ۲۰۰

۳۵۳

[Cl. Huart ]

« أغاج » معناها في التركية شجرة أو غابة ، وفي التركية الشرقية يغاج مقياس للأرض يدل على ثلاثة أضعاف المسافة التي يستطيع فيها رجل واقف بين آخرين أن يسمعهما صوته. وهي لذلك قريبة من الفرسخ أو الميل. وقدر مير على شير نوائي «الأغاج» في بيت من شعره با ثني عشر ألف « قارى » ، والقارى ذراعان ، والذراع طول ذراع وقدر مخدوم قلى في بيت من شعره مساحة الأرض به ١٤٦٠٠٠ أغاج ، ويظن بيترو ولا قاله الاغاج يساوى فرسخاً إسبانياً أو دلاقاله المالي على المالي المالية ، ويقول فلاندان المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالية ، ويقول فلاندان المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالية ، ويقول فلاندان المالي المالي المالي المالي المالي المالية ، ويقول فلاندان المالي المالي المالي المالي المالية ، ويقول فلاندان المالي المالي المالية ، ويقول فلاندان المالية ، ويقول فلاندان المالية المالية ، ويقول فلاندان المالية المالية ، ويقول فلاندان المالية ويقول فلاندان المالية ، ويقول فلاندان المالية ويقول فلاندان

وكوستVoyages en Perse) Coste ، ١٠٠٠ ص ١١١) إن الآغاچ يساوى ستة كيلومترات أو أقل قليلا من أربعة أميال إنجليزية ،

## المصادر

[ Cl. Huart ]

« أغاج إرى » ومعناها رجل الغاب:
اسم قوم ذكرهم فرسقوس Priscus باسم قوم ذكرهم فرسقوس Priscus باسم ومعناها رجل البرداس (عبد به وقد يكونون عين البرداس (البرطاس (البرطاس (البرطاس (البرطاس (البرطاس (البرطاس (البرطاس البرطاس (البرطاس البرطاس (البرطاس البرطاس) وغيرهم من القبائل الفنية (المنافل المنافل الفنية (البرسم البوناني الفنية المنافل البرسم البوناني المنافل المنافل البرسم البوناني المنافل المنا

[Cl. Huart ]

# تا خان سافا محد خان التحالي ا

« أغا خان » لقب زعيم الهنـــود الإسماعيليـــة أو الخواجات ( انظر مادة « خُواجه ، ) وأغا خان محمد شاه الحالى ولد عام١٨٧٧م وهو يقطن مدينة بمباى ويكتب مقالات في المجلات الانجليزية مثل مجلة القرنالتاسع عشر The Ninteenth Century ومجلة الشرق والغرب East & West . وهو ثالث أغا خان . لأن أياه وجده كانا يحملان هذا اللقب أيضاً ، وكان لقب جده أغا خان محلاتی نسبة إلی محلات وهی مدینة غربی قم بفارس . وكان حاكماً على قم ومحلات في عهد فتح على شاه . ولما فشل فى ثورته عام ١٨٣٨ ضَّد الوزير الاكبر أرغم على الفرار إلى الهند وكان والدمحلاتي ــ وهوٰشاه خليل الله سيد كهكىالذى اغتيل فى يزد أعام ١٨١٧ م\_ابنآ لابى الحسن والى كِرمان . ويزعم الاغاخانية أنهم من نسل الحسن بن الصباح ( انظر هذه المادة ) ک

المسادر

Un grand maître des : St. Guyard (1) بالمجلة الآسيوية ، المجموعة السابعة ، المجموعة السابعة ، ج ، ص ٣٢٧ وما بعدها .

« أغا محمد خان » : مؤسس الآسرة القاجارية بفارس . وهو ابن محمد حسن بنفتح على خان ، ولد عام ١١٥٥ ه ( ١٧٤٢ م ) . وقد أمر السلطان عادل شاه به أن يخصى ولم

يزل حدثا . واعتكف أغا محمد باستراباذ عند وفاة كريم خان زند الوكيل ، وجعل طهران حاضرة له بعد أن استفاد من الفتن التي كانت قائمة بفارس في ذلك الوقت ، ثم نادى بنفسه شاهاً بطهران في أوائل عام ١٢٠١ ه ( ١٧٨٦ م ) . وناضل لطف على خان آخر أمرا. أسرة زند نضالا دام ثماني سنوات ثم غدر به عندما وقع فى قبضة يدهوهلك بعدأن عذب عذاباً شديداً عام ١٢٠٩ ه(١٧٩٤ م). وفىعام ١٢١٠هـ ( ١٧٩٥ ) قام أغا بحملة موفقة على التركان أعادت الأمن إلى الحدود الشمالية الشرقية،وأغاركذلكعلى بلادالكرج وانتزعها منروسيا. وأزاحموتالقيصرة كاترينالثانية عنكاهلهالاصطدام بالدولة الروسية وقبض على الامير شاه رخ حفيد نادر شاه الذي استمر يحكم مشهد بالرغم من كف بصره ، وعذبه حتى اغتصب منه الجواهر التي كان قد جلبها هذا الغازى معه مر\_ الهند . ثم ضم خراسان إلىرقعة أملاكه . وفي عام ١٢١١هـ (۱۷۹۷ م) اغتاله عبدان كان قد حكم عليهما بالإعدام ، وكان إذ ذاك في الخامسة و الخسين من عمره ، ودفن بالنجف ( مشهد علي ) . وخلفه على العرش ابن أخيه باباخان الذى لقب بـ « فتح على شاه » .

وقد أقام أغا محمد خان بالقوة والعنف أسرة أهم ما تمتاز به أنها أعادت إلى بلاد فارس الآمن الذى لا يزال يسودها إلى اليوم ك THE PRINCE ALIVED TO ROUR AND THOUGHT

المسادر

[Cl. Huart ]

« أغانى » جمع أغنية (انظرهذه المادة) وهى عنوان الكتاب العربي، الآغانى» (انظر دأبو الفرج على، جمع من الدائره، ص٣٨٨) « أغذية » جمع غذاء (انظر هذه المادة).

« إغرغر »: وادى نهر فى الصحراء يرجع إلى العصر الرابع الجيـــولوجى الختنى الآن ولم يبق منه إلا مجرى فى باطن الارض. ويقول ديفيرييه Duveyrier إنهذا النهر يبدأ بالقرب من ازكان ـــأكور النهر يبدأ بالقرب من ازكان ـــأكور ارتفاع نحو ستة آلاف قدم فوق سطح البحر ويتهى بالقرب من واحة كوك جنوب طجورت بعد أن يقطع مسافة قدرها ١١٨٠ كيلومترا إذا أضفنا إليه واد غر الذي هو امتداد له. ويمتد حوضه واد غر الذي هو امتداد له. ويمتد حوضه

من قمم جبال تدميت Tademayt فى الغرب متجها إلى واحة غات فى الشرق ومن هجر إلى شط مُلغر أى ما بين درجتى ٢٣° و ٣٤° طولا .

ويتجه نهر إغرغر أولا من الجنوب إلى الشمال مارا بالقرب من إدليس ويخترق تارة واديا ضيقا تتفجر العيون فى وسطه وتارة أخرى يجرى في سهل يتراوح اتساعه بين ثمانية وعشرة كيلو مترات وبعد أن يمر بين جبل ميدر الواقع جهة الغرب وهضبة تسيلي جهة الشرق ينحنى شرقا ثم يصل بعد ذلك إلى سفح جبل حماده فى تنغيرت ويلتق فى هذا الجزء من بحراه بعدة نهيرات تشبه وديانها وادى نهر اغرغر وأهمها:

إغرغرن ووادى أسد — كفف الذى تتصرف فيه مياه الجزء الجنوبى من تسيلى عند أزجر وإسون ولاتزال نقطة التقائه بنهر إغرغرظاهرة ، ثم نهير أهنت الذى يصدر من رمال إديين .

ويقطع بعد ذلك نهر إغرغر هضبة تنغيرت حيث يشق له بجرى ظاهرا (فورو Foureau) ثم ينحدر إلى الجزء الشرقى من هذه الهضبة وهناك يلتقى بعدد كبير من النهيرات تتصل به بعد أن تغور فى رمال العرق ويختنى بجرى نهر إغرغر تماما فى منطقة تلال الرمال ور اكان يمر بجوار نهر قسى طويل (انظر مادة عرق)دون أن يمتزج به . وتخول لنا ملاحظات فورو أن نفترض أن بجرى نهر إغرغر كان فورو أن نفترض أن بجرى نهر إغرغر كان

من قبل أكثر انحرافا ناحية الشرق وبعد أن يترك العرق لا يكاد يظهر إلا فى مواضع معينة مثل مسيل شكة بالقرب من طجورت. ومهما يكن من شيء فان استمرار هذا الجرى فى باطن الارض يدل عليه عدد من العيون فى هذا الإقليم ؟

### المصادر

Deux missions fran- : Bernard (1) çaises chez les Touaregs ، الجزائر ١٨٩٦ Voyage au : Dournaux-Dupeiré (7) Bulletin Soc. Géographie de 3 Sahara Les · H. Duveyrier (T) IAVE Paris (٤) ۱۸٦٤ باریس ۲ouaregs du Nord Coup d'oeil sur le Sahara : Foureau 1890 Annales de Géographie, français Dans le Grand Erg: المؤلف نفسه (٥) باريس ١٨٩٦ (٦) المؤلف نفسه -mon neuv ième voyage au Sahara et au pays Touaregr ، باريس ١٨٩٨ (٧) نفسه المؤلف: Documents scientifiques de la mission ۱۹۰۵ الفصل الرابع ۱۹۰۵ الفصل الرابع باريس Le Sahara algérien : Largeau ( A ) Géologie et hydr -: G. Rolland(1) 1AA1 ogaphie du Sahara algérien بأديس - ۱۸۹٤ في مجلدين (۱۰) Ministère des Documents relatifs à : Travaux publics la mission dirigée au Sud de l'Algérie par le lieutenaut-colonel F. itters باريس

اریس Le Sahara : Schirmer (۱۱) ۱۸۸٤ ۱۸۹۳ · ۱۸۹۳

[ يفر G. Yver يفر

«بنو الاغلب» أسرة حكمت إفريقية طوالاالقرن التاسع الميلادي، أسسها إبراهيم ان الأغاب التميمي . وكان إذ ذاك عاملا على الزاب ثم قبض على زمام السلطة بعد أن أنقـذ الأمير العباسي ابن مقاتل فثبته الخليفة هرون الرشيد في ولايته ، وليس لنا أن نجزم يحال بأن المعاهدات التي قسمت الأراضي بمقتضاها قد زادت في تحديد العلاقات بين الخلافة وبين خلفاء إبراهيم ، ومهما يكن من شي وفقد قنعو ابلقب الامارة. وكانت الكتابات التي ضربوها على سكتُّم بسيطة جداً ، وبقيت بين بغداد والقيروان صلة يدلنا علما تبادل المجاملات بينهما. وقد أنبأ زيادة الله الخليفة المأمون بنبأ الحلة الصقلية التي هددت دولة الروم، ثم بعث إليه بمثاقيل ضربت باسمه تمجيداً له. ولكن عند ما طلب المأمون من زيادة الله أن يدعو في الخطبة لعبد الله ن طاهر ، رد علمه الأمير رداً خشناً. ولقد أصاب النويري عند ما قال إن خليفة بغداد كان يمنى بالفشل لو حاول التدخل في وراثة الحكم في تلك الأسره، ومن المشكوك فيه أن رسالةمن المعتضد كانت تكني لخلع إبراهيمابن أحمد .

وهكذاكان حكم الامراء الورائى لهـذه

البقعة قوياً. وهي بقعة لانســتطيع تحديدها. وقد جرى العرف بتسميتها «إفريقية» . ومن المؤكد أنهاكانت تمتد غرباً إلى يونة وتشمل كل إقلم كتامة . وهؤلاء البربر الذين كانوا يكونون حلفاً عظيما امتد نفوذه إلى بلادالقبائل ظلوا خاضعين لسلطان الأغالبـة بوساطة المستعمرة العربية وبلزمة ، . ولكن لما خرب زيادة الله هذه المستعمرة أصبح البربر منأول المناصرين لعبد الله الشيعي وأثبتهم على عهده ؛ وكانو امن الخو ارج، وربمامن الصفرية النقارية. وامتدت إفريقيـة من جهة الجنوب الغربي إلى الزابوإلى حدود مملكة بني رستم الأباضية: وكانت تاهرت وطبنه تحت حكم الاغالبة ولكن ثورات الخوارجكانت فيهما مستمرة . أما ناحية الجنوب الشرقي فكانت طرابلس تكون منطقة منعزلة كإكانت عرضة لغارات خوارجالبربر منجبلنفوسة ، بيد أن إفريقية الأصلية التي كان العرب والمستعربون من أهل السنة يقطنونها كانت تمد الجيش بالجند، ولكن بالرغم من أن الروحالقبلية والاطماع الشخصية كانت كثيراً ما تبذر بينهم بذور الشقاق إلا أنهم كانوا يكونون وحدة دينية ولغوية تقفأمامالبربر المارقين الذين كانوا يحيطون بهم ويتغانملون فى صفوفهم .

وكان من شأن الحياة الدينية القوية لهذه الجماعة السنية ظهور الاختلاف فى الرأى ، ويقال إن مذهبى الحنفية والمالكية دخلا إفريقية معاً فى عهد الإغالبة . وهما المذهبان

اللذان قضت عليهما الفاطمية في خلال قرنين. وقد مثل هذين المذهبين مدة من الزمن أسد ابن الفرات الذي كان في أول أمره قاضياً لإ فريقية ثم لصقلية ، وكان في الوقت نفسه إماماً وأميراً . وقد دراس أسد هذين المذهبين بالقيروان بعد أن حضر على مالك فى المدينة وعلى تلاميذ أبى حنيفة بالعراق وعلى ابن القاسم أبرع تلاميذ مالك فىالقاهرة . على أن منافسته تسحنون المالكي جعلته أكثرميلا للحنفية، وبعد وفاةأسد انفر دسحنون بالنفوذ ويظهر أنه من عام ٢٣٢ — ٢٤٠ هـ (٨٥٧ – ٨٦٥م) انتبت اليـــه رياسة العلم في إفريقية . وكان سحنون هذا يظهر التسامح عندما كان يعيش بقربه تلاميذ منافسه من الحنفية مثل سلمان بن عمران ولكنه أظهر قسوة تجاه سلفه البائس ابن أبي جواد الذي كان السبب في هلاكه على السفود ألأنه قال يخلق القرآن . والمدونة التي أخذها عن ابن القاسم فاقت الاسدية وأصبحت الكتاب المعول عليه للمذهب المالكي في المغرب، وأصبح لهذا المذهب بعده الكلمة العليا . ومع ذلك فقد كان الحنفية أنصار ولم يمتَّح القول بخلق القرآن. فان الفراء أنذر بالقتل لَاخذه بذلك الرأى . ونجد فوق ذلك أيضاً أنه في عصر الأمير العباسي محمد وكل أمر إصلاح أداة الحكم الىالسديني قاضي القيروان وعاملها الذي كان من القائلين بخلق القرآن ومن المحتمل أن يكون الأمراء قد استعانوا

بالفقهاء واتخذوهم وسطاء بينهم وبين الناس ليقاوموا النزعات الاستقلالية للأسر العربية التي لم يكن في وسعها الانتظام في دولة متحدة أمام الاخطار التي تهددها من ناحية الحدود. وإنروايات مؤرخي العرب ولوأنها متشعبة ومبهمة تحملنا على الاعتقاد بأنهؤلام الأمراء كانوا ذوى شجاعة ومهارة وأنهم عرفوا كيف يحكمون مثل هذه الدولة غير المتهاسكة ويحافظون على رخائها بالرغم من بعض المتاعب المالية مثل أزمة الدرهم.

ولم تك حملة صقلية التي أنفذها زيادةالله الأول عام ٢١٢ ه ( ٨٢٧ م ) واستمرت في عهد خلفائه وفی عهد الفاطمیین سوی تنظیم للقرصنة القديمة . وقد اجتذبت الجزيرة الكبيرةالقراصنة كااجتذبت الاندلس الاسر الحاكمة في مراكش، وكانت غنائم الجهاد تساعد الأمراء على بناء القصور وتمد لهم من وسائلاالترف دون أن يثقلوا كواهل رعاياهم بالضرائب الفادحة . فالقصر القديم الذي بني فى عهد إبراهيم بن الأغلب والمسجد الكبير بالقيروان ورباط السوس اللذين بنيا في عهد زيادة الله بن إبراهيم ، وصهاريج القـيروان وجامعالسوسوالرقادة وقصرالفتح،كل هذه تكونَ بحموعة فنية متأثرة بفن العهارةالصقلي. وبعد أن تعاقب على الدولة عدد من أمراء الاغالبة الذين كانوا ذوى نشاط وإن لم يبرءوا من النقائص ، عجزت هذه

الدولة عن الوقوف في وجه الفتنة التي أثارها

الشيعة اللهم إلا بعضآمراء امتازوا بالقسوة والغدر اللذين اتصف بهما أصحاب الحريم والحضيان ، وقد ركن زيادة الله إلى الفرار أمام الفاطميين دون قتال عام ٢٩٦ ه ( ٩٠٩ م ) وهاك ثبتا بأسها. أمراء الإغالبة وعددهم أحد عشر أميرا : —

۱ – إبراهيم بن الأغلب بن سالم بن عقال التميمى ، ١٨٤ ه ( ٨٠٠ م )

۲ ـــ أبو العباس عبد الله بن إبراهيم ، ۱۹۲ هـ ( ۸۱۲ م )

۳ ـــ أبو محمد زيادة الله بن ابراهيم ،٢٠١هـ ( ٨١٧ م )

٤ - أبو عقــال بن الأغلب إبراهيم ،
 ٢٢٣ هـ ( ٨٣٨ م )

ه ــــ أبو العباس محمد بن الأغلب ، ۲۲۳ هـ ( ۸٤۱ م )

7 — أبو إبراهيم أحمد بن محمد ، ٢٤٢ هـ ( ٨٥٦ م )

٧ ـــ زيادة الله بن محمد الأصغر ٢٤٩ هـ ( ٨٦٣ م )

٨ – أبو الغرانق محمد بن أحمد الميت ،
 ٢٥٠ ه ( ٨٦٤ م )

۹ — إبراهـيم بن احمــــد ، ۲۶۱ ه ( ۸۷۵م )

۱۰ ـــ أبو العبـاس عبــد الله محمد بن إبراهيم، ۲۸۹ هـ ( ۹۰۲ م )

۱۱ — أبومضر زيادة الله بن أبى العباس. ۲۹۰ — ۲۹۲ هـ ( ۹۰۳ — ۹۰۹ م ) ک

المسادر

(۱) ابن عذاری ، البیان المغرب ، ج (۱)

(۲) ۱ ج ، ۱۹۰۱ Fagnan ترجمة فانسان ۱۹۰۱ م ، ج (۱۹۰۱ و ۲۸ م ، ج (۲)

(۳) ۸ ج ، ۲ ج ، ۲ م بع ابن الآثیر ، طبعة تورنبرج ، ج ۷ ، ج ۸ (۲)

(Hist. des Berb.) ابن خلدون : العبر ج ٤ (٤) العبر ج ٤ (٤) العبر ج ٤ (٤) العبر ج ١٤٠٤ في العبر المؤلف : sous les Aghlabites et de la Sicile

(Noël des Vergers فيرل دى فرجيه sous les Aghlabites et de la Sicile

(Noël des Vergers وترجمه نويل دى فرجيه Bibliotheca Arabo- : Amari(٥) ۱۸٤١ الم ۱۸۵۰ Storia dei : ففس المؤلف : الم ۱۸۵۰ Storia dei : العبر الم ۱۸۵۰ الم ۱

# [G. Demombynes ديمومبين]

«أغمات» ناحية فى جنوبى مراكش هى الآن بحموعة كبيرة من الحقول الفسيحة والحدائق والمساكن المشيدة من الآجركثيرة المياه يظللها أشجار مختلفة أنو اعها. وهي من أجمل بقاع هذا الاقليم. وأغمات تابعة لقائدة مسفتنة ونجد على بعد كيلو مترين أو ثلاثة من أغمات وريكة وهي قرية كبيرة بها حي كبير لليهود يكون قائدة خاصة . ويروى هذين البلدين نهر أغمات الذي ينبع من جبال الإطلس عند أمر أغمات عدة نهيرات يذهب أحدها إلى مراكش حيث بمدالمدينة بالماء الصالح للشرب وقبل تأسيس مراكش كانت أغمات ونقسيس أهم مدن الاقليم . ويقال إن أغات ونقسيس أهم مدن الاقليم . ويقال إن أغات

كانت جزءاً من دولة الأدارسة . وكان يحتل أغمات قبل غزوة المرابطين قبلة مغراوة التيكان آخر أمرائهـــا لقوط بن يوسف الذى كان زوجاً لزينب المشهورة والتي تزوجت من بعده أبا بكر اللمتونى ثم يوسف بن تاشفين مؤسس دولة المرابطين . واستولى المرابطون على أغمات عام ١٠٥٧ ه ( ١٠٥٧ - ١٠٥٨ م ) والتجأ لقوط إلى تادلةً . وبعد تأسيس مراكش عام ١٥٤ ه ( ١٠٦٢ م ) الوقت في الاضمحلال. ويذكر البكري الذي صنف كتابه قبل تأسيس مراكش أن هنـــاك ناحيتين باسم أغمات وهما أغمات أيلان وأغمات وريكة ، وربما كانت أغمات أيلان هي نفس أغمات التي نعرفها اليوم ، وأغمات وريكة هي وريكة المعروفة الآن، اللم إلا إذا كانت أغمات أيلان هي إغل أو أيلان الواقعة على بعـــدسبعة أو ثمانية كيلومترات. وعلى أنة حال فان أغمات التي ورد ذكرها فى التاريخ يظهر أنها هى نفس المكان الذي يسمى اليُّوم بهذا الاسم . وما زال به إلى الآن مدرسة قديمة متسعة شيئاً ما وعدد من القبور. وريماكان هناك قير المعتمد البائس آخر أمراء إشبيلية وقرطبة الذي نفاه إلى أغمات نوسف بن تاشفين وأبقاه سجيناً فهما . وقد وصف المراكشي أسر المعتمد وصفاً مؤثراً . وكان هذا القبر موجوداً إلى القرن الرابع عشر ولكنا لا نعرف مصيره الآن . وكان لايباح للنصاري واليهود اللحاق

بمدرسة أغمات. وتوجد حول المدرسة بقايا أبنية قديمة من اللبن وبقايا جسر من الحجر وأسوار قديمة . وفى عهد ليو الإفريقى(١) كانت أغمات قد حل بها الدمار ومع ذلك فقد كان الناس يحجرن إلى قبور الأولياء فيها وما زال الإقلىم مشهوراً بمياهه العندبة وأشجاره الوارفة الظلال والفاكمة المختلفة الأنواع التي يزود بها سوق مراكش م المصادد

Descr. de l') البكرى: المسالك (١) البكرى: المسالك (١) البكرى وما (١) البكرى المسالك (١) وما وما وما بعدها (٢) الادريسى: صفة المغرب، طبعة دوزى وده غوى، ص ٢٩، ٦٥ وما بعدها (٣) ابن خلدون: العبر (٤) ابن أبي زرع: القرطاس (٥) المراكشى: المعجب (٦) المواكشى: المعجب (٦) المواكشى: المعجب (٦) طبعة شيفر، ج١، ص ٢٠٠ وما بعدها ٢٠٨٠ وما بعدها (٧) المواكنة وما بعدها (٧) غرطانة وما بعدها (٧) غرطانة وما بعدها (٧) غرطانة عرصا بعدها (١٥٧٣ وما بعدها .

[ E. Doutté دوتيه

« الأغواط » مدينة وواح جنوبي الاد الجزائر تبعد عن مدينة الجزائر تبعد عن

ميلا وتقع على خط طول ٥٥ ٢° شرقاً وخط عرض ٤٨ ٣٣° شمالا وترتفع ٢٤٠٠ قدم عنسطح البحر وفى عام ١٩١١ بلغ عدد سكانه ١٩٥٥ من الأوروبين والأغواط داخلة فى إقليم غرداية وحاضرة مركز مختلط وآخر وطى مساحته ٢٦٥٠ ميلا مربعاً وعدد سكانه ١٩٨١٠ نسمة .

والمدينـــ ة والواحة على نهر وادى مزی الذی ینبع من جبل أمور وینتهی بعد أن يحمل اسم وادى جــــدى فى شط ملغر جنوبى كورة قسنطينة . ونقع البيوت على منبسطات من الارض تشرف على منحدرات تلین صخریین ، وهما فرعان مر . ﴿ جبال طسجرينه، ويوجدالحي الأوروبي على المنحدر الشمالى الغربى والحي الوطني على المنحــدر الشمالي الشرقي ، وبحمها سور وقلعتان عند القمة ، وتمتد الواحَّة على شكل نصف دائرة شمالى غرب المدينة وجنوبي شرقها، والجزء الشمالي الغربي أكثرها اتساعاً وينبت فيه أحراش النخيل وحقول الحبوب، وتروى البساتين قناة يصرفها سيد تتفرع من نهر وادىمزى تسمى وادى لكهير والتخيل الذي يقدر عدده بـ ٣٠٠٠٠٠ نخلة ليس من النوع الجيد إلا أنه يمد السكان بالغذاء . ووقوع الأغواط بينجنوبي وهران وجنوبي قسنطينة فى المكان الذى تتفرع فيه الطرق نحوالغرب إلى أولاد سيدى الشيخ والى جنوبى مزاب وورغـله ، ونحو الشرق إلى زبان وبسكره جعليا مركز أتجار باً هاماً .

<sup>(</sup>۱) ليو أفريكانوس أو الافريق مو الحسن س محمد الوزان الرياتي ولد في غرناطة عام ۹۰۱ هـ (۱:۲۰م) وتوفى في توس بعد سنة ۷۰۹ هـ (۱:۰۰ م) .

# قاریخها:

وفى القرن العاشر الميسلادى كانت على ضفاف وادى مزى مدينة صغيرة اشترك سكانها فى ثورة أبى يزيد بعد أن اعترفوا بسلطان الفاطميين. وسكن الاقليم الذى يحيط بها البربر الرحل من عشيرة مغراوة. وجلبت الغزوة الهلالية إلى هذا الاقليم قبائل أخرى من نفس النوع أهمها كسل التى أخرجت من الزاب وأنشأت قرية تسمى بن بوتة. وقد ابتنى مهاجرون آخرون قصوراً أخرى مثل بو مندلة ونجل سيدى ميمون وبدلة وقصبة ابن فتوح وبعض هؤلاء المهاجرين من أصل عربى كالدواودة وأولاد بوزيان والبعض الآخر جاءوا من مزاب، وهذه الجماعات كلها سيت بالأغواط.

ونحن لا نعرف عن تاريخ هذه المدينة حتى القرن الثامن عشر إلا الشيء القليل . وكانت الاغواط تدفع الجزية إلى سلطان مراكش في القرن السادس عشر . وفي عام مراكش في القرن السادس عشر . وفي عام ١٦٦٦ه مُجر قصرا بدله وقصبة فتوح . وفي عام سيدى الحاج عيسى في بن بوته وفرض سلطانه على سكان القصور الثلاثة الاخرى وعلى قبيلة لربة المجاورة . وتمكن السكان بزعامته من قهر أهل قصرد الاصفية ولكنهم اضطروا إلى دفع الجزية لسلطان مراكش مولاى إسماعيل الذي كان يعسكر بجنوده خارج أسوار المدينة عام ١٧٠٨ . وبعد وقاة

سیدی الحاج عیسی عام ۱۷۳۸م لا نجد عن تاريخ الأغواط ما يستحق الذكر سوى النضال بين الصفين اللذين تنازعا السلطة وهما أولاد سرغينة الذين يقطنون الحي الجنوبي الغربى من المدينة والهلاف الذين يقطنون الحي الشمالي الشرقي . وتمكن الترك مر\_\_ بسط نفوذهم خلال هذه الفتن التي خضبت أرضالواحة بالدماء. وفي عام ١٧٢٧ تمكن بك تترى من فرض الجزية السنوية على أهل القصور . وعند ما أخرج أهل مزاب من الواحة التي قد حصلوا على جزء من حداثقها عقدوا هم وبدو الجنوب حلفا تمكن أهل الأغواط من التغلب عليه بعون من لربة . إلا أن الترك عادوا إلى الظهور حوالى نهاية القرن الثامن عشر ومكنوا لسطانهم بعد أن أخذ أهل الاغواط فى نفضه عن ظهورهم . فسقط صاحب ( بك ) بلاد الجبل في الحلة الاولى عام ١٧٨٤ إلا أن صاحب ( بك ) وهران محمد الكبير احتل المدينــة وخرب أولاد سرغينة ( ١٧٨٦ م ).

وعندئذصمد خلفه عثمان للهلاف فشتت شملهم عام ۱۷۸۷ .

ولم يمض على الحزبين المتخاصمين وقت طويل حتى حزموا أمرهم وعادوا للنضال إلى أن تمكن زعيم الهلاف أحمد بن سالم من تزعم الاغواط والقصور المجاورة عام ١٨٢٨م ولكن السلام لم يعمر طويلا لأن أولاد سرغينة تمكنوا بمساعدة عبد القادرمن بسط

فوذهم ثانية عام١٨٣٧ فأقام الامير زعيمهم الحاج العرد، خليفة إلا أنه لم يستطع الثبات واضطرإلي الالتجاء إلى مزاب. ولم يكن حظ خِلفه عبد الباقي بأحسن من حظ سلفه مع أنه كان لديه سبعائة فرقة منظمـــــة ومدفع واحد. وحاول عبد الباقي أن يسجن وجوه القوم نزولا على رغبة الخليفة ولكن ذلك أثار الفتن فاضطر إلى الرحيل عن الأغواط عام ١٨٣٩ . وعين الحاج العربى خليفة مرة أخرى، ولكن أحمد بن سالم هزمه بمساعدة تیجای ، مرابط عین مهدی ، وأسره ، وبذلك أصبح أحمد برب سالم صاحب الأمر في الأغواط ثموضع نفسه تحت حماية الفرنسيين فجعلوه خليفة من قبلهم عام ١٨٤٤ . وبهذه المناسبة رابطت كتيبة من الجيش الفرنسي بقيادة ماريي مونج "Marey - Monge عند أسوار مدينة الأغواط . وعاد الفرنسيون ثانية عام ١٨٤٧ ولكنهم لم يوطدوا أقدامهم هناك إلا عام ١٨٥٢ عند ما دخل المدينة الشريف محمد بن عبد الله صاحب ورغلة بمعاونه فريق من الهـــــلاف . وقد أرسل الفرنسيون فرقة تحت إمرة القائد بليسييه Pélissier ليستعيد المدينة من يد الشريف محمد . واستولى الفرنسيون على المدينة عنوة بعد قتال عنيف هلك فيه القائد بوسكارن Bouscaren والضابط موراند Morand إفي

ديسمبر سنة ١٨٥٢ . واستقرت إبالاغواط

حامية دائمة وأصبحت قاعدة الاعمال الفرنسيين

# الحربية في الجنوب ٢

# المسادر

Les dictons satiriques : R. Basset (۱)

attribués à Sidi Ahmed ben Yousof

E.Daumas (۲) ۱۸۹۰ في المجلة الأسيوية عام ۱۸۹۰ (۳)

La Sahara Algérien

Un été dans le Sahara : Fromentin

Marey Monge (٤) ۱۸۷٤ باريس

المجلة المرابي المحافظة Expédition de Laghouat

Voyages dans le : Moulay Ahmad (٥)

الريس عدي sud de l' Algérie

# [G. Yver jag ]

# « أفار » : انظر دناجلة

«أفاميسة»: او فامية : وهي مدينة أيامية Apamée القديمة الواقعة في وادي نهر العاصي بالقرب من مستنقعات كبيرة . كان لها أهمية في أيام السلوقيين ، واستولى عليها خسرو ملك الفرس عام ٥٤٠ ونهب ما فيها . وبعد أن استولى أبو عبيدة على ما فيها . وبعد أن استولى أبو عبيدة على حمص سلمت اليه أفامية ، ولم يعد لها أي شأن بعد ذلك . وفي عام ١١٥٧ دمرها زلزال شديد وأحالها إلى كومة من الخرائب تدل إلى الآن على موقع المدينة القديمة ، وتقوم فوق أنقاض هذه المدينة القلعة القديمة المقديمة المساة ، قلعة المضيق ،

المصادر

[ F. Buhl بول ]

«أفراسياب»: ملك أسطورى من ملوك الطورانيين با جاء فى أساطير الفرس الواردة فى الشاهنامة وغيرها من المؤلفات. وقد جعله المؤرخون المحدثون فى سلسلة الأنساب التى وضعوها جدا للأسر التركية.

« الأفراني » : انظر الوفراني

«آفريدون» : انظر فريدون

« آفريدي » : قبيلة من الأفغان أو من البتان تقطن الإقليم الجبلي الواقع عند الطرف الشرق لجبل سفيد الذي يمتد شهالا إلى المجرى الضيق لنهر كابل وجنوباً إلى اقليم الد « أركزاني » الجبلي . وتقع التلال التي تسكنها عشيرة « جُواكي » ، وهي قسم من هذه القبيلة ، إلى الشرق من هذا الموضع ، وهي تشبه شبه الجزيرة ، إذ تخرج من صميم الجبال الرئيسية ، ويحيط بها من ثلاث جهات الجبال الرئيسية ، ويحيط بها من ثلاث جهات

اقليم پشاور وكوهات الفسيح. ويخترق ممر كوهَات الجزء الضيق من هــذه التلال وهو يصل بين پشاور وكوهات. ويقع بمر خيبر الذي يمر به الطريق الرئيسي بين يشـــاور وكابل في الجزء الشهالي من جيال الدآفريدي، جنوب نهركابل مباشرة. والجزء الأوسط من هذه الجبال عبارة عن هضبة مزتفعة تسمى « تميره»، تتألف منعدة وديان يفصل بينها جبالً يبلغ ارتفاعها ما بين ١٨٢٩ إلى ٢١٣٤ متراً فوق سطح البحر ، ويتقاسم هذا الاقليم الـ و آفريدي، والاركزائي جيرانهم في الجنوب. ويسمى الوادي الرئيسي الواقع فی أرض الآفریدی دمیـدان، وهو سهل فسيح منبسط . وفى شمال هذا الوادى الذى هو أهم جزء في تلك البلاد يوجد وادى نهر « باره » الذي يتجه ناحية الشرق مخترقاً سهول يشاور.

ورجال الدوآفريدي، شعب جبلي، طوال القامة، ذوو قوة وبأس وإن كانوا نحفاء تبرز عظام خدودهم، وقسمات وجوههم شديدة الوضوح وحواجبهم مقوسة. وهم يختلفون اختلافاً كبيراً عن الجنس الأفغاني العام ويمكن أن نعتبرهم جنساً أصلياً جبلياً امتزج بالأفغان عند تقدمهم نحو الشمال. ويقول كثير من المؤلفين انهم عين الدمال ويقول الذين ورد ذكرهم في كتاب هيرودوت على النين ورد ذكرهم في كتاب هيرودوت على ان تشابه الأسماء ليس بالدليل الكافي على ان الآفريدي هم نفس من تحدث عنهم هذا المؤرخ

خصوصاً وقد انقضى على هذه الرواية نحو ٢٤٠٠ عام ، ولا نجد لهم ذكراً فى روايات أحدث من روايته . ولسنا نجد ذكراً لاسم «آفريدى » فى الكتابات الاكينية . كا انه ليس من المحقق ان هيرودوت قد أراد بالكمينها الآفريدى فى الوقت الحاضر التى يسكن البلاد التى يسكنها الآفريدى فى الوقت الحاضر

وليس من شك فى أن اقليم تيره كان يسكنه فى وقت ما شعب كان يتكلم لغـة لاتزال معروفة إلى اليوم باسم . تيراهي . ويتحدث بهـــا فقط فى اقليم ننكراهار شمال جبل سفيد. وهذه اللغة من فصيلة اللغات الآرية التي يتكلمها سكان الهندوكش كا بين ذلك جريرسن Grierson ومن المحتمل أنه عند ما احتل اقليم تيره جنس كان يشكلم لغـة ﴿ يَهْتُو ٰ ، امتزج فريق من السكان الأصليين بهذا الجنس. ولم یرد ذکر اسم آفریدی عند أی مؤرخ من مؤرخى العصور الوسطى؛ ولم يذكره كذلك بابر Babar بالرغم من صلاته الرثيقة بافغان هذه الجبال ، ولا نعمت الله الذيكان على قيد الحياة منذ ثلثماثة عام . ويدهب علماء الأنساب المحدثين الى أن الآفريدي فرع من قبيلة كرلانى . وهم يقولون ان كخاتى بن كرِّأن او كر°لان ، وهو العبــد الذي سميت باسمه القبيلة ، كان له أربعة أبنا. هم : برهان وخُـكيانيوسلمان وشيتك، ويقولون إن عثمان الذي سمى بعد ذلك آفريدي هو

ولد برهان . ولكن كتاب . مخزن افغاني . لا يذكر أحداً من سلالة كخائى ، أما كتاب و خلاصة الأنساب ، . وهو مؤلف أحدث عهدا من السابق فيذكر ان كخائى ( ورد في ترجمة <sub>Dora</sub> باسم كوغى ) لم يكن له سوى ولدين هما سلمانُ وشبتك، وان الآفريدي هم سلالة كودائى مؤسس فرع آخر من قبيلة كرلاني . ويقال ان كودائي كان له ســـبعة أبناء منهم اركزائى ومانى جد الآفريدي. ويذكر المؤلف كذلك ان الاركزائى والآفريدى يسكنون معا اقليم تيره . ويتضح لنا من هــذه الخلافات أنهُ لا يمكن أن تستنج من هذه الإنساب معلومات مجدية عن آلافريدي.ومن الواضح كذلك ان أصل اسم آفريدى التي وردت فى كتاب و حيات افغاني ، هي كذلك من وضع المحدثين . ويقــال ان عثمان كان يدخل . أحد البيوت فسئل من هو فأجاب و انني أيضاً من (آفریده) الله ، أی مخلوق الله ، ومنهذا اللفظ الفارسي اشتق اسم « آفريدي ». ومثل هذه القصص ندل على أن أصل هذه القبيلة الحقيقي غير معروف ، وربماكان من المحتمل ان الآفریدی ( أو اپریدی کا ینطقون هم انفسهم هذا الاسم ) من أصل مختلط.

وينقسم الآفريدى الآن إلى عشائر أهمها آدم خيل ويشملون الجواكى بالقربمن عمر كوهات ويجاورون قبيلة ختك.واكاخيل وينتشرون من اكر الى نهر باره. وهاتان

العشيرتان ليستا أهل حرب كباقى الآفريدى ومعظمهم يشتغلون بحمل البضائع وبخاصة نقل الملح من مناجم كوهات.

ونذكر من بين العشائر الآخرى كوكى خيل وكمر خيل وركا خيل وملكدين خيل وكمر خيل وسپاه ( وغالبا ماتذ كر جميعا باسم آفريدى خيبرى ) وتقطن فى الصيف ميدان فى اقليم تيره والجزء الأعلى من نهر باره أما فى الشتاء فتنحدر الى السهول وينهب كثير منهم الىسهل ، كجورى شال نهر باره عند منبعه من الجبال ، وتنحدر قبيلة زكا خيل الى وادى بازار وكوكى خيل الى الطرف الشرقى من خيبر . وهذه العشائر الخيبرية الشرقى من خيبر . وهذه العشائر الخيبرية شرسة صعبة القياد تكثر من شن الغارات فى السهول . وعشيرة زكا خيل اسوأهم سمعة وأغلب العشائر فى ميدان تقطن القرى وتملك وأغلب العشائر فى ميدان تقطن القرى وتملك المزارع .

وتسود بين الآفريدى الرميح الديمقراطية وكل مفاوضة معهم لابد وأن تجرى مع عدد كبير من الآفراد. وهم على الرغم من خداعهم وقسوتهم شجعان أولو بأس شديد وكانوا الى عام ١٨٩٧ يفخرون بأنه الى ذلك الوقت لم يستطع اجنبى التوغل في جبالهم . ولكن حدث في هذه السنة نفسها أن توغل في جميع بلادهم الجيوش الهندية البريطانية بقيادة القائد لوكهارت .

وفى عهـــد اكبر شاه اعتنق الآفريدى عقيدة پيرروشن الملحدة ويسمى أحيـانا پير

تاريك ثم استولوا بعـد ذلك على تيره. وأخرجوا منها عثمان خيــل ( أوتمــان ) وساقوهم الى الشمال. وكذلك حاربوا قبيلة اركزائي فى الجنوب وشاطروهم حكم تيره. وفى الوقت الحاضر تسيطر قبيلة أركزائى على وادى , تمستوره ، والآفريدى على وادى مَيدان وهما أعظم وديان البلاد ، وقد حارب جهان كير الآفريدي ونقل عدداً كبيراً منهم الى الهندستان والدكن حيث نجد أعقابهم فيهأ الى اليوم . وبعد قيام سلطنة درّاني Durrani خضع الآفريدي بالاسم فقط الى أحمد شاه وكانوا يعدون من مقاتلته . وقدر أحمد شاه عدد الآفريدي بتسعة عشر ألف نسمة مع أن عددهم اليوم لا يزيد على ذلك. وقد ألف جيوش السلاطين والملوك، وما زالوا على عادتهم تلك إلى اليوم غير أنهم اشتهروا بقلة الوفاء. ففي عام ١٨٠١ غدروا بشجاع الملك وكان هذا سبباً في أن هزمه محمود شأه . ونجد فى أخبار غزوة نادر شاه عام ١٧٣٧ أن أهل خيبر أمروا بالوقوف في طريقه ولكنهم لم يقاوموه إلا مقاومه ضعيفة . وكان همهم الوحيد الاستفادة بقدر ما يستطيعون من مرور الجيوش أو التجارة بممر خيبر وكانوا على وجه عام لا يزعجهم فى جبــالهم شىء. وظل الحال على ذلك خلال حكم السيخ وبعد أن ضمت بلاد پشاور إلى الامبرآطورية البريطانية ، ظلوا محتفظين باستقلالهم

والتحقوا بمحض اختيارهم بفصائل الحدود . وقد رتبت لهم المرتبات نظير سماحهم بحرية المـــرور في الممرات التي في بلادهم . ولكن نشأت مصاعب تتعلق بممركوهات إذ بالرغم من المبـالـغ التي تدفع اليهم لفتحه فانه أغلقُ كثيرًا بسبُّب المنازعات الدَّاخلية . وكانت عشيرة آدم خيــل أكثر العشائر اتصالا بتلك المشاغبات . وفي عام ١٨٧٧ — ١٨٧٨ أرسلت حملة على قبيلة الجواكي شرق الممر . ولكنها لم تؤد إلى استعار مستديم بل شبت نار حرب أشدمن الأولى بعد عشرين عاماً ، وفي ١٨٩٧ انتشر الهيــاج الديني بين القبائل الأفغانية على الحدود البريطانية . ودعا « ملاً هَدَه ، إلى الجهاد في بلاد شنواري . ولم يتأثُّر الآفريدي بادئ الامر بهذه الدعوة ولكن بعدأن قامت الفتنة بين المهمند وهم جيرانهم فىالشمال ظهرت النزعة الحربية بين القبائل المقيمة بالقرب من ممر خيبر وخاصة بین عشیرة زکا خیل وهاجموا حصن , لندی كُتل ، Landi Kotal القائم على الممر وكانت تحميه فصيلة من الآفريدىفاستبسلت في الدفاع عن الحصن ولكنها انتهت بالتسليم واشتركت بقية عشائر الآفريدي في هــذاً القتـــال وانضم اليهم الاركزاثي وكانت النتيجة أن المواقع الحربية الواقعة عنـــد «سَمانه» Samana في جنوب بلاد الاركز ائي والتيكانت تحتلها فصائل صغيرة من السيخ هوجمت واستولى عليها بعد قتــال عنيف .

وغلى أثر هٰذه الحوادث أغار جيش صغير بقيادة السير و. لوكهرت على جبال الآفريدي ونشبت بينه وبينهم عدة وقعات دامية.وكانت خسائر جيشه عظيمة ولكنه اخترق كلجزء فى البلاد وعاقب جميع العشائر المعادية . وهاجم الاركزائي أولا فخضموا في الحال. أما عشائر الآفريدي ( زكا خيل وكوكي خيل ) فقد ثابروا فى نضالهم إلى النهــاية . أما الجيش البريطاني الذي كانت قاعدته في كوهات، فقد دخل بلاد الجنوب. وبعد عدة وقائع حدثت في دركئي Dargai عند مر سنيغه Sanpogha في بلاد الأركزائي ، وعند بمر أرهنكه Arhanga الذي يصل بين مستوره وميدان . وبعد أن مكث الجيش طويلاً في ميدان، عاد إلى السهول الواقعة جنوب وادى باره الممتـد . واخترق قسم آخر من الجيش بقيادة القائد هارت وادى مستوره ووادى وران إلى نقطة التقائهما مع وادى باره . وأخضعت حملة أخرى بقية قبائل الآفریدی فی وادی خیبر ووادی بازار وقد كشف هولدخ Holdich أنساء تلك الحملات البلاد ومسحها . وشمل الهدو. الآفريدىبوجه عام خلال السنوات العشر الأخيرة وأخذوا عقبهذهالحرب يتطرعون فى كتائب الحدود. ومع ذلك فقد ظهرت وادر الشغب حديثا وتخاصة بين عشيرة زكا خيل وحدثت في السهول غارات عديدة . وقد حملت هذه الغارات الحكومة الهندية

Notes on Afghanistan لندن ۱۸۸۰، ص

[ M. Longworth Dames ] [ لونجويرت ديمز

« إفريقية »: يذهب فليشر Fleischer ( ۲۲۹ من ۱ ج ، Kleinere Schrflen ) أن إفريقيَّـة أضبطـمن إفريقيَّـة بتشديد الياء ، وهي الصيغة التي استعملت بعد ذلك: و إفريقية هوالاسمالذي أطلقه العرب على الجزء الشرقي من بلادُ البربر أما الجزء الغربي فاحتفظ باسم المغرب. ولفظ إفريقية تحريف للفظ اللاتيني Africa أفريكا الذي أطلقه الرومان أول الإمر على الاوقليم الذي نظموا شئونه بعد تخريبهم لقرطاجنة ، وشملت هذه التسمية بعد ذلك بلاد البربر ثم أطلقت آخر الأمر علىجميعالقارة . وقد ذكر لهذا الاسم عدة اشتقاقات عجيبة ، فيروى البكرى أزب بعضهم يقول إن هذا الاسم معناه , ملكة السماء ، ويقول البعض الآخرُ إن هذا الاسم مشتق من أفريقس(١) ابن أبرهة الرائش الذَّى قاد حملة على بلاد البربر وابتنى مدينة إفريقية (المسعودي، طبعة باریس، ج ۳ ، ص ۲۲۶) . ویذهب آخرون إلى أن هذا الاسم اشتق من أفريق وهو ابن فى سنة ١٩٠٨ على تنظيم حملة لمهاجمة تلك العشيرة فى وادى بازار ووادى باره . فأخضعتها بعد مناوشات دامت نحو أسبوعين . ولم تشترك عشائر الاودية الاخرى فى ذلك القتال بل أنها دفعت عشيرة زكاخيل إلى الخضوع .

ونصت معاهدة دُرَند التي عقدت عام ١٨٩٣ بين الحكومة الهندية والآمير عبد الرحمن على السياح للآفريدى بالاقامة في الهند وفي ١٨٩٧ أرسلوا وفدا منهم إلى كابل ليحاول الحصول على معونة أميرها ولكنهم لم يوفقوا في ذلك . على أنسا نرجو أن يعيش أولئك الآفريدى الشجعان عيشة أكثر أمنا وسلاما تحت ظل الحكومة البريطانية التي وسلاما تحت ظل الحكومة البريطانية التي لا تتدخل في شئون القبائل الداخلية كا

### المصادر

الترجمة (۱) محمد حيات خان: حياة افغاني (الترجمة (۲) محمد حيات خان: حياة افغاني (الترجمة المركبة المرك

(١) ورد أفريقيس فى معجم البلدان ( ج ١ ، ص ٣٠٠ الطبعة الأولى ) .

إفريقية

YYA

إبراهيم من زوجته الثانيـــة قطورا (١) (قنطوراء) أو منفارق بن مصرايم . ويرجع ابن خلدون هذا اللفظ إلى إفريقس بن قيس بن صيني أحد ملوك البين .

ويروى ابن أبى دينار عن المقريزى أن أفريقش بن أبرهة بن ذى القرنين غزا المغرب ثم ابتنى هناك مدينة سهاها أفريقة .

ويروى ابن أبى دينار عن ابن الشباط أن هناك صلة بين لفظ إفريقية وبريق لأن سهاء إفريقية تخلو من السحاب. ويذهب الحسن بن محمد الوزان الزياتى وابن أبى دينار إلى أن إفريقية مشتقة من و فرق الأن بحر الروم (البحر الأبيض المتوسط) يفرق بينها وبين أوربا كما يفرق النيل بينها وبين آسية وكذلك لأنها واقعة بين الشرق والغرب.

ويقول البكرى إن إفريقية تحد شرقا ببرقة وغرباً بطنجة . وهي تمتد من الشمال إلى الجنوب ، من شواطيء بحر الروم ( البحر الأبيض المتوسط ) إلى الرمال التي في أول بلاد السودان . وعلى ذلك فان إفريقية تشمل إلى جانب إفريقية الرومان بلاد طرابلس والمغرب الأوسط والمغرب الأقصى . ويجعل الجغرافيون القدما والمتأخرون حدودها

والمغرب الأوسط والمغرب الأقصى . ويجعل الجغرافيون القدماء والمتأخرون حدودها (١) ورد في قصص الانبياء للثملي « قطورا » ص ٢٧ طبعة القاهرة ، وفي مروج الذهب للمسعودي على هامص ابن الأثير ص ٥٩ «قنطوراء»، وفي قصص الأنباء للاستاذ عبد الوهاب النجار (ص ٨٧)قطورة ،

اللجنة

أضيق من هذا . فيقول الإصطخرى مثلا (القرن الرابع الهجرى) إن إفريقية تقع ما بين برقة وتاهرت (المكتبة الجغرافية العربية طبعة ده غوى ، ج١ ، ص٣٦ ، ٥٥) بينها يقول أبو الفداء إن إفريقية تبدء من الحد الشرقى قوله قسم من المغرب الأوسط وتنتهى عند برقة . ويمكننا بوجه عام أن نعتبر أن هاجرة (٢) بجاية هى الحدود الغربية لا فريقية . ويميز بجاية هى الحدود الغربية لا فريقية . ويميز إفريقية عن بلاد الجريد (ذكرها الوزان باسم إفريقية عن بلاد الجريد (ذكرها الوزان باسم نوميديا أي المغرب الاوسط) .

ويروى ابن خلدون أن مزاب تفصل صحراء إفريقية عن صحراء المغرب. وفوق هذا يلوح لنا أن لا فريقية إلى جانب هذا المعنى الشامل معنى آخر ضيق. فابن خلدون يطلق هذا الاسم غالباً على الجزء الأوسط والشمالى من بلاد تونس ويقول إنه يقابل طرابلس وبلاد الجريد وإقليم قسنطينة (انظر كتابه وخاصة الفقرات الحساصة بالغزوة الهلالية). ويقول أبو الفداء إن بجاية وبونة وقفصة تقع خارج إفريقية ، وعلى ذلك فان حدود هذا الاقليم هى الحدود التى رسمها مارمول Marmol لإقليم تونس الذى سمى بإفريقية ، أىأنها تحد غرباً بقسنطينة وشرقاً بطرابلس وجنوباً بجبال أطلس (درن) وإقليم الزاب وجزء من بلاد الجريد وليبية الشرقية الزاب وجزء من بلاد الجريد وليبية الشرقية

<sup>(</sup>٢) هاجرة .معناها خط نصف النيارأو خط الزوال

وشمالا بالبحر الآبيض المتوسطمن مصب نهر مجرده تجاه بنزرت حتى قابس. وأخيراً نجد أن ابن أبى دينار فى القرن السابع عشر يقول إن العلماء يقصدون بافريقية بلاد القيروان.

وكانت إفريقية في صدر الاسلام لاتزال فى يد الروم . وكان يسكنها قبائل من البربر كهوارة ولواتة وأوريغةونفوسية ويفرن المهاجرين إليهـا ، ويطلق كتاب العرب على هؤلاء الأفارقة . وكانت إفريقيـة في ذلك العهمد تضم بلدانآ وقرى زاخرة بالحقول النضرة . وأثار ضعف عمال الروم وما فى البلاد من خيرات انتباه العرب الذين بدءوا غاراتهم عليها عقب فتحهم لمصر . ولم تكن حملات المسلمين الأولى التي لا نعرف عنها إلاأخباراً ناقصةمتناقضة سوىغارات بسيطة . وغادر الغزاة البلاد بعدأن نهبوها ولم يحاولوا الاستيلاء على القلاع التي كان يحتلها الروم . ولم تبدأ حملتهم الصحيحة إلا بعـد تخطيط القيروان على يد عقبة بن نافع عام ٥٠ ﻫ ( ٦٧٠ م ) وظل سلطان العرب على هذه البلادمزعزعاً حتى نهاية القرن السابع الميلادى، فكان الروم يحتفظون بأهم البلاد . كما أن فتن البربر اضطرت زهير بن قيس خليفة عقبة إلى إخلاء إفريقية في مناسبتين مختلفتين ، ولم يخضعوا إلا في عهد حسان بن النعان عام ٧٩ ه (٦٩٨ م) وفى ذلك الوقت فقد الروم قرطاجنة وحواضر هذا الاقليم .

وكانت إفريقيــــة تابعة بادئ الآمر لعامل مصر ثم فصلت عن مصر عام ٨٦ ه ( ۷۰۵م ) وولی علیها موسی بن نصیر الذی كان يأتمر مباشرة بأمر الخليفة في دمشق. وزادت فتوحات هذا العامل من رقعـة هذا الاقليم فبلغت حدوده مضيق جبل طارق . ولكن الفتن التيأثارها الخوارج منذ أواسط القرن الثامن الميلادي انقصت من ممتلكات العرب، وخرب إباضية المشرق من البربر وهمقبيلتا هوارة وورفجومة إفريقية بمعناها الضيق كما خربهازناتة المغرب الاوسط. وفقدالعباسيون إفريقية مدةمن الزمن (انظرمادة والاباضيون، والبربروبلج)وقدنجح المنصور في توطيد سلطان المسلمين مرة أخرى في إفريقية منذ عام ١٤٤هـ (٧٦١م) بينها قامت في الأجزاء الأخرى من المغرب إمارات بربرية مستقلة . ومعذلك فان دولة الأغالبة ( في القرن التاسع الميلادي ) لم تعترف بسلطان الخليفة إلا بالاسم فقط . وعندما قضى الفاطميون على الأغالبة عام ٢٩٦ ه ( ٩٠٩م ) وقعت إفريقية تحت نفوذ الشيعة فأسسوا بها حاضرتهم المهدية ، ولما استقروا بمصرجعلوا عليها واليا من بنيزيري ولم يمض على قيام دولة بني حماد زمن طويل حتى تمكنت من إجلاء بني زيري عن الجزء الغربي من إفريقية . هذا ونجد أن غزوة بني هلال التي نشأت عن خروج المعز الزيرى على سلطان الفاطميين عام ٤٤٠ ( ١٠٤٨ -١٠٤٩ م ) ( انظر مادة الفاطميين ) عرضت

البلاد لاعظم النكبات فأضحت إفريقية التي كانت فيما سبق بلادا زاهرة مليثة بالكروم والحقول خرابا بلقعا بعد أن عاث فيها البدو فسادا. واستقرت في إفريقية بعض القبائل العربية وخاصبة رياح وجشم ونشروا فيها ما ألفوه من الفوضي والنهب . وتمكر. \_ نورمانديو صفلية آخر الامر من احتلال أهم البلادالساحلية منذبداية القرن التالي. وغدت إفريقية بعد غزوة الموحدين إحدى إقاليم الدولة الشاسعة التي أقامها عبد المؤمن (انظرُ هذه المادة ) ولكن سرعان ما استعادت حريتها في عهد بني حفص وبسط هؤلاء الأمراء أول الامر نفوذهم على بلاد تونس وطرابلس وإقليم قسنطينية وبجاية والزاب ولكن ضاقت رقعة أملاكهم منذ نهايةالقرن الخامس عشر واقتصرت على بلاد تونس فقط . وبذلك اندمج تاريخ إفريقية في تاريخ هذه البلاد.

# المصادر

القيرواني: المؤنس في أخبار إفريقيــة ، ترجمــة Pellissier و Remusat باریس ۱۸۶۹ الکتاب الثاني ( V ) Mémoire géogr- : Castiglioni aphique et numismatique sur la partie orientale de la Berbérie appelée Afrikia :Fournel(A) ۱۸۲٦ par les Arabes Les Berbers ج ١ ، باريس ١٨٧٥ ، ص ٣١ وما بعدها ( A. Müller ( ٩ ) ما بعدها ج ١ ، ص ٢٥٦ وما بعيدها ، ٢١٩ ــ ٢٢٤ ، . 007 - 057 . 9 - 577 . 501 - 557 717 - 777 > 77 - 0170 - 7 - 777 - ۷، ۲۲۱ - ۲۲۱ ، ۵۶۲ - ۲۵۲ وانظ كذلك المصادر المذكورة في المواد و الجزائر » و «طرابلس» و « تونس سر ۱۰) محمد الباجي : الخلاصة البقية ، تونس ، الطبعة الثانية، ٣٢٣ (ه. [ يفر G. Yver ]

« آفرين » ( فارسية ، بالپرندية آفرين ومعناها الحرفى النعمة أوالبركة . من «آفرى» مضافا اليها المقطع ، ن » . وهى ضد «نفرين» ومعناها اللمنة , نا إ آفرين ) ، وتستعمل آفرين بمعنى « پرافو » [ ومعناها مرحى ] ، والمعاجم تذكر ، فرى » على أنها الصيغة المختصرة ، له ، آفرين » ( بالزند ، فرينتى » ، بالقدية «پريناته » ) واستعارتها اللهجة العربية بالقدية «پريناته » ) واستعارتها اللهجة العربية الدارجة في مصر فقيل «عفارم» وفي الجزائر وأفرم» ، وأطاق فلكيوجلال الدين ملكشاه «أفرم» ، وأطاق فلكيوجلال الدين ملكشاه «آفرين » على أول يوم من الآيام الحسة المسترقة وذلك عند اصـــــلاح التقويم الفارسي ،

### المصادر

# [Cl. Huart ]

«الأفزارى» نسبة الوزير الشاعر عاد الدين أسعد بن نصر كما يقول الحاج مرزا حسن فسائى رفارس نامه ناصرى، شيراز عام ١٣١٣ ه، ج١، ص ٣٣، ج٢، ص ١٧٩ ص ١٧٩ وأفزار أو أبزاز بليدة بفارس تقع جنوبي شيراز (المكتبة الجغرافية العربية، طبعة ده غوى، ج٣، ص ٤٤٧ تعليق ١، انظر مقال «الأبرزى»)

# « أفسنتين » (١) ويقال أيضا أفسنتين

روب الافسنتين (٢) مين الافسنتين (٢) مين الافسنتين المسمى في الاصطلاح النباتي أرتميسيا أبسنتوم Artemisia Absinthium ، وهو الافسنتين المعتاد ، وبين النبات المسمى بالاصطلاح النباتي أبسسنتيوم ينتيكوم Ponticum ، وهو الشيح الخراساني بالعربية .

(١) تفضل بمراجعة هذا المقال الدكتور أحمد عيسى بك
 (٢) ويسم بالمربية الكفوث والدسيسة

وللافسنتين عندالعرب كما عند ديوسقوريدس Dioscorides أربعة أنواع ، ولكنم الا تنطبق على الانواع التي ذكرها ديوسقوريدس ، وهي أفسنتين روى وأفسنتين نبطى وأفسنتين خراساني (وهو الشيح الخراساني) وأفسنتين طرسوسي والنوع الاخير منها هو أشدها مرارة وأحسنها صنفا

وكان الافسنتين معروفاً فى كل مكان أنه نبات دوائى ومقو للمعـــدة ، ومشه وطارد للـــديدان . وكان يستعمل غالباً فى تركيب اللصق والدهانات . . . الخ .

# المصادر

(۱) ابن العوام: كتاب الفلاحة ، ترجمة كليان موليه Y : الفلاحة ، ترجمة كليان موليه ۲۰۳ — ۳۰۲ (۲) القزويني ، طبعة فستنفلد ، ۳۷۲ - ۳۰۲ . ص

[ Adl [ ad

« أفسوس » اللقب الذي عرف به الشاعر مير شير على بن السيد على مظفر خان وهو من نسل النبي ، من فرع الامام جعفر الصادق . عاش أجداده في « خواف » من أعمال فارس ، وقد نزح أحدهم السيد بدر الدين أخو السيد عالم حاجى خان إلى الهند ، واستقر بمدينة « نرنول » ووفد جد أفسوس وهو السيد غلام مصطنى إلى دلهى فى عهد محمد شاه ( ١٧١٩ — ١٧٤٨ م ) وأصبح مقرباً من

نواب صمصام الدولة خان كما كان أبوه، وكما كان عمه السيد غلام على خان من أصحاب عمدة الملك أمير خان. أما أفسوس فقد ولد فى دلهى و تعلم فيها تعليا حراً حتى إذا اغتيل النواب عام ١٧١٧ م أخذه أبوه إلى د بتنه ، وكانت سنه إذ ذاك إحدى عشرة سنة ثم خدم نواب جعفر على خان المعروف عادة بد مير جعفر ، وظل فى هذه المدينة إلى أن خلع هذا النواب عام ١٧٦٠م وذهب إلى أن خلع هذا النواب عام ١٧٦٠م وذهب واستقر بمدينة لكهنو عامين قبل بحى والده واستقر بمدينة لكهنو عامين قبل بحى والده خان . وأصبح من المقربين إلى ميرزا جوان خان . وأصبح من المقربين إلى ميرزا جوان بخت (جهان دارشاه) أكبر أبناء الإمبراطور بخت قدم من دلهى إلى لكهنو .

وبعد أعوام من إقامته فى لكهنو امتدحه ميرزا حسن رضا خان نواب آصف الدولة أمام المقيم البريطانى الكولونيل سكوت W. Scott ، فذهب بتوصية منه إلى دكلكتة ، عام ١٢١٥ ه ( ١٨٠٠ – ١٨٠١ م ) وعين رئيساً للمنشئين فى القسم الهندستانى بكلية فورت وليام Fort William .

ولافسوس ديوان هندستانى نظمه أثناء إقامته فى لكهنو ، ونقل فى هذه المدينة أيضاً كتاب ،كلستان ، الذى نظمه سعدى ، وأتم هذا النقل عام ١٢١٤ ه (١٧٩٩ — ١٨٠٠م) بعنوان ، باغ أردو ، . وفى كلكتة نقح «كليات ، سودا والترجمات الهندستانية

للبصنفات الفارسية التي قام بها منشؤ الكلية كا نقل إلى الهندستانية أيضا الجزء الأول من كتاب خلاصة التواريخ أو التاريخ الفارسي للهندستان الذي وضعه منشي سوجان رأو البتيالي عام ١١٠٧ه ( ١٦٩٥ – ١٦٩٦ م) وأسهاه وانتهى منه عام ١٢٧٠ه ( ١٨٠٥ م) وأسهاه رأرايش محفل ، وطبع أول مرة في كلكتة عام ١٨٠٨ و ترجمه إلى الانجليزية كورت عام ١٨٠٨ و وظهرت الطبعة الثانية في كلكتة عام ١٨٨٧ م، ويقول جارسان ده تاسي Garçin de Tassy ويقول جارسان ده تاسي Sprenger ( Litt Hind ) وسروفي عام ١٨٠٥ م ، ص ١٩٨٨ م المناه ولي المناه

## المص\_ادر

Catalogue of Hindi: Blumhardt(۱)

Panjabi and Hindustani M. S. S. in

Garçin(۲) ۲۹ دقم the British Museum

L'Islamisme d'après le Coran: de Tassy

الطبعة الثالثة ، ص ۲۹۱ و ما بعدها والمصادر

المذكورة في صلب المقال.

# [ بلومهارت Blumhardt ]

« أفسون » : (كلمة فارسية )معناها سحر أو رقية وهي صيغة مستعملة له دافسان المشتقة من د افساييدن » (قارن بينها وبين فسا وفساى وفساييدن الخ ) والأصل

THE PRINCE CHAIL LIVERS FOR QURANIC THOUGHT

وسوه المحال المحال المحتفى ال

[ Cl. Huart ]

ه افشار » : قبیله ترکیه هاجرت إلی فارس وانقسمت هناك إلی فرعین كبیرین هما و قاسملو » و و أرخلو » كما یقول ریتر Ritter ( ۱۹۸۸ می می ۱۹۰۸ می موریه . افر و شاملو » و و قرقلو » كما یقول مورییه . وهذه القبیلة تتكون من ۸۸۰۰۰ أسرة مبعثرة فی أذربیجان والولایات الحس وطهران و قول أوزن ) و قووین و همذان و طهران و خورستان و كرمان و خراسان و فارس و مازندران . وقد أخذت اسمها عن و أو شار » ( فرهنك ناصرى ) أو

«أو شار» (رشيد الدين، طبعة Berezine م الابن الآكبر له يلدون، ص ٣٧) وهو الابن الآكبر له يلدون، ثالث أولاد «أغز» (ابر الغازى، ص ٢٧). وأفشار معناها الرجل النساجح فى عمله (الكتاب المذكور، ص ٢٨) وكان نادر شاه من قبيلة قرقلو التي نزحت إلى آذر يبجان مع المغل واستقر بها المقام فى اقليم مرو شمالى مشهد فى عد الشاه اسهاعيل.

[Cl. Huart ]

«أفشين »: لقبكان يلقب به الأمراء الوطنيين قبل الإسلام فى أسروشنة الواقعة فى أواسط آسية بالقرب من البلاد التى تمتد من جيزك إلى خجندة . وفى جنوب هذه البلاد تقع الآماكن التى يرويها نهر زرافشان الآعلى .

وكان حيدر بن كاوسقائد جند المعتصم آخر هؤلاء الأمراء، ويذكر فى المصنفات غالباً باسم الافشين فقط. وقد قربه الخليفة اليه وأغدق عليه العطايا لقضائه على ثورة بابك الحرمى ولانتصاره على الروم فى آسية الصغرى. وفى عام ٢٢٦ ه (٨٤٠ – ٨٤٨) عزل الافشين ورمى بالكفر. وفى شعبان من هذا العام نفسه مات فى السجن جوعا . هذا ونجد أن لقب أفشين يستعمل كذلك

ف آسية الوسطى فمثلا في العهد الذي أبرمه

غورك أمير بلاد الصغد مع قتيبة بن مسلم يرد اسمه « اخشيد الصغد وأفشين سمرقند» ( اليعقوبى : طبعـــة هوتسما ، ج ٢٠ص ٣٤٤ ) ؟

## المسادر

[ W. Barthold إبارتولد

«الأفضل»: بن بدر الجمالى: قائد ووزير فاطمى، وهو أبوالقاسم شاهنشاه الملقب بالملك الأفضل ابن الوزير الأرمنى بدر الجمالى الذى وزر للستنصر الفاطمى عدة سنوات، والذى تدارك الدولة الفاطمية وأعادها إلى الازدهار، وقد عرف كيف يحمل لنفسه شخصية قوية مستقلة، وكان يلقب به وأمير الجيوش، حتى خضع الخليفة له بالرغم من كراهيته إياه، ولما توفى بدر ثبت الخليفة ابنه شاهنشاه فى جميع المناصب

التي كان يشغلها أبوه . ويعتبر بدر وابنه الإفضل أولى القواد القادرين الذين تضاءلت فى أيامهم مكانة الخلفاء الذين أصبحوا مجرد ألعوبة فى أيدى وزرائهم ، وهي الظاهرة التي امتاز بها العهد الاخير من تاريخ الفاطميين. وكانت مصر تتمتع في أيام هذين الأرمنيين بانتظام الادارة واستتباب الأمن . ولسنا نعرف بالتفصيل سياستهم الخارجية ، ولكنا نعرف أن المؤرخين أجمعوا على امتداح هذه السياسة . ولم يكد الأفضل يقوم على تشئون الدولة بعد وفاة أبيه فى ذى القعدة ـــ أو ذی الحجة ـ من عام ٤٨٧ هـ ( نوفمبر ١٠٩٤ – يناير ١٠٩٥ م ) حتى توفى الخليفة المستنصر في الآيام الآخيرة من العام نفسه، ولم ير الافضل أن يقيم نزاراً على عرش الحلافة وهو الابن الأكبر للخليفة ، وإنما آثر أن يقيم ابنه الاصغر أحمد الذى لقب بـ، المستعلى ، كى يكون طوع يده ورهن إشارته ، ولكن نزاراً فر في نفر من أنصاره وخلصائه إلى الاسكندرية ونادى بنفسه خليفة فيها . وتبعه الآفضل ولق منه مقاومة شديدة أول الأمر ، ثم تغلب عليه وقتله وأصحابه . وتنسب الفرقة الشيعية « النزارية ، إلى نزار هذا . وهي الفرقةالتي كان أمراء «الموت» من أبرز شــــيوخها . وبموت نزار اطلقت يد الافضل في حكم مصر ،كما ان وفاة المستعلى فى ١٤ صفر من عامه ٥ (٨ديسمبرعام ١١٠) لم تضعف من نفوذه، ذلك لأنه بايع المنصور

ابن الخليفة الراحل ، وكانت سنه إذ ذاك خمس سنوات ، ولقبه به « الآمر ، واستطاع الأفضل فى خلال عشرين عاماً ان يروض الأفضل على طاعته والسير وفق هواه ومشيئته ، ولكن الآمر ما إن تقدمت به السنون وخضع لمؤثرات أخرى حتى ثار على وصاية وزيره ، وصمم على أن يتخلص منه ، واغتيل الأفضل بتحريض الخليفة فى الطريق ، وكان ذلك فى نهاية رمضان من عام ١٥٥ وكان ذلك فى نهاية رمضان من عام ١٥٥ بعد قليل متأثراً بجراحه وحزن الخليفة عليه حزناً شديداً ، ولكنه بعد وفاة الأفضل مباشرة أمر بجمع كل ما فى بيته كما وضع يده على الثروة الطائلة التى جمعها هذا الوزير إبان حكمه الطويل .

ولما كان المؤرخون قد شغلوا أنفسهم برواية غزوات الافضل وحملاته فى الشام، فانهم لم يذكروا عن سياسته الداخلية إلا النزر اليسبير. وكانت مدة حكمه فى أيام الحروب الصليبية الأولى، ولم يظهر فيها من بعد النظر ما أظهره فى الشئون الاخرى، ذلك لانه كان يجهل تماماً طبيعة هذه الحركة الهائلة، إذ ظن أن فرسان الحرب الصليبية الأولى يمكن أن يعينوه على السلاجقة الذين استقروا فى بلاد الشام بعد أن انتزعوها من الفاطميين فى عهد أبيه. وسقطت أنطا كية فى يد الفرنج فى الوقت الذى خرج الافضل

فيه ( ٤٩١ ه = ١٠٩٨ م) لانتزاع بيت المقدس من بنى أرتق ، واستولى عليها بعد حصار قصير ، ولكن هذا الفوز لم يكن فى الواقع إلا بمشابة التمهيد للصليبيين الذين تمكنوا بعد أشهر قلائل من دخول بيت المقدس بعد مقاومة ضعيفة. ولم يدرك الأفضل أن الصليبيين يرفضون مفاوضته إلا فى وقت متأخر جداً (٤٩٢ ه = ١٠٩٨ – ١٠٩٩ م) عند ما منى بهزيمة منكرة بالقرب من عسقلان بعد أن حاول عبثاً الوصول معهم إلى اتفاق سلم.

وفي عام ١٩٠٤ ه (١١٠٠ - ١١٠١ م) حاول الافضل أن يثأر لنفسه . ولم يوفق إلى ذلك إلا عام ١٩٠٦ ه (١٠١٠ -١١٠٣ م) عنـد ما انتصر قائده على بلدوين . وتحمس الافضل للحرب فى ذلك العهد وأرسل إلى ميدان القتـــال أبرع قواده ولم يبخل حتى بأولاده . يبعد أنه لم يحرز نصراً حاسما ، وأخذت مدن فلسطين تسقط الواحدة بعمد الأخرى في يد الصليبين: سقطت عكا عام ٤٩٧ ه (١١٠٣-١٠٠٠ م) وطرابلس عام ٥٠٣ ه ( ١١٠٩ - ١١١٠ م ) وبلغ الأمر بيلدوين أن تقدم بجنده عام ١١١٥ هـ (١١١٧ -۱۱۸۸م) نحومصر ووصل تنیس، ولکنه مات في عودته . ولم يبق في حوزة المسلمين فى العام الذى توفى الأفضل فيه من بلاد الشام إلا القليل أهمها: صور وعسقلان. ومع هذا

كله فان الأفضال لم يترك باباً إلا طرقه حتى أنه حاول أن يعقد صلحاً مع أتابك دمشق. وهكذا ضاءت أملاك الفاطميين في الشام. ويعتبر عهد الافضل من عهود مصر السعيدة بالرغم من إخفاقه في الخارج وتعسفه في الداخل ؟

### المصادر

[ C. H. Becker بكر ]

« الأفضل » أبو الحسن أعلى الملك

الافضلنور الدين الايوبى: هو الابنالاكبر لصلاح الدين ، وكان مصيره محزنا كمصير معظم ابنـــاء هذا الرجل العظيم . ولد في مصر عام ٥٦٥ ھ ( ١١٦٩ – ١٧١٠ ) وقرأ العلوم الاسلامية على أحسن علماء القاهرة والاسكندريه ، حتى اذا بلغ الرابعـة عشر من سنة عام ٧٩ه ه (١١٨٣ - ١١٨٤ ) أنابه أبوه صلاح الدين عنه في حكم مصر في كفالة عممه تقى الدين عمر، ولم يتفق الاثنان معا فعز لمها صلاح الدين عام ٥٨٢ ه ( ١١٨٦ – ١١٨٧ ) وأقطع الافضل دمشق . فاصبح ذلك الشاب الذي لم يكد يبلغ العشرين من سنه تحت كنف أيه واشترك معه في وقعة حطين ( ٢٥ ربيع الثاني ٨٨٥ ه = ٤ يوليه ١١٨٧ ). وقد حفظ لنــا التاريخ وصف الافضل لهذه الوقعة وهي أول قتال اشترك فيه. وفتح بعـد ذلك عكا فاقطعت له، ثم اشترك بقيادة أبيه فما تلى ذلك من وقعات مع الصليبيين ، وفي المفاوضات التي دارت بين صلاح الدين وبين ريكار دوس قلب الأسد ولما توفي صلاح الدين في ٢٧ صفر عام ٥٨٩ (٤ مارس ١١٩٣ ) ورث ابنه الافضل حكم دمشق وجميع بلاد الشام وبسط سلطانه على بقية الامراء الايوبيين . على أنه لم يكن قد بلغ من النضوج بعـد ما يمكنه من النهوض باعباء ذلك المنصب الخطير. وكان قد اشتهر بالتقوى والزهد ولكن بقيال إله في ذلك

العهد أباح لنفسه جميع الملذات وترك مقاليد الامور في يدوزيره ضياء الدين بن الاثير الجزرى[وهو أخو المؤرخ المعروف، وتأثر مشورة وزبره السيئة فغض الطرف عن أمراء أبيه وكان لهم شأن كبير وتجربة بالايام وأيأسهم هذا منمه فانصرفوا عنسمه وولوا وجوهم شطر العزيز فى مصر وانضموا اليه فاعلن استقلاله وسار لغزو دمشق عام . ٥٩ هـ ( ١١٩٣ ) . وتدخل العادل ( سيف الدين) بين الاخوين ومعه آخرونوأصلحوا بينهما ولكن العزيز سير حملة جديدة لفتح دمشق في العام التالي. وتخلي عن العزيز جنده ففر الى مصر وتبعه الها الافضل وهناك انضم اليه العادل ، وأصلح الفياضي الفاضل وزير أبهما بين الاخوة فعاد الافضل الى دمشق وظل العادل في مصر مع أخيه العزيز . وفي عام ١٩٥ ه ( ١١٩٥ - ١١٩٦ ) خرج العادل والعزيز يريدان فتح دمشق وأخرجا الافضل منها وأعطوه قلعة صرخد الصغيرة عوضا له عنها.

ولما توفى العزيز عام ٥٩٥ ه (١١٩٨١٩٩٩) أهل أمراء مصر العادل وأرسلوا
رسلهم إلى الأفضل يستدعونه لا تابكية الملك
المنصور . واراد الافضل بعد هذا فتح دمشق
ولكن العادل منعه عنها وأوقع الخلاف بينه
وبين عساكره ثم سار فى أثره إلى مصر حيث
اضطره إلى التسلم فى ربيع الثانى عام ٥٩٦ه

(يناير - فبراير ١٢٠٠). وتخلي عن الافضل اتباعه في مصر فساد الى صرخد وفي العام التالى تحالف مع أخيه الظاهر أمـير حلب الذي وعده بملك دمشق . وكانت المدينة على وشك السقوط في أيدهما عنبد ما حدثت بينهما وحشة أدت الى رفع الحصــار عنها . وانسحب الأفضل الى حمص وكانت أسرته فيها. كما تخلى عن صرخد من قبل. ثم جرت الرسل بينهم في العام التالي وانتهى الأمر بان أخذ الافضل من العادل قلعة نجم وسروج وسميساط ولكنها أخذت منه ثانية عام ٩٩٥ه ( ١٢٠٢ م ) . ولم تنجح أمه فى شفاعتها له عند العادل فاستقر الافضل في سميساط فاعلن طاعته لركن الدين سلمان الثانى السلجوقي صاحب ملطية وقونية وما بينهم ا، وعند ما توفى أخوه الظاهر صاحب حلب. استعان الافضل مككاوس خلفة ركن الدين ليجعل له ملكاً . ولكن دب الخلاف بين الحليفين وتدخل الاشرف ولد العادل ( ٦١٥ هــــ ١٢١٨ - ١٢١٩ م) بينهما فقسد عليهما الأمر وعدل الأفضل نهائيــــا عن هذه المحاولات وعاد الى سميساط وانتهت فيها حماته المليئة باليأس والقنوط ؟

# المسادر:

Recueil des historiens des croisades. (۱) ابن الآثیر، (۲) ٥ – ۳ ، ۱ = 6 Hist. or طبعة تورنبرج، ج ۱۱ – ۲۲ (۳) أبو شامة:

کتاب الروضتین (٤) أبو الفداه: مختصر تاریخ البشر، ج٤ ( ه ) ابن خلدون: العبر، ج٥، البشر، ج٥ ( ه ) ابن خلدکان: طبعة ضبتفلد. رقم ٤٩٧، ترجمة ده سلان ، ج٧، ص ص ٣٥٣ (٧) المقریزی: الخطط، ج٧، ص ٢٣٥ (٨) المؤلف نفسه: السلوك، (انظر A) ٢٣٥ في Blochet History of: Stanley Lane-poole (٩)

[ C. H. Becker یکر

« الأفضل » الملك الأفضل عباس ابن على ، من أسرة بنى رسول ( انظر هذه المادة) . حكم بلاد اليمن من١٣٦٣ إلى١٣٧٦ م وكان شغوفاً بالانساب ، ومن تصانيفه « بغية دوى الهمم في معرفة أنساب العرب والعجم »

# المصادر

Historia Jemanae: Johannsen (۱)

: Brockelmann (۲) مر ۱۹۵ مر ۱۸۶ مر ۱۸۶ مر ۱۸۶ مر

« بنو الأفطس »: أسرة بربرية من بطليوس حكمت من ١٠٢٨ إلى ٤٨٧ هـ (١٠٢٧ – ١٠٩٤ م) وينتسب محمد بن الأفطس والدمؤسس هذه الأسمرة التي نسبت اليه وعرفت لذلك بأسرة بني الأفطس ( انظر

« عبد الله بن الأفطس » ) إلى قبيلة مكناسه البربرية ، وربما يكون قد نزح إلى الاندلس مع جند المنصور من البربر . وما إن صار الحكم إلى بني الأفطس حتى زعموا أنهم من أشراف البمن هي قبيلة تجيب. ويجدر بنا أن ننوه هنا إلىأنعبد الله أولأمراء بني الأفطس ولد فى بلد يطلق عليها مصنفو العرب « فحص البلوط ، ويقول دوزي Dozy أنها عين كاميو كالترافا Campo Calatrava المعروفة الآن (Recherches sur l'hist, et La litter de l' Espagne : الطبعة الأولى ، ج ١ ، ص ٢٠٤) وفی عام ٤٠١ه ( ١٠١٠م )کانت بطليوس قد انفصلت عن الخلافة في قرطبة ، وكان عليها رجل يدعى سابور جعل منها إمارة مستقلة ، واستخلف عليها صفيه وموضعسره وتقديره عبد الله بن الأفطس وبذلك ولى عبد الله الحكم بعد عام ٤١٣ ه (١٠٢٢ م) وهو العام الذي توفى فيهسابور. وتميز حكمه منذ اللحظة الأولى بالحروب الطاحنة وبهزيمتــه على يد ابن عباد أمير إشبيلية ، ومحمد بن برزالي أمير قرمونة . وأسر البرزالي المظفر بن عبد الله ، وكان على رأس جند أبيه ، ولم يستعد حريته إلافى شهر ربيع الأول من عام ٤٢١ ( مارس ١٠٣٠ ). وبعد ذلك بأربعــة أعوام تمكن عبد الله من ابن عباد وغدر به إذ سمح لجيشه الذي كان يقوده ولده إسماعيل بالمرور في

THE PRINCE CHANGE THOUGHT

بلاده ثم باغت الجيش وأعمل القتل فى العسكر ووفق إسماعيل فى نفر من رجاله إلى الفرار .

وتوفى عبد الله فىالسابع عشر من جمادى الثانية عام ٤٣٧ ( ٣٠ ديسمبر عام ١٠٤٥ )، وخلفه على العرش ابنه أبوبكر محمد المظفر ، وكان على أبي بكر ألا يأمن ابن عباد عدو بني الأفطس اللدود فحسب ، وأنما كان عليه أن يحذر ابن ذي النون أمير طليطلة أيضاً . وقد عمل ابن عبــاد والمظفر بنصيحة محمد ابن جهور صاحب قرطبة وتحالف الثلاثة على ابن ذى النون وهكذا تهادن الطرفان إلى حين ولكن سرعان ماشبت الحرب بين ابن عباد والمظفر وهزمالاخير فيها مرتين . وفيأوائل فرديناند الأول حملته على المظفر ، وانتزع منه كثيراً من الحصون، وفرض عليه الجزية . وتوفى المظفر عام ٤٦٠ هـ ( ١٠٦٨ م ) وهو إذا كان قد فشل في الحروب فقد برز في الأدب العربي ، وله فيه مصنف ضخم عنوانه والمظفري، (عبد الواحد، طبعة دوزي، ص٥٠) وكان المفروض أن يخلف المظفر ابنه يحى الذى عرف فيما بعد بالمنصور ، ولكن ابنه الآخر عمر عامل يابرة أعلن استقلاله ، وهكذا حكم الاخوان معاً بضع ســــنين: فاستقلعمر بالإماراتالغربيةويحيي بالشرقية ويقول بعض المؤرخين أن حروباً حدثت

بين الآخوين وبين حلفائهما، ولكنا لانستطيع التسليم بهذا على وجه التحقيق .

ولما توفی یحی عام ۲۷۳ ه ( ۱۰۸۱ م ) من غير أن يعقب ولداً ، أصبح عمر سيد الإمارات كلها وتلقب بالمتوكل. وكان الآخير شأن أييه مبرزاً في الأدب فاشلا في الحروب. ولقد خلد اسمه كاتب سره الشاعر ابن عبدون ( انظر هذه المادة ) الذي بكا دولة بني الأفطس في مرثيته الذائعة . وكان سيقوط هذه الدولة متوقعاً ، وذلك لأن الأذفونش (ألفونس) الثالث ملك قشتالة كان دائم الاغارةعلىأراضي المسلتين حتىأنه حاصر طليطلة عام ٧٨٤ ه ( ١٠٨٥ م ) . وعند تذ اتفقت كلمة الأمراء المسلمين وهم المعتضد صاحب إشبيلية وعمر بن الافطس صاحب بطليوس وعبد الله صاحب مالقـــة على الاستنجاد بيوسف بن تاشـــفين سلطان المرابطين . ولم يتأخر ابن تاشفين دون شك عن نجدتهم فهزم النصاري في وقعة زلاقة في ١٢ رجب علم ٤٧٩ (٢٣ اڪتوبر عام ١٠٨٦) ثم عاد إلى إفريقية ؛ بيد أن انتصاره هذا أثار فيهشهوة الفتح فأمر قائده سير بن أبي بكر عام ٤٨٦ ه (١٠٩٢ م) باخضاع إمارة بني الأفطس فسقطت بطليوس في يده عام ٤٨٧ ه ( ١٠٩٤ م ) وأسر عمر وولداه الافضل والعباس ثم قتلوا .

## المسادر

Specimen et litt.; Hoogvliet (۱)

orient.... de regia Aphtasidarum familia

Recherches sur: Dozy (۲) ۱۸۲۹ لينن

l' hist. et la littér. de l' Espagne

الأولى، ج١، ص٢٥١ و ما بعدها (٣) المؤلف

Hist. des muslmans d' Espagne:

خفسه: M. R. (٤) المسلما و ما بعدها (٢)

Historia del reino . Martinez y Martinez

de Badafoz

[ M. Seligsohn ]

# « افعال » انظر فعل

« أفحى » الانثى من الحيات ، وهي حية رقشاء محتلفة الحجم عريضة الرأس ، دقيقة العنق قصيرة الذنب وربما كانت ذات قرنين . ويقول العرب إن الافعى التي تختني في التراب « أعدى عدو للانسان » ( انظر الدميرى ) ، وهي من أبشع الحيوانات المفترسة (الفزويني)

ويروى عن الافعى أشياء خرافية كثيرة يقل فيها الصحيح. فيقال مثلا إنها تعيش الفعام وتفقد بصرها ثم تستعيده اذا حكت عينيها بشجرة الرازيانج. والافعى فى الشعر القديم رمز للعدو المميت وبخاصة لمن يبحث عنها ليقتلها. ويقال فى الأمثال وأظلم من أفعى ، لانكل يبت قصدت اليه هرب منه أهله . ويقال أيضا ومن لدغته الافعى خاف من الحبل ، وشر الافعى أفاعى سجستان . ويظن العرب كما ظن الاغريق أن لحم الافعى دواء العرب كما ظن الاغريق أن لحم الافعى دواء دمها يحسلو البصر ، وقلبها يجفف ويشد على دمها يحسلو البصر ، وقلبها يجفف ويشد على الانسان فلا يؤثر فه السحر ،

## المصادر:

(۱) الدميرى: حياة الحيوان الكبرى ج ١، ص ٣٤ — ٣٥ (٢) القزوينى: طبعة فستنفلد ، ج ١، ص ٤٢٨ — ٤٢٩ (٣) ابن البيطار: الجامع ، طبعة بولاق ١٢٩١، ج ١، ص ٤٦

[ ab Hell

اور بر المام ا

## ديب

قصة رائعة ، وأسلوب بمتع . وتحليل دقيق . كتبها الاستاذ الكبير الدكتور طه حسين ثمنالنسخة ، ١ عشرة قروش مصرية عدا أجرة البريد ، اطلبها من مكتبة النهضة المصرية لاصحابها حسن محمد وأخوته بشارع المدابغ بمصر ، تليفون ١٣٩٤ه .

مفتاح كنوز السنة تمنه

نيسير المنفعة بمفتاح كنوز السنة ٢٠١٧ م د الفهارس التفصيلية للأصول الثمانية

وهى معدودة الكتب والآبوالبوالاحاديث ، وقد صدر منها الجزآن الخاصان بالبخارى والترمذى . واضعها الاستاذ محمد فؤاد عبد الباقى خاطبوا مكتبة النشر الاسلامى . شارع الإنشأ رقم ١٢ — مصر



مبادروا إلى الاشتراك فأكبرعك اعلىت قومرب ومصدر في العسك والمعكية

الاشتراك عن سنة أعداد في داخل لقطر مع قر شاميا في الاشتراك عن سنة أعداد في خارج القطر مع قر شاميا في الاشتراك سنة أعداد في خارج القطر مع وشاميا في المراك الاشتراك المراك المراكم المراك المراكم المراك المراك المراكم المراك المراكم المراك ال

٣٠ شارع نوبار باشا بالقاهرة

م . الاعتاد



