

تألیسف لیلی سلیمان نجسسار

رسالة قدمت لنيل درجة استاذ في الآداب الى دائرة اللغة العربيــــة الجامعة الاميركية في بـــــيروت شــباط ١٩٦٥



تمتد فترة هذا البحث من مطلع القرن التاسع عشر وتشمل قرنا وربع القرن • وهي فترة غنية باحداثها السياسية والاجتماعية والثقافية وتشكل بدء دخول الثقافة الغربية الى المشرق العربي سواء في مصر اوفي لبنان ه وهما النافذتان الاساسيتان اللتان عبرت الثقافة الغربية منهما •

وهذا البحث يدرس المؤثرات الغربية التي دخلت الى مصر مع مطلع القرن الماضي فكانت سببا في تغيير اساليب الحياة وطرق التفكير وتوسيع آفاق المعرفة • وكان لها اثر في الحياة السياسية القومية ، وفي الحياة العقلية والادابية خاصة •

والمتصدى لمعالجة هذا الموضوع لا بد ان يقرأ كتبا عامة حول هذه الفترة لمعرفة جوها العام وتطور احداثها التاريخية سياسية واجتماعية ليتمكن من فهم التيارات التي هبت عليها واثرها في الحياة العقلية 6 ووضعها في الحارها الصحيح من هنا هكانـــت القرائات التي شملها الاستعداد لهذا البحث واسعة جدا •

دارس هذه الفترة يجد ان الموثرات الغربية بدأت تدخل الى مصر مع مطلع القرن الماضي عن طريق التعليم الذى تعهدته الدولة واخذت تغير اساليبه واهذانه لتنسجم مع متطلبات الحضارة الحديثة وقد وجدت مثلها العليا بذلك في اورها وخاصة في فرنسا

ولم يكن التعليم ، وما يتعلق به من ارسال بعثات علمية الى الخارج واستقدام معلمين الحانب وما الى ذلك ، الموثر الرئيسي في ادخال الثقافة الغربية الى مصر فحسب ، بسل كان المجال الذى برز فيه الاثر الغربي بشكل ملموس/اعني بذلك ان التعليم كان وسيلة لادخال الاثر الغربي ، ومتأثرا بهذا الاثر تغقعه في الوقت نفسه ، فطوال الثلثين الاولين من القرن الماضي كان التعليم المظهر الاساسي للحياة العقلية ، والمرآة الاولى لانعكاسات الاثر الغربي ، وقد كان ذلك طبيعيا لان التعليم هو الخطوة الاولى لتوعية الشعب وتوجيعه الوجهة الثقافية الجديدة ، ولا بد ان تمر فترة من الزمن قبل ان تنعكس اثار الجديد وافاقه المفتوحة ، في الحياة العقلية للشعب ، لذلك كان اى اثر غربي في مصر يلقمس من خلال



التعليم والتأثير الغربي فيه طـوال الثلثين الاولين من القرن التاسع عشر •

وهسكذا مثل التعليم دور المؤثر والمتأثر معـــا .

من هنا كان لا بد ان ندرس التعليم في هذا الاطار 6 وقد درس التعليم عيد د من الباحثين من حيث هو حركة مستقلة 6 ومن حيث تطوره في مجال القربية والانظمية التعليمية 6 ومن حيث نموه على يد الدولة اوعلى ايد خاصة لكن التعليم من حييث هو حامل للاثر الغربي الى مصر متأثر به ومؤثر في حضارة البلاد 6 ومن حيث هو المجال الاول للصراع الثقافي الانجليزى الغربين الم يكن موضع دراسة محيد دة ومع ذلك فلا بد من الاستعانة بالكتب التي الفها الباحثون عن التعليم لاستنتاج الاثر الغربي منها وكان لا بد من زيارة مكتبات مصير :

كدار الكتب المصرية ومكتبة جامعة القاهرة ومكتبة معهد البحوث والوثائق التربويسة ومكتبة وزارة التربية والتعليم حيث يوجد مصدر اساسي عن حركة التعليم البريطانسي في مصر هو تقارير دوخلاحهد نلوب الذى كان مسوّ ولا عن التعليم طيلة ثلاث عشرة سنة ايام الاحتلال ، وهذه التقارير غير منشورة حتى الان ، واهمية هذه التقلير تكمن في انها تعكس الصراع الثقافي بين فرنسا ، التي كانت قد مكت جذورها الثقافية في مصر ، وانجلترا التي وعت اهمية التأثير الثقافي فبدأت تحارب الاثكر الفافية في مصر ، وانجلترا التي وعت اهمية التأثير الثقافي فبدأت تحارب الاثكر الفافية في الفسرنسي ،

لكن التعليم لم يكن وحده سبيلا لحمل الثقافة الغربية الى مصر ه فقد رافقه عامل آخر منذ نشأته ه هو عامل الترجكة التي كانت في البد مساعدا للتعليم على اتمام مهمته ومنصرا من عناصر النهضة العلمية العملية فقط ه ولكنها ما لبثت ان تطورت لتصبح ترجمة ادبية استطاعت ان تنقل الى مصر روائع الفكر الغربي ه واتسعت حقولها حتى شملت مجالات عديدة من ادب وفكر سياسي واجتماعي وغير ذلك •

رازد هرت حركة الترجمة في فترة ازد هار الصحافة المصرية فكان المجالان يساعد الواحد الاخر ويكمله احيانا • لكن اتساع حركة الترجمة واعتماد ها على الصحافة ادى الى نشو الترجمة الشعبية التي وان اسهمت في تعريف المصريين الى الروائع المالمية في طريق تبسيطها ونشرها ١١٤ انها احيانا كانت عاملا سلبيا في تأخير تطور الذوق الفني وتجميده •



ولكن الترجمة بالرغم من ذلك كانت سبيلا رئيسيا آخر لدخول الثقافة الغربية الى مصر 6 وقد كانت علامللا مساعدا للتعليم من جهة ونتيجة له من جهة اخرى •

وهكذا كانت الترجمة والتعليم السبيلين الاولين لدخول الثقافة الغربية الى مصر ، وقد نشأت عنها عدة عواصل مساعدة ومكملة ، في طليعتها الطباعة والصحافة ، وهي عوامل اساسية هامة جدا في اكمال صورة النهضة ،

بعد دراسة هذه المؤثرات الاساسية ه وجدتانه من الضرورى القا" بعض الضوعلى انعكاساتها في الحياة العقلية بمصر ه ذلك انه نتج عن هذه المؤثرات غليان سياسي فكرى وملي وتطور اجتماعي وتحول ادبي • لذلك كان لا بد مسن القا الضوء على بعضهذه المظاهر وعلى الحركة الفكرية العامة المتأثرة بالغسرب لعل الدراسة تصبح بذلك قاعدة مفيدة للانطلاق لدراسات متخصصة في كل مظهر من المظاهر التي ولدها دخول الثقافة الغربية ه على حده •

من هنا كان الباب الثالث من هذه الدراسة بحثا في بعض المعالم الرئيسية للمظاهر الفكرية العامة التي تأثرت بالثقافة الغربية • فجاء استعراض المناخ الفكرى الذى ولد ته الحضارة الغربية • وما نشأ عنها من دخول آراء جديدة متأثرة بالمفكرين الليبراليين الفرنسيين • ثم ما نشأ بعد ذلك من صراع بين القديم والحديث في مختلف الحقول •

ثم حاء استعراض سريع للفنون المستجدة والفنون القديمة التي تطورت بعد ان انعكست مظاهر هذا التطور في الادب •

وتوضيحا لتأثر ادبا مصر ابنا خده الحضارة الجديدة والحضارة القديمة معا واخترت بعض اقطابهم لايضاح تأثرهم وتغير مقليسهم الادبية عما الفته مصر من عهدودها السابقة وبالرغم من ان التأليف الادبي حتى نهاية فترة البحث بقي ضئيلا اذا قورن بما صدر بعد ذلك طوال الثلاثينات و



في كل ذلك كان لا بد من الالتفات الى تيارين غربيين اتفقا حينا وتصارعا حينا آخـــر ه فأذا في حركة التعليم اتجاهات فرنسية واخرى انجليزية ه وكذلـــك في الترجمة وفي الادب •





بهرسيت المحتويات

| ص_فحة       |                                                             |
|-------------|-------------------------------------------------------------|
| ا _ ب       | فهرست المحتويات                                             |
| ج ـ ه       | مقد مســــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |
|             | تمهيد _ تباشير دخول الثقافة الغربية الى مصر ٠٠٠٠٠٠٠         |
|             | الفصل الاول: ملامح الحياة الثقافية في مصر قبيــــل          |
| · - 1       | الحملة الفرنسيية                                            |
| 17 - 77     | الغصل الثاني : أثر الحملة الغرنسية ٠٠٠٠٠٠٠٠                 |
| 177 - 77    | الباب الاول ـ التعليم وأثره في نشر الثقافة الغربية في مصر   |
| 1 . 4 - 4 5 | الفصل الاول: الثقافة الفرنسية في مصر ٢٠٠٠٠٠٠                |
| 37 - 10     | عصر محمد علىسيي                                             |
| ON - OY     | خلفاء محمد علىي                                             |
| 70-09       | عصر عباس ٠٠٠٠٠٠٠                                            |
| 0 F - 7 Y   | عصر سعید ۰۰۰۰۰۰                                             |
| 1 . T - YT  | عصر اسماعيل وبداية عصر توفيق                                |
| 3.1 - 121   | الغصل الثاني: الثقافة الانجليزية في مصر ٠٠٠٠٠٠              |
| 117-1-5     | الاثر الانجليزي قبل الاحتلال                                |
|             | السياسة التعليمية في بدايـة                                 |
|             | الاحتلال واصطدامها بالاتجاء                                 |
| 107-115     | الغرنسيسي ٠٠٠٠٠٠٠٠                                          |
| 177_101     | خلاصة في التعليم وأثره في نشر الثقافة الغربية في مصر        |
| 711-117     | الباب الثاني _ الترجمة وأثرها في نشر الثقافة الغربية في مصر |
| 111 -111    | الفصل الاول : الترجمة من الفرنسية ٢٠٠٠٠٠٠٠٠                 |
| 371-176     | مقد مسسسة                                                   |
|             | _ 1_                                                        |

| 40 | _و_ |      | _ | - | _ |
|----|-----|------|---|---|---|
| -  |     | 77.7 |   |   | - |

| عصر محمد علي ۱۸۰۰۰۰۰۰۰ ۱۲۷ – ۱۸۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الترجمة من الفرنسية منذ مصر اسماعيل ١٨٦ - ٢٢٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| الفصل الثاني: الترجمة من الانجليزية ٢٢٨ ٠٠٠٠٠٠٠ ٢٢٨ ٢٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| مقدمة : سمات الترجمة عن الانجليزية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| بوجه عام ۲۲۸ ۲۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ترجمة القصص ٢٥٦ ـ ٢٣٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ترجمة المسرحية ٢٦٣ ٢٥٠٠ ٢٥٦ ٢٦٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ترجمة الشعر ٢٦٠-٢٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ترجمة النثر غير القصصي ٢٧٨ - ٢٧٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| خلاصة في أثر الترجمة في نقل الثقافة الغربية الى مصر ٢٧٩ - ٢٨٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| الغصل الثالث : الوسائل المساعدة ٢٠٩٠٠٠٠ ١٨٨٠ ٢٠٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الطباعة ٠٠٠٠٠٠ ١٩١ ٢٩١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الصحافة ٢٠٠٠ ١٩١٠ ٢٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| عوامل اخری ۰۰۰۰۰۰ ۱۰۳۵ ۳۰۹ ۳۰۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الباب الثالث _ لمحة عن أثر الثقافتين في الادب المصرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الحديث ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الفصل الاول : ظهور الاثر الغربي في الجو الفكرى العام ٣١١ ـ ٣٣٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الغصل الثاني : أثر الثقافة الغربية في الفنون الادبية ٣٣٩ ـ ٣٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الغصل الثالث : أقطاب المدرسة الحديثة ٢٢٢ ١٥٠٠ ١٥٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| مقد ســـة ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| أقطاب الاتجاء الغرنسي ٢٧٠٠٠ ٥٣٠ ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| أقطاب الاتجاء الانجليزي ٢٠٠٠ ٢١٤ ١٥١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| خلاصة في أثر الثقافة الغربية في الادب المصرى الحديث ٢٥٦_٤٥١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| كشــاف المراجع ٢٦٠ ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| The state of the s |

This file was downloaded from QuranicThought.com



هذه دراسة في الموثرات الثقافية قصد بها تتبع دخول الثقافة الغربية الى مصر ، وتبين الاسس التي قامت عليها والمجارى التي سلكتها ، حتى نهاية الربع الاول من القرن العشرين ، وذلك بغية وضع اساس وطيد تقوم عليه دراسة الادب العربي الحديث في فنونه الراسخة الاصيلة ، وما لحقها من تطلب وتجديد بسبب تلك الموثرات ، وفي فنونه الوافدة المستجدة ، وما اتخذته للها من اشكال وصور في رحلتها عبر اوروبا الى الشرق ، وما طرأ عليها من تطور نتيجة هذا اللقاء بين الثقافتين العربية والغربية ، وكان لا بد لي ، فضلا عن ذلك ، من تقديم انموذج يصح ان تقوم عليه مثل هذه الدراسة ، ويبين اتجاهاتها وهي في حالة فعل وتأثير ، فاخترت نفرا من الادباء الذين تأثروا بهلسدة

ولقد بذلت جهدى لتخرج هذه الدراسة بالمستوى الجامعي اللائق الذى يجسم فيه الطالب ما افاده من دراسته التخصصية قبل مرحلة التخرج ٠ ولسذا

THE PRINCE GHAZI TRUST

جعلت هبي الاول أن أجمع كل ما يتيسر لي جمعة من المراجع ، التي تعينني على تصور مثل هذا البحث المتشعب الاطراف ، وعلى تمثله ، على الشكل الاونى ، وعلى تصور مثل هذا البحث المتشعب الاطراف ، وعلى تمثله ، على الشكل الاونى ، وعلى أخراجه بالصورة العلمية اللائقة ، فبحث في مكتبات بيروت ، وخاصة مكتبة الجامعة ، وسافرت الى مصر ثلاث مرات ، استدركت فيها ما فاتني من مراجيع، مطبوعة ومخطوطة ، وقابلت نفرا من المعنيين بمثل هذه الشورين .

ولما اكتملت مراجع البحث ومادته بين يدى ، بدأت في الدراسة والتصنيف والتغريع ، ثم اخذت في الكتابة ، فوجدت ان الموضوع ، الذى بدا لي واضها المعالم للوهلة الاولى ، يطوى تحت هذا الوضح غبوضا وتشعبا ، فالمو ثرات الثقافية لا يكفي لدراستها ان تتنبع من خلال المو سسات الغاملة في نقلها ، بل ينبغي ايضا ان يدرس اثرها من حيث التغير الذى تحدثه في مقلية الشعب وفي تفكيره ، وفي حياته بوجه عام ، ولذا كان لا بد لي من تتبع صورة هذا التغير ، وابرازه في مواضعه من الابواب والفصول والخواتم ، على ان مثل هذا الجهد ، لا يصح ان يبذل في نطاق الادب وما اليه وحسب ، بل ينبغي ان الجهد ، لا يصح ان يبذل في نطاق الادب وما اليه وحسب ، بل ينبغي ان يتفرغ المختصون ايضا لدراسته من خلال علوم اخرى مساعدة ، او مشاركة ، كعلوم الاجتماع والنفس والاقتصاد وما الى ذلك ، على انتي اديت قسطي في ذكيك، بالقدر الذى استطعت ، واترك لزملا آخرين ، ممن اختصوا بمثل تلك العلوم ، بالقدر الذى استطعت ، واترك لزملا آخرين ، ممن اختصوا بمثل تلك العلوم ،

وفي الختام لن اتذمر من اتساع نطاق البحث ، ولا من تشعب موضوعاته، ولا من كثرة مراجعه ومصادره ، فبحسبي انني افدت من كل هذا ثقافة وعلمالي وبحسبي انني مهدت لنفسي السبيل لدراسات اخرى مقبلة ، لم يكن من الممكن ان اقدم عليها ، او افكر فيها ، لولا انه اتبح لي مثل هذه الدراسة التسبي كانت بالنسبة لي تجربة ثقافية ، بل هزة عنيفة تناولت الاصول والفروع ، يبقسي

على بعد هذا ،ان أمضي قدما لابني المال المست المالة المست المالة ما مهد لي من سبل الافادة ، وهي كثيرة ، واني لارجو ذلك مخلصة وهذه هي فاية مثل هذه الدراسة الجامعية التمهيدية ، فيما أتصور .

ولا يسعني بعد هذا الا أن أتقدم بالشكر لكل من أعان على تحقيــــق هذه الدراسة استاذا كان أو باحثا أو مؤلفا ، فمنهم جميعاً أفدت ، واليهــم أهدى جهدى في هذه الدراسة ، التي لولاهم لم تكن شيئا .





تمهـــــيد

تباشير دخــول الثقافــة الغربيــة الى مصر



# الغصــل الاول الحملـة الغرنسية (١) ملامح الحياة الغرنسية (١)

يتفق علما الاجتماع على أن الحضارة التي تبقى منطوية على نفسها لا تتفاعل مع فيرها يصيبها الجمود وتضعف .

هكذا تواجهنا مصر في أواخر القرن الثامن عشر قبل ان يبدأ اتصالها مع اوروبا ، ذلك الاتصال الذي أدى الى دخول الثقافة الغربية اليها ، فقد أصاب مصر ، ابّان الحكم العثماني \_ كما أصاب فيرها من البلاد العربية \_ ركود عام أثر في تطور حياتها الاجتماعية والسياسية والفكرية ، ويظهــــر ان الصلات العلمية بين مصر واوروبا كانت فائبة طوال عصر المماليك الذي امتد حتى الحملة الغرنسية على مصر ، فلم نعثر على أثر لمعهد تعلم فيه اللغات الاجنبية

<sup>(</sup>١) رجعت في هذا الغصل الى المراجع التالية :

<sup>-</sup> احمد عزت عبد الكريم ، تاريخ التعليم في عصر محمد على ، مكتبـة النهضة المصرية ، ١٩٣٨ .

<sup>-</sup> جمال الدين الشيال ، تاريخ الترجمة والحركة الثقافية في عصر محمد على ، دار الفكر العربي ، ١٩٥١ .

<sup>-</sup> دور بك ، التعليم العام في مصر .

Dor Bey, L'Instruction Publique En Egypte, Paris, Lacroix, 1872.

<sup>-</sup> هيورث - دن ، مقدمة لتاريخ التربية في مصر الحديثة ،

J. Heyworth-Dunne, An Introduction to the History of Education in

Modern Egypt, London, Luzac, 1938.
- يعقوب ارتين ، التعليم العام في مصر .

Yacoub Artin, L'Instruction Publique En Egypte, Paris, 1890.



للمصريين · أضف الى ذلك ان الاجانب الذين كانوا بمصر آنذاك كانوا يعيشون في احياء خاصة (١) .

<sup>(1)</sup> جمال الدين الشيال ، تاريخ الترجمة والحركة الثقافية في عصر محمد على ، ( دار الفكر العربي ، ١٩٥١ ) ، ص ١٨٥ .

١٦ معيورث - دن ، مقدمة لتاريخ التربية في مصر الحديثة ، ص ١٦ .
 J. Heyworth-Dunne, An Introduction to the History of Education in Modern Egypt, (Luzac & Co. London, 1938), p.16.

 <sup>(</sup>٣) احمد عزت عبد الكريم ، تاريخ التعليم في عصر محمد علي ، ( مكتب\_ة
 النهضة المصرية ، ١٩٣٨) ، ص ١٣ .



الاحاديث النبوية وتغسير القرآن ودراسة مذاهب الغقه ، ويتخرج الطالب بعـــد ذلك شيخا · ·

هذا الاسلوب في القعليم ، سوا في المستويات الاولى أو في مستويات التخصص ، وهذه الموضوعات المحدودة التي كان المنهج التعليمي يشملها أسهمت اسهاما رئيسيا \_ مع فيرها من العوامل الاقتصادية والسياسية والتاريخية السيتي تخرج من نطاق بحثنا \_ في تجميد الحركة التعليمية والعلمية وبالتالي الحركة الثقافية العامة في البلاد • فاذا كانت مصادر المعرفة جامدة محدودة فالنتائج لا بد ان تكون ضيقة ضعيفة •

ثم أن شيوخ الازهر كانوا في بادئ الامر يملون محاضراتهم على طلابهم الملا ، وكانت هذه المحاضرات تجمع في كتب عتكون إني مجموعها ،النتاج الفكرى لهذه الفترة ، وقد بدأ الشيوخ ، في الفترة التي سبقت الحملة الفرنسية على مصرءأى في أواخر القرن الثامن عشر ، يعتمدون على ما ألفه أسلافها فيشرحون النص الاساسي أو يشرحون شرحه احيانا ، وهذا بدوره عمل على عجميد الحركة الثقافية ،

" الحرى هيورث - دن ان مما زاد في اهمال الحركة العلمية والتعليمية في مصر خلال هذه الفترة المبلغ المالي الكبير الذى كان عليها ان تدفعه لتركيا ، ولولا ذلك لبقي المال في مصر ، ولربما استخدم في تطوير التعليم ، ويضيف هيورث - دن الى ذلك عاملا رئيسيا آخر هو ان الصراع المستمر بين المماليك والاتراك وقف عائقا في سبيل تطور الحركة التعليمية (١) .

<sup>(</sup>۱) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ١٥ ـ ١٦ .



وقد انعكست هذه الاوضاع جميعا في التأليف الادبي فتركز معظمه فلسى التعليقات والحواشي ، ولم نعرف كتابا قيما ظهر في مصر خلال الفترة السسستي سبقت الحملة الفرنسية مباشرة .

ولم ينحصر أثر الجمود في الانتاج الادبي بل تأثر الاسلوب أيضا فقيدت الجملة بالمحسنات البديعية وأصبح السجع الثقيل جزاً ملازما للكتابة الادبية ، وما علينا الا ان نعود الى موالفات العصر حتى نتبين ذلك (١) ، وعندما خرج الاسلوب الادبي عن تعقيداته ومحسناته ولجأ الى التبسيط غرق في العامية المضطربة ، ولعل أبرز مثل على ذلك اسلوب الجبرتي في تاريخه " عجائب الآثار أ(١) وهو وليد الجو الثقافي الذى سبق الحملة الفرنسية ،

أما الشعر فقد أصابه الجمود في معانيه ومبانيه ، اذ انحصرت الموضوعات في المدح والرثاء والتعزية والتهنئة ، وقيدت الابيات فوق قيود الوزن بقيدو البديج والمحسنات اللفظية (٣) ، حتى أصبحت محاولات الكتابة ، شعرية أو نثرية ، أشبه بالرياضة العقلية منها بالتأليف الصادر عن نفس الكاتب أو الشاعر ٠

هذه نظرة خاطفة الى حالة مصر الثقافية قبيل أواخر القرن الثامن عشر ، تلك الحالة التي كان لا بد ، للخلاص منها ، من هزة عنيفة تو دى الى الاتصال الحضارى مع اوروبا ، هذا الاتصال الذى عرفته مصر بشكل مفاجى عن طلسريق الحملة الغرنسية سنة ١٢٩٨ .

<sup>(1)</sup> من ادباء هذا العصر: اسماعيل الخشاب، عبد الله الشرقاوى ، حسن العطار •

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن الجبرتي ، عجائب الآثار في التراجم والاخبار ٠

 <sup>(</sup>٣) من شعرا عدم الغترة ؛ السيدعلي درويش ، محمد شهاب الدين ، الشيخ
 اسماعيل العطار •



ولا يعنينا هنا من هذه الحملة ومبرراتها واسبابها سوى انها كانت أول هزة أصابت مصـر ، ومقدمة لفتح باب الحضارة الغربية عليها ، واذا كانــت فرنسا قد اضطرت الى الانسحاب من مصـر بعد حوالي ثلاث سنوات فانها عرفت كيف تدخل بطريقة أعمق أثرا وأمتن اساسا بعد خروجها وانسحابها ،



# الغصل الثاني أثر الحملة الفرنسية

بعد أن قضت مصر زها عنمائة سنة في سباتها استيقظت على دوي المدافع الغرنسية • فغي اليوم الاول من تموز سنة ١٢٩٨ وصل الاسطول الغرنسي السي شواطي الاسكندرية يقل نابليون بونابارت وجيشه وفرقة من العلما والباحثين مع معداتهم الكاملة •

تغلب الفرنسيون على المماليك ودخلوا مصر فقضوا فيها ثلاث سنوات خرجوا بعدها بسبب ظروف سياسية ألبت السلطان التركي والمماليك وبريطانيا وسكان مصر أنغسهم لمقاومة الاحتلال الفرنسي • وسنصرف النظر عن الظروف السياسية والعسكرية للحملة ، لاننا معنيون بالائر الثقافي الذي تركته في مصر •

# المجمع العلمي المصرى:

حمل بونابارت معه الى مصر نخبة من علما ورنسا وباحثيها في ذلـــك العصر بينهم مونج (Monge) وبرتوليه (Bertholet) وكونت (Comte) وفيرهم كثيرون وتجسدت أعمال الحملة الفرنسية العلمية في انشا المجمع العلمي المصــرى (L'Institut d'Egypte)

ولا بد لنا هنا من أن نتناول أعمال هذه المواسسة بالبحث سوا منها منها مناب الى الحياة المصرية وأثر فيها ،أو ذلك الذي تجلّى في الاهتمام العلمي المجرد الذي أبداه العلما الفرنسيون .



أسس نابليون المجمع المصرى في ٢١ آب عام ١٧٩٨ وقسمه الى فروع عدة فكان هنالك : (١) فرع الرياضيات . (٢) فرع الغيزيا .

(٣) فرع الاقتصاد السياسي • (٤) فرع الآداب والغنون • واتجهت أعمال المجمع نحو ثلاثة اهداف رئيسية ،الاول ؛ أن ينشر علوم اوروبا وفنونها في مصر • والثاني ؛ أن ينظم جميع الابحاث والمنشورات المتعلق بالتاريخ وبطبيعة الارض والمنتجات الزراعية • والثالث ؛ ارشاد الحكومة فيها (١) .

أما الهدف الاول فقد انحصر في حدود ضيقة ، بسبب الظروف العسكرية وضيق الوقت ، حتى اننا رأينا الحملة الفرنسية تخرج من مصر وقد حملت معها معلومات كثيرة عن البلاد وفرت لها مادة لاصدار كتاب " وصف مصفى مصروب وضيق البلاد وفرت لها مادة لاصدار كتاب " وصف مصفى العومات كثيرة عن البلاد وفرت لها الحملة ، دون ان تترك أثرا ثقافيا واضحا في البلد الذي استخرجت منه تلك المعلومات ، لقد اقتصر اهتمام العلما علمي البحوث التاريخية والكشوف العلمية والاثرية ، ولم يتح لهم من الوقت ما يمكهم من نشر نتائج بحوثهم بين ابنا البلاد نفسها .

صحيح أن المجمع المصرى لم يكن ليستطيع أن يصنع الاعاجيب في مصر وهي على ما هي عليه آنذاك من التأخر في مختلف وجوه العلم والثقافة ، ولكننا

Louis Brehier, L'Egypte de 1798 a 1900, (ed. Combet & Cie, Paris, Librairie Furne, 1900), p. 44.

<sup>(</sup>۱) جمال الدين الشيال ، تاريخ الترجمة في مصر في عهد الحملة الغرنسية ، ( دار الفكر العربي ، ١٩٥٠ ) ، ص ٦٦ ٠

ولویس برهیه ، مصر من ۱۲۹۸ الی ۱۹۰۰ ، ص ۱۶ .



لم نلمس في جميع ما اطلعنا عليه من اعمال المجمع المصرى سوى الحرص على خدمة العلما وتزويدهم بما يفيدهم في ابحاثهم حوادا أنصفنا قلنا خدمة العلم حدون أن تهدى ابنا البلاد الى الطريق الذى يجب أن يسلكوه نحسو هذا العلم ونحو استخراج امكانات بلادهم المختلفة .

على أن المجمع العلمي المصرى يبقى ، برغم هذا ، من اخطر الاعمال الثقافية التي رافقت الحملة ، فقد جمع العديد من الاختصاصات ؛ كان هنالك المختصون بالهندسة والفلك والرياضيات والمعادن وطبقات الارض والطب والجغرافيا والميكانيكا والآداب والغنون والآثار والترجمة والطباعة العربية والفرنسية ، كذلك كان للمجمع مكتبة واسعة حوت آلاف الكتب التي جي بها من فرنسا ، والكتب التي جمعت من مصرر .

وقد وقعت أزمات واضطرابات عدة خلال اقامة الفرنسيين في مصر ، ولكن العلماء تابعوا تنفيذ برامجهم الدراسية وأبحاثهم ، وكانت نتيجة هذه البحوث ان صدر كتاب " وصف مصر " الذى وضعه العلماء بعد انسحاب الفرنسيين وأدخلوا فيه جميع ما وصلت اليه بحوثهم في الفترة التي قضوها في وادى النيل .

<sup>(</sup>۱) برهیه ، مصر من ۱۲۹۸ – ۱۹۰۰ ، ص ۲۲ – ۱۸ ۰

فأعسال المجمع العلمي المصرى انحصرت في فائدة علما المجمع أنفسهـ ولم تتعد ذلك الى نشر الرسالة العلمية في أوساط الشعب في مصر ، أو في أوساط المثقفين منهم على الاقل الاقي حالات نادرة لا تتعدى الافراد ولا تستطيح خلق جو ثقافي معين متأثر بالفرنسيين • ولا بد من الاشارة هنا الى ان عددا قليلا من المصريين اتصلوا بالعلما الفرنسيين ولكن اتصالهم لم يوثر في نتاجهم العقلي وبالتالي لم يكن تأثرهم ليترك أثرا في الحياة العقلية أو المادية في مصر • ولعل ذلك يعود الى اسباب عديدة منها قصر الوقييت ونوع العلاقة التي ربطتهم بالحملة واستعدادهم الثقافي الاساسي للتأثــــر والتأثير • فبسبب قصر الوقت انحصر التأثير الفرنسي بالقشور ولم يستطع ان يدخل الى أعماق هو لا العلما لانه لم يكن عميقا بدوره وقد انحصر فيسي الغالب في العلاقات السياسية ؛ فقد رأى الغرنسيون فائدة كبرى فـــــى استخدام الشيوخ وجعلهم صلة الوصل بينهم وبين الشعب، فشكلوا ديوان\_\_ خاصا من أبرز الشيوخ برئاسة الشيخ عبد الله الشرقاوي • ولكن هـــوالا الشيوخ الذين اتصلموا بعلما الحملة الفرنسية لم يكونوا موهلين ثقافيا لان يلعبوا دور القادة الغكريين ويوقظوا شعبا طالت فترة ركوده الفكرى ، رفي المركز المرموق الذي كانوا يتمتعون به ، فقد كان منهم الشيخ عبد الرحمسن الجبرتي المورخ ، واسماعيل الخشاب الذي اتصل بالمستشرقين ، والشيخ حسن العطار • ثم أن أتصال هو الأ الشيئ العلما بالفرنسيين أوصلهم الــــى مثاصب مسوولة ولعل نوع هذه العلاقة بالغرنسيين أثار شكوك المصريين فيهم وأبعد امكانية التأثر بهم • فالجبرتي فين عضوا في الديوان ايام كليبيـــر (Kleber) ، والخشاب أصبح أمينا لمحفوظات الديوان ايام مونو (Menou) كمــا أصبح رئيسا لتحرير جريدة التبيه (L'Avertissement) التي أنشئت عام ١٨٠٠، وكانت تعنى " بأعمال الديوان والحكومة الغرنسية ونشر الاخبار الداخلي\_\_\_ة



# والخارجية وبعض المقالات في الغنون والعلم والاخلاق (١) . .

ولعل من اسباب ذلك أيضا ما ذكره هيورث ـ دن من انه كان مـن الطبيعيان يزور المصريون عن المواسسات الفرنسية لأن الحملة كانت عمــلا عدوانيا فعواسساتها اذا مشكوك فيها وفير مستحبة (٢) ويوايد هذا القول ما ورد في تاريخ الجرتي من استنكار بلغ احيانا حد الاشمئزاز من أعمــال الفرنسيين التي لم يألفها المصريون من قبل (٣) .

ولا يد لنا هنا من الاشارة الى ان علما المجمع العلمي أثاروا فضول المصريين في بادئ الامر ولكن هذا الفضول لم يبلغ حد الرفبة في التعلم والاقتباس عن الفرنسيين ، فقد تبع بعض الاهالي العلما في تنقلاتهم وأبحاثهم ولكتهم سرعان ما انصرفوا عنهم الى حياتهم الخاصة تاركين هو لا العلما غارقين وحدهم في أبحاثهم .(3)

وهكذا كان الاتصال العلمي بين الفرنسيين والمصريين سطحيا في أكثره وقد كان العلماء المصريون يزورون مختبرات الفرنسيين ومكتبتهم فيرحب به\_\_\_\_\_ الفرنسيون ويتجولون معهم في ارجاء المجمع يجرون لهم التجارب الكيمائي\_\_\_\_ة

<sup>(</sup>١) الشيال ، تاريخ الترجمة ، ص ٢٩ ٠

<sup>(</sup>٢) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ٩٢ ٠

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمن الجبرتي ، عجائب الآثار في التراجم والاخبار ، ( القاهرة ، ١٤٣ ، ١٠١ ، ٣٥ ، ١٠١ ، ١٤٣ ،

<sup>· 116 . 174 . 177 . 167</sup> 

<sup>(</sup>٤) الشيال ، تاريخ الترجمة ، ص ١٧ ·

احيانا ويطلعونهم على مختلف الكتب والمخطوطات احيانا اخرى (١) . وفي وصف الجبرتي لهذه الزيارات حديث عن المكتبة والمختبر وفرف التصوير وما الى ذلك ، وقد لاحظنا في هذا الوصف ان ترحيب العلما الفرنسيين من بزملائهم " المصربين لم يكل دافعه الرفبة في الافادة العلمية بل كسان المقصود به أيهام المصربين بقوة الفرنسيين الخارقة وقدرتهم العقلية ، وفي المقصود به أيهام المصربين بقوة الفرنسيين الخارقة وقدرتهم العقلية ، وفي وصف الجبرتي لتجربة كيمائية بسيطة أحدثت انفجارا في المختبر ما يواسد ذلك ، ويظهر أن الفرنسيين كانوا يصلون الى فايتهم فيثيرون أعجساب المصربين وتعجبهم :

يقول الجبرتي : "ومن أفرب ما رأيته في ذلك المكان ان بعض المتقيدين لذلك أخذ زجاجة من الزجاجات الموضوع بها بعض المياه المستخرج و فصد فيها شيئا من كأس ، ثم صبطيها شيئا من زجاجة اخرى ، فعلا الماء وصعد منه دخان ملون حتى انقطع وجف ما في الكأس وصار حجرا أصغر ٠٠٠ وأخذ مرة شيئا قليلا جدا من غبار ابيض ووضعه على السندال وضربه بالمطرقة بلطف فخرج له صوت هائل انزعجنا منه فضحكوا مناه (٢) ويقول ايضا في نهاية فخرج له صوت هائل انزعجنا منه فضحكوا مناه (١٠) ويقول ايضا في نهاية وصغه لاحدى التجارب الكيمائية " ٠٠٠ ولهم فيه أمور واحوال وتراكيب غريبة لا تسعها عقول أمثالنا " (٣) .

أليس في ملاحظة الجبرتي هذه تفسير لاحجام المصريين عن محاول الافادة من الفرنسيين وتوقف فضولهم عند حد متابعتهم في تجوالهم ومراقبتهم عن بعد ثم الانصراف السريع عنهم الى الحياة اليومية العادية ؟ ألا تصوّر لنا

<sup>(</sup>١) الشيال ، تاريخ الترجمة ، ص ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) الجبريه على عجائب الآثار ، ص ٣٥ - ٣٦ .

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ، ص ٣٧ .

تلك العقلية التي ترى انها محدودة لا تستطيع ان تبلغ مستوى متقدما مسن المعرفة والعلم لانها تشعر بنقص اساسي فيها وبتغوق طبيعي عند فيرهـــا فتتصرف عن متابعة الاعمال الكبيرة الى الحياة العادية اليومية ؟

# حسركة الترجمة في عهد الحملة الغرنسية ا

واذا انتقلنا الى حركة الترجمة التي أثارتها الحملة الفرنسية في مصر وجدنا انها انحصرت في البدء بعملية الترجمة الرسمية ، ذلك ان الفرنسيين كانوا بحاجة الى مترجمين دائهين يكونون صلة وصل بينهم وبين المصريين فينقلون الاوامر ويترجمون المنشورات ومحاضر الدواوين كما يقومون بدور الترجمان في الاحاديث .

وتشير الكتب التاريخية الى ان نابليون بونابارت جا ببعض الاسرى من جزيرة مالطـة قاموا بدور الترجمة في البد ، وعندما أسس الديوان طلب الى اعضائه " ان يعينوا لهم اثنين من الكتبة والتراجمة يعرفان الفرنسية والعربية (١).

لقد كان للمترجمين الرسميين ايام الحملة مركزهم الخطير ، فقد كانـــت الترجمة الرسمية الصلة الوحيدة التي استطاع الغرنسيون ان يستعملوها ليتصلوا بالمصريين .

وتعرضت حركة الترجمة في عصر الحملة الفرنسية الى صعوبات عديدة ، ذلك انها حلة كانت اجتهادية بحثا لأن المعاجم كانت مفقودة ، ويظهر ان المسوولين عن الحملة أرادوا تطوير حركة الترجمة التي كانت مسألة حيوي\_\_\_ة

<sup>(</sup>١) الشيال ٤ تاريخ الترجمة ، ص ه ٤ ٠



بالنسبة لهم فأخذوا يعدون بعض الاقباط لتعلم الغرنسية ؛ ولكن هذا العصل لم يترك أثره في مصر لأن القسم الاكبر من هو"لا" الذين تعلموا الفرنسية رحلوا مع الحملة عندما ارتحلت فلم يكن الا لعدد قليل منهم دور في الحركة الثقافية التي نشطت في مصر في أوائل القرن التاسع عشر (1) .

فيران عملية الترجمة الرسمية لم تنحصر في هوالا وحدهم ، فقد كان هنالك ، بالاضافة الى الاسرى المالطيين الذين أشرنا اليهم ، فئة من المترجمين الفرنسيين من الذين يعرفون اللغة العربية ومن هوالا فانتوره م (Venture) وجوبير (Jauper)،وهذا الاخير هو تلميذ المستشرق دى ساسيل(De Sacy)،وفيرهما كذلك كانت هنالك فئة المترجمين السوريين الذين كانوا قد بدأوا ينزحون الى مصر في اوائل القرن الثامن عشر هربا من اضطهاد البشاوات العثمانيين ومن هوالا القس روفائيل والياس فخر وفيرهما من المترجمين السوريين .

أما المصريون فقد اتصل الاقباط منهم اتصالا وثيقا بالفرنسيين ، وقد أشرنا الى ان الفرنسيين أخذوا يعلمون بعضهم اللغة الفرنسية ، ومن أشهر المترجمين الرسميين الياس بقطر الذى ألف معجما فربيا فرنسيا، ولكنه ارتحل فن مصر مسع الحملة الفرنسية، وقد كان له دور في ما بعد في ترجمة بعض الوثائق وتحقيق بعض الاسماء الواردة في المصورات الجغرافية التي كان الفرنسيون يعدونها لطبع كتاب " وصف مصر " . (٢)

<sup>(</sup>١) الشيال ، تاريخ الترجمة ، ص ٦١ ·

و الترجمة والحركة الثقافية ، ص ١٨٥ - ١٨٦.

<sup>(</sup>٢) الشيال ، تاريخ الترجمة ، ص ٦٣ ٠



لكن الترجمة في عهد الحملة الغرنسية لم تقتصر على الترجمة الرسمية العني المجمع العلمي المصرى بشيء من الترجمة العلمية ، وكان المستشرق الغرنسي جان مارسل (Jean Marcel) يقوم بالدور الاكبر فيها بمساعدة الاب انطلون روفائيل المخلصي وهو العضو الشرقي الوحيد في المجمع العلمي ، وأسهم في حركة الترجمة العلمية هذه عدد من المستشرقين، غير جان مارسل، يساعدهم عدد من المترجمين السوريين ، غير ان الاضطرابات الكثيرة والقلاقل المستمرة جعلت من المترجمين السوريين ، غير ان الاضطرابات الكثيرة والقلاقل المستمرة جعلت نتاج هذه الترجمة ضئيلا ومحصورا ، ثم انقطع وهو ما يزال في بداية الطريق ، أضف الى ذلك أن معظم ما ترجم في هذه الفترة كان من العربية السبي الفرنسية وليس الكس فقد كان بين الكتب القليلة التي ترجمت ايام الحملة وطبعت على مطبعتها : وصايا لقمان الحكيم (Fable de Loqman, surnomme le sage) التربية ومعها ترجمتها الغرنسية ، ومحضر محاكمة سليمان الحلبي الذي طبع بالغرنسية والعربية والتركية تحت عنوان \* مجمع التحريرات المتعلقة الني ما جرى باعلام ومحاكمة سليمان الحلبي قاتل صارى عسكر العام كليبير بمصر الى ما جرى باعلام ومحاكمة سليمان الحلبي قاتل صارى عسكر العام كليبير بمصر الى ما جرى باعلام ومحاكمة سليمان الحلبي قاتل صارى عسكر العام كليبير بمصر الى ما جرى باعلام ومحاكمة سليمان الحلبي قاتل صارى عسكر العام كليبير بمصر

<sup>(</sup>۱) أورد جاك تاجر نماذج بهن هذه الترجمات مع اصولها في ص ۱۳۰ – ۱۳۰ من كتابه ، حركة الترجمة بمصر خلال القرن التاسع عشر ، ( دار المعارف بمصر ، ۱۹٤٥ ) .



(Recueil des pieces relatives a la procedure et au jugement de Solyman al-Halaby, assassin du General en chef Kleber).

كذلك صدرت اجرومية للغة العامية من وضع جان مارسل wulgaire (Grammaire arabela l'usage des Français et Arabes).

وصدرت رسالة في مرض الجدرى من تأليف كبير اطبا الحملة " ديجني\_\_\_ " (Desgenettes) طبعت بالفرنسية والعربية . (١)

يعتقد المستوع جمال الدين الشيال انه لو قدر للحملة الفرنسية ان يطول عمرها في مصر لنشطت هذه الحركة (أى حركة الترجمة العلمية والرسمية) وأثمرت وآتت أكلها (٢) ، ولكن الترجمة في عهد الحملة لم تستطع ان تترك أثرا ، فقد توقفت بعد خرج الفرنسيين ولم تعد الى الحياة الا في عهدد محمد علي حين كانت عودتها على أسمى جديدة ولغايات مختلفة .

ولعل الاسس والغايات التي بدأت الترجمة من أجلها في عهد الحملة كانت واحدة من العقبات التي وقفت في طريق استمرارها وفي سبيل تأثيرها في الحياة الفكرية المصرية ، فلقد كانت الغاية الاساسية من الترجمة في البدء ادارية بحتا ، وانحصرت في ترجمة المنشورات والاوامر والمحاضر ، اما علما المجمع فلم يكونوا معنيين بنشر الثقافة الاوروبية في مصر وترجمة التراث الاوروبي السي العربية بقدر ما كانوا معنيين باستخراج المعلومات عن مصر نفسها ودراسدة احوالها الطبيعية والفكرية والاجتماعية ،

وعندما بدئ بالترجمة العلمية انحصرت هذه الترجمة في بضعة كتب لـــم

<sup>(</sup>۱) الشيال ، تاريخ الترجمة ، ص ۸۱ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ٨٠٠



يكن لها أثر فعال ، كما ان أكثرها كان لفائدة الفرنسيين أنفسهم وقد رأينا ان الترجمة لم تكن الى العربية بل منها في أكثر الاحيان ، أو انها لم تكن ذات فائدة علمية هامة ؛ من ذلك مثلا ، وصايا لقمان الحكيم ، واجرومية اللغة العامية ، والرسالة في مرض الجدرى التي كانت تهم الفرنسيين بالدرجة الاولى، وترجمة محضر محاكمة سليمان الحلبي التي ما كانت سوى وثيقة تاريخيدة أراد الفرنسيون الاحتفاظ بها في لغتهم .

لم تواد الترجمة اذا دورا فعالا في الحركة الفكرية في عهد الحملة من الغرنسية وزاد من عدم فاعليتها انها لم تعمر طويلا ، فبانسجاب الحملة من مصر توقفت حركة الترجمة وكأن مبرراتها ومسبباتها قد توقفت ولم يكن من ترجم في عهد الحملة سوى مقدمات بدائية في تعريف المصريين الى بناب حيوى يمكن الولوج منه للافادة من التراث الاوروبي بشكل واسع .

# الصـــحانة :

أما في حقل الصحافة فقد انشأت الحملة الفرنسية جريدتين فرنسيتين واحدة سياسية Le Courrier d'Egypte ( بريد مصر ) وكانت تصدر كلأربعة المحملة والثانية علمية هي La Decade Egyptienne ايام وهي الصحيفة شبه الرسمية للحملة والثانية علمية هي ومناقشات أي انها تصدر مرة كل عشرة أيام وتنشر أبحاث المجمع العلمي ومناقشات اعضائه ولكن هاتين الصحيفتين كانتا للفرنسيين فقط لانهما كانتا تصدران باللغة الفرنسية وقد تضمنتا مقالات عن الشوون المصرية التي كانت موضع عناية علما والحملة ولذلك فان هاتين الصحيفتين لم توثرا بأى شكل على الحركة الثقافية في مصر لائهما كانتا بعيدتين كل البعد عنها ولم يكن القصد منهما سوى افادة الفرنسيين أنفسهم وقد توقفتا بانتها الحملة والمعرفة الفرنسيين أنفسهم وقد توقفتا بانتها الحملة والمدينسين أنفسهم وقد توقفتا بانتها الحملة والمدينة وال



#### الطـــباءــة:

وترتبط بقضية الترجمة والصحافة مسألة الطباعة، فقد انشأت الحملية الغرنسية مطبعة عربية فرنسية أحضرها نابليون الى مصر من مطبعة البروبافندا (Propaganda) في روميا وقد سميت هذه المطبعة بالمطبعة الاهلية "وهي أول مطبعة أنشئت في مصر في العصر الحديث "(۱) وأطلق على هيذه المطبعة أيضا اسم "مطبعة الجمهور الغرنساوى "وقد رأينا الاشارة الى هذا الاسم في محضر محاكمة سليمان الحلبي .

ويرى هيورث - دن ،ان هذه المطبعة لم تطبع شيئا يغيد المصريين لائها طبعت عبالاضافة الى البيانات التي أصدرتها الحملة عوالي عشرين مطبوعا كلها لغائدة الفرنسيين (٢) ، ثم ان المطبعة لم تعمر طويلا اذ توقف عملها بانتهاء الحملة ،

# التملـــــــم :

أما التعليم فقد كان حظه في عهد الحملة الفرنسية بسيطا جــدا اذ فتحت الحملة مدرسة لابنا الفرنسيين، ويذكر هيورث ـ دن انه كان في نيتها انشا مدرسة للرسم ولكن المشروع لم ينفذ ، كما انه قامت دراسة حول فتــح مستشغى مدني يستعمل مدرسة للطب يتعلم فيها ابنا المصريين ، ولكن هـذه المدرسة كانت تتطلب من تلاميذها معرفة الفرنسية لذلك روى ان تلحق بهـا مدرسة ابتدائية تعلم فيها مبادئ الآداب والعلوم بالفرنسية ولكن هـــذا

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن الرافعي ، تاريخ الحركة القومية وتطور نظام الحكم في مصر ، (۱) جبد الرحمن الناهضة ،القاهرة ، ۱۹۲۸ ) كاج ۱ ، ص ۱۶۱ .

<sup>(</sup>٢) هيورث \_ دن ، مقدمة لتاريخ الترجية ، ص ٩٩ ٠



THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

المشروع لم ينفذ أيضا . (۱)

هيورك ويعلق آدن على عدم تنفيذ المشروع بقوله أن الفرنسيين لم يكونـــوا
متفائلين بنتائجه (۲) .

#### \* \* \* \*

تقلصت اذا أهم أعمال الحملة الفرنسية عن مصر عندما تقلصت الحملة نفسها وانسحبت غير تاركة وراها سوى أثر ضئيل فتح المام أعين البعض ابواب أفق أبعد من مصر وحضارتها المنكفئة على ذاتها ، ولكن الظروف لم تسمح لهوالا بالعمل الغمال الا عندما جا محمد علي وأشرع أبواب مصر لتستقبل حضارة اوروبا عامة وفرنسا خاصة .

يقول لويس برهيه: "ان فرنسا هي الاولى تاريخيا في الاسهام فسي ايقاظ مصر واظهارها للعالم المتمدن" (٣) . ويقول أيضا "يكفي ان نستعرض أعمال العلما الغرنسيين حتى نجد انه ليس من المبالغة في شي ان نقسول ان الحملة الغرنسية قد فتحت مصر للحضارة الاوروبية . ولم يستطع الغرنسيون استبقا مصر مستعمرة لهم ولكن السنوات القليلة التي قضوها فيها كانت كافيدة لأن تترك أثرا كبيرا في هذه البلاد . فمع الاحتلال الغرنسي نستطيع أن نجد القواعد الاساسية لجميع التغيرات التي حدثت ع اذ منذ ذلك الحين تحطمت قوة المماليك وأرسى العلما الغرنسيون بأعمالهم وأبحائهم الاسس العلمية لكسل تجديد سوف يقوم به اللاحقون ". (٤)

<sup>(</sup>۱) هيورث \_ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ۹۷ .

<sup>(</sup>۲) المرجع نفسه ، ص ۹۷ - ۹۸ .

<sup>(</sup>٣) برهيم ، مصر من ١٧٩٨ – ١٩٠٠ ، ص ٢١١ ٠

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه ، ص ه٦٠ .



هذا ما يراه لويس برهيه الغرنسي في أثر الحملة الغرنسية في مصر، ولكن هيورث - دن الانجليزى يرى عكس هذا الرأى تماما ، فهو يقول في كتابه عن التعليم في مصر أن الحملة الغرنسية لم تقدم شيئا للمصريين وأن ما قدمته من مؤسسات علمية وأبحاث ودراسات كان لغائدة الغرنسيين أنغسهم وليس للاهالي ،كما أنه من الطبيعي أن يزور المصريون عن المؤسسات الغرنسية لأن الحملة كانت عملا عدوانيا ، فمؤسساتها أذا مشكوك فيها وغير مستحبة (۱) . وبالاضافة الى ذلك فان هيورث - دن يرى أن التعليم في مصر قد تأشر سلبيا بالاحتلال الغرنسي ، فشلت الحياة المدرسية وقام الغرنسيون باعدام بعض العلماء وترك بعضهم القاهرة إلى الضواحي والقرى وفقد الازهر مركوه خاصة بعد محاولة المصريين الثورة على الغرنسيين (۱) .

ويتغق اسماعيل القباني مع هيورث - دن في أثر الحملة الفرنسية الثقافي في مصر الذيقول انه " لا يمكن القول ان عامة الشعب استطاعت ان تكون فكرة حقيقية واضحة عن تلك المدنية (أى المدنية الغرنسية) أو انها أعجبت بها أو حتى قدرت أى مظهر عرفته منها "(") ولكن القباني يضيف مقتربا من رأى لويس برهيه : " • • • ولكن ليس هنالك من شك في ان قوة رجال نابليون وتنظيمهم وقيادتهم ، كل ذلك ترك أثره في عقول فئة من الزعمياً المصريين بينهم الجندى الطموح اللامع محمد على "(٤) .

<sup>(</sup>۱) هيورث \_ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ٩٦ \_ ٩٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ١٠١ .

<sup>(</sup>٣) اسماعيل القباني ، مئة سنة فوي التعليم في مصر ، ص ه Ismail el-Kabbani, A Hundred Years of Education in Egypt, (Cairo, 1948), p. 5.

 <sup>(</sup>٤) المرجع نفسه .



أما تقويم الجود (Elgood) لاثر الحملة في مصر فقد أوضحه في كتابـه "انتقال مصر "حيث يقول : "ان الاحتلال الفرنسي للبلاد ترك فيها أثرا لا يزول كه فطرق الادارة الفرنسية لا تزال تسيطر على حكومة مصر ، وأساليب تغكير الفئة المثقفة من المصريين تتأثر تأثرا شديدا بأساليب التفكير الفرنسية "(۱). ويضيف أن ما تركه الفرنسيون في مصر خلال ثلاث سنوات فقط هو من أضخ ما يمكن انجازه في هذه الفترة القصيرة (۲) . هكذا يرى الجود ، ولكنا نرى أن ذلك ينطبق بشكل أصح على الفترة التي تلت الحملة الفرنسية ، وعلـــــى الاخص عصر محمد علي عندما أصبح الاتصال بفرنسا أوسع انتشارا وأعمق تأشيرا من الحملة نفسها ، كما سنرى .

هكذا اذا كان أول اتصال لمصر مع اوروبا بواسطة الحملة الغرنسية ، ولكن الظروف السياسية التي رافقت الحملة وسبقتها كشفت بين طياتها عن تباشيير اتصال مصر بدولة اوروبية اخرى ، كانت تطمع هي أيضا في السيطرة على مصر ، مترقبة الغرصة الملائمة لذلك .

يقول عبد الرحمن الرافعي: "أن الحملة الفرنسية هي دور مسن أدوار التنازع الذي قام بين فرنسا وانجلترا على الغتج والاستعمار ولك التنازع الذي يرجع عهده الى القرن السابع عشر واستعر خلال القرن الثامن عشر شم الذي يرجع عهده الى القرن السابع عشر واستعر خلال القرن الثامن عشر شم التخذ طورا جديدا بعد الانقلاب العظيم المعروف بالثورة الفرنسية "(") ولعسل الحملة الفرنسية كانت أول مظهر عملي حديث تجلّت فيه المنافسة بين انجلترا

<sup>.</sup> إن الجود ، الثقال مصر ، ص ه ٤ . (١) ل . الجود ، الثقال مصر ، ص ه ٤ . (١) ل . الجود ، الثقال مصر ، ص ه ٤ . (١) ل . الجود ، الثقال مصر ، ص ه ٤ .

۲) المرجع نفسه ٠

<sup>(</sup>٣) الرافعي ، تاريخ الحركة القومية ، ج ١ ، ص ١٣٠



وفرنسا حول مصر ، ويرى الرافعي " · · · ان التنازع بين انجلترا وفرنسا هـو المحرك الاول للحملة الغرنسية وان الغرض النهائي منها كان الوصول الــــى الهند " (1) .

وقد شعر الانجليز بخطر استقرار الفرنسيين في مصر وبدأوا مقاومتهم منذ أن علموا بتوجه الحملة من مرسيليا نحو الاسكدرية ، ووصول الاسطول البريطاني الى الاسكدرية قبيل وصول الحملة الفرنسية في محاولة لصده معروف ، ولئن ارتد الانجليز عن الساحل المصرى في تلك المحاولة فقد أعادوا الكرة بعد ثلاث سنوات خرجت على أثرها الحملة الفرنسية من مصر على بواخر الانجليز .

هل نستطيع اذا ، أن نعزو انحصار الاثر الثقافي للحملة في فئة قليلة وانحساره عن مصر بسرعة دون أن يترك أثرا عميقا الى التدخل البريطاني ؟

قد يكون لتدخل الانجليز المستمر أثر ضئيل في ذلك ، فلويس برهي يشير بمرارة الى ذلك التدخل قائلا ان الانجليز لم يتركوا " أى جهد في سبيل اخراج الغرنسيين من مصر ولعلهم أيضا كانوا منذ ذلك الحين قد بدأوا يفكرون في ان يأخذوا مكان الغرنسيين " (٢)، ولكن السبب الرئيسي يعيود بالاكثر الى طبيعة الحملة وطبيعة العمل الثقافي الذى قام به مجمعها العلمي، وقد أشرنا الى ذلك فيما سبق .

لقد كان جهد العلما وجها بالدرجة الاولى الى الاستقصا والبحث في مختلف شوون تلك البلاد التي وجدوا فيها مستعمرة جديدة غنية وكان

 <sup>(</sup>١) الرافعي ، تاريخ الحركة القومية ، ج ١ ، ص ٧٧٠ .

<sup>(</sup>۲) برهیه ، مصر من ۱۲۸۹ ـ ۱۹۰۰ ، ص ۲۲ .



على النهضة الحديثة عندما جائت على يدى محمد علي باشا ان تبني الاسس الاولية قبل ان تستطيع قطف ثمار الاتصال الحضارى ، ذلك لأن هذه الاسسس كانت مفقودة ؛ واذا كان قد بدئ بوضعها أيام الحملة فقد انحسرت بانحسار الحملة نفسها غير تاركة ورائها سوى باب مفتوح استطاع بعض قادة مصر أن يروا من خلاله ان هنالك ، عبر البحار ، حضارة متقدمة متطورة يستطيعون الافيادة منهيا .





الباب الاول

التعليم وأثره في نشير الثقافية الفربية في مصير



# الغصل الاول الثقافة الفرنسيية في مصير

### عصـــر محمد علـي : ( ١٨٠٨ – ١٨٤٨ ) :

اتجاه محمد على نحو ايطاليا ثم تحوله نحو فرنسا: في الثامن عشر من تشرين الاول سنة ١٨٠١ فادر الجنرال مونو الاسكندرية فكان آخر الراحلين من اعضا الحملة الفرنسية في مصر .

وبدأت القوى المتعددة تتصارع لتثبيت نفوذها في وادى النيل فهنالك المماليك والانجليز من جهة والدولة العثمانية من جهة ثانية وشارك الشعب في مصر في هذا الصراع حتى تمت له الغلبة باختيار محمد على الالباني واليا علي علي الدلباني واليا علي علي الدلباني واليا علي الدلباني والدلباني وا

وفي تموز من سنة ١٨٠٥ وصل فرمان السلطان الذي يأمر بتولية محمد على "حيث رضي بذلك العلما" والرعية "(١) .

وكان على محمد علي ان يسعى الى التخلص من أعدائه ، ويعتبر لويس برهيه السنوات ما بين ١٨٠٦ و ١٨١١ سنوات التمهيد لحكم محمد علــــي والتخلص من الاتراك والانجليز والمماليك (٢) .

ويتغق معم المسكتور جمال الدين الشيال في هذا الرأى ، اذ يعتبر عام المتعلق معم المسكتور جمال الدين الشيال في هذا الرأى ، اذ يعتبر عام المتعلق ا

ply .

<sup>(</sup>۱) أمين سعيد ، تاريخ مصر السياسي ، ( دار احيا الكتب العربية ، القاهرة، ١٩٥٩ ) ، ص ١٩٠٩ .

<sup>(</sup>۲) برهیه ، مصر من ۱۲۹۸ - ۱۹۰۰ ، ص ۹۰

<sup>(</sup>٣) الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ١٦٠

على المماليك في مذبحة القلعة في تلك السنة وصار أولادهم ملكا له أراد أن يبدأ باصلاح الجيش وكان الجيش خليطا من مماليك وشراكسة وألبان ، وكان لمحمد علي اطماع سياسية تتجه الى " احيا العالم العثماني " (1) فوجد ان هذه الاطماع لا يمكن ان تتحقق الا اذا نظم الجيش والاسطول وفقا لما هو متبع في اوروبــا .

من هنا جا الدافع الاول لحركة الاصلاح العلمية الواسعة التي قام بها محمد علي ، اذ اتفق المورخون على ان عناية محمد علي بالجيش واصلاحـــه وتطويره ليقوم على أسس حديثة كانت نقطة الانطلاق في الاندفاع نحو آفاق اصلاحية جديدة .

ولكن ما هي السبل التي سلكها محمد علي في برنامجه الاصلاحيي ، والى أين توجه في طلب المساعدة في سبيل تحقيق هدفه البحيد ؟

لم يكن في مصر من يستطيع القيام بعبا النهضة التي خطط لها محمد على ، وخاصة أن آفاقه كانت قد تفتحت الى مجالات أبعد من مصر فرأى قوة اوروبا قائمة على أسس واضحة من الحضارة ، فأراد أن يقتبس ما استطاع مسسن هذه الاسس وينقلها الى مصر وفايته الاولى من ذلك عسكرية سياسية ، وكدان هذا الاتصال بالغرب أول اتصال فعلي حديث أدى الى التغاعل العقلسي والمادى مع اوروبا وترك أثره في مصر الحديثة ، ويشكل هذا الاتصال الاول البداية القوية لعصر النهضة الذى نضجت ثماره في عصر اسماعيل ، واذا كانت حدة اندفاعه قد خفتت في أيام عباس وسعيد فلقد استطاع أن يكون قاصدة مثينة لبناء النهضة التي نضجت في العصور التالية ،

۱) الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ٧



وتطلع محمد علي الى اوروبا فاتجه بادئ بد نحوايطاليا ولعدل اختياره لايطاليا قد تأثر بعدة عوامل يورد المستخير جمال الدين الشريال بعضها ، فيذكر ان العلاقات التجارية بين مصر وايطاليا بقيت قوية طرول القرون الوسطى ، كما انه كانت هنالك جاليات ايطالية في الموانى المصرية، وكانت اللغة الايطالية أكثر اللغات الاجنبية شيوعا فكان عامة الناس فرسي الموانى يعرفون الايطالية كما ان الايطاليين كانوا يعرفون العربية (١) .

ويرى هيورث ـ دن في تعليل اتجاه محمد علي الى ايطاليا انه تأثير ببعض الايطاليين الذين كانوا يحيطون به ، ولكنه لا يلبث ان يقول : " ولعل الاختيار وقع على ايطاليا لانها لم تكن بعد سوى تعبير جغرافي وبالتالي لم تكن سيطرتها لتخشى " (٢) .

ويحاول المسكتور جمال الدين الشيال مرة اخرى تعليل هذه الظاهرة ، فيشير أى ظاهرة عدم اتجاه محمد علي الى فرنسا في بد وركته الاصلاحية ، فيشير الى ان محمد علي لم يتجه الى فرنسا بادئ بد لأنه كان قد اشترك في ممارك لاخراجها من مصر ، ومع انه تسلم أمور مصر بعد عهد الغرنسيين، وشعر بأهمية حضارتهم ، الا اننا نستطيع ان نقول انه ربما كان لا يزال متخوف منهم . كما ان الجالية الغرنسية قد قل عددها بعد خرج الحملة من مصر فلم يتجه اليها محمد علي في البد مع انه اتجه اليها بعد قليل ولعدد قسوامل (٣) .

<sup>(1)</sup> الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ١٢ •

<sup>(</sup>٢) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ١٠٥٠

<sup>(</sup>٣) الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ١٢٠



اما لويس برهيه فيشير الى عدم اتجاه محمد على نحو انجلترا ويعلّبلل ذلك بالحملة التي قام بها الانجليز على مصر عام ١٨٠٧ (١) عندما كان محمد على قد أخذ يسير خطوات واسعة في سبيل تثبيت كلمة مصر ولكن الحملة أشرها أخفقت وانسحب الانجليز ، يقول لويس برهيه : " لقد تركت هذه الحملة أشرها في نفس محمد على وهي تسهم في تفسير العدا والتحدى اللذين أظهرهما محمد على ضد انجلترا طوال حياته " (٢) .

ومهما تكن الاسباب التي ذكرت في تفسير اتجاهات محمد علي فان مسا يعنينا هنا هو الاتجاهات نفسها ،وما تركته من آثار ثقافية في مصر وسنتعرّض فيما يلي لمظاهر الاتصال الثقافي مع ايطاليا ومدى الأثر الذى تركه .

كان أول عمل اصلاحي قام به محمد علي انشاء مدرسة حربية في القلعة لابناء المماليك لأنه أراد أن يبدأ باصلاح الجيش وأهم ما يلغت انتباهنا هنا هو ان اللغات العربية والتركية والايطالية كانت تعلم بالاضافة الى الغنون الحربية ويعتقد المسكتور الشيال ان اللغة الايطالية تكون بذلك أول لغة اوروبية تدرّس بمدارس محمد علي (٣) ، وبرى المسكور عزت عبد الكريم هــــذا الرأى أيضا (٤) ،

وعندما بدأ محمد علي بارسال بعثاته الى اوروبا في السنوات الاولى من حكمه توجه الى أيطاليا فأرسل اليها بعثته الاولى عام ١٨٠٩ ، وأوفد الثانية

<sup>(1)</sup> نقصد بها حملة الجنرال فريزر (Frazer)

<sup>(</sup>۲) برهیه ، مصر من ۱۲۹۸ - ۱۹۰۰ ، ص ۱۸ .

<sup>(</sup>٣) الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ١٢٠

<sup>(</sup>٤) عبد الكريم ، تاريخ التعليم ، ص ٢٥٦٠



عام ١٨١٣ وتعلم افراد هاتين البعثتين فن سبك الحروف والطباعة خاصـة، وبنا السغن ونظم الحكم وبعض الغنون العسكرية ، ولم يكتف محمد علي بذلك بل استدعى من ايطاليا معلمين للمدارس وضباطا لتدريب الجيش واستقدم منها الكتب التي ترجمت الى العربية والتركية واستورد منها آلات الطباعة ،

وتوالت البعثات العلمية الى ايطاليا بين سنة ١٨١٣ وسنة ١٨١٦ وكانت فايتها درس بعض العلم والغنون وخاصة الطباعة وفي سنة ١٨٢١ أسست مطبعة بولاق وطبع فيها أول كتاب عام ١٨٢٦ وهو قاموس ايطالي-عربي وضعم الراهب روفائيل وانتهى طبعه عام ١٨٢٣ (١) .

وانشأ محمد على سنة ١٨٢٥ مدرسة اعدادية سمّاها المدرسة التجهيزية الحربية في قصر العيني ، وكان تلامدة هذه المدرسة يعدّون لدخـــول المدرسة الحربية ، لذلك فقد كان عليهم ان يدرسوا اللغة الايطالية ، كما ان أكثر اساتذة هذه المدرسة كانوا ، يومذاك ، من الايطاليين (٢) .

هكذا اذا اتجه محمد علي كليا الى ايطاليا في المواحل الاولى مــن اصلاحاته .

وبقي الايطاليون وحدهم يجولون في ميدان الثقافة في مصرحتى حوالي عام فرنسا عام فرنسا (Drovetti) قنصل عام فرنسا الذي أسدى اليه نصائح عدة في الشوون الحربية والفنية فاعجب به الباشا (٣) .

<sup>(</sup>۱) أبو الفتوح رضوان ، تاريخ مطبعة بولاق ، ( المطبعة الامريكية بالقاهرة ،

<sup>(</sup>۲) جرجي زيدان ، تاريخ آداب اللغة العربية، (دار الهلال القاهرة ، ۲۰ مرجي زيدان ، تاريخ آداب اللغة العربية، (دار الهلال القاهرة ،

<sup>(</sup>٣) الشيال ، تاريخ الترجمة ، ص ١١١٠



ويبدو أن نتيجة هذا الاعجاب كان استقدام بعثة حربية فرنسية لتدريب الجيش المصرى وقد رئس هذه البعثة الجنوال بويه (Boyer) .

ويظهر ان البعثة الفرنسية ووجهت بالنفوذ الايطالي في مصر ، فقد كتب بويد رسالة الى صديقه جومار (Jomard) \_ وقد كان عضوا سابقا في المجمع العلمي \_ ضعنها تأثره من وضع اللغة الغرنسية في المرتبة الثانية والايطالية في المرتبة الأولى (١) ، وذكر بويد أيضا انه وجد ادارة الشوئون في مصر كلها في أيدى ايطاليين وان اللغة الايطالية وحدها تعلم في المدرسي الحربية ولا يترجم سوى الكتب البسيطة التي وضعها الايطاليون وان مدرسي الرياضيات واللغات والغنون والعلوم كلهم ايطاليون ، وأشار الى البعثات العلمية فقال : " وفي كل عام يرحل الى ايطاليا ثلاثون أو أربعون شابا ليتعلم علومها وفنونها والى بيزا يتجهون حتى في دراسة الغنون الحربية " (١) . علومها وفنونها والى بيزا يتجهون حتى في دراسة الغنون الحربية " (١) . ليشر بويد في رسالته أيضا الى ان الوالي ( أى محمد علي ) يظهر دهشته لهذا التغوق الايطالي، " وانهم (أى الايطاليين ) ليبتون في ذهنه المخاوف من ناحية الغرنسيين الخادعين ،اما من ناحية الايطاليين فيجب الا يخشي

وقد واجهت بعثة بويم مصاعب عدة، منها ما يراه هيورث مدن مسن ان محمد علي لم يزل يعتمد اعتمادا كبيرا على الايطاليين الذين لم يكونوا معنيين بتطبيق الاساليب الفرنسية ، بالرغم من قرار محمد علي اسمستخدام

<sup>(</sup>۱) تجد الاشارة الى هذه الرسالة في : \_ عبد الكريم ، تاريخ التعليم ، ص ٩٠ \_ ٩١ ·

<sup>(</sup>١٣) و الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ١٣٠٠

٢) عبد الكريم ، تاريخ التعليم ، ص ٩١٠

 <sup>(</sup>٣) المرجع نفسه



الغرنسيين وأساليبهم · وقد انتقد بويه محمد على بمرارة لائه أرسل جنوده الى مدارس حربية ايطالية (1) ،

ویشیر هیورث ـ دن أیضا الی الموامرات الدائمة بین الایطالییـــن والفرنسیین من جهة وبین الفرنسیین اعضا بعثة بویـه والمستخدمین القدمـا من جهة ثالثة (۲) .

هذه الاسباب مجتمعة اضطرت بعثة بويسه الى تقديم استقالتها و\_\_\_ام 1٨٢٦، وقبلها محمد علي لائه "أراد الاجانب مستخدمين لا أسيادا " ورأى خطر الموظفين ذوى المراتب العالية أمثال بويسه (٣) .

وأشار كلوت بك (Clot) رئيس البعثة الطبية في تقرير قدمه سنة ١٨٣٧ الى الدكتور بورنغ (Bowering) مبعوث الحكومة الانجليزية في مصر انه حسين أتى الى مصر كانت الادارة الصحية بأيدى الايطاليين، وان مئة وخمسة مسن الاطباء والصيادلة في الجيش والمستشفيات العسكرية كانوا من الايطاليين ، اما الباقون، وعددهم تسعة وأربعون طبيبا وصيدليا، فكانوا من الفرنسيين والانجلين والالمان والبولنديين والاسبان (٤) .

استمر النفوذ الايطالي مسيطرا في مصرحتى سنة ١٨٢٠ حين بـدأ نفوذ الفرنسيين يتسرّب شيئا فشيئا ، وما ان جائت سنة ١٨٢٥ حتى بـدأ

<sup>(</sup>۱) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ١١٦٠ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ١١٦ - ١١٧ •

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ، ص ١١٧٠

<sup>(</sup>٤) عبد الكريم ، تاريخ التعليم ، ص ٩٠٠



يقول عزت عبد الكريم " ٠٠٠ والى ايطاليا أرسل محمد على بعوث\_\_\_ الاولى فلا ريب في انهم حين عادوا حملوا معهم الى وادى النيل بـــذور الثقافة الايطالية \* (1) • ولكن هذا الاثر الايطالي على ما يبدو لم يتح لــه ان يعمق ويتأصل لأن فترة التأثير الايطالي التي استمرت منذ حوالي ١٨٠٩ الى حوالي ١٨٢٥ لم تكن طويلة بشكل يسمح لهذا التفاعل الثقافي ان يترك أثره أو أن يصمد امام التيار الذي نتج فيما بعد من اتصال مصر بغرنسا . أضف الى ذلك أن غاية محمد على العسكرية وتحسين الجيش حصرت هـــــذا التأثير الى حد ما، فلم يشمل سائر انحاء الحياة الشعبية في مصر الا بما كان يمت الى الجيش بصلة ، ولما فتح الباب امام الغرنسيين لم يكتفوا بأن ينشروا نفوذ هم الثقافي بل سعوا الى القضاء على النغوذ الثقافي الايطالي لكي يحتلوا هم مركز الصدارة • ونجح الغرنسيون في سعيهم فأخذوا يحتلون مركز الايطاليين الثقافي شيئًا فشيئًا ، " وألخى تدريس اللغة الايطالية في المدارس وأبعــــد كثير من الضباط والمدرسين الايطاليين ، ثم عين الدكتور كلوت بك ناظـــرا لمدرسة الطب وأصبح معظم المدرسين فيها من الفرنسيين يلقون محاضـــراتهم بلغتهم ويوصون بترجمة الكتب الغرنسية " (٢) . وألغيت البعثات الى ايطاليا وأصبح أكثرها يتوجه الى فرنسا وعدل عن الترجمة عن الايطالية الى الترجمة عن الغرنسية ٠ وفي عام ١٨٣٦ ألّغت لجنة لتنظيم المدارس وكان اعضاو ها من الفرنسيين أو من الذين تلقوا علومهم في فرنسا فلم يكن غريبا ان تقتبس النظم الفرنســـية ٠

<sup>(</sup>۱) عبد الكريم، تاريخ التعليم ، ص ٩٠٠

<sup>(</sup>٢) جاك تاجر ، حركة الترجمة ، ص ٢٠ ،

امام هذا التيار لم يستطع النفوذ الايطالي الصود فأخذ يذوب ويضمحل دون انيترك أثرا فعالا في الثقافة المصرية، بل لقد ضعف شأن الايطالية ، في أواخر عصر محمد علي ، حتى قلّ من يعرفها ، ويعزو الشيال اسبباب نجاح فرنسا في القضاء على النفوذ الايطالي واحتلال مكانه الى ان الطوائف الاولى من الايطاليين لم تكن من العنصر الممتاز في حين كان الفرنسيون الذين التحقوا بخدمة محمد علي ، على قلتهم ع من أحسن العناصر ، وقد كان بينهسم الكولونيل سيف (Seve) ( سليمان باشا فيما بعد ) وكلوت باشا ، شم ان فرنسا كانت تسعى الى محمد علي برجالها وعلمائها وضباطها سعيا " لانها فرنسا كانت تسعى الى محمد علي برجالها وعلمائها وضباطها سعيا " لانها كانت تعتبره منقذا ومتما لما بدأته هي في عصر الحملة من اصلاحات " (۱).

وفوق ذلك كلم فان مركز فرنسا في البحر الابيض المتوسط ونفوذها الدولي ونشاط الغرنسيين أنفسهم عتجارا أو موظفين ،كل ذلك أسهم في انكماش النفوذ الايطالي وحلول النفوذ الفرنسي مكانه .

يقول لورد كرومر معللا اقبال المصريين على الثقافة الفرنسية: "وهكذا حصل الغرنسيون على بداية قوية في مصر لم يخسروها بعد ذلك (٢) . ويقول الشيال : "وسيكون لفرنسا أثرها الملحوظ ، فستظل مصر طوال القلسرن التاسع عشر مصطبخة بالصبخة الفرنسية في شتى نواحيها التفكيرية "(٣) .

ولكن محمد علي لم يقصر معاملته مع اوروبا على فرنسا وحدها ، وهـــو وان كان قد وضعها في المرتبة الاولى ، الا انه أراد الافادة من كل دولـة

<sup>(1)</sup> الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ١٤.

<sup>(</sup>٢) لورد كرومر ، مصر الحديثة ، ص ٦٤٢.

The Earl of Cromer, Modern Egypt, (London, Macmillan & Co., 1911), p. 642

١٤ ص ١١٠ الترجمة والحركة الثقافية ، ص ١١٠ .

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

في الحقل الذي المتازت به · وسنرى فيما بعد انه أرسل بعض بعثاته الــى انجلترا والنمسا وألمانــيا ·

البعثات العلمية والتعليم في عصر محمد على: اتجه محمد على اذا نحو اوروبا ليقتبس عنها نظمها واساليبها ويأتي بعلمائها وفنييها وادارييه لا ليساعدوه في نهضته الجديدة ، ولكنه لم يكن يريد الاكثار منهم لائهم لا يعرفون طبيعة البلاد وما تحتاج اليه ، كما انهم يجهلون عاداتها واحوالها ، هذا فضلا عن انهم كانوا يكلفون الدولة نفقات كبيرة بمرتباتهم العالية خاصة وأن كثيرين منهم كانوا يجهلون اللغة العربية مما اضطر محمد على الى تعيين المترجمين .

ومع ذلك لم يكن محمد علي ليستطيع ان يستغني عن خدمة هـــوالا الاجانب ،ولكنه أراد أن يخفف من استخدامهم ما استطاع ، فاتجه الى اعداد المصريين للنهوض بأعبا هذه النهضة الواسعة التي أراد ، وقد انبع محمد علي في ذلك أساليب عدة من الترجمة الى ارسال البعثات العلمية الــــى الغرب ثم انشا المدارس في مصر .

وقد كانت جميع هذه الاساليب مرتبطا بعضها بالآخر، فحركة الترجمية المنظمة بحاجة الى المترجمين الاكفيا ، لذلك كان لا بد من ارسال البعثات العلمية الى الخارج ، ولكن هذا الاسلوب أيضا لا يستطيعان يكون وحدد الطريق الى نهضة شاملة في البلاد ولا بد اذا من فتح المدارس الييتي تستوعب أكبر عدد مكن من الطلاب .

ويجب ألا ننسى الطباءة التي كان لها دور كبير في نشر الكتب المترجمة وتيسيرها لطلاب المدارس .

ويحدد جمال الدين الشيال غاية محمد علي من ارسال البعث ويصنغها في أربعة أهداف : أولها ان يكون لمصر جيل من الاساتذة والعلماء تلقوا العلم الاوروبي في مهده وبلغته ليحلوا محل الاجانب ، وثانيها ان يصبح اعضاء البعثات مترجمين اكفياء للترجمة عن الغرب ، وثالثها انه أراد ان يسلك أسرع السبل للنهوض بمصر ، واخيرا لأن الاجانب لم يكونوا أكفأ عناصر بلادهم دائما ، وكانوا يحاولون اطالة خدمتهم دون ان يكونوا متحمسين لتلقين فنونهم للمصريين (1) .

لقد كان لهذه البعثات العلمية الى الخارج أثرها في التوجيه الثقافي في مصر ، ذلك ان أكثر خريجي البعثات لعبوا دورا كبيرا في حركة النهضة وأصبح عدد منهم موضع ثقة الوالي بل انه جعل بعضهم من مستشاريه ، ولا ينحصر أثر اعضا البعثات ايام محمد علي في عصره فقط بل اننا سنشمله أثرهم ايام نضوج النهضة في مصر في عصر اسماعيل ، لذلك فان التوجيه الذي تلقاء اعضا هذه البعثات والبلاد التي توجهوا اليها ليتقنوا فنونها، كان لها أثر كبير في سير الحركة الثقافية وخاصة الحركة التعليمية التي كانت اساس النهضة في عصر محمد على وما بعده .

<sup>(1)</sup> الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ٣٣ \_ ٣٤ •



بدأ ارسال البعثات منذ اوائل حكم محمد علي وقد اتجه أولها ، كسائر نشاطات النهضة ، نحو ايطاليا ويختلف الباحثون في تحديدالسنة التي ذهبت فيها أولى البعثات وفي تحديد اعضائها ،وان كانوا يتفقون في انها توجهت نحو ايطاليا ، فهيورث بدن وجمال الدين الشيال يتفقان في ان البعثة الاولى أرسلت علم ١٨٠٩ الى ايطاليا (١) ، بينما يرى عزت عبد الكريم والامير عمر طوسون ان أول بعثة توجهت الى ايطاليا أيضا ولكن ذلك كان سنة ١٨١٦ (٢) .

أما البعثة الثانية فلا اختلاف حول تاريخ ايفادها اذ يجمع الباحثون على ان ذلك كان عام ١٨١٨ ، ومنهم من يرى انها اتجهت الى فرنسا (٢)، في حين يعتقد فريق آخر انها ،كمابقتها ، توجهت الى ايطاليا (٤) ، ولعل مصدر هذا الخلاف يعود الى ان عثمان نور الدين ،أحد اعضاء هذه البعثة الذين كان لهم شأن بالغ في حركة النهضة الاولى ،لم يحصر نفسه بايطاليا كما فعل نقولا مسابكي \_ أحد اعضاء البعثة الاولى وقد تسلم فيما بع \_\_\_\_ كما فعل نقولا مسابكي \_ أحد اعضاء البعثة الاولى وقد تسلم فيما بع بيرا مسوء ولية مطبعة بولاق \_ بل لقد مكث نور الدين خمس سنوات في بيرا مسوء ولية مطبعة بولاق \_ بل لقد مكث نور الدين خمس سنوات في بيرا (Pisa) أو ليغورن (Leghorn) ثم انتقل بعد ذلك الى باريس حيث قض عاميين

<sup>(</sup>۱) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ الترجمة ، ص ۱۵۷ . و الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ۹٦ .

<sup>(</sup>٢) الامير عمر طوسون ، البعثات العلمية في عهد محمد علي ، ( مطبعـة صلح على ، ( مطبعـة صلح الدين ، الاسكندرية ، ١٩٣٤) ، ص ٢٠ ٠

<sup>(</sup>٣) زيدان ، تاريخ آداب اللغة العربية ، هامش ص ٢١ · و عبد الكريم ، تاريخ التعليم ، ص ٥٣ - ١٥٤ .

<sup>(</sup>٤) زيدان ، تاريخ آداب اللغة العربية ، ص ٢١٠



قبل أن يعود الى مصر (1) • ومن هنا فأن عثمان نور الدين لم يكن ممسن يمثلون التيار الايطالي وحده لائه كان احد السابقين الى التخصص في فرنسا •

أما في الفترة الواقعة بين عام ١٨١٨ وعام ١٨٢٦ فيشير هيورث ـ دن الى ان محمد على ، على ما يبدو، قد ركز اهتمامه في الافادة من البعثات التي جاءته من فرنسا ، كبعثة بويه وفيرهما ، وأهمل ارسال البعثات المصرية الى الخارج (٢) ، ولكنه عاد سنة ١٨٢٦ الى ارسال بعثاته ، ويعتقـــد هيورث ـ دن ان هذه الخطوة كانت تغيرا مفاجئا في سياسة محمد على وانها تصادف تاريخ هبوط حماسته لبعثة بويه ورغبته في التخلص من خدمـــات الاوروبيين (٣) .

عاد محمد علي سنة ١٨٢٦ اذا الى ارسال البعثات العلمية ، فأرسل أكبر بعثة الى فرنسا أتبعها ببعثات متفرقة بين عامي ١٨٢٦ و ١٨٣٦ و ولن نورد خلاف الباحثين حول ما اذا كانت بعثة ١٨٢٦ هي أولى البعثات الموفدة الى فرنسا ، فقد سبقت الاشارة الى خلافهم حول وجهة بعثة ١٨١٨ ، وهو أحد الامثلة على الاختلاف في التأريخ لبعثات محمد علي ، ونحن ، وان كان لا يعنينا ان نحقق في صحة مصادر كل من هو لا الباحثين او ان نرجح رأيا على رأى ، اذ ان ما يهمنا في الدرجة الاولى انما هو تعيين الوجهات التي توجهت اليها البعثات لنحدد تأثيرها في ثقافة اعضلاها ، رغم ذلك فان تحديد التواريخ التقريبية يلقي يعض الضو على سياسة ارسال البعثات وتحولاتها ، وتحولاتها .

<sup>(1)</sup> الشيال ، تاريخ الترجمة ، ص ١٠٥٠

<sup>(</sup>٢) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ١٥٧٠

 <sup>(</sup>٣) المرجع نفسه •

ويو خذ ما ذكره عزت عبد الكرم (1) والامير طوسون (1) انه بين عامي المات الله اوروبا أربع عشرة بعثة ، بينها واحدة الى ايطاليا \_وهي الاولى \_ وثلاث الى انجلترا وحدها ،احداها للتخصص في الفنون البحرية عام ١٨٣٦، والثانية للتخصص الملائيكا والعلوم السياسية عام ١٨٤٧، والثالثة بعثة النجارين في أوائل عام ١٨٤٨ ، وأرسلت ثماني بعثات الى فرنسا لدراسة الفنون والعلوم المختلفة ومنها الترجمة والتاريخ والرياضيات والطب وفيرها ، وهنالك أيضا بعثة طبية أرسل قسم منها الى النمسا والقسم الآخر الى فرنسا ، وبعثة صناعية أرسلت عام ١٨٢٩ اشتملت على ثمانية وخمسين مبعوثا ووزعت بين فرنسا وانجلترا والنمسا ، وقد كانت حصة فرنسا أكبر الحصص النارسل اليها أربعة وثلاثون تلميذا بينما أرسل الى انجلترا عشرون والسي

ومهما يختلف الباحثون في تعيين وجهة البعثات العلمية الاولى أو تحديد اعضائها أو فير ذلك من التفاصيل التي تتعلق بها افانهم يتفقون جميعا على ان فرنسا كانت مقصد أكبر البعثات وأكثرها ولذا افعندما عاد رجال البعثات كان الاتجاه الفرنسي في التخطيط للحركة التعليمية وللترجمة مسيطرا على سائر الاتجاهات و

ولم يكن أثر بعثات محمد علي مقصورا على ايامه ،كما ذكرنا قبلا ، بـل ان أكثر أعضا عده البعثات قد قام بدور اساسي في النهضة الشاملة في عصر اســماعيل .

<sup>(</sup>۱) عبد الكريم ، تاريخ التعليم ، ص ١٥٣ - ١٥١ ٠

<sup>(</sup>٢) طوسون ، البعثات العلمية ، ص ١١ •



وليس من شأننا ان نحصر اسما عميع الذين ارسلوا في البعثات الاولى ، ولكنا يجب ان نذكر اولئك الذين كان لهم يد عظيمة في سير النهضة ، خاصة اولئك الذين أسهموا في تخطيط هذه الحركة وتوجيهها .

في طليعة هو"لا" رفاعةرافع الطهطاوى ، ورفاعة اختير بالاصل الماما لبعثة عام ١٨٢٦ الكبرى ولكته ما أن وصل الى فرنسا حتى أراد ان يستغيد مست هذه الغرصة فلم يقتنع بالوظيفة المعهودة اليه بل أخذ يطلع على مختلسف العلوم التي استطاع الوصول اليها في فرنسا فكان " أنبغ اعظ" البعثة ثم زعيم النهضة العلمية في عصر محمد علي " (١) . وطلب اليه ان يتخصص بالترجمة مما اضطره الى توسيع آفاق ثقافته حتى يلم بالعلوم والفنون المزمع ترجمتها . وعاد رفاعة من فرنسا عام ١٨٣١ وعين فور عودته مترجما بمدرسة الطب وكان قد جمع ثقافة واسعة وقرأ في التاريخ والجفرافيا والرياضيات والمنطق والفلسفة والقوانين والادب والاجتماع وعلم المعادن والغنون الحربية ، وقد "أراد ان ينقل كل ما قرأ الى العالم الاسلامي لائه تألم للغرق في الحضارة والتقدم بين العالسسم الاسلامي المسيحي الناهض " (٢) .

شغف رفاعة بالجغرافيا وطلب الى محمد علي ان يسمح له بتأسيس مدرسة لتعليم التاريخ والجغرافيا ، فكان له ما أراد وانصرف الى التعليم وأخذ يترجم الكتب الجغرافية الى العربية ، وكان هو ناظر هذه المدرسة التي اعتبرها الباحثون احدى خطوتين مهدتا لمدرسة الالسن (٣)، ولما أسمى مدرسية

<sup>(1)</sup> الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ١٢٢٠

۱۲۱ المرجع نفسه ، ص ۱۲۱ •

 <sup>(</sup>٣) الخطوة الثانية هي مدرسة الادارة •

الالسن عام ه ١٨٣٥ ألغيت هذه المدرسة ورفيقتها ،أى مدرسة الادارة ،وعين رفاعة ناظرا لمدرسة الالسن الجديدة وبدأت حركة الترجمة تزدهر وتقدم نتاجها لمصر ، وسيكون لنا عودة ،أكثر تفصيلا ،الى رفاعة ومدرسة الالسن في فصل

لكتنا لا نستطيع ان نترك رفاعة بعد هذه اللمحة السريعة قبل ان نشير الى انه عام ١٨٤٠ عهد اليه بتنظيم صحيغة " الوقائع المصرية " والاشراف على تحريرها ، وقد أحدث فيها أثرا كبيرا وتطورا ملموسا فنظمها وبوبها وطــــور الســلوبها .

وآخر عهدنا برفاعة ، في القسم الاول من عصر النهضة هو عام ١٨٤٣ ، عندما تولى الخديوى عباس الاول الحكم ، فأرسل رفاعة الى الخرطوم ليعلم في مدرسة ابتدائية ، فضعف قلم الترجمة بغياب موسسه وراعيه ، وتغرق رجاله ، لكن رفاعة عاد ليقوم بدور آخر في هذه النهضة التي كان له فضل كبير في حقل دفعها ، ولكن عودته لن تكون قبل عصر اسماعيل حين برز اسهامه في حقل الترجمة الاهلية ، ومن أشهر تلاميذ رفاعة الذين تركوا أثرا ملموسا في الترجمة ابو السعود افندى ، الذى انشأ أول صحيفة وطنية شعبية هيسي صحيفة "وادى النيل " التي كان لها أثر كبير في التمهيد للحركة الوطنية في عهد اسماعيل، وقد خلف استاذه رفاعة في آخر ايامه فكان ناظرا لقليسة الترجمية (١) .

والعالم الآخر من تلامدة رفاعة هو صالح مجدى الذى تربو ترجماتــه

<sup>(</sup>١) الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ١٥٣٠



وموالفاته عن خمسة وستين كتابا (١).

ومن الذين قاموا بدورهام في عصر محمد علي ، عنمان نور الدين الدى أشرنا اليه قبلا ، وهو أول مبعوث مصرى الى أوروبا وقد أسهم عثمان نـــور الدين اسهاما فعالا في حقل الترجمة، كما انه لعب دورا استشاريا كبيرا لدى محمد علي ، وأول منجزاته هو تنظيم الكتب التي أحضرها معه من فرنسا عام ١٨٢٧ وبذلك " تكونت أول مكتبة في عصر محمد علي في قصر ابراهيم باشا في بولاق "(٢) .

تمنى عثمان على محمد علي ان يلحق به بعض التلامذة والاسساتذة ليعلمهم الهندسة والعربية والتركية والايطالية فكان له ما أراد عام ١٨٢٠ ليعلمهم الهندسة والعربية والتركية والايطالية فكان له ما أراد عام ١٨٢٠ المثال ، يقول الشيال : " وكانت هذه مدرسة بولاق أول مدرسة نظاميسة أنشئت في عصر محمد علي " (٣) ، وعثمان نور الدين ، وان كان قد توجه في البدء الى ايطاليا ، الا انه كما ذكرنا جال في بلدان اوروبية اخرى وخاصة فرنسا ، لذلك كان الاثر الذي تركه مستمدا من فرنسا أكثر من ايطاليسا ، فرنسا ، لذلك كان الاثر الذي تركه مستمدا من فرنسا أكثر من ايطاليسا ، وهوهوان كان قد علم تلاميذه الايطالية في مدرسة بولاق؛ الا انه أشار علسي محمد علي ان ينشى مدارس حربية على اساس فرنسي ، فأنشأ سنة ه ١٨٢٥ قرب القاهرة مدرسة سماها " مدرسة اركان حرب " وكان أكثر اساتذتها من الغرنسيين وكان رئيسها فرنسيا وهو بلانا (٩٤عمد) (١٤) .

ويعزو جمال الدين الشيال الغضل في ارسال البعثة العلمية الكبرى الى

<sup>(</sup>١) الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ١٥٧٠

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ٩٦٠

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ، ص ٩٦ - ١٠١ .

<sup>(</sup>٤) زيدان ، تاريخ آداب اللغة العربية ،ج ٤ ، ص ٢٠ - ٢١ ٠



باريس عام ١٨٢٦ الى عثمان نور الدين ويقول انه اتصل بأحد علما الحملة الغرنسية وهو المسيو جومار فأقنعه هذا بوجوب ارسال البعثات لامادة الصلة الثقافية بين مصر واوروبا (1) .

ومن الذين تركوا أثرهم في هذه النهضة ارتين بك الارمني والد يعقوب ارتين باشا الذى كان له فيما بعد أثر ملموس في حياة مصر التعليمية ويذكر عمر طوسون (٢) انه أحد اعضا البعثات العلمية الى فرنسا وقد عاد منها عام ١٨٣١ وفي عام ١٨٣٥ عين مديرا لمدرسة الادارة والترجمة التي أسست في القلعة ، ثم ما لبث ان اختير عضوا في المجلس الاعلى للحكومة ، وفي العام التالي أصبح عضوا في مجلس ديوان المدارس ، وهو المجلس الذى كان يخطط للحركة التعليمية في مصر ، ولم ينحصر أثره بذلك ، بل لقد أصبح عام ١٨٣٩ مكرتيرا خاصا لمحمد علي .

وهنالك خسرو بك ،أخو ارتين ،الذى تلقى علومه في فرنسا أيضا وعسل سكرتيرا خاصا لمحمد علي وابراهيم وعباس الاول (٣) ، وليس بوسعنا ان نحصر جميع الذين كان لهم أثر في هذه النهضة ، كما اننا لا نستطيع ان نشيرالى جميع الذين عملوا مستشارين لمحمد علي ،انغا ينبغي ان نلاحظ ان جميع الذين دخلوا في خدمة الوالي وخاصة المستشارين منهم ،كانوا ذوى ثقافة فرنسية ،كرفاعة به وارتين بك وخسرو بك ومحمد البيومي المهندس،أو على الاقسل ذوى اتجاء نحو الثقافة الفرنسية كعثمان نور الدين ، ولعل في ذلك تفسيرا لسيطرة الثقافة الفرنسية واستمرار سيطرتها وتطورها ،حتى بلغت شأوها في عصر

<sup>(1)</sup> الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ١٠٠ - ١٠١ ٠

<sup>(</sup>٢) طوسون ، البعثات العلمية في عهد محمد على ، ص ٥٥٠٠

<sup>(</sup>٣) المرجم نفسه ، ص ٣٩ ٠

اسماعيل بالرفم من توقف اندفاعها وترجمتها في عصر عباس الاول ،خاصة اذا لاحظنا ان أكثر الذين وجهوا الحركة التعليمية والثقافية في عصر اسماعيل كانوا من رجال بعثات محمد على الى فرنسا ولعل أشهرهم على باشا المبارك كما سنرى في حينه .

يقول هيورث ـ دن ان كثيرا من الفضل يرجع الى فرنسا نتيجة لاتجاه محمد علي اليها ، ولكن هذا لم يكن صدفة فقد أرسل الباشا رجاله الى فرنسا ليحصلوا على بعض المواهلات التي تمكهم من مساعدته في تنظيماته العسكرية وقد أفاد جدا من حماسة الفرنسيين لمشروعه وأراد أن يستغلها الى أبعد حدود ولكه "لم يكن يهتم لأى رابط ثقافي بين فرنسا ومصر " (١) . ئان الباحثين يتفقون على ان محمد علي لم ينصوف الى فرنسا انصرافا كليا وغير واع بل أراد ان يغيد من الاوروبيين الآخرين ما يتقنونه من فنون وعلم الذلك رأيناه يرسل بعثات الى النمسا وانجلترا ويستقدم رجال الصناعــــة البريطانيين ليشرفوا على الصناعة التي أنشئت في مصر ، على ان هذا كله لا البريطانيين ليشرفوا على الصناعة التي أنشئت في مصر ، على ان هذا كله لا البريطانيين ليشرفوا على الصناعة التي أنشئت في مصر ، على ان هذا كله لا البحو العام للحركة العقلية ،

ولكن عمل القائمين على هذه الحركة لم يكن سهلا وقد ووجهوا بمصاعب عدة قبل أن يزرعوا البذرة التي استطاعت ان تثمر في عصر اسماعيل .

يقول ألفرد ملنر في كتابه " انجلترا في مصر ": "في هذا القـــرن ( أى التاسع عشر ) استطاعت مصر ان تبقي في اوروبا حوالي الستمئة تلميــذ على نفقة الدولة ، وفي مصر نفسها كانت المدارس تفتح وتغلق ثم تفتح مــرة

<sup>(</sup>۱) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ١٥٩٠



ثانية من أجل نشر التعليم الاوروبي ، وقد كان العلما عدخلون الى المدارس قسرا وعندما يدخلون كانوا يتلقون رواتب حتى يبقوا ، وذلك الأن المصريين ، حتى في طبقاتهم العليا لم يقدروا قيمة التعليم الاوروبي حتى عصر اسماعيل عندما أخذ التعصب الديني ضد هذا التعليم بالانحسار ((1)) .

والحقيقة ان ما لمسناه من عدم اقبال المصريين على التعليم في بداية عصر النهضة لم يكن تعصبا دينيا بقدر ما كان نغورا من الجندية وخوفا منها، وقد رأينا ان حركة التعليم بدأت من أجل نهضة الجيش وتطويره ، بالاضافية الى ذلك فان الشعب في عصور انحطاطه وسيطرة المماليك والاتراك أخذ ينغر من كل عمل تقوم به الدولة ويحاول الهرب منه والابتعاد عنه ما استطاع ، وقد كان التعليم في يد الدولة وكانت هذه تريد ان تدفع بعجلته الى الامام مهما كلّف الامر فلجأت الى القسوة حينا والى الاغراء احيانا ، ولم يكن عدم اقبال المصريين على التعليم سوى عقبة واحدة في طريق الدولة ٤ فما كادت تتغلب عليه وترسل بعثاتها الى اوروبا ثم تعود هذه البعثات حتى لقي اعضاو هيا عقبات جديدة ، ففي البلاد أتراك يحتلون وظائف في الدولة قبل اعضااً البعثات وفيها اوروبيون خافوا من منافسة اعضاء البعثات وقد تثقفوا في اوروبا بغية تسلّم مناصبهم ومسو ولياتهم ، لذلك فان أعضاء البعثات قوبلوا بالكراهية والمنافسة والمعاكسة عندما عادوا مما عرقل الكثير من أعمالهم في بدء نشاطهم والمعاكسة عندما عادوا مما عرقل الكثير من أعمالهم في بدء نشاطهم الغعلي وحال دون تنفيذ بعض مخططاتهم .

ولكن اختصاصهم وتدريبهم ساعدهم على تسلم مسووليات أوصلتهم السبى مراتب عالية ، وقد رأينا ان عددا منهم أصبح من مستشارى الوالي ،

<sup>•</sup> ٣٦٨ - ٣٦٧ ص ، انجلترا في مصر ، ص ٣٦٧ - ١٨٠ . Alfred Milner, England in Egypt, (3rd. ed., Edward Arnold, London, 1893), pp. 367 - 368 .

يقول هيورث - دن ان اعضا البعثات هم الذين شغلوا المراك الحكومية "وبذلك خلقوا طبقة في المجتمع - مهما كانت قيمتها - نستطيع ان نسميها بالارستقراطية المثقفة "(۱) و لا بد من ان نشير ، ونحن في معرض الحديث عن العقبات ، الى ان الكثيرين من اعضا البعثات استخدموا في غير اختصاصهم عندما عادوا الى مصر ، أو انهم كانوا يكلفون بأمور اضافية اخرى تصرفهم عن توجيه الجهد الاكبر الى حقل اختصاصهم مما أخر عجل التقدم الى وقت ، وبلبل عمل المختصين .

ولكن بالرغم من جميع العقبات فان سياسة ارسال البعثات العلمية السي الخارج تطورت حتى اصبحت "ظاهرة واضحة في سياسة التعليم المصرية "(١).

التعليي : والتعليم الداخلي مجال آخر من مجالات هذه النهض ... الحديثة بل لعلم المجال الاوسع ، فعملية ارسال البعثات العلمية الى الخارج لم تكن كافية ، لأن عدد الذين يرسلون في بعثات ، مهما ارتفع ، يبقى محدودا خاصة عندما تكون نهضة الشعب في أول طريقها .

وما يستوقفنا في حركة التعليم هذه هو انها كانت مجالا آخر انعكيس فيه أثر الاتصال المصرى باوروبا والاقتباس عن حضارتها ، بل لعلنا نستطيع أن نقول أن الحركة التعليمية هي أهم ما يوضح هذا التأثر وأكثر ما يترك أثره في العقلية العامة .

وقد تميّزت هذه الغترة بانشاء عدد كبير من المدارس ثم اقفال بعضها

<sup>(</sup>۱) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ١٧٠٠

١٦٩ المرجع نفسه ، ص ١٦٩ ٠



أو تحويل بعضها الى مدارس من نوع آخر أو نقل بعضها من مركز الى مركز و وفق مقتضيات الحاجات العامة للحركة التعليمية الشاملة في عهدها الاول ولن نتعرض الى موضوع فتح المدارس وأنوافها وعددها ومدرسيها أو طلابها الابقدر ما نلمس في هذه الناحية أو تلك اتصالا بالغرب وحضارته وتأثيرا لهذا الاتصال في الحركة التعليمية .

يعتبر مو رخو التعليم في مصر المدة ما بين عام ١٨١١ وعام ١٨٣٦ العور الاول من نشأة التعليم الحديث وقد تميزت هذه الفترة بانشاله المدارس التجهيزية والخصوصية والمكاتب الابتدائية وقد كانت جميع المسدارس تابعة لديوان الجهادية وهذا ما يظهر بوضوح الرابط القوى في ذهن محسد علي بين الحركة التعليمية ونهضة الجيش ولم تكن للمدارس في ذلك الدور لوائح تنظم سير عملها وكان لكل مدرسة في أول تأسيسها مدير اجنبي أعطي استقلاله التام في ادارة المدرسة التي يرئسها ولذلك فقد بدا النفور الفرنسي واضحا في الحركة التعليمية وقد كان في البد وكما أشورانا سابقا العاليا ثم تحوّل الى فرنسا ويجد الدكتور عبد الكريم قاساما المطلتين على البحر الابيض المتوسط ورد المتور عبد الكريم قاساما المطلتين على البحر الابيض المتوسط (۱) .

ويعتبر هيورث ـ دن الفترة ما بين عام ١٨٣٤ و ١٨٣٧ مرحلــــة انتقالية تمّت فيها التطورات المختلفة أو ما يطلق عليه الموالف اســــم " الموامرات " التي أدت الى انشا مجلس شورى المدارس الذى تحوّل في ما بعد الى ديوان المدارس (٦) .

<sup>(</sup>۱) عبد الكريم ، تاريخ التعليم ، ص ٨٩ ٠

<sup>(</sup>٢) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ الترجمة ، ص ٢٠٦٠



وقد كان تشكيل هذا المجلس \_ مجلس شورى المدارس \_ عام ١٨٣٦ بأمر من محمد علي أول محاولة جادة لضبط التعليم ، اذ كانت الاصلاحات وانشاء المدارس تخضع ، قبل هذا التاريخ ، لارادة الوالي الذى كان يعمل بنصيحة عثمان نور الدين بالدرجة الاولى (١) .

ومنذ تأسيس هذا المجلس بدأت المدارس تنشأ الواحدة تلو الاخرى ، وكانت جميعها لا تزال تحت مراقبة ديوان الجهادية ،

وما يسترعي انتباهنا هنا هو ظروف تشكيل المجلس الذي يقال انه شكل بنا على اقتراح ارتين بك الذي أشرنا الى ثقافته الفرنسية ومركزه عند محمد علي ، ولكن هيورث ـ دن يعتقد ان فكرة انشا المجلس كانت مشتركة بــين السانسيمونيين (Saints Simonites) وتلامذة البعثات ، وأكثرهم ذوو ثقافــة فرنسية ، ثم نقلها ارتين الى الوالي بوصفه سكرتيره (٣) .

ولعل انشاء هذا المجلس كان بداية استقلال الحركة التعليمية وانفصالها عن ديوان الجهادية ٠

يقول ألبير ميتان في كتاب " تحوّل مصر " : " وبهذا التاريخ يبدأ انشاء المدارس الرسمية بحق ، باتباع الاساليب الاوروبية والتعليم الفرنسي " (٤).

<sup>(</sup>۱) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ الترجيعة ، ص ١٩١٠ .

 <sup>(</sup>٢) اتباع سان سيمون المفكر الغرنسي الذي دعا الى اقامة دولة صناعيـــة
 يحكها العلم ٠

<sup>(</sup>٣) هيورث \_ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ١٩١٠ •

البير ميتان ، تحول مصر ، ص ١٦٠ ، تحول مصر الله (٤) Albert Metin, La Transformation de L'Egypte, (Felix Alcan, ed., Paris, 1903).



وسيطرت الثقافة الفرنسية في المجلس نفسه ، فقد كان بعض اعضائه من الفرنسيين الذين كانوا الما مديرين لبعض المدارس الخصوصية أو موظفين في الحكومة المصرية وبعضهم من المصريين الذين أتعوا علومهم في فرنسا ، ويذكر أمين سامي باشا نفرا من اعضا عذا المجلس بينهم مصطفى مختار بك رئيسا وكياني بك وارتين بك ورفاعة بك واسطفان بك وبيومي افندى \_ وجميعه وكياني بك وارتين بك ورفاعة بك واسطفان بك وبيومي افندى \_ وجميعه نوو ثقافة فرنسية يذكرهم الامير عمر طوسون في البعثات التي ذهبت اليي فرنسا \_ أما الفرنسيون فقد كان منهم كلوت بك ولامبير (Lambert) وهامنا (Varene) وفارين (Varene) ونارين (Dozol) وفارين (Varene)

أعيد تنظيم التعليم عام ١٨٤١ بعد الاتفاق المصرى العثماني عام ١٨٤٠ وتخفيض عدد الجيش ، وقد رأى بعض الباحثين في التعديلات التي طرأت في التنظيم الجديد نكسة في الحركة التعليمية لما أصاب المدارس الابتدائية وبعض البرامج (٦) ، ولكن ما يهمنا هنا هو ان الاثر الفرنسي بقي مسيطرا كما كان في تنظيمات عام ١٨٤٦ ، يقول هيورث ـ دن ؛ " منذ أواخر عام ١٨٤٢ بدأ الاثر الفرنسي يظهر وبدأت الاساليب الفرنسية في التربية والتعليم والتدريب تطبق بالرفم من اعتزال بويده وبالرفم من ان الموظفين الايطاليين لم يقـــل عددهم ، (٣) .

وأهم ما نلحظه من التأثير الغرنسي في تنظيم التعليم هو تقسيمه السى ثلاث مراحل : ابتدائية وتجهيزية وخصوصية ، تعد كل مرحلة طلابها للمرحلة التالية ، ويورد عزت عبد الكريم عددا من وجوه الشبه بين نظامي التعليم في

<sup>(1)</sup> سامي ، التعليم في مصر ، ص ٩ ٠

<sup>(</sup>٢) راجع عبد الكريم ، تاريخ التعليم ، ص ١٣٣ \_ ١٣٤ .

<sup>(</sup>٣) هيورث ـ دن ، مقدمة لتأريخ التربية ، ص ١٢٠٠

فرنسا وفي مصر ، منها ان التعليم وظيفة الدولة وهي تشرف عليه وتوجه الوجهة التي تراها ، والمركزية تسود الادارة فتتشابه المعاهد المختلفة في التنظيم والمناهج ، وأهم من ذلك ان ما يسميه " بالروح الكلاسيكية " تسود المناهج فلا تترك الا فرافا بسيطا للمواد الاجتماعية والتربوية (١) . ولكي يضيف ان التعليم الحديث في مصر ، وان اكتسب نظامه من الغرب ، الا ان يضيف ان التعليم الحديث في مصر ، وان اكتسب نظامه من الغرب ، الا ان النظم الفرنسية الشرقية كانت تلازمه وتصبغه بصبغة كلاسيكية خاصة ، وان تأثير النظم الفرنسية التعليمية ، وان يكن ظاهرا ، الا ان مصر بظروفها الخاص النظم الفرنسية والحربية والاقتصادية كانت مستعدة لقبول هذه النظم والتأثر بها (١).

هذا بشكل عام هو التأثير الغربي في الادارة التعليمية ، ولا بد لنا من أن نتعرض لشو ون بعض المدارس الهامة لنلمس هذا التأثير عن كثب ، وتجب الاشارة هنا الى أن الاثر الاوروبي ، والاثر الغرنسي على التحديد ، لم ينحصر في التعليم الرسعي رغم أنه قد دخل من الباب الواسع عن طريــــق الحكومة ، وقد كان لبعض البعثات الاجنبية والمدارس الخاصة أثر في ادخال الحضارة الاوروبية سنشير اليه فيما بعد ،

افتتح محمد على عددا كبيرا من المدارس المختلفة من أجل نشر التعليم العام فكانت هنالك المدارس الابتدائية لتعليم الحساب واللغة العربية ومدارس تحضيرية لتعليم اللغة التركية والرياضيات والرسم والتاريخ والجغرافيا، وكذلك كانت هنالك مدارس للاختصاص مثل مدرسة الصنائع والمدارس الحربية على أنواعها ومدارس الطب بأنواعه ومدارس الزراعة واللغات وموسيقى الجيش والصنائع والغنون (٣).

<sup>(</sup>۱) عبد الكريم ، تاريخ التعليم ، ص ٧٣٠

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ٧٨٠٠

 <sup>(</sup>٣) أورد هذا التصنيف لويس برهيه في "مصر من ١٢٩٨ - ١٩٠٠"، ص ١١٥٠



وفي عام ١٨٣٤ أنشئت مدرسة الادارة الملكية لاعداد موظفي الحكومة عام ١٨٣٤ كانت دراسة الطلاب تقتضي دراسة اعدادية سابقة "قوامها اللغــــة الفرنسية وعلم الحساب ومبادئ الهندسة والجغرافيا" (1) .

وكانت أول محاولة للتعليم العالي في مصر ، كما يرى هيورث ـ دن ، المدرسة التي انشأها عثمان نور الدين ورئسها بـ لانا ، وكانت تسمى " مدرسة الرجال " (٦) أو " مدرسة أركان حرب " ، ويضيف الموالف انه يبدو ان هـذه المدرسة اتبعت نظاما فرنسيا بحتا ، وكانت أول مدرسة أتبعت هذا التنظيم ، كما ان اللغة الفرنسية فيها كانت اللغة الاساسية (٢) .

ولو تتبعنا تاريخ مدرسة الالسن منذ نشأتها عام ١٨٣٥ عندما كانــت تدعى بمدرسة الترجمة لوجدنا ان اللغة الاوروبية المسيطرة فيها كانت الفرنسية، ويظهر ان اللغة الانجليزية قد درست بعض الوقت في المدرسة كما يشير الى ذلك جمال الدين الشيال وجاك تاجر ولكن الاثنين يتفقان على ان التشديد كان على دراسة الفرنسية والعربية (٤) .

وجائت تنظيمات ١٨٤١ التي كان من نتيجتها أن ألحقت المدرسية التجهيزية بالقاهرة بمدرسة الالسن وتقرر تدريس اللغة الغرنسية فيها ابتدائمن الغرقة الرابعة " وبذلك كانت الفرنسية أول لغة اوروبية تقررت دراستها بالمدارس الثانوية بمصر " (٥) .

<sup>(</sup>۱) عبد الكريم ، تاريخ التعليم ، ص ٣٢٧ ٠

<sup>(</sup>٢) هكذا تسميها المراجع العربية وقد أطلق عليها هيورث ـ دن اسم

۱۱۹ هیورث ـ دن ، مقدمة لتاریخ الترجیة ، ص ۱۱۹ .

 <sup>(</sup>٤) الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ٠٤٠

وتاجر ، حركة الترجمة ، ص ٣٢ .

<sup>(</sup>٥) عبد الكريم ، تاريخ التعليم ، ص ٢٣٢٠



واذا انتقلنا الى المدارس الاكثر تخصصا كمدارس الطب والهند ســـــة والحربية والزراعة وفيرها وجدنا ان الثقافة الغرنسية كانت الثقافة المسيطرة فــي كل منها .

فغي عام ١٨٢٧ أسست مدرسة الطب برئاسة كلوت بك وهو فرنسي استدعي بالاصل ليكون طبيبا ورئيسا لجراحي الجيش المصرى ويشير الشيال الى جهود كلوت بك وسعيه الى القضاء على سيطرة ايطاليا واحلال فرنسا محلها وقد انشأ قسما لتعليم الغرنسية في مدرسة الطب نفسها حيي يستطيع الطلاب ان يدرسوا الطب في نصوصه الاصلية بعد ان كان التعليب بالمدرسة يسير بواسطة المترجمين لأن جميع الاساتذة كانوا من الاوروبييسن ومعظمهم من الغرنسيين وفي عام ١٨٣٢ سعى كلوت الى ارسال بعثة من الطلبة المقدمين الى فرنسا أيضا ليتخصصوا فيها (١) .

أما مدرسة الولادة التي كانت تابعة لمدرسة الطب فكانت تحت سيطرة كلوت بك أيضا وأشرفت عليها طبيبة فرنسية هي الآنسة جولييت جائت بعدها الانسة فصو الفرنسية أيضا ٠

وفي عام ١٨٢٨ طلب محمد علي الى الحكومة الفرنسية ان ترسل لــه طبيبين بيطريين فأرسلت هامون (Hamont) وبريتو (Pretot) اللذيـــن أنشئت على أيديهما مدرسة الطب البيطرى ، ومن هنا يتضح الأثر الفرنسي في هذه المدرسة أيضا ، ذلك انها أخذت ، منذ عام ١٨٣٦ ، تــدرس الفرنسية لطلابها .

<sup>(1)</sup> الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ٢٢٠



ولا يشذ تعليم الهندسة عن القاعدة ، ولكن هذا التعليم مرّ بأطــوار عديدة ، فكان الاثر الايطالي سائدا في الدور الاول ثم سيطر الاثر الانجليزى وبعد ذلك تسلم رئاستها بيومي افندى ،أحد اعضا البعثات الى فرنســا فسيطر الأثر الفرنسي .

والجدير بالذكر انه لم يكن هنالك مدرسة هندسة واحدة وانما مدارس عدة تشأكل واحدة منها وفق مخطط معين ، ولكن المدرسة الكبرى أنشــئت عام ١٨٣٤ على فرار مدرسة الهندسة بباريس .

واذا انتقلنا الى المدارس العسكرية ، وهي بيت القصيد في عناية محمد علي بالتعليم ، وجدنا ان الساعد الائمن لمحمد علي في نهضته العسكرية كان الكولونيل سيف ، احد اعظ جيش نابليون ، الذى عرف باسم سيليمان باشا ، وقد سيطرت الثقافة الغرنسية على جميع هذه المدارس باستثناء المدارس البحرية التي كان طلابها يتلقنون الانجليزية لاتجاههم في هذا الحقل نحو بريطانيا .

وقد استعان محمد علي بفرنسا أيضا لانشاء مدرسة الزراعة والمدارس الصناعية ومنها مدرسة الكيميا ومدرسة المعادن وغيرها وكانت اللغة الفرنسية تدرس في جميع هذه المدارس وبرز الأثر الفرنسي حتى في مدرسة الموسديقى العسكرية التي استوردت آلاتها من فرنسا واستقدم معلموها من هناك كما ان تلاميذها كانوا يوودون القطع لأمهر الموسيقيين الفرنسيين والايطاليين و

واذا استعرضنا المدارس الهامة في عصر محمد على استعراضا سيريعا وجدنا ان المدرسة التجهيزية كان يرئسها عثمان نور الدين الذى تأثـــــر

بالثقافة الفرنسية ثم مصطفى بهجت وهو من اعضاء البعثة الكبرى الى فرنسا

ورئيس مدرسة الطب البشرى كلوت بك وهو فرنسي ثم الدكتور دورفينيــو (Durvigneau) والدكتور بيرون (Perron) وهما فرنسيان أيضا ، كذلــك كان مديرو كل من مدرسة الولادة والطب البيطرى والزراعة والهندسة والكيميا ومدرسة اسوان الحربية ومدرسة اركان الحرب ومدرسة السوارى ومدرسة الموسيقى العسكرية ، كان مديرو هذه المدارس الرئيسية كلهم من الفرنسيين وعندما لا يكون المديــر فرنسيا ، كما كان الامر في مدرسة الطوبجية ، كان يعاونه احد الفرنسيين أو المضاء البعثات الى فرنســا .

ومن هنا فان الأثر الفرنسي في مدارس الحكومة بدأ مسيطرا واضحا أخفى أثر اوروبي آخر حاول التسرب الى الثقافة المصرية ، حتى طبع عصر محمد على بالسيطرة الفرنسية التامة .

أما المدارس فقد كان لها أثر أيضا في الانصال الثقافي مع اوروبا · ففي النصف الاول من القرن التاسع عشر بدأت حركة الجماعات الدينية الاوروبيـــة نشاطا تبشيريا واسعا في الشرق ، وحوالي عام ١٨٤٤ انشأ الآباء العازاريون أول مدرسة لهم بالقاهرة وكانت هذه " فاتحة لنشاط الاساليات الدينيـــة المختلفة من كاثوليكية وبروتستانتية ومن فرنسية وايطالية وانجليزية وامريكيـــة وألمانية واسكتلندية في مصر " (١) .

وفي عهد محمد على بالذات بذلت محاولات عدة لانشاء مدارة س مستقلة

<sup>(</sup>۱) زيدان ، تاريخ آداب اللغة العربية ، ج ؛ ، ص ٢٤٠٠



عن الحكومة الما من قبل افراد أو من قبل بعثات تبشيرية ، ومن هذه المدارس مدارس الارمن الذين كانوا "أول من أنشأ من الطوائف الاهلية المستوطنة بمصر مدارس على النظام الاوروبي "(1) ، ومدارس اليونان ومدارس اليهود ، وقدد انشئت عام ١٨٢٩ مدرسة اللغات بالموسكي وكانت تدرس فيها الفرنسسية والعربية والايطالية .

وافتتحت البعثات الاوروبية عددا من المدارس وقد كانت البعثـــات الكاثوليكية عامة والفرنسية خاصة أنشط البعثات الاوروبية في مصر • ومـــن المدارس التي أسست في عهد محمد على مدرسة الميزريكورد (Misericorde) أو الرحمة المجانية لجمعية ديفيل دو لا شاريته الفرنسية (De Ville de la ومدرسة سيدات الرامي الصالح التابعة لجمعية الرامي الصالح • وفي عـــام ١٨٤٧ أسست جمعية الفرير مدرسة كاترين بالاسكندرية التي يشير هيورث ـ دن الى أن محمد على أهدى كليستها أرضا واسعة فبدأ رهبان الغرنسيسكان ببناء دير وأصبحت كنيستهم كنيسة القديسة كاترين ، ويقول هيورث ـ دن : "تكمن أهمية هذا التقدم الديني في أن هذه الكنيسة أصبحت كنيسة جميع الكاثوليك اللاتين في الاسكندرية وبالتالى أصبحت نقطة الانطلاق لتأسيس التدري---ب الديني الثقافي للطائفة الكاثوليكية ومركزا للتأثير الفرنسي " (٢) ويضيف أن الحكومة الفرنسية لم تدع فرصة اهداء محمد على الأرض لكنيسة القديسة كاترين وانشاء دير الفرنسيسكان تغوتها ، فأرسلت في عام ١٨٤٠ الاب اتيان (Etienne) يرافقه عدد من الآباء العازاريين ويدعمهم جيزو (Guizot) رئيس الوزارة الفرنسية . وكانت مهمة الأب اتيان كما يراها هيورث ـ دن تقضي بأن يقوم " بدمايــة لمحمد علي بين الموارنة في سوريا " (٣) . وقدر محمد علي خدمات الاب

<sup>(</sup>۱) زيدان ، تاريخ آداب اللغة العربية ، ص ١٣٠٠

<sup>(</sup>٢) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ الترجية ، ص ٢٧٦ .

 <sup>(</sup>٣) المرجع نفسه



الفرنسي فمنح العازاريين قلعة قديمة قرب كنيسة القديسة كاترين فأسسوا مدرسة مجانية عام ١٨٤٧ ويورد هيورث ـ دن نقلا عن اميتشي (Amici) ان هنالك مدرسة اخرى افتتحت في السنة نفسها أو في السنة التالية هـي مدرسة الفرير (Pensionnat des Freres) • لكن الاقبال عليها لم يكن كبيرا بسبب فلاء أقساطها (١) •

اما راهبات الشاريته (Filles de la Charite) فقد انحصر عمله ـــــن بالتمريش وأن كن قد استطعن أن يدرن مدرسة للبنات وميتما ، ولكن جــل جهدهن كان موجها نحو التمريض .

هذه هي المدارس ذات الاتجاء الغرنسي التي أنشئت في عصر محمد علي • ولكن البعثات لم تنحصر في هذا الاتجاء فقد كان هنالك بعثات التجليزية لعبت دورها في مصر فقد أرسلت جمعية التبشير الكتسلسلية النجليزية لعبت دورها في مصر فقد أرسلت جمعية التبشير الكتسلسلية عملها التعليمي بين الاقباط هناك ، ويقول هيورث للان الأكثر اعضاء هلله البعثة كانوا من الالمان الا ان الانجليز كانوا يتولون الارسالية ، ويضيف ان البعثة تركت العمل في مصر منذ عام ١٨٤٨ ولم تستأنف نشاطها الأفسي الفترة ما بين عام ١٨٨٨ وعام ١٨٨٤ • ولكن الارسالية البروتستانتية الامريكية حلّت محلها منذ سنة ١٨٥٨ • ويبدو ان تلك البعثة الانجليزية قد تركت أثرها في مصر لأن هيورث لدن يشير الى ان محمد علي كان يستخلدم غريجي مدارسها وانه كان هنالك حوالي مئتين من خريجيها في خدمته (٢).

<sup>(</sup>۱) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ الترجية ، ص ٢٧٨ ·

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ٢٨٠ ٠



هذه هي بشكل عام بعض المدارس فير الحكومية التي افتتحت في مصر في عهد النهضة الاولى • ويدرج هيورث ـ دن هذه المدارس وفق أهميتها فيعتبر أن المدارس الفرنسية الكاثوليكية تأتي بالدرجة الاولى ، تتلوها مدارس الارساليات الانجليزية ثم المدارس التي أنشأتها الجماعات المحلية المختلفة (1).

فالمدارس الغرنسية الكاثوليكية كانت تمثل اهتمام فرنسا \_ رسميا \_ في بحثها عن وسيلة تجعلها تسيطر على مصالح الكاثوليك الروحية والثقافية ليس فقط في مصر بل في الشرق كله • وهذا التسرب كان نتيجة تطبيق واسمع لروح الامتياز الذي تستطيع فرنسا بموجبه ان تعتبر نفسها حامية جميما الكاثوليك • وقد شجع هذا التطور تعاون محمد علي التجاري مع فرنسا واتصالم السياسي بها وتسامحه الديني ، ولقد جائت البعثات الكاثوليكية لتلقى طائفة كبيرة نامية بحاجة الى ارشاد روحي وثقافي (٢) •

أما البعثات الاخرى ، كالارساليات الانجليزية ، فلم تكن مدارسها تتمتع بمساعدة الحكومة ولا بمساعدة منظمة من قبل الكيسة شأن مدارس الكائوليك ، ولقد جائت الارساليات الانجليزية بنائ على رفية خاصة لافادة الاقباط الذيب لم يفهموا ذلك بل نظروا الى الارسالية بكثير من الشك (٣) ، أضف الى ذلك ان البعثات الالمانية والانجليزية والامريكية كانت جديدة في الشرق ولم يكب لها ما يربطها به أو يساعدها على التغلغل في أوساطه مثل البعثات الكائوليكية ، يقول هيورث ـ دن : " وهكذا استطاع الغرنسيون ان يحصلوا على بداية لم يخسروا أثرها بعد ذلك " (٤) .

<sup>(</sup>۱) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ الترجية ، ص ٢٨٢٠

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه · مستلك

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ٠

<sup>(</sup>٤) المرجم نفسه •



هذا ما لمسناه في عصر محمد على وسيطرة الاتجاه الثقافي الفرنسيالذى سيبقى مستمرا ، وأن مر بفترات تقلص وضعف ، حتى عهد الاحتلال البريطانيي لمصر عندما يصبح الصراع بين الثقافة الفرنسية والثقافة الانجليزية على أشده وبخاصة في الحركة التعليمية .

ولكن الاحتلال لم يستطع ان يقضي على الثقافة الغرنسية التي كانت أعمق من ثقافته جذورا في مصر ، فكان لهذه الثقافة أثرها في الحركة الادبية المدتي نشطت ما قبل الاحتلال في عصر اسماعيل بشكل عام وبعد الاحتلال في اوائل القرن العشرين بشكل خاص ، ولئن لم تثمر الثقافة الغرنسية في عهد محمد علي ثمارا فكرية واتجاهات ادبية فما ذلك الا لأن مصر كانت لا تزال في أول درجة من سلم النهضة ، وما الحركة في عصر محمد علي الا بداية زرع البذور التي بعثت جذورها عميقا في الارض بشكل لم يستطع محم الاحتلال البريطاني أن يمحو الثقافة الغرنسية مقاومته المقصودة لها ، ولذلك نتج لدينا ،عندما أن يمحو الثقافة الغرنسية واتجاه الثقافي والعلمي ، اتجاهان قويان هما اتجاه الثقافة

لم يكن هنالك في عهد محمد على ادا حركة ادبية تذكر أو حركة فكرية سوى الحركة التعليمية وما يعرف بها من ترجمة وطباعة وبعثات وتنظيم وجهت كلها لخدمة افراض الوالي العملية ولذلك فان أى أثر للثقافة الغربية في عهد النهضة الاولى عهد محمد علي وحتى عهدى عباس وسعيد وبعض من عهد اسماعيل ويجب ان يلتمس في الاتجاهات التعليمية التي تشكل قاعدة النهضة الفكرية عامة والادبية خاصة وتقرر اتجاهاتها و



## خلفاء محمد علين ( ١٨٤٨ - ١٨٦٣ )

بعد أن اعتزل محمد على الحكم عام ١٨٤٨ خلفه ربيبه ابراهيم الذى توفى بعد ذلك بقليل ، فخلفه عباس الاول الذى حكم حوالي ست سنوات لـم تحظ بالكثير من التقدير في رأى عدد كبير من المؤرخين ٠ وقد خلف عباسا سعيد باشا الذي استمر حكمه من عام ١٨٥٤ الى ١٨٦٣ ، وكان أحسن حالا من حكم عباس في بعض نواحيه ، الا انه لم يستطع ان يقيل حركة النهضة التي بدأت في عصر محمد على من كبوتها ، وكان لا بد لنا ان ننتظر نهاية حكمه عام ١٨٦٣ ، حين تولى اسماعيل باشا حكم مصر فعادت حركة النهضة السبى زخمها . وحكم اسماعيل ، وان كان قد جا وبالويلات على مصر في نواح عديدة ، الا انه كان عصر النهضة الذهبي الذي أنضج الثمار وألقى البذور لاســـتمرار الحركة التعليمية في مصر • وقبل أن تنتقل الى التحدث عن هذه الغتــرة الهامة من تاريخ النهضة في مصر، لا بد لنا من ان نعرض عرضا خاطف\_ا لعهود ابراهيم وعباس وسعيد لنتتبع خط التطور التاريخي بين قمتى هــــذه النهضة • ولن تشمل دراستنا لهذه العصور سوى بعض المظاهر الهامة التي أثرت في توجيه الحركة الفكرية بشكل أو بآخر ، وقد أشرنا الى ان وجهـــة الحركة الفكرية في مصر ، في بداية نهضتها ، انحصرت في التعليم وملحقاته ، وقد همد غليان هذه الحركة في العصور المشار اليها الا في مظاهر بسيطة في حقل أو في آخر .

كانت ردة الفعل ضد حركة محمد على الاصلاحية قد بدأت قبيل عهد عباس الذى وصفه أكثر الباحثين بعهد التجمد ، فبعد انسحاب ابراهيم باشا من سوريا وتوقيع معاهدة لندن عام ١٨٤٠ التي يقضي احد بنودها بتخفيض

عدد الجيش المصرى ، فترت همة محمد على في الحركة التعليمية قليلا وليس ذلك فريبا ونحن نعلم أن الساس النهضة التعليمية في عصره كان الجيش والغاية الاولى من ورائها هي تقويته وتنظيمه على أسس مستقاة من العقل الاوروبي

وقد كان لابراهيم باشا أثركبير في حمل محمد علي على اقفال كثير من المدارس واهمالها واتجهت سياسة الدولة نحو الاقتصاد في النفقات ، يقصول هيورث دن ان العقد الممتد من سنة ١٨٤٠ الى سنة ١٨٠٠ يشصكل منعطفا في الحياة الثقافية والاقتصادية والاجتماعية في مصر ، لأن محمد علي كان منذ سنة ١٨٠٠ حتى سنة ١٨٤٠ قد أخذ يطور البلاد ويستعمل وارداتها من أجل الحرب ، فافتح المدارس للجيش والبحرية والادارة ، ولكته لم يفسح للمصريين مجالا ليقيموا لائفسهم مشروعات مستقلة خاصة ، فلم ينشى أى طبيب مصرى عيادة خاصة مستقلة ولم يحاول المصريون منافسة الاوروبيين في الصناعة والتجارة ، وفي عام ١٩٨١ انهار نظام محمد علي ، فما كان من المصرييت الوالي قد اتخذ أى احتياط لتنمية البلاد في أوقات السلم تتمية طبيعية ، حتى الوالي قد اتخذ أى احتياط لتنمية البلاد في فعرة العجلة والاسراع لبنسسا البحيش (١) .

هكذا اذا كانت السنوات الاخيرة من حكم محمد على والاشهر القليلية التي تولى فيها ابراهيم باشا مقدمة لركود في حركة النهضة استمر طـــوال عصرى عباس وسعيد .

<sup>(</sup>۱) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ٢٨٤

عصـــر عبــاس: وجا عصر عباس الاول الذى يتغق عدد كبير من الباحثين امثال جمال الدين الشيال وعزت عبد الكريم وعبد الرحمن الرافعي ولويس برهيه وغيرهم على انه لم تكن له ميزة تلغت الانظار ، وانه كان يكـره الحضارة الاوروبية والعناصر التقدمية ، كما يعتقد بعضهم ـ عزت عبد الكريم مثلا ـ ان سياسته كانت تقوم على تسفيه جهود محمد علي ، لذلك أبعــد رفاعة ومحمد بيومي الى السودان بحجة تأسيس مدرسة ابتدائية .

والجدير بالذكر هنا ان بين جميع الباحثين الذين اطلعنا على موالفاتهم في هذه الفترة لم يدافع عن عباس الاول سوى هيورث ـ دن ،الذى يحاول أن يبرز حقيقة تعرف اليها من خلال دفاتر دار المحفوظات، كما يقول ، فيحاول ، بعنف وشدة ،أن يرد الاتهامات التي توجه الى عباس في انه جا يهدم ما بناه محمد علي ، ويرى هيورث ـ دن ان اصحاب هذا الرأى ينسون ان أكثر المدارس كانت قد أقفلت في عهد محمد علي وابراهيم وقبل ان يتولى عباس الحكم ،بل ان كثيرا منها كان في أسوأ حال عندما جا عباس ، حستى الجيش نفسه كان مفككا بعد عودة ابراهيم من سوريا (١) .

ويشير هيورث ـ دن الى ان عباسا كان يكره الاوروبيين وببتعد عـن مجتمعاتهم ، ويعلّل ذلك برغبة عباس في الحد من تدفق الغرب وتسربه الـى مصر ، ولا يتوقف في دفاعه عن عباس هنا بل هو ينحي باللائمة على الاوروبيين أنفسهم فينقل رأيا لبيل سان جون (Bayle St. John) ورد في مقال لـه وجاء فيه : " لنكن صريحين ، فالاوروبيون أساءوا الى مصر أكثر مما قدموا لهـا من خير ، في أى مجال أسهموا فيه باستثناء التجار منهم "(٢)

<sup>(</sup>۱) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ۲۹۰ ٠

۲۸۹ المرجع نفسه ، ص ۲۸۹ •



كما يشير الى رأى عبد الرحمن الرافعي في كتابه عصر اسماعيل حيث يذكر ان عباسا كان حكيما عندما قلّل من نشاط الاوروبيين ، وان السكك الحديدية التي انشأها كانت أنفع بكثير وأقل خطرا من برنامج الفرنسيين لشق قنيال السويس (١) .

ويصف المولف عصر عباس بأنه العصر الذى أتيح للبلاد خلاله الاستقرار والهدو الضروريان بعد الارهاق الذى أصابها اثنا عهد محمد علي (٢) .

هذه الآراء وجدنا هيورث ـ دن يوردها دفاعا عن عباس وعصره وما دمنا في معرض الحديث عن الدفاع فلا بد ان نذكر ما أورده عمر طوسون عند الكلام عن البعثات العلمية في عصر عباس ، يقول : " ٠٠٠ فهو من هذه الجهة لا يعد مقصرا ولا يصح رميه بشل حركة التعليم في اوروبا ولا وصفه بالغنى عن هذا الضرب من الثقافة التي كانت مصر ولا تزال في حاجة الي التزود منها " (٣) .

ويقول أيضا " • • • وشعرت فونسا بانصراف هذا العاهل عن الاتجاه اليها خصوصا بعد ما نحى عن مناصب الحكم في بلاده أكثر الاجانب وبخاصة الفرنسيين ، فجا فكره على ألسنة مو رخيها مشوبا بالقدح خاليا من المسدح على اننا لسنا بصدد الدفاع عن حكم عباس الاول ، رحمه الله ، من جميع نواحيه ، وانما فرضنا ان نجلو هذه الناحية فقط وقد رأينا انها نقية بيضا " (٤)

<sup>(</sup>۱) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ٢٩١

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ٢٨٩ ٠

<sup>(</sup>٣) طوسون ، البعثات العلمية ، ص ١٦٦ .

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه ، ص ١٨٤٠ .



هذا رأى المدافعين عن عباس اما الذين اعتبروا عصره عصر جمسود فسنورد آراء بعضهم .

يقول جرجي زيدان "توقفت هذه الحركة الفكرية المباركة في زمن عباس وسعيد (١٨٤٩ - ١٨٦٣ ) لائهما كانا رافبين في الحربية عن سيواها وأقفلت أكثر المدارس المصرية وغيرها من عوامل هذه النهضة " (١) .

ويقول عبد الرحمن الرافعي ان عباسا لم يكن له ميزة تلغت الانظار سوى كونه حفيد محمد علي (٢) ، ويرى عزت عبد الكريم ان سياسته قامت على تسفيه جهود محمد علي (٣) .

وما يعنينا في هذا الجدل حول قيمة عصر عباس هو الاتجاء الذى قـد يكون ورا عذا التناقض في الحكم عليه • فجميع الباحثين ، حتى اولئك الذين يدافعون عن عباس ، يظهرون ان الحركة العلمية قد تجمدت ولم يكن لعصره دور في تطور حركة النهضة الحديثة في مصر ، ولكن الاختلاف يأتي في تقدير اسباب هذا التجمد •

ولم نكن لنورد هذه المناقشات حول عصر عباس لولا ان الاسباب التي دفعت اليها تلقي نورا على اتجاه ثقافي معين يبرز لأول مرة مئذ بداية عصر النهضة ، فسياسة عباس على ما يبدو كانت تميل عن فرنسا ويورد هيورث ـ دن النهضة ، فسياسة عباس على ما يبدو كانت تميل عن فرنسا ويورد هيورث ـ دن النهضة العام الانجليزي في مصر المستر موراي (Murray) كان مــــن

<sup>(</sup>۱) زيدان ، تاريخ آد اب اللغة العربية ، ج ، م ٢٥٠٠

<sup>(</sup>۲) الرافعي ، تاريخ الحركة القومية ، ج ۲ ، ص ۱۰۰٠ .

<sup>(</sup>٣) احمد عزت عبد الكريم ، تاريخ التعليم في مصر من نهاية حكم محمد على الى اوائل حكم توفيق ، ( ٣ اجزاء ، وزارة المعارف العمومية؛ مطبعة النصر ، ه ١٩٤٥) ، ج ١ ، ص ١٢ .

THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR QURANIC THOUGHT

الاصدقاء المقربين الى الوالي ، وقد استطاع هذا بواسطة الصديق الانجليزى ادخال التلغراف والسكك الحديدية الى مصر (١) ، ولعل في ذلك ما يظهر سبب اندفاع هيورث ـ دن في الدفاع عن عباس الاول .

وفي الاقتباس الذى أخذناه عن عمر طوسون والذى جا عيه ان فرنسا شعرت بانصراف عباس عنها ، لذلك ورد ذكره مشوبا بالقدح على ألسينة مؤرخيها ، ما يويد هذا القول .

المهم اذا في كل ذلك هو ان عصر عباس كان عصر توقف في مجــرى الثقافة التي كانت مصر تقتبس عنها وتتطور على أيديها ، ومع ان الاتجاء نحو انجلترا لم يترك أثرا واضحا ح الا انه يلقي ضواً على رغبة الانجليز في الحلول مكان الفرنسيين في أول فرصة مناسبة .

مندما تولى عباس الحكم أخذ يعيد تنظيم المدارس فبدأ بالم ـــدارس الابتدائية ثم انتقل الى المدارس الحربية ثم خلق موسسة جديدة أسماه ـــا مدرسة "المفروزة "ديعتقد هيورث ـ دن ان الغاية من انشائها كانت تعليم الاقتصاد وتركيز الادارة وتنسيق الدروس (٢) ، وخاصة انها كانت تضم قســما

<sup>(</sup>۱) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ۲۸۸ •

۲۹۲ - ۲۹۳ - ۲۹۳ .



ابتدائيا واعداديا وحربيا وفرعا للمدرسة المدنية والحربية و ونتيجة له التنظيم الجديد ألغيت مدارس عدة أهمها في مجال بحثنا مدرسة الألسن وأبعد ناظرها رفاعة الى السودان وقد كان من الممكن أن تسهم هدده المدرسة في تكظيف الشعب المصرى لو انها عمرت لأن المواضيع التي كانت تترجمها كانت قريبة الى ذهن القارئ العادى وفهمه ، ولكنها ألغيت بعد موت محمد علي وتشتت خريجوها في النكسة التي أصابت النهضة في عهدد عباس وسعيد (١) .

وفي عام ١٨٥٦ كان قد بقي في مصر أربح مدارس هامة هي المفروزة ومدرسة العمليات والمهندسخانة والطب ولا بد ان نشير هنا الى ان رجلا انجليزيا تسلم ادارة مدرسة العمليات في هذا الوقت ، كما ان كلوت بلك الفرنسي كان قد استقال من مدرسة الطب منذ عام ١٨٤٩ فاستعان عباس بالالمان ، وكان قد ضاق بالاطباء الفرنسيين كما يرى عزت عبد الكريم ، ولكن هو لاء اعترفوا في تقريرهم عن المدرسة ان اللغة الفرنسية هي اللغة السائدة في مصر في ذلك الحين واقترحوا تدريسها في جميع فرق المدرسة وان يتمكن منها الطلبة المبعوثون الى اوروبا (٢) .

ولكن عباسا عاد يضيق ذرما بالاطباء الالمان فتحوّل عنهم الى ايطاليا فير ان ذلك كان قبل موته بثلاثة أشهر فلما تولى سعيد عاد كلوت بك .

اما البعثات العلمية في عصر عباس فلم يتوجه أكثرها الى فرنسا كما

<sup>(1)</sup> الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ٢٢٨ •

<sup>(</sup>٢) عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد علي ،ج ١ ،ص ٨٦٠ •



كانت الحال في العصر السابق ، ويقول هيورث ـ دن في هذا الصدد ، متابعا خطته في الدفاع عن عباس، ان عباسا لم يكن يرى من الضرورى ارسال جميع البعثات الى فرنسا بل أراد ان يرسل كل بعثة حسب موضوع اختصاصها الى البلاد التي تتفوق في هذا الموضوع أو ذاك ، فأرسل بعثات الى مدارس الطب في ألمانيا والنمسا ، والهندسة في انجلترا ، ويضيف ، متفقا بذلك مسلع عمر طوسون ، ان ثلاثة طلاب فقط أرسلوا الى فرنسا ايام حكم عباس ، كمسا يتفقان أيضا في ان عباسا لم يكن شديد العناية بالمدارس العسكرية كما كان محمد علي ، ولذلك لم يوجه أية بعثة لدراسة الفنون العسكرية وألفى المدارس العسكرية والفى المدارس العسكرية بباريس (١) .

ولن ندخل في تفاصيل البعثات العلمية في هذا العصر انما يجب ان نشير الى ان مجموع الطلاب الذين ذهبوا الى فرنسا كان ، وفق ما أورده عزت عبد الكريم (٢) خمسة عشر طالبا بينهم طلاب بعثة الغلك الثلاثة الستي ذكرها كل من هيورث ـ دن وعمر طوسون ، اما البعثات العلمية الى غير فرنسا فبلغ عددها خمسة وثلاثين طالبا .

ولو انتقلنا الى الحركة العلمية بشكل عام ، لوجدنا ان الانتاج الثقافيي يكون منعدما في عصر عباس ، يقول هيورث ـ دن " ان الاطبا والمترجمين المصريين الذين كانوا يعملون بقوة وعزم ايام محمد علي ويترجمون الموافعات للعربية ، قد أخذوا اجازة فلم يكد يظهر ترجمة واحدة خلال حكم عباس ،

<sup>(</sup>۱) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ۲۰۲ ، و طوسون ، البعثات العلمية ، ص ۲۲۵ .

<sup>(</sup>٢) عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد علي ،ج ١ ،ص ١٢٩٠٠



ولقد كان العمل بحاجة الى يد قوية حتى ينجح ولم يكن عباس قادرا على ممارسة هذه القوة م (١) .

ولا يسعنا ان نترك عصر عباس دون ان نشير الى التعليم الخاص ، فقد تابع الكاثوليك نشاطهم الثقافي فأعاد الفرنسيسكان بنا كتيستهم سنة ١٨٥٢ في الموسكي وبنوا واحدة اخرى في بولاق ، وفي سنة ١٨٥٤ وسع الرهبان القائمون بشو ون مدرسة الغرير اعمالهم وامتدوا من الاسكندرية الى القاهرة ،

ووصل المرسلون الاميركيون من اعضا البعثة البرسبتيرية الامريكي المرسلون الاميركيون من اعضا البعثة البرسبتيرية الامريكي (The American Presbyterian Mission) لأول مرة الى مصر ففتحوا مدرسة علما المرساليات الانجليزية فيبدو ان عملها لم يتقدم .

وفي عام ١٨٥٤ قامت الجالية اليونانية بالاسكندرية بانشا مدرســــة للبنات واخرى للصبيان ومكتبة ٠

أما الاقباط فقد جائت أول محاولة لتطويرهم على يد البطريرك سيريل الرابع الذى أنشأ مدارس جديدة للاقباط وحاول لأول مرة ادخال الاساليب الاوروبية اليها ، وذلك بعد أن أخفقت المحاولات المتعددة لادخال الاساليب التربوية الغربية في أن توثر فيهم ، فقد كانت لهم كتاتيبهم الخاصة ومدارسهم الابتدائية الدينية " (٢) .

عصر سيد : افتيل عباس في الثالث عشر من شهر تموز سيدة المالث عشر من شهر تموز سيدم المالث عشر من شهر تموز سيدم المالث عشر من شهر تموز سيدم

<sup>(</sup>۱) هيورث \_ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ٢٠١ •

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ٣٠٩ ٠

استغراره وتغلب آرائه وتخطت هذه الصفة الشخصية حياته اليومية الخاصة السي اتجاهاته في الحكم وتسيير شوئون الدولة وأصاب المنشآت العلمية شي مسن هذا التقلب ولم يصدر انشا المدارس ولا الفاوها عن خطة معينة أو هدف واضح ولم تكن بعض المدارس تعمر أكثر من سنوات قليلة ولا تستطيع خلالها ترك أى أثر في الحياة الثقافية وقد عرض عزت عبد الكري (١) للمدارس التي افتتحت واقفلت في عصر سعيد بصورة توضح هذه الظاهرة وتشير الى القلسة الذي كانت الحركة التعليمية تعانيه في ذلك العهد وفالمدرسة الحربية بالقلعة السعيدية أنشئت عام ١٨٦١ وأقفلت عام ١٨٦١ والمدرسة الحربية في الاسكدرية ألفيت عام ١٨٦١ كذلك مدرستا الطب والولادة ألفيتا في واخر ١٥٠٨ ثم أعيد افتتاحهما عام ١٨٦١ ولكتهما دخلتا في فترة اضطراب وعدم استقرار حتى نهاية عصر سعيد ويعقب عبد الكرم على ذلك بقوله وعدم استقرار حتى نهاية عصر سعيد ويعقب عبد الكرم على ذلك بقوله ومدم استقرار حتى نهاية عصر سعيد ويعقب عبد الكرم على ذلك بقوله ومدم استقرار حتى نهاية عصر سعيد ويعقب عبد الكرم على ذلك بقوله ومدم استقرار حتى نهاية عصر سعيد ويعقب عبد الكرم على ذلك بقوله ومدم استقرار حتى نهاية عصر العيد ويعقب عبد الكرم على ذلك بقوله المناس الحكومية سوى اثنتين المدرسة الحربية بالقلعة السعيدية ومدرسة الطب بالقاهرة و ٢٠٠٠ و ١٨٥٠ المدارس الحكومية سوى اثنتين المدرسة الحربية بالقلعة السعيدية ومدرسية الطب بالقاهرة و ٢٠٠٠ و ١٨٥٠ المدرسة الحربية بالقلعة السعيدية ومدرسية الطب بالقاهرة و ٢٠٠٠ و ١٠٠٠ و ١٨٥٠ المدرسة الحربية بالقلعة السعيدية ومدرسية ومدرسية الطب بالقاهرة و ٢٠٠٠ و ١٨٥٠ المدرسة الحربية بالقلعة السعيد ويمين و ١٨٥٠ المدرسة الحربية بالقلعة السعيدية ومدرسية ومدرسية الطب بالقاهرة و ٢٠٠٠ و ١٨٥٠ المدرسة الحربية بالقلعة السعيد ويمين و ١٨٥٠ المدرسة الحربية بالقلعة السعيد ويمين ومدرسية ومدرسية العرب ومدرسية الحرب ومدرسية العرب ومدرسية الحرب ومدرس ومدرسية الحرب ومدرس ومد

ولا تهمنا معرفة ما انشى وما أقفل من مدارس في عهد سعيد انما نريد أن نشير الى بعض الظواهر التعليمية التي تجلّت في ذلك العهد والتي تشير الى عودة الاثر الغرنسي بعد أن حاول عباس الاقلال من شأنه والاستعانة بدول أوروبية غير فرنسا أو بالاضافة اليها ،ليقلل من شأن أثرها ويضعفه . هذا الاتجاء ، في عصر سعيد ، يظهر لنا في اعادة رفاعة الطهطاوى مستشار

<sup>(</sup>۱) عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد علي ،ج ١ ،ص ١٨٤ ـ ١٨٠٠

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ،ج ١ ، ص ١٨٥ ٠

محمد على وصاحب الغضل الاول في الحركة التعليمية بشكل عام وحركة الترجمة ومدرسة الألسن بشكل خاص ، وكان عباس قد أرسله الى السودان ، كما ذكرنا، بحجة انشاء مدرسة ابتدائية هناك • ولكن سعيدا استدعى رفاعة كما أعـــاد ابراهيم ادهم باشا وهو من رجال البعثات الاولى الى فرنسا • وتسلم رفاعة، ائر عودته ، ادارة " مدرسة الحربية " التي فتحها سعيد في القلعة كمـــا تسلم ادارة مكتب الترجمة ومدرسة المحاسبة ومدرسة الهندسة المدنية وتشير عودة رفاعة الى عودة رجالات محمد على وأثرهم في الحركة التعليمية في مصر، وبالتالي عودة الأثر الفرنسي الى البروز ، فرفاعة وابراهيم أدهم من أقوى ممثلي هذا الاتجاء ، ولكن سعيدا ما لبث ان حل ديوان المدارس سنة ١٨٥٤ بعد عودة رفاعة وفصل جميع الثلاميذ الذين كانوا دون العاشرة وألح\_\_\_\_ق الصالحين الكبار بالجيش • ثم قام بحل المدارس المتعلقة بالديوان كم دارس المبتديان والتجهيزية والمهند سخانة والطب • ورغم ذلك لم يول ابراهيم أدهم ورفاقة من مصير التعليم وقد حاولا أن يتابعا رسالة محمد على فوضع ابراهيــــ أدهم مشروعا لمتابعة مكاتب الملة التي كان قد بدئ بها في عصر ابراهـيم ، وساعده في ذلك رفاعة • ولم يكن لهذه اللائحة أي أثر في عصر سعيد ولكنها تشكل اساسا لنهضة مصر التعليمية في المستقبل على ما يرى عبد الرحمين الرافعي فهو يقول : " ٠٠٠ ووضع هذه اللائحة \_ أو على الاصح مسروع اللائحة \_ يون عصرا جديدا في تاريخ نظريات التربية والتعليم في مصر، حقا لم يكن لها من أثر علمي في الحركة التعليمية في ذلك الوقت ، ولكنها تقرر مبادئ خطيرة ستحدد القواعد التي ينهض عليها مستقبل التعليم والثقافة في مصر " (١) . ومن أهم هذه الاسس ان اتصال مصر بالحضارة الاوروبية يفرض عليها اعادة النظر في نظامها التعليمي وتغيير المحور الذى يدور علي

<sup>(1)</sup> الرافعي ، تاريخ الحركة القومية ،ج ١ ، ص ١٦٦ ٠



التعليم الشعبي وهو الكتّاب ثم الازهر •

ومما يشير الى تأثير رفاعة في توجيه التعليم نحو المصدر الذى استقى هو منه ، الحادثة التالية : امتحن رفاعة تلامذة المدرسة الحربية في الاسكدرية بحضور أدهم باشا وقرر بعد ذلك زيادة العناية باللغة الفرنسية ، على اساس ان المصدر الذى يجب ان تستقي المدرسة منه موادها هو الثقافة الفرنسية (1).

ومن مظاهر عودة الاثر الغرنسي عودة كلوت بك ، مدير مدرسة الطـــب الذي كان قد استقال في عهد عباس ، وقد أعاد تنظيم المدرسة متطلبا من التلامذة معرفة الحساب ومبادئ الهندسة واللغة الغرنسية ، وفي حال تعـــذر وجود طلبة تتوافر فيهم الشروط ينبغي وضع مدرس خاص لكل من هذه المواد الثلاث ، والجدير بالذكر ان الحساب والهندسة كانا يدرسان خلال السنتين الأوليين وان الغرنسية كانت تدرس في جميع سنى المدرسة (٢) ،

أما البعثات العلمية فقد اختلف المؤرخون فيما اذا كان سعيد باشا قد أرسل بعثات علمية الى اوروبا أو لم يرسل ، كما اختلفوا في عدد المبعوثين ، وان اتفق أكثرهم على المسألة الاولى فقد استمر الخلاف بينهم على المسألة الاثانية ، فجرجي زيدان (٣) مثلا يحدد عدد المبعوثين بأربعة عشر تلميدا وكذلك يفعل أمين سامي (٤) في حين يعتقد عمر طوسون (٥) ان عدد المبعوثين

<sup>(</sup>١) عبد الكريم، التعليم من نهاية حكم محمد علي ،ج ١ ، ص ٢١٨ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ،ج ١ ،ص ٢٢٩ .

<sup>(</sup>٣) زيدان ، تاريخ آداب اللغة العربية ،ج ٤ ، ص ٢٦ه ٠

<sup>(</sup>٤) سامي ، التعليم في مصر ، ص ١٦٠

<sup>(</sup>٥) طوسون ، البعثات العلمية ، ص ١٩٠٠ ٠

بلغ ١٨ شخصا موزعين على ثلاث بعثات ؛ ائنتين منها الى فرنسا وواحدة الى النمسا ١ اما عزت عبد الكريم (١) فيعتقد ان عدد الطلاب الذين أرسلوا الى اوروبا بلغ تمعة وستين طالبا توجه سبعة وخمسون منهم الى فرنسا واثنا عشر الى ميسونيخ بألمانيا ٠ من هذا نستنج ان سعيدا لم يهمل البعثات السي العلمية كليا الى اوروبا كما يبدو، وانه أعاد الاهتمام بارسال البعثات السي فرنسا الذى كان قد ضعف في عصر عباس الى حد بعيد ٠ ويشير هيورث دن (٢) الى ان سعيدا أعاد تأليف لجنة تشرف على دراسة اعضا البعثات في فرنسا ، مما يشير الى ان عدد الطلاب هناك كان كبيرا لدرجة تستوجب تأليف مثل هذه اللجنة ٠ ولكن ذلك لا يعني ان الحركة الغكرية أو التعليمية عادت الى نشاطها في عهد سعيد ، بل لقد ظلّت على جمودها كما ظهر لنا عند الحديث عن المدارس الحكومية والترجمة ٠ وحتى حركة البعثات العلميدة بقيت محدودة متغرقة وموزعة لم يتركز ثقلها في مكان معيّن ، كما حدث أيسسام محمد علي عندما كانت فرنسا مركز الثقل ، بحيث يمكن لاعضا هذه البعثات ان يكوّنوا اتجاها موحدا ومنسجما يوجه الاتجاه الغكرى والثقافي في البلاد ٠

غير أن هنالك ظاهرة هامة في عصر سعيد كان لها أثرها في التعليم في مصر منذ ذلك الوقت ، تلك هي ظاهرة نشاط التعليم الخاص .

يقول هيورث ـ دن : " يشكل حكم سعيد باشا منعطفا في تاريــــخ المدارس الاوروبية في مصر ، ففي خلال السنوات التسع هذه نجد تقدمــــا ملحوظا من قبل جميع الفئات من فرنسية واسكتلندية وانجليزية وامريكية ويونانية وايطالية وقبطية ، وبالتالي فان هذه الفترة تعتبر فترة تثبيت ثقافي بالنســبة

<sup>(</sup>۱) عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد علي ،ج ١ ، ص ٢٨٦٠

<sup>(</sup>٢) هيورث \_ دن ، مقدمة لتأريخ التربية ، ص ٣٣٤ ٠



لجميع الفئات غير المسلمة " (١) .

ويقسم هيورث - دن الغثات التي نشطت في حركة التعليم الخاص الى ثلاثة اقسام : منها ما كان تبشيريا دينيا بحتا مثل الغثات الاسكتلندي....ة والانجليزية والامريكية ، ومنها ما كان نتيجة نمو المجتمعات المختلفة بمصر وشعور هذه المجتمعات بحاجتها الى المدارس الخاصة ومنها ما كان عمد تجاريا غايته الاستثمار التجارى (٢) .

ويبدو أن المدارس الغرنسية الخاصة نمت وتطورت في عصر سعيد باشا أكثر من غيرها • ويعزو هيورث ـ دن هذا التطور الى ثلاثة اسباب رئيسية ، أولها ميول سعيد باشا نحو الغرنسيين ، ثم نمو الغئات المسيحية في مصر واقبالها على مثل هذه المدارس ، ثم الاستغلال السياسي الذى كانت فرنسا تقوم به في مصر فاستعملت أكثر المؤسسات الدينية لبث ثقافتها (٣) .

ولم يبخل الوالي على البعثات الاجنبية فقدم لها المساعدات كي تغتب مدارسها ، وقد جا في المولجع التاريخية التي تناولت عصر سعيد انه فتح العانات سنوية لراهبات الراعي الصالح ولراهبات الصدقة بالاسكندرية ، كما انه وهب البعثة الامريكية بنا لتنشئ مدرسة لها ، وعندما أنشأت الحكومية الايطالية أول مدرسة في الاسكندرية منحها اعانة مادية حتى اتفق أكثير الباحثين على ان عنايته بالتعليم الاجنبي فاقت عنايته بالتعليم الحكومي ، وقد فسر ذلك كل من عزت عبد الكريم وجاك تاجر بأنه من "المتناقضات" الستى فسر ذلك كل من عزت عبد الكريم وجاك تاجر بأنه من "المتناقضات" الستى

<sup>(</sup>۱) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ٣٣٠ ٠

 <sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ٠

 <sup>(</sup>٣) المرجع نفسه •





عرفت في شخصيته (١).

ويورد هيورث - دن لائحة بالمدارس فير الحكومية توضح نشاط التعليم الخاص وتقدمه مقابل خمول التعليم الحكومي (٢) .

ولن نتعرض هنا الى تفصيل ما افتتح من المدارس المحلية الخاصة ، بل نكتفي بالاشارة الى ان أكثر هذه المدارس ، على ما يبدو ، كانت تسير على النظام الاوروبي وانها جميعا كانت تعلم اللغة الفرنسية وان عددا قليلا منها كان يعلم الانجليزية والايطالية مع الفرنسية بالاضافة الى لغة الغئة التي انشأت المدرسة كالقبطية أو العربية أو اليونانية (٣) .

وقد كانت البعثة الكاثوليكية أهم البعثات التبشيرية الاوروبية ، وأهما مدارس هذه البعثة مدرسة الغرير التي أنشئت في أواخر عهد عباس وازدهرت في عهد سعيد عندما منحها سنة ١٨٦٠ قطعة أرض وسط القاهرة حيث بنت مدرسة وألحقت بها كبيسة ، ويقول هيورث - دن في هذه المدرسة: "وهكذا نشأت مدرسة لعلها لعبت الدور الاعظم في حقل التربية في مصر بغضل تشجيع سعيد باشا وكرمه " (٤) ، وكان للكائوليك مدارس اخرى ولكن لم يكن لها ما

ولن نتحدث هنا عن البعثات الامريكية والانجليزية لائنا سنعود اليها

<sup>(</sup>۱) عبد الكريم ، تاريخ التعليم ، ص ه ؛ • و تاجر ، حركة الترجمة ، ص ٧٦ •

<sup>(</sup>٢) هيورث \_ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ٣٣٩ ٠

<sup>(</sup>٣) راجع في ذلك ، هيورث \_ دن ، المرجع نفسه ، ص ٣٣٠ \_ ٣٣٩ .

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه ، ص ٣٣١ .



عند ما نتحدث عن تاريخ دخول الثقافة الانجليزية الى مصر .

هكذا مرت الحركة التعليمية والنهضة الحديثة في مصر خلال عصرى عباس وسعيد بفترة خمول من جهة واضطراب وقلق من جهة اخرى ونستطيع ان نعتبر عصر عباس عصر تراجع بالنسبة للثقافة الغرنسية وعصر تسرب للثقافة الانجليزية ولكن نشاط النهضة في عصر عباس لم يترك أثرا في سير الحركة التعليمية الذلك عادت الثقافة الغرنسية تحجب الثقافة الانجليزية في عصل سعيد وان لم يكن هذا العصر بدوره قد خطا خطوة فعلية في طريليل التقدم الفكرى والتعليمي والتعليم والتع

ولما جاء عصر اسماعيل بعد خمس عشرة سنة من هذا التقدم البطسي، احيانا ، والتجمد احيانا اخرى ، عادت الثقافة الغرنسية والاثر الغرنسي عامة الى البروز بشكل واضح طوال الست عشرة سنة من هذه المرحلة الرئيسسية الثانية من مراحل النهضة المصرية .



## عصــر اسـماعيل ، وبداية عصر توفيــق : ( ١٨٦٣ \_ ١٨٨٢ )

في الثامن عشر من كانون الثاني عام ١٨٦٣ خلف اسماعيل سعيدا ، وبدأ عهد جديد من عهود النهضة في مصر يشكل بدا لمرحلة مستقلة فيين من نواحيه الاخرى .

ولن نتعرض في هذا الغصل الى كل ما حدث من تقلبات ومصاعب في عصر اسماعيل ، فقد تعرضت مصر في هذه الحقبة من تاريخها الى قليون واضطراب ، وخضعت لديون باهظة بدأت في عصر سعيد وازدادت في عصر اسماعيل نتيجة تطرف الخديوى في البذح والترف ، وكان من نتيجة هيذه الديون انشاء صندوق الدين ثم فرض الرقابة الثنائية على مالية مصر وتأليف لجنة تحقيق اجنبية لفحص شوءون الحكومة المالية والادارية ، ثم تعيين وزيريا اوروبيين في الوزارة المصرية ، وتغلغل نفوذ الاجانب عامة في مرافق البلاد ، وانتهت السلسلة بالخضوع الكامل للسيطرة البريطانية عندما تم احتلال مصير

ويجب ألا ننسى انه في خضّ صراع الحكومة المصرية مع الدول الدائنة قامت في مصر ثورات واضطرابات استمرت في عصر توفيق وكانت أشهرها ثورات الجيش عام ١٨٧٩ التي أوصلت عرابي الى مركز حساس ومتنفذ وكانت أحد الحوامل التي أدت الى تنازل اسماعيل عن عرش الخديوية لابنه توفيق ،

ولو أردنا التحدث عن الصراع السياسي والاضطراب الاقتصادى السدد عدث في عهد اسماعيل لطال بنا الحديث وخرجنا عما نحن فيه من دراسة لتاريخ دخول الثقافة الغربية الى مصر ٠ ولكن لا بد لنا من ذكر ظاهرة هامة

جدا ، هي ان هذا الاضطراب بوجهيه السياسي والاقتصادى ، وان يكن قد أثر في سرعة تطور الحركة الثقافية الا انه لم يقف في طريقها ، وتميز عصد اسماعيل ليس بالغوض والاضطراب فحسب بل بأنه عصر نهضة مثمرة آتت أكلها بعد ان كانت الجذور الاساسية قد زرعت في عصر محمد علي ، فعصر اسماعيل من الناحية الثقافية ، يشكل مرحلة رئيسية هامة من مراحل تطور الثقافة الحديثة في مصر ، بل لعله أهم هذه العصور من ناحية نتاجه وأكثرها أئرا في المراحل التي تلته ،

في هذا العصر تتعدد مظاهر الحركة الغكرية والنهضة العلمية ، وتخري عن النطاق الذى انحصرت ضمنه ايام محمد علي ، وهذا طبيعي لأن حركدة النهضة قد بدأت تثمر وتشعبت أفصانها الى مجالات عديدة في حقول الانتاج المعافة الثقافي والغكرى بشكل عام ؛ فقد بدأت/تحتل مكانها في الحياة الغكريدة الاجتماعية الحديثة ، وبدأت الحركة الادبية تعطي نتاجها ، كما توسعت حركة الترجمة لتشمل حقولا أبعد من حقول التعليم المدرسي المباشر ، وظهر في الترجمة لتشمل حقولا أبعد من حقول التعليم المدرسي المباشر ، وظهر في مصر ادبا ومفكرون كان لهم أثر بعيد في تطور الحركة الغكرية العامة ، أضف الى ذلك ان المدارس الخاصة ركزت أقدامها بثبات في مصر وكان لها أثرها أيضا في توجيه ثقافة بعض قواد الفكر في وادى النيل ،

وسنتناول هذه المجالات في فصول لاحقة بعد أن نعرض للمجـــالات التقليدية لحركة النهضة الحديثة التي بدأت في عصر محمد علي •

الادارة التعليمية ومستشارو اسماعيل: بدأ اسماعيل حركة الاصلاح التعليمي باحيا الادارة المستقلة للمدارس وهي ديوان المدارس الذي كان قد ألغي في عهد سعيد ، ففي السادس والعشرين من شهر كانون الثاني عام

الى ابراهيم أدهم باشا ، وكان أدهم باشا قد عاصر هذا الديوان منسسند البراهيم أدهم باشا ، وكان أدهم باشا قد عاصر هذا الديوان منسسند انشائه في عهد محمد علي وعصر عباس واوائل عصر سعيد ، وتشكل الديسوان في الشهر الاول من تكوينه من ابراهيم أدهم باشا مديرا ورفاعة رافع الطهطاوى رئيسا لقسم الترجمة وعلي علوى ويوسف رحمي من الذين خدموا في الديسوان منذ انشائه في عهد محمد علي ، وكان هنالك أيضا حسين صالح وحسسين صدقي كمعاونين ، كذلك عين علي مبارك ناظرا لمدرسة المبتديان وعلي ابراهيم ناظرا للمدرسة التجهيزية ، وما كاد أدهم باشا يتولى مسوولية الديوان حتى باشر بفتح المدارس تنفيذا لارادة اسماعيل ومنها مدرسة المبتديان والتجهيزية بالحباسية ومدرسة المبتديان بالاسكدرية ، ولكن مدة ادارته لم تطل ، فخلفه في السادس والعشرين من شهر تموز من السنة نفسها محمد شريف باشا الذي على مديرية ديوان المدارس الجديدة ، وبعد محمد شريف باشا تعاقب على مديرية ديوان المدارس عدد من المسوولين كان لهم دور اساسي في تقدم حركة التعليم في مصر وفي توجيهها ،

وكان لكل من هو لا المديرين - بطبيعة منصبه - أثر في توجيه الحركة التعليمية في مصر ، ولكن بعضهم كان له أثر أوسع مدى وأعمق تأثيرا من غيره ، ولعل قصر المدة التي كان يقضيها المدير في منصبه بالاضافة الى امكانات الشخصية واند فاعه والظروف العامة هو الذى جعل هذا التفاوت في الاسهام في النهضة التعليمية واضحا ، ومن القائمة الطويلة باسما مديرى الديوان في عصر اساميل نستطيع ان نشير الى ثلاثة اسما بشكل خاص لعبت دورا هاما في توجيه التعليم ، في طليعة هذه الاسما علي باشا مبارك الذى لعب دورا الله دورا اساسيا في حركة النهضة يوازى الدور الذى لعبه رفاعة رافع الطهطاوى في عصر محمد على بل لعلم يغوقه من ناحية الاثر الذى تركه في حقل التعليم ،



فطبيعة النهضة ونضوجها في عصر اسماعيل مكتت على باشا مبارك من الاسهام اسهام أبعد أثرا من اسهام رفاعة ·

ولن يكتمل البحث اذا لم نتحدث عن دور علي باشا مبارك واتجاهاتــه بشيء من التفصيل ، لذلك سنعود اليه بعد قليل .

أما الاسمان الآخران اللذان كان لهما أثر في النهضة التعليمية فهما محمد شريف باشا ومصطفى رياض باشا وسنشير الى دور كل منهما في حديثنا السريع عن الاصلاحات التي قاما بها .

هذا ولا نستطيع ان نهمل الدور الذى قام به رفاعة رافع الطهطاوى ، فهذا الدور وان لم يكن رئيسيا بقدر ما كان في عصر محمد علي الا انه دور هام وخاصة ان رفاعة قد تولى قلم الترجمة وهو من أهم دعائم النهضة ، كذلك هنالك علي باشا ابراهيم الذى لعب دورا هاما بصفته رئيسا لقوميسيون ١٨٨٠ الذى سنشير اليه فيما بعد ٠

وقبل ان ننتقل الى دراسة المراحل التعليمية المختلفة في عصر اسماعيل لا بد من الاشارة الى مظاهر تشير الى أثر الثقافة الغربية في ديوان المدارس. فقد شكل الديوان من أقلام وهيئات مختلفة أشهرها قلم الوقائع وقلم الترجمدة ومجلس المعارف الذى شكله شريف باشا والقوميسيون ومجلس المعارف الاعلى ، ولا يعنينا هنا من هذه الاقلام والهيئات سوى الاثر الفرنسي الذى تجلّى في بعضها ، فمجلس المعارف الذى شكله محمد شريف باشا عندما تولى ادارة الديوان كان يرئمه مسبير بك (Maspers) ناظر المدارس الحربية وهو فرنسي كما كان في عضويته فرنسيان مسيو فيدال (Vidal) مسيو كيونيو مدرس الفرنسية بمدرسة المشاة وهو سكرتير المجلس ، ومن المصريين كان هنالك علي بك مبارك وفائق المهندس وهما من ذوى الاتجاه الثقافي الفرنسي (وكان من



اختصاص هذا المجلس وضع جداول الدروس واصول التعليم والتدريس واجــراء التعديلات في هذه الجداول) · فطبيعي اذا ان يكون اتجاهه نحو النظام الفرنسي ،الا ان هذا المجلس ألغي في أواخر عهد شريف باشا بالديــوان عام ١٨٦٨ ·

وفي عام ١٨٨١ صدر أمر عال بتشكيل مجلس المعارف الاعلى وقد كان عدد اعضائه أربعة وعشرين عضوا بينهم أحد عشر من المصريين وثلاثة عشر من الاجانب ، أما المصريون فقد كان أكثرهم ممن يمثل الاتجاه الفرنسي أمئال على باشا مبارك واسماعيل بك الفلكي .

واما الاجانب فقد كان أكثرهم من الفرنسيين امثال : مسيو ديـــرول (D'Airoles) ولارمي (Larmee) باشا ، ومسيو ماسـبرو (Maspero) وفاليردو بك (Guigon) ومسيو موجل (Montant) وجيجون بك (Guigon) ومسيو مونتان (Spitta) وسيتا بك (Spitta) ومسيو برنارد (Bernard) وفيدال بك ، وهكذا فــان الاثر الفرنسي كان واضحا في تشكيل المجلس .

أما قلم الترجمة فيكفي ان نعلم ان رفاعة رافع الطهطاوى ولي رئاسته وان عمله الاساسي كان ترجمة القوانين الفرنسية التي طبقت في المحاكم في ذلك العصر حتى ندرك ان الاثر الفرنسي قد سيطر عليه هو أيضا .

مراحل الاصلاحات التعليمية في هذا العصر: يقسم عزت عبد الكريسم النظام التعليمي في عصر اسماعيل الى اربع مراحل رئيسية ويقول ان هذه المراحل مددة المعالم بارزة وارتبطت كل من هذه المعالم باسم احد الرجال البارزين



الذين خلدوا لهم في تاريخ التعليم في القرن الماضي أقوى الأثر "(1) . وهذه المراحل هي :

- ۱ المرحلة الانشائية الاولى وهي ترتبط باسم محمد شريف باشا من
   عام ١٨٦٣ الى عام ١٨٦٥ ٠
- ٢ مرحلة التوجيه القومي وترتبط باسم علي مبارك باشا وتمتد بين سنتي
   ١٨٦٧ و ١٨٦٨ ٠
- ٣- مرحلة الاصلاح الاولى وهي مرتبطة باسم مصطفى رياض باشا وتمتد من سنة ١٨٧٣ حتى سنة ١٨٧٤ ٠
- ٤- واخيرا مرحلة الاصلاح الثانية وترتبط باسم علي ابراهيم باشا وتنحصر
   بين سنتي ١٨٨٠ و ١٨٨١ ، أى في بداية عصر توفيق .

وسنبني عرضنا لهذه الفترات على مقدار بروز الثقافة الاجنبية في كـــل

<sup>(</sup>١) عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد على ،ج ٢ ، ص ٢٢ ٠

١٤ المرجع نفسه ، ج ٢ ، ص ١٤ ٠



فهذه المرحلة اذا هي مرحلة الاعداد بالنسبة للمراحل التي جائت بعدها ، ولا تتصف بأى منهج خاص كان له أثره الفعلي في تطور نظام التعليم .

وترتبط هذه المرحلة الانشائية باسم محمد شريف باشا الذى امتدت رئاسته لديوان المدارس طوال هذه المرحلة والمرحلة التي تليها وهي، وأن لم يكن لها تأثير مباشر في تطور نظام التعليم ، تشكل المنطلق الذى اندفع منه هذا النظام ،أى انها تظهر الاتجاه الثقافي الذى توجه نحوه واسم محمد شريف باشا يدل على هذا الاتجاه ، فهو من اعضا بعثة ١٨٤٤ الى فرنسا التي أرسلها محمد علي لدراسة الغنون الحربية ، فمن الطبيعي اذا ان يكون لثقافته العالية أثرها في اتجاهه الثقافي وبالتالي في توجيه للما التعليمي ولعل اختياره لعلي باشا مبارك وكيلا لديوان المدارس في أيام رئاسته له ، يظهر أيضا اتجاهه نحو استخدام من تعلموا على النظام التعليمي

وهكذا فالنظام التعليمي في عهد اسماعيل اتجه منذ بدايته نحو فرنسا وسنرى انه استمر على ذلك في مختلف المراحل التالية .

مرحاة التوجاء القومان ( ١٨٦٧ - ١٨٦٧ ): استمرت رئاسة محمد شريف باشا لديوان المدارس طوال المرحلة الثانية من مراحل النظام التعليمي ، وهي الفترة المعروفة بمرحلة التوجيه القومي ، فير ان بروز علي باشا مبارك في هذه الفترة والدور الرئيسي الذى قام به كوكيل لديوان المدارس واسهامه الفتمال في تطوير نظام التعليم يجعل هذه المرحلة مرتبطة باسمه أكثر من ارتباطها باسم محمد شريف باشا رئيس الديوان و



في هذه المرحلة التعليمية تمت اصلاحات هامة وتغييرات اساسية فــــي نظام التعليم في مصر • وهي ، على قصرها ، تشكل مرحلة اساسية كان لهــا أثرها في الاتجاهات التعليمية في عصر اسماعيل •

فني هذه المرحلة وضعت لائحة رجب ١٢٨٤ ( ٢ تشرين الثانـــي في هذه المدارس (١٨٦٨) وهي ترسم الخطوط العامة للتعليم في مصر ، وتنظم انشا المدارس الابتدائية ومواردها المالية والدخول اليها وهذه أول خطوة نحو تنظيم حقــل التعليم وتنسيقه ، وما يهمنا في هذا المجال من لائحة رجب هو الاتجــاه الثقافي الذي سيطر على اللجنة التي أصدرتها ، فقد شكلت لجنة رجب في أكثرها من الموظفين والعلما فكان هناك رفاعة رافع الطهطاوي ناظر قلم الترجمة ، وقد سبق ان رأينا الدور الذي لعبه رفاعة وثقافته الفرنسية في عصر محمد علي ولاحظنا اتجاه أثره في النهضة نحو فرنسا ، وكان هنالك أيضا عبد الله بك السيد وهو من تلامذة مدرسة الألسن في عهد محمد علي وقد " اختير منها للسفر الى فرنسا للاخصا في علوم الادارة الملكية ( الحقوق ) ، ، ، فأتـــم دراسته بها في نحو ست سنوات ثم عاد الى مصر ، وألحق بقلم ترجمة ديوان المدارس مع المرحوم رفاعة بك ، استمر في هذا القلم حتى تأهل لأن يخلف رفاعة بك في رياسته فخلفه وظل رئيسا له لمدة طويلة " (١) .

نعبد الله بك السيد اذا من الذين تثقفوا في فرنسا وأقام فيها ست سنوات كما انه لعب دورا رئيسيا في حركة النهضة في عصر محمد علي وكان تلميذا لرفاعة وخلفا له كما اشترك في ترجمة جزء من قانون نابليون تحسست اشراف رفاعة (٢) ، وهو يشكل دعامة رئيسية من دعائم الاتجاء الفرنسي فسي

<sup>(</sup>۱) 🖛 طوسون ، البعثات العلمية ، ص ٣٥٠ – ٢٥١ •

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ٥١ ٠

الثقافة في مصر • وهنالك ايضا اسماعيل الغلكي ناظر المهند سخانة ، وهو من رجال البعثات ايام الخديوى عباس وقد توجه الى باريس عام ١٨٥٠ للتخصص في الرياضيات والغلك (١) وهنالك ايضا محمود الغلكي وهو ايضا من اعضا البعثات ، بل من نوابغها في عصر عباس ، وقد توجه ايضا الى فرنسا لدراسة العلوم الغلكية والرياضيات في البعثة التي كان اسماعيل الغلكي احد اعضائها (١). وكانت لجنة رجب تضم كذلك الشيخ عبد الهادى الابيارى من العلما والشسيخ اسماعيل الجلي مفتي الاوقاف سابقا وهما وحدهما من ذوى الثقافة الاسلامية •

ومن هنا يتضح أن العنصر الغعال في اللجنة كأن عنصر المثقفين ، وهم جميعا من أعضاء البعثات إلى فرنسا · فالتخطيط الثقافي كأن أذا في أيدى الاتجاء الفرنسي يسيره كيفما شاء ·

وعلى رأس هو لا المخططين كان علي باشا مبارك ويقول عزت فبدد الكريم واضح ان علي مبارك منذ دخل الديوان وكيلا في سبتمبر سندة ١٨٦٧ اصبح القوة المحركة في الديوان وهو الذي رسم السياسة التي نصب مديرا للديوان ليشرف عليها " (٣) ويقول هيورث دن : " كان علدي باشا مبارك المسوول الاول عن جميع التطورات والتقدم الذي حصل في حقل التربية في عصر اسماعيل (٤).

بدأ على باشا حياته الرسمية في عهد اسماعيل بأن عين ناظرا لمدرسة

<sup>(</sup>١) طوسون ، البعثات العلمية ، ص ه ١٤٠٠

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ١٥١٠

<sup>(</sup>٣) عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد علي ،ج ١ ، ص ١٠٣٠

<sup>(</sup>٤) هيورث ــ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ٣٦٢ ؛

المبتديان ثم نقل ناظرا للقناطر الخيرية ولكته بني برئين امتحانات المدرسة الحربية والمدرسة التجهيزية ، ثم ألحق بمعية اسماعيل عام ١٨٦٦ ، وعندما اقر مجلس شو ون النواب لائحة رجب كتب علي مبارك رسالة ومشروع لائحة لتنظيم المكاتب الاهلية واصلاحها ، وقدمهما الى الخديوى الذى احالهما بدوره الى لجنة دراسية ، وبعد ذلك بأشهر عين الخديوى اسماعيل علي باشا مبارك وكيلا لديوان المدارس ـ وكان مديره آنذاك شريف باشا ـ وحينئذ شكل علي باشا لجنة رجب التي اشرنا اليها ، وبعد ان أقرت لجنة رجب اللائحة التي قدمها على مبارك باشا عين مديرا لديوان المدارس لينغذ لائحته (١) .

ولم يقتصر اثر علي باشا مبارك على هذه المرحلة من تاريخ التعليم في مصر و فقد عاد الى رئاسة ديوان المدارس بعد ان نقل منه لفترة بضعه اشهر تولى خلالها مكانه مصطفى بهجت باشا وهو من اعظا بعثة ١٨٢٦ الهندسية الى فرنسا و وفي هذه المرة الثانية مكث مدة سنة وثلاثة اشهر وعندما تولى رئاسة الديوان الامير حسين باشا كامل من عام ١٨٢٢ الى عام الم٢٢ عمل علي مبارك مستشارا له " وكان يوقع اكثر الاوراق " مما يسدل على بقا اثره في توجيه السياسة التعليمية (١) ولم يكن هذا آخر عهده بديوان المدارس آخر عهده بديوان المدارس آخر عهده بديوان المناس وبقي فيه حوالي ثمانية اشهر و

فعلي باشا مبارك الذي كان " راسم السياسة التعليمية "(١) هو في

<sup>(</sup>۱) يقول المتحكور عزت عبد الكريم في هذا المجال ان لائحته على باشا مبارك فير موجودة لدينا ولذلك لا نستطيع ان نعرف مدى التعديلات التي ادخلها القوميسون عليها •

<sup>(</sup>٢) عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد على ، ج ٢ ، ص ١١١ .

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ،ج ١ ، ص ١١١ •

طليعة الذين وجهوا هذه السياسة نحو الاساليب الفرنسية والعقلية الفرنسية في اللجان التي في اللجان التي وضعها . في البراية ، وليس فريبا اذا ان يسيطر الاتجاه الفرنسي في اللجان التي وضعها . شكلها \_ وأبرزها قوسيسيون رجب سنة ١٢٨٤ \_ وعقلية اللوائح التي وضعها .

ومن المهم ان نذكر ان الغترة التي تغصل هذه المرحلة من مراحــــــل التعليم عن المرحلة التالية التي ارتبطت باسم رياض باشا ،كانت خاضــــعة لتأثير علي باشا مبارك ، ذلك انه ،كما ذكرنا ،بقي مستشارا للامير حسـين باشا كامل الذى ولي رئاسة ديوان المدارس بين فترتي رئاسة علي باشــــا مبارك الثانية للديوان ورئاسة مصطفى رياض باشا ، أضف الى ذلك انه بـعد فترة رئاسة علي مبارك الاولى للديوان تولى الرئاسة مصطفى بهجت باشـــا وهو من اعضا بعثة عام ١٨٢٦ الهندسية الى فرنسا واوائل المهندســـين في عصر محمد علي ،لذلك فان العقلية الفرنسية في التربية لم تنقطع بـــل في عصر محمد على ،لذلك فان العقلية الفرنسية في التربية لم تنقطع بـــل استمرت طوال هذه المدة .

وشهدت الفترة التي تولى فيها رياض باشا رئاسة الديوان ، وهي الفترة المحروفة بمرحلة الاصلاح الاولى \_ وتستمر من ١٥ آب ١٨٧٣ حتى ٢٤ أيار

<sup>(</sup>۱) عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد علي ،ج ١ ، ص ١٢ ٠

عام ١٨٧٤ - حركة ناشطة في وضع اللوائح المنظمة لمختلف شو ون المدارس، وكانت أعدادا لاكتمال النظام التعليمي في عصر اسماعيل الذى بلغ أوجه عام ١٨٧٥ ، كما يتغق على ذلك أكثر مو رخي التعليم في هذا العصر (١) وتميزت هذه الفترة خاصة بتحويل الاساسالذى كانت تقوم عليه الحياة المدرسة " مسن ثكات تقوم الدولة بكل ما يتطلبه طلبتها مقام اهليهم الى محاهد خارجـــية يو دى فيها اهلهم الى الحكومة بعض ما تتكلفه لابنائهم من نفقات التعليم والادوات والكتب المدرسية ٠٠٠ لقد أصبح التعليم بذلك ليس نشاطا حكوميا فحسب وانما هو نشاط تشترك فيه الحكومة والامة جميعا " (٢) .

وقد كان هذا تغيرا جذريا في العقلية التي تسير التعليم ، مما جعله جزا من المجتمع ونابعا منه أكثر مما هو مفروض عليه من علي ٠

ويطالعنا اسم مصطفى رياض باشا على رأس العاملين في هذه الفترة التاريخية من نظام التعليم ؛ الا ان رياض باشا ، وان كان المشرف المباشد والمحرك الاول للحركة التعليمية في هذه الفترة ، لم يعمل منفردا بل لقد استعان بعدد من المصريين المثقفين وبالاجانب الذين اختبروا التعليم فدي مصر ، ومن أهم هو ًلا ور بك وكان رئيس التغتيش في المعارف آنذاك ، وعلي باشا ابراهيم ناظر المعارف في تلك الفترة .

ودور بك سويسرى الجنسية استخدمه اسماعيل باشا بعدما كتب كتابـــا حول التعليم في مصر دعا فيه الى زيادة العنايةبالتعليم القومي · وقد أعجب

<sup>(1)</sup> من أبرز هو الا ؛ عزت عبد الكريم وهيورث ـ دن ٠

<sup>(</sup>٢) عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد علي ،ج ١ ، ص ١٧٠ .



به اسماعيل باشا وعينه لرئاسة التغتيش بديوان المدارس • ودور بك ، بحك\_\_\_\_ أصله السبويسرى ، يمثل تيار الثقافة اللاتينية المنسجمة مع التيار الثقاف\_\_\_\_ي والتوجيهي في حقل التعليم في مصر حتى ذلك الحين •

وقد اشترك دور بك اشتراكا فعليا في رسم المناهج الدراسية السيتي صدرت عام ١٨٧٤ ، وكان عضوا في أكثر اللجان التي عهد اليها وضع اللوائح ورسم الخطط ، وكان له أيضا دور هام في حركة الاصلاح الثانية التي سنتحدث عنها فيما بعد .

اما على باشا ابراهيم الذى لعب الدور الرئيسي الثاني فانه من اعضاء بعثة الطوبجية الى فرنسا عام ١٨٤٤ ، وهو اذا كغيره ممن سبقه يمثل النيار الفرنسي في التوجيه الثقافي في مصر .

قام علي باشا ابراهيم بتقديم مذكرة الى مجلس النظارة يدعو فيها السى اصلاح التعليم ، ويعتقد عزت عبد الكريم ان دور بك هو الذى كتبها أصلا بالفرنسية ثم ترجمها علي باشا ابراهيم الى العربية (١) ، ومهما يكن من أمر ، فان هذه اللائحة صدرت اما عن تفاعل هذين العنصرين الهامين في تلسك الفترة أو عن احدهما ، وقد كانا منسجمين في الاتجاهات التثقيفية والتعليمية ، وعلى أثر هذه المذكرة أصدر مجلس النظارة قرارا بتأليف لجنة لدرس حالسة التعليم في مصر ، واقتراح وسائل اصلاحه وتطويره ، ولكن رياض باشا أبعد الى ديوان آخر بعد بضحة أشهر ، وتوقف الاصلاح الذى رسم خططه علي باشسا ابراهيم ودور بك ، وكان علينا ان ننتظر عام ١٨٨٠ عندما تولى على باشا

<sup>(1)</sup> عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد علي ،ج ١ ، ص ٨٢٠



ابراهيم رئاسة ديوان المدارس وبدأت حركة الاصلاح القوية من جديد · وقد كان لدور بك أيضا دور اساسي فيها ·

وقبل أن ننتقل إلى المرحلة الاخيرة من مراحل التعليم في هذا العصر وهي المعروفةباسم مرحلة الاصلاح الثانية نشير إلى أن المراحل المختلفة التي مرّ بها التعليم بين فترتي الاصلاح الاولى والثانية لم تكن مراحل ذات أهمية كبرى في التعليم في مصر ولم يكن رئيس الديوان يبقى في رئياسته خلال هذه المدة أكثر من بضعة أشهر ونحن حين نقول أن الفترة التي مرّ بها التعليم بين مرحلتي الاصلاح الاولى والثانية لم تكن ذات أهمية كبيرة أنها التعليم بين مرحلتي الاصلاح الاولى والثانية لم تكن ذات أهمية كبيرة أنها نقصد بذلك أن الاتجاء الثقافي فيها لم يتخذ خطا جديدا يشذ فيه عن الخط الذي اتبعته مرحلة الذي سبقه في الاتجاء نحو فرنسا ولم يكن غريبا عن الخط الذي اتبعته مرحلة الاصلاح علم ١٨٨٠ في هذا الاتجاء نفسه و

مرحلة الاصلاح الثانية : (بداية عصر توفيق ١٨٨٠ – ١٨٨١) : في عام ١٨٨٠ تولى رئاسة الوزارة مصطفى رياض باشا ، ولم ينسرياض مخططات الاصلاحية التي أشرف عليها عندما كان رئيسا لديوان المدارس لأول مرة ، فعاد اليها يريد تنفيذها ،وعاد يستعين في سبيل ذلك الرجلين اللذين كانا ساعده الائمن في وضع اقتراحاته الاصلاحية عام ١٨٧٤ وهما علي باشا ابراهيم ودور بك ، وقد ارتبطت مرحلة الاصلاح هذه باسم علي باشا ابراهيم الذي تولى رئاسة ديوان المدارس من ١٨٧٨ آب ١٨٧٩ الى ٦ أيلول ١٨٨١ ،

ومع أن هذه المرحلة تدخل تاريخيا في عصر توفيق باشا الا اننــــا مندرسها هنا من مراحل تطور نظام التعليم في عصر اسماعيل لأن الاعــداد لها وتهيئة الجو والدراسات جائت في عصر اسماعيل ولم يكن لتغير العصــر



تاريخيا أثره في المخططات والدراسات التي تم وضعها في تلك المرحلـــة الاصلاحية .

وأهم ما يميّز هذه الغترة الاصلاحات التي وضعها " قوميسيون تنظيم المعارف " الذى شكل عام ١٨٨٠ ، وإذا أردنا الكلام على الاتجاهات التي اتخذتها مشروعات الاصلاح على يد هذا القوميسيون فلا بد قبل كل شي من التعرف الى تشكيله ، لقد كان علي باشا ابراهيم رئيسا له ، وهو \_ كما ذكرنا قبلا \_ من اعظا البعثات الى فرنسا ، واتجاهاته الثقافية فرنسية ، وكان هنالك دور بك السويسرى الذى كانت اتجاهاته لاتينية أيضا ، ثم كان هنالك الدكتور سالم باشا وهو من تلامذة رفاعة الطهطاوى بمدرسة الألسن في أول عهده ثم أصبح تلميذا في مدرسة الطب ايام كان ناظرها " المعلم بيرون الفرنساوى " ، ومع انه اختير عام ١٨٤٨ ليذهب للتخصص بالطب في مرنسا ، الا ان ذهابه لم يتم وبقي حتى العام التالي حين أرسل الى ألمانيا ليتم تخصصه في الطب وما يهمنا من أمره هنا هو انه ، بالرغم من تخصصه في ألطب وما يهمنا من أمره هنا هو انه ، بالرغم من تخصصه في ألمانيا ، يمثل الاتجاه الغرنسي في الثقافة لانه تدرب على أيدى رفاعة ثم بيرون الذى قطع على يديه المرحلة الدراسية بين الغرقة الخامسة والاولى .

وكان في عضوية قوميسيون ١٨٨٠ أيضا لارمي باشا وفيدال باشا وهما فرنسيان ثم اننا نلحظ لأول مرة وجود عنصر انجليزى في القوميسيونات الاساسية وهو روجرس بك الذى كان لوقت ما قنصلا لانجلترا في مصر ،الا انه يبدو ان روجرس بك لم يكن له أثره الغمال في لجنة تسيطر عليها الثقافة الفرنسية ، ولم نلحظ أى تغير جذرى في النتائج التي صدرت عن هذه اللجنة والتي تشكل حركة اصلاح تعليمي خطيرة في هذا العصر من تنظيم التعليم ،



لسنا هنا بصدد درس الاصلاح التعليمي لذاته انما هنالك بعصصص المظاهر التي برزت في تقرير قوميسيون سنة ١٨٨٠ ، نشير اليها لانها تلقي ضوءا على الاتجاه الثقافي العام • وفي طليعة هذه المظاهر ما ذكر في تقرير القوميسيون عن تعليم اللغات في مصر • يقول التقرير معالجا وضع " المدارس الابتدائية الراقية " التي تعد طلابها للتعليم التجهيزى : " اما من حيث دراسة اللغات الاجنبية فان ٥٥ ٪ من التلاميذ يتعلمون الفرنسية و ١٨ ٪ الانجليزية و ٣٠ ٪ الالمانية و ٢٠٪ ( وهم تلاميذ الفرقة الرابعة ) لم يبدأوا بعد بتعلم لغة اجنبية " () .

وهذه النتيجة الاحصائية التي توصل اليها قوميسيون ١٨٨٠ تشير السي ان أكثر من نصف تلامذة مصر يتعلمون الغرنسية في حين يتعلم أقل من ربعهم الانجليزية وهذا ما يعكس اتجاه الثقافة نحو فرنسا ٠

وبالاضافة الى ذلك فان التقرير ينصح بعدم تشكيل القسم الالماني أو الاحتفاظ به ويقول : " فان التلاميذ الذين يلتحقون به واوليا أمورهم يشكون بشدة ويعتبرون أنفسهم ضحايا النظام لأن اللغة الالمانية لا تستخدم بمصر قط سوا في مصالح الحكومة أو في علاقات اناس في حياتهم الخاصة ولا توجد مثل هذه المصاعب فيما يتعلق بالقسمين الانجليزي والغرنسي " (٢) .

ويتحدث التقرير عن هيئة التدريس فيذكر سبعة مدرسين للغة الغرنسية مقابل مدرسين فقط للانجليزية وهذا يشير الى الاهتمام الذى أعطي للغيية الغرنسية .

(٢) المرجع نفسه .

<sup>(</sup>۱) نص تقرير قوميسيون ۱۸۸۰ كما ترجمه عزت عبد الكريم عن الفرنسية ووضع في قسم المراجع من كتاب " تاريخ التعليم في مصر من نهاية حكم محمد علي حتى اوائل حكم توفيق " ، ج ٣ ، ص ٢٠٥ . وقد رجعت أيضا الى نص التقرير الفرنسي في مكتبة وزارة التربية والتعليم في القاهرة .

أما في مرحلة التعليم التجهيزى (1) فيذكر التقرير ان واحدا وسبعين بالمئة من الطلاب يتعلمون الفرنسية واثنين وعشرين بالمئة يدرسون الانجليزية وسبعة بالمئة يدرسون الالمائية ، مما يوضح ان نسبة تعلم الفرنسية بين الطلاب زادت في المرحلة التجهيزية عن المرحلة الابتدائية .

ويتطرق التقرير الى المدارس الخصوصية وحالة التعليم فيها فيذكر مئد ان في مدرسة الهندسة سبعة وعشرين طالبا يتعلمون الغرنسية مقابل سبعة عشر يتعلمون الانجليزية وعشرة يتعلمون الالمانية ، وان في مدرسة المساحة خمسة وعشرين طالبا يدرسون الغرنسية مقابل اثنين فقط يدرسان الانجليزية ،

أما في مدرسة الحقوق فلم نجد ذكرا للغة الانجليزية • يقول التقرير متحدثا عن المدرسة • • • فهي فقيرة في هيئة التدريس فلها أربع مدرسين للغات ، مدرس للغة العربية وآخر للتركية وثالث للايطالية ورابر للغرنسية واللاتينية • (٢) •

وادا انتقلنا الى فصل تدريس اللغات الاجنبية في التقرير وجدنا ان اللغة الغرنسية يدرسها حوالي ثلثي عدد الطلاب الذين يتلقون لغة اجنبية الم الانجليزية فقد ذكر التقرير مدارس معينة ومحدودة تعلمها لتلاميذها ،الا انه أثنى على طرق تعليمها في حين أشار الى وجوب تحسين تعليم اللغـة الغرنسية .

ويتحدث التقرير أيضا عن البعثات العلمية في اوروبا وحالتها ، ومـــا

<sup>(</sup>۱) يتحدث عن المدرسة التجهيزية بالقاهرة لانه لم يكن هنالك الا هــــنه المدرسة ·

<sup>(</sup>٢) عبد الكريم ، التعليم من تهاية حكم محمد على ،ج ٣ ، ص ٢٤١ .



يهمنا في هذا المجال هو ما ذكره عن عدد الطلاب وتوزيعهم على بلـدان اوروبا ومدارسها يقول التقرير " ٠٠٠ ففي سنة ١٨٧٣ كان عدد المبعوثـين الى اوروبا ٥١ طالبا : ٢٤ في فرنسا و ١٣ في انجلترا و ١٢ في ايطاليا وطالبان في ألمانيا ١ اما في الوقت الحاضر فعدد اعضا البعثة ١٠ طالبا : ٣٨ في فرنسا وطالب في انجلترا وآخر في سويسرا ٠ وعدا ذلك فهناك ٩ طلاب يتعلمون في فرنسا على نفقة اهليهم وتشرف عليهم ادارة البعثة " (١) .

ومن هنا نتبين أن نسبة الطلاب الذين يذهبون الى فرنسا كانت فينين أرتفاع من سنة ١٨٨٠ عندما وضع التقرير ·

هكذا يلقي تقرير قوميسيون سنة ١٨٨٠ ضوا على الاتجاء الثقافي السائد في مصر في تلك المرحلة من مواحل التعليم ويبين ان كفته كانت مائلة نحر الثقافة الغرنسية بشكل واضح وقبل ان ننهي الحديث عن التقرير نشير السي انه قد كتب باللغة الغرنسية أصلا ونشر بها الا ان نظارة المعارف أمرت بترجمته فصدر بالعربية تحت "عنوان تقرير قوميسيون المعارف " (١) وهدنه الظاهرة تعكن بشكل واضح الاتجاء الثقافي الذي سيطر على اللجنة المكلفة بوضع التقرير وعلى اعضائها .

التعليم الحكومين : عندما تولى اسماعيل باشا الحكم لم يكن باقيا من المدارس التي انشأها محمد علي سوى القليل منها · وسرعان ما اهتيم

<sup>(</sup>۱) عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد على ،ج ٣ ، ص ٢٧٠ .

<sup>(</sup>٢) لم نطلع على الترجمة العربية هذه ، بل اطلعنا على النص الغرنسي وترجمة عزت عبد الكريم المنشورة في الجزّ الثالث من كتابيت تاريخ التعليم في مصر من نهاية حكم محمد على حتى اوائل حكي توفيق •

وقد اهتم اسماعيل بتعليم اللغة الغرنسية في مدارسه فهو نغسه أحدد اعضاء البعثات الى فرنسا ومن المعجبين بالثقافة الغرنسية ، ثم ان فرنسا كانت تتمتع بمركز دولي هام فيما كان النفوذ الانجليزى لا يزال ضعيفا في مصر (١) ، وبالاضافة الى ذلك فان اللغة الغرنسية كانت قد شقت طريقها في مصر منذ عهد محمد على حتى أصبحت تدرس في مدارس الجاليات الاجنبية كما كاندت لغة التخاطب بين الجاليات المختلفة ،

يقول جاك تاجر ان من أهم الاجرائات التي اتخذت في عصر اسماعيل في التعليم ان أصبح تدريس اللغات الاوروبية من أهم اغراض التعليم (٢) . ويبدو ان اللغة الغرنسية كانت المغضلة بين اللغات الاوروبية في المحدارس التجهيزية والاعدادية ، وهذا ما يظهر في كثير من البيانات أو اللوائح ، ففي البيان الذي يوضح عدد مدرسي مدرسة المبتديان (٣) نتبين انه في سحنة البيان الذي يوضح عدد مدرسي اللغة العربية خمسة وعدد مدرسي اللغة العربية خمسة وعدد مدرسات الغرنسية العربة في عام الغرنسية المعنة في حين لم يكن للانجليزية سوى مدرس واحد ، كذلك في عام الغرنسية واحد فقط للانجليزية ،

<sup>(</sup>۱) تأجر ، حركة الترجمة ، ص ۸۳ ٠

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ٨٢ ٠

<sup>(</sup>٣) عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد علي ،ج ٢ ، ص ١٩٣٠ .



اما في عام ١٨٨٠ أى قبل الاحتلال البريطاني بسنتين فقط ، فقد كان عدد مدرسي اللغة الغرنسية مقابل اثنين فقط للغة الغرنسية مقابل اثنين فقط للغة الانجليزية .

وفي بيان آخر عن تنظيم المدرسة الابتدائيةبالقاهرة (1) عام ١٨٧٣ ذكر انالتلاميذ موزعون على ستة فصول يدرسون اللغة الفرنسية في الفصل الأول والرابع والسادس في حين لا يدرسون الانجليزية الا في الفصلين الثاني والثالث والالمانية الا في الفصل الخامس .

وكانت المدرسة التجهيزية تعطي دروسا بالغرنسية والالمانية والانجليزية والعربية والتركية اللتين والعربية والتركية اللتين كان لكل منهما اربعة مدرسين ، اما الغرنسية فقد خصص لها ثلاثة مدرسيسن وخصص لكل من الالمانية والانجليزية مدرسان (٢).

هذه المعلومات المتغرقة تظهر لنا تقدم الغرنسية على الانجليزية في المدارس مرحلتي التعليم الابتدائي والتجهيزى واذا انتقلنا الى التعليم في المدارس العالية اى تلك التي تعنى بتخصص الطلاب بحقل معين كمدرسة الحقوق والطب والهندسة وفيرها وجدنا الاثر الغرنسي واضحا مسيطرا •

<sup>(</sup>۱) عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد علي ، ص ٢١٧ - ٢٢٠ .

۱۲) المرجع نفسه ، ج ۲ ، ص ۲۲٤ .



فمدرسة الحقوق التي اسست عام ١٨٦٨ كانت تدرس القانون الغرنسي، وقد لاحظنا اعجاب اسماعيل باشا بتشريع نابليون وتركيزه على ان اهم عمر يقوم به قلم الترجمة هو ترجمة تشريع نابليون وكان اول رئيس لمدرسة الحقوق فيدال باشا الغرنسي وقد نصح به الامبراطور نابليون الثالث وسنرى في ما بعد ان الاتجاء الغرنسي وحده كان مسيطرا في مدرسة الحقوق وذلك عندما نعالج بداية محاربة الانجليز للثقافة الغرنسية .

اما مدرسة الهندسة فقد اعتمدت على رجال البعثات ، واكثرهم ذوو ثقافة فرنسية ، كما استعانت بعدد من المهندسين الفرنسيين ، وفي عمام ١٨٢٣ وضع لمدرسة المهند سخانة برئامج دراسي كانت الفرنسية فيه تدرس في جميح الفرق ،

واذا القينا نظرة خاطفة على مدرسة الطب وجدنا ان اللغة العربية اصبحت في عصر اسماعيل هي لغة الدراسة ، ولكن تعليم الفرنسية في غير اوقات الدراسة اضيف بنا على اقتراح رئيس المدرسة ، وفي عام ١٨٦٩ اعيدت دراسة الغرنسية الى جميع الغرق ، وكانت بعض الكتب الطبية الغرنسية توزع على الطلبة المتغرقين ليتمرنوا على ترجمتها ، وبقي الاثر الغرنسي في مدرسة الطب منذ تأسيسها ورئاسة كلوت بك لها حتى ما بعد سنة ١٨٩٠ حين اصبحح معظم الاساتذة الاجانب من الانجليز ،

اما مدرسة الالسن في عصر اسماعيل فقد كانت في البد تدرس اللغة العربية ، وتدرس من اللغات الشرقية اما الغارسية او التركية ، اما اللغات الاوروبية فكان على الطلاب ان يدرسوا الفرنسية ويختاروا الى جانبها اسا الايطالية او الانجليزية ، وفي عام ١٨٧٥ نلاحظ في ما كتب عن المدرسة اختفاه ذكر الانجليزية من المواد المدروسة مم التركيز على اللاتينية والايطالية



والفرنسية •

وفي عام ١٨٧٨ انشئت مدرسة خاصة للائلسن فصلت عنها الادارة وذلك لتخريج المترجمين ومدرسي اللغات الاجنبية · ويظهر من البيان الذي اورده عزت عبد الكريم (١) ان طلاب الفرقة الفرنسية كانوا اكثر عددا من طـــــلاب الانجليزية او الالمانية فمثلا ،

في عام ١٨٧٩ كان في الغصل الالماني ه والانجليزي ه والغرنسي ٧ وفي عام ١٨٨٠ كان في الغصل الالماني ٦ والانجليزي ه والغرنسي ٨ وفي عام ١٨٨١ كان في الغصل الالماني ٦ والانجليزي ٦ والغرنسي ٨ وفي عام ١٨٨١ كان في الغصل الالماني ٥ والانجليزي ٣ والغرنسي ٥

من هذا الاستعراض الخاطف لبعض المعلومات الخاصة بالتعليم في هــذا العصر نستطيع ان نرى بوضح سيطرة الاتجاء الثقافي الفرنسي على التعليــم الحكومي ، وسيتضح هذا الموضوع عندما نتعرض لدخول الثقافة البريطانية ومحاربة الانجليز للثقافة الفرنسية .

البعث العلمية : استأنف اسماعيل سياسة ارسال البعوث العلمية الله اوروبا \_ وهي السياسة التي بدأها محمد علي باشا \_ ولعل الاصوب ان نقول ان اسماعيل قد بعثها الى الحياة مجددا بعد ان فترت في عهدى عباس الاول وسعيد .

اخذت ادارة اسماعيل باشا ترسل الطلبة الى اوروبا في بعثات اتجه اكثرها نحو فرنسا ٠ الا ان العدد الذى ارسل ابان حكم اسماعيل بقيي

<sup>(</sup>۱) عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد علي ، ج ٢ ، ص ٢٦٥ ؛



اقل من عدد اعضاء بعثات محمد علي فهو لم يتعد المئة واثنين وسبعيـــن طالبا .

قلنا ان اكثر البعثات توجهت الى فرنسا الا انه كان هنالك عدد محدود توجه الى انجلترا وايطاليا والمانيا ويبرز من جديد الاتجاء الغرنسي ، فبينما كان في فرنسا من اعضا البعثات الحكومية مئة وخمسة وخمسون طالبا بينهم مئة واثنان وعشرون ارسلوا في عهد اسماعيل وزعوا على ما يزيد على العشرين بعثة من طب وصناعة وهندسة ورسم وحقوق وادارة ومساحة ومحاسبة وغير ذلك من الموضوعات ، كان هنالك اربعة عشر في انجلترا ذهبوا يختصون بالعلم البحرية والميكانيكية والصناعات التي اشتهرت بها انجلترا من صناعة السغمسن وصناعة الات البخارية مما لم يكن ليترك اثرا فعالا في الحياة الفكرية للبلاد وصناعة البلاد والتحديدة التحديدة المؤرية للبلاد والتحديدة التحديدة المؤرية للبلاد والمناعات التي التحرية الرائعة العكرية للبلاد والتحديدة التحديدة ال

اما في ايطاليا فقد كان هنالك خمسة عشر طالبا ، وفي المانيا خمسة طلاب كان احدهم قد نقل من فرنسا ، وفي سويسرا ستة طلاب تحول اثنان منهم الى فرنسا ، من هذه الارقام نستطيع ان نكون فكرة واضحة عن الاتجاء التي اتبعته ادارة اسماعيل في ارسال البعوث العلمية ، فهي لم تشذ عن الخط الذي اتبع في حقل التعليم منذ ان فتحت مصر ابوابها في العصر الحديث على الثقافة الاوروبية وتياراتها ،

المدارس في ـــر الحكومي ـــة؛ بدأ الاوروبيون يستقرون في مصر منذ النصف الاول من القرن التاسع عشر ليعملوا في التجارة والصناعة • وقــد كانوا يتمتعون بنظام الامتيازات المعروف ، فاخذوا يفتحون المدارس الاجنبية في مصر بوخاصة في فترة حكم عباس وسعيد اللذين لم يكونا مندفعين فــي جعل الدولة تسهم في تطوير الحياة الثقافية في البلاد • وكانت هذه المدارس الاجنبية توجه نحو ثقافة لا تستند الى تراث مصر وثقافتها وعقليتها • يقـول

الدكتور طه حسين : " • • • وهكذا قام التعليم الاجنبي في مصر مستظللا مالامتيازات الاجنبية فير حافل بالدولة ولا خاضع لسلطانها ولا ملتغت الصحاحات الشعب وافراضه ولا معنى الا بنشر ثقافة البلاد التي جا منصحا والدعوة لهذه البلاد " • (1) فير ان هذه المدارس لقيت تشجيعا من سعيد واسماعيل باشا باشا ملك الاراضي لتوسع ابنيتها كما قدمت لها الهبات باشا المالية • وقام اسماعيل بدفع اجور اساتذة اللغة العربية في بعضها تشجيعا لها على تعليم هذه اللغة • " وكان يطلب الى الهيئات الادارية المحليدة ان تمد يد المساعدة للقائمين على المدارس الاجنبية لان هذه المدارس مسن الامور الخيرية التي يجب المساعدة فيها (٢) " •

واشتد نشاط هذه الارساليات الاجنبية في النصف الثاني من القـــرن التاسع فشر حتى لعبت دورا هاما في الحركة الثقافية وتركت اثرا في النهضـة الحديثة ٠

ولا يتسع المقام للتعرض لجميع ما انشى من مدارس الارساليات الدينية والجاليات الاجنبية ، الا اننا سنشير الى الاتجاهات التربوية التي كانــــت هذه المدارس او بعضها ينتهجه ، مما ترك اثره في الحياة الفكرية فــــي مصر .

لقد كان عصر اسماعيل عصر ازدهار المدارس الاوروبية للبنين والبنسلت وكانت البعثات الكاثوليكية انشط الاوروبيين في فتح المدارس والاتصال بالاهالي، فكان لها مدارس عدة متفرقة اهمها مدارس اخوات الراعي الصالح والفرنسيسكان

<sup>(</sup>۱) طه حسين ، مستقبل الثقافة في مصر ، ( مطبعة المعارف ومكتبتها القاهرة ، ( ) على ٢٢ . • ٧٢ . • ( ) ١٩٣٨

<sup>(</sup>٢) فبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد علي ،ج ٢ ، ص ٨٢٦ .



والغرير واليسوعيين ومدرسة العازاريين في الاسكندرية والمدارس الكاثوليكية في الصعيد .

وكانت المدارس الكاثوليكية فرنسية الاتجاه و ومن المعروف ان فرنسا ادخلت ثقافتها واثرها الثقافي في حياة المصريين وفير المصريين ممن وجهت اليهـــم بعثاتها عن طريق الارساليات الكاثوليكية ٠

يقول لورد كرومر انه في الفترة التي سبقت الاحتلال البريطاني لمصر بنصف قرن كانت الحكومة البريطانية تهمل اهمالا تاما امور التربية في مصر وادخال الثقافة الانجليزية اليها ،في حين ان فرنسا لم تأل جهدا في نشر الثقافة الفرنسية في مصر وقد كان الاباء الكاثوليكون هم المنفذون الرئيسيون لهذه الاهداف (1).

فهمت فرنسا منذ البد ان الاثر الاقوى هو الاثر الذى يستطيع ان يدخل الى عقول الشعوب وثقافتهم وتوجيههم المعقلي ولذلك ركزت اهتمامها على التعليم والتربية والتوجيه الثقافي بواسطة الارساليات الدينية حتى نالت قصب السباق منذ بداية الصراع ولم يستطع احد ان ينازعها عليه بعد ذلك بالرفصص من المحاولات الكثيرة والمحاربة العنيغة التي واجهت الثقافة الفرنسية فصصي السنوات العشر الاخيرة من القرن التاسع عشر وخاصة في مصر و

ومن اهم المدارس الكاثوليكية التي لعبت دورها المطلوب مدرسة الغريسر في القاهرة ومدرسة في القاهرة ومدرسة العازاريين في الاسكدرية التي وضعت اساس النفوذ الثقافي الفرنسي في السكدرية التي وضعت اساس النفوذ الثقافي الفرنسي في القافي التي وضعت اساس النفوذ الثقافي الفرنسي في التي وضعت الساس النفوذ التي وضعت التي وضعت

<sup>(</sup>۱) كرومر ، مصر الحديثة ، ص ٢٣٦٠

ولم تقتصر مدارس الجاليات الأجنبية على البعثات الكاثوليكية والاشمير الغرنسي فقد كان هنالك عدد من البعثات الاجنبية الاخرى الا أن اثرها كان محدودا ومحصورا بالنسبة للبعثات الكاثوليكية القوية والموزعة في مناطق مختلف ....ة واهم من ذلك كلم أن الحكومة الغرنسية كانت تدممها وتمدها بالعون والايسد. اضف الى ذلك ان الجو العلمي الذى كان يسيطر على مصر بتوجيه من الادارة الحكومية فلب عليه التيار الغرنسى بسبب استمرار الاعتماد على فرنسا وبسبسب رجال بعنات محمد على الذين لعبوا دورا اساسيا في النهضة العلمي -- ق في عصر اسماعيل ٠ لذلك فان البعثات فير الكاثوليكية كمدارس الارساليات الانجليزية والارساليات البروتستانتية بقي اثرها محصورا بالنسبة لاثر المسدارس الكاثوليكية والاتجاء الغرنسي الذي كانت تتبعه ٠ الا أن هذه البعثات ، غيـر الكا توليكية ، كانت أول حجر في بنا التعليم الانجليزى في مصر مع أن الاقبال عليها بقى محدودا حتى اصبحت اللغة الانجليزية هي اللغة المغضلة فـــي عصر الاحتلال البريطاني • اضف الى ذلك ان مدارس الجاليات غير الاسلامية والاجنبية في مصر كالجالية القبطية واليهودية واليونانية والايطالية انشأت مدارس خاصة لها كانت تعلم فيها ابناءها ثقافتهم ولغتهم ، بالاضافة الى العربية ولغة اجنبية اخرى أو أكثر ، يقول عزت عبد الكريم : " بالاضافة الى مــــدارس الارساليات قامت في مصر مدارس لتعليم ابنا الجاليات الاجنبية المقيمة فـــي مصر . نحت هذه المدارس منحى قوميا فاهتمت كل منها بلغتها وتاريخها .٠ ولكن اكثرها كان يعلم الغرنسية الى جانب الثقافة القومية ، لأن هذه اللغة حلت في التجارة في بلاد الشرق محل اللغة الايطالية كما انها كانت لغــــة الد بلوما سية الاوروبية " (1) . فمدارس الطوائف اليهودية كانت تعلم ، بالاضافة

<sup>(</sup>١) عزب عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد علي ،ج ٢ ، ص ٨٣٤٠

الى العربية والعبرية ، الايطالية والغرنسية ومدارس الاقباطكانت تدرس ، بالاضافة الى العربية والقبطية ، الانجليزية والغرنسية باستثنا مدرسة الاقباط في حارة السقايين التي أنشأها بطريرك الاقباط فقد درست القبطية والانجليزية فقط ، يقول عزت عبد الكريم : " ولهذا عين كثير من خريجي هاتين المدرستين (أى مدرسة الاقباط في الانكية ومدرسة حارة السقايين ) في وظائف السكة الحديدية واعمال التلغراف وكانوا يودون أعمالهم باللغة الانجليزية ، . . . .

اما مدارس الجالية اليونانية فقد نصت لوائحها على ضرورة تدريس اليونانية والعربية والغرنسية لجميع التلاميذ ، وكذلك المدارس الايطالية كانت تدرس في بعض فصولها الايطالية والفرنسية وفي بعض الفصول الانجليزية والايطالية والفرنسية، أي أن الفرنسية والايطالية كانتا تدرسان لجميع الفصول .

وكان هنالك أيضا المدارس الحرة المجانية العامة التي كانت فيها اللغة العربية في المرتبة الاولى وتليها الفرنسية والايطالية ·

وفي عام ١٨٧٣ انشأ احد الاجانب ، واسمه دوفان (Dauphin) مدرسة من نوع المدارس الحرة المجانبة العامة ، فشجعه اسماعيل وتوفيق وساعدت من نوع المدارس الحرة المدرسة تعنى عناية خاصة باللغة الفرنسية وكسان الحكومة ، وقد كانت هذه المدرسة تعنى عناية خاصة باللغة الفرنسية وكسان تلاميذ الفصل الثالث يدرسون اللغتين الايطالية والانجليزية ثلاث مرات بالاسبوع .

كل هذا يشير الى ان اللغة الفرنسية في المدارس الخاصة كانت تتمتـع بالمرتبة الاولى .

<sup>(1)</sup> عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد على ، ج ٢ ، ص ٨٣٥ .



ولو حاولنا تقييم أثر هذه المدارس في الثقافة المصرية لوجدنا أن الكتاب ودارسي تاريخ التعليم في هذه الفترة من تاريخ مصر يختلفون في عمق أئــر هذه الظاهرة • يقول الياس الايوبي معلقاً على اعمال المدارس الاوروبية : " أن الانصاف يقضي علينا بأن نعترف مع المستر ماك كون (١) بأنها عملست عملا محمودا على تقدم العلوم في البلاد بين طبقات الامة ، وانها وضعـــت نصب مينيها التعليم الجيد أولا ثم السعي الى نشر الدين فكان هذا سر نجاحها ، وتوافد الطلبة عليها من كل ملَّة وكل جنس ، ونضيف الى ذلك انها هيأت ابناء كبار المصريين للاختلاط بالغربيين وساعدت على انتشار اللغ\_\_ة الاجنبية وتكوين فئة من المترجمين في زمن كانت فيه البلاد بحاجة ماس\_\_ة اليهم بسبب تعدد الجاليات الاوروبية وسعة نفوذها ١ (٢) . غير ان مسزت عبد الكريم لا يوافق الايوبي على رأيه تماما ، فهو يرى انه في اوائل عهـــد الارساليات كانت " الدعوة الدينية التي لازمت النشاط التعليمي للارساليات الدينية أهم عامل في حرمان البلاد ثمار هذا النشاط ٠٠٠٠٠ حـتى اذا مضى وقت - عهدنا به قريب - وبدأ يزول عن نشاط الارساليات التعليمي القصد الديني ، كله أو بعضه ، بدأ كثير من المصريين يرسلون الى هـــــذه المدارس ابناءهم وبنائهم يتلقون فيها اللغات الاوروبية ويحذقون اساليب السلوك الاوروبي ويتصلون بثقافة اجنبية لا تكاد تأخذ من تقاليد البلاد ودينها ادنى

<sup>(</sup>۱) الاشارة هنا الى ما ذكره ماك كوين (Mac Coan) في كتابه مصر فيين عهد اسماعيل (Egypt Under Ismail) حول الارساليات ودورها التعليمي في عهد اسماعيل .

<sup>(</sup>٢) تأجر ، حركة الترجمة ، ص ٩٠ - ٩١ .

<sup>(</sup>٣) عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد علي ،ج ٢ ، ص ٨٢٤ .



ويشير الغرد ملتر الى انه بين تلاميذ المدارس الاوروبية كانت الاكثرية من ابنا المسيحيين السوريين المستوطنين في مصر وهم ينتمون فالبا الى الكيسة الكاثوليكية ، أو من الاقباط ، اما المسلمون فلم يكنلهم سوى مدارس الحكومة التي كانت سمعتها سيئة حتى وقت قريب وكانوا يترددون في ارسال أولادهم السي المدارس الاوروبية (1) .

ويضيف ملنر في مكان آخر من كتابه انه بين المصريين الموجودين في المدارس الاوروبية في مصر كانت نسبة المسلمين قليلة ، وذلك لأن المدارس الاوروبية هي مدارس مسيحية وقد انشى عدد كبير منها للتبشير ، وأهم هذه المدارس كانت كاثوليكية فرنسية ولكن منذ سنة ١٨٦٠ بدأت البعثات الامريكية تغتج مدارس كبيرة ومهمة في سبيل الدعوة البروتستانتية ، أما بريطانيا ، تعتج مدارس كبيرة ومهمة في سبيل الدعوة البروتستانتية ، أما بريطانيا ، وعلينا ان نعترف " \_ كما يقول \_ فقد قدمت القليل لمصر من ناح\_\_\_ية المدارس الخاصة (١) .

هذه المعلومات عن المدارس الاوروبية الخاصة تظهران أثر هذه المدارس الإجنبية بقي محصورا ، الا ان ذلك ينطبق على الفترة الاولى من عهد المدارس الاجنبية في مصر ، وقد أوردنا ما ذكره عزت عبد الكريم من انه بعد مضي فترة مسن الزمن بدأ القصد الديني الصرف يتلاشى من نشاط الارساليات التعليمي ، وأورد ملنر ملاحظة بهذا المعنى عندما وصف النهضة الثقافية في مصر خلال عصل اسماعيل ، فقال انه بالاضافة الى زوال التعصب الديني ضد التعليم الاوروبي كان المصريون قد بدأوا يختلطون بالاوروبيين الذين أخذوا يتوافدون على مصر .

<sup>(</sup>۱) ملنر ، انجلترا في مصر ، ص ٣٦٩ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ٢٦٨٠

وجد المصربون ان الاوروبيين يتغوقون عليهم في الاعمال المختلفة لتغوقهم عليهم بالعملم ، ولكنهم عندما بدأوا يحون هذه الحقيقة لم يتوجهوا نحو المدارس الحكومية بل عمد اغنياو هم الى ارسال ابنائهم الى اوروبا ، واستعان الباقون بالمدارس الاوروبية العديدة التي كانت قد انشئت في مصر ، ويضيف ملنر انه في عام ١٨٧٠ كان عدد الطلاب في المدارس الاوروبية ١٩٦١ ، بينهم ألغان فقط من المصربين ، بينما ارتفع العدد عام ١٨٨٧ الى ١٢٦٢٦ طالبال بينهم ٢٦١ره من المصربين ، ويشيد هيورث ـ دن الى هذه الظاهرة بينهم ١٨١٠ أن الاحصاء المتعلقة المدارس وعدد التلاميذ تشير الى ان نفسها فيقول ان الاحصاء المتعلقة المدارس الاوروبية ومدارس الجاليات بنسبة في سنة ١٨٧٨ زاد عدد تلاميذ المدارس الوروبية ومدارس الجاليات بنسبة الربعين بالمئة ، بينما قل عدد تلامذة مدارس الوقف بنسبة ١١٪ من فقد زاد المعلمين في هذه الاقباط بنسبة ١٤١٪ من واليهود بنسبة ١٢١٪ من وزاد عدد المسلمين في هذه المدارس بنسبة المدارس الاجنبية سنة ١٨٧٨ بلغت ٢٥٪ من المدارس الحربين في المدارس الاجنبية سنة ١٨٧٨ بلغت ٢٥٪ من المدارس المصربين في المدارس الاجنبية سنة ١٨٧٨ بلغت ٢٥٪ من المدارس المصربين في المدارس الاجنبية سنة ١٨٧٨ بلغت ٢٥٪ من المدارس بنسبة المدارس بنسبة المدارس الاجنبية سنة ١٨٨٨ بلغت ٢٥٪ من المدارس المصربين في المدارس الاجنبية سنة ١٨٨٨ بلغت ٢٥٪ من المدارس المصربين في المدارس الاجنبية سنة ١٨٨٨ بلغت ٢٥٪ من المدارس المصربين في المدارس الاجنبية سنة ١٨٨٨ بلغت ٢٥٪ من المدارس المصربين في المدارس الاجنبية سنة ١٨٨٠ بلغت ٢٥٪ من المدارس المدارس المدارس الاجنبية سنة ١٨٨٨ بلغت ٢٥٪ من المدارس المدارس المدارس الاجنبية سنة ١٨٨٨ بلغت ٢٥٪ من المدارس المدارس المدارس المدارس المدارس الاجنبية سنة ١٨٨٨ بلغت ٢٥٪ من المدارس المدارس

لذلك فان هذه المدارس قد لعبت دورا اساسيا في توجيه قادة الفكر

<sup>(</sup>۱) ملنر ، انجلترا في مصر ، ص ٣٦٨ ٠

<sup>(</sup>٢) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ٢٣٤ ٠

<sup>(</sup>٣) عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد على ،ج ٢ ، ص ٨٣١ ٠



والثقافة المصرية ، يساعدها في ذلك اتجاه الحكومة العام نحو الاستفادة مسن العلوم الاوروبية وارسال طلابها في بعثات تخصصية أو استقدام الاسساتة الاوروبيين واقتباس نظم التعليم الفرنسية ، ويبدو ان الاندفاع نحو فرنسا بليخ حدا بعيدا من التطرف جعل يعقوب ارتين باشل ، وهو احد وكلاء ديسوان المدارس في اوائل عصر توفيق ومنالذين كانلهم أثر كبير في الحركة التعليمية ، ينتقد ذلك بقوله : "لقد اكتفي بنقل بواج مدارس فرنسا دون ان يهتسم بتعديلها وفق متطلبات البلاد ومتطلبات ثقافتنا " (1) .

<sup>(</sup>۱) يعقوب ارتين ، ملاحظات حول التعليم العام في مصر ، ص ١١٦٠ .

Yacoub Artin Pasha, Considerations sur l'Instruction Publique en Egypte, (Le Caire, 1894), p. 116.



# الفصـــل الثانـي الثقافـــة الانجليزيـة في مصــر

## الائر الانجليزي قبل الاحـــتلال :

كان الغرنسيون سباقين الى التأثير في مصر وقد عرفوا اختيار الاسلوب الابعد أثرا فلجأوا الى حقل التعليم والفكر ، حتى اتفق الباحثون في ان أثرهم كان أعمق من أثر أى دولة اوروبية اخرى ، وانهم استطاعوا التغلغل الى حياة مصر الثقافية قبل أن تتعرف الى غيرهم من الدول ، فنالوا بذلك أفضلية افادتهم في الصراع الثقافي الذى واجههم فيما بعد .

ولكن الغرنسيين ، كما رأينا ، لم يكونوا الوحيدين في الميدان دائما ، وان كانوا الاقوى بلا منازع ، فقد كان الانجليز منذ القدم يهتمون بمصر لكونها طريقهم الرئيسي الى أغنى مستعمراتهم ، الهند ، ويبدو ان الانجليز كانوا مطمئنين لسلامة هذه المحطة وضمانها ما دامت في أيدى العثمانيين الذيب كانت امبراطوريتهم قد بدأت تضعف كما بدأت سطوتهم تنهار في أواخر القرن النامن عشر ،

وفي هذا الوقتقام نابليون بونابارت بحملته على مصر وفتحها · فخشيت بريطانيا على طريقها الرئيسي الى الهند وبدأت تقام الغرنسيين بالاشتراك مع تركيا · والواقع ان الانجليز شعروا بخطر الحملة الغرنسية على مصر قبل ان تصل اليها · ومعروف كيف سبق الاسطول الانجليزى بقيادة نلسون بــوان الحملة في الوصول الى مينا الاسكدرية ، محاولا مواجهة فرنسا عندما تصل



الى المينا المصرى ، وكيف تحول عنها عندما لم يعثر على الغرنسيين الذين وصلوا بعد يومين فقط من سفر الاسطول البريطاني .

ولم يكن ذلك آخر عهد الحملة الغرنسية بالمقاومة البريطانية ، فقد اضطرت الى مغادرة مصر بعد ثلاث سنوات ، وكان بين الاسباب التي حملتها على ذلك ضغط بريطانيا على تركيا لاعلان الحرب على فرنسا واخراجها من مصر ، ومعركة أبي قير البحرية التي هاجم فيها الاسطول البريطاني ، بقيادة نلسون أيضا ، الاسطول الفرنسي فدمره وقطع سبيل الاتصال بين الحملة الفرنسيية والوطن الام ، وقد اضطرت الحملة الفرنسية في النهاية الى الانسحاب على بواخر بريطانية وبشروط وضعت بريطانيا أكثرها ، ويبدو ان بريطانيا حاولت البقاء في مصر بعد انتصارها على فرنسا ، الا ان ضغط اوروبا خاصة بعـــد توقيع معاهدة اميان أجبرها على الانسحاب ،

ولم ينته طمح بريطانيا في السيطرة على مصر عند هذا الحد • فقد وجدت أن الامبراطورية العثمانية لم تعد قادرة على حماية طريقها الرئيسي الى الهند ، ووجدت أن مطامع فرنسا في مصر قد بدأت تتجسم منذ الحملة الغرنسية ، فحاولت أعادة الكرة على مصر أيام محمد علي ووجهت حملة الجنرال فريزر عام ١٨٠٧ ، ولكن هذه الحملة أخفقتأيضا ، وانسحب البريطانيون بعد معاهدة أ أيلول من ذلك العام ، التي قضت بوجوب انسحابهم خيلل عشرة أيام على أن يعاد اليهم أسراهم •

ويبدو ان الانجليز اسا وا اختيار اسلوب السيطرة على مصر فقد نفر منهم محمد علي، واتجه نحو فرنسا التي عرضت عليه المساعدات في نهضته العلميـــة العملية العتيدة • وعرفت فرنسا ان طريق التوجيه العقلي والسيطرة على التيار



الفكرى هي أسلم الطرق للنغوذ الفرنسي في مصر وأبعدها أثرا • وهكـــذا اندفعت تساعد محمد على في نهضته العلمية سواء بواسطة الافراد أو الجماعات أو الدولة وكان لها أول غرس في عقلية الشعب المصرى في نهضته الحديثة •

ويبدو أيضا ان بريطانيا لم تقتنع بأن اسلوب الفتح العسكرى هو اسوأ الاساليب في ارساء النفوذ وتثبينه على أسس متينة ، فقد بقي موقفها من مصر موقف المتربص ، حتى سنحت لها الفرصة عام ١٨٨٦ فاحتلت مصر عسكريـــا وبقيت تحكمها حكما مباشرا حتى معاهدة عام ١٩٣٦ ٠

ولما احتكت بريطانيا بالحياة المصرية عن كتب وتعرفت الى عقليتهــــا واتجاهاتها الفكرية عرفت معنى الاثر الفكرى الثقافي ، على ما يظهر ، فاتجهت نحو ازالة الاثر الفرنسي الذى كان قد ثبت جذوره في مصرمنذ قرابة قــرن من الزمن .

ولكن هذا لا يعني ان اتصال بريطانيا الثقافي بمصر لم يحدث \_ ولو على نطاق ضيق جدا \_ الا بعد احتلالها لمصر عام ١٨٨٢ ، وان البذور الاولى للثقافة البريطانية لم تزرع قبل ذلك الوقت ، فقد رأينا كيف استعان بها محمد علي احيانا بالرغم من اتكاله الرئيسي على فونسا كما رأينا البعثات \_ على قلتها \_ ترسل الى انجلترا في عصر محمد على وعصور خلفائه أيضا .

في عصر محمد على يتضح لنا اتجاء المسوّولين نحو انجلترا في حقـــل البحرية والميكانيكا خاصة • ففي عام ١٨١٨ أرسل بعض التلامذة الى انجلترا لتعلم الميكانيكا وبنا السفن ، وفي عام ١٨٤٧ أرسلت بعثة الى انجلترا أيضا لتعلم الميكانيكا أيضا • وكان محمد على في مدارسه بمصر يعلم الانجليزيــة

لطلابه الذين يعدون للخدمة في الاسطول ، في حين كان يعلم الذين يعدون للخدمة في الجيش الفرنسية أو الايطالية ، وأرسلت الى انجلترا أيضا بعثتان في عام ١٨٣٧ ؛ واحدة لتعلم العمل في مناجم الفحم واخرى لتعلم حياكـة الحرير ، وكذلك استعان محمد علي بانجلترا في حقل الضاعة فاستقدم عددا من الخبرا في هذا الحقل ليشرفوا على الحركة الصناعية في مصر ، كمــا استقدم من انجلترا الآلات الحسابية والغلكية وآلات المراقـبة .

ولكن هذه المجالات كلها التي استعان فيها محمد علي بانجلترا لـــم

تكن من النوع الذى يوثر في نفسية الشعب وعقليته ، ولم تتخط ، في أكتـــر

الاحيان ، مجال الاتقان المهني لحقل من حقول الغن أو الصناعة ، فير ان

وجود بريطانيا هذا في عصر النهضة المصرية الاولى لم يتوقف عند هــــذا

الحد ، فقد درست الانجليزية فترة من الزمن في مدرسة الألسن التي كانــت

تشكل احدى الدعائم الرئيسية للنهضة في مجال أعمق أثرا من مجال الصناعة

والميكانيكا البحت ، الا ان تدريس الانجليزية في هذه المدرسة لم يطل ،

وكانت العناية موجهة الى اللغتين العربية والفرنسية ، وتجدر الاشارة هنا

الى انه بين المحاولات التي قامت لوضع القواميس ، محاولة المستشرق البريطاني

لــين (عمع) الذى وضع قاموسا مع الشيخ الازهرى ابراهيم عبد الغفـــار

الدسوقي وطبع في لنـدن عام ١٨٦٣ .

اما في حقل التعليم الخاص والبعثات الدينية فقد كان في مصـــــر البعثات الغرنسية الكاثوليكية التي تحتل المرتبة الاولى ،ثم مدارس الارساليات الانجليزية ، وبعد ذلك مدارس الجاليات المحلية المختلفة .

ويبدو ان الارساليات الانجليزية اعتبرت صغوف المسلمين لا تخترق ، كما

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

يقول هيورث ـ دن (١) فركرت أهتمامها على الاقباط فقط ، لذلك بقي أثرها محدودا أذا قيس بأثر الارساليات الكاثوليكية التي كانت أقدم عهدا وأوســع انتشــارا .

ومن أهم الارساليات جمعية التبشير الكتسية ولكنها ، على ما يذكـــر هيورث ـ دن (٢) ، توقفت عن العمل منذ عام ١٨٤٨ ولم تستأنف نشاطهـا الا بعد الاحتلال ، وقد احتلت مكانها الارسالية البرسبيتيرية الامريكية عــام ١٨٥٨ وراحت تتقدم في عملها .

وهكذا فان الوجود الثقافي البريطاني في عصر محمد علي كان ضعيفا. جدا قليل التأثير على الصعيدين الحكومي والخاص الا انه لم يكن فائبا تماماً .

ثم جا عهد عباس الاول فكان عهد فتور فكرى وعلمي وهمدت النهضدة التي دفع عجلتها محمد علي ولذلك فان أى تأثير فكرى مهما يكن نوعه كان محد ودا وآنيا وقد رأينا ما أصاب حركة التعليم من جمود في هذا العصر والا انه لا بد لنا من أن نشير الى ان عباسا مال نحو الانجليز مبتعدا عن فرنسا التي اتكا عليها محمد علي في نهضته ونذكر ان عباسا كان صديقا للقنصل البريطاني وان مشروع السكك الحديدية اعطي امتيازه للانجليز في دلك العصر تحت تأثير هذه الصداقة و

وفي عصر عباس أقيل مدير مدرسة العمليات المصرى وتسلم ادارتها مدير النجليزى • اما البعثات العلمية فقد توقف ارسال أكثرها الى فرنسا وأراد عباس

<sup>(</sup>۱) هيورث ـدن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ۲۸۲ •

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ٢٧٩ .



ان يرسل البعثات الى بلدان اوروبا حسب اختصاصها · وفي هذا العصــر أيضا وصل المرسلون البرسبتيريون الامريكيون الى مصر وفتحوا أول مدرسة لهــم لتعليم البنين · ولكن أثر الانجليز لا يبرز لنا في المجال الثقافي والفكــرى للاسباب التي ذكرناها قبلا ·

ولما جا عصر سعيد عاد الاتجاء نحو فرنسا ، خاصة وان سعيدا كان المعجبين بالثقافة الغرنسية ، ولكتنا رأينا ان النشاط التعليمي الحكومي بقي محصورا بالنسبة لما كان عليه في عصر النهضة الاول ، وبالنسبة لما أتى بعده خلال عصر اسماعيل ، وأهم ما يلغت نظرنا في هذا العصر هو نشاط المدارس الاوروبية التي استغلت اهمال الحكومة للتعليم الرسعي ، فنشرت مدارسها وركزت أقدامها ، وكانت هذه المدارس تنبثق عن بعثات من جميع الغئات الغرنسية والاسكتلندية والانجليزية والامريكية ، بالاضافة الى مدارس الجاليات المحليلية كاليونانية والإيطالية والقبطية ، فمدارس البعثات التي تمثل الثقافة الانجليزيات ثبتت أقدامها في عصر سعيد ونشرت مدارسها ـ وان ظل أثر المسدارس الغرنسية يتفوق عليها ، وبذلك كانت هذه المدارس استمرارا للوجود التعليمي الانجليزي في مصر في عهد محمد علي ، وان بقي هذا الوجود ضعيفا في هذا العصر أيضا ،

وبانقضا عصر سعيد نأتي الى العصر الذهبي الثاني للنهضة المصريـة الحديثة وهو عصر اسماعيل .

في هذا العصر رأينا اعتماد اسماعيل على فرنسا في دفع عجلة الحركة التعليمية والثقافية التي كادت تتوقف طوال عصرى عباس وسعيد ، ولكن اسماعيل، كجده محمد علي ، لم ينصرف الى فرنسا انصرافا كليا ، فقد اعتمد على فيرها من البلدان الاوروبية عندما وجد ذلك مناسبا ، وكانت بريطانيا بين هـــذه



البلدان التي مدت له يد المساعدة احيانا •

وفي الادارة التعليمية يطالعنا اسم مستر روجرز ، وقد كان لوقت مــا قنصلا لانجلترا في مصر ، وكيلا لديوان المدارس منذ عام ١٨٧٠ حتى حوالي عام ١٨٧٥ ، وقد كان هذا المنصب من أشد المناصب خطورة بالنسبة للحركة التعليمية والتوجيم الثقافي ، كما اننا نرى اسم المستر روجرز بين اعضا عجلس المعارف الاعلى الذي شكل عام ١٨٨١ أي قبيل الاحتلال بسنة واحدة .

وفي مناهج المدارس الحكومية في عصر اسماعيل نلحظ وجودا للفسسة الانجليزية، وان كان لا يوازى وجود اللغة الفرنسية التي كانت تهيمن علسسى الاتجاهات الثقافية ، ففي المدارس العالية مثلا نجد ان التلميذ كان يحق له الاختيار بين الانجليزية والفرنسية (1) ، وفي مدرسة البحرية عين ربان انجليزى ناظرا كما عين وكيله ممن يعرفون الانجليزية ، وتقرر ان " يصرف النظر عن تعيين استاذين للغة الفرنسية ، اذ يكفي التلاميذ الانجليزية "(٦) ، وفي مدرسسة العمليات في عام ١٨٧٤ كانت الدراسة موزعة على خمس فرق تدرس مواد وصف الآلات والقراءة والترجمة والجفرافية والتاريخ والقواعد والحفظ باللغة الانجليزية في كل من الفرقة الاولى والثانية والرابعة والخامسة ، ولم يكن هناك فرقسة ثالثة ، اما الفرنسية فلا ذكر لها الا في الفرقة الخامسة (٣) ، وهنأ يتضح لنا منحمد على ،

<sup>(1)</sup> هيورث \_ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ٢٥٤ •

<sup>(</sup>٢) تاجر ، حركة الترجمة ، ص ٩٠٠

٣) عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد علي ، ج ٢ ، ص ١١٥ – ١١٥ .



وفي مدرسة الألسن التي أنشئت سنة ١٨٧٨ لتخريج المترجمين ومدرسي اللغات الاجنبية خاصة ، كان الطلبة موزمين على ثلاثة فصول : فصل للفرنسية وفصل للانجليزية وثالث للالمانية (١) ، ومع ان طلاب الفصل الفرنسي كانوا أكثر عددا من طلاب الفصل الانجليزي فان وجود الانجليزية في المدرسة كان واضحا،

أما في مجال التعليم التجهيزى فيذكر عزت عبد الكريم ان هنالك وثائسة تشير الى انه قبل وضع المناهج عام ١٨٧٤ كانت دراسة التاريخ والجغرافيا باحدى اللغتين الغرنسية أو الانجليزية حسب اتجاه الطالب في دراسته (٦)، وكذلك يورد لائحة باللغات التي كانت تعلم في المدرسة التجهيزية وعدد الاساتذة المخصصين لتعليمها ، يستفاد منها انه كان للغرنسية ثلاثة معلمين عام ١٨٧٥ وكذلك عام عام ١٨٧٠ وكذلك عام عام ١٨٨٠ وكذلك عام عصر اسماعيل .

واذا انتقلنا الى مجال التعليم الابتدائي وجدنا ان تدريس اللغـــة الانجليزية كان قليلا جدا وليس له وجود في كثير من المدارس أو الغصــول ، الا انه ليس غائبا تماما عن مسرح التعليم الابتدائي ، ففي البيان الذى يوضح عدد مدرسي مدرسة المبتديان والذى أورده عزت عبد الكريم (٣) نتبين انه في عام ١٨٧١ كان هنالك مدرس واحد للانجليزية مقابل اربعة مدرسين للفرنسية ، وفي سنة ١٨٨٠ زاد عدد مدرسي الانجليزية الى ائنين في حين زاد عدد مدرسي العربسي الفرنسية الى ثمانية ،

<sup>(</sup>١) عبد الكريم ، التعليم من نهاية حكم محمد علي ،ج ٢ ، ص ٢٢٥ .

۲۱ المرجع نفسه ، ص ۲۲٤ •

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ، ص ١٩٣٠ ٠



وكان تلامد ق المدرسة الابتدائية بالقاهرة موزعين على ستة فصول ، يدرسون الفرنسية في ثلاثة منها والانجليزية في فصلين .

اما في الاسكندرية فقد بدأت المدرسة الابتدائية بتدريس الانجليزية منذ الشهور الاولى الافتتاحها • وابتدا من عام ١٨٧٣ سمح للطلاب بالاختيار بين الانجليزية والغرنسية والالمانية •

واذا انتقلنا الى سياسة الحكومة في ارسال البعثات العلمية وجدناله انها لم تنصرف الى دولة واحدة فقط ،بل افادت من تجربة محمد علي وأرسلت بعثاتها وفقا للاختصاص الى الدول التي عرفت بتقدمها في فن من فنسون المعرفة ، وقد اختص طلاب البعثات العلمية التي أرسلت الى انجلترا بدراسة العلوم البحرية والميكانيكية ، وقد كان هناك بعثة لبنا السفن وصناعة الآلات التجارية أرسلت عام ١٨٦٨ وبعثة من اركان حرب عام ١٨٢٠ ،كما أرسل ثلاثة طلاب لتعلم الميكانيكا في الادوات الزراعية وهندسة التلغراف وصناعة الرخام وقد بلخ عدد الذين ارسلوا الى انجلترا في عصر اسماعيل اربعة عشر طالبا من أصل مئة وخمسة وتسعين طالبا شكلوا مجموع اعضا البعثات العلمية الى اوروبال

بقي علينا أن نشير إلى المدارس غير الحكومية ومدارس الارساليات الاجنبية في عصر اسماعيل • ونذكر هنا ما يشير اليه هيورث ـ دن (١) وعزت عبد الكريم (٢) من أن مدارس الارساليات الامريكية تقدمت أيام اسماعيل بشكل ملموس وافتتحت مدارس الارساليات الانجيلية والاسكتلندية مدرستين في الاسكندرية ، واحدة

<sup>(</sup>۱) هيورث ـ دن ، مقدمة لتاريخ التربية ، ص ۱۲ ٠

<sup>(</sup>٢) عبد الكويم ، التعليم من نهاية حكم محمد علي ،ج ٢ ، ص ٨٤٩ ٠



للبنات واخرى للبنين • وكذلك افتتحت الارسالية الانجليزية مدرسة بدمياط عام ١٨٢٨ كما قامت مس وايتلي (Whately) بافتتاح مدرسة تبشيرية للبنات فيين القاهرة وعملت فيها ثلاثين عاما •

كل هذا يظهر وجود الثقافة الانجليزية في مصر في حقل التعليم أو التبشير الا أن هذا الوجود بقى هزيلا قليل الاثر ، أن لم نقل عديمه ، في التوجيه الثقافي ٠ وبقى الاثر الغرنسي مسيطرا على الاتجاء الثقافي والمنحسى التعليمي والحياة الفكرية حتى ما بعد الاحتلال البريطاني لمصر عندما وعسى الانجليز قيمة التأثير الثقافي والغكرى ، فأخذوا يحاربون الثقافة الفرنسية ، التي كانت قد مكتت جذورها ، بعنف وضواوة ، وقد واجهت البريطانيين صعوبات كثيرة لأن التأثير الفرنسي واجههم في كل مكان ، وكان عليهم ان يقتلعــوا التأثير العقلي والنفسي من عقول المصريين وهي مهمة أصعب بكثير مسن الاحتلال العسكرى . واذا كان الفرنسيون قد وجدوا في حياة مصر العقليدة مجالا بكرا لنشر الثقافة الفرنسية فان الانجليز قد واجهوا شعبا اعتاد مند ان فتح مينيه على الثقافة الحديثة ان يتوجه نحو فرنسا ويأخذ عنها ويفيد منها . وعندما قال اسماعيل " أن بلادى أصبحت قطعة من أوروبا " ، كان يعنى صلتها الوثيقة بغرنسا قبل غيرها عقليا ونفسيا وماديا • وعندما قال لورد كرومسر أن الفرنسيين نالوا أسبقية لم يكونوا ليخسروا أثرها الايجابسي بعد ذلك ، فائما كان يشير الى الصعوبات التي واجهته وزملائه في تحقيق هدف بريطانيا ، ومحو أثر الثقافة الفرنسية من عقول المصريين .



#### المسمياسة التعليمية في بداية الاحتلال واصطدامها بالاتجاء الفرنسي :

لم يأت عصر الاحتلال بعد عصر من الركود الثقافي والجمود الغكرى كما جاء قبله عصوا النهضة الاولان ، بل تميز عصر الاحتلال عن العصرين السابقين بأنه واجه حركة ثقافية بلغت أوجها في عصر اسماعيل وأعطت ثمارها وحددت اتجاهها ، ولعل هذا التحديد للاتجاه هو مشكلة عصر الاحتلال بعد ان كان خلق النهضة أو احياوها وتوجيهها هو مشكلة العصرين السابقين ،

فقد واجه البريطانيون عندما جاوا يحكمون مصر مباشرة اتجاها ثقافيـــا بعيدا عن ثقافتهم وعقلية غريبة عن عقليتهم ولم تكن مصر في ذلك العصــر الارض البكر لزرع الاتجاهات الثقافية كما كانت في اوائل القرن ، بل لقد اتجهت في أكثرها اتجاها معينا هو الاتجاه اللاتيني وبقي هذا الاتجاه دون منازع حتى تمكنت بريطانيا من تثبيت نفسها في مصر وانصرفت الى حقل التعليم لتواجه هذا التيار الذى كان واحدا من الاسباب التي باعدت بين المصرى والاحتلال واحدا

يقول لورد كرومسر ان العلاقات بين بريطانيا وفرنسا قد توترت بعسد الاحتلال البريطاني لمصر ، وبقي موقف فرنسا معاديا لانجلترا الى ان عقد الاتفاق الودى الفرنسي الانجليزى عام ١٩٠٤ (١) .

وحاول الانجليز ان يحاربوا الاتجاء الفرنسي في مصر في جميع مجالاته
وعلى جميع المستويات ، سوا في الوظائف الحكومية أو في مناهج التعليم أو
على الصعيد السياسي والاجتماعي ، فخلق ذلك مرارة في نفوس الفرنسيين تجلت
في ما كتبه مو رخو تلك الفترة منهم • وقد كأن كتاب الانجليز من جهــــة

<sup>(</sup>١) كرومر ، مصر الحديثة ، ص ٢٦٤ .



يحقدون على الثقافة الفرنسية لانها كانت سباقة ولانها تشكل عقبة هامة في البرنامج الذى وضعوه لتطوير العقلية المصرية ، واذا بالكتاب الفرنسيين ينقمون على مقاومة الانجليز للثقافة الفرنسية في مصر فيتبادل الغريقان التهم حينا والتفاخر بالانجازات حينا آخر ، يقول كرومر : "ان الفرنسي ينظر السلم الانجليزى بشعور المخطى لأنه سمح للانجليزى ان يتولى وحده دور المخلص المصرى ، وعندما استفاق الفرنسي الى مثل هذا الشعور عبر عن فضبه بطرق عديدة " (1) ، ويقول ألفرد ملنسر ان فرنسا حاولت عرقلة جميع الاصلاحات في مصر لأن نفوذ انجلترا كان مسيطرا (٢) ،

وأما ألبير ميتان ، وهو فرنسي أيضا ، فيحاول ان يثبت انه بالرفم من مقاومة بريطانيا للثقافة الغرنسية فان سيطرة هذه الثقافة لا تزال واضحدة وشاهده على ذلك انه عندما مر بمصر كان الانجليز يعملون منذ وقت طويل على ازاحة منافسيهم الفرنسيين وفيرهم من الاوروبيين عن الوظائف العامدة المهمة ، ولكن الغرنسيين كانوا لا يزالون يحتفظون بمناصب هامة وكان التعليم

<sup>(1)</sup> كرومر ، مصر الحديثة ، ص ٦ ه ه ٠

<sup>(</sup>٢) ملنر ، انجلترا في مصر ، ص ٤٢١ ٠

<sup>(</sup>٣) برهيه ، مصر من ١٧٩٨ ـ ١٩٠٠ ، ص ٢٢٢ .

#### السياسة التعليمية بوجه مام:

لن نعالج في هذا المجال عدد المدارس التي أنشئت في عهد الاحتلال البريطاني ، أو عدد المدرسين الذين استقدموا من الخارج ، لأن الاحتلال كما ذكرنا صادف في مصر حركة تعليمية واسعة وجه اهتمامه الاكبر نحو الافادة منها لاحلال ثقافته مكان الثقافة الفرنسية ، وقبل ان نتطرق الى موضوع جهود البريطانيين في هذا المجال لا بد لنا من ذكر بعض المظاهر العامة التي تبرز في الحركة التعليمية أيام الاحتلال ، وأول هذه المظاهر ان الاحتلال

<sup>(</sup>۱) میتان ، تحول مصر ، ص ۹ •

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ١٠٠٠

البريطاني لم يسر بالحركة التعليمية شوطا بعيدا نحو التقدم ، ولم يحدث أى تطور هام بعد المدى الذى كانت قد بلغته هذه الحركة في عصر اسماعيل واوائل عصر توفيق ، ويظهر ذلك لدارس هذا العصر من الانتقادات الستي وجهها خصوم الاحتلال ومن التبريرات التي يقدمها مندوبوه في هذا المجال ،

يقول لويس برهيه ان أكثر المواسسات والمدارس التي أنشأها محمد علي واسماعيل زالت في عهد الاحتلال البريطاني بمصر وفي ظل النظام الانجليزي (١). ويقول جرجي زيدان ان الحكومة بعد الاحتلال أخذت تنظم المدارس وفصق خطة جديدة " اهم ما فيها اقغال مدرسة الألسن وافغال البعثات الى اوروبا والفاء التعليم المجاني وجعل قاعدة التعليم باحدى اللفتين الفرنسيية والانجليزية ، وقلت العنايةبالعربية حتى ضعفت وصارت ساعات التدريسي لها أقل من ساعات التدريس لسواها ، وقامت قيامة الصحف على ذلك الا انها لم تلق أذنا صافية الا منذ بضع سنوات (١)، ويتحدث ألفرد كنفهام انها لم تلق أذنا صافية الا من مصر فيقول ان التعليم من واجبات الدولة وانه لمن المواسف الا يتمكن من اثارة الحكومة لتقدم أكثر مما تقدمه اليسوم خاصة في وجه المطالبة الاجماعية بتوسيع التعليم (٣) .

ولا بد هنا من الاشارة الى ما ذكره كرومسر من ان التعليم المجانسي

في المدارس الحكومية الابتدائية ألغي تماما (٤) ، كما ذكر ألبير ميتان ان

مجانية التعليم الثانوى ألغيت أيضا بعد الازمة المالية واضطرار مصر السسى

<sup>(</sup>۱) برهیه ، مصر من ۱۲۹۸ - ۱۹۰۰ ، ص ۲۲۲ .

<sup>(</sup>٢) زيدان ، تاريخ آداب اللغة العربية ،ج ٤ ص ٢٧٠

<sup>(</sup>٣) ألفرد كنفهام ، اليوم في مصر ، ادارتها وشعبها وسياستها ، ص ٠٥٠ .

Alfred Cunningham, Today in Egypt - Its Administration, People and Politics, (Hurst and Blackett Limited, London, 1912), P. 50 .

• ١٩٠٨ كروم ، مصر الحديثة ، ص ٠٤٠ ، والكلام عن الوضع عام ١٩٠٨ (٤)

ويتضح تقصير الاحتلال في حقل التعليم من التبريرات التي يعطيها المسوولون عنه ، فالملورد كرومر يورد بعض العقبات التي اعترضت تطور التعليم في عصر الاحتلال فيعزوها الى قلة النقد ، والى التغيير المستمر في السياسة التعليمية بسبب تغيير وزرا المعارف تسعا وعشرين مرة خلال تسع وعشرين سنة كما يعزوها الى عدم فهم الخديوى والباشاوات أهمية التعليم والثقافة واصرارهم على تعلم العربية أو ان لا تعلم (٥) ، ويقول أيضا في تبريره ان التطور

<sup>(</sup>۱) میتان ، تحول مصر ، ص ۱۹۳ ۰

<sup>(</sup>٢) مالنر ، انجلترا في مصر ، ٢٣٣٠

<sup>(</sup>٤) يذكر يعقوب ارتين في ملحق كتابه ملاحظات حول التعليم ان نسببة المتعلمين من الذكور عام ١٨٨٣ بلغت ١٦/٠ ،اما احصاءات وزارة التربية عام ١٩٠٧ فتشير الى أن نسبة المتعلمين هذه السنة لا تزيد عن ٨ + ( دون تحديد الجنس ) ، ومهما يكن الفارق في النسب بين تعليمالذكور وتعليم الجنسين معا فان نسبة التقدم تبقى دون ما يتوقع ٠

<sup>(</sup>٥) كسرومر ، مصر الحديثة ، ص ٢٨ ٥ ٠

المادى أسرع من التطور الروحي والثقاني وقد جمد حكم العثمانيين المصريين، لذلك فهم بحاجة الى بعض الوقت ليحدث عندهم التطور الثقاني (۱) . كذلك يدافع ألفر ملنسر عن عدم اهتمام الانجليز بالتعليم فيقول ان هنالك شيئينن يجب ان نتذكرهما : الاول هو ان الجوع أسوأ من الجهل ، لقد كان علسى الحكومة المصرية خلال ستة أو سبعة أعوام ان تحارب من أجل حياة الشعب ، والنعليم ، على ضرورته ، ليس من مهمات الحكومة الاولية ، اذ عليها ان تهتم أولا بالدفاع عن الحياة والاملاك واقامة العدل أو الاهتمام بالاشغال العامة التي تعتمد عليها حياة الشعب في مصر ، والشيء الثاني هو انه لم يكن مغيدا ان تزاد موازنة التعليم ما دام يسير على نظم قديمة غير مغيدة ، مغيدا ان تزاد موازنة التعليم ما دام يسير على نظم قديمة غير مغيدة ، فيدة ، الما اليوم فلعل الوقت الذى تشعر يجعلون هذا الانفاق يعطي نتيجة مفيدة ، الما اليوم فلعل الوقت الذى تشعر يجعلون هذا الانفاق يعطي نتيجة مفيدة ، الما اليوم فلعل الوقت الذى تشعر يحيد فيه الحكومة انها تستطيع زيادة موازنة التعليم دون خوف قد جاء (۲) .

وفي هذا المجال أيضا يورد اسماعيل القباني (٣) ما ذكره لورد لويد، المندوب السامي البريطاني بمصر من ١٩٢٥ الى ١٩٢٩ . يقول لورد لويد، بعد أن يصف حالة التعليم ، "ليس فريبا أن نرى الدولة عاجزة بشكل بائس عن توفير حتى المطالب المسروعة التي تقدم لها ، وقد كان الطلاب المستحقون يردون بأعداد كبيرة عن مدارس التخصص العالية لأن الامكانات لتدريبهم ليم تكن متوفرة ، أما التعليم الابتدائي فلم يكن ليتسع بسبب فقدان الامكانيات لتدريب لتدريب المعلمين " .

<sup>(</sup>١) كرومر ، مصر الحديثة ، ص ٢٧ه .

<sup>(</sup>٢) ملنر ، انجلترا في مصر ، ص ٣٧٢ .

<sup>(</sup>٣) القباني ، مئة سنة من التعليم ، ص ١٥ .



كذلك يعلق جون يونج على التعليم أيام كرومر فيقول انه لا يمكن انكار ما افادته مصر في حكم بريطانيا ولكن في حقل التعليم لم تغد مصر من انجلترا لا علما ولا ادبا ويجب ان نعترف ان سياسة كرومر في حقل التعليم قـــد أخفقت (1) .

واخيرا نورد ملاحظة السير فالنتاين شيرول (Chirol) الذى أرسلته "اللندن تايمز" لدراسة حالة مصر بعد ثورة ١٩١٩ ـ وقد أوردها اسماعيل القباني ايضا \_ يقول شيرول : " مهما يكن المقياس الذى نقيس به النظام التعليمي الذى وضع لتنشئة الشباب المصرى تحت السيطرة البريطانية ، فسنجد انه لم يتوجه ابدا نحو خلاص الدولة ،انه بدون شك اسوأ مجالات اخفاقنا ، فنحن لم نقترب من حل مشكلة التعليم الشعبي الملحة الا بأن أكثرها مسن عدد الكتاتيب القديمة . . . ولقد ركزنا اهتمامنا على التعليم الثانوى وعلى كليات التعليم العالي القليلة ككلية الحقوق والطب والهندسة والتعليم التي كان أكثرها موجودا قبل الاحتلال "(٢) .

<sup>(</sup>۱) جورج يونج ، مصر ، ص ١٦٥ .

George Young, Egypt, (London, 1924) p. 165 .

<sup>(</sup>٢) القبائي ، مئة سنة من التعليم ، ص ٦٣ •

ومن المظاهر التي برزت في عصر الاحتلال ، تغير الاتجاه العام في السياسة التعليمية الذي كان من البدهي ان يحصل ، وقد اتخذ هذا التغير أكثر من وجه واحد من اهمال اللغة العربية من ناحية ، الى التركيز علي اللغة الانجليزية من بين اللغات الاوروبية من ناحيةثانية ، الى احسلال البريطانيين في المراكز المسوولة بوزارة المعارف ، الى استقدام الاسلامة الانجليز ليسهموا في التعليم بمصر ، الى مقاومة الموظفين ذوى الثقافة الغرنسية الانجليز ليسهموا في التعليم بمصر ، الى مقاومة الموظفين ذوى الثقافة الغرنسية .

يلخص ملسنر نظام التعليم الحديث بأنه يهدف الى تلقي الطالب لغدة اوروبية واحدة على ان يلقنه اياها جيدا وان يعلمه الموضوعات الباقية بواسطة هذه اللغة ، غير انه يبدو ان هذه اللغة الاوروبية لم يكن يقصد بها في الحقيقة سوى اللغة الانجليزية ، وقد أدى هذا الاتجاه الى اهمال اللغة العربية الذى أشار اليه جرجي زيدان ، يقول ملتر : " واهمية تعلم لغدة اجنبية ، واضحة فاللغة العربية لا تحتوى على التعابير العلمية الحديث. والمصرى بتعلم الانجليزية أو الغرنسية لا يتعلم اللغة فقط ولا يتعلم ان يعبر عن افكاره بطريقة جديدة فحسب ولكنه يتعلم الطرق الى درس التاريخ والجغرافيا والعلوم التي لا يمكن ان تدرس بالعربية حاليا "(۱) .

وسيتجلى لنا التركيز على اللغة الانجليزية كلغة اوروبية " واحدة " عندما نعرض لدراسة اللغات في عصر الاحتلال ، غير اننا نستطيع ان نذكر هنا بعض الدلائل التي تدلنا منذ الآن ، وقبل ان ندخل في التغاصيل ، على التحول الواضح نحو الثقافة الانجليزية .

<sup>(</sup>۱) ملسنر ، انجلترا في مصر ، ص ۳۷۱ ؛



ورد في التقرير الخامس عن التعليم المرفوع الى الخديوى عن عـــام المرفوع الى الخديوى عن عــام المربح المالا المربحة المنشأ عام ١٨٨٥ حوّل الى مدرسة معلمين سميت بمدرسة المعلمين الخديوية وهي "لغرش تخريج مدرسين مصريين لتعليم اللغة الانجليزية بالمدارس الابتدائية "(١) .

ويتحدث ألبير ميتان حديث شاهد عيان زار مصر بعد الاحتلال ، فيصف المدارس التي بنيت في هذا العهد ، وخاصة مدرسة البعثات في القاهرة ، ويقول أن مدرساتها من الاوروبيات لأن الوزارة لم تستطع الحصول على مدرسة واحدة من المصريات ، أذ لم يكن في مدرسة التعليم للبنات سوى سحت تلميذات ، ويقول " أن المدرسات الاوروبيات كن في البدئ فرنسيات الما الآن فلا يجرى التعيين الا من بين الانجليزيات " (١) ، ويتحدث ميتانأيضا عدن زيارته لمدرسة في اسوان وجدها تتحوّل من النظام الفرنسي الى الانجليزى ، فوجد جميع الخرائط الفرنسية مودعة في غرفة الرئيس ولا تستعمل ، وبعد نهاية الزيارة تحدث الى الرئيس الذي كان يتكلم الفرنسية ، ثم نسيها عندما أرسلت الحكومة الى انجلنرا ليتدرب قبل تسلم منصبه ، تحدث ميتان الى هذا الرئيس في شوئون التاريخ فدهش " عندما علم بأن الطلاب يعرفون تاريخ انجلترا أكثر مما يعرفون تاريخ مصر " (٣) .

ويمكن الاشارة هنا الى ما ذكره كتنغهام عن معلمي المدارس بعد ان وصف حالة التعليم في مصر ، يقول كتنغهام : "ان هذا الوصف لحالـــة التعليم في مصر يبقى ناقصا اذا لم نشر الى الهيئة التعليمية ، فالاسـاتذة

<sup>(</sup>۱) سامي ، التعليم في مصر ، ص ٦٦ ·

<sup>(</sup>۲) میتان ، تحول مصر ، ص ۱۲۰ .

 <sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ، ص ١٦٩ .



الاجانب في المدارس جميعهم من البريطانيين باستئنا قلة ضئيلة · ويصعب ايجاد هيئة تكون أكثر كفاية وأشد اخلاصا \* (1) .

ملاحظة اخيرة لا بد من ذكرها في هذا المجال لانها تلقي ضوا جديدا على التغيير الذي استطاع الاحتلال احداثه · ففي التقرير الـــــذي وضعم محمد سعيد عام ١٨٨٨ من التعليم في مصر والاصلاحات التي يــــري

<sup>(</sup>۱) كنفهام ، اليوم في مصر ، ص ٦٨ ٠

 <sup>(</sup>٢) وزارة المعارف ، التقرير النهائي للجنة الجامعة ، ص ١ .

Ministry of Education, Final Report of the University Commission, (Caibo, Government Press, 1921), p. 1.



ادخالها ، يقترح ان تعلم العلوم بلغة اجنبية ويبرز الاسباب الموجبة لذلك وينتهي الى القول ان اختيار اللغة الاجنبية التي يجب ان تدرس فيها العلوم "لا يحمل في اعتقادى اية مناقشة ، لأن اللغة التي توفر الافادة هي اللغة الغرنسية أولا لانها اللغة الأكثر انتشارا في اوروبا وفي حوص البحر الابيض المتوسط ، ثم لائها لغة الدبلوماسية الرسمية واخيرا لائها أسهل تعلما مسن جميع اللغات الاوروبية : الانجليزية والالمانية وحتى الايطالية " (1) .

وفي عام ١٩٤٣ بعد ان كان الاحتلال قد ثبت اقدامه في مصر وقطع شوطا بعيدا في جهوده المركزة على الحركة التعليمية وضع نجيب الهلاليين باشا وزير المعارف تقريرا عن الاصلاح التعليمي في مصر (١) أفاد فيه مين تجارب امريكا وانجلترا في حقل التربية والتعليم وقارن بين مشكلاتهما ومشكلات مصر وعرض الحلول التي فرضتها هاتان الدولتان ، كما اقترح بعض الحلول لمصر مستمدا اياها من تجارب الدولتين الانكلو سكسونيتين دون ان يتعرض من قريب أو بعيدالى تجارب فرنسا واختباراتها ومدارسها .

اما مقاومة الموظفين الفرنسيين أو ذوى الثقافة الفرنسية فتظهر لنا من خلال حديث ألبير ميتان الذى لا يخلو من المرارة • يقول الموالف : "لقد شهرت الحرب ضد الموظفين الفرنسيين منذ مدة طويلة الا ان العداء للغـة

التعليم في مصر والاصلاحات التي يجب ادخالها ، ص (١) محمد سعيد ، التعليم في مصر والاصلاحات التي يجب ادخالها ، ص (١) Mohammed Said, De l'Instruction En Egypte et des Reformes a y Introduire, (Le Caire, 1888), p. 40 .

<sup>•</sup> بحيب الهالالي باشا ، تقرير حول الاصلاح التعليمي في مصر ، الاعلال باشا ، تقرير حول الاصلاح التعليمي في مصر ، Naguib El-Hilali Pasha, Report on Educational Reform in Egypt, (Cairo, Dec. 1943).



لم يعط نتائجه الا عام ۱۸۹۸ (۱) ويقول أيضا : "ان صراع الانجليزية مع الفرنسية لم يكن في أى مجال بمرارته في مجال التعليم الرسمي حيث كانت الغرنسية منذ ايام محمد علي اللغة الاجنبية الوحيدة (۲) " وفي مكان آخر يضيف : "ان تعليم الفرنسية لم يلخ ولكن الوظائف تحجز لاولئك الذين يتعلمون الانجليزية ولم يمنع المديرون من الاحتفاظ بالاقسام الفرنسية في مدارسهم لكن ترقيتهم تتوقف على نجاح القسم الانجليزى وهكذا دون قسوة واضحة ومنذ بداية العام الدراسي ،عام ۱۸۹۸ حذف القسم الفرنسي من سبع عشرة مدرسة وأنقص عدد الطلاب في الاقسام الفرنسية بالمدارس الاخرى "(۳) .

هكذا حاول المسوّولون البريطانيون احلال ثقافتهم مكان الثقافة الغرنسية غير انه بالرغم من النجاح النسبي الذي حققوه ، يبدو ان النتائج لم تكن بقد مدنه الجهود المبذولة وبقي للغرنسية شأنها في مصر • يقول ميتان : "عام مدنه المجهود اللغة الفرنسية تسمع حيثما توجهت وكان الشعب يجهل الانجليزية فلم نضطر في جولتنا من الاسكندرية الى الشلالات الى استعمال الانجليزية مع الموظفين المصريين سوى مرة واحدة • • • واخيرا فان ابنا العائلات لا يزالون حتى الآن يكملون دروسهم اما في مدارس القاهرة الفرنسية أو في فرنسا (١٤). وفي عام ١٩٣٨ أصدر عزت عبد الكريم كتابه عن تاريخ التعليم في عصر محمد على وقال فيه :

" ومن مظاهر ميل المصريين الى الثقافة الفرنسية كثرة المترددين منهم

<sup>(</sup>۱) میتان ، تحوّل مصر ، ص ۱۷۶ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ١٥٩ .

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ، ص ١٧٣ •

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه ، ص ١٧٢ - ١٧٣ .

على مدارس الجالية الغرنسية ، وما زال كثير من الانجليز المسوولين يشكون قصور الثقافة الانجليزية عن ان تتغلغل في المجتمع المصرى ، فما نزال ، الى حد بعيد ، في أدبنا ومسرحنا وصحافتنا وصالوناتنا نستلهم الثقافة الغرنسية ، وبعبارة اخرى ، ما نزال متأثرين بالثقافة اللاتينية التي لازمت نشأة التعليم الحديث في مصر \* (١) .

ولعل للمدارس الاجنبية دورا في هذه النتائج ، فقد جا في احصا الحكومة لعدد المدارس والطلاب في مصر لعام ١٩١٣ ما يظهر بوضوح تفوق المدارس الغرنسية على غيرها من المدارس الاجنبية في عددها وعدد طلابها على السوا ، بالرغم من انه قد مضى على الاحتلال أكثر من ثلاثين عاما . يقسم الاحصا المدارس في مصر الى قسمين ؛ المدارس المصرية ، وتضم الكتاتيب ومدارس الحكومة ، والمدارس الاجنبية ، وتضم مدارس الجاليات غير المصرية .

جاء الاحصاء على الشكل التالي : (٢)

|               |      | ١- المدارس المصرية:   |
|---------------|------|-----------------------|
| ٥٠٠ ١١٤ طالبا | فيها | ۸۰۷ مدارس مصریة       |
| ٢٣١ ٣٢٦ طالبا | فيها | ۴ ۲۹ تا الکتاتیب      |
|               |      | ٢- المدارس الاجنبية : |
| ١١٢٨ طالبا    | فيها | ٦ ألمانية             |
| ١٨٤٤ طالبا    | فيها | ١٢ نمساوية            |
|               |      |                       |

<sup>(</sup>١) عبد الكريم ، تاريخ التعليم ، ص ٢٥٧٠

<sup>(</sup>٢) كما أورده جرجي زيدان في ، تاريخ آداب اللغة العربية ، ج ٤ ، ص ٢٧ - ٢٨





| : | تابع المدارس الاجنبية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|   | And the same of th |  |

| طالبا | ٥ ٣٠٣   | فيها | ۳۲ امیرکیة  |
|-------|---------|------|-------------|
| طالبا | 7777    | فيها | ٣٧ انجليزية |
| طالبا | Y 1 E T | فيها | ۲۶ يونانية  |
| طالبا | 1 1 L   | فيها | ٢٤ ايطالية  |
| طالبا | 77 170  | فيها | ١٤٥ فرنسية  |
|       |         |      |             |

فاذا قابلنا عدد المدارس الفرنسية مع فيرها من المدارس الاجنبية تبيّن لنا أن مجموع عدد المدارس الاجنبية لا يزيد الا بقليل عن عدد المدارس الغرنسية وحدها ،واذا قابلنا عدد طلاب المدارس الاجنبية مجتمعة بعدد طلاب المدارس الفرنسية وحدها وجدنا أن في المدارس الفرنسية ١٢٥ ٢٢ طالبا في حين أن جميع المدارس الباقية تضم ٩٤١ ٢٤ طالبا . وليس هذا فحسب ، أذ أننا أذا قابلنا عدد طلاب المدارس الفرنسية مع عدد طلاب المدارس المصرية الحكومية ( دون الكتاتيب لانها لا تدخل في هذا المجال) تبيّن لنا النسبة العالية التي تتمتع بها المدارس الغرنسية اذ يبلغ عدد طلابها وحدها أقل بقليل من ربع مجموع طلاب المدارس الحكومية المصرية (١) .

فهذه الاحصاءات تظهر بوضوح استمرار اقبال المصريين على المددارس الفرنسية أكثر من فيرها ، بالرغم من المحاربة التي لقيتها طوال ما يقرب مسن

<sup>(</sup>١) ورد في تقرير وزارة التربية لعام ١٩٣١ – ١٩٣٦ المودع في مكتبة وزارة التربية والتعليم بالقاهرة أن عدد تلاميذ المدارس الفرنسية بمصر كان يزداد حتى أصبح عام ١٩٢٦ زها اثنين واربعين ألف طالب • وهذا ما يزيد على ضعف طلاب المدارس الأجنبية الاخرى كالمدارس الاميركية أو الانجليزية أو اليونانية .



ثلاثين سنة ، ويفسر بالتالي استمرار الأثر الفرنسي في الحياة الثقافية المصرية ، يورد جاك تاجر في كتابه عن الترجمة ملاحظة "لكاتب انجليزى " يقول فيها " . . . ومع ذلك لم تفقد اللغة الفرنسية في مصر مركزها اذ ان معظلا المدارس الاوروبية الدينية تدرس هذه اللغة ، وتخرج كل سنة عددا غير قليل من التلاميذ المصريين والاوروبيين يتقنون الكتابة والكلام باللغة الفرنسية ، فساعد وا على أن يبقى العمل في بعض الدواوين باللغة الفرنسية دون الانجليزية " (۱) .

### تدريـــ اللفـــات:

لعل أفضل مجال لدراسة الصراع بين الثقافتين الانجليزية والفرنسية في مصر الاحتلال ، والحرب التي شنها المسوّولون البريطانيون على الاتجاه الفرنسي في الحركة التعليمية بمصر هو مجال تدريس اللغات ، فقد وجد البريطانيون ، كما سبق ان أشرنا ، حركة تعليمية واسعة الانتشار ،أراحتهم من مسوّولية فتح المدارس وانشاء الحركة التعليمية أو تنشيطها ، ولكنها في الوقت نفسه واجهتهم بأصعب من ذلك وأخطر ، وهو محاولة اقتلاع الاتجاه النقافي القديم لتفرير مكانه الاتجاه البقافي القديم لتفرير مكانه الاتجاه البياء الجديد نحو الثقافة الانجليزية ،

كان التركيز على لغة اوروبية واحدة وتعليم المواد الباقية بواسطتها مظهرا من المظاهر التعليمية التي برزت في عهد الاحتلال • وقد رأينا كيف لخصص الفرد ملتر (٢) نظام التعليم الحديث • فوضع له هذه الغاية بالذات ، وظهر

<sup>(</sup>١) تأجر ، حركة الترجمة ، ص ١٣١ ٠

<sup>(</sup>٢) ملنر ، انجلترا في مصر ، ص ٣٧١ ٠

ذلك رسميا في التقرير الرابع عن التعليم المرفوع الى الخديوى عام ١٨٨٨، وهو يقتن تقوية تعليم اللغات الاجنبية وتدريس التاريخ والجفرافيا والعلسوم الطبيعية ويقول "اذا ضهذا الى تعليم اللغة المقصودة بالذات سهل نيل المقصود من على ان يناط تدريس اللغات الاجنبية بمدرسين فونسييسن أو انجليزيين "(١) ويبدو ان الافتراح قد أخذ به واصبحت بعض المواد التي كانت تدرس قبلا باللغة العربية تدرس باحدى اللغات الاجنبية .

ويظهر ان استعمال اللفتين الغرنسية والانجليزية في تدريس الموضوعات الاخرى كالتاريخ والجغرافيا والعلم ،أثار انتقادات عديدة دفعت دوغلاس دنلوب(Dr. Douglas Dunlop) المسوول البريطاني عن التعليم ما بين عامــــي دنلوب(1910 الى تبرير ذلك وشرح اسبابه ، يقول دنلوب في تقريره عن التعليم خلال عام ١٩٠٦ ، "ان مسألة اللغات المستعملة للتعليم في المدارس الحكومية المصرية كانت في المدة الاخيرة موضع مناقشة واسعة ، لذلك فانه من المستحسن ان نوضح هذه الحال: ان الآباء المصريين يريدون بشكل عام ان يتعلم أولادهم أكثر علومهم بلغة اوروبية حتى يستطيعوا ان يتقنوها وان يسهل عليهم استعمالها فيفيدوا بذلك من جميع الغرص التي توفرها معرفة لغة اوروبية في مصر: من أدبية وتعليمية ومادية ، وتظهر رفية الاهالي هذه عندما نعلم ان هذا هو النظام الذي تتبعه مدارس البعثات وأكثر المدارس المصرية الخاصة ، ولقد انتقدت الحكومة بشدة لائها حاولت ان تلبي طلبات الاهالي هـــذه ، ولقد انتقدت الانتقادات الى القول بأن اعتماد الانجليزية أو الغرنسية للتعليم يسيء واستندت الانتقادات الى القول بأن اعتماد الانجليزية أو الغرنسية للتعليم يسيء الى اللغة الأم ويعيق نطور ذكاء الطغل ، ولكن وزارة المعارف لا تستطيـــع

<sup>(</sup>۱) سامي ، التعليم في مصر ، ص ١٥ .



ان تضحي بطلبتها في سبيل نظريات متحيزة ، ولا يسعها الا ان تلبيي طلبات الاهالي وحاجات البلاد " (١) .

غير أن اللغتين الاجنبيتين اللتين كانتا تقصدان في هذا الاجراء لم تعاملا المعاملة نفسها على ما يبدو، وكان التركيز على اللغة الانجليزي....ة بالدرجة الاولى، يتضح لنا ذلك من تناقص عدد الطلاب في الاقسام الغرنسية وتزايدهم في الاقسام الانجليزية في التعليم الابتدائي والثانوى، كما يتضوفي مدارس التخصص التي أخذت ادارتها وبرامجها تتغير من الفرنسية الــــى الانجليزية شيئا فشيئا حتى غلب الاتجاه الانجليزى على الاتجاه الغرنسي فــي الحركة التعليمية الحكومية عامة ،

فغي عام ١٩٢١ مثلا رفعت لجنة الجامعة في وزارة المعارف تقريرها الى المسوُّولين وألحق به تقرير قسم اللغة الفرنسية الذي يعترض على عدم الاهتمام الكافي باللغة الفرنسية ، وجاء في هذا التقرير :

" أن المشروع الذي ثبنته لجنة الجامعات لا يتطلب معرفة الغرنسية

Douglas Dunlop, Note on the Progress and Condition of Public Instruction in Egypt from 1900-1913, Year 1906, p. 9 - 10.

وقد اطلعت على مخطوطة هذا التقرير الذى لم ينشر بعد باللغ\_\_\_ة الانجليزية في مكتبة وزارة التربية والتعليم في القاهرة •



بالضرورة في الامتحانات الوسطى الا لطلاب كلية الحقوق · اننا ، نظرا لا همية اللغة الغرنسية الادبية والعلمية ، نطلب ان تكون اجبارية على الاقل بالنسبة لجميع المتقدمين الى شهادة كلية الآداب \* (١) .

ويعزو احد الكتاب الانجليز \_ في ملاحظة أوردها جاك تاجر \_ تغوق الانجليزية الى اسباب سياسية يقول " · · · ان استبدال اللغة الانجليزي اللغة الانجليزي باللغة الغرنسية في المدارس الابتدائية يرجع الى اسباب سياسية ، فبعد أزمة فاشودة (٢) أدرك الاهالي ان النغوذ البريطاني سيأخذ في الازدياد علي حين يضمحل النفوذ الغرنسي ؛ وكانت نتيجة ذلك ان الاقسام الخاصة بالتعليم الفرنسي فقدت تلاميذها تدريجيا ، وفي سنة ١٩٠٢ ألغي القسم الغرنسي في المدارس الابتدائية الا لغة اوروبية واحدة وهي اللغة الانجليزية " (٢)

ويحاول دنلوب أن يعزو سبب ازدهار الاقسام الانجليزية في المسدارس الى الاهالي دون المسوولين يقول: "أن استعمال الانجليزية واسطة للتعليم في مدارس الحكومة لا يدل أذا على أن السلطات تريد "أنجلزة" الشهباب المصرى ، ذلك أن الرغبة في تعليم الاولاد بالانجليزية هي عند الاهالي أكبر منها عند الموظفين الانجليز ، أن حركة التوجه نحو دراسة الانجليزية تبدأ

<sup>(</sup>١) وزارة المعارف ، التقرير النهائي للجنة الجامعة ، ص ١٣٧٠

 <sup>(</sup>٢) أزمة فاشودة : اصطدام عسكرى بين الجيشين الفرنسي والانجليزى فـــي فاشودة في أعالي النيل بالسودان أسفر عن الاتفاق على انسحاب الفرنسيين .

<sup>(</sup>٣) تاجر ، حركة الترجمة ، ص ١٢١ .



من الشعب وليس من الحكومة (١) .

ويقول دنلوب في مكان آخر "ان كل شيء يشير الى ان الآباء المصريين يتبنون وجهة النظر القائلة بأن الدراسة الانجليزية وليس الفرنسية توفر مستقبلا أفضل ومهنة أسعى لأولادهم وهذا الاعتقاد ظهر أيضا في المدارس الخاصة بصورة ليست أقل حدة مما هو في مدارس الحكومة ، حتى ان المدارس الفرنسية في مصر وجدت في المدة الاخيرة ،ان عليها ان توجد قسما انجليزيا لتستجلب الطلاب وهنالك اليوم بعض طلاب المدارس الفرنسية يقدمون الامتحانات العامة مختارين اللغة الانجليزية لغة اجنبية وهكذا فما دام الشعب المصرى نفسه هو الذي قرر هذا الاتجاء فانه يومل ان يقبل به اخيرا اولئك الذين تبقى مطاحتهم في الموضوع خارجية "(٢)".

ويظهر ان الاقبال على تعلم الانجليزية كان يتزايد سنة بعد سنة منذ أن بدأ الاحتلال عمله الغمال في حقل التعليم عام ١٨٨٩ • ويورد دنلوب في تقاريره السنوية عن التعليم احصائات تظهر ذلك ، فقد جا في تقريره العام سنة ١٩٠٠ أن الاهالي احرار في اختيار الفرنسية أو الانجليزية ليتعلمها أولادهم كلغة اجنبية ، ولكن الاحصائات تشير دون شك الى تزايد الاقبال على الانجليزية (٣) • وفي تقرير عام ١٩٠٢ يذكر دنلوب ان عدد الطالب

ا) ملحق تقرير لورد كرومر عن " مصر والسودان " ، وقعه دوغلاس دنلوب عام ۱۹۰۷ ، ص ۱۶۹ ، ما ۱۹۰۷ عام ۱۹۰۷ مصر السودان " ، وقعه دوغلاس دنلوب عام ۱۹۰۷ ، ص ۱۶۹ مصر السودان " التي المحمد Annexe Au Rapport de Lord Cromer sur "L'Egypte et Le Soudan" و signe Douglas Dunlop, 1907, p. 149 - 150 .

وقد اطلعت على مخطوطة هذا التقرير فير المنشورة ( باللغة الفرنسية ) في دار الكتب المصرية •

<sup>(</sup>۲) دنلوب ، ملاحظات حول أوضاع التعليم ، سنة ۱۹۰۷ ، ص ۹۹ ، وسنة ۱۹۰۸ ، ص ۱۱۱ - ۱۱۷ .

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ، سنة ١٩٠٠ ، ص ٢ .



الذين كانوا يدرسون الانجليزية في مدارس الحكومة بلغ ٢٥٨٦ طالبا وعدد الطلاب الذين يدرسون الغرنسية بلغ ٢٥٥ طالبا أي بنسبة ٥٦٨ بالمئية . للانجليزية و ٥٢٠ بالمئة للغرنسية .

واستمرت الاقسام الغرنسية في مدارس الحكومة تضعف شيئا فشيئا حستى زالت عام ١٩٠٠ و يقول دنلوب في تقاريره بين سنة ١٩٠٧ و ١٩٠٩ عسد الاقسام الفرنسية في المدارس الثانوية الحكومية أخذت تضعف ويتضائل عسد الذين يحملون الشهادة الابتدائية بالغرنسية و ان هذه الاقسام لم تكسس تعامل بقسوة أو شدة بل كانت تعامل دائما بكثير من التسامح وغير انسة تقرد في شهر أيلول من عام ١٩٠٦ ان يطبق على المدارس الثانوية ما وجد ضوريا للمدارس الابتدائية عام ١٩٠٨ : أى ان لا يسمح بتشكيل صف السنة الاولى في أى مدرسة ثانوية اذا نقص عدد الطلاب عن عشرة ولكن الضغط الخارجي أجبر الوزارة على عدم تطبيق هذا القانون وقيل ان هناك حاجة الخارجي أجبر الوزارة على عدم تطبيق هذا القانون وقيل ان هناك حاجة أبقي الصف قانه سيمتلي تدريجيا وهكذا أبقي الصف قانه سيمتلي تدريجيا وهكذا أبقي الصف الاول في مدرسة التوفيقية الا ان عدد طلابه لم يزد عن سستة أبقي الصف الاول في مدرسة التوفيقية الا ان عدد طلابه لم يزد عن سستة فالغي في حزيران ١٩٠٧ وبذلك تأثر التحاق الطلبة بالمدارس العليا اذ أبقي اللغة التي كانوا يتعلمونها كانت الانجليزية والتحقوا بالقسم الانجليزي

ويورد دنلوب (٢) لائحة احصائية بعدد الطلاب الذين كانوا يدرسون الغرنسية والذين كانوا يدرسون الانجليزية ما بين عام ١٨٨٩ و ١٩٠٦ نوردها نحن لائها توضح ارتفاع نسبة طلاب الانجليزية وانخفاض نسبة طلاب الفرنسية تدريجيا

<sup>(</sup>۱) دنلوب ، ملاحظات حول أوضاع التعليم ، سنة ١٩٠٧ ، ص ٩٣ \_ ٩٤ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، سنة ١٩٠٠ ، ص ٣ ، وسنة ١٩٠١ ، ص ٣ ٠

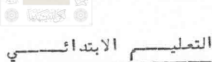




## وعلى مدى السينوات

| سبة طالب<br>الفرنسية |       | طلاب الفرنسية | طلاب الانجليزية | السينة  |
|----------------------|-------|---------------|-----------------|---------|
| ¥ Y 8                | * T7  | 8998          | 1.75            | የልአበ    |
| + 70                 | + 70  | 1 799         | 1787            | 119.    |
| + 人0                 | + { 7 | 7017          | 7 - 7 7         | 1 1 9 1 |
| + 07                 | * { { | 7 Å 7 &       | 7777            | 1 / 9 7 |
| 70+                  | * £A  | 7010          | 7 8 7 8         | 1 4 9 5 |
| + 0 \                | + £7  | TYEL          | 8779            | 1196    |
| + 07                 | + { { | TELY          | 7700            | 1190    |
| + 00                 | + 10  | 7777          | 14              | 1217    |
| + 01                 | + ٤9  | 710.          | T. O. A.        | 1117    |
| + ""                 | + 1Y  | 1.4.4.1       | Tho9            | 1 1 1 1 |
| + 77                 | + Y.A | 171.          | 1111            | 1199    |
| + 10                 | + 10  | 101           | 1911            | 19      |
| + 1                  | + 91  | 7 8 9         | 1111            | 19.1    |
| + Y,                 | + 950 | 007           | 7.4.7           | 11.7    |
| ÷ 7                  | + 9 8 | ٤٥.           | 171.            | 11.5    |
| + 0                  | + 10  | 773           | 1.11            | 11.5    |
| + {                  | + 97  | 77.4          | 1900            | 19.0    |
| * "                  | + 4Y  | 7 + 7         | 995.            | 11.7    |





ولو تتبعنا برامج الدراسة الابتدائية منذ عام ١٩٠٠ من خلال تقارير دنلوب لاتضح لنا ضعف الاقسام الفرنسية فيها .

فغي تقرير عام ١٩٠٠ يقول دنلوب ان ٥٨/ من طلاب المدارس الابتدائية الخاصة التي تخضع لمراقبة الحكومة يدرسون الانجليزية و ١٥ / يدرسون الغرنسية ، وهذه النسبة هي ذاتها في مدارس الحكومة (١) . وفسي تقرير عام ١٩٠١ نجد طلاب الانجليزية قد ارتفعت نسبتهم الى ٨٩ / فسي حين هبطت نسبة طلاب الغرنسية الى ١١ / (٦) . ويلاحظ دنلوب في تقرير عام ١٩٠١ ان عدد الطلاب الذين تقدموا لامتحانات الشهادة الابتدائية بلغ عام ١٩٠١ ان عدد الطلاب الذين تقدموا لامتحانات الشهادة الابتدائية بلغ المابقة ، كما يلاحظ انه لاول مرة في تاريخ هذه الامتحانات يزيد عسدد المتقدمين الى الامتحانات الغرنسية ، المتقدمين الى الامتحانات الغرنسية ، فقد بلخ عدد طلاب الانجليزية ١١٦٥ وعدد طلاب الغرنسية ١٩٤٦ ، في حسين كان عدد طلاب الانجليزية عام ١٩٠٠ وعدد طلاب الغرنسية ٥٨٨ ، ويشير دنلوب الى نسبة طلاب مدارس الحكومة والمدارس الخاصة الذين تقدموا للقسم الانجليزي فيذكر انها بلغت ٦٩ / من طلاب الحكومة و ٥٢ / مسن طلاب المدارس الخاصة (٣) .

وفي تقرير عام ١٩٠٢ تبلغ نسبة طلاب الانجليزية في المدارس الابتدائية

<sup>(</sup>١) د الوب ، ملاحظات حول أوضاع التعليم ، سنة ١٩٠٠ ، ص ٤ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، سنة ١٩٠١ ، ص ٤ .

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ، ص ٢٠٠٠



العالية الخاصة تسعين بالمئة في حين تتخفض نسبة طلاب الفرنسية الى ١٠ ـ (١), وفي امتحانات الشهادة الابتدائية في هذه السنة بلغ عدد المتقدمين للقسم الانجليزى ١٧٨٦ أى بنسبة ٢٦ + وعدد المتقدمين للقسم الفرنسي ٦٣٥ أى بنسبة ٢٦ + (٢)

ولا نكاد نصل الى عام ١٩٠٣ حتى نقراً في تقرير دنلوب عن ذلك العام ان تعليم الفرنسية توقف في جميع مدارس الحكومة الابتدائية اذ كانت النسبة في ذلك العام ٦ + لطلاب الفرنسية مقابل ٩٤ + لطلاب الانجليزية (٣) ، وفي المدارس الابتدائية العالية الخاصة التي تشرف عليها الحكومة بلغت النسبة ٢ + لطلاب الفرنسية مقابل ٩٠ + لطلاب الانجليزية (٤) ، أما في امتحانات الشهادة الابتدائية لتلك السنة فقد بلغت نسبة المتقدمين الى الفرع الانجليزي الشهادة الابتدائية لتلك السنة فقد بلغت نسبة المتقدمين الى الفرع الانجليزي الى عام ١٩٠١ نجد انه لم يتقدم للفرع الفرنسي في امتحانات الشهادة الابتدائية اللابتدائية سوى ٩٤ طالبا في حين كان عدد طلاب الفرع الانجليزي ١٩٢٨ طالبا ، وفي عام ١٩٠٧ تقدم ١٩٠٦ طلاب لامتحانات الشهادة الابتدائية لم طالبا ، وفي عام ١٩٠٧ تقدم ١٩٠٦ طلاب لامتحانات الشهادة الابتدائية لم يكن منهم في الفرع الفرنسي سوى ١٦ طالبا (١) .

<sup>(</sup>١) دنلوب ، ملاحظات حول أوضاع التعليم ، سنة ١٩٠٢ ، ص ٤ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ٢٣ .

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ، سنة ١٩٠٣ ، ص ٢ .

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه ، ص ٤ .

<sup>(</sup>٥) المرجع نفسه ، ص ٢٧ .

<sup>(</sup>٦) المرجع نفسه ، سنة ١٩٠٦ ، ص ٦٦ .

ويورد دنلوب لائحة احصائية بعدد طلاب القسم الفرنسي والقسس الانجليزى في مدارس الصبيان الابتدائية يتضح لنا منها ارتفاع نسبة طلاب القسم الانجليزى شيئا فشيئا وانخفاض نسبة القسم الفرنسي من ٢٤ + للقسم الاول و ٢٦ + للقسم الاول و ٨ + للقسم الثاني عام ١٩٨٥ الى ٢٦ + للقسم الثاني عام ١٩٠٠ الى مئة بالمئة للقسم الاول وصفر بالمئة للقسم الثاني منذ عام ١٩٠٠ حتى عام ١٩١٣ ٠

# التعليـــم الثانــوى

أما في التعليم الثانوى فقد كان الجامعيون الانجليز يشكلون اساس الهيئة التعليمية ، يقول لورد كرومر في تقريره عن مصر والسودان لعام ١٩٠٦،(١)

"ان التحسن في الاوضاع المعنوية للمدارس الثانوية وتحسن مـــادة التعليم يرجع بدون شك الى الجامعيين الانجليز الذين يشكلون اساس الهيئة التعليمية ، ومهما تكن السيئات التي فرضها هذا النظام من الناحية السياسية، فأن الطلاب والاهالي يقدرونه الى حد بعيد ، وبالرغم من انتقادات الصحافة فان أى تغير حقيقي في النظام الحالي سيكون حتما غير محبذ ".

وفي الاحصاءات والنتائج التي يستخرجها دوفلاس دنلوب في تقاريره ما يظهر التحول من الاقسام الغرنسية الى الاقسام الانجليزية في التعليم الثانوى

<sup>(</sup>۱) تقرير لورد كرومر حول مصر والسودان ، سنة ١٩٠٦، ص ١٤٨٠

Rapport de Lord Gromer sur L'Egypte et Le Soudan pour l'annee 1906, p. 148 .

و المصرية الى مخطوطة هذا التقرير بنصه الفرنسي في دار الكتب المصرية بالقاهـــرة .



أيضا ، وطبيعي أن يحدث ذلك ما دام الاساس ، وهو التعليم الابتدائي ، قد تحوّل نحو التعليم الانجليزي .

ففي التقرير الذى يتناول عام ١٩٠١ يذكر دنلوب ان بين المتقدمين الى المتحانات الشهادة الثانوية كان هنالك ثلاثة وثمانون طالبا في الفرع الانجليزى ومئة وسبحة وخمسون في الفرع الفرنسي (١) .

وعدد ما نصل الى تقرير عام ١٩٠٤ نجد ان الاقسام الفرنسية قد بدأت تزول بسرعة من التعليم الثانوى الحكومي بعد ان زالت من التعليم الابتدائي الحكومي و ونجد انه في السنوات القليلة بين عام ١٩٠١ وعام ١٩٠٤ أصبح عدد طلاب القسم الانجليزى ثمانمئة وأربعة وخمسين طالبا مقابل مئة وثمانية وثمانين طالبا للقسم الغرنسي فقط (١) وفي السنة التالية ،أى ١٩٠٥ وثمانين طالبا للقسم الغرنسية والانجليزية فأصبح عدد القسم الاول ١٤٩ طالبا مقابل ١١٩٦ في القسم الثاني وفي امتحانات ذلك العام للشهادة الثانوية زاد عدد طلاب الغرع الانجليزى عن عدد طلاب الغرع الغرنسي لأول الثانوية زاد عدد طلاب الغرع الانجليزى عن عدد المتقدمين للغرع الانجليسزى مثتين وتسعة وثلاثين طالبا في حين بلغ عدد المتقدمين الى الامتحانات الطلاب الغرنسية مئتين وثمانية طلاب (٦) واذا قابلنا هذه الاعداد بأعداد الطلاب الغرنسية مئتين وثمانية طلاب (١٦) واذا قابلنا هذه الاعداد بأعداد الطلاب الغرنسية وطول الاقسام الانجليزية مكانها و

<sup>(</sup>۱) دنلوب ، ملاحظات حول أوضاع التعليم ، سنة ١٩٠١ ، ص ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، سنة ١٩٠٤ ، ص ٥ ٠

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ، سنة ١٩٠٥ ، ص ٥٣ ٠



وفي عام ١٩٠٦ لم يزد عدد طلاب الفرنسية عن تسعة وثمانين طالبا في حين ارتفع عدد طلاب الانجليزية الى ألف ومئتين وواحد وتسعين طالبا (١).

غير أنه يبدو أن أختفا الاقسام الغرنسية من المدارس الثانوية الحكومية بدأ يترك أثرا سيئا ، فقد ذكر دنلوب في تقرير عام ١٩٠٧ وما بعده انه منذ عام ١٩٠٥ عدلت برامج الدراسة الثانوية (٢) فأدخل تعليم اللغين الغرنسية كلغة اجنبية أضافية بالاضافة الى اللغة الانجليزية لطلاب السنتين الثالثة والرابعة في القسم الادبي وذلك للتقليل من أثر اختفا الاقسام الغرنسية في هذه المدارس (٣) ، ولا نكاد نصل الى عام ١٩١٣ حتى تكسون السياسة الجديدة قد بدأت تعطي ثمارها فيقول دنلوب ؛ "أن النتائج التي السياسة البعديدة قد بدأت تعطي ثمارها فيقول دنلوب ؛ "أن النتائج التي توصلنا اليها كانت مشجعة بشكل واضح " (٤) .

ولعل أكثر ما يوضح لنا تقدم الغروع الانجليزية وتأخر الغروع الغرنسية في المدارس الثانوية ،اللوائح الاحصائية التي يوردها دنلوب في تقاريره السنوية ، ولن نورد هذه اللوائح بتفاصيلها هنا الا اننا نستفيد منها ان نسبة طلاب الاقسام الانجليزية عام ١٨٨٩ كانت ٢٦ + في حين كانت نسبة طلب الاقسام الغرنسية ٢٤ + وتأخذ ونسبة طلاب الانجليزية تتزايد ونسبة طلاب الفرنسية نتناقص سنة بعد سنة ، ففي عام ١٨٩٤ تبلغ نسبة طلاب القسلم الغرنسية عام ١٩٠٠ تبلغ نسبة طلاب التبلغ نسبة طلاب التبلغ نسبة طلاب القسلم الغرنسية عام ١٩٠٠ تبلغ

<sup>(</sup>١) دنلوب ، ملاحظات حول أوضاع التعليم ، سنة ١٩٠٦ س ٨ ٠

<sup>(</sup>٢) لحل هذا التعديل نتيجة للاتفاق الودى المعقود عام ١٩٠٤ بـــين فرنسا وبريطانيا والذى أدّى الى تخفيف خشية بريطانيا من المنافســة الفرنسية في مصــر ٠

<sup>(</sup>٣) دنلوب ، ملاحظات حول أوضاع التعليم ، سنة ١٩٠٧ ، ص ١٥٠

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه ، سنة ١٩١٣ ، ص ٧٢ .



النسبة ٥١ + لطلاب الانجليزية و ٤٩ + لطلاب الفرنسية ، وعام ١٩٠٥ تبلخ النسبة ١١ + لطلاب الغرنسية و ٨٩ + لطلاب الانجليزية ، وفي عام ١٩٠٨ و النسبة ١١ + لطلاب الانجليزية ، وفي عام ١٩٠٨ و ١٩٠٩ لا يبقى في الاقسام الفرنسية سوى نسبة ١ + مقابل ٢٩ + للاقسام الانجليزية ، ومنذ عام ١٩١٠ تختفي الاقسام الفرنسية تماما من التعليم الثانوى الحكوميين .

أما في المدارس الخاصة فقد أصاب الاقسام الفرنسية ما أصابها في مدارس الحكومة وفي الحكومة والا ان سرعة الانحدار كانت هنا أقل منها في مدارس الحكومة وفي عام ١٨٩٣ كان عدد المرشحين للدخول الى التعليم الثانوى سبعة للقسم العربين الله وسبعة وعثرين اللوائح الى ان عدد طلاب القسم الغرنسي في المدارس والدروس الخاصة لم يكن في تناقص مستمر كما كان في مدارس الحكومة ومع ان عدد طلاب القسم الانجليزى كان في تزايد مستمر حتى عام ١٩٠٢ عندما بدأ تناقص طلاب القسام الفرنسية يتسارع بشكل ملحوظ ونورد في ما يلي اللائحة الاحصائية التي أوردها دنلوب في تقاريره لانها تعطي فكرة واضحة عما نحسن بصدده و

| الدراسقالخاصة |             | المدارس الخاص |             | السينة  |  |
|---------------|-------------|---------------|-------------|---------|--|
| قسم فرنسي     | قسم انجلیزی | قسم فرنسي     | قسم انجلیزی |         |  |
| 1 Y           | 17          | ۲۲            | Υ           | 1 1 9 7 |  |
| 1 Å           | 1           | 7 7           | À           | 3 1 1 1 |  |
| 11            | 77          | ٤٣            | 1 7         | 1190    |  |
| ΥA            | 77          | Υ ٣           | 1.4         | TPAI    |  |
| 77            | 1.          | iy            | 7.4         | YPAL    |  |
| 17            | 1.          | 0.7           | 13          | 1414    |  |



| الدراسة الخاصة |             | المدارس الخاصة |             | السينة  |  |
|----------------|-------------|----------------|-------------|---------|--|
| قسم فرنسي      | قسم انجلیزی | قسم فرنسي      | قسم انجلیزی |         |  |
| 11             | 1 A         | ٥٩             | 7 8         | 1 1 1 1 |  |
| 7 1            | 10          | 177            | ٩.٨         | 11.     |  |
| 7.7            | 1 •         | 179            | 301         | 11.1    |  |
| 7 €            | 7 7         | 117            | 777         | 19.5    |  |
| ٣              | 1.1         | 11             | 1 A Å       | 11.7    |  |
| ١.             | 7 9         | λ ٢            | r • 9       | 19.5    |  |
| Α.             | ٤A          | 05             | £ 9 Å       | 19.0    |  |
| ٤              | 19          | 3 7            | 7.4.7       | 19.7    |  |
| ٤              | 111         | 1 €            | YAT         | 19.Y    |  |
| 7              | 99          | 11             | 187         | 19.4    |  |
| 1              | YY          | 1 €            | 179         | 19.9    |  |
| ٣              | 1.77        | 1 €            | 1117        | 111.    |  |
| 7              | 175         | 1 1            | 1710        | 1111    |  |
| ٤              | 1 5 7       | 11             | 1 ÅY E      | 1111    |  |
| ь              | 114         | 17             | 7779        | 1117    |  |

هكذا حلّت الاقسام الانجليزية مكان الاقسام الغرنسية في الحركة التعليمية وقد رأينا دنلوب وكرومر يعزوان هذا التحول الى اقبال الاهالي على الاقسام الانجليزية واختيارهم لها دون ضغط أو تأثير وقد يكون هذا صحيحا وقد يكون فيه شيء من التحيق ولكن الموكد أن هذا الاقبال لم يكن تعبيرا عن محبة المصريين للثقافة الانجليزية واعجأبهم بها بقدر ما يعبر عن سعسسس



المصريين وراً مصلحة ابنائهم ومستقبلهم في دولة اليد العليا فيها للانجليز ، والمقدمون فيها هم دوو الثقافة الانجليزية ، والمصالح المعاشية فيها تتجه كليا نحو انجلترا ، ويعزز هذا الرأى ما ذكره دنلوب في تقرير عام ١٩٠٩ مسن انه في عام ١٨٩٨ فيما كان التغيير التدريجي يتم ، ثم فتح السودان ومسارافقه من حوادث فتوقفت طلبات الدخول الى الاقسام الفرنسية في المسدارس الابتدائية فجأة وتدفق الطلاب بشكل واضح على الاقسام الانجليزية (١) ، كما تعززه أيضا تلك اللوائح الاحصائية للمدارس والدروس الخاصة والتي تشير الى ان الاهالي لم يستغنوا عن توجيه ابنائهم الى الاقسام الفرنسية الا بعد أن قطعت المدارس الحكومية شوطا بعيدا في هذا المضمار ، وعندما وجدوا ان مصلحة ابنائهم ومستقبلهم أصبحا يقتضيان تعليمهم الانجليزية بدل الفرنسية ،

ويبدو ان الشكوك ثارت حول الانخفاض في عدد طلاب الاقسام الفرنسية والاقبال المتزايد على الاقسام الانجليزية ، ووجهت الصحافة حملات على الحكومة لاهمالها اللغة العربية وتوجهها نحو اللغة الانجليزية مما دفع كروسر ودنلوب الى تبرير ذلك ، يقول دظوب ، ، ، " ان الرغبة في تعليم الاولاد بالانجليزية هي ،عند الاهالي ،أكبر منها عند الموظفين الانجليز ،ان حركة التوجه نحو دراسة الانجليزية تبدأ من الشعب وليس من الحكومة "(٢). ويقول في مكان آخر ، ، " وهكذا فما دام الشعب المصرى نفسه هو الذى قسرر هذا الاتجاء فانه يو مل ان يقبل به اخيرا اولئك الذين تبقى مصلحتهم فسي الموضوع خارجية " (٣) ، ولعله هنا يشير الى الحملات التي قامت ضد حركة

<sup>(</sup>١) دنلوب ، ملاحظات حول أوضاع التعليم ، سنة ١٩٠٩ ، ص ١٣٠٠

<sup>(</sup>٢) ملحق تقرير لورد كرومر عن مصر والسودان ، ص ٠٥٠

<sup>(</sup>٣) د تلوب ، ملاحظات حول أوضاع التعليم ، سنة ١٩٠٧ ، ص ٩٦ .



التوجيه هذه وفي التقرير نفسه يشير دنلوب الى الشكوك التي ساورت الكثيرين فيقول أن هبوط عدد الطلاب الذين يودون تعلم الغرنسية واضح بشكل لا نتعجب معه اذا ثارت بعض الشكوك في ان سبب ذلك تحريض انجليزى ولكن ليس من الصحب ان نثبت ان الدروس الغرنسية لم تتعرض لمعاملة غير عادلـــة فحسب بل انها عوملت باحترام ملحوظ (١) .

أما لورد كرومر فيقول عن النظام التعليمي " ٠٠٠ ان الطلاب والاهالي يقد رونه الى حد بعيد ، وبالرغم من انتقادات الصحافة فان أى تغيّر حقيقيي في النظام الحالي سيكون حتما غير محبذ " (٢)

هكذا اذا توجه الاهالي والطلاب الى الاقسام الانجليزية لا عن وعين بقيمة الثقافة الانجليزية واعجابا بها ،وهم الذين تعودوا من قبل الثقافية الفرنسية ونشأوا وهي تحيط بهم منذ أوائل نهضتهم ،وانما عن تقدير للقوة السياسية ووعي لمصلحة ابنائهم المحاشية .

# مدارس التخصص العاليي :

وطبيعي أن تتأثر الاتجاهات العلمية في مدارس التخصص بعد أن تغيّرت في أساس الحركة التعليمية أى في المرحلتين الابتدائية والثانوية •

ففي هذه المدارس العالية كانت الدراسة تتم بالضرورة بلغة اجنبية، وكانت الغرنسية قبل الاحتلال هي اللغة المعتمدة • وقد رأينا الغرنسيين ينشئون مدرسة الطب ومدرسة الحقوق ومدرسةالهندسة ، كسا رأينا كلوت بك

<sup>(</sup>۱) دنلوب ، ملاحظات حول أوضاع التعليم ، سنة ۱۹۰۷ ، ص ۹۱ .

<sup>(</sup>۲) تقریر لورد کرومر ، سنة ۱۹۰٦ ، ص ۱٤٨ .



يرئس الاولى وفيدال يرئس الثانية ولمبير باشا يرئس الثالثة ، ورأينا الاساتذة يستقدمون من فرنسا ليشكلوا اساس الهيئة التعليمية في هذه المدارس وفير فيرها من مدارس التخصص منذ نشأتها ، ولما جا الاحتلال وسعى ليغير اتجاء الحركة التعليمية في جميع المستويات كان من الطبيعي ان يصيب مدارس التخصص العالية نصيبا منها ، وسنتعرض هنا للتغيير الذى أصاب مدرست الحقوق ومدرسة الهندسة ومدرسة الطب ومدارس المعلمين وهي المدارس العالية الرئيسية كأمثلة على ما أصاب التعليم التخصصي من تغيير في الاتجاه ،

أ · مدرســـة الحقـــوق ؛ كان القانون الغرنسي هو المتبع في مصر وقد رأينا اهتمام اسماعيل باشا بقانون نابليون وتركيز عمل قلم الترجمة علــــى ترجمة هذا القانون ، لذلك كان من الطبيعي ان تعتمد مدرسة الحقوق الغرنسية لغة لها لتدرس طلابها القوانين بلغتها الاصلية · وتجدر الاشـارة هنا الى ان مدرسة الحقوق هي الوحيدة ــ على ما ذكر لورد كرومر ــ التي لم يحاول المسوولون ان يغيروا لغة التعليم فيها منذ تأسيسها عام ١٨٦٨، في حين قاموا بعدة محاولات لجعل اللغة العربية لغة التعليم في مـدارس التخصص الاخرى وكانوا في كل مرة يواجهون بنتائج سـلبية (١) .

بقيت الدراسة في كلية الحقوق منذ انشائها عام ١٨٦٨ تعتمد اللغـة الغرنسية باستثناء دراسة الشريعة الاسلامية التي كانت تدرس بالعربية وفـي الغرنسية بالشائي عن التعليم الحكومي الذي وضع عام ١٨٨٦ (٢) ، أي بعــــد

<sup>(</sup>۱) تقریر لورد کرومر ، سنة ۱۹۰٦ ، ص ۱۹۱ .

<sup>(</sup>٢) وزارة المعارف ، عرض للاصلاحات المنجزة خلال عام ١٨٨٥ ، ص ٢٦-٢٢ ٠

Ministere de L'Instruction Publique, Expose des Reformes Effectues pendant l'annee 1885, pp. 67 - 72 .



الاحتلال بأربع سنوات ، لا نجد أى أثر للغة الانجليزية في تنظيم مدرسة الحقوق وامتحاناتها ، انما نجد مادة اللغة الايطالية بالاضافة الى الفرنسية ، ولعلها كانت تستعمل لدراسة القانون الروماني .

ظلت الحال على ما هي عليه حتى عام ١٨٩٩ عندما قرر المسوّولسون البريطانيون تغيير الدراسة في هذه المدرسة ، كما فعلوا في غيرها ، مسن الفرنسية الى الانجليزية ، فأنشأوا فيها القسم الانجليزى جنبا الى جنب مسع القسم الفرنسي ، وقد ورد في تقرير لجنة الجامعة الى وزارة المعارف ان مجال الاختيار بين التعليم الانجليزى والفرنسي الذى فتح امام طلاب المدارس الثانوية عام ١٨٨٦ جعل أكثرية الطلاب يختارون القسم الانجليزى بعد فترة قصيرة ، وهكذا أصبح هو لا الطلاب الذين تلقوا دروسهم في الاقسام الانجليزية محرومين من دخول مدرسة الحقوق وبالتالي من ممارسة مهنة المحاماة والقضا في مصر ، لذلك تقرر انشا قسم انجليزى في مدرسة الحقوق في عام ١٨٩٩ مع ابقال الفرنسية اجبارية لمدة ثلاث سنوات حتى يتمكن الطلاب من مراجعة النصوص الفرنسية (۱) .

ويضيف التقرير انه بعد انشاء القسم الانجليزى ضعف القسم الفرنسي يسرعة برغم المحاولات العديدة لانعاشه وتشجيعه (٢) . غير ان نظرة السي اللائحة الاحصائية التي أوردها دنلوب في تقرير عام ١٩٠٦ نظهر انه وان كان عدد طلاب القسم الانجليزى يتزايد فان عدد طلاب القسم الفرنسي كان يتزايد أيضا وبقي متفوقا على القسم الانجليزى حتى عام ه١٩٠٥ عندما قفز القسي الانجليزى الى الطليعة وبقي هناك (٣) .

<sup>(</sup>١) وزارة المعارف ، التقرير النهائي للجنة الجامعة ، ص ٣٩ ٠

۲) المرجع نفسه ، ص ۱۰ ٠

<sup>(</sup>٣) دنلوب ، ملاحظات حول أوضاع التعليم ، سنة ١٩٠٦ ، ص ٨٨ .

بدأ القسم الانجليزى عمله عام ١٩٠٠ وكانت النتائج التي أحرزها نحي السنتين الاولى والثانية مرضية على ما يظهر من تقرير دنلوب حول هذين العامين ان يقول: "ان تجربة القسم الانجليزى تظهر حتى الآن ناجحة بالرغم مسن صعوبة تدريس نظام تشريعي مبني على التشريع الغرنسي باللغة الانجليزية (١). وبدأ عدد طلاب القسم الانجليزى يتزايد منذ بداية السنة المدرسية لعلم ١٩٠٢ - ١٩٠٣ فارتفع الى أربعة وعشرين طالبا مقابل ثلاثة وثلاثين للقسم الغرنسي وفي نهاية العام قدم القسم الانجليزى أول دفعة من طلاب المتحانات السنة الرابعة وبدا ان التجربة قد نجحت وثبتت أقدامها ويظهر ان النجاح بلغ درجة أدّت الى تفاوئل دنلوب بنتائجه بشكل عام ، فهو يقول في تقرير عام ١٩٠٤: " يبدو ان المصرى الشاب يجد صعوبة أقل في اتقان في تقرير عام ١٩٠٤: " يبدو ان المصرى الشاب يجد صعوبة أقل في اتقان اللغة الانجليزية من اللغة الغرنسية مع قواعدها وتراكيبها الشديدة الصعوبة . فاذا صح ذلك فانه سيكون له دون شك نتائج هامة في الاجيال القادمة في ما « (١٠) .

استمر القسم الانجليزى يتقدم فزاد عدد طلابه عام ١٩٠٥ لأول مرة عن عدد طلاب القسم الفرنسي ، أذ بلغ عدد طلاب القسم الاول تسعة وخمسين وعدد طلاب القسم الثاني سبعة وثلاثين ، واستمر التزايد في الاول والتناقص في الثاني حتى قرر المسوولون الغا القسم الفرنسي عام ١٩١٠ ، عندما بلغ عدد طلابه خمسة وعشرين مقابل مئتين وثلاثة عشر بالقسم الانجليزى ، فألغيت في ذلك العام السنة الاولى وتم الغا القسم بكامله عام ١٩١٧ عندما ألغيت السنة الرابعة ،

<sup>(</sup>۱) دنلوب ، ملاحظات حول أوضاع التعليم ، سنة ١٩٠٢ ، ص ٣٩ ٠

۱۹۰۱ المرجع نفسه ، سنة ۱۹۰۱ ، ص ۵۵ .



ب · مدرسة الطب ؛ أنشئت مدرسة الطب في أيام محمد على ورئسها كلوت بك وكان نظامها فرنسيا كما كانت البعثات فيها ترسل الى فرنسا فير ان الاحتلال رأى ان يوجه نظامها الوجهة الانجليزية فجعل التعليم فيها ابتدا من عام ١٨٩٨ باللغة الانجليزية ، وضم اليها مستشفى وجعل نظامها يشبه نظام مدرسة الطب في جامعة لندن · وتمتينا للعلاقة بين هذه المدرسة مع جامعة لندن كان مندوب من تلك الجامعة يأتي كل سنة الى مصر لحضور الامتحان النهائي · وفي عام ١٨٩٠ تقرر ربط مدرسة الطب بالنظام الاوروبي بشكل أوثق وتحويلها الى جامعة شبيهة بجامعات اوروبا · فعين ثلاثة مدرا بريطانيين للاقسام الرئيسية فيها (١) .

ويظهر أن تغيير نظام مدرسة الطب أنار الاعتراض والانتقاد فقد ورد في تقرير لجنة الجامعة "أن هذه العملية رافقها الكثير من الاستنكار والدسائس التي لا يتعجب منها لأن تغير شخصية مؤسسة قديمة شرقية الى مؤسسة أوروبية حديثة لم يكن ليتم دون اسائات الى الشعور الشخصي والسياسي "(٢).

ج · مدرسة الهندسة : أنشئت عام ١٨٣٤ ورئسها الغرنسي لامبير باشا وأرسلت البعثات الهندسية الى فونسا طوال عهد المدرسة الاول · وبين عام ١٨٤٩ - ١٨٥٩ رئس المدرسة علي باشا مبارك وهو ،كما رأينا ، ســن رجال البعثات الى فونسا ومن ذوى الاتجاء الثقافي الغرنسي · لكن المدرسة ضعفت بين عام ١٨٧٨ و ١٩٠١ ولم تجتذب عددا كبيرا من التلاميذ · وفي عام ١٩٠٥ قرر المسوولون في عهد الاحتلال احيا ها فبنيت أبنية جديــدة

<sup>(</sup>۱) زيدان ، تاريخ آداب اللغة العربية ، ج ٤ ، ص ٣٢ ٠

<sup>(</sup>٢) وزارة المعارف ، التقرير النهائي للجنة الجامعة ، ص ٣٣ ٠

وأرسلت البعثات للتخصص في اوروبا اقتدا على بطريقة محمد على ولكن التركيز هذه المرة كان على انجلترا ، وقين المستر ر ، هولت الانجليزى رئيسا للمدرسة ، وأصاب القسم الفرنسي في مدرسة الهندسة ما أصابه في غيرها ، فغي تقرير عام ١٩٠٥ يذكر دنلوب ان الاقبال على القسم الانجليزى يسترعي الانتباء وانه بين السبعة وعشرين طالبا الذين دخلوا المدرسة في ذلك العام كان هنالك عالب واحد للقسم الغرنسي والباقون التحقوا بالقسم الانجليزى في حين كان عدد طلاب القسم الانجليزى في العام السابق عشرة مقابل عشرة للقسم الغرنسي . وهكذا اتجهت مدرسة الهندسة مع غيرها تدريجيا نحو التعليم الانجليزى .

د مدارس المعلمين العليا المعلمين العليا المعلمين العليا المعلمين العليا الما نتعرض الى أهمها وهي مدرسة المعلمين ودار المعلمين الخديوية والمدرسة التوفيقية .

فغي عام ١٨٨٩ تحول مكتب الترجمة والتحرير الذى انشى عام ١٨٨١ الى دار المعلمين الخديوية ، والغاية من ذلك اقامة مدرسة لتخريج مدرسين مصريين للغة الانجليزية في المدارس الابتدائية ، وقد كانت اللغة الانجليزية هي اللغة المعتمدة في تدريس جميع المواد لطلاب دار المعلمين هذه ،

وفي مدرسة المعلمين كان التعليم عام ١٨٨٦ اما بالانجليزية أو الغرنسية حسب اختيار الطالب ثم ألغي القسم الانجليزى حتى كان عام ١٩٠٦ فأعيد افتتاحه وخصص القسم الادبي في المدرسة عام ١٩٠٨ لتخريج مدرسين للغدة الانجليزية والمواد الادبية .

أما المدرسة التوفيقية فقد تحوّلت هي أيضا الى النظام الانجليزى · ففي

مام ١٨٩٨ كان عدد طلاب القسم الفونسي الثلاثة المطالب وقدد طلاب القسم الانجليزى ثمانين طالبا ، ولكن المسوولين انشأوا مدرسة معلمين تابعة للمدرسة التوفيقية وجعلوا الدراسة فيها بالعربية والانجليزية وما لبث ان "حل انجليزى في المكان الذي كان منذ انشئت المدرسة ملكا للفرنسيين "(١) ، وهو رئاسة المدرسة ، ويظهر ان مدرسة المعلمين التابعة للتوفيقية أنشئت بسبب الحاجة الى معلمين للانجليزية ، وهذا ما يذكره دنلوب في تقرير عام ١٩٠٣ اذ يقول "ومن أجل سد الفراغ في صفوف مدرسي الانجليزية والمواد التي تدرس بها أنشئت المدرسة التوفيقية لتدريب المعلمين "(١) .

هكذا اتجهت أنظمة المدارس وبرامجها التعليمية في فترة وجيزة من عصر الاحتلال نحو التعليم الانجليزي .

## البعثات العلميـــة

وقد أصاب البعثات العلمية في عصر الاحتلال ما أصاب السياسة العامدة للتعليم والنظام التعليمي بشكل عام ، فتغيّرت وجهتها ومقاصدها وأصبحت فرنسا التي كانت مقرا لاكبر بعثة مصرية والتي افتتح فيها بيت خاص لاعضا البعثات ، في المرتبة الثانية .

فير أن الاحتلال لم ينتهج منذ البد سياسة أرسال البعثات على نطاق وأسع ، يلخص دنلوب في تقاريره هذه السياسة فيقول : "خلال السنوات الخمس عشرة الماضية وجهت جهود وزارة المعارف نحو زرع الثقافة الاوروبية في محيط مصرى برفع مستوى مدارس اوروبا أكثر منها

<sup>(</sup>۱) میتان ، تحول مصر ، ص ۱۹۵ .

<sup>(</sup>٢) دنلوب ، ملاحظات حول أوضاع التعليم ، سنة ١٩٠٣ ، ص ٥٢ ،



بارسال المصريين منعزلين الى اوروبا للدراسة " (١) .

ولنتعرض لسياسة ارسال البعثات بعد الاحتلال كما ظهرت في التقارير عن التعليم التي رفعت الى الخديوى بين عام ١٨٨٥ وعام ١٨٨٩ .

بقيت البعثات الى فرنسا أكبر عددا من البعثات الى انجلترا حتى عام ١٨٨٥ ، فبين عام ١٨٧٨ وعام ١٨٨٥ أرسل الى فونسا تسعة وعشرون طالبا منهم اثنان وعشرون أرسلوا بين سنة ١٨٨٣ ـ أي بعد الاحتلال بسنة واحدة \_ وسنة ١٨٨٥ ، بينما لم يرسل الى انجلترا سوى ثلاثة طلاب عام ١٨٨٣ . وفي أواخر عام ١٨٨٦ بلخ اعضاء البعثة العلمية الحكومية الى فرنسا ثمانية وعشرين تلميذا وكان هنالك اثنان وعشرون طالبا يدرسون على حساب ذويهم باشراف الحكومة • اما البعثة العلمية الى انجلترا فقد ورد في التقرير الثاني المرفوع للخديوى عام ١٨٨٦ انها لا تزال في حالة سيئة بسبب عدم توفر الم-وارد الكافية للوزارة لتطويرها كما تريد ٠ ففي عام ١٨٨٣ أرسل أربعة شبان مــن مدرسة الصنائع الى انجلترا ليتخصصوا في حقول التلفراف والسكك الحديدي\_\_ة وصنع الآلات ، وفي عام ١٨٨٧ لم يزد عدد طلاب البعثة العلمية عن الخمسة ولم يتغير هذا العدد في السنة التالية أيضا ، في حين بلغ عدد اعضاء البعثة الى فرنسا في ذلك العام ، أى عام ١٨٨٨ ، ثلاثة وثمانين طالبا . أما في السنة التالية فقد كان اعضا البعثة الى انجلترا قد عادوا باستئنا واحد كان على وشك العودة • فاختير ثلاثة اعضا عدد ليتخصصوا هناك في حقل التعليم حتى يعودوا ويتسلموا المناصب التي تتطلب اللغة الانجليزية في المدارس العامة ، كذلك في عام ١٩٠١ أرسل أربعة طلاب وطالبة واحدة الى انجلترا ليتعلموا في مدارس المعلمين هناك .

<sup>(</sup>١) د تلوب ، ملاحظات حول أوضاع التعليم ، سنة ١٩٠٧ ، ص ٦٤ ٠

وبقيت حالة الضعف تسيطر على البعثات الى انجلترا حتى عام ١٩٠٦ عندما نشهد من خلال تقارير دنلوب تحولا في خط البعثات واتجاها نحسو انجلترا ونشاطا أوسع نطاقا وأكثر تنظيما من السنوات الماضية ، ففي سسنة ١٩٠٧ كان في انجلترا اثنان وعشرون طالبا يتخصصون في التربية أرسل منهم عشرون في السنة السابقة كما كان هنالك طالبان يتخصصان بالهندسة ، وفسي عشرون في السنة السابقة كما كان هنالك طالبان يتخصصان بالهندسة ، وفسي عام ١٩٠٨ ارتفع عدد اعضاء البعثات الحكومية الى انجلترا الى اربعين طالبا . وفي ذلك العام افتتح مركز للبعثة العلمية في انجلترا على غرار ذلك المندى افتت مركز للبعثة العلمية في انجلترا على غرار ذلك المندى افتت العلمية العلمية العطمية العطمية العطمية العطمية العطمية العطمية العطمية العلمية العطمية العطمية العلمية العطمية ال

أما البعثات العلمية الخاصة ، أى اولئك الذين يدرسون على نفقة ذويهم تحت مراقبة الحكومة ، فقد بقيت حتى ذلك العام تفضل التوجه نحو فرنسا وكان هنالك ستة طلاب فقط في انجلترا في حين كان عددهم في فرنسا ستة عشر .

في عام ١٩٠٩ ارتفع عدد طلاب البعثة الحكومية الى انجلترا الى ائنين وخمسين طالبا مقابل ثلاثة طلاب فقط يدرسون الحقوق في فرنسا • لكـــن البعثات الخاصة بقيت حتى هذا التاريخ أيضا تغضل التوجه الى فرنسا فكان هنالك سبعة عشر طالبا في فرنسا مقابل عشرة طلاب في انجلترا • أما اعضا البعثات الذين يدرسون على نفقة أهليهم دون مراقبة الحكومة فقد بلغ عددهم مئة في انجلترا وثلاثمئة موزعين بين فرنسا وبلجيكا وسويسرا مما يشير الى ان الاقبال الخاص على التعلم في انجلترا لم يكن قد تمكن تماما بعد • وان كان الفرق بين اعداد الطلاب المرسلين الى انجلترا وفرنسا قد أخذ يتضائل •

وفي عام ١٩١٠ بلخ عدد اعضا البعثة الحكومية الى انجلترا ائنيـــن واربعين طالبا وعدد اعضا البعثة الى فرنسا ستة طلاب وطالب واحد الـــى



النمسا · اما في البعثات الخاصة التي كانت تحت اشراف الحكومة ، فقد ظلت فرنسا متفوقة على انجلترا ، وان كان الغرق قد أصبح ضئيلا ، فعدد الطلاب المتوجهين الى فرنسا بلخ اربعة عشر طالبا والى انجلترا اثني عشر طالبا .

وبرزت هذا العام بعثات الجامعة المصرية التي أرسلت ثلاثة عشر طالبا الى فرنسا وسبعة طلاب الى انجلترا وثلاثة الى ألمانيا وواحدا الى ايطاليا، كما كان هنالك ثلاثة طلاب يدرسون على نفقة الحكومة الفرنسية في فرنسا .

وفي العام التالي ارتفع عدد اعضا البعثة الحكومية الى انجلترا السى
تسعة واربعين عضوا وبقي عدد الطلاب في فرنسا والنمسا كما كان في العام
السابق الا ان عدد اعضا البعثات الخاصة الواقعة تحت اشراف الحكومة
بلخ في انجلترا اثني عشر عضوا وفي فرنسا خمسة عشر ، وارتفع عدد اعضا
بعثة الجامعة المصرية في فرنسا الى أربعة عشر طالبا في حين انخفش العدد
في انجلترا الى ستة ، بالاضافة الى ذلك كان هنالك ستة طلاب يدرسون في
فرنسا على نفقة الحكومة الفرنسية وثلاثة يدرسون في ايطاليا على نفقة الحكومة
الايطالية ، ومن البعثات المستقلة الخاصة كان هنالك اربعمئة طالب بينها الإيطالية ، ومن البعثات المستقلة الخاصة كان هنالك اربعمئة طالب بينها أكثر من مئتين في انجلترا وأكثر من مئة في فرنسا والباقون موزعون على ألمانيا
وسويسرا وبلجيكا ،

أما في عام ١٩١٣ فقد استمر تفوق البعثات الحكومية الى انجلتـــرا واستمر تفوق بعثات الجامعة المصرية الى فرنسا الد بلغ عدد اعضا الاولــــى اثني عشر وعدد اعضا الثانية أربعة فقط ، في حين تفوقت البعثات الخاصــة الى انجلترا ولأول مرة بشكل ملحوظ عنها الى فرنسا فبلغ عدد اعضا الاولى ثلاثمئة وتسعة وثمانين طالبا مقابل مئة وخمسة وخمسين للثانية ،



من هذه المعلومات يتبين لنا أن فرنسا بقيت فترة طويلة ،المقصدة المفضل للبعثات العلمية والأهلية ،بالرغم من توجه أدارة البعثات الحكوميدة كليا تقريبا نحو أنجلترا ، كما أن مركز فرنسا في البعثات العلمية لم يضعف ، بل ظلت الجامعة المصرية توجه اليها أكثر أعضا بعثاتها وظلت نسبة أعضاء البعثات الخاصة اليها مرتفعة ،

ولعل هذه الظاهرة توضح تعلق المصريين بالثقافة الفرنسية وثقتهم بها، وهي التي كانت أول ثقافة تعرفوا اليها ،كما توضح سبب استمرار التيار الغرنسي في الحياة الفكرية والادبية في مصر ووقوفه وجها الى وجه مع التيار الانجليزى كما سنرى في الباب الاخير من هذه الدراسة .



# خلاصـــة في التعليــم وأشره في نشر الثقافة الغربية في مصر

كان التعليم في الداخل والبعثات العلمية الى الخارج أول ســـبيل للاتصال بالغرب ، فقد استطاعت البعثات العلمية منذ عصر النهضة الاول أن تكون صلة وصل متينة بين مصر واوروبا ، وقد كان لجهود المبعوثين ، عندما عاد واليطبقوا ما تعلموه في الخارج على بلادهم ، أثر كبير في تطوير الحركة التعليمية وكان لهم بالتالي وفي الامد البعيد اسهام خطير في تطوير الحياة العامة ، الفكرية والمادية معا ، وقد نوهنا باسهام رجال البعثات أمثال رفاعة رافع الطهطاوى وعلي باشا مبارك وعلي باشا ابراهيم وفيرهم ممن عملوا فـــي ميدان التعليم وجدوا في تطويره وتنظيمه وفق الانظمة التي تعرفوا اليها في اوروبا ، محاولين أكثر من مرة سد الثغرة بين التعليم القديم والتعليم الحديث، لتلافي التباين الثقافي بين ابناء الشعب كما حدث عندما وضعت لائحة رجب وتقرير قوميسيون عام ١٨٨٠ .

ولا حاجة بنا الى التشديد على أهمية التعليم والتوجيه الثقافي خاصة اذا كانت الامة في أول عهدها بالنهوض ومستهل انفتاحها على الحضارات الاخرى ، وهي اذا ولّت وجهها شطر أمة واحدة من الام ، فانها حين تأخذ بأساليب هذه الامة التعليمية وأنظمتها المادية لا بد من ان تقتبس عادات تفكيرها وترتبط بها ارتباطا ثقافيا لا يلبث حتى يصبح أقوى من أى تحدد خارجي ، وخاصة اذا جاء هذا التحدى متأخوا .

هذا ما حدث في مصر : فمنذ أن تولى محمد على أمرها وبدأت تأخذ



طريقها نحو النهوض كان اتصالها أولا مع فرنسا ، ولقد كان هذا الاتصال الأول اراديا واميا وكان منطلقه ماديا أكثر منه ثقانيا ،أى ان دافع الاتصال الأول كانت فايته تقوية الجيش وتحسين نظامه ، وقد رأى الوالي ان هذه الغاية لا يمكن ان تتحقق الا عن طريق الاتصال بالغرب ، فاختار منه ايطاليا ،الدولة المغضلة بادئ الامر ، ثم تحول عنها الى فرنسا ولم يغيّر اتجاهه بعصد ذلك ، الا أن الغاية العسكرية ما لبثت ان زالت وبقي الأثر الغرنسي واضحا في نهضة مصر الحديثة ،في التعليم والترجمة والأدب والثقافة بالمعنى العام ،

ولقد كان لهذا السبق التاريخي الذي أحرزته فرنسا في اتصاله\_\_\_\_ا الثقافي بمصر ، أثر كبير في توجيه عقل المصرى وعادات تفكيره وميوله الثقافية . وكان هذا الاثر من القوة بحيث لم يستطع الاحتلال البريطاني عندما ومى خطره أن يقضي عليه ، بالرغم من الحملات المقصودة المنظمة التي عرضنا لها في الفصل السابق • وقد كان التعليم أول مجال وجه البريطانيون همهم اليــه للقضاء على الاثر الفرنسي ، لائم المجال الاول والأضمن الذي يعد ابناء الشعب ويوجههم الوجهة الثقافية الرئيسية . فعن طريق التعليم ، قبل أى طريق آخر ، سواء كان التعليم الداخلي أو البعثات التعليمية ، دخل الاثر الاوروبي وعلسى الاخص الأثر الفرنسي الى مصر • وعن طريق التعليم حاول البريطانيون مقاوسة هذا الأثر · فالمقاومة العسكرية لأى نغوذ لا يمكن أن تؤدى الى نتائـــــج ايجابية أذا كان هذا النفوذ قد تغلغل في عقل الشعب ونفسه وسلاات تفكيره • وهذا ما لم يغهمه الانجليز الا في مرحلة متأخرة من مراحل اتصالهم بمصر فأعطوا لفرنسا ، عن غير قصد ، السبق التاريخي للسيطرة على العقــل المصرى وحدها ودون منازع لغترة دامت زها وقرن كامل ، وقد كانت مصـــر يوم اتصلت بفرنسا أرضا بكرا لزرع بذور الثقافة الاوروبية ، اذ قد طالت فترة انقطامها من الحضارة العصرية المتطورة ، ولم يكن فيها من الموائــــرات العقلية والنفسية الحية ما يستطيع ان يقف في وجه الاتجاء الفرنسي و واذا كانت رواسب الماضي قد أثرت في سرعة تقدم التأثير الفرنسي في مصر فيان فرنسا لم تكن وحدها تقاوم هذه الرواسب ، بل كانت السلطة المصرية الياجانبا في المعركة ، بل أعنف منها في المقاومة ، وكان رجال البحثات أشد الدفاعا لتحرير مصر من الرواسب البالية دون ان يقطعوها عن تاريخهالقديدم .

أما انجلترا فعندما أرادت ان تسلك السبيل نفسه لتقام فرنسا بسلاحها، وجدت شعبا قد حدد وجهته الثقافية قبل ان تأتي هي بأكثر من نصف قرن ، وقد راقه هذا الاتجاه وأحبه وارتاح له ، على ما يبدو ، مما جعل مهمـــة انجلترا عسيرة ، وأضاف الى جهود فرنسا في مقاومتها لها مقاومة الشــعب نفسه ، وقد اعترف بعسر هذه المهمة مندوبو الاحتلال أنفسهم واعترف باخفاق السياسة التعليمية كثيرون من البريطانيين الذين درسوا أوضاع الاحتلال البريطاني لمصر (١) ، وليس أدل على ذلك من ملاحظة لورد كرومر نفسه عندما قــال ، وهكذا حصل الغرنسيون على بداية لم يخسروها فيما بعد " (١) .

ولم يكن السبق التاريخي وحده هو الذى ضمن التغوق للثقافة الغرنسية في مصر • فهنالك عوامل عدة تضافرت لتضمن لها هذا التغوق وتجعل منها مورد المصريين المفضل •

لعل أهم هذه العوامل موقف المصريين من الانجليز والفرنسيين والمصرى لعل أهم هذه العوامل موقف المصريين من الانجليزي تجربة غير تجربة الاحتلال العسكري ولم يعرف بريطانيا

<sup>(1)</sup> راجع ما ذكرناه من ملاحظات هوالا عني فصل التعليم في عصر الاحتلال .

<sup>(</sup>۲) تقریر لورد کرومر ، ص ۲۴۲ ۰



مساعدة له في نهضته طوال نصف قرن ، كما كان عهده بغرنسا ، فقد اقترنت النهضة المصرية الحديثة في أهم مراحلها ، مرحلة محمد علي ثم مرحلة اسماعيل، بالثقافة الغرنسية وكأن المصرى أصبح يتطلع الى فرنسا في كل ما يتعلق بتطوره الحضارى ، وحتى في بعض مراحل صراعه الوطني من اجل الاستقلال كسان يتوجه صوب فرنسا طالبا مساعدتها ، وقد كان زعيم حركة الاستقلال مصطفي توجه صوب فرنسا طالبا مساعدتها ، وقد كان المصري الاقوى له في معركته مع الاحتلال البريطاني ، وهي التي نشرت في العالم شعارات الحرية والمساواة والاخاء ، واذا كانت فرنسا قد خيبت آمال المصريين في معركتهم السياسية عندما وقعت مع بريطانيا سنة ١٩٠٤ الاتفاق الودى القاضي باطلاق يسيد الانجليز في مصر لقاء تنازلات لها في المغرب ، فانها بقيت في عقوله وقلوبهم لانها لم تدخل اليهم عن طريق السياسة والاحتلال العسكرى بل عن طريق التعليم والتوعية ،

لقد ارتبطت فكرة النهضة في ذهن المصريين بالاتجاه الفرنسي وعندما كانت فرنسا تحاول التسرب الى عقول المصريين عن طريق مساعدتها لهم في نهضتهم لم تكن تحاول ان تقضي على لفتهم وثقافتهم القديمة لتحل لفتها وثقافتها محلها وثقافتها أيدى المصريين آنذاك فكانوا هم المخططين لسياساتهم التعليمية واتجاهاتهم الثقافية ، وكان اتصالهم بفرنسا المخططين لسياساتهم التعليمية واتجاهاتهم الثقافية ، وكان اتصالهم بفرنسا اتصالا اراديا واعيا والدك كانت فرنسا بالنسبة لهم المنبع الذي تستقي منه حضارتهم والموثل الذي يلود ون به في كل ما يتعلق بشوونهم الثقافية وضارتهم والموثل الذي يلود ون به في كل ما يتعلق بشوونهم الثقافية

أما انجلترا فلم ير فيها المصرى الا صورة الدولة المحتلة الدخيل .....ة الطامعة في خيرات بلاده ، العابثة بتراثه ومقدساته ، لذلك كان طبيعيا ان ينفر منها ويقف موقف الحذر في أكثر الاحيان ، وهذا ما شكل عقبة كبيرة في سبيل تسرب الثقافة الانجليزية الى العقل المصرى ، وعندما تعرضت انجلت الشوء ون التعليم ، وقفت من اللغة العربية موقفا لم يقربها من قلوب اصحابها ، بل انها أخذت تقاوم العربية والفرنسية معا (١) ، فشعر المصريون بقربهم من الثقافة الفرنسية وأحسوا بما يشبه وحدة الحال ، وخاصة أنهم تعودوا التطلع نحو فرنسا ، وتفتحت أذهانهم في نهضتها على الثقافة الفرنسية ، وعندم المدر لورد كرومر ، سنة ١٨٩٥ ، قراره بالغاء البعثات العلمية الى فرنسا ، عارت الصحافة المصرية وأخذت جانب الفرنسيين ، ومن يراجع صحافة هدذه السنة تبرز له هذه النقمة على القرار ،

زد على ذلك كله أن السياسة التعليمية التي وضعها كرومر قامت على تشجيح نظام الكتاتيب ومع أن هذا النظام كان قد أصبح نظاما شائعا في حياة المصريين التعليمية في مطلع عصر النهضة ، فأنه غدا عقب النهضة الأولى يمثل الركود والجمود العلميين ، وخاصة أن المصريين الذين كانوا في مطلع نهضة محمد علي ينظرون إلى المدارس الحديثة بعين الحذر ، لمسوا نتائجها وفوائدها وأصبحت تمثل بالنسبة لهم المستقبل المشرق والحياة الكريمة .

وقامت سياسة كرومر التعليمية أيضا على الحد من المدارس الجديث الحكومين والتغليل من قيمتها وأثرها وذلك بقصر مهمتها على تخريج الموظفين/المحدودى الثقافة ، فكان لذلك أثر كبير في بقا وعامة الاتجاه الفرنسي في الفكر المصرى لأن من تثقفوا ثقافة انجليزية كانوا يصلحون للوظائف الحكومية أكثر منهم وعماء حركات فكرية واتجاهات ثقافية ، خاصة في الفترة الاولى من الصراع التعليمين فرنسا وانجلترا ،

<sup>(</sup>١) راجع فصل التعليم في عصر الاحتلال .



جا، في تقرير لجنة الشو، ون الخارجية في الجمعية العمومية الفرنسية عن نفوذ الثقافة الفرنسية بمصر في عهد الاحتلال: "ان الاتفاق الودى السذى عقد سنة ١٩٠٤ بين فرنسا وانجلترا اشتمل على عدول فرنسا عن كل مطلب سياسي في وادى النيل مقابل حصولها على حرية العمل في المغرب الاقصى، وقد كان من المتوقع نظريا ان يغضي هذا الاتفاق الى اضعاف نفوذنا في مصر ، ولكن ذلك لم يحدث لاسباب عديدة منها قلة اهتمام الاحتلال البريطاني بالتقدم العلمي والاجتماعي في مصر بينما حافظت فرنسا على تقاليدها في هذا الصدد ، وبقي نفوذها متفوقا من الوجهة النقافية ، حتى انها استفادت في الدك من الاحتلال البريطاني نفسه ، وليس في وسع أحد ، الا الذين سكتوا ندلك من الاحتلال البريطاني نفسه ، وليس في وسع أحد ، الا الذين سكتوا مصر وعرفوها ، أن يدرك مقدار اهتمام الطبقة العليا في مصر بالثقافة الفرنسية "(۱).

أما لورد كروم فقد حاول ان يغسر اقبال المصريين على الثقافة الفرنسية وتحفظهم تجاه الثقافة الانجليزية وكأنه يتجاهل مسو ولية الاحتلال في ذلك وتحفظهم تجاه الثقافة الانجليزية وكأنه يتجاهل مسو ولية الاحتلال في ذلك والمالك كروم: "تجدر الملاحظة ان الحضارة الغرنسية تملك درجة خاصة مصن الجاذبية ، ليس فقط بالنسبة للشعوب الاسيوية بل للشعوب الاوروبية في الشرق أيضا . هذه النقطة عظيمة الاهمية ، لأن بين العقبات التي وقفت في وجه المصلح البريطاني في مصر ليس هناك ما هو أهم من ان المصريين والشرقيين الذين تثقفوا ثقافة اوروبية قد تأثروا بالاتجاهات الفكرية الفرنسية أكثر مصن تأثرهم بالعادات الفكرية البريطانية ، (٢) ، وفي مكان آخر يقول : "ان فرنسا، حكومة وشعبا ، وهبت موهبة بعد النظر السياسي ، لقد كانت أقدر مصن

<sup>(</sup>۱) محمد الطيب حسن ، أثر الثقافة الغربية في الادب المصرى الحديث ، (رسالة مقدمة الى كلية الآداب بالجامعة المصرية سنة ١٩٤٠ ، لنيل درجة الماجستير ، غير مطبوعة ) ، هامش ٢ ، ص ١٠٨ – ١٠٩ . (٢) كروس ، مصر الحديثة ، ص ٢٣٦ .



الانجليز على تفهم الاوضاع العامة فوجدت مصلحتها وتبعتها • لقد تنبه --- الى انه لو تعلم شبان مصر اللغة الغرنسية ، فانهم سيتشبعون ، بالتالي ، بعادات التفكير الفرنسية • وأملت أن يودى ذلك الى التقارب مع فرنسا وتأمين مصالحها السياسية • (1) .

وقد اعترف رسل غولت بتغوق اسلوب فرنسا التعليمي على اسلوب انجلترا العسكرى ، يقول : " أن لدى انجلترا في مصر جيشا ولدى فرنسا فلسغة ، فانجلترا تدير شو ون التعليم وتنظمه وفرنسا تمده بغلسفتها . . . لذلك فقد أثبت التعليم الفرنسي أنه أقوى من السيف الانجليزى " (٢) .

هكذا اذا انفردت الثقافة الفرنسية بتوجيه التعليم في مصر زها قرن ، فحققت لنفسها أعظم الفائدة من هذه المبادرة ، مما مكها من الصمود في وجه التيار الانجليزى الذى جا عنيفا قويا وكأنه أراد أن يعوض ما فاته ، ولكن اذا كنا قد أثبتنا قدرة التيار الغرنسي على الصمود ومقابلة النيار الانجليزى وجها لوجه دون أن يمحي تحت ضرباته الموجهة ، فإن ذلك لا يعني أن التيار الانجليزى لم يستطع أن يثبت أقدامه بدوره ، وإذا كان قد احتاج الى وقدت الانجليزى لم يستطع أن يثبت أقدامه بدوره ، وإذا كان قد احتاج الى وقد طويل ليفعل ذلك ، بسبب العوامل التي أشرنا اليها ، فإنه في النهاي استطاع أن يخلق أثرا وجه عددا من أقطاب الحركة الادبية المصرية وسيطر على بعض مدارس الادب ، ولئن كانت الحركة التعليمية قد تأثرت سلبيا من الصراع البريطاني الفونسي فإن وجود تيارين غربيين في مدارس مصر الفكريـــة

<sup>(</sup>١) كرومر ، مصر الحديثة ، ص ٢٣٥ .

<sup>(</sup>٣) رسل جولت ، الصراع بين الغلسفتين الغرنسية والانجليزية في مصر ، ص١٦٠

Russel Galt, The Conflict & French and English Philosophy in Egypt, (Cairo, American University, 1937), p. 16.



والادبية ، بعد أن ثبت كل من التيارين أقدامه فيها ، كان له أثر ايجابيي نتج عن تغامل مدارس الفكر الفربي بعضها مع البعش الآخر من جهة ، ومسع التراث العربي القديم من جهة اخرى .

ولا بد من الاشارة هنا الى انه حتى نهاية فترة هذا البحث ،أى حتى عام ١٩٢٥ ، كان التيار الفرنسي هو الذي يصبغ الحركة الثقافية العامة ، وان كان التيار الانجليزي قد ولد بعض اقطابه امثال العقاد والمازني وشكرى وبعض اقطاب المدرسة السورية المتمصرة ، الا أن سيطرة التيار الانجليزي على الحركة الفكرية بشكل أوسع يجب ان ننتظر الى ما بعد هذه الفترة • وليس ذلـــك غريبا فكان اهتمام انجلترا بالتعليم وتوجيهم في مصر لم يبدأ قبل نهاية القرن الماضى ، وهو يحتاج الى فترة أطول من ربع القرن ليتمكن من بسط سيطرته على الاجواء الغكرية ٠ ولقد كان الحظ حليف التيار الانجليزي عندما نبخ من المتأثرين بد امثال العقاد والمازني اللذين استطاعا ، بما لديهما من جــرأة ومقدرة ، أن يمكنا هذا التيار وأثره في المدارس الفكرية المصرية منذ بدايسة ظهوره • وبذلك كان لمصر نياران ادبيان فرييان هما نتيجة التعليم بالدرجمة الاولى . ولم يكن هذان التياران في صراع دائم كما كانا في مجال التعليم ، بل انهما كثيرا ما كانا متفقين في اهدافهما العامة عاملين بجد واخلاص على ادخال الفكر الغربي والتخلص من الرواسب القديمة التي وقفت حائلا دون تطور مصر ، فنشأ من ذلك الصراع التقليدي بين القديم والحديث ، وسيتضح ذلك فى فصل مقبل .

كان التعليم اذا عاملا رئيسيا في خلق تيارين ادبيين غربيين في مصر، ولكتم لم يكن العامل الأوحد في هذا المجال • فقد كان هنالك عامل آخر لا يقل عنم أهمية هو عامل الترجمة • فالترجمة كانت نتيجة للتعليم من جهة ،



وعاملا مكملا ومساعدا وضروريا له من جهة اخرى ، وذلك من أجل نشر تيارات الفكر الفربي ، ولعل دور الترجمة المباشر والواضح في الحركة الادبيية يجعلها جزءا من هذه الحركة وان كانت في الوقت نفسه مسببا لها ، نعيني بذلك ان الترجمة كانت في البدء عاملا مساعدا لدخول الأثر الفربي اليي مصير ، ولكنها ما لبثت أن أصبحت نتيجة لهذا الأثر ، وسيتضح ذليك في البابالتالي الذي سنتحدث فيه عن نشأة الترجمة ومهمتها ونتائجها ،





الباب الشانيي

التسرجمة وأثسرها في نشسر الثقسافسة الغربيسسة في مصسس



# الغصــل الاول التـرجمـة عـــن الفـرنسيـة

### مقد مدة :

بدأت حركة الترجمة في مصر رسمية علمية ، فمنذ عقد محمد علسي العسن على النهوض بمصر والحاقها بركب الحضارة ، احسب الحاجية الملحـــة الى الترجمـة التي تتيـح له ان يقتبس علــ الغربيين التي اعجـــب بها والتي رأى فيها مصدر قوتهم وسبب تقدمهم • وقد كان طبيعيا ، وغاية محمد علي هي تقويدة الجيشهفي المقام الاول عنان تنحصر الترجمية في البدء بخدمة الاغراض المباشرة التي يسعى اليها الوالي • ثـم ان حركة النهضة بدأت في حقل التعليم ، وكان هذا الحقل بحاجية ماســة الى اقتبــا س علــم الغــرب وفنــونــه لكي يــودى مهمتــه ، فلـم يكـــن لمصر نظام قلعيمي حديث تسيرعليم لتصل الى غاياتها • وكان نظام الكتَّاب قد جمعت العقول وحدَّ من امكانات الابعداع وحصور العلس في دراسة التسرات وواسمة تقس علسى الحمفظ دون تفهم او ادراك . لـذلك فان نظام التعليم الحديث لم يكن باستطاعته ان يـودى دوره فــى عصر النهضة ، وهو الدور الرئيس الاول ، الا بمساندة الترجمة ، وقد ارتبطت الترجمة بالتعليم في اوائل عصر النهضة ارتباطا لصيقا و فانحصرت ،اوكادت، في هذا المجال وفي مجال العلم ذات الغائدة العمليسة العباشرة ، اضف الى ذلك انه كان من الطبيعي ان تتجسه حركسة الترجمة في اول عهدها الى ترجمة الكتب العلمية ، سواء كانت تقصد الى غايات معينة او لم تكن ، ذلك ان الترجمة الادبيسة يجبب ان يسبقها استعداد عقلي ونفسي وثقافي لدى الشعب المقرجم لكي يفهمها ويقبل عليها ويفيد منها ، وهذا ما لم يكن موجودا في مصر التي كانت تجتاز مرحلة من الجمود الثقافي عند بدء عصر

لـذلـك فان الترجمة العلمية والتعليم معا مهدا، في فترة النهـضة الاولى، لخلق الاجوا، الملائمـة لتقبل الترجمـة الادبيـة، وما لبثت الترجمـة الرسمية العلمية ان بدأت تتسع شيئا فشيئا، حتى أصبح لدينا ترجمة ادبية غير رسميـة كانت نتيجة لتطور الذوق العلم في مصر، بعد ان ارتفـع مسواه العلمي والثقافي من جهة، وكانت سببا في دفع الحركة الادبيـة قدما وارتفاع مستوى التـذوق الغني من جهة الخير من جهة الحركة الادبيـة قدما وارتفاع مستوى التـذوق الغني من جهة اخــم اخــه اخــرى.

ولا بعد من أن نشير هنا إلى أن مسلامج الترجمة الأدبية بعدأت منسنة أوائسل عصر النهضة على يعد قطعب الترجمة رضاعة رافع الطهطساوى ،



ولكسها لم تصبح ظاهرة واضحة موائسرة الا بعد انقضاء عصصر

واذا كانت الترجمسة الرسميسة قد اقتصسرت او كادت على مصدر واحد هو المصدر الفرنسي ، فان الترجمسة الادبيسة قد استقسست من معينين هما الادب الفرنسي والادب الانجلسيزى .

وقد كان من الطبيعي ان تتجه الترجمة الادبية الى الفرنسيسة في البحد، ولان الاتجاه الفرنسي هو الذى سيطر على مدارس عصر النهضة وكا سيطرعلى حقل الترجمة الرسمية والما الاتجاه الانجليزي فقد استطاع ان يثبت وجوده في الترجمة الادبية بعد عصر الاحتلال وبعد ان اعطت مدارسه ثمارها الاولى وهنا يجبان نلاحظ ان اقتحام الترجمات في الانجليزية للعقل المصرى والنفسية المصريسة كان اسهل من اقتحام الترجمات عن الفرنسية والترجمة عن الفرنسية هي التي شقت الطريق وطوعت العقل المصرى لفهمها واعدت النفسية المصريسة لتقبلها والاقبال السبل مفتوحة المامها فتقبلها القراء وشغفوا بموضوعاتها حتى انتشرت السبل مفتوحة المامها فتقبلها القراء وشغفوا بموضوعاتها حتى انتشرت الترجمة الى العديد من الموضوعات، وكل ذلك سيبسرز شكل اوضح عندما نتعرض لتطور حركة الترجمة في مختلف عصورها وسيبسرز شكل اوضح عندما نتعرض لتطور حركة الترجمة في مختلف عصورها



#### عصر محمد على :

بدأت حركة الترجمة الفعلية على ما يبدوعام ١٨٢٠ وكانت لا تسزال متجهسة نحو ايطاليا ، وقد اشرنا الى ان الأب روفائيل وضع قاموسا عربيا - ايطاليا كان من اوائيل الكتبالتي طبعت في مطبعة ببولاق عام عربيا - ايطاليا كان من اوائيل الكتبالتي طبعت في مطبعة ،نحو فرنسا، ١٨٢١ ثم تحولت اتجاهات النهضة ، بما فيها الترجمة ،نحو فرنسا، وبيدأ الاقتباس عن العلم الفرنسية ، وقد سيطر الاتجاء العلمي البحث على الترجمسة في هذا العصر ، لان النهضة كانت بحاجة الى العلم لتوئس دعائمها الاولى وتثبتها في لذلك كان حيظ الآداب ضئيلا جيدا وتركيز الاهتمام في البحث على ترجمة مواد الطبالبشرى والبيطوى والرياضيات والعلم البحريسة والحربية ، ولم يكن في مصر في مطلع حركسة والعلم البحريسة والحربية ، فلجناً محمد على ، على ما يبسدو ، الن المترجميين السورييسن الذين كانبوا يقيمون في مصر ، ونبذ كر منهسم الأب انطون روفائيل ويبوحنا عنحسورى واوغسطين سكاكيني (۱) .

<sup>(</sup>۱) كانت هذه الترجمات ركيكسة ، على ما يظهـر ، حتى اضطـر محمد على الى تعدين مصححين من شيوخ الازهـر اشير اليهم في جميع الكتب التي تحدثت عن الترجمـة في ذلك العصـر .

واستعان محمد على بموظفي الحكومة للترجمة الى التركية ، فقد كانت الترجمات الاولى تعنى بشوون الجيش، وكان اكثر القائمين عليه من العنصر التركيي، ولما لم يكن المترجمون السوريون يتقنون التركيسة فقد قام بمهمتهم بعض الموظفيون واشهرهم عثمان نور الدين الذى سبقت الاشارة اليه.

واتبع محمد على اول الامر سياسة تقضي بجعل كل عضو من اعضاء البعثات يترجم كتابا عند رجوعه الى مصر وقبل ان يعمل اى عمل آخر اويسرى اى شخص او يتسلم اية مهمة (۱) وكذلك عهد بالترجمية لاعضاء البعثات وخريجي المدارس الذين تسلموا مهام اخرى ، وذلك كعمل الخافي الى جانب التدريس او الادارة او التطبيب ، غير ان هذا كله لم يكن كافيا ، وكان لا بعد من ايجاد متخصصين في الترجمة ، لان المسووليسن وصوا اهميتها باعتبارها عنصرا رئيسيا في الطريق الى النهضة العرجوة ، وسادك انشئت مدرسة الألسين وصهد بادارة بها الى رفاعة رافع الطهطاوى والذلك انشئت مدرسة الألسين وصهد بادارة بها الى رفاعة رافع الطهطاوى والذلك انشئت مدرسة الألسين وصهد بادارة بها الى رفاعة رافع الطهطاوى والدلك انشئت مدرسة الألسين وصهد بادارة بها الى رفاعة وافع الطهطاوى والدلك انشئت مدرسة الألسين وصهد بادارة المناس والمناسون والمناس والمناس والمناسون والمناس والمنا

تم انشاء مدرسة الالسن حوالي عام ١٨٣٥ وكانت تدرس اللغات العربية

<sup>(1)</sup> الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ٣٣ .

والتركيسة والفرنسية ومبادئ الرياضيات والتاريخ والجغرافيا وفي عسام ١٨٣٧ كان تلاميلة المدرسة يشكلون شلاث فسرق يدرسون اللغة الفرنسية ويدرس اكثرهم اللغة العربية وقليل منهم اللغة التركية ويدرس جماعة منهم الحساب والجغرافيا وقد اشار عسزتعبد الكريم الى اقتراح تقدمت بسه لجنة الامتحانات لتقويسة تدريس الفرنسية من جهة والحساب والجغرافيلة من جهة الاولى باللغة الفرنسيلة من جهة الاولى باللغة الفرنسيلة وعلى ايدى مدرسين فرنسيين وكما انها اقترحت تدريس التاريخ بالفرنسيلة وارسلت في طلب الكتب الفرنسية في الادب والتاريخ والقصيص (1) .

ولم يكن غريبا ان تتجمه مدرسة الالسن في مناهجمها الدراسيوة وفي مترجماتها نحو فرنسا ، وهدذا اتجاه الدولة واتجاه النهضة بكاملها بل ان مدرسة الألسسن واعمالها جائت مكملة للحركة التعليمية متمملة لصورة النهضة الأولى ، هدذه الصورة التي كان اللون الغرنسي غالبا عليها .

وفي عام ١٨٤١ انشى قلم الترجمة والحق به متخرجو مدرسة الالسن ، ولم يكن الواحد منهم يمنح الرتبة حتى يترجم كتابا

<sup>(</sup>١) عبد الكريم ، تاريخ التعليم ، ص ٣٣٢ .



السى اقسام عددة ، وكانت اكثر الكتب التي تسرجمها عن الفرنسية الى العربية وقليل منها عن الفرنسية الى التركيسة (١).

ولن نعنى هنا بتغصيل مناهج الدراسة في مدرسة الالسن انما يعنينا ان نتبين الاثـر الذى تركتـه في حركة الترجمـة ، وقد كانت الدعامة الاساسيــة لهذه الحركــة .

لعد بقيت مدرسة الالسن حوالي خمسة عشر عاما بدأت فيها تسيطر على شؤون الثقافية العامية في مصر ، فقد كانت صلة الوصل الاولى بين مصر وحضارة الغرب وفكره وهي الاداة الغي نقلت عناصر هذه الحضارة وهذا الفكر لتلقح بها العقل المصرى في عصر تغتصه الاول ، صحيح ان التعليم هو الاساس الاول الذي تعتمد عليه النهضة ، الا ان الترجمة عنصر ملازم له لا يمكن ان يسوئدي عملي بدونيه ، وقد كانت الترجمية اعظم اداة استعملها التعليم في ادائ مهمته ، ووأينا المترجمين يعينسون لشرح دروس الطب والرياضيات والعلم في مدارس

<sup>(</sup>۱) الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ٢٤٠



محمد علي وليكونوا صلة الوصل بين الاستاذ الاوروبي والتلمية المصرى وللله الله في تاريخ نهضة مصر واعدت وللها في تاريخ نهضة مصر واعدت لها فيه مترجمين الفياء استطاعوا ان ينقلوا مئات الكتب الاجنبية الهامية الى العربية في فترة قصيرة وقد قدر بعض المورخين عدد الكتب التي ترجمها خريجوها بين مطبوع ومخطوط بحوالي الفيي كتاب (1) ويقول عزت عبد الكرم : " ان مدرسة الالسن كاندت ملتقى ثقافتين : ثقافة الغرب بتغكيرها الجديد على الشرقين ، ونظرتها الجديدة الى الحياة وتلك الآفاق الجديدة التي اظهرتهم عليها ، وثقافة

(۱) هـذا ما يشير اليه الشيـال ، الترجمـة والحركة الثقافية ، ص ١٤٧ ويشير اليه ايضا قـدوى باشا في مقدمة كتابه الدر النفيس في لغة العرب والغرنسيس ، ( بدون تاريخ ) ، ص ٨٥٠ كما يشير اليه عفيفي فــي كتـابه المستشرقـون ، ( القاهرة ، ١٩٣٧ ) ، ص ١٩ - ٢٠٠ وعصر الدسوقي في الادب الحديث ، ( دار الفكر العرفي ، القاهرة ، ١٩٥٩) ، ح ١٠ص ٣٠٠ - ١١٠ اما لطُغفة الزيات فقد ذكرت في رسالتها عن الترجمة عن الانجليزية ان عدد الكتب المترجمة في عهد محمد علي بلغ ١٩٠ كتابا منها ١٢٢ عن الغرنسية والباقي مترجم عن لخات غير الانجليزية ، لعلها تشير الى الكتب المطبوعة وحدها فهيورت ـ دن يذكر في مقال له في المقتطف عدد ١٠٣ ان عدد الكتب التي نشرتها مطبعة بولاق بين ١٨٢٢ ـ ١٨٤٢ بلغ ٢٤٣ كتبابا عن اللغات الاوروبية وهذا الرقم يبقى اقرب الى تقدير لطفية الزيات من سابقيــه ،

الشرق العربية أو قل ثقافة الازهل القائمة على الجلدل والنقاش والتخريب (١) . ويقول الدكتور طه حسين في فضل مدرسة الالسن وخريجيها : " ما الذي رد الحياة الى الاد ب العربي القديم ، وما الذي ذكــر كتاب الشرق وشعراء بهذا الادب ، وما الذى حملهم على قراءته وروايته ونقده واحتـذائه ، انما هو هذا الروح العلمي الذي جائــــا من الغرب ونقله الينا المترجمون ، هذا الروح العلمي هو الذى انشط العقول وحملها على أن تفكر في القديم والحديث وعلى أن تغــذو نفسها بهمــا معا ٠ واذن فانا لم اسرف ولم اتجاوز الحق حين رأيت اننا مدينون بحياة النئــــر لهو ولا المترجمين الذين اوجدوا الصلة بين الشرق النائسم والغرب اليقظ (٢) . اما جمال الدين الشيال فيرى انه كان من الممكن ان تسهم مدرسة الالسين في تثقيف الشعب المصرى لو انها عمرت لان الموضوعات التي كانت تترجمها كانت قريبة الى عقل " القارئ وفهمه " (٣) . ويسرى الشيال ان محمد على خطا خطوة واحدة يصغها بانها بدائية نحو الثقافية العامية وذلك عندما

<sup>(</sup>۱) عبد الكريم ، <u>تاريخ التعليم</u> ، ص ٣٣٨ .

<sup>(</sup>٢) طمه حسين ، حافظ وشوقي » (القاهرة ١٩٣٥) ، ص ٧٢ - ٧٠٠

 <sup>(</sup>٣) الشيال الترجمة والحركة الثقافية الم ٢٢٨٠٠



طلب ترجمة كتب خاصة لنشر الثقافة الطبية بين الشعب (١) . ويقول ايضا : "كان من الواجب ان يوال في "الافندية" للشعب وان يترجموا له ولكنهم لم يفعلوا ٠٠٠٠٠ ولهذا كان تأثير الترجمة في عصر محمد على ، في المجتمع المصرى ضئيلا ان لم يكن منعدما "(٢) .

ولكن اذا نظرنا الى الاثـر الذى تركته الترجمـة او الدور الذى مثلته في النهضة المتعددة الاطراف وجدنا انها كانت اساسا متينا لدخول الثقافـة الاوروبيـة الى مصر ، وان كانت قد انحصرت في الاكثر بترجمـة الكتــب المدرسية خاصة في حقلي الطب والهندسة ، وقـد اشرنا الى اسباب ذلك عندما تحدثنا عن الغاية الرئيسية من النهضة كما تصورها محمـد علـــي ، واذا كانت حركة الترجمة لم تقم بنشر الثقافـة العامة بين الشعب حكما يرى الشيال ـ فانها اسهمت اسهاما عظيما في الحركة التعليمية في مصر ، وهــي اساس حركة النهضة في ذلك العصر ، ولعـل الاثـر الاوروبـي في مصر ، ينحصـر كلـه ، في عهـد محمد علي ، في الحركة التعليمية ، وما دار حولها ينحصـر كلـه ، في عهـد محمد علي ، في الحركة التعليمية ، وما دار حولها

<sup>(</sup>١) الشيال ، الترجمة والحركة الثقافية ، ص ٢٠٥٠

<sup>(</sup>٢) السرجيع نفسه ٥ ص ٢٢٨٠٠

من عواصل مكلة لها ، ومنها الترجمة ، وليس ذلك غريبا فقد جا المحمد على الى مصر والحركة التعليمية فيها بل الحركة الثقافية كلها في حالة ركود بل جمود ، وكان لا بد من البد المعلية كالطب والهندسة من علمية ذات اثر مباشر في الحقول العملية كالطب والهندسة من جهة ، وذات اثر فكرى عام من جهة ثانية ، اذن كانت غاية الترجمة في العقام الاول خدمة الحركة التعليمية قبل كل شي كعامل مكمل لهذه الحركة ، ولم تكن الغايسة الاساسية منها نشر الثقافة العامة بين الشعب مباشرة في هذه العرحلة على الاقلى .

ولقد كانت الترجمة في عصر محمد على أول محاولة لنقدل التراث الاوروبي الى العربية، ولم يكن من الطبيعي أن تشمل جميع الحقول وهي بعد في أول عهدها ، فكان بدهيا، وهي أداة من أدوات الدولة وعمل من اعسالها الرسمية ، أن تركز غايتها الاساسية في التعليم ، وأذا أردنا أن نقطف ثمار الآشار التي تركتها حركة الترجمة في هذا العصر كان علينا أن ننتظر عصر أسماعيل الذي يعترف الشيال بأنه مدين لحركة الترجمة هذه أذ يقبول ؛ مسلم الأشر في الواقع (أي أثير النهضة في عصر أسماعيل) من تأخر به الزمن هو أثر الترجمة في عصر محمد علي بل لعليا الترافي أنهارها «(١) ، ويقول أيضًا النهضة استونفت في عصر أنهارها «(١) ، ويقول أيضًا أنها النهضة استونفت في عصر أنهارها «(١) ، ويقول أيضًا أنهار النهضة استونفت في عصر أنهارها «(١) ، ويقول أيضًا أنهار النهضة استونفت في المناسبة النوب النهضة المتونفية المتونفية في المناسبة النوب النهضة المتونفية في المناسبة النوب النهضة المتونفية في النها والنها و

<sup>(</sup>١) الشيسال ، الترجمسة والحركسة الثقافيسة ، ص ٢٦٨



عهد اسماعيل فكان تـلاسـذة مدرسة الالسن عدتها وعمدها وعـاد اليهـم استاذهم رفاعـة فعادوا الى الترجمة والتـأليـف "(١).

ولا نستطيع ونحن نتحدث عن حركة الترجمة ومدرسة الالسن ان نهمل ذكر صاحب الغضل الاول في تنظيمها والاشراف عليها والاسهام فيها وهو رفاعــة رافــع الطهطاوى " (٢) .

- (١) الشيال ١٥ لترجمة والحركة الثقافية ٥ ص ٢٢٨ ٠
  - (٢) راجع عن رفاعة المراجع التالية :
- ۱- احمد احمد بدوی ، رفاعة الطهطاوی بك ، ( لجنة البيان العربي ،
   القاهرة ، ، ه ۱) ،
  - ٠٢ الشيال ٥ الترجمة والحركة الثقافية ٠
    - ٠٣ عبد الكريم ، تاريخ التعليم ٠٣
  - - ٥٠ جمال محمد احمد ٥ الاصول الفكرية للقومية المصرية ٠

Jamal Mohammed Ahmed, The Intellectual Origins of Egyptian
Nationalism, London, Oxford University
Press, 1960.



ذكرنا في فصل التعليم كيف بعداً رفاعة اماما لاحدى البعثات الى فرنسا وما لبث ان اصبح المج طلابها ، وعندما عاد الى مصر عمل مترجما في مدرسة الطب ثم ناظرا لمدرسة التاريخ والجغرافيا ثم انشئت مدرسة الالسن وعين ناظرا لها ، ومنذ ذلك الحين افترن مولد حركة الترجمة في مصر باسم رفاعة ، وقد نوهت جميع الكتب (1) ، التي أرهب لعصر النهضة الاول بفضل رفاعة على الترجمة وعلى الحركة التعليمية والنهضة بشكل عام ، فعندما عاد من فرنسا كان قد اعجب بحضارتها وحياتها وثقافتها واراد ان ينقل كل ما شاهده هناك وما تعلمه الى ابناء مصر ، وقد كانت جهوده المضنية التي جمع فيها بين الادارة والتعليم والتصحيح والترجمة العامل الاول في انجاح مدرسة الالسن ودفع طلابها الى الاسهام القعال في حركة الترجمة وتزويد الحركة التعليمية بالمواد العالمية اللازمة لتطورها واندفاعها ، وقد اثرت الترجمة الرسمية

<sup>(</sup>۱) من هذه الكتب: كتب عزت عبد الكريم عن التعليم في مصر وكتاب جمال الدين الشيال عن الترجمة وكتاب جاك تاجر عن الترجمة ايضا ورسالة محمد الطيب حسن وكتساب جمال محمد احمد عن الاصول الفكرية للقومية المصرية وغيرها كثير.

في نتاج رفاعة فكان مضطرا بحكم وظيفت واوضاعه ومسو ولياته الى تلبيسة متطلباتها ، وكان في اختياره للكتب التي يترجمها هو او قلم الترجمة فسي مدرسة الالسن يراعي متطلبات محمد علي والمدارس ، وكان اكثرها يتركين على العلم ذات الغائدة العملية المباشرة مثل الطب والهندسة والرياضيات والغنون العسكرية ، يقول جمال محمد احمد (١): "قبسل رفاعة كانت العلم الاوروبيسة مجهولة تقريبا بالنسبة للمصريين لذلك يمكن القول ان الحركة الثقافية في مصر بدأت بدراسة رفاعة في باريس والكتابالذي كتبه آنداك " (٢).

وهكذا كان رفاعــة العامل الاول في دفع حركة الترجمـة الرسميــة في عصر محمد علي قدما ، والمسهم الاكبر فيها ، ولكن هذه الترجمـة ، وان كانت تــو شـر في تفتح الاذهان وتوجيه الافكار وتثقيـف العقول ، فان نتائجها المباشرة لا تنعكس في الحياة النفسية والغنية والادبية للشعب الا بعد محرور فتـرة زمنية ينشــأ خلالها جيل بكامله على هذه الحياة العقلية الجـديدة، فيكون مستمعدا تلقائيا للتطور النفسي والغني والادبـي ، لذلك تـأخـرت

<sup>(</sup>١) جمال محمد احمد ، الاصول الفكرية ، اص ١١٠

 <sup>(</sup>٢) الكتاب المقصود هو كتاب مناهج الالباب المصرية في مباهج الاداب العصرية .



نشأة الترجمــة الادبية عن التــرجمــة الرسمية ، وبقيت عملية التــرجمة عملية حكومــية تنظمها الدولة وتخــطط لها وتقدم لها مطالبها ، وكــان رفــاعــة الساعد الايمن في كــل ذلك ، وما يهمنا اكثر من ذلك في هــذا البحث هو اسهام رفـاعــة نفسه في بـد الترجمـة الادبية ، لقـد بــد البحث على يديــه ملامح الترجمــة الاهلية الادبية في محـاولاتــه الـرسميــة او شبــه الرسمية اول الامــر ، ومحاولاتــه الشخصية بعد ذلك ،

عاش رفاعدة في فرنسا زها خمس سنوات عنم خلالها على الافدادة من حضارة فرنسا في جميع وجوهها وليس ادل على طموح من تحوله آامام للبعثة العلمية الى احد اعضائها بل المعهم وقد اثقن اللغة الغرنسية بسرعة ادهشت جميع الذين ارضوا له ، واندف يغيد من كل منحس من مناحب الحضارة الغرنسية ولما كان قد طلب اليه ان يتخصص في الترجمة استطاع ان يوسع آفاقه في مختلف العلم والغنون التي اراد الترجمة عنها واراد رفاعة ان ينقبل مل تعلمه وما تعرف اليه باسرع وسيلة ممكسة فكانت له جهود عديدة اسهمت كلها في حركة النهضة الى جانب جهوده الرسمية وقد درس رفاعة في جملسة ما درس الادب الغرنسي واعجب به وبما انعكس فيه من آئسار في جملسة ما درس الادب الغرنسي واعجب به وبما انعكس فيه من آئسار

مما لم يعهده في الادب العربي الذي نشأ عليه • وبدأ رفاعــة نشاطــه وهو لا يزال في باريس ، فقد سجل ما يشبه المذكرات عن مشاهداته واختباراتــه في باريس اصدرها باسم " تخليص الابسريسز في تلخيص باريسسز " ، وقد وصف فيه اكاديميات العلم الادبية ، والطبيعة والهندسة ، واللغوية والفلسفية ، ووصف ايضا المتاحف والمكتبات وابسرز معالم المدنية في فرنسا ، كما جــا في الكتاب وصف لبعض التجهارب التي عاشها رفاعة امثال ثورة " الايام الثلاثــة المجيدة "(١) ، فكان هذا الكتاب اثـرا تعرف المصريون بواسطتــه الى كثير مما كانوا يجهلون ووسع آفـاقهـم وقد وصف عبد اللطيف حمــزة هذا الكتاب بقوله: " ٠٠٠٠ حتى لننظر نحن الى هذا الكتاب على انـــه بما اشتمل عليه من افكار لا عهد للمصريين بها ومبادئ سياسية واجتماعية لا يعرفونها "(٢) ، وشغف رفاعه اثناء دراسته بباريس بدراسية التاريخ والجغرافيا ، وقد راينا كيف طلب الى محمد علي لدى عود تــه مــن فرنسا ان يسمح له بانشاء مدرسة لتعليم هذين العلمين ، فكان له ما اراد الى ان الغيت المدرسة وانشئت مدرسة الالسن فدخلت هاتان المادتان في برامجها .

<sup>(1)</sup> ثورة الشعب الفرنسي على الملك شارل العاشر ووزيـــره بولينياك •

<sup>(</sup>٢) عبد اللطيف حمزه ، ادب المقاله الصحفية ،ج ١ ، ص ٥٥ - ٢٥٠

ويقول هو نفسه في كتاب " تخليص الابرريز": " وبالجملة فقد تكفلنا بترجمة علمي التاريخ والجغرافيا بمصر السعيدة بمشيئة الله تعالى ، وبمهمة صاحب السعادة محب العلم والفنون حتى تعد دولته من الازمنة التي تسويخ بها العلم والمعارف المتجددة في مصر مثل تجددها في زمن خلفا بغداد "(۱) . لكن مشاغل رفاعة الرسمية واهتمامه بترجمة الدراسات بغداد "(۱) كل نمشاغل المدارس بهذه الدراسات ومتطلبات الوالي والمسوووليسن ، لكل ذلك شغله الى وقت عن ترجمة ما احب من فنون الادب والتاريخ والجغرافيا ، وبقي علينا ان ننتظر حتى تستغني الدولة عن خدمات رفاعة في مطلع عهد عباس وتبعده الى السودان ، حتى نشهد مولد اول اشر ادبي مترجم في تاريخ العديثة ،

فاذا كانت مدرسة الالسن التي انشأها رفاعة ونماها بجهوده قد حددت بدء تنظيم حركة الترجمة الرسمية في عصر النهضة ، فان مبادرت الفردية في ترجمة " مغامرات تليماك " للكاتب الفرنسي فنلون " (٢) وحدد بداية الترجمة الادبية .

<sup>(</sup>۱) الطهطاوى ، تخليص الابسريز في تلخيص باريسز ، (القاهرة ،١٢٥٦ هـ) ، ص ه ١٢٠٠

<sup>(</sup>٢) سماها رفاعة بالعربية ، مواقع الافلاك في وقائع تليماك وهي بالفرنسية : Les Aventures de Telemaque par Fenelon.



والقصــة الفرنسية ترجـع الى القرن السابئ عشر ، عصر الكلاسيكيين ويبسرز فيها بوضوح التائسر بالادب اليوناني اذ تقم على مغامــرات تليماك ابن اوليس احد أبطال هومـر وتتحـدث عن الخوارق والآلهـــة اثنا وصفها لاسفـار تليماك الاجباريـة ، ولكن الطابع الفرنسيي يبقى واضحا بالرغم من استقائه الموضوع من التراث اليوناني القديـم ، اذ يبسرز فنلون الاسلوب الكلاسيكي الفرنسي في صفـائه وقوتــه ،

لكسن رفاعسة لم يكن مترجما كما نفهم الترجمة اليوم بسل كان مسسرا "(1) في نقله هذه القصة الى العربية ، فهو لا يتقيد بالاصل المترجم الا بالشكل العام وهو يحاول ان يقرب هذه القصة من عقول المصريين التي لم تتعود هذا الفن من قبل ، بل كأنه اراد " ان يقدم للقرا قطعة ادب اجتهد ان تكون مشابهه لنماذجه القصصيه القديمة شكلا وروحا ان امكن "(٢) "، وقد حاول رفاعة كذلك ان بمصر اسماء

 <sup>(</sup>۱) هذا الاتجاه في الترجمة بسررٌ عند رفاعة واستمر بعده طويلا حتى بعدما
 عرفت الترجمة بالمفهم الحديث وركـزت دعائمها في حركة النهضة المصرية .

<sup>(</sup>٢) محمود حامد شوكت ، الفن القصصي في الاد <sup>7</sup> المصرى الحديث ، (دار الفكر العربي ، القاهرة ، ١٩٥٦) ص ٢٩٠٠



ولعصل رفاعة اراد ، بترجمة معامرات تليماك ، ان يوجه انتباه الجيل الجديد الى اهمية فن القصة في الادب ، هذا الفن الذى لم يكن العرب يضعونه في مرتبة عالية (٢) . ولعصل المترجم قصد ايضا من اختيار تليماك بالذات ان ينقل لا فسن القصة فحسب ، بل الآراء والمثل العليا التي تمثلت في " المغامرات" والتي تتحدث عن اراء فلسفية وثقافية كثيرة رأى فيها رفاعة فائدة للمصريين في حبوهم الاول نحو الحضارة الحديثة ،(٣) لذلك لجاً الى تقريب الاراء من عقول المصريين وتراثهم كما لجاً الى تقريب جو هذه القصة الذى لم يتعودوه من قبل الى نفسياتهم ، فكان بذلك "ممصرا" اكثر منه مترجما ، يقول محمود حامد شوكت: "... وهكذا يقف الكاتب الممصر الاول مطللا عليات فنون

<sup>(</sup>۱) شوكت ، الفن القصصي ، ص ۲۰

<sup>(</sup>٢) الدسوقي ٥ فن الادب الحديث ٥ج ١ ٥ص ٣٢٠

 <sup>(</sup>٣) من هذه الآرائ بحث في الحقوق والواجبات وفي التربية وعرض غير
 مباشر لارائ افسلاطسون وسقسراط وغيرهما



ومطــــلا على فـن قصصي كلاسيكي قرنسـي ، وعلى مطالب عصره ومثله العليـــا يجمعــها جميعا في صورة خاصة "(١) .

ثم أن أسلوب رفاعة لم يتحسرر بعد من القيود اللفظية التي كانست تكيالً الاسلوب العربي في مطلع عصر النهضة ، فقد تعلم رفاعة الكتابية والادب على الشيخ حسن العطار ، وتعود اساليب السجع والاستشهاد بالشعر واستخدام التوريسة والطباق والجناس فصعب عليه عندما جاء يترجم الادب ان يتخلص من هذا الاسلوب ، بل لعل نظرتــه للآدب لم تكن قد تغيـــرت عن نظــرة معاصريه كليا مع انه درس الادب الفرنسي واحبه ، او ربما لم يرد أن يغساجسى معاصريه بنظرة جِدينة الى الادب وباسلوب جديد كليسا وباجسوا لم يتعودوها ، فابتعد بذلك عن الصبغة التي يتصف بها اسلسوب الادب الكلاسيكي من فخامة مع البساطة لذلك جا اسلوبه مقيدا بالسجع والمحسنات اللقظية • غير أن هنالك ظاهره يجبان نسجلها لرفاعـة وهي ان اسلوبه وان دخلته فنون البيان والبديع كان ارقسى من اساليب سابقيه واكثر اراحه لقارئه وربما كان سبب ذلك تأثره بالنهضة العلمية التي حمل لوا عما والترجمة العلمية التي اسهم فيسها اكبر اسهـام .

<sup>(1)</sup> شوكت ، الفن القصصي ، ص ٧١ ·



وكذلك فاسلوب رفاعــة يسجـل بصحـة عبارته تقدما على الاسلوب الذى سبقه والذى شهدنا امثلة على ركاكتـه قبيـل عصر النهضة عند الجبرتـي الموئن مثلا ، يقول محمد الطيب حسن ان ادب رفاعة يعتبر " دور انتقال من الادب المصرى في عهد الدولة العثمانية الى دولة الادب الجديد التي حمل لوا هـا البارودى وكتـاب العصر الحديث "(۱) ه وقبيــل ان ننهي الحديث عن رفاعـــة نشير الى انه فوق اسهامه الرئيسي في ترجمـة الادب بنقلـه "مغامـرات تشير الى انه فوق اسهامه الرئيسي في ترجمـة الادب بنقلـه "مغامـرات تليماك" قــام بترجمـة بعض الشعر الفرنسي ومن ذلك كتاب تعريب الامثال تيادب الاطفــال "(۱) .

وهكذا نقد تركزت حركة الترجمة في عصر محمد علي بشكليها العلمي الرسعي والادبي الغردى حول شخصية رئيسية هي شخصية رفاعة الذى اعتبرا اكبر محرك لعصر النهضة الاول وسببا رئيسيا في قوتها واندفاعها لقد استقطبت الترجمة العلمية الرسمية جميع الجهود وصبغت هذا العصر لتترك اثرها في العصور المقبلة ، وتولّد جيلا يستطيع تقبل التطرور

<sup>(</sup>١) الطيب حسن ، ائسر الثقافة الغربية ، ص ١٥١ .

<sup>(</sup>٢) لم نطلع على الكتاب الا أن ذكوه ورد في كتاب عمر الدسوقي ، في الادب الحديث ، ج ١ ، ص ٣١ .



الادبي والغني ، بل ويسعى اليه ، حتى اصبحت الترجمية الادبية الغردية ظاهره من ظواهر النشاط الفكرى في العصور اللاحقة. واذا كانت الترجمية العلمية قد زرعيت بدور الوعي العلمي والثقافي التي تعدد للتطور الادبي فان ملامح هذا التطور بدأت تتضح مع زعيم حركة الترجمية الرسمية وقائيدها لتمهدد الطريق امام حركة ترجمية ادبية اوسع واشميل .



## الترجمة عن الفرنسية منذ عصر اسماعيل.

## مقدمة:

مسع حلول عصر عباس اقفلت مدرسة الالسن وابعد قطب الترجمة وأحد قسادة النهضة رفاعسة رافع الطهطاوى الى السودان لينشئ مدرسة ابتدائية (۱). ولم يكن هذا وحده سببا في خمود حركة الترجمة بل لقد كان لركود الجو الثقافي والتعليمي العام في عصر عباس اثره في ذلك ، فلم يكن ثمة حركسة ترجمسة قوية مندفعة اذ اصاب الترجمة ما اصاب غيرها من اسباب التعليم والتثقيف ، وجا عصر سعيد واعاد لرجال عصر محمد علي اعتبارهم فاستقدم رفاعة من السودان ليرئس ادارة مدرسة الحربية كما ذكرنا في فصل التعليم ولكن سياسة سعيد اتصفت بالحيرة الدائمة وعدم الاستقرار فكان يو سسس المدرسة ثم يعدلها ثم يلغيها ثم يعيد تأسيسها (۲) ، لذلك لم يكن من الممكن ان تستأنف حركة النهضة اندفاعها في مثل هذا الجو القلق والمستقبل الغامض وبقيت تنتظر عصر النهضة الذهبي الثاني ،عصر اسماعيل ، لتستعيد الحياة والنشاط ،

<sup>(1)</sup> لعل هذا الابعاد هو الذي افاق رفاعة من ذهوله وانغماسه في الترجمة العلمية •

<sup>(</sup>٢) راجع فصل التعليم في عصر سعيد ٥ص

استمر الطابع الرسمي يسيطسر على حركة الترجمسة في اوائل عهد اسماعيل ه وبقيت هذه الترجمة مصبوغة بالصبغة العلمية ، ولم تتخط في معظم الاوقات حدود العلم التي يمكن ان يستفاد منها بشكل مباشر كالطب والعلم الهندسية والميكانيكا والجغرافيا ، اى ان الترجمة الرسمية لم تعن بشكل واضح بترجمة الادب الغربي الى العربية فيتصرف الشعب المصرى الى عصارة الحضارة الغربية والفكر الغربي من خلال الروح الادبية والنفسية التي تتجــلى في روائع هذا الادب ، وقد بقيت الترجمة الرسمية ، منسند أن وعسى المصريون خطرها حتى قمة النهضة المصرية في عصر اسماعيل ، تنحصر في نطاق ما لــه علاقة مباشرة بالتعليم المدرسي والادارة والمشروعات العلمية دون الالتغات الى تنمية العقلية المصرية عن طريق ترجمة التراث الغربي الادبي والفلسفي • وقد تحدثنا في فصل سابق عن قلم الترجمة الذي انشى و عهد اسماعيل ٥ وذكرنا أن أهم عمل قام به كان ترجمة القانون الفرنسي " code " ويظهـــر ان نشاط القلم ضاق بعد ذلك وانحصر • يقول ؛ عسزت عبد الكريم " ويظهر ان قلم الترجمة بعد أن أم رجاله ترجمة القوانين الفرنسية لم يقيم بعسل فني كبير ، فاقتصر عمله على الاعمال الادارية كترجمة الخطابات الفرنسية التي تصدر الى الديوان او تسأتي اليه ، ولهذا دعاء دور بك في احد تقاريسره الى الخديوى "مكتب المراسلة الاوروبية والترجمة " (١) "

<sup>(</sup>١) عبد الكريم ، تاريخ التعليم ، ص ١٤٣٠

ويظهر من ذلك ان الترجمة في اوائل عهدها هعندما كان رفاعة يتولى امرها باند فاعله وسعة افقه هكانت اشد عناية بنقل العلم المفيدة الى العربية منها في عصر اسماعيل ه حتى بعدما عاد اليها رفاعة ه وكان قد فقد بعضا من هذا الاندناع الذى حمله بعد عودته من فرنسا واضفالي ذلك ان المسوّولين في عهد اسماعيل استطاعوا الاعتماد على ما ترجم في عصر محمد علي عندما استأنفوا هذه النهضة ه ولم يكونوا بحاجة ملحة الى الترجمة التي يحتاج اليها في دفع عجلة النهضة كما كان المسوّولون ايام محمد علي ومن هنا فقدت حركة الترجمة الرسمية في عهد اسماعيل بعضا من قوتها واندفاعها الاولين ه وان لم تتوقف عن تأدية دورها والاسهام في الحركة الثقافية بوجه علم و

غير ان هذا النقص الذي بدا في الترجمة الرسمية ، عوضته الترجمة الخاصة ،التي كان يضطلع بها نفر من ادباء العصر ومثقفيه ، ففي عصراسماعيل برزت الترجمة الاهلية بشكل اوضح من الماضي وبدأت تثبت وجودها في الحركة الفكرية بعد ان كانت مجرد ملامح مبهمة في العصر الاول ، فقد ازداد النفوذ الاجنبي فهي هذا العصر وتدفق على مصر عدد كبير من الاجانب مما دفع المصريين الى زيادة الاهتمام بالتراث الفكرى لهو لا الاجانب والاستفادة منه ، وكانت ظروف مصر الثقافية الداخلية تساعد على الاقتباس والاستفادة فقد نشأ جيل من مدارس محمد على اصبح اكثر قدرة من الجيل السابق على تفهم الفكر الغربي واستيعابه ،

وازدادت العناية بتدريس اللغات الاجنبية في المدارس وخاصة اللغة الغرنسية ، فهي اللغة التعليمية الاولى لمدارس الجيل الآول ، وهي اللغة الاولى لرجال البعثات ايام محمد علي ، وقد عادوا ايام اسماعيل يتسلمون المناصب الحساسة في حركة بعث النهضة ، وهي فوق ذلك اللغة التي تثقف بها اسماعيــــل ، وقد علمنا انه كان عضوا في احدى البعثات الى فرنسا ، ولغة الدولة التي اتجــه اليها ونقل عنها وافاد منها ووثق صلاتـه بها الى ابعد الحدود ، وبالاضافـة الى ذلك كله فان مدرسة الالسن التي لعبت دورها في عصر محمد علي كانت قد خرجــت طلابا تدربوا على يدى رفاعة فاخذوا في هذا العصـر علي كانت قد خرجــت طلابا تدربوا على دراسات الموضوعات الانسانية مثل يهتمون بالقضايا الفكرية العامة واقبلوا على دراسات الموضوعات الانسانية مثل القانون والتاريخ والادب والتربية ، وحرصوا على ان يطلعوا مواطنيهم على شيء مما اطلعوا عليه هم .

كان طبيعيا اذا ان تتجه الترجمة الاهلية ، كما اتجهت الترجمة الرسمية ، نحو الفكر الفرنسي •

غير انه لا بد من الملاحظة ان عصر اسماعيل ، مع كل ما وصغناه من انه عصر قطاف الثمار الاولى لحركة النهضة الحديثة ، لم يعطِ النتاج الكبيرالشامل انما كان فضله الاول في انه اعطى التباشير الاولى لنضج النهضة ، ونعني بذلك ان البوادر الحديثه التي ظهرت في عصر اسماعيل لم تكثر بحيث تصبح ظا هرة



للعصر وكان علينا ان ننتظر سنوات ما بعد الاحتلال حتى يبدأ التدفق في انتاج ثمرات النهضة سوا في حقل التأليف الادبي او في حقل الترجمة الاهللية الادبية وقد واصل كثير من المترجمين عن الفرنسية الذين عملوا في عصر اسماعيل نشاطهم في عصر الاحتلال لذلك راينا ان نجعل من العصرين سلسلة متصلف لنعطي صورة اوضح واتم عن اسهام اقطاب الترجمة عن الفرنسية في عصرى اسماعيل والاحتلال ٠

تمياز عصر الاحتلال كما رأينا في فصل التعليم بمقاومة اللغة العربية والتدريس بها ، فكان طبيعيا ان تهمد حركة الترجمة الرسمية حتى تنحصر في الامور الادارية ، او تكاد ، فلم تعد مظهرا من مظاهر النشاط الثقافي في مصر .

الا انه اذا كانت الترجمة الرسمية قد ضعف شأنها وانحصر نطاقها الاحبة الجدّو الفكرى العلم كان قد اعدّ لاستقبال نشاط واسع النطاق في الترجمة الاهلية المنقد اصبح في مضر فئة متعلمة تعليما حديثا الفئة تستطيع استيعاب الافكار الغربية وتقبل على قراءة الادب الغربي وخاصة الفرنسي منه وتتذوقه وقد تخصرجت هذه الفئة من مدارس محمد علي ونمت ونضجت في عهد اسماعيل وتقدمت الى الطليعة في عهد الاحتلال لتقود الرأى العلم عن طريسة الصحافة والنشر من توجيه مباشر حينا الى توجيه غير مباشر عن طريق متابعة



وسالة التوسية حينا أخــر •

لقد اصبح في مصر اثنا عهد الاحتلال اذا فئة تستطيع تذوق الادب المئقول الغربي بلغته فتنقله الى لفتها ، وفئة اخرى قادرة على تذوق هذا الادب المئقول والاقبال عليه .

وكانت حركة تمصير الادب الغربي ، والغرنسي منه بشكل خساص ، قد بدأت منذ حوالي منتصف القرن الماضي على يدى رفاعة الطهطاوى وعثمان جلال واديب اسحق ، وقد نهجت هذه الحركة ، كما سنرى ، نهجا حاول تقريب الادب الغربي من الجو المصرى ليلائم الذوق الشعبي ، ولكن حركة التمصير هذه كان لا بد ان تتخلص من قيودها ومراعاتها للذوق الشعبي شيئا فشيئا حتى اصبح لدينا حركة ترجمة ناضجة عنيت بالاختيار واهتمت بالادب وبغيره من حقول الفكر ، ولكن الاتجاه الى ترجمة الادب كان ، كما تقول لطيغة الزيات ، "السمة المعيزة والبارزة لحركة الترجمة العامة "(۱) في هذه الغترة ، فقد ترجم القصص بنوعيه ، والبارزة لحركة الترجمة العامة "(۱)

<sup>(</sup>۱) لطيفة الزيات ، حركة الترجمة الادبية من الانجليزية الى العربية في مصر في الفترة ما بين ١٨٨٢ – ١٩٢٥ ومدى ارتباطها بصحافة هذه الفترة ، (اطروحة مقدمة لكلية الاداب في جامعة القاهرة لنيل درجة الدكتوراه ، ١٩٥٧ غير مطبوعة ) ، ص ٦٢٠



اللاروائي ، الا أن القصص كان يُعِيمُ الجانب الاكبر من هذه الترجمات .

وهنا لا بد من ايراد ملاحظتين هامتين الاولى : هي ان الترجمة عن الفرنسية الفرنسية النا في عصر الاحتلال البريطاني وقد بدأت مقاومة الثقافة الفرنسية والتعليم الفرنسي بشدة الم تتوقف وحتى لم يخفي نشاطها اوذلك لان الفئات التي بسدأت بها النهضة العلوية والاسماعيلية قد اثمرت ثمراتها الناضجة في عصر الاحتلال المنيما كان على التعليم البريطاني ان ينتظر بضع سنوات لكي تخرج له مدارسه ثمارها الضف الى ذلك انه عندما بدئ بالترجمة عن الانجليزية لم يكن المصريون رواد هذه الترجمة المنوى بل كان السوريسون المتصرون الذين تثقفوا الثقافة الانجليزية قبل ان يتوجهوا الى مص فالترجمة عن الفرنسية لم تنقطع اذا في عصر الاحتلال بل سبقت الترجمة عن الغرنسية لم تنقطع اذا في عصر الاحتلال بل سبقت الترجما عن الانجليزية ثم سارت معها جنبا الى جنب الاكانتا تتعاونان في كثير من المجالات بخلاف علاقة الثقافتين في حقل التعليم والمجالات بخلاف علاقة الثقافتين في حقل التعليم والميا الميورية في المتعليم والمجالات بخلاف علاقة الثقافتين في حقل التعليم والمياه المياه والمياه والمياه

والملاحظة الثانية هي ان اتساع حركة الترجمة في هذا العصر اوجد فيها مستويين مختلفين ؛ المستوى التجارى الشعبي الذى قصد منه الارباح الماديـــة اعتناما لفرصة اقبال الجمهور على قرائة الادب المترجم ، والمستوى الفني الادبي الذى قصد منه نقل التراث الفكرى الى العربية لاغنائها واكمال النقص فيهـــا



وتعريف بنيها على ما يجهلون من ننون او آرا او اتجاهات وقد شاع المستوى الاول في ترجمة القصص وتركسز المستوى الثاني على ترجمة النثر الفني اللاروائسي والشعر والمسرحيات وكثير من القصص ايضا ٠

ولعال اعتماد القصة المترجمة في نشأ تها الاولى على الصحافة ثم تعلق الصحافة بهذه القصة لترج نفسها كان له اثره في ظهور المستوى الشعبي التجارى في ترجمة القصة • فقد كانت المطبعة لا ترحم والصحيفة يجبّ ان تصدر في موصدها وما كان على المترجم الا ان يلبي الحاجسة السريعة هاضف الى ذلك ان الجمهور الذى لم يبلغ المستوى الثقافي المرتفع اقبل على قصص المغامرات والعجائب المشيره لانها استبقت خياله وارضت عواطفه • لذلك ركنز اصحاب الصحف عليها في كثير من الاحيان سعيا ورا ترويج صحفها • وقد كان من نتيجة ذلك ان صدرت مجلات خاصة وعديدة تعنى بنشر هذا النوع من القصص وحده نذكر منها "روايات الحبيب" و "مسامسرات الشعب " ""روايات الصباح " وفيرها • وقد كان بعض هذه الروايات جيدا في اصله الا ان الترجمة التجارية حولته الى قصة شعبية فيها من عنصر الاثارة اكثر مما فيها من عنصر الفن "(۱) .



ولا يعنينا من حركة الترجمة الشعبية في هذا المجال الا ان نشير أليها كظاهرة بارزة في حركة الترجمة العامة على في هذا العصر ، وان نذكر انه كان لها في كثير من الاحيان اثر سلبي في التطور الثقافي والغني العام ، فقد كان في مصر فئة من القـرا لم تصل الى مستوى عال من الثقافة فاقبلت على هذه القصص الشعبية تـأخـذ منها عنصر الاثارة تاركة كل شي غيرها حتى اصبحـت هذه القصص الشعبية وكـأنها تخاطب الغرائـز في القرا اكثر مما تتوجه الى المكانات التطور في الذوق الغني ، حتى قال محمود حامد شوكت فيها : " . . . . . وقد ارجعت هذه المدرسة الذوق الشعبي الى ما كان عليه قبل حركة التمصير ووسعت الهوة بين القـارئ الشعبي والقارئ المثقـف "(۱) .

اما حركة الترجمة القصصية الغنية فقد اعتدمت هي ايضا على الصحافة وكانت تمهيدا لنشو القصة الغنية الموضوعة في الادب المصرى الحديث ويقول عبد اللطيف حماره: "الثابت في تأريخ الصحافة ان القصة التي اتصل بها الشرق العربي كانت في اول امرها مترجمة لا مؤلفة واما القصة المؤلفة فقد تأخرت عن اختها في الظهور وحين ظهرت هذه الى الوجود لم تأخذ مكان القصة المترجمة في الصحف فبقيتا معا تشغلان جازا لا يستهان به في اكترها "(٢).

<sup>(</sup>١) شوكت 6 الفن القصصي 6 ص ١٢٨٠

<sup>(</sup>٢) عبد اللطيف حمزه الصحافة والادب في مصر و (معهد الدراسات العربية العالية و ٢٥) عبد الدراسات العربية العالية و ١٩٥٥) و ٣٦٠



وتعنينا في هذا الفصل ترجمة القصة الفنية عن فرنسا . وقد توجهت عنه ه الترجمة اكثر من اتجاه ، فبعد أن رأينا رفاعة رافع الطهطاوي يتجــه نحو الكلاسيكيين فيترجم لفنلون ، وراينا محمد عثمان جلال يتجــه نحوهـم في اكثر ما ترجم (١) فينقل عن لافونتين ومولييسر وراسين ، واديباسحق يترجم لراسين ايضا ، بعد هذه الترجمة ، نجد مترجمي عصر الاحتلال يوسعون دائرتهم فاذا بالترجمة عن الحركة الرومنطيقيــه تدخل الى هذه الدائرة بقوة وتبقى الى جانبها الترجمة عن الكلاسيكية بالاضافة الى حرك\_ة القرن الثامن عشر الممهدة للحركة الرومنطيقية • وبعدد محمد نجم عددا من القصاصين الفرنسيين الذين نقلت اثارهم الى العربية فيذكر مثلا هنرى بوردو ( Henry Bordeaux ) ، واسكدر دوماس الأب والابن ( Henry Bordeaux ) et Fils ) ه وبرناردان دو سان بییسر ومولیسیر ( et Fils وفيكتور هوجو ( Hugo ) وهنرى لامنس ( Lamens ) وموريس لوبدان Leblanc ) وعشرات غيرهم (٢) من سنعود الى الاشارة اليهم ·

<sup>(</sup>۱) ترجم جلال اثرا واحدا من الحركة الرومنطيقية هو بول وفرجيني لبرناردان دو سان بييـــر •

<sup>(</sup>٢) نجم ، القصة ، ص ٧٠ ـ ٢٧٠

ولا نستطيع ان نشير الى جميع من عملوا في حقل الترجمـــة القصصيـة الغنيـــة في هذا المجال فقد كان منهم ، وخاصة في الفترة المتــأخــرة من اقطاب الحركة الادبية التــأليفيــة وموجهي الفكر المصرى امثال احمد لطفي السيد وطــه حسين ومطران وغيرهم ممن ستــأتي الاشارة اليهم في فصل لاحق ، الا ان هنالــــك ظاهــره تجدد الاشارة اليها وهي ان الترجمــة عن الفرنسية عرفت اقطابا كان لهم اثرهم الفردى المباشر في الحياة الثقافية عامة والادبية خاصة ، في حين اننالم قعرف مثل هو لا الاقطاب في الترجمة عن الانجليزية ، كما سنرى ، نعني بذلك ان الترجمة عن الانجليزية ، كان لا يزال محسوسا بذلك ان الترجمة عن الفرنسية عرفت اقطا با سدوا فراغا كان لا يزال محسوســا في الحركة الثقافية العامة اما حركة الترجمة عن الانجليزية ، فاننا على اهميــــة في الحركة الثقافية العامة اما حركة الترجمة عن الانجليزية ، فاننا على اهميـــة بعض اقطابها لا نستطيع ان نعتبر ايا منهم باسهامه الفردى محطة رئيسيــة من محطات تطور هذه الحركة ، انما ينحصر دوره غالبا في انه اسهم اسهامــا

من هنا كان باستطاعتنا ان نوئن لحركة الترجمة الادبية عن الفرنسية وان نبرز خصائصها وتأثيراتها عن طويق المساهيين الرئيسيين فيها اغير مغفلين ما صدر رض ترجمات هامة عن غير هوالاء .

ومسن ابسرز المترجمين عن الفرنسية الذين بدأوا عملهسم في عصر



اسماعيـــل وتابعوا نشاطهم في عصر الاحتلال محمد عثمان جلال (١٨٢٩) • وهو خريج مدرسة الالسن ، ومن المع من برز من تـــلامــذة رفاعة وقد كان اهم اسهام ادبي قــدمــه هو ترجماته عن الفرنسية في القصة والمسرحية والشعر الخرافي • وكانت هذه الفنون اهم ما شغـل حياته الادبية في حين راينــا رفاعة ينصرف الى العلم وترجمتها مضطرا الى ذلك بحكم وضعه ومسوئولياته غير منصرف الى ترجمة الادب الا بعد ان تخفف من المسوئوليات الرسمية •

في عصر اسماعيل ، كان اهم اسهام لجلال في ترجمة القصة ترجمته تصة بول وفرجيني ( Paul et Virginie ) لبرناردان دو سان بيير واسماها " الاماني والمنة في حديث قبول وورد جنه " ، وابرز ما يلاحظ في ترجمته هذه انه كان في معظمها "ممصرا" اكثر منه مترجما ، اذ لجاً الـــى

<sup>(</sup>١) انظر عن محمد عثمان جلال المراجع التالية :

<sup>-</sup> محمد يوسف نجم ، المسرحية في الادب العربي الحديث ، دار بيروت ، بيروت ، ١٩٥٠٠

<sup>-</sup> محمود حامد شوكت الفن القصصي .

<sup>-</sup> محمود عباس العقاد ، شعرا مصر وبيئاتهم في الجيل الماضي ، مكتبة النهضة المصرية ، القاهرة ، ١٩٣٧٠

<sup>-</sup> زيدان ،تاريخ اداب اللغة العربية ،ج ٠٤



التصرف فسزاد احيانا واختصر احيانا اخرى ، ويبدو ان جلالا قد حاول تطويع قصته لكي تناسب العقلية المصرية وادراكها كما لجاً الى استعمال السجع على اسلوب اهل العصر وادخل الابيات الشعرية في بعض المواضيع ليقربجو القصة العام من الكتابة المألوفة ، يقول محمود حامد شوكت ".٠٠٠ ما بين الاصل والترجمة فرق ناجم عن اختلاف في الدين حين تحول الصور المسيحية الى صور اسلامية ، وتمصر الاماكن والاعلام كما مصرت اللغة " (۱) .

اما في حقل الشعر الخرافي فقد ترجم جلال امثال لا فونتيسن ( de Ia Fontaine لوالمواعظ " (de Ia Fontaine المعيون اليواقظ في الامثال والمواعظ " قسال في مقدهها: " • • • • واخرجته عن الطباع الافسرنجية وجعلته على عوايد الاسة العربية " (1) ، وهذا اعتراف صريح وواضح بان المترجم لجاً الى التعديل والتصرف ليجعل الامثال اقربالي عقلية القارئ المصرى ونفسيته • اما لغته فهي الما عامية او فصيحة قريبة جدا من العامية ، وقد حاول ان ينقل فيها صورا عسن الحياة المصرية فاورد الكثير من الامثال العربية الفصحى والعامية التي كانت سائرة على الالسن " (٣) • يقول احمد شفيق في ذلك : " • • • وقد

<sup>(</sup>۱) شوكت الفن القصصي اص ۲۹ •

<sup>(</sup>٢) ورد الاقتباس في كتاب الفن القصصي لمحمود شوكت، ص ٢٣٠٠

١٦٤٥ ١٤٩٥ ١٤٥٥ ١١٦٥٥ ١٦٢٥٠

احسن جـــلال باختيار الامثال العربية التي تقابل هذه المعاني في اللغة الفرنسية "(١)" • ويقول محمود شوكت: "٠٠٠ ان في القصة الفرنسية مجالا يبسط بسطا فنيا يليه تقديم الشخصية الرئيسية للكلي ثم تترك لتسلك سلوكا طبيعيا تلقائيا وكأنها احيا ٠٠٠٠ وتتطور الحركة تلقائية نحو ذروة فانقلاب ومفاجأة وحل فتذيل يشير الى المغفرى ٠٠٠٠ بينما سعى كاتبنا كما سعى قبله , فاعة الى تحقيق عكس هذا الاتجاه لقد اراد الثاني كما الرال الاول ان يمصر الآداب الغربية القريبة من الذوق الشعبي تمصيرا تاما وان يقرب العامة من هذا الادب ، وبذلك مهد الارض للجــذور الاولى للغنون الادبية الغربية في مصر ١٦٠٠ • وهو يقول ايضا : "محمد عثمان جلال يخلق صورا ترتكر الي قواعد شعبية ووطنية قديمة وحديثه ، ومعانها تدور في فلك امثال لا فونتين فانه استطاع ان يمصرها بنجاح ويطبقها على الطبلع وروح التكتة الوطنيين ، ويمكن القول انه مهد الطريق امام احمد شوقي ٣٠٠٠٠٠٠٠٠

<sup>(</sup>۱) احمد شفیق ۵ مذکراتی فی نصف قرن ۵ (طبعه میر، القاهرة ، ۱۹۲۲-۱۹۲۱) ص ۱۸۴۳ (۲) شوکت ۵ الفن القصصی ۵ ص ۸۰۰

<sup>(</sup>٣) شوكت ٥" القصة المصرية في خمسين عاما " مجلة القاهرة عدد خاص عن "الاد بالمصرى خلال خمسين عاما "ص ١٣٨٠٠

La Revue du Caire, Cinquante Ans de Litterature Egyptienne, p. 138.

اما في عصر الاحتلال فقد ركـز جلال اهتمامه ، على ما يظهر ، على ترجمة المسرحية ، فظهرت له ترجمة لاربـع روايـات من روايات مولييـر هي " الشيخ متلوف" ( Le Tartyffe ) و "النساء العالمات " ( Savantes ) و "مدرسة الازواج " ( Savantes ) و "مدرسة الازواج " ( L'Ecole des Maris ) و "مدرسة النساء " ( النساء " ( L'Ecole de Femmes ) مناوان " الاربـع روايات من نخب التياتـرات " ، وعام ١٣١٤ ه ، ترجـم مسرحية اخـرى لموليـيـر هي " الثقـلاء " ( Les Facheux ) ،

وقد راعى جلال في ترجمة هذه المسرحيات ايما التمصير الذى التبعمه في ترجمة القصة وترجمة الشعر الخرافي ويورد محمد نجم اقتباسا من ترجمة حياة جلال التي نتبها بنفسه ويتضح منه ان عملية التمصيسر عند جسلال كانت مقصودة بسبب ظروف العصر الفكرية والاجتماعية والما متلوف الاقتباس: "ثم اخذت في ترجمة التياترات وبدأت بكتاب يسمى الشيخ متلوف نظير ترتوف الذى عمله مولييسر بفرنسا ومع التزام نظمه كأصله ومراعاة عوائد الشرق "(1) .

كذلك ترجم جلال من ما آسي راسين مسرحية "استر" ( Esther ) " و "افغانية " ( Alxandre le Grand ) و "استدر الاكبر" ( Iphigénie ) و افغانية " المفايدة في علم التراجيدة " المفيدة في علم التراجيدة " المؤيدة في علم التراجيدة " المفيدة في المف

واتبع فيها الاسلوب نفسه في التمصير ، وقد كانت هذه محاولة جريئة كلالها تطرف في عملية التمصير ... لان جلال نقل المسرحيات الكلاسيكية هذه الى اللهجة العامية ، يقول طه حسين في ذلك ان جلالا "لم يكن من الادب القديم على حظ قوى وراى ان الادب العصرى ادنى الى الموت من ان يحتمل هذا الادب الغرنسي الحي فيترجم لقومه ، او قل ينقل الى قومه تمثيل مولييسر في الزجل العامي لا في الشعر العربي "(۱) ، ويقول المستشرق كراتشكوفسكي ؛ في الزجل العامي لا في الشعر العربي "(۱) ، ويقول المستشرق كراتشكوفسكي ؛ لسنا ننكر ان محاولته تدل على مهارة فائقه وعبقرية ناجحة ، ولكن اللهجة العامية كانتغريبة على المسرح الذى لم يألفها ، ولذا لم تمثل مسرحياته الى سنة كانتغريبة على المسرح الذى لم يألفها ، ولذا لم تمثل مسرحياته الى

هكذا اذا كان محمد عثمان جلال ممصوا للادب الغربي في ترجمته ، فعج اننا هنا ، في عصر النهضة الثاني ، فان العقول لم تتعود بعد الآداب الغربية ولم تعرف منها قبل هذا الوقت الا ترجمة رفاعة لمغامرات تليماك ، وقد يكون ذلك السبب الرئيسي الذى دفع جلال الى تقريب الادب الغربي الذى نقله

<sup>(</sup>١) طه حسين ، حافظ وشوقي ، ص ؟

<sup>(</sup>٢) اغناطيوس كراتشكوفسكي ، "الادب العربي الحديث " ، ترجمة امين حسونه ، الرسالة " ، السنة الرابعة ، المجلد الثاني، ص ١٨١٠ ، وقد ورد في الاصل في ملحق " الموسوعة الاسلامية " ،

للعقلية المصرية ، بل ربما كان لذلك اثره في اختيار جلال للكتب التي ترجمها ، ا فهو يترجم امثال لافونتين لانها " مواعسظ " ، كما اسماها هو ، ويختار ترجمة بول وفرجيني النها تناسب المثل العليا الاخلاقية التي كانت سائدة ، وتدعـــو الى الفضيلة . وبذلك اسهم محمد عثمان جلال بترجماته اسمهاما جليلا في تثبيت دعائم الادب الغربي في مصر ومهد الطريق لتذوقه عن طريق تقريبه الى ذوق العصر وتطوير هذا الذوق ببط نحو الاعجاب به كما هو في الاصل • يقول العقاد : " • • • • • لم يترجم ولم يقتبس الا ما هو شبيه بالنزعة المصرية والسليقة التي فطر عليها واحسبه اقبل على الترجمة لسبب غير الاسباب التي تبعث معظم العارفين باللغات الاجنبية الى نقل اثارها ، فليس اقباله عليها لانه استعظم اوروبا وحكمتها ونبوغها وانما هو قد نقل من ادبها وفكاهتها ما يضاف الى ادبنا وفكاهتنا وكانه يقول بضاعتنا ردت الينا "(١)" . ويقول العقاد في أكان آخر: " • • • • فلم يخرج قط من صبغته الوطنية ولم يتحول قط عن تفكيره وذوقه ، بل هو قد مصر موليير ولا فونتين حين ترجم لهذا امثاله ولـذاك رواياتـــه وهو لم يترجم الامثال الوعظية والروايات الفكاهية الا لانه كان مطبوعا على طسرب الامثال والتنكيت ، او على التنكيت في سياق ضرب الامثال ، فلم يخرج عن مصريته حين ترجم واقتبس ولكنه بقي مصريا وبقي كما هو على طبيعته ونقل موليير ولا فونتين

<sup>(</sup>١) العقاد ، شعراء مصر ، ص ١١٤ - ١١٥٠

إلى تلك البيئة المصرية والى تلك الطبيعـة الشخصية "(١)" . واذا كنا نتفق مع العقاد في كثير مما ورد في هذين الاقتباسين ، الا انه لا بد أن نلاحـــظ أن جلالًا لم يكن قليل الاعجاب باوروبا وتراثها • فهو من خريجي مدرسة الالسن وتالمدة رفاعية وقد تعرف على يديه الى هذا التراث الذي احبه رفاعية . اضف الى ذلك انه حاول نقل المسرحيات سوا الهزلية منها او الماسسي ، ولعله اراد بذلك ان يعرف المصريين الى فن جهلوه ، واعجب به هو قرآه جديرا بان ينقل لانه يمكن ان يحمل تراثــا فكريا ونفسيا وفنيا معا • يقول محمود شوكت عن ثقافة جلال انه يعتبر " منتج الارساليات الفرنسية "(٢) في مصر ذاتها وتعريسعى الى التوفيق بين ثقافتها وثقافة البلاد التقليدية ، وهو منتبح الثقافة القومية بمقوماتها القديمة اذ تعلم كذلك في المدارس القومية ، وهو منتج الثقافتين معا اذ يصل ما بين الثقافتين ممثلا بذلك حلقــة هامــة من حلقات التمصير "(٣)" • فجلال سواء تعلم في مدارس الارساليات او اقتصر على مدارس الحكومة التي كانت يومذاك متجهة نحو فرنسا بكليتها قد توجمه شطر الثقافة الفرنسية .

<sup>(</sup>١) العقاد ، شعراء مصر ، ص ١١٣٠٠

لم نعثر في جميع ما طالعنا من كتب على ان جلالا تعلم في المدارس الارسالية
 الفرنسية الا في كتاب شوكت عن الفن القصصي •

<sup>(</sup>٣) شوكت ، الفن القصصي ، ص ٧٢ .

واذا كان لم يرد ان يقطع الصلة بين ثقافته الحديثة وثقافة قومه التقليدية فليس معنى ذلك انه لم يقبل على الترجمة بدافع من الاعجاب باوروبا والتقدير لثقافتها وحضارتها ، وليس في ترجماته ما يشير الى ذلك ، واذا كان قد اختار موضوعات معينه وحاول اسهاغ الصبغة المصرية عليها ، فليس معنى ذلك اعجابه بتراث مصر فوق اعجابه بتراث فرنسا ، بل اغلب الظن انه كان يخطو الخطوة الاولى في ادخال الادبالغربي الى مصر ويعد ابناءها لتذوق مثل هذا الادب عن طريق تقريبه اليهم في المرحلة الاولى من مراحل تفتحهم ووعيه عنها وروبيه بين عن طريق تقريبه المدى ما يمكن ان يحققه المترجم البارع في نرجمة نقلا ملائها للجمهور المصرى المسلم ليتجلى لنا واضحا في ترجمة عثمان جلال لبول وفرجيني "(۱) .

ومشاركة محمد عثمان جلال في حركة النهضة لا تقف عند حد الترجمة والتمصير بل تتخطى ذلك الى النزعات التجديدية التي يسرزت من خلال نشاطه في هذا الحقل والتي يعود سببها على الاغلب الى ثقافته المتأشرة بالغرب، يقول جسب: " أن أبسرز مظهر في عمله لم يكن ترجماته بحد ذاتها بل الروح

<sup>(</sup>۱) هاملتون جب ، دراسات في حضارة الاسلام ، ترجمة احسان عباس ومحمد نجم ومحمود زايد ، دار العلم للملايين ، بيروت ١٩٦٤)، ص٣٧٣ .



التجديدية فيها "(۱) ولعل اول مظا هر التجديد هذه والثورة على المدرسة التقليدية التي تحاكي الادب القديم استعماله للهجة العامية في ترجمته لبعض مقاطع امثال لافونتين واكثر المسرحيات وقد ترك هذا النهج اثره في مصر وقامت بعضالدعوات الادبية تدعو الى ذلك في العصور اللاحقة ، وان لم توفق الى السيطرة على الجو الادبي و يتحدث جرب عن هذه الناحية من نزعة جلال التجديدية فيقول: "لم يكن الوقت قد اثمر لمثل هذه الخطوة الجادة ، ولكن الانفصال التام عن الماضي الذى اظهرته كان دلالة على روح العصر وان المنصرى مصر اصبحت جزءا من اوروبا ، هكذا قال الخديوى ، ولذا قالادب المصرى يجسب ان يظهر استقلاله عن التقاليد الاسيوية والافريقية والافريقية "(۲) .

وينتقد عثمان جلال ادباء عصره وشعراء لمحاكاتهم للاقدمين في المحسنات المتكلفة والفخامة وعدم التخلص من هذه القيود يقول في "العيون اليواقط" مثال "(٣))

<sup>(</sup>۱) جـب ٥ دراسات في حضارة الاسلام ٥ ص ٢٤٨٠

<sup>(</sup>٢) المرجـع نفسـه ٥ص ٢٤٨٠

<sup>(</sup>٣) جلال ٥ العيون اليواقط في الامثال والمواعظ ٥ (مصر ١٢٧٤ ه.) ، ص ١٥

اكاذيب اقوال البهائم في قبيح ، باحسن مما قيل في القد والرمح وتمثيل نور الوجه ان لاح بالصبح حديث النهى فيه وداعية النصيح

يقولون ما هذا الكتاب وما به وقد زعموا ان البلاغة لم تكسن وتشبيه لون الخد بالورد واللظى وما علموا ان الغراب وتعلبسسا

ولعسل استعماله العامية في بعض ترجماته جاءً ردة فعل عنيف على الصور التقليدية والبناء القديم • اما من ناحية الموضوع فقد برزت النزعة التجديدية عنده ايضا في ترجماته وفي الموضوعات التي اختارها • لقد اراد ان تكون الموضوعات التي يعالجها الادب من صمم حياة المجتمع واراد ان تكون الاثار الادبية انعكاسا لتجربة شخصية وهذه نظرة جديدة الى الادب لم نعهدها في الادب المصرى قبل ذلك وقد سار على الاغسراض التقليدية القديمة • ويسوقنا الحديث هنا الى ما ذكره محمود شوكت عن نظرة كل من جلال ورفاعة الى الادب فشوكت يرى ان المترجمين يوأمنان بان للفن وظيفة مزدوجه هي المقطة والفائدة معا كما حدث في اداب الام الاخرى مثل مونتاني ( Montaigne ) الغرنسي وين جونسون ( Ben Johnson ) الغرنسي وين جونسون ( Ben Johnson ) النجليزى وهما لا يوأمنان بعذهب الفن الذاته الذى نشأ في القرن التاسع عشر في اوروبا مثل اوسكار وايلد ( Wilde

<sup>(</sup>١) شوكت ، الفين القصصي ، ص ٧٢ .

وهدده النظرة الى الادب ظهرت واضحة في اختيار المترجمين للموضوعات التي رحماها و الا انها قد لا تكون ناتجة عن فلسفة ادبية متكاملة وكما اراد شوكت ان يظهرها وبسل لعلها ناتجة عن وجود المترجمين في عصر معيين كانت الفائدة المباشرة غاية مقصوده تتوجه نحوها جميع جهود القيمين على النهضة وعن وعي المترجمين ضرورة ذلك وخاصة ان الفائدة غير المباشرة لا تأتي الا بعد فترة جديدة و وبعد ان يكون الشعب قد قطع مرحلة طويلة من مراحه تطوره العقلي و

لقد كان محمد عثمان جلال اول ثمرات النهضة الموجهة التي قامت في عصر محمد على ونضجت في عهد اسماعيل وقد كان اول نتيجة واضحة انعكس نشاطها في الحياة الادبية لمصر وابرز من عمل في هذا الحقل وحاول تطويره وفكه من اغلاله القديمة دون ان يقطع الصلة بالتراث القديم و

ولقد ترك محمد عثمان جلال اثره بالروح الجديدة التي ادخلها مع ترجماته ه فتجسراً على تعديل المفهم القديم للادب وحاول ان يدخسل مفهوما جديدا مقتبسا مما تعرف اليه في تراث الغرب وتجسراً على الدعوة الى التحسرر من القيود التي وضعها الاقدمون دون ان يقطع صلته بالقديم حتى يسأتسي الادب اشد اتصالا بالمجتمع الحاضر واكثر قابلية للحياة واذا كان تجسديد جلال في بعض نواحيه قد بقي محصورا ه فانه كان من اوائل الذين ادخسلوا المفهم



الجديد للادب الغربي بنت عليه المدارس الادبية الحديثة فيما بعد وطورت، ولم حتى في تجديده المحدود وفي استعماله للعامية وجد جلال فيما بعد دن يتبنى رايه ويدعو له ويحاول نشره ، فيترك ذلك اثره الجنزئي في بعض موافقات اقطاب الادب في طور الوعي القومي الشديد كرواية زينب لمحمد حسين هيكل ولعل من ابرز الدعاة لهذا الراى سلامة موسى الذي تبناه وخطا به خطوات ابعد لعل جلالا نفسه لم يكن يريد ان يبلغها (۱) .

ومن اقطاب حركة الترجمة عن الفرنسية الذين كان لهم اسهام في عصر الاحتلال مصطفى لطفي المنفلوطي ( ١٩٢١ – ١٩٢١) حراً . فقد كان لترجمات المنفلوطي ،بالرغم من جهله للغسة الفرنسية ،اثر كبير في تطوير الذوق الفنسي وتهيئة اذهان القراء لتقبل القصص ، ذلك ان القصة العربية التي كانت تخرج من بين يدى المنفلوطي وان لم تكن ترجمة حرفية للنص الفرنسي كانت باسلوب فنسي

- (۱) اراد سلامه موسى ان يقطع الصلة مع القديم ، وهذا ما لم يبرز لنا في اتجاهات جلال الذى اصر على ابقاء صلة الوصل بين القديم والجديد على ما ظهر لنا ، وقد يكون لعصر كل من الكاتبين اثر في ذلك ،
  - (٢) انظرعن المنفلوطي المراجع التالية بـ
  - جيب ٥ دراسات في حضارة الاسلام ٠
    - شوكت ، الفن القصصي .
  - \_ زيدان ، تاريخ اداب اللغة العربية ، ج ١٠



## رفيع اسهم في رفع مستوى التذوق العام •

ويمكن اعتبار المنفلوطي مكملا لحركة التمصير اكثر منه مترجما بمفهومنا الحديث ، الا انها "حركة تمصير " بلغت مستوى ارقب من المستوى السابسق لانها توجهت الى جمهور تخرج من المعاهبد العلمية الحديثة ، يقول محمود شوكت ان حركة التمصير عند المنفلوطي " تسعى لتكييف الادب الغربي لا في مستوى شعبي ، وانما في مستوى ارقى لقارئ تخرج من المعاهبد الانتقالية الجديدة في النصف الثاني من القون التاسع عشر كدار العلم القديمة والمدارس المؤسسة على النمط الغربي منذ عهد اسماعيل ، والغرق واضح بين عصر هذه المدرسية والمدرسة السابقة في الاستعمال الراقبي للغبة "(۱) .

وواضح ان جمهور المنفلوطي غير جمهور رفاعة وجلال ، فجمهور اليص قادر على التذوق الغني لجمال اللغة والتأثير به ، وهو مع ذلك لم يستغنى عمن يقرب هذا الفن الغربي الى عقليته ،

اختـار المنفلوطي قصصه من المدرسة الرومنطيقية ، وهي المدرسة التي وجد فيها مجالا لاطلاق الخيال والعاطفة ، وهي المدرسة التي تـرك فيها روسو ودعوته الى الطبيعـة والفضيلة اثـره الواضـح ، فـراقت للمنفلوطـي

<sup>(1)</sup> شوكـــت الفن القصصي اص ٨١٠

وراى فيها مجالا خصبا يجول فيه قلمه بما وهب من حب الوصف والانصراف السى.

الحديث عن العواطف النبيلة والمثل العليا • لقد اعاد المنفلوطي ترجمه بول وفرجيني التي ترجمها جلال واسماها "الفضيلة "، وترجم "الشاعصر" لسيرانو دو بسرجول ( de Bergerac ) وماجدولين لألفونس كار ، ولخص قصة "غادة الكاميليا " لاسكندر ديماس فاخرجها قصة صغيرة ، واعصاد كتابة مسرحية " في سبيل التاج " لفونسوا كوبيه فاخرجها قصة قصيرة • ولم يكن المنفلوطي يطلع على هذه القصص مباشرة بل كانت تترجم له فيعيد كتابتها بقلمه الادبي وانشائه الفني فيرسم اللوحات ويسبرز التناقض بين المتناقضات ، كالفضيلة والرابي والفقور والفنى والمدينة والقرية " ولقد استطاع بفضل اسلوبه السيال المتدفول ان يعبر عن آرائه الخاصة وان يكون جسسوا لحركة المستقبل • ومهما يكن مسن امر ، فان اسلوبه هو ارقي بكثير من اساليب غيره من المترجمين في هذا الحقل "(۱) .

لقد استطاع المنفلوطي ان يلعب دورا هاما في حركة الترجمة بمعناها الواسع وكان لاسلوبه فضل كبير في التعويض بعض الشئ عن المستوى الفني المنخفض الذى انحطت اليه الترجمة الشعبية ، وخاصة ان الاقبال على قـــرائته فم ينحصر في الفئه المثقفة بل انتشر بين الفئات ذات الثقافة المتوسطة ، لما فيه من محاولات لتقريب جو القصة المترجمة الى الجو المصرى ، وتجدر الاشارة هنا الى ان اتجاه

<sup>(1)</sup> شوكت 6" القصة المصرية خلال خمسين عاما " مجلة القاهرة 6 ص ١٣٩٠.



المنفلوطي نحو نقل القصص الفرنسية ، وهو الذى لم يعرف لغة اجنبية تربطه اليها ، ربما كان دليلا على استمرار قوة النفوذ الفرنسي في الحركة الفكرية العامة في مصر في عهد الاحتلال ، وقد كان باستطاعة المنفلوطي ان يلجا ، الى القصص الانجليزى لو اراد ، غير انه يبدو انه كان متاً شرا بالجو الفكرى العام ،

وقبل أن نترك المنفلوطي نشير إلى أن حركة التمصير لم تقف عنده ه بل بلغت حدا من التطرف أدى إلى كثير من التحوير عند بعض الكتاب الذين ساروا على هذا النهج ، وعلى رأسهم حافظ ابراهيم في ترجمته "لبوئساء " هوجمو ونشير هنا أيضا الى ترجمات أحمد حسن الزيات الذى تأثمر في مطلع حياته بالمنحى الرومنطيقي الذى نحاء المنفلوطي ، وكان من نتاجمه ترجمة رفائيل €للامارتين .

وقب ان ننتقل الى الحديث عن الترجمة في المجال اللاروائي نشير الى مترجمين آخرين كان لهم دور في الترجمة المسرحية والقصصية ·

الترجمية المسرحية: يقول محمد نجم في كتابه عن المسرحية ان عددا كبيرا من المسرحيات التي ترجمت قد ضاع ويعلل ذلك بان المسرحيات كانت تقدم الى الاجواق التمثيلية ، لتضطلع باظهارها على خشبة المسرح ، ولا يعنى المترجمون بعد ذلك باخراجها مطبوعة للقراء ، لانهم كانوا يعلمون ، ان المسرحية



لم تكن في تلك الفترة ، لونا من الوان الادب المقرو، • تم ان كثيرا من هذه , المسرحيات التي وصلتنا مطبوعة ، لا يذكر مترجموها اسمها الحقيقي ، ولا الاصل الذى نقلت عنه "(1) ، ومع ذلك فان ما وصلنا يعطي فكرة عن نوعية الاتجاهات التي اتجهت نحوها الترجمة المسرحية •

وفي طليعة من اسهم في هذه الحركة من المصريين يعقوب صنوع المذى السـس مسرحا من سنة ١٨٧٠ الى سنة ١٨٧٦ وترجم له • وقد اورد محمد نجم اقتباسا من محاضرة القاها صنوع علم ١٩٠٣ قال فيها " • • • وقبل ان اقدم على انشاء مسرحي المتواضع قمت بدراسة جدية للكتاب المسرحيين الاوروبيين ، وبخاصة جولدوني ( Goldoni ) ومولييسر وشريدان ( Sheridam ) وذلك في لغاتهم الاصلية • وعندما احسست بانني اصبحت متمكنا ، الى حد ما من الفن المسرحي ، كتبت غنائية من فصل واحمد ، باللغة العامية "(٢) • وهذا يشير الى تماثره الواضح بالمسرح الاوروبي • اما اشهر مسرحياته فقد اوردها محمد نجم وذكر انها في الاكثر ، مهازل قصيرة منج فيها بين العناصر المصرية والعناصر الاوروبية " (٣) •

نجم ، المسرحية ، ص ۱۹۷ .

<sup>(</sup>٢) نجر كالسرمية ٥ص ٨٠

<sup>(</sup>٣) نجم المرجع نفسه مص ٨٠٠



ومنها "غندورة مصر " هو "غنزوة رأس تنور "ه و "زوجنة الا "ب " ،
و"زبيندة " ه وراً س تور وشيخ البلد والقواص " ه و "حلوان العلينيل " ،
و" الاميرة الاسكندرانية " هو " البورصة " ه و " البنزيري " هو " الصداقية " ،
و "الحشاشين " هو " الوطن والحرية " هو "الضرتان " هو "آنسة على الموضة " ،

ومن المصريين المنظب ( Le Medecin malgré lui ) لموليي المجاهد المنظب ( Le Medecin malgré lui ) لموليي المجاهد المنظب ( Le Medecin malgré lui ) لموليي المجاهد المنظب ( المنظب المنزجم على ما يذكر محمد نجم ان يحافظ على الاصل الغرنسي ولكن محاولته لم يكتب لها النجاح ((۱) وفي العام نفسه ترجم محمد عفت مسرحية ميروب ( Mérope ) لغولتير وسماها تسلية القلوب في رواية ميروب وكذلك ترجم ابراهيم صبحي الحكيم الطيار ( العلوب في رواية ميروب التي يقول عنها محمد نجم انها من هزليات موليير المجهولة والمنافق المنافق المنافق المنافق المنافق المنافق المنافق على انها منحدرة من الملهاة المرتجله ( Commedia del 1 larte ) التي كانت تسبح بها اوروبا في عصر النهضة (۲) .

<sup>(</sup>١) نجم ، المسرحية ، ص ١٩٩ ـ ٠٢٠٠

<sup>(</sup>١) نص المرجع نفسه ٥٥ ١٠٤٠



ولقد كان للسوريين المتمصرين فضل كبير في مجال ترجمه المسرحية عن الغرنسية كما كان لهم في كل مجال من مجالات النهضة في ذلك العصر ، فقد انتقل هو لا السوريون الى مصر لاسباب عديدة اهمها اضطهاد العثمانيين والسعي ورا الرزق • وكان السوريون قد سبقوا المصريين الى التعرف الى الاداب الغربية عن طريق مدارس الارساليات • يقول شوقي ضيف متحدث\_ا عن اسهام اللبنانيين والسوريين ٥٠٠٠٠ وكانوا قد سبقونا الى العنايـة بالاناب الغربية في عسقر دراهم ، ومرجع ذلك الى البعثان الدينية التي علمتهم ، فانها لم تكن تعنى مثل محمد على بنقل العلم الى سوريا ولبنان ، بل كادت تقصر عنايتها اولا على الحياة الادبية الغربية ، ومن ثم كان اتصال هؤالا المهاجرين بتلك الاداب اقوى من اتصال المصريين في هذه الحقب من الزمن • فهــــم سبقونا الى الاتصال المنظم بالادب الغربي "(١) . ولكن نشاط معظم هوالاء السوريين جاء في موهلة متاخصرة من عصر اسماعيل ولوداد بعد الاحتلال البريطاني عندما ازدهرت حركة الترجمة العامة •

ومن اوائل هو لا السوريين اديب اسحق الذى كان له اسهام كبير في تطوير الاسلوب الانشائي العربي واعداده لتقبل فن المقالة الحديث ، كما اسم في الحركة الصحفية في مصر والحركة المسرحية • وقد جا اديب اسحاق

<sup>(</sup>۱) شوقي ضيف ، الادب العربي المعاصر في مصر ، (دار المعارف ، القاهرة ، الله مصر المعارف ، القاهرة ، المعاصر في مصر ، (دار المعارف ، القاهرة ،

الى مصر مع سليم النقاش وبداً العمل في المسرح فمثلا بعض رواياتهما الموضوعة والمعربة بالاسكندرية ، ولكن فرقتهما لم تعش طويلا وانصرفا الى الصحافة – فاسس اديب اسحق جريدتي " مصر " و "التجارة " ، ولكن علاقته بالمسرح لم تنقطع وقد ترك عدة مسرحيات مترجمة عن الفرنسية كانت مكملة لمسرحيات جلل المترجمة في تكوين الحلقة الاولى بين المسرح المصرى والمسرى الغربي ، وفي تعريف المصريين الى الفن المسرحي الغربي الراقي ، واشهر ما ترجم اديب اسحاق مسرحية "اندروماك" لراسين علم ١٨٧٥ و مسرحية "شارلمان" التي كان لها دور كبير في تغيير ذوق الجمهور المصرى وتمهيد الجو الادبي امام المزيد من الترجمات ثم التأليف في هذا الحقل ، كسا ترجم شريكه سليم النقاش عددا آخر من هذه المسرحيات التي مثلتها فرقته ، مثل اوسرا عايدة عن الايطالية ، و "هدوراس" ( Horace ) لكورني و ميتريدات " ( Mitridate )

وكان بين السوريين الذين اسهموا في حركة الترجمة المسرحية عن الفرنية احمد ابو خليل القباني الذى ترجم مسرحية ميتودات لراسين عام ١٨٨٤ واطلبق عليها اسم "لباب الغرام او الملك ويتريدات ".

والشيخ نجيب الحداد من طليعة السوريين الذين اسهموا اسهاما كبيرا



في ترجمة المسرحية ، وقد ترجم مسرحية "السيد " (Le Cid ) لكورني واطلق عليها اسم " غسرام وانتقام " ، ومسرحية " سينا " ( Cinna ) لكورني ايضا وقد سماها " سينا او عسدل القيصر " ، كذلك ترجم مسرحية "هسرناني " ( Hernanie ) وسماها " عمدان " و ( Les Burgraves ) وسماها " تارات العرب " وكلتاهما لفيكتور هوجسو .

اما لمولييــر فقد ترجم الحداد مسرحية "البخيل" ( L'Avare ) وترجم الحداد عن طريق ( Le Medecin Malgre Lui ) وترجم الحداد عن طريق الفرنسية ايضا مسرحية للروميو وجوليت لل لشكسبير وسماها "شهدا الغرام " •

هـذه المسرحيات كلها ه كما نلاحظ همن عيون الادب الغربي ٠ وقد كان لترجمتها دور كبير ليس في تعريف المصريين اليها فحسب ه بل في تطوير تذوقهم المسرحي ووعيهم الثقافي والفني ٠ وبغض النظر عن الما خـذ التي يشير اليها محمد نجم على ترجمات الحداد كالزيادات على الاصل وتلخيص الحوار وغير ذلك (1) ٠ فقد كان اسلوب نجيب الحداد \_ وهو حفيد الشيخ ناصيف اليازجسي \_ خاليا من الركاكة التي اتصفت بها بعض ترجمات المسرحيات في عصره هوكانت لفته سليمة سهلة ه وان لم تستطيح دائما التخلص من القيود اللفظية التقليديــة ٠

<sup>(1)</sup> نجم ، المسرحية ، ص ٢٠٦ \_ ٢١٠٠



هذه الترجمات كان لها اثر مزدى ، فالمسرح لم يكن معروفا لدى المصريين قبل بدئ نهضتهم ، وعندما عرفوه ، عن طريق سليم النقساش واديب اسحق ويعقوب صنوع ، كان ذلك عن طريق الترجمة ، وكان لا بدلا لحركة ترجمة المسرحيات ان تستمر وترتقي لكي يصبح المسرح جيزًا من النشاط الثقافي المصرى قبل ان ينطلق المصريون المفسهم في مجال التياليف الراقي ، لذلك فان ترجمة هذه الروائيع المسرحية العالمية كان له اثر كبير في تعريف المصريين جمهورا ومو لفيين الى هذا الجانب من النشاط الفكرى العالمي ، كما كان له اثر آخر في تصفية النفسية المصرية وتنقية الاذواق الفنية شيئا فشيئا ، يقول عبد الرحمن صدقي في مقال له في " مجلة القاهرة " الفرنسية : فشيئا ، يقول عبد الرحمن صدقي في مقال له في " مجلة القاهرة " الفرنسية : نستطيع ان نستنج ، من ال الترجمة هي اساس ولادة المسرح في الشرق ، فالحقيقة ان هذه الاقتباسات الدقيقة والفنية هي التي جاءت لنا بهذا الانطلاق في العبقرية المسرحية في شرقنا خلال فترة ما بين الحربين "(۱) .

الترجمة القصصية : قلنا ان الترجمة القصصية كانت مع الترجمة المسرحية الصغة الغالبة على حركة الترجمة العامة • وبالاضافة الى اسهام جلال والمنفلوطي اسهاما رئيسيا في هذا الحقل • نستطيع ان نشير الى ترجمات اخرى قامت بدورها في تعريف القارئ المصرى الى التراث الفرنسي • غير انه لا بد من الاشارة الى

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن صدقي ، "المسرح المصرى خلال خمسين عاما " مجلة القاهرة ، ص ١٤٠٠

ان السترجمة القصصية بقيت محصورة حتى كانت فترة ازدهار الصحافة في مصر التي بدأت مع مطلع القرن الحالي 6 فقد اخذت الصحافة في هذه الفترة تعتمد على القصص المترجم كمادة اساسية في ترويجها ، وكانت الترجم \_\_\_\_ة عن الانجليزية قد دخلت مرحلة ازدهار ايضا ، فزاد الاقبال على الترجمة القصصية عن اللغتين بسبب التنافس بينهما • ومع مطلع القرن الحالي اصبح من الصعب جدا حصر النتاج القصصي المترجم ، وقد اتسع حتى شمل الروائع العالمية لكبار كتاب فرنسا من جهة ، وشمل القصص الغرامي والقصص البوليــسي من جهة اخرى ٠ ولم تكن هذه الترجمات دائما بمستوى الاثر الفني الاصلى ٥ بل كثيرا ما انحط مستواها الادبي بسبب محاولات التصرف من زيادة وحدد ف وتبسيط لتقريب القصة المترجمة عن العقلية المصرية وضمان الاقبال عليها • اضف الى ذلك استهتار المترجمين باسلوبهم وركاكة لغتهم وسرعة ترجمتهم لتلبية متطلبات المطبعة • ويعزو محمد نجم هذا النقص في القصص المترجم الى سببين : الاول جهل المترجمين بقواصد اللغة وعدم اكتراثهم بها لان ما يهمهم هــو ان تكون قصتهم مسلية يقبل عليها القراء بحماسة وشغف ، والسبب الثانيي هو ضيق الوقت لتغقيح هذه المترجمات وقد كانت المطبعة لا ترحم والقراء ينتظرون (١١). فمن آثار هنرى بوردو ترجم اسعد داغـر " بعد العاصفة و " انتصار الحـــب " و" عمر وجميلة " ومن اثار اسكندر دوماس الاب ترجم العديد من القصص اهمها

<sup>(</sup>١) نجم ، القصة في الادب العربي الحديث ، ص ٧٨٠

ترجمة بشارة شديد "للكونت دو مونت كريستو" وترجمة نجيب الحسداد " الغرسان الثلاثية " و " العاشقة المتنكرة " و ترجمة قيصر زينية " الكونت دو مونفومرى " و ترجمة نقولا الحداد " حب في تورة او شيفالية البيت الاحمسر " و "عسقد الملكة " ، وترجمة طانيوس عبده " شقاء الغرام " و " نبيل الجبل سلتيادور " ومن اثار اسكندر دوماس الابن ترجم طانيوس عبده " ذات الزهرة البيضاء " ، وترجم المنفلوطي " الضحية او مذكرات مرغريت " ، ومن اثار برناردان دى سان بييسر ( Bernardin de Saint Pierre ) اعاد فرح انطون ترجمة بول وفرجينسي التي ترجمها كل من جسلال والمنفلوطي من قبل ، اما من اثار شاتوبريسان فقد ترجم اكثر من قصة اشهرها " آتسالا ورينسه " التي ترجمها فرح انطسون .

ويطول بنا الكلام اذا حاولنا ان نذكر جميع ما نقل الى العربية من القصص الفرنسي في هذه الفترة خاصة في فترة ازدهار الصحافة واعتمادها على القصص المترجم كمادة اساسية لاجتذاب القسراء مفير انه لا بد من الاشارة الى انه بالاضافة الى ما ذكرنا ترجمت بعض من آثار جورج اوهنه ( Pierre Decourcelle ) وميشال زيغاكــو ( Ohnet Eugéne Sue ) وميشال زيغاكــو ( Michel Zevaco ) من القصص الغرامي و اوجين سو ( Michel ( Paul Segonzac ) وميشل كورديــه ( Michel ) من والكونتيس داش ( Comtesse Dash ) وبونسون دو تــيواى ( Corday ) وكــزانيـــة دو منتيبـــان



( Yavier de Montépin ) وبيسر زاكسون ( Yavier de Montépin ) وجول السين ( Jules Verne ) وبيسر لوتسي ( Jules Verne ) وبيسر لوتسي ( Jules Verne ) وبيسر الترجمات على المئات (۱) ، وقسد كان الاسهام الاكبسر في هذا المجال بعد ان انسعت حركة الترجمة القصصية عن الفرنسية من نصيب السوريين المتمصرين ، وابسرز من ساهم منهم فيها فن انطون صاحب صحيفة " الجامعة " ونجيب الحداد ونقولا رزق الله واسعد داغسر ونقولا الحسداد وطانيوس عبسده ، وان كان الاخير قد عني بالترجمة الشعبية في مجلته القصصية "السراوى " فلم يرتفع الى مستوى فن انطون مثلا او نجيب الحسداد ،

واذا كانت ترجمة القصة والمسرحية قد سيطرت على المظهر العام لحركة الترجمة في هذا العصر فان هذه الحركة لم تقتصر على ذلك بل لقد تسرجم كثير من الشعر الفرنسي الذى لعب دورا هاما في ترقية الذوق الفني وتطويسر الصورة الفنية وتحرير الموضوعات الشعرية واشكالها من قيود ها السابقة ، وبيسن الشعرا الفرنسيين الذين ترجمت اشعارهم فيكتور هوجسو ولا مارتين والفرد دو موسيه والفرد دو فييني وفيرلين وبول فاليري وبود لير وسولي برود م (٢)م ومعظم موسيه والفرد دو فييني وفيرلين وبول فاليري وبود لير وسولي برود م (٢)م

<sup>(</sup>١) راجع القصة في الادب العربي الحديث ، ص ٧٠ - ٢٧٠

<sup>(</sup>٢) يمكن مراجعة نماذج من شعر هو لاء المترجم في مجالي الغرر التي اصدرها يوسف صقر عام ١٩١٤ ، او ١٩٠٤ .



هُولًا من ينتمون الى الحركة الرومانطيقية المسماه احيانا عصر الابتداع الاول او الثاني او الحركة الى التي تلت الحركة الرومانطيقيه وتأثرت بها وهي مدرسة البرناسبين الذين منهم سولي بسرودم •

وقد كانت المجلات والجرائد في البد المجال الوحيد لنشر هذه الترجمات التي لم يكن بالامكان/تستقل أفي بنفسها قبل ان تشق طريقها ببط الى الجمهور المصرى وفي صفحات المجلات التي صدرت في هذه الفترة (1) وما بعدها كثير من نماذج هذا الشعر المترجم اما نثرا او نظما و

هذه اهم ظواهر الترجمة الادبية عن الغرنسية في عصر الاحتلال ، ولكن حركة الترجمة ، لم تقف عند حد الادب بغروعه ، بل تخطته الى مجالات فكرية اخرى اعمق منها احيانا او قلل اشد تعقيدا على جمهور القراء ، لذلك سيطرت الصبغة الادبية على ترجمة هذا العصر دون ان تستطيع اخفاء الترجمات الاخسرى في حقول اخرى كان لها بدورها اثر كبير في تطوير العقل المصسرى ، وان كان انتشارها اقلل من انتشار الادب وتركز تأثيرها في الغئات المثقفه ، هذه الترجمات شملت التاريخ والجغرافيا والقانون والاقتصاد والاجتماع والسياسة والمنطق والفلسفة والمنطق والفلسفة والمنطق والفلسفة والمنطق والفلسفة والمنطق المؤتماد "لروابوليه، ونقلت جمجية التعريب علم ١٨٩٢ "كتاب

<sup>(</sup>١) نذكر منها المقتطف والهلال والضياء والجامعة والزهور والمؤيد .

<sup>(</sup>٢) لعل ابرز الترجمات في مجال المنطق والفلسفة ترجمات احمد لطفي السيد وسنشير اليها فيما بعد •

الاقتصاد السياسي "لجيوفني ، ونقل عزيز الخانكي عن الفرنسية كتاب "الطعن في الاحكام بطريق النقاش والابرام "، وترجم امين رسلان "حقوق الملل والمعاهدات الدولية "(1) • ولكن ابرز من عمل في هذا الحقل وترك اثرا يكاد يوازى اثار المصلحين الكبار هو احمد فتحي زغلول ).

وفتحي زغلول هو شقيق الزعيم السياسي سعد ومن انصار الامام محمد عبده ، تلقى دراسته العالية في فرنسا فنال منها اجازة الحقوق ثم رجع الى مصر ليعمل في سلك القضاء ويصل الى وكالة وزارة الحقانية عام ١٩٠٧ .

لم يقصر فتحي زغلول نشاطه على ممارسة مهنته الرسمية بل اراد ان يسهم في حركة النهضة العامة ، وان يعرف المصريين الى الفكر السياسي الحديث ، وقد كان فتحي زغلول ، كما اشرنا ، من انصار محمد عبده ولعل بعض ترجماته جائت لتساعد الامام في دعوته الاصلاحية ، يقول جب عن اسهام فتحي زغلول في الترجمة انه بين العديد من المترجمين في هذه الفترة ، كان أبرز من ترك اثرا قويا وفتح افاقا جديدة في العالم العربي فتحي باشا زغلول .

لقد كان هو نفسه محاميا وكان من اوائل ترجماته كتاب بنتام "اصول الشرائع" (٣) اتبعها في السنوات (٣) اتبعها في السنوات

<sup>(</sup>۱) ورد ذكر هذه الترجمات في اطروحة لطيفة الزيات، حركة الترجمة الادبية عن الانجليزية ه ص ۲۰ ومعجم سركيس ليوسف اليان سركيس مطبعة سركيس طلقاهرة ۱۹۲۸ ـ ۱۱ (۱۹۳۰ - ۱۹۲۸) .

<sup>(</sup>٣) نقله عن ترجمه الفرنسية ٠



المتاخرة بترجمات اجتماعية من موالفات ديمولان ولوبون ، وقد كان يضيف الى كل مترجم مقدمة يطيق فيها اصوله على الاحوال المصرية داعيا مواطنيه الى العمل من اجل الاصلاح (1)

ولم يقتصر نشاط زغلول على الترجمة بل الف الكتب القضائية التي الخصص بها " فشرح القانون المدني وادهش بتأليفه رجال القضاء فوضع المصطلحات القضائية التي لم تكن معروفة من قبل "(٢) ، وما يهمنها من نشاط زغلول في هذا المجال ليس تاليفه الذي كان ثمرة ثقافته في فرنسا بل ترجماته التي كانت سبيلا لفتح عيون المصريين على الفكر الغربي العميق .

بدأ زغلول بترجمة الكتب القضائية الواسعة المرامي ، ونعني بذلك الكتب القانونية التي تصل بين تطور المجتمع وقوانينه وكان في طليعة هذه الكتسب "اصول الشرائع" لبنتام ، وهو يبحث في اسباب الشرائع وعللها العامية الفلسفية وقد ترك هذا الكتاب اثرا في تعويد القارئ المصرى على التفكير الفلسفي وتتبع اسبابه ونتائجه ، وترجم زغلول العقد الاجتماعي لروسو ( Contract Social وتبع اسبابه ونتائجه ، وترجم زغلول العقد الاجتماعي لروسو ( de Rousseau الذي بسط امام المصريين افكارا لم يعهدوها من قبسل

<sup>(</sup>١) جب الدراسات في حضارة الاسلام السالم الم

<sup>(</sup>٢) الطيب حسن ١١٢٥ الثقافة الغربية ، ص ١٢٧٠



عن قلاقة الفرد بمجتمعه وبالجماعات الاخرى ، وحدثهم عن حرية الفرد واصول هذه الحرية ، وقد كان العقل المصرى آنــذاك في اشد الحاجــة الى هذه الافكار ، وكان اختياره لمترجماتها ، في كثير من الاحيان ، يأتي مكملا ، اوقــل دعامة ، لدعوة المصلحين الاجتماعيين ، فقد ترجـم مثلا "سر تقدم الانجليز السكسونيين " لادمون ديمولان مبـرزا اثر التعليم والتربية الاساسية في انشاء شخصية المواطن ، واسهامه كعضو حي في مجتمعه ، كما عقد مقارنة بين الاساليب التربوية التي يتبعها الانجليز \* في بلادهم لانشاء الاجيال الكـفا والاساليب التربوية التي يتبعها الانجليز \* في بلادهم لانشاء الاجيال الكـفا والاساليب التربوية التي يتبعونها في مستعمراتهم لاخراج الموظفين المطيعين (۱) .

وترجم كذلك "سر تقدم الام " لغوستاف لويون ، فاظهر منه للمصلحين الاجتماعيين الطرق التي تسلكها الام المتطورة في نهضتها وعالج بعض المظاهر المتطرفة في التطور المصرى وحدر من عاقبتها ، وقد كان لهذا الكتاب اثر كبير بين الفئات المثقفة ، وترجم كذلك كتاب " رح الاجتماع " للموالف نفسه دلوبون وهو يتحدث في هذا الكتاب عن علاقات مواسسات المجتمع وواجباتها وحقوقها ،

<sup>(</sup>۱) راجع سر تقدم الانجليز السكسونيين لادمون ديمولان ترجمة احمد فتحي زغلول • ( الناشر عبد الرحمن البرقوقي ١١١٨هرة ٥٠ ـ ١٩١) •

ولحل ترجمة زغلول لكتاب الكونت هنرى دو كاسترى "خواطر وسوانح في الاسلام "
جائت دعامة للشيخ محمد عبده وسندا له في حركة الاصلاح الديني الذى تزعمه
وفي حملة الدفاع عن الدين الاسلامي الذى تعرض لهجمات عديدة في ذلك العصر،
وكتاب الكونت دو كاسترى هذا يدافع عن الاسلام ويرد كثيرا من الانتقادات
الموجهة اليه ٠

كل هذه الكتب التي نقلها فتحي زغلول لعبت دورا كبيرا في تطوّر الفكر الفكر الفري ، وكان لا بد ان توئسر في تطور الفكر المصرى ايضا عندما نقلت اليه في دور تطوره ، وخاصة ان فتحي زغلول لم يكن يترك كتبه المترجمة معلقة دون صلة مع المجتمع المصرى تاركا لقارئه ان يوجد هذه الصلة ، بل كان يربط هو نفسه بين ما جا في كتابه المترجم وبين الاوضاع المصرية الراهنة ، جاعلا الافكار التي وردت على لسان كبار مفكرى اوروبا اقرب الى العقل المصرى واكتر قابلية للفهم بل كان يجعلها محسوسة ملموسة ، كان زغلول يفعل ذلك بواسطة مقدمات بل كان يجعلها محسوسة ملموسة ، كان زغلول يفعل ذلك بواسطة مقدمات الاجتماعية التي يصدر بها ترجماته فكان له بنقله الافكار الاوروبية الجديدة وشرحها اثر ، لعله اشد عمقا وابعد مدى في العقول ، من اثر بعض المصلحين الاجتماعيين الرء لعله اشد عمقا وابعد مدى في العقول ، من اثر بعض المصلحين الاجتماعيين الوروبية المديدة وشرحها

اضف الى ذلت ان تمكن فتحي زغلول من اللغة العربية ومفرداتها ساعده في مهمة نقل الافكار وصك المصطلحات الجديدة لتستوعب اللغة العربية الآراء الجديدة



٥ ون تحريف او تصرف ٥ فاغنى بذلك اللغة واغنى الفكر ٠

وظهرت اثار ترجمات فتحي زغلول بشكل واضح ملموس فتد فقست الكتب التي تعالج المجتمع وامراضه ويشير جمال محمد احمد الى بعض الموضوعات التي عولجت ومنها عدم المساواه بين الطبقات واتباع مظا هر الحضارة الاوروبيسة اتباعا اعمى والامتيازات التي يتمتع بها الاجانب وغير ذلك كثير ويعتبسر جمال احمد كتابي "حديث عيسى بن هسشام "لمحمد المويلحي "وليالي سطيح" لحافظ ابراهيم متمة هذا النوع من النتاج الادبي وثمرة من ثمار الجوالفكرى الذي اثارته ترجمات احمد فتحي زغلول ويرى الموالف ان هذين الكتابين لا يزالان يعتبران من اصدق ما يعبر عن مستوى المثقفين المصريين في السنوات العشر الاولى من هذا القرن (۱) ويدى المثل احمد الل ابعد من ذلك ويرى ان ترجمات زغلول ادت الى تمجيد اساليب التربية البريطانية بعد ان اثبت زغلول ان التثقيف الشخصي والتحسن الذاتي هما سسر تطور انجلتوا وان على المصريين ان يتفقوا انفسهم وقق الاساليب الانجليزية (۱) .

<sup>(</sup>١) جمال احمد ، الاصول الفكرية ، ص ٤٦٠

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، لعل المؤلف يشير الى كتاب سر تقدم الانجليز السكسونيين الذى ذكرناه سابقا .



قد تكون هذه الملاحظة صحيحة وقد لاحظنا كيف ان الاقبال على . المدارس الغرنسية بدأ بعد فترة من العمل البريطاني المخطط يخف تدريجيا فيما كان الاقبال على المدراس الانجليزية يتصاعد خاصة الحكومية منها وقد يكون لكتاب ديمولان الذى ترجمه زغلول اثر في ذلك الا اننا لا نستطيع ان نذهب بعيدا مع جمال احمد لنقرر ان ترجمات زغلول خلقت هذا التمجيد لاساليب التربية الانجليزية ، وان كنا لا نستطيع انكار اثرها وقد راينا ان اقبال المصريين على التعليم البريطاني جاء بعد تردد ، وبعد ان خططت الحكومة لتوجيه التعليم نحو الاساليب الانجليزية ، وبعد ان راى الاهاليي مصلحة ابنائهم المادية في تعليمهم وفق ما تريده الدولة صاحبة الكلميية العليا وقد بحثنا ذلك مفصلا في الغصل السابق .

المهم أن نذكر هنا أن ترجمات زغلول تركت أثراً ملموسا في التطور المصرى وقد تركزت على الاثار الفكرية العالمية فخاطبت العقل المصرى ورما لاول مرة ووا بمثل هذا التركيان



## الفصـــل الثانــي

## مقدد مدة : سمات الترجمة عن الانكليزية بوجه عام :

اقتصرت حركة الترجمة قبل الاحتلال البريطاني لمصر على الاتجاه نحو فرنسا ، ولم نعثر خلال دراستنا لحركة الترجمة العامة على اية اشارة تدل على اتجاه قوى في الترجمة عن الانجليزية او على كتاب ذى اثر هام نقل عن الانجليزية قبل هذه الفترة .

لم يكن ذلك غريبا فقد راينا مصر في عصرى نهضتها الكبيرين تتجه نحو فرنسا ، سوا كان ذلك في التعليم الداخلي او في البعثات العلمية الى الخارج او في التنظيم الادارى ، فكان طبيعيا ان تتجه حركة الترجمة نحو فرنسا ايضا ولا تخرج عن الخط المتبع ، لا سيما ان الترجمة كانت وثيقة الاتصال بالتعليم في مراحل النهضة الاولى ، فثمرة التعليم الفرنسي كانت ترجمه عن الفرنسية ، وقد يكون هنالك بعض المكتب التي ترجمت عن الانجليزية ، قبل دخول النفوذ البريطاني المباشر الى مصر ، الا انه من العرجح ان تكون هذه الكتب قد ترجمت ، كما ترجمت الكتب عن الفرنسية ، خدمة للتعليم ، وما دام التعليم لم يتجه نحو بريطانيا الا في حقول الملاحة



والبحرية والسكك الحديدية والتلغراف ، وهي بعيدة عن التأثير المباشر في الحياة الفكرية فلقد انحصر اثر هذه الترجمات ، في حال وجودها (۱) ، في الحقل الذى ترجمت من اجله ، لذلك فان التأريخ لحركة الترجمة عن الانجليزية التي كان لها اثرها في مصر يجب ان يبدأ مع الاحتلال البريطاني لمصر اى علم ١٨٨٢ ، عندما بدأت الترجمة عن الانجليزية تسير جنبا الى جنب مع حركة الترجمة عن الفرنسية التي ظلت قوية ، كما رأينا ، حتى نهاية فترة هذا البحث وظلت تلعب دورا رئيسيا في حركة النهضة الفكرية بالرغم من المقاومة الانجليزية الشديدة ،

للم توجد في مصر فئة من المصريين نشات على التعليم الانجليزى واتقنت اللغة الانجليزية بحيث اصبحت قادرة على الترجمة عنها الا في مطلع هذا القرن، قرابة الى بعد ان مضى على الاحتلال البريطاني لمصر قلية ربع قرن، وبعد ان استطاع ان يسيطر على التعليم ويخرج الدفعات الاولى من المتخرجين من مدارسه ولكن التأريخ لحركة الترجمة عن الانجليزية ، يمكن ان يبدأ قبل ذلك التاريخ ، وان كانت الترجمة حينذاك لا تزال منفصله عن عمرة نظم التعليم الحديث في مصر والسبب في ذلك يرجع الى عامل خارج عن مصر جعل حركة الحديث في مصر ولك دكاب من هذا القبيل .



الترجمة فيها تبدأ قبل تخسرج الدفعات الاولى من مدارسها الانجليزية • هذا العامل هو انشاء الكلية السورية البروتستلنتية آنداك \_ الجامع\_ة الامريكية حاليا \_ في بيروت عام ١٨٦٦ ٠ فقد خرجت الكلية السورية جيلا اتقن اللغة الانجليزية دون ان ينسى ثقافته القومية ، وراحت هي تترجيم من الكتب المدرسية العالية ما سلاعدها في متابعة سياستها التعليمية حتى اصبح لنا ، في الربع الاخير من القرن الماضى ، نهضة ادبية مركزها سوريا ولبنان . الا ان الضغط العثماني اخد يقيد حرية المفكرين ويراقب المطبوعات ، ف\_أخد عدد كبير من قادة الفكر اللبنانيين والسوريين يهاجرون الى مصر . يقول لويس شيخو ان هو ًلا " لم يجدوا في وطنهم ما رغبوا فيه من سعة الحال وبسطة العيش والحرية المعتدلة فهاجروا الى مصر ليتمتعوا فيها بحضارتها تحت نظارة بريطانيا العظمى "(١)" • وتقول لطيفه الزيات عن هو لا المهاجرين : " وقد جا عذا الفريق من المهاجرين الى مصر وهو الذى تولى اساسا حركة الترجمة عن الادب الانجليزي في اوائل عهد الاحتلال "(٢)" .

<sup>(</sup>۱) لويس شيخو المتاريخ الأداب الطخة العربية في الربع الأول من القرن العشرين المطبعة الأباء اللباء اللباء اليسوعيين المبيروت ١٩٢٦٥) المساوعين المبيروت ١٩٢٦٥) المساوعين المبيروت الماء المبيروت المبيروت المبيروت المبيروت المبيروت الماء المبيروت المبير

<sup>(</sup>٢) الزيات ، حركة الترجمة الادبية من الانجليزية ، ص ٢١٠

وقبل أن نتوفسل بعيدا في الحديث عن حركة الترجمة عن الانجليزية لا بد أن نشير إلى أن الطابع الرئيسي لهذه الترجمة كان الطابع الاهلسي فبينما كان طابع الترجمة في عصر محمد علي هو الطابع الرسمي الذي توجه الدولة وتسيطرعليه وتدرج في عصر اسماعيل حتى جمع بين الطابع الرسمي والاهلي أصبح في عصر الاحتلال ذا طابع أهلي وأضح ومسيطرا ه لا سيما أذا تذكرنا أن الاحتلال غير لغية التعليم الرئيسية نهائيا من العربية الى الانجليزية ه فتوقفت حركة الترجمة التعليمية أو كادت ه وأصبحت الترجمية الرسمية تنحصر في الادارة والتنظيم والتنظ

وعندما دخلت الترجمة الحقل الاهلي من بابه الواسع اتسعت فشملت مئات الموضوعات واشترك فيها عشرات المترجمين لمعت منهم اسما وضاعت اسما ولقد اتسعت حركة الترجمة في فترة ما بين الاحتلال البريطاني ونهاية هذا البحث الى درجمة جعلت الاستاذ انيس المقدسي يقول ه " لا نبعد عن الحقيقة اذا قلنا ان اكثر ما كان يقدم لجمهور القرا منذ اواخر القرن الماضي حتى اواخر الثلث الاول من القرن الحاضر هو من قبيل الترجمة والاقتباس "(۱) . وقبل ان نتطرق الى الموضوعات التي شملتها حركة الترجمة عن الانجلينية في اتساعها هذا لا بد ان نتحدث عن المراحل العامة التي مرت فيها هذه الحركة "(۲) .

(۱) انيس المقدسي «الاتجاهات الادبية في العالم العربي الحديث «(دار العلم للملايين «بيروت ١٩٦٠،) ص ٣٧٠٠

<sup>(</sup>٢) نتبع في تقسيم المراحل ما اوردته لطيفة الزيات في اطروحتها عن حركة الترجمة الادبية من الانجليزية •



المرحلة الاولس هي مرحلة النشأة وتمتد بين عام ١٨٨٢ و ١٨٩٩ والمرحلة التي رافقت السنوات الاولى من عصر الاحتلال البريطاني ، وقد عم فيها الياس وكان اثر الاحتلال العسكرى لا يزال يحز في نفوس المصريين حتى دفع بعضهم الى التطرف في الانكماش والعودة الى الايمان بالعقلية القديمة والثقافة القديمة • ولم يكن المصريون هم الذين اسهموا في حركة الترجمة عن الانجليزية ، في هذه الفترة ، بل لقد لعب الدور الرئيسي الاول فيها السوريون ، واللبنانيو المتمصرون ، لذلك فان نشاة الترجمة عن الانحليزية اعتبرت غريبة عن البيئة المصرية ولا تعبر عن امكانياتها (١) . اضف الى ذلك ان ردة الفعل القوية التي حدثت خلال السنوات التي تلت الاحتلال مباشرة وادت الى الياس وعودة سيطرة العقلية القديمة ، قابلتها الترجمات بنقيضها فمثلت مظهرا من مظاهر الثقافة الحديثة • وقد حاول المترجمون على ما يبدو مراعاة الظرف الذي نشأت فيه الترجمة فاقتصرت ترجماتهم في هذه الغترة على نقل الرواية والمسرحية دون غيرها لانها قريبة الى عقلية الشعب وذوقه • ولم يكتفوا بذلك بل حاولوا اختيار موضوعات فيها طابع شرقي من جهة ، وفكرة ، بسيطه من جهة اخرى ، لكي يزيدوا من قربها الى جمهور القراء • وتحدد لطيفة الزيات الموضوعات التى ترجمت

<sup>(</sup>١) الزيات ، حركة الترجمة الادبية من الانجليزية ٥٠٥ ص ٥١٠٠



ني هذه الفترة فتقول ان المترجمين اختاروا الروماني التاريخية والرواية الاجتماعية ورواية المغامرة ، وفي حقل المسرحية اتجهوا الى المكلسيكية او شبه الكلاسيكيه التي تقم على الاحداث الدامية ويقم بدور البطولة فيها رجال عظام (1) .

واثـرت هذه الاوضاع في طريقة الترجمة فلجـاً المترجمون الى ما السمينائ في الفصل السابق بالتمصيـر ، واعتمدوا على تبسيط الفكرة والاحداث واختصار بعض اجزاء الرواية وزيادة اجــزاء على الاصل ، كما حاولوا ان يصبغوا الرواية بصبغة مجلية ، تقول لطيغة الزيات : " الخلاصة ان المترجمين مسخوا ، في هذه الفترة ، الاثر الفني المترجم واهدروا وحدته الفنية في محاولة لتبسيطه بالصبغة وتقريبه من الجمهور "(٢) .

اما من حيث الاسلوب فقد كان في هذه الفترة لا يزال معقدا مقيدا بالمحسنات البديعية ه واذا ما حاول الخرج من قيوده سقط في العاميسة المشوهسه • الا اننا نستطيع ان نشير الى محاولات فردية في هذه الفترة لتخليص الاسلوب من تعقيده دون اللجو الى العامية المشوشة ه وكان ابسرز المساهمين في هذه المحاولات يعقوب صروف وفريده عطيسه (٣) .

<sup>(</sup>١) الزيات ، حركة الترجمة الادبية من الانجليزية ، ص ٢٥٢٠

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ٥ص ٢٥١٠

<sup>(</sup>٣) المسرجيع نفسه، مص ٩٥٠٠



وانقضت فترة النشأة بانقضا القرن ومع مطلع القرن الحالي بدأت المرحلة الثانية وهي هكما تصفها لطيغة الزيات همرحلة ازدهار نسبي (۱) امتدت حتى سنة ١٩٠٩٠

في هذه الفترة تجمعت عدة عوامل لتسهم في هذا الازدهار، فقد ولي شوئون مصر لورد كرومر الذى اتفق الموئرخسون لعصره على انه كان عصر حرية الصحافة والتعبير، وكانت فترة اليأس التي تلت سنوات الاحتلال الاولى قد بسدأت تخلي الطريق المام المل جديد وخاصة ان مصطفى كامسلل كان قد بسداً دعوته الجرفية في هذه الفترة ، فجسائت الروح الجديدة الى الشعب ونهضت الصحافة وظهرت السماء مصرية ، في حركة الترجمة من الانجليزية ، ساهمت مع السوريين في تعريف المصريين الى آداب الانجليز، وكانت الصحافة عاملا فعالا خلال هذه الفترة في نشر الترجمات التي ركسزت على الروايات والمسرحيات فاقبل الجمهور عليها يقسراها بشخف ، تقول لطيفه الزيات ان هذه الشعبية ادت "الى ارتباط اوثق بين الادب المترجسم والصحافة التي افسحت له مجالا اكبر لارضاء قرائها ، وتكاثرت المجلات الروائية "(۲).

<sup>(1)</sup> الزيات ، حركة الترجمة الادبية عن الانجليزية ، ص٥٩٠٠

<sup>(</sup>٢) المرجـع نفسـه ٥ص ٢٤٠٠



الا انه كان من الطبيعي ان يسودى ذلك الاقبال الى نظرة تجارية للادب مسا ساعد في ظهور حركة ترجمة ادبية تعنى بادب الدرجة الثانية • واقبل المترجمون على القصص البوليمي يترجمونه لان الجمهور استساغه • ولكن مرحلة الازدهار هذه لم تعمر طويلا فقد سحب كرومر من مصر سنة ١٩٠٧ ، على السر حادثــة دنشواى ، وحل محله غورست لفترة قصيره حتى جاء كتشنـــــر عام ١٩١٠ • ويبدو أن كتشنر لم يكن يوافق على السياسة التي وضعها كرومسر وسمح فيها للصحافة بشي من حرية التعبير ، بالرغم من قانون المطبوعات • فاعاد الحاكم البريطاني الجديد تطبيق القانون وشدد المراقبة مما ادى الى فتور في حركة الصحافة العامة ، وهي الحركة التي كان نشاطها سببا في ازدهار الترجمة الادبية في الفترة الماضية وبخاصة ترجمة القصص والمسرحيات • اضف الى ذلك ان فترة الخمول هذه امتدت حتى عام ١٩١٩ ، اى انها شملت الحرب العالمية الاولى التي ازداد خلالها الضغط البريطاني على مصر بعد ان اعلنت الحماية البريطانية وفصلت عن الامبراطورية العثمانية • وفوق ذلك كله ، تعرضت البسلاد الى ازمة ورق بسبب الحرب اضطر معها عدد كبير من الصحف الى الاحتجاب .

بذلك تسأثرت حركة ترجمة القصة تلقائيا ، وهي التي ارتبطت ارتباطا وثيقا بالصحافة ، ولكن هذه الفترة شهدت مع ذلك ظهور نوعين من الترجمسة الادبية لم نعرفهما في مرحلة النشأة هما ترجمة الشعر وترجمة النثر الفني اللاروائي .



وفترة الخمول هذه لم تدم هي ايضا فقد قامت عام ١٩١٩ الثورة الوطنية التي دفعت البلاد وامالها دفعة كبيرة الى الامام وقــــوّت الـروح المعنوية للشعب ، فــتأثـرت بذلك جميع مناحي الحياة الفكرية والمادية ، هذه الفترة بدأت عام ١٩١٠ اى بعد انتها عورة ١٩١٩ واستمــرت حتى نهاية فترة هذا البحث اى حتى عام ١٩٢٥ .

في هذه الفترة استقل نشر القصص المترجم عن الصحافة وشاع النشر المنفصل للرواية على شكل مجموعات او كتب منفصله • وبرز في حركة الترجمة الادبية والقصصية منها على الاخص اتجاهان واضحان ؛ الاتجاه الاول الذى كان قد برز في المرحلة الثانية من مراحل تطور الترجمة وهو ترجمة ادب الدرجة الثانية ، والاتجاه الثاني الذى شهدناه في حركة الترجمة عن الفرنسية وهو يهدف الى نقل قصص قيم من الدرجة الاولى لجمهور القراء المصريين •

هذه هي المراحل العامة التي مسرت بها الترجمة عن الانجليزية في مصر ، وسنعود الى الربط بينها وبين الفنون الادبية المترجمية عندما نتعرض لترجمية هذه الفنون كلا على حدة ،

على ان هناك مظهرا مشتركا بين نتاج الغترات المختلفة للترجمــة



منذ بداية القرن الحالي حتى نهاية فترة البحث • فقد سارت حركة الترجمة في الربع الاول من هذا القرن ، وفق خطوط فنية عامة في مجالين هما طريقة الترجمة واسلوبها • ذلك ان مفهوم الترجمة اخذ منذ مطلع القرن يتضيع في اذهان المترجمين بعد ممارسة طويلة ليعملية الترجمة الادبية • والى جانب ذلك فان المترجم لم يعد بحاجة الى تقريب النسيس المترجم من جمهور القراء وتبسيطه لكي يناسب اوضاعهم بعد ان قطعوا فترة غير قصيرة بالاطلاع على الاداب الفربية والفكر الغربي عن طريق الترجمات • لذلك قبل التصرف عما عهدناه في السابق ، وان لم تعم الترجمة العلمية الدقيقه الامينه للنص المائة تامة (۱) • اما الاسلوب فقد تحرر منذ مطلع القرن من قيوده ومحسناته اللفظية الثقيله وساد الاسلوب المباشر السهل السليم •

وقبل أن ننتقل إلى الحديث الغنون الادبية المترجمة عن الانجليزية لا بد لنا أن نذكر أن الترجمة عن الغرنسية في عصر الاحتلال تشترك مسع الترجمة عن الانجليزية في كثير من المراحل التي مرت بها ، فقد فرض هذه المراحل الجو الثقافي العام وانحكاسات الاوضاع السيساسية الداخليسة والخارجية وطبيعة العرحلة الثقافية التي مرت بها الترجمة ، وقد رأينسا

<sup>(</sup>۱) الكلام هنا على الترجمة الادبية لان الترجمة المدرسية العلمية اتصغت منذ البدء بالدقة /السليمة · العلمة ا



الاتجاه نحو التصير في الترجمة عن الغرنسية يمتد الى ما بعد عصر الاحتلال ويشترك مع الترجمة عن الانجليزية ، في مرحلة النشأه ، بهذه الظاهرة ، اضف الى ذلك ان الاتجاه نحو ادب الدرجة الثانية لم يقتصر على الانجليزية وحدها بل شمل احيانا كثيرة الترجمة معنى الغرنسية ، كما راينا الا ان الترجمة من المسفونسية كانت قد مكتت جذورهما في الحركة الثقافية المصرية واعتمدت على التراث الثقافي الذى نشأت عليه منذ بعيد منتصف القرن الماضي ، وقد تعرفت بواسطته على ثمرات الفكر الاوروبي قبل ان تأتي هذه "الطفرة" في الترجمة ، فاستمرت بعد الاحتلال تنهج النهج السرزين الذى تعودته وقدمت لنا من نتاجه ترجمات فتحي زغلول وان كانت العدوى قد انتقلت اليها احيانا كثيرة ، ولا يحني ذلك ان الترجمة عن الانجليزية لم تسهم في نقل الاثار الفكرية القيمة ، بل لقد ظهرت ، في خضم القصص المترجم القيم والرخيص ، آثار فكرية كان لها الاثار الكبير في العقل المصرى المثقف كما سيتضح في ما يلي هـ



## ترجمة القصص:

كانت الترجمة القصصية ابرز ظا هرة في حركة الترجمة عن الانجليزية في فترة بحثنا هذا • وقد رافق تطور هذه الحركة المراحل العامة التي مرت بها حركة الترجمة عامة منذ الاحتلال حتى نهاية الربع الاول من هذا القرن . فاذا بها في مرحلة النشأة تبقى محصورة بالسوريين المتمصرين وفي طليعتهم يعقوب صروف ولبيبه هاشم مروفريدة عطيه ٠ وقد اتصفت بالحــذر الشديد في الترجمة الذي نتج عنه محاولة تقريب الاصل الى ذوق القارى المصرى عن طريق الحدد ف والزيادة واضافة الاشعار والامثال ، وبشكل خاص التلحيص ويشير كل من لطيغة الزيات ومحمد نجم الى ظا هرة شكلية في رواية القصص المترجم وهي التمسك بطريقة السرد البدائي كأن يقول المترجم " يحكى ان " او " يقال ان " ، او " قال الراوى " ، ويحد ف المحاورة في سياق القصة (١). اما من ناحية الموضوع فقد اتصغت الفترة بالخشية في الاختبار وتركزت الترجمية فى الموضوعات القصصية الشرقية والتاريخية والموضوعات التي تتعرض لدراسة المجتمع وامراضه بشكل بدائي سطحي وتلجاً الى وصلات من الوعظ والارشاد • كذلك ترجم بعض القصص الغرامي لاقبال القراء عليه • وقد كان المترجمون يراعــون

<sup>(</sup>۱) الزيات ، حركة الترجمة الادبية عن الانجليزية ، ص ١٧٤٠ و نجــم ، القصـة ، ص ٧٨٠



<sup>(1)</sup> الزيات ، حركة الترجمة الادبية عن الانجليزية ، ص ٧٠٠

The Talisman by Walter Scott . (Y)

<sup>(</sup>٣) يمكن مراجعة اسما القصص المترجم في فهرس دار الكتب المصرية وفي اطروحة لطيفة الزيات ، ونحن مدينون لها بهذا الجهد الذي بذلته في التحقيق للتوصل الى قصص لم يشر اليها فهرس دار الكتب .

لطغي نقلها عن ترجمتها الانجليزية عام ۱۸۸۸ ، " وكانت اول رواية غرامية تنقل الى العربية عن الانجليزية "(۱) ، كذلك ترجم نعوم مكرزل عام ۱۸۹۶ "كلأس المحنة" وعام ۱۸۹۵ ترجمت لبيبه هاشم " الغادة الانجليزية "، اما من قصص المغامرة نقد ترجم سبع الشميل عام ۱۸۸۷ وبتهرف روايسة مناجم الملك سليمان " لسرايدر هاجسار ، اما الاتجاه الى ترجمة القصص التاريخي فقد كان من الاتجاهات الاولى التي اتجهت اليها الترجمسة مسن الانجليزية ، وقد شهدت فترة النشأة صدور رواية " الشهامة والعفاف" عام ۱۸۸۳ ، عبارة عن تلخيص رواية ايفهر ( Ivanhoe ) لوالتسر سكوت ، وقد عربت لجريدة المقطم وظهرت على صفحاتها ، وبعد عشر سنوات ،اى عام ۱۸۹۹ ، ترجمت فريده عطية رواية " اخسر ايام بومباى" واسمتها" الروضة القصيرة في ايام بومباى " واسمتها" الروضة

وهكذا انقضت فترة النشأة ومعظم المسهمين في حركة الترجمة القصصية من الانجليزية من السوريين • وقد برزت صحفهم بشكل خاص فاذا المقتطف تلعب دورا هاما واذا المقطم تخصص بعض صفحاتها لنشر القصة المترجمة •

اما في المرحلة الثانية من تطور الترجمة القصصية ، وهي تمتد من عام ١٩٠٠ حتى عام ١٩٠٩ ، فقد بدأت كفية المجددين ترجيح

<sup>(</sup>١) الزيات ، حركة الترجمة الادبية عن الانجليزية ، ص ٩٤٠

مسع مطلع القرن الجديد ، واخذت الثقافة الاوروبية تستجلب عددا كبيرا من القراء الذين اقبلوا على الادب المترجم ، وقد كان لهذا الاقبال على الترجمة اثره في التأليف فراح كثير من ادباء مصر يقلدون القوالليب الفنية الجديدة من قصة الى مسرحية الى اقصوصه ، اضف الى ذلك ان المصريين انضموا خلال هذه الفترة الى السوريين في حركة نقل النواث القصصي الغربي ، ولم يكن دخول المصريين الى حقل الترجمة غريبا ، في هذه الفترة ، فقد مضى على دخول الاحتلال الى مصر زها، روسيع قرن كانت الانجليزية فيه قد بدأت توطد اسسها في التعليم ، وكانت الاجيال الاولى التي تعلمت في مدارس الاحتلال قد تخرجت وعمدتها اللغة الانجليزية التي اتخذتها وسيلة لنقل الادب الانجليزي ، بل والآداب الاجنبية الانجليزية ،

وقد برز في طليعة المترجمين في هذه الفترة احمد حافظ عوض ومحمد لطفي جمعه وابراهيم عبد القادر المازني ومحمد السباعي ، وكانوا جميعا ينشرون ترجماتهم في مجلة قصصية هامة ظهرت مع مطلع القرن ، هي مجلة "مسامرات الشعب" (١) . وكانت المجلة ، في بداية عهدها ، توجه نشاطها نحو الترجمة عن الفرنسية ولكن نشاط هو لا الكتاب (١) . اشرنا اليها في فصل الترجمة عن الفرنسية .



ألمترجمين استطاع ان يوجهها نحو الترجمة عن الانجليزية •

في هذه الفترة من تطور الترجمة القصصية نشهد التفات المترجمين الى ادب الدرجة الثانيسة ، فقد ارتبطت الصحافة ارتباطا وثيقا بالترجمة القصصية واصبحت الترجمة وسيلة لمواور الرزق ، ومن هنا نشأت ترجمة القصص البوليسي الذي اقبل عليه جمهور القراء ، وازدادت ترجمة قصص المعامرت والعجائب فطغت بتدفقها على صبغة هذه الفترة وان كانت ترجمة القصص الرفسيع لم تتوقف ، واستمرت الترجمة من فنون القصص الاخسرين .

وفي القصص الاجتماعي كان اهم ما نقل في هذه الفترة "تنكرد"

لبنجامين دزرائيلي (197 رئيس الوزارة البريطانية الشهير ، وقد صدرت علم المنجامين دزرائيلي المقتطف بكثير من الاختصار ومع حذف المقاطع الغرامية ، وهنالك ايضا "البارون متز او على الباغي تدور الدوائير "من ترجمة الانسة رحمة خورى علم ١٩٠٣ و "الاخ القادر "لمنصور افندى علم ١٩٠٣ و "يافت يبحت عن أب "علم ١٩٠٤ ونقل احمد حافظ عوض علم ١٩٠٤ اليضا "فسحة الامل " ، كما نقل محمد السباعي علم ١٩٠٩ "الانتقام العادل"

<sup>&</sup>quot;Tancred" by Disraelli.

<sup>&</sup>quot;Japhet in Search of a Father" by Mariette. (7)



#### لمارى كوريللي •

كذلك زاد الاقبال على القصص الغرامي فترجم العشرات منه في هذه الفترة ، واهمها ترجمة عباس حلمي عام ١٩٠٩ لروايتين لانتوني هوب "سجين زندا" و "روبسرت اوف هنتزو" • وسارت ترجمة القصص البوليسسي جنبا الى جنب مع قصص المغامرات • وفي هذه الفترة كان اشهر ما ترجم نسيسب المشعلاني عام ١٩٠٠ كتاب ارشر كونان دويل ( A study in Scarlet ) تحت عنوان " بوليس لندن " كما ترجم " مغامرات شرلوك هولمسز "تحت عنوان " الكنز الدفين " • واستمر تدفق الترجمات البوليسية فترجم مقصود جرجس ونسيب المشعلاني قسما من مذكرات شرلوك هولمسز عام ١٩٠٨ وترجمات ديمترى نقولا عام ١٩٠٩ وترجمات البوليس اميركا السرى • وفي عام ١٩٠٩ ايضا ترجم محمد السهاعي رواية ولكي كولنسز السرى • وفي عام ١٩٠٩ ايضا ترجم محمد السهاعي رواية ولكي كولنسز

ومع تدفيق قصص المغامرات والقصص البوليسية لم يتوقف تيار ترجمة القصص التاريخية والاقبال عليها ، وكان ابرز ما ٨ في هذه الفترة ، روايية لخصها احمد حافظ عوض عام ١٩٠٥ من الانجليزية ولم يشر الى اسم موالفها وسماها " الحصون الروسية " ، كذلك ترجم اسعد داغير عام ١٩٠٨ رواية



" اميرة انجلترا " ونشرت كملحق لمجلة المقتطف .

ومسرت مرحلة الازدهار النسبي لتأتي مرحلة الخمول المؤقت التي استمرت من سنة ١٩١٠ حتى نهاية ثورة ١٩١٩ وقد اشرنا الى العسوامل التي تضافرت لتجعل من هذه الفترة فترة خمول بعد ازدهار ، وهنا نشير الى ان ما ترجم من القصصفي هذه الفترة اتصف بالصفات التي اتصفت بها الفترة السابقة ، اى ان حركة الترجمة القصصية كانت استمرارا للفترة السابقة ، الا ان اندفاعها قد ضعف بسبب الظروف التي احاطت بها ، وقد استمر الاقبال على القصص البوليسي ، وقصص المخامرات واستمر تيار ترجمة القصص الاجتماعية والتاريخية ايضا .

وفي هذه الفترة ترجم الشيخ يوسف الخازن من القصص التاريخيي رواية "السلاجي" " (1) لكونان دويل تحت عنوان "الهجرة "، وترجم نقولا حداد عام ١٩١٠ رواية "الزهرة الحمرا" "لاوركتري "(٢) وترجم محمد السباعي عام ١٩١٤ "قصة مدينتين "لدكتر ، كما ترجم وهبي مسعد

The Refugee by conan Doyle (1)

The Scarlet Pimpunell (Y)



عام ١٩١٨ قصة " هنرى ازموند " لثاكرى وقد انتحلها لنفسه وسماها "سيرة .
هنرى ازموند " • وفي نهاية هذه الفترة ترجمت رواية ( The Black Arrow )

لروبرت لويس ستيفنسون تحت عنوان ﴿السهم الاسود الله وقد وقع الترجمة ح • ه .
وفي القصص الاجتماعيه كانت الانجليزية واسطة لنقل رواية دوستويفسكي "الجريمة والعقاب " ، وقد نقل الجيز الاول منها سلامه موسى عام ١٩١٤ ونقلها كاملة محمد رضا • كذلك ترجم بباوى غالي قصة " السعادة العائلية " لتولستوى عام ١٩١٥ وكان رئيد الحداد قد ترجم رواية " البعث " لتولستوى عام ١٩١٥ وكان رئيد الحداد قد ترجم رواية " البعث " لتولستوى عام ١٩١٧ وكان رئيد الحداد قد ترجم رواية " البعث " لتولستوى عام ١٩١٥ وكان رئيد الحداد قد ترجم رواية " البعث " لتولستوى عام ١٩٠٧ و

اما في القصص الغرامي البحث فلم نعثر على قصة مترجمة خلال هذه الفترة ، وأن كانت معظم القصص المترجمة من الانواع الاخرى قد ادخلت النواحي الغرامية في سياقها .

وكذلك في قصص المغامرات ، فان الانتاج بقي محصورا ، على ما يبدو، وبالرغم من اقبال القراء على هذا النوع من القصص، او لعل ترجمات الفترة الماضية قد احتفظت بشعبيتها في هذه الفترة ، ولكنا نستطيع ان نذكر من ترجمات هذه الفترة اعادة ترجمة مناجم الملك سليمان "، لرايدر هاجارد ، وقد نقلها للمرة الثانية خليرت غندور عام ١٩١٤ ، ومن القلصص البوليسية نذكر رواية " مغامرة كلومبر " ( The Mystery of Cloomber ) لكونان دويل التي



تقلها الدكتور محمد عبد الحميد عام ١٩١٠٠

وجائت السنوات الخمس الاخيرة في الربع الاول من هذا القرن فدخلت حركة الترجمة ككل ، بما فيها حركة الترجمة القصصية ، مرحلة ازدهار ضخم لم يعرف قبل هذه الفترة ، وقد ذكرنا اسباب هذا الازدهار قبلا ، وفي هذه الفترة بدأ نشر الروايات المستقل ، فاستقلت حركة ترجمة القصص من الاعتماد الكلي على الصحافة ، وظهر كثير من القصص في مختلف المجالات التي عرفناها ، فمن القصص التاريخي كان اهم ما ترجم "راسبوتين ؛ الراهـــب المحتــال "، ترجمها اسعد دافـر عام ١٩٢١ ، وعام ١٩٢٢ ترجم طه السباعي رواية نائنيال هوثورن " الوصمة الحمـراء "،

اما من القصص الاجتماعية فابرز ما ظهر في هذه الفترة "صاحب الملايين " لروبنهيم عام ١٩٢٠ وقد وقع الترجمة م ع المراه المرب المسموم " ، و" الشريد " وهي قصة ( Vivian Gray ) والمسلم المورد المسموم " ، و" الشريد " وهي قصة ( Vivian Gray ) لد زرائيللي ، ولجباً المترجمون الى الانجليزية مرة اخرى كوسيلة لترجمة الادب العالمي ، فترجم عباس حافظ سنة ١٩٢٢ الارض العذرا الترجينف وفي الله نفسها ظهرت ترجمة ابراهيم المازني لقصة الكاتب الروسي ارتسيبا شيف المنين ( Sanin by Artsybashey ) ومن القصص الغرامي كان ابرز السنين ( العدله محمد على محمد مترجم "الاهرام" في هذه الفترة ،



ما ظهر في هذه الفترة قصة "الحبالابدى" (Love Eternal) لرايدر ها جارد ، وقد ترجمها محمد علي كما ترجم للكاتب نفسه عام ١٩٢١ قصة "الفجر او انجيلا" ، وعام ١٩٢٥ ظهرت " جنة الفردوس او ليلى " لمترجم مسجهول، ولكنها نشرت على صفحات الاهرام وهي لارثسر ويجل وكذلك ظهرت قصة كميلين الحسنا التشارلر جارفس وقد عربها محمد على محمد .

وبقي الاقبال على قصص المفامرات في هذه الفترة ، فاعيدت ترجمة مناجم الملك سليمان " للمرة الثالثة ، ووقسع الترجمة س٠ل٠ عام ١٩٢٢٠ كما ظهرت ثلاث ترجمات لقصة ستيفنسون " جزيرة الكنز " ( Treasure Island ) قام بالترجمة الاولى رزق الله شمص واحمد صادق وبالثانية عبد العزيز امين والثالثية رياض الجنيدى ٠ وظهر " غرام الملكات " او " مجازفات آلان كوارتر مين " سنة رياض الجنيدى ٠ وظهر " غرام الملكات " او " مجازفات آلان كوارتر مين " سنة ١٩٢٤٠٠

كذلك استرت ترجمة القصص البوليسي ، واهم ما ترجم عام ١٩٢٣ . \* حريمة المصور " لجون كارلينج وقد ترجمها عبد الرحمن العمراوى .

وقبل أن ننتقل الى أبدا عض الملاحظات العامة عن حركة الترجمية القصصية لا بد أن نذكر الجهود التي قامت لترجمة القصص الاجتماعي القصيير ،



واهم ما صدر في هذه الفترة قصة "شبح الماضي " ترجمها عباس حافظ دون ا ذكر الموالف،وهنالك ايضا "على تخوم الحالمين "التي ترجمها عبد القادر المازني • كذلك ظهرت مجموعة من القصص القصيرة في هذا المجال لتولستوى نقلها عن الانجليزية عبد العزيز امين واسماعيل يوسف الدورى •

ولا يسعنا ان نحصي جميع ما ترجم في هذه الفترة ، وقد ذكرنا ان الحركة اتسعت بشكل لم يعد بالامكان حصره حتى اصبحت موردا للرزق المادى، واختلط الادب الجيد بادب الدرجة الثانية ، الا اننا نستطيع ان بعض الملاحظات العامة التي ظهرت لنا منه استعراضنا العام لحركة الترجمة القصصية الملاحظات العامة التي ظهرت لنا منه استعراضنا العام لحركة الترجمة القصصية .

اول هذه الملاحظات ان السوريين المتمصرين كانوا اصحاب الفضل الاول في نشأة الحركة وفي استمرارها ه فقد كادت نشأتها تنحصر في جهودهم وحدها كما راينا واستمرت جهودهم في الاسهام في الترجمة وفتح صفحات جرائدهم لها طوال المراحل الاخرى التي مرت بها وقد راينا اسما اللبنانيين او السوريين تتردد بكترة في ما اوردنا من قصص مترجم وكان للمقتطف والهلال والاهرام والمقطم فضل كبير في نشر القصص والتشجيع على ترجمتها هكا كان ليعقوب صروف وفريدة عطية اثرهام في تسهيل الاسلوب القصصي وتحريره من القيود دون ان يسف وقد حمل يعقوب صروف وفريده عطيه ولبيبه هاشم



ونعم مكرزل وعفيفه الدمشقيه والشيخ يوسف الخازن ونقولا الحداد ونسيب المشعلاني واسعد داغر وطانيوس عبده ويوسف تادرس ورشيد الحداد وغيرهم من السوريين المتمصرين العب الاول ، وربما الاكبر ، في حركة الترجمية القصصية في هذه الفترة ، كما كانت صفحات مجلاتهم وجرائدهم مسرحا لهذا النتاج المنقول .

وملاحظتنا الثانية هي ان اللغة الانجليزية لم تستعمل لنقل التراث الانجليزى فحسب ، بسل كانت وسيلة ايضا لنقل التراث الادبي الروسي والالماني ، وقد اشرنا في معرض حديثنا عن الترجمات القصصية الى رواية تولستوى " البعث " التي ترجمها رشيد الحداد والى قصة " السعادة العائلية " للكاتب نفسه وقد ترجمها بباوى غالي ثم رواية " الجريمة والعقاب " لدوستويفسكي و" الارض العذرا " لترجينف و " سنين "لارتسيباشيق "

وعن الادب/الماني ايضا ترجمت رواية محمد علي لمولباخ ( Muhlbach )
وقد نقلها عن ترجمتها الانجليزية نسيب المشعلاني ونقلتها السيده عفيفة كرم
مرة اخرى عام ١٩٢١٠

تقول لطيفه الزيات في حديثها عن الانجليزية كوسيلة لنقل الاداب الاخرى : "٠٠٠٠ واذا كانت الروايات الاجتماعية الجديدة التي ترجمناها عن الادب الانجليزى تنحصر في دائرة ضيقة فقد عوضنا هذا النقص بعض



السيء ، فقد كانت الانجليزية واسطة ولم تكن منهلا في خير ما ترجمنا من روايات اجتماعية اما المنهل فكان الادب الروسي ((١) .

وتقودنا هذه الملاحظة الى ملاحظتنا التالية حول الترجمة القصصية ، وهي انها باتساعها وتحولها الى مورد مادى انصرفت عن الروائع العالمية احيانا ، وحولت الروائع العالمية الى قصص شعبي احيانا اخرى ، سعيا ورا الربح المادى من جهة وتقريبا لهذه الروائع من عقول القرا واذواقهم من جهة اخرى • ولم تقتصر هذه النزعة على فترة النشأة في ترجمة القصة ٥ بل استمرت طوال فترة البحث ، وان خفت حدّتها مع مطلع القرن ، واستتباب الامر للمدرسة الجديدة فاذا بقصص دكسز وسويفت وديفو وثاكرى ودزائيللي وتولستوى وترجينيف وغوته ودانتي تختصر او يحذف منها او يضاف اليها لكي يستسيغها القارئ المصرى • اضف الى هذا التصرف ان اكثر ما ترجم في هذه الفترة لم يذكر اسم موالفه واللغة التي ترجم عنها ٥حتى بات من الصعب معرفة اصله ، وصار من العسير جدا ان فخرج باحصاء صحيـــح عن الروائع التي ترجمت في تلك الفترة • غير اننا نستطيع القول انه في خضم القصص المترجم الذى اصطبع بالصبغه الشعبيه كان هنالك عدد من

<sup>(</sup>١) الزيات ٥ حركة الترجمة الادبية عن الانجليزية ٢٠٠١



الروايات القيمة \_ وان كان قليلا \_ تمكن المترجمون من نقله الى العربية . وتشير لطيفه الزيات الى ذلك فتقول : "٠٠٠٠ على اننا قد ترجمنا قله من الروايات عن الادب الانجليزى تتسم بالعمق والاخلاص رغم انها لا ترتفع الى معاف الروائع الروسيه ، فهي لكتاب لهم مكانتهم "(١) ، وهنا لا بد من الاشارة الى ظاهرة هامة اخرى اشارت اليما المؤلفة (٢) ، وهي ان حركة الترجمة القصصية توقفت في تطورها عند عصر معين تحدده بعام ١٨٦٠ ه ولم تتبع تطور الرواية الانجليزية عندما اصبحت اكثر عمقا وتخصصا في العصور اللاحقــة • لقد كان ابرز ما ترجم في هذه الفترة من الروايات تلك التي تعتمد على الاحداث المثيرة وتدخل فيها عناصر الصدفه والتثويق . واشخاص هذه الروايات هم عادة نماذج بشريه اكثر منهم شخصيات مستقله تنفرد بخصائصها وطباعها • وقد كانت هذه العناصر اكثر ما اجتذب المصريين ه بل العرب ، في مطلع نهضتهم وطفولة عقلهم حته انهم عندما انصرفوا الى التاليف كانت هذه العناصر ابرز ما في قصصهم • وفي قصص فرح انطون ونقولا الحداد والبستانيين وغيرهم ما يوئيد هذا القول • فلقد كانت الفكرة السائدة عن دور الرواية هي رواية الاحداث ومحاولة كشف امراض المجتمع ونقده وتوجيهه نحو التقدم والتطور ، وكان دور الفرد ينكش امام م

<sup>(</sup>١) الزيات ، حركة الترجمة الادبية عن الانجليزية ، ص ١٠٣

<sup>(</sup>٢) المرجيع نفسه ٥ص ١٩٣



دور المجتمع حتى ليصبح بطل القصه اداة نموذجيه لتحقيق هذا الغرض اكثر منه شخصيه مستقله لذلك كان من الطبيعي ان تتوقف حركة الترجمية القصصيم عند هذا الحد في الادب الانجليزى ولا تتبع تطور القصيم الانجليزية في العصور اللاحقه على ايدى اليسوت وميريدث ومور وغيرهم عندما اصبحت اكثر واقعيه وتخصصا وهكذا جائت القصمه الواقعيه في ادبنا المترجم قليله وجائ النتاج الاعظم في ترجمة الحكايات الشرقيم البنا المترجم قليله وجائ النتاج الاعظم في ترجمة الحكايات الشرقيم وفي ترجمة الرومانس الذى كان طابع القصص الاجتماعي الطويل المترجم في ترجمة الرومانس الذى كان طابع القصص البوليسي والقصص الغرامي تلك الغترة م كما احتل قصص المغامرات والقصص البوليسي والقصص الغرامي

ولا تخرج القصه القصيره عن هذا الحكم في معظم الاحيان ،وهـــي اذا كانت تشترك مع مغهومنا الحديث للقصه القصيره بالطول فانها تفتقد الوحدة والتركيل في الموضع والجو اللذين اصبحا يشكلان عنصرين هاميل في تكون الاقصوصه الحديثه ، وقد جا اكثر ما ترجم من القصص القصيل مفكك لا تظهر احداثه الواحدة نتيجه الاخرى ولا تتطور بشكل طبيعيان انما تعتمد في كثير من الاحيان على الافتعال ، ولعل السبب في ذليك



هو ه هنا ايضا ه المنبع الذى ترجم عنه ه فكما ان الرواية الانجليزيه التي كانت مصدر الترجمه توقف تطورها عند سنة ١٨٦٠ تقريبا ه فان الاقصوصه في الادب الانكليزى من جهتها لم تكن بعد قادره ه في هذه الفترة ه على اعطاء النتاج الفني الذى نعرفه اليوم للاقصوصه ه وقد بقيت كذلك حتى نهاية فترة بحثنا و لذلك لم يكن غريبا ان يصيب الاقصوصه المترجمه ما اصاب الاقصوصه الام بل واكثر من ذلك و

كل هذه الملاحظات شملت المضمون ، اما الاسلوب فقد كان في البدء احدى الصعوبات التي واجهت المترجمين فالاسلوب العربي لم يكن قد طوع بعد لمنظر هذه الترجمة وكان يتأرجح في مطلع هذه الفترة بين العامي الركيك والمثقل بالبديع والمحسنات ، وقد راينا عثمان جلال يلجأ قبل هذه الفترة الى استعمال العاميه او الى استعمال الاسلوب المسجع الذى كان مألوفا ، وان كان قد قصر سجعاته وجعلها اكثر طواعية ، لذلك فان مترجمي الفترة الاولى خضعوا غالبا للاسلوب القديم المألوف ، خاصة وانهم مترجمي الفترة الاولى خضعوا غالبا للاسلوب القديم المألوف ، خاصة وانهم على حسب ما ذكرنا ، على اننا نشهد في هذه الفترة بالذات محاولة لتبسيط الاسلوب قام بها اثنان من السوريين المتمصرين هما يعقوب صروف وفريده عطيه الاسلوب قام بها اثنان من السوريين المتمصرين هما يعقوب صروف وفريده عطيه



وقد حاولا تطويع الاسلوب القصصي وجعله اسلوبا سرديا تجتمسع فيه البساطه مع العربية السليمه • لكن هذه المحاوله لم تثمر قبل مطلع هذا القرن عندما اصبح الاسلوب السردى البسيط اسلوبا جماعيا اكثر منه محاولات فرديه • وهنا لا بد من الاشاره الى ملاحظة هامة بهذا الخصوص اوردتها لطيفه الزيات اذ قالت ان الترجمه الامينة كانت تقيد المترجم فيميل الى الاسلوب البسيط في حين انه عندما يتخلص من اثر النص فيلخص ويتصرف كان يستطيع ان يلسجاً الى اسلوب التعقيدات البديجه التي لم يكن قد تخلص منها نهائيا (۱) .

وقبل ان ننهي الحديث عن الترجمة القصصية نشير الى انه في هذه الفترة ظهرت مجلات روائية اختصت بالقصص المترجم ، في اكثر الاحيان ، والموالسف في قليل من الاحيان ، وكان ابرز هذه المجلات " مسامرات الشعب" التي اشرنا اليها سابقا ، وكان منها ايضا " منتخبات الروايات " و" سلسلة الروايات " ، و " الروايات الشهرية " و " الروايات اليعقوبيــــــة " و" مسامرات النديم " و " الموانس" و " الراوى " و "البستاني " و "عسروس النيل " و "المسامرات الاسبوعية " و " حديقة الروايات " و " الروايات الاسبوعية وغيرها كثير ، ليس هنا مجال حصره بالانهافة الى ملاحق " الهلال " و " المقتطف " (1) الزيات ، حركة الترجمة الادبية من الانجليزية ، ص ١٨٤٠



# وصُفحات " المقطم " و " الاهمرام ".

## ترجمـــة المسرحيـــة :

هكذا اذا استأثرت الترجمة القصصيه بالجانب الاعظم من حركة الترجمة العامة عن الانجليزيه ، ولكنها لم تستأثسر بها كليا فقد كانت هنالك ترجمات في حقول اخرى كان لها اسهامات رئيسيه في حركة النهضة العامة ، واول هذه المجالات فن قريب من الحركة القصصيه ،نعني به المسرحيه .

لم تشذ ترجمة المسرحية عن مراحل تطور حركة الترجمة العامة والترجمة القصصيه خاصة ، فمرت في المراحل التاريخيه الارسع التي ذكرنا ، وقد خضعت في تطورها ايضا الى حاجات المسرح لانها مرتبطه به ارتباطا وثيقا .

تبدأ المرحلة الاولى عام ١٨٨٦ وتنتهي مع نهاية القرن ، وفي هذه الفتره كان المسرح يعتمد اعتمادا كليا على المسرحيه المترجمه ، ويفضل المأساة الكلاسيكيه ويحاول اعطا الصبغه المحليه للمسرحيه لتقريبها من اجوا الجمهور المصرى وفي هذه الفترة تركزت ترجمة المسرحية كما تركزت ترجمة القصية في السوريين المتمصرين ، وكان اشهرهم نجيب الحداد الذى اشرنا الى ترجماته عن الفرنسيه .

واتصفت الترجمة المسرحيه ، في هذه الفترة بما اتصفت به الترجمة القصصيه من قبل: أكي التصرف وقد برز هذا التصرف في حذف بعض المقاطع التي لا تناسب تقاليد العصر وفي ترجمة الشعر نثرا دون التقيد بالشكل الاصلي للمسرحية .

ومع مطلع القرن بدأت المرحلة الثانية في تطور ترجمة المسرحيــه ، وقد ظـل الميل في هذه الفترة نحو المآسي وهي الفترة التي تعتبر عصر سلامة حجازى الذهبي وكان يقدم المأساه الكلاسيكيــه .

وفي هذه المرحلة برزت اسما بعض المترجمين المصريين الى جانب المترجمين السوريين فكان منهم محمد عفت واسكندر جرجس وعبد الملت ابراهيم هذا التوسع في حركة الترجمة حملنا الى فترة نهضة التمثيل التي استمسرت بين ١٩١٠ و ١٩١٩ ، فبالرغم من ظروف الحرب وتوقف النشاط المسرحي في بعض هذه المرحلة ، الا ان آفاق الحركة المسرحيه اتسعت وبدأت فئه من المثقفيسن تدعمها (۱) ، وكان جون ابيض قد عاد من تخصصه المسرحي في اوروبا ، وهكذا بدأت الحركة المسرحيه تثبت دعائمها بقوه ،

<sup>(</sup>۱) نجم ، المسرحيه ، ص ۱۸۱ - ۱۸۲ .



واتسع نطاق الترجمة المسرحيه فشمل الفن الكوميدى ايضا و وا ان النهت ثورة عام ١٩١٩ حتى كان المسرح قد اثبت وجوده في مصر ولم يعد فنا غريبا عن المصريين فبدأ يعالج مشكلاتهم وينقدها و لذلك كثرت في هذه الفترة التي امتدت حتى نهاية فترة البحث و المسرحيات الاجتماعية و وكان اكثرها يصطبغ بالصبغه المحليه وقل الاعتماد على المسرحيات المترجمة دون ان يختفي و وفي هذا تقول لطيغه الزيات ان حركة ترجمة المسرحيه عن الانجليزيه لم تساهم في هذه الحقبه بتزويد المسرح بزاد يذكر "(۱) وسنشير في فصل لاحق الى بعض ما الف من مسرحيات في هذه الفترة وسنشير في فصل لاحق الى بعض ما الف من مسرحيات في هذه الفترة وهنويك هوتز وهنميد و دون اهمال بعض كبار كتاب المسرح كليا كبرنارد شو وهنويك هوتز وكما جرت محاولة لتسحويل احدى روايات والتر سكون الى مسرحيسه و

لقد قام ابراهيم رمزى بترجمة مسرحيه برنارد شو "قيصر وكيلوباتوا" عام ١٩١٤ ، وترجمته هذه تدل على براعه في الترجمة من الانجليزيه الى لغه عربيه فصيحه جميله مصورة لا يشعر القارئ معها انه يقرأ اثرا منقولا من لغه الى اخرى (٢) الا انه تصرف في بعض العبارات والمقاط\_ع وقام

<sup>(</sup>١) الزيات ، حركة الترجمة الادبيه عن الانجليزيه ، ص ٣٣٠

<sup>(</sup>٢) نجم ، المسرحيه ، ص ٢٥٦ .



ابراهيم رُمزى كذلك بترجمة مسرحيه غنائيه للكاتب المسرحي الدانمركيي ، هنريك هرتسز عن ترجمتها الانجليزيه وقد مصر موضوعها واسماها "عزه بنت الخليفه نور العين " •

اما شكسبير فقد احتل ، كما قلنا ، المكان الاول في النتاج المسرحي المترجم ، ففي حقل المأساء ترجمت من شكسبير رواية " روميو وجوليت " ثلاث مرات وقد قام بالترجمة ثلاثه من اشهر مترجمي الفترة هم : الشيخ نجيب الحداد، وطانيوس عبده ، ونقولا رزق الله ،

كذلك ترجمت " اوتيللو " ، ولا نعرف اسم مترجم الترجمة الاولى ، الا ان خليل مطران قام بترجمتها مرة اخرى عام ١٩١٢ من ترجمة فرنسيه لها وحاول ان يكون امينا في عمله قدر استطاعته ، وان كان قد وقع في اخطاء الحذف والاختصار "(١١) .

اما مسرحيه " مكبث " فقد ترجمت بين مطلع القرن وعام ١٩٢٥ خمس مرات ، كانت الاولى عام ١٩٠٠ اشترك فيها عبد الملك ابراهيم واسكدر جرجس عبد الملك ، وكانت الثانية عام ١٩١١ لاحمد محمد صالح ، وهي ترجمـة نثريه (١) نجـم ، المسرحـيه ، ص ٢٤٦٠

لاتنها امينه وفي العام نفسه ظهرت الترجمه التاليه وهي شعريه لمحمد عفت القاضي وقد وفق المترجم، على وما يبدو وفي ترجمته، فمحمد نجم يرى انها احسن ترجمه عثر عليها في هذه الفترة من حيث الدقة والاسلوب (۱) ولطيفه الزيات تقول: "اننا نجد انفسنا ازا مترجم يجمع بين الفهم العميق للنص والقدره على التعبير الشعرى وهي تعتبر الترجمه الشعريه الوحيده لمسرحيه من مسرحيات شكسبيسر بين سنة ١٨٨٦ و ١٩٢٥ ((٢) والم الترجمة الرابعه لمكبث فقد صدرت علم ١٩٢٣ و والقصد منها مساعدة طلاب الهكالوريا على تغهم المسرحيه لذك فقد اتصفت بالامانه والدقه وقد اشترك فيها احمد محمود العقاد واحمد عثمان القزلسي واحمد عثمان القزلسي والعقاد وقد المترك فيها احمد محمود العقاد واحمد عثمان القزلسي والعقاد واحمد عثمان القزلسي والعقاد واحمد عثمان القزلسي والعقاد واحمد عثمان القرابي والعقاد واحمد عثمان القراب

كذلك ترجمت رواية شكسبير الشهيره "هاملت " ثلاث مرات في الربع الاول من هذا القرن • قام بالترجمة الاولى طانيوس عبده عام ١٩٠٢ ، والثانيه الشيخ امين الحداد عام ١٩٠٨ ، والثالثه سامي الجريديني عام ١٩٢٢.

وظهرت مسرحيه " يوليوس قيصر " في ثلاث ترجمات ايضا ، الاولى لسامي الجريديني عام ١٩٢٠ ، والثانيه لناشد لوقا ، والثالثه لمحمد حمدى عام ١٩٢٠ .

<sup>(</sup>١) نجم ، المسرحيه ، ص ٢٣٥ .

<sup>(</sup>٢) الزيات ، حركة الترجمة الادبيه عن الانجليزيه ، ص ٢٥٦٠



ا ما مسرحیه " کارپولانیوس" ( Cariolinus ) فقد ترجمها محمد السباعـــي عام " ا ۱۹۱۲ ترجمه نثریه امینــه •

ولم تقتصر ترجمه شكسبير على حقل المأساه بل شملت ايضا حقل الملهاة ، وذلك في المرحلة الثالثه من مراحل تطور حركة الترجمة المسرحيه عندما اتسعت الخاق هذه الحركة لتشمل الملهاه ايضا ، ومن مسرحيات شكسبيسر من هذا النوع ترجم محمد عفت ترجمه نثريه امينه عام ١٩٠٩ " زوبعة البحر " ( The Tempest ) وترجم محمد عبد اللطيف عام ١٩٠١ " احالم العاشقين " \* Mid Summer \* Might's " احالم العاشقين " خومات ( Mid Summer \* Might's " نوبعة البحر البندقيه " في ارسع ترجمات خلال الربع الاول من القرن الحالي ، فالترجمه الاولى قام بها خليل مطـــران عام ١٩٢٢ وقد نقلها عن الفرنسيه ، وفي العام نفسه صدرت ترجمه محمد السباعي لها ، كما ظهرت ترجمة ثالثه لاغراض مدرسيه قام بها احمد العقاد ورضوان عبد الهادى واحمد عثمان القزلي ، وكذلت ظهرت ترجمة مدرسيه اخرى في العام التالي قام بها مصطفى عزيز القرشي ،

ومن مسرحیات شکسبیر ترجمت مسرحیتان تاریخیتان ایضا هما " هنری الثانی " التی ظهرت فی اربع ترجمات مختلفه عام ۱۹۲۰ کلها ذات غایات مدرسیه لمساعدة الطلبه فی فهم المسرحیه و " برکلیس " وقد ترجمها محمود لطفیی ثابیت



وسماها " بركليس ملك صور "٠

هذا اهم ما ترجم من مسرحيات عن الانجليزيه في هذه الفترة وقد ساد حركة الترجمة هذه اتجاهان: الاول هو الاتجاه البدائي الذى عمد الى التصرف وتعزيق الوحده الفنيه للمسرحيه احيانا وتغيير التبويب فيها وحدذ ف بعض مقاطعها وزيادة مقاطع اخرى وتعديلها بما يتلائم مع ظروف البيئه وقابليه الحركة المسرحيه وقد سيطر هذا الاتجاه في فترة النشأه من مراحل تطور الترجمه المسرحيه وقد كان ابرز اتباعه طانيوس عبده والشيخ نجيب الحداد وهما من ابرز مترجمسي مرحله النشأه .

والاتجاه الثاني هو الذي يميل الى احترام النص المترجم ويبقي على وحدته الفنيه وتبويبه الاصلي وتقسيمه وروحه وهو الاتجاه الذي بدأ يتضح منذ مطلع هذا القرن واخذ يبرز اكثر فاكثر في نهاية فترتنا ويتميز هذا الاتجاه ايضا بمحاولة الاعتنا بالاخراج الفني الادبي للمسرحيه كاختيار الكلمات ورصانه الاسلوب وجماله فقد بدأ الاسلوب ، في اواخدر القرن الماضي ، يميل نحو السهوله الا انه لم يكن قد تحرر كليا من المحسنات اللفظيه التي تقيده ومع مطلع القرن الجديد بدأ المترجمون المسرحيون يتحررون من القيدو الماضيه



ويحاولون ايجاد اسلوب بسيط وسليم في الوقت نفسه وقد اكتسب هذا الاسلوب بعد معالجة طويله ، المرونه الكافيه والقدره على التغيير متحسررا من قيوده اللفظيه محتفظا بقواعده اللغويه السليمه .

وهكذا فحركة الترجمة المسرحيه عن الانجليزيه كانت عاملا اساسيا في الدخال هذا الفن الى مصر وكانت المساعد الوحيد للحركة التمثيليه في نشاطها الاول و ثم كانت حافرا للادباء المصريين على التأليات المسرحي حتى اصبح الادب المسرحي جرزا من التراث المصرى في عصر النهضه الحديثه وبالاضافه الى هذا كله و فان الترجمه المسرحيه اسهمت في نقل التراث الفكرى والروحي الفكرى والروحي الفكرى والروحي الفكرى والروحي الفكرى الاجتماعي للشعب الذي لا بد ان يكون قد انعكس في الترجمات بدرجات متفاوته .

#### تسرجمة الشعر:

اذا كانت حركة الترجمة القصصيه بدأت منذ حوالي ١٨٨٦ ، والترجمة المسرحيه قبل هذا التاريخ ، فان حركة ترجمة الشعر قد تأخرت حتى ما بعد السنوات العشر الاولى من القرن الحالي ، وبين هذا التاريخ ونهاية فترة البحث وقعت الحرب العالميه الاولى وجرت في مصر اضطرابات



قاخليه كان لها اثرها في الانتاج الادبي العام • لذلك كان ما ترجم، من شعر غربي حتى نهاية الربع الاول من هذا القرن ضئيلا ومحدودا • اضف الى ذلك أن ترجمة الشعر تتطلب مستوى معينا من النهضة الفكرية والنفسيه كما تتطلب احتكاكا فعرالا بين الحضارة المقتبسه والحضارة المعطيه حتى يستطيع الشعر الاجنبي أن يكون قريبا الى نفسية القدرا متصلا شعورهم ومفهوما لعقولهم • وعلاوة على هذا ، كان الشعر فنا معروفا لدى المصريين ، بل انه يشكل القسم الاهم من التراث العربي • وهو فن له شكله الموروث الواضح وله قيوده وله مهمته وله صورته المحدوده في اذهان المصريين • لذلك فان اى خروج عن هذا المألوف لم يكن من الطبيعي ان ياتي في المرحلة الاولى من تطور النهضة ، وكان يتطلب نموا نقسيا وروحسيا وعقليا من قبل القارئ قبل ان يصبح جزءًا من تذوقه الفني • وفوق ذلك كله ، للشعر جمهوره الخاص المحدود ، وترجمته تتطلب جهدا لا يلاقب جـزا من ناحية الاقبال على قـرائته ومن الناحيه التجاريه الماديه ، كما هي الحال في ترجمة القصه •

بدأت ترجمة الشعر علم ١٩١٢ يوم بدأت مجلة "البيان " لصاحبها عبد الرحمن البرقوقي باصدار كتب مسلسله خاصه بتراجم مشاهير العالم



خصص الجرز الأول من هذه السلسله وللشاعر الانجليزى لورد بايرون ( Byron ) وقد اشتمل على ترجمة لحياة هذا الشاعر ومختارات من قصائده القصيره والطويله •

قام بوضع الدراسه وتعريب القصائد محمد السباعي ولكن الترجمــة جائت غير منتظمه ، فنقل السباعي اجــزا من اول القصيد ، ومن آخــرها ، وقدم بعض الاجـــزا على الاخــرى ، كما ان المستوى الفني للترجمـــة كان ضعيفا وخاليا من الجمال خاصة وانها جائت نثريه وان المترجـــم لجـــأ الى الاختصار احيانا فاسا الى الصورة الشعريه الاساسيـــه ، كان بين القصائد التي ترجمت "الحلم " ( The dream ) ، و " غادة اثينا "

ومن القصائد القصصيه الطويله للشاعر نفسه ترجم السباعي "تشايلد هارولد " ( Childe Har القسم القسم التي استغرقت القسم الاكبر ، و "القرصان " ( The Gainer ) و "الكافـــر" ( The Bride of Abydos ) و "سجــيــن و "عــروس ابيدوس " ( The Prisonner of Chillon ) و "سجــيــن شيلون " (



وفي عام ١٩١٢ ايضا قام وديح البستاني باول ترجمة من نوعها. في عصر النهضه ، اذ نقل رباعيات عمر الخيام عن ترجمة فيتزجيرالد الانجليزيه واسماها "السباعيات " ، ثم قدم وديح البستاني عن طريق الانجليليي ايضا مختارات من شعر طاغور بترجمتين واحده شعريه واخسرى نثريه ، وقد اتصغت ترجمات البستاني هذه بالدقه والعذوبه الشعريه ،

وفي عام ١٩٢٦ قام محمود مراد ، وهو مدرس بالمدرسة الخديويه ، بترجمة قصيدتين لشاعرين مشهوريت ، الاولى لماتيو ارنولد وهي " زهراب ورستم " ، والثانيق " موت ارتر " ( Morte d'Arthur ) للورد تنسون ، وقد جائت الترجمة دقيقه امينه ،

وفي العام التالي عاد محمد السباعي يكرر محاولة وديع البستانيي الرائده في ترجمية رباعيات الخيام • وقد جائت ترجمته على شكل خماسيات ، ولكنها افتقدت السهوله والعذوب بسبب الالفاظ الغريبه التي اكتظت بها • لذلك بقيت ترجمه وديع البستاني تتمتع بقيمتها وشهرتها •

وقد استطاع الادب المصرى الحديث ان يحظى ببعض قصائه كبار واد الشعر الانجليزى امثال شكسبير وبيرون وورد زورث وكولسردج وكيتسسسوشيلي



وهاردى وغيرهم ، بالرغم من ان الاقبال على ترجمة الشعر الانجليزى بقي محدودا ، ولم تكن هنالك رغبه في نشره بالمجلات لعدم اقبال القراء عليه بصوره خاصه .

اذا بقيت حرة الترجمة الشعريه سواء عن الانجليزيه او عن الغرنسيسه محصوره من حيث الفترة الزمنيه والانتاج في لذلك لم يكن غريبا ان تسير في الخطوط الفنيه نفسها ، والا تمر في مراحسل تطور بارز ، كما ظهر لنا فسي الترجمسة القصصيه ، واهم ما يمكن ان نلاحسظ ، في الترجمسة الشعريه ، هو ان المعترجمين لم يخرجوا في اختيارهم للقصائد عن الشعر الغنائي الذى كان اقرب انواع الشعر الى نفسيات قسرائهم ، ولما خرجوا عن هذا اللون الغنائي ترجموا شعرا روائيا فيه الكثير من النزعات الغنائية كالقصائد التي اشرنا اليها لبيرون وتنيسون ، ومن الشعر العنائي نفسه كان الاختيار منصباعلى ما يعنى بالعواطف غير المعقده والصور غير البعيده والتي لا تحمل الكثير من النزعات الفلسفة بالعواطف غير المعقده والصور غير البعيده والتي لا تحمل الكثير من النزعات الفلسفة والثقافية التي قد تتخطى مدى ادراك القارئ المصرى في تلك الفتره ، وتبعده عن قراءة هذا الشعر والتمتع به ، وتثبير لطيغه الزيات (الله النزمت الاخلاتي كان لهما اثر في اختيار القصائد الظاهره الاولى هي ما اسمته بالتزمت الاخلاتي

<sup>(</sup>١) الزيات ، حركة الترجمة الادبيه عن الانجليزيه ، ص٢٩٧٠



الذى سيطسر على المترجمين مما دفعهم الى الانصراف نحو شعر الطبيعه تاركين شعر الحسب الذى يشكل جسزًا هاما من الشعر الغنائي الغربي والثانيه النزعه الشرقيه في اختيار القصائد المترجمه ، فاذا برباعيات الخيام تترجم اكثر من مره ، ويتعرف القارئ المصرى الى قصائد طاغور ، كذلك اختسر من الشعر الانجليزى نفسه القصائد التي توحي بالجو الشرقي احيانا تقصيده وهراب ورستم " التي سبقت الاشارة اليها ،

وتقودنا هذه الملاحظة الى ملاحظة اخرى هي ان الادبالانجليان للم يكن وحده منبع الترجمه وقد كانت اللغة الانجليزية وسيله الى ترجمه شعر ام اخرى و كالهند وايران ولذلك فان ما ترجم عن الادب الانجليزي نفسه كان قليلا مع ان المجال واسع جدا وتراث الانجليز الشعرى على ما عوف من الخي والاتساع والشمول ولعل الاسباب التي ذكرناها سابقا هي التي اسهمت في الحد من حركة الترجمة الشعرية عن الادب الانجليزي.

ملاحظتنا الاخيره حول الترجمة الشعريه هي ان القيمه الادبيه والفنيه للاثـر المترجم اختلفت، بالطبع، بين مترجم وآخـر، ان من ناحية اختيار النص الاصلي او من ناحيـة تـرجمته، اضف الى ذلك ان الانجاء نحو



التصرف في النص الاصلي او عدمه اثر في القيمه الادبيسة للنص المترجسم و الترجمة الامينة الدقيقة اضغست على النص المترجم الرصانة ، وحافسطست على ذخسر التراث الفلسفي الفكرى والثقافي الذى تجمع فيه ، ويتضح ذلك اذ ا قورنت ترجمات وديع البستاني بترجمة محمد السباعي مثلا لقصائد لورد بايرون ، فقد احتفظ البستاني بالمعاني الاصلية والجو العام الذى يغلف القصيدة وحاول اضغاء صبغه جمالية على النص المترجم لكي يحفظ له قيمتسة الادبية الاصلية ، اما السباعي فقد تهرب احيانا من المعنى واختصرة وترجم قصائد بيرون ترجمة نثرية ، كما انه لم يحاول اضغاء الجمال الشكلسي عليها، مما اثر في مستوى القيمة الادبية لترجماته هذه ، وافقد قصائد بايرون الكثير من الرونق الاصلي ، ولعله افقدها ايضا الكثير من فائدتها للادب العربي الحديث ،

غير اننا نستدرك هنا لنقول ان التصرف في ترجمة الشعر لم يسيطر على الترجمة الشعرية كما سيطر على المراحل الاولى من الترجمة القصصية وبقي الميل الى التصرف محصورا في حدود ضيقه جدا ربما فرضتها طبيعة فن الشعر نفسه و

لقد ترجم القليل من الشعر الانجليزى الى العربية حتى نهاية الربح الاول من القرن الحالي ، لكن هذا القليل اسهم في تعريف المصريين الى



نظره جديده حول مهمة الشعر ومبناه ومعناه و وجائت النظريات النقديه التي اطلع عليها المثقفون المصريون بلغاتها الاصليه وافادوا منها فتبنوها واخذوا يطبقونها على الادب العربي ويبشرون بها في دعواتهم الادبيهالنقديه والشعريه المدب العربية ويبشرون بها لتساعد القليل الذي ترجم من الشعر والشعرية و عامة و في توسيع أفاق المصريين الادبيه وتغيير نظرتهم الى وظيفة الشعر واشكاله التقليديه ومعانيه الموروث وسيتضح ذلك عندما نعرض لهذه النظريات النقديه الجديده وتأثر زعما الحركة الادبيه بها في الباب الثالث من هذه الدراسه و

## ترجمة النثر غير القصصي:

تركزت الترجمة النثريه في مطلع حركة الترجمة عن الانجليزيه حول الترجمة المسرحيه والقصصيه ، الا ان هذا المجال ما لبث ان فتح امام المترجمين افقا اوسع من القصه والمسرحيه بعد مضي العقد الاول من هذا القرن فقد بقي النثر الفني مقيدا بشروط شكليه ولفظيه وظلت المحسنات البديعيه تثقل هذا النثر فترة طويله بعد بد عهد النهضه ، فترة امتدت الى ابعد من نصف القرن الاول من النهضه الحديثه ، وقد راينا محمد عثمان جلال يحاول



الثورة على هذه التقاليد فيتطرف الى العاميه حَيْنُ او يخفف من حدة السجعات والمحسنات البديعية حينا آخر، وقد بقي الاسلوب النثرى مقيدا بالاصول الموروثه حتى فترة ما بعد الاحتلال البريطاني لمصر عندما شهدنا ظهور ترجمات احمد فتحي زغلول العلميه وتحرير الاسلوب الكتابي العربي ولي اثقاله التي وقفت حائلا دون استيعابه لتيارات الفكر الفربي ودون تطوره وفلسق المتطلبات العلميه للعصر الحديث، وعندما بعداً الاسلوب النثرى يتحرر من قيوده كان ذلك في مجال القصه والمسرحيه اللتين انصرف الادباا الى ترجمتهما قبل كل شي، وكان علينا ان ننتظر مرور العقد الاول من هذا القرن لكي يستقر الاسلوب النثرى الجديد وتبدأ ترجمة النثر الفنسي

كان اول ما عرفناه من هذا النثر الجديد عام ١٩١٠ عندما ظهرت ترجمتان لمقالة لورد مكولي عن حياة جوزف اديسون ، وقام بالترجمة الاولى محمد السباعي وبالثانيه جرجس فياض •

بعد هذه المحاولة الاولى اندفع محمد السباعي يترجم سلسله من المقالات عن الانجليزيه كانت اكثر توفيقا من ترجماته الشعريه • ففي علم ١٩١١ ترجم كتاب توماس كارلايسل ( On Hetroes and Hero - Worship ) وسماه "الابطال



وعبادة البطولة " • والكتاب عباره عن مجموعه مقالات تدور حول هذا الموضوع • وقد حاول السباعي في ترجمته هذه ان يكون امينا للنص الاصلي فقلت الامكلات التي تصرف فيها او لخص ، ولعل ترجمته الدقيقيه هذه هي التي ساعدت اسلوبه على التخلص من قيوده وغريبه وتعقيده •

وبعد ذلك ترجم محمد السباعي عام ١٩١٢ مجموعة من المقالات عن الانجليزيه كان قد اختارها لوبان (J.H. Liebban) وجمعها في كتساب واحد ويضم هذا الكتاب تسعا واربعين مقاله لتسعة عشر كاتبا من اشهر كتاب المقال في الانجليزيه وهم يحتلون العصور المختلفه منذ اواخــر القرن السادس عشر حتى منتصف القرن الماضي ومن هوالا بيكون وكولي ودفو واديسون وسويفت وستيل وبوب وفيلدينج وكولمان وكوبر وستانهوب وجونسون وغولد سميث ولي هانت وهازلت وتشارلز لامب وغيرهــم و

ظهرت هذه المقالات في ثلاثه اجزاء متتاليه تحت اسم "بلاغه الانجليز او مختارات لوبان "، وقد قصد السباعي من وراء ترجمتها مساعدة طلاب البكالوريا على فهمها ، لذلك جاءت دقيقه حاول فيها مراعاة الامانه العلميه قدر استطاعته كها جاء اسلوبها بسيطا .



وفي هذه الفترة ايضا عرفنا من المقال المترجم عن الانجليزيه مجموعة المقالات التي ترجمها عباس حافظ عام ١٩١٩ عن الكاتب الاميركي اوليفور هولمز تحت عنوان " فواكمه الحديث "(١) . ولكن المترجم لجاً هنا الى التصرف في بعض المواضع ، ولعله قصد من هذا التصرف الى تقريب الموضوعات المطروحة من ذهن القراء وحذف ما يصعب عليهم فهمه .

وفي عام ١٩٢٦ ظهرت ترجمتان لمقاله جديده لمكولي هي "لورد كلايف " ترجم الاولى محمد منير عبد الحميد بتصرف والثانيه عزيز نصر الله اولكها ملخصه وقد سماها "الوثيقه الحمراء "٠

هــذا اهم ما عرفناه من المقال الادبي الانجليزى المترجم الى العربية في هذه الفتره وهو ، كما نرى ، نتاج ضئيل في كميته ، وان كان هاما في مادته وقد عرفنا الى ارا عدد من كبار كتاب المقال الانجليز وطرق تغكيرهم وثمرات ثقافتهم الا ان قصر الفترة الزمنيه التي مــرت بها ترجمة المقال ،

<sup>(</sup>۱) اختارها من ثلاثه كتب لهولمز تدور حول موضوع واحد وهي : Autocrats of the Breakfast Table, The Professor at the Breakfast Table, and the Post at the Breakfast Table.

حتى نهاية فترتنا ، جعلها تسير وفق خطوط فنيه واحده دون ان تمر بمراحل متعدده في تطورها ، كما ان الاسلوب الانشائي الذى قام عليه هذا النوع من المقال جاء بسيطا خاليا من التعقيد ، وقد ذكرنا ان النثر الفني استطاع التخلص من قيوده القديمه في هذه الفترة ، كما ان الترجمة الامينة الدقيقة للفكر الغربي وما يحويه من اراء ثقافيه وفلسفيه عميقه جعل من الصعب الاستمرار في استعمال الاسلوب القديم باثقاله الشكليه ،

ولم تقتصر الترجمة النثريه اللاروائيه على هذا النوع من الكتابه ، فقد ترجم في هذه الفتره عن الانجليزيه عدد من الكتب الفكريه والعلميه ، في طليحتها كتاب "التربيه " لهربرت سبنسر ترجمه محمد السباعي عام ١٩٠٨ ، " مراحـــل الانواع " لداروين الذي نقله اسماعيل مظهرعام ١٩٢١ ع و " الحرية " لجون ستيوارت ميل نقله طه السباعي عام ١٩٢٢ ، و " النجاع " للورد بيفربروله ترجمه امين رزق الله المحامي ، و " مبادئ الفلسفه "تـاليف ا ، س ، ابــوت ترجمه احمد امين عام ١٩٢٢ ، و " روح التعاون " لهانــز ميلـــر تيود ور مرث وقد ترجمه اسماعيل مظهر ، و " روح التعاون " لهانــز ميلـــر ترجمة الماعيل مظهر ، و " روح التعاون " لهانــز ميلـــر ترجمة الدكتور حسن على الرافعي عام ١٩٢٢ ، و " اصول علم الاقتصــاد " ترجمة الدكتور الفــرد مارشل ترجمة وديع الضبــع عام ١٩٢٥ ، ومن كتب صمويــل سميلز للدكتور الفــرد مارشل ترجمة وديع الضبــع عام ١٩٢٥ ، ومن كتب صمويــل سميلز



"تأديه الواجب" و "كتاب الاخلاق " و " سر النجاح " وقد ترجم الاول محمد السباعي والثاني محمد الصادق والثالث يعقوب صروف.

وفي حقل الناريخ ترجم في هذه الفترة عدد من الكتب عن الانجليزيه هن هذه الكتب" تاريخ اوروبا الحديث من فتح القسطنطينيه سنة ١٥١٣ الى سنة ١٨٧٨ من تسأليف ريتشارد لودج ه وقد ترجمه محمد عبد الله عنيان عام ١٩١٥ ه وكتاب" تاريخ المسأله المصريه من ١٨٧٥ – ١٩١٥ لم لتيدور روتستين وقد ترجمه عبد الحميد العبادى ومحمد بدران سنة ١٩٢٣ ه و "حقيقة الحرب العالميه " لادموريل ترجمه على احمد شكوى عام ١٩٢٢ و كذلك ترجم شكوى صادق " تاريخ الغنون الجميله اليونانيه " وهذا بالاضافه الى عدد اخر من الكتب حول " معنى الحياه " و "السعاده والسلام " و "محمرات الحياه " و "محاسن الطبيعة وعجائب الكون " ، وقد ترجمها كلها وديع البستاني و "محاسن الطبيعة وعجائب الكون " ، وقد ترجمها كلها وديع البستاني و

كما ان هنالك عددا من كتب المذكرات ترجمت في هذه الفتره فتعرف المصريون لاول مرة الى هذا الفن الادبي • فقد ترجم اسعد داغسر عام ١٩٢٢ مذكرات ، مستر اسكويت " وترجم محمد التابعي كتاب لورد سيل " اوقات فراغ موظف مصرى " • كذلك ترجم محمد السباعي مجموعة من رسائل جوزف اديسون تحت عنوان " رسائل النادى " • كما ترجم رسائل لمشاهير الكتاب وسماها " رسائل غرام " •



وعام ١٩٢١ قام نقولا يوسف بترجمة " مذكرات اوسكار وايلد " ( De Prafundi

هذه المذكرات حملت الى المصريين تجارب حياتيه وفلسفه فكريه، وعرفتهم الى هذه الطريقه الجديده في التعبير عن التجارب الفكريه المباشره ٠

لكن هذه الترجمات الفكريه كلها لم تكن وحدها في ميدان الترجمسة النثريه اللاروائيسه فقد كان هنالت المقال الصحفي المترجم وهو اقدم عهدا من المقال الادبي وترجمة الكتب الفكريه وهذا النوع من المقال وان لم تغلب عليه الصفه الادبيه والفنيه او الفكريه التي تضعه في مصاف الآداب الخالده وفانه استطاع الاسهام بقسط كبير في حربة النهضة عن طريق نقبل المعارف الاجنبيه والمعلومات الجديده والاختراعات الحديثه من جهسه وسط الاسلوب الانشائي من جهة اخرى وبرز هذا النوع من المقال مع ظهور "المقتطف" ثم "الهلال" وكان يعالج موضوعات تاريخيه او جغرافيه او علميه و

كان " المقتطف " رائدا في هذا الحقل منذ تأسيسه في بيروت عام المعتم عندما بدأ يعقوب صروف وفارس نمر وشاهين مكاريوس ينقلون في مجلتهم هذه مقالات غربيه لنشر المعارف الجديده واطلاع القراء على التطورات العلمية الحديثة في اكثر من حقل • وواصل المقتطف رسالته بعد انتقاله

الى مصر في سنته التاسعه ، فاسهم اسهاما كبيرا في حركة النهضة التي كانت تسير بقوة آنداك ، وكان حلقة عامة في سلسلتها وصلة وصل بين الثقافه الغربيه القديمه ، وقد عنيت مقالات المقتطف المترجمه بالنواحي العلميه بشكل خاص ، ونقلت الى المصريين الاراء العلميه والاختراعات والاكتشافات الجديده ولم تهمل التاريخ والجفرافيا والادب والشعر وغيرها من حقول المعرفه ،

لقد لعب يعقوب صروف في المقتطف دورا هاما في حركة الترجمه هذه فاق دوره في الترجمة القصصيه ولعب المقتطف دورا رئيسيا في حركة النهضه عامة فاضاف اليها دعامة هامة وزاد ما ثرة على مآ سر السوريين في اسهاماتهم المتعددة في مناحي النهضة المختلفه

وفي عام ١٨٩٢ انشأ جرجي زيدان مجلة "الهلال" التي اعتمدت اعتمادا رئيسيا على المقال المترجم ، فنقلت عن الغرب ابحاثا في الاكتشافات والاختراعات الجديده ، غير انها اهتمت بشكل خاص بابحاث التاريخ والفلسفه والابحاث الاجتماعيه ، فخصص قسم لتاريخ اهم احداث الحالم وابطالها ، كما خصص ثلاثه اقسام منها للادب بما في ذلك القصه والنقد ، ونانت هذه

الاقسام تعتمد حينا على التأليف واحيانا على الترجمة ومع ان المقال المترجام من المجله للاخبار الخارجيه المنقوله عن الغرب ومع ان المقال المترجام الموالف اخذ يحتل صفحات الهلال شيئا فشيئا وفان المقال المترجام لم يختف منها وظلت تعتمد على مقال مترجم واحد على الاقل في كلم عدد من اعدادها ولا يقل الدور الذي لعبه الهلال عن دور المقتطف وفاذا كان المقتطف قد اهتم بالمناحي العلميه فقد وجه الهلال اهتمامه الى المناحي الادبيه والتاريخيه وفجاء الواحد مكملا للآخر وجاء الاتنان المناحي الديم النهضه وليضيفا حيويه الى سير الحركة العامه وتطورها وقد كان المقتطف والهلال من ابرز ما اسهم الحركة العامه وتطورها وهو اسهام ليس ضئيلا وهو المهام ليس ضئيلا



#### خــــلاصــــة

### في اثــر الترجمـة في نقل الثقافه الغربيه الى مصر

كانت الترجمة نتيجه للحركة التعليمية التي شكلت العنصر الاول من عناصر النهضة الحديثة في اول عهدها • فقد مهد التعليم جـوا ملائما لظهور الترجمـة ، فخلق طبقه معينة من الناس مستعدة لقلهم الافكار الجديدة وتقبلها واوجـد فئة منهم استطاعت الاطلاع العميق على الفكر الغربي فنقلت منه ما استطاعت الى العربية ، قاصدة الى اغنا التراث العربي وتلقيحــه بافكار جديده اشد حيوية مما يختزن واكثر قابلية للتطور •

لكن الترجمة لم تكن نتيجه فقط لنشاط النهضة الاولى ، بل كانت عاملا من عوامله ورسيله من وسائله ، ادت في النهاية الى انتعاش الحركة الفكريه عامة والادبيه خاصة ، وهكذا كان التعليم ممهدا للترجمة وتطورها ، وكانت الترجمة باتساع دائرتها ممهدة لظهور حركة ادبية جديده ، يقول عزالدين الامين : " ان الترجمة سوا اكانت علميه ام ادبيه قد افادت الادب العربي في الفاظه ومعانيه واغراضه واساليبه عديث قد زادت الثروة اللغوية بما وضع او عرب من مصطلحات في الطب والقانون والأناب وغيرها ، كما انه ، تا المرا



بما ترجم من علم الغرب وادابه اتسعت الاغراض وتعسسود الكتاب قصد العبارة فدقت المعاني وارتقت الاخيله وبعدت الاساليب عن الصدعه والزخرف وقد جنس الشقد الادبي ثمرة هذا الاتجاه في الادب بان كان هذا الاتجاه عاملا خطيرا يعهد لظهور اتجاه مثله في النقد ، بل كانت هذه المترجمسات في الحقيقه من الاسس الهامة لنشأة النقد الحديث في مصر "(1) .

ولم يكن النقد وحده الذى استفاد من الترجمة ، ذلك ان هذه الحركة اسهمت بما نقلته من كتب ومقالات في الشعر والنثر والقصم والعلوم التاريخيه والاجتماعيه وغيرها في انعاش الجو الفكرى المصرى عامة ، وخلسق تيارات فكريه وادبيه تصا رعت احيانا واتفقت احيانا اخرى .

وابرز ما نشأ من تصارع بين التيارات المختلفه نتيجه هذا النشاط الفكرى الجديد الصراع التقليدى بين القديم والحديث • فقد كانت الترجمة من الفكرى الجديد الصواع التقليدى بين القديم والحديث بيا العقول أني من المحافظ التي اثرت في هذا الصراع بما ادخلته الى العقول أني مختلف مناحي الحياة العملية والفكريه ، فخلقت هذا التجاذب بين المحافظين من ذوى الثقافه التقليديه واولئك الذين استطاعوا ان يستقوا الثقافة الغربية من مناجعها الاصيله او بواسطة الترجمات الكثيره التي صدرت في هذه الفترة • من مناجعها الامين ، نشأة النقد الادبي الحديث في مصر ، المكتبة نهضة مصر ، القاهرة ، ١٩٦٦ ) ، ص ١٨ - ١٨٠

على أن سبيل الترجمة الى الحياة الفكريه المصريه لم يكن دون صعوبات ، فقد رايناها في مرحلة النشأة تتعثر متأثرة بعوامل عدة ٥ كان منها سيطرة العقليه القديمة على الجو الفكرى من ناحية المعنى ، وسيطرة الاسلوب التقليدى المفيد من ناحية المبنى وفوق ذلك كله كان المستوى الثقافي العام للقارئ الصرى يقف حائلا في بادئ الامر دون اتساعها وشمولها لموضوعات فكرية عميقــه . لذلك بدأت حركة الترجمة بالترجمة القصصيه التي مهدت السبيل امام دخول الاراء الغربية الجديده في اطار قصصي غير مباشر وسهل الاستيعاب • يقول محمد نجم عن اسهام المترجمين الاولين في مجال القصة : "٠٠٠٠ ونحن على الرغسم مما ناخذه على هو لا المترجمين من مسخ وتشوية ، لا ننكر ما كان لعملهـــم من الاهمية في تاريخ ادبنا الحديث ، فعندما بدأ هؤلاء ينقلون آثار الغرب الى لغتنا لم يكن للقصص عندنا شأن يذكر • وقد كان الادبا يحتقرون كتاب القصة ويعدونهم فئة متخلفه من ذوى المواهب المستعد (١) • وبالرغ من ذلك فقد استطاع مترجمو القصة الاولون ، لا ان يثبتوا هذا الفن في ادبنا الحديث فحسب ، بل ان ينقلوا معه لمحات من الحضارة الغربية والقيم الانسانيه المتصله بها • وكان حركة الترجمة كانت " صدى للتطور الفكرى ذاته "(٢) كما يرى محمود

<sup>(</sup>١) نجم ، القصية ، ص ٢٠٠

<sup>(</sup>٢) شوكت ، الفن القصصي ، ص٨٧٠



شوكت ذلك انها بدأت تمصيرا للأنسر الغربي كما راينا ، ثم اخذت تتطور شيئا فشيئا حتى اصبحت ترجمة بعفهومنا الحديث عندما اصبح القارئ المصرى اكثر قابلية لتلقي الارا الغربية كما هي ، ومن هنا انطلق الادبا المصريون والسوريون الذين نشأوا على الثقافة الغربية الى التسأليف والابتكار ،

ثم أن الترجمة التي بدأت بالقصة لم تلبث ، بعد أن مهدت السبيل ، أن انطلقت نحو الترجمة الشعريه والفكريه والعلميه العامة التي شكلت عنصرا رئيسيا في عصر النهضة وتركت أثرها في أساليب التفكير والاحساس والتعبير المصريه ، فما هو أذا الدور المباشر الذي لعبته حركة الترجمة في الادب المصري الحديث ؟

نستطيع أن نذكر قبل كل شي أن الترجمة اسهمت في أيجاد فنون ادبية جديدة في الادب العربي الحديث ، مثل القصة القصيره والرواية \_ بمعنيلها الحديث \_ والمسرحية والمقالة ، كما أنها اسهمت في تغيير القوالب القديمه للشعر ، وطورت معناه ومبناه ، ولم تقتصر مهمتها على تقديم هذه الفنون الجديد، والمتطورة الى المصريين ، بل أعدت عقولهم ونفوسهم لقبولها ، كذلك السهمت الترجمة في تطويع الاسلوب العربي للتعبير عن الارا الادبية الحديثه ، وبسّطت الاسلوب فجعلته قادرا على استيعاب متطلبات الفكر الحديث ، ولما



جا المصريون يتصدون للتأليف الحديث والخلق الفكرى لم يواجهوا الصعوبة التي واجهها المترجمون في بداية حركة الترجمية •

يقول طه حسين في صعوبة الترجمة والدعوة اليها لما فيها من فائدة فكرية: "٠٠٠٠ اتظن ان امر الترجمة يسير؟ اما انا فاعترف بانه اشق واعسر مما كتت اقسدر • فالذوق الغربي مخالف في وجوه كثيرة لذوقنا الحديث على تغيره وتطوره ، وفي اللغات الاجنبيه مرونة ويسر لم يتاحا بعد للغتنا العربية • ومن هنا كان في الشعر الاجنبي خاصة ، والادب الاجنبي عامة ، صور يعسر جدا نقلها الى اللغة العربية ، حتى اذا نقلت لمن نسخها ولم تطمئن اليها نفوسنا وآذاننا • ومع ذلك فهي تعجبنا وترضينا كل الرضاحين نواها في لغاتها الاجنبية الخاصة • ومصدر ذلك فيما نعتقد اننا لم نتعود ان نرى في لغتنا العربية مثل هذه الصور ، وما هي الاان تكثر الترجمة والنقل ونجد فيهما حتى نالسف هذه الصور ويتأشر بها ذو قنا ونحاول ان نحتذيها ونسحاكيها فلنبدأ غير خائفين ولا مترددين "(۱) •

وليس معنى حديث طه حسين ان الترجمة لم تلعب دورا اساسيا حتى تاريخ هذا الكلم ، انما هو دعوة الى المزيد من الترجمة واشارة الى اهميتها معنى ، طه حسين ، حافظ وشوقى ، ص ١٥ ـ ١٠٤٠



المستمرة حتى بعد أن يصبح أبنا الشعب قادرين على الخلف والابتكار والتأليب .

تركسزت ملاحظاتنا عن حركة الترجمة حتى الان حول هذه الحركة عامة ولكن هنالك بعض الملاحظات التي لا بد من ابدائها حول الترجمة عن الفرنسية والترجمة عن الانجليزية و واول هذه الملاحظات ان الترجمة عن الانجليزية لم تستطع ان تحتل مكان الترجمة عن الفرنسية و واحتفظت هذه بمركزها وبدورها في الحركة الثقافيه و كما ان الترجمة عن الانجليزية تعرضت كما قلنا "لطفرة" افقدت الكثير مصا ترجم قيمته الفنية او العلميسة واذا كانت الترجمة عن الفرنسية لم تنج تماما من هذه "الطفرة" التي اصابت حركة الترجمة عامة في فترة ازدهار الصحافة و فانها كانت قد رسخت اقدامها من قبل في الحياة الفكرية وتعرفت الى الآثار الفرنسية الكلاسيكيه والرومنطيقيه من قبل في الحياة الفكرية وتعرفت الى الآثار الفرنسية الكلاسيكيه والرومنطيقيه فيقلتها نقلا ادبيا فنيا او علميا امينا اكثر منه تجاريا و وقد راينا نماذج من ذلك مع جلال والمنفلوطي ثم زغلول و

يقودنا هذا الكلام الى ذكر ما لاحظناه من قبل من ان الترجمة عن الفرنسيه عرفت اقطابا كان لهم المهامات رئيسيه في نقل التراث الفرنسي القيم الى العربية ، واعتبروا محطات هامة في تطور حركة الترجمة ، اما الترجمة



عن الانجليزية ، فعع انها عرفت كثيرا من المسهمين الذين تركوا آثارا تيمة ، في نقل التراث الغربي ، الا ان اسهام المترجمين الفردى لم يكن بمستوى اسهام الترجمة الفردية عن الفرنسيه ، ولم تعرف الترجمة عن الانجليزية مترجمين بمستوى اقطا ب الترجمة عن الفرنسيه الذين تحدثنا عنهم ، او قل انهم لم يستطيعموا ان يتركوا الائسر الفردى الفعلال الذى تركه اقطاب الترجمة عن الفرنسيه امثال جلال وزغلول ، من هنا كان باستطاعتنا ان نعالج موضوع الترجمة الادبية عن الفرنسيه عن طريق معالجه اسهام اقطابها كما فعلنا لدوتعذرت علينا هذه المعالجة في حديثنا عن الترجمة عن الانجليزية وكان لا بد من حصرها عن طريق معالجه الترجمات في كل فن على حدة ،

ولعل الظروف الثقافيه العامة للفترة التاريخيه التي نشأت فيها الترجمة عن كل من الثقافتين كانت سببا من اسباب ذلك • فقد انبثقت الترجمة الاهلية عن الفرنسيه تحت تأثير الترجمة الرسمية التي كانت تهدف الى نقل العلم والمعارف لنفسها ، لذلك كانت غاية هذه الترجمة الاهلية نقل المعارف ايضا وكأنها تكلة ادبية لحركة الترجمة الرسميه العلمية •

اما الترجمة عن الانجليزية فقد جائت في ظروف مختلفه وكانـــت النهضـة قد قطعت معها مراحلها الاولى ، وكانت الترجمة قد اصبحـــت ،



بغضل الصحافة ، اداة للكسب المادى ، وكان لها جمهورها الذي يستسيفها ، او يستسيخ اكثر ما تحمله اليه ، وهو من باب القصص ، اضف الى ذلك ان الترجمة عن الانجليزية لم تنبثق غايتها عن اهداف الترجمة الرسمية ، لان مثل هذه الترجمة لم يكن موجود ا • وقد رأينا كيف توقفت حركة الترجمة الرسمية بعد الاحتلال بسبب سياسة الانجليز التعليميه الخاصة • لذلك كله كان من الطبيعي ان تتسع حركة الترجمسة ، في هذا العصر ، اتساعا اساء الى مستواها الثقافي العام في كثير من الاحيان ، لانها اصبحت تخاطب جمهورا اوسع من جمهور الترجمة الاهليه عن الفرنسيه في مراحلها الاولى ٥ وكانت وسيلتها الى الظهور صفحات الجرائد والمجلات التي تبغي ، قبل كل شي ، سعة الانتشار ، غير ان هذا لا يعني اننا لم نعرف في ما ترجم عن الانجليزية آثارا ذات قيمة فنية او ادبية او علمية او مترجمين كانت غايتهم نقل الاثر العلمي لنفسه • وقد اشرنا الى بعض هذه الاثار ومترجميها • الا أن الصغة الغالبه التي صبغت حركة الترجمة هذه هي الاتساع والانتشار اكثر منها التعمق البعيد والقصد العلمي • ولعل غلبة الاتجاه نحو القصة سبب في ذلك •

تبقى هنالك ملاحظتان رئيسيتان حول حركة الترجمة عامة · الملاحظة الاولى هي ان الترجمة لم تكن دائما نتيجـة حركة التعليم



بشكل مباشر ، نعني بذلك انه وان كان التعليم قد مهد السبيل وخلق الجو الغكرى العام لوجود الترجمة وتقبلها فان عملية الترجمة لم تنحصر بخريجي هذا التعليم دائما ، فالترجمة عن الانجليزية \_ كما راينا \_ شهدت مولدها على ايدى غير المصريين من السوريين واللبنانيين الذين سبق لهم ان تعرفوا على التراث الغربي ، بواسطه جامعات بلادهم ، قبل ان ينتقلوا الى مصر ، ولم ينضم المصريون اليهم الا في مرحلة متأخسرة بعد ان كان السوريون قد مهدوا سبيلها ، اما الترجمة عن الفرنسيه فقد بدأها خريجو مدرسة الالسن واستاذهم رفاعة ، ولكن السوريين كانت لهم مشاركات اساسي فيها اسهمت اسهاما جديا في ازدهار حركة الترجمة وتوسعها ، وقد تحدثنا عنها في ما سبق ،

والملاحظة الثانية هي ان الصراع الثقافي الذى شهدناه في حركة التعليم بين الثقافة الفرنسية والثقافة الانجليزية ، والذى وصل احيانيا الى حد الاضطهاد ، لم نشهده في حركة الترجمة ، فقد تعاونت الثقافتان معا في هذا المضمار من اجل ادخال الافكار الغربية عامة الى مصر ، واشتركتا في خلق تيار حضارى جديد كان من نتائجه المصراع بين الثقافة الجديدة باتجاهيها الانجليزى والفرنسي والثقافة القديمة الموروثية ،



# الغصـــل الثالث الوسائـــ المساعـــدة

كان التعليم والترجمة العاملين الاساسيين في ادخال الحضارة الفربية الى مصر • ولكن هذين الاساسين كانا بحاجـة الى عوامل اخرى مكملـــة تساعدهما على ادا والمهمة التي وجـدا من اجلها • وفي طليعة هذه العوامل الطباعة والصحافة :

#### الطباعـة:

لا حاجه بنا الى الحديث عن اهمية الطباعة في تعميم المعرفة وتوسيع نطاقها وبالتالي في نهضة الشعوب ، ولن نعود الى ايام غوتنبن لكي نثبت هذه الحقيقه البدهيه ، الا اننا سنتحدث عن دور المطبعة في النهضة المصرية الحديثه .

عرفت مصر المطبعة لاول مرة عندما ادخلها نابليون بونابارت مع حملة ولكن هذه المطبعة لم تترك اثرا بعيدا في الحركة الفكرية وزال اثرها البسيط عندما انسحبت الحملة الفرنسيه من مصر وجملتها معها .

وجا محمد علي فانشأ مطبعة جديدة في بولاق عام ١٨٢١ لطبع "الوقائع المصرية" والكتب المدرسيه المترجمه في العلم الرياضيه والطبيعيه والتاريخيه والحربيه والبحريه وفيرها ، وجعل نقولا مسابكي مديرا للمطبعة ، وهو احد اعضا البعثات الاولى التي ارسلها محمد علي الى ايطاليـــا فتعلم فيها سبك الحروف وصنعها .

لعبت المطبعة في ذلك العصر دورا هاما في نقل المعرفه من اللغات الاجنبيه الى العربية ونشرها بين المصريين ، كما اسهمت احيانا كثيره في نشر الكتب الموافق والكتب القديمه ، ولو استعرضنا جدول الكتب التي طبعت في بولاق بين سنة ١٨٣٣ – عندما بدأ الامر يستتب للغه الغرنسيه قبيل انشا ، مدرسة الالسن – وسنة ١٨٤٦ ، كما اوردها ابو الفتوح رضوان في كتابه عن تاريخ مطبعة بولاق ، لوجدنا ان اكثر من ربع الكتب المطبوعة في هذه الفترة مترجم عن الفرنسيه ، مع العلم ان هنالك عددا كبيرا من الكتب المواردة في هذه القائمة الفت تأليفا او نقلت من العربيا الى التركيه او الفارسيه او بالعكس ، ومع العلم ايضا ان رضوان يشير الى ان هذه القائمة ليست كامله جامعة وانه اوردها مثالا على تنوع الموضوعات التي طبعت في بولاق ، ولم نعثر في هذه القائمه على اى كتاب مترجم عن لفــــة



اوروبيه غير الفرنسيـــه٠

لكن عمل المطبعة في عصر محمد على كان يركز اهتمامه على الكتـب المدرسيه ، وهي وان كانت الاساس الاقوى للنهضة الحديثه الا انها لا تكفي للتاً ثير في عقلية الشعب ونفسيته • وكان علينا ان ننتظر نضوج النهضـة في عصر اسماعيل عندما بدأت حركة النقل الادبيه والفكريه العامة وتعدت المدرسي البحت . وكأن مطبعة بولاق ضافت عن استيعاب هــذا النتاج فأسست مطابع اخرى كالمطبعة الاهلية القبطيه ومطبعة وادى النيل ومطبعة جمعيه المعارف بالاضافة الى مطبعة ديوان المدارس التي كانت تطبع الكتب المدرسيه وصحيفة " روضة المدارس" • وكذلك كان لبعض الصحف مطابع اشتركت في حركة النشر ولعل اهمها مطابع "الهلال " والمقتطف"، واسهمت هذه المطابع كلها في الحركة الفكريه ، لكن مطبعة بولاق لعبت الدور الاساسي فيها • ففي عصر اسماعيل جددت الات مطبعة بولاق واهلم الخديوى اهتماما جديا يتطويرها لتجارى مطابع اوروبا ، فجددت حروف الطبع فيها واعيدت صناعة التجليد اليها وتعور انتاجها سنة بعد سنة حتى كان لها هذا الدور الكبير • يقول ابو الفتوح رضوان : " • • • • ان مطبعة بولاق ـ دون اى مبالغة او اغراق - هي اساس البعث الفكرى الذى قامت عليه نهضة مصـر في العصر الحديث ، ذلك أن انتقال مصر من مدنيه العصور الوسطى الي مدنية العصور الحديثه كان في طبيعته انتقالها بين طريقتين من طرق التفكير. وقد اضطلعت مطبعة بولاق بالقسط الاكبر من هذه المهمة "(١) . ويقول في موضع اخسر: "أن تاريخ النهضة المصريه الحديثه يجب أن يبدأ بتاريخ مطبعة بولاق ، فمنها انبعث النور ، نور العلم الطبيعيه الذي بدد ظلمات الجهل وحرر العقول من الخرافات "(٢)" .

وقد كان طبيعيا ان تكون نهضة الطباعة وسهولة النشر حافزا للادباء على الترجمة والتأليف والتحقيق فاذا نحن امام سلسلة متصلم من التأثير والتأثر : تنشط المطبعة فتحرك الترجمه والتأليبيف والصحافه ، وتنشط هذه الحركة بدورها فتستدعي تطور المطبعة وتوسيعها •

#### الصحافة :

(1)

عرفت الصحافة الحديثه لاول مرة ايام الحملة الفرنسيه التي كانت تصدر مجلتين هما La Decade 9 Le Courrier de L'Egypte باللغــه الفرنسيه ، لذلك فان اثرها كان محدودا Egyptienne

جدا ان لم نقل معدوما في الشعب المصرى • رضوان ، تاریخ مطبعة بولاق ، ص ش٠

المرجـــع نفسه ٥ص ٥٠ (٢)



وجاء عصر محمد على فاصدر " الجرنال " الذي كان عبارة عن تقارير ، عما يجرى في المناطق ، ترفع الى الوالي ، ولدَّنه ما لبث ان اتسع نطاقــه فشمل اخبار المناطق وما يجرى فيها واوامر الوالي للمسو ولين ٠ وصارت نسخة توزع على المسو ولين وكبار رجال الدولمة • وتحمول هذا الجرنال عام ١٨٢٨ الى جريدة " الوقائع المصريه " ٥ وهي اول جريدة رسميه عربية تصدر في مصر ٠ تولى رئاسة تحرير " الوقائع " رفاعة رافع الطهطاوى واخد يضمنها ، بالاضافيه الى ما ذكونا ، بعض الطرائف الادبيه . يحاول ابراهيم عبده تقويم الوقائع المصريه فيقول انها "٠٠٠ لم تتعثر في حياتها الا لماما ولم يعرف في تاريخ الصحف الشرقيه جريدة بقيت على الزمن وتخطت احداث الحياة ٠٠٠٠ كصحيفة الوقائع ، فقد كانت معلما لادباء الشرق ولمفكرى مصر الكثيرين تحنو على طلاب العلم ومبعوثي الدولة ٠٠٠٠ واذا كانت الصحافة في عمومها مدرسة للتعليس والتثقيف ، فان الوقائع بقيت زها البعين عاما وهي وحدها هذه المدرسة تذيع على المصريين بعض الادب والاجتماع والسياسه احيانا "(١) .

غيرانه لا بد من الاشارة الى ان الوقائع المصرية ، على مظاهر القوة المصرية واثرها في النهضتين الفكرية والاجتماعية ، (مكتبة الاداب ، القاهرة ، الطبعة الثانية) ،

التي ذكرها لها ابراهيم عبده بقيت غايتها الرئيسية ، بطبيعة وظيفتها ، تشدد على الموضوعات الاداريه قبل ان تكون فكريه او اخباريه ، اضف الى ذلك انها جريدة رسمية لا تنبع من عقلية الشعب فتعكس شيئا منها وتكون اداة فعالة لتطويرها .

استمرت "الوقائع المصريه " تصدر بعد انقضاء عهد مو سها محمد علي وان كان صدورها ضعيفا متقطعا ايام عباس حتى كان عصر اسماعيل فازد هرت الحركة الصحفيه الرسمية اولا مرافقة مظاهر الازدهار الثقافي الاخرى ، وعادت "الوقائع المصريه" الى ايدى الحكومه بعد ان كان عبد الرحمن رشدى بك قد ابتياعها ، وفي عام ١٨٨١ تولى رئاسة تحريرها محمد عبده فلعبت دورا هاما في الحياة المصرية ، وفي هذا العصر ظهرت مجلة علميه تعنى بشؤون الطب ومصطلحاته هي مجلة "اليعسوب" ، كما اصدرت وزارة المعارف ايام علي باشا مبارك عام ١٨٧٠ مجلة "روضية المدارس" التي اشرف عليها رفاعة ، وكانت تعنى باحياء الادب العربي وبنشر الافكار الغربية ، وجاء في مقدمتها ان موضوعاتها هي "رسائل موالفة جديدة ونبذ مصنفة مفيده" من فنون وعلم مختلفة ومسامرات في مستحسن الحكايات والاخبار المقتطفة ، وبعض تراجم من لخات اجنبية "(۱) ، ومن كتاب " روضة المدارس " على باشا مبارك

<sup>(</sup>١) ابراهيم عبده ، تطور الصحافة المصريه ، ص٥٥٠



ورقاعة بك رافع واسماعيل الفلكي وغيرهم من رجال البعثات الى فرنسا أو ممن ر تثقفوا وفق الاتجاء الفرنسي •

وفي عصر اسماعيل كانت بذور النهضة قد بدأت تشمر وبدأ الراى العام المصرى يتكون فبسداً ت الصحف الاهليه بالظهور وكانت اول صحيفه شعبيه هي " وادى النيل " التي انشأها ابو السعود افندى احد تلامذة رفاعة رافع عام ١٨٦٦ بتشجيع من الخديوى اسماعيل وفي سنة ١٨٥٩ قام ابراهيم المويلحي وعثمان جلال بانشاء مجلة " نزهسة الافكار " التي لم تعش طويلا بسبب مصا درتها بعد عديها الثاني وهنالك ايضا مجلة " التنكيت والتبكيت "لعبد الله النديم وصحيفه " ابو نظا ره " ليعقوب صنوع وجريده " الوطن " التي انشأها مخيائيل عبد السيد سنة ١٨٧٧، حتى بلغ عدد الصحف المنتشرة في مصر ، في عهد اسماعيل ، سبعا وعشرين صحيفة ، تسع منها باللغة العربية ،

غيران الاسهام الاكبر في الصحافه هخاصة في المجال الذى يعنينا هنا وهو العناية بالثقافة الاوروبيه والترجمة \_ كانع لاولئك اللبنانيين والسوريي الذين انتقلوا الى مصر واسهموا اسهاما كبيرا في حركتها الثقافيه ويقدول جمال احمد: اننا نستطيع ان نعزو تطور الصحافة الشعبيه في مصر الى عاملين وقعا خلال السبعينات والمصاعب التي واجهها حكم اسماعيل بسبب الديون الثقيله ودخول بعض السوريين الى مصر يحملون معهم آرا وديده في الموضوعات



الادبية والسياسية التي لم يستطيعوا ان يعبروا عنها في بلادهم تحت قسوة .

الاتراك "(١) .

ومن اشهر السوريين الذين اسهموا في النهضة الصحفيه في عهد اسماعيل اديب اسحق وسليم النقاش اللذان انشآ عدة جرائد ومجلات اهمها "مصر" عام ١٨٧٧ و "التجارة عام ١٧٧٨ و "المحروسه عام ١٨٧٩ و وبشاره وسليم تقللا اللذان انشأا جريدة "الاهرام "عام ١٨٧٦ وسليم الحموى الذي انشأ "الكوكب الشرقي "عام ١٨٧٣ ولم تعمر طويلا فاصدر "الاسكندريه "عام ١٨٧٨ عام ١٨٧٨

هذه هي اهم الصحف الاهلية والرسمية التي نشأت في عصر اسماعيل فكانت وسيلة فعاله لانتشار الثقافة عامة والترجمات المختلفة عن الادب او الفكر او العلم الغرفي خاصه • وحدث تطور في هذا الدور من تاريخ الصحافة في الاسلوب الانشائي وتخلى الكتاب عن العبارة الركيكة الى درجة بعيدة ولائت الجملة العربية حتى اصبحت تستوعب مفاهيم الفكر الغربي • يقول جرجي زيدان : " ومقدام هذه النهضة المرحم اديب اسحق ، فانه كان نابغه في

<sup>(</sup>١) حمال احمد ، الاصول الفكريه ، ص ١٧٠



الانتاء الانتشاء مع المتانة وصحة العباره فقلده الكتاب في عبارته واسلوبه "(١).

وطبيعي ان يشجع نشاط الصحافه الادباء والمترجمين على الانصراف الى الترجمة ونشرها في هذه الصحف المختلفه مما خلق حركة علميه وثقافيه فيها الكثير من الحيويه في عصر اسماعيل وقد كانت الصحافه في عصر اسماعيل الاساس المتين الذى انطلقت منه الصحافه المصريه في ما بحد وخاصه بعد الاحتلال البريطاني و فكان لها الاثر الاول في تنشيط الحركة الفتريه واستمرار حيويتها وتفضاع مع الفكر الفربي بواسطه الترجمات والتحليلات والنقد والعرض لما صدر او كان يصدر في الفرب من ادب وفلسفه وعلم وغير ذلك والعرض لما صدر او كان يصدر في الفرب من ادب وفلسفه وعلم وغير ذلك والعرض لما صدر او كان يصدر في الفرب من ادب وفلسفه وعلم وغير ذلك والعرض لما صدر او كان يصدر في الفرب من ادب وفلسفه وعلم وغير ذلك والعرض لما صدر او كان يصدر في الفرب من ادب وفلسفه وعلم وغير ذلك والعرض لما صدر او كان يصدر في الفرب من ادب وفلسفه وعلم وغير ذلك والعرض لما صدر او كان يصدر في الفرب من ادب وفلسفه وعلم وغير ذلك والعرض لما صدر او كان يصدر في الفرب من ادب وفلسفه وعلم وغير ذلك والعرض لما سدر او كان يصدر في الفرب من ادب وفلسفه وعلم وغير ذلك والعرض لما سدر او كان يصدر في الفرب من ادب وفلسفه وعلم وغير ذلك و العرض لما سدر او كان يصدر في الفرب من ادب وفلسفه وعلم وغير ذلك و الفرب و الم المدر او كان يصدر في الفرب من ادب وفلسفه وعلم وغير ذلك و الفرب و الم المدر او كان يصدر في الفرب و الم المدر او كان يصدر في الفرب و الم المدر او كان يصدر او كان يصدر في الفرب و المدر الم كان يصدر الم كان يصدر الم كان يصدر في الفرب و المدر الم كان يصدر الم كان كان يصدر الم كان يصدر الم كان يصدر الم كان يصدر الم

وإزداد الازدهار الصحافي في عصر الاحتلال ، فجرجي زيدان يعتبر
عام ١٨٩٢ عام تفوق الصحافه المصريه وبلوغها ارقى ادوارها ، ويقسم تطـــور
الصحافه منذ ذلك العصر الى ثلاثه ادوار يبدأ اولها مع تولي عباس الثاني
عام ١٨٩٢ وينتهي بظهور "اللواء" عام ١٩٠٠ ، وهو يتميز بنضي جريدتي
"المقطم" و" الموءيد " والجدال العنيف بينهما ، وتكاثـر ظهور الجرائـــد

<sup>(</sup>١) زيدان ، تاريخ آداب اللغه العربية ،ج ٤ ، ص ٢٥٠



آلاسبوعيه التي ايد كل منها احدى الجريدتين •

ويمتد الدور الثاني بين عام ١٩٠٠ و ١٩١٠ عصر ازدهار " اللوا " "

اما الدور الثالث فيمتد بين عام ١٩١٠ وعام ١٩١٤ ويتصف بفقدان الحريه التي كانت الصحافه قد نالتها في الدورين السابقين •

ولا يسعنا ان نعدد جميع ما صدر من صحف في هذه الفتره ، وقد زاد عددها على مئه وخمسين صحيفه ، لكنا نشير الى الصحف التي تركت اثرها في حياة مصر ،

ني طليعة هذه الصحف مجلة "العروة الوثقى "التي اصدرها جمال الدين الافغاني ومحمد عبده في باريس، وقد اقبل المصريون على قرائها بقوة ورغبه وتأثروا بالروح التي دعت اليها، وقد ركزت "العروة الوثقى" على فكرة الوحدة الاسلاميه واكدت ان المسلمين في جميح اقطارهم مشتركون بالتراث الفكرى والتاريخ والادب وغير ذلك، واثرت حركة العروة الوثقيين في عدد من قادة المصريين وموجهي الفكر اشهرهم مصطفى كامل واتباعه ، حتى ان اللوا، " تحولت ، بعد موت مصطفى كامل وتسلم الشيخ عبد العزيز شاويش

رئاسة تحريرها ، الى الدعوة للوحدة الاسلاميه فاكتسبت تسأييدا شعبيا كبيرا ولكتها \_ حسب ما يرى جمال احمد \_ افقدت الحزب الوطني دعم مويديه الاكثر مسوولية ووعيا (١) .

كذلك تـأثر بدعـوة "العروة الوثقى "الشيخ على يوسف الذى تابع رسالتها في "الموئيد "كما تـأثر بها محمد حسن هيكل رئيس تحريـــر "السياسه "ورشيد رضا رئيس تحسرير "المنار" واشهر شعرا العصر كشوقي وحافظ واسماعيل صبرى .

وبالرغم من هذا التأثير الواسع الذى خلقته "العروة الوثقى " فان كثيرين من انصار محمد عبده كانوا يه زأون بما اسماه جمال احمد (٢) هو "رومنطيقية "الدعوة الى الوحدة الاسلاميه ويهتمون بشو ون مصر الداخليه مؤمنين بالقوميه العلمانيه ه ولعل اقوى فئه في هذا الفريق جماعة حزب الامة وفي طليعتها احمد لطفى السيد الذى تسأثر بالفكر الفربي الحديث .

الا انه لا بد هنا من الملاحظة ان الخط الفاصل بين الرح القومية والرح الاسلاميه كان ضيقا الى درجة اختلطت فيه الروهان معا في بعض الاحيان

<sup>(</sup>١) جمال أحمد ، الاصول الفكريه ، ص ٧٨٠

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ٥ ص ٢١٠



وصحب التمييز بينهما كما سنرى مثلا في الشعر الوطني لبعض الشعراء .

وفي هذه الغترة إلى المقطم "قد ركات اقدامها واصبحت من الصحف العشرين ، كانت جريده "المقطم "قد ركات اقدامها واصبحت من الصحف المهمة ، وقد كان هدفها دعم الاحتلال البريطاني ، كما كانت تناقض سياسه "الاهرام "التي كانت منذ عام ١٨٧٦ توئيد الفرنسيين وتناصر اتجاء الوطنيين نحوهم ، اسس "المقطم " يعقوب صروف وفارس نمر وقد اتهما بانهما من عملا الانجليز ، ومن ذلك فقد استطاعا ، من الكتاب الذين التفوا حول "المقطم " ، ان يوئلا قوة سياسيه مستقله دعامتها الارا التي كانت توئمن بها والتي حاولت نشرها مستمده اياها من الفكر العربي الحديث ،

وكان ليعقوب صروف وفارس نمر مجلة اخرى من نوع اخر هي "المقتطف" التي اسساها في بيروت عام ١٨٧٧ ونقلاها الى القاهرة عام ١٨٨٥ .

لعبت المقتطف دورا هاما في النهضة المصريه الحديثه لان محرريها كانا مطلعين على التطور العلمي والفكرى والفني في اوروبا وارادا تعميم هذه العلم والفنون على العرب بواسطة المقتطف : وقد انض الى هيئة تحرير المقتطف عند انتقالها الى مصر شهلي الشميل الذي شكل دعامتها الهامة الثالثه فاثبتت



وجود ها واسهمت اسهاما كبيرا في الحياة الفكرية المصريه .

وعام ١٨٩٢ اصبح للمقتطف زميله هي مجلة "الهلال "التي انشأها سورى اخر هو جرجي زيدان ولعبت "الهلال " دورا يماثل دور المقتطف في تلقيح الثقافه العربية بالثقافة الاجنبية واحياء التراث العربي وكانت المجلتان دعامتين كبيرتين في حياة النهضة الفكرية الحديثة في مصر وهنالك ايضا مجلة "البيان "التي كان لها دور رئيسي في فشر الترجمات الشعرية كما راينا و

ولا بد من الاشارة هنا الى دور جريدة "السياسة" ورئيس تحريرها محمد حسين هيكل في الحركة الفكريه اذ فتحت صفحاتها للكتاب الناشئين والمثقفين المطلعين على الفكر الاوروبي لينشروا الارا التي تعرفوا اليها واقتنعوا بها ويدافعوا عنها بقوة وسعة افق ٠

ولم تكن جميع الصحف في هذه الفترة نتيجة مبادرات فرديه ، بل لقد ارتبطت بعض من اشهر الصحف بالاحزاب السياسيه ، فمصر لم تعرف الاحزاب السياسية المنظمة بالمحنى الحديث قبل اوائل القرن العشرين عندما نشأت فيها ثلاثه احزاب رئيسيه سيطرت على الحياة السياسيه في تلك الفترة ، وهذه الاحزاب الثلاثه هي حزب الامة وحزب الاصلاح الدستورى والحزب الوطنيي

وقد نشأت جميعها في اواخر عام ١٩٠٧ ، وقبل ذلك العام كانت الاحزاب التي نشأت في مصر قليله ومحصورة ، ولم يقدر لها ان تعيش · اما الاحزاب السياسيه الرئيسيه الثلاثه هذه فقد نشأت نتيجة عوامل عديده ساعدتها على الانتشار والاستمرار والاسهام في حياة مصر السياسيه يشكل واضح قوى ·

يلخص جمال احمد العوامل التي كانت وراء نشوء الاحزاب بخمس نقاط هي : نمو الربح الاسلاميه ( Pan Islamis ) وحادثة دنشواى والازمات الاقتصاديه والشعور بعدم الاستقرار ونمو ربح مقاومة الاجانب والحرب الروسيه اليابانيه التي حركت مشاعر الشعب المصرى (1) ولا بد من ان نضيف عاملا اخر نعتقد انه اسهم في نشوء الاحزاب وهو تعرف المصرى عن كتب الى الاراء السياسيه والاراء التحريه الاوروبية فتعرف الى مبادئ الحياة السياسيه في اوروبا وافاد منها وهذه الاحزاب وان اسهمت اسهاما كبيرا في نقل عناصر الحركة الفكريه الاوروبية الى مصر عن طريق نشر مبادئها وصحافتها الا انها بدورها كانت نتيجة التعرف الى الحياة الفكرية الاوروبية الوروبية الفكرية الاوروبية الاوروبية الما الحياة الفكرية الاوروبية الما الما المياة الفكرية الاوروبية التعرف الى الحياة الفكرية الاوروبية الما الحياة الفكرية الاوروبية الما المياة الفكرية الاوروبية التعرف الى الحياة الفكرية الاوروبية التعرف الى الحياة الفكرية الاوروبية الما المياة الفكرية الاوروبية الما المياة الفكرية الاوروبية الما المياة الفكرية الاوروبية المهم المياه المياه الموروبية الموروبية المياه الما المياه المياه الما المياه الما المياه المياه المياه الما المياه ا

ولن نتحدث هنا عن ظروف نشأة كل حزب من هذه الاحزاب ولا عن برامجه وانما نكتفي بالاشارة الى اتجاهه العام ومساهمته العامة في تطويــر الحركة الفكرية ٠

<sup>(</sup>١) جمال احمد ، الاصول الفكرية ، ص ٥٠٠



كان حزب الامة نتيجة تعاون بعض المثقفين من تلاميذ محمد عبده وعدد من كبار رجال البلاد • وتعرض الحزب لانتقاد القوميين ومهاجمتهم لانه كان يميل نحو التطور التدريجي في نهضة البلاد ولم ير بأسا في التعاون مع الانجليز في سبيل الوصول بالبلاد شيئا فشيئا الى الاستقلال •

وقد بنى الحزب امالا توبه على التعاون مع الانجليز لتن امله ما لبث ان خاب واصبح هنالك تباعد بين الفريقين غذته الظروف السياسيسه ودام حتى ايام كيتشنر عندما تحسنت العلاقات بينهما • ووجهت الى الحزب انتقادات عديدة اخرى لسنا بصدد ذكرها • الا ان ما يهمنا هنا عو ان العقليه المعتدلة التي سيطرت على اتجاه حزب الامة كان لها دون شك اثر في انفتاح الحزب على الفكر السياسي الاوروبي وانفتاح جريدته " الجريدة " على الحركة الثقافيه الاوروبيه بشكل عام • وكانت " الجريدة " قد انشئت قبل انشا حزب الامة بقليل ذلك انه في جو الكره العام للانجليز ه والتوتسر الذى حدث بعد حادثه العقبه ه قرر بعض انصار محمد عبده انشا " الجريدة " الخريدة " الغرض كل ما يؤدى الى تطوير البلاد المعنوى والمادى ه كما انها ستنقد الغرض كل ما يؤدى الى تهديد المصالح المصرية "(۱) • وقد نشأ حزب الامة



حول "الجريدة "التي كانت تحاول تأدية غرضها برفع مستوى المصريين وتعريفهم الى الحضارة الاوروبية وبنقل الاراء التحررية الحديثه ويكفي ان يكون احمد لطفي السيد رئيس تحرير "الجريدة "لتكون صفحاته مم مسرحا للفكر الاوروبي الحديث .

بعد أن كان موجودا بشكل غير رسمي من أنصار مصطفى كامل و وكان الحزب بعد أن كان موجودا بشكل غير رسمي من أنصار مصطفى كامل و وكان الحزب يطالب بزوال الاحتلال البريطاني وينتقد سياسه حزب الامة التدريجيه نحو الاستقلال وكانت "اللواء" لسان حال الحزب وزعيمه مصطفى كامل ومع أن "اللواء" لم تلعب دورا كبيرا كدور "الجريده" في حركة التفاعل الفكرى بين مصر والنفرب الا أن تيار الحزب القومي الذى مثلته كان له أثره في بعض الادباء وموالفاتهم واذا لاحظنا أن مصطفى كامل كان في بدء حياته النضاليه يرى خيرا في الاعتماد على فرنسا والاتجاه نحوها وجدنا أنه ربما أنحكس هذا التفضيل في نفسية الادباء المتأثرين به وأتجاههم الثقافي وهو ما سنبحث فيه في قسم لاحق من بحثنا و

اما الحزب الثالث في هذه الفترة فهو حزب الاصلاح الدستورى الذى نشأ في عام ١٩٠٧ ايضا والذى تزعمه الشيخ على يوسف وكان يسوئمن بدعم سلطة نفسه الخديوى وخلق جمعية تشريعية في الوقت ٨٥ كما كان يدعو الى تعميم التعليم وجعل



اللغة العربية لغته وجعل الشيخ على يوسف "المويد "الذى كان يرأس تحريرها منذ عام ١٨٨٩ لسان حال الحرب ، وبواسطتها استطاع نشر آرائه ودعوته ومع ان الحزب كان اقل انتشارا من غيره واخفق في النهاي\_\_\_\_ باجتذاب اى من الفرقا في مصر ، فان المويد لعبت دورا في الحركة المحفيه والفكريه في ذلك العصر ، وكان الشيخ على يوسف شخصيتها الرئيسيه ، وقد نشرت صفحاتها قصص المنفلوطي ومقالاته ،

بعد هذا الاستعراض السريع لاهم الجرائد والمجلات الحزبيه وغير الحزبيه التي لعبت دورا في النهضة المصرية لا بد ان نذكر ان هذه المجلات كانت المسرح الافضل للترجمة عن اللغات الاوروبية التي اصبحت في اواخر القرن التاسع عشر ذات اهمية كبرى ، كوسيلة لنقل النراث الغربي الى العربية وعملا في اهم الاعمال الادبيه واساسا من اسس بنا النهضة الحديثه .

#### عسوامل اخرى:

ومن العوامل التي ساعدت في انتشار الثقافه الغربية واندفاع عصر النهضة في مصر مظاهر الحرى بدأت تظهر منذ عصر اسماعيل ومن اهما هذه المظاهر انشاء دار الكتب على يد علي باشا مبارك حيث جمعت الكتب العربية والافرنجيه وكانت مساعدا قويا على انتشار الثقافة و فاستطاع المثقفون



ان يصلوا بواسطتها الى الفكر الغربي مباشرة او عن طريق الترجمات التي جمعت فيها • وقد اتفق جميع الباحثين في هذه الفترة من تاريخ النهضة الحديثة على ان هذه الدار ادت خدمات كبرى للحركة العلمية والادبية • ويصف شوقي ضيف هذه الدار بانها كانت ولا تزال " جامعة شعبية كبرى للثقافة والاطلاع العقلي الخصب " (١) • ويقول عزت عبد الكريم فيها " وقد ادت هذه الدار خدمات عظيمة للنهضة العلمية والادبية "(١) •

كذلك انشئت دار العلم سنة ١٨٧٢ على يد علي باشا مبارك ايضا كمحاولة لايجاد العدد الكافي من اساتذة العربية وقد كانت هذه الدار ملتقى الثقافتين الغربية والشرقيه ، وذلك ان اكثر طلابها كانوا يختارون من الازهريين وكانت المحاضرات في بداية عهد الدار يلقيها محاضرون فرنسيون بلغتهم ثم تترجم الى العربية ، ويبدو ان الخاية الاساسية من انشاء دار العلم شعور المسوولين ان الازهر اصبح في عصر النهضة الحديثة غير قادر على تعليم اللغة العربية وعرض اثارها على الاجيال الجديدة عرضا فكريا عميقا وكان قد اصاب اللغة العربية جمود جعلها تقصر عن استيعاب الثقافة الغربية

<sup>(</sup>١) ضيف، الادب العربي المعاصر ، ص ٢٢٠

 <sup>(</sup>۲) عبد الكريم ، تاريخ التعليم ، ص ۲٤٦٠٠



بنواحيها العديدة • يقول شوقي ضيف: " فانشاء دار العلم انما هو رمز الى ما تبتغيه مصر من المزاوجه بين الاداب الاوروبية والاداب العربية ه فانها حين رأت قصور ادابنا عن تأدية الفكر والشعور الغربي اداء واضحا صريحا بسبب ما علق من السجع والبديع انبرت تغير الوسائل التعليميه لتلك الاداب وانشأت هذه المدرسة التي نهضت يتعليم لغتنا وتبسيطها حتى تستطيع ان تحمل اثار الغرب الرائعة في العلم والادب "(۱) •

ويعطي هيورث \_ دلى اهمية خاصة لانشا دار العلم في تلك المرحلة بالذات من مراحل تطور النهضة فيقول: "ولقد كانت مصادفة موفقة ان تنشأ دار العلم في الوقت الذي وصل فيه الشيخ جمال الدين الافضائي ((٦) الى مصر وبداية نشاط محمد عبده وبد الوعي السياسي الحديث وبد الصحافة العربية والشعور بان الازهـر لم يكن بالمستوى الذي يجب ان يكون عليه " (٣) .

<sup>(</sup>۱) شوقي ضيف ، الادب العربي المعاصر في مصر « دار المعارف ه القاهرة ه - ۱۱ مصر المعارف القاهرة ه - ۱۱ مصر ۱۱۰

<sup>(</sup>٢) وصل الافغاني الى مصر عام ١٨٧٩٠

<sup>(</sup>٣) هيورث \_ دل ، مقدمة التاريخ التربية ، ص ٣٧٨٠



ولعل ابرز مظهر من مظاهر النهضة الحديثه واهم عامل في تطورها واستمرارها وتعمقها انشاء الجامعة الاهليه عام ١٩٠٨ . فقد تضافيرت جهود المصريين الوطنيين في هذه الفترة لانشاء جامعة مصرية تاخدن على عاتقها نشر التعليم العالي جامعة بين التراث القومي والحضارة الغربية • وكان الوعي الحضارى قد اصبح في هذه الفترة لدى المثقفين من ابناء مصر في مستوى جعله يعي اهميه العلم ، فيحاول ان يجعل منه السلاح الاول لمقاومة النفوذ الاجنبي وذلك باعداد المصريين لقيادة انفهم عن طريق التخصص والتعليم العالي • وهكذا ولدت الجامعة الاهلية بفضل تضافر الجهود الوطنية ولعل اهم اسهام حققته الجامعة في اول نشأتها ارسالها ابنا مصر في بعيات تخصص عال الى اوروبا ، وعلى الاخص الى فرنسا ، لكي يعود وا الى بلدهم فتلقى على كاهلهم اعبا النهضة العلمية الكبرى "(١) ، ثم استدعا المستشرقين للتدريس فيها امثال جويدى ونللينو وفييت وغيرهم وكانوا يلقون محاضراتهم بالعربية . وقد افادت مصر من هو لا المستشرقين في المناهج الجديدة التي انتهجوها في البحث ودراسة الآداب ونقدها ، وهي مناهج بنيت على الاسباب والنتائج والاستقراء والتدقيق والمنطق وغير ذلك من عناصر الفكر المجرد التي لم يعهدها المصريون وفي نقدهم من قبل • فكان لذلك انعكاس واضح في ما اسهم به المصريدون

<sup>(</sup>١) اشرنا الى بعثات الجامعة في باب التعليم ٠



انفسهم في حركة النقد وفي التفكير العلمي المجرد عن الحكم الذاتي الخالص.

يلخص طه حسين اثر الجامعة الاهليه في تطوير دراسة الادب بقوله : " انشى و قسم الاداب في الجامعه ، ودعي اليها جلة الاساتذة من المستشرقين في ايطاليا وفرنسا والمانيا ، وانتسبت لهذا القسم ، واخذت اسمع الدروس فيه • فاذا الوان من الدروس لم لمعقبها من قبل • واذا فنون من النقد لم يكن لي بها عهد • واذا دارس الادب لنفسه ينبغي ان يدرس جيده وردينه وان يتقن غثم وسمينه على السواء من غير تفاوت ولا تغريق . واذا الباحث في تاريخ الاداب ليس عليه أن يتقن على اللغة وادابها فحسب، بل لا بد له ان يلم الماما بحلوم الفلسفه والدين ، ولا بد له من ان يدرس التاريخ وتقويم البلدان درسا مفصلا • واذا الباحث عن تاريخ الاداب لا يكفيه من درس اللغه حسن البحث عما في القاموس واللسان وما في المخصص والمحكم وما في التكمله والعباب • بل لا بد له مع ذلك ، في ان يدرس اصول اللغه القديمه ومصادرها الاولى • واذا الباحث عن تاريخ الاداب لا بد له من أن يدرس علم النفس للافسراد والجماعات ، أذا أراد أن يتقن الفهم لما ترك الكاتب او الشاعر من الاثار • واذا اللغه العربية وحدها لا تكفي لمن اراد ان يكون اديبا او موارخا للاداب حقا ٠ اذ لا بد له



من درس الاداب الحديثه في اوروبا ودرس مناهج البحث عند الافرنج ، بله ما كتب الاساتذه الاوروبيون في لخاتهم المختلفه عما للحرب من ادب وفلسفه ومن حضارة ودين "(۱) .

هذا تصريح لاحد طلاب الجامعه الاهليه يظهر الفرق بين المنهج القديم الذى كان المفكرون ينشأون عليه وبين المنهج الفكرى الجديد الذى ادخله الغرب بواسطة المستشرقين الذين قدموا الى الجامعيه •

هذه هي اهم العوامل التي ساعدت في انتشار النهضة وتطورها في مصر وادت الى خلق مناخ فكرى جديد تصارعت فيه تيارات وتضامنت تيارات ، وكان لكل ذلك انعكاسات واضحة في الحركة الادبيه،

لكن ما هي اثار هذا المناخ الفكرى الجديد ؟ وما هي انحكاسات تياراته في الادب المصرى خلال فترتنا ؟ هذا ما سنحاول التطرق اليه في الباب الثالث من هذا البحث ٠

<sup>(</sup>۱) طه حسین ، تجدید ذکری ابی العلا ، ( مطبعة المعارف ومنتبتها بمصر ، ( )

الباب الثالسيت

لمحة من أثر الثقافتيـــن في الادب المصرى الحديث

لمحة من أثر الثقافتيـــن في الادب المصرى الحديث



## الغصل الاول ظهور الأثر الغربي في الجــو الغكــرى العام

بينا في الغصول السابقة كيف ان الثقافة الغربية بدأت تتسرب الى مصر منذ اوائل القرن الماضي ، ولكنها انحصرت ، في بدايته ، بالاتجاه العلمي العملي ، وكانت الوسيلة الاولى الى ادخال عناصر هذه الثقافة ،التعلير والبعثات العلمية ، ثم حركة الترجمة التي بدأت رسمية علمية محصورة فرين نطاق الافراض العملية ، ولكنها ما لبثت ان اتسعت فأصبحت اهلية فرديرة وخرجت عن الحدود التي قيدتها في أول نشأتها ، ورافق حركة التعلير والترجمة وسائل مساعدة أسهمت في انتشار الاتجاء الجديد وفي دخروس النهضة الحديثة الى مصرر .

تحدثنا من كل هذا بالتغصيل في الغصول السابقة ، ويهمنا الآن أن نوضح الاثر الذي عاشيت الذي عاشيت الذي عاشيت فيه مصر عندما استوعبت الاتجاهات الثقافية الغربية وعاشت معها .

لم يكن غريبا ان يتأخر ظهور تأثير الحضارة الاوروبية في الرق والعقل والمجتمع ، عن تأثيره المباشر في مناهج التعليم وممارسة العلوم التطبيقية ولم يخرج ذلك ان الاتصال الاول بقي محصورا في تدريس العلوم التطبيقية ولم يخرج الى المجالات التي يمكنها ان تترك أثرا في التطور النفسي والعقلي للشعب مثم ان عملية استيعاب المفاهيم الجديدة وتقبلها تحتاج الى مرور فترة من الزمن يعطي الاتصال الاول خلالها نتائجه وثماره ، ولقد بقي هذا الاتصال مقفرا طوال عصر محمد على وخليفتيه عباس وسعيد ، بالرغم من تأثر خريجي مدارسه



الحتمى بما فتح امامهم من آفاق في الحضارة الجديدة • فتقليد النماذج الاوروبية لا ينتج عن تعرف صريع الى الحضارة التي أنتجتها ، بل يتطلـــب مرور فترة من الزمن تتم خلالها عملية هضم هذه الحضارة لتصبح في بعهد في مظاهرها على الاقل ، جزءًا من العقل الحديث ، لذلك فأن أثر دخــول الثقافة الغربية بقي طوال الغترة الاولى وحتى بداية عصر اسماعيل يلتمس في الحركة التعليمية وحركة الترجمة الرسمية قبل كل شيء ، وبقى الادب العربي في مصر بعيدا عن هذه التيارات الجديدة التي بدأت تهدد سيطرة الثقافة التقليدية ، يقول جب : " يجب ان نعترف بأن النتاج الادبى في هـــدا القرن (أي القرن التاسع عشر ) كان ذا قيمة ضئيلة في داته ويقتصر خطـــره على أثره في هذا الاتجاه أو ذاك " (1) ، والحقيقة أن الاسلوب الادبي بقي ركيكا في مطلع عصر النهضة ، وهو من مخلفات عصور الانحطاط ، تشهد على ذلك مقالات " الوقائع المصرية " ولغة الجمرتى في تاريخه وأساليب الترجمات الاولى (٢) . كذلك بقى الشعر ضعيفا يعتمد على الألاميب اللفظية والبديعية دون الالتغات الى المعنى ، ومن يطالع شعر هذه الفترة (٣) يتضع له اقتصار الموضوعات الشعرية على المدح والتهنئة والتعزية وفير ذلك من المناسسبات البعيدة عن نفس الشاعر كما تواجهم التشطيرات والتخميسات والالغاز • وهكذا فان أثر دخول الثقافة الغربية الى مصر لم يكن فوريا ، وكان علينا ان ننتظر عصر اسماعيل الذي يصفه جب بأنه " الموجة الثانية من موجات التغريب " (٤) ،

<sup>(1)</sup> جب ، دراسات في حضارة الاسلام ، ص ٢٣٥٠

<sup>(</sup>٢) أورد جاك تاجر في كتابه حركة الترجمة بمصر خلال القرن التاسع عشر نماذج من هذه الترجمات • ص ؟

 <sup>(</sup>٣) من شعرا هذه الغترة السيد على درويش ومحمد شهاب الدين والشيخ اسماعيل الخشاب وفيرهم •

<sup>(</sup>٤) جب ، دراسات في حضارة الاسلام ، ص ٣٢١ ٠



حتى تبدأ انعكاسات الحضارة الغربية في الحياة المصرية كما كان علينا أن ننتظر مطلّع القرن الحالي لتظهر الآثار الثقافية في الادب المصرى الحديث ·

يقول جمال محمد احمد في تقويمه لعصر اسماعيل " بالرغم من ان التحسينات المادية كلغت ديونا مرهقة وضرائب ثقيلة وفقرا زراعيا ، وبالرغم من ان الدافي الذي دفعه (أي اسماعيل) لم يكن مصلحة مصر بقدر ما كان صورة عظمتها وعظمته الشخصية ، بالرغم من ذلك فان اخفاقه ونجاحه أسهما في اعادة تكوين المجتمع المصرى " (1) ويتفق لويس برهيه مع جمال احمد في ذلك فيقيول ؛ مهما تكن اخطا اسماعيل فان مصر قد أصابها تطور كبير في عصره " (٢) .

ولعل أهم مظهر من مظاهر هذا التطور في هذه المرحلة ، وأعمقها أثرا في المراحل التالية ، كان دخول التيار الفربي الى مصري من الباب الواسع ، وتركزه على أسس متينة وتأثره العميق في الموضوعات الادبية والاساليب الكتابية . لكن هذا التيار الفربي كاد ينحصر ، حتى عصر اسماعيل ، بغرنسا لولا بعض المحاولات البسيطة لادخال الثقافة الانجليزية (٣) التي لم تترك أثرا يذكر امسام اتجاه مصر نحو فرنسا وزخم اندفاع التيار الغرنسي في مجرى الحياة الفكريسة بمصر ، يقول لويس برهيه في مقدمة كتابه عن مصر انها كانت أول وأجمسل المستعمرات الغرنسية منذ خسارة كسندا ، وقد جا العلما والمهند سيون والتجار اليها بأنفسهم دون تشجيع السلطة ، وفي بعض الاحيان رفما عنها ، ويضيف : " صحيح ان الغرنسيين لم يكونوا وحدهم في القدوم الى القاهسرة

<sup>(1)</sup> جمال احمد ، الاصول الفكرية ، ص ١٥٠

<sup>(</sup>۲) برهیه ، مصر من ۱۲۹۸ – ۱۹۰۰ ، ص ۱۲۲

أشرنا اليها سابقا ٠



ومع أن لويس برهيه فرنسي يدخل طرفا في الصراع على مصر الا أن حكمه هنا ليس فيه الكثير من المبالغة ، ذلك أن الثقافة الفرنسية توفلت في مصر توفلا عميقا وأثرت في الاجيال المثقفة تأثيرا بعيدا ، تعدى التعلق المصلحي بها الى التعلق الثقافي والفكرى ، نعني بذلك أنه عندما لم تعد الفرنسية اللغة الاجنبية الاولى في البلاد ، بقي أثرها واضحا في الحياة الفكرية ، وعندما أراد الانجليز بعد الاحتلال البريطاني منافستها واحلال لغتهم مكانها ، وجدوا في ذلك صعوبة كبيرة ؛ حتى أنهم ، وأن استطاعوا ادخال التيار الثقافي الانجليزى الى مصر ، لم يستطيعوا القضاء على التيار الفرنسي كما

<sup>(</sup>۱) پرهیه ، مصر من ۱۲۹۸ - ۱۹۰۰ ، ص ۹ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ٢١١ - ٣١٣ .



كانوا يقصدون • وقد اتضحت الصحوبة التي لاقاها الانجليز في فوض التيار الانجليزي من الملاحظات العابرة التي ذكرها المسوولون البريطانيون عن شوون مصر • وقد ذكرنا كثيرا منها في حديثنا عن دخول الثقافة الانجليزية ،الا اننا نشير هنا الى ان هذه الاعترافات الصريحة من جانب مندوبي الاحتلال البريطاني تشير الى مدى تغلغل التأثير الفرنسي في مصر (١) •

وهناك اسباب اخرى تفسر تغلغل الأثر الغرنسي في الحياة المصرية لا تعود الى المناخ الطبيعي أو جاذبية الثقافة الفرنسية فحسب ، بل تعود الى عوامل سياسية رافقت دخول الثقافتين الى مصر وظروفها ، فلقد كانت فرنسا بالنسبة للمصريين في مطلع القرن الماضي المعين الاكبر في نهوضهم من كبوتهم، وكانت مساعداتها تبدو لهم دون فايات سياسية مباشرة ، وبالرغم من ان أول لقا بينهم وبين فرنسا كان لقا عسكريا ، فان ذلك على ما يبدو لم يترك أثرا عميقا في قلوبهم ، وعندما عاد زمام أمورهم الى أيديهم عادوا يتوجهون الى فرنسا من أجل المساعدة العلمية والثقافية ، هذه المساعدة التي استمرت زها قرن ، لم يشبها ما يبعث الشكوك في عقول المصريين المستفيدين منها ،

ثم أن فرنسا أرتبطت بحركة التحرر المصرية بعد الاحتلال البريطانيي، واعتمد عليها بعض المصريين ولا سيما الزعيم مصطفى كامل في المعركة السياسية التي كانت دائرة مع الاحتلال مما قرب الروابط الروحية بينها وبين المصرييسن الذين نظروا اليها نظرة المنقذ أحيانا ، وقد ظل الامركذلك حتى وقيدي الانفاق الودى بين فرنسا وانجلترا عام ١٩٠٤ ، فخابت آمال المصريين السياسية ولكن الجذور الثقافية لم يكن من الطبيعي أن تنقطع مع هذه الخيبة ، أضف الى ذلك أن الثقافة الانجليزية عندما أرادت تثبيت جذورها في مصر ، خلقت تيارين متصارعين : التيار الانجليزي يقابله التيار الفرنسي والعربي معددا .



فقد واجه الاحتلال البريطاني في مصر حركة ثقافية مرتبطة بالثقافة الفرنسية ، بحكم التاريخ والعلاقات ، ورأى انه لن يتمكن من التأثير الثقافي في مصر الا انا قام الثقافة الفرنسية ، بل تطرق بذلك الى مقاومة الثقافة الوطنية واللغة العربية لاحلال اللغة الانجليزية وثقافتها مكانهما (١) ، لذلك كان مسلل الطبيعي ان يرتبط الاتجاه الوطني بالاتجاه الفرنسي في مواجهة التيارالانجليزى ، وان تتفق مصالحهما في مقاومة الدخيل الجديد ،

كل هذا لا يعني ان فرنسا لم تكن تربي الى غايات سياسية أو مكاسب اقتصادية كما كانت انجلترا ، الا ان السياسة لا تعنينا هنا الا بقدر مسا أثرت في الحياة الثقافية ، وقد عرفت فرنسا منذ البد ان سبيل التربيسة الثقافية أنجع السبل وأبعدها مدى في توجيه ولاات الشعوب الغكرية وربطهم روحيا بالثقافة المعطية (٢) ، اما انجلترا فقد جا فهمها لهذه الظاهسرة متأخرا واتخذ طابعا عدوانيا ، وقد دخلت الثقافة الانجليزية الى مصر بحماية الاحتلال العسكرى ، مما كره الشعب فيها ونفره منها ، ومع ذلك ، فرض الاحتلال نظامه التعليمي وعمد ، فكان لا بد ان يترك أثرا بعد ان أنتج هذا النظام ثماره ، وهكذا وجد لمصر جيل من الادبا الناشئين المتأثرين بالثقافسية

لقد حاول الانجليز مقاومة الاتجاء الغرنسي في مصرفام ينجحوا في اضحاف أثره ولكنهم نجحوا في خلق تيار انجليزى كان له أثره في الحركة الثقافية بمصر منذ مطلع هذا القرن • وهكذا لا يسع الموئن الادبي الا ان يصنف ادبــاً

<sup>(</sup>١) تحدثنا عن كل ذلك بشي من التفصيل في باب التعليم و

<sup>(</sup>٢) أشرنا في باب التعليم الى اعتماد فرنسا على الارساليات الكاثوليكية في بَت ثقافتها ٠



مصر المتأثرين بالثقافة الخربية الى فريقين ؛ فريق المتأثرين بالثقافة الغرنسية ومن اقطابهم طه حسين ومحمد حسين هيكل وخليل مطران ومحمود تيمور وفريق المتأثرين بالثقافة الانجليزية ومن اقطابهم عبد الرحمن شكرى وابراهيم عبد القادر المازني وعباس محمود العقاد ، هوالا الاقطاب ستكون لنا عودة اليهم فيلين فصلين لاحقين ،

وسنرى في هذا الفصل كيف سيطر التيار الفرنسي على جو الحركة الفكرية العامة ١ الا ان هناك ملاحظة لا بد من ابدائها هنا هي ان أقطاب التيار الانجليزى (١) دخلوا الحياة الادبية في مطلع هذا القرن بجرأة وقوة مسا قوى أثرهم وأسهم في اندفاع تيارهم بوضح في الحركة الثقافية العامة بالرفم من حداثة عهدهم ٠

هذان التياران ، الغرنسي والانجليزى لم يكونا في صراع أو قل في تجاذب دائم بل لقد تصارعا حينا واضطرا الى الوقوف في صف واحد احيانا بحكم بعض القواعد الغكرية المشتركة بينهما ولمواجهة تيار معاكس قوى هو تيار القديم الذى اعترض سبيل تقدمهما في كثير من المجالات .

ففي مطلع هذا القرن كانت ثمار الثقافة الغربية باتجاهيها الانجليــزى والغرنسي قد بدأت تظهر في مصر ، وولدت روح جديدة انعكست في النشاطين السياسي والفكرى .

<sup>(</sup>١) تذكر بشكل خاص العقاد والمازني •



فغي الحقل السياسي جائت حادثة دنشواى (1) الشهيرة لتترك أنوا كبيرا في التفكير السياسي بمصر فكانت سببا لسلسلة مقالات كتبها الشيخ علي يوسف في الموئيد ومقالات اخرى كتبها مصطفى كامل ، كما كانت مصدر وحي لأكشر شعرا دلك العصر ؛ وكانت هذه الحادثة منعطفا في الحياة السياسية غيرت اتجاء الكثيرين نحو الاهتمام بأموال مصر الداخلية ومشكلاتها الخاصة ،

وفي هذه الفترة أيضا كانت الدعوة الاسلامية (Pan-Islamism)قد انتشرت في مصر وأصبح لها الكثير من المويدين وهكذا اشتدت حركة الاستعـــداد لمقاومة الاحتلال البريطاني بين حادثة دنشواى والحرب العالمية الاولى .

والنظال السياسي لا يعنينا هنا الا بقدر ما كان الوعي الذي أنتجه أثرا من آثار الثقافة الغربية • فقد نشأ جيل جديد من المثقفين اتصلوا اتصالا وثيقا بنهضة أوروبا الفكرية في القرن التاسع عشر وأفادوا منها ، فدخلت أسهى التحرر الاوروبي الى مصر على أيديهم •

في ظل هذه الاوضاع نشأت في مصر ثلاث فرق كانت نتيجة لدخول الافكار الفربية . فقد قام اصحاب الثقافة الفربية يدعون للأخذ بأساليب الحضارة الفربية في جميع مجالات الحياة ، ووقف اصحاب الثقافة الاسلامية موقف المعادى لهذا التيار الجديد متمسكين بتقاليدهم القديمة ، ونشأت بين هاتين الفرقتين فرقة ثالثة ترى ان النهضة الحقيقية لا يمكن ان تقوم الا على اساس تنقيل

<sup>(</sup>۱) حادثة دنشواى هي الحادثة التي قتل فيها ضابط وجنود بريطانيون اثناء رحلة صيد فوجهت سلطة الاحتلال اتهامها الى اهالي القرية فأعد مست عددا منهم وسجنت بعضهم • وكان لهذه الحادثة أثر كبير في نفسسس الشعب المصرى والروح الوطنية التي شعرت بالاهانة والضعة •



الدين من الشوائب ثم توجيه العناية الى الاصلاح المدني بعدما تكون الامة قد فهمت دينها ووعت حقيقته .

يعلق كاتبا " قصة الادب في العالم على هذا الوضع بقولهما : ٠٠٠ \* وبعبارة اخرى كان هناك احتكاك في الامة الواحدة بين طائفتين ومدنيتين وعقليتين " (1) . ويصف جـب هذه الظاهرة نفسها فيقول : " والحقيقة ان الخصوم على كلا هذين الطرفين كانوا جميعا في موقف غير طبيعي • فأنصار القديم كانوا بمنأى عن التطورات التي كانت تهز الفكر المعاصر من جــذوره . وكانوا يلاقون القبول لدى فئة محدودة ممن يماثلونهم في النزعة والروح • ولذا فانهم كانوا يخوضون محركة خاسرة ، اذا هم استمروا على التشبث بموقفه ..... المحافظ ، اما دعاة الحركة الجديدة ، في الطرف الآخر ، فشأنهم شان الجماعات الصغيرة ، انساقوا أو اضطروا الى الاندفاع في التيار مجاوزي--ن الحدود المعقولة • وهم حين حاولوا أن يجذوا صلتهم بالماضي ، فأنما كانوا يحاولون قطع جدّورهم نفسها • ولا يرجى منهم في هذه المرحلة أن ينتجــوا أى أثر أدبي يتسم بالابداع ، اذ كانوا ما يزالون يتخبطون في الحيرة وفي الاضطراب العُقلي اللذين نتجا من هذه الثورة المفاجئة • وقد انتحلوا الافكار الغربية في سرعة متسرعة من العسير أن تتجاوز السطح الى ما هو أعمق " (٢) . ويتحدث جب عن هذه الظاهرة الهشامة مرة اخرى فيشيرالى انه حسدث اضطراب فكرى بين مقاييس الثقافة الغربية الجديدة ومقاييس التربية التقليد ي--ة القديمة ، وأن الكتاب كانوا يتأرجحون بين النظامين باضطراب ، ويرى جـب

<sup>(1)</sup> احمد امين وزكي نجيب محمود ، قصة الادب في العالم ، ( لجنة التأليف والترجمة والنشر ، القاهرة ، ١٩٤٨ ) ج ٣ ، قسم ١ ، ص ٢٨٣ .

<sup>(</sup>٢) جب ، دراسات في حضارة الاسلام ، ص ٣٢٢ .



ان هذه الازدواجية بقيت طوال القرن التاسع عشر وكانت بذورها في المدارس حيث يعلم الشيخ خريج الازهر مع العالم خريج المدارس الاوروبية جنبا السي جنب ويضيف الكاتب انه لهذه الاسباب ، وحتى عام ١٩١٤ لم يستطسع سوى نسبة ضئيلة من الطلاب التخلص من العب الذي فرضته عليهم تربيتها الاولى ، ولذلك تسلم زعامة الحركة الادبية حتى هذا التاريخ السوريون الذين كانوا قد تثقفوا منذ البد وفق التربية الغربية (١) .

هذه الظاهرة ستتضع عندما نعرض لتطور الغنون الادبية بشكل عام ، غير انه لا بد هنا من الاشارة الى ما نوهنا به من اسهام المدرسة السورية المتمصرة في حركة الترجمة العامة في الغترة التي تلت الاحتلال البريطاني مباشرة ، زد على ذلك ان السوريين سيطروا على الحركة الصحفية التي كانت جزا هاما مسن الحركة الثقافية في السنوات العشر الاخيرة من القرن الماضي والسنوات العشر الاولى من هذا القرن ، فبين سنة ١٨٩٠ وسنة ، ١٩٠ كانت معظم الصحف الهامة في أيديهم (١) من ذلك " المقطم " و " المقتطف" و " الهلال " و " الجامعة " و " الإمرام " و " الضيا" " ، وقد عنيت هذه الصحف بنشر العلوم والآداب ونقل التراث الفربي الى اللغة العربية ، وقد كانت عنايدة هوالا السوريين متجهة في أكثرها نحو القصة والمسرح كما اهتم بعضه صروف المائواحي العلمية كشبلي الشميل وأصحاب المقتطف وعلى رأسهم يعقوب صروف والحركة الثقافية عامة : " أن الصحافة نفسها تغذيها كليا تقريبا مقدالات السوريين ، ويكفي ان نعدد الاسما المشهورة امثال سليم النقاش واديد بالسوريين ، ويكفي ان نعدد الاسما المشهورة امثال سليم النقاش واديد بالسوريين ، ويكفي ان نعدد الاسما المشهورة امثال سليم النقاش واديد بالسوريين ، ويكفي ان نعدد الاسما المشهورة امثال سليم النقاش واديد بالمساء المشهورة امثال سليم النقاش واديد بالمساء المشهورة امثال سليم النقاش واديد بالسباء المشهورة امثال سليم النقاش واديد بالات المشهورة امثال سليم النقاش واديد بالسباء المشهورة امثال سليم النقاش واديد السباء المشهورة امثال سليم النقاش واديد الاسماء المشهورة امثال سليم النقاش واديد الاسماء المشهورة امثال سليم النقاش واديد الاسماء المشهورة امثال سليم النقاش واديد السباء المشهورة المثال سليم النقاش واديد الاسماء المورك والميم المؤسود والمورك والمياء المؤسود والمورك والميم المؤسود والميم المؤسود والمورك والميم والمياء والميم والميم

<sup>(</sup>١) جب، دراسات في حضارة الاسلام ، ص ٣٣٦ :

<sup>(</sup>٢) كراتشكوفسكي ، " في الادب العربي الحديث " ، الرسالة ، ص١٦٢٧ .



اسحق وسليم تقلا ونجيب الحداد وبشارة تقلا ونجيب طراد وجرجي زيدان ونقولا رزق الله وطانيوس عبده حتى نعرف الدور الثقافي الذى قام بــــه المهاجرون السوريون في حقل الصحافة ، كما في حقل الآداب " (1) .

بقيت زمامة الحركة الثقافية من ترجمة وتأليف وصحافة في أيدى السورييان حتى بدأت بذور الاتجاهات الفكرية الغربية التي دخلت مصر عن طريق التعليم والترجمة تثمر بين صفوف المصريين وكان هوالا قد تخطوا فترة القلق والحيرة بين تربيتهم الاساسية التقليدية والافكار الجديدة التي تسربت اليهم بعد ذلك و

يتفق معظم دارسي هذه الغترة من تاريخ مصر الثقافي على ان المدرسة المصرية الجديدة بدأت بوادرها عام ١٩٠٧ عندما تألف حزب الامة وأصبحت والمصرية الجريدة "لسان حاله (٢) ، فقد تولى/ لطفي السيد وفتح أعمدتها لحركات الاصلاح الاجتماعية والادبية في ذلك العصر .

فقي سنة ١٨٢١ عاد (٢) جمال الدين الافغاني الى مصر حاملا معــه

<sup>(</sup>۱) هنرى بيريس ، " الرواية والحكاية والخير في الادب العربي الحديث " ، حوليات موسسة الدراسات الشرقية ، ص ۲٦٨ .

Henri Pérés, "Le roman, le conte et la nouvelle dans la littérature arabe moderne", <u>Annales de l'Institut d'Etudes Orientales</u>, (Université d'Alger, Alger, 1937), v.III, p. 268.

<sup>(</sup>۲) جب ، دراسات في حضارة الاسلام ، ص ۳۵۰ . و كراتشكوفسكي ، " في الادب العربي الحديث " ، الرسالة ، ص ۱۹۹۷ .

<sup>(</sup>٣) كان جمال الدين قد زار مصر سنة ١٨٦٩ ولكته عاد سنة ١٨٢١ ليبقى حتى سنة ١٨٧٩ .



آرا ثورية جديدة أخذ يزرعها في أرض مصر ، بواسطة حلقاته الخاصة التي الله ثورية جديدة أخذ يزرعها في أرض مصر ، بواسطة حلقاته الخارت حوراني ؛ كان يجتمع فيها كل من أعجب بشخصية الشيخ القوية ، يقول ألبرت حوراني ، ان فكرة الحضارة هي بدون شك واحدة من الافكار الاساسية في أوروبك خلال القرن التاسع عشر ووصلت هذه الفكرة الى العالم الاسلامي بواسطة الافغاني قبل كل شي ، فقد أعطاها جيزو تعبيرها الكلاسيكي في محاضراته عن تاريخ الحضارة في اوروبا وكان الافغاني قد قرأ جيزو وتأثر به ، (١) .

ونفث الافغاني في مصر روحا ثورية جديدة كانت عاملا خطيرا اشترك مسع العوامل الاخرى التي أشرنا اليها في بعث الحيوية والتقدم في عصر النهضة منذ عصر اسماعيل ولئن اضطر الافغاني الى مغادرة مصر عام ١٨٢٩ فقد خلف ورائه تيارا قويا قام بدور هام في توجيه الحركة الغكرية، لأنه كان أحدد الموثرات الكبرى في مفكرى هذا العصر وقادته و

تزم هذا التيار الجديد الشيخ محمد عبده فخلق مدرسة فكرية تركست أثرها في معظم مفكرى النهضة و يقول تشارلز ادمس و وفي الحق ان النهضة الادبية الحديثة لم تبلغ فايتها الا بعد الحرب العظمى وومع هذا فان حركة الشيخ محمد عبده زادت من قوة العوامل التي كانت موجودة من قبل وكان لها حظ قوى في بعث روح النهضة و فهي لم تمدها بالكتّاب والعلما القادرين فحسب و بل انها خلقت جوا صالحا يمكن ان ينشأ فيه عهد مسن الكتابة جديد وان الجهود التي بذلها الشيخ محمد عبده في سبيل تحرير

<sup>(</sup>۱) ألبرت حوراني ، الفكر العربي في العصر التحرري ١٢٩٨ - ١٩٤٩، ص ١١٤ ،

Albert Hourani, Arabic Thought in the Liberal Age, 1798 - 1939, (London & Oxford University Press, 1962), p. 114.



العقول في مصر من أغلال التقليد ، وفي التوفيق بين دين الاسلام وثقافته ، وبين ما وصلت اليه المدنية الحديثة ، سهلت على الادب العربي في عصرنا الحاضر سبل التجديد دون ان تنغص الروابط التي وصلت بين حاضره وماضيه في الاسلام ، وليس من شك في ان الجيل الحديث من كتاب المسلميليين يدينون بهذا الغضل للاستاذ الامام "(1) ، ويقول كراتشكوفسكي عن الامام ؛ " . . . فبغضل جهوده ، استقر رأى المسلمين على السير في طريق التجديد وازداد نفوذ الحركة الادبية شيئا فشيئا بحيث أثر على الشطر الاكبر مسسن المصريين "(١) ، أما جب فيقول ؛ " بين هذين الغريقين المتخاصمين مسس المجددين والمحافظين قام فريق ثالث ينتمي اليه أكثر الادباء البارزين اليوم ، وكلهم يعتبر وريثا لمحمد عبده على تفاوت فيما بينهم وقد استطاع هو أكثر مما استطاع فيره ان يوجد للفكر المصرى الحديث محورا يدور من حوله ، وجعسل استطاع فيره ان يوجد للفكر المصرى الحديث محورا يدور من حوله ، وجعسل الاسلامي " (٣) .

وقد واجهت مدرسة محمد عبده هذه معارضة مريرة من قبل المحافظين المتعصبين ، ولكن الغلبة في النهاية كانت لهذا التيار الذى أقبل عليه أولئك الذين نشأوا على اساليب التربية الاوروبية وفي طليعتهم ، كما قلنا ،

<sup>(</sup>۱) تشارلز أدمس ، الاسلام والتجديد في مصر ، تعريب عباس محمدود ، ( مطبعة الاعتماد ، القاهرة ، ١٩٣٥ ، ) ، ص ٢١٠ .

<sup>(</sup>٢) كراتشكوفسكي ، " في الادب العربي الحديث " ، الرسالة ، ص١٦٦٧ .

<sup>(</sup>٣) جب ، دراسات في حضارة الاسلام ، ص ٣٣١ :

احمد لطفى السيد الذي لقب " باستاذ الجيل " (١) .

لم يكن احمد لطغي السيد صاحب نظرية فلسفية ، بل كان مفكرا استخلص افكاره في الاصلاح السياسي والاجتماعي من دروس استاذه محمد عبده من جهة ، ومن موالفات الاوروبيين الليبراليين من جهة اخرى (٢) .

(۱) وكان من حضر دروس محمد عبده الخاصة وتأثر به أيضا اسماعيل صبرى ، احمد تيمور ، مصطفى لطفي المنفلوطي ، حافظ ابراهيم ومن أبرز تلاميذه ؛ قاسم امين ، (خاصة في كتابيه تحرير المرأة ، والمرأة الجديدة ) محمد فريد وجدى ( في كتابه المدنية والاسلام ) مصطفى عبد الرازق ( في كتابه تمهيد لتاريخ الفلسغة الاسلامية ) علي عبد الرازق ( وفي كتابه الاسلام واصول الحكم ) والدكتور منصور فهمي ( في رسالته المرأة في الاسلام ) ويقول عنه تشارلز ادمس في كتابه الاسلام والتجديد في مصر ، ص ٢٤٣، انه ربما يكون الاقرب الى روح محمد عبده من غيره .

كذلك يشير تشارلز أدمس الى ان محمد حسين هيكل وعباس محمسود العقاد ، وابراهيم عبد القادر المازني ربما يكونون قد تأثروا أيضا بحركة الامام عن طريق غير مباشرة اما بعطفهم على بعض وجوء الحركة ،كما هي الحال مع هيكل ، أو بالاتصال بجماعة الامام ( الاسلام والتجديد ص ٢٤٢ الحال مع هيكل ، ولن نتعرض في هذا البحث الى جميع هو لا " لضيق المجال انما تضير سنكتفي بالحديث عن احمد لطفي السيد الذي ترك أثرا كبيرا بل خلق جوا فكريا ولذلك سمى " باستاذ الجيل " .

(٢) جمال محمد احمد ، الاصول الفكرية ، ص ٩٠٠٠



فقد حمل احمد لطفي السيد في ذهنه تعاليم محمد عبده عندما توجه لدراسة نتاج الفكر الاوروبي ولحل ذلك كان سببا هاما في اعتدال اتجاهاته التجديدية وثم انه كان نتاج التيار الفرنسي في الثقافة الاوروبية فركز أكثسر قرائاته على النتاج الفرنسي وقرأ روسو (Rousseau) و فولتير (Voltaire) وكونت (Gomte) ودوركها بم (Durkheim) لكنه لم يحصر نفسه في الفكر الفرنسي، بل قرأ عن طريق الفرنسية ، لجون ستيوارت ميل (John Stuart Mill) ولسوك بل قرأ عن طريق الفرنسية ، لجون ستيوارت ميل (Tolstoy) وقد أعجب في البدء على ما يبدو بآراء روسو ووجد فيها منطلقا فكريا جيدا ولكنه مساليث ان وجد انه رومنطيقي جدا ويشير جمال محمد احمد الى ان لطفسي السيد أعجب بتولستوى الى درجة أراد معها الانسحاب الى قريته ، لولا اقناع صديقه ، عبد العزيز فهمي له ، بالعدول عن ذلك (1) .

وقد ظهر تأثر لطفي السيد بالفكر العربي واضحا في مقالاته التي ظهرت في " الجريدة " ، فهو في الفكر الاجتماعي متأثر بالحضارة الغربية بشكل عام، ومن يطلح على سلسلة مقالاته الاولى في الجريدة يجد تركيزه على موضوعات كانت قد أصبحت جزا طبيعيا من المجتمع الاوروبي وقد حاول هو ادخالها الى مصر بهدو وروية ، من هذه الموضوعات مثلا تعليم الفتاة وتثقيفها دون ان تقطع صلتها بثقافة عائلتها (٢) ، ومنها الحصيت على الكرامسة الشخصيية

<sup>(</sup>١) جمال محمد احمد ، الاصول الفكرية ، ص ٨٧.

<sup>(</sup>٢) من دَلك مقالاته " بناتنا وابناوانا " الجريدة عدد ١١٠ ١١٠ يونيه سنة ١١٠ ٪ لا تضيقوا عليهن " الجريدة ، العدد ١١٠ ، ١٦ يوليه سنة ١٩٠٨ ، " بناتنا وامهاتنا " ، الجريدة ، العدد ١١٠ ، ٢٦ مارس سنة ١٩٠٨ ، " تربية البنات " ، الجريدة ، العدد ١٩١٦ ، ٢٠١٦ يونيه ١٩١١ وفيرها كثير لا نستطيع حصره هنا • وقد جمعت جميع هذه المقالات المذكورة في المنتخبات ، ( مكتبة الإنجلة العاهرية ، القاهرة ، دون تاريخ ) ج ١٠

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والوطنية (1) والتخلي عن " كواذب الاخلاق " (٢) ، وقد كان لطغي السيد/أول من آمن بأن تعليم المصريين وتوعيتهم هما السبيل الانجع لنيل الاستقلال واعداد جيل واع مثقف لتسلم دولة الاستقلال هذه ، وقد عالج هذا الموضوع أيضا ضمن موضوعاته الاجتماعية التي كتبها في مطلع حياة " الجريدة " (٣) ، ولا يسعمنا أن نذكر جميع ما تطرق له قلم لطغي السيد في هذا النوع من الموضوعات ، التي كانت البلاد آنذاك بحاجة اليها ، لتستكمل صورة النهضة الاجتماعيدة وتتغتج في هذا المجال على آفاق أوسع من تلك التي ورثتها ، فلقد كانت للطغي السيد آرا في التقدم وفي تربية الاخلاق والتعليم والتربية اصتمدها من النقافة الغربية بشكل عام وقد أثرت فيه المدارس الفكرية الفرنسية والمدارس الفكرية الغرنسية والمدارس

ولعل أثر مطالعاته الغربية يبرز بشكل أوضح في مقالاته التي عالج فيها الموضوعات السياسية الاجتماعية ، نعني بذلك ، عندما تطرق الى مبادئ فكرية واضحة كانت احيانا المنطلق الاساسي لغلسفته السياسية الاجتماعية (٤) ، وأول هذه الافكار فكرة الحرية التي عالجها المفكرون الفربيون بكثرة فهو يستمد فكرة الحرية مما وجده عند لسوك وميل ، ويعنقد معهما انها صغة ضرورية ملازمة

<sup>(</sup>۱) من ذلك مقالات : "حدود الطاعة "الجريدة ،عدد ١٩٠٨ ، ٣ نوفيو سنة ١٩٠٨ ، "الشرف "، الجريدة ،عدد ١٣٠ ، ١٣ ديسمبر ١٩٠٨، "اطلبوا الحرية اطلبوا الاستقلال "، الجريدة ،عدد ١٤٠٨ ، ٢١ ديسمبر "اطلبوا ، وقد جمعت المقالات المذكورة في المنتخبات ، ج ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) أنظر المقال بهذا المنوان الجريدة، عدد ١٦ ، ١٧ نوفمبر ١٩٠٨ . أو في المنتخبات ، ج ١ ، ص ٦٤ .

<sup>(</sup>٣) راجع مثلا مقالاته عن " الجامعة المصرية " المنتخبات ،ج ١ ، ص ١٧٠ - ١

<sup>(</sup>٤) راجع مقالاته السياسية \_ الاجتماعية في المنتخبات ( مكتبة الانجلو المصرية ، القاهرة ، دون تاريخ ) ج ٢ · و تأملات ، ( دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٤٦ ) ·



للانسان ، وقد ناقض لطغي السيد نظرية هوب نبي الطبيعة البشرية وقال ان في الانسان طيبة اساسية ، وان النفس الانسانية لها أصول مقدسة ، وان المساوئ التي تظهر في هذه النفس ما هي الا نتيجة الامراض الاجتماعية ، ولعلنا نلمح هنا أثرا لروسو ، الذي يعتقد ان المجتمع يفسد الانسان ، وان الطبيعة هي المكان الذي يجب ان ينشأ فيه لكي يتخلص من هــــذه المساوئ ، ولكن لطغي السيد في ايمانه بأن في النفس الانسانية طيبـــة اساسية لم ينجرف الى حد المثالية التي صورها روسو ، بل لقد اقترب من اساسية لم ينجرف الى حد المثالية التي صورها روسو ، بل لقد اقترب من آرا ، بنتام (Bentham) وميل (Mill) الاكثر واقعية ، وقد كان يو من معهما بأن الانسان هو أصلا عقلاني فاذا ما وجه نحو مصلحته الحقيقية تبعها ، وكان أبرز أثر في لطغي السيد هو أثر ستيورت ميل ــ وهو من أبرز دعاة مذهـــب المنفعة (Utilitarianism) ــ في آرائه السياسية والاخلاقية ،

وآمن احمد لطفي السيد بالنطور التدريجي ، وبأن مصر يجب ان تبدأ بتطوير الخلق المصرى قبل الاتجاء بمثل هذا العنف نحو هدف سياسي (1) .

ولعل ذلك الايمان بالتطور التدريجي في تطوير عادات الغكر وصعفات الاخلاق ، يبرز تأثره بمذهب كونت وهو من أبرز دعاة مذهب الوضعيين الفرنسي وقاعدته في تطور الانسان المبنية على مراحل ثلاث (٢) .

ومن فكرة الحرية ، وفكرة التطور التدريجي للمقل والمجتمع ، تطرق احمد لطفي السيد الى فكرة الدولة وواجباتها ، وهنا أيضا تأثر بالفكر الغربي فكانت

<sup>(</sup>۱) لحله كان يشير الى دعوة مصطفى كامل ٠

<sup>(</sup>٢) مراحل التطور الثلاث في رأى كونت هي : الدينية ، الميتافيزيقية والعلمية .



آرا ولتير وجون ستيورت ميل ملهمة له في هذا الحقل ، كما انه تأســـر "بروح الشرائع "لمونتسكيو ومن هنا كانت دعوته للمطالبة بالدستور والمطالبة بالديموقراطية (1) المبنية على العلم والوعي •

وهكذا كان احمد لطفى السيد متأثرا بالفكر الغربى ، متجها بشكل خاص نحو الآراء التي نبعت منها الثورة الغرنسية ونحو مذهب الوضعيين الغرنسيين وخاصة اوغوست كونت ثم نحو مذهب المنفعة الذى خص فيه بوضوح جـــون ستيورت ميل • لكن لطفى السيد لم يكن المقتبس الاعمى لمبادئ العرب هذه ، فهو تلميذ محمد عبده ، وهو يعى أهمية الروابط التي يجب ان تبقى مــــع الماضى ، لذلك رأيناه يطبق ما استلهمه من الغرب على مصر وأوضاعها رافضا احيانا ما لا يتفق مع هذه الاوضاع • يقول جمال احمد : " مع أن الوضعية الفرنسية والنفعية الانجليزية هما بالاجمال مبدآن غير دينيين ، فهو لم يتأثر بهذه الناحية فيهما ، فهنا كما في قضايا اخرى ، طبق لطفي السيد القواعد العامة للتحرر الغربي ، لكي تنسجم مع متطلبات الوضع العقلي الذي كــان يحاول تغييره " (٢) . وقد كان لطفى السيد في مناقشته لمبادئ هـــولاً المفكرين ، أو نقضه لها ، يعتمد اسلوبهم في التفكير ، فقد رفض نظريــة " دين الانسانية " (Religion of Humanity) التي دعا اليها الوضعيون معتمدا في ذلك على اساس من أسس المعرفة عند الوضعيين انفسهم ، وهو المراقبة ، قائلًا أن المراقبة أو الملاحظة تظهر أن الانسان دون دين يتوه ويضيع .

فلطغي السيد كان يضع نصب عينيه أوضاع مصر الفكرية والاجتماعيــــة

راجع بعض مقالاته في هذا الموضوع في تأملات .

<sup>(</sup>٢) احسمد ، الاصول الفكرية ، ص ٩٠٠



والاخلاقية قبل أن ينقل قواعد الفكر الخربي · وقد كانت له آرا خاصة لعلها مستمدة من هذا الواقع ناقش فيها هو لا المفكرين الذين كانوا مصدر تفتحمه العقلمين .

ولم يقتصر اسهام لطفي السيد على نقل الفكر الاجتماعي السياسيي الفلسفي في انجلتوا وفرنسا اثنا القرون الثلاثة التي سبقت عصوه وعصر الجريدة ، بل رجع الى المصدر الذى غذى الفكر الاوروبي لغترة طويلة نعني به أرسطو فقد كان ارسطو احدى الدعامات التي قام عليها الفكر الاوروبي ، وقد شعر احمد لطفي السيد بأثر أرسطو في هذا الفكر عندما اطلع عليه عن كثب كسا رأى أهمية التراث الذى تركه ارسطو فقرر نقله الى مصر ليساعد في نهضتها الفكرية وهكذا ترجم احمد لطفي السيد كتاب "الكون والفساد " و " علسالاخلاق الى نيقوماخوس " و " علم الطبيعة " و " السياسة " .

لقد أسهم احمد لطفي السيد بما حمله من الفكر الخربي في تزويد الحركة الفكرية ، بمواد رئيسية هامة تكون قاعدتها المتينة في ينا صرحه البعديد ، ومع انه لم يعن عناية مباشرة بالادب نفسه ، فانه قد غذى الحركة الادبية بالمادة الفكرية الضرورية من أجل جعلها حركة فكرية عميقة تعكس التطور الفكرى العام ، بالاضافة الى ذلك فتح احمد لطفي السيد أعمدة "الجريدة" لتكون مجالا للكتاب المحدثين فدربوا اقلامهم وصقلوا افكارهم قبل ان تتبلور دعواتهم الادبية ، وبذلك اجتمح حول احمد لطفي السيد ، وحول "الجريدة"، شبان الجيل الجديد من الذين نشأوا على اساليب التربية الفريية وتعمقوا فيها أكثر من سابقيهم فتشربوا الروح الحضارية الغربية ، وخاصة الفرنسية منها ، بعد أن اتصلوا بها اتصالا مباشرا ، وقد كان لطفي السيد المشجع الاول بعد الادباء الناشئين يدفعهم الى الكتابة في قضايا المجتمع والفكر ويشعرهم



بقيمة الغرب ووجوب الاقادة من تراثه الغكرى · يقول شوقي ضيف في تقويمــه لجهود لطغي السيد في هذا المجال ، انه يعد أفضل مفكر من مفكرى أول هذا القرن في اعداد المصريين لنمو حياتهم الغضلية هذا النمو الذى سيكون من آثاره هيكل ، وطه حسين والمازني وغيرهم (1) .

وكان لاحمد لطغي السيد والمدرسة التي خلقها حوله أثر هام آخر في تحديد المبادئ والمثل التي يجب ان تكون قاعدة الصراع الفكرى ، لتقابد الاجنبي بمعتقداتها الجديدة بقوة ، وعلى أسس متينة ، لكن هذه المدرسة الجديدة لم ترد ان تقطع صلاتها بماضيها ولم يكن هذا الماضي مرضيا ، لذلك أرادت أن تنهض بالبلاد الى مستواها اللائق عن طريق الاصلاح والتعليد التدريجي (٢) ، ولعل هذا الهدف كان وراء جميع الجهود التي بذلها احمد لطغي السيد في جميع مجالات نشاطه ،

وهكذا "وضع لطفي ومدرسته أسس النهضة الادبية والاجتماعية والسياسية في مصر و لم يوالف لطفي كتبا ولكن جميع الموالفين يعترفون انه "صنع "الجيل الجديد من الكتاب عن طريق عمله في "الجريدة "وعن طريق عمله الطويل في الجامعة المصرية ولذلك لقب احمد لطفي السيد "باستاذ الجيل" وكان علما بارزا في حركة التطور الفكرى المصرى وصفه جمال محمد احمد بأنه "يمكن ان يعتبر الشخصية الرئيسية في حركة التجديد المصرية بعد وفاة محمد عبده "(٣) و

<sup>(</sup>١) شوقي ضيف ، الادب العربي المعاصر ، ص ٢٦١ ٠

<sup>(</sup>٢) جب، دراسات في حضارة الاسلام ، ص ٢٧٠ ،

<sup>(</sup>٣) جمال احمد ، الاصول الفكرية ، ص ٨٦ .



مع ولادة " الجريدة " اذاً ، ولدت الحركة الادبية الحديثة بين المصريين فتطلم أقطابها بجرأة نحو الغرب ، يأخذون عنه تراثه الفكرى ويفيدون منه ٠ وقد قدر لهذه الحركة الادبية الحديثة أن تنمو وتزدهر بعد تجمعها الاول حول احمد لطفى السيد وحول "الجريدة " فتقفز الى قيادة حركة النهضـة الادبية وتطبح هذه الغترة بطابعها ، ولكن ذلك لم يتسن لها قبل بدايـة الحرب العالمية الاولى • وجا نتاجها الاقوى والاعمق في السنوات التـــى تلت نهاية هذه الحرب • فحتى سنة ١٩١٤ كانت الزعامة الادبية في أيدى السوريين وكان نشاط هو لا عضيم على نشاط المدرسة المصرية الحديثة التسى كانت لا تزال في طغولتها بعد ، ولكن سنوات الحرب وما بعدها شهدت نضوج هذه الحركة • واذا كانت الجريدة قد توقفت من الصدور عندما جائت تحريرها عبد الحميد حمدى \_ وقد كان سكرتير تحرير " الجريدة " \_ استطاعت ان تحل محلها وان تجمع حولها ادبا عصر المجددين الناشئين • وقد التف حول " السغور " محمد حسين هيكل وطه حسين واحمد ضيف والشيخ مصطفيي عبد الرازق وعلي عبد الرازق وغيرهم • وتابعت " السغور " رسالة " الجريدة " ، فدعت الى الاخذ بالمذاهب الاوروبية في الادب ، ودعت الى التحرر من قيود التقليد وتطوير الاسلوب الحربي بما يناسب متطلبات الحياة الحديثة · وفـــوق ذلك كلم دعت " السفور " الى ايجاد أدب مصرى قوى مستمد من حياة مصر الصميمة مقتبسا عن الادب الخوبي وفنونه • ولكن " السفور " لم تعمر طويلا ، وما لبت الكتاب المجددون أن التفوا حول جريدة " السياسة " التي صدرت علم ١٩٢٢ ، ناطقة بلسان حزب الاحرار الدستوريين ، ورئس تحريرها احد هوالا المجددين محمد حسين هيكل • وخطا نضوج الحركة الادبية والغكرية خطــوة جديدة مع " السياسة " • فقد اهتمت بالنقد وتاريخ الادب ، كما سعت لخلق



أدب مصرى ينبع من حاجات البيئة المصرية وظروفها ، غير مهملة الافادة مسن الادب الغربي لاخراج الاشكال القديمة التي عرفها الادب العربي بصروة جديدة ، ولاقتباس الاشكال التي لم يعرفها الادب العربي من قبل ، يقول جسب ان هنالك عاملين اساسيين ساعدا على تطور الحركة الادبية الجديدة الاول هو اعادة تنظيم الجامعة المصرية بادارة احمد لطغي السيد والثاني هو انشاء حزب الاحرار الدستوريين وجريدته السياسة عام ١٩٢٢ " فيفضل هاتين الموء سستين اللتين كانتا وثيقتي الصلة ، تسنى لقوى التربية والاصلاح المبعثرة أن تتجمع وتتعاون وأن يكون لها بغضل ذلك كله تأثير على الرأى العليا المصرى يزداد يوما بعد يوم " (١) .

وهكذا كانت الاحزاب السياسية احيانا (٢) وصحفها مسجماً لتجميع القوى الجديدة في الحركة الفكرية ، تلك القوى ، التي نشأت نتيجة الاتصال بالغرب سوا عن طريق التجليم والاتصال المباشر ،أو عن طريق الترجمة ، فاستطاعت هذه القوى الجديدة بذلك ان تحتل مركز الزعامة في الحياة الفكرية في مصر، وان تكون لها الخلبة على تيار الثقافة الاسلامية التقليدية الذى واجهها بعنف بلخ حد الاضطهاد احيانا ،

وتتناول عناصر التجديد التي جا بها الادبا المحدثون ، وتأثير الثقافة الغربية في الادب المصرى في هذه الغترة ، بشكل أوسع ، عندما نتعرض للحديث عن أقطاب الفنون الادبية القديمة وولادة الفنون الجديدة ، اما هنا فسنقدم لمحة عن الصورة الادبية ، لكبي

<sup>(</sup>۱) جب ، دراسات في حضارة الاسلام ، ص ٢٥٢٠

<sup>(</sup>٢) نشير هنا بشكل خاص الى حزب الامة ، وحزب الاحرار الدستوريين •



تكتمل صورة الجو الادبي العام في تلك الفترة .

لقد انعكن التردد بين المحافظة على التقاليد الموروثة أو الاخذ بالاساليب الحديثة في مجال الفكر عامة ، والادب بشكل خاص ، فأصبح في مصر في مطلح القرن العشرين مدرستان متنازعتان ؛ فالاولى مدرسة القديم الموروث التي تستوحي اساليبها من ادبا القرن الرابع الهجرى وما بعده ، فتقيده بأساليب البديب والبيان ، وتكره أى خروج عن هذه المقدسات الموروثة سوا في المعنى أو في المبنى ، ومن أبرز أقطاب هذه المدرسة شيوخ الازهر يتزعمهم الشيخ حمزة فتح الله ، ويتبعهم مصطفى صادق الرافعي ، والثانية مدرسة المحدثين الذيب نشأوا على الفكر الغربي واساليبه ، وكان بعضهم قد تعلم على أيسيدي المستشرقين في الجامعة الاهلية ، ومن أبرز أقطاب هذه المدرسة طه حسين وهيكل والمازني والعقاد ،

وقد اتخذت معركة القديم والحديث هذه صورا مختلفة ومرت بمراحـــل مختلفة ، فالمحافظون كانوا يحاولون منع دخول الجديد من جهتهم متطرفين في ذلك احيانا رافضين كل جديد رفضا اساسيا ، وكان بين المحدثين من تطرفوا بدورهم فحاولوا قطع صلتهم بماضيهم محتقرين الماضي كله معتبرين الفـــرب مصدرهم ووجهتهم (1) غير انه كان هنالك اتجاء معتدل حاول تجديد الاساليب

<sup>(</sup>۱) في مطلع هذا القرن كانت هذه الحركة متمثلة بالمدرسة السورية المتأمركة التي تطلع اليها المحدثون المتطرفون ١٠ اما من المصريين فاصغل أبرز مثل على هذه الفئة سلامة موسى الذى دعا الى قطع كل صلة بالماضي والى تسيير الفكر العربي في طريق الفكر الغربي كليا ٠ وقد دعا سلامة موسى أيضا الى اعتماد العامية لغة الكتابة والتعبير الادبي ٠



القديمة والغنون الموروثة وادخال الغنون الجديدة متخذا من الحضارة الاوروبية وسيلة (١) . يصف جب هذه الظاهرة فيقول : " لا يمكن اعتبار الادب العربي الحديث وريثا للادب العربي القديم الا في نطاق ضيق ، بل يبدو احيانا انه متجه الى قطع الصلة بهذا التراث بشكل بات ، فأعلامه هم في الاكثر ممن نهل من منابع اخرى وهم ينظرون الى الحياة نظرة مختلفة ، على ان القديم ما يزال ذا أثر في تكوينهم العقلي ، وثمة طائفة منهم لا يزال للقديم عليه سلطان لا تزعزعه الموثرات الحديثة (٢) .

ولكن الصراع بين القديم والحديث لم يتوقف في حقل الادب عند هذا الحد بل اتخذ طابعا أشد عنفا وضراوة (٣) ، لم يبرز الى العلن الا بحيد فترة بحثنا ، فمن بين العديد من الموافقات والمقالات التي ظهرت في ذلك العصر والتي كانت تمثل الاتجاهات المختلفة ، وتعكن التقدم الثقافي السريع والفليان الفكرى الذى كانت مصر وعاء ، اتفق الدارسون على ان كتابي " في الشعر الجاهلي " لطه حسين " و " الاسلام واصول الحكم " لعلي عبد الرازق (١٤)

<sup>(</sup>۱) أبرز من أسهم في هذا الاتجاه تلاميذ محمد عبده أو من تأثر بهم كأحمد لطفي السيد ، مصطفى عبد الرازق ، محمد حسين هيكل .

<sup>(</sup>٢) جب، دراسات في حضارة الاسلام ، ص ٣١٩ .

<sup>(</sup>٣) في خارج حقل الادب برزت ضواوة حملة المحافظين عندما صدر كتاب قاسم أمين في تحرير المرأة فووجه برد فعل واستنكار عنيفين •

<sup>(</sup>٤) صدر الأول عام ١٩٢٦ والثاني بعد هذا التاريخ بقليل ، ولكنا نشير اليهما هنا لانهما نتاج الحركة الغكرية في الربع الأول من القرن الحالي وهما أعنف مظهر من مظاهر الصراع بين القديم والحديث ويمثلان خلاصة التيار الفكرى التحررى الذى كان قد بدأ تحركه في مصر بنتيجة اتصالها بالغرب في تلك الفترة كما يعكس عنف الحركة المحافظة التي جوبه بها هذا التيار .

كانا أول قفزة حاسمة في الانفصال عن القديم ومن أعمق ما ترك أثرا في حياة مصر الفكرية خلال العشرينات ، وفي طليعة الدارسين الذين يرون هذا الرأى جمال احمد الذي يقول ان هذين الكتابين تركا أثرا في الحياة الفكرية في مصر يضاهي الاثر الذي تركه زغلول في الحياة السياسية (١) .

وقد أثار هذان الكتابان صراعا فكريا كبيرا ، مما زاد في قيمة أثرهما وأسهم في نمو الحركة الثقافية ولن نتحدث في هذا المجال بالتفصيل مـــن الكتابين لأن ما يعنينا هنا هو الاشارة الى ذلك الجو الذى خلقاء .

كتب طه حسين كتابه " في الشعر الجاهلي " مناقشا فكرة الوحي مئيسرا شكوكه حول القرآن نفسهوحول صحة رواياته التاريخية ، وطلب الى القـــرا أن يضعوا شعورهم الديني جانبا عندما يقبلون على قرا ة الكتاب لائه طالب أدب ولن يجعل ابحائه تتأثر بمعتقداته الاسلامية ، أما علي عبد الرازق ، فقــد أراد من ورا كتابه أن يظهر أن الاسلام دعوة دينية وليست دنيوية ، لذلك رفض حكم السلطان على اساس الوحدة في شو ون الدنيا ، وقال أن الوحدة التي أرادها الاسلام كانت وحدة الايمان وليست السياســة ويتطرق عبد الرازق الى الحديث عن الخلافة فيرى انهاتركت أثرا فاجعا في تطور المسلمين وكانـت مصدر شر وفساد واداة خراب في التفكير الصحيح في أمور الحكم .

اعتبر كتاب طه حسين خطرا على المجتمع لأنه يمثل في نظر المدرسة المحافظة دخول بعض الآرا الفكرية من الفرب هذه الآرا المبهمة وفير المعافظة دخول بعض الآرا الفكرية من الفرب هذه الآرا المبهمة وفيالمقبولة لانها تقصد الى تفكيك المجتمع ووصلت حالة استنكار هذا الكتابالى

<sup>(</sup>١) احمد ، الاصول الفكرية ، ص ١١٧ .



حد رفع قضيته الى البرلمان ثم منعه ومصادرته .

وأثار كتاب علي عبد الرازق أيضا المخاوف واعتبر اشارة الى الانحــراف وربما الى الكفر لائم انتقد الخلافة بهذه القسوة وفصل الاسلام عن الامــرو الدنيوية ولكن وطأة "الاسلام واصول الحكم "كانت أخف من وطأة "في الشعر الجاهلي "لأن الوضح الفكريكان قد تطور عند نشر الكتاب ، وكانـت الصلة بين مصر وتركيا قد قطعت بعد اعلان الحرب العالمية ، وكانت فكـرة القومية قد أخذت تتسع ، لذلك لم يكن مصيره كمصير رفيقه .

ومن حسن الحظ ان الصراع على هذين الكتابين دخل الى مجـــال الصحافة فأصبح بذلك سببا للحركة الفكرية التي أشرنا اليها ، انتقل هـــذا الصراع الى معركة بين مجلة " الفتح " التي تجمح حولها المحافظون والشيوخ ومجلة " السياسة " التي فتحت صفحاتها المم الفريق الآخر من رجالات الاتجاه الجديد يردون فيها على حملات " الفتح " .

لقد رأى المحافظون في الكتابين الثوريين اداة لتحطيم المجتمع المصرى ، واعتبر الازهريان الشابان معبرين عن الآراء الاوروبية ، وعن الرغبة في تذويب أسين الحياة المصوية بالفكر الفربي ، ولكن طه حسين ورفاقه ردوا على هدده الحملات بسعة أفق واطلاع مما جعل من هذا النقاش الحاد منعطفا هاما في الحياة الفكرية المصرية عامة وفي الاثر الفربي في هذه الحياة بشكل خاص .

هكذا ولد في مصر ، بدخول الثقافة الغربية ، مدرستان اساسيتان متصارفتان ابدا هما مدرسة القديم ومدرسة الحديث ، ولكن المدرسة الغربية الحديثة نفسها انقسمت بدورها الى فئتين ؛ فئة المتأثرين بالثقافة الانجليو سكسونية وفئة المتأثرين بالثقافة اللاثينية ، فمنذ مطلع القرن العشرين بيدأ نظام التحليم الانجليزى يعطي ثماره في الادب وظهرت المدرسة ذات الاتجاهات

الانجلوسكسونية التي أخذت تنافس المدرسة اللاتينية في زعامة الحركة الادبيسة الجديدة ، واذا كانت هاتان المدرستان قد التقتا في محاربة القديم والوقوف في وجهم ، فان نقاشا داخليا دار بينهما حول بعض المقاييس أو المفاهيسي الادبية أسهم في انعاش الحركة الادبية ، ولا بد من الاشارة هنا الى ان النزاع بين المدرستين لم يتخذ الطابطلذى اتخذه في التعليم ، وانما بقي على صعيد المناقشة الفكرية في معظم الاحيان ، ولم نشهد حتى نهاية فترة بحثنا نزاعا واضحا بين الاتجاهين (١) ، يتحدث احمد امين عن الفرق في

This file was downloaded from QuranicThought.com

<sup>(</sup>١) ربعاً كان هذا الشحور بالتنافس على زعامة الحركة الادبية ونشر الآراء الخاصة بالمدرسة كامنا حتى نهاية فترة البحث ، ذلك أن المظهر العنيف الذي اتخذه العقاد والمازني في "الديوان" مثلا ، وان كان موجها فسي أكثره نحو المدرسة القديمة ، يبرز اندفاع هذين القطبين من اقطاب الثقافة الانجلوسكسونية من أجل نشر الاسس التي أعجبا بها . ويظهر أن التجانب بين الانكلوسكسونيين واللاتينيين كان كامنا ، طوال فترتنا ، ولم يتخذ الشكل المكشوف ، الا اننا نسمج لانفسنا بتجاوز هذه الفترة قليلا لنعطي مئلا على هذا التنافس بين الفئتين • هذا المثل يأتي بشكل واضح عام ١٩٣٣ يوم نقد العقاد كتاب انطون الجميل عن شوقي في جريدة الجهاد (عدد ١٢ ينايي ) وتحدث فيه عما أسماه نقد اللاتينيين ونقد السكسونيين فعزا بعض تقصيرات الجميل الى انه ينتمي الى المدرسة اللاتينية في النقد وقد تصدى طه حسين للعقاد في مجلة الرسالة ( سنة ١ ،عدد ٢ ) فنفى أن يكون هنالك مذهب للاتينيين وآخر للسكسونيين في النقد وان المذهب الاول يمتاز بالاناقة والثاني بالبساطة والفطرة • فاللاتيني "يومى" ايما" خفيا الى بعض العيوب " على سبيل اللماس العدر في حين أن الانجلوسكسوني لا يهتم بهذه الاعتبارات ويتصدى للنقد فورا ٠ ومعنى ذلك أن " النقد اللاتيني سطحي مخالف لأصول العلم ونقد السكسونيين هو النقد العلمي الصحيح الذي نجد فيه الفائدة ونجد فيه الغناء . ويرفض طه حسين هذه النظرية بشدة ويستشهد بمولفات سنت بوف وبرونتير ويقول أن النقد الحديث انما نشأ وآتى أطيب الثمر وأصحه وألذه في فرنسا وفي فرنسا وحدها • وبعد أن يدافع طه حسين من النقد اللاتيني يرجو ألا يعتبر دفاعه على حساب الثقافات الاخرى أو لانه من ذوى الثقافة اللاتينية . هذا النقاش أوردناه بشكل مختصر لكي نوضح انه ، وان لم يظهـــر النقاش واضحا جلبا بين الثقافتين الغربيتين حتى نهايةفترة بحثنا ، فانــه كان كامنا وكان لكل من الغئتين مأخذ على الاخرى .



معالجة المواضيع بين المدرسة الانجلوسكسونية والمدرسة الفونسية فيقول : " ان أمحاب الثقافة الانجلوسكسونية يتميزون بالاقتضاب والدخول في صلب الموضوع دون مقدمات واطناب وباهمال التعابير اما اصحاب الثقافة اللاتينية فهم على العكس يتميزون بنفصيل مقدماتهم قبل الدخول في الموضوع نفسه ، وبعنايتهم الخاصة بالاسلوب (١). اما اتجاهات أقسطاب كل من هاتين المدرستين فستنضح لنا فيما بعد .

هذه لمحة خاطفة عن الجو الفكرى العام الذى ولده دخول الثقافة في الغربية الى مصر ، ولكن ما هي الآثار التي تركها دخول هذه الثقافة في الادب وفنونه ؟ هذا ما سنتحرض له بشكل عام لنبرز معالم الحياة الادبية في مصر بعد أن أثمر الاتصال مع الغرب ، ومعلوم أن التطور الذى حدث في كل فن من الفنون الادبية ، سوا ، في شكله أو مضمونه ، يشكل موضوعا مستقلا كبيرا ، الا اننا نحاول هنا تحديد الخطوط العامة البارزة التي نشأت عن هذا التفاعل الحضارى تاركين لبحوث لاحقة أن تتخصص في كل فن على حددة .

<sup>(1)</sup> احمد امين ، مجلة القاهرة ، " خمسون سنة من الادب المصرى " ، ص ٢٦ - ٢٣ .



## الفصل الثاني الفافـــة الفربيــة في الفنون الادبيــــة

## الاتجاهات العامة في الجو الادبي:

انعكس تأثير الثقافة الفربية في الادب في مجالات كثيرة ، كان لها كلها آثار رئيسية في تغيير المادة الادبية بهل الغاية الادبية .

أول هذه المظاهر الاقتباس من معاني الادب الغربي واغراضه وكانت الترجمة قد قطعت شوطا كبيرا في تعريف المصريين الى افراض جديدة لللادب وأعدت مقولهم لتقبل معان فير تلك التي ألغوها في المدح والرئا والتهنئلات والتعزية ومن هنا انطلق الادبا نحو تجديد القوالب الادبية التي عرفها المصريون من قبل وعملوا على ادخال فنون ادبية اخرى كانوا قد بدأوا يشعرون بوجودها دون ان تكون قد أصبحت جزا حقيقيا من حياتهم الادبية وهكذا وسم مفهوم الشعر التقليدى وافراضه ليشمل حقولا أبعد مما عرفه في الماضي ، فنشأ الشعر القصصي بمعناه الحديث وأعد الجو لولادة المسرحية الشعرية والمنطلسل فنشأ داشعرية نفسها فقد اتضحت فيها الوحدة في النظمة والتنظيم المتسللسل القصيدة الشعرية عن النقيد بما ورثوه من قيود صارمة واصبحوا أكثر حرية في التعبير والاخسراح .

أما النثر فقد حظي بتطور يفوق تطور الشعر ، ولعل في طليعة اسباب ذلك ما أشرنا اليه سابقا من ان وجود الشعر كمو سسة مستقلة في الادب العربي لها قواعدها واصولها وموضوعاتها وقف ، في البد ، في طريق تطور الشعر الحديث ، ثم ان شعرا النهضة عندما النفتوا الى الشعر توجهوا قبل كسل شي الى احيا الشعر العربي في عصوره الذهبية ثم أخذوا ينسجون على منواله ،



وأبرز مثال على ذلك شعر البارودى ثم شوقي وحافظ · كذلك ساعدت الصحافة على دفع النثر في طريق التطور وعلى تجديد فنونه • ثم أن النثر لا تقيده اشكال صارمة ، كما تقيد الشعر ، وقد كان النثر في مطلع عصر النهضة بحاجة الى التحرر من القيود اللغظية والمحسنات البديعية فتم له ذلك على يــــد الصحافة • وهكذا تحرر النثر من قيوده فاستطاع استيماب فنون جديدة وآوا حديثة ، اما الشعر فقد كان اتصاله بشكله الخارجي ولغته الخاصة أعمــــق جذورا وأبعد تأصلا ، فحد هذا من سرعة تطوره احيانا ، أضف الى ذلك ان الترجمة الشعرية كانت قليلة بالنسبة للترجمة النثرية ، وأن المصريين أقبلوا على ما ترجم من نشر أكثر من اقبالهم على ما ترجم من الشعر ، لأن الموضوعات النشرية كانت أقرب الى العقلية المصرية من معانى الشعر المترجمة التي كانت تتطلب مستوى أبعد من التطور النفسى والفكرى من جهة ، والتي كانت اذا أرادت أن تقرأ الشعر توجهت صوب الشعر القديم • وليست هذه الظاهرة جديدة على الاقتباس الثقافي عند العرب • فقد رأيناها تبرز بشكل أمد وأوضح في عصور النهضة العربية الاولى يوم كانت فارس واليونان مصدرى الالهام . لقد كان النشر اذا أبوز تطورا من الشعر في عصر النهضة وحتى نهاية فترة البحث ، وهكذا ظهرت القصة المصرية بمفهومها الحديث وثبتت المسرحية أقدامها وظهر فن المقالة الحديثة كما تطورت مقاييس النقد الادبي متخذة من الفكر الاوروبسي وقواعده اصولا لها • فتأثير الثقافة الغربية اذا تجدد الاسلوب الانشائي الحربي ليستوعب فكرا جديدا من جهة ، وفنونا جديدة من جهة اخرى ، وبدأ الشعر يتأثر بالمذاهب الاوروبية النقدية التي دخلت الي مصر ، وبتأثير الترجمات الشحرية التي حملت قوالب جديدة ومعاني جديدة وأفراضا مختلفة يبرز مظاهر حديثة ، من وحدة موضوعية الى الاهتمام بالسمو الخيالي والعناية بأساليب التعبيــــر والتغنى بها ٠ ففي فنون النثر الجديدة لم يكن للكاتب سوى النم النجازج الاوروبية يحتذيها ، اما في الشعر فقد قيدته نماذجه القديمة كلما حــاول



التجديد الكامل .

وقبل أن نتعرض الى هذه الغنون كلا على حدة ، لنبين أثر الثقافـة الاوروبية فيها ، لا بد من ذكر الاتجاهات والمدارس الادبية التي انسابــت الى الادبالعربي من الادب الغربي فكان لبعضها أثر واضح في توجيــه المدارس الادبية العربية .

وفي طليعة هذه المدارس المدرسة الرومنطيقية التي كان لها أوضال الأثر في أدب مصر الحديث حتى نهاية فترتنا ، لاسباب عديدة منها ما يتعلق بطبيعة الحركة الرومنطيقية نفسها وفترة وجودها التاريخي ، ومنها ما يتعلق بالطروف التي أحاطت بمصر وادبائها ، وقد رأينا في دراستنا لحركة الترجمة كيف تركز الاختيار في المرحلة الاولى وخاصة في الترجمة القصصية عن الغرنسية على الحركة الرومنطيقية ، كذلك اتجه النقاد في كثير من الاحيان نحو مقاييس الحركة الرومنطيقية كما سنرى فيما بعد ، أما في الشعر فقد احتال الشعراء الرومنطيقيون الغربيون مركزا مغضلا وتأثر النتاج الشعرى بهم ،

هذه الامور ستظهر بشكل أوضع عندما تتعرض لدراسة اقطاب الغنيون الإدبية عامة • ولكنا سنحاول هنا ابراز بعض الظواهر التي كانت ، حسبب اعتقادنا ، اسبابا في بروز التأثير الرومنطيقي في أدب النهضة حتى نهاية فترة البحث •

نشأت الرومنطيقية الاوروبية في اوائل القرن الناسع عشر ، واستمر عهدها الاول في بريطانيا حتى نهاية الثلث الاول من القرن نفسه ، وفي فرنسا حـتى منتصف هذا القرن ، وفي القسم الباقي من القرن استمرت الحركة الرومنطيقية في سيرها ، الا انها بدأت تميل نحو شي من النضوج اذا صح هذا التعبير أو

قل أن شيئًا من الاتجاء الواقعي بدأ يخالطها ، وهو الاتجاء الذي سوف يخلف الحركة الرومنطيقية ، وقد رافق نشأة الرومنطيقية الاوروبية شيء من القلق والاضطراب وخيبة الامل على أثر اخفاق مبادئ الثورة الفرنسية في تطبيرة مثاليتها وما تبع ذلك من اضطرابات في أوروبا كلها حتى أصبح الشعور بعدم الاستقرار والاضطراب الدائم وخيبة الامل ، بل الحزن المحبب الى النفس عند الشعراء والكتاب ، ما سمي بموض العصر (1) ، من هنا انطلقت الحركدية الرومنطيقية تعبيرا حرا صادقا عن هذه النفوس المضطربة وردة فعل للقواء الارستقراطية الصارمة التي كانت الكلاسيكية قد وضعتها .

ووجدت الحركة الرومنطيقية ارضا خصبة في نغوس ادبا مصر وشعرائها في السنوات الاخيرة من القرن الماضي والربع الاول من هذا القرن وذلك ان مصر قد مرت بظروف سياسية محلية وعالمية بعثت الاضطراب وقلة الايمان وخيبة الامل في كثير من الاحيان و فمن ناحية الاحتلال البريطاني للهلاد تم توقيع الاتفاق الودى بين فرنسا وبريطانيا الذى خيب آمال المصريين في الاعتماد على فرنسا من أجل استقلال بلادهم و عاد ثة دنشواى التي كانت صفعة لكرامية المصريين و جاء بعدها فرض الحماية على مصر والتضييق الذى فرض على حرية الرأى و بن الحرب العالمية الاولى و وكذلك اخفاق الوقد في الحصول عليا الرأى و كل هذه العوامل أسهمت في جعل الجيل الجديد من المصرييسن الاستقلال وكل هذه العوامل أسهمت في جعل الجيل الجديد من المصرييسن المناهدة على مؤمن بالمستقبل يخشى على كرامته المهددة فينطوى على ذاته يعكس ما فيها من هذه الآلام احيانا حالما بمستقبل أزهى احيانا اخرى و

هذه الاسباب النفسية التي ساعدت في مسيطرة المدرسة الرومنطيقي....ة

<sup>(</sup>١) مرض العصر أو"Le Mal du Siecle" ولعل شاتوبريان أبرز من يمثله



تضافرت معها ظروف واسباب اخرى ، فالرومنطيقية مدرسة الحرية في التعبيس والحرية في الاسلوب ، وقد سئم المصريون ما ورثوه من قيود في النثر والشعر ، سوا ، في المباني أو المعاني ، ولذا كان الجو الذى ولدته الرومنطيقية أحب الى قلوب المحدثين ، ثم ان الرومنطيقية كانت مدرسة الشعب بعد ان كانت الكلاسيكية مدرسة الارستقراطيين ، فهي أقل صرامة من الكلاسيكية وأكثر قرسا من نفس الشعب وشعوره ، وقد راقت الرومنطيقية للشعب المصرى في هـــده الفترة بالذات لائه كان لا يزال في بداية تفتحه الادبي الجديد ووعيه لرسالة جديدة ومضامين جديدة لهذا الادب ، واخيرا فان الادب الرومنطيقي كان أدب معظم القرن التاسع عشر في اوروبا وهو أدب الساعة الغربي بالنســـبة

كل هذه العوامل تضافرت لتجعل من الرومنطيقية الحركة الأبعد أثرا في الادب المصرى في هذه الغترة ، يصف جمال احمد هذه الظاهرة في الادب المصرى في فترة ما بعد الحرب الكبرى فيقول : " اما الكتاب المتحررون ، . فقد واصلوا طريقهم بهدو ولكتهم مالوا نحو رومنطيقية معذبة طردت التغاول والواقعية التي طبعت سني ما قبل الحرب ، . كانت رومنطيقيتهم سلطحية انعكست بوضوح في أشهر أثر كتبه هيكل نفسه وهو قصة زينب التي تعتبر صورة رومنطيقية للفلاح ولكتها لا تعكس الكثير "(۱) ، أما جب فيقول : " . . . وليس لنا ان ننتظر أى ميل طبيعي من المصريين نحو المدرسة " . . . . وليس لنا النتيش من ذلك ، هنالك وشائح حقيقية بين روح الادب الكلاسيكية ، بينما على النقيش من ذلك ، هنالك وشائح حقيقية بين روح الادب العربي ، وأثار الكتاب الرومنطيقيين " (۲) .

<sup>(1)</sup> جمال احمد ، الاصول الفكرية ، ص ١١٩ .

<sup>(</sup>٢) جب ، دراسات في حضارة الاسلام ، ص ٣٦٤ ٠



لكن الرومنطيقية لم تكن الحركة الغربية الوحيدة التي تركت أثرا في أدب مصر في هذه الفترة ، ذلك أن الحركة الواقعية التي خلفت الرومنطيقية في القصص الاوروبي ، وكانت ردة فعل لاسراف الرومنطيقيين في خيالهم ، وجدت لها مجالا في مصر ، وأثرت في بعض ادبائها ، فكان اهتمامهم الاول ابراز حقائق الحياة كما هي بلا مبالخة ، ولكنهم احيانا تخلوا حتى عن الجميال الفني في سبيل هذه الواقعية (١) .

\* \* \*

بعد أن تعرضنا للاتجاهات العامة التي سادين الجو الادبي بتأثيــر دخول الثقافة الغربية نستطيع أن ننتقل الآن الى التعرض الخاطف لتطور الفنون الادبيــة .

## القصية :

لم تكن القصة كما عرفها المصريون في عصر نهضتهم فنا موروثا أسهمت النهضة في انعاشه ، بل لقد جائت القصة بتأثير الاطلاع على أدب الغرب ، وبتأثير الترجمات القصصية التي رأينا انها استأثرت بمعظم نشاط المترجمين واهتمامهم ، وأثارت رغبة القرائ في مطالعة هذا الفن والاقبال عليه مما شجع الادبائ على التأليف القصصي .

وقد جائت أول محاولة مصرية لتأليف القصة الحديثة عندما وضع محمد المويلحي قصته "حديث عيسى بن هشام" (٢) ، ولكن هذه القصة بقيت متأشرة

<sup>(</sup>۱) هذا الاتهام يوجهم اليهم محمد حسين هيكل في كتابه ثورة الادب ، ص ۱۱۷ - ۱۱۸ .

<sup>(</sup>٢) صدرت أول طبعة لها عام ١٩٠٧ .



باسلوب المقامة العربية وطريقتها وشكلها · وهي ، وأن كانت تصور لنا مصر في في فترة الانتقال بين عصر محمد علي وعصر الاحتلال الا أنه ليس فيها مرا التأثر الفني بالغرب ما يجعلها تدخل في بحثنا ·

وقد صدر بعد هذه القصة كتب قصصية سارت على الخطوط الغنية نفسها ، ومن أبرزها "ليالي سطيح "(1) لحافظ ابراهيم • يقول جب : "ويمكنا ان نلمس في هذه الموالغات جميعا ، جهدا متآزرا لخلق نوع جديد من الادب يلبي حاجات الطبقة الجديدة من القرا ويعت ببعض الصلة الى مشكلاته ونزعاتهم ولا يشق فهمه عليهم ، وعلاوة على ذلك كله ، يثير اهتمامهم ويلائم خيالهم • على انهم في الحقيقة لم يوفقوا الى حل المشكلة بنجاح • • • وكانوا جميعا يتبنون نظرة القرون الوسطى الى الادب باعتباره مظهرا من مظاهر الزمن الفكرى أو وسيلة من وسائل الاصلاح "(١) • وقد بقي النتاج القصصي في مصرم ملتمس أما في المترجمات القصصية التي تحدثنا عنها في الباب السابق ، أو في نتاج المدرسة السورية المتمصرة ، التي برز تأثرها بالخرب •

وكان أبرز المسهمين في تطوير النهضة القصصية من السوريين جرجـــي زيدان الذى عني بالقصص التاريخي واخرج أكثر من عشرين قصة في سلسلة تاريخ الاسلام ، وليس يعنينا ونحن نلقي نظرة خاطفة على الأثر الغربي في تطور فن القصة ان تعرض لما وجم المؤنزيدان القصصي من نقد سوا من ناحية الحبكة أو الشخصيات أو المعالجة التاريخية ، وانما يهمنا ان نشير الى ان زيــدان كان رائدا في ادخال القصص التاريخي الى مصر ، بل لعله كان رائدا فـــي

<sup>(</sup>۱) صدرت عام ۱۹۰۷ .

<sup>(</sup>٢) جب، دراسات في حضارة الاسلام ، ص ٢٧٨٠٠



الدخال الغن القصصى الحديث الموالف عامة • ولم يكن في الادب العربي مثال يحتذيه زيدان في تأليف سلسلة رواياته التاريخية • لذلك استوحى زيـــدان طريقته من الادب الفربي متأثرا قبل كل شيء بما كتبهوالتر سكوت من قصص تاريخية حول بلاده سكوتلندا باسلوب رومنطيقي ٠ الا ان والتر سكوت لجـــا احيانا الى الافتماد على قوامل ما ورا الطبيعة وهذا ما لم يفعله زيدان . يقول محمد ثجم : " لم يعتمد زيدان في قصصه على العنصر الغيبي أو عالم ما ورا الطبيعة كما كان يفعل والتر سكوت بل سار على هدى دوماس الاب ، والتزم الواقع ما وسعم ذلك ، فكان في قصته يرسم التاريخ وعصوره في صـــور مبكرة تجمع أبهى المناظر وأهم المظاهر يوشيها بما يشوق القارئ الى مطالعة التاريخ واستطلاع أحوال العصر أو الفترة ، والتعرف على عادات الامة وتقاليدها التي تحيط بالوقائع • ويختلف زيدان عن دوماس بشدة التزامه بحوادث التاريخ وحقائقه ١ اما زيدان فكان همه الاول تعليم التاريخ وتشويق القارئ السيسى مطالعته فكان يبقى الحوادث التاريخية على حالها كما هي ثم يربط اجزاءهـا المتناثرة بقصة غرامية فيشوق القارئ بذلك ويستحضر الحلقات المفقودة الت يربط بها اجزاء القصة "(١) ، ونشير هنا الى ان زيدان ، وان كان قد مال نحو دوماس في واقعيته التاريخية ، الا اننا نعتقد انه تأثر باسلوب معالجـة والتر سكوت لموضوعاته التاريخية وبتصوره الرومنطيقي للتاريخ ومحاولة احيائه فسي ذهن القارئ. • ثم أن زيدان متأثر بوالتر سكوت في تكديس الحوادث والاعتماد عليها كأساس لقصته • ومن يقرأ احدى قصص زيدان في سلسلته المشهورة واحدى قصص سكوت (٢) تبرز له هذه الظاهرة ٠ وعلى كل حال فان دوماس وسكوت كليهما من المدرسة الرومنطيقية ، فلم يكن بينهما كبير اختلاف في المبادئ

<sup>(</sup>١) نجم ، القصة ، ص ١٩١ ·

<sup>(</sup>٢) راجع مثلا قصة " ارمانوسة المصرية " لزيدان و " الطلسم " لسكوت و



العامة ، وقد تأثر بهما زيدان فلم يكن في تأثره هذا أى تنافر(١) .

أما من ذوى الاتجاء الغرنسي من السوريين المتمصرين الذين كان لهم أثر في ادخال الفكر الفربي عن طريق الفن القصصي فأول من يطالعنا فن انطون •

عند فرح انطون تبرز آثار الثقافة الغربية بشكل واضح ومتشعب ، فقدد جائت قصصه " تحمل فكرة عميقة طريفة لا لمجرد التسلية ، بل لتحمل رسدالة اجتماعية " (۱) ، هذه الرسالة الاجتماعية جائت أكثر عناصرها من ثقافة فرح انطون الغربية عامة والفرنسية خاصة ، ففي قصصه " الوحش ، الوحش ، الوحش " و و والمال " وفي " أورشليم الجديدة " مقاطع طويلة ينسى فيها الكاتب انه يتحدث على لسان احد ابطاله وينصرف الى بث آرائه الاجتماعية والسياسية ،

يقول عبد المحسن طه بدر: "كان فن انطون يدين بالولاء الكامـــل للحضارة الغربية وافكارها وينقل عنها في مجلته "الجامعة "مذاهبها فـــــي الاصلاح الاجتماعي ويناقش الافكار الاشتراكية والشيوعية في هذا الوقت المبكر حين كان المجتمع غير مستعد يأى صورة من الصور لتقبل مثل هذه الافكار "(٣).

ويقول لويس شيخو " أخذ يدرس تآليف الكتبة المتطرفين في آرائهـــم الدينية والشيوعية من فرنساويين وروسيين وجرمانيين كرينان وكارل ماركس وتولستوى

بعد جرجي زيدان أخذت القصة التاريخية تعمق على يدى محمد فريد
 ابي حديد الذى استطاع ان يجعل القصة التاريخية أشد تماسكا وان
 يتعمق في ابراز شخصياته ، ومن أوائل قصصه " ابنة الملوك " .

۱۱ نجم ، القصة ، ص ۱۱ .



ونيتشد فعششت افكارهم في دمافه فصار يجاريهم في كتاباته" (١)

والحقيقة ان روايات فن انطون عكست تأثيرات غربية قطعت احيانا الصلة بينه وبين المجتمع الذى ، لم يكن مستعدا لقبولها ، كما قال بدر · ولعلم أبرز هذه الآراء ما ظهر في رواية "الدين والعلم والمال أو المدن الثلاث "حيث يعرض لخلافات العمال واصحاب العمل وتوزيع الدخل ، ويتضح منها تأثره بآراء كارل ماركس التي يعرضها على لسان العمال · وفي هذه الرواية أيضا يظهر تأثر فن انطون بآراء رينان فيدعو الى انهاء الخلاف بين الدين والعلم بالغصل بينهما · وهذا الرأى لم يكن رأى رينان وحده ، فقد كان مبدأ فصل السلطات مطروحا في ارروبا في ذلك العصر · وكان كتاب مونتسكيو ، " روح الشرائع "أحد الموثرات التي أثارت هذا النقاش وقد تأثر به فن انطون ، كما الشرائع "أحد الموثرات التي أثارت هذا النورة الفرنسية وكانت من مسبباتها لفكرية امثال فولتيسر · وقد ظهر أثر مونتسكيو وأثر رينان وأثر الثورة الفرنسية وما بئته من فكر متحرر في قصة اخرى من قصص فن انطون وهي " اورشليسية والجديدة "حيث يغود فن انطون مقطعا طويلا يوضح فيه آراء الاجتماعيا

ولم يكن تأثر فرح انطون بالثقافة الغربية محصورا في ذلك بل لقد أكثر من قرائة الكتاب الرومنطيقيين على ما يبدو وتأثر باسلوب روسو وحبه للطبيعة ودعوته للعودة اليها ، كما تأثر ببرناردان دو سان بيير الذى كان على ما يبدو من أكثر الرومنطيقيين تأثيرا في الحياة الادبية المصرية خاصة في أول تفتحها ، وظهر تأثر فرح انطون بالرومنطيقيين في دعوته الى الخير والحق والجمال وايمانه بأن هذه العوامل كانت من اسباب ازدهار اوروبا ورقيها ، وقد أوضح هــــذه

<sup>(1)</sup> شيخو ، الآداب العربية ، ص ١١٢ ·



الآراً في مقدمة "أورشليم الجديدة" (1) كذلك اتضح تأثره بآراً روسو فيي التربية (٢) في قصة "الوحش الوحش الوحش "عندما تحدث عن الوحش الكامن في الانسان .

هكذا كان فرح انطون صورة متطرفة للتأثر بالغرب ، واذا كان لم يتأثر في اسلوب القصة وتطوير الفن القصصي فقد استعمل هذا الفن اسلوبا لنقـــل الافكار الغربية الى مصر .

" فاذا كان جرجي زيدان قد استعان بثقافته الانجليزية ليستلهم اسلوبا في الغن القصصي فان فرح انطون استعان بالغن القصصي ليحمل الى قرائه باسلوب سهل الاستيعاب الآرا الاجتماعية والفكرية والسياسية التي كانت تشخل الاوروبيين ، فغي قصصه وفي مقالاته عبر عن الفكر الاوروبي المتطور في عصره فكان هذا سببا جعله يصطدم بمحمد عبده ورشيد رضا " (١) .

ولم يكن اسهام جرجي زيدان وفرح انطون (١) سوى جز من اسمهام السوريين المتمصرين في فن القصة ، وفي طليعتهم نقولا الحداد ويعقوب صروف ونسيب مشعلاني وغيرهم ، فقد بقي الفن القصصي في أيدى السوريين المتمصرين بعد ان أسهموا في ادخاله الى الادب المحري عن طريق الترجمة ، ثم تصدوا للتأليف فيه ، حتى ظهرت " زينب " لمحمد حسين هيكل عام ١٩١٤ فاعتبرت أول قصة مصرية تبعتها محاولات مصرية اخرى استطاعت ان تنافس السوريين فسي

<sup>(</sup>١) مركانطون ، اوروشليم الجديدة ، ( الاسكندرية ، ١٩٠٤) ، صب .

<sup>(</sup>٢) هذه الآراء عرضها روسو في كتاب " اميل " (Emile)

<sup>(</sup>٣) حوراني ، الفكر العربي ، ص ٢٥٣ - ٢٥١ .

<sup>(</sup>٤) اخترنا زيدان ممثلا للتيار الانجليزي وانطون ممثلا للتيار الفرنسي ٠



زمامتهم لهذا الغن ، ولكن ذلك بعد فترة بحثنا .

ولن نتعرض في هذا المجال الى قصة " زينب " والمؤثرات الغربية التي ظهرت فيها لائنا سنتحدث عن ذلك عندما نعرض لهيكل كواحد من اقطاب الادباء المصريين ذوى الاتجاء الفرنسي ، انما يعنينا هنا ان نذكر ان فن القصة دخل الى مصر نتيجة للاثر الثقافي الغربي وبصورة خاصة نتيجة للترجمات القصصيـــة العديدة التي تدفقت منذ مطلع القرن الحالى • وقد جائت مبادرة اقتباس هذا الغن من الغرب من السوريين المتمصرين ولم يقدم المصريون ما يمكنان يعتبـــر قصة بالمقاييس الفنية الحديثة الا عندما جائت " زينب " . ويعلل جب تأخسر مصر في حقل التأليف الغني القصصي بأسباب عدة ، منها ان في الادب الحربي القديم تنوعا وفنى قد يكونان لحبا دورهما في هذا ويضيف: "على اننا قد نرد بعد ذلك الى ان تلك الغنات القليلة من الجمهور المصرى التي نالت حظا من التعليم الحديث ، كانت قادرة على ان تجد لنفسها كل ما تبتغيه في الادب الغرنسي ( وفي الادب الانجليزي الى حد ما ) • ولذا لم تتوافر في الاوساط الادبية الدوافع التي تغرى بتأليف كتب مشابئة باللغة العربية • وعندما ازداد الطلب ، كان من الطبيعي سد الحاجة بترجمة القصص الفرنسية والانجليزية بدلا من التوافر على انشاء أدب قصصى محلى قد لا يقابل بالتقدير ، وهذا يصني خلق فن من فنون الكتابة جديد كل الجدة " (١) .

بعد " زينب " لم نشهد في فترة بحثنا قصة مصرية اخرى انعكست فيها آثار الثقافة الخربية واتفق النقاد على اعتبارها معطة جديدة في تطور الفصصي المصرى ، ولم يأت مثل هذه القصة الا عام ١٩٣١ عندما صدرت قصدة " ابراهيم الكاتب " للمازني وهي تخرج عن نطاق بحثنا .

<sup>(</sup>۱) جب، دراسات في حضارة الاسلام ، ص ٣٧٣ .



<sup>(</sup>۱) شوكت ، الغن القصصي ، ص ٢١٩ •

<sup>(</sup>٢) أصدر مجموعة " احسان هانم " عام ١٩٢١ ومجموعة " ثريا " • يقول يحيى حقي انها صدرت ١٩٢١ ويوكد عبد المحسن بدر انها صدرت سنة ١٩٢٢ •

راجع يحيى حقي ، فجر القصة المصرية ، (سلسلة المكتبة الثقافية ، اصدار وزارة الارشاد القومي ، الادارة الحامة للثقافة ، دار القلم ـ دار النهضة ، القاهرة ، ص ١٠٢ - ١٠٧ .

وعبد المحسن بدر ، تطور الرواية الحديثة ، ص ٢١١ - ٢٢٢ :



لاشين وهو من المتأثرين بالثقافة الانجليزية (١) .

## المـــن :

لا يعنينا في حديثنا عن المسرح ان نتطرق الى تاريخ نشو الفسرة المسرحية وتشعبها ، على ارتباط هذا الموضوع بموضوع التأليف المسرحي وتطوره • نحن بصدد اظهار الاثر الغربي بشكل عام في نشأة التأليف المسرحي وتطوره •

لم تنبئق المسرحية العربية في مصر من التراث العربي ، شأنها في ذلك شأن القصة ، وإذا كان التراث العربي قد عرف بعض ملامح قصصية في القصصص الشعبي وفي المقامات فإن الادب التمثيلي كان غائبا عنه تماما • لذلك فصان منبت المسرحية جاء نتيجة الاثر الثقافي الغربي في مصر •

دخل فن التمثيل الى مصرفي عصر اسماعيل ، فقد انشأ يعقوب صدنع مسرحا عام ١٨٧٠ ، وجائت فرقة سليم النقاش الى مصر عام ١٨٧٦ ، وبدأت الغرق بعد ذلك تفد الى مصر أو تتشكل فيها حتى كان عندنا العديد مدن الغرق الشهيرة والتي لا تزال اسما وها على الألسن (٢) ، وكانت هذه الغدرة تعتمد على التمثيليات المترجمة في أكثر الاحيان، وغالبا ما كانت هذه الترجمات منقولة عن الفرنسية أو مقتبسة عنها ، وقد أسهم يعقوب صنوع في التأليدو المسرحي في مطلع هذه الحركة حتى بلغ عدد مسرحياته اثنين وثلاثين مسرحية (٣)

(1)

<sup>(</sup>۱) له مجموعة " سخرية الناى " ومجموعة " يحكى ان " ، راجع يحيى حقي ، في القصة المصرية ، ص ٨٢ - ٥٠٠ .
وفيلو المحسن بدر ، تطور الرواية الحديثة ، ص ٢١١ - ٢٢٢ .

راجع نجم ، المسرحية .

<sup>(</sup>٣) نجم ، المسرحية ، ص ٨٥ :



# مكتوبة بالعامية ، وقد أطلق عليه اسم " موليير " مصر

غير ان الاسهام الاكبر في التأليف المسرحي جا على أيدى السورييات المتمصرين كما كانت الحال مع التأليف القصصي وفي طليعة هو لا نجياب الحداد الذي ترك ست عشرة رواية مسرحية أكثرها مقتبس عن مو لفات الغرنسيين أمثال كورنسي وهيجو ودوماس ولكن العثور على اصولها متعذر في كثير مسن الاحيان وكذلك ترك الحداد مآسي من تأليفه ومنها "عمرو بن عدى " وقد أقبل الجمهور على هذه المسرحيات و" صلاح الدين " و " المهدى " وقد أقبل الجمهور على هذه المسرحيات " وان كان الاوروبيون يعتبرونها فطرية وغير متناسبقة مع حاجات المسرس " (۱) .

لكن الاسهام الأهم جاء على يدى فرح انطون الذى بدأ تأليدويدة المسرحيات الاجتماعية الواقعية عام ١٩١٣ عندما وضع مسرحية "مصر الجديدة ومصر القديمة "،ثم وضع عام ١٩١٤ مسرحيتي "السلطان صلاح الدين " و" مملكة أورشليم "، وقد ظهر في هذه المسرحية الاخيرة و مملكة أورشليم و "مملكة أنسامه في حديثناً عن المهامه في حقل التأليف القصصي .

يقوم محمود شوكت عمل فرح انطون المسرحي بقوله : "تناول فرح انطون فكرة المسرحية الاجتماعية بالعرض الوافي المحكم ووهبها كيانا فنيا ، وقد تيسر له ذلك لاطلاعه على المسرحيات الغربية " (٦) ، ويقول عن مسرحية مصرحال الجديدة ومصر القديمة انها " تضع بداية مرحلة جديدة في تطور المسرح العام

<sup>(</sup>١) اغناطيوس كراتشكوفسكي ، \* الادب العربي الحديث \* ، ص ١٦٦٧ .

<sup>(</sup>٢) شوكت ، الفن القصصي ، ص ٣٢٥ •



سببه تطور فكرى في مصر وعودة بعثات فنية في التمثيل ، وسببه زيادة الاطلاع على المسرحيات الفربية \* (١) .

جاء اسهام فن انطون في الحقل المسرحي قبيل الحرب الكبرى الاولى .
وقد سار بعده على النهج نفسه ، نهج المسرح الاجتماعي الواقعي ، محمد تيمور الذى كان له الأثر الاكبر في التأليف المسرحي الواقعي في فترتنا هذه .
وسنبحث في مسرح محمد تيمور فيما بعد ، الا ان هنالك ملاحظة لا بد مسن ابدائها هنا ، وهي ان التأليف المسرحي تأثر ، في الاكثر ، بالاتجاء الفرنسي لأن السوريين الذين قادوا هذه الحركة في مطلعها كانوا من ذوى الثقافدة الفرنسية امثال اديب اسحلق وسليم نقاش وفن انطون ونجيب الحداد ، ولأن محمد تيمور أهم من تسلم هذه الرسالة المسرحية من المصريين ، كان من المتأثرين بالثقافة الفرنسية أيضا ، كذلك كان القيمون على الفرق المسرحيدة وموجهوها ، ومن أبرزهم جورج ابيض الذى تخصص في فونسا ، وقد كــــان لمسرحياته أثر في أوساط الطبقة المثقفة (١) ، وقد كانت مترجمة الى لفة عربية صحيحة واسلوب رفيع قوى فعرفت الجمهور المصرى الى فن المأساة الحقية ـــي ومستواه الرفيع سوا من ناحية الاداء أو الاخراج (٢) .

#### النقـــد :

لعل النقد أوضح ما يبرز الاثر الغربي بشكل ملموس محسوس ، ذلك انه بني على قواعد واضحة بيئة تجعله أقرب من غيره من فنون الادب ، الى الحلم ، وتجعل التغير فيه أوضح ، ثم ان النقد لم يكن فنا ادبيا جديدا في الادب

<sup>(</sup>۱) شوكت ، الفن القصصي ، ص ٣٢٥ ·

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن صدقى ، " الغن المسرحي " ، مجلة القاهرة ، ص ١٦٧ .

 <sup>(</sup>٣) المرجع نفسه •



الحربي وقد عرفه الحرب وكتبوا فيه منذ بداية نهضتهم الاولى ، الا انه كان مبنيا على قواعد معنوية ولغظية ولغوية شكلية كان المصريون لا يزالون يعتمدونها عندما بدأت الثقافة الغربية تتسرب اليهم في القرن التاسع عشر ومطلع هذا القرن .

حملت الثقافة الغربية ، انجليزية وفرنسية ، مقاييس جديدة للنقد الادبي تعتمد وظيفة الادب ودوره وخناه من جهة ودراسة الادب وبيئته وعصره من جهة ثانية ، من هنا ظهر التباين بين مقاييس النقد القديمة والمقاييس الحديث.....ة وتجلى الصراع بين القديم والحديث بشكل واضح ،

وكان النقد كذلك مجالا ظهر فيه يوضح وجود ثقافتين فربيتين مؤثرتين، الثقافة الانجليزية ومن أقطابها العقاد وشكرى والمازني والثقافة الفرنسية التي أنتجت مدرسة النقد الفرنسي ومن أقطابها طه حسين وهيكل وهيكل وهيكل والمازني وهيكل والمازني وهيكل والمازني وهيكل والمنافة الفرنسية التي أنتجت مدرسة النقد الفرنسي ومن أقطابها طه

لكن مدرسة النقد الغرنسي كانت أم وأشمل في الحركة الادبية ، نعمني بذلك انها كانت تضم عددا من النقاد والادباء إلذين نشأوا على الثقافة الغرنسية امثال انطون الجميل وزكي مبارك واحمد ضيف وكانت أعمق جذورا من مدرسه النقد الانجليزي (1) التي كانت حديثة النشوء في فترة بحثنا ، ولم تعرف نقادا، متأثرين بالثقافة الانجليزية ، تركوا أثرا قويا في حركة النقد الحديث في مصدر فير مثلث العقاد وشكرى والمازني ، وقد كانت جرأة هذا المثلث وشجاعته عاملا في تثبيت دعائم هذه المدرسة بقوة في الحركة النقدية الحديثة ، ولولا العند والمواجهة الصريحة التي سار عليها هوالاء النقاد ، لبقيت حركة النقد الفرنسي

 <sup>(1)</sup> لعل السبب الاول في ذلك اتجاهات الجامعة الاهلية نفسها وارسال مبعوثيها الى فرنسا في الغالب وهم الذين عادوا ليتزعموا الحركة الادبية فيما بعد .



مسيطرة على الحركة النقدية المعامة .

لكن الخلاف بين هاتين المدرستين لم يكن خلافا رئيسيا ،انما هـــو اختلاف في تطبيق مذاهب معينة كانت لها قواعد مشتركة نابعة من الثقافة الغربية العامة وفقي الربع الاول من هذا القرن كان النقاد لا يزالون منقسمين الـــى مدرستين رئيسيتين : المدرسة القديمة التي تعنى بالنقد اللغوى ، والمدرسـة الحديثة التي تهمها التجربة الشعرية والصياغة الفنية قبل كل شيء (١) .

كان النقد القديم في مطلح القرن الماضي الصورة الوحيدة للنقد الادبي في مصر ، وكان نتيجة لمناهج التدريس واساليبها التي كان الازهر يتبعها ، فلم يكن الناقد يعنى الا بالمناقشات اللغوية نحوية ولفظية ، وقد ظل هــــذا الاتجاه مسيطرا على الحركة النقدية حتى بدأت معاهد التعليم الحديث توجــه طلابها اتجاهات جديدة في العلوم والآداب والفنون ، ولما أثمرت اساليب هذا التعليم أفادت النقد الادبي بتفتيح العقول وتطوير التذوق الادبي مما فســــ المجال امام حركة النقد الحديثة ، خاصة بعد ان بدأت الجامعة الاهليـــة تخرج طلابها ، يلخص عز الدين الامين اثر معاهد التعليم الحديثة وما يتصل بها ، في النقد بقوله ان المدارس التي اثرت في النهضة الحديثة بطريقة مباشرة أو غير مباشرة هي مدرسة الطب البشرى ، لأنها أحيت اللغة العربية بادخالها التعابير العلمية اليها عن طريق الترجمات التي بدأت مع مطلع النهضة فربطــت التعابير العلمية العربية بالعلوم الفربية ، هنالك أيضاً مدرسة الألسن التي ترجم بذلك اللغة العربية بالعلوم الفربية ، هنالك أيضاً مدرسة الألسن التي ترجم

<sup>(</sup>۱) راجع عز الدين الامين ، نشأة النقد الادبي الحديث في مصر ، ( مكتبة نهضة مصر بالفجالة ، ١٩٦٦ ) ، ص ١٣١ – ١٣٢ .

خريجوها عددا من الكتب في العلم والآداب والفنون مما ساعد في تسهيل الاسلوب العربي القديم وجعله قابلا لاستيعاب الافكار الجديدة ، وأغنى مضمون التراث العربي في عصر النهضة ، أضف الى ذلك دار العلم التي يسرت دورا هاما في تجديد اساليب الدراسة العربية ، ودار الكتب التي يسرت المطالعة ، والجمعيات العلمية المختلفة التي أثرت في التوعية العلمية والفنية ، وفوق ذلك كله هناك الدور الذي لعبته الجامعة الاهلية بارسالها البعوث الى اوروبا لاعداد هيئتها التعليمية واستقدامها المستشرقين والعلما الاجانب الروبا لاعداد هيئتها التعليمية واستقدامها المستشرقين والعلما الاجانب ورسالته ورسالته ورسائله (۱) .

وقد كان أثر البعثات العلمية الى اوروبا في مطلع القرن الحالي أوضح الاتّار في توجيه حركة النقد الحديثة، فقد عاد هو ٤٠ المبعوثون أمثال احمد ضيف وطه حسين وزكي مبارك وغيرهم من اوروبا متأثرين بمذاهب النقد الفربيدة واتجاهاتها وراحوا يدعون لها بقوة وجرأة، ولحل أبرز ما يشكل عناصر هدذا النقد الحديث هو الاتجاه الجديد نحو دراسة النتاج الكامل للادب لكي تتضح صورته الكاملة، ودراسة شخصيته وبيئته وعصره من جميع نواحيها الثقافية والسياسية والاقتصادية، ولا يقف النقد الحديث عند هذا ، بل يتعرض للدراسة الغنيدة للادب فيعالج اسلوبه ومضمونه وعاطفته وخياله، ولكي يقوم الناقد بذلك كله يجب عليه ان يلجأ الى على وفنون تساعده في فهمه لجميع هذه العناصر،

ومقابل هذا الاتجاء الجديد في النقد ، كان هنالك الاتجاء التقليدى الذي نستطيع أن نستخلص اتجاهاته في هذه الفترة من خلال استعراضنا السريع

<sup>(</sup>۱) الامين ، نشأة النقد الادبي ، ص ١١ - ٦٠ ·



لأهم المبادئ التي سار عليها اقطأبه .

وأبرز من يمثل النقد النقليدى في هذه الفترة الشيخ حمزة فتح الله الذى وضع كتاب " المواهب الفتحية " ، وهو عبارة عن محاضرات القاها الناقد في دار العلوم ، والشيخ سيد بن علي المرصفي الذى كان نقده يقوم على " ايثار للبدوى الجزل ولى الحضرى السهل ، وكلف بمناحي الاعراب في فنون القول ، ونبو عن تكلف المولدين لانواع البديع وانتحالهم لالوان الفلسفة والمنطق، وبغض شديد لحكم الضرورة في الشعر ، وللفظ السهل المهلهل يقع بيرين الالفاظ الجزلة الفخمة ، الى غير دلك مما هو الى مذهب القدما من أئمية اللغة ورواة الشعر أدنى منه الى مذهب المحدثين من الادبا والنقاد " (١) .

وهنالك أيضا الشيخ حسين المرصفي في كتابه "الوسيلة الادبية "، وهو يرى ، مع ابن خلدون ، ان صناعة الشعر يجب ان تلزم مذهب القصيدة العربية القديمة مع التزام للبحر الواحد والقافية الواحدة (٢) .

وهنالك أيضا مصطفى صادق الرافعي الذى حمل راية النقد القديم وخاض خصومات عنيفة مع اصحاب مذهب التجديد ، وهو يرى ان الشاعر يجب ان يحتذى حذو فحول الشعرا الاقدمين ، وان يكون شعره مصقولا بالحكمة واضحا ، كسا يرى ان جودة الادب عامة تكون في نظرته الشاملة وحسن لفظه وفصاحته ودقـة تأليفه ، كما انه يجب أن يعنى بالصفة البيانية على غير تكلف (٢) ، وبالجملـة قان النقد القديم كان يعتبر الادب العربي القديم وخاصة الادب الجاهلي مثله

<sup>(</sup>۱) طه حسین ، تجدید ذکری أبي العلا ، ص ٥ - ٦ .

<sup>(</sup>٢) راجع الامين ، نشأة النقد آلادبي ، ص ١٢ - ١٣ .

۱۵۲ – ۱۵۲ – ۱۵۲ ) المرجع نفسه ، ص ۲۵۱ – ۱۵۲ .



الاعلى ، فلا يخرج في بنا عصيدته عن البنا القديم سوا من ناحية الفرض أو الوزن أو القافية ، كما يجب ان يستوفي شروط البلاغة والفصاحة .

هذه المبادئ العامة للنقد التقليدى تبرز مع المقاييس الجديدة الستي تحدثنا عنها على طرفي نقيض ومن هنا نشأ الصراع الحاد بين القدير والحديث في مجال النقد كما في كل مجال الا انه ربما كان هنا أكثر افادة من المجالات الاخرى وقد أثار الصراع بين القديم والحديث بحث موضوعات جديدة في الادب كان لها أثر هام في تنشيط حركة النقد وتغذية الحركسة الادبية بآرا جديدة و

في هذه المعركة ثار الجدال حول الوزن والقافية في الشعر · فقد طالب بعض النقاد المحدثين بتنويع الوزن والقافية في القصيدة الواحدة والتجديد في موسيقى الشعر ، كما تجدد في الموسيقى العادية (۱) فيما تمسك النقاد التقليديون بشكل القصيدة العربية التقليدية بوزنها الواحد وقافيتها الواحدة (۲) ·

كذلك ثار نقاش حول المعنى واللفظ فاذا بالنقاد ينقسمون الى مويدد للمعنى ومويد للفظ • كما أثيرت مناقشات حول مشكلة العامية والفصحى ، وقد أيد النقاد التقليديون بالطبع الفصحى لأنها مرتبطة بالقرآن ويجب ألا تمس لغة القرآن (٣)، وانقسم المحدثون بين من أيد استعمال الفصحى (٤) ومن أيدسد

<sup>(</sup>٢) رأجع مثلا مقالة " ارتقاء اللغة العربية " لجبر ضومط ، الهلال ، مايو ١٩٢١ ، ص ٢٥٧ .

<sup>(</sup>٣) من أبرز هو لا مصطفى صادق الرافعي ، راجع رأيه في "الهلال" سنة ١٩٢٠ - ص

<sup>(</sup>٤) من أبوز هو لا محمد حسن هيكل ، راجع رأيه في كتابه ثورة الادب، ص٦٠



استعمال العامية (1) ، ومن وقف موقفا وسطا بين الاتجاهين فرأى ان التعليم يضيق الهوة بين العامية والفصحى فتنشأ جملة جديدة تستطيع استيعاب الفكر الجديد متخلصة من قيود الجملة القديمة فير هابطة الى مستوى الجملة العامية (٢).

ومن الموضوعات الهامة التي تناولها النقاد في هذه المعارك الادبيدة قضية اقسام الشعر ، فقد تعرف النقاد المحدثون الى الشعر الغربي ورأوا فيه ابوابا لم يعهدوها في أدبهم القديم ، لقد رأوا الشعر مقسما الى فنائدوقصصي ومسرحي وملحمي فحاولوا نقل هذا التقسيم الى الادب العربي ، ومسن هنا نشأ خلاف حول وجود الادب القصصي والادب الملحمي في الشعر العربسي نتجت عنه ابحاث عديدة كانت عاملا مساعدا آخر في انعاش الحركة النقدية وحركة تأريخ الادب ، وقد أثار النقاد المحدثون أيضا قضية اخرى لعلها ترتبط بموضوع وظيفة الشعر ودوره ، فقد هاجموا شعر المناسبات لأنه يخن عن نطاق نفس الشاعر والالهام الشعرى الحقيقي ،

هكذا كان للصراع بين القديم والحديث دور ايجابي ، هذه المرة ، في تنشيط الحركة النقدية عامة واثارة موضوعات رئيسية في الادب .

واذا كان النقد الادبي قد اتخذ شكل الصراع بين القديم والحديث بشكل مباشر أو غير مباشر حتى نهايةفترة بحثنا ، فان النقد الحديث قــــد استطاع تثبيت أصوله بقوة في الحركة الادبية حتى ضمن زعامة هذه الحركة وسنتعرض

<sup>(</sup>١) في طليعة هو ٤٤ سلامة موسى ، راجع رأيه في الهلال سنة ١٩٢٦ ، ص١٠٢٤

<sup>(</sup>٢) في طليعة من رأى هذا الرأى انطون الجميل ، راجع رأيه في الهادل سنة ١٩٢٠ ، ص ٨٧ه .



لعناصر هذا النقد الحديث ونبرز تأثره بالمدرستين الغربيتين الغرنسية والانجليزية 
عندما ندرس اقطاب كل من المدرستين • ولكنا لا نستطيع ان نترك الحديث
عن هذا النقد وتأثره بالثقافة الغربية دون ان نتحدث عن نقاد تأثروا بالثقافة الغربية ونقلوا عنها مقاييس جديدة للنقد كانت تمهيدا لبعض آرا وعما النقدد الحديث في هذه الفترة •

قلنا ان مدرسة النقد الحديث المتأثرة بالثقافة الفرنسية كانت المسيطرة في حقل النقد الادبي العام وذلك بغضل الجامعة الاهلية وبعونها ، ولكنا نلمح بداية للحركة النقدية على أيدى السوريين المتمصرين سوا أكانوا من ذوى الاتجاهات الفرنسية أو من ذوى الاتجاهات الانجليزية ويقول محمد نجم " وعلى صحفحات مجلاتهم وصحفهم خرجت أول حركة منظمة لنقد الشعر ، تأثرت بالقديم تأثر ولا وأخلاص ، وأخذت من الجديد كل مفيد نافع لهذه النهضة وكادت آراؤهم في النقد تستقيم على طريقة وتجرى على نسق ، بحيث يكونون مدرسة نقدية ، والنقد تستقيم افرادا ومجتمعين وخير من يمثل هذه المدرسة نجيب الحداد وامين الحداد وابراهيم اليازجي وخليل خورى وسليمان البستاني ويعقوب صوف وجرجي زيدان وعيسى اسكدر المعلوف و وقد نشروا نتاجهم النقدى على صغحات المقتطف والهلال والبيان والضيا والزهور ومجلة سركيس والمقتبس صفحات المقتطف والهلال والبيان والضيا والزهور ومجلة سركيس والمقتبس وسواها وشملت مقالاتهم تلك أبحاشا في قضية اللفظ والمعنى والصدق والقصد والطبعية وعدم التكلف ، ومكانة الخيال والعاطفة والاسلوب في الاثر الادبي "(۱) والطبعية وعدم التكلف ، ومكانة الخيال والعاطفة والاسلوب في الاثر الادبي "(۱) .

وجا أكبر اسهام قدمه السوريون المتمصرون في النقد عام ١٩٠٢ عندما

<sup>(</sup>۱) نجم ، " الفنون الادبية"، الادب العربي في آثار الدارسين ( دار العلم للملايين ، بيروت ، ١٩٦١ ) ، ص ٣١٧ - ٣١٨ .



أصدر سليمان البستاني " مقدمة اليانة هوميروس " ، نقد جائت هذه الدراسة أول محاولة من نوعها في دراسة الادب والاحاطة بمناهجه والمقارنة بين الادب العربي والادب اليوناني .

هسكذا كان السوريون ، هنا أيضا ، أول من مهد السبيل امام حركة النقد ، ولكن المصريين سرعان ما تقدموا الى الطليعة في هذا المجال بغضل جهود الجامعة الاهلية ، كما ذكرنا .

وكان احمد ضيف احد خريجي الجامعة الذين أسهموا في حركة النقد · تخرج احمد ضيف لحن دار العلوم عام ١٩٠٩ ، ثم أوفدته الجامعة المصرية فسي بعثة دراسية الى فرنسا حيث حصل على درجة الدكتوراه في الآداب عام ١٩١٨ وعاد الى مصر ليدرس الادب العربي في الجامعة ·

قأثر احمد ضيف اذا بالثقافة الفرنسية والنقاد الفرنسيين ودرس أشهر نقاد فرنسا فعارض مذهب تين (Taine) واعتبره مردودا ، وقال ان أهم عيوب هذا المذهب هو انه يتجاهل شخصية الاديب ، وان كان بالامكان اعتباره مقدمة لمعرفة الاشخاص وهو مذهب يمكن ان يعتمد للحكم على أمة وليس على افراد (١).

ويتحدث عن سانت بيف (Sainte Beuve) فيعتبر مذهبه أفضل المذاهب<sup>(۱)</sup>. كما يرى في مذهب جول لومتر (Jules Iemaitre) القائم على التأثر والانفعال مذهبا يعتمد على الذوق المهذب بالعلم <sup>(۱)</sup> ، وهو لذلك له أهميته في بحشم

<sup>(</sup>١) احمد ضيف ، مقدمة لدراسة بلافة العرب ، ( القاهرة ، ١٩٢١ ) ، ص ١١٨ ٣- ١٢٣

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ١١٥-١١٦

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ، ص ١٥٠ - ١٥٧



من مواضح الجمال • اما مذهب برونتيير (Brunetiære) نقد رأى نيه مذهبا قيما يساعد على درس تاريخ الادب ،الا انه يجعل النقد علما لا فنا ولذلك يصعب تحقيقه لان الادب فن لا علم (١) • كل هذه الآراء عرفها احمد ضيف في كتابه " مقدمة لدراسة بلافة العرب " الذى اصدره عام ١٩٢١ ، وقد اتبعه بكتاب آخر هو " بلافة العرب في الاندلس " اصدره عام ١٩٢١ واتبع فيه الطريقة نفسها في التعرض للمذاهب النقدية الفرنسية •

يصف عز الدين الامين اسهام احمد ضيف في حركة النقد الحديث فيقول؛
"كان في كتابي احمد ضيف ، " مقدمة لدراسة بلافة العرب " و " بلافة العرب في الاندلس " ، منهج جديد لدراسة الادب فان عرضه ودعوته لمذاهب النقديد بغرنسا ولكثير من المسائل النقدية الفربية يعتبر اول جديد في هذا البحسث لاستاذ جامعي بمصر ويعتبر اول ما عرف الدارسون منه في مصر بطريقة نظاميسة تقريرية باللغة العربية (٢)".

لكن اثر دعوة احمد ضيف هذه انحصر في تلاميذه ولم ينتشر خارج الجامعة ، وكان علينا ان ننتظر طه حسين الذى عرف كيف يهي لهذه الدعوة ، التي تتوجه نحو مذاهب النقد الفرنسية ، ويلاحظ عز الدين الامين اننا نجد كثيرا من آرا احمد ضيف عند طه حسين كالحديث عن تقديس القدما ، ونقد المصادر القديمة ، وخلود الادب الذى يعبر عن العواطف العامة ، والحديث عن عدم وجود الشعر القصصي والتمثيلي في الادب العربي القديم ، بالاضافة الدي

<sup>(</sup>١) احمد ضيف ، مقدمة لدراسة بلاغة العرب ، ص ١٤٣ - ١٤٩

<sup>(</sup>٢) الامين ، نشأة النقد الادبي عص ٣٥٣ ٠



# الحديث عن المذاهب الادبية والنقدية في فرنسا (١).

لقد كان النقد اوضح مجال تجلت فيه آثار الثقافة الغربية ، والمجال الذي توضحت فيه الخطوط العامة للاتجاهات التي تطورت فيما بعد ، ذلك ان النتاج النقدى ، حتى نهاية فترة بحثنا ، يكفي لان يلقي ضوا واضحا على هذه الاتجاهات ، وبينما نرى القصة المترجمة تسيطر على هذه الفترة بوجها على ، ولا نشهد طلائع القصة المصرية الاستة ١٩١٤ ، كما يسيطر المسلوب المترجم في الاكثر ، نجد النتاج النقدى نتاجا واضحا بارزا وضعت اسسه وبدأ البناء فوقها ،

الشحـــر :

لعل الشعر ابطأ فنوننا الادبية تأثرا بالثقافة الغربية فهو ، كما ذكرنا في فصل الترجمة ، فن معروف عند العرب ، بل هو الفن الادبي الذى يفخرون به ، وقد كانت له قواعده واصوله القديمة التي اصبحت تتمتع بحرمة خاصة قل من الشعراء من استطاع تجاوزها دون ان يتعرض للاتهامات الشديدة والشعر ايضا فن يتطلب نشأة حضارية معينة ، يتطلب نمو جيل كامل في اوضاع فكريقونفسية معينة ، لانه نتيجة التطور النفسي والعقلي معا .

هذا الوضع بالاضافة الى قلة الترجمات الشعرية التي كانت هي نفسها نتيجة لم ،كل ذلك من الاسباب التي اخرت تطور الشعر وفق الاتجاهات الغربية الجديدة التي دخلت الى مصر من الباب الواسع •

<sup>(</sup>١) الامين ، نشأة النقد الادبي ، ص ٣٥٣٠

في النصف الاول من القرن الماضي ، اذاً ، كان الشعر المصرى لا يسزال تقليدا للشعر القديم ، وكان الشعرا و لا يزالون يو منون ان الشعر "قسدرة على النظم وتوليد المعاني او الاخيلة دون ان يكون مرآة لجوهر نفسي ومسزاح خاص ونظرة متمبزة للحياة (1) ، بل لقد تطرف شعرا عذا العصر في تقييد قصائدهم بالقيود البيانية ، فاهتموا بالشكل اكثر من اهتمامهم بالمعاني التسي انخفض مستواها بانخفاض المستوى الثقافي العام في البلاد ، حتى قال العسقاد ان الشعر عند مدرسة الجيل الماضي " مغالبة لسانية ومساجلة كلامية ولبساقة ، ومنطق وسرعة جواب وارتجال (٢) ، ولعل شعرا هذه الفترة (٢) لم يستوحوا في تقليدهم للشعر القديم امراء امثال المتنبي والبحترى وابي تمام وابي نواس فلم يستطيعوا الافادة من المعاني او الصور الشعرية عند هو لا .

ولكن النهضة المصرية كانت قد بدأت تتسع في منتصف القرن الماضي وبدأت المطابع تنشر دواوين كبار الشعرا كالمتنبي والبحترى وابن الرومي وابي نــواس فتعرف المصريون الى الشعر العربي بسمو معانيه ورقي صوره وخلوه من التكلف المسرف و وكان ابرز من افاد من هذا اللقا مع امرا الشعر القديم محسود سامي البارودى الذى استطاع ان يعيد الى الشعر العربي حيويته ولكــن البارودى بقي بعيدا عن التأثر بالخطوط الفنية الغربية ولذلك فهو يبقـــى خان بحثنا وقد نشأت بعد البارودى مدرسة الشعرا المعتدلين التـــي

<sup>(</sup>۱) ماهر حسن فهمي ، تطور الشعر العربي الحديث من ۱۹۰۰ – ۱۹۰۰ ( مكتبة نهضة مصر بالفجالة ، القاهرة ، ۱۹۰۸ ) ، ص ۳۰

<sup>(</sup>٢) العقاد ، شعرا ، مصر وبيئاتهم ، ص ٨٩

<sup>(</sup>٣) من ابرز شعرا عده الفترة : مجدى ، عبد المطلب ، الساعاتي فكرى .



تأثرت بالتراث الحربي واصابها احيانا نفحات من الحضارة الجديدة و ومسن اقطاب هذه المدرسة ، احمد شوقي وحافظ ابراهيم واسماعيل صبرى وخليل مطران

الغربية ولحل مطران بين هو ًلا الشعرا اكثر المتأثرين بالثقافة / ، بل لعلم من اوائل الذين دعوا الى تغيير مقاييس الشعر وتطويره لذلك سنعود اليه فيين حديثنا عن اقطاب الاتجاء الغرشي .

اما حافظ فان طابع الشعر العربي القديم قد فلب عليه ، ولم يتأنسسر بالحضارة الغربية الا بطرق فير مباشرة ، وعن طريق الوعي الاجتماعي اكثر منسه عن طريق الوعي الغني .

وفلب الطابع التقليدى على شعر شوقي وتأثر بالتراث الاسلامي فاستلهم منه الكثير من الصور ، وبقيت الخطوط الغنية لشعره هي نفسها الخطوط التقليدية للشعر العربي القديم ، الا ان شوقي تأثر بالثقافة الغربية عندما خرج عسن الموضوعات التقليدية ، فحاول تقليد شعر لافونتين ، مقتبسا بعض شعره الخرافي احيانا ناظما على نمطه احيانا اخرى ، وتأثر شوقي بالمسرح الفرنسي عندمسا كان في فونسا فحاول ان يعسهم في نقل هذا الفن الى مصر ولكن مسرح شوقي يخرج عن فترة بحثنا الزمنية ولذلك لن نتعرض له ،

يبقى بين زعما الشعر في هذه الفترة اسماعيل صبرى وصبرى هـو من ذوى الثقافة الفرنسية وقد درس في فرنسا واحتك احتكاكا مباشرا بحضارتها، الا أن تأثره بها لم يبرز واضحا في شعره حتى اختلف النقاد ومؤرخو الادب حول ما آذا كانت آثار هذه الثقافة قد برزت في شعره ام لا وقد حاول

محمد صبرى في كتابه (۱) عن الشاعر الطاعر الطاعر الثقافة الغرنسية في شعره ويورد على ذلك امثلة عديدة (۲) • كذلك يورد محمد مندور رأيا للعقاد يربط فيه بين شعر صبرى وشعر لامرتين يقول العقاد : "ولما تهيأ لاسماعيل صبرى ان يتلقى العلم في فرنسا ويطلع على آدابها وآداب الاوروبيين في لغتها،كان من الاتفاق العجيب ان اطلع على الآداب الغرنسية وهي في حالة تشبه حالـة الذوق القاهرى في بعض الوجوه ، لانها كانت تدين على الاكثر الاغلب بتلـــك الرفاهية الباكية التي كان يمثلها لامرتين واخوانه الارقا الناعمون (۳) " • ويو يد رأى العقاد في ان رقة اسماعيل صبرى تأثرت بالادب الغرنسي محمد صبرى الذى يعتقد ان شاعرنا اخذ عن الحياة الغرنسية حب حياة الصالون فلما عاد الى مصر كانت داره " تذكرنا بالاندية التي يرجع اليها الغضل في تهذيب اللغة الغرنسية وتجنب الكلمات الحوشية النافرة لان السيدات كن فيها الآمرات الناهيات يحاسبن على كل لغظة ويتلطف في الخطاب (٤) " • .

فضب اللطيف ورحمة الجبار

يقول لا مرتين:

Et j'ai monte devant sa face Et la nature m'a dit passe Ton sort est sublime, il t'a vu

<sup>(</sup>۱) راجع کتاب محمد صبری ، اسماعیل صبری : حیاته وشعره ، (مطبعة الشباب القاهرة ، ۱۹۲۳) .

 <sup>(</sup>۲) لحل ابرز مثل یورده صبری تشبیه قول اسماعیل صبری
 وتر الوجود یشق عدك لكي اری

في المرجع نفسه ، ص ٣٧ . (٣) ورد الاقتباس عند محمد مندور ، محاضرات عن اسماعيل صبرى ، (معهد الدراسات العربية ، ١٩٥٦) ص ٨ - ٩

<sup>(</sup>٤) محمد صبری ، ادب وتاریخ واجتماع ، ( مطبعة مصر ، المقاهرة ، • ١٩٥ ) ص ۱۲۰ ٠



ويرى محمد حسين هيكل أن شعر شاعرنا تأثر في السنوات الاخيرة بالشعر الفرنسي (١).

اما من النقاد ومو رخي الادب الذين لا يحتقدون بتأثر اسماعيل صبرى بالثقافة الغرنسية فنذكر عمر الدسوقي الذى يرى ان صبرى لم يغد من معرفته بالغرنسية الا قليلا جدا يتمثل في الروح العامة لبعض المقطوعات ، فلا هو مسن الذين جددوا في القالب الشعرى فأتى بقصص او ملاحم او مسرحيات ، ولا هو بالذي جدد في المعاني او الصوراو الخيالات على نحو ما ثرى عند مطران بالذي تأثر كثيرا بالادب الغرنسي (٢) م لذلك فان الدسوقي يعد اسماعيل صبرى من شعراء المدرسة التقليدية ، وان ما افاده من الشعر الفرنسي قد يكون صقل ذوقه ، ويضيف الدسوقي " وقد يكون هذا طبيعة فيه لا مكتسبا من اقامتـــه بغرنسا (٢) م

ويشارك محمد مندور الدسوقي في رأيه ، فمندور يجد صلات قليلة بين شعر صبرى وثقافته الفرنسية ، ويعتقد ان النقاد اخذوا يتعسفون عندما راحوا يلتمسون شبها قريبا او بعيدا بين بيت عربي وآخر افرنسي (٤).

ويورد مندور (٥) نقاطا قليلة تشير الى امكانية تأثر صبرى بمعرفته بالغرنسية

<sup>(</sup>۱) محمد حسين هيكل ، تراجم مصرية وفربية ، ( مطبعة السياسة والسياسة الاسبوعية ، القاهرة ، ١٩٢٩ ) ، ص ١٨٤ .

<sup>(</sup>٢) الدسوقي ، في الادب الحديث، ج ٢ ، ص ٢٠٤٠

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ، ص ٢٩٩٠

<sup>(</sup>٤) لعلم يشير الى محاولات الدكتور محمد صبرى وقد اشرنا الى مثال منها سابقا .

<sup>(</sup>٥) مندور ، محاضرات من اسماعیل صبری ، ص ١٦



ولكن بشكل سطحي فهناك المقارنة بين بيت صبرى اواه لو علم الشبال بيت صبرى وهو مأخوذ من المعنى الفرنسي

Ah.si jeunesse savait, et si vieillasse pouvait

كذلك يشير مندور إلى ما ورد في ديوان جبري من انه استوحى مقطوعت والمبارة الساعة "من عبارة قرأها على احدى ساعات كنيسة رمس بغرنسا وتقول العبارة "كلهن جارحات والاخيرة القاتلة " والملاحظة الاخيرة التي يوردها مندور ليربط بين ثقافة صبرى الفرنسية وشعره هو ترجمة صبرى \_ كما فعل شوقي \_ لاقصوصة "الشعلب والغراب "من لافونتين .

ومهما یکن من اختلاف النقاد حول تأثیر الثقافة الغرنسیة فی شعر صبری فان ما یهمنا هو ان نلاحظ ان هذا التأثیر بقی - حتی بشهادة اولئك الذین اصروا علی وجوده - سطحیا لم یکشف عن تیار شعری او نقدی معین ، وقدد عمد اكثر النقاد الذین عرضوا لشعر صبری الی الاستشهاد بقصیدة "لوا الحسن (۱) وحدها تقریبا (۲) ، واخذوا یشیرون الی ملاح عامة قد تكون نتیجة تأثر صبری بالحیاة الفرنسیة (۳) ، کما عرضوا الی رقة شعر صبری التی عزوها الی تأشره

<sup>(</sup>۱) راجع ديوان صبرى ( مطبعة لجنة التأليف والترقيم والنشر ،) القاهـرة ،

<sup>(</sup>٢) يشير الى ذلك مندور في محاضرات عن اسماعيل صبرى ، ص ٨ .

<sup>(</sup>٣) نشير هنا الى موضوع خاص هو موضوع الخلاف حول بيت من ابيات القصيدة يقول فيه صبرى ؛ وانزعي عن جسمك الثوب يبن للملا تكوين سكان السماء وهو البيت الذى رأى فيه الدسوقي والعقاد نزعة مادية متأثرة بالثقافــة الغرنسية والنظرة الى المحبوبة في حين انكر محمد مندور ذلك ودافع عن الثقافة الغرنسية .



بالطباع الفرنسية ، وهذا فير مؤكد فقد تكون رقته طبيعة فيه كما ذكر الدسوقي .

قلنا ان تأثير الثقافة الفرنسية في شعر صبرى بقيت سطحية او عامة ، واذا صح انها اثرت في رقة الفاظم وانسياب ابياته وتدفق عاطفته فان ذلك لم يود بم الى اتباع خطوط فنية فرنسية واضحة او صور شعرية او معان ادبية مستوحاة من هذه الثقافة •

وهكذا لم يكن لصبرى اثر في تطوير الشعر المصرى الحديث نحو مقايسه الجديدة ولم يقم بالدور الذى قام به خليل مطران ممن تأثروا بالثقافة الفرنسية وشكرى والمازين والعقاد ممن تأثروا بالثقافة الانجليزية وسيكون لنا بحث في اثرهم جميعا فيما بعد •

هذه لمحات خاطفة عن أثر دخول الثقافة الغربية الى مصر وما أثارت من حركة فكرية انعكست في الحياة الاجتماعية والادبية ، وكان لها ، ولما حملت من مفاهيم جديدة ومقاييس حديثة أثر في تطور الغنون الادبية .

ولقد كانت هذه الحركة أوسع وأشمل من ان تحصو كلها في صـــفحات معدودات ، لأن كل مظهر من مظاهرها يصلح موضوعا لدراسة واسعة شاملـــة تعكن نموا حضاريا معينا وتفاعلا فكريا وقطورا أدبيا ، الا اننا عرضنا لها بشكل سريع لنلقي ضوءا عاما على ما تركته الثقافة الغربية في مصر بعد ان اثمر أثرها في التعليم ، وأثمر أثرها في الترجمة ، وكان لهذه الثمار جميعا أثرها فـــي الحياة الفكرية والاجتماعية العامة ،



وقد عرضنا في هذا الفصل الى تطور الفنون الادبية بشكل عام ، وسنعرض لاقطاب الاتجاهات الادبية وتأثرهم بالثقافة التي مالوا نحوها في فصلنا اللاحـــق لكي نبرز آثار الثقافة الغربية في الادب بشكل ملموس .



# الفصل الثالث القطاب المديشة الحديثة

#### مقدمدة:

تحدثنا في الغصل السابق عن المناخ الفكوى الذى اثاره دخول الثقافة الغربية ، بجناحيها الانجليزى الفرنسي ، الى مصر ، وعن اثرها العام في تطوير الفنون الادبية ، وقد لاحظنا كيف عمل الاتجاهان معا في مقاومة تيار القديم وادخال المقاييس والاصول الجديدة الى الحياة الاجتماعية والفكرية في مصر وتوطيد دعائم النهضة الحديثة ،

لكن الحديث عن صراع الثقافة الغربية مع القديم ، وتأثير تيارها في الحياة الفكرية لم يبرز لنا سوى ملامح التيارين الغربيين اللذين نتجا عن تسرب هذه الثقافة من منبعين رئيسيين ، فالثقافة الغربية في معركتها لتوطيد دعائه والصمود في وجود التيار المعاكس اعتمدت على الاسس المشتركة بيسن تياريها ، هذه الاسس التي كانت قاعدة التحرر العام في اوروبا والتي اصبحت جزءا من التراث الفكرى الاوروبي اكثر منها تراثا فكريا اقليميا ،

لكن صورة هذه الملامح تتضح بشكل ملموس عندما ندخل ميدان الادب.

ومع ان النتاج التأليفي الادبي بقي ضيق النطاق حتى نهاية فترة بحثنا اذا قيس بما ظهر في اواخر العشرينات وخلال الثلاثينات ، فان دراستنا لبعض اقطاب الاتجاهين الفرنسي والانجليزى تظهر الخطوط الادبية التي بدأوا فيها اثناء فترة بحثنا ، واستمروا عليها بعد ذلك متأثرين بالمنبع الاوروبي الاساسي الذى استقوا منه ، وبنشأتهم التعليمية والنظام الدراسي الذى ساروا عليه ، لذلك راينا ان نختار نفرا من ابرز ادباء الاتجاهين لنوضح من خلالهم الاثر الثقافي الغربي الفرنسي ، والانكليزى ، في ادب النهضة المصرية ، ولعل ابرز من يمثل الاتجاه الفرنسي في الادب محمد حسين هيكل وطه حسين ومحمد تيمور وخليل مطران اما الاتجاه الانجاء الانجليزى فابرز من يمثله في هذه الفترة عباس محمود العقاد وابراهيم عبد الرحمن شكرى ،

ولكن قبل ان نتحدث عن تا ثر كل من هوالا الاقطاب بالثقافة الفريية لا بد من ابدا ملاحظة هامة وهي ان المدرسة الفرنسية كانيا واسع انتشارا واعمق جذورا من المدرسة الانجليزية وقد راينا في الفصل السابق كيف أن معظم اقطاب حركة التجديد كانوا من ذوى الثقافية الفرنسية او المتأثرين بهم وفي طليعة هوالا تلامذة محمد عبده ومعظم اعضا مدرسة الجريدة واصحاب الثقافة الفرنسية كانوا يسيطرون على الجريدتين الأبحد اثرا في الحياة الثقافية نعني بها "الجريدة" التي رئس تحريرها محمد حسين هيكل واحمد لطفي السيد و "السياسة "التي رئس تحريرها محمد حسين هيكل واحمد لطفي السيد و "السياسة "التي رئس تحريرها محمد حسين هيكل واحمد للهني السيد و "السياسة "التي رئس تحريرها محمد حسين هيكل واحمد للهني السيد و "السياسة "التي رئس تحريرها محمد حسين هيكل واحمد عسين هيكل والمعمد حسين هيكل والمعمد حسين هيكل والهياسة "التي رئس تحريرها محمد حسين هيكل والمعمد حسين هيكل والمينان هيكل والمعمد حسين هيك والمعم



ثم أن ذوى الثقافة الفرنسية كانوا هم المسيطرين على أدارة الجامعة الاهلية وتوجيهها ، وقد وجهوا بعثاتهم العلمية الى فرنسا فعاد اساتدة الجامعة الاولى من أعضا هذه البعثات وقد تطبعوا بالثقافة الفرنسية أمثال احمد ضيف وطه حسين وغيرهما .

وفوق ذلك كله فان ادبا الاتجاه الفرنسي اسهموا في فترة بحثنا في معظم الفنون الادبية ، وان بقي النتاج محدودا ، فكان لهم اسهام في القصة والاقصوصة والمسرح والنقد والشعر في حين انحصر اسهام المدرسة الانجليزية او كاد حتى نهاية فترة البحث في النقد والشعر ، ومع ذلك فقد برزت الاثار الفربية بوضوح ، وهذا ما سنحاول ابرازه في ما يلي .



### اقطاب الاتجاه الفرنسي

محمد حسين هيكل (1): ولد هيكل عام ١٨٨٨ وبدأ دراسقه الاولية في الكتاب ثم انتقل الى مدارس الحكسومة الابتدائية والثانوية وفي عـــام ١٩٠٥ (٢) انضم الى مدرسة الحقوق ، التي تخرج منها عام ١٩٠٩ (٣) ، ثم سا فر الى باريس حيث التحق بجامعة باريس وحاز على درجـة الدكتوراه في الاقتصـاد عام ١٩١٣ – ١٩١٤ وقد اتصل محمد حسين هيكل بلطفي السيد ، كما راينا، فاتاح له هذا ان يكتب في "الجريدة" وشجعه على ذلك ، وكان لهذا اللقاء مع "استاذ الجيل" اثر في حياة هيكل الفكرية ظهر في نتاجه الادبي فظهرت

- (٢) تجدر الملاحظة انه في هذه السنة زاد عدد طلاب القسم الانجليزى في مدرسة الحقوق عن عدد طلاب القسم الفرنسي لاول مرة منذ بدأ القسم الانجليزى عمله علم ١٩٠٠ ( راجع فعل التعليم في عصر الاحتلال : مدرسة الحقوق )
  - (٣) وهي السنة السابقه لالخا القسم الفرنسي كليا في مدرسة الحقوق ٠

<sup>(1)</sup> راجع عن هيكل المراجع التالية :

١ \_ الامين ، نشلة النقد الحديث .

٢ \_ جـب ٥ دراسات في حضارة الاسلام ٠

٣ \_ حقي ٥ فجر القصة المصرية ٠



دعوته الى الادب القومي وبدت نزعته نحو الافادة من الفكر الغربي • ومن الجريدة انتقل هيكل ليعمل في "اللغور" وعام ١٩٢٢ تسلم رئاسة تحرير "السياسة" التي اسسها حزب الاحرار الدستوريين وانضم اليه واحد من اعمدة الاتجاه الفرنسي في الادب ، طم حسين • وقد قام هيكل في عمله "بالسياسة " ثم "بالسياسة الاسبوعيه " منذ عام ١٩٢٦ بدور كبير في حركة النهضة الادبية •

هذه اهم معالم حياة هيكل 6 التي كان لها اثر في نتاجـه الادبي حتى نهاية فترة بحثنا 6 ولم يكن هذا النتاج كبيرا 6 فقد اصدر قصة " زينب" عام ١٩١٤ ثم اصدر الجز الاول من كتاب عن جان جاك روسو اتبعـه بالجز الثاني عام ١٩٢٣ 6 وفي نهاية فترة بحثنا اى عام ١٩٢٥ اصدر " في اوقات الفراغ " فظهرت بحض نظرياته النقدية التي كان لها ان تتبلور فيما بعـد عندما اصدر " ثورة الادب " •

يبرز هيكل امامنا ممثلا للاتجاه الفرنسي في فنين من فنون الادب الحديث ، النقد والفن القصصي وقبل ان نعرض المي لهذين الفنين نشير الى ميله نحو الثقافة الفرنسية بشكل علم • يذكر هيكل نفسه في مقدمة قصة "زينب" انه عندما ذهب الى فرنسا اعجبب بالادب الفرنسي ففضله على غيره



من الاداب ، سواء العربية او الانجليزية ، ووجد فيه سموا ادبيا وسهولة في الاسلوب والمعاني (١) وقد اطلع هيكل على الاداب الانجليزية ايضا الا انه لم يتاثر بها تأثره بالاداب الفرنسية (٢) على ما يبدو من حديثه هو • ويشير يحي حقي الى ذلك فيقول: " فلم تكن رحلته الى باريـــس منشئة ، بل كاشفة له ان مزاجم اشد قربا الى الادب الفرنسي منه الى الادب الانجليزي رغم كثرة ما حصله منه ، ومن المغالطه ان نزعم ان الذي اخر عنده التأثر بالادب الانجليزي انه ادب الدولة المحتلة للوطن وانما السبب راجع الى هذا التقارب الخفي بين التيارات الثقافية في حوض البحر الابيض ، تقف فيها انجلترا بمعزل بجزيرتها وضبابها ، والى ان الجيل الذى سبق هيكل تلقى علومه في فرنسا وترجم عنها وبقيت رواسب هذه الثقافة متشبثه بارض مصر لا يفلح الانجليز في اقتلاعها بتحويل التعليم التعليم والبعثات من فرنسا الى انجلترا ، ولم يبدأ الادب الانجليزى يزاحم الادب الفرنسي الاحين تخرج طلبة المدارس الثانوي ــة والعالي ــة المعتمدة

<sup>(</sup>۱) محمد حسين هيكل ، زينب ، ( الشركة العربية للطباعة والنشر ، القاهرة ، العام ، ۱۰ ص ۱۰ ،

<sup>(</sup>٢) عزالدين الامين ، نشأة النقد ، ص ٣١٤٠.



مناهجها اللغة الانجليزية (١) .

تاًثر هيكل اذا بالثقافة الفرنسية وظهر ذلك فيما اسهم به في النقد والقصة .

لخني النقد قدم هيكل حتى نهاية فترتنا كتابا واحدا هو " لي اوقات الفراغ " الذى اصدره علم ١٩٢٥ وبرز فيه تـأثره بالثقافة الفرنسية .

يقول هيكل في حديثه عن تين ( Taine ) احد اعمدة النقد التاريخي الفرنسي في القرن التاسع عشر " ٠٠٠ وعندى ان مذهبه في النقد اترب الى الدقة من كل مذهب سواه فهو اشد المذاهب امعانا في "الموضوعية " وهو اذا عرض لكتاب او مسوئلف لم يعرض له من جهة تقديره الشخصي للكتاب او لما حبه ولكن بعد تحليل كل ما احاط بالموئلف وموئلفه من ظروف وبعد مقارنة هذا الموئلف بكل ما يستطيع مقارنته مجمن عاصره ورمى الى مثل غرضه (٢)".

<sup>(</sup>١) حقي 6 فجر القصة المصرية 6 ص ٤٢٠

<sup>(</sup>٢) هيكل ، تراجم مصرية وغربية ، ص ٢٧٠٠



وحين افكر في نقده ولو لنفسي ومن غير اى فكوه في الكتابة عنه ه على الطريقة التي احبتها نفسي منذ قراءة تين (١) .

هكذا صنف هيكل نفسه مع المدرسة الموضوعيه العلمية في النقـد مبتعدا عن المدرسة التي تقابلها وهي مدرسة النقد المتاثرى ، فاذا هو نصير سنت بيـف ( Sainte Beuve ) وتين وبرونتيـر ( Brunetiere ) مبتعدا عن جول لومتـر (Jules Le maitre) او انا تول فرانس .

ووقع اختيار هيكل في المدرسة الموضوعية العلمية على تين الذى فضله على غيره من النقاد ودرس موالفاته على ما يبدو درسا دقيقا فتأثير بنظرياته ووافقه على تفاصيل طريقته العلمية ، بل انه ذهب معه الى الاعتقاد بحثمية التطور التاريخي ، وفي كتاب " في اوقات الفراغ " يبرز تأثر هيكل بتين بشكل واضح يخفي في كثير من الاحيان تأثره بغيره من النقاد ، فما هي نظرية تين هذه التي طبقها هيكل ؟ يشرح تين نظريته النقديــة فما هي مقدمة كتابه " دراسات في النقد والتاريخ " (٢) محاولا تبسيطها وتلخيصها .

<sup>(</sup>۱) هيكل ، تراجم مصرية وغربية ، ص ۲۷۱ .

<sup>(</sup>٢) راجع الكتاب ومقد مته:

تين ، دراسات في النقد والتاريخ ،

H.A. Taine, Essais de critique et d'Histoire, (Paris, Hachette, 1894).

يقول تين انه اذا اردنا دراسة كاتب او شاعر او فيلسوف كان علينا ان نقسم اثارة الى اقسامها الطبيعية (١) فنصنفها حسب الموضوعات التي يعالجها ثم ناخن كل اثر على حدة وندرسه كما نسجل الخصائص التي يتميز بها الكاتب والملامح العامة \_ والمظا هـ والمسيط\_رة (١) ثم لا ثلبث أن نرى جملة واحدة توضح أمامنا الحالة النفسية الخاصة التي تعرض لها الكاتب (٣) . ﴿ ويوصي تين بعد ذلك بمقارنة هذه التلخيصات تضيف اليها حياة الكاتب وفلسفته في الحياة ، وعلى الناقد بعد هذا ان يقسرب بين الاف الملاحظات والاحكام التي وضعها فاذا كانت ملاحظاته دقيقم وجد لديه سبعة استنتاجات او ثمانية يتعلق الواحد منها بالاخسر حتى اذا كان الاستنتاج الاول بشكل معين كان محتما على الاستنتاجات التاليه ان تأتى بشكل معين ايضا • وعند ذلك يجد الناقد انه يستطيع ان يظهر بطريقة منطقية ان خاصة معينة استنتجها في احدى مراحل البحث تسيطر على الخصائص الاخرى ، وقد تكون هذه الخاصة عنف الخيال او هدو

Groupes Naturels. (1)

Particularités, traits dominants, qualites, Propres de L'auteur. (Y)

Etat Psychologique de l'auteur.



الطباع وقد تكون القابلية الخطابية او الغنائية ، واذا تابع الناقد عملية الاستنتاج المنطقي استطاع ان يكتشف الميول (١) الغالبة عند الكاتـب الذي يدرس •

ولا يحصر تين نظريته هذه في دراسة الافسراد بل يتعداها الى دراسة عصور او مدارس ادبية وفنية او حضارات قديمة وبذلت نشأت عنده نظرية الجطس<sup>(۲)</sup> الذى يمثل النزعات الخاصة عند الناتب الفرد والمحيط<sup>(۳)</sup> اى خصائص العصر بكامله وما سبقه من العصور التي اثرت فيه موالفترة الزمنيه <sup>(۱)</sup> اى كون هذا العصر قد جا في وقت سببته مو شرات معينه وعصور سابقة .

ولعل نظرية تين هذه منبثقه من افتراض اولي هو ان الاشياء المعنوية كالاشياء المادية لها ظروفها وارتباطاتها وبذلك يصبح العصر مرتبطا بما سبقه من عصور وتصبح خصائص العصر السابق مسببات لخصائص العصر اللاحــــق.

| Inclimations     | gouvermantes | (1 | ) |
|------------------|--------------|----|---|
| In CI ima CI ons | gouvermances |    |   |

La race (Y)

Le milieux (Y)

Le moment ( { })



من هنا ، انبثق تفسير تين للتاريخ ، ونظرية الحثمية (1) التي تجعـــل باستطاعة الدارس المتعمق ان يكتشف مراحل المستقبل اذا ما عرف المسببات التاريخيه او الحوادث والعوامل التي حدثت في العصور الماضيه .

تعرضنا لشح نظرية تين هذه لما لها من اثر مباشر وتغصيلي ني نظرة هيكل الى النقد والتاريخ ، هذا الاثر الذى برز بوضح في كتاب هيكل أني اوقات الغراغ " واول هيكل ان يطبق نظرية تين في جميع معالجاته النقدية في دراسته لشوقي ، للبارودى ، لقاسم امين ، لشلي لبيتهوفن ولغيرهم يقول في مطلع دراسته لقاسم امين : " من اجل درس رجل من الرجال ، فيلسوفا او كاتبا او شاعرا يجب قبل كل شي تعرف الوسط الذى عاش فيه والحال النفسية الخاصة به حتى يعلم تأثير هذه البيئة المعينده على هاته النفس المعينه فاذا تم ذلك تفسر الفيلسوف او الكاتب او الشاعر الى حد كبير "(٢) وقد طبق هيكل هذا القول في دراسته لقاسم اميسان الله حد كبير "(٢) وقد طبق هيكل هذا القول في دراسته لقاسم اميسان الله حد كبير "(١) وقد طبق هيكل هذا القول في دراسته لقاسم الميسان فقال انه سيبدأ اولا بدراسة حال الوسط الذى عاش فيه والاوساط الاخرى

Determinisme (1)

<sup>(</sup>٢) هيكل ، في اوقات الفراغ ، ( المطبعة العصرية ، القاهرة ، ١٩٢٢ ، ص ١٠٣



التي اثرت في حياته ، ويدرس الوسط الطبيعي لمصر وخصائصه ثم يدرس الوسط الاجتماعي ؛ ويعتبر للوسط الطبيعي السلطة والاثـرفي توجيه الوسط الاجتماعي ، ويظهر اثر تين عندما يجعل هيكل حاسيّـة قاسم امين و "عصبيته الهادئــه" وسرعة تـأثره سببا دفعه الى كل ما فعل .

وفي حديثه عن قاسم امين ايضا يذ تر هيكل نظرية تين الني عالجها في مقدمة كتابه "تاريخ الاداب الانجليزية فيقول: "لقد ظهر للمورّخين ان الاثر الادبي ليس مجرد حرثة خيالية ولا هو شهوة مساعة لرأس صامية ولكنه صورة من الاخلاق واثر من اثار الحال النفسية التي تجيط به ومن الخيطأ درس الاثر الادبي على انه عمل قائم بذاته وفيا اى الايمان بشيء لذاته وانما هي اثر الذين وضعوها وانما يكون التاريخ الحق حين بيدأ الرجل من خلال غيابات الزمن ويميزه حيا عاملا لذا شهوات وعوائد مسموع الصوت منظور الوجه ويرى اشارته وملابسه ويحيط به واضحا كاملا كأنما كان معه في الطريق ولم يكد يتركه "(1)

ويعود اثر تين في هيكل الى الظهور عندما يوئيد ناقدنا طه حسين في دراسقه لابي الحلاء المعرى ولابن خلدون لانه يعتبر للوسط الزماني

٩٨ ميكل ٥ في اوقات الفراغ ٥ ص ٩٨



والوسط المكاني الاثر الكبير ويقول في ذلك: "وهي الطريقة العلمية التي تبعث للنفس عورة صحيحة عن شخص الشاعر او الكاتب او الفيلسوف الذى يراد تحليله ولك بان الفرد لا وجود له بذاته وانما وجوده بالوسط الذي يعيش فيه ومعرفة البيئة الطبيعية والبيئة الاجتماعية والحالة التاريخيه وما كان على اثر ذلك من عقائد وعوائد وافكار وعواطف واتجاهات ذلك كله وذلك وحده هو الذي يسمح لنا بفهم اى كاتـب او شاعر او فيلسوف واى رجـل اخـر له صلة بالمجموع فتـأثر به واثر فيه (۱) ".

اما في نظرية الحتمية التاريخيه فقد برز تأثر هيكل بتين عندما تحدث عن جرجي زيدان فقال: "٠٠٠ فقد اثبتت التجارب ان الناس يسيرون في طريق مرسم لهم بالحوادث والاشياء المحيطه بهم ه وليس يكفي ان يريدوا تغيير هذا الطريق ليتغير (٢) ". ويقول ايضا ان التاريخ يجب ان تكون الغاية منه معرفة حقائق دون ان ننظر الى ابعد من ذلك لان ذلك تعب خائع ولكن على المؤرخين ان "يتقبوا عن الحقائق الماضية من اجل نفصح الحاضر والمستقبل هاى لتبين لهم سلسلة حياة امة من الام او سلسلسة

<sup>(</sup>۱) هيكل ، في اوقات الفراغ ، ص ١٨٣٠

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ٥ص ٢٣٤٠



حياة الانسانية فيستطيعون ان يضعوا لها طريقها الممكن اتباعه في الحاضر للوصول الى اكبر قسم من السعاده لاعظم عدد من الناس وليكونوا على علم بما سيكون في المستقبل حتى لا يكون عملهم الحاضر سببا في سوء بمنال الاجيال المقبلة (١)".

كل ما اوردناه امثله واضحه ليس عن تاثر هيكل بتين فحسب بـــل عن تطبيق ناقدنا لنظرية تين كما هي دون ان يستعين بغيرها من النظريات او يعدلها بما يتفق ونظرته الخاصة للنقد والادب .

ويظهر الفرق بين تطبيق تين لنظريته هذه وتطبيق هيكل لها عندما نقرأ معالجة نقدية لكل من الكاتبين فالفرق بين الناقدين هو الفرق بين خالق يعرف تفاصيل مخلوقه وجميع جوانبه الرئيسيه والثانوية ، ومعجب يتوق الى كمال الخالق ويحاول ان يتمشى على طريقه ، فنظرية تين تنسجم مع منحلي تفكيره العام والخاص في اى موضوع من موضوعات الفكر او الفن او الحياة ، فهي جؤ من نظام عام ، وان لم يشأ هو ان يدعوه نظاما فغضل كلمة اسلوب

<sup>(</sup>١) هيكل ، في اوقات الفراغ ، ص ٢٣٥ .



او طريقه • اما هيكل وهو المعجب باستاذه ه فقد حاول بكل جد واخلاص اتباع اسلوب هذا الاستاذ ونجح الى حد كبير لولا بقايا ملامح من اصطناع لهذا التغسير او ذاى الاستنتاج • والمقارن لدراسة هيكل لقاسم امين مثلا ودراسة تين للافونتين يجد الفرق في العمق بالالملاميط بتفاصيل هذه النظرية وحواشيها • فتين يذهب الى ابعد من المحيط المباشر والى اعمق من دراسة خاصة واحدة في الرجل الذى يدرس • فاكتشاف الخاصة المسيطرة عند من يدرس تياتي عند تين نتيجة طبيعيه ومنطقيه لدراسته الغفصيليه لجميح المراحل التي طلب الى النقاد ان يمروا بها ه اما عند هيكل فتأتي كانها منفصله عن سائر مراحل البحث تياتي وكان هيكل يحاول معها ان يخلق مرحلة جديدة مستقله عن غيرها

وهكذا برز اثر نظرية تين في هيكل الذى لم يحاول استيعاب النظرية مع غيرها ويخرج بمنهج يوفق فيه بين عدد من النظريات وثقافته الخاصة كما فعل طه حسين مثلا ، بل اقتبس النظرية كما هي ، او لنقل اعجاب بها فطبقها دون تعديل .



ومع أن نظرية تين قد سيطرت على ما قدمه هيكل في " في أوقات الفراغ " فاننا نستطيع أن نلمسس أثارا لبعض النقاد الاخسرين • فهنالك مثلا أنسجام بين نظرة هيكل ألى الادب ورسالة ونظرة برونتيير • فهيكل يرى أن رسالة الادب ملتزمة لتوجيه الجماعة وحقها ورفع مستواها (١) ، وبرونتير يرى أنسها رسالة أخلاقيه (٢) .

كذلت نلمج اثرا لروسو في اراء هيكل النقديه ولعلمه يوء مسن وث روسو بان المدنية مفسده للعبقرية الطبيعيه عندنا ، فهو يعجب بثقافة اليونان القديمه ويقرر ان سبب عظمة شكسبير وراسين وكورني يرجع الى "عظمة ذلك الوحي اليوناني او الروماني الذى كان يمدهم " بالاضافة الى العبقرية الطبيعيه ويضيف" وليس في مقدور عصورنا الحاضرة ،عصور التحليل الدقيسة وفحص الخلايا وتعرف الجزيئات والبحث وراء النتائج بعد استقصاء المسببات ، اقول ليس في مقدور عصورنا التي هجرت البساطه الطبيعيه العظيمه وارتكست فضلا عن ذلك فيما هي فيه من ترف مفسد مذل ان ترقى مراقي ايسكولد س

<sup>(</sup>۱) راجع في اوقات الفراغ عن ١٠٢٥ ١٠٢٥ وغيرهما ·

وراجع مثلا لبرونتيير ، دراسات نقدية في تاريخ الادب الفرنسي (١)

Etudes critiques sun l'historie de la litterature Française

(Paris, Hachette, 1926 - 32).



وسوفوكليسس (1)" · ولعل في ذلت ما يتفق مع اراء روسو (٢) في المدينة الحديثه وايثارة الطبيعيه منبعا للعبقرية الطبيعيه والنشأة غيسر المعقده ·

ثم أن هنالت عددا من أراء هيكل النقدية التي تنظرة الى مختلف الموضوعات لا يهمنا منها في هذا المجال سوى دعوته لانشاء الادب القومي (٣) التي نرى فيها أفادة مباشرة من أراء استاذه أحمد لطفي السيد (٤) الذى حمل أثر الفكر الاوروبي إلى مصرة وتجاوبا مع صوت القومية الذى كان قد بدأ يعم أوروبا بعد أن زال عنها شبح بونابارت ووجد هذا الصوت صدى له في مصر حيث كان الفليان السياسي والاتجاهات المختلفة في الدعوة الاسلامية ( Pan Islamism ) إلى الإتباط بالدولة العثمانية الى الاستقلال الداخلي إلى القومية المنفصلة وقد حمل لواء هذه الاخيره المثقفون ثقافة أوروبيده وربيده

<sup>(</sup>۱) هيكل ، في اوقات الفراغ ، ص ١١٨٠

<sup>(</sup>٢) راجع روسو ١٥ميل ٠

<sup>(</sup>٣) هيكل ، في اوقات الفراغ ، ص ٢٦٤٠

<sup>(</sup>٤) انظر في هذا العدد مقالات احمد لطفي السيد في تاملات ٠



لم يقتصر تأثر هيكل بالثقافة الفرنسية على النقد فحبب ٥فقد اشرنا الى انه اسهم لحرافي حقل القصة عندما اصدر "زينب عام الماد العام الماد العام الماد الم

وليس يالينا أن ننقد " زينب " من ناحية بنائها القصصي لاننا معنيون هنا في الاثر الغربي فيها فقط ويقول جبب: "وقد كانت " زينب " من حيث اللغة والاسلوب والموضوع منبتة الصلة بكل ما ظهر قبلها في الادب العربي وفليس بينها وبين قصص زيددان التاريخيه وقصص فرح انطون الاجتماعية أية وشيجه بل أنها وضعت وكما يدل عنوانها لتصوير الحياة الاجتماعية في ريدف مصر و في سلسلية فن الاحداث التي تتصل بمصير أحدى الفلاحات (٢) وقد تبها يوم كسان أثر من أثار الثقافة الفرنسية في ثقافة هيكل وقد تبها يوم كسان لا يزال في باريس (٣) وقد أعجب بأدب فرنسا وسلاسته وسهولته

<sup>(</sup>۱) راجع جب ، دراسات في حضارة الاسلام ، ص ۳۲۹ و حقي ، فجسر القصة المصرية ، ولطيفه الزيات ، حركة الترجمه عن الانجليزيه .

<sup>(</sup>٢) جـب ، دراسات في حضارة الاسالم ، ص ٢٧٩٠

<sup>(</sup>٣) كتب هيكل زينــب ما بين عامي ١٩١٠ ـ ١٩١١٠



كما اعترف هو في مقدمة الطبعة الثانية من " زينب " (1) . ولعل ابرز ما يتضح من اثر غربي في قصة " زينب" هو تأثر هيكل بالمذهب الرومانسي الى ابعد الحدود وتأثره ايضا بالمذهب الواقعي وكذلك تأثره بالقصة التحليليه الفرنسيه باعترافه هو في مقدمة الطبعه المانيب من زينب " ايضا (٢) . فكيف ظهرت هذه التأثرات في "زينب" .

اول ما يلغت انتباهنا عندما نقراً القصة هو الطابع الرومنطيسقي الذي يسيطر عليها • فهناك مقاطع عديده وطويله ينصرف لهيها الكاتب الى وصف الطبيعه وصفا يظهر تعلقه الشديد بها فهيكل يرى في الطبيعة الخير الكامل والصفاء التام وهو يلجأ اليها على لسان "حامد" بطل قصته ليفضي اليها باسراره لانها وحدها التي تستطيع ان تفهم هذا القلب الحائر ، وقد كانت الطبيعة وسيلة عند هيكل كما كانت عند اساتذته الرومنطيقيين (٣) لتمجيد الخالق والشعور بعظمته •

<sup>(</sup>۱) هیکل ۵ زینیب ۵ ص ۱۰

<sup>(</sup>٢) جـب ، دراسات في حضارة الاسالم ، ص ٣٨٢٠

<sup>(</sup>٣) لعل اكثرهم تأثيرا فيه هو جان جاك روسو · وقد الف عنه كتابا كما راينا ·



وتظهر النزعة الرومانطيقيه عند هيكل في وصفه وخائل القلوب وارتعاشاتها ويتجلى ذلت عندما يحاول وصف حالة حامد النفسيه او اضطرابات "زينب" في نزاعها بين الحب والواجب، اما الواقعيه فقد ظهر اثرها في "زينب" بشكل محدود عندما عرض الكاتب لصور الريف في طبيعته وحياته عرضا صادقا واظهر صورة حية لذلك ، كذلك برز اثر الواقعيه عند هيكل في هواره ، فهو يحي شخصياته في هذا الحوار ولا بسيتنكف عن استعمال الالفاظ العاميه والاسلوب العامي زيادة في واقعيه الحوار .

اما المنحى التحليلي الذى يعترف هيكل بانه افاد منه فقد برز في وصفه لصراع كل من حامد وزينب مع عواطفهما ههذا الصراع الذى كان اساس مأساه كل منهما ه فادى في النهاية الى اختفاء حامد وموت زينب ولكننا مع ذلك لا نرى الاثر التحليلي قويا في قصة هيكل هذه بل ان شخصيانه بقيت باستثناء حامد وزينب عير بارزه اجمالا ، بل حتى مناجاة حامد لنفسه وللطبيعة كانت احيانا نوعا من الانطلاق الرومانطيقي

اما الاسلوب فقد ظهر اثر اللغه الفرنسيه فيه في الجمله الطويله



## المعقده وكثرة الجمل الاعتراضيه (١) .

بقيت هنالك الإشارة الى الاثر الاوروبي الفكرى العام الذى ساد الحركة الفكرية المتأثرة بالفكر الاوروبي وقد ظهر في قصة هيكل هذه وفي زينب تتجلى الدعوة التي اثارها قاسم امين لتحرير المرأه ، على لسان حامد الذى يرى في حجاب ابنة خالته عزيزه وبنات المدينة عامية سجنا يطوق المرأة وينطلق من هذا الموضوع للدعوة الى تحريره المرأة من قيودها وجعلها عنصرا فعالا في المجتمع وكذلك برز في القصة تأثر هيكل باراء احمد لطفي السيد حول العائلة وتنظيمها وتربية الفيات الخاطئة وفكرة الزواج والمشاركة الزوجيه ودور العائلة في المجتمع (۱) كل ذلك على لسان حامد الشاب المثقف ، وهي آراء المثقفين في ذلك العصر الذين نشأوا على المقاييس الاوروبية الحديث،

<sup>(</sup>۱) جــب ، دراسات في حضارة الاسلام ، ص ۱۸۱٠

<sup>(</sup>٢) انظر في هذا العمد د مقالات احمد لطفي السيد في المنتخبات ج ١٠



طه حسين (1) لعل بين أقطاب أدب مصر الحديث ليس هناك من هه وأوسح شهرة من طه حسين ، ولعل نشاطه في مجال الجامعة وما تغرع عنه من توجيه فكرى وأدبي أسهم في جعله أحد الاقطاب الذين تركوا أثرهم الواضح في تطوير الدراسة الادبية .

ولد طه حسين عام ١٨٨٩ وتلقى دراسته الابتدائية في كتاب القرية ئم دخل الازهر من أجل متابعة دراسته العالية فقضى فيه عشر سنوات ، يتابسع مناهج الدراسة التقليدية ، وما ان فتحت الجامعة الاهلية ابوابها عام ١٩٠٨ حتى التحق بها وبدأ يستمع لمحاضرات المستشرقين الذين استقدمتهم الجامعة للتدريس فيها امثال نللينو وجويدى وفيرهما حتى نال درجة الدكتوراة سسنة ١٩١٤ فقررت الجامعة ارساله الى فرنسا ،

وفي فرنسا قض طه حسين أربعة أعوام " قررت مستقبل فكوه ، فقسراً اناتول فوانس وحضر دروس دوركهايم • وكتب اطروحة عن ابن خلدون وتزوج المرأة التي أصبحت عينيه " (٦) •

عاد طه حسين الى مصر في أعقاب الحرب العالمية الاولى وبدأ يدرس في الجامعة وعندما أصدر حزب الاحرار الدستوريين جريدته "السياسة "سنة

<sup>(1)</sup> راجع عن طه حسين المراجع التالية : ۱- ألبرت حوراني ، الفكر العربي ، ۲- بيير كاشيا : طه حسين ، مركزه في النهضة الادبية المصرية

Pierre Cachia, Taha Hussein, His Place In the Egyptian Literary
Renaissance, (London, Luzac & Company Ltd., 1956.)

<sup>(</sup>٢) حوراني ، الفكر العربي ، ص ٣٢٦ .



١٩٢٢ ، أصبح طه حسين محررها الادبي فكان ينشر يوم الاحد قصة ملخصــة عن الادب الفرنسي ، وينشر يوم الاربحاء بحنا في الشعر العربي ،

هذه أهم معالم حياة طه حسين التي أثرت في حياته الفكرية حتى نهاية الربح الاول من القرن الحالي ، ولكن ما هي المؤثرات التي قامت بدورها فسي توجيه ميوله الفكرية والادبية ؟

قلنا انه عندما التحق طه حسين بالجامعة درس على المستشرقين ٠ وقد تركت هذه الدراسة في عقله أثرا كبيرا ٠ يقول في مقدمة تجديد ذكرى أبــــي العلا : "انشى عسم الآداب في الجامعة ، ودعي اليها جملة الاساتذة مسن المستشرقين في ايطاليا وفونسا والمانيا ، وانتسبت لهذا القسم ، وأخذت أسمع الدروس فيه ٠ فاذا ألوان من الدروس لم أعرفها من قبل ٠ واذا فنون مسن النقد لم يكن لى يها عهد ٠٠٠ وإذا الباحث عن تاريخ الآداب ليس عليـ أن يتقن علوم اللغة وآدابها فحسب ، بل لا بد له ان يلم الماما بعلوم الغلسفة والدين ، ولا بد له من ان يدرس التاريخ وتقويم البلدان درسا مفصلا ، واذا الباحث من تاريخ الآداب لا يكفيه من درس اللغة حسن البحث عما في القاموس واللسان وما في المخصص والمحكم ، ٠٠٠ واذا الباحث من تاريخ الآداب لا بد لم من أن يدرس علم النفس للافراد والجماعات اذا أراد أن يتقن الفهم لما ترك الكاتب أو الشاعر من الآثار · وإذا اللغة العربية وحدها لا تكفى لمن أراد أن يكون اديبا أو موارخا للآداب حقا ، اذ لا بد له من درس الآداب الحديثة في أوروبا ، ودرم مناهج البحث عند الغرنج ، بله ما كتب الاساتذة الاوروبيون في لغاتهم المختلفة مما للعرب من ادب وفلسفة ومن حضارة ودين ٠ كل هذه عقبات ظهرت لي حين سمعت دروس السائدة المستشرقين في الجامعة " (١) .

<sup>(</sup>۱) طه حسین ، تجدید ذکری أبی العلا ، ( مطبعة المعارف ومكتبتها ، القاهرة ، ۱۹۳۷ ) ، ص ۷ .



ولحل في طليعة هو ًلا ً المستشرقين نالينو الذي كان يدرس الادب القديم بمنهج جديد هو الذي فتح آفاق طه حسين · ولقنه اساليب النقد الادبي والدراسة الادبية على أسمى غربية جديدة ·

كانت نتيجة هذه الدراسة الجامعية صدور رسالة عن أبي العلا المعرى طبق فيها الاسمى الجديدة التي لقنته اياها الجامعة ، وكتب لها مقدمة شرح فيها الفرق بين الدراسة القديمة المتمثلة باستاذه سيد بن علي المرصفي (١) .

وبالاضافة الى أثر المستشرقين في الجامعة كان طه حسين قد اتصل بالمجددين السوريين والمصريين ، فقد كانت صحافة السوريين في تلك الفترة تكون ما يشبه المدرسة في نقل بعض مظاهر الفكر الغربي ، وكان المصريون قد بدأوا يبرزون في هذا المجال وعلى رأسهم احمد لطفي السيد الذى جمسع هوالا الادبا الناشئين ـ وكان بينهم طه حسين ـ ووجه ثقافتهم وهسدى خطاهم وأتاح لهم ان ينشروا نتاجهم في جريدة " الجريدة " وهكسدا أسهمت صحافة السوريين ومدرسة المجددين المصريين في توسيم آفاق الاديب الشاب وتوعيته لقضايا فكرية واجتماعية كان فافلا عنها من قبل .

وفي اوروبا تعرف طه حسين الى الثقافة الغربية عن كثب فقد "ملكت عليه اوروبا خياله طوال سنوات الابداع عنده "(٢) · وكانت اوروبا بالنسبة له، تمثل ثلاثة اشيا : الثقافة الانسانية ، والفضائل الوطنية والديموقراطية (٣) وهي

<sup>(</sup>۱) طه حسین ، تجدید ذکری أبی العلا ، ( مطبعة المعارف ومكتبتها ، القاهرة ، ۱۹۳۷ ) ، ص ه - ۱۱ •

<sup>(</sup>٢) حوراني ، الفكر العربي ، ص ٣٢٨ .

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه .

تمثل "أرفع درجات التطور في تحقيق التوازن المثالي بين العقل والدين ، تاركة العقل حرا في حكم العالم الاجتماعي ، لاخضاع الطبيعة بتطبيق العلم ، ووضح الشرائح من اجل سعادة الانسان "(١) .

ولما عاد من اوروبا في أعقاب الحرب العالمية الاولى بدأ يدرس في الجامعة مركزا محاضراته على تاريخ اليونان وآدابهم ، وكأنه بتأثره بالحضارة الغربية وتقدمها أراد ان ينقل الاسس التي قامت عليها هذه النهضة ، السي مصر ، لكي نبني عليها هي ايضا ، دعائم نهضتها العتيدة ، وما لبث ان أخرج كتابين عن الحضارة اليونانية القديمة هما "صحف مختارة من الشعر التمثيلي عند اليونان " و " نظام الاثينين " لارسطو ، وقد نقل فيما بعد تمثيليات سوفوكليس وسماها " من الادب التمثيلي اليوناني " .

وبعد أن نقل طه حسين الى كرسي الادب العربي استمر يطبق أساليب الغرب التي تلقاها في فرنسا على دراسة الادب العربي ونقده ، وبدأ يستعين بمذهب ديكارت في رفض المسلمات الماضية ، ليبني نتائجه على منهج دراسي جديد ، وكانت قمة هذا المنهج ، يوم أصدر كتابه " في الشعر الجاهلي " ، فأثار النقمة الكبرى في صغوف المحافظين .

تحدثنا عن ثقافة طه حسين الفربية وعواملها لما لها من أثر عام في محدد في اتجاهات طه حسين وثورته في جميع مناحي التعليم والتأليف والنقد ولعل أبرز مجال يوضح تأثر طه حسين بالثقافة الغربية بشكل محسوس هو مجال الدراسة الادبية والنقد يقول بيير كاشيا : " يجب أن نتذكر ، ان الادب كان أول مجال وجد فيه قلبه الثائو عزائه ، وان شهرته الاولى جائتين كونيسه

<sup>(1)</sup> حوراني ، الفكر العربي ، ص ٣٦٨ ٠



ن\_\_اتدا

ومع ذلك فان طه حسين لم يكن صاحب مذهب نقدى محدد ولم يحاول ان يقيد نقده بمذهب معين وقواعد محددة · انما يمكن ان تستشف آراوه النقدية وانعكاسات ثقافته الغربية فيها من نقده التطبيقي وأحكامه المفردة ·

اصدرطه حسين من الكتب النقدية في فترتنا رسالته التي نال عليها درجة الدكتوراة من الجامعة الاهلية وهي " تاريخ أبي العلاء المعرى " ،عام ١٩١٤ وأعاد طبعها عام ١٩٢٦ بعنوان " تجديد ذكرى أبي العلاء " . كذلك أصدر الجزئين الاولين من "حديث الاربعاء " عام ١٩٢٥ وهما عبارة من مقالات نشرت في صحيفتي السياسة والجهاد بين عام ١٩٢٦ و ١٩٢١ و ولعلنا نستطيح ان نشير بشكل سريح أيضا الى كتاب " في الشعر الجاهلي " وان كان قد صدر عام ١٩٢٦ لائه يشكل قمة تدرج طه حسين نحو اتباع المذاهب النقدية الاوروبية عامة ومذهب ديكارت خاصة ، وهو المذهب الذي سار عليه في تدريسه بالجامعة ،

ولا يعنينا أن نعرض لآراً طه حسين النقدية في هذا المجال الا بقدر ما تعكن هذه الآراء تأثر ناقدنا بالثقافة الاوروبية عامة وبمذاهبها النقدية خاصة ٠

يتحدث طه حسين في مقدمة كتابه " في الادب الجاهلي" (٢) و الشقاد الغونسيين الذين ظهروا في فرنسا ابان القرن الماضي ، وأولهم سانت بوف الذي يعتمد في نقده على دراسة الشخصيات ونفسياتها وتين اليذي

<sup>(</sup>١) بيير كاشيا : طه حسين ، ومركزه في النهضة الادبية المصرية ، ص ١٣١ .

<sup>(</sup>٢) طه حسين ، في الادب الجاهلي ، (دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٢٧)، ص ٥٣ - ١٩ ٠



يعتمد على تأثيرات الجنس والبيئة والزمان · وبرونتيير الذى حاول اخضاع الغنون لنظرية التطور والارتقاء على مذهب داروين نما هو حظ طه حسين من التأثر بهوالا، النقاد ؟ وكيف ظهر هذا الأثر في نقده التطبيقي ؟

قبل أن نشير الى هذا الأثر نلاحظ ان مقياس طه حسين في الدراسة الادبية قد تطور حتى ضمن فترتنا القصيرة ، ومع انه متأثر بالثقافة الفرنسية في جميع مراحل تطوره فانه بدأ متمسكا بالمقاييس العلمية البحت ، ثم مال عنها قليلا للأخذ بأكثر من مذهب في وقت واحد ولاعتماد الذوق الشخصي كأساس من أسمى النقد ، وسيتضح ذلك في ما يلي .

كان أول نتاج لطه حسين في الدراسة الادبية دراسته لأبي العسدا" المعرى " تاريخ أبي العلاء المعرى " أو " تجديد ذكرى أبي العلاء " الستي نال عليها درجة الدكتوراة من الجامعة المصرية رفي هذه الدراسة يبرز تأثر طه حسين الواضح بآراء تسين النقدية (١) . فقد درس أبا العلاء من حيث زمانه ومكانه وشعبه وهي الاسس الثلاثة التي تقوم عليها نظرية تسين ، ولم يكتف طه حسين بالمبادئ العامة لهذه النظرية بل طبق تفاصيلها ، ففي تمهيد الكتاب يعرض طه حسين النظرية النقدية التي سيبني عليها بحثه فاذا هي شمن مفصل لنظرية تسين ، يقول مثلا : " . . ، انما الرجل وما له من آثار واطوار نتيجة لازمة ، وثمرة ناضجة لطائفة من العلل اشتركت في تأليف مزاجه وتصوير نفسه من فير ان يكون له عليها سيطرة أو سلطان " (٢) . هذه العلل يراها طه حسين كما يراها تسين تنحصر في المكان والزمان والجنس ، وقد حاول ان يدرس أبا العلاء

<sup>(</sup>١) فصلنا نظرية تين في حديثنا عن هيكل .

<sup>(</sup>٢) طه حسين ، تجديد ذكرى أبي العلا ، ص ١٦ .



منطلقا من هذه الموثرات الثلاث فكانت المقالة الاولى (١) في الكتاب عن زمان أبي العلاء ومكانه وشعبه ، وإذا قلنا شعبه فاننا نشير الى عنصر الجنس الذى تحدث عنه تبين ، فطه حسين يحاول أن يحلل التقلب الجنسي وامتزاج الدم العربي بغيره (٢) في حديثه عن الشعب الذى نشأ فيه المحرى ويقول : "فأبو العلاء ثمرة من ثمرات عصره قد عمل في انظاجها المكان والزمان (٣) ، ويتغبق ناقدنا مع تبين في قضية تعيين الخاصة المسيطرة عند الكاتب أو الشياء واستناجها من بين أشباهها ونظائرها ، يقول : " ، ، وانما سبيلنا فيه سبيل الباحث المحقق والدارس المستقضي يجمع الاشباه الى نظائرها والاشياء الى قرائنها ليستنبط منها قضية مجهولة أو يوضح بها حكما فامضا أو يستظهر بها على اثبات خبر مشكوك فيه "(٤) ،

كذلك يتضح في هذا الكتاب ايمان طه حسين بنظرية تين في الحتمية التاريخية: " . . . لأن الكائن المستقل هذا الاستقلال لا عهد له بهذا العالم انما يأتلف هذا العالم من اشياء يتصل بعضها ببعض ويوئر بعضها في بعسض ومن هنا لم يكن بين أحكام العقل أصدق من القضية القائلة: بأن المصادفة محال وان ليس في هذا العالم شيء الا وهو نتيجة من جهة وعلة من جهة اخرى ، نتيجة لعلة سبقته ومقدمة لائر يتلوه ولولا ذلك لما اتصلت اجزاء العالم ولما كان بين قديمها وحديثها سبب ولما شملتها احكام عامة . . وليس للموئن المجيد عمل الا البحث عن هذه العلل والكشف عما بينها من صلة أو للموئن المجيد عمل الا البحث عن هذه العلل والكشف عما بينها من صلة أو نسبة . فعمله في الحقيقة وصغي لا وضعي " (٥) . ويقول أيضا " يدل مــــا

<sup>(</sup>۱) طه حسین ، تجدید ذکری أبي العلا ، ص ۳۰ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ٣١ - ٣٢ .

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ، ص ١٧ ٠

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه ، ص ٣١ ·

<sup>(</sup>٥) المرجع نفسه ، ص ١٧ :



قد مناه على انا نرى الجبر في التاريخ ، أى ان الحياة الاجتماعية انما تأخذ اشكالها المختلفة ، وتنزل منازلها المتباينة بتأثير العلل والاسباب التي لا يملكها الانسان ولا يستطيع لها دفعا ولا اكتسابا ((1) ، ولم يقتصر تأثر طه حسسين بنظرية تين على شرحه لهذه النظرية في تمهيد كتابه بل طبق ما فيها في دراسته لأبي العلاء ، فاذا به يقسم الدراسة الى مقالات تعنى الاولى بزمان أبي العلاء ومكانه (1) والثانية بقبيلة أبي العلاء وأسرته وحياته فيستنتج اخلاقه وصفاته المامة ، وبعد ان يدرس هذه الموثرات ينطلق الى دراسة أدب أبي العلاء وفلسفته وعلمه معتمدا في توضيح دراسته لهذا النتاج على استنتاجاته الاولى الاولى الاولى اللاء

هكذا كان طه حسين في أول نتاج له متأثرا بمدرسة النقد العلمي وبشكل خاص بنظرية تدين التي شرحها وطبقها تطبيقا عمليا •

نفي " تجديد ذكرى أبي الحلا" " كان طه حسين لا يزال يتلمص قواعده النقدية وقد رأى في المدرسة الموضوعية العلمية أسسا واضحة ومركزة للنقد الادبي تسهل الدراسة الادبية وتوضح خطوطها العامة لذلك لجأ اليها بشكل واضح ملموس ورأى ان الحقائق الادبية مثل الحقائق العلمية يمكن ان تخضع لهذه القواعد : " انما حقائق العلم في انفسها قديمة ثابتة واجبة ، فاما الحادث العارش فعلم الانسان بها واهتداؤه اليها ، سوا في ذلك حقائق اللفصة والادب وأصول الفلسفة والحكمة " (") .

لكن هذا الرأى الذى عرضه طه حسين وطبقه بحماسة في دراسته لابسي

<sup>(</sup>۱) طه حسين ، تجديد ذكرى أبي العلا ، ص ١٩ ٠

لا) وهي عند تــين Le milieu et le moment

<sup>(</sup>٣) طه حسين ، تجديد ذكرى أبي العلا ، ص ١٧ ٠



العلاء (1) وكأنه الاساس الوحيد للدراسة الادبية ، لم يبق معه طويلا ، أو قل لم يبق وحده ، ولعل طه حسين بعد عودته من فرنسا ، وكان قد زاد اطلاعه على الآداب الفرنسية ، واليونانية ، وبعد ان بدأ يعلم في الجامعة الاهلية لم يعد بحاجة الى أسس واضحة يتمسك بها في دراساته ، وكانت أناقه قد اتسعت فأصبح يستطيع الافادة من مختلف المذاهب النقدية دون ان يضيح اتجاهه .

قلنا أن طه حسين عمل بعد عودته من فرنسا في " السياسة " وفي عام ١٩٢٥ و " الجهاد " و " الجهاد " و " الجهاد " و أصدرها في كتاب " حديث الاربعاء " في جزأين •

واسم الكتاب يذكرنا باسم كتاب سائل للناقد الفرنسي سانت بوف فقدد أصدر سانت بوف مقالاته الاسبوعية في النقد التي كان ينشرها في المجـــلات الادبية باسم "أحاديث الاثنين " •

وفي "حديث الاربعاء " يخرج طه حسين عن تمسكه الشديد بنظريدة تـــين وتبدأ عنده الاستعانة بنظريات نقدية اخرى في دراسة الاديب .

<sup>(</sup>۱) طبق طه حسين هذه النظرية ايضا في دراسته لغلسفة ابن خلدون الاحتماعية التي نال عليها درجة الدكتوراة في فرنسا وقد أخضع آرا ابن خلدون وافكاره وأساليبه الى الوسط الزماني والمكاني الذى عاش فيه •



"صور أدبية "و"صور معاصرة "(۱) ، درس الادبا واحدا واحدا محللا شخصية كل من تناوله ونفسيته تحليلا مرتكرا الى حياته وظروفه التي خلقت ادبه وقد دفع سانت بوف مذهبه هذا الى أجعد من ذلك فأخذ يقسم رجال الادب الى أنواع وفرق (۲) وجعل كل مجموعة منهم تنتمي الى فرقة معينة تنمتع بصفاتها ومميزاتها ، لائه كان يعتقد انه مهما اختلفت الامزجة فلا بد ان يكون بينها عنصر مشترك ، وهكذا يصبح الناقد قادرا على توزيع الكتاب على الفرق الستي ينتمون اليها ، وبعد ان توصل سنت بوف الى هذه المرحلة في نقده أخذ يدرس كل أديب على حدة موضحا مميزاته الخاصة (۳) وهكذا كان نقد سنت بوف نقدا تاريخيا طبيعيا ،

وقد نحا طه حسين في "حديث الاربعاء " منحى اقترب به من مذهب سنت بوف دون ان يصح بنظريات في الدراسة الادبية كما فعل عندما أوضح نظرية تدين في مقدمته لدراسة أبي العلاء . في "حديث الاربعاء "، يقترب طه حسين تطبيقيا من نظرية سنت بوف فاذا به يدرس طرفة بن العبد مثلا محللا الظروف التي أحاطت بحياته الخاصة ملقيا اضواء على حياة عصره . يقول ا محلد الآن هذا الشاعر في نفسه ، وفي قومه ، وفي أسرته الادندين ، في جده وفي لهوه وفي عمله وفي فراغه ، واذن فلا بأس عليك من أن تمعن فسي

<sup>1.</sup> Sainte Beuve, Portraits Litteraires
2. Portraits Contemporains

<sup>(</sup>٢) فعل ذلك في كتابه " بور رويال " (٢)

<sup>(</sup>٣) فعل سنت بوف ذلك في كتابيه : "احاديث الاثنين " ، "الاثنين (Causeries du Lundi) , (Nouveaux Lundis) . "الجديدة "



معرفته امعانا ، ومن ان ترى مجالسه حين يلهو وينفق في اوقات الفراغ وعبو

فناقدنا يدرس طرفه من خلال نفسيته ورغباته وتصرفاته وشخصيته وكذلك من خلال قومه واسرته ويحكس كل ذلك على الاثر الادبي لان هذه الظروف كان لها دورها في انتاج هذا الاثر وهو يقول في دراسته هذه :

" نواضع جدا ان المثل العليا تتغير بتغير البيئات والعصور ، ولكن واضح ايضا ان الاشخاص كذلك يتغيرون بتغير البيئات والعصور ، قلوعاص طرفة في بيئة غير بيئته او عصر غير ، لما كان طرفة ولكان كلير فلسفته نتيجة لتغيير شخصيته (٢) ، .

كذلك يفعل طه حسين في درسه للغزليين العرب فقد درس ظــروف الحياة التي نشأ فيها الغزل الاباحي والغزل العذرى وجعل هذه الظـروف سببا في نشأة كل من الغنين لما عرض لظروف نشأة الشاعر نغسه وحلل شخصيته التي تركت آثارها في شعره (٣)، واعتماد طه حسين على المذهب التاريخي النفسي يجره الى الدعوة الى اعتبار حياة القدما ملكا للتاريخ ولذلك يجــب ان ينغض عنها هذا التقديس الذي يحيط بكل ما هو قديم (٤).

<sup>(</sup>۱) طم حسين ، حديث الاربحاء ، (دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٥٣) ج ١ ، ص ٦١ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ،ج ١ ، ص ٢٩

<sup>(</sup>٣) راجع مثلا دراسة لقيس بن ذريح وجميل بن معمر وعمر بن ابي ربيعة في حديث الاربعاء ، ج ١ .

<sup>(</sup>٤) طه حسين ، حديث الاربعائي، ج ١ ، ص - ٥-٨ ، لعل هذه الدعوة تباشير ما سيدعو اليه طه حسين في كتابه " في الشعر الجاهلي "



ثم أن طه حسين يبدو وكأنه تخلى عما قاله في مقدمة دراسته لابي العلائم من أن الغنون الادبية تخضع لقوانين الحقائق العلمية أذ نلمح عنده في مقالات مديث الاربحاء " نقدا تأثريا هو أقرب إلى نقد أناتول فرانس منه لاى نقد آخر ، في نقده التأثري هذا يطلق طه حسين أحكامه بناء على تذوق شخصي دون أعتماد أساس نقدى معين وكان قاعدته الوحيدة في ذلك قاعدة التأثريين القائلة "أن أهم عدة بل العدة الوحيدة اللازمة للناقد هي أحساسه والقوة على الانفصال العميق بوجود أشياء جميلة (1)"

من الامثلة على هذا النقد التأثرى قوله : عن سويد بن ابي كاهـل :

" ثم يعضي في هذا الغخرالجميل بنفسه ، وفي هذا الوصف الرائـع لعدده (۲)" ، او قوله عن طرفة : " وانظر الى قوله الذى تعرفونه " فانــي ارى فيه جمالا لا يعد له جمال (۳)" ، او قوله عن قصيدة جميل بن محمــر " الما انا فارى ان هذه القصيدة آية من آيات الغزل العربي فيها جمال اللغظ ورصانته وفيها جلال المعنى ومتاخة (٤) " ومثل هذه الاقوال تكثر في "حديـــث الاربحا " وهي تظهر ان طه حسين لم يعد متقيدا بالقواعد العلمية الشديدة كما كان في السابق بل اخذ يميل نحو النقد التأثرى الذى دفعه احيانا الـى اطلاق التعميمات النقدية كأن يقول عن عمر بن ابي ربيعة انه " زعيم الغزليين

<sup>(</sup>۱) راجع كتاب النقد الادبي لوليم ويمست وكلينث بروك ص ١٩٤ ٠ ١٩٥

William K. Wimsatt Jr. & Cleaneth Brooks, New York, Literary Criticism - A Short History (Alfred Knopf Inc., 1952.)

<sup>(</sup>٢) طه حسين ، حديث الاربحاء ، ج ١ ، ص ١٥٨ ،

 <sup>(</sup>٣) المرجع نفسه عج ١ ، ص ٢٣ .

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه ، ص ٢٢٥ .



في الادب العربي كلم على اختلاف ظروفه وتباين اطواره منذ كان الشعر العربي الى الآن ".(١)

وهكذا في حديث الاربعائ يتخلى طه حسين عن تمسكه العتيق بنظرية ثين ويميل نحو سنت بوف في نقده التاريخي كما انه يطلق لذوقه الغني حريته فيأخذ بمبدأ النقاد التأثريين وعلى رأسهم اناتول فرانس .

وتبدأ مرحلة جديدة عن تطور النقد عند طه حسين مع " في الشعـــر الجاهلي " فهـذا الكتاب جا قمة الآرا النقدية التي كونها طه حسين واخـذ يبشر بها في دروسه الجامعية لذلك نسمح لهـذا البحث بالاشارة السريعة اليه بالرغم من أنه صدر بحيد الفترة التي يشملها ،اى عام ١٩٢٦ ، فهو يوضــح الاتجاهات النقدية التي نمت تدريجيا في طه حسين نتيجة معاشرته العميقــة للادب الفرنسي .

<sup>(</sup>١) طه حسين ، في الادب الجاهلي ، ص ٢٨٧٠



## العلم · وانما هو بحث ذاتي Subjectif من وجوه كثيرة (١)٠٠

ويقول ايضا "وبينما الادبالانشائي فن كله يفسده العلم \_ او كـاد يفسده ان دخل فيه ، نرى الادب الوصفي يحاول ان يكون علما كله ، ولكته لا يوفق فيضطر فند المعتدلين ان يكون مزاجا حسنا ، العلم منوالفن او قل من البحث والذوق ويفسد فند المنظرفين فسادا لا غنا فيه (٢) م فهو هنا لا يميل فقط نحو النقد التأثرى بل يحكم على النقد العلمي بالاخفاق اذا لم يلجأ الى حكم الذوق .

ثم ان طه حسين يتحدث عن نقاد الاتجاء العلمي الثلاثة سنت بوفوتين وبرونتيير ويقول انهم لم يوفقوا في محاولاتهم للاسباب التي اشرنا اليها •

وفي هذا الكتاب يتضح رأى آخر كان طه حسين قد اشار اليه في يبحث مديث الاربحاء "وهو ان صفة التقديس يجب ان تنزع عن القديم لكي يبحث الاديب فيه بحرية وعلمية ، ولكن طه حسين لا يكتفي هنا بذلك ، بل يجعله مقدمة لاعلان مذهب جديد في النقد لم تعرفه مصر من قبل هو مذهب الشك المستوحى من الفيلسوف الفرنسي ديكارت ، فديكارت يريد ان يمحو جميع معلوماته (٣) ليعود الى بنائها من جديد على اساس علمي ، وطه حسين يريد ان يمحو جميع ما قيل في الشعر القديم وخاصة في الشعر الجاهلي ليبدأ نقده خالي الذهن وسين من الواسب ، يقول ، نحن بين ائنين ؛ اما ان نقبل في الادب وتاريخه

<sup>(</sup>۱) طه حسين ، في الادب الجاهلي ، ( دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٢٧ ) ، . ص ٤١

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ٢٤

Faire Table Rase de ses Connaissances (T)



ما قال القدما ، لا نتناول ذلك في النقد الا بهذا المقدار اليسير السدى يخلو منه كل بحث ، ٠٠٠ واما ان نضع علم المتقدمين كله موضع البحث ، (قد انسيت فلست اريد ان اقول البحث ، وانما اريد ان اقول الشك (١) " ويمضي لا ليقول : اريد ان اصطنع في الادب هذا المنهج الفلسفي الذي استحدث من حقائق الاشيا في اول هذا العصر الحديث ، ٠٠٠ ولنستقبل هذا الادب وتاريخه وقد برأنا انفسنا بن كل ما قيل فيهما من قبل ، ٠٠٠ ثم يجب حين نستقبل البحث عن الادب العربي وتاريخه ان ننسي عواطفنا القومية مركل مشخصاتها وان ننسي عواطفنا الدينية وكل ما يتصل بها ، ٠٠ يجب الا نتقيد بشي ولا نذعن لشي الا مناهج البحث العلمي الصحيح (٢) ولا تتقيد بشي ولا نذعن لشي الا مناهج البحث العلمي الصحيح (٢) ولا نتقيد بشي ولا نذعن لشي الا مناهج البحث العلمي الصحيح (٢) ولا نتقيد بشي ولا نذعن لشي الا مناهج البحث العلمي الصحيح (٢) ولا نتقيد بشي ولا نذعن لشي الا مناهج البحث العلمي الصحيح (٢) ولا نتقيد بشي ولا نذعن لشي الا مناهج البحث العلمي الصحيح (٢) ولا نتقيد بشي ولا نذعن لشي الا مناهج البحث العلمي الصحيح (٢) ولا نتقيد بشي ولا نذعن لشي الا مناهج البحث العلمي الصحيح (٢) ولا بشي الا مناهج البحث العلمي الصحيح (٢) ولا نذعن لشي الا مناهج البحث العلمي الصحيح (٢) ولا نذعن لشي الله مناهج البحث العلمي الصحيح (٢) ولا نذعن لشي الله مناهج البحث العلمي الصحيح (٢) ولا نذي الله ولا نذي الله ولا نذي الله مناهج البحث العلم ولا الله ولا نذي الله ولا ندي الله ولا نذي الله ولا ندي ال

وقد اثار هذا المنهج الجديد المحافظين لانهم خشوا من أن يتعسرض لمعتقداتهم وتقاليدهم ، لكنا لن نتعرض هنا لهذه الضجة التي قامت حول الكتاب فنحن بصدد أبراز الملامح الغربية التي برزت عند طه حسين نتيجة ثقافتها الغرنسية .

ملاحظة اخيرة حول طه حسين ، هي ان الثقافة الغربية دخلت في ثقافته 
عميقا وتركت آثارا يمكن ان تلمس في كل ما كتب ، فقد استطاع ان يهضم عناصرها 
ويفهمها ، وعندما انتج كانت ثقافته الغربية اساسا لكل نتاجه ، الا اننا فيي 
هذا البحث تعرضنا لبعض الاتجاهات الواضحة والملامح الملموسة التي ظهرت عند 
طه حسين ، وقد حصرنا البحث في موضوع النقد لان طه حسين عرف قبل كل 
شيء بنقده واثر اعمق التأثير بواسطة هذا النقد ، ولان النتاج الذي ظهر له

<sup>(</sup>١) طه حسين ، في الادب الجاهلي ، ص ٢٢٠

١٥ – ١٤ ص ١٤ – ١٥ ٠



حتى نهاية فترة بحثنا \_ في ما عدا الترجمات عن الفرنسية والادب اليوناني \_كان نتاجا نقديا

## خليل مطران (١)؛

" اذا عد البارودى رائد الشعرا المحافظين وشوقي رائد. الشعرا المحتدلين فان مطرانا يعد رائدا للشعرا العصريين (٢).

" لعل عبقرية مطران هي التي كانت نقطة البد " في تطور الشعر العربي الحديث وتنوع فنونه وتجديد معانيه واتجاهاته (٣) " " أن الاجماع يكاد ينعقد على أن خليل مطران يعتبر رائدا للمدرسة الجديدة في الشعر العربي المعاصر (٤) " كان لمطران تأثير بالغ في شعرا عصره ويسميه الدكتور احمد زكي ابو شادى " المعلم الاول " الذي ولدت الرومنطيقية العربية على يديه قبل مطلع القلين (٥) ".

(1) راجع عن مطران المراجع التالية 1

- (٣) محمد مندور ؛ محاضرات في الشعر المصرى بعد شوقي ، ( معهد الدراسات العربية العالية ، جامعة الدول العربية ، القاهرة ، ١٩٥٥ ) ص ٨٩ ٠
- (٤) مندور ، محاضرات عن خليل مطران ، ( معهد الدراسات العربية العالية جامعة الدول العربية ، القاهرة ، ١٩٥٤ ) ص ١١ .
  - (ه) عيسى يوسف بلاطه ، الرومنطيقية ومعالمها في الشعر العربي الحديث ، 119 ، ص 119 ؛

<sup>-</sup> أسماعيل ادهم ، خليل مطران خنو ادرينط ما ١٩٣٩ هـ ١٩٣٩ - اصاع ١٩٣٩ هـ ١٩٣٩ - اصاع الدين الرمادي ، خليل مطران شاعر الاقطار العربية (دار المعارف القاهرة ، ١٩٦٠)

<sup>-</sup> محمد مندور ۱۰ • محاضرات في الشعر المصرى بعد شوقي ( معهد الدراسات العربية العالية) جامعة الدول العربية ، القاهرة ، ۱۹۵۵)

\_ محاضرات من خليل مطران ( معهد الدراسات العربية العالية ،جامعة الدول العربية ، القاهرة ، ١٩٥٤ )

<sup>(</sup>٢) فهمي ، تطور الشعر العربي الحديث ، ص ١٧٧٠ .

هكذا يكاد النقاد يجمعون على ان مطرانا كان اول من سار بالشعر العربي الحديث في طريق النطور والتجديد و فعندما ظهر مطران كان الشعر العربي في ان تقليده لامرائه السابقين وكان البارودى قد انعش هذه الحركة بعد ان تعرف الى التراث القديم ، يحمل راية الشعر في علك الفترة ناسجا على منوال اقطابه الساليفين ولكن حركة البارودى ومن نهج نهجه ما كانت سوى صلة وصل بين التراث الشعرى الكبير الذى احيته المطبعة في عصر النهضة بعد ان كاد ينسى وبين الحركات التجديدية في الشعر الحديث الذى نشأ عن تسرب الثقافة الغربية الى مصر وقد ضرب اول معول في حركة التجديد هذه خليل مطران و

ولو مطران في لبنان عام ١٨٧٢ وتلقى علومه الابتدائية في الكلية الشرقية بزحلة ثم اتم دراسته في مدرسة البطريركية للروم الكاثوليك حيث درس على الشيخ ابراهيم اليازجي والشيخ خليل اليازجي كما اتقن الفرنسية على استاذ فرنسسي وقبل ان يستقر في مصر ، ذهب الى فرنسا ولحله اتصل هناك بالثقافة الفرنسية عن كثب وفرك ثقافته الفرنسية التي كان قد اخذ اصولها في " البطريركية " ، مكث مطران في فرنسا عامين عاد بعدهما ليستقر في مصر ويطلح على العسرب بالجز الاول من ديوانه عام ١٩٠٨ واعيا كل الوعي لما سيلاقيه هذا الديوان من انكار بسبب نزعاته التجديدية (١) ،

يقول مطران في مقدمة الطبعة الاولى من الجزّ الاول من ديوانه ": قال بعض المتعنتين الجامدين من المتنطسين الناقدين أن هذا شعر عصرى

<sup>(</sup>١) قيمي ، تطور الشعر العربي الحديث ، ص ١٢٧ •



وهمّوا بالابتسام · توهم ان من بوارق اسرتهم ما يكون أشد من وقع السهام · فيا هو ًلا نعم · هذا شعر عصرى وفخره انه عصرى وله على سابق الشعرمزية زمانه على سالف الدهر \* (١) · ويضيف مطران \* على انني اص غير هائب ان شعر هذه الطريقة \_ ولا اعني منظوماتي الضعيفة \_ هو شعر المستقبل لائه شعر الحياة والحقيقة والخيال جميعا \* (٢) .

فما هو شعر هذه الطريقة ، وما هو الجديد الذي جا به مطران ؟

يشبه محمد مندور مدرسة مطران بمدرسة الكلاسيكية الجديدة التي دعا اليها اندريه شينيه (Andre Chenier) في فرنسا قبيل الثورة الفرنسية وقبل ان تبرز المدرسة الرومنطيقية ، ويلخص دعوته بيت من الشعر يقول لنبني أبياتا قديمة فوق افكار جديدة .

## Sur des Pensers nouveaux, faisons des vers antiques (\*)

والحقيقة ان تجديد مطران لم يأت " بطفرة " تجديدية في الشميرية العربي ، ومن يقرأ الاجزاء الاربعة من ديوانه يرى انه حافظ على الاوزان الشعرية القديمة ، واذا ما خرج عنها فليبقى داخل الدائرة التي عرفها القدماء فينظم على طريقة الموشح أو غيره من النظم الشعرية التي عرفها العرب • كذلك حافظ مطران على اللفظ الفصيح واللغة السليمة ومتانة التركيب التي عرف بهما الشعر العربي • الا انه في تشبيهاته وصوره الشعرية كان يعبر عما في نغمه متحررا من سلطة القدماء من متأثرا بثقافته الحديثة التي اعتمدت اعتمادا اساسيا على الثقافة الفرنسية •

<sup>(</sup>۱) خليل مطران ، ديوان الخليل ، ( مطبعة دار الهلال ، القاهرة ، بدون تاريخ لعلم ١٩٤٩) ، ص ٩ .

۱۰ – ۹ ص ۹ – ۱۰ ۰

<sup>(</sup>٣) مندور ، محاضرات عن خليل مطوان ، ص ١١٠



يقول في مقدمة الجزّ الثاني من ديوانه : " أنابع السابقين في الاحتفاظ بأصول اللغة ، وعدم التفريط فيها ، واستيحا الفطرة الصحيحة ، وأتوسع فيي مذاهب البيان مجاراة لما اقتضاء العصر ، كما فعل العرب من قبلي .

أما الامنية الكبرى التي كانت تجيش بي فهي ان أدخل كل جديد فيي شعرنا العربي بحيث لا ينكره ، وان استطيع اقناع الجامدين بأن لختنا ام اللخات اذا حفظت وخدمت حق خدمتها ، (١) .

أول مظاهر هذا الجديد الذى نتج عن تأثره بالثقافة الغرنسية ظهر في دعوته الى وحدة القصيدة وتماسك اجزائها ، لأنه لم يجد في الشعر العربسي ارتباطا بين معاني القصيدة الواحدة ولا قاسما مشتركا يربط القصيدة بوحدة موضوعية ، يقول في مقدمة الجزّ الاول من ديوانه : " هذا شعر ليس ناظمه بعبده ، ولا تحمله ضرورات الوزن أو القافية على غير قصده ، يقال فيه المعنى الصحيح ، باللفظ القصيح ، ولا ينظر قائله الى جمال البيت المفرد ، بل ينظر الى جمال البيت في ذاته وفي موضعه والى جملة القصيدة في تركيبها وفي ترتيبها وفي تناسق معانيها وتوافقها مع ندور التصور وغرابة الموضوع ومطابقة كل ترتيبها وفي قدر " (۱) ،

لم ثبق هذه الدعوة عند مطران نظرية بل طبقها في قصائده فربط بين معانيها وجعل الوحدة قائمة على وحدة الموضوع لا على وحدة البيت • ولعسل

<sup>(</sup>۱) مطران ، ديوان الخليل ، (دار الهلال ، القاهرة ، ١٩٤٨) ، ج ٢، المقدمـــة .

۱۱ ص ۹ مرجم نفسه ۱ ج ۱ ۱ ص ۹ ۰

أبرز القصائد التي تتجلى فيها هذه الوحدة الموضوعية هي قصائده القصصيدة نذكر منها "مقتل بزرجمهر" (۱) و "فنجان قهوة " (۱) و "الجنين الشهيد" (۱)، وهنالك أيضا قصائد في مناجاة النفس برزت فيها الوحدة الموضوعية بشكل واضح ، في طليحة هذه القصائد "المساء" (۱) التي قالها يعلل نفسه وهو مريض في الاسكدرية ، فغي هذه القصائد جميعا رباط معنوى يربط الابيات بعضها بالآخر بشكل متسلسل يجعل من البيت مكملا لسابقه ويجعل الابيات كلها عناصر لازمدة في تكوين البناء الكامل وهو القصيدة ،وقد لقيت دعوة خليل مطران التجديدية موئدين لها في صفوف ذوى الاتجاه الانجليزى وعلى رأسهم العقاد (٥) وشكرى ،

ولم تتوقف مظاهر التجديد لدى مطران عند هذا الحد ، واذا كانت الدعوة الى الوحدة الموضوعية دعوة تجديدية مقصودة واعية ، فان هناك من مظاهر

(۱) انظر دیوان الخلیل ، ج ۱ ، ص ۱۲۰ •

(٢) انظر المرجع نفسه ، ص ١٤٨ •

(٣) انظر المرجع نفسه ، ص ٢٢٣ .

(٤) انظر المرجع نفسه ، ص ١٤٤ .

(ه) العقاد ينكر ان يكون قد تأثر هو أو اعضاء مدرسة بمطران ويقول ان اعضاء هذه المدرسة كانوا يطلعون على الادب الاوروبي لا سيما الانجليزى في مصادره ، راجع في ذلك العقاد ، شعراء مصروبيئاتهم في الجيل الماضى ، ص ١٩٩ ـ ٢٠٠ .

وقد نهب الى مثل هذا الرأى عبد الرحمن شكرى في رد له على احد قرا الرسالة / رادا في الوقت نفسه على الدكتور اسماعيل أدهـم الذى نهب الى ان خليل مطران تعراك أثرا كبيرا في شكرى ، قال شكرى "قال الدكتور أدهم اني تأثرت بطريقة خليل بك مطران وهذا يشرفني لو كان الحقيقة لكنه ليست الحقيقة فاني لم اتأثر بطريقة خليل بك لا في قليل ولا في كثير ثم يأتي بثماني حجج تنقض هذا الزم ، المنال ١٩٣١ ص ٢٩٢ الريل ١٩٣٩ مى ٢٩٢



التأثر بالثقافة الفرنسية ما برز في شعر مطران ولم يكن دائما اراديا نعني بذلك هذه النزعة الرومانسية التي طبعت شعره وأظهرت تأثره بمدرسة الشعر الرومانسي الفرنسي

تتجلى النزعة الرومانسية عند مطران في أكثر من مظهر .

أول هذه المظاهر وجود الطبيعة في شعر مطران وجودا حيا ،أى ان الطبيعة عند مطران ليست صورة جامدة انما فيها نبض حياة ، فقصيدة " وردة مات " وقصيدة " نرجسة " و " بنفسجة في عروة " تعكن انسجام الشاعر سلع الطبيعة انسجاما معنويا كبيرا فاذا به محللا للاحاسيس أكثر منه واصفا لمناظلل يقول مندورعن هذه الظاهرة : " . . . . أوشكت نظرته الى الطبيعة ان تكسون نظرة شاعر كبودلير الذى كان يقول " ان الاشياء تفكر خلالي كما أفكر خلالها "(1).

والدمع من جغني يسيل مشعشعا
بسنى الشعاع الخارب المترائي
والشمس في شغق يسيل نضاره
فوق العقيق على ذرى سوداء
مرّت خلال غمامتين تحـدرا
وتقطرت كالدمعة الحمــراء
فكأن آخر دمعة للكون قــد
مزجت بآخر أدمعي لرئائــي (٢)

<sup>(</sup>۱) مندور ، محاضرات من خلیل مطران ، ص ۳۲ .

<sup>(</sup>٢) مطران ، " المساء " ، ديوان الخليل ، ج ١ ، ص ١٤٤ ٠



أليس في هذه الابيات اندماج كلي بين الشاعر والطبيعة ، يذكرنا بما عرفناه عند الرومانسيين الفرنسيين بل يفوق ذلك • أليس فيها نفمة تذكرنا و موسيه " بليالي " ألفرد دو موسيه (Alfred de Musset) وخاصة " ليلة كاناسون الاول " (1) .

والطبيعة عند مطران كما يقول مندور "كائنات مفكرة "(٢) ، فهو يبعث فيها الحياة ويجعلها تشعر كما يشعر هو · وتكون لها آلامها فيشاركها فيها بل وشخصيتها التي تفرضها على الشاعر :

تفقدتها والفجر يفتح جفنه كما انتبه الوسنان والجفن مثقل فطفت على الازهار في آن نومها انبهها جذبا الي فتجفل النبهها جذبا الي فتجفل أحاول سلوانا بتشكيل طاقة فاعتل منها ما اشاء واثكلل الى ان بدت لي وردة مستكينة كأن دموع الفجر فيها تهلل لها طلعة البجاء الموتل والصبى وفي الوجه تقطيب لمن يتأمل تلوح عليها للكآبة والاسى

<sup>(</sup>۱) قصيدة من سلسلة قصائد لموسيه اسمها "الليالي "(Ies Nuits)وهي تشتمل على قصائد ترتبط كل واحدة بليلة من ليالي احد الشهور فتعكس وضعاً نفسيا معينا •

<sup>(</sup>۲) مندور ، محاضرات عن خليل مطران ، ص ۳۳ .

<sup>(</sup>٣) مطران ، ديوان الخليل ، ج ١ ، ص ١٣٥ ؛

هذه المعاني لم نألفها في الشعر العربي قبل مطران وهي تذكرنا بجو الطبيعة عند لامارتين ، وتوحي لنا بالحساسية العميقة نفسها والهدو نفسه الذي نلمسه عند لامارتين ، وقد كان هذا الشاعر الرومنطيقي يقول ؛ "ان فن الكتابة الحقيقي ، ليس فنا ، انه روح " وقد انعكست هذه الروح فسي شعر لامارتين كما انعكست في شعر مطران ، وليس أفضل من قصيدة "المساء" شاهدا على ذلك ، وهي تذكرنا في بعض مقاطعها بقصيدة "البحيرة "الشهيرة للامارتين ، فقد لجأ مطران الى البحر يشكو له "اضطراب خواطره" ولجأ لامارتين الى "البحرسيرة" يشكو همومه وفقدانه الحبيبة ، وكلا الشاعرين وحيد يتألم لوحدته ولا يريد غير الطبيعة شريكا له في أحزانه ،

ويشترك مطران مع لامارتين في الاندماج بالطبيعة وبعث الحياة فيها حتى تصبح وكأنها تفكر وتحس ، فلامارتين لا يصف الطبيعة من أجل وصفها ، وهو لم يعن برسم لوحات جميلة للطبيعة بل كان يتصل فيها اتصالا وثيقا ويهدهد آماله وآلامه فيها "ولكن الطبيعة هنا تدعوك وتحسبك ، فافرق نفسك في صدرها الذى تفتحه لك دائما " ، هكذا قال لامارتين وفعل وهكذا فعل مطسوان عندما توجه الى الطبيعة فافرق نفسه في صدرها وأراح صدره من آلامه :

شاك الى البحر اضطراب خواطرى فيجيبني برياحه الهوجاء اوعلى صخر أصم وليت لــــي قلبا كهذى الصخرة الصماء (1)

 <sup>(1)</sup> من قصيدة " المساء " •



وليست الطبيعة وحدها مظهرا من مظاهر الرومنطيقية التي برزت عند مطران فهناك الآلام النفسية التي تنعكس في قصائده من حب ومرض وشـــعور بالفرية والوحشة .

ولعل الحب أبرز هذه الآلام التي عاناها مطران ، فقد أحب شاعرنا لكم لم يسعد في حبه ومع انه لم يتحدث عن تجربة الحب العاثر هذا مباشرة الى ان كثيرا من النقاد (1) يرون ان قصيدة "حكاية عاشقين "(٢) هي حكايته هو مع تجربته العاطفية الموالمة ، وان لم يرد الافصاح عن هذه التجربة بصراحة وحرية .

ويعتقد محمد مندور ان ما اسماه بصغة "المعاودة ومحاسبة النفس" عند مطران قد أخفى الكثير من عواطغه "حتى ليكاد يختفي الضمير" انا " من شعره ("") ولولا ذلك " لا سمعنا أروع الشعر الرومنطيقي تخليدا لغرامه العائر الذى نلمت آثاره وجروحه في نفسه خلال الكثير من قصائده مثل "قصة عاشقين" (") " . لكن عواطف مطران تتسرب بالرغم من محاولة السيطرة عليها وتبرز رومنطيقيته واضحة في قصائد الحب التي كتبها كقصيدة "حكاية عاشقين "الطويلة (٤)، حسيث يبرز الحب الذى يثير الآلم فيذكرنا بحب موسيه وألمه وخاصة بقصيدة "رسالدة

<sup>(</sup>۱) من هو الأن المحمد مندور في محاضرات عن خليل مطران ، ص ٦ و ١٤ : وعيسى يوسف بلاطه في الرومنطيقية ومعالمها في الشعر العربي الحديث، ص ١١٢ ٠

<sup>(</sup>۲) راجع دیوان الخلیل ، ج ۱ ص ۱۸۵ - ۲۲۲ :

<sup>(</sup>٣) مندور ، محاضرات عن خليل مطران ، ص ه .

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه مع ١٠ ديان الخيل ، ع ١ ص ١٨٥.



الى الامارتين " (1) ولعل شعر الحب عند مطران يبرز بشكل واضح التقارب في الاحساس بينه وبين موسيه و في الموسيه عرف بأنه شاعر الحب والألم والاخلاص ومطران أحب فأخلص ولم يسعد •

يشير اسماعيل أدهم الى ظاهرة اللغاء هذه بين الشاعرين التي جعلت من موسيه شاعر مطران المغضل حتى أقبل على شعره بما يشبه الادمان • ويقول عن شعر مطران : "على انك بعد ذلك تجد في هذا الشعر ارسالا للمشاعر والخلجات من القلب مترعة بالحياة والاحساس الزاخر ، وهي تعيد للذهن ارسال أغريد دى موسيه خالجات قلبه ونبضات وجدانه مترعة بالحين الغني والشميعور الزاخر ، ومن هنا ينبع الاتصال بين مطران في شعره الوجداني الصافي وبيسن شعر الغريد دى موسيه شاعر الاحساس ، وهذا الاتصال يرجع في الاصل الى اتفاق المشارب والاحساس بين الشاعرين العربي والفرنسي والافعا الذى كسان يضطر مطران الى ادمان شعر موسيه حتى يهضمه ويمثله فتظهر في شعره ابان يضطر مطران الى ادمان شعر موسيه حتى يهضمه ويمثله فتظهر في شعره ابان نغسه وما في مشاعره ، ومن هنا كانت نقطة الاتصال ، وهو اتصال قوى في نغمه والقوة لا تجد له مثيلا بين شاعر عربي وشاعر افرنجي آخر في نغس هذه الصورة والقوة ، ولا سيما في الغترة الاولى من حياة مطران كما يدل على ذلك تأشر والقوة ، ولا سيما في الغترة الاولى من حياة مطران كما يدل على ذلك تأشر شعر الخليل في ذلك الحين بنسمج موسيه الشعرى (٢) .

<sup>(</sup>۱) **La lettre a Lemartine** الدمج ويشفى القلب ولكن الروح تبقى ابدا تتذكر ·

<sup>(</sup>٢) اسماعيل أدهم ، خليل مطران ، ص ١٩٥ - ١٩٦٠ .



ويلتقي مطران مع موسيه في كثير من معاني الحب والذكريات ، فقصيدة حكاية عاشقين في بعض مقاطعها خاصة تلك التي تجي بعد موت الحبيبة تذكرنا بقصيدة الذكرى (Le Souvenir) لموسيه ، حيث يتفجر الالم الوجداني العنيف.

قال موسيه :

وقلت لنفسي فقط ؛ في هذه الساعة وفي هذا المكان كنت يوسا محبوبا ، كنت أحب ، وكانت جميلة سأخيى وهذا الكنز في روحي الخالدة وأحمله الى الله .

وهذه الابيات تذكرنا بقصيدة "شغا الحب "(1) وهي نشيد من القصيدة الطويلة "حكاية عاشقين " وقالها مطران عندما نعيت اليه حبيبته فمطران حمل معه صور موسيه عندما كان يلجأ الى نفسه ليعبر عن مشاعره وعواطفه فأخرجها صورا تعبر عما أراد ان ينقل من احاسيس وقد نقلها في ثوب عربي فكانت تعبيرا وجدانيا جديدا لم يعرفه الشعر العربي من قبل و تعبيرا تذوب فيه الصورة بنفس الشاعر وآلامها وقادا هذه الصورة عصارة من وجدان الشاعر لا تنفصل عنه و

ويشير اسماعيل أدهم الى قصيدتي " مشاكاة " و " النجمتان " عنـــد مطران ويقول ان فيهما تأثرا واضحا بقصيدة Ballade a la lune (۱) .

ولعل مطرانا عايش الشعراء الرومنطيقيين عن كثب عندما نظم قصائد في

<sup>(</sup>۱) انظر دیوان الخلیل عج ۱ عص ۲۰۹ ۰

<sup>(</sup>٢) اسماعيل أدهم ، خليل مطران ، ص ١٩٢٠ .



بعضهم امثال لامارتين وفيكتور هوجو وألفرد دى موسيه · يقول جمال الدين الرمادى : " وتعد هذه القصائد من خير ما كتب مطران لائه عندما كان يكتب عن الشاعر أو الكاتب كان يستوعب أدبه وفنه ويعرفه معرفة واضحة أكيدة لا غموض فيها ولا ابهام " (1) .

لكن مطرانا على ما يبدو كان أقرب الى موسيه من غيره من شــــعراء الرومنطيقية وقد ظهر ذلك في معايشته الحميمة له في قصة حبه مع جون صاند عندما كتب قصيدته عنه ولحل عنصر الالم الذى رافق تجربتهما في الحب كان اساسا مشتركا لهذا التقارب وقد وجد مطران عند موسيه جوا يتجاوب مع جـوه النفسي (٢) .

ولم تقتصر النزمة الرومنطيقية على قصائد مطران الوجدانية بل ظهرت واضحة في شعره القصصي كما في قصيدة "الجنين الشهيد " مثلا .

والحديث عن شعر مطران القصصي يقودنا الى هذه الظاهرة الجديدة من ظواهر التجديد عنده وهي هذا الفن القصصي الذى أدخله الى الشعر الحربي الحديث والنقاد يختلفون حول عنصر التجديد هذا لأن بعضهم يرى ان الشعر العربي لا يخلو من هذا الفن ، ولسنا هنا في مجال ايراد وجهة نظر كل من الفريقين حول الشعر القديم انما نود ان نشير مع محمد مندور (٣)

<sup>(</sup>۱) جمال الدين الرمادى ، خليل مطران شاعر الاقطار العربية ، ص ٢٤٧ .

لعل المقارنة تصح هنا بين "حكاية عاشقين" و "ليلة تشرين الاول "
 من ليالي موسيه ، فغي القصيدتين اجوا مختلفة بين المن والامل ثم
 الخيبة والغشل ، والقصيدتان تتمتعان باسلوب كلاسيكي صاف .

<sup>(</sup>٣) مندور ، محاضرات في الشعر المصرى بعد شوقي ، ص ٣٨٠٠

الى ان الشعر القصصي عند مطران خن عن نطاق الذاتية الى الموضوعية ، نعني بذلك ان القصص لم يكن عنده وسيلة لغيره من غزل أو فخر انما كان لذاته لا يرتبط بحياة الشاعر وتجاربه المباشرة ، ونستدرك لنضيف ان العنصر الذاتي لم يختف تماما من شعر مطران القصصي ، واذا كانت " فتاة الجبل الاسود " (1) أو " مقتل بزرجمهر " أو " الجزين الشهيد " لا تروى تجربة شخصية مباشرة فانها تعبر عن جو شعرى معين يظهر عاطفة الشاعر وتفاعله النفسي مع شخصياته ، ويوايد اسماعيل أدهم هذا الرأى بقوله : " ، ، ، بل ان وجدان القصص عند مطران أروع من حيث انه أعمق في التعبير عن النفس وأرحب في الدلالة على الوجدان الانساني من وجدان الغائم عنده " (١) .

خاصة اخرى من خمائص شعر مطران القصصي هي ان القصيدة القصصية عنده أصبحت أشد تماسكا مما عرف عند العرب ـ اذا سلمنا ان ما عرفناه في تراثنا كان فنا قصصيا ـ فقد فهم مطران يتأثير ثقافته الغربية طبيعة هـــذا الغن فأصبح أكثر تحديدا عنده وأشد وضوحا واستقلالا •

وهناك ظاهرة اخرى فستطيع ان فشير اليها ، في شعر مطران القصصي هي ما يسميه شوقي ضيف " بالنزعة الرمزية " (٣) ، ذلك ان قصائده القصصية تصور حياة الشعوب العربية في كثير من صورها في عصور الظلم العثماني ، ولعل قصيد تي " فيرون " و " مقتل بزرجمهر " من أوضح الامثلة على ذلك ، هـذه " النزعة الرمزية " عند الخليل تذكرنا بنزعة مشابهة عند احد اقطاب الشـعر

<sup>(</sup>۱) مطران ، ديوان الخليل ، ج ١ ، ص ١٥٤ •

<sup>(</sup>۲) أدعم، خليل مطران ، ص ۲۰۰ ٠

<sup>(</sup>٣) ضيف ، الادب العربي المعاصر ، ص ١٢٧٠ .



الرومنطيقي الفرنسي وهو ألفرد دو فينيي (Alfred de Vigny) وان كانت نزعة فينيي تميل نحو التأملات الفلسفية المجردة ، فانها تحمل في معانيها مساهو ابعد من القصة المقصودة .

وقبل ان نترك موضوع الموثرات الاجنبية التي اثرت في مطران لا بدد من ان نشير الى ما ذكره اسماعيل ادهم من ان مطران بدأ في شعره المتأخر يميل نحو الكلاسيكية وكان قد نضج وهدأت عواطفه الجياشة واصبح " لا يستثار الا بالفكرة والخيال القوى وهذا متوفر في شعر كورنيل وراسين (٢) " الا ان فترة نضج مطران الكامل جائت بعد فترة بحثنا .

في هذا المجال ارى ضروريا ان اشير الى ان حساسية الخليل الاساسية وطبيعته قد اسههما بالدرجة الاولى في توجيهه الوجهة الرومنطيقية في الشعر الا ان ثقافته الفرنسية اوجدت له مجالا استطاع فيه ان يأتي وجدانه بصرو جديدة وتفاعلات عاطفية فنية فكان ان اتصل هذا الاتصال الوثيق بالرومنطيقيين الفرنسيين المولم يكن مقلدا بل مستوحيا .

ظاهرة اخيرة نود الاشارة اليها ، تتعلق بالشكل ، هي تلك السهولة في الالفاظ والسلاسة في التعبير ، وربما يكون مطران قد مال اليها بسبب ميله الى التعبير الطبيعي عن احاسيسه ولكن ثقافته الفرنسية وقراءاته المطولة لشعه

<sup>(1)</sup> من قصائد دو فينيي مثلا " موت الذئب " (La Mort du Loup) (ا) و" زجاجة في البحر " (La Bouteille a la Mer)

<sup>(</sup>۲) ادهم ، خليل مطران ، ص ۲۱۵ .

الرومنطيقيين المتدفق البسيط لا بد ان تكونا قد تركتا أثرا في اسلوبه و فالرومنطيقيون \_ وقد ثاروا على البلاغة القديمة \_ لم يضعوا اصولا تخلفها واكتفوا بأن أطلقوا لكل كاتب حريته في التصوير واختيار الالفاظ وصياغة المعاني على ان يكون صادق التعبير فيما يشعر به وفيما يفكر فيه (١) " وقد أثرت هذه النزعة في مطران الذى كان تراثه الشعرى تقيده قيود الاسلوب والالفاظ فتحرر منه ويوي جمال الدين الرمادي حديثا تحدث به مطران لماري كاترين بولاد في الكتاب الذهبي الذي صدر عام ١٩٤٩ يعكن تأثر مطران بالإسلوب الفرنسي بالكتابة : " تقول ماري كاترين : حدثني انه كان يكتب بالفرنسية ، وكان يعرض انتاجه على استاذه الفرنسي فير ان هذا الاستاذ كان يقول له : ان انتاجك هذا يعتبر لا شي \* ٠٠٠ لانه يسرف في الغني ويسرف في الابهة والزينة ، وأهم ما يميز الادب الفرنسي انه أدب يهتم بالرقة والبساطة ٠٠٠ والسهولة والسلاسة • ومنذ ذلك الوقت حرص مطران على الرقة ، في اسلوبه اذ والسهولة والسلاسة • ومنذ ذلك الوقت حرص مطران على الرقة ، في اسلوبه اذ

ان ما قلناه عن مطران من نزعات التجديد المتأثرة بثقافته الفرنسية لا يعني انه لم يكن لشاعرنا شعر مناسبات كما كان لسائر شعرا عصوه ومن يتصفح اجزا دواوينه الاربعة يدهشه هذا العدد من قصائد المناسبات والا ان مطرانا بقصائده الشخصية كان أول من رفع راية الجديد في الشعر العربي الحديث وترك أثرا في تطور خطوط هذا الشعر الفنية و " فكل التطورات التي لحقت الادب العربي ، وعلى وجه خاص الشعر ، كانت تتناول الشكل الخارجي ، وهو يتغير العربي ، ولمو وليمن في هذا أى جديد حتى كان عصر النهضة الاخيرة بتغير الزمان والمكان ، وليمن في هذا أى جديد حتى كان عصر النهضة الاخيرة فظهر مطران محاولا نقل الشعر العربي من الدائرة الذاتية الفردية التي كان

<sup>(</sup>۱) محمد غنيمي هلال ، الرومنتيكية ، ( مكتبة نهضة مصر ، القاهرة ، دون تاريخ ) ، ص ۱۸۷ .

<sup>(</sup>٢) الرمادى ، خليل مطران شاعر الاقطار العربية ، ٢٤١ - ٢٤٢ ·



يدور فيما من قبل ، الى دائرة اوسع وارحب ، هي دائرة الحياة كلما ، والتي دارت فيما الآداب الاوروبية من قبل ٠٠٠ فنجح في كسر الحدود الذاتية الفردية فانساب بعض الشعر العربي في اتجاه جديد يعتبر مطران نقطة التحول فيه (١)٠٠

محمد تيمور (٢) على المرة اشتهرت بالعلم والادب و نوالده احمد تيمور كان عالما وهو ينتمي الى السرة اشتهرت بالعلم والادب و نوالده احمد تيمور كان عالما محققا ترك عددا من الموالغات وجمع في حياته مكتبة كبيرة من المطبوعات والمخطوطات وعمته عائشة كانت احدى شاعرات عصر النهضة وقد تركت ديوانا كما المهمت فيين الحركة القصصية في عصرها بكتابها " نتائج الاحوال في الاقوال والافعال "، واخوه الاصغر محمود احد اقطاب الفن القصصي الحديث وهو استاذ جيل كامل من كتاب الاقصوصة و

ولد محمد سنة ١٨٩٢ ، واتم تعليمه الابتدائي والنانوى في مصر ، شم سافر سنة ١٩١١ الى باريس لدراسة الحقوق ، وعاد منها سنة ١٩١٤ ولم يعد اليها بسبب الحرب ، وهذه السنة توسّ بداية نشاطه الادبي والغني السندى استمر فترة قصيرة وانتهى بوفاته سنة ١٩٢١ .

<sup>(</sup>۱) ادهم ، خليل مطران ، ص ۲۱۸ .

<sup>(</sup>٢) رجعنا في دراسة تيمور الى كتبه ١

١ - حياتنا التمثيلية ، ( مطبعة الاعتماد ، القاهرة ، ١٩٢٢ ) .

٢ - المسرح المصرى ، ( المطبعة السلفية ، القاهرة ، ١٣٤١ هـ ) •

٣ - وميض الروح ، ( المطبعة السلغية ، القاهرة ، ١٩٢٢ ) • محاضرات الدكتور محمد نجم عن " المسرحية في الادب العربي الحديث "



وهذه الفترة تعتبر من اهم الفترات الثقافية في حياة مصر ، اذ بدأ فيها النشاط الادبي الذى بعثته الاحزاب سنة ١٩٠٧ بالنض ، كما استقرت فيها الدعوة الى الادب القومي التي بدأها احمد لطفي السيد وتلاميذه على صفحات الجريدة ، واتخذ المسرح سبيله الى النضوج على يدى جورج ابيض الذى استهل نشاطه التمثيلي على المسرح العربي سنة ١٩١٢ ،

وقد شارك محمد تيمور في النشاط الادبي والغني الذى عاصره ، وكانت مشاركته قوية مو ثرة ، اذ طرق فنونا جديدة ، وعالج فنونا اخرى باسلوب جديد وشارك في الحركة المسرحية مو لفا وممثلا وناقدا .

وينقسم نتاجه الادبي الى ثلاثة اقسام كبرى هي

1 - الادب المسرحي

٢ ـ القصص

٣ \_ القطع الوجدانية

وسنتحدث عن كل قسم من هذه الاقسام على حدة مونحاول ان نبينن في كل منها إثر الثقافة الفرنسية .

الادب المسرحي \$

عاصر تيمور في باريس فترة انتقال في تاريخ المسن الفرنسي، مثلت في الاخراج والتمثيل كانت جهود تمثلت في الاخراج والتمثيل كانت جهود اندريه انطوان ( ١٨٥٨ – ١٩٤٣ ) في المسن الحر (عمالمل عمامه) اندريه انطوان ( ١٨٥٨ ) في نقل الاخراج من اسلوب الرومنطيقيين القائم علي المبالخة والتكلف في الاداء ، والاستعراضات الحافلة بالتزيين والالوان في المشاهد والملابس ، وقد سيطر اسلوب انطوان الواقعي على المسن الغرنسي اكثر من ربح



قرن ، ووجد له مقلدين في موسكو وبرلين ولندن ، وتأثر به اكبر مخرجي الواقعية قسطنطين ستانسلافسكي ( ١٨٦٣ - ١٩٣٨ ) .

الى جانب هذا التحول من الرومنطيقية الى الواقعية في الاخراج والادا عنرى تحولا نحو الواقعية والموضوعات الاجتماعية في الادب المسرحي و فبعد ان وضع يوجين سكريب ( ١٢٩١ – ١٨٦١ ) اصول بنا المسرحية المحكمة واستطاع تلاميذه امثال فكتوريان ساردو ( ١٨٣١ – ١٩٠٨ ) واميل اوجييه (١٨٢٠ – ١٨٨٨) وديما سي الابن ( ١٨٦٤ – ١٨٩٥ ) ان ينتقلوا بها خطوة نحو المسرح الاجتماعي الذي يعالج المشكلات المعاصرة وبثالوثها السحرى ؛ الزوج والنوجة والعشيق و

وقد اثر هو لا الكتاب في التيار المسرحي بوجه عام وظلت مسرحياتهم 
تتألق على المسارح حتى ظهور الموجة الرمزية التي مثلها مترلنك ، والى جانب 
هو لا الكتاب الذين غذوا المسرح باكثر مسرحياته شهرة ونجاحا ، ظهر علوله من 
الكتاب الواقحيين الذين اهتدوا بهديهم ورفعوا منار المسرحية الاجتماعيــــة 
والمسرحية الهاد فة عاليا ، ومنهم بول هرفيو وهنرى بيك ويوجين بريو ، واشتهر 
في مطلح القرن جيل آخر من كتاب المسرح الاجتماعي امثال هنرى كشمايكن ، 
الغرنسي البلجيكي وهنرى برنشتين وهنرى باتاى واوكتاف ميربو .

في هذه الفترة تعرف محمد تيمور الى المسن الفرنسي • شهـــــد النتصارات الواقعية المسرحية التي ظلت مجلجلة في كل مكان ، حتى هزمهـــا تيار لوني ـ بو ( Lugné - Poë ) الرمزى • وعاصر شهرة المسرحية الاجتماعية المحلية ، التي كانت اكثر المسرحيات رواجا آنذاك • وعاد الى مصر سنة ١٩١٤ فماذا وجد •



كان جورج ابيض قد انهى موسميه الاولين ١٩١٢ - ١٩١٣ ، المخاق تلو اخفاق ، لانه كان يمثل مسرحيات غريبة على ١٩١٤ البيئة ، مثل عطيل ولويس الحادى عشر واوديب ، مما اضطره ان يشترك مع بطل المسرح الغنائي الشيخ سلامة حجازى في فرقة واحدة مثلت موسمين ١٩١٥-١٩١٦ المسرح الغنائي الشيخ سلامة الشيخ سلامة الذين كانوا يلوكون مسرحياتــه الغنائية التي بليت على المسرح ، باصوات كريهة ، وكان منهم اولاد عكاشة ومصطفى امين .

وسرعان ما اكتشف تيمور ضعف المسرح المصرى ، انه ضعف دو شكتين :
مسرحية مترجمة بلغة ركيكة في الاغلب ، وهي لا تمت الى البيئة بصلة وخاصة
في فترة التغجر الثورى التي سبقت ثورة ١٩١٩ ، وتمثيل فير قائم على اصول
يرتاده كل عاطل ويحاوله كل مغرور ، فكأن جون ابيض كان غريبا في ذلك العصر
يجأر بصوته المجلجل في واد ، وسائر الممثلين والمخرجين في واد آخر .

ومنذ ذلك الحين اخذ تيمور على عائقه معالجة هذا الوضع المتخلف و المندر المندر مقالات فنية في مجلة " المغور " تحدث فيها عن تاريخ التمثيل في فرنسا وفي مصر ، موضحا اتجاهاته ومعالمه ، وعن التمثيل الغني واللافني ، ونقد الموافقين والمخرجين والممثلين الذين كانوا يتألقون على مسارح ذلك العهد و الما المسرحية ، فرأى ان علاجها لا يتم بالنظريات والنقد فقط ، بل ينبغي ان يضح بين ايدى الناس النموذج السليم الذي يصبون عليه و الناس النموذج السليم الذي يصبون عليه .

كانت المسرحية المحلية قد بدأت تظهر في ذلك الحين ، خائفة وجلسة تخشى ان تزاحم الروائع العالمية التي تترجم للمسرح ، وان كانت لخة الترجمة

ركيكة ، وموضوع المسرحية فريبا ، حاول مثل هذه المسرحية في انطون فألف مسرحية " مصر الجديدة ومصر القديمة " ( ١٩١٣ ) ، ولكنها كانت اشبه المشاهد المرقعة ، وكانت لختها الفصحى ، لا تتفق مع نظرية تيمور في المسل الاجتماعي ، وحاولها محمد لطغي جمعة في " قلب المرأة " ( ١٩١٥ ) ، ولكنها كانت تدور حول تجربة زم المؤلف انها حدثت له في جنيف حين كان يدرس الحقوق ، ولذا جا ، جوها اجنبيا غريبا ، ولغته الغصحى زادت الطين بلة ،

هاتان المحاولتان وغيرهما لم تروقا لتيمور ، ولذا اقدم على التأليف بنغسه ، فألف واقتبس عددا من المسرحيات استوحى روحها واتجاهها من المسرحية الفرنسية التي شاهدها في باريس اثنا اقامته فيها ، او التي قرأها في السلاسل المسرحية الفرنسية وخاصة سلسلة (من A Tetit Illutation) وقد الف تيمور للمسرحيات الاجتماعية التالية :

(۱) العصغور في القفص ـ كوميديا في ٤ فصول ، مثلتها فرقة عبد الرحمـــن رشدى ١٩١٨ ٠

وموضوعها تسلط الاباء على الابناء ، والزال غير المتكافئ وسو التربية . وبيئتها اسرة من الاعيان .

- (٢) عبد الستار افندى ـ كوميديا في ٤ فصول اخرجها عزيز عيد ١٩١٨ ؛
  وموضوعها سو التربية ، وانقسام الاسرة الى حزبين متخاصمين بسببببب
  تسلط المرأة ، وبيئتها اسرة من الطبقة الوسطى الصغيرة .
- (٣) الهاوية \_ كوميديا في ٣ فصول مثلتها شركة ترقية التمثيل العربي بحدد
   وفاته ١٩٢١ ٠

وموضوعها اثر الافيون والمخدرات في هدم الاسرة ، وتدور في نطاق اسر الطبقة الوسطى .

وقد كتب تيمور جميع هذه المسرحيات باللغة العامية ، تحقيقا لدعوتهم



الى الادب القومي .

واقتبس مسرحية " العشرة الطيبة " عن مسرحية " ذى اللحية الزرقاء" (Bashe Bleve) لما ترلنك وقد لحنها سيد درويش وقدمت سنة ١٩٢٠ • وترجـــم مسرحيتي اللغز (عسه وسموعيتي اللغز (لعسه وسموعيتي اللغز (١٩٠٠) والاب ليبونار ولكنهما لم تنشرا (١) •

في هذا النتاج المسرحي الذي تحدثنا عنه ، من نقد وتأليف وترجمة واقتباس ، تأثر تيمور تأثرا واضحا بثقافته الفرنسية • فمقالاته عن تاريخ المسلح الفرنسي وتطوره مستمده من المراجع الفرنسية • ومقالاته في نقد الممثليليليل والموافقين المصريين ، تحتوى على مقارانات كثيرة مع الممثلين والموافقين الفرنسيين • ومسرحياته التي الفها او اقتبسها او ترجمها اصولها جميعا فرنسية • وقد اشار في مذكراته ورسائله الى تردده على المسرح الباريسي واعجابه به (٢) •

وقد اشار اخود محمود الى اثر المسن الفرنسي في تطور آرائه عــــن المسن ، فقال :

" اما افكاره وآراواه في التمثيل فقد تطورت كتطور افكاره في الادب ،

- (١) وميض الروح " المقدمة " ، ص ٣١ بقلم أخيه محمود
- (٢) انظر خاصة : وميض الربح ، ص ٢٨٩ ـ ٢٩٤ ، ٢١٦ ٢٢٤
  - (٣) تيمور ، وميض الرق ، " المقدمة " ص ١٦ ١٧ :

وازداد شففه وميله اليه بعد ان رأى اهمية ذلك الغن في فرنسا ، ومقـــام القائمين به ممثلين كانوا او موالفين وامل ان يرى في مصر عهدا جديــدا للتمثيل ، فكان يطلب مني دائما ان اوافيه في خطاباتي عن الحركة التمثيليــة في مصر والروايات الجديدة التي الفت او عربت " .

#### القصيص ا

وكما عرف محمد تيمور في تاريخ النهضة المسرحية بانه اول ناقصد مسرحي اصولي واول من كتب المسرحية الاجتماعية المحلية ، باللغة العامية كذلك عرف بانه رائد الاقصوصة المصرية .

عرف الادب المصرى الحديث عددا من كتاب الاقصوصة قبل محمد تيمور، منهم لبيبة هاشم ، ونسيب مشعلاني وابراهيم بركات ، وسواهم من ادباء المدرسة السورية المتمصرة ، ولكن هو لاء الكتاب كانوا يعالجون في اقاصيصهم مشكلات ضعيفة الصلة بالبيئة المصرية المحلية ، كما كانت اكثر اقاصيصهم مترجمة ، املام محمد تيمور، فقد عالج كتابة الاقصوصة المصرية ذات الصبغة المحلية البحت وكان ينشرها في مجلة السغور سنة ١٩١٧ ،

تأثر محمد تيمور في اقاصيصه تلك بغن موباسان زعيم الاقصوصة الاكسبر على حد قول شقيقه محمود (1)حتى انه عرب احدى اقاصيصه " في ضوا القسر " وسماها " رب لمن خلقت هذا النعيم " ، وقدمها بقوله :

" هذه القصة لموباسان الكاتب الغرنسي الشهير بدل المعرب اشخاصها وزمانها ومكانها وموضوعها ممصرا كل شيء فيها فلم يبق من الاصل الا روح الكاتب .

<sup>(</sup>۱) مقدمة فرعون الصغير وقصص اخرى ص ١٨٠



واتبع المعرب في الله خطة تولسلوي على تطلق اللي الغلما عن موبسان " · "

وقد امتازت اقاصيصه باتجاهها الواقعي وبلونها المحلي الذى يعكسس البيئة المصرية بمختلف مناظرها واشخاصها ، وامتازت فوق ذلك كله بالبنا المحكم في عرض الموضوع وسياقته ، وتصوير الشخصيات بلمسات سريعة قوية دالة ،وبتسلسل الحوادث في وضى واتزان حتى تبلغ نهايتها التي تكون عادة مفاجئة ، وقدد نشأت المدرسة القصصية الجديدة متأثرة برى تيمور ، فتأثر به اخوه محمود ، وعيسى عبيد وشعاتة عبيد وطاهر لاشين واحمد خيرى سعيد وسعيد عبده وفبرهم مسب الشبان الذين السسوا مدرسة الآداب الجديدة التي اصدرت سنة ١٩٢٥ صحيفة الفجر القصصية ، صحيفة الهدم والبنا ، وقد اعترف بذلك احمد خيرى سعيدسد ونقر تشجيعها ونقديم النموذج الصالح لها (١).

ولتيمور محاولات قصصية اخرى لم تتم ، منها رواية مصرية قصصية بالغرنسية عنوانها " الفتوة " ، لم يتم منها الا الفصل الاول · ورواية " الشباب الضائع " التى اتم منها فصولا (٦) ، نشرت في كتابه " وميض الروح " (٣) ؛

القطع الوجدانية :

كتب محمد تيمور عددا من القطع الوجدانية النثرية التي قلد فيها طريقة المهرييين وخاصة جبران (٤)، ومنها : "عودة الموجة "،" متى انساها"

<sup>(</sup>۱) احمد خيرى سعيد ، "تيمور ومدرسة الآداب الجديدة "، مراثي المرحوم محمد بك تيمور - ( مطبعة الاعتماد القاهرة ، ١٩٢٢) ، ص ٧١ - ٢٩٠٠

<sup>(</sup>٢) في وميش الروح ص ٢٢٢ - ٢٤٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر وميض الروح ، ص ٢١ - ٣٩ :

<sup>(</sup>٤) كان محمد تيمور معجبا بجبران ، والمهرجين عامة ، وقد كتب مقالتين عن قصيدة المواكب ، انظر وميش الروح ص ١٩٣ - ٢٠٢ .



"الماضي "، "الشاعر والليل "، "حديث زهرة " (1) والف عدد اسسن القصائد الوصغية والغزلية ، تغض بالشكوى والحزن والانين ، وتصور نغسه ملتاحة للمضها الحب، وعذبتها الحياة والقت بها المقادير في خضم من البوئس والالسم وفيها يبدو تيمور رومنطيقيا حتى اطراف اصابعه ويصف اخوه محمود شخصيته التي اتضحت في شعره ، بقوله ؛

"ولكن تيمور الذى كان يجالس الناس ويسامرهم ويضاحكهم بحديث الطلي الساحر ، لم يكن الا الفتى المتألم الكاره للحياة الواجد على الدنيا حينما يأتيه وحي الشعر الجليل ، كانت له نفس باطنة خفية لم تكن تظهر الا اذا كان منفردا ينظم عواطفه في قصائده ويسكب نفسه على قرطاسه ، ولذا تسمع من معظم شعره نفمة حزينة مبللة بالدموع ، هي رئين اتار قلبه المتوجع ، وما قصائده " يا موت " و " عرش الحداد " و " الشاعر الغضبان " و " القلب " و قويرها الاصوات فواده الذي يحادثك ويناجيك عن آلام خفية لم يعرف مصدرها ولكمه يشعر بها في نفسه " (١).

وقد عبر اخوه وتلميذه محمود عن اثر اقامته في فرنسا في تطوره الفكرى بقوله 1

"ان تلك السنين التي صرفها تيمور في اوروبا وبالاخص في فرنساكانت ذات اهمية كبرى في تكوينه النفسي ولا نخطى اذا عددناها بعصر انتقاله والبيئة التي عاش فيها \_ بيئة الحرية والديموقراطية والمساواة ، بيئة الاستقلال في الرأى والعمل والاعتماد على النفس ، بيئة الشورة الفكرية والعلم والنقد الصحيح

۱٦٤ - ١٤٢ ص ١٦٤ - ١٦٤ .

<sup>(</sup>٢) تيمور ، وميض الروح ، ص ٣٤ .



منوجة بتلك المناظر الرائعة التي لا عهد له بها \_ قد اثرت فيه تأثيرا شديدا قامت على اثرها في نفسه ثورة فكرية هائلة انتهت بذلك التطور الجديد السذى ظهر في كتاباته نثرا ونظما فيما بعد • والذى ساعد على تلك الثورة الغكرية انصرافه بشغف شديد للمطالعة في آداب اللغة الغرنسية • كان قلبه في ذلك الوقت يلتهب بنار الاصلاح للادب والمسرح المصرى ، وكانت خطاباته الي مغعمة بآرائه وامياله في سبيل ذلك • تغتجت عيناه فرأى بحين فير عين امس ذلك النقص الهائل في الادب العربي والمسرح المصرى ، فغير كثيرا من مذاهبه القديمة تيقن بخطئها وذلك ما دعاه لاهمال كتاباته في طوره الاول لانها كانت تحوى بعض بخطئها وذلك ما دعاه لاهمال كتاباته في طوره الاول لانها كانت تحوى بعض آراء وافكار دون فكره في عصره الجديد • وان اهم فكرة اختمرت في رأســـه وما زالت تكبر وتتسع " فكرة تمصير الآداب " اى ان تكون ذات صبغة مصريــة والوان محلية بحتة • والذى يقرأ قطعة النثرية ورواياته المسرحية يجد الصبغــة المصرية فيها ظاهرة للعيان " (۱) •

(١) تيمور ، وميض الروح ، ص ١٦



مقدمة ؛ عندما نتصدى لدراسة اقطاب الاتجاه الانجليزي تواجهنا ظاهرة لم نجدها في دراستنا لاقطاب الاتجاه الفرنسي • ذلك ان زعما المدرسة الانجليزية الثلاثة في هذه الفترة العقاد وشكري والمازني وكانوا ينتمون بالفعل الى مدرسة ادبية واحدة بمقاييسها واحكامها واتجاهاتها • ولم يكن سبب ذلك انهم توجهوا في ثقافتهم الادبية نحو مشارب واحدة فحسب عبل كانت لهم حتى سنة ١٩١٧ صلات شخصية وحياة مشتركة ادت الى توحيد اتجاهاتهم ومقاييسهم •

فقد التقى شكوي والمازني يوم كانا طالبين في مدرسة المعلمين الخديوية العالية ، ثم افترقا بعد تخرجهما عام ١٩٠٩ عندما عين المازني في سلك التعليم ، وارسل شكوي في بعثة دراسية الى انطلرا ليتخصص في الادب الانجليزي .

ولما عاد شكري الى مصرعام ١٩١٢ عادت صداقته مع المازني وانضم اليهما العقاد وبدا الثلاثة يكتبون في "البيان" و "الجريدة" ، وبداوا حملاتهم لتوجيه مقاييس النقد الادبي وجهة جديدة .

ودامت رفقة النقاد الثلاثة حتى عام ١٩١٧ عندما اشار شكو الى سرقات المازني الشعرية فحد ثت القطيعة بين الرفاق الثلاثة وكان العقاد والمازني في جهة وشكو في جهة اخرى •

# THE PRINCE GENEZI TRUST

قبل هذه القطيعة يمكن القول ان المبادئ النقدية للاقطاب الثلاثة كانت واحدة في غايتها ومرماها • ولعل شكوي كان المحرك الاول لهاء ذلك انه كان قد تخصص في الادب الانجليزي ووسع افاقه في شيفيلد ، ولعله وضع معلوماته في خدمة المدرسة الجديدة واهدافها •

واستمر العقاد والمازني في حملتهما الداعية الى التجديد وايضاح العيوب في الاسسالقديمة وللنقد والشعر بعد القطيعة مع شكري ، اما هو فقد انتفاء على ذاته وانصرف عن دفاعه الادبي بعد أن أسماه المازني في فصلين من فصول "الديوان " (١), "صنم الالاعيب " .

غيران نشاط "مدرسة التجديد "هذه \_ كما اراد الاقطاب الثلاثة ان يسموا انفسهم \_ لم تسهم في فترة بحثنا الا في حقلي النقد \_ وعلى الاخص النقد الشعري \_ والشعر ، بل حتى هذا الاسهام نفسه بقي ضيق النطاق الى ما بعد الربح الاول من هذا القرن وانحصر في الاغلب بمقالات متفرقة وموالفات محدودة او مقد مات لدواوين شعرية شرح فيها هوالا الاقطاب دعوتهم وتفاصيلها .

اتجه اعضاء "مدرسة التجديد" الى الادب الانجليني فافادوا من قراء اتهم فيه في النقد والشعر .



يقول العقاد: "فالجيل الناشئ" بعد شوقي كان وليد مدرسة لا شبه بينها وبين من سبقها في تاريخ الادب العربي الحديث ، فهي مدرسة اوغلت في القراءة الانجليزية ولم تقتصر قراءتها على اطراف من الادب الفرنسي كما كان يغلب على ادباء الشرق الناشئين في اواخر القرن العابر ، وهي على اتصالها بالادباء والشعراء الانجليزعن طريق مطالعاتها لم تنس الالمان والطليان والروس والاسبان واليونان واللاتين الاقدمين ، ولعلها استفاد ت من النقد الانجليزي فوق فائد تها من الشعر وفنون الكتابة الاخرى ، ولا اخطىء اذا قلت ان هازلت هو الما هذه المدرسة في النقد لانه هو الذي هداها الى معاني الشعر والغنون واغراض الكتابة ومواضع المقارنة والاستشهاد ، " (1)

بذلك يحدد العقاد الفن الذي ظهرت فيه اثار ثقافة مدرسة التجديد الانجليزية بل يحدد المصدر الاساسي الذي اثر في تحديد مقاييسها النقدية ٠

واذا كان اعتراف العقاد واضحا في تعيين الموثر الرئيسي فانه اهمل الموثرات الانجليزية الاخرى التي برزت في مقاييس "مدرسة التجديد " والتي جائع عن طريق قرائة النقد الانجليزي بشكل عام ونقد المدرسة الرومنطقية بشكل خاص •

ولم تبق اراء "مدرسة التجديد " في حدود النظريات ، بل لقد حاولوا تطبيقها بمارسة النقد التطبيقي من جهة وبكتابة الشعر من جهة اخرى . ولعل

<sup>(</sup>۱) العقاد ، شعرا مصروبيئاتهم ، ص ۱۹۲



ابرزهم في ميدان الشعرعبد الرحمن شكري الذي صرف همه للتعبيرعن ذاته تعبيرا وجدانيا رومنطقيا ، في حين انصرف المازني والعقاد للنقد التطبيقي ، على انهما لم يهملا الشعروان لم يصلا فيه الى مرتبة شكري .

قلنا أن هنالك عناصر كثيرة مشتركة في المقاييس بين اعضا عده المدرسة ه خاصة في الفترة الاولى التي سبقت القطيعة • وبعد القطيعة حمل المازني والعقاد أراً نقدية واحدة أو متقاربة ه في حين توقف شكري لفترة عن الاسهام في الحركة النقدية بعد أن كان قد مدها بالاسس الاولية •

ولا يعنينا من الآرا النقدية في هذا المجال الا ان نستقصي بعض ملامح اثر الثقافة الانجليزية فيها • لذلك سنعرض لشكي والعقاد ، اما المازني فقد اتفق مع العقاد وتشابه معه الى حد بعيد في المقاييس والمصادر ، ولذا فلن نعرض له خشية ان نقع في التكوار الذي لا فائدة منه هنا ، ما دام الامر امر تمثيل واستشهاد لا استقصاء وتتبع ، وما دمنا لا نسعى الى تحديد المذاهب الكاملة لكل لمن اقطاب "مدرسة التجديد " ولا لآراء المدرسة كاملة ، وقد كتبعن ذلك الكثير ، انما نحن كما قلنا بصدد توضيح بعض الخطوط العامة التي تبرز اثر الثقافة الانجليزية في النقد المصري > بعلى الاخص نقد الشعر ، لانه كان المجال الاوضح لهذا الاثر حتى نهاية فترة البحث ، وند على ذلك ان اسهام \* قطاب الاتجاه الانجليزي في مجالات اخرى لم يائت الا بعد نهاية فترة البحث ولعلى الرزما قدموه كان قصص ابراهيم عبد القادر المازني ،



كل ذلك يقودنا الى القول ان الحديث عن المدرسة الانجليزية في الادب لا يزال في هذه المرحلة حديثا عن بعض ملامح كثير منها مشترك بين اقطابها الثلاثة او متشابه ولا يظهر بالتحديد والوضوح الذي ظهر فيه تأثّر اقطاب الاتجاه الفرنسي بالثقافة الفرنسية ، وهذا متوقع وطبيعي لان اقطاب المدرسة الفرنسية يتمتعون باسس ثقافية بعيدة الجذور تعود الى قرن كامل ، اما اقطاب المدرسة الانجليزية فقد كانول هم الدفعة الاولى التي حاولت تثبيت نفسها ووضع قواعدها واصولها .

وقبل ان نعرض لملامح تأثر كل من شكري والعقاد بالثقافة الانجليزية نشير الى اهم المبادى المشتركة بين الاقطاب الثلاثة ، في طليعة هذه المبادى الايمان بوحدة القصيدة ، وهذه الدعوة شاهدنا بواد رها مع خليل مطران الا ان "مدرسة التجديد " دفعت بها الى ابعد من حدود مطران ، فلم تقف عند وحدة القصيدة في موضوعها وتماسك اجزائها بل دعت الى ما اسمته بالوحدة العضوية وهي اعتبار كل بيت في القصيدة الحلى جزاً من كل فقط بل جزاً من كائن حي له مكانه الخاص كاليد او العين اوالرائس في الانسان ، (1)

هذا الايمان بوحدة القصيدة جا الى الاقطاب الثلاثة عن طريق مطالعاتهم المستمرة في الشعر الانجليزي وخاصة في " الذخيرة الذهبية " The Golden " التي يقول عنها نقولا يوسف في مقدمته لديوان شكري انها كانت "انجيل " مدرسة التجديد " ، وفي قرا اتهم لكولردج والنقاد الانجليز الذين عاصروه ومن

<sup>(</sup>۱) راجع العقاد ۱ الديوان ، ج ٢ ١ ٥ ص ٦٦ وعبد الرحمن شكري ١ ديوان عبد الرحمن شكري ١٥ ٥ ٥ ص ٣٦٦



ومن قرالتهم في "الذخيرة الذهبية " اعجب هو الاقطاب بالشعر الذي يعبر عن نفس صاحبه وانطلقوا يها جمون شعر المناسبات ، كما تأثروا بالاوزان الشعرية الفربية نعس البدء التحرر من القافية الملزمة على طريقة شعراء "الذخيرة " القافية الغربية التي تعطي حرية اكبر للشاعر .

هذه اهم الآراء النقدية التي اندفع نقادنا الثلاثة يدعون اليها متاثرين بثقافلتهم الانجليزية، ولكن هذا الاثر سيظهر بشكل اوضح اذا ما انطلقنا الى شيء من التحديد



عبد الرحمن شكي (1): لعل ابرز اثر تركه عبد الرحمن شكي واوضح فيه ارائه النقدية هو مقدمة الجزّ الخامسمن ديوانه بعنوان "في الشعر ومذاهبه " وفي هذه المقدمة يحدد شكي مهمة الشعر بانه " ما اشعرك وجعلك تحس عواطف النفس احساسا شد يهدا لا ما كان لغزا منطقيا او خيالا من خيالات معاقري الحشيش" (٢) وحدد شكري منبح الشعر بقوله " ينبغي للشاعر ان يتذكر – كي يجي " شعره عظيما – انه لا يكتب للعامة ولا لقرية ولا لامّة وانما يكتب للعقل البشري ونفس الانسان اين كان وهو لا يكتب لليم الذي يعيش فيه انما يكتب لكل يوم ولكل دهر " (٣) • " ولان العبقري قد يغرى باستخراج الصلات المتينة بين الاشياء فتقصر اذهان العامة عن ادراكها "(٤) •

<sup>(</sup>١) رجعت في دراسة اراً شكري النقدية الى المراجع التالية :

<sup>-</sup> شكري المروان عبد الرحمن شكري المقدمة " م المجمع وتحقيق نقولا يوسف الاسكندرية ١٩٦٠) .

<sup>-</sup> شكري ، مقدمة ج ٤ من ديوانه .

<sup>-</sup> محمد نجم 6 ألفنون الادبية "الادبالعربي في اتَّار الدارسين .

<sup>(</sup>٢) شكري عديوان عبد الرحمن شكري مج ٥ ٥ ص ٣٦٤

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ٥ ص ٣٦٠

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه ، ص ٣٦٦

هذه الآرا النقدية تذكرنا بارا كولردج في كيفية صدور الشعرعن الشاعر فهو يرى ان هذه العملية تتم ليس بعملية تذكر للاحاسيس فحسب بل بدمج العواطف والعمل الارادي المتعقل عند كولردج هو عند شكري استخراج الصلات المتينة التي تربط الاشيا بعضها بالبعض الآخر .

من هذه الفكرة انطلق شكري ليفيد من نظرية اخرى من نظريات كولردج هي التفريق بين التخيل ( Imagination ) والتوهم ( Fancy ) يقول : "ان التخيل هو ان يظهر الشاعر الصلات بين الاشياء والحقائق ، والتوهم هو ان يتوهم الشاعر بين شيئين صلة لا وجود لها وهذا ما يغري الشعراء الصغارعادة ولم يسلم منه الشعراء الكبار " (٢) .

ونعود باصول هذا التغريق بين الخيال والتوهم عند شكوي الى ما شرحه كولردج في ال (Biographia Literaria) نقد قسم الخيال الى ثلاثة اقسام هي الخيال البدائي وهو موهبة طبيعية عند الانسان ، والخيال الثانوي الذي يختلف في وظيفته عن النوع الاول لان دوره في خلق الشعر هو دور الخلق والتصوير ، والنوع الثالث وهو الوهم (Fancy) وهو الذي تكون مهمته جمع المعلومات وتنسيقها بطريقة التداعي .

<sup>(</sup>۱) راجع ال Biographia Literaria لكولردج حيث يعرض اراً و النقدية في منبع الشعر ومهمته واسلوبه •

<sup>(</sup>٢) شكري ٥ د يوان عبد الرحمن شكري ٥ج ٥ ٥ ص ٣٦٥



اتفق شكري ، أو قل تأثّر شكري بارا كولردج في منبع الشعر اما في وظيفته فقد كان اقرب الى ارا ورد زورث منه الى ارا كولردج • فورد زورث يرى ان وظيفة الشعر هوعرض الحقيقة عرضا يستطيع ان يخلق اللذة ، والحقيقة التي يعرضها الشاعر هي الحقيقة المطلقة إالعالمية إلعامة لا الحقيقة الغردية . وعبد الرحمن شكوي يرى أن الشاعر لا يكتب لقرية أو فئة أو أمة أنما يخاطب العقل البشري والنفس الانسانية اينما كانت . يقول " فليس الشعر كذبا بل هو منظار الحقائق ومفسر لها ، وليست حلاوة الشعر في قلب الحقائق بل في اقامة الحقائق المقلوبة ووضع كل واحدة في مكانها " (١) • ويقول ايضا: " أن وظيفة الشاعر في الابانة عن الصلات التي تربط اعضا الوجود ومظاهره . والشعر يرجع الى طبيعة التاليف بين الحقائق • ومن اجل ذلك ينبغي ان يكون الشاعر بعيد النظرة ، غير اتَّخذ روا المظاهر ، ماخذه نور الحق " (٢) ، في هذا الرايّ مخالفة صريحة لرأي كولردج في أن غاية الشعر الاساسية هي خلق اللذة لا الحقيقة ، لان هذه الاخيرة متروكة للعلم والتاريخ واقتراب واضح من اراء ورد زورث التي اشرنا اليها. ويتفق شكري مع ورد زورث في مخالفة كولودج على لغة الشعر والقاموس الشعري • فشكري لم يكن معن يهتمون باختيار الالفاظ الخاصة ، بل احب البساطة في التعبير وفي استعمال الكلمات المالوفة • يقول : " وجدت بعض الادباء يقسم الكلمات الى شريفة ووضيعة ويحسب ان كل كلمة كثر استعمالها صارت وضيعة وكل كلمة قل استعمالها صارت شريفة ، وهذا

<sup>(</sup>١) شكري ٥ ديوان عبد الرحمن شكري ٥ج ٥ م ص ٣٦٢

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ج ٤ ه ص ٢٨٧



يود يود الى ضيق الذوق وفوضى الآراء في الادب " (١) • فشكري هنا يتفق مع ورد زورث في عدم الايمان "بالقاموس الشعري " والاكتفاء باختيار لخة الحياة لخة للشعر على ان يكون هذا الاختيار قائما على الذوق والاحساس • (٢)

وشكري متاثر بورد زورث ايضا في نظرتة الى عناصر الشعر ود ورها ، يقول شكري :

"مثل ورد زورث الشاعر الانجليني عن شعر شاعر ، فقال انه ليس من الحتم في شي ، فكانه يقول ان اجل الشعر ما يخاله المر قطعة من القضاء لا بد من حدوثها فاذا ارد تان تميز بين جلالة الشعر وحقارته ، فخذ ديوانا واقرا ، فاذا رايتان شعره جز ، من الطبيعة مثل النجم او السماء او البحر ، فاعلم انه خير الشعر ، واما اذا رايته واكثره صنعة كاذبة فاعلم انه شر الشعر فالشعر هو ما اتفق على نسجه الخيال والفكر ايضاحا لكلمات النفسوتفسيرا لها ". (") ويضيف شكري "فالشعر هو كلمات العواطف والخيال والذوق السليم ، فاصوله ثلاثة متزاوجة فعن كان ضئيل الخيال اتى شعره ضئيل الشان ، ومن كان ضعيف العواطف اتى شعره ميتا لا حياة له ، ، ، ومن كان سقيم الذوق اتى شعره كالجنين ناقص الخلقة " (٤) ،

<sup>(</sup>١) شكري ٥ ديوان عبد الرحمن شكري ٥ج ٥ ٥ ص ٣٦٨

<sup>(</sup>٢) راجع مقدمة الحكايات الغنائية Lyrical Balladds الطبعة الثانية ٠

<sup>(</sup>٣) شكري ٥ د يؤان عبد الرحمن شكري ٥ج ٤ ٥ كس ٢٨٨

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه ٠



انحصرت نظريات شكي النقدية في نقد الشعر لانه كان بالدرجة الاولى شاعرا تأثر بثقافته الانجليزية التي ارهفت حسه وغيرت مقاييسه فاراد ان تطبق المقاييس الجديدة على الشعر العربي وقد عرضنا لاهم آراً شكي النقدية التي عكست تأثره بثقافته الانجليزية ورايًنا كيف افاد من تجربة المدرسة الرومنطيقية الشعرية التي ظهر اثرها ابرز من اي تأثير آخر وانعكس تأثره بالمدرسة الرومنطيقية في شعره بوجه عام فطبق فيه المقاييس التي ذكرنا وحتى لكان ايمانه بهذه المقاييس النقدية دفاع عن شعره الحديث وقبل ان يكون هذا الشعر تطبيقا لنظرية نقدية وكذلك تأثر شكي بالجو العام للشعر الرومنطيقي وهو شعر الطبيعة والالم والحب والخلجات النفسية وفساد العام للشعر الرومنطيقين في ساعات تأملهم الواسع بالام شعره جو من التشام الذي يسود شعر الرومنطيقيين في ساعات تأملهم الواسع بالام الانسانية وامالها المخذولة و (۱) فالمعاني الشعرية التي تبرز في دواوين شكي الخمسة هي الحديث عن خواطره وآرائه وتجاربه و ومعالجة احساسات نفسه والتعبيرعن عواطغه وهي تعكس المثل الرومنطيقية المعروفة و

<sup>(</sup>١) راجع الجز الاول من ديوان عبد الرحمن شكري ، "ضو الفجر " فهو يعكس هذه الصور في مختلف قصائده .



القطب الرئيسي الثاني من اقطاب مدرسة التجديد "

\_\_\_\_

عباس محمود العقاد (١):

هوعباس محمود العقاد .

لم يكن العقاد في هذه الفترة بمستوى شكري ثقافيا ه وقد كان اطلاعه على الاتراب الانجليزية اطلاعا شخصيا لم يتدرب فيه على استاذ او جامعة • ومع ذلك فقد استطاع ان يستوعب مفاهيم النقد الحديث وان يكون ابرز اعضا "مدرسة التجديد " واكثرهم صمودا في دعوته من اجل المقاييس الجديدة •

ترك العقاد حتى نهاية فترة هذا البحث عددا من الموالفات النقدية لم تشكل سوى البداية في مذهبه النقدي الجديد • ومع ذلك فهي توضح الاثر الانجليني في ثقافته وتبرز اتجاهاته • وبخلاف عبد الرحمن شكري الذي اتضحت اتجاهاته النقدية الجديدة من خلال مقدمات الدواوين والمقالات المختلفة ، فان العقاد كان قد نشر عددا من المقالات والكتب التي نثر فيها اراً والنقدية •

<sup>(</sup>١) رجعنا في استخلاص أراً العقاد النقدية الى المولفات التالية :

ـ الديوان ٥

\_ الفصول ٥ (القاهرة ١٩٢٢)

\_ مطالعات في الكتب والحياة ، (القاهرة ١٩٢٤)

\_ مراجعات في الاداب والفنون ، (القاهرة ١٩٢٥)

مقدمة ديوان عبد الرحمن شكري ٥ (ج ٢) ٠

ابرز ما يظهر اثر ثقافة العقاد الانجليزية في نقده تأثّره الواضح بالناقد الانجليزي هازلت ، وقبل ان نتطرق الى الآراء النقدية التي تأثّر بها العقاد نشير الى ظاهرة طريفة هي هذا التشابه بين الناقدين ، من حيث الثقافة الخاصة واسلوب عرض الآراء النقدية .

فهازلت لم يكن مثقفا ثقافة جامعية مثل العقاد ، وقد كانت دراسته على نفسه وجائت تنمية ذوقه تنمية شخصية .

وهازلت ينقد بعنف وتحد وقوة تماما كما فعل العقاد في الديوان في نقده لشوقي وفي نقده للمنفلوطي •

اما في المبادئ النقدية فقد بدا واضحا تأثر العقاد بهازلت في اكثر من مجال • فنظرة هازلت الى الشعر التي بسطها في مقدمة كتابه " محاضرات عن الشعرا الانجليز " والتي تحدث فيها عن "الشعر عامة" هي النظرة التي حملها العقاد • فهازلت يرى "ان الشعر لغة الخيال والعواطف " (1)" وهو لغة عالمية بين القلب والطبيعة " (٢) • والعقاد يو كد في جميع اثاره النقدية ان الشعر قيمة

<sup>(</sup>١) وليم هازلت ، محاضرات عن الشعراء اللانجليز ، ص ١

W. Hazlitt, Lectures on the English Poets, ( London, J.M. Dent & Sons Ltd., 1910 ).



انسانية عامة تتعدى القيمة اللسانية · وهذا تقارب واضح في النظر الى وظيفة الشعر ومنبعه ·

ويتفق العقاد مع هازلت في الاعتماد على دراسة الاديبوراسة نفسيته للوصول الى فهم فنه وتفسير هذا الفن • وقد لمع العقاد في دراسته للاديب كما في دراسته لابن الرومي مثلا (١) كما وفق هازلت في دراسة شخصيات الادباء الذين تحدث عنهم امثال سبنسر وتشوسر وشكسبير وغيرهم • يقول عز الدين الامين : "كان اكثر ابداع هازلت حينما يعمد الى نقد شاعر معين او موالف خاص والعقاد يلتقي معه في ذلك ايضا ويشبهه في تلك الخصوبة النقدية العظيمة التي امتلكها هازلت فانتجت تراثا ضخما "(٢) • ويثبت هذا الرأي طه حسين عندما يقابل بين طريقة المازني والعقاد في النقد وطريقته هو ه فيقول انهما افادا من الدراسات النفسية وانهما يعنيان بالشاعر اكثر من شعره ه " اما انا فرما عنيت بالشعر اكثر من عنايتي بالشاعر وربما اتخذت الشاعر وسيلة الى فهم الشعر "(٣) •

<sup>(</sup>١) جاء هذا البحث بعد فترتنا المحددة •

<sup>(</sup>٢) الامين ، نشأة النقد الادبي ، ص ٢٠٣

<sup>(</sup>٣) طه حسین ، من حدیث الشعر والنثر ، (دار المعارف ، القاهرة ، دون تاریخ ) ، ص ۲۱۷ .



ويتأثّر العقاد من جديد بهازلت في نظريته الى مهمة الشعر والشاعر ه فالعقاد يقول في نقده لشعر شوقي : " اعلم ايها الشاعر العظيم ان الشاعر من يشعر بجوهر الاشياء لا من يعددها ويحصي اشكالها والوانها ، وان ليست مزية الشاعر ان يقول لكعن الشيء ماذا يشبه ، انما مزيته ان يقول ما هو ويكشف لك عن لبابه وصلة الحياة به ، وليسهم الناسمن القصيد ان يتسابقوا في اشواط البصر والسمع وانما همهم ان يتعاطفوا ويودع احسهم واعطفهم في نفس اخوانه زيدة ما رأه من التشبيه " (۱) ويقول هازلت ان الشعر " هو لغة الخيال ، والخيال هو الموهبة التي تصور الاشياء لا كما هي بنفسها بل كما صاغتها افكار واحاسيس اخرى في اشكال مختلفة لا تحصى " (۲) .

والشعرعند العقاد"حقيقة الحقائق ولب اللباب والجوهر الصميم من كل ما له ظاهر في متناول الحواس والعقول ، وهو ترجمان النفس والتاقل الامين عن لسانها" (٣). وهذه النظرة تقترب اقترابا واضحا ليس فقط فين نظرة هازلت بل من نظرة ورد زورث ايضا الى الشعر ، ونظرة العديد من الرومنطيقيين وخاصة في كون الشعر لسان النفس والمعبر عنها ،

<sup>(</sup>۱) العقاد ، الديوان ، ج ١ ، ص ١٦ ــ ١٧

<sup>(</sup>٢) هازلت ه محاضرات عن الشعراء الانجليز ه ص ٤

<sup>(</sup>٣) العقاد ، ديوان عبد الرحمن شكري ، "المقدمة " ،ج ٢ ، ص ٩٧ .



وتاثر العقاد بهازلت في اختيار الموضوعات الشعرية . يقول هازلت :

" وليس هنالك فكرة او احساس يمكن ان يكون قد دخل عقل الانسان ، ويود ان
ينقله الى غيره فيسر به الا ويصلح لان يكون عنوانا للشعر "(۱). كذلك يعتقد
العقاد في انه ليست هنالك حدود معينة لاختيار الموضوعات الشعرية ، فليست
البساتين او النجوم او البحار وحدها موضوعات للشعر بل كل ما نصب عليه احساسنا
وخيالنا ونبعث فيه عواطفنا يمكن ان يكون موضوعا لشعرنا ، وقد حاول العقاد تطبيق
هذه النظرية في ديوانه "عابر سبيل" الذي صدر بعد فترة بحثنا .

في هذا الرائي يتفق العقاد مع ورد زورث ايضا في اختيار الموضوعات الشعرية من الحياة اليومية العادية ، وان كان العقاد قد تطرف في ذلك عندما جا الى التطبيق .

غير ان العقاد يتفق مع ورد زورث في مواقف اخرى • فورد زورث يومن بان مهمة الشعر كشف الحقائق الطبيعية كشفا يثير اللذة والمتعة ، والعقاد يرى ان مزية الشاعر " لا ان يقول لك عن الشيء ماذا يشبه وانما مزيته ان يقول ما هو ويكشف لك عن لبابه وصلة الحياة به " (٢) .

<sup>(</sup>١) هازلت ، محاضرات عن الشعراء الانجليز ، ص ٢

<sup>(</sup>٢) العقاد ، الديوان ، ج ١ ، ص ١٦ .



والعقاد متاثر بورد زورث في نظرته الى الطبيعة وهو يرى ان الشاعر العظيم هو من تتجلى في شعره صورة كاملة للطبيعة بجمالها وعظمتها واسرارها ومكنوناتها (١) . وهذه نظرة الرومنطيقيين عامة الى الشعر ، وخاصة مذهب ورد زورث الذي حدده في مقدمة الحكايات الغنائية ،

لعل هذه الخطوط العامة التي ابرزناها عن تأثّر اتطاب "مدرسة التجديد "
بثقافتهم الانجليزية توضح بشكل ملموس الصلة بين هو "لا الاقطاب ومن تأثّروا بهم من
الشعرا والنقاد الغربيين ، الا انها لا تحصر هذا التأثّر ، فثقافة هو "لا الاقطاب
اتجهت بكليتها نحو الثقافة الانجليزية فافاد واعن طريق مطالعاتهم ، ليس للمو "لفات
النقدية فحسب ، بل للمو "لفات الشعرية والقصصية ، مبادئ عامة لا يمكن حصرها باثر
شخصية واحدة بل هي اثر الثقافة الانجليزية عامة ، وعندما التفتوا الى الادب العربي
وجد وا مجالا فسيحا لتطبيق هذه الارا العامة التي التقطوها من قرا "اتهم المختلفة
كفنية المبالغة في الشعر ، وكرههم لشعر المناسبات والوحدة العضوية في القصيدة
وفير ذلك من المبادئ النقدية الهامة التي لم نشر اليها لانها لا ترتبط بشكل ملموس
بشخصية نقدية انجليزية كبرى او بمو "لف نقدي خطير ، وتبقى هذه المهمة ، مهمة تحديد
المذهب النقدي بتغاصيله لكل من اقطاب مدرسة التجديد والاثر الغربي العام الناتج عن
الاتجاه الثقافي الشامل من مهمة بحث متخصص اخر ، فالحقيقة ان هو "لا الكتاب كانوا

<sup>(</sup>۱) راجع رأي العقاد في هذا كما بسطه في اكثر من موضع فمن كتابه مطالعات في الكتب والحياة •



في هذه الفترة التي حصرنا بها بحثنا ، في طور الاستعداد والتثقف ، وهذا الطور عادة يمتاز بكثرة الاخذ وقلة الابداع ، وبحسبي انني اشرت الى الاصول الثقافية لهذه المدرسة ، اما ما كان منها بعد ذلك ، فهو مختلف ، في التفاصيل والتطبيق في الاكثر وفي اتساع نطاق الثقافة بحيث لم تتقيد بالادب الانجليزي وحسب ، بل تعدته الى الاداب الانسانية عامة ،



#### خلا صق

في اثر الثقافة الخربية في الادب المصري الحديث .

كان الفصل الاول من هذا الباب محاولة لتوضيح اثار دخول الثقافة الفريعة الى مصر واصطدامها بالاوضاع الفكرية والاجتماعية التي كانت قائمة في البلاد وهو بمثابة تلخيص لملامح هذه الآثار في مختلف الميادين الفكرية والاجتماعية الذلك فهو يغنينا عن اعادة الاشارة الى هذه الآثار .

غير أن هنالك بعض الملاحظات التي لا بد " من الاشارة اليها ه خاصة في ما انعكس منها في الحياة الادبية المصرية في عصر النهضة .

اول هذه الملاحظات ان نتاج التأثير الغربي بدائت ثماره على ايدي السوريين المتمصرين قبل ان تبداعلى ايدي المصريين انفسهم • وقد راينا الدور الذي لعبه هولاً في حقل الترجمة ونقل الافكار الغربية بحقولها المختلفة الى مصر • ولما بدا النتاج التأليفي كان السوريون اول من اسهم به في حقل القصة والمسرحية والمقالات النقدية فادخلوا الى مصر فنون الادب الغربي بعد ان كانوا قد مهدوا السبيل لها بواسطة ترجماتهم • والواقع ان اثر المدرسة السورية المتمصرة كان متشعب الجذور ممتدا الى مختلف النشاطات الثقافية ه فهم الذين اسهموا في تطوير الحركة الصحفية وعلى صفحات صحفهم نشرت اول القصص المترجمة والمقالات النقدية والمعلومات العلمية •



غيران هذه المدرسة لم تكن اثرا من اثار دخول الثقافة الغربية الى مصر بل
عاملا مساعدا لهذه الثقافة على الانتشار والتأثير · فهو لاء السوريون لم يكونوا من
نتاج نظم التعليم الغربية الجديدة ، ولا كانوا من الفريق الذي افاد من حركة الترجمة
الواسعة بل كانوا على العكس والمسهمين في ايجادها · وقد حملوا معهم من بلادهم
الافكار الغربية التي تلقوها في مدارسها لينشروها في مصر فتكون بين الاسسالهامة التي
السهمت في تركيز النهضة على دعائم الفكر الغربي ·

وقد شكل السوريون بطبيعة ثقافتهم وطبيعة الفترة التاريخية التي جا فيها معظم نتاجهم مدرسة معيزة على اختلاف مشاربهم الثقافية • وقد استطاعت هذه المدرسة ان تترك اثرا هاما في تطوير الحركة الفكرية والادبية في مصر فتدخل اليها الفنون الادبية الجديدة وتزرع فيها بذور الافكار الغربية •

الملاحظة الثانية هي ان بداية المدرسة المصرية الحديثة لم تا ت قبل عام ١٩٠٧ وكانت اثّار الثقافة الغربية قد بدات تعطي ثمارها الفكرية ، تساعدها عوامل اخرى من اثر السوريين المتمصرين الى قدوم جمال الدين الافغاني وبد تعوة محمد عبدو الى الظروف السياسية والوطنية التي سيطرت على البلاد .

لكن المدرسة المصرية الحديثة انقسمت بسبب المنبعين الرئيسين اللذين جاءً منهما الى مدرسة ادبية ذات اتجاه فرنسي واخرى ذات اتجاه انجليزي • هذه الملاحظة تقودنا الى ملاحظة هامة هي ان المدرسة الفرنسية كانت صاحبة الاثر الاقوى في الحياة

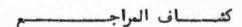


الادبية والفكرية المصرية طوال فترة بحثنا وقد اتضح ذلت في الفصل الاول من هذا الباب ه ولم يكن ذلك غريبا وقد علمنا ان الثقافة الفرنسية قد تمكت بفضل السبق التاريخي من تثبيت جذورها واستطاعت بفضل الظروف العديدة التي رافقت تطور الاوضاع السياسية والعلمية في مصر ان تبقى الثقافة المفضلة طوال فترة طويلة وان تصمد للمقاومات المقصودة ١ اما الثقافة الانجليزية فانها كانت بحاجة الى مرور فترة زمنية لتمكن جذورها في مصر ولتستطيع تخريج زعما عتولون قيادة الحركة الادبية الى جانب زعما المدرسة الفرنسية وحتى نهاية فترة بحثنا كانت الثقافة الانجليزية لا تزال في المرحلة الاولى من هذا العمل هوقد كان ابرز اقطابها اعضا مدرسة التجديد الثلاثة الذين لم يبرز لهم اثر واضح الا في مجال النقد الادبي حتى ما بعد الربح الاول من القرن الحالي ٠

وهنا لا بد من الاشارة الى ان الصراع الذي تجلى في حقل التعليم بين الثقافتين الفرنسية والانجليزية لم يبرز في حقل الترجمة ولا في حقل الادبحتى نهاية فترة البحث ه الا انه اخذ بالظهور بعدما ركزت الثقافة الانجليزية دعائمها ووسعت انتشارها في مصر واسهامها في مختلف النشاطات الفكرية ، وهذا ما لم يأت الا بعد نهاية الربع الاول من هذا القرن ، اما في فترة بحثنا هذه فان الثقافتين وجدتا انهما مضطرتان الى التحالف في كثير من الاحيان للوقوف في وجه التيار القديم العنيف الذي واجههما والذي جعل من صراع القديم والحديث صبغة رئيسية لهذه الفترة ،









### المراجـــع العربيـة

## المراجع المخطوطة:

الزيـــات ، لطيغة ،

حركة الترجمة من الانجليزية الى العربية في مصر فسي الفترة ما بين ١٨٨٢ ـ ١٩٢٥ ومدى ارتباطهـــا بصحافة هذه الفترة ، اطروحة مقدمة لكلية الآداب في جامعة القاهرة لنيل درجة الدكتوراه ، ١٩٥٧ .

حسسسن ، محمد الطيب ،

أثر الثقافة الغربية في الادب المصرى الحديث ، رسالة مقدمة الى كلية الآداب بالجامعة المصرية سنة ١٩٤٠، لنيل درجة الماجستير ١٩٤٠٠

نجــــ ، محمد ،

محاضرات عن المسرحية في الادب العربي الحديث ٠

## المراجع المطبوعة:

آدمىس، تشارلز ،

الاسلام والتجديد في مصر ، تعريب عباس محمود ، مطبعة الاعتباد ، القاهرة ، ١٩٣٥ و

أدهـــم ، اسماعيل ،

خليل مطران ، نشر المقتطّف ، القاهرة ، ١٩٣٩ .

أميسين ، أوحمد ومحمود ، زكي نجيب ،

قصة الادب في العالم ،ج ٣ ، لجنة التأليف والنشر ،

القاهرة ، ١٩٤٨ .

الأسيين ، عز الدين ،

نشأة النقد الادبي الحديث في مصر ، مكتبة نهضــة مصر بالفجالة ، القاهرة ، ١٩٦٢ .

أمـــين ، قاسم ،

تحرير المرأة ، مكتبة الترقي ، القاهرة ، ١٨٩٩ .

انطـــون ، فرح ،

أوروشليم الجديدة ، الاسكندرية ، ١٩٠٤ .

يــــدر ، عبد المحسن طه ،

تطور الرواية الحديثة في مصر من سنة ١٨٧٠ ــ ١٩٣٨ ، دار المحارف ، القاهرة ، ١٩٦٣ .

بــــدوی ، احمد احمد ،

رفاعة الطهطاوى بك ، لجنة البيان العربي ، القاهرة،

. 190.

الرومنطيقية ومعالمها في الشعر العربي الحديث •

تـــاجر ، جاك

حركة الترجمة بمصر خلال القرن التاسع عشر ، دار المعارف بمصر ، ١٩٤٥ ·

تيمـــور ، محمد ،

حياتنا التشيلية ، مطبعة الاعتماد ، القاهرة، ١٩٢٢ . المسرح المصرى ، المطبعة السلفية ، القاهرة ، ١٣٤١ ه. , وميض الروح ، المطبعة السلفية ، القاهرة ، ١٩١٢ .

جــــ ، هاملتون ،

دراسات في حضارة الاسلام ، ترجمة احسان فباس ومحمد نجم ومحمود زايد ، دار العلم للملايين، بيروت ، ١٩٦٤ الجـــبرتي ، عبد الرحمن ،

عجائب الآثار في التراجم والاخبار ، ٣ اجزا ، القاهرة ،

٠ ٥ ١٢٣٦

العيون اليواقظ في الامثال والمواعظ ، مصر ، ١٢٧٤ هـ ٠

حسين ، طه ،

تجدید ذکری أبي العلا ، مطبعة المعارف ومکتبته\_\_\_ا بمصر ، ۱۹۳۷ .

حافظ وشوقي ، مطبعة الاعتماد ، القاهرة ، ١٩٣٣ . حديث الاربعا ، ج ١ ، دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٥٣ . في الادب الجاهلي ، دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٢٧ . مستقبل الثقافة في مصر ، مطبعة المعارف ومكتبتهــــا بالقاهرة ، ١٩٣٨ .

من حديث الشعر والنثر ، دار المعارف ، القاهرة ،

بدون تاريخ ٠

حــــقي ، يحيى ،

فجر القصة المصرية ، سلسلة المكتبة الثقافية ، اصدار وزارة الارشاد القومي ، الادارة العامة للثقافة ، دار القلم - دار النهضة ، القاهرة ، ١٩٦٦ .

حمـــزة ، عبد اللطيف ،

أدب المقالة الصحفية ،ج ١ ، دار الفكر العربي ،

القاهرة ، ١٩٥٠ .

الصحافة والادب في مصر ، محهد الدراسات العربيـة العالية ، جامعة الدول العربية ، القاهرة ، ١٩٥٥ .

الدســـوقي ، عمر ،

ني الادب الحديث ،ج 1 ، الطبعة الثالثة ، دار الفكر العربي ، القاهرة ، ١٩٥٩ .

في الادب الحديث ، ج ٢ ، الطبعة الثانية ، دار الفكر العربي ، القاهرة ، ١٩٥١ ·

ديمـــولان ، ادمون ،

سر تقدم الانجليز السكسونيين ، ترجمة فتحي زغلول ، الناشر عبد الرحمن البرقوقي ، القاهرة ، ١٩١٦ ٠

الرافعى

تاريخ الحركة القومية وتطور نظام الحكم في مصر ، ٣ اجزاء ، مطبعة النهضة ، القاهرة ، ١٩٢٨ -

. 195.

رضــــوان ، أبو الفتوح ،

تاريخ مطبعة بولاق ، المطبعة الاميرية بالقاهرة ،

. 1905

الرمـــادى ، جمال الدين ،

خليل مطران شاعر الاقطار العربية ، دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٦٠ ·

زيـــدان ، جرجي ،

أرمانوسة المصرية ، دار الهلال ، القاهرة ، ١٩٤٩ · تاريخ آداب اللغة العربية ،ج ؛ ، دار الهلال ، القاهرة ، ١٩٥٧ – ١٩٥٨ ·

ســـامي ،أمين ،

التحليم في مصر ، مطبعة المعارف ، القاهرة ، ١٩١٧ .

سلحيد ، أمين ،

تاريخ مصر السياسي ، دار احيا الكتب العربية ، القاهرة ، ١٩٥٩ .

السييد ، احمد لطفي ،

تأملات في الفلسفة والادب والسياسة والاجتماع ، دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٤٦ .

المنتخبات ، ج 1 ، مكتبة الانجلو مصرية ، القاهرة ، بدون تاريخ •

شـــفیق ، أحمد

مذكراتي في نصف قرن ، ٣ اجزاء ، مطبعة مصر ، القاهرة ، ١٩٣٤ - ١٩٣٦ ·

شــــکری ، عبد الرحمن ،

د يوان عبد الرحمن شكرى ، ٨ اجزا، ، جمع وتحقيق نقولا يوسف ، الاسكندرية ، ١٩٦٠ .

شــــوکت ، محمود حامد ،

الغن القصصي في الادب المصرى الحديث ، دار الفكر العربي ، القاهرة ، ١٩٥٦ .

الشــــيال ، جمال الدين ،

تاريخ الترجمة في مصر في عهد الحملة الفرنسية ،

دار الفكر العربي ، القاهرة ، ١٩٥٠ .

تاريخ الترجمة والحركة الثقافية في عصر محمد علي ،

دار الفكر العربي ، القاهرة ، ١٩٥١ .

الآداب العربية في القرن التاسع عشر ، جزان ١٠/١ آلآباء اليسوعيين ، بيروت ، ١٩١٠ - ١٩١٠ .

شــــيځو ، لويس ،

تاريخ الآداب العربية في الربع الاول من القرن العشرين، مطبحة الآباء اليسوعيين ، بيروت ، ١٩٢٦ ·

ضــــيف ، شوقي ،

الادب العربي المعاصر في مصر ، دار المعارف ،

القاهرة ، ١٩٦٠ .

الطهط اوى ، رفاعة رافع ،

تخليص الابريز في تلخيص باريز ، القاهرة ، ١٢٥٦ ه. ٠

طوســـون ، الامير عمر ،

البعثات العلمية في عهد محمد علي ، مطبعة صلاح الدين ، الاسكندرية ، ١٩٣٤ .

عبد الكريم ، احمد عزت ،

تاريخ التعليم في عصر محمد علي ، مكتبة النهض\_\_\_ة المصرية ، ١٩٣٨ •

تاريخ التعليم في مصر من نهاية حكم محمد علي السي اوائل حكم توفيق ، ٣ اجزا ، وزارة المعارف العمومية ، ومطبعة النصر ، ١٩٤٥ .

ميـــده ، ابراهيم ،

تطور الصحافة المصرية وأثرها في النهضتين الفكريـــة والاجتماعية ، مكتبة الآداب ، القاهرة ، ١٩٤٥ ·

العقياد ، عباس محبود ،

شعراً مصر وبيئاتهم في الجيل الماضي ، مكتبة النهضة المصرية ، القاهرة ، ١٩٣٧ ·

العقياد ، عباس محمود ،

الديوان ، ج 1 ، الطبعة الثانية ، القاهرة ، ١٩٢٢ · الفصول ، مطبعة السعادة ، القاهرة ، ١٩٢٢ · مطالعات في الكتب والحياة ، المطبعة التجارية ، القاهرة ، ١٩٢٤ ·

مراجعات في الاد بوالغنون ، المطبعة العصرية ، القاهرة ، ١٩٢٥ ·

عقیقــــي ، نجیب ،

المستشرقون ، بيروت ، ١٩٣٧ .

فهمسي ، ماهر حسن ،

تطور الشعر العربي الحديث من ١٩٠٠ ـ ١٩٥٠ ، مكتبة نهضة مصر ، القاهرة ، ١٩٥٨ .

تـــدری ، باشا ،

الدر النفيس في لغة العرب والفرنسيس ، القاهرة ،

( بدون تاریخ ) ۰

كواتشكونسكي ، افناطيوس ،

الادب العربي الحديث ، ترجمة أمين حسونة ، الرسالة ، السنة الرابعة ، المجلد ٢ •

مطـــران ، خليل ،

ديوان الخليل ، مطبعة دار الهلال ، القاهرة، ١٩٤٩ .

المقد ســـي ، أنيس الخورى ،

الاتجاهات الادبية في العالم العربي الحديث ، دار العلم للملايين ، بيروت ، ١٩٦٠ .

مسسدور ، محمد ،

محاضرات عن خليل مطران ، معهد الدراسات العربية العالية ، جامعة الدول العربية ، ١٩٥٤ . محاضرات في الشعر المصرى بعد شوقي ، معهـــد الدراسات العربية ، جامعة الدول العربية ، ١٩٥٠ .

نجسسم ، محمد يوسف ،

"الفنون الادبية"، الادب العربي في آثار الدارسين ، دار العلم للملايين ، بيروت ، ١٩٦١ . القصة في الادب العربي الحديث ، دار مصر للطباعة ، القاهرة ، ١٩٥٢ . المسرحية في الادب العربي الحديث ، دار بيروت ، المسرحية في الادب العربي الحديث ، دار بيروت ،

هيكسيل ، محمد حسين ،

بيروت ، ١٩٥٠ .

تراجم مصرية وفربية ، مطبعة السياسة والسياســــة الاسبوعية ، القاهرة ، ١٩٢٩ . ثورة الادب ، مطبعة مصر ، القاهرة ، ١٩٤٨ . زينب ، الشركة العربية للطباعة والنشر ، القاهـــرة ، ١٩٥٨ .

في أوقات الفراغ ، المطبعة العصرية ، القاهرة ، ؟ ١٩٢٠ ·



## الصحف والمجلات :

مجلمة "البيان" .

مجلــة "الجامعــة" .

مجلسة "الجريدة" .

محلية "الرسالية" .

مجلية "الزهور" •

مجلسة "السفور" .

مجلية "الضياء" •

مجلــة "الموايد" •

محلية "المقتطف" .

مجلسة "الهلال" .

La Revue du Caire : "Cinquante Ans De Littérature Egyptienne",
Février 1953.



المراجع المخطوطة :

Cromer, (Earl of),

Rapport de Lord Cromer sur l'Egypte et le Soudan pour l'année 1906.

Dunlop, Douglas,

Annexe Au Rapport de Lord Cromer sur l'Egypte et le Soudan, (signé Douglas Dunlop).

Note on the Progress and Condition of Public Instruction in Egypt from 1900 - 1913, (13 Vols.).

المراجع المطبوعة ،

Artin, Yacoub,

Considerations sur l'Instruction Publique en Egypte, Le Caire, 1894.

L'Instruction Publique en Egypte, Paris, 1890.

Brehier, Louis,

L'Egypte de 1798 à 1900, ed. Combet & Cie, Paris, Librairie Furne, 1900.

Brunetiere, F.,

Etudes Critiques sur l'histoire de la litterature française, Paris, Hachette, 1926 - 32.

Cachia, Pierre,

Taha Hussein, His Place in the Egyptian Literary Renaissance, London, Luzac and Co. Ltd., 1956.

Cromer, (The Earl of),

Modern Egypt, London, MacMillan & Co., 1911.

Cunningham, Alfred,

Today in Egypt - The Administration, People and Politics,
Hurst and Blackett Limited, London, 1912.

Dor Bey,

L'Instruction Publique en Egypte, Paris, Lacroix, 1872.

Elgood, L.,

The Transit of Egypt, London, 1928.



Galt, Russel,

The Conflict of French and English Philosophy in Egypt, Cairo, American University, 1937.

Haglitt, W.,

Lectures on the English Poets, London, J.M. Dent. & Sons Ltd,

Herzworth - Dunne, J.,

An Introduction to the History of Education in Modern Egypt, London, Luzac, 1938.

El-Hilali, Najib Pasha,

Report on Educational Reform in Egypt, Cairo, Dec. 1943.

Hourani, Albert,

Arabic Thought in the Liberal Age, 1798 - 1939, London, Oxford University Press, 1962.

El-Kabbani, Ismail,

A Hundred Years of Education in Egypt, Cairo, 1948.



Metin, Albert,

La Transformation de l'Egypte, Felix Alcan, ed., Paris, 1903.

Milner, Alfred,

England in Egypt, 3rd. edition, Edward Arnold, London, 1893.

Ministry of Education,

Final Report of the University Commission, Cairo, Government Press, 1921.

Ministère de l'Instruction Publique,

Exposé des Réformes Effectuées pendant l'Année 1885.

Pérés, Henri, "Le roman, le conte et la nouvelle dans la littérature Arabe moderne",

Annales de l'Institut d'Etudes Orientales, Université d'Alger, Alger, 1937, (V. III).

Said, Mohammed,

De l'Instruction En Egypte et des Réformes à y Introduire, Le Caire, 1888.

Taine, H.A.,

Essais de Critique et d'Histoire, Paris, Hachette, 1894.



Wimsatt, William K. Jr., and Brooks, Cleanth,

Literary Criticism, A Short History, New York, Alfred Knopf, 1957.

Young, George,

Egypt, London, 1924.